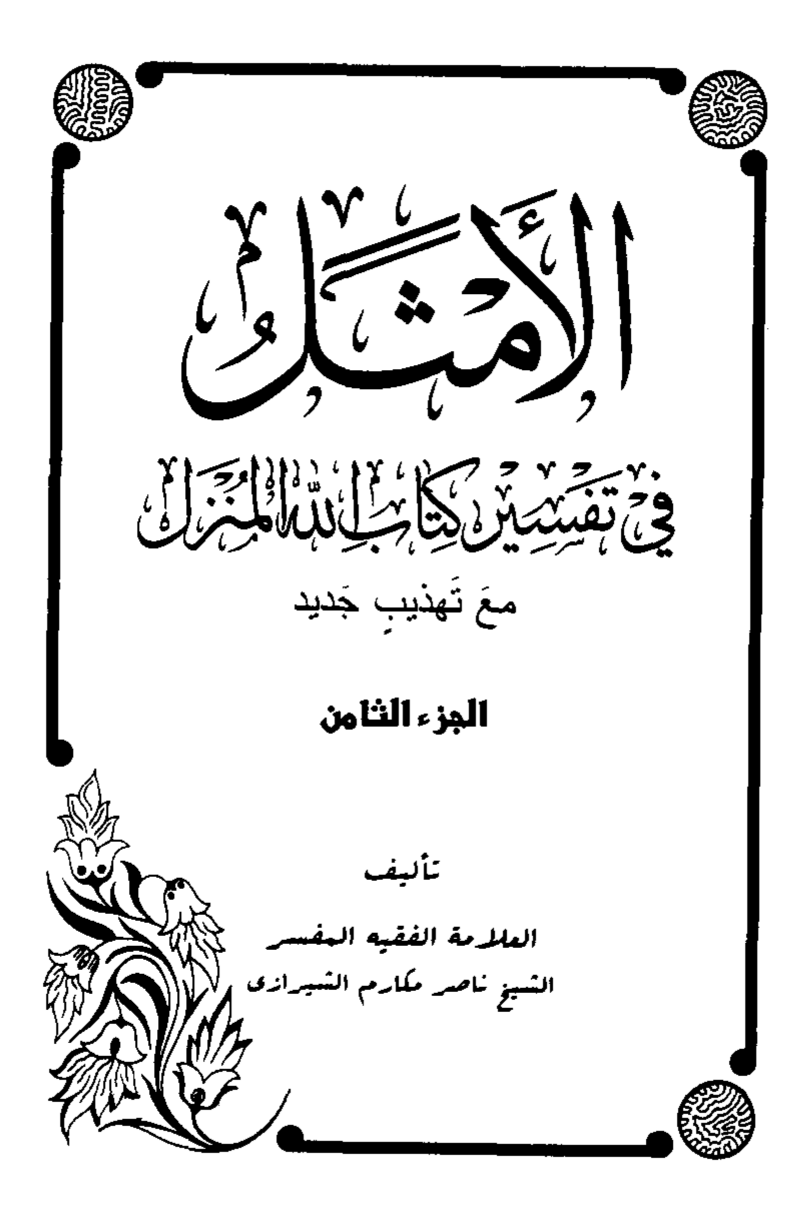
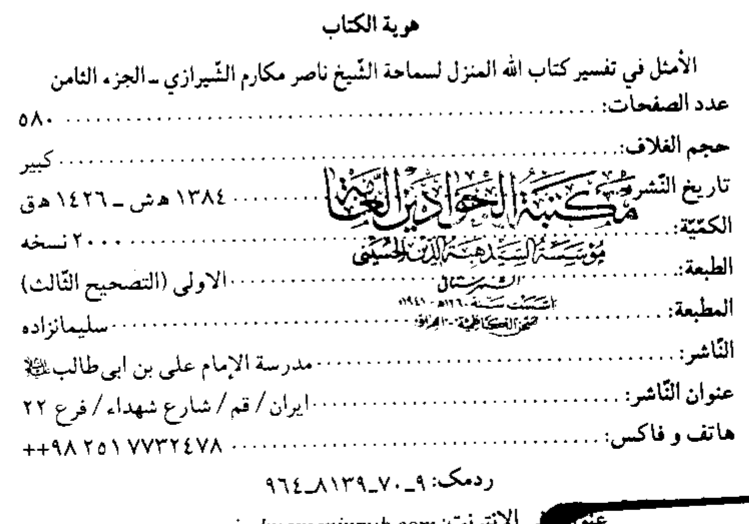




,

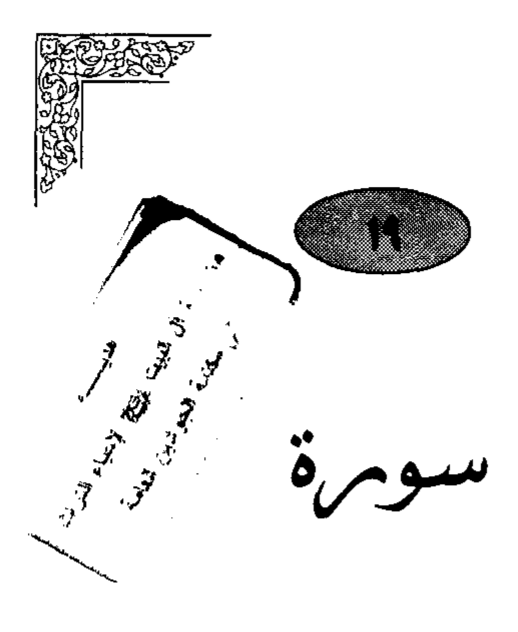




هديب\_ مسمة أن البهيت بيني العياء العراق فجي منتجة الجوافين العامة

الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com

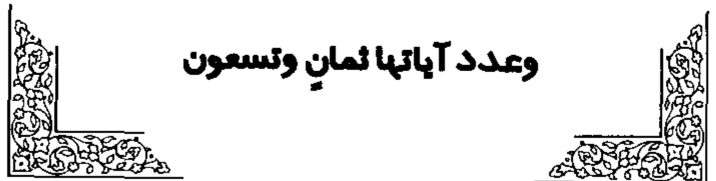
جميع الحقوق محفوظة للنّاشر

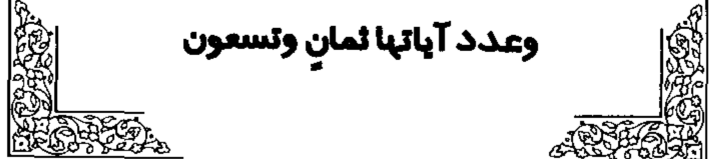












.

#### «سورة مريم»

#### ممتوىٰ السورة:

لهذه السورة من جهة المحتوى عدّة أقسام مهمّة:

ا-يشكّل القسم الذي يتحدّث عـن قـصص زكـريا ومـريم والمسـيح الميّل ويحميي وإبراهيم الله بطل التوحيد، وولده إسماعيل، وإدريس وبعض آخر من كبار أنـبياء الله – الجزء الأهم في هذه السورة –ويحتوي علىٰ أمور تربوية لها خصوصيات مهمّة.

٢-الجزء الثّاني من هذه السورة ـ والذي يأتي بعد القسم الأوّل من حيث الأهمـيّة ـ عبارة عن المسائل المرتبطة بالقيامة، وكيفية البعث، ومصير الجـرمين، وثـواب المـتقين، وأمثال ذلك.

٣-القسم الثّالث، وهو المواعظ والنصائح التي تكمّل ـ في الواقع ـ الأقسام السابقة. ٤- وأخيراً، فإنّ آخر قسم عبارة عن الإشارات المرتبطة بالقرآن، ونني الولد عسن الله سبحانه، ومسألة الشفاعة، وتشكّل بمجموعها برنامجاً تربوياً مؤثّراً من أجل دفع النفوس الإنسانية إلى الإيمان والطهارة والتقوى.

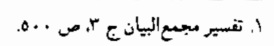
#### فضيلة سورة مريم:

روي عن الرّسول الأكرم ﷺ: «من قرأها أعطي من الأجر بعدد مّن صدّق بزكريا وكذب به، ويحيي ومريم وموسىٰ وعيسى وهارون وإبراهيم وإسحاق ويعقوب وإسماعيل عشر حسنات، وبعدد من ادعى لله ولداً، وبعدد من لم يدع ولداً» <sup>(</sup>.

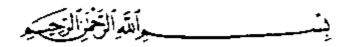
إنّ هذا الحديث ـ في الحقيقة ـ دعوة إلىٰ السعي والجد في خطين مختلفين: خط مساندة ودعم النّبي والطاهرين والخيّرين، وخط محاربة المشركين والمنحرفين والفاسقين، لانًا نعلم

| [ع | ۸ سورة مريم                                                                        |
|----|------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲. | أنَّ هذه المكافئات والعطايا الجزيلة لا تعطى لمن يتلفِّظ كلمات السورة بلسانه فقط، و |
|    | يعمل بأوامرها، بل إنَّ هذه الألفاظ المقدسة مقدمة للعمل.                            |
| -ي | ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الصادقﷺ : «من أدمن قراءة سورة مريم لم يمت ف            |
|    | الدنيا حتى يصيب منها ما يغنيه في نفسه وماله وولده»`.                               |
| في | إنَّ هذا الغني وعدم الإحتياج _ حتماً _ قبس من وجود محتوىٰ السورة وسريانها          |
|    | أعياق روح الإنسان، وانعاكسها من خلال أعياله وأقواله وسلوكه.                        |
|    | 8003                                                                               |

.



| -             |    |
|---------------|----|
| ی <b>ات</b> ا | 11 |



حَقِيتَ شَ قَالَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبُ اوَلَمْ أَحْنُ لَمَ فَنِي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبُ اوَلَمْ أَحْنُ لَحَفْ لَحَفْتُ ٱلْمَوْلِيَ مِن وَرَآء ى وَحَانَتِ آمْرَأَتِي بِدُعَاتِ أَسْ وَرَآء ى وَحَانَتِ آمْرَأَتِي عَلَيْ مَا يَعْزَمُ مِنْ وَرَآء مَ وَحَانَتِ آمْرَأَتِي عَلَيْ أَسْ شَيْبُ اوَلَمْ أَحْكُنُ بِدُعَاتِ الْمَوْلِي مِن وَرَآء ى وَحَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِر أَسْ شَيْبُ اوَلَمْ أَحْكُنُ مَعْ يَعْ وَاَشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبُ اوَلَمْ أَحْكُنُ بِدُعَاتِ إِذَا يَعْظُمُ مِنِي وَاَشْتَعَلَ ٱلرَّأَسُ شَيْبُ اوَلَمْ أَحْكُنُ بِدُعَاتِ الْمَوْلِي مِن وَرَآء ى وَحَانَتِ آمْرَأَتِي عَلَيْ مَا يَعْظُمُ مَعْ يَعْتُ ٱلْمَوْلِي مِن وَرَآء مَ وَحَانَتِ آمْرَأَتِي عَلْ عَامَ وَالَتِي عَقُوبَ أَوْاجَعَانُهُ مَا يَعْظُمُ وَلِي مَن وَرَآء مَ وَرَآء مَ وَحَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِرًا فَهُ مَا يَعْظُمُ مَا يَعْظُمُ مِنْ وَرَآء مَن وَرَآء مَ وَحَانَتِ آمْرَأَتِي عَلَيْ أَعْظُمُ مَنْ وَرَآء مَ وَرَآء مَ وَرَآء مَ وَالَ عَلْ مُوالَيْ مَنْ وَرَآء مَ وَرَآء مَ وَالَة عَامَ أُوالَ وَقَصَ أَعْظُمُ مُولِي وَالْتُ عَلَيْ مَا أَسْ شَيْبُ مَا مَرَا يَ مُعْتَعَوْنَ أَنْ مَوَالَة مَا مُولَا مُولَلَهُ مَنْ يَ أَعْظَى مَا مَرَا يَ مَنْ يَعْتُ وَا يَعْقُوبَ وَاجْعَانُهُ مُولَعُ وَاجْعَانُ مُولَا وَقَانَتُ أَمْرَاتِي مَنْ أَعْزَ مَا يَعْتُ مُولَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَنْ يَعْتُونَ مُولَكُ مَا مُولَا مَا مُرَا يَعْقُوبَ وَاجْعَانُهُ مَنْ يَ أَعْ مَا يَ

دعاء زكريا المستماب:

مرّة أخرىٰ نواجه الحروف المقطعة في بداية هذه السورة، ولمّا كنّا قد بحثنا تفسير هذه الحروف المقطعة بصورة مفصّلة في بداية ثلاث سور مختلفة فيا سبق ــ سورة البسقرة وآل عمران والأعراف ــ فلا نرى حاجة للتكرار هنا **«تمييحن»**.

ولكن ما ينبغي اضافته هنا هو وجود طائفتين من الرّوايات في المـصادر الإسـلامية تتعلّق بالحروف المقطعة في هذه السورة.

الثّانية: تفسّر هذه الحروف المقطعة بحادثة ثورة الإمام الحسين الله في كربلاء، فالكاف إشارة إلى كربلاء، والهاء إشارة إلى هلاك عترة النّبي تَنْبَرْتُهُ ، والياء إشارة إلى يزيد، والعين

التفسير

إشارة إلى مسألة العطش، والصاد إشارة إلى صبر وثبات الحسين وأصحابه المضحّين ﴿

وكما قلنا مراراً، فإنّ لآيات القرآن أنوار ومعان مختلفة، وتبيّن أحياناً مفاهيم من الماضي والمستقبل، ومع تنوّعها واختلافها فإنّه لا يوجد تناقض بينها، في حين أنّــنا إذا حـصرنا المعنى وفسّرناه تفسيراً واحداً، فمن الممكن أن نبتلى بإشكالات من ناحية وضع سبب نزول الآية وزمانه.

إنَّ تشبيه آثار الكبر بالشعلة التي عمّت كلَّ الرأس تشبيه جميل، لأنَّ خاصية شعلة النَّار أنَّها تتسع بسر عة، و تلتهم كلَّ ما يحيط بها.

ومن جهة ثانية فإنَّ شعلة النَّار لها بريق وضياء يجلب الإنتباء من بعيد.

ومن ناحية ثالثة، فإنَّ النَّار إذا اشتعلت في محلَّ، فإنَّ الشيء الذي يبقى منها هو الرماد فقط.

لقد شبّه زكريا نزول الكبر. وبياض كل شعر رأسه باشتعال النّار. والرماد الأبيض الذي تتركه. وهذا التشبيه جميل وبليغ جدّاً.

ثمّ يضيف: ﴿ **ولم لَكن بِدعانك رَبْ هُمْيَةٍ** فقد عوّدتني دائماً \_ فيا مضى \_ علىٰ استجابة أدعيتي، ولم تحرمني منها أبداً، والآن وقد أصبحت كبيراً وعاجزاً فأجــدني أحــوج مــن السابق إلى أن تستجيب دعائي ولا تخيّبني.

إنَّ الشقاء هنا بمعنىٰ التعب والأذى أي إني لم أتعب ولم أتأذَّ في طلباتي منك، لأنَّك كنت تقضيها بسرعة.

الشمَّ سمَّن جاجته: ﴿ إِنَّا عَدْ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ مَا أَمَ إِذَّ أَجْهِ لَمَ أَمَّ إِذَا أَنَّ ا

سبيل الانحراف والظلم ﴿وكانسه لمرأتي ماقراً فهب لي من لدنك ولياً \* يرثني ويرمه من أل **يمقوب واجعله ربّ رضياً،** أي مرضياً عندك.

ہموث

#### ١\_ المراد من الإرث

لقد قدّم المفسّرون الإسلاميون بحوثاً كثيرة حول الإجابة عن هذا السؤال، فالبعض يعتقد أنَّ الإرث هنا يعنى الإرث في الأموال، والبعض اعتبره إشارة إلى مقام النبوَّة، وبعض آخر احتمل أن يكون المراد معنى جامعاً شاملاً لكلا الرأيين السابقين.

وقد اختار كثير من علماء الشيعة المعنىٰ الأوّل، في حين ذهب جماعة من علماء العامّة إلىٰ المعنىٰ الثَّاني، والبعض الآخر \_كسيد قطب في (في ظلال القرآن)، والآلوسي في روح المعاني ا \_اختاروا المعنىٰ الثَّالث.

إنَّ الذين حصر واالمراد في الإرث في المال استندوا إلى ظهور كلمة الإرث في هذا المعنى، لأنَّ هذه الكلمة إذا كانت مجرَّدة عن القرائن الأخرى، فإنَّها تعنى إرث الأموال، أمَّا في موارد استعمالها في بعض آيات القرآن فقد يراد منه الأمور المعنوية، كالآية ٣٢ من سورة فاطر: ﴿ثمَ أُورثُنا الكتاب الذين اصطفينا هن مبادنا» فلوجود القرائن في مثل هذه الموارد.

إضافة إلى أنَّه يستفاد من بعض الرّوايات أنَّ هدايا ونذوراً كـ ثيرة كــانت تجــلب إلى ا الأحبار \_وهم علماء اليهود \_ في زمان بني إسرائيل، وكان زكريا رئيس الأحبار (.

وإذا تجاوزنا ذلك، فإنَّ زوجة زكريا كانت من أسرة سلمان بن داود. وبملاحظة الثروة الطائلة لسليان بن داود، فقد كان لها نصيب منها.

لقد كان زكريا خائفاً من وقوع هذه الأموال بأيدي أناس غير صالحين، وانتهازيين، أو أن تقع بأيدي الفساق والفجرة، فتكون بنفسها سبباً لنشوء وانتشار الفساد في المجتمع، لذلك طلب من ربِّه أن يرزقه ولداً صالحاً ليرث هذه الأموال وينظر فيها، ويصرفها في أفسضل الموارد.

الرّواية المعروفة المروية عن فاطمة الزهراء ينهي ، والتي استدلت فيها بهذه الآية من أجل استرجاع فدك، هي شاهد آخر على هذا المدعي.

. تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٣٢٣.

ينقل العلّامة الطبرسي في كتاب الإحتجاج عن سيدة النساء ﷺ: إنّــه عــندما صــمم الخليفة الأوّل علىٰ منع فاطمة الزهراء ﷺ فدكاً، وبلغ ذلك فاطمة، حضرت عنده وقالت: «يا أبا بكر! أفي كتاب الله أن ترث أباك ولا أرث أبي؟ لقد جئت شيئاً فرياً! أفعلى عمد تركتم كتاب الله ونبذتموه وراء ظهوركم إذ يقول فيما اقتص من خبر يحيى بن زكريا: ﴿ فَهْبِ لَيْ مَنْ لدنك ولياً \* يرثني ويرك من آل يحقوب؟ (.

أمّا الذين يعتقدون بأنّ الإرث هنا هو الإرث المعنوي، فقد تمسكوا بقرائــن في نــفس الآية، أو خارجة عنها، مثل:

١- يبدو من البعيد أنّ نبيّاً كبيراً كزكريا، وفي ذلك السن الكبير، يمكن أن تشغل فكره مسألة ميراث ثروته، خاصّة وأنّه يضيف بعد جملة ﴿ يرلني ويرف من آل يحقوب جملة ﴿ واجعله رئي رئيباً»، ولا شك أنّ هذه الجملة إشارة إلى الصفات المعنوية لذلك الوارث.

٢-إنَّ الله سبحانه لمَّا بشَر. بولادة يحيى في الآيات القادمة، فإنَّه ذكر صفات ومقامات معنوية عظيمة، ومن جملتها مقام النبوة.

٣-إنَّ الآية ٣٨ من سورة آل عمران بيّنت السبب الذي دفع زكريا إلى هـذا الطـلب والدعاء، وأنَّه فكَّر في ذلك عندما شاهد مقامات مريم حيث كان يأتيها رزقها من طعام الجنّة في محرابها بلطف الله: **(هنالك دما زكريا ربّه قال ربّ هب لي هن لدنك ذرية طيبة لِنّك** سعيع للدما.

٤- ورد في بعض الأحاديث عن النبي تتكلم ما يؤيد أن الإرث هنا يراد به الإرث المعنوي، وخلاصة الحديث أن الإمام الصادق علم روى عن النبي تتكلم : إن عيسى بن مريم مرّ على قبر كان صاحبه يعذّب، ومرّ عليه في العام الثاني فرأى صاحب ذلك القبر لا يعذب، فسأل ربّه عن ذلك، فأوحى الله إليه أنه لصاحب هذا القبر ولد صالح قد أصلح طريقاً وآوى يتيماً، عن ذلك، فأوحى الله إليه أنه لصاحب هذا القبر ولد صالح قد أصلح طريقاً وآوى يتيماً، فففر الله له بعمل ولده، ثمّ قال النبي تتكلم : «ما لم من عبده القبر لا يعذب، فسأل ربّه عن ذلك، فأوحى الله إليه أنه لصاحب هذا القبر ولد صالح قد أصلح طريقاً وآوى يتيماً، فففر الله له بعمل ولده، ثمّ قال النبي تتكلم : «ميراث الله من عبده المؤمن ولد يعبده من بعده»، ثمّ يتلا الإمام الصادق عند نقله هذا الحديث الآية الم تبطة بزكريا: في وقب لي هن لدك ولياً ولياً بي تتلا الإمام الصادق عند نقله هذا الحديث الآية الم تبطة بزكريا: وقهب لي هن لدك ولياً من يرتب من يعده المؤمن ولد يعبده من بعده».

فإن قيل: إنَّ ظاهر كلمة الإرث هو إرث الأموال.

۲. تفسير نورالثقلين، بع ۳، ص ۳۲۳ و ۳۲٤. ۲۱ تفسیر نورالثقلین، بع ۳، ص ۳۲٤.

۱۳

فيقال في الجواب: إنَّ هذا الظهور ليسَ قطعياً، لأنَّ هذه الكلمة قد استعملت في القرآن مراراً في الإرث المعنوي، كالآية ٣٢ من سورة فاطر، والآية ٥٣ من سورة المؤمن. إضافة إلىٰ أَنَّنا لو فرضنا أنَّها خلاف الظاهر، فإنَّ هذا الإشكال سيزول بوجود القرائن.

إِلَّا أَنَّ أَنصار الرأى الأوّل يستطيعون أن يناقشوا هذه الإستدلالات، بأنَّ ما كان يشغل فكر زكريا ــ نبي الله الكبير ــ هي مسألة الأموال، ولم تكن تشغله كمسألة شخصية، بــل باعتبارها مصدراً لفساد أو صلاح المجتمع؛ لأنَّ بني إسرائيل \_وكها قيل أعلاه \_كانوا يأتون بالهدايا والنذور الكثيرة إلى الأحبار فكانت تودع عند زكريا، وربما كانت هناك أسوالاً متبقّية من قبل زوجته التي كانت من أسرة سليان، ومن البديهي أنَّ وجود شخص غـير صالح يتولّى هذه الأموال قد يؤدّي إلى مفاسد عظيمة، وهذا هو الذي كان يقلق زكريا.

وأمّا الصفات المعنوية التي ذكرت ليحيى في هذه الآيات والآيات الأخرى، فإنَّها تؤيَّد ما ذكرناه، وتنسجم معه، لأنَّه أراد أن تقع هذه الثروة العظيمة بيد رجل صالح يستفيد منها في سبيل المجتمع.

إِلَّا أَنَّنا نعتقد بِأَنَّا إذا توصَّلنا من مجموع المباحث أعلاه إلى هذه النتيجة، وهي أنَّ للإرث هنا مفهوماً ومعنى واسعاً يشمل إرث الأموال كما يشمل إرث المقامات المعنوية، فسوف لا يكون هناك مورد خلاف، لأنَّ لكلَّ رأى قرائنه، وإذا لاحظنا الآيات السبابقة واللاحسقة ومجموع الرّوايات، فإنَّ هذا التَّفسير يبدو أقرب للصواب.

أمّا جملة ﴿لِتِي حَصْبُ للموالي مِن ورلني﴾ فإنَّها مناسبة لكلا المعنيين، لأنَّ الأُسْخاص الفاسدين إذا تولُّوا أمر هذه الأموال، فإنَّهم سيكونون مصدر قلق حقًّا، وإذا وقعت زمام الأمور وقيادة الناس المعنوية بيد أناس منحرفين، فإنَّ ذلك أيضاً يثير المخاوف، وعلىٰ هذا فإنَّ خوف زكريا يمكن توجيهه في كلا الصور تين، وحديث فاطمة الزهراء، فإنه يناسب هذا المعنىٰ أيضاً.

### ۲\_ ماذا تعنی کلمة «نادی»؟

في قوله تعالى (بدنادى ربه ندا: حفيا) طُرح هذا السؤال بين المفسّرين، وهو أنّ «نادى» تعنى الدعاء بصوت عال. في حين أنَّ «خفياً» تعنى الإخفات وخفض الصـوت، وهـذان المعنيان لا يناسب أحدهما الآخر.

| [ع  | ١٢ سورة مريم / الآية ١ ــ٦                                                               | ٤ |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| أنّ | إِلَّا أَنَّنا إذا علمنا أنَّ «خفياً» لا تعني الإخفات، بل تعني الإخفاء، فسيكون من المكن  |   |
|     | كريا حين خلوته، حيث لا يوجد أحد سواه، كان ينادي ويدعو الله بصوت عال.                     | j |
|     | والبعض قال: إنَّ طلبه هذا كان في جوف الليل حيث كان الناس يغطُّون في النوم (              |   |
| في  | والبعض الآخر اعتبر قوله تعالى: ﴿فَخْرَجَ عَلَى قَوْمِهُ مِنْ لِلْمُحْرَكِ» ` التي سـتأتي |   |
|     | لآيات التالية، دليلاً على وقوع هذا الدعاء في الخلوة ".                                   | 1 |

٣- ﴿ويرف من آل يعقوب﴾
إنّ زكريا قال: ﴿ويرف من آل يعقوب﴾، وذلك لأنّ زوجته كانت خالة مريم أو عيسى،
ويتصل نسبها بيعقوب، لأنها كانت من أسرة سليمان بن داود، وهو من أولاد يهودا بسن

80CB

 ۲. تفسير القرطبي، ج ٦، ذيل الآية مورد البحث. ۲. مريم. ۱۱. ٤. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ذيل الآية مورد البحث. ٣. تفسير الميزان ج ١٤، ذيل الآية مورد البحث.

# الآيات

يَنزَ حَكَرِيًا إِنَّانَبُشِرُكَ بِعُلَامٍ ٱسْمُهُ بَعَيْ لَمْ جَعَل لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيتًا ﴾ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَحَانَتِ ٱمْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِن ٱلْحَكِبَرِ عِنِيتًا ﴾ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَعَلَىٰ هَيْ تُوَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَرْ تَكُ شَيْنًا ۞ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَعَلَىٰ هَيْ تُوَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَرْ تَكُ شَيْنًا ۞ قَالَ رَبِّ اَجْعَلَ لِي عَالَ مَا يَتُوَالَ عَايَتُكَ أَلَا تُحَلِّمُ اللَّهُ مَا يَن يَسَالُ سَوِيتًا ۞ قَالَ رَبِّ اَجْعَلَ لِي عَالَ مَا يَعْذَى عَلَيْهُ عَلَىٰ مَا يَعْتَ مَا الْحَارِ عَالَ مَ يَسَالُ سَوِيتًا ۞ فَالَ مَا يَحَال لَهُ مَا يَعْ عَالَ مَا يَتُ بَعْدَ أَوَ مَن إِلَيْ مَا يَعْتَ مَا يَكُونُو وَعَشِيتًا ۞

#### التفسير

# بلوغ زكريا أمله:

تبيَّن هذه الآيات استجابة دعاء زكرياﷺ من قبل الله تعالى استجابة ممزوجة بلطفه الكريم وعنايته الخاصّة، وتبدأ بهذه الجملة: **﴿يا زكريا لِنَّا نَبشرك بغلام لسمه يحيى لم نجعل** له هن قبل سهياً».

كم هو رائع وجميل أن يستجيب الله دعاء عبده بهذه الصورة، ويطلعه ببشارته على تحقيق مراده، وفي مقابل طلب الولد فإنّه يعطيه مولوداً ذكراً، ويسمّيه أيضاً بنفسه، ويضيف إلى ذلك أنّ هذا الولد قد تفرّد بأمور لم يسبقه أحد بها. لأنّ قوله: **(لم نجعل له من قحيل** معياله وإن كانت تعني ظاهراً بأنّ أحداً لم يسم باسمه لحدّ ولادته، لكن لمّا لم يكن الاسم لوحده دليلاً على شخصية أحد، فسيصبح من المعلوم أنّ المراد من الإسم هنا هو المسمّى، أي أحداً قبله لم يكن يمتلك هذه الإمتيازات، كما ذهب الراغب الإصفهاني إلى هذا المعنى ـ بصراحة ـ في مفرداته.

لاشك في وجود أنبياء كبار قبل يحيى، بل وأسمىٰ منه، إلّا أنّه لا مانع مطلقاً من أن يكون ليحيى خصوصيات تختص به،كما ستأتي الإشارة إلىٰ ذلك فيا بعد.

ē]

أمّا زكريا الذي كان يرى أنّ الأسباب الظاهرية لا تساعد على الوصول إلى مثل هذه الأمنية، فإنّه طلب توضيحاً لهذه الحالة من الله سبحانه: ﴿قَالَ رَبِ لَئَيْ يَكُونَ لِي عَلَامٍ وَكَانِتَ المِرْقِي عاقراً وقد بِلغت من الكبر عتيائي

«عاقر» في الأصل من لفظة «عقر» بمعنىٰ الجذر والنهاية، أو بمعنىٰ الحبس، وإنَّمــا يــقال للمرأة: عاقر، لأنَّ قابليتها علىٰ الولادة قد انتهت، أو لأنَّ إنجاب الأولاد محبوس عنها.

«العتيّ» تعني الشخص الذي نحل جسمه وضعف هيكله، وهي الحالة التي تظهر علىٰ الإنسان عند شيخوخته.

إلا أنَّ زكريا سمع في جواب سؤاله قول الله سبحانه: ﴿قَالَ كَذَلَكَ قَالَ رَبِّكَ هُو عَلَيَّ هَينَ﴾ ﴿ إِنَّ هَذَه ليست بالمسألة العجيبة، أن يولد مولود من رجل طاعن في السن مثلك، وامرأة عقيم ظاهراً ﴿وقد خلقتك هن قبل ولم تك شيئاً﴾، فإنَّ الله قادر علىٰ أن يخلق كلَّ شيء من

العدم، فلا عجب أن يتلطَّف عليك بولد في هذا السن وفي هذه الظروف.

ولا شك أنّ المبشّر والمتكلم في الآية الأولىٰ هو الله سبحانه، إلّا أنّ البحث في أنّه هــو المتكلم في الآية الثّالثة: ﴿قَالَ كَذَلْكَ قَالَ رَبِّكَ هُو مَلْيٌ هَيْنَ﴾.

ذهب البعض بأنَّ المتكلم هم الملائكة الذين كانوا واسطة لتبشير زكريا، والآية ٣٩ من سورة آل عمران يكن أن تكون شاهداً علىٰ ذلك: ﴿فنادته العلائكة وهو قائم يـحلي قـي المحراب أنَّ الله يبشرك بيحيي).

لكن الظاهر هو أنّ المتكلم في كلّ هذه الأحوال هو الله سبحانه، ولا دليل\_أو سبب\_ يدفعنا إلى تغييره عن ظاهره، وإذا كانت الملائكة وسائط لنقل البشارة، فلامانع \_أبداً \_من أن ينسب الله أصل هذا الإعلان والبشارة إلى نفسه، خاصّة وأنّنا نقراً في الآية (٤٠) مـن سورة آل عمران: **﴿قَالَ كَذَلِكَ اللهُ يَفْعَلُ هَا يَشَا.﴾**.

وقد سرّ زكريا وفرح كثيراً لدى سماعه هذه البشارة، وغمر نور الأمل نفسه، لكن لمّا كان هذا النداء بالنسبة إليه مصيرياً ومهمّاً جدّاً، فإنّه طلب من ربّه آية علىٰ هذا العمل: ﴿قَالَ رَبِّ لَجُعُلَ لِي آية﴾.

لاشك أنَّ زكريا كان مؤمناً بوعد الله، وكان مطمئناً لذلك، إلَّا أنَّه لزيادة الإطمئنان \_كما

 المعروف بين المفسّرين أنّ عبارة وكذلك، هي في تقدير (الأمر كذلك). ويحتمل كذلك أنّ «كذلك» متعلّقة بما بعدها ويصبح معناها: (كذلك قال ربِّك).

٨]

أنَّ إبراهيم الذي كان مؤمناً بالمعاد طلب مشاهدة صورة وكيفية المعاد في هذه الحياة ليطمئن قلبه \_ طلب من ربَّه مثل هذه العلامة والآية، فخاطبه الله: ﴿قَالَ آيَتِكَ لَلَّ تَكْلُمُ النَّاسُ ثَلاك ليال سويا، واشغل لسانك بذكر الله ومناجاته.

لكن، أيَّة آية عجيبة هذه! آية تنسجم من جهة مع حال مناجاته ودعائه، ومن جهة أخرى فإنَّها تعزله عن جميع الخلائق وتقطعه إلى الله حتى يشكـر الله عـلىٰ هـذه النـعمة الكبيرة، ويتوجّه إلى مناجاة الله أكثر فأكثر.

و هذه واقعاً معجزة بيّنة حيث إنَّ إنساناً يمتلك لساناً سليماً، وقدرة على كل نحو من المناجاة مع الله، ومع ذلك لا تكون له القدرة على التحدَّث أمام الناس!

بعد هذه البشارة والآية الواضحة، خرج زكريا من محراب عبادته إلىٰ الناس، فكلَّمهم بالإشارة: ﴿ فَحْرِج علىٰ قومه من المعراب فأوحى لِليهم أن سبحوا بكرة ومشياً؟ لأنَّ النَّعمة الكبيرة التي منَّ الله بها علىٰ زكريا قد أخذت بأطراف القوم، وكان لها تأثير علىٰ مسصير ومستقبل كلٌّ هؤلاء، ولهذا فقد كان من المناسب أن يتحرك الجميع لشكـر الله بـتسبيحه ومدحه وثنائه.

وإذا تجاوزنا ذلك، فإنَّ بإمكان هذه الموهبة التي تعتبر إعجازاً أن تحكَّم أسس الإيمان في قلوب الناس، وكانت هذه أيضاً موهبة أخرى.

ہدثان

١\_ يميى 🕸 النبى المتألَّه الورع لقد ورد اسم «يحيى» في القرآن الكريم خمس مرات ـ في سور آل عمران، والأنــعام، ومريم، والأنبياء \_فهو واحد من أنبياء الله الكبار، ومن جملة امتيازاته ومختصّاته أنَّه وصل إلىٰ مقام النّبوة في مرحلة الطفولة، فإنّ الله سبحانه قد أعطاه عقلاً وذكاءً وقُـاداً ودرايـة واسعة في هذا العمر بحيث أصبح مؤهَّلاً لتقبّل هذا المنصب. 

[ع

ـ نتيجة ظروف الحياة الخاصّة ـ مضطراً إلىٰ الأسفار المتعددة من أجل نشر الدين الإلهي والدعوة إليه، واضطر كذلك إلىٰ أن يعيش حياة العزوبة كعيسيٰ بن مريم ﷺ.

وهناك تفسير قريب من الصواب أيضاً، وهو أنَّ الحصور ــ في الآية المذكورة ــ تــعني الشخص الذي ترك شهوات الدنيا وملذًاتها، وهذا في الواقع مرتبة عالية من الزهد <sup>(</sup>

على كل حال، فإنَّ المستفاد من المصادر الإسلامية والمسيحية أنَّ يحيى كان ابن خالة عيسيٰ.

فقد صرّحت المصادر المسيحية بأنّ يحيى غسل المسيح للله غسّـل التـعميد، ولذلك يسمّونه (يحيى المعمّد) ـ وغسل التعميد غسل خاص يغسل المسيحيون أولادهـم بـه، ويعتقدون أنّه يطهّرهم من الذنوب ـ ولمّا أظهر المسيح نبوته آمن به يحيى.

لا شك أنَّ يحيى لم يكن له كتاب سهاوي خاص، وما نقرأه في الآيات التالية من أنَّه **﴿يا يحين خذ للكتاب بقوة)** إشارة إلى التوراة، وهي كتاب موسى الله.

وهناك جماعة يتبعون يحيى، وينسبون له كتاباً، وربما كان (الصابئون المموحّدون) من أتباع يحيى<sup>٢</sup>.

لقد كان بين يحيى وعيسى جوانب مشتركة، كالزهد الخارق غير المألوف، وترك الزواج للأسباب التي ذكرت، وولادتهما التي تحمل طابع الإعجاز، وكذلك النسب القريب جدّاً.

ويستفاد من الرّوايات الإسلامية، أنّ بين الحسين الله ويحسي الله جسهات مشتركة، ولذلك فقد روي عن الإمام زين العابدين علي بن الحسين الله أنّه قال: «خرجنا مع الحسين بن علي الله ، فما نزل منزلاً ولا رحل منه إلّا ذكر يحيى بن زكريا وقتله، وقال: ومن هوان الدنيا على الله أنّ رأس يحيى بن زكريا أهدي إلى بغي من بغايا بني إسرائيل» <sup>7</sup>.

كما أنَّ شهادة الحسين الله تشبه شهادة يحيى الله من عدَّة جهات أيضاً، وسنذكر كيفية قتل يحيى فيا بعد.

وكذلك فإنَّ اسم الحسين على كاسم يحيى يُنْ لم يسبقه به أحد، ومدّة حملهما كانت أقل من المعتاد.

# ۲\_ما معنیٰ کلمة «الممراب»؟

[^

«المحراب» محل خاص في مكان العبادة يجعل للإمام أو الوجهاء والمبرّزين، وقد ذكروا علّتين لهذه التسمية:

**الأولى:** أنّها من مادة «حرب»، لأنّ المحراب في الحقيقة محل لمحساربة الشسيطان وهسوى النفس.

**والثّانية:** أنّ الحراب في اللغة بمعنىٰ مكان الصدارة في المجلس، ولمّا كان مكان الحراب في صدر المعبد فقد سمّي بهذا الاسم.

يقول البعض: إنّ المحراب كان عند بني إسرائيل بعكس ما هو المتعارف عندنا، حيث كان في مكان أعلىٰ من سطح الأرض حيث يُرتقىٰ اليه بعدّة درجات. وكانوا يحيطونه بالجدران بحيث تصعب رؤية الذين يتعبّدون في داخل المحراب، ويؤيّد ذلك ما ورد في الآية: **﴿فَحَرَج على قومه من للمحرليه﴾** والتي قرأناها في الآيات محل البحث، ومع ملاحظة كلمة «على» التي تستعمل عادة للدلالة على الجهة العليا يتّضح هذا المطلب أكثر.

8003

#### الآيات

يَنِيَجِينَ خُذِ ٱلْحَكْمَ بِقُوَقَوْرَ انَيْنَ لَهُ ٱلْحُكْمَ صَبِينَ ٥ وَحَنَانَا مِن لَدُنَا وَزَكُوْةً وَكَانَ تَقِينًا ٢ وَبَرَّا بِوَلِدَيْهِ وَلَرْيَكُ جَبَارًا عَصِينًا ٥ وَسَلَمٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَوَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ٢

<u>uma Si</u>i

#### صفات يميي البارزة:

رأينا في الآيات السابقة كيف أنّ الله سبحانه منّ على زكريا عند كبره بيحييٰ، وبعد ذلك فإنّ أوّل ما نلاحظه في هذه الآيات هو الأمر الإلهي المهم الذي يخاطب يحيى: ﴿يا يحيئ خدّ للكتاب بقوة﴾.

المشهور بين المفسّرين أنّ المراد من الكتاب هنا هو التوراة، حتى ادّعوا الإجماع عمليٰ ذلك (

إلّا أنّ البعض احتمل أن يكون له كتاب خاص كزبور داود، وهـو طـبعاً ليسَ كـتاباً متضمّناً لدين جديد ومذهب مستحدث `. غير أنّ الاحتمال الأوّل هو الأقوىٰ كما يبدو.

وعلىٰ أي حال، فإنّ المراد من أخذ الكتاب بقوّة هو إجراء وتنفيذ ما جاء في كـتاب التوراة السماوي بكلّ حزم واقتدار وتصميم راسخ، وإرادة حديدية، وأن يعمل بكلّ ما فيه، وأن يستعين بكلّ القوى المادية والمعنوية في سبيل نشره وتعميمه.

إنَّ من القواعد المسلَّمة أنَّه لا يمكن تطبيق أي كتاب ودين بدون قوّة وقـدرة وحـزم أتباعه وأنصاره، وهذا درس لكلَّ المؤمنين، وكلَّ السالكين والسائرين في طريق الله.

١. يراجع تفسير القرطبي وتفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. يراجع تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث.

۲١

#### يميى وصفاته العشرة:

ثمّ أشار القرآن الكريم إلى المواهب العشرة التي منحها الله ليحيى والتي اكتسبها بتوفيق الله:

۱- ووالتيناة الحكم صبياني. وهو أمر النبوة والعقل والذكاء والدراية.

٢- ﴿وحنانا من لدنا﴾ والحنان في الأصل بمعنىٰ الرحمة والشفقة والمحبّة وإظهار العـــلاقة والمودّة للآخرين.

٣- فوزكاته أي أعطيناه روحاً طاهرة وزكية، وبالرغم من أنّ المفسّرين فسّروا الزكاة بعان مختلفة، فبعضهم فسّرها بالعمل الصالح، وآخر بالطاعة والإخلاص، وثمالت بسبر الوالدين والإحسان إليهما، ورابع بحسن السمعة والذكر، وخامس بطهارة الأنصار، إلّا أنّ الظاهر هو أنّ للزكاة معنى واسعاً وشاملاً يتضمّن كلّ هذه الأعمال والصفات الطاهرة الصالحة.

٤- ﴿وَكَانَ تَعْيَابُهُ فَكَانَ يَجتنب كلَّ ما يَخالف الأوامر الأَهْيَّة.
٥- ﴿ وَبِرْ بُولِلدَيِعَنَ.
٥- ﴿ وَبِرْ بُولِلدَيِعَنَ.
٢- ﴿ وَلِمْ يَكْنَ جَبَارُابُهُ فَلَمْ يَكْنَ رَجَلاً ظَالماً وَمَتَكَبَّراً وَانَانَيَّاً.
٢- ﴿ وَلِمْ يَكْنَ جَبَارُابُهُ فَلَمْ يَكْنَ رَجَلاً ظَالماً وَمَتَكَبَّراً وَانَانَيَّاً.
٢- ﴿ وَلِمْ يَكْنَ جَبَارُابُهُ فَلَمْ يَكْنَ رَجَلاً ظَالماً وَمَتَكَبَّراً وَانَانَيَّاً.
٢- ﴿ وَلِمْ يَكْنَ جَبَارُابُهُ فَلَمْ يَكْنَ رَجَلاً ظَالماً وَمِتَكَبَّراً وَانَانَيَّاً.
٢- ﴿ وَلَمْ يَكْنَ جَبَارُابُهُ فَلَمْ يَكْنَ رَجَلاً ظَالماً وَمِتَكَبَّراً وَانَانَيَّاً.
٢- ﴿ وَلَمْ يَكْنَ جَبَارُابُهُ فَلَمْ يَكْنَ رَجَلاً ظَالماً وَمِتَكَبَراً وَانَانَيًا.
٢- ﴿ وَلَمْ يَكْنَ جَبَارُكُ فَلَمْ يَكْنَ رَجَاءً وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَعْضَيَّة.
٢- ﴿ لَا يَكْنَ جَامعاً لَكُلُ هَذَهُ الصَفَاتِ البَارِزَة، وَالأُوسَمَة الكَبِيرَة، فَإِنَّ الللهُ سَبِحانَهُ وَلَمْ عَلَيْ لَعْنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَامَ وَلَى اللهُ عَلَى وَلَكُنَ مَا عَانَا اللهُ عَلَى اللهُ وَالأُوسَمَة الْكَبِيرَة، فَإِنَّ اللهُ سَبِحانَهُ عَلَى عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَنْ اللهُ عَلَى وَلَمُ عَلَى عَامِالُهُ عَلَمُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَامَاتُ الْبُارِنَانَةٌ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَالَا عَلَى عَانَ اللهُ عَلَمُ عَلَى عَلَى عَالَا عَانَا عَالَ مَا عَانَا اللَّالَةُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَانَا عَلَيْ عَانَا عَلَيْ عَلَى عَالَةً عَلَى عَلَى عَانَا عَلَيْ عَلَى عَانَا عَائَةُ عَلَى عَلَى

# ہدوث

#### ١\_ فذ الكتاب السماوي بقوَّة واقتدارا

إنّ لكلمة «قوّة» في قوله: ﴿يايحين حَدْللكتاب بِقُوْةَ﴾ \_كما تقدّم \_معنى واسعاً جمعت فيه كلّ القدرات والطاقات المادية والمعنوية، الروحية والجسمية، وهذا بحدّ ذاته يبيّن ويوضّح هذه الحقيقة، وهي أنّ الدين الإلهي والإسلام والقرآن لا يمكن أن تحفظ بالضعف والتخاذل الما لمنته باللين ما مما أن تعالم، قرّت تما هذه قامة القدرة الذرية النه مة

والمهادنة واللين، بل يجب أن تصان بقوّة وتجعل في قلعة القدرة المنيعة. إنَّ المخاطب هنا وإن كان يحيى، إلَّا أنَّه قد ورد هذا التعبير بالنسبة إلى غير • من الأنبياء في موارد أخرى من القرآن المجيد، فني الآية ١٤٥ من سورة الأعراف أمر موسىٰ بأن يأخـد التوراة بقوّة: ﴿ فَحَدُها بِقُوتَ ﴾.

**č**]

وفي الآية ٦٣ و٣٩ من سورة البقرة يلاحظ أنّ الخطاب موجّه لجميع بـني إسرائـيل: **«مَدْوَاما لَتيناكم بِقُوَّا ﴾** وهو يوحي بأنّ هذا الحكم عام يشمل الجميع، ولا يخصّ شخصاً أو أشخاصاً معيّنين.

وقد ورد هذا المفهوم بتعبير آخر في الآية ٦٠ من سورة الأنفال: **﴿وَلُمَدُوالَهُمُ مَا اسْتَطَعْتُمُ مِنْ قَوَلَا ﴾**.

وعلى كل حال، فإنّ هذه الآية تعتبر جواباً لمن يظن أنّه بالإمكان تنفيذ عمل أو تحقيق غاية من موقع الضعف، أو يريد حلّ المشاكل عن طريق المساومة في كلّ الظروف.

# ٢\_ ثلاثة أيّام صعبة في مصير الإنسان

إنّ التعبير بـ فسلام مليه يوم ولد ويوم يعوت ويوم يبصف حياً بيبيّن أنّ في تاريخ حياة الإنسان وانتقاله من عالم إلى عالم آخر ثلاثة أيّام صعبة: يوم يضع قدمه في هذه الدنيا: فيوم ولد ويوم موتد وانتقاله إلى عالم البرزخ فويوم يعوت ويوم بعثه في العالم الآخر فويوم يبصف حياً ولما كان من الطبيعي أن تكون هذه الأيّام مرافقة للإضطرابات والقلق، فإنّ الله سبحانه يكتنف خاصّة عباده بلطفه وعافيته، ويجعل هؤلاء في ظلّ حمايته ومنعته في هذه المراحل العسيرة الثلاثة.

وبالرغم من أنّ هذا التعبير قد ورد في القرآن في موردين فقط، في حق يحيى وفي حق عيسى للمَثِنَّة ، إلّا أنّ لتعبير القرآن في شأن يحيى امتيازاً خاصّاً، لأنّ المتكلم بهذا الكلام هو الله سبحانه، في حين أنّ المسيح للله هو المتكلم في حق نفسه.

ومن الواضح أنَّ الأفراد الذين يكونون في أوضباع وأحبوال تشبابه أحبوال هـذين العظيمين ستعمّهم وتظلّلهم هذه السلامة.

ومن البديع أن نقرأ في رواية عن الإمام علي بن موسىٰ الرضائيَّة : «إنَّ أوحش ما يكون هذا الخلق في ثلاثة مواطن: يوم يولد ويخرج من بطن أمه فيرى الدنيا، ويوم يموت فيعاين الآخرة وأهلها، ويوم يبعث حياً فيرى أحكاماً لم يوها في دار الدنيا، وقد سلَّم الله على يحين اللهُ

# ٣\_ النّبوة في الطفولة

٨]

صحيح أنّ مرحلة النضج العقلي للإنسان لها حدّ معيَّن عادة، إلّا أنّه يوجد أفراد استئنائيون بين البشر دائماً، فأيّ مانع من أن يختصر الله هذه المرحلة لبعض عباده لمصالح ما، ويجعلها تتلخص في سنوات أقل؟ كما أنّ مرور سنة أو سنتين على الولادة أمر محتم من أجل التمكّن من النطق عادة، في حين أنّنا نعلم أنّ عيسى الله قد تكلّم في أيّامه الأولى، وكان كلاماً عميق المحتوى من شأنه أن يصدر عادة عن أناس كبار في السن، كما سيأتي في تسمير الآيات القادمة إن شاء الله تعالى.

من هنا يتّضح عدم صحة الإشكال الذي طرحه بعض الأفراد حول بعض أعْمّة الشيعة. بأنّه كيف تسلّم بعضهم أمور الإمامة في صِغَره؟

نطالع في رواية عن علي بن أسباط، أحد أصحاب الإمام الجواد محمّد بن علي النتي <sup>عليه</sup> أنّه قال: رأيت أبا جعفر عليه وقد خرج عليم، فأجدّت النظر إليه، وجعلت أنظر إلى رأسسه ورجليه لأصف قامته لأصحابنا بمصر، فبينا أنا كذلك قعد فقال: «يا عليّ، إنّ الله احتج في الإمامة بمثل ما احتج به في النّبوة، قد يقول **(واتيناء الحكم صبياً)، وقد يقول (حتَّىٰ لِذَا بِلغ قدد وبلغ لريعين سنة) <sup>(</sup> فقد يجوز أن يؤتى الحكمة وهو صبي، ويجوز أن يؤتى الحكمة وهو** ابن أربعين»<sup>()</sup>.

كما أنّ هذه الآية تتضمّن جواباً مفحماً لأولئك المعترضين الذين يقولون: إنّ علياً الله يكن أوّل من آمن بالنّبي تَبَرَّلَةُ من الرجال، لانّه كان ابن عشر سنين في ذلك اليوم، ولا يقبل إيمان صبي في العاشرة من عمره!

ولا بأس من ذكر الرّواية الشريفة عن الإمام علي بن موسى الرضائيَّة، وهي أنَّ جماعة من الأطفال قالوا للرضائيَّة أيّام طفولته: إذهب بنا نلعب، قال: «ما للعب خلقنا» وهذا ما أنزل الله تعالى **﴿والَيناة للحكم صبيّاً»** <sup>7</sup>.

يجب الإلتفات إلىٰ أنّ اللعب هنا هو الإشتغال بما لا فائدة فيه، وبتعبير آخر لا هدف يطلب منه، لكن قد يستتبع اللعب واللهو \_أحياناً \_هدفاً منطقياً وعقلائياً ويسعى إليه، فمن

البديهي أنَّ لهذا اللعب حكماً مستثنى. ۲. تفسير نورالثقلين، ج ۳. ص ۳۲۵. ر الاحقاف، ١٥.

ج المصدر السابق.

### ٤\_ شهادة يميى

۲£

لم تكن ولادة يحيى عجيبة ومذهلة لوحدها، بل إنّ موته أيضاً كان عجيباً من عـدّة جهات، وقد ذكر أغلب المؤرخين المسلمين، وكذلك المصادر المسيحية، مجرى هذه الشهادة على هذه النحو، بالرغم من وجود اختلاف يسير في خصوصياتها بين هذه المراجع:

لقد أصبح يحيى ضحيّة للعلاقات غير الشرعية لأحد طواغيت زمانه مع أحد محارمه، حيث تعلّق «هروديس» ملك فلسطين اللاهث وراء شهواته ببنت أخته «هروديا» وهام في غرامها، وألهب جمالها قلبه بنار العشق، ولذلك صمم علىٰ الزواج منها!

فبلغ هذا الخبر نبي الله العظيم يحيى الله، فأعلن بصراحة أنَّ هذا الزواج غير شرعــي ومخالف لتعليمات التوراة، وسأقف أمام مثل هذا العمل.

لقد انتشر صخب وضوضاء هذه المسألة في كلّ أرجاء المدينة، وسمعت تـلك الفـتاة (هروديا) بذلك، فكانت ترى يحيى أكبر عائق في طريقها، ولذلك صممت على الإنتقام منه في فرصة مناسبة لترفع هذا المانع من طريق شهواتها ومـيولها، فـعمّقت عـلاقتها بخـالها ووطّدتها، وجعلت من جمالها مصيدة له، وقد ملكت عليه كلّ مشاعره وأحاسيسه، إلى أن قال لها هيروديس يوماً: اطلبي منّي كلّ ما تريدين فسأحققه لك قطعاً، فقالت هروديا: لا أريد منك إلّا رأس يحيى! لأنه قد شوّه سمعتي وسمعتك، وقد أصبح كلّ الناس يعيروننا، فإن كنت تريد أن يهدأ قلبي ويسر خاطري فيجب أن تقوم بهذا العمل!

فسلَّم هيروديس \_الذي أصبح مجنوناً لا يعقل من عشق هذه المرأة \_لما أرادت من دون أن يفكِّر ويتنبه إلىٰ عاقبة هذا العمل، ولم يمض قليل من الزمن حتى أحضر رأس يحيى عند تلك المرأة الفاجرة، إلّا أنّ عواقب هذا العمل الشنيع قد أحاطت به، وأخذت بأطرافه في النهاية <sup>(</sup>.

ونقرأ في الرّوايات أنّ سيد الشهداء الإمام الحسين الله كان يقول: «إنّ من هوان الدنيا أن يهدى رأس يحيى بن زكريا إلى بغي من بغايا بني إسرائيل» أي إنّ ظروفي تشابه من هـذه الناحية ظروف وأحوال يحيى، لأنّ أحد أهداف ثورتي محاربة الأعمال الخمزية لطماغوت زماني يزيد.

٨. يستفاد من بعض الأناجيل وقسم من الرَّوايات أنَّ هيروديس قد تزوج امرأة أخيه، وقد كان هذا الزواج ا ممتوعاً في قانون التوراة، وقد لامه يحيى على هذا العمل بشدّة، ثمَّ إنَّ تلك المرأة حملت هيروديس على قتل يحيى بإغرائه بجمال بنتها. إنجيل متى باب ١٤، إنجيل مرقس باب ٦، الفقرة ١٧ وما بعدها.

### الآيات

وَٱذْكُرُفِٱلْكِنَبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَت مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا شَ فَاتَخَذَت مِن دُونِهِم حِكَابًا فَأَرْسَلْنَآ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا شَ قَالَتَ إِنِي آَعُودُ بِٱلرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيَّا شَ قَالَ إِنّمَآ أَنَا رَسُولُ رَيِكِ لِأَهَبَ لَكِ عُكمًا زَحِيجَيًا شَ قَالَتَ أَنَى يَكُونُ لِي عُلَنَمُ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا شَ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ هُوَعَلَىَ هَيَ أُولِنَجْعَكَهُ وَابَهُ وَالَعَانِ وَرَحْمَةً وَكَانَ أَوْكَ أَمْرُ المَقْضِيةِ إِن كُنتَ أَقَالَ مَنْ الْمَا لَهُ الْمَا مَعَانَ أَعْدَ مَعْتَ الْمَ

التفسير

ولادة عيسى 🚓 :

بعد ذكر قصّة يحيى للله ، حوّلت الآيات مجرى الحديث إلى قصّة عيسى لله لوجود علاقة قويّة و تقارب واضح جداً بين مجريات هاتين الحادثتين. فإن كانت ولادة يحيى من أب كبير طاعن في السن وأم عقيم عجيبة، فإنّ ولادة عيسى من أم دون أب أعجب!

وإن كان الوصول إلىٰ مقام النّبوة وبلوغ العقل الكامل ـ في مرحلة الطفولة ـ باعثاً علىٰ الحيرة ومعجزاً، فإنّ التحدّث في المهد عن الكتاب والنّبوة أبعث علىٰ التـعجّب والحـيرة، وأكثر إعجازاً.

وعلىٰ كل حال، فإنّ كلا الأمرين آيتان علىٰ قدرة الله الكبير المتعال. إحداهما أكبر من الأخرىٰ، وقد صادف أن تكون كلتا الآيتين مرتبطتان بشخصين تـربطهما أواصر نسب قويّة، فكلّ منهما قريب للآخر من ناحية النسب، حيث إنّ أم يحيى كانت أخت أم مريم، وكانت كلتاهما عقيمتين وتعيشان أمل الولد الصالح.

**č**]

تقول الآية الأولى: **﴿ولذكر في للكتاب مريم إذ لنتبذت من أهلها مكانا شرقياً»** فقد كانت تبحث عن مكان خال من كلّ نوع من التشويش والضوضاء حتى لا يشغلها شيء عـن مناجاتها ويصرفها \_ولو حيناً \_عن ذكر المحبوب، ولذلك اختارت شرقي بيت المقدس، ذلك المعبد الكبير، لعلّه يكون مكاناً أكثر هدوءاً، أو أنّه كان أنظف وأنسب من جهة أشعّة الشمس ونورها.

كلمة «انتبذت» أخذت من مادة (نبذ) على قول الراغب، وهي تعني إلقاء وإيعاد الأشياء التي لا تسترعي الإنتباه، وربّما كان هذا التعبير في الآية إشارة إلىٰ أنّ مريم قــد اعــتزلت بصورة متواضعة ومجهولة وخالية من كلّ ما يجلب الإنتباه، واختارت ذلك المكان من بيت الله للعبادة.

في هذه الأثناء ومن أجل أن تكمل مريم مكان خلوتها واعتكافها من كلّ جهة، فإنّها **فاتخدت من دونهم حجابة** ولم تصرّح الآية بالهدف من اتخاذ هذا الحجاب، فهل أنّه كان من أجل أن تناجي ربّها بحرية أكبر، وتستطيع عند خلوّ هذا المكان من كلّ ما يشغل القلب والحواس أن تتوجّه إلى العبادة والدعاء؟ أو أنّها كانت تريد اتخاذه مـن أجـل الغسـل والإغتسال؟ الآية ساكتة من هذه الجهة.

علىٰ كل حال، ﴿ **فارسلنا لِليها روحنا فتعثل لها بشرا سويل**ه والروح أحد الملائكة العظام حيث تجسّد لمريم علىٰ شكل انسان جميل لا عيب فيه ولانقص.

إنَّ الحالة التي اعترت مريم في تلك اللحظة واضحة جدّاً، فمريم التي عاشت دامًاً نقيّة الجيب، وتربّت في أحضان الطاهرين، وكان يضرب بها المثل بين الناس في العفة والتقوى... كم داخلها من الرعب والإضطراب عند مشاهدة هذا المنظر، وهو دخول رجل أجنبي جميل في محل خلوتها! ولذلك فإنّها مباشرة **﴿ قالت لِتِي لَمُودُ بِالرحمنِ مِنك لِن كنت تقيابُ** وكانت هذه أوّل هزّة عمّت كل وجود مريم.

كانت له نيَّة سيَّتة في إر تكاب المعصية، والأهم من ذلك كلَّه هو الإلتجاء إلى الله، فالله الذي يلتجيء إليه الإنسان في أحلك الظروف، ولا تقف أيَّة قدرة أمام قدرته، هو الذي سيحل المعضلات.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

لقد كانت مريم تنتظر رد فعل ذلك الشخص المجهول بعد أن تـفوّهت بهـذه الكـلمات إنتظاراً مشوباً بالإضطراب والقلق الشديد، إلّا أنّ هذه الحالة لم تـطل، فـقد كـلّمها ذلك الشخص، ووضّح مهمّته ورسالته العظيمة **﴿قَالَ لِنَّمَا لَنَارَسُولَ رَبِّكَ ﴾**.

لقد كانت هذه الجملة كالماء الذي يلقىٰ علىٰ النار، فقد طمأنت قلب مريم الطاهر، إلَّا أنَّ هذا الإطمئنان لم يدم طويلاً؛ لانَّه أضاف مباشرة **﴿لأسب لك ملاماً زكياً**﴾.

لقد اهتز كيان ووجود مريم لدى ساع هذا الكلام، وغاصت مرّة أخرى في قلق شديد فقالت لتى يكون لي قلام ولم يحسنني بشرولم أك بغياً».

لقد كانت تفكّر في تلك الحالة في الأسباب الطبيعية فقط، وكانت تظن أنّ المرأة يمكنها أن تكون ذات ولد عن طريقين لا ثالث لهما: إمّا الزواج أو التلوّث بالرذيلة والإنحراف، وإنيّ أعرف نفسي أكثر من أيّ شخص آخر، فإنيّ لم أختر زوجاً لحدّ الآن، ولم أكن امرأة منحرفة قط، ولم يسمع لحدّ الآن أنّ شخصاً يولد له ولد من غير هذين الطريقين!

إلاّ أنَّ أمواج هذا القلق المتلاطمة هدأت بسرعة عند سماع كلام آخر من رسول الله إليها، فقد خاطب مريم بصراحة: **وقال كذلك قال ربّك هو علىٰ هيّن** فأنت الواقفة علىٰ قدرتي والعالمة بها جيّداً... أنت التي رأيت ثمر الجنّة في فصل لا يوجد شبيه لتلك الفاكهة في الدنيا جنب محراب عبادتك، أنت التي سمعت نداء الملائكة حين شهدت بعقّتك وطهار تك... أنت التي تعلمين أنَّ جدّك آدم قد خلق من التراب، فلماذا هذا التعجب من سماعك هذا الخبر؟ ثمّ أضاف: فولنجعله آية للناس ورحمة هنا فنحن نريد أن نبعثه للناس رحمة من عندنا، ونجعله معجزة، وعلىٰ كل حال فوكان لموا مقضيا فنحن فلا بحاد ذلك للمناقشة.

### ہدثان

### ۱\_ما هو المزاد من روع الله؟

[^

إنَّ كلِّ المفسّرين المعروفين تقريباً فسّروا الروح هنا بأنَّه جـبر نيل مـلك الله العـظيم، والتعبير عنه باله وجرلانه روحاني، ووجود مفيض للحياة، لأنَّه حامل الرسالة الإلهيَّة إلى

كان نزوله بالوحي والشريعة والكتب السهاوية منحصراً فيه، إلّا أنّه لا مانع من أن يواجه غير الأنبياء من أجل تبليغ رسائل وأوامر أخرى، كرسالته المذكورة إلى مريم.

# ٢\_ما هو التمثّل؟

«التمثل» في الأصل من «المثول»، أي الوقوف مقابل شخص أو شيء، ويقولون للشيء الذي يظهر بصورة أخرى: ممثلاً، وعلىٰ هذا فإنَّ قوله: ﴿ قحْتُل لِها بشراً سوياته تعني أنَّ ذلك الملك قد ظهر بصورة إنسان.

ولا شك أنّ هذا الكلام لا يعني أنّ جبر ئيل قد تبدّل إلى إنسان شكلاً وسيرة، لأنّ مثل هذا التحوّل والتبدّل أمر غير بمكن، بل المراد أنّه ظهر بصورة إنسان بالرغم من أنّ سلوكه كان نفس ذلك السلوك الملائكي، إلّا أنّ مريم التي لم تكن تعلم بالأمر في البداية، كانت تظن أنّ في مقابلها إنساناً سيرة وصورة.

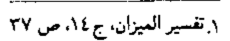
ونلاحظ كثيراً في الرّوايات والتواريخ كلمة «تمثل» بمعناها الواسع، ومـن جمـلتها: إنّ إيليس لمّا اجتمع المشركون في «دار الندوة» وكانوا يخططون لقتل النّبي ﷺ، ظهر بصورة شيخ كبير حصيف الرأي، يهدف إلى الخير، وشرع بإغواء رؤساء قريش.

أو أنَّ الدنيا وباطنها تمثّلت للإمام علي ﷺ على شكل إمراة في غاية الجمال والجذابية ولم تستطع أن تنفذ إليه، وقصّتها مفصّلة معروفة.

ونقرأ أيضاً في الرّوايات أنّ مال الإنسان وولده وعمله تتجسّم أمامه عند الموت بصور مختلفة.

أو أنَّ أعمال الإنسان تتجسَّم في القبر ويوم القيامة، ويظهر كلَّ منها بشكل خاص.

إنَّ التمثّل في جميع هذه الوارد يعني أنَّ شيئاً أو شخصاً يظهر بشكل آخر مـن نـاحية الصورة والشكل فقط، لا أن تتبدّل ماهيته وباطنه <sup>(</sup>



# الآيات

فَحَمَلَتْهُ فَأَنتَبَذَتْ بِهِ مَكَانَا فَصِيعًا ۞ فَأَجَاءَ هَا ٱلْمَخَاصُ إِلَى حِذْعِ ٱلْنَحْلَةِ قَالَتْ بَلَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا وَحَصُنتُ نَسْبَامَ نَسِيًّا ۞ فَنَا دَنها مِن أَعْظِمَا ٱلَا تَحْزَنِي فَذَجَعَلَ رَبُّكِ تَحْلَكِ سَرِيًا ۞ وَهُزِي إِلَيْكِ بِحِذْعِ ٱلنَّحْلَةِ تُسْقِطْ عَلَيْكِ رُطَبَاجَنِيًا ۞ فَكُلِي وَٱسْرَبِي وَقَرِي عَبْنَا فَإِمَا تَرَيِنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ آَحَدًا فَقُولِ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّحْنِ صَوْمًا فَلَن أُصَحَلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنِي حَيْ

التغسير

مريم في عاصفة: `

وأخيراً حملت مريم، واستقرّ ذلك الولد الموعود في رحمها: ﴿قحملته ﴾ ولم يستحدّث القرآن عن كيفية نشوء وتكوّن هذا المولود، فهل أنّ جبر ئيل قد نفخ في ثوبها، أم في فمها؟ وذلك لعدم الحاجة إلى هذا البحث، بالرغم من أنّ كلمات المفسّرين مختلفة في هذا الشأن.

وعلى كل حال. فإنَّ هذا الأمر قد تسبب في أن تبتعد عن بيت المقدس ﴿فَانْتَبِدُتُ بِهُ هكانا قصياً﴾.

لقد كانت تعيش في حالة بين الخوف والأمل، حالة من القلق والإضطراب المشوب بالسرور، فهي تفكّر أحياناً بأنّ هذا الحمل سيفتضح أمره في النهاية، فالأفضل أن أبق بعيدة عن أولئك الذين يعرفونني عدّة أيّام أو أشهر، وأعيش في هذا المكان بصورة مجهولة، وماذا سيحدث في النهاية؟

فمن الذي سيقتنع بأنَّ إمرأة لا زوج لها تحمل دون أن تكون قد تلوّثت بالرذيلة؟ فماذا سأفعل تجاه هذا الإتهام؟ والحق أنَّ من المؤلم جدَّاً بالنسبة لفتاة كانت لسنين طويلة نموذجاً وقدوة للطهارة والعفة والتقوى والورع، ومنالاً في العبادة والعبودية لله، وكان زهّاد بسني

ē]

إسرائيل يفتخرون بكفالتها منذ الطفولة، وقد تربّت وترعرعت في ظلّ نبي كبير، وقد شاع أمر سجاياها وقداستها في كلّ مكان، أن تحسّ في يوم ما أنّ كلّ هذا الرصيد المعنوي مهدد بالخطر، وستكون غرضاً ومرمى لاتهام يعتبر أسوء وأقبح اتهام، وكانت هذه هي المصيبة الثّالثة التي وقعت لها.

إِلَّا أَنَّها من جهة أُخرى كانت تحسّ أنَّ هذا المولود، نبي الله الموعود، تحفة سهاوية نفيسة، فإنَّ الله الذي بشّرني بمثل هذا الغلام، وخلقه بهذه الصورة الإعجازية كـيف سـيذرني وحيدة؟ فهل من المعقول أن لا يدافع عنّي في مقابل مثل هذا الإتهام؟ أنا التي رأيت وجرّبت لطفه علىٰ الدوام، وأحسست بيد رحمته علىٰ رأسي.

وهناك بحث بين المفسّرين في مدّة حمل مريم، بالرغم من أنّه ذكر في القرآن بصورة مخفيّة ومبهمة، فبعضهم حسبه ساعة واحدة، وآخر تسع ساعات، وثالث سـتة أشهـر، ورابـع سبعة، وآخر ثمانية، وآخر تسعة أشهر كسائر النساء، إلّا أنّ هـذا المـوضوع ليسَ له ذلك التأثير في هدف هذه القصّة. والرّوايات الواردة في هذا المحال مختلفة أيضاً.

وقد اعتقد الكثيرون أنَّ المكان «القصي» هو مدينة «الناصرة» وربِّما بقيت في تلك المدينة مدة طويلة وقلَّها خرجت منها.

ومهما كان فقد انتهت مدّة الحمل، وبدأت لحظات تلاطم أمواج حياة مريم، وقد دفعها ألم الولادة الشديد الذي هاج فيها إلى ترك الأماكن المعمورة والتوجّه إلى الصحاري الخالية من البشر، والقاحلة التي لا عشب فيها ولاماء ولا مأوى.

ومع أنَّ النساء يلجأن عادة في مثل هذه الحالة إلى المعارف والأصدقاء ليساعدوهنّ على الولادة، إلّا أنَّ وضع مريم لمَّا كان استثنائياً، ولم تكن تريد أن يرى أحد وضع حملها مطلقاً، فإنّها اتِّخذت طريق الصحراء بمسجرّد أنَّ بـدأ ألم الولادة ويـقول القـرآن في ذلك: **«فأجا.ها للمغافن لليُ جدّع نغلة»**.

إنَّ التعبير بجدَع النخلة، وبملاحظة أنَّ الجدَع يعني بدن الشجرة، يوحي بأنَّه لم يبق من تلك الشجرة إلَّا جذعها وبدنها، أي إنَّ الشجرة كانت يابسة `.

ف هذا الجال غم كالمحدد ما تم الطلح سالم، التي مالم، بالمالية المناتر الإينات

| ۳۱ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [/ |
|----|----------------------------------|----|
|    |                                  |    |

التي كانت تخشاها قد حانت، اللحظة التي مهما أخفيت فإنّها ستتضح هناك، وسيتجّه نحوها سيل سهام الإتهام التي سيرشقها بها الناس.

لقد كان هذا الإضطراب والصراع صعباً جدّاً، وقد أثقل كاهلها إلى الحدّ الذي تكلّمت فيه بلا إرادة و**﴿قالت ياليتني مِت قبل هذا وكنت نسيا منسيا ﴾**.

إنّ من البديهي أنّ الخوف من التهم في المستقبل لم يكن الشيء الوحيد الذي كان يعصر قلب مريم ويقلقها، وإن كان هذا الموضوع يشغل فكر مريم أكثر من أيّة مسألة أخرى، إلّا أنّ مشاكل ومصائب أخرى كوضع الحمل لوحدها بدون قابلة وصديق ومعين في الصحاري الخالية، وعدم وجود مكان للإستراحة، وعدم وجود الماء للشرب، والطعام الأكل، وعدم وجود وسيلة لحفظ المولود الجديد، وغير هذه الأمور كانت تهسزّها من الأعماق بشدّة.

قد ينساءل البعض باعتراض: كيف أنّ مريم المؤمنة والعارفة بالتوحيد حيث رأت كلّ ذلك اللطف والإحسان الإلهي، أجرت مثل هذه الجملة على لسانها وقالت: **فياليتني مت قبل هذاوكنت نسيا منسيا»**، إلّا أنّ هؤلاء لم يدركوا أبداً حال مريم في تلك الساعة، ولو أنّه أصابهم شيء قليل من هذه المشاكل فإنّهم سينسون حتى أنفسهم.

إلاً أنَّ هذه الحالة لم تدم طويلاً، فقد سطعت ومضة الأمل التي كانت موجودة دائماً في أعماق قلبها، وطرق سمعها صوت فنادلها من تعتها ألا تعزني قد جعل ربّك تعتك سريا، وانظري إلى الأعلى كيف أنَّ هذا الجذع اليابس قد تحوّل إلى نخلة مثمرة فوهزي لليك بجدًع النقلة تساقط عليك رطبا جنيا \* فكلي ولشربي وقري عينا، بالمولود الجديد فقامًا ترينَ هن البشر أحداً فقولي لِتي تذرب للرحين صوحاً قان أكلم لليوم لِنسيا، وهذا الصوم هو المعروف بصوم السكوت.

وخلاصة الأمر، إنَّكِ لا تحتاجين إلىٰ الدفاع عن نفسك، فإنَّ الذي وهبك هذا الوليد قد تعهّد بمهمّة الدفاع عنك أيضاً، وعلىٰ هذا فليهدأ روعك من كلِّ الجهات، ولا تدعي للهم

طريقاً إلىٰ نفسك.

إنَّ هذه الحوادث المتلاحقة التي سطعت كالشرر المضيء الوهَّاج في الظلام الدامس، قد أضاءت كلِّ أرجاء قلبها، وألقت عليها الهدوء والإطمئنان.

[ع

# ہموث

#### ۱\_ ازدیاد قوّة مریم عند تراکم المشاکل

إنَّ الحوادث التي مرّت علىٰ مريم في هذه المدَّة القصيرة، والمشاهد والمواقف التي تثير الإعجاب، والتي حدثت لها بلطف الله، كانت تهيّؤها وتعدّها من أجل تربية نبي من أولي العزم، ولتستطيع أن تؤدّي وظيفة الأمومة من خلال هذا الأمر الخطير علىٰ أحسن وجه.

إنَّ سير الأحداث صاحبها حتى آخر مرحلة، بحيث لم يبق بينها وبين الموت إلَّا خطوة واحدة، لكن فجأة يرجع كلَّ شيء إلىٰ وضعه، ويهب كلَّ شيء لمساعدتها، وتخطو في محيط هادىء مطمئن من كلَّ الجهات.

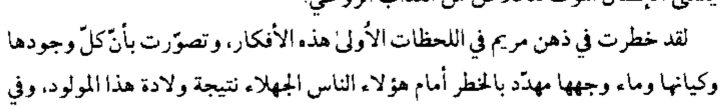
جملة ﴿وهزي لِليك يجدّع للنظلة ﴾ التي تأمر مريم بتحريك النخلة لتستفيد مــن ثمـرها، أعطت درساً لها ولكلّ البشر، بأن لا يكفّوا عن الجد والسعي حتي في أشدّ لحظات الحياة وأصعبها.

إنّه جواب لأولئك الذين يسألون عن مريم التي وضعت حملها لتوّها لماذا تقوم وتهـزّ النخلة، ألم يكن من الأولىٰ أن يرسل الله \_الذي بعث عين الماء العذب قرب مريم \_نسمة وريحاً تهزّ النخلة وتسقط الثمر قرب مريم؟ فما الذي حدث، حيث إنّ مريم عندما كـانت سالمة صحيحة كانت تحضر الفاكهة جنب محرابها، أمّا الآن وقد ابتليت بكلّ هذه المشاكل فإنّ عليها أن تقطف الثمر بنفسها؟

أجل. إنَّ هذا الأمر الإلهي لمريم يوضّح أنَّه لا بركة بدون حركة. وبتعبير آخر. فإنَّ على كلَّ إنسان أن يبذل قصارى جهد. عند ظهور المشاكل. وما وراء ذلك فعلىٰ الله.

## ٢\_ لماذا طلبت مريم الموت من الله؟

لا شك أنَّ طلب الموت من الله عمل غير صحيح. إلَّا أنَّه قد تـقع حـوادث في حـياة الإنسان يصبح فيها طعم الحياة مرَّاً، وخاصّة إذا رأىٰ الإنسان أهدافه المقدسة أو شرفسه وشخصيّته مهدّدة بالخطر، ولا يملك قدرة الدفاع عن نفسه أمامها، وفي مثل هذه الظروف يتمنّى الإنسان الموت للخلاص من العذاب الروحي.



هذه اللحظات تمنّت الموت، وهذا بحدّ ذاته دليل علىٰ أنّها كانت تحبّ عفتها وطهارتها وتهتم بهها أكثر من روحها، وتعتبر حفظ ماء وجهها أغلىٰ من حياتها.

إِلَّا أَنَّ مثل هذه الأفكار ربِّما لم تدم إلَّا لحظات قصيرة جدًا، ولمَّا رأت ذينك المعجز تين الإلهيتين \_ إنبعاث عين الماء، وحمل النخلة اليابسة \_ زالت كلَّ تلك الأفكار عن روحها، وغمر قلبها نور الإطمئنان والهدوء.

#### ٣\_ سؤال والمواب

يسأل البعض: إنَّ المعجزة إذا كانت مختصة بالأنبياء والأعُمَّة لمُنْكًا، فكيف ظهرت مثل هذه المعجزات لمريم؟

وقد اعتبر بعض المفسّرين \_حلّاً لهذا الإشكال \_هذه المعاجز جزءاً من معاجز عيسى تحققت كمقدمة، ويعبّرون عن ذلك بالإرهاص.

إلّا أنّه لاحاجة لجواب كهذا أبداً، لأنّه لا مانع مطلقاً من ظهور الأمور الخارقة للعادة لغير الأنبياء والأثمّة، وهذا هو الذي نسمّيه بالكرامة.

إنَّ المعجزة هي عمل يقترن بالتحدِّي، وتكون مقترنة بادَّعاء النَّبوة والإمامة.

#### ٤\_ صوم الصمت

يدل ظاهر الآيات أعلاه علىٰ أنّ مريم كانت مأمورة بالسكوت لمصلحة، وأن تمتنع عن الكلام بأمر الله في هذه المدّة المعيّنة، حيت تتحرك شفتا وليدها عيسى بالكلام ويدافع عن عفّتها، وهذا أكثر تأثيراً من كلّ الجهات.

ويظهر من تعبير الآية أنّ نذر السكوت كان أمـراً مـعروفاً في ذلك الجــتمع، ولهـذا لم يعترضوا علىٰ هذا العمل. غير أنّ هذا النوع من الصوم غير جائز في شريعتنا.

ورد عن علي بن الحسينﷺ في حديث: «صوم السكوت حرام»`، وذلك لاخــتلاف الظروف في ذلك الزمان عن ظروف زمن ظهور الإسلام.

وسائل الشيعة، ج V، ص ۲۹۰.

**ɛ**]

بالمعاصي والمكروهات خلال صيامه، وكذلك يصون عينه من الزلل والذنب، كما نقرأ ذلك في حديث عن الإمام الصادقﷺ : «إنَّ الصوم ليس من الطعام والشراب وحده، إنَّ مريم قالت: إنَّي نذرت للرحمن صوماً، أي صمتاً، فاحفظوا ألسنتكم، وغضوا أبصاركم، ولا تسحاسدوا ولا تنازعوا» <sup>(</sup>

# ٥- غذاء مولد للطاقة

استفاد المفسّرون ممّا جاء صريحاً في هذه الآيات، أنّ الله سبحانه قد جعل غذاء مريم حين ولادة مولودها الرطب، فهو من أفضل الأغـذية للـنساء بـعد وضـع الحـمل، وفي الأحاديث الإسلامية إشارة صبريحة إلى ذلك أيضاً:

فيروي أمير المؤمنين علي الله عن النّبي تَتَكْلُا : «ليكن أول ما تأكل النفساء الرطب، فإن الله عزَّ وجلٌ قال لمريم الله : ﴿وهزي لِليك بجدَع المتخلة تساقط عليك رطبا جنيا؟ `.

ويستفاد من آخر الحديث أنّ تناول هذا الغذاء لايفيد الأم فقط، بل إنّه سيؤثّر حتىٰ في لبنها، وحتىٰ أنّ بعض الرّوايات تؤكّد علىٰ أنّ أفضل غذاء ودواء للحامل هو الرطب: «ما تأكل الحامل من شيء ولا تتداوى به أفضل من الرطب». <sup>7</sup>

إِلَّا أَنَّ من المسلَّم أنَّ الإعتدال والتوسَّط في كلَّ شيء يجب أن يراعــى حــتىٰ في هــذه المسألة، كما يستفاد ذلك من بعض الرّوايات الواردة في هذا الجمال. ويستفاد أيضاً أنّ الرطب إن لم يكن موجوداً، فلا بأس بأكل التمر المتعارف.

يقول علماء التغذية: إنّ السكّر الكثير الموجود في التمر من أصح السكّريات وأسلمها. وحتى المبتلين بمرض السكر فإنّهم يستطيعون تناول التمر.

ويقول هؤلاء العلماء: إنّ في التمـر ١٣ مـادة حـيوية، واكـتشفوا خمسـة أنـواع مـن الفيتامينات، جمعها التمر وأظهرها علىٰ هيئة مصدر غذائي غني<sup>٤</sup>، ونحن نعلم أنّ النساء في مثل هذه الأوضاع بحاجة شديدة إلىٰ غذاء يولّد الطاقة ومليء بالفيتامينات.

لقد ثبتت أهميَّة التمر بتقدَّم علم الطب، فني التمر يوجد «الكالسيوم»، وهو عامل مهم في

| ۳٥                | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل                 | ٨]              |
|-------------------|--------------------------------------------------|-----------------|
| نكوين المخ، ويمنع | كذلك يوجد «الفسفور» وهو من العناصر الأساسية في ا | تقوية العظام، و |
| ، فقدائبه قبرحية  | صاب والتعب، وكذلك يوجد «البوتاسيوم» الذي يسبب    | من ضعف الأعا    |
|                   |                                                  | المعدة (        |

રુજ

من كتاب أول جامعة و آخر نبي، ج ٧، ص ٦٥.

# الآيات

فَأَتَنْ بِعِ، فَوْمَهَا تَحْعِدُهُ أَقَالُوا يَحَرِيَعُ لَقَدْ حِنْتِ شَيْكَ فَرِيَّا () يَتَأَخْتَ هَنُرُونَ مَاكَانُ أَبُولِ آمراً سَوْءٍ وَمَاكَانَتْ أُمَّكِ بَعِيَّا () فَأَشَارَتْ إِلَيْهُ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنكَانَ فِي ٱلْمَهْ دِصَبِيتَا () قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ اتَننِي ٱلْكِذَبَ وَجَعَلَنِي بَيتَا () وَ مَنكَانَ فِي ٱلْمَهْ دِصَبِيتَا () قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ اتَننِي ٱلْكِذَبَ وَجَعَلَنِي بَيتَا () وَ مَنكَانَ فِي ٱلْمَهْ دِصَبِيتَا () قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ اتَننِي ٱلْكِذَبَ وَجَعَلَنِي بَيتَا () وَ مَنكَانَ فِي ٱلْمَهْ دِصَبِيتَا () قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ عَاتَننِي آلْكِذَبَ وَجَعَلَنِي بَعَيتَا () وَ مَنكَانَ فِي ٱلْمَهْ دِصَبِيتَا () قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ عَاتَ مَنكَانَ فَي أَلْمَ لَهُ مِعَلَى وَبَعَلَيْ مَنكَانَ فِي ٱلْمَهْ دِصَبِيتَا () وَالْتَكَانُ وَ وَالْتَكَمَ عَلَيْ وَ مَعَانِي بَعَيتَا () وَ مَنكَانَ فِي ٱلْمَهْ دِصَبِيتَ الْ اللَّهُ عَالَ إِلَى عَبْدُ ٱللَهِ عَاتَ مَنْ أَلْكَذَبِ وَجَعَلَنِي بَعَتَ الْ وَبَتَلْهِ مَاذَمَتُ حَيَّا أَنْهُ فَعَقَلَ هُ مَعْتَعَةً وَ وَالرَّالَا فَي مَعْلَيْ وَ مَعْتَ حَيَّا فَي أَنْ

#### الأفسير

# المسيع يتكلَّم في المهد:

وأخيراً رجعت مريم بيم من الصحراء إلى المدينة وقد احتضنت طفلها فقاتم به قومها تحمله فلم أوا طفلاً حديث الولادة بين يديها فغرّوا أفواههم تعجّباً، فقد كانوا يعرفون ماضي مريم الطاهر، وكانوا قد سمعوا بتقواها وكرامتها، فمقلقوا لذلك بشدة، حميث شكّ بعضهم وتعجّل آخرون في القضاء والحكم وأطلق العنان للسانه في تموييخها وملامتها، وقالوا: إنّ من المؤسف هذا الإنحدار مع ذلك الماضي المضيء، ومع الأسف على تلوّث سمعة تلك الأسرة الطاهرة فقالوليا هريم لقد جمع شيئا قرياً ».

والبعض الآخر واجهها، بالقول: ﴿يا لَحْت هارون ما كان لَبوك لعراسو. وهـ اكـانت لَعك بِعْياَ﴾ فمع وجود مثل هذا الأب والأم الطاهرين، ما هذا الوضع الذي نراك عليه؟ فأيّ سوء رأيت في سلوك الأب وخلق الأم حتى تحيدي عن هذا الطريق؟

١. «فرياً» بناء على قول الراغب في المفردات ـ جاءت بمعنىٰ العظيم أو العجيب، وفي الأصل من مادة «فري». أي قص وقطع الجلد إمّا لإصلاحه أو إفساده.

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

۸]

أمّا قولهم لمريم: **﴿يَا نَحْتُ هَارُونَ ﴾** فقد وقع مثار الاختلاف بين المفسّرين، لكن يبدو أنّ الأصح هو أنّ هارون رجل طاهر صالح إلى الدرجة التي يضرب به المثل بين بني إسرائيل، فإذا أرادوا أن يصفوا شخصاً بالطهارة والنزاهة، كانوا يقولون: إنّه أخو أو أخت همارون، وقد نقل العلّامة الطبرسي في مجمع البيان هذا المعنىٰ في حديث قصير عن النّبي يَنْبَيْنُهُ <sup>( (</sup>

وفي حديث آخر ورد في كتاب سعد السعود، عن المغيرة، أنّ النّبي يَنْبَعُ بعنه إلى نجران لدعوتهم إلى الإسلام فقالوا (معترضين على القرآن): ألستم تسقرؤون فيسا نخست هسارون» وبينهما كذا وكذا» (حيث تصوّروا أنّ المراد هو هارون أخو موسىٰ) فلمّا لم يستطع المغيرة جوابهم ذكر ذلك للنّبي يَنْبَعْنَ فقال: «ألا قلت لهم: إنّهم كانوا يستون بأنسبيائهم والصالحين منهم» أي ينسبون الأشخاص الصالحين منهم إلى الأنبياء.

في هذه الساعة، سكتت مريم بأمر الله، والعمل الوحيد الذي قامت به، هو أنّها أشارت إلىٰ وليدها **﴿قَاهَارَتُ لِلِيهَ﴾**. إلَّا أنَّ هذا العمل جعل هؤلاء يتعجبون أكثر، وربما حمل بعضهم علىٰ السخرية، ثمّ غضبوا فقالوا: مع قيامك بهذا العمل تسخرين من قومك أيضاً؟ **﴿قَالُوا** كيف تكلم هن كان في العهد صبياً».

لقد بحث المفسّرون هنا وتناقشوا كثيراً في شأن كلمة «كان» الدالة علىٰ الماضي، إلَّا أنّ الظاهر هو أنّ هذه الكلمة تشير هنا إلىٰ ثبوت ولزوم وصف موجود، وبتعبير أوضح: إنّ هؤلاء قالوا لمريم: كيف نكلّم طفلاً كان ولا يزال في المهد؟

والشاهد علىٰ هذا المعنىٰ آيات أخرىٰ من القرآن، مثل **«كنتم خير لُمة تخرجت للناس»** سورة آل عمران الآية ١١٠، فمن المسلّم أنَّ «كنتم» لا تعني الماضي هنا، بل هي بيان لثبوت واستمرار هذه الصفات للمجتمع الإسلامي.

وكذلك بحثوا حول «المهد»، فإنّ عيسى لم يكن قد وُضع في المهد، بل إنّ ظاهر الآيات هو أنّ مريم بمجرّد أن حضرت بين الناس، وفي الوقت الذي كان عيسى على يديها، جرى هذا الحوار بينها وبينهم.

The life strengther with the strength of the second strength in the Strength Strengt

٢. المصدر السَّابق. ۲۳۳ نفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ۳۳۳.

[ع

المهد، أو حجر الأم، أو الفراش، والمهد والمهاد ورد كلاهما في اللغة بمعنىٰ: المكان المسمهد الموطأ، أي: للإستراحة والنوم.

علىٰ كل حال، فإنّ الناس قلقوا واضطربوا من سماع كلام مريم هذا، بل وربما غسضبوا وقالوا لبعضهم البعض ـ حسب بعض الرّوايات ـ : إنّ استهزاءها وسخريّتها أشدّ علينا من انحرافها عن جادة العفة!

إلَّا أنَّ هذه الحالة لم تدم طويلاً، لأنَّ ذلك الطفل الذي ولد حديثاً قد فتح فاه وتكلَّم: **فقال لِتِي عبدالله آتاني للكتاب وجعلني نبيًا \* وجعلني هباركا أين هاكنته »**، ومفيداً من كل الجهات للعباد **فولوصاني بالصلاة وللزكاة ها دهت حيا »**.

وكذلك جعلني مطيعاً ووفيّاً لأمي ﴿وبرّا بوللدتني ﴿ ولم يجعلني جبارا شقيا».

كلمة «جبار» تطلق على الشخص الذي يعتقد بأنَّ له كلَّ الحق علىٰ الناس ولا يعتقد بأنَّ لأحد عليه حقاً.

وكذلك يطلقونها علىٰ الذي يضرب الناس ويقتلهم إذا غضب، ولا يتبع ما يأمر بــه العقل، أو أنَّه يريد أن يسد نقصه ويغطَّيه بادعاء العظمة والتكبَّر، وهذه كلَّها صفات بارزة للطواغيت المستكبرين في كلّ زمان<sup>٢</sup>.

و«الشقي» تقال للشخص الذي يهيّء أسباب البلاء والعقاب لنفسه، وبعضهم فسّر ذلك بالذي لا يقبل النصيحة، ومن المعلوم أنّ هذين المعنيين لا ينفصلان عن بعضهها.

ونقرأ في رواية، أنّ عيسى للله يقول «قلبي رقيق وأنا صغير في نفسي»؟ وهو إشارة إلىٰ أنّ هذين الوصفين يقعان في مقابل الجبار والشتي.

وفي النهاية يقول هذا المولود ـ أي المسيح ـ **«وللسلام عليّ يوم ولدت ويوم أموت ويوم لبست حياً ﴾** وكما قلنا في شرح الآيات المتعلّقة بيحيىﷺ ، فإنّ هذه الأيّام الثلاثة في حياة الإنسان أيّام مصيرية خطرة، لا تتيسّر السلامة فيها إلّا بلطف الله، ولذلك جاءت هذه الآية

٩ والبّر» - بالفتح - بمعنى الشخص المحسن، في حين أنَّ والبر، - بالكسر - بمعنى صفة الإنسان، ويستبغي

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [^ في حق يحيى الله كما وردت في شأن المسيح الله، مع الاختلاف بأنَّ الله هو الذي قسالها في المورد الأوّل، أمّا في المورد الثّاني فإنَّ المسيح قد طلب ذلك.

ہدوث

#### ١\_ أوضع تصوير عن ولادة عيسى الله

يمكن إدراك فصاحة وبلاغة القرآن الكريم، وخاصّة في مثل هذه الموارد، وذلك عـند ملاحظة طريقة طرحه لمسألة مهمّة اختلطت بكلّ تلك الخرافيات، في عبارات قيصيرة وعميقة، وحيّة، وغنيّة المحتوى، وناطقة تماماً، بحيث تطرح جانباً كلِّ أنواع الخرافات.

الملفت للنظر أنَّ الآيات المذكورة ذكرت «سبع صفات» ممتازة و«برنامجان» و«دعماء وأحد».

فالصفات السبعة عبارة عن كونه «عبداً لله» وذكرها في بداية كلِّ الصفات إشارة إلى أنَّ أعلى وأكبر مقام يصله الإنسان هو مقام العبودية.

وبعد ذلك، كونه «صاحب كتاب سهاوي» ثمّ «مقام النبوة» (مع العلم أنَّ مقام النبوَّة لا يقترن داغاً بالمجيء بكتاب سماوي).

وبعد مقام العبودية والإرشاد. ذكر كونه «مباركاً» أي مفيداً لوضع المجتمع، وفي حديث عن الإمام الصادق الله نقرأ أنَّ معنى المبارك: «النفَّاع»، أي كثير المنفعة.

ثمّ ذكرت الآيات كونه «باراً بأمه» وفي النهاية أنَّه «لم يكن جـباراً شـقياً» بمل كـان متواضعاً، عارفاً بالحق، وسعيداً.

ومن بين جميع البرنامج الالهي للإنسان تؤكَّد الآية على وصيَّة الله سـبحانه بـالصلاة والزكاة، وذلك للأهمية الفائقة لهذين الأمرين، لأنَّهما رمز الإرتباط بالخالق والخلق، ويكن تلخيص كلِّ البرايج والأهداف الدينية والمذهبية فسيها، لأنَّ أحـدهما يشـخُص ارتـباط الإنسان بالخلق، والآخر يشخّص إرتباطه بالخالق.

[ع

#### ٢\_ منزلة الأم

بالرغم من أنّ المسيحائظ قد ولد بأمر الله النافذ من امرأة بدون زوج، إلّا أنّ ما نقرأه في الآيات ـ محل البحث ـ عن لسانه، والذي يعدّ فيه «ضمن تعداده لميزاته وأوسمته» برّه بأمه، دليل واضح على أهميّة مقام الأم، وهي توضّح بصورة ضمنية أنّ هذا الطفل الصغير ـ الذي نطق بالإعجاز ـ كان عالماً ومطّلعاً على أنّه ولد نموذجي بين البشر، وأنّه ولد من أمّه فقط دون أن يكون للأب دخل في تكوّنه وولادته.

وعلىٰ كل حال، فبالرغم من أنَّ ثقافة العصر الحاضر فيها الكثير من الحديث عن مقام ومكانة الأم، حتىٰ أنَّه خصص يوماً وسمّي بـ (يوم الأم)، إلَّا أنَّ التـطور الآلي ـ وللأسـف الشديد ـ يقطع بسرعة علاقة الآباء والأمهات بالأولاد بحيث يـلاحظ ضـعف الروابـط العاطفية بين هؤلاء في السنين المتقدمة من أعهارهم.

ولدينا في الإسلام روايات تثير العجب والحيرة في هذا الباب، توصي المسلمين بالأم وتشيد بمكانتها الفائقة الأهميّة، وتأمرهم أن يسعوا عملياً \_وليسَ بالكلام وحسب \_في برّ الوالدين، فنطالع في حديث عن الإمام الصادق للله : «إن رجلاً أتى النّبي يَتَلِلاً وقال: يا رسول الله، من أبرً؟ قال: أمك، قال: ثمّ من؟ قال: أمك، قال: ثمّ من؟ قال: أمك. قال: ثمّ مـن؟ قـال: أباك» إ

وفي حديث آخر: أنَّ رجلاً أتى رسول اللهُ ﷺ للجهاد \_حيث لم يكن الجهاد واجباً عينياً \_فقال: «ألك والدة»؟ قال: نعم، قال: «فألزمها فإنَّ الجنّة تحت قدمها»؟.

لاشك أنّنا إذا لاحظنا ودققنا في المشقات والمتاعب التي تتقبلها وتتحملها الأم من حين الحمل إلى الوضع، وفي مرحلة الرضاعة إلى أن يكبر الطفل، وكذلك العـذاب والأتـعاب والسهر في الليالي، والتمريض والرعاية، كلّ ذلك تقبّلته بكلّ رحابة صدر وأنس في سبيل ولدها... إذا لاحظنا ذلك فسنرى أنّ الإنسان مهما سعى وجدّ في هذا الطريق، فإنّه سيبق مديناً للأم.

والجميل في الأمر نطالع في حديث، أنَّ أم سلمة قالت: يا رسول الله، ذهب الرجال بكلَّ

متعزالعكالظنة والعلاق

٤١

المجاهد بنفسه وماله في سبيل الله، فإذا وضعت كان لها من الأجر ما لا يدري أحد ما هو، لعظمه، فإذا أرضعت كان لها بكل مصة كعدل عتق محرر من ولد إسماعيل، فإذا فرغت من رضاعه ضرب ملك كريم على جنبها وقال: استأنفي العمل عند خط المرابع المحافظ المحفظ المعامل المعامل المعامل المعامل المعامل جديد.

٣\_ إنماب البكر

۸]

من جملة الأسئلة التي تثيرها هذه الآيات. هو: هل يمكن من الناحية العلمية أن يولد ولد من دون أب؟ وهل أنّ مسألة ولادة عيسىﷺ دون أب تخالف تحقيقات العلماء في هذا الجال. أو لا؟

مما لا شك فيه أنّ هذه المسألة قد تمّت عن طريق الإعجاز، إلّا أنّ العلم اليوم لا ينفي إمكان وقوع مثل هذا الأمر أيضاً، بل صرّح بإمكان ذلك، خاصّة وأنّ موضوع إنجاب البكر قد لوحظ بين كثير من الحيوانات، وإذا علمنا أنّ مسألة انعقاد النطفة لا تختص بالإنسان، فإنّ هذا يثبت إمكان حدوث هذا الأمر بصورة عامّة.

لقد كتب الدكتور «الكسيس كارل»، الفيزيائي وعالم الحياة الفرنسي المعروف، في كتاب «الإنسان ذلك المجهول»، عندما نفكّر في مقدار مساهمة كلّ من الأب والأم في تكوين أمنالهما، فيجب أن نتذكّر تجارب (لوب) و(باتايون) بأنّه يمكن إنتاج ضفدعة جديدة من بيضة ضفدعة غير ملقّحة بدون تدخّل الحيامن، بل بواسطة أساليب خاصّة.

وعلىٰ هذا فإنّ من الممكن أن يحلّ عامل كيمياوي أو فيزياوي محل حيمن الذكر، ولكن لابدّ علىٰ كلّ حال من وجود أحد العوامل كمادة ضرورية دائماً.

بناء علىٰ هذا، فإنّ المؤكّد من الناحية العلمية لتكوّن الجنين هو وجود نبطغة الأم (البيضة)، وإلّا فإنّ نطفة الذكر (الحيمن) يمكن أن يقوم مقامها عامل آخر، ولهذا فإنّ مسألة حمل وولادة البكر من المسائل الواقعية التي يتقبّلها ويعترف بها الأطباء في عالمنا المعاصر، وإن كانت نادرة الحدوث.

وإذا تجاوزنا ذلك، فإنَّ هذه المسألة في مقابل قوانين الخلقة وقدرة الله، هي كما يصوَّرها

۸۷ وسائل الشيعة. ج ۱۵. ص ۱۷۵.

ट]

القرآن حيث يقول: **﴿ لِنَّ مثل ميسى مندالله كمثل آدم خلقه من ترلب ثمّة قدال له كن فيكون؛** `، أي إنّ خرق العادة هذا ليس بأهم من خرق العادة الأوّل.

## ٤\_ كيف يتكلّم الصبى؟

لا يخفى أنَّ أي طفل حديث الولادة لا يتكلَّم في الساعات أو الأيّام الأولىٰ لولادتــه حسب الوضع الطبيعي المتعارف، فإنَّ النطق يحتاج إلىٰ نموَ المخ بالقدر الكافي، ثمّ تــقوية عضلات اللسان والحنجرة، وانسجام أجهزة الجسم المختلفة مع بعضها، وهذه الأمور عادة تستغرق عدَّة أشهر حتىٰ تتهيّا تدريجياً عند الطفل.

إلَّا أَنَّنا في المقابل لا نمتلك أي دليل علمي على استحالة هذا الأمر، غاية ما في الأمر أنَّه خارق للعادة، وكلَّ المعجزات تتصف بهذه الصفة، أي أنَّها خارقة للعادة، لا أنّها مستحيلة الوقوع، وقد ذكرنا تفصيل هذا الموضوع في بحث معجزات الأنبياء.

ଚ୍ଚର



#### الآيتان

ذَلِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمٌ قَوْلِتَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ٢٠ مَاكَانَ لِلَهِ أَن يَنْجَذِ مِن وَلَدِّسُبْحَنَهُ أَبِذَا قَضَى آَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ٢٠

#### الثغسير

#### أيمكن أن يكون شه ولداك

بعد تجسيد القرآن الكريم في الآيات السابقة حادثة ولادة المسيح<sup>ط</sup>لا بـصورة حـيّة وواضحة جدّاً، انتقل إلىٰ نني الخرافات وكلمات الشرك التي قالوها في شأن عيسى، فيقول: **(ذلك عيسى بن مريم)** خاصّة وأنّه يؤكّد علىٰ كونه «ابن مريم» ليكون ذلك مقدمة لنـفي بنوّته لله سبحانه.

ثمّ يضيف: **وقول للحق للذي فيه يعترون به أ** وهذه العبارة في الحقيقة تأكيد على صحة جميع ما ذكرته الآيات السابقة في حق عيسى لللا ولا يوجد أدنى ريب في ذلك.

أمّا ما يذكره الفرآن من أنّ هؤلاء في شك وتردد من هذه المسألة، فرمّا كان إنسارة إلى أنصار وأعداء المسيحائلا ، وبتعبير آخر: إنسارة إلى اليهود والنصارى، فمن جسهة شككت جماعة ضالة بطهارة أمّه وعفّتها، ومن جهة أخرى شك قوم في كونه إنساناً، حتى أنّ هذه الفئة قد انقسمت إلى مذاهب متعددة، فالبعض اعتقد بصراحة أنّه ابن الله سالابن الروحي والجسمي الحقيقي لا الجازي! \_ومن ثمّ نشأت مسألة التثليث والأقانيم الثلاثة. والبعض اعتبر مسألة التثليث غير مفهومة وواضحة من الناحية العسقلية، واعستقدوا

١. لقد بحث المفسّرون في تركيب هذه الجملة كثيراً، إلا أنَّ أصحَّها عمليٰ مما يسبدو، من النماحية الأدبسية، وبملاحظة الآيات السابقة، هو أنَّ ﴿قول الحق﴾ مفعول لفعل محذوف، و﴿الذي فيه يمترون﴾ صفة له، ويكون التقدير هكذا: (أقول قول الحق الذي فيه يمترون) وذهب البعض الى أنَّها مصدرية، فيؤكد مضمون الجملة. وقال الزمخشري: منصوب لفعل «مدح» والتقدير «أمدح».

بوجوب قبولها تعبّداً، والبعض الآخر تخبّط بكلام لا أساس له في سبيل تـوجيد المسألة منطقياً. والخلاصة : فإنَّ هؤلاء جميعاً لمَّا لم يروا الحقيقة \_أو أنَّهم لم يطلبوها ولم يريدوها \_ سلكوا طريق الخرافات والأساطير إ

[ع

و تقول الآية التالية بصراحة: ﴿ مَا كَانَ لله أَنْ يَتَخَذَ مِنْ وَلد سِبِحَاتِه إِذَا قَضِي أَمَراً فَ إِذَمَا **يقول له كن فيكون؛** وهذا إشارة إلى أنَّ اتخاذ الولد \_كما يظن المسيحيون في شأن الله \_لا يناسب قداسة مقام الألوهية والربوبية، فهو يستلزم من جهة الجسمية، ومن جانب آخر المحدودية، ومن جهة ثالثة الإحتياج، وخلاصة القول: تنزيل الله سبحانه من مقام قدسه إلى إطار قوانين عالم المادة، وجعله في حدود موجود مادي ضعيف ومحدود.

الله الذي له من القوَّة والقدرة ما إذا أراد فإنَّ آلاف العوالم كعالمنا المترامــي الأطـراف ستتحقق بأمر وإشارة منه، ألا يعتبر شركاً وانحرافاً عن أصول التوحيد ومسعرفة الله بأن نجعله سبحانه كإنسان له ولد؟ وأيضاً الولد في مرتبة ودرجة الأب، ومن نفس طرازه!

إنَّ تعبير ﴿ كن فيكونَ الذي جاء في غانية موارد من القرآن، تجسيد حي جدّاً عن مدى سعة قدرة الله، وتسلُّطه وحاكميته في أمر الخلقة، ولا يمكن تصوّر تعبير عن الأمر أقصر وأوجز من (كن) ولانتيجة أوسع وأجمع من (فيكون) خاصّة مع ملاحظة «فاء التغريع» التي تعطيٰ معنى الفورية هنا، فإنَّها لا تدل هنا علىٰ التأخير الزماني \_بتعبير الفلاسفة \_بل تدل على التأخير الرتبي، أي تبيَّن ترتب المعلول على العلَّة. دققوا جيداً.

نفي الولد يعنى نفي الإمتيام عن الله:

لماذا تحتاج الكائنات الحيَّة إلىٰ الولد عادة؟ لأنَّ عمرها محدود، ولكي لا ينقرض نسلها، ومن أجل أن تستمر حياتها النوعية.

ومن الناحية الاجتماعية، فإنَّ حاجة الأعمال الاجتماعية إلى طاقة إنسانية أكبر أدَّت الي زيادة علاقة الإنسان بالولد. إضافة إلى أنَّ الحاجات العـاطفية والنـفسية، وإزالة ودفـع وحشة الوحدة، كلُّها تدعوه إلىٰ هذا العمل.

# <sup>40</sup> الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل <sup>40</sup> لكن، هل تتصور مثل هذه الأمور في حق الله الأزلي الأبدي الذي لا تنتهي قدرته، ولا سبيل لمسألة الحاجة العاطفية إلى ذاته المقدسة أبداً؟! وهل نتج ذلك إلا عن أنّ هؤلاء الذين يقولون: إنّ لله ولداً، قد قاسوا الله سبحانه على أنفسهم، ورأوا فيه ما رأوا في أنفسهم؟ في حين أنّه فليس كمثله شي.»<sup>1</sup>.

### ملامظة تاريفية هامّة مول الهمرة الأولى:

إنَّ أوَّل هجرة وقعت في الإسلام كانت هجرة مجموعة كبيرة من المسلمين ـ ضمَّت النساء والرجال ـ إلى أرض الحبشة، فقد ترك هؤلاء مكَّة للخلاص من قـبضة مـشركي قريش، وتنظيم أمرهم والتهيَّؤ بأقصى درجات الإستعداد للبرابج والمشـاريع الإسـلامية المستقبلية وكما توقعوا من قبل، فإنّهم استطاعوا أن يعيشوا هناك في طمأنينة واسـتقرار، ويشتغلوا بتربية أنفسهم وتزكيتها ونشر الدين الحنيف.

لقد طرق هذا الخبر أسماع زعماء قريش، فاعتبروا هذه القضية ناقوس خطر بـالنسبة إليهم، وأحسّوا بأنّ الحبشة ستكون مأوى وملجأ للمسلمين، وربّما يرجعون إلىٰ مكّة بعد أن تقوى شوكتهم، وبالتالي سيخلقون للمشركين مشاكل وعراقيل عظيمة.

وبعد التشاور استقر رأيهم علىٰ انتخاب رجلين من رجال قريش النشطين، وإرسالهم إلىٰ النجاشي حتىٰ يبيّنوا للنجاشي الأخطار التي تنجم عن وجود المسلمين هناك كي يطرد هؤلاء من هذه الأرض المطمئنة. فأرسلوا «عمرو بن العاص» و«عبد الله بن أبي ربيعة» مع هدايا كثيرة إلىٰ النجاشي وقوّاد جيشه.

تقول «أم سلمة» زوجة النّبي ﷺ: لمّا دخلنا أرض الحبشة رأينا حسن استقبال ومعاملة النجاشي، فلم نُمنع من شعائر ديننا، ولم يكن يؤذينا أحد، إلّا أنّ قريش بعد علمها بهـذه المسألة، وإرسالها الرجلين مع الهدايا الكثيرة، كانت قد أمرت هؤلاء أن يلتقوا بقادة الحبشة قبل لقائه، وأن يسلّموهم هداياهم، ثمّ يقدّمون هدايا النجاشي إليه، ويطلبون منه أن يسلّم الما دامة: السرقيل أن ينسما بنت شفة!

[ع

وقد نفّذ هؤلاء هذه الخطة بدقّة، وقالوا مقدّماً لقوّاد وأمراء جيش النجاشي: إنّ جماعة من الشباب الحمق قد لجؤوا إلىٰ أرضكم، وقد ابتعد هؤلاء عن دينهم، ولم يعتنقوا دينكم أيضاً، وقد ابتدعوا ديناً جديداً لا نعرفه، ولا أنتم تعرفونه، وقد أرسلنا أشراف قـريش إليكم حتى نقطع شرّهم عن هذه البلاد، ونعيدهم إلى قومهم، فأخذوا من حاشية النجاشي عهداً بأنّهم متى ما استشارهم النجاشي فإنّهم سيؤيدّون هذه الفكرة ويـقولون: إنّ قـوم هؤلاء أعلم بحالهم. ثمّ أدخلوا على الملك وكرّروا ما تواطئوا عليه.

لقد كانت هذه الخطة تسير خطواتها بدقة نحو الأمام. وقد أصبحت هـذه الكـلمات الخدّاعة، مع تلك الهدايا الكثيرة سبباً في أن تصدّق حاشية النجاشي هؤلاء.

وبعد أن سمع النجاشي أقوالهم غضب وقال: لا والله، لا أسلّم قوماً جاوروني ونـزلوا بلادي واختاروني على من سواي حتىٰ أدعوهم وأسألهم عمّا يقول هذان، فإن كانا صادقين سلّمتهم إليهما، وإن كانوا علىٰ غير ما يذكر هذان منعتهم وأحسنت جوارهم.

تقول أم سلمة: فبعث النجاشي إلى المسلمين، فتشاوروا فيما بينهم فيما يقولون، واستقر رأيهم على أن يقولوا الحقيقة، ويشرحوا تعليمات النّبيﷺ وبرنامج الإســـلام، وليكــن مــا يكون!

لقد كان ذلك اليوم الذي عُيَّن لهذه الدعوة يوماً عصيباً، فإنَّ كبار النصارى وعلماءهم كانوا قد دعوا إلى ذلك المجلس، وكانت الكتب المقدَّسة في أيـديهم، فـاستقبل النـجاشي المسلمين وسألهم: ما هذا الدين الذي فارقتم فيه قومكم ولم تدخلوا في ديني ولا دين أحد من الملل؟

فتصدّى جعفر بن أبي طالب الله للجواب وقال: «أيّها الملك كنّا أهل جاهلية نعبد الأصنام ونأكل الميتة ونأتي الفواحش ونقطع الأرحام ونسيء الجوار ويأكل القوي منّا الضعيف حتى بعث الله إلينا رسولاً منّا نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه فدعانا لتوحيد الله وأن لا نشرك به شيئاً ونخلع ما كنّا نعبد من الأصنام وأمرنا بصدق الحديث وأداء الأمانة وصلة الرحم وحسن الجوار والكف عن المحارم والدماء، ونهانا عن الفواحش وقول الزور وأكل مال المتسم وأمرنا

٨]

أحل لنا فتعدّى علينا قومنا فعذبونا وفتنونا عن ديننا ليردونا إلىٰ عبادة الأوثان فلمّا قهرونا وظلمونا وحالوا بيننا وبين ديننا خرجنا إلىٰ بلادك واخترناك علىٰ من سواك ورجونا أن لا نُظلم عندك أيّها الملك.

فقال النجاشي: هل معك ممّا جاء به عن الله شيء؟ قال: نعم. فقرأ عــليه ســطراً مــن «كهيعص».

فلمّ قرأ جعفر هذه الآيات بقراءته المؤثّرة النابعة من صفاء القسلب، أنَّسرت في زوح النجاشي وعلماء النصارى الكبار إلى الحدّ الذي كانت تنهمر دموعهم على وجوههم بدون إرادة، فنوجّه إليهم النجاشي وقال: «إن هذا والذي جاء به عيسى يخرج من مشكاة واحدة. انطلقا والله لا أسلمهم إليكما أبداً».

ثمّ سعى رسولا قريش مساعي أخرى لتغيير نظرة النجاشي تجاه المسلمين، إلَّا أنَّها لم تؤثّر في روحه السامية الواعية، فرجعا يائسين من هناك، وأرجعوا إليهم هداياهم . 8003

أقتبس من سيرة ابن هشام، ج ١، ص ٣٥٦ - ٣٦١.

#### الآيات

وَإِنَّ ٱللَّهَ رَبِّى وَرَبَّكُمُ فَأَعْبُدُوهُ هَذَا صِرَطٌ مُسْتَقِيعُ () فَاخْلَفَ ٱلْآخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمُ فَوَيْلُ لِلَذِينَ كَفَرُوا مِن مَشْهَدِيَوْمِ عَظِيمٍ () أَسْعِ بِمَ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِنِ ٱلظَ ٱلْيَوْمَ فِي صَلَالٍ مُبِينِ () وَأَنذِ رَهُمْ يَوْمَ الْمُسْرَةِ إِذْقُضِى ٱلأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ () إِنَّاحَتُ نَرِثُ ٱلأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ()

#### التفسير

يوم القيامة... يوم المسرة والأسف:

إنَّ آخر كلام لعيسى الله بعد تعريفه لنفسه بالصفات التي ذكرت. هو التأكيد علىٰ مسألة التوحيد، وخاصّة في مجال العـبادة، فـيقول: **﴿وإن الله ربّــي وربّكـم فـامبدو» هـذا صراط** هستقيم هِ<sup>(</sup> .

وعلىٰ هذا فإنّ عيسى الله بدأ بمحاربة كلّ أنواع الشرك وعبادة الآلهة المزدوجة والمتعددة منذ بداية حياته، وكان يؤكّد أينما كان على التوحيد، وبناء علىٰ هذا، فـ إنّ مـا يلاحظ اليوم بين المسيحيين بعنوان التثليث بدعة محضة ابتدعت بعد عيسى قطعاً، وقد بيّنا تفصيل ذلك في آخر الآية ١٧١ من سورة النساء .

وبالرغم من أنّ بعض المفسّر ين احتمل أن تكون هذه الجملة من كلام نبي الإسلامﷺ، أي إنّ الله سبحانه أمره أن يدعو الناس إلى التوحيد في العبادة، وقـد وصـف ذلك بأنّـه الصراط المستقيم، إلّا أنّ آيات القرآن الأخرى شاهدة على أنّ هـذه الجــملة مـن قــول

 أ. إنّ هذه الآية من جهة التركيب، عطف على كلام عيسى الذي مرّ آنفاً، والذي ابتدأ بقوله: ﴿قَالَ إِنّي عبد الله > وانتهى بهذه الجملة.
 ٢. يراجع إلىٰ هذا التّفسير ذيل الآية ١٧١ من سورة النساء.

المسيح الله و تابعة للكلام السابق، فنقرأ في سورة الزخرف الآية ٦٣ ـ ٦٤: ﴿ ولما جاءعيسى بالبينات قال قد جنتكم بالحكمة ولأبين لكم بعض الذي تختلفون فيه فاتقوا الله وأطيعون \* لِنَ الله هو رتي ورتيكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم» وهنا نرى نفس الجملة تقريباً نقلت عن لسان عيسى، وكذلك ورد هذا المضمون في سورة آل عمران الآية (٥٠ ـ ٥١).

غير أنّه بالرغم من كلّ هذه التأكيدات التي أكّد عليها المسيح الله في مجسال التسوحيد وعبادة الله، فقد اختلفت الفئات، وأظهروا اعتقادات مخستلفة، وخساصّة في شأن المسميح ﴿فاختلف الأحزاب هن بينهم فويل للذين تفروا هن هشهديوم مقيم».

إنّ تاريخ المسيحية يشهد بوضوح على مدى الاختلاف الذي حصل بعد المسيح اللي في شأنه، وحول مسألة التوحيد، هذه الاختلافات التي ازدادت حدّتها، فشكّل «قسطنطين» إمبراطور الروم مجمعاً للأساقفة \_ علماء النصارى الكبار \_ وكان واحداً من الجامع التاريخية المعروفة، ووصل عدد أعضاء هذا المجمع إلى ألفين ومائة وسبعين عضواً، وعندما طرحت مسألة المسيح للبحث أظهر العلماء الحاضرون وجهات نظر مختلفة تماماً، وكان لكلّ مجموعة عقيدتها.

فذهب البعض: إنّ المسيح هو الله الذي نزل إلىٰ الأرض! فأحيى جماعة، وأمات أخرىٰ. ثمّ صعد إلىٰ السهاء!

وقال البعض الآخر: إنَّه ابن الله!

[^

ورأى آخرون: إنّه أحد الأقانيم الثلاثة \_الذوات الثلاثة المقدسة \_الأب والإبن وروح القدس، الله الأب، والله الابن وروح القدس.

> وآخرون قالوا: إنَّه ثالث ثلاثة: فالله معبود، وهو معبود، وأمَّه معبودة! وأخبراً قال البعض: إنَّه عبد الله ورسوله.

وقال آخرون أقوالاً أخرى، ولم تتفق الآراء علىٰ أيّ من هذه العقائد، وكان أكبر عدد من الأصوات حازت عليه عقيدة من العقائد المذكورة آنفاً هو ٣٠٨ فرد، وقبله الإمبراطور كرأي حصل علىٰ أكثرية نسبية، ودافع عنه باعتباره الدين الرسمي، وطرح الباقي جانباً، أمّا

. تفسير في ظلال القرآن، ج ٥، ص ٤٣٦، بتصرف.

ولمَّا كان الانحراف عن أصل التوحيد يعتبر أكبر انحراف للمسيحيين، فقد رأينا كيف أنّ الله قد هدّد هؤلاء في ذيل الآية بأنّهم سيكون لهم مصير مؤلم مشؤوم في يوم القيامة، في ذلك المشهد العام، وأمام محكمة الله العادلة `.

نم تبيَّن **الآية التالية** وضع أولئك في عرصات القيامة، فتقول عندما يقدمون علينا يوم القيامة فسوف تكون لهم اسماع قويّة وابصار حادّه فيسمعون ويرون جميع الحقائق التي كانت خافية عليهم في هذه الدنيا، ولكن الظالمين اليوم، أي في هذه الدنيا غافلون عن هذه العاقبة: **(أسمع بيهم وليصريوه ياتوننا لكن الظالمون لليوم في قبلال مبين)**.

إنّ من الواضح أنّ الحجب سترتفع في النشأة الآخرة، لأنّ آثار الحق هناك أوضح من آثاره في عالم الدنيا بمراتب ومن الطبيعي أن تسلب المحكة وآثار الأعمال نوم الغفلة مـن العين والأذن، وحتى عمي القلوب فإنّهم سيعون الأمر ويعلمون الحق، إلّا أنّ هذا الوعي والعلم لا ينفعهم شيئاً.

وفسّر بعض المفسّرين كلمة (اليوم) في جملة ﴿لكن للقالمون لليوم في ضلال هبين﴾ بيوم القيامة، أي إنّ معنىٰ الآية: إنّهم سيصبحون ناظرين سامعين، إلَّا أنّ هذا النظر والسمع سوف لا ينفعهم في ذلك اليوم، وسيكونون في ضلال مبين.

لكن يبدو أنَّ التَّفسير الأوَّل أصح .

ثمّ تؤكّد **الآية التالية** مرّة أخرى على مصير المنحرفين والظالمين في ذلك اليوم، فتقول: ﴿و**انذرهم يوم للحسرة إذ قنسي الأمر وهم في غفلة وهم لايؤمنون**﴾.

من المعلوم أنّ ليوم القيامة أسماء مختلفة في القرآن الجيد، ومن جملتها **فيوم للحسرة؛** حيث يتحسّر المؤمنون المحسنون على قلّة عملهم، وياليتهم كانوا قد عملوا أكثر، وكذلك يتحسّر المسيئون، لأنّ الحجب تزول، وتتّضح حقائق الأعمال ونتائجها للجميع.

واعتبر البعض جملة ﴿إِذ قفمي الأسرة مرتبطة بانتهاء برامج ووقائع الحسباب والجبزاء

 يمكن أن يكون «مشهد» مصدراً ميمياً بمعنى «الشبهود»، أو أن يكون اسم مكان أو زمان بمعنى محل أو زمن الشهود، وبالرغم من اختلاف هذه المعاني، إلَّا أنَّها لا تختلف كثيراً من ناحية النتيجة. ٢. «الألف واللام» في كلمة «اليوم» هي ألف ولام العهد، إلا أنَّه طبقاً للتقسير الأوَّل «للعهد الحضوري». وعلى التّفسير الثّاني «للعهد الذكري».

٨]

والتكليف في يوم القيامة، واعتبرها بعضهم إشارة إلىٰ فناء الدنيا، وعلىٰ هذا التّفسير فإنّ الآية تحذّر هؤلاء وتخيفهم من يوم الحسرة، ذلك الحين الذي تفنى فيه الدنيا وهم في حالة الغفلة وعدم الإيمان.

إلاّ أنّ التّفسير الأوّل هو الأصح كما يبدو، خاصّة وأنّه قد روي في حديث عن الإمام الصادقﷺ في تفسير جملة **(إذ قضي الأمر)** أنّه قال: «أي قضي على أهل الجنّة بالخلود فيها. وقضي على أهل النّار بالخلود فيها»<sup>(</sup>.

ثمّ تحذّر **الآية الأخيرة \_**من آيات البحث -كلّ الظالمين والجائرين، وتذكّرهم بأنّ هذه الأموال التي تحت تصرفهم الآن ليست خالدة، كما أنّ حياتهم ليست خالدة، بل إنّ الوارث الأخير لكلّ شيء هو الله سبحانه: **(بدّا تحن نرمه الأرمن ومن عليها وللينا يرجعون)** <sup>7</sup>.

إنّ هذه الآية \_ في الحقيقة \_ تتناغم مع الآية ١٦ من سورة المؤمن، والتي تقول: ﴿لَعَنَ العلك لليوم لله للواحد للقهار» فإذا آمن شخص واعتقد بهذه الحقيقة، فلهاذا يبيح التحدّي والظلم وسحق الحقيقة، وهضم حقوق الناس، أمن أجل الأموال واللـذائـذ المـادية التي أودعت في أيدينا لعدّة أيّام وستخرج من أيدينا بسرعة؟

8003

٨. تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٣٣٧.
٢. حل أنَّ هذه الآية إشارة إلى القيامة، أو إلى زمان فناء للدنيا؟ فإن كانت إشارة إلى القيامة، فإنَّها لا تناسب علمواً جملة ﴿وإلينا برجعون﴾ وإن كانت إشارة إلى زمان فناء الدنيا، فإنَّها لا تناسب جملة ﴿ومن عليها﴾ لأنه لا يوجد أي حي عند فناء الدنيا حتى يصدق عليه تعبير ﴿من عليها﴾ وربَّما فسَّر بعض المفسَّرين -

كالعلَّامة الطباطبائي \_ هذه الجملة هكذا: (إنَّا نحن نرت عنهم الأرض)، لهذا السبب. إلا أنَّ هذا التَّفسير أيضاً يخالف الظاهر قليلاً لأنَّ ﴿ ومن عليها ﴾ عطفت بالواو. وهنا \_ أيضاً \_ احتمال آخر، وهو أنَّ مفعول ﴿ تَرَبُّ تَارَة يَكُونَ الشخص الذي يترك الأموال، مثل: ﴿ وورث سليمان داود)، وتارة أخرى الأموال التي بقيت للإرث، مثل: ﴿نَرَبُ الأَرْضُ﴾ وفي الآيـة أعـلاه ورد كـلا التعبيرين.

#### الآيات

وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِمَ أَبْنَهُ مَانَ صِدِيقًا نَبِينًا ﴿ إِذْقَالَ لِأَبِيهِ يَنَابَتِ لِمَ تَعْبُدُمَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْنًا ﴾ يَتَابَتِ إِنِي قَدْجَاءَ فِي مِن ٱلْعِلْهِ مَالَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴾ يَنَابَتِ لِانَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنِ إِنِي آَلْتَيْطَن كَانَ لِلرَّحْنِ عَصِيًا ﴾ يَنَابَتِ إِنِي أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابُ مِن ٱلرَّحْنِ فَتَكُونَ لِلشَيْطَنِ وَلا يَعْبُدُ الشَيْط وَلِيَا شَ

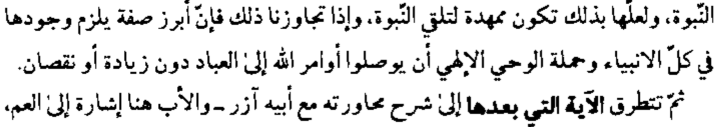
#### التغسير

إبراهيم ومنطقه المؤثّر والقاطع:

إنتهت قصّة ولادة المسيح الله وقد تضمّنت جانباً من حياة أمّه مريم، وبعدها تزيح هذه الآيات ـ والآيات الآتية ـ الستار عن جانب من حياة بطل التوحيد إيراهيم الخليل الله. وتؤكّد على أنّ دعوة هذا النّبي الكبير ـ كسائر المرشدين الإلهيين ـ تبدأ من نقطة التوحيد. فتقول أوّلاً: ﴿ولذكر في للكتاب لِبراهيم لِنَه كان صديقًا نبيّاً﴾.

كلمة (الصدّيق) صيغة مبالغة من الصدق، وتعني الشخص الصادق جدّاً، وذهب البعض الىٰ أنّه الشخص الذي لا يكذب مطلقاً، بل وأسمى من ذلك، وهو أنّه لا يملك القدرة علىٰ الكذب، لأنّه اعتاد طيلة حياته علىٰ الصدق. ويرى آخرون أنّ معناها الشخص الذي يصدّق عمله كلامه واعتقاده. إلاَّ أنّ من الواضح أنّ جميع هذه المعاني ـ تقريباً ـ ترجع إلىٰ معنى واحد.

على كل حال، فإنَّ هذه الصفة مهمّة إلى حدَّ أنّها ذكرت في الآية محل البحث مقبل صفة ""



| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [/ |
|----------------------------------|----|
|----------------------------------|----|

فإنّ كلمة الأب، كما قلنا سابقاً، ترد أحياناً في لغة العرب بمعنىٰ الأب، وأحياناً بمعنىٰ العم لي

٥٣

إنَّ هذا البيان القصير القاطع من أحسن أدلة نبي الشرك وعبادة الأوثنان، لأنَّ أحمد بواعث الإنسان في معرفة الرب هو باعث الربح والخسارة، والضرر والنفع، والذي يعبَّر عنه علماء العقائد بمسألة (دفع الضرر المحتمل). فهو يقول: لماذا تتّجه إلى معبود ليس عاجزاً عن حلّ مشكلة من مشاكلك وحسب، بل إنَّه لا يملك أصلاً القدرة على السمع والبصر، وبتعبير آخر: إنّ العبادة يجب أن تكون لمن له القدرة على حلَّ المشاكل، ويدرك عباده وحاجاتهم، سميع بصير، إلّا أنَّ هذه الأصنام فاقدة لكلَّ ذلك.

إنّ إبراهيم يبدأ في دعوته العامّة بأبيه، وذلك لأنّ النفوذ في الأقربين أهم وأولى، كما أنّ نبي الإسلامﷺ قد أمر أولاً بدعوة عشيرته الأقربين كما جاء ذلك في الآية ٢١٤ من سورة الشعراء: ﴿وَلَمُدْرِعشيرتَكَ للأقربينَ﴾.

بعد ذلك دعاء \_عن طريق المنطق الواضح \_إلى اتّباعه، فقال: ﴿يا لَهِنه لِنّي قَدْ جَانَتِي مِنْ الطم هالم ياتك فاتبعني لهدك صراطا سويا ﴾ فإنيّ قد وعيت أموراً كثيرة عن طريق الوحي، وأستطيع أن أقول باطمئنان: إنيّ سوف لا أسلك طريق الضلال والخطأ، ولا أدعوك أبداً إلى هذا الطريق المعوج، فإنيّ أريد سعادتك وفلاحك، فاقبل منيّ لتنجو وتخلص من العذاب وتصل بطيّك هذا الصراط المستقيم إلى المحل المقصود.

ثمّ يعطف نظره إلىٰ الجانب السلبي من القضية بعدما ذكر بُعدها الايجابي ويشير إلىٰ الآثار التي تترتب على مخالفة هذه الدعوة، فيقول: فيا لبت لاتعبدالشيطان إنّ الشيطان كان للرحين حصياً ﴾.

من الواضح أنَّ العبادة هنا لا تعني السجود والصلاة والصوم للشيطان، بل بمعنى الطاعة واتباع الأوامر، وهذا بنفسه يعتبر نوعاً من العبادة.

روي عن النّبيﷺ أنّه قال: «من أصغى إلىٰ ناطق فقد عبده، فإن كان الناطق عن الله فقد عبد الله، وإن كان الناطق عن إبليس فقد عبد إبليس»<sup>7</sup>.

ไปได้หม่ง เป็นจาก พี่ได้ เป็นสาย เป็นไปได้ เป็นการกา

ē]

ومنهج في حياته، فإمّا سبيل الله والصراط المستقيم، وإمّا طريق الشيطان العاصي الضال. فيجب عليه أن يفكّر بصورة صحيحة ويصمم، وأن يختار ما فيه خيره وصلاحه بعيداً عن العصبية والتقاليد العمياء.

ثمّ يذكّره وينبّهه مرّة أخرى بعواقب الشرك وعبادة الأصنام المشؤومة. ويقول: ﴿يا لَبِتُ لِنِّي أَحَاف أَن يحسك عدْلب هن للرحهن فتكون للشيطان وليا ﴾.

إنَّ تعبير إيراهيم هذا رائع جدًا، فهو من جانب يخاطب عمّه دائماً بـ (بيا أبعة) وهذا يدل على الأدب واحترام المخاطب، ومن جانب آخر فإنّ قوله (أن يحسك) توحي بأنّ إيراهيم كان قلقاً ومتأثّراً من وصول أدنى أذى إلى آزر، ومن جهة ثالثة فإنّ التعبير بـ (عذاب هن الوحمن) يشير إلى أنّ أمرك نتيجة هذا الشرك وعبادة الأصنام قد بلغ حدّاً بحيث إنّ الله ـ الذي عمّت رحمته الأرجاء ـ سيغضب عليك ويعاقبك، فانظر إلى عملك الذي تقوم به كم هو خطير وكبير! ومن جهة رابعة، فإنّ عملك سيؤدّي بك في النهاية أن تستظل بولاية الشيطان.

ہموث

### ١- طريق النفوذ إلى الآفرين

إنَّ طريقة محاورة إيراهيم لآزر \_الذي كان \_طبقاً للرّوايات \_من عبدة الأصنام، حيث كان يصنعها ويبيعها، وكان يعتبر عاملاً مهمّاً في ترويج الشرك \_ تبيّن لنا بأنّه يجب استخدم المنطق الممتزج بالإحترام والمحبة والحرص على الهداية، مقترناً بالحزم قبل التوسل بالقوّة، للنفوذ إلى نفوس الأفراد المنحرفين، لأنّ الكثير سيذعنون للحق عن هذا الطريق، وهناك مجاعة سيظهرون مقاومتهم لهذا الأسلوب، ومن الطبيعي أنّ حساب هؤلاء يختلف، ويجب أن يعاملوا بأسلوب آخر.

#### ٢- دليل اتباع العالم

قرأنا في الآيات \_محل البحث \_أنَّ إيراهيم دعا عمَّه آزر لإتباعه، مع كبر سنه وشهر ته في المجتمع، ويذكر دليله على دعوته هذه فيقول: ﴿لِمِّ**ي قد جامْنٍ هِنَ العلمِ ها لم يأتك**﴾. إنَّ هذا قانون عام في أنَّ الذين لا يعلمون يتبعون العالمين فيما يجهلونه، وهذا في الواقع هو

منهج الرجوع إلى المتخصصين في كلّ فن، ومن ذلك مسألة تقليد المجتهد في فروع الأحكام. الإسلامية.

من الواضح أنّ بحث إيراهيم لم يكن في المسائل المرتبطة بفروع الدين، بل كان يتحدّث عن أهم أصل من أصول الدين، ولكن حتى في مثل هذه المسائل أيـضاً يجب الإسـتعانة والاستفادة من إرشادات العالم، لتحصل الهداية إلى الصراط السوي، الذي هـو الصراط المستقيم.

#### ٣\_ سورة الرممة والتذكير

لقد وردت جملة (واذكر) خمس مرات عند الشروع بذكر قصص الأنبياء العظام ومريم، ولهذا السبب يمكن تسمية هذه السورة بسورة (التذكير)... ذكر الأنبياء، والرجال والنساء العظام: وحركتهم التوحيدية، وجهودهم في طريق محاربة الشرك وعبادة الأصنام والظلم والجور.

ولماً كان الذكر عادة بعد النسيان، فمن الممكن أن يكون إشارة إلى أنّ جذور التوحيد وعشق رجال الحق والإيمان بجهادهم من أجل إحقاق الحق حيّة في أعماق روح كلّ إنسان، وإنّ الكلام عن هؤلاء في الحقيقة نوع من الذكر.

وقد ورد وصف الله بـ «الرحمان» ست عشرة مرّة في هذه السورة، فإنّ السورة تسبداً بالرحمة، رحمة الله بزكريا، رحمة الله بمريم والمسيح، وكذلك تنتهي السورة بهذه الرحمة حيث تقول في أواخرها: **فإن الذين آمنوا ومملوا الصالحات سيجعل لهم للرحمن وداً، ﴾** <sup>(</sup>.

۱. مريم، ۹۲.

#### الآيات

قَالَ أَرَاعِبُ أَسَتَعَنْ اللهَ بِي يَنَإِبْرَهِمُ لَبِن لَمَ تَسَتَهِ لأَرْجُمَنَكُ وَاَهْجُرْنِ مَلِيًا ٣ قَالَ سَلَمُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُلَكَ رَبِي آَنَهُ كَان بِي حَفِيًا ٣ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَاتَدْعُون مِن دُونِ اللَهِ وَأَدْعُوارَتِي عَسَى آلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِي شَقِيًا ٣ فَلَمَا اعْتَزَهُمُ وَمَايَعَبْدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَهَنْ اللَهُ وَالَابِي عَسَى آلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِي شَقِيًا ٣ فَلَمَا اعْتَزَهُمُ وَمَايَعَبْدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُوارَتِي عَسَى آلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِي شَق

#### الأغسير

#### نتيمة البعد عن الشرك والمشركين:

مرّت في الآيات السابقة كلمات إيراهيمﷺ التي كانت ممتزجة باللطف والمحبّة في طريق الهداية، والآن جاء دور ذكر أجوبة آزر، لكي تتّضح الحقيقة والواقع من خــلال مــقارنة الكلامين مع بعضهما.

يقول القرآن الكريم: إنَّ حرص وتحرّق إيراهيم، وبيانه الغني العميق لم ينفذ إلىٰ قــلب آزر، بل إنَّه غضب لدى سماعه هذا الكلام، و﴿قَالَ لَرَلِفَبِ لَدَتَ مِن آلَهِتِي يَا لِبِرَاهِيم لَئَنَ لَمِ تنته لأرجمتك ولهجرتي هليا).

الملفت للنظر، أنّ آزر لم يكن راغباً حتى في أن يُجري إنكار الأصنام أو مخالفتها وتحقيرها علىٰ لسانه، بل إنّه قال: أراغب أنت عن هذه الآلهة؟ حتىٰ لاتهان الأصنام! هذا أولاً.

**ثانياً:** إنَّه عندما هدد إيراهيم، هدده بالرجم، ذلك التهديد المؤكَّد الذي يستفاد من لام ونون التوكيد الثقيلة في «لأرجمنَّك» ومن المعلوم أنَّ الرجم من أشد وأسوء أنواع القتل.

**ثالثاً:** إنَّه لم يكتف بهذا التهديد المشروط، بل إنَّه اعتبر إيراهيم في تلك الحال وجوداً لا يُتحمل، وقال له **(اهجردي هليا)،** أي ابتعد عنِّي داغاً، وإلىٰ الأبد (كلمة «ملياً» \_حسب قول

الراغب في المفردات \_أخذت من مادة الإملاء، أي الإمهال الطويل، وهي تعني هنا أن ابتعد عني لمدّة طويلة، أو علىٰ الدوام).

وهذا التعبير الحقِّر جدّاً لا يستعمله إلَّا الاشخاص الاجلاف والقساة ضد مخالفيهم.

بعض المفسّرين لا يرى أنّ جملة «لأرجمنَّك» تعني الرمي بالحجارة، بل اعتقد أنّها تعني تشويه السمعة والإتهام. إلّا أنّ هذا التّفسير يبدو بعيداً، وملاحظة سائر آيات القرآن ـ التي وردت بهذا التعبير ـ شاهد علىٰ ما قلناه.

لكن، ورغم كلّ ذلك، فقد سيطر إبراهيم علىٰ أعصابه، كبقية الأنبياء والقادة الإلهيين، ومقابل هذه الغلظة والحدّة وقف بكلّ سمو وعظمة، و﴿قال سلام عليك﴾.

إنّ هذا السلام يمكن أن يكون سلام التوديع، وأنّ إبراهيم بقوله: ﴿سلام عيلته ﴾ وما يأتي بعده من كلام يقصد ترك آزر. ويمكن أن يكون سلاماً يقال لفض النزاع، كما نقرأ ذلك في الآية ٥٥ من سورة القصص: ﴿لنا أعمالنا ولكم أعمالكم سلام عليكم لانبتغي للجاهلين.

ثمّ أضاف: ﴿سأستشفر لك رتبي لِنَّه كان بي حفيا﴾. إنَّ إيراهيم في الواقع قسابل خشسونة وتهديد آزر بالعكس، ووعده بالاستغفار وطلب مغفرة الله له.

**السؤال:** وهنا يطرح سؤال، وهو: لماذا وعد إيراهيم آزر بالإستغفار مع أنّا نعلم أنّ آزر لم يؤمن أبداً، ولا يجوز الاستغفار للمشركين طبقاً لصريح الآية ١١٣ من سورة التوبة؟

**الجواب: وقد ذكرنا جواب هذا السؤال بصورة مفصّلة في ذيل تلك الآية في س**ورة التوبة.

ثمّ يقول: ﴿وَلَعَتَزَلَكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دَوْنَ اللهِ﴾ أي الأصنام ﴿وَلَدَعُو رَبِّي عَسَى لَلًا لَكُون بِدِعا، رَبِّي شَقْياً﴾

تبيَّن هذه الآية من جهة أدب إيراهيم في مقابل آزر الذي قال: «اهجرني» فقبل إيراهيم ذلك. ومن جهة أخرى فإنّها تبيّن حزمه في عقيدته، فإنّ ابتعادي هذا عنك لم يكن من أجل حيادي عن اعتقادي الراسخ بالتوحيد، بل لانّك لاتملك الأهلية لتقبّل الحق، ولذلك فإنيّ .

سائبت علىٰ اعتقادي. ويقول بصورة ضمنية بأني إذا دعوت ربّي فإنّه سيجيب دعوتي، أمّا أنتم المساكين الذين تدعون من هو أكثر مسكنة منكم، فلا يستجاب دعاؤكم مطلقاً. بل ولا يسمع كلامكم أبدأ.

لقد وفئ إيراهيم بقوله، وثبت علىٰ عقيدته بكلّ صلابة وصمود، وكان دانماً يـنادي بالتوحيد، بالرغم من أنّ كلّ ذلك المجتمع الفاسد في ذلك اليوم قد وقف ضدّه وثار عليه، إلَّا أنّه لم يبق وحده في النهاية، فقد وجد أتباعاً كثيرين على مرّ القرون والأعصار، بحيث إنّ كلّ الموحدين وعباد الله في العالم يفتخرون بوجوده.

يقول القرآن الكريم: **﴿فَلَمَّا لِمَتَزَلَهُمَ وَمَا يَعَبَدُونَ مَنْ دُونَ لَنَهُ وَهُبَّنَا لَهُ إِسَحَاقَ وَيَعَقُوبُ وَكَلَا** جعلنا نبيّاً﴾ فالبرغم من أنّ الفترة التي وهب الله بها لإبراهيم إسحاق، ثمّ يـعقوب \_ ابـن إسحاق \_قد استغرقت زمناً طويلاً، إلّا أنّ هذه الموهبة العظيمة ـ حيث وهبه ولداً كإسحاق، وحفيداً كيعقوب، وكلّ منهها كان نبيّاً سامي المـقام \_كـانت نـتيجة صـبر إيـراهـيم <sup>عليه</sup> واستقامته التي أظهرها في طريق محاربة الأصنام، واعتزال المنهج الباطل والإبتعاد عنه.

وإضافة إلى ذلك **﴿ووهينا لهم من رحمتنا﴾** تلك الرحمة الخاصّة بـ المخلصين، والرجــال الجاهدين في سبيل الله. وأخيراً **﴿وجعلنا لهم لسان صدق عليّاً»**.

إنَّ هذا في الحقيقة إجابة لطلب ودعاء إبراهيم الذي جاء في الآية ٨٤ من سورة الشعراء: **﴿ولجعل لي لسان صدق في للآخرين**﴾ فإنَّ أُولئك كانوا يريدون طرد وإيعاد إبراهيم وأسر ته من المجتمع الإنساني، بحيث لا يبتى لهم أيَّ أثر أو خبر، ويُنسون إلىٰ الأبد. إلَّا أنَّ الذي حدث بالعكس، فإنَّ الله سبحانه قد رفع ذكرهم نتيجة إيثارهم وتضحيتهم واستقامتهم في أداء الرسالة التي كانت ملقاة علىٰ عاتقهم، وجعل أسهاءهم تجري على ألسنة شعوب العالم، ويُعرفون كأسوة ونموذج في معرفة الله والجهاد والطهارة والتقوى والمقارعة للباطل.

إنّ «اللسان» في مثل هذه الموارد يعني الذكر الذي يذكر به الإنسان بين الناس، وعندما نضيف إليه كلمة صدق، ونقول: «لسان صدق» فإنّه يعني الذكر الحسن والذكرى الطيّبة بين الناس، وإذا ما ضممنا إليها «عليّاً» التي تعني العالي والبارز، فإنّها ستعني الذكرى الجميلة جدّاً التي تبق بين الناس عن شخص ما.

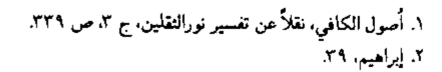
ومن المعلوم أنَّ إيراهيم لا يريد بهذا الطلب أن يحقق أمنية في قلبه، بل كان هدفه أن لا متاب الأسلام أن مسابقة من التسلان مكان تسبق نا تأللها من تتقال النسان

من المال يأكله ويورثه» ( وبغض النظر عن الجوانب المعنوية، فإنّ حسن السمعة والذكـر الحسن بين الناس يمكن أن يكون أحياناً رأس مال عظيم للإنسان ولأولاده، وأمامنا شواهد حيّة على ذلك.

**سؤال:** وهنا يمكن أن يبرز سؤال، وهو: كيف لم تذكر هنا موهبة وجود إسماعيل، مع أنّ اسم يعقوب، حفيد إيراهيم، قد ذكر صبريحاً؟ وفي مكان آخر من القرآن ذكر وجود إسماعيل ضمن مواهب إيراهيم، حيث تقول الآية على لسان إيراهيم: **«الحمد لله الذي وهب لي على** الكبر إسماعيل وإسحاق»<sup>؟</sup>.

الجواب: الجواب أنّه بالإضافة إلى أنّ اسم إسهاعيل قد ورد مستقلاً بعد آيتين أو ثلاث، وقد ذكر فيها بعض صفاته البارزة، إلّا أنّ المقصود من هذه الآية هو بيان استمرار النّبوة في أسرة إيراهيم، وتوضّح كيف أنّ حسن سمعته وذكره الحسن وتاريخه الحافل قد تحقق بواسطة الأنبياء من أسرته، والذين جاؤوا الواحد تلو الآخر، ومن المعلوم أنّ كثيراً من الأنبياء هم من أسرة إسحاق ويعقوب على مرّ الأعصار والقرون، وإن كان قد ولد من ذرية إسهاعيل أعظم الأنبياء، أي نبي الإسلام يَتَلَيَّنَ ، إلّا أنّ استمرار النبوة كان في أولاد يعقوب، ولذلك نقراً في الآية ٢٧ من سورة العنكبوت، فروهينا له لسحاق ويعقوب وجعلنا في ذريته النبوة وللكتاب ».

રુજ



## ۅؘٱڋؙڴؙڒڣۣٱڶ۫ڮؚڬٛٮؚؚۛۛۛڡؙۅڛؘؽٙٳڹٙ؋ۥػؘٳڹؘؗۼؙڶڝؘۘٵۅؘڲؘڶڒؘۯۺؙۅڶٳڹؚؚٞؾؘٵ۞ ۅؘڹؘۮڽ۫ٮؘؗؗؗ؞ؙڡۣڹجؘٳڹؚٱڶڟۘ۠ۅڔ ٱڵٲ۪ؾؘڡؘؘۅؘۊؘڕۜڹٮٛؗ؞ڹؘؚڃؾؘٵ۞ۅؘۅؘۿڹٮؘؘٳڶ؞ؙڡؚڹ ڗۜڂؠؘڹٵٙٲڂٵ؞ٛۿڔؙۅڹؘڹؘؚؾؘٵ۞

التفسير

موسى النّبي المفلص:

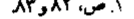
في هذه الآيات الثلاث إشارة قصيرة إلى موسى الله ـ وهو من ذرية إبراهيم ﷺ وموهبة من مواهب ذلك الرجل العظيم ـ حيث سار على خطاه.

وتوجّه الآية الخطاب إلى الرّسول الأكرمﷺ وتقول: ﴿وَلَذَكُو فَيَ لَلْكُتَابَ هَـوَسَى مُ مُ تَذَكَر خمس مواهب وصفات من المواهب التي أعطيت لهذا النّبي الكبير:

١- إنّه وصل في طاعته وعبوديته لله إلى حدّ ولنّه كان مخلصاته ولا ريب أنّ الذي يصل إلى هذه المرتبة سيكون مصوناً من خطر الانحراف والتلوّث، لأنّ الشيطان رغم كلّ إصراره على إضلال عباد الله، يعترف هو نفسه بعدم قدرته على إضلال المخلصين: وقال فسيعزتك للفوينهم أجمعين \* إلّاعبادك منهم للمخلصين» `

٢- ﴿وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا﴾ فحقيقة الرسالة أن تُلتى مهمّة علىٰ عاتق شخص، وهو مسؤول عن أدائها وإبلاغها، وهذا المقام كان لجميع الأنبياء المأمورين بالدعوة.

إنَّ ذكر كونه «نبيّاً» هنا إشارة إلىٰ علوّ مقام هذا النّبي العظيم، لأنّ هذه اللفظة في الأصل مأخوذة من (النَّبُوَة) على وزن (نغمة) وتعني رفعة المقام وعلوّه. ولها \_طبعاً \_أصل آخر من (نبأ) بمعنىٰ الخبر، لأنّ النّبي يتلقى الخبر الإلهي، ويخبر به الآخرين، إلّا أنّ المعنىٰ الأوّل هو الأنسب هنا.



٣- وأشارت الآية التالية إلىٰ بداية رسالة موسى، فقالت: ﴿وَنَادَيْنَا مَنْ جَانَبِ للطَّوْرِ للأَيْمَنَ فَنِي تَلْكَ الليلة المُظْلَمة الموحشة، حيث قطع موسى صحارى مدين متوجّها إلىٰ مصر، أخذ زوجته الطلق وألم الولادة، وكان البرد شديداً، فكان يبحث عن شعلة نار، وفجأة سطع نور من بعيد، وسمع نداء يبلغه رسالة الله، وكان هذا أعظم وسام وألذ لحظة في حياته.

٥- وأخيراً ﴿ووهينا له هن رحمتنا أخاه هارون نييّا)» ليكون معينه ونصيره. ٥- وأخيراً ﴿ووهينا له هن رحمتنا أخاه هارون نييّا)» ليكون معينه ونصيره.

#### ہدثان

١\_من هو المفلّص؟

۸]

قرأنا في الآيات السابقة أنّ الله سبحانه جعل موسى من العباد المخلّصين \_بفتح اللام \_ وهذا المقام عظيم جدّاً كما أشرنا إلىٰ ذلك، مقام مقترن بالضمان الإلهي عن الانحراف، مقام محكم لا يستطيع الشيطان اختراقه، ولا يمكن تحصيله إلّا بالجهاد الدائم للنفس، والطاعة المستمرة المتلاحقة لأوامر الله سبحانه.

إنّ كبار علماء الأخلاق يعتبرون هذا المقام مقاماً سامياً جدّاً، ويستفاد من آيات القرآن أنّ للمخلّصين امتيازات وخصائص خاصّة، سنتطرق إليها إن شاء الله تعالى.

#### ٢\_ الفرق بين الرّسول والنّبي

الرّسول هو الشخص الذي ألقيت على عاتقه مهمّة أو رسالة ليبلغها، والنّبي ـبناء علىٰ أحد التفاسير ـ هو الشخص المطلع علىٰ الوحي الإلهي والذي يُخبر بما يوحى إليه، وبناء علىٰ تفسير آخر هو الشخص العالى المقام والسامي الم تبة، وقد بيّنا اشتقاق كلتا الكلمتين من

ج «النجي» بمعنىٰ «المناجي»، أي الشخص الذي يهمس في أذن الآخر، وهنا ينادي الله موسىٰ ظِلْحٍ من بعيد، إ ولمّا اقترب ناجاء. ومن المعلوم أنَّ الله سبحانه ليسَ له لسان ولا مكان، بل يوجد الأمواج الصوتية في الفضاء. و يتكلم مع عبد كموسي.

أمّا من جهة التعبيرات القرآنية ولسان الرّوايات، فالبعض يرى أنّ «الرّسول» صاحب شريعة ومأمور بابلاغها، أي يتلقى الوحي الإلهي ثمّ يبلغه للناس، أمّا «النّبي» فإنّه يتلقى الوحي، إلّا أنّه ليس مكلّفاً بإبلاغه، بل مكلف بأداء واجبه فقط، أو الإجابة على أسئلة من سأله.

وبتعبير آخر فإنّ النّبي مثله كالطبيب الواعي الذي جلس في محلّه مستعدّاً لإستقبال المرضى، فهو لا يذهب إلىٰ المرضى، أمّا إذا راجعه مريض فإنّه لا يمتنع عن معالجته وأداء النصح إليه، أمّا الرّسول فإنّه كالطبيب السيّار، وبتعبير الإمام علي ظلّم في نهج البلاغة عن رسول الإسلام ﷺ: «طبيب دوّار بطبه» ، فهو يدور في كلّ مكان، يذهب إلىٰ المدن والقرى، الجبال والصحارى ليجد المرضى ويشرع بعلاجهم، فهو عين تنبع بالماء العذب وتجري نحو العطاشى، وليسَ عيناً يبحث عنها العطاشي.

ويستفاد من الرَّوايات التي وصلت إلينا في هذا الباب، وأوردها العلّامة الكليني في كتاب (أصول الكافي) في باب (طبقات الأنبياء والرسل) وباب (الفرق بين النّبي والرسول) أنَّ «النّبي» هو الشخص الذي يرى حقائق الوحي في حال النوم فقط، كروّيا إيراهيم، أو أنّه إضافة إلى النوم، فإنّه يسمع في اليقظة أيضاً صوت ملك الوحي. أمّا الرّسول فإنّه علاوة على تلتي الوحي في المنام، وسماع صوت الملك، فإنّه يراه أيضاً

ولا تنافي بين ما ورد في هذه الرّوايات والتّفسير الذي قلناه، لأنّ من الممكن أن يكون للمهيّات والمسؤوليات المتفاوتة للنّبي والرّسول تأثير في طريقة تلتي الوحي، وبتعبير آخر فإنّ كلّ مرحلة من المهمّة تساير مرحلة خاصّة من الوحي. (دقفوا جيداً).

# ۅؘٱذَكُرْفِيٱلْكِنَبِ إِسْمَعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِوَكَانَ رَسُولًا نَبِيَا ٢ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ ، بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَرَ بِهِ مَرْضِيَا ٢

التغسير

#### إسماعيل نبى صادق الوعد:

بعد ذكر إبراهيم الله وتضحيته، وبعد الإشارة القصيرة إلى حياة موسى الله المتسامية، يأتي الحديث عن إسهاعيل، أكبر ولد إبراهيم، ويكمل ذكر إبراهيم بـذكر ولده إسهاعـيل، وبرامجه ببرامج ولده، ويبيَّن القرآن الكريم خمس صفات من صفاته البارزة التي يمكـن أن تكون قدوة للجميع.

و يبدأ الكلام بخطاب الآية الشريفة للنّبي تَبَكَرُهُ ، فتقول: ﴿وادْكر في الكتاب إسماعيل إنّه كان صادق للوعد وكان رسولا نبيّاً \* وكان يأمر أهله بالعلاة وللزكاة وكان عند ريّه مرضياً ﴾.

لقد عدّت هاتان الآيتان كونه صادق الوعد. نبيّاً عالي المرتبة. أمرهُ بالصلاة والإرتباط بالخالق. وأمرهُ بالزكاة وتحكيم الروابط والعلاقات بخلق الله. وأخيراً القيام بالأعبال التي تجلب رضي الله سبحانه من صفات هذا النّبي العظيم.

وتؤكَّد الآيتان على الوفاء بالعهد، والإهتمام بتربية العائلة، وتشيران إلىٰ الأهميّة الخاصّة لهذين التكليفين، اللذين ذكر أحدهما قبل النّبوة، والأخر بعدها مباشرة.

إنّ الإنسان ـ في الواقع ـ ما لم يكن صادقاً، فمن المستحيل أن يصل إلىٰ مقام الرسـالة السامي، لأنّ أوّل شرط لهذه الرتبة أن يبلغ الوحي الإلهي إلىٰ العباد بدون زيادة أو نقصان، ولذلك فحتى الأفراد الذين ينكرون عصمة الأنبياء في بعض الأحـوال. فـإنّهم اعـترفوا وأقرّوا بأنّ مسألة صدق النّبي شرط أساسي، الصدق في الإخبار، وفي الوعود، وفي كـلّ

سيء.

<u>5</u>]

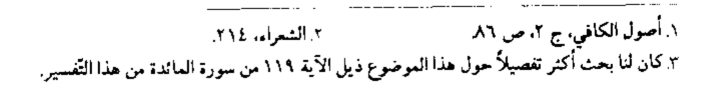
ونقرأ في رواية عن الإمام الصادق ﷺ «إنّما سمّي إسماعيل صادق الوعد، لأنّه وعد رجلاً في مكان فانتظره في ذلك المكان سنة، فسمّاه الله عزَّوجل صادق الوعد. ثمّ قال: إنّ الرجل أتاه بعد ذلك فقال له إسماعيل: ما زلت منتظراً لك» `.

من البديهي أنّه ليس المراد أنّ إسماعيل قد ترك عمله وأمور حياته، بل المراد أنّـه في الوقت الذي كان يمارس أعماله كان يراقب بحيء الشخص المذكور. وقد بحثنا في مجال الوفاء بالعهد بصورة مفصّلة في ذيل أوّل آية من سورة المائدة.

ومن جهة أخرى فإنّ المرحلة الأولى لتبليغ الرسالة هي الشروع من عائلة المبلغ الذين هم أقرب الناس إليه، ولهذا فإنّ نـبي الإسـلام تَنْتُنْ بـدأ دعـوته أيـضاً بـزوجته الغـالية خديجة بين ، وابن عمّه علي عنى ، ثمّ وحسب أمر ﴿ولنذر مشـيرتك للأقـربين﴾ ` تـوجّه إلىٰ أقربائه.

وفي الآية ١٣٢ من سورة طه نقرأ أيضاً: ﴿وَلَعَرَ أَهْلُكَ بِالصَّلَاةَ وَلَصْطِيرَ عَلَيْهَا،

النقطة الأخرى التي تستحق الذكر هنا، أنّ وصف إسهاعيل بكونه مرضياً، إشارة في الواقع إلى هذه الحقيقة، وهي أنّه قد حاز رضى الله في كلّ أعهاله، ولا توجد نعمة أجلّ من أن يرضى المعبود والمولى والخالق عنه، ولهذا تقول الآية ١١٩ من سورة المائدة بعد أن بيّتت نعمة الجنّة الخالدة لعباد الله المخلصين: ﴿رضي الله عنهم ورضوا عنه ذلك للفوز للعظيم، `.



#### الآيات

وَاذَكُرُفِ ٱلْكِنَبِ إِذَرِيسَ إِنَهُ،كَانَ صِدِيقًا نَبِيتًا ٥ وَرَفَعَنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ٥ أُولَيَهِ كَالَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيتَ مِن ذُرِيَةٍ ءَادَمَ وَمِعَنَ حَمَلْنَامَعَ نُوج وَمِن ذُرِيَةٍ إِبْرَهِمَ وَ إِسْرَةٍ بِلَ وَمِمَنْ هَدَيْنَا وَاجْنَبَيْنَا أَذَانُنْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَتُ ٱلرَّحْنِ خَرُوا سُجَّدَا وَبُكًا الْمَنَ مِنْ بَعَدِهِمْ خَلْقُ أَضَاعُوا ٱلصَلَوْةَ وَٱتَبَعُوا ٱلشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ٥ لَ

التفسير

هؤلاء أنبياء الله، ولكن...

في آخر قسم من تذكيرات هذه السورة، جاء الحديث عن «إدريس» النّبي، فقالت الآية أوّلاً: ﴿ولذكر في للكتاب لدريس لِنّه كان صديقاً نبيّاً﴾ و«الصديق» ـ كها قــلنا ســابقاً ـ هـو الشخص الصادق جدّاً، والمصدق بآيات الله سبحانه، والمذعن للحق والحقيقة.

ثمّ تشير الآية إلى مقامه العالي وتقول: ﴿ورفعنا هكامًا عليا ﴾. وهناك بحث بين المفسّرين في أنّ المراد هل هو عظمة مقام إدريس المعنوية، أم الإرتفاع المكاني بين المفسّرين في أنّ المراد هل هو عظمة مقام إدريس المعنوية، أم الإرتفاع المكاني الحسي؟ فالبعض اعتبر ذلك حكما ذهبنا إليه إشارة إلى المقامات المعنوية والدرجات الروحية لهذا النّبي الكبير، والبعض الآخر يعتقد أنّ الله سبحانه قد رفع إدريس كالمسيح إلى السماء، واعتبروا التعبير به (مكان علق) إشارة إلى هذا.

َإِلَّا أَنَّ إطلاق كلمة المكان علىٰ المقامات المعنوية أمر متداول وطبيعي، فنحن نرى في الآية ٧٧ من سورة يوسف أنَّ يوسف قد قال لإخوته العاصين: ﴿لَتَتَم هُرَّهُ كَانَاً﴾.

وعلى كل حال، فإنَّ إدريس واحد من أنبياء الله المكرمين، وسـيأتي شرح حـاله في البحوث القادمة إن شاء الله تعالى.

[ع

ئمّ تبيّن **الآية التـالية** بصورة جماعية عن كلّ الإمتيازات والخــصانص التي مـرّت في الآيات السابقة حول الأنبياء العظام وصفاتهم وحالاتهم والمواهب التي أعطاهم الله إياها، فتقول: ﴿ لُولئك الدِّين لُنسم الله عليهم من النَّبِيين من ذرية آدم وممن حملنا مع توح ومن ذرية ايراهيم وإسرائيل).

ومع أنَّ كلَّ هؤلاء الأنبياء كانوا من ذرية آدم، غير أنَّهم لقربهم من أحد الأنبياء الكبار فقد سُمّوا بذرية إيراهيم وإسرائيل، وعلىٰ هذا فإنَّ المراد من ذرية آدم في هذه الآيـة هــو إدريس، حيث كان ـ حسب المشهور ـ جدَّ النِّبي نوح، والمراد من الذرية هم الذين ركبوا مع نوح في السفينة، لأنَّ إبراهيم كان من أولاد سام بن نوح.

والمراد من ذرية إيراهيم إسحاق وإسهاعيل ويعقوب، والمراد من ذرية إسرائيل: موسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسى، والذين أشير في الآيات السابقة إلى حالاتهم وكثير من صفاتهم البارزة المعروفة.

ثمّ تكمل الآية هذا البحث بذكر الأتباع الحقيقيين لهؤلاء الأنبياء، فتقول: ﴿وهمن هدينا واجتبينا إذا تتلى عليهم آيات للرحمن خروا سجدا وبكيا ﴾ ﴿

لقد اعتبر بعض المفسّرين جملة ﴿ومِعن هدينا واجتبينا... ﴾ بياناً آخـر لنـفس هـؤلاء الأنبياء الذين أشير إليهم في بداية هذه الآية، إلَّا أنَّ ما قلناه أعلاه يبدو أنَّه أقرب للصواب [. والشاهد على هذا الكلام الحديث المروي عن الإمام زين العابدين على بن الحسين الله ، إذ قال أثناء تلاوة هذه الآية: «نحن ُعنينا بها» ٪.

وليسَ المراد من هذه الجملة هو الحصر مطلقاً، بل هي مصداق واضح لمتبعى وأولياء. الأنبياء الواقعيين، وقد مرّت بنا غاذج من مصاديق هذا البحث في تفسير الأمثل هذا، إلّا أنَّ عدم الإلتفات إلى هذه الحقيقة سبّب أن يقع بعض المفسّرين \_كالآلوسي في روح المعاني \_ في خطأ حيث طعن في هذا الحديث، وعدَّه دليلاً على كون أحاديث الشيعة غير معتبرة! وهذه هي نتيجة عدم الإحاطة بالمفهوم الواقعي للروايات الواردة في تفسير الآيات.

 د شجد؛ جمع «ساجد»، و، بُكَى؛ جمع باك. ٢. لأنَّها إذا كانت إشارة للأنبياء السابقين، فإنَّها لا تناسب الفعل المضارع «تتليُّ» الذي يتعلَّق بالمستقبل، إلّ أن نقدّر جملة «كانوا» وأمثالها، وهي خلاف الظاهر أيضاً. ٣. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

۸]

وممما يستحق الإنتباه أنّ الحديث في الآيات السابقة كان عن مريم، في حين أنّها لم تكن من الإنبياء، بل كانت داخلة في جملة (معن هدينا) و تعتبر من مصاديقها، ولها في كلّ زمان ومكان مصداق أو مصاديق، ومن هنا نرى أنّ الآية ٦٩ من سورة النساء لم تحصر المشمولين بنعم الله بالأنبياء، بل أضافت إليهم الصديقين والشهداء: (فأولئك مع للذين لتعم الله عليهم من التييين وللصديقين والشهدا، وكذلك عبّرت الآية ٥٧ من سورة المائدة عن مريم أم عيسى بالصديقة، فقالت: (وله مديقة).

ثمّ تتحدّث الآيات عن جماعة انفصلوا عن دين الأنبياء المربي للإنسان، وكانوا خلفاً سيئاً لم ينفّذوا ما أريد منهم، وتعدد الآية قسماً من أعمالهم القبيحة، فتقول: ﴿فَعَلَفَهُ مِنْ

بعدهم خلف أضاعوا الصلاة ولتبعوا الشهولت فسوف يلقون غيأ ﴾.

(خَلْف) بمعنىٰ الأولاد الطالحين، و(خَلَف) بمعنىٰ الأولاد الصالحين.

وهذه الجملة قد تكون إشارة إلىٰ جماعة من بني إسرائيل ساروا في طـريق الضـلال، فنسوا الله، ورجّحوا اتباع الشهوات على ذكر الله، وملؤوا الدنيا فساداً، وأخيراً ذاقوا وبال أعهالهم السيّئة في الدنيا، وسيذوقونه في الآخرة أيضاً.

واحتمل المفسّرون احتمالات عديدة في أنّ المراد من (إضاعة الصلاة) هنا هل هو ترك الصلاه، أم تأخيرها عن وقتها، أم القيام بأعمال تضيع الصلاة في المجتمع؟ إنّ المعنىٰ الأخير ـــــــــــــــــــــــ كما يبدو ـــهو الأصح.

لماذا كان التأكيد على الصلاة - هنا - من بين كلَّ العبادات؟

قد يكون السبب أنّ الصلاة ..كما نعلم ..سدّ يحول بين الإنسان والمعاصي، فإذا كسر هذا السد فإنّ الغرق في الشهوات هو النتيجة القطعية لذلك، وبتعبير آخر، فـكما أنّ الأنـبياء يبدؤون في ارتقاء مراتبهم ومقاماتهم من ذكر الله، وعندما كانت تتلى عليهم آيات الله كانوا يخرّون سجداً ويبكون، فإنّ هذا الخلف الطالح بدأ انحرافهم وسقوطهم من نسيانهم ذكر الله. ولمّا كان منهج القرآن في كلّ موضع هو فتح ابواب الرجوع إلى الإيمان والحق داغاً، فإنّه

يقول هنا أيضاً بعد ذكر مصير الأجيال المنحرفة: ﴿ إِلَّا مِن تابٍ وآمِن وممل صالحاً فأولئك

**يدخلون للجنّة ولا يظلمون شيئا)،** وعلى هذا فلا يعني أنَّ الإنسان إذا غاص يوماً في الشهوات فسيكتب على جبينه اليأس من رحمة الله، بل إنَّ طريق التوبة والرجوع مفتوح ما بق نفس يتردد في صدر الإنسان، وما دام الإنسان على قيد الحياة.

ہدثان

[ع

#### ۱\_ من هو إدريس؟

٦٨

طبقاً لنقل كثير من المفسّرين، فإنَّ إِدريس جدَّ سيدنا نوح ﷺ واسمه في التوراة (أخنوخ) وفي العربية (إدريس)، وذهب البعض أنَّه من مادة (درس) لأنَّه أوّل من كتب بالقلم، فقد كان إضافة إلىٰ النَّبوة عالماً بالنجوم والحساب والهيئة، وكان أوّل من علّم البشر خياطة الملابس. لقد تحدَّث القرآن عن هذا النّبي الكبير مرّتين فقط، وبإشارة خاطفة: إحداهما هنا في هذه الآيات، والأخرى في سورة الأنبياء الآية ٥٨ـ ٨٦ وقد ذكرت حياته بصورة مفصّلة في روايات مختلفة نشك في صحة أكثرها، وهذا السبب اكتفينا بالإشارة أعلاه.

#### ٢ من هم الذين واضاعوا الصلاق)؟

نقرأ في حديث ورد في كثير من كتب علماء أهل السنة، أنَّ النَّبِي ﷺ عندما تلاهذه الآية قال: «يكون خلف من بعد ستين سنة أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غياً، ثمّ يكون خلف يقرأون القرآن لا يعدو تراقيهم، ويقرأ القرآن ثلاثة: مؤمن، منافق، وفاجو» <sup>(</sup>.

ينبغي الإلتفات إلى أنّنا إذا اعتبرنا هجرة النّبيﷺ مبدأ الستين سنة، فإنّه ينطبق تماماً على الزمن الذي تربّع فيه يزيد على كرسي الحكم، واستشهد فيه سيد الشهداء الإمام الحسينﷺ وأصحابه، ويشير الحديث بعد ذلك إلى بقيّة فترة بني أمية وفترة بني العباس الذين كانوا قد اقتنعوا من الإسلام بالاسم، ومن القرآن باللفظ، ونعوذ بالله أن نكون من هذا الخلف المنحرف.

۲. تفسير العيزان، ج ١٤، ص ٨٤.

جَنَّتِ عَدْنِ ٱلَّتِى وَعَدَ ٱلرَّحْنُ عِبَادَهُ, بِٱلْغَيَّبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ, مَأْنِيَّا ﴾ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوَّا إِلَّا سَلَما وَلَحَمُ رِزْقَهُمْ فِيهَا بَكُرَة وَعَشِيَّا ﴾ يَلْكَ ٱلجَنَةُ ٱلَّتِى نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيَّا ﴾

<u>n máti</u>

بعض صفات المِنَّة:

وصفت الجنّة ونعمها في هذه الآيات بأنّها **وجناعة عدن التي وعد الرحمن عبادة بالغيب** لِنّه كان وعدة هأتياً».

مممّا يستحق الإهتمام ويسترعي الإنتباء أنّ الآيات السابقة التي تحدّثت عن التموية والإيمان والعمل الصالح، جاء الوعد فيها بالجنّة بصيغة المفرد (جنة)، أمّا هنا فقد ورد بصيغة الجمع (جنات) لأنّ الجنّة في الحقيقة متكوّنة من حدائق متعددة وغنيّة بالنعم جدًاً، وستكون تحت تصرف المؤمنين الصالحين.

إنّ وصف الجنّة بـ (عدن) التي تعني الدوام والخلود، دليل على أنّ الجنّة ليست كحدائق وبساتين هذه الدنيا ونعمها الزائلة، لأنّ الشيء الذي يقلق الإنسان فيما يتعلّق بنعم هـذه الدنيا الكثيرة هو زوالها في النهاية. إلّا أنّ مثل هذا القلق بالنسبة لنعم الجنّة لا معنىٰ له <sup>(</sup>

كلمة (عباده) تعني عباد الله المؤمنين، لا جميع العباد، والتعبير (بالغيب) الذي جاء بعدها يعني غيبته واختفاءه عن نظرهم إلّا أنّهم يؤمنون به. وفي الآية ٣٠ من سورة الفجر نـقرأ أيضاً: ﴿فادخلي في مبادي وادخلني جنتي﴾.

دانغا.

٨. وهدن، في اللغة بمعنى «الإقامة»، وهنا تعطي هذا المعنىٰ، بأنَّ ساكني تلك الجنان سيكونون مقيمين فيها به أ

سورة مريم / الآية ٦١ ـ ٦٣

[ع

ويحتمل أيضاً في معنى الغيب أنّ نعم الجنّة على هيئة لم ترها عين، ولم تسمع بها أذن، ولم تخطر على فكر وقلب بشر، وبكلمة واحدة: إنّها غائبة عن حسّنا وإدراكنا، عمالم أسمئ وأوسع من هذا العالم، ونحن لا نرى منها إلا شبحاً من بعيد بعين الروح والقلب.

ثمّ تشير بعد ذلك إلى نعمة أخرى من أكبر نعم الجنّة فتقول: ﴿لايسمعون فيهالفولَ» فلا كذب، ولاعداء، لاتهمة ولاجرح لسان، لاسخرية ولاحتى كلام لافائدة فيه، بل الشيء الوحيد الذي يسمعونه هو السلام ﴿لِأَسلاها﴾.

«السلام» بالمعنىٰ الواسع للكلمة، والذي يدل عـلى سـلامة الروح والفكـر واللسـان والسلوك والعمل.

السلام الذي جعل ذلك الجو وتلك البيئة جنَّة، واقتلع كلَّ نوع من الأذي منها.

السلام الذي هو علامة على المحيط الآمن، المحميط المـلي بـالصفاء والعـلاقة الحـميمة والطهارة والتقوى والصلح والهدوء والإطمئنان.

وفي آيات أخرى من القرآن جاءت هذه الحقيقة أيضاً بتعبيرات مختلفة، فني الآية ٧٣ من سورة الزمر نقراً: **(وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين).** وفي الآية ٣٤ من سورة ق: **(ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود)**.

وليست الملائكة وحدها التي تحييهم، وليسوا لوحدهم يحيي بعضهم بعضاً، بل إنّ الله سبحانه يحييهم أيضاً، كما حيّاتهم في الآية ٥٨ من سورة يس: ﴿سلام قولاً هن رب رحيم﴾. فهل يوجد محيط أصنى وأجمل من هذا الجوّ المليء بالسلام والسلامة؟

وبعد هذه النعمة تشير الآية إلى نعمة أخرى فتقول: **(ولهم رزقهم فيها بكرة ومشيا).** إنَّ هذه الجملة تثير **سؤالين:** 

**أحدهما:** هل يوجد في الجنّة صبح وليل؟

**الجواب: وقد جاء جواب هذا السؤال في الرّوايات هكذا: إنّ الجــنّة وإن كــانت دائماً** منيرة مضيئة، إلّا أنّ أهلها يميّزون الليل والنهار من قلّة النور وزيادته.

والسؤال الآخر هذانُه ستفاده بآبان الترآب من أركال المناتع

حيث يقول: «وتصلهم طرف الهدايا من الله لمواقيت الصلاة التي كـانوا يـصلون فـيها فـي الدنيا»<sup>(</sup>. ويستفاد من هذا الحديث أنّ هذه الهدايا الممتازة التي لا يمكن بيان ماهيتها حتى بالحدس والتخمين، نعم قيّمة جدّاً، تهدئ إلى هؤلاء بكرة وعشيّاً مضافاً إلى سـائر نـعم الجنّة.

ألا يدل تعبير الآية، والحديث الذي ذكر، على أنَّ حياة أهل الجنّة ليست على وتيرة واحدة، بل إنّ لهم في كلّ صباح ومساء موهبة جديدة ولطف جديد يعمّهم ويشملهم!؟

أليس معنى هذا الكلام أنَّ السير التكاملي للإنسان سيستمر هناك، بالرغم من أنَّ لا المسابق في أنَّ مستم مساليكا المسابق التستقدات أم الله في هذه الان الأل

يعمل عملاً، غير أنّه سيديم سير. التكاملي بواسطة معتقداته وأعماله في هذه الدنيا؟! وبعد الوصف الإجمالي للجنّة ونعمها المادية والمعنوية. تعرّف الآية أهل الجنّة في جملة قصيرة. فتقول: **(تلك الجنّة التي تورىه من مبادنا من كان تقيا)،** وعلى هذا فإنّ مفتاح باب الجنّة مع كلّ تلك النعم التي مرّت ليس إلّا «التقوى».

وبالرغم من أنّ التعبير بـ «عبادنا» فيه إشارة إجمالية إلى الإيمان والتقوى، غير أنّ المحل هنا لا يكتنى فيه بالإشارة الإجمالية، بل لابدٌ من بيان هذه الحقيقة بصراحة، بأنّ الجنّة محل المتقن فقط.

ونواجه هنا مرّة أخرى كلمة الإرث، والتي تطلق عادة على الأموال التي تنتقل من شخص إلىٰ آخر بعد موته، في حين أنّ الجنّة ليست مملوكة لأحــد حــتى يمكــن تــوريثها للآخرين.

ويمكن الإجابة على هذا السؤال عن طريقين:

1\_ إنَّ الإرث من الناحية اللغوية جاء بمعنىٰ التمليك، ولا ينحصر بالإنتقال المالي مــن الميت إلىٰ الورثة.

٢- إنَّنا نقرأ في حديث عن النَّبي الأكرمﷺ : «ما من أحد إلَّا وله منزل في الجنَّة ومنزل في النَّار، فأمّا الكافر فيرث المؤمن منزله من النَّار، والمؤمن يرث الكافر منزله من الجنَّة» <sup>7</sup>.

| ह             | سورة مريم / الاية ٦١ ـ ٦٣                                             | 44   |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------|------|
| cj            | ······································                                |      |
|               | ت على أساس العلاقة النسبية، بل على أساس التقوى الدينية والعملية.      | ليسد |
| ية، بأنَّ أحد | يستفاد هذا المعنىٰ أيضاً من سبب النَّزول الذي ذكره بعض المفسِّر ين لا | و    |

المشركين \_واسمه العاص بن وائل \_قد منع أجيره أجره \_والظاهر أنّه كان مسلماً \_وقال متهكماً: إن كان ما يقوله محمّد حقاً فنحن أولى من غيرنا بنعم الجنّة، وسندفع أجـر هـذا العامل بالكامل هناك! فنزلت هذه الآية وقالت: إنّ الجنّة مختصة بمن كان تقيّاً.

8003

وَمَانَنَنَزَلُ إِلَّا بِأَمَرِرَبِكُ لَهُ مَابَتِنَ أَيْدِينَا وَمَاخَلْفَنَا وَمَابَيْنَ ذَلِكَ وَمَاكَانَ رَيُّكَ نَسِيَّا ٣٥ رَبُّ آلسَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَا فَأَعْبُدَهُ وَأَصْطَبِرْ لِعِبْدَتِهِ حَلَّ تَعْلَرُ لَهُ سَبِعَيَّا ٢٠

# سبب التزول

ذكر جماعة من المفسّرين في سبب نزول هاتين الآيتين، أنّ الوحي انقطع أيّاماً، ولم يأت جبر ئيل رسول الوحي الإلهي إلى النّبي، فلمّا انقضت هذه المدّة قال له: رسول اللهﷺ : «ما منعك أن تزورنا أكثر ممّا تزورنا»، فنزلت الآية: ﴿وها نتنزلُ إلّا بِأهر ربّك ﴾ <sup>(</sup>.

# التفسير

الطاعة التّامة:

بالرّغم من أنّ لهذه الآية سبب نزول ذكر أعلاه، إلّا أنّ هذا لا يكون مانعاً من أن يكون لها إرتباطاً منطقياً بالآيات السابقة، لأنّها تأكيد علىٰ أنّ كلّ ما أتى به جبرئيل من الآيات السابقة قد بلّغه عن الله بدون زيادة أو نقصان، ولا شيء من عنده، فتتحدّث الآية الأولى على لسان رسول الوحي فتقول: ﴿وها نتنزل إلّا بأهررتك ﴾ فكلّ شيء منه، ونحن عباد وضعنا أرواحنا وقلوبنا على الأكف ﴿له ها بين أبدينا وها خلفنا وها بين ذلك وها كان ربّك نسبًا ﴾ والخلاصة: فإنّ الماضي والحاضر والمستقبل، وهنا وهناك وكلّ مكان، والدنيا والآخرة والبرزخ، كلّ ذلك متعلّق بذات الله القدسة.

وقد ذكر بعض المفسّرين لجملة ﴿له ها بِينَ أَبِدِينَا وَهَا خَلَفْنَا وَهَا بِينَ ذَلِكَ﴾ آراء عديدة

تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٤١٦٨؛ وتفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث، (باختلاف يسير).

**ट**]

بلغت أحياناً أحد عشر قولاً وما ذكرنا أعلاه هو أنسبها جميعاً كما يبدو..

ثمّ تضيف الآية: إنّ كلّ ذلك بأمر ربّك **وربّ للسعاولت والأرمن وها بينهما به** فإذا كان الأمر كذلك، وكلّ الخطوط تنتهي إليه **وفاعبد ب** عبادة مقترنة بالتوحيد والإخلاص. ولمّا كان هذا الطريق ـ طريق العبودية والطاعة وعبادة الله الخالصة ـ مليء بالمشاكل والمصاعب، فقد أضافت **واصطبر لعبادته ب**، وتقول في آخر جملة: **وهل تعلم له سعيا ب**.

وهذه الجملة في الواقع، دليل علىٰ ما جاء في الجملة السابقة، يعني: هل لذاته المقدسة شريك ومثيل حتى تمدّ يدك اليه وتعبده؟

إنّ كلمة (سمي) وإن كانت تعني «المشترك في الاسم»، إلّا أنّ من الواضح أنّ المراد هنا ليس الإسم فقط، بل محتوى الاسم، أي: هل تعلم أحداً غير الله خالقاً رازقاً، محيياً مميتاً. قادراً على كلّ شيء، وظاهراً على كلّ شيء؟

80CB

# الآيات

وَبَقُولُ ٱلْإِنسَنُ آَءِ ذَا مَامِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيَّا ۞ أَوَلَا يَدْكُرُ الإِنسَنُ أَنَّا حَلَقَنَهُ مِن قَبِّلُ وَلَمْ يَكُ شَيْنًا ۞ فَوَرَيِكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَٱلشَّيَطِينَ ثُعَرَ لَتُحْضِرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَمَ جِبْيَا ۞ ثُمَّ لَنَنزِعَتِ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيَّهُمْ أَشَدُّعَلَى الرَّحْنَ عِنْيَا ۞ ثُمَ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِٱلَذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَاصِلِيَا ۞

# سبب الأزول

الآيات الأولىٰ ـ على رأي جماعة من المفسّرين ـ نزلت في شأن «أبي بن خــلف»، أو «الوليد بن المغيرة»، حيث أخذوا قطعة من عظم منخور، ففتّوه بأيديهم ونثروه في الهواء حتى تطايرت كلّ ذرّة منه إلىٰ جهة، وقالوا انظروا إلىٰ محمّد الذي يظن أنّ الله يحيينا بـعد موتنا وتلاشي عظامنا مثل هذا العظم! إنّ هذا شيء غير بمكن أبداً، فنزلت هذه الآيات وأجابتهم، جواباً قاطعاً، جواباً مفيداً ومعلّماً لكلّ البشر، وفي جميع القرون والأعصار.

## التغسير

# مال أهل النَّار:

مرّت في الآيات السابقة بحوث عديدة حول القيامة والجنّة والجحيم، وتتحدّث هـذه الآيات التي نبحثها حول نفس الموضوع، فتعيد الآية الأولى أقوال منكري المعاد، فتقول: وويقول الإنسان ألِدًا ها هنه لسوف أخرج حياً».

هذا الإستفهام استفهام إنكاري طبعاً، أي إنّ هذا الشيء غير ممكن. أمّا التعبير بالإنسان (وخاصّة مع ألف ولام الجنس) \_ مع أنّه كان من المناسب أن يذكر الكافر محلّه \_ فربّما كان من جهة أنّ هذا السؤال مخفي في طبع كلّ إنسان في البداية بزيادة ونقيصة، وبسماع مسألة

الحياة بعد الموت سترتسم في ذهنه علامة الإستفهام فورا.

5]

ثمّ يجيبهم مباشرة بنفس التعبير ﴿ أو لا يذكر الإنسان لذا خلقنا، من قبل ولم يك تسيناً». ويمكن أن يكون التعبير بـ «الإنسان» هنا أيضاً إشارة إلى أنّ الإنسان مع ذلك الإستعداد والذكاء الذي منحه الله إيّاه، يجب أن لا يجلس ساكتاً أمام هذا السؤال، بل يجب أن يجيب عليه بتذكّر الخلق الأوّل، وإلّا فإنّه لم يستعمل حقيقة إنسانيّته.

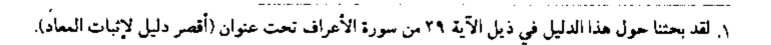
إنّ هذه الآيات \_ككثير من الآيات المرتبطة بالمعاد \_ تؤكّد على المعنىٰ الجسماني، وإلّا فإذاكان القرار أن تبقى الروح فقط، ولا وجود لرجوع الجسم إلىٰ الحياة، فلا مكان ولا معنى لذلك السؤال، ولا لهذا الجواب.

على كل حال، فقد استعمل القرآن هذا المنطق لإثبات المعاد هنا، وقد جاء في مواضع أخرى من القرآن أيضاً، ومن جملتها في الآيات ٧٧ ـ ٧٩ من سورة يس، حيث طرح الأمر بنفس تعبير الإنسان: ﴿ لَو لَم ير للإنسان لَذا خلقناء من نطفة فإذا هو خصيم مبين \* وضرب لنا مثلاً ونسي خلقه قال من يحيي العظام وهي رميم \* قل يحييها الذي أنشأها أول مرّة وهو بكل خلق عليم﴾ <sup>(</sup>.

سؤال: بعض المفسّرين طرح هنا سؤالاً، وهو أنَّ هذا الدليل إذا كان صحيحاً، بأنَّ كلَّ شخص إذا ما عمل عملاً فإنّه قادر على إعادته، فلهاذا نقوم بأعهال ثمّ نعجز عن تكرارها أحياناً؟ فمثلاً قد ننشد قطعة شعرية رائعة جدّاً، أو نكتب بخط جميل جدّاً، غير أنّنا بعد ذلك نجتهد في الإتيان بمثله ولكن دون جدوى.

الجواب هو: صحيح أنّنا نقوم بأعيالنا بإرادة واختيار، إلّا أنّ هناك سلسلة من الأمور غير الإرادية تؤثّر في أفعالنا الخاصّة أحياناً، فإنّ حركة واهتزاز يدنا غير المحسوس يؤثّر أحياناً في دقّة شكل الحروف، إضافة إلى أنّ قدرتنا وإستعدادنا ليسا متساويين دائماً، فقد تعرض أحياناً عوامل تعبّىء كلّ قوانا الداخلية، ونستطيع أن نبدع في الأعهال ونأتي بأعلاها، إلّا أنّ هذه الدوافع تكون ضعيفة أحياناً، فلا تستجمع كلّ الطاقات، ولذلك فإنّ

إِلَّا أَنَّ الله الذي لا تنتهي قدرته، لا تثار حوله هذه المسائل، ولا تقاس قـدرته عـلى أ أحداث تساهد ماتران ما مددًياة



ثمّ تهدد **الآية التالية** منكري المعاد، والجرمين الكافرين: **وفوريّك لتحشرتُهم والشياطين** ثمّ لتحضرتُهم حول جهنم جثياً ﴾.

44

إنّ هذه الآية توحي بأنّ محكمة الأفراد الكافرين والمجرمين قريبة من جهنم! والتعبير بـ «جثيا» ـ مع العلم أنّ جثي جمع جاثي، وهو الذي يجثو على ركبتيه ـ ربّما كان إشــارة إلىٰ ضعف وعجز وذلّة هؤلاء، حتى أنّهم لا قدرة لهم على الوقوف أحياناً.

ولهذه الكلمة معاني أخرى أيضاً، فمن جملتها أنّهم فسّروا «جثياً» بمعنىٰ جماعة جماعة، وبعضهم فسّرها بمعنىٰ الكثرة وازدحام بعضهم على بعض كتراكم التراب والحجارة، إلّا أنّ التّفسير الأوّل هو الأنسب والأشهر.

ولما كانت الأولويات تلاحظ في تلك المحكمة العادلة، فإنَّ **الآية التبالية** تـقول: (شمّ لننزمن من كل شيعة ليّهم لشد على *الرحمن عتيا ؟* ونبدأ بحسابهم أوّلاً، فإنّهم عنوا عـتواً نسوا معه كلّ مواهب الله الرحمان، وجنحوا إلى التمرّد والعصيان وإظهار الوقاحة أمام ولي نعمتهم! أجل، إنّ هؤلاء أحق من الجميع بالجحيم.

ثمّ تؤكّد علىٰ هذا المعنىٰ مرّة أخرىٰ فتقول: ﴿ثمّ لنحن لملم بالذين هم لولى بها صلياً﴾ فسنختار هؤلاء بدقّة، وسوف لا يقع أيّ اشتباه في هذا الإختيار.

(صلي) مصدر يعطي معنى إشعال النار وإيقادها، كما يعني حرق الشيء بالنَّار.

ROCS

٨. «الشيعة» في الأصل بمعنىٰ الجماعة التي يتعاون أفرادها للقيام بعمل ما. وانتخاب هذا التعبير في الآيـة يمكن أن يكون إشارة إلىٰ أنَّ العتاة المردة والضالين الكافرين كانوا يتعاونون في طبريق الطخيان، ونسعن سنحاسب هؤلاء أوَّلاً، لأنَّهم أكثر تمرَّداً وعصياناً من الجميع.

# الآيتان

# وَإِن مِنكُرُ إِلَا وَارِدُهَأَكَانَ عَلَى رَبِكَ حَنْمَا مَقْضِيَا ٢ ثُمَّ نُنَجِّى ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَا وَ نَذَرُ ٱلظَّلِمِينَ فِيهَاجِئِيَا ٢

# التغسير

## المميع يردون مهنما

تستمر الآيات في بحث خصائص القيامة والثواب والعقاب. وأشارت في البدايـة إلى مسألة يثير سماعها الحيرة والعجب لدى أغلب الناس. فتقول: ﴿ولِنَ مِنكم لِلاَولردهاكان على ربّك حتما مقضيا ﴾ فجميع الناس سيدخلون جهنّم بدون استثناء لأنّه أمر حتمي.

فتم تنجي الذين الثقوا ونذر الظالمين فيها جثيا∢ فنتركهم فيها جالسين على الركب من الضعف والدَّل.

وهناك بحث مفصّل بين المفسّرين في تفسير هاتين الآيتين حول المراد من «الورود» في جملة فوبن هتكم إلا ولردها».

فيرى بعض المفسّرين أنَّ «الورود» هنا بمعنىٰ الإقتراب والإشراف، أي إنَّ جميع الناس بدون استثناء ـ المحسن منهم والمسيء ـ يأتون إلىٰ جانب جهنَّم للحساب، أو لمشاهدة مصير المسيئين النهائي، ثمّ ينجي الله المتقين، ويدع الظالمين فيها. وقد استدل هؤلاء لدعم هذا التّفسير بالآية ٢٣ من سورة القصص: ﴿ولِعاوردها مدين...﴾ حيث إنَّ للورود هنا نفس المعنى.

مالتَّفسم الثَّاذ الذي اختار مأكف المفتَّم بن هم أنَّ المرمد هذا عمد ' الدخمان معل'

**على لِبراهيم»** <sup>( </sup>، لأنّ النّار ليست من سنخ هؤلاء الصالحين، فقد تفرّ منهم و تبتعد عنهم، إلّا أنّها تناسب الجهنميين فهم بالنسبة للحجيم كالمادة القابلة للإشتعال، فما أن تمسّهم النار حتى يشتعلوا.

وبغض النظر عن فلسفة هذا العمل، والتي سنشرحها فيا بعد \_إن شاء الله تعالىٰ \_فإنّ ممّا لا شك في أنّ ظاهر الآية يلائم وينسجم مع التفسير الثاني، لأنّ المعنىٰ الأصلي للورود هو الدخول، وغير، يحتاج إلىٰ قرينة، إضافة إلىٰ أنّ جملة **وثمّ ننجي الذين لتقول؛** وكذلك جملة **وونذر الظالمين فيها؛** كلتاهما شاهدتان على هذا المعنى. علاوة على الرّوايسات المتعددة الواصلة إلينا في تفسير الآية التي تؤيّد هذا المعنىٰ، ومن جملتها:

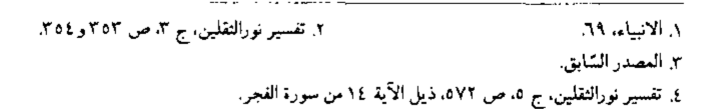
روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنَّ رجلاً سأله عن هذه الآية، فأشار جابر بإصبعيه إلىٰ أذنيه وقال: صمتا إن لم أكن سمعت رسول اللَّمَيَكَنَّ يقول: «الورود الدِّخول، لا يبقى بر ولا فاجر إلَّا يدخلها، فتكون على المؤمنين برداً وسلاماً كما كانت على إبراهيم، حتى أنَّ للنَّار - أو قال لجهنَّم - ضجيجاً من بردها، ثمّ ينجي الله الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها جئياً»<sup>7</sup>.

وفي حديث آخر عن النّبي يَبَأَيُّةُ : «تقول النّار للمؤمن يوم القيامة: جز يامؤمن، فقد أطفأ نورك لهبي»<sup>٣</sup>!

ويستفاد هذا المعنىٰ أيضاً من بعض الرّوايات الأخرىٰ. وكذلك التعبير العميق المـعنى للصراط، والذي ورد في روايات متعددة بأنّه جسر على جهنّم، وأنّه أدق من الشعرة وأحدّ من السيف، هذا التعبير شاهد آخر علىٰ هذا التّفسير<sup>٤</sup>.

أمّا ما يقوله البعض من أنّ الآية ١٠١ من سورة الأنبياء: **﴿لُولئك عنها مبعدونَ﴾** دليل علىٰ التّفسير الأوّل، فلا يبدو صحيحاً، لأنّ هذه الآية مرتبطة بمحل إقامة ومقر المؤمنين الدائمي، حتى أنّنا نقرأ في الآية التالية لهذه الآية: **﴿لاِيسمعون حسيسها﴾** فإذا كان الورود في آية البحث بمعنىٰ الإقتراب، فهي غير مناسبة لكلمة **﴿مِيعدونَ﴾** ولا لجسملة **﴿لاِيسمعون** 

Į٨



## المواب عن السؤال:

السؤال الوحيد الذي يبقى هنا، هو: ما هي حكمة هذا العمل؟ وهل أنَّ المؤمنين لا يرون أذى ولا عذاباً من هذا العمل؟

إنَّ الإجابة على هذا السؤال ـ التي وردت في الرّوايات حول كلا الشــقين ـ ســتتّضح بقليل من الدقة.

إنّ مشاهدة جهنّم وعذابها في الحقيقة، ستكون مقدمة لكي يلتذّ المؤمنون بنعم الجمنّة بأعلىٰ مراتب اللذّة، لأنّ أحداً لا يعرف قدر العافية حتى يبتلى بمصيبة (وبسضدها تستمايز الأشياء) فهناك لا يبتلى المؤمنون بمصيبة، بل يشاهدون المصيبة على المسرح فقط، وكما قرأنا في الرّوايات السابقة، فإنّ النّار تصبح برداً وسلاماً على هؤلاء، ويطغى نورهم على نورها ويخمده.

إضافة إلى أنّ هؤلاء يمرّون على النار بكلّ سرعة بحيث لا يُرى عليهم أدنى أثر، كما روي عن النّبي ﷺ أنّه قال في حديث: «يرد الناس ثمّ يصدون بأعمالهم، فأوّلهم كلمع البرق، ثمّ كمر الريح. ثمّ كحضر الفرس. ثمّ كالراكب. ثمّ كشد الرجل. ثمّ كمشيه» `.

وإذا تجاوزنا ذلك. فإنّ أهل النّار أيضاً سيلقون عذاباً أشد من رؤية هذا المشهد، وأنّ أهل الجنّة يمرّون بتلك السرعة وهم يبقون في النّار، وبهذا سيتّضح جواب كلا السؤالين.

8003

۲۵۳ نورالثقلین، ج ۳، ص ۳۵۳.

# الآيات

وَإِذَا نُنْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُنَا بَيِنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَى ٱلْفَرِيقَيْنِ خَيْرُ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَذِيًا ٢٥ وَكَرَ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَنْنَا وَرِءَ يَا ٤ قُلْمَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّحْنَ مَدًّ أَحَقَّ إِذَا رَأَوْ أَمَا يُوْعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا السَاعَة فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَشَرُّ مَكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا فَ وَعَرَيْ اللَّذِينَ اللَّهُ الْعَذَابَ وَ السَاعَة وَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَشَرُ مَكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا فَ وَعَرَا اللَّذِينَ اللَّهُ الَذِينَ الْعَ

#### التفسير

هذه الآيات تتابع ما مرّ في الآيات السابقة في الحديث عن الظالمين الذين لا إيمان لهم. وتتعرّض لجانب آخر من منطق هؤلاء الظالمين ومصيرهم.

ومن المعلوم أنَّ أوَّل جماعة آمنت بالرَّسول الأعظم ﷺ كانوا من المستضعفين الطاهري القلوب، والذين خلت أيديهم من مال الدنيا ومغرياتها... هؤلاء المحرومون همم الذيس جاءت الأديان الإلهيّة من أجل إنقاذهم من قبضة الظالمين الجائرين: بلال وسلهان، وعهار، وخباب، وسمية، وأمثالهم مصاديق بارزة لهؤلاء المؤمنين المظلومين.

ولمّا كان المعيار في المجتمع الجاهلي في ذلك الزمان \_وكذا في كلّ مجتمع جاهلي آخر \_هو الذهب والزينة والمال والمقام والمـنصب والهـينة الظـاهرية، فكـان الأثـرياء الظـالمون، كالنضربن الحارث وأمثاله يفتخرون على المؤمنين الفـقراء بـذلك ويـقولون: إنّ عـلامة شخصيتنا معنا، وعلامة عدم شخصيتكم فقركم ومحروميتكم، وهذا بـنفسه دليـل عـلى أحقيّتنا وباطلكم! كما يقول القرآن الكريم في أوّل آيه من الآيات مورد البحث: فواذا تمتلى عليهم آياتنا بينات قال للذين تفووا للذين آمنوا أي الفريقين خير مقاها وأحسن تدياً؟

أجمل ملابسهم، ويتزيّنون بأبهى زينة، ويتبخترون أمام أصحاب رسول الله ﷺ، وكـانوا ينظرون إليهم نظرة تحقير واستهزاء... نعم، هذه طريقة هذه الطبقة في كلّ عصر وزمان.

«النديّ» أخذت في الأصل من (الندىٰ) أي الرطوبة، ثمّ جاءت بمعنىٰ الأفراد الفصحاء والخطباء، لأنّ أحد شروط القدرة على التكلّم امتلاك القدر الكافي من اللعاب، ولذلك فإنّ (نديّ) تعني المجالسة والتحدّث، بل يقال للمجلس الذي يجتمعون فيه للأنس والسمر، أو يجلسون فيه للتشاور: نادي، ومن هذا أخذت (دار الندوة) وهي المحل الذي كان في مكّة، وكان يجتمع فيه زعهاؤها للتشاور.

وقد يعبَّر عن السخاء والبذل والعطاء بـ(الندىٰ) <sup>(</sup> وهذه الآية يمكن أنَّ تكون إشارة إلىٰ كلَّ هذه المعاني، أي: إنّ مجلس أنسنا أجمل من مجلسكم، وإنَّ مالنا وثروتنا وزينتنا ولباسنا أبهى وأروع، وإنَّ كلامنا وأشعارنا الفصيحة والبليغة أبلغ وأحسن!

إلاً أنَّ القرآن الكريم يجيب هؤلاء بجواب منطق ومستدل تماماً، وفي الوقت نفسه قاطع ومفحم، فيقول: كأنَّ هؤلاء قد نسوا تاريخ البشر، ولم ينظروا كم دمّرنا من الأقوام السابقين عند تمرّدهم وعصيانهم: **(وكم أهلكنا قبلهم من قرن هم أحسن لثاثا ورنيا)،** <sup>أ</sup> فهل استطاعت أموالهم وثروتهم، ومجالسهم الفاسقة، وملابسهم الفاخرة، وصورهم الجميلة أن تمنع العذاب الإلهي وتقف أمامه؟ وإذا كانت هذه الأمور دليلاً على شخصيتهم ومنزلتهم عند الله، فلهاذا

إنَّ زخارف الدنيا وبهارجها متزلزلة إلىٰ حدَّ أنَّها تتلاشىٰ وتزول بمجرَّد أن يهب عليها أدنىٰ نسيم هادىء.

«القرن» ـكما قلنا سابقاً في ما مرّ في ذيل الآية ٦ من سورة الأنعام ـ تعني عادة الزمان الطويل. لكن لمّا كانت قد أخذت من مادة الإقتران. أي الإقتراب. فإنّها تقال أيضاً للقوم والأناس المجتمعين في زمان واحد.

ثمّ تحذّرهم تحذيراً آخر، بأن لا تظنّوا أيّها الظالمون الكافرون أنّ مالكم وتروتكم هذه رحمة، بل كثيراً ما تكون دليلاً على العذار بالإلى بدين مسيدية من سيسيم من

الرحمن مدل \* حتى إذا رأوا ما يومدون إمّا المذلب ولِمّا الساعة» إي إمّا العذاب في هذه الدنيا، وإمّا عذاب الآخرة ﴿ قسيعلمون من هو شر مكانا وأضعف جندل».

في الحقيقة، إنّ مثل هؤلاء الأفراد الذين لا يمكن هدايتهم (والملاحظ أنّ القران يقول: **«من كان في للصلالة»** وهو إشارة إلى الاستمرار في الضلال) من أجل أن يـروا العـقاب الإلهي الشديد، فإنّ الله سبحانه يجعلهم أحياناً يغوصون ويغرقون في النعم لتصبح سـبباً لغرورهم، كما تكون سبباً لنزول العذاب عليهم، فإنّ سلب النعم عنهم حينئذٍ سيجعل لوعة العذاب أشد. وهذا هو ما ذكر في بعض آيات القرآن بعنوان عقاب «الإستدراج» <sup>(</sup>.

جملة **وقليمدد له للوحين مدلة** وإن كانت بصيغة الأمر، إلّا أنّها بمعنى الخبر، **ف**عناها: إنّ الله يمهل هؤلاء ويديم عليهم النعم.

وقد فسّرها بعض المفسّرين بنفس معنى الأمر أيضاً، وأنّه يعني هنا اللعنة، أو وجوب مثل هذا العمل والمعاملة على الله. إلّا أنّ التّفسير الأوّل يبدو هو الأقرب.

وكلمة (العذاب) بقرينة وقوعها في مقابل (الساعة) فإنّها إشارة إلى العقوبات الإلهيّة في عالم الدنيا، عقوبات كطوفان نوح، والزلزلة، والحجارة السهاوية التي نزلت على قوم لوط، أو العقوبات التي اصيبوا بها على يد المؤمنين والمقاتلين في جبهات الحق، كما نقرأ في الآية ١٤ من سورة النوبة: **﴿قاتلوهم يحذبهم لله بايديكم﴾**.

«الساعة» هنا إمّا بمعنىٰ نهاية الدنيا، أو العذاب الإلهي في القيامة. ويبدو لنا أنّ المـعنىٰ التّانى هو الأنسب.

هذه عاقبة ومصير الظالمين المخدوعين بزخرف الدنيا وزبرجها، أمّا أولئك الذين آمنوا واهتدوا، فإنّا الله يزيدهم هدى وإيماناً **﴿ويزيد الله الذين اهتدوا هدى؟**.

من البديهي أنّ للهداية درجات، فإذا طوى الإنسان درجاتها الأولىٰ فإنّ الله يأخــذه بيده ويرفعه إلىٰ درجات أعلىٰ، وكما أنّ الشجرة المثمرة تقطع كلّ يوم مرحلة جديدة إلىٰ التكامل والإيناع، فكذلك المهتدون يرتقون كلّ يوم مراق أعلىٰ في ظل الإيمان والأعمال

٨٤ سورة مريم / الآية ٧٣-٧٧ [5]
وفي النهاية تجيب الآية هؤلاء الذين اعـتمدوا عـلى زيـنة الدنـيا السريـعة الزوال، وجعلوها وسيلة للتفاخر على الآخرين، فتقول: ﴿وللباقيات وللصالحات خير عند ربّت تولباً

ଚ୍ଚାପ୍ତ

١. «مرة» ـ على وزن نعدً بتشديد الدال ـ إمَّا مصدر بمعنىٰ الرَّد والإرجاع. أو اسم مكان بمعنىٰ محل الرجوع، والمراد منه هنا الجنَّة، إلَّا أنَّ الاحتمال الأوَّل أوفق لمعنىٰ الآية.

# الآيات

أَفَرَ، يَتَ ٱلَّذِى حَفَرَ بِتَابَدِنَا وَقَالَ لَأُوتَيَتَ مَا لَا وَوَلَدًا ٢ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ اَتَّخَذَ عِندَ ٱلرِّحْنِ عَهْدَ السَّحَكَ لَأَسَنكَنُبُ مَا يَقُولُ وَنَعُدُّلَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدَ السُّ وَنَرِثُهُ, مَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ٢ وَاَتَّخَذُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ اللَهُ لَحَذَابِ لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزًا ٢ كَلَا سَيَكَفُرُونَ بِعِبَادَ بِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا شَ

## الأغسير

تفكير غرافي ومنعرف:

يعتقد بعض الناس أنّ الإيمان والطهارة والتقوى لا تناسبهم، وأنّها السبب في أن تدبر الدنيا عنهم. أمّا إذا خرجوا من دائرة الإيمان والتقوى فإنّ الدنيا ستقبل عــليهم، وتــزيد ثروتهم وأموالهم!

إنّ هذا النوع من التفكير، سواء كان نابعاً من البساطة واتّباع الخرافات، أو أنّه غطاء وتَسَتَّرُ للفرار من تحمّل المسؤوليات والتعهّدات الإلهيّة، فهو تفكير خاطىء وخطير.

لقد رأينا عبدة الأوهام هؤلاء يجعلون أحياناً من كثرة أموال وثروات الأفـراد غـير المؤمنين، وفقر وحرمان جماعة من المؤمنين، دليلاً لإثبات هذه الخرافـة، في حـين أنّـه لا الأموال التي تصل إلىٰ الإنسان عن طريق الظلم والكفر وترك أسس التقوى تبعث عـلى الفخر، ولا الإيمان والتقوى يكونان سدّاً مانعاً في طريق النشاطات المشروعة والمـباحة مطلقاً.

على كل حال، فقد كان في عصر النّبي \_وكذلك في عصرنا \_أفراد جاهلون يظنّون هذه الظنون والأوهام. أو كانوا يتظاهرون بها على الأقل، فيتحدّث القرآن \_كمواصلة للبحث الذي بيّنه سابقاً حول مصير الكفّار والظالمين \_في الآيات مورد البحث عن طريقة التفكير

ē]

هذه وعاقبتها، فيقول في أوّل آية من هذه الآيات; **وَلَقُرْلَيْتَ لَدُي كَفُرْبَاتِنَا وَقَالَ لأُوتِينَ هَالاً** وولدله`.

ثمّ يجيبهم القرآن الكريم: **ولطّلع للغيب لم لتُخذ مند الرحمن مهداً به ف**إنّ الذي يستطيع أن يتكهّن بمثل هذا التكهّن، ويقول بوجود علاقة بين الكفر والغنى وامتلاك الأموال والأولاد، مطّلع على الغيب، لأنّا لا نرى أيّ علاقة بين ها تين المسألتين، أو يكون قد أخذ عهداً من الله سبحانه، وهذا الكلام أيضاً لا معنى له.

ثمّ يضيف بلهجة حادّة: إنّ الأمر ليس كذلك، ولا يمكن أن يكون الكفر أساساً لزيادة مال وولد أحد مطلقاً: **﴿كلاسنكتب ما يقول ﴾**.

أجل، فإنَّ هذا الكلام الذي لا أساس له قد يكون سبباً في انحراف بـعض البسـطاء. وسيثبت كلَّ ذلك في صحيفة أعمال هؤلاء **«ونمد له من العدّلب مدل»**.

هذه الجملة قد تكون إشارة إلى العذاب المستمر الخالد، كما يحتمل أيضاً أن تكون إشارة إلى العقوبات التي تحيط بهم في هذه الدنيا نتيجة للكفر وعدم الإيمان. ويحتمل أيضاً أنّ هذه الأموال والأولاد التي هي أساس الغرور والضلال هي بنفسها عذاب مستمر لهؤلاء!

**جوترثه ما يقول ب** من الأموال والاولاد **جوياتيتا قردا ب**.

نعم، إنّه سيترك في النهاية كلّ هذه الإمكانيات والأملاك المادية ويرحل، ويحضر في محكمة العدل الإلهيّة بأيد خالية، وفي الوقت الذي اسودّت فيه صحيفة أعهاله من الذنوب والمعاصي، وخلت من الحسنات... هناك، حيث يرى نتيجة أقواله الجوفاء في دار الدنيا.

و تشير **الآية التالية** إلىٰ علَّة أخرىٰ في عبادة هؤلاء الأفراد للأصنام، فتقول: **﴿ولتَحَدُّوا** هن دون الله **آلية ليكونوا ليهم عزا ﴾** وليشفعوا لهم عند الله، ويعينوهم في حلَّ مشاكلهم، لكن، أيّ ظن خاطىء وخيال ساذج هذا؟!

 ١. نقل بعض المفسّرين سبباً لنزول الآية وهو: إنّ أحد المؤمنين \_واسمه وخباب \_ كان يطلب أحد المشركين \_ واسمه «العاص بن وائل»، فقال المدين مستهزئاً: إذا وجدت مالاً وولداً في عالم الآخرة فسأوّدي دينك.
 إلّا أنّ سبب النّزول هذا لا يناسب الآية التي نبحتها ظاهراً، خاصّة وأنّ الكلام هنا عن الولد، ونحن نعلم أنّ الولد

في عالم الآخرة غير مطروح للبحث. إضافة إلىٰ أنَّ الآيات التالية تقول بصراحة: ﴿ ونرثه ما يقولُ ﴾ ويتضح من هذا التعبير أنَّ المقصود أموال الدنيا لا الأموال في الآخرة. وعلى كل حال، فإنَّ جماعة من المفسَّرين اعتبروا هذه الآية -بناء على سبب النَّزول هذا -إشارة إلىٰ الآخرة، إلَّا أنَّ الحق ما قيل.

ليسَ الأمر كما يظن هؤلاء أبداً، فليست الأصنام سوف لا تكون لهم عزّاً وحسب، بل ستكون منبعاً لذلّتهم وعذابهم، ولهذا فإنّهم سوف ينكرون عبادتهم لها في يوم القيامة: ﴿<sup>كلا</sup> سيكفرون بعباد**تيهم ويكونون عليهم ضدا**نه.

٨Y

إنَّ هذه الجملة إشارة إلى نفس ذلك المطلب الذي نقرؤه في الآيتين ١٣ و ١٤ من سورة فاطر: **ووالذين تدمون من دونه ما يملكون من قطمير \* إن تدموهم لايسمعو***ا دما كم... ويوم* **القيامة يكفرون بشرككم». وكذلك ما نلاحظه في الآية ٦ من سورة الأحقاف: فو***إذا حشر* **الناس كانوا لهم لعداري.** 

وقد احتمل بعض كبار المفسّرين أنّ المراد من الآية: إنّ عبدة الأصنام عـندما تـرفع الحجب في القيامة، وتتّضح كلّ الحقائق، ويرون أنفسهم قد فضحوا وخزوا، فإنّهم ينكرون عبادة الأصنام، وسيقفون ضدّها، كها نقرأ ذلك في الآية ٢٣ من سورة الأنعام: **﴿وَالله رَبّنا ها** كَنّا هِ هُرَكِينَ».

إلّا أنّ التّفسير الأوّل أنسب مع ظاهر الآية، لأنّ عبّاد الأصنام كانوا يريدون أن تكون آلهتهم ومعبوداتهم عزّاً لهم، إلّا أنّهم يصبحون ضدّها في النهاية.

ومن الطبيعي أنّ تكلّم المعبودات التي لها عقل وإدراك كالملائكة والشـياطين والجـن واضح ومعلوم، إلّا أنّ الآلهة الميتة التي لا روح لها، من الممكن أن تتكلم بإذن الله وتعلن تنفّرها واشمئزازها من عبدتها، ومن الممكن أن يستفاد هذا التّفسير من حديث مروي عن الإمام الصادقﷺ حيث قال في تفسير هذه الآية: «يكون هؤلاء الذين اتخذوهم آلهة من دون الله ضداً يوم القيامة ويتبرؤون منهم ومن عبادتهم إلى يوم القيامة».

والجميل في الأمر أنّنا نقرأ في ذيل الحديث جملة قصيرة عميقة المحتوى حول العبادة: ليست العبادة هي السجود ولا الركوع، وإنّما هي طاعة الرجال، من أطاع مخلوقاً في مسعصية الخالق فقد عبده»`.

تفسير نورالتقلين، ج ٣، ص ٢٥٧.

أَلَمْ تَرَأَنَا آَرْسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ تَؤْزُهُمُ أَزَّا ٢ فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَ نَعْدُ لَهُمْ عَدًا ٢ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَقِينَ إِلَى ٱلرَّحْنِ وَفَدَ الْ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَمَ وِرْدَاتُ لَا يَعْلِكُونَ ٱلشَفَعَةَ إِلَا مَنِ أَغَذَ عِندَ ٱلرَّحْنِ عَهْدًا ١

#### التفسير

# من هم الذين لهم أهليَّة الشفاعة؟

بملاحظة البحث في الآيات السابقة الذي كان حول المشركين، ف إنّ البحث في هـذه الآيات، إشارة إلى بعض علل انحراف هؤلاء، ثمّ تبيّن الآيات في النهاية عاقبتهم المشؤومة، وتثبت هذه الحقيقة، وهي أنّ هذه الآلهة لم تكن سبب عزّتهم بل أصبحت سبب ذلّهم وشقائهم، فتقول أوّلاً: فإلم ترانا أرسلنا الشياطين على الكافرين تؤزهم أزله.

«الأزّ» في الأصل \_كما يقول الراغب في المفردات \_ يعني غليان القدر، و تقلّب محتواه عند شدّة غليانه، وهو هنا كناية عن مدى تسلّط الشياطين على هؤلاء، بحيث إنّهم يوجّهونهم بالصورة التي يريدونها، وفي المسير الذي يشاؤون، ويقلّبونهم كيف يشتهون!

ومن البديمي \_ كما قلنا ذلك مراراً \_ أنَّ تسلَّط الشياطين على بـني آدم ليس تسـلَّطاً إجبارياً، بل إنَّ الإنسان الذي يسمح للشياطين بالنفوذ إلى قلبه وروحه، هو الذي يطوّق رقبته بقيد العبودية لهم، ويقبل بطاعتهم، كما يقول القرآن في الآية ١٠٠ من سورة النحل: إلاها سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به هشركون﴾.

ثمّ يوجّه القرآن الجيد الخطاب إلى النّبي يَبَكُلُا فيقول: ﴿فَلا تُعجل عليهم لِتَما تعدّ لهم عدّلَهِ وسنسجّل كلّ شيء لذلك اليوم الذي تشكّل فيه محكمة العدل الإلهي.

وهناك احتمال آخر في تفسير الآية، وهو أنّ المراد من عدّ أيّام عمر \_بل أنفاس \_هؤلاء، أنّ مدّة بقائهم قصيرة وداخلة تحت إمكان الحساب والعد. لأنّ حساب الشيء وعدّه كناية عادة عن قلّته وقصره. ۸٩

ونقرأ في رواية عن الإمام الصادق في تفسير فينما تعدلهم عدل أنَّه سأل أحد أصحابه، قال: «ما هو عندك؟» قال: عدد الأيّام، قال: «إنَّ الآباء والأمهات يحصون ذلك، ولكنه عدد الأنفاس» .

إنَّ تعبير الإمام هذا يمكن أن يكون إشارة إلى التَّفسير الأوّل، أو إلى التَّفسير الثَّاني، أو إلى كلا التَّفسيرين.

وعلى كل حال، فإنّ دقّة محتوى هذه الآية يهزّ الإنسان، لأنّها تثبت أنّ كلّ شيء ـ حتى أنفاسنا ـ خاضعة للحساب والعد، ويجب أن نجيب يوماً على كلّ هذه الأشياء والأعمال.

ثمّ تبيّن المسير النهائي للمتقين والمجرمين في عبارات موجزة، فتقول: إنّ كلّ هذه الأعمال جعناها وإدّخر ناها لهم: فيوم تحشر المتقين لليّ الرحمن وفدل».

«الوفد» ـ علىٰ وزن وعد ـ في الأصل بمعنىٰ الجماعة الذين يـذهبون إلىٰ الكـبار لحـلّ مشاكلهم، ويكونون مورد احترام وتقدير، وعلى هذا فإنّ الكلمة تتضمن معنى الإحترام والتكريم، وربّما كان ما نقرؤه في بعض الرّوايات من أنّ المتقين يركبون مـراكب سريـعة السير، ويدخلون الجنّة باحترام بالغ، لهذا السبب.

يقول الإمام الصادق في : «سأل علي الله من الله عن تفسير قوله عزَّوجلَّ: ﴿يوم تحشر للمتقين إلى للرحمن وقدل فقال: يا علي، الوفد لا يكون إلا ركباناً، أولئك رجال اتقوا الله عزَّ وجلٌ، فأحبّهم واختصهم ورضي أعمالهم فسمَّاهم المتقين» .

الملفت للنظر أنّنا نقرأ في الآية: أنّ المتّقين يحشرون إلىٰ الرحمن، في حين أنّ الكـلام في الآية التالية عن سوق المجرمين إلىٰ جهنّم، وعلى هذا ألم يكن من المناسب أن يقال: (الجنّة) هنا بدل (الرحمن)؟

إلا أنّ هذا التعبير \_ في الحقيقة \_ يشير إلىٰ نكتة مهمّة، وهي أنّ المتقين يحصلون هناك على ما هو أسمى من الجنّة، فهم يقتربون من الله وتجلّياته الخالصة، ويدركون رضاه الذي هو أسمى وأغلى من الجنّة. وتعبيرات الحديث الذي قرأناه من قبل عن النّبيﷺ تشير إلىٰ هذا

المعنىٰ أيضاً.

ثمّ تقول في المقابل: ﴿ونسوق المجرمين إلىٰ جهنم وردا ﴾ كما تساق الإبل العطشي إلىٰ محل

٢ المصدر السابق، ص ٢٥٩ تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٣٥٧.

الماء، إلَّا أنَّه لا ماء هناك، بل نار جهنَّم.

٩٠

ينبغي الإلتفات إلى أنَّ كلمة (ورد) تعني مجموعة من البشر أو الحيوانات التي ترد المياء. ولمَّا كان هؤلاء الجماعة عطاشى حتماً. فإنَّ المفسّرين فسّروا هذا التعبير هنا بأنَّهم يردونها عطاشيٰ.

كم هو الفرق بين أولئك الذين يذهبون بهم إلىٰ الرحمن بكلّ عـزّة واحـترام، تـذهب الملائكة لإستقبالهم، ويحيّوهم بالسلام، وبين أولئك الذين يساقون كالحيوانات العطشي إلىٰ نار جهنّم، وهم مطأطئوا الرؤوس، خجلون، مفتضحون ولا أهميّة ولا قيمة لهم.

وإذا كانوا يتصوّرون أنّهم يستطيعون الخلاص عن طريق الشفاعة، فـ إنّهم يجب أن يعلموا أنّ هؤلاء الذين يرجونهم **ولا يملكون للشفاعة؛** فلا أحد يشفع لهؤلاء، فمن طريق أولى أن لا يقدروا على الشفاعة لأحد **والّا من لتسخد مـند للرحـمن مـهدا؛** فـهؤلاء هـم الوحيدون الذين تنفعهم وتشملهم شفاعة الشافعين، أو أنّ مقامهم أعلى من هذه الرتـبة أيضاً، ولهم القدرة والصلاحية لأن يشفعوا للعاصين الذين يستحقون الشفاعة.

## ما معنى العهد؟

لقد بحث المفسّرون بحوثاً كثيرة في المراد من العهد في الآية الشريـفة التي تـقول: ﴿لا يجلكون للشفامة لِلّا من لتخذ مند للرحمن مهدل﴾.

فقال بعضهم: إنَّ العهد هو الإيمان بالله، والإقرار بوحدانيته، و تصديق أنبياء الله.

وقال البعض الآخر: إنّ العهد هنا يعني الشهادة بوحدانية الحق تــعالىٰ، والبراءة ممــن يعتقد بقدرة غير الله، وكذلك أن لا يرجو الّا الله تعالىٰ.

وعن الإمام الصادقﷺ أنَّه قال في جواب سؤال أحد أصحابه عن تفسير هذه الآية: «من دان بولاية أمير المؤمنين والأثمّة من بعده فهو العهد عند الله» (

وفي رواية أخرىٰ عن النّبيﷺ أنّه قال: «من أدخل على مؤمن سروراً فقد سرّني، ومن سرّنى فقد اتّخذ عند الله عهداً» <sup>ت</sup>.

 ۲۹۲ نورالثقلین، ج ۳، ص ۳۹۲. ۲. تفسير الدرالمنثور، نقلاً عن تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث.

٩١ الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

وفي حديث آخر عن النّبيﷺ أنّ المحافظة على العهد هــي الحــافظة عــلى الصـلوات الخمس .

ومن تحقيق الرّوايات أعلاه، والتي وردت في المصادر الإسلامية المختلفة، وكذلك كلمات كبار المفسّرين المسلمين، نحصل علىٰ هذه النتيجة، وهي أنّ للعهد عند الله ـكما يستفاد ذلك من معناه اللغوي ـ معنى واسعاً جمع فيه كلّ نوع من أنواع الإرتباط بالله ومعرفته وطاعته، وكذلك الإرتباط بمذهب أولياء الحق، وكلّ عمل صالح، وإن كانت كلّ رواية قد أشارت إلىٰ جانب من ذلك، أو إلىٰ مصداق معيّن.

ولذلك نفراً في حديث آخر ورد عن رسول الله يَثْنَهُ في بيان كيفية الوصية، وقد جمعت فيه كلَّ المسائل الإعتقادية تقريباً، حيث قال تَبَنَّهُ:

«إذا حضرته – أي المسلم – الوفاة واجتمع الناس إليه قال: اللهم فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة، الرحمن الرحيم، إني أعهد إليك في دار الدنيا، أني أشهد أن لا إله إلاّ أنت وحدك لا شريك لك، وأن محمّداً عبدك ورسولك، وأن الجنّة حق، وأن النار حق، وأن البعث حق، والحساب حق، والقدر والميزان حق، وأن الدين كما وصفت، والإسلام كما شرعت، وأن القول كما حدثت، وأن القرآن كما أنزلت، وأنك أنت الله الحق المبين. جزى الله محمّداً عنا خير الجزاء، وحيا الله محمّداً وآله بالسلام.

اللهم يا عدتي عند كربتي، ويا صاحبي عند شدتي، ويا ولي نعمتي، إلهي وإله آبائي، لا تكلني إلىٰ نفسي طرفة عين، فإنك إن تكلني إلىٰ نفسي أقرب من الشر، وأبعد من الخير. وآنس في القبر وحشتي، واجعل لي عهداً يوم ألقاك منشوراً. ثمّ يوصي بحاجته. وتصديق هذه الوصية في سورة مريم في قوله: **ولا يحلكون للشفاعة إلا من لتخذ عند للرحمن عهداً به، فهذا عهد الميت** والوصية حق...»<sup>7</sup>.

ومن البديهي أنّ المراد ليس هو قراءة أو كتابة هذه المطالب المذكورة أعلاه بالعربية أو بغيرها من اللغات، بل المراد الإيمان بها من صميم القلب لتسبدو آثـاره واضـحة في كـلّ

نشاطات حياة الإنسان.

 تفسير الدرالمنثور، نقلاً عن تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث.

# الآيات

وَقَالُوا أَتَخَذَ ٱلرَّحْنُ وَلَدَا ﴾ لَقَدْ حِنْتُمْ شَيْنًا إِذَا ﴾ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنْفَطَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ آلأَرْضُ وَتَخِرُ كَلِجَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوْ اللَّرَحْنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَعِي لِلرَّحْنِ عَنْداً ۞ أَن يَنَجَذُ وَلَدًا ۞ إِن كُلُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ إِلَا مَاتِي ٱلرَّحْنِ عَبْدًا ۞ لَقَدْ أَحْصَاحُمْ وَعَدَهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُّهُمْ مَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِبَ مَةِ فَرْدًا ۞

## التفسير

لما كان الكلام في الآيات السابقة عن الشرك، وعاقبة عمل المشركين، فقد أشارت هذه الآيات في نهاية البحث إلى فرع من فروع الشرك، أي الاعتقاد بوجود ولد لله سبحانه، وتبيَّن مرَّة أخرى قبح هذا الكلام بأشدَّ وأحدَّ بيان، فتقول: ﴿وقالوا لتسغد للرحمن ولدلَه فليس المسيحيون لوحدهم كانوا يعتقدون بأنَّ «المسيح» هو الإين الحقيقي لله سبحانه، بل إنَّ اليهود كانوا يعتقدون أيضاً مثل هذا الاعتقاد في (عزير)، وكذلك عبدة الأصنام في (الملائكة) فكانوا يظنَّون أنَّها بنات الله <sup>(</sup>

عند ذلك قالت الآية بلهجة شديدة: ﴿لقدجتنم فينا لِدلَهُ والإدّ ـ على وزن ضد ـ معناه في الأصل الصوت القبيح المضطرب الذي يصل الأذن نتيجة الاضطراب الشديد للأمواج الصوتية في حنجرة البعير، ثمّ أطلق علىٰ الأعمال القبيحة والموحشة جدًاً.

ولماً كانت مثل هذه النسبة غير الصحيحة مخالفة لأصل التوحيد ـ لأنَّ الله سبحانه لا شبيه له ولا مثيل، ولا حاجة له إلىٰ الولد، ولا هو جــــم ولا تــعرض عــليه العــوارض

 ا. لقد تم الحديث عن وحزير، في الآية ٣٠ من سورة التوبة، وعن «الملائكة» في ذيل الآية ١٩ من سورة الزخرف.

٩٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٩٣ الجسمية \_ فكأنّ كلّ عالم الوجود، الذي بني على أساس التوحيد، قد اضطرب وتصدّع إثر هذه النسبة الكاذبة، ولذلك تضيف الآية التالية: (تكاد للسعاولت يتفطرن هنه وتنشق الأرض

وتخرالجيال هدا»! ومن أجل تأكيد وبيان أهميّة الموضوع فإنّها تقول: إنّ كلّ ذلك من أجسل ﴿أن دموا للرحمن ولدا».

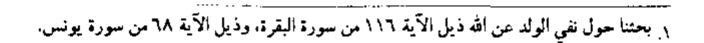
إنَّ هؤلاء \_ في الحقيقة \_لم يعرفوا الله قط، لأنَّه: ﴿وِها يَبْغِي للرحمن أنْ يتحَدُولداً ﴾ فإنَّ الإنسان يطلب الولد لواحد من عدَّة أشياء:

> إمّا لأنّ عمره ينتهي فيحتاج لولد مثله يحمل صفاته ليبقى نسله وذكره. أو لأنّه يطلب الصديق والرفيق لأنّ قوّته محدودة. أو لأنّه يستوحش من الوحدة، فيبحث عن مؤنس لوحدته. أو لأنّه يحتاج عند كبره وعجزه إلى مساعد ومعين شاب.

لكن أيّاً من هذه المعاني لا ينطبق على الله سبحانه، ولا يصح، فلا قدرته محدودة، ولا حياته تنتهي، ولا يعتريه الضعف والوهن، ولا يحس بالوحدة والحساجة، إضسافة إلى أنّ امتلاك الولد دليل على الجسمية، ووجود الزوجة، وكلّ هذه المعاني بعيدة عن ذاته المقدّسة. ولذلك قالت الآية الأخرى: **(إن كل هن في السعاولية والأرض إلا آتي الرحمن عبدل)، فم**ع أنّ كلّ العباد مطيعون له، وقد وضعوا أرواحهم وقلوبهم على الأكف طاعة لأمره، فهو غير محتاج لطاعتهم، بل هم المحتاجون.

ثمّ تقول الآية التالية: ﴿لقد لحصاهم ومدهم مدلَّ أي لا تتصوّر بأنَّ محاسبة كلَّ هؤلاء العباد غير ممكن، وعسير عليه سبحانه، فإنَّ علمه واسع إلىٰ الحدَّ الذي ليس يحصي عدد هؤلاء وحسب، بل إنَّه عالم ومطلع على كلَّ خصوصياتهم، فلا هم يستطيعون الفرار مـن حكومته، ولا يخفيٰ عليه شيء من أعمالهم.

**وكليمي آتيه يوم للقيامة فردا**» وبناء على هذا فإنّ المسيح وعزير والملائكة وكلّ البشر يشملهم حكمه ولا يستثنى منه أحد، ومع هذه الحال فما أقبح أن نعتقد ونقول بوجود ولدله، كما ينتر من مناتر المترّستان بنه الماليان أسلانا مترقّص من بناتر الماليان ا



بحثان

۱۔ إلىٰ الآن يظنون أنَّه ابن اللها

إنّ ما قرأناه في الآيات السابقة ينني الولد عن الله بكلّ جزم وقطع، وإنّ هذه الآيمات مرتبطة بزمان مرّ عليه أربعة عشر قرناً، في حين أنّنا لا نزال نرى اليوم كثيراً من المسيحيين - ونحن في عصر العلم – يعتقدون أنّ المسيح ابن الله، لابنوّة مجازية، بل هو الإبن الحقيقي! وإذا ما ذكر في بعض الكتابات التي لها صفة التبشير، وكتبت بصورة خماصة للأوساط الإسلامية، إنّ هذا الإبن ابن مجازي، فإنّه لا يناسب ولا يوافق المتون الأصلية لكستبهم الاعتقادية بأيّ وجه من الوجوه.

ولا ينحصر هذا الأمر في كون المسيح الله إيناً، فإنّهم فيا يتعلّق بمسألة التثليث التي تعني الأرباب الثلاثة (هي جزء من الإعتقادات الأساسية لهم) ولماً كان المسلمون يتنفّرون من هذا الكلام الممتزج بالشرك، غيّروا نبرتهم في الأوساط الإسلامية، ووجّهوا كلامهم بأنّه نوع من التشبيه والجاز، ومن أجل زيادة التوضيح راجع قاموس الكتاب المقدّس في شأن المسيح والأقانيم الثلاثة.

# ۲\_ کیف تفنی السماوات وتتلاشی؟

ما قرآنا، في الآية: (تكاد للسعاولت يتفطرن منه وتنشق الأرض وتغر للجبال هذا» إمّا أن يكون إشارة إلى أنّ مجموعة عالم الوجود \_على أساس مفاهيم القرآن الجيد \_تمتلك نوعاً من الحياة والإدراك والشعور، والآيات، كالآية ٧٤ من سورة البقرة: ﴿ولِن منها لعا يعبط من مشية الله»، والآية ٢١ من سورة الحشر: ﴿لو لنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله» شاهدة على ذلك، فيكون المراد أنّ هذه النسبة غير الصحيحة إلى الساحة الإلهية المقدسة، قد أرعبت وأقلقت كلّ العالم.

أو أن يكون كناية عن شدّة قبح هذا القول، ونظائر هذه الكناية ليست قليلة في لسان العرب، وسنبحث ــ إن شاء الله تعالىٰ ــ عن ذلك في ذيل الآيات المناسبة.

8003

## الآيات

إِنَّ ٱلَّذِينَ المَنُواوَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُ ٱلرَّحْنَ وُدًا ۞ فَإِنَّ ٱلَّذِينَ الَّذِينَ ال يَتَرْنَهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَبِهِ قَوْمَ الْدَا ۞ وَكُمْ أَهْلَكْنَافَبْلَهُ مِنْ قَرْنِ هَلْ تُحِشُ مِنْهُم مِنَ أَحَدٍ أَوْتَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ۞

التفسير

الإيمان والممبوبية:

هذه الآيات الثلاث نهاية سورة مريم، والكلام فيها أيضاً عــن المــؤمنين. والظــالمين الكافرين، وعن القرآن وبشاراته وإنذاراته، وهي ــ في الحقيقة ــ عصارة البحوث السابقة بملاحظات ونكات جديدة.

تقول أوَّلاً: ﴿إِنَّ الدِّينَ آمنوا ومملوا للصالحات سيجعل لهم للرحمن ودلَّهِ .

لقد اعتبر بعض المفسّرين هذه الآية خاصّة بأمير المؤمنين ﷺ، والبعض اعتبر ها شاملة لكلّ المؤمنين.

وقال آخرون: إنّ المراد أنّ الله سبحانه يلقي محبَّة هؤلاء في قلوب أعدائهم، وتصبح هذه الحبّة رباطاً ولجاماً في رقابهم تجرّهم إلىٰ الإيمان.

وذهب البعض بأنّها تعني محبّة المؤمنين بعضهم لبعض، والتي تكـون سـبباً في قـوّتهم وزيادة قدرتهم، ووحدة كلمتهم.

واعتبرها بعضهم إشارة إلىٰ محبّة المؤمنين وأخوّتهم لبعضهم في الآخـرة، وقـالوا: بأنّ هؤلاء سيعيشون نوعاً من العلاقة فيا بينهم بحيث يكـونون في أعـلى درجــات السـعادة والسرور.

غير أنَّنا إذا فكّرنا وتدبّرنا بسعة نظر في المفاهيم الواسعة للآية، فسنرى أنَّ جميع هذه .

والنطقة الرئيسية في الآية، هي أنّ للإيمان والعمل الصالح جاذبية خارقة، فإنّ الإعتقاد بوحدانية الله، والإيمان بدعوة الأنبياء، والذي يتجلّى نوره في روح الإنسان وفكره، وقوله وعمله، بصورة أخلاق إنسانية عالية، وكذلك يستجلّى في التسقوى والطسهارة، والصدق والأمانة، والشجاعة والإيثار، كلها ذات قوّة مغناطيسية عظيمة جاذبة وخاطفة.

وحتى الأفراد الملوّثين، فإنّهم يرتاحون للطاهرين الصالحين، ويتنفّرون من القـذرين أمثالهم، ولذلك فإنا نراهم ــ مثلاً ــ إذا أقدموا على الزواج فإنّهم يؤكّدون على توفّر جانب العفة والطاهرة والأمانة والصدق في الزوجة.

وهذا أمر طبيعي، وهو في الحقيقة أوّل مكافأة يعطيها الله للمؤمنين والصالحين في هذه الدنيا وتصحبهم إلىٰ عالم الآخرة أيضاً.

لقد رأينا باُمَّ أعيننا كثيراً من هؤلاء الأتقياء عندما يحين أجلهم ويرتحلون عن هـذه الدنيا، فإنّ الناس يبكونهم، بالرغم من أنّهم لم يكن لهم منصب ولا مركز اجتماعي، ولكن الناس يشعرون بفقدهم، ويعتبرون أنفسهم شركاء في مصاب هؤلاء وعزائهم.

أمّا ما اعتقده البعض من أنّ ذلك في شأن أمير المؤمنين الله ، وقد أنسير إلى ذلك في روايات عديدة، فإنّ الدرجة العالية والمرحلة السامية منه مختصة بإمام المتقين ـ وسنبحث بعض هذه الرّوايات مفصّلاً في الملاحظات الآتية \_ إلّا أنّ هذا لا يكون مانعاً من أن يذوق ويتمتع كلّ المؤمنين والصالحين في المراتب الأخرى بطعم المحبّة هذا، ويحظون به لدى عامّة الناس، وأن يفوزوا بسهم من هذه المودّة الإلهيّة، وسوف لا يكون مانعاً من أن يضمر الأعداء \_ أيضاً \_ في داخلهم المحبّة والإحترام تجاه هؤلاء.

وهناك نكتة لطيفة نقرؤها في حديث عن النّبي تَبَالَنْ : «إنّ الله إذا أحبّ عبداً دعا جبرئيل. فقال: يا جبرئيل. إنّي أحب فلاناً فأحبّه. قال: فيحبّه جبرئيل. ثمّ ينادي في أهل السماء: إنّ الله يحب فلاناً فأحبّوه. قال: فيحبّه أهل السماء. ثمّ يوضع له القبول في الأرض.

وإنَّ الله إذا أبغض عبداً دعا جبر ئيل، فقال: يا جبرينل، إنَّي أبغض فلاناً فابغضه. قال: فيبغضه جبر ثيل، ثمّ ينادي في أهل السماء: إنَّ الله يبغض فلاناً فابغضوه، قال: فيبغضه أهل السماء، ثمّ يوضع له البغضاء في الأرض»<sup>(</sup> .

الأمثل في تغسير كتاب أله المنزل

[^

إنَّ هذا الحديث العميق المحتوى يبيَّن أنَّ للإيمان والعمل الصالح نوراً وضياء بسعة عالم الوجود، ويعمّ نور المحبّة الحاصل منهما كل أرجاء عالم الخلقة، وإنّ الذات الإلهيّة المـقدسة تحب أمثال هذا الفرد. فهم محبوبون عند كلَّ أهل السماء، وتقذف هذه المحبّة في قلوب أهل الأرض.

حقّاً، أي لذّة أكبر من أن يحس الإنسان بأنّه محبوب من قبل كلّ الطاهرين والصالحين في عالم الوجود؟ وأيّ عذاب أشــد مــن أن يشـعر الإنســان بأن الأرض والسهاء والمـلائكة والمؤمنين جميعاً متنفّرون ومشمئزون منه؟!

ثمّ تشير **الآية التالية** إلى القرآن الذي هو منبع ومصدر تنمية الإيمان والعمل الصالح. فتقول: **﴿فَإِنَّهَا يَسْرِنَاهُ بِلَسَانَكُ لَتَبِشَرِبِهُ لَلْمَتَقَينَ وَتَنَدَرَبِهُ قَوْهَا لَدَلَهُ**.

«اللَّد» ــ بضم اللام وتشديد الدال ــجمع ألدَّ ــ على وزن مَعَدَّ ــ بمعنى العــدو الشــديد العداوة، وتطلق على المتعصب العنود في عداوته، ولا منطق له.

وتقول **الآية الأخيرة** كتهدئة لخاطر النّبي تَبَايَنَ والمؤمنين، وتسلية لهم، خاصّة مع ملاحظة أنَّ هذه السورة نزلت في مكَّة، وكان المسلمون يومذاك تحت ضغط شديد جدًاً. وكذلك تقول بنبرة التهديد والتحذير لكلَّ الأعداء اللجوجين العنودين: **﴿وَحَمَ أَهْلَكُنَا** قبلهم من قرن هل تحسَّ منهم من أحد أو تسمع لهم ركزاً».

«الركز» بمعنى الصوت الهادىء، ويقال للأشياء التي يخفونها تحت الأرض: «ركاز»، أي إنّ هؤلاء الأقوام الظالمين، وأعداء الحق والحقيقة المتعصبين، قد تمّ تدميرهم وسحقهم إلى حدّ لا يسمع صوت خني منهم.

# ہدئان

١- مميّة علي الله علي علوب المؤمنين
التد صدرت روايات عديدة عن النّبي يَنْتُنْ في سبب نزول قوله تعالى: ﴿ إِن الدّين آهنوا

تفسيره المعروف، وابن الصباغ المالكي في الفيصول المنهمة، والسيوطي في الدر المنثور، والهيثمي في الصواعق المحرقة، والآلوسي في روح المعاني. ومن جملة الأحاديث:

ا-يروي الثعلبي في تفسير ه عن البراء بن عازب: إنَّ رسول الله ﷺ قال لعلي ﷺ : «قل: اللَّهم اجعل لي عندك عهداً، واجعل لي في قلوب المؤمنين مودّة»، فأنزل الله تعالىٰ: ﴿ لِنَ الدُينَ آهنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم للرحمن ودله `.

وقد وردت نفس هذه العبارة باختلاف يسير في كثير من الكتب الأخرى.

٢-وقد نقل عن ابن عباس ـ في كثير من المصادر الإسلامية ـ أنَّه قال: نزلت في علي بن أبي طالب: ﴿ لِنَ الدين آهنوا ومعلوا الصالحات سيجعل لهم للرحمن ودله قال: محبّة في قلوب المؤمنين <sup>7</sup>.

٣-روي في كتاب «الصواعق» عن محمّد بن الحنفية في تفسير هذه الآية: لا يبقى مؤمن إلّا وفي قلبه ودّ لعلي ولأهل بيته <sup>٢</sup>.

٤ـ وربّما روي لهذا السبب عن أمير المؤمنين علي على الله في رواية صحيحة معتبرة أنّه قال: «لو ضربت خيشوم المؤمن بسيفي هذا على أن يبغضني ما أبغضني. ولو صببت الدنسيا قال: «لو ضربت خيشوم المؤمن بسيفي هذا على أن يبغضني ما أبغضني ما أبغضني المومي بجمّاتها على المنافق على أن يحبني ما أحبني، وذلك أنّه قضى فانقضى على لسان النّبي الأمي أنّه قال: لا يبغضك مؤمن. ولا يحبّك منافق»<sup>4</sup>.

٥ ـ ونقراً في حديث عن الإمام الصادق ﷺ: «ودعا رسول الله لأمير المؤمنين في آخر صلاته، رافعاً بها صوته ليسمع الناس: «اللّهم هب لعلي المودة في صدور المؤمنين، والهيبة والعظمة في صدور المنافقين، فأنزل الله: إن الذين آمنوا... » الآية <sup>0</sup>.

على كل حال ــوكها قلنا في تفسير الآيات أعلاه ــفإنّ نزول هذه الآية في علي الله لأنّه المصداق الاتم والاكمل، ولا يمنع من تعميمها في شأن كلّ المؤمنين على اختلاف المراتب.

## ٢- تفسير جملة ﴿يسرنا، بلسانك، ﴾

«يسرناه»، من مادة التيسير، أي التسميل، والله سبحانه يقول: ﴿فَإِنَّمَا يُسرِنَاهُ لِسُلْكُ

**لتيفريه للحتقين وتنفريه قوما لدله**، فيمكن أن يكون هذا التسهيل من جوانب مختلفة: ١- من جهة أنَّ القرآن عربي فصيح، عذب سلس العبارة، وله نىغمة تــفرح القـلب،

وتلاوته سهلة على اللسان.

٣ـ من جهة أنّ سبحانه قد سلّط نبيّه ومكّنه من آيات القرآن، بحيث كان يستفيد منها بكلّ بساطة في كلّ مكان. ولحل أيّة مشكلة، وكان يتلوها دائماً على المؤمنين. وبلا انقطاع.

٣-من جهة المحتوى، برغم عمق معانيه وكثرة ما يستنبط منه، فإنّ إدراكه سهل وبسيط في الوقت نفسه، ولا ريب أنّ كلّ هذه الحقائق الكبيرة والمهمّة التي صبّت في قالب هـذه الألفاظ المحدودة، سهلة الإدراك، وهي بذاتها دليل على إعجاز القرآن. وقد تكررت هذه الجملة في عدّة آيات من سورة القمر: ﴿ **ولقد يسّرنا الغرآن للذكر فيل من مدكره**.

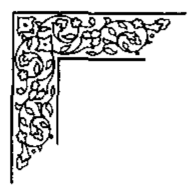
إلهنا، نوّر قلوبنا بنور الإيمان، ووجودنا بنور العمل الصالح، واجعلنا من محبي المؤمنين والصالحين، وخاصّة إمام المتقين، وأمير المؤمنين علي ﷺ، وألق مـحبتنا فـي قـلوب كـلّ المؤمنين.

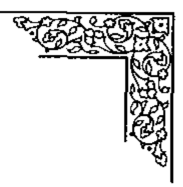
اللَّهم، اجمع شمل مجتمعنا الإسلامي الكبير الذي وقع في قبضة الأعداء ــ مع كل ما له من كثرة العدد وسعة الإمكانيات المادية والمعنوية ــ والضعف والعجز الذي اعتراه نتيجة تبعثر وتفرقة الصفوف... اللهم ألَّف شمله واجمعه حول مشعل الإيمان والعمل الصالح.

ربّنا، كما أهلكت الجبّارين المتمرّدين السابقين حتى لا يُسمع لهم حس ولا صوت، فامح جبابرة زماننا أيضاً، وادفع شرّهم عن المستضعفين، ومنّ بالنصر النهائي على المؤمنين فسي ثورتهم ضد المستكبرين.

آمين يا ربَّ العالمين

نهاية سورة مريم







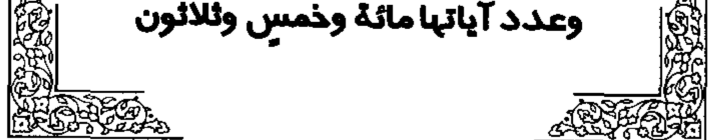


مانه









«سورة طه»

فضيلة سورة طه:

وردت روايات عديدة حول عظمة وأهمية هذه السورة في المصادر الإسلامية. فعن النّبي الأكرم ﷺ : «إن الله تعالى قرأ طه ويس قبل أن يخلق آدم بألفي عام، فلمّا سمعت الملائكة القرآن قالوا: طوبى لأمّة ينزل هذا عليها، وطوبى لأجواف تحمل هذا، وطوبى لألسن تتكلّم بهذا» `.

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق الله : «لا تدعوا قراءة سورة ظه. فإنّ الله يحبّها، ويحبّ من قرأها، ومن أدمن قراءتها أعطاه الله يوم القيامة كتابه بيمينه، ولم يحاسبه بما عسمل فسي الإسلام، وأعطي في الآخرة من الأجر حتى يرضى» <sup>7</sup>.

وفي حديث آخر عن النّبيﷺ : «من قسرأهما أعسطي يسوم القسيامة شواب المسهاجرين والأنصار»<sup>7</sup>.

ونرى من اللازم أن نكرر هذه الحقيقة، وهي أنّ كلّ هذه المكافئات والهبات العظيمة التي وصلت إلينا عن النّبي ﷺ والأنمَّة على مقابل تلاوة سور القرآن، لا تعني ولا تريد أنّ كلّ هذه النتائج تعود على الإنسان بالتلاوة فقط، بل المراد أن تكون التلاوة مقدمة للتفكّر والتدبّر، التفكّر الذي تتجلّى آثاره في كلّ أعمال وأقوال الإنسان، وإذا أخذنا المحتوى الإجمالي لهذه السورة بنظر الاعتبار، فإنّنا سنرى أنّ للرّوايات تناسباً كاملاً مع محتوى هذه السورة.

#### રુજ

تفسیر مجمع البیان، ج ۷، ص ۱.
 ۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۲، ص ۲.

۲. تفسير مجمع البيان، ج ۷. ص ۱.

٤]

## ممتوى السّورة:

۱۰٤

إنّ سورة (طه) برأي جميع المفسّرين نزلت في مكّة، وأكثر ما يتحدّث محتواها عن المبدأ والمعاد كسائر السور المكّية، ويذكر نتائج التوحيد وتعاسات الشرك.

في القسم الأوّل، تشير هذه السورة إشارة قصيرة إلىٰ عظمة القرآن، وبعض صفات الله الجلالية والجمالية.

أمّا القسم الثّاني الذي يتضمّن أكثر من ممانين آية ـ فيتحدّث عن قصّة موسىﷺ، من حين بعثته، إلى نهوضه لمقارعة فرعون الجبّار وأعوانه، إلى مواجهة السحرة وإيمـانهم. ثمّ إغراق الله فرعون وأتباعه بصورة إعجازية، ونجاة موسى والذين آمنوا به.

ثمّ تبيّن حادثة عبادة بني إسرائيل للعجل، والمواجهة بين هارون وموسى وبـين بــني إسرائيل.

وفي القسم الثّالث جاءت بعض المسائل حول المعاد، وجانب من خصوصيات القيامة. وفي القسم الرّابع الحديث عن القرآن وعظمته.

وفي القسم الخامس تصف الآيات قصّة آدم وحواء في الجنّة، ثمّ حادثة وسوسة إيليس، وأخيراً هبوطهما إلىٰ الأرض.

وفي القسم الأخير، تبيَّن السورة المواعظ والنصائح، لكلَّ المؤمنين، مع توجيه الخطاب في كثير من الآيات إلى نبي الإسلامﷺ.

રુજ



\_\_\_\_الله التجر الرجب

طه ۞ مَآأَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ۞ إِلَانَدْكِرَةَ لِمَن يَخْشَى ۞ تَنزِيلًا مِمَّن خَلَق ٱلْأَرْضَ وَٱلشَمَوَتِ ٱلْعُلَى ۞ ٱلرَّحْنَ عَلَى ٱلْعَرْشِ آسْتَوَى ۞ لَهُ مَافِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَافِى ٱلْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُ مَاوَمَاتَحْتَ ٱلْنَّرَى ۞ وَإِن تَحْهَرْ بِٱلْقُولِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَوَاخْفَى ۞ ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى ۞

# سبب النزول

وردت روايات كثيرة في سبب نزول الآيات الأولىٰ من هذه السورة، يستفاد من مجموعها أنَّ النَّبي ﷺ بعد نزول الوحي والقرآن كان يعبد الله كثيراً، وخاصّة أنّه كان يكثر القيام والوقوف في العبادة حتى تورّمت قدماه، وكان من شدّة التعب أحياناً يستند في وقوفه علىٰ إحدى قدميه، ثمّ يستند علىٰ الأخرى حيناً آخر، وحيناً على كعب قدمه، وآخر على أصابع رجله <sup>(</sup>، فنزلت الآيات المذكورة وأمرت النّبي ﷺ أن لا يحمّل نفسه كلّ هذا التعب والمشقّة.

التغسير

## لاتجهد نفست إلىٰ هذا المد:

مرّة أخرى نواجه الحروف المقطعة في بداية هذه السورة، والتي تنير حبّ الاســتطاع لدى الإنسان:

١. لمزيد الإطلاع على هذه الرّوايات، راجع: تفسير نورالثقلين، وتفسير الدرّالمنثور، بداية سورة طه.

لقد بحثنا في تفسير الحروف المقطعة في القرآن في بداية ثلاث سور بحثاً كافياً <sup>(</sup>، غير أنّنا نرى أنّ من اللازم أن نضيف هنا هذا المبحث، وهو أنّ من الممكن أن يكون لكلّ هـذه الحروف المقطعة ــ أو على الأقل لقسم منها ــ معان ومفاهيم خاصّة، تماماً كالكلمة الواحدة التي تتضمّن محتوى معيّناً.

إنّنا نواجه في كثير من الرّوايات وكلمات المفسّرين في بداية هذه السورة وسورة «يس» هذا البحث، وهو أنّ «طع» تعني: يا رجل، ونرى كلمة «طه» في بعض شعر العرب أيضاً، ولها معنى شبيه بـ(يا رجل) أو قريب منه، ويمكن أن تعود هذه الأشعار إلى بداية ظهور الإسلام. أو إلى ما قبل الإسلام <sup>ت</sup>.

وقد نقل لنا أحد المطلعين أنَّ بعض علماء الغرب الملمّين بالدراسات الإسلامية، يعمّمون هذه النظرية على كلَّ الحروف المقطعة في القرآن، ويعتقدون أنَّ الحروف المقطعة في بداية كلّ سورة هي كلمة لها معنى خاص، أصبح بعضها متروكاً مع مرور الزمن، ووصل إلينا البعض، وإلَّا فإنَّ من المستبعد أنَّ مشركي العرب يسمعون الحروف المقطعة ولا يفهمون منها شيئاً، ولا يدركون لها معنى، ثمّ لا نراهم يسخرون ولا يستهزؤون منها، في حين أنَّه لا يُرى ولا يلاحظ في أيّ من التواريخ أنَّ هؤلاء الحمق المتتبعين للعيوب والهفوات قد اتخذوا الحروف المقطعة وسيلة للقيام بردود فعل ضدّها وضد الإسلام.

وطبعاً من الصعب قبول هذا الرأي بصورة عامّة، وبالنسبة إلىٰ كـلّ حـروف القـرآن المقطعة، إلّا أنّه يمكن قبوله في البعض منها، وقـد بُحث هـذا المـوضوع أيـضاً في الكـتب الإسلامية.

ومممّا يلفت النظر، وهو أنّنا نقرأ في حديث عن الإمام الصادق اللهِ: «إنّ طه من أسماء النّبي يَتَبَلَقُ، ومعناه: يا طالب الحق الهادي إليه» ويظهر من هذا الحديث أنّ طه مركّب من حرفين رمزيين، فالطاء إشارة إلى طالب الحق، والهاء إلى الهادي إليه، ونحن نعلم أنّ استعمال الحروف الرمزية وعلامات الإختصار فيا مضى وفي يومنا هذا أمر طبيعي وكثير الاستعمال، خاصّة في عصرنا الحاضر فإنّه كثير التداول والاستعمال جداً.

 بداية سورة البقرة وآل عمران والأعراف من التّفسير الأمثل. ٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وآخر كلام في هذا الباب هو أنَّ ﴿لَعَهَ ﴾ كـ (يس) قد أصبحت تدريجياً وبمرور الزمان اسماً خاصاً للنّبيﷺ ، حتى أنّهم يسمّون آل النّبيﷺ آل طه أيضاً، وعُبَّر عن الإمام المـهدي عجل الله فرجه في دعاء الندبة بـ (يا بن طه).

۱.۷

ثمّ تقول الآية؛ **(ما أنزلنا عليك للقرآن لنشقى ﴾ فصحيح** أنّ العبادة والتقرّب إلى الله عن طريق مناجاته من أفضل العبادات، إلّا أنّ لكلّ عمل حساباً ومـقداراً، وللـعبادة أيـضاً مقدارها، فلا يجب أن تجهد نفسك بالعبادة حتى تتورم قدماك، وبالتالي ستضعف قـوّتك وتعجز عن التبليغ والجهاد.

وينبغي الإلتفات إلىٰ أنّ «تشقىٰ» مأخوذة من مادة الشقاء ضدّ السعادة، إلّا أنّ هـذه المادة، وكما يقول الراغب في المفردات، تأتي أحياناً بمعنىٰ المشقّة والتعب، والمراد في الآية هذا المعنى، كما يحكون ذلك أيضاً في أسباب النّزول.

ثمّ تبيّن**الآية الأخرى** الهدف من نزول القرآن فتقول: **والآنذكرة لعن يخشى ﴾** إنّ التعبير بـ «تذكرة» من جهة، وبـ «من يخشى» من جهة أخرى يشير إلى واقع لا يمكن إنكاره، وهو: إنّ التذكرة توحي بأنّ أسس ومقومات كلّ التـعليات الإلهيّة مـوجودة في أعـماق روح الإنسان وطبيعته، وتعليات الأنبياء تجعلها مثمرة، وتوصلها إلى حدّ النـضج، كسا نـذكّر أحياناً بمطلب وأمر ما.

لا نقول: إنّ الإنسان كان يعلم كلّ العلوم من قبل وزالت من ذاكرته، وإنّ أثر التعليم في هذا العالم هو التذكير فحسب \_كما ينقلون ذلك عن أفلاطون \_بل نقول: إنّ مادتها الأصلية قد أخفيت في طينةالآدمي (دققوا ذلك).

إنَّ تعبير «من يخشى» يبيَّن أنَّ نوعاً من الإحساس بـالمسؤولية، والذي سمَّه القـرآن بالخشية، إذا لم يكن موجوداً في الإنسان، فسوف لا يقبل الحقائق، لأنّ قابلية القابل شرط في حمل ونموَّ كلِّ بذرة وحبّة. وهذا التعبير في الحقيقة شبيه بما نقرؤه في أوّل سورة البقرة: هدى للحتقين بي

مُمّ تتطرق الآيات إلى التعريف بالله تعالى المنزل للقرآن، لتّتضح عظمة القرآن من خلال

معرفته، فتقول: وتتزيلاً همن خلق الأرض والشماوات العلى ﴾ ﴿

 هناك بحث بين المفسّرين في محل وتنزيلاً، من الإعراب، غير أنَّ الأصح أنَّها مفعول مطلق لفعل مجهول. محدَوف، وكأنَّ التقدير: نُزَل تنزيلاً ممن خلق الأرض.

إنَّ هذا التعبير في الحقيقة إشارة إلىٰ ابتداء وانتهاء نزول القرآن، انـتهاؤه إلىٰ الأرض وابتداؤه من السهاوات، وإذا لم تُضف هنا كلمة «وما بينهما» \_كما في بعض الآيات الأخرىٰ من القرآن \_فربمًا كان لهذا السبب، وهو أنَّ الهدف كان بيان الإبتداء والإنتهاء.

على كل حال، فإنّ من المعلوم أنّ الله الذي عمّت قدرته وتدبيره وحكمته كلّ أرجاء الأرض والسماء. إذا أنزل كتاباً، فكم سيكون غني المحتوى، وجنيّ التمر؟!

ثمَّ تستمر في تعريف الله المغزل للقرآن فتقول: ﴿الرحمن على العرض لستوى﴾ وكما قلنا سابقاً في تفسير الآية: ﴿ثمَّ لستوى على العرش﴾ `، فإنَّ كلمة عرش تقال للشيء الذي له سقف، وأحياناً تطلق علىٰ نفس السقف، أو علىٰ الأسرّة المرتفعة القوائم كأسرّة وكراسي السلاطين، وفي قصّة سليان نقراً: ﴿أَيْكَم بِأَتَيْنِي بِعَرِهْهِا﴾ `.

من البديهي أنّ الله سبحانه ليس له عرش، ولا حكومة كحكومة البشر، بل المراد من عرش الله كلّ عالم الوجود الذي يعتبر عرشه، وبناء على هذا فإنّ قوله تعالىٰ: ﴿لستوى على للعرض﴾ كناية عن تسلّط الله، وإحاطته الكاملة بعالم الوجود، ونفوذ أمره وتدبيره في جميع أنحاء العالم.

وأساساً فإنّ كلمة «عرش» في لغة العرب، كناية عن القدرة غالباً، فنقول مثلاً: إنّ فلاناً قد أنزلوه من العرش، أو أزاحوه عنه، فهذا يعني أنّهم قد أنهوا حكمه وقدرته، أو نــقول: ثــلّ عرشه.

وعلى كل حال، فإنّ من السخف أن يتوهّم الإنسان من هذا التعبير جسمية الله سبحانه. ثمّ تتحدّث عن مالكية الله بعد حاكميته فتقول: ﴿له ها في للسهاولت وها في للأرض وها بينهها وها تحت للثري».

«الثرى» في الأصل بمعنى التراب الرطب، ولمّا كانت قشرة الأرض فقط هي التي تجف نتيجة لأشعة الشمس وهبوب الرياح، وتبق الطبقة السفلى غالباً رطبة، فإنّه يقال لهذه الطبقة: ثرى، وعلى هذا فإنّ فروها قحت الثرى) تعني أعماق الأرض وجوفها، وكلّها مملوكة لمالك الملك وخالق عالم الوجود.

الله هذا مُتنت ثلاثة أركاد من أركان مرفات الله الاكر بالأتلاب – الترين

وأشارت **الآية التالية** إلى الرّكن الرّابع، أي: «العالمية»، فقالت: **﴿وَلِنَ تَجْهَرُ بِالقَوْلَ فَإِنَّه** يعلم للسرواخفي». وهناك نقاش وبحث بين المفسّر بن في المراد من «أخفى» هنا:

فذهب بعضهم إلىٰ أنّ السر هو أن يتحدّث إنسان مع آخر بصورة خفيّة، وأخفى: هو أن يحتفظ الإنسان بذلك القول والأمر في قلبه ولا يحدّث به أحداً.

وذهب آخرون: إنّ «السر» هو ما أضمره الإنسان في قلبه، و«أخفى» هو الذي لم يخطر على باله، إلّا أنّ الله سبحانه مطّلع عليه وعالم به.

وقال ثالث: إنَّ «السر» هو ما يقوم به الإنسان من عمل في الخفاء، وأخفى: هي النيّة التي في قلبه.

وقال رابع: إنَّ (السر) يعني أسرار الناس، و(أخفى) هي الأسرار التي في ذات الله المقدَّسة.

في حديث عن الإمامين الباقر والصادق الله السر ما أخفيته في نفسك، وأخفى ما خطر ببالك ثمّ أنسيته» ( إنّ هذا الحديث يمكن أن يكون إشارة إلى أنّ ما يتعلّمه الإنسان يودع في مخزن الحافظة، غاية الأمر أنّ إرتباط الإنسان قد ينقطع أحياناً مع زاوية من هذا الخرن، فتنتج حالة النسيان، ولذلك فإنّه إذا ما تذكّر ذلك المنسي بطريقة ما، فسيرى هذا الطلب واضحاً ومعروفاً لديه، وبناء على هذا فإنّ ما ينساه الإنسان هو أخفى أسراره التي أخفيت في زوايا الحافظة، وقُطع إرتباطه بها بصورة مؤقتة، أو دائمة.

ولكن لامانع على كلّ حال من أن تُجمع كلّ هذه التفاسير التي ذكرت أعلاه في مفهوم الكلمة ومعناها الواسع. وعلى هذا فقد رُسمت صورة واضحة عن عــلم الله اللامــتناهي. وعرف مُنزل القرآن من مجموع الآيات أعلاه معرفة إجمالية في الأبعاد الأربـعة: الخــلقة، والحكومة، والمالكية، والعلم.

**والآية التالية** رمّا تشير إلى ما ذكرنا: **(الله لا لِله لِلَّاهوله الأسما. الحسني).** وكما قلنا في تفسير الآية ٨٠ من سورة الأعراف، فإنّ التعبير بالأسماء الحسني قد ورد مراراً وتكراراً في الآيات القرآنية، وفي كتب الحديث ومن البديهي أنّ كلّ أسماء الله حسنة، ولكن لمّا كانت المعان أما الله من المانية من المحديث ومن البديهي أنّ كلّ أسماء الله حسنة، ولكن لمّا كانت

لبعض أسهاء الله وصفاته أهمية أكبر، فقد سمّيت بالأسهاء الحسني. ونقرأ في كثير من الرّوايات التي وصلتنا عن النّبي ﷺ والأُمَّة لمبتلخ أنَّ لله ٩٩ إسماً، وكلّ

٨. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

| E]      | ١١٠ سورة طه / الآية ١_٨                                                          |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ظ هذا   | من دعاه بهذه الأسماء يستجاب دعاؤه، وكلَّ من أحصاها فهو من أهل الجنَّة، ويلاح     |
|         | المضمون أيضاً في مراجع الحديث المعروفة عند أهل السنة أيضاً.                      |
| با، ولا | ويبدو أنَّ المراد من إحصاء هذه الأسهاء هو التخلُّق بصفاتها. لا مجرَّد ذكر ألفاظ  |
| ، أشعة  | شك أنَّ من تخلَّق بصفة العالم والقادر، أو الرحيم والغفور وأمثالها، وسطعت في وجود |
| .ه      | وقبسات من هذه الصفات الإلهيَّة العظيمة، فإنَّه من أهل الجنَّة، وممن يستجاب دعاؤ  |
|         | ولمزيد الإيضاح راجع الآية ١٨٠ من سورة الأعراف من هذا التَّفسير.                  |
|         | 8003                                                                             |

وَهُلْ أَتَلَكَ حَدِيثُ مُوسَى ٢ إِذْ رَءَانَا رَافَقَالَ لِأَهْلِهِ آمَكُنُوا إِنِّ ءَاسَتُ نَارًا لَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ مَعْلَيْكَ أُوْأَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِهُ دَى ٢ فَلَمَّا أَنَا هَا تُودِى يَعُوسَى ٢ إِنِّ أَنَا رَبُكَ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوَى ٢ وَأَنَا آخَتَرَتُكَ فَٱسْتَعِع لِمَا يُوحَى ٢ إِنِي أَنَا اللَهُ لَا إِنَهُ إِلَى إِلَى الْمَا وَالْمُقَدَسِ طُوَى ٢ وَأَنَا آخَتَرَتُكَ فَٱسْتَعِ المَا يُوحَى ٢ إِنِي أَنَا اللَهُ لَا إِلَهُ إِلَى إِلَى الْمَا وَا الْمُقَدَسِ طُوَى ٢ وَأَنَا آخَتَرَتُكَ فَاسْتَعِع إِنَّ ٱلسَتَاعَةَ مَا يَنْ أَنَا اللَهُ لَا إِلَى إِلَى إِلَى الْمَا وَالَا أَنَا اللَّهُ الْعَالَ وَالْمَا الْ عَنْهَا مَنَا لَيُومَنُ مِهَا وَاتَ اللَّهُ أَنَا اللَّهُ لَا إِلَى اللَّهُ وَالْعَالَ الْعَالَ الْمُعَالَى الْ

التفسير

نار في المانب الآفر من الصمراءا

من هذا تبدأ قصّة نبي الله الكبير موسى عنه، وتفصيل الجوانب المهمّة من هذه القصّة المليئة بالأحداث سيأتي في أكثر من ثمانين آية، لتكون تهدئة ومواساة وتسسلية لخساطر النّبي يَتَنِينَ والمؤمنين الذين كانوا يعانون خلال تلك الفترة في مكّة ضغوطاً شديدةً من الأعداء، ليعلموا أنّ هذه القوى الشيطانية لا طاقة لها في مقاومة قدرة الله، وأنّ كلّ هذه الخطط والمؤامرات رسم على الماء.

وكذلك ليعتبروا بهذه الواقعة المليئة بالعبر والمواعظ، ويستمرّوا في طريقهم في توحيد الله وعبادته، ومحاربة فراعنة وسحرة كلّ عصر وزمـان، وكـذلك مجـاهدة الانحـرافـات الداخلية والرغبات المنحرفة... تلك العبر التي تستطيع أن يكون دليلاً ومـرشداً لهـم في مسيرتهم الجهادية.

ويمكن تقسيم مجموع الآيات التي تحدّثت عن موسى وبني إسرائيل والفراعنة في هذه السورة إلىٰ أربعة أقسام:

**القسم الأوّل:** يتحدّث عن بداية نبوّة موسى وبعثته، وأوّل ومضات الوحي، وبتعبير آخر: فإنّ البحث يدور حول مرحلة قصيرة المدّة غنيّة المحـتوى وقـضاها مـوسىﷺ في الوادي المقدّس في تلك الصحراء المظلمة المقفرة.

[ع

ا**لقسم الثّاني:** يتحدّث عن دعوة موسى وأخيه هـارون لفـرعون ومـلئه إلىٰ ديـن التوحيد، ثمّ اشتباكهما بالأعداء.

**القسم الثّالث:** يبحث عن خروج موسى وبني إسرائيل من مصر، وكيفية نجاتهم من قبضة فرعون وأتباعه، وغرق هؤلاء وهلاكهم.

**القسم الرّابع:** ويتحدّث حول الإتجاهات الانحرافية الشديدة لبني إسرائيل عن دين التوحيد إلى الشرك، وقبول وساوس السامري، ومواجهة موسى الحازمة لهذا الإنحراف.

ونعود الآن إلى الآيات مورد البحث، والتي ترتبط بالقسم الأوّل. فهذه الآيات تقول بتعبير رقيق وجذّاب: **فوهل أتاك حديث موسى؟**؟ ومن البديهي أنّ هذا الاستفهام ليس هدفه تحصيل الخبر، فهو سبحانه مطّلع على جميع الأسرار، بل هو «استفهام تسقريري»، وبتعبير آخر فإنّ هذا الاستفهام، مقدّمة لبيان خبر مهم، كما نقول في مكالماتنا اليومية حينا نريد أن نبدأ بذكر خبر مهم: أسمعت هذا الخبر الذي...؟

ثم تقول: **﴿إِدُرَاى نَارَا فَقَالَ لأَهَلَه لِمَتَنُوا لِتِّي آئَسَتَ نَارَا لَعَلَي آئَيكُم مِنها بَقَبِس أَو آَجِد على** اللنار هدى فيملاحظة أن «القبس» يعني الشعلة القليلة التي تؤخذ من النار، وبملاحظة أن مشاهدة النار في الصحاري تدل عادة على أنّ جماعة قد اجتمعوا حولها، أو أنّهم وضعوها على مرتفع حتى لا تضل القوافل الطريق في الليل، وأيضاً بملاحظة أنّ «مكثوا» \_ من مادة مكث \_ تعني التوقف القصير، فمن مجموع هذه التعابير يستفاد أنّ موسى وزوجته وابنه كانوا يقطعون الصحراء في ليلة ظلماء... ليلة كانت مظلمة وباردة كان موسى قد ضلّ الطريق فيها، فجلبت انتباهه شعلة نار من بعيد، وبمجرد رؤيتها قال لأهله: قفوا هنا قليلاً فقد رأيت ناراً سأذهب إليها حتى آتيكم منها بقبس، أو أجد الطريق بواسطة النار أو من اجتمع حواها.

ونقرأ في التواريخ أنَّ موسى ﷺ عندما انتهت مدَّة عقده مع «شعيب» في «مدين»، حمل زوجته وابنه وأغنامه وسار من مدين إلى مصر، فضلَّ الطـريق، وكـانت ليـلة مـظلمة، فتفرّقت أغنامه في الصحراء، فأراد أن يشعل ناراً في ذلك الليل البارد ليتدفّأ هو وأهـله،

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وحاول إشعال النار فلم يفلح، وفي هذه الأثناء عصفت بزوجته آلام الوضع! لقد حاصره سيل من الحوادث الصعبة... وفي هذه الأثناء لاح لعينيه ضياء من بعيد، إلّا أنّه لم يكن ناراً، بل كان نوراً إلهيّاً، وظنّ موسى أنّه نار، فسعىٰ نحوها علّه يجد من يهديه في

> تلك الصحراء إلى الطريق، أو يأخذ لأهله جذوة منها `. والآن لنسمع بقيّة الحادثة من القرآن الكريم:

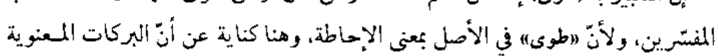
﴿ فَلَمَا نُودي يا هوسىٰ \* لِنّي أَنَا رَبَّك فَاحَلَع نَعليك لِنَّك بالواد المقدس طوى».
ويستفاد من الآية ٣٠ من سورة القصص، أنّ موسى قد سمع هذا النداء من جهة شجرة كانت هناك: ﴿ نُودي مِن شاطى. الوادي الأيمن في البقعة العباركة من الشجرة أن يا هوسى للي أناك مناك: ﴿ نُودي مِن شاطى. الوادي الأيمن في البقعة العباركة من الشجرة أن يا هوسى للي أناك الله رب العالمين» يستفاد من مجموع هذين التعبيرين أنّ موسى لما اقترب شاهد النار في أناك المعربي أنّ موسى أنّ موسى قد سمع هذا النداء من جهة شجرة كانت هناك: ﴿ نُودي مِن شاطى. الوادي الأيمن في البقعة العباركة من الشجرة أن يا هوسى للي أناك الله رب العالمين» يستفاد من مجموع هذين التعبيرين أنّ موسى لما اقترب شاهد النار في داخل الشجرة - ويقول المفسّرون أنّها كانت شجرة العناب - وهذا بنفسه قرينة واضحة على أنّ هذه النار ليست ناراً عادية، بل إنّ هذا النور الإلهي الذي ليس لم يحرق الشجرة على أنّ هذه النار ليست بل إنّه منسجم معها، ألا وهو نور الحياة!

وقد هام موسى لدى سماعه هذا النداء المحبي للروح: **﴿لِنِّي لَنَا رَبِّكَ﴾** وشعر بكلَّ وجوده بلذَّة لا يمكن وصفها، فمن هذا الذي يتحدَّث معي؟ إنَّه ربيَّ الذي جللني بـالفخر لكـلمة **﴿ربّك)** ليُعْلمني بأنيَّ قد تربّيت وترعرعت منذ نعومة أظفاري وإلىٰ الآن في ظلَّ رحمـته وعنايته، وأصبحت مهيّئاً لرحمة عظيمة.

لقد أمر أن يخلع نعليه. لأنّه قد وضع قدمه في أرض مقدّسة... الأرض التي تجلّى فسيها النور الإلهي، ويسمع فيها نداء الله، ويتحمّل مسؤولية الرسالة. فيجب أن يخطو في الأرض بمنتهى الخضوع والتواضع، وهذا هو سبب خلعه النعل عن رجله.

بناء على هذا. فإنّ البحث المفصّل الذي بحثه بعض المفسّرين حول خلع النعل \_ونقلوا أقوالاً عن المفسّرين \_ يبدو زائداً. طبعاً لقد نقلت روايات في بـاب تأويـل هـذه الآيـة سنبحثها في مقطع البحوث.

انَّ التعمير بـ (طوى) إمَّا لأنَّ اسم تلك الأرض كان أرض طوى، كما قال ذلك أغملب



تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

سورة طه / الآية ٩\_٦

**z**]

أحاطت هذه الأرض من كلّ جانب، ولهذا عُبّر عنها في الآية ٣٠ من سورة القصص بأنّها (البقسة الهباركة).

ثمّ سمع هذا الكلام من نفس المتكلم: ﴿وَلَنَا احْتَرَتَكَ فَاسَتَمِع لِعَا يَوْصَى مَ وَمَن بِعَدَهَا تَلَقَّ موسى أوَّل جملة من الوحي على شكل ثلاثة أمور: ﴿لِنَّنِي لَنَا للله لالِله إلَّا لَنَا فَاعَمِدَنِي وَلَقَم الصلاة لذكري شرعت هذه الآية في بيان أهم أصل لدعوة الأنبياء في هذه الآية، ألا وهو مسألة التوحيد، وبعدها ذكرت موضوع عبادة الله الواحد كثمرة لشجرة الإيمان والتوحيد، ثمّ أصدرت له أمر الصلاة بعد ذلك، وهي تعني أكبر عبادة وأهم إرتباط بين الخلق والخالق، وأكثر الطرق تأثيراً في عدم الغفلة عن الذات المقدسة.

إنّ هذه الأوامر الثلاثة، مع أمر الرسالة الذي ورد في الآية السابقة، ومسألة المعاد التي تأتي في الآية التالية، تشكّل مجموعة كاملة ومضغوطة من أصول الدين وفروعه، وتكمّلها بالأمر بالاستقامة الذي سيأتي في آخر الآيات مورد البحث.

ولمَّا كان المعاد هو الأصل والأساس القَاني، فبعد ذكر التـوحيد وأغـصانه وفـروعه. أضافت الآية التالية: ﴿ **إنَّ للساعة آتية أكاد أخفيها لتجزى كل نفس بها تحسي**.

في هذه الجملة نقطتان يجب الإلتفات إليهما:

الأولى: إنّ معنى جملة ﴿ لكاد أخفيههِ: يقرب أن أخني تاريخ قيام القيامة، ولازم هـذا التعبير أني لم أخفه من قبل، ونحن نعلم بصريح كثير من آيات القرآن، أنّ أحداً لم يطّلع على تاريخ القيامة، كما في الآية ١٨٧ من سورة الأعراف حيث نقراً: ﴿ يسألونك من للسامة ليّان هرساها قل لِنّما علمها مندرتينٍ».

لقد بحث المفسّرون هذا الموضوع، فالكثير منهم يعتقد أنّ هذا التعبير نوع من المبالغة ومعناه: إنّ وقت بدء وقيام القيامة مخني ومجهول إلىٰ الحدّ الذي أكاد أخفيه حتى عن نفسي. وقد وردت في هذا الباب رواية أيضاً، ويحتمل أنّ هذه الفئة من المفسّرين قد اقتبسوا رأيهم من تلك الرّواية.

والتّفسير الآخر هو أنّ مشتقات (كاد) لا تعني دائماً الإقتراب، بل تأتي أحــياناً بمـعنى التأكيد، ولذلك فإنّ بعض المفسّرين فسّر (أكاد) بــ (أريد) وقد جاء هذا المعنى صريحاً في

بعض متون اللغة `.

١. نقرأ في قاموس اللغة، مادة كاد: وتكون بمعنىٰ أراد. أكاد أخفيها: أريد.

| 110 | تاب الله المنزل | الأمثل في تغسير ك | ۸] |
|-----|-----------------|-------------------|----|
|     |                 |                   |    |

والنقطة الأخرى: إنّ علّة إخفاء تاريخ القيامة حسب الآية، هي: ﴿لتجزى كل نفس بعا تسعى ويتعبير آخر: فإنّ كون الساعة مخفية سيوجد نوعاً من حرية العمل للجميع، ومن جهة أخرى فإنّ وقتها لمّا لم يكن معلوماً بدقة، ويحتمل أن يكون في أيّ وقت وساعة، فإنّ نتيجة هذا الخفاء هي حالة الإستعداد الدائم والتقبّل السريع للبرامج التربوية، كما قالوا في فلسفة إخفاء ليلة القدر: إنّ المراد أن يحيى الناس كلّ ليالي السنة، أو كلّ ليالي شهر رمضان المبارك، ويتوجّهوا إلى الله سبحانه.

وأشارت **الآية الأخيرة** إلى أصل اساسي يضمن تنفيذ كلّ البرامج العقائدية والتربوية، فتقول: **﴿ فلا يصدئك منها من لا يؤمن بها ولتبع هولة؛ و**الا فسوف تهلك **﴿ فتردى؛** فاصمد في مقابل الكافرين ووساوسهم وعراقيلهم، ولا تدع للخوف من كثرتهم ومؤامرتهم وخططهم الخبيئة إلى قلبك سبيلاً، ولا تشك مطلقاً في أحقيّة دعو تك وأصالة دينك نتيجة هذه الضوضاء.

الملفت للنظر أنّ جملة «لا يؤمن» وردت هنا بصيغة المضارع، وجملة «واتبع هواه» بصيغة الماضي، وهي في الحقيقة أشارت إلى هذه النكتة، وهي أنّ عدم إيمان منكري القيامة ينبع من أتباع هوى النفس، فهم يريدون أن يكونوا أحراراً ويفعلون ما تشتهي أنفسهم، فأيّ شيء أحسن من أن ينكروا القيامة حتى لا تُخدش حريّة ميولهم وأهوائهم!

ہموٹ

#### ١- المراد من قوله تعالى ﴿فاخلع تعليك

وكما قلنا، فإنّ ظاهر الآية أنّ موسى ﷺ قد أمر بخلع نـعليه احـتراماً لتـلك الأرض المقدسة، وأن يسير بكلّ خضوع وتواضع في ذلك الوادي ليسمع كلام الحق، وأمر الرسالة. إلّا أنّ بعض المفسّرين قالوا تبعاً لبعض الرّوايات: إنّ سبب ذلك هو أنّ جلد ذلك النعل كان من جلد حيوان ميّت.

المستجد والمستجد المستجد المشتقي أأستعنان وكتر المتعاد الأسم الألاكان

سورة طه / الآية ٩- ١٦

صاحب الزمان أرواحنا له الفداء \_ تنفى هذا التَّفسير نفياً شديداً ﴿ ويسلاحظ في التـوراة الحالية أيضاً، سفر الخروج، الفصل الثَّالث، نفس التعبير الذي يوجد في القرآن.

٤]

البعض الآخر من الرّوايات يشير إلى تأويل الآية وبطونها: «فاخلع نعليك: أي خوفيك: خوفك من ضياع أهلك، وخوفك من فرعون» <sup>1</sup>.

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق ﷺ فما يتعلُّق بهذا الجانب من حياة مـوسى ﷺ حيث يقول: «كن لما لا ترجو أرجى منك لما ترجو، فإن موسى بن عمران خرج ليقتبس لأهله ناراً فرجع إليهم وهو رسول نبي»؟! وهي إشارة إلى أنَّ الإنسان كثيراً ما يأمل أن يصل إلى ا شيء لكنَّه لا يصل إليه، إلَّا أنَّ أشياء أهم لا أمل له في نيلها تتهيَّأ له بفضل الله. وقد نقل هذا المعنى أيضاً عن أمير المؤمنين على 🚓 ؟.

### ٢\_ المواب عن سؤال

يطرح بعض المفسّرين هنا سؤالاً، وهو: كيف ومن أين علم موسى أنّ الصوت الذي يسمعه صادرٌ من الله سبحانه وتعالىٰ؟ ومن أين تيقّن أنَّ الله كلُّفه بهذه المهمّة؟ وهذا السؤال يمكن طرحه في شأن سائر الأنبياء أيضاً. ويمكن الإجابة عنه بطريقين:

الأول: إنّه يحصل للأنبياء في تلك الحالة نوع من المكاشفة الباطنية والإحساس الداخلي تبلُّغهم وتوصلهم إلى القطع واليقين الكامل، وتزيل عنهم كلَّ أنواع الشك والشبهة.

والثَّاني: إنَّ من الممكن أن تكون بداية الوحي مقترنة بأمور خارقة للعادة. لا يمكن أن تقع وتتمَّ إلَّا بقوَّة الله، كما أنَّ موسى ٢٠ شاهد النار في الشجرة الخضراء، ومن هذا فهم أنَّ المسألة إلهيّة وإعجازية.

وينبغي أن نذكَّر بهذا الموضوع أيضاً، وهو أنَّ سماع كلام الله سبحانه وبلا واسطة، لا يعني أنَّ لله حنجرة وصوتاً، بل إنَّه يخلق بقدرته الكاملة أمواج الصوت في الفضاء، ويتكلَّم مع أنبيائه عن هذا الطريق، ولمَّا كانت نبوة موسى عِلْإ قد بدأت بهذه الكيفية، فقد لقب بـ (كليم الله).

 . تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٣٧٣. ٢. المصدر السابق، ص ٣٧٤. ٣. المصدر السابق. سفينة البحار. ج ١، ص ٥١٣.

| 114 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [^ |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  | -  |

## ٣\_ الصلاة أفضل وسيلة لذكر الله

أشير في الآيات ـ محل البحث \_ إلىٰ واحدة من أهم أسرار الصلاة، وهي أنّ الإنسـان يحتاج في حياته في هذا العالم \_ وبسبب العوامل المؤدّية إلىٰ الغفلة \_ إلىٰ عمل يذكّره بالله والقيامة ودعوة الأنبياء وهدف الخلق في فترات زمنية مختلفة، كي يحفظه مـن الغـرق في دوامة الغفلة والجهل، وتقوم الصلاة بهذه الوظيفة المهمّة.

إنّ الإنسان يستيقظ في الصباح من النوم... ذلك النوم الذي عزله عن كلّ موجودات العالم، ويريد أن يبدأ نشاطه الحياتي، فقبل كلّ شيء يتوجّه إلىٰ الصلاة، ويصفّي قلبه وروحه بذكر الله، ويستمد منه القوّة والمدد، ويستعد للجد والسعي الممتزج بالصدق والمودّة.

وعندما يغرق في زحمة الأعمال اليومية، وتمضي عدّة ساعات وقد نسي ذكر الله، وفجأة يحين الظهر، ويسمع صوت المؤذّن: الله أكبر! حي على الصلاة؛ فيتوجّه إلى الصلاة ويقف بين يدي ربّه ويناجيه، وإذا كان غبار الغفلة قد استقر على قلبه فإنّه يغسله بهذه الصلاة، ومن هنا يقول الله سبحانه لموسى في أوّل الأوامر في بداية الوحي: **(واقع العلاة لذكري )**.

وممتا يجلب الإنتباء أنّ هذه الآية تقول: **﴿ولَقَم للصلاة لذكري ﴾** أمّا الآية ٢٨ من سورة الرعد فتقول: **﴿الابذكو الله تطمئن القلوب ﴾** والآيات ٢٧ ـ ٣٠ من سورة الفجر تقول: **﴿يا ايتيها للنفس للمطمئنة \* لرجعي لِلنُ ريّك رافية هرفية \* فادخلي في ميادي \* ولدخلي جنتي ﴾** وإذا جعلنا هذه الآيات الثلاثة جنباً إلى جنب فسنفهم جيّداً أنّ الصلاة تذكّر الإنسان بالله، وذكر الله يجعل نفسه مطمئنة، ونفسه المطمئنة ستوصله إلى مقام العباد المخ لصين والجنّة

#### الآيات

وَمَاتِلْكَ بِيَمِينِكَ يَمُوسَىٰ ٢ قَالَ هِيَ عَصَايَ أَنُوَكَوْ عَايَبُهَا وَأَهُشَ بِهَا عَلَىٰ عَنَمِي وَلِي فِيهَا مَنَارِبُ أُخْرَىٰ ٢ قَالَ الْفِيهَا يَمُوسَىٰ ٢ فَأَلْقَمَهَا فَإِذَاهِيَ حَيَّةُ تَسْعَىٰ ٣ قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفَ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الْأُولَى ٣ وَأَصْمُمَ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِسُوَةٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ ٣ لِيرُيَكَ مِنْ ءَايَتِنَا ٱلْكُبْرَى ٣

#### التغسير

عصا موسى واليد البيضاء:

لا شك أنّ الأنبياء يحتاجون إلىٰ المعجزة لإثبات إرتباطهم بالله، وإلّا فسإنّ أيّ واحـد يستطيع أن يدعي النّبوة، وبناء على هذا فإنّ معرفة الأنبياء الحقيقيين من المزيّفين لا يتيسر إلّا عن طريق المعجزة. وهذه المعجزة يمكن أن تكون بذاتها دعوة وكـتاباً سماوياً للـنّبي، ويمكن أن تكون أموراً أخرى من قبيل المعجزات الحسيّة والجسمية، إضافة إلىٰ أنّ المعجزة مؤثّرة في نفس النّبي، فهي تزيد من عزيمته وإيمانه وثباته.

على كل حال، فإنّ موسى الله بعد تلقّيه أمر النّبوة، يجب أن يتلقّى دليلها وسندها أيضاً. وهكذا تلقّى موسى الله في تلك الليلة المليئة بالذكريات والحوادث معجزتين كبيرتين من الله، ويبيّن القرآن الكريم هذه الحادثة فيقول: **فوها تلك بيمينك يا موسى به؟** 

إنَّ هذا السؤال البسيط المقترن باللطف والمحبَّة، إضافة إلىٰ أنَّه بثَّ الطسهانينة في نسفس موسىﷺ الذي كان غارقاً حينئذٍ في دوامة من الاضطراب والهيجان فإنَّه كسان مسقدمة لحادثة مهمّة.

فأجاب موسى: **﴿قَالَ هَنِ عَصَائِ)** ولمَّا كَان راغباً في أن يستمر في حديثه مع محبوبه الذي فتح الباب بوجهه لأوّل مرّة، وربَّا كان يظن أيضاً أنَّ قوله: **﴿هي عصائِ)** غير كاف،

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٨] فأراد أن يبيَّن آثارها وفوائدها فأضاف: ﴿لَتَوَكَأَ عليها وأَهْتَن نَّ بِها على عَنْهِي ﴾ أي أضرب

بها على اغصان الشجر فتتساقط اوراقها لتأكلها الاغنام **ولي فيها مآرب <sup>7</sup> أخرى ﴾**.

من المعلوم ما للعصا لأصحابها من فوائد، فهم يستعملونها أحياناً كسلاح للدفاع عن أنفسهم أمام الحيوانات المؤذية والأعداء، وأحياناً يصنعون منها مظلّة في الصحراء تقيهم حرّ الشمس، وأحياناً أخرى يربطون بها وعاء أو دلواً ويسحبون الماء من البئر العميق. عل كل حال، فإنّ موسى غطّ في تفكير عميق: أيّ سؤال هذا في هذا المجلس العظيم، وأيّ جواب أعطيه؟ وماذاكانت تلك الأوامر؟ ولماذا هذا السؤال؟

وفجأة ﴿قال للقها يا هوسي فألقاها فإذاحية تسمى». «تسمى» من مادة السمي أي المشي السريع الذي لا يصل إلىٰ الركض.

وهنا صدر الأمر لموسى ﴿قال حَدْها ولا تَحْفُ سَتَعِيدُها سِيرتَها للأوليُّ ﴾ ``

وفي الآية ٣١ من سورة القصص نقراً: ﴿وَلَى مِدْبِرا وَلَمْ يَعَقَّبُ \* يَا مُوَسَى أَقْبَلَ وَلا تَحْفُ ﴾.

وبالرغم من أنّ خوف موسى هنا قد أثار التساؤل لدى بعض المفسّر ين بأنّ هذه الحالة كيف تناسب موسى مع الشجاعة التي عهدناها لدى موسى، وأثبتها عمليّاً طوال عمره عند محاربته الفراعنة؟ إضافة إلى صفات وشروط الأنبياء بصورة عامّة.

إلا أنّ الجواب عن هذا السؤال يتّضع بملاحظة نكتة واحدة، وهي أنّ من الطبيعي أنّ كلّ إنسان، مهما كان شجاعاً وغير هياب، إذا رأى فجأة قطعة خشب تتحوّل إلى حيّة عظيمة وتتحرك بسرعة، فلابد أن يرتبك ويخاف ولو لمدّة قصيرة ويسحب نفسه جانباً توقّياً، إلّا أن يكون هذا المشهد قد تكرر أمامه مراراً، ورَدَّ الفعل الطبيعي هذا لا يكون نقطة ضعف ضدّ موسى أبداً. ولا تنافي الآية ٣٩ من سورة الأحزاب حيث تقول: **(الذين يبلغون رسالات** لالت ويغشونه ولا يخشون أحدا إلا الله فإنّ هذا الخوف طبيعي ومؤقت وسريع الزوال أمام حادثة لم تحدث من قبل قط، وخارق للعادة.

**č**]

ثمّ أشارت **الآية التالية** إلى المعجزة المهمّة الثّانية لموسى، فأمر ته: ﴿وَلَصْبَهُم يَبَدُكُ لِلَيْ مِناحَكَ تَعْرِج بِيضًا. هِنْ غيرسو. آية أخرى ﴾ \

وبالرغم من أنّ للمفسّرين في تفسير جملة **(ولضعم يدك إلىٰ جناحك...)** أقوالاً مختلفة، إلّا أنّه بملاحظة الآية ٣٢ من سورة القصص، والتي تقول: **فلسك يدك في جيبك ﴾** والآية ٢٢ من سورة النمل، والتي تقول: **فولدخل يدك في جيبك ﴾** يستفاد أنّ موسى كان مأموراً أن يدخل يده في جيبه ويوصلها إلى تحت إيطه، لأنّ الجناح في الأصل جناح الطير، ويمكن أن تكون هنا إشارة إلى تحت الإبط.

كلمة (بيضاء) من البياض، وجملة **(من غيرسو. ﴾** إشارة إلىٰ أنّ بياض يدك ليس نتيجة مرض البرص وأمثاله، بدليل أنّ لها لمعاناً وبريقاً خاصّاً يظهر في لحظة ويخــتني في لحــظة اُخرى.

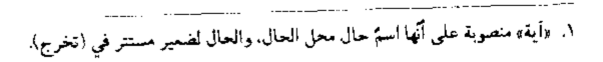
إلّا أنّه يستفاد من بعض الرّوايات أنّ يد موسى قد صارت في تلك الحالة نورانية بشكل عجيب، وإذاكان كذلك فيجب أن نقبل أنّ لجملة **(من قيرسو. )** معنى آخر غير الذي قلناه، أي إنّ لها نورانية لا عيب فيها، فلا تؤذي عيناً، ولا يرى فيها بقعة سوداء، ولا غير ذلك.

وتقول**الآية الأخيرة،** وكنتيجة لما مرّ بيانه في الآيات السـابقة: **فيتريك مـن آيـاتنا** الكبرى > ومن المعلوم أنّ المراد من الآيات الكبرى هو تلكما المعجزتان المـهمتان اللـتان وردتا أعلاه، وما احتمله بعض المفسّرين من أنّها إشارة إلىٰ المعجزات التي سـيضعها الله سبحانه تحت تصرف موسى فيا بعد يبدو بعيداً جدّاً.

بحوث

## ۱۔ معمرتان کبیرتان

لاشك أنّ ما ذكر أعلاه من تبدّل عصا موسى إلى حيّة عظيمة تسعى، وقد عبّرت الآية ١٠٧ من سورة الأعراف عنها بـ (ثعبان) وكذلك البريق الخاص لليد في لحظة قصيرة ثمّ رجوعها إلى الحالة الأولى، ليسَ أمراً طبيعياً، أو نادراً، أو قليل الوقوع، بل إنّ كلا الأمرين يعتبر خارقاً للعادة لا مكن أن يقع بدهن الله تناد المنقتة غيرة تقترال مسلمة



٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

إنّ من يؤمن بالله، ويعتقد أنّ علمه وقدرته غير محدودة، لا يقدر عـلى إنكـار هـذه الأمور، أو ينسبها إلىٰ الخراقة كالماديين.

المهم في المعجزة هو عدم استحالتها عقلاً، وهذا الأمر يصدق هنا كاملاً، فلا يوجد أيّ دليل عقلي على استحالة تبدّل العصا إلى ثعبان عظيم.

أليس العصا والحيّة العظيمة كانتا تراباً في الماضي السحيق؟ من الطبيعي أنّ المدّة قـد استغرقت ملايين أو مئات الملايين من السنين حتى ظهرت على شكل هذه الموجودات، لا تفاوت في هذه المسألة سواء قلنا بـتكامل الأنبواع أو ثـبوتها، لأنّ أخشـاب الأشـجار والحيوانات قد خلقت جميعاً من التراب على كـلّ حـال. غـاية ما في الأمر أنّ العـمل الإعجازي هنا اختصر كلّ تلك المراحل التي كان يجب أن تطوى خلال سنين طويلة في لحظة واحدة، وفي مدّة قصيرة جداً، فهل يبدو مثل هذا الأمر محالاً؟

من الممكن أن أكتب باليد كتاباً ضخماً في سنة، فإذا وجد شخص يستند ويعتمد على الإعجاز ويؤدّي هذا العمل في ساعة أو أقل، فإنّ هذا ليس محالاً عقلياً، بل هـو خـارق للعادة. (دققوا ذلك).

على كل حال، فإنّ القضاء العجول حول المعجزات. ونسبتها ـلاسمح الله ـ إلى الخرافات أمر بعيد عن المنطق والعقل. الشيء الوحيد الذي يحفّز ويثير هذه الأفكار أحياناً، هو أنّنا قد اعتدنا على العلل والمعلولات الطبيعية، إلى الحدّ الذي اعتقدنا أنّها من الضروريات، وكلّ ما يخالفها فهو مخالف للضرورة، في حين أنّ هذه العلاقة بين العلة والمعلول أمسر طبيعي، وليس له صفة الضرورة، ولا مانع من أن يظهرها عامل أقوى من الطبيعة بشكل آخراً.

## ٢\_ القابليات الفارقة للأشياءا

من المسلّم أنّ موسى الذي اختار لنفسه عصا الرعي تلك، لم يكن يـصدّق أنّ هـذا الموجود البسيط يستطيع القيام بمثل هذا العمل العظيم بأمر الله، ويحطّم قوّة الفراعنة، إلّا أنّ

[ع

الموجودات التي ننظر إليها باحتقار تحتوي في باطنها على قدرات عظيمة نحن غافلون عنها وغير مطَّلعين عليها.

## ٣. ماذا تقول التوراة مول هذا الموضوع؟

177

في الآيات أعلاه قرأنا أنَّ موسى للله عندما أخرج يده من جيبه كانت بيضاء مضيئة لا عيب فيها، ويمكن أن تكون هذه الجملة من أجل نني التعبير الذي يلاحظ في التوراة المحرفة، فقد ورد في التوراة: (وقال الله له أيضاً: الآن ضع يدك إلىٰ جنبك، فوضع يده إلىٰ جـنبه، وأخرجها فإذا يده مبروصة كالثلج)<sup>(</sup>.

إنَّ كلمة «المبروص» مأخوذة من البرص، وهو نوع من الأسراض، ومــن المسـلَّم أنَّ استعمال هذا التعبير هنا خطأ وغير مناسب.

ଚ୍ଚାର

التوراة، سفر الخروج، الفصل ٤. الجملة ٦.

### الآيات

اَذْهَبَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ ۗ قَالَ رَبِّ ٱشْرَعَ لِي صَدَرِى ۞ وَيَسِّرْ لِيَ أَمَرِى ۞ وَٱحْلُلْ عُقْدَةُ مِن لِسَانِي ۞ يَفْقَهُواْ قَوْلِي ۞ وَٱجْعَل لِي وَزِيرُا مِن أَهْلِي ۞ هَرُونَ أَخِى ۞ ٱشْدُدْ بِهِ آزْرِى ۞ وَأَشْرِكْهُ فِى آَمْرِي ۞ كَنْسَبِّحَكَ كَثِيرًا ۞ وَنَذْكُرَكَ كَثِيرًا ۞ إِنَّكَ كُنتَ بِنَابَصِيرًا ۞ قَالَ قَدْ أُوبِيتَ سُؤْلَكَ بَمُوسَىٰ ۞

التفسير

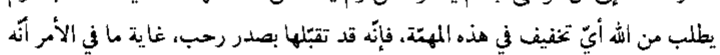
#### موسى وطلباته القيّمة:

إلىٰ هنا وصل موسى إلىٰ مقام النبوة، وتلتَّى معاجز مهمّة تسترعي الإنتباء، إلَّا أنَّه من الآن فصاعداً صدر له أمر الرسالة... رسالة عظيمة وثقيلة جدّاً... الرسالة التي تبدأ بإبلاغ أعتى وأخطر شخص في ذلك المحيط، فتقول الآية: ﴿لذهب لِلى فرمون لِنَه طغى﴾.

أجل... فمن أجل إصلاح بيئة فاسدة، وإيجاد ثورة شاملة يجب البدء برؤوس الفساد وأئمَّة الكفر... أولئك الذين لهم تأثير في جميع أركان المجتمع، ولهم حضور في كـلَّ مكـان، بأنفسهم أو أفكارهم أو أنصارهم... أولئك الذين تركَّزت كلّ الوسائل والمنظّهات الإعلامية والاقتصادية والسياسية في قبضتهم، فإذا ما اصلح هؤلاء، أو قلعت جذورهم عند عدم التمكِّن من إصلاحهم، فيمكن أن يؤمن خلاص ونجاة المجتمع، وإلّا فإنّ أي إصلاح يحدث فإنّه سطحي ومؤقت وزائل.

والملفت للنظر أنّ دليل وجوب الإبتداء بفرعون ذُكر في جملة قصيرة: ﴿لِمُحطّى﴾ حيث جمع في كلمة (طغيان) كلّ شيء... الطغيان وتجاوز الحدود في كلّ أبعاد الحياة، ولذلك يقال لهؤلاء الأفراد: طاغوت.

ومضافاً إلىٰ أنَّ موسى،ﷺ لم يستوحش ولم يخف من هذه المهمَّة الشقيلة الصعبة، ولم



[ع

طلب من الله أسباب النصر في هذه المهمّة. ولمّا كان أهم وأوّل أسباب النصر الروح الكبيرة، والفكر الوقّاد، والعقل المقتدر، وبعبارة أخرى: رحابة الصدر ، فـقد ﴿قال رب لشرح لي مدري).

نعم إنَّ أوَّل رأسمال لقائد ثوري هو رحابة الصدر، والصبر الطويل، والصمود والثبات، والشهامة وتحمّل المشاكل والمصاعب، ولذلك فإنَّنا نقرأ في حديث عن أمير المؤمنين الله: «آلة الرياسة سعة الصدر» `. وقد بحثنا الصدر ومعناه في ذيل الآية ١٢٥ من سورة الأنعام.

ولمَّاكان هذا الطريق مليئاً بالمشاكل والمصاعب التي لا يمكن تجازوها إلَّا بلطف الله، فقد طلب موسى من الله في المرحلة الثَّانية أن تُيسر له أموره وأعهاله، وأن تذلل هذه العقبات التي تعترضه، فقال: ﴿ويسرلي لَمْرِي﴾.

ثمّ طلب موسى أن تكون له قدرة على البيان بأعلىٰ المراتب فقال: ﴿واحلل مقدة هـن لسائي) فصحيح أنَّ امتلاك الصدر الرحب أهم الأمور والأسس، إلَّا أنَّ بلورة هذا الأساس تتمّ إذا وجدت القدرة على إراءته وإظهاره بصورة كاملة، ولذلك فإنّ موسى بعد طلب انشراح الصدر، ورفع الموانع والعقبات، طلب من الله حلَّ العقدة من لسانه.

خاصّة وأنَّه بيَّن علَّة هذا الطلب فقال: ﴿**يفقهوا قُوليَ**﴾ فهذه الجملة في الحقيقة تفسير للآية التي قبلها، ومنها يتّضح أنَّ المراد من حلَّ عقدة اللسان لم يكن هو التسلكُّؤ وبمعض العسر في النطق الذي أصاب لسان موسى ﷺ نتيجة احتراقه في مرحلة الطفولة \_كما نقل ذلك بعض المفسّرين عن ابن عباس \_بل المراد عقدة اللسان المانعة من إدراك وفسهم السامع، أي أريد أتكلم بدرجة من الفصاحة والبلاغة والتعبير بحـيث يـدرك أيّ سـامع مرادي من الكلام جيّداً.

والشاهد الآخر على هذا التعبير هي الآية ٣٤ من سورة القصص: ﴿وَ**لَحْيَ هَارُونَ هُـو أفصح مني لساناً»**. واللطيف في الأمر أنَّ «أفصح» من مادة فصيح، وهي في الأصــل كــون الشيء خالصاً من الشوائب، ثمّ أطلقت على الكـلام البـليغ المـعبّر الخـالي مـن الحشـو والزيادات.

وعلى كل حال. فإنَّ القائد والقدوة والموفَّق والمنتصر هو الذي يمتلك إضافة إلى سعة

نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٧٦.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

140

الفكر وقدرة الروح، بياناً أخَّاذاً بليغاً خالياً من كلِّ أنواع الإبهام والقصور.

[^

ولمّا كان إيصال هذا الحمل الثقيل ـ حمل رسالة الله، وقيادة البشر وهدايتهم، ومحاربة الطواغيت والجبابرة ـ إلى المحل المقصود يحتاج إلى معين ومساعد. ولا يمكن أن يقوم بـ ه إنسان بفرده، فقد كان الطلب الرابع لموسى من الله هو: **«واجعل لي وزيراً هن أهلي »**.

«الوزير» من مادة الوزر، وهي في الأصل تعني الحمل الثقيل، ولمّا كان الوزراء يتحمّلون كثيراً من الأحمال الثقيلة على عاتقهم، فقد أطلق عليهم هذا الاسم، وكذلك تطلق كلمة الوزير على المعاون والمساعد.

أمّا لماذا طلب موسى أن يكون هذا الوزير من أهله؟ فسببه واضح، لأنّه يعرفه جيّداً. ومن جهة أخرى فإنّه أحرص من غيره. فكم هو جيّد وجميل أن يسـتطيع الإنسـان أن يتعاون مع شخص تربطه به علائق روحية وجسمية؟!

ثمّ يشير إلىٰ أخيه. فيقول: ﴿هارون لَحْيَ﴾ وهارون ـحسب نقل بعض المفسّرين ـكان الأخ الأكبر لموسى، وكان يكبره بثلاث سنين، وكان طويل القامة، جمـيلاً بـليغاً، عـالي الإدراك والفهم، وقد رحل عن الدنيا قبل وفاة موسى بثلاث سنين .

وقد كان نبيّاً مرسلاً كما يظهر من الآية ٤٥ من سورة المؤمنون: (ثمّ أرسلنا موسى وأخاة هارون بآياتنا وسلطان مبين). وكذلك كانت له بصيرة بالأمور وميزاناً باطنياً لتمييز الحق من الباطل، كما ورد في الآية ٤٨ من سورة الأنبياء: (ولقد آتينا موسى وهارون للفرقان وضياء). وأخيراً فقد كان نبيّاً وهبه الله لموسى من رحمته: (ووهينا له من رحمتنا أخاة هارون تبيّاً) <sup>7</sup>، فقد كان يسعى جنباً إلى جنب مع أخيه في أداء هذه الرسالة الثقيلة.

صحيح أنّ موسى الله عندما طلب ذلك من الله في تلك الليلة المظلمة في الوادي المقدّس حيث حُمّل الرسالة، كان قد مضى عليه أكثر من عشر سنين بعيداً عن وطنه، إلّا أنّ إرتباطه ـ عادة \_ بأخيه لم يقطع بصورة كاملة، بحيث إنّه يتحدّث بهذه الصراحة عنه، ويطلب من الله أن يشاركه في هذا البرنامج الكبير.

الشرحي المناجع والمراجع المناجل والمنابة والمورثة فاقدار فأشدد سه أزديك

۸. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث. ۲. مريم، ۵۳.

[ع

يشد ويعقد وسطه، ولذلك قد تطلق هذه الكلمة على الظهر أو القوّة والقدرة لهذا السبب.

ويطلب، من أجل تكميل هذا المقصد والمطلب: ﴿وَلَصْرَتِه فِي لَعْرِي﴾ فيكون شريكاً في مقام الرسالة، وفي إجراء وتنفيذ هذا البرنامج الكبير، إلا أنّه يتبع موسى على كـلّ حـال، فموسى إمامه ومقتداه.

وفي النهاية يبيَّن نتيجة هذه المطالب فيقول: ﴿ كي نسبحك كثيراً \* ونذكرك كثيراً \* لِنّك كنت بنا بصيراً» و تعلم حاجاتنا جيّداً، ومُطَّلِع على مصاعب هذا الطريق أكثر من الجميع، فنحن نطلب منك أن تعيننا على طاعتك، وأن توفّقنا وتؤيّدنا في أداء واجباتنا ومسؤولياتنا الملقاة على عاتقنا.

ولماً كان موسى لم يهدف من طلباته المخلصة هذه إلاّ الخدمة الأكثر والأكمل. فإنّ الله سبحانه قد لبّي طلباته في نفس الوقت **﴿قَالَ قَد لُتَيَّتَ سَوَلَكَ يَا هُوَسَيَّ**.

إنَّ موسى في الواقع طلب كلَّ ما كان يلزمه في هذه اللحظات الحساسة الحـاسمة التي يجلس فيها لأوَّل مرَّة على مائدة الضيافة الإلهيَّة ويطأ بساطها، والله سـبحانه كـان يحبّ ضيفه أيضاً، حيث لبَّى كلِّ طلباته وأجابه فيها في جملة قصيرة تبعث الحياة، وبدون قيد وشرط ثمّ وبتكرار اسم موسى أكمل له الإستجابة وحلاوتها وأزال كلّ إبهام عن قلبه، وأيّ تشويق وافتخار أن يكرر المولىٰ اسم العبد؟

ہدوث

#### ١\_ شروط قيادة الثورة

لا شك أنّ تبديل البنية في نظام المجتمعات البشرية، وتغيير القيم المادية والملحدة إلى القيم المعنوية والإنسانية، وخاصّة إذا كان الطريق يقع في طريق الفراعنة العنودين، ليس بالعمل الهيّن، بل يحتاج إلى إستعداد روحي وجسمي، وقدرة على التفكير، وقوّة في البيان، واستمرار الإمدادات الإلهيّة، ووجود الصاحب الذي يطمأن إليه. وهذه هي الأمور التي طلبها موسى عليه في بداية الرسالة من ربّه.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٢٧
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
١٤
<

#### ٢\_ مقارعة الطغاة

لا شك أنّ لفرعون نقاطاً سلبية وصفات منحرفة كثيرة. فقد كان كافراً، عابداً للأصنام، ظالماً، مستبداً و... إلّا أنّ القرآن طرح من بين كلّ هذه الانحرافات مسألة الطبغيان ﴿لِلّــه طغيءَ لأنّ روح الطغيان والتمرّد في مقابل أمر الحق عصارة وخلاصة كلّ هذه الانحرافات وجامع لها.

ويتّضح بصورة ضمنية أنّ هدف الأنبياء في الدرجة الأولىٰ هو مـقارعة الطـواغـيت والمستكبرين، وهذا في الواقع عكس التحليل الذي يذكره الماركسيون حول الدين تماماً، حيث زعموا أنّ الدين كان في خدمة الطغاة والمستعمرين.

إنَّ كلام هؤلاء قد يصح في شأن المذاهب المصطنعة التخديرية، إلَّا أنَّ تاريخ الأسبياء الحقيقيين ينني بصراحة تامّة ظنون هؤلاء الواهية في شأن الأديان والمذاهب، خاصّة وإنَّ ثورة موسى بن عمران شاهد ناطق في هذا الجال.

# ٣\_ حَل عمل يمتاع إلىٰ تفطيط ووسائل

الدرس الآخر الذي نستفيد من حياة موسى وجهاده العظيم، هو أنّه حتى الأنبياء، ومع امتلاكهم للمعجزات، كانوا يستعينون بالوسائل العادية الطبيعية، من البيان البليغ والمؤثّر، ومن طاقات المؤمنين بهم الفكرية والجسمية، في سبيل تـقدّم عـملهم وتـطوّره، فـليس صحيحاً أن ننتظر المعاجز في حياتنا دائماً، بل يجب تهيئة البرامج وأدوات العمل، والإستمرار في التقدّم بالطرق والوسائل الطبيعية، فإذا ما واجهتنا عقدة ومعضلة، فـبجب أن نستظر اللطف الإلهى هناك.

٤\_ التسبيم والذكر لقد جعل موسى الهدف النهائي من طلبانه \_كما في الآيات محل البحث \_هـو: ﴿ كَتِي تسبحك كثيرا ، وتذكرك كثيراته ومعلوم أنَّ التسمبيح يمعني تستريه الله عسن تهسمة الشرك

[ع

والنواقص الإمكانية، ومعلوم أيضاً أنَّ مراد موسى المخ لم يكن تكرار جملة «سبحان الله» مراراً، بل كان الهدف إيجاد حقيقة التسبيح في ذلك المجتمع الملوّث في ذلك الزمان، فيقتلعوا الأصنام، ويهدّموا معابد الأوثان، وتُغسل الأدمغة من أفكار الشرك، وتسرفع النواقـص المادية والمعنوية.

وبعد تنزيه المجتمع عن هذه المفاسد، عليهم أن يحيوا في القلوب ذكره تـعالى وذكـر صفاته، ويجعلون الصفات الإلهيّة تشع في أرجاء المجتمع، والتأكيد على كلمة «كثيراً» توحي بأنّه كان يريد أن يجعل هذا الأمر عامّاً، وأن يخرجه من الإختصاص بدائرة محدودة.

### ٥- الرسول الأعظم يحرر مطالب موسى

يستفاد من الرّوايات الواردة في كتب أهل السنة والشيعة أنّ النّبي ﷺ قد طلب من الله نفس تلك المطالب التي طلبها موسى ﷺ من الله من أجل تقدّم عمله، مع فارق، هو أنّه وضع اسم علي ﷺ مكان اسم هارون، وقال: «اللهم إنّي أسالك بما سالك أخي موسى أن تشرح لي صدري، وأن تيسر لي أمري، وأن تحل عقدة من لساني، يغقهوا قولي، واجعل لي وزيراً من أهلي، علياً أخي، أشدد به أزري، وأشركه في أمري، كي نسبحك كثيراً، ونذكرك كثيراً».

وقد نقل هذا الحديث السيوطي في تفسير «الدر المنثور»، والعلّامة الطبرسي في «مجمع البيان»، وكثيرون وغيرهم من كبار علماء الفريقين باختلاف في العبارات. ذيل الآية ٥٥ من سورة المائدة.

وهذا الحديث يشبه حديث المنزلة، حيث قال ﷺ لعليﷺ: «ألا ترضى أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبي بعدي».

وهذا الحديث قد ورد في كتب العامّة المعتمدة، وكما قال المحدث البحرانــي في كــتابه «غاية المرام»؛ إنّ هذا الحديث قد ورد بمائة طريق عن أهل السنة. وبسبعين طريق من طرق الشيعة»، فهو معتبر إلىٰ الحدّ الذي لا يدع أي مجال للشك فيه، أو لإنكاره.

وقد بحثنا حول حديث المغزلة بحثاً ضافياً في ذيل الآية ١٤٢ مـن سـورة الأعـراف. والذي نعته ذكر وضع من أهنا هذا هو أنّ يعض الفرّ بن كالآليس في «مدحالهماني» مع

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٨] إلّا أنّ من الواضح أنّ مسألة الإشتراك في الإرشاد، وبتعبير آخر: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ونشر الدين، واجب على كلّ فرد من المسلمين، وهذا لم يكسن شيئاً يـطلبه النّبي تَتَلِيَة لعلي الله ... إنّ هذا توضيح للواضحات، ولا يمكن تفسير دعاء النّبي تَتَلِيَة بـذلك مطلقاً.

ومن جهة أخرى. فإنّا نعلم أنّ الأمر لم يكن الإشتراك في النّبوة، وبناء على هذا نخلص إلىٰ هذه النتيجة، وهي أنّ المطلوب مقام خاص غير النّبوة، وليس هو إلّا الولاية الخاصّة، أليس ذلك هو الخلافة بالمفهوم الخاص الذي تقول به الشيعة؟ وجملة «وزيراً» أيضاً تؤيّد وتقوّى ذلك.

وبتعبير آخر، فإنّ هناك واجبات لا يقوم بها كلّ الأفراد، وهي حفظ دين النّبيﷺ من كلّ أنواع التحريف والانحراف، وتفسير أيّ إبهام يبديه البعض في محتوى الدين، وقيادة الاُمّة في غيبة النّبيﷺ وبعده، والمساعدة المؤثّرة جدًاً في تحقيق أهدافه.

إنّ هذا هو الشيء الذي طلبه النّبي تَبَيَرُة بقوله: «أشركه في أمري» لعلي للله من الله سبحانه. ومن هنا يتّضع أنّ وفاة هارون قبل موسى لا توجد إشكالاً في هذا البحث، لأنّ الخلافة والنيابة تكون أحياناً في زمان غيبة القائد كما تولّاها هارون عند غياب موسى، وتكون أحياناً بعد وفاته كما كان علي للله بعد وفاة النّبي تَبَيَرُهُ ، وكلاهما لهما نفس القدر المشترك والجامع الواحد، وإن كانت المصاديق متفاوتة. (فتدبّر).

8003

#### الآيات

## التفسير

#### الربّ الرميم:

يشير الله سبحانه في هذه الآيات إلى فصل آخر من فصول حياة موسى الله ، والذي يرتبط بمرحلة الطفولة ونجاته من قبضة الفراعنة. وهذا الفصل وإن كان من ناحية التسلسل التاريخي قبل فصل الرسالة والنّبوة. إلا أنّه ذكر كشاهد على شمول عناية الله عزّوجل لموسى الله من بداية عمره، وهي في الدرجة الثّانية من الأهمية بالنسبة إلى الرسالة، فيقول أوّلاً: **(ولقد مننا عليك هزة أخرى)** (

وبعد ذكر هذا الإجمال تتطرق الآيات إلى الشرح والتفصيل، فتقول: **﴿لِدْ لُوحِينَا لِلْيَ لَعِكَ** ها يوحى﴾ وهو إشارة إلىٰ أنّنا قد علّمنا أمّه كلّ الطرق التي تنتهي إلىٰ نجاة موسىﷺ من

٨. كما قلنا سابقاً أيضاً فإنّ والمنة، في الأصل من والمن، وهو يعني الأحجار الكبيرة التي كانوا يزنون بها. ولذلك فإنّ كل نعمة كبيرة ونفيسة يقال عنها: إنّها منة. والمراد في الآية هو هذا المعنى، وهذا المعنى مفهوم جميل وايجابي للمنّة، إلّا أنّ الإنسان إذا عظم عمله الصغير بكلامه، وذكّر الطرف الآخر به. فإنّه مصداق حي للمنة السلبية العذمومة.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٣١
قبضة الفراعنة، لأنّه يستفاد من سائر آيات القرآن أنّ فرعون شدّد ارهابه على بني إسرائيل
للتصدّي لقوّتهم وعصيانهم المحتمل، أو أنّه \_ على رأي بعض المفسّرين والمؤرخين \_ كان قد
أمر بقتل أبنائهم وإيقاء البنات للخدمة، لكي يمنع ولادة ولد من بني إسرائيل كان قد المنجّمون أنّه يثور عليه ويزيل ملكه.

من الطبيعي أنّ جواسيس وعيون فرعون كانوا يراقبون بشدّة محلّات بــني إسرائــيل وبيوتهم، وكانوا لا يدعون ذكراً يولد إلّا وقتلوه.

وذهب بعض المفسّرين إلىٰ أنّ فرعون كان يريد تحطيم قوّة بني إسرائيل من جهة، وكان من جهة أخرى غير راغب في انقراض نسلهم تماماً، لأنّه كان يعتبرهم عسبيداً يسصلحون للخدمة، ولذلك كان قد أمر بأن يتركوا الأولاد سنة ويذبحونهم سنة أخرى، فكان أن ولد موسى في العام الذي يقتل فيه الأولاد!

على كل حال، فإنَّ هذه الأم أحسّت بأنَّ حياة وليدها في خطر، وإخفاؤه مؤقتاً سوف لا يحلَّ المشكلة... في هذه الأثناء ألهمها الله \_الذي رشّح هذا الطفل لثورة كبيرة \_أن أودعيه عندنا، وانظري كيف سنحافظ عليه، وكيف سنردَّه إليك؟ فألتى في قلب الأمّ: ﴿لَنْ لَقَدْفِيهِ في للتابوت فاقذفيه في لليم ﴾.

«اليم» هنا يعني نهر النيل العظيم الذي يطلق عليه أحياناً اسم البـحر لسـعته وكـثرة مياهه.

والتعبير بـ **(المذفيه في التابوت)** ربّما كان إشارة إليها أن ارفعي ولدك بكلّ شـجاعة وبدون أي خوف أو إرتياب، وضعيه في الصندوق، وألقيه في نهر النيل، ولا تدعي للخوف سبيلاً إلى نفسك.

كلمة «التابوت» تعني الصندوق الخشبي، ولا يعني دائماً الصندوق الذي يسوضع فسيه الأموات كما يظن البعض، بل إنّ له معنى واسعاً، حيث تطلق أحياناً على الصناديق الأخرى أيضاً، كما قرأنا ذلك في قصّة طالوت وجالوت في ذيل الآية ٢٤٨ من سورة البقرة<sup>(</sup>.

سورة طد / الآية ٢٧\_٤١.

ē]

إلىٰ أنّ الشخص الذي انغمس إلىٰ هذا الحدّ في العداء هو الذي سبتوتى في النهاية تسربية موسى ليعلم الانسان الضعيف أنّه ليس عاجزاً عن التمرّد على أمر الله فحسب، بل إنّ الله سيربّيه على يد عدوّه وفي أحضانه! وعندما يريد أن يفني المتمردين الظالمين فسيفنيهم ويبيدهم بأيديهم، ويحرقهم بالنار التي يوقدونها بأنفسهم، فأيّ قدرة عجيبة قدرته تعالىٰ؟!

ولمّا كان موسى على الله عنه أن يُحفظ في حصن أمين في هذا الطريق الملي ، بالمخاطر، فقد ألق الله قبساً من محبّته عليه، إلى الحدّ الذي لم ينظر إليه أحد إلّا ويعشقه، فلا يكف عن قتله وحسب، بل لا يرضى أن تنقص شعرة من رأسه، كما يقول القرآن في بقية هذه الآيات: (والقيت عليك محبّة هني) فأيّ درع عجيب هذا الحب! إنّه لا يرى بالعين، ولكنّه أقوى من الحديد والفولاذ!!

يقولون: إنَّ قابلة موسى كانت من الفراعنة، وكانت مصمّعة على رفع خبر ولادته إلى فرعون، إلَّا أنَّه لمَّا وقعت عينها على عين المولود الجديد، فكأنَّ ومضة بـرقت مـن عـينه وأضاءت أعياق قلبها، وطوّقت محبته رقبتها، وابتعدت عن رأسها كلَّ الأفكار السيّئة.

ونقرأ في حديث عن الإمام الباقر للله في هذا الباب: «فلمّا وضعت أم موسى موسى نظرت إليه وحزنت عليه واغتمت وبكت وقالت: تذبع الساعة. فعطّف الله الموكلة بها عليه، فقالت لأم موسى: ما لك قد اصفر لونك؟ فقالت: أخاف أن يذبع ولدي، فقالت: لا تخافي. وكان موسى لا يراه أحد إلا أحبه» `، وكان درع المحبة هذا هو الذي حفظه تماماً في بلاط فرعون.

وتقول الآية في النهاية: **﴿ولتصنع على ميني﴾** فلاشك في أنّه لا تخفى ذرّة عن علم الله في السهاء ولا في الأرض، وكلّ شيء حاضر بين يديه، إلّا أنّ هذا التعبير إشارة إلىٰ العـناية الخاصّة التي أولاها الله سبحانه لموسى وتربيته.

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين اعتقد أنّ جملة ﴿ولتصنّع على عيني﴾ مقصورة على مرحلة رضاعة موسى وأمنالها، إلّا أنّ من المعلوم أنّ لهذه الجملة معنى واسعاً، تدخل فيه كلّ أنواع التربية والعناية، وصنع موسى لمَنْهُ من أجل حمل راية الرسالة مع عناية الله الخاصّة. مستفاد به ضوح من القرائن الموجودة في هذه الآيات، والآيات المشاعة لها في القرآن،

تفسير نور الثقلين، ج ٣. ص ٣٧٨.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

۸]

وهي في حالة من الخوف والقلق، وحملته أمواج النيل، وأخذ قلب أم موسىٰ يخـفق مـن مشاهدة هذا المنظر، إلّا أنّ الله قد ألهم قلبها أن لا يدع للهم والحزن إليه طريقاً، فهو سبحانه سيعيده إليها في النهاية سالماً.

وكان قصر فرعون قد بني على جانب شط النيل، ويحتمل أنّ فرعاً من هذا النهر العظيم كان يمرّ داخل قصره، فحملت أمواج المياه الصندوق إلى ذلك الفرع الصغير، وبسينما كمان فرعون وزوجته على حافّة الماء ينظرون إلى الأمواج، وإذا بهذا الصندوق الغريب يلفت انتباههما، فأمر جنوده أن يخرجوا الصندوق من الماء، فلمّ فتحوا الصندوق شاهدوا بكامل العجب مولوداً جميلاً فيه، وهو شيء لم يكن بالحسبان.

وهنا تنبّه فرعون إلى أنَّ هذا الوليد ينبغي أن يكون من بني إسرائيل، وإنَّا لاقى هـذا المصير خوفاً من جلاوزته، فأمر بقتله، إلا أنَّ زوجته \_ التي كانت عقيماً \_ تعلّقت جـدًاً بالطفل، فقد نفذ النور الذي كان ينبعث من عيني الطفل إلى زوايا قلبها، وجـذبها إليه، فضربت على يد فرعون وطلبت منه أن يصرف النظر عن قتله، وعبّرت عن هذا الطفل بانّه فضربت على يد فرعون وطلبت منه أن يصرف النظر عن قتله، وعبّرت عن هذا الطفل بانّه فضربت على إلى وتمادت في طلبها، فطلبت منه أن يتخذاه ولداً ليكون مبعث أمل لهما، ويكبر في أحضانهها، وأصرّت على طلبها حتى أصابت سهامها، وحققت ما تصبو إليه.

غير أنّ الطفل جاع. وأراد لبناً، فاخذ يبكي ويذرف الدموع، فرقّ قلب امرأة فرعون لهذه الدموع والبكاء واهتز، ولا محيص من أن يبحث الخدم عن مرضعة له، إلّا أنّهم كلّما جاؤوه بمرضعة لم يقبل ثديها، لأنّ الله سبحانه كان قد قدّر أن يعيده إلى أمّه، فهبّ المأمورون للبحث من جديد، وكانوا يطرقون الأبواب بحثاً عن مرضعة جديدة.

والآن نقرأ بقية القصّة على ضوء الآيات الشريفة: ا

نعم يا موسىٰ، فإنّا كنّا قدّرنا أن تتربى بأعيننا وعلمنا **ولِدْ تحشي أَحْـتَكَ»** بأمـر أمُك لتراقب مصيرك، فرأت جنود فرعون: **وفتقول هل أدلكم على هن يكفله»** وربّما أضافت بأنّ هذه المرأة لها لبن نظيف، وأنا مطمئنة بأنّ هذا الرضيع سيقبلها.

الفارية الجديما أما أنصبيا مثاأت بعنها الطابت فأهبدا مسمار فأطامت

.

5]

رائحة أمّه، وكانت رائحة مألوفة لديه، التقم تـديها كأنّـه تـضمّن لذّة الروح وحـلاوتها، واشتغل الطفل بشرب اللبن بلهفة وعشق شـديدين، فـانطلقت صرخـات الفـرح مـن الحاضرين، وبدت آثار الفرح والسرور على زوجة فرعون.

يقول البعض: إنّ فرعون تعجّب من هذه الحادثة، وقال: من أنت إذ قبل هذا الطفل لبنك في حين أنّه ردّ جميع الأخريات؟ فقالت الأم: إنّي امرأة طيّبة الريح واللبن، ولا يرفض لبني أيّ طفل!

عل كل حال فقد أمرها فرعون بالإهتمام بالطفل، وأكّدت زوجته كثيراً عـلى حـفظه وحراسته، وأمرت أن يعرض عليها الطفل بين فترة وأخرى.

هنا تحقق ما قاله القرآن: **فلوجعناك للى لُمّك كي تقرّعينها ولا تحزن؛** ولتستطيع تربيته بدون خوف من جلاوزة فرعون. ويستفاد من هذه العبارة أنّ فرعون أودع الطـفل أمّـه لتذهب به إلى بيتها، إلّا أنّ من الطبيعي أنّ ابن عائلة فرعون! الذي تعلّقت به امرأته وأحبّته حبّاً شديداً، يجب أن يعرض عليها بين فترة وأُخرىُ.

ومرّت السنون والاعوام، وتربّى موسى الله وسط هالة من لطف الله ومحبته، وفي محيط آمن، وشيئاً فشيئاً أصبح شابّاً. وكان ذات يوم يمرّ من طريق فرأى رجلين يستشاجران، أحدهما من بني إسرائيل والآخر من الأقباط \_(وهم المصريون، قوم فرعون) \_ ولمّا كان بنو إسرائيل يعيشون داغاً تحت ضغط الأقباط الظالمين وأذاهم، هبّ موسى لمعونة المظلوم الذي كان من بني إسرائيل، ومن أجل الدفاع عنه وجّه ضربة قاتلة إلى ذلك القبطي، فسقضت عليه.

فتأثّر موسى ممّا حدث وقلق، لأنّ حرّاس فرعون علموا في النهاية من الذي قام بعملية القتل هذه، فنشطوا للبحث عنه ومطاردته. إلّا أنّ موسىٰ، وحسب إشارة بعض أصدقائه عليه، خرج متخفّياً من مصر، وتوجّه إلىٰ مدين، فوجد محيطاً وجوّاً آمناً في ظل النّبي «شعيب»، والذي سيأتي شرح حاله في تفسير سورة القصص إن شاء الله تعالىٰ. هنا حيث يقول القرآن الكريم: **ووقتلت نفساً فنجيناك من النم وفيتناك قيتوناً،** في بعد

الدور التوارية عور بالوكور أيبالتر عليان في اترين الجريارية بالأور الأو **لا فليثبعو ستبخر في أهام** 

| كتاب الله المنزل | الأمثل في تفسير ً | [^ |
|------------------|-------------------|----|
|                  |                   | L' |

إنَّ كلمة «قدر» ـبرأي كثير من المفسّرين ـ تعني الزمان الذي قدّر فيه أن يُنتخب موسى للرسالة. إلَّا أنَّ البعض اعتبرها بمعنى المقدار، كما جاء هذا المعنىٰ في بعض الآيات القرآنية، كالآية ٢١ من سورة الحجر، وطبقاً لهذا التفسير سيكون معنى الآية: يا موسى إنَّك قـد نشأت وأصبحت \_بعد تحمّل هذه المصاعب والامتحانات وعشت سنين في بيت نبي كبير كشعيب \_ذا قدر ومقام وشخصية، وحصلت على استعداد لتلقي الوحي.

130

ثمّ يضيف: **﴿ولسطنعتك لنـفسيَ﴾ ف**من أجل مهمّة تلتّي الوحي الصعبة، ومن أجل قبول الرسالة، ومن أجل هداية العباد وإرشـادهم ربّـيتك واخــتبرتك في الحــوادث الصـعبة ومشاقّها، ومنحتك القوّة والقدرة، والآن حيث ألقيت هذه المهمّة الكبرى على عــاتقك. فإنّك مؤهّل من جميع الجوانب.

«اصطناع» من مادة «صنع» بمعنىٰ الإصرار والاقدام الأكيد على اصلاح شيء (كما يراه الراغب في مفرداته). ويعني إنّني قد اصلحتك من كلّ الجهات وكانّني اريدك لي وهذا الكلام هو أكثر ما يكن أن يقال في تصوير محبّة الله لهذا النّبي العظيم، وذهب البعض أنّه يشبه ما قاله الحكماء من: أنّ الله إذا أحبّ عبداً تفقّده كما يتفقّد الصديق صديقه.

ہدت

## هل يومي إلى غير الأنبياء؟

لا شكّ أنّ للوحي في القرآن الكريم معاني مختلفة: فقد جـاء أحـياناً بمـعنى الصـوت الواطىء، أو القول همساً، وهذا هو المعنى الأصلي لهذا اللفظ في اللغة العربية. الما ما يذهّ من اللامان توالي مرتزال من ما ما ملحقاً معم الله مد أن متّ مطرع مق

وجاء أحياناً بمعنى الإشارة الرمزية إلى شيء ما، مثل: **﴿ فَأَوْحَنَ لِلْيَهُمُ لَنَ سَبْحُو***ا بِكَـرَ***ةً ومشيّاً» `.** 

وأحياناً بمعنى الإلهام الغريزي، مثل ﴿ **لُوحَتَ رَبُّكَ لِلَّي النَّحَلَّ ﴾** ﴿

وأحياناً بمعنى الأمر التكويني، الأمر الذي يصدر بلسان الخلقة، مثل **(يــومندِ تــحدنه** أو د حاصات المسلم الله ؟

أخبارها \* بأنَّ ريَّك أوحى لِها﴾ ``

۱۰ مريم، ۱۱.

۲ النحل، ۸۸.

۲ الزلزلة، ٤ و ٥.

المراتب المراتبي المراتمي المراتبي المراتبي المراتبي ا

The de N النساء، ١٦٣.

#### الآيات

ٱذْهَبْ أَنتَ وَأَخُولَهُ بِتَايَنِي وَلَانَنِيافِ ذِكْرِى ٢ ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَى ٢ فَقُولَا لَهُ فَوَلا لَيَنَا لَعَلَهُ يَتَذَكَّرُ أَوْيَخْشَى ٢ قَالَارَ بَنَآ إِنَّنَا عَالَهُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَآ أَوْأَن يَطْعَى ٢ لَهُ فَوَلا يَنا لَعَلَهُ يَتَذَكَرُ أَوْيَخْشَى ٢ قَالَارَ بَنَا إِنَّا عَالَهُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَآ أَوْأَن يَطْعَى ٢ لَهُ فَوَلا يَنا لَعَلَهُ يَتَذَكَرُ أَوْيَخْشَى ٢ قَالَارَ بَنَا إِنَّا عَالَهُ مَعَتَ اللَّهُ مَعَى ٢ اللَّهُ فَقُولا يَنا لَعَلَهُ إِنَّ أَوْأَن يَطْعَى ٢ قَالَ لا تَعَافُ أَن يَفْرُطُ عَلَيْنَآ أَوْأَن يَطْعَى ٢ فَالَى لَمُ عَلَى اللَّ عَلَيْ لَنَا أَوْأَن يَطْعَى ٢ قَالَ لا تَخَافُ أَنْ يَعْرُضُ عَلَيْ يَا أَوْلَ يَطْعَى ٢ فَالَ لا تَعَافُ أَلْ يَعْذَى اللَّهُ عَامَ عَنَا إِنَى مَعَتَعَتَ عَلَيْ مَا أَسْمَعُ وَأَرَى ٢ ٢ فَقُولاً إِنَّ أَوْلَ يَطْعَى ٢ فَأَ لِياهُ فَقُولاً إِنَّ أَوْأَن يَطْعَى ٢ فَالَ لا تَعَافُ أَنْ يَعْذَى عَامُ فَقُولاً إِنَّا رَسُولا رَبْكَ فَالَا لا تَعَافُ أَنْ يَنْ كُولا يَ يَعْنَا بَي فَا أَنْ هُ مَا أَن اللَّهُ وَلَا يَ عَلَى مَا أَنْ يَ فَكُولا يَ اللَّهُ عَلَى مَا أَع قَالَ يَعَامُ مَعَنَا بَي إِنَا يَعْذَلَكُمُ مَا يَعْمَلُهُ يَتَذَكُمُ أَوْ يَعْشَى فَا لَكُولا يَ يَ عَلَى مَن أَوْ السَابَعُ مَعَلَى مَنَا يَ قَالَ لا عَنْ اللَهُ عَلَى مَا يَ عَلَى مَن كَذَ عَالَ مَعْنَى مَا يَ عَلَى مَن الْمُ لَكَنَ مَ اللَهُ عَلَى مَا يَنَا يَ أَنْ يَعْذَلْ اللَهُ عَلَى مَن كَذَ عَلَى مَا يَ عَلَى مَنْ عَلَى مَا يَ

#### التفسير

### أوّل لقاء مع فرعون المِبّار:

الآن وقد أصبح كلّ شيء مهيّاً، وكلّ الوسائل قد جعلت تحت تصرّف موسى، فـقد خاطب الله سبحانه موسى وهارون. بقوله: **(اِذهب لَنت واُخوك بآباتي)** الآيات التي تشمل المعجزتين الكبيرتين لموسى علمًا، كما تشمل كلّ آيات الله وتعليماته التي هي بذاتها دليل على أحقّية دعوته، خاصّة وأنّ هذه التعليمات العظيمة المحتوى ظهرت على يد رجلٍ قضىٰ أهمّ سنيّ حياته في «رعي الأغنام»!.

ومن أجل رفع معنوياتهما، والتأكيد على بذل أقصى ما يمكن من المساعي والجهود، فقد أضاف سبحانه قائلاً: **﴿ولاتنيا في ذكري**﴾ وتنفيذ أوامري، لأنّ الضعف واللين وترك الحزم سيذهب بكلّ جهودكما أدراج الرياح، فأثبتا ولاتخافا من أيّ حادثة، ولا تضعفا أمام أيّ قدرة.

بعد ذلك، يبيَّن الهدف الأساس لهذه الحركة، والنقطة التي يجب أن تكون هدفاً لتشخيص المسار، فيقول: **(اذهبا لإن فرمون لِنُه طغنُ)** فإنَّه سبب كلَّ الشقاء والتعاسة في هذه المنطقة

الواسعة. وما لم يتمّ إصلاحه فسوف لا ينجح أيّ عمل. لأنّ عامل تقدّم الأُمَّة أو تخلِّفها.

[ع

سعادتها أو شقائها وبؤسها هو قادتها وحكَّامها، ولذلك يجب أن يكـونوا هـدفكما قـبل الجميع.

صحيح أنَّ هارون لم يكن في ذلك الحين حاضراً في تلك الصحراء، ولكن الله أطلعه على هذه الحوادث كما ذكر المفسّرون، وقد خرج من مصر لإستقبال أخيه موسى لأداء هـذه المهمّة، إلَّا أنَّه لا مانع مطلقاً من أن يخاطبا معاً، وتوجّه إليهما مأمورية تبليغ الرسالة، في الوقت الذي لم يحضر غير واحد منهما.

ثمّ بيّنت الآية طريقة التعامل المؤثّرة مع فرعون. فمن أجل أن تنفذا إليه وتـؤثّرا فـيه ف فقولاله قولاليّنا لطله بتذتمر لويخشيه والفرق بين «يتذكّر» «يخشى» هـنا هـو أنّـكما إذا واجهتاء بكلام لطيف، رقيق، ملائم، وتبيّنان في الوقت ذاته المطالب بـصراحة وحسزم، فيحصل أحد الاحتالين: أن يقبل من صميم قلبه أدلّتكما المنطقيّة ويؤمن، والاحتال الآخر هو أن يخاف على الأقل من العقاب الإلهي في الدنيا أو الآخرة، ومن زوال ملكه وقدرته، فيدعن ويسلم ولايخالفكما.

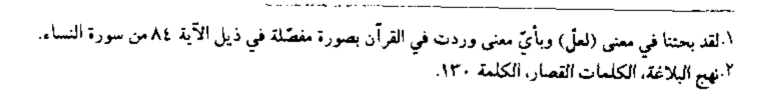
ويوجد احتمال ثالث أيضاً، وهو أنّه لا يتذكّر ولا يخشى، بل سيستمر في طريق المخالفة والمجابهة, وقد أشير إلى ذلك بكلمة «لعلّ» وفي هذه الصورة فإنّ الحجّة قد تمّت عليه، وعلى كلّ حال فإنّ القيام بهذا العمل لا يخلو من فائدة.

لا شكّ أنّ الله تعالى يعلم عاقبة عمله، إلّا أنّ التعبيرات المذكورة أنــفاً درس لمــوسى وهارون وكلّ المصلحين والمرشدين إلى طريق الله \

ومع هذه الحال، فقد كان موسى وهارون قلقين من أنّ هذا الرجل القوي المـتغطرس المستكبر، الذي عمّ رعبه وخشونته كلّ مكان، قد يقدم على عمل قبل أن يبلّغان الدعوة، ويهلكهما، لذلك **﴿ قَالَا رَبِّنَا لِنَنَا نَحَافَ أَنْ بِغَرَطَ مَلِينَا لَوَ لَنْ يَطْغَرُنِهِ**.

«يفرط» من مادّة فرط ـ على وزن سَرط ـ أي السبق والعجلة، ولذلك يقال للشخص الذي يرد محلّ الماء أوّلاً: فارط، ونقرأ في كلام الإمام علي ﷺ أمام قبور الموتى بجبّانة الكوفة: أنسب المناسبة منذّ

«أنتم لنا فرط سابق» `



الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

[^

على كلّ حال، فإنّ موسى وهارون كانا مشفقين من شيئين: فــإمّا أن يــقسو فـرعون ويستخدم القوّة قبل أن يسمع كلامهما، أو أنَّه يقدم على هذا العمل بعد سماعه هذا الكلام مباشرة، وكلتا الحالتين تهدّد مهمّتهما بالخطر.

إِلَّا أَنَّ الله سبحانه قد أجابِهما بحزم: فـ﴿قَالَ لا تَحْافًا لِنَّنِي مُعْكَمًا تُسْمِع وَلَرِي﴾ وبناءً على هذا. فمع وجود الله القادر معكما في كلَّ مكان. الله الذي يسمع كلَّ شيء. ويرى كلَّ شيء. وهو حاميكما وسندكما، فلا معنى للخوف والرعب.

ثمّ يبيّن لهما بدقّة كيفية إلقاء دعوتهما في محضر فرعون في خمس جمل قصار قاطعة غنيّة المحتوى، ترتبط أوَّلها بأصل المهمَّة، والثَّانية ببيان محتوى المهمَّة، والثَّالثة بذكر الدليل والسند، والرّابعة بترغيب الذين يقبلونها، وأخيراً فإنَّ الخامسة تكفَّلت بتهديد المعارضين.

فتقول أوَّلاً: ﴿فَانْيَاهُ فَقُولًا لِلَّا رَسُولًا رَبِّنْهُ وَالْجَمِيلَ هُنَا أُنَّهُما بِدَلَ أَن يقولا: (ربَّنا) فَإِنَّهُما يقولان (ربّك) ليثيروا عواطف فرعون وإحساساته تجاه هـذه النـقطة بأنّ له ربّاً، وأنّهمها رسولاه، ويكونان قد أفهاه بصورة ضمنيَّة أنَّ إدَّعاء الرّبوبية لا يصحّ من أيّ أحد، فهي مختصّة بالله.

ثمّ تقول: ﴿ قَارَسُ هَنا بِنِي لِسُرَائِيلَ وَلا تَعَذَّبِهِمْ ﴾. الصحيح أنَّ دعوة ، وسي لم تكن من أجل نجاة بني إسرائيل من قبضة الفراعنة فقط، بل كانت \_ وبشهاءة سائر آيات القرآن \_ تهدف أيضاً إلى نجاة فرعون والفراعنة أنفسهم من قبضة الشرك وعبادة الأوثــان، إلَّا أنَّ أهميّة هذا الموضوع, وإرتباطه المنطق بموسى كان السبب في أن يضع إصبعه عـلى هـذه المسألة، لأنَّ إستغلال وإستعباد بني إسرائيل مع كلَّ ذلك التعذيب والأذى لم يكن أمرأ بمكن توجيهه.

ثمّ أشارت إلى دليلهما ووثيقتهما، فتقول: قولا له: ﴿قد جنناك بآية هـن ربّك﴾ فمانًا لا نتكلُّم إعتباطاً أو جزافاً، ولا نتحدَّث من دون أن غتلك الدليل، وبناءً على هذا، فإنَّ العقل يحكم بأن تفكّر في كلامنا على الأقل، وأن تقبله إن كان صحيحاً ومنطقيّاً.

ثمّ تضيف الآية من باب ترغيب المؤمنين: ﴿والسلام على من لتبع الهدى». وهذه الجملة يكن أن تشير أيضاً إلى معنى آخر، وهو أنَّ السلامة في هذه الدنيا، والعالم الآخر من الآلام والعذاب الإلهي الأليم، ومن مشاكل الحياة الفردية والاجتماعية، من نصيب أولئك الذين يتّبعون الهدى الإلهي، وهذه في المقيقة هي النتيجة النهائية لدعوة موسى.

وأخيراً، فإنّ الله يأمرهما أن يُفهماه العاقبة المشؤومة للتمرّد على هذه الدعوة وعصيانها، بقولهما له: **﴿ لِنَا قَد لُوحي لِلِينَا أَنَّ للعَدْلِبِ على مِنَ كَذَبِ وتوتِي**﴾.

[ع

من الممكن أن يتوهّم متوهّم عدم تناسب هذه العبارة والحوار الملائم اللذين كانا قد أمرا بهما. إلّا أنّ هذا خطأ محض، فأيّ مانع من أن يقول طبيب حريص بأسلوب مناسب لمريضه: كلّ من يستعمل هذا الدواء سيشفى وينجو، وكلّ من يتركه فسينزل به الموت.

إنّ هذا بيان لنتيجة التعامل غير المناسب مع واقع ما، ولا يوجد فيه تهديد خاص، ولا شدّة في التعامل، وبتعبير آخر: فإنّ هذه حقيقة يجب أن تقال لفرعون بدون لفّ ودوران، وبدون أي تغطية وتورية.

ہموٹ

## ١\_ قدرة الله العميبة

لقد رأينا كثيراً ـ على مرّ التاريخ ـ أناساً أقوياء هبّوا للوقوف بـوجه الحـقّ، إلّا أنّ الله سبحانه لم يستخدم ويعبّىء جنود الأرض والسّهاء من أجل سحقهم وتدميرهم في أي مورد من الموارد، بل إنّه يغلبهم بسهولة وبساطة، وبصورة لاتخطر على ذهن أحد، خاصةً وأنّه في كثير من الموارد يبعث هؤلاء نحو أسباب موتهم، ويوكل مهمّة إعدامهم إليهم أنفسهم!

ونرى في قصّة فرعون هذه، أنّ عدوّه الأصلي \_أي موسى \_قد تربّى في أحضانه، وهو الذي رعاه، ونشأ في كنفه! ومن الطبيعي أنّ ذلك كان بتخطيط الله سبحانه.

والأروع من ذلك أنّ قابلة موسى الله حليقاً لنقل التواريخ ـكانت من الأقباط، والنجّار الذي صنع صندوق نجاته كان من الأقباط أيضاً، والذين أخرجوا الصندوق من الماء كانوا من حرّاس فرعون، والذي فتح الصندوق كانت إمرأة فرعون، واستُدعيت أمّ موسى من قبل أتباع فرعون لتكون مرضعة له، وكانت مطاردة موسى الله بعد حادثة قـتل الرجـل القبطي قد تمّت من قبل الفراعنة، وكانت سبب هجرته إلى مدين ليقضي فترة من التعليم

والتكامل في مدرسة النّبي «شعيب». نعم، عندما يريد الله سبحانه أن يظهر قوّته فهكذا يفعل، ليعلم كلّ العصاة والمتمرّدين أنَّهم أصغر من أن يقفوا أمام إرادة الله ومشيئته.

| 181 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [^ |
|-----|---------------------------------------|----|
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |    |

## ٢\_ التعامل المناسب مع الأعداء

إنَّ أوَّل أوامر القرآن من أجل النفوذ إلى قلوب الناس ـ مهما كانوا ضالَّين ومنحطَّين ـ هو التعامل المناسب المقترن بالمحبَّة والعواطف الإنسانية، أمّا التـوسَّل بـ العنف فـ إنّه يـتعلَّق بالمراحل التالية حينما لا يؤثّر التعامل برفق، فالهدف هو جذب الناس ليتذكّروا، وليبصروا طريقهم، أو أن يخافوا من العواقب المشؤومة للعمل السيء **(لعلّه يتذكّر أو يخضن)**.

إنَّ كلَّ عقيدة يجب أن تمتلك جاذبية، ولا تبعد الأفراد عنها بـدون مـبرَّر، وقـصص ووقائع الأنبياء وأثمَّة الدينﷺ تبيَّن بوضوح أنَّهم لم ينحرفوا عن هذا المنهج والمسير أبداً طوال حياتهم.

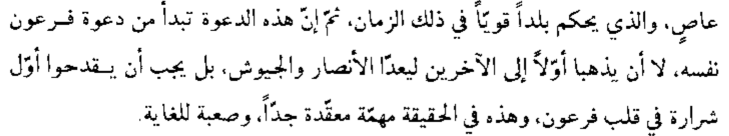
نعم، من الممكن أن لا تؤثّر أساليب المحبّة واللطف في القلوب الداكنة عند بعض الناس، ويكون الطريق مقتصراً على استعمال العنف في المكان المناسب، إلّا أنّه ليس قانوناً عامّاً وأساسيّاً للبدء في العمل، فإنّ المحبّة هي البداية والمسلك الأوّل، وهذا هـو الدرس الذي تذكره لنا الآية آنفة الذكر.

ممّا يلفت النظر أنّنا نقرأ في بعض الرّوايات: إنّ موسى كان مأموراً بأن ينادي فـرعون بأحسن أسهائه، فربّما يؤثّر ذلك في قلبه المظلم.

#### ٣\_ سؤال والمواب

من الممكن أن يتساءل البعض عند قراءة هذه الآيات لماذا يقلق مـوسى ويـضطرب ويتردّد مع تلك الوعود الإلهيّة، حتىٰ يقول الله سبحانه له بصراحة: إذهبا فإنّني معكما أسمع كلّ الكلام، وأرى كلّ شيء، ولا مجال للقلق مطلقاً؟

ويتّضح جواب هذا السؤال من أنّ هذه المهمّة كانت ثقيلة جدّاً، فإنّ موسى الله الذي كان راعياً للأغنام ـ يريد أن يذهب مع أخيه فقط إلى حرب رجل قوي مقتدر، ومتمرّد



عدد الآية ٤٢ ــــ (حجات ومراتب، فكثيراً ما يعلم الإنسان بشيء يقيناً، إلّا إضافةً إلى أنّ للعلم والمعرفة درجات ومراتب، فكثيراً ما يعلم الإنسان بشيء يقيناً، إلّا أنّه يرغب أن يصل إلى مرحلة علم اليقين والإطمئنان المطلق، كما أنّ إيراهــيم مع إيمـانه القطعي بالمعاد، فإنّه طلب من الله أن يريه مشهداً من إحياء الموتى في هذه الدنيا، ليطمئن أكثر.

8003

#### الآيات

قَالَ فَمَن زَيَّبَكُمَا يَمُوسَى ٥ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ شَمَّ هَدَى ٥ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ٥ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِتَبٍ لَا يَضِ لُ رَبِّي وَلَا يَسَى ٥ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلَا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَابِهِ أَزَوْجَامِن نَبَاتِ شَتَى ٢ كُلُوا وَارْعَوْ أَنْعَمَكُمُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَعْتِ لِ

#### التفسير

#### مَن ربَّكما؟

لقد حذف القرآن الجيد هنا ــوكما هي طريقته ــبعض المطالب التي يمكن فهمها بمعونة الأبحاث الآتية، وتوجّه مباشرةً إلى محاورة موسى وهارون مع فرعون، والمبحث في الواقع هكذا:

إنّ موسى بعد تلتّي الوحي والرسالة، وخطّة عمل كاملة في كيفيّة التعامل مع فرعون، تحرّك من تلك الأرض المقدّسة، والتتى أخاه هارون \_على حدّ قول المفسّرين \_قرب مصر، ثمّ توجّها معاً نحو فرعون، وتمكّنا من الدخول إلى قصر فرعون الأسطوري برغم المشاكل الكثيرة.

فلم أصبح موسى أمام فرعون وجهاً لوجه، أعاد تلك الجمل الدقيقة المؤثّرة التي علّمه الله إيّاها أثناء الأمر بالرسالة: ﴿لِمَا رسولا ربّك فأرسل معنا بني لمرلئيل ولا تعذّبهم قد جنناك بآية من ربّك وللسلام على من لتبع للهدى ﴾. واعلم أيضاً ﴿لِمَا قد لُوحي لِلينا أنّ للعذلب على من كذب وتولّى ﴾.

المنافي المستجد الكلاب كالأأتا المتشاد أولاتها المتعار المستحد المستكر والمحدي

سورة طه / الآية ٤٩ ـ ٥٥

[ع

أنّ فرعون المغرور والمعجب بنفسه لم يكن مستعدّاً حتى أن يقول: من ربيّ الذي تدّعيانه؟ بل قال: من ربّكما؟!

فأجابه موسى مباشرةً بجواب جامع جدّاً، وقصير في الوقت نفسه، عن الله: ﴿قَالَ رَبِّنَا الذي أمطى كلّ شي. خلقه ثمّ هدى> فني هذه العبارة الموجزة إشارة إلى أصلين أساسيين من الخلقة والوجود، وكلّ واحد منهما دليل وبرهان مستقل يوصل إلى معرفة الله:

**الأوّل:** إنّ الله سبحانه قد وهب لكلّ موجود ما يحتاجه، وهذا أمرٌ في غاية الأهميّة ممّا يقتضي تأليف عدّة كتب، بل إنّ كثيراً من الكتب قد ألّفت في هذا الجال.

إنّنا إذا دقّقنا قليلاً في النباتات والحيوانات التي تعيش في كلّ منطقة. سواء الطيور، أو الحيوانات البحرية، أو الحشرات والزواحف، فسنرى أنّ لكلّ منها إنسجاماً تامّاً مع محيطها الذي تعيش فيه، وكلّ ما تحتاجه فهو موجود تحت تصرّفها، فإنّ هيكل الطيور قد هيّئها للطيران من ناحية شكلها ووزنها وحواسها المختلفة. وكذلك تكوين وبناء الحيوانات التي تعيش في أعماق البحار.

**والثّاني:** مسألة هداية وإرشاد الموجودات، وقد جعلها القرآن باستعماله (ثمّ) في الدرجة الثّانية بعد تأمين الإحتياجات.

إنّ من الممكن أن يمتلك الإنسان أيّ شيء من أسباب الحـياة، إلّا أنّــه يجـهل كـيفيّة الاستفادة منها، والمهمّ أن يعرف طريقة استعمالها، وهذا هو الشيء الذي نراه في الموجودات المختلفة بوضوح، وكيف أنّ كلّاً منها يستغلّ طاقته بصورة دقيقة في إدامة حياته، كيف يبني بيتاً، وكيف يتكاثر، وكيف يربيّ أولاده ويخفيهم ويبعدهم عن متناول الأعداء، أو يعلّمهم كيف يواجهون الأعداء.

والبشر \_ أيضاً \_ لديهم هذه الهداية التكوينيّة، إلّا أنّ الإنسان لمّا كان موجوداً يمتلك عقلاً وشعوراً، فقد جعل الله سبحانه هدايته التكوينيّة مع هدايته التـشريعيّة بـواسطة الأنبياء متلازمة ومتزامنة، بحيث إنّه إذا لم ينحرف عن ذلك الطريق، فإنّه سيصل حتماً إلى مقصده. وبتعبير آخر فإنّ الإنسان نتيجة لإمـتلاكـه العـقل والإرادة، فـإنّ له واجـبات

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل 120 [^ فيك، ولا في أرض مصر، ولا يختص بالحاضر أو الماضي، فإنَّ لهذا العالم ماضياً ومستقبلاً لم أكن ولم تكن فيه، وتلاحظ مسألتان أساسيتان في هذا العالم: تأمين الحاجات، ثمَّ إستغلال الطاقات والقوى في طريق رقي الموجودات. فإنَّها تستطيع جميَّداً أن تمدلَّك عملي ربَّمنا. وتعرفِّك به، وكلَّما أمعنت النظر في هذا الجمال فستحصل على دلالات وبراهين كثيرة على عظمته وقدرته.

فلمّ سمع فرعون هذا الجواب الجامع الجميل، ألق سؤالاً آخر ﴿قال فحا بال القرون **الأولىٰ﴾**. وهناك بحث بين المفسّرين في مراد فرعون من هذه الجملة، فقد أظهروا وجهات نظر مختلفة!

١- فقال بعضهم: إنَّ موسى الله لما ذكر في آخر جملة من كلامه شمول العذاب الإلهـي للمكذِّبين بالتوحيد. فإنَّ فرعون سأل: إذن فلمإذا لم يواجه أولئك الأقوام مـن المـشركين الماضين، عمتل هذا العذاب؟

٣- وقال بعض: إنَّ موسى لمَّا قال: إنَّ ربَّ العالم هو ربَّ الجميع، سأل فرعون: فلماذا كان الأسلاف من قومنا وكلَّ الأقوام الماضية مشركين؟ فهذا يبيَّن أنَّ الشرك وعبادة الأصنام ليس عملاً خاطئاً!

٣- وقال آخرون: لمَّا كان معنى كلام موسى هو أنَّ الجميع سينال نتيجة أعماله في النهاية، وسيُعاقب أولئك الذين عصوا الأوامر الإلهيَّة. فسأل فرعون: فما هو مصير الأقوام الماضية الذين هلكوا واندثروا؟

على كلّ حال، أجابه موسى الله بقوله: **﴿قَالَ عَلَمُهَا عَنْدَ رَبِّي فِي كَتَابُ لا يُسْطَلُ رَبُّسِ وَلا ينسي،** ( وبناءً على هذا فإنّ حساب هؤلاء وكتبهم محفوظة، وسينالون في النهاية تــواب وعقاب أعمالهم. فإنَّ الحافظ لهذا الحساب هو الله الذي لا يخطىء ولا ينسى، وبملاحظة ما بيِّنه موسى من أصل التوحيد والتعريف بالله، فإنَّ من الواضح جدًّا أنَّ حفظ هذا الحساب لدي من أعطى كلٍّ موجود حاجته بدقَّة، ثمَّ هداه ليس أمرأ صعباً.

الديني [1] متانته في النه تربين (لا يضلّ) و(لا ينسب) إلّا أنَّ الظاهر هو أن (لا يضلُّ)

سورة طه / الآية ٤٩ ـ ٥٥

5]

إشارة إلى نني أي نوع من الخطأ من قبل الله سبحانه، و(لا ينسى) إشارة إلى نني النسيان، أي أنّه سبحانه لا يشتبه في حساب الأفراد عند بداية العمل، ولا يبتلى بنسيان حفظ حسابهم وأعهالهم، وعلى هذا فإنّ موسى قد نبّه بصورة ضمنيّة على إحاطة علم الله بكلّ شيء، لينتبه فرعون إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ أي شيء من عمله لا يخفى على الله وإن كان بمقدار رأس الإبرة، وسوف ينال عقابه أو ثوابه.

في الحقيقة، إنّ الإحاطة العلمية لله هي نتيجة الكلام الذي قاله موسى من قبل، وهو أنّ الله الذي أعطى كلّ موجود حاجته ثمّ هداه، مطّلع على حال كلّ أحد، وكلّ شيء.

ولماً كان جانب من حديث موسى ينتج حول مسألة التوحيد ومعرفة الله، فإنّه يبيّن هنا فصلاً آخر في هذا المجال، فيقول: **(للذي جعل لكم الأرض مهدا وسلك لكم فيها سبلا ولنزل من** السما.ها: فاخرجنا به لزواجا هن نبات شتّى». وفي مجموع هذه الآية إشارة إلى أربعة أنواع من نعم الله الكبرى.

**١- الأرض** التي هي مهد إستقرار الإنسان ومهاده، ويستطيع الإنسان العـيش عـليها براحة وأمان ببركة قانون الجـاذبية، وكذلك الطبقة الغازية العظيمة التي تحيط بالأرض.

**٢-الطرق** والسبل التي أوجدها الله في الأرض، والتي تربط جميع مـناطقها بـعضها بالبعض الآخر، كما رأينا غالباً وجود طرق ووديان بين سلـــلة الجبال التي تناطح السّماء يستطيع الإنسان أن يمرّ من خلالها ويصل إلى مقصده.

**٣- الماء** الذي هو أساس الحياة، ومصدر كلِّ البركات، والذي أنزل من السِّماء.

٤- الأعشاب والنباتات المختلفة التي تخرج من الأرض بفعل هذا الماء، ويشكّل قسم منها المواد الغذائية للإنسان، وقسم يستفيد منه الإنسان في صنع الأدوية، وقسم آخر يصنع ملابسه، وقسم آخر لوسائل الحياة كالأبواب، وحتى البيوت التي تبنى من الخشب، والسفن، وكثير من وسائط النقل الأخرى، بل يمكن القول: إنّ هذه النعم الأربع الكبرى تشكّل حسب الترتيب الذي ورد في الآية أولويّات حياة الإنسان، فقبل كلّ شيء يحتاج الإنسان إلى حلّ من المحدول النقل الأخرى، بل يمن القول: إنّ هذه النعم الأربع الكبرى تشكّل حسب الترتيب الذي ورد في الآية أولويّات حياة الإنسان، فقبل كلّ شيء يحتاج الإنسان إلى حلّ ملك من الخشب، تشكّل حسب الترتيب الذي ورد في الآية أولويّات حياة الإنسان، فقبل كلّ شيء يحتاج الإنسان إلى حلّ سكن وهدوء، وبعده إلى طرق المواصلات، ثمّ الماء، ثمّ الماء، فقال: وتلو لوليوسوا

**لنحامكم،** وهو إشارة إلى ثرواتكم ومنتوجاتكم الحيوانيَّة، والتي تشكَّل جانباً مهمّاً من المواد الغذائية والملابس ووسائل الحياة، هي أيضاً من بركات هـذه الأرض وذلك المـاء

النازل من السّماء.

|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | f. |
|-----|---------------------------------------|----|
| 124 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [^ |
|     |                                       |    |
|     |                                       |    |

وفي النهاية، وبعد أن أشار إلى كلّ هذه النعم، قال: ﴿ **لِنَّ فِي ذلك لَاَّيَاتَ لَوَلِي النَّهِيَ ﴾**.

مممماً يستحقّ الإنتباء أنّ «النهى» جمع «نهية» وهي في الأصل مأخوذة من مادّة «نهي» مقابل الأمر، وتعني العقل الذي ينهى الإنسان عن القبائح والسيّتات، وهذه إشارة إلى أنّ كلّ تدبّر وتفكّر من أجل فهم أهميّة هذه الآيات ليس كافياً، بل إنّ العقل والفكر المسؤول هو الذي يستطيع أن يدرك ويطّلع على هذه الحقيقة.

وبما أنَّ هذه الآيات دلَّلت على التوحيد بخلق الأرض ونعمها، فقد بيّنت مسألة المعاد بالإشارة إلى الأرض في آخر آية من هذه الآيات أيضاً فقالت: **«سنها ضلقناكسم وفسيها تعيدكم وهنها نخرجكم تارة لخرى؛** وإنَّه لتعبير بليغ حقّاً، ومختصر أيضاً، عن ماضي البشر وحاضره ومستقبله، فكلَّنا قد جئنا من التراب، وكلَّنا نرجع إلى التراب، ومنه نبعت مرّةً اُخرىٰ!

إنَّ رجوعنا إلى التراب، أو بعننا منه أمر واضح تماماً، لكن في كيفيّة بدايننا من التراب تفسيران: **الأوّل:** إنّنا جميعاً من آدم وآدم من تراب. **والآخـر:** إنّنا أنفسنا قـد خــلقنا مـن التراب، لأنّ كلّ المواد الغذائية التي كوّنت أجـسام آبائنا وأمّهاتنا قد أخذت من هذا التراب.

ثمّ إنّ هذا التعبير ينبّه كلّ العتاة المتمرّدين، والمتّصفين بصفات فرعون، كي لا ينسوا من أين أتوا، وإلى أين يذهبون؟ فلماذا كلّ هذا الغرور والعصيان والطغيان من موجود كــان بالأمس تراباً. وسيكون غداً تراباً أيضاً؟

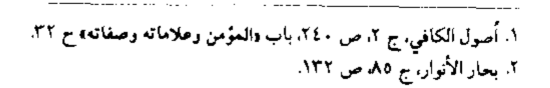
## ہموث

ا- كلمتي «المهد» و«المهاد» تعنيان المكان المهيّأ للجلوس والمنام والإستراحة. وفي الأصل تطلق كلمة المهد على المكان الذي ينام فيه الطفل، فكأنّ الإنسان طفل وضع في مهد الأرض، وقد توفّرت في هذا المهد كلّ وسائل الحياة.

٢-كلمة «أزواجاً» التي أخذت من مادة «زوج» يمكن أن تكون إشارة إلى أصناف وأنواع النياتات، كما عكن أن تكون إشارة خفتة المحمد النياتات.

١٤٨ سورة طه / الآية ٤٩ ـ ٥٥ [ج والأحلام الرزينة، وصلة الأرحام، والبررة بالأمّهات والآباء، والمتعاهدين للمفقراء والجيران واليتامى، ويطعمون الطعام، ويفشون السلام في العالم، ويصلّون والناس نيام غافلون»<sup>٢</sup>. وفي حديث آخر نقل عن أمير المؤمنين في ، أنّ رجلاً سأله: يابن عمّ خير خلق الله، ما معنى السجدة الأولى؟ فقال: «تأويلها: اللّهمّ إنّك منها خلقتني ـ يعني من الأرض ـ ورفع رأسك ومنها أخرجتنا، والسجدة الثّانية وإليها تعيدنا، ورفع رأسك من الثّانية ومنها تخرجنا تارة أخرى»<sup>٢</sup>.

ଷ୍ଠପ୍ତ



#### الآيات

وَلَقَدَ أَرْيَنَهُ ءَايَنِنَا كُلُهَا فَكَذَبَ وَأَبَى ٥ قَالَ أَجِنَى التَّخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَنْمُوسَى ٥ فَلَنَ أَيْنَنَكَ بِسِحْرِ مِثْلِهِ فَاَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا تُخْلِفُهُ بَعَن وَلَا أَنْتَ مَكَانَا شُوَى ٥ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِينَةِ وَأَن يُحْشَرَ لِنَا شُضَحَى ٥ فَتَوَلَى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ حَيْدَهُ ثُمَ أَنَ ٥ قَالَ لَهُ مُوَعَدُكُمْ عَوْمُ الزِينَةِ وَأَن يُحْشَرَ لِنَا شُضَحَى ٥ عَلَى اللَّهِ حَذِبَا فَيْ فَرَعُونُ فَجَمَعَ حَيْدَهُ ثُمَ أَنَ ٥ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِينَةِ وَأَن يُحْشَرَ لِنَا شُضَحَى عَلَى اللَّهِ حَذِبَا فَيْنَا شُوى ٥ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِينَةِ وَأَن يُحْشَرُ لِنَا شُخْرُوا عَلَى اللَّهِ حَذِبَا فَيْنَا شُوى ٥ قَالَ مَوْعِدُكُمْ عَالَ لَهُ مَعْمَ وَالْنَعْذَوْا عَلَى اللَّهِ حَذِبَا فَيْنَا شُوى أَنْ مُوَى ٥ فَا لَكُونُ وَعَوْنُ فَجَمَعَ حَيْدَهُ مُوالَى فَا عَلَى لَهُ مُ عَلَى اللَهُ مُوسَى وَيْلَكُمْ لَا نَفْتَرُوا عَلَى اللَهِ مَوْلَى وَالْتَجْوى ٢ مَا يَعْذَبُوا أَمْرَهُمُ مَا يَعْذَرُوا أَنْتَ عَالَ اللَهُ مَعْرَى ٢ فَا يَ

## الأفسير

# فرعون يُهيٍّء نفسه للمولة الأفيرة:

تعكس هذه الآيات مرحلة أخرى من المواجهة بين موسى وفرعون، ويسبدأ القرآن الكريم هذا الفصل بهذه الجملة: **فولقد لريناء آياتنا كلما فكذّب ولبي، و**من المسلّم أنّ المراد من هذه الآيات هنا ليس كلّ المعجزات التي ظهرت على يد موسى على طبيلة حسياته في مصر، بل مرتبطة بالمعجزات التي أراها فرعون في بداية دعوته، معجزة العصا، واليـد البيضاء، ومحتوى دعوته السماوية الجامعة، والتي كانت بنفسها دليلاً حيّاً على أحقيته، ولذلك تطالعنا بعد هذه الحادثة مسألة المواجهة بين السّحرة وموسى على ومنعجزاته

الآبان التاتلا خام بالطلام الرجكم المنحد فالمتلبا مميد ومعجزاته وكنف

سورة طد / الآية ٥٦ \_ ٢٤

[ع

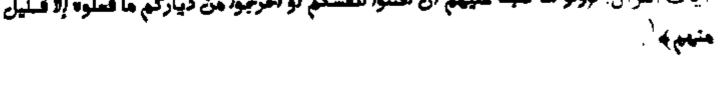
اتّهمه كما هي عادة كلّ المتسلّطين والحكّام المتعنّتين؟ **﴿قَالَ لَجِنتَنَا لَتَحْرَجَنَا مِنْ لَرَضَنَا بِسَحَرَكَ يَاهُوسَنَجُ** وهو إشارة إلى أنّنا نعلم أنّ مسألة النبوّة والدعوة إلى التوحيد، وإظهار هـذه المعجزات تشكّل بمجموعها خطّة منسّقة للإنتصار علينا، وبالتالي إخراجنا مع الأقباط من أرض آبائنا وأجدادنا، فليس هدفك الدعوة إلى التوحيد، ولانجاة وتخليص بني إسرائيل، بل هدفك الوصول إلى الحكم والسيطرة على هذه الأرض، وإخراج المعارضين!

إنَّ هذه التهمة هي نفس الحربة التي يستخدمها الطواغيت والمستعمرون على إستداد التاريخ، ويلوحون بها ويشهرونها كلّما رأوا أنفسهم في خطر، ومـن أجـل إثـارة النـاس لصالحهم يثيرون مسألة تعرّض مصالح البلد للخطر، فالبلد يعني حكومة هـؤلاء العـتاة، ووجوده يعني وجودهم!

ويعتقد بعض المفسّرين أنّ الهدف من جلب بني إسرائيل إلى مصر، والإحتفاظ بهم في هذه الأرض لم يكن من أجل إستغلال قواهم كعبيد وحسب، بل إنّهم في الوقت نفسه كانوا لا يريدون لبني إسرائيل، الذين كانوا قوماً أقوياء، أن يتحوّلوا إلى قـوّة ومصدر خـطر، وكذلك لم يكن الأمر بقتل الذكور للخوف من ولادة موسى فقط، بل للوقوف أمام قوّتهم والحدّ منها، وهذا عمل يقوم به كلّ الأقوياء الظالمين، وبناءً على هذا فـإنّ خـروج بـني إسرائيل -حسب طلب موسى - يعني إقتدار هذه الأمّة، وفي هذه الحالة سيتعرّض سلطان الفراعنة وعرشهم إلى الخطر.

والنقطة الأخرى في هذه العبارة القصيرة، هي أنّ فرعون قد اتّهم موسى بالسحر، وهذا هو ما اتّهم به كلّ الأنبياء عند إظهار معجزاتهم البيّنة، كما نقرأ ذلك في الآيتين ٥٢ ـ ٥٣ من سورة الذاريات: **(كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ماحر أوهجنون + أتواصوا** به بل هم قوم طاغون).

وتجدر الإشارة إلى هذه المسألة أيضاً، وهي أنَّ إثارة المشاعر الوطنية وحبّ الوطن في مثل هذه المواضع أمر مدروس بدقّة كاملة، لأنَّ أغلب الناس يحبّون أرضهـم ووطـنهم كحبّهم أنفسهم وأرواحهم، ولذلك جعلوا هذين الأمرين في مرتبة واحدة، كما في بـعض آيات القرآن: **(ولو لذاكتينا عليهم أن نقتلوا لنفسكم أو لخرجوا من دياركم ما فعلوه إلَّا قبليل** 





ثمّ أضاف فرعون بأن لا تظن بأنّنا نعجز عن أن نأتي بمثل هذا السحر **﴿قُلْنَاتَيْنَكَ بِسحر** مثلعة، ولكي يظهر حزماً أكثر فإنّه قال: **﴿قَاحِعل بِينَنَا وَبِينَكَ هومداً لا نخلفه نحن ولا أنت** هكانا سوئ».

101

وذكر البعض في تفسير **(مكانا سوى)**: إنّ المراد هو أن تكون فـاصلته عـنّا وعـنك متساوية، وقال بعضهم: أن تكون فاصلته متساوية بالنسبة إلى الناس، أي أن يكون المكان في وسط المدينة تماماً. وقال بعض: المـراد أن تكـون الأرض أرضاً مكشـوفة ومسـطّحة يشرف عليها الجميع، وأن يتساوى في ذلك العالي والداني. ويمكن أن تعتبر كلّ هذه المعاني مجتمعة فيها.

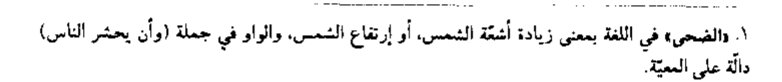
وينبغي التذكير بأنّ الحكّام الطغاة، ومن أجل أن يهزموا خصمهم في المعركة، ويرفعوا معنويات أتباعهم وأعوانهم الذين ربّما وقعوا تحت تأثيره (كما في قصّة موسى ومعجزاته فلا يبعد أن يكونوا قد وقعوا تحت تأثيره) فإنّهم يعيدون إليهم المعنويات والقوّة، ويتعاملون في الظاهر مع أمثال هذه المسائل بصرامة وشدّة، ويثيرون الصخب حولها!

إلاّ أنّ موسىٰ لم يفقد هدوء أعصابه، ولم يدع للخوف من عــنجهيّة فـرعون إلى قــلبه طريقاً، بل قال بحزم: **﴿قَالَ هومدَكُم يوم** *الزينة وأن يحشر التاس ضحى***﴾`.** 

إنَّ التعبير بـ**﴿يوم الزينة﴾** إشارة إلى يوم عيدكان عندهم لا نستطيع تعيينه بدقَّة، إلَّا أنَّ المهمّ هو أنَّ الناس كانوا يعطّلون أعهالهم فيه، وكانوا حتماً مستعدّين للمشاركة في مثل هذا «المشهد».

على كلَّ حال، فإنَّ فرعون بعد مشاهدة معجزات موسى العجيبة، وتأثيرها النفسي في أنصاره، صمّم على مواجهة موسى يَخ بالإستعانة بالسّحرة، ولذلك وضع الإتّفاق المذكور مع موسى **﴿فتولَى فرمون فجمع كيدة ثمّ أتى﴾**.

في هذه الجملة القصيرة تلخّصت حوادث جمّـة جـاءت بشكـل مـفصّل في سـورتي الأعراف والشعراء، لأنّ فرعون بعد تركه ذلك المجلس ومفارقة مـوسى وهـارون، عـقد



5]

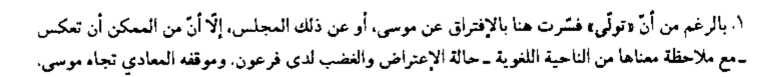
أنحاء البلاد إلى الحضور في العاصمة، ورغّبهم بمرغّبات كثيرة من أجل مواجهة موسى الله»، وأمور أخرى ليس هنا مجال بحثها، إلّا أنّ القرآن الكريم قد جمعها كلّها في هذه الجمل الثلاث: «فتولى فرمون، فجمع كيده، ثمّ أتي» (.

وأخيراً حلّ اليوم الموعود، ووقف موسى أمام جميع الحاضرين، الذين كـان بـعضهم السّحرة، وكان عددهم ـ على رأي بعض المفسّرين ـ إثنين وسبعين ساحراً، وقال آخرون إنّهم بلغوا أربعهائة، وذكر البعض أعداداً أكبر أيضاً، وكان قسم من ذلك الجمع عبارة عن فرعون وأنصاره وحاشيته، وأخيراً القسم الثّالث الذي كان يشكّل الأكثرية، وهم الناس المتفرّجون.

هنا توجّه موسى إلى السّحرة، أو إلى الفراعنة والسّحرة، و **فقال ليهم هوسى ويسلكم لا** تفتروا على الله كذبا فيسعتكم بعداب وقد خاب من افترى». وواضح أنّ مراد مسوسى مسن الإفتراء على الله سبحانه هو أن يجعلوا شخصاً أو شسيئاً شريكاً له، أو يسنسبوا مسعجزات رسول الله إلى السحر، ويظنّوا أنّ فرعون إلههم ومعبودهم، ومن المحتم أنّ الله سبحانه سوف لا يدع من ينسبون هذه الأكاذيب إلى الله، ويسعون بكلّ قواهم لإطفاء نور الحسق، بدون عقاب.

إنَّ كلام موسى المتين الذي لا يشبه كلام السّحرة بوجه، بل إنَّ نبر ته كانت نبرة دعوة كلَّ الأنبياء الحقيقيين، ونابعة من صميم قلب موسى الطاهر، فأثّرت على بعض القلوب، وأوجدت إختلافاً بين ذلك الحشد من السّحرة، فبعض كان يناصر المواجهة والمبارزة، وبعض تردّد في الأمر، واحتمل أن يكون موسى علم نبيّاً إلهيّاً، وأثّرت فيهم تهديداته، خاصّةً وأنّ لباس موسى وهارون البسيط كان لباس رعاة الأغنام، وعدم مشاهدة الضعف والتراجع على محيّاهما بالرغم من كونهما وحيدين، كان يعتبر دليلاً آخر على أصالة أقوالهما وصدق نواياهما، ولذلك فإنّ القرآن يقول: فتنازموا لموهم بينهم وأسرّوا للنجوي.

إنَّ من الممكن أن تكون هذه المسارَّة والنجوي أمام فرعون، ويحتمل أيضاً أن لا تكون



٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

أمامه، وهناك احتمال آخر، وهو أنَّ القائمين على إدارة هذا المشهد قد تناجوا في خفاء عن الناس.

104

إلا أنَّ أنصار الاستمرار في المواجهة إنتصروا أخيراً وأخذوا زمام المبادرة بسيدهم، وشرعوا في تحريك السّحرة بطرق مختلفة، فأوّلاً **﴿قالوا إن هذان لساحران﴾ `**وبناءً على هذا فلا يجب أن تخافوا مواجهتها، لأنّكم كبار وأساتذة السحر في هذه البلاد العريضة، ولأنّ قوّتكم وقدرتكم أكبر منها!

ثمّ إنّهها ﴿يريدان أن يخرجاكم من أرضكم بسعرهما» الوطن الذي هو أعزّ من أنفسكم، إضافة إلى أنّهها لا يقنعان بإخراجكم من أرضكم، بـل إنّهـما يـريدان أيـضاً أن يجـعلا مقدّساتكم أضحوكة ومحلّاً للسخرية ﴿ويذهبا بطريقتكم المثلى» <sup>(</sup>.

والآن حيث أصبح الأمر كذلك، فلا تدعوا للتردّد إلى أنـفسكم طـريقاً مـطلقاً، بـل «فاجمسواكيدكم ثمّ لنتواصفًا» لأنّ الوحدة رمز إنتصاركم في هذه المعركة المصيريّة الحاسمة «وقد أفلح لليوم من لستعليٰ».

8003

الآيات

قَالُواْ يَنْمُوسَىٰ إِمَّاأَن تُلْقِى وَ إِمَّاأَن نَّكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى ٢ قَالَ مَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَاهُمُ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ٢ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ - خِيفَةَ مُوسَى ٣ فَ قُلْنَا لَا يَخَف إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَى ٣ وَأَلْقِ مَافِي يَعِينِكَ نَلْقَف مَاصَنَعُوا إِنَّهَ اصَنَعُوا كَذَ سَحِرٍّ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُجَتْ أَنَى ٣

موسى 💐 ينزل إلى السامة:

لقد اتّحد السّحرة ظاهراً، وعزموا على محاربة موسى في ومواجهته، فلمّا نزلوا إلى الميدان ﴿ قالوا ياهوسي لِعَا أن تلقي ولِعًا أن نكون أوّل هن القي».

قال بعض المفسّرين: إنّ إقتراح السّحرة هـذا إمّــا أن يكـون مـن أجــل أن يسـبقهم موسى الله، أو إنّه كان إحتراماً منهم لموسى، ورتّبا كان هذا الأمر هو الذي هيّاً السبيل إلى أن يذعنوا لموسى الله ويؤمنوا به بعد هذه الحادثة.

إِلَّا أَنَّ هذا الموضوع يبدو بعيداً جدًاً، لأنَّ هؤلاء كانوا يسعون بكلَّ ما أو توا من قوّة لأن يسحقوا ويحطِّموا موسى ومعجزته، وبناءً على هذا فإنَّ التعبير آنف الذكر ربِّا كان لإظهار إعتادهم على أنفسهم أمام الناس.

غير أنَّ موسى الله بدون أن يبدي عجلة، لإطمئنانه بأنَّ النصر سوف يكون حليفه، بل وبغضَّ النظر عن أنَّ الذي يسبق إلى الحلبة في هذه المجابهات هو الذي يفوز ﴿قال بل للقول﴾. ولا شكَّ أنَّ دعوة موسى الله هؤلاء إلى المواجهة وعمل السحر كانت مقدّمة لإظهار الحقّ، المكن من منذ نا محمد الله أماً مع مناً المكان من مناً المكان من من من من المحر،

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٨] في لحظة واحدة ألقيت في وسط الميدان آلاف العصي والحبال التي ملئت أجوافسها بمواد خاصة فقاد حيالهم ومصيتهم يخيل إليه من سعرهم تنها تسعى !

أجل، لقد ظهرت بصورة أفاع وحيّات صغيرة وكبيرة متنوّعة، وفي أشكال مختلفة ومخيفة، ونقرأ في الآيات الأخرى من القرآن الكريم في هذا الباب: ﴿سحروا أصين الشاس واسترهبوهم وجاؤوا بسحر عظيم﴾ ` وبتعبير الآية ٤٤ من سورة الشعراء: ﴿وقالوا بعزّة فرمون إذا لنعن الغالبون﴾.

لقد ذكر كثير من المفسّرين أنَّ هؤلاء كانوا قد جعلوا في هذه الحبال والعصي مواداً كالزئبق الذي إذا مسّته أشعّة الشمس وإرتفعت حرارته وسخن، فإنّه يولّد لهؤلاء ـ نتيجة لشدّة فورانه ـ حركات مختلفة وسريعة «إنّ هذه الحركات لم تكن سيراً وسعياً حتماً، إلّا أنّ إيحاءات السّحرة التي كانوا يلقنونها الناس، والمشهد الخاص الذي ظهر هناك، كان يظهر لأعين الناس ويجسّد لهم أنّ هذه الجهادات قد ولجتها الروح، وهي تتحرّك الآن. (وتعبير وسعروا أمين الناس كانوا إلى هذا المعنى أيضاً، وكذلك تعبير فيغيّل إليه به يكن أن يكون إشارة إلى هذا المعنى أيضاً، وكذلك تعبير فيغيّل إليه به يكن أن

على كلّ حال، فإنّ المشهد كان عجيباً جدّاً، فإنّ السّحرة الذين كان عـددهم كسبيراً، وتمرّسهم وإطلاعهم في هذا الفن عميقاً، وكانوا يعرفون جيّداً طريقة الاستفادة من خواص هذه الأجسام الفيزيائية والكيميائية الخفيّة، استطاعوا أن ينفذوا إلى أفكار الحـاضرين ليصدّقوا أنّ كلّ هذه الأشياء الميتة قد ولجتها الروح، فعلت صرخات السرور من الفراعنة، بينا كان بعض الناس يصرخون من الخوف والرعب، ويتراجعون إلى الخلف.

في هذه الأثناء **﴿فاوجس في نفسه خيفةً هوسى﴾** وكلمة «أوجس» أخــذت مــن مــادَّة (إيجاس) وفي الأصل من (وجس) على وزن (حبس) بمعنى الصوت الخني، وبناءً على هذا فإنّ الإيجاس يعني الإحساس الخني والداخلي، وهذا يوحي بأنّ خوف موسى الداخلي كسان سطحيّاً وخفيفاً، ولم يكن يعني أنّه أولى إهتماماً لهذا المنظر المرعب لسحر السّحرة، بل كان

خائفاً من أن يقع الناس تحت تأثير هذا المنظر بصورة يصعب معها إرجاعهم إلى الحقّ. أو أن يترك جماعة من الناس الميدان قبل أن تتهيَّأ الفرصة لموسى لإظهار معجزته، أو أن

الأعراف، ١١٦.

[ع

يخرجوهم من الميدان ولا يتّضح الحقّ لهم، كما نقرأ في خطبة الإمام علي ﷺ الرقم ٤ من نهج البلاغة: «لم يوجس موسى ﷺ خيفة على نفسه، بل أشفق من غلبة الجهّال ودول الضلال» <sup>(</sup> ومع ما قيل لا نرى ضرورة لذكر الأجوبة الأخرى التي قيلت في باب خوف موسى ﷺ.

على كلّ حال، فقد نزل النصر والمدد الإلهي على موسى في تلك الحال، وبيّن له الوحي الإلهي أنّ النصر حليفه كما يقول القرآن: ﴿قلنا لا تخف لِنّك أندت للأعلى». إنّ هذه الجـملة وبتعبيرها المؤكّد قد أثلجت قلب موسى بنصره المحتّم \_فإنّ (إنّ) و تكرار الضمير، كلّ منهما تأكيد مستقل على هذا المعنى، وكذلك كون الجملة اسميّة \_ وبهذه الكيفيّة، فـقد أرجـعت لموسى إطمئنانه الذي تزلزل للحظات قصيرة.

وخاطبه الله مرّة أخرى بقوله تعالى: ﴿ وَلَقَ مَا فَي بِمِينَكَ تَلْقَفُ مَا سَتَعُوا لِنَّمَا صَنْعُوا كَيْد ساحر ولا يقلح للسّاحر حينه لتريم.

«تلقف» من مادة «لقف» بمعنى البلع، إلّا أنّ الراغب يقول في مـفرداتــه: إنّ مـعناها في الأصل تناول الشيء بحدق، سواء في ذلك تناوله باليد أو الفمّ. وفسّرها بعض اللغويين بأنّها التناول بسرعة.

ومممما يلفت النظر أنّه لم يقل (الق عصاك) بل يقول (الق ما في يمينك) وربّما كان هذا التعبير إشارة إلى عدم الإهتمام بالعصا، وإشارة إلى أنّ العصا ليست مسألة مهمّة، بل المهم إرادة الله وأمره، فإنّه إذا أراد الله شيئاً، فليست العصا فقط، بل أقل وأصغر منها قادر على إظهار مثل هذه القدرة!

وهنا نقطة تستحقّ الذكر أيضاً وهي: إنّ كلمة (ساحر) في الآية وردت أوّلاً نكرة، وبعدها معرّفة بألف ولام الجنس، وربّاكان هذا الاختلاف لأنّ الهدف في المرتبة الأولى هو عدم الإهتمام بعمل هؤلاء السّحرة، ومعنى الجملة: إنّ العمل الذي قام به هؤلاء ليس إلّا مكر ساحر. أمّا في المورد الثّاني فقد أرادت التأكيد على أصل عام، وهو أنّه ليس هؤلاء السّحرة فقط، بل كلّ ساحر في كلّ زمان ومكان وأينما وجد سوف لا ينتصر ولا يُفلح.

١. لقد قال الإمام على عليه الكلام في وقت كان قلقاً من انحراف الناس، ويشير إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ قلقي ليس نابعاً من شكّي في الحقّ.

بدثان

#### ۱ـ ما هى مقيقة السمر؟

بالرغم من أنّنا تحدّثنا بصورة مفصّلة فيا مضى عن هذا الموضوع، إلّا أنّنا نرى أن نذكر على سبيل الإيضاح بإختصار أنّ «السحر» في الأصل يعني كلّ عمل وكـلّ شيء يكـون مأخذه خفيّاً، إلّا أنّه يقال في التعبير المألوف للأعمال الخارقة للعادة التي تؤدّى باستعمال الوسائل المختلفة. فتسمّى سحراً أيضاً. فأحياناً يتخذ جانب الحيلة والمكر وخداع النظر والشعبذة. وأحياناً يستفاد من عوامل التلقين والإيحاء.

وأحياناً يستفاد من خواص الأجسام والمواد الفيزيائية والكيميائية الجهولة. وأحياناً بالإستعانة بالشياطين.

وكلَّ هذه الأمور جمعت وإندرجت في ذلك المفهوم اللغوي الجامع.

إِنّنا نواجه على طول التاريخ قصصاً كثيرة حول السحر والسّحرة، وفي عصرنا الحاضر فإنّ الذين يقومون جذ، الأعمال ليسوا بالقليلين، إلّا أنّ كمثيراً من خواص الأجسام والموجودات التي كانت خافية على الناس فيا مضى، قد اتّضحت في زماننا الحاضر، بـل كتبوا كتباً في مجال آثار الموجودات المختلفة العجيبة، فكشفت كثيراً من سحر السّاحرين وسلبته من أيديهم.

فمثلاً. إنّنا نعرف في علم الكيمياء الحديثة أجساماً كثيرة وزنها أخفّ من الهواء، وإذا ما وضعت داخل جسم فإنّ من الممكن أن يتحرّك ذلك الجسم، ولا يتعجّب من ذلك أحد، فحتّى الكثير من وسائل لعب الأطفال اليوم ربّما كانت تبدو سحراً في الماضي!

اليوم يعرضون في «السيرك» فعاليّات تشبه سحر السّحرة الماضين بالاستفادة من كيفيّة الإضاءة وتوليد النور، والمرايا، وخواص الأجسام الفـيزياوية والكـيمياوية، ويحـدِثون مشاهد غريبة وعجيبة بحيث يفتح المتفرجّون أفواههم أحياناً من التعجّب.

الم أن الترأير إلى إلى تاخرين الجال فقر المادة لها قصّة أخرى عجبية حداً.

سورة طه / الآية ٦٥ ـ ٦٩

[ع

الكبيرة، لأنّه في كثير من الأحيان سبب لضلال الناس، وتحريف الحقائق، وتزلزل عقائد السذج. ومن الطبيعي أنّ لهذا الحكم الإسلامي \_ككثير من الأحكام الأخرى \_ موارد إستثناء، ومن جملتها تعلّم السحر لإبطال إدّعاء المدّعين للنبوّة، أو لإزالة أثره ممّن رأوا منه الضرر والأذى. وقد تحدّثنا حول هذه المسألة بصورة مفصّلة في ذيل الآيتين ١٠٢ \_ ١٠٣ من سورة البقرة.

٢\_ السّامر لا يفلع أبداً

**يسأل** الكثيرون: إنّ السّحرة إذاكانوا يقدرون على القيام بأعمال خارقة للعادة وشبيهة بالمعجزة، فكيف يكن التفريق والتمييز بين أعمال هؤلاء وبين المعجزة؟

والجواب عن هذا السؤال بملاحظة نقطة واحدة، وهي: إنّ عمل السّاحر يعتمد على قوّة الإنسان المحدودة، والمعجزة تستمدّ قوّتها وتنبع من قدرة الله الأزليّة غير المـتناهية، ولذلك فإنّ أيّ ساحر يستطيع أن يقوم بأعمال محدودة، وإذا أراد ما هو أعظم منها فسيعجز، فهو يستطيع أن يؤدّي ما تمرّن عليه كنيراً من قبل، وتمكّن منه وسيطر عليه، وأصبح مطّلعاً وعارفاً بكلّ دقائق وزوايا وعقد ذلك العمل، إلّا أنه سيكون عاجزاً فيا عداه، في حين أنّ الأنبياء لمّا كانوا يستمدّون العون من قدرة الله الأزليّة، فإنّهم قادرون على القيام بأيّ عمل خارق للعادة، في الأرض والسّماء، ومن كلّ نوع وشكل.

السّاحر لا يستطيع أن يقوم بالعمل الخارق وفق إقـتراح النـاس، إلّا أن يكـون ذلك الإقتراح مطابقاً لما تمرّن عليه (وأحياناً يتفقون مع أصدقائهم بأن ينهضوا من بين النـاس ويقترحوا إيتداءً القيام بالعمل المتفق عليه سابقاً) إلّا أنّ الأنـبياء كـانوا يـقومون مسراراً وتكراراً بمعاجز مهمّة كان يطلبها أناس يبتغون الحقّ دعماً للنبوّة ودليلاً على صحتها، كما سنلاحظ ذلك أيضاً في قصّة موسى هذه.

ومع ما مرّ، فإنَّ السحر لمَّا كان عملاً منحرفاً، ونوعاً من الخدعة والمكر، فإنَّه يحتاج إلى

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٨] وربّما لهذه الأسباب تقول الآية: ﴿ولايفلج للسّاحرحيث لتن ﴾ لأنّ قوّته محدودة، وأفكاره وصفاته منحرفة.
١٩٩ منحر فة.
١٥ منحر فقال الموضوع لا يختص بالسّحرة الذين هبّوا لمحاربة الأنبياء، بل هو صادق في شأن السّحرة بصورة عامّة، لأنّهم سوف يفتضحون بسرعة، ولا يفلحون في عملهم.

8003

فَأَلْقِيَالسَّحَرَةُ شُعَدًا فَالُوَا ءَامَنَا بِرَبِّ هَرُونَ وَمُوسَى ٤ قَالَ ءَامَنَتُمْ لَهُ، قَبَلَ أَنَ ءَاذَنَ لَكُمُ إِنَّهُ, لَكَبِرُكُمُ ٱلَّذِى عَلَمَكُمُ ٱلسِّحَرَّ فَلَا قَطَعَت آيَدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَفٍ وَلَأْصَلِبَتَكُمْ فِي جُذُوع ٱلنَّحْلِ وَلَنَعْلَمُنَ آيَنَا آشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَى ٣ قَالُوا لَن نُوْثِرَكَ عَلَى مَاجَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيْنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَناً فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِى هَذِهِ الْحَبَوة الدُّنْيَا آنَ إِنَّا مَا يَعْفِرُ وَاللَّهُ خَذِهِ عَلَيْهُ الْمَدَ عَذَابًا وَأَبْقَى ٣ قَالُوا لَن نُوْثِرَكَ عَلَى مَاجَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيْنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَناً فَقْضِ مَا أَنْتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِى هُ عَرْهُ وَاللَّهُ خَيْرُ وَأَبْقَى الدُّنْ يَا آنَ عَلَيْهُ مِنْ إِنَّا مَا مَا بُولَيْ لَعْفِرُ لَنَا حَطَيْبَنَا وَمَا أَكْرَهْ تَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِحْرُ وَٱللَّهُ خَيْرُ وَأَبْقَى الدُنْ يَا آمَنَ السِحْرُ وَاللَّهُ خَيْرُوا بَعْنَ وَالَذِي فَظَرَ الْحَالَةُ عَلَى اللَّهُ مَا أَنْتَ قَاضٍ إِنَا اللَّهُ عَلَيْ وَاللَيْ الدُنْ يَا اللَّهُ مَعْذِهِ اللَّهُ عَامَانَا بِرَيْنَا لِيَعْفِرُ الْنَا عَلَى الْمَا مَا السِحْرُ وَاللَهُ عَذَي كَ مُوْمِنَا قَدْ عَمِلَ اللَّهُ مَعْذَى الْمَا عَلَيْ عَنْ كَلَا مَعْتَى الْذَي الدُّيْ مَا اللَّهُ مَنْ عَلَيْ وَمَن يَا لَكُمُ وَي عَذَلَ عَالَهُ مَا الْتَعْلَى الْ مَا عَالَ اللَهُ مَا أَذَى عَلَى الْعَالَى الْنَقْتَى مَا عَا مَا عَا يَا مَنْ يَا يَعْتَ وَالَيْ مَا عَلَيْ مَا عَنْ مَا الْتَ عَلَيْ مَ الْتَعْسَير الْالْمَا الْمَا وَالَذَا مَا مَا وَالَيْ الْمَا وَذَلِكَ عَلَى الْتَرَبَ عَلَى الْ عَالَ الْمَا مَا الْتَعْتَى مَا عَلَيْ عَالَيْ

#### الإنتصار العظيم لموسى 🔆

<sup>1</sup> إنتهينا في الآيات السابقة إلى أنّ موسى أمر أن يلتي عصاه ليبطل سحر السّاحرين، وقد عُقّبت هذه المسألة في هذه الآية، غاية الأمر أنّ العبارات والجمل التي كانت واضحة قـد حذفت، وهي (أنّ موسى قد ألتى عصاء، فتحوّلت إلى حيّة عظيمة لقفت كلّ آلات وأدوات سحر السّحرة، فعلت الصيحة والغوغاء من الحاضرين، فاستوحش فرعون وإرتبك، وفغر أتباعه أفواههم من العجب.

فأيقن السّحرة الذين لم يواجهوا مثل هذا المشهد من قبل، وكانوا يفرّقون جيّداً بـين السحر وغيره، إنّ هذا الأمر ليس إلاّ معجزة إلهيّة، وأنّ هذا الرجل الذي يدعوهم إلى ربّهم هو رسول الله، فاضطربت قلوبهم، وتبيّن التحوّل العظيم في أرواحهم ووجودهم). والآن نسمع بقيّة الحديث من لسان الآيات: **فائقي للسّعرة سجدا قالوا آمنا بربّ هارون وهوسى؛** إنّ التعبير بـ (ألقي) ـ وهو فعل مبني للمجهول ـ ربّا كان إشارة إلى أنّهم قد صدّقوا موسى. و تأثّروا بمـعجز ته إلى الحــدّ الذي سجدوا معه دون إرادة.

ونقطة أخرى يلزم ذكرها وتستحق الإلتفات، وهي أنّهم لم يقتنعوا بمجرّد الإيمان القلمي، بل رأوا أنّ من واجبهم إظهار هذا الإيمان بصورة جليّة، بتعابير لا يشوبها أي إيهام، أي التأكيد على ربوبية ربّ موسى وهارون، حتى يرجع أولتك الذين ضلّوا بسبب سحرهم، ولا تبقى على عاتقهم مسؤولية من هذه الجهة.

من البديهي أنّ عمل السّحرة هذا قد وجّه صفعة قويّة إلى فرعون وحكومته الجبّارة المستبدّة الظالمة، وهزّ كلّ أركانها، لأنّ الإعلام كان قد ركّز على هذه المسألة مدّة طويلة في جميع أنحاء مصر، وكانوا قد جلبوا السّحرة من كلّ أرجاء البلاد، ووعد هؤلاء بكلّ نوع من المكافئات والجوائز والإمتيازات إذا ما غلبوا وانتصروا في المعركة!

إلا أنّه يرى الآن أنّ أولئك الذين كانوا في الصفّ الأوّل من المعركة، قد استسلموا فجأة للعدو بصورة جماعية، ولم يسلموا وحسب، بل أصبحوا من المدافعين الصلبين عنه، ولم تكن هذه المسألة في حسبان فرعون أبداً، ولا شكّ أنّ جمعاً من الناس قد اتّبعوا السّحرة وآمنوا بدين موسى. ولذلك لم ير فرعون بداً إلّا أن يجمع كيانه ويلملم ما تبتى من هيبته وسلطانه عن طريق الصراخ والتهديد والوعيد الغليظ، فتوجّه نحو السّحرة وفحال **آمنتم له قبل أن Tذن لكم**.

إنّ هذا الجبّار المستكبر لم يكن يدّعي المحكومة على أجسام وأرواح الناس وحسب، بل كان يريد أن يقول: إنّ قلوبكم تحت تصرّ في أبضاً، ويجب على أحدكم إذا أراد أن يصمّم على أمرٍ ما أن يستأذنني، وهذا هو العمل الذي يؤكّد عليه كلّ الفراعنة على إمتداد العصور. فالبعض ـكفرعون مصر ـيجريها على لسانه حمقاً عند اضطرابه وقلقه، والبعض إحتفظ بهذا الحقّ لنفسه ويبيّنه بصورة غير مباشرة عن طريق وسائل الإعلام، وطوابير العملاء،

بهذا الحتى لنفسة ويبينه بصورة عير مباشرة عن طريق وصاص الإصرة وطوبير مسارد. ويعتقد بأنّ الناس يجب أن لا يعطوا الاستقلالية في التفكير، بل إنّه في بعض الأحيان قد

يسلب الناس الحرية باسم حرية التفكير. وعلى كلّ حال، فإنّ فرعون لم يكتف بذلك، بل إنَّه ألصق بالسَّاحرين التهمة وقال: ﴿ لِقَه لكبيركم للذي ملَّحكم للسحر﴾ •

5]

لا شكَّ أنَّ فرعون كان على يقين ومعرفة تامَّة بكذب كلامه وبطلانه، ولم يكن بالإمكان أن تحدث مثل هذه المؤامرة في جميع أنحاء مصر ويجهل جنوده وشرطته بالأمر، وكان فرعون قد ربي موسى الله في أحضانه، وغيبته عن مصر كانت من المسلّمات لديه، فلو كان كبير سحرة مصر لكان معروفاً بذلك في كلَّ مكان، ولا يكن أن يخفي أمره، إلَّا أنَّا نعلم أنَّ الطغاة لا يتورّعون عن إلصاق أي كذب وتهمة بخصومهم عىندما يرون مركزهم الذي حصلوا عليه بغير حقّ يتعرّض للخطر.

ثمّ إنّه لم يكتف بهذا، بل إنّه هدّد السّحرة أشدّ تهديد، التهديد بالموت، فقال: ﴿فَلاَقَطَّعَنَّ أيديكم وأرجلكم هن خلاف ولأصلبنّكم في جدوع النخل ولتعلمنَ أيّنا أشدّ عدّلبا وأبقى» (.

في الحقيقة إنَّ جملة **(نيّنا لغد مذلبا)** إشارة إلى تهديد موسى الله من قبل، وكذلك تهديده للسحرة في البداية **(ويلكم لا تغتروا على الله كذبا فيسعتكم بمخلب)**. <sup>7</sup> والتعبير برهين خلاف) إشارة إلى قطع اليد اليمنى مع الرجل اليسرى أو بالعكس، وربّا كان اختيار هذا النوع من التعذيب للسحرة، لأنّ موت الإنسان يكون أكثر بطأً وأشدّ عذاباً في هذه الحالة، أي أنّ النزيف سيكون أبطأ، وسيعانون عذاباً أشدّ، وربّا أراد أن يقول: سأجعل بدنكم ناقصاً من جانبيه.

أمّا التهديد بالصلب على جذوع النخل، فربًّا كان لأنَّ النخلة تعدّ من الأشجار العالية، وكلّ شخص ـ سواء البعيد أو القريب ـ يرى المعلّق عليها.

والملاحظة التي تستحقّ الذكر أنّ الصلب في عرف ذلك الزمان لم يكن كما هو المتعارف عليه اليوم، فلم يكونوا يضعون حبل الإعدام في رقبة من يريدون صلبه، بل كانوا يشدّون به الأيادي أو الأكتاف حتى يموت المصلوب بعد تحمّل العذاب الشديد.

لكن نرى ماذا كان ردّ فعل السّحرة تجاء تهديدات فرعون الشديدة؟ إنّهم لم يخافوا ولم يهربوا من ساحة المواجهة، أثبتوا صمودهم في الميدان بصورة قاطعة، و **فقالوا لن نؤثرك على** ها جامدا هن البيّنات والذي فطرنا فاقض ها لنت قاض لكن، ينبغي أن تعلم بأنّك تقدر على

 من المعلوم أنّ (في) في جملة ﴿ولأصلبتُكم في جذوع النخل﴾ تعني (على)، أي أعلَّقكم عملى جدوع النخل. إلا أنَّ الفخر الرَّازي يعتقد أنَّ (في) هنا تعطي نَفس معناها. لأنَّ (في) للظرفيَّة، والظرفيَّة تناسب كلّ شيء، ونعلم أنَّ خشبة الإعدام كَالظرف والوعاَّء بالنسبة للغرد الذي يعلَّق للإعدام. إلَّا أنَّ هذا التوجيه لا يبدو صحيحاً. ۲. طد، ۲۱.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٦٣
١٦٣
١ القضاء في هذه الدنيا، أمّا في الآخرة فنحن المنتصرون، وستلاقي أنت أشدّ العقاب ﴿لِتّحا
تقضي هذه الحياة الدنيا).

وعلى هذا، فإنّهم قد بيّنوا هذه الجمل الثلاث الراسخة أمام فرعون: الأولى: إنّنا قد عرفنا الحقّ وإهتدينا، ولا نستبدله بأيّ شيء. والأخرى: إنّنا لانخاف من تهديداتك مطلقاً.

**والثَّالثة:** حكومتك وسعيك سوف لايدومان إلَّا أيَّاماً قليلة من الدنيا!

ثمّ أضافوا بأنّا قد إرتكبنا ذنوباً كثيرة نتيجة السحر، فـ **وَلِذَا آهنا بريّناليغفر لنا خطايانا وما أكرهتنا عليه من للسحر وللله خير ولبقى به** وخلاصة القول: إنّ هدفنا هو الطهارة من الذنوب الماضية، ومن جملتها محاربة نبي الله الحقيقي، فنحن نريد أن نصل عـن هـذا الطـريق إلى السعادة الأبدية، فإذا كنت تهدّدنا بالموت في الدنيا، فإنّنا نتقبّل هذا الضرر القليل في مقابل ذلك الخير العظيم!

**السؤال، وه**نا ينقدح سؤال، وهو: إنّ السّحرة قد أتوا بأنفسهم إلى حلبة الصراع ظاهراً. بالرغم من أنّ فرعون قد وعدهم وعوداً كبيرة، فكيف عبّرت الآية بالإكراه؟

والجواب، ونقول في الجواب: إنّنا لا غلك أي دليل على أنّ السّحرة لم يكونوا مجبورين منذ البداية، بل إنّ ظاهر جملة ﴿يأتوك بكلّ ماحر عليم﴾ <sup>(</sup>، أنّ السّحرة العلماء بالفنّ كانوا ملزمين بقبول الدعوة، ومن الطبيعي أنّ هذا الأمر يبدو طبيعيّاً في ظلّ حكومة فرعون المستبدّة، بأن يجبر أفراداً في طريق تحقيق نيّاته، ووضع الجوائز وأمتال ذلك لا ينافي هذا المفهوم، لأنّنا رأينا \_كثيراً \_حكومات ظالمة مستبدّة تتوسّل بالترغيبات المادية إلى جانب إستعمال القوّة.

ويحتمل أيضاً أنّ السّحرة عند أوّل مواجهة لهم مع موسى منهم تبيّن لهم من خلال القرائن أنّ موسى على الحقّ، أو أنّهم على أقل تقدير وقعوا في شكّ، ونشب بينهم نزاع وجدال، كها نقراً ذلك في الآية ٦٢ من هذه السورة: **وفتنازموا لمرهم بينهم،**، فأطّلع فرعون وأجهزته

١. الأعراف، ١١٢.

سورة طد / الآية ٧٠ ـ ٧٦

[ع

**مجرما فإنّ له تارجهنم > وم**صيبته الكبرى في الجحيم هي أنّ**د «لايموت فيها ولايحين»** بل إنّد يتقلّب دائماً بين الموت والحياة، تلك الحياة التي هي أمرّ من الموت، وأكثر مشقّة منه.

جوهن يأته هؤهناً قد عمل الصالحات فأولئك لهم الدرجات العلى \* جنّات عدن تجري هن تحتيها الأنهار خالدين فيها وذلك جزاء هن تزكّى؟.

وهناك بحث بين المفسّرين في أنّ الجمل الثلاث الأخيرة تابعة لكـلام السّـحرة أمـام فرعون، أم أنّها جمل مستقلّة من جانب الله سبحانه جاءت تتمّة لكلامهم؟ فبعضهم اعتبرها تابعة لكلام السّحرة، وربّا كان الإبتداء بـ(انّه) التي هي في الواقع لبيان العلّة، يؤيّد وجهة النظر هذه.

إلا أنّ التفصيل الذي جاء في هذه الآيات الثلاث حول مصير المؤمنين الصالحين. والكافرين المجرمين، الذي ينتهي بجملة **(وذلك جزء من تـزتحي)** وكـذلك الأوصاف التي جاءت فيها حول الجنّة والنّار، تؤيّد الرأي الثّاني، وهو أنّها من كلام الله، لأنّ السّحرة ينبغي أن يكونوا قد تلقّوا حظّاً وافراً من المعرفة والعلوم الإلهيّة في هذه الفترة القـصيرة بحـيث يستطيعون أن يقضوا بهذا الجزم والقطع، وعن علم وإطّلاع ووعي من أمر الجـنّة والنّـار ومصير المؤمنين والمجرمين، إلّا أن نقول: إنّ الله سبحانه قد أجرى هذا الكلام على ألسنتهم لإيمانهم، وإن كان هذا لا يفرّق عندنا ولا يختلف من ناحية التربية الإلهيّة والنّتيجة سواءً كان الله تعالى قد قال ذلك، أو أنّ السّحرة قد تعلّموه من الله، خاصةً وأنّ القرآن ينقل كلّ

ہموث

**١- التحلم أساس الإيمان والوعي** إنّ أهمّ مسألة تلاحظ في الآيات ـ محلّ البحث ـ هي تحوّل السّحرة السريع العميق قبال موسىﷺ ، فإنّهم عندما وقفوا بوجد موسىﷺ كانوا أعداء ألدّاء، إلّا أنّهم اهتزّوا بشدّة عند مشاهدة أوّل معجزة من موسى، فانتبهوا وغيّروا مسيرهم حتى أثاروا دهشة الجميع.

إنَّ هذا التغيير السريح من الكفر إلى الإيمان، ومـن الانحـراف إلى الاسـتقامة، ومـن الإعوجاج إلى الطريق المستقيم، ومن الظلمة إلى النور، قد جعل الجميع في دهشة، وربَّما كان هذا الأمر غير قابل للتصديق حتى من قبل فرعون نفسه، ولذا سعى إلى إيهام الناس بأنَّ

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

هذا الأمر قد دبّر من قبل، واتّفق عليه مسبقاً، في حين أنّه كان يعلم في أعماقه أنّ هذا الإتّهام كذب محض.

أيّ عامل كان السبب في هذا التحوّل العميق السريع؟ وأيّ عامل أضاء قلوبهم بـنور الإيمان الوهّاج، إلى درجة أبدوا إستعدادهم فيها لأن يضعوا كلّ وجودهم في خدمة هـذا العمل، بل وضعوه فعلاً على ما نقل التاريخ، لأنّ فرعون قد نفّذ تهديده، وقتل هؤلاء بطريقة وحشيّة؟

هل نجد هنا عاملاً غير العلم والوعي؟ إنّ هؤلاء لمّا كانوا عالمين بفنون السحر وأسراره، وأيقنوا بوضوح تامّ أنّ عمل موسى لم يكن سحراً، بل هو معجزة إلهيّة، غيّروا مسيرهم بتلك الشجاعة والحزم، ومن هنا نعلم جيّداً أنّه من أجل تغيير الأفراد المنحرفين، أو المجتمع المنحرف، وإيجاد إنقلاب في المسيرة ينبغي توعيتهم قبل كلّ شيء .

### ۲\_ لن نؤثرت على البيِّنات

ممّا يلفت النظر أنّ هؤلاء إختاروا أكثر التعابير منطقيّة إزاء فرعون وكلامه غير المنطقي، فقالوا أوّلاً: إنّنا قد رأينا أدلّة واضحة على أحقّية موسى ودعوته الإلهيّة، وسوف لا نكترت بأي شيء ولا نقدّمه على هذه الدلالات البيّنة، وأكّدوا هذا الأمر فيا بعد بجـملة **﴿وللذي فطوئاله** وربّا كان هذا التعبير بحدّ ذاته \_ مع ملاحظة كلمة (فطرنا) \_ إشارة إلى ما هم عليه من الفطرة التوحيديّة، فكأنّهم قالوا: إنّنا نشاهد نور التوحيد من أعاق وجودنا وأرواحنا، وكذلك بالدليل العقلي، ومع هذه الآيات البيّنات كيف نسـتطيع أن نـترك هـذا الصراط المستقيم، ونسير في طريقك المنحرف؟

ويلزم الإلتفات إلى هذه النكتة أيضاً، وهي أنَّ جمعاً من المفسّرين لم يسعتبروا جملة (والذي فطودا) قسماً، بل عدّوها عطفاً على (هاجاما هن البيّناط) وبناءً على هذا سيصبح معنى الجملة: إنّنا سوف لن نؤثرك أبداً على هذه الأدلَة الجليّة، وعلى الله الذي خلقنا.

لقد بحثنا هذا الموضوع في ذيل الآيات ١٢٣ ـ ١٢٦ من سورة الأعراف.

[ع

### ٣\_من هو المجرم؟

بملاحظة الآيات الشريفة التي تقول: **﴿لِنَّه مِن يَات رَبَّه حِبَرِها فَإِنَّ لَه حِمِقَمٍ﴾** والتي يظهر منها خلود العذاب، يتبادر هذا السؤال: تُرى هل لكلّ مجرم هذا المصير؟

إِلَّا أَنَّه بِالإِلْتَفَاتَ إلى أَنَّ الآية التالية قد بيِّنت النقطة المقابلة لذلك، وجاءت فيها كلمة «المؤمن» يتِّضح أنَّ المراد من المجرم هنا هو الكافر، إضافةً إلى أنَّـه ورد في القـرآن كـثيراً استعمال هذه الكلمة بمعنى الكافر.

فمثلاً نقراً في شأن قوم لوط الذين لم يؤمنوا بنبيّهم أبداً: **﴿وَلَعَطَّرُنَا عَلِيهِم عَطَرًا فَانظَرَ كِيفَ** كان **عاقبة المجرمين ﴾**، <sup>(</sup> ونقرأ في سورة الفرقان في الآية ٣١: **﴿وَكَذَلَكَ جَعَلْنَا لَكُلَ نَبِي عَدَوَّا** هن المجرمين ﴾.

## ٤۔ مبر البيئة فرافة

تبيَّن قصّة السّحرة في الآيات المذكورة أنَّ القول بأنَّ البيئة تُملي أو تفرض على صاحبها مسار، في الحياة ليس سوى وهم فارغ، فإنّ الإنسان فاعل مختار، وصاحب إرادة حرّة، فإذا صمّم في أيَّ وقت فإنَّه يستطيع أن يغيَّر مسير، من الباطل إلى الحقّ، حتى لو كان كلّ الناس في تلك البيئة غارقين في الذنوب والضلال، فالسّحرة الذين كانوا لسنين طويلة في ذلك المحيط الملوّث بالشرك، وكانوا ير تكبون بأنفسهم ويعملون الأعبال المتوغّلة في الشرك عندما صمّموا على قبول الحقّ والثبات عليه بعشق، لم يخافوا أيّ تهديد، وحقّقوا هدفهم، وعلى قول المفسّر الكبير العلّامة الطبرسي: (كانوا أوّل النهار كفّاراً سحرة، وآخر النهار شهداء بورة)<sup>7</sup>.

ومن هنا يتّضح \_أيضاً \_مدى ضـعف وعـدم واقـعيّة أسـاطير المـاديين، وخـاصةً الماركسيين حول نشأة الدين وتكوّنه، فإنّهم اعـتبروا أسـاس كـلّ حـركة هـو العـامل الاقتصادي، في حين أنّ الأمر هنا كان بالعكس تماماً، لأنّ السّحرة قـد حـضروا حـلبة

١. الأعراف، ٨٤ ٢. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٤٦٤. ذيل الآية ١٢٦ من سورة الأعراف.

| <b>זע</b>       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                             | [^           |
|-----------------|--------------------------------------------------------------|--------------|
|                 | ة ضغط أجهزة فرعون من جانب، والإغراءات الاقتصادية             |              |
| هم فرعون به عند | بالله قد محاكلٌ هذه الأمور، فقد إنهار المال والجاه الذي وعده | إلاأن الإيان |
|                 | ، ووضعوا أرواحهم العزيزة هديَّة لهذا العشق!                  | أعتاب إيانهم |
|                 | 8003                                                         |              |

وَلَقَدْ أَوْحَسْنَآ إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِبِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَمُمْ طَرِيقُا فِي ٱلْبَحْرِيبَسَا لَأَتَخَفُ دَرَكَاوَلاتَخْشَى ٢ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ، فَغَشِيَهُم مِنَ ٱلْمَمْ مَاغَشِيهُمْ ٢ وَأَصَلَ فرْعَوْنُ قُوْمَهُ وَمَا هَدَيْ

#### الأفسير

## نماة بني إسرائيل وغرق الفراعنة:

بعد حادثة الجابهة بين موسى والسّحرة، وإنتصاره الباهر عليهم، وإيمان جمع عظيم منهم، فقد غزا موسى الله ودينه أفكار الناس في مصر، بالرغم من أنّ أكثر الأقباط لم يؤمنوا به، إلّا أنّ هذا كان ديدنهم دائماً، وكان بنو إسرائيل تحت قيادة موسى مع قلّة من المصريين في حالة صراع دائم مع الفراعنة، ومرّت أعوام على هذا المنوال، وحدثت حوادث مرّة موحشة وحوادث جميلة مؤنسة، أورد بعضها القرآن الكريم في الآية ١٢٧ وما بعدها من سورة الأعراف.

وتشير الآيات التي نبحثها إلى آخر فصل من هذه القصّة، أي خروج بني إسرائيل من مصر، فتقول: **(ولقد لوحينا للى هوسى أن لسربعبادي)،** فتهيّأ بنو إسرائيل للتوجّه إلى الوطن الموعود (فلسطين)، إلّا أنّهم لمّا وصلوا إلى سواحل النيل علم الفراعنة بهم، فتعقّبهم فرعون في جيش عظيم، فرأى بنو إسرائيل أنفسهم محاصرين بين البحر والعدو، فمن جهة نهر النيل العظيم، ومن جهة أخرى العدو القوي والسفّاك الغاضب.

إلَّا أنَّ الله الذي كان يريد إنقاذ هذه الأُمَّة المظلومة المحرومة المؤمنة من قبضة الظالمين. وأن يهلك الظالمين في البحر، أمر موسى أن امض بقومك **﴿قاضرب لهم طريقا في البحرييسا﴾** طريقاً متى ما مضيت فيه ف**﴿ لا تخاف دركا ولا تخشى﴾**.

الطريف هنا أنَّ الطريق لم يُفتح وحسب، بل كان طريقاً يابساً صلباً بأمر الله، مع أنَّ مياه

| 174 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | ٨] |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  |    |

النهر أو البحر إذا ما إنحسرت جانباً فإنَّ قيعانها تبقي عادةً غير قابلة للعبور عليها.

يقول الراغب في مفرداته: «الدَّرك» أقصى عمق البحر، ويقال للحبل الذي يوصل بـــه حبل آخر ليدرك به الماء «درك»، وكذلك يقال للخسارة التي تصيب الإنسان «درك» ويقال «دركات النّار» ــ في مقابل درجات الجنّة ــ أي حدودها وطبقاتها السفلى.

ولكن مع ملاحظة أنّ بني إسرائيل \_وطبقاً للآية ٦١ من سورة الشعراء \_لمّا علموا بخبر مجيء جيش فرعون، قالوا لموسىٰ: **﴿لِنَّالعِدرَكُونَ﴾**، وهذا يعني أنّ المراد من الدرك في الآية هنا، أنّ جيش فرعون سوف لن يصل إليكم، والمراد من (لا تخشى) أنّ أي خطر لا يهدّدكم من ناحية البحر.

وبذلك فإنّ موسى وبني إسرائيل قد ساروا في تلك الطرق التي فتحت في أعماق البحر بعد إنحسار المياه عنها، في هذه الأثناء وصل فرعون وجنوده إلى ساحل البحر فدُهشوا لهذا المشهد المذهل المثير غير المتوقّع، ولذلك أعطى فرعون أمراً لجنوده باتّباعهم، وسار هـو أيضاً في نفس الطريق: **(فاتبعهم فرمون بجنوده)** <sup>(</sup>.

مممممممممممممم فرعون كان مكرهاً في البداية على أن يسير في هذا المكان الخطير المجهول، ويتعقّب بني إسرائيل، وكانت مشاهدة مثل هذه المعجزة العجيبة كافية على الأقل أن يمتنعوا عن الاستمرار في السير في هذا الطبريق، إلا أنّ فسرعون الذي ركب الغسرور والعصبية رأسه، وغرق في بحر العناد والحياقة، لم يهتم هذه المعجزة الكبيرة، وأمر جيشه في المسير في هذه الطرق البحرية المريبة حتى دخل من هذه الجهة آخر جندي فسرعوني، في وقت خرج من الجانب الآخر آخر فرد من بني إسرائيل.

في هذه الأثناء صدر الأمر لأمواج المياه أن ترجع إلى حالتها الأولى، فوقعت عـليهم الأمواج كما تسقط البناية الشامخة إذا هدّمت قواعدها **«قشفيهم من ليـم هـا عشمهم»** <sup>7</sup>. وبذلك فقد غاص ملك جبّار ظالم مع جنوده وجيشه القهّار في وسط أمواج الماء، وأصبحوا طعمة جاهزة لسمك البحر!

5]

أجل، ﴿وَأَصْلَ قُرْعُونَ قُوْمُهُ وَمَا هَدِيَّهُ.

صحيح أنَّ جملة (أضلٌ) وجملة (ما هدى) تعطي معنى واحداً تقريباً، وربّما كان هذا هو السبب في أن يعتبرها بعض المفسّرين تأكيداً، إلّا أنّ الظاهر أنّ هناك تفاوتاً فيما بينهما، وهو أنّ (أضلّ) إشارة إلى الإضلال، و(ما هدى) إشارة إلى عدم الهداية بعد وضوح الضلالة.

وتوضيح ذلك: إنّ القائد قد يخطيء أحياناً، ويجرّ أتباعد إلى طريق منحرف، إلّا أنّـ ه بمجرّد أن ينتبه إلى خطئه يعيدهم إلى طريق الصواب. إلّا أنّ فرعون كان عنيداً إلى الحـدّ الذي لم يبيّن لقومه الحقيقة حتى بعد وضوح الضلال ومشاهدته، واستمرّ في توجيه هؤلاء إلى المتاهات حتى هلك وإيّاهم.

وعلى كلّ حال، فإنّ هذه الجملة تنفي كلام فرعون الوارد في الآية ٢٩ من سورة غافر حيث يقول: **﴿وما أهديكم لِلَّاسبيل الرفاد﴾، فإنّ** هذه الحوادث بيّنت أنّ هذه الجملة كذبة كبيرة كأكاذبيه الأخرى.

8003

يَنبَنِي إِسْرَءِ بِلَ قَدْ أَجْتِنَكُمُ مِنْ عَدُوَكُمُ وَوَعَدْنَكُمُ جَانِبَ ٱلطُّورِ آلاَيْمَنَ وَنَزَلْنَا عَلَيْكُمُ أَلْمَنَ وَٱلسَّلُودِ الآيَمَنَ وَاللَّهُ عَنْ كُمْ عَلَيْكُمُ وَلَا تَطْغَوْ إِفِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضِي ٱلْمَنَ وَٱلسَلْوَى () كُلُوا مِن طَيِبَنَتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَلَا تَطْغَوْ إِفِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضِي أَلْمَنَ وَٱلسَلْوَى () كُلُوا مِن طَيِبَنَتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَلَا تَطْغُوْ إِفِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَي أَلْمَنَ وَالسَلْوَى () وَعَلَيْكُمْ غَضَي أَلْمَنَ وَالسَلْوَى () كُلُوا مِن طَيِبَنَتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَلَا تَطْغُوْ إِفِيهِ فَيَحِلَ عَلَيْكُمْ غَضَي لَمْ أَلْمَنَ وَالسَلْوَى () مَن كُلُوا مِن طَيِبَنَتِ مَارَزَقْنَكُمُ وَلَا تَطْغُوْ إِفِيهِ فَيَحِلَ عَلَيْكُو غَضَي تُعَلَيْهُ وَمَن عَذَي كُلُوا مِن طَيبَنَتِ مَارَزَقْنَكُمُ وَلَا تَظْغُوْ إِفِيهِ فَي حَلَّ عَلَيْكُمُ عَضَي كُمُ وَكَن عَصَي أَلْمَنَ وَاللَيْ لَعَنْ لَعُنُ وَاللَّهُ وَلَا تَطْغُوْ إِفِيهِ فَي حَلَّ عَلَيْكُو غَضَي مَ فَي مُ وَمَن يَحَدِّلْ مَا يَعْلَيْهِ عَضَي فَقَدَهُ وَى إِلَى فَذَا لَيْ لَعُنَ عَنَ كُولُولُ مَنْ عَذَكُمُ وَالِي ل

## التفسير

طريق النماة الوميد:

تعقيباً على البحث السابق في نجاة بني إسرائيل بصورة إعجازية من قبضة الفراعــنة، خاطبت هذه الآيات الثلاث بني إسرائيل بصورة عامّة، وفي كلّ عصر وزمان، وذكرتهم بالنعم الكبيرة التي منحها الله إيّاهم، وأوضحت طريق نجاتهم. فقالت أوّلاً: **﴿يابني لِسرلتيل قدلنجيناتهم من مدوّتهم ﴾**. ومن البديهي أنّ أساس كلّ نشاط ومجهود إيجابي هو التخلّص من قبضة المتسلّطين، والحصول على الحرية والاستقلال، ولذلك أشير إلى هذه المسألة قبل كلّ شيء.

ثمّ تشير إلى واحدة من النعم المعنوية المهمّة، فتقول: **﴿وولعدناتهم جانب الطور الأيحن﴾،** وهذه إشارة إلى حادثة ذهاب موسى للله عم جماعة من بني إسرائيل إلى مكان ميعادهم في الطور، فني ذلك المكان أنزل الله سبحانه ألواح التوراة على موسى وكلّمه، وشاهدوا جميعاً تجلّي الله سبحانه<sup>(</sup>.

وأخيراً أشارت إلى نعمة ماديّة مهمّة من نعم الله الخاصّة ببني إسرائيل، فتقول: ﴿ **ونزّلنا** مليكم للهنّ وللسلوى﴾ فني تلك الصحراء كنتم حيارى، ولم يكن عندكم شيء من الطـعام

سورة طه / الآية ٨٠ ـ ٨٢

5]

المناسب، فأدرككم لطف الله، ورزقكم من الطعام الطيِّب اللذيذ ما كنتم بأمسَّ الحاجة إليه.

وللمفسّرين بحوث كثيرة في المراد من (المنّ والسلوى)، بيّناها في ذيل الآية ٥٧ من سورة البقرة، بعد ذكر آراء المفسّرين الآخرين وقلنا: إنّه ليس من البعيد أن يكون «المنّ» نوعاً من العسل الطبيعي كان موجوداً في الجبال المجاورة لتـلك الصـحراء، أو نسوعاً من السكريات المولدة للطاقة من نباتات خـاصّة كـانت تـنمو في أطـراف تـلك الصـحراء. والسلوى نوع من الطيور المحلّلة اللحم شبيهاً بالحمام. ولمزيد التوضيح راجع تفسير الآية

ثمّ تخاطبهم **الآية التالية** بعد ذكر هذه النعم الثلاث العظيمة، فتقول ﴿ كلوا هن طيّبات ها رزقناكم ولا تطفوا فيعه.

الطغيان في النعمة هو أن يتّخذ الإنسان هذه النعم وسيلة للذنب والجحود والكفران والتمرّد والعصيان، بدل أن يستغلّها في طاعة الله وسعادته، تماماً كما فعل بنو إسرائيل حيث تمتّعوا بكلّ هذه النعم ثمّ ساروا في طريق الكفر والطغيان والمعصية. ولذلك حذّرتهم الآية بعد ذلك فقالت: **(فيحلّ عليكم تشبي ومن يحلل عليه تحتبي فقد هوى)**.

«هوى» في الأصل بمعنى السقوط من المكان المرتفع، والذي تكون نتيجته الهلاك عادةً. إضافة إلى أنّه هنا إشارة إلى السقوط الرتبي والبعد عن قرب الله، والطرد من رحمته.

ولماً كان من الضروري أن يقترن التحذير والتهديد بالترغيب والبشارة دائماً، لتتساوى كفّتا الخوف والرجاء، حيث تشكّلان العامل الأساسي في تكامل الإنسان، ولنفتح أبواب التوبة والرجوع بوجه التائبين، فقد قالت الآية التالية: ﴿ وللّي لففّار لعن قاب وآهن ومحل صالحاً ثمّ لعتدى».

كلمة (غفّار)، صيغة مبالغة، وتوحي أنَّ الله سبحانه لا يقبل هؤلاء التائبين ويشملهم برحمته مرّة واحدة فقط، بل سيعمّهم عفوه ومغفر ته مرّات ومرّات.

ومممّا يستحقّ الإنتباء أنّ أوّل شرط للتوبة هو تسرك المـعصية، وبـعد أن تــتطهّر روح الإنسان من هذا التلوّث، فإنّ الشرط النّاني هو أن يغمرها نور الإيمان بالله والتوحيد، وفي

أضافت هذه الآية شرط رابع، وهو قوله: **(ثمّ إهتدى)**. وقد ذكر المفسّرون لهذه الجــملة تفسيرات عديدة، يبدو أنّ اثنين منها هما الأوفق والأدقّ:

**الأوّل:** إنّها إشارة إلى الإستمرار في طريق الإيمان والتقوى والعمل الصالح، يـعني أنّ التوبة تمحو ما مضى وتكون سبباً للنجاة، وهي مشروطة بأن لا يسقط التائب مرّة أخرى في هاوية الشرك والمعصية، وأن يراقب نفسه دانماً كي لاتعيده الوساوس الشيطانيّة وأهواؤه إلى مسلكه السابق.

والثاني: هذه الجملة إشارة إلى لزوم قبول الولاية، والالتزام بقيادة القادة الربّانيين، أي أنّ التوبة والإيمان والعمل الصالح كلّ ذلك سيكون سبباً للنجاة والفلاح إذا كمان في ظلّ هداية القادة الربّانيين، فني زمان تحت قيادة موسى للله ، وفي زمن آخر تحت لواء نسي الإسلام يَنْكُلُه ، ومرّة تحت لواء أمير المؤمنين علي في ، أمّا اليوم فينبغي أن ننضوي تحت لواء الإمام المهدي في لأنّ أحد أركان الدين قبول دعوة النّبي والإنضواء تحت قيادته ثم قبول قيادة خليفته ونائبه.

ينقل العلّامة الطبرسي في ذيل هذه الآية عن الإمام الباقر أنّه قال: «ثمّ إهتدى إلى ولايتنا أهل البيت» ثمّ أضاف: «فوالله لو أنّ رجلاً عبد الله عمره ما بين الركن والمقام، ثمّ مات ولم يجي. بولايتنا لأكبّه الله في النّار على وجهه». وقد نقلها العلّامة الحاكم «أبو القاسم الحسكاني» ـ من كبار محدّثي أهل السنّة أوقد رويت روايات عديدة في هذا الباب عن رسول اللهيَّيَالِيَّة وعن الإمام زين العابدين على والإمام الصادق الحجّد.

ولكي نعلم أنّ ترك هذا الأصل\_إلى أيّ حدّ هو \_مهلك لتاركيه. يكفي أن نبحث الآيات التالية. وكيف أنّ بني إسرائيل قد ابتلوا بعبادة العجل والشرك والكفر نتيجة تركهم ولاية موسى يليٍّ وخروجهم عن نهجه ونهج خليفته هارون ينيٍّ .

ومن هنا يتّضح أنّ ما قاله العلّامة الآلوسي في تفسير روح المعاني بعد ذكر جملة من هذه الرّوايات:

and the state of t

ر تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

ليس المراد من إنحصار الولاية بأهل البيت بيميني في جميع العصور، بل في عصر موسى كان هو وأخوه قائدين، فكان يلزم قبول ولايتهما، أمّا في عصر النّبي فتلزم قبول ولايته، وفي عصر أئمّة أهل البيت يلزم قبول ولايتهم بينيم.

ويتّضح أيضاً أنّ المخاطب في هذه الآية وإن كانوا بني إسرائيل، إلّا أنّه لا ينحصر فيهم ولا يختّص بهم، فإنّ كلّ فرد أو جماعة تطوي هذه المراحل الأربعة فستشملها مــغفرة الله سبحانه وعفوه.

চ্চাম্ব

## الآيات

وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَعْمُوسَى ٢ لِتَرْضَى ٢ قَالَ فَإِنَّاقَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسَّامِرِيُّ ٢ فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ، غَضبَنَ أَسِفُ أَقَالَ يَقَوْمِ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًّا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْحَكُمُ ٱلْعَهْدُ أَمْ أَرَدتُمْ أَن يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِّن رَّبِكُمْ فَأَخْلَفْتُمُ مَّوْعِدِى ٢ قَالُوا مَآأَخْلُفْنَا مَوْعِدُكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِنَّا مُجَلِّنَا أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَذَ فَنَهَا فَكَذَلِكَ أَلْقَى ٱلسَّامِيُ ٢ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلَاجَسَدَا لَهُ, خُوَارٌ فَقَالُوا هَذَ آإِلَهُ حُمَ وَإِلَهُ مُوسَىٰ فَنَسِي ٢٠ أَفَلَا يَرُونَ أَلَا يَرْجِعُ إِلَيْهِ مِقَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرًّ كَوَلَا نَفْعًا ٥ وَلَقَدْقَالَ لَهُمْ هُرُونُ مِن قَبَلُ بَعَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ أُوَ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحْنُ فَأَنِّعُونِي وَأَطِيعُوا أَمْرِى ٢٠ قَالُوا لَن نَّبْرَحَ عَلَيْهِ عَكِمِن حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَامُوسَى ٢

#### التفسير

#### صفب السامرى:

ذكر في هذه الآيات فصل آخر من حياة موسى ﷺ وبني إسرائيل، ويتعلَّق بـذهاب موسى ﷺ مع وكلاء وتمثّلي بني إسرائيل إلى الطور حيث موعدهم هناك. ثمّ عـبادة بــني إسرائيل للعجل في غياب هؤلاء.

كان من المقرّر أن يذهب موسى الله الطور» لتلتّى أحكام التوراة، ويصطحب معه جماعة من بني إسرائيل لتتّضح لهم خلال هذه الرحلة حقائق جـديدة حـول مـعرفة الله والوحي.

غير أنَّ شوق موسى ٢٠ إلى المناجاة مع الله وسماع ترتيل الوحي كان قد بلغ حدًّا بحيث

5]

نسي في هذا الطريق ـ حسب الرّوايات ـ كلّ شيء حتى الأكل والشرب والإستراحـة. فطوى هذا الطريق بسرعة. ووصل لوحده قبل الآخرين إلى ميقات الله وميعاده. هنا نزل عليه الوحي: **﴿وها لُمجلك من قومك ياهوسي﴾؟** 

فأجاب موسى على الفور: **﴿قال هم لولا. على لثري ومجلت لإيك ربّ لتمرضى﴾** فسليس شوق المناجاة وسماع كلامك لوحده قد سلب قراري، بل كنت مشتاقاً إلى أن آخذ مـنك أحكام التوراة بأسرع ما يمكن لأؤدّيها إلى عبادك، ولأنال رضاك عنيّ بذلك... أجل إنيّ عاشق لرضاك، ومشتاق لسماع أمرك.

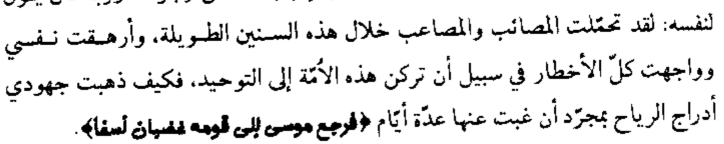
وفي هذا اللقاء إمتدّت مدّة الإشراقات والتجليّات المعنوية الإلهيّة من ثلاثين ليلة إلى أربعين، وأدّت الأجواء المهيّاة لانحراف بني إسرائيل دورها، فالسامري، ذلك الرجل الفطن والمنحرف صنع باستعماله الوسائل التي سنشير إليها فيا بعد عجلاً، ودعا تلك الجماعة إلى عبادته، وأوقعهم فيها.

لا شكّ في أنّ العوامل المساعدة كمشاهدة عبادة المصريين للعجل، أو مشاهدة مشهد عبادة الأصنام ـ بعد عبور نهر النيل، وطلب صنع صنم كهؤلاء ـ وكذلك تمديد مدّة ميعاد موسى، وإنتشار شائعة موته من قبل المنافقين، وأخيراً جهل هذه الأمّة، كلّ ذلك كان له أثر في ظهور هذه الحادثة والانحراف الكبير عن التوحيد، لأنّ الحوادث الاجتماعية لا تقع عادة بدون مقدّمات، غاية ما هناك أنّ هذه المقدّمات تكون تارة واضحة وعلنية، وأخبري مستورة وخفيّة.

على كلّ حال، فإنّ الشرك في أسوأ صورة قد أحاط ببني إسرائيل، وأخذ بأطرافسهم، خاصّةً وأنّ كبار القوم كانوا مع موسى في الجبل، وكان زعيم الأمّة هارون وحيداً دون أن يكون له مساعدون أكفّاء مؤثّرون.

وأخيراً أخبر الله موسى في الميعاد بما جرى لقومه والسامري إذ تحكي **الآية التالية** ذلك فتقول: **﴿قَالَ فَإِذَا قَدَ فَتَنَا قَوْمَكَ مِنْ بِحَدْكَ وَأَصْلَهِمِ لِلسَاهِرِي**﴾.

غضب موسى عند سماعه هذه الكلمات غضباً إلتهب معه كلِّ وجوده، وربَّما كان يقول



۸]

وما أن وقعت عينه على ذلك المنظر القبيح، منظر عبادة العجل **﴿قَالَ يَا قُوم لَمْ يِعَدَّكُمُ** رَتِكُمْ وَعَدَا حَسْنَا﴾. وهذا الوعد الحسن إمّا أن يكون وعد بني إسرائيل بنزول التوراة وبيان الأحكام السهاوية فيها، أو الوعد بالنجاة والإنتصار على الفراعنة ووراثة حكومة الأرض، أو الوعد بالمغفرة والعفو للذين يتوبون ويؤمنون ويعملون الصالحات، أو أنّـه كـلّ هـذه الأمور.

ثم أضاف: **﴿لَطَالَ عليكم للعهد**» وهو يشير إلى أنّه: هبوا أنّ مدّة رجوعي قد طالت من تلاثين إلى أربعين يوماً، فإنّ هذا الزمن ليس طويلاً، ألا يجب عليكم أن تحفظوا أنفسكم في هذه المدّة القصيرة؟ وحتى لو نأيت عنكم سنين طويلة فينبغي أن تلتزموا بالتعاليم الإلهيّة التي تعلّمتموها وتؤمنوا بالمعجزات التي رأيتموها: **﴿لَم لَردتم لَن يحلّ عليكم قَـ هَب حَـن ربّكم فاخلفتم مومدي ؟** فقد عاهدتكم على أن تثبتوا على خطّ التوحيد وطريق طاعة الله الخالصة، وأن لا تنحرفوا عنه قيد أغلة، إلا أنّكم نسيتم كلّ كلامي في غيابي، وكذلك تمردّتم على طاعة أمر أخي هارون وعصيتموه.

فلمّ رأى بنو إسرائيل أنّ موسى الله قد عنّفهم بشدّة ولامهم على فعلهم وتنبّهوا إلى قبح ما قاموا به من عمل، هبوا للإعتذار فـ فقالوا ها أخلفنا هومدك بملكنا» <sup>7</sup> فلم نكن في الواقع قد رغبنا وصمّمنا على عبادة العجل فولكنا حقلنا لوزارا هن زينة للقوم فقدفناها فكذلك ألقى الساهري».

وللمفسّرين آراء فيما فعله بنو إسرائيل، وما فعله السامري، وما هو معنى الآيات ـ محلّ البحث ـ على نحو الدقّة، ولا يبدو هناك فرق كبير في النتيجة بين هذه الإختلافات.

فذهب بعضهم: إنّ «قذفناها» تعني أنّنا ألقينا أدوات الزينة التي كنّا قد أخــذناها مــن الفراعنة قبل الحركة من مصر في النّار، وكذلك ألتى السامري ما كان معه أيضاً في النّار حتى ذاب وصنع منه عجلاً.

١. من البديهي أن لا أحد يصمّم على أن يحلَّ عليه غضب الله، بل المراد من العبارة أنَّكم في وضع كأنَّكم قد

صتمتم مثل هذا التصميم في حقّ أنفسكم. ٢. «مَلْكَ» و«مِلك» كلاهما تعنى تملَّك الشيء، وكأنَّ مراد بني إسرائيل أنَّنا لم نتملَّك هذا العمل، بل وقعنا تحت تأثيره حتى إختطف قلوبنا وديننا من أيديناً، واعتبر بعض المفسّرين هذه الجملة مرتبطة بجماعة قليلة من بني إسرائيل لم تعبد العجل، ويقال إنَّ ستمائة ألف شخص من هؤلاء أصبحوا من عبدة العجل، وبقي منهم إثنا عشر ألفاً فقط على التوحيد، لكن يبدو أنَّ التَّفسير الذي قلناء في المتن هو الأصحَّ.

| 5]          | سورة طه / الآية ٨٣ ـ ٩١                                                | 174                               |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
|             |                                                                        | • • • • · · · · • • • • • • • • • |
| عها السامري | برون: إنَّ معنى الجملة أنَّنا ألقينا أدوات الزينة بعيداً عنًّا، فــجـم | وقال آخ                           |

[ع

وألقاها في النَّار ليصنع منها العجل.

ويحتمل أيضاً أن تكون جملة ﴿ فكذلك القي الساهري؟ إشارة إلى مجموع الخبطَة التي نقَّدُها السامري.

وعلى كلِّ حال، فإنَّ كبير القوم إذا لام مَن تحت إمرته على إرتكابهم ذنباً مــا، فــإنَّهم يسعون إلى ننى ذلك الذنب عنهم، ويلقونه على عاتق غيرهم، وكذلك عبّاد العجل من بني إسرائيل، فإنَّهم كانوا قد انحرفوا بإرادتهم ورغبتهم عن التوحيد إلى الشرك، إلَّا أنَّهم أرادوا أن يلقوا كلَّ التبعة على السامري.

على كلٍّ، فإنَّ السامري ألقي كلَّ أدوات زينة الفراعنة وحليَّهم التي كانوا قمد حمصلوا عليها عن طريق الظلم والمعصية \_ولم يكن لها قيمة إلَّا أن تصرف في مثل هذا العمل المحرَّم \_ في النَّار **﴿فَاحْرِج لِهِم مَجَلًا جِسْدًا لَه حُولرَ»** ﴿ فَلَمَّا رأى بِنو إِسْرَائِيلَ هذا المشهد، نسوا فجأةً كلّ تعليمات موسى التوحيديّة ﴿فَقَالُوا هَذَا لِلهَكُم وَلِلهُ هُوَسَيَهُ ﴿

ويحتمل أيضاً أن يكون قائل هذا الكلام هو السامري وأنصاره والمؤمنون به.

وبهذا فإنَّ السامري قد نسى عهده وميثاقه مع موسى، بل مع إله موسى، وجرَّ الناس إلى طريق الضلال: «فنسى».

ولكن بعض المفسّرين فسّروا «النسيان» بالضلال والإنحراف، أو أنَّهم اعتبروا فـ اعل النسيان موسى ﷺ وقالوا: إنَّ هذا كلام السامري، وهو يريد أن يقول: إنَّ موسى نسى أنَّ هذا العجل هو ربِّكم، إلَّا أنَّ كلَّ ذلك مخالف لظاهر الآية، وظاهرها هو ما قلناه من أنَّ المراد هو أنَّ السامري قد أودع عهده وميثاقه مع موسى وربَّ موسى في يد النسيان، واتَّخذ طريق عبادة الأصنام.

وهنا قال الله سبحانه توبيخاً وملامة لعبدة الأوثان هؤلاء: ﴿ لَقَلا يرون الَّا يرجع لِليهم قُولاً ولا يحلك لهم مرزا ولا نفسا؛ فإنَّ المعبود الواقعي يستطيع على الأقل أن يُلبِّي طلبات عباده ويجيب على أسئلتهم. فهل يمكن أن يكون سماع خوار العجل من هذا الجسد الذهبي لوحده. ذلك الصوت الذي لا يُشعر بأيَّة إرادة، دليلاً على جواز عبادة العجل، وصحَّة تلك العبادة؟

وعلى فرض أنَّه أجابهم عن أسئلتهم، فإنَّه لا يعدو أن يكون كإنسان عاجز لا يملك نفع

٨. «الخوار» صوت البقرة والعجل، ويطلق أحياناً على صوت البعير.

غير، ولا ضرّه، بل وحتى نفسه، فهل يمكن أن يكون معبوداً وهو على هذا الحال؟ أيّ عقل يسمح بأن يعبد الإنسان تمثالاً لا روح له يظهر منه بين الحين والآخر صوت غير مفهوم، ويعظّمه ويخضع أمامه؟

ولا شكّ أنّ هارون، خليفة موسى ونبي الله الكبير، لم يرفع يده عن رســالته في هــذا الصخب والغوغاء، وأدّى واجبه في محاربة الانحراف والفساد قدر ما يستطيع، كما يسقول الفرآن: **﴿ولقدقال لهم هارون من قبل ياقوم لِنّما فتنتم به﴾** ثمّ أضاف: **﴿ولِنَ ربّكم للرحمن﴾**.

لقد كنتم عبيداً فحرّركم، وكنتم أسرى فأطلقكم، وكنتم ضالَين فهداكم، وكنتم متفرّقين مبعثرين فجمعكم ووحّدكم تحت راية رجل ربّاني، وكنتم جاهلين فألق عليكم نور العلم وهداكم إلى صراط التوحيد المستقيم، فالآن **﴿فاتّبحوني وأطبعوا لمري﴾**.

أنسيتم أنَّ أخي موسى قد نصِّبني خليفة له وفرض عليكم طاعتي؟ فــلماذا تــنقضون الميثاق؟ ولماذا ترمون بأنفسكم فى هاوية الفناء؟

إلّا أنّ بني إسرائيل تمسكّوا بهذا العجل عناداً، ولم يؤثّر فيهم المنطق السليم القوي لهذا الرجل، ولا أدلّة هذا القائد الحريص، وأعلنوا مخالفتهم بصراحة: **﴿قىالوا لن تسبر مسليه ماتفين حتى يرجع لإينا هوسى﴾** <sup>(</sup>.

والخلاصة: إنّهم ركبوا رؤوسهم وقالوا: الأمر هو هذا ولا شيء سواه. ويجب أن نـعبد العجل حتى يرجع موسى ونطلب منه الحكم والقضاء، فلعلّه يسجد معنا للعجل! وعلى هذا فلا تتعب نفسك كثيراً، وكفّ عنّا يدك!

وبهذا لم يذعن بنو إسرائيل لأمر العقل ولا لأمر خليفة قائدهم وزعيمهم أيضاً.

ولكن، كما كتب المفسّرون \_والقاعدة تقتضي ذلك أيضاً \_فإنّ هارون لمّا أدّى رسالته في هذه المواجهة، ولم يقبل أكثر بني إسرائيل كلامه، إيتعد عنهم بصحبة القلّة الذين اتّبعوه، لئلّا يكون إختلاطهم بهؤلاء دليلاً على إمضاء طريقهم المنحرف.

والعجيب أنّ بعض المفسرين ذكروا أنّ هذا التبدّل والانحراف في بني إسرائيل قد حدث

سورة طه / الآية ٨٣\_ ٩١

[ع

السامري بعمله، وطلب من بني إسرائيل أن يجمعوا كلّ أدوات الزينة التي أخذوها كعارية من الفراعنة وما أخذوه منهم بعد غرقهم، ووضعوها جميعاً في اليوم السادس والشلاثين والسابع والثلاثين والثامن والثلاثين في موقد النّار، وأذابوها ثمّ صنعوا منها تمثال العجل، وفي اليوم التاسع والثلاثين دعاهم السامري إلى عبادته، فقبلها جماعة عظيمة \_ وعلى بـعض الرّوايات ستائة ألف شخص \_ وفي اليوم التالي، أي في نهاية الأربعين يوماً، رجع موسى . ولكن إفترق عنهم هارون مع القلّة من المؤمنين الثابتين، والذين كان عددهم قرابة إثني عشر ألفاً، في حين أنّ الأغلبية الجاهلة كادوا أن يقتلوه!

بحوث

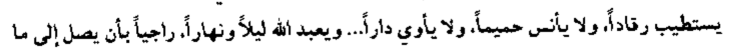
#### ١- شوق اللقاءا

قد يكون قول موسى للله في جواب سؤال الله تعالى له حول استعجاله إلى الميقات حيث قال: **(ومجلت لليك رب لترضن)** عجيباً لدى من لم يعرف شأن جاذبية عشق الله، إلّا أنّ الذين أدركوا هذه الحقيقة بكلّ وجودهم، والذين إذا إقترب موعد الوصال إشتد لهيب العشق في أفئدتهم، يعلمون جيّداً أيّة قوّة خفيّة كانت تجرّ موسى للله إلى ميقات الله، وكان يسير سريعاً بحيث تخلّف عنه قومه الذين كانوا معه.

لقد كان موسى الله قد تذوّق حلاوة الوصال والحبّ والمناجاة مع الله مراراً، فكان يعلم أنّ كلّ الدنيا لا تعدل لحظة من هذه المناجاة.

أجل... هذا هو طريق الذين تجاوزوا مرحلة العشق الجازي نحو مرحلة العشق الحقيقي... عشق المعبود الأزلي المقدّس والكمال المطلق، والحسن واللطف الذي لانهاية له، وكلّ ما عند المحسنين الصالحين جميعاً عنده بمفرده، بل إنّ جمال وحسن المحسنين كلّه ومضة بسيطة من إحسانه الدائم الخالد، فيا إلهنا الكبير مُنّ علينا بذرّة من هذا العشق المقدّس.

يقول الإمام الصادق ﷺ -كما روي عنه -«المشتاق لا يشتهي طعاماً، ولا يلتذَّ شراباً، ولا



تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد الحث.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٨١ إلىه... كما أخبر الله عن موسى بن عمران في ميعاد ربّه بقوله: وعجلت إليك ربّ لترضى»<sup>1</sup>.

# ٢\_ المركات المناوئة لنهضة الأنبياء

من الطبيعي أن توجد في مقابل كلّ ثورة حركة مضادّة تسعى إلى تحطيم نتائج الثورة، وإلى إرجاع المجتمع إلى مرحلة ما قبل الثورة، وليس سبب ذلك معقّداً ولا غمامضاً، لأنّ إنتصار ثورة ما لا يعني فناء كلّ العناصر الفاسدة من الفترة السابقة دفعة واحدة، بل تبقى حثالات منهم تبدأ نشاطها من أجل الحفاظ على وجودها وكيانها، ومع اختلاف ظروف ومقدار وكيفيّة هؤلاء، فإنّهم يقومون بأعمال تناهض الثورة سرّاً أم علانية.

وفي حركة موسى بن عمران الثورية نحو توحيد واستقلال وحرية بني إسرائيل، كان السامري زعيم هذه الحركة الرجعيّة المضادّة، فقد كان عالماً \_كبقيّة قادة الحركات الرجعيّة - بنقاط ضعف قومه جيّداً، وكان يعلم أنّه قادر على أن يستغلّ هذه النقاط فيثير الفتنة فيهم، فسعى أن يصنع من أدوات الزينة والذهب التي هي آلهة عبيد الدنيا، وتجلب إهتام عوام الناس، عجلاً على هيئة خاصة، وجعله في مسير حركة الريح - أو بالإستعانة بأيّة وسيلة أخرى \_ ليخرج منه صوت، وذلك بإنتهاز فرصة مناسبة \_ وهي غيبة موسى لعدّة أيّام \_ ونظراً إلى أنّ بني إسرائيل بعد النجاة من الغرق، ومرورهم على قوم يعبدون الأصنام، طلبوا من موسى صنماً؛ والخلاصة أنه استغلّ كلّ نقاط الضعف النفسي، والفرص المكانية والزمانية المناسبة، وبدأ خطّته المضادّة للتوحيد، وقد نظّم هذه المواد بهارة فائقة بحيث حرف في مدّة قصيرة أغلبية الجهلة من بني إسرائيل عن خطّ التوحيد إلى طريق الشرك. وبالرغم من أنّ هذه الخطّة قد أحبطت بمجرّد رجوع موسى بنور الوحي وقوّة إيمانه

ومنطقه، ولكن إذا لم يرجع موسى فماذا كان سيحدث؟ إنّهم إمّا كانوا سيقتلون أخاه هارون حتماً، أو سيحجّمونه بحيث لا يصل صوته إلى أحد.

۲۸۸ تفسیر نور الثقلین، ج ۳، ص ۳۸۸.

[ع

وكذلك يجب الإلتفات إلى هذه الحقيقة، وهي أنَّ كثيراً من الثورات الحقيقيَّة تعتمد في البداية \_ ولأسباب مختلفة \_ على فرد أو أفراد معيّنين، بحيث إنَّهم إذا فقدوا وغـابوا عــن الساحة سيعود الخطر ويهدّد الثورة من جديد، ولذلك يجب السعى من أجل خلق الموازين الثقافية الثورية في عمق المجتمع بأسرع ما يمكن، وكذلك تربية الناس بشكـل لا تهـزّهم العواصف المضادّة للثورة، بل يقفون كالجبل الأصمّ أمام كلّ حركة رجعيّة متخلّفة.

وبتعبير آخر، فإنَّ واحدة من وظائف القادة المخلصين أن ينقلوا الموازين والمعايير منهم إلى المجتمع، ولا شكَّ أنَّ هذا الأمر المهمَّ يحتاج إلى مضي زمان، إلَّا أنَّه يجب السعي لإختصار هذا الزمن إلى أقلَّ ما يكن.

أمّا من كان السامري؟ وكيف كانت عاقبة أمره؟ فسنتحدّث عنه في الآيات المقبلة إن شاء الله تعالى.

# ٣\_ مرامل القيادة

لا شكَّ أنَّ هارون الله لم يأل جهداً في أداء رسالته عند غياب موسى الله ، إلَّا أنَّ جهل الناس من جهة، وترسّبات مرحلة العبودية والرقّ وعبادة الأصنام من جهة أخرى، قــد أفشلت جهوده، فهو قد نفَّذ واجبه ـ حسب الآيات محل البحث \_ على أربع مراحل:

الأولىٰ: إنَّه نبَّه هؤلاء وأعلمهم أنَّ هذا العمل يشكَّل تيَّار إنحرافي، وهو موضع إختبار خطير للجميع لتصحو العقول الغافلة، وليعي الناس ويفكِّروا لئلَّا يُغلبوا على أمرهم، إذ قال لهم: وياقوم لِلْما فتنتم به ب.

الثانية: إنَّه ذكَّرهم بنعم الله المختلفة عليهم منذ بدء تورة موسى الله إلى زمان نجاتهم من قبضة الفراعنة، خاصّةً وإنّه وصف الله بصفة رحمته العامّة، ليكون الأثر أعـمق، وليـؤمل هؤلاء في غفران هذا الذنب الكبير: **ووان رتكم للرحمن ب**.

**الثَّالثة:** إنَّه نبَّههم على مقام نبوَّته وخلافته لأخيد موسى **﴿فَاتَبْحُونِيَ ﴾**. وأخيراً فإنّه عرّفهم بواجباتهم الإلهيّة والطيعوا لعري،

# ٤\_ سؤال والمواب؟

لقد أورد المفسّر المعروف «الفخر الرازي» هنا إشكالاً وهو ينتظر جوابه والردّ عليه وهو

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [/ |
|----------------------------------|----|
|                                  |    |

اَنَه قال: إنّ الرافضة تمسّكوا بقوله ﷺ لعلي «أنت منّي بمنزلة هارون من موسى» ` ثمّ إنّ هارون ما منعته التقيّة في مثل هذا الجمع، بل صعد المنبر وصرّح بالحقّ ودعا الناس إلى مبايعة نفسه والمنع من متابعة غيره، فلو كانت أمّة محمّدﷺ على الخطأ لكان يجب على علي ﷺ أن يفعل ما فعله هارون وأن يصعد على المنبر من غير تقيّة ولا خوف وأن يقول: فاتّبعوني وأطيعوا أمري. فلمّ لم يفعل ذلك علمنا أنّ الأمّة كانت على الصواب. إلّا أنّ الرازي غفل في هذا الباب عن مسألتين أساسيتين:

۱۸۳

١- إنّ ما يقوله من أنّ علياً للجلالم يقل شيئاً في شأن خلافته التي لا ينازع فيها خطأ محض، لأنّ في أيدينا وثائق كثيرة تؤكّد أنّ الإمام قد بيّن هذا الموضوع في موارد مختلفة، تارة محض، لأنّ في أيدينا وثائق كثيرة تؤكّد أنّ الإمام قد بيّن هذا الموضوع في موارد مختلفة، تارة بحضر، لأنّ في أيدينا وثائق كثيرة تؤكّد أنّ الإمام قد بيّن هذا الموضوع في موارد مختلفة، تارة بحضر، لأنّ في أيدينا وثائق كثيرة تؤكّد أنّ الإمام قد بيّن هذا الموضوع في موارد مختلفة، تارة بحض، لأنّ في أيدينا وثائق كثيرة تؤكّد أنّ الإمام قد بيّن هذا الموضوع في موارد مختلفة، تارة بحضر، لأنّ في أيدينا وثائق كثيرة تؤكّد أنّ الإمام قد بيّن هذا الموضوع في موارد مختلفة، تارة بحضراحة، وأخرى تلميحاً، وتلاحظ في نهج البلاغة أمثلة مختلفة كالخطبة الشقسية ا الخطبة الثّالثة \_والخطبة ٨٧، ٩٤، ١٥٤، ١٤٧، وكلّها تتحدّث في هذا الجال.

وقد ذكرنا في تفسيرنا هذا ذيل الآية ٦٧ من سورة المائدة بعد ذكر قسصّة الغـدير، روايات عديدة، وأنّ عليّاً # قد إستدلّ واستند إلى حديث الغدير مراراً لإثبات موقعه وخلافته. ولمزيد التوضيح راجع ذيل الآية ٦٧ من سورة المائدة.

٢- لقد كانت هناك ظروف خاصّة بعد وفاة النّبي ﷺ، فإنّ المنافقين الذين كانوا يعدّون الأيّام يوماً بعد يوم وهم يترقّبون وفاة النّبي وكانوا قد أعدّوا أنفسهم ليطعنوا الإسلام الفتي طعنة نجلاء، ولذا نرى أنّ أصحاب الردّة ـ المناوتين للإسلام \_ قد ثاروا مباشرة في زمان أبي بكر، ولولا إتّحاد المسلمين وفطنتهم وحذرهم لكان من الممكن أن ينزلوا بالإسلام ضربات يتر، ومن أجل ذلك سكت علي ﷺ عن حقّه لئلّا يستغلّ العدو هذا الأمر.

ثمّ إنّ هارون ــ مع أنّ موسى كان على قيد الحياة ــ قال بصراحة ردّاً على ملامة أخيه له على تقصيره: **(بِنّي خشيت أن تقول فَرَقت بِين بِني لِسرلنيل)** في وهو يوحي بأنّه أيضاً قــد تراجع بعض الشيء نتيجة الخوف من الاختلاف.

AE ist .T ۱. الکافی، ج ۸، ص ۱۰٦.

قَالَ يَنْهَرُونُ مَامَنَعَكَ إِذَرَاَيْنَهُمْ صَلُوا ﴿ اللَّ تَنَبِّعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴾ قَالَ يَمَنُؤُمُ كَا تَأْخُذ بِلِحِتَى وَلَا بِرَأْسِ آِنِي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَة مِلَا وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي ﴾ قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِ ثُ ﴾ قَالَ بَصُرْتُ بِمَالَمْ مَتَمْرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِ ثُ ﴾ قَالَ بَصُرْتُ بِمَالَمْ مَتَرَتْ لِهُ مُوَابِهِ فَقَبَضْتُ قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِ ثُ ﴾ قَالَ بَصُرْتُ بِمَالَمْ مَتَرَتْ لِهُ مُوَابِهِ فَقَبَضْتُ قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِ ثُ ﴾ قَالَ بَصُرْتُ بِمَالَمْ مَتَرَتْ لِهُ مُوَابِهِ فَقَبَضْتُ قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِ ثُ ﴾ قَالَ بَصُرْتُ بِمَالَمْ مَتَرَتْ لِهُ مُوَابِهِ فَقَبَضْتُ قَدْمَتُ أَعْذَهْبُ فَإِن لَكَ فَا لَحَيْوَةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٌ مُوَلَتْ لِي نَقْسِى ﴾ قَالَ فَعَالَ فَاذَهْبُ فَإِن لَكُونُ لَكَ فَا لَحَيْوَةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٌ مُتَرَكَ يَعْدَدُهُ إِنَّهُ مَنْ عَلَيْهُ مَا يَعْدَلُكُ مَوْعِدًا لَنَ عُنْهُ مُنَا مَنْ الْعَالَ لَهُ مُوالِ

التفسير

نهاية السّامري المريرة:

تعقيباً على البحث الذي تناولته الآيات السابقة حول تقريع سوسى وسلامته لبــني إسرائيل الشديدة على عبادتهم العجل، تعكس هذه الآيات التي نبحثها ــ في البــدايــة ـ محاورة موسى للله مع أخيه هارون للله ، ثمّ مع السامري.

فخاطب أوّلاً أخاه هارون **﴿قال ياهارون ما منعك لِدُ رَلِيتِهم صَلُّول \* لَلَا تَتَبِعنَ ﴾** أفلم أقل لك أن **﴿لَحْلَفَنِي فِي قَوْمِي وَلُصلح ولا تَتَبِع سِبِيل للمفسدين ﴾ <sup>(</sup> ؟ فلهاذا لم تهب لمحاربة عبادة العجل هذه؟** 

بناءً على هذا، فإنَّ المراد من جملة ﴿الاتتَّبِعنَ﴾ هو: لماذا لم تتَّبع طريقة عملي في شدَّة

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

180

[^

مواجهة عبادة الأصنام؟ أمّا ما قاله بعض المفسّرين من أنّ المراد هو: لماذا لم تثبت معي على التوحيد مع الذين ثبتوا، ولم تأت معي إلى جبل الطور، فيبدو بعيداً جدّاً، ولا يتناسب كثيراً والجواب الذي سيبديه هارون في الآيات التالية.

ثم أضاف: ﴿ لقصيت لعري ؟ لقد كان موسى على يتحدّث بهذا الكلام مع أخيه وهو في فورة وسَورةٍ من الغضب، وكان يضرخ في وجهه، وقد أخذ برأسه ولحيته يجرّه إليه، فلمّ رأى هارون غضب أخيه الشديد قال له - من أجل تهدئته وليقلّل من فورته، وكذلك ليبيّن عذره وحجّته في هذه الحادثة ضمناً... ﴿قال يابن لَمَ لا تاحد بلحيتي ولا برلسي لِتي خشيت لن تقول فرّقت بين بني إسرائيل ولم ترقب قولي ؟.

كان هارون في الحقيقة يُشير إلى كلام موسى على الذي وجّهه إليه عـند تـوجّهه إلى الميقات، وكان محتواه الدعوة إلى الإصلاح \_الآية ١٤٢ من سورة الأعراف \_ فهو يريد أن يقول: إني إذاكنت قد أقدمت على الإشتباك معهم كان ذلك خلاف أمرك، وكان من حقّك أن تؤاخذني. وبهذا أثبت هارون براءته، وخاصّةً مع ملاحظة الجملة الأخرى التي وردت في الآية ١٥٠ من سورة الأعراف: **(إنّ القوم لستفسفوني وكادوا يقتلونني)**.

**سؤال:** وهنا ينقدح السؤال التالي وهو: لا شكّ أنّ كلاً من موسى وهارون نبي، فكيف يوجّه موسى لللا هذا العتاب واللهجة الشديدة إلى أخيه، وكيف نفسّر دفاع هارون عن نفسه؟!

**والجمواب:** ويمكن القول في الجواب: إنّ موسى ﷺ كان متيقّناً من براءة أخيد، إلّا أنّه أراد أن يثبت أمرين بهذا العمل.

**الأوّل:** أراد أن يُفهم بني إسرائيل أنّهم قد ارتكبوا ذنباً عظيماً جدّاً، وأي ذنب؟! الذنب الذي ساق هارون الذي كان نبيّاً عظيماً إلى المحكمة، وبتلك الشدّة من المعاملة، أي إنّ المسألة لم تكن بتلك البساطة التي كان يتصوّرها بنو إسرائيل، فإنّ الانحراف عن التوحيد والرجوع إلى الشرك، وذلك بعد كلّ هذه التعليات، وبعد رؤية كلّ تلك المعجزات وآثار عظمة الحق، أمر لا يكن تصديقه، ويجب الوقوف أمامه بكلّ حزم وشدّة.

قد يشقَّ الإنسان جيبه، ويلطم على رأسه عندما تقع حادثة عظيمة أحياناً، فكيف إذا

[ع

**الثّاني:** هو أن تثبت للجميع براءة هارون من خلال التوضيحات التي يبديها، حتى لا يتّهموه فيا بعد بالتهاون في أداء رسالته.

وبعد الانتهاء من محادثة أخيه هارون وتبرئة ساحته، بدأ عماكمة السامري: لماذا فعلت ما فعلت، وما هدفك من ذلك؟: ﴿قَالَ قَمَا خَطَبَكَ يَاسَاهُرِيَهَ؟ فأجابه و ﴿قَالَ بِعَرَفَتَهُ بِعَالَمُ يبصروا به فقيضت قيضة هن أثر الرسول فنبذتها وكذلك سوات لي نفسي».

تُرى ما كان مقصود السامري من كلامه هذا؟! للمفسّر بن قولان مشهوران...

**الأوّل:** إنّ مراده هو: إنّني رأيت جبرئيل على فرس، عند بحي، جيش فرعون إلى ساحل البحر، يرغّب ذلك الجيش في المسير في تلك الطرق اليابسة في البحر، وكان يسير أمامهم، فقبضت شيئاً من تراب قدمه، أو «مركبه» وادّخر ته لهذا اليوم، فألقيته داخل العجل الذهبي، وما هذا الصوت إلّا من أثر ذلك التراب الذي أخذته.

**التَّاني** إنَّني آمنت ـ بِداية الأمر ـ بِقسم من آثار الرّسول (موسى)، ثمّ شككت فـيها فألقيتها بعيداً وملت إلى عبادة الأصنام، وكان هذا عندي أجمل وأحلى.

فعلى التفسير الأوّل فإنّ كلمة «الرسول» تعني جبرئيل، وعلى التّفسير الشّاني تعني «موسى» عليد «والأثر» في التفسير الأوّل بمعنى تراب القدم، وفي الثّاني يعني بعض تعليات موسى للله، و«نبذتها» على التفسير الأوّل بمعنى إلقاء التراب داخل العجل، وعلى الثّاني ترك تعليات موسى عليه . وأخيراً فإنّ **(بصرت بمالم يبصرونه)** تشير ـ طبق التّفسير الأوّل ـ إلى جبرئيل الذي كان قد تجلّى في هيئة فارس ـ وربّما رآ، بعض آخر لكنّهم ثم يعرفوه ـ إلّا أنّها تشير ـ وفقاً للتفسير الثّاني ـ إلى ماكان لديه من معلومات خاصّة عن دين موسى عليه

وعلى كلّ حال. فإنّ لكلّ واحد من هذين التّفسيرين أنصاراً. وله نـقاط واضحة ومبهمة، لكن ـكمحصّلة نهائية ـ يبدو أنّ التّفسير الثّاني هو الأفضل والأنسب من عدّة جهات، خاصّة وأنّا نقرأ في حديث ورد في كتاب (الإحتجاج) إنّ أمير المؤمنين علياً للّا فتح البصرة أحاط الناس به ـ وكان من بينهم «العسن البصري» وقد جلبوا معهم ألواحاً يكتبون فيها ما يقوله أمير المؤمنين علي للله ، فقال له أمير المؤمنين بأعلى صوته: «ما تصنع؟»

قال: أكتب آثاركم لنحدَّث بها بعدكم، فقال أمير المؤمنين: «أما إنَّ لكلَّ قوم سامرياً، وهـذا

| 184 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | [^ |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  |    |

سامري هذه الأمَّة! إلَّا أنَّه لا يقول: لا مساس، ولكنَّه يقول: لا قتال» ( .

ويستفاد من هذا الحديث أنّ السامري كان رجلاً منافقاً. فإنّه توسّل لإغـواء النـاس وإضلالهم ببعض المطالب والمقولات الصحيحة التي تعلّمها سابقاً. وهذا المعنى ينسجم مع التّفسير النّانى أكثر.

من الواضع أنَّ جواب السامري عن سؤال موسى الله لم يكن مقبولاً بأيَّ وجه، ولذلك فإنَّ موسى الله أصدر قرار الحكم في هذه المحكمة، وحكم بثلاثة أحكام عليه وعلى عجله، فأوَّلاً: **﴿قَالَ فَاذَهَبَ قَإِنَّ لَكَ فَيَ الحياة لَن تقول لامسامن ﴾** أي يجب عليك الإبتعاد عن الناس وعدم الإتصال بهم إلى آخر العمر، فكلّها أراد شخص الإقتراب منك، فعليك أن تقول له: لا تتّصل بي ولا تقربني، وبهذا الحكم الحازم طرد السامري من المجتمع وجعله في عزلة تامّة. منزوياً بعيداً عنهم!

قال بعض المفسّرين: إنّ جملة ﴿لا هساس ﴾ إشارة إلى أحد القوانين الجزائية في شريعة موسى الله التي كانت تصدر في حقّ من يرتكب جريمة كبيرة، وكان ذلك الفرد يبدو كموجود شرّير نجس قذر، فلا يقربه أحد ولا يقرب أحداً ، فاضطرّ السامري بعد هذه الحادثة أن يخرج من جماعة بني إسرائيل ويترك دياره وأهله، ويتوارى في الصحراء، وهذا هو جزاء الإنسان الذي يطلب الجاه ويريد إغواء جماعة عظيمة من المجتمع ببدعه وأفكاره الضالة، ويجمعهم حوله، ويجب أن يُحرم مثل هذا ويعزل، ولا يتّصل به أيّ شخص، فإنّ هذا الطرد وهذه العزلة أشدّ من الموت والإعدام على مثل السامري وأضرابه. لأنّه يعامل معاملة النجس الملوّث فيطرد من كلّ مكان.

وقال بعض المفسّرين: إنّ موسى دعا على السامري ولعنه بعد ثبوت جرمه وخطئه، فإبتلاه الله بمرض غامض خني جعله ما دام حيّاً لا يمكن لأحد أن يمسّه، وإذا مسّه فسيبتلى بالمرض. أو أنّ السامري قد أبتلي بمرض نفسي ووسواس شديد، والخوف من كلّ إنسان، إذ كان بمحرّد أن يقترب منه أيّ انسان يصبرخ (لا تمسّخ).

٤]

**والعقاب الثّاني:** إنّ موسى ﷺ قد أسمعه وأعلمه بجزائه في القيامة فقال: ﴿ **وَإِنَّ لِكَ هومداً** لن تخلفه» (

والثالث: ﴿ وانظر إلى اللهك الذي ظلت عليه عاكمًا لتحرقتُه ثمّ لتتسفتُه في اليمّ نسفاً». وهنا يأتي سؤالان:

**الأوّل:** إنّ جملة ﴿لنحرقنّه﴾ تدلّ على أنّ العجل كان جسماً قابلاً للإشتعال، وهذا يؤيّد عقيدة من يقولون: إنّ العجل لم يكن ذهبيّاً، بل تبدّل إلى موجود حي بسبب تراب قـدم جبرئيل.

ونقول في **الجواب:** إنّ ظاهر جملة **(جسدا له خولر)،** هو أنّ العجل كان جسداً لا روح فيه، كان يخرج منه صوت يشبه خوار العجل بـالطريقة التي قـلناها سـابقاً. أمّــا مسألة الإحراق فمن الممكن أن تكون لأحد سببين:

**أحدهما، إنَّ هذا التمثال لم يكن ذهبيَّاً خالصاً، بل يحتمل أن يكون من الخشب، ثمّ طلي** بالذهب.

**والآخر:** إنّه على فرض أنّه كان من الذهب فقط، فإنّ إحراقه كان للـتحقير والإهـانة وتعرية شكله الظاهري وإسقاطه، كما تكرّر هذا الأمر في تماثيل الملوك المستكبرين الجبابرة في عصرنا!

بناءً على هذا فإنَّهم بعد حرقه كسروه قطعاً صغيرة بآلات معيّنة، ثمّ ألقـوا ذرّاتــه في البحر.

**والسؤال الآخر هو:** هل يجوز إلقاء كلّ هذا الذهب في البحر، ألا يُعدّ إسرافاً؟

**والجواب:** قد يكون مثل هذا التعامل مع الأصنام واجباً في بعض الأحيان، إذا أريد منه تحقيق هدف أهمّ وأسمى، كتحطيم وسحق فكرة عبادة الأصنام، لئلّا يبق بين الناس مادّة الفساد، و تكون باعثاً للوسوسة في صدور بعض الناس.

**وبعبارة أوضح: ف**إنَّ موسىﷺ لو أبق الذهب الذي استُعمل في صــناعة العــجل، أو قسّمه بين الناس بالسويّة، فربَّما نظر إليه الجاهلون يوماً ما نظرة تقديس، وتحيا فيهم من

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وليس هناك أسلوب آخر لذلك وبهذا فإنّ موسى بطريقته الحازمة وتعامله الجــازم الذي إتّخذه مع السامري وعجله إستطاع أن يقطع مادّة عبادة العجل، وأن يــحو آثــارها مــن العقول، وسنرى فيا بعد كيف أثّر هذا التعامل القاطع مـع عـبّاد العـجل في عـقول بــني إسرائيل<sup>(</sup>.

وشخّص موسى في آخر جملة، ومع التأكيد الشديد على مسألة التوحيد، وحاكمية نهج الله، فقال: **(لِدَحا لِلهكم للله للذي لا لِله لِلَّا هو وسم كل شي. عسلما ﴾** فسليس همو كسالأو ثان المصنوعة التي لا تسمع كلاماً، ولا تجيب سائلاً، ولا تحلّ مشكلة، ولا تدفع ضرّاً.

في الواقع، إنَّ جملة **(وسع كل شي. ملما)؛** جاءت في مقابل وصف العجل وجهله وعجزه الذي ذكر قبل عدَّة آيات.

# ہدئان

#### 1\_ يمب الثبات أمام الموادث الصعبة

إنَّ طريقة مُوسى ﴿ في مقابلة انحراف بني إسرائيل في عبادتهم العجل، يمكن أن تكون مثلاً يقتدى به في كلَّ زمان ومكان في مجال مكافحة الانحرافات الصعبة المعقَّدة.

فلو أنّ موسى يلظٍ كان يريد أن يقف أمام مئات الآلاف من عبدة العجل ويواجـ لههم بالموعظة والنصيحة وقدر من الاستدلال فقط لما حالفه الفوز والنجاح، فقد كان عليه أن يقف بحزم هنا أمام ثلاثة أمور: أمام أخيه، والسامري، وعبدة العجل، فبدأ أوّلاً بأخيه فأخذ بمحاسنه وجرّه إليه وصرخ في وجهه، فهو في الحقيقة قد شكّل محكمة له ـ وإن كانت قـد ثبتت براءته في النهاية \_ حتى يحسب الآخرون حسابهم.

ثمّ توجّه إلى المسبّب الأصلي لهذه المؤامرة \_أي السامري ـ فحكمه بحكم كان أشدّ من القتل، وهو الطرد من المجتمع وعزله وتبديله إلى موجود نجس ملوّث يجب أن يبتعد عنه الجميع، ثمّ تهديده بعقاب الله الأليم.

٨. نقرأ نظير هذا التعامل القاطع من أجل قلع جذور الأفكار المنحرفة في شأن مسجد ضرار في القرآن كإشارة سريعة، وفي التاريخ والحديث بصورة مفصَّلة، بأنَّ النَّبِي ﷺ قد أمر أَوَّلاً بحرق مسجد ضرَّار، وأن يـهدموا الباقي منه. ويجعلوا مكانه محلًّا لأوساخ وقاذورات وفضلات الناس (ولمزيد التوضيح راجع التَّفسير الأمثل في ذيل الآيات ١٠٧ ـ ١١٠ من سورة التوبة).

[ع

ثمّ جاء إلى عبدة العجل من بني إسرائيل، ووضّح لهم بأنّ ذنبكم كبير لا توبة منه إلّا أن تُشهر السيوف ويقتل بعضكم بعضاً ليتطهّر هذا المجتمع من الدماء الفاسدة، وبهذه الطريقة يُعدم جماعة من المذنبين بأيديهم، ليتوارى هذا الفكر الخطر المنحرف عن عقول هؤلاء، وقد بيّنا شرح هذه الحادثة في ذيل الآيات ٥١ ـ ٥٤ من سورة البقرة تحت عنوان: «تـوبة لم يسبق لها مثيل».

وهكذا فإنّه توجّه أوّلاً إلى قائد المجتمع ليرى هل كان في عمله قصور أو لا؟ وبعد ثبوت براءته توجّه إلى سبب الفساد، ثمّ إلى أنصار الفساد ومبتغيه!

#### ۲\_من هو السامري؟

إنَّ أصل لفظ (سامري) في اللغة العبرية (شمري) ولمَّا كان المعتاد أن يبدّل حرف الشين إلى السين عند تعريب الألفاظ العبرية كما في تبديل «موشى» إلى «موسى»، و«يشـوع» إلى «يسوع»، نفهم من ذلك أنَّ السامري كان منسوباً إلى «شمرون»، وشمرون هو ابن يشاكر النسل الرّابع ليعقوب.

ومن هنا يتّضح أنّ إعتراض بعض المسيحيين على القرآن المجيد ـ بأنّ القرآن قد عرّف شخصاً كان يعيش في زمان موسى وأصبح زعيماً ومروّجاً لعبادة العجل باسم السامري المنسوب إلى «السامرة»، في حين أنّ السامرة لم يكن لها وجود أصلاً في ذلك الزمان ـ لا أساس له، لانّه كما قلنا منسوب إلى شمرون لاالسامرة <sup>(</sup>.

على كلّ حال، فإنّ السامري كان رجلاً أنانياً منحرفاً وذكيّاً في الوقت نـفسه، حـيث استطاع أن يستغلّ نقاط ضعف بني إسرائيل وأن يوجد ـ بجرأة ومهارة خاصّة ـ تلك الفتنة العظيمة التي سبّبت ميل الأغلبية الساحقة إلى عبادة الأصنام، وكذلك رأينا أيضاً أنّه لاقى جزاء هذه الأنانيّة والفتنة في هذه الدنيا.

١. أعلام القرآن، ص ٣٥٩.

كَذَلِكَ نَقُشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآء مَاقَدْ سَبَقَ وَقَدْ ءَانَيْنَكَ مِن لَدُنَّا ذِحْكَرًا ٢ مَنْ أَعْرَض عَنْهُ فَإِنَهُ رَيَحَمِلُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وِزْرًا ٢ حَنِلِدِينَ فِي وَسَاءَ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ حَمْلات يَوْمَ يُفَخُ فِي الصُّورَ وَخَشْرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَ ذِرُرْقَاتُ يَتَخَفَتُوتَ بَيْنَهُمْ إِن لَيَشْتُمْ إِلَا عَشْرًا ٢ خَنْ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيعَةً إِن لَيَنْتُمَ الْعَرَاتَ

#### التفسير

# أسوأ ما يمملون على عاتقهما

مع أنَّ الآيات السابقة كانت تتحدَّث حول تاريخ موسى وبني إسرائيل والفراعـنة والسامري المليء بالحوادث، وقد بيّنت في طيّاتها بحوثاً مختلفة، فإنَّ القـرآن الكـريم بمعد الانتهاء منها يستخلص نتيجة عامّة فيقول: **﴿مَدَلك نقعَ عليك مِن لَدِا. مَا قَد سَبِقَ﴾**، ثمّ يضيف **﴿وقد آتيتاك من لدنا ذمرا) ق**رآناً مليئاً بالدروس والعبر، والأدلَّة العقليّة، وأخبار الماضين وما ينبّه المقبلين ويحذّرهم.

إنّ قسماً مهمّاً من القرآن الجميد يبيّن تاريخ وقصص الماضين، وذكر كلّ هـذه الوقـائع التاريخيّة التي جرت على السابقين في القرآن الذي هو كتاب يهتم بتربية الإنسان ليس أمراً إعتباطيّاً عبثيّاً، بل الغاية منه الاستفادة من الأبـعاد الخـتلفة في تأريخ هـؤلاء، عـوامـل الإنتصار والهزيمة، والسعادة والشقاء، والاستفادة من التجارب الكثيرة الخفيّة في طيّات تاريخ أولئك السابقين.

وبصورة عامّة. فإنّ من أكثر العلوم إطمئناناً وواقعيّة هي العلوم التجريبيّة التي تخضع للتجارب في المختبر، وتظهر نتائجها الدقيقة، والتاريخ مختبر كبير لحياة البشر، وفي هذا المختبر ٣ شهر : الأسبب قريادا إنها معارفة إما سيمادتها مترمان ترارفك أما مضرمت تحت

ē]

التجربة وظهرت نتائجها أمام أعيننا، ونحن نستطيع بالاستفادة من تلك التجارب أن نتعلّم قسماً من معارفنا الأكثر إطمئناناً في بحال أمور حياتنا.

وبتعبير آخر، فإنّ حاصل حياة الإنسان \_ من جهة \_ هو التجربة، ولا شيء غيرها، والتاريخ \_ إذاكان خالياً من كلّ أشكال التحريف \_ هو حاصل حياة آلاف السنين من عمر البشر جمعت في مكان واحد في متناول الباحثين والدارسين، ولهذا السبب يؤكّد أمير المؤمنين علي بنج في مواعظه الحكيمة لولده الإمام الحسن بلج على هذه النقطة بالذات. فيقول: «أي بني، إنّي وإن لم أكن عمّرت عمر من كان قبلي، فقد نظرت في أعمالهم، وفكّرت في أخبارهم، وسرت في آثارهم حتى عدت كأحدهم، بل كأنّي بما انتهى إليّ من أمورهم قد عمّرت مع أوّلهم إلى آخرهم، فعرفت صغو ذلك من كدره، ونفعه من ضرره، فاستخلصت لك من كلّ أمر نخيله» .

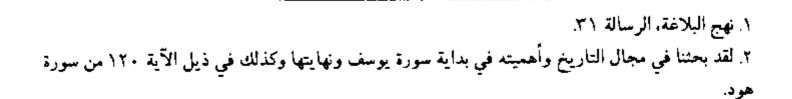
بناءً على هذا، فإنَّ التاريخ مرآة يعكس الماضي، وحلقة تربط الحاضر بالماضي، ويوسَّع ويطيل من عمر الإنسان بمقداره.

التاريخ معلَّم يحكي لنا عن سرّ ورمز عزّة الأمم وسقوطها. فيحذّر الظالمين، ويجسّــد المصير المشؤوم للظالمين السابقين الذين كانوا أشدّ منهم قوّة، ويبشّر رجال الحقّ ويدعوهم للإستقامة والثبات، ويحمّسهم ويحفّزهم على المضي في مسيرهم.

التاريخ هو المشعل الذي يضيء مسير حياة البشر. ويفتح الطرق ويعبّدها لحركة الجميل الحاضر.

> التاريخ مربيّ الجميل الحاضر، وهم سيصنعون تأريخ الغدّ. والخلاصة، فإنّ التاريخ أحد أسباب الهداية الإلهيّة.

ولكن ينبغي الإنتباه جيّداً، فبمقدار ما يكون التاريخ الصحيح بنّاءً ملهماً مربّياً نجد أنّ التواريخ المزيّفة مدعاة للضلال والانحراف، ومن هذا المنطلق فإنّ مرضى القلوب سعوا دامًاً إلى تضليل البشر وصدّهم عن سبيل الله، بتحريف التاريخ، وينبغي أن لاننسى أنّ التحريف في التاريخ كثير <sup>7</sup>.



۸]

ويلزم بيان هذه الملاحظة أيضاً، وهي أنَّ كلمة (ذكر) هنا، وفي آيات كثيرة أخرى من آيات القرآن الكريم تشير إلى القرآن نفسه، لأنَّ آياته سبب لتذكّر وتذكير البشر، والوعي والحذر.

ولهذا السبب فإن**ّ الآية التـالية** تتحدّث عن الذين ينسون حــقائق القـرآن ودروس التاريخ وعبره، فتقول: **(من لمرض منه فإنّه بحمل يوم للقيامة وزر<sup>ا</sup>)**.

نعم... إنّ الإعراض عن الله سبحانه يجرّ الإنسان إلى مثل هذه المــتاهات التي تحــمّله أعباءاً ثقيلة من أنواع الذنوب والانحرافات الفكريّة والعقائدية وكلمة (وزر) عادةً تعني بحدّ ذاتها الحمل الثقيل، وذكرها نكرة يؤكّد تأكيداً أكبر على هذه المسألة.

ثمّ تضيف: **(خالدين فيه وساء لهم يوم للقيامة حملاً ﴾ و**الملفت للنظر هنا أنّ ضمير (فيه) في هذه الآية يعود إلى (الوزر) أي أنّ هؤلاء سيبقون دائماً في وزرهم ومسؤوليتهم وحملهم الثقيل (ولا دليل لدينا كي نقدّر شيئاً هنا ونقول: إنّ هؤلاء سيخلدون في العـذاب أو في الجحيم) وهذا بنفسه إشارة إلى مسألة تجسّم الأعمال، وإنّ الإنسان يرى الجزاء الحسن أو العقاب في القيامة طبقاً لتلك الأعمال التي قام بها في هذه الدنيا.

ثمّ تتطرّق الآيات إلى وصف يوم القيامة وبدايته، فتقول: ﴿يوم ينفخ في للصور ونحشر المجرمين يوهئة زرقا، وكما أشرنا سابقاً، فإنّه يستفاد من آيات القرآن أنّ نهاية هذا العالم وبداية العالم الآخر ستتمّان بحركتين عنيفتين فجائيّتين، وعبّر عن كلّ منهما بـ (نفخة الصور)، وسنبيّن ذلك في سورة الزمر ذيل الآية ٦٨ إن شاء الله تعالى.

لفظة «زُرق» جمع «أزرق» تأتي عادةً بمعنى زرقة العين، إلّا أنّها تطلق أحياناً على القاتم جسده بسبب الشدّة والألم، فإنّ البدن عند تحمّل الألم والتعب والعذاب يضعف، ويـفقد طراوته، فيبدو قاتماً وكأنّه أزرق.

وفسّر بعضهم هذه الكلمة بمعنى «العمى»، لأنَّ الأشخاص زرق العيون يعانون ويبتلون مُ

5]

البرزخ، فبعضهم يقول: لم تلبثوا إلاّ عشر ليال، أو عشرة أيّام بلياليها: ﴿يتخافتون بينهم إن نبثتم إلا مشرته (

لا شكّ أنّ مدّة توقّف هؤلاء كانت طويلة، إلّا أنّها تبدو قصيرة جدّاً في مقابل عـمر القيامة. وإنّ تخافتهم هذا بالكلام إمّا هو للرعب والخـوف الشـديد الذي يـنتابهم عـند مشاهدة أهوال القيامة، أو أنّه نتيجة شدّة ضعفهم وعجزهم.

واحتمل بعض المفسّرين أن تكون هذه الجملة إشارة إلى مكثهم في الدنيا، والذي يعدّ أيّاماً قلائل بالنسبة للآخرة وحوادثها المخيفة.

ثمّ يضيف: ﴿نعن أعلم بما يقولون﴾ سواء تكلّموا بهمس أم بصراخ، وبصوت خني أم عال ﴿لِدْيقُول لَمثلهم طريقة لِن لبثتم لِلّا يوماَ﴾.

ومن المسلّم به أنّه: لا العشر مدّة طويلة، ولا اليوم كذلك، إلّا أنّ هناك تفاو تاً بينهها، وهو أنّ اليوم الواحد إشارة إلى أقل أعداد الآحاد، والعشرة إشارة إلى أقلّ أعداد العـشرات، ولذلك فإنّ الأوّل يشير إلى مدّة أقل، ولذلك عبّر القرآن عمّن قال به بـ﴿ لَعْتَلَهُم طريقةَهُ لأنّ قصر عمر الدنيا أو البرزخ في مقابل عمر الآخرة، وكذلك كون كيفيتهها وحالها لاشيء أمام كيفيّة وحال الآخرة، ويكون أنسب مع أقل الأعداد. (فلاحظوا بدقّة).

8003

١. العدد في لغة العرب من ٢٢ إلى ١٠ يخالف المعدود في الجنس، فإذا كان العدد مذكّراً كان المعدود مؤنثاً، فإنّ (عشرأ) لمّا جاءت هنا بصيغة المذكّر، فإنَّ المضاف إليه هو (ليال) والذي يجب أن يكون مؤنثاً حتماً، أمَّا لو كان المضاف إليه (أيّام) فكان يجب أن يقال: عشرة. إلّا أنَّ بعض أدباء العرب نقل بأنَّ العدد إذا ذكر مطلقاً وحذف تمييزه فلا تجري القاعدة السابقة، وبناءً على هذا فإنَّ (عشراً) هنا إشارة إلى عشرة أيَّام.

#### الآيات

وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ أَلِجْبَالِ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبِي نَسْفًا ۞ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ۞ لَا تَرَى فِيهَا عِوَجَاوَلَا آمَتَ ا۞ يَوْمَبِذِ يَتَبِعُونَ الدَّاعِي لَا عِوَجَ لَهُ وَحَسَعَتِ الأَصْواتُ لِلرَّحْنُ فَلَا تَسْمَعُ إِلَاهَمْسَ آ۞ يَوْمَبِذِ لَا نَنْفَعُ ٱلشَّفَعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنُ وَرَحِي لَهُ, فَوَلَا ۞ يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَ الصَّوَعَنَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَي ٱلْقَيَوْ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَلَ ظُلْمًا ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِنْ اللَّهُ

#### التغسير

#### مشهد القيامة المهول:

تتابع هذه الآيات الكلام في الآيات السابقة عن الحوادث المرتبطة بانتهاء الدنيا وبداية. القيامة.

ويظهر من **الآية الأولى** أنّ الناس كانوا قد سألوا النّبي تَبَيَّنَةَ عن مصير الجبال عند انتهاء الدنيا، ورتما كان ذلك لأنّهم لم يكونوا يصدّقون إمكانية تصدّع وزوال هذه الجبال العظيمة التي إمتدّت جذورها في أعماق الأرض وشمخت رؤوسها إلى السّماء، وإذا كان بالإمكان قلعها من مكانها فأيّ هواء أو طوفان له مثل هذه القدرة؟ ولذلك يقول: **﴿ويسألونك عن** الجيال» والجواب: **﴿فقل ينسفها رتِي نسفا»**<sup>1</sup>.

يستفاد من مجموع آيات القرآن حول مصير الجبال أنَّها تمرَّ عند حلول القيامة بمراحل مختلفة:

٨. «نسف» في اللغة تعنى وضع الحبوب الغذائية في الغربال وغربلتها، أو ذرها في الهواء لينفصل الحبَّ عن

[ع

فهي ترجف و تهتر أوّلاً: **﴿يوم ترجف الأرض والجبال ﴾**`. ثمّ تتحرّك: **﴿وتسير الجبال سيرا ﴾**`.

وفي المرحلة الثَّالثة تتلاشى وتتحوَّل إلى كثبان من الرمل: **﴿وَكَانَتُ الجَبَالِ كَثِيبًا هَهِيلاً ﴾**. <sup>7</sup>

وفي المرحلة الأخيرة سيزحزحها الهواء والطوفان من مكانها ويبعثرها في الهواء وتبدو كالصوف المنفوش: **«وتكون للجيال كالعهن للمنفوفن»**.<sup>؟</sup>

ثمَّ تقول الآية: إنَّ الله سبحانه بعد تلاشي الجبال وتطاير ذرّاتها يأتي أمره إلى الأرض فيذرها قاعاً صفعفا<sup>0</sup> • لا ترى فيها عوجاً ولا لمتابه<sup>٦</sup> وفي ذلك الحين يدعو الداعي الإلهـي جميع البشر إلى الحياة والاجتماع في الحشر للحساب فيلتي الجميع دعوته ويتّبعونه فيوهنة يتّبعون للدلعي لاعوج له.

هل إنّ هذا الداعي (إسرافيل) أم ملك آخر من ملائكة الله المقرّبين؟ القرآن لم يشخّص ويحدّد ذلك بدقة، وكائناً من كان فإنّ أمرء نافذ لا يقدر أيّ أحد على التخلّف عنه.

وجملة «لاعوج» يمكن أن تكون وصفاً لدعوة هذا الداعي، أو وصفاً لاتّباع المدعوين، أو لكليهما، وممّا يلفت النظر أنّه كما أنّ سطح الأرض يصبح صافياً ومستوياً بحيث لا يبق فيه أيّ إعوجاج، فإنّ أمر الله والداعي أيضاً كلّ منهما صافٍ ومستقيم جلي، واتّباعه واضح لاسبيل لأيّ إنحراف وإعوجاج إليه.

عند ذلك: **(وخضمه لأصولت للرحمن فلا تسمع لِلّا همساً »<sup>٧</sup>. إنّ همدوء الأصموات أو خشوعها هذا إمّا هو لهيمنة العظمة الإلهيّة على عرصة المحشر حيث يخضع لها الجميع، أو خوفاً من الحساب ونتيجة الأعمال، أو لكليهما.** 

۲. العزمل، ۱٤.
 ۲. العارد، ۱۰.
 ۳. العارمة، ۱۵.
 ۲. القارعة، ٥.

 ٥. «القاع» الأرض المستوية، وفشره البعض بأنه المكان الذي يجتمع فيه الماء. وأمّا «الصفصف» فقد فشرت أحياناً بأنها الأرض الخالية من كلّ أنواع النباتات، وأحياناً بمعنى الأرض المستوية. ويستفاد من مجموع هذين الوصفين أنّ كلّ الجبال والنباتات ستمحى من على وجه الأرض في ذلك اليوم وستبقى الأرض مستوية خالية.
 ٦. «العوج» بمعنى الإعوجاج، و«الأمت» أي الأرض المرتفعة والربية، وبناءً على هذا فإنّ معنى الآية هو أنّه لا من على من على المرتفية من الخالية من على من على وجه الأرض في ذلك اليوم وستبقى الأرض مستوية خالية.

يرى في ذلك اليوم أيَّ إرتفاع وإنخفاض على وجه الأرض. ٧. «الهمس» ــ كما يقول الراغب في مفرداته ـ يعني الصوت الخفي والمنخفض، وفسّره بعضهم بأنَّه الصوت الخفي للقدم الحافية، والبعض بحركة الشفاء من دون أن يسمع معها صوت، ولا يوجد تفاوت كبير بين هذه المعانى.

| 197 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | ۸] |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  |    |

وبما أنّ بعض الغارقين في الذنوب والمعاصي قد يحتمل أن تـنالهم شـفاعة الشـافعين وتنجيهم، فإنّه يضيف مباشرةً: **ويومنذ لاتنفع للشفاعة إلّا من أذن له للرحمن ورضي له قولابه** وهذا إشارة إلى أنّ الشفاعة هناك ليست إعتباطية وعشوائية، بل إنّ هناك تخطيطاً دقيقاً لها، سواء ما يتعلّق بـالشافعين أو المشـفوع لهـم، ومـا دام الأفـراد لا يمـلكون الأهـلية والاستحقاق للشفاعة، فلا معنى حينئذٍ لها.

والحقيقة هي أنَّ جماعة ينظرون إلى الشفاعة بمنظار خاطىء، فهم يتصوّرون أنّها لا تختلف عن أساليب الدنيا ومراوغاتها، في حين أنَّ الشفاعة في منطق الإسلام مرحلة تربوية متقدّمة، وعامل مساعد لهؤلاء الذين يطوون طريق الحقّ بجدّ وسعي إلَّا أنّهم يسبتلون أحياناً بالنقائص والزلّات، ولعلّ من الممكن أن يعلو غبار اليأس والقنوط قلوبهم نتيجة هذه الزلّات والهفوات، هنا تأتي إليهم الشفاعة كقوّة محرّكة وتقول: لا تيأسوا، واستمروا في طريقكم، ولا تكفّوا أيديكم عن السعي والاجتهاد في هذا المسير، وإذا ما بدر منكم زلل وهفوات فإنّ هناك شفعاء سيشفعون لكم عند الله الرحمن الذي وسعت رحمته كملّ شيء فيأذن لهم بالشفاعة.

إنَّ الشفاعة ليست دعوة للتقاعس، أو الفرار من تحمَّل المسؤولية. أو أنَّها ضوء أخضر لإرتكاب المعاصي، بل هي دعوة إلى الاستقامة في طريق الحقّ، وإجتناب الذنوب قـدر الإمكان.

ومع أنّنا قد أوردنا بحث الشفاعة بصورة مفصّلة في ذيل الآية ٤٧\_ـ٤٨ من سورة البقرة، وفي ذيل الآية ٢٥٥ من سورة البقرة، لكن لا بأس من أن نضيف هنا قصّة جميلة:

فقد روى العالم الربّاني المرحوم «ياسري» ــ أحد علماء طهران المحترمين ــ أنّ شــاعراً يسمّى «حاجباً» كان قد اُبتلي بأفكار العوام في مسألة الشفاعة، فنظّم شعراً قال فيه: ياحاجب إن كانت معاملتك مع على في المحشر، فأنا ضامن لك النجاة واعمل ما شئت

من الذنوب.

فرأى أمير المؤمنين علياً علياً في المنام، وكان مغضباً، وقال له: لم تحسن قول الشعر، فقال: فإذا أنها كانتال أسلسه مسلمة السلساس والمسلسة منا الماسية من قول الشعر، فقال:

**č**]

**خلفهم ولايحيطون به علماً به** فهو يعلم ما قدّم المجرمون وما فعلوه في الدنيا، وهو مطّلع على كلّ أفعالهم وأقوالهم ونيّاتهم في الماضي وما سيلاقونه من الجزاء في المستقبل، إلّا أنّهم لا يحيطون بعلم الله، وبهذا فإنّ إحاطة علم الله سبحانه تشمل العلم بأعمال هؤلاء وبجزائهم، وهذان الركنان في الحقيقة هما دعامة القضاء التامّ العادل، وهو أن يكون القـاضي عـالماً ومطُّلهاً تماماً على الحوادث التي وقعت، وكذلك يعلم بحكمها وجزائها.

في ذلك اليوم: ﴿وَعِنْتَ الْوَجُوَّ لَلْحِي القَيْوَمِ ﴾.

«العنت» من مادة العنوة، وقد وردت بمعنى الخسطوع والذلّة، ولذلك يسقال للأسير: «عاني»، لأنّه خاضع وذليل في يد الآسر، وإذا رأينا الخضوع قد نسب إلى الوجو، هنا، فلأنّ كلّ الإحساسات النفسية، ومن جملتها الخضوع، تظهر آثارها أوّلاً على وجه الإنسان.

واحتمل بعض المفسّرين أنّ الوجوه هنا تعني الرؤساء والزعماء وأولياء الأمور الذين يقفون في ذلك اليوم أذلّاء خاضعين لله، إلّا أنّ التّفسير الأوّل أقرب وأنسب.

إنّ إنتخاب صفتي «العي والقيّوم» هنا من بين صفات الله سبحانه. لأنّهها يناسبان النشور أو الحياة وقيام الناس جميعاً من قبورهم «يوم القيامة».

وتختتم الآية بالقول: **فوقد تحاب هن حهل قلما ﴾ فالظلم والجور كالحمل العطيم الذي** يثقل كاهل الإنسان، ويمنعه من السير والرقي إلى نعم الله الخالدة، وإنّ الظالمين ـ سواء منهم من ظلم نفسه أو ظلم الآخرين ـ لمّا يرون بأعينهم في ذلك اليوم خفيني الأحمال يهرعون إلى الجنّة، وهم قد جثوا حول جهنّم ينظرون إلى أهل الجنّة يتملّكهم اليأس والخيبة والحسرة.

ولماً كانت طريقة القرآن غالباً هي بيان تطبيقي للمسائل، فإنّه بعد أن بيّن مصير الظالمين في ذلك اليوم، تطرّق إلى بيان حال المؤمنين فقال: ﴿وَهِنْ يَعْطَلُ هِنْ السَّالِحَاتَ وَهُو هُوَمَنْ قَلَا يَحَافُ طَلْها وَلا هُمُها ﴾<sup>7</sup>.

التعبير بـ فجهن للصالحات» إشارة إلى أنَّهم إن لم يستطيعوا أن يعملوا كـلّ الصـالحات فليقوموا ببعضها، لأنَّ الإيمان بدون العمل الصالح كالشجرة بلا ثمرة، كما أنَّ العمل الصـالح

 احتمل بعض المفسّرين أنّ ضمائر الجمع في الجملة الأولى تعود إلى الشافعين، واحتمل البعض أيضاً أنّ الضمير في «به» يعود إلى أعمال المجرمين ونتاتجها، ولكن ما ذكرناه أعلاه هو الأصحّ كما يبدو. دقَقوا ذلك. ٢. والهضم، في اللغة بمعنى النقص، وإذا قبل لجذب الغذاء إلى البدن: هضم، فلأنَّ الغذاء يقلُّ ظاهراً وتبقى فضلاته.

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

199

بدون إيمان كالشجرة من دون جذر، إذ قد تبقى عدّة أيّام لكنّها تجفّ آخر الأمر، ولذلك ورد قيد **(وهو مؤهن)** بعد ذكر العمل الصالح في الآية.

قاعدة: لا يمكن أن يوجد العمل الصالح بدون إيمان، ولو قام بعض الأفراد غير المؤمنين ـ أحياناً ـ بأعمال صالحة, فلا شكَّ أنَّها ستكون ضئيلة ومحدودة واستثنائية، وبتعبير آخر: فإنَّ العمل الصالح من أجل أن يستمر ويتأصّل ويتعمّق يجب أن يروى من عقيدة سالمة واعتقاد صحيح.

#### ہدئان

#### ١\_ الفرق بين الظلم والهضم

قرأنا في الآية الأخيرة من الآيات محلّ البحث أنّ المؤمنين الصالحين لا يخافون ظلماً ولا هضماً، وقال بعض المفسّرين: إنّ «الظلم» إشارة إلى أنّ هؤلاء لا يخافون مطلقاً من أن يظلموا في تلك المحكة العادلة ويؤاخذوا على ذنوب لم يرتكبوها و«الهضم» إشارة إلى أنّهم لا يخافون \_أيضاً \_نقصان ثواجهم، لأنّهم يعلمون أنّ ما يستحقّونه من الثواب يصل إليهم دون زيادة أو نقصان.

واحتمل بعضهم أنّ الأوّل يعني أنّهم لا يخافون من محو حسناتهم، والثّاني إشارة إلى أنّهم لا يخافون نقصان حتى مقدار قليل منها، لأنّ الحساب الإلهي دقيق جدّاً.

ويحتمل أيضاً أنَّ للمؤمنين الصالحين زلَّات وهغوات أيضاً، وأنَّ الكاتبين لايكـتبون أكثر ممّا صدر منهم، ولا ينقصون شيئاً من ثواب أعيالهم الصالحة.

إنَّ التفاسير المتقدِّمة لا تتقاطع فيا بينها، وبمكن أن تكون الجملة آنفة الذكر إشارة إلى كلَّ هذه المعاني أيضاً.

#### ٢\_ مراعل القيامة

وردت الإشارة في الآيات ـ محلَّ البحث ـ إلى سلسلة من الحوادث التي تقع عند حلول

القيامة وبعدها:

| ٤]               | سورة طه / الآية ١٠٥ ـ ١١٢                                  | <b>۲۰۰</b>           |
|------------------|------------------------------------------------------------|----------------------|
|                  | ات إلى الحياة: ﴿ يَوْمِ يَنْفَحُ فِي لِلْصُورَ ﴾ [         | ١-رجوع الأمو         |
|                  | ، وحشرهم: ﴿تعشر للمجرمينَ». [                              | ٢-جمع المجرمين       |
| طح الأرض تماماً: | ل الأرض، ثمّ تبعثرها في كلّ مكمان، وإسمتواء س              | ۳- تلاشي جباا        |
| - 0              |                                                            | ﴿ينسفها ربِّي نسفاً﴾ |
| : يتبعون للدلمي  | م لدعوة داعي الله، وإنقطاع جميع الأصوات: ﴿ <b>يومن</b>     | ٤- إستماع الجمي      |
| الشفاعة          | شفاعة في ذلك اليوم بدون إذن الله: <b>﴿يومنةِ لا تنفع</b> ا | ٥- عدم تأثير ال      |
|                  | الى جميع خلقه للحساب بعلمه المطلق غير المتناهر             |                      |
| •                |                                                            | أيديهم).             |
|                  | a settle aller task a file i a                             | Y- خضر عالجه         |

٦. اتعام، ٧٣. ۲. طه، ۱۰۲.

الآيتان

وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ فَرْءَانًا عَرَبِتَ وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَوْ يُحدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا ٢ فَنَعَنَّكَ ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ وَلَا تَعَجَّلْ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِأَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل زَبٍّ زِدْنِي عِلْمَا ٢

التفسير

﴿قُلْ رَبٍّ زَدْنِيَ عَلَمًا ﴾ :

الآيات محلَّ البحث \_ في الواقع \_ إشارة إلى مجموع ما مرَّ في الآيـات السـابقة حـول المسائل التربوية المرتبطة بالقيامة والوعد والوعيد، فتقول: ﴿ وَكَذَلْكَ لَلْـزَلْنَاهُ قَـرَآناً سَرِبِياً وسرَّفنا فيه من للوميد لسلَّهم يتَّمَّون أو يحدث لهم ذكراً﴾.

التعبير بـ (كذلك) إشارة إلى المطالب التي بيّنت قبل هذه الآية، وهذا يشبه تماماً أن يذكر إنسان لآخر أموراً من شأنها التوعية والعبرة، ثمّ يضيف: هكذا ينبغي التذكير والوعـظ، وعلى هذا فلا حاجة إلى التفاسير التي ذكرت والبعيدة هنا عن معنى الآية.

كلمة «عربي» وإن كانت بمعنى اللغة العربية. إلَّا أنَّها هنا إشــارة إلى فــصاحة القـرآن وبلاغته وسرعة إيصاله للمفهوم والمراد من جهتين:

الأولى: إنَّ اللغة العربية \_بشهادة علماء اللغة في العالم \_واحدة من أبلغ لغات العـالم. وأدبها من أقوى الآداب.

والثَّانية: إنَّ جملة (صرفنا) أحياناً تشير إلى التعبيرات القرآنية الخستلفة حسول حسادثة واحدة، فمثلاً نراه يبيّن مسألة الوعيد وعقاب المجرمين من خلال ذكر قصص الأمم السابقة وحوادثها تارةً، وتارةً أخرىٰ على هيئة خطاب موجّه للحاضرين، وثالثة بتجسيد حالهم في مشهد القيامة، وهكذا.

# إنَّ اختلاف جملة **﴿ لمَّهم يتَّقون؛** مع جملة **﴿ يحدث لهم ذَّسراً؛** قد يكون من جهة أنَّ

**č**]

الجملة الأولىٰ تقول: إنَّ الهدف هو إيجاد وغرس التقوى بصورة كاملة. وفي الجملة الثَّانية: إنَّ الهدف هو أنَّ التقوى وإن لم تحصل كاملة، فليحصل على الأقل الوعي والعلم فعلاً، ثمَّ تكون في المستقبل مصدراً وينبوعاً للحركة نحو الكمال.

ويحتمل أيضاً أن تكون الجملة الأولى إشارة إلى إيجاد وتحقيق التقوى بالنسبة لغير المُتَّقين، والثَّانية إلى التذكِّر والتذكير بالنسبة للمتقين، كما نقرأ في الآية ٢ من سورة الأنفال: ﴿إِذَا تَلِيت عليهم آياته زادتهم إيماناً).

في الآية أنفة الذكر إشارة إلى أصلين مهمّين من أصول التعليم والتربية المؤثّرة:

أحدهما: مسألة الصراحة في البيان، وكون العبارات بليغة واضحة تستقرّ في القلب.

والآخر: بيان المطالب بأساليب متنوعة، لنلًا تكون سبباً للتكرار والمملل، ولتسنفذ إلى القلوب.

أمَّا الآية التَّالية فتضيف قائلة: ﴿فتعالى الله الملك العتَّى﴾ ومن المحتمل أن يكون ذكر كلمة «الحقّ» بعد كلمة «المَلِك»، هو أنَّ الناس ينظرون إلى الملك بمنظار سيَّء وتتداعى في أذهانهم صور الظلم والطغيان والجور والإستعلاء والتجبُّر التي تكون في الملوك غالباً، ولذا فإنَّ الآية تصف الله الملك سبحانه مباشرةً ب «الحقّ».

وبما أنَّ النَّبِي ٢٠ يَكْنَ يعجَّل في إيلاغ الوحي وما ينزل من القرآن لاهتمامه به وتعشَّقه أن يحفظه المسلمون ويستظهروه، ولم يتمهَّل أن يتمَّ جبرئيل ما يلقيه عليه من الوحي فيبلغه عنه، فإنَّ الآية محلَّ البحث تذكَّره بأن يتمهَّل فتقول: ﴿ولا تعجل بالقرآن مِن قبل أن يُقضى لِلِيك وحيه وقل ربَّى زَدَنْنَ عَلَماً﴾.

ويستشفُّ من بعض آيات القرآن الأخرى أنَّ النَّبي ٢٠٠٠ كانت تنتابه حالة نفسيَّة خاصَّة من الشوق عند نزول الوحي، فكانت سبباً في تعجَّله كما في قوله تعالى: ﴿لا تحرَّك بِه لسانك لتعجل به \* إنَّ ملينًا جمعه وقرآنه \* فَإِذَا قَرَلُنَاه فَاتَّبِع قَرآنه ﴾ ﴿

### بحثان

# ١- لا تعمل متى في تلقّي الوميا

لقد تضمّنت الآيات الأخيرة دروساً تعليميّة، ومن جملتها النهي عن العجلة عند تلتّي

القيامة، ١٦ و١٧ و ١٨.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

۸]

الوحي، وكثيراً ما لوحظ بعض المستمعين يسترسلون في كلام المتحدّث أو يكملونه قبل أن يتمّه هو، وهذا الأمر ناشىء عن قلّة الصبر أحياناً، أو ناشىء عن الغرور وإثبات الوجود أيضاً، وقد يكون العشق والتعلّق الشديد بشيء يدفع الإنسان - أحياناً - إلى هذا العمل، وفي هذه الحالة ينبعث عن حافر مقدّس، غير أنّ هذا الفعل نفسه - أي العجلة - قد يُحدث مشاكل أحياناً، ولذلك فقد نهت الآيات آنفة الذكر عن العجلة حتى ولو كان المراد أو الهدف من هذا الفعل صحيحاً، وأساساً لا تخلو الأعمال التي تنجز باستعجال من العيب والنقص غالباً. ومن المسلّم به أنّ فعل النّبي - لما كان عليه من مقام العصمة - كان مصوناً من الخطأ، إلّا أنّه ينبغي عليه أن يكون في كلّ شيء مثلاً وقدوة للناس، ليفهم الناس أنه إذا كان أولى أيضاً.

۲.۳

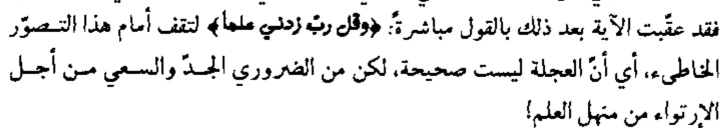
ولا ينبغي أن نخلط بين السرعة والعجلة \_ طبعاً \_ فالسرعة تعني أنّ الخطّة قد نُظمت بدقّة كاملة، وحسبت جميع مسائلها، ثمّ تجري بنودها بدون فوات وقت، أمّا العجلة فتعني أنّ الخطّة لم تنضج تماماً بعد، وتحتاج إلى تحقيق وتدقيق، وعلى هذا فإنّ السرعة مطلوبة، والعجلة أمر غير مطلوب.

وقد ذكرت احتمالات أخرى في تفسير هذه الجملة، ومنها أنَّ النَّبِيَ تَنْبَطُنَّ كان لا يطيق تأخّر الوحي، فعلّمته الآية أن يتمهّل فإنَّ الله ينزل عليه وحيه عند الاقتضاء والحاجة إليه.

وقال بعض المفسّرين: إنَّ آيات القرآن نزلت على قلب النّبي تَبَيَّنَهُمُ في ليلة القدر دفعة واحدة، ونزلت مرّة أخرى بصورة تدريجيّة على مدى ٢٣ سنة، ولذلك فإنَّ النّبي تَبَيَّنُهُ كان يسبق جبرئيل عند النّزول التدريجي للآيات، فأمره القرآن أن لا تعجل في هذا الأمر، ودع الآيات تنزل نزولاً تدريجيّاً كلّ في موقعها وزمانها. إلّا أنّ التّفسير الأوّل يبدو أقرب للصواب.

# ٢\_ أطلب المزيد من العلم

لمَّا كان النهي عن العجلة عند تلقِّي الوحي موهماً النهي عن الاستزادة في طلب العلم،



٤]

وقال بعض المفسّرين: إنّ الجملة الأولىٰ أمرت النّبي ﷺ ألّا يعجل في فهم كلّ جوانب

الآيات قبل تبيينها في الآيات الأخرى. وفي الجملة الثَّانيَّة صدر الأمر بأن يطلب من الله سبحانه علماً أكثر فيا يتعلّق بأبعاد آيات القرآن المختلفة.

وعلى كلِّ حال، فإذا كان النَّبِي ﷺ مأموراً أن يطلب زيادة العلم من ربَّه إلى آخر عمره مع غزارة علمه، وروحه المليئة وعياً وعلماً، فإنَّ واجب الآخرين واضح جدًّا، وفي الحقيقة، فإنَّ العلم من وجهة نظر الإسلام لا يعرف حدًّا، وزيادة الطلب في كثير من الأمور مذمومة إلَّا في طلب العلم فانَّها ممدوحة، والإفراط قبيح في كلَّ شيء إلَّا في طلب العلم.

فالعلم ليس له حدّ مكاني، فيجب الإجتهاد لتحصيله ولو كان في الصـين أو الثريـا، وليس له حدّ زمانى فهو يستمرّ من المهد إلى اللحد.

ولا يعرف حدّاً من جهة المعلّم، فإنّ الحكمة ضالّة المؤمن أينما وجدها أخذها، وإذا ما سقطت جوهرة من فم ملوّث فاسق فإنّه يلتقطها.

ولاحدٌ في الإسلام لمقدار السعي والإجتهاد، فهو يغوص في أعهاق البحر ليكتسب العلم، وقد يضحّي بروحه في طريق تحصيل العلم. وعلى هذا فإنّ كلمة (خرّيج) أو (أنهى دراسته) لا معنى لها في منطق الإسلام، فإنّ المسلم الحقيق لا يـعرف نهـاية في تحسصيله للعلوم، فهو دائماً طالب جامعي، وطالب علم، حتى لو أصبح أكثر الأساتذة تفوّقاً وأفضلهم.

الطريف أنّنا نقرأ في حديث عن الإمام الصادق ﷺ أنّه قال لأحد أصحابه: «إنّ لنا في كلّ جمعة سروراً» قال: قلت: وما ذاك؟ قال: «إذا كان ليلة الجمعة وافى رسول الله ﷺ العرش. ووافي الأئمّة ﷺ ووافينا معهم، فلا ترد أرواحــنا بأبــدانــنا إلّا بــعلم مســتفاد، ولولا ذلك لأنفذنا» <sup>(</sup>

وقد ورد هذا المضمون في روايات عديدة بعبارات مختلفة، وهو يوضّح أنّ النّبي والأثمّة يضاف ويزاد على علمهم إلى نهاية العالم: ونقرأ في رواية أخرى عن رسول الله ﷺ أنّه قال: «إذا أتى عليّ يوم لا أزداد فيه علماً يقربني إلى الله فلا بارك الله لي في طلوع شمسه» <sup>7</sup>.

وكذلك نقراً في حديث آخر عنه ﷺ: «أعلم الناس من جمع علم الناس إلى علمه، وأكثر الناس قيمة أكثرهم علماً، وأقلّ الناس قيمة أقلّهم علماً» <sup>7</sup>. وهذا هو قدر العلم وقيمته في منظار التعلمات الإسلامية.

#### الآيات

وَلَقَدْعَهِدْنَآ إِلَى اللَّهُ المَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ بَحِدْلَهُ ، عَزْمَا ٢ وَإِذْ قُلْنَ اللَّمَلَةِ حَكَة اَسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوا إِلَا إِبلِيسَ آَبَى ٥ فَقُلْنَا يَتَعَادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوُ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَكُمَا مِنَ الْجَنَةِ فَتَشْعَى ٢ إِنَّ لَكَ أَلَا جَعُوعَ فِيها وَلَا تَعْرَى ٢ وَازَق مِن وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُ أَفِيها وَلَا تَضْحَى ٢ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَنُ قَالَ يَتَادَمُ هُلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَى ٢ فَوَعَمَى اللَ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَ مَوْ عَنَا وَانَكَ لَا تَظْمَوُ أَفِيها وَلَا تَضْحَى ٢ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَيْطَنُ قَالَ مَوْ عَادَهُ مَدَا اللَّهُ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَى ٢ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَيْطَنُ قَالَه مَوْ عَادَهُ مَا أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَى ٢ فَوَعَمَى اللَهُ عَلَيْ مَا عَلَى الْ

#### التفسير

# آدم ومكر الشَيطان:

كان القسم الأهمّ من هذه السورة في بيان قصّة موسى ﷺ وبني إسرائيل، والمواجهة بينهم وبين فرعون وأنصاره، إلّا أنّ هذه الآيات وما بعدها تتحدّث عن قصّة آدم وحواء، وعداء ومحاربة إيليس لهما، وربّما كانت إشارة إلى أنّ الصراع بين الحقّ والباطل لا ينحصر بالأمس واليوم، وموسىﷺ وفرعون، بل كان منذ بداية خلق آدم وسيستمر كذلك.

وبالرغم من أنّ قصّة آدم وإيليس قد وردت مراراً في القرآن، إلّا أنّها تمتزج في كلّ مورد بملاحظات ومسائل جديدة، وهنا تتحدّث أوّلاً عن عهد الله إلى آدم فتقول: ﴿ولقد مهدنا إلى آدم من قبل فنسي ولم نجد له مزماً﴾.

هناك عدّة آراء في ماهيّة العهد المذكور، فقال البعض: إنّه أمر الله بعدم الإقستراب مس الشجرة الممنوعة، وهناك روايات متعدّدة تؤيّد هذا المعنى. في حين أنّ بعض المـفسّرين احتملوا احتالات أخرى يمكن اعتبارها بمنابة الأغصان والأوراق لهذا المعنى، كإخطار الله لآده بأنّ الشيطان عدمٌ مين، له، وبحب أن لايتيمه

سورة طه / الآية ١١٥ ـ ١٢٢

[ع

وأمّا «النسيان» هنا فمن المسلّم أنّه ليس بالمعنى المطلق، لأنّه لا معنى للعتاب والملامة في النسيان المطلق، بل إنّه إمّا بمعنى الترك كما نستعمل ذلك في مكالماتنا اليوميّة، فقد نقول لمن لم يف بعهده: أنسيت عهدك؟ أي إنّك كالناسي، أو أنّه بمعنى النسيان الذي يطرأ نستيجة قسلّة الإنتباه وشرود الذهن.

والمراد من «العزم» هنا هو التصميم والإرادة القويّة الصلبة التي تحـفظ الإنســان مــن الوقوع تحت تأثير وساوس الشيطان القويّة.

وعلى كلَّ حال، فلا شكَّ أنَّ آدم لم يرتكب معصية، بل بدر منه ترك الأولى، أو بتعبير آخر، فإنَّ مرحلة وجود آدم في الجنَّة لم تكن مرحلة تكليف، بل كانت مرحسلة تجريبيَّة للإستعداد للحياة في هذه الدنيا وتقبَّل المسؤولية، خـاصَّةً وإنَّ نهـي الله هـنا كـان نهـياً إرشادياً، لأنَّه قد أخبره بأنَّه إن أكل من الشجرة الممنوعة فسيبتلى بالشقاء، وقد أوردنا تفصيل كلَّ ذلك، وكذلك المراد من الشجرة الممنوعة وأمثال ذلك في ذيل الآيات ١٩ ـ ٢٢ من سورة الأعراف.

ثمّ أشارت إلى جانب آخر من هذه القصّة، فـقالت: **﴿وَلِدَ قَـلنَا للـجلائكة لسـجدوا لآدم** فسجدوا لِلا لِيليس لَهي، ومن هنا يتّضح مقام آدم العظيم، آدم الذي سجدت له المـلائكة، وأبدت هذه المخلوقات العظيمة إحترامها إيّاه. كما أنّ عداوة إيليس تجلّت له ضمناً من أوّل الأمر إذ لم يخضع لآدم ولم يعظّمه.

لا شكّ أنّ السجدة لا تعني السجدة الخاصّة بعبادة الله، ولا أحد أو موجود يستحقّ أن يكون معبوداً من دون الله سبحانه، وبناءً على هذا فإنّ هذه السجدة كانت لله، غاية ما هناك أنّها كانت من أجل خلق هذا الموجود العظيم، أو أنّ السجدة هنا تعني الخضوع والتواضع.

على كلّ حال، فإنّ الله سبحانه تعالى أنذر آدم بقوله ﴿فَقَلْنَا يَاآدُهُ لِنَّ هَذَا عدولك ولزوجك فلا يخرجنكما هن الجنّة فتشقى».

من الواضح أنّ الجنّة هنا لا يراد منها جنّة الخلود في العالم الآخر، والتي هي نقطة تكامل لا يمكن الخروج منها أو التراجع عن نعيمها، بل كانت بستاناً فيه كلّ شيء ممّا في بساتين

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

[^

سؤال: لماذا خاطب الله الإثنين معاً \_أي آدم وحواء \_في بدايـة الأمـر فـقال: ﴿فَـلا يغرجنكما) إلّا أنّه ذكر نتيجة الخروج بصيغة المفرد في شأن آدم فقط فقال: ﴿فَتَشْقَى﴾؟

والجواب هو: إنّ هذا الاختلاف في التعبير قد يكون إشارة إلى أنّ الآلام والأتـعاب كانت تصيب آدم في الدرجة الأولى. فإنّه كان مأموراً بتحمّل مسؤوليات زوجته أيـضاً. وهكذا كانت مسؤولية الرجال من بداية الأمر، أو أنّ العهد لمّا كان من البداية على عاتق آدم. فإنّ النهاية أيضاً ترتبط به.

ثمّ يبيّن الله لآدم راحة الجنّة وهدوءها، وألم ومشقّة الخروج منها، فسيقول: ﴿لِنَّ لَكَ أَلَّا تجوع فيها ولا تحري \* ولَنْك لا تظمأ فيها ولا تضحي). (

وهنا سؤال يوجّه للمفسّرين. وهو: لماذا إقترن ذكر الظمأ بضحى الشمس. والجــوع بالعري. في حين أنّ المعتاد ذكر العطش مع الجوع؟

قيل في الجواب: إنَّ بين العطش وأشعَّة الشمس علاقة لا يمكن إنكارها. («تضحى» من مادَّة «ضحي» أي إشراق الشمس من دون أن يحجبها حاجب من سحاب وأمثاله).

وأمَّا الجمع بين الجوع والعري فقد يكون بسبب أنَّ الجوع نوع من عراء الجوف وخلوَّه من الغذاء! والأفضل أن يقال: إنَّ هذين الوصفين \_الجوع والعري \_ علامتان واضحتان للفقر تأتيان معاً عادةً.

وعلى كلّ حال، فقد أشير في هاتين الآيتين إلى أربع إحتياجات أصلية واستدائية للإنسان. أي: الحاجة إلى الغذاء، والماء، واللباس \_للحماية من حرارة الشمس \_والمسكن، وكأنّ تأمين هذه الحاجات نتيجة توفّر النعمة، وذكر هذه الأمور في الواقع توضيح لما جاء في جملة «فتشقى».

لكن، ومع كلّ ذلك، فإنّ الشيطان قد ربط رباط العداوة حول آدم، و لهذا لم يهدأ له بال: ﴿ قوسوس إليه الشيطان قال ياآدم هل أدلّك على شجرة الخلد وملك اليبلي).

«الوسوسة» في الأصل تعني الصوت المنخفض جدّاً. ثمّ قيلت لخطور الأفكار السافلة والخواطر السيّئة سواء كانت تنبع من داخل الإنسان، أو من خارجه.



۰ «تضحي» من مادة «ضحي» بمعنى شروق الشمس دون ان يحجبها الغمام وأمثاله.

٤]

والوصول إلى القدرة الأزليّة، ولذلك جاء إليه عن هذين العاملين وإستغلّهها في سبيل جرّه إلى مخالفة أمر الله. وبتعبير آخر: فكما أنّ الله قد وعد آدم بأنّك إن تجنّبت الشيطان وخالفته فستحظى بالتنّعم في الجنّة دائماً، فإنّ الشيطان قد وسوس إليه عن هذا الطسريق «أي أنّـه سيخلد في الجنّة أيضاً».

أجل... إنّ الشياطين يبدؤون داغاً في بادية خططهم من نفس النقاط والطرق التي يبدأ منها المرشدون إلى طريق الحقّ، لكن لا تمرّ الأيّام حتى يجـرّوهم إلى هـاوية الانحـراف. ويجعلون جاذبية طريق الحقّ وسيلة للوصول إلى المتاهات.

وأخيراً وقع المحذور، وأكل آدم وحواء من الشجرة الممنوعة. فتساقط عنهما لباس الجنّة، فبدت أعضاؤهما: **(فأكلا منها فيدت لهما سو،لتهما) ( فلمّ رأى آدم وحواء ذلك إستحييا وطفقا يخصفان عليهما من ورق للجنّة) ( نعم، لقد كانت العاقبة المؤسفة (وعصى آدم ربّه فغوى ).** 

«غوى» أُخذت من مادّة الغي، أي العمل الصبياني الناشىء من إعتقاد خاطىء، ولمّا كان آدم هنا قد أكل \_جهلاً وإشتباهاً \_من الشجرة الحرّمة، نتيجة للظنّ الذي حصل له من قول الشيطان، فقد عُبّر عن عمله بـ(غوى).

وفسّره بعض المفسّرين بأنّه الجمهل الناشىء عن الغفلة، والبعض فــسّرها بــالمحرومية. والبعض الآخر بالفساد في الحياة.

وعلى كلَّ حال فإنَّ «الغي» يقابل «الرشد»، والرشد هو أن يسلك الإنسان طريقاً يوصله إلى هدفه ومقصده، أمّا الغي فهو عدم الوصول إلى المقصود.

ولكن لمّا كان آدم نقيّاً ومؤمناً في ذاته، وكان يسير في طريق رضى الله سبحانه، وكان لهذا الخطأ الذي أحاط به نتيجة وسوسة الشيطان صفة استثنائية، فإنّ الله سبحانه لم يبعده عن رحمته إلى الأبد، بل **فئمّ بجتباء ريّه فتاب مليه وهدى)**.

# مل إرتكب آدم معصية؟

مع أنَّ العصيان يأتي في عرف اليوم \_عادةً \_بمعنى الذنب والمعصية، إلَّا أنَّه في اللغة يعني

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

۸]

الخروج عن الطاعة وعدم تنفيذ الأمر سواء كان الأمر واجباً أو مستحبّاً، وبناءً على هذا فإنّ إستعمال كلمة العصيان لا يعني بالضرورة ترك واجب أو إرتكاب محرّم، بل يمكن أن يكون ترك أمر مستحبّ أو إرتكاب مكروه.

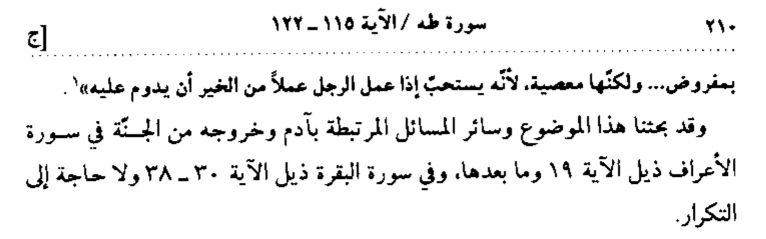
إضافةً لما مرّ، فإنّ الأمر والنهي يكون إرشادياً، كأمر ونهي الطبيب حيث يأمر المريض أن يتناول الدواء الفلاني، وأن يجتنب الغذاء الفلاني غير المناسب، ولا شكّ أنّ المريض إذا خالف أمر الطبيب فإنّه لا يضرّ إلّا نفسه، لأنّه لم يعبأ بإرشاد الطبيب ونصيحته. وكذلك كان الله قد أمر آدم أن لا تأكل من ثمرة الشجرة الممنوعة، فإنّك إن أكلت ستخرج من الجـنّة، وستبتلى بالألم والمشقّة الكبيرة في الأرض، فخالف هذا الأمر الإرشادي، ورأى نستيجة مخالفته أيضاً. وإذا لاحظنا أنّ هذا الكلام كان في مرحلة وجود آدم في الجنّة، وهي مرحلة إختبار لا تكليف، فسيتّضح معناه بصورة أجلى.

وإضافة لما مرّ، فإنّ العصيان أو الذنب يكون أحياناً متّصفاً بالإطلاق، أي إنّه يُعدّ ذنباً من قبل مرتكبيه جميعاً وبدون استثناء كالكذب والظلم وأكل المال الحرام، ويكون أحياناً نسبيّاً، أي العمل الذي إن بدر من شخص ما فقد لا يكون ذنباً، بل قد يعتبر أحياناً عملاً مطلوباً ولائقاً لصدوره من مثله، أمّا إذا صدر من آخر فإنّه لا يناسبه نـظراً إلى مكانته ومنزلته.

فمثلاً: تطلب المساعدة من قبل بعض الناس لبنا، مستشنى، فيعطىٰ العامل أجرة يوم من عمله والتي لا تتجاوز أحياناً أكثر من عدّة دراهم. إنَّ هذا الفعل الصادر من مـثل هـذا الشخص يُعدّ إيثاراً وحسنةً وهو مطلوب تماماً، أمّا إذا أعطى رجل ثري هذا المقدار مـن المال مثلاً فإنَّه لا يناسبه ولا يلبق به فحسب، بل سيكون موضع ملامة ومذمّة وتعنيف مع أنّه أساساً لم ير تكب حراماً، بل ساهم ولو بمقدار يسير في عمل الخير والبرّ.

إنَّ هذا هو ما نعبَّر عنه بـ(حسنات الأبرار سيِّنات المقرّبين) وهو المعروف بترك الأولى. ونحن نعبَّر عنه بالذنب النسبي الذي لا يعدَّ ذنباً، ولا يخالف مقام العصمة.

و الأحاديث الإسلامية أيضاً أطلقت المعصية على مخالفة المستحبّات، فنرى في



8003

۲. تفسير نورالثقلين، ج ۳. ص ٤٠٤.

قَالَ ٱهْبِطَامِنْهَ اجَمِيعَاً بَعَضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُقُرُ فَإِمَّا يَأْلِينَ صَحْم مِنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَبَعَهُ لَذَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى ﴾ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْتِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ مَيْوَمَ ٱلْقِيدَ مَةِ أَعْمَى ﴾ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْتِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَة بَصِيرًا ﴾ قَالَ كَذَلِكَ أَنْتَكَ ءَايَنْنَا فَنَسِيناً وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمِ نُسَى ﴾ وَكَذَلِكَ بَعَزِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِتَايَتِ رَبِعٍ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَسْدَ وَأَبْقَى ﴾

#### التفسير

#### المعيشة الضنكا:

مع أنَّ توبة آدم قد قبلت، إلَّا أنَّ عمله أدَّى إلى عدم استطاعته الرجوع إلى الحالة الأولى، ولذا فإنَّ الله سبحانه أصدر أمره لآدم وحواء كليهما وكذلك الشيطان أن يهبطوا جميعاً من الجنّة: فقال لهبطا هنها جميعاً بعضكم لبعض صدوم. إلَّا أنَّي أعلمكم بأنَّ طريق النجاة والسعادة مفتوح أمامكم فقابةا يأتينكم هنّي هدى فحن لتبع هداي فلا يسفل ولا يشقى».

ومن أجل أن يتّضح أيضاً مصير الذين ينسون أمر الحقّ، فقد أضاف تعالى ﴿ومِن لَعرض عن ذكري قانَ له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى).

هنا ﴿قَالَ رَبَّ لِمَ حَشَرَتَنَي أَعْمَى وقَدَ كَنْتَ بِصِيراً﴾؟ فيسمع الجواب مباشرةً: ﴿قَالَ كَذَلَكَ أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك لليوم تنسى﴾ و تعمى عينك عن رؤية نعم الله ومقام قربه.

أمّا **الآية الأخيرة** من الآيات محلَّ البحث فهي بمثابة الاستنتاج والخـلاصة إذ تـقول: فوكذلك نجزي من أسرف ولم يؤمن بآيات ريّه ولعذ*لب الآخرة ل*فد وأبقى». [ع

### ہموث

# الغفلة عن ذكر المق وآثارها

قد توصد أحياناً كلّ أبواب الحياة بوجه الإنسان، فكلّما أقدم على عمل يجد الأبواب المغلقة، وقد تنعكس الصورة فأينما اتّجه يرى الأبواب مفتّحة في وجهه، وقـد تهـيّأت له مقدّمات العمل، ولا يواجه عقبات في طريقه، فيعبّر عن هذه الحالة بسعة العيش ورغده، وعن الأولى بضيق المعيشة وشظفها، والمراد من قوله تعالى: **(محيفة قـــنكا)،** الوارد في الآيات محلّ البحث هو هذا المعنى أيضاً.

وقد يكون ضيق العيش ناتجاً أحياناً من قلّة المورد. وقد يكون المرء كثير المال موفور الثراء. إلّا أنّ البخل والحرص والطمع يضيق عليه معاشه، فلا يميل إلى فستح بساب دار. للآخرين لمشاركته نعيمه، بل ولا يميل إلى الإنفاق على نفسه أيضاً، وعسلى قسول الإمسام علي الله: «يعيش عيش الفقراء ويحاسب حساب الأغنياء».

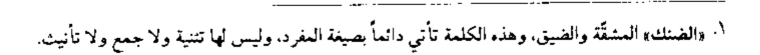
حقّاً، لماذا يبتلي الإنسان بهذه الضائقات؟

القرآن يقول: إنّ العامل الأساس هو الإعراض عن ذكر الله، فإنّ ذكر الله يبعث عــلى إطمئنان الروح والتقوى والشهامة، ونسيانه مبعث الإضطراب والخوف والقلق.

عندما ينسى الإنسان مسؤولياته بعد أن ينسى ذكر الله، فإنّه سيغرق في خضم الشهوات والحرص والطمع، ومن الوضوح بمكان أنّ نصيبه سيكون المعيشة الضنك، فلا قناعة تمـلأ عينه، ولا إهتام بالمعنويات تغني روحه، ولا أخلاق تمنعه أمام طغيان الشهوات.

وأساساً فإنَّ ضيق الحياة ينشأ في الغالب من النقائص المعنوية، وإنعدام الغنى الروحي... ينشأ من عدم الإطمئنان إلى المستقبل، والخوف من نفاد الإمكانيات الموجودة، والعلاقة المفرطة بعالم المادَّة، بينما نجد أنَّ الإنسان الذي يؤمن بالله، وتعلَّق قلبه بذاته المقدَّسة، يعيش بعيداً عن كلّ هذه الاضطرابات، وفي مأمن منها.

إلى هناكان الكلام عن الفرد. وعندما نأتي إلى المجتمعات التي أعرضت عن ذكر الله، فإنّ المسألة ستكون أشدّ رعباً وخطراً، فإنّ المجتمعات البشرية على رغم تـقدّمها الصـناعي المذهل، وبالرغم من توفّر كلّ وسائل الحياة، فهي تعيش في حالة إضطراب وقلق شديد،



الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٨]

فكلّ فرد يخاف من الآخرين، ولا يعتمد أحد على الآخر، والروابط والعلاقات تتمحور حول محور المصالح الشخصيّة، وسباق التسلح \_نتيجة الخوف من الحرب \_ يلتهم ويستهلك أغلب إمكانياتهم الإقتصادية.

السجون مليئة بالمجرمين، وتقع في كلّ ساعة ودقيقة \_ وطبقاً للإحصاءات الرسميّة \_ حوادث قتل وجرائم مرعبة... التلوّث بالفحشاء، والإدمان على المواد المخدّرة قد استعبد هؤلاء، ولا يوجد في عوائلهم نَسمة حبّ، ولا إرتباط عاطني يبعث على النشاط... أجل هذه هي حياتهم القاسية، ومعيشتهم الضنك.

لقد إعترف ريتشارد نيكسون الرئيس الأسبق للولايات المتحدة الأمـريكية ـ بـلد الشيطان الأكبر ـ بهذا الواقع في خطابه الرئاسي الأوّل إذ قال: (إنّنا نرى حولنا دائماً حياة جوفاء، ونحن نأمل أن نرضى، ولكنّنا لا نرضى)!

رجِل آخر من رجال المعروفين كانت مهمّته إيجاد السرور والفرح في المجتمع، يقول: إنيّ أرى الإنسانية تعدو في زقاق مظلم لا شيء في نهايته إلّا القلق المطلق.<sup>(</sup>

ومن الطريف أن نقرأ في الرّوايات الإسلامية أنّه سئل الإمام الصادق الله عن المراد من الآية: **خومن لمرض من ذكري فإنّ له معيشة ضنكآ ﴾**؟ قال: «يعني [الإعراض عن] ولاية أمير المؤمنين»<sup>7</sup>.

أجل... فإنّ الذي يستلهم العبرة من حياة علي الله ، ذلك الرجل العظيم الذي كـانت الدنيا في نظره لا تساوي عفطة عنز، والذي إنقطع إلى الله حتى صغرت الدنيا في عينه إلى هذا الحدّ، فمن يكن كذلك فستكون حياته في سعة ورفاه، أمّا أولئك الذين ينسون المُثُل والقدوة فإنّهم في ضنك العيش في كلّ الأحوال.

وقد فُسّر الإعراض عن ذكر الله ـ في الآية ـ بترك الحجّ من قِبّل القادرين عليه، وذلك لأنّ مراسم الحج تهزّ الإنسان، وتوجد إرتباطاً وعلاقة جديدة بين الإنسان وربّه بحـيث يكون هذا الإرتباط هو مفتاح حياته، في حين أنّ عكس هذا الأمر يؤدّي إلى الإرتباط

الشديد بالماديات التي هي أساس المعيشة الضنكا. معمای هستی، «باللغة الفارسیة» ص ٥٠ و ٥١. تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٤٠٥.

[ع

#### ٢\_ عمى البصر وعمى البصيرة

لقد حُدّدت عقوبتان لأولئك الذين يعرضون عن ذكر الله: إحداهما: المعيشة الضنك في هذه الدنيا، والتي أشير إليها في الملاحظة السابقة، والأخرىٰ: العمي في الآخرة.

وقلنا مراراً: إنَّ عالم الآخرة هو تجسَّم أوسع لعالم الدنيا، وكُلَّ حقائق هذا العالم تتجسَّد هناك بما يناسبها هنا. فأولئك الذين عميت بصيرتهم عن مشاهدة الحقائق في هذه الدنيا. ستعمى هناك عيون أجسامهم، ولذلك فإنَّهم حين يتساءلون بأنَّا كنَّا قبل هذا صحيحي البصر. فلهاذا حشرنا عمياً؟ يقال لهم: لأنَّكم قد نسيتم آيات الله، وهذه الحالة إنـعكاس لتلك الحالة.

سؤال: وهنا ينقدح سؤال، وهو: إنَّ ظاهر بعض الآيات القرآنية هـو أنَّ كـلَّ النـاس يبصرون في يوم القيامة، ويقال لهم: اقرؤوا صحيفة أعمالكم **﴿لقرأ كـتابك...﴾ `،** أو أنّ الجرمين يرون نار جهنَّم بأعينهم: ﴿ورأى المجرمون النَّارِ...﴾ `، فكيف تناسب هذه التعبيرات كون جماعة عمياً؟

والجواب: قال بعض المفسّرين إنَّ حال ذلك العالم تختلف عن حال هذا العالم، فربَّها كان بعض الأفراد مبصرين في مشاهدة بعض الأمور، وعمياناً عن مشاهدة السعض الآخـر، وعلى ما ينقل العلَّامة الطبرسي عن بعض المفسَّرين: إنَّه أعمى عن جهات الخير لا يهتدي لشيء منها، لأنَّ نظام ذلك العالم يختلف عن نظام هذا العالم.

ويحتمل أيضاً أن يكون هؤلاء في بعض المنازل والمواقف عمياً، وفي بعضها مبصر ين.

ثمَّ إنَّ المراد من نسيان المجرمين في العالم الآخر ليس هو نسيان الله سبحانه لهم، بل من الواضح أنَّ المراد معاملة هؤلاء معاملة الناسي، كما نستعمل ذلك في محاوراتنا اليوميَّة، فإذا لم يهتمّ شخص بآخر، فإنَّ الثَّاني يقول له: لماذا نسيتني؟

### ٣\_ الإسراف في المعصية

ممّا يلفت النظر أنَّه قد ذكرت في الآيات ـ محلَّ البحث ـ هذه العقوبات المؤلمة للأفراد الذين يسرفون ولا يؤمنون بآيات الله.

الكهف، ٥٣. · الإسراء، ١٤.

إنّ التعبير بـ«الإسراف» هنا قد يكون إشارة إلى أنّهم قد استعملوا تلك النعم والعطايا الإلهيّة، كالعين والأذن والعقل، في طرق الشرّ، وليس الإسراف إلّا أن يتلف الإنسان هذه النعم من غير هدف.

أو أن يكون إشارة إلى أنَّ المذنبين قسمان: قسم لهم ذنوب محدودة، وفي قلوبهم خوف الله، أي أنّهم لم يقطعوا إرتباطهم وصلتهم بالله تماماً، فإذا ما ظلموا ـ على سبيل الفرض ـ يتيماً أو ضريراً فإنّهم لا يستبيحون ذلك العمل، بل يعدّون أنفسهم مقصّرين أمام الله، ولا شكَّ أنَّ مثل هذا الفرد عاص يستحقّ العقاب، إلا أنّ بينه وبين من يقترف الذنوب بلا حساب ـ ولا يعتبر ذلك ذنباً، ولا يعترف بمعيار للذنب وعسدمه، بل ويفتخر أحسياناً بإرتكابه المعاصي، أو يحتقر الذنب ويستصغره \_ فرقاً شاسعاً، لأنّ القسم الأول يمكن أن يتوبوا في النهاية ويجبروا ما صدر عنهم من ذنوب، أمّا أولئك الذين يسرفون في الذنوب فلا توبة لهم.

#### ع\_ما هو الهبوط؟

«الهبوط» في اللغة بمعنى النَّزول الإجباري، كسقوط الصخرة من مرتفع مـا، وعـندما تستعمل في حقّ الإنسان فإنّها تعني الإبعاد والإنزال عقاباً له.

وبملاحظة أنّ أدم قد خُلق للحياة على وجه الأرض، وكانت الجنّة أيضاً بقعة خضراء وفيرة النعمة من هذا العالم، فإنّ هبوط ونزول آدم هنا يعني النّزول المقامي لا المكاني، أي إنّ الله سبحانه قد نزّل مقامه لتركه الأولى، وحرمه من كلّ نعم الجنّة تلك، وإيتلاه بمصائب هذه الدنيا ومتاعبها.

وممّا يستحقّ الإلتفات أنّ المخاطب هنا قد ذكر بصيغة المثنّى (اهبطا) أي إهبطا كلاكها، ومن الممكن أن يكون المراد آدم وحواء، وإذاكان المخاطب قد ورد بصيغة الجمع (اهبطوا) في بعض آيات القرآن الأخرى، فلأنّ الشيطان قد أشرك معهما في الخطاب، لأنّه هو الآخر قد

| [ع          | سورة طه / الآية ١٢٣ ــ ١٢٧                                                    | ۲۱٦            |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| بة أخرى.    | مع، هو تولّد العداوة بين آدم وحواء من جهة، وبين الشيطان من جه                 | بصيغة الجم     |
|             | اوة بين آدم وأولاده من جهة والشيطان وذرّيته من جانب آخر.                      |                |
| دم وحواء    | للّ حال، فإنّ المخاطب في جملة: ﴿لِمَّا يَأْتَيْنَكُمْ هُنِّي هُدى﴾ هم أولاد آ |                |
| ج الهدايــة | هداية الله مختصة بهم، أمَّا الشيطان وذرّيته الذين أعرضوا عن منه               | حتماً. لأنّ    |
| _           | الخطاب لا يشملهم.                                                             | الإلهيّة، فإنّ |

ٱفَلَمْ يَهْدِ لَمُمْ كُمْ آَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِأُولِي ٱلتُحى ٢ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَت مِن زَبِكَ لَكَانَ لِزَامَا وَأَجَلٌ مُسَمَّى ٢ فَأَصْبِرَعَكَ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّح بِحَمْدِ رَبِّكَ فَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَفَبْلَ عُرُوبِهَ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَيْلِ فَسَبِّح

#### التغسير

## اعتبروا بتاريغ الماضين:

لما كانت عدّة بحوث في الآيات السابقة قد وردت عن الجرمين، فقد أشارت الآيسات الأولى من الآيات محلّ البحث إلى واحد من أفضل طرق التوعية وأكثرها تأثيراً، وهو مطالعة تأريخ الماضين، فتقول: ﴿قَلَمَ بِهِدَلِهِم مَم أهلكنا قبلهم من القرون) ` أولئك الذين عمّهم العذاب الإلمي الأليم ﴿يعشون في مساكنهم).

إنَّ هؤلاء يمرَّون في مسيرهم وذهابهم وإيّابهم على منازل قوم عاد ـ في أسفارهم إلى اليمن ـ وعلى مساكن نمود المتهدّمة الخربة ـ في سفرهم إلى الشام ـ وعلى منازل قوم لوط التي جُعل عاليها سافلها ـ في سفرهم إلى فلسطين ـ ويرون آثارهم، إلّا أنّهم لا يعتبرون، فإنّ الخرائب والأطلال تتكلّم بلسان الحال وتخبر عن قصص السابقين وتحذّر أبناء اليوم وأبناء الغد وتُعوِلُ صارخة أنّ هذه عاقبة الظلم والكفر والفساد.

نعم... ﴿لِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيا**تُ لَأُولِي النهنِ﴾** <sup>أ</sup>. إنّ موضوع أخذ العبرة مـن تأريخ المـاضين مـن الأمـور التي يـؤكّد عــليها القـرآن

١. كما قلنا سابقاً، فإنَّ «قرون» جمع «قرن»، تعني الناس الذين يعيشون في عصر ما، ويقال أحياناً لنفس ذلك الزمان: قرن. وهي من مادّة المقارنة.

المرابع التساني عن القيائي المقار لأنَّ المقاربية التسان عن القيائي والسبيَّات.

والأحاديث الإسلامية كثيراً. وهو حقّاً مَعْلَمٌ مُذكّر منبّه، فما أكثر أولئك الأشخاص الذين لا يتأثّرون بأيّة موعظة. ولا يعتبرون بها، إلّا أنّ رؤية مشاهد من آثار الماضين المـعبّرة تهزّهم، وكثيراً ما تغيّر مسير حياتهم.

ونقراً في حديث عن رسول الله ﷺ: «أغفل الناس من لم يتّعظ بتغيّر الدنيا من حال إلى حال» ونقراً في حديث عن رسول الله تتجَزَّ : «أغفل الناس من لم يتّعظ بتغيّر الدنيا من حال إلى حال» والنهار وتعاقبهما.

الآية التالية في الحقيقة جواب عن سؤال يُثار هنا، وهو: لماذا لا يجري الله سبحانه على هذا القسم من الجرمين ما أجراء على الجرمين السابقين، فيقول القرآن: ﴿ولولا كلمة سبقت من ربّك لكان لزلها وأجل هسمّي﴾.

إنَّ هذه السنَّة الإلهيَّة التي ذكرت في مواضع عديدة من القرآن باسم (كلمة) إشارة إلى قانون الخلقة المبتني على حريَّة البشر، لأنَّ كلَّ مجرم إذا عوقب مباشرة وبدون أن يمهل، فإنّ الإيمان والعمل الصالح سيتَصف بالجبر تقريباً، وسيكون على الأغلب خوفاً من العقاب الآني، وبناءً على هذا فسوف لا يكون وسيلة للتكامل الذي هو الهدف الأصلي.

إضافةً إلى أنّه إذا تقرّر أن يعاقب جميع الجرمين فوراً، فسوف لا يبقى أحد حيّاً على وجه الأرض: **﴿ولو يؤاخذ لله النامن بقلمهم ما ترك مليها من دليقه** <sup>٢</sup>، وبناءً على هذا فيجب أن تكون هناك مهلة وفترة تعطى لكلّ المرتبطين بطريق الحقّ حتى يرجع الجرمون إلى أنفسهم ويسلكوا سبيل الصلاح، ولتكون كذلك فرصة لتهذيب النفس.

إنَّ التعبير بـ (أجل مسمّى) بالشكل الذي يفهم من مجموع آيات القرآن، إشارة إلى الزمان الحتمي لنهاية حياة الإنسان ``

وعلى كلّ حال. فإنّ الظالمين الذين لا إيمان لهم والمجرمين يجب أن لا يـغترّوا بــتأخير العذاب الإلهي، وأن لا يغفلوا عن هذه الحقيقة، وهي أنّ لطف الله وسنّته في الحياة، وقانون التكامل هذا، هو الذي يفسح المجال لهؤلاء.

ثمّ يوجّه الخطاب إلى النّبي تَبَلَّلُهُ، فيقول: ﴿فَاصْبُرَ عَلَى هَا يَقُولُونَ﴾ ومن أجـل رفـع معنويات النّبي تَبَلَلُهُ وتقوية قلبه، وتسلية خاطره، فإنّه يُؤمر بمناجاة الله والصلاة والتسبيح

فيقول: ﴿وسبّح بحمد ربّك قبل طلوع الشمس وقبل عروبها ومن آنا. الليل فسبّح وأطراف النهار لعلّك ترضي» ولا يتأثّر قلبك جرّاء كلامهم المؤلم.

لا شكّ أنّ هذا الحمد والتسبيح محاربة للشرك وعبادة الأصنام، وفي الوقت نفسه صبر وتحمّل أمام أقوال المشركين السيّئة، وكلامهم الخشن، إلّا أنّ هناك بحثاً بين المفسّرين في أنّ المقصود من الحمد والتسبيح هل الحمد والتسبيح المطلق، أم أنّه إشسارة إلى خصوص الصلوات الخمس اليوميّة؟ فجهاعة يعتقدون بأنّه يجب أن يبتى ظاهر العبارات على معناه الواسع، ومن ذلك يستفاد أنّ المراد هو التسبيح والحمد المطلق.

في حين أنَّ جماعة أحَرىٰ ترى أنَّه إشارة إلى الصلوات الخمس، وهي على النحو التالي. **«قبل طلوع الشمس» وه**ي إشارة إلى صلاة الصبح.

**ووقيل غروبيها»** وهي إشارة إلى صلاة العصر، أو أنّها إشارة إلى صلاتي الظهر والعصر، واللتان يمتدّ وقتهما إلى الغروب.

**وومن آناء للليل»** وهي إشارة إلى صلاتي المغرب والعشاء، وكذلك صلاة الليل.

أمّا التعبير بـ **ولطراف للنهاري فهو إمّ**ا إشارة إلى صلاة الظهر، لأنّ أطراف جمع طرف، وهو يعني الجانب، وإذا قسّمنا اليوم نصفين، فإنّ صلاة الظهر ستكون في أحد طرفي النصف الثّاني.

ويستفاد من بعض الرّوايات \_أيضاً \_أنّ **وأطراف النهاري إ**نبارة إلى الصلوات المستحبّة التي يستطيع الإنسان أو يؤدّيها في الأوقات المختلفة، لأنّ أطراف النهار هنا قد وقـعت في مقابل آناء الليل، وهي تتضمّن كلّ ساعات اليوم. وخاصّة أنّنا إذا لاحظنا أنّ كلمة أطراف قد وردت بصيغة الجمع، في حين أنّ لليوم طرفين لا أكثر، فسيتّضح أنّ للأطراف معنى واسعاً يشمل ساعات اليوم المختلفة.

وهناك احتمال ثالث أيضاً، وهو أنّه إشارة إلى الأذكار الخاصّة التي وردت في الرّوايات الإسلامية في هذه الساعات المخصوصة، فمثلاً نقراً في حديث عن الإمام الصادق <sup>للظِن</sup>ر في تفسير الآية محل البحث أنّه قال: «فريضة على كلّ مسلم أن يقول قبل طلوع الشمس عشـر

هناك تضادّ بين الرّوايات الواصلة في هذا الباب، لأنّ الجملة فسّرت في بعض الرّوايــات بالأذكار الخاصّة، وفي بعضها بالصلاة.

والجدير بالذكر أنّ جملة «لعلّك ترضى» في الحقيقة نتيجة حمد الله وتسبيحه، والصبر والتحمّل في مقابل قول أولئك، لأنّ هذا الحمد والتسبيح وصلوات الليل والنهار تحكّم الرابطة بين الإنسان وربّه إلى درجة لا يفكّر فيها بأيّ شيء سواه، فلا يخاف من الحوادث الصعبة، ولا يخشى عدوّاً لإعتهاده على هذا السند والعهاد القـوي، وبهـذا سـيملأ الهـدوء والإطمئنان وجوده.

ولعلّ التعبير بـ (لعلّ) إشارة إلى ذلك المطلب الذي قلناء فيا مضى في تفسير هذه الكلمة، وهو أنّ (لعلّ) عادةً إشارة إلى الشروط التي تكون لازمة لتحصيل النتيجة، فمثلاً لكي تكون الصلاة وذكر الله سبباً لحصول الإطمئنان، يجب أن تقام مع حضور القلب وآدابها الكاملة. ثمّ إنّ المخاطب في هذه الآية وإن كان النّبي الأكرم يَتَلِيَّةٍ، إلّا أنّ القرائن تدلّ على أنّ هذا الحكم يتّصف بالعموم.

8003

### الآيات

وَلَا تَمُدَنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَامَتَعْنَا بِهِ أَزْوَجَامِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنْيَالِنَفْتِنَهُمْ فِيهُ وَرِزْقُ رَبِكَ خَيْرُوَأَبْقَى ٢ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِٱلصَلَوْةِ وَٱصْطَبِرْعَلَيْهَا لَا نَسْتَلُكَ رِزْقًا نَحْنُ نَزُرُقُكُ وَٱلْعَقِبَةُ لِلنَّقُوى ٣ وَقَالُوالُولَا يَأْتِنَا بِتَايَةٍ مِن زَيِهِ أَوَلَمْ تَأْتِم بَيِنَةُ مَا فِ ٱلصَحْفِ الْأُولَى ٣ وَلَوْأَنَا آَهْلَكُنَهُم بِعَذَابٍ مِن فَبْلِهِ لَقَالُوا رُولا أَوْلاَ يَأْتَنَا بَعَائِهِ مِن أَن رَسُولُا فَنَتَبِعَ الذَيْ الْمَا أَمْ أَهْلَكُ الْمَائِلَةِ وَاصَطَبِرْعَلَيْهِ أَوَلَمْ مَأْتِهُ مَا فِ ٱلصَحْفِ وَسُولُا فَنَتَبِعَ الْيَوْلَا أَنْ الْمَائِلُولَا أَوْلاَ وَأَعْوَا لَوْلاَ أَنْ الْعَامِ مِنْ فَيْلَهِ الْمَ

#### التفسير

لقد أصدرت في هذه الآيات أوامر وتوجيهات للنّبيﷺ، والمراد منها والمخاطب فسيها عموم المسلمين، وهي تتمّة للبحث الذي قرأناه أنفاً حول الصبر والتحمّل.

فتقول أوّلاً: **﴿ولا تحدّن مينيك لِلى ما متّحنا بِه لَزولجا مِنهمِ»** فإنّ هذه النّـعم المـتزلزلة الزائلة ما هي إلّا **﴿زهرة الحياة الدنيا»**، تلك الأزهار التي تُقطع بسرعة و تذبل و تتناثر على الأرض، ولا تبقى إلّا أيّاماً معدودات.

في الوقت الذي أمددناهم بها **ولنفتنهم فيه ورزق ربّك خير ولبقى»** فإنّ الله سبحانه وهب لك مواهب ونعماً متنوّعة، فأعطاك الإيمان والإسلام، والقرآن والآيـات الإلهـيّة والرزق الحلال الطاهر، وأخيراً نعم الآخرة الخالدة، هذه الهبات والعطايا المستمرّة الداغة.

و تقول **الآية التالية** تلطيفاً لنفس النّبي ﷺ و تقوية لروحه: **﴿ولَعَرَ لَعَلَكَ بِالصَلَاةَ وَلَصَطَبَر** عليها» لأنّ هذه الصلاة بالنسبة لك ولأهلك أساس العفّة والطهارة وصفاء القلب وسمـوّ الروح ودوام ذكر الله.

سورة طه / الآية ١٣١ ـ ١٣٥

[ع

كانت قد نزلت في مكّة. فإنّ مصداق الأهل في ذلك الزمان كان (خديجة وعلياً الله ) ورمّا شملت بعضاً من أقارب النّبي الآخرين، إلّا أنّ مصطلح أهل بيت النّبي ﷺ أصبح واسع الدلالة بمرور الزمن.

ثمّ تضيف بأنّه إذا كان قد صدر الأمر لك ولأهلك بالصلاة فإنّ نفعها وبركاتها إنّما يعود كلّ ذلك عليكم، فإنّا **(لانسالك رزقا نحن نرزقك ) ف**إنّ هذه الصلاة لا تزيد شيئاً من عظمة الله، بل هي رأس مال عظيم لتكامل البشر وإرتقائهم ودرس تعليمي وتربوي عال، إنّ الله سبحانه ليس كباقي الملوك والأمراء الذين يأخذون الضرائب من شعوبهم ليـديروا بهـا حياتهم وحياة مقربيهم، فإنّ الله غني عن الجميع ويحتاجه الجميع ويفتقرون إليه.

إنَّ هذا التعبير في الحقيقة يشبه ما ورد في سورة الذاريات الآية ٥٦ ــ ٥٨: ﴿وَما خَلَقْتُ اللَّبِ اللَّ الجنَّ والإنس إلَّاليحيدون ، وما أريد هنهم من رزق وما أريد أن يطعمون . إنَّ الله هو الرزّاق ذو القوّة الحتين) وعلى هذا، فإنَّ نتيجة العبادات ترجع مباشرة إلى نفس العابدين.

وتضيف الآية في النهاية: **﴿وَلَاحَاقَبَّةُ لَلْتَقَوْىَ﴾ فَإِنَّ** مَا يَبَقَ وَيَفْيَد في نهَـاية الأمـر هـو التقوى، والمتَّقون هم الفائزون في النهاية، أمَّا الذين لا تقوى لهم فهم محكـومون بـالهزيمة والإنكسار.

ويحتمل أيضاً في تفسير هذه الآية أنّ هدفها هـو التأكـيد في مجـال الروح والتـقوى والإخلاص في العبادات، لأنّ هذا أساس العبادة، وفي الآية ٣٧ من سورة الحجّ نقراً: **ولن ينال الله لحومها ولا دماؤها ولكن يناله التقوى مـنكم؟** فليس ظاهر الأعمال وقشورها هـو الذي يوصلكم إلى مقام القرب من الله، بل إنّ الواقع والإخلاص والباطن الذي فيها هـو الذي يفتح الطريق إلى مقام القرب منه.

ثم أشارت الآية التالية إلى واحدة من حجج الكفّار الواهية فقالت: ﴿وقالوا لولاياتينا بآية هن ربع) واجابتهم مباشرة: ﴿لُولَم تَاتِهم بَيْنَةَ هَا فِي الصحف الأولىٰ حسيت كانوا يشكّكون ويطلبون الأعذار بصورة متلاحقة من أجل الإتيان بالمعجزات، وسعد رؤية ومشاهدة تلك المعاجز إستمرّوا في كفرهم وإنكارهم، فعاة، مم العبذاب الاله ما أنه لا

۸]

ويتذرّعون بالأعذار الواهية؟ أليس هذا القرآن مع هذه الإمتيازات الكبيرة التي تحستوي على حقائق الكتب السماوية السابقة كافياً لهؤلاء؟

وقد ذكر تفسير آخر لهذه الآية، وهو: إنَّ الرَّسول الأعظم بَبَيْنَةُ مع أنَّه لم يكن قد درس وتعلَّم \_فقد جاء بكتاب واضع جلى ينسجم مع ما كان في متون الكتب السهاوية، وهذا بنفسه دليل على الإعجاز، إضافةً إلى أنَّ صفات النَّبي وصفات كتابه تــنطبق تمــاماً عــلي العلامات التي جاءت في الكتب السهاوية السابقة، وهذا دليل أحقّيته ﴿ .

وعلى كلِّ حال، فإنَّ هؤلاء المتذَّرعين ليسوا أناساً طلَّاب حقٍّ، بل إنَّهم دانماً في صدد إيجاد أعذار وتبريرات جديدة، فحتى ﴿ولو لَنَّا أَهلكناهم بعدَّلب من قبله لقالوا ربَّنا لولا أرسلت المينا رسولا فنتَّبع آياتك من قبل أن نذل ونخزى ﴾ إلَّا أنَّهم الآن وقد جاءهم هذا النَّبي الكريم بهذا الكتاب العظم، يقولون كلَّ يوم كلاماً، ويختلقون الأعذار للفرار من الحقّ.

وقالت الآية التالية: أنذر هؤلاء و﴿قُلْ كُلَّ مُتَرَبِّصَ ﴾ فنحن بإنتظار الوعود الإلهيَّة في حقَّكم، وأنتم بإنتظار أن تحيط بنا المشاكل والمصائب ﴿فتربُصوا فستعلمون من أصحاب الصراط السوي ومن اهتدى» وبهذه الجملة الحاسمة العميقة المعنى تنتهى المحاورة مع هـؤلاء المنكرين العنودين المتذّرعين.

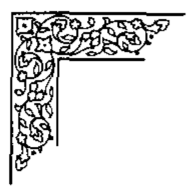
وخلاصة القول: فإنَّ هذه السورة لمَّا كانت قد نزلت في مكَّة، وكان النَّبِي تَبْأَيُّهُ والمسلمون تحت ضغط شديد من قبل الأعداء، فإنَّ الله قد واساهم وسرَّى عن نفوسهم في نهاية هذه السورة، فتارةً ينهاهم عن أن تأخذهم وتبهرهم أموال المنكرين الزائلة وثرواتهم، إذ هي للإمتحان والإبتلاء، وتارةً يأمرهم بالصلاة والاستقامة لتقوى قواهم المعنوية أمام كمثرة الأعداء. وأخيراً يبشّر المسلمين بأنَّ هؤلاء إنَّ لم يؤمنوا فإنَّ لهم مصيراً أسود مشؤوماً يجب ا أن يكونوا في إنتظاره.

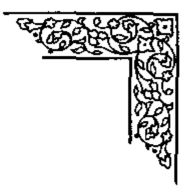
اللهمّ اجعلنا من المهتدين وأصحاب الصراط المستقيم. اللهم ألهمنا تلك الشهامة التي لا ترهب معها كثرة الأعداء، ولا نضعف عند الحوادث الصعبة. واخلع عنًّا أطمار العناد واللجاجة، ووفَّقنا لقبول الحقّ. آمين يا ربَّ العالمين

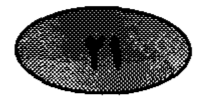
نهاية سورة طه

222

١. التُفسير الأوّل في تفسير مجمعالبيان، والثّاني في تفسير في ظلال القرآن، والثَّالت ذكره الفخر الرازي في التَّفسير الكبير، وهذَّ، التفاسير وإنَّ إختلفت إلَّا أَنُّهَا لَا تتضاربُ فيما بينها، وخاصَّة التَّفسير الثَّاني والثَّالث.



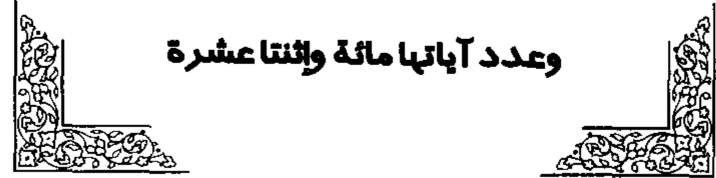


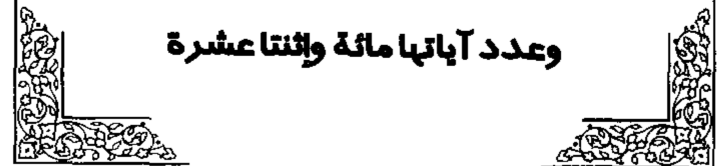




الأذبياء







# «سورة الأنبياء»

# فضيلة سورة الأنبياء:

روي عن النّبي الأكرم ﷺ في فضل تلاوة هذه السورة أنّه قال ﷺ: «مسن قسراً مسورة الأنبياء حاسبه الله حساباً يسيراً، وصافحه وسلّم عليه كلّ نبي ذكر إسمه في القرآن» <sup>(</sup> وعن الإمام الصادق ﷺ: «من قرأ سورة الأنبياء حبّاً لها كان كمن رافق النبيّين أجمعين في جنّات النعيم، وكان مهيباً في أعين الناس في الحياة الدنيا» <sup>(</sup>

إنّ جملة «حبّاً لها» مفتاح في الواقع لفهم معنى الرّوايات التي وصلتنا في مجال فضل سور القرآن، وهي تعني أنّ الهدف ليس هو التلاوة وتلفّظ الكلمات فقط، بل عشق المحتوى، ومن المسلّم أنّ عشق المحتوى بلا عمل لا معنى له، وإذا ما ادّعى شخص أنّــه يـعشق السورة الفلانيّة، ويخالف عمله مفاهيمها، فإنّه يكذب.

وقد قلنا مراراً: إنَّ القرآن كتاب عقيدة وعمل، والقراءة مقدّمة للتفكير والتدبّر، وهو مقدّمة للإيمان والعمل!.

همتوى السورة: إ-إنَّ هذه السورة كما تدلَّ عليها تسميتها هي سورة الأنبياء، لأنَّ اسم ستَّة عشر نبيًاً قد جاء في هذه السورة، بعضهم بذكر نماذج وصور من حالاتهم، والبعض كإشارة، وهم: موسى حارون -ليراهيم -لوط -لسحاق -يعقوب -قوح -دلود -سليمان -أيّوب -لسماميل -لجريس حدو للكفل - دو النون (يونس) - زكريا -يعين ليميًّا، وبناءً على هذا فإنَّ عمدة البحوث المهمّة في هذه السورة تدور حول مناهج الأنبياء. وإضافة إلى هؤلاء الأنبياء، فإنَّ هناك أنبياء آخرين لم تذكر أساؤهم صريحاً في هذه

السورة، لكن قد ورد الكلام حو لهم، كوسول الله محمّد ﷺ والمسيح عيسي بن مريم على

٢\_ إضافة إلى ما مرّ، فإنّ خاصيّة السور المكّية التي تــتحدّث عــن العــقائد الديــنيّة. وبالأخصّ المبدأ والمعاد، منعكسة تماماً في هذه السورة.

٣- بحثت هذه السورة كذلك عن توحيد الخالق، وأنّه لا خالق ولا معبود سواه، وكذلك عن خلق العالم على أساس الهدف والتخطيط، ووحدة القوانين الحاكمة على هذا العالم، وكذلك وحدة مصدر ومنبع الحياة والوجود، وكذلك إشتراك الموجودات في مسألة الفناء والموت.

٤\_ وتحدّث جانب آخر من هذه السورة عن إنتصار الحقّ على الباطل، والتوحيد على الشرك، وجنود الحقّ على جنود إيليس.

٥\_ والذي يلغت النظر هنا أنّ هذه السورة تبتدىء بتهديد الناس الغافلين الجـــاهلين بالحساب الشديد، وتنتهي بتهديدات أخرى في هذا الجمال أيضاً.

إنَّ الأنبياء الذين وردت أسماؤهم في هذه السورة، قد ذُكر تفصيل حياة ونشاطات بعضهم في سور أخرى، إلا أنَّ التأكيد في هذه السورة كان أغلبه على أنَّ هؤلاء العظام عندما كانوا يبتلون بالضائقات والمواقف الصعبة، كانوا يمدّون يد التوسّل والإستعانة نحو لطف الله وعونه، وكيف أنَّ الله سبحانه كان يفتح أمامهم الطرق المغلقة، وينجّهم من الدوامات وتلاطم أمواج البلايا.

فإبراهيم حين ابتلي بنار نمرود... ويونس حينما حلّ في بطن الحوت... وزكريا عندما رأى أنّ شمس عمر. قد أوشكت عـلى الغـروب ولا خــليفة له يـكمل

- مسيرو... بر م
- كما أنَّها تتكلَّم على سائر الأنبياء عند وقوعهم في المشاكل الصعبة العسيرة.



بنسب إِنَّهُ الْتَوَالَ اللَّهُمْ وَهُمْ فِي غَفْ لَمْ مَعْرِضُونَ ٢ مَا يَأْنِيهِم مِن ذِحْرِ مِن زَبِهِم مُحَدَثٍ إِلَا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ٢ لَا هِي مَ قُلُوبُهُمْ وَأَسَرُوا ٱلنَّحْوَى الَذِينَ ظَلَمُواْ هَلْ هَذَا إِلَا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ٢ لَا هِي مَ قُلُوبُهُمْ وَأَسَرُوا ٱلنَّحْوَى قَالَ رَبِي يَعْلَمُ ٱلْقُولَ فِي ٱلسَمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَهُوَ ٱلسَمِيعُ ٱلْعَلِيمُ أَنْ مَلْ قَالُوا أَصْعَنَ أَحْلَنِهِ بَلِ آفْتَرَنِهُ بَلْ هُوَشَاعِرٌ فَلْدَأَيْنَا بِنَايَةٍ حَسَمَ أَنْتَ أَنْتَ الْعَلِيمُ أَنْ عَلَي الْمَا لَقُولُ الْمَ

#### التغسير

أعذار متنوّعة:

تبدأ هذه السورة ـكما أشرنا ـبتحذير قوي شديد موجّه لعموم الناس، تحذير يهـزّ الوجدان ويوقظ الغافلين، فتقول: ﴿لِقَتَرَبِ للناس حسابِهم وهم في غفلة محرضون».

إنَّ عمل هؤلاء يدلَّ على أنَّ هذه الغفلة عمّت كلَّ وجودهم، وإلَّا فكيف يكن للإنسان أن يؤمن بإقتراب الحساب... الحساب الدقيق المتناهي في الدقّة، ومع كلَّ ذلك لا يكترث بالأمور ويرتكب أنواع الذنوب!!

كلمة (إقترب) لها دلالة على التأكيد أكثر من (قرب) وهي إشارة إلى أنَّ هذا الحساب قد أصبح قريباً جدًاً.

والتعبير بـ(الناس) وإن كان يشمل عموم الناس ظاهراً، وهو يدلّ على أنّ الجسميع في غفلة، إلّا أنّ ممّا لاشكّ فيه أنّ الذين لهم قلوب واعية يقظة على الدوام، ويفكّرون بالحساب ويعملون له فهم مستثنون من هذا العموم.

والجميل في الأمر أنَّه يقول: إقترب الحساب للناس، لا أنَّ الناس إقتربوا للـحساب،

فكأنَّ الحساب يسرع لإستقبال الناس.

**ē**]

ثمّ إنّ الفرق بين «الغفلة» و«الإعراض» يمكن أن يكون من جهة أنّ هؤلاء غافلون عن إقتراب الحساب، وهذه الغفلة هي تسبّب الإعراض عن آيات الله سبحانه، فـ«الغفلة عن الحساب» علّة في الحقيقة، و«الإعراض عن الحقّ» معلول لتلك العـلّة، أو أنّ المـراد هـو الإعراض عن نفس الحساب، وعن الإستعداد للإجابة في تلك المحكة الكبرى، أي إنّهم لمّ كانوا غافلين، فإنّهم لا يهيّؤون أنفسهم لذلك ويعرضون عنه.

وهنا يأتي سؤال. وهو: ما معنى إقتراب الحساب والقيامة؟

لقد قال البعض: إنّ المراد منه هو أنّ ما بتي من الدنيا قليل في مقابل ما مضى منها، ولهذا فإنّ القيامة ستكون قريبة ــ قرباً نسبيّاً ـ خاصّة وأنّه قد روي عن الرّسول الأكرمﷺ أنّه قال: «بعثت أنا والساعة كهاتين» <sup>(</sup> وأشار إلى السبابة والوسطى اللتين تقع إحــداهـــا إلى جنب الأخرى.

وقال البعض الآخر: إنّ هذا التعبير لكون القيامة موجودة، كما نرى ذلك في المثل السائر كلّ ما هو آتٍ قريب.<sup>٢</sup>

ولا منافاة بين هذين التَّفسيرين ويمكن أن تكون الآية إشارة إلى كلا الأمرين.

واحتمل بعض المفسّرين ـ كالقرطبي ـ أن يكون الحساب هــنا إشــارة إلى «القــيامة الصغرى»، أي الموت. لأنّ جزءاً من المحاسبة وجزاء الأعــهال يـصل إلى الإنســان حــين الموت<sup>7</sup>. إلّا أنّ ظاهر الآية ناظر إلى القيامة الكبرى.

ثمّ تبيَّن **الآية التالية** علامة من علامات إعراض هؤلاء بهذه الصورة: ﴿ها **يأتيهم من** ذكر من رتيهم محدث *ل*لالمتحموه وهم يلعبون > فلم يتفق لهم أن يتدبّروا ساعة في كلام الله الجيد، ويتأمّلوا في آياته بجدّية، ويحتملوا ـ على الأقل ـ أن تكون مؤثّرة في حياتهم وعاقبة أمرهم ومصيرهم. فهم لا يفكّرون في الحساب الإلهي، ولا في تحذيرات الله سبحانه.

وأساساً فإنّ أحد أسباب شفاء الجهلة والمتكبّرين هو إتّخــاذهم النــصائح ومـواعــظ الأخيار لهواً ولعباً دائماً، وهذا هو السبب في عدم تنبّههم من غفلتهم، في حين أنّهم لو تعاملوا مستحد تتحد تتحد تلاه النما السمار متحتما مدتمة مّا تنمّ مستحد ما تحف تاله اللحظتان

 تفسير مجمع البيان. ذيل الآيات مورد البحث. ۲. أصول الكافى، ج ٨ ص ٨١. ۳. تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٤٣٠٧.

كلمة «ذكر» في الآية إشارة إلى كلّ كلام منبّه يوقظ الغافلين، والتعبير بـ (محدث) إشارة إلى أنّ الكتب السماوية كانت تنزل الواحد تلو الآخر، وتحتوي كلّ سورة من سور القرآن، وكلّ آية من آياته محتوى جديداً ينفذ إلى قلوب الغافلين بطرق مختلفة، لكن أيّ فائدة مع مَن يتّخذ كلّ ذلك هزواً؟

وأساساً، فإنَّ هؤلاء يفزعون من كلَّ جديد، ويتمسكُون ويفرحون لكلَّ الخسراف ات القديمة التي ورثوها من الآباء والأجداد، وكأنَّهم قد تعاهدوا عهداً داغاً على أن يخالفوا كلَّ حقيقة جديدة، مع أنَّ أساس تكامل الإنسان مبتنٍ على أن يواجه الإنسان كلَّ يوم مسائل جديدة.

ثمّ تقول من أجل زيادة التأكيد: ﴿لاهية قلوبهم﴾ لأنّهم في الظاهر يتّخذون كلّ المسائل الجديّة لهواً ولعباً ـكها تشير جملة «يلعبون» إلى ذلك، حيث وردت بصيغة فعل مضارع مطلق ـ وهم في الباطن مشغولون باللهو والمسائل التي لا قيمة لها، والتي تجعلهم في غفلة عن الواقع. ومن الطبيعي أنّ مثل هؤلاء الأشخاص سوف لا يجدون طريق السعادة، ولا يوفّقون إليه.

ثمَّ تشير إلى جانب من الخطط الشيطانيَّة فتقول: ﴿وَلَشَرُوا النَّجُوى الذين ظلموا هل هذا إلَّا بشر مثلكم» ( وإذا لم يكن سوى بشر إعتيادي، فلابد أن تكون أعياله الخارقة ونفوذ كلامه سحراً، ولا يكن أن يكون شيئاً آخر: ﴿الفتاتون السعر ولنتم تبعرون»؟

قلنا: إنّ هذه السورة نزلت في مكّة، وفي تلك الأيّام التي كان فيها أعداء الإسلام في غاية القوّة والمنعة، فأيّ داع يدعوهم لإخفاء كلامهم، بل وحتى نجواهم؟ (وينبغي الإلتفات إلى أنّ القرآن يقول إنّهم كُانوا يخفون حتى مناجاتهم).

قد يكون ذلك من أجل أنّ هؤلاء كانوا يتشاورون في المسائل التي تتّصف بالتخطيط والتآمر، حتى يظهروا أمام عامّة الناس موقفاً واحداً ضدّ النّبيﷺ، إضافة إلى أنّ هؤلاء كانوا من ناحية القوّة متفوقًين حتماً، إلّا أنّ النّبيﷺ والمسلمين كانوا من ناحية المـنطق

١. في لغة العرب إذا كان الفعل إسماً ظاهراً فيؤتئ عادةً بفعل مفرد، إلَّا أنَّ هذه ليست قاعدة عامَّة وثابتة، بل يأتون العلل خاصة إبالفعل بصيغة الجمع وبالفاعل إسماً ظاهراً وجملة ﴿وأشروا النجوى الذين ظلموا﴾ من هذا القبيل أيضاً، ذكر أقوال مختلفة اخرى في هذا المورد راجع، ج ٦، إعراب القرآن و بيانه، ص ٢٨٢ لمؤلفة

محى الدين الدرويش.

والقوّة ونفوذ الكلام أكثر تفوّقاً، وهذا التفوّق هو الذي دفع هؤلاء إلى أن يستشاوروا في الخفاء لإنتخاب الأجوبة المصطنعة في مقابل النّبي ﷺ.

على كلَّ حال، فإنَّ هؤلاء قد أكَّدوا على مسألتين في أقوالهم: **إحداهما:**كون النَّبي ﷺ بشراً، **والأخرى: ت**همة السحر، وستأتي الإتَّهامات الأُخـرى في الآيـات التـالية أيـضاً، ويتصدّى القرآن الكريم لجوابها.

إِلَّا أَنَّ القرآن يجيبهم بصورة عامَّة على لسان النَّبِي تَبَكِنَّةُ فيقول: ﴿قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ للقُولَ فَي السَّها. والأرفن﴾ فلا تتصوّروا أنَّ نجواكم ومؤامراتكم المخفيَّة تخفى عليه ﴿وهوالسميع للعليم﴾ فهو يعلم كلَّ شيء، ومطلّع على كلَّ شيء، فلا يسمع كلامكم وحسب، بل هو مطّلع حتى على الأفكار التي تمرّ في أذهانكم، والقرارات التي في صدوركم.

بعد ذكر نوعين من تذرّعات المخالفين. يتطرّق القرآن إلى ذكر أربعة أنواع أخرى منها. فيقول: ﴿بِل قَالُوا أَصْفَاكَ أَحَلَامِهُ ` وهم يعتقدون أُنّها حقيقة.

وقد يغيّرون كلامهم هذا أحياناً فيقولون: ﴿ بِل اِفْتَرَكَ ﴾ ونسبه إلى الله.

ويقولون أحياناً: ﴿ بِل هو شاعر، وهذه الآيات مجموعة من خيالاته الشعرية.

وفي المرحلة الرّابعة يقولون: إنَّا نتجاوز عن كلَّ ذلك فإذا كــان مـرسلاً مــن الله حــقًاً ﴿قلياتنا بِآية كما لَرسل للأولون﴾.

إنّ التحقيق في هذه الإدّعاءات المتضادّة المتناقضة في حقّ النّــبي ﷺ ســيوضّح أنّهــا بنفسها دليل على أنّهم لم يكونوا طلّاب حقّ، بل كان هــدفهم خــلق الأعــذار، وإخــراج خصمهم من الحلبة بأيّة قيمة وثمن، وبأيّ صورة كانت.

فهم يعتبرونه ساحراً تارةً، وأخرى شاعراً، وثالثة مفترياً، وأخرى إنساناً يختلط الأمر عليه ويهجر ـوالعياذ بالله ـ فهو يحسب مناماته المضطربة وحياً؛ ويقولون حيناً: لماذا أنت بشر؟ ويتذرّعون أحياناً بطلب معجزة جديدة مع كلّ تلك المعاجز.

· • • أضغاث» جمع «ضِغْث»، وهو حزمة الحطب أو الأعشاب اليابسة وما شاكل ذلك، و«الأحلام» جمع حُلم وهو المنام والرؤية، ولمّا كان جمع حزمة حطب يحتاج أن يجمعوا عدَّة أشياء متفرّقة إلى بعضها. فإنَّ هذا التعبير أُطلق على المنامات المضطربة المتغرّقة.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٢٣
إذا لم يكن لدينا دليل على بطلان كلامهم إلا هذا الاضطراب والتمزّق، فإنّه كافٍ لوحده،
ولكنّنا سنرى في الآيات التالية أنّ القرآن سيجيبهم جواباً حاسماً من طرق أخرى أيضاً.

ہدت

## هل القرآن ممدت؟

لقد أورد جمع من المفسّرين في ذيل الآيات ـلوجود كلمة (محدث) في الآية النّانية من الآيات محلّ البحث ـ بحوثاً جمّة حول كون كلام الله حادثاً أم قديماً؟ وهي نفس المسألة التي أثيرت في زمن خلفاء بني العبّاس وصارت مثاراً للجدل لسنين طويلة، وكانت قد لفتت إنتباء وأفكار جماعة من العلماء.

إلا أنّنا نعلم اليوم جيّداً أنّ معظم هذا الموضوع كان يراد منه الإلهاء السياسي ليهتمّ به علماء الإسلام، وينصرفوا عن المسائل الضروريّة والأساسيّة التي تتعلّق بشؤون الحكومة وكيفيّة حياة الناس، وحقائق الإسلام الأصيلة.

واليوم اتّضح لنا تماماً أنّ المراد من كلام الله محتواه ومضمونه، وهو قديم قطعاً، أي إنّه كان دائماً في علم الله، وإنّ علم الله الواسع كان محيطاً بالقرآن على الدوام. وإذا كان المراد منه هذه الألفاظ والكلمات، وهذا الوحي الذي نزل على النّبيﷺ فلا شكّ في أنّه حادث.

أيّ عاقل يقول: إنّ ألفاظ القرآن وكلماته أزليّة؟ أو أنّ نزول الوحي على النّــبي ﷺ لم يكن من بداية أمر الرسالة؟ وبناءً على هذا فأنتم تلاحظون بأنّ المسألة واضحة وضـوح الشمس في جميع أبعادها.

وبتعبيرُ آخرُ فإنَّ القرآن يحتوي على ألفاظ ومعانٍ، فألفاظه حادثة قطعاً، ومعانيه قديمة قطعاً، وعلى هذا فلا مجال للبحث والمناقشة.

ثمّ إنّ أيّ مشكلة علميّة واجتماعية وسياسيّة وأخلاقية في المجتمع الإسلامي يحلّها هذا البحث أنذاك؟ ولماذا خدع بعض العلماء السابقين بأسماليب الحكّمام المكّمرَةِ الممتآمرين الخدّاعة؟

احتجاج طبرسی، نقلاً عن تفسیر نورالنقلین، ج ۳، ص ٤١٢.

## الآيات

مَاءَ امَنَتْ قَبْلَهُم مِن قَرْبَةٍ أَهْلَكْنَهُ أَلْفَهُم يُؤْمِنُون () وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِى إِلَيْهِمْ فَسْتُلُوْ أَهْلَ الذِحْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُون () وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدُ الَا يَأْحِكُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوا خَلِدِينَ () ثُمَ صَدَقْنَهُ مُ أَلُوعَدَ فَأَجْيَنَهُمْ وَمَن نَسَآءُ وَأَهْلَكَ عَامَ أَلْمَ الْمُعْدِينَ () لَقَدَ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ حِتَنَكُونَ فَا لَعَد خَرُكُمُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ()

التفسير

حلّ الأنبياء حانوا بشراً:

قلنا: إنَّ ستَّة إشكالات وإيرادات قد أُعيد ذكرها في الآيات السابقة، وهذه الآيات التي نبحثها تجيب عنها، تارة بصورة عامَّة جامعة، وأُخرى تجيب عن بعضها بالخصوص.

أشارت الآية الأولى إلى المعجزات المقترحة لأولئك، ونقصد منها: المعجزات المقترحة حسب أهوائهم تذرّعاً، فتقول: إنّ جميع المدن والقرى التي أهلكناها سابقاً كانت قد طلبت مثل هذه المعاجز، ولكن لما استجيب طلبهم كذّبوا بها، فهل يؤمن هؤلاء؟: ﴿ ها آهنت قبلهم هن قرية أهلكناها ألهم يؤهنون﴾؟ وهي تنذرهم بصورة ضمنيّة بأنّ الآيات لو تحقّقت على ما إقترحتم ثمّ لم تؤمنوا، فإنّ فناءكم حتمي!

ويحتمل أيضاً في تفسير هذه الآية أنّ القرآن يشير ـ في هذه الآية \_ إلى كلّ إشكالات هؤلاء المتناقضة ويقول: إنّ هذا التعامل مع دعوة الأنبياء الحقيقيين ليس جديداً، فـ إنّ الأفراد العنودين كانوا يتوسّلون دائماً بهذه الأساليب، ولم تكن عاقبة عملهم وأمـرهم إلّا الكفر، ثمّ الهلاك والعذاب الأليم.

ثم تطرّقت الآية التالية إلى جواب الإشكال الأوّل \_ خاصّةً \_ حول كون النّبي عَظَّرَ

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٨] بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر (وها أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الرحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي تفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، فتقول: إنّك لست الوحيد في كونك نبيّاً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، وفي نفس الوقت أنت بشر في أرسلنا قبلك بشراً، في أرسلنا قبلك بشراً، في أرسلنا قبلك بشراً، في أرسلنا قبلك بنا إله من أرسلنا قبلك بن أرسلنا قبلك بن أرسلنا قبلك بشراً في أرسلنا قبلك بن أرسلنا إرسلنا قبلك بشراً من أرسلنا قبلك بشراً، في أرسلنا قبلك بشراً إلى أرسلنا قبلك بن أرسلنا إرسلنا قبلك بشراً أرسلنا إلى إرسلنا إلى أرسلنا إلى أرسانا إلى أرسلنا إلى أرسلنا إلى أرسلنا إلى أرسانا إلى أرسانا إلى أرسلنا إلى أرسانا إلى أرسانا إلى أرسانا إلى أرسلنا إلى أرسانا إلى أرلنا ألى أرسانا إلى أرسانا إلى أرسانا إلى أرسانا إلى أرسا

## من هم أهل الذكر؟

لا شكّ أنّ فراهل الذكر» تشمل من الناحية اللغوية كلّ العلماء والمطّلعين، والآية أعلاه تبيّن قانوناً عقلائيّاً عامّاً في مسألة (رجوع الجاهل إلى العالم) فإنّ مورد ومصداق الآية وإن كان علماء أهل الكتاب، إلّا أنّ هذا لا يمنع من عمومية القانون، ولهذه العلّة إستدلّ علماء وفقهاء الإسلام بهذه الآية في مسألة «جواز تقليد المجتهدين المسلمين».

وإذا رأينا في بعض الرّوايات التي وصلتنا عن أهل البيت علي في بأنّ **﴿لَعَلَ الذَّكَرَ» قَـد** فسَرت بعلي الله أو سائر الأُنْمَة الله ، فلا يعني ذلك الحصر، بل هو بيان لأوضح مصاديق هذا القانون الكلي، ونزيادة الإيضاح حول هذا الموضوع، اقرأ تفسير الآية ٤٣ من سورة النحل من هذا الكتاب.

ثمّ تعطي الآية التالية توضيحاً أكثر حول كون الأنبياء بشراً، فتقول: ﴿وما صِحلناهم حسداً لا يأكلون الطعام وما كانوا خالدين﴾. وجملة ﴿لا يأكلون الطعام﴾ إشارة إلى ما جاء في موضع آخر من القرآن في نفس هذا الموضوع: ﴿وقالوا مال هذا الرسول يأكل الطعام ويعشي في الأسواق). (

وجملة (ما تحادوا خالدين) أيضاً تكملة لنفس هذا المعنى، لأنّ المشركين كانوا يقولون: كان من الأفضل أن يُرسل ملك مكان البشر، ملك له الخلود، ولاتمتدّ إليمه يـد المـوت! فأجابهم القرآن بأنّ أيّاً من الأنبياء السابقين لم يُكتب له الخلود حتى يُكتب لرسول الله (محمّد) الخلود و«البقاء في هذه الدنيا».

٨. الفرقان، ٧.

**E**]

ثمّ تحذّر الآية وتهدّد المنكرين المتعصّبين العنودين، فتقول: إنّا كنّا قد وعدنا رسلنا بأن ننقذهم من قبضة الأعداء، ونبطل كيد أولئك الأشرار ﴿ثمّ صدقناهم للوعد فأنجيناهم ومن نشا. وأهلكنا المسرفين﴾.

أجل، فكما أنّ سنّتنا كانت إختيار قادة البشر من بين أفراد البشر، كذلك كانت سنّتنا أن نحميهم من مكائد الخالفين، وإذا لم تؤثّر المواعظ والنصائح المتلاحقة أثرها في المخالفين، فإنّنا سنطهّر الأرض من وجودهم القذر.

ومن المعلوم أنّ المراد من «ومن نشاء»: الإرادة التي تدور حول معيار الإيمان والعـمل الصالح، كما أنّ من الواضح أيضاً أنّ المراد من «المسرفين» هنا هم الذين أسرفوا في حـقّ أنفسهم ومجتمعهم الذي يعيشون فيه عن طريق إنكار الآيات الإلهيّة وتكذيب الأنبياء، ولهذا نرى القرآن في موضع آخر يقول: **«تذلك مقًا علينا ننج المؤمنين»**.<sup>(1</sup>

أمّا **آخر آية** من الآيات مورد البحث، فتجيب \_ مرّة أخرىٰ \_ في جملة قصيرة عميقة المعنى عن أكثر إشكالات المشركين، فتقول: **(لقد لنزلنا إليكم كتابا فيه ذكركم لفلا تحقلون)** فإنّ كلّ من يتدبّر آيات هذا الكتاب الذي هو أساس التذكّر وحياة القلب، وحركة الفكر، وطهارة المجتمع، سيعلم جيّداً أنّه معجزة واضحة وخالدة، ومع وجود هذه المعجزة البيّنة التي تظهر فيها آثار الإعجاز من جهات مختلفة... من جهة الجاذبيّة الخارقة، ومن جهة المحتوى، الأحكام والقوانين، العقائد والمعارف، و... فهل لا زلتم بإنتظار معجزة أخرى؟ أيّ معجزة تقدر أن تئبت أحقية دعوة رسول الله يَتَبَيَّنَة أحسن من هذه المعجزة أخرى؟ أيّ

وفضلاً عمّا مرّ، فإنّ آيات هذا الكتاب تصرخ بأنّها ليست سحراً، بـل هـي حـقائق وتعليات غنيّة الحتوى وجذّابة، أتقولون بعد ذلك أنّها سحر؟

هل يمكن أن توصف هذه الآيات بأنَّها أضغاث أحلام؟ فأين هي الأحلام المضطربة التي لا معنى لها من هذا الكلام المنسجم الموزون؟ وأين الثرى من الثريّا؟

هل يمكن أن تعتبر تلك الآيات كذباً وإفتراءً مع أنَّ آثار الصدق بادية في كلَّ مكان

۲۳٦

أم أنَّ من جاء بها كان شاعراً، في حين أنَّ الشعر يدور حول محور الخيال، وآيات هذا

۱. یونس، ۱۰۳.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الكتاب تدور كلُّها حول محور الواقعيَّات والحقائق؟

وبكلمة قصيرة، إنَّ الدقَّة والبحث في هذا الكتاب يثبت أنَّ هذه الإدّعاءات مـتضادّة متناقضة غير منسجمة، وهي كلام المغرضين الجهلة.

وإختلف المفسّرون في معنى كلمة «ذكركم» في الآية أنفة الذكر، وذكروا لهــا تــفاسير مختلفة.

فذهب بعضهم: إنَّ المراد هو أنَّ آيات القرآن منبع الوعي والتذكَّر بين أفراد المجتمع، كما يقول القرآن في موضع آخر: **«فذتّربالقرآن من يخاف وميد»**.<sup>(</sup>

وقال آخرون: إنّ المراد أنّ هذا القرآن سيرفع اسمكم ومكانتكم في الدنيا، أي إنّه أساس عزّكم وشرفكم أيّها المؤمنون والمسلمون، أو أنتم أيّها العرب الذين نزل القرآن بلسانكم، وإذا أخذ منكم فسوف لا يكون لكم اسم ولا رسم في العالم.

والبعض الآخر قالوا: إنّ المقصود هو أنّه قد ذكر في هذا القرآن كلّ ما تحتاجون إليه في أمور الدين والدنيا، أو في مجال مكارم الأخلاق.

وبالرغم من أنّ هذه التفاسير لا ينافي بعضها بعضاً، ويمكن أن تكون مجتمعة في تعبير «ذكركم»، إلّا أنّ التّفسير الأوّل يبدو هو الأظهر.

فإن قيل: كيف يكون هذا القرآن أساس الوعي واليقظة، في حين أنّ كثيراً من المشركين قد سمعوه فلم ينتبهوا؟

قلنا: إنّ كون القرآن موقظاً ومنبّهاً لا يعني إجبار. الناس على هذا الوعي، بل إنّ الوعي مشروط بأن يريد الإنسان ويصمّم، وأن يفتح نوافذ قلبه أمام القرآن.

۱. ق، ۵۵.

### الآيات

وَكُمْ قَصَمْنَامِن قَرْبَةٍ كَانَتْ طَالِمَةً وَأَنشَأْنَابَعْدَهَا قَوْمًاءَاخَرِينَ أَنَّ فَلَقَا أَحَسُوا بَأْسَنَآ إِذَاهُم مِنْهَا يَرْكُنُونَ أَنَ لَا تَرَكُضُوا وَٱرْحِعُوا إِلَى مَا أَتَرِفْتُمْ فِيهِ وَ مَسَلِحِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْتَلُونَ أَنَ قَالُوا يُوَيْلَنَا إِنَّا كُنَا طَلِمِينَ أَنْ فَمَا زَالَت تِلْكَ دَعُوسُهُمْ حَتَى جَعَلْنَهُمْ حَصِيدًا خَمِدِينَ أَنْ

### الأغسير

# كيف وقع الظَّالمون في قبضة العذاب؟

تبيَّن هذه الآيات مصير المشركين والكافرين مع مقارنته بمصير الأقوام الماضين، وذلك بعد البحث الذي مرّ حول هؤلاء. فتقول الآية الأولى: ﴿وَكُم قَصْمَنَا هِن قَرْيَة كَانَتْ طَـالِعَة وأنشأنا بسدها قوما آخرين﴾.

فمع ملاحظة أنّ «القصم» يعني الكسر المقترن بالشدّة، بل ورد أحياناً بمـعنى التـفتيت والتقطيع، ومع ملاحظة التأكيد على ظلم هذه الأقوام وجورها، فإنّها توحي بأنّ الله سبحانه قد أعدّ أشدّ العقاب والإنتقام للأقوام الظالمين الجائرين.

وتشير الآية ضمناً إلى أنّكم إذا درستم تاريخ السابقين وبحثتم فيه فستعلمون بأنّ تهديدات نبيّ الإسلام لم تكن مزاحاً أو إعتباطاً، بل هي حقيقة مُرّة يجب أن تفكّروا فيها. عند ذلك توضّح الآية حال هؤلاء عندما تتّسع دائرة العذاب لتشمل ديارهم العامرة، وعجزهم أمام العقاب الإلهي، فتقول: **﴿قلمًا أُصتواباًسنا إذا هم هنها يرتضون﴾** <sup>(</sup> تماماً كفلول جيش منهزم يرون سيوف العدو مسلولة وراءهم فيتفرّقون في كلّ جانب.

١. والركض، يأتي بمعنى ركض الإنسان بنفسه، أو بمعنى إركاض المركب والدابَّة، ويأتي أحياناً بمعنى ضرب الرجل على الأرض مثل ﴿ اركض برجلك هذا مغتسل بارد وشراب) ص. ٤٢.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

إلَّا أنَّه يقال لهؤلاء من باب التوبيخ والتقريع: ﴿لا تركضوا وارجعوا إلى هـا أتـرفتم فـيه وهساكنكم لعلّكم تُسألون ﴾.

[^

إنَّ هذه العبارة قد تكون إشارة إلى أنَّ هؤلاء حينها كانوا غارقين في تلك النعمة الوفيرة، كان السائلون وطالبو الحاجات يتردّدون دائماً إلى أبوابهم، يأتسون والأمل يسقدمهم، ويرجعون بالخيبة والحرمان، فالآية تقول لهم: إرجعوا وأعيدوا ذلك المشهد اللعين، وهذا في الحقيقة نوع من الاستهزاء والملامة.

وإحتمل بعض المفسّرين أن تكون جملة (لعلّكم تُسالون) إشارة إلى قدرة وثروة هؤلاء في الدنيا، حيث كانوا يجلسون في زاوية وعلائم الأبهة والكبرياء بادية عليهم، وكان الخدم يأتون إليهم ويحضرون عندهم بصورة متوالية ويسألون إن كان لديهم أمر أو عمل يقومون به.

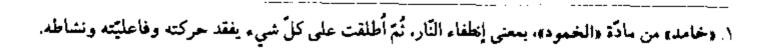
أمّا من هو قائل هذا الكلام؟ فلم تُصرّح الآية به، فمن الممكن أن يكون نداء بواسطة ملائكة الله، أو أنبيائه ورسله، أو نداء صادر من داخل ضميرهم الحني ووجدانهم.

في الحقيقة إنّه نداء إلهي يقول لهؤلاء؛ لا تفرّوا وارجعوا. وكان يصل إليهم بإحدى هذه الطرق الثلاث.

والجميل هنا أنّه قد رُكّز على المسكن خاصّة من بين كلّ النعم الماديّة، وربّما كان ذلك بسبب أنّ أوّل وسائل إستقرار الإنسان هو وجود سكن مناسب، أو أنّ الإنسان يصرف أكثر مورد حياته في بيته، وكذلك فإنّ أشدّ تعلّقه إنّما يكون بمسكنه.

على كلّ حال، فإنّ هؤلاء يعون في هذا الوقت حقيقة الأمر، ويرون ما كانوا يسخرون منه من قبل قد تجلّى أمامهم بصورة جديّة تماماً، فتعلو صرختهم: ﴿قـالوا يـاويلنا لِنّــاكـنّا ظالمين﴾.

إلا أنَّ هذا الوعي الاضطراري للإنسان عندما يواجه مشاهد العذاب لا قيمة له، ولا يؤتَّر في تغيير مصير هؤلاء، ولذلك فإنَّ القرآن في آخر آية من الآيات محلَّ البحث يضيف: فجها زالت تلك دعولهم حتى جعلناهم حصيدا» فيلقونهم على الأرض كمالزرع المحصود، م تبدّل مدينتهم التي غمر تما الحياة والحركة والعمران إلى قور مهدّمة منظلمة. فيصبحوا



## الآيات

وَمَاخَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ٢ لَوَأَرَدْنَا أَن نَّنَعَذِ لَحَوا لَا تَخَذُنَهُ مِن لَدُنَّا إِن حَصْنَا فَعِلِينَ ٣ بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُ فَإِذَا هُوَزَاهِقُ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَانَصِفُونَ ٣

### التغسير

فلق السّماء والأرض ليس لهواً:

لما كانت الآيات السابقة قد عكست هذه الحقيقة وهي: إنّ الظالمين الذين لا إيمان لهم لا يعتقدون بوجود هدف وغاية من خلقهم إلّا الأكل والشرب والملذّات. ويظنّون أنّ العالم بلا هدف، القرآن الكريم يقول في الآيات التي نبحثها من أجل إيطال هذا النوع من التفكير، وإثبات وجود هدف عالٍ وسامٍ من وراء خلق كلّ العالم، وخاصّة البشر: فوها خلقنا السّها.

إنَّ هذه الأرض الواسعة، وهذه السَّهاء المترامية الأطراف، وكلَّ هذه الموجودات المتنوعة البديعة التي توجد في ساحتها تبيَّن أنَّ هدفاً مهمَّاً في خلقها... نعم، إنَّ الهدف هو بيان قدرة الخالق الجليل، وإيراز جانب من عظمته من جهة، ومن جهة أخرى ليكون دليلاً على المعاد، وإلَّا فإنَّ كلِّ هذه الضجّة والغوغاء إن كانت لبضعة أيَّام فلا معنى لها.

هل يمكن أن يبني الإنسان قصراً في وسط صحراء، ويجهّزه بكلّ الوسائل، وذلك مــن أجل أن يستريح فيه ساعة واحدة \_طول عمره \_عند مروره عليه؟

بعبارة موجزة: إذا نظرنا إلى هذا العالم العظيم من منظار الكفّار، فسنراه لافائدة فيد ولا هدف منه، والإيمان بالمبدأ والمعاد هو الذي يجعل له معنىً وغاية.

ثمَّ تقول الآية التالية: الآن وقد ثبت أنَّ العالم له هدف فإنَّه لا ريب في أنَّ الهدف من هذا الخلق لم يكن أن يلهو الله سبحانه و تعالى عن ذلك، فإنَّ هذا اللهو غير معقول، فـ ولو لردنا أن نتّخذ لهوا لأتخذنا هن لدنا إن كنَّا فاقلين ﴾.

481

«اللعب» يعني العمل غير الهادف، و«اللهو» إشارة إلى الأهداف غير المعقولة والملاهي. هذه الآية تبيَّن حقيقتين:

**الأولى:** أنّه بملاحظة كلمة (لو)، وهي في لغة العرب للإمتناع، فهي تشير إلى أنّ من المحال أن يكون هدف الله هو اللهو.

**والأخرى:** إنّه على فرض أنّ الهدف هو اللهو، فيجب أن يكون لهواً مناسباً لذاته، كأن يكون من عالم الجردات وأمثال ذلك، لا من عالم المادّة المحدود <sup>(</sup>

ثمَّ تقول بلهجة قاطعة من أجل إيطال أوهام الجاهلين الذين يظنّون عدم هدفيّة الدنيا. بل هي للّهو واللعب فقط: إنّ هذا العالم مجموعة من الحقّ والواقع، ولم يقم أساسه على الباطل (بل تقدّف بالعق على للباطل فيدهفه فإذا هو زاهق). و تقول في النهاية: ﴿ولكم للويسل همّا تصفون) و تتحدّثون عن عدم هدفيّة الخلق.

أي إنّنا نجعل الأدلّة العقليّة والإستدلالات الواضحة والمعجزات البيّنة إلى جانب ظنون وأوهام اللاهدفيين، لتتبخّر وتتلاشى هذه الأوهام في نظر العلماء وأصحاب الفكر والرأي.

إنَّ أدلَّة معرفة الله واضحة، وأدلَّة وجود المعاد بيَّنة، وبراهين أحقَّية الأنبياء جليَّة، والحقَّ يمكن تمييزه عن الباطل تماماً إذا لم يكن الشخص من المعاندين.

وممّا يستحقّ الإنتباء أنّ جملة «نقذف» من مادّة (قذف) بمعنى الإلقاء. وخاصّةً الإلقاء من طريق بعيد، ولمّا كان للقذف من بعيد سرعة وقوّة أكثر، فإنّ هذا التعبير يبيّن قدرة إنتصار الحقّ على الباطل. وكلمة «على» أيضاً مؤيّدة لهذا المعنى.

وجملة «يدمغه» على قول الراغب كسر «الجمجمة والدماغ»، وتعتبر أكثر نقطة في بدن الإنسان حساسّية، وهو تعبير بليغ عن غلبة جند الحقّ غلبة واضحة قاطعة.

والتعبير بـ (إذا) توحي بأنًا حتى في الموارد التي لا يُنتظر ولا يُتوقّع انتصار الحقّ فيها. فإنّنا سنجري هذه السنّة. والتعبير بـ «زاهق» والذي يعني الشيء المضمحل، تأكيد على هذا المقصود.

٢٤٢ سورة الأنبياء / الآية ١٦ ـ ١٨ وأمّا أنّ جملتي (نقذف) و(يدمغ) قد جاءتا بصيغة الفعل المضارع، فهو دليل على استمرار هذه السنّة.

ہدت

الهدف من الملق:

في الوقت الذي لا يعترف الماديون بهدف للخلق، لأنّهم يعتقدون أنّ الطبيعة الفاقدة للعقل والشعور والهدف هي التي إيتدأت الخلق، ولهذا فإنّهم يؤيّدون اللغوية وعدم الفائدة في مجموعة الوجود، فإنّ الفلاسفة الإلهيين وأتباع الأديان جميعاً يعتقدون بوجود هدف سام للمخلوقات، لأنّ المبدىء للخلق قادر وحكيم وعالم، فمن المستحيل أن يقوم بعمل لافائدة فيه.

**السؤال: وه**نا ينقدح هذا السؤال: ما هو الهدف؟

قد نتوهّم أحياناً نتيجة قياس الله سبحانه على ذواتنا وأنفسنا ونتساءل: هل كان الله محتاجاً وينقصه شيء، وكان يريد بخلق الوجود، ومن جملته الإنسان، أن يسدّ ذلك النقص ويرفع تلك الحاجة؟

هل هو محتاج لعبادتنا ودعائنا ومناجاتنا؟ هل كان يسريد أن يُـعرف فـخلق الخـلق ليُعرف؟

إلّا أنّ هذا كما قلنا خطأ كبير ناشىء من المقارنة بين الله وخلقه، في حين أنّ هذه المقارنة والقياس غير الصحيح هو أكبر سدّ ومانع في بحث معرفة صفات الله، ولذلكِ فإنّ أوّل أصل في هذا البحث هو أن نعلم أنّ الله سبحانه لا يشبهنا في أيّ شيء.

والجواب؛ فالإنسان موجود محدود من كلَّ النواحي، ولذلك فإنَّ كلَّ مساعينا هي من أجل رفع نواقصنا وإحتياجاتنا، ندرس لنتعلَّم فسنمحو نسقص جسهلنا، ونسسعى للحمل والكسب لدفع الفقر وكسب الثروة، نهيَّىء الجيوش والقوى لنسدَّ النقص في قوانسا أمسام العدق، وحتى في الأمور المعنوية أو تهذيب النفس أو التكامل المعنوى والروحي، فإنَّ السعى

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [٨]

يتّضح من هذا التحليل أنّ الخلق ليس عبثاً من جهة، ومن جهة أخرى فإنّ الهدف من الخلق لا يعود إلى الخالق، وهنا يمكن أن نصل ببساطة إلى نتيجة، وهي: أنّ الهدف، حتماً وبلا شكّ، أمرٌ يرتبط بنا.

ومع ملاحظة هذه المقدّمة يمكن التوصّل إلى أنّ هدف الخلقة هو تكاملنا وإرتقاؤنا ولا شيء سواه.

> وبتعبير آخر فإنَّ عالم الوجود بمثابة مدرسة لتكاملنا في مجال العلم. ودار حضانة لتربية وتهذيب نفوسنا.

ومتجر لكسب الموارد المعنوية، وأرض زراعية غنيّة صالحة لإنتاج أنواع المحصولات الإنسانية.

أجل «الدنيا مزرعة الآخرة `... الدنيا دار صدق لمن صدقها، و دار غنى لمن تزوّد منها، و دار موعظة لمن اتّعظ بها» <sup>٢</sup>.

إنَّ هذه القافلة قد تحرَّكت من عالم العدم، وهي تسير داغاً إلى ما لا نهاية له.

ويشير القرآن الجميد إشارات قصيرة عميقة المعنى جدًاً في آيات مختلفة إلى وجود هدفٍ معيِّن من الخلق من جهة، ومن جهة أخرى فإنَّه يشخَّص هذا الهدف ويوضّحه. فيقول في الجانب الأوّل: ﴿ **أيحسب الإنسان أن يترك سدي،** <sup>؟</sup>

﴿ الْعَسِينَمِ لَدَّمَا خَلَقْنَاكُمَ عَبُّنَا وَلَتَّكُمُ لِلِّينَا لا تَرْجَعُونَهُ ۖ

﴿ وما خلقنا السَّماء والأرض وما بينهما باطلاً ذلك ظنَّ الذين كفرونه . \*

وفي الجانب الآخر، فإنّه جعل هدف الخلق في بعض الآيات عبودية الله وعبادته: ﴿ وَهَا حَلَقَتُ لَلَحِنَّ وَلَلَإِنِسَ لِلَالِيحِدُونَ <sup>7</sup>، ومن البديهي أنّ العبادة منهج لتربية الإنسان في الأبعاد المختلفة... العبادة بمعناها الشمولي التي هي التسليم لأمر الله ستهب روح الإنسان تكاملاً في الأبعاد المختلفة، وقد بيّنا تفصيله في ذيل الآيات المرتبطة بالعبادات المختلفة.

ويقول: أحياناً إنّ الهدف من الخلقة هو إيقاظكم وتوعيتكم وتقوية إيمانكم وأعتقادكم: ﴿ للله الذي حلق سبع سماوات ومن الأرض مثلمة يتنزّل الأمربينيين لتعلموا أنّ الله على كلّ شي. قديرة `

۱.بحارالانوار، ج ۲۷، ص ۲۲۵. ۳.القیامة، ۳۲. ۵.ص، ۲۷.

٢. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٣١.
 ٢. المؤمنون، ١١٥.
 ٢. الذاريات، ٥٦.

٧.الطَلاق، ١٢.

722

5]

ويقول تارةً: إنّ الهدف من الخلق هو اختبار حسن عملكم: ﴿الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيّكم أحسن مملاً﴾. \

إنَّ الآيات الثلاث آنفة الذكر والتي يشير كلَّ منها إلى بعد من أبعاد وجـود الإنـــان الثلاث ــبُعد الوعي والإيمان، وبعد الأخلاق، وبعد العمل ــ تبيَّن هدف الخلق التكاملي الذي يعود على الإنسان نفسه.

ويجدر أن نشير إلى هذه «اللطيفة»، وهي أنّه لمّا كانت آيات القرآن غير حاوية لكلمة التكامل، فإنّ بعضاً يتصوّر أنّها من الأفكار المستوردة؛ إلّا أنّ الردّ على مثل هذا التصوّر أو الإشكال واضح، لأنّنا لسنا في صدد الألفاظ الخاصّة، فمفهوم التكامل ومصاديقه جليّة في الآيات آنفة الذكر، تُرى ألم يكن العلم مصداقه الواضح... أم لم يكن الإرتقاء في العبودية وحسن العمل من مصاديقه!

فنحن نقرأ في الآية ١٧ من سورة محمّد قوله تعالى: ﴿والدّين اهتدوا زادهم هدى﴾ فهل يدلّ التعبير بالزيادة إلّا على التكامل؟

**سؤال:** وهنا ينقدح سؤال، وهو: إذا كان الهدف هو التكامل. فلهاذا لم يخلق الله الإنسان كاملاً منذ البداية حتى لا يكون محتاجاً إلى طيّ مراحل التكامل؟

**والجواب:** إنّ أساس هذا الإشكال هو الغفلة عن هذه النقطة، وهي أنّ العنصر الأصلي للتكامل هو التكامل الاختياري، وبتعبير آخر فإنّ التكامل يـعني أن يـطوي الإنسـان الطريق بنفسه وإرادته وتصميمه، فإذا أخذوا بيده وأوصلوه بالقوّة والجـبر فـليس هـذا إفتخاراً ولا تكاملاً.

فمثلاً: لو أنفق الإنسان فلساً واحداً من ماله بإرادته وتصميمه، فقد طوى من طريق الكمال الأخلاقي بتلك النسبة، في حين أنّه لو أُجبر على إنفاق الملايين من ثروته، فـ إنّه لم يتقدّم خطوة واحدة في ذلك الطريق، ولذلك صرّح القرآن بهذه الحقيقة في الآيات المختلفة، وهي أنّ الله سبحانه لو شاء لأجبر الناس على أن يؤمنوا، إلّا أنّ هذا الإيمان لا نـفع فـيه هُوْلاء: ﴿ولوها، ربّك لأمن من في الأرفن كلّهم جميعاً﴾.

X . (that ) ۲. يونس، ۹۹.

#### الآيات

وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَنْ عِندَهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ (\* يُسَبِّحُونَ ٱلَيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴿ آمِراً تَخَذُوا عَالِهَةً مِّنَ ٱلأَرْضِ هُمَ يُنشِرُونَ ﴿ لَوْكَانَ فِيهِمَا عَالِهُ أَلَا ٱللَهُ لَفَسَدَتَاً فَسَبَحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ لَعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ (\* لا يُسْتَلُ عَنّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴿ آمَراً تَخَذُوا عَالِهَةً مِّنَ ٱلأَرْضِ هُمْ مُرْهَنَكُمُ هُذَا ذِكْرُمَنَ عَيْ وَذِكْرُ مَن قَبْلُ مَنْ أَمِراً عَنْ عَلَمُونَ آلَعَ اللهُ عَنْ مَوْنَ مُرْهَنَكُمُ هُذَا ذِكْرُمَن عَيْ وَذِكْرُ مَن قَبْلُ عَلَى اللَّهُ لَفَسَدَ عَلَي مَا اللَّهُ لَعَالَهُ مَعْ وَمَا أَرْسَلْنَا عَنَا يَعْذَا يَعْذَى مَا يَعْذَى مَا عَالَهُ عَلَى اللَّهُ لَا عَنْ عَالَ عَالَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَالَ عَنْ عَالَ مَعْ اللَّهُ وَلَيْ عَالَ عَالَهُ عَلَى مُرْهَا يَكُمُ هُذَا ذِكُرُمَنَ عَلَى وَعُمْ يُسْتَلُونَ فَا عَنْ عَالَ عَالَهُ عَلَى عَالَ عَالَهُ اللهُ عَلَي عَادَ عَالَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَالَ عَالَ عَالَ عَالَهُ عَلَى عَلَمُونَ الْعَالَ عَلَى عَالَهُ عَلَي عَلَمُ عَلَى الْ عَنْ عَالَ عَالَهُ اللَهُ عَلَى مَا عُلَى الْعَالَةُ عَلَى عَلَى الْعَالَةُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْعَالَقُوا عُرَهَا تَعْلَى الْحَالَةُ إِلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَالَ عَالَهُ إِنَا عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ عَلَى عَلَى الْعَالَ عَالَ عَالَهُ الْعَالَ عَالَتُ عَالَى الْعَالَى الْمُ عَلَى عَلَى عَلَى الْحَالَ الْ

## التغسير

## الشرك ينبع من الظنّ:

كان الكلام في الآيات السابقة عن أنَّ عالم الوجود ليس عبئيّاً لا هدف من ورائه، فلا مزاح ولا عبث، ولا لهو ولا لعب، بل له هدف تكاملي دقيق للبشر. ولمَّا كان من الممكن أن يوجد هذا التوهّم، وهو: ما حاجة الله إلى إيماننا وعبادتنا؟

فإنَّ الآيات التي نبحثها تجيب أوَّلاً عن هذا التوهم، و تقول: ﴿وله هـن فـي السـماولت والأرض، وهن عنده (أي الملائكة) لا يستكبرون عن عبادته ولايستحسرون ` \* يستّحون اللـيل والنهار لا يفترون).

ومع هذا الحال فأيّ حاجة لطاعتكم وعـبادتكم؟ فكـلّ هـؤلاء المـلائكة المـقرّبين مشغولون بالتسبيح ليلاً ونهاراً، وهو تعالى لا يحتاج حتى لعبادة هؤلاء، فإذا كنتم قد أمرتم

١. «يستحسرون» في الأصل من مادّة «حسر»، وفي الأصل تعني رفع النقاب والستار عن الشيء العظّى، تمّ استعملت بمعنى التعب والضعف، فكأنَّ كلَّ قوى الإنسان تصرف في مثل هذه الحالة، ولا يبقى منها شيء مخفي



بالإيمان والعمل الصالح والعبودية فإنَّ كلَّ ذلك سيعود بالنفع عليكم.

وهنا نقطة تلفت الإنتباء أيضاً، وهي أنَّه في نظام العبيد والموالي الظاهري، كلَّما تقرّب العبد من مولاء يقلّ خضوعه أمامه، لأنَّه يختصّ به أكثر، فيحتاجه المولى أكثر. أمّا في نظام عبوديّة الخلق والخالق فالأمر على العكس، فكلَّما إقتربت الملائكة وأولياء الله مـن الله سبحانه زادت عبوديتهم`.

وبعد أن نفت في الآيات السابقة عبئيّة ولا هدفيّة عالم الوجود، وأصبح من المسلّم أنّ لهذا العالم هدفاً مقدّساً، فإنّ هذه الآيات تتطرّق إلى بحث مسألة وحدة المعبود ومدبّر هذا العالم، فتقول: ف**لم لتحدّوا آلية من الأرفن هم يتشرون به**<sup>7</sup>.

وهذه الجملة في الحقيقة إشارة إلى أنّ المعبود يجب أن يكون خالقاً، وخـاصّة خـلق الحياة، لأنّها أوضع مظاهر الخلق ومصاديقه. وهذا في الحقيقة يشبه ما نقرؤه في الآية ٧٣ من سورة الحجّّ: **فينّ الذين تدمون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له 4** ومع هـذا الحال كيف يكون هؤلاء أهلاً للعبادة؟

التعبير بـ**والية من الأرض ﴾** إشارة إلى الأصنام والمعبودات التي كانوا يـصنعونها مـن الحجارة والخشب، وكانوا يظنّونها حاكمة على السماوات.

و تبيَّن**الآية التـالية** أحد الأدلَّة الواضحة على نني آلهة وأرباب المشركين، فتقول: **(لو** كان **فيهما آلية إلَّالله لفسدتا فسيحان الله ربّ للعرف ممةا يصفون ﴾**.

هذه الإدّعاءات غير الصحيحة وهذه الأرباب المصنوعة والآلهـة المـظنونة ليست إلّا أوهاماً، وساحة كبرياء ذاته المقدّسة لا تتلوّث بهذه النسب المغلوطة.

## برمان التمانع:

إنَّ الدليل الوارد في الآية أنفة الذكر الذي يتحرك لإثبات التوحيد ونني الآلهة، في الوقت

الذي هو بسيط وواضح، فإنَّه من البراهين الفلسفيَّة الدقيقة في هذا الباب، ويذكره العلماء تحت عنوان (برهان التمانع). ويكن إيضاح خلاصة هذا البرهان بما يلي:

إنّنا نرى ـبدون شكّ ـنظاماً واحداً حاكماً في هذا العالم. ذلك النظام المتناسق من جميع جهاته. فقوانينه ثابتة تجري في الأرض والسّماء. ومناهجه متطابقة بمعضها ممع بمعضها. وأجزاؤه متناسبة.

إنَّ إنسجام القوانين وأنظمة الخلقة هذه يحكي أنَّها تنبع من عين واحدة، لأنَّ البدايات إن كانت متعدّدة، والإرادات مختلفة، لم يكن يوجد هذا الإنسجام مطلقاً، وهذا الشيء الذي يعبَّر عنه القرآن بـ (الفساد) يلاحظ في العالم بوضوح.

إذا كنّا من أهل التحقيق والمطالعة \_ ولو قليلاً \_ فإنّا نستطيع أن نفهم جيّداً من خلال تحقيق كتاب ما، أنّ كاتبه شخص واحد أم عدّة أشخاص؟ فإنّ الكتاب الذي يؤلّفه شخص واحد يوجد إنسجام خاص بين عباراته، ترتيب جمله، تعبيراته المختلفة، كناياته وإشاراته، عناوينه ورؤوس مطالبه، طريقة الدخول في البحوت والخروج منها، والخلاصة: إنّ كملّ أقسامه متحدّة متناسقة لأنّها وليدة فكر واحد، وترشّح قلم واحد.

أمّا إذا تعهد شخصان أو عدّة أشخاص بأن يؤلّف كلّ منهم جزءاً من الكتاب وإن كان الجميع علماء متقاربين في الروح والتفكير \_ فستظهر آثار هذه الإزدواجية أو الكثرة في العبارات والألفاظ، وطريقة الأبحاث، وسبب ذلك واضح، لأنّ الفردين مهما كانا منسجمين في الفكر والذوق، فإنّهما في النتيجة فردان، فلو كانت كلّ أشيائهما واحدة لأصبحا فرداً واحداً، فبناء على هذا فيجب أن يكون هناك تفاوت فيا بينهما قطعاً ليتمكّنا أن يكونا فردين، وهذا الإختلاف سيؤثّر أثره في النتيجة، وسيُبدي آثاره في كتاباتهما.

وكلّما كان هذا الكتاب أكبر وأكثر تفصيلاً، ويبحث مواضيع مـتنوّعة، فـإنّ عـدم الإنسجام يُلمس فيه أوضح. وكتاب عالم الخلقة الكبير، الذي نضيع في طيّات عباراته بكلّ وجودنا لعظمته وسعته، يشمله هذا القانون أيضاً.

The second se

<u>5</u>]

متعدّدة تتدخّل في إدارة هذا العالم وتنظيمه، فهل كـان بـالإمكان أن يـوجد مـثل هـذا الإنسجام؟

ولو فكّرنا: لماذا يستطيع علماء الفضاء أن يرسلوا السفن الفضائية إلى الفـضاء بـدقّة كاملة، وينزلوا العربة على القمر في المحلّ الذي قدّروه من الناحية العلمية بدقّة متناهية، ثمّ يحرّكونها من هناك وينزلونها إلى الأرض في المحلّ الذي توقّعوه؟

ألم تكن هذه الدقّة في الحسابات لكون النظام الحاكم على كلّ الوجود الذي هو أساس حسابات هؤلاء العلماء، دقيقاً ومنسجماً، بحيث إذا كان هناك شيء من عدم الإنسجام ـ ومن الناحية الزمنيّة جزء من مائة من الثّانية ـ فستضطرب جميع حساباتهم؟

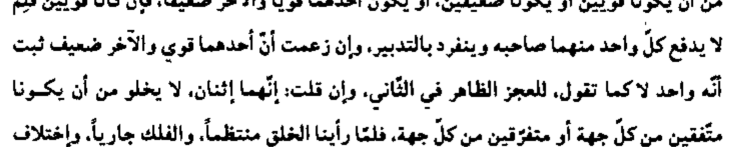
ونقول بإختصار: إذا كانت هناك إرادتان أو عدّة إرادات حاكمة في العالم، فسإنّ لكـلّ واحدة قضاء، وكانت الأخرى تمحو أثر الأولىٰ، وسيؤول العالم إلى الفساد عندئذٍ.

**سؤال: وه**نا يُثار سؤال يمكن إستلهام جوابه من التوضيحات السابقة، وهو: إنّ تعدّد الآلهة يكون منشأ للفساد عندما يحارب أحدها الآخر، أمّا إذا اعتقدنا بأنّ هـؤلاء أفـراد حكماء عالمون، فإنّهم يتعاونون فيا بينهم ويديرون العالم.

**والجواب هذا السؤال** لالَبْسَ فيه: فإنّ كونهم حكماء لا يزيل تعدّدهم، فعندما نقول: إنّهم متعدّدون، فإنّ معناه إنّهم ليسوا متحدّين من جميع الجهات، لاُنّهم إن اتّحدوا من كلّ الجوانب أصبحوا إلهاً واحداً، وبناءً على ذلك فأينها وجد التعدّد وجد الاختلاف الذي يؤثّر في الإدارة والعمل شئنا أم أبينا، وهذا سيجرّ عالم الوجود إلى الهرج والمرج.

وقد استُنِد في بعض هذه الاستدلالات إلى أنَّه لو كان هناك إرادتان حاكسمتان عسلى الخلق، لما كان هناك عالم أصلاً، في حين أنَّ هذه الآية تتحدَّث عن فساد العالم وإخستلال النظام، لا عن عدم وجود العالم.

ومن اللطيف أن نقرأ في حديث يرويه هشام بن الحكم عن الإمام الصادق ﷺ في جواب الرجل الملحد الذي كان يتحدّث عن تعدّد الآلهة، أنّه قال: «لا يخلو قولك أنّهما إثنان من أن يكونا قويّين أو يكونا ضعيفين، أو يكون أحدهما قويّاً والآخر ضعيفاً، فإن كانا قويّين فلِمَ



| 454 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | ٦  |
|-----|----------------------------------|----|
|     | <b>T</b> 7                       | Γ. |

الليل والنهار، والشمس والقمر، دلَّ صحَّة الأمر والتدبير وإئتلاف الأمر أنَّ المديَّر واحد.

ثمّ يلزمك إن ادّعيت إثنين فلابدٌ من فرجة بينهما حتى بكونا إثنين، فصارت الفرجة ثالثاً بينهما قديماً معهما فيلزمك ثلاثة، فإن ادّعيت ثلاثة لزمك ما قلنا في الإثنين حتى يكون بينهما فرجتان فيكون خمساً، ثمّ يتناهى في العدد إلى ما لانهاية في الكثرة» <sup>(</sup>.

إنَّ بداية هذا الحديث إشارة إلى برهان التمانع، ونهايته إشارة إلى برهان آخر يسمّى بـ (برهان الفرجة).

وفي حديث آخر: إنّ هشام بن الحكم سأل الإمام الصادق ﷺ: ما الدليل على أنّ الله واحد؟ قال: «اتّصال التدبير، وتمام الصنع، كما قال الله عزّوجلّ: لو كان فسيهما آلهـة إلّا الله لفسدتا» <sup>7</sup>.

وبعد أن ثبت بالإستدلال الذي ورد في الآية توحيد مدبّر ومدير هذا العالم، فتقول **الآية** التالية: إنّه قد نظّم العالم بحكمة لا مجال فيها للإشكال والإنتقاص ولا أحد يعترض عليه في خلقه: **ولايسال مقايفعل وهم يسالون)**.

وبالرغم من أنَّ المفسَّرين قد تكلَّموا كثيراً حول تفسير هذه الآية. إلَّا أنَّ ما ذكرناه أعلاه يبدو هو الأقرب.

و توضيح ذلك: أنَّ لدينا نوعين من الأسئلة:

الأول. السؤال التوضيحي، وهو أن يكون الإنسان جاهلاً ببعض المسائل، ويرغب في أن يدرك حقيقتها، وحتى إذا علم وآمن بأنّ هذا العمل الذي تمّ كان صحيحاً، فإنّه يريد أن يعلم النقطة الأصليّة والهدف الحقيقي منه، ومثل هذا السؤال جائز حتى حول أفعال الله، بل إنّ هذا السؤال يعتبر أساس ومصدر الفحص والتحقيق في عالم الخلقة والمسائل العلميّة، وقد كان لأصحاب النّبي والأثمّة كثير من هذه الأسئلة سواء فيا يتعلّق بعالم التكوين أو التشريع.

**أمّا النوع الثّاني؛ فه**و السؤال الإعتراضي، والذي يعني أنّ العمل الذي تمّ كان خطأً، كأن ينقض إنسان عهده بلا سبب، فنقول: لماذا نقضت عهدك؟ فليس الهدف طلب التوضيح، بل

الهدف الإعتراض والتخطئة.

 التوحيد، «للصدوق» كما ورد في تفسير نور الثقلين، ج ٢. ص ٤١٧ ـ ٤١٨. تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ٤١٨.

من المسلّم أنّ هذا النوع من السؤال لا معنى له حول أفعال الله الحكيم، وإذا ما اعترض أحد أحياناً فلجهله، إلّا أنّ مجال هذا السؤال حول أفعال الآخرين واسع.

وفي حديث عن الإمام الباقرﷺ في جواب سؤال جابر الجعني عن هذه الآية أنَّه قال: «لأنَّه لا يفعل إلّا ما كان حكمة وصواباً» .

ويمكن أن تُستخلص نتيجة من هذا الكلام، وهي: إنّ أحداً إذا سأل سؤالاً من النـوع النّاني، فهو دليل على أنّه لم يعرف الله معرفة صحيحة لحدّ الآن، وهو جاهل بكونه حكيماً. وتشتمل**الآية التالية** على دليلين آخرين في مجال نني الشرك، فمضافاً إلى الدليل السابق يصبح مجموعها ثلاثة أدلّة.

تقول الآية أوّلاً: **ولم لتُغذوا من دونه آلمة قل هاتوا برهانكم »** وهو إشارة إلى أنّكم إذا صرفتم النظر عن الدليل السابق القائم على أنّ نظام عالم الوجود دليل على التوحيد، فإنّه لا يوجد أيّ دليل - على الأقل - على إثبات الشرك وألوهيّة هذه الآلهة، فكيف يتقبّل إنسان عاقل مطلباً لا دليل عليه؟

ثمّ تشير إلى الدليل الأخير فتقول: ﴿هذا ذكر من معي وذكر من قبلي ﴾ وهذا هو الدليل الذي ذكره علماء العقائد تحت عنوان (إجماع وإتّفاق الأنبياء على التوحيد).

ولمّا كانت كثرة المشركين (وخاصّةً في ظروف حياة المسلمين في مكّة، والتي نزلت فيها هذه السورة) مانعاً أحياناً من قبول التوحيد من قبل بعض الأفراد، فسهي تـضيف: ﴿لَى أكثرهم لايعلمون للعقّ فيهم معرضون ﴾.

لقد كانت مخالفة الأكثرية الجاهلة في كثير من المجتمعات دليلاً وحجّة لإعراض الغافلين الجاهلين دائماً، وقد إنتقد القرآن الإستناد إلى هذه الأكثرية بشدّة في كثير من الآيات، سواء التي نزلت في مكّة أو المدينة، ولم يعرها أيّة أهميّة، بل اعتبر المعيار هو الدليل والمنطق.

ولمّا كان من المحتمل أن يقول بعض الجهلة الغافلين أنّ لدينا أنبياء كعيسى مثلاً دعوا إلى آلهة متعدّدة، فإنّ القرآن الكريم يقول في **آخر آية** من الآيات محلّ البحث بصراحة تامّة: هذه السلنا هذه قبللته هذه بسهاء **الآ نوح، البه لذه لا لله الآ لذا فياعبدون 4 و**مذا يثبت أنّيه لا

توحيد الصدوق، حسب نقل تفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٤١٩.

## الآيات

وَقَالُوا أَتَخَبَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَداً شَبْحَنَهُ بَلْعِبَ دُمَّكُمُ مُوبَ ٢٠ الآين بِقُونَهُ, بِٱلْقَوْلِبِ وَهُم بِأَمْرِهِ، يَعْمَلُونَ ٢ ٢ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَنِهِ مُشْفِقُونَ ٢٠ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّت إِلَهُ مِّن دُونِهِ، فَذَلِكَ بَعَزِيهِ جَهَنَّ تَرَكَذَ لِكَ بَعَزِى ٱلظَّنِلِعِينَ ٢

# التغسير

# الملائكة عباد مُكْرَمُون مطيعون:

لمَّا كان الكلام في آخر آية عن الأنبياء، ونغ كلَّ أنواع الشرك. ونغي كون المسيح ﷺ ولداً، فإنَّ كلَّ الآيات محلَّ البحث تتحدَّث حول نبى كون الملائكة أولاداً.

وتوضيح ذلك أنَّ كثيراً من مشركي العرب كانوا يعتقدون أنَّ الملائكة بنات الله سبحانه. ولهذا السبب كانوا يعبدونها أحياناً، والقرآن الكريم إنتقد هذه العسقيدة الخسرافسية التي لا أساس لها، وبين بطلانها بالأدلَّة المختلفة.

يقول أوّلاً: وقالوا لتحد الرحمن ولدا » فإن كان مرادهم الولد الحقيق، فإنّه يلزم من هذا الجسميَّة، وإن كان المراد التبنَّى \_والذي كان إعتيادياً ومتداولاً بين العرب\_فإنَّ ذلك أيضاً دليل على الضعف والإحتياج، وفوق كلَّ ذلك فإنَّ الذي يحتاج إلى الولد هو الذي يـفني. ويجب أن يديم إينه حياته على المدى البعيد. وكذلك ليبقى نسله وكيانه وآثاره. أو لإبعاد الإحساس بالوحدة والحاجة إلى المؤنس، أو ليكتسب القدرة والقوّة، إلّا أنَّ الوجود الأزلى الأبدي وغير الجسماني، وغير المحتاج من جميع الجهات، لا معنى لوجود الولد له، ولذلك فإنّ القرآن يقول مباشرةً: ﴿سبحاله ﴾.

ثمَّ تُبيِّن أوصاف الملائكة في ستَّة أقسام تشكَّل بمجموعها دليلاً واضحاً على نني كونهم أولاداً:

1\_ټيل عيادۍ

#### ۲\_ (هکرمون)

فليس هؤلاء عباداً هاربين خضعوا للخدمة تحت ضغط المولى، بل هم عباد لائـقون يعرفون طريق العبودية وأصولها ويفتخرون بها، ولذلك فإنّ الله سبحانه قد أحبّهم، وأفاض عليهم من مواهبه نتيجة لإخلاصهم في العبودية.

٣-إنّ هؤلاء على درجة من الأدب والخضوع والطاعة لله بحيث (لايسبقونه بالقول).
٤- إنّ هؤلاء على درجة من الأدب والخضوع والطاعة لله بحيث (لايسبقونه بالقول).
٤- وكذلك من ناحية العمل أيضاً فهم مطيعون (وهم بأهر يعملون).
٤- وكذلك من الأولاد، أم صفات العبيد؟

ثمّ أشارت إلى إحاطة علم الله بهؤلاء فتقول: إنّ الله تسعالى يسعلم أعسالهم الحساضرة والمستقبلية، وكذلك أعيالهم السالفة، وأيضاً يعلم ما في دنياهم وآخرتهم، وقبل وجودهم وبعده: **فريعلم ما بين ليديمهم وما تحلقهم»** ( ومن المسلّم أنّ الملائكة مسطّلعون عسلى هسذا الموضوع، وهو أنّ لله إحاطة علمية بهم، وهذا العرفان هو السبب في أنّهم لا يسبقونه بالقول، ولا يعصون أمره، ولهذا فإنّ هذه الجملة يمكن أن تكون بمثابة تعليل للآية السابقة.

٥ ولا شكّ أنّ هؤلاء الذين هم عباد الله المكرمون المحترمون يشفعون للمحتاجين، لكن ينبغي الإلتفات إلى أنّ هؤلاء ﴿ ولا يشفعون إلّا لعن إرتضي ومن المسلّم أنّ رضى الله وإذنه في الشفاعة لا يكن أن يكون أيّ منهما إعتباطياً، بل لابدّ أن يكون من أجل الإيمان الحقيقي، أو الأعمال التي تحفظ علاقة الإنسان بالله.

وبتعبير آخر، فإنّ من الممكن أن يتلوّث الإنسان بالمعصية، إلّا أنّه إذا لم يقطع علاقته بالله وأوليائه تماماً، فإنّ الشفاعة تؤمّل في حقّه، أمّا إذا قطع علاقته تماماً من ناحية الإتّجاه الفكري والعقائدي، أو أنّه غرق في المعاصي والانحراف من الناحية العملية، إلى الحدّ الذي يفقد معه لياقة الشفاعة أو إستحقاقها، فني هذه الحال سوف لا يشفع له أيّ نبي مرسل أو ملك مقرّب.

إنَّ هذا هو نفس المطلب الذي أوردناه في بحث فلسفة الشفاعة ضمن البحوث السابقة،



٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

والمنع من اليأس أو القنوط، والذي هــو بــنفسه عــامل للإنـزلاق والغـرق في الإنحـراف والمعصية.

إنّ الإيمان بمثل هذه الشفاعة يبعث على بقاء إرتباط المذنبين بالله ورسله والأمَّة، ولا يهدمواكلّ الجسور خلفهم. ويحفظوا خطّ الرجعة`.

ثمّ إنّ هذه الجملة تجيب ضمناً أولئك الذين يقولون: إنّنا نعبد الملائكة لتشفع لنا عند الله، فيقول القرآن لهم: إنّ هؤلاء لا يقدرون على فعل شيء من تلقاء أنفسهم، وكلّ ما تريدونه يجب أن تطلبوه من الله مباشرةً، وحتى إذن شفاعة الشافعين.

٦\_ ونتيجة لهذه المعرفة والوعي **﴿وهم من مُشيته مشفقون﴾ فـ له**م لا يخشـون مـن أن يكونوا قد أذنبوا، بل يخافون من التقصير في العبادة أو ترك الأولى.

ومن بديع اللغة العربية، أنَّ «الخشية» من ناحية الأصل اللغوي لا تعني كلَّ خوف، بل الخوف المقترن بالتعظيم والإحترام.

وكلمة «مشغق» من مادّة الإشفاق، بمعنى التوجّه الممتزج بـالخوف، لأنّهـا في الأصـل مأخوذة من الشفق. وهو الضياء الممتزج بالظلمة.

فبناءً على هذا، فإنّ خوف الملائكة ليس كخوف الإنسان من حادثة مسرعبة مخسيفة، وكذلك إشفاقهم فإنّه لا يشبه خوف الإنسان من موجود خطر، بل إنّ خوفهم وإشفاقهم ممزوجان بالإحترام، والعناية والتوجّه، والمعرفة والإحساس بالمسؤولية <sup>ت</sup>.

من الواضح أنَّ الملائكة مع هذه الصفات البارزة والممتازة، ومقام العبودية الخالصة لا يدّعون الألوهية مطلقاً، أمّا إذا فرضنا ذلك **﴿ومن يقل منهم لِتَي لِله من دونه فذلك نجزيه** جهتَم»

إِنَّ إِدَّعاء الألوهية في الحقيقة مصداق واضح على ظلم النفس والجــتمع. ويــندرج في القانون العامّ **«كذلك نجزي للقالجين»**.

 بحثنا في مجال الشفاعة بصورة مفصّلة في ذيل الآيتين ٤٨ و ٢٥٤ من سورة البقرة، فراجع. ٢. مفردات الراغب مادّة (خشية) و(شفق)، وتفسير الصافي ذيل الآيات مورد البحث.

### الآيات

ٱوَلَمْ يَرَالَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ ٱلسَّحَوَّتِ وَٱلْأَرْضَ حَكَانَا وَتَقَافَقَنَقْنَا هُمَا وَجَعَلْنَا مِن ٱلْمَآءِ كُلَّ شَىءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُوْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِبِهَا فِجَاجَا سُبُلَا لَعَكَلَهُمْ بَهْتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِى أَن تَمِيدَ وَهُمْ عَنْ النَّا مَعْرِضُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْتَلَ وَٱلنَّهَا رَوَالسَّمَاءَ سَقْفَا تَحْفُوطَ آ فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾

#### الكفسير

علامات أمَرَى شِ في عالم الومود:

تعقيباً على البحوث السابقة حول عقائد المشركين الخرافية. والأدلّة التي ذكرت على التوحيد، فإنّ في هذه الآيات سلسلة من براهين الله في عالم الوجود، وتحديبره المـنظّم، وتأكيداً على هذه البحوث تقول أوّلاً: ﴿ لولم يوللدّين تغروا أنّ للسّعاولسه والأرفن كافتا رتقاً ففتقناهما وجعلنا هن العاركلّ لهي. حي ألها يؤمنونيه.

لقد ذكر المفسّرون أقوالاً كثيرة فيما هو المراد من «الرتق» و«الفتق» المذكورين هنا في شأن السهاوات والأرض؟ ويبدو أنّ الأقرب من بينها ثلاثة تفاسير، ويحـتمل أن تكـون جميعاً داخلة في مفهوم الآية <sup>(</sup>:

١- إنّ رتق السّماء والأرض إشارة إلى بداية الخلقة، حيث يرى العلماء أنّ كلّ هذا العالم كان كتلة واحدة عظيمة من البخار المحترق، وتجزّأ تدريجيًّا نتيجة الإنفجارات الداخسلية والحركة، فتولّدت الكواكب والنجوم، ومن جملتها المنظومة الشمسية والكرة الأرضية، ولا يزال العالم في توسّع دائب.

١. الفخر الرازي، في التّفسير الكبير، وبعض المفسّرين الآخرين.

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [^ |
|----------------------------------|----|
|                                  |    |

٢- المراد من الرتق هو كون مواد العالم متّحدة، بحيث تداخلت فيا بينها وكانت تسبدو وكأنّها مادّة واحدة، إلا أنّها انفصلت عن بعضها بمرور الزمان، فأوجدت تركيبات جديدة، وظهرت أنواع مختلفة من النباتات والحيوانات والموجودات الأخرى في السّماء والأرض، موجودات كلّ منها لها نظام خاص وآثار وخواص تختص بها، وكلّ منها آية على عظمة الله وعلمه وقدرته غير المتناهية <sup>(</sup>.

٣-إنّ المراد من رتق السّهاء هو أنّها لم تكن تمطر في البداية، والمراد من رتق الأرض أنّها لم تكن تنبت النبات في ذلك الزمان، إلّا أنّ الله سبحانه فتق الإثنين، فأنزل من السّهاء المطر، وأخرج من الأرض أنواع النباتات. والرّوايات المتعدّدة الواردة عن طرق أهل البيت عليمًا تشير إلى المعنى الأخير، وبعضها يشير إلى التّفسير الأوّل .

لا شكّ أنّ التّفسير الأخير شيء يمكن رؤيته بالعين، وكيف أنّ المطر ينزل من السّهاء، وكيف تنفتق الأرض وتنمو النباتات، وهو يناسب تماماً قوله تعالى: **﴿ لُولَم يَرَ لَدُينَ كَفُرُولَهُ** وكذلك ينسجم وقوله تعالى: **﴿وجعلنا من العا، كلّ لهي. حيّهُ** 

إلا أنّ التفسيرين الأوّل والثّاني أيضاً لا يخالفان المعنى الواسع لهذه الآية، لأنّ الرؤية تأتي أحياناً بمعنى العلم. صحيح أنّ هذا العلم والوعي ليس للجميع، بل إنّ العلماء وحدهم الذين يستطيعون أن يكتسبوا العلوم حول ماضي الأرض والسّماء، وإتّصالهما ثمّ إنفصالهما، إلّا أنّنا نعلم أنّ القرآن ليس كتاباً مختصاً بعصر وزمان معيّن، بل هو مرشد ودليل للبشر في كلّ القرون والأعصار.

من هذا يظهر أنَّ له محتوى عميقاً يستفيد منه كلّ قوم وفي كلّ زمان. ولهذا نعتقد أنَّه لا مانع من أن تجتمع للآية التفاسير الثلاثة. فكلّ في محلّه كامل وصحيح وقد قلنا مراراً: إنّ استعمال لفظ واحد في أكثر من معنى ليس جائزاً فحسب، بل قد يكون أحياناً دليلاً على كمال الفصاحة، وإنّ ما نقرؤه في الرّوايات من أنَّ للقرآن بطوناً مختلفة يمكن أن يكون إشارة إلى هذا المعنى.

وأمّا فيا يتعلّق بإيجاد كلّ الكائنات الحيّة من الماء الذي أُشير إليه في ذيل الآية، فهناك

تفسيران مشهوران:

٨. تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. يُراجع تفسير الصافي، ونور التقلين، ذيل الآية مورد البحث.

٤]

**أحدهما:** إنَّ حياة كلَّ الكائنات الحيَّة ـ سواء كانت النباتات أم الحيوانات ـ تسرتبط بالماء، هذا الماء الذي كان مبدؤه المطر الذي نزل من السّماء.

**والآخر:** إنَّ الماء هنا إشارة إلى النطفة التي تتولَّد منها الكائنات الحيَّة عادةً.

وما يلفت النظر أنّ علماء عصرنا الحديث يعتقدون أنّ أوّل إنبثاقة للحياة وجدت في أعهاق البحار، ولذلك يرون أنّ بداية الحياة من الماء، وإذا كان القرآن يعتبر خلق الإنسان من التراب، فيجب أن لاننسى أنّ المراد من التراب هو الطين المركّب من الماء والتراب.

والجدير بالذكر أيضاً أنّه طبقاً لتحقيقات العلماء، فإنّ الماء يشكّل الجزء الأكبر من بدن الإنسان وكثير من الحيوانات، وهو في حدود ٧٠٪؟

وما يورده البعض من أنَّ خلق الملائكة والجنَّ ليس من الماء، مع أنَّها كائنات حـيّة، فجوابه واضع، لأنَّ المراد هو الموجودات الحيّة المحسوسة بالنسبة لنا.

وفي حديث عن الإمام الصادق علم أنَّ رجلاً سأله: ما طعم الماء؟ فقال الإمام أوّلاً: «سل تفقّهاً ولا تسأل تعنّتاً» ثمّ أضاف: «طعم الماء طعم الحياة! قال الله سبحانه: ﴿وجعلنا هن العاء كل شي. حي ﴾. (

وخاصّةً عندما يصل الإنسان إلى الماء السائغ بعد عطش طويل في الصيف، وفي ذلك الهواء المحرق، فإنّه حينما تدخل أوّل جرعة ماء إلى جوفه يشعر أنّ الروح قد دبّت في بدنه، وفي الواقع أراد الإمام أن يجسّد الإر تباط والعلاقة بين الحياة والماء بهذا التعبير الجميل.

وأشارت **الآية التـالية** إلى جانب آخر من آيات التوحيد ونعم الله الكبيرة، فـقالت: **﴿وجِعلنا في الأرفن رولسي لن تحيد بـجم»** <sup>(</sup> وقلنا فيا مضى: إنّ الجبال كالدرع الذي يحمي الأرض، وهذا هو الذي يمنع ـ إلى حدّ كبير ـ من الزلازل الأرضيّة الشديدة التي تحـدث نتيجة ضغط الغازات الداخلية، إضافةً إلى أنّ وضع الجبال هذا يقلّل من حركات القشرة الأرضيّة أمام ظاهرة المدّ والجزر النائينة بواسطة القمر إلى الحدّ الأدنى.

١. بحارالانوار، ج ٥٤، ص ١٥٤. ٢. «رواسي» جمع «راسية» أي الجبال الثابتة، ولمَّا كانت هذه الجبال تتَّصل جذورها، فيمكن أن تكون إشارة ا إلى هذا الإرتباط، وقد ثبت من الناحية العلمية أن لإتصال أصول الجبال أثر عميق في متع الزلازل الأرضية. «وتميد» من «الميد»، وهو الهزّة والحركة غير الموزونة للأشياء الكبيرة.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

ومن جهة أخرى فلولا الجبال. فإنّ سطح الأرض سيكون معرّضاً للرياح القويّة داغاً. وسوف لا تستقرّ على حال أبداً. كما هي حال الصحاري المقفرة المحرقة. ثمار ما ينتقر على حال أبداً. كما هي حال الصحاري المقفرة المحرقة.

ثمَّ أشارت الآية إلى نعمة أخرى، وهي أيضاً من آيات عظمة الله، فقالت: ﴿ وَجِعَلْنَا فَيِهَا فجاجاً سيلاً لعلّهم بيهتدونهم

ولو لم تكن هذه الوديان والفجاج، فإنَّ سلاسل الجبال العظيمة الموجودة في المــناطق المختلفة من الأرض كانت ستنفصل بعضها عن بعض بحيث ينفصل إرتباطها تماماً، وهــذا يدلّ انَّ هذه الظواهر الكونيَّة خلقت كلِّها وفق حساب دقيق.

ولماً كان إستقرار الأرض لا يكني لوحد، لإستقرار حياة الإنسان، بل يجب أن يكون آمناً ممّا فوقه، فإن**ّ الآية التالية** تضيف: ﴿ وجعلنا السّجاء سقفاً محفوظاً وهـم مـن آيـاتها معرضونه<sub>ي</sub> (

المراد من السّماء هنا ـكما قلنا سابقاً ـهو الجوّ الذي يحيط بالأرض دائماً، وتبلغ ضخامته منات الكيلومترات كما توصّل إليه العلماء.

وهذه الطبقة رقيقة ظاهراً، وتتكوّن من الهواء والغازات، وهي محكة ومنيعة إلى الحدّ الذي لا ينفذ جسم من خارجها إلى الأرض إلّا ويفنى ويتحطّم، فهي تحفظ الكرة الأرضية من سقوط الشهب والنيازك «ليل نهار» التي تعتبر أشدّ خطراً حتى من القذائف والصواريخ الحربية.

إضافةً إلى أنَّ هذا الغلاف الجوي يقوم بتصفية أسعَّة الشمس التي تحتوي على أشعَّة قاتلة وتمنع من نفوذ تلك الأشعَّة الكونية القاتلة.

أجل. إنَّ هذه السَّماء سقف متين منيع حفظه الله من الهدم والسقوط ﴿

و تطرّقت **الآية الآخيرة** إلى خلق الليل والنهار والشمس والقمر، فقالت: ﴿وَهُو لَلَّذِي محلق الليل والنهار والشمس والقمر كلّ في فلك يسبحون».

[ع

# بحثان

#### ١- تفسير قوله تعالى: ﴿ كُلُّ فِي فَلْكَ يَسْبَعُونَ ﴾

اختلف المفسّرون في تفسير هذه الآية، أمّا ما يناسب تحقيقات علماء الفلك الثابتة، فهو أنَّ المراد من حركة الشمس في الآية إمَّا الدوران حول نفسها، أو حركتها ضمن المـنظومة ا الشمسيّة.

ولابدً من الإشارة إلى أنَّ كلمة (كل) يمكن أن تكون إشارة إلى الشمس والقمر، وكذلك النجوم، والتي تستفاد من كلمة «الليل».

واحتمل بعض المفسّرين أن تكون إشارة إلى كلَّ من الليل والنهار والشمس والقمر، لأنَّ «الليل» \_والذي هو الظلَّ المخروطي للأرض \_له مدار خاص، فإذا نظر إنسان \_خارج الكرة الأرضية \_ من بعيد إليه، فسيرى أنَّ هذا الظل المحروطي في حركة مستمرة حــول الأرض، وسيرى نور الشمس الذي يشعّ على الأرض ويشكّل في النهار كالأسطوانة التي تنتقل دائماً حول هذه الكرة، وبناءً على هذا فإنَّ لكلَّ من الليل والنهار مداراً ومكاناً خاصاً بد .

ويحتمل أيضاً أن يكون المراد من حركة الشمس حركتها في إحساسنا، لأنَّ كـلًّا مـن الشمس والقمر في دوران مستمر في نظر الناظرين من أهل الأرض ..

#### ٢\_ السّماء سقف ممتم

قلنا فيا مضي: إنَّ (السَّماء) وردت في القرآن بمعان مختلفة، فجاءت تارةً بمعنى الجو، أي الطبقة الضخمة من الهواء (الغلاف الغازي) الذي يحيط بالأرض، كالآية أنفة الذكـر. ولا بأس أن نسمع هنا توضيحاً أكثر حول إحكام هذا السقف العظيم من لسان العلماء:

كتب (فرانك ألن) أستاذ الفيزياء الحياتية يقول: إنَّ الجو الذي يتكوَّن من الغازات التي تحفظ الحياة على سطح الأرض ضخم إلى الحدّ الذي يستطيع أن يكون كالدرع الذي يحفظ الأرض من شرّ الجموعة القاتلة المتكوّنة من عشرين مليون شهاب سهاوي تسير بسرعة ٥٠ كيلومتر في الثَّانية لتتساقط يوميًّا على الأرض.

إنَّ الغلاف الجوي إضافةُ إلى فوائده الأخرى، فإنَّه يحفظ درجة الحـرارة عـلى سـطح الأرض في حدود مناسبة تساعد على الحياة، وهو ذخيرة مهمّة جدّاً لنقل الماء والبخار من

٨. إقتباس من تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[^

المحيطات إلى اليابسة، ولو لم يكن كذلك لكانت كلّ القارات صحاري يابسة لا يكن الحياة فيها، وعلى هذا فيجب القول بأنّ المحيطات والغلاف الجوّي هي التي تحفظ للأرض توازنها وثباتها في مدارها.

109

إنّ وزن بعض هذه الشهب التي تسقط على الأرض يبلغ جزءاً من ألف من الغرام. إلّا أنّ قوّته نتيجة تلك السرعة الخارقة يعادل قوّة الأجزاء الذريّة التي في القنبلة المخسرّبة؛ وقـد يكون حجم تلك الشهب بمقدار ذرّة الرمل أحياناً!

في كلّ يوم تحترق ملايين من هذه الشهب قبل وصولها إلى سطح الأرض، أو تتحوّل إلى بخار، إلّا أنّ حجم ووزن بعض الشهب كبير إلى حدٍّ تخترق معه الغلاف الجوّي وتسصيب سطح الأرض.

ومن جملة الشهب التي عبرت الغلاف الغازي ووصلت إلى الأرض. هو الشهاب العظيم المعروف بـ (سيبري)، والذي أصاب الأرض سنة ١٩٠٨ وكان قطره بشكل أنّه شغل مكاناً من الأرض بمقدار ٤٠ كيلومتراً تقريباً وسبّب خسائر كبيرة.

والشهاب الآخر الذي سقط في (أريزونا) في أمريكا، والذي كان بِقطر كيلومتر واحد وعمق ٢٠٠ متر، أحدث عند سقوطه على الأرض حفرة عميقة فيها، وتولّدت منه شهب صغيرة كثيرة نتيجة إنفجاره شغلت مساحة كبيرة نسبيّاً من الأرض.

ويكتب (كرسي موريسن): إنّ الهواء المحيط بالأرض لو كان أقل قليلاً ممّا عـليه، فـإنّ الأجرام السماوية والشهب الثاقبة التي ترده بمقدار عدّة ملايين شهاب في اليوم، وتتلاشى في الفضاء الخارجي، فإنّها كانت تصل إلى الأرض دائماً وتصيبها.

إنّ هذه الأجرام الفلكيّة تتحرّك بسرعة ٦ ـ ٤٠ ميل في القّانية! وهي تنفجر وتحترق عند إصطدامها بأيّ شيء، ولو كانت سرعة هذه الأجرام أقل ممّا هي عليه ـ منلاً بسرعة الطلقة ـ فإنّها كانت تسقط على الأرض جميعاً، ويتضح مقدار تدميرها فيما لو أنّ إنساناً تعرّض لسقوط أصغر جرم من هذه الأجرام السماوية عليه، فإنّها كانت ستمزّقه إرباً إرباً وتفنيه لشدّة حرارتها، لأنّها تتحرّك بسرعة تعادل سرعة الطلقة م مرّة!

ا إنَّ سُمك الهواء المحيط بالأرض يبلغ مقداراً يسمح أن يمرَّ من خلاله إلى الأرض المقدار

اللازم من الأشعّة الكونية لنمو النباتات، ويقتل كلَّ الجراثيم المضرَّة في ذلك الفضاء، ويوجد الفيتامينات المفيدة .

من كتاب «سرّ خلق الإنسان»، ص ٣٤ و ٣٥.

#### الآيتان

# وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِمِن قَبْلِكَ ٱلْخُلُدُ أَفَ إِنْ مِتَ فَهُمُ ٱلْحَالِدُونَ ٢ كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَنَبْلُوكُمُ بِٱلشَّرِوَٱلْخَيْرِ فِتْنَةٌ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ٢

### التغسير

## الموت يتربّص بالمميع:

قرأنا في الآيات السابقة أنّ المشركين قد تشبّثوا بمسألة كون النّبي ﷺ بشراً من أجـل التشكيك بنبوّته، وكانوا يعتقدون أنّ النّبي يجب أن يكون ملكاً وخالياً من كلّ العوارض البشريّة.

إنَّ الآيات \_ محلَّ البحث \_ أشارت إلى بعض إشكالات هؤلاء، فهم يشيعون تارةً أنَّ إنتفاضة النَّبي (وفي نظرهم شاعر) لا دوام لها، وسينتهي بموته كلَّ شيء، كما جاء في الآية ٣٠ من سورة الطور: ﴿ **لَم يقولون فاعر نتريّعن به ريب للمنون﴾**.

وكانوا يظنّون تارةً أخرى أنَّ هذا الرجل لمَّا كان يعتقد أنَّه خاتم النبيّين، فيجب أن لا يموت أبداً ليحفظ دينه، وبناءً على هذا فإنَّ موته في المستقبل سيكون دليلاً عـلى بـطلان إدّعائه. فيجيبهم القرآن في أوّل آية بجملة قصيرة فيقول: ﴿وها جعلنا ليشرهن قبلك للخلد﴾.

إنَّ قانون الخلقة هذا لا يقبل التغيير، أي انَّه لا يكتب لأحد الخلود، وإذا كان هـؤلاء يفرحون بمو تك: **﴿ أفاِئن منه فهم الخالدون**﴾.

ربما لانحتاج إلى توضيح أنَّ بقاء الشريعة والدين لا يحتاج إلى بقاء الرسول. فإنَّ شرائع إيراهيم وموسى وعيسى علمً الله وإن لم تكن خالدة، إلاّ أنّها بقيت بعد وفاة هؤلاء الأنسبياء العظام (وبالنسبة لعيسى فإنَّ شريعته إستمرت بعد صعوده إلى السّماء) لقرون طويلة، وبناءً على هذا فإنَّ خلود المذهب لا يحتاج إلى حراسة النّبي الدائمة له، فمن المحكن أن يستمر خلفاؤه في إقامة دينه والسهر على خطاه.

وأمّا ما تصوّره أولئك من أنّ كلّ شيء سبنتهي بموت النّبيّيَكَنَّ فإنّهم أخطأوا في ظنّهم، لأنّ هذا الكلام يصحّ في المسائل التي تقوم بالشخص، والإسلام لم يكن قائماً بـالنّبي ولا بأصحابه. فقد كان ديناً حيّاً ينطلق متقدّماً بحركته الذاتية الداخلية ويخترق حدود الزمان والمكان ويواصل طريقه!

ثمّ يذكر قانون الموت العامّ الذي يصيب كلّ النفوس بدون استثناء فيقول: **حَلّ تفس** قائقة الموسه ٢.

ويجب أن نذكّر بأنّ لفظة (النفس) قد استعملت في القرآن بمحانٍ مخملة، فأوّل معنى للنفس هو الذات. وهذا المعنى واسع يطلق حتى على ذات الله المقدّسة، كما نقراً: هتميه على نفسه للرحمة في .

ثمّ استعملت هذه الكلمة في الإنسان، أي مجموع جسمه وروحه، مثل: فين قتل نفساً يغيرنفس أو قساد في الأرض فكأنّما قتل الناص جميعاً ﴾ .

واستعملت أحياناً في خصوص روح الإنسان كما في مخرجوا لنفسكم Ў ·

ومن الواضح أنّ المراد من النفس في الآيات التي نبحتها هو المعنى الثّاني، وبناءً على هذا فإنّ المراد هو بيان قانون الموت العام في حقّ البشر، وبذلك لا يبقى مجال للإشكال على الآية بأنّ التعبير بالنفس يشمل الله أو الملائكة أيضاً فكيف نخصّص الآية وتخرج الله والملائكة منها!

**سؤال:** وبعد ذكر قانون الموت الكلّي يطرح هذا السؤال، وهو: ما هو الهدف من هذه الحياة الزائلة؟ وأيّ فائدة منها؟

**والجواب:** فيقول القرآن حول هذا الكلام: **إنبلوكم بالشرّ وللغير فتنة وللينا ترجعون \*** أي إنَّ مكانكم الأصلي ليس هو هذه الدنيا، بل هو مكان آخر، وإنَّنا تأتون هـنا لتـوَدَّوا الإختبار والامتحان، وبعد إكتسابكم التكامل اللازم سترجعون إلى مكانكم الأصلي وهو الدار الآخرة.

in the state of the local state of the second state of the second

۲. المأندة، ۲۲. ١, الأنعام، ١٢. ٤. - تفسير الميزان، ج ١٤، ص ٣١٢. ٣. الأنعام. ٩٣.

٤]

يكون كذلك. لأنّ الامتحان الإلهي وإن كان تارةً بالنعمة وأخرى بالبلاء، إلّا أنّ من المسلّم أنّ الامتحان بالبلاء أشدّ وأصعب.

وأمّا «الشرّ» فإنّه لا يعني مطلق الشرّ، لأنّ الفرض أنّ هذا الشرّ عـبارة عـن وسـيلة للاختبار والتكامل. وبناءً على هذا فإنّ المراد هو الشرّ النسبي. وأساساً لايوجد شرّ مطلق في مجموع عالم الوجود بالنظرة التوحيديّة الصحيحة!

ولذلك نقرأ في حديث أنّ أمير المؤمنين علياً علمًا مرض يوماً فجاء جمع من أصحابه لعيادته، فقالوا: كيف نجدك يا أمير المؤمنين؟ قال: «بشرّ»! قالوا: ما هذا كلام مثلك؟! قال: «إنّ الله تعالى يقول: ونبلوكم بالشرّ والخير فتنة، فالخير الصحّة والغنى، والشرّ المرض والفقر».

ويبقى هنا سؤال مهمّ، وهو: لماذا يختبر الله عباده؟ وماذا يعني الاختبار من قِبل الله؟ وقد ذكرنا جواب هذا السؤال في ذيل الآية ١٥٥ من سورة البقرة، وقلنا: إنّ الامتحان من الله تعالى لعباده يعني تربيتهم. (طالعوا التفصيل الكامل لهذا الموضوع هناك).

NOS

#### الآيات

وَإِذَارَ الْكَ الَّذِينَ حَكَفَرُوٓ أَبِانَ يَنَجِدُونَكَ إِلَّا هُرُوَا آَهَ ذَا الَّذِي يَدْكُرُ الله تَكُمْ وَهُم بِذِحَرِ الرَّحْنَ هُمْ حَكَفِرُونَ ﴿ خُلِقَ آلَإِ نسَنُ مِنْ عَجَلَ سَأُوْرِيكُمْ اللَّهِ تَكُمْ وَهُم بِذِحَة مِلُوبِ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَعْدُ إِن حَنْتُمُ مَتَذِقِينَ ﴿ لَوَيَعْلَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لَا يَكُفُونَ عَن وُجُوهِ مُ النَّهَ رَ وَلَاعَن ظُهُورِهِ رُولَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ بَلْ تَأْتِيهِم بَعْتَ هُ فَتَبَه مُ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَهَا وَلَاهُمْ يُنْطَرُونَ ﴾

التفسير

فلق الإنسان من عَمِّلا

نواجه في هذه الآيات مرّة أخرى، بحوثاً أخرى حول موقف المشركين من رسول الله ﷺ، حيث يتّضح نمط تفكير هم المنحرف في المسائل الأصولية، فتقول أوّلاً: ﴿ ولِدَاراتُكَ الدين كفروا إن يتغذونك إلّا هزولة فهؤلاء لا عمل لهم إلّا السخرية والإستهزاء، ويشيرون إليك بعدم إكتراث ويقولون: ﴿ أهذا للذي يذكر آلهتكم ` وهم بذكر للوحين هم كافرونه.

مممممممممممم متعلم متعلم المعرفي المحكمة المحتمد المحتمية والحجرية (وما هو بمزدر لها، بل يُفصح عن حقيقتها) فيقول: إنّ هذه موجودات لا روح فيها ولا شعور ولا قيمة لهما، لتعجّبوا منه، أممّا إذا جحد أحدهم ربّه الرحمن الرحيم الذي عمّت آشار رحمنته وعطمته الأرض والسّهاء وما من شيء إلّا وفيه دليل على عظمته ورحمته، لما أثار إعجابهما! نعم، إنّ الإنسان إذا إعتاد أمراً وتطبّع عليه وتعصّب له فإنّه سيتقدّس في نظره وإن كان

(سوء) فيقولون: يذكر آلهتكم بسوء!

٨. العجيب هنا أنَّ هؤلاء كانوا يقولون ﴿أهذا الذي يذكر آلهتكم ﴾ ولم يرضوا أن يذكروا في عبارتهم كلمة

[ع

أسوء الأمور، وإذا عادى شيئاً فسيبدو سيَّناً في نظره تدريجيّاً وإن كان أجمل الأمور وأحبِّها. ثمّ تشير إلى أمر آخر من الأمور القبيحة لدى هذا الإنسان المتحلّل، فستقول: في تقول الإنسان من مجل ﴾. وبالرغم من اختلاف المفسّرين في تفسير كلمتي (إنسان) و(عجل). ولكن من المعلوم أنَّ المراد من الإنسان هنا نوع الإنسان \_طبعاً الإنسان المتحلَّل والخارج عن هداية القادة الإلهيين و حكومتهم \_والمراد من «عجل» هي العجلة والتعجيل، كما تشهد الآيات التالية على هذا المعنى، وكما نقرأ في مكان أخر من القرآن: ﴿ كَانَ لَلِنْسَانَ عَجُولًا ﴾ .

إنَّ تعبير فحلق الإنسان من مجل ﴾ في الحقيقة نوع من التأكيد، أي إنَّ الإنسان عجول إلى درجة كأنَّه خلق من العجلة، وتشكَّلت أنسجته ووجوده منها! وفي الواقع، فإنَّ كثيراً من البشر العاديين هم على هذه الشاكلة، فهم عجولون في الخير وفي الشرّ، وحتى حين يقال لهم: إذا ارتكبتم المعاصي وكفرتم سيأخذكم العذاب الإلهي، فإنَّهم يقولون: فلماذا لا يأتي هذا العذاب آسرع؟!

و تضيف الآية في النهاية: فأريكم آياتي فلا تستعجلون 🔸

التعبير بـ (آياتي) هنا يمكن أن يكون إشارة إلى آيات العذاب وعلاماته والبلاء الذي كان يهدّد به النّبي ٢٠٠٠ خالفيه، ولكن هؤلاء الحمقي كمانوا يمقولون مراراً: فأيمن تملك الإبتلاءات والمصائب التى تخوّفنا بها؟ فالقرآن الكريم يقول: لا تعجلوا فلا يمـضي زمـن طويل حتى تحيط بكم.

وقد يكون إشارة إلى المعجزات التي تؤيّد صدق نبي الإسلامَ إِنَّ أَي إِنَّكُم لو صبرتم قليلاً فستظهر لكم معجزات كافية.

ولا منافاة بين هذين التَّفسيرين، لأنَّ المشركين كانوا عجولين في كليهما، وقد أراهم الله كليهما، وإن كان التَّفسير الأوَّل يبدو هو الأقرب والأنسب مع الآيات التالية.

ثمّ يشير القرآن إلى إحدى مطالب أولئك المستعجلين فيقول: ويقولون متى هذا الوعد بِن كنتِم صادقين ﴾ فهؤلاء كانوا ينتظرون قيام القيامة بفارغ الصبر، وهم غافلون عن أنّ قيام القيامة يعنى تعاستهم وشقاءهم المرير. ولكن ماذا يكن فعله؟ فإنَّ الإنسان العجول يعجّل حتى في قضيّة تعاسته وفنائه؟

والتعبير بـ في كنتم صادقين ﴾ بصيغة الجمع مع أنَّ المخاطب رسول الله إنه ، من أجل

۸۱ الإسرام، ۸۱.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٨]

أنَّهم أشركوا أنصاره وأتباعه الحقيقيين في الخطاب، فكأنَّهم أرادوا أن يقولوا: إنّ عدم قيام القيامة دليل على أنَّكم كاذبون جميعاً.

170

وتجيبه الآية التالية افتقول: **لمويسلم الذين كفروا حين لايكفّون من وجوههم ال**تّار ولا من ظهورهم ولا هم ينصرون ج.

إنَّ التعبيرُ بـ «الوجوه» و«الظهور» في الآية محلَّ البحث إشارة إلى أنَّ جهنَّم ليست ناراً تحرقهم من جهة واحدة، بل إنَّ وجوه هؤلاء وظهورهم في النَّار، فكانَّهم غرقوا ودفنوا في وسط النَّار!

وجملة فولاهم ينصرون ﴾ إشارة إلى أنَّ هذه الأصنام التي يظنَّون أنَّها ستكون شفيعة لهم وناصرة، لا تقدر على أيِّ شيء.

مممّا يلفت النظر أنّ العقوبة الإلهيّة لا يعيّن وقتها دائماً فإن تاتسيهم بـ ختة فستبهتهم فسلا يستطيعون ردّها ﴾ وحتى إذا استمهلوا، وطلبوا التأخير على خلاف ما كانوا يستعجلون به إلى الآن، فلا يجابون فولاهم ينظرون ﴾

## ہطان

1\_ بملاحظة الآيات آنفة الذكر يُثار هذا السؤال، وهو: إذا كان الإنسان عجولاً بطبيعته، فلماذا ينهى الله سبحانه عن العجلة ويقول: فلا تستسجلون ﴾؟ أليس هـذا تـناقضاً بـين الإثنين؟

ونقول في الجواب: إنّنا إذا لاحظنا أصل اختيار وحرية إرادة الإنسان، وكون صـفاته ومعنوياته وخصائصه الأخلاقيّة قابلة للتغيير، فسيتّضح أن لا تضادّ في الأمر، حيث يمكن تغيير هذه الحالة بالتربية و تزكية النفس.

٢. جملة في تاتيمهم بغتة قتبهتهم > قد تشير إلى أنّ عذاب القيامة وعقوباتها تختلف جملة في تاتيمهم بغتة قتبهتهم > قد تشير إلى أنّ عذاب القيامة وعقوباتها تختلف جميعها عن عذاب الدنيا، فنقرأ مثلاً حول النّار: في رالله الموقدة + الذي تطلع على الأفندة > ، أو نقرأ في شأن وقود النّار: في ودها النامن والعجارة > ، ومثل هذه التعبيرات توحي بأنّ نار جهنّم تأتي على حين غفلة فتُبهت الناسة

8003

بي البقرة، ٢٤. ر الهمزة، ٦ و٧. س تغسير الميران، ج ١٤، ص ٤١٧.

## الآيات

وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِى بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم مَّاكَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُون () قُلْ مَن بَكْلُوُ حَمْ بِالَيْلِ وَٱلنَّهَا رِمِنَ ٱلرَّحْنَ بَلْ هُمْ عَن ذِحَتِر رَبِهِم مُعْرِضُونَ () أَمْرَهُمْ عَالِهَةُ تَمْنَعُهُم مِن دُونِنَ الْايَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ انفُسِهِمْ وَلَاهُم مِنَا يُصْحَبُونَ () بَلْ مَتَعْنَاهَ وَلَا يَ وَالنَّهَا لِمَا مَعْنَاهُ وَعَابَاتَهُ هُمْ حَتَى طَالَ مَعْدِضُونَ () أَمْرَهُمْ مَنَا يُصْحَبُونَ () بَلْ مَتَعْنَاهُ وَلَا يَعْدَمُ مَعْنَ ذَعْتَمَ مَعْ مَعْدِضُونَ () أَمْرَهُمْ مَنَا يُصْحَبُونَ () بَلْ مَتَعْنَاهُ مَعْنَاهُ وَعَابَاتَهُ هُمْ حَتَى طَالَ مَعْذَعَ اللَّهُ مِعْنَا يَعْمَ مُنَا يَحْمَ مَنْ الْمُعْمَى الْعَبْعُونَ الْتَعْذِينَ بَعْنَاهُ الْعَبْعُونَ مَعْنَا هُمُ مَعْنَا وَلَاهُمُ مَعْنَا يُعْمَ مَعْنَا يَعْمَ مَعْنَاهُمُ مَعْنَاهُ مُعْتَى الْكُونَ الْعَنْكُونَ مَا يَعْذَلِيهُ مُ الْعُمُونَ الْعَامَ مَعْنَا يُعْتَعْنَاهُ مُعْتَى الْعَنْهُ الْعَمْ مَعْنَا الْعَمْ مُ الْعَ مَا يَعْذَلِبُونَ () قُلْالَقُلُقُلُونَ الْعَالَ الْعَنْ يَعْنَا الْحُنْكُونَ الْعَالَ الْعَمْ مُ الْعُمْ مَا الْعُنْهُ وَالْعَالَةُ مَعْتَى الْعَالَ لَكُونَ الْحُمُ الْعَالَ الْعَالَةُ الْعَالَ الْحَمْ

### التفسير

لاحظنا في الآيات السابقة أنّ المشركين والكفّار كانوا يستهزئون برسول الله ﷺ، وهذا دأب كلّ الجهّال المغرورين، إنّهم يأخذون الحقائق المهمّة الجديّة مأخذ الهزل والإستهزاء.

فتقول **الآية الأولى** تسلية للنّبي: لست الوحيد الذي يستهزأ به ﴿ ولقد لستهزى برسل هن قبلك ولكن في النهاية نزل بهم العذاب الذي كانوا يستهزئون به ﴿ فعاق بالدين سخروا منهم هاكانوا به يستهزؤون وبناءً على هذا فلا تدع للغمّ والحزن إلى نفسك طريقاً، وينبغي أن لا تترك مثل أعبال الجاهلين هذه أدنى أثر في روحك الكبيرة، أو تخلّ بإرادتك الحديديّة الصلبة.

و تقول **الآية التالية:**قل لهم إنّ أحداً لا يدافع عنكم أمام عذاب الله في القيامة، بل وفي هذه الدنيا: **﴿ قُل مِن يكلوّكم بالليل وللنهار من للرحمن؛** أي من عذابه، فلو أنّ الله سبحانه لم يجعل السّماء ـ أي الجوّ المحيط بالأرض سقفاً محفوظاً كها مرّ في الآيات السابقة ـ لكان هذا وحده كافياً أن تتهاوى النيازك وتُمطركم الأجرام السماوية بأحجارها ليل نهار.

| Y1Y | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | Ĩ٨ |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  |    |

إنّ الله الرحمن قد أولاكم من محبّته أن جعل جنوداً متعدّدين لحفظكم وحراستكم، بحيث لو غفلوا عنكم لحظة واحدة لصبّ عليكم سيل البلاء.

مممّا يستحقّ الإنتباه أنّ كلمة «الرحمن» قد استعملت مكان (الله) في هذه الآية، أي انظر وا إلى أنفسكم كم إقتر فتم من الذنوب حتى أغضبتم الله الذي هو مصدر الرحمة العامّة؟!

ثمّ تضيف: ﴿بل هم من ذكر رتبهم معرضون﴾ فلا هـم يـصغون إلى مـواعـىظ الأنـبياء ونصحهم، ولا تهزّ قلوبهم نعم الله وذكره، ولا يستعملون عقولهم لحظة في هذا السبيل.

ثمّ يسأل القرآن الكريم: أيّ شيء يعتمد عليه هؤلاء الكافرين الظالمين والمجرمين في مقابل العقوبات الإلهيّة؟ **ولم لهم آلهة تمنعهم من دوننا لايستطيمون نصر لنفسهم ولاهم منّا يصحبون»** <sup>1</sup> فهذه الأصنام لا تستطيع أن تنقذ نفسها من العذاب، ولا تكون مصحوبة بتأييدنا ورحمتنا.

ثمّ أشارت **الآية التالية** إلى أحد علل تمرّد وعصيان الكافرين المهمّة، فتقول: ﴿ بِل هَتّعنّا هؤلا. وآبا.هم حتى طال عليهم للعجر» إلّا أنّ هذا العمر الطويل والنعم الوفيرة بدل أن تحرّك فيهم حسّ الشكر والحمد، ويطأطئوا رؤوسهم لعبودية الله، فإنّها أصبحت سبب غرورهم وطغيانهم.

ولكن ألا يرى هؤلاء أنّ هذا العالم ونعمه زائلة؟ ﴿ فَظَلا يرون لَنَّا دَاتِي الأرض ننقصها هن أطرافها ؟ فإنّ الأقوام والقبائل تأتي الواحدة تلو الأخرى وتذهب، وليس للأفراد الصغار والكبار عمر خالد، والجميع سيصيبهم الفناء، والأقوام الذين كانوا أشدّ منهم وأقوى وأكثر تمرّداً وعصياناً أودعوا تحت التراب، وفي ظلام القبور، وحتى العلماء والعظماء الذين كان بهم قوام الأرض قد أغمضوا أعينهم وودّعوا الدنيا؛ ومع هذا الحال ﴿ أَفْهِم للغالبون ؟

وقد إختلف المفسّرون في المراد من جملة ﴿ لِنَّا مَأْتِي الأَرْض بَنْقُصِها مِنْ أَطْرَافُها ﴾ :

ا-فقال بعضهم: إنّ المراد هو أنّ الله ينقص تدريجيّاً من أراضي المشركين ويضيفها على بلاد المسلمين. إلّا أنّه بملاحظة كون هذه السورة نزلت في مكّة، ولم يكن للمسلمين تسلك الفتوحات، فإنّ هذا التّفسير يبدو غير مناسب.

١. «يصحبون» من باب الإفعال، وفي الأصل يعني أن يجعلوا شيئاً تحت تصرّفهم بعنوان المساعدة والحماية، وهو هنا يعني أنَّ هذه الأصنام لا تملكُ الدفاع ذاتياً، ولا وضعت تحت تصرفها مثل هذه القوَّة من قبل الله تعالى، ونحن نعلم أنَّ أيَّة قوَّة دفاعية في عالم الوجود إمَّا أن تنبع من ذات الشيء، أو تمنح له من قبل الله تعالى. أي أنَّها إمّا ذاتية أو عرضية.

٢- وقال بعض آخر: إنّ المقصود هو خراب وإنهدام الأراضي بصورة تدريجيّة.
 ٣- وبعض يعتبرونها إشارة إلى سكّان الأرض.
 ٤- وذكر بعض أنّ المراد من أطراف الأرض هو العلماء خاصّة.

إلّا أنّ الأنسب من كلّ ذلك، أنّ المراد من الأرض هو شعوب بـلدان العـالم الخــتلفة، والأقوام والأفراد الذين يسيرون نحو ديار العدم بصورة تدريجيّة ودائمة، ويودّعون الحياة الدنيا، وبهذا فإنّه ينقص دائماً من أطراف الأرض.

وقد فسّرت هذه الآية في بعض الرّوايات التي رويت عن أهل البيت بي عوت العلماء، فيقول الإمام الصادقﷺ : «نقصانها ذهاب عالمها» (

ومن المعلوم أنّ هذه الرّوايات ـ عادةً ـ تبيّن مصاديق واضحة، لا أنّها تحصر مـفهوم الآية في أفراد معيّنين. وبهذا فإنّ الآية تريد أن تبيّن أنّ موت الكبار والعظهاء والأقوام درس وعبرة للكافرين المغرورين الجاهلين ليعلموا أنّ محاربة الله تعالى لا تنتج سوى الإندحار.

ثمَّ تقرَّر الآية حقيقة أنَّ وظيفة النَّبِيَ اللَّهُ عَلَيْ الذار الناس عن طريق الوحي الإلهـي، فتوجّه الخطاب إلى النَّبِي اللَّهُ ، فتقول: قل لِدَها لَنذركم بالوحي ﴾ وإذا لم يؤثّر في قـلوبكم القاسية، فلا عجب من ذلك، وليس ذلك دليلاً على نقص الوحي الإلهي، بل السبب هو فلا يسمع للعمم للدما. إذا ما ينذرون ﴾.

إنَّ الأَذن السميعة يلزمها أن تسمع كلام الله، أمَّا الآذان التي أصمّتها حجب الذنـوب والغفلة والغرور فلا تسمع الحقّ مطلقاً.

8003

۲۰ تفسير نورالثقلين، ج ۳. ص ٤٢٩.

وَلَبِن مَّسَّتَهُمْ نَفَحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَيَقُولُ يَنُوَيَلُنَا إِنَّا حَكْنًا ظَلِيمِينَ ٢٥ وَنَضَعُ ٱلْمَوَذِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَمِ ٱلْقِيدَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن حَكَانَ مِثْقَبَالَ حَبَيَةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَنَيْنَا بِهَ أُوَكَفَىٰ بِنَاحَسِبِينَ ٢

uméfii

موازين العدل في القيامة:

بعد أن كانت الآيات السابقة تعكس حالة غرور وغفلة الأفراد الكافرين، تقول الآية الأولى أعلاه: إنّ هؤلاء المغرورين لم يذكروا الله يوماً في الرخاء، ولكن: ﴿ولئن هسّتهم نفعة هن عذاب ربّك ليقولنَ ياويلنا لِمَاكنًا ظالمين﴾.

كلمة (نفحة) تعني برأي المفسّرين وأرباب اللغة: الشيء القليل، أو النسسيم اللـطيف، وبالرغم من أنّ هذه الكلمة تستعمل غالباً في نسمات الرحمة والنعمة غالباً. إلّا أنّها تستعمل في مورد العذاب أيضاً <sup>(</sup>.

وعلى قول تفسير الكشّاف فإنّ جملة ﴿ولئن مستيمم نفحة...﴾ تتضمّن ثلاثة تعابير كلّها تشير إلى القلّة: التعبير بالمسّ، والتعبير بالنفحة، من ناحية اللغة، ومن ناحية الوزن والصيغة أيضاً؟.

والخلاصة: إنّ ما يريد أن يقوله القرآن الكريم هو: إنّ هؤلاء الذيـن عـميت قـلوبهم يسمعون كلام النّبي ومنطق الوحي سنين طويلة، ولا يؤثّر فيهم أدنى تأثير، إلّا أنّهم عندما تلهب ظهورهم سياط العذاب \_ وإن كانت خفيفة يسيرة \_ سيصرخون ﴿لِقا مُنّا ظالمين﴾ ألا ينبغي لهؤلاء أن ينتبهوا قبل أن تصيبهم سياط العذاب؟

التفسير الكبير؛ وتفسير في ظلال القرآن، ومفردات الراغب ذيل الآية مورد البحث، مادّة (نفحة).
 المصدر السابق.

**č**]

ولو انتبهوا حينئذٍ. فما الفائدة؟ فإنّ هذه اليقظة الاضطرارية لا تنفعهم، وإذا ما هدأت فورة العذاب واطمأنّوا فإنّهم سيعودون إلى ماكانوا عليه!

أمّا **الآية الأخيرة** التي نبحثها فتشير إلى حساب القيامة الدقيق، وجزائها العادل، ليعلم الكافرون والظالمون أنّ العذاب على فرض أنّه لم يعمّهم في هذه الدنيا، فإنّ عذاب الآخرة حتمي، وسيحاسبون على جميع أعبالهم بدقّة، فتقول: **فونضع للعولزين للقسط ليوم للقياهة.)** «القسط» يعني أحياناً عدم التبعيض، وأحياناً يأتي بمعنى العدالة بصورة مطلقة، وما يناسب المقام هو المعنى الثّاني.

ومممّا يلفت النظر أنّ «القسط» هنا ذكر كصفة للموازين، وهذه الموازين دقيقة ومنظّمة إلى الحدّ الذي تبدو وكأنّها عين العدالة`.

ولهذا تضيف مباشرةً: **﴿فلا تظلم نفس شيئا﴾ ف**لا ينقص من ثواب المحسنين شيء، ولا يضاف إلى عقاب المسينين شيء.

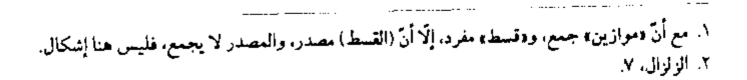
إِلَّا أَنَّ نَنِي الظلم والجور هذا لا يعني عدم الدقَّة في الحساب، بل ﴿وَلِنَ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةَ مِن حردل ألينا بها وكفي بنا حاسبين ﴾.

> «الخردل» نبات له حبّة صغيرة جدّاً يضرب المثل بها في الصغر والحقارة. وجاء نظير هذا التعبير في موضع آخر من القرآن بتعبير **(مثقال ذرّة )** <sup>7</sup>.

ومممّا يستحقّ الإنتباء أنّه قد عُبَّر في ستّ مواضع من القرآن بـ **جمئقال ذرّة ﴾** وفي موضعين بـ **جئقال حبّة من خردل ﴾**. وفي الحقيقة فإنّ الآية آنفة الذكر مع التعابير الست المختلفة تأكيد على مسألة المحاسبة الدقيقة في يوم القيامة.

إنّ كلعة «موازين»، وبصيغة الجمع، وبعدها ذكر وصف «القسط»، وبعده التأكيد على نني الظلم **وللا تظلم نفس شيئا ﴾** وبعد ذلك ذكر كلمة «شيئاً» ثمّ التمثيل بحبّة الخردل، وأخيراً جملة **وتفن بنا حاسبين ﴾** كلّ هذه أدلّة على أنّ حساب يوم القيامة دقيق جدّاً، وخال من أيّ نوع من الظلم والجور.

أمّا ما المراد من الموازين؟



بعض المفسّرين ظنّوا أنّ هناك موازين كموازين هذه الدنيا تُنصب، ثمّ فرضوا بعد ذلك أنّ لأعمال الإنسان هناك وزناً وثقلاً ليمكن وزنها بتلك الموازين.

إلّا أنّ الصحيح هو أنّ الميزان هنا يعني وسيلة قياس الوزن، ومن المعلوم أنّ لكلّ شيء مقياس وزن متناسب معه، كميزان الحرارة، وميزان الهـواء، والمـوازيـن الأخــرئ الذي يتناسب كلّ منها مع الموضوع الذي يريدون قياسه بها.

ونقرأ في الرّوايات الإسلامية أنّ موازين الحسباب في القسيامة هـم الأنسبياء والأنمّـة والصالحون الذين لا توجد نقطة سوداء في صحيفة أعمالهم . فنقرأ: «السلام عـلى مـيزان الأعمال»! وتجد التوضيح والتفصيل بصورة أوسع حول هذا الموضوع ذيل الآيـة ٨ مـن سورة الأعراف.

إنّ ذكر الموازين بصيغة الجمع لعلّه إشارة إلى هذا المعنى أيضاً، لأنّ رجال الحقّ كلّ منهم ميزان لأعمال البشر، فمضافاً إلى أنّ جميعهم ممتازون، فإنّ لكلّ منهم إمتيازاً خاصّاً بحيث يعتبر في تلك المرتبة مقياساً ومثلاً، وبتعبير آخر: فإنّ كلّ من يشبه هؤلاء إلى حـدّ مـا، وتنسجم صفاته وأعماله وصفات وأعمال العظماء، فإنّ وزنه سيثقل بذلك المقدار، وكـلّما إيتعدت واختلفت فسيخفّ وزنه.

રીજ

\_\_\_\_\_

بحار الأنوار، ج٧، ص٢٥٢.

۸]

وَلَقَدْ ءَاتَيْنَ امُوسَىٰ وَهَـرُونَ ٱلْفُرْقَانَ وَضِبَآءَ وَذِكْرُ لِلْمُنَقِينَ ٥ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَبَبِ وَهُم مِنَ ٱلسَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ٥ وَهَـذَا ذِكْرُ مُبَارَكُ أَنْزَلْنَهُ أَفَأَنْتُمْ لَهُ, مُنكِرُونَ ٥

## الأفسير

لممة من قصص الأنبياء:

ذكرت هذه الآيات وما بعدها جوانب من حياة الأنبياء المشفوعة بأمور تربوية بالغة الأثر، وتوضّع البحوث السابقة حول نبوّة الرّسول الأكرم <sup>عَبَيْنَ</sup> ومواجهته المخالفين بصورة أجلى مع ملاحظة الأصول المشتركة الحاكمة عليها. تقول الآية الأولى: ﴿ ولقد آتينا هوسي وهارون الفرقان وضيا: وذكرا للعتقيني. «الفرقان» يعنى في الأصل الشيء الذي يميَّز الحقّ عن الباطل، وهو وسيلة لمعرفة الإثنين.

وقد ذكروا هنا تفاسير متعدّدة في المراد من الفرقان في هذه الآية.

فقال بعضهم: إنَّ المراد التوراة.

والبعض اعتبره إنشقاق البحر لبني إسرائيل، والذي كان علامة واضحة عـلى عـظمة الحقّ وأحقّية موسى. في حين أنّ البعض اعتبره إشارة إلى سائر المعجزات والدلائـل التي كانت بيد موسى وهارون <sup>للمنظ</sup>.

غير أنَّ هذه التفاسير لا منافاة بينها مطلقاً، لأنَّ من الممكن أن يكون الفرقان إشارة إلى التوراة، وإلى سائر معجزات ودلائل موسى <sup>عَيَّل</sup>.

وقد أطلق الفرقان في سائر الآيات على نفس القرآن أيضاً، مثل: ﴿ تسبارك الذي نسرًّا الفرقان على عبدة ليكون للمالجين نذيرالي

` الفرقان. ۱.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وأحياناً يعبَّر عن الإنتصار الإعجازي الذي ناله النَّبي ﷺ، كما قال في شأن معركة بدر: <يوم للفرقان». `

274

أمّا كلمة «الضياء» فتعني النور الذي ينبع مـن ذات الشيء، ومـن المسـلّم أنَّ القـرآن والتوراة ومعجزات الأنبياء كانت كذلك ل

«الذكر» هو كلِّ موضوع يبعد الإنسان عن الغفلة، وهذا أيضاً من آثار الكتب السهاوية والمعجزات الإلهيّة الواضحة.

إنَّ ذكر هذه التعابير الثلاثة متعاقبة ربًّا كان إشارة إلى أنَّ الإنسان من أجل أن يصل إلى هدفه يحتاج أوَّلاً إلى الفرقان، أي أن يشخّص الطريق الأصلي عند مفترق الطّرق، فـإذا شخّص طريقه يحتاج إلى ضياء ونور ليتحرّك في ذلك الطريق ويستمرّ فيه، وقد تعترضه موانع أهمتها الغفلة، فيحتاج إلى ما يذكّره ويحذّره دانماً.

وممّا ينبغي الإلتفات إليه ورود لفظ «الفرقان» معرفةً، وورود كلمتي [ضياءً وذكـرأ] نكرتين في الآية محلَّ البحث، وعُدَّ أثرهما خاصًّا بالمتَّقين، ولعلَّ هذا التفاوت إشارة إلى أنَّ المعجزات والخطابات السهاوية تضيء الطريق للجميع، إلَّا أنَّ من ينتفع من الضياء والذكر ليس جميع الناس، بل الذين يحسُّون بالمسؤولية، وعلى جانب من التقوي.

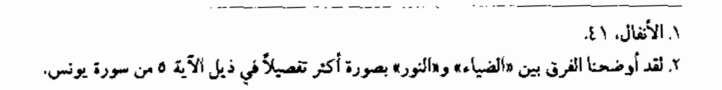
ثم تعرّف الآية التالية المتّقين بأنّهم والذين يخفون ربسهم سالغيب وهم من الساعة مشققون).

ولكلمة «الغيب» هنا تفسيران: **الأوّل:** إنّه إشارة إلى ذات الله المقدّسة، أي مـع أنّ الله سبحانه غائب عن الأنظار، فإنَّ هؤلاء آمنوا به بدليل العقل، ويحسُّون بالمسؤولية أمام ذاته المقدّسة.

والآخر: إنَّ المتَّقين لا يخافون الله في العلانية وبين المجتمع فقط، بل يعلمون أنَّه حاضر وناظر إليهم حتى في خلواتهم.

وممّا يلفت النظر، أنَّه عبَّر عن الخوف أمام الله بالخشية، وفي شأن القيامة بالإشفاق، إنَّ هذين اللفظين وإن كان كلاهما بمعنى الخموف، إلَّا أنَّ «الخشمية» ـ عملي قمول الراغب في





٤]

المفردات ــ تقال في موضع يمتزج فيه الخوف بالإحترام والتعظيم، كخوف الابن من أبــيه الحازم، وبناءً على هذا فإنّ خوف المتّقين ممتزج بالمعرفة.

وأمّا «الإشفاق» فيعني الإهتمام والحبّ المقترن بالخوف، وهذا التعبير يستعمل أحياناً في شأن الأولاد أو الأصدقاء الذين يحبّهم الإنسان، إلّا أنّه يخاف عليهم في الوقت نفسه من تعرّضهم للبلايا والأمراض مثلاً، وفي الواقع فإنّ المتّقين يحبّون يوم القيامة، لأنّـه مكـان الثواب والرحمة، إلّا أنّهم في الوقت نفسه مشفقون من حساب الله فيه.

ويمكن أن تستعمل هاتان الكلمتان أيضاً في معنى واحد.

وقارنت **الآية الأخيرة** بين القرآن وباقي الكتب السابقة: **﴿وهذا ذكر هبارك لنزلنا، أفانتم** له هنكرون ؟ ولماذا الإنكار؟ ألانَه ذكر لكم ومصدر وعيكم ويقظتكم وتذكيرهم؟ أولانَه مصدر البركة وفيه خير الدنيا وخير الآخرة، ومنبع الإنتصارات والسعادات؟ فهل يُنكر مثل هذا الكتاب الذي يستبطن أدلَّة أحقّيته فيه، وقد سطعت نورانيَّته، والذين يسيرون في طريقه سعدا، منتصرون؟!

ولكي نعرف مدى أثر القرآن في التوعية وما له من البركات، فيكني أن نرى حال سكّان جزيرة العرب قبل نزول القرآن عليهم، إذ كانوا يعيشون في جاهلية جهلاء وفقر وتعاسة وتفرّق وتمرّق، ثمّ نرى حالهم بعد نزول القرآن حيث أصبحوا أسوة ومثلاً حسناً للآخرين، ونرى كذلك حال الأقوام الآخرين قبل وصول القرآن إليهم وبعده.

## الآيات

وَلَقَدْ الْلَا الْمَنْ الْمَرَهِمَ رُشْدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَا بِهِ عَلِمِينَ ﴿ إِذْقَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاهَلَا وَالتَّمَاثِ لُلَآتِ أَسْتَرْهَا عَكِمْ وَنَ ۞ قَالُوا وَجَدْنَا اَبَاءَ نَاهَا عَبِدِينَ ۞ قَالَ لَقَدْ كُنْتُمْ أَسْتُرْ وَابَا وَتُحَمَّمْ فِ صَلَالٍ مُبِينِ ۞ قَالُوا أَجِنْتَنَا بِالْحَقَ أَمْ أَن مِنَ اللَّعِينَ ۞ قَالَ بَل رَبُّكُرُ رَبُّ لَسَمَوَتِ وَالأَرْضِ ٱلَّذِى فَطَرَهُ ۞ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُ مِنَ الشَّهِدِينَ ۞ قَالَ بَل رَبُّكُرُ رَبُّ لَسَمَوَتِ وَالأَرْضِ الَّذِى فَطَرَهُ ﴾ وَأَنا عَلَى ذَلِكُمُ مَنَ الشَّهِدِينَ ۞ وَتَاللَّهِ لَأَسْ وَتَعَالَ بَعْدَ اللَّهُ وَمَا لَكُونَ هُ عَلَيْ أَنْهُ وَالَا أَحْتَى مَنَ اللَّهِ عَالَ اللَّهُ مَعْدَا أَعَالَ عَالَ بَل رَبُكُمُ وَتَا لَعَنْ وَالْمَا وَالْعَالَ الْمَا عَالَ وَا

التفسير

## تمطيط إبراهيم الأمطيم الأصنام:

قلنا: أنَّ هذه السورة تحدَّثت \_كما هو معلوم من إسمها \_عن جوانب عديدة من حالات الأنبياء \_ ستّة عشر نبيّاً \_ فقد أشير في الآيات السابقة إشارة قصيرة إلى رسالة موسى وهارون ينهي ، وعكست هذه الآيات وبعض الآيات الاتية جانباً مهمّاً من حياة إبراهيم ينهج ومواجهته لعبدة الأصنام، فتقول أوّلاً: فولقد آتينا لبرلهيم رشدة من قبل وتنا به عالمين).

«الرشد» في الأصل بمعنى السير إلى المقصد والغاية، ومن الممكن أن يكون هنا إشارة إلى حقيقة التوحيد، وأنّ إيراهيم عرفها واطّلع عليها منذ سني الطفولة، وقد يكون إشارة إلى كلّ خير وصلاح بمعنى الكلمة الواسع.

والتعبير بـ (من قيل) إشارة إلى ما قبل موسى وهارون الله .

وجملة **فوكنًا به عالمين**﴾ إشارة إلى مؤهّلات وإستعدادات إبراهـيم لإكـتسابِ هـذه المواهب، وفي الحقيقة إنّ الله سبحانه لا يهب موهبة عبثاً وبلا حكمة. فإنّ هذه المؤهّلات

[ع

إستعداد لتقبّل المواهب الإلهيّة، وإن كان مقام النبوّة مقاماً موهوباً.

ثمّ أشارت إلى أحد أهمّ مناهج إيراهيم علِّلا، فقالت: إنّ رشد إيراهيم قد بان عندما قال لأبيه وقومه ــ وهو إشارة إلى عمّه آزر، لأنّ العرب تسمّي العمّ أباً ــ ما هذه التماثيل التي تعبدونها؟ **﴿إذ قال لُبيه وقومه ما هذه للتماثيل التي لنتم لها ماكفون﴾**.

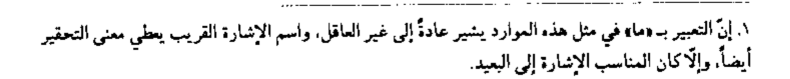
لقد حقّر إبراهيم ﷺ الأصنام التي كان لها قدسيّة في نظر هؤلاء بتعبير ﴿ها هذا الَّوَلاً، وثانياً بتعبير ﴿للتعاثيل؛ لأنّ التمثال يعني الصورة أو المجسّمة التي لاروح لها. ويقول تاريخ عبادة الأصنام: إنّ هذه المجسّمات والصور كانت في البداية ذكرى للأنبياء والعلماء، إلّا أنّها إكتسبت قدسيّة وأصبحت آلهة معبودة بمضيّ الزمان.

وجملة **«لنتم لها ماتحفون»** بملاحظة معنى «العكوف» الذي يحني المـلازمة المـقترنة بالإحترام، توحي بأنَّ أولئك كانوا يحبّون الأصنام، ويـطأطنون رؤوسهـم في حـضرتها ويطوفون حولها، وكانَّهم كانوا ملازميها دانماً.

إنَّ مقولة إبراهيم على هذه في الحقيقة إستدلال على بطلان عبادة الأصنام، لأنَّ ما نراه من الأصنام هو المجسّمة والتمثال، والباقي خيال وظنَّ وأوهام، فأيّ إنسان عـاقل يسـمح لنفسه أن يوجب كلّ هذا التعظيم والإحترام لقبضة حجر أو كومة خشب؟ لمـاذا يخـضع الإنسان ـالذي هو أشرف المخلوقات ـأمام ما صنعه بيده، ويطلب منه حـلّ مشـاكـله ومعضلاته؟!

إلا أنَّ عبدة الأصنام لم يكن عندهم \_ في الحقيقة \_ جواب أمام هـذا المـنطق السـليم القاطع، سوى أن يبعدوا المسألة عن أنفسهم ويلقوها على عاتق آبائهم، ولهذا **﴿قالواوجدنا آباما لها عابدين﴾**.

ولماً كانت حجّتهم بأنّ «هذه العبادة هي سنّة الآباء» غير مجدية نفعاً... ولا نمتلك دليلاً على أنّ السابقين من الآباء والأجداد أعقل وأكثر معرفة من الأجيال المقبلة، بل القضيّة على العكس غالباً، لأنّ العلم يتّسع بمرور الزمن، فأجابهم إبراهيم مباشرة ف **(قال لقد تنتم لنتم وآباؤتم في ضلال مبين)**.



الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[^

إنّ هذا التعبير المقترن بأنواع التأكيدات، والحاكي عن الحزم التامّ سبّب أن يرجع عبدة الأصنام إلى أنفسهم قليلاً، ويتوجّهوا إلى التحقّق من قول إبراهيم، فأتوا إلى إبراهيم فقالوا أجنتنا بالحق لم أنت من اللامبين> لأنّ أولئك الذين كانوا قد إعتادوا على عبادة الأصنام، وكانوا يظنّون أنّ ذلك حقيقة حتميّة، ولم يكونوا يصدّقون أنّ أحداً يخالفها بصورة جديّة، ولذلك سألوا إبراهيم هذا السؤال تعجّباً.

إلَّا أَنَّ إِبراهِم أَجابِهم بصراحة: ﴿قَالَ بِلَ رَبَّكُم رَبُّ السُّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ الذي قَطَرِهنَّ وأَتسا على ذلكم هن الشاهدين﴾ .

إنَّ إبراهيم علما قد بيَّن بهذه الكلمات القاطعة أنَّ الذي يستحقَّ العبادة هـو خـالقهم وخالق الأرض وكلَّ الموجودات، أمَّا قطع الحجر والخشب المصنوعة فهي لا شيء، وليس لها حقَّ العبادة، وخاصَّةً وقد أكَّد بجملة **(ولنا على ذلكم من للشاهدين)،** فأنا لستُ الشاهد الوحيد على هذه الحقيقة، بل إنَّ كلَّ العقلاء الذين قطعوا حبل التقليد الأعمى شاهدون على هذه الحقيقة.

ومن أجل أن يثبت إبراهيم جديّة هذه المسألة، وأنّه ثابت على عقيدته إلى أبعد الحدود، وأنّه يتقبّل كلّ ما يترتّب على ذلك بكلّ وجوده، أضاف: **ووتالله لأكيدنّ أصناهكم بعد أن تولّوا هديرين»**.

«أكيدنّ» مأخوذة من الكيد، وهو التخطيط السرّي، والتفكير الخــني وكــان مـراده أن يفهمهم بصراحة بأنّني سأستغلّ في النهاية فرصة مناسبة وأحطّم هذه الأصنام!

إلا أنَّ عظمة وهيبة الأصنام في نفوسهم ربَّا كانت قد بلغت حدّاً لم يأخذوا معه كلام إيراهيم مأخذ الجدّ، ولم يظهروا ردَّ فعل تجاهه، وربَّا ظنَّوا بأنَّ أيَّ إنسان لا يسمح لنفسه أن يهزأ ويسخر من مقدّسات قوم تدعم حكومتهم تلك المقدّسات تماماً. بأيّة جرأة؟ وبأيّـة قوّة؟!

ومن هنا ينتضح أنّ ما قاله بعض المفسّرين من أنّ هذه الجملة قد قالها إبراهيم سرّاً في نفسه، أو بيّنها لبعض بصورة خاصّة لا داعي له، خاصّةً وأنّه مخالف تماماً لظـاهر الآيـة، إضافةً إلى أنّنا سنقرأ بعد عدّة آيات أنّ عبّاد الأصنام قد تذكّروا قول إبراهيم، وقالوا: سمعنا

فتي كان يتحدّث عن مؤامرة ضدّ الأصنام. على كلِّ حال، فإنَّ إيراهيم نفَّذ خطَّته في يوم كان معبد الأوثان خالياً من الناس ولم يكن أحد من الوثنيين حاضراً.

[ع

**وتوضيح ذلك:** إنّه طبقاً لنقل بعض المفسّرين، فإنّ عبدة الأوثان كانوا قد انّخذوا يوماً خاصّاً من كلّ سنة عيداً لأصنامهم، وكانوا يحضرون الأطعمة عند أصنامهم في المعبد في ذلك اليوم، ثمّ يخرجون من المدينة أفواجاً، وكانوا يرجعون في آخر النهار، فيأتون إلى المعبد ليأكلوا من ذلك الطعام الذي نالته البركة في إعتقادهم.

وكانوا قد عرضوا على إبراهيم أن يخرج معهم، إلَّا أنَّه إعتذر بالمرض ولم يخرج معهم.

على كلّ حال، فإنّ إيراهيم من دون أن يحذر من مغبّة هذا العمل وما سـيحدث مـن غضب عبدة الأصنام العارم، دخل الميدان برجولة وتوجّه إلى حرب هذه الآلهة الجوفاء ـ التي لها أنصار متعصّبون جهّال ـ بشجاعة خارقة وحطّمها بصورة يصفها القرآن فـيقول: فيحملهم جذاذا إلّا تحبيرا لهم به وكان هدفه من تركه فلعلّهم لليه يرجعون به أ.

## ہدثان

۱- الصنميّة في أشتال متعدّدة

صحيح أنَّ أذهاننا تنصرف من لفظ عبادة الأصنام إلى الأصنام الحجرية والخشبية على الأكثر، إلَّا أنَّ الصنم والصنمية \_من وجهة نظر \_لها مفهوم واسع يشمل كلَّ ما يُبعد الإنسان عن الله، بأيَّ شكل وصورة كان، حيث يقول الحديث المعروف: «كلَّما شغلك عن الله فهو صنمك».

وفي حديث عن الأصبغ بن نباتة \_وهو أحد أصحاب الإمام عليﷺ المعروفين \_أنّه قال: انّ علياًﷺ مرّ بقوم يلعبون الشطرنج، فقال: «ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون؟ لقد عصيتم الله ورسوله» [.

# ٢\_ قول عبدة الأصنام ومواب إبراهيم

ممّا يلفت النظر أنَّ عبدة الأصنام قالوا في جواب إيراهيمﷺ ، إعتماداً على كثرتهم، وعلى

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل المقلّين، بأنّكم كنتم أنتم طول الزمان: إنّا وجدنا آباءنا على هذا الدين. فأجابهم على كلا الشقّين، بأنّكم كنتم أنتم وآباؤكم في ضلال مبين داغاً، أي إنّ الإنسان العاقل الذي له تفكير مستقل لا يربط نفسه مثل هذه الأوهام مطلقاً، فلا يعتبر كثرة الأنصار للمذهب المتداول دليلاً على أصالته، وكذلك لا يعتنى بدوامه وتجذّره.

ଚ୍ଚାର୍ଷ

## الآيات

قَالُواْمَن فَعَلَ هَذَابِنَا لِهَتِنَا إِنّه أَلَمِن ٱلظَّلِمِينَ ٥ قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَهِيمُ ٥ قَالُواْ فَأْتُواْبِهِ عَلَى أَعْيُنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ٥ قَالُواْ مَانَتَ فَعَلْتَ هَذَابِتَا لِحَيْنَا يَتَإِبْرَهِيمُ ٥ قَالُ بَلْ فَعَكَهُ, حَيْبِيرُهُمْ هَذَا فَسَنَكُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنْطِقُونَ ٥ فَرَجَعُوا إِلَىٰ أَنفُسِهِ فَفَقَالُوا إِنّكُمْ أَنتُمُ الظَّلِلِمُونَ ٥ ثُمَ نَكِسُواْ عَلَى رُءُ وسِهِ قَالَ بَلْ فَعَكَهُ, حَيْبِيرُهُمْ هَاذَا قَالَ الْطَلِلِمُونَ ٢ ثُمَ نَكُسُواْ عَلَى رُءُ وسِهِ قَالَ بَلْ فَعَكَهُ مَنْ اللَّا لِعُدَمُ أَنتُهُ قَالَ الْقَالِمُونَ ٢ ثُنَا عَالُوا عَلَى رُءُ وسِهِ عَالَ بَنْ فَعَكَهُ مَا الْمَالُونَ الْعَالَ وَالْعَالُوا الظَلَلِمُونَ ٢ ثُنَا عَلَى مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ عَالَ اللَّا عَالَ مَا يَعْتَ عَمْ الْعَالَ عَالَ الْعَالَ الْ

التفسير

إبراهيم وبرهانه المبين:

وأخيراً إنتهى يوم العيد، ورجع عبدة الأصنام فرحين إلى المدينة، فأتوا إلى المعبد مباشرةً، حتى يظهروا ولاءهم للأصنام، وليأكلوا من الأطعمة التي تبرّكت ـ بـزعمهم ـ بمجاورة الأصنام. فما أن دخلوا المعبد حتى واجهوا منظراً أطار عقولهم من رؤوسهم، فقد وجدوا تلاً من الأيادي والأرجل المكسّرة المتراكمة بعضها على البعض الآخـر في ذلك المعبد المعمور، فصاحوا وفقالوا من فعل هذا بالهتنا بالاي ولا ريب أنّ من فعل ذلك فـفايته لحن للظالمين به فقد ظلم آلهتنا ومجتمعنا ونفسه! لأنه عرض نفسه للهلاك بهذا العمل.

إلا أنَّ جماعة منهم تذكَّروا ما سمعوه من إبراهيم الله وإزدرائه بالأصنام وتهـديده لهــا

اعتبر بعض المفسّرين «من» هنا موصولة. إلا أنّ ملاحظة الآية التالية التي هي في حكم الجواب، فسيظهر أنّ ومن محنا استفعامية.



۸]

وطريقة تعامله السلبي لهذه الآلهة المزعومة! **وقالواسمعنا فتنّ يذكرهم يقال له لِبراهيم ﴾**<sup>(</sup>. صحيح أنّ إيراهيم ـ طبقاً لبعض الرّوايات ـ كان شاباً، وربمّا لم يكن سنّه يتجاوز ١٦ عاماً، وصحيح أنّ كلّ خصائص الرجولة من الشجاعة والشهامة والصراحة والحزم قـد جمعت فيه، إلّا أنّ من المسلّم به أنّ مراد عبّاد الأصنام لم يكن سوى التحقير، فـبدل أن يقولوا: إنّ إيراهيم قد فعل هذا الفعل، قالوا: إنّ فتى يقال له إيراهيم كان يقول كذا... أي إنّه فرد مجهول تماماً، ولا شخصيّة له في نظرهم.

إنَّ المألوف \_عادةً \_عندما تقع جريمة في مكان ما، فإنَّه ومن أجل كشف الشخص الذي قام بهذا العمل، تبحث علاقات الخصومة والعداء، ومن البديهي أنَّه لم يكن هناك شخص في تلك البيئة من يعادي الأصنام غير إيراهيم، ولذلك توجّهت إليه أفكار الجـميع، وفحالوا فأتوابه على أعين الناس لعلَّهم يشهدون > عليه بالجريمة.

واحتمل بعض المفسّرين أن يكون المراد مشاهدة منظر عقاب إيراهيم، لاالشهادة على كونه مجرماً. غير أنّ الآيات المقبلة التي لها صبغة التحقيق والإستجواب تنني هذا الإحتمال. إضافةً إلى أنّ التعبير بـ«لعلّ» لا يناسب المعنى الثّاني، لأنّ الناس إذا حضر وا ساحة العقاب فسيشاهدون ذلك المنظر حتماً، فلا معنى لـ«لعلّ».

فنادى المنادون في نواحي المدينة: «ليحضر كلّ من يـعلم بـعداء إبـراهـيم وإهـانته للأصنام»، فاجتمع كلّ الذين كانوا يعلمون بالموضوع، وكذلك سـائر النـاس ليروا أيـن ستصل عاقبة عمل هذا المتّهم؟

لقد حدثت ضجّة وهمهمة عجيبة بين الناس، لأنَّ هذا العمل كان في نظرهم جريمة لم يسبق لها نظير من قبل شابّ مثير للفتن والمتاعب، وكانت قد هزّت البناء الديني للناس. وأخيراً تشكّلت المحكة، وكان زعماء القوم قد اجتمعوا هناك، ويقول بعض المفسّرين: أنَّ نمرود نفسه كان مشر فاً على هذه الحاكمة، وأوّل سؤال وجّهوه إلى إبراهيم على هو أن: فقالوا ألنت فعلت هذا بالمتنا يالبراهيم؟؟

هؤلاء لم يكونوا مستعدَّين حتى للقول: أأنت حطَّمت آلمتنا وحعلتها قطعاً متناثرة؟ بل

[ع

فأجابهم إيراهيم جواباً أفحمهم، وجعلهم في حيرة لم يجدوا منها مخرجاً ﴿قَالَ بِل فَعِلَهُ كبيرهم هذا فاسألوهم لِن كانوا ينطقون﴾.

إنّ من أسس علم معرفة الجرائم أن يكون المتّهم بادية عليه آثار الجريمة، والملاحظ هنا أنّ آثار الجريمة كانت باديةً على يد الصنم الكبير، [وفقاً للرواية المعروفة: إنّ إيراهيم جعل الفأس على رقبة الصنم الكبير].

لماذا تأتون إليّ؟ ولماذا لا تتّهمون إلهكم الكبير؟ ألا تحتملون أنّه غضب عـلى الآلهـــة الصغيرة، أو إنّه اعتبرهم منافسيه في المستقبل فعاقبهم؟

ولماً كان ظاهر هذا التعبير لا يطابق الواقع في نظر المفسّرين، ولمّا كان إيـراهــيم نــبيّاً معصوماً ولا يكذب أبداً، فقد ذكروا تفاسير مختلفة، وأفضلها كما يبدو هو:

إنَّ إبراهيم ﷺ قد نسب العمل إلى كبير الأصنام قطعاً، إلَّا أنَّ كلَّ القرائن تشهد أنَّــه لم يكن جادًا في قصده، بل كان يريد أن يزعزع عقائد الوثنيين الخرافية الواهية، ويسفنّدها أمامهم، ويُفهم هؤلاء أنَّ هذه الأحجار والأخشاب التي لا حياة فيها ذليلة وعاجزة إلى الحدّ الذي لا تستطيع أن تتكلَّم بجملة واحدة تستنجد بعبّادها، فكيف يريدون منها أن تحلّ معضلاتهم؟!

ونظير هذا التعبير كثير في محادثاتنا اليوميّة، فنحن إذا أردنا إيطال أقوال الطرف المقابل نضع أمامه مسلّماته على هيئة الأمر أو الإخبار أو الاستفهام، وهذا ليس كذباً أبـداً، بـل الكذب هو القول الذي لا يمتلك القرينة معه.

وفي رواية عن الإمام الصادق ﷺ في كتاب الكافي: «إنّما قال: بل فعله كسبيرهم، إرادة الإصلاح. ودلالة على أنّهم لا يفعلون» ` ثمّ قال: «والله ما فعلوه وماكذب». `

واحتمل جمع من المفسّرين أنّ إيراهيم قد أدّى هذا المطلب بشكل جملة شرطيّة وقال: إنّ الأصنام إذا كانت تتكلّم فإنّها قد فعلت هذا الفعل، ومن المسلّم أنّ هذا التعبير لم يكن خلاف الواقع، لأنّ الأصنام لم تكن تتكلّم، ولم تكن قد أقدمت على مثل هذا العـمل، ولم يصدر منها، ووردت رواية في مضمون هذا التُفسير أيضاً.

اصول الكافي، ج ٢، ص ٣٤١، ح ١٧ باب الكذب.
 ١. المصدر السابق، ح ٢٢.

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأَوَّل يبدو هو الأقرب، لأَنَّ الجملة الشرطيَّة «إن كانوا ينطقون» جواب الطلب في «فاسألوهم»، وليست شرطاً لجملة «بل فعله كبيرهم». (فلاحظوا بدقَّة).

\*ለት

واللطيفة الأخرى التي ينبغي الإلتفات إليها هي: إنّ العبارة هي أنّه يجب أن يسأل من الأصنام المحطّمة الأيدي والأرجل عمّن فعل بها ذلك، لا من الصنم الكبير، لأنّ ضمير (هم)، وكذلك ضائر «إن كانوا ينطقون» كلّها بصيغة الجمع، وهذا أنسب مع التّفسير الأوّل<sup>(</sup>.

لقد هزّت كلمات إيراهيم الوثنيين وأيقظت ضمائرهم النائمة الغافلة، وأزاح الرماد عسن شعلة النّار فأضاءها، وأنار فطرتهم التوحيديّة من خلف حجب التعصّب والجهل.

في لحظة سريعة إستيقظوا من هذا النوم العميق ورجعوا إلى فطرتهم ووجدانهم، كما يقول القرآن: **وفرجعوا إلى لنفسهم فقالوا لِتَكم لَدتم القمالمونَ بَ** فمقد ظملمتم أنسفسكم ومجتمعكم الذي تنتمون إليه، وكذلك ساحة الله واهب النعم المقدّسة.

والطريف في الأمر أنّنا قرأنا في الآيات السابقة أنّهم انّهموا إيراهيم بكونه ظالماً، وهنا قبلوا وإعترفوا في أنفسهم بأنّ الظالم الأصلي والحقيقي هو أنفسهم، وفي الواقع فسانّ مراد إيراهيم من تحطيم الأصنام تحطيم فكر الوثنية وروح الصنمية، لا تحطيم الأصنام ذاتها، إذ لا جدوى من تحطيمها إذا صنع الوثنيّتون العنودون أصناماً أكبر منها وجعلوها مكانها، وتوجد أمثلة كثيرة لهذه المسألة في تأريخ الأقوام الجاهلين المتعصّبين.

إلى الآن استطاع إيراهيم أن يجتاز بنجاح مرحلة حسّاسة جـدّاً مـن طـريق تــبليغه الرسالة. وهي إيقاظ الضهائر عن طريق إيجاد موجة نفسيّة هائجة.

ولكن للأسف، فإنّ صدأ الجهل والتعصّب والتقليد الأعمى كان أكبر مـن أن يُـصقل ويُحي تماماً بنداء بطل التوحيد.

وللأسف لم تستعر هذه اليقظة الروحية المقدّسة، وثارت في ضائرهم الملوّثة المـظلمة قوى الشيطان والجهل ضدّ نور التوحيد هذا، ورجع كلّ شيء إلى حالته الأولى، وكم هو لطيف تعبير القرآن حيث يقول: **(ثمّ نكسوا على رؤوسهم)،** ومن أجل أن يأتوا بعذر نيابة بتقديمات، عليا حدث من معرف وتقد منه، وتنه في أنّ حافاً معامين ولا محطّمون

عن الآلهة البُكْم قالوا: ﴿لقد علمت ما هؤلا. ينطقون﴾ فــإنَّهم دائماً صــامتون، ولا يحــطَّمون

 إضافة إلى أنّ ضمير كبيرهم مع البقية متشابه. ٢. إحتمل بعض المفشرين أن يكون المراد من ﴿فَرَجِعُوا إلى أنفسهم﴾ أنَّهم تحدَّثوا بينهم عن ذلك الكبلام، ولام بعضهم بعضاً. إلَّا أنَّ ما قلناه يبدو هو الأصحَّ.

| ٤] | سورة الأنبيام / الآية ٥٩ ــ ٦٧ |
|----|--------------------------------|
|    |                                |

حاجز الصمت. وأرادوا بهذا العذر الواهي أن يخفوا ضعف وذلَّة الأصنام.

وهنا فُتح أمام إبراهيم الميدان والمجال للاستدلال المنطقي ليسوجّه لهسم أشسدّ هسجماته، وليرمي عقولهم بوابل من التوبيخ واللوم المنطقي الواعي: **﴿قَالَ لَمُتَعَبِّدُونَ هَنَ دُونَ لَللَّهُ هَا لَا ينفعكم شيئا ولا يشرّكمهه؟ ف**ماذا تنفع هذه الآلهة المزعومة الخياليّة التي لا قسدرة لهسا عسلى الكلام، وليس لها شعور وإدراك، ولا تقدر أن تدافع عن نفسها، ولا تسستطيع أن تحسمي عبّادها، ولا يصدر عنها أيّ عمل؟

إنّ عبادة معبود ما إِنّما يكون لأهليّته للعبادة، ومثل هـذا الأمـر لا مـعنى له في شأن الأصنام الميتة، أو يعبد رجاء فائدة ونفع تعود عليهم من قبله، أو الخوف من خسارتهم، إلّا أنّ إقدامي على تحطيم الأصنام أوضح أنّها لا تملك أدنى حركة، ومع هذا الحال ألا يـعتبر عملكم هذا حمقاً وجهالة؟!

ووسّع معلّم التوحيد دائرة الكلام، وإنهال بسياط التقريع على روحـهم التي فـقدت الإحساس، فقال: **﴿لُف<sup>َ ا</sup> لكم ولما تعبدون من دون الله أفلا تسقلون﴾؟ إ**لّا أنّــه لم يسلحّ في توبيخهم وتقريعهم لئلّا يلجّوا في عنادهم.

في الحقيقة، كان إبراهيم يتابع خطّته بدقّة متناهية، فأوّل شيء قام به عند دعوتهم إلى التوحيد هو أن ناداهم قائلاً: ما هذه التماثيل التي تعبدونها؟ وهي لاتحسّ ولا تتكلّم وإذا كنتم تقولون: إنّها سنّة آبائكم، فقد كنتم أنتم وآباؤكم في ضلال مبين.

وفي المرحلة القانية أقدم على خطَّة عملية ليبيَّن أنَّ هذه الأصنام ليست لها تلك القدرة على إهلاك كلِّ من ينظر إليها نظرة إحتقار، خاصّة وأنَّه ذهب إليها مع سابق إنذار وحطَّمها تماماً، وليوضّح أنَّ تلك الأوهام التي حاكوها مجتمعين لافائدة ولا ثمر فيها.

وفي المرحلة الثّالثة أوصلهم في تلك المحكمة التاريخيّة إلى طريق مسدود، فمرّة دخل إليهم عن طريق فطرتهم، وتارةً خاطب عقولهم، وأخرى وعّظهم، وأحياناً وبّخهم ولامهم.

والخلاصة، فإنّ هذا المعلّم الكبير قد دخل من كلّ الأبواب، واستخدم كلّ طاقته، إلّا أنّ من المسلّم أنّ القابلية شرط في التأثير، وكان هذا قليل الوجود بين أولئك القوم للأسف.

ولكن لا شكَّ أنَّ كلمات إبراهيم على وأفعالهِ بقيت كأرضيَّة للتوحيد، أو على الأقلُّ بقيت

بحثنا في معنى ﴿أَفَ﴾ بصورة أكثر تفصيلاً في ذيل الآية ٢٣ من سورة الإسراء.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل 140 ٨] كعلامات استفهام في أذهان أولئك، وأصبحت مقدّمة ليقظة ووعي أوسع في المستقبل. ويستفاد من التواريخ أنَّ جماعة آمنوا به، ﴿ وهم وإن قلُّوا عدداً، إلَّا أُنَّهم كانوا من الأهميَّة بمكان، إذ هيّاًوا الاستعداد النسبي لفئة أخرى. ଚ୍ଚାପ

د کامل ابن اثیر، ج ۱، ص ۲۰۰.

الآيات

قَالُوا حَرِقُوهُ وَٱنصُرُوا ءَالِهَتَكُمْ إِن َتُنَمَّمُ فَنَعِلِينَ ٢ قُلْنَايَنَارُ كُونِي بَرُدَا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيهُ رَسُ وَأَرَادُوا بِهِ ، كَيْدَ افَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَحْسَرِينَ ٢٠

التفسير

## عندما تصير النّار مِنَّه:

مع أنَّ عبدة الأوثان أسقط ما في أيديهم نتيجة إستدلالات إيراهيم العلميّة والمنطقيّة، وإعترفوا في أنفسهم بهذه الهزيمة، إلّا أنَّ عنادهم وتعصّبهم الشديد منعهم من قبول الحقّ، ولذلك فلا عجب من أن يتّخذوا قراراً صارماً وخطيراً في شأن إيراهيم، وهو قتل إيراهيم بأبشع صورة، أي حرقه وجعله رماداً!

هناك علاقة عكسيّة بين القوّة والمنطق عادةً، فكلّ من إشتدّت قوّته ضعف منطقه، إلّا رجال الحقّ فإنّهم كلّها زادت قوّتهم يصبحون أكثر تواضعاً ومنطقاً.

وعندما لا يحقّق المتعصّبون شيئاً عن طريق المنطق، فسوف يتوسّلون بالقوّة فوراً، وقد طبّقت هذه الخطّة في حقّ إيراهيم تماماً كما يقول القرآن الكريم: ﴿قَالُوا حرّقُوه والنصروا آلهتكم إن كنتم فاعلين﴾

إنَّ المتسلَّطين المتعنَّتين يستغلَّون نقاط الضعف النفسيَّة لدى الغوغاء من النساس لتحريكهم ـعادةً ـ لمعرفتهم بالنفسيات ومهارتهم في عملهم! وكذلك فعلوا في هذه الحادثة، وأطلقوا شعارات تثير حفيظتهم، فقالوا: إنَّ آلهتكم ومقدَّسا تكم مهدَّدة بـ الخطر، وقـد سُحقت سنَّة آبائكم وأجدادكم، فأين غير تكم وحميَّتكم؟! لماذا أنتم ضعفاء أذلَّاء؟ لماذا لا تنصرون آلهتكم؟ احرقوا إبراهيم وانصروا آلهتكم \_إذا كنتم لا تقدرون على أيَّ عمل ـ ما دام فيكم عرق ينبض، ولكم قوّة وقدرة.

أنظروا إلى كلَّ الناس يدافعون عن مقدَّساتهم، فما بـالكم وقـد أحـدق الخـطر بكـلُّ

مقدّساتكم؟!

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[^

والخلاصة، فقد قالوا الكثير من أمثال هذه الخزعبلات وأثاروا الناس ضدّ إبراهيم بحيث إنّهم لم يكتفوا بعدّة حزم من الحطب تكني لإحراق عدّة أشخاص، بل أتوا بآلاف الحـزم وألقوها حتى صارت جبلاً من الحطب ثمّ أشعلوه فاتّقدت منه نـار مـهولة كأنّهـا البـحر المتلاطم والدخان يتصاعد إلى عنان السّهاء لينتقموا من إبراهـيم أوّلاً، وليـحفظوا مـهابة أصنامهم المزعومة التي حطّمتها خِطّته وأسقطت أبهّتها!!

لقد كتب المؤرّخون هنا مطالب كثيرة، لا يبدو أيّ منها بعيداً، ومن جملتها قـولهم: إنّ الناس سعوا أربعين يوماً لجمع الحطب، فجمعوا منه الكثير من كلّ مكان، وقد وصل الأمر إلى أنّ النساء اللاتي كان عملهنّ الحياكة في البيوت، خرجن وأضفن تلاّ من الحطب إلى ذلك الحطب، ووصّى المرضى المشرفون على الموت بمبلغ من أمـوالهـم لشراء الحـطب، وكـان المحتاجون ينذرون بأنّهم يضيفون مقداراً من الحطب إذا قضيت حوائجهم، ولذلك عندما أشعلوا النّار في الحطب من كلّ جانب إشتعلت نار عظيمة بحيث لا تستطيع الطيور أن تمرّ

من البديهي أنّ ناراً بهذه العظمة لا يمكن الإقتراب منها، فكيف يريدون أن يلقوا إيراهيم فيها، ومن هنا اضطروا إلى الإستعانة بالمنجنيق، فوضعوا إيراهيم عليه وألقوه في تلك النّار المترامية الأطراف بحركة سريعة`.

ونقرأ في الرّوايات المنقولة عن طرق الشّيعة والسنّة أنّهم عندما وضعوا إبراهـيم عـلى المنجنيق، وأرادوا أن يلقوه في النّار، ضجّت السّهاء والأرض والملائكة، وسألت الله سبحانه أن يحفظ هذا الموحّد البطل وزعيم الرجال الأحرار.

ونقلوا أيضاً أنَّ جبر ئيل جاء للقاء إيراهيم، وقال له: ألك حاجة؟ فأجابه إيراهيم بعبارة موجزة: «أمَّا إليك فلا» إنيَّ أحتاج إلى من هو غني عن الجميع، ورؤوف بالجميع.

وهنا إقترح عليه جبر ئيل فقال: فاسأل ربّك، فأجابه: «حسبي مِن سؤالي علمه بحالي» . وفي حديث عن الإمام الباقر عليَّلا : إنَّ إيراهيم ناجي ربّه في تلك الساعة: «ياأحد ياأحد.

ē]

ياصمد ياصمد، يامن لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كغواً أحد، توكَّلت على الله» `.

كما ورد هذا الدعاء بعبارات مختلفة وفي العديد من المصادر الأخرى.

وعلى كلّ حال، فقد ألتي إبراهيم في النّار وسط زغاريد الناس وسرورهم وصراخهم. وقد أطلقوا أصوات الفرح ظانّين أنّ محطّم الأصنام قد فنى إلى الأبد وأصبح تراباً ورماداً.

لكنّ الله الذي بيده كلّ شيء حتى النّار لا تحرق إلّا بإذنه، شاء أن يبق هذا العبد المؤمن المخلص سالماً من لهب تلك النّار الموقدة ليضيف وثيقة فخر جديدة إلى سجل إفتخاراته، وكما يقول القرآن الكريم: **﴿قلنا يانار كوني بردا وسلاماً على** *إبراهيم***»**.

لا شكّ أنّ أمر الله هنا كان أمراً تكوينيّاً. كالأمر الذي يـصدره في عــالم الوجــود إلى الشمس والقمر، والأرض والسّهاء، والماء والنّار، والنباتات والطيور.

والمعروف أنّ النّار قد بردت برداً شديداً إصطحّت أسنان إبراهيم منه، وحسب قـول بعض المفسّرين: إنّ الله سبحانه لو لم يقل: سلاماً، لمات إيراهيم من شدّة البرد، وكذلك نقرأ في رواية مشهورة أنّ نار غرود قد تحوّلت إلى حديقة غناء `. حتى قال بعض المفسّرين إنّ تلك اللحظات التي كان فيها إبراهيم في النّار، كانت أهدأ وأفضل وأجمل أيّام عمره `.

على كلّ حال، فهناك اختلاف كبير بين المفسّرين في كيفية عدم إحراق النّار لإبراهيم، إلّا أنّ مجمل الكلام أنّه في فلسفة التوحيد لا يصدر أيّ مسبّب عن أيّ سبب إلّا بأمر الله، فيقول يوماً للسكّين التي في يد إبراهيم: لا تقطعي، ويقول يوماً آخر للنار: لا تحرقي، ويوماً آخر يأمر الماء الذي هو أساس الحياة أن يغرق فوعون والفراعنة!

ويقول الله سبحانه في آخر آية من الآيات محلّ البحث على سبيل الاستنتاج بإقتضاب: أنّهم تآمروا عليه ليقتلو. ولكن النتيجة لم تكن في صالحهم **﴿وَلَرَادُوا بِــه كَـيداً فَـجعلنَاهُمَ الأحسرين)**.

لا يخفى أنَّ الوضع قد إختلف تماماً ببقاء إبراهيم سالماً، وخمدت أصوات الفرح، وبقيت الأفواه فاغرة من العجب، وكان جماعة يتهامسون علناً فيا بسينهم حسول هـذه الظـاهرة العجبية، وأصبحت الألسين تلهج بعظمة الواهسم ورتسه، وأحـدق الخـط سوحود نمـ ود

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٨] وحكومته, غير أنّ العناد ظلّ مانعاً من قبول الحقّ, وإن كان أصحاب القلوب الواعية قد استفادوا من هذه الواقعة, وزاد إيمانهم مع قلّتهم.

ہدوث

### ۱\_ السعى للفير والشرّ

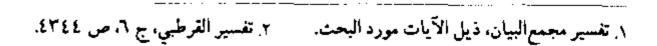
قد يغرق الإنسان أحياناً في عالم الأسباب حتى يخيّل إليه أنّ الآثار والخواص من نفس هذه الموجودات، ويغفل عن المبدأ العظيم الذي وهب هذه الآثار المختلفة لهذه الموجودات، ومن أجل أن يوقظ الله العباد يشير إلى أنّ بعض الموجودات التافهة قد تصبح مصدراً للآثار العظيمة، فيأمر العنكبوت أن تنسج عدّة خيوط رقيقة ضعيفة على باب غار ثور، وتجعل الذين كانوا يطاردون النّبي تَبَيَّنَ ويبحثون عنه في كلّ مكان يائسين من العثور عليه، ولو ظفروا به لقتلوه، ولتغيّر مجرى التاريخ بهذا الأمر الهيّن...

وعلى العكس من ذلك، فإنّه يعطَّل الأسباب التي يضرب بها المثل في عالم المادّة ـكالنّار في الإحراق، والسكّين في القطع ـ عن العمل، ليُعلم أنّ هذه أيضاً ليس لها أمر وقدرة ذاتية في العمل، فإنّها تقف عن العمل إذا نهاها ربّها الجمليل فـتكفّ حـتى لو أمـرها إيـراهـيم الخليل ليُهْد.

إنَّ الإلتفات إلى هذه الحقائق التي رأينا أمثلةً كثيرة لها في الحياة، تحيي في العبد المؤمن روح التوحيد والتوكّل حتى أنَّه لا يفكّر إلّا في الله، ولا يطلب العون إلّا منه، فيطلب منه ـ وحده ـ إطفاء نار المشاكل والمعضلات، ويسأله أن يدفع كيد الأعداء، فلا يرى غيره، ولا يرجو شيئاً من غيره.

# ٢\_ الفتى الشَّماع

جاء في بعض كتب التّفسير أنَّ إبراهيم لمَّا أُلقِ في النَّار لم يكن عمره يتجاوز ست عشرة متاب ذي السن الآن أنَّ مسمن ذاله كان ٢٦ نترً



5]

بسهم المواجهة في وجه طاغوت زمانه الكبير الذي كان حامياً للطواغيت الآخرين، وهبّ بمفرده لمقارعة الجهل والخرافات والشرك، واستهزأ بكلّ مقدّسات المجتمع الخيالية الواهية، ولم يدع للخوف من غضب وإنتقام الناس أدنى سبيل إلى نفسه، لأنّ قلبه كان مغموراً بعشق الله، وكان إعتاده و توكّله على الذات المقدّسة فحسب.

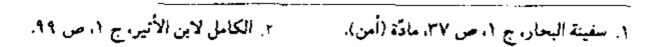
أجل... هكذا هو الإيمان، أينها وجد وجدت الشهامة، وكلّ من حلّ فيه فلا يكسن أن يُقهرا

إنّ أهم الأسس التي ينبغي للمسلمين الإهتمام بها لمقارعة القوى الشيطانية الكبرى في دنيا اليوم المضطربة، هو هذا الأساس والرأسمال العظيم، وهو الإيمان، فني حديث عن الإمام الصادقﷺ : «إنّ المؤمن أشدّ من زبر الحديد، إنّ زبر الحديد إذا دخل النّار تغيّر، وإنّ المؤمن لو قتل ثمّ نشر ثمّ قتل لم يتغيّر قلبه»<sup>(</sup> .

٣\_ إبراهيم ونمرود

جاء في التواريخ أنّه عندما ألقوا إبراهيم في النّار، كان نمرود على يقين من أنّ إبراهيم قد أصبح رماداً، أمّا عندما دقّق النظر ووجده حيّاً، قال لمن حوله: إنيّ أرى إبراهيم حيّاً، لعلّي يخيّل إليّ! فصعد على مرتفع ورأى حاله جيّداً فصاح نمرود: ياإبراهيم إنّ ربّك عظيم، وقد أوجد بقدرته حائلاً بينك وبين النّار! ولذلك فإنيّ أريد أن أقدّم قرباناً له، وأحضر أربعة آلاف قربان لذلك، فأعاد إبراهيم القول عليه بأنّ أيّ قربان ـوأيّ عمل ـ لا يتقبّل منك إلا أن تؤمن أوّلاً. غير أنّ نمرود قال في الجواب: فسيذهب سلطاني وملكي سُدىً إذن، وليس بإمكاني أن أتحمّل ذلك!

على كلّ حال، فإنّ هذه الحوادث صارت سبباً لإيمان جماعة من ذوي القلوب الواعية بربّ إيراهيمﷺ ، أو يزدادوا إيماناً، وربّا كان هذا هو السبب في عدم إظهار نمرود ردّ فعل قوي ضدّ إيراهيم، بل إكتنى بإبعاده عن أرض بابل<sup>™</sup>.



وَجَعَيْنَ مُ وَلُوطًا إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَتِي بَرَكْنَافِهِ اللَّعَلَمِينَ ٢ وَوَهَدْ نَالَهُ إِسْحَقَ وَيَعْفُوبَ نَافِلَةً وَكُلَا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ٢ وَجَعَلْنَهُمْ أَبِعَة يَهْدُونَ إِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْ نَآ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَبْرَتِ وَإِقَارَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكَوْةِ وَكَانُوا لَنَا عَنِيدِينَ ٢

### التغسير

# همرة إبراهيم من أرض الوثنيين

لقد هزّت قصّة حريق إيراهيم الله ونجاته الإعجازية من هذه المرحلة الخطيرة أركان حكومة نمرود، بحيث فقد نمرود معنوياته تماماً، لأنّه لم يعد قادراً على أن يُظهر إيراهيم بمظهر الشاب المنافق والمثير للمشاكل، فقد عُرف بين الناس بأنّه مرشد إلهي وبطل شجاع يقدر على مواجهة جبّار ظالم .. بكلّ إمكانياته وقدرته .. بمفرده، وأنّه لو بتي في تلك المدينة والبلاد على هذا الحال، ومع ذلك اللسان المتكلّم والمنطق القوي، والشهامة والشجاعة التي لا نظير ها، فمن المحتم أنّه سيشكّل خطراً على تلك الحكومة الجبّارة الغاشمة، فلابد أن يخرج من تلك الأرض على أيّ حال.

ومن جهة أخرى، فإنّ إيراهيم كان قد أدّى رسالته ـ في الواقع ـ في تلك البلاد، ووجّه ضربات ماحقة إلى هيكل وبنيان الشرك، وبذر بذور الإيمان والوعي في تلك البلاد، وبقيت المسألة مسألة وقت لتنمو هذه البذور وتبدي ثمارها، وتقلع جذور الأصـنام وعـبادتها، وتسحب البساط من تحتها.

فلابدٌ من الهجرة إلى موطن آخر لإيجاد أرضية لرسالته هناك، ولذلك صمّم على الهجرة إلى الشام بصحبة لوط \_وكان ابن أخ إيراهيم \_وزوجته سارة، وربّا كان معهم جمع قليل المحديد كارتها الته آن الكريم، **همدسناة ولوطا للم الأخير للتيم باركنا فيها للعالمين؛**.

[ع

وبالرغم من أنَّ اسم هذه الأرض لم يرد صريحاً في القرآن، إلَّا أنَّه بملاحظة الآية الأولىٰ من سورة الإسراء: ﴿سيحان الذي أسرى بعيدة ليلا من المسجد الحرلم إلى المسجد الأقسمي الذي باركنا حوله) يتّضع أنَّ هذه الأرض هي أرض الشام ذاتها، التي كانت من الناحية الظاهرية أرضاً غنيَّة مباركة خضراء، ومن الجهة المعنوية كانت معهداً لرعاية الأنبياء.

وقد وردت بحوث مختلفة في التفاسير والرّوايات في أنَّ إيراهيم ﷺ هاجر تــلقائياً، أم أبعدته سلطات نمرود، أم أنَّ الإثنين إشتركا، والجمع بينها جميعاً هو أنَّ نمرود ومن حسوله كانوا يرون في إبراهيم خطراً كبيراً عليهم. فأجبروه على الخروج من تلك البلاد، هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فإنَّ إبراهيم كان يرى أنَّ رسالته ومهمَّته في تلك الأرض قد انتهت، وكان يبحث عن منطقة أخرى للعمل على توسيع دعوة التوحيد فيها، خاصّةً وأنَّ البقاء في بابل قد يشكّل خطراً على حياته فتبتى دعوته العالمية ناقصة.

وفي حديث عن الإمام الصادق عَظٍّ: إنَّ نمرود «أمر أن ينفوا إبراهيم من بلاده، وأن يمنعوه من الخروج بماشيته وماله. فحاجَهم إبراهيم عند ذلك فقال: إن أخذتم ماشيتي ومالي فسحتًى عليكم أن تردّوا عليّ ما ذهب من عمري في بلادكم، فاختصموا إلى قاضي نمرود، وقضى على إبراهيم أن يسلّم إليهم جميع ما أصاب في بلادهم، وقضيٰ على أصحاب نمرود أن يردُّوا على إبراهيم ما ذهب من عمره في بلادهم، فأخبر بذلك نمرود. فأمرهم أن يخلُّوا سبيله وسبيل ماشيته وماله، وأن يخرجوه، وقال: إنَّه إن بقي في بلادكم أفسد دينكم وأضرَّ بآلهتكم» `.

وأشارت **الآية التالية** إلى أحد أهمّ مواهب الله لإبراهيم، وهــي هــبته الولد الصــالح، والنسل المفيد، فقالت: ﴿ووهبنا له إسحاق ويعقوب ناقلة ` وكلاً جعلنا صالحين) فقد مرّت أعوام طوال وإيراهيم في لهفة وإنتظار للولد الصالح، والآية ٢٠٠ من سورة الصافات ناطقة بأمنيته الباطنية هذه: ﴿ **ربّ هب لي هن الصالحين**﴾. وأخيراً إستجاب له ربّه، فوهبه إسماعيل أوَّلاً، ومن بعده إسحاق، وكان كلَّ منهما نبيًّا عظيم الشخصيَّة.

إِنَّ التعبير بـ «نافلة» ـ والذي يبدو أنَّه وصف ليعقوب خاصَّة ـ من جهة أنَّ إبراهيم ﷺ كان قد طلب الولد الصالح فقط، فأضاف الله إلى مراده حفيداً صالحاً أيضاً، لأنَّ النافلة في الأصل تعنى الهبة أو العمل الإضافي.

٨. تفسير الميزان، في ذيل الآيات مورد البحث. ٢. عدم ذكر إسماعيَّل هنا مع أنَّه كان أوَّل ولد إبراهيم، ربَّما كان من أجل أنَّ ولادة إسـحاق مـن أمَّ عـقيم وعجوز، كانت تبدو مسألة عجيبة للغاية، في حين أنَّ ولادة إسماعيل من أمَّه هاجر لم يكن عجيباً.

وتشير **الآية الأخيرة** إلى مقام إمامة وقيادة هذا النّبي الكبير، وإلى جانب من صفات الأنبياء ومناهجهم المهمّة القيّمة بصورة جماعية.

لقد عُدَّت في هذه الآية ستَّة أقسام من هذه الخصائص، وإذا أُضيف إليها وصفهم بكونهم صالحين \_والذي يستفاد من الآية السابقة \_فستصبح سبعة، ويحتمل أيضاً أن يكون مجموع الصفات الست التي ذكرت في هذه الآية، تفصيلاً وتبياناً لصلاح أولئك، والذي ورد في الآية السابقة.

يقول أوّلاً: **ووجعلناهم لنعّة به** أي إنّنا وهبناهم مقام الإمامة إضافة إلى مسقام النّسوّة والرسالة، والإمامة ـكما أشرنا إلى ذلك سابقاً ـهي آخر مراحل سير الإنسان التكاملي، والتي تعني القيادة العامّة الشاملة لكلّ الجوانب الماديّة والمعنوية، والظاهرية والباطنية، والجسميّة والروحية للناس.

والفرق بين النبوّة والرسالة وبين الإمامة، هو أنّ الأنبياء في مقام النبوّة والرسالة يتلقّون أوامر الله ويبلّغونها الناس إيلاغاً مقترناً بالإنذار أو البشارة فقط، أمّا في مرحلة الإمسامة فإنّهم ينفّذون هذا البرنامج الإلهي، سواء كان هذا التنفيذ عن طريق تشكيل حكومة عادلة أو بدون ذلك، فهم في هذه المرحلة مربّون للناس، ومعلّمون لهم، ومنفّذون للأحكام والبرابج في سبيل إيجاد بيئة طاهرة نزيهة إنسانية.

في الحقيقة، إنَّ مقام الإمامة مقام تنفيذ كلَّ الخطط والأطروحات الإلهيّة، وبتعبير آخر: الإيصال إلى المطلوب، والهداية التشريعيّة والتكوينيّة، فالإمام من هذه الناحية كالشمس التي تنتي الكائنات الحيّة بأشعّتها تماماً `.

ثمّ يذكر في المرحلة التالية ثمرة هذا المقام، فيقول: ﴿يهدون بِأَهرنا﴾ ولا يعني بالهدايـة الإرشاد وبيان الطريق الصحيح، والذي هو من شأن النبوّة والرسالة، بل يعني الأخذ باليد والإيصال إلى المقصود، وهذا بالطبع لمن له الاستعداد واللياقة والأهليّة.

أمّا الموهبة الثّالثة والرّابعة والخامسة فقد عبّر عنها القرآن بقوله: ﴿و**لوحينا لِليهم فحل** 

[ع

أن يكون وحياً تكوينيّاً، أي إنّنا وهبنا لهم النوفيق والقدرة والجاذبية المعنوية من أجــل تنفيذ هذه الأمور.

طبعاً، ليس لأيّ من هذه الأمور صبغة إجبارية واضطراريـة، وحــتى مجــرّد الأهــلية والاستعداد والأرضية لوحدها من دون إرادتهم وتصميمهم لا توصل إلى نتيجة.

إنّ ذكر **هيقام للصلاة وليتا. للزكاة ﴾** بعد فعل الخيرات، من أجل أهميّة هذين الأمسرين اللذين بُيّنا أوّلاً بصورة عامّة في جملة **هولوحينا لليهم فعل للغيرلنة ﴾** ثمّ بصورة خاصّة في التصريح بهما، وهذا ما يبحثه علماء البلاغة العربية تحت عنوان ذكر الخاص بعد العام ..

وفي آخر فصل أشار إلى مقام العبودية، فقال: **﴿وَكَانُوْالْنَا عَابِدِينَ﴾** [ والتعبير بـ«كانُوا» الذي يدلّ على الماضي المستمر في هذا المنهج، ربّما كان إشارة إلى أنّ هؤلاء كانوا رجـالاً صالحين موحّدين مؤهّلين حتى قبل الوصول إلى مقام النّبوّة والإمامة، وفي ظلّ ذلك المخطّط وهبهم الله سبحانه مواهب جديدة.

وينبغي التذكير بهذه النقطة، وهي أنّ جملة فيهدون بأهرنا في الحقيقة وسيلة لمعرفة الأثمّة وهداة الحقّ، في مقابل زعماء وقادة الباطل الذين يقوم أساس ومعيار أعماهم على الأهواء والرغبات الشيطانية، وفي حديث عن الإمام الصادق عليه أنّه قال: «إنّ الأئمّة في كتاب الله إمامان: قال الله تبارك وتعالى: وجعلناهم أئمّة يهدون بأمرنا، لا بأمر الناس، يقدّمون ما أمر الله قبل أمرهم، وحكم الله قبل حكمهم، قال: وجعلنا أئمّة يهدون إلى النّار، يقدّمون أمرهم قبل أمر الله، وحكمهم قبل حكمهم، قال: وجعلنا أئمّة يهدون إلى النّار، يقدّمون أمرهم وهذا هو المعيار والمحك لمعرفة إمام الحقّ من إمام الباطل.

### الآيتان

# وَلُوطاً ءَانَيْنَهُ حُكْما وَعِلْما وَبَجَيْنَهُ مِنَ ٱلْقَرْبِيةِ ٱلَّتِي كَانَت تَعْمَلُ ٱلْحَبَيِنَ إِنَّهُ رَكَانُواْ قَوْمَسَوْءٍ فَنسِقِينَ ٢٠ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِ نَآ إِنَّهُ مِنَ ٱلصَّدَلِحِينَ ٢٠

### التغسير

# نماة لوط من أرض الفجّار:

لماً كان لوط من أقرباء إيراهيم وذوي أرحامه، ومن أوائل من آمن به، فـقد أشـارت الآيتان بعد قصّة إيراهيمﷺ إلى جانب من إجتهاده وسـعيه في طـريق إبـلاغ الرسـالة، والمواهب التي منحها الله سبحانه له، فنقول: **فولوطا** *اليناء حكما* **وملماً ب**<sup>ا.</sup>

لفظة (الحكم) جاءت في بعض الموارد بمعنى أمر النبوّة والرسالة، وفي موارد أخرى بمعنى القضاء، وأحياناً، بمعنى العقل، ويبدو أنّ الأنسب هنا من بين هذه المعاني هو المعنى الأوّل، مع إمكانية الجمع بين هذه المعاني هنا.

والمراد من العلم كلِّ العلوم التي لها أثر في سعادة ومصير الإنسان.

لقد كان لوط من الأنبياء العظام وكان معاصراً لإبراهيم، وهاجر معه من أرض بابل إلى فلسطين، ثمّ فارق إيراهيم وجاء إلى مدينة (سدوم) لأنّ أهلها كمانوا غمارقين في الفسماد والمعاصي، وخاصّةً الانحرافات الجنسية، وقد سعى كثيراً من أجل هداية همؤلاء القموم، وتحمّل المشاق في هذا الطريق، إلّا أنّد لم يؤثّر في أولئك العُمي القلوب.

وأخيراً، نعلم أنّ الغضب والعذاب الإلهي قد حلّ بهؤلاء، وقلب عالي مدينتهم سافلها، وأهلكوا جميعاً، إلّا عائلة لوط ــباستثناء امرأته ــوقد بيّنا تفصيل هذه الحادثة في ذيـل الآيات ٧٧ وما بعدها من سورة هود.

لقد نصبت كلمة «لوط» لأنها مفعول لفعل مقدّر، يمكن أن يكون تقديره: (آنينا) أو (اذكر).

ولذلك أشارت الآية إلى هذه الموهبة التي وهبت للوط، وهي **وتجيئاً من القرية للتي** كالمت تعمل للغيائمة **لِنّهم كانوا قوم سوء فاسڤين ب**.

إنّ نسبة الأعيال القبيحة إلى القرية والمدينة بدلاً من أهل القرية إشارة إلى أنّ هؤلاء كانوا قد غرقوا في الفساد والمعاصي إلى درجة حتى كأنّ أعيال الفساد والخبائث كانت تقطر من جدران مدينتهم وأبوابها.

والتعبير بـ«الخبائث» بصيغة الجمع، إشارة إلى أنَّهم إضافة إلى فعل اللواط الشنيع، كانوا يعملون أعمالاً قبيحة وخبيثة أخرى، أشرنا إليها في ذيل الآية ٨ من سورة هود.

والتعبير بـ «الفاسقين» بعد «قوم سوم» ربّما يكون إشارة إلى أنّ أولئك كانوا فاسقين من وجهة نظر القوانين الإلهيّة، وحتى مع قطع النظر عن الدين والإيمان، فإنّهم كانوا أفراداً حمق ومنحرفين في نظر المعايير الإجتماعية بين الناس.

ثمّ أشارت الآية إلى آخر موهبة إلهَيّة للنّبي لوط، فقالت: **فولدخلنا، في رحمتنا لِلّه من** الصالحين) فهذه الرحمة الإلهيّة الخاصّة لا تعطى لأحد إعتباطاً وبدون حساب، بل إنّ أهليّة وصلاحية لوط هي التي جعلته مستحقّاً لمثل هذه الرحمة.

حقّاً، أيّ عمل أصعب، وأيّ منهج إصلاحي أجهد من أن يبق إنسان مدّة طويلة في مدينة فيها كلّ هذا الفساد والإنحطاط، ويظلّ دائماً يبلّغ الناس الضالّين المنحرفين أمر ربّهم ويرشدهم إلى طريق الهدى، ويصل الأمر بهم إلى أنّهم يريدون أن يعتدوا حتى على ضيفه؟ والحقّ أنّ مثل هذه الإستقامة والثبات لا تصدر إلّا من أنبياء الله وأتباعهم، فأيّ واحد منّا يستطيع أن يتحمّل مثل هذا العذاب الروحي المؤلم؟!

وَنُوطًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَحَبْلُ فَأَسْتَجَبْ نَالَهُ فَنَجَّيْنَ لَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ ٱلْحَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ٢٥ وَنَصَرْنَهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِتَايَكِنِ آَ إِنَّهُمْ حَكَانُوا قَوْمَ سَوْءِ فَأَغْرَقْنَهُمْ أَجْمَعِينَ ٢

التغسير

نماة نوع من القوم الكافزين:

بعد ذكر جانب من قصّة إيراهيم وقصّة لوط ﷺ ، تطرّقت السورة إلى ذكر جانب من قصّة نبي آخر من الأنبياء الكبار \_أي نوح ﷺ \_فقالت: ﴿وَنُوحاً إِذْ نَادَى مِنْ قَبْلَ﴾ أي قبل إيراهيم ولوط.

إنّ هذا النداء \_ ظاهراً \_ إشارة إلى الدعاء واللعنة التي ذكرت في سورة نوح من القرآن الكريم حيث يقول: فرت لا تذرعلى الأرض من الكافرين ديّاراً \* لِنّك لِن تذرهم يصلّوا عبادك ولا يلدوا لِلا قاجراً كفّاراً به` أو إنّه إشارة إلى الجملة التي وردت في الآية ١٠ من سورة القسر: فقدما ربيه أنّي مغلوب فالتصريم.

التعبير بـ«نادىٰ» يأتي عادةً بمعنى الدعاء بصوت عالٍ، ولعلّه إشارة إلى أنّهم آذوا هذا النّبي الجليل إلى درجة جعلته يصرخ منادياً ربّه ليدركه وينجّيه من أذاهم وشرّهم، ولو أمعنا النظر في أحوال نوح الواردة في سورة نوح وسورة هود لوجدنا أنّه كان محقّاً أن يرفع صوته ويدعو ربّه سبحانه .

ثمّ تضيف الآية: فاستجبنا له فنجّيناه وأهله من الكرب للعظيم» وفي الحقيقة فإنّ جملة «فاستجبنا» إشارة مجملة إلى إستجابة دعوته، وجملة ففنجّيناه وأهله من الكرب للصظيم» تعتبر شرحاً وتفصيلاً لها.

5]

وهناك إختلاف بين المفترين في المراد من كلمة (أهل) هنا، لأنّه إذا كـان المـراد مـنها عائلته وأهل بيته فستشمل بعض أبناء نوح، لأنّ واحداً من أولاده تخلّف عنه مع المسيئين وأضاع بُنوّته لعائلته. وكذلك لم تكن زوجته مؤمنة به، وإن كان المراد من الأهل خواص أتباعه وأصحابه المؤمنين، فإنّها على خلاف المعنى المشهور للأهل.

لكن يمكن أن يقال: إنّ للأهل \_ هنا \_ معنى وسيعاً يشمل أهـله المـوّمنين وخـواص أصحابه، لأنّا نقرأ في حقّ إينه الذي لم يتبعه: ﴿لِقَه ليس هن أهلك﴾ ﴿ وعلى هذا فإنّ الذين اعتنقوا دين نوح يعدّون في الواقع من عائلته وأهله.

وينبغي ذكر هذه الملاحظة أيضاً، وهي: إنّ «الكرب» في اللغة تعني الغمّ الشديد، وهي في الأصل مأخوذة من تقليب الأرض وحفرها، لأنّ الغمّ الشـديد يسقلب قــلب الإنسـان، ووصفه بالعظيم يكشف عن منتهى كربه وأساه.

وأيُّ كرب أعظم من أن يدعو قومه إلى دين الحقّ ٩٥٠ عاماً، كما صرّح القرآن بذلك، لكن لم يؤمن به خلال هذه المدّة الطويلة إلّا ثمانون شخصاً على المشهور بين المفسّرين <sup>7</sup>، وأمّا عمل الآخرين فلم يكن غير السخرية والإستهزاء والأذى.

و تضيف الآية التالية: **﴿ونصرناء** <sup>7</sup> من للقوم للذين كذّبوا بآياتنا لِنَسهم كانوا قحوم سو. فأغرقناهم لجمعين» إنّ هذه الجملة تؤكّد مرّة أخرى على حقيقة أنّ العقوبات الإلهيّة لا تتّصف بصفة الإنتقام مطلقاً، بل هي على أساس إنتخاب الأصلح، أي إنّ حسق الحياة والتنعّم بمواهب الحياة لأناس يكونون في طريق التكامل والسير إلى الله، أو انّهم إذا ساروا يوماً في طريق الانحراف إنستبهوا إلى أنسسهم ورجعوا إلى جادة الصواب، أمّا أولئك الفاسدون الذين لا أمل مطلقاً في صلاحهم في المستقبل، فلا مصير ولا جزاء لهم إلّا الموت والثناء.

۱. هود، ٤٦. ٢. تفسير مجمع البيان ذيل الآية ٤٠ من سورة هود، وتفسير نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٥٢. ٣. إن فعل وتصر، يعدّى عادةً بـ وعلى، إلى مفعول ثانٍ، فيقال مثلاً: اللَّهم انصرنا حليهم. أمَّا هنا فقد إستعملت كلمة (من)، وربَّما كان ذلك من أجل أنَّ المراد النصرة المقترنة بالنجاة. لأنَّ مادَّة النجاة تتعدَّى بـ (من).

٨] الأمثل في تقسير كتاب الله المنزل

# ہدت

الجدير بالذكر أنّ هذه السورة ذكرت آنفاً قصّة «إيراهيم» و«لوط» وكذلك سوف تذكر قصّتي «أيّوب» و«يونس»، وقد ذكرت آنفاً قصّة نوحينٍ وفي جميعها تذكر مسألة نجاتهم وخلاصهم من الشدائد والمحن والأعداء. وكأنّ منهج هذه السورة بيان منتهى رعاية الله وحمايته لأنبيائه وإنقاذهم من الكروب، ليكون ذلك تسلية للرسول الأعظميَيَنَيْ، وأملاً للمؤمنين، وبملاحظة أنّ هذه السورة مكّية،

وأنَّ المسلمين كانوا حينئذٍ في شدَّة وكرب فستتجلَّى أهميَّة هذا الموضوع أكثر...

8003

# وَدَاوُ دَوَسُلَيْمُنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرَّبِ إِذْ نَفَسَتَ فِيهِ عَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ٢ فَنَهَمْ نَهَا سُلَبْمَنَ وَكُلَّا ءَانَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمَا وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُ دَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّرْ وَكُنَّا فَلْعِلِينَ ٢ وَعَلَّمَنَ هُ مَنْعَةَ لَبُوسِ لَحَمُ لِنُحْصِنَكُم مِنَ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَلْكُرُونَ ٢

الآيات

### التغسير

### قضاء داود وسليمان 🚓 :

بعد الحوادث والوقائع المتعلَّقة بموسى وهارون وإيراهيم ونوح ولوط بيميًا، تشير هـذه الآيات إلى جانب من حياة داود وسليمان، وفي البداية أشارت إشارة خفيّة إلى حـادث قضاء وحكم صدر من جانب داود وسليمان، فتقول: ﴿ ودلود وسليمان لِذيحكمان في للحرك لِذَنفشت الله فنه للقوم وكنّا لحكمهم شاهدين».

وبالرغم من أنَّ القرآن قد ألمح إلى هذه المحكمة لمحة خـفيّة، وإكـتنى بـإشارة إجمـالية وإستخلاص النتيجة الأخلاقية والتربوية لها والتي سنشير إليها فيا بـعد، إلّا أنّــه وردت بحوث كثيرة حولها في الرّوايات الإسلامية وأقوال المفسّرين.

فقال جماعة: إنّ القصّة كانت كما يلي: إنّ قطيع أغنام لبعض الرعاة دخلت ليلاً إلى بستان فأكلت أوراقه وعناقيد العنب منه فأتلفته، فرفع صاحب البستان شكواه إلى داود، فحكم داود بأن تعطى كلّ الأغنام لصاحب البستان تعويضاً لهذه الخسارة الفادحة، فقال سليمان ــ

الأغنام التي تتفرّق في الليل.

١. ونفشت» من مادّة ونَغْش» على وزن (حرب) أي التفرّق والتبعثر في الليل، ولمّا كان تفرّق الأغنام في الليل. وفي المزرعة سيقترن بالتهام نباتها حتماً لذا قال البعض: إنّها الرعي في الليل. وونَفْش» على وزن (علم) تعني الأماد ال- متنتقير في الليا

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

والذي كان طفلاً آنذاك ـ لأبيه: يانبي الله العظيم، غيّر هذا الحكم وعدّلها فقال الأب: وكيف ذاك؟ قال: يجب أن تودع الأغنام عند صاحب البستان ليستفيد من منافعها ولبنها وصوفها، وتودع البستان في يد صاحب الأغنام ليسعى في إصلاحه، فإذا عاد البستان إلى حـالته الأولى يُردّ إلى صاحبه، وتردّ الأغنام أيضاً إلى صاحبها. وأيّد الله حكم سليمان في الآيـة التالية.

وقد ورد هذا المضمون في رواية عن الإمامين الباقر والصادق 🚓 📜

ويمكن أن يتصوّر عدم تناسب هذا التّفسير مع كلمة (حرث) التي تعني الزراعة، ولكن يبدو أنّ للحرث معنى واسعاً يشمل الزراعة والبستان، كما يستفاد ذلك من قصّة أصحاب الجنّة في سورة القلم، الآية ١٧ ـ ٣٢.

لكن تبقى هنا عدّة إستفهامات مهمّة:

۱ـ ماذا كان أساس ومعيار هذين الحكين؟

٢\_ كيف إختلف حكم داود عن حكم سليان؟ فهل كانا يحكمان على أساس الإجتهاد؟ ٣\_ هل المسألة هذه كانت على هيئة تشاور في الحكم، أم أنّهها حكما بحكمين مستقلّين يختلف كلّ منهها عن الآخر؟!

**ويمكن الإجابة عن السؤال الأوّل:** إنّ المعيار كان جبران الخسارة، فينظر داود إلى أنّ الخسارة التي أصابت الكرم تعادل قيمة الأغنام، ولذلك حكم بوجوب إعطاء الأغـنام لصاحب البستان جبراً للخسارة، لأنّ التقصير من جانب صاحب الأغنام.

وينبغي الإلتفات إلى أنّنا نقرأ في بعض الرّوايات أنّ على صاحب الأغنام أن يمنع غنمه من التعدّي على زرع الآخرين في الليل، كما أنّ من واجب صاحب الزرع حفظ زرعه في النهار<sup>٢</sup>.

أمّا معيار حكم سليمان الله فقد كان يرى أنّ خسارة صاحب البستان تعادل ما سينتفع به من الأغنام لسنة كاملة!

 . تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث. ٣. نقرأ في تفسير مجمعالبيان في ذيل الآية مورد البحث: روي عن النَّبِي بَهِنَّ أَنَّه قضى بحفظ المواشي على أربابها ليلاً، وقضى بحفظ الحرث على أربابه نهاراً. وقد نقل هذا المضمون في تفسير الصافي نقلاً عن كتاب الكافي.

سورة الأنبياء / الآية 28 ـ 80 ـ

[ع

بناءً على هذا فإنّ الإثنين قد قضيا بالحقّ والعدل، مع فارق أنّ حكم سليان كان أدقّ، لأنّ الخسارة لا تدفع مرّة واحدة في مكان واحد، بل تؤدّى بصورة تدريجيّة بحيث لا تثقل على صاحب الغنم أيضاً. وإضافةً إلى ما مرّ، فقد كان هناك تناسب بين الخسارة والجبران. لأنّ جذور النباتات لم تتلف، بل ذهبت منافعها المؤقتة، ولذلك فإنّ من الأعدل ألّا تنقل أصول الأغنام إلى ملك صاحب البستان، بل تنقل منافعها فقط.

ونقول **في جواب السؤال الثّاني:** لا شكّ أنّ حكم الأنبياء مستند إلى الوحي الإلهي، إلّا أنّ هذا لا يعني أنّ وحياً خاصّاً ينزل في كلّ مورد من موارد الحكم، بل إنّ الأنبياء يحكمون حسب الفواعد الكليّة التي تلقّوها من الوحي.

بناءً على هذا فإنّه لا توجد مسألة الإجتهاد النظري بمعناها الإصطلاحي، وهو الإجتهاد الظني، ولكن لا مانع من أن يكون هناك طريقان لإيجاد ضابطة كليّة، وأن يكون نبيّان كلّ منهما يرى أحد الطريقين، وكلاهما صحيح في الواقع، وكان الموضوع الذي عالجناء في بحثنا هو من هذا القبيل كما بيّناء آنفاً بتفصيل. وكما أشار القرآن إليه، فإنّ الطريق الذي إختاره سليان على كان أقرب من الناحية التنفيذيّة، وجملة فوكلا تعنا متحا وعلما في والتي في ي

ونقول في جواب السؤال النّالث: لا يبعد أن يكون الأمر على هـيئة تشـاور، وهـو التشاور الذي يحتمل أن يكون لتعليم سليان وتأهيله في أمر القضاء، والتعبير بـ (حكمهم) شاهد أيضاً على وحدة الحكم النهائي، بالرغم من وجود حكمين مخـتلفين في البـدايـة.<sup>(</sup> (فتأملوا بدقة).

ونقرأ في رواية عن الإمام الباقر ﷺ في تفسير هذه الآية أنّه قال: «لم يحكما. إنّما كانا يتناظران»<sup>7</sup>.

ويستفاد من رواية أخرى رويت في أصول الكافي عن الإمــام الصـادقﷺ أنَّ هــذه

 إنّ الأجوبة على هذه الأسئلة تقوم على اساس أن قصة قطيع الغنم تحتمل نوعين من الحكم وكسليهما الاحتيار الأجوبة على هذه الأسئلة تقوم على اساس أن قصة قطيع الغنم تحتمل نوعين من الحكم وكسليهما المناهجين.

صحيح في مجاله، و إلَّا فانَّه لا يستفاد من الآية الشريفة وجود أمر مشكل في عملية التحكيم و القضاء -تقول الآية «وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث» ومن جهة اخرى فقد أيّد اللّه تعالى حكم سليمان، و أما داود فقد وهبه الله القضاء أيضاً كما ورد في قوله تعالى في سورة ص الآية ٢٦ «يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق» وعليه يكون قضاء كلُّ منهما صحيحاً. ٢. من لا يحضره الفقيه، طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٢، ص ٤٤٣.

القضيّة حدثت لتعيين وصيّ داود وخليفته وأن يتعلّم أولئك النفر منهما أيضاً .

وعلى كلّ حال، فإنّ **الآية التالية** تؤيّد حكم سليمان في هذه القصّة على هذه الشاكلة: **«ففهمناها سليمان»** ولكن هذا لا يعني أنّ حكم داود كان إشتباهاً وخطاً، لاُنّها تـضيف مباشرةً **«وكلاً آتينا حكما وملما»**.

ثمّ تشير إلى إحدى المواهب والفضائل التي كان الله سبحانه قد وهبها لداود عليه ، فتقول: (وسقرنا مع دلود للجبال يسبّحن والطير) فإنّ ذلك ليس شيئاً مهمّاً أمام قـدرتنا (وكـنا فاعلين).

### ہدث

هناك بحث بين المفسّرين في أنّه كيف كان تجاوب الجبال والطير مع داود؟ وما المراد من قوله تعالى: **«وسقردا هم دلود للجبال يسبّحن ﴾**؟!

٦. فاحتُمل البعض أنَّ هذا كان صوت داود الرخيم المؤثّر الجذّاب، والذي كان ينعكس في الجبال، وكان يجذب الطيور إليه.

٢- وقال آخر: إنّ هذا التسبيح كان تسبيحاً مقترناً بالإدراك والشعور الموجود في باطن ذرّات العالم، لأنّ كلّ موجودات العالم لها نوع من العقل والشعور حسب هـذه النـظرية، وعندما كانت تسمع صوت داود في وقت المناجاة والتسبيح كانت تردّد معه، وتمتزج معه بهمهمة التسبيح.

٣- وقال ثالث: إنّ المراد هو التسبيح التكويني الذي يوجد في موجودات العالم بلسان حالها، لأنّ لكلّ موجود نظاماً دقيقاً جداً. وهذا النظام الدقيق يحكي عن طهارة ونزاهة الله، وعن أنّ له صفات كمال، وبناءً على هذا فإنّ نظام عالم الوجود العجيب في كلّ زاوية منه تسبيح وحمد، ف «التسبيح» هو التنزيه عن النقائص، و«العمد» هو الشناء عسلى صفات الكمال<sup>7</sup>.

٨ لمزيد الإطلاع راجع تفسير الصافي ذيل الآية مورد البحث. ٢. لمزيد الإيضاح راجع تفسير الآية ٤٤ من سورة الإسراء.

قالوا في الجواب: صحيح إنَّ هذا التسبيح عام، ولكن لا يدركه الجميع، فقد كانت روح داود العظيمة في هذه الحالة منسجمة مع باطن وداخل عالم الوجود، وكان يحسّ جيّداً أنَّ الجبال والطير يسبّحن معد.

٤]

وليس لدينا دليل قاطع على أيّ من هذه التفاسير، وما نفهمد من ظاهر الآية هـو أنّ الجبال والطيور كانت تردّد وتتجاوب مع داود، وكانت تسبّح الله، وفي الوقت نفسه لا تضادّ بين هذه التفاسير الثلاثة، فالجمع بينها ممكن.

وأشارت **الآية الأخيرة إلى** موهبة أخرى من المواهب التي وهبها الله لهذا النّبي الجمليل، فقالت: ﴿وملّمنا» صنعة لبوس لكم لتحصنكم هن بأسكم فمهل أنتم شاكرون».

«اللبوس» كما يقول العلّامة الطبرسي في مجمع البيان كلّ نوع من أنواع الأسلحة الدفاعية والهجومية كالدرع والسيف والرمح `، إلّا أنّ القرائن التي في آيات القرآن توحي بأنّ اللبوس هنا تعني الدرع التي لها صفة الحفظ في الحروب.

أمّا كيف ألان الله الحديد لداود، وعلّمه صنع الدروع؟ فسنفصّل ذلك في ذيل الآيات ١٠ ـ ١١ من سورة سبأ إن شاء الله تعالى.

રીજ

# . تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد الحث.

### الآيتان

وَلِسُلَبْمُنَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجَرِى بِأَمْرِهِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِى بَرَكْنَا فِيهَاً وَحَصَّنَّا بِكُلْ شَى بِ عَالِمِينَ (٥) وَمِن ٱلشَّيَطِينِ مَن يَغُوصُون لَهُ، وَيَعْمَلُون عَمَلًا دُونَ ذَالِتٌ وَكُنَّا لَهُمْ حَنفِظِينَ ٥)

### التفسير

### الرياع تمت إمرة سليمان:

تشير هاتان الآيتان إلى جانب من المواهب التي منحها الله لنبي آخر من الأنبياء \_أي سليان الله - فتقول الآية الأولى منهبا: ﴿ولسليمان للريح حاصفة تجري بأهر بلى الأرفن التي باركنا فيها ﴾ وهذا الأمر ليس عجيباً، لأنّنا عارفون به ﴿وَكنّا بكل شي. مالمين ﴾ فسنحن مطّلعون على أسرار عالم الوجود، والقوانين والأنظمة الحاكمة عليه، ونعلم كيفية السيطرة عليها، ونعلم كذلك نتيجة وعاقبة هذا العمل، وعلى كلّ حال فإنّ كلّ شيء خاضع ومسلّم أمام علمنا وقدرتنا.

إنَّ جملة ﴿ولسليمان...﴾ معطوفة على جملة ﴿وسغّرنا مع دلود الجـبال» أي إنَّ قـدرتنا عظيمة نقدر معها على أن نسخّر الجبال لعبد من عبادنا أحياناً لتسبّح معه، وأحياناً نجعل الريح تحت إمرة أحد عبادنا ليرسلها حيث شاء.

إنَّ لفظة (العاصفة) تعني الرياح القويَّة أو الهائجة، في حين يستفاد من بعض آيات القرآن الأخرى أنَّ الرياح الهادئة أيضاً كانت تحت إمرة سليان، كما تصوّر ذلك الآية ٣٦ من سورة ص: فصقرنا له للريح تجري بأهره رخا: حينه أصاب).

إنّ التصريح بالعاصفة هنا يمكن أن تكون من باب بيان الفرد الأهمّ، أي ليست الرياح الهادئة لوحدها تحت إمرته، بل حتى العواصف الشديدة كانت رهن إشارته أيـضاً، لأنّ الثّانية أعجب.

# ٢٠٦ سورة الأنبياء / الآية ٨١ - ٢٢ إن معرفة المام عنه المباركة (الشام) ـ حيث كان مقر ثم إنّ هذه الرياح القويّة المتوجهة في مسير الأرض المباركة (الشام) ـ حيث كان مقر سليمان علا ـ لم تكن مسخّرة فقط في هذا الاتجاه، بل إنّها كانت تتحرّك حيث أراد، وإلى جميع الأمكنة حسب الآية ٣٦ من سورة ص، وعلى هذا ف إنّ التصريح باسم الأرض المباركة لأنّها كانت مركزاً لحكومة سليمان. أمّا كيف كانت الريح تحت إمرته وتصرّفه؟ وبأيّة سرعة كانت تتحرّك؟ وعلى أيّ شيء كان يجلس سليمان وأصحابه ويتحرّكون؟ وأيّ عامل كان يحفظ هؤلاء عند حركتهم من السقوط أو ضغط الهواء أو المصاعب الأخرى؟

**والخلاصة:** أيّة قوّة خفيّة كانت تعطيه القدرة على إمكانية التحرّك بمثل هذه الحسركة السريعة في ذلك العصر والزمان <sup>(</sup>؟

إنَّ هذه مسائل لم تتّضح لنا جزئياتها، والذي نعلمه هو أنّها كانت موهبة إلهُيّة خارقة وضعت تحت تصرّف هذا النّبي العظيم، وما أكثر المسائل التي نعلم بوجودها الإجمسالي، ونجهل تفصيلها؟! إنَّ معلوماتنا في مقابل ما نجهله كالقطرة من البحر المحيط، أو كالذرّة مقابل الجبل العظيم.

**والخلاصة. ف**إنَّ من وجهة نظر وإعتقاد إنسان موحّد يعبد الله، لا يوجد شيء صعب ومستحيل أمام قدرة الله سبحانه، فهو قادر على كلَّ شيء، وعالم بكلّ شيء.

لقد كتبت حول هذه الفترة من حياة سليمان ـكالفترات الأخرى من حياته العجيبة ـ أساطير كاذبة أو مشكوكة كثيرة لانقبلها مطلقاً، فنحن نكتني بهذا المقدار الذي بيّنه القرآن هنا.

ويلزم ذكر هذه اللطيفة أيضاً. وهي أنّ بعض الكتّاب المتأخرين يعتقدون بأنّ القرآن ليس فيه شيء صريح عن حركة سليمان والبساط. بل أورد الكلام عن تسـخير الريـاح لسليمان فقط. فربّما كان ذلك إشارة إلى إستغلال سليمان لقوّة الهواء في المسـائل المـرتبطة

 يظهر من الآية ١٢ من سورة سبأ: ﴿ولسليمان الربع غدوها شهر ورواحها شهر) بصورة مجملة أنَّهم كانوا. يسيرون صباحاً مسافةً أمدها شهر ويسيرون عصراً مسافة أمدها شهر «بمقياس الحركة في ذلك الزمان».

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

بالزراعة. وتلقيح النباتات. وتنقية الحنطة والشعير، وحركة السفن. خــاصّةً وأنّ أرض سليمان (الشام) كانت أرضاً زراعية من جهة. ومن جهة أخرى فإنّ جانباً مهمّاً منها كان على سواحل البحر الأبيض المتوسط، وكان يُنتفع منها في حركة الملاحة \.

إِلَّا أَنَّ هذا التَّفسير لا يتناسب كثيراً وآيات سورة سبأ وسورة ص وبعض الرَّوايات الواردة في هذا الباب.

ثمّ تذكر الآية التالية أحد المواهب الخاصّة بسليمان على فتقول: ﴿وَهِـنَ للشَـياطينَ مَـنَ يغومون له) لإستخراج الجواهر والأشياء الثمينة الأخرى ﴿وَيَعْطَونَ عَطَّا دُونَ ذَلَكَ وَكَـنَّا لهم حافظينَ> من التمرّد والطغيان على أوامر سليمان على.

إنّ ما ورد في الآية آنفة الذكر باسم «الشياطين»، جاء في آيات سورة «سبأ» باسم الجن ـ الآية ١٢ و١٣ من سورة سبأ \_ومن الواضح أنّ هذين اللفظين لامنافاة بينهما، لأنّا نعلم أنّ الشياطين من طائفة الجنّ.

وعلى كلّ حال، فقد ذكرنا أنّ الجنّ نوع من المخلوقات التي لها عقل وشعور واستعداد، وعليها تكليف، وهي محجوبة عن أنظارنا نحن البشر، ولذلك سمّيت بـالجنّ، وهـم ـكـما يستفاد من آيات سورة الجنّ ـكالبشر منهم المؤمنون الصالحون، ومنهم الكافرون العصاة، ولا نمتلك أيّ دليل على نني مئل هذه الموجودات، ولأنّ الخبر الصادق (القرآن) قد أخبر عنها فنحن نؤمن بها.

ويستفاد من آيات سورة سبأ وسورة ص \_ وكذلك من الآية محلّ البحث \_ جيّداً أنّ هذه الجهاعة من الجنّ التي سخّرت لسليان، كانوا أفراداً أذكيا، نشطين فنّانين صنّاعاً ماهرين في مجالات مختلفة، وجملة فويععلون معلا دون ذلك تبيّن إجمالاً ما جاء تفصيله في الآية ١٣ من سورة سبأ من أنّهم كانوا فيععلون له ها يشا، هن محاريب وتحاليل وجفان كالجولب وقدور راسيات،

ويستفاد من جزء من الآيات المتعلّقة بسليان أنّ جماعة من الشياطين العصاة كانوا محمد بن أيضاً، وكان سلمان بالله قد أو ثقوم: **(وآخرون مقانين في الأسفاد)** أو ممّا كانت

قصص القرآن، ص ١٨٥؛ أعلام القرآن، ص ٢٨٦.

۲. ص، ۳۸.

[^

. . . . .

جملة **﴿وَكَنَّا لِهِمَ حَافَظِينَ﴾** إشارة إلى هذا المعنى بأنًا كنًا نحفظ تلك المجموعة التي كانت تخدم سليمان من التمرّد والعصيان. وستطالعون تفصيلاً أكثر في هذا الباب في تفسير سورة سـبأ وسورة ص إن شاء الله تعالى.

[ع

ونذكر مرّة أخرى أنّ هناك أساطير كاذبة أو مشكوكاً فيها كثيرة حول حياة سـليمان وجنوده، يجب أن لا تُمزج مع ما في متن القرآن، لئلًا تكون حربة في يد المتصيّدين في الماء العكر.

8003

ۅؘٱێؖۅٮٮؚڮٳۮ۫ڹۜٵدى رَبَّهُۥٲڹؘۣڡؘٮؘسَنِي ٱلضُّرُوأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ٢٥ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَ مَابِعِينِ ضُمَرٍ وَءَاتَبْنَهُ أَهْلَهُ, وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْعِندِنَا وَذِحْرَىٰ لِلْعَبِدِينَ ٢٠

التغسير

أيّوب ونماته من المصاعب:

تتحدّث الآيتان عن نبي آخر من أنبياء الله العظياء وقصّته المُلهمة، وهو «أيّوب» وهو عاشر نبي أُشير إلى جانب من حياته في سورة الأنبياء.

إنَّ لأيَّوب قصَّة حزينة، وهي في نفس الوقت عظيمة سامية، فقد كان صبر، وتحسَّله عجيبين، خاصَّةً أمام الحوادث المرَّة، بحيث إنَّ صبر أيَّوب أصبح مضرباً للمثل منذ القدم.

غير أنَّ هاتين الآيتين تشيران ـ بصورة خاصَّة ـ إلى مرحلة نجاته وإنستصاره على المصاعب، وإستعادة ما فقده من المواهب، ليكون درساً لكلّ المؤمنين عسلى مـرّ الدهـور ليغوصوا في المشاكل ويخترقوها، ولا سيمّ لمؤمني مكّة الذين كانوا يُعانون ضـغوطاً مـن أعدائهم عند نزول هذه الآيات، فتقول: فوليّوب لِذنادى ربّه للّي هسّني الضرّ ولدت أرصم الراحمين».

وكلمة «الضرّ». تطلق على كلّ سوء وأذى يصيب روح الإنسان أو جسمه، وكسذلك لنقص عضو، وذهاب مال، وموت الأعزّة وإنهيار الشخصيّة وأمثال ذلك، وكما سنقول فيا بعد، فإنّ أيّوب قد إيتلي بكثير من هذه المصائب.

إنّ أيّوب \_كسائر الأنبياء \_ يُظهر أقصى حالات الأدب والخضوع أمام الله عند الدعاء لرفع هذه المشاكل المضنية المجهدة، ولا يعبّر بتعبير تُشمّ منه رائحة الشكوى، بل يقول فقط: إنّي ابتليت بهذه المصائب وأنت أرحم الراحمين، فهو حتى لا يقول: حلّ مشكلتي، لأنّه يعلم أنّه جليل عظيم، وهو يعرف حقّ العظمة.

[ع

و تقول الآية التالية: فاستجبنا له فكشفنا ما به من ضرّوآتينا، أهله ومثلهم معهم رحمة من عندنا وذكرى للحابدين لي لي علم المسلمون أنّ المشاكل كلّما زادت، وكلّما زادت الإبتلاءات، وكلّما زاد الأعداء من ضغوطهم وضاعفوا قواهم، فإنّها جميعاً ترفع وتحلّ بنظرة ومنحة من لطف الله، فلا تجبر الخسارة وحسب، بل إنّ الله سبحانه يعطي الصابرين أكثر ممّا فقدوا جزاءً لصبرهم وثباتهم، وهذا درس وعبرة لكلّ المسلمين، وخاصّة المسلمين الذين كانوا تحت محاصرة العدو الشديدة، وتحت ضغط المشاكل عند نزول هذه الآيات.

ہدوث

### ١\_ لممة من قصّة أيّوب

في حديث عن الإمام الصّادق ﷺ أنَّ رجلاً سأله عن بليّة أيّوب لأيّ عـلّة كـانت؟ فأجابه بما ملخّصه. إنَّ هذا الإبتلاء لم يكن لكفران نعمة. بل على العكس من ذلك، فإنّه كان لشكر نعمة حسده عليها إبليس، فقال لربّه: ياربّ إنَّ أيّوب لم يؤدّ إليك شكر هذه النعمة إلّا بما أعطيته من الدنيا، ولو حرمته دنياه ما أدّى إليك شكرك، فسلّطني على دنياه حتى يتبيّن الأمر، فسلّطه الله عليه ليكون هذا الحادث سنداً لكلّ سالكي طريق الحقّ.

فانحدر إيليس وأهلك أموال أيّوب وأولاده الواحد تلو الآخــر، ولكــن لم تــزد هــذه الحوادث أيّوب إلّا ثباتاً على الإيمان وخضوعاً لقضاء الله وقدره.

فسأل الشيطان الله سبحانه أن يسلّطه على زرعه وغنمه فسلّطه، فأحرق كلّ زرعـه، وأهلك كلّ غنمه، فلم يزدد أيّوب إلّا حمداً وشكراً.

وأخيراً طلب الشيطان من الله أن يسلّطه على بدن أيّوب ليكون سبب مرضه، وهكذا كان بحيث لم يكن قادراً على الحركة من شدّة المرض والجراحات، لكن من دون أن يترك أدنى خلل في عقله وإدراكه.

والخلاصة، فقد كانت النعم تسلب من أيّوب الوحدة تلو الأخرى، ولكن شكره كان يزداد في موازاتها، حتى جاء جمع من الرهبان لرؤيته وعيادته، فقالوا: قل لنا أيّ ذنب عظيم قد إقترفت حتى إيتليت بمثل هذا الإبتلاء؟ وهنا بدأت شماتة هذا وذاك، وكان هذا الأمـر

شديداً على أيّوب، فقال مجيباً: وعزّة ربّي اتي ما أكلت لقمة من طعام إلّا ومعي يستيم أو مسكين يأكل على مائدتي. وما عرض لي أمران كلاهما فيه طاعة لله إلَّا أخذت بأشدَّهما

عليّ.

عند ذاك كان أيّوب قد إجتاز جميع الإمتحانات صابراً شاكراً متجمّلاً: وهو يناجي ربّه بلسان مهذّب ودعا أن يكشف عند ضرّه بتعبير صادق ليس فيه أدنى شكوى \_ وهو ما ذكرته الآية المتقدّمة: **وبذنادى ربّه لَنّي مشني للفرّولَنت لرحم للراحمين > \_**وفي هذه الأثناء فتحت أبواب الرحمة الإلهيّة، ورفع البلاء بسرعة، وإنهمرت عليه النعم الإلهيّة أكثر من ذي قبل<sup>1</sup>.

أجل... إنّ رجال الحقّ لا تتغيّر أفكارهم وأعمالهم بتغيّر النعم، فهم يتوجّهون إلى الله في حرّيتهم وسجنهم وسلامتهم ومرضهم وقوّتهم وضعفهم، وبكلمة واحدة في كلّ الأحوال، ولا تغيّرهم حوادث الحياة، فإنّ أرواحهم كالمحيط العظيم لايؤثّر في هدوته تلاطم الرياح العاتية.

كما أنّهم لا ييأسون لهول الحموادث المرّة وكثرتها، بل يواجهونها ويصمدون لها حستى تفتح أبواب الرحمة الإلهيّة، لعلمهم أنّ الحوادث والظروف الصعبة إمتحانات إلهيّة يُعدّها الله لحاصّة عباده ليكونوا أكثر مراناً ومراساً ..

# ٢\_ أيّوب ونعمالله

[^

المعروف بين المفسّرين في تفسير جملة **وآتيناء أهله ومثلهم معهم »** أنّ الله سبحانه أرجع أولاده الهلكى إلى حياتهم الأولى ورزقه أولاداً آخرين. ونقرأ في بعض الرّوايات: إنّ الله قد ردّ عليه الأولاد الذين هلكوا في هـذه الحـادثة، وأولاده الذين ماتوا قبلها<sup>ت</sup>. وإحتمل بعضهم أنّ الله قد وهب أيّوب أولاداً وأحفاداً جدداً ليسدّوا مسـدّ الأولاد المفقودين ويملأوا الفراغ الذي تركوه.

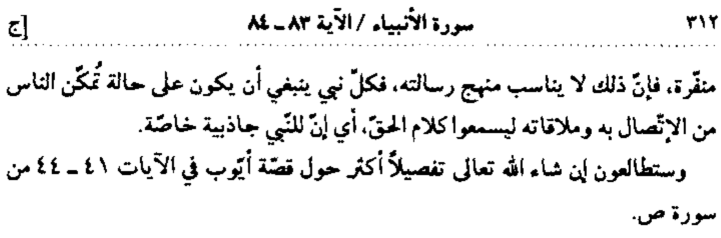
# ٣\_ هل يصاب النّبي ﷺ بعامة، ٢

نقرأ في بعض الرّوايات غير المعتبرة أنّ بدن أيّوب قد تعفّن، نتيجة المرض الشديد، إلى درجة أنّه لم يكن بمقدور الناس أن يقتربوا منه، إلّا أنّ الرّوايات الواردة عن أهل البيت بيَّلْا

تنغي هذا المعنى بصراحة، والدليل العقلي يؤكَّد هذا المعنى أيضاً، لأنَّ النَّبي إذا كان في حال

١٠ تفسير القمّى، طبقاً لنقل تفسير الميزان.

۲. تفسير نورالثقلين، ج ۳، ص ٤٤٨.



## الآيتان

وَإِسْمَاعِيلَ وَإِذْرِيسَ وَذَا ٱلْكِفْلِ حُكْلٌ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ٢٠ وَأَدْخَلْنَكُهُمْ فِي رَحْمَتِهُ أَإِنَّهُمْ مِّنَ ٱلصَّلِيحِينَ ٢

### التفسير

إسماعيل وإدريس وذو الكفل ﷺ :

تعقيباً على قصّة أيّوب التربوية، وصبر، وثباته بوجه سيل الحوادث، تشير الآيتان ـ محلّ البحث \_ إلى صبر ثلاثة من أنبياء الله الآخرين فتقول الأولى: فويسماميل وبدريس وذا التقل كلّ هن للصابرين > فكلّ واحد من هؤلاء صبر طوال عمر، أمام الأعداء، أو أسام مشاكل الحياة الجهدة المضنية، ولم يركع أبداً في مقابل هذه الحوادث، وكان كلّ منهم مثلاً أعلى في الصبر والإستقامة.

ثمَّ تبيَّن الآية الأخرى موهبة إلهيَّة لهؤلاء مقابل الصبر والثبات، فتقول: ﴿وَأَدَخَلْنَاهِم فَيَ رحمتنا لِنَهم هن للصالحين﴾.

مممّا يلفت النظر هنا أنّه لم يقل: وهبناهم رحمتنا، بل قال: وأدخلناهم في رحمتنا، فكأنّ كلّ أجسامهم وأرواحهم أصبحت غارقة في الرحمة الإلهيّة، بعد أن كانت غارقة في بحر المشاكل.

### إدريس وذو الكفل 🕸 :

«إدريس» ــ نبي الله العظيم ــ وكما تقدّم ــ هو جدّ والد نوح الله وفسقاً لمــا رواه أغــلب المفسّرين، وإسمه في التّوراة (أخنوخ) وفي العربية (إدريس) ويرى بعضهم أنّ إدريس مشتق من مادّة الدرس، لأنّه كان أوّل من كتب بالقلم، وكان ذا إحاطة بـعلم الفــلك والنـجوم والحساب والهيأة بالإضافة إلى كونه نبيّاً... ويقال أنّه أوّل من علّم الناس خياطة الثياب.

[ع

وأمّا «ذو الكفل»، فالمشهور أنّه كان من الأنبياء `، وإن كان بعضهم يعتقد أنّه كان من الصالحين. وظاهر آيات القرآن التي ذكرته في عداد الأنبياء يؤيّد أنّه من الأنبياء، وأغلب الظنّ أنّه كان من أنبياء بني إسرائيل `.

وهناك إحتمالات عديدة في سبب تسميته بهذا الإسم. مع ملاحظة أنّ كــلمة «كــفل» جاءت بمعنى النصيب، وكذلك بمعنى الكفالة والضمان والتعهّد.

فقال بعضهم: إنَّ الله سبحانه لمَّا غمره بنصيب وافر من ثوابه ورحمته في مقابل الأعمال والعبادات الكثيرة التي كان يؤدّيها سمّي ذا الكفل، أي صاحب الحظَّ الأوفي.

وقال آخرون: إنّه لمّا تعهّد بأن يحيي الليل في العبادة ويصوم النهار، وأن لا يغضب عند الحكم، وأن يني بوعده أبداً، لذلك سمّي بذي الكفل.

ويعتقد بعضهم \_ أيضاً \_ أنَّ «ذا الكفل» لقب «إلياس»، كما أنَّ إسرائيل لقب يـعقوب، والمسيح لقب عيسى، وذاالنون لقب يونس<sup>7</sup>. على نبيَّنا وآله وعليهم الصلاة والسلام .. 8003

۲. تفسير في ظلال القرآن، ج ٥، ص٥٥٦. التّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث. ٣. التفسير الكبير. ذيل الآية مورد البحث، ونقرأ في التاريخ الكامل: إنَّ الكفل كان أحد أولاد أيَّوب. وكسان إسمه الأصلي (بشر) وكان يعيش في أرض الشام. الكامل لابن الأثير، ج ١، ص ١٣٦.

### الآيتان

وَذَا ٱلنُّونِ إِذِذَهَبَ مُغَنِّضِبًا فَظَنَّ أَن لَنَ نَّقْدِرَعَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَـٰتِ أَن لَا إِلَهُ إِلَا أَنتَ سُبَحَننَكَ إِنِي كُنتُ مِن ٱلظَّلِمِينَ ٢ هُ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ وَجَعَيْنَهُ مِنَ ٱلْغَيِّرُوكَذَلِكَ نُحِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢

## الأفسير

### نماة يونس من السمن المرعب:

تبيَّن هاتان الآيتان جانباً من قصّة النَّبي الكبير يونسيُخ ، حيث تقول الأولىٰ واذكر يونس إذ ترك قومه المشركين غاضباً عليهم: ﴿وذا النون إذ ذهب هغاضباً﴾.

كلمة «النون» في اللغة تعني السمكة العظيمة، أو بتعبير آخر تعني الحوت، وبناءً على هذا فإنَّ «ذا النون» معناه صاحب الحوت، واختيار هذا الإسم ليـونس بسـبب الحـادثة التي سنشير إليها فيا بعد إن شاء الله تعالى.

وعلى كلّ حال، فإنّه ذهب مغاضباً **﴿فقنَ لَن لن نقد**ر <sup>(</sup> عليه ﴾ فقد كان يظنّ أنّه قد أدّى كلّ رسالته بين قومه العاصين، ولم يترك حتى «الأولىٰ» في هذا الشأن، فلو تركهم وشأنهم فلا شيء عليه، مع أنّ الأولى هو بقاؤه بينهم والصبر والتحمّل والتجلّد، فلعلّهم ينتبهون من غفلتهم ويتّجهون إلى الله سبحانه.

وأخيراً، ونتيجة تركه الأولى هذا، ضيّقنا عليه فابتلعه الحوت **وفنادى في للظلمات أن لا إله إلاّ أنت سبحانك لِتِي كنت من الظّالمين**، فقد ظلمت نفسي، وظلمت قومي، فـقد كـان

 «نقدر» من مادة وقدر» بمعنى التعسير والتضييق، لأنَّ الإنسان عند التضييق يأخذ من كـلَّ شـيء قـدراً محدوداً، لا على نطاق واسع وبدون حساب.

ينبغي أن أتقبّل وأتحمّل أكثر من هذه الشدائد والمصائب، وأواجه جميع أنواع التسعذيب والآلام منهم فلعلّهم يهتدون.

[ع

و تقول الآية التالية: **﴿قَاسَتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيْنَا ۖ مِنَ اللَّمَ وَتَذَلِكَ نَنْجِيَ الْمُوَمَنِينَ ﴾** أجل لم يكن هذا الأمر خاصّاً بيونس، بل هو لطف الله الشامل فكلّ مؤمن يعتذر من ربّه عن تقصيره ويسأله العون والمدد والرحمة فإنّ الله سيستجيب له ويكشف عنه غمّه.

بحوث

۱\_ قصّة يونس 🕸

ستأتي تفاصيل قصّة يونس في تفسير سورة الصافات إن شاء الله تعالى، أمّا ملخّصها فهو:

إنّ «يونس» كان لسنين طوال مشتغلاً بالدعوة والتـبليغ بـين قـومه في أرض نـينوى بالعراق، ولكن رغم كلّ ما بذله من جهود ومساع فإنّ إرشاداته وتـوجيهاته لم تـوَثّر في قلوبهم، فغضب وهجر تلك الأرض، وذهب باتجاه البحر وركب السفينة، وأثناء الطريق هاج البحر، فكاد كلّ ركّاب السفينة أن يغرقوا.

وهنا قال ربّان السفينة: إنّي أظنّ أنّ بينكم عبداً هارباً يجب أن يلقى في البحر، أو إنّه قال: إنّ السفينة ثقيلة جدّاً ويجب أن نلقي فرداً منّا تخرجه القرعة، فاقترعوا عدّة مرّات، وكان اسم يونس لللا يخرج في كلّ مرّة! فعلم أنّ في هذا الأمر سرّاً خفيّاً، فسلّم للحوادث، وعندما ألقوه في البحر إيتلعه حوت عظيم وأبقاه الله في بطنه حيّاً.

وأخيراً إنتبه إلى أنَّه قد ترك الأولى، فتوجَّه إلى الله وإعترف بتقصيره، فإستجاب الله دعوته وأنجاه من ذلك المكان الضيّق .

من الممكن أن يتصوّر إستحالة هذا الحادث من الناحية العلمية، ولكن لا شكّ أنّ هذا الأمر خارق للعادة، إلّا أنّه ليس بمحالٍ عقلي، كإحياء الموتى فإنّه يعدّ أمراً خارقاً للمعادة وليس محالاً، وبتعبير آخر: فإنّ وقوعه غير ممكن بالطرق العادية، ولكنّه ليس صعباً مع

۱۰ تفاسير الكبير، ومجمع البيان، ونور الثقلين، ذيل الآية مورد البحث.

# ٢\_ ما معنى الظلمات هنا؟

[^

من الممكن أن يكون هذا التعبير إشارة إلى ظلمة البحر في أعباق الماء، وظلمة بـطن الحوت، وظلمة الليل، وتؤيّد ذلك الرّواية التي رويت عن الإمام الباقرينيي <sup>(</sup>.

٣\_ أيّ أولى تركه يونس؟

لا شكّ أنّ تعبير «مغاضباً» إشارة إلى غضب يونس على قومه الكافرين، وكان مثل هذا الغضب في هذه الظروف طبيعيّاً تماماً، إذ تحمّل هذا النّبي المشفق المشقّة والتعب سنين طويلة من أجل هداية القوم الضالّين، إلّا أنّهم لم يلبّوا دعو ته الخيّرة ...

ومن جهة أخرى، فإنّ يونس لمّا كان يعلم أنّ العذاب الإلهي سينزل بهم سريعاً، فإنّ ترك تلك المدينة لم يكن معصية، ولكن كان الأولى لنبي عظيم كيونس ألّا يتركها حتى آخر لحظة \_اللحظة التي سيعقبها العذاب الإلهي \_ ولذلك آخذه الله على هذه العجلة، واعــتبر عمله تركاً للأولى.

وهذا هو عين ما أشرنا إليه في قصّة آدم إلله من أنَّ المعصية ليست مطلقة، بل نسبيَّة، أو بنعبير آخر هي مصداق «حسنات الأبرار سيِّئات المقرّبين». ولمزيد الإطّلاع راجع ما ذكرناه ذيل الآية ١٩ وما بعدها من سورة الأعراف.

3- دالل مُطيري
جملة فتخذلك تنجي العقومنين العميقة المعنى توحي بأنّ ما أصاب يونس من البلاء جملة فتخذلك تنجي العقومنين العميقة المعنى توحي بأنّ ما أصاب يونس من البلاء والنجاة لم يكن حكماً خاصاً، بل حكم عام مع حفظ تسلسل الدرجات والمراتب.
إنّ كثيراً من الحوادث المؤلمة والإبتلاءات الشديدة والمصائب نتيجة لذنوبنا ومعاصينا، وهي سياط لتنبيه الأرواح الغافلة، أو هي مواقد لتصفية معادن أرواح الآدميين فمتى ما تنبّه الإنسان إلى ثلاثة أمور [التي إنتبه إليها يونس في مثل هذا الظرف] فإنّه سينجو حتماً:

٢\_ تنزيه الله عن كلِّ عيب ونقص وظلم وجور، وتجنُّب كلَّ سوء ظنَّ بذاته المقدَّسة.

۲. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٥٠.

5]

س الإعتراف بذنبه وتقصيره.

والشاهد على هذا الكلام الحديث المروي في الدرّ المنثور عن الرّسول الأعظم يَتَنَابُ أَنَّه قال: «اسم الله الذي إذا دعي به أجاب. وإذا سئل به أعطى دعوة يونس بن متّى» فقال رجل: يارسول الله هي ليونس خاصّة أم لجهاعة المسلمين؟ قال: «هي ليونس خاصّة وللمؤمنين إذا دعوا بها. ألم تسمع قول الله ﴿وَكَذَلَكَ نَنْجِي المَوْمِنِينَ﴾؟ فهو شرط من الله لمن دعاه» `. ولا يحتاج أن نذكر بأنّ المراد ليس قراءة الألفاظ والكلهات فقط، بل جريان حقيقتها في

أعهاق روح الإنسان، أي أن ينسجم كلّ وجوده مع معنى تلك الألفاظ حين قراءتها. ويلزم التذكير بهذه المسألة، وهي أنّ العقوبات الإلهيّة على نحوين:

**أحدهما.** عذاب الإستئصال، أي العقوبة النهائية التي تحلّ لمحو الأفراد الذين لا يمكن إصلاحهم، إذ لا ينفعهم أيّ دعاء حينئذٍ، لأنّ أعمالهم ذاتها ستكرّر بعد هدوء عاصفة البلاء.

**والآخير،** عذاب التنبيه، والذي له صفة تربوية، ويرتفع مباشرةً بمجرّد أن يـؤثّر أثـره ويتنبّه المخطىء ويثوب إلى رشده، ومن هنا يتّضع أنّ إحدى غايات الآفات والإبتلاءات والحوادث المرّة هي التوعية والتربية.

إنَّ حادثة يونس ﷺ تحذَّر بصورة ضمنيَّة جميع قـادة الحـقّ والمـرشدين إليـه بأن لا يتصوّروا إنتهاء مهمتهم مطلقاً، ولا يستصغروا أيّ جـهد وسـعي في هـذا الطـريق، لأنّ مسؤولياتهم ثقيلة جدًاً.

8OCS

ا.تفسير الدرّالمنثور، طبقاً لنقل تغسير الميزان، ذيل الآيات مورد البحث.

### الآيتان

ۅؘڒؘۜۜڪؚڔؚؾۜٞٳٳۮڹؘٵۮۜۜۜۜۜڬ ۯؾؚۜٞ؋ۥۯؾؚڵؾڂڒڣۣڣؘڒۮۜٳۅؘٲڹؾؘڂؽڔؙۜٱڵۅؘؙڔؚؿؚۑؿ۞ ڣؘٲۺؾؘڿؠ۫ٮؙٵڶۮۥۅؘۅؘۿڹٮٮؘٵڶۿۥؽڂؽٮۅٲڞڶڂٮٛٵڵۿۥڒۊڿٮۿۥٝٳڹٞۿؗؠۧۜڪٵڹؙۅؙٳ ؽٮٮڔڠۅڹ؋ۣٵڵڂٙێڒٮؚۅؘؽۜڐڠۅڹؘٮٛٵۯۼؘڹٵۅؘۯۿڹٵٚۅؘڪٵڹؗۅ۫ٳڶٮٵڂۺۣۼۣ؈۬۞

### التغسير

### نماة زكريا من الومدة:

تبيَّن هاتان الآيتان جانباً من قصّة شخصيتين أخريين من أنبياء الله العظهاء، وهما زكريا ويحيى المصلى الأولى: ﴿وزكريا إذ نادى ربَه ربَ لا تذرني فردا وأنت خير الوارثين).

لقد مرّت سنين من عمر زكريا، واشتعل رأسه شيباً، ولم يرزق الولد حتى ذلك الحين، ثمّ أنّ زوجته كانت عقيماً، وقد كان يأمل أن يُرزق ولداً يستطيع أن يُكمل مناهجه الإلهيّة وأعياله التبليغيّة، ولئلّا يتسلّط المنتفعون على معبد بني إسرائيل، فينهبوا منه أمواله وهداياه التي ينبغي إنفاقها في سبيل الله.

وعندئذٍ توجّه إلى الله بكلّ وجوده وسأله ولداً صالحاً... ودعا الله دعاءً يفيض تأدّباً. فبدأ دعاءَه بكلمة «ربّ». الربّ الذي يشمل الإنسان بلطفه من أوّل لحظة.

ثمّ أكّد زكريا للله على هذه الحقيقة، وهي أنّي إن بقيت وحيداً فساُنسى، ولاأُنسى وحدي، بل ستُنسى مناهجي وسيرتي أيضاً؛ أكّد كلّ ذلك بتعبير فلانذرني، من مادّة (وذر) على وزن مرز بمعنى ترك الشيء لقلّة قيمته وعدم أهميّته، وأخيراً فإنّ جملة فولنت خسير الولرئين، تعبّر عن حقيقة أنّه يعلم أنّ هذه الدنسيا ليست دار بقاء، ونعلم أنّ الله خير الوارثين، ولكنّه يبحث من جهة عالم الأسباب عن سبب يوصله إلى هذا الهدف .. فاستجاب الله هذا الدعاء الخالص الملىء بعشق الحقيقة، وحقّق أمنيته وما كان يصبوا

إليه، كما تقول الآية: ﴿فاستجبنا له ووهبنا له يعين» ومن أجـل الوصـول إلى هـذا المـراد أصلحنا زوجته وجعلناها قادرة على الإنجاب **﴿وأسلحنا له زوجه**».

[ع

تُمَّ أشار الله سبحانه إلى ثلاث صفات من الصفات البارزة لهذه الأسرة فقال: ﴿لِمَّـهِم كانوا يسارمون في للغيرات ويدعوننا رقبا ورهبا ` وكانوا لنا خاشعين) والخشوع هو الخضوع المقرون بالإحترام والأدب، وكذلك الخوف المشفوع بالإحساس بالمسؤولية.

إنَّ ذكر هذه الصفات الثلاث رمِّا تكون إشارة إلى أنَّ هؤلاء عندما يصلون إلى النعمة فلا يبتلون بالغفلة والغرور كما في الأشخاص الماديين من ضعفاء الإيمان، فهؤلاء لا يسنسون الضعفاء المحتاجين على كلَّ حال، ويسارعون في الخيرات، ويتوجّهون إلى الله سبحانه في حال الفقر والغنى، والمرض والصحّة، وأخيراً فإنَّهم لا يبتلون بالكبر والغرور عند إقسبال النعمة، بل كانوا خاشعين خاضعين أبداً.

80CB

<sup>١</sup>. ورفياً» بمعنى الرغبة والميل والعلاقة، وورهباً» بمعنى الخوف والرعب. وهناك احستمالات مستعدَّدة فسي محلَّها من الإعراب، فيمكن أن تكون حالاً أو تمييزاً أو مفعولاً مطلقاً، أو ظرفاً أي في حال الرغبة وفي حال الرهبة. وبالرغم من أنَّ نتائج هذه الاحتمالات الخمسة تختلف مع بعضها، إلَّا أنَّ هذا التفاوت في جسرَتُيات مفهوم الآية، لا في أساسها ونتيجتها.

وَٱلَّتِي أَحْصَهُ بَنْ فَرْجَهُ إِفَنَفَخْنَ إِفِيهِ إِمِن رُّوحِنَ أَوَجَعَلْنَهُ إِوَ آَبْنَهُ كَا ءَايَةُ لِلْعَنَكُمِينَ ٢ <u>num é Til</u>

**مريم السيّدة الطاهرة:** أشير في هذه الآية إلى مقام مريم عن وعظمتها وعظمة إينها المسيح بن . إنّ ذكر مريم في ثنايا البحوث التي تتكلّم على الأنبياء الكرام؛ إمّا مـن أجـل ولدهـا عيسى عني ، أو لأنّ ولادته كانت تشبه ولادة يحيى بن زكريا ينه من جهات متعدّدة، وقد ذكرنا تفصيل ذلك في ذيل آيات سورة مريم `، أو ليوضّح أنّ العظمة غير مختصّة بالرجال. بل هناك نساء عظيات يدلّ تاريخهنّ على عظمتهنّ، وكنّ قدوة ومثلاً أسمى لنساء العالم.

تقول الآية: واذكر مريم: ﴿وللتي أحصنت فرجها فنفخنا فيها من روحنا وجعلناها ولينها آية للعالمين﴾.

ہموث

د. تراجع الآيات الأولى من سورة مريم.
 ٢. الأعراف، ١٨٩.
 ٢. البقرة، ٢٢٢.

معنى هذه الآية أنّها إمتنعت من الإتّصال بالرجال، سواء كان ذلك من الحلال أو الحرام ` ، كها تقول الآية ٢٠ من سورة مريم: ﴿ولم يحسسني بشرولم لك بغيّا﴾.

[ع

إنَّ هذه الصفة في الحقيقة مقدَّمة لإثبات إعجاز ولادة عيسي وكونه آية.

٢- إنّ المراد من «روحنا» ـكما قلنا سابقاً ـ الإشارة إلى روح عظيمة متعالية، ويقال لمثل هذه الإضافة: «الإضافة التشريفيّة»، حيث نضيف شيئاً إلى الله لبيان عظمته، مثل بيت الله. وشهر الله.

٣- تقول الآية آنفة الذكر: إنّا جعلنا مريم وإينها آية للعالمين، ولم تقل: آيتين وعلامتين، لأنّ وجود مريم ووجود إينها إمتزجا في هذه الآية الإلهيّة العظيمة إمتزاجاً لا يمكن معه لأنّ وجود مريم ووجود إينها إمتزجا في هذه الآية الإلهيّة العظيمة إمتزاجاً لا يمكن معه تجزئة بعضهها عن بعض، فإنّ ولادة ولد بدون أب إعجاز بنفس المقدار الذي تحمل فيه أمرأة بدون زوج. وكذلك معجزات عيسى لمنه في طفولته وكبره فإنّها تذكّر بأمّه.

إنَّ هذه الأمور الخارقة للعادة، والمخالفة للأسباب الطبيعيَّة العادية، يبيَّن في الجملة حقيقة أنَّ وراء سلسلة الأسباب قدرة قادرة على تغييرها في أيَّ وقت شاءت.

وعلى كلّ حال. فإنّ حال السيّد المسيح وأمّه مريم ﷺ لم يكن له نظير على طول تاريخ البشر. فلم يُر قبله ولا بعد. شبيه له وربّما كان تنكير كلمة (آية) [في قوله تعالى: ﴿وجعلناها ولبنيها آيةً للعالمين﴾ ] الدالّ على التعظيم هو إشارة إلى هذا المعنى ..

રીજ



### الآيات

إِنَّ هَندِهِ أَمَّتُكُمُ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَارَ تُصحم فَأَعْبُدُونِ ٢ وَتَقَطَّعُوٓ أَمْرَهُم بَيْنَهُم مَحْتُ إِلَيْهُ مَا يَعْمَلُ مِنْ الصَّلِحَاتِ وَهُوَمُؤْمِنٌ فَلَا حُفْرَانَ لِسَعِيدٍ، وَإِنَّا لَهُ, حَيْبُوب ٢

الأفسير

أمّة واهدة:

لماً ورد في الآيات السابقة أسهاء جمع من أنبياء الله، وكذلك مريم، تلك المرأة التي كانت مثلاً أسمى، وجانب من قصصهم، فإنّ هذه الآيات تستخلص نتيجة ممّا مرّ، فتقول: ﴿لِنَ هذه **المتكم لَمَة واحدة ﴾** فقد كان منهجهم واحداً، وهدفهم واحداً بالرغم من اختلافهم في الزمان والمحيط والخصائص والأساليب والطرائق، فهم كانوا يسيرون في منهج واحد ويحضون جميعاً في طريق التوحيد ومحاربة الشرك ودعوة الناس إلى الإيمان بالله والحقّ والعدالة.

إنَّ توحيد ووحدة الخطط والأهداف هذه تعود إلى أنَّها جميعاً تصدر عن مصدر واحد. عن إرادة الله الواحد، ولهذا تقول الآية مباشرةً: **﴿وَلَنَا رَبِّكُم فَاعبدونِ»**.

إنَّ توحيد الأنبياء الإعتقادي في الواقع يقوم على أساس وحدة منبع الوحــي، وهــذا الكلام يشبه كلام الإمام علي ﷺ في وصيته لولد. الإمام المحتبى ﷺ حيث يقول: «واعلم يابني أنّه لوكان لربّك شريك لأتتك رسله. ولعرفت أفعاله وصفاته» `.

«الأمّة» ـكما يقول الراغب في مفرداته ـ تعني كـلّ جمـاعة تـربطهم جـهة مشـتركة، الإشتراك في الدين، أو الزمن والعصر الواحد، أو المكان المعيّّن، سواء كانت هذه الوحدة اختيارية أو بدون اختيار.

١. نهج البلاغة. الرسالة ٣١.

[ع

واعتبر بعض المفسّرين الأُمّة الواحدة هنا بمعنى الدين الواحد. ولكن كما قلنا إنّ هذا التّفسير لا يتناسب والأصل اللغوي للأُمّة.

وقال البعض الآخر: إنّ المراد من الأمّة هنا كلّ البشر وفي جميع الأعصار، أي إنّكم أيّها البشر أمّة واحدة، ربّكم واحد، وهدفكم الأخير واحد.

إنَّ هذا التَّفسير وإن كان أكثر إنسجاماً من التَّفسير السابق، ولكنَّه لا يـبدو مـناسباً بملاحظة إرتباط هذه الآية بالآيات السابقة، بل الأنسب منها جميعاً أن تكون هذه الجملة إشارة إلى الأنبياء الذين مرَّ ذكرهم في الآيات السابقة.

وأشارت الآية التالية إلى انحراف جماعة عظيمة من الناس عن أصل التوحيد، فقالت: (وتقطّعوا لموهم بينهم) فقد وصل بهم الأمر إلى أن يقف بعضهم ضدّ بعض، ويلعن بعضهم بعضاً ويتبرّأ منه، ولم يكتفوا بذلك، بل شهروا السلاح فيا بينهم، وسفكوا الدماء الكثيرة، وكانت هذه الأحداث نتيجة الإنحراف عن أصل التوحيد ودين الله الحقّ.

جملة «تقطّعوا» ـ من مادّة قطع ـ بمعنى تفريق القطع المتّصلة بموضوع واحد، وإذا لاحظنا أنّها جاءت من باب (تفعّل) الذي يأتي بمعنى القبول، فإنّ معنى الجملة هو: إنّ أولئك قـد إستسلموا أمام عوامل التفرقة والنفاق. ورضوا بأن يبتعد أحـدهم عـن الآخـر. وأنهـوا إتّحادهم الفطري والتوحيدي. فمنّوا ـ نتيجة ذلك ـ بكلّ تلك الهزائم والشقاوة!

وتضيف في النهاية: ﴿كل لِلمِنا وَمِحونَ﴾ فإنَّ هذا الإختلاف عرضي يحكن إقـتلاعد، وسيسيرون في طريق الوحدة جميعاً في يوم القيامة، وقد أكَّد على هذه المسألة في كثير من الآيات القرآنية، وهي أنَّ واحدة من خصائص يوم القيامة زوال الاختلافات وذوب انها والرجوع إلى الوحدة، فنقرأ في الآية ٤٨ من سورة المائدة: ﴿لِلى للله مرجعكم جميعا فينبئكم بهاكنتم فيه تختلفون﴾.

ويلاحظ هذا المضمون في آيات متعدّدة من القوآن الكريم`، وعلى هذا فإنّ خلق البشر بدأ من الوحدة، ويرجع إلى الوحدة.

وتبيَّن **الآية الأخيرة** نتيجة الإنسجام مع الأمّـة الواحدة في طريق عـبادة الله، أو الإنحراف عنها وإتَّخاذ طريق التفرقة، فتقول: **﴿فَعَن يَحْمَلُ مِن الصَّالِحَاتُ وهُو هُؤَمَنُ فَلا كَفُرَانُ** 

١. آل عمران، ٥٥؛ والأنعام، ١٦٤؛ والنحل، ٩٢؛ والحبحّ، ٦٩؛ و...

[^

ومممّا يستحقّ الإنتباه، أنّ الإيمان والعمل الصالح قد ذكرا في هذه الآية \_ككثير من آيات القرآن الأخرى \_كركنين أساسيّين لنجاة البشر، غير أنّ كلمة (من) التبعيضيّة تضيف إلى ذلك أنّ القيام بكلّ الأعمال الصالحة ليس شرطاً، فإنّ المؤمنين إذا قاموا ببعض الأعسال الصالحة فإنّهم من أهل النجاة والسعادة.

وعلى كلّ حال، فإنّ هذه الآية ككثير من آيات القرآن الأخرى قد عدّت الإيمان شرطاً لقبول الأعمال الصالحة.

ذكر جملة **فلا تفرلن لسعيم»** في مقام بيان ثواب مثل هؤلاء الأفراد. هو تعبير مقترن بتمام اللطف والمحبّة والسماحة، لأنّ الله سبحانه هنا في مقام الشكر والثناء على عباده، ويشكر لهؤلاء سعيهم.

وهذا التعبير يشبه التعبير الذي ورد في الآية ١٩ من سورة الإسراء: ﴿ وَهَنْ لَرَادَ لَلْأَحَرَةَ وسعى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم هشكورلَهِ.

80CB

#### الآيات

وَحَكَرُمُ عَلَى قَرْدِيَةٍ أَهْلَكْنَهُمَ أَنَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ٢ حَقَّ إِذَا فُئِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلَ عَدَبٍ يَنسِلُونَ ٢ وَأَقْتَرَبَ ٱلْوَعَدُ ٱلْحَقُّ فَإِذَاهِي شَخِصَةُ أَبْصَكْرُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَنوَيْكَ اقَدَحَتْنَا فِي عَفْلَةٍ مِّن هَذَا بَلْحَتْنَا ظَنلِمِينَ ٢

#### التفسير

الكافرون على أعتاب القيامة:

كان الكلام في آخر الآيات السابقة عن المؤمنين العاملين للصالحات، وتشير الآية الأولى من هذه الآيات إلى الأفراد في الطرف المقابل لأولئك، وهم الذين استمرّوا في الضلال والفساد إلى آخر نفس، فتقول: **(وحرام على قرية أهلكناها لنّهم لا يرجعون)** <sup>(</sup>.

إنَّ هؤلاء في الحقيقة أناس ترفع الحجب عن أعينهم وأنظارهم بعد مشاهدة العـذاب الإلهي، أو بعد فنائهم وإنتقالهم إلى عالم البرزخ، وعندها يأملون أن يـرجـعوا إلى الدنـيا ليصلحوا أخطاءهم ويعملون الصالحات، إلاّ أنّ القرآن يقول بصراحة: إنّ رجوع هـؤلاء حرام تماماً، ولم يبق طريق لجبران ما صدر منهم.

وهذا يشبه ما جاء في الآية ٩٩ و ١٠٠ من سورة المؤمنون: **وحتى لِذَاجا. أحدهم للهوت** قال ر**بّ** لرجمون \* لعلّي لمهل صالحاً فيما تركمت كلّا...».

وقد ذكرت في تفسير هذه الآية توضيحات أُخرىٰ نشير إلى بعضها في الهامش ّ.

 ١. بناءً على هذا التفسير فإن ﴿حرام﴾ خبر لمبتدأ محذوف، وجملة ﴿إنّهم لا يرجعون﴾ دليل عـلى ذلك، والتقدير: (حرام على أهل قرية أهلكناها أن يرجعوا إلى الدنيا أنّهم لا يرجعون).
 ٢. اعتبر البعض والحرام، هنا بمعنى الواجب، وقالوا: إنّ هذه الكلمة قد تأتي أحياناً يهذا المعنى، فتكون (لا)

\*\*\*

وعلى كلَّ حال فإنَّ هؤلاء المغفِّلين في غرور وغفلة على الدوام، وتستمرَّ هذه التعاسة حتى نهاية العالم، كما يقول القرآن: **﴿متى لِذَا فَتَحَمَّ بِأَجُوجٍ وَمَاجُوجٍ وَهُـمٍ مِـنَ كُـلَّ حَـدَبُ** ينسلون﴾.

لقد بحثنا بصورة مفصّلة حول «يأجوج ومأجوج»، وإنّهها من أيّة طائفة كانا؟ وأين كانا يعيشان؟ وأخيراً ماذا يعملان، وماذا سيكونان؟ في ذيل الآية ٩٤ وما بعدها من سـورة الكهف، كها تكلّمنا عن «السدّ» الذي بناء «ذو القرنين» في مضيق جبلي ليمنع نفوذهما أيضاً...

هل المراد من فتح هاتين الطائفتين تحطيم السدّ، ونفوذهما عن هذا الطريق إلى مناطق العالم الأخرى؟ أم المراد نفوذهما في الكرة الأرضية من كلّ حدب وصوب؟ لم تتحدّث الآية عن ذلك بصراحة، بل ذكرت إنتشارهم وتفرّقهم في الكرة الأرضية كعلامة لنهاية العالم ومقدّمة للبعث والقيامة، فتقول مباشرةً: ﴿واقترب للومد للعق فإذا هي شاخصة لبصار للذين كفرون). لأنّ الرعب يسيطر على وجودهم إلى حدّ أنّ عيونهم تتوقّف عن الحركة وتصبح جاحظة لدى نظرهم إلى تلك الحوادث.

في هذه الأثناء ترفع عن أبصارهم حجب الغفلة والغرور، فيرتفع صوتهم: ﴿ياويلنا قد محتّا في ففلة هن هذا﴾. ولمّا كانوا لا يقدرون على تغطية ذنبهم بهذا العذر ليبرّئوا أنفسهم، فإنّهم يقولون بصراحة: ﴿بِلَ مُنّا ظالِمِينَ﴾.

كيف يمكن عادةً مع وجود كلّ هؤلاء الأنبياء، والكتب السهاوية، وكلّ هذه الحوادث المثيرة والعبر والدروس أن يكونوا في غفلة؟ إنّ ما صدر من هؤلاء تقصير وظلم لأنفسهم وللآخرين.

(1) زائدة، ويصبح معنى الآية: إنّ رجوع هؤلاء في الآخرة واجب. وقال البعض الآخر: إنّ الحرام هنا يعني الحرام نفسه، إلّا أنّ (لا) زائدة، فيكون المعنى: إنّ رجوع هؤلاء إلى الدنيا حرام. وإعتقد البعض الآخر أنّ المعنى عدم التوبة والرجوع إلى الله (تفسير مجمعالبيان، والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد الحث).

وقال بعض آخر: إنَّ هذه الآية من قبيل نفي النفي، فتقول: إنَّ من المحال أن لا يرجع هؤلاء في القيامة، أي إنَّهم يرجعون (تفسير منهج الصادقين، ذيل الآيَّة مورَّد البحث) إلَّا أنَّ ما أوردناه في المتن هو الأنَّسب من الجميع. لمزيد الايضاح عليك بمراجعة كتاب أعراب القرآن الكريم وبيانه لمؤلفه محيالدين الدرويش، ج ٦، ص .۳٦١

#### معنى بعض الكلمات:

«حدب» على زنة «أدب» معناه ما إرتفع من الأرض بين منخفضاتها، وقد يطلق على ما إرتفع وبرز من ظهر الإنسان أيضاً.

«ينسلون» من مادّة «نسول» (على وزن فضول)، أي الخروج بسرعة. وما قيل في شأن يأجوج ومأجوج إنّهها يمرّان بسرعة على المرتفعات إشارة إلى نفوذهم الخارق في الكسرة الأرضية.

«شاخصة» من الشخوص، وهو في الأصل الخروج من المنزل، أو الخروج من مدينة إلى أخرى، ولمّا كانت العين عند التعجّب والدهشة كأنّها تريد الخروج من الحدقة، فقد قسيل لذلك «شخوص» إنّ هذه هي حالة المذنبين العاصين في القيامة يسصبحون حسائرين كأنّ أعينهم تريد أن تخرج من أحداقهم.

8003

### الآيات

إِنَّكُمْ وَمَانَعْ بُدُونَ مِن دُوُبِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّ مَأْنَتُمْ لَهَ اوَرِدُونَ لَكُمْ لَوَكَانَ هَدَوُكَآ وَ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَ مَأْنَتُمْ لَهُ اخْلِدُونَ لَكُمْ لَمُ لَحُمْ فَيهَا خَلِدُونَ لَكُمْ لَهُمْ فِيهَا وَلَا يَعْمَ مِنْ اللَّهُ مَعْ الْحَسْبَةُ مَاوَرَدُوهِ آوَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ لَكُ لَهُمْ فِيهَا وَلَا يَعْمَ مِنْ الْحُسْبَةَ فَيها وَلَا يَعْمَ مِنْ الْحُسْبَةَ فَيها وَلَا يَعْمَ مِنْ الْحُسْبَةُ فَيها وَلَا يَعْمَ مِنْ الْحُسْبَةُ فَيها وَلَا يَعْمَ مِنْ الْحُسْبَةُ فَيها وَحُلُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ وَ حَصَلُ لَا يَعْمَ مِنْ الْحُسْبَةُ وَمُ الْحُسْبَةُ وَعُمْ فِيها لَا يَسْمَعُونَ اللَّهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنْ الْحُسْبَةُ أُولَكَيْكَ عَنْها مُعْمَدُونَ أُنْ لَا يَسْمَعُونَ حَصَلَيْ اللَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنْ الْحُسْبَةُ أُولَكَيْكَ عَنْها مُبْعَدُونَ كَلَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَها أُولُمَ فِي مَا ٱسْتَقَتْ الْمُسْنَةُ وَعُمْ فِي مَا ٱسْتَقَتْ الْمُسْتَهُ وَحَدَى أَنْ الْمُولُ الْعُنْ عَالَ الْحُسْبَةُ أُولُكَيْكَ عَنْها مُبْعَدُونَ كَلا يَعْدَعُونَ كَلْ يَعْرُنُ اللَهُ مَعْتُ الْمُعْمَ فَى مَا ٱسْتَقَتْ لَهُمْ فَى مَا ٱسْتَقْتَ الْحُلْبَةُ مَنْ اللَهُ مَعْ مَا الْعُرَيْ الْعُمَا لَهُ مُونَ الْهُ لَهُ مُولُ الْعُنْ عَالَهُ مَنْ الْعُرُونَ الْفُلْلَيْ فَصُلْهُ مُولَالَةُ مَا مُعْتَقَتْ مَالُونَ مَالْهُ مَعْ أَنْهَ مَالَدُ مَنْ الْعُمَا مُ الْعُنَ عُ

الأفسير

#### مصب مهنَّم:

متابعة للبحث السابق عن مصير المشركين الظالمين، فقد وجّهت هذه الآيات الخطاب إليهم، وجسّدت مستقبلهم ومستقبل ألهتهم بهذه الصورة: ﴿لِتّكم وها تصدون هن دون الله حصب جهتُم﴾!

«العصب» في الأصل يعني الرمي والإلقاء، وتقال بالذات لإلقاء قطع الحطب في التنّور. وقال بعضهم: إنّ للحطب ــ على وزن سبب ــ في لغات العرب ألفاظاً مختلفة، فسبعض القبائل يسمّيه حصباً، والبعض الآخر خضباً، ولمّا كان القرآن يسعى للتأليف بين القبائل والطوائف والقلوب، فإنّه كان يستعمل لغات مختلفة أحياناً، ومن جملة ذلك كلمة «حصب» هذه، وهي لغة أهل اليمن لكلمة حطب<sup>1</sup>.

وعلى كلِّ حال، فإنَّ الآية محلَّ البحث تقول للمشركين: إنَّكم وآلهتكم ستكوَّنون حطب

تفسير روح الجنان، ذيل الآيات مورد البحث.

|         | -                 |               |
|---------|-------------------|---------------|
| 1 . Las | 8 C - NIL /       | 1             |
| 1•1     | <b>10 44 31</b> / | سورة الأنبياء |
| · · ·   |                   |               |

جهنَّم، وستُلقون الواحد تلو الآخر في نار جهنَّم كقطع الحطب التي لا قيمة لها. ثمّ تضيف **﴿ لَنتَم لِها ولردونَ**﴾.

وهذه الجملة إمّا أن تكون تأكيداً لهذا المطلب، أو إنّها إشارة إلى نكتة جديدة، وهي أنّهم يلقون آلهتكم في النّار أوّلاً، ثمّ تردون عليها، فكأنّ آلهتكم تستقبلكم وتستضيفكم بالنّار المنبعنة من وجودها `.

فإذا سأل سائل ما الهدف من إلقاء الأصنام في جهنَّم؟

**يقال في الجواب: إنّ ه**ذا بنفسه نوع من العذاب بالنسبة لعبدة الأصنام حيث يرون أنّهم يحترقون في النّار التي تتوقّد من آلهتهم، إضافةً إلى أنّه تحقير لأفكارهم حيث كـانوا يلتجؤون إلى مثل هذه الموجودات العديمة القيمة والأهميّة.

طبعاً، هذا في حالة كون ﴿ها يعبدون﴾ تعني الآلهة المـيتة التي لا روح لهـا كــالأصنام الحجرية والخشبية، كما يستفاد ذلك من (ما) لأنّها تستعمل غالباً لغير العاقل.

أمّا إذا أخذناها بالمعنى العامّ، بحيث تشمل الشياطين الذين أصبحوا محلّ عبادة، فــإنّ مسألة ورود هذه الآلهة إلى جهنّم واضحة تماماً، لأنّهم شركاء في الجريمة والمعصية.

ثمَّ تقول كإستخلاص للنتيجة: **ولوكان هؤا. آلية ما وردوها؛** ولكن اعسلموا أنَّهــم لا يدخلون جهنَّم وحسب، بل **وكل فيها خالدون؛**. وممّا يلفت النظر هنا أنَّ عبّاد الأصنام سيبتلون بآلهتهم خالدين معها، تلك الآلهة التي كانوا يعبدونها داغاً، وكانوا يعدّونها درعاً واقياً عن البلاء، وكانوا يطلبون منها حلَّ مشاكلهم ومعضلاتهم!

ولمزيد الإيضاح عن حال هؤلاء «العابدين الضالّين» المؤلمة الخمزية قمبال «آلهمتهم الحقيرة»، تقول الآية محلّ البحث: **(لهم فيها زفير)**.

«الزفير» في الأصل يعني الصراخ المقترن بإخراج النفس. وقال بعضهم: إنّ صوت الحمار وصراخه المنكسر يسمّى في البداية زفيراً، وفي آخر، شهيقاً، وعلى كلّ حال فإنّه استُعمل هنا إشارة إلى الصراخ أو الضجيج المنبعث من الحزن وشدّة الكرب<sup>7</sup>.

كما يحتمل أنَّ هذا الزفير أو الأنين المؤلم لا يكون مقتصراً على العبّاد فحسب، بـل إنَّ معبوداتهم من الشياطين أيضاً يصطرخون معهم.

ثمّ تذكّر الجملة التالية أحد العقوبات الأخرىٰ المؤلمة لهؤلاء، وهي ﴿وهم فيها لا يسمعون﴾. وهذه الجملة قد تكون إشارة إلى أنّ هؤلاء لا يسمعون الكلام الذي يسرّهم ويبهجهم، بل يسمعون أنين أهل جهنّم المؤلم المنغّص وصراخ ملائكة العذاب فقط.

وقال بعضهم: إنّ المراد هو أنّ هؤلاء يوضعون في توابيت من نار بحيث لا يسمعون صوت أيّ أحد أبداً، فكانّهم لوحدهم في العذاب، وهذا بنفسه يـعتبر عـقوبة أشـدّ، لأنّ الإنسان إذا رأى معه بعض المسجونين فستهون عليه المصيبة، «البليّة إذا عمّت طابت»، كما في المثل.

ثمّ تبيَّن **الآية التالية** حالات المؤمنين الحقيقيين من الرجـال والنسـاء ليـتبيَّن وضـع الفريقين من خلال المقارنة بينهما، فتقول أوّلاً: **﴿لِنَّ للذين سبقت لهم منَّا للحسنى لُولئك منها** م**بحدون}** وهو إشارة إلى أنّنا سنني بكلّ الوعود التي وعدنا بها المؤمنين في هـذه الدنـيا، وأحدها إبعادهم عن نار جهنم.

وبالرغم من أنَّ ظاهر الجملة يشمل كلَّ المؤمنين الحقيقيين، إلَّا أنَّ البعض احــتمل أن تكون إشارة إلى من عُبد من دون الله كالمسيح ومريم شيَّك، الذين عبدوا دون إرادتهم، ولمَّا كانت الآيات السابقة تقول: ستكونون أنتم وآلهتكم في جهنَّم، وكان من الممكن أن يشمل هذا التعبير أمثال المسيح علىًّا، فإنَّ القرآن يبيَّن هذه الجملة كاستثناء بأنَّ هذه الفئة سوف لا ترد الجحيم أبداً.

وذكر بعض المفسّرين سبباً لنزول هذه الآية، وهو يوحي بأنّ البعض قد سأل الرّسول الأعظم ﷺ نفس هذا السؤال، فنزلت الآية تجيبهم. ولكن مع ذلك فلا مانع من أن تكون الآية جواباً لهذا السؤال، وأن تكون حكماً عامّاً لكلّ المؤمنين الواقعيين.

وتذكر الآيتان الأخيرتان أربع نعم إلهيَّة كبري تغمر هذه الطائفة السعيدة.

فالأولى: إنّهم ﴿لا يسمعون حسبسها» و«الحسيس» ـ كما قال أرباب اللـغة ـ الصوت المحسوس، وجاءت أيضاً بمعنى الحركة، أو الصوت الناشىء من الحـركة، ونـار الجـحيم المشتعلة دائماً لها صوت خاص، وهذا الصوت مرعب من جهتين: من جهة أنّه صوت النّار، ومن حهة أنّه صوت حـكة النّار والتيامها، ولمّا كان المذمنين المخلصين بعيد بنا عار حمدت .

سورة الأنبياء / الآية ٩٨ ـ ١٠٣

[ع

المحدودة، حيث إنّ الإنسان يأمل كثيراً من النعم دون أن ينالها، فإنّهم ينالون كـلّ نـعمة يريدونها، مادية كانت أو معنوية، وليس ذلك على مدى يوم أو يومين، بل على إمـتداد الخلود.

**والثالثة: إنّهم ﴿ لا يحزنهم للفزع للأكبرة**. وقد اعتبر بعضهم أنّ هذا الفزع الأكبر إشارة إلى أهوال يوم القيامة التي هي أكبر من كلّ هول وفزع، وعدّه بعضهم إشارة إلى نفخة الصور واختلافات الأحوال وتبدّلها عند إنتهاء هذه الدنيا، والزلزال العجيب الذي سيدكّ أركان هذا العالم كما جاء في الآية ٨٧ من سورة النحل، ولكن لمّا كان هول يوم القيامة وفزعها أهمّ وأكبر من جميع تلك الأمور، فإنّ التّفسير الأوّل يبدو هو الأصبح.

والرّابعة: من ألطاف الله تعالى لهؤلاء هو ما ذكرته الآية محلّ البحث: ﴿ وتستلقّاهم الملائكة هذا يومكم للذي كنتم تومدون».

وفي نهج البلاغة أنّ أمير المؤمنين علياً ﷺ قال: «فبادروا بأعمالكم تكونوا مع جيران الله في داره، رافق بهم رسله، وأزارهم ملائكته. وأكرم أسماعهم أن تسمع حسيس نارٍ أبداً» <sup>(</sup>. 8008

١٨٣ نهيم البلاغة، الخطبة ١٨٣.

يَوْمُ نَظْوِى ٱلسَحَاءَ كَطَيّ ٱلسِّجِلِّ لِلْحَصْحُ تُبُ كَمَا بَدَأْنَ آَوْلَ حَكْقٍ نُعُيدُهُ وَعَدًا عَلَيْنَأً إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ

#### التفسير

يوم تطوى السماء

قرأنا في آخر آية من الآيات السابقة أنَّ المؤمنين آمنون من الفزع الأكبر وهمّه، وتجسّم هذه الآية رعب ذلك اليوم العظيم، وفي الحقيقة تبيَّن وتجسّد علّة عظمة وضـخامة هـذا الرعب، فتقول: **(يوم نطوي السّما. كطي للسجل للكتب)** 

لقد كان الناس في الأزمنة الغابرة يستعملون أوراقاً كالطومار لكتابة الرسائل والكتب، وكانوا يطوون هذا الطومار قبل الكتابة، ثمّ إنّ الكاتب يفتح منه تدريجيّاً ويكتب عليه ما يريد كتابته، ثمّ يُطوى بعد الانتهاء من الكتابة ويضعونه جانباً، ولذلك فقد كانت رسائلهم ومثلها كتبهم أيضاً على هيئة الطومار، وكان هذا الطومار يسمّى سجلاً، إذ كان يستفاد منه للكتابة.

وفي هذه الآية تشبيه لطيف لطيّ سجل عالم الوجود عند إنـتهاء الدنـيا، فـني الوقت الحاضر فإنّ هذا السجل مفتوح، وتقرأ كلّ رسومه وخطوطه، وكلّ منها في مكان معيّن، أمّا إذا صدر الأمر الإلهي بقيام القيامة فإنّ هذا السجل العظيم سيطوى بكلّ رسومه وخطوطه. طبعاً، لا يعني طي العالم الفناء كما يتصوّر البعض، بل يعني تحطّمه وجمعه، وبتعبير آخر:

٨. «السَجْل» الدلو العظيمة، «والسَجِل» حجر كان يكتب فيه، ثمّ سمّي كلّ ما يكتب فيه سـجلاً ـ مـفردات الراغب والقاموس ـ وينبغي الإلتفات إلى أنه احتملت احتمالات عديدة في تفسير جـملة ﴿كمطي السـجل للكتب﴾ إلّا أنّ أقربها أنّ وطي» مصدر للسجل الذي أضيف مفعوله، و«اللام» في ﴿للكتب﴾ إمّا للإضافة أو لبيان العلّة. دقّقوا ذلك.

فإنَّ شكل العالم وهيئته ستضطرب ويقع بعضه على بعض، لكن لا تـفنى مـواده، وهـذه الحقيقة تستفاد من التعبيرات المختلفة في آيات المعاد، وخاصّةً من آيات رجوع الإنسان من العظام النخرة، ومن القبور.

ثم تضيف (كما بدلنا لوّل خلق نسيد») وهذا التعبير يشبه التعبير الذي ورد في الآية ٢٩ من سورة الأعراف: (كما بدلكم تعودون) أو أنّه مثل تعبير (وهو الذي يبدأ الخلق فم يعيد» وهو أهون عليه) (``.

أمّا ما احتمله بعض المغسّرين من أنّ المراد من هذا الرجوع هـو الرجـوع إلى الفــناء والعدم، أو التلاحم والإر تباط كما في بداية الخلق، فيبدو بعيداً جدّاً.

وفي النهاية تقول الآية: ﴿وِمِدَلَّ عَلِينَا لِنَّاكُنَّا فَاعَلَيْنَ﴾ <sup>٤</sup>.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ المراد من رجوع الناس إلى الحالة الأولىٰ، هـو أنّهــم يرجعون حفاة عراة مرّة أخرىٰ كما كانوا في بداية الخلق. ولكن لا شكّ أنّ هــذا لا يــعني إنحصار معنى الآية في ذلك وإقتصاره عليه، بل إنّه أحد صور رجوع الخــلق إلى الصـورة الأولىٰ<sup>0</sup>.

800s

۱. الروم، ۲۷.

٢. كما قلنا سابقاً، فإنه لا يوجد صعب وسهل بالنسبة إلى قدرة الله اللامتناهية، بل كلّ شيء مستساو مسقابل قدرته، وعلى هذا فإنّ التعبير المستعمل في الآية أعلاه إنّما هم بالنسبة لمحد مدية فهم إلى مديّة ما ذاله.

#### الآيتان

وَلَقَدْ حَكَنَبْ الْمَالَى الزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِّكْرِ أَبْ ٱلأَرْضَ يَرِثُهُا عِبَادِي ٱلصَّدِ لِحُوب ٢ إِنَّ فِي هَٰذَالَبَلَاغَالِقَوْمِ عَندِينَ

#### الأفسير

#### سيمكم الصلامون الأرض:

بعد أن أشارت الآيات السابقة إلى جانب من ثواب المؤمنين الصالحين، فقد أشارت السورة في هاتين الآيتين إلى أحد أوضح المكافآت الدنيويّة لهؤلاء، فتقول: ﴿ولقد كتبنا في الزبور هن بعد الذكر انّ الأرض يرثبها عبادي للصالحون ﴾.

وكلمة «الأرض» تطلق على مجموع الكرة الأرضية، وتشمل كافّة أنحساء العسالم إلّا أن تكون هناك قرينة خاصّة في الأمر، ومع أنّ البعض احتمل أن يكون المراد وراثة كلّ الأرض في القيامة، إلّا أنّ ظاهر كلمة الأرض عندما تذكر بشكل مطلق تعني أرض هذا العالم.

ولفظ «الإرث» ـكما أشرنا إلى ذلك سابقاً ـ يعني إنتقال الشيء إلى شخص بدون معاملة وأخذ وعطاء، وقد استعملت هذه الكلمة في القرآن أحياناً بمعنى تسلط وانتصار قوم صالحين على قوم طالحين، والسيطرة على مواهبهم وإمكانياتهم، كما نقرأ في الآية ١٣٧ من سورة الأعراف في شأن بني إسرائيل: **فولورثنا للقوم للذين كانوا يستضعفون هشارق للأرقن** ومغاربيها».

وبالرغم من أنّ «الزبور» في الأصل يعني كلّ كتاب ومقال، ومع أنّ موضعين من المواضع الثلاثة التي استعملت فيها هذه الكلمة في القرآن يشيران إلى زبور داود، فــلا يُســتبعد أن يكون المورد الثّالث ــأي ما ورد في الآية محلّ البحث ــإشارة إلى هذا المعنى أيضاً.

إنَّ زبور داود ــ أو بتعبير كتب العهد القديم (مزامير داود) ــ عبارة عن مجموعة أدعــية النِّبي داود ومناجاته ونصائحه ومواعظه.

واحتمل بعض المفسّرين أن يكون المراد من الزبور هنا كلّ كتب الأنبياء السابقين .

ولكن يبدو على الأغلب .. مع ملاحظة الدليل الذي ذكرناه .. أنَّ الزبور هو كتاب مزامير داود فقط، خاصّةً وأنّ في المزامير الموجودة عبارات تطابق هذه الآية تماماً، وسنشير إلى ذلك فما بعد إن شاء الله تعالى.

«والذكر» في الأصل يعني التذكير أو ما يسبّب التذكير والتذكّر، واستعملت هذه الكلمة في القرآن بهذا المعنى، وأطلقت أحياناً على كتاب موسى السهاوي، كالآية ٤٨ من سورة الأنبياء: ﴿ولقد آتينا هوسي وهارون للفرقان وضيا: وذكرا للمتّقين﴾.

واستعملت أحياناً في شأن القرآن، كالآية ٢٧ من سورة التكوير: ﴿لِنَ هُـولِلاَ دَكُورِ للمالهينَ﴾ ولذلك قال البعض: إنَّ المراد من الذكر ـ في الآية مورد البحث ـ هـو القـرآن، والزبور كلَّ كتب الأنبياء السابقين، أي إنَّنا كتبنا في كلَّ كتب الأنبياء السابقين إضافةً إلى القرآن بأنَّ الصالحين سير ثون الأرض جميعاً.

لكن ملاحظة التعبيرات التي إستعملت في الآية توضّح أنّ المراد من الزبور كتاب داود. والذكر بمعنى التوراة، ومع ملاحظة أنّ الزبور كان بعد التوراة، فإنّ تعبير ﴿هن بعد﴾ `حقيقٍ، وعلى هذا فإنّ معنى الآية: إنّنا كتبنا في الزبور بعد التوراة أنّنا سنورث العباد الصالحين الأرض.

**سؤال:** وهنا ينقدح سؤال، وهو: لماذا ذكر هذان الكتابان من بين الكتب السماوية؟

**والجـواب:** ربّما كان هذا التعبير بسبب أنّ داود كان أحد أكبر الأنبياء. واســتطاع أن يشكّل حكومة الحقّ والعدل، وكان بنو إسرائيل مصداقاً واضحاً للقوم المستضعفين الذين ثاروا بوجه المستكبرين ودمّروا دولتهم واستولوا على حكومتهم وورثوا أرضهم.

**والسؤال الآخر** الذي يُثار هنا هو: من هم عباد الله الصالحون؟

**والجواب:** إذا لاحظنا إضافة العباد إلى الله ستتّضح مسألة إيمان هؤلاء وتسوحيدهم، وبملاحظة كلمة (الصالحين) التي لها معنى واسع، فستخطر على الذهن كلّ المؤهّلات، الأهليّة من ناحية التقوى، والعلم والوعي، ومن جهة القدرة والقوّة، ومن جانب التدبير والتنظيم سالاد اله الاستام

والإدراك الاجتماعي.

١. نقل هذا الاحتمال في تفسير مجمع البيان، والتفسير الكبير عن عدَّة من المفسَّرين. ٢. وفي الاصطلاح العلمي «بعد» وردهنا بمعنى المرتبة المكانية لا الزمانية.

عندما يهي، العباد المؤمنون هذه المؤهّلات والأرضيات لأنفسهم، فإنّ الله سبحانه يساعدهم ويعينهم ليمرغوا أنوف المستكبرين في التراب، ويقطعوا أيديهم الملوّثة، فلا يحكون أرضهم بعد، بل تكون للمستضعفين، فيرثونها، فبناءً على ذلك فإنّ مجرّد كونهم مستضعفين لا يدلّ على الإنتصار على الأعداء وحكم الأرض، بل إنّ الإيمان لازم من جهة، وإكتساب المؤهّلات من جهة أخرى، وما دام مستضعفو الأرض لم يُحيوا هذين الأصلين فسوف لا يصلون إلى وراثة الأرض وحكها. ولذلك فإنّ الآية تقول من باب

لقد اعتبر بعض المفسّرين (هذا) إشارة إلى كلّ الوعود والتهديدات التي جاءت في هذه السورة، أو في كلّ القرآن، ويدخل موضوع بحثنا في هذا المفهوم الكلّي أيضاً، إلّا أنّ ظاهر الآية هو أنّ (هذا) إشارة إلى الوعد الذي أعطي للعباد الصالحين في الآية السابقة في شأن الحكومة في الأرض.

ہموث

#### ۱\_ روايات مول ثورة المهديﷺ

[^

لقد فسّرت هذه الآية في بعض الرّوايات بأصحاب المهدي ﷺ، كما نـرى روايـة في تفسير مجمع البيان عن الإمام الباقر ﷺ في ذيل هذه الآية: «هم أصحاب المهدي في آخر الزمان».

وجاء في تفسير القمّي في ذيل هذه الآية: ﴿لِنَّ *الأرض يرثبها عبادي للصالحون﴾ ق*مال: «القائم وأصحابه».

لا يخفى أنَّ معنى هذه الرّوايات ليس الحصر، بل هو بيان مصداق عال وواضح، وقلنا مراراً: إنَّ هذه التفاسير لا تحدّ من عمومية مفهوم الآية مطلقاً، وبناءً على هذا فني كلَّ زمان، وفي أيَّ مكان ينهض فيه عباد الله الصالحون بوجه الظلم والفساد فإنَّهم سينتصرون عاقبة الأمر، وسيكونون ورثة الأرض وحاكميها.

الماضافة إلى الإمارات الدارية آنفاً في تفسيم المذم الآية، فقد بمايت بابات كغماته حالاً

سورة الأنبياء / الآية ١٠٥ - ١٠٦ [٤ ۳۳۸

أهل بيت النّبي ﷺ يقوم فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً.

ومن جملة الرّوايات الحديث المعروف عن النَّـبي ﷺ، والذي نــقلته أكـثر المـصادر الإسلامية: «لو لم يبق من الدنيا إلاّ يوم. لطوّل الله ذلك اليوم حتى يبعث رجلاً (صالحاً) من أهل بيتي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً».

وقد ورد هذا الحديث بهذا التعبير مع اختلاف يسير في كثير من كتب الشيعة وأهــل السنّة\.

وقد نوّهنا في ذيل الآية ٣٣ من سورة التوبة: إنّ جماعة من كبار علماء الإسلام، من أهل السنّة والشيعة قديماً وحديناً قد صرّ حوا في كمتبهم بأنّ الأحديث الواردة في قديام المهديﷺ بلغت حدّ التواتر، وليس لأيٌّ إنكارها بأيّ وجه، حتى أنّ كتباً قد ألّفت في هذا الصدد بصورة خاصة تستطيع أن تطّلع على تفصيلها في ذيل الآية ٣٣ من سورة التوبة.

#### ٢\_ بشارة مكومة الصالمين في مزامير داود

مممممممممممم النظر أنّه يلاحظ في كتاب مزامير داود \_والذي هو اليوم جزء من كتب العهد القديم \_التعبير الذي ورد في الآية آنفة الذكر \_نفسه أو ما يشبهه \_ في عدّة مواضع، وهذا يوحي بأنّه مع كلّ التحريفات التي وقعت في هذه الكتب، فقد بتي هذا القسم مصوناً من تلاعب الأيدى به.

ا\_فنقرأ في المزمور ٣٧ / جملة ٩: «... لأنَّ عاملي الشرَّ يقطعون والذين ينتظرون الربَّ هم يرثون الأرض، بعد قليل لا يكون الشرّير ..».

٢- وفي مكان آخر في نفس هذا المزمور / جملة ١١: «أمّا الودعاء فيرثون الأرض ويتلذّذون في كثرة السلامة».

٣ـ وكذلك في نفس المزمور ٣٧ / جملة ٢٧، يلاحظ هذا الموضوع بتعبير آخسر: «لأنّ المتبركين بالله سيرثون الأرض، أمّا الملعونون فسينقطع أثرهم ..».

٤. وجاء في هذا المزمور / الجملة ٢٩: «إنَّ الصالحين سيرثون الأرض وسيسكنون فيها

# إلى الأبد».

.....

المزيد الإطلاع راجع (منتخب الأثر) و(نور الأبصار).

0ـ وجاء في الجملة ١٨ من نفس المزمور أعلاه: «إنَّ الله يعلم أيَّام الصالحين، وسيكون ميراثهم أبديّاً» `

نلاحظ هنا بصورة جيّدة أنّ عنوان «الصالحين» الذي جاء في القرآن، ورد بنفس هذا التعبير في مزامير داود، إضافةً إلى ورود تعابير أُخرى كالصدّيقين والمتبركين والمتوكّلين والمتواضعين أو ما هو قريب من هذه المعاني في جمل أُخرىٰ.

إنَّ هذه التعبيرات دليل على عموم حكومة الصالحين، و تتطابق تماماً مع أحاديث قيام المهديﷺ .

#### ٣۔ مکم الصالمین قانون تکوینی

٢,

بالرغم من أنّه يصعب على أولئك الذين شهدوا وعاشوا في ظلّ حكم الطواغيت الظلمة والعتاة المنجبّرين، قبول هذه الحقيقة بسهولة، وهي أنّ كلّ هذه الحكومات على خلاف نواميس الخلقة، وقوانين عالم الخلقة، وأنّ ما ينسجم معها هو حكم الصالحين المؤمنين، إلّا أنّ التحليلات الفلسفيّة تنتهي إلى أنّ هذه حقيقة واقعيّة، وبناءً على هذا فإنّ جملة فإنّ الأرض يرتبها عبادي للصالحون﴾ قبل أن تكون وعداً إلهيّاً، فإنّها تعتبر قانوناً تكوينيّاً.

توضيح ذلك: إنّ عالم الوجود ـ على حدّ علمنا ـ مجموعة من الأنظمة والقوانين تحكم جميع أرجاء هذا العالم وهي بذاتها دليل على وحدة هذا النظام وإرتباط أجزائه.

وجود النظم والقانون في عالم الوجود والخلق تعتبر من أهم مسائل هذا العالم، فمثلاً: إذا وجدنا مئات العقول الالكترونية القوّية قد انضمّ بعضها إلى بعض لإعداد الرحلات الفضائية لروّاد الفضاء بالمحاسبات الدقيقة، وكانت حساباتها صحيحة تماماً حيث تـنزل المركبة الفضائية في المكان المقترح لها على سطح القـمر، مع أنّ كـوكبي القـمر والأرض يتحرّكان كلاهما بسرعة، فينبغي أن نعرف أنّ هذا الحدث العظيم مدين لنظام الجـموعة الشمسية وأقمارها الدقيق، لأمّهم إذا إنحرفوا عن مسيرهم الدقيق المنتظم بقدار الرّمن المُنسبية ماكان معلوماً مصير رجال الفضاء!

٤]

وننتقل من العالم الكبير إلى عالم أصغر وأصغر وصغير جدّاً، فهنا ــوخاصّةً في الكائنات الحيّة ــسيتّخذ النظام معنى أكثر حيويّة، ولا محل للفوضى فيه مطلقاً، فإنّ إختلال النظام في خليّة واحدة في دماغ الإنسان كافٍ لأن يبدّل نظم حياته إلى إضطراب مؤسف.

وجاء في أخبار الصحف: إنَّ شاباً جامعياً قد نسي كلّ ماضيه تقريباً عـلى أثر هـزَّة دماغية شديدة في حادثة سير! مع أنَّه كان سالماً من حيث الجهات الأخرىٰ، فلم يعرف أخاه ولا أخته كما كان يتضايق عندما تحتضنه أمّه وتقبّله، ويتساءل: ماذا تفعل معي هذه المرأة الأجنبية؟ فيذهبون به إلى مسقط رأسه، وإلى الغرفة التي نشأ فيها، فكان يـنظر إلى أعماله اليدوية، ولوحاته الفنية، إلّا أنّه يقول: إني أرى هذه الغرفة واللوحات لأوّل مرّة! ربّما كان يعتقد أنّه قد قدم من كوكب آخر، فكلّ شيء جديد بالنسبة له.

ربِّما توقَّفت بعض خلايا. من بين عدَّة مليارات من الخلايا المخيَّة، وهي التي تربط ماضيه بحاضر.. ولكن أيَّ أثر مرعب تركه هذا الإختلال الجزئي؟!

هل يستطيع المجتمع الإنساني بإنتخابه اللانظام والفوضى والظلم والجور والشـقاء أن يعزل نفسه عن تيار عالم الخلقة العظيم، والذي يسير كلّه ببرنامج منظّم؟

ألا تجعلنا مشاهدة الوضع العام للعالم نفكّر في أنّ البشر أيضاً يجب أن يخضعوا لنظام عالم الوجود، شاؤوا أم أبوا، ويقبلوا القوانين المنتظمة العادلة، ويعودوا إلى مسيرهم الأصيل ويكونوا منسجمين وهذا النظام.

إذا ألقينا نظرة على بناء أجهزة بدن الإنسان المختلفة المعقّدة، إيتداءً من القلب والمخ إلى العين والأذن واللسان، إلى بصيلة الشعر. سنراها جميعاً خاضعة لقوانين وأنظمة وحسابات دقيقة، وإذا كان الأمر كذلك في البدن، فكيف تقدر البشرية أن تستقرّ بدون اتّباع ضوابط ومقرّرات ونظام صحيح وعادل؟

إنّنا نريد بقاء البشرية، ونسعى لذلك، غاية ما في الأمر أنّ مستوى وعي مجتمعنا لم يصل إلى ذلك الحدّ بحيث نعلم أنّ استمرارنا في هذا الطريق الحالي سينتهي إلى فــنائنا، ولكــن سنثوب إلى عقولنا تدريجيّاً، ويحصل لنا هذا الإدراك والرشد الفكري.

ا نحن نويد منافعنا ومصالحنا، ولكنَّنا إلى الآن لا نعلم أنَّ إستمرار الوضع الحالي سيدمَّر

ونصف الثروات ورؤوس الأموال الضخمة تهدر في هذا المجال! ولا تهدر فحسب، بل إنّها تسعى إلى فناء وإتلاف النصف الثّاني! وتزامناً مع إرتفاع سطح وعينا سنرى بوضوح أنّنا يجب أن نعود إلى نظام عالم الوجود العام، ونضمّ صوتنا إليه، ونتّحد معه. وكما أنّنا جزء من هذا الكلّ فعلاً، فيجب أن نكون كذلك من الناحية العملية حتى نستطيع أن نصل إلى أهدافنا في جميع المحالات. والنتيجة هي: إنّ نظام الخلقة سيكون دليلاً واضحاً على قبول نظام اجتماعي صحيح في المستقبل، في عالم الإنسانية، وهذا هو الذي يستفاد من الآية مورد البحث، والأحاديث المرتبطة بقيام المصلح العالمي العظيم، المهدي الموعود <sup>(</sup>.

١. ممّا يستحقّ الإنتباء أنَّ هذا البحث قد كتب في ليلة الخامس عشر من شعبان سنة ١٤٠٢، والمصادف للميلاد السعيد للإمام المهدي صاحب الزمان ﷺ، فالحمد لله على هذا التقارن.

#### الآيات

وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّارَحْمَةُ لِلْعَلَمِينَ ﴾ قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ حَكْمَ إِلَكُ وَحِدَدٌ فَهَلْ أَنتُ مَسْلِمُونَ ۞ فَإِن تَوَلَّوْ أَفَقُلْ ءَاذَننُ حَكْمَ عَلَى سَوَآءٍ وَإِنْ أَدْرِي أَقَرِيبُ أَمْبَعِيدُ مَا تُوْعَدُونَ ۞ إِنّهُ, يَعْلَمُ أَنْجَهَ رَمِنَ أَلْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَحَدَّمُونَ ۞ وَإِنْ أَدْرِي لَعَلَهُ, فِتْنَهُ أَنْجَهَ رَمِنَ أَلْ عِينِ ۞ قُلُ رَبِّ آخَكُمُ بِالْحَقِي وَرَبُنَا ٱلرَّحْنُ أَلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ۞

#### التغسير

#### اللَّبي رممة للعالمين:

لما كانت الآيات السابقة قد بشّرت العباد الصّالحين بوراثة الأرض وحكمها، ومثل هذه الحكومة أساس الرحمة لكلّ البشر، فإنّ **الآية الأولىٰ** أشارت إلى رحمة وجود النّـبي <sup>عَمَله</sup> العامّة، فقالت: **فزها لرسلناك** *إلارحمة للعالمين به* **فإ**نّ عامّة البشر في الدنيا، سواء الكافر منهم والمؤمن، مشمولون لرحمتك، لأنّك تكفّلت بنشر الدين الذي يُنقذ الجميع، فإذا كان جماعة قد إنتفعوا به وآخرون لم ينتفعوا، فإنّ ذلك يتعلّق بهم أنفسهم، ولا يخدش في عسوميّة

وهذا يشبه تماماً أن يؤسّس جماعة مستشنى مجهّزة لعلاج كلّ الأمراض، وفيها الأطباء المهرة، وأنواع الأدوية، ويفتحوا أبوابها بوجه كلّ الناس بدون تمييز، أليست هذه المستشنى رحمة لكلّ أفراد المجتمع؟ فإذا إمتنع بعض المرضى العنودين من قبول هذا الفيض العمام، فسوف لا يؤثّر في كون تلك المستشنى عامّة، وبتعبير آخر فإنّ كون وجود النّبي رحمة للعالمين له صفة المقتضي وفاعلية الفاعل، ومن المسلّم أنّ فعلية النتيجة لها علاقة بقابلية القابل.

إنَّ التعبير بـ«العالمين» له إطار واسع يشمل كلَّ البشر وعلى إمتداد الأعصار والقرون، ولهذا يعتبرون هذه الآية إشارة إلى خاتمية نبي الإسلام، لأنَّ وجوده رحمة وقـدوة لكـلَّ الناس إلى نهاية الدنيا، حتى أنَّ هذه الرحمة تشمل الملائكة أيضاً.

فني حديث شريف مروى عنه ﷺ يؤيّد هذه العمومية، إذ نلاحظ فيه إنّ هذه الآية لمَّا نزلت سأل النِّبي جبر ئيل فقال: «هل أصابك من هذه الرحمة شيء؟» فقال جبر يل: «نعم إنَّى كنت أخشى عاقبة الأمر، فآمنت بك لمّا أثنى الله عليّ بقوله: عند ذي العرش مكين» `.

وعلى كلِّ حال، فني دنيا اليوم حيث ينتشر الفساد والظلم والاستبداد في كلِّ جانب، ونيران الحروب مستعرة في كلَّ جهة، وأخذت قبضات الجبَّارين العتاة بأنفاس المستضعفين المظلومين... في الدنيا الغارقة في الجهل وفساد الأخلاق والخيانة والظلم والجور... أجل في مثل هذه الدنيا سيتّضح أكثر فأكثر معنى كون النّبي رحمة للعالمين، وأيّ رحمة أسمى من أنَّه أتى بدين إذا عُمل به فإنَّه يعنى نهاية كلَّ المآسي والنكبات والأيَّام السوداء؟

أجل، إنَّه هو وأوامره، ودينه وأخلاقه كلُّها رحمة، رحمة للـجميع، وسـتكون عماقبة استمرار هذه الرحمة حكم الصالحين المؤمنين في كلِّ أرجاء المعمورة.

ولمَّا كان أهمَّ مظهر من مظاهر الرحمة، وأثبت دعامة لذلك هي مسألة التوحيد وتجلَّيا ته، فإنَّ الآية التالية تقول: ﴿قُلْ لِنَّمَا يوحى لِلِّي نُنَّمَا لِلهِكَمَ لِلَّهِ وَاحد فَهَا الْنَتَمَ مسلمونَ﴾؟

وهذه الآية في الواقع تشير إلى ثلاث نقاط مهمّة:

الأولى: إنَّ التوحيد هو الدعامة الأساسيَّة للرحمة، وحقًّا كلَّما فكَّرنا أكثر فستَّتضح هذه العلاقة أقوى، التوحيد في الإعتقاد، وفي العمل، والتوحيد في الكلمة، وتوحيد الصفوف، وفي القانون وفي كلَّ شيء.

الثَّانية، إنَّه بمقتضى كلمة (إنَّما) الدالَّة على الحصر، فإنَّ كلَّ دعوات الأنبياء تتلخَّص في أصل التوحيد، والمطالعات الدقيقة تبيَّن أيضاً أنَّ الأصول، بل وحتى الفروع والأحكام ترجع أخيراً إلى أصل التوحيد، ولذلك فإنَّ التوحيد \_ وكما قلنا سابقاً \_ ليس أصلاً مـن الأصول وحسب، بل إنَّه كالخيط القوي الذي يربط خرز المسبحة، أو الأصحَّ أنَّه كالروح السارية في البدن.

[^

تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

**والتقطة الثّالثة**، إنّ المشكلة الأساسيّة في جميع المجتمعات هي التلوّث بالشرك بأشكال مختلفة، لأنّ جملة **وفعل لنتم مسلمون**» توحي بأنّ المشكلة الأساسيّة هي الخسروج من الشرك ومظاهره، ورفع اليد عن الأصنام وتحطيمها، ليس الأصنام الحسجرية والخشسية فحسب، بل كلّ الأصنام، وفي أيّ شكل كانت، وخاصّة طواغيت البشرا

ثم تقول **الآية التالية**؛ إنّهم إذا لم يذعنوا ويهتموا لدعواتنا ونداءاتنا هذه **﴿فَإِنْ تَوَلُّوْ فَقُلْ** تَحْتَتَكُم على سوله».

«آذنت» من مادّة الإيذان، أي الإعلان المقترن بالتهديد، وجاء أحياناً بمعنى إعملان الحرب، لكن لمّا كانت هذه السورة قد نزلت في مكّة، ولم تكن هناك أرضية للجهاد، ولم يكن حكم الجهاد قد نزل، فيبدو من البعيد جدّاً أن يكون معنى هذه الجملة هنا إعلان الحرب، والظاهر أنّ النّبي أراد بهذا الكلام أن يعلن تنفّره وإيتعاده عن أولتك، ويبيّن بأنّه قد يئس منهم قاماً.

و تعبير «على سواء» إمّا أن يكون إشارة إلى أنّي قد أنذر تكم جميعاً وحمدًّر تكم من العذاب الإلهي على حدّ سواء، لنلّا يتصوّروا أنّ أهل مكّة أو قريشاً يختلفون عن الآخرين، وأنّ لهم عند الله فضلاً أو كرامة، أو أنّه إشارة إلى أنّ النّبي قد بلّغهم جميعاً وبدون إستثناء.

تم يبيَّن هذا التهديد بصورة أوضح، فيقول بأني لا أعلم هل أنَّ موعد عدَابكم قريب أم بعيد: **وولِن أدري لقريب لم بعيد ما تومدون >** فلا تظنَّوا أنَّ هذا الوعيد بعيد، فربَّا كان قريباً وقريباً جدًاً.

قد يكون المراد من العذاب والعقوبة هنا عذاب القيامة، أو عذاب الدنيا، أو كليهما، فني الصورة الأولىٰ هو مختص بعلم الله، ولا يعلم أيَّ أحد تاريخ وقوع القيامة بدقَّة حتى أنبياء الله، وفي الصورة الثّانية والثّالئة يمكن أن يكون إشارة إلى جزئياته وزمانه، وأنا لا أعـلم بجزئياته، لأنَّ علم النّبي تَتَبَلَّهُ عِمْل هذه الحوادث ليس له صفة فعليّة دائماً، بل له صفة إرادية أحياناً، أي ما دام لم يرد فهو لا يعلم .

مُمَّ إِنَّكُم لا ينبغي أن تتوهُّموا أنَّ عقوبتكم إذا تأخَّرت فهذا يعني أنَّ الله غير مطَّلع على

أعهالكم وأقوالكم، فهو يعلم كلَّ شيء، فـ فليَّه يعلم للجهر من للقول ويعلم ما تكتمون ﴾ فإنَّ

١. كما ورد في كتاب الكافي في باب يتعلَّق بهذا الشأن أيضاً.

الجهر والإخفاء له معنى بالنسبة لكم حيث إنّ علمكم محدود عادةً، أمّا بالنسبة لمن لاحدود لعلمه، فإنّ الغيب والشهادة، والسرّ والعلن سواء لديه.

وكذلك إذا رأيتم أنّ العقوبة الإلهيّة لا تحيط بكم فوراً، فلا تظنّوا أنّ الله سبحانه غير عالم بعملكم، فلا أعلم لعلّه إمتحان لكم: **﴿وَلِنَ لَدَرِي لَعلّه فَتَنَة لَكُم ومَتَاع لِلَّى حَيْنَ﴾** ثمّ يأخذكم أشدّ مأخذ ويعاقبكم أشدّ عقاب!

لقد أوضحت الآية في الواقع حكمتين لتأخير العذاب الإلهي:

۸]

**الأولىٰ:** مسألة الامتحان والاختبار، فإنَّ الله سبحانه لا يعجّل في العذاب أبـداً حـتى يمتحن الخلق بالقدر الكافي، ويُتمّ الحجّة عليهم.

**والثّانية**؛ إنّ هناك أفراداً قد تمّ اختبارهم وحقّت عليهم كلمة العذاب حتماً، إلّا أنّ الله سبحانه يوسّع عليهم النعمة ليشدّد عليهم العذاب، فإذا ما غرقوا في النعمة تماماً، وغاصوا في اللذائذ، أهوى عليهم بسوط العذاب ليكون أشدّ وآلم، وليحسّوا جيّداً بألم وعذاب المحرومين والمضطهدين.

وتتحدّث **آخر آية ه**نا \_وهي آخر آية من سورة الأنبياء \_كالآية الأولى من هـذه السورة عن غفلة الناس الجهّال، فتقول حكاية عن النّـبي تَبَيَّة في عـبارة تشبه اللـعن، وتعكس معاناته تَبَيَّلاً من كلّ هذا الغرور والغفلة، وتقول: إنّ النّبي تَبَيَّلاً بعد مشاهدة كلّ هذا الإعراض **«قال ربّ احكم بالحق»**<sup>(1</sup>. وفي الجملة الثانية يوجّه الخطاب إلى المخالفين ويقول: **(وربّنا الرحين الحسنيان على ما تصفون)**.

إنَّه في الحقيقة ينبَّه هؤلاء بكلمة (ربَّنا) إلى هذه الحقيقة، وهـي أنَّــنا جمــيعاً مـربوبون ومخلوقون، وهو ربَّنا وخالقنا جميعاً.

والتعبير بـ «الرحمن»، والذي يشير إلى الرحمة العامّة، يعيد إلى أسهاع هؤلاء أنّ الرحمة الإلهيّة قد عمّت كلّ وجودنا، فلهاذا لا تفكّروا لحظة في خالق كلّ هذه النعمة والرحمة؟

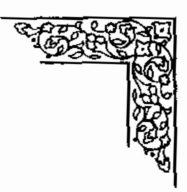
وتعبير (المستعان على ما تصفون) يحذّر هؤلاء بأن لا تظنّوا أنّا وحيدون أمام جمعكم وكثر تكم، ولا تتصوّروا أنّ كلّ إتهاما تكم وأكاذيبكم، سواء كانت على ذات الله المقدّسة، أو عا ذلب ترت بايد نجبان بدينان كلّا بطاقاً خانّه تمال بدندنا ميمتيد نا حرماً بده، قاد.

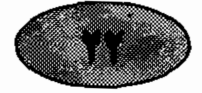
| 5]          | سورة الأنبياء / الآية ١٠٧ ـ ١١٢                                               | ۳٤٦          |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|             | عن عباده المؤمنين أمام كلَّ أَسْكَالَ الكَذَبِ وَالإِفْتَرَاءِ وَالإِتَّهَامِ | على أن يدافع |
|             | دعنا وحدنا قبال الشرق والغرب اللذين صمّما جميعاً على إبادتنا                  |              |
|             | سرت نبيِّك تَبَيُّهُ وأصحابه وهم قلَّة ولم تدعهم وحدهم قبال كثرة ال           |              |
|             | قد بيَّنت في هذه السورة المباركة رحمتك الخاصَّة على الأنبياء                  |              |
|             | بند تقلَّبات الَّحياة ومصاعبها.                                               |              |
| لنرجو رحمتك | يا مبتلون في عصرنا وزماننا بمثل تلك الشدائد والأزمات، وانًا ا                 | اللهم وإنّ   |
|             | -<br>بها أنبياءك وعبادك الصالحين، فارحمنا وفرّج عنًّا                         | التي خصّصت   |
|             | آمين يا رٻّ العالمين                                                          |              |
|             | * • .                                                                         |              |

نهاية سورة الآتبيام

#### 8003



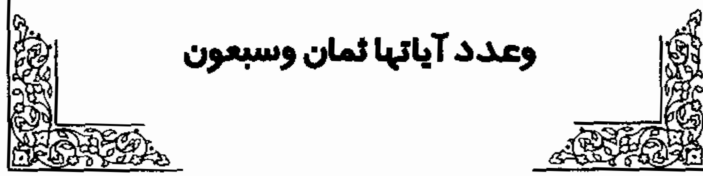


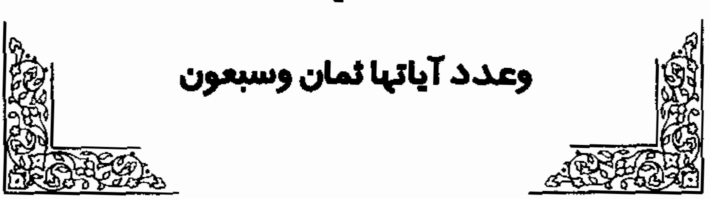




الحجّ







#### «سورة الحجّ»

#### مضمون سورة المق:

سمّيت هذه السورة بـ «سورة العجّ» لأنّ جزءاً من آياتها تحدّث عن الحجّ، وهمناك اختلاف بين المفسّرين وكتّاب تأريخ القرآن حول مكّيتها أو مدنيّتها. فالبعض يرى أنّها مكيّة باستثناء عدد من آياتها. في الوقت الذي يرى آخرون أنّها مدنية عدا بعض آياتها. وآخرون يرون أنّها مزيجاً من الآيات المكيّة والمدنيّة، إلّا أنّنا لو أخذنا بـنظر الاعـتبار استنتاجاتنا من السور المكّية والمدنيّة، أو بتعبير آخر: أجواء هاتين المدينتين وحـاجات المسلمين وكيفية صدور تعاليم النّبي تَكَيَّ إليهم في كلّ من هاتين المنطقتين، لوجدنا أنّ آيات هذه السورة تشبه السور المدنيّة، فالتعاليم الخاصّة بالحجّ، وكذلك التعاليم الخاصّة بالجهاد تناسب أوضاع المسلمين في المدينة، مع أنّ تأكيد آيات في هذه السورة للمبدأ والمعاد لا تستبعد ملاءمتها للسور المكيّة.

يقول مؤلّف «تأريخ القرآن» إستناداً إلى «فهرست ابن النديم ونظم الدرر»: إنّ سـورة الحجّ نزلت في المدينة، باستثناء آيات منها والتي نزلت بين مكّة والمدينة، ويُضيف: إنّهـــا السورة السادسة بعد المائة التي نزلت على النّبي عَبَيْهَ أَ. وتقع بعد سورة النور. وقبل سورة المنافقين.

> وعلى أيّ حال فإنّ كون هذه السورة مدنيّة أقوى. هذا ويكن تقسيم مواضيعها إلى عدّة أقسام هي:

ا۔ تضمّنت آيات منها موضوع «المعاد» وأدلّته المنطقية، وإنذار الغسافلين عسن يسوم القيامة ونظائر ذلك التي تبدأ هذه السورة بها لتضمّ جزءاً كبيراً منها.

٢\_ يتضمّن جزء ملحوظ من هذه الآيات جهاد الشرك والمشركين، وجلب إنتباه الناس إلى عظمة الخالق بواسطة معاجز الخلق في عالم الوجود.

٣\_دعا جزء آخر من هذه السورة الناس إلى الاعتبار بمصير الأقوام البائدة، وما لاقت

70+

من عذاب إلهي، ومن هذه الأقوام قوم نوح، وعاد وغود، وقوم إبراهيم ولوط، وقوم شعيب وموسى.

سورة الحجّ

**č**]

٤- وتناول جزء آخر منها مسألة الحجّ وتاريخه منذ عهد إيراهيمﷺ . ومسألة القربان والطواف وأمثالها.

٥- وتضمّن الجزء الآخر مقاومة الظالمين والتصدّى لأعداء الإسلام المحاربين. ٦- وإحتوى قسم آخر نصائح في مجالات الحياة المختلفة. ٧\_ التشجيع على أعمال الصلاة والزكاة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والتوكّل والتوجّه إلى الله (سبحانه وتعالى).

#### فضيلة تلاوة سورة الممٍّ:

جاء في حديث للرسول الأكرم محمّدﷺ «من قرأ سورة الحجّ أعطى من الأجسر كحجّة حجَّها، وعمرة إعتمرها، بعدد من حجَّ وإعتمر فيما مضي وفيما بقي»<sup>(</sup> !

وهذا الثواب والفضل العظم ليس لمجرد التلاوة اللفظيّة فقط، وإنَّما لتلاوة تنبر الفكـر. وتفكّر يتبعه عمل وتطبيق.

ومن يجعل هذه السورة ومضمونها من مبدأ ومعاد وتعلمات تعبّدية أخلاقية ومسائل خاصّة بالجهاد ومقارعة الظالمين، مصباحاً لبصيرته ومنهاجاً لحياته، سيجد نمفسه قد إرتبط بجميع المؤمنين السابقين واللاحقين \_معنوياً وروحيّاً \_إرتباطاً يُشعره بأنّه شريك في أعهالهم، وهم شركاء في أعباله، دون أن ينقص من أجرهم. وأنَّه سيكون همزة وصل بين جميع المؤمنين عبر التاريخ.

وعلى هذا، فلا عجب من مقدار الثواب والأجر الذي نصّ عليه هذا الحديث.





#### الآيتان

بِنسَبِ اللَّهُ النَّاسُ ٱتَقُوْ رَبَّكُمُ إِنَ زَلْزَلَهُ ٱلسَّاعَةِ شَى مُ عَظِيمُ ﴾ يَوْمَ تَرَوْ نَهَا يَذَهِ لُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ حُمْلَهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَرَىٰ وَمَاهُم بِسُكَرَىٰ وَلَكِنَ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ﴾

#### التغسير

زلزلة البعث العظيمة:

تبدأ هذه السورة بآيتين تشيران إلى يوم البعث ومقدّماته، وهما آيتان تبعدان الإنسان ـ دون إرادته ـ عن هذه الحياة المادية العابرة، ليـفكّر بـالمستقبل الخيف الذي يـنتظره، المستقبل الذي سيكون جميلاً وسعيداً إن فكّرت فيه اليوم، ولكنّه مخيف حقّاً إن لم تعدّ العدّة له، والآية المباركة: فياليّها للنامن لتقوا ريّكم إن زلزلة للساعة شي عظيم ». خطاب للمناس جميعاً بلا استثناء، فقوله تعالى: فيائيّها للنامن > دليل واضح على عدم التفريق بينهم من ناحية العنصر، واللغة، والزمان، والأماكن الجغرافية، والطوائف، والقبائل، فهو موجّه للجميع: المؤمن والكافر، والكبير والصغير، والشيخ والشابّ، والرجل والمرأة، على إمتداد العصور.

وعبارة **(لتقواريتكم)** خلاصة لجميع برامج السعادة، فهي تبيَّن التوحيد في «ربّكم» من جهة والتقوى من جهة أخرى. وبهذا جمعت البرامج الإعتقادية والعمليّة.

وجملة فإنّ زلزلة السامة شي. عظيم» التي جاءت في عدد من الآيات القرآنية، وتكرّر هنا الحديث عنها بشكل مختصر، تقرّر أنّ البعث يحدث ثورة وتبدّلاً حادّاً في عالم الوجود، الجبال تقتلع من مكانها، وتموج البحار، وتنطبق السّماء على الأرض، ثمّ يبدأ عالم جـديد وحياة جديدة، ويسيطر ذعر شديد على الناس يفقدهم صوابهم.

ثمّ بيّنت **الآية التالية** في عدّة جمل إنعكاس هذا الذعر الشديد، فقالت: **﴿يوم تـرونها تذهل كلّ مرضعة مقالرضصانه** من شدّة الوحشة والرعب.

**ووتش**ع کل ڈلت حمل حملها∢.

وثالث إنعكاس لهذا الذعر الشديد: **ووترى للناس سكارى وما هم بسكارى»** وعلّة ذلك هو شدّة العذاب في ذلك اليوم **وولكن مذلب الله شديد» هذا العذاب الذي أرعب الن**ساس وأفقدهم صوابهم.

# ہموث

١- تحدث هذه الظواهر المذكورة آنفاً بشكل يسير في الزلازل الدنسيويّة والأحداث المرعبة، حيث تنسى الأمّهات أطفالهنّ، وتسقط الحواسل حملهنّ، وتسرى آخرين كالسكارى قد فقدوا صوابهم، إلّا أنّ هذا لا يتّخذ طابعاً عامّاً، أمّا زلزال البعث فإنّه يصيب الناس جميعاً دون إستثناء.

٢-قد تكون هذه الآيات إشارة إلى خاتمة العالم التي تعتبر مقدّمة للبعث، وفي هذه الحالة ستأخذ عبارة «كلّ ذات حمل... وتذهل كلّ موضعة» مفهومها الحقيقي، إلّا أنّه يحتمل أنّها تشير إلى زلزال يوم البعث، بدلالة قوله سبحانه: (لكن هذله للله شديد) والعسبارات السابقة تكون كأمثلة، أي إنّ الموقف مرعب لدرجة أنّه لو فرض وجود ذات حمل لوضعت حملها، وتغفل الأمّهات منها الموقف... وتذهل كن شهدن هذا الموقف...

٣- نعلم أنّ كلمة «المرضع» تطلق في اللغة العربية على المرأة التي ترضع ولدها<sup>،</sup> إلّا أنّ مجموعة من المفسّرين وبعض اللغويين يقولون: إنّ هذه الكملمة قمد تمرد بمصيغة مؤنثة «مرضعة» لتشير إلى لحظة الإرضاع، أي يطلق على المرأة التي يمكنها إرضاع طفلها كلمة المرضع، وكلمة المرضعة خاصّة بالمرأة التي هي في حالة إرضاع طفلها<sup>7</sup>.

ولهذا التعبير في الآية أهميّة خاصّة. فشدّة زلزال البعث. ورعبه بدرجة كبيرة. يدفعان المرضعة إلى سحب ثديها من فم رضيعها ونسيانه دون وعي منها.

 بؤتى بعلامة التأنيث في حالة أن يكون للكلمة تذكير وتأنيث، إلا أنّ الحمل والإرضاع خاصّين بالنساء. لهذا لاحاجة لهما بتاء التأنيث وأمثالها. د. يراجع قاموس اللغة، وتفسير الكشّاف، والتّفسير الكبير، وتفسير الميزان.

٤- إنّ عبارة (ترى النامن مكارى) إشارة إلى أنّ النّبي تَنْتُ هو المخاطب فيها فيقول له: سترى الناس هكذا، أمّا أنت فلست مثلهم، ويحتمل أن يكون الخطاب للمؤمنين الراسخين في الإيمان الذين ساروا على خطى النّبي تَنْتُ ، بأنّهم في أمان من هذا الخوف الشديد.

٥- نقل كثير من المفسّرين ورواة الحديث في خاتمة هذه الآيات حديثاً عن الرسول الله وهو أنّ الآيتان من بداية السورة نزلتا ليلاً في غزاة بني المصطلق ( وهم حيّ من خزاعة \_ وهو أنّ الآيتان من بداية السورة نزلتا ليلاً في غزاة بني المصطلق ( وهم حيّ من خزاعة \_ والناس يسيرون، فنادى رسول الله عنه فحنوا الخطى حتى كانوا حوله من فقرأها عليهم، فلم ير أكثر باكياً من تلك الليلة، فلم أصبحوا لم يحطّوا السرج عن الدواب ولم يضربوا الخيام، والناس بين باك حزين أو جالس يتفكر، فقال رسول الله من عن الدواب ولم يستربون أي يوم الخيام، والناس بين باك حزين أو جالس يتفكر، فقال رسول الله من كل ألف تسعمائة وتسعة الخيام، والناس بين باك حزين أو جالس يتفكر، فقال رسول الله من كل ألف تسعمائة وتسعة ذاك؟» قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «ذاك يوم يدخل الناس من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعين إلى النار، وواحد إلى الجنة»! فكبر ذلك على المسلمين وبكوا بشدة! وقالوا: فمن ينجو يارسول الله؟ فأجابهم بأنّ المدنين الذين يسكلون الأكثرية هم غيركم. ثمّ قال: «إني ينجو يارسول الله؟ فأي ألف الحين الذين يسكلون الأكثرية هم غيركم. ثمّ قال: «إني ينجو يارسول الله؟ فلم يأي ألف المالين الذين يسكلون الأكثرية هم غيركم. ثمّ قال: «إني ينجو يارسول الله؟ فأجابهم بأنّ المدنين الذين يسكلون الأكثرية هم غيركم. ثمّ قال: «إني ينجو يارسول الله؟ فأجابهم بأنّ المدنين الذين يسكلون الأكثرية هم غيركم. ثمّ قال: «إني ينجو يارسول الله؟ فأجابهم بأنّ المدنين الذين يسكلون الأكثرية هم غيركم. ثمّ قال: «إني ينجو وارمو أن تكونوا ربع أهل الجنة» فكبّروا، ثمّ قال: «إنّي لأرجو أن تكونوا ثلث أهل الجنة، وإنّ يكني أرجو أن تكونوا ثلث أهل الجنة، وإنّ يكنون منها أمتى» .

8003

 وقعت هذه الغزوة في شهر شعبان في السنة السادسة للهجرة، كامل لابن اثير، ج ٢، ص ١٩٢. ۲. تفسیر مجمع البیان، ج ۷، ص ۷۰، و تفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ٤٦٩، و تفاسیر آخری.

#### الآيتان

ۅ<u>ؘ</u>ڡؚڹۘٱڵڹؘۜٳڛڡؘڹؿؙڿؘۮؚڮ۬ڣٱڷۜڲۄؠۼؘؠٝڔؚعؚڵڡؚؚۅؘڽؘۺؘۧؠؚڠؙؗڪؙڶۧۺؘۑڟڹۣڡؘٚڕۣۑڊؚ<sup>(٢</sup>)ػؙڹؚڹ عَلَيْهِ أَنَّهُ, مَن نَوَلًا مُ فَأَنَّهُ, يُضِلُّهُ, وَجَدِيهِ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ٢

التفسير

أتباع الشيطان:

بعد أن أعطت الآيات السابقة صورة لرعب الناس حين وقوع زلزلة القيامة، أوضحت الآيات اللاحقة حالة أولئك الذين نسوا الله، وكيف غفلوا عن مثل هذا الحــدث العــظيم، فقالت: **(وهن الناس هن يجادل في الله بغير علم ب**.

نجد هؤلاء الناس يجادلون مرّة في أساس التوحيد ووحدانيّة الحقّ تبارك و تعالى، ومرّة يجادلون في قدرة الله على إحياء الموتى، وفي البعث والنشور، ولا دليل لهم على ما يقولون.

قال بعض المفسّرين: إنّ هذه الآية نزلت في «النضر بن الحارث» الذي كان من المشركين المعاندين، وكان يصرّ على القول بأنّ الملائكة بنات الله، وأنّ القرآن مجموعة من أسـاطير السلف تنسب إلى الله، كما كان ينكر الحياة بعد الموت.

والبعض الآخر من المفسّرين يعتقد أنَّ هذه الآية إشارة إلى جمـيع المـشركين الذيــن يجادلون في التوحيد وفي قدرة الله.

إلا أنّ سبب النّزول لا يمكنه أن يضيّق مفهوم هذه الآية، فهذان القولان يصبّان في معنى واحد، يشمل جميع الذين يشتركون في جدال مع الله تعالى، إمّا عن تقليد أعمى، وإمّا عن عصبية، أو لإتّباع الخرافات، أو الأهواء النفسية.

ثمَّ تضيف هذه الآية **﴿ويتَبع كلَ فيطان هريد﴾ فهؤلاء** الأشخاص الذيــن لا يـتّبعون منطقاً أو علماً، وإنَّما يتّبعون كلّ شيطان عنيد ومتمرّد، ولا يخضعون لشيطان واحد، بــل لجميع الشياطين! شياطين الإنس والجنّ، الذين لكلّ منهم برنامجه وأحابيله وشراكه.

وكلمة «مريد» مشتقّة من «مَرَدَ» وأصلها الأرض المرتفعة التي لانبت فيها. وتطلق أيضاً كلمة «أمرد» على الشجرة الجرداء، ولهذا تطلق أيضاً على كلّ صبي لم ينبت الشعر في وجهه، وهنا يقصد بـ«المريد» الشخص الذي خلا من أيّ خير وسعادة. وطبيعي أن يكون مثل هذا الشخص عنيداً وظالماً وعاصياً. وبهذا يتّضح مصير الإنسان الذي يتّبع الشيطان الخالي من كلّ خير!ا

ومن هنا كانت الآية اللاحقة وكتب عليه لنه من تولاه فانه يضلّه ويسهديه إلى مبذلب. السعير» (.

#### ہدوث

# **١- المحدال هي المقّ والباطل** رغم أنّ كلمة «المجادلة» تعني في عرف الناس البحث غير المنطقي، فإنّ أصلها اللغوي ليس كذلك. بل تعني أيّ نقاش كان. لهذا نرى القرآن يوصي النّبيﷺ بقوله: ﴿وجـادلهم بالتي هي أحسن﴾ <sup>7</sup> أي جادل مخالفيك بأفضل أُسلوب.

#### ۲۔ جدال الباطل سبیل الشیطان

[^

يرى بعض كبار المفسّرين أنَّ عبارة ﴿يجادل في الله بخير ملم» إشارة إلى أقوال المشركين التي تفتقد السند والدليل. وعبارة ﴿ويتّبع كلّ ضيطان مريد» إشارة إلى أفعال المشركين الخاطئة.

ويرى آخرون أنّ العبارة الأولىٰ تشير إلى إعتقاداتهم الفاسدة والخرافية. أمّا العـبارة النّانية فتشير إلى سلوكياتهم الخاطئة والمنحرفة.

وبما أنّ الآية السابقة والآية التالية لهذه الآية، تناولتا الأسس الإعتقادية، فلا يستبعد أن تشير هاتان الجملتان إلى حقيقة واحدة، أو بتعبير آخر: تتضمّنان طرفي موضوع واحد \_نفيه وإثباته \_فالعبارة الأولى تقول: ﴿يجادل في الله بغير علم﴾ أي يجادل في الله وقدرته

٨. «السعير» مشتقَّة من «سَعَز» بمعنى لهب النَّار، وتعني هنا نار جهنَّم الحارقة. التي تمتاز بأنَّها أكثر حرقاً من أيَّ ج النحل، ١٢٥. ئار.

٣٥٦ تقليداً لأحد، أو عصبيّة، أو هوى نفس، والعبارة الثّانية تشير إلى أنّ من لا يـتّبع العـلم والمعرفة، فمن الطبيعي أنّه يتّبع كلّ شيطان طاغٍ عنيد.

# ٣۔ لماذا أيّ شيطان كان؟

إنّه ممّا يلفت النظر أنّ القرآن لم يقل أنّ هذا الشخص يتّبع الشيطان، بل ذكر أنّه يتّبع أيّ شيطان عنيدكان، وهذا يشير إلى تعدّد مناهج ومكائد الشياطين، فكلّ منهم إختار لنفسه مكيدة خاصّة، وهذه المكائد والفخاخ متنوّعة ومستكثّرة إلى حسدّ يكون من العسسير تشخيصها، إلّا على المؤمنين المتوكّلين على الله والمشعولين برحمته وحسايته: ﴿لِلْاصبادك هنهم للمغلصين﴾ `.

ولابدٌ من الإنتباء إلى أنَّ كلمة الشيطان تستبطن التمرَّد والعناد والبعد عن كـلَّ خـير وبركة. إلَّا أنَّ ذكر كلمة «مريد» (الفاقد لكلَّ خير وسعادة) بعد كلمة الشيطان مباشرةً، هو تأكيد لتوضيح مصير من يتبعه.

٤\_ تفسير عدارة ﴿ كتب مليه ﴾ `

واضع أنّ هذه العبارة تعني «الإلزام»، سواء كانت في عالم الخلق أم في عالم التشريع. إلّا أنّه يجب أن لا نتصوّر أنّها تعني «الجبر» وأنّ الشياطين مجبورون عـلى إضـلال أتـباعهم ليرسلوهم إلى دار البوار، بل إنّها نتيجة مؤكّدة لبرنامج إختاروه بمحض إرادتهم، فـإبليس قائد الشياطين وكبيرهم خالف أمر الله وعانده بملء إرادته، حتى بلغت به الجرأة أن يعترض على ذات الله، فهو ضالً ومضلً وكذلك سائر الشياطين من الجنّ والإنس، وذلك كما نقول للمدمن على الخدّرات: كُتب على جبينه سوء الطالع والتعاسة، فهل يعني ذلك جبراً؟

ال العجر، ٤٠.

٢. قال البعض: إنَّ ضمير وصليه، يعود إلى الشيطان، وقال آخرون: إنَّه يعود إلى اتباع الشيطان. كما يستنتج ذلك من عبارة دومن الناس، أيضاً. إلا أنَّ ظاهر، يؤكَّد أنَّه يعود إلى الشيطان، لا سيّما وأنَّ الضمير المتّصل بـ دمن تولَّه، يعود إلى الشيطان أيضاً.

# الآيات

يَنَأَيُّهُا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِ رَيْبِ مِنَ ٱلْبَعَثِ فَإِنَّا حَلَقْنَ كُومِن تُرَابِ ثُمَ مَن نُظْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن عَمَقَةٍ مُحَلَقَةٍ وَعَيْرِ مُحَلَقَة إِنْبَيِنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِ ٱلْأَرْحَامِ مانشآء إِلَى أَجَلٍ مُسَمَى ثُمَ تُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُعَ لِتَبْلَعُوا أَشَدَ حَصُمٌ وَ مِنصَحُم مَن يُنُوفَ وَمِنصَحُم مَن يُرَدُ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُ لِحَيْلاً يَعْلَمُ وَ مِنْ بَعْدِ عِلْم شَيْأَوْتَ وَمِنصَحُم مَن يُرَدُ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُ لِحَيْلاً يَعْلَمُ وَ مِنْ بَعْدِ عِلْم شَيْأَوْتَ وَمِنصَحُم مَن يُرَدُ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُولِ حَيْلاً يَعْلَمُ وَ مِنْ بَعْدِ عِلْم شَيْأَوْتَ وَمِنصَحُم مَن يُرَدُ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُولِ حَيْلاً يَعْلَم وَنُبْعَدِ عِلْم شَيْأَوْتَ وَمِن عَلَيْ وَاللَّهُ مَن يُحَمَّ مَن يُوفَق وَمِن عَلَيْ مُولَا يَعْلَمُ وَأَنْبَتَتْ مِن حَيْلاً مَنْ مَنْ يَوْفَ وَمِن عَلَيْ وَالْتَ وَرَبَتَ وَأَنْبَتَتْ مِن حَكْلاً مَن يَعْذَقَ وَالَنَه هُوَ أَخْذَى وَالَنَه مُوالَحُقُ وَالَهُ مُوالْحُوقَ وَالَهُ مُوالْحُقُ وَالَهُ مُولاً الْعَلَيْ الْنَا مَا الْمَا وَقُولَ وَمِن مَا الْمَا عَائِي وَا الْعَنْ وَرَبْتَ عَلَى كُلُ مَنْ مُنْعَذِي وَا مَنْ يَعْلَقُونَ وَيَ مَنْ يَعْذَى وَا الْعَا عَنْ وَيْعَالَقُتُ وَ وَا يَعْ

#### الأفسير

دليل المعاد في عالم الأُمِنَّة والنبات:

بما أنَّ البحث في الآيات السابقة كان يدور حول تشكيك الخسالفين للسمبدأ والمحاد. فالآيات محل البحث طرحت دليلين منطقيين قويّين لإثـبات المـعاد الجـسماني: أحـدهما التغيّرات التي تحدث في مراحل تكوين الجنين، والآخر هو التغيّرات التي تحدث في الأرض عند خروج النبات.

والقرآن شرح صوراً للمعاد ممّا يلمسه الناس في هذه الدنيا، ويرونه بأمّ أعينهم، إلّا أنّهم لم ينتبهوا لذلك، ليعلموا أنّ الحياة بعد الموت ليست ضرباً من الخيال، بل هي حادثة فعلاً مشهودة للعيان، والخطاب القرآني يعمّ جميع الناس بنوره ﴿ياليّها للناس إن كنتم في ريب

هن البعث فإنَّا خلقناكم من تراب ثمَّ من نطفة ثمَّ من علقة ثمَّ من مضعَّة مخلَّقة وغير مخلَّقة ﴾ ` كلِّ ذلك من أجل أن نوضَّح لكم حقيقة قدر تنا على القيام بأيَّ عمل ﴿ لنبيَّن لَكُم ﴾.

فتبق الأجنَّة في الأرحام إلى مدَّة معلومة نحن نحدَّدها لتمرَّ بمراحل تكاملها. ونسقط ما نريد منها فنخرجها من الأرحام في وسط الطريق قبل أن تكمل ﴿وَنُقَرَّفِي الأرحام ما نشا. إلى أجل هسمَّى» ثمَّ تبدأ الأجنَّة مرحلة تطوَّر جديدة، لنخرجكم أطفالاً من أرحام أمَّها تكم.

المجمع المع المع المع المع المع المعددة في بطون أمّها تكم. فتضعون المع المحرجة في بطون أمّها تكم. فتضعون المحرجة الم المحرجة محرجة المحرجة الم محرجة المحرجة ال محرجة المحرجة المحمحة المحرجة المحرجة المحم المحمحة المحرجة المحرجة المحرجة المحرجة المحرجة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة ا محرجة المحمحة المحرجة المحرجة المحرجة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة المحمحة ا محرجة المحمحة المحمة أقدامكم في محيط أوسع مملوء بالنور والصفاء، وإمكانات واسعة جـدّاً، إلَّا أنَّ تكـاملكم يستمرّ في قطع المسافات بسرعة لتبلغوا الهدف، ألا وهو الرُّشد والكمال الجسمي والعقلي. وثمّ لتبلغوا أشدّكم ﴾.

وهنا يتبدّل الجهل إلى علم، والضعف إلى قوّة، والتبعيّة إلى الاستقلال، لكـن مسـرة حياتكم تطوى وتستمر فبعضكم يودع الحياة بينما يستمرّ آخرون حتى المرحلة الأخيرة من الحياة، أي مرحلة الشيخوخة بعد تكاملهم: ﴿وَمَنكُمْ مِنْ بِتَوَقِّي وَمَنكُمْ مِنْ يَرُدَلُ المهري.

أجل، فالمرء يصل إلى مرحلة لا يتذكَّر فيها شيئاً، حيث يسيطر عليه النسيان، ويصبح في وضع وكأنَّه طفل (تكيلا يعلم من بعد علم شيئا ﴾ وهذا الضعف والخمول دليل على بلوغ المرء مرحلة إنتقالية جديدة كهانجد ضعف التحام الثمرة بالشجرة حين تبلغ مرحلة النضج ممّا يدلُّ على وصولها إلى مرحلة الإنفصال.

وهذه التغيِّرات المدهشة المتلاحقة التي تتحدَّث عن قدرة الله تــعالى غــير المحـدودة. توضّح أنَّ إحياء الموتى يسير على الله جلَّت عظمته، وهناك بحوث تتعرَّض لمراحل الحياة المختلفة هذه، سنذكرها في الملاحظات القادمة.

ثمّ تتناول الآية بيان الدليل الثَّاني أي حياة النباتات، فتبيَّن ما يلي: انظر إلى الأرض في فصل الشتاء فتجدها جافّة وميتة، فإذا سقط المطر وحلَّ الربيع، دبّت الحياة والحركة فيها ونبتت أنواع النباتات فيها وغت ووترى الأرض هاهدة فإذا أنزلنا سليها الما. لاسترَّت وربت ولنبتت هن کل زوج بهیچ ﴾ ً.

[^

**الآيتان اللاحقتان** تشرحان ما توصّلنا إليه، وذلك بإستعراض خمس ملاحظات.

١- إنّ ما إستعرضته الآيات الخاصّة بالمراحل التي تسبق مراحل الحياة للإنسان وعالم النبات، من أجل أن تعلموا أنّ الله تعالى حقّ فذلك بأنّ الله هو للعقّ وبما أنّه هو الحقّ، فالنظام الذي خلقه حقّ أيضاً، لهذا لا يمكن أن يكون هذا الخلق دون هدف، كما يدكر القرآن الكريم هذا المعنى في مورد آخر: فوها خلقنا السّها. والأرض وها بينهما باطلا ذلك تلق الذين كفرواله `.

وبما أنّ هذه الحياة ليست عبئاً، وأنّ لها هدفاً، وأنّنا لا نصل إلى تحقيق ذلك الهدف في حياتنا، إذن نعلم من ذلك وجود المعاد والبعث حتماً.

٢- إنّ هذا النظام الذي يسيطر على عالم الحياة يقول لنا ﴿ولته يحيي للموتى ﴾. إنّ الذي يلبس الأرض لباس الحياة، ويغيّر النطفة التافهة إلى إنسان كامل، ويمنح الحياة للأرض الميتة، لقادر على أن يمنح الحياة للموتى، فهل يمكن التردّد في قبول فكرة المعاد مع وجود كلّ هذه التشكيلات الحيّة الدائمة للخالق جلّ وعلا في هذا العالم <sup>7</sup>

٣- الهدف الآخر هو أن نعلم ﴿ولَنَّه على كلَّ شي. قديرَ﴾ ولا يستحيل على قدر ته شيء.

هل يمكن لأحد تحويل الأرض الميتة إلى نطفة؟ ويطوّر هذه النطفة التافهة في مراحل الحياة؟ ويلبسها كلّ يوم لباساً جديداً من الحياة! ويجعل الأرض الجـــافّة العــديمة الروح خضراء زاهيةً تعلوها بهجة الحياة؟! أليس القادر على القيام بهذه الأعمال بقادر على أن يحيي الإنسان بعد موته؟!

٤\_ إنَّ كلَّ هذا لتعلموا أنَّ ساعة نهاية هذا العالم وبداية عالم آخر، ستحلَّ بلا شكَّ فيها وإن الساعة آتية لاريب فيها».

أكر «مفردات الراغب الاصفهاني» والبعض الآخر قال: إنَّ كلمة وهامدة» تطلق على الحدَّ الفاصل بين الموت والحياة (تفسير في ظلال القرآن).
والحياة مشتقة من «الهزّ» وتعني تحرّكت بشدّة؛ ووربت» مشتقّة من والربو» وتعني الزيادة والنمو، كما أنَّ كلمة وربا» مشتقة أيضاً من «الهزّ» ووجهيج» تعني الجميل السّاحر السارً.
٢. ص، ٢٧.

٢. يرى بعض المفسّرين في عبارة ﴿ أنَّه يحيي الموتى ﴾ إشارة إلى حياة الناس في القيامة، مع أنَّ هذا المعنى تضمّنته عبارة ﴿ وأنَّ الله سعث من في القدور ﴾ أيضاً، مع فارق هو أنَّ العبارة الأولى إشارة إلى أصل الحياق.

<sup>0</sup>- ثمّ إنَّ كلَّ هذا مقدّمة لنتيجة أخيرة هي ﴿وَأَنَّ الله يبعث هن في القبور». وهذه النتائج الخمس بعضها مقدّمة، وبعضها ذو المقدّمة، المعض منها إشهارة إلى الإمكان، والآخر إشارة إلى الوقوع، ومترتَّبة بعضها على بمعض وكـلَّ يـكمل صـاحبه، وجميعها ينتهي إلى نقطة واحدة، هي أنَّ البعث ليس ممكن فحسب، بل إنَّه سيقع حتماً.

فالذين يشكُّون في إمكان الحياة بعد الموت يشاهدون الصور المشابهة لها في حياة البشر والنباتات بأمَّ أعينهم. وهي تتكرَّر كلَّ يوم وكلَّ عام.

وإذا شكُّوا في قدرة الله فإنَّ قدرة الله جعلتهم يشاهدون أمثلة بارزة لها بأعينهم، ألم يخلق الإنسان من تراب؟ ألا نشاهد كلَّ عام أحياء الأرض الميتة؟ فمهل عجيب أمر حياة الأموات ثانية ونهوضهم من تراب؟

وإن شكُّوا في وقوع مثل هذه الأمور، فعليهم أن يعلموا أنَّ النظام المسيطر على الخلق في العالم يدلُّ على وجود هدف له، وإلَّا فإنَّه باطل تافه، والحياة القصيرة المسملوءة بالآلام وخيبة الآمال غير جديرة بأن تكون هي الهدف الأخير لعالم الخلق. وعلى هذا يجب أن يكون هناك عالم آخر، وسيع، خالد، جدير بأن يعدّ هدفاً للخلق.

ہموٹ

#### ١\_ مرامل مياة الإنسان السبع

الآيات السابقة شرحت حركة الإنسان في مسيرة ذات مراحل سبع، لتبيَّن البعث وتثبت إمكانه:

المرحلة الأولى: عندما كان الإنسان تراباً، وقد يراد به التراب الذي خملق ممنه آدم الله . كما قد يكون إشارة إلى أنَّ جميع البشر من تراب، لأنَّ جميع المواد الغذائية التي تكوَّن النطفة وغذاءها ــمن بعد ــمن تراب، ولا شكٍّ في أنَّ الماء يشكِّل جزءاً ملحوظاً من جسم الإنسان، والجزء الآخر من الأوكسجين والكاربون، وليس مـن التراب، إلَّا أنَّ العـنصر. الأساس الذي تتشكّل منه أعضاء الجسم مصدره التراب، إذن عبارة خلق الإنسان من تراب صحيحة حتماً.

المرحلة التبانية: (النطفة): يتحوّل التراب، هذا الموجود البسيط المهمل العديم الحسّ. والحركة، يتحوّل إلى نطفة تتألّف من أحياء مجهولة مثيرة تسمّى عند الرجــل «أســپر» أو

۸]

الحيمن وعند المرأة «أوول» أو البويضة وهي غاية في الصغر حتى أنّها تبلغ الملايين في نطفة الرجل!

والمثير أنّ الإنسان يواصل عقب ولادته حركة تدريجيّة هادئة، تأخذ في الغالب شكل «التكامل الكمّي» في الوقت الذي كانت حركته في الرحم «كيفيّة» ترافقها طفرات سريعة مغيّرة، والتغيّرات المتعاقبة للجنين في الرحم مدهشة إلى درجة يمكن تشبيهها بحـشرة صغيرة بسيطة تتطوّر بعد أشهر قليلة إلى طائرة نفّائة!

وقد تطوّرت وتوسّعت الدراسات عن «علم الأجنّة» اليوم بحيث تمكّن علماؤه من دراسة الجنين في مراحله المختلفة، وكشفوا عن أسرار هـذه الظـاهرة العـجيبة في عـالم الوجـود. وعرضوا النتائج الباهرة التي توصّلوا إليها في دراساتهم عن الجنين.

وفي المرحلة الثّالثة يصبح الجنين علقة، وتكون خلاياه كحبّات التوت، بشكل قطعة دم خائر متلاصقة، يطلق عليها علميّاً «مورولا»، وبعد مضي مدّة قصيرة تظهر أخـاديد التقسيم الصغيرة كبداية لتقسيم أجزاء الجنين، ويطلق على الجنين في هذه المـرحـلة اسم «لاستولا».

وفي المرحلة الرّابعة يتّخذ الجنين شكل قطعة لحم ممضوغ، دون أن تستّضح معالم الأعضاء فيه، وفجأة تحدث تغييرات في قشرة «الجنين» وتتّخذ شكلاً يلائم العمل المطلوب منه القيام به، فتظهر أعضاء الجسم تدريجيّاً، ويسقط كلّ جنين لا يكنه المرور بهذه المرحلة، ويكن أن تكون عبارة (مغلقة وغير مغلقة) إشارة إلى هذه المرحلة، أي أنّ الجنين يكون «كامل الخلقة» أو «ناقص الخلقة».

ومن المثير أنّ القرآن الجميد ذكر عبارة (لنبيّن لكم) بعد ذكر هذه المراحل الأربع، مؤكّداً أنّ هذه التغييرات السريعة المدهشة التي تغيّر قطرة ماء صغيرة إلى إنسان كامل، لدليسل واضح على أنّ الله قادر على كلّ شيء.

ثمّ أشار القرآن الكريم إلى مرحلة الجنين الخامسة والسّادسة والسّابعة، التي تلي الولادة أي «الطفولة» و«البلوغ» و«الشّيخوخة» \.

٨. الذي يثير الإنتباء أنّ تعبير القرآن ﴿ثم نخرجكم طفلاً﴾ عن ولادة الإنسان لم يرد بصيغة الجمع (أطفال). وفقاً للقاعدة، إلّا أنَّ هذا التعبير (طفلاً) يمكن أن يكون مصدراً يتساوى فيه المفرد والجمع، أو أن يكون الهدف بيان النوع. وليس خصائص الأطفال، فالفروق بين البشر في هذه المرحلة مخفيَّة تبرز في المراحل اللاحقة.

7]

والجدير بالذكر أنَّ ولادة الإنسان من مرتبة التراب الى صيرورته كائناً حيّاً، يُعدَّ قفزة كبيرة، ومراحل الجنين المختلفة تعدَّ قفزات متعاقبة، وولادة الإنسان من بطن أمَّه قفزة مهمّة جدّاً، وهكذا البلوغ والشيخوخة.

وتعبير القرآن عن يوم القيامة بالبعث. قد يكون إشارةً إلى مفهوم القـفزة ذاتهـا التي تحدث يوم البعث أيضاً، وما أجدرنا بالإنتباء إلى أنّ القرآن تحدّث عن مراحل تكوّن الجنين قبل أن يظهر علم الأجنّة، وحديثه عنها في ذلك الزمن دليل حيّ على أنّ هذا الكتاب العظيم إِنَّا هو وحي يُوحى من قُدرة قادرة هي التي أبدعت الطبيعة وما وراءها.

#### ٢\_ المعاد المسماني

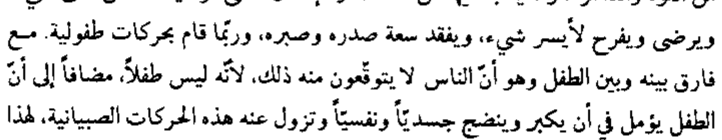
مممّا لا شكّ فيه أنّ القرآن الكريم أينا تحدّت عن البعث قصد بعث الإنسان جسماً وروحاً في العالم الأخروي، والذين حصروا البعث في الروح وقالوا ببقائها هي وحدها لم يـفقهوا آيات القرآن قطّ.

فهذه الآيات المباركة كالآية السابقة تصرّح بالمعاد الجسهاني، وإلّا فما هو وجه التشابه بين المعاد الروحي، ومراحل الجنين وإحياء الأرض الموات بنمو النسباتات؟ ويـوَكّد ذلك ختام الآيات التي نحن بصددها إذ تقول: ﴿ولِنَّ الله يبعنه من في القبور﴾ والقـبر مـوضع جسم الإنسان وليس روحه.

وأساساً فإنّ تعجّب المشركين إنّما هو من البعث الجسماني، فهم يـقولون: كـيف يمكـن للإنسان أن يعود للحياة ثانية بعد ما صار تراباً؟ وبقاء الروح لم يكن شيئاً عجباً، لأنّه كان موضع قبول ورضى الأقوام الجاهلية.

# ٣\_ ما هو «أرذل العمر»؟

«الأرذل» مشتقّة من «رذل» أي المنحطّ وغير المرغوب فيه. ويقصد بـ «أرذل العمر» تلك المرحلة من عمر الإنسان التي هي أكثر إنحطاطاً وغير مرغوب فيها لما يفقده فيها الإنسان من القوّة والذاكرة، ولما يغلبه فيها من الضعف والإنفعال، حتى تراه يغتاظ من أدنى شيء،



يُتركوا أحراراً في ممارستها، وليس كذلك في الفرد المسنّ، أي أنّ الطفل ليس لديــه شيــ ليفقده، ولكن المسنّ يفقد رأس مال حياته بذلك. وعلى هذا فإنّ وضع الشيوخ المعمّرين يثير الشفقة والأسى عند مقارنته بوضع الأطفال.

وجاء في بعض الأحاديث أنّ أرذل العمر هو الذي يبلغ مئة عام وأكثر ` وقد تعني هذه العبارة نوع الأشخاص، وإلّا فهناك من يبلغ هذه الحالة وسنّهم أقل من مئة عام. كسما أنّ هناك أشخاصاً تجاوزت أعمارهم مئة عام وهم بكامل وعيهم وذكائهم، وتندر مشاهدة من يصابون بهذه الحالة بين العلماء الذين شغلتهم المعارف والبحوث.

وما أولانا بدعاء الله تعالى أن يحفظنا من هذه الحالة! وما أجدرنا أن نسنهي غسرورنا وغفلتنا بمجرد الفكر بهذه العاقبة! علينا أن نفكّر ماذاكنّا وعلى ماذا أصبحنا وماذا سنكون؟ كالك

-- ----

- ......

[^

#### الآيات

ۅؘڡؚڹؙٱڶڹۜٙٳڛڡؘڹڲؙۼؚۜۜۜڋؚڶؙڣٱللَّه بِغَيْرِعِلْرِ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَبِ مُنِيرِ ٢ ثَانِي عِطْفِهِ -لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِٱللَّهِ لَهُ فِي ٱلدُّنْ الحَرَى وَنَدِيقُهُ بَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ٢ ذَلِكَ بِمَاقَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِطَلَّ بِوِلْلْعَبِيدِ ٢

#### الأفسير

# المِدال بالباطل مرّة أمَرَى:

تتحدّث هذه الآيات أيضاً عمّن يجادلون في المبدأ والمعاد جدالاً خاوياً لا أساس له، في البداية يقول القرآن الجيد: ﴿ وهن الناس هن يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولاكتاب هنير».

وعبارة ﴿ وَمِنْ للناس مِنْ يَجادل فِي للله بغير علم» هي ذاتها التي ذكرت في آية سابقة، وإعادتها تبيَّن لنا أنَّ العبارة الأولىٰ إشارة إلى مجموعة من النـاس، والثّـانية إلى مجـموعة أخرى، وبعض المفسّرين يرى أنَّ الفرق بين هاتين المجموعتين من النـاس هـو أنَّ الآيـة السابقة الذكر دالَّة على وضع الأتباع الضالَّين الغافلين، في وقت تكون فيه هذه الآية دالَّة على قادة هذه المجموعة الضالَّة <sup>(</sup>

وعبارة ﴿ليغلُّ عن سبيلَ» تبيِّن هدف هذه المجموعة، ألا وهو تضليل الآخرين، وهذا دليل واضح على الفرق بينهما، مثلها توضّح هذا المعنى عبارة ﴿ يتّبع كلّ شيطان مريحَه في الآيات السابقة التي تتحدّث عن أتباع الشياطين.

ولكن ما الفرق بين «العلم» و «الهدي» و «الكتاب المنير»؟

للمفسّرين آراء في هذا الجمال أقربها إلى العقل هو أنّ «العلم» إشــارة إلى الاســتدلال العقلي. و«الهدى» إشارة إلى إرشاد القادة الربّانيين. و«الكتاب المنير» إشارة إلى الكــتب

٦. تفسير الميزان، والتَّفسير الكبير، ج ٢٣. ص ٥. ذيل الآيات مورد البحث.

270

[^

السهاوية، أي أنّها تعني الأدلّة الثلاثة المعروفة «الكتاب» و«السنّة» و«الدليل العقلي». وأمّا الإجماع فإنّه يعود إلى السنّة طبقاً لدراسات العلماء، وقد جمعت هذه الأدلّة الأربعة في هذه العبارة أيضاً.

ويحتمل بعض المفسّرين أنّ «الهدى» إشارة إلى الإرشــادات المـعنوية التي يكــتسبها الإنسان في ظلّ بناء الذات وتهذيب النفس وتقواه. «وبالطبع يكن ضمّ هذا المعنى إلى ما تقدّم آنفاً».

ويمكن أن يكون الجدال العلمي مثمراً إذا استند إلى أحد الأدلّة: العقل، أو الكتاب، أو السنّة.

ثمّ يتطرّق القرآن المجيد في جملة قصيرة عميقة المعنى إلى أحد أسباب ضـلال هـؤلا. القادة، فيقول: ﴿ثاني مطفه ليضلّ عن سبيل الله﴾ إنّهم يريدون أن يضلّوا الناس عن سبيل الله بغرورهم وعدم إهتمامهم بكلام الله وبالأدلّة العقليّة الواضحة.

«ثاني» مشتقّة من «ثني» بمعنى التواء و«عطف» تعني «جانب» فالجملة تعني ثني الجانب، أي الإعراض عن الشيء وعدم الإهتمام به.

ويمكن أن تكون عبارة «ليضل» هدف هذا الإعراض، أي إنّهم (قادة الضلال) يستخفّون بآيات الله والهداية الإلهيّة لتضليل الناس. ويمكن أن تكون نستيجة لذلك. أي أنّ محسطلة الإعراض وعدم الإهتمام هو صدّ الناس عن سبيل الحقّ. ويعقّب القرآن ذلك ببيان عقابهم الشديد في الدنيا والآخرة بهذه الصورة: (له في للدنيا خزي ونسذيقه يسوم للقسيامة مسذليه العريق).

ونقول له: ﴿ذلك بِما قَدْمَت بِداك وأَنَّ الله ليس بِطْلَام للسبيد» لا يعاقب الله أحداً بلا ذنب. ولا يضاعف عقاب أحد دون سبب، فهو العدل المطلق سبحانه (

وهذه الآية من الآيات التي تنني مذهب الجبريّة، و تثبت مبدأ العدالة في أفعال الله تعالى. (للمزيد من التفصيل راجع تفسير الآية ١٨٢ من سورة آل عمران).

٨. وظلام، صيغة مبالغة تعني كثير الظلم. وطبيعي أنَّ الله لا يظلم أبدأً لا كثيراً ولا قليلاً. ويسمكن أن يكسون استخدام هذا التعبير هنا إشارة إلى أنَّ العقاب دون مبرَّر من قبل الله تعالى ـ جلَّ عن ذلك وعلا علوًّا كبيراً ـ مصداق ظلم كبير.

# الآيات

وَمِنَالنَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ، خَيْرًا ظَمَأَنَّ بِهِ وَإِن أَصَابَنَهُ فِنْنَةُ ٱنقلَبَ عَلَى وَجْهِهِ عَنْ خَسِرَالدُّنيا وَالْآخِرَةَ ذَلِكَ هُوالَخْسُرَانُ ٱلْمَبِينُ شَ يَدْعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُدرُهُ، وَمَا لَا يَنفَعُهُ، ذَلِكَ هُوَ ٱلْخَسْرَانُ ٱلْمَبِينُ شَ يَدْعُوا مِن لَمَن ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِن نَفْعِةِ لَيَنْسَ ٱلْمَوْلَى وَلَبِنْسَ ٱلْعَشِيرُ شَا إِنَّ ٱللَّهَ يَدْخُوا مِن عَامَنُوا وَعَعِلُوا ٱلصَّلِحَدِ جَنَّتِ جَعْرِي مِن تَعْيِمُ ٱلْآنَةُ يَعْدَعُوا مَا يُرِيدُ شَ

#### الأفسير

# الواقف على مافَّة وادى الكفر:

تحدّثت الآيات السابقة عن مجموعتين: الأتباع الضالّين، والقادة المسضلّين، أمّا هـذه الآيات، فتتحدّث عن مجموعة ثالثة هم ضعاف الإيمان، قال القرآن الجيد عن هذه الجموعة: فوهن الناس هن بعبد الله على حرف» أي إنّ بعض الناس يعبد الله بلقلقة لسان، وإنّ إيمانه ضعيف جدًاً، ولم يدخل الإيمان إلى قلبه.

وعبارة «على حرف» ربّما تكون إشارة إلى أنّ إيمانهم باللسان فقط، وأنّ قلوبهم لم تـر بصيصاً من نوره إلّا قليلاً، وقد تكون إشارة إلى أنّ هذه المجموعة تحيا على هامش الإيمان والإسلام وليس في عمقه، فأحد معاني «الحرف» هو حافّة الجبل والأشياء الأخرى، والذي يقف على الحافّة لا يمكنه أن يستقرّ، فهو قلق في موقفه هذا، يمكن أن يقع بهسرّة خـفيفة، وهكذا ضعاف الإيمان الذين يفقدون إيمانهم بأدنى سبب.

ثمّ تناول القرآن الكريم عدم ثبات الإيمان لدى هؤلاء الأشخاص ﴿فإن أصابه ضير

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

[^

اطعان به وإن أصابته فتنة لنقلب على وجمعه ﴾ ` إنّهم يطمئنون إذا ضحكت لهم الدنسيا وغمرتهم بخيراتها! ويعتبرون ذلك دليلاً على أحقّية الإسلام، إلّا أنّهم يتغيّرون ويتّجهون إلى الكفر إن امتحنوا بالمشاكل والقلق والفقر، فالدين والإيمان لديهم وسيلة للحصول على ما يبتغون في هذه الدنيا، فإن تمّ ما يبغونه كان الدين حقّاً، وإلّا فلا.

وذكر «ابن عبّاس» ومفسّرون قدماء سبب نزول هذه الآية: «أنّها نزلت في أعراب كانوا يقدمون على النّبي عند بالمدينة مهاجرين من باديتهم، فكان أحدهم إذا صحّ بها جسمه ونتجت فرسه مهراً حسناً، وولدت امرأته غلاماً وكثر ماله وماشيته، رضي به واطمأنّ إليه، وإن أصابه وجع وولدت امرأته أنثى أو أجهضت فرسه أو ذهب ماله أو تأخّرت عنه الصدقة، أتاه الشيطان وقال له: ما جاءتك هذه الشرور إلّا بسبب هذا الدين. فينقلب عن دينه»<sup>7</sup>.

ومممّا يلفت النظر أنّ القرآن الكريم يعبّر عن إقبال الدنيا على هؤلاء الأشخاص بالخير. وعن إدبارها بالفتنة (وسيلة الامتحان) ولم يطلق عليها كلمة الشرّ، إشــارة إلى أنّ هــذه الأحداث غير المرتقبة ليست شرّاً ولاسوءاً وإنّما هي وسيلة للإمتحان.

ويضيف القرآن الجيد في الختام: ﴿حسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخسران العبين» مؤكّداً أنّ أفدح الضرر وأفظع الخسران، هو أن يفقد الإنسان دينه ودنياه، وهؤلاء الأشخاص الذين يقيسون الحقّ بإقبال الدنيا عليهم، ينظرون إلى الدين وفق مصالحهم الخاصّة، وهذه الفئة موجودة بكثرة في كلّ مجتمع، وإيمانها مزيج بالشرك وعبادة الأصنام، إلّا أنّ أصنامهم هي أزواجهم وأبناؤهم وأموالهم ومواشيهم، ومثل هذا الإيمان أضعف من بيت العنكبوت!

وهناك مفسّرون يرون أنّ هذه الآية تشير إلى المنافقين، لكن إذا اعتبرنا أنّ المنافق هو من لا يملك ذرّةً من الإيمان، فإنّ ذلك يخالف ظاهر هذه الآية، فعبارة «يعبد الله» و«اطمأنّ به» و«انقلب على وجهه» تبيّن أنّه ذو إيمان ضعيف قبل هذا، أمّا إذا قُصِد بالمنافق من يملك قليلاً من الإيمان، فلا يعارض ما قلناه، ويمكن قبوله.

وتشير الآية التالية إلى إعتقاد هذه الفئة الخليط بالشرك، خاصّة بعد الانحراف عن

٤]

صراط التوحيد والإيمان بالله، فتقول: ﴿يدعوا من دون الله ما لا يغرّ وما لا يستفعه أي إذا كان هذا الإنسان يسعى إلى تحقيق مصالحه الماديّة والإبتعاد عن الخسائر ويرى صحّة الدين في إقبال الدنيا عليه، وبطلانه في إدبارها عنه، فلماذا يتوجّه إلى أصنام لا يؤمّل منها خير، ولا يخاف منها ضرر، فهي أشياء لا فائدة فيها، ولا أثر لها في مصير البشر؟! أجل إذلك هو الضلال البحيد». إنّ هؤلاء ليبتعدون عن الصراط المستقيم بُعداً حتى لا ترجى عودتهم إلى الحق إلا رجاءً ضعيفاً جداً.

ويوسّع القرآن الكريم هذا المعنى فيقول: ﴿يدموا لَعَنْ ضَرَّ لَقَرْبَ مِنْ تَسْعَمَهُ لأَنَّ هَـذَا المعبود المختلق ينزل بفكرهم إلى الحضيض في هذه الدنيا، ويدفعهم نحو الخرافات والجهل، ويدعهم في الآخرة في نار جهنّم، بل هم كما تقول الآية ٩٨ من سورة الأنبياء: ﴿لِتُكُمُ وَمَا تعبدون من دون الله حصب جهنّم).

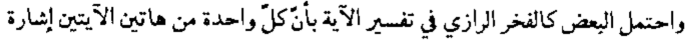
وتضيف الآية في الختام **ولبنس للمولى ولبنس للعشير» ف**ما أسوأه ناصراً ومعيناً، وما أسوأه مؤنساً ومعاشراً.

**سؤال:** وهنا يثار سؤال، فالآية السابقة تنني كلّ فائدة ونفع من هذه الأصمنام وكـلّ ضرر، وهذه الآية تقول إنّ ضررها أقرب من نفعها! فكيف ينسجم الحكمان؟

والجواب: في الجواب عن ذلك نقول: إنَّ ذلك أمرُ اعتيادي في المخاطبة، فني مسرحلة لا يعتبرون لشيء فائدة وتأثير يذكر ثمّ يترقى الحال في مرحلة أخرى فيعدّونه مصدر الضرر، كأن نقول: لا تصادق فلاناً، فلا نفع فيه لدينك ولا لدنياك. وبعدها نتقدّم فنقول إنَّا هو: (أي هذا الصديق) سبب لتعاستك وإفتضاحك، وهنا تجد إضافة إلى كون الأصنام لا ضرر فيها لأعداء المشركين، لأنّها غير قادرة على الإضرار بأعدائهم كما يتوقّعون منها، ولكنّها تتضمّن ضرراً حتميّاً لأتباعها.

كما أنّ صيغة «أفعل التفضيل» في كلمة «أقرب» ـكما قلنا سابقاً ـ تعني عدم اتّـصاف طرفي المقارنة بصفة معيّنة، وقد يكون الطرف الأضعف فاقداً لأيّة صفة، كأن نقول: ساعة صبر عن الذنب خير من نار جهنّم (وليس معنى ذلك أنّ نار جهنّم فيها خير، إلّا أنّ الصبر أفضل منها).

وقد اختار هذا الرأي عدد من كبار المفسّرين كالشيخ الطوسي في «التبيان» والطبرسي في «مجمع البيان».



إلى مجموعة من الأصنام، فالآية الأولى تخصّ الأصنام الحجرية والخشبية، وأمّا الآية النّانية فتخصّ الطواغيت والبشر المتعالين أشباه الأصنام. فالمجموعة الأولى لا تضرّ ولا تنفع، بل هي بالتأكيد خالية من أيّة صفة، أمّا المجموعة النّانية «أعّة الضلال» فبإنّهم يـضرّون ولا ينفعون، وإذاكان فيهم خير قليل فضرّهم كبير جدّاً، وعبارة ولبنس للعولى ولبنس للعشيري تؤكّد ذلك، وعليه فلا تناقض بين الآيتين .

وفي ختام الآية المباركة نلحظ مقارنة بين الخير والشرّكها هو دأب القرآن الكريم لتتضح النتائج بشكل أكبر، فتقول الآية: فإنن الله يدخل للذين آهنوا ومعلوا للصالحات جنّات تجري هن تحتها الثنهار». فعاقبتهم معلومة ومنهج تفكير هم وسلوكهم واضح فولاهم هو الله تعالى، ورفاقهم وجلساؤهم في الآخرة هم الأنبياء والصالحون والملائكة، وأنّ الله سبحانه يُثيب المؤمنين العاملين للصالحات، جنّات تجري من تحتها الأنهسار، لينعموا بالسعادة والسرور جزاء إستقامتهم على الحقّ وإستجابتهم له في الحياة الدنيا في الموديد

وثوابهم يسير عليه ـ جلَّ وعلا ـ يُشرَ عقاب الذين ظلموا أنفسهم بإيثار الباطل على الحقّ، وبعبادتهم الأصنام من دون الله سبحانه.

وفي هذه المقارنة نلاحظ طائفة من الناس لم يؤمنوا إلاّ بلسانهم، فهم على جانب من الدين وينحرفون بأدنى وسوسة، وليس لهم عمل صالح، أمّا المؤمنون الحقيقيّون ف إيمانهم راسخ و أسر عزعه العواصف، هذا من جهة... ومن جهة أخرى فلئن كان مولى الخاسرين لا ينفع ولا يضرّ، فإنّ مرلى الصالحين على كلّ شيء قدير. ولئن خسر الظالمون كلّ شيء، فقد ربح المها دون خير الدنيا وسعادة الآخرة.

રઝઉ

٨ بعض المفسّرين الأفاضل كمفسّر العيزان فسّر عبارة ويدعو، بمعنى ويقول، إلّا أنَّ ذلك لا يتطابق ظناهر. الآية.

## الآيات

مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَن يَنصُرُهُ اللَّهُ فِ الدُّنيا وَالْأَخِرَةِ فَلْيَعَدُدْ بِسَبَبٍ إِلَى السَمَاء ثُمَ لَيُقْطَعْ فَلْيَنظُر هَلْ يُذْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ٥ وَحَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ ءَايَنتِ بَيِنَتِ وَأَنَّ اللَّهُ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ٢ إِنَّ الَّذِينَ ءَا مَنُواْ وَالَّذِينَ هَا دُواْ وَالصَّبِينِ وَالنَّصَرَى وَالْعَجُوسَ وَالَذِينَ أَشْرَحَتُوا إِنَّ اللَّهُ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ وَالْقَيْحَةِ إِنَّ اللَّهُ يَعْذَلُ

# سبب الأزول

روى بعض المفسّرين حول سبب نزول الآية الأولىٰ من هذه الآيات، أنّها نزلت في نفر من أسد وغطفان قالوا: نخاف أنّ الله لا ينصر محمّداً، فينقطع الذي بيننا وبين حلفائنا من اليهود فلا يميروننا، فحذّرتهم هذه الآية ووتجنتهم بشدّة.

وقال آخرون: إنّها نزلت في قوم من المسلمين لشدّة غيظهم وحنقهم على المـشركين. يستبطئون ما وعد الله رسوله من النصر، فنزلت هذه الآية ` تلومهم على عدم صبرهم.

#### التفسير

#### البعث نهاية مميع الفلافات:

بما أنَّ الآيات السابقة كانت تتحدَّث عن ضعفاء الإيمان، فإنَّ الآيات مورد البحث ترسم لنا صورة أُخرى عن هؤلاء فتقول: **(هن كان يقنَّ أن لن ينصره الله في الدنيا والآخرة فليحدد** بسبب للى السّعاء ثمّ ليقطع فلينظرها يذهبن كيده ما يضيظ ﴾. أي من يظنَّ أنَّ الله لا ينصبر نبيّه في الدنيا والآخرة، وهو غارق في غضبه، فليعمل ما يشاء، وليشدّ هذا الشخص حبلاً من

تفسير روح الجنان، وكذلك تفسير الكبير، ج ٢٣، ص ١٥، ذيل الآيات مورد البحث.

[^

سقف منزله ويعلّق نفسه حتى ينقطع نَفَسه ويبلغ حافّة الموت، فهل ينتهي غضبه؟! لقد إختار هذا التّفسير عددكبير من المفسّرين، أو ذكروه كإحتال يستحقّ الإهتمام به`. الضمير في قوله سبحانه: **(بن ينصر= للله )، بحسب هذا التّـفسير يحود إلى النّـبي ﷺ** و«السّماء» تعني سقف المنزل (لأنّ كلّ شيء فوقنا يطلق عليه سماء). أمّا عبارة «ليقطع» فتعني قطع النَفَس والوصول إلى حافّة الموت.

واحتمل البعض إحتمالات أخرى في تفسير هذه الآيـة لا حــاجة لذكـرها، مــا عــدا تفسير ين منها يستحقّان الإهتمام، وهما:

١- إنّ السّماء يقصد بها السّماء الحقيقيّة، وبناءً على هذا الرأي: فإنّ الأشـخاص الذيـن يظنّون أنّ الله لا ينصر نبيّه، ليذهبوا إلى السّماء وليشدّوا بها حبلاً ويعلّقوا أنفسهم بينها وبين الأرض حتى تنقطع أنفاسهم. (أو يقطعوا الحبل الذي تعلّقوا به كي يسقطوا) ولينظروا إلى أنفسهم هل انتهى غضبهم؟!

٢\_ إنّ عود الضمير المذكور إلى هؤلاء الأشخاص (وليس إلى النّبيﷺ) أي إنّ الذين يظنّون عدم نصر الله لهم، وأنّه يقطع رزقهم، عليهم أن يعملوا ما شاءوا، وليذهبوا إلى السّهاء ويعلّقوا أنفسهم بحبل، ثمّ ليقطعوا هذا الحبل حتى يقعوا على الأرض. فهل ينهي غضبهم؟

وجميع هذه التفاسير تركّز على ملاحظة نفسيّة تخصّ الأشخاص الحدادّي المزاج. والضعيني الإيمان الذين يصابون بالهلع ويرتكبون أعمالاً جنونية كلّما بلغت أمورهم طريقاً مسدوداً في الظاهر، فيضربون الأبواب والحيطان تارةً، وأخرى يودّون أن تبتلعهم الأرض. وقد يصمّمون على الإنتحار لإخماد نيران غضبهم. في وقت لا تحلّ فيه هذه الأعمال الجنونية مشاكلهم، ولو تريّثوا قليلاً، والتزموا بالصبر وسعة الصدر، ونهضوا بعد التوكّل عسلى الله والإعتاد على النفس في مواجهة مشاكلهم، لأصبح حلّها مؤكّداً.

وأشارت **الآية التالية** إلى خلاصة الآيات السابقة، فيقالت: **فوكيدك لدرّلناه آييامه** بيتاهه).

لقد أوضحت الآيات السابقة أدلَّة المعاد والبعث، كالمراحل التي يمرَّ بها الجنين الإنساني

٦ تراجع تفاسير مجمعالبيان، والتبيان، والميزان، والكبير، وروحالجنان و الصافي، والقـرطبي، ذيـل الآيـة مورد البحث.

[ع

ونموّ النباتات وإحياء الأرض بعد موتها، وأدلّة أخرىٰ على عدم نفع الأصـنام وضرّهـا، وعرضت أعـال الذين يجعلون الدين وسيلة لبلوغ المنافع التـافهة، ولكـن هـذه الأدلّـة الواضحة والبراهين الدامغة لا تكني لتقبّل الحقّ، بل لابدّ من إستعداد ذاتي لذلك. ولهـذا يقول القرآن الجيد في نهـاية الآية: ﴿وَلَنَّ للله يهدي مِنْ يَرِيدِهِ.

وقد قلنا مراراً: إنّ إرادة الله ليست بلا حساب، فهو المدبّر الحكيم يهدي من يشاء بآياته البيّنات، خاصّةً أولئك الجاهدين في سبيله، وهم يرجون هدايته بكلّ مشاعرهم`.

وأشارت آخر الآية هنا إلى ستّ فئات، إحداها مسلمة مؤمنة، وخمس منها غير مسلمة فإنّ للذين لمنوا وللذين هادوا والصابئين والنصارى والمجوس وللذين لشركوا إنّ الله يفصل بينهم يوم للقيامة». أليس يوم الفصل من أسماء يوم القيامة؟ حيث يفصل الله سبحانه وتعالى، فيه بين الحقّ والباطل، يوم تبلى فيه السرائر، وتنتهي فيه الخلافات. فإنّ الله على كلّ في. فيهيد».

ہدوث

# ۱\_ إرتباط الآيات

ترتبط هذه الآية بالآيات التي سبقتها، حيث تناولت الآية التي قبلها الهداية الربّانية لمن كان قابلاً للهداية، ولكن بما أنّ قلوب الناس ليست على نمط واحد، بسبب وجود التعصّب والعناد والتقليد الأعمى الذي لا يسمح للقلوب بالإهتداء، لذا يبتى التحرّب والخلاف إلى يوم القيامة حيث يكشف فيه عن الأسرار ويتجلّى الحقّ للجميع.

مضافاً إلى أنّ الآيات السابقة تحدّثت عن ثلاث فئات: أولاهما تجادل في الله وفي يوم البعث بغير دليل، وثانيها تضلّل الناس، وثالثها ضعاف الإيمان الذين يميلون كلّ مـرّة إلى جهة. لذا فقد أشارت هذه الآية إلى نماذج من هذه الفئات التي تجابه المؤمنين.

ثمّ إنّ الآيات السابقة تضمّنت سؤالاً هو: ما الهدف من المعاد؟ وقد بيّنت الآية \_موضع البحث \_أحد أهداف المعاد، وهو إنهاء الخلافات والعودة إلى الوحدة.

١. المبتدأ محذوف في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله يهدي من يريد) وتقديره «الأمبر أنَّ الله ينهدى من يسريد». ويحتمل أيضاً أنَّ حرف (أن) بالغتج بمعنى (إن) بالكسر فلا محذوف في البين حينتَذٍ.

#### ٢\_ من هم المجوس؟

۸]

جاءت كلمة «المجوس» مرّة واحدة في هذه الآيات بجانب الأديان السهاوية الأخرىٰ وفي مقابل المشركين، وهذا دليل على أنّ لهم ديناً ونبيّاً وكتاباً.

وتطلق كلمة «المجوس» اليوم على أتباع «زرادشت» أو أنّ أتباع زرادشت يشكّ لون جزءاً مهمّاً منهم، وحياة «زرادشت» ليست واضحة تماماً، فقد قيل: إنّــه ظــهر في القــرن الحادي عشر قبل الميلاد، وقيل: في القرن السادس أو السابع `.

وهذا الإختلاف بخمسة قرون أمر عجيب! يدلّ عـلى الغـموض الذي يحـيط بــتاريخ زرادشت. والمعروف أنّ له كتاباً اسمه «أفستا» تلف إيّان حملة الإسكندر المقدوني على بلاد فارس. ثمّ أعيدت كتابته على عهد أحد ملوك الساسانيين <sup>ت</sup>.

وليس لدينا معلومات كافية عن عقيدة زرادشت، إلاّ ما اشتهر من إعتقاده بمبدأ الخير والشرّ والنور والظلام، فإله الخير والنور عنده «أهورا مزدا» وإله الشرّ والظلام «أهـريمن» ويحترم فكرة العناصر الأربعة وخاصّة «النّار» حتى أعتبر أتباعه عبدة للنار. وأينما كانوا وجد معهم معبد للنار صغير أو كبير.

ويرى البعض أنَّ كلمة «مجوس» مشتقَّة من «مغ» التي كانت تطلق على قادة وروحانيي هذا الدين. كما أنَّ كلمة «موبد» التي تطلق حالياً على روحانيي هذا الديـن، مشــتقَّة في الأصل من «مغود».

وروي أنَّهم من أتباع أحد أنبياء الحقّ (إلَّا أنَّهم إنحرفوا بعد توحيدهم الله، فأصبحوا على عقيدة يخالطها الشرك).

وجاء في رواية أنَّ مشركي مكَّة طالبوا النَّبي ﷺ بأخذ الجزية مـن أتـباع زرادشت مقابل السهاح لهم بإلتزام ما يعتقدون به، فبيَّن لهم الرَّسول ﷺ أنَّه لا يأخذ الجزية إلَّا من أهل الكتاب، فقالوا: كيف هذا وقد أخذت الجزية من مجوس منطقة «هجر»؟! أجاب ﷺ: «إنَّ المجوس كان لهم نبى فقتلوه، وكتاب أحرقوه» ؟

وجاء في حديث آخر عن «الأصبغ بن نباتة» أنَّ علياً قال على المنبر: سلوني قبل أن تتناب ذينات الدرالأم مسالدانته المسنون بنات المالي مديري بالمعالية الم

5

من المجوس ولم ينزل عليهم كتاب ولم يبعث إليهم نبيّ؟ فقال على: «بليّ يا أشعث قد أنزل اللّه عليهم كتاباً وبعث إليهم نبيّاً».الحديث ` وفي حديث عن الإمام علي بن الحسين على قال: «إنّ رسول الله عَلَيْ قال: سنّوا بهم سنّة أهل الكتاب يعني المجوس» `. و «المجوس» جمع مفرده «مجوسي».

#### ٢- من هم الصابلة؟

يستفاد من الآية السابقة، ولا سيم من ذكر الصابئة بين اليهود والنصارى، أنّ الصابئة أصحاب دين سماوي. وقيل: إنّهم أتباع يحيى بن زكريا الله الذي يسمّيه المسيحيون «يحيى المعمدان» وقيل: إنّ الصابئة مزجوا بين العقيدتين اليهودية والنصرانية، فعقيدتهم وسط بين أولئك وهؤلاء.

يهتم الصابئة بالماء كثيراً، ولهذا ترى معظمهم يعيشون على ضفاف الأنهر الكبيرة، وذكر أنّهم يقدّسون بعض النجوم، ولهذا اتّهموا بعبادة النجوم. رغم أنّ الآية السابقة لم تضعهم في صفّ المشركين (إيضاحاً لذلك يراجع التّفسير الأمثل في تفسير الآية ٦٢ من سورة البقرة).

# ٤\_ مجموعة المنمرفين عن التوميد

أشارت الآيات السابقة إلى خمس فئات منحرفة، يحتمل أن يكون ترتيبها هنا بحسب درجة انحرافها عن أصل التوحيد، فاليهود أقسل انحرافاً من الآخرين بشأن التـوحيد، والصابئة وسط بين اليهود والنصارى، ويليهم النصارى لقولهم بالتثليث أي تأليههم عيسى وأمّه مريم بير أيضاً، وبذلك إزداد انحرافهم، أمّا الجوس فهم في مرحلة رابعة لتقسيمهم العالم قسمين: الخير والشرّ، وقولهم بوجود مبدأين للخليقة. أمّا المشركون وعبدة الأصنام فهم في آخر مرحلة، لانحرافهم عن التوحيد أكثر من الآخرين.

 وسائل الشيعة، ج ١١، ص ٩٦، أبواب جهاد العدو، الباب ٤٩. ٢. المصدر السابق.

ٱلۡزِّتَرَانَ ٱللَّهَ يَسۡجُدُلَهُ, مَن فِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَمَن فِ ٱلۡأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلِجِبَالُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلدَّوَآبُ وَحَصَبْتِرُ مِنَ ٱلنَّاسِ ۖ وَكَثِيرُ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ وَ مَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَالَهُ, مِن مُنَكْرِمٍ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ٢ ٢

# الأفسير

# الومود كلَّه يسمِد شه:

بما أنَّ الحديث في الآيات السابقة كان عن المبدأ والمعاد، فإنَّ الآية \_ موضع البحث \_ بطرحها مسألة التوحيد، قد أكملت دائرة المبدأ والمعاد، وتخاطب النَّبي تَنَقَّرُ فتقول: ﴿ لَلَّم تَر أَنَّ اللَّه يسجد له من في السماولت ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدَّوليم ولا يقتصر الحال على هذه المخلوقات، بل إن الكثير من الناس يشاركون عالم الموجود بالسجود لله تعالى سوى بعض الكفّار الذين يتحركون من موقع العناد والجحود: ومن كان كذلك فهو مهان: ﴿ ومن يُبِمن الله فما له من مكرم».

أي إنَّ من يهينه الله لا يكرمه أحد، وليست له سعادة ولا أجر، حقًّاً ﴿ **إنَّ الله يفعل ما يشاب** فهو يكرم المؤمنين به، ويذلّ المنكرين له.

# ہدئان

#### ١- في كيفية السمود العاما

جاء في القرآن الجميد ذكر «السجود العامّ» لجميع المخلوقات في العالم، وكذا «التسميح» و«الحمد» و«الصلاة»، وأكّد القرآن الكريم على أنّ هذه العبادات الأربع، لا تختص بالبشر وحدهم، بل يشاركهم فيها حتى الموجودات التي تبدو عديمة الشعور، وعلى الرغم من أنّنا

سورة الحجّ / الآية ١٨

5

بحثنا في ختام الآية الرّابعة والأربعين من سورة الإسراء عن حمد الموجودات وتسـبيحها بحثاً مسهباً، وتناولنا سجود المخلوقات العامّ لله في تفسير الآية الخامسة عشرة من سورة الرعد، نجد الإشارة إلى هذا الحمد والتسبيح الكوني العامّ ضرورية.

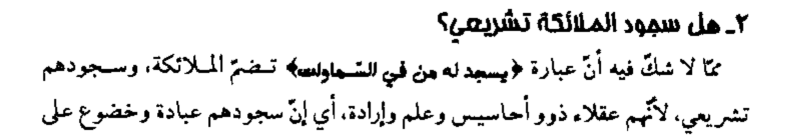
إنّ للموجودات مع ملاحظة ما ورد في الآية ـ موضع البحث ـ شكلين من السنجود «سجود تكويني» و«سجود تشريعي».

فالسجود التكويني هو الخضوع والتسليم لإرادة الله ونواميس الخلق والنظام المسيطر على هذا العالم دون قيد أو شرط، وهو يشمل ذرّات المخلوقات كلّها، حتى أنّه يشمل خلايا أدمغة الفراعنة والمنكرين العنودين وذرّات أجسامهم فالجميع يسجدون لله تعالى تكويناً.

وحسيما يقوله عدد من الباحثين، فإنّ ذرّات العالم كلّها لها نوع من الإدراك والشعور، ولذا يسبّحون الله ويحمدونه ويسجدون له ويصلّون له بلسانهم الخاص (شرحنا ذلك في تفسير الآية الرّابعة والأربعين من سورة الإسراء) وإذا رفيضنا هيذا النبوع مين الإدراك والشعور، فلامجال لإنكار تسليم الكائنات جميعاً للقوانين الحاكمة على نظام الوجود كلّه.

أمًا «السجود التشريعي» فهو غاية الخضوع من العقلاء المدركين العارفين لله سبحانه. وهنا يثار سؤال، وهو أنّه إذا كان السجود العامّ يشمل المخلوقات وجميع البـشر، فـلهاذا خصّصته الآية المذكورة أعلاه ببعض البشر لاكلّهم؟

لو دقّقنا في مفهوم السجود في هذه الآية لرأيناه يجمع بين المفهومين التشريعي والتكويني، فتتيسّر الإجابة عن هذا السؤال، لأنّ سجود الشمس والقمر والنجوم والجبال والأشجار والأحياء تكويني، وسجود البشر تشريعي يؤدّيه ناس ويأباه آخرون، فصدق فيهم القول: (كثير حقّ عليه العذاب). واستخدام لفظ واحد بمفهوم شامل عامّ مع الإحتفاظ بمصاديقه لا يضرّه شيئاً، حتى عند الذين لا يجيزون استخدام كلمة واحدة لعدّة معاني، فكيف بنا ونحن نجيز استعمال كلمة واحدة في معاني عديدة؟



٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وفق إرادتهم ووعيهم، بدلالة ما قاله القرآن الكريم عنهم: ﴿ لايعصونَ للله ما لمرهم ويفعلون ها يؤهرون﴾ `.

# أجوبة عن إستفسارات:

١- لماذا جاءت عبارة (تثيرهن الناس) بعد (وهن في الأرض) التي تضمّ البشر كلّهم؟ يكن القول أنّ هذه العبارة إيضاح لعبارة (هن في الأرض) أي إنّ أهل الأرض فئتان: الأولى مؤمنة خاضعة لله، والأخرى كافرة متمرّدة عنيدة.

وقال بعض المفسّرين: إنَّ تعبير ﴿من في الأرض بصيغة العام إشارة إلى السجود التكويني، الذي يشترك فيه جميع الناس بما فيهم الكفرة، حيث تشارك أجزاء أبدانهم في هذا السجود، وإنَّ عبارة ﴿كثير من الناس إشارة إلى السجود التشريعي الذي يختلف فيه الناس، كما يحتمل أنَّ عبارة ﴿من في الأرض إشارة إلى الملائكة الساكنين في الأرض كعبارة **(من في السماء)** التي تشير إلى الملائكة الساكنين في السّماء، في وقت تتحدَّث فيه العبارة التي تليها عن البشر الساكنين في الأرض.

٢- لماذا تحدّثت هذه الآية عن أهل السّماء والأرض، وليس عن السّماء والأرض ذاتهها! في الجواب نقول: السماوات داخلة في كلمة «النجوم»، مثلها يـقصد «بـالجبال» ـ التي, تشكّل جزءاً مهمّاً من الكرة الأرضية ـ الأرض ذاتها.

٣ـ وأخيراً: لماذا قال سبحانه و تعالى: ﴿الم تر)، أي: ألم تشاهد بعينيك، رغم أنّ السجود العام من قبل الخلوقات لله تعالى لا يمكن رؤيته؟

ومع ملاحظة أنَّ كلمة «رؤية» في العربية تعني أحياناً العلم، يتّضح الجواب. وإضافةً إلى ذلك نعبِّر أحياناً عن الواضحات جدّاً بكلمة الرؤية، فنقول: ألم تر فلاناً حسوداً بخيلاً؟ أو: ألم تر فلاناً عالماً عادلاً؟ (رغم أنَّ هذه الصفات ليست حسّية) وإغّا نقصد بـذلك تأكـيد الإدراك والعلم بهذه الصفات.

١. التحريم، ٦.

# الآيات

 هَذَانِ حَصَمَانِ ٱخْتَصَمُواْ فِي رَبِّمْ فَٱلَّذِينَ حَكَفَرُواْ قُطِّعَتْ هُمْ ثِيَابٌ مِّن قَارِ يُصَبُّ مَانِ مُعَوْمِهِمْ وَٱلْحُلُودُ أَنَّ وَهُمُ مِن فَوْقِ رُءُوسِمُ ٱلْحَمِيمُ الْحَمِيمُ الْ يُصَبَّحُرُ مِعِ مَافِ بُطُوسِمَ وَٱلْحُلُودُ أَنَّ وَهُمُ مَعْتَعَمْ مِنْ عَمَدَهُ مَافِي مُعُونِمِ مَالَحُلُودُ أَنَ وَهُمُ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُحْتَى مَعْتَى مَ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُحْتَى مَعْتَى مُ مُنْ عَتَعْتَى مَعْتَى مَعْتَقَلْحَتَ مَعْتَيْ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُعْتَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَالْحَتَى مَعْتَى مَعْتَى مَ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَ مَعْتَعْتَى مَا مَعْتَقَتَى مَعْتَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُ مَعْتَى مَا مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُ
 عَذَى مَعْتَى مَعْتَى مَنْ مَعْتَى مَعْتَى مَنْ مَعْتَى مَعْتَى مُ مُنْتَ مَعْتَى مَنْ مَعْتَى مَ مَنْ مَعْتَى مَنْ مَعْتَى مَنْ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُ مُ مُنْ مَعْتَى مَنْ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُ مُعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مُعْتَعْتَى مَا مُعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَا مُنْ مَعْتَ مَعْتَى مَعْتَى مُ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَ

# سبب الأزول

ذكر عدد من المفسّرين من الشيعة والسنّة روايات في سبب نزول أوّل آية من الآيات السالفة الذكر نلخّصها بتركيز: نزل إلى ساحة الحرب يوم معركة بدر ثلاثة من المسلمين هم (علي ﷺ وحمزة وعبيدة بن الحارث بن عبدالمطّلب)، فقتلوا بحسب ترتيبهم «الوليد بسن عتبة» و«عتبة بن ربيعة» و«شيبة بن ربيعة» فنزلت هذه الآية لتبيّن مصير الذين اشتركوا في هذه المبارزة.

كما روي أنَّ أبا ذر أقسم بأنَّ هذه الآية نزلت بحقّ هؤلاء الرجال \ إلَّا أنَّنا نكرّر قولنا ثانيةً بأنَّ سبب النَّزول الخاصّ بشخص أو جماعة معيّنة لا يمنع أن يكون مضمون الآية عامّاً يشمل الجميع.

١٠ذكر ذلك الطبرسي في تفسير مجمعالبيان والفخر الرازي فـي التّـفسير الكـبير والألوسـي فـي تـفسير روحالمعاني والسيوطي في أسباب النّزول والقرطبي في تفسيره.

# الأفسير

#### فصمان متقابلان

۸]

أشارت الآية السابقة إلى المؤمنين وطوائف مختلفة من الكفّار، وحدّدتهم بستّ فئات. أمّا هنا فتقول: ﴿ هذلن خصحان اختصعوا في رتبعيه ` أي أنّ الخصام بين مجموعتين، هما: طوائف الكفّار الخمس من جهة، والمؤمنون الحقيقيّون من جهة أخرى، وإذا تفحّصنا الأمر وجدنا أساس الخلاف بين الأديان في ذات الله تعالى وصفاته، وهو يمتدّ إلى الخلاف في النبوّة والمعاد، لهذا لا ضرورة إلى القول بأنّ الناس مختلفون في دين الله، إذ إنّ أساس الخلاف وجذوره يعود إلى الخلاف في توحيده تعالى فقط. فجميع الأديان قد حرّفت، والباطل منها قد إختلط بنوع من الشرك، وبدت معالمه في جميع إعتقادات أصحاب هذه الأديان.

ثمَّ تبيَّن الآية أربعة أنواع من عقاب الكافرين المنكرين لله تعالى بوعي منهم، والعقاب الأوَّل حول لباسهم، فتقول الآية: ﴿ فالذين كفروا قطَّعت لهم ثياب هن نابه ويمكن أن تكون هذه العبارة إشارة إلى لباسهم الذي أعدَّ لهم من قطع من نار، أو كناية عن إحاطة نار جهنَّم بهم من كلِّ جانب.

ثمَّ ﴿ يَعْبُ مِنْ فَوْقَ رَوْوَسِهِم الحميمِ» ` أي يَصبَّ على رؤوسهم سائل حارق هو حميم النَّار، وهذا الماء الحارق الفوّار ينفذ إلى داخل أبدانهم ليذيب باطنها وظاهرها ﴿ يَعْمَهُو بِهُ هَا في بطوتهم والجلود» ``.

وثالث نوع من العقاب هو ﴿ وليهم مقامع من حديد» <sup>ع</sup>أي أعدّت لهم أسواط من الحديد الحرق.

والرابع: ﴿ كلّما أرادوا أن يخرجوا منها من غمّ أعيدوا فيها وذوقوا مذلب للحريقة أي كلّما أرادوا الخروج من جهنّم والخلاص من آلامها وهمومها أعيدوا إليها، وقيل لهم ذوقوا عذاب الحريق.

٨.كلمة وخصمان» مثنّى أمّا فعلها واختصموا» فجاء بصيغة جمع، والسبب يكمن في أنّ هذين ليسا شخصين. بل فئتين، إضافة إلى كون الفئتين ليسا في صفّين وإنّما في صفوف مختلفة، وتنهض كلّ سجموعة لمبارزة الآخرين.

27

وأوضحت الآيات التالية وضع المؤمنين الصالحين، مستخدمة أسلوب المقارنة، لتكشف بها عن وضع هاتين المجموعتين، وهنا تستعرض هذه الآيات خمسة أنواع من المكافئات للمؤمنين: فإنّ الله يدخل للذين آهنوا ومعلوا الصالحات جنّات تجري من تحتها الأنهاري.

فخلافاً للمجموعة الأولىٰ الذين يتقلّبون في نار جهنّم، نجد أنّ الذين آمـنوا وعـملوا الصالحات يتمتّعون بنعيم رياض الجنّة على ضفاف الأنهر وهذه هي المكافأة الأولىٰ، وأمّا لباسهم وزينتهم فتقول الآية: و﴿يحلّون فيها من لساور من ذهب ولؤلؤا ولباسهم فيها حريرة ﴿

وهاتان مكافأتان بمن الله بهما كذلك على عباده العالمين في الجنّة، يهبهم أفخر الملابس التي حرموا منها في الدنيا، ويحلّيهم بزينة الأساور التي منعوا عنها في الحياة الأولى، لأنّها كانت تؤدّي إلى إصابتهم بالغرور والغفلة، وتكون سبباً لحرمان الآخرين وفقرهم، أمّا في الجنّة فينتهي هذا المنع ويباح للمؤمنين لباس الحرير والحلي وغيرها، وبالطبع ستكون للحياة الأخروية مفاهيم أسمى ممّا نفكّر به في هذه الدنيا الدنيّة، لأنّ مبادىء الحياة ومدلولها يختلفان في الدنيا عمّ هي في الآخرة (فتأمّلوا جيّداً).

وأخيراً الهبة الرّابعة والخامسة التي يهبها الله للمؤمنين الصالحين ذات سمة روحانية (وهدوا للى الطيب من القول) حديث ينمي الروح. وألفاظ تثير حيوية الإنسان، وكلمات ملؤها النقاء والصفاء التي تبلغ بالروح درجة الكمال وتملأ القلب بهجةً وسروراً، ﴿وهدوا للى صراط الحميد) ` هكذا يهدون إلى طريق الله الحميد، الجدير بالثناء، طريق محرفة الله والتقرّب المعنوي والروحي إليه، سبيل العشق والعرفان.

حقًّا إنَّ الله يهدي المؤمنين إلى هذا الطريق الذي ينتهي إلى أعلى درجات اللذَّة الروحيَّة.

ونقرأ في حديث رواه علي بن إبراهيم (المفسّر المعروف) في تـفسيره، أنَّ القـصد مـن «الطيب من القول» التوحيد والإخلاص ويعني «الصراط الحميد» الولاية والإقرار بولاية

٩. «أساور» جمع «أسورة» على وزن «مشورة» وهي بدورها جمع لكلمة «سوار» على وزن «كتاب» وتعني المعضد.

٢. كلمة «الحميد» تعنى المحمود، وتطلق على من يستحقَّ الثناء، وهذا يقصد بها إلله تعالى، وعلى هذا فيانً

| **                                                                                   | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                        | ۸]             |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------------|
| القادة الربانيِّين (وبالطبع هذا أحد المعاني الواضحة للآية).                          |                                                         |                |
| كما يستنتج من التعابير المختلفة الواردة في الآيات السابقة وفي سبب نزولها أنَّ هــناك |                                                         |                |
|                                                                                      | معباً ينتظر مجموعة خاصّة من الكفّار الذين يعاندون الله  |                |
|                                                                                      | أفراد من قادة الكفر كالذين تقدّموا في معركة بدر لمبارزة |                |
|                                                                                      | بيدة بن الحارث.                                         | عبدالمطّلب وعب |

જીલ્સ

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسَجِدِ ٱلْحَرَامِ ٱلَّذِى جَعَلَنَهُ لِلنَّ اِس سَوَآة ٱلْعَذِكِفُ فِيهِ وَٱلْبَاذِوَمَن يُوَدْ فِيهِ بِإِلْحَسَادِ بِظُلْمِ نُذِقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيعِ

#### التفسير

الذين يصدّون عن بيت الله المراما

تحدّثت الآيات السابقة عن عامّة الكفّار، وهذه الآية تشير إلى مجموعة خاصّة منهم باءت بمخالفات وذنوب عظيمة. ذات علاقة بالمسجد الحرام ومراسم الحجّ العظيم.

تبدأ هذه الآية بـ هين الذين تفروا ويصدّون عن سبيل الله ﴾ وكذلك يصدّون ويمنعون المؤمنين عن مركز التوحيد العظيم: فوالمسجد للحرلم الذي جعلناة للنامن سواءً العاكف قميه والباد ﴾ أي سواءً المقيمون فيه والذين يقصدونه من مكان بعيد. فوهن يرد فيه بإلعاد بظلم تذقه هن مذاب أليم ﴾ أي كلّ من أراد الانحراف في هذه الأرض المقدّسة عن الحقّ ومارس الظلم والجور أذقناه عذاباً أليماً.

وهذه الفئة من الكفّار ترتكب ثلاث جرائم كبيرة، إضافةً إلى إنكارها الحقّ، وجرائمها هي:

د. صدّ الناس عن سبيل الله والإيمان به والطاعة له. ٢. صدّهم عن حجّ بيت الله الحرام، وتوهّم أنّ لهم إمتيازاً عن الآخرين. ٣. ممارستهم للظلم وإرتكابهم الإثم في هذه الأرض المقدّسة، والله يعاقب هؤلاء بعذاب أليم.

### ہدوث

د. جاء «كفر» هؤلاء في هذه الآية بصيغة الفعل الماضي، وجاء «الصدّ» عن سبيل الله

بصيغة الفعل المضارع، إشارةً إلى كونهم كفَّاراً من قبل، وإلى أنَّ تضليلهم الناس هو عملهم الدائم. ويتعبير آخر: تشير العبارة الأولى إلى إعتقادهم الباطل، وهو أمر ثابت، بينما تشير العبارة الثَّانية إلى عملهم الدائم وهو الصدِّ عن سبيل الله.

٢- يقصد بالصد عن سبيل الله كل عمل يحول دون إيمان الناس ودون قيامهم بالأعمال الصالحة، وهذا المفهوم الواسع يشمل البرامج الإعلامية والعملية التي تتوخَّى التضليل عن السبيل السوى والأعمال الصالحة.

٣- إنَّ جميع الناس في هذا المكان العبادي سواء.

[^

وقد وردت أمبارة ضواءالماكف فيه والباد ﴾ عند المفسّرين معانٍ مختلفة، فذهب بعضهم أنَّ المراد هو أنَّ الناس سواسية في هذا المكان الذي يوحَّد فيه الله، وليس لأحد الحقَّ أن يُعرقل حجّ الناس وعبادتهم بجوار بيت الله الحرام.

وأعطى آخرون لهذه العبارة معنى أوسع، وهو أنَّ الناس ليسوا سواسية فــقط في أداء الشعائر وإنما هم كذلك في الاستفادة من الأرض والبيوت المحيطة بالكعبة لإسـتراحــتهم وسائر حاجاتهم الأخرى، لهذا حرّم بعض الفقهاء بسيع وشراء وإيجسار البسيوت في مكّمة المكرمة، ويتّخذون الآية السابقة دليلاً على ما يرون.

كها ذكرت الأحاديث الإسلامية عدم جواز الحيلولة دون سكني حجّاج بيت الله الحرام في منازل مكَّة، حتى حرَّمه قوم، ورآه آخرون مكروهاً.

جاء في رسالة بعث بها الإمام علىﷺ إلى قتم بن العبّاس والى مكّة آنذاك: «وأمر أهل مكَّة أن لا يأخذوا من ساكن أجراً، فإنَّ الله سبحانه يقول: ﴿موا. الماكف قيه والباد ﴾ فالعاكف المقيم به، والبادي الذي يحجِّ إليه من غير أهله»` .

وجاء في حديث آخر عن الإمام الصادقﷺ في تفسير هذه الآية: «كانت مكَّة ليست على شيءٍ منها باب، وكان أوَّل من علَّق على بابه المصراعين، معاوية بن أبي سفيان، وليس ينبغي لأحد أن يمنع الحاج شيئاً من الدور ومنازلها». `

وذكرت أحاديث أنَّ لحجَّاج بيت الله، الحقَّ في استخدام البيوت المحيطة بالكعبة، ويرتبط هذا الحكم بشكل كبير ببحثنا المقبل، وهو: هل يقصد بالمسجد الحرام في هذه الآية المسجد ذاته أو يشمل مكّة كلّها؟

١. نهج البلاغة، الرسالة ١٧.

۲. التهذيب، ج ٥، ص ٤٢٠.

ट]

فإذا سلّمنا بالرأي الأوّل فإنّ الآية السابقة لا تشمل منازل مكّة، وعلى فرض شمولها فإنّ قضيّة حرمة بيع وشراء وإيجار منازل مكّة بالنسبة للحجّاج تكون مطروحة للبحث، إلّا أنّ هذه القضيّة ليست مؤكّدة في المصادر الفقهيّة والأحاديث والتفاسير، فإنّ الحكم بحرمتها أمر صعب، وما أجدر أهل مكّة بأن يقدّموا جميع التسهيلات المكنة لحجّاج بيت الله الحرام! وألّا يضعوا لأنفسهم إمتيازات على الحجّاج حتى بالنسبة لمنازلهم، ويبدو أنّ الأحاديث التي وردت في نهج البلاغة وغيره تشير إلى هذه المسألة.

والقول بالتحريم لا يحظى بتأييد واسع من فقهاء الشيعة والسنّة (للإطّلاع يراجع المجلّد العشرين من جواهر الكلام الصفحة الثامنة والأربعين وما بعدها في أحكام مني).

ولا يحقّ لأحد بإعتبار كونه حامي حرم الله ــ أو أيّة صفة أخرىٰ ــ مضايقة حجّاج بيت الله، أو اتّخاذ الحجّ والبيت قاعدة لإعلامه وتنفيذ مآربه.

٤- قال بعض: تعني الكعبة وجميع أجزاء المسجد الحرام. وقال غيره: تشير إلى جمسيع المحاء مكمّة، بدلالة الآية الأولى من سورة الإسراء التي تخصّ معراج النّبي تشير ، ومضمون هذه الآية أنّ بداية المعراج كانت من المسجد الحرام، في الوقت الذي ذكر المؤرّخون أنّ المعراج بدأ من منزل خديجة أو شعب أبي طالب أو من منزل أم هانىء، وعلى هذا ف إنّ المعراج بدأ من المسجد الحرام. أي طالب أو من منزل أم هانىء، وعلى هذا ف إنّ المعراج داخرام مكمّة كلّها .

ولكن بداية معراج النّبيﷺ ليست بالتأكيد من خارج المسجد الحرام، ويحتمل أن تكون من المسجد ذاته، فلا دليل لدينا للإعراض عن ظاهر الآية، وعليه فهذه الآية تقصد المسجد الحرام ذاته.

وإذا توصّلنا من مطالعة الأحاديث السابقة إلى أنّها تستدلّ بهذه الآية على مساواة الناس في منازل مكّة، وأنّ ذلك الحكم إستحبابي، فلا مانع من توسعة موضوعه على مـا يناسبه (فتأمّلوا جيّداً).

هـ تعني كلمة «الإلحاد» في اللغة الانحراف عن حدّ الإعتدال، ولهذا أطلقت على الحفرة

الجاورة للقبر التي تقع خارج حدَّ الوسط كلمة «لحد».

-----

۱. کنز العرفان، ج ۱، ص ۳۳۵.

وعلى هذا فإنّ عبارة (إلحاد بظلم) تعني الخارجين عن حدّ الإعتدال بمهارسة الظـلم، فيرتكبون المخالفات في تلك الأرض المقدّسة، وقد حصر البعض مفهوم الظلم هنا بالشرك. وقال آخرون: إنّه يعني إياحة المحرّمات، وقال غيرهم: إنّ الظلم هنا ذو مدلول واسع يشمل كلّ ذنب وعمل حرام، فيدخل فيه حتى السبّ لشخصٍ أدنى منه، وقالوا: إنّ إرتكاب أيّ ذنب في هذه الأرض المقدّسة له عقاب أشدّ.

وجاء في حديث للإمام الصادق لمجلم جواباً على سؤال لأحد أصحابه حول هذه الآية: «كلّ ظلم يظلم الرجل نفسه بمكّة من سرقة أو ظلم أحد أو شيء من الظلم فإنّي أراه إلحاداً، ولذلك كان ينهى أن يسكن الحرم» <sup>(</sup>.

وقد رويت أحاديث أخرى تتضمّن هذا المعنى، وتنسجم مع ظاهر الآية، وعلى هـذا يرى بعض الفقهاء ـ بالنسبة لمن يرتكب الذنب في الحرم المكّي ـ وجوب التعزير أو عقاب آخر إضافة إلى الحدّ الذي نصّ عليه الشارع، ويستدلّون على ذلك بعبارة ﴿ نفقه هن هذاب اليه﴾ `.

ويتّضح بذلك أنّ حصر هم هذه الآية بالنهي عن الإحتكار، أو عدم الدخول إلى منطقة الحرم دون إحرام، لم تكن غايتهم إلّا بيان مصداق واضح لهذه الآية فقط، وإلّا فلا دليـل لدينا على حصر مفهوم هذه الآية ذات الدلالات الواسعة.

ରେଔ

[^

#### الآيات

وَإِذْبَوَأَنَا لِإِبْرَهِي مَكَاتَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِلْفَ مِ شَيْنًا وَطَقِرَ بَيْنِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلرُّحَعَ السُّجُودِ (\*) وَأَذِن فِ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجَ بَأَتُوكَ رِجَالاَ وَعَلَى حُولاً السَمَالِي يَأْنِينَ مِن كُلِّ فَجَ عَمِيقٍ (\*) لِيَشْهدُواْ مَنْفِعَ لَهُمْ وَيَدَكُرُوا ٱسْمَ ٱللَّه فِي آَتِامِ مَعْلُومَنْتِ عَلَى مَارَدَقَهُم مِنْ بَعِيمَةِ الأَنْعَنُجِ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُوا ٱلْبَآبِسَ ٱلْفَقِيرَ (\*)

# التفسير

# الدّعوة العامّة للموّا

تناولت الآية السابقة قضيّة المسجد الحرام وحجّاج بـيت الله، أمّـا هـذه الآيـات فتستعرض بناء الكعبة على يد إيراهيم الخليل في ، ووجوب الحجّ وفلسفته، وبعض أحكام هذه العبادة الجليلة. وبتعبير آخر: كانت الآية السابقة مقدّمة للأبحاث المختلفة التي تناولتها الآيات اللاحقة، إذ بدأت بقصّة تجديد بناء الكعبة: ﴿ولِدْ بِوَلْنَا لِإبراهيم هكـان للبيعه ﴾ أي تذكّر كيف أعددنا لإبراهيم مكان الكعبة ليقوم ببنائها.

وكلمة «بوّأ» مشتقة من بواء، أي الأرض المسطّحة، ثمّ أطلقت على إعداد المكان مطلقاً. و تقصد هذه الآية حسبا يراه المفتّرون أنّ الله هدى إبراهيم في إلى مكان الكعبة بعد أن هدّمت بطوفان نوح وخفيت معالمها، إذ حدثت عاصفة فأزالت التراب وكشفت عن أسس

البيت، أو بعث الله سحابة ظلّلت مكان البيت، أو بأيّ أسلوب آخر كشف الله لإبراهيم ﷺ أسس الكعبة، فقام هو وإينه إسماعيلﷺ بتجديد بناء بيت الله الحرام <sup>(</sup>.

١. يراجع للإطلاع على كيفية بناء الكعبة تفسير الآية ١٢٧ من سورة البقرة. كما تناولنا ذلك بشرح مسهب في تفسير الآية ٩٦ من سورة آل عمران.

و تضيف الآية الكريمة أنَّه عندما تمَّ بناء البيت خوطب إبراهيم ٢٠ ﴿ أَنَ لا تَشَرَكَ بِي شَينًا وطهر بيتي للطائفين والقائمين والرقع السجود» (.

[٨

فمهمّة إبراهيم ﷺ كانت تطهير البيت وما حوله من أيّ نجس ظاهر أو باطن، ومن أيّ صنم أو مظهر للشرك، من أجل أن يوجّه عباد الرحمن قلوبهم وأبصارهم إليه تعالى وحده في هذا المكان الطاهر، وليقوموا بأهمّ العبادات في هذه البقعة المباركة، ألا وهمو الطواف والصلاة في محيط إيمانيّ لا يخالطه شرك.

وأشارت الآية أيضاً إلى ثلاثة من الأركان الأساسيّة في الصلاة: القسيام، والركوع، والسجود، بالترتيب، لأنّ الأركان الباقية تستظلّ بها، على الرغم من قول بعض المفسّرين: إنّ «القائمين» تعني هنا المقيمين بمكّة، ومع ملاحظة مسألة الطواف والركوع والسجود التي جاءت قبل كلمة القائمين وبعدها يتّضح لنا أنّ القيام هنا يعني قيام الصلاة، وقد إختار هذا المعنى عدد كبير من مفسّري الشيعة والسنّة أو نقلوه باعتباره تفسيراً لها".

وكلمتا «رقمع» وهي جمع للراكع، و«السجود» وهي جمع ساجد، لم يرد بينهها واو العطف. بل ذكر تا وصفاً لتقارب ها تين العباد تين.

وبعد إعداد البيت للعبادة، أمر الله تعالى إبراهيم ﷺ : ﴿وَلَدَّنَ فِي النَّاسَ بِالحَجَّ يَأْتَوَكَ رَجَالًا وعلى كلَّ صَاهر يأتين من كلَ فَجَ عميق ﴾ .

كلمة «أذّن» مشتقة من «الأذان» أي «الإعلان»، و«رجال» جمع «راجل» أي «ماشي»، و«الضامر» تعني الحيوان الضعيف. و«الفجّ» في الأصل تعني المسافة بين جبلين، ثمّ أطلقت على الطرق الواسعة و«العميق» تعني هنا «البعيد».

جاء في حديث رواه علي بن إيراهيم في تفسيره: عندما تسلّم إيراهيم في هذا الأمر الربّاني قال: إنّ أذاني لا يصل إلى أسماع الناس، فأجابه سبحانه وتعالى (عليك الأذان وعليّ البلاغ)! فصعد إيراهيم في موضع المقام ووضع إصبعيه في أذنيه وقال: ياأيّها الناس كتب عليكم الحجّ إلى البيت العتيق فأجيبوا ربّكم. وأبلغ الله عزّوجلّ نداءه أسماع جميع الناس حتى الذين في أصلاب آبائهم وأرحام أمّهاتهم، فردّوا: لبّيك اللهمّ لبّيك! وإنّ جميع الذين

 في هذه الآية جملة محذوفة تقديرها (أوحينا) وقد أشار إلى ذلك عدد كبير من المفسّرين. ٢. يراجع تفسير الآية مورد البحث في تفاسير الميزان، وفي ظلال القرآن، والتبيان، ومجمع البيان، والتَّفسير الكبير للفخر الرازي.

[ع

يشاركون في مراسم الحجّ منذ ذلك اليوم وحتى يوم القيامة، هم مـن الذيـن لبّــوا دعــوة إبراهيم ﷺ `

وقد ذكرت الآية هنا الحجّاج المشاة أوّلاً، ثمّ الراكبين، لأنّهم أفضل منزلة عند الله، بسب ما يتحمّلون من صعاب السفر أكثر من غيرهم، ولهذا السبب قال رسول الله ﷺ: «للحاج الراكب بكلّ خطوة تخطوها راحلته سبعون حسنة. وللحاج الماشي بكلّ خطوة يخطوها سبعمائة حسنة» [.

أو أنّ هذه المنزلة جاءت لتحديد أهميّة حجّ بيت الله الحسرام، الذي يجب أن يستمّ بأيّ أسلوب وبأيّة إمكانات، وأن لا ينتظر الحاج مركباً له.

أمّا عبارة «ضامر» فتعني الحيوان الضعيف، إشارةً إلى أنّ هذا الطريق يجـعل الحـيوان هزيلاً، لانّه يجتاز صحاري جافةً محرقة لازرع فيها ولا ماء، وإستعداداً لتحمّل الصعاب في هذا الطريق.

أو يكون المراد أنّ على الحاج إختيار جواد قوي سريع صابر، رشيق ضامر، متدرّب على السير في مثل هذه الطرق، ولا فائدة ترجى من الحيوان المنعّم في هذا الطريق. (مثلها لا يمكن للرجال المترفين إجتياز هذا الطريق).

أمّا عبارة **«من كلّ فيح مميق» ف**هي إشارة إلى توجّه الحجاج إلى الكعبة، ليس فقط من الأماكن القريبة، بل يشمل ذلك الحجّاج من الأماكن البعيدة أيضاً. كلمة «كلّ» لا تعني هنا الإستغراق والشمول، بل الكثرة.

ويذكر المفسّر المشهور أبو الفتوح الرازي في تفسيره لهذه الآية حياة منيرة لرجل يدعى «أبو القاسم بشر بن محمّد» فيقول: رأيت حين الطواف شيخاً هزيلاً بدت عليه آثار السفر، ورسم التعب علامُه على جبينه، تقدّمت إليه وسألته من أين أنت؟ أجاب: من فجّ عميق طال قطعه خمسة أعوام! فأصبحت شيخاً هزيلاً من شدّة تعب السفر وآلامه، فقلت: والله في مشقّة، إلا أنّها طاعة خالصة وحبّ عميق لله تعالى. فسرّه ذلك ثمّ أنشد:

 بتلخيص، عن تفسير علي بن إبراهيم حسبما نقله تنفسير نبورالشقلين، ج ٢، ص ٤٨٨. والآلوسي في روحالمعاني، والفخر الرازي في التَّفسير الكبير ذيل الآية مورد البحث مع بعض الفارق. تفاسير روحالمعاني؛ ومجمع البيان؛ والكبير.

زر من هويت وإن شطّت بك الدار وحال من دون محجب وأستار! لا يسمنعنّك بُسعد مسن زيسارته إنّ المسحبّ لمسن يسهواه زوّار! حقّاً إنّ جاذبية بيت الله هي بدرجة تجعل القلوب الطافحة بالإيمان تهوى إليه من جميع الأنحاء، قربت أم بعدت، تجذب الشاب والشيخ والصغير والكبير، من كلّ أمّة ومكان، بعيداً أم قريباً، الكلّ يلبّون الله يأتونه عشّاقاً ليروا مظاهر ذات الله الطاهرة في تسلك الأرض المقدّسة بأعينهم، ويشعروا برحمته التي لا حدود لها من أعماق وجودهم .

وتناولت **الآية التالية فلسفة** الحجّ في عبارة موجزة ذات دلالات عـديدة فـقالت: (ليشهدوا منافع ليهم). أي إنّ على الناس الحجّ إلى هذه الأرض المقدّسة، ليروا منافع لهم بأمّ أعينهم.

وقد ذكر المفسّرون لكلمة المنافع الواردة في الآية عدّة معانٍ، إلّا أنّه لا تحديد لمعناها كها يبدو من ظاهر الآية، فهي تشمل جميع المنافع والبركات المعنوية والمكاسب المادية، وكلّ عائد فردي واجتماعي، ومعطيات سياسيّة واقتصادية وأخلاقية، فما أحرى بالمسلمين أن يتوجّهوا من أنحاء العالم إلى مكّة ليشهدوا هذه المنافع! إنّها لعبارة جميلة! ما أولاهم أن يجعلهم الله شهوداً على منافعهما ليروا بأعينهم ما سمعوه بآذانهم!

و من ذلك ما ذكر في كتاب الكافي حديثاً عن الإمام الصادقﷺ في الردّ على إستفسار ربيع بن خيثم عن كلمة المنافع...: منافع الدنيا أو منافع الآخرة؟ فقال: «الكل»<sup>"</sup>.

وسنتناول بإسهاب شرح هذه المنافع في ملاحظاتنا على هذه الآية إن شاء الله.

ثمّ تضيف الآية: **﴿ويذكروا لسم الله في أيّام معلومات على م**ا رز**قهم من بهيمة الأنعام ﴾** أي أنّه على المسلمين أن يحجّوا إلى البيت ويقدّموا القرابين من المواشي التي رزقهم الله، وأن يذكروا اسم الله عليها حين الذبح في أيّام محدّدة معروفة، وبما أنّ الإهتمام الأساس في مراسم الحجّ، ينصب على الحالات التي يرتبط فيها الإنسان بربّه ليعكس جـوهر هـذه العـبادة

[^

المسروب الوصل المحدود في الحيين الوالمن المطرافية العلوى يستطوى مسرعة رالما طويو يصل إلى عنه المهو عمر. الوسائل النقل التي كانت تستعمل آنذاك وإفتقاد الطرق للأمن (إضافةً إلى ذلك كان البعض من المتولّهين ببيت الله يتعرّضون إلى السرقة في الطريق فيضطرون إلى العمل من أجل إعداد مؤنة باقي الطريق إلى بيت الله الحرام). ٣. تفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٤٨٨ نقلاً عن كتاب الكافي.

تفسير روح الجنان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. يقول العالم الفاضل العلّامة الشعراني في : إنّ ذلك ليس عجيباً بالنسبة للذين يأتون إلى مكّة من الاندلس أو المغرب أو من أنحاء ناتية في الصين أو من استرالية. حيث يستغرق سفرهم زمناً طويلاً يصل إلى عدّة أشهر نظراً

[ع

العظيمة. تُقيِّد الآية المذكورة تقديم القربان بذكر اسم الله على الأضحية فقط، وهو أحــد الشروط لقبولها من لدن العلي القدير، وهذا الذكر إشارة إلى توجّه الحاج إلى الله كلّ التوجّه عند تقديم الأضحية. وهمّه كسب رضى الله وقبوله القربان. كما أنّ الاســتفادة مــن لحــم الأضحية تقع ضمن هذا التوجّه.

وفي الحقيقة يعتبر تقديم الأضاحي رمزاً لإعلان الحاج إستعداد. للتضحية بــنفسه في سبيل الله، على نحو ما ذكر من قصّة إبراهيم ﷺ ومحاولة التضحية بإبنه إسماعــيل ﷺ إنّ الحجّاج بعملهم هذا يعلنون إستعدادهم للإيثار والتضحية في سبيل الله حتى بأنفسهم.

وعلى كلّ حال فإنّ القرآن بهذا الكلام ينفي أسلوب المشركين الذين كانوا يذكرون أسماء الأصنام التي يعبدونها على أضاحيهم، ليحيلوا هذه المراسم التسوحيديّة إلى شرك بـالله، وجاء في ختام الآية: ﴿فكلوا هنها وأطعموا البانس الفقير﴾.

كما يمكن أنَّ تفسّر هذه الآية بأنَّ القصد من ذكر اسم الله في ﴿لَيّامٍ مطوماتُ هو التكبير والحمد لله ربّ العالمين لما أنعم علينا من نِعَم لا تعدّ ولاتحصي. خاصّةً بما رزقنا من بهيمة الأنعام التي نستفيد في حياتنا من جميع أجزاء أبدانها`.

# ہدوث

# ١\_ما هي الأيّام المعلومات؟

يأمرنا الله سبحانه وتعالى ـ في الآيات السابقة ـ أن نذكره في ﴿لَيّام معلومات». وجاء ذلك أيضاً في سورة البقرة الآية ٢٠٣ بشكل آخر ﴿ولاكروالله في لَيّام معدودات». فما هي الأيّام المعلومات؟ وهل تطابق في معناها الأيّام المعدودات، أم لا؟

اختلف المفسّرون في هذه الأيّام، كما اختلفت الرّوايات التي ذكرت بهذا الصدد: حيث يرى بعض المفسّرين \_ ويستندون إلى بعض الأحاديث الإسلامية \_ أنّه يقصد بـ «الأيّام المعلومات» الأيّام العشرة الأولى من ذي الحجّة، وأمّا «الأيّام المعدودات» فسهي «أيّام التشريق» أي اليوم الحادي عشر والثّاني عشر والثّالث عشر من ذي الحجّة، الأيّام التي

تُشرِق فيها القلوب.

 . في التّفسير الأول (أي ذكر اسم الله على الأضحية) تكون «على» هنا للإستعلاء. أمّا في التّفسير الثّاني (أي الذكر المطلق لاسم الله تعالى في هذه الأيّام) فإنَّ «على» تعني «من أجل» فالفرق بين هذين التَّفسيرين كبير، سنشير إليه في العلاحظات.

أمّا المجموعة الثّانية من المفسّرين فقد استندوا إلى أحاديت أخرى فقالوا: إنّ العبارتين تشيران إلى أيّام التشريق التي تعتبر هي الأيّام الثلاثة ذاتها، وأحياناً يضاف إليها اليسوم العاشر أي عيد الأضحى.

وعبارة **﴿فَحَنْ تُعجَّلُ فَي يَوْحِينُ فَلَالِلْمُ عَلَيْهُ ﴾** التي جاءت في سورة البقرة، تدلَّ على أنَّ أيّام التشريق ليست أكثر من ثلاثة أيّام، لأنّ التعجيل فيها يحدث نقصاً في أيّامها فتصبح يومين.

ومع ملاحظة أنّ التضحية جاءت في الآيات \_موضع البحث \_بـعد ذكـر الأيّـام المعلومات. ونعلم أنّ تقديم الأضاحي يتمّ في اليوم العاشر من ذي الحجّة، فإنّ ذلك يؤكّد أنّ الأيّام المعلومات هي الأيّام العشرة الأولىٰ من ذي الحجّة التي تنتهي بيوم الأضحى، وعلى هذا يقوى دليل التّفسير الأوّل القائل بإختلاف معنى الأيّام المعلومات والأيّام المعدودات.

ومع الأخذ بوحدة المعاني التي تضمّنتها الآيتان، يبدو أنّ الأرجح في هذه القضيّة القول بأنّ الآيتين تشيران إلى موضوع واحد، وهدفهها الإهتمام بذكر الله في أيّام معيّنة تبدأ مـن العاشر من ذي الحجّة وتنتهي بالقّالث عشر منه، ومن الطبيعي أن تكون إحدى الحالات التي يجب ذكر اسم الله فيها، هي حين تقديم الأضاحي آ.

# ٢\_ ذكر الله في أرض «منى»

جاء في روايات عديدة أنّ ذكر الله في هذه الأيّام تكبير خاص يذكر بعد إتمام صلاة ظهر يوم عيد الأضحى، ويستمر ذكر هذا التكبير في خمس عشرة صلاة (أي ينتهي بعد صلاة صبح اليوم النّالث عشر) وهو كما يلي:

«الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلّا الله والله أكبر، الله أكبر، ولله الحمد. الله أكبر على ما هدانا، والله أكبر على ما رزقنا من بهيمة الأنعام» <sup>7</sup>.

391

٨ ألبقرة، ٢٠٣.

٢. وعليه يزول الخلاف بين هاتين المجموعتين من المفسّرين في تفسير عبارة «وسذكر اسم الله» حميث

**č**]

كما نصّت بعض الأحاديث على أنّ التكبير في المرّات الخمسة عشر خاص بالذين هم بأرض «منى» في أيّام الحجّ، أمّا من كانوا في المناطق الأخرى فعليهم ذكر هذا التكبير عقب عشر صلوات (يبدأ من بعد صلاة الظهر من يوم العيد، وينتهي بصلاة صبح اليوم الشّاني عشر)` والأحاديث الخاصّة بالتكبير دليل آخر على أنّ الذكر في الآيات السابقة عامّ وليس محدّداً بتقديم الأضاحي. رغم أنّ هذا المفهوم الكلّي يشمل هذا المصداق أيضاً.

# ٣\_ فلسفة المج وأسراره العميقة

إنَّ لشعائر الحجّ \_كما هو الحال بالنسبة للعبادات الأخرىٰ \_بركات كثيرة جدّاً في نفسيّة الفرد والمجتمع الإسلامي. ويمكنها \_إن أجـريت وفـق أسـلوب صـحيح \_أن تحـدث في المجتمعات الإسلامية تبدّلاً جديداً كلّ عام. وتمتاز هذه المناسك بأربعة أبعاد مهمّة:

# الأوّل: البعد الأخلاقي للحج

أهمّ جانب في فلسفة الحجّ التغيّر الأخلاقي نحو الأحسن الذي يحصل عند النساس، فمراسم الإحرام تبعد الإنسان بشكل تامّ عن الأمور المسادية والإمستيازات الظساهرية والألبسة الفاخرة، ومع تحريم الملذّات، وبناء الذات الذي يعتبر من واجبات المحرم يبتعد الفرد عن عالم المادّة، ويدخل إلى عالم النور والصفاء والتسامي الروحي. وترى الإنسان قد إرتاح فجأةً من عبء الإمتيازات الموهومة، والدرجات والرتب والنياشين.

ثمّ تلي عمليّة الإحرام مراسم الحجّ الأخرى تباعاً، وفسيها تتوطّد علاقة الإنسان الروحيّة مع خالقه ـ لحظة بعد أخرى ـ وتتوثّق. فينقطع عن ماضيه الأسود المملوء آثاماً وذنوباً، ويتصل بمستقبل واضح كلّه نور وصفاء، خاصّة أنّ مراسم الحجّ تثير في الإنسان إهتاماً كبيراً ـ في كلّ خطوة يخطوها ـ بإبراهيم الله محطّم الأصنام، وإسماعيل في ذبيح الله، وأمّه هاجريني ، ويتجلّى للحجّاج جهادهم وتضحياتهم، إضافة إلى كون أرض مكّة عامّة، والمسجد الحرام والكعبة ومحلّ الطواف حولها خاصّة، تذكّر الحاجّ بالرّسول في وقادة الاسلام العظام وحهاد المسلمين في صدر الاسلام، فيتعمّة أنْ هذه الثرب قائرة وقادة

۱. بحارالأنوار، ج ۹۹، ص ۳۰۷.

بدرجة يشاهد فيها الحاج في كلّ زاوية من زوايا المسجد الحرام وأرض مكّة المقدّسة وجه النّهيﷺ ، وعليﷺ ، وسائر قادة المسلمين، ويسمع قعقعة سيوفهم وصهيل خيولهم.

أجل. إنّ هذه الأمور كلّها تتّحد وتتضامن لتمهّد لثورة أخلاقية في القلوب المستعدّة، وبشكل لا يمكن وصفه تفتح في حياة الفرد صفحة جـديدة، ولهـذا نـصّت الأحـاديث الإسلامية على أنّ الذي يؤدّي الحجّ تامّاً صحيحاً «يخرج من ذنوبه كهيئته يوم ولدته أمّه» !

فالحجّ ولادة ثانية للمسلم، يستهلّ بها حياة إنسانية جديدة، ولا حاجة هناك لإعادة القول بأنّ هذه البركات وتأثيرها وما نشير إليه بعد هذا ليست نصيب من إقـتنع من مكاسب الحجّ بقشرته ورمى اللب جانباً، كما أنّها ليست نصيب من يعتبر الحجّ سياحة للتنفيس عن الخاطر، أو للتظاهر والرياء، أو طريقاً للحصول على متاع شخصي دنيوي، وهو في الحقيقة لم يتوصّل إلى معنى الحج الحقيقي، فكان نصيبه ما يستحقّه!

# الثاني: البعد السياسي للحجَّ

٨]

ذكر أحد كبار فقهاء المسلمين أنّ مراسم الحبَّ في الوقت الذي تستبطن أخلص وأعمق العبادات، هي أكثر الوسائل أثراً في التقدّم نحو الأهداف السمياسيّة الإسملامية، فمجوهر العبادة التوجّه إلى الله، وجوهر السياسة التوجّه إلى خلق الله، وهذان الأمران إمتزجما في الحبجّ بدرجة أصبحا كنسيج واحد.

إنَّ الحجّ عامل مؤثَّر في وحدة صفوف المسلمين.

الحجّ عامل مهمّ في مكافحة التعصّب القومي والعنصري والتقوقع في حدود جغرافية. والحجّ وسيلة لتحطيم الرقابة التي تفرضها الأنظمة الظـالمة. و تـدمير هـذه الأنـظمة المتسلّطة على رقاب الشعوب الإسلامية.

والحجّ وسيلة لنقل الأنباء السياسية للبلدان الإسلامية من نقطة إلى أخرىٰ، وأخسيراً الحجّ عامل مؤثّر في تحطيم قيود العبودية والإستعمار وتحرير المسلمين.

لطرح القضايا السياسيّة المختلفة التي تهمّ كلّ مسلم.

بحار الأنوار، ج ٩٩، ص ٢٦.

[ع

كما أنَّ أحد السياسيين الأجانب المشهورين قال: «الويل للمسلمين إن لم يعرفوا معنى الحجّ، والويل لأعدائهم إذا أدرك المسلمون معنى الحجّ»!

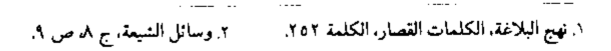
واعتبرت الأحاديث الإسلامية الحجّ جمهاد الضعفاء. إذ يمكن للشميوخ والنسماء الضعيفات المشاركة في الحجّ ليظهروا عظمة الأمّة الإسلامية، وليدخلوا الرعب في قلوب أعداء الإسلام بمشاركتهم في صفوف المصلِّين المتراصَّة في دوائر تحيط ببيت الله الحرام، وهي توحّدالله وتكبّره.

# الثالث، البعد الثقافي للحجّ

يمكن أن يؤدّي إلتقاء المسلمين أيّام الحبجّ دوراً فـعّالاً في التـبادل الشقافي في الجـتمع الإسلامي، خاصّةً إذا لاحظنا أنَّ إجتماع الحبَّج العظيم عِمَّل بشكل حقيق فنات المسلمين من أنحاء العالم. حيث لا تكون المشاركة في هذه المراسم العظيمة بدوافع سياسية أو انستقائية لبعض الناس بالخصوص، فالحجّاج جاؤوا من شتّى المجموعات والعناصر والقوميات، وقد اجتمعوا رغم اختلاف ألسنتهم.

لهذا ذكرت الأحاديث الإسلامية أنَّ من فوائد الحجَّ نشر أخبار آثار رسول الله تَبْرَقُ في أنحاء العالم الإسلامي. يقول «هشام بن العكم» أحد أصحاب الإمام الصادق ﷺ المخلصين نقلاً عن هذا الإمام العظيم على أنَّه قال حول فلسفة الحجَّ والطواف حول الكعبة: «إنَّ الله خلق الخلق... وأمرهم بما يكون من أمر الطاعة في الدين، ومصلحتهم من أمر دنياهم، فجعل فيه الاجتماع من الشرق والغرب، وليتعارفوا ولينزع كلِّ قوم من التجارات من بسلد إلى بسلد .... ولتعرف آثار رسول الله ﷺ و تعرف أخباره و يذكر ولا ينسى» 🖔

ولهذا السبب كان المسلمون يجدون في الحجّ متنفَّساً من جور الخلفاء والسلاطين الظلمة الذين منعوا المسلمين من نشر هذه الأحكام، لحلَّ مشاكلهم بالاجتماع بأعُمَّ الهدي الله في المدينة المنوّرة ومكّة المكرّمة، وبكبار علماء المسلمين، لينهلوا من مناهل القمرآن النقيّة والسنَّة النبويَّة الشريفة.



ومن جهة ثانية يمكن أن يكون الحج مؤتمراً ثقافياً إسلامياً يحضره مفكّروا العمالم الإسلامي في أيّام الحجّ في مكّة المكرّمة، ليتحاوروا فيا بينهم ويعرضوا نظرياتهم وأفكارهم على الآخرين.

وقد أصبحت الحدود بين البلدان الإسلامية \_ الآن \_ سبباً لتشتّت ثقافتهم الأصيلة. وإقتصار تفكير مسلمي كلّ بلد بأنفسهم فقط، حتى تـقطّعت أواصر الجـتمع الإسـلامي الموحّد بينما يستطيع الحجّ أن يغيّر هذا الوضع.

وما أجمل ما قاله الإمام الصادقﷺ في ختام الحديث السابق الذي رواه هشـام بـن الحكم: «ولو كان كلِّ قوم إنَّما يتكلَّمون على بلادهم وما فيها هلكوا، وخربت البلاد، وسقطت الجلب والأرباح، وعميت الأخبار» `.

الرابع: البعد الإقتصادي للحجّ

[^

خلافاً لما يراء البعض، فإنَّ مؤتمر الحجَّ العظيم يمكن أن يسستفاد مــنه في تــقوية أسس الاقتصاد في البلدان الإسلامية. بل إنَّه وفق أحـاديث إسـلامية مـعتبرة يشكُّـل البـعد الاقتصادي جزءاً مهمّاً من فلسفة الحجّ.

أما المانع من وضع أسس سوق مشتركة إسلامية خلال إجتماع الحجّ العـظيم، ليـوسّع. المسلمون بحال التبادل التجاري فيا بينهم بشكل تعود منافعهم إليهم لاإلى أعدائهم، ومن أجل تحرير اقتصادهم من التبعية الأجنبية، وهذا العمل عبادة وجهاد في سـبيل الله، ولا يمكن أن يكون حبّاً للدنيا وطمعاً فمها.

ولذا أشار الإمام الصادقﷺ في الحديث السابق خلال شرحه فلسفة الحبِّ، إلى هـذا الموضوع بصراحة باعتبار أنَّ أحد أهداف الحجَّ، تقوية العلاقات التجارية بين المسلمين.

وجاء في حديث آخر للإمام الصادقﷺ في تفسير الآية ١٩٨ من سورة البقرة ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً هن ربّكم». قال ﷺ : «فإذا أحلَّ الرجل من إحرامه وقضى فليشتر وليبيع في الموسم» <sup>(</sup> .

وكما يبدو فإنَّ هذا العمل لا إشكال فيه، بل فيه ثواب وأجر.

. . . . . . . . . . . . . . . . . \_---- \_\_\_ ----

5]

وبهذا المعنى جاء في نهاية حديث عن الإمام علي بن موسى الرضاع في المناع في المنهة الحجّ بشكل مسهب: (ليشهدوا منافع لهم) \ إشارة إلى المنافع المعنوية والماديّة. والأخيرة على رأي بعضهم معنوية أيضاً.

فالحجّ باختصار عبادة عظيمة لو أستفيد منها بشكل صحيح في تشكيل مؤتمرات متعدّدة سياسيّة وثقافية واقتصادية، لأمكنه أن يكون مفتاحاً لحلّ مشاكل العالم الإسلامي، ومعضلات المسلمين، وقد يكون هو المراد من حديث الإمام الصادق عليّة حيث قال: «لا يزال الدين قائماً ما قامت الكعبة» <sup>7</sup>.

كما قال الإمام علي ﷺ «الله الله في بيت ربّكم. لا تخلوه ما بقيتم فإنّه إن ترك لم تناظروا» <sup>٢</sup> أي لا يمهلكم الله إن تركتم بيت ربّكم خالياً.

ولأهميّة هذا الموضوع الذي خصّص له باب في الأحماديث الإسمالية تحت عمنوان «وجوب إجبار الوالي الناس على الحجّ» فإذا أراد المسلمون تعطيل الحجّ في عام من الأعوام، فعلى الحكومات الإسلامية أن ترسلهم بالقوّة إلى مكّة <sup>:</sup>.

الخامس: ما هو مصير لحوم الأضاحي في عصرنا؟

يستفاد من الآية السالفة الذكر أنَّ الهدف من تقديم الأُضحية، إضافةً إلى الجـوانب المعنوية والروحية والتقرّب إلى الله تعالى، يشمل الاستفادة من لحومها ومنح قسم منها إلى الفقراء والمحتاجين.

وتحريم الإسراف في الإسلام ليس خافياً على أحد، فقد أكدَّه القرآن والحديث والدليل العقلي. ومن هذاكلَّه نستنتج عدم جواز ترك اللحوم على الأرض في «منى» ولا يجوز دفنها. إذ إنَّ وجوب تقديم الأضاحي لا يقصد به هذه الأعمال فيجب نقل لحومها إلى مناطق أخرى بحاجة إليها إن لم نجد محتاجين في «منى» ليستفاد منها على أفضل وجه، وهذا هـو مقتضى الجمع بين الأدلَّة والبراهين.

ولكنّنا نجد \_ ومع الأسف \_ أنّ الكثير من المسلمين عملوا بالحكم الأوّل، ونسوا العمل بالحكم الثّاني، ولذا نشهد في كلّ عام تلف الآلاف المؤلّفة من لحوم الأضاحي التي بإمكانها

١. بحار الأنوار، ج ٩٩. ص ٣٢. ٢. نهج البلاغة، الوصية، ٤٧.

٢. وسائل الشيعة، ج ٨ ص ١٤. ع. وسائل الشيعة، ج٨ ص ١٥.

[**\** 

أن تكون منبع غذائي مهمّ لشرائح المحرومين في المجتمعات الإسلامية، ولكنّها تترك في تلك الأرض المقدّسة بحالة سلبية ومزعجة جدًاً، وقد تحدّث لحدّ الآن الكثير من المـفكّرين وعلماء المسلمين حول هذا الموضوع مع المسؤولين في المملكة العربية السعودية، وحتى أنّهم تبرّعوا بتكاليف حفظها ونقلها إلى المؤسّسات المختّصة، ولكن جمود وتحجّر رجال الديس الوهّابيين من جهة، وعدم إهتمام المسؤولين في الحكومة السعودية من جهة أخرى كـانت مانعاً لتنفيذ هذا المشروع.

ومع غض النظر عن مسألة حرمة الإسراف التي هي من الثوابت في التفكير الإسلامي، فإنّ منظر المذابع يوم عيد الأضحى في الحجّ حاليّاً بشع وغير منطقي إلى درجة يشير علامات الإستفهام لدى كلّ ضعيف الإيمان حول شعيرة الحجّ بالكامل، ويعطي للأعداء مبرّراً قويّاً للطعن والتقبيح غافلين عن أنّ هذه المسألة هي نتيجة جهل وإهسال رجال الدين الوهّابيين والسلطات السعودية، فعلى هذا، فإنّ عظمة الإسلام وأصالة مناسك الحجّ توجب على المسلمين من جميع مناطق العالم أن يمارسوا الضغط على المسؤولين في تسلك الدولة لإنهاء هذه الحالة الموحشة، وتنفيذ الحكم الإسلامي في هذه المسألة.

وإذا وردت أحاديث إسلامية في حرمة إخراج لحوم الأضاحي من أرض «منى» أو من «حرم مكّة» فإنّ ذلك يعود إلى زمن كان في مكّة المكرّمة عـدد كــافٍ مــن المســتهلكين والمستحقّين.

ولهذا ورد في حديث صحيح الإسناد عن الإمام الصادق في أنّ أحد أصحابه سأله عن هذا الموضوع، فأجاب: «كنّا نقول لا يخرج منها بشيء لعاجة الناس إليه. فأمّا اليوم فقد كثر الناس فلا بأس بإخراجه» .

#### الآيتان

تُحَرَّلْيَقْضُواْ تَفَسَّهُمْ وَلْمُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْمَظَوَفُواْ بِالْبَيْتِ الْعَيْمِقِ ثُلُقُ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ حُرُمَنْتِ اللَّهِ فَهُوَخَيْرُلَهُ عِندَ رَبِّهِ ، وَأَحِلَتْ لَحَكُمُ الْأَنْعَنَمُ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْحَكُمٌ فَ اجْتَكِنِبُواْ الرِّحْسَ مِنَ الْأَوْتَلِي وَاجْتَكِبُواْ قَوْلِتَ الزُّوْلِ نَ

### الأغسير

تتابع هذه الآيات البحث السابق عن مناسك الحجّ مشيرةً إلى جانب آخر من هـذه المناسك، فتقول أوّلاً: ﴿ثمّ ليقضو*ا تغثيهم وليـوفوا نــذورهم*» أي ليـطهّروا أجــــامهم مـن الأوساخ والتلوّث، ثمّ ليوفوا ما عليهم من نذور. ﴿وليطُوفوا بالبيت العـتيق» أي يـطوفوا بذلك البيت الذي صانه الله عن المصانب والكوارث وحرّره.

وكلمة «تفث» تعني \_كما قال كبار اللغويين والمفسّرين \_القذارة وما يلتصق بالجسم وزوائده كالأظافر والشعر. ويقول البعض: إنّ أصلها يـعني القـذارة التي تحت الأظـافر وأمثالها`، ورغم إنكار بعض اللغويين لوجود مثل هذا الإشتقاق في اللغة العـربية، إلّا أنّ الراغب الإصفهاني نقل كلام بدويّ قاله بحقّ أحد الأشخاص القذرين: «ما أتفثك وأدرنك» دليلاً على عربية هذه الكلمة ووجود إشتقاق لها في اللغة العربية.

وقد فسّرت ﴿ليقضوا تفشيعهِ﴾ في الأحاديث الإسلامية بتقليم الأظافر وتطهير البـدن ونزع الإحرام، وبتعبير آخر: تشير هذه العبارة إلى برنامج «التقصير» الذي يعدّ من مناسك الحجّ. وجاء في أحاديث إسلامية أخرى بمعنى حـلاقة الرأس التي تـعتبر أحـد أسـاليب «التقصير».

عن قاموس اللغة؛ ومفردات الراغب الاصفهاني؛ وكنز العرفان؛ وتغسير مجمع البيان؛ وتفاسير أخرئ.

[^

وجاء في «كنز العرفان» حديث رواه ابن عبّاس في تفسير هذه الآية: «القصد إنـجاز مشاعر الحجّ كلّها» <sup>(</sup> إلّا أنّه لا سند لدينا لحديث ابن عبّاس هذا.

والذي يلفت النظر في حديث عن الإمام الصادق في أنّه فسّر عبارة وليقضو*ا تفثهم»* بلقاء الإمام، وعندما سأله الراوي عبدالله بن سنان عن توضيح لهذه المسألة قال: «إنّ للقرآن ظاهراً وباطناً» <sup>7</sup>.

وهذا الحديث ربمًا كان إشارة إلى ملاحظة تستحقّ الإهتمام. وهي أنّ حجّاج بيت الله الحرام يتطهّرون عقب مناسك الحجّ ليزيلوا الأوساخ عن أبـدانهـم، فـعليهم أن يـطهّروا أرواحهم أيضاً بلقاء الإمامﷺ، خاصّةً وأنّ الخلفاء الجبابرة كانوا يمنعون لقـاء المسـلمين لإمامهم في الظروف العادية، لهذا تكون أيّام الحجّ خير فرصة للقاء الإمام، وبهذا المعنى نقرأ حديثاً للإمام الباقرﷺ قال فيه: «تمام الحجّ لقاء الإمام».

وكلاهما ـ في الحقيقة ـ تطهير، أحدهما تطهير لظاهر البدن من القــذارة والأوســاخ، والآخر تطهير باطني من الجهل والمفاسد الأخلاقية.

أمًا «الوفاء بالنذر» فيعني أنّ كثيراً من الناس ينذرون تقديم أضاحي إضافيّة في الحجّ، أو التصدّق بمال، أو القيام بعمل خيري في أيّام الحجّ، ولكنّهم ينسون ويغفلون عن كلّ ذلك عند وصولهم إلى مكّة، لهذا أكّد القرآن عليهم الوفاء بالنذور، وإلّا يقصّروا في ذلك<sup>ئ</sup>. أمّا لماذا سمّيت الكعبة بالبيت العتيق؟

«العتيق» مشتقّة من «العتق» أي التحرّر من قيود العبودية، وربّما كان ذلك لأنّ الكعبة تحرّرت من قيود ملكية عباد الله، ولم يكن لها مالك إلّا الله، كها حرّرت من قـيد سـيطرة الجبابرة كإبرهة.

ومن معاني «العتيق» أيضاً الشيء الكريم الثمين، وهذا المعنى يتجسّد في الكعبة بوضوح. ومن المعاني الأخرى للعتيق «القديم» يقول الراغب الاصفهاني: العتيق المتقدّم في الزمان أو

کنز العرفان، ج ۱، ص ۲۷۰.
 ۲۰ تفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ٤٩٢.

المكان أو الرتبة، وهذا المعنى أيضاً واضح بالنسبة للكعبة، فهي أقدم مكان يوحّد فيه الله، وبحسب ما جاء في القرآن ﴿ لِنْ لَوْل **بيت وضع للناس؛** وعلى كلّ حال فلا مانع من إطلاق العتيق على بيت الله بعد ملاحظة ما تتضمّنه هذه الكلمة من معانٍ، أشار كـلّ مـفسّر إلى جانب منها، أو ذكرت الأحاديث المختلفة جوانب أخرى من معانيها.

أمّا المراد من «الطواف» الوارد في آخر الآية المذكورة أعلاه فهناك بحث بين المفسّرين (هناك طوافان ـ بعد مراسم عيد الأضحى في منى ـ على الحجّاج أن يقوموا بهما، الطواف الأوّل يدعى «طواف الزيارة»، والثّاني «طواف النساء»).

يرى بعض الفقهاء والمفسّرين أنّ مفهوم الطواف عام هنا، لأنّ الآية لم تتضمّن قيوداً أو شرطاً ما، فهي تضمّ طواف الحجّ وطواف النساء، حتى أنّها تشمل طواف العمرة أيضاً <sup>7</sup>.

في وقت يرى مفسّرون آخرون أنّ الآية تقصد طواف الزيارة فقط، الذي يجب عــلى الحاج بعد إحلاله من إحرام الحجّ <sup>"</sup>.

إلا أنَّ الأحاديث الواردة عن أهل البيت علمَّة تفيد أنَّ القصد هنا طواف النساء، فني حديث عن الإمام الصادق في تفسير **(وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبينة العتيق)،** قال: «طواف النساء» <sup>ث</sup>ر

> كما روي عن الإمام علي بن موسى الرضا 🐳 حديث بهذا المعنى <sup>٢</sup>. وهذا الطواف يسمّى عند أهل السنّة طواف الوداع.

ومع ملاحظة هذه الأحاديث يبدو التفسير الأخير هو الأقوى، خاصّةً إذا عبّر بهـذا المعنى أيضاً في تفسير **(ثمّ ليقضو<sup>ر</sup> تفثيمه)**، حيث يجب إضافة إلى تطهير البدن من القذارة والشعر الزائد، استعمال العطر أيضاً، ومن المعلوم أنّه لا يجوز استعمال العطور في الحجّ إلّا بعد إقام الطواف والسعي، أو عندما لا يكون طواف بذمّة الحاج إلّا طواف النساء.

وأشارت **الآية الأخيرة** إلى خلاصة ما بحثته الآيات السالفة الذكر، حيث تبدأ بكلمة

| ٤•١ | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | [^ |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  |    |

هلله به التي لها جملة محذوفة تقديرها «كذلك أمر الحجّ والمناسك» ثمّ تـضيف تأكـيداً لأهميّة الواجبات التي شرحت **(ومن يعظّم حرمات الله فهو خير له مند ربّه)**.

والمقصود هنا بـ «الحرمات» ـ طبعاً ـ أعمال ومناسك الحجّ، ويمكن أن يـضاف إليهـا إحترام الكعبة خاصّة والحرم المكّي عامّة. وعلى هذا فإنّ تفسير هذه الآية بـ إختصاصها بالحرّمات ـ أي كلّ ما نهى الله عنه ـ أو جميع الواجبات، مخالف لظاهر الآية. كما يجب الإنتباه إلى أنّ «حرمات» جمع «حرمة» وهي في الأصل الشيء الذي يجب أن تحفظ حـرمته، وألّا تنتهك هذه الحرمة أبداً.

ثمّ تشير هذه الآية وتناسباً مع أحكام الإحسرام إلى حسلّية المسواشي، حسيث تسقول: **(وأحلّت لكم الأنعام إلّاها يتلن عليكم)**.

عبارة **(إلاما يتلى عليكم)** يمكن أن تكون إشارة إلى تحريم الصيد على المحرم الذي شرّع في سورة المائدة الآية ٩٥ حيث تقول: **(باليّها الذين آهنوا لا تقتلوا العيد ولنتم حرم)**.

كما قد تكون إشارة إلى عبارة جاءت في نهاية الآية ـ موضع البحث ـ تخصّ تحـريم الأضحية التي تذبح للأصنام التي كانت متداولة زمن الجاهلية. لأنّ تذكية الحيوان يشترط فيها ذكر اسم الله عليه عند الذبح. ولا يجوز ذكر اسم الصنم أو أيّ اسم آخر عليه.

وفي ختام هذه الآية ورد أمران يخصّان مراسم الحجّ ومكافحة العادات الجاهلية:

الأوّل يقول: **(فاجتنبوا الرجس من الأوفان)** و«الأوثان» جمع «وثن» على وزن «كفن» وتعني الأحجار التي كانت تُعبد زمن الجاهلية، وهنا جاءت كلمة الأوثان إيضاحاً لكلمة «رجس» التي ذكرت في الآية، حيث تقول: **(اجتنبوا الرجس)**. ثمّ تليها عبارة **(من الأوثان)** أي الرجس هو ذاته الأوثان.

كما تجب ملاحظة أنّ عبدة الأوثان زمن الجاهلية كانوا يلطّخونها بدماء الأضاحي، فيحصل مشهد تقشعرّ الأبدان من بشاعته، وقد يكون التعبير السابق إشارة إلى هذا المعنى أيضاً.

والأمر الثَّاني هو ﴿ولِعِتْنِيوا قَوَام لِلزَورِ فِي الكِلامِ الباطلِ الذي لا أساس له من الصحَّة.

هذه الكلمة لها جملة محذوفة وتقديرها (كذلك امر الحج والمناسك).

**č**]

ہدت

#### ما معذى ﴿قول الزور ﴾؟

يرى بعض المفسّرين أنّه إشارة إلى كيفيّة تلبية المـشركين في مـراسم الحـجّ في زمـن الجـاهلية، لأنّهم يلبّون بشكل يتضمّن الشرك بعينه، ويبعدونه عن صورته النوحيديّة، فقد كانوا يردّدون: «لبّيك لاشريك لك، إلّا شريكاً هو لك! تملكه وما ملك!».

حقّاً إنّه كلام باطل ودليل على **﴿قول الزور﴾** الذي يعني في الأصل: الكلام الكـاذب، والباطل، والبعيد عن حدود الإعتدال.

ومع هذا فإنّ إهتمام الآية المذكورة بأعمال المشركين في مراسم الحجّ على زمن الجاهلية، لا يمنع من تعميمها على بطلان أيّة عبادة للأصنام بأيّة صورة كانت، وإجتناب أيّ قسول باطل مهما كانت صورته.

ولهذا فسّرت بعض الأحاديث الأوثان بلعبة الشطرنج، وقول الزور بالغناء، والشهادة بالباطل. وفي الحقيقة فإنّ ذلك بيان لبعض أفراد ذلك الكلّي، وليس القصد منه حصر معنى الآية بهذه المصاديق فقط. وجاء في حديث للرسول الأكرم بي في خطبة ألقاها على المسلمين «أيّها الناس، عدلت شهادة الزور بالشرك بالله، ثمّ قرأ: ﴿ فَاجِتَنِبُوا الرّجِس مِن الأولان واجتنبوا قول الزور؟».

إنَّ هذا الحديث أيضاً إشارة إلى سعة مفهوم هذه الآية.

8003

### الآيات

حُنَفاءً لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَوَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَمِنَ ٱلسَّمَاءِ فَتَخطفُ ٱلطَّبْرُ أَوْتَهُوى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَجِيقٍ ٢ ذَٰلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَتَ بِرَٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى ٱلْقُلُوبِ ٣ لَكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى ثُعَرَّمَعِلَّهُٱإِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ٣

الأغسير

تعظيم شعائر الله دليل على تقوى القلوب:

عقّبت الآيات هنا المسألة التي أكّدتها آخِر الآيات السابقة، وهـي مسألة التـوحيد، وإجتناب أيّ صنم وعبادة الأوثان. حيث تقول فحنفا. لله غير مشركين بعه ' أي أقـيموا مراسم الحجّ والتلبية في حالة تخلصون فيها النيّة لله وحده لا يخالطها أيّ شرك أبداً. «حنفاء» جمع «حنيف» أي الذي إستقام وإيتعد عن الضلال والانحراف، أو بتعبير آخر: هو الذي سار على الصراط المستقيم، لأنّ «حنف» على وزن «صدف» تعني الرغبة، ومَن رغب عن كلّ انحراف فقد سار على الصراط المستقيم.

وعلى هذا فإنّ الآية السابقة اعتبرت الإخلاص وقصد القربة إلى الله محرّكاً أساسيّاً في الحبحّ والعبادات الأخرى، حيث ذكرت ذلك بشكل عام، فالإخلاص أصل العبادة، والمراد به الإخلاص الذي لا يخالطه أيّ نوع من الشرك وعبادة غير الله.

جاء في حديث عن الإمام الباقر في أجاب فيه مبيّناً معنى كلمة حنيف: «هي الفطرة التي فطر الناس عليها، لا تبديل لخلق الله، قال: فطرهم الله على المعرفة» `.

إنَّ التَّفسير الذي تضمَّنه هذا الحديث، هو في الواقع إشارة إلى أساس الإخلاص، أي:

دحنفاء» ودفير مشركين»، كلاهما حال لضمير (اجتنبوا) في الآية السابقة.
 توحيد الصدوق، ص ٣٣.

الفطرة التوحيديَّة التي تكون مصدراً لقصد القربة إلى الله، وتحريكاً ذاتياً من الله.

ثمّ ترسم الآية \_موضع البحث \_صورة حيّة ناطقة عن حال المشركين وسقوطهم وسوء طالعهم، حيث تقول: ﴿ وِمِن يشرك بالله فكانَّما خرَّ مِن السَّما، فتخطفه الطير أو تهوي به الربح في هكان سعيق ﴾ 🔾

«السّماء» هنا كناية عن التوحيد، و«الشرك» هو السبب في السقوط من السّماء هذه.

ومن الطبيعي أن تكون في هذه السّماء نجوماً زاهرة وشمساً ساطعة وقمراً منيراً فطوبي لمن يكون شمساً أو قمراً أو في الأقل نجماً متلألئاً، ولكن الإنسان عندما يسقط من هذا المكان العالى يبتلي بأحد أمرين: فإمّا يصبح طعماً للطيور الجوارح أثناء سقوطه وقبل وصوله إلى الأرض، وبعبارة أخرى: يبتلي بفقدانه هذا المكان السامي بأهوائه النفسيَّة المعاندة. حيث تأكل هذه الأهواء جانباً من وجوده.

وإذا نجا بسلام منها، ابتلى بعاصفة هوجاء تدكَّه في إحدى زوايا الأرض بقوَّة تـفقده سلامته وحياته. ويتناثر بدنه قطعاً صغيرة في أنحاء المعمورة. وهذه العاصفة الهوجاء قد تكون كناية عن الشيطان الذي نصب شراكه للإنسان!

وممّا لا شكَّ فيه أنَّ الذي يسقط من السَّهاء يفقد كلَّ قدرة على اتَّخاذ قرار ما، وتسزداد سرعة سقوطه لحظة بعد آخري نحو العدم. ويصبح نسياً منسياً.

حقًّا أنَّ الذي يفقد قاعدة السَّهاء التوحيديَّة، يفقد القدرة على تقرير مصيره بـنفسه. وكلُّها سار في هذا الإتِّجاه إزداد سرعة نحو الهاوية، وفقد كلَّ ما لديه.

ولانجد تشبيهاً للشرك يُضاهى هذا التشبيه الرائع.

كها تجب ملاحظة ما تأكَّد في هذا الزمان من حالة إنعدام الوزن في السَقوط الحرَّ، ولهذا تجرى إختبارات على الفضائيين للاستفادة من هذه الحالة ليعدّوا أنفسهم للسفر إلى الفضاء. لأنَّ مسألة إنعدام الوزن هي التي تؤدِّي بالإنسان إلى اضطرابه بشكل خارق أثناء السقوط الحق

والذي ينتقل من الإيمان إلى الشرك ويفقد قاعدته المطمئنة وأرضه الثابتة تبتلي روحه بمثل حالة إنعدام الوزن، ويسيطر عليه إضطراب خارق للعادة.

[^

وأوجزت **الآية التـالية م**سائل الحجّ وتعظيم شعائر الله ثـانية فــتقول ﴿ **دَلِئِهِهِ** أَي إِنَّ الموضوع كما قلناه، وتضيف **﴿ ومِن بِعظَم شَعَائر الله فَإِنَّهَا مِن تقوى لِلقَلوبِيهِ**.

«الشعائر» جمع «شعيرة» بمعنى العلامة والدليل، وعلى هذا فالشعائر تعني علامات الله وأدلّته، وهي تضمّ عناوين لأحكامه وتعاليمه العامّة، وأوّل ما يلفت النظر في هذه المراسم مناسك الحجّ التي تذكّرنا بالله سبحانه وتعالى.

ومن البديهي كون مناسك الحجّ من الشعائر التي قصدتها هذه الآية، خاصّة مسألة الأضحية التي اعتبرتها الآية ٣٦ من نفس السورة \_وبصراحة \_من شعائر الله، إلّا أنّ من الواضح مع كلّ هذا، إحتفاظ الآية بمفهوم شمولي لجميع الشعائر الإسلامية، ولا دليل على إختصاصها \_ فقط \_ بالأضاحي، أو جميع مناسك الحبجّ خاصّة أنّ القرآن يستعمل «من» التي يستفاد منها التفريق في مسألة أضحية الحبحّ، وهذا دليل على أنّ الأضحية من شعائر الله كالصفا والمروة التي تؤكّد الآية ١٥٨ من سورة البقرة على أنّها من شعائر الله في للصفا والعروة من همائر نله.

ويمكن القول: إنّ شعائر الله تشمل جميع الأعمال الدينيّة التي تذكّر الإنسان بالله سبحانه وتعالى وعظمته، وإنّ إقامة هذه الأعمال دليل على تقوى القلوب.

كما تجب ملاحظة أنّ المراد من عبارة ﴿ **يعقَمِه** ليس كما قاله بعض المفسّرين من عظمة جنّة الأضحية وأمثالها، بل حقيقة التعظيم تعني تسامي مكانة هذه الشعائر في عقول الناس وبواطنهم، وأن يؤدّوا ما تستحقّه هذه الشعائر من تعظيم وإحترام.

كما أنّ العلاقة بين هذا العمل وتقوى القلب واضحة أيضاً، فالتعظيم رغم كونه يحتاج إلى القصد والنيّة، فإنّه يحدث كثيراً أن يقوم المنافقون بالتظاهر في تعظيم شعائر الله، إلّا أنّ ذلك لا قيمة له، لأنّه لا ينبع من تقوى القلوب، إنّما تجده حقيقة لدى أتقياء القلوب، ونعلم أنّ مركز التقوى وجوهر إجتناب المعاصي والشعور بالمسؤولية إزاء التعاليم الإلهيّة في قـلب الإنسان وروحه، ومنه ينفذ إلى الجسد. لهذا نقول: إنّ تعظيم الشعائر الإلهيّة من علامات التقوى القلبيّة <sup>(</sup>

١ بما أنَّ هناك إرتباطاً بين الشرط والجزاء، وكلاهما يخصَّان موضوعاً واحداً. نجد في الآية السالفة الذكر محذوفاً تقديره (ومن يعظّم شعائر الله فإنّ تعظيمها من تقوى القلوب). ويمكن أن يكون الجـزاء مـحذوفاً حك

سورة الحج / الآية ٣١ ـ ٣٣

وقد جاء في حديث عن الرّسول الأكرميني: أنّه قال وهو يشير إلى صـدره المـبارك: «التقوى هاهنا» .

[ع

ويستدلّ من بعض الأحاديث أنَّ مجموعة من المسلمين كانوا يـعتقدون بـعدم جـواز الركوب على الأضحية (الناقة أو ما شابهها) حين جلبها من موطنهم إلى منى للذبح، كــها يرون عدم جواز حلبها أو الإستفادة منها بأيّ شكل كان، ولكن القرآن ننى هذه العقيدة الخرافية حيث قال: (تكم فيها هنافع للى أجل هستى).

وجاء في حديث نبوي أنّ الرّسول الأكرمﷺ مرّ برجل يسوق بدنة وهـو في جــهد، فقالﷺ : «اركبها» فقال: يارسول الله إنّها هدي. فقالﷺ «اركبها ويلك»<sup>٢</sup>.

كما أكَّدت أحاديث عديدة وردتنا عن أهل البيت عنه هذا الموضوع ومنها حديث رواه أبو بصير عن الإمام الصادق في قوله عزّوجلّ: (لكم فيها منافع إلى أجل مسمّى) قال: «إن احتاج إلى ظهرها ركبها من غير عنف عليها، وإن كان لها لبن حلبها حلاباً لا ينهكها»<sup>٢</sup>.

والحقيقة أنَّ الحكم أعلاه معتدل وحدَّ وسط بين عملين يتَصفان بالإفراط وبعيدين عن المنطق.

فن جهة كان البعض لا يحتفظ بالأضاحي أبداً حيث يذبحها قبل الوصول إلى «منى» ويستفيد من لحومها. وقد نهى القرآن عن ذلك كها جاء في الآية الثّانية من سورة المائدة ﴿لا تحلّوا شعائر الله ولا الشهر الحرلم ولا الهدي ولا القلائد).

ومن جهة أُخرى كان آخرون يفرطون إلى درجة عدم الاستفادة من الانـعام بمـجرّد تخصيصها للأضحية، فلا يحلبونها ولا يركبون عليها إن كانت ممّا يركب وإن بعدت المسافة بين موطنهم ومكّة، وقد أجازت الآية موضع البحث ذلك.

والنقد الوحيد الذي يمكن أن يوجّه إلى التّفسير السالف الذكر، هو أنّ الآيات السابقة، لم تتطرّق إلى الأضاحي، فكيف يعود ضمير الآية اللاحقة إليها؟

ولكن مع ملاحظة كون حيوان الأضاحي من مصاديق «شعائر الله» التي أشير إليها في

🖓 فتكون عبارة «فإنّها من تقوى القلوب» علَّة نابت عن معلول تقديره: (ومن يعظّم شعائر الله فهو خير له فإنّ ·· تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٤٤٤٨. تعظيمها من تقوى القلوب). 🔧 تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٤٩٧. التفسير الكبير، ج ٢٢، ص ٢٣.

الآية السابقة، وسيأتي ذكرها أيضاً بعد هذا، يتّضع بذلك الجواب عن هذا الاستفسار (.

وعلى كلَّ حال تذكر الآية في ختامها نهاية مسار الأضحية: ﴿لَـــمَ مِــحلَّـها لِلن للبــيت العتيق ﴾.

وعلى هذا يمكن الاستفادة من الانعام المخصّصة للأضحية ما دامت في الطريق إلى موضع الذبح، وبعد الوصول يجرى ما يلزم، وبالطبع فإنّ المفسّرين يقولون بأنّ الذبح يجب أن يتمّ في منى إن كانت الأضحية تخصّ الحجّ، أمّا إذا كانت لعمرة مفردة فني أرض مكّة، وبما أنّ الآيات المذكورة تبحث في مراسم الحجّ، فيجب أن يكون للبيت العتيق (الكعبة) مفهوم واسع ليشمل بذلك أطراف مكّة (أي منى) أيضاً.

<sup>1.</sup> ما ذكر أعلاه هو تقسير واضح للآية موضع البحث، وهنا نذكر تفسيرين آخرين: الأوّل: إنَّ ضمير «فيها» يعود إلى مناسك الحبَّ جميعاً، وهنا يكون تفسيرها ولكم منافع في جميع مناسك الحجِّ حتى الزمن المحدَّد بإنتهاء الحجَّ أو نهاية العالم، ومن ثمَّ تقع آخر مراسم الحجَّ حيث يخلع الحاج إحرامه ويصبح مجاوراً للكعبة ليودي طوافي الحجَّ والنساء» وبهذا تكون هذه الآية شبيهة بالآية التي فشرناها سابقاً فيشهدوا منافع لهم».

والتَّفسير الثَّاني: أن يعود ضمير «فيها» إلى الشعائر الإلهيَّة كلُّها، إضافة إلى التعاليم الإسلامية العظيمة، وعندها يكون معنى الآية «لكم جزاء جميل ومنافع كبيرة في مجموع التعاليم الإسلامية والشعائر الإلهيّة حتى نهاية العالم، ومن ثمّ يجزيكم خالق البيت العتيق». إلَّا أنَّ التَّفسير الذي ذكرناه في متن الكتاب أكثر ملاءمة وأقرب معنى إلى سائر الآيات القرآنية والأحاديث الإسلامية وأكثر إنــجاماً معها.

# الآيتان

وَلِحَكْلِ أُمَّتِهِ حَعَلْنَا مَسَكَالِيَذَكُرُوا أَسْمَ ٱللَّهِ عَلَى مَارَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَ فِ فَإِلَهُ كُرَ إِلَهُ وَحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَبَشِرِ ٱلْمُخْبِيِينَ ٢ اللَّيْنَ إِذَا ذَكْرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّنِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِ الصَلَوةِ وَمَا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ٢

#### . التَّمْسير

# بشر المفبتين:

يمكن أن يتساءل الناس عن الآيـات السـابقة. ومـنها التـعليمات الواردة بخـصوص الأضحية، كيف شرّع الإسلام تقديم القرابين لكسب رضى الله؟ وهل الله سبحانه بحاجة إلى قربان؟ وهل كان ذلك متّبعاً في الأديان الأخرىٰ، أو يخصّ المشركين وحدهم؟

تقول أوّل آية ـ من الآيات موضع البحث ـ لإيضاح هذا الموضوع أنّ هذا الأمـر لا يختصّ بكم، بل إنّ كلّ أمّة لها قرابين: ﴿ ولكلّ لُمّة جعلنا منسكا ليذكروا لسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنسام».

يقول الراغب الإصفهاني في مفرداته: «النُسك» يعني العبادة، والنساسك هسو العسابد، ومناسك الحجّ تعني المواقف التي تؤدّى فيها هذه العبادة، أو إنّها عبارة عن الأعمال نفسها. تُسَمُّ

إلاّ أنّ العلّامة الطبرسي يقول في «مجمع البيان» وأبو الفتوح الرازي في «روح الجنان»: «المنسك» (على وزن منصب) يمكن أن يعني ــ على وجه التـخصيص ــ الأضـحية، بــين عبادات الحجّ الأخرى <sup>(</sup>.

ولهذا خصّ المنسك ــ رغم مفهومه العام وشموله أنواع العبادات في مراسم الحجّ ــ هنا بتقديم الأضحية بدلالة **(ليذكرو***ا لسم اللعه***)** 

| ٤٠٩   | بر كتاب الله المنزل | الأمثل في تفسي                         | [^           |
|-------|---------------------|----------------------------------------|--------------|
|       | <br>                | ····· <del>·</del> ··················· |              |
| 1.1.1 | <br>M. 1 1          | ويع أدما وهي مرجود                     | a 11 11 11 1 |

وعلى كلَّ حال فإنَّ مسالة الأضحية كانت دوماً مثار سؤال، لإمتزاج التعبَّد بها بخرافات المشركين الذين يتقرّبون بها إلى أوثانهم على نهج خاصّ بهم.

ذبح حيوان باسم الله ولكسب رضاه يبيَّن إستعداد الإنسان للتضحية بنفسه في سبيل الله، والاستفادة من لحم الأضحية وتوزيعه على الفقراء أمر منطقي.

ولذا يذكر القرآن في نهاية هذه الآية **﴿ فَإِلَيْكُم لِلَّهُ وَاحْدَى وَ**بَا أَنَّهُ إِلَهُ وَاحَد **﴿ فَلَهُ تُسْلِعُونُ** وبشَّر الذين يتواضعون لأحكامه الربّانية و**﴿ بِشَرِ المَعْبَتِينَ»** `.

ثمّ يوضّح القرآن الجيد **في الآية التالية** صفات الخبتين (المتواضعين) وهي أربع: إثنتان منها ذات طابع معنوي، وإثنتان ذات طابع جسهاني.

يقول في الأوّل: **﴿الدّينَ إذا ذّكرالله وجلت قلوبهم»** لا يخافون في غضبه دون سبب ولا يشكّون في رحمته، بل إنّ خوفهم ناتج عــن عــظمة المســؤوليات التي بــذمّتهم، واحــتمال تقصيرهم في أدائها، وليقينهم بجلال الله سبحانه يقفون بين يديه بكلّ خشوع <sup>ت</sup>.

والنَّاني: **﴿وَالصّابِرين على ما أصابِهم» فه**ؤلاء يصبرون على ما يكابدونه في حياتهم من مصائب وآلام، ولا يرضخون للمصائب مهما عظمت وإزداد بـلاؤها، ويحـافظون عـلى إتّزانهم ولا يفرّون من ساحة الإمتحان، ولا يصابون باليأس والخيبة، ولا يكفرون بأنعم الله أبداً، وبإيجاز نقول: يستقيمون وينتصرون.

والثّالث والرابع: **﴿والمقيمي الصلاة وممّا رزقناهم ينفقون﴾ ف**من جهة توطّدت عـلاقتهم ببارىء الخلق وإزدادوا تقرّباً إليه، ومن جهة أخرىٰ إشتدّ إر تباطهم بالخلق بالإنفاق.

وبهذا يتّضح جليّاً أنّ الإخبات والتسليم والتواضع التي هي من صفات المؤمنين ليست ذات طابع باطني فقط، بل تظهر و تبرز في جميع أعمال المؤمنين. 8008

<sup>(1, 1, 2, 3)</sup> and (1, 1, 2, 3, 3) is (1, 2, 3, 3) and (1, 2, 3) is (1, 2, 3) and (1, 2, 3)

## الآيات

وَٱلْبُدْنَ جَعَلْنُهَا لَكُمْ مِن شَعَتَمِ ٱللَّهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ فَٱذَكُرُ وَأَآسَمَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا صَوَآفَ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعَتَّرَ كَذَلِكَ سَخَرْنَهَا لَكُمْ لَعَلَكُمْ نَسْكُرُونَ () لَنَ يَنَالَ ٱللَّهُ لَحُومُهَا وَلَا مِمَا وَلَكِن يَنَا لَهُ ٱلنَّقَوَىٰ مِنكُمْ كَذَلِكَ سَخَرَهَا لَكُمْ لِشَكَرُونَ () لَنَهُ عَلَى مَاهَدَ حَكُمْ وَلَا مِعَتَرَ اللَّهُ الْتَعَوَىٰ إِنَّ اللَهُ يُذَفِعُ عَنِ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ ٱللَّهُ تَحْمُ عَلَى مَاهَدَ حَكْمَ وَلِنَهِ مَا اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ أَعْلَيْكُونَ اللَّهُ الْتَعْوَىٰ () إِنَّ ٱللَّهُ يُذَفِعُ عَنِ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ ٱللَّهُ عَلَى مَاهَدَ حَكْمَ وَالْكُونَ اللَّهُ الْتَعَوى

التفسير

## لماذا الأضمية؟

عاد الحديث عن مراسم الحجّ وشعائر، الإلهيّة والأضحية ثانية، ليقول أوّلاً: ﴿وللبُدن جعلناها لكم من فعائر لله ﴾ إنّ «البُدن» وهي الإبل البدينة تعلّقت بكم من جهة، ومن جهة أخرى هي من شعائر الله وعلائمه في هذه العبادة العظيمة، فالأضحية في الحجّ من المظاهر الجليّة لهذه العبادة التي أشرنا إلى فلسفتها من قبل.

«البدن» على وزن «القدس» جمع لـ«البُدنة» على وزن «عجلة» وهي النـاقة الكـبيرة والسمينة، وقد أكَدها لأنّها تناسب إقامة وليمـة لإطـعام الفـقراء والحـتاجين في مـراسم الأضحية، ومن المعلوم أنّ سمن الحيوان ليس من الشروط الإلزامية في الأضحية، وكلّ ما يلزم هو أن لا يكون ضعيفاً.

ثمّ تضيف الآية: ﴿لكم فيها نحيرَ» فمن جهة تستفيدون من لحومها و تطعمون الآخرين، ومن جهة أخرى تستفيدون من آثارها المعنوية بإيثاركم وسماحكم وعبادتكم الله، وبهذا تتقرّبون إليه سبحانه و تعالى.

ثمّ تبيّن الآية - بعبارة موجزة -كيفية ذبح الحيوان ﴿ قَادُكُرُوا لِسُمَ الله عليها صوافتَهُ أي

| ٤١١ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [^ |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  |    |

اذكروا اسم الله حين ذبح الحيوان وفي حالة وقوفه مع نظائره في صفوف.

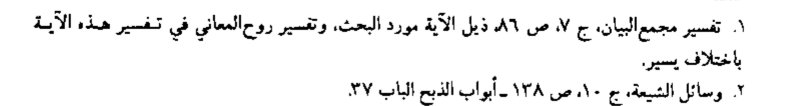
وليس لذكر الله حين ذبح الحيوان أو نحر الناقة صيغة خاصّة، بل يكني ذكر اسم من أسماء الله عليها، كما يبدو من ظاهر الآية، إلا أنّ بعض الرّوايات ذكرت صيغة محدّدة، وهي في الواقع من أعمال الإنسان الكامل، حيث روي عن ابن عبّاس أنّه قال: الله أكبر، لا إله إلّا الله والله أكبر، اللهم منك ولك<sup>(</sup>.

إِلَّا أَنَّه ورد في حديث عن الإمام الصادق عِنْ عـبارات أكـثر وضوحاً فـبعد شراء الأضحية توجّهها إلى القبلة وتقول حين الذبح: «وجّهت وجهي للذي فطر السموات والأرض حنيفاً مسلماً وما أنا من المشركين، إنّ صلائي ونسكي ومحياي ومعاتي فه ربّ العـالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا من المسلمين، اللهمّ منك ولك بسم الله وبالله والله أكبر، اللهمّ تقبّل منّى»<sup>٢</sup>.

كلمة «صواف» جمع «صافة» بمعنى الحيوان الواقف في صفّ، وكما ورد في الأحاديث فإنّ القصد من ذلك عقل رجلي الناقة الأماميّتين معاً حين وقوفها من أجل منعها من الحسركة الواسعة حين النحر، وطبيعي أنّ أرجل الناقة تضعف حين تنزف مقداراً من الدم، فتتمدّد على الأرض، ويقول القرآن الجيد هنا فإذا وجبت جنوبها فكلوا هنها وأطحوا للقائع والمعتر؟ أي عندما تستقر ويهدأ جانبها (كناية عن لفظ الأنفاس الأخيرة) فكلوا منها وأطحوا الفقير القائع والسائل المعتر.

الفرق بين «القانع» و«المعتر» هو أنّ القانع يطلق على من يقنع بما يُعطى وتبدو عـليه علائم الرضى والإرتياح ولا يعترض أو يغضب، أمّا المعترّ فهو الفقير السائل الذي يطالبك بالمعونة ولا يقنع بما تعطيه، بل يحتجّ أيضاً.

كلمة «القانع» مشتقّة من «القناعة»، و«المعترّ» مشتقّة من «عرّ» على وزن (شرّ) وهي في الأصل تعني الجرب، وهو مرض عارض تظهر علاماته على جلد الانسان. ثمّ أطلقت كلمة «المعترّ» على السائل الذي يطلب العون ولكن بلسان معترض. وتقديم القانع على المعترّ إشارة إلى ضرورة الإهتام أكثر بالمحرومين المتّصفين بالعفّة وعزّة النفس.



وينبغي الإلتفات إلى أنَّ عبارة ﴿ كلوا همنها توجب أن يأكل الحجّاج من أضاحيهم، ولعلّها ترمي إلى مراعاة المساواة بين الحجّاج والفقراء.

وتنتهي الآية بالقول: ﴿ كذلك سِ**مَرناها لكم لم لَكم تشكرون؟**. وإنَّــه لمـن العـجب أن يستسلم حيوان عظيم الجنَّة هائل القوَّة لطفل يعقل يديه معاً ثمّ ينحره. (وطريقة النحر تتمّ بطعنة سكِّين حادَّة في لبّة الناقة، لتنزف دمها، وليلفظ هذا الحيوان أنفاسه بسرعة).

ولإيضاح أهميّة تسلّط الإنسان على الحيوان في الذبح، فإنّ الله جلّ وعلا يسلب أحياناً طاعة هذا الحيوان وإنقياده للإنسان، حيث نشاهد هياج البعير وتبدلّه إلى موجود خطر لا يستطيع كبح جماحه عدّة رجال أقوياء بعد ماكان مسخّر حتى لصبي صغير!! وهناك ثمّة أسئلة، وهي: ما هي حاجة الله تعالى للأضحية؟ وما هي فلسفة الأضحية؟

وهل لهذا العمل فائدة تعود إلى الله سبحانه؟

تجيب **الآية التـالية** عن هذه الأسئلة ﴿ لن ينال *للله لعـومها ولا دهـاؤها*. إنّ الله ليس بحاجة إلى لحوم الأضاحي. فما هو بجسم، ولا هو بحاجة إلى شيء، وإنّما هو موجد كلّ وجودٍ وموجود. إنّ الغاية من الأضحية كما تقول الآية: ﴿ ولكن يناله للتقوى هنكها فالهدف هو أن يجتاز المسلمون مراحل التفوى ليبلغوا الكمال ويتقرّبوا إلى الله.

إنّ جميع العبادات دروس في التربية الإسلامية، فتقديم الأضحية \_ مثلاً \_ فـيه درس الإيثار والتضحية والسماح والاستعداد للشهادة في سبيل الله، وفيه درس مساعدة الفقراء والمحتاجين، وعبارة ﴿ لن ينال الله لعومها ولا دهاؤها مع أنّ دماءها غير قابلة للاستفادة، ربّا تشير إلى الأعمال القبيحة التي كان يمارسها أعراب الجاهلية، الذين كـانوا يـلطّخون أصنامهم وأحياناً الكعبة بدماء هذه القرابين.

وقد اتّبعهم في ممارسة هذا العمل الخرافي مسلمون جاهلون، حتى نهتهم هـذه الآيـة المباركة `وممّا يؤسف له وجود هذه العادات الجاهلية في بعض المناطق حيث يرشّون دماء الأضحية على باب وجدران منزلهم الجديد، حتى أنّهم يمارسون هذا العمل القبيح الخرافي في المساجد الجديدة العمران أيضاً، ولذا يجب على المسلمين الواعين الوقوف بقوّة ضدّ هـذا

العمل.

١.كنز العرفان، ج ١، ص ٣١٤.

ثم تشير الآية ثانية إلى نعمة تسخير الحيوان قائلة: وكذلك سخّرها لكم لتكبّروا الله على ما هداكم ﴾.

إنّ الهدف الأخير هو التعرّف على عظمة الخالق جـلّ وعـلا الذي هـداكـم بمـنهجه التشريعي والتكويني إلى تعلّم مناسك الحجّ والتعاليم الخاصّة بطاعته والتعبّد له. هذا من جهة.

ومن جهة أخرى جعل هذه الحيوانات الضخمة القويّة طيّعة لكم تقدّمونها أضاحي إستجابةً لله تعالى، وتعملون عملاً طيّباً يُساعد المحتاجين، وتستفيدون من لحومها في تأمين حياتكم. لهذا تقول الآية في الختام: ﴿وبشَرالمحسنين﴾ أولئك الذين استفادوا من هذه النعم الإلهيّة في طاعة الله، وأنجزوا واجباتهم على خير وجه، ولم يقصّروا في الإنفاق في سبيل الله أبداً، وفاعلوا الخير هؤلاء لم يحسنوا للآخرين فقط، بل شمل إحسانهم أنفسهم على أفضل وجه أيضاً.

وقد تؤدّي مقاومة خرافات المشركين التي أشارت إليها الآيــات الســابقة إلى إثــارة غضب المتعصّبين المعاندين، ووقوع إشتباكات محدودة أو واسعة. لهذا طمأن الله سبحانه وتعالى المؤمنين بنص**ر، فإنّ الله يدلفع عن الذين آهنوا...** 

لتتّحد قبائل عرب الجاهلية مع اليهود والنصارى والمشركين في شبه الجزيرة العربية للضغط على المؤمنين كما يحلو لهم، فلن يتمكّنوا من بلوغ ما يطمحون إليه، لأنّ الله وعـد المؤمنين بالدفاع عنهم وعداً تجلّى صدقه في دوام الإسلام حتى يوم القيامة، ولا يخـتصّ الدفاع الإلهي عن المؤمنين في الصدر الأوّل للإسلام وحسب، بل هو ساري المفعول أبـد الدهر، فإن كنّا على نهج الذين آمنوا. فالدفاع الإلهي عنّا أكيد. ومن ذا الذي لا يـلتمس دفاع الله سبحانه عن عباده الصالحين؟

وفي الختام توضّح هذه الآية موقف المشركين وأتباعهم بين يدي الله بهذه العبارة الصريحة وليني الله لايحت كل خوان كفور كم أولئك الذين أشركوا بالله حتى أنّهم ذكروا أسهاء أو ثانهم عند التلبية. فثبتت عليهم الخيانة والكفر لأنعم الله حيث يسمّون أو ثمانهم عمند تمقديم

الأضاحي، ولا يذكرون اسم الله عليها، فكيف يحبِّ الله قوماً كهؤلاء الخونة الكفرة؟! 80CB

#### الآيات

أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَدَّتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوْا وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِ مَلَقَدِيرُ (٢) ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيدَرِهِم بِغَيرِ حَقٍ إِلَا آَن يَقُولُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَدِّ مَن صَوَمِعُ وَبِيَعُ وَصَلَوَتُ وَمَسَحِدُ يُذَكَرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ حَيْدِيرُ وَلَيَسْصُرَتَ ٱللَّهُ مَن يَسْصُرُهُ إِنَ ٱللَّهَ لَقَوِتُ عَزِيرُ (٢) ٱلَّهِ ٱللَّهِ مَكَنَّنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَ اللَّهُ مَن يَسْصُرُهُ إِنَ ٱللَّهُ لَقَوِتُ عَزِيرُ (٢) اللَّهُ اللَّهِ نَهُوا عَنِ ٱلْمُسَكَرُ وَلِيَسَعَمُ مِنَا الصَلَوْةَ وَءَاتَوْ ٱلزَّصَارِةُ الْتَعَامُ وَلَيْ مَعْرُوفِ وَ مَكَنَّنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَ الْقَالَةُ الْقَالِقَ وَعَالَقَ الْتَعَانِ اللَّهُ لَقَوِينَ عَزِيرُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُ مَعْتَصَرِ مُعَالًا مَ

# أوّل مكم بالمهاد:

ذكرت روايات أنَّ المسلمين عـندما كـانوا في مكّـة، كـانوا يـتعرَّضون كـثيراً لأذى المشركين، فجاء المسلمون إلى رسول الله ما بين مشجوج ومضروب يشكون إليه ما يُعانون من قهر وأذىً، فكان صلوات الله عليه وآله يقول لهم: «اصبروا فانّي لم أؤمر بالقتال» حتى هاجر، فأنزل الله عليه هذه الآية بالمدينة، وهي أوّل آية نزلت في القتال <sup>(</sup>

هناك اختلاف بين المفسّرين في كونها أوّل آية نزلت في الجهاد، فهناك مَن يؤيّد ذلك، وهناك من يرى أنّ أوّل آية نـزلت في الجـهاد هـي آية: ﴿قـاتلوا فـي سبيل الله الذيـن يقاتلونكم...) ` وعدّ البعض آية ﴿إِنّ الله المترى من المؤمنين انفسهم والموالهم ...) ` هـي الأولىٰ ؟.

> ۱. تفسير مجمع البيان، ج ۷، ص ۸۷؛ وتفسير الكبير، ج ۲۳، ص ۳۹، ذيل الآية مورد البحث. ۲. البقرة، ۱۹۰. ٤. تفسير الميزان، ج ۱٤، ص ٤١٩.

۸]

کثيرا.

إلّا أنَّ أُسلوب الآية يناسب هذا الموضوع بشكل أفضل لأنَّ تعبير «إذن» جاء بصراحة واضحة فيها، ولم يرد في الآيتين الأخريين، وبتعبير آخر: إنَّ الإذن بالجهاد منحصر في هذه الآية.

ولما وعد الله المؤمنين بالدفاع عنهم في الآية السابقة يتضح جيّداً الإرتباط بين هذه الآيات... تقول الآية: إنّ الله تعالى أذن لمن يتعرّض لقتال الأعداء وعدوانهم بالجهاد، وذلك بسبب أنّهم ظلموا: (أذن للذين يقاتلون بانهم ظلموا» ثمّ أردفت بنصرة الله القادر للمؤمنين (وإنّ الله على نصرهم لقدير).

إنّ وعد الله بالنصر جاء مقروناً بـ«قدرة الله». وهذا قد يكون إشارة إلى القدرة الإلهيّة التي تنجد الناس حينما ينهضون بأنفسهم للدفاع عن الإسلام، لا أن يجلسوا في بيوتهم بأمل مساعدة الله تعالى لهم، أو بتعبير آخر: عليكم بالجدّ والعمل بكلّ ما تستطيعون من قدرة، وعندما تستحقّون النصر بإخلاصكم ينجدكم الله وينصركم على أعدائه، وهذا ما حدث للرسول ﷺ في جميع حروبه التي كانت تُكلّل بالنصر.

ثمّ توضّح هذه الآيات للمظلومين \_الذين أذن لهم بالدفاع عن أنفسهم \_بواعث هذا الدفاع، ومنطق الإسلام في هذا القسم من الجمهاد فتقول: ﴿للذين لُخرجوا هن ديارهم بسقير حقّ﴾ وذنبهم الوحيد أنّهم موحّدون: ﴿لِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبِّنَا الله﴾.

ومن البديهي أنّ توحيد الله موضع فخر للمرء وليس ذنباً يـبيح للـمشركين إخـراج المسلمين من بيوتهم وإجبارهم على الهجرة من مكّة إلى المدينة، وتعبير الآية جاء لطيفاً. يقرر إدانة الخصم، فنحن على سبيل المثال نقول لناكر الجميل: لقد أذنبنا عندما خدمناك، وهذه كناية عن جهل المخاطب الذي يجازي الخير بالشر<sup>ا</sup>.

ثمّ تستعرض الآية واحداً من جوانب فلسفة تشريع الجهاد فستقول: ﴿ولولا دفسع للله الناس بعضهم يبعض لهدّهت صولمع وبيع وصلولت ومساجد يذكر فيها لسم للله كثيراً».

أي إنّ الله إن لم يدافع عن المؤمنين. ويدفع بعض الناس بـبعضهم عـن طـريق الإذن بالجهاد، لهدّمت أديرة وصوامع ومعابد اليهود والنصارى والمساجد التي يذكر فيها اسم الله

٤١٥

· وبهذا يتضح أنَّ الإستثناء في الآية المذكورة متَّصل غاية الأمر إنَّه كنائي مع ذكر فرد ادَّعائي، (فتأمّل).

ولو تكاسل المؤمنون وغضّوا الطرف عن فساد الطواغيت والمستكبرين ومنحوهم الطاعة، لما أبق هؤلاء أثراً لمراكز عبادة الله، لأنّهم سيجدون الساحة خالية من العوائق، فيعملون على تخريب المعابد، لأنّها تبتّ الوعي في الناس، وتعبّىء طاقتهم في مجابهة الظلم والكفر. وكلّ دعوة لعبادة الله وتوحيده مضادّة للجبابرة الذين يريدون أن يعبدهم الناس تشبّهاً منهم بالله تعالى، لهذا يهدّمون أماكن توحيد الله وعبادته، وهذا من أهداف تشريع الجهاد والإذن بمقاتلة الأعداء.

وقد أورد المفسّرون معاني متفاوتة لـ «الصوامع» و«البيع» و«الصلوات»«المساجد» والفرق بينها، وما يبدو صحيحاً منها هو أنّ:

«الصوامع» جمع «صومعة» وهي عادةً مكان خارج المدينة بعيد عن أعين الناس مخصّص لمن ترك الدنيا من الزهّاد والعبّاد. (ويجب ملاحظة أنّ «الصومعة» في الأصل تعني البـناء المربّع المسقوف، ويبدو أنّها تطلق على المآذن المربّعة القواعد الخصّصة للرهبان).

و «البِيع» جمع بيعة بمعنى معبد النصاري، ويطلق عليها كنيسة أيضاً.

و «الصلوات» جمع صلاة، بمعنى معبد اليهود، ويرى البعض أنّها معرّبة لكلمة «صلوتا» العبرية، التي تعني المكان الخصّص بالصلاة.

وأمّا «المساجد» فجمع مسجد، وهو موضع عبادة المسلمين.

والصوامع والبيع رغم أنّها تخصّ النصاري، إلّا أنّ إحداهما معبد عامّ والأخرىٰ لمن ترك الدنيا، ويرى البعض أنّ «البيع» لفظ مشترك يطلق على معابد اليهود والمسيحيين.

وعبارة **(يذكر فيها لسم الله كثيراً)** وصف خاص بمساجد المسلمين حسب الظاهر، لأنّها أكثر إزدحاماً من جميع مراكز العبادة الأخرى في العالم، حيث تجرى فيها الصلوات الخمس في أيّام السنة كلّها، في وقت نجد فيه المعابد الأخرى لا تفتح أبوابها للمصلّين إلّا في يوم واحد من الاسبوع، أو أيّام معدودات في السنة.

وفي الختام أكّدت هذه الآية ثانية وعد الله بالنصر **(ولينصرن الله من ينصر»)** ولا شكّ في إنجاز هذا الوعد، لأنّه من ربّ العزّة القائل: **(إنّ الله لقوي مزيز).** مـن أجـل ألّا يـتصوّر

المدافعون عن خطَّ التوحيد أنَّهم وحيدون في ساحة قتال الحقِّ للباطل، ومواجهة جموع كثيرة من الأعداء الأقوياء.

وبنور من هذا الوعد الإلهي انتصر المدافعون عن سبيل الله على أعدائـهم في مـعارك ضارية خاضوها بضآلة عدد وعدّة، ذلك النصر الذي لا يمكن أن يقع إلّا بإمداد إلهي.

وآخر آية تفسّر المراد من أنصار الله الذين وعدهم بنصر، في الآية السابقة، وتقول: (الذين إن مكتاهم في الأرض أقاموا الصلاة والتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهؤا عن المنكر».

إنّهم فئة لا تلهو ولا تلعب كالجبابرة بعد انتصارها، ولا يأخذها الكبر والغرور، إغًا ترى النصر سلّماً لإرتقاء الفرد والجماعة، إنّها لن تتحوّل إلى طاغوت جديد بعد وصولها إلى السلطة، لإرتباطها القويّ بالله، والصلاة رمز هذا الإرتباط بالخالق، والزكاة رمز للإلتحام مع الخلق، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر دعامتان قويّتان لبناء مجتمع سليم، وهذه الصفات الأربع تكني لتعريف هؤلاء الأفراد، فني ظلّها تتمّ ممارسة سائر العبادات والأعمال الصالحة، وترسم بذلك خصائص المجتمع المؤمن المتطوّر <sup>(</sup>

كلمة «مكّنا» مشتقة من «التمكين» الذي يعني إعـداد الأجـهزة والمـعدّات الخـاصّة بالعمل، من عدد وآلات ضرورية وعلم ووعي كاف وقدرة جسمية وذهنية.

و تطلق كلمة «المعروف» على الأعمال الجيّدة والحقّة، و«المنكر» يعني العمل القبيح، لأنّ الكلمة الأولى تطلق على الأعمال المعروفة بالفطرة، والكلمة الثّانية على الأعمال المجـهولة والمنكرة. أو بتعبير آخر: الأولى تعني الإنسجام مع الفطرة الإنسانية، والثّانية تعني عـدم الإنسجام.

وتقول الآية في ختامها **(ولله عاقبة الأمور)،** وتعني أنّ بداية أيّ قدرة ونـصر مـن الله تعالى، وتعود كلّها في الأخير إليه ثانية **(لِدًا لله ولِدًا لِليه لِاجمون)**.

## بحوث

# ١\_ فلسفة تشريع المهاد

[^

رغم أنَّنا بحثنا مسألة الجهاد بحثاً واسعاً ` قبل هذا، إلَّا أنَّه مع ملاحظة احتمال أن تكون

ا. تناولنا أهميّة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ومسائل هذين الواجسين الإسلاميين، والجنواب عنن استفسارات في هذا المجال ببحث مسهب في تفسير الآية ٢٠٤ من سورة آل عمران. ٢. تناولنا فلسفة الجهاد بالبحث في تفسير الآية ١٩٣ من سورة البقرة.

الآيات \_موضع البحث \_أولى الآيات التي أجازت للمسلمين الجهاد، وإحتوت إشارة إلى فلسفة هذا الحكم، وجدنا ضرورة تناولها بإيجاز.

وقد أشارت هذه الآيات إلى أمرين مهمّين في فلسفة الجهاد:

**أوّلهما: جه**اد المظلوم للظالم، وهو من حقوقه المؤكّدة والطبيعيّة، التي يــؤكّدها عــقل الإنسان وفطرته. وليس له أن يستسلم للظلم، بل عليه أن ينهض ويصرخ ويتسلّح ليقطع دابر الظالم ويدفعه.

**وثانيهما: جه**اد الطواغيت الذين ينوون محو ذكر الله من القلوب بتهديم المعابد التي هي مراكز لبتَّ الوعي وإيقاظ الناس، فيجب مناهضة هؤلاء لمنعهم من محو ذكر الله بتخديرهم، ثمّ جعلهم عبيداً لها.

وممّا يلفت النظر أنّ تخريب المعابد والمساجد لا يعني تخريبها مادّياً فقط، بل قد يكون بأساليب غير مباشرة كثيرة، كإشاعة برامج التسلية والترفيه المقصودة، وبثّ الدعــايات المسمومة، والإعلام المضادّ لحرف الناس عن المساجد، فتحوّل أماكن العبادة إلى خرائب مهجورة.

وفي هذا جواب لمن يسأل: لماذا أجيز للمسلمين إسـتخدام القـوّة وخــوض الحــرب لتحقيق أهدافهم؟ ولماذا لا يتمّ تحقيق الأهداف الإسلامية باللجوء إلى التعقّل والمنطق؟

وهل يفيد المنطق ذلك الظالم الذي يهجّر المسلمين من ديارهم لا لذنب إقترفوه سوى إعتقادهم بتوحيد الله، فتراه يستولي على منازلهم وأموالهم، ولايلتزم بأيّ قانون ومنطق تجاههم؟!

فهل يمكن ردع هؤلاء المجانين بغير لغة السلاح والقوّة؟! وهذا ينطبق على من يقول لنا: لماذا لا تساومون الكيان الصهيوني وتفاوضونه؟

الكيان الصهيوني الذي إنتهك جميع القوانين الدولية وقرارات المــنظْهات الدوليــة التي أقرّتها شعوب العالم، وسحق ويسحق جميع القوانين البشرية والتعاليم السهاوية، هل يعترف بالمنطق؟!

حركة الجماهير، منافساً لمصالحهم غير المشروعة! ويعملون بما لديهم من قوّة لهدمه! فهل يكن التفاوض سلميّاً معهم؟! وإذا نظرنا إلى المجتمع الإنساني نظرة واقعية ووضعنا القضايا الفكرية جانباً، فلانجد مفرّاً من اللجوء إلى القوّة والسلاح؟!

٤١٩

وليس هذا عجزاً في منطقنا، بل لعدم إستعداد الجبابرة لقبول المنطق السليم، ومتى وجدنا المنطق فاعلاً لجأنا إليه.

## ٢\_ من هي الذين وعدهي الله بالنصر؟

۸]

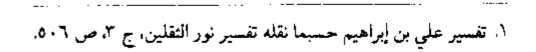
إنَّه لمن الخطأ الإعتقاد بأنَّ نصر الله المؤمنين ووعده بـالدفاع عـنهم ــالذي جـاء في الآيات السابقة وفي آيات قرآنية أخرى \_بعيد عن سنَّة الله في خلقه وقوانين الحياة؛

ليس الأمر هكذا، فالله يعد بنصرة الذين يعبِّنون جميع طاقاتهم ليدخلوا ميدان القتال بكلِّ قوّة، و لهذا نطالع في الآيات السالفة: ﴿ لولا دفع الله الناس بعضهم ببعض)، فلا يدفع الله الظالمين بإمداداته الغيبيَّة وبقدرة الصواعق والزلازل التي لايبعثها إلَّا في حالات استثنائية، إِنَّا يدفع شرَّهم عن المؤمنين بمن يدافع عنهم، أي المؤمنين الحقيقيين.

وعليه فلا يعنى الوعد الإلهي بالنصر رفع المسؤولية والتكاسل والتواكل بالإعتاد على ما وعد الله للمؤمنين، بل يجب التحرّك الواسع لضمان النصر الإلهي وتهيئة مستلزماته.

والجدير بالذكر أنَّ هذه المجموعة من المؤمنين لا يتوجَّهون إلى الله قبل النصر فقط، بل بعد النصر أيضاً، فهم ﴿الدين إن مكتاهم في الأرض أقاموا الصلاة...) يوطّدون علاقتهم مع الله. والنصر لديهم وسيلة لنشر الحقَّ والعدل ومكارم الأخلاق.

وخصّصت بعض الرّوايات الآية السابقة بالمهدي (عجّل الله فرجه) وأصحابه أو بآل محمّد عليه المعام، فقد جاء في حديث عن الإمام الباقر الله حين تفسير الآية ﴿الذين إن مكتاهم في الأرض...) قال: إنَّ هذه الآية ﴿الذين إن...) نزلت في آل محمّد عَلَيْ والمهدى (عجّل اللّه فرجه) وأصحابه «يملّكهم الله مشارق الأرض ومغاربها. ويظهر الدين ويميت الله به وبأصحابه البدع والباطل. كما أمات الشقاة الحقّ. حتى لا يرى أين الظلم. ويأمرون بالمعروف  $\cdot^{1}$ وينهون عن المنكر»  $\cdot$ 



٤٣٠

[ع

وقد وردت أحاديث أخرى في هذا الجال، وهي عبارة عن مصاديق بارزة للآية ولا تمنع عموم الآية، فمفهوم الآية الواسع يشمل جميع المؤمنين والجماهدين في سبيل الله.

٣- «الممسنين»، «المفبتين»، «أنصار الله» و تأمر الآيات المذكورة أعلاه والتي قبلها أحياناً بتبشير «المحسنين»، ثمّ تعرّفهم أنّهم من المؤمنين، وليسوا من الخونة الكفّار .. وأحياناً أخرى تتكلّم حول «المخبتين» (المتواضعين) وتصفهم بأنّهم خشّع في الصلاة، صابرون على المصائب منفقون ممّا وهبهم الله. وتعدّد هذه الآيات كذلك ميزات «أنصار الله» الذين لا يطغون عند إنـتصارهم، بـل يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر. وخلاصة هذه الآيات تكشف لنا أنّ المؤمنين الصادقين لهم جميع هذه الخصائص، فهم من جهة أقوياء في عقيدتهم والتزامهم المسؤولية، ومن جهة ثانية برهنوا على أنّهم أقوياء ومستقيمون في علاقتهم مع الخالق والخلق وفي مكافحة الفساد.

ର୍ଯ୍ୟ

### الآيات

وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ حَكَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوج وَعَادُونُ مُود ٢٠ وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ لُوطِ ٣ وَأَصْحَبُ مَدْيَنٌ وَكُذِّبَ مُوسَىٰ فَأَمْلَيْتُ لِلْحَكَ فِي مَ أُخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِبِ ٢ فَكَأَيْنِ مِن قَبْرِيَةٍ أَهْلَكْنَهَا وَهِي ظَالِمَةُ فَهِيَ خَاوِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَاوَبِثْرِمُعَظَّلَةٍ وَقَصْرِمَّشِيدٍ ٢

#### التفسير

بئر معطَّلة وقصر مشيدا

لقد صدر أمر الجهاد للمسلمين بعد أن ذاقوا \_كما ذكرت الآيات السابقة \_مرارة المحنة التي فرضها عليهم أعداء الإسلام الذين آذوهم وطردوهم من منازلهم لا لذنب إرتكبوه. بل لتوحيدهم الله سبحانه وتعالى.

وقد طمأنت الآيات \_موضع البحث \_الرّسول ﷺ والمؤمنين وخفّفت عنهم من جهة. وبيّنت لهم أنّ العاقبة السيّئة تنتظر الكفرة من جهة أخرى، فقالت: ﴿ وَلِنَ يَكَذَبُوكَ فَقَدَ كَذَبِتَتَ قبلهم قوم نوح وماد وثموده.

أي إذا كذّبك هؤلاء القوم فلا تبتئس ولاتحزن، فالأقوام السابقة قد كذّبت رسلها أيضاً، وأضافت: **﴿وقوم لِبراهيم وقوم لوط**﴾.

وكذلك كذّب أهالي مدينة «مدين» نبيّهم «شعيب»، وكذّب فـرعون وقـومه نـبيّهم «موسى» **﴿وأصحاب هدين وكذّب هوسى»**.

وإنَّ هذه المعارضة والتكذيب لن تؤثّر في روحك الطاهرة ونفسك المطمئنة، مثلما لم تؤثّر في أنبياء كبار قبلك ولم تعق مسيرتهم التوحيديّة ودعوتهم إلى الحقّ والعدل قطّ. إلّا أنّ هؤلاء الكفرة الأغبياء يتصوّرون إمكانية مواصلة هـذه الأسـاليب الخـزية.

**فحامليت للكافرين ثمّ أخذتهم >** أجل، أمهل الله الكافرين ليؤدّوا إمتحانهم وليتم الحسجّة عليهم فأغرقهم بنِعَمه، ثمّ حاسبهم حساباً عسيراً. **فكيف كان تكير> `** ورأيت كـيف أنكرت عليهم أعمالهم، وبيّنت لهم أعمالهم القبيحة، لقد سلبت منهم نعمتي وجعلتهم على أسوأ حال... سلبت سعادتهم الدنيوية وعوّضتهم بالموت.

**آخر الآية** موضع البحث يبيَّن الله تعالى كيفيَّة عقاب الكفَّار بجملة موجزة ذات دلالة واسعة **(وكأين من قرية أهلكناها وهي قالمة ﴾** وأضافت الآية أنَّ سقف بيوتها قــد بــاتت أسفل البناء: **(فهي خاوية على عروشها ﴾**.

أي إنّ الواقعة كانت شديدة حتى أنّ السقوف إنهارت أوّلاً ثمّ الجدران على السقوف (وبنر هـ عطّلة ) فما أكثر الآبار المترعة بمياهها العذبة، ولكنّها غارت في الأرض بعد هلاك أصحابها فأصبحت معطّلة لانفع فيها.

**وقصر مشيد ﴾**<sup>`</sup> أجل ما أكثر القصور المشيدة التي إرتفعت شاهقة وزُيِّمنت، إلَّا أنَّهـــا أضحت خرائب بعد أن هلك أصحابها، والنتيجة إنَّهم تركوا مساكنهم وقصورهم الجلّلة، وأهملوا مياههم وعيونهم التي كانت مصدر حياتهم وعمران أراضيهم وذهــبوا، وكــذلك الآبار الغنيَّة بالماء أصبحت معطِّلة لاماء فيها.

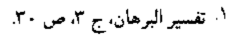
#### ہدت

ممممممممممم النظر النفسير الذي ورد عن أهل البيت على حيث فسّروا ﴿وبستر معطّلة ﴾ بالعلماء الذين لا يستفيد منهم المجتمع، فبقيت علومهم معطّلة، فقد روي عن الإمام موسى بن جعفر على في تفسير عبارة ﴿وبتر معطّلة وقصر مشيد ﴾ قوله: «البئر المعطّلة الإمام الصامت. والقصر المشيد الإمام الناطق» وبهذا المعنى روي أيضاً عن الإمام الصادق على آ وهذا التفسير نوع من التشبيه (مثلما يشبّه المهدي (عجّل الله فرجه) ناشر العـدل في

١٠ والنكير» تعني الإنكار وهنا تعني فرض العقاب.
 ٢٠ والمشيد» مشتقّة من وشيد» على وزن «عيد» ذات معنيين: أوّلهما الإرتفاع، والثّاني الجصّ، فتعني لفظة «قصر مشيد» القصر المرتفع.

والمعنى الثّاني القصر الذي بني على أسس ثابتة قويّة ليصان من حوادث الزمان، وبما أنّ معظم منازل ذلك العصر تبنى من الطين، فإنَّ المنزل الذي يبنى بالجصَّ يكون أقوى من هذه البيوت ويكون متميِّزاً عنها. <sup>۲</sup>. تفسير البرهان، ج ۳، ص ۳۰.

| 278                | ير كتاب الله المنزل                     | الأمثل في تفس                   | ۸]                |  |  |
|--------------------|-----------------------------------------|---------------------------------|-------------------|--|--|
| لشيد، يجلب         | رّ في دسّت الحكم يكون كالقصر ا.         | لعين) أي إنَّ الإمام عندما يستة | العالم بالماء انا |  |  |
| ل عنه. إحتلّ       | وإذا أبعد عن الحكم وتخلّى الناس         | والبعيد ويكون ملجأً للجميع،     | إنتباء الداني     |  |  |
| تفاد منها فلا      | إمتلأت ماءً. إلَّا أنَّها معطَّلة لا يس | · يستحقّه فيكون عندها كبئر      | مكانه من لا       |  |  |
|                    |                                         | اناً ولا تستي زرعاً.            | تروي عطشا         |  |  |
|                    |                                         | ن ما أنشد الشاعر العربي:        | ما أحسز           |  |  |
| ستطرف              | مــــثل لآل مـحمّد ﷺ مـــ               | مسعطَّلة وقسصر مشسرف            | بــــئر ،         |  |  |
| ــنزف <sup>(</sup> | والبــــئر عــــلمهم الذي لا ي          | سر مـجدهم الذي لا يُـرتقى       | فسالته            |  |  |
| ୧୦୦୫               |                                         |                                 |                   |  |  |



## الآيات

أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْءَاذَانُ يُسَمَعُونَ بِمَا فَإ لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَرُ وَلَذِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ لَتِي فِي ٱلْصُدُورِ فَي وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعَدَهُ، وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِمَا تَعْدُونَ فَي وَكَنَ يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعَدَهُ، وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِمَا تَعْدُونَ فَي

#### التفسير

السير في الأرض والعبرة:

تحدَّثت الآيات السابقة عن الأقوام الظالمة التي عاقبها الله على ما إقترفت أيدبهم فدمّر أحياءهم، وأكَّدت الآية الأولىٰ هذه القضيَّة فقالت: ﴿قُلْم يسيروا في الأرض فستكون لهم قلوب يعقلون بها أو آذان يسمعون بها».

أجل، تحدّثنا عن خرائب قصور الظلمة، ومنازل الجبابرة المهدّمة، وعبدة الدنيا، فلكلّ واحد منها ألف لسان يحكي لنا بسكوته المسيطر عليه ما حدث في زواياه من ظلم وفسق وجور، ويحدّثنا عن ألف حادثة وحادثة.

إنَّ هذه الخرائب كتب ناطقة تتحدَّث عن مـاضي هـؤلاء الأقـوام. ونـتائج أعـمالهم وسلوكهم في الحياة، وعن أعمالهم المشؤومة، وأخيراً عن العقاب الذي صبّه الله عليهم!

إنّ آثار قصور الجبابرة تبعث في روح الإنسان التفكّر والإتّعاظ، حيث يعوّضنا أحياناً عن مطالعة كتاب ضخم، ومع أنّ أصل التاريخ يعيد نفسه، فإنّ هذه الآثار تجسّد للإنسان مستقبله أمام عينيه، أجل، إنّ دراسة آثار القدماء تجعل آذاننا صاغية وأنظارنا ثاقبة. ولهذا السبب يحتّ القرآن الجيد في كثير من آياته المؤمنين على السياحة، سياحةً إلهيّةً أخلاقيةً فيها عبرة لأنفسنا وعظة نحصّلها من دراسة إيوان المدائن وقصور الفراعنة، فمرّة نمرّ عـبر

[^

دجلة إلى المدائن، وقد نسكب الدمع بغزارة دجلة على أرض المـدائـن، لنسـمع نـصائح جديدة من شقوق خرائب القصور التي كان عمّارُها الملوك الجبابرة، ولنأخذ منها الدروس والعبر<sup>(</sup> .

ولإيضاح حقيقة هذا الكلام بشكل أفضل قال القرآن الجيد: **﴿فَإِنَّهَا لا تَحْمَّى الأَبِّصَارِ ولكن تعمى القلوب الذي في الصدور**».

إنّ الذين يفقدون بصرهم لا يفقدون بصيرتهم، بل تراهم أحياناً أكثر وعياً من الآخرين. أمّا العمي الحقيقيون فهم الذين تعمى قلوبهم، فلا يدركون الحقيقة أبداً! لهذا يقول الرّسول الأكرمﷺ : «شرّ العمى، عمى القلب! وأعمى العمى عمى القلب» <sup>7</sup>.

ونطالع حديثاً للرسول الأكرم ﷺ في كتاب غوالي اللآلي «إذا أراد الله بعبد خيراً فتح عين قلبه فيشاهد بها ماكان غائباً عنه» ``

**سؤال:** وهنا يثار سؤال: كيف يقال أنَّ القلوب التي في الصدور تدرك الحقائق، في وقت نعلم فيه أنَّ القلب مضخَّة للدم ليس إلَّا؟!

**والجواب:** وقد أجبنا عن هذا في تفسير سورة البقرة، وخلاصته أنَّ أحد معاني القلب هو العقل، ومن معاني الصدر ذات الإنسان.

إضافةً إلى أنّ القلب مظهر العواطف، وكلّما تأثّرت العواطف والإدراكات الروحيّة في الإنسان، فإنّ أوّل أثرها ينعكس على القلب فتزداد نبضاته ويسرع الدم في جريانه، ويمنح الجسم نشاطاً وحيوية جديدة، فتنسب الظواهر الروحية إلى القلب، لأنّه أوّل من يتأثّر بها في جسم الإنسان. (فتأمّلوا جيّداً).

ومممما يلفت النظر أنَّ الآية المذكورة أعلاه نسبت سبل إدراك الإنسان إلى القلب (العقل) والأذنين، إشارة إلى أنَّه لا سبيل ثالت لإدراك الأشياء والحقائق. فإمما أن يتفاعل مع الحدث في أعماق روحه ويسعى لتحليل المسائل بنفسه فيصل إلى النتيجة المتوخّاة، وإمّا أن يسمع النصيحة من المشفقين الهداة وأنبياء الله وأهل الحقّ، أو يصل إلى الحقائق عن طريق هذين السبيلين<sup>2</sup>.

وترسم **الآية الثّانية \_م**وضع البحث \_صورة أخرىٰ لجهل الأغبياء وعديمي الإيمـان

· ، شرحنا في تفسير الآية ١٣٧ سورة آل عمران بإسهاب دراسة تاريخ القدماء عن طريق السياحة والسير في الأرض. تفسیر نورالتقلین، ج ۲۰ ص ۵۰۸. ٣ المصدر السابق. ٤. تفسير الميزان، بع ١٤، ص ٤٢٦.

فتقول: **﴿ويستعجلونك بالعذلين؛** فردَّ عليهم ألَّا تعجلوا **﴿ ولنَ يَحْلفَ للله وعدَّ؛** و«العجول» هو من يخشى فوات الفرصة من يده، وإنتهاء إمكاناتها.

أمّا الله القادر على كلّ شيء منذ الأزل، فلا حاجة له بالعجلة، فهو قادر دوماً على الوفاء بما وعد، فلا فرق عنده بين الساعة واليوم والسـنة: ﴿ **وَلِنَّ بِـوهاً مـند رَبِّك كَالف سـنة هـمًا** تحدّون﴾.

وسواء أكان حقّاً أم باطلاً تكرارهم القول (لماذا لم ينزل الله علينا البلاء؟) فليعلموا أنّ العذاب يترقّبهم وسينزل عليهم قريباً، فإن أمهلهم الله، فإنّ ذلك ليعيدوا النظر في أعمالهم، وسيغلق باب التوبة بعد نزول العذاب ولا سبيل للنجاة حينذاك.

وهناك تفاسير أخرى لعبارة **﴿ولِنَ يوها مندرتِك كألف سنة همّا تعدّون**» غير ما ذكرنا (وهو تساوي اليوم الواحد والألف سنة بالنسبة إلى قدرته تعالى) منها: قد يلزم ألف عام لإنجازك عملاً ما، والله تعالى ينجزه في يوم أو بعض يوم، لهذا فـإنّ عـقابه لا يحـتاج إلى مقدّمات كثيرة.

و تفسير آخر يقول: إنَّ يوماً من أيَّام الآخرة كألف عام في الدنيا، وإنَّ جزاء ربِّك وعقابه يزداد بهذه النسبة، لهذا نقرأ في الحديث التالي: «إنَّ الفقراء يدخلون الجنَّة قبل الأغنياء بنصف يوم. اي: خمسمائة عام» `.

وفي **آخر آية** نجد تأكيداً على ما سبق أن ذكرته الآيات الآنفة الذكر من إنذار الكفّار المعاندين بأنّه ما أكثر القرى والبلاد التي أمهلناها ولم ننزل العذاب عليها ليفيقوا من غفلتهم، ولمّا لم يفيقوا وينتبهوا أمهلناهم مرّة أخرى ليغرقوا في النعيم والرفاهية، وفجأةً نزل عليهم العذاب: **(وكأين من قرية لمليت لها وهي ظالمة ثمّ أخذتها).** 

إنَّ أولئك الأقوام كانوا مثلكم يشكون من تأخَّر العذاب عليهم، ويسخرون من وعيد الأنبياء، ولا يرونه إلَّا باطلاً، إلَّا أنَّهم ابتلوا بالعذاب أخيراً ولم ينفعهم صراخهم أبداً ﴿ وَلِلَيَّ العصير» أجل كلّ الأمور تعود إلى الله، وتبقى جميع الثروات فيكون الله وارثها. 3003

۱۰ تفسير مجمع البيان، ج ۲, ص ۹۰، ذيل الآية مورد البحث.

-- - -

قُلْ يَنَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا أَنَا لَكُرْ نَذِيرٌ مَبِينٌ ٥ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَتِ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيكُ ٥ وَٱلَّذِينَ سَعَوْا فِي ءَايَنِينَا مُعَاجِزِينَ أَوْلَتِ كَ أَصْحَنْبُ الْجُجِيمِ ٥

### الأفسير

#### الرزق الكريم:

تحدّثت الآيات السابقة عن تعجيل الكفر والعذاب الإلهي، وإنّ ذلك ليس من شأن النّبيﷺ وإنّا يرتبط بمشيئة الله تعالى، فأوّل آية من الآيات أعلاء تقول: ﴿قُلْ يَالَيْهَا للنّاس لِنّها لَنا لِكُم نذير هبين ﴾.

يخاطب سبحانه وتعالى الرّسول الأكرم ﷺ فيأمره أن ينذر الناس بعذاب الله إن تخلّفوا عن طاعته.

وممّا لا شكّ فيه أنّ النّبي ﷺ نذير بشير، و تأكيد الآية هنا لصفة النذير جاء لملاءمة ذلك مع المخاطبين الكفّار المعاندين الذين يستهزئون بعقاب الله.

وترسم **الآيتان التاليتان** صورةً للبشرى وأخرى للإنذار، لأنّ رحمة الله واسعة، فتقدّم على عقاب الله. تتحدّث أوّلاً عن البشرى ﴿فَالَدَينَ آمَنُوا وَمَعْلُوا الصالحات لهم مَعْفُرة ورزق كريم﴾ يتطهّرون بماء المغفرة الإلهيّة أوّلاً، فتطمئن ضمائرهم، ثمّ تشملهم نعم الله ورحمته.

عبارة «رزق كريم» (مع ملاحظة أنّ كلمة «كريم» تطلق على أيّ موجود شريف وثمين) ذات مفهوم واسع يضمّ جميع الأنعم المادية والمعنوية.

أجل، إنّ الله الكريم بينّ على عباده المؤمنين الصالحين بأنواع من الرزق الكريم في تلك المنازل الكريمة، يقول الراغب الاصفهاني في مفرداته: لا يقال الكرم إلّا في المحاسن، كـمن ينفق مالاً في تجهيز جيش في سبيل الله، أو تحمّل حمالة ترقىء دماء قوم. فعلى هذا لا يطلق الكرم على الإحسان الجزئي.

وفسّر البعض الرزق الكريم بالرزق الدائم الذي لاعيب ولانقص فيه.

وقال آخرون: إنّه الرزق الذي يليق بالمؤمنين الصالحين، ولا يخيى أنّ المراد من ذلك شامل ويضمّ جميع هذه المعاني. وأضافت الآية اللاحقة ﴿ وللذين سعوا في آياتنا معاجزين لُولئك أصحاب للجعيم» أي إنّ الذين حاولوا تخريب الآيات الإلهيّة ومحسوها، وكانوا يعتقدون بأنّ لهم القدرة على مغالبة إرادة الله المطلقة، فهم أصحاب الجحيم <sup>(</sup> «جحيم» من مادّة «جحم» بمعنى شدّة توقّد النّار، وتقال كذلك لشدّة الغضب، فعلى هذا تطلق كلمة (الجحيم) على المكان المشتعل بالنيران، وهي هنا تشير إلى نار الآخرة.

244

#### الآيات

وَمَآأَرْسَلْنَامِن فَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَانَجِي إِنَّآ إِذَا تَمَنَّى ٱلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيتَدِهِ فَيَنَسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَنُ ثُمَرَ يُحْصَحُ مُ ٱللَّهُ مَا يَدَةٍ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكَرُ شَ لِبَحْكَ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَنُ فِتَسَنَهُ لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ وَٱلْقَاسِيةِ قُلُوبُهُم وَإِنَّ الظَّلِيعِينَ لَفِى شِقَاقٍ بَعِيدٍ شَ وَلِيعْلَمَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ أَلْهَ عَلَيهُ مَا يُعْهُ مَ وَ مَسْتَقِيعِ فَيُوْمِنُوا بِهِ، فَتَخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ ٱللَّهُ لَهُ إِلَيْ مَا يَعْهُ مَا يَعْهُ مُ مُسْتَقِيعِ فَيُوْمِنُوا بِهِ، فَتَحْبِتَ لَهُ مُقَافَ مَعْتَ اللَّهُ مَا يَعْتَعْتَ عَلَيْ مَا يَعْتَ عَلَيهُ مُ

# الأغسير

وساوس الشّياطين في مساعى الأنبياء:

تناولت الآيات السابقة محاولات المشركين والكفرة لمحو التعاليم الإلهيّة والإستهزاء بها. أمّا الآيات موضع البحث فقد تضمّنت تحذيراً مهمّاً حيث قالت: إنّ هذه المؤامرات ليست جديدة، فالشياطين دأبوا منذ البداية على إلقاء وساوسهم ضدّ الأنبياء.

في البداية تقول الآية: ﴿وها لرسلنا هن قبلك من رسول ولا نبي إلّا إذا تهنّى ﴾ أمراً لصالح الدين والمجتمع وفكّر في خطّة لتطوير العمل ﴿القى الشيطان في لمنيته ﴾ إلّا أنّ الله لم يترك نبيّه وحده إزاء إلقاءات الشياطين ﴿فينسخ الله ها يلقي الشيطان ثمّ يحكم الله آياته ﴾ .

انّ هذا العمل يسير على الله تعالى، لأنّه عليم بجميع هذه المؤامرات الدنينة، ويعرف كيف يحبطها ﴿ولاله عليم حكيم﴾.

إلاً أنَّ المؤامرات الشيطانية التي كان يحيكها المشركون والكفرة، كانت تشكّل سماحة لإمتحان المؤمنين والمتآمرين في آنٍ واحد، إذ تضيف الآية **وليجعل ما يلقي للشيطان فتنة** للذين في قلوبيهم مرفن والقاسية قلوبيهم».

5]

﴿وابِنَ الظالمين لفي شقاق بعيد» فهم بعيدون عن الحقّ لشدّة عداوتهم وعنادهم. وكذلك الهدف من هذا البرنامج: ﴿وليعلم الذين لُوتوا العلم الله الحقّ هن ربّك فيؤمنوا به فتخبت له قلوبهم». وطبيعي أنّ الله لا يترك المؤمنين الواعين المطالبين بحقوقهم والمدافعين عن الحقّ وحدهم في هذا الطريق الوعر ﴿وابنَّ الله لهاد الذين آمنوا إلى صراط هستقيم».

## ہحوث

١\_ المراد من إلقاءات الشيطان

ما ذكرنا، في تفسير الآيات المذكورة أعلا، يتناغم مع آراء بعض الباحثين، إلّا أنّ هناك إحتالات أخرى في تفسير الآية، منها أنّ عبارة «تمنّى» «أمنية» تعني التلاوة والقراءة، كما جاءت في أشعار العرب بهذا المعنى. لهذا فإنّ تفسير آية ﴿وما لرسلنا من قبلك من رسوك ﴾ هو أنّ الشياطين (خاصّة شياطين الإنس) كانوا يلقون بكلمات خلال قراءة كلام الله على الناس لتشويش الأفكار، ولإبطال أثر القرآن في الهداية والنجاة، إلّا أنّ الله عزّوجلّ كان يحو أثر هذه الإلقاءات ويثبت آياته، وينسجم هذا التّفسير مع عبارة ﴿قرار

ولم تستعمل «تمنيّ، وأمنية» بمعنى التلاوة إلّا نادراً، ولم ترد في القرآن بهذا المعنى قـطّ. «تمنيّ» مشتقة من «منى» على وزن «مشى» وأصلها تعني التقدير والفرض، وسمّيت نطفة الرجل بـ «المني» لأنّ تقدير كيان الفرد يُفرض فيها. ويقال للموت «منيّة» لأنّه يحلّ فحيه الأجل المقدّر للإنسان، ولهذا تستعمل كلمة «تمنّى» لما يصوّره الإنسان في مخصيّلته والتي يطمح إلى تحقّقها. وخلاصة القول: إنّ أصل هذه الكلمة هي التقدير والفرض والتصوّر، أينما استخدمت.

ويمكن ربط معنى التلاوة بهذه الكلمة، فيقال: التلاوة تشمل التقدير والتصوّر للكلمات، إلّا أنّها رابطة بعيدة لا أثر لها في كلمات العرب.

أمّا المعنى الذي ذكرناه لتفسير الآية (برامج الأنبياء ومخطّطاتهم للوصول إلى الأهداف الإلهيّة) فإنّه يناسب المعنى الأصلي لكلمة «تمنّى».

وثالث احتمال في تفسير الآية أعلاه هو ما ذكره بعض المفسّرين ورأى فيه أنّه إشارة إلى بعض الأخطار والوساوس الشيطانية التي تلتى في لحظة عابرة في أذهان الأنبياء الطاهرة النيرة.

وبما أنَّهم معصومون ومنصورون بقوّة غيبيّة وإمدادات الِفُيّة، فإنّ الله يمــحو أثــر هــذه الإلقاءات من أفكارهم ويهديهم إلى الصراط المستقيم.

إلَّا أنَّ هذا التَّفسير لا ينسجم مع الآيتين الثَّانية والنَّالثة ممّا نحن بصدده، والقرآن اعتبر هذه الإلقاءات الشيطانية وسيلة إمتحان للكفرة والمؤمنين الواعين على السواء، ولا أثر لها في قلوب الأنبياء حيث يمحو الله عنها إلقاءات الشياطين هذه.

وبهذا تتّضح ملاءمة التّفسير الأوّل أكثر من غيره، وهي إشارة إلى نشاط الشياطين وما يلقونه على الأنبياء لتعويق عملهم البنّاء، غير أنّ الله يبطل ما يفعلون ويمحو ما يلقون.

٢\_ أسطورة الغرانيق المفتلقة

جاء في بعض كتب السنّة رواية عجيبة تنسب إلى ابن عبّاس، مفادها أنّ النّبي ﷺ كان مشغولاً بتلاوة سورة «النجم» في مكّة المكرّمة، وعندما بلغ الآيات التي جاء فيها ذكر أسهاء أصنام المشركين **(تفرنيتم لللاح والعزّى \* ومناة الثّالثة الأخرىُ \*** ألقي الشيطان على النّبي هاتين الجملتين وجعلها على لسانه: (تلك الغرانيق العلى وإنّ شفاعتهنّ لترتجى!) أي إنّهنّ طيور جميلة ذات منزلة رفيعة ومنها ترتجى الشفاعة <sup>؟</sup>

وقد فرح المشركون بذلك، وقالوا: إنّ محمّداً لم يذكر آلهتنا بخير حتى الآن. فسجد محمّد على وسجدوا هم أيضاً، فنزل جبرائيل في على الرّسول تكرّ محذّراً من أنّه لم ينزل هاتين الآيتين وأنّهما من إلقاءات الشيطان، وهنا أنزل عليه الآيات موضع البحث فوهما **لرسلتا من قبلك من رسول...> مح**ذّراً الرّسول تكرّ والمؤمنين ، ورغم أنّ عدداً من أعمداء الإسلام نقلوا هذا الحديث وأضافوا عليه ما يحلو لهم للمساس برسالة النّبي تكرّ والقرآن، إلّا أنه مختلق يبغي النيل من القرآن وأحاديث الرّسول تكرّ

وهناك أدلَّة دامغة عديدة تؤكَّد إختلاق شياطين الإنس لهذا الحديث:

**أولاً:** ذكر الباحثون ضعف رواته وعدم الثقة بهم، ولا دليل على أنَّه من روايـة ابــن

د اسجام، ۲۰ و ۲۰۰

٢. «الغرانيق» جمع «غرنوق»، على وزن بُهلول، طائر يعيش في الماء أبيض أو أسود اللون، كما جاء بسمعان أُخرىٰ «قاموس اللغة».

٣. جاء ذكر هذا الحديث نقلاً عن جماعة من حفَّاظ أهل السنَّة في تفسير الميزان.

عبّاس. وقد صنّف محمّد بن إسحاق كتاباً أكّد فيه إختلاق الزنادقة لهذا الحديث (

**ثانياً.** ذكرت الكتب الإسلامية أحاديث عديدة عن نـزول سـورة النـجم وسـجود النّبيﷺ والمسلمين، ولم تذكر شيئاً عن هذا الحديث المختلق، وهذا يدلّ على إضافة هذه الجملة إليه فيا بعد<sup>ن</sup>.

ثالثاً: تنبي آيات ٣ و ٤ من سورة النجم بصراحة هذه الخرافة ﴿ وما ينطق من للهوى \* إن هو إلا ومي يومن ﴾.

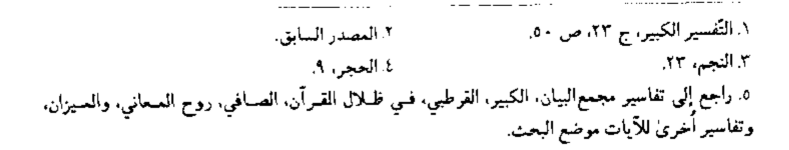
كيف تنسجم هذه الأسطورة مع هذه الآية التي نزّهت وعصمت الرّسولﷺ؟

رابعاً؛ استنكرت الآيات التالية للآية التي سمّت أوثان المشركين والأصنام، وبسيّنت قبحها وسخفها، فقد ذكرت بصراحة ﴿لِن هي لِأَلسما. سمّتموها لنتم وآبانكم ما لنزل الله بها هن سلطان لِن يتّبعون لِلَّ الظنّ وما تهوي الأنفس؟ وقد جاءهم من ربّهم الهدى، ومع كلّ هذا الذمّ للأصنام، كيف يمكن مدحها؟ إضافةً إلى أنّ القرآن الجيد ذكر بصراحة أنّ الله يحفظه من كلّ تحريف ﴿لِمَّا نحن نزّكنا الذكر ولِنَا له لحافظون؟ <sup>3</sup>

خامساً: إنّ جهاد النّبي ﷺ للأصنام جهاد مستمر طوال حياته ولم يقبل المساومة قطّ. وقد رفض الرّسول ﷺ الأوثان، وبرهنت سيرته المطهّرة على إستنكارها والتصدّي لها، حتى في أصعب الظروف، فكيف ينطق بمثل هذه الكلهات؟!

**سادساً:** إنّ الكثير من غير المسلمين الذين لا يعتقدون بأنّ النّبي محمّداً ﷺ مرسل من الله، يعترفون بأنّه إنسان مفكّر واع حقّق أعظم الإنتصارات، فهل يمكن لمن شعار، الأساس «لا إله إلّا الله»، وجهاده الرافض لأيّ نوع من أنواع الشرك والوثنيّة، وحياته برهان على الإباء ورفض الأصنام، يترك فجأةً سيرته تلك ليشيد بالأوثان؟!.

ومن كلّ هذا نستنتج أنّ أسطورة الغرانيق من وضع أعداء سذّج ومخالفين لا يخافون الله. اختلقوا هذا الحديث لإضعاف منزلة القـرآن والرّسـولﷺ، فـذا نــنى جــيع البـاحثين الإسلاميين من السنّة والشيعة هذا الحديث بقوّة واعتبروه مختلقاً <sup>6</sup>.



244

وذكر بعض المفسّرين تبريراً لهذه الإضافة بالقول: على فرض صحّة الحديث، إلّا أنّ النّبِي يَتَلَقُ كان يتلو سورة النجم وبلغ **﴿لَفَرَيتِم اللات والعزّى \* ومناة الثّالثة الأخرىٰ؟** استغلّ بعض المشركين المعاندين هذه الفرصة، فنادى بلحن خاص «تـلك الغـرانـيق العـلى وإنّ شفاعتهن لترتجى» فأشكلوا على الناس بالتشويش على كلام الرّسول يَتَلِقُ. إلّا أنّ الآيات اللاحقة ردّتهم بإدانتها الشديدة لعبادة الأصنام <sup>(</sup>.

ويتّضح أنّ بعضهم وجد في أسطورة الغرانيق نوعاً من الرغبة لدى الرّسول ﷺ في كسب الوثنيين إلى صفوف المسلمين، إلّا أنّ هذا القول يعني إرتكاب هؤلاء المفسّرين خطأً كبيراً، ويدلّ على أنّ هؤلاء المسوّغين للوثنية لم يدركوا موقف الرّسول ﷺ إزاءها، رغم أنّ المشهود تاريخيّاً هو رفض الرّسولﷺ العطاء السخيّ من المشركين مقابل العـدول عـن رسالته الإسلامية... أو أنّ هؤلاء المبرّرين يتجاهلون ذلك متعمّدين.

# ٣\_ الفرق بين الرّسول والنّبي

هناك أقوال كثيرة في الفرق بين «الرسول» و«النّبي»، وأكثرها قبولاً أنّ كلمة الرّسول تطلق على أنبياء لهم رسالات من الله أمروا بنشرها بين الناس، وألّا يألوا أيّ جهد في هذا الطريق، وأن يتحمّلوا الصعاب ولا يبالوا بالتضحية بأرواحهم من أجل رسالتهم. أمّا كلمة «النّبي» فقد اشتقّت من «نبّأ» وهو الذي ينبأ بالوحي الإلهي رغم أنّه لم يُكلّف بإبلاغه بشكل واسع، فهو كالطبيب يراجعه المرضى للعلاج وطلب الدواء، ولكلّ نبي مهمّة تختلف عن مهمّة الآخر، وذلك بقتضى الأحوال والبيئة التي يعيشها كلّ واحد منهم <sup>٢</sup>.

ۅَلَايَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِـمِ، يَقِمِنْ مُحَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَعْتَةً أَوْيَأْنِيَهُمُ عَذَابُ يَوْمِ عَقِيمٍ ۞ ٱلْمُلْتُ يَوْمَ لِلَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمُ فَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّنِاحَتِ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ۞ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَحَكَذَبُوا بِتَايَدِينَا فَأَوْلَتَ بِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مَهِينٌ ۞ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَ قُلُوا أَوْمَاتُوا لَيَتَرَدُقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَنَا وَإِنَ ٱللَّهَ لَهُوَ حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ۞ لَيُتَرَدُقَنَّهُمُ مُنْ مَنْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَعْدَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْتَعْتَى اللَّهُ الْ

الأفسير

# الرَّزق المسن:

تحدّثت الآيات السابقة عن محاولات المخالفين في محو الآيات الإلهيّة، أمّا الآيات التي نقف في ضوئها، فأشارت إلى هذه المحاولات من قبل أشخاص متعصّبين قساة.

تقول الآية الأولى: ﴿ولايزلل للذين كفروا في مرية هنه حتى تاتيهم للسامة بغتة أوياتيهم عذلب يوم عقيم > بديهي أنَّ الآية هنا قصدت فئة من الكفّار لا الكفّار كلّهم، لأنَّ الكمثير منهم أسلموا والتحقوا ب النّبي يَشَيَّ وبصفوف المسلمين، قصدت الآية زعماء الكفّار والمعاندين والمتعصّبين بقوّة والحاقدين الذين لم يؤمنوا قطّ، واستمرّوا في عرقلة المسيرة الإسلامية.

وتعني كلمة «مرية» الشكّ والترديد، وتبيَّن لنا الآية أنّ هؤلاء الكفرة لم يكونوا يوماً على يقين ببطلان الإسلام ودعوة النّبيﷺ بالرغم من إظهارهم لذلك في كلماتهم، بل كانوا في شكّ من القرآن والإسلام، إلّا أنّ تعصّبهم كان يحول دون توصّلهم إلى الحقيقة. أمّا «الساعة» فقد ذهب البعض إلى أنّها تعني الموت ونظيره. إلّا أنّ الآيات اللاحقة بيّنت

280

أَنَّ القصد ختام العالم وعشيّة يوم القيامة، والتي رافقت كلمة «بغتة».

ويقصد بـ مدّلب يوم مقيم، عقاب يوم القيامة، وقد وصف يوم القيامة بالعقم لأنَّه لا يوم يليه لينهض المرء للقيام بأعمال خيَّرة تعوّض عمَّا فاته وتؤثَّر في مصيره.

ثمَّ أشارت الآية التالية إلى السيادة المطلقة لربِّ العالمين يوم القيامة ﴿ الملك يومنذ لله يحكم بينهم، وهذا أمر ملازم لله الحاكم الدائم والمالك المطلق، وليس ليوم القيامة فقط، بل هو على مدى الزمان، وبما أنَّ في الدنيا مالكين وحكَّاماً آخرين رغم محدودية مـلكياتهم وسلطانهم ورغم أنَّها ملكية ظاهرية وسلطان شكلي. إلَّا أنَّه قد يولَّد تصوّراً بأنَّ هــناك حكَّاماً وملَّاكاً غير الله. ولكنَّ كلَّ هذا يزول و تتَّضح حقيقة وحدانية المالك والحاكم يومئذ.

وبتعبير أخر: هناك نوعان من السيادة والملكية: السيادة الحقيقيّة، وهي للخالق على المخلوق، والسيادة الإعتبارية الناتجة عن اتَّفاق بين الناس، ويوجد كلا هذان النوعان في الدنيا، ولكن تزول الحكومات الإعتبارية كلُّها يوم القيامة، وتبقى السيادة الحقيقيَّة لخالق العالم'.

وعلى أيّ حال، فإنَّ الله هو المالك الحقيق، فهو إذن الحاكم الحقيق، و تعمّ حكومته على المؤمنين والكافرين على السواء، ونتيجة ذلك كما يقول القرآن الجيد: ﴿ فالذين آهنوا ومعلوا الصالحات في جنَّات النعيم) الجنَّات التي تتوفَّر فيها جميع المواهب وكلَّ الخيرات والبركات.

ويضيف القرآن الكريم ﴿ والذين كفروا وكذَّبوا بآياتنا فأولئك لهم عذاب همين، ما أجمل هذا التعبير! عذابٌ يذلُّ الكـفرة والذيـن كـذَّبوا بآيـات الله. أولئك الذيـن عـاندوا الله واستكبروا على خلقه يهينهم الله، وقـد وصـف القـرآن العـذاب بـ«الأليم» و«العـظيم» و«المهين» في آيات مختلفة، ليلائم كلِّ واحد منه الذنب الذي إقتر فه المعاندون!.

وممّا يلفت النظر أنَّ القرآن المجيد أشار في حديثه عن المـؤمنين إلى أمـرين «الإيــان» و«العمل الصالح»، وفي المقابل أشار في حديثه عن الكمافرين إلى «الكفر» و«التكذيب بآيات الله»، وهذا يعنى أنَّ كلًّا منهما متركَّب من إعتقاد داخلي وأثر خارجي يبرز في عمل الإنسان، حيث إنَّ لكلَّ عمل إنساني أساساً فكريّاً.

وبما أنَّ الآيات السابقة تناولت المهاجرين من الذين طردوا من ديارهم وسلبت

تفسير الميزان، ج ١٤، ص ٤٣٣.

[ع

أموالهم، لأنّهم قالوا: ربّنا الله، ودافعوا عن شريعته، فقد اعتبرتهم الآية التـالية مجـموعة ممتازة جديرة بالرزق الحسن وقالت: ﴿والدّين هاجروا في سبيل الله ثمّ قتلوا أو هاتوا ليرزقنّهم الله رزقا حسنا وإنّ الله لهو خير الرازقين ﴾.

قال بعض المفسّرين: إنّ «الرزق الحسن» هو النعم التي تشدّ نظر الإنسان إليهـا عـند مشاهدته لها فلا يدير طرفه عنها، وإنّ الله وحده هو القادر على أن بينّ على الإنسان بهذا النوع من الرزق...

ذكر بعض المفسّرين سبباً لنزول هذه الآية خلاصته: «لمّا مات عثمان بن مظعون وأبو سلمة بن عبدالأسد، قال بعض الناس: من قتل في سبيل الله أفضل ممّن مات حتف أنفه، فنزلت هذه الآية مسويّة بينهم، وإنّ الله يرزق جميعهم رزقاً حسناً، وظاهر الشريعة يدلّ على أنّ المقتول أفضل، وقد قال بعض أهل العلم: إنّ المقتول في سبيل الله والميّت في سبيل الله شهيد»<sup>(</sup>.

وعرضت الآية الأخيرة صورة من هذا الرزق الحسن (ليدخلنّهم مدخلا يرضوده) فإذا طردوا من منازلهم في هذه الدنيا ولاقوا الصعاب، فإنّ الله يأويهم في منازل طيّبة في الآخرة ترضيهم من جميع الجهات، وتعوّضهم \_على أفضل وجه \_عمّا ضحّوا به في سبيل الله.

وتنتهي هذه الآية بعبارة **﴿ولِنَّ الله لعليم حليم﴾** أجل، إنَّ الله عالم بما يقوم به عباده، وهو في نفس الوقت حليم لا يستعجل في عقابهم، من أجل تربية المؤمنين في ساحة الإمتحان هذه، وليخرجوا منها وقد صلب عودهم وإزدادوا تقرّباً إلى الله.

ଚ୍ଚର

-----

تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٤٤٨٠.

ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَاعُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بَغِي عَلَيْ فِ لَيَ فَصُرَنَّهُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ لَعَفُوُّ عَفُورٌ فَ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَّهُ يُولِجُ ٱلَّتِ لَ فِ ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَفِ ٱلَيَّلِ وَأَنَّ ٱللَّهُ سَمِيعُ بَصِيرٌ إِنَّ ذَلِكَ بِأَبِّ ٱللَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَت مَا يَنْعُونَ مِن دُونِهِ، هُوَ ٱلْنَظِلُ وَأَبْ ٱللَّهُ هُوَ ٱلْحَلِّ أَلَّهُ مُوَ الْعَلِيُّ ٱلْتَ

# سبب الأزول

رُوي أنَّ عدداً من المشركين من أهل مكَّة واجهوا المسلمين ولم يبق لإنتهاء شهر محرّم، إلَّا يومان. قال المشركون بعضهم لبعض: إنَّ أصحاب محمَّد ﷺ لا يحاربون في شهر محرّم، ولهذا بدأوا بمهاجمة المسلمين، ورغم الحاح المسلمين عليهم بإيقاف القتال، لم يـعطوا أذناً صاغية لهذا الطلب، فاضطرَّ المسلمون إلى قتالهم ببطولة فريدة فنصرهم الله، وهنا نزلت أوَّل آية من الآيات المذكورة آنفاً \.

## التغسير

### من هم المنتصرون؟

حدّثتنا الآيات السابقة عن المهاجرين في سبيل الله، وما وعدهم الله من رزق حسن يوم القيامة. ومن أجل ألا يتصوّر المرء أنّ الوعد الإلهي يختّص بالآخرة فحسب، تحدّثت الآية ـ موضع البحث ـ في مطلعها عن إنتصارهم في ظلّ الرحمة الإلهيّة في هذا العالم: ﴿ذلك وهن عاقب بعثل ما عوقب به ثمّ بغي عليه لينصرته الله، إشارة إلى أنّ الدفاع عن النـفس وبحابهة الظلم حقّ طبيعي لكلّ إنسان.

تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٩٣؛ وتفسير الدرّ المنثور، ذيل الآيات مورد البحث.

**ट**]

وعبارة «بمثل» تأكيد لحقيقة أنَّ الدفاع لا يجوز له أن يتعدَّى حدوده.

عبارة (شم بغي عليه) هي أيضاً إشارة إلى وعد الله بالإنتصار لمن يُظلم خلال الدفاع عن نفسه، وعلى هذا فالساكت عن الحق والذي يقبل الظلم ويرضخ له، لم يعده الله بالنصر، فوعد الله بالنصر يخصّ الذين يدافعون عن أنفسهم ويجابهون الظالمين والجائرين، فهم يستعدّون بكلّ ما لديهم من قوّة لجابهة هذا الظلم، ويجب أن تمتزج الرحمة والسماح بالقصاص والعقاب لتكسب النادمين والتائبين إلى الله، حيث تنتهي الآية بـ ولي الله لعفو غفوري.

و تطابق هذه الآية آية القصاص حيث منحت ولي القتيل حقّ القـصاص مـن جـهة وأفهمته أنّ العفو فضيلة (للجديرين بها) من جهة أُخرى.

وبما أنَّ الوعد بالنصر الذي يقوي القلب لابدٌ وأن يصدر من مقتدر على ذلك. لهـذا تستعرض الآية قدرة الله في عالم الوجود التي لا تنتهي، فتقول: **وذلك بأنَّ الله يولج الليل في** النهارويولج النهار في الليل» فما أن يقل من أحدهما حستى يـزداد في الآخـر وفـق نـظام مدروس.

كلمة «يولج» مشتقّة من «الإيلاج» وهو في الأصل من الولوج أي الدخول، وهذه العبارة ـكما قلنا ـ تشير إلى التغييرات التدريجيّة المنظّمة تنظيماً تامّاً، كمسألة الليل والنهار، فما يقلّ أحدهما إلّا ليزداد الآخر على مدى فصول السنة.

وربّما تكون إشارة إلى شروق الشمس وغروبها الذي لا يحدث فجأةً بسبب الظروف الجويّة الخاصّة (بالهواء المحيط بالأرض) حيث تمتدّ أشعّة الشمس في البداية نحو طـبقات الهواء العليا، ثمّ تنتقل إلى الطبقات السفلى. وكأنّ النهار يلج في الليل ويطرد جيش قوى الظلام.

وعكس ذلك ما يقع حين الغروب، حيث تلملم أشعّة الشمس خيوطها من الطبقات السفلى للأرض، فيسودها الظلام تدريجيّاً حتى ينتهي آخـر خـيط مـن أشـعّة الشـمس ويسيطر جيش الظلام على الجميع، ولولا هذه الظاهرة، فسيكون الشروق والغروب على

حين غرّة، فيلحق الأذي بالإنسان جسماً وروحاً، ويحدث هذا التـغيير السريـع أيـضاً مشاكل كثيرة في النظام الاجتماعي. ولا مانع من إشارة الآية السالفة الذكر إلى هذين التَّفسيرين.

[^

وتنتهي الآية بـ **(وأنّ الله سعيع بعير)،** أجل، إنّ الله يلبّي حاجة المؤمنين. ويطّلع على حالهم وأعبالهم، ويعينهم برحمته عند اللزوم. مثلها يطّلع على أعيال ومقاصد أعداء الحقّ.

و آخر آية من الآيات السالفة الذكر في الواقع دليل على ما مضى حيث تقول: ﴿ دُلكَ بِأَنَّ الله هو الحقّ وأنَّ ها يدمون من دونه هو الباطل وأنَّ الله هو العلي الكبير».

إن شاهدتم إنتصار الحقّ وهزيمة الباطل، فإنّ ذلك بلطف الله الذي ينجد المؤمنين ويترك الكافرين لوحدهم.

إنّ المؤمنين ينسجمون مع قوانين الوجود العامّة، بعكس الكافرين الذين يكون مآلهم إلى الفناء والعدم بمخالفتهم تلك القوانين. والله حقّ وغيره باطل، وجميع البشر والمخلوقات التي ترتبط بشكل ما بالله تعالى هي حقّ أيضاً. أمّا غيرها فباطل بمـقدار إيـتعادها عـنه عزّوجلّ<sup>(</sup>.

وكلمة «عليّ» مشتقّة من «العلو» بمعنى ذي المنزلة الرفيعة. وتطلق أيضاً على القـادر والقاهر الذي لا تقف أمامه قدرة.

أمّا كلمة «الكبير» فهي إشارة إلى سعة علم الله وقدرته، وطبيعي أنّ مـن يمـلك هـذه الصفات بإمكانه مساعدة أحبّائه وتدمير أعدائه. إذن فليطمئن المؤمنون إلى ما وعدهم الله تعالى.

જીઉર

ٱلْحَرَّرَأَتَ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَتُصْبِحُ ٱلأَرْضُ مُعْمَى وَأَلِي ٱللَّهُ لَهُوَ ٱلْغَنِ لَطِيفٌ خَبِيرٌ شَ لَهُ مما فِي ٱلسَمَوَتِ وَمَافِ ٱلأَرْضِ وَإِنَ ٱللَّهُ لَهُوالْغَنِي الْمَعْمَةِ أَنْ يَعْ ٱلْحَصِيدُ شَ ٱلْحَرَي أَنَّهُ اللَّهُ سَخَرَلَكُمْ مَافِ الأَرْضِ وَٱلْفُلْكَ تَعْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ ٱلسَمَاءَ أَن تَفَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلَا بِإِذَنِهِ \* إِنَّ ٱللَّهُ بِاللَّهُ الْمَعْدَى أَنْ اللَهُ وَالْفُلْكَ تَعْرِى فَالْمُ أَنْ أَنْهُ وَالْعَرْفَ وَهُوَ ٱلَّذِي ٱلْتَمَاءَ أَن تَفَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلَا بِإِذَنِهِ \* إِنَّ ٱللَهُ بِاللَّهُ الْمُوالْفَوْلُ هُ

### الأفسير

# دلائل الله في سامة الوجود:

تحدّثت الآيات السابقة عن قدرة الله غير المحدودة وأنّه الحقّ المـطلق، وبـيّنت هـذه الآيات الأدلّة المختلفة على هذه القدرة الواسعة والحقّ المطلق و تقول أوّلاً: ﴿لَهِ قُولُوَ لَلْهُ لَنزل هِنْ السّها. ها: فتصبح الأرقن هغضّرة ﴾.

لقد اخضّرت الأرض المرتدية رداء الحزن \_من أثر الجفاف \_بعد ما نزل المطر عليها، فأصبحت تسرّ الناظرين. أجل **(لن الله لطيف خبير)**. وكلمة «لطيف» مشتقّة من «اللطف» بمعنى العمل الجميل الذي يمتاز برقّته، ولهذا يطلق على الرحمة الإلهيّة الخاصّة لفظ «اللطف». وكلمة «الخبير» تعني المطّلع على الأمور الدقيقة.

وبلطف الله تنمو البذرة تحت الأرض، ثمّ ترتفع خلافاً لقانون جاذبية الأرض، وترى الشمس وتشمّ نسيم الهواء حتى تصبح نباتاً مثمراً أو شجرة باسقة.

وهو الذي أنزل المطر فمنح التربة الجافّة لطفاً ورقّة لتسمح للبذرة بالحركة والنمو. وهو خبير بجميع الإحتياجات والمراحل التي تمرّ بها هذه البذرة حتى ترتفع نحو السّماء، يرسل الله المطر بقدرة وبخبرة منه، فإن زاده صار سيلاً، وإن نقصه كثيراً ســاد الجــفاف في الأرض،

۸]

**الآية التالية** تعرض علامة أخرى على قدرة الله غير المتناهية، وهـو قـوله سـبحانه وتعالى: **فله ها في** *الش***هاولنه وها في** *الأرفن* **﴾**.

فهو سبحانه خالق الجميع ومالكهم، وبهذا الدليل يكون قادراً عليهم، لذا فهم يحتاجون إليه جميعاً، ولا يحتاج هو إلى شيء أو إلى أحد.

ويزداد هذا المعنى إشراقاً في قوله سبحانه: **﴿وَلِنَّ الله لهو الغني الحميد﴾** والتحام صفتي الغني والحميد جاء في غاية الإحكام:

**أوَلاً:** لأنّ عدداً كبيراً من الناس أغنياء، إلّا أنّهم بخلاء يستغلّون الآخرين ويـعملون لذاتهم فقط، وقد غرقوا في الغفلة والغرور، وتغلب عـلى أصـحاب الثروة الطـائلة هـذه الصفات، أمّا غنى الله سبحانه فهو مزيج من اللطف والسماح والجود والكرم، لذا اسـتحقّ الحمد والثناء من عباده.

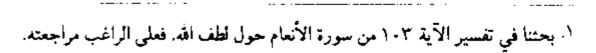
**ثانياً،** إنّ الأغنياء غيّر الله تعالى غناهم ظاهري، وإذا كانوا كرماء فإنّ كرمهم في الواقع ليس منهم، بل من لطف الله سبحانه وقديم إحسانه، فكلّ إمكاناتهم إنّما هي من أنعم الله. فالله وحده هو الغني بذاته والجدير بكلّ حمد وثناء.

**ثالثاً:** لأنّ الأغنياء يعملون ما يفيدهم أو يتوخّون فائدته، أمّا ربّ العـالمين سـبحانه وتعالى، فيجود ويرحم ويعفو دون حساب، ولا إيتغاء فائدة، ولا سدّ حاجة، وإنّما يفعل ذلك كرماً منه ورحمة، فهو أهل الحمد والثناء بلا شريك.

وتشير الآية التالية إلى نموذج آخر من تسخير الله تعالى الوجود للإنسان ﴿ أَلَم تَوَلَّنَ الله سقَرلكم ما في الأرض ﴾ وجعل تحت اختياركم جميع المواهب والإمكانات فيها لتستفيدوا منها بأيّ صورة تريدون، وكذلك جعل السفن والبواخر التي تتحرّك وتمخر عباب البحار بأمره نحو مقاصدها. ﴿والفلك تجري في البعر بأهر ﴾ إضافة إلى ﴿ويحسك السّماء أن تقع على الأرض إلّا بإذنه ﴾ فالكواكب والنجوم تسير في مدارات محدّة بأمر الله سبحانه و تعالى، كلّ ذلك لتسير في فاصلة محدّة ها عن الكواكب الأخرى، وتمنع إصطدام بعضها ببعض.

وخلق الله طبقات جويّة حول الأرض لتحول دون وصول الأحجار السائبة في الفضاء

إلى الأرض وإلحاق الضرر بالبشر.



[ع

وذلك من رحمة الله لعباده ولطفه بهم، فقد خلق الأرض آمنة لعباده، فلا تصل إليهم الأحجار السائبة في الفضاء، ولا تصطدم الأجرام الأخرى بالأرض، وهذا ما نسلمسه في ختام الآية المباركة ﴿لِنَّ الله بالناس لرؤوف رحيمهم.

وتتناول **الآبة الأخيرة** أهمّ قضيّة في الوجود، أي قضيّة الحياة والموت فتقول: ﴿وهـو الذي *أحياكم*، أي كنتم تراباً لا حياة فيه فألبسكم لباس الحياة ﴿ ثمّ يحيّكم، وبعد إنقضاء دورة حياتكم عيتكم ﴿ثمّ يحييكم، أي عِنحكم حياة جديدة يوم البعث.

وتبيَّن الآية ميل الإنسان إلى نكران نِعم الله عليه قائلة: ﴿ لِنَّ لِلِنسانَ لَكَفُورَى فَرغم كلَّ مَا أغدق الله على الإنسان من أنعم في الأرض والسّهاء، في الجسم والروح، لا يحمده ولا يشكره عليها، بل يكفر بكلَّ هذه النعم. ومع أنَّه يرى كلَّ الدلائل الواضحة والبراهين المؤكّدة لوجود الله تبارك وتعالى، والشاهدة بفضله عليه وإحسانه إليه يـنكر ذلك. فما أظلمه وأجهله!

بحوث

### ۱. الصفات الماصة بالله

بيّنت الآيات السالفة الذكر والآيتان اللتان سبقتها، أربع عشرة صفة من صفات الله (في نهاية كلَّ آية جاء ذكر صفتين من صفات الله) العليم والحليم ـ العفو والغـفور ـ السـميع والبصير ـ العلي والكبير ـ اللطيف والخبير ـ الغني والحميد ـ الرؤوف والرحيم. وكلَّ صـفة تكمل ما يقترن بها. وتنسجم معها وتتناسب مع البحث الذي تناولته الآية، كها مرّ سابقاً.

# ۲۔ الآیات تدلّ علی تومید الله وعلی المعاد

إنَّ الآيات السابقة، مثلما هي دليل على قدرة الله تعالى وتأكيد لما وعد من نصر لعباده المؤمنين، وشاهد على حقّانيته المقدّسة التي استندت الآيات السالفة الذكر إليها، فهي دليل على توحيد الله وعلى المعاد، فإحياء الأرض بالمطر بعد موتها، وغوّ النبات فيها، وكـذلك

المبالغة «كفور» دلالة على هذا العناد، فهذا الإنسان منكر لفضل ربّه مع مشاهدته لآياته العظيمة، ومصرّ على الانحراف عن هداه ونور رحمته الواسعة.

228

٣\_ تسفير الأرض والسّماء للإنسان

لقد سخّر الله هذه الموجودات للإنسان وذلّلها لمصالحه. (وقد بيّنا هذا الموضوع مفصّلاً في تفسير الآية ١٢ إلى ١٤ من سورة النحل، وفي تفسير الآية ٢ من سورة الرعد).

وجاء ذكر السفن في البحار والمحيطات بين النعم، لأنهما كمانت أهم وسميلة للمنقل والتجارة، ولم تحلّ محلّها أيّة وسيلة أرخص منها حتى الآن، ولو توقّفت هذه السفن يوماً لاختلّت منافع البشر، فالطرق البريّة لا تسدّ حاجة الإنسان إلى النقل والإنتقال، خاصّةً في العصر الحاضر الزاخر بالإحتياج إلى النفط المحمول في السفن التي لا تفتر عن الحركة، لتدير عجلة الصناعة في العالم، ولقد تجلّت هذه النعمة اليوم أكثر، فما تعدل عشرات الآلاف من الصهاريج السيّارة في البرّ ناقلة نفط عملاقة، ونقل النفط بواسطة الأسابيب النىفطيّة لا يستوعب إلّا مناطق محدودة من العالم.

৯০৫৪

لِكُلِّ أُمَّةٍ حَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَزِعُنَكَ فِي ٱلْأَمَرِ وَادْعُ إِلَى رَبِكَ إِنَّكَ لَعَلَى هُدُى تُسْتَقِيمٍ ۞ وَإِن حَدَلُوكَ فَقُلِ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَاتَعْ مَلُونَ ۞ ٱللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَصِحُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ فِي مَا كُنتُعْ فِيهِ مَخْتَلِفُونَ ۞ ٱلْرَتَعْلَمَ أَنَّ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَافِي ٱلسَمَاءِ وَٱلأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كَتَبْ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾

### التغسير

لَحَلَّ أُمَّهُ عِبَادَةَ:

تناولت البحوث السابقة المشركين خاصّة، ومخالني الإسلام عامّة، ممّن جادلوا فيا أشرق به الإسلام من مبادىء نسخت بعض تعاليم الأديان السابقة، وكانوا يرون من ذلك ضعفاً في الشريعة الإسلامية، وقوّة في أديانهم، في حين أنّ ذلك لا يشكّل ضعفاً إطلاقاً، بل هو نقطة قوّة ومنهج لتكامل الأديان ولذا جاء الفصل الربّاني جلّياً فرلكل لمّة جعلنا هنسكا هم ماسكوهه (

«المناسك» \_كما قلنا سابقاً \_جمع «منسك» أي مطلق العبادات، ومن الممكن أن تشمل جميع التعاليم الإلهيّة. لهذا فإنّ الآية تبيّن أنّ لكلّ أمّة شرعة ومنهاجاً يني بمتطلّباتها بحسب الأحوال التي تعيشها، لكنّ ارتقاءها يستوجب تعاليم جديدة تلبّي مطامحها المترقّية، وهذا

 برى بعض المفسّرين أنّ هذه الآيات تشير إلى ردّ لما أتاره المشركون من إعتراض قائلين: لماذا لا تأكلون الميتة التي قتلها الله، في وقت تأكلون فيه الميتة التي قتلتموها أنتم؟! فنزلت هذه الآيات لتردّ عليهم. إلّا أنّه يستبعد أن تتضمّن هذه الآيات ذلك. لأنّ أكل الميتة لم تسمح به شريعة ـ في الظاهر ـ لما فيه من ضرر، حتى يأتي القرآن ليؤيّد ذلك ويقول: لكلّ شريعة تعاليمها.

۸]

ما صدعت به الآية المباركة وأنارته قائلة: **﴿فلاينازمنّك في الأهر﴾. فب**ا تقدّم لا ينبغي لهم منازعتك في هذا الأمر.

الله الله ويلك لم ويلك لعلى هدى هستقيم». تخاطب الآية النّبي ﷺ أن ياأيّها النّبي لا يؤتّر الله وتر هؤلاء في دعوتك الراشدة باعتراضاتهم الضالّة، فالمهتدي إلى الصراط المستقيم أقوى من الضارب في التيه.

فوصف «الهدى» بالإستقامة، إمّا تأكيداً لها. وإمّا إشارة إلى أنّها يكن أن تتحقّق بطرق مختلفة، قريبها وبعيدها، مستقيمها وملتويها، إلّا أنّ الهداية الإلهيّة أقربها وأكثرها إستقامة.

ثم أضافت الآية ﴿ولِن جادلوك فقل الله أملم بما تعملون ﴾ فلو استمرّوا في جدالهم ومنازعتهم معك، ولم يؤثّر فيهم كلامك. فقل لهم: انَّ الله أعلم بأعمالكم، وستحشرون إليه في يوم يعود الناس فيه إلى التوحيد، وتحلَّ جميع الإختلافات لظهور الحقائق لجميع الناس: (الله يحكم بينكم يوم للقيامة فيماكنتم فيه تختلفون ﴾ `.

وبما أنَّ القضاء بين العباد يوم القيامة بحاجة إلى علم واسع بهم وإطَّلاع دقيق بأعيالهم. ختمت الآيات هاهنا بقوله تعالى: ﴿ألم تعلم أنَّ الله يعلم ها في السها. والأرض) و ﴿إِنَّ ذَلِكَ في كتاب).

أجل، إنّ جميع ذلك قد ثبت في كتاب علم الله الذي لا حدود له، كتاب عالم الوجود وعالم العلّة والمعلول، عالم لا يضبع فيه شيء، فهو في تغيير دائم، حتى لو خرجت أمسواج صوت ضعيف من حنجرة إنسان قبل ألني عام فانّها لا تنعدم، بل تبق في هذا الكتاب الجامع لكلّ شيء بدقّة، أي إنّ كلّ ما يجري في هذا الكون مسجّل في لوح محفوظ هو لوح العلم الإلهي، وكلّ هذه الموجودات حاضرة بين يدي الله سبحانه بجميع صفاتها وخصائصها، وهذا من معاني القدرة الإلهيّة التي نلمسها في قوله تعالى: فإنّ ذلك على الله يسيري.

١. هذه الآية قد تخاطب المخالفين للإسلام والنّبي عَبَدَتُم، وعلى هذا فإنّ عبارة ﴿ الله يحكم بينكم... ﴾ قول الله على لسان نبيَّه عَبَّيْهُمْ ، ويمكن أن تخاطب جميع المسلمين والمخالفين، وعلى هذا تكون هذه الآية ذات بيان خاص موجَّه من الله إلى الجميع.

وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَالَمْ يُنَزِلُ بِعِسَلْطَنا وَمَالَيْسَ لَمُمْ بِعِ عِلْمُ وَمَالِظَّ لِعِن مِن نَصِيرِ (\*) وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ اَيَتُنَا بَيَنَتِ تَعْرِفُ فِ وُجُوهِ الَّذِينَ كَفَرُوا الْمُنصَحَرِينَ كَادُونَ يَسْطُونَ بِآلَذِينَ يَتَلُونَ عَلَيْهِمْ اَيَنَا تُوَلَ أَفَأَ يُبَتُكُم بِشَرِقِن ذَلِكُمُ أَلَنَا دُوعَدَهَا اللَّهُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا وَيَشَ ٱلْمَصِيرُ (\*) أَفَأُ يَنِتُكُم بِشَرِقِن ذَلِكُمُ أَلَنَا دُوعَدَهَا اللَّهُ ٱلَذِينَ تَلُونَ عَلَيْهِمْ الْمَصِيرُ (\*) المُن حَالَيَهُمُ النَّاسُ شُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَعِعُوا لَهُ إِنِي ٱلَذِينَ تَلُونَ عَلَيْهِمْ الْمَصِيرُ (\*) لَن يَخْلُقُوا ذُبَ إِنَا يَكُمُ مِشَرِقِن ذَلِكُمُ أَلْنَا دُوعَدَهَا اللَّهُ ٱلَذِينَ تَعْدُونُ أَوَيَقُسَ الْ يَنْ يَعْلُقُوا ذُبَ إِلَى مَثَلُ فَاسْتَعِعُوا لَهُ وَإِن يَسْلَبُهُمُ ٱلذَينَ مَنْ وَنِ إِلَيْكُونَ مِنْ وَاللَهُ وَاللَهُ اللَهُ الذَينَ مَن أَعْذَينَ الْمَصِيرُ فَي أَنْ يَعْذُونُ اللَهُ اللَّالَ مُنْ مُولَ أَوَيَقُونَ مَنْ أَعْنَ وَاللَهُ وَالَذَي مَا اللَهُ اللَّهُ الَذَي مَ لَن يَعْلُقُوا ذُبَ إِلَيْ اللَّهُ مِنْ مَعْنَ أَوَا اللَّهُ مُ اللَّهِ مُنْ أَعْمَالَةُ وَالَيْ مَنْ يَعْلُقُوا ذُبَ اللَهُ عَلَيْ يَعْمُ الْنَا الْمَالَةُ وَالْتُ فَقُونُ عَالَةً لَذَي مَعْنُ وَاللَهُ مُنْ أَعْرَضَ وَي الْعَلَي الْتَعْذِي اللَهُ مُنْ عَلَيْ الْمَالَةُ مَنْ وَيَعْ أَيْنَ الْمَالَةُ مِن وَلُكُونَ اللَهُ مُوعَالًا لَيْ مَا اللَهِ مُنَا لَوْ وَيَسْ الْمُولِ الْتُعَالَقُونَ عَالَهُ مُوالَقُونَ عَنْ عَالَةُ مَوْ وَاللَهُ مُوالَعُ الْتُ اللَهُ عَلَيْ لَهُ مَا عَالَهُ مُوالُونَ اللَهُ مُوالَعُهُ مُوالَعُ مُوالًا اللَهُ عَوْ اللَهُ مَا اللَهِ مُوال

التفسير

معبودات أضعف من ذبابةا

تابعت هذه الآيات الأبحاث السابقة عن التوحيد والشرك، فتحدّثت شانية عن المشركين وأفعالهم الخاطئة، فتقول الآية الأولى: فويعبدون من دون للله هما لم ينزل به سلطانا وهذا يبين بطلان عقيدة الوثنيين الذين كانوا يرون أنّ الله سمح لهم بعبادة الأوثان وأنّها تشفع لهم عند الله. وتضيف الآية فوها ليس لهم به علم أي يعبدون عبادة لا يلكون دليلاً على صحّتها لا من طريق الوحي الإلهي، ولا من طريق الاستدلال العقلي، ومن لا يعمل بدليل يظلم نفسه وغيره، ولا أحد يدافع عنه يوم الحساب، لهذا تقول الآية في ختامها: فوها للظالمين من نصيري.

[^

قال بعض المفسّرين: إنّ النصير هنا الدليل والبرهان، لأنّ المعين الحقيقي هــو الدليــل ذاته<sup>ر</sup>.

كما يحتمل أن يكون النصير مرشداً ومكمّلاً للبحث السابق، أي إنّ المشركين لا يدعمهم دليل إلهي ولا عقلي، وليس لهم قائد ولا مرشد ولا معلّم يهديهم ويسدّدهم للحقّ الذي فقدوا حمايته والإستنارة به، بظلمهم أنفسهم، ولا خلاف بين هذه التفاسير الثلاثة التي يبدو أنّ أوّلها أكثر وضوحاً من غيره.

و تشير الآية الثّانية ـ موضع البحث \_ إلى عناد الوثنيين وإستكبارهم عن الإستجابة لآيات الله تعالى، في جملة وجيزة لكنّها ذات دلالات كبيرة: ﴿واِدَا تتلى عليهم آياتنا بيّنات تعرف في وجوه الذين كفروا المنكر﴾ `.

وهنا يسفر التناقض بين المنطق القرآني القويم وتعصّب الجاهلية الذي لا يرضخ للحقّ ولا يفتح قلبه لندانه الرحيم، فما تليت عليهم آيات رتّهم إلّا ظهرت علائم الإستكبار عنها في وجوههم حتى إنّهم فيكادون يسطون بالذين يتلون عليهم آياتا» أي كأنّهم يسريدون مهاجمة الذين يتلون عليهم آيات الله عزّوجلّ وضربهم بقبضات أيديهم، تسنفيساً عسن التكبّر البغيض في قرارة أنفسهم.

كلمة «يسطون» مشتقّة من «السطوة» أي رفع اليد ومهاجمة الطرف الآخر، وهمي في الأصل ـكما قال الراغب الإصفهاني في مفرداته ـ قيام الفرس على رجليه ورفع يديه، ثمّ إستعملت بالمعنى الذي ذكرناه.

ولو فكّر الإنسان منطقيّاً لما أغضبه حديث لا يرضاه، ولما ثار مقطّباً متهيّئاً للهجوم على محدّثه مهما خالفه. بل يحاول ردّه ببيان منطقي.

وإنفعال المشركين على النحو المتقدّم دليل على انهيار تفكيرهم وغلبة الجهل والباطل عليهم.

وعبارة ﴿يكادون يسطون﴾ التي تتألُّف من فعلين مضارعين، دليل على استمرار حالة

**ɛ**]

الهجوم والسباب في ذات المشركين و تأصّلها فيهم، فتارةً يفعلونه، وأخرى تبدو علامًه على وجوههم حين لا تسمح به الأحوال.

وقد أمر القرآن الجيد الرّسول الأكرميَّيَنَيَّ أن يجيب هـوُلاء المـتغطرسين هـاتفاً ﴿ قُـل أفانينكم بشرّهن ذلكم للنّار؛ `.

أي إن زعمتم أنَّ هذه الآيات البيّنات شرّ، لأنّها لا تنسجم مع أفكاركم المنحرفة، فإنّني أخبركم بما هو شرّ منها، ألا وهو عقاب الله الأليم، النّار التي أعدّها الله جزاءً **﴿وعدها للله** للذين كفروا وبئس للمعير». أجل، إنّ النّار المحرقة لأسوأ مكان للمتشدّدين الحادّي المزاج الذين أحرقت نار عصبيّتهم ولجاجهم قلوبهم، لأنّ العقاب الإلهي يتناسب دائماً مع كيفية الذنب والعصيان.

وترسم الآية الآنية صورة معبَّرة لماكان عليه الوثنيون، وما يعبدونه من أشياء ضعيفة هزيلة تكشف عن بطلان آراء المشركين وعقيدتهم، مخاطبةً للناس جميعاً خطاباً هادياً أن فياتيها الناس ضرب مثل فاستمعواله > وتدبَّروا فيه جيّداً فإنّ الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ولو اجتمعواله >.

أجل، لو إجتمعت الأوثان كلّها، وحتى العلماء والمفكّرين والمحترعين جميعاً، لما استطاعوا خلق ذبابة. فكيف تجعلون أوثانكم شركاء لخالق السموات والأرض وما فيهنّ من آلاف مؤلّفة من أنواع المخلوقات في البرّ والبحر، في الصحاري والغابات، وفي أعماق الأرض؟ الله الذي خلق الحياة في أشكال مختلفة وصور بديعة ومتنوّعة بحيث إنّ كلّ مخلوق من المخلوقات يثير في الإنسان كلّ الإعجاب والتقدير، فأين هذه الآلهة الضعيفة من الله الخالق القادر الحكيم المتعال؟

وتستكمل الآية البيان عن ضعف الأوثان وعجزها المطلق وأنّها ليست غير قادرة على خلق ذبابة فحسب، بل **(وإن يسلبهم للثياب شيئا لايستنقذو هنه )** كأنّ الآية تهتف فيهم: ما الدافع لجعل موجود ضعيف تهزمه الذبابة حاكماً عليكم وحلّالاً لمشاكلكم؟!

ويعلو صدى الحقّ في تقرير ضعف الوثن وعـبدته في قــوله تــعالى: **(تســف للطـالب** والعطلوب ».

وقد ورد في الرّوايات أنَّ الوثنيين من قريش نصبوا أوثانهم حول الكعبة، وأغـرقوها بالمسك والعنبر وأحياناً بالزعفران والعسل، وطافوا حولها وهم يردّدون (لبّيك اللهمّ لبّيك. لبِّيك لا شريك لك، إلَّا شريك هو لك تملكه وما ملك)! والإنحياز عن التوحيد واضح في هذه التلبية، والشرك مؤكَّد فيها، فقد جعلوا هذه الموجودات التافهة شركاء لله الواحد الأحد، وهم يرون الذباب يحوم عليها ويسرق منها العسل والزعفران والمسك دون أن تستطيع إعادة ما سلب منها!

وقد عرض القرآن الجميد هذه الصورة ليكشف عن ضعف هذه الأوثان. وتفاهة منطق المشركين في تسويغ عبادتهم لهذه الأوثان، وذكَّرهم بعجز آلهتهم عن إستعادة ما سرقــه الذباب منها وعدم قدرتها على الدفاع عن نفسها لعلَّهم ينتبهون على تفاهة ما يعبدون من دون الله تعالى.

أمّا ما المراد من «الطالب» و «المطلوب»؟

[^

الصحيح هو ما سبق أن قلناه من أنَّ الطالب هو عبدة الأوثان، والمطلوب هو الأوثان ذاتها، وكلاهما لا يقدر على شيء.

وقال البعض: إنَّ الطالب هو الذباب، والمطلوب الأصنام (لأنَّ الذباب يجــتمع عــليها ليسلب منها غذاءه).

وقال الآخرون: الطالب هو الأصنام، والمطلوب هو الذباب (لأنَّه لو فكَّرت الأصنام في خلق ذبابة واحدة لما استطاعت ذلك) وأصحّ هذه التفاسير هو الأوّل.

وبعد أن عرض القرآن الكريم هذا المثال الواضح، قرّر حقيقة مهمّة، وهي ﴿ما قَدْروا للله حق قدره ﴾.

فالمشركون لوكانوا على أدنى معرفة بالله تعالى لما أنزلوا قدره إلى مستوى هذه الآلهة الضعيفة العاجزة ولما جعلوا مصنوعاتهم شركاء له، تعالى عمٍّ يفعلون علوًّا كبيراً، ولو كان لديهم أدنى معرفة بقدرة الله لضحكوا من أنفسهم وسخروا من أفكارهم، وتقول الآية في النهاية: ﴿إِنَّ الله لقوي عزيزَ ﴾.

أجل، إنَّ الله قادر على كلَّ شيء ولا مثيل لقدرته ولا حدٍّ، فهو ليس كآلهة المشركين التي لو إجتمعت لما تمكُّنت من خلق ذبابة، بل ليس لها القدرة على إعادة ما سلبه الذباب منها. COCS

[5

ہدت

# مثال واضع لبيان نقاط الضعف:

يرى عدد من المفسّرين أنّ القرآن جاء بمثل في آياته المذكورة آنفاً، إلّا أنّه لم يبيّن المثل بصراحة، بل أشار إلى مواضع أخرى في القرآن، أو أنّ المثل هنا جاء لإثبات أمر عجيب، وليس بمعنى المثل المعروف.

ولائنكٌ في أنَّ هذا خطأ، لأنَّ القرآن دعا عامّة الناس إلى التفكّر في هذا المثل. وهذا المئل هو ضعف الذبابة من ناحية، وقدرتها على سلب ما لدى الأوثان، وعجز هذه الأوثان عن إسترداد ما سلبه الذباب منها، وهذا المثل ضرب للمشركين من العرب، لكنّه يعني الناس جميعاً ولا يخصّ الأصنام، بل يعمّ جميع ما دون الله تعالى، من فراعنة ونماردة، ومطامع وأهواء، وجاهٍ وثروة، فكلّها ينطبق عليها المثل، فلو تكاتفوا وجمعوا عساكرهم وما يملكون من وسائل وطاقات، لما تمكّنوا من خلق ذبابة، ولا من استعادة ما سلب الذباب منهم.

سؤال وجواب:

قد يقال: إنّ اختراعات العصر الحديث قد تجاوزت أهميّة خلق ذبابة بمراتب كبيرة! فوسائل النقل السريعة التي تسبق الريح وتقطع المسافات الشماسعة في طمرفة عمين، والأدمغة الألكترونية وأدقّ الأجهزة الحديثة بإمكانها حلّ المعضلات الريماضية بأسرع وقت ممكن، لا تدع قيمة لهذا المثل في نظر إنسان العصر.

وجواب ذلك هو أنَّ صنع هذه الأجهزة \_بلا شكّ \_ يبهر العقول، وهو دليل على تقدّم الصناعة البشرية تقدّماً مدهشاً، ولكنّه يهون مقابل خلق كانن حي مهما كان صغيراً، فلو درسنا حياة حشرة كالذبابة ونشاطها البايولوجي بدقّة، لرأينا أنّ بناء مخّ الذبابة وشبكة أعصابها وجهاز هضمها أعلى بدرجات من أعقد الطائرات، وأكثر تجهيزاً منها، ولا يمكن مقارنتها بها.

ا وما زال في قضيّة الحياة وإحساس وحركة المخلوقات أسرار غامضة على العلماء، وهذه

المخلوقات وتركيبها البايولوجي، هي نفسها غوامض لم تحل بعد. وقد ذكر علماء الطبيعة أنَّ عيني هذه المخلوقات الصغيرة جدًّا، كـالحشرات \_ مـثلاً \_ تتركّب من مئات العيون! فالعينان اللتان تبدوان لنا إثنتين لا أكثر، هما مؤلّفتان من مئات

[^

العيون الدقيقة جداً، ويطلق على مجموعها العين المركّبة، فلو فرضنا أنّ الإنسان صنع موادّ من أجزاء الخليّة التي لا حياة فيها، فكيف يتمكّن من صنع منات العيون الصغيرة التي لكلّ منها ناظورها الدقيق، وقد رصّت طبقاتها بعضها إلى بعض، وربطت أعصابها بمخّ الحشرة لتنقل المعلومات إليها، ولتقوم بردّ فعل مناسب لما يحدث حواها؟

لن يستطيع الإنسان خلق مثل هذا الكائن الذي يبدو تافهاً مع أنّه عالم مفعم بالأسرار البالغة الغموض، ولو فرضنا أنّ الإنسان بلغ ذلك، فلا يسمّى إنجازه المفترض خلقاً، لأنّه لم يتعدّ التجميع لأجهزة متوفّرة في هذا العالم. فمن يركّب قطع السيّارة لا يسمّى مخترعاً. 6003

ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ وَإِلَى ٱلنَّاسِ إِنَ ٱللَّهُ سَمِيعُ بَصِيرٌ ٥ يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ فَي يَتَآَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱرْحَكَعُوا وَٱسْجُدُوا وَاعْبَدُوا رَبَّكُمْ وَاقْعَالُوا ٱلْحَيرَ لَعَلَّ حَكُمْ تُقْلِحُونَ ٢ ٢ وَ وَجَنِهِدُوا فِ ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ مُوَاجَعَتِكُمْ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الَّذِينِ مِنْ حَرَجُ مِلْهُ أَي كُمْ إِبْرَهِيمَ هُوَا مَعْدَكُمْ ٱلْمُعَادِهِ الْمُ مَن جَبَلُ وَفِ هَذَالِيكُونَ ٱلرَّسُولُ سَهِيدًا عَلَيْكُمْ إِبْرَهِيمَ أَمْوَلُ وَنِعْمَالَ الْحَيرَ الصَلَوْةَ وَ مَاذَالِ يَكُونَ الدِينِ مِنْ حَرَجُ مِنْكُمْ إِبْرَهِيمَ هُوَ سَمَا كُمُ ٱلْمَعْلِينَ مَن جَبَلُ وَفِي هَذَالِيكُونَ ٱلرَّسُولُ سَهِيدًا عَلَيْكُمْ إِبْرَهِيمَ أَلْمَولُ وَيَعْمَلُهُ أَلْعَالِي مُ الصَلَوْةَ وَ مَاذَالِيكُونَ وَالَدِينِ مِنْ حَرَجُ مَعْلَهُ وَلَيْ مَعْلَى مَالَعُهُ وَ اللَّهِ عَلَيْ مَالَعُ الصَلَوْةَ وَ مَانَعُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ وَالَعْنَاسُ مَالَعُ مُعْتَعُمُ الْعَلَي مَالِيهِ مُوَاعَالًهُ عَالَيْكُولُ اللَّهِ مَنْ اللَهُ مَنْ عَلَيْكُمُ الْمُولُونُ الْمَنَاذُ الذَالِي عَلَيْ مَالَعُهُ وَ مَالَةُ اللَهُ عُوالَةُ عَامَةُ وَ مَالَعَةُ عَلَيْ مَا الْعَالَي مُوا

# سبب النزول

ذكر بعض المفسّرين أنَّ المشركين وعلى رأسهم «الوليد بن المغيرة»، كانوا عندما بعث الله الرَّسول ﷺ، يقولون مستنكرين: «أأنزل عليه الذكر من بيننا»؟! فنزلت الآية الأولى من الآيات أعلاه لتردّ عليهم ﴿الله يعطفي من الملائكة رسلا ومن الناس إنَّ الله سميع بصير﴾ \

#### التفسير

فمسة تعاليم بنَّاءةً ومهمّة:

بما أنَّ الآيات السابقة تناولت بحث التوحيد والشرك وآلهة المشركين الوهميّة. وبما أنَّ بعض الناس قد اتّخذوا الملائكة أو بعض الأنبياء آلهة للعبادة، فـانّ أوّل الآيــات مــوضع

تفاسير القرطبي، وروح الجنان، وروح المعاني، والكبير، ج ٢٣، ص ٦٩. ذيل الآية مورد البحث.

البحث تقول بأنَّ جميع الرسل هم عباد الله وتابعون لأمره: **والله يصطغي هن الملائكة رسلاً** ومن الناس».

[/

أجل، إختار الله من الملائكة رسلاً كجبرئيل، ومن البشر رسلاً كأنسياء الله الكسار، و«مِن» هنا للتبعيض، وتدلّ على أنّ جميع ملائكة الله لم يكونوا رسلاً إلى البشر، ولا يناقض هذا التعبير الآية الأولىٰ من سورة فاطر، وهي **﴿جاعل العلائكة رسلاً»** لأنّ غاية هذه الآية بيان الجنس لا العموم والشمولية.

وختام الآية **ولِنَّ للله سميع بصير»** أي إنَّ الله ليس كالبشر، لا يعلمون أخبار رسلهم في غيابهم، بل إنَّه على علم بأخبار رسله لحظة بعد أخرى، يسمع كلامهم ويرى أعمالهم.

و تشير ا**لآية الثّانية** إلى مسؤولية الأنبياء في إيلاغ رسالة الله من جهة، ومـراقـبة الله لأعـالهم من جهة أخرى، فتقول: **﴿يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم»** إنّــه يــعلم مــاضيهم ومستقبلهم **﴿وَلِلَى للله ترجع للمور؟ فالج**ميع مسؤولون في ساحة قدسه.

ليعلم الناس أنَّ ملائكة الله سبحانه وأنبياءه على عباد مطيعون له مسؤولون بين يديه، لا علكون إلَّا ما وهبهم من لطفه، وقوله تعالى: ﴿يعلم ها سِين ليديهم» إشارة إلى واجب ومسؤولية رسل الله ومراقبته سبحانه لأعمالهم، كما جاء في الآيات ٢٦ ـ ٢٨ من سورة الجن ﴿قلا يظهر على غيبه أحداً «إلَّا هن لرتضي هن رسول قابته يسلك هن بين يديه وهن خلفه رصداً » ليعلم أن قد أبلغوا رسالات رتبهم وأحاط بعا لديهم» `.

وقد إتّضح بهذا أنّ القصد من عبارة ﴿ما بين أيديهم» هو الأحداث المستقبلة و﴿ما خلفهم» الأحداث الماضية.

**الآيتان التاليتان ه**ما آخر آيات سورة الحجّ حيث تخاطبان المؤمنين وتبيّنان مجموعة من التعاليم الشاملة التي تحفظ دينهم ودنياهم وإنتصارهم في جميع الميادين، وبهذه الروعة والجهال تختتم سورة الحبجّ.

في البداية تشير الآية إلى أربعة تعليمات **وباليّها الذين آمنوا لركموا ولسجدوا ولمبدوا ربّكم** والصلوا الخير لعلّكم تـ فلحون» وقد بيّنت الآية ركنين من أركان الصلاة، الركوع والسجود

· العلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان ذيل الآيات موضع البحث، يعتبر جملة ﴿ يعلم ما بسين أيديهم﴾ إشارة إلى عصمة الأنبياء وحماية الله لهم، ومع ملاحظة ما ذكرنا. أعلا. فإنَّ هذا التَّفسير يبدو بعيداً نوعاً ما.

5]

لأهميّتهما الاستثنائية في هذه العبادة العظيمة.

والأمر بعبادة الله \_بعد الأمر بالركوع والسجود \_ يشمل جميع العبادات.

ولفظ «ربّكم» إشارة إلى لياقته للعبادة وعدم لياقة غيره لها، لآنّه سبحانه وتعالى مالك عبيده وجميع مخلوقاته ومربّيهم.

والأمر بفعل الخير يشمل أعبال الخير دون قيد أو شرط، وما نقل عن ابن عبّاس من أنّ هذه الآية تتناول صلة الرحم ومكارم الأخلاق هو بيان مصداق بارز لمفهوم الآية العامّ.

ثمّ يصدر الله أمره الخاص بالجهاد بالمعنى الشمامل للكملمة، فميقول عمرٌ من قمائل: (وجاهدوا في الله حق جهادة).

ومعظم المفسّرين لم يخصّوا هذه الآية بالجهاد المسلّح لأعداء الله، بل فسّروها بما هي عليه من معنىً لغوي عامّ، بكلّ نوع من الجهاد في سبيل الله والإستجابة له وممارسة أعمال البرّ والجهاد مع النفس (الجهاد الأكبر) وجهاد الأعداء والظلمة (الجهاد الأصغر).

نقل العلّامة الطبرسي لله في «مجمع البيان» عن معظم المفسّرين قو لهم: إنّ القصد من «حق الجهاد» الإخلاص في النيّة والقيام بالأعمال لله خالصة. ولا شكّ في أنّ حقّ الجهاد له معنىً واسع يشمل الكيف والنوع والمكان والزمان وسواها، ولكن مرحلة «الإخلاص في النيّة» هي أصعب مرحلة في جهاد النفس، لهذا أكّدتها الآية، لأنّ عباد الله المخلصين فقط هم الذين لا تنفذ إلى قلوبهم وأعمالهم الوساوس الشيطانية، رغم قوّة نفاذها وخفائها.

والقرآن الجميد يبدأ تعليماته الخمسة من الخاصّ إلى العامّ، فبدأ بالركوع فالسجود، وانتهى بالعبادة بمعناها العامّ الذي يشمل أعمال الخير والطاعات والعبادات وغيرها، وفي آخس مرحلة تحدّث عن الجهاد والمساعي الفرديّة والجماعية باطناً وظاهراً، في القول والعمل، وفي الأخلاق والنيّة.

والإستجابة لهذه التعليات الربّانية مدعاة للفلاح.

ولكن قد يثار سؤال هو: كيف يتحمّل الجسم النحيف هذه الأعمال من المسؤوليات والتعلمات الشاملة الواسعة؟ ولهذا تجيب بقيّة الآية الشريفة ضمناً عن هذه الاستفهامات،

[^

والعبارة الأخرى قوله جلّ وعلا: **﴿وها جعل عليكم في للدين هن حرج﴾** أي إذا دقّقتم جيّداً لم تجدوا صعوبة في التكاليف الربّانية لإنسجامها مع فطر تكم التي فطركم الله عليها، وهي الطريق إلى تكاملكم، وهي ألذّ من الشهد، لأنّ كلّ واحدة منها له غاية ومنافع تعود عليكم.

وثالث عبارة ﴿**علَّة لَمِيكَم لِمِرَهِيمِ﴾** إنَّ إطلاق كلمة «الأب» على «إبـراهـيم» ﷺ، إمّــا بسبب كون العرب والمسلمين آنذاك من نسل إسهاعيلﷺ غالباً، وإمّا لكون إيراهيم ﷺ هو الأب الروحي للموحّدين جميعاً على الرغم من خلط المشركين دينه الحنيف بأنواع مــن الخرافات الجاهلية آنذاك.

ويليها تعبير **وهوسماكم المسلمين من قبل وفي هذابه** أي هو سماًكم المسلمين في الكتب السماوية السابقة، وفي هذا الكتاب السماوي أيضاً (القرآن)، وإنّ المسلم ليفتخر بأنّه قد أسلم نفسه لله في جميع أوامر. ونواهيه.

وقد إختلف المفسّرون لمن يعود ضمير (هو) في العبارة السابقة، فقال البعض منهم: إنّه يعود إلى الله تعالى، أي إنّ الله سمّاكم في الكتب السماوية السابقة والقرآن بهذا الاسم الذي هو موضع فخركم، ويرى آخرون أنّ ضمير (هو) يعود إلى إيراهيم علم ويستدلّون بالآية ١٢٨ من سورة البقرة حيث نادى إيراهيم علم ربّه بعد إتمامه بناء الكعبة قدائلاً: ﴿ ربّها ولمحطنا مسلمين لك وهن ذريتنا لُعَة مسلمة للتهم.

ونحن نرى أنّ التّفسير الأوّل أصوب، لأنّه ينسجم مع آخر الآية ذاتها حيث يقول: ﴿ **﴿** ستّ اكم للعسلمين هن قبل وفي هذله أي هو سمّاكم المسلمين في الكتب السماوية السسابقة والقرآن الجميد، وهذا القول يناسب الله عزّوجلّ ولا يناسب إيراهيم <sup>عليّلا ل</sup>

وخامس عبارة خصّ بها المسلمين وجعلهم قدوة للأمم الأخرى هي قبوله المبارك: وليكون للرسول **فيهيدا عليكم وتكونوا فيهدا. على الناس**يم.

و «الشهيد» هو الشاهد، وهي كلمة مشتقّة من شهود، بمعنى إطلاع المرء عــلى أمـر أو حدث شهده بنفسه. وكون الرّسول ﷺ شاهداً على جميع المسلمين يعني إطّلاعه على أعمال

<sup>١</sup>. إنَّ هذا الدين سمّاء القرآن المجيد بصراحة واضحة (الإسلام) كما جاء في الآيـة ٣ مين سـورة المـائدة وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً». كما ذكرت آيات عديدة الرسول مُنتجله باعتبار. ﴿ أَوَلَ المسلمين) الأنعام، ١٤؛ الزمر، ١٢.

سورة الحج / الآية ٧٥ ـ ٨٧

[ع

أُمَّته، وينسجم هذا المفهوم مع حديث (عرض الأعمال) وبعض الآيات القرآنية التي أشارت إلى ذلك، حيث تعرض أعمال أمَّة محمّدﷺ عليه في نهاية كلّ اسبوع فنطّلع روحه الطاهرة عليها جميعاً، فهو شاهد على أمّته. وذكرت بعض الأحاديث أنّ معصومي هذه الأمَّة الأئمَّة الطاهرينﷺ هم أيضاً شهود على أعمال الناس، نقرأ في حديث عن الإمام علي بن موسى الرضاﷺ قوله: «نعن حجج الله في خلقه ونعن شهداء الله وأعلامه في بريّته»<sup>(</sup>.

في الحقيقة إنّ المخاطب في عبارة «لتكونوا» وحسب ظاهر الكلمة هو الأمّة جميعاً، وقد يكون المراد قادة هذه الأمّة، فمخاطبة الكلّ وإرادة الجزء أمر متعارف في المحادثة اليومية، ومثال ذلك ما جاء في الآية ٢٠ من سورة المائدة **«وجعلكم هلوكاً»**. حيث نعلم أنّ عدداً قليلاً منهم أصبحوا ملوكاً.

وهناك معنى آخر لكلمة شهود، هي «الشهادة العمليّة» أي كون أعيال الفرد انمـوذجاً للآخرين وقدوة لهم، وهكذا يكون جميع المسلمين الحقيقيين شهوداً، لأنّهم أمّة تقتدي بهم الأمم بما لديهم من دين يكنهم أن يكونوا مقياساً للسمو والفضل بين جميع الأمم.

وجاء في حديث عن الرّسول الأكرمُنَبَكْلاً : «إذا بعث الله نبيّاً جعله شهيداً على قومه، وإنّ الله تبارك وتعالى جعل أمّني شهداء على الخلق. حيث يقول: ليكون الرّسول شهيداً عـليكم. وتكونوا شهداء على الناس»<sup>7</sup>.

أي كما يكون النّبي<sup>تيكيلة</sup> قدوة وأسوة حسنة لأمّته. تكونون أنتم أيضاً أسـوة وقـدوة للناس، وهذا التّفسير لا يناقض الحديث السابق فجميع الأمّة شهداء. والأثمّة الطاهرين شهود ممتازون على هذه الأمّة<sup>"</sup>.

وأعادت الآية في ختامها بشكل مركّز الواجبات الخمسة في ثلاث جمل هي **وفاقيموا** الصلاة والتوا الزكاة واعتصموا ياالله في فانّ الله هو قائدكم وناصركم ومعينكم: فرهو مولاكم فنعم المولى ونعم التصيري.

والحقيقة أنَّ جملة ف**لنعج للعولي ونعج للنصير»** دليل على عبارة ف**ولم تصعو***ا ب***الله هو هولاحم»** أي إنَّ الله أمركم بالاعتصام به لكونه خبر الموالي وأحدر الأعوان.

ربَّنا: تفضَّل علينا بالتوفيق للإعتصام بذاتك المقدَّسة، ولنكون أُسوةً في الإرتباط بِالخالق والخلق، وقدوة وشاهداً على الآخرين، ووفَّقنا لإكمال هذا التَّفسير الجامع والنموذجي لكتابك المنزل.

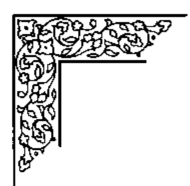
ربِّنا: كما دعو تنا في قرآنك الكريم وفي كتبك السماوية الأخرى بالمسلمين، فوفَّقنا للتسليم لأمرك، وأمحض لنا طاعتك.

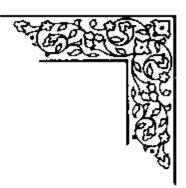
ربِّنا: انصرنا على أعدائك وأعداء دينك الذين أرادوا بالإسلام والقرآن كـيداً، فأنت نـعم المولى ونعم النصير.

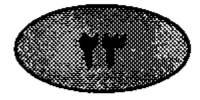
آمين يا رب العالمين

نهاية سورة الحجّ

8003







سورة

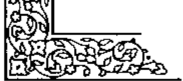
المؤمنون

مكيّة



وعدد آياتها مائة وثماني عشرة







# «سورة المؤمنون»

#### فضيلة سورة المؤملون:

ذكرت أحاديث مروية عن الرّسول يَتَلَيُّهُ وأَمَّةَ أَهل البيت بَنْتَمَ فَضَائل لهذه السورة، فعن النّبي يَتَلِيُّهُ «من قرأ سورة المؤمنين، بشّرته الملائكة يوم القيامة بالروح والريحان وما تقرّ به عينه عند نزول ملك الموت» (.

وروي عن الإمام الصادق علي «من قرأ سورة المؤمنين ختم الله له بالسعادة إذا كان يدمن قراءتها في كلَّ جمعة، وكان منزله في الفردوس الأعلى مع النبيّين والمرسلين» ٢.

ونؤكَّد أنَّ فضيلة السورة، ليست فقط في تلاوتها، وإنَّما يجب أن يرافق ذلك التمعّن في معانيها والعمل بما أوجبته، لأنَّ هذا الكتاب يبني الذات الإنسانية ويربّيها، فهو برنامج عملي لتكامل الإنسان. ولو طابق المرء برنامجه العملي مع محتوى هذه السورة ـ حتى وإن طابق مع آياتها الأولى التي تبيّن صفات المؤمنين ـ لنال النصيب الأوفر من لدن العلي القدير.

لهذا ذكر في رواية عن الرّسول ﷺ أنّه قال حين نزلت الآيات الأولى من هذه السورة: «لقد أنزل إليّ عشر آيات من أقامهنّ دخل الجنّة» ؟.

عبارة «أقام» التي ذكرت مكان «قرء» تعبَّر عن الحقيقة التي ذكرناها أعلاه، فــالهدف تطبيق ما تضمّنته هذه الآيات وليس تلاوتها فقط.

## مضمون سورة المؤمنون:

القسم المهمّ من هذه السورة \_كما يبدو من اسمها \_تحدّث عن صفات المؤمنين البارزة، ثمّ تناولت السورة العقيدة والعمل بها، وهي تتمّة لتلك الصفات.

۲. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٩٨.
 ۲. تفسير روح المعاني، ج ١٨، ص ٢.
 ٣. العصدر السابق.

[ع

ويمكن إجمالاً تقسيم مواضبع هذه السورة إلى الأقسام التالية:

**القسم الأوّل:** يبدأ بالآية **فقد لفلح للمؤمنون؛** وينتهي بعدد من الآيـات التي تـذكر صفات هي مدعاة لفلاح المؤمنين، وهذه الصفات دقيقة وشاملة تغطّي جسوانب الحـياة المختلفة للفرد والمجتمع.

وبما أنّ أساسها الإيمان والتوحيد، فقد أشار **القسم الثّاني** من هذه المواضيع إلى علائم أخرى للمؤمنين. التوحيد وآيات عظمة الله وجلاله في عالم الوجود. فعدّدت نماذج لذلك العالم العجيب في خلق السّماء والأرض والإنسان والحيوان والنبات.

ولإتمام الجوانب العمليّة، شرح **القسم الثّالث** ما حدث لعدد من كبار الأنبياء، كنوح وهود وموسى وعيسىﷺ، وبيّن شرائح من تأريخ حياتهم للعبرة والموعظة.

وفي **القسم الرّابع وجّ**ه الخطاب سبحانه وتعالى إلى المستكبرين يحذّرهم بـبراهـين منطقيّة تارةً، وأخرى بتعابير دافعة عنيفة، ليعيد القلوب إلى طريق الصواب بالعودة إليه عزّوجلّ.

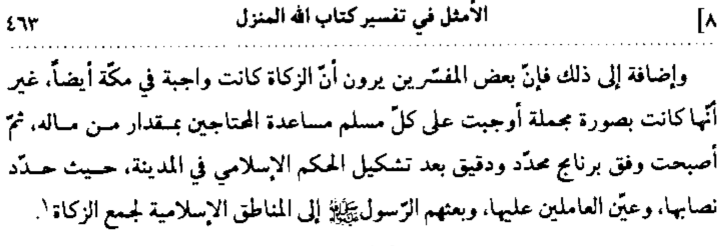
وبيَّن القسم الخامس ـ في بحث مركَّز ـ المعاد. وتناول القسم السادس سيادة الله على عالم الوجود، وإطاعة العالم ولأوامره. وأخيراً تناول القسم السابع حساب يوم القيامة، وجزاء الخير للمحسنين، وعـقاب

المذنبين. وينهي السورة ببيان الغاية من خلق الإنسان.

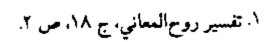
فالسورة مجموعة من دروس العقيدة والعمل، وقضايا التوعية وشرح لنهج المؤمنين من البداية حتى النهاية.

إنّ هذه السورة \_كما سبق أن ذكرنا \_نزلت في مكّة، إلّا أنّ بعض المفسّرين ذكروا أنّ عدداً من آياتها نزل في المدينة، وكان الدافع لذلك وجود آية الزكاة فيها، لأنّ الزكاة شرّعت لأوّل مرّة في المدينة اثر نزول الآية فخذ هن لعوالهم صدقة التسوية ١٠٣، حسيت أسر الرّسولﷺ بجمع الزكاة من المسلمين.

الله أن من اللات إنها أنَّ النكاة منهم وأوار مأنَّ ما الواجب والمستحدَّة، ولا يتحدَّد



80CB



\_\_\_\_\_ اللَّهُ الرَّجْبَرَ الرَّجْبَ عِ

قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُوْمِنُونَ ٢ ٱلَّذِينَ هُمْ فِ صَلَابِمٍ خَشِعُونَ ٢ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُون ٢ وَالَذِينَ هُمْ لِلزَّكُوْةِ فَنِعِلُونَ ٣ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ٣ إِلَّاعَلَىٰ أَزُوَجِهِمْ أَوْمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ٢ فَعَمَ التَّخَى وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَيَكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ٣ وَالَذِينَ هُرَ لاَ مَنْكَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ دَعُونَ شُوراَءَ ذَلِكَ فَأُولَيَكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ٣ وَالَذِينَ هُرَ لاَ مَنْكَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ دَعُونَ يَرِزُهُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمُ فِهُمَ الْعَادُونَ ٣ وَالَذِينَ هُرَ لاَ مَنْكَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ دَعُونَ يَرِيُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالُونَ الْ الْعَادُونَ ٣ مَرْ لاَ مَنْكَتِهِ مَوْ عَهْدِهِمْ دَعُونَ يَرِيُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَامُ مَا لَهُ مَا لَعَادُونَ ٢ مَا لَكُولُونُ وَالَذِينَ هُولَا الْعَادُونَ

<u>um 6511</u>

# صفات المؤمنين البارزة:

اختيار اسم المؤمنين لهذه السورة \_كما تقدَّم \_لأنَّه جاء في بـدايـتها آيـات شرحت بعبارات وجيزة معبَّرة صفات المؤمنين، وممّا يلفت النظر أنَّها أشارت إلى مستقبل المؤمنين السعيد قبل بيان صفاتهم، إستنارةً للشوق في قلوب المسلمين للوصول إلى هذا الفخر العظيم بإكتساب صفة المؤمنين. تقول الآية ﴿قد لفلح للمؤمنون﴾.

كلمة «أفلع» مشتقّة من الفلح والفلاح، وتعني في الأصل الحرث والشقّ، ثمّ أطلقت على أيّ نوع من النصر والوصول إلى الهدف والسعادة بشكل عام، والحقيقة أنّ المنتصرين يزيلون من طريقهم كلّ الموانع والحواجز لينالوا الفلاح والسعادة، ويشقّون طريقهم لتحقيق أهدافهم في الحياة. ولكلمة الفلاح معنىً واسعاً يضمّ الفلاح المادّي والمعنوي، ويكون الإثنان للمؤمنين.

فالفلاح الدنيوي أن يحيا الإنسان حرّاً مرفوع الرأس عزيز النفس غير محتاج، ولا يمكن

| 10                       | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل                                 | [^    |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------|-------|
|                          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                          |       |
| فلاح الآخبة فمر الحياة ف | ن كلِّ ذلك إلَّا في ظلال الإيمان والتمسِّك بالله وبه حمته. أمَّا | تحقيق |

نعيم خالد إلى جانب أصدقاء جديرين طاهرين، حياة العزّ والرفعة.

ويلخّص الراغب الاصفهاني خلال شرحه هذه المفردة بأنّ الفلاح الدنيوي في ثـلاثة أشياء: البقاء والغنى والعزّ، وأمّا الفلاح الأخروي فني أربعة أشياء: بقاء بلا فناه. وغناء بلا فقر. وعزّ بلا ذلّ. وعلم بلا جهل.

ثمّ تشرح الآية هذه الصفات فتؤكّد قبل كلّ شيء على الصلاة فتقول: ﴿الدّين هم في صلاتهم خالهمون﴾.

«خاشعون» مشتقّة من خشوع. بمعنى التواضع وحالة التأدّب يتّخذها الإنسان جسماً وروحاً بين يدي شخصيّة كبيرة. أو حقيقة مهمّة تظهر في الإنسان وتبدو علاماتها عـلى ظاهر جسمه.

والقرآن اعتبر الخشوع صفة المؤمنين، وليس إقامة الصلاة، إشارة منه إلى أنّ الصلاة ليست مجرّد ألفاظ وحركات لاروح فيها ولامعنى، وإنّما تظهر في المؤمن حين إقامة الصلاة حالة توجّه إلى الله تفصله عن الغير وتلحقه بالخالق، ويغوص في إرتباط مع الله، ويدعوه بتضرّع في حالة تسود جسمه كلّه، فيرى نفسه ذرّة إزاء الوجود المطلق لذات الله، وقطرة في محيط لانهاية له.

إنّ لحظات هذه الصلاة تعتبر درساً للمؤمن في بناء ذاته وتربيتها. ووسيلة لتهـذيب نفسه وسمّو روحه.

وقد جاء في حديث عن الرّسول الأكرم بَبَرَ الله حين شاهد رجلاً يلهو بلحيته وهو يصلّي قوله: «أمّا لو خشع قلبه لخشعت جوارحه» (

إشارة منه تُنْكُلُهُ إلى أنَّ الخشوع الباطني يؤثّر في ظاهر الإنسان. وكان كبار قادة المسلمين يؤدّون صلاتهم بخشوع حتى تحسبهم في عالم آخر، يذوبون في الله، حيث نـقرأ عـنهم في حديث عن رسول الله تَنْكُلُهُ «إنّه كان يرفع بصره إلى السّماء في صلاته. فلمّا نزلت الآية طأطأ رأسه ورمى ببصره إلى الأرض»<sup>7</sup>.

١٠ تفسير الصافى، وتفسير مجمعالبيان، ج ٧، ص ٩٩، ذيل الآية مورد البحث. ٢. تفسير مجمعالبيان، ج ٧، ص ٩٩؛ وتفسير الكبير. ج ٢٣، ص ٧٧. ذيل الآية مورد البحث.

5]

و ثاني صفة للمؤمنين بعد الخشوع ممَّا تذكره الآية **﴿والدِّينَ هِم مِنَ اللغومعرضونَ﴾ ح**قًّاً نرى جميع حركات وسكنات المؤمنين تتجّه لهدف واحد مفيد وبنّاء، لأنّ «اللـغو» يـعني الأعمال التافهة غير المفيدة، وكما قال بعض المفسّر ين فإنَّ اللغو كلَّ قولٍ أو عمل لا فائدة فيه، وإذا فسّر البعض اللغو بالباطل.

> وبعض فسّره بالمعاصي كلّها. وآخر بمعنى الكذب. وآخر: السباب أو السباب المتقابل. والبعض الآخر قال: إنَّه يعنى الغناء واللهو واللعب. و آخر: إنَّه الشرك، فإنَّ هذه المعاني مصاديق ذلك المفهوم العام.

وطبيعي أنَّ اللغو لا يشمل الأفعال والكلام التافه فقط، وإنَّما يعنى الآراء التافهة التي لا أساس لها، التي تنسى العبد ربّه و تشغله بها دون الأمور المفيدة، إذن فاللغو يتضمّن كلّ هذا، والحقيقة أنَّ المؤمنين لم يخلقوا من أجل الإنشغال بآراء باطلة أو كلام تافه، بل هم معرضون ا عنها، كما قال القرآن الكريم.

وتشير **الآية الثّالثة** إلى ثالث صفة من صفات المؤمنين الحقيقيين، وهي ذات جانب إجتماعي ومالي حيث تقول: ﴿وَالدَّيْنَ هُمُ لَلزَّكَاةَ فَاعْلُونَ﴾ ﴿

ربِّما تكون السورة مكِّية، كما قلنا سابقاً، نزلت في وقت لم تشرّع فيه الزكاة بعد بمعناها ا المعروف، لذلك نجد إختلافاً بين المفسّرين في تفسير هذه الآية، ولكن الذي يبدو أصوب هو أنَّ الزكاة لا تنحصر بالزكاة الواجبة الأداء، وإنَّما هناك أنواع كثيرة منها مستحبَّة، فالزكاة الواجبة شرَّعت في المدينة، إلَّا أنَّ الزكاة المستحبَّة كانت موجودة قبل هذا.

وذهب مفسّرون أخرون إلى احتال أن تكون الزكاة واجبة كحكم شرعي في مكّة لكن دون تحديد، حيث كان الواجب على كلِّ مسلم مساعدة المحتاجين بما يتمكَّن، إلَّا أنَّه أصبح للزكاة أسلوبها الخاص عقب تشكيل الحكم الإسلامي و تأسيس بيت مال المسلمين، حيث تحدّدت أنصبتها من كلّ محصول ومال. وأصبح لها جباة يجبونها من المسملين بأمر من الرسوليتي

<sup>1.</sup> «الزكاة» تعنى هنا أنَّ لها مصدراً، ولهذا إستعملت عبارة وفاعلون» بعدها. وقال مفسّرون آخرون: إنَّه يمكن أن تعنى الزكاة ذلك المعنى المعروف عنها، أي مقدار من المال، ولهذا تكون (فاعلون) بمعنى مؤدّون.

[^

أمّا ما يراه بعض المفسّرين أمنال الفخر الرازي والآلوسي في «روح المعاني» والراغب الاصفهاني في مفرداته من أنّ الزكاة هنا تعني عمل الخير أو تزكية المال أو تطهير الروح، فبعيد، لأنّ القرآن الجيد كلّما ذكر الصلاة مع الزكاة يقصد بالزكاة الإنفاق المالي، ولو فسّرناه بغير هذا، فذلك يحتاج إلى قرينة واضحة لا توجد في هذه الآيات.

ورابع صفة من صفات المؤمنين هي الطهارة والعفّة بشكل تامّ، وإجتناب أيّ مـعصية جنسية، حيث تقول الآية: ﴿وللدُين هم لفروجهم حافظون﴾ \ يحفظونها ممّا يخالف العفّة ﴿لِلَا على لزواجهم لوها هلكت ليمانهم فإنّهم غير ملومين﴾.

بما أنَّ الغريزة الجنسية أقوى الغرائز عند الإنسان تمرَّداً، ولضبط النفس عنها يحتاج المرء إلى التقوى والإيمان القوي، لهذا أكدَّت **الآية التالية** على هذه المسألة **﴿ فَعَنَ لِيتَعَى وَرُ. ذَلك فأولئك هم المادون)**.

إنَّ عبارة المحافظة على «الفروج» قد تكون إشارة إلى أنَّ فقدان المراقبة المستمرة في هذا المجال تؤدّي بالفرد إلى خطر التلوّث بالانحرافات الكثيرة.

أمّا عبارة **﴿لَزُولِجِهم**﴾ فهي تشمل الزوجين الذكر والأنثى، رغم أنّ بعض مفسّري أهل السنّه وقعوا في خطأ في تفسير هذه الآية سنشير إليه لاحقاً.

ويمكن أن تكون عبارة ﴿قير هلوهين﴾ إشارة إلى الرأي الخاطىء عند المسيحيين الذي أصبح يشكّل انحرافاً في عقيدتهم، وهو أنّ أيّ إتّصال جنسي يعتبر فعلاً غير لائق بالإنسان وتركه فضيلة له، حتى نرى القساوسة الكاثوليك ـ نساءً ورجالاً ـ ممّن طلّق الدنيا يحيون عزّاباً ويتصوّرون الزواج بأيّ شكل كان خلافاً لمنزلة الإنسان الروحية وهـذه القـضيّة شكلية فحسب، حيث يختار هؤلاء لإشباع غرائزهم سبلاً خفيّة متعدّدة، ذكرتها كتبهم <sup>7</sup>.

وعلى كلَّ حال فإنَّ الله لم يخلق في الإنسان غريزة كجزء من مكوّناته المثلى، ثمّ يعتبرها تناقض منزلة الإنسان عنده.

وكون الزوجات حِلّاً للأزواج في علاقتهنَّ الجنسيَّة بـاستثناء أيّـام العـادة الشهـرية وأمثالها، لا تحتاج إلى شرح، وكذلك كون الجواري حلالاً عندما يكنَّ على وفق شروط

۸. «الفروج» جمع «فرج»، وهو كناية عن الجهاز التناسلي. براجع بهذا المورد قصّة الحضارة لويل ديورانت.

سورة المؤمنون / الآية ١ ــ ١١

٤] ذكرتها الكتب الفقهيَّة وليس كما يتصوّر البعض أنَّ كلِّ واحدة مـنهنٍّ ودون شرط حـلَّ لمالكها، وفي الحقيقة لهنَّ شروط الزوجة في حالات كثيرة.

وأشارت **الآية الثامنة \_**موضع البحث \_إلى الصفتين الخامسة والسادسة من صفات المؤمنين البارزة، حيث تقول: ﴿وللدِّين هم الماناتيم ومبهدهم رامون) إنَّ الحافظة عملى «الأمانة» بالمعنى الواسع للكلمة، وكذلك الالتزام بالعهد والميثاق بين يدى الخالق والخلق من صفات المؤمنين البارزة. وتعنى الأمانة بمفهومها الواسع أمانة الله ورسوله إضـــافة إلى أمانات الناس، وكذلك ما أنعم الله على خلقه. وتضمَّ أيضاً أمانة الله الدين الحقَّ والكتب السهاوية وتعالم الأنبياء القدماء، وكذلك الأموال والأبناء والمناصب جميعها أممانات الله سبحانه وتعالى بيد البشر، يسعى المؤمنون في المحافظة عليها وأداء حقَّها، ويحرسونها مـا داموا أحياءاً. ويرثها أبناؤهم الذين تربُّوا على أداء الأمانات والحفاظ عليها.

والدليل على عموميَّة مفهوم الأمانة هنا، إضافة إلى سعة المفهوم اللغوي لهذه الكلمة، هو أحاديث عديدة وردت في تفسير الأمانة بأنَّها (أمانة الأثمَّة المعصومين) أي: ينقلها كلَّ إمام إلى وارثه (

وأحياناً تفسير الأمانة بأنَّها الولاية بشكل عامً.

٤٦٨

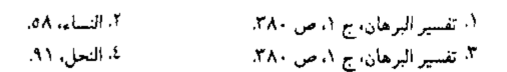
وممّا يلفت النظر رواية زرارة أحد تلاميذ الإمام الباقر ﷺ والإمام الصادق ﷺ عن قوله تعالى **وأن تؤدّوا الأمانات إلى أهلها ﴾** `` «أدّوا الولاية إلى أهلها...» ``.

وهكذا يكشف عن أنَّ الحكومة وديعة إلهيَّة مهمَّة جدًّا يجب إيداعها بيد من هو أهلها.

وهناك تعابير قرآنية عديدة تدلَّ على عمومية وشمولية العهد، منها: ﴿ وأوقوا بعهد الله إذا **ماهدتم)ہ** '.

والجدير بالملاحظة أنَّ بعض آيات القرآن عبَّرت عن ذلك العهد بأداء الأمانة وعـدم خيانتها والمحافظة عليها، و«رعاية الأمانة» التي استعملت في الآية السابقة تــــضمّ مــعني الأداء والمحافظة.

فعل هذا فإنَّ التقصير في المحافظة على الأمانة والذي يؤدِّي إلى وقوع ضير رأو تعرَّضها



للخطر. يوجب على الأمين إصلاحها (وبهذا تترتّب ثلاثة واجبات عـلى الأمـين: الأداء. والمحافظة. والإصلاح) فلابدٌ أن يكون الالتزام بما تعهّد به المرء والمحافظة عليه.

279

وأداء الأمانة من أهمّ القواعد في النظام الاجتماعي، ودون ذلك يسود التخبّط في المجتمع. ولهذا السبب نرى شعوباً لا تتمسّك عامّتها بالدين، إلّا أنّها ـ سعياً منها لمنع الاضطراب ـ تفرض على نفسها رعاية العهد والأمانة، وتعتبر نفسها مسؤولة أمام هذين المبدأين ـ في أقلّ تقدير ـ في القضايا الاجتماعية العامّة (وقد بيّنا بإسهاب أهميّة الأمانة في تفسير الآية ٨٥ من سورة النساء. وفي تفسير الآية ٢٧ من سورة الأنفال، وشرحنا الوفاء بـالعهد في تفسير الآية الأولى من سورة المائدة وفي تفسير الآية ٢٠ من سورة النعال.

وبيّنت **الآية التاسعة** من الآيات موضع البحث آخر صفة من صفات المؤمنين حيث تقول: **﴿وَالدَينَ هُمَ عَلَى صَلَاتَهُمَ يَحَافَقُونَ﴾**.

وممّا يلفت النظر أنّ أوّل صفة للمؤمنين كانت الخشوع في الصلاة، وآخسرها المحافظة عليها، بدأت بالصلاة وانتهت به، لماذا؟ لأنّ الصلاة أهمّ رابطة بين الخالق والمخلوق، وأغنى مدرسة للتربية الإنسانية.

الصلاة وسيلة ليقظة الإنسان وخير وقاية من الذنوب.

والخلاصة، إنّ الصلاة إن أقيمت على وفق آدابها اللازمة، أصبحت أرضية أمينة لأعمال الخير جميعاً.

وجدير بالذكر أنّ الآيتين الأولى والأخيرة تضمّنت كلّ واحدة منها موضوعاً يختلف عن الآخر، فالآية الأولى تضمّنت الصلاة بصورة مفردة، والأخيرة بصورة جماعية، الأولى تضمّنت الخشوع والتوجّه الباطني إلى الله، هذا الخشوع الذي يعتبر جوهر الصلاة، لأنّ له تأثيراً في جميع أعضاء جسم الإنسان، والآية الأخيرة أشارت إلى آداب وشروط صحّة الصلاة من حيث الزمان والمكان والعدد، فأوضحت للمؤمنين الحقيقيين ضرورة مراعاة هذه الآداب والشروط في صلاتهم.

المقدث جناأه تترااصلات فالعادات الختافتر لهذا التَّفسير فلم احد تفسير الآيتر ١١٤

[ع

بعد بيان هذه الصفات الحميدة، بيّنت **الآية التالية** حسيلة هذه الصفات فقالت: وُولئك هم الوارثون ﴾.

اًولئك الذين يرثون الفردوس ومنازل عالية وحياة خالدة **وللذين يرثون الفردوس هم** فيها خالدون».

«الفردوس» ــ على قول ــ هي مفردة رومية، وذهب آخرون إلى أنّهــا عــربية، وقــيل فارسية بمعنى «البستان». أو بستان خاص اجتمعت فيه جميع النعم والمواهب الإلهيّة، ولذا صحّ تسميتها بالجنّة العالية، وأفضل البساتين.

ويمكن أن تكون عبارة «يرثون» إشارة إلى نيل المؤمنين لها دون تـعب مــثلما يحـصل الوارث الإرث دون تعب، وصحيح أنّ الإنسان يبذل جــهوداً واسـعة ويـضحّي بـوقته ويسلب راحته في بناء ذاته والتقرّب إلى الله، إلّا أنّ هذا الجزاء الجميل أكثر بكثير من قدر هذه الأعمال البسيطة، وكأنّ المؤمن ينال الفردوس دون تعب ومشقّة.

كما يجب ملاحظة حديث روي عن النّبي الأكرم بَنَكْمَ الله منكم من أحد إلّا وله منزلان: منزل في الجنّة. ومنزل في النّار. فإن مات ودخل النّار ورث أهل الجنّة منزله». <sup>(</sup>

كما يمكن أن تكون عبارة «يرثون» في الآية السابقة إشارة إلى حصيلة عمل المؤمنين، فهي كالميراث يرثونه في الختام، وعلى كلّ حال فإنّ هذه المنزلة العمالية ـ حسب ظماهر الآيات المذكورة أعلاه ـ خاصّة بالمؤمنين الذين لهم هذه الصفات، ونجد أهل الجنّة الآخرين في منازل أقلّ أهميّة من هؤلاء المؤمنين.

ہدوث

### ١\_ متمية الفلاع للمؤمنين

۱. بحارالانوار، ج ۸ ص ۹۱.

٤٧١

#### ٢\_ الزومة الدائمة والمؤقتة

۸]

يستفاد من الآيات المذكورة أعلاه على أنّ هناك نوعين من النساء يجوز الدخول بهما: الأولىٰ الزوجات، والثّانية الجواري (بشروط خاصّة)، لهذا استندت الكتب الفقهيّة عـلى هذه الآية في مواضيع عديدة خلال بحث النكاح.

ولكن بعض المفسّرين والفقهاء من أهل السنّة حاولوا الاستفادة من هذه الآية في إثبات حرمة الزواج المؤقت.

ومع ملاحظة هذه الحقيقة، وهي أنّ من الثابت المسلّم به هو أنّ الزواج المؤقت (المتعة) كان حلالاً على عهد الرّسول ﷺ ولم ينكره أحد من المسلمين، إلّا أنّ البعض يرى أنّه كان في صدر الإسلام وعمل به الكثير من الصحابة، إلّا أنّه نسخ، وقال آخرون: إنّ عمر بسن الخطاب منعه.

ومفهوم كلام هذه المجموعة من المفسّرين السنّة ـ بعد ملاحظة هذه الحقائق ـ هـو أنّ النّبيﷺ (والعياذ بالله) أجاز الزنا في أقلّ تقدير لفترة محدّدة، وهذا غير صحيح أبداً.

إضافةً إلى أنَّ «المتعة» خلافاً لتصوّر هؤلاء، هي نوع من الزواج الشرعي بمعظم شروط الزواج الدائم، وعلى هذا فإنَّ عبارة: **﴿لِأَ على لَوَاجِمِعَهُ ه**ي بالتأكيد تتضمّنه، ولهذا السبب تستخدم صيغ الزواج الدائم (أنكحت وزوّجت) مع ذكر مدّة الزواج عند قراءة صيغة الزواج المؤقت، وهذا خير دليل على كون المتعة زواجاً.

وقد بيّنا بالتفصيل الأمور المتعلّقة بالزواج المؤقت وأدلّته الشرعيّة في الإسلام، وعدم نسخ هذا الحكم الإلهي، وكذلك فلسفته الاجتماعية، في تفسير الآية ٢٤ من سورة النساء.

## ٣\_ المُشوع روم الصلاة

إذا اعتبر الركوع والسجود والقراءة والتسبيح جسم الصلاة، ف التوجّه الب اطني إلى حقيقة الصلاة، وإلى من يناجيه المصلّي، هو روح الصلاة. والخشوع ما هو إلّا توجّه باطني مع تواضع. وعلى هذا يتبيّن أنّ المؤمنين لا ينظرون إلى الصلاة كجسم بلا روح، بل إنّ جميع توجّههم إلى حقيقة الصلاة وباطنها.

[ع

ا- نيل معرفة تجعل الدنيا في عين المرء صغيرة تافهة، وتجعل الله كبيراً عظيماً. حتى لا تشغله الدنيا بما فيها عن الذوبان في الله عند مناجاته وعبادته.

٣- الإهتمام بالأمور المختلفة يمنع الإنسان من تركيز أفكاره وحواسّه، وكلّما تمكّن الإنسان من التخلّص من مشاغله حصل على توجّه إلى الله في العبادة.

٣- اختيار مكان الصلاة وسائر العبادات له أثر كبير في هذه المسألة، لهذا فإنَّ الصلاة مع إنشغال البال بغيرها تعدَّ مكروهة، وكذلك في موضع مرور الناس أو قبال المرآة والصورة، ولهذه الأسباب تكون المساجد الإسلامية أفضل إن كانت أبسط بناءً وأقلَّ زخرفة وأتّهة، ليكون التوجَّه كلَّه لله فاطر السّماوات والأرض.

٤- إجتناب المعاصي عامل مؤثّر في التوجّه إلى الله، لأنّ المعصية والذنب تبعد الشقّة بين قلب المسلم وخالقه.

٥- معرفة معنى الصلاة وفلسفة حركاتها والذكر عامل مؤثّر كبير على ذلك.

٦- ويساعد على ذلك أداء المستحبّات، سواء كانت قبل الدخول في الصلاة أو في أثنائها.

٧- وعلى كلّ حال فإنّ هذا العمل هو كبقيّة الأعمال الأخرى يحتاج إلى تمرين متواصل. ويحدث كثيراً أن يحصل الإنسان على قدرة التركيز الفكري في لحظة من لحظات الصلاة. وبمواصلة هذا العمل ومتابعته يحصل على قدرة ذاتية يكنه بها إغلاق أبواب فكره في أثناء الصلاة إلّا على خالقه (فتأمّلوا جيّداً).

8003

#### الآيات

وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَالَة مِن طِينِ ﴾ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِ قَرَارِ مَّكِينِ ۞ تُرَحَلَقْنَا ٱلنُّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَة مُضْغَيّة فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَة عِظْمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَرَ لَحَمَا تُمَ أَنشَأْنَهُ خَلَقًاءَ اخَرَفَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْحَلِقِينَ ﴾ ثُمَ إِنَّكُر بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيتُونَ ۞ تُرَإِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَ مَةِ تُبْعَشُونَ ﴾

#### التغسير

## مراهل تكامل المِندِن في الرمم:

إنّ ذكر الآيات السابقة أوصاف المؤمنين الحقيقيين، وما يمنحهم الله من جــزاء عــظيم يبعث في القلوب الشوق للإلتحاق بصفوفهم، لكن بأيّ طريق؟

تبيَّن الآيات موضع البحث \_ وقسم من الآيات التالية لها \_ السبيل لكسب الإيمان والمعرفة، حيث يمسك القرآن بيد الإنسان ليأخذه إلى «عالم النفس» وليكشف له أسرار باطنه وهو «السير الأنفسي»، وتثير الآيات التالية لهما إنستباه الإنسمان إلى عمالم الظماهر والمخلوقات المدهشة في عالم الوجود وسبر عالم الآفاق، وهو «السير الآفاقي».

تقول الآيات أوَّلاً: ﴿ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين﴾ ﴿

أجل، إنّ هذه الخطوة الأولىٰ التي خلق الله فيها الإنسسان بكـلّ عـظمته واســتعداده وجدارته والذي يعتبر أفضل مخلوقاته من تراب مهين لا قدر ولا قيمة له، وهكذا تجلّت قدرته سبحانه وتعالى في هذا الخلق البديع.

و تضيف الآية التالية ﴿ ثُمَّ جِعَلْنَاهُ نَطْعَةً فِي قَرْلُرُ مِكِينَ ﴾ .

١٠ «السلالة» على وزن «عصارة» تعني الشيء الذي يستخلص من شيء آخر، وهي في الحقيقة خلاصة ونتيجة منه (تفسير مجمعالبيان ذيل الآية مورد البحث).

سورة المؤمنون / الآية ١٢ ـ 13

٤]

وفي الواقع فانّ الآية الأولىٰ تشير إلى بداية وجود جمع البشر من آدم وأبنائه وأنّهم خلقوا جميعاً من التراب، إلّا أنّ الآية التالية تشير إلى تداوم واستمرارية نسل الإنسان بواسطة تركيب نطفة الذكر ببويضة الأنثى في الرحم، وهذا البحث يشبه ما جاء في الآيتين ٧ و ٨ من سورة السجدة **﴿وبداً خلق الإنسان من طين • ثمّ جعل نسله من سلالة من ما ج**هين.

والتعبير عن الرحم بـ«قرار مكين»، أي القرار الآمن، إشارة إلى أهميّة الرحم في الجسم، حيث يقع في مكان أمين محفوظ من جميع الجهات، يحفظه العمود الفقري من جهة، وعظم الحوض القوي من جهة أخرى. وأغشية البطن العديدة من جهة ثـالثة. ودفـاع اليـدين يشكّل حرزاً رابعاً له، وكلّ ذلك شواهد على موضع الرحم الآمن.

ثمّ تشير الآية الثّالثة إلى المراحل المدهشة والمثيرة لتدرّج النطفة في مراحلها المختلفة. واتّخاذها شكلاً معيّناً في كلّ منها في ذلك القرار المكين، حيث تقول: إنّنا جعلنا من تـلك النطفة على شكل قطعة دم متخبَّر (علقة) ثمّ بدّلناها على شكل قطعة لحم ممضوغ (مضغة). ثمّ جعلنا من هذه المضغة عظاماً، وأخيراً ألبسنا هذه العظام لحماً: ﴿ ثمّ خلقنا النطفة علقة قخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة مظاماً فكسونا العظام لحماً؟

هذه المراحل الأربعة المختلفة مضافاً إلى مرحلة النطفة تشكّل خمس مراحل، كلّ منها عالم عجيب بذاته مليء بالعجائب بحثت بدقّة في علم الجنين، وألّفت بصددها كتب وبحوث عميقة في عصرنا، إلّا أنّ القرآن تكلّم عن هذه المراحل المختلفة لجنين الإنسان، وبيّن عجائبه يوم لم يولد هذا العلم ولم يكن له أثر.

وفي الختام أشارت الآية إلى آخر مرحلة والتي تعتبر في الحقيقة مأهم مرحلة في خلق البشر، بعبارة عميقة وذات معنى كبير **ولم لتفاداه خلقا آخر فتبارك الله أحسن للخالقين»**. مرحباً بهذه القدرة الفريدة، التي خلقت في ظلمات الرحم هذه الصورة البديعة، وصاغت من قطرة ماء كلّ هذه الأمور المدهشة.

طوبي لهذا العلم والحكمة والتدبير، الذي خلق في هـذا المـوجود البسـيط كـلّ هـذه القابليات والجدارة. تعالى الله فقد تجلّت قدرته فما خلق.

وجدير بالذكر أنَّ كلمة «الخالق» مشتقَّة من «الخلق» و تعنى بالأصل التقدير `، حيث

۱۰ مختار الصحاح.

عندمل ادتتما مقطمتين اللادنات ما الدن

[^

تطلق هذه الكلمة عندما يراد تقطيع قطعة من الجلد فينبغي على الشخص أن يقيس أبعاد القطعة المطلوبة ثمّ يقطعها، فيستخدم لفظ «الخلق» بمعنى التقدير، لأهميّة تقدير أبعاد الشيء. قبل قطعه.

أَمَّا عبارة ﴿ أُحسن للغالقينَ ﴾ فتثير هذا التساؤل: هل يوجد خالق غير الله؟ إ

وضع بعض المفسّرين تبريرات لهذه الآية في وقت لا حاجة فيه لهذه التبريرات، لأنّ كلمة «الخلق» بمعنى التقدير والصنع، ويصحّ ذلك بالنسبة لغير الله، إلّا أنّ هناك اخــتلافاً جوهرياً بين الخلقين...

يخلق الله المواد وصورها، بــينها يــصنع الإنســان أشــياء. ممّـا خــلق الله، فــهو يــغيّر صورها،كمن يبني داراً حيث يستخدم مواداً أوّلية كالجصّ والآجر، أو يصنع من الحديد سيارة أو ماكنة.

ومن جهة أخرى لا حدود لخلق الله **والله خالق كلّ شي.» \_**سورة الرعد الآية ١٦ \_ في وقت نجد ما صنعه الإنسان محدوداً جدّاً، وفي كثير من الأحيان يجد الإنسان فيا خلقه هو نقصاً يجب سدّه فيا بعد، إلّا أنّ الله يبدع الخلق دون أيّ نقص أو عيب.

ثمّ إنّ قدرة الإنسان على صنع الأشياء جاءت بإذن من الله، حيث كلّ شيء في العالم يتحرّك بإذن الله، حتى الورق على الشجر، كما نـقرأ في سـورة المـائدة الآيـة ١١٠ عـن المسيحﷺ **فواذ تخلق هن الطين كميئة الطير بإذني**ه.

و تنتقل **الآية التالية** من تناول مسألة التوحيد ومعرفة المبدأ ـ بشكل دقيق وجميل ــ إلى مسألة المعاد حيث تقول: **وثمّ لِنّكم بعد ذلك لميّتون،** 

ومن أجل أن لا يعتقد المرء بأنّ الموت نهاية كلّ شيء. تقول الآية: **وثمّ لِنّكم يوم للقيامة تبعثون ﴾** أي إنّ خلقكم بهذه الصورة المدهشة لم يكن عبثاً أو لتعيشوا أيّاماً معدودات. فتضيف الآية أنّكم ستبعثون يوم القيامة في مستوى أعلى وفي عالم أوسع.

## ہدوث

١- إثبات المبدأ والمعاد بدليل وامد

استخدمت الآيات المذكورة أعلاه لإثبات وجود الله وقدرته وعظمته نفس الدليـل

الذي استخدمته سورة الحجّ لإثبات المعاد، وهو مسألة المراحل المختلفة لخلق الإنسان في عالم الجنين.

٤]

كما إنتقلت آخر هذه الآيات إلى بحث مسألة المعاد (

أجل، يمكن أن تعرف عظمة الله في خلق الإنسان في ظلمات الرحم، وإتخاذه في كلّ مرحلة صورة جديدة مدهشة، وكأنّ عشرات الأشخاص من رسّامين وصنّاع مبدعين التفّوا حول هذه القطرة من الماء، وعملوا ليل نهار ليخرجوها بهذه الصورة البديعة، ولتنتقل من صورة إلى أخرى أبدع، حتى تمرّ في مختلف مراحل الحياة.

وإذا تمكنا من تصوير مراحل نمو الجنين بشكل كامل في فيلم سينهائي، وعرضناها لَفَهِمنا مدى العجائب التي تكمن في هذا العمل، وبتقدّم علم الجنين في عصرنا ودراسات العلماء وتجاربهم المختبرية على هذا الأمر، اتّضحت الكثير من الغوامض التي عندما يطّلع عمليها المرء يصرخ دون إرادته **فتبارك الله أحسن للغالقين؛** هذا من جهة.

ومن جهة ثانية نلاحظ الخلق المتعاقب وإتّخاذه صورة جديدة في كلّ مرحلة، وبالتالي ظهور إنسان للوجود كامل الخلق من تلك القطرة الصغيرة من الماء... كلّ ذلك يدلّ على قدرة الله على بعث الإنسان ثانية إلى الحياة. وبهـذا يكـن البرهـنة بـدليل واحـد عـلى مسألتين<sup>٢</sup>.

# ٢\_ آمر مرملة في تكامل جنين الإنسان في الرمم

ممممممممممم النظر استخدام الآيات السابقة لمراحل الجنين الخمسة تعبير «الخلق»، في حين استخدمت كلمة «الإنشاء» لآخر مرحلة، وكما ذكر اللغويون فإنّ كلمة «الإنشاء» تعني (خلق الشيء مع تربيته) وهذا التعبير يدلّ على اختلاف هذه المرحلة عن المراحل السابقة (مرحلة النطفة والعلقة والمضغة واللحم والعظم) اختلافاً بيّناً، مرحلة ذكيرها القبرآن في عبارة موجزة في لنفاذاه خلقا آخرة ويعقّب ذلك مباشرة بالقول: في تسارك الله أحسن للعالقين».

ما هذه المرحلة التي تمتاز بهذه الأهميّة؟

إنَّها مرحلة يدخل فيها الجنين مرحلة الحياة الإنسانيَّة، يكون له إحسباس وحسركة،

وبتعبير الأحاديث الإسلامية «نغغ الروح».

۸]

هنا يترك الإنسان حياته النباتية بقفزة واحدة ليدخل عالم الحيوان. ومـنه إلى عـالم الإنسانية، وتتباعد الشقّة مع المرحلة السابقة بدرجة استخدمت الآية لها عبارة (ثمّ أنشأنا) لأنّ عبارة (ثمّ خلقنا) لم تعدّكافية. حيث يتّخذ الإنسان في هذه المرحلة شكلاً خاصّاً يرفعه عن المخلوقات الأخرى، ليكون جديراً بخلافة الله في الأرض، وليحمل الأمانة التي تخلّت عنها الجبال والسّهاوات، لعدم استطاعتها حملها.

وهنا انطوى «العالم الكبير» في «الجرم الصغير» بكلَّ عجائبه، فيكون جديراً حقّاً بعبارة «تبارك الله أحسن الخالقين».

# ٣\_ كساء اللمم فوق العظام

ذكر مفسّر (في ظلال القرآن) عند تفسير هذه الآية جملة مدهشة هي أنّ الجنين بعد قطعه مرحلة «العلقة» و«المضغة» تتبدّل خلاياه إلى خلايا عظميّة، ثمّ تكتسي بالتدريج بالعضلات واللحم. لهذا فإنّ عبارة **وتسونا للمقام لحما)؛** معجزة علمية تكشف سرّاً لم يكن يعلم به أيّ شخص حتى ذلك الزمن. لأنّ القرآن لم يقل: أبدلنا المضغة عظماً ولحماً، بل قال: **وفخلقنا المفسّة مقاماً فكسونا للمقام لحما)؛** أي تبدّلت المضغة إلى عظام أوّلاً، ثمّ اكتست باللحم.

#### ٤\_ اللباس صيانة للعظامة

إنَّ إستخدام اللباس للتعبير عن العضلات واللحم يكشف لنا حقيقة قـباحة شكـل الإنسان إن فقد هذا اللباس الذي يكسو العظام (فيصبح هيكلاً عظميّاً مرعباً كما شاهدناه جميعاً أو شاهدنا صورته) إضافة إلى ذلك فإنّ اللـباس يحمي الجـسم، وهكـذا اللـحم والعضلات تحمي العظام، وبفقدانها تتلتّى العظام ضربات تؤدّي إلى كسرها، ويؤدّي اللحم وظيفة اللباس بالنسبة للعظام في المحافظة عليها من الحرّ والبرد. وهذا كلّه يبيّن لنـا قـوّة

التعبير القرآني ودقّته.



## الآيات

وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَآبِقَ وَمَاكُنَّاعَنِ ٱلْخَلْقِ غَفِلِينَ ١ وَآنَزَلْنَا مِنَ ٱلسَمَآء مَآةَ بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَهُ فِ ٱلأَرْضِ وَإِنَّاعَلَىٰ ذَهَابٍ بِهِ القَدِرُونَ ٢ فَأَنْسَأْنَا لَكُم بِهِ جَنَت مِن نَّخِيلٍ وَآعَنَب لَكُرْفِيها فَوَكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ١ وَشَجَرَةً تَغْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآة تَنْبُتُ بِٱلذُّهْنِ وَصِبْعِ لِلاَ كِلِينَ ٥ وَإِنَّ لَكُونَ ١ تَوَتَدَعَمَ أَنْ الْكُرُ بِهِ عَلَيْ فِ بُطُونِهَا وَلَكُرُفِيها مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُونَ ١ عَلَيْ وَتَعَالَى مَعْدَا مَا اللهُ عَنْ

#### الأفسير

## مرّة أفرى مع علائم التوميد:

قلنا: إنَّ القرآن تناول سبل كسب الإيمان بعد ذكر صفات المؤمنين، كما تحدَّثت الآيات السابقة عن آيات الله العظيمة في وجودنا، وتناولت هذه الآيات بعدها عالم الظاهر وأفاق الكون وعظمة خلق الأرض والسموات، حيث قالت الآية الأولى: ﴿ولقد خلقنا فوقتهم سبع طرلنق».

و «الطرائق» جمع «طريقة» بمعنى سبيل أو طبقة، ولو أجزنا المعنى الأوّل للطرائق، يصبح معنى الآية، أنّنا خلقنا فوقكم سبلاً سبعة، ويمكن أن تفسّر بأنّها سبل مرور الملائكة، كما يمكن أن تكون مدارات لنجوم السّماء، وبحسب المعنى الثّاني للطرائق، فإنّ الآية تعني طبقات السّماء السبع.

وقد تحدّثنا عن السهاوات السبع قبل هذا كثيراً، وإذا كان القصد مـن العـدد «سـبعة» الكثرة، فيكون معنى الآية أنّنا خلقنا فوقكم عوالم كثيرة من النجوم والكواكب والسيارات. وعبارة الطبقة لا تعني نظرية «بطلميوس» الذي صوّرها وكأنّها قشرة بصل الواحدة فوق الأخرى، فإنّ القرآن لم يقصد هذا المعنى أبداً، بل يقصد بالطرائق والطـبقات العـوالم التي

[^

تحيط بالأرض بفواصل محدّدة، وهي بالنسبة لنا الواحدة فوق الأخـرىٰ، بـعضها قـريب والبعض الآخر بعيد عنّا، وإذا كان العدد «سبعة» قد استخدم في الآية للتعداد، فتعني الآية أنّنا خلقنا ستّة عوالم فوقكم إضافة إلى عالمكم الذي ترونه (مجموعة الثوابت والسيارات والجرّات). وهذه العوالم لم يبلغها الإنسان حتى الآن.

ولو دقّقنا النظر الى المنظومة الشمسية، وتفحّصنا مواقع السيارات المختلفة حول الشمس، لعثرنا على تفسير آخر لهذه الآية، هو أنّ من هذه السيارات التسع التي تدور حول الشمس، إثنان هما عطارد والزهرة لهما مداران تحت مدار الأرض، في الوقت الذي تتّخذ فيه السيارات الستّ الأخرى مداراتها خارج مدار الأرض، وهي تشبه طبقات ستّ إحداها فوق الأخرى. وإضافةً إلى مدار القمر الذي يدور حول الأرض تصبح المدارات سبعة، وكأنّها طبقات سبع<sup>1</sup>.

وربِّما يتوهَّم أنَّ العالم بهذه السعة والعظمة ألا يوجب أن يغفل الله تعالى عن إدار ته؟ ـ

فتجيب الآية مباشرة**ً ﴿وما كنّا من الغلق مَافلين﴾** إنّ الاستناد هنا إلى مسألة الخلق، إشارة إلى أنّ قضيّة خلق الكون بنفسها دليل على علم الله تعالى بمخلوقاته وتوجّهه إليها: فهل يكن أن يغفل الخالق عن مخلوقاته؟!

ويمكن أن تقصد الآية أنّنا غلك سبلاً كثيرة لتردّد الملائكة من فوقكم، ولسنا غافلين عنكم، كما أنّ ملائكتنا مشرفة عليكم وتشهد أعمالكم.

وأشارت **الآية التالية** إلى أحد مظاهر القدرة الإلهيّة، الذي يعتبر من بركات السموات والأرض، ألا وهو المطر، حيث تقول: **﴿وَلَنَزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَا: بِقَدَرِهِ**.

أنزلنا المطر بقدر لا يغرق الأرض من كثرته، وليس قليلاً بحيث لا يكني لري النباتات والحيوانات، أجل لو إنتقلنا من البحث حول السّماء إلى الأرض لوجدنا الماء من أهمّ الهبات الإلهيّة، وأصل حياة جميع المخلوقات، وبهذا الصدد أشارت الآية إلى قضيّة أكثر أهميّة، هي قضيّة إحتياطي المياه الجوفية فتقول: **(فأسكناه في الأرض ولِنّا على ذهاب به لقادرون)**.

نحن نعلم أنَّ القشرة السطحيّة من الأرض تتكوّن من طبقتين مختلفتين: إحداهما نفوذية بأن ما خمر نن ذيت الكان تبالته متالغ من ترجم أنن بنيتاين إلى السين الله بن

[ع

فوراً، ثمّ يظهر الجفاف بعد هطول المطر وإن إستغرق مدّة طويلة... حيث لا نعثر على ذرّة من الماء!

ولوكان سطح الأرض من طين أحمر لبتي المطر فوق سطح الأرض وتلوّث وتعفّن وشدّد الخناق على الإنسان، وأصبح سبباً لموت الإنسان في الوقت الذي هو أصل الحياة.

إِلَّا أَنَّ الله الرحيم جعل القشرة الأولىٰ من سطح الأرض نافذةً، وتليها قشرة غير نافذة تحافظ على المياه الجوفية، فتكون احتياطاً للبشر يستخرجها عند الحاجة عن طريق الآبار، أو تخرج بذاتها عن طريق العيون، دون أن تفسد أو توجّه للإنسان أقلّ أذى (

ويحتمل أن يكون هذا الماء الذي نرتوي به بعد إخراجه من أعماق الأرض من قطرات مطر نزل قبل آلاف السنين وخزن في أعماق الأرض حتى اليوم، دون أن يتعرّض لتلوّث أو فساد.

وعلى كلّ حال فإنّ الذي خلق الإنسان ليحيا، وجعل الماء أساساً لحياته، بل أكثرها أهميّة، خلق له مصادر كثيرة من هذه المادّة الحيوية وخزنها له قبل أن يخلقه! وبالطبع هناك إحتياطي من هذه المادّة الحيوية فوق قم الجبال (على شكل ثلوج)، تراه يـذوب خـلال السنة وينحدر إلى السهور، وقسم آخر لا زال فوق قم الجبال منذ مئات بل آلاف السنين، ينتظر الأمر بالذوبان على أثر تغيير حرارة الجو ليـنحدر إلى السهـول والوديـان ليروي الأرض ويزيل العطش عنها.

وبملاحظة حرف الجر «في» في عبارة «في الأرض» يبدو لنا أنَّ الآية تشير إلى مصادر المياه الجوفية وليس السطحية.

وتشير **الآية التالية** إلى الخير والبركة في نعمة المطر، أي المحاصيل الزراعية الناتجة عنه فتقول: **«فانشأنالكم به جنّات من نغيل وأمناب لكم فيها فواكه كثيرة ومنها تأكلون». فم**ضافاً إلى التمر والعنب اللذين يعتبران أهمّ المحاصيل الزراعية فانّ فيها أنواع أخرى من الفواكه كثيرة.

ولعلَّ عبارة ﴿وهنها تأكلونَ» إشارة إلى أنَّ محاصيل هذه الجنَّات ذات الخيرات الواسعة

لا تنحصر بالفواكه المأكولة فقط، وأنَّ المأكولات تشكَّل قسماً من خيراتها، فهذه البساتين ا

ويجب ملاحظة أنَّ الماء الملوَّث يصفى عند مروره من القشرة النافذة في معظم الأوقات!

(ومنها بساتين النخيل) لها فوائد كثيرة أخرى لحياة الإنسان، حيث يصنع الإنسان من أوراقها حُصُراً يجلس عليها، وأحياناً يصنع منها لباساً لنفسه، ويعمل من أخشابها منازل لسكناه. ويستخرج دواءه من بعض جذورها وأوراقها وفاكهتها، كما يستخدم الكثير منها كعلف لحيواناته، ومن أخشابها مادّة للوقود.

ويعطي الفخر الرازي في تفسيره احتمال قـصد الآيــة **﴿مــنها تأكـلون﴾** أنّ حــياتكم ومعيشتكم تعتمد على هذه البساتين، مثلها أنّ فلاناً يعتاش على العــمل الفـلاني، أي إنّ حياته تعتمد على ذلك العمل<sup>(</sup>.

وممّا يلفت النظر من الآيات أعلاه أنّ منشأ حياة الإنسان في ماء النطفة، ومنشأ حياة النبات من ماء المطر، وفي الحقيقة ينبع هذان النموذجان للحياة من الماء، أجل إنّ حكم الله وقانونه واحد في كلّ شيء.

ثمّ تشير **الآية التـالية** إلى شجرة مباركة أخرى نمت من ماء المطر، إضافةً إلى بساتين النخيل والكروم والأشجار والفاكهة الأخرى **«وشجرة تغرج من طورسينا، تستهت بـالدهن** وصبغ للآكلين»<sup>٢</sup>.

ماذا يقصد ب**(طورسينا.)**؟

۸]

ذكر المفسّرون لهذه الكلمة احتمالين: **الأوّل**: أنّها إشارة إلى جبل الطور المعروف في صحراء سيناء. وإذا وصف القرآن الجميد شجرة الزيتون باعتبارها الشجرة التي تسنمو في جبل الطور، لأنّ عرب الحجاز كانوا يمرّون بهذه الأشجار المباركة عندما كانوا يتوجّهون إلى الشمال، حيث تقع منطقة الطور في جنوب صحراء سيناء كما يدلّ على ذلك موقعها الجغرافي بوضوح.

**والإحتمال الثّاني:** طور سيناء ذات جانب وصفي يعني الجبل ذي الخيرات، أو الجبل ذي الأشجار الكثيرة، أو الجبل الجميل (لأنّ «الطور» يعني الجبل، و«سيناء» تسعني ذات البركة والجهال والشجر).

وكلمة «صبغ» تعني في الأصل اللون، وبما أنَّ الإنسان يلوّن خبزه مع المرق، لهذا أُطلق

<sup>1.</sup> إنَّ «من» في التَّفسير الأوَّل «تبعيضيَّة»، وفي التَّفسير الثَّاني «نشوية». <sup>۲</sup> «صبغ الأكلين» غذاء يؤكل مع الخبز.

على جميع أنواع المرق اسم الصبغ. وعلى كلّ حال فكلمة «الصبغ» ربّمًا تكون إشارة إلى زيت الزيتون الذي يؤكل مع الخبز، أو أنواع الخبز مع المرق الذي يحضر من أشجار أخرى.

€]

**سؤال:** وهنا يواجهنا سؤال: لماذا أكّد على ثلاث فواكه هي: التمر والعنب والزيتون؟ **والجواب: في** الجواب على ذلك لابدٌ من الإهتمام بمسألة علميّة، هي أنّ علماء التغذية

أكَّدوا أنَّه من النَّادر أن نجد فاكهة مفيدة لجسم الإنسان بقدر فائدة هذه الفواكه الثلاثة. فلزيت الزيتون أهميّة فائقة في إنتاج الطاقة وبناء الجسم، لأنَّ الحرارة الناتجة عن تناوله كبيرة، وهو صديق حميم للكبد، ويزيل أمراض الكلية ويحسيها، ويـقوّي الأعـصاب، وأخيراً يعتبر إكسير السلامة.

أمّا التمور فقد وصفت بدرجة لا يسعها هذا الموجز، فسكّرها من أفضل أنواع السكّر وأسلمها، ويرى عدد كبير من خبراء التغذية أنّ التمور من الأسباب التي تحول دون الإصابة بالأمراض السرطانية، حيث كشف العلماء في التمور ثلاث عشرة مادّة حسيوية، وخمسة أنواع من الفيتامينات، وبهذا تعتبر مصدراً غنيّاً بالمواد الغذائية.

أمّا الأعناب فتعتبر ــكما يراه بعض العلماء ــصيدلية طبيعيّة، فخواصّها تشبه حــليب الاُمّ. وتولّد طاقة حرارية في الجسم تعادل ضعف ما تولّده اللحوم، وتصنّي الدم، وتــدفع السموم عن البدن، وتمنح فيتاميناته الإنسان قوّة وطاقة مثلى <sup>(</sup>.

بعد بيان جانب من أنعم الله في عالم النبات التي تنمو على المطر، يلي ذلك بحث جانب مهمّ من أنعم الله وهباته في عالم الحيوان **﴿ولِنَ لِكَمٍ في الأَلحام لصرةَ﴾** <sup>7</sup>.

ثمّ تشرح الآية «العبرة» فتقول: **(نسقيكم ممّا في بطونها)**. أجل إنّ الحيوان يدرّ حليباً لذيذاً يعتبر غذاءً كاملاً، ويمنح الجسم حرارة كبيرة، ويخرج الحليب من بين الدم على شكل دفعات كما ينزف الدم، لتعلموا قدرة الله حيث يتمكّن من خلق غذاء طاهر لذيذ من بين أشياء تبدو ملوّثة.

ثمّ تضيف الآية **(ولكم فيها منافع كثيرة ومنها تأكلون)** إضافة إلى اللحم الذي يعتبر من أجزاء الغذاء الرئيسيّة التي يحتاجها الجسم، يستفاد من جلود الحيوان في صنع اللـباس

والخيم القويّة ذات العمر الطويل، كما يستفاد مـن صـوفها في صـنع المـلابس والفـرش والأغطية. ويصنع من أجزاء بدنها الدواء، ويستفاد حتى من روثـها لتسـميد الأشـجار والنباتات.

كما يستفاد من الحيوانات في الركوب في البرّ، والسفن في البحر ﴿ومليها وملى للقسك تحملون∢`.

كلّ هذه الخصائص والفوائد في الحيوان تعتبر \_حقّاً \_عبرة لنا، تعرّف الإنسان على ما خلق الله من أنعم، كما تثير فيه الشعور بالشكر والثناء على الله <sup>٢</sup>. السؤال الوحيد المتبقّي هو: كيف أصبحت الدواب والسفن في مستوى واحد؟ إذا لاحظنا مسألةً واحدة فسيكون الردّ واضحاً، وهي أنّ الإنسان بحاجة إلى مركبٍ في حياته، مرّةً في البر، وأخرى في البحر وهي السفن. وهذا التعبير هو ذاته الذي استخدم في الآية ٧٠ من سورة الإسراء حين ذكر ما وهبه الله بني آدم **(وحملناهم في البرّوالبحر)**.

8003

· تناولنا بالبحث الإستفادة من الحيوان بشكل مسهب في تفسير الآية ٨٠ من سورة النحل. ٢- بحثنا في تفسير الآية ١٤ من سورة النحل وكذلك من تفسير الآية ٦٥ من سورة الحـج، أهـميّة السفن وميزات المواد المختلفة التي تدخل في استخدام السغن.

#### الآيات

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَانُو حَالِكَ قَوْمِهِ، فَقَالَ يَعَوْمِ أَعْبَدُوا ٱللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَبْرُهُ أَفَلَا نَقُونَ ٤ فَقَالَ ٱلْمَلَوُا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ، مَا هَذَا إِلَا بَشَرُ مِنْ لَكُو يُرِيدُ أَن يَنْفَضَّ لَ وَنُوَشَاءَ ٱللَّهُ لأَنْزَلَ مَلَتٍ كَةً مَّاسَمِعْنَا بِهَذَا فِي مَا بَآنِ الْأُولِينَ ٤ إِنْ هُوَ إِلَارَجُلُ بِهِ. جِنَةٌ فُنَتَرَبَّصُوا بِهِ، حَتَى حِينِ ٢

#### التفسير

منطق المبناء المغرورين:

تحدَّثت الآيات السابقة عن التوحيد ومعرفة الله وأسباب عظمته في عالم الخليقة، أمّا الآيات ــ موضع البحث والآيات المقبلة ــ فقد تناولت نفس الموضوع على لســان كــبار الأنبياء ومن خلال تاريخ حياتهم.

حيث بدأت بأوّل أنبياء أولي العزم والمنادي بالتوحيد «نوح» الله في فولقد **لرسلنا نوحا إلى فومه فقال ياقوم لمبدوا الله ما لكم من إله غيره لفلا تقون ﴾** أي مع هذا البيان الواضح كيف لا تجتنبون عبادة الأو ثان؟

أمّا الأشراف الأثرياء والمغرورون والملأ من الناس، وهـم اللـذين يـلأون العـين في ظاهرهم، والفارغون في واقعهم من قوم نوحﷺ **﴿فقال للملأ** *الذين كفروا من* **قومه ما هذا إلّا <b>بشر مثلكم يريد أن يتفضّل عليكم ب**.

وبهذا اعتبر وا أوّل عيب له كونه إنساناً فاتّهموه بالسلطوية، وحديثه عن الله والتوحيد والدين والعقيدة مؤامرة لتحقيق أهدافه، ثمّ أضافوا **وولوها. الله لأنزل هلائكة»** ولإتمام هذا الاستدلال الخاوي قالوا: **وها سمعنا بهذا في آباننا الأولين»**.

إِلَّا أَنَّ هذا الكلام الفارغ لم يؤتَّر في معنويات هذا النَّبي الكبير، حيث واصل دعو ته إلى

الله، ولم يكن في عمله دليل على رغبته في الحصول على إمتياز على الاخرين، أو أن يتسلّط عليهم، لهذا لجأوا إلى توجيه تهمة أخرى إليه، هي الجنون الذي كان يتّهم به جميع أنبياء الله عبر التاريخ، حيث قالوا:

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجِلَ بِهُ جِنَّةً فَتَرَبِّصُوا بِهُ حَتَّى حَيْنَ ﴾.

[^

واستخدم المشركون تعبير **﴿به جِنَةُ﴾** ضدَّ هذا النَّبِي المرسل (أي به نـوع مـن أنـواع الجنون) ليغطُّوا على حقيقة واضحة، فكلام نوح ﷺ خير دليل على رجحان علمه وعقله، وكانوا يقصدون من كلامهم هذا أن يقولوا: كلَّ هذه الأُمور صحيحة، إلَّا أنَّ الجنون فنون له صور متباينة قد يقترن أحدها بالعقل!!

أمّا عبارة **(فتريّحوا به حتى حين)** فقد تكون إشارة إلى إنتظار موت نوح الله من قبل المخالفين الذين ترقّبوا موته لحظة بعد أخرى ليريحوا أنفسهم، ويمكن أن تعني تأكيداً منهم لجنونه، فقالوا: انتظروا حتى يشنى من هذا المرض <sup>(</sup>

وعلى كلّ حال فإنّ المخالفين وجّهوا إلى نـوح ﷺ ثـلاثة إتّهـامات واهـية مـتناقضة. واعتبروا كلّ واحد منها دليلاً ينغي رسالته:

**الآوّل:** إنّ ادّعاء البشر بأنّهم رسل الله ادّعاء كاذب، حيث لم يحدث مثل هذا في السابق. ولو شاء الله ذلك لبعث ملائكته رسلاً إلى الناس!

**والثَّاني:** إنَّه رجل سلطوي، وكلامه ادَّعاء لتحقيق هدفه!

**والثَّالث:** إنَّه لا يملك عقلاً سليماً، وكلَّ ما يقوله هو كلام عابرا

وبما أنّ جواب هذه الإتّهامات الواهية أمر واضح جداً، وقد جاء في آيات قرآنية أخرى، لهذا لم يتطرّق إلى ردّها في هذه الآيات. لأنّه من المؤكّد \_ من جهة \_ أن يكون قائد الناس أحدهم ومن جنسهم، ليكون على علم بمشاكلهم ويحسّ بآلامهم، إضافةً إلى ذلك فإنّ جميع الأنبياء كانوا من البشر. ومن جهة أخرى يتّضح لنا خلال تصفّح تأريخ الأنبياء وإستعراض حياتهم، أنّ قضيّة الأخوّة والتواضع، تنني أيّة صفة سلطوية عنهم، كها ثبت رجحان عقلهم وتدبيرهم حتى عند أعدائهم، حيث نجدهم يعترفون بذلك خلال أقوالهم.

<sup>1.</sup> كما قال البعض: إنَّ هذه العبارة تشير إلى قولهم: ارموه في السجن زمناً وقال آخرون: إنَّهم قصدوا أن يتركوه لحاله الآن. إلَّا أنَّ هذين التَّفسيرين لا يبدوان صحيحين.

#### الآيات

قَالَ رَبِّ ٱنصَرْفِي بِمَا حَذَبُونِ ٢ فَأَوْحَبْنَآ إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنِعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَ فَإِذَا حَتَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُوزُ فَٱسْلُفَ فِيهَا مِن حَتْلَ زَوْجَةٍ نِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ مِنْهُمٌ وَلَا تُخْطَبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَيِنَهُم تُغْرَقُونَ الْأُمْن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ مِنْهُمٌ وَلَا تُخْطَبْنِي فِي ٱلَذِينَ ظَلَمُوا أَيْتَهُم تُغْرَقُونَ الْأُمْن مَتَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ مِنْهُمٌ وَلَا تُخْطَبْنِي فِي ٱلَذِينَ ظَلَمُوا أَيْتَهُم تُعْرَقُونَ اللهُ فَإِذَا السَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ مِنْهُ مَنْ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُلْ لَحْدُ لِلْعَالَ أَنْهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ فَإِذَا السَبَقَ يَتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُلْ لَحْدُ لِلْعَالَ الْحَدُ لِلَهُ وَلَا الْمُنْتَلِينَ إِنَّ وَقُلْ ذَبِ أَنْوَ لَنِ مَنْ مَعَكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُلْ لَحْذَا لَهُ فَالَهُ وَلَا عَنْ الْعَوْ وَالْظَلِي فَ لَمُ وَقُلْ وَقُلْ وَاللَهُ عَلَيْ الْمُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ لَكُونَ الْقَوْ وَالْظَلِي فَلَ الْعَ

#### التغسير

#### فاتمة مياة قوم معاندين:

استعرضت الآيات السابقة التهم التي وجّهها أعداء نوح الله إليه. إلّا أنّه يستدلّ من آيات قرآنية أخرى \_ بشكل واضح \_ أن أذى القوم المعاندين لنوح الله لم يتحدّد بهـذه الأمور، بل شمل كلّ وسيلة يمكن بها إيذاؤه، في حين بذل \_ سلام الله عليه \_ جميع ما في وسعه في سبيل هدايتهم وإنقاذهم من برائن الشرك والكفر. وعندما يئس منهم حيث لم يؤمن بما جاء به إلّا مجموعة صغيرة، دعا الله ليعينه، حيث نقراً في الآية الأولى ﴿قال ربّ للصربي بها كفّبون ﴾ أ.

هنا نزل الوحي الإلهي، من أجل التمهيد لإنفاذ نوح الله وأصحابه القلّة وهلاك المشركين المعاندين **(فأوحينا لِليه أن اصنع الفلك بأعيننا ووحينا)**.

د والباء» في ﴿ بِما كذَّبونَ ﴾ ربَّما كانت سببيَّة أو للمقابلة. وأمَّا وما» فيمكن أن تكون مصدرية أو موصولة. و يختلف معنى كلَّ منهما. إلَّا أنَّ هذا الاختلاف ليس مهمّاً (فتأمّلوا جيّداً).

۸]

إنَّ عبارة «بأعيننا» إشارة إلى أنَّ سعيك في هذا السبيل سيكون تحت حمايتنا. فاعمل باطمئنان وراحة بال ولا تخف من أيّ شيء.

وإستعمال عبارة «وحينا» يكشف لنا أنّ نوحاً الله تعلّم صنع السفينة بالوحي الإلهسي. لأنّ التاريخ لم يذكر أنّ الإنسان استطاع صنع مثل هذه الوسيلة حتى ذلك الوقت. ولهـذا السبب صنع نوح للله السفينة بشكل يناسب غايته في صنعها، ولتكون في غاية الكمال!

ثمّ تواصل الآية بأنّه إذا جاء أمر الله، وعلامة ذلك فوران الماء في التنور، فاعلم أنّه قد اقترب وقت الطوفان، فاختر من كلّ نوع من الحيوانات زوجاً (ذكر واُنثى) واصعد به إلى السفينة: **﴿قادَاجا. لَهرتا وفارالتنور فاسلك فيها من كلّ زوجين لِثنين وأهلك لِلّا من سبق مليه** القول هنهم) إشارة إلى زوجة نوح الله وأحد أبنائه، ثمّ أضافت الآية:

**﴿ولا تخاطبني في الذين قلموا للَّهم مفرقون﴾** وهذا التحذير جاء حتى لا يقع نوح ﷺ تحت تأثير العاطفة الإنسانية، عاطفة الأبوّة، أو عاطفته نحو زوجته ليشفع لهما، في وقت إفتقدا فيه لحقّ الشفاعة.

و تقول الآية التالية: ﴿فَإِذَا استوينت أَنْنت ومن منك على القلك فقل الحمد لله الذي تجانا من القوم القالمين».

وبعد الحمد والثناء عليه تعالى على هذه النعمة العظيمة، نعمة النجاة من مخالب الظلمة، ادعوه هكذا **﴿وقل ربّ لنزلني منزلا مباركا ولنت خير للمنزلين»**.

كلمة «منزل» ربّما كانت اسم مكان، أي: بعد الطوفان ندعو الله لينزلنا في أرض ذات خيرات واسعة. لنحيا فيها بسعادة وهدوء.

كما يمكن أن تكون مصدراً ميميّاً أي: أنزلنا بشكل لائق، لأنّ هناك أخطاراً تهدّد ركّاب هذه السفينة بعد رسوها في ختام الطوفان، كعدم مكان للسكن، أو النقص في الغمذاء، أو التعرّض للأمراض، لهذا دعا نوح الله ربّه لينزله منزلاً مباركاً.

5]

كما قد تكون إشارة إلى امتحان الله لجميع البشر في كلّ زمان ومكان، وما جاء في هذه الآيات لم يكن خاصّاً بالناس في زمن نوح للله ، بل يشمل الناس في جميع الدهور. فيهلك من كان عائقاً في طريق تكامل البشرية وليواصل الأخيار سيرهم الطبيعي.

واكتفت الآيات هنا بقضيّة بناء السفينة ودخول نوح ﷺ وأصحابه إليها، إلّا أنّها لم تُشر إلى مصير المذنبين، ولم تتحدّث عنهم بالتفصيل، وإنّما إكتفت بالقول بأنّهم لقوا ما وعدهم الله **«لِنّهم مترقون»** لأنّ هذا الوعد مؤكّد لا يقبل النقض.

ولابدٌ من القول بأنّ هناك حديثاً واسعاً عن قوم نوح وموقفهم إزاء هذا النّبي الكبير، ومصيرهم المؤلم، وقصّة السفينة، وفوران الماء من التنور، وحدوث الطوفان، وغرق ابسن نوحﷺ. وقد بيّنا قسماً كبيراً منه في تفسير سورة هود، وسنذكر قسماً آخـر في تـفسير سورة نوح إن شاء الله.

8003

## الآيات

ثُرُّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعَدِهِم قَرْنَا مَا حَرِينَ ٢ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولَا مِنْهُمْ أَنِ أَعْبُدُوا أَللَّهَ مَا لَكُم قِنْ إِلَهُ عَنَرُهُ أَفَلَا نَنْقَوُنَ ٢ وَقَالَ ٱلْمَلاَ مُن قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِلِقَاء ٱلأَخرَة وَ أَذَ فَنَنَهُمْ فِي الْحَيَوٰةِ ٱلدُنْيَا مَا هَٰذَا إِلَا بَشَرُ مِنْ لَكُمْ يَأْ كُلُ مِعَاتاً كُلُونَ مِنْهُ وَكَشَرَبُ مِتَا تَشْرَبُونَ ٣ وَلَينَ أَطَعْتُم مَنْ اللَّهُ مَنْ مَعَاتاً كُلُونَ مِنْهُ وَكَشَرُبُ مِتَا تَشْرَبُونَ ٣ وَلَينَ أَطَعْتُم مَنْ كَمْ يَعْذَكُمُ إِنَّكُمُ عَلَى مَعَاتاً كُلُونَ مِنْهُ وَكَشَرَبُ إذا مِتَا تَشْرَبُونَ ٣ وَلَينَ أَطَعْتُم مَنْ كَمْ يَعْذَكُمُ إِنَّكُمُ الْمَا تَعْتَلُكُونَ أَنْكُرُ عَنْهُمُ فَي الْحَيْرُونَ ٣ إذا مِتَا تَشْرَبُونَ ٣ وَلَينَ أَطَعْتُم مَنْكَرُ مَعْنَاكُمُ إِنَّكُمُ إِذَا لَحَكْثِلُونَ ٢ مَعْذَكُمُ أَذَكُرُ عَنْكُمُ إِذَا لَحَكْثُونُ وَلَكُونَ مَنْهُ وَكَنْتُمُ أَذَكُمُ الْمَا اللَّهُ عَنْكُمُ إِذَا تَعْتَلُونَ الْعَنْكُمُ أَذَكُمُ أَذَكُمُ الْمُعْتُونَ الْعَنْكُمُ أَذَكُمُ أَنْتُنَا أَنْكُمُ عَنْرَبُونَ ٢ مَعْذَلُكُمُ أَنْكُمُ أَعْذَكُمُ أَذَكُمُ مُعْهَاتَ هُذَا أَعْذَكُمُ أَنْتَهُ مَا أَعْمَة مَنْ أَعْمَانَ أَذَكُمُ أَنْكُمُ أَنْ أَنْكُونَ أَنْكُمُ أَعْتَكُمُ والْكَذَيْ عَنْكُمُ أَذَكُمُ أَنْكُمُ أَعْذَكُرُونَ أَنْ أَنْ أَنْتُهُ مُنْ الْعَيْعَة مُولاً إِذَا مَا أَذَا اللَّهُ مَنْ مَا أَعْتَ مَا أَنْ مُنْ أَعْتَكُونَ عَنْ أَنْ أَعْتَبُ مُ أَذَا مَنْ أَنْ أَنْ أَعْتَ عَتَكُمُ مُنْ أَعْتَ مَا عَنْ أَعْتَ لَكُمُ مُنْ أَعْتَ مَا أَعْتَ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْتَ مَا مُعْتَعْ مُنْ أَعْتَ أَعْتَ مَا عَنْ أَعْتَ مَا مُنْ أَنْتُنَا مَا مُنْعَانَ مُوا لَكُونَ مَنْ أَعْتَ أَعْتَ مَا مُنْ مَا مُنْتُ مُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْتُ مُنْ أَنْ أَعْتَ مَا أَنْ أَعْتَ مُنْ أَنْ أَنْ أَعْتَ مَا أَعْتَ مَا أَعْتَ مَا مُنْ مَا أَنْ أَعْتَ أَنْ أَنْتُ أَعْتَ عَامَ أَنْ أَنْ أَنْ أَ الْذَا عَنْ أَنْعَالَ إِنَا مُنْ أَنْ أَعْذَنْ أَنْ أَعْتَ مَا أَعْذَا مَا أَعْتَ أَعْذَا مَا أَعْنَا مَا أَعْتَ مَا أَعْتَ أَن مَنْ أَنْ أَعْذَا مَا أَعْتَ مَا أَعْنُ أَعْذَا أَعْ أَعْذَا مَا مَا مَا أَعْذَا مُ أَعْ أَعْذَا مَا أَعْ

الأغسير

## المصير المؤلم لقوم ثمود:

تحدّثت هذه الآيات عن أقوام آخرين جاؤوا بعد قوم نوح الله ومنطقهم يتناغم ومُنطق الكفّار السابقين، كما شرحت مصيرهم الأليم، فأكملت بذلك ما بحثته الآيات السابقة. فهي تقول أوّلاً: ﴿**ثمّ لنشأنا من بعدهم قرنا آخرين**﴾.

«القرن» مشتقّ من الإقتران، بمعنى القرب، لهذا يطلق على الجماعة التي تعيش في عصر واحد، كما تطلق هذه الكلمة على عصر هؤلاء، وقياس زمن القرن بثلاثين أو مائة سنة يتّبع ما تعارفته الأقوام المختلفة.

وبما أنَّ البشر لا يمكن أن يعيشوا دون قائد ربَّاني، فقد بعث الله أنسبياءه يسدعون إلى

[ع

توحيده و يقيمون عدالته بين الناس، حيث تقول الآية التالية: ﴿ فَارسلنا فِيهِم رسولا منهم أن

لمبدوا لله ها لكم هن إله غيره) .

وهذه هي الركيزة الأساسيّة لدعوة الأنبياء، إنّها نداء التوحيد، أسَّ جميع الإصلاحات الفردية والاجتماعية، وبعدها أكَد رسول الله لهم القول: إنّكم وبعد هذه الدعوة الصريحة ألا تتركون الشرك وعبادة الأوثان: **﴿أفلا تتقون﴾**.

أمّا أيّ قوم كان هؤلاء؟ ومن هو نبيّهم؟

قال المفسّرون بعد دراسة الآيات المشابهة لهذه الآية: هناك إحتمالان:

**الأوّل:** أنّهم قوم نمود الذين عاشوا شهال الحجاز، وبعث الله النّبي «صالح» للله التّبي، إلّا أنّهم كفروا وطغوا فأهلكهم الله بالصيحة السهاوية (الصاعقة القاتلة) وشاهد هذا التّفسير ودليله هو الصيحة التي ذكرت في ختام الآيات موضع البحث، والتي جاءت في سورة هود الآية ٦٧ حيث خصّت قوم صالح للله.

والاحتمال الثّاني: خصّها بقوم «عاد» الذين كان نبيّهم «هود» ﷺ، وقد ذكرتهم آيات قرآنية مباشرة بعد سرد قصّة نوحﷺ، وهذا دليل على صحّة هذا التّفسير <sup>(</sup>، إلّا أنّ عقاب قوم عاد كها جاء في الآيتين السادسة والسابعة من سورة «العاقة»، كان ريحاً شديداً استمرّ سبعة أيّام فدمّرهم عن بكرة أبيهم، إذن فالتّفسير الأوّل هو الأصحّ.

ولننظر الآن ماذا كان ردّ فعل هؤلاء القوم المعاندين إزاء التوحيد الذي أعلنه هذا النّبي الكبير؟

يقول القرآن في الآية التالية: ﴿وقال للملأمن قومه للذين كفروا وكدَّبوا بسلقاء الآضرة وأترفناهم في الحياة للدنيا ما هذا إلاً بشر مثلكم يأكل همّا تأكلون منه ويشرب همّا تشربون».

أجل إنَّ القوم الذين عاشوا في رفاه مطلق دعاهم القرآن باسم الملاً (ترى ظاهرهم يملأً العين، إلا أنَّ باطنهم خاوٍ من النور).

وبما أنّهم كانوا يرون في دعوة نبي الله خلافاً لأهوانهم ومنافسةً لمصالحهم العـدوانـية وتسلّطهم الذي لا مبرّر له، وقد أترفوا فبعدوا عن ذكر الله، وأنكروا الآخرة، فجادلوا نبيّهم بنفس منطق المعاندين من قوم نوس، فقد رأوا في بشرية القادة الريانيّين وتناولهم الطـعام

193

كباقي الناس دليلاً على بطلان نبوّة هؤلاء، في حين أنّ هذا الأمر بحدّ ذاته مؤيّد على كون هؤلاء الرجال العظام حملة رسالة من الله إلى الناس، ولائَهم نهضوا من بين جماهير الناس بعد أن شعروا بآلامهم وعملوا بما يحتاجونه بشكل جيّد.

ثمّ قال بعضهم للبعض الآخر : ﴿ولئن أطعتم بِشرا مِثْلِكم لِثَكم لِذا لغاسرون».

هؤلاء الحمق لم يلتفتوا إلى هذه الحقيقة، وهي انّهم يريدون من الناس بهذه الوساوس الشيطانية أن ينقادوا له في محاربة الأنبياء، في الوقت الذي يعيبون فيه على الذين يتّبعون من كان يستمدّ العون من مركز الوحي وقد مليء قلبه نوراً وعلماً إلهيّاً، ويرون في هذا العمل تقييد لحريّة الإنسان.

ومن ثمّ أنكروا المعاد، الذي كان دوماً سدّاً منيعاً لاتّباع الشهوات وأرباب اللـذّات، وقالوا: **(أيعدكم لذكم لذا متّم وكنتم ترلبا ومقاما للكم مغرجون)** لتعيشون حياة جـديدة **(هيهات هيهات لما توعدون)** فقد تساءل الكفّار: هل يكن البعث والناس قد أصبحوا تراباً وتبعثرت ذرّاتهم هنا وهناك؟ إنّ ذلك مستحيل!!

وبهذا الكلام ازدادوا إصراراً على إنكار المعاد قائلين: إنَّــنا نشــاهد بــاستمرار مـوت مجموعة وولادة مجموعة أخرى لتحلّ محلّهم، ولا حياة بعد الموت **ولن هي إلَّا حياتنا للدنيا تموت ونحيا وما نحن بمبحوثين»**.

وأخيراً لخصوا التّهم التي وجّهوها إلى نبيّهم فقالوا: **﴿لِنَ هُو لِلَّارِجِلَ لَفَتَرَى عَلَى لَلَهُ كَدْبِاً** وها نحن بحؤهنين﴾ فلا رسالة الْهيّة، ولا بعث، ولا برنامج سهاوي، وعليه لا يتسنّى لعـاقل الإيمان به.

وعندما طغى عناد الكفّار، وزالت آخر قطرة من الحياء مـنهم، تجـاسروا عـلى الله، وأنكروا رسالته إليهم، وأنكروا معاجز أنبيائه بكلّ صلافة، وقد أتمّ الله حجّته عليهم، عندها توجّه هذا النّبي الكبير إلى الله سبحانه و تعالى و**﴿قال ربّ لنصرني بِحاكةيون»** ربّاه: انصر ني فقد هتكوا الحرمات، واتّهموني بما شاؤوا وكذّبوا دعوتي.

فأجابه الله عزّوجلّ كما ذكرت الآية **﴿قال ممّا قليل ليصبحنّ تادمين›** ألا إنّهم سيندمون يوم لا ينفع الندم.

وهكذا جرى **﴿فَأَحْدَتِهِم الصَّيحة بِالحَقَّ﴾** حيث نزلت عليهم صاعقة المـوت بـرعبها الهائل ودمارها الماحق، وقلبت مساكنهم ونثرتها حطاماً، وكانت سريعة خاطفة إلى درجة

5]

لم تسمح لهم بالفرار، فدفنوا في منازلهم كما بـيّنت الآيـة الكـرية **﴿ فَجعلناهم عَمّْاكِ** أَي جعلناهم كهشيم النبات يحمله السيل **﴿ فَبِحدًا للقوم الطّالمينِي**ّ.

# بحوث

# ١\_ المياة المترفة وأثرها المشؤوم

بيّنت الآيات السابقة العلاقة بين «الترف» (حياة الأشراف المنعّمين) وبين «الكفر وإنكار لقاء الله» وهذه هي الحقيقة بعينها. فالذين يعيشون مترفين يـطلقون العـنان لشهـواتهـم الحيوانية، فمن الواضح أنّهم لايقبلون برقابة إلهيّة، ولا يعترفون بيوم البعث حيث تنتظرهم محكة العدل الإلهي. والإقرار بذلك يؤنّب ضهائرهم ويثير الناس عليهم، لهذا فانّ هـؤلاء الأشخاص لا يقرّون بالعبودية لله، وينكرون المبدأ والمعاد، ويرون الحياة كما ذكرت الآيات السابقة **و إن هي إلاّ حياتنا للدنيا نموت ونحيا وما نحن بمتموثين.** 

هذا هو شعارهم المعبَّر عن فتنتهم وضلالهم الصارخ: فلنغتنم هذه الفرصة فلاخبر جاء ولا وحي نزل، ومن يدّعي ذلك فهو كاذب! وعصفور في اليــد خــير مــن عــشرة عــلى الشجرة... هكذا كانوا يبرّرون إنكارهم ليوم البعث.

إضافةً إلى ذلك فتحقيق مثل هذه الحياة المترفة لا تتمّ أبداً إلّا بسلب حقوق الآخرين وظلمهم، وهذا لا يكون إلّا بإنكار رسالة الأنبياء والقيامة، ولهذا نرى الذين عاشوا في بذخ وترف يحتقرون كلّ القيم السهاوية وينكرون كلّ شيء إلهي.

هؤلاء الحمق أصبحوا أسرى لأهوائهم النفسيّة، فخرجوا عن طاعة الله وأصبحوا عبيداً لأهوائهم وشهواتهم، بل أصبحوا عبيداً لعبيد آخرين، بنفسيّة وضيعة، وقلوب سوداء قاتمة، ومستقبل موحش، على الرغم من أنّ البعض يتصوّر أنّهم متنعّمون وسيبقون كذلك، غير أنّ القلق الذي يسيطر عليهم من عقاب الله وزوال نعمته والخوف من الموت لا يدع لهم راحة.

## ۲\_ «التراب» و«العظام»

يتفسّخ جسم الإنسان بعد موته حتى يتحوّل إلى تراب، إلّا أنَّ الآبة السابقة قيدّمت

#### ۳۔ ما معنی الغثاء؟

اطَّلعنا على مصير قوم نمود وهو حكما ذكرته الآيات السابقة \_ أنّهم قد أصبحوا «غثاء». والغثاء، يعني النباتات الجافّة المتراكمة والطافية على مياه السيول، كما يطلق الغثاء عسلى الزبد المتراكم على ماء القدر حين الغليان، وتشبيه الأجسام الميتة بالغثاء دليل على منتهى ضعفها وإنكسارها وتفاهتها، لأنّ هشيم النبات فوق مياه السيل تافد لا قيمة له، ولا أثر له بعد إنتهاء السيل (وقد شرحنا بإسهاب الصيحة السماوية في تفسير الآية ٧ من سورة هود) هذا ولم يكن هذا العقاب خاصًاً \_ فقط \_ بقوم نمود، حيث هناك أقوام أخرى أهلكت به، وقد تمّ شرحه في حينه.

## ٤\_مصير عام

وممما يلفت النظر أنّ آخر عبارة في الآيات \_ موضع البحث \_ أخرجت القـضيّة من إطارها وجعلتها قانوناً عامّاً، حيث تقول: **(فبعداللقوم للقالمين )، و**هذا إستنتاج نهائي من كلّ هذه الآيات، فما قيل بصدد إنكار وتكذيب الآيات الإلهيّة والمـعاد والعـاقبة المـؤلمة والنهاية السيّئة لا تختصّ بجهاعة معيّنة، بل تشمل جميع الظلمة عبر التاريخ.

تفسير روح المعانى، ذيل الآيات مورد البحث.

تُحَرَّأَنشَ أَنَامِنُ بَعَدِهِرِ قُرُونًا الحَرِينَ ٢ مَانَسَبِقُمِنَ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَايَسَتَخْرُونَ ٢ مُ مُمَ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَتَرَاكُلُ مَاجَاءَ أَمَةً رَسُولُ كَذَبُوهُ فَأَبَّعَنَا بَعَضَهُم بَعْضَا وَجَعَلْنَهُ إَجَادِينَ فَبُعَدًا لِقَوْمِرَلا يُؤْمِنُونَ ٢

## الأغسير

# ملاك الأقوام المعاندين الوامد بعد الآمز:

بعد أن تحدّث القرآن عن قصّة قوم نوح. أشار إلى أقوام أخرى جاءت بعدهم. وقسبل النّبي موسىﷺ حيث يقول: **﴿ثمّ لنشانا من بحدهم قرونا آخرين»** لأنّ هذا أمر الله وسنّته في خلقه، فالفيض الإلهي لا ينقطع عن عباده فلو سعى جماعة للسوقوف في وجسه مسيرة التكامل الإنساني للبشرية لمحقهم ودفع هذه المسيرة إلى أمام.

ولهذه الأقوام تأريخ معيَّن وأجل محدود ﴿ما تس**يق من لُمَة أجلها وما يستأخرون**﴾ فــلو صدر الأمر الحتمي بنهاية حياتهم فسيهلكوا فوراً، دون تأخير لحظة أو تقديم لحظة.

«الأجل» بمعنى العمر ومدّة الشيء. كأن نقول: أجل هذا الصكّ ثلاثة أشهر. أي إنّ مدّته تنتهي بعد ثلاثة أشهر. أو إلى أجل مسمّى أي إلى تاريخ محدّد.

وكما قلنا سابقاً فالأجل نوعان: «المحتّم» و«المشروط»، فالأجل المحـتّم انــتهاء عـمر الإنسان أو عمر قوم ما، ولا تغيير فيه. أمّا الأجل المشروط فيمكن أن يتغيّر حسب تغيّر الظروف فيزداد أو ينقص، وقد تحدّثنا عن ذلك سابقاً بإسهاب . وعلى كلّ حال، فإنّ الآية السابقة تشير إلى «الأجل الحتّم».

الإستزادة يراجع تفسير الآية ٢ من سورة الأنعام.

و تكشف **الآية التالية** حقيقة استمرار بعث الأنبياء عبر التاريخ بالدعوة إلى الله حيث تقول: **(ثمّ أرسلنا رسلنا تترا)**.

290

كلمة «تترا» مشتقّة من «الوتر» بمعنى التعاقب، و«تواتر الأخبار» تعني وصولها الواحد بعد الآخر، ومن مجموعها يتيقّن الإنسان بصدقها، وهذه الكلمة مشتقّة في الأصل من «الوتر» بمعنى حبل القوس حيث يتّصل الحبل بالقوس من جهتيه ويقع خلفه ليقرب رأسي القوس (ومن حيث التركيب فإنّ كلمة «تترا» في الأصل «وترا» تبدّلت الواو فيه تاءً).<sup>(</sup>

وعلى كلَّ حال فإنَّ معلَّمي السَّهاء، كانوا يتعاقبون في إرشاد النـاس، إلَّا أنَّ الأقـوام المعاندة كانوا يواصلون الكفر والإنكار، فإنَّه: **﴿كلَ ماجا. لَمَة رسولها كذّبوه ﴾**.

وعندما تجاوز هذا الكفر والتكذيب حدَّه وتمَّت الحجَّة عليهم. **﴿قَاتَبَعْنَا بِعَصْهِم بِعَصَا﴾**. أي أهلكنا الأمم المعاندة الواحدة بعد الأخرى ومحوناهم من الوجود.

وقد تمّ محوهم بحيث لم يبق منهم سوى أخبارهم يتداولها الناس **(وجطناهم أحاديمه).** إشارة إلى أنّ كلّ أُمّة تتعرّض للهلاك، ويبق منهم بعض الأفراد والآثار هنا وهناك، وأحياناً لا يبق منهم أيّ أثر. وهذه الأمم المعاندة والطاغية كانت ضمن الجموعة الثّانية<sup>7</sup>.

و تقول الآية في الختام، كما ذكرت الآيات السابقة **(فيعدالقوم لايؤمنون)** أجل، إنّ هذا المصير نتيجة لعدم الإيمان بالله، فكلّ مجموعة لا إيمان لها، معاندة وظالمة، تبتلى بهذا المصير. فتمحق بشكل لا يبقى إلّا ذكرها في التاريخ وأحاديث الناس.

وهؤلاء لم يكونوا بعيدين عن رحمة الله في هذه الدنيا فحسب، بل بعيدون عــن هــذه الرحمة في الآخرة أيضاً، لأنّ تعبير الآية جاء عامّاً يشمل الجميع.

 كانت كلمة «تترا» من حيث المصدر في الأصل «وترا» وتبدل واوها إلى التاء. ٢. «الأحاديث» جمع «حديث»، وتفسيرها كما مرّ أعلاه، إلَّا أنَّ البعض احتمل أن تكون جمع «أحدوثة» وتعني الأخبار المدهشة التي يتحدَّث الناس عنها. (تفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

مُ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَرُونَ بِتَايَنِينَا وَسُلْطَنٍ مَبِينٍ ﴿ إِلَى فِرْعَوْ وَمَلَابَهِ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا عَالِينَ ﴾ فَقَالُوا أَنْوَمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَاعَ بِدُونَ ﴿ فَكَذَبُوهُمَا فَكَانُوا مِنَ الْمُهْلَكِينَ ﴾ وَلَقَدَ ءَايَدَنَا مُوسَى آلْكِنَبَ لَعَلَهُمْ يَهْذُرُونَ ﴾

## التفسير

#### قيام موسى وملاك القراعنة:

كان الحديث حتى الآن عن أقوام بعث الله لهم رسلاً قبل موسى الله ، وهلكوا. أمّا الآيات موضع البحث فقد تحدّثت باختصار جدّاً عن إنتفاضة موسى وهارون على الفراعينة، ومصير هؤلاء القوم المستكبرين فقالت: **(ثمّ لرسلنا هوسى وأخاة هارون بآياتنا وسلطان** هبين).

وهناك تفاسير عديدة لما تقصده كلمة «الآيات» وعبارة ﴿سلطان هبين﴾ وما الفرق بينهها؟

ا- قال بعض المفسّرين: إنّ «الآيات» تعني المعجزات التي أعطاها الله لموسى بن عمران (الآيات التسع). وتقصد عبارة «سلطان مبين» المنطق القوي والبرهان الدافع لموسى ﷺ أمام الفراعنة.

٢- التّفسير الثّاني أنّ «الآيات» تعني جميع معاجز موسى الله ويقصد بعبارة (سلطان بعض معاجز موسى الله عني أن «الآيات» تعني جميع معاجز موسى المهمة كعصاه واليد البيضاء، لأنّ لها خصائص ساعدت موسى على الانتصار على الفراعنة.

٣- واحتمل البعض أنّ كلمة «الآيات» إشارة إلى آيات «التوراة»، وبيان التعاليم ومـا شاكل ذلك، وعبارة «سلطان مبين» إشارة إلى معجزات موسى الله.

إلّا أنّه لو لاحظنا استعمالات عبارة «سلطان مبين» في القرآن المجيد لوجــدنا التّــفــير الأوّل أقرب إلى الصواب، لأنّ كلمة «سلطان» أو «سلطان مبين» وردت في القرآن بمعنى الدليل والمنطق الواضح<sup>(</sup> .

أجل بعثنا موسى وأخاه هارون بهذه الآيات وسلطان مبين ﴿لِلَّى قَرْمُونَ وَهَلَاِيهَ﴾. لماذا تتحدّث الآية فقط عن الملأ (المجتمع المترف المعاند أو ما يسمّى بطبقة الأشراف). ولم تقل أنّ رسالتهما إلى شعب مصر كلّه.

لعلَّ ذلك إشارة إلى أنَّ الفراعنة هم أساس الفساد، وإن صلحوا فالباقون أمرهم سهل. إضافةً إلى كونهم قادة البلد، ولا يصلح أيَّ بلد إلَّا بصلاح قادته، إلَّا أنَّهم ﴿فس**ستقبرولَهُ** لأَنَّهم لم يرضخوا لآيات الحقّ والسلطان المبين.

والفراعنة كانوا \_أساساً \_ مستكبرين طاغين، كما تقول الآية **﴿وكانوا قدوما مالين»**. والفرق بين العبارتين **(استكبروا)، و ﴿كانوا قوما مالين؛** أنَّ العبارة الأولى قد تكون إشارة إلى إستكبارهم عن دعوة موسى لللهِ ، والعبارة الثّانية تشير إلى أنَّ الإستكبار يشكّل دوماً برنامجهم وبناءهم الفكري والروحي.

ويحتمل أيضاً أن تكون العبارة الأولى إشارة إلى تكبّر الفراعنة، والثّانية إلى أنّهم كانوا يتمتّعون بقدرة متعالية وحياة متميّزة. وهذا سبب إستكبارهم.

ومن الدلائل الواضحة على إحساسهم بالإستعلاء، قولهم: ﴿فَقَالُوا لَنَوْهِنَ لَبَشَرِينَ مَثْلَنَا وقومهمالنا عابدون﴾ <sup>٢</sup> فلم يكتفوا بالقول إنّنا لا ينبغي لنا اتّباع موسى وهارون، بل لابدّ أن يكون موسى وهارون عبدين داعين لهم. فهؤلاء الذين اتّهموا الأنبياء ﷺ بالتسلّط في وقت هم أسوأ من كلّ متسلّط، وكلامهم يشهد على ذلك.

وعلى كلّ حال فقد تصدّوا لموسى وأخيه هارون بهذه الأدلّة الخاوية، مخالفة منهم للحقّ **«فكذّبوهما فكانوا من المهلكين»**.

بقرأ في سورة النمار الآية ٢١: ﴿ لأُعَدْنُهُ عِدْاياً شِدِيداً أو لأَذِيجَتُه أو ليأتشر يسلطان مبين ﴾ وفي الآية

سورة المؤمنون / الآية 20-24

[ع

وهكذا إنتهى أعداء بني إسرائيل الذين كانوا سدّاً مانعاً لدعوة موسى وهارون إلى الله سبحانه.

وبدأت بعدها مرحلة تعليم وتربية بني إسرائيل. فأنزل الله في هذه المرحلة «التـوراة» على موسى، الذي دعا بني إسرائيل للإهتداء بهذا الكتاب وتطبيقه على ما ذكرته الآيـة الأخيرة هنا **(ولقد آتينا هوسى للكتاب لعليهم بيهندون)**.

والآيات السابقة تحدّثت موسى وأخيه هارون في مرحلة المواجعة مع الفراعنة مستعملة الضمير المثنّى، وهنا تكلّمت الآية الشريفة عن نزول الكتاب السماوي (التوراة) فخصّصت الحديث بموسى ثلثة . لأنه النّبي المرسل وصاحب الكتاب والشريعة. إضافة إلى أنّ (موسى) كان يتعبّد في جبل الطور حين نزول التوراة، بينما كان هارون بين جموع بني إسرائيل<sup>1</sup>.

8003

وَجَعَلْنَا أَبْنَ مَنْ يَمَ وَأُمَّهُ مَا يَهُ وَمَا وَبِنَهُمَا إِلَى رَبُوَةٍذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ ٢

#### التفسير

# آية أفرى من آيات الله:

أشارت الآية في آخر مرحلة من شرحها لحياة الأنبياء إلى السيّد المسيح للله وأمّه مريم، فقالت: **(وجعلنا لبن هريم ولقه آيـة)**. وقد استعملت «الآية» عبارة «ابن مريم» بدلاً من ذكر اسم عيسى للله، لجلب الإنتباه إلى حقيقة ولادته من أمّ دون أب بأمر من الله، وهذه الولادة هي بذاتها من آيات الله الكبيرة.

وحمل مريم بيما من غير أن يمسّها بشر، وإنجابها عيسى الله وجهان لحقيقة واحدة تشهد بعظمة الله سبحانه المبدعة وقدرته.

ثمّ أشارت الآية إلى الأنعم الكبيرة التي أسبغها الله على هذه الأمّ الزكيّة وإبنها فتقول: **﴿وآويناهما إلى ربوة ذلت قرار ومعين**﴾.

«الربوة» مشتقّة من «الربا» بمعنى الزيادة والنمو. وتعنى هنا المكان المرتفع.

و «المعين» مشتّق من «المعن» على وزن «شأن» بمعنى جريان الماء، فالماء المعين هو الماء الجاري. ويرى البعض أنّ «المعين» مشتق من «العين» أي نبع المماء الظماهر الذي يمكمن مشاهدته بالعين الجرّدة <sup>(</sup>.

وفي هذا إشارة مجملة إلى المكان الآمـن الوارف البركـات والخـيرات. الذي مـنّ الله

١. في الحالة الأولىٰ تكون الميم جزءاً من الكلمة، وهي على وزن «فعيل»، وفي الثّانية الميم زائدة وهي على وزن مفعول «مثل مبيع».

سورة المؤمنون / الآية ٥٠

0++

[ع

عزّوجلّ به على هذه الأمّ وإينها وجعلهما في أمان من شرّ الأعـداء، يـؤدّيان واجـباتهما باطمئنان.

وإختلف المفسّرون في هذا المكان، فبعض يرى أنّ مولد السيّد المسيح يليَّة كـان في «الناصرة» (من مدن الشام)، وقد جعله الله واُمّه في مكان آمن ذي خيرات، وحافظ عليه من شرّ الأعداء الذين أرادوا أن يكيدوا بعد علمهم بولادته ومستقبله.

ويرى آخرون أنّ هذا المكان الآمن هو «مصر». لأنّ مريم بين الينها السيّد المسيح يليُّ عاشا فترةً من حياتهما في مصر طلباً للنجاة من شرّ الأعداء.

وقال غيرهم: إنّ المسيح يليّلا ولد في «دمشق»، وذهب سواهم إلى أنّه في «الرملة» في الشهال الشرقي من القدس، حيث عاش المسيح وأُمّه يليّلا في كلّ من هذه المناطق فترة من حياتهها، ويحتمل أن يكون مولد السيّد المسيح يليّلا في صحراء القدس، وقد جعله الله أمناً هذه الأمّ والوليد، وفجّر لهما ماء معيناً ورزقهم من النخل الجافّ رطباً جليّاً.

وعلى كلَّ حال، فقد كانت الآية دليلاً على حماية الله تعالى الدائمة لرسله ولمن يدافـع عنهم. وتأكيداً على أنَّ إرادة الله هي الأقوى، فلو أراد الملاً كلَّهم قتل رسوله دون إذنه لما تمكّنوا، فالوحدة وقلّة الأنصار والأتباع لا تكون سبباً لهزيمتهم إطلاقاً.

રુજ

#### الآيات

يَنَا يُهُا ٱلرُسُلُ كُلُوا مِنَ ٱلطَّيِبَتِ وَاعْمَلُوا صَلِحًا إِنِي بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمُ أَنْ وَإِنَّ هَلَامِة أُمَتَكُمُ أُمَة وَحِدة وَأَنَا رَبُحُمْ فَالَقُونِ ٢٥ فَتَقَطَّعُوا أَمَرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلُحِزْبِ

## التغسير

# مميع الأمَّة يد وامدة:

تحدّثت الآيات السابقة عن ماضي الأنبياء وأُمهم، أمّا هذه الآيات فخاطبت الجسميع فقالت: **﴿يَالَيُها الرسل كلوا هن الطيّبات ولمعلوا صالحاً لِتِي بِعا تعهلون عليه»**.

الفرق بينكم أيَّها الأنبياء وبين سواكم من البشر، ليس في أنَّكم لا تتّصفون بـصفاتهم كالحاجة إلى الطعام والشراب والنوم والراحة، وإنَّما بسموّكم، ففيا يتهافت النـاس عـلى إشباع شهواتهم بما طاب وخبث وقد جعلوا من الأكل هدفهم النهـائي، زكت أنـفسكم، وإختارت الطيّبات وصالح الأعيال.

بين عبارتي **وكلوا من للطيّبانيني وولمملو***ا ص***الحاني** إرتباط واضح، فلنوع الغذاء أثر في نفس الإنسان وعقله وسلوكه، وقد ذكرت الأحاديث الإسلامية أنّ تناول الغذاء الحرام يمنع إستجابة الدعاء.

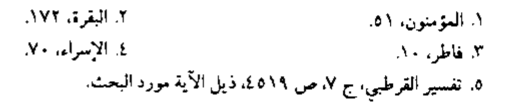
وروي عن الرّسول الأكرمﷺ قوله لرجل سأله عن إستجابة دعائه «**طهّر مأكلك ولا** تدخل بطنك الحرام»<sup>(٢</sup>).

وقوله تعالى: ﴿لِمِّي بِها تحملون عليمٍ﴾ بنفسه دليل مستقل على وجوب القيام بالعمل

٩. وسائل الشيعة، ج ٤، الدعاء الباب ٦٧، ح ٤.
 ٢. تناولنا شرح ذلك في تفسير الآية ١٨٦ من سورة البقرة.

| ٥٠٢ سورة المؤمنون / الآية ٥١ ـ ٥٤ [ج                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصالح، لأنَّ الإنسان عندما يعلم بأنَّ الله يراقب أعماله، ولا يخفي عليه شيء وسوف يحاسبه                    |
| بدقّة على ذلك، فلا شكّ في أنَّ الإلتفات إلى هذا الأمر يساعد في إصلاح عمله.                                 |
| مضافاً إلى أنَّ تعابير الآية هذه تبعث في الإنسان الشعور بضرورة تقديم الشكر لله على                         |
| ما أنعم عليه من الطيّبات، وبذلك تؤثّر في عمله أيضاً.                                                       |
| وبهذا بيّنت الآية ثلاثة مؤثّرات في العمل الصالح:                                                           |
| <b>الأوّل:</b> طيب الغذاء الذي يورث صفاء القلب ونقاو ته.                                                   |
| <b>والثّاني:</b> شكر الله تعالى على ما أنعم به من رحمته.                                                   |
| الثَّالمث: الشعور اليقظ بمراقبة الله سبحانه للأعمال كلُّها.                                                |
| أمّا كلمة «الطيب» فهي كما قلنا تعني كلّ شيء نـظيف وطـاهر، وهــي نــقيض كــلمة                              |
| «الغبيث» قال الراغب الأصفهاني في مفرداته: الطيب يعني: كلَّ ما يسرَّ الإنسبان حسيًّا                        |
| وروحياً، أمّا من الناحية الشرعية فهو الحلال الطاهر.                                                        |
| والقرآن الجيد ذكر الطيب والطيبات في كثير من الموارد:                                                       |
| <b>دِيالَتِها الرسل كلوا من الطيّبات ﴾</b> <sup>(</sup> ، ثمّ لا يقصر الأمر على الرسل، بل:                 |
| <b>دِيالَتِها للذين آهنوا كلوا هن طيّبات ها رزقناكم »</b> <sup>أ</sup> بل إنّ ما يصل إلى مقام القـرب هـو   |
| الطيِّب من الأعمال والأقوال:                                                                               |
| ولليه يصعد للكلم الطيب والمعل المنالح يرقعه به 🗍                                                           |
| وأحد امتيازات الإنسان الكبيرة على سائر الموجودات أنَّ الله تعالى رزقه من الطيِّبات:                        |
| وَوَلِقَدَ كَرَمِنَا بِنِي آدَمٍ وحملناهم في البرَّ والبحر ورزقناهم من الطيِّبات وفضَّلناهم على كثير ممَّن |
| خلقنا تفضيلاً ب                                                                                            |
| كما جاء في حديث موجز ثرّ المعنى عن الرّسول الأكرمﷺ عرض لهذه الحقيقة «ياأيُّها                              |
| الناس، إنَّ الله طيَّب لا يقبل إلَّا طيِّباً» <sup>0</sup> .                                               |

ثمّ دعت الآية جميع الأنبياء وأتباعهم إلى توحيد الله والتزام تقواه **﴿وَلِنَ هذه لَمْتَكُم لُمَّة** واصدة، فالإختلافات الموجودة بينكم، وكذلك بين أنبيائكم ليست دليلاً على التمعدّدية إطلاقاً. **﴿ولْنَا رَبِّكُم فَاتَّقُونَ ﴾**.



فنحن بين يدي دعوة واعية إلى وحدة الجماعة والقضاء على ما يثير التفرقة. ليعيش الناس أُمّة واحدة. كما أنّ الله ربّهم واحد أحد.

ولهذا يجب أن ينتهج الناس ما نهجه الأنبياء للمتخطّ إذ دعوا إلى اتّباع تعاليم موحّدة، ذات أساس واحد في كلّ مكان «توحيد الله ومعرفة الحقّ، الإهتمام بالمعاد والتكامل في الحياة، والاستفادة من الطيّبات والقيام بـالأعمال الصـالحة. والدفـاع عـن العـدل والمـبادىء الإنسانيّة».

ويرى بعض المفسّرين أنّ كلمة «أمّة» تعني هنا الدين والعقيدة، وليس المجتمع، إلّا أنّ ضمير الجمع في جملة **﴿ لذا ربّكم﴾** دليل على أنّ (الأمّة) تعني الناس جميعاً.

وقد وردت كلمة «الأمّة» في القرآن المجيد بمعنى «الجماعة» غالباً، وندر ورودها بمـعنى «الدين» مثل **فابدًا وجدنا آباخا على لُمّة ولِدًا على آثارهم مقتدون»** <sup>(</sup>.

ومممما يلفت النظر أنَّ هذا المعنى تضمّنته الآية ٩٢ من سورة الأنبياء مع فارق بسيط ﴿**إِنَّ** هذه لُمَتكم لُعَة واحدة ولنا رتيكم فاعبدون﴾ . في وقت شرحت الآيات السابقة لهذه الآية حياة كثير من الأنبياء، و«هذه» في الحقيقة إشارة إلى أمم الأنبياء السابقين، الذين كانوا يشكّلون اُمّة واحدة بحسب التعاليم الإلهيّة، حيث تحرّكوا جميعاً لتحقيق هدف واحد.

وقد حذّرت **الآية التـالية** البشر من الفُرقة والاختلاف، بعد أن تمّت في الآية السابقة دعوتهم إلى التمسّك بالوحدة فقالت: **فتقطّعوا لعرهم بينهم زيرا؛** وممّا يثير الدهشة أنّ **فكلّ** حزب بما لديهم فرحون».

«الزبر» جمع «زبرة» على وزن «لقمة» تعني بعض شعر الحيوان خلف رأسه، يجمعه الراعي ليفصله عن باقي الشعر، ثمّ أطلقت هذه الكلمة على كلّ شيء ينفصل عن أصله، فتقول الآية: **«فتقطّعوا لعرهم بينهم زبرا»**. إشارة منها إلى تفرّق الأمّة إلى مجموعات وفئات مختلفة.

واحتمل البعض الآخر أنّ الزبر جمع «زبور» بمعنى كتاب، و تعني أنّ كلّ فئة منهم كانت تمسك بكتاب منزل و تنفي ما عداه من الكتب السهاوية، مع أنّ مصدر ها واحد، ولكن عبارة

< كل حزب بعالديم فرحون» تدعم التَّفسير الأوّل، فكلَّ حزب يتحدَّث بما تشتهي نفسه، ويصرّ على رأيد.

٦. الزخرف، ٢٣.

[^

تستعرض الآية حقيقة نفسيّة واجتماعية هي أنّ التعصّب الجاهلي للأحزاب والفـئات يمنع وصولها إلى الحقيقة؛ لأنّ كلاً منها قد اتخذ سبيلاً خاصّاً به، وأصبح في قوقعة لا تسمح لنور جديد بالدخول إلى قلبه، ولا بنسيم معنوي يهبّ على روحه ليكشف لها حقيقة من الحقائق.

[ع

وهذه الحالة نتجت عن حبّ الذات المفرط والعناد، وهما أكبر عدوٍّ للحقيقة، ولوحدة الأمّة. إنّ الإعتزاز بالنمط الذي تعيشه كلّ فئة وإحتقار سواه يجعل الإنسان يصمّ أذنيه عن كلّ صوت يخالف ما إعتقده، ويُغطّي رأسه بثوبه، أو يلجأ إلى الفرار خوفاً من تجلّي حقيقة على خلاف ما اعتاد عليه كما يذكر القرآن الجيد عن حال المشركين زمن نوح <sup>عليل</sup> وعسلى لسان هذا النبي المرسل: **(والمي كلما دموتهم لتفقر لهم جعلوا أصابسهم في آذلتهم واستغشوا** 

ولا يمكن للإنسان النجاة بنفسه والوصول إلى الحقّ إلّا بالتخلّص من هذه الحالة وإنهاء عناده.

ولهذا تقول **الآية الأخيرة** هنا: **﴿فَدُرَهُم فَيْ مُعَرَّبُهُم مَتَى حَيْنَ﴾** أي اتركهم على حالهم حتى يأتي أجلهم، أو يأتيهم الله بعذاب منه، فليس لهم سوى هذا، لأنّهم أصرّوا على البقاء في جهلهم ومتاهتهم.

وكلمة «حين» قد تكون إشارة إلى وقت الموت، أو نزول العذاب، أو كليهما.

وأمّا «الغمرة» على وزن «ضربة» فهي بالأصل من «غمر» أي إتلاف كلّ شيء، ثمّ أطلق غمر وغامر على الماء الكثير الذي يزيل كلّ شيء يواجهه، ويواصل جريانه، ثمّ أطلق على الجهل والبلايا التي يغرق فيها الإنسان، كما استعملته الآية السابقة بمعنى الغفلة والضياع والجهل والضلال.

۱. نوح، ۷.

#### الآيات

أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَانُعِدَّهُم بِهِ مِنْ مَالِ وَبَنِينَ ٢ مَنْ اَرِعُ لَمَ فِي ٱلْخَيْرَتِ بَلَا يَسْعُرُونَ ٢ الَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةٍ رَبِّيم مُشْفِقُونَ ٢ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَابَتِ رَبِّيمَ يُؤْمِنُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةٍ رَبِّيم مُشْفِقُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَابَتِ رَبِّيمَ يُؤْمِنُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةٍ رَبِّيم مُشْفِقُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَابَتِ رَبِّيمَ يُؤْمِنُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةٍ رَبِّيم مُشْفِقُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَابَتِ رَبِّيمَ يُؤْمِنُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةٍ رَبِّيم مُشْفِقُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَابَتِ رَبِّيمَ يُؤْمِنُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةٍ رَبِيمَ مُنْفِقُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَابَ مَتَعِمَ أَعْذَبُهُمُ وَالَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةٍ رَبِيمَ مُنْفِقُونَ ٥ وَٱلَّذِينَ هُم مِنْ خَشْبَةٍ مَا يَعْمَ مِنْ خَشْبَةٍ مَا مَنْ مَنْ عَلَيْ مُنْ مُنْ مُونَ ٥ مَاءَاتَوَا وَقُلُو مُهُمْ وَجِلَةً أَنَهُمُ إِلَى رَبِيمَ مَاءَ وَالَذِينَ مُونَ أَنْ أَعْنَ مُ وَ هُ مُرْبِرَبَيمَ مَا لَيْنَ مَا يَعْتَبُ مَنْ مَا مَا مَا يَدُينَ مُ مَاءَ الْوَبَيمَ مَنْ مُ مَا يَعْهُمُ إِلَ

#### الأفسير

#### المسارعون في الفيرات:

تعرّض ما سبق من الآيات المباركة للأحزاب والمجموعات المعاندة التي غلب عــليها التعصّب وحبّ الذات، وتمسّكوا بأفكارهم الضالّة وفرحوا بما لديهم. بينها أشارت الآيات موضع البحث إلى بعض تصوّراتهم الأنانيّة: فر**ايحسبون لنّما نمدّهم به من مال وبنين»** هو من أجل أنّنا: ف**نسارع ليهم في للغيرانيي**.

فهل يتصوّرون أنّ أموالهم الوافرة وكثرة أولادهم دليل على أنّهم على حقّ، ودليل على قرب منزلتهم من الله؟ ﴿ **بل لا يشعرون**﴾ أنّ كثرة أموالهم وأولادهم نوع من العـذاب، أو مقدّمة للعذاب ولعقاب الله، إنّهم لا يدركون أنّ ما أغدق عليهم ربّهم من نعم إنّما هو من أجل أن يتورّطوا في العقاب الإلهي، ويمسي عقابهم أشدّ ألماً، لأنّ الإنسان إذا أغلقت دونه أبواب النعمة ثمّ حلَّ به العذاب، فقد لا يكون بتلك الدرجة مسوجعاً ومؤلماً أمّا الذين يعيشون في أوساط مرفّهة ثمّ يلتى بهم في دهاليز السجون والزنزانات المرعبة، فسيكون ألم ذلك شديداً عليهم جدًاً.

كما أنَّ زيادة النعمة من شأنها أن تزيد حجب الغفلة والغرور عليهم فتمنعهم من العودة إلى طريق الصواب.

<u>ج</u>]

وهذا هو ما أشارت إليه معظم آيات القرآن في قضيَّة (الإستدراج في النعم) (.

وكلمة «نمد» مشتة من «الإمداد» وهو إتمام النقص والحسيلولة دون القبطع، وإيبصال الشيء إلى نهايته.

وبعد نني تصوّرات هؤلاء الغافلين، تستعرض هذه الآيات وضع المؤمنين والمسارعين في الخيرات، وتبيَّن صفاتهم الرئيسيَّة، فتقول: **﴿ لِنَّ للذين هم من خشية ربَّهم مشققون).** والخشية لا تعني مطلقاً الخوف، بل تعني الخوف المقترن بالتعظيم والتقديس.

وكلمة «المشغق» مشتقّة من «الإشفاق» ومن أصل: الشفق، أي: الضياء المخالط للظلمة، وتعنى الخوف الممزوج بالمحبّة والإجلال.

ولكون الخشية ذات جانب عاطني، والإشفاق ذا جانب عملي، ذكرا معاً إيضاحاً للعلّة والمعلول في الآية. فهي تعني أنّ الخوف المخلوط بتعظيم الله قد استقرّ في قلوبهم، وقد بدت علائمه في أعهالهم والتزامهم بالتعاليم الإلهيّة، أي أنّ الإشفاق مرحلة تكاملية للخشية، وهو ما يؤثّر في عمل الإنسان فيجنّبه ارتكاب الذنوب، ويدفعه إلى القيام بمسؤولياته.

ثمّ تضيف الآية ﴿ والدِّينَ هم بآيات رَبَّهم يؤمنونَ» .

وتأتي بعد مرحلة الإيمان بآيات الله، مرحلة تنزيهه عن كلَّ شـبهة وشريك، فـتقول الآية: **﴿ وَلَدُينَ هُمْ بِرَبْهِمْ لَا يَشَرَكُونَ﴾**.

ونغي الشرك جاء نتيجة للإيمان بآيات الله تعالى، وهو معلول الإيمان، أي إنّ الإيمان بالله يشير إلى صفاته تعالى الثبوتية، ونني الشرك يشير إلى صفاته تعالى السلبية، وعلى كلّ حال فقد تضمّنت هذه العبارة نني أنواع الشرك، سواءً كانت جليّة أم خفيّة.

بعد هذا تأتي مرحلة الإيمان بالمعاد والبعث، والإهتمام الخساص الذي يسوليه المسؤمنون الحقيقيّون لهذه القضيّة، التي تساعدهم عمليّاً في السيطرة على أعلمهم وأقوالهـم، فستقول الآية: ﴿ وللدين يؤتون ما آتوا وقلوبيهم وجلة لِتَهم لِلن رَبْهم وْجِعونَ؟

إنَّهم ليسوا كالشخص الكسول الدنيء الهمَّة الذي يأتي بأقلَّ الأعمال ثمَّ يتصوَّر انَّه من المقترين عند الله، ويتملَّكه العجب والغرور بحيث يري الآخرين صغار وحسقراء. بـل إنَّ

التي تعادل عبادة الثقلين. ومع كلَّ هذا يقولون: أه من قلَّة الزاد وبعد السفر؛

وبعد شرح الآيات السابقة لهذه الصفات الأربعة تقول الآية: **﴿لُولئك يُسارِمون فَيٍ** المُحيرات وهم لها سابقون» والأعمال الحسنة، والسعادة الحقيقيّة ليست كما يتصوّرها المترفون الغافلون المغرورون بالحياة الدنيا، إنّما هي في إنجاز الأعمال الصالحة قربةً إلى الله كما يفعل المؤمنون الصادقون، المتّصفون بالخصائص الإيمانيّة والأخلاقية السالفة الذكر الذين يسارعون في الخيرات.

وقد رسمت الآيات السابقة صورة واضحة لصفات هذه القدوة من المؤمنين، فسبدأت أوّلاً بالخوف الممتزج بتعظيم الله، وهو الدافع إلى الإيمان به ونني الشرك عنه، وانتهت بالإيمان بالمعاد حيث محكمة العدل الإلهي، الذي يشكّل الشعور بالمسؤولية، ويدفع الإنسان إلى كلّ عمل طيّب، فهي تبيّن أربع خصال للمؤمنين ونتيجةً واحدةً. (فتأمّلوا جيّداً).

قوله «يسارعون» من باب «مفاعلة» وتعني «التسابق»، وهو تعبير جميل يصوّر حـال المؤمنين وهم يتسابقون إلى هدف كبير سامٍ، كما يبيّن تنافسهم في إنجاز الأعمال الصالحة دون ملل وكلل.

8003

# وَلَانُكَلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَ أَوَلَدَيْنَا كَنَبُ يَنْطِقُ بِالْحَقِّ وَمُرْلَا يُظْلَمُونَ شَ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَتَرَةِ مِنْ هَذَا وَلَمُ أَعْمَلُ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَه مَا عَلِمُونَ شَ حَتَى إِذَا أَخَذَنَا مُتَرَفِيم بِٱلْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَجْتَرُونَ ثَ لَا جَحْتَرُوا ٱلْيَوْمَ إِنَّكُمْ مِنَا لا نُصَرُونَ شَ عَذَكَانَتَ النِي

#### التغسير

#### قلوب في الجهل مغمورةا

بما أنَّ خصال المؤمنين هي سبب القيام بالأعمال الخسيِّرة التي أشسارت إليهسا الآيسات السابقة، فهنا يثار هذا التساؤل بأنَّ هذه الخصال والقيام بهذه الأعمال لا تتيسَّر لكلَّ أحد.

فتجيب أوّل آية ـ من الآيات موضع البحث ـ عن ذلك فـتقول: ﴿ وَلا تَكْلَفُ نَـفُسَا لِلّا وسعههي. وكلّ إنسان يكلّف حسب عقله وطاقته.

وهذه إشارة إلى أنّ الواجبات الشرعيّة هي في حدود طاقة الإنسان، وأنّها تسقط عنه إذا تجاوزت هذه الحدود، وكما يقول علماء أصول الفقه: إنّ هذه القاعدة حاكمة على جميع الواجبات الشرعيّة ومقدّمة عليها.

وقد يُسأل: كيف يُحاسب كلِّ البشر على أعمالهم كلُّها صغيرها وكبيرها؟

فتجيب الآية **﴿ولدينا كتاب ينطق بالحقّ وهم لا يقلمون﴾ فه**ناك صحيفة أعيال الإنسان المحفوظة لدى الله العلي القدير، وهي تنطق بالحقّ عمّا إقترفه الإنسان من ذنوب، فلا يمكنه إنكارها <sup>(</sup>

١. لقد شرحنا بإسهاب صحيفة أعمال الإنسان وحقيقتها في التّفسير الأمثل حين تفسير الآية ١٣ من سورة الإسراء وكذلك حين تفسير الآية ٤٩ من سورة الكهف.

وربّما كان القصد من الكتاب الذي لدى الله هو اللوح المحفوظ، ولفظ «لدينا» يؤكّد هذا التّفسير.

0.9

والخلاصة أنّ الآية المذكورة آنفاً تؤكّد حفظ الأعمال على أهلها من خير أو شرًّ، فهي مسجّلة بدقّة، والإيمان بهذه الحقيقة يشجّع الصالحين على القيام بأعمال الخير، وإجـتناب الأعمال السيّتة.

وتعبير **فينطق بالعقى** الذي وصف صحيفة أعمال البـشر تشـبه القـول: إنّ الرسـالة الفلانية ذات تعبير واضح، أي: لا يحتاج إلى شرح، وكأنّها ناطقة بذاتها، فهي تُجلّي الحقيقة.

وعبارة **﴿وهُم لا يظلمون ﴾** تبيَّن أنَّه لا ظلم ولا جور ولا غفلة يوم الحساب، فكلَّ شيء في سجلٍّ معلوم.

ولكون هذه الحقائق مؤثّرة في الواعين من الناس فحسب، أضافت **الآية التـالية** بأنّ هؤلاء الكفّار المعاندين غارقون في دوّامة الجهل والغفلة لدرجة أنّهم غافلون عمّا ينتظرهم من الوعيد: **(بل قلوبيهم في تمرة من هذا)** <sup>(</sup>

وهذا الإنغيار في الجمهل لا يسمح بمعرفة هذه الحقائق، ويمنع الضالّين مــن العـودة إلى أنفسهم وإلى الله تعالى.

وتضيف هذه الآية **فولهم لمعال من دون ذلك هم لها عاملون ﴾**، وقد أورد المسفسرون تفاسير لقوله سبحانه: **فولهم لمعال من دون ذلك ﴾ فبعضهم قال: إنّها تعني الأعمال السيّئة** التي يقترفها الناس عن جهالة (فعلى هذا تكون «ذلك» إشارة إلى جهلهم)، والأعمال هي الذنوب التي يرتكبها الإنسان عن غير علم ووعي وقال آخرون: إنّ المراد هو أنّهم إضافة إلى كفرهم إرتكبوا أنواعاً من الأعمال السيّئة.

واحتمل آخرون اختلاف برنامج الكفرة عن برنامج المؤمنين اختلافاً كبيراً. ونحن نرى عدم اختلاف هذه التفاسير فيا بينها في نهاية الأمر، ويكن الجمع بينها، المهمّ

€]

يصرخون كالوحوش من شدّة العذاب الإلهي، كها تقول الآية: **وحتى إذا أخددًا مترفيهم بالعذاب إذا هم يجارون»**.

فيخاطبون ﴿لا تجأروالليوم لِنَّكم منَّا لا تنصرون ﴾.

أمّا لماذا ورد ذكر «المترفين» هنا فحسب مع أنّ المذنبين لا يختّصون بهم؟ السبب هو إمّا لكونهم قادةً للضالّين، أو لأنّ عذابهم شديد جدّاً.

ثمّ إنّ هذا العذاب يحتمل أن يكون دنيويّاً أو أخرويّاً أو كليهما، حيث يصيبهم العذاب في هذه الدنيا أو في الآخرة فير تفع صراخهم، ويستغيثون فلا يغاثون.

وتكشف **الآية التالية** عن سبب هذا المصير المشؤوم **﴿قَدَّ كَانَتُ آيَاتِي تَسْتَلَى صَلَيْكُمُ** وكنتم على أمقابكم تنكصون﴾ بدلاً من الاستفادة منها والإنتباه للواقع. كلمة «تنكصون» مشتقَّة من النكوص، بمعنى السير بشكل معاكس.

و «أعقاب» جمع «عقب» على وزن «فَعِل» و تعني عقب القدم. مُسَادًا مُسَادًا مُسَادًا مُسَادًا مُسَادًا مُ

وهذه الجملة كناية عن شخص يسمع كلاماً غير مرغوب فيه، فيرتعب لدرجة يسير فيها القهقري على عقبي قدميه.

ثمّ إنَّه لا يرجع إلى الوراء لمجرد سماعه آيات الله، وإنَّا ينصبح ممَّن وصنفتهم الآينة «هستكبرين يه» (.

وإضافةً إلى ذلك **﴿ساهر***ا تهجرون﴾* **أ**ي يتسامرون في لياليهم ويستحدّثون عسن النّسي والقرآن بالباطل.

وكلمة «سامراً» مشتقّة من «سَمَرَ» على وزن «نصر» بمعنى التحدّث ليلاً. وقال البعض: إنّها تعني ظلّ القمر في الليل حيث يختلط السواد مع البياض فيه، وبما أنّ المشركين مسن العرب كانوا يتسامرون حول الكعبة في الليالي المقمرة، وجُلّ حديثهم يتناول النّبي عَظَيَّةً بالباطل، فوردت هذه الكلمة لهذا الغرض. ويقال «سمراء» لمن إختلط بياضها بشيء من السواد.

and the second second

| 011 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [^ |
|-----|----------------------------------|----|
|     |                                  |    |

و **«تهجرون»** مشتقة من «عَجْر» وتعني بالأصل الإبتعاد والانفصال، وقد وردت بمعنى الهذيان الصادر من المريض. لأنّ كلامه في تلك الحالة غير سليم، ويبعث على النفور. كما أنّ الهُجر (على وزن كُفر) يعني السباب، وهو أيضاً يبعث على الإبتعاد والقطيعة.

وقد جاءت كلمة «تهجرون» في الآية بالمعنى الأخير. فتقول: إنّ المشركين من العرب كانوا يتسامرون حتى ساعات متأخّرة من الليل، وهم يهذون ويكيلون السباب والشتائم كالمرضى.

وهذا الأسلوب أسلوب الجبناء وضعاف النفوس، الذين يسلجأون إلى ظسلمة اللسيل، ليكيلوا السباب، حيث يفتقدون المنطق السليم الذي يمكنهم من التحدّث برجولة في وضح النهار. إنّهم إختاروا ظلام الليل بعيدين عن أنظار الناس، ليصلوا إلى أهدافهم المشؤومة، فلجأوا إلى السباب والباطل من أجل التنفيس عن أحقادهم الجاهلية. يقول القرآن الكريم: إنّ سبب تعاستكم وما ستنالون من عذاب الله الأليم هو أنّكم إستكبرتم عن قبول الحقّ. ولم ترضخوا بتواضع لآيات الله، كما لم يكن تعاملكم مع النّبي بشكل منطقي وصحيح، ولولا ذلك لأهتديتم إلى طريق الحقّ والسعادة.

જીઉ

#### الآيات

أَفَلَمَرْيَدَ تَرُوا ٱلْفَوْلَ آمَرِجَآءَ هُرَمَا لَرَيَأْتِ اَبَآءَ هُمُ ٱلْأُولِينَ ٢ آمَ لِمَرْيَعَ فُوا رَسُوهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنَكِرُونَ ٢ الْمَرْيَقُولُونَ بِهِ عَنْدُ بَلَ جَآءَ هُم بِٱلْحَقِ وَآحَنْ بَمُ لَلَحَقِ كَرِهُونَ لَلَهُ مُنكر رُونَ ٢ الْمَرْيَقُولُونَ بِهِ عَنْدُ بَلَ جَآءَ هُم بِٱلْحَقِ وَآحَنْ بَمُ مَ لِلَحَقِ وَآحَنْ بَمُ لَلَهُ مَنكر مُونَ لَلَهُ مُنكر وَلَكُونَ اللَّهُ مَنكر مُونَ بَعْد حَقْدَ بَعْد عَنْ أَمَ لَكُونَ عَلَى الْحَقِ وَآحَنْ مَ مَعْنَ الْمَدَ عَنْ مَعْ مَعْنَ الْمَدَتِ ٱلسَمَوَتَ وَآلاً تَرْمَعُ وَمَن فِيهِ عَنْ بَلْ عَامَ اللَّهُ وَلَوَ أَمَن اللَّهُ مَعْنَ عَلَى مَنْ اللَّهُ مَعْنَ عَلَى مَنْ اللَّهُ مَعْنَ عَلَى مَنْ اللَّهُ مَ الْحَقْ وَآلاً مَنْ عَنْ عَلَى مَن أَتَكَنْ لَهُ مَنْ لَكُولُ أَمَا لَحَقُّ أَهْوَاءَ هُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَمَوَتَ وَآلاً أَذْتَ عَلَى مَنْ عَنْ عَن أَتَكَنْ عَمْ مِنْ حَتَى الْحَقُقُ أَهْوَاءَ هُمْ عَنْ ذِكْرِهِم مُعْرِضُ أَنْ أَمْ أَمْ تَعْتَ عَلَيْهُمْ خَر

#### التفسير

#### أعذار المنكرين المفتلفة:

تحدّثت الآيات السابقة عن إعراض الكفّار وإستكبارهم إزاء الرّسول الأعـظمﷺ. وتناولت هذه الآيات أعذارهم في هذا المجال والردّ عليهم، وشرحت الدوافـع الحـقيقيّة لإعراض المشركين عن القرآن والرّسولﷺ، ويمكن تلخيصها في خمس مراحل: الأولى: ﴿أقلم يدْبَروا القول﴾.

فأوّل سبب لتعاستهم هو تعطيل التفكّر في مضمون دعوة النّبيﷺ ولو تفكّروا مليّاً لما بقيت مشكلة لديهم.

وفي المرحلة الثّانية تقول الآية: ﴿**لَم جاءهم ما لَم يَات آباءهم الأوّليــنَ﴾**. سألت الآيــة مستنكرةً: أكانت الدعوة إلى التوحيد والمعاد، والهدى إلى الأعـال الصالحة مختصّة بهم دون آبائهم الأوّلين، ليحتجّوا بأنّها بدعةً، ويقولوا: لماذا لم يبعثه الله للأوّلين، وهو لطيف بعباده؟

ليس لهم ذلك. لأنّ الإسلام من حيث المبادىء له مضمون سائر الرسالات التي حملها الأنبياءﷺ فهذا التبرير غير منطقي ولامعنى له!

وفي المرحلة الثَّالئة تقول الآية: ﴿ **لَم لِم يعرفوا رسولهم فهم له منكرون،** .

أي إذا كانت هذه الدعوة صادرة من شخص مجهول ومشكوك، فيحتمل أن يقولوا بأنَّ كلامه حقٍّ، إلَّا أنَّ هذا الرجل مشكوك وغير معروف لدينا، فيحتمل أن تُخـدع بكـلامه. ولكنُّهم يعرفون ماضيك جيَّداً، وكانوا يدعونك محمّداً الأمين، ويعترفون بعقلك وعلمك وأمانك، ويعرفون جيّداً والديك وقبيلتك، فلا حجّة لهما

وفي المرحلة الرّابعة تقول الآية: ﴿ لَم يَقُولُونَ بِه جِنَّةٍ ﴾ أي إنَّه بجنون، فبعد إعترافهم بأنَّك لست مجهولاً بالنسبة لهم، إلا أنَّهم يشكَّكون في سلامة عقلك وينسبونك إلى الجنون، لأنَّ ما تدعو إليه لا ينسجم مع عقائدهم، فلذلك اتْخذوا هذا دليلاً على جنونك.

يقول القرآن الجميد لنبى هذه الحجّة: ﴿بِل جاءهم بِالحقِّ وكلامه شاهد على هذه الحقيقة، ويضيف ﴿وأكثرهم للعق كارهون ﴾.

أجل، إنَّ كلبات الرَّسول راشدة حكيمة، إلَّا أنَّهم ينكرونها لعدم إنسجامها مع أهوائهم النفسيَّة. فألصقوا به تهمة الجنون! في الوقت الذي لا ضرورة في توافق الحقَّ مع رغـبات الناس ﴿ولو اتَّبِع العقِّ أهواءهم لفسدت السَّماوات والأرض ومِن فِيهِنَّ ﴾.

لآنه لا يوجد مقياس يحدّد أهواء الناس، مضافاً إلى أنَّها تميل إلى الشرّ والفساد غالباً. ولو اتَّبعتها قوانين الوجود لعمّت الفوضي في الكون ولفسد العالم.

و تأكيداً لذلك تقول الآية: ﴿ **بل لتيناهم بـذكرهم فـهم مـن ذكـرهم هـحرضون ﴾** أي منحناهم القرآن الذي هو أساس للذكر والتوجّه إلى الله، وسبب لرفعتهم وشرفهم، إلَّا أنَّهم أعرضوا عن هذا المنار الذي يُضيء لهم درب السعادة والشرف.

وفي المرحلة الخامسة تقول الآية: هل أنَّ عذرهم في فرارهم من الحقَّ هو أنَّك تريد منهم أجراً على دعو تك: ﴿ **لم تساليهم خرجا فخراج ريِّك خير وهو خير للولزقين ﴾** <sup>7</sup>.

فلو طلب قائد ديني أجراً من الناس مـقابل وعـظهم ودعـوتهم إلى الحـقّ لأعـطي

 يمكن أن تفسّر عبارة وذكرهم، بمعنى تذكّرهم وتوقظهم، ويمكن أن تفسّر بمعنى شرفهم وحيثيّتهم فـي. المجتمع البشري، وفي الوقت ذاته لا تناقض بين هذين المفهومين، وقد إستفدنا من كليهما في تفسير الآية. ٣. «الخرج» و«الخراج» مشتق من «الخروج»، ويعنى الشيء الذي يستخرج من المال أو من حاصل الأرض الزراعية، إلَّا أنَّ الخرج ذو معنى أوسع من الخراج، وكما يقول الراغب الاصفهاني في مفرداته: الخرج أعمَّ من الخراج. وجعل الخرج بإزاء الدخل. وقال تعالى: ﴿فهل نجعل لك خرجاً﴾ والخـرج مختصّ فـي الغـالب بالضريبة على الأرض أو أجرتها.

012

المنعذّرين ذريعةً للإعراض عنه والطعن عليه، فيعرضون عنه بحجّة عدم قدرتهم المـالية. ويتّهمونه بأنّه ما دعاهم إلّا ابتغاء منافع خاصّة به.

٤]

مضافاً إلى أنَّ البشر لايملك من شيء ليمنحه، أليس الله سبحانه وتعالى رزَّاق العباد؟ والقرآن الكريم بإيضاحه هذه المراحل الخمس برهن على أنَّ هؤلاء الحمق (المشركين) لا يرضخون للحقّ، وأنَّ أعذارهم في إنكار الحقّ أعذار واهية.

وجاءت **الآية التالية** باستنتاج عام لكلّ ما مضى: **﴿وَلِنَّكَ لِتَدْمُوهُمْ لِلَى صَرَاطُ هَسَتَقَيْمُ﴾** صراط مستقيم، دلائله واضحة وإستقامته معلومة، فالطريق المستقيم أقصر الطرق بـين نقطتين، وهو طريق واحد، والطرق الملتوية عن يساره ويمينه غير متناهية.

ورغم أنَّ الرَّوايات الإسلامية تفسَّر الصراط المستقيم بولاية علي ﷺ <sup>(</sup> إلَّا أَنَّها تكشف \_كما قلنا مراراً \_ عن المصداق الأكمل لذلك، ولا تتنافي مع المصاديق الأخرى كــالقرآن والإيمان بالمبدأ والمعاد والتقوى والجمهاد والعدل.

و تستعرض **الآية التالية** النتيجة الطبيعيّة لهذا الموضوع، فتقول: ﴿ولِنَّ للدِّينَ لا يؤمنونَ بالآخرة من الصراط لناكبون».

كلمة «ناكب» مشتقّة من «النكب» و«النكوب» أي الانحراف عـن الطـريق.«نكـبت الدنيا» تقع في مقابل إقبال الدنيا، وتعني إدبار الدنيا وإعراضها عن المرء.

ومن الواضح أنَّ الصراط يقصد به هنا ما في الآية السابقة، وبديهي أنَّ الذي ينحرف عنه في الآخرة فمكانه النّار وبنس المصير، لأنَّ المرء يثاب في الآخرة على أعماله في هـذه الدنيا.

وعدم إيمان المرء بالآخرة مرتبط بانحرافه عن طريق الحقّ الناجم عن عـدم شـعوره بالمسؤولية، فقد روي عن أمير المؤمنين علي ﷺ: «إنَّ الله جعلنا أبوابه وصراطـه وسـبيله والوجه الذي يؤتى منه، فمن عدل عن ولايتنا أو فـضّل عـلينا غـيرنا فـإنّهم عـن الصـراط لناكبون»<sup>7</sup>.

# ہدوث

# ١\_ التمسَّك بالمقِّ أو بالأهواء النفسيَّة

٨]

أشارت الآيات السابقة \_بشكل عابر \_إلى التناقض بين التمسّك بالحقّ وبين الأهواء النفسيّة، وهي إشارة ذات مدلول كبير، حيث تقول: **فولو لتّسبع للحقّ لصولهم لفسدت** السّحاولت والأرض وهن فيهنّ». وتفسير هذه المسألة ليس صعباً للأسباب الآتية:

أ) لا شكّ في أنّ أهواء الناس متفاوتة، وقد ينقض بعضها بعضاً، حتى بالنسبة لشخص واحد فقد تتناقض أهواؤه.

ولو إستسلم الحقٍّ لهذه الأهواء لنتج عن ذلك الفساد وعمَّت الفوضي. لماذا؟

لأنّ كلّ فرد له صنم ومعبود، فلو حكمت هذه الآلهة الكثيرة والمـتضادّة هـذا العـالم المترامي الأطراف، لظهر الفساد وتعمّ الفوضى من جرّاء ذلك، وهذا لا يخفى على أحد.

**ب)** إنَّ أهواء الناس مع قطع النظر عن تناقضها، فهي تميل نحو الفساد والشرّ ولو سادت الوجود والمجتمع البشري، فالنتيجة لا تكون سوى الفساد والشرّ.

ج) إنَّ الميول والأهواء ذات بعد واحد، ولا تنظر إلى الأمور إلَّا من زاوية واحدة و تغفل عن بقيَّة الأبعاد، ومن المعلوم أنَّ أحد العوامل المهمَّة في الفساد والخراب هو المنهج ذو البعد الواحد الذي يغفل عن الأبعاد الأخرى.

والآية محلَّ البحث تشبه من بعض جوانبها ما ورد في الآية ٢٢ من سورة الأنبياء **(لو** كا**ن فيهما آلهة** *إلا***لله لفسدتا)**.

وبديهي أنّ الحقّ كالصراط المستقيم واحد لا نظير له، بينها الأهواء النـفسيّة مـتعدّدة كأوثان المشركين، فأيّها نتّبع، الحقّ أم الهوى؟ أنتّبع الهوى الذي هو مصدر الفساد في السّهاء والأرض وفي جميع الموجودات، أم الحسقّ الذي هـو رمـز الوحـدة والتـوحيد والنـظام والإنسجام؟

الجواب في غاية الوضوح والإشراق.

010

#### ٢\_ صفات القائد

أوضحت الآيات السابقة عدداً من صفات القادة إلى طريق الحمق، فمهم المعروفون بالصلاح والإستقامة، فلم يبق للمشركين ذريعة في هذا الصدد إذ قال سـبحانه: ﴿لَم لِم يعرقوا رسوليهم قيهم له منكرون).

[ع

فلو كان الرسل مجهولين لتذرّع المنافقون بذلك، ولأنكروا الرسالات الساوية.

والأمر الآخر أنَّ الرسل لا يستسلمون أبدأً لأهواء الناس. ولا يقرُّون الناس على ما إعتادوه من انحراف، مثلها نشاهده اليوم حيث التأييد المطلق لكلِّ الرغبات العامَّة (رغم إنحراف الكثير منها)، وعلى هذا كان الرسل يواصلون عملهم بإصرار دائم لنشر العقيدة الحقَّة رغم رفض عدد كبير من الناس لهم وحقدهم عليهم.

والصفة الأخرى للأنبياء أنَّهم لم يطلبوا أجراً من الناس، ولم يأخذوا منهم شيئاً في مقابل نشر الحقّ، فهم لا يرجون غير الله، وظلُّوا يتجرّعون الفقر والبأساء دون أن يكون لأحد عليهم منَّة قطَّ، ليبقوا أحراراً طليقين في نشر دعوتهم بين الناس.

### ٣۔ لماذا لا يميل أكثر الناس إلى المقَّ؟

لقد إستنكرت آيات القرآن الكريم \_كالآيات السابقة \_«الأكثرية» من الناس، في حين نرى أنَّ «الأكثرية» يقرّرون اليوم صلاح الشيء أو عدمه فهم معيار الحســن والقــبح في المجتمع، وهذا يثير علامة استفهام كبيرة: وليس الكلام في الآيات التي تذكر الأكثرية مع إضافة ضمير (هم) حيث يكون المراد منها أكتر الكافرين والمشركين وأمثالهم، بل الكلام حول الآيات التي تذكر عنوان (أكثر الناس) من قبيل: ﴿ولكنَّ أكثر النامن لا يشكرونَ ﴾ `. < ولكنَّ أكثر النامن لا يسلمون ﴾ <sup>[]</sup>. ﴿ولكنَّ أكثر النامن لا يؤمنون ﴾ [. <وها أكثر الثابن ولو حرصت بمؤهنين»<sup>2</sup>. أبن أكثر للناس إلا كفورا). <sup>٥</sup> ﴿وَإِنْ تَطْعِ أَكْثُرُ هِنْ فَي الأَرْضَ بِمُلُوكَ مِنْ سِبِيلَ اللهِ ﴾ ﴿ ومن جهة أخرى اهتمّت بعض آيات القرآن بمنهج أكثرية المؤمنين بـاعتباره مـعياراً صحيحاً للآخرين، فقد جاء في الآية ١١٥ من سورة النساء: ﴿ وَمِنْ يِشَاقِي الرَّسول مِنْ بِعَدِمَا تبيِّن له الهدي ويتَّبع غير سبيل المؤمنين تولَّه ما تولَّى وتصله جهنَّم وساعت مصيراً ﴾ .

ونجد في الرّوايات الإسلامية لدى تعارض الرّوايات أنَّ أحد المعايير للترجـيح هـو



٣. الأعراف، ١٨٧. ٨ البقرة، ٢٤٣. ع يوسف، ۲۰۳. ۳. هود، ۱۷. ٦. الأنعام، ١١٦. ٥. الإسراء، ٨٩.

الشهرة بين أصحاب أمَّة الهدى وأنصارهم وأتباعهم، كما يقول الإمام الصادق ﷺ: «ينظر إلى ماكان من روايتهما عنّا في ذلك الذي حكما به، المجمع عليه عند أصحابك، فيؤخذ به من حكمنا ويترك الشاذّ الذي ليس بمشهور عند أصحابك فإنّ المجمع عليه لا ريب فيه» <sup>(</sup>.

ونقرأ في نهج البلاغة: «والزموا السواد الأعظم، فإنّ يد الله مع الجماعة، وإيّاكم والفُرقة، فإنّ الشاذّ من الناس للشيطان، كما أنّ الشاذّ من الغنم للذئب» <sup>"</sup>.

ونقرأ أيضاً في نهج البلاغة: «والزموا ما عقد عليه حبل الجماعة» <sup>7</sup>

[^

وعلى هذا قد يترأى للبعض تناقض بين هاتين المجموعتين من الآيات والأحاديث.

ومن جهة أخرى يمكن أن يتصوّر مخالفة الإسلام للديمقراطية التي تعتمد على آراء أكثر الناس، وهذا ما رفضه القرآن بشدّة.

ولكن بالتدقيق في الآيات والأحاديث السابقة ومقارنة بعضها ببعض يتّضح المفهوم الحقيتي، وهو أنّ الأكثرية لو كانت من المؤمنين الواعين الذين ينتهجون الحقّ ويـرفضون الباطل، لاستحقّوا الإحترام، وحظي رأيهم بالتقدير والقبول.

أمّا إذا كانوا فئةً جاهلة أو واعية لكنّها مستسلمة لرغباتها وشهواتها على علم منها، فلا طاعة لها ولا رأي. لأنّ اتّباعها يؤدّي إلى الضلالة والضياع، كما يقول القرآن الجيد.

وعلى هذا الأساس فلو أردنا تحقيق «ديمقراطية سليمة» لوجب السعي أوّلاً لتـوعية الناس وتكوين جماعة مؤمنة واعية، ثمّ الإستناد عـلى رأي أكـثريتهم كـمعيار لسـلامة الأهداف الاجتماعية، وإلّا فإنّ ديمقراطية الأكثرية الضالّة لا تنتج سوى ضلال المجتمع وجرّه إلى جهنّم.

ومن الضروري التنبيه إلى انَّنا نعتقد أنَّ رأي الأكثرية الواعية المؤمنة إنَّا يكون محترماً ومقبولاً فيا إذا لم يخالف الكتاب والسنّة والأحكام الإلهيّة.

ولجوء الأمم والشعوب في هذا العصر إلى رأي الأكثرية مبعثه إنعدام المعيار الموثوق به في قياس ما ينفع المصلحة العامّة وما يضرّها، فهذه المجتمعات لاتستندر بكتاب ربّاني ولا

**5**]

يسعون لتوعية رعاياهم، بل يجتهدون في إستدامة غفلة الناس وضآلة اطّلاعهم على ما ينهض بتقدّمهم وإزدهار حياتهم، ليتسنّى لهؤلاء الاستمرار في الهيمنة على الناس والعبث بمصيرهم، لذلك جعلوا الأكثرية الكميّة معياراً لإسكات الأصوات المعترضة.

ولو دقّقنا في وضع المجتمعات المعاصرة والقوانين والأنظمة السـائدة، لوجـدنا أكـثر مصائبهم نابعة من اللجوء إلى ما يسمّى رأي الأكثرية.

فما أسوأ القوانين وأقبح المقرّرات التي جعلتها «الأكثرية»، وما أكثر الفتن والحروب التي إندلعت بسبب رأي الأكثرية الجاهلة، وما أعظم المـظالم وأشكـال العـدوان التي قـرّرت الأكثرية صحّتها ومشر وعيتها!!

8003

#### الآيات

وَلَوْرَحْمَنَهُمْ وَكَشَفْنَا مَابِهِم مِن شُرِ لَّلَجُوْلَ فِ طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ٢ وَلَقَدْ أَخَذَنَهُم بِٱلْعَذَابِ فَمَا ٱسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَنَضَرَّعُونَ ٢ حَتَى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عذاب شَدِيدٍ إِذَاهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ٣ وَهُوَ ٱلَّذِى أَنشَأَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَقْصَدُ وَٱلْأَفْتِدَةً قَلِلاً مَا تَسْكُرُونَ ٣ وَهُوَ ٱلَّذِى ذَرَا كُرُفِ ٱلأَرْضِ وَإِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ٣ وَهُوَ ٱلَّذِى يُعْيَ وَيُمِيتُ وَلَهُ ٱخْتِلَنْ ٱلَيْلِ وَٱلنَّهَا إِذَا فَتَعْتَصَابُ وَهُوَ ٱلَّذِى تَعْذَى مَعْتَى إِذَا مَعْتَ

#### الثغسير

#### طرق التوعية الإلهيَّة الممتلفة:

عرضت الآيات السابقة الحجج التي يتذرّع بها منكرو الحقّ في رفض الرسالات وإيذاء الأنبياء ﷺ. وتناولت هذه الآيات إتمام الحجّة عليهم من قبل الله تعالى وتوعيتهم.

فتقول أوّلاً: إنّنا تارةً نشملهم برعايتنا ونرزقهم من وفير النعمة لينتبهوا. ولكن: ﴿ولو رحمناهم وكشفنا ها بيهم من شرّ للجوا في طفيانهم يحمهون﴾.

والله تعالى يبتليهم لعلَّهم يَعُون حين لا تجدي بهم رحمته سبحانه، لكنّ طائفة غالبة منهم لم يستيقظوا حتى بالبلاء المذلّ **(ولقد أخذناهم بالعدّلب قما استكانوا لريّهم وما يتضرّمون»** <sup>(</sup>. «التضرّع» ـكما أسلفنا ـ مشتقّة من الضرع بعنى الندي، ف التضرّع يـعني الحـلب، ثمّ استعملت بعنى التسليم المخالط بالتواضع والخضوع.

١. «استكانوا» مشتقة من «السكون»، بمعنى الصمت في حالة الخضوع والخشوع، وبهذه الصورة ستكون من باب «إفتعال» التي كانت في الأصل «استكنوا». أشبعت فتحة الكاف وبدّلت إلى ألف. فأصبحت استكانوا، وقال البعض: إنها مشتقة من كون، ومن باب «إستفعال» أي طلب الإقامة في مكان بخضوع وخشوع، وعلى كلّ حال البعض: إنها مشتقة من كون، ومن باب «إستفعال» أي طلب الإقامة في مكان بخضوع وخشوع، وعلى كلّ حال فإنها تبيّن حالة العبد الخاضع لربّه، وقد اعتبرها البعض بمعنى الدعاء بسبب كونه أحد مصاديق الخضوع والتوابي وقال والتعض: إنها مشتقة من كون، ومن باب «إستفعال» أي طلب الإقامة في مكان بخضوع وخشوع، وعلى كلّ حال فإنها تبيّن حالة العبد الخاضع لربّه، وقد اعتبرها البعض بمعنى الدعاء بسبب كونه أحد مصاديق الخضوع والتواضع، أمّا التواضع أنها مشتقة عن «الكين» على وزن «عين» ومن باب الإنها تبيّن حالة أي مكان بخضوع وخشوع، وعلى كلّ حال فإنها تبيّن حالة العبد الخاضع لربّه، وقد اعتبرها البعض بمعنى الدعاء بسبب كونه أحد مصاديق الخضوع والتواضع، أمّا النائ، فهي مشتقة عن «الكين» على وزن «عين» ومن باب الإستفعال، لأنها تعني الدعاء بسبب كونه أحد مصاديق الخضوع والتواضع أنها النه المن من مالة الخضوع والذهوع ويتبيّ حالة العبد الخاضع لربّه، وقد اعتبرها المن بمعنى الدعاء بسبب كونه أحد مصاديق الخضوع والتواضع، أمّا الاحتمال الثالث، فهي مشتقة عن «الكين» على وزن «عين» ومن باب الإستفعال، لأنها تعني مالية أنها المن أمّا الحلم التواضع أي ألها النه الم التواضع المالة منها منتقة عن «الكين» على وزن «عين» ومن باب الإستفعال، لأنها تعني الد المالية المالية المالية التواضية الحليم المالية المالية المالة المالية المالية المالية المالية التواضع المالية ألها تعلي ألم ألها التواضع المالية المالي المالية ال

الخضوع أيضاً، وجميع هذه المعاني متقاربة.

وتعني هذه الآية أنَّ المـشركين لم يـتخلَّوا عـن غـرورهم وعـنادهم و تكـبَّرهم، ولم يستسلموا للحقّ حتى وهم يواجهون أشدّ النكبات عصفاً بهم.

وإذا ما فسّر التضرّع في الرّوايات بأنّه رفع اليدين نحو السّماء للدعاء، فهو أحد مصاديق هذا المعنى الواسع.

فالله تعالى يواصل هذه الرحمة والنعمة والعقوبات، والمشركون يـواصـلون طـغيانهم وعنادهم **«حتى إذا فتحنا مليهم بابا ذا مذلب شديد إذا هم فيه مبلسون»** <sup>(</sup>

الواقع، أنّ نوعين من العقاب الإلهـي: أوّلهـما «عـقاب الإبـتلاء»، وثـانيهما «عـقاب الإستيصال» والإقتلاع من الجذور، والهدف من العقاب الأوّل وضع الناس في صعوبات وآلام ليدركوا مدى ضعفهم وليتركوا مركب الغرور.

أمّا هدف العقاب الثّاني الذي ينزل بالمعاندين المستكبرين فهو إزالتهم عن مجرى الحياة. وتطهيرها من عراقيلهم، لأنّه لم يبق لهم حقّ الحياة في نظام الحقّ، ولهذا يستوجب إقتلاع هذه الأشواك من طريق تكامل البشر.

> وبين المفسّرين اختلاف في قصد الآية من عبارة **﴿باباً ذَا حَدْلُب قَدْيَدُ»**. فالكثيرون يرون أنّه الموت، ثمّ العذاب وعقاب يوم القيامة.

وآخرون يرونه القحط الشديد الذي واجه المشركين سنين عديدة بدعاء من النّبي ﷺ . فأصبحوا لا يجدون ما يأكلون، حتى تناولوا ما تشمئز منه الأنفس.

وغيرهم يرونه العقاب الأليم الذي نزل على المشركين بضربات سيوف جند الإسلام في معركة بدر.

وهناك احتمال أنّ الآية لا تختصّ بفئة معيّنة، بل هي إستعراض لقــانون شـــامل عــامّ للعقوبات الإلهيّة، يبدأ من الرحمة، فالتنبيه والعقاب التربوي، وينتهي بعذاب الإقتلاع من الجذور والدمار<sup>7</sup>.

ثمّ تناول القرآن الجيد القضيّة من باب آخر، فعدّد النعم الإلهيّة لدفع الناس إلى الشكر وهو للذي أنشأ لكم للسمع والأيصار والأفندة قليلا ما تشكروني، والتأكيد على (الأذن والعين

011

والعقل) لأنَّها الأجهزة التي بها يتعرّف الإنسان على المحسـوسات والقـضايا، فـالأشياء الحسيّة يبلغها بالعين والأذن، والقضايا غير الحسّية يدركها بالعقل.

ويكني لمعرفة أهميّة حاسّتي النظر والسمع أن نتصور حالة الإنسان الذي يفقدهما، إذ تظلّم الدنيا بعينه. وبفقدان هاتين الحاسّتين بالولادة تفقد حواسّ أخرى عملها، فالأصمّ بالولادة يكون بالبداهة أبكم، فإنطلاق اللسان مرتبط بسمع الإنسان وبفقدهما يمقد الإنسان وسيلة إرتباطه مع الآخرين.

وبعد هاتين الحاسّتين اللتين هما مفتاح الإدراك لعالم المادّة، يأتي العـقل الذي يـنتزع الأفكار ممّا تُموّنه به الحواسّ، ويجتاز الطبيعة إلى ما وراءها، ومـهمّته النـقد والإسـتنتاج والترتيب والتعميم وتحليل محصّلة حاسّتي البصر والسمع وسواهما، أفلا يستحقّ الذين لا يشكرونه على هذه الأدوات الثلاث للمعرفة الذمّ واللوم؟ ألا يكني التدقيق في تفاصيلها دليلاً على معرفة الخالق وعظيم إحسانه للعباد؟

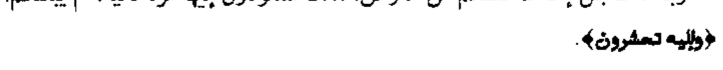
وتقديم ذكر الأذن والعين على العقل في الآية المذكورة له ما يسوّغه، ولكن لماذا تقدّم السمع على البصر؟ يحتمل ـكما يقول العلماء ـ أنّ أذن الوليد تعمل أوّلاً، ثمّ عينه، فالعينان مغلقتان في عالم الرحم وليست لديهما أيّ إستعداد وقابلية على مشهاهدة أمواج النور، ولذلك تبقيان هكذا بعد الولادة قليلاً، ثمّ تتعوّدان النور تدريجيّاً.

وليست الأذنان هكذا، حتى أنَّ بعضهم يرى أنَّها قادرة على السماع حتى في الرحــم`. فهي تسمع صوت دقّات قلب الاُمّ.

إنَّ بيان المواهب الثلاث أعلاه يشكَّل دافعاً لمعرفة واهب هذه النعم، وهو المنعم الوحيد حقَّاً (مثلها يرى علماء العقائد في شكر المنعم أساساً لوجوب معرفة الله عقلاً).

و تناولت **الآية اللاحقة** خلق الله سبحانه للإنسان من التراب، فتقول: ﴿وهوالذي دَرْاكُم في الأرض) <sup>7</sup>.

وبما أنَّه ـ جلَّ إسمه ـ خلقكم من الأرض، لذلك ستعودون إليها مرَّة ثانية، ثمَّ يبعثكم:



 تحدَّننا عن أجهزة التعرّف الثلاثة في تفسير الآية ٧٨ من سورة النحل. ٢. «ذرأ» مشتقة من الذرء (على وزن زرع). وهي في الأصل بمعنى الخلق والإيجاد والإظهار، إلا أنّ كـ لمة (ذرو) وهي أيضاً على وزن فعل بمعنى البعترة.

077

[ع

ولو فكّرتم في خلقكم من تراب لاقيمة له، لدلّكم على خالق الوجود سبحانه، وعرّفكم على كريم لطفه بكم وإحسانه إليكم، وقادكم إلى الإيمان به وبالمعاد.

وبعد ذكر خلق الإنسان، تناولت الآية المذكورة أنفاً دلائل أخرى من بديع صنع الله تعالى **﴿وهو للذي يحيي ويهيت وله إختلاف للليل وللنهار أفلا تعقلون).** 

وبهذا الترتيب بدأ البيان القرآني من الدافع لإستيقاظ القلب وإنبعائه على معرفة ربّه سبحانه وإنتهى بذكر بعض أهمّ الآيات الأنفسيّة والآفاقية، فـالقول المـبارك إسـتعرض مسيرة الإنسان منذ الولادة حتى الموت والعودة إلى الله تعالى، التي تتمّ مراحـلها جمـيعاً بإرادة الله العزيز الحكيم.

ومممّا يلفت النظر جعل الله الموت والحمياة إلى جانب إختلاف الليل والنهار، وذلك لكون النور والظلام في عالم الوجود كالموت والحمياة للكائنات، فمثلها يجد الخلق حركته ونشاطه بين أفواج النور، ويستخفي بين أستار الظلام، كذلك تبدأ الأحياء حركتها ونشاطها في نور الحياة، وتستخفي في ظلمة الموت، ولكليهها صفة التدرّج.

وسبق أن قلنا بأنّ «إختلاف» الليل والنهار قد يعني تواليهما حيث يخلف الليل النهار. ويخلف النهار الليل، وقد يعني اختلافهما وتفاوتهما التدريجي الذي يوجد الفصول الأربعة. ويقود دورة الحياة في عالم النبات في ظلّ نظام دقيق.

وكلّ هذه المسائل يمكن أن تكون السبيل إلى معرفة الله، إذا انتبه لها الإنسان و تأمّلها يفطنة.

ولهذا تقول الآية في النهاية: ﴿ لَفَلا تَعْقَلُونَ ﴾ ؟!

8003

## الآيات

بَلْ قَالُوا مِنْلَ مَافَ لَ ٱلْأَوَلُون ( قَالُوا آءِ ذَامِتْ نَاوَ كُنَّا تُرَابًا وَعِظْمَا آءِ ذَا لَمَبْعُوْتُونَ اللَّهُ لَقَدَ وُعِدْ نَابَعْنُ وَءَابَ آوُنَا هَ ذَامِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا آسَسَطِيرُ ٱلْأَوَلِين اللَّهُ عُوْتُونَ اللَّهُ لَقَدَ وُعِدْ نَابَعْنُ وَءَابَ آوُنَا هَ نَذَامِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا آسَسَطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ اللَّهُ عُوْتُونَ اللَّهُ لَقَدَ وُعِدْ نَابَعْنُ وَءَابَ آوُنَا هَ نَذَامِن قَبْلُ إِنْ هَذَا آ إِنَّ السَطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ اللَّهُ عُوْتُونَ اللَّهُ قُلُونَ اللَّهُ وَمَن فِيهَ آ إِن كُنتُ مَتْ عَدَامُونَ اللَّهُ سَيَعُولُونَ لِلَهِ قُ أَفَلَا تَذَكَرُونَ اللَّهُ قُلْ مَن زَبُ ٱلسَمَنُونَ السَّمَعِ وَرَبُ ٱلْعَالِينَ الْعَظِيمِ ( ) المَكَمَقُولُونَ لِلَهُ عُولُونَ لِلَهُ عُلَى اللَّهُ عَلَى مَن زَبُ ٱلسَمَنُ وَلَا السَمَعِ وَرَبُ ٱلْعَظِيمِ الْ هُوَيْجُهُ بُولُونَ لِلَهُ عَلَى مَن زَبُ السَمَعُولُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَن الْعَظِيمِ اللَّهُ عَلَى السَمَقُولُونَ لِلَهُ عُلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَظِيمِ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ اللَّهُ وَلُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مُنْ اللَهُ الْعَظِيمِ الْهُ عَلَى مَا عَوْلُونَ اللَّهُ الْعَدَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَالَةُ الْعَالَيْنَ الْ الْعَظْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْنَا الْدَا الْعَالَى اللَهُ عَلَى الْ

### التغسير

# القرآن يحتو الضمائر إلى التمكيم:

دعت الآيات السابقة منكري الله والمعاد إلى التفكّر في خلق عالم الوجود وآيات الآفاق والأنفس، وأضافت هذه الآيات أنّ هؤلاء تركوا عقولهم واتّبعوا أسلافهم وقلّدوهم تقليداً أعمى: **﴿بِل قَالُوا مِثْلَ ما قَالَ الأَوَلُونَ ﴾**.

ثمَّ إنَّ هؤلاء ملكهم التعجُّب و: ﴿قَالُوا لَنَدَا هِتَنَا وَكُنَّا تَرَلُّها وَعَظَّاها لَنَنَّا لهيموثونَ ﴿

إنَّ ذلك لا يُصدَّق! **﴿لقد ومدنا نحن وآباؤنا هذا من قبل»ِ ف**كانت وعوداً كاذبة. و**﴿لِنَ هذا إلَّ أساطير الأولينَ» ف**إعادة الخلق أسطورة، والحساب والكتاب أساطير أخرى، وكمذا الجنّة والنّار.

١. تقديم التراب على العظام إمّا لعودة التراب إلى العياة الأولىٰ وهي أعجب مـن عـودة العـظام. وإمّـا لأنّ الأجداد أصبحوا تراباً والآباء عظاماً نخرة، وإمّا لصيرورة لحم الإنسان تراباً قبل العظام. ثمّ تتحوّل العظام إلى تراب.

ولكون الكفّار والمشركين أشدّ خوفاً من اليوم الآخر وما فيه من هول الحساب وعدل الكتاب، تذرّعوا بالأوهام لتسويغ إعراضهم عن الحقّ وتمسّكهم بالباطل.

ولهذا سدّدت الآيات موضع البحث ضربةً قويّة إلى هذا المنطق الواهي من ثلاث طرق: بتذكيرها الإنسان بمالكية الله لعالم الوجود المترامي الأطراف، وربوبيته له، وسيادته عليه، وتستنتج \_من جميع الأبحاث ـ قدرة الله وسهولة المعاد عليه سبحانه، وأنّ عدالته وحكمته تستلزمان أن يعقب هذا العالم عالم آخر وحياة أخرى.

وممّا يلفت النظر أنّ القرآن يأخذ من المشركين إعترافاً بكلّ مسألة، فيعيد كلامهم ليثبت إقرارهم.

يقول أوَّلاً: ﴿ قُلْ لَعَنْ الأَرْمَنِ وَمَنْ فَيَهَا لِنَ كُنْتُمَ تَعَلَّمُونَهُ .

ثمّ تضيف الآية أنّهم يؤمنون بالله خالق الوجود وفق نداء الفطرة النسابع مسن ذاتهم. وسيجيبونك و: **«سيقولون للته»** فأجبهم: **«قل أفلا تذكرون»** كسيف تستصوّرون إسستحالة إحياء الموتى بعد إعترافكم الصريح؟

ثمّ يأمر رسوله مرّة ثانية أن يسألهم: ﴿ قُلَ مَنْ رَبُ للسّمَاولت السيع وربَ للحرف العظيم». فيأتي الجواب نابعاً من الفطرة التي فطر الله الناس عليها، وهي الإعتراف بربوبيّته تعالى ﴿سيقولون الله وبعد هذا الإعتراف الواضع فلهاذا لا تخافون الله، ولا تسعتر فون بسالمعاد وبعث الإنسان مرّة ثانية: ﴿ قُلْ لَفُلا تَتَّقُونَ».

واسألهم مرّة أخرى عن سيادة الله على السماوات والأرض ﴿ قُلْ مِنْ بِيدَة مَلْكُوتَ كَـلْ فِيهَ. ومن الذي يجير اللاجئين وجميع المحرومين ولا يحتاج إلى اللجوء إلى أحد: ﴿ وهو يجير ولا يجارعليه إن كنتم تعلمون».

فيعترفون بأنّ العالم ومالكيته وحكومته وإجارة الآخرين يعود لله فــقط **«سيڤولون للته**.

الم قل فاتي تسحرون» أي: كيف تـقولون: إنَّ الرَّسـول ﷺ سـحركم رغـم كـلّ هـذا الإعتراف والإقرار منكم؟!

إِنَّها لحقائق إعترفتم بها في كلِّ مرحلة، فقد أقررتم بأنَّه سبحانه مالك الوجود وخالقه، وأنَّه المدير والمدبَّر والحاكم والملجأ. فكيف لا يستطيع مَن له كلَّ هـذه القـدرة والحكـم والحكمة، إعادة الإنسان إلى تراب وبعثه ثانيةً كما خلقه أوّل مرّة؟

لماذا تفرّون من الخضوع للحقيقة؟ ولماذا تتّهمون النّبي الأكرم بالسحر وقلوبكم تعترف بهذه الحقائق؟!

وأخيراً يقول القرآن في عبارة مختصرة ذات دلالة كبيرة بأنّه ليس سحراً ولاشعبذة ولا شيء آخر: **«بل أتيناهم بالحق ولِلْهم لكاذبون ﴾**.

لقد بيَّن الله الحقائق للناس بإرساله الأنبياء والرسل إليهم ولكـنّهم عـصوا أمـره، ولم يستجيبوا له فيا يحييهم من عبادته وإقامة أحكامه الهادية لكلّ خير، المنقذة من كلّ شرّ.

#### ہحوث

#### ۱\_معنى عدد من الكلمات

«الأساطير» جمع «أسطورة» قال بعض اللغويين: إنّها مشتقّة من «السطر» بمعنى الصفّ، فيطلق على الكلمات التي إصطفّت في خطّ واحد لفـظ السـطر. فـالأسطورة: الكـتابة أو السطور التي تركها لنا الآخرون، ولأنّ كتابات القدماء تحتوي على أساطير خرافية، تطلق الأساطير على الحكايات والقصص الخرافية الكاذبة. وقد تكـرّرت كـلمة الأسـاطير في القرآن الجميد تسع مرّات، وجميعها جاء على لسان الكفّار لتوجيه مخالفتهم لأنبياء الله تعالى.

«الربّ» تعني ـكما قلنا في تفسير سورة الحمد ــالمالك المصلح، ولهذا لا يطلق على كلّ مالك، وإنّما يختصّ بالمالك الذي يسعى لإصلاح وحفظ وإدارة ملكه حفظاً جيّداً، وتطلق كلمة «ربّ» أحياناً على المربيّ والمعلّم أيضاً.

«الملكوت» مشتقّة من «المُلك» (على وزن كُفر)، بمعنى الحكومة والمالكية. وإضافة الواو والتاء للتأكيد والمبالغة.

«العرش» يعني السرير ذا القوائم العالية، ويطلق أحياناً على السقف وشبهه، وعـندما تتعلّق هذه الكلمة بالله سبحانه، فإنّها تعني عالم الوجود كلّه، فهو كلّه دون جلاله المقدّس وحكمه الحكم.

وقد تطلق أحياناً على عالم ما وراء الطبيعة (ميتافيزيقيا) مقابل «الكرسي» الذي يعني عالم الطبيعة والمادّة، مثال ذلك ﴿ وسع كرسيه السَّماولت والأرض ﴾ ``.

١. بحثنا موضوع العرش بإسهاب في تفسير الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

**E**]

# ٢\_ تأكيد المعاد بالإستناد إلى قدرة الله الشاملة

يستنتج من آيات القرآن أنَّ معظم مخالفة المنكرين للمعاد يدور حسول مسألة المعاد الجسهاني، ودهشتهم من عودة الروح والحياة ثانية إلى الإنسان بعد أن يصير تراباً، من هنا عدَّدت الآيات معالم قدرة الله في عالم الوجود، وأكَّدت خلقه لكلَّ شيء من عدم، ليؤمنوا بالحياة بعد الموت، وتزول إستحالتها من تصوّرهم.

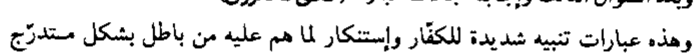
وبحثت هذه الآيات هذه المسألة من خلال بيان قدرة الله على الأرض وسكّانها. وقدرته على السموات والعرش العظيم، وقدرته على إدارة عالم الخلق والنشر، وهذه السبل الثلاثة مصاديق لمفهوم واحد، ويحتمل أيضاً أنَّ كلاً من هذه الأبحاث الثلاثة يشير إلى وجهة نظر المنكرين للمعاد، فلو كان إنكاركم للمعاد يعود إلى أنَّ العظام البالية قد خرجت مس دائرة حكومة الله وملكيّته، فهذا خطأ، لأنّكم تعترفون أنَّ الله تعالى هو مالك الأرض ومن عليها.

وإن كان إنكاركم لأنّ بعث الأموات يحتاج إلى إله مقتدر، فأنتم تعترفون بأنّ الله ربّ السماوات والعرش.

وإن كان جحودكم أنّكم في شكّ من تدبير العالم بعد الحياة الجديدة وبعد بعث الأموات، فهو أيضاً في غير مورده، لأنّكم قبلتم تدبيره وإعترفتم بقدرته على إدارة عالم الوجود، وجوار من لاجار له (أي كلّ الموجودات) حيث يتكفّل برعايتها وتدبير أمورها، فعلى هذا لامجال لإنكاركم أيضاً، وإجابة الكفّار في الحالات الثلاث بشكل منسجم موحّد **(سيقولون لله،** يؤكّد التّفسير الأوّل.

#### ٣\_ إفتلاف نهايات الآيات

والجدير بالإهتمام هو أنّه بعد السؤال الأوّل وإجابته جاءت عبارة: ﴿ لَفَلا تَدْتَحُرُونَ ﴾ . وبعد السؤال الثّاني وإجابته جاءت عبارة ﴿ لَفَلا تَتَمَونَ ﴾ . وبعد السؤال الثّالث وإجابته جاءت عبارة ﴿ فَاتَن تسعرون ﴾ .



۲٫۱۴ البقرة، ۲۵۵.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل والمنزل المعنون وفت في التعليم ومرحلة بعد أخرى، وهو أسلوب متعارف ينسجم مع الأساليب المعروفة في التعليم والتربية المنطقيّة، فإذا احتاج المربيّ إلى إدانة شخص، يبدأ أوّلاً بتنبيهه بلطف، ثمّ بحزم، وبعد ذلك يعنّفه!

8003

الآيتان

مَا أَتَّخَذَ أَلَقُهُ مِن وَلَدٍ وَمَا حَكَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَيْهِ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَيْهِ بِمَا خَلَقَ وَلِعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ شَبْحَنْ ٱللهِ عَمَّا يَصِفُون ٢ ٢ عَالِم ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَا دَوْ فَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ٢

#### التفسير

#### الشرك يمرّ العالم نمو الدمار:

تناولت الآيات السابقة بحوثاً في المعاد والملك والحكم والربوبيّة، أمّا هذه الآيات فقد تناولت نبى الشرك. وإستعرضت جانباً من إنجرافات المشركين. وردّتهــا عــليهم بــالأدلّة الساطعة، قائلة: ﴿ما لتَحَدُّ الله مِنْ ولد وما كان معه مِنْ لِله ﴾.

إنَّ الإعتقاد بوجود ابن لله لا ينحصر في المسيحيين الذين يرون النَّبي عيسى، الله إيناً حقيقيّاً له! فقد كان المشركون يرون الملائكة بنات لله، ولعلَّ المسيحيين أخذوا هذه الفكرة من المشركين القدماء، وعلى أساس أنَّ الولد جزء من الأب، فلذلك اعتقدوا بأنَّ الملائكة أو المسيح للله لهم حصّة من الألوهيّة، وهذا أوضح مظهر للشرك.

ثمَّ بيِّنت الآية بطلان الشرك: أنَّه لو كان هناك ألهة متعدَّدة تحكم العالم، فسيكون لكلَّ إله مخلوقاته الخاصّة به يحكم عليها ويدبّر أمورها.

وسيكون تبعاً لذلك أنظمة متعدّدة للعالم، لأنَّ كلَّ واحد من الآلهة يدير منطقته بنظام خاص **﴿لِدَا لدُهب كلّ لِله بِما حَلق﴾** وهذا ينافي وحدة النظام الحاكم في هذا العالم.

**وولعلا بمضهم على بعض»** وهذه نتيجة محتومة لكلّ صراع، إذ يسعى كلّ طرف فسيه لغلبة الآخرين والهيمنة عليهم، وهذا سيكون بذاته سبباً آخر لتفكِّك النظام الموحَّد السائد في العالم.

وجاء في ختام الآية تقديس لله سبحانه ﴿سبحان الله ممّا يصفون﴾.

[^

وزبدة الكلام ما نجده بوضوح من سيادة نظام موحّد لساحة الوجود كلّه، فالقوان ين السائدة لهذا العالم في أرضه وسمائه واحدة، والنظام الحاكم لذرّة واحدة هو ذاتـه يحكـم الجموعة الشمسيّة والمنظومات الكبيرة، ولو اُتيحت لنا صورة مكبّرة لذرّة واحدة لحصّلنا على شكل المنظومة الشمسيّة، والعكس صحيح.

وقد برهن العلماء في تجاربهم في مختلف العلوم، باستخدام أدقّ الأجهزة وأحدثها على وحدة النظام السائد لهذا العالم كلّه. هذا من جهة.

ومن جهة أخرى إنّ الاختلاف والتباين يلازمان التعدّد دوماً. فلو تشابهت صفات شيئين تمام التشابه لكانا شيئاً واحداً، إذ لا معنى لتنائيّتهما عندئذ، ولو فرضنا لهذا العالم آلهة عديدة لوقع أثر هذا التعدّد على مخلوقات العالم والنظام الحاكم له، ولإنتفت وحدة نــظام الخلق.

مضافاً إلى أنّ كلّ موجود لابدً أن يسعى لإستكمال وجوده إلّا الوجود الكامل من كلّ جهة فلا معنى للتكامل في وجوده حينئذٍ، فلو فرضنا وجود مناطق خاصّة لكلّ إله من هذه الآلهة المزعومة، وطبعاً لا يكون لكلّ منها كمال مطلق، ومن الطبيعي أيضاً أنّها سوف تسعى لإستكمال ذاتها، وتحاول ضمّ بقيّة المناطق إلى حوزتها، وهذا السعي للتكامل والتنافس في الإقتدار مدعاة لوقوع العالم فريسة بين مخالب الناقصين الباحثين عن السيطرة على غيرهم، والنتيجة هي فساد العالم ودماره.

وبهذا تكون كلتا الجملتين في الآية إشارة إلى دليل منطقي واحد، ولا تصل النوبة إلى حصر الجملة في جهة إقناعية وليست منطقية.<sup>(</sup>

السؤال الوحيد الباقي في هذا المورد هو أنَّ البرهان المذكور يصحّ فيا لو فرضنا أنَّ الآلهة

ويرى العلامة الطباطبائي(ره) في تفسير الميزان معنى آخر لجملة «ولعلا بعضهم على بعض». خلاصته: أن

النظم الحاكمة على العالم يقع أحدها في عرض الآخر مثل النظام الحاكم على الصحاري والبحار، وأحيانا تكون في طول البعض مثل النظام الحاكم على المنظومة الشمسية والنظام الحاكم على الكرة الارضية الذي يعتبر جزءاً من ذلك النظام الكلي للمنظومة فبعض التدبير وهو التدبير العام الكلي يعلو بعضاً بمعنى أنه بحيث لو انقطع عنه ما دونه بطل ما دونه لتقومه بما فوقه ولازم ذلك أن يكون الإله الذي يرجع اليه نوع محال من التدبير عالياً بالنسبة إلى الإله الذي فوّض اليه من التدبير ما هو دونه وأخص منه وأخسّ، واستعلاء الإله على الإله محال. (تفسير الميزان، ج ١٥، ص ٦٦).

[ع

تسعى للتغلّب والسيطرة المطلقة، أمّا لو فرضناها حكيمة وعالمة، فما المانع من أنّ تدير العالم بالتشاور فيا بينها؟

لقد أجبنا عن هذا السؤال في تفسيرنا للآية الثّانية والعشرين من سورة النساء، في بحث برهان التمانع، ولا حاجة لتكراره هاهنا.

**والآية التالية** تردَّ على المشركين المغالطين فتقول: ﴿ **عالم للفيب وللشبهادة ﴾** أي إنَّ الله يعلم ظاهر الأشياء وباطنها، فكيف تتصوّرون وجود إله آخر تعرفونه أنتم ولا يعرفه الربّ الذي خلقكم والذي يعلم الغيب والشهادة في هذا العالم؟

هذا البيان يشبه ما ورد في الآية ١٨ من سورة يونس ﴿ قُلْ لَتَنْبَئُونَ للله بِمَا لا يَعلَمُ فَي السَّماولينا ولا في الأرض)؟!

وبهذه العبارة يبطل تصوّراتهم الخرافيَّة: **﴿فَتَعَالَىٰ مَعَا يَشَرَكُونَ﴾**. وختام هذه الآية يشبه ختام الآية ١٨ من سورة يونس وهو **﴿سبحانه وتحالى عـمّاً يشركون﴾**. وهذا يدلّ على وحدة الموضوع. كها أنَّ هذه العبارة تهديد موجّه للمشركين بأنَّ الله الذي يعلم السرّ والعلن، يعلم مـا

تقولوند. وسيحاسبكم عليه يوم القيامة في محكمته العادلة.

જીજી

#### الآيات

قُل زَبِّ إِمَّا تُرْبِينِي مَا يُوْعَدُونَ ٢٠ رَبِّ وَبَلا تَجْعَتُ لِنِي فِ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِيهِينَ ٢ وَإِنَّاعَلَىٰٓ أَن نَّرِيكَ مَانَعِدُهُمْ لَقَئِدِرُونَ ۞ ٱدْفَعَ بِٱلَّتِى مِى أَحْسَنُ ٱلسَّيِّتَةُ خَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ٢ وَقُل زَبِ أَعُوذُ بِكَمِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ٢ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ 🛞

#### <u>um é Til</u>

#### تعوّذوا بانه من همزات الشياطين:

مع مخاطبة هذه الآيات للرسول الأكرم ﷺ، واصلت مقاصد الآيات السابقة في تهديد الكفَّار والمشركين المعاندين بأنواع العذاب الإلهي ﴿قُلْ رَبُّ بُمَّا تُرِينِّي ما يومدونَ ﴿

(ت فلا تجعلني في القوم الظالمين) هاهنا دعاء بالنجاة من الهلاك، والإنفصال من الظالمين الذين ينتظرهم سوء العذاب، ولا شكَّ أنَّ النَّبيﷺ لم يعمل ما يعرَّضه للعذاب. وليس من العدل الإلهي أن يأخذ البريء بالمذنب، بل لو أنَّ رجلاً كان يـعبد الله في قسوم لأنقذه الله سبحانه ممّا يعمّهم به من البلاء.

فهذا الدعاء من الرّسول ﷺ إنَّا كان بأمر من الله تبعالي، لهـدفين: ليـحذَّر الكـفَّار والمشركين من سوء المنقلب الذي يتوجّب أن يُسلّم الرّسول الأعظم ﷺ نفسه إلى الله جلّ وعلا ويطلب منه النجاة، والآخر: ليعلُّم أصحابه وأتباعه جميعاً التسليم إلى الحــقّ، وألَّا يتصوّروا أنَّهم في مأمن من عذابه.

أمًا ماذا يقصد بهذا العذاب؟

 د إمّاء في الآية أعلام مركّبة من وإن، الشرطية ووما، الزائدة. وقد استعملت هنا للتأكيد. ومن أجل أن ترد (إن الشرطية) على الفعل المقرون بنون التأكيد يجب أن تفصل بينهما «ما».

[ع

يرى معظم المفسّرين أنَّه العقاب الدنيوي الذي ابتلى الله به المشركين، ومنه الهزيمة المرَّة التي ألحقها بهم في معركة بدر ( ومع التوجّه إلى أنَّ سورة «المؤمنون» مكّية نزلت يوم مواجهة ا المؤمنين لضغوط كبيرة، لهذا كانت هذه الآيات بلسم لجراحهم وتسلية لخواطرهم (وجاء بهذا المعنى أيضاً في سورة يونس الآية ٤٦).

> إلّا أنَّ بعض المفسّرين احتملوا أنَّه يشمل العذاب الدنيوي والأخروي معاً؟. ويبدو التّفسير الأوّل أقرب لمراد الآية.

وتأكيداً لهذا الموضوع ولنغي كلِّ شكٍّ لدى الأعـداء، ولتسـلية خـاطر الرَّسـولﷺ والمؤمنين، أضافت الآية اللاحقة ﴿وَلِمَّا على أَنْ تَرَبِّكَ مَا تَعَدَّهُمْ لِقَادَرُونَ ﴾.

ولقد تجلّت قدرة الله سبحانه في ساحات مختلفة بعد ذلك \_ومنها معركة بدر \_حيث غلبت قلَّة من المؤمنين جموع الأعداء الغفيرة بقوَّة الإيمان وبنصر من الله سبحانه وتعالى.

ثمّ يأمر الله الرّسول ﷺ باتّباع سياسة اللين في الدعوة إلى الهدى ودين الحقّ ﴿لدفع **بالتي هي أحسن للسيّنة؛** أي ادفع عدوانهم وسيّناتهم بالعفو والصفح والإحسان، وكلامهم البذي بالكلام المنطق الموزون: ﴿نحن لملم بِما يصفون﴾. والله يعلم أنَّ أعسالهم القسبيحة وكلامهم البذيء وأذاهم القاسي يؤلم الرّسوليَهَلِيُّ ، إلَّا أَنَّه عزّوجلَّ يـدعو إلى عـدم الردّ بالمثل، بل يوجب أن يكون الردّ بالتي هي أحسن. وهذا خـير سبيل لإيـقاظ الغـافلين والمخدوعين.

ثمَّ نقرأ أمرأ ربّانياً بالإستعاذة بالله من مكائد الشيطان ﴿وقل ربّ لمود بله من همزلت الشياطين﴾. إنَّه دعاء بالإنقاذ من تربُّص الشيطان ومكره الخبي، ولا يـقف الدعـاء عـند همزات الشياطين بل يستمرّ في الإستعادة من حضورهم عنده **(وامود بك ربّ ان يحصرون؛** أي حضور الشياطين في اجتماعات النّبي ﷺ الذي يؤدّي إلى إغفال الجستمعين وإضلالهم.

 يراجع تفاسير مجمعالبيان، ج ٧، ص ١١٧، والميزان، وفي ظلال القرآن، وروح الجنان، وروح المحاني، ۲. التفسير الكبير، ذيل الآيات مورد البحث. ذيل الآيات مورد البحث.

# ہدثان

### ۱\_ ما معنى همزات الشياطين؟

٨]

«الهمزات» جمع «همزة» بمعنى التحريك بقوّة، وقد أطلقت هذه التسمية عملي حمرف الهمزة، لأنّها تؤدّي إلى حركة قويّة في نهاية الحلق.

وقال بعض المفسّرين: إنّ «الهمز» و«الغمز» و«الرمز» بمعنى واحد، إلّا أنّ الرمز ذو مرحلة خفيفة، والغمز أشدّ منها. والهمز، نها يتها في الشدّة <sup>(</sup> .

وبما أنّ الشياطين صيغة جمع، فهي تضمّ شياطين الجنّ والإنس، ظاهرها وخفيّها. ونقرأ في تفسير علي بن إبراهيم أنّ الإمامﷺ قال في معنى الآية: **﴿قُل ربّ أعودُ بِك هن هـجزّلت الشياطينِه**: «هو ما يقع في قلبك من وسوسة الشيطان» <sup>7</sup>.

فإذاكان الرّسول ﷺ مع عصمته ومنزلته السامية عند الله، يدعوه سبحانه بهذا الدعاء، فما بالك بمسؤولية الآخرين؟ يجب أن يدعوا الله ألا يكلهم إلى أنفسهم طرفة عين، وليس فقط ألا يقعوا تحت تأثير همزات الشياطين، بل ألا يحضرهم الشياطين في مجالسهم، فعلى محبي الحقّ والذابّين عنه وناشديه أن يفوّضوا أسرهم إلى الله، ليحفظهم من وساوس الشياطين ومكاندهم.

#### ۲\_ ردّ السيّلة بالمسنة

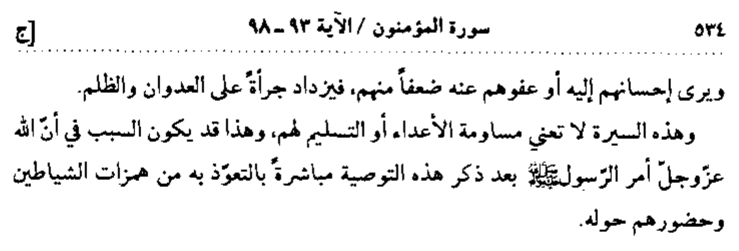
من أبرز السبل المؤثّرة في مكافحة الأعداء الأشدّاء والمعاندين ردّ السييّنة بسالحسنة، فذلك يوقظ مشاعرهم، فيحاسبون أنفسهم على ما اقترفوه من أعمال سييّنة، ويسعودون للصواب غالباً، ونجد في سيرة الرّسولﷺ وأثمّة الهدى ﷺ هذا المنهج بشكل واضح، حيث يردّون سيّئات الجناة بالإحسان إليهم والإنعام عليهم، فيكسبون ودّهـم، ويـفجّرون في جوارحهم إستجابة للحقّ، ورفضاً للباطل.

وقد ذكر القرآن الجيد هذه السيرة للمسلمين مراراً باعتبارها مبدأ أساسيّاً لإقستلاع السيّئات، فني الآية ٣٤ من سورة فصّلت نقراً **(فإذا الذي بسينك وبسينه مسدلوة كأنّسه ولي** 

معيم). والجدير بالذكر أنَّ هذا الأمر خاصَّ بحالات لا يسيء العدو الاستفادة من هذا المبدأ.

تفسير روح الجنان.

تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٥٥٢.



حَقَّ إِذَاجَاءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ١٠ لَعَلِّي أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّأَإِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَقَابِهُا وَمِن وَرَابِعِم بَرَزَخُ إِلَى يَوْمِرْبُعَتُونَ ٢

التغسير

#### طلب المستميل:

تابعت هاتان الآيتان ما تناولته الآيات السابقة من عناد المشركين والمذنبين وتمسكّهم بالباطل، فتناولت حالهم الوخيم حين الموت. وأنّهم يستمرّون في باطلهم: **(حتى إذا جا.** أحدهم للموسه) <sup>(</sup>.

حينها يجبر المذنب والمشرك على ترك الدنيا لينتقل إلى عالم آخر، تزول عـنه حـجب الغفلة والغرور، فيرى بأمّ عينه مصيره المؤلم، فلا مال ولا جاه، فقد عاد كلّ ما يعنيه هباءً في هباءٍ، وهو يشاهد اليوم عاقبة أمره، وما إرتكبه من ذنوب ومـعاصٍ، فـيرتفع صراخـه وعويله **﴿قَالَ رَبَّ لَرَجَعُونَ﴾**.

ارجعني ياربٌ **(لعلي أممل صالحا فيما تركنت)**. ولكن قانون الخلق العادل لا يسمح بمثل هذه العودة، لا يسمح بعودة الصالح ولا الطالح، فيأتيه النداء الدامغ **(كلا)**.

﴿لِنْها كلعة هو قائلها». كلام لم يصدر من أعماقه ولم يصدر بإرادته، إنّه يشبه كلام امرىء مسيء يردد إذا أحسّ بالعقاب، أو كلام قاتل حين إعدامه. ومتى هدأت العاصفة بوجههم عادوا لسابق أعمالهم القبيحة، وهذا يشبه ما ورد في الآية ٢٨ من سورة الأنعام ﴿ولوردُوالعادوالها نهواعنه».

١. دحتى، هي في الواقع غاية لجملة محذوفة، ويفهم من العبارات السابقة أنَّ تقديرها: إنَّهم يستمرّون على هذا الحال حتى إذا جاء أحدهم الموت، ويستدلَّ على ذلك من عبارة دنحن أعلم بما يصفون، التي استفيد منها في الآيتين السابقتين (فتأملوا جيّداً).

ē]

وتشير الآية في نهايتها إلى عالم البرزخ الغامض بعبارة قصيرة ذات دلالة كبيرة ﴿ قَعْنَ ورائيهم يرزخ إلى يوم يبعثون ﴾.

#### بحوث

#### ۱ـ من هو المفاطب في قوله تعالى: وربّ ارجمون ٢٠

بملاحظة كلمة «ربّ» التي هي مخفّف «ربّي» بمعنى إلهي، تشـير بـدايـة الجـملة إلى أنّ المخاطب هو الله سبحانه و تعالى، إلَّا أنَّ مجيء «ارجعون» بصيغة الجمع يمنع أن يكون المخاطب هو الله عزّوجلّ، وهذان التعبيران في الجملة السابقة يثيران سؤالاً واستفهاماً.

يرى عدد من المفسّرين أنَّ المخاطب هو الله، وصيغة الجمع هنا للإحترام والتعظيم، ولكن استعمال صيغة الجمع في مخاطبة المفرد ليس مألوفاً في العربية، خاصّةً فيا مضي، ولا نظير له في القرآن الجميد، وبهذا يتّضح ضعف هذا التّفسير' .

وقال عدد آخر من المفسّرين: إنَّ المخاطب هم الملائكة المكلِّفون بقبض الأرواح. وكلمة «ربّ» نوع من الإستعانة بالله، وهذا مألوف في حياتنا اليوميّة حيث يستغيث المرء بالله في الشدائد، ثمّ يستنجد الناس ويصرخ: «ياربّ! ياربّ! انقذوني، عجّلوا بمساعدتي» ويبدو هذا التفسير أقرب إلى الصواب.

#### ٢\_ تفسير عدارة وفيما تركسه

قرأنا في الآيات السابقة أنَّ الكفَّار يستنجدون بالله ليرجعهم إلى الدنيا ليعملوا صالحاً فيا تركوا من الأعيال.

ويري البعض في قوله تعالى: **﴿فَيَمَا تَرَكَنُتُ﴾** إشارة إلى أموال تركوها، لإستعبال تعبير «تركة الميت» بصورة إعتيادية.

وروى حديث عن الإمام الصادق ﷺ يؤكَّد هذا المعنى إذ يقول: «من منع قيراطاً مسن الزكاة فليس بمؤمن ولا مسلم، وهو قوله تعالى: ﴿رَبَّ لَرَجَـعُونَ \* لَعَـلِّي أَعْـهُلُ صَـالَحاً قَـهُما تركيفه 🖌

٨. يرى بعض المفسّرين في الآية ٩ من سورة القصص في عسارة زوجة فمرعون ﴿قُورَة عمين لي ولك لا تقتلوم) التي نطقت بها حين أخرج موسى من الماء، نموذجاً لهذا التعبير، حيث في البداية كمان المخاطب فرعون وآخر العبارة خاطبت حاشية فرعون وجنوده الذين كلَّفوا بقتل أيناء بني إسرائيل. ٢. اصول الكافي، ج ٣. ص ٣ - ٥. وثواب الأعمال، ومن لا يحضره الفقيه حسبما نقله تفسير نور الثقلين، ج ٣. ص ٥٥٢.

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [^ |
|----------------------------------|----|
|                                  |    |

بينها يرى آخرون أنَّ لها معنى أوسع، هو إشارة إلى جميع الأعمال الصالحة التي تـركها الإنسان. فيكون المعنى: رباه! أرجعني لأعوّض ما تركته من عمل صالح.

٥٣٧

ولا يناقض الحديث السابق مع هذا التّفسير الشامل وهو مصداق واضح له، علماً بأنّ هؤلاء الأشخاص يندمون على ما فاتهم من فرص، لهذا يرغبون في الرجـوع إلى الحـياة ليستفيدوا منها في العمل الصالح.

ويبدو أنَّ التَّفسير الثَّاني أقرب إلى الصواب، وكلمة «لعلَّي» الواردة في جملة **(لطّي لمعل** صالحاً به يمكن أن تكون علامة على عدم إطمئنان هؤلاء المنحرفين من مستقبلهم، وأنَّ الندامة نتيجة لظروف خاصّة، تظهر حين موتهم، ولو عادوا إلى الدنيا لواصلوا أعمالهم ذاتها. وهذا هو عين الحقيقة.

#### ٣\_ ما الذي تنفيه ﴿ عَلَّا ﴾؟

تأتي «كلّا» في العربية بمعنى الحيلولة، وإيطال أثر أقوال المخاطب. وتقابل بالضبط كلمة «أي» التي تستخدم لتصديق الكلام.

وفي الجواب عن السؤال الوارد آنفاً، قال البعض: إنّ «كلّا» تنني طلب الكفّار الرجوع إلى الحياة الدنيا، أي إنّ طريق العودة مغلق، ولا يمكنكم العودة أبداً.

وقال البعض الآخر: إنّ هذه الكلمة جاءت لنغي إدّعاءاتهم القائلة: لو عدنا إلى الدنـيا لعوّضنا ما فاتنا من أعمال صالحة، فيقال لهم: ما هذا إلّا إدّعاء باطل، ولو عدتم لواصلتم العمل بنفس نهجكم السابق.

ولا ضير في أن تكون هذه الكلمة ـ في الوقت ذاته ـ إشارة إلى نني إثنين من المعاني. كما يجب ملاحظة أنّ هذا الطلب ـ رغم وروده في الآية محل البحث من قبل المشركين فقط ـ

ليس خاصًاً بهم، بل هو طلب جميع المذنبين والظالمين والمنحرفين، إذ يندمون على ما فاتهم لحظة موتهم، حين يرون مصيرهم الأليم ماثلًا لأعينهم، فيرجون الله ليعيدهم إلى الحسياة الدنيا، إلا أنَّ الله يزجرهم بقوله: ﴿ كَلَّا ﴾.

5]

#### ٤\_ما هو عالم البرزغ؟

وأين هو؟ وما هو الدليل لإثبات وجود هذا العالم بين الدنيا والآخرة؟ وهل يكون البرزخ للجميع، أم لجموعة معيّنة؟ وأخيراً ماذا سيكون وضع المؤمنين والصالحين والكفّار والمسيئين فيه؟ هذه أسئلة أشارت الآيات والأحاديث السابقة إليها، لهذا نجيب عنها حسبها يسمح به وضع هذا الكتاب.

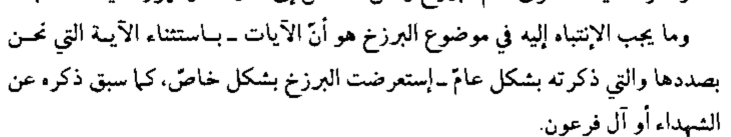
تعني كلمة «البرزخ» في الأصل الشيء الذي يقع حائلاً بين شيئين. ثمّ استعملت لكلّ ما يقع بين أمرين. ولهذا أتت كلمة البرزخ للدلالة على عالم يقع بين عالم الدنيا والآخرة. والدليل على وجود عالم البرزخ، أو عالم القبر، أو عالم الأرواح، نجده في الأدلّة النقلية، فقد دلّ عليه صريح آيات القرآن أحياناً وظاهرها أحياناً أخرىٰ.

والآية موضع البحث **﴿ومن ورانيهم برزخ لِلى يوم يبحثون**﴾ ظاهرة في وجود عالم البرزخ. رغم أنَّ البعض رغب في القول بأنَّ كلمة «البرزخ» في هذه الآية تعني العائق والمانع من العودة إلى الدنيا، غير أنَّ هذا المعنى يبدو غريباً، لأنَّ عبارة **﴿لِلى يوم يبحثون**﴾ دليل على وقوع عالم البرزخ بين الدنيا والآخرة، وليس بين الإنسان والدنيا.

ومن الآيات التي تصرّح بوجود مثل هذا العالم، الآيات الخاصّة بحياة الشهداء، مـثل **«ولا تحسبنَ للذين قتلوا في سببل الله لعولتا بل أحيا. مند ريّهم يرزقون»** الآيـة ١٦٩ مـن سورة آل عمران، والخطاب فيها موجّه إلى النّبي تَكَلَّلُ أمّا الآية ١٥٤ من سورة البقرة فإنّها خطاب لجميع المؤمنين: **«ولا تفولوا لمَن يقتل في سبيل الله لعولت بل أحيا. ولكن لا تشعرون»**.

وعالم «البرزخ» ليس للمؤمنين ذوي الدرجة الرفيعة كالشهداء فقط، بل للكفّار الطغاة كفرعون وأعوانه أيضاً، وهذا ما صرّحت به الآية ٤٦ من سورة المؤمن ﴿للنّاريعرضون عليها هدوًا ومشيّا ويوم تقوم للسامة أدخلوا آل فرمون أهد للمذلب).

وذكرت آيات أخرى عالم البرزخ ولكن لا تصل إلى صراحة وظهور الآيات السابقة.



| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | ĺ | [/ |
|----------------------------------|---|----|
| . 🖶                              |   |    |

إلّا أنّ الواضح أنّه لا خصوصية لآل فرعون لأنّ في العالم الكثير من أمثالهم، ولا للشهداء، لأنّ القرآن الكريم اعتبر النبيّين والصدّيقين والصالحين مع الشهداء، كما جاء في الآية ٦٩ من سورة النساء **(فأولنك مع الذين لنعم الله عليهم من النبيّين والصدّيقين والشهدا**. **والصالحين)**.

ولنا حديث عن كون البرزخ لعامّة الناس أو لفئة منهم، سنورده في ختام هذا البحث إن شاء الله.

**أمّا الرّوايات: فه**ناك أحاديث كثيرة في كتب الفريقين الشيعة والسنّة تتحدّث بعبارات مختلفة عن عالم البرزخ، وعالم القبر، وعالم الأرواح، أي تتحدّث عن العالم الذي يفصل بين الدنيا والآخرة، ومنها:

١-جاء في حديث معروف ذكر في الكلمات القصار في نهج البلاغة أنّ عليّاً الله وصل إلى جبانة الكوفة عند عودته من حرب صفين، توجّه إلى القبور ونادى الأموات قـائلاً: إلى جبانة الكوفة عند عودته من حرب صفين، توجّه إلى القبور ونادى الأموات قـائلاً: «ياأهل الديار الموحشة والمحال المقفرة والقبور المظلمة! ياأهل التربة! ياأهل القربة! ياأهل الوحدة! ياأهل الوحشة! أنتم لنا فرط سابق ونحن لكم تبع لاحق! أمّا الدور فقد سكنت، وأمّا الأزواج فقد نكحت، وأمّا الأموال فقد قسّمت، هذا خبر ما عندنا فما خبر ما عندكم»؟

ثمَّ إلتفت إلى أصحابه فقال: «أما لو أذن لهم في الكلام لأخبروكم أنَّ خير الزاد التقوى» .

وبهذا يتّضح عدم إمكان حمل هذه العبارات على الجاز والكناية. بل هي تخبرنا عــن حقيقة وجود حياة البرزخ بعد الموت. وتمكّن الموتى ــلو سمح لهم ــمن الحديث إلينا.

٢- ونقرأ حديثاً آخر رواه الأصبغ بن نباتة يذكر فيه أمير المؤمنين علي الله أنه خرج من الكوفة، ومرّ حتى أتى الغريّين فجازه، فلحقناه وهو مستلق على الأرض بجسده، ليس تحته ثوب.

فقال له: قنبر: ياأمير المؤمنين ألا أبسط ثوبي تحتك؟ قال: لا، هل هي إلّا تربة مؤمن أو مزاحمته في مجلسه؟

قال الأصبغ: فقلت: ياأمير المؤمنين، تربة مؤمن قد عرفناه كانت أو تكون. فما مزاحمته في مجلسه؟

. نهج البلاغة، الكلمات القصار، رقم ١٣٠.

[ع

فقال: «يابن نباتة، لوكشف لكم لرأيتم <sup>( أ</sup>رواح في هذا الظهر حلقاً يتزاورون ويتحدَّثون، إنَّ في هذا الظَهر روح كلَّ مؤمن، وبوادي برهوت نسمة كلَّ كافر» <sup>(</sup>

٣-وجاء في حديث آخر عن الإمام علي بن الحسين ﷺ قوله: «إنَّ القبر إمَّا روضة من رياض الجنَّة أو حفرة من حفر النَّار» <sup>7</sup>.

٤-وروي عن الإمام الصادق ﷺ: «البرزخ القبر وهو الثواب والعقاب بين الدنيا والآخرة ... والله ما نخاف عليكم إلاّ البرزخ»<sup>٤</sup>.

-وجاء في كتاب الكافي أنَّه سئل الإمام: وما البرزخ؟ فأجابه: «القبر من حين موته إلى يوم القيامة» <sup>٥</sup>.

٢-وروى الشيخ الكليني الله في الكافي عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن أبي ولاد الحنّاط، عن أبي عبدالله الله، قال: قلت له: جعلت فداك، يروون أن أرواح المؤمنين في حواصل طيور خضر حول العرش، فقال: «لا، المؤمن أكرم على الله من أن يجعل روحه في حوصلة طير، ولكن في أبدان كأبدانهم» [.

هذا الحديث يشير إلى مصير روح الإنسان، فهي من جهة تشبه هذا الجسم المادّي، إلّا أنّه يمتلك نوعاً من التجرّد البرزخي.

٧-كما نقرأ في حديث آخر جاء في كتاب الكافي عن الإمام الصادق للله: سألتـه عـن أرواح المؤمنين فأجاب: «في حجرات في الجنّة، يأكلون من طعامها ويشربون من شرابـها. ويقولون ربّنا أقم لنا الساعة وأنجز لنا ما وعدتنا» <sup>٧</sup>.

٨-روى صاحب الكافي عن سهل بن زياد، عن إسماعيل بن مهران، عن درست بن أبي منصور، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله ﷺ، قال: «إنّ الأرواح في صفة الأجساد في شجرة في الجنّة تعارف وتساءل فإذا قدمت الروح على الأرواح تقول: دعوها فإنّها

١. ف المختص النظم ٢٠ ص ٤، لألفنتم. ٢٠ ٢٠ بحار الأنوار، بو٦، ص ٢٤٣.

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

قد أفلتت من هول عظیم، ثمَّ یسألونها: ما فعل فلان؟ وما فعل فلان؟ فإن قالت لهم: ترکته حیَّاً ار تجوه، وإن قالت لهم: قد هلك، قالوا: قد هوی هوی»<sup>(</sup> .

تقصد الأحاديث أعلاه بالجنّة والنّار البرزخيتين، وليس العائدتين ليوم القيامة، والفرق بينها كبير.

والأحاديث في هذا المجال عديدة، وقد رتّبت في أبواب مختلفة نشير إلى قسم منها: أحاديث تتحدّث عن سؤال القبر وعذابه. وأحاديث تتناول إتّصال الأرواح مع أسرها ومشاهدة وضعهم. أحاديث تتحدّث عن ليلة المعراج وإتّصال النّبي يَتَلَيَّةُ مع أرواح الأنبياء والمرسلين. أحاديث تنصّ على إيتلاء الإنسان بنتائج أعياله سواء كانت طيّبة أمّ سيّئة، بعد موته وأمثالها<sup>7</sup>.

# البرزغ والإتَّصال بعالم الأرواع:

رغم أنَّ الكثير ممّن يدّعون بأنَّهم على إنَّصال بعالم الأرواح كاذبون. أو أنَّهم يعانون نوعاً من الوهم والخيال، لكن ثبت أنّ الإتّصال بعالم الأرواح ممكن. وقد تحقق فعلاً لبـعض العلماء، حتى أنَّهم توصّلوا إلى بعض الحقائق عن طريق الأرواح.

وهذه القضيّة بذاتها دليل واضع على وجود عالم البرزخ وحقيقته، فهي تبيّن أنّ بعد عالم الدنيا والموت وقبل القيامة في الآخرة، هناك عالم آخر قائم بذاته ٪ كما أنّ الأدلّة العقليّة لإثبات تجرّد الروح وبقائها بعد فناء الجسم بنفسها دليل آخر على وجود عـالم البرزخ (فتأمّلوا جيّداً).

# صورة عن عالم البرزغ:

يتفق علياء الإسلام على أصل وجود البرزخ وما يقع فيدمن نعمة ونقمة مدور حض

[ع

اختلافات جزئيّة بين هؤلاء العلماء، ويتّفق علماء السنّة والشميعة عملى وجمود البرزخ باستثناء عدد قليل غير ملحوظ.

والدليل على الإتّفاق بين هؤلاء العلياء واضح، وهو تصريح الآيات القرآنية بـوجود البرزخ وما فيه من نعمة وعذاب، كما أسلفنا، ومنها مـا صرّح بـذلك في الحسديث عـن الشهداء: **﴿ولا تحسبنَ الذين قتلوا في سبيل الله لمولتا بل أحيا. مند رتبهم يرزقون \* فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلعقوا بهم من خلفهم لأ ضوف حليهم ولا هم يحزنون ؟** وليس فقط هذه الجموعة من الصالحين قد أنعم الله عليها، بل إنّ مجموعة من أسوأ الطغاة والمجرمين يعذّبهم الله، كما أنّ تعذيب آل فرعون بعد المومة قد أشارت إليه الآية ٦٦ من سورة غافر (المؤمن).

والأحاديث متواترة بهذا الصدد، فلا نقاش في وجود عالم البرزخ أساساً، والمسهم أن نعرف حياة البرزخ وشكلها، فقد ذكرت له صور مختلفة، أوضحها أنّ أرواح البشر بعد ترك هذه الدنيا، تدخل أجساماً لطيفة سامية عن آثار هذه المادّة القذرة، إلّا أنّها على شكل أجسامنا، ويقال لكلّ منها (الجسم المثالي) وهو ليس مجرداً تمام التجريد، ولا هو ماديّاً محضاً، إنّه يمتاز بتجرّد برزخي معيّن، وشبّهه بعضهم بما عليه الروح في أثناء ما يراه النائم، إذ تسرّ الروح رؤية النعم، وتعذّبها مشاهدة المناظر المؤلمة، ولذلك أثّر في جسمنا هذا، إذ نبكي عند رؤية حلم مزعج، ونفزع مذعورين من هول ما نرى، أو نضحك من أعياقنا من طرافة ما نحلم به في نومنا.

ويرى جماعة أنّ الروح تقوم بنشاط في الجسم المثالي، بل يرون أكثر من ذلك، ألا وهو قدرة الأرواح القويّة على إكتساب حالة التجرّد البرزخي في يقظة الإنسان أيـضاً، أي تنفصل الروح عن الجسم، وتتحرّك في الجسم المثالي برغبتها أو بالتنويم المغناطيسي، حيث تتحرّك في العالم لتطّلع على بعض القضايا<sup>7</sup>.

بل إنَّ البعض قال بوجود الجسم المثالي في جسم كلَّ إنسان، وأنَّه ينفصل عنه في بداية

۱٫ آل عمران، ۱٦٩ و ۱۷۰۰. ٢. يصرّح العلّامة المجلسي في تناوله هذا الموضوع في بحار الأنوار: إنَّ تشبيه البرزخ بالحلم وما يستراءى للإنسان وارد في كثير من الرّوايات، ويمكن أن تكون للنفوس القويَّة السامية عدَّة أجسَّام مثالية، وبهذا تفسّر الأحاديث القائلة بحضور الأثنية الميامين لدى المعتضرين حين نزعهم الأخير. (بعارالأنوار، ج ٦، ص ٢٦١).

الحياة البرزخية، ويمكن أن يقع ذلك كما قلنا في هذه الدنيا.

۸]

وإذا رفضنا جميع هذه الصفات للجسم المثالي، فلا يمكن نني الموضوع أصـلاً، بسـبب إشارة أحاديث عديدة إليه، ولإنعدام المانع العقلي منه.

وبهذا يتّضح جواب الإعتراض القائل بأنّ الإعتقاد بالجسم المثالي يستوجب الإعتقاد بالتناسخ، الذي يعني إنتقال الروح من جسم إلى آخر.

لقد ردّ الشيخ البهاتي هذا الإحتجاج بوضوح، فقال: إنّ التناسخ الذي يرى بطلانه جميع المسلمين، هو عودة الروح بعد تفسّخ الجسم الذي كانت فيه إلى جسم آخر في هذه الدنيا.

أمّا إختصاص الروح بالجسم المثالي في عالم البرزخ حتى يوم القيامة، ثمّ عـودتها إلى الجسم الأوّل بأمر من الله تعالى فلا علاقة له بالتناسخ، والسبب أنّنا ننفي التناسخ بشـدّة ونكفّر الذي يعتقد به، وهو قولهم بأزليّة الأرواح وإنتقالها الدائمي مـن جـسم إلى آخـر، وإنكارهم المعاد الجسماني في عالم الآخرة <sup>(</sup>.

والقول بوجود الجسم المثالي في باطن الجسم المادّي يُجلي الجواب عن هذا الإشكال، إذ لا تنتقل الروح من جسم إلى آخر، بل تترك بعض قوالبها، وتستمرّ في قالب آخر في حياتها البرزخية.

والسؤال الآخر هو أنّه يُفهم من آيات قرآنية أن لاحياة برزخية لجموعة من الناس، كيا جاء في الآيتين ٥٥ و٥٦ من سورة الروم! **«ويوم تقوم للساعة يقسم للمجرمون ما لبثوا غير** ساعة كذلك كالوا يؤفكون \* وقال للذين أوتوا للعلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم للبسف فهذا يوم للبسف ولكنّكم كنتم لا تعلمون».

**والجواب:** وجواب هذا الإعتراض، جاء في أحاديث فحواها أنّ الناس ثلاث فئات: فئة مؤمنة مخلصة في إيمانها، وفئة مخلصة في كفرها، وفئة متوسطة ومستضعفة، وإنّ عــالم البرزخ خاص بالفئتين الأولى والثّانية، أمّا الثّالئة فتعبر عالم البرزخ في حــالة مـن عــدم الإطلاع (للمزيد من الاطلاع على هذه الأحاديث يراجع المجلّد السادس من بحار الأنوار،



١. بحار الأنوار، ج ٦. ص ٢٧٧.

#### الآيات

فَإِذَا نُفِخَ فِ ٱلصَّورِ فَلا أَسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبٍ ذِوَلا يَتَسَاءَ لُون ۞ فَمَن تَعْلَتُ مَوَزِينُهُ, فَأُولَيَّكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُون ۞ وَمَنْ خَفَّتَ مَوَزِينُهُ, فَأُولَتَ كَالَذِينَ خَيِرُوٓ أَنَفُسَهُمْ فِيجَهَنَّمَ خَلِدُونَ ۞ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلْأَرُوهُمْ فِيمَا كَلِحُونَ ۞

#### التفسير

# مانب من عقاب المسيلين:

تحدَّثت الآيات السابقة عن عالم البرزخ، وأعقبتها آيات تــناولت القــيامة بــالبحث، وتناولت كذلك جانباً من وضع المذنبين في عالم الآخرة.

فهي تقول أوّلاً: **﴿فَإِذَا نَعْعَ فَي للصور فلا لَنساب بينيمم يومنذِ ولايتسا.لونَ ﴾** من المعلوم ـ بالإستناد إلى آيات القرآن الكريم ـ أنّ النفخ في الصور يجري مرّتين. أولاهما في نهاية هذا العالم، حيث يموت مَن في الأرض والسهاوات، وفي ثانيتهما يبدأ بعث من في القبور، ليعودوا لحياة جديدة، وليستعدّوا للحساب والجزاء.

«النفخ في الصور» يعني النفخ في البوق، إلّا أنَّ هذه العبارة لها مفهوم خاصّ سنبيّنه إن شاء الله في شرح الآية ٦٨ من سورة الزمر.

وعلى كلِّ حال، فإنَّ الآية السابقة أشارت إلى ظاهر تين من ظواهر يوم القيامة:

**أولاهما؛** إنتهاء مسألة النسب، لأنّ رابطة الأسرة والقبيلة التي تسود حياة الناس في هذا العالم تؤدّي في كثير من الحالات إلى نجاة المذنبين من العقاب، إذ يستنجدون بأقربائهم في حلّ مشاكلهم، أمّا الوضع يوم القيامة فيختلف، حيث كلّ إنسان وعمله، فلا معين له، ولا نفع في ولده، أو أخيه، أو والده.

**وثانيتهما:** سيطرة الخوف على الجميع، فلا يسأل أحد عن حال غيره بسبب الخوف الشديد من العقاب الإلهي، هو يوم كما اطّلعنا عليه في مطلع سورة الحجّّ: **﴿يوم ترونيها تدُهل** 

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

كلّ مرضعة عمّا أرضعت وتضع كلّ ذلت حمل حملها وترى الناس سكارى وما هم يسكارى ولكن عذلب الله شديد» كما يحتمل أن تقصد عبارة ﴿ولايتسا،لونَ» عدم طلب أحدهم العون من الآخر، لأنّهم جميعاً يعرفون عدم جدوى ذلك.

وقال بعض المفسّرين: إنَّ المراد من هذه العبارة هي عدم السؤال عن الأُنساب فسهي تأكيد لقوله تعالى: **﴿فلا لَنساب بِينهم﴾**.

ويبدو التّفسير الأوّل أوضح من غيره، رغم عدم التناقض فيما بينها، ويكن أن تشير العبارة السابقة إلى هذه المعاني كلّها.

ورأى مفسّرون آخرون أنّه يستفاد من عدّة آيات تساؤل الناس يوم القيامة، كها جاء في الآية ٢٧ من سورة الصافات، حيث تساءل المذنبون لدى مواجهة النّار **﴿ولقبل بعضهم** على بعض يتساءلون ﴾. كما تحدّثت هذه السورة في الآية ٥٠ عن أهل الجنّة ساعة إستقرارهم في الجنّة متقابلين، فقالت: **﴿فاقبل بعضهم على بعض يتساءلون ﴾ إنّه**م تساءلوا عن رفاق لهم في الجياة الدنيا إنحر فوا عن السبيل السوي فاقتيدوا إلى النّار.

كما جاء نظير هذا المعنى في الآية ٢٥ من سورة الطور. فكيف تنسجم هذه الآيات مع الآية موضع البحث، وهي تنصّ على عدم تساؤل الناس يوم القيامة؟.

لو دقّقنا مليّاً في مضمون الآيات محلّ البحث لاتّضح لنا جواب هذا السؤال، فالآيات الخاصّة بإثبات سؤال بعضهم للآخر إنّما تتحدّث في حالة إستقرارهم في الجنّة، أو في النّار، في وقت تنفي الآيات محل البحث تساؤل الناس حين البعث، حيث يسيطر الرعب على الجميع، حتى أنّ الناس ينسون جميع من حولهم ويذهلون عنهم من هول الحشر. وبتعبير آخر: للقيامة مواقف ولكلّ موقف شأن معيّن، والإشكال المذكور نَجَمَ عن عدم تشخيص هذه المواقف.

وبعد وقوع القيامة تبدأ مرحلة الحساب وقياس الأعمال بميزان خاصّ بيوم القسيامة:

فجن ثقلت جولزيته فأولتك هم المفلحون). «الموازين» جمع «ميزان» وهو وسيلة للقياس. وكما قلنا سابقاً: إنَّ الميزان لا يعني مـا نعرفه في هذه الدنيا لوزن الموادٍّ، إنَّ الميزان في هذه الآية يعني وسيلة ملائمة لقياس قسيمة أعمال الإنسان، أي: للميزان مفهوم واسع يشمل جميع وسمائل القمياس، وكما ورد في

**ē**]

الأحاديث المختلفة أنَّه ميزان تقاس به الأعمال والناس، وهم قــادة الإســلام الكــبار، في الحديث: «إنَّ أمير المؤمنين والأئمّة من ذريته هم الموازين»<sup>(</sup>.

527

وعلى هذا فإنّ الرسل وأوصياءهم هم الذين يقاس الناس وأعمالهم بهم، ليتبيّن إلى أيّ درجة يشبهونهم. وبهذا يتميّز الناس ثقيلهم من خفيفهم، وثمينهم من تافههم، وعالمهم من جاهلهم. كما يتّضح لنا سرّ ذكر الموازين بصيغة الجمع، لأنّ قادة الناس الكبار في السابق ـ وهم موازين القياس ـ قد تعدّدوا في التاريخ.

ويمكن أن يكون الأنبياء والأئمة وعباد الله المخلصون قدوة في مجال معيّن أو أكثر على وفق الظروف التي مرّوا بها، فاشتهروا ببعض الصفات دون أخرى، فواحدهم مـيزان بمــا إشتهر به من حسنات وخصال حميدة.

(وهن عقمه مولزينه) وهم الذين فقدوا الإيمان والعمل الصالح، فوزنهم خدفيف يـوم القيامة، لأنّهم خسر وا رأسمال وجودهم: ﴿فَأُولئك الدَّين عَسروا لتفسيم في جهتم خالدون؟ عبارة ﴿عسروا لنفسهم؟ تصريح بحقيقة خسران المذنبين لأكبر رأسمال لهم \_أي وجودهم \_ في سوق تجارة الدنيا دون أن يحصلوا على مقابل.

وتشرح **الآيات التالية** عذابهم الأليم **«تلفح وجوههم للنّار»** ألسنة النّار ولهيبها المحرق تضرب وجوههم كضرب السيف **«وهم فيهامحالحون»** وهم من شدّة الألم وعذاب النّار، في عبوس واكفهرار.

وكلمة «تلفع» مشتقّة من «لَغْح» على وزن «فتح» وتعني في الأصل ضربة السيف، وقد وردت هنا كناية، لأنّ لهيب النّار، أو نور الشمس المحرقة، وريح السموم، تــضرب وجــه الإنسان كضرب السيف.

وأمّا كلمة «كالح» فإنّها مشتقّة من «كلوح» على وزن «فُعُول» بمعنى التعبيس واكفهرار الوجه، وقد فسّر، عدد كبير من المفسّرين بتقلّص في جلد الوجه بحيث يبقى الثغر مفتوحاً لا يكن إغلاقه٢.

ر بحار الأنوار، ج V، ص ٢٥٦ (الطبعة الجديدة). ۲. تفسير القرطبي؛ وتغسير الكبير، ج ٢٢، ص ١٢٣؛ وتفسير مجمعالبيان؛ وتفسير الميزان؛ ذيل الآيات مورد. البحث.

# بدوث

# ١\_ اليوم الذي لا يعتنى فيه بالأنساب

المفاهيم التي تسود حياة الإنسان المادّية في هذا العالم، ستتغيّر في عالم الآخرة، ومنها العلاقات الودّية، والأواصر الأسريّة التي تحلّ مشاكل كثيرة في هذه الحياة، وأحياناً تشكّل النظام الذي يسيطر على سائر العلاقات الإجتماعية.

وإذا كان الإنتساب للقبائل والأسر في الدنيا لا يعارض الإيمان بالله تعالى والعمل الصالح، فإنّه ينتني يوم القيامة، فلا إنتساب لشخص أو طائفة أو قبيلة، وإذا كان النساس هاهنا يساعد أحدهم الآخر، ويحلّ له مشاكله وينتصر له ويفخر به، فإنّهم ليسوا كذلك يوم القيامة، فلا خبر عن الأموال الكثيرة، ولا عن الأولاد **﴿يوم لا ينفع مال ولابنون \* لِلّا** 

حتى مَن ينتسبون إلى النّبي تَبَرَّلَهُ خاضعون لهذا الحكم، ولهذا نلاحظ أنّ الرّسول تَبَرَّلُهُ والأثمَّة الأطهار طردوا عنهم من كان من المقرّبين في النسب الهاشمي، إمّا لعـدم إيـانه، أو لإنحرافه عن الإسلام الأصيل، وأظهروا تـنفَرهم وبـراءتهـم مـنه. رغـم أنّـه روي عـن الرّسول تَبَرَلُهُ قوله: «كل حسب <sup>٢</sup> ونسب منقطع يوم القيامة إلّا حسبي ونسبي» <sup>٢</sup>.

يقول العلّامة الطباطبائي (رضوان الله عليه) في الميزان: إنّ هذا الحديث هو نفسه الذي رواه بعض محدّثي أهل السنّة في كتبهم، مرّة عن عبدالله بن عمر. وأخرى عــن عــمر بــن الخطاب، وأحياناً عن صحابة آخرين للرسول ﷺ.

في الوقت الذي نرى أنّ الآية \_موضع البحث \_ذات طابع عامّ، فهي تتحدّث عن إنقطاع جميع الأنساب يوم القيامة، وهذا ما تؤازره المبادىء القرآنية وسيرة النّبي ﷺ في معاملة المنحرفين التي تفيد أنّه لا فرق بين الناس في هذا المجال، لهذا نقرأ في حديث رواه ابن شهر آشوب في كتابه المناقب عن طاووس اليماني عن الإمام زين العابدين ﷺ أنّه قال: «خلق الله

[ع

الجنَّة لمن أطاع وأحسن ولو كان عبداً حبشيّاً، وخلق النَّار لمن عصاء ولو كان سيَّداً قرشياً» <sup>(</sup> .

وما ذكر لا ينغي إحترام السادة المتّقين من آل الرّسولﷺ، فهذا الإحترام في حقيقته إحترام للرسولﷺ، وما جاء في القرآن والحديث في فضلهم ومنزلتهم ناظر حسب الظاهر إلى هذا المعنى.

# ٢\_ مكاية الأصمعي المؤثّرة

ومن المناسب هنا ذكر حكاية نقلها «الغزالي» في كتابه «بحر المحبّة» عن الأصمعي، تؤيّد ما ذهبنا إليه وذات مسائل جديرة بالإهتمام.

يقول الأصمعي «كنت أطوف حول الكعبة في ليلة مقمرة، فسمعت صوتاً حنوناً لرجل يناجي ربّه، بحثت عن صاحبه وإذا به شاب جميل رشيق القامة يبدو عليه الطيب. وقـد تعلّق بأستار الكعبة، وكان يقول في مناجاته:

ياسيِّدي ومولاي. نامت العيون وغابت النجوم، وأنت ملك حيَّ قيّوم، لا تأخذك سنة ولانوم، غلقت الملوك أبوابها، وأقامت عليها حرّاسها وحجّابها، وقد خلا كلَّ حبيب بـحبيبه، وبـابك مفتوح للسائلين، فها أنا سائلك ببابك مذنب فقير، خاطيء مسكين، جـئتك أرجـو رحـمتك يارحيم، وأن تنظر إليَّ بلطفك ياكريم!

ثمّ أنشد:

يامن يجيب دعا المنضطر في الظلم ياكاشف الكرب والسلوى مع السقم قد نمام وفدك حول البيت وانتبهوا وعسين جسودك يساقيّوم لم تسنم إن كان جسودك لا يرجوه ذو سرف فسمن يسجود على العاصين بالنعم هب لي يجودك فضل العنفو عن سرف يسامن أشسار إليه الخلق في الحرم ثمّ رفع رأسه إلى السّهاء وناجى: إلهى وسيّدي ومولاي! إن أطعتك بعلمى ومعرفتي فلك العمد والمنّة عليّ، وإن عصيتك

بجهلى فلك الحجّة علىّ.

ورفع رأسه ثانيةً إلى السّماء مناجياً بأعلى صوته: ياإلهي وسيّدي ومولاي، ما طابت الدنيا

٨. مناقب ابن شهر آشوب (وفق ما نقله تفسير نور الثقلين، ج ٣ ص ٥٦٤).

إلَّا بذكرك. وما طابت العقبي إلَّا بعفوك، وما طابت الأيَّام إلَّا بطاعتك. وما طابت القلوب إلَّا بمحبِّتك، وما طاب النعيم إلَّا بمغفر تك.

يضيف الأصمعي أنَّ هذا الشاب واصل مناجاة ربَّه حتى أغمي عـليه، فـدنوت مـنه وتأمّلت في محيّاء فإذا هو علي بن الحسين زين العابدين، فأخذت رأسه في حجري وبكيت له كثيراً، فأعادته إلى وعيه قطرات دمع سكبت على وجنتيه، فتح عينيه وقال: من الذي شغلني عن ذكر مولاي؟ قلت: إنَّك من بيت النبوَّة ومعدن الرسالة. ألم تنزل فيكم آية التطهير؟ ألم يقل الله فيكم: **ولِنّحا يريد الله ليذهب منكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيرانه**. <sup>(</sup>

نهض الإمام السجّاد وقال: ياأصمعي! هيهات هيهات؛ خسلق الله الجسنّة لمسن أطساع وأحسن ولوكان عبداً حبشيّاً، وخلق النّار لمن عصاه ولوكان سيّداً قرشياً. ألم تقرأ القرآن؟ ألم تسمع كلام الله: **فقاد نفخ في للصور فلا لنسام، بينهم يومنذ ولايتسا،لون»**. <sup>تا</sup> يقول الأصمعي: عندما وجدته على هذا الحال، تركته ومضيت لسبيلي<sup>ت</sup>.

### ٣- تناسب العقاب مع الذنب

أشرنا سابقاً إلى العذاب الإلهي في القيامة، وإلى أنّ الذنوب التي ترتكب تتناسب مع العقاب بدقّة، وقد ذكرت الآيات السابقة إحتراق الوجوه الشديد بلهيب النّار المحرقة، حتى تكون الوجوه معبّسة والثغور مفتّحة، كلّ ذلك عقاب للذين خفّت موازينهم وإنعدم إيمانهم. ومع التوجّه لهذا المعنى، وهو أنّ هؤلاء كانوا يعبّسون حين سماع الآيات الإلهيّة وأحياناً يسخرون بها، ويجلسون يتحدّثون باستهزاء وتهكّم، فإنّ هذا العذاب يناسب أعمالهم هذه.

۲. المؤمنون، ۲۰۱۱. ٥- الأحزاب، ٣٣. ٢. بحر المحيَّة للغزالي، ص ٤١ إلى ٤٤ (مع التلخيص).

#### الآيات

ٱلَمْ تَكُنْ النِّتِى تُنْلَى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُم بِهَا تُكَذِبُونَ ﴿ قَالُواْ رَبَّنَا عَلَيْتَ عَلَيْنَا شِقُوتُنَاوَكُنَّا فَوْمَا صَآلِي ۞ رَبَّنَا آخْرِجْنَامِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا طَلِمُونَ ﴿ قَالَ آخْسَتُواْفِهَا وَلَا تُكَلِّعُونِ ﴾ إِنَّهُ كَانَ فَرِقٌ مِنْ عِبَادِى يَقُولُونَ رَبَّنَا مَامَنَا فَاعْفِرْلَنَا وَارْحَنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّحِينَ ﴾ فَأَغَذَ تُمُوهُمْ سِغْرِيًّا حَتَى آنسَوْكُمْ ذِكْرِى وَكُنتُ مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ ۞ إِنِي جَزَيْتَهُمُ ٱلْيَوْمَ سِغْرِيًا اَنْهُمْ هُمُ الْفَآيِرُونَ ۞

التفسير

# لا تكلّمون

تحدّثت الآيات السابقة عن العذاب الأليم لأهل النّار، وتناولت الآيات \_موضع البحث \_إستعراض جانب من كلام الله مع أهل النّار، إذ خاطبهم سبحانه وتعالى بعتاب **وآلم تكن آياتي تتلي طيكم فكنتم بها تكذّبون،** `

ألم أرسل إليكم آيات وأدلَة واضحة بواسطة رسلي! ألم أتمّ حجّتي عليكم! ومع كلّ هذا واصلتم تكذيبكم وإنكاركم.

وبملاحظة كون فعلي «تتلى» و«تكذّبون» مضارعان وهما دليل على الاستمرار، فــإنّه يتّضح لنا استمرار تلاوة الآيات الإلهيّة عليهم، وكذلك هم يواصلون التكذيب! وهم يعترفون في ردّهم **﴿قَالُوا رَبَّنَا عَلَبْتَ علينَا هُقُوْتَنَا وَكَنَا قُوْماً مَالَّيْنَ﴾**. «الشقوة» و«الشقاوة» نقيض السعادة، وتعنى توفّر وسائل العقاب والبلاء، أو بـتعبير

<sup>·</sup> إنَّ هذه الحملة في الحقيقة فيها محذوف تقدير و(يقرل الله تعالى ألم تكن ...).

٨] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

آخر: هي الشرّ والبلاء الذي يصيب الإنسان، بينما تعني السـعادة تــوفّر ظـروف النـعمة والطيب.

والشقاوة والسعادة ليستا إلّا نتيجة لأعيالنا وأقوالنا ومقاصدنا، والإعتقاد بأنّ السعادة أو الشقاوة ذاتية للإنسان منذ الولادة، ما هو إلّا تصوّر يذكر لتسويغ الفرار من عبء المسؤولية والإعتذار من الأعيال المخالفة للحقّ، أو هو تفسير لأعيال الجهل.

ولهذا نرى المذنبين من أهل النّار يعترفون بصراحة أنّ الله أتمّ عليهم الحجّة، وأنّهم كانوا السبب في تعاسة أنفسهم، لأنّهم قوم ضالّون.

ولعلّهم في إعترافهم هذا يودّون نيل رضى الله ورحمته، لهذا يضيفون مباشرةً ﴿رَبِّــنّا **أخرجنا هنها قان مدنا فإنّا قالحون**﴾ يقولون ذلك وكانّهم لا يعلمون أنّ القيامة دار جــزاء. وليست دار عمل، وأنّ العودة إلى الدنيا أمر محال.

لهذا يردّهم الله سبحانه وتعالى بقوّة **﴿قَالَ لَحْسَوًا فِيهَا وَلَا تَكَلَّمُونِ ﴾** وعبارة «اخسؤا» التي هي فعل أمر، تستعمل لطرد الكلاب، فمتى ما استخدمت للإنسبان فـ إنّها تـ عني تحــقيره ومعاقبته.

ثمّ يبيّن الله عزّوجلّ دليل ذلك بقوله: هل نسيتم: **ولِنَّه كان فريق من عبادي يقولون ربّنا آمنًا فاغفر لنا ولرحمنا ولنح غير الراحمين»**. ولكنّكم كنتم تستهزئون بهم إلى درجة أنّ كثرة الإستهزاء والسخرية منهم أنساكم ذكري:

**وفاتغذتموهم سخرياً حـتن للسوكم ذكـري وكـنتم مـنهم تـضحكون»** عـلى أعـالهم وعقائدهم وأخلاقهم **ولِتِي جزيتهم لليوم بما صبرو***ا* **لَتَهم هم للفائزون»**.

وأمّا أنتم فقد إيتليتم بأسوأ حالة، وبأكثر العذاب ألماً، ولا ينجدكم أحد من مصيركم الذي تستحقّونه.

وبهذا بيّنت الآيات الأربع الأخيرة السبب الرئيسي لتعاسة أهل النّار. وسبب إنتصار وفلاح أهل الجنّة بشكل صريح.

الفئة الضالَّة هي التي كانت وراء تعاستها. فقد هانت حتى لم تخاطب يوم القيامة إلَّا بما ما الما النكام ومد التي أو الما تعاستها.

يخاطب به الكلب، لاستهزائهم بأهل الحقَّ والإستهانة بمعتقداتهم السمامية، فما أجدر المستهزئين بالمؤمنين بهذا المصيرا وأمّا الفئة الصالحة فقد نالت خير جزاء من الله بصبرها وإستقامتها فى مواجهة العدو المعاند المغرور المتعنَّت، ومواصلتهم الطريق إلى الله بإخلاص.

#### الآيات

# قَالَكُمْ لِيَشْتُرْفِ ٱلْأَرْضِ عَدَدَسِنِينَ ﴾ قَالُوالِينْنَايَوَمَا أَوْبَعْضَ يَوْمِ فَسْتَلِ ٱلْعَاذِينَ ٣ قَالَ كَمْ لِيشْتُر إِلَا قَلِيلاً لَوَأَنَكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أَفَحَسِبْتُمْ أَنْحَا خَلَقْنَكُمْ عَبَنُا وَأَنَكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ فَتَعَكَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ لَآ إِلَهَ إِلَى هُوَرَبُّ أَلْعَرْشِ ٱلْحَيْ أَنْ الْمَ

#### التفسير

#### الدنيا، وعمرها القصير:

بما أنّ الآيات السابقة تناولت جانباً من عذاب أهل النّار الأليم، عقّبت الآيات \_موضع البحث \_ذلك بذكر نوع آخر من العذاب، هو العذاب النفسي الموجّه من قبل الله تعالى لأهل النّار للإستهانة بهم.

تقول الآية الأولى: **﴿قَالَ كَمْ لَبَتْتَمْ فَيَ الأَرْضَ عَدَدَ سَنِينَ﴾** يخاطبهم سبحانه وتعالى يوم القيامة قائلاً: كم سنة عشتم فوق الأرض؟

كلمة «الأرض» في هذه الآية وكذلك القرائن التي سوف تأتي لاحقاً تدلّ على أنّ السؤال هو عن مقدار عمرهم في الدنيا بالمقارنة مع أيّام الآخرة.

فما ذهب إليه بعض المفسّرين: من أنَّ المراد من هذا الإستفسار هو السؤال عن مقدار إنتظارهم في عالم البرزخ، بعيد حسب الظاهر، رغم وجود شواهد قليلة على ذلك في آيات أخرىٰ .

# لا تعلمون) تبيّن هاتان الآيتان أنّ الإستفسار والردّ خاص بالتوقّف في البرزخ. وإذا جعلنا. دليلاً على الآيات حج

١٠ نقرأ في سورة الروم الآية ٥٥ و٥٦: ﴿ ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة كذلك كانوا يؤفكون \* وقال الذين أتوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث فهذا يوم البعث ولكنّكم كنتم لا تعلمون > تبتن هاتان الآستان أنّ الاستفسار والددّ خاص بالتوقّف في الدزخ، وإذا جعلناه دليلاً على الآيات.

# الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

إلاّ أنّهم يرون في هذه المقارنة أنّ الدنيا قصيرة جدّاً جدّاً **﴿قَالُوالبَّنَا يَوْمَا أُوبِحَن يَوْمِ﴾**. والحقيقة أنّ الأعهار الطويلة في الدنيا كسحابة صيف لو قارناها بحياة الآخرة، حيث النعم الخالدة والعقاب غير المحدود.

004

وللتأكيد أو للردّ بدقّة قالوا ﴿فاسأل للعادّينَ﴾ أي: ربّاه اسأل الذين يعرفون أن يعدّوا الأعداد ويحسبوها بدقّة حين مقارنة بعضها مع بعض، ويمكن أن يكون القصد من كملمة «العادّين» الملائكة الذين يحسبون أعهار الناس وأعهالهم بدقّة، لأنّ هؤلاء يجيدون الحساب أفضل من غيرهم.

وهنا يؤنُّبهم الله ويستهزىء بهم ﴿قَالَ لِنَ لِبُتُتَمَ لِلَّا قَلِيلًا لَوَ لَتَكُمَ كُنْتُمَ تَعْلَمُونَ ﴾.

فسوف يدركون يوم القيامة مدى قصر عمر الدنيا المحدود بالنسبة لعمر الآخرة الممدود، فالعمر الأوّل ما هو إلّا كلمحة بصر، ولكنّهم كانوا يتصوّرونه خالداً، لأنّ حجب الفيفلة وآثارها قد أسدلت على قلوبهم، فحجبتها عن رؤية الحقّ، فاستهانوا بالآخرة وحسبوها وعداً آجلاً بعيداً، لهذا قال لهم الله عزّوجلّ: لو أنّكم كنتم تعلمون لأدركتم هذه الحقيقة التي توصّلتم إليها يوم القيامة في دنياكم <sup>(</sup>

وإستعملت الآية أسلوباً مؤثّراً آخر لإيقاظ هذه الفئة وتعليمها ف**افعسيتم للما خلقناكم** ع**بئا وللكم للينا لا ترجعون 4** هذه العبارة الموجزة والعميقة تبيّن واحداً من أقوى الأدلّة على البعث وحساب الأعمال والجزاء، وتعني أنّ الحياة الدنيا تصبح عبثاً إن لم تكن القميامة والمعاد، فالدنيا بما فيها من مشاكل وما وضع فيها الله من مناهج ومسؤوليات وبرامج، تكون عبثاً وبلا معنى إن كانت لأيّام معدودات فقط، كما سنشرح ذلك في المسائل الآتية.

وبما أنَّ عدم عبثيَّة الخلق أمر مهمَّ يحتاج إلى دليل رصين، أضافت الآية **﴿فُـتَعَالَى للله** العلك العقي لالِه لِلَّاهو ربِّ العرش الكريم».

فإنَّ الذي يقوم بعمل تافه ـ في الواقع ـ هو الجاهل غير الواعي أو الضعيف غير القادر. أو من هو بالذات تافه خاوٍ.

[^

APموضع البحث، فمفهومها سيكون أيضاً التوقّف في البرزخ، إلّا أنَّه كما قلنا: إنَّ الدلائل المـوجودة \_ فـي الآيات موضع البحث \_ مقدّمة عليها، وإنّها تبيّن أنَّ الإستفسار وجوابه يخصُّ التوقّف في الدنيا. · إنَّ «لو» في الآية السابقة شرطية كما قلنا سابقاً. وهناك جملة تقديريَّة محذوفة تكُّون «لو أنَّكَــم كـنتم تعلمون لعلمتم أنَّكم ما لبئتم إلَّا قليلاً، وقال بعض المفسِّرين أنَّ ولو، تعنى هنا وليت، وبهذا تكون الجملة بهذا الشكل «ليتكم علمتم بهذا الموضوع في دنياكم».

[5

أمّا «الله» الذي جمع الكمال في صفاته... وهو «الملك» الذي يملك جميع الكائنات ويحكم عليها... وهو «الحقّ» الذي لا يصدر منه غير الحقّ، فكيف يخلق الوجود عبثاً بلا غاية؟!

ولو توهّم أحد الأشخاص بأنّه يمكن أن يوجد من يمنعه من الوصول إلى هدفه، فـــإنّ عبارة **ولا لله إلّا هو ربّ للعرش للتكريم»** تنبي ذلك وتؤكّد ربوبيّته ومفهومها أنّ هذا المـــالك مصلح وهادف في خلقه للعالم.

وبإختصار نقول: إنّه إضافة إلى ذكر كلمة «الله» التي هي إشارة إلى صفاته الكمالية في ذاته، ذكرت الآية أربع صفات بشكل صريح: مالكية وحاكمية الله، ثمّ حقّانيّة وجـوده، وكذلك عدم وجود شريك له، وأخيراً مقام ربوبيّته، وهذا كلّه دليل على أنّه تعالى لا يقوم بعمل عبثاً، كها أنّه لم يخلق البشر عبثاً.

كلمة «العرش» كما أشرنا سابقاً، هي إشارة إلى أنّ عالم الوجود كلّه خاضع لحكم الله (لأنّ العرش في اللغة يعني السرير ذي الأرجل العالية والخاصّ بالحكّام، وهذه كناية عن حكم الله المطلق). وللإطلاع أوسع على معنى العرش في القرآن الجميد يراجع التّفسير الأمثل تفسير الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

وسبب توصيف العرش بالكريم، هو أنّ كلمة «الكريم» تعني بالأصل الشريف والمفيد والجيّد، وبما أنّ عرش الله سبحانه وتعالى له هذه الصفات، فقد سمّي بالكريم.

ولابد من القول بأنّ صفة الكريم لا تخصّ العاقل فقط، بل تطلق على غيره في اللـغة العربية. كما نشاهد ذلك في سورة الحجّ الآية ٥٠ الخاصّة بالمؤمنين الصالحين ولعم متفرة ولاق كريم، أي رزق ذو بركة، وكما يقول الراغب الاصفهاني في مفرداته: الكرم لا يقال إلّا في المحاسن الكبيرة، كمن ينفق مالاً في تجهيز جيش في سبيل الله، أو تحمّل حمالة ترقىء دماء قوم.

# ہدث

الموت ليس نهاية المياة:

قلنا: إنَّ من بين الأدلَّة المطروحة لإثبات المعاد والعالم الآخر هي «مطالعة نــظام هــذا العالم» أو بتعبير آخر: إنَّ دراسة «النشأة الأولىٰ» شاهد على وجود «النشأة الأخرىٰ». ومن الضروري إيضاح ذلك بنحو أوسع هنا.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

۸]

فمن جهة نرى عالم الوجود بهذه السعة والعظمة والتنظيم المدهش، حتى إعترف كبار العلماء بأنّ أسرار العالم بقدر يقف الإنسان عاجزاً إزاءها، فإنّ معلوماته ممهما كمانت لا تشكّل سوى صفحة من كتاب كبير جدّاً، بل إنّ معلوماتنا عن هذا الوجود مما هي إلّا «ألفباء» لهذا الكتاب العظيم التأليف والأسرار.

فكلّ واحدة من هذه الجرّات العظيمة تضمّ مليارات من الكواكب، وعدد الجرات والفواصل بينها كبير بدرجة تثير الدهشة حين حساب المسافة بينها بسرعة الضوء، علماً بأنّ سرعة الضوء تبلغ ثلاثمائة ألف كيلومتراً في الثّانية. والدقّة المستخدمة في بناء أصغر وحدة من هذا العالم هي ذاتها التي إستخدمت في أوسع بناء فيه.

والإنسان ـ بحسب علمنا ـ أكمل المخلوقات التي نعرفها في الوجود، وهو أسمى نتاج لهذا العالم، ومن جهة أُخرى يلاقي الآلام والمشاكل الكثيرة خلال عمره القـصير حـتى يـبلغ أشدّه!! فما يكاد ينهي مرحلة الطفولة بآلامها ومشاكلها ويتنفّس الصعداء منها حتى يدخل مرحلة الصبا والشباب بتقلّباتها الشديدة المدمّرة.

وما يكاد يثبت قدميه بعد في هذه المرحلة حتى تدهمه مرحلة جديدة مــفعمة بألوان الأذى وأنواع المصاعب، هي مرحلة الكهولة والشيخوخة، فيتّضح له مدى ضعفه وعجزه.

فهل يصدق أن يكون الهدف من خلق هذا الكائن العظيم الأعجوبة في الخلق، الذي يسمّى الإنسان، هو أن يأتي إلى هذا العالم ليقضي عدداً من السنين، وليمرّ بكلّ هذه المراحل بما فيها من آلام ومصاعب، وليأكل مقداراً من الطعام ويلبس لباساً وينام وينهض ثمّ يموت وينتهي كلّ شيء؟! وإذا كانت هذه هي الحقيقة، ألا يعني هذا عبثاً؟!

أتكون كلِّ هذه التشكيلات العظيمة من أجل غاية دنيئة كالأكل والشرب والنوم؟!

افرضوا بقاء نوع الإنسان ملايين السنين في هذه الدنيا، وتتعاقب الأجسيال، وتسرتتي العلوم الماديّة فتوفّر أفضل المأكل والملبس والمسكن وأعلى مستوى من الرفاهية للبشر. أتكريب من كراه حال

أتكون تشكيلات الوجود كلَّه من أجل هذه المقاصد الدنيا؟ وعلى هذا فإنَّ دراسة هذا العالم العظيم لوحده دليل على كونه مقدَّمة لعالم أوسع يمتاز بالدوام الخالد، ويعطى الإيمان به حياتنا معناها اللائق بها، ويخلصها من التفاهات، ولهذا لا نستغرب من تصوّر الفلاسفة الماديّين الذين لا يعتقدون بالقيامة والآخرة أنّ هذا العالم تافه

سورة المؤمنون / الآية ١١٢ ـ ١١٦ 007 5] لا هدف له، ولو كنًّا نحن نعتقد بمثل هذا فحسب لأتِّجهنا نفس اتِّجاههم، و لهذا نؤكَّد أنَّه إذا كان الموت نقطة النهاية فخلق الوجود يصبح أمراً تافهاً، لهذا نقرأ في الآية ٦٢ من سورة الواقعة ﴿ ولقد ملحتم للنشأة الأولى فلولا تذكرون ؟ إ

8003

# الآيتان

# ۅۘمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰ لَهُ احَرَلَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِ عَلَيْنَمَا حِسَابُهُ عِندَرَيِّهِ أَلَّهُ لِ ٱلْكَنِفِرُونَ ٢ وَقُلَرَّبِ ٱغْفِرُوا رَحَرُوا أَنتَ خَبْرُ ٱلزَّحِينَ ٢

# التغسير

# المفلمون والفائبون:

بما أنَّ الآيات السابقة تحدّثت عن قضيّة المعاد، واستعرضت الصفات الإلهيّة، فانَّ الآية الأُولى أعلاء تناولت التوحيد نافيةً الشرك مؤكّدة للمبدأ والمعاد. في قوله تعالى: ﴿وِهِن يَدْع مع الله إليها آخر لا برهان له به فإنّها حسابه مند ربّه ﴾ .

أجل، إنّ المشركين يستندون إلى الأوهام، فلا دليل على ما يدّعون سوى أنّهم كالببغاء يقلّدون آباءهم في التمسّك بالخرافات والأساطير \_التي لا أساس لها من الصحّة \_ومن هنا ينكرون المعاد على الرغم من وضوح أدلّته وإشراق حقيقته، ويقبلون الشرك من غير دليل صحيح عليه، ومن الطبيعي أن يعاقب مثل هؤلاء الذين داسوا حكم العمقل بأقدامهم، واتّجهوا في دروب الكفر والشرك المظلمة بوعي منهم.

وفي النهاية تقول الآية: ﴿لِمَه لا يَعْلَم الكَافُرُونَ﴾ ما أجمل بداية هذه السورة ﴿قَد لَقَـلِم المؤمنونَ﴾! وما أجمل نهايتها المؤكَّدة لبدايتها: ﴿لا يقلع الكافرونَ﴾! هذه هي صورة جامعة لحياة المؤمنين والكافرين من البداية إلى النهاية.

١. واعتبر بعض المفسّرين عبارة ﴿فإنّما حسابه عند ربّه﴾ جواب الشرط لعبارة ﴿من يدع مع الله﴾ ويعتبر جملة ﴿لا يرهان له به﴾ جملة إعتراضية جاءت بين سؤال الشرط وجوابه. وهي لتأكيد الهدف النهائي. إلا أنّ البعض الآخر يرى أنّ عبارة ولا يرهان له به جملة إعتراضية جاءت بين سؤال الشرط وجوابه. وهي لتأكيد الهدف النهائي. إلا أنّ البعض الآخر يرى أنّ عبارة ولا يرهان له، جواب الشرط وجملة وفإنّما حسابه» ... فرع عنها، لكن هذا البعض الآخر يرى أنّ عبارة ولا يرهان له، ومان له، جواب الشرط وجوابه. وهي لتأكيد الهدف النهائي. إلا أنّ البعض الآخر يرى أنّ عبارة ولا يرهان له، جواب الشرط وجملة وفإنّما حسابه» ... فرع عنها، لكن هذا البعض الآخر يرى أنّ عبارة ولا يرهان له، جواب الشرط وجملة وفإنّما حسابه، ... فرع عنها، لكن هذا الجمل الإحتمال لا ينسجم مع الأدب العربي، إذ يستوجب أن يقترن جواب الشرط بالفاء. أي مغلا برهان له، وذهب آخرون إلى أنّ هذه الجملة صفة أو حالاً. إلا أنّ الإحتمال الأول يبدو أقرب إلى الصواب رغم أنّه لا فرق في آخرون إلى أنّ هذه الجملة صفة أو حالاً. إلا أنّ الإحتمال الأول يبدو أقرب إلى الصواب رغم أنّه لا فرق في آخرون إلى أنّ هذه الغرق في المون إلى أنّ هذه الذه وذه المرون إلى أنّ هذه الجملة صفة أو حالاً. إلا أنّ الإحتمال الأول يبدو أقرب إلى الى الصواب رغم أنّه لا فرق في أخرون إلى أنّ هذه الجملة صفة أو حالاً. إلّا أنّ الإحتمال الأول يبدو أقرب إلى الصواب رغم أنّه لا فرق في الخرون إلى أنّ هذه الجملة صفة أو حالاً. إلّا أنّ الإحتمال الأول يبدو أقرب إلى الصواب رغم أنّه لا فرق في الغرون إلى أنّ هذه الجملة صفة أو حالاً. إلّه أنّ الإحتمال الأول يبدو أقرب إلى الهواب رغم أنّه لا فرق ألى الغرون إلى أنّ هذه الجملة صفة أو حالاً إلّه أنّ الإحتمال الأول يبدو أقرب إلى اله المواب رغم أنّه لا فرق في أخرون إلى أنّ هذه المواب المالة إلّه أنّه أله إله المواب المواب المواب المواب إلى المواب رغم أنّه لا فرق ألى الغرون إلى أنّ المواب المواب المواب إله أله إله أنّ المواب المواب المواب أله المواب إله أله إله أله المواب المواب ال

وختمت السورة بهذه الآية الشريفة كاستنتاج عام بأن وجّهت الكلام إلى الرّسول ﷺ: (وقل ربّ لففر ولرحم وأنست خير للراحمين).

والآن وقد إختارت فئة الشرك سبيلاً، وجارت فئة أُخرى وظلمت، فأنت أيّها الرسول ومن معك تدعون الله ربّكم أن يغفر لكم ويرحمكم بلطفه الواسع الكريم.

ولا شكّ في أنّ الأمر بالدعاء هنا شامل لجميع المؤمنين، رغم كون المخاطب به هو النّبي بذاته.

وروي «إنّ أوّل سورة **﴿قد لَفَلح للمؤمنون﴾ و** آخرها من كنوز العرش، ومن عمل بثلاث آيات من أوّلها، واتّعظ بأربع من آخرها فقد نجا وأفلح» <sup>(</sup>.

ويحتمل أنّه يقصد الآيات الثلاث التي تلت عبارة **«قد أفلع للمؤمنون»** والتي تـدعو إحداها إلى الخشوع في الصلاة، وتدعو الأخرى إلى اجتناب اللغو وتدعو النّالثة إلى الزكاة، فإحداها تنظّم علاقة الإنسان بربّه، والأخرى تنظّم هذه العلاقة مع الناس، والنّـالثة مع النفس.

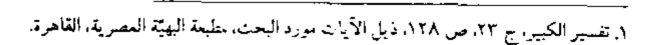
والقصد من الآيات الأربع الأخيرة. هي الآية ١١٥ وما يليها التي تحدّثت عن غائيّة الخلق. والمعاد. والتوحيد. وأخيراً الإنقطاع إلى الله والتوجّه إليه.

ربّاه؛ ندعوك بحقّ المؤمنين الذين وعدتهم في هذه السورة بالفلاح، وفعي طليعتهم الرّسول يَبَيَّلُهُ وأهل بيته بِهَيْ أن تحشرنا مع هذه الفئة الصالحة وأن تكتبنا من المفلحين. ربّاه! مُنَّ علينا برحمتك وغفرانك إنّك أرحم الراحمين.

رب با من عليه بر عمان و مرسم من من كلّ خطأ وانحراف، إنَّك على كلّ شيء قدير. إلهي! اجعل خاتمة أعمالنا خيراً. واحفظنا من كلّ خطأ وانحراف، إنَّك على كلّ شيء قدير. آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة المؤمنون

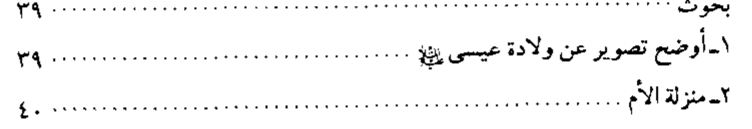
**ē**]



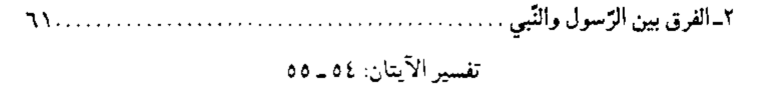
| سورة مريم                                                                    |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| محتويٰ السورة:                                                               |  |  |  |
| فضيلة سورة مريم:٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                            |  |  |  |
| تغسير الآيات: ١ ـ ٦                                                          |  |  |  |
| دعاء زكريا المستجاب:                                                         |  |  |  |
| بحوث                                                                         |  |  |  |
| ١-المراد من الإرث                                                            |  |  |  |
| ۲_ماذا تعني کلمة «نادی»؟۲                                                    |  |  |  |
| ٣_(ويرث من آل يعقوب)                                                         |  |  |  |
| تفسير الآيات: ٧_١١                                                           |  |  |  |
| بلوغ زكريا أمله: يدري                                                        |  |  |  |
| بحثان                                                                        |  |  |  |
| ۱- يحيي اللبي المتألّه الورع ١٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠               |  |  |  |
| ۲_ما معنىٰ كلمة «المحراب»؟                                                   |  |  |  |
|                                                                              |  |  |  |
| تفسير الآيات: ١٢ ـ ١٥<br>صفات يحيى البارزة:٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |  |  |  |
| يحيى وصفاته العشرة:                                                          |  |  |  |
| N                                                                            |  |  |  |

فهرس

| ٤]                                       | فهرس                                  | •۲٥                       |
|------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|
| ۲۱                                       |                                       | بحوث                      |
| ۲۱                                       | بقوّة واقتدار !                       | ١_ خذ الكتاب السماوي      |
| ۲۲                                       | سير الإنسان                           | ٢_ ثلاثة أيّام صعبة في مص |
| ۲۳                                       |                                       | ٣-النّبوة في الطفولة      |
| ۲٤                                       |                                       | ٤_ شهادة يحيى بالله       |
|                                          | تفسير الآيات: ١٦ ـ ٢١                 |                           |
| ۲٥ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ولادة عيسى ﷺ:             |
|                                          |                                       |                           |
|                                          | ئە؟                                   |                           |
| ۲۸ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٢_ما هو التمثّل؟          |
|                                          | تفسير الآيات: ٢٢_٢٦                   |                           |
| ۲۹                                       |                                       | مريم في عاصفة:            |
|                                          |                                       |                           |
|                                          | اِکم المشاکل                          |                           |
|                                          | ت من الله؟                            |                           |
|                                          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                           |
|                                          |                                       |                           |
| ۳٤                                       |                                       | ٥_غذاء مولد للطاقة        |
|                                          | تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٣٣                 | بر<br>س                   |
| ۳٦                                       |                                       | المسيح يتكلم في المهد:    |



| ורס  | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | <b>٨</b> ]       |
|------|---------------------------------------|------------------|
| ٤١   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٣_إنجاب البكر    |
| ٤٢   | الصبي؟                                | ٤_كيف يتكلّم     |
|      | تفسير الآيتان: ٣٢ ـ ٣٥                |                  |
| ٤٣   | ; لله ولدا؟                           | أيمكن أن يكون    |
| ٤٤   | لهي الإحتياج عن الله:                 | نفي الولد يعني ن |
| ٤٥   | بة هامّة حول الهجرة الأولىٰ:          | ملاحظة تاريخي    |
|      | تفسير الآيات: ٣٦_٤٠                   |                  |
| ٤٨   | م الحسرة والأسف:                      | يوم القيامة يو   |
|      | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٥                 |                  |
| ٥٢   | المؤثّر والقاطع:                      | إيراهيم ومنطقه ا |
| ٥٤   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بحوث             |
| ٥٤   | إلىٰ الآخرين                          | ١_طريق النفوذ    |
| ٥٤   | جالم                                  | ٢_دليل اتباع ال  |
| oo   | ة والتذكير                            | ٣-سورة الرحما    |
|      | تفسير الآيات: ٤٦ ـ ٥٠                 |                  |
| ٥٦٢٥ | الشرك والمشركين:                      | نتيجة البعد عن   |
|      | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٥٣                 |                  |
| ٦    | فلص:فلص:                              | موسى النّبي الم  |
|      |                                       |                  |
|      | اُص؟                                  | ١_من هو المخلّ   |





| د]                                       | فهرس                                  | 770                      |
|------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------|
|                                          | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٦٠                 |                          |
| ٦٥ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                       | هؤلاء أنبياء الله، ولكن  |
| ٦٨ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                       | بحثان                    |
| ٦٨ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ۱ــمن هو إدريس؟          |
| ٦٨ • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | صلاة)؟                                | ٢_من هم الذين (اضاعوا ال |
|                                          | تفسير الآيات: ٦١ ـ ٦٣                 |                          |
| ٦٩ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بعض صفات الجنّة:         |
| ۷۳ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                       | سبب النّزول              |
|                                          | تفسير الآيتان: ٦٢ ـ ٦٥                |                          |
| ۷۳                                       |                                       | الطاعة التّامة:          |
| ۷٥ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                       | سبب النّزول              |
|                                          | تفسير الآيات: ٧٠ ـ ٧٠                 |                          |
| ۷٥ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                       | حال أهل النّار:          |
|                                          | تفسير الآيتان: ٧١ ـ ٧٢                |                          |
| ۷۸ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                       | الجميع يردون جهنما       |
| ٨                                        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الجواب عن السؤال:        |
|                                          | تفسير الآيات: ٧٢_٧٧                   |                          |
|                                          | تفسير الآيات: ٧٧ ـ ٨٢                 |                          |
| ۸٥                                       |                                       | تفكير خرافي ومنحرف:      |

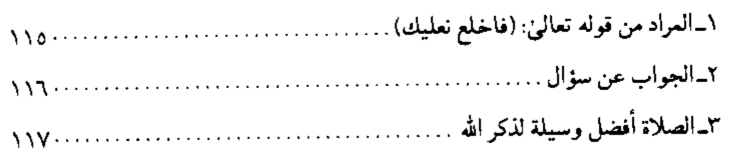
تفسير الآيات: ٨٣ ـ ٨٧



| ٥٦٣ | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | ۸]              |
|-----|----------------------------------|-----------------|
|     | تفسير الآيات: ٨٨_ ٩٥             |                 |
| ٩٤  |                                  | بحثان           |
| ٩٤  | للمنون أنَّه ابن الله!           | ۱۔ إلىٰ الآن يغ |
|     | السماوات وتتلاشى؟                |                 |
|     | تفسير الآيات: ٩٦ ـ ٩٨            |                 |
| ۹٥  | <b>بوبية</b> :                   | الإيمان والمح   |
| ٩٧  |                                  | بحثان           |
| ٩٧  | 😤 في قلوب المؤمنين               | ۱_محبّة علي     |
|     | ة: (يسرناه بلسانك)               |                 |

سورة طه

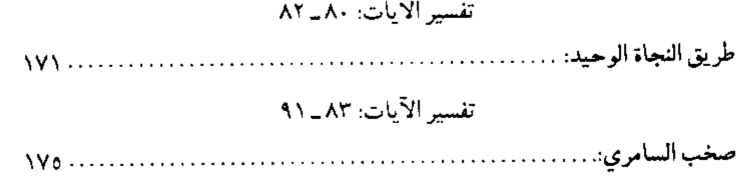
| فضيلة سورة طه:                  |
|---------------------------------|
| محتوى السّورة:                  |
| سبب النَّزول                    |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٨             |
| لاتجهد نفسك إلى هذا الحد:       |
| تفسير الآيات: ٩ ـ ١٦            |
| نار في الجانب الآخر من الصحراء! |
| يحوث                            |



| ٤]  | <b>فهرس</b>                           | 07£                      |
|-----|---------------------------------------|--------------------------|
|     | تفسير الآيات: ١٧ ـ ٢٣                 |                          |
| ۱۱۸ |                                       | عصا موسى واليد البيضاء   |
| ١٢  | ·····                                 | بحوث                     |
|     | •••••••••••••••••••••••••••••••••••   |                          |
| 171 | اها                                   | ٢_القابليات الخارقة للأث |
| 144 | , هذا الموضوع؟                        | ٣_ماذا تقول التوراة حول  |
|     | تغسير الآيات: ٢٤ ـ ٣٦                 |                          |
|     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••    |                          |
|     | , , , ,                               |                          |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                          |
|     | , , ,                                 |                          |
|     | خطيط ووسائل                           | -                        |
|     |                                       | _                        |
| ١٢٨ | مطالب موسى                            | ٥-الرّسول الأعظم يكرر    |
|     | تفسير الآيات: ٣٧_١٤                   |                          |
|     | •                                     |                          |
| 170 | الأنبياء؟                             | بحث: هل يوحي إلى غير     |
|     | تفسير الآيات: ٤٢_٤٨                   |                          |
|     | ······                                | -                        |
| ١٤٠ |                                       | بحوث                     |



| 070 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | ۸]                 |
|-----|---------------------------------------|--------------------|
|     | تفسير الآيات: ٤٩ ـ ٥٥                 |                    |
| ۱٤٣ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | مَن ربِّكما؟       |
|     |                                       |                    |
|     | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٦٤                 |                    |
| ١٤٩ | ، للجولة الأخيرة:                     | فرعون يُهيّء نفسا  |
|     | تفسير الآيات: ٦٥_٦٩                   |                    |
| 102 | ن الساحة:                             | موسى ﷺ ينزل إلو    |
| ۱٥٧ |                                       | بحثان              |
| ١٥٧ | سحر؟                                  | ١-ما هي حقيقة اا   |
| ۱٥٨ | م أبداً                               | ۲_السّاحر لا يغلي  |
|     | تفسير الآيات؛ ٧٠ ـ ٧٧                 |                    |
| 17  | وسى يېلى :                            | الإنتصار العظيم لم |
| 178 |                                       | بحوث               |
| ١٦٤ | يمان والوعي                           | ١_العلم أساس الإ   |
|     | البيّتات                              |                    |
|     |                                       | ٣_من هو المجرم؟    |
|     |                                       |                    |
|     | تفسير الآيات: ٧٧ ـ ٧٩                 |                    |
| ۱٦٨ | غرق الفراعنة:                         | نجاة بني إسرائيل و |



| <u>د]</u> | فهرس                                    | ٦٢٥                    |
|-----------|-----------------------------------------|------------------------|
|           |                                         |                        |
| ۱۸۰       |                                         | ١_شوق اللقاء!          |
| ۱۸۱       | لنهضة الأنبياءا                         | ٢_الحركات المناوئة     |
| ۱۸۲       |                                         | ٣_مراحل القيادة        |
| ۱۸۲       | · · · · · • • • • • • • • • • • • • • • | ٤_سؤال والجواب؟ .      |
|           | تفسير الآيات: ٩٢_٩٨                     |                        |
| ١٨٤       |                                         | نهاية السّامري المريرة |
| ۱۸۹       |                                         | بحثان                  |
| ۱۸۹       | لحوادث الصعبة                           | ١_ يجب الثبات أمام ا   |
| ۱۹        |                                         | ٢_من هو السامري؟.      |
|           | تفسير الآيات: ٩٩ ـ ١٠٤                  |                        |
| ۱۹۱       | عاتقهم!                                 | أسوأ ما يحملون على     |
|           | تفسير الآيات: ١٠٥ ـ ١١٢                 |                        |
| ۱۹٥       |                                         | مشهد القيامة المهول:   |
| 199       |                                         | بحثان                  |
| 199       | لهضم                                    | ۱_الفرق بين الظلم وا   |
| 199       | <i>,.</i>                               | ٢_مراحل القيامة        |
|           | تفسير الآيتان: ١١٣ ـ ١١٤                |                        |
| ۲۰۶       |                                         | (قل ربّ زدني علماً):   |

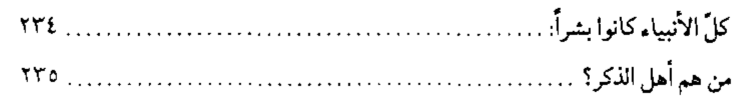




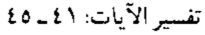
| 077   | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | ^]                |
|-------|---------------------------------------|-------------------|
|       | تفسير الآيات: ١١٥ ـ ١٢٢               |                   |
| ۲۰٥   | ﺎﻥ:                                   | آدم ومكر الشّيط   |
|       | معصية؟                                | _                 |
|       | تفسير الآيات: ١٢٣ ـ ١٢٧               |                   |
| *11   |                                       | المعيشة الضنكا:   |
| * 1 * |                                       | بحوث              |
| *1*   | ئر الحقّ و آثارها                     | ۱۔ الغفلة عن ذك   |
|       | عمى البصيرة!                          |                   |
|       | المعصية                               |                   |
|       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                   |
|       | تفسير الآيات: ١٢٨ ــ ١٣٠              |                   |
| Y \ Y |                                       | اعتبروا بتاريخ اا |
|       | تفسير الآيات: ١٣١ ـ ١٣٥               |                   |

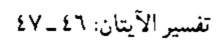
# سورة الأنبياء

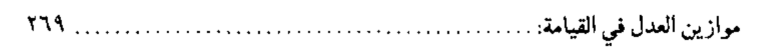
| فضيلة سورة الأنبياء: ٢٢٧ |
|--------------------------|
| محتوى السورة: ٢٢٧        |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥      |
| أعذار متنوّعة:           |
| بحث: هل القرآن محدث؟     |



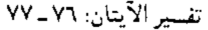
| ٤]  | <b>فهرس</b>                           | ٨٢٥                   |
|-----|---------------------------------------|-----------------------|
|     | تفسير الآيات: ١١ ـــ ١٥               |                       |
| ۲۳۸ | ي قبضة العذاب؟                        | كيف وقع الظَّالمون ف  |
|     | تفسير الآيات: ١٦ ـ ١٨                 |                       |
| ۲٤  | ں لیس ل <b>ہ</b> واً:                 | خلق السّماء والأرض    |
| 727 | لمق                                   | يحث: الهدف من الخ     |
|     | تفسير الايات: ١٩ ـ ٢٥                 |                       |
| ٢٤٥ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الشرك ينبع من الظنَّ: |
| ۲٤٦ |                                       | برهان التمانع:        |
|     | تفسير الآيات: ٢٦ ـ ٢٩                 |                       |
| ۲٥١ | ِن مطيعون:                            | الملائكة عباد مكرمو   |
|     | تفسير الآيات: ٣٠ ـ ٣٣                 |                       |
| τοέ | ي عالم الوجود:                        | علامات أخرىٰ للهِ في  |
| ۲٥٨ | <i></i>                               | بحثان                 |
| ۲٥٨ | : (كلَّ في فلك يسبحون)                | ۱۔ تفسیر قوله تعالی   |
| ۲٥٨ | کم                                    | ۲_السّماء سقف محاً    |
|     | تفسير الآيتان: ٣٤ ـ ٣٥                |                       |
| ۲٦٠ | يع:                                   | الموت يتربّص بالجم    |
|     | تفسير الآيات: ٣٦ ـ ٤٠                 |                       |
| ۲٦٣ | ىَلا                                  | خلق الإنسان من عَجَ   |
| ۲٦٥ |                                       | بحثان                 |

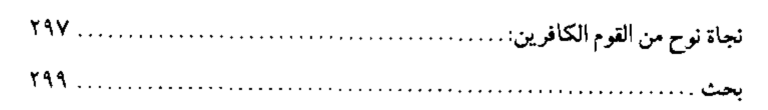




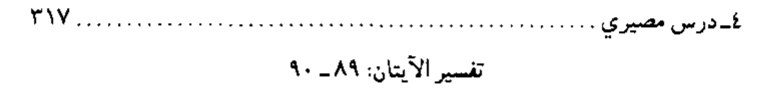


| 079 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | [^             |
|-----|----------------------------------|----------------|
|     | تفسير الآيات: ٤٨ ــ ٥٠           |                |
| TVT | س الأنبياء:                      | لمحة من قصم    |
|     | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٥٨            |                |
| ۲۷۵ | م الله لتحطيم الأصنام:           | تخطيط إيراهي   |
| ۲۷۸ |                                  | بحثان          |
| ۲۷۸ | ي أشكال متعدّدة                  | ١_الصنميّة فو  |
|     | الأصنام وجواب إبراهيم            |                |
|     | تفسير الآيات: ٥٩ ـ ٦٧            |                |
| ۲۸۰ | نه المبين:                       | إبراهيم وبرهان |
|     | تفسير الآيات: ٢٨ ـ ٧٠            |                |
| ۲۸٦ | لنّار جنّة:                      | عندما تصير ا   |
| ۲۸۹ |                                  | بحوث           |
|     | مير والشرّ                       |                |
| ۲۸۹ | باع                              | ۲_الفتی الشّج  |
| ۲۹۰ | -<br>مرود                        | ۳_إيراهيم ون   |
|     | تفسير الآيات: ٧١ ـ ٧٣            |                |
| ۲۹۱ | , من أرض الوثنيين                | هجرة إبراهيم   |
|     | تفسير الآيتان: ٧٤ ـ ٧٧           |                |
| 790 | أرض الفجّار:                     | نجاة لوط من    |



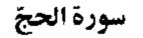


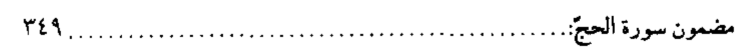
| ٤]  | فهرس                                    | •۷۰                  |
|-----|-----------------------------------------|----------------------|
|     | تفسير الآيات؛ ٧٨ ـــ ٨٠                 |                      |
| ۳۰۰ |                                         | قضاء داود وسليمان    |
| ۳۰۳ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحث                  |
|     | تفسير الآيتان: ٨١ ـ ٨٢                  |                      |
| ۳۰٥ | يمان:                                   | الرياح تحت إمرة سل   |
|     | تفسير الآيتان: ٨٣ ـ ٨٤                  | -                    |
| ۳۰۹ | صاعب:                                   | أيّوب ونجاته من المع |
| ۳۱۰ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | بحوث                 |
| ۳۱۰ | ب                                       | ١_لمحة من قصّة أيّو  |
| ۳۱۱ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ۲_أيّوب ونعماللّه    |
|     |                                         | ٣_ هل يصاب النّبي غُ |
|     | تفسير الآيتان: ٨٥ ـ ٨٦                  | -                    |
| ۳۱۳ | ذو الكفل::                              | إسماعيل وإدريس و     |
| ۳۱۳ | ······                                  | إدريس وذو الكفل لإ   |
|     | تفسير الآيتان: ٨٧ ـ ٨٨                  |                      |
| ۳۱٥ | ن المرعب:                               | نجاة يونس من السج    |
| ۳۱٦ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | بحوث                 |
|     |                                         | ۱_قصّة يونس 🕸 .      |
| ۳۱۷ |                                         | ۲_ما معنى الظلمات    |
| ۳۱۷ | س؟                                      | ٣_أيّ أولى تركه يون  |





| 041 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل       | ۸]               |
|-----|----------------------------------------|------------------|
|     | تفسير الآية: ٩١                        |                  |
| ۳۲۱ | اهرة:                                  | مريم السيّدة الط |
| ۳۲۱ |                                        | بحوث             |
|     | تفسير الآيات: ٩٢ ـ ٩٤                  |                  |
| ۳۲۳ |                                        | أُمّة واحدة: …   |
|     | تفسير الآيات: ٩٥ ـ ٩٧                  |                  |
| ۳۲٦ | عتاب القيامة:                          | الكافرون على أ   |
| ۳۲۸ | <b>مات:</b>                            | معنى بعض الكل    |
|     | تفسير الآيات: ٩٨ ـ ١٠٣                 |                  |
| ۳۲۹ | ,                                      | حصب جهنّم:       |
|     | تقسير الآية: ٢٠٤                       |                  |
| rrr | ······································ | يوم تطوى السّما  |
|     | تفسير الآيتان: ١٠٥ ـ ١٠٦               |                  |
| ۳۳۵ | ين الأرض:                              | سيحكم الصالحو    |
| ۳۳۷ |                                        | بحوث             |
| ۲۳۷ | ن ثورة المهديﷺ                         | ۱_روايات حول     |
| ۲۳۸ | بة الصالحين في مزامير داود             | ۲_بشارة حکوم     |
| ۳۳۹ | ين قانون تكويني                        | ٣_حكم الصالح     |
|     | تفسير الآيات: ١٠٧ ـ ١١٢                |                  |
| ۳٤٢ | مين:                                   | النبى رحمة للعال |





| c]  | فهرس                                    | 042                         |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------|
| ۳۰. | ••••••                                  | فضيلة تلاوة سورة الحجّ:     |
|     | تفسير الآيتان: ١ ـ ٢                    |                             |
| ۳٥١ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | زلزلة البعث العظيمة:        |
| ۳٥٢ |                                         | بحوث                        |
|     | تفسير الآيتان: ٣ ـ ٤                    |                             |
| TOE |                                         | أتباع الشيطان:              |
| ۳٥٥ |                                         | بحوث                        |
| ۳٥٥ | لل                                      | ١_الجدال في الحقّ والباط    |
| ۳٥٥ | يطان                                    | ۲_جدال الباطل سبيل الث      |
| ۳٥٦ |                                         | ٣_ لماذا أيّ شيطان كان؟     |
| ۳٥٦ | يه)                                     | ٤_ تفسير عبارة (كتب عل      |
|     | تفسير الآيات: ٥ ـ ٧                     |                             |
| ۳٥٧ | لة والنبات:                             | دليل المعاد في عالم الأجنَّ |
| ۳٦. | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحوث                        |
| ۳٦٠ | لسبع                                    | ١_مراحل حياة الإنسان اا     |
|     |                                         |                             |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                             |
|     | تفسير الآيات: ٨_ ١٠                     |                             |
| ٣٦٤ |                                         | الجدال بالباطل مرّة أخرى    |
|     |                                         |                             |

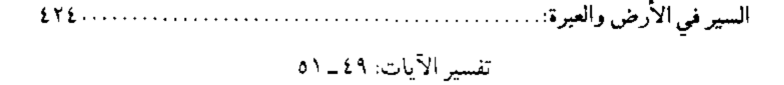
تفسير الآيات: ١١ ـ ١٤



| ^]               | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | 9 <b>4</b> 7 |
|------------------|----------------------------------|--------------|
|                  | تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٧            |              |
| لبعث نهاية جميع  | م الخلافات:                      | ۳۷۰          |
| بحوث             |                                  | ۳۷۲          |
| ۱_إرتباط الآيات  | ۳۳                               | ۳۷۲          |
| ٢_من هم المجوم   | ِس؟                              | rvr          |
| ٢_من هم الصابئة  |                                  | ۳٧٤          |
| فدمجموعة المنح   | حرفين عن التوحيد                 | ۳٧٤          |
|                  | تفسير الآية: ١٨                  |              |
| لوجودكله يسجد    | ىد لله:                          | ۳۷۵          |
| حثان             |                                  | ۳۷۵          |
| ا-في كيفية السجو | جود العام!                       | ۳۷۵          |
| ۲_هل سجود الملا  | ىلائكة تشريعي؟                   | ۳۷٦          |
| جوبة عن إستغسار  | ارات:                            | ۳۷۷          |
| سبب النّزول      |                                  | ۳۷۸          |
|                  | تفسير الآيات: ١٩ ـ ٢٤            |              |
| خصمان متقابلان!  |                                  | ۳۷۹          |
|                  | تفسير الآية: ٢٥                  |              |
| لذين يصدّون عن   | ن بيت الله الحرام!               | ۳۸۲          |
| حوث              |                                  | ۳۸۲          |
|                  | تفسير الآبات: ٢٦ ـ ٢٨            |              |

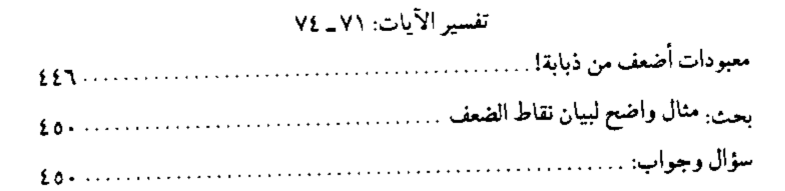


| ٤]                                      | فهرس                                    | ٥٧٤                                |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------|
| ۳۹۱                                     | •••••••                                 | ۲_ذكر الله في أرض «منى»            |
| ۳۹۲                                     | Ia                                      | -<br>٣- فلسفة الحجّ وأسراره العمية |
|                                         | تفسير الآيتان: ٢٩ ـ ٣٠                  |                                    |
| ٤٠٢                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحث: ما معنى (قول الزور)؟          |
|                                         | تفسير الآيات: ٣١_٣٢                     |                                    |
| ٤٠٣٠٠٠٠                                 | ى القلوب:                               | تعظیم شعائر اللہ دلیل علی تقو      |
|                                         | تفسير الآيتان: ٣٢ ـ ٣٥                  |                                    |
| ٤.٨                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بشر المخبتين:                      |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٦_٣٨                     |                                    |
| ٤١٠                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | لماذا الأضحية؟                     |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٩_٤١                     |                                    |
| ٤ / ٤ · · · · · · · · · · · · · · · · · | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | أوّل حكم بالجهاد:                  |
| ٤١٧                                     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | بحوث                               |
| ٤١٧                                     |                                         | ١_فلسفة تشريع الجهاد               |
| ٤١٩                                     | لنصر؟                                   | ٢_من هم الذين وعدهم الله با        |
| ٤٢٠                                     | «أنصار الله»                            | ۳_«المحسنين»، «المخبتين»،          |
|                                         | تفسير الآيات: ٤٢ ـ ٤٥                   |                                    |
| ٤٣٦                                     |                                         | بئر معطّلة وقصر مشيد!              |
| ٤٣٢                                     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | بحث                                |
|                                         | تفسير الآيات: ٤٦_٤٨                     |                                    |





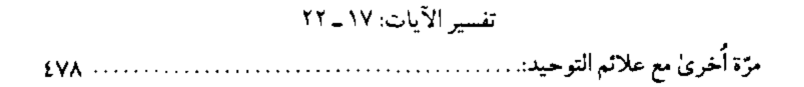
| 040              | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨]                     |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
|                  | تفسير الآيات: ٥٢ ـ ٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                        |
| ٤٢٩              | طين في مساعي الأنبياء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وساوس الشّياه          |
|                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                        |
| ٤٣٠              | اءات الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۱ - المراد من إله<br>ا |
| ٤٣٦٠٠٠٠          | نيق المختلقة المحتلقة المختلقة المختلقة المختلقة المختلقة المختلقة المختلقة المحتلقة المحتل |                        |
| ٤٣٣٠٠٠٠٠         | سول والنّبي!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣_الفرق بين الرّ       |
|                  | تفسير الآيات: ٥٥ ـ ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                        |
| ٤٣٤              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الرّزق الحسن: .        |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سبب النّزول            |
| 21 7             | تفسير الآيات: ٦٠ ـ ٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                        |
| \$ TV            | - •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | من هم المنتصرو         |
| • • •            | تفسير الآيات: ٦٣ ـ ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                        |
| <b>٤٤٠</b> ٠٠٠٠٠ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | دلائل الله في سا.      |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بحوث                   |
| ٤٤٢              | صّة بالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١-الصفات الخام         |
| \$ <b>\$ * .</b> | ىلى توحيد الله وعلى المعاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۲_الآيات تدلّ ء        |
| ٤٤٣              | ل والسّماء للإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٣_ تسخير الأرض         |
|                  | تفسير الآيات: ٦٧ ــ ٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                        |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | كلّ أُمّة عبادة        |



| ٤]  | فهرس               | <b>r</b> vo                |
|-----|--------------------|----------------------------|
| ٤٥٢ |                    |                            |
| VA  | تفسير الآيات: ٧٥ ـ |                            |
| ٤٥٢ |                    | خمسة تعاليم بنّاءةً ومهمّا |

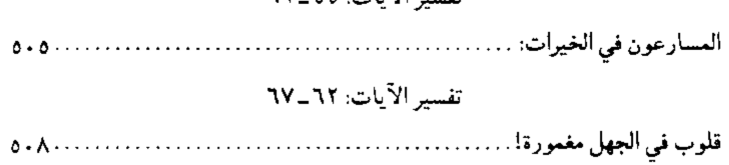
# سورة المؤمنون

| ٤٦١٠  | فضيلة سورة المؤمنون:فضيلة سورة المؤمنون:    |
|-------|---------------------------------------------|
| 111   | مضمون سورة المؤمنون:                        |
|       | تفسير الآيات: ١ ـ ١١                        |
| ٤٦٤ - | صفات المؤمنين البارزة:                      |
| ٤٧.   | بحوث                                        |
|       | ١_حتمية الفلاح للمؤمنين                     |
|       | ٢_الزوجة الدائمة والمؤقتة                   |
| ٤٧١٠  | ٣_الخشوع روح الصلاة٣                        |
|       | تفسير الآيات: ١٢ ـ ١٦                       |
| ٤٧٣   | مراحل تكامل الجنين في الرحم:                |
|       | بحوث                                        |
|       | ·<br>١- إثبات المبدأ والمعاد بدليل واحد     |
| ٤٧٦   | ٢- آخر مرحلة في تكامل جنين الإنسان في الرحم |
|       | م.<br>٢_كساء اللحم فوق العظام               |
| ٤٧٧   | ٤_اللباس صيانة للعظام!                      |



| 0 <b>VV</b>                               | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | ۸]                         |
|-------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------|
|                                           | تفسير الآيات: ٢٣ ـ ٢٥                 |                            |
| ٤٨٤ · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                                       | منطق الجبناء المغرورين: .  |
|                                           | تفسير الآيات: ٢٦ ـ ٣٠                 |                            |
| ٤٨٦ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | خاتمة حياة قوم معاندين:    |
|                                           | تفسير الآيات: ٣١_٤١                   |                            |
| ٤٨٩ •••••                                 |                                       | المصير المؤلم لقوم ثمود: . |
| ٤٩٢ • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                       | بحوث                       |
| ٤٩٢                                       | مشؤوم                                 | ١_الحياة المترفة وأثرها ال |
| ٤٩٢                                       |                                       | ۲_«التراب» و«العظام»       |
| ٤٩٣                                       |                                       | ٣_ما معنى الغثاء؟          |
| ٤٩٣ • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                       | ٤_مصير عام                 |
|                                           | تفسير الآيات: ٤٢ ـ ٤٤                 |                            |
| ٤٩٤                                       | احد بعد الآخر                         | هلاك الأقوام المعاندين الو |
|                                           | تفسير الآيات: ٤٥_٤٩                   |                            |
| ٤٩٦                                       |                                       | قيام موسى وهلاك الفراعنة   |
|                                           | تفسير الآية: ٥٠                       |                            |
| ٤٩٩                                       |                                       | آية أخرى من آيات الله:     |
|                                           | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٥٤                 |                            |
| ٥٠١                                       |                                       | جميع الأُمَّة يد واحدة:    |

تفسير الآيات: ٥٥ ـ ٦١



| ٤]  | <b>فهرس</b>                            | ۵۷۸              |
|-----|----------------------------------------|------------------|
|     | تفسير الآيات: ٦٨ ــ ٧٤                 |                  |
| 017 | ن المختلفة:                            | أعذار المنكرير   |
| ٥١٥ |                                        | بحوث             |
| ٥١٥ | حقّ أو بالأهواء النفسيّة               | ۱_التمسّك بال    |
| 010 | ئد                                     | ٢_صفات القا      |
| ٥١٦ | ل أكثر الناس إلى الحقَّ؟               | ٣_لماذا لا يمي   |
|     | تفسير الآيات: ٨٠ ـ ٨٠                  |                  |
| 019 | لإلهيَّة المختلفة:                     | طرق التوعية ا    |
|     | تفسير الآيات: ٨١_ ٩٠                   |                  |
| ٥٢٣ | ضمائر إلى التحكيم:                     | القرآن يدعو ال   |
| ٥٢٥ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | ېخوث             |
| 070 | من الكلمات                             | ۱_معنی عدد       |
| 077 | د بالإستناد إلى قدرة الله الشاملة      | ٢_ تأكيد المعا   |
| ٥٢٦ | ايات الآيات                            | ٣_إختلاف نها     |
|     | تفسير الآيتان: ٩١ ـ ٩٢                 |                  |
| ٥٢٨ | الم تحو الدمار:                        | الشرك يجز الع    |
|     | تفسير الآيات: ٩٣ ـ ٩٨                  |                  |
| ٥٣٦ | , همزات الشياطين:                      | تعوّذوا بالله من |
|     | ······································ |                  |
| 077 | رات الشياطين؟                          | ۱_ما معنی هم     |



| 079 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | ۸]                |
|-----|---------------------------------------|-------------------|
| ٥٣٦ |                                       |                   |
| ٥٣٦ | اطب في قوله تعالى: (ربِّ ارجعون)؟     | ١_من هو المخا     |
|     | : (فيما تركت)                         |                   |
|     | ۵ (کلّا)؟                             |                   |
| ٥٣٨ | برزخ؟                                 | ٤-ما هو عالم ا    |
| ٥٤١ | ل بعالم الأرواح:                      | البرزخ والإتّصا   |
| ٥٤١ | البرزخ:                               | صورة عن عالم      |
|     | تفسير الآيات: ١٠١ ـ ١٠٤               |                   |
| ٥٤٤ | ٠ المسيئين:                           | جانب من عقاب      |
| ٥٤٧ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بحوث              |
| ٥٤٧ | يعتنى فيه بالأنساب                    | ١-اليوم الذي لا   |
| ٥٤٨ | معي المؤثّرة                          | ٢_حكاية الأص      |
| ٥٤٩ | ب مع الذنب                            | ٣_ تناسب العقاء   |
|     | تفسير الآيات: ١٠٥ ـ ١١١               |                   |
| 00  |                                       | لا تكلّمون!       |
|     | تفسير الآيات: ١١٢_١٦٢                 |                   |
| 007 | لقصير:                                | الدنيا، وعمرها اا |
| 00£ | <i>ن نه</i> اية الحياة                | بحث: الموت ليس    |
|     | تفسير الآيتان: ١١٧_١١٨                |                   |

المفلحون والخائبون: ..... ٥٥٧