





في تفييد ين المال المال

معَ تَهذيبٍ جَديد

الجزء التاسع

تأليف

العلامة الفقيه الهفسر الشيخ ناصر مكارم الشيرازى

مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵.

الاحشل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازى؛ [با همكارى جمعى از فضلا الويرايش ٣] - قم: مدرسة الامام على بن ابى طالب المناها ق. = ١٤٢٥.

(دوره) ISBN:964-8139-61-x (۹ . ج) ISBN:964-8139-71-7

فهرتنويسي بر اساس اطلاعات فييا.

كتاب حاضر ترجمهٔ تفسير نمونه است.

کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است.

كتابنامه.

١- تفاسير شيعه - قرن ١٤. الف. مدرسة الأمام على بن ابيطالب. ب. عنوان.

144/144

۷.٤٧ ت ۷ م/BP۹۸

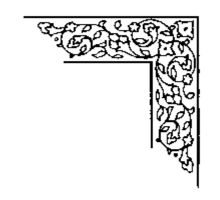
1448

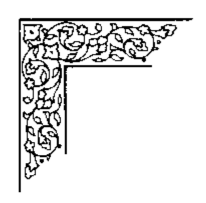
#### هوية الكتاب

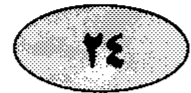
ردمک: ۷۱\_۷۱۳۹\_۸۱۳۹

عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com

جميع الحقوق محفوظة للنّاشر سعر الدّورة: ٠/٠٠٠ تومان

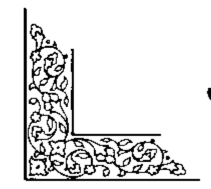






سورة الثور

مدنيّة وعدد آياتها أربع وستُّون







#### «سورة النّور»

#### فضيلة سورة النور:

جاء في حديث عن الرّسول ﷺ قوله: «من قرأ سورة النور أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد كل مؤمن ومؤمنة فيما مضى وفيما بقى» \

وجاء في حديث عن الإمام الصادق على: «حصنوا أموالكم وفروجكم بتلاوة سورة النّور وحصّنوا بها نساءكم، فإنَّ من أدْمَنَ قراءتها في كل يوم أو في كل ليلة لم يزن أحَدُ من أهل بيته أبداً حتى يموت» ٢.

والإهتام بمضمون السورة الذي دعا بطرقٍ مختلفة إلى مكافحة عناصر الانحراف بالتزام العفّة، يوضح الغاية الأساسية في الحديثين أعلاه ومفهومهما العملي.

### ممتوى سورة النّور:

يكن اعتبار هذه السورة خاصّة بالطهارة والعفة، وكفاح الإنحطاط الخلقي، لأنّ محــور تعاليمها ينصب على تطهير المجتمع بطرق مختلفة مِن الرذائل والفواحش، والقــرآن الكــريم يحقق هذا الهدف عبر مراحل، هي:

المرحلة الأولى: بيان العقاب الشديد للمرأة الزانية والرجل الزاني، وهو ما ورد حاسماً في الآية الثّانية من هذه السورة.

المرحلة الثّانية: بيان حدّ الزنا الذي لا تنبغي إقامته إلّا بشروطٍ مشدّدةٍ للغاية، إذ لابدَّ من أربعة شهودٍ يشهدون أنّهم رأوا بامَّ أعينهم رجلاً غريباً يزني بأمرأةٍ غريبةٍ عنه، يفعل بها فعل الزوج بزوجه ساعة مباشرته إيّاها.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٢٢، بداية سورة النّور.

٢. تفسير مجمع البيان ذيل الآية مورد البحث، وكتاب ثواب الأعمال للصدوق، ص ١٠٩ (حسبما نقله تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٥٦٨).

وَلُو شَهِدَ الرَجُلُ عَلَى زُوجِتِهِ بَالزَّنَا لَلاعَنَ القَاضِي بَيْنِهَا، أَو يُقرُّ أَحَـدُهُمَا أَو كَـلاهما بالحق.

ومن إنَّهم محصنةً ولم يأتِ بَأربعةِ شهودٍ جلدَهُ القاضي أربعة أخماسِ حدَّ الزَّنا، أي ثمانين جلدة، لِئلاَّ يتصوَّرَ أَحَدُّ أنَّ بإمكانه الطَّعْنَ على الناسِ وَهَتك حُرُّماتِهِم وهو في منجىَّ عن العقاب.

ثم طرحت الآية بهذه المناسبة الحديث المعروف باسم الإفك، وما فيه من إنّهام إحدى نساء النّبي عَلَيْهُ ، فعقب القرآن المجيد على هذه المسألة مُوضِّحاً للمسلمين مَدَى بشاعةٍ الإفتراء والتهمةِ، وَفظاعَةِ إشاعةِ الفاحِشة عُدواناً على الناس، وكاشفاً عمّا يستنظر القائم بذلك من عقوبات إلهية.

وفي المرحلة الثّالثة: تناولت الآية أحد السبل المهمّة لاجتناب التدهور الأخلاقيّ، من أجل ألا يُتصوَّرَ أنَّ الإسلام يهتم فقط بمعاقبة المذنبين.

فطرحت الآية نظر الرجال إلى النساء بشهوة أو بالعكس، وحجاب المرأة المسلمة، لأنَّ أحد أسباب الانحراف الجنسي المهمّة ناجم عن هاتين المسألتين، وإذا لم تحل هاتان المسألتان جذرياً، لا يمكنُ القضاءُ على الإنحطاط والتفسخ.

وفي المرحلة الرّابعة: كخطوة للنجاة من التلوث بما يُخِلُّ بالشرف ـ دعا القرآن الجيد إلى الزواج اليسير التكاليف، ليحارب الإشباع الجنسي غيرالمشروع باشباع مشروع.

وفي المرحلة الخامسة: بيّنت الآيات جانباً من آداب المعاملة، ومبادى، تربية الأولاد وعدم دخول الأبناء الغرفة المخصصة للوالدين في ساعات الخلوة والاستراحة إلَّا بإذن منها، بغية المحافظة على أفكارهم من الانحراف، كما بيّنت آداب الحياة الأسريّة عامّة.

وفي المرحلة السادسة: جاء ذكر مسائل خاصة بالتوحيد والمبدأ والمعاد والإمتثال لتعاليم النّبيّ تَشَوِّقُ كلّ ذلك خلال البحوث المطروحة، ومن المعلوم أنّ الإعتقاد بالوحدانية والنّبوة والمبدأ والمعاد، يدعم مناهج التربية الأخلاقية في الفرد والجهاعة، فذلك الإعتقاد هو الأصل، وما عدا، مِنْ أمور فروع عَلَيْه، تورق و تشعر إذا قويَ الأصْلُ واشتَدً.

و تطرقت بحوث هذه الآيات إلى حكومة المؤمنين الصالحين العالمية، وأشارت إلى تعاليم إسلامية أخرى، وهي تشكل ـ بمجموعها ـ وحدة متكاملة شاملة.

#### الآيات

# 

سُورَةً أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَنتِ بَيِّنَتِ لَعَلَّكُرْ لَذَكُرُونَ ۞ الزَابِيةُ وَالزَّانِ فَأَجْلِدُ وا كُلُّ وَحِدِمِنْهُمَا مِا ثَهَ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذَكُر بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبَوْمِ الْاَحِرِوَلِيَشْهَدْ عَذَا بَهُمَا طَآيِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۞ الزَّانِ لَا يَنجِعُ إِلَّا زَانِيَةً أَو مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنجَحُهَا إِلَّازَانٍ أَوْمُشْرِكُ وَحُرِمَ ذَالِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ۞

# التفسير

#### مدّ الزاني والزانية:

سمّيت هذه السورة بالنّور لأنّ آية النور فيها من أهم آياتها، إضافة إلى أنّ مـضمونها يشعشع في جوانح الرجل والمرأة والأسرة والبشر عقّة وطهارة، وحرارة وتقوى، ويـعمر القلوب بالتوحيد والإيمان بالمعاد والإستجابة لدعوة النّبي تَنْتُونَةً.

وأولى آيات هذه السورة المباركة بمثابة إشارة إلى مجمل بحوث السورة ﴿سورة لَنزلناها وَقَرَصْنَاها وَلَنزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكرون﴾.

«سورة» كلمة مشتقة من «السور» أي الجدار المرتفع، ثمّ أطلقت على الجدران التي تحيط بالمدن لحمايتها من مهاجمة الأعداء، وبما أنّ هذه الجدران كانت تعزل المدينة عن المنطقة المحيطة بها، فقد استعملت كلمة «سورة» تدريجياً في كل قطعة مفصولة عن شيء، ومنها استعملت لتعني قِسماً من القرآن، كما قال بعض اللغويين: إنّ «سورة» بناء جميل مرتفع، وهذه الكلمة تطلق أيضاً على قسم من بناء كبير، وتطلق السورة على أقسام القرآن المختلفة المفصولة بعضها عن بعض \.

السان العرب، ج ٤، مادة «سور».

5

وتؤكّد ذلك عبارة «فرضناها»، لأنّ «الفرض» يعني قطع الشيء الصلب والتأثير فيه كما يقول الراغب في مفرداته.

وعبارة ﴿آياسه بيناسه﴾ قد تكون إشارة إلى الحقائق المنبعثة عن التوحيد والمبدأ والمعاد والنبوة، التي تناولتها هذه السورة، وهي إزاء «فرضنا» التي تشير إلى الأوامر الإلهية والأحكام الشرعية التي بينتها هذه السورة، وبعبارة أخرى: إحداها تشير إلى الاعتقادات، والأخرى إلى الأحكام الشرعية.

ويحتمل أن تعني «الآيات البينات» الأدلة التي استندت إليها هذه الأحكام الشرعية. وعبارة (لعلكم تـذكرون) تؤكّد أنّ جذور جميع الاعـتقادات الصـحيحة، وتـعاليم الإسلام التطبيقية، تكمن في فطرة البشر.

وعلى هذا الأساس فإنّ بيانها يعتبر نوعاً من التذكير.

وبعد هذا الإستعراض العام، تناولت السورة أوّل حكم حاسم للزاني والزانية ﴿الزّلنية والزّلنية والزّلنية والزّلنية والزّلنية والزّلنية والزّلنية والرّبة والتأخذكم بهما رأقة في دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخرة.

وأشارت الآية في نهايتها إلى مسألة أخرى لإكبال الاستنتاج من العـذاب الإلهـي ﴿وَلِيشُهِهُ مَدْلِهِهُمَا طَائِفَةُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ﴾

وتشتمل هذه الآية على ثلاثة تعاليم:

١- الحكم بمعاقبة النساء والرجال الذين يمارسون الزنا.

٢- إقامة هذا الحكم الإلهي بعيداً عن الرافة بمن يقامُ عليه، فهذه الرافة الكاذبة تؤدي إلى الفساد وانحطاط المجتمع، وتضع الآية الإيمان بالله ويوم الحساب مُقابِل الرافة التي قَد يحس بها أحد تجاه الزاني والزانية ساعة إقامة الحدّ عليها، لأنّ أداء الأحكام الإلهيّة من غير تأثرِ بالعواطِف دليل على صدق الإيمان بالمبدأ والمعاد، والإيمان بالله العالم الحكيم يعني أنّ لكل حكم من أحكامه غاية وهدف حكيم، والإيمان بالمعاد يُشعر الإنسان بالمسؤولية إزاء كل مخالفة.

وذكر بهذا الصدد حديث مهم عن الرّسول الأكرم اللُّهُ : «يُؤتي بوالِ نقص من الحدّ سوطاً،

فيقال له: لِمَ فعلت ذلك؟ فيقول: رحمةً لعبادك، فيقال له: أنت أرحم بهم منّي؟! فيؤمر به إلى النار، ويؤتى بمن زاد سوطاً, فيقال له: لم فعلت ذلك؟ فيقول: لينتهوا عن معاصيك! فيقول: أنت أحكم به منّى؟! فيؤمر به إلى النّار!». \

٣\_أوجب الله حضور عدد من المؤمنين في ساحة معاقبة الزناة ليتعظ الناس بما يرونَ مِنْ إقامة حكم الله العادل على المذنبين، وبملاحظة النسيج الاجتماعي للبشر نرى أنّ انحطاط الشخص لا ينحصر فيه، بل يسري إلى الآخرين، ولإتمام التطهير يجب أن يكون العقاب علناً مثلها كان الذنب علناً.

وبهذا يتضح الجواب عن السؤال: لم يعرّض الإسلام كرامة إنسان بين الناس إلى الخدش والامتهان؟ فيقال: ما دَامَ الذنبُ سِرَّا لَم يَطَّلِعْ عليه أَحَدٌ وَلَم يبلُغ القضاء، فلا بأسَ بكتانِه في النفس وإستغفار الله مِنْهُ، فإنَّه تعالى يَشتُرُه بلطفِهِ ويُحبُّ مَنْ يَشتُرهُ، أمّا إذا ظهر الجُسرْمُ بالأَدِلَّةِ الشرعيّةِ، فلابُدَّ من تنفيذ العقاب بشكل يبطل آثار الذنب السيئة، ويبعث على استفظاعه وبَشاعته، ومن الطبيعي أن يولي الجتمع السليم الأحكام إهتاماً كبيراً، فتكرار التحدّي للحدود الشرعيّة يُفْقِدُها فاعليتها في صيانةِ الطمأنينة والأستقرار في النفوس، ومِنْ هنا وجبت إقامة هذا الحَدِّ عَلَناً ليمتنع الناسُ مِن تكرار فاحِشَةٍ ساءَتْ سبيلاً.

و يجب أن لا ننسئ أن كثيراً من الناس يهتم باطلاع الناس على سُوءِ فِعله أكثر من إهتامه على يُنزِلُ به من العقابِ على ذلك الفِعل الشنيع، ولهذا وجبت إقامة الحكة على الزَّاني بحضور الناس، وهذا الإعلان لإقامة هذا الحدِّ الإلهي أمام الناس قد يمنع المفسدين مِن الاستمرار في الفسادِ و يكون بمثابة فرامل قوية أمام التمادي في ركوب الشهوات.

وبعد بيان حدًّ الزَّنا، جاء بيان حكم الزواج من هؤلاء في الآية الثّالثة كما يلي: ﴿ الزّلني لا ينكح إلّا زلنية أو مشركة والزّلنية لا ينكحها إلّا زان أو مشرك وحرّم ذلك على المؤمنين﴾.

اختلف المفسّرون في كون هذه الآية بياناً لحكم إلهي، أو خبراً عَنْ قضيّةٍ طبيعيَةٍ.

فيرئ البعض أنَّ الآية تبيّن واقعة ملموسة فيقط، فيالمنحطون يختاروُن المنحطات، وكذلِك يفعلْنَ هن في اختيارهن، بينا يَشْمُو المتطهّرون المؤمنون عن ذلك. ويحرّمون على أنفسهم اختيار الأزواج من ذلك الصنف تزكيةً وتطهيراً، وهذا ما يَشْهَدُ به ظاهِرُ الآية الذي جاء على شكل جملة خبرية.

١. التّفسير الكبير، ج ٢٣، ص ١٤٨.

إلّا أنّ مجموعة أخرى ترى في هذه العبارة حكماً شرعياً وأمراً إلهياً يمنع المؤمنين من الزواج مع الزانيات، ويمنع المؤمنات من الزواج مع الزناة، لأنّ الانحراف ات الأخلاقية كالأمراض الجسمية المعدية في الغالب. فضلاً عن أنّ ذلك عارٌ يأباهُ المؤمِنُ وينأى عنه.

مضافاً إلى المصير المبهم والمشكوك للأبناء الذين ينشؤون في احضان ملوثة ومشكوكة، ينتظر الأبناءَ من مثل هذا الزواج!

ولهذه الأسباب والخصوصيات منعه الإسلام.

والشاهد على هذا التفسير جملة ﴿وحرَّم ذلك ملى العقمنين﴾ التي تدلّ على تحريم الزنا. والدليل الآخر أحاديث عديدة رويت عن النّبي الأكرم عَلَيْهِ وسائر الأُمّية المعصومين الله التي فسّرت هذه الآية باعتبارها حكماً إلهياً ينص على المنع.

وحتى أن بعض كبار المفترين كتب بشأن نزول هذه الآية: إنّ رجلاً من المسلمين استأذن الرّسول عَلَيْتُ في أن يتزوج «أم مهزول» وهي امرأة كانت تسافح ولها راية على بابها، فنزلت الآية ، عن عبدالله بن عباس وابن عمر ومجاهد وقتادة والزهري، والمراد بالآية النهى وإن كان ظاهرها الخبر.

ويؤيده ما روي عن أبي جعفر عن أبي عبدالله عنه أنّها قالا: «هم رجال ونسَاء كانوا على عهد رسول الله يَنْ مشهورين بالزنا، فنهى الله عن أولئك الرجال والنساء، والناس على تلك المنزلة، فمن شهر بشيء من ذلك وأقيم عليه الحدّ فلا تزوجوه حتى تعرف توبته» .

ولا بدّ أن نذكّر أنّ العديد من الأحكام جاء جمـلاً خـبرية. ولا ضرورة لأن تكـون إنشائيةً آمرةً ناهيةً.

والجديرُ بالإنتبَاهِ أَنَّ المشركين كانوا يعطفون على الزُّناةُ، وهذا يكشِفُ عن أنَّ الزَّنا والشَّركَ صنوانِ. قال الرّسول الأكرم يَنَّيَّةِ «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، فإنه إذا فعل ذلك خلع عنه الإيمان كخلع القميص». "

٨. تفسير مجمع البيان، ج ٧. ص ١٣٥، ذيل الآية مورد البحث وتفسير القرطبي في تفسيره لهذه الآية، حيث
رويا هذا الحديث.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٧. ص ١٢٥، ذيل الآية مورد البحث.

بر الاصول الكافي، ج ٢. ص ٣٢ (المطبعة دارالكتب الإسلامية عام ١٣٨٨). حسبما نقله تفسير نورالتقلين، ج ٢. ص ٥٧١.

### بحوث

### ١- المالات التي يعدم فيها الزاني

ما ذكرته الآيةُ السابقة حكمٌ عامٌ يُستنىٰ منه زنا المحصن والمحصنة، فحدُّهُما القتل، إذا ثبت عليها الجُرْمُ.

كما أنّ الزنا بالمحرمات حكمه الإعدام.

وكذلك الزنا بالعنف والإكراه، أي الاغتصاب فحكمه القتل أيضاً. وفي بعض الحالات يحكم إضافة إلى الجلد بالنني وأحكام أخرى ذكرتها الكتب الفقهية.

## ٢\_ لماذا ذكرت الزانية أولاً؟

لاشك في أنّ ممارسة هذا العمل الذي يخالف العفة، هي في غايةِ القبح، وتزدادُ قُـبحاً وبشاعةً بالنسبة للمرأةِ، فحياؤها أكثر من حياء الرجل، والخروج عليه دليل تمرد شديد جدّاً، وإضافة إلى أنّ عاقبته المشؤومة بالنسبةِ لها أكبر رغم فداحتِهِ وَوَبالِه على الطرفين كليها.

ويحتمل أن تكون المرأة مصدر الوساوس في اقتراف هذا الذنب، وتعتبر في كثير مـن الأحيان السبب الأصلي فيه، ولهذا كله ذكرت الآية الزانية أولاً ثمّ الزاني، إلّا أنّ النسـاء والرجال من أهل العفّة والإيمان يجتنبون هذه الأعمال.

#### ٣ـ لماذا تكون العقوبة علنية؟

تستوجب الآية السابقة ـ التي جاءت بصيغة الأمر ـ حضور طائفة من المؤمنين حين تنفيذً حدّ الزنا، لكنّ القرآن لم يشترط أن يجري ذلك في الملأ العام، بل تـركه للـظروف، ويكني حضور ثلاثة أشخاص أو أكثر وفق ما يقرر القاضي .

المكك عدد من العفسرين في ضرورة حضور مجموعة من العؤمنين حين تنفيذ حدّ الزنا، في حين أنّ الأمر بالحضور ظاهر من الآية، وهي لا تقصد الإستحباب.

وفلسفة هذا الحكم واضحة؛ لأنّه:

**أوّلاً:** إنّ الهدف هو أن يكون هذا الحكم عبرة للناس جميعاً، وسبباً لتطهير المجتمع.

وثانياً: ليكون خجل المذنب مانعاً له من إرتكاب هذا الذنب في المستقبل.

وثالثاً: متى نُفّذ الحدّ بحضور مجموعة من الناس يتبرأ القاضي والقائمين على تنفيذ الحدّ من أيّة تهمة كالإرتشاء أو المهادنة أو التفرقة أو ممارسة التعذيب وأمثال ذلك.

ورابعاً: حضور مجموعة من الناس يمنع التعنت والإفراط في تنفيذ الحدّ.

وخـامساً: حضور الناس يمنع الجرم من نشر الشائعات والإتهامات ضد القاضي، كــا يحول هذا الحضور من نشاط الجرم التخريبي في المستقبل وغير ذلك من الفوائد.

# ٤\_ ماذا كان مدّ الزاني سابقاً؟

يستفاد من الآيتين ١٥ و ١٦ من سورة النساء أنّ الحكم قبل نزول سورة النّوركان السجن المؤبّد للزانية ﴿فامسكوهن في البيوس حتى يتوفاهن الموسى وإلحاق الأذى بالزناة غير الحصنين ﴿فَآدُوهِها ﴾ ولم يحدد مقدار هذا الأذى حتى حددته هذه الآية بمائة جلدة، وعلى هذا حلّ الإعدام محل السجن المؤبد في الحكم على الزانية المحصنة، وحُدِّدَ الأذى لغير المحصن بمائة جلدة إو لمزيد من الإطّلاع راجع التّفسير الأمثل في تفسير الآيتين ١٥ و ١٦ من سورة النساء).

# ه\_منع الإفراط والتفريط عند تنفيذ المدّا

لاريب في أنّ القضايا الإنسانية والعاطفية توجب بذل أقصى الجهود لمنع إصابة بريء بهذا العقاب، وإصدار العفو وفق الأحكام الإلهية، أمّا إذا ثبت الذنب فلابُدَّ مِن الحسم مِن غير تأثر بالمشاعر الكاذبة والعواطف البشرية إلّا بالحَقّ، فهيجانُها الجارفُ يُلحِقُ بالنظام الاجتاعي ضرراً كبيراً.

ولا سيها وقد وردت في الآية عبارة: «في دين الله» أي: عندما يكون الحكم من الله فهو أَبْصَرُ وأحكَم بمواقع الرأفة والرَّحمة، فحين بنهى عن الإنفعال العاطني في إقامة حكم شَرْعِي من أجل أنّ أكثرية الناس تتملّكهم هذه الحالة، فيحتمل غلبة عواطفهم واحساساتهم على عقلهم وإيمانهم، ولا جدال في وجود فئةٍ قليلةٍ من الناس تميل إلى العُنْفِ، وهذا انحراف عماً

دَعَانا إليه رَبُّ العِزَّةِ والحِكمةِ \_سبحانَهُ \_مِنَ العَدُّلِ والإحسان اللذين لا يظهران إلاّ بإقامةِ أحكامِهِ الرشيدة، فلا ينبغي لِمُسلِم أن يزيد أو ينقص في حكم الله سبحانه.

### ٦\_ شروط تمريم الزواج بالزانية والزاني

ذكرنا أنّ ظاهر الآيات السابقة يحرّم الزواج من الزانية والزاني، وخصصتِ الأحاديث الشريفةُ ذلك بالذين اشتهروا بالزنا ولم يتوبوا، وأمّا إذا لم يشتهروا بهذا العمل القبيح، أو أنّهم تركوه وطهّروا أنفسهم منه، وحافظوا على عفتهم، فلامانع من الزواج منهم.

أمّا الدليل على الصورة النّانية، وهي حالة التوبة، فإنّه لا ينطبق عنوان الزاني والزانية على هؤلاء فكانت حالة مؤقّتة زالت عنهم، أمّا في الحالة الأولى فقد ورد هذا القيد في الروايات الإسلامية ويؤيده سبب نزول الآية السابقة، فني حديث معتبر عبن الإسام الصادق على أنّ الفقيه المعروف «زرارة» سأله عن تفسير ﴿الزلني لاينكع لِلازلنية﴾، فقال الإمام على نساء مشهورات بالزنا ورجال مشهورون بالزنا، قد شهروا بالزنا وعرفوا به، والناس اليوم بذلك المنزل، فمن أقيم عليه حدّ الزنا، أو شهر بالزنا، لا ينبغي لأحد أن يناكحه حتى يعرف منه توبته». ا

كما جاءت أحاديث أخرى بهذا المضمون.

#### ٧۔ فلسفة تمريم الزنا

لا يخنى على أحد مساوي، هذا العمل القبيح على الفرد والمجتمع، ومع ذلك نرى من اللازم بيان هذا المعنى باختصار: إنّ ممارسة هذا العمل القبيح وانـتشاره يـعرّض النـظام الأسريّ إلى الدمار.

ويجعل العلاقة بين الابن وأبيه غامضة وسلبية.

وقد بيّنت لنا التجربة أنّ الأولاد الجهولي النسب يتحولون إلى جُناة خطرين على الجتمع. كما أنّ هذا العمل القبيح يؤدّي إلى مصادمات بين أصحاب المطامع والأهواء.

إضافة إلى انتشار أنواع الأمراض النفسية والجلدية، وذلك ليس خافياً على أحد.

ومن نتائجه المشؤومة الإجهاضُ وارتكاب الجرائم من هذا القبيل (ولمزيد الإطلاع راجع التّفسير الأمثل آخر الآية ٣٢ من سورة الإسراء).

١٠ وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٣٣٥.

#### الآيتان

وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَيَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَآءَ فَأَجَلِدُ وَهُرْتُمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمُ مَا لَا مُعْتَلِقًا فِأَنْ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

# التفسير

#### عقوبة البهتان:

قد يستغِل المعترضون ما نَصَّتُ عليه الآيات السابقة من عقوبات شديدة للزاني والزانية فيسيئون للمتطهّرين، فبيّنت الآيات اللاحقة هنا عقوبات شديدة للذين يرمون المحصنات، ويُسخّرون هذا الحكم لأغراضهم الدنيئة، فجاءت هاتان الآيستان لحفظ الحرمات الطاهرة وصيانة الكرامات مِن عبث هؤلاء المفسدين.

تقول الآية: ﴿والذين يرمون المعصنات ثمّ لم يأتوا بأربعة شهدا، فالأشخاص الذين يتهمون النساء العفيفات بعمل ينافي العفّة (أي الزنا)، ولم يأتوا بأربعة شهود عدول لإثبات إدعائهم. فحكهم ﴿قاجلدوهم ثمانين جلدة ﴾ وتضيف الآية حكين أخرين: ﴿ولا تقبلوالهم شهادة أبدا ولولئك هم الفاسقون ﴾.

فهنا لا يقع مثل هؤلاء الأشخاص تحت طائلة العقاب الفيزيق الشديد فحسب، بل إن كلامهم وشهادتهم يسقطان عن الاعتبار أيضاً، لكيلا يتمكنوا من التلاعب بسمعة الآخرين وتلويث شرفهم في المستقبل، مضافاً إلى أن وصمة الفسق تكتب على جببينهم فيفتضح أمرهم في المجتمع، وذلك لمنعهم من تلويث سمعة الطاهرين.

وهذا التشديد في الحكم المشرَّع لحفظ الشرفِ والطهارةِ، ليس خاصاً بهذه المسألة، فني كثير من التعاليم الإسلامية نراه ما ثلاً أمامنا للأهميّة البالغة التي يمنحها الإسلام لشرف المرأة والرجل المؤمن الطاهر. وجاء في حديث عن الإمام الصادق عن الإمام الصادق عن الله المؤمن أخاه الماث الإيمان من قلبه كما ينماث الملح في الماء» (

ولكِنَّ المولى العزيزَ الحكيمَ سبحانه وتعالى لا يسدّ بابَ رحمته في وجه التائبين، الذين تابوا من ذنوبهم وطهروا أنفسهم، وندموا على ما فرَّطوا، وسعوا في تعويض ما فاتهم مِن البرِّ ﴿ لِلَّا الذينَ تابوا مِن بعد ذلك وأصلحوا فإنَّ الله عَفُور رحيم ﴾ .

وقد اختلف المفسّرون في كون هذا الاستثناء يعود إلى جملة ﴿ لُولئك هم الفاسقون ﴾ أو إلى جملة ﴿ لُولئك هم الفاسقون ﴾ أو إلى جملة ﴿ ولا تقبلوا لهم شهادة أبدا ﴾ ، فإذا كانَ الاستثناءُ عائداً إلى الجملة الأخيرة ، فإن قبول شهادتهم بعد التوبة وإزالتُه الحكمَ بفسقهم ، أمّا إذا كان عائداً إلى الجملة الأخيرة ، فإن الحكم عليهم بالفسق سيزول عنهم في جميع الأحكام الإسلامية ، إلّا أن شهادتهم تنظل باطلة لا تُقبَلُ منهم حتى آخر أعهارهم .

إِلَّا أَنَّ المبادىء المعمول بها في «أصول الفقه» تقول: «إن الاستثناء الوارد بعد عدَّة جمل يعود إلى الأخيرة منها، إلَّا في حالة وجود قرائن تسنص على شمول هذه الجمل بهذا الاستثناء، وهنا يوجد مثل هذه القرينة، لأنَّه عندما يزول الحكم بالفسق عن الشخص بتوبته إلى الله، فلا يبقى دليل على رَدَّ شهادته لأنَّ عدم قبول الشهادة كان من أجل فسقه، فإذا تاب ورجعت إليه ملكة العدالة فلا يسمى فاسقاً.

وجاءت أحاديث عن أهل البيت التمريخ مؤكّدة هذا المعنى، فقد روى أحمد بن محمد عن الحسين بن سعيد عن النضر بن سويد وحماد عن القاسم بسن سليان قال: سألت أبا عبدالله الرجل يقذف الرجل فيجلد حداً، ثم يتوب ولا نعلم منه إلا خيراً أنجوز شهادته؟ قال: «نعم. ما يقال عندكم؟».

قلت: يقولون: توبته فيما بينه وبين الله، ولا تقبل شهادته أبداً.

فقال: «بئس ما قالوا: كان أبي يقول: إذا تاب ولم نعلم منه إلّا خيراً جازت شهادته».  $^{\tilde{1}}$ 

كما رويت أحاديث أخرى في هذا الباب بهذا المعنىٰ، ولكن يوجد حديث واحد يحمل على التقية.

١٠ أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٦٩، باب التهمة وسوء الظن.

٢٠ وسائل الشيعة، ج ١٨، ص ٢٨٢، كتاب الشهادات، الباب ٣٦.

ومن الضروري أن نذكّر بأنّ كلمة «أبداً» في جملة ﴿ لاتقبلوا لهم شهادة أبدا له دليل على عمومية الحكم، وكما نعلم فإنّ كل عام يقبل الاستثناء (خاصّة الاستثناء المتصل به)، فالرأي القائل أنّ لفظة (أبداً) تمنع تأثير التوبة خطأ مؤكّد.

## بحوث

#### ۱\_ المراد من كلمة «رمي»

«الرّمي» في الأصل هو اطلاق السهم أو قذف الحجر وأمثالها، وطبيعي أنّه يـؤذي في معظم الأوقات، وقد استخدمت الكلمة هنا كناية عن اتهام الأشخاص وسبابهم ووصفِهم عا لا يليق، لأنّ هذه الكلمات كالسهم يصيب الشخص ويجرحه.

ولعل ذلك هو السبب في استخدام هذه الآيات \_والآيات المقبلة \_ لهذه الكلمة بشكل مطلق، فلم ترد الآية على هذا النحو (والذين يرمون المحصنات بالزنا) وإنما جاءت ﴿ والذين يرمون المحصنات ﴾ لأنّ مفهوم «يرمون» وخاصة مع ملاحظة القرائن الكلامية يستبطن معنى (الزنا)، وعدم التصريح به ولا سيا عند الحديث عن النساء العفيفات نوع من الاحترام لهن، وهذا التعبير مثال بارز لإكرام المتطهرين، ونموذج لإحترام الآدب والعفة في الكلام.

#### ٢\_ لماذا أربعة شهود؟

من المعلوم أنّ شاهدين عادلين يكفيان \_ في الشريعة الإسلامية \_ لإثبات حق، أوذنب اقترفه شخص ما، حتى وإن كان قتل النفس. أمّا في إثبات الزنا فقد اشترط الله تعالى أربعة شهود، وقد يكون ذلك لأنّ الناس يتعجلون الحكم في هذه المسألة، ويتطاولون بإلصاق تهمة الزنا بمجرّد الشك، ولهذا شدّد الإسلام في هذا المجال ليحفظ حرمات الناس وشرفهم، أمّا في القضايا الأخرى \_ حتى قتل النفس \_ فإنّ موقف الناس يختلف.

إضافة إلى أن قتل النفس ذو طرف واحد في الدعوى، أي إنّ المجرم واحد، أمّا الزنا فذو طرفين، حيث يثبت الذنب على شخصين أو يُنْفَىٰ عنهما، فإذ كان المخصص لكل طرف شاهدين، فيكون المجموع أربعة شهود.

 الزنا إلا أربعة؟ فقال لي: ما عندكم فيه يا أبا حنيفة، قال: قلت: ما عندنا فيه إلا حديث عمر، إن الله أجرى في الشهادة كلمتين على العباد، قال: ليس كذلك يا أبا حنيفة ولكن الزنا فيه حدّان، ولا يجوز أن يشهد كلّ اثنين على واحد، لأنّ الرجل والمرأة جميعاً عليهما الحدّ، والقتل إنّما يقام الحدّ على القاتل ويدفع عن المقتول!

وهناك حالات معينة في الزنا، ينفذ الحد فيها على طرف واحد (كالزنا بالإكراه وأمثاله) إلّا أنّها حالات مستثناة والمتعارف فيه اتفاق الطرفين، ومن المعلوم أنّ غايات الأحكام تتبع الغالب في الأفراد.

## ٣\_ الشّرط المهم في قبول التوبة

قلنا مراراً: إنّ التوبة آيست فقط بالندامة على ما اقترفه الإنسان و تصميمه على تركه في المستقبل، بل تقتضي \_إضافة إلى هذا \_أن يقوم الشخص بالتعويض عن ذنوبه اقترفها، فإذا وجّه المرأة أو رجل طاهر ثمّ تاب، فيجب عليه أن يعيد الاعتبار إلى من تَضَرَّرَ باتّهامِه، وذلِك بأن يكذب هذه التهمة بَيْنَ كل الذين سمعوها عنه.

فعبارة ﴿ واصلحوا﴾ التي أعقبت عبارة ﴿ تابوا﴾ هي إشارة إلى هذه الحقيقة، حيث أوجبت التوبة \_ كها قلنا \_ أو لاً، ثمّ إصلاح ما أفسده وإعادة ماء وجه الذي أساء إليه، وليس صحيحاً أن يتّهم إنسانٌ أخاه ظلماً في ملاً عام، أو يعلن عن ذلك في الصحّف وأجهزة الإعلام، ثمّ يستغفر في خلوة داره \_ مثلاً \_ ويطلب من الله الصفح عنه، وبالطبع لن يقبل الله مثل هذه التوبة.

لذلك روي عن أنمة المسلمين قال الرّاوي: سألته عن الذي يـقذف الحـصنات، تـقبل شهادته بعد الحد إذا تاب؟ قال: نعم، قلت: وما توبته؟ قال: يجيء فيكذب نفسه عند الإمام ويقول: «قد افتريت على فلانة ويتوب ممّا قال» أ.

### ٤\_ أمكام القذف

يوجد باب تحت عنوان «حد القذف» في كتاب الحدود.

و«القذف» على وزن «فَعْلُ» يعني لغةً رمي الشيء نحو هدف بعيد، إلَّا أنَّه اســـتخدمت

١. تفسير نورالثقلين، ج ٣، ص ٥٧٤.

٢. وسائل الشيعة، بع ١٨، ص ٢٨٣، أبواب الشهادات، باب ٣٦، ح ٤.

كلمة «رمى» كناية عن إتهام شخص ما في عرضه، أو بتعبير آخر: هو سباب يرتبط بهذه الأمور.

و «القذف» إذا جرى بلفظ صريح، وبأي لغة وأية صورة فحدٌه ـكما قلنا سابقاً ـهـو ثمانون جلدةً، وإذا لم يكن صريحاً فيعزّر القاذف. (ولم ترد في الشريعة الإسلامية حـدود للتعزير، بل وكل التعزير إلى تقدير القاضي، ليقرر حدودها وفق خصائص المذنب وكيفية وقوع الذنب والشروط الأخرى).

وإذا وجه شخص اتهاماً لمجموعة من الناس، وكرره بالنسبة لكل واحد منهم، فإنّه يواجه حدّ القذف لكل تهمة تفوّه بها، أمّا إذا اتهمهم مرّة واحدة، فينفّذُ بحقه حَدُّ واحدُ إن طالبوا القاضي جميعاً مرة واحدة، وأمّا إذا أقام كلّ واحد منهم الدعوى بصورة مستقلة، فإنه يعاقب المذنب بعدد هذه الدعاوى.

وهذا الموضوع من الأهميّة إلى درجة أنّه إذا إنهم شخصاً ومات المنهم، فلورثته الحق في المطالبة باقامة الحدّ على الذي إنهم مورثهم بشيء، وبما أنّ هذا الحكم مرتبط بحق الشخص، فلصاحب الحق العفو عن الذنب وإسقاط الحدّ عنه، باستثناء حالة تكرر هذا الذنب من شخص معين بحيث يعرّض وجود وشرف المجتمع إلى الخطر، فيكون حسابه عسيراً.

وإذا تسابٌ شخصان سَقَط الحد عنها، إلَّا أنَّ حاكم الشرع يعزرهما، ولهـذا لايجـوز للشخص رَدُّ السّباب بالمثل، بَل لَهُ أنَّ يطلب من حاكم الشرع معاقبة المذنب.

وعلى كل حال فإن هذا الحكم الإسلامي يَرْمي إلى المحافظة على سمعة الناس وشرفهم، وإلى الحيلولة دون انتشار المفاسد الاجتاعية والأخلاقية التي يبتلى المجتمع بها عن هذا الطريق، ولو تُرِكَ المفسدون يعملون ما يحلو لهم يسبّون ويتهمون الأشخاص والمجتمع متى شاؤوا دون رادع، لتعرض شرف الناس وكرامتهم إلى الهتك، ولوصل الأمر بسبب هذه التهم الباطلة إلى وقوع الريبة بين الزوج وزوجته، وسوء ظن الأب بشرعية ولده إلى الخطر، ويسيطر الشك وسوء الظن على المجتمع كله، وتروّج الشائعات فتصيب الطاهرين أيضاً، وهنا يستوجب العمل بحزم كبير مثلها عامل الإسلام هؤلاء المسيئين مروّجي التهم والشائعات.

أجل، يجب أن يُضربوا غانين جلدة إزاء كل تهمة بالزنا ليقفوا عند حَدّهم، ولتتم المحافظة على كرامة الناس وشرفهم. 

### سبب النزول

روى ابن عباس أنّ سعد بن عبادة (سيد الأنصار) من الخزرج، قال لرسول الله به المخضور جمع من الأصحاب: «يا رسول الله! لو أتيت لكاع (زوجته) وقد يفخّذها رجل لم يكن لي أن أهيجه حتى آتي بأربعة شهداء، فوالله ماكنت لآتي بأربعة شهداء حتى يفرغ من حاجته ويذهب، وإن قلت ما رأيت إنّ في ظهري لثمانين جلدة، فقال النّبي بينيني:

يا معشر الأنصار ما تَسمعون إلى ما قال سيدكم؟

فقالوا: لا تلمه فإنّه رجل غيور، ما تزوج امرأة إلّا بكراً، ولا طلّق امرأة له فــاجترىٰ رجل منّا أن يتزوجها.

فقال سعد بن عبادة: يا رسول الله، بأبي أنت وأمي، والله إني لأعرف أنّها من الله، وأنّها حق، ولكن عجبت من ذلك لما اخبر تك. فقال ﴿ فَإِنَّ الله يأبي إلّا ذاك. فقال: صدق الله ورسوله.

فلم يلبثوا إلا يسيراً حتى جاء ابن عم له، يقال له: هلال بن أمية من حديقة له قد رأى رجلاً مع امرأته ليلاً، فلما أصبح غدا إلى رسول الله ﷺ فـقال: إني جـنت أهـلي عِشـاء فوجدت معها رجلاً رأيته بعيني وسمعته بأذني.

فكره ذلك رسول الله على حتى رؤيت الكراهة في وجهه، فقال هلال: إني لأرى الكراهة في وجهه، فقال هلال: إني لأرى الكراهة في وجهك، والله يعلم إني لصادق، وإني لأرجو أن يجعل الله لي فرجاً.

فهمَّ رسولُ الله بضربه، واجتمعت الأنصار وقالوا: ابتلينا بما قال سعد، أيجلد هلال و تبطل شهادته؟ فنزل الوحي وأمسكوا عن الكلام حين عرفوا أنَّ الوحي قد نزل، فأنزل الله تعالى والمدين يرمون لزواجهم الآيات، فقال رسولُ الله يَجَوَّقُ: أبشر يا هلال، فإنَّ الله تعالى قد جعل فرجاً.

فقال: قد كنت أرجو ذاك من الله تعالىٰ». ا

وبنزول الآيات السابقة علم المسلمون الحل السليم لهذه المشكلة، وشرحها كما يأتي.

# التفسير

#### عقاب ثوميه التهمة إلى الزومة ا

يستنتج من سبب النزول أن هذه الآيات في حكم الإستثناء الوارد على حدّ القذف، فلا يُطبق حدّ القذف (ثمانين جلدة) على زوج يتّهم زوجته بمهارسة الزنا مع رجل آخر، وتقبل شهادته لوحدها ويمكن في هذه الحالة أن يكون صادقاً كما يمكن أن يكون كاذباً في شهادته وهنا يقدم القرآن الجيد حلاً أمثل هو:

على الزوج أن يشهد أربع مرات على صدق إدعانه ﴿ والدّين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم الشهدا. إلّا أنفسهم فشهادة أحدهم أربع شهادات بالله إنّه لعن الصادقين \* والخامسة أنّ لعنت الله عليه إن كان من الكاذبين ﴾ وبهذا على الرجل أن يعيد هذه العبارة «أشهد بالله إني لمن الصادقين فيما رميتها من الزنا» أربع مرأت لإثبات إدعائه من جهة، وليدفع عن نفسه حدّ القذف من جهة أخرى. ويقول في الخامسة: «لعنة الله على إن كنت من الكاذبين».

وهنا تقف المرأة على مفترق طريقين، فإمّا أن تقرّ بالتهمة التي وجهها إليها زوجها، أو تنكرها على وفق ما ذكرته الآيات التالية.

فغي الحالة الأولىٰ تثبت التهمة.

أ. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٢٨، وتفسير في ظلال القرآن، وتفسير نورالثقلين، وتفسير الميزان، ذيل الآيات مورد البحث (مع بعض الاختلاف).

وفي الثّانية ﴿ويدر: عنها للعدّاب أن تشهد لربع شهادات بالله لِنّه لمن الكادبين \* والخامسة أنّ فضب الله عليها إن كان من الصّادقين ﴾. وبهذا الترتيب تشهد المرأة خمس مرات مقابلُ شهادات الرجل الحمس \_أيضاً \_ لتنفي التهمة عنها. بأن تكرر أربع شهادات «أشهد بالله إنّه لمن الكاذبين فيما رماني من الزنا» وفي الخامسة تقول «أن غيضب الله عبليّ إن كنان من الصادقين».

وهذِهِ الشهاداتُ منها هي ما يسمّى بـ «اللعان»، لاستخدام عبارة اللعن في الشهادة. وليترتب على هذين الزوجين أربعة أحكام نهائية.

**أوّلها:** انفصالهما دون طلاق.

وثانيها: تحرم الزوج على الزوجة إلى الأبد، أي لا يمكنها العودة إلى الحياة الزوجية معاً بعقد جديد.

وثالثها: سقوط حدّ القذف عن الرجل، وحد الزنا عن المرأة (وإذا رفض أحدها تنفيذ هذه الشهادات يقام عليه حَدُّ القذف إن كان الرافض الرجل، وإن كانت المرأة يقام عليها حدّ الزنا.

ورابعها: الطفل الذي يولد بعد هذه القضية لا ينسب إلى الرجل، وتحفظ نسبته للمرأة فقط.

ولم ترد تفاصيل الحكم السابق في الآيات المذكورة أعلاه، وإنّا جاء في آخر الآية موضع البحث وولولا فضل الله مليكم ورحمته وأنّ الله تواليه حكيم و فهذه الآية إشارة إجمالية إلى تأكيد الأحكام السابقة، لأنّها تدل على أنّ اللعان فضل من الله، إذ يحل المشكلة التي يواجهها الزوجان، بشكل صحيح.

فن جهة لا يجبر الرجل على التزام الصمت إزاء سوء تصرف زوجته ويمتنع من مراجعة الحاكم الشرعي.

ومن جهة أخرى لا تتعرض المرأة إلى حدّ الزنا الخاص بالمحصنة بمجرّد توجيه التهسمة إليها، بل يمنحها الإسلام حق الدفاع عن نفسها.

ومن جهة ثالثة لا يلزم الرجل البحث عن شهود أربعة إن واجه هذه المشكلة، لإثبات هذه التهمة النكراء والكشف عن هذه الفضيحة الخزية.

ومن جهة رابعة يفصل بين هذين الزوجين ولا يسمح لهما بالعودة إلى الحياة الزوجية

بعقد جديد في المستقبل أبداً، لتعذّر الاستمرارُ في الحياة الزوجيةِ إن كانت التهمة صادقة، كما أنّ المرأة تصاب بصدمة نفسية إن كانت التهمة كاذبة، وتجعل الحياة المشتركة ثانية صعبة للغاية ولا تقتصر على حياة باردة وخاملة، بل ينتج عن هذه التهمة عداء مستفحلٌ بينها. ومن جهة خامسة توضح الآية مستقبل الوليد الذي يولد بعد توجيه هذه التهمة.

هذا كله فضل من الله ورحمة مَنَّ بها على عباده، وحل هذه المشكلة بشكل عادل يُعبِّرُ عَنْ لطفِ اللهِ بعبادِهِ وَرَحمته لهم، ولو دققنا النظر في الحكم لرأينا أنّه لا يتقاطع مع ضرورة وجود شهود أربعة في هذه القضية، إذ إنّ تكرار كل من الرجل والمرأة شهادتهما أربع مرات يعوض عن ذلك.

### بحوث

#### ١\_ لماذا استثنى الزومان من مكم القذف؟

السَّؤال الأوَّل الذي يطرح نفسه هنا: ما هي خاصية الزوجين، ليـصدر هـذا الحكـم المستثنى بحقهها؟

ونجد جواب هذا السؤال من جهة في سبب نزول الآية، وهو عدم تمكن الرجل من التزام الصمت إزاء مشاهدته لزوجته وهي تخونه مع رجل آخر.

كيف له أن يمتنع عن رد الفعل إزاء الإعتداء على شرفه؟ وإذا توجّه إلى القاضي وهو يصرخ ويستنجد، فقد يواجه حدّ القذف، لعدم تيقن القاضي من صدق دعواه، وإذا حاول إحضار أربعة شهود، فإن ذلك صعب عليه لمساسه بشرفه، وقد تنتهي الحادثة ولا يمكنه إحضار شهوده في الوقت المناسب.

ومن جهة أخرى، فإنّ الغرباء يتّهمون بعضهم بعضاً بسهولة، ولكن الرجل والمرأة نادراً ما يتّهم أحدهما الآخر.

ولهذا السبب حكم الشارع في هذه القضية بوجوب إحسضار أربعة شهود في غمير الزوجين، وإلّا نُفِّذَ حَدُّ القذف على الذي يوجه تهمة الزنا، وليس الأمر كذلك بالنسبة للزوجين، ولهذا خصّهما الحكم المذكور لما فيهما من ميزات خاصّة في هذه الحالة.

#### ٢ـ كيفية اللعان

توصلنا بعد الإيضاحات التي ذكرناها خلال تفسير هذه الآيات، إلى وجوب تكرار

الرجل شهادته أربع مرات ليثبت صحة دعواه في اتهامه لزوجته بالزنا، ولينجو من حَـدًّ القذف، وبهذا فإن هذه الشهادات الأربع من الزوج بمثابة أربعة شهود، وفي الخامــة يتقبل لعنة الله عليه إن كان كاذباً.

ومع الإلتفات إلى أن تنفيذ هذه الأحكام يتم عادة في محيط إسلامي ملتزم وبيئة متديّنة، ويرى الزوج نفسه مضطراً للوقوف بين يدي الحاكم الشرعي، ليدلي بشهادته أربع مرات بشكل حاسم لا يقبل الشك والترديد، وفي الخامسة يطلب من الله أن يلعنه إن كان كاذباً، فهذا كله يمنع الرجل من التهوّر وتوجيه اتهام باطل إلى زوجته.

أمّا المرأة التي تريد الدفاع عن نفسها وترى نفسها بريئة من هذه التهمة، فعليها تكرار شهادتها أربع مرات وتشهد أنّ التهمة باطلة، لإيجاد موازنة بين شهادتي الرجل والمرأة، وبما أنّ التّهمة موجهة للمرأة، فإنّها تدافع عن نفسها بعبارة أقوى في المرحلة الخامسة، حيث تدعو الله أن ينزل غضبه عليها إن كانت كاذبة.

وكما نعلم فإنّ «اللعنة» إيتعاد عن الرحمة.

وأمّا «الغضب» فإنّه أمر أشد من اللعنة، لأنّ الغضب يستلزم العقاب، فهو أكبر من الابتعاد عن الرحمة.

ولهذا قلنا في تفسير سورة الحمد: إنَّ ﴿ المعنفوبِ عليهم ﴾ هم أَسُوَأُ من ﴿ الضالين على الرغم من أنَّ الضالين هم بالتأكيد بعيدون عن رحمة الله تعالى.

# ٣ـ العقاب الممذوف في الآية

جاءت الآية الأخيرة لـ ممّا نحن بصدده \_ جملة شرطية لم يذكر جزاءها حيث تـقول: 
﴿ ولولا فضل الله عليكم ورحمته وأنّ الله تؤلب حكيم ﴾ لكنّها لم تذكر نتيجة ذلك، وبملاحظة القرائن فيها يتّضح لنا جواب الشرط، والصمت إزاء مسألة ما يكشف عن أهميتها البالغة، ويثير في مخيلة المرء تصورات عديدة لها، وكل تصور منها له مفهوم جديد، فهنا قد يكون جواب الشرط: لولا فضل الله ورحمته عليكم، لكشف عن أعمالكم وفضحكم.

أو: لولا فضل الله ورحمته عليكم، لعاقبكم فوراً وأهلككم.

أو: لولا هذا الفضل، لما وضع الله سبحانه وتعالى مثل هذه الأحكام الدقيقة من أجل تربيتكم.

وفي الواقع فإن حذف جواب الشرط يثير في فكر القارىء كل هذه الأمور \. الله المركة عنه الأمور \. الله المركة ا

١. ذكر تفسير الميزان، جواب الشرط بشكل يشمل التفاسير الأخرى قال: «لولا ما أنعم الله عليكم من نعمة الدين وتوبته لمذنبيكم وتشريع الشرائع لنظم أمور حياتكم، لزمتكم الشقوة، وأهلكتكم المعصية والخطيئة، واختل نظام حياتكم بالجهالة».

إِنَّ الَّذِينَ جَاءُ وِياً لِإِفْكِ عُصْبَةٌ مِن كُرْ لا تَعْسَبُوهُ شَرَّا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرًا كُمْ لِكُمْ الْمُوخِيرُ الْمَعْمَ الْمُوعِينَ الْإِفْكِ مُسِبَهِ وَالَّذِى تَوْلَك كِبْرَهُ مِنهُمْ لَهُ ، عَذَا بُ عَظِيمٌ اللَّ الْوَلْمَ الْمَا الْمَعْمَ وَالَّذِى تَوْلَك كِبْرَهُ مِنهُمْ لَه ، عَذَا بُ عَظِيمٌ اللَّ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ وَوَرَحْمَتُهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ وَوَرَحْمَتُهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعَالَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ال

# سبب النزول

ذكر سببين لنزول الآيات السابقة:

أوّلهما: ما روته عائشة زوجة الرّسول قالت: كان رسول الله على إذا أراد أن يخرج إلى سفر أقرع بين أزواجه فأيّتهن خرج سهمها خرج بها رسول الله على معد قالت عائشة: فأقرع بيننا في غزوة عزاها فخرج سهمي فخرجت مع رسول الله على بعد ما نزل الحجاب وأنا أحمل في هودجي وأنزل فيه فسرنا حتى إذا فرغ رسول الله على من غزوته تلك وقفل. فدنونا من المدينة قافلين، آذن ليله بالرحيل فقمت حين آذنوا بالرحيل فشيت حسى

١. هي غزوة بني المصطلق في العام الخامس للهجرة.

جاوزت الجيش فلم قضيت شأني أقبلت إلى رحلي فإذا عقد لي من جزع ظفار ١ قد انقطع فالتمست عقدي وحبسني ابتغاؤه وأقبل الرهط الذين كانوا يرحلون بي فاحتملوا هو دجي فرحلوه على بعيري الذي كنت أركب، وهم يحسبون أني فيه، وكانت النساء إذ ذاك خفافاً لم يثقلهن اللحم إنّما تأكل المرأة العلقة ٢من الطعام فلم يستنكر القوم خفة الهو دج حين رفعوه وكنت جارية حديثة السن فبعثوا الجمل فساروا فوجدت عقدي بعد ما استمر الجيش فجئت منازلهم وليس بها داع ولا مجيب في ممتن منزلي الذي كنت به فنظننت أنهم سيفقدوني فيرجعون إلي فبينا أنا جالسة في منزلي غلبتني عيني فنمت.

وكان صفوان بن المعطل السلمي ثمّ الذكوانيّ من وراء الجيش فأدلج "فأصبح عند منزلي فرأى سواد إنسان نانم فأتاني فعرفني حين رآني وكان يراني قبل الحبجاب فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني فخمرت وجهي بجلبابي والله ما كلمني كلمة واحدة ولا سمعت منه كلمة غير استرجاعه حتى أناخ راحلته فوطكي على يديها فركبتها فانطلق يقود بي الراحلة حتى أتينا الجيش بعد أن نزلوا موغرين في نحر الظهيرة فهلك فيّ من هلك.

وكان الذي تولى الإفك عبدالله بن أبي بن سلول فقدمنا المدينة فاشتكيت حين قدمت شهراً والناس يفيضون في قول أصحاب الإفك لا أشعر بشيء من ذلك، وهو يسريبني في وجعي أني لا أعرف من رسول الله ينهي اللطف الذي كنت أرى منه حين اشتكى إنما يدخل علي فيسلم ثم يقول: كيف تيكم؟ ثم ينصرف فذاك الذي يريبني ولا أشعر بالشر حتى خرجت بعد ما نقهت وخرجت معي أم مسطح قبل المناصع فوهي متبرزنا وكنّا لانخرج إلّا ليلاً إلى ليل، وذلك قبل أن نتخذ الكنف قريباً من بيوتنا وأمرنا أمر العرب الأوّل في التبرّز قبل الغائط فكنّا نتأذى بالكنف أن نتخذها عند بيوتنا.

فانطلقت أنا وأم مسطح فأقبلت أنا وأم مسطح قبل بيتي قد أشر عنا ، من ثيابنا فعثرت أم مسطح في مرطها ٢ فقالت: تعس مسطح فقلت لها: بئس ما قلت أتسبين رجلاً شهد بدراً؟

٢. «ظفار» كقطام بلد باليمين قرب صنعاء، وجزع ظفاري منسوب إليها والجزع الخرز وهو الذي فيه سواد وبياض.

٣ ﴿أُدَلِجِ القَومِ» ساروا الليل كله أو في آخره. ٤ ﴿ وَالْمُنَاصِعِ» المُواضَعِ يَتَخَلَّى فيها لبول أو حاجة.

م. أي رفعنا ثيابنا.

٣. «المرط» ـ بالكسر مكساء واسع يؤتزر به وربما تلقيه المرأة على رأسها وتتلفع به.

قالت: إي هنتاه الله أو لم تسمعي ما قال؟ قلت: وما قال: فأخبر تني بقول أهل الإفك فازددت مرضاً على مرضى.

فلما رجعت إلى بيتي دخل علي رسول الله يَنْ فسلم ثم قال: كيف تيكم؟ فقلت: أتأذن لي أن آتي أبوي؟ \_ قالت: وأنا حينئذ أريد أن أستيقن الخبر من قبلهما \_ قالت: فأذن لي رسول الله يَنْ فجنت لأبوي فقلت لأمي: يا أمتاه ما يتحدث الناس؟ قالت: يا بنية هو في عليك فوالله لقلّها كانت امرأة قط وضيئة عند رجل يحبّها ولها ضرائر إلّا أكثرن عليها، فقلت: سبحان الله ولقد تحدث الناس بهذا؟ فبكيت تلك الليلة حتى أصبحت لا يرقأ لي دمع ولا أكتحل بنوم ثم أصبحت أبكي.

ودعا رسول الله على بن أبي طالب وأسامة بن زيد حين استلبث الوحي يستأمرهما في فراق أهله، فأمّا اسامة فأشار على رسول الله ترفيق بالذي يعلم من براءة أهله وبالذي يعلم لهم في نفسه من الود فقال: يا رسول الله ترفيق أهلك ولا نعلم إلاّ خيراً، وأمّا علي بن أبي طالب فقال: يا رسول الله لم يضيّق الله عليك، والنساء سواها كثيرة وإن تسأل الجارية تصدقك، فدعا رسول الله ترفيق بريرة فقال: أي بريرة هل رأيت شيئاً يريبك؟ قالت بريرة: لا والذي بعثك بالحق إن رأيت عليها أمراً أغمضه أكثر من أنّها جارية حديثة السن تنام عن عجين أهلها فيأتى الداجن فيأكله.

فقام رسول الله ﷺ فاستعذر يومئذ من عبدالله بن أبي فقال وهو على المنبر: يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل بلغني أذاه في أهل بيتي فوالله ما علمت على أهلي إلّا خيراً، ولقد ذكروا رجلاً ما علمت عليه إلّا خيراً وماكان يدخل على أهلي إلّا معي.

فقام سعد بن معاذ الأنصاري فقال: يا رسول الله بَنِي أنا أعذرك منه إن كان من الأوس ضربت عنقه وإن كان من إخواتنا من بني الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك، فقام سعد بن عبادة وهو سيد الخزرج وكان قبل ذلك رجلاً صالحاً ولكن احتملته الحميّة فقال لسعد؛ كذبت لعمر الله ما تقتله ولا تقدر على قتله، فقام أسيد بن حضير وهو ابن عم سعد فقال لسعد بن عبادة، قال: كذبت لنقتلنه فإنّك منافق تجادل عن المنافقين، فتثاورا الحيّان؛ الأوس والخزرج حتى همّوا أن يقتتلوا ورسول الله عَنَيْ قائم على المنبر فلم يسزل رسول الله عَنْ على المنبر فلم يسزل رسول الله عَنْ على المنبر فلم يسزل رسول الله عَنْ على سكنوا وسكت.

الخطاب للمرأة يقال للرجل يا هناه.

فهكيت يومي ذلك فلا يرقأ لي دمع ولا أكتحل بنوم فأصبح أبواي عندي وقد بكيت ليلتين ويوماً لا أكتحل بنوم ولا يرقاً لي دمع وأبواي يظنان أن البكاء فالق كبدي.

فبينا هما جالسان عندي وأنا أبكي فاستأذنت علي امرأة من الأبصار فأذنت لها فجلست تبكي معي فبينا نحن على ذلك دخل علينا رسول الله بيني ثم جلس ولم يجلس عندي منذ قيل في ما قيل قبلها وقد لبث شهراً لا يوحى إليه في شأني بشيء، فتشهد حين جلس ثم قال: أمّا بعد يا عائشة إنّه بلغني عنك كذا وكذا فإن كنت بريئة فسيبرؤك الله، وإن كنت ألمت بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه فإن العبد إذا إعترف بذنبه ثم تاب تاب الله عليه.

فلمًا قضى رسول الله على مقالته قلص ادمعي حتى ما أحس منه قطرة، فقلت لأبي: أجب عني رسول الله على قال: والله ما أدري ما أقول لرسول الله على فقلت لأمي: أجيبي عنى رسول الله على قالت: والله ما أدري ما أقول لرسول الله على الله على الله على رسول الله على الله عل

فقلت وأنا جارية حديثة السن لاأقرأكثيراً من القرآن: إنّي والله لقد علمت أنّكم سمعتم هذا الحديث حتى استقر في أنفسكم وصدّقتم به فلئن قلت لكم: إنّي بريئة وآلله يعلم أني بريئة لا تصدّقوني، ولئن اعترفت لكم بأمر وآلله يعلم أنّي منه بريئة لتصدّقني، وآلله لا أجد لى ولكم مثلاً إلّا قول أبي يوسف: فصبر جميل وآلله المستعان على ما تصفون.

ثمّ تحوّلت فاضطجعت على فراشي وأنا حينئذٍ أعلم أني بريئة وأن الله مبرَّ في بـبراء تي ولكن وآلله ما كنت أظن أن الله منزل في شأني وحياً يتلى، ولشأني في نفسي كان أحقر من أن يتكلم الله فيَّ بأمر يتلى، ولكن كنت أرجو أن يرى رسول الله بَهِيَّ رؤيا يبرَّئني الله بها.

قالت: فوالله ما رام رسول الله بيج بجلسه ولا خرج أحد من أهل البيت حتى أنزل عليه فأخذه ما كان يأخذه من البرحاء عند الوحي حتى أنه ليتحدّر منه مثل الجهان من العرق وهو في يوم شات من ثقل القول الذي أنزل عليه فله سري عن رسول الله بي سري عنه وهو يضحك فكان أوّل كلمة تكلم بها أن قال: أبشري يا عائشة أمّا الله فقد برّأك، فقالت أمي: قومي إليه، فقلت: وآلله لا أقوم إليه ولا أحمد إلّا الله الذي أنزل براءتي، وأنزل الله: ﴿ إِن الله يَن جاؤو بالإفك عصبة هنكم العشر الآيات كلها.

 <sup>«</sup>قلص» اجتمع وانقبض.

فلها أنزل الله هذا في براءتي قال أبوبكر، وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه وفقره: وآلله لا أنفق على مسطح شيئاً أبداً بعد الذي قال لعائشة ما قال فأنزل الله: «ولا يأتل أولو الفضل منكم والسعة أن يؤتوا أولي القربى والمساكين اللي قوله رحيم» قال أبوبكر: والله إني أحبّ أن يغفر الله لي فرجع إلى مسطح النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: وآلله لا أنزعها منه أبداً.

قالت عائشة: فكان رسول الله ﷺ يسأل زينب أبنة حجش عن أمري فقال: يا زينب ماذا علمت أو رأيت؟ فقال: يا رسول الله أحمي سمعي وبصري ما علمت إلا خيراً، قالت: وهي التي كانت تساميني من أزواج النّبي ﷺ فعصمها الله بالورع، وطفقت اختها حمنة تحارب لها فهلكت فيمن هلك من أصحاب الإفك. ا

وثانيهما: وفي رواية عن الامام الباقريخ يقول: لما هلك إبراهيم بـن رسـول الله ﷺ حزن عليه حزناً شديداً فقالت عائشة: ما الذي يحزنك عليه؟ ما هو إلّا ابن جريح، فبعث رسول الله ﷺ علياً ﷺ علياً ﷺ وأمره بقتله.

فذهب على ين ومعه السيف وكان جريح القبطي في حائط فسضرب على ين باب البستان فأقبل جريح له ليفتح الباب فلما رأى عليّاً ين عرف في وجهه الغضب فأدبر راجعاً ولم يفتح باب البستان فو ثب على ين على الحائط ونزل إلى البستان واتبعه وولى جريح مدبراً فلما خشي أن يرهقه اصعد في نخلة وصعد على ين في أثره فلما دنا منه رمى بنفسه من فوق النخلة فبدت عورته فإذا ليس له ما للرجال ولا له ماللنساء.

فانصرف على على على النّبي تَبَالِينَ فقال له: يا رسول الله إذا بعثتني في الأمر أكون كالمسهار المحميّ في الوبر أم أثبّت؟ قال: لابل تثبّت. قال: والذي بعثك بالحق ما له ماللرجال وما له ماللنساء، فقال: الحمدالله الذي صرف عنّا السوء أهل البيت. "

### تمقيق المسألة:

على رغم ممّا ذكرته معظم المصادر الإسلامية لهذين السببين فإنّ هناك أموراً غامضةً في السبب الأوّل تثير النقاش، منها:

١. تفسير الميزان، ج ١٥، ص ٩٦، ص ٩٦.
 ٣. المصدر السابق، ص ١٠٣.

١\_ يستفاد من تعابير هذا الحديث \_رغم تناقضاته \_أن الرّسول الأكرم عَنَى وقع تحت تأثير الشائعة، وأدّى ذلك إلى مشاور تِهِ أصحابَهُ وتغيير سلوكِهِ مع عائشة حتى ابتعد عنها لمدّة طويلة.

وهذا الموضوع لا ينسجم مع عصمةِ النّبي تَوَلِيْ وحسب، بل كل مسلم ثابت الإيمان لا ينبغي أن يقع تحت تأثير الشائعات دون مبرر، وإذا تأثّر بالشائعة فعليه ألا يُغيِّر سلوكَهُ عملياً، ولا يَسْتَسلِم للشائعةِ وأثرها فكيف بالمعصوم؟!

فهل يمكن التصديق أنَّ العتاب الشديد الذي ذكرته الآيات التالية وتساءلت: لماذا وقع بعض المؤمنين تحت تأثير هذه الشائعة، ولماذا لم يطلبوا شهوداً أربعة، يشمل النَّبي تَنِيُنِيُّ؟ هذه تساؤلات تدفعنا في أقل تقدير إلى الشك في صحة سبب النَّزول الأول.

٣\_ رغم أنّ ظاهر الآيات يَدُلُّ على أن حكم القذف (الإتهام بعمل مخل بالشرف والعفة) نزل قبل حديث الإفك، فلهاذا لم يستدع النّبي يَنْ عبدالله بن أبي بن سلول وعدداً آخر ممّن نشروا هذه الشائعة ليجري الحد الذي فرضه الله؟ (اللّا أن يقال بأن آيات القذف والافك نزلت سوية، وأن حكم القذف قد شرح حينذاك لتناسبه مع الموضوع، فني هذه الصورة ينتنى هذا الإشكال ولكن يبتى الأول على قوّته).

أُمَّا بالنسبة لسبب النَّزول الثَّاني، فإنَّ ما يثير فيه النقاش هو عدَّة أُمور، منها:

1-إن الذي وجّه التهمة \_وفقاً لسبب النّزول هذا \_هو شخصٌ واحدٌ لا غير، في الوقت الذي ذكرت الآيات فيه أنّهم مجموعة، وقد روّجوا لها لدرجة شيوعها تقريباً في المدينة كلها. لهذا استخدمت الآيات ضمير جمع للمؤمنين الذي عاتبتهم بشدّة، والذين تورّطوا في تصديق و ترويج هذه الشائعة، وهذا لا ينسجم أبداً مع سبب النّزول الثّاني.

٢- يبقى سؤال هو: إذا كانت عائشة إرتكبت هذا الإثم (القذف) ثم ثبت خلافه، فلماذا لم
 يُنفِّذِ النّبي عَبَالِيَّةُ حَدَّ القذف بحقها؟

٣-كيف يمكن للنبي الأكرم عَنْ أن يصدر حكم القتل بحق شخص بشهادة امرأة واحدة؟ مع أنّ التنافس بين زوجات رجل واحد أمراً اعتياديّاً، والانحراف عن الحق والعدل أو إرتكاب إحداهن لخطأ على الأقل ممكن.

وليس مهماً ما يكون سبب النّزول، بل المهم أن نعلم من مجموع الآيات هو أنّه قد اتهم شخص بريء بعمل مخلّ بالعفة والشرف حين نزول هذه الآيات، وأنّ الشائعات كانت منتشرة في المدينة، كما يفهم من الدلائل الموجودة في هذه الآية، أن هذه التهمة كانت موجهة لشخص له أهميّة خاصّة في المجتمع آنذاك، وأنّ مجموعة من المنافقين المتظاهرين بالإسلام أرادوا الاخلال بالمجتمع الإسلامي بترويجهم هذه الشائعة، فنزلت هذه الآيات، وتصدّت لهذه الحادثة بقوة، ودفعت المنحرفين والمنافقين الحاقدين إلى جحورهم.

ومهما يكن سبب نزول هذه الأحكام، فإنّها لا تخص سبب النّزول وحده، ولا تنصر ف لزمانه ومكانه فقط، بل هي أحكام نافذة في كُلّ بيئة وزمان.

بعد هذا الحديث نشرع في تفسير هذه الآيات لنرئ كيف يـتابع القـرآن بـفصاحته وبلاغته هذه الحادثة الخاصّة، وكيف يبحث تفاصيلها بدقّة.

# التفسير

#### مديث الافك المثير:

تقول أوّل آية من الآيات موضع البحث، دون أن تطرح أصل الحادثة ﴿إِنْ الدّين جاؤو بالإقلى عصبة هنكم لأن من علائم الفصاحة والبلاغة، حذف الجملِ الزائدة، والإكتفاء بما تدلّ عليه الكلمات من معانِ شاملة.

كلمة «الإفك» على وزن «فكر» كما يقول الراغب الإصفهاني: يقصد بها كل مصروف عن وجهه، الذي يحق له أن يكون عليه، ومنه قيل للرياح العادلة عن المهاب «مؤتفكة» ثم اطلقت على كل كلام منحرف عن الحق ومجانب للصواب، ومن ذلك يطلق على الكذب «أفك».

ويرى «الطبرسي» في مجمع البيان أنّ الأفك لا يطلق على كل كذبة بل الكذبة الكبيرة التي تبدل الموضوع عن حالته الأصلية، وعلى هذا يستفاد أنّ كلمة «الإفك» بنفسها تبيّن أهميّة هذه الحادثة وكذب التهمة المطروحة.

وأمّا كلمة «العُصبة» فعلى وزنِ «فُعْلَة» مشتقّة من العَصَبْ، وجمعها أعصاب، وهي التي تربط عضلات الجسم بعضها مع بعض، وعلى شكل شبكة منتشرة في الجسم، ثمّ أطلقت كلمة «عصبة» على مجموعةٍ من الناس متحدة وذات عقيدة واحدة.

واستخدام هذه الكلمة يكشف عن الإرتباط الوثيق بين المتآمرين المشتركين في ترويج حديث الإقك، حيث كانوا يشكّلون شبكة قوية منسجمة ومستعدة لتنفيذ المؤامرات. وقال البعض: إنَّ هذه المفردة تستعمل في عشرة إلى أربعين شخصاً ١.

وعلى كل حال فإنّ القرآن طمأن وهداً روع المؤمنين الذين آلمهم توجيه هذه التهمة إلى شخصية متطهرة ولا تحسبوه فرّا لكم بل هو خير لكم الأنه كشف عن حقيقة عدد من الأعداء المهزومين أو المنافقين الجبناء، وفضح أمر هؤلاء المرائين، وسوّد وجوههم إلى الأبد. ولو لم تكن هذه الحادثة، لما افتضح أمرهم بهذا الشكل، ولكانوا أكثر خطراً على المسلمين.

إنّ هذا الحادث علم المسلمين أن اتّباع الذين يروّجون الشائعات يجرّهم إلى الشقاء، وأنَّ عليهم أن يَقِفُوا بقوّةٍ أمام هذا العمل. كما علّم هذا الحادث المسلمين درساً آخر، وهو أنَّ لا ينظروا إلى ظاهر الحادث المؤلم، بل عليهم أن يتبحّروا فيه، فقد يكون فيه خيراً كشيراً رغم سوء ظاهره.

وعمًا يلفت النظر أنَّ ذكر ضمير «لكم» يعمّ جميع المؤمنين في هذا الحادث، وهذا حقّ، لأن شرف المؤمنين وكيانهم الاجتاعي لا ينفصل بعضه عن بمعض، فهم شركاء في السرّاء والضرّاء.

ثُمِّ تعقّب هذه الآية بذكر مسألتين:

أولاهما: ﴿لَكُلُ لِمِرى، مِنهِم مِا الْحَسِبِ مِنْ اللِّلْمِ﴾ إشارة إلى أنّ المسؤولية الكبرى التي تقع على عاتق كبار المذنبين لا تحول دون تحمل الآخرين لجزء من هذه المسؤولية، ولهذا يتحمل كلّ شخص مسؤوليته إزاء أية مؤامرة.

والمسألة الثّانية: ﴿والذي تولَّىٰ كبره منهم له عداب عظيم ﴾ قال بعض المفسّرين: إنّ الشخص المقصود هو «عبدالله بن أبي سلول» قائد أصحاب الإفك.

وقال آخرون: إنّه مسطح بن أثاثة. وحسان بن ثابت كمصاديق لهذا الخطاب.

وعلى كل حال، فإنّ الذي نشط في هذا الحادث أكثر من الآخرين، وأضرم نار الإفك، هو قائد هذه المجموعة الذي سيُعاقَبُ عِقاباً عظيماً لِكبر ذنبه. (ويحتمل أن كلمة «تـولىٰ» يقصد بها رأس مروجي حديث الإفك).

ثمّ تَوجّهت الآية التالية: إلى المؤمنين الذين انخدعوا بهذا الحديث فوقعوا تحت تأثير

نقل تفسير روح المعانى هذا المعنى عن كتاب «الصحاح».

الشائعات، فلامتهم بشدَّةٍ ﴿ لولا إذ سمعتموه ظنَّ للمؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيراً ﴾.

أي: لِلَاذَا لَم تقفوا في وَجْهِ المنافقين بقوّة، بل استمعتم إلى أقوالهم التي مسّت مؤمنين آخرين كانوا بمنزلة أنفسكم منكم. ولماذا لم تدفعوا هذه التهمة وتقولوا بأن هذا الكلام كذب وافتراء: ﴿وقالوا هذا إفك مبين﴾؟

أنّكم كنتم تعرفون جيداً الماضي القبيح لهذه المجموعة من المنافقين، وتعرفون جيداً طهارة الذي اتّهم، وكنتم مطمئنين من عدم صدق هذه التهمة وفق الدلائل المتوفرة لديكم. وكنتم تعلمون أيضاً بما يحاك من مؤامرات ضدّ النّبي يَبَيْنُونْ من قبل الأعداء والمنافقين، لذا فإنّكم تستحقون اللوم والتأنيب لجرد هذه الشائعات الكاذبة، ولالتزامكم الصعت إزاءها، فكيف بكم وقد اشتركتم في نشر هذه الشائعة بوعى أو دون وعى منكم؟

وممّا يلفت النظر أنّ الآية السابقة بدلاً من أن تقول: عليكم أن تحسنوا الظن بالمتهم وتصدقوا تهمته، فإنّها تقول ﴿قَنْ المؤمنون والمؤمنات بانفسهم خيراً وهذه العبارة \_كما قلنا \_إشارة إلى أنّ أنفس المؤمنين كنفس واحدة، فإذا إنّهم أحدهم، فكأنّ التهمة موجهة لجميعهم، ومثالهم في ذلك كمن اشتكى عضو منه فهبت بقية الأعضاء لنجدته.

وهكذا يجب أن يهبّ المسلم للدفاع عن إخوته وأخواته في الدين مثلها يدافع عــن فسه\.

وقد استعملت كلمة «الأنفس» في آيات أخرى من القرآن في هذا المعنى أيضاً \_ في مثل هذه الحالات \_كها هو في الآية ١١ من سورة الحجرات ﴿ ولا تلهزوا لنفسكم ﴾! أمّا الاستناد إلى الرجال والنساء المؤمنين فيشير إلى قدرة الإيمان على ردع سوء الظن بالآخرين.

وحتى هذه اللحظة كانت الملامة ذات طابع أخلاقي ومعنوي، وتقضي بعدم التزام المؤمنين جانب الصمت إزاء مثل هذه التهم القبيحة، أو أن يكونوا وسيلة بيد مُروَّجي الشائعات.

ثمّ تهتم الآيات بالجانب القضائي للمسألة فتقول: ﴿لولاجاءِ عليه بأربعة شهدله أي لماذا لم تطلبوا منهم الإتيان بأربعة شهود. ﴿فَإِدْ لِم يأتوا بالشهدا. فأولئك عند الله هم الكاذبون ﴾. إنّ هذه الملامة تبيّن أنّ الحكم بأداء أربعة أشخاص لشهادتهم، وكذلك حدّ القذف في

ا. وأمّا قول البعض بأن المضاف محذوف وتقديره «ظن المؤمنون والعؤمنات بأنفس بعضهم خيراً» ليس صائباً ويفقد الآية جمالها وروعتها.

حالة عدمه قد نزل قبل الآيات التي تناولت حديث الإفك.

وأمّا الجواب عن سؤال. كيف لم يقدم النّبي ﷺ على تنفيذ هذا الحدّ؟ فإنّه واضح، لأنّه ﷺ لم يقدم على شيء ما لم يسند من قبل الناس، فالتعصب القبلي قد يؤدّي إلى مقاومة سلبية لبعض أحكام الله ولو بصورة مؤقتة، وقد ذكر المؤرخون أنّ الأمركان هكذا في هذه القضية.

وأخيراً جمعت الآية التالية هذه الملامات، فقالت ﴿ولولا فضل الله مليكم ورحمته في

ونظراً لأن «أفضتم» مشتقة من الإفاضة، بمعنى خروج الماء بكثرة، واستُعْمِلت في حالات أخرى للتوغل في الماء، نَتَج مِن هذِهِ العبارة أنَّ شائعة الإتهام توسعت بشكل شملت المؤمنين مضافاً إلى مروجيها الأصليين (المنافقين).

وتبين الآية التالية \_ في الحقيقة \_ البحث السابق. وهو كيف ابتلي المؤمنون بهذا الذنب العظيم نتيجة تساهلهم؟ فتقول ﴿إِدْ تلقُونه بِالسنتكم ﴾ أي تذكّروا كيف رحّبتم بهذه التهمة الباطلة فتناقلتموها ﴿وتقولون بأقواهكم ما ليس لكم به علم وتحسبونه هينا وهو مندالله عظيم ﴾.

وتشير هذه الآية إلى ثلاثة أنواع من ذنوبهم العظيمة في هذا الجال:

الأوّل: تَقَبُّل الشائعة: استقبالها وتناقلها.

الثّاني: نشر الشائعة دون أي تحقيق أو علم بصدقها.

الثّالث: استصغار الشائعة واعتبارها وسيلة للّهو وقضاء الوقت، في وقت تمسّ فيه كيان المجتمع الإسلامي وشرفه، إضافة إلى مساسها بشرف بعض المسلمين.

وعمّا يلفت النظر أنَّ الآية استعملت تعبير «بالسنتكم» تارة وأخرى تعبير «بافواهكم» على الرغم من أنَّ جميع الكلام يصدر عن طريق الفم واللسان، إشارة إلى أنّكم لم تطلبوا الدليل على الكلام الذي تقبلتموه، ولا تملكون دليلاً يُسوِّغُ لكم نَشْرُهُ، والأمر الوحيد الذي كان بأيديكم هو لقلقة لسانكم وحركات أفواهكم.

ونظراً لهول هذه الحادثة التي استصغرها بعض المسلمين، أكدتها الآية ثانية، فانّبتهم مرّة أخرى ولذعتهم بعباراتها إذ قالت ﴿ولولا إِدْسمعتموه قلتم ما يكون لنا أن تتكلّم بهذا سبحانك هذا بهتان عظيم ﴾.

وسبق لهذه الآية أن وجهت اللوم لهم لسوء ظنهم بالذي وجه إليه الإتهام باطلاً، وهنا

تقول الآية: إضافة إلى وجوب حسن الظن بالمتهم يجب ألا تسمحوا لأنفسكم بالتحدث عند، ولا تتناولوا التهمة الموجهة إليه، فكيف بكم وقد كنتم سبباً لنشرها!

عليكم أن تعجبوا لهذه التهمة الكبيرة، وأن تذكروا الله سبحانه وتعالى، وأن تلجأوا إلى الله عليكم أن تعجبوا لهذه التهمة وإشاعتها، ومع كل الأسف استصغرتموها ونشرتموها بكل يسر، فأصبحتم بذلك آلةً بيد المنافقين المتآمرين المروجين للشائعات.

هذا وسنتناول بالبحث ـ خملال تمفسير الآيات القادمة ـ ذنب اختلاق الشائعة ودوافعها، والسبيل إلى مكافحتها، بعون الله وتوفيقه.

8003

يَعِظُكُمُ اللهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ أَبَدًا إِن كُنمُ مُّ وْمِنِينَ ﴿ وَيُبَيِنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَاتُ وَاللهُ عَلِيمُ مُّ وَمِنِينَ ﴿ وَيُبَيِنُ اللّهُ لَكُمُ الْآيَاتُ وَاللّهُ عَلَيْتُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَ كَذَابُ عَلِيهُ مَ كَلَا اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا لَا يَعْمَلُوا اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

### التفسير

### مرمة إشاعة الفمشاء:

تحدثت هذه الآيات أيضاً عن حديث الإفك، والنتائج المشؤومة والأليمة لاختلاق الشائعات ونشرها، واتهام الأشخاص الطاهرين بتهمة تمس شرفهم وعفتهم. وهذه القضية مهمّة بدرجة أنّ القرآن الجيد تناولها عدّة مرات، وعَرَضَ لها من طرق مختلفة مؤثرة، باحثاً محللاً لها من أجل ألّا تتكرر مثل هذه الواقعة الأليمة في المجتمع الإسلامي، فذكر أولاً ويعظكم الله أن تعودوا لمثله ﴾ (

أي أنَّ من علامات الإيمان أن لا يتوجه الإنسان نحو الذنوب العظام، وإذا ارتكبها فذلك يدلَّ على عدم إيمانه أو ضعفه، والجملة المذكورة تشكل في الحقيقة أحد أركان التوبة، إذ أنَّ الندم على الماضي لا يكفي، بل يجب التصميم على عدم تكرار ارتكاب الذنوب في المستقبل، لتكون توبة كاملة.

وللتأكيد أكثر على أنَّ هذا الكلام ليس اعتيادياً، بل صادر عن الله العليم الحكيم، ولبيان

ا. لهذه الجملة كلمة محذوفة هي حرف «لا» وتقديرها: «يعظكم الله أن لا تعودوا لمثله أبداً» وإذا لم نـقدر محذوفاً، فإنّ عبارة «يعظكم» تعني ينهاكم. أي إنّ الله ينهاكم من العودة إلى مثل هذا العمل.

الحقائق ذات الأثر الفَعَّال في مصير الإنسان، يقول سبحانه و تعالى ﴿ ويبيّن الله لكم الآيات والله عليم حكيم ﴾.

فهو يعلم تفاصيل أعمالكم تمام العلم، ويصدر أحكامَهُ بمقتضى حكمته الهادِيةِ لكم. وبتعبير آخر: إنّه يعلم حاجاتكم وما يضرّكم وما ينفعكم بمقتضى علمه الواسع، ويصدر أحكامه وأوامره المتناسبة لاحتياجاتكم بمقتضى حكمته.

ولتثبيت الأمر نقل الكلام من مورده الخاص إلى بيان عام لقانون شامل دائم، فقال: ﴿ إِنَّ الّذين يحبّون أن تشيع للفاحشة في الّذين آهنوا لهم عذلب أليم في الدّنيا والآخرة ﴾.

وممًا يلفت النظر أنّ القرآن الكريم لم يقل: الذين يشيعون الفاحشة، بل قال: ﴿السَّفِينُ يَعْبُونُ لَنْ تشيع الفاحشة ﴾ وهذا يحكي عن الأهميّة القسوى التي يبدليها القرآن لذلك. وبعبارة أخرى: أنّه لا ينبغي توهم أنّ ذلك كان من أجل زوجة النّبي تَنْبُولُهُ أو شخص آخر بمنزلتها، بل من أجل كلّ مؤمن ومؤمنة، فلا خصوصية في ذلك، إنّما هي عامّة للجميع على الرغم من أن كل حالة لها خصائصها، وقد تزيد الواحدة على الأخرى في الخصائص أو تنقص.

كما يجب الإنتباه إلى أنّ إشاعة الفحشاء لا تنحصر في ترويج تُهمة كاذبة ضد مسلم مؤمن، يتهم بعمل مخل بالشرف، بل هذه مصداق من مصاديقها ولهذا التعبير مفهوم واسع يضم كل عمل يساعد في نشر الفحشاء والمنكر.

وقد وردت في القرآن المجيدِ كلمة «الفحشاء» غالباً للدلالة عملى العمل المخلل بالعفّة والشرف. ولكن من الناحية اللغوية، فقد ذكر الراغب الإصفهاني مفهوماً واسعاً لها فقال: الفحش والفحشاء والفاحشة، ما عظم قبحه من الأفعال والأقوال.

ويستعمل القرآن أحياناً هذا المفهوم الواسع، حيث يقول ﴿وَالَّذَينَ يَجْتَنَّبُونَ تَحْبَائُرُ الْإِلَمُ والقواحثن﴾ \

وبهذا يتّضح المفهوم الواسع للآية:

أمّا قول القرآن الكريم: ﴿ لَهُم مَذَلِ اللَّهِ فَي الدُّنيا ﴾ فقد يكون إشارة إلى الحدود والتعزيرات الشرعية. وردود الفعل الاجتاعية، وما يبتلي به الناس في هذه الدنيا من

<sup>&</sup>lt;sup>۱.</sup> الشوري، ۳۷.

مظاهر مشؤومة بسبب أعمالهم القبيحة، إضافة إلى عدم تقبل أية شهادة منهم، وإدانستهم بالفسق والفجور وافتضاح أمرهم، كل ذلك من النتائج الدنيوية التي تترتب على أقوالهم وأعمالهم القبيحة.

وأمّا عذابهم الأليم في الآخرة، فيكون في ابتعادهم عن رحمةِ الله، واستحقاقهم غضب الله وعذاب النار.

وتختم الآية بالقول ﴿والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ أجل، وإن الله يعلم بالعاقبة المشؤومة التي تنتظر الذي يشيعون الفحشاء في الدنيا والآخرة، ولكنّكم لا تعلمون أبعاد هذه القضية إنّه يعلم الذين يبيتون في قلوبهم حب هذا الذنب، ويعلم الذين يمارسونه تحت واجهات خداعة، أمّا أنتم فلا تعلمون ذلك ولا تدركونَهُ.

أجل، يعلم الله كيف ينزل أحكامه ليحول دون إرتكاب هذه الأعمال القبيحة.

وكررت الآية الأخيرة مما نحن بصدد من الآيات التي تناولت حديث الافك ومكافحة إشاعة الفحشاء، وقَذْف المؤمنين المتطهرين \_هذه الحقيقة لتؤكّد القول وولولا فضل الله عليكم ورحمته وأنّ الله رؤوف رحيم في (

### بحوث

### ١\_مامعنى إشاعة الفمشاء؟

بما أنّ الإنسان مخلوق اجتاعي، فالمجتمع البشري الذي يعيش فيه لَهُ حُرْمة يجب أن لا تقِلَّ عَنْ حَرْمَتِهِ الشخصيَّةِ، وطهارة كِلّ مِنْهُما تُساعِدُ في طهارةِ الآخر، وقبح كـلّ مـنهما يسري إلى صاحِبه، وبموجب هذا المبدأ كافح الإسلام بشدّة كُلَّ عمل ينشر السـموم في المجتمع، أو يدفعه نحو الهاوية والإنحطاط.

ولهذا السبب حارب الإسلام \_بقوة \_الغيبة والنميمة، لأنّ الغيبة تكشف العيوب الخفية، وتسيء إلى حرمة المجتمع.

أوجب الإسلام ستر العيوب والسبب في ذلك هو ما تقدم من الحيلولة دون انـتشار الذنوب في المجتمع، واكتسابها طابع العمومية والشمول.

الهذه الجملة محذوف كما يبدو في آيات أخرى سبقت، وتقديره «لولا فضل الله عبليكم لمشكم فيهما أفضتم فيه عذاب عظيم».

# الأمثل في تفسير كتاب الله المنز في المنزي المستريد المستريد المستريد المستريد المستريد المستريد المستريد

وعندما نرى اختصاص الذنب العلني بأهمية أكثر من الذنب الكين بي تتكلفه في الحفاء، حتى أنّ الإمام علي بن موسى الرضائظ قال: «المذيع بالسيئة مخذول والمستتر بالسيئة مغفور له» أ. فالسبب هو ماذكرنا.

وهكذا لنفس السبب يدين القرآن - بشدة - إرتكاب الذنوب في العلن، كإشاعة الفحشاء التي ذكرتها الآيات السابقة فارتكاب الذنوب كالنار التي تسري في الهشيم، تأتي على المجتمع مِن أساسه فتنخُره حتى تَهْدِمَهُ وَتَذْروهُ، لهذا يجب الإسراع لإطفاء هذه النار، أو لحاصرتها على الأقل. أمّا إذا زدنا النار لهيباً، ونقلناها من مكان إلى آخر، فإنّها ستحرق الجميع، ولا يمكن بَعْدَئذٍ إطفاؤها أو السيطرة عليها.

وإضافة إلى ذلك، فإنّه لو عظم الذنب في نظر عامّة الناس، وتمّت المحافظة على سلامة ظاهر المجتمع من التلوث والفساد، فإن ذلك يمنع انتشار الفاحشة بصورة مؤكّدة، أمّا اشاعة الفحشاء والذنوب والتجاهر بالفسق، فمن نشأنها أن تحطم هذا السد الحاجز للفساد. ويستصغر شأن الذنوب من قبل الناس، ويسهل التورط فيها.

وقد جاء في حديث للرسول الأكرم ﷺ قوله «من أذاع فاحشة كان كمبتدئها» إ

وجاء في حديث آخر عن محمد بن الفضيل عن الإمام موسى بن جعفر عليه قال: قلت له: جعلت فداك الرجل من اخواني بلغني عنه الشيء الذي اكرهه فاسأله عنه فينكر ذلك وقد أخبرني عنه قوم ثقات؟ فقال الإمام عليه لي: «يا محمد كذب سمعك وبصرك عن أخيك، وإن شهد عندك خمسون قسامة. وقال لك قول فصدقه وكذبهم، ولا تذيعن عليه شيئاً تشينه بسه وتهدم به مروء ته، فتكون من الذين قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ إِنِّ الدِّين يحبّون أَنْ تشيع القاحشة في الدِّين آمنوا لهم عدًاب ألهم في الدِّنيا والآخرة ﴾ ٢٤.

وممّا يلزم ذكره أنّ لإشاعة الفحشاء صوراً عديدةً فتارة بكون من جيل انتعال تهمة كاذبةٍ ونَقلها بين الناس.

وأخرى يكون بانشاء مراكِزَ للفساد ونشر الفحشاء.

هديسة مؤسسة آل البيت بين الإحياء التراث إلى مكتبة الجوادين العامة

أصول الكافي، ج ٢، باب ستر العيوب.
 ٢٠ العصدر السابق، باب التعيير

٣. كتاب تواب الأعمال، ص ٢٤٧، حسيما ذكره تفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٥٨٢.

لهذه القضية استثناءات، منها موضوع الشهادة في المحكمة، أو حالات النهي عن المنكر حيث لا سبيل إلّا بكشف العمل القبيح الذي يرتكبه شخص ما والشهادة ضده.

وثالثة بتوفير وسائل المعصية للناس، أو تشجيعهم على ارتكاب الذنوب.

ورابعة يرتكب الذنب في العلن دون ملاحظة الدين، ولا رعايةٍ لقانونٍ ولا التفاتٍ لآدابٍ عامّة, وكل هذه مصاديق لإشاعة الفحشاء، لانّ لهذه الكلمة مفهوماً واسعاً (فتأملوا جيداً).

#### ٢\_مصيبة الشائعات

إن اختلاق ونشر الشائعة الكاذبة يُودِّي إلى سَيْطَرةِ القَلَقِ واستبدادِ الإضطرابِ وانعدام الثقةِ، وهذِهِ مِن أهَمَّ ما تَرْمي إليه الحَرْبُ النفسيَّةُ للمستعمرين بغية إثارة الْبَلْبلةِ وَنـشْرَ الفَزَع، ليتسنىٰ لهم التَّغَلُّب العَسكري والسياسي.

فعندما يعجز العدو عن إلحاق الضرر بصورة مباشرة، يقوم بنشر الشائعات، لبث الرعب والقلق في الناس، ليشغلهم بأنفُسهم، وَلِيَحْرِفَهُمْ عَنْ أهم قضاياهم حساسية، وليتسنَّىٰ لَهُ الظُهُورُ عليهم والتمكُّنُ مِنهُم في كل مجال. واختلاق الشائعة من الأسلحة الخربة المستعملة ضد الصالحين والطيبين، لِعَزْ لِهِم وإقصاء الناس عنهم.

وبحسب أسباب النزول المعروفة بشأن الآيات موضع البحث لجأ المنافقون إلى أخَسَّ السبل لتلويث سمعة النبي تَلَيَّة والحط من شأنه المقدّس لدى الناس، باختلاق شائعة تمسّ طهارة وعفة إحدى زوجاته مستغلين في ذلك فرصة سنحت لهم، ممّا أدى إلى تشويش أفكار المسلمين، وإدخال الحزن إلى قلوبهم، بحيث اضطرب الجميع، وأصاب المؤمنين القلق الشديد حتى نزل الوحي وأنقذهم من هذه الحالة، ومرّغ أنوف المنافقين في الوَحل بما اختلقوا هذه الشائعة، وجعلهم عبرة للآخرين.

ورغم أنّ اختلاق الشائعة يعدّ نوعاً من الكفاح في المجتمعات التي تسودها الدكتاتورية ويفتقد الناس فيها الحرية، إلّا أنّ من أسبابها ودوافعها الإنتقام، وتنصفية الحساب مع أشخاص معنيين، وإزالة الثقة العامّة بالشخصيات الكبيرة، وحرف الرأي العام عن القضايا الجوهرية.

ولا يهمنا أن نعلم دوافع اختلاق الشائعات، إنّا المهم تحذير المجتمع من مغبة الوقوع في براثن الذين يختلقون الشائعات وينشرونها بين الناس، وبذلك يدمرون المجتمع وأنفسهم بأيديهم! وأن نعلّم الناس بأن يدفنوا الشائعة في مهدها،وإلّا فقد أدخلنا السرور إلى قلب العدو، وعرضنا أنفسنا إلى عذاب الدنيا والآخرة كها نصّت عليه الآيات السابقة.

#### ٣ـ استصغار الذنب

يستفاد من الآيات السابقة أنّها استنكرتُ استصغار نشر البهتان والتهمة، وهو خطأ فادح وَجُرْمُ عظيم وفي الحقيقة إن استصغار الذنب بذاته ذنب آخر، فالذي يرتكب الذنب ويشعر بعظمة ذنبه، ويندم على ما فعل هو الذي يؤمل فيه التوبة والجبران.

أمّا الذي يستصغر الذنب ويقول: ماأسعدني إن كان ذنبي هذا فقط، فهذا الشخص يسير في طريق خطر وقد يواصل ارتكاب ذنبه، لهذا نقرأ في حديثٍ للإمام علي يليِّخ قوله: «أشد الذنوب ما استهان به صاحبهُ» \.

#### 8003

#### الآيات

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا لَا تَنْبِعُوا خُطُوَتِ الشَّيْطُنِ وَمَن يَتِغ خُطُوَتِ الشَّيْطَنِ فَإِنَّهُ مَا أَنْ مِن كُرِّ وَلَوْلا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُرُ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَ مِن كُرِّ مِن الْحَدِّ الْدَاولَكِنَ اللّهَ يُرَكِّ مَن يَشَاءُ وَالْمَن كُرُ وَالسَّعَةِ أَن اللّهَ يُرَكِي مَن يَشَاءُ وَاللّهَ عَلِيهُ اللّهَ وَلاَيا أَوْلُوا الْفَضْلِ مِن كُرُ وَالسَّعَةِ أَن اللّهَ يُرَكِي مَن يَشَاءُ وَاللّهَ عَلِيهُ وَاللّهَ عَلِيهُ وَاللّهَ عَلَيْهُ وَاللّهَ عَلَيْهُ وَاللّهَ وَلَيْعَفُوا وَلَيصَفَحُوا اللّهَ يُوتُوا الْوَلِي اللّهَ وَلِيعَفُوا وَلَيصَفَحُوا اللّهَ وَلَيْعَفُوا وَلَيصَفَحُوا اللّهَ وَلِيعَفُوا وَلَيصَفَحُوا اللّهُ وَلَيْعَمُ وَاللّهُ وَلَيْعَفُوا وَلَيصَفَحُوا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَمِن اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّ

### التفسير

#### للعقوبات مسابا

على الرغم من عدم متابعة هذه الآيات حديث الإفك بصراحة، إلّا أنّها تعتبر مكملة لمضمون ذلك البحث، وتحذّر المؤمنين جميعاً من تأثير الأفكار الشيطانية التي تبدو أوّلاً في صورة باهتة، فلابد من الإنتباه إليها، وإلّا فالنتيجة سيئة للغاية، ولا يمكن تلافيها بسهولة، فعلى هذا حينا يشعر الفرد بأوّل وسوسةٍ شيطانية بإشاعةِ الفحشاء أو إرتكاب أي ذنب آخر فيجب التصدي له بقوّةٍ حاسمةٍ، حتى يمنع من انتشاره وتوسّعه.

و تخاطب الآية الأولى المؤمنين، فتقول: ﴿يَا لَيْهَا الَّذِينَ آهنوا لا تَتْبِعُوا خَسَطُواتِ الشَّيطان

### ومن يتّبع خطوات الشّيطان فإنّه يأمر بالفحشاء والمنكر ﴾ ﴿

وإذا فسّرنا الشيطان بأنّه كل مخلوق مؤذٍ وفاسد ومخرّب، يتّضح لنا شمولية هذا التحذير لأبعادِ حياتنا كلها، وحيث لا يمكن جرّ أي إنسان مؤمن متطهر مرّة واحدة إلى الفساد، فإنّ ذلك يتمّ خطوة بعد أخرىٰ في طريق الفساد:

الخطوة الأولى: مرافقة الملوثين والمنحرفين.

الخطوة الثّانية: المشاركة في مجالسهم.

الخطوة الثّالثة: التفكير بارتكاب الذنوب.

الخطوة الرّابعة: ارتكاب الأعال المشتبه بها.

الخطوة الخامسة: إرتكاب الذنوب الصغيرة.

وأخيراً الإبتلاء بالكبائر، وكأنّ الإنسان في هذه المرحلة يسلّم نفسه لمجرم ليقوده نحــو الهاوية، أجل هذه ﴿خطولت الشّيطان﴾ `

ثمّ تشير الآية إلى أهم النعم الكبيرة التي منَّ الله بها على الإنسان في هدايته فتقول: ﴿ولو الله عليكم ورحمته ما زكىٰ منكم من أحدِ أبدا ولكنّ الله يزكّي من يشا، والله سميع عليم ﴾.

ولا شك في أنّ الفضل والرحمة الإلهية ينقذان الإنسان من الإنحطاط والانحراف من الذنوب جميعاً، فالله منحه العَقْلَ، ولطف به فأرسل إليهِ الرُّسُلَ، وَيسَّرَ له سُبُلَ الإرتهاء والإهتداء، وأعانَهُ على استكمالِ الخَيْرِ، وإضافة إلى هذه المواهب شمل الله الذين تطهروا بتوفيقاته الخاصة، وإمداداته التي يستحقونها، والتي تعتبر أهم عنصر في تطهير وتركية النفس.

وكما أسلفنا. مراراً، فإنّ عبارة «من يشاء» لا تعني المشيئة دون مبرّر، بل إنّ الله يهدي عباده الذين يسعون في نيلها، الذين يسيرون في الطريق إلى الله، ويجاهدون في سبيله، فيمسك الله بيدهم ويحفظهم من وساوس الشيطان وكيده حتى يبلغهم الهدف الأسمى.

١. هناك محذوف لجملة ﴿ ومن يتبع خطوات الشّيطان فإنّه يأمر بالفحشاء ﴾ وهو جواب الشرط وتـقديره «ومن يتبع خطوات الشيطان ارتكب الفحشاء والمنكر فإنّه يأمر بهما» (تفسير روح المعاني، ج ١٨، ص ١١٢، ويل الآيات مورد البحث) ويجب الإنتباء إلى أن جملة فإنّه يأمر بالفحشاء، لا يمكن اعتبارها جواباً للشرط.
 ٢. بحثنا الفرق بين الفحشاء والمنكر في تفسير الآية ٩٠ من سورة النحل.

وبعبارة أخرى: إنَّ الفضل والرحمة الإلهيّة تارة يكون لها جانب تشريعي عن طريق الرسل عليهم السلام والكتب الساوية، وما فيها من تمعاليم إلهية وبشارات وإنذارات ساوية، وأخرى يتخذ الفضل والرحمة الإلهيّة جانباً تكوينياً عن طريق الإمدادات المعنوية الإلهيّة.

والآيات موضع البحث استهدفت القسم الثّاني، بدليل عبارة «من يشاه»، ويجب الإنتباه إلى أن «الزكاة» و «التزكية» تعني في الأصل النمو، والعمل من أجل النمو، إلّا أنّها وردتْ غالباً بمعنى التطهّر والتطهير.

و يمكن إرجاعها إلى أصل واحد، إذ إنّ النمو والرشد لا يمكن أن يتحققا إلّا بزوالِ الحواجز والتطهير من المفاسد والرذائل.

وذكر عدد من المفسّرين سبباً لنزول الآية النّانية -من الآيات موضع البحث - يكشف عن تلاحمها مع الآيات السابقة، قال: إنّ هذه الآية نزلت بشأن عدد من الصحابة أقسموا على عدم تقديم مساعدة مالية إلى الذين تورّطوا في هذه القضية وأشاعوا هذه التهمة بين الناس، وألا يشاركوهم همومَهم، فنزلت هذه الآية لتمنعهم من رّدٌ فعل قاسٍ، وأمرتهم بالعفو والساح.

وقد روئ سبب النّزول هذا «القرطبي» في شأن نزول هذه الآيات في تفسيره عن ابن عباس والضحاك، ورواه المرحوم «الطبرسي» عن ابن عبّاس، ورواهُ آخرون لدى تفسير الآيات موضع البحث، وهو بمتاز بعموميته.

إلا أن مجموعة من مفسّري أهل السنة يُصرُّون على أن هذه الآية نزلت بخصوص «أبي بكر» حيث أقسم بعد حادث الإفك على عدم تقديم أية مساعدة مالية لـ «مسطح بن أثاثة» الذي كان ابن خالته، أو ابن أخته، وهو الذي نشر شائعة الإفك، في حين أن الضائر التي استعملتها الآية، جاءت بصيغة الجمع، وتبيّن أن مجموعة من المسلمين اتخذوا قراراً بقطع مساعداتهم عن هؤلاء المجرمين، إلا أن هذه الآية نهتهم عن العمل.

ومن المعلوم أنّ الآيات القرآنية لا تختص بسبب النّزول فقط، بل تشمل جميع المؤمنين إلى يوم القيامة، فهي توصي المسلمين جميعاً بألّا يستسلموا لعواطفهم، وألّا يتخذوا مواقف عنيفة إزاء أخطاء الآخرين.

نعود الآن إلى تفسير الآية بملاحظة سبب النّزول هذا:

يقول القرآن: ﴿ولا يأتل أولوا الفضل منكم والسّعة أن يبؤتوا أولي القبرين والمساكين والمهاجرين في سبيل الله﴾

إنّ هذا التعبير يكشف أنّ عدداً ممن تورّط في قضية الإفك كانوا من المهاجرين في سبيل الله إذْ خدعهم المنافقون، ولم يُجز الله طردهم من المجتمع الإسلامي لماضيهم المحسيد، كما لم يسمح بعقابهم أكثر ممّا يستحقونه.

كُلمة «يأتل» مشتقة من «أليّة» (على وزن عطيّة) أي اليمين، أو إنّها مشتقة من «ألُو» (على وزن دلو) بمعنى التقصير والترك.

وعلى هذا، فإنّ الآية تعني وفق المعنى الأوّل النّهي عن هذا القَسَمُ بـقطع مـثل هـذه المساعدات ، وعلى المعنىٰ الثّاني النهي على التقصير في مساعدتهم وترك مثل هذا العمل.

ثمّ تضيف الآية ﴿وليعفوا وليصفحوا﴾ لتشجيع المسلمين و ترغيبهم في العفو والصفح بقولها: ﴿الا تحبّون أن يغفر الله لكم﴾.

فإنّكم مثلها تأملون من الله العفو عنكم وأن يغفر خطاياكم، يجب عليكم العفو والصفح عن الآخرين ﴿ولله عفور رحيم﴾.

والمثير للدهشة أنّ أصحاب الإفك أدينوا بشدّة في آيات شديدة اللهجة، إلّا أن هـذه الآية الشريفة تتحرك من موقع التأثير على المتشدّدين في موقفهم من هؤلاء لمنعهم سن تجاوز الحدّ في العقوبة بثلاث جمل ذاتٍ تَشَعْشُع أخَّاذٍ الأول: الأمر بالعفو والصفح.

ثمّ تقول: ألا تحبّون أن يغفر الله لكم؟ فينبغي عليكم أن تعفوا وتصفحوا كذلك.

ولتأكيد ذلك تذكر الآية صفتين من صفات الله «الغفور» و«الرحيم».

وهكذا تقول الآية للناس: لا يمكنكم أن تكونوا أحرص من الله الذي هو صاحب هذا الحكم، وهو يأمركم بألّا تقطعوا مساعداتكم.

ممّا لاشك فيه أنّ جميع المسلمين الذين تورطوا في حادثة الإفك لم يكونوا مشاركين في التآمر بهذا الصدد، ولكن المنافقين هم الذين وضعوا أساس فتنة الإفك وتبعهم مسلمون مضلَّلون.

ولا شك في أنّهم جميعاً مقصّرون ومذنبون. ولكن بين هانين المجموعتين فسرق كــبير، وعلى هذا يجب أن لا يعامل الجميع سواسية.

١. في هذه الحالة يجب تقدير وجود حرف «لا» قبل «يؤتوا» فيكون التقدير «ولا يأتل... أن لا يؤتوا».

وعلى كل حال، فني الآيات السابقة درس كبير لحاضر المسلمين ومستقبلهم، وتذكير لهم بأن لا يتجاوزوا الحدُّ المقرّرُ في معاقبةِ المذنبينِ، ولا ينبغي طردهم من المجتمع الإسلامي، أو اغلاق باب المساعدة في وجوهم، ذلك من أجل المحافظة عليهم كي لا يزدادوا انحرافاً فيقعوا في أحضان العدو، أو ينحازوا إلى جانبه.

وترسم هذه الآيات صورة للتعادل الإسلامي في جذبه ودفعه، وتشكل آيات الإفك والعقوبات الشديدة التي تفرض على الذين يتهمون الآخرين في شرفهم «قوة الدفع». وأمّا الآية موضع البحث التي تتحدث عن العفو والصفح وكون الله غفوراً رحيماً. فإنها تكشف عن «قوة الجذب»!

ثم تعود الآية إلى قضية القذف واتهام النساء العفيفات المؤمنات في شرفهن، فتقول بشكل حازم: ﴿إِنِّ الَّذِين يرمون المعصنات الفاقلات المؤمنات لعنوا في الدِّنيا والآخرة ولهم عدّلب عظيم ﴾.

ذكرت هذه الآية المباركة ثلاث صفات لهؤلاء النسوة، كل واحدة تشكل دليلاً على مدى الظلم الذي تعرضن إليه باتهامهن في شرفهن: «المعصنات» أي العقيفات الطاهرات الذيل و «الغافلات» البعيدات عن كل تهمة وتلوّث و «المؤمنات»، كما تكشف العذاب العظيم الذي ينتظر من يقترف هذا العمل!

كما أنّ عبارة ـ «غافلات» تلفت النظر، لأنّها تكشف عن منتهى طهارتهنّ من أي انحراف وتلوّث، أي أنّهن غافلات عن كل تلوث جنسي إلى درجة وكأنّهن لا يعلمن بوجود مثل هذا العمل فتارة يكون الإنسان في مقابل الذنب أن لا يخطر على ذهنه وجود ميثل هذا الذنب في الخارج وهذه مرحلة عالية من التقوى.

ويحتمل أن يكون المراد من «الغافلات» أنهن لا يعلمن بما ينسب اليهن من بهـتان في الخارج، ولهذا لسن في صدد الدفاع عن أنفسهن، وفي النتيجة فإن الآية تطرح موضوعاً جديداً للبحث، لأن الآيات السابقة تحدثت عن مثيري النهم الذين يمكن التعرف عليهم ومعاقبتهم. إلا أنّ الحديث هنا يدور حول مثيري الشايعات الذين أخفوا أنفسهم عن العقاب والحد الشرعي: فتقول الآية: إنّ هؤلاء لا يتصوروا أنههم بهـذا العـمل سيكون

١. تفسير الميزان، ج ١٥، ص ١٢٢، ذيل الآيات مورد البحث.

بإمكانهم تجنب العقاب الإلهي دائماً، لأنّ الله تعالى سيبعدهم عن رحمته في هذه الدنيا، كما ينتظرهم العذاب العظيم في الآخرة.

إن هذه الآية رغم مجيئها بعد حديث الإفك، وظهورها بمظهر الإرتباط بذلك الحادث، فإنها كبقية الآيات التي تنزل لسبب خاص، وهي ذات مفهوم عامّ، لا تختص بحالة معينة.

والذي يثير الدهشة هو إصرار بعض المفسّرين كالفخر الرازي في «الشّفسير الكبير»، وآخرين، على أنّ مفهوم هذه الآية خاص باتهام نساء النّبي ﷺ ويجعلون هذا الذنب بدرجة الكفر، ويستدلون بكلمة «اللعن» التي ذكرتها الآية، في الوقت الذي لا يمكن فيه اعتبار توجيه التهمة حتى إن كان هذا الذنب عظيماً كإتهام نساء النّبي ﷺ لوحده سبباً للكفر. لهذا لم يعامل النّبي ﷺ أصحاب الإفك معاملة المرتدين عن دينهم. بل إنّ الآيات التالية التي بيّنا شرحها توصي بعدم تجاوز الحد المقرر لهم وعدم الإفراط في عقابهم، فذنبهم لا يُوازى الكفر بالله.

وأمّا «لعنة الله» فهي تصدق على الكافرين ومرتكبي الكبائر أيضاً، وعليه أوردت هذه الآيات المتحدِّثة عن حدّ القذف (في الأحكام الخاصّة باللعان) مرتين كلمة «لعن» ضد الكذابين المسيئين للناس، كما استعملت الأحاديث الإسلامية كراراً كلمة «اللعن» ضد مرتكبي الذنوب الكبيرة، وحديث «لعن الله في الخمر عشر طوائف...» معروف.

وتحدد الآية التالية وضع الذين يتهمون الناس بالباطل في ساحة العدل الإلهي، قائلة: ﴿ويوم تشهد عليهم السنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعلمون﴾.

تدور ألسنتهم بما لا تشتهي أنفسهم لتستعرض الحقائق، وعندما يجد المحرمون الدلائل والشواهد العينية على ما اقترفوه من أعمال إجرامية، تراهم يعترفون بذنوبهم ويفضحون أمرهم خلافاً لرغبتهم الباطنية، حيث لا ينفع في ذلك اليوم إنكارهم للتهم الموجهة إليهم.

وتشهد أيديهم وأرجلهم، وكما ذكرت الآيات القرآنية: تنطق جلودهم وكأنّها شريط مسجّل، تنطق بما اقترف صاحبها من ذنوب، حيث رسمت آثار الجرائم عليها طوال عمره، حقاً إنّه يوم البروز والإفتضاح، ويوم تنكشف فيه السرائر.

وإذا وجدنا في بعض آيات القرآن إشارة إلى يوم القيامة تذكر ﴿اليوم نختم على أفواههم

وتكلّمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون اله أنه لاخلاف فيها مع هذا البحث، إذ يمكن أن تتعطل الأفواه عن الكلام أولاً، فتشهد سائر أعضاء الجسم، وعندها تكشف الأيدي والأرجل الحقائق، ينطق اللسان بما جرى ويعترف بالذنوب كلّها.

### ہموث

#### ١\_ مَن هنّ المبيثات ومَن هم المبيثون؟

ذكر المفسّرون تعاريف مختلفة لـ «الخبيئات» و «الخبيئون» و «الطيبات» و «الطيبون»:

ر قيل أنّ المراد هو الكلام السيء والتهمة والإفتراء والكذب الصادر عن الخطئين والمذنبين من الناس، وعلى العكس من ذلك الكلام الطيّب ما يصدر عن الطيّبين المتطهرين، وحسما يقول المثل المأثور «ينضح الإناء بما فيه».

٢\_وقيل إن كلمة «الخبيئات» تعني «السيئات» وكل الأعمال السيئة وغير المرغوب فيها التي تصدر عن الخبئاء من الناس، وعلى العكس من ذلك «الحسنات» الخاصة بالطيبين من الناس.

٣\_«الخبيثات» و«الخبيثون» تعنيان النساء والرجال الساقطين، وهم عكس (الطيبات) و(الطيبون) الخاصتين بالنساء والرجال المتطهرين.

وظاهر الآية قصد هذا المعنى بذاته، حيث هناك قرائن تؤكّد هذا المعنى:

أ) جاءت هذه الآيات إثر آيات الإفك \_ وبعد آية ﴿الزَّلني الينكح إلَّا زَاليه أو مشركة والزَّلنية الاينكحها إلّا زان أو مشرك وحرّم ذلك على المؤمنين﴾ وهذا التّفسير ينسجم مع مفهوم تلك الآيات.

ب) إن جملة ﴿ لُولئك مِبرَ وَن مِمَا يَقُولُونَ ﴾ التي تقصد الرجال والنساء الطاهرين من الدنس دليل آخر على صحة هذا التّفسير.

ج) قرينة المقابلة لجمع المذكر السالم في «الخبيثون» حيث يقصد بها الرجال الخبيثون، في ذلك يعلم أن الخبيثات جمع مؤنث حقيق، وتعني النساء الساقطات.

د) إضافة إلى ذلك روي حديث عن الإمامين الباقر والصّادق عَلَيْ قالا: «هي مثل قوله

(﴿الزَّلني لاينكح اللَّا زَلنية أو مشركة...﴾ الآية) إنَّ أناساً ههوّا أن يتزوّجوا منهنّ فنهاهم اللّه عن ذلك وكره ذلك لهم». \

كها نقرأ في روايات كتاب النكاح، كيف كان أصحاب الإمام يستفسرون منه أحياناً عن الزواج بالخبيثات فيجيبهم سلباً. وهذا يدل على أنّ الخبيثة تعني المرأة الساقطة، وليس الكلام السيء ولا العمل المنحط "

والسؤال الآخر؛ هل أن خبث هذه الجموعة من النساء والرجال أو طبيبهم يسراد بسه الشرف والعفّة، أو يتعلّق بانحطاط في الفكر أو العمل أو القول؟

إنَّ المفهوم الأوِّل للآية هو الأصوب، لأنه يطابق ما جاء في الآيات والأحاديث، لكنَّ بعضَ الأحاديث لكنَّ بعضَ الأحاديث يعطي معنىً واسعاً لكلمتي الخبيث والطيب اللتين وردتا في هذه الآيات، ولا يحصرهما بالإنحطاط الخلق وطهارة الشخص.

وعلى هذا فلا يبعد أن يكون مفهوم الآية الأولى خاصاً بذلك المعنى الخاص. إلّا أنّـــه بملاحظة الملاك والغاية من الحكم يمكن تعميمه وتوسعته.

وبتعبير آخر: إنّ الآية السابقة بيان لميل الصنو إلى صنوه، رغم اختصاصها من حيث الموضوع يبحث العقّة والإنحطاط الخلق، «تأملوا جيداً».

# ٢\_ مل مذا مكم تكويني أم تشريعي؟

لا شكّ في أنّ الأمثال التالية تشير إلى سنّة تكوينيّة تطبق على المخلوقات جميعاً، حتى على ذرات الوجود في الأرض والسهاء، وهي جذب الشيء لنظيره كما يجذب الكهرب التبن.

أصحاب النور ينجذبون إلى أصحاب النور.

وأصحاب النّار يميلون إلى أصحاب النّار.

و «السنخية علَّة الانظهام» كما يقول المثل.

وعلى كل حال، فإن كل صنو يتبع صنوه، وكل مجموعة متجانسة ترتاح الأفرادها، إلا أن هذه الحقيقة الا تمنع من كون الآية السابقة كما هي عليه الآية ﴿ الزانية السنكمها إلا زان أو

١. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٣٥، ذيل الآيات مورد البحث.
 ٢. وسائل الشبعة، ج ١٤، ص ٣٣٧، الباب ١٤ من أبواب ما يحرم بالمصاهرة.

هشرك إشارة إلى حكم شرعي يمنع الزواج من النساء اللـواتي اشــتهرن بـالعمل الخــلّ بالشرف.

أليس لجميع الأحكام التشريعية جذور تكوينية؟

أليس هناك انسجام بين السنن الإلهيّة، التشريعية منها والتكوينية؟ (لإيــضاح أكـــثر راجع شرح الآية التي ذكرناها).

#### ٣\_ جواب استفسار

الإستفسار هو: إننا نشاهد عبر التاريخ أو في حياتنا حالات لا تنسجم مع القانون السابق، ومثال ذلك ما جاء في القرآن الجيد (ضرب الله هثلا للذين كفروا لهرأة نوح وأهرأة لوط كانتا تصعه عبدين من عبادنا صالحين فخانتاهها... ومقابل هذه الحالة ذكر القرآن الجيد زوجة فرعون مثالاً للإيمان والطهارة: ﴿وضرب الله مثلاً للذين آمنوا لهرأة فرعون إذ قالت رب لبن لي عندك بيتاً في الجنّة ونجني من فرمون وعمله ونجني من القوم الظالمين ﴾ `

كما شوهد نظير ها تين الحالتين في صدر الإسلام، حيث ابتلي بعض قادة المسلمين بنساء سيئات، وآخرون مَنَّ الله عليهم بنساء مؤمنات جاء ذكرهن في كتب التاريخ الإسلامي. وفي الجواب عن ذلك نقول أنّه مضافاً إلى أنّ لكل قانون استثناءات، فلابد من ذكر مسألتين:

1- قلنا خلال تفسير الآية موضع البحث: إنَّ القصد من الخبيث الإنحطاط الخلق والسقوط بارتكاب أعال مخلة بالشرف، والطيب ضد الخبيث، وعلى هذا فجواب السؤال السابق يكون واضحاً، لأنَّ نساء الأنبياء والأثمة الأطهار بيُنَّ لم ينحرفن ولم يخبثن أبداً، وإغّا القصد من الخيانة في قصة نوح ولوط بينً التجسس لمصلحة الكفّار وليس خيانة شرفها، وأساساً إن هذا العيب من العيوب المنفرة ونعلم أن الحيط العائلي للأنبياء بين يجب أن يكون طاهراً من أمثال هذه العيوب المنفرة للناس حتى لا يتقاطع مع هدف النبوة في جذب الناس إلى الرسالة الإلهية.

٢-إضافة إلى ذلك، فإنَّ نساء الأنبياء والإنمَّة عَلَيْ الله يكنَّ كافرات منذ البداية، بل يصبن

بالضلال أحياناً فيه بعد، ولهذا تستمر علاقة الأنبياء والأولياء بهنّ على ماكانت عليه قبل ضلالهنّ، كما أنّ أمرأة فرعون لم تكن مؤمنة بربّ موسى حين زواجها، إذ إنّ موسى عليه لم يكن قد ولد بعد، وقد آمنت برسالته السهاوية بعد أن بعنه الله، ولم يكن لها مخرج إلّا بمواصلة حياتها الزوجية والكفاح، حتى انتهت حياتها باستشهادها.

8003

#### الآيات

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا عَيْرَبُيُوتِكُمْ حَقَّ نَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَكُمْ تَذَكُرُون ﴿ فَإِن لَرَّغِدُواْ فِيهَا أَحَدًا فَلَا نَدْخُلُوهَا حَتَىٰ يُؤْذَن لَكُرُّ وَإِن قِبِلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَارْجِعُواْ هُوَ أَزْقَ لَكُمْ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُون عَلِيهُ ﴿ فَي لَكُمْ فَيَعَلَمُ مُنَا مُنْ اللَّهُ مُلُوا بُيُوتًا عَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَنعٌ لَكُمْ وَاللّهُ يَعَلَمُ مَا نُبُدُون وَمَا تَكْتُمُون ﴾ مَا تَنْ يَعْمُون ﴾ مَا نَبْدُون وَمَا تَكْتُمُون ﴾

## التفسير

### لاتدمُلُوا بُيُوتِ النَّاسِ مَثَّىٰ يؤذنَ لَكُم:

بيّنت هذه الآيات جانباً من أدب المعاشرة، والتعاليم الإسلامية الاجـــتاعية التي لهــا علاقة وثيقة بقضايا عامّة حول حفظ العفّة، أي كيفية الدخول إلى بيوت الناس، وكــيفية الإستئذان بالدخول إليها.

حيث تقول أوّلاً: ﴿يَا لَيُهَا الدّينَ آهنوا لا تدخلوا بيوتا غيربيوتكم حتّى تستأنسوا وتسلّموا على أهلها ﴾. وبهذا الترتيب عندما تعزمون على الدخول لابدٌ من إخبار أصحاب البيت بذلك ونيل موافقتهم.

والذي يلفت النظر في هذه الجملة استعالها «تستأنسوا» ولم تستعمل «تستأذنوا» لأنّ الجملة الثّانية لبيان الإستئذان بالدخول فقط، في الوقت الذي تكون الجملة الأولى مشتقّة من «أنس» أي الإستئذان المرافق للمحبّة واللطف والمعرفة والإخلاص، وتبيّن كيف يجب أن يكون الإستئذان برفق وأدب وصداقة، بعيداً عن أي حدّةٍ وسوء خلق، ولو تبحرنا في هذه الجملة على هذا الأساس لوجدنا فيها الكثير من الأدب الذي يدور حول هذا الموضوع، وهو يعني ألا تصرخوا وألّا تقرعوا الباب بقوة، وألا تستأذنوا بعبارات حادّة،

وألا تدخلوا حتى يُؤذنَ لكم، فتسلّموا أوّلاً سلاماً يستبطن مشاعر السلام والود ورسالة الحبة والصداقة.

وممّا يلفت النظر في هذا الحكم الذي يتصف بأبعاد إنسانية وعاطفية واضحة، مرافقته لجملتين أولاها: ﴿ فَلَكُم خَيْرَلَكُم ﴾ وثانيها: ﴿ لعلكم تَذْكُرُون ﴾ . وهذا بحدّ ذاته دليل على أنّ لهذه الأحكام جذوراً في أعهاق العواطف والعقول الإنسانية، ولو دقق الإنسان النظر فيها لتذكر أن فيها الخير والصلاح.

وأردف القرآن هذا الحكم بجملة أخرى في الآية التالية: ﴿فَإِنْ لَمُ تَجِدُوا فَيَهَا أَحَدُا فَلَا تَدخلوها حَتَىٰ يؤذن لكم ﴾

قد يكون المراد من هذه العبارة أنَّهُ رُبَّما كانَ في المنزل أحد، ولكن من لدَيه حقّ إعطاء الإذن بالدخول غيرموجود، فني هذه الحالة لا يحق للمرء الدخول إلى المنزل.

أو قد لا يوجد أحد في المنزل، ولكن صاحب المنزل على مقربة من ذلك المكان، أو في منزل الجيران بحيث لو طرق المرء الباب أو نادى صاحبه فقد يسمعه، ثمّ يحضر ليسمح له بالدخول، وعلى أى حال، فالمسألة المطروحة أن لاندخل منزلاً دون إذن.

ثمّ تضيف الآية ﴿وَإِنْ قَيْلُ لَكُمْ لَرَجِعُوا فَارْجِعُوا هُو لَزَكَىٰ لَكُمْ ﴾ إشارة إلىٰ أنَّـه لا لزوم لانزعاج المرء إن لم يؤذن له بالدخول، فلعلّ صاحب المنزل في وضع غير مريح، أو أن منزله لم يهيأ لاستقبال الضيوف!

وبما أنّ بعض الناس قد يدفعهم حبّ الإطلاع والفضول حين رفضهم استقباله على استراق السمع، أو التجسس من ثقب الباب لكشف خفايا أهل المنزل وليطلع على أسرارهم، لهذا قالت الآية: ﴿وَالله بِمَا تَعْمِلُونَ عَلَيْمٍ ﴾.

وبما أن لكل حكم استثناءً، لرفع المشكلات والضرورات بشكل معقول عن طريقه، تقول آخر آية موضع البحث: ﴿ليس عليكم جناح أن تدخلوا بيوتاً غير هسكونة فيها هـتاع لكم ﴾.

وتضيف في الختام **﴿وآلله يعلم ما تبدون وما تكتمون ﴾**. ولعل ذلك إشارة إلى استغلال البعض هذه الاستثناءات، فيتذرّع بأنّ المنزل غير مسكون فيدخله بهدف الكشف عن بعض الأسرار، أو الدخول إلى منازل مسكونة متذرعاً بعدم علمه بأنّها مسكونة، إلّا أنّ الله يعلم بكلّ هذه الأعمال، ويعلم الذين يسيئون الاستفادة من هذا الاستثناء.

#### ہموث

### ١\_ الأمن والمرية في مريم المنزل

لاريب في أنّ لوجود الإنسان بعدين: بعد فردي، وآخر اجتاعي، ولهذا فله نوعان من الحياة: حياة خاصّة، وأخرى عامّة. ولكل واحدة خيصائصها وآدابها، حيث يضطر الإنسان في البيئة الاجتاعية إلى تحمل قيود كثيرة من حيث اللباس والحركة، ومواصلة الإنسان حياته على هذا النسق وحده \_خلال الأربع والعشرين ساعة \_مُتعب ويبعث على الضجر، إذ أنّه يرغب في أن يكون حراً خلال فترة من الليل والنهار ليستريح بعيداً عن هذه القيود، مع أسرته وبين أولاده، لهذا يلجأ إلى منزله الخاص به، وينعزل بذلك عن الجتمع بشكل مؤقت، ليتخلص من قيوده، فيجب أن يكون محيط المنزل آمناً إلى حدٍّ كاف.

وأمّا إذا أراد كلّ عابر الدخول إلى منازل الآخرين، فلا تبقى حسرمة لمنازل الناس، ويسلب منها أمنها وحريتها، ويهذا تتحول إلى بيئة عامّة كالسوق والشارع. ولهذا السبب كانت بين الناس على مرّ العصور أعراف خاصّة في هذا الجال، حتى أنّ جميع قوانين العالم عنع الدخول إلى منازل الآخرين دون استئذان وتعاقب عليه، وحتى في حالات الضرورة القصوى ولغرض حفظ الأمن وغايات أخرى أجيز عدد قليل على وفق القانون بالدخول إليها.

ونصّت الأحكام الإسلامية على تعاليم وآداب خاصّة في هذا الجال، لا يشاهد نظيرها إلّا نادراً.

نقرأ في حديث أنَّ الصحابي الجليل أبا سعيد الخدري استأذن على الرَّسول ﷺ وهـو مستقبل الباب فقال عليه الصلاة والسلام: «لا تستأذن وأنت مستقبل الباب». \

وجاء في حديث آخر أنّ النّبي تَنْكَبُّ كان إذا أتى باب قوم لم يستقبل الباب. من تــلقاء وجهه ولكن من ركنه الأيمن أو الأيسر فيقول: السلام عليكم، وذلك لأنّ الدور لم يكــن عليها حينئذٍ ستور.

وجاء في الأحاديث الإسلامية ضرورة استئذان المرء حين دخوله إلى منزل والده أو والدته، وحتى حين الدخول إلى منزل ولده. <sup>٢</sup>

<sup>﴿</sup> التفسير الكبير، ج ٢٣، ص ١٩٨، ذيل الآية مورد البحث،

٢. العصدر السابق.

وجاء في حديث عن الرّسول عَيَّنَ جواباً على استفسار رجل: قال: أستأذن على أمي؟ أجاب عَلَيْ أَن على ألمي؟ أجاب عَيْنَ : نعم. قال: إنّها ليس لها خادم غيري أفأستاذن عليها كلما دخلت؟ قال عَيْنَا : أتحب أن تراها عريانة؟ قال الرجل لا، فقال عَيْنَ : فاستأذن عليها .

وجاء في حديث آخر عن الإمام الباقر من عن جابر بن عبد الله الانصاري قال: «خرج رسول الله على لله على فقالت: فاطمة في وأنا معه فلها انتهينا إلى الباب وضع يده فدفعه ثم قبال: السلام عليكم، فقالت: فاطمة في على السلام يا رسول الله، قال: أدخل قالت: أدخل يارسول الله، قال أدخل قالت: أدخل ومن معي؟ قالت: يارسول الله ليس علي قناع، فقال: يا فاطمة خذي فضل ملحفتك فقنعي به رأسك ففعلت، ثم قال: السلام عليكم، فقالت: وعليك السلام يارسول الله، قال أدخل قالت: نعم يارسول الله، قال أنا ومن معي؟ قالت: ومن معك، قال جابر: فدخل رسول الله عَيْنَ فدخلت...». أ

وهذا الحديث يبيّن لنا كيف كان النّبي تَلَيَّةً وهو القدوة للمسلمين كافة، يراعي هـذه الأمور بدقة، وحتى جاء في حديث.

عن أبي عبدالله الصادق ﷺ قال: «الإستيذان ثلاثة: أوّلهنّ يسمعون، والثّانية يحذرون، والثّالثة إن شاؤوا أذنوا وإن شاؤوا لم يفعلوا فيرجع المستأذن». ٣

ويرى بعض المفسّرين ضرورة وجود فواصل زمنية بين كل استئذان وآخر، إذ قد يكون صاحب المنزل لم يتهيأ \_بعد \_بلباس مناسب، أو يريد تغيير هيئة أو إعداد منزله، فيجب إعطاء، فرصةً ليعدّ نفسه ومنزله لاستقبال ضيفه، وعلى الضيف الإنسمراف دون انزعاج أو توتُّر إن لم يُسمح له بالدخول.

#### ٢\_ ما المقصود بالبيوت غيرالمسكونة؟

في معرض الإجابة على هذا السؤال لابدّ من الإشارة إلى اختلاف المفسّرين في ذلك، فقد قال البعض: يقصد بها المباني التي لا يسكنها شخص معين، وهي لعموم الناس، كالمنازل العامّة في الطرق البرية والفنادق والحيامات العامّة وأمثالها، وقدجاء هذا المعنى بصراحة في حديث للإمام الصادق ينظي عمراً

ر تفسير نور التقلين، ج ٣، ص ٥٨٦. برالمصدر السابق، ص ٥٨٧. بروسائل الشيعة، ج ١٤، ص ١٦١، أبواب مقدمات النكاح، الباب ٢٣. و المصدر السابق، ح ٣.

وفسّر البعض ذلك بالخرائب التي ليست لها جدران ولا أبواب، يدخلها من يشاء، غير أنّ هذا التّفسير يبدو بعيداً جداً عن الصواب، فلا أحد يضع متاعه في هذه المنازل.

وقال آخرون: إنّها إشارة إلى مخازن التجار وحوانيتهم، التي احتوت على متاع الناس أمانةً لديهم لغرض البيع، ويمكن لكلّ صاحب متاع الدخول إلى هذا المخزن ليأخذ متاعه، وهذا التّفسير أيضاً يبدو غير منسجم مع ما قصدته الآية.

كما يحتمل أنّها قصدت المنازل التي ليس فيها أحد، ويضع المرء متاعه فيها أمانةً بعد علمه برضا صاحبها ضمناً في حراستها ورفعها عند الحاجة.

وبعض هذه التفاسير لا يتناقض مع غيره، إلّا أنَّ التّفسير الأوّل ينسجم انسجاماً أفضل مع معنى الآية وقصدها، ويتّضح بذلك أنَّه لا يجوز لشخص له متاع في منزل أن يمدخل المنزل دون إستنذان من صاحبه حتى لو لم يكن في البيت أحد حينذاك.

#### ٣ـ عقاب من يتلمّص على منازل الناس

جاء في كتب الفقه والحديث. إذا تلصّص شخص على داخل منزل وشاهد امرأة فيه لم تتحجب، فلأهل الدار أوّلاً نهيه عن هذا العمل، وإن امتنع رموه بالحجارة. وإن عاود، فبامكانهم الدفاع عن أعراضهم بآلة جارحة، فلو قُتل هذا الشخص في هذه الحالة فدمه هدر ولا ديّة له.

وطبيعي أنّه لابدٌ من تتبع هذه الخطوات أوّلاً بأول. أي: عليهم أوّلاً إتباع السبيل اليسير لمنعه، ثمّ اتباع أسلوب العنف.

8003

#### الآيتان

قُل لِلْمُوْمِنِينَ يَعُضُّواْ مِنْ أَبْصَسَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزْكَى لَمُمُ إِنَّ اللّه خِيرُائِهِمَا يَصَنَعُونَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ خَيرُائِهِمَا يَصَنَعُونَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُعْرَفِينَ عَلَىٰ جَيُومِ فَي وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ وَلَا يُعْرَفِينَ وَيَعْمُوهِنَ عَلَى جَيُومِ فَي وَلَا يُعْرَفِينَ وَلَا يُعْرَفِينَ وَمِنْ اللّهِ مَعْوَلَتِهِمَ أَوْءَابَآبِهِمَ أَوْءَابَوْمِنَ أَوْءَابُولَ أَوْلَالْمَالِهُمْ أُوالِطُفْلِ أَوْمَامِلَكُتُ أَيْمَالِكُنَ أَيْمَالِهُ أَوالْطَفْلِ أَوْمَامِلَكُتُ أَيْمَالِهُ مُولِيَعِمِنَ الْمَوْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمَالِمُولِ الْمَعْمِونَ الْمَعْمِونَ الْمُولِي مُومِنَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمَلْمُومُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ لَعْلَامُ وَالْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَا الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونُ الْمُ

### سبب النزول

أ. وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٣٩، وتفسير نور الثقلين، وتفسير العيزان، وتفسير روح الصعاني مع بنعض
 الاختلاف في تفسير الآية مورد البحث.

### التفسير

### مكافمة السفور وفائنة الأعين:

قلنا في البداية: إنّ هذه السورة \_ في الحقيقة \_ اختصت بالعفة والطهارة و تطهير الناس من جميع الانحرافات الجنسية، وبحوثها منسجمة، وهي تدور حول الأحكام الخاصة بالنظر إلى الأجنبية والحجاب، ولا يخنى على أحد إرتباط هذا البحث بالبحوث الخاصة بالقذف. تقول الآبة أوّلاً: ﴿قُل للمؤمنين يغضّوا مِن أَبِصارهم ويحفظوا فروجهم ﴾.

وكلمة «يغضوا» مشتقة من «غضّ» من باب «ردّ» وتعني في الأصل التنقيص، وتطلق غالباً على تخفيض الصوت وتقليل النظر، لهذا لم تأمر الآية أن يغمض المؤمنون عيونهم، بل أمرت أن يغضّوا من نظرهم، وهذا التعبير الرائع جاء لينني غلق العيون بشكل تام بحيث لا يعرف الإنسان طريقه بمجرّد مشاهدته امرأة ليست من محارمه، فالواجب عليه أن لا يتبحّر فيها، بل إنّ يرمي ببصره إلى الأرض، ويصدق فيه القول أنّه غضّ من نظره وأبعد ذلك المنظر من مخيلته.

وممّا يلفت النظر أنّ القرآن الكريم لم يحدد الشيء الذي يستوجب غضّ النظر عنه. (أي أنه حذف متعلّق الفعل) ليكون دليلاً على عموميته، أي غضّ النظر عن جميع الأشياء التي حرم الله النظر إليها.

ولكن سياق الكلام في هذه الآيات، وخاصّة في الآية التالية التي تتحدث عن قضية الحجاب، يوضح لنا جيداً أنّها تقصد النظر إلى النساء غيرالمحارم، ويؤكّد هذا المعنىٰ سبب النّزول الذي ذكرناه ' سابقاً. '

ويتضح لنا مما سبق أن مفهوم الآية السابقة ليس هو حرمة النظر الحاد إلى النساء غيرالمحارم، ليتصور البعض أن النظر الطبيعي إلى غير المحارم مسموح به، بل إن نظر الإنسان ممتد إلى حير واسع ويشمل دائره واسعة، فإذا وجد امرأة من غير المحارم عليه أن يخرجها عن دائرة نظره، وألا ينظر إليها، ويواصل السير بعين مفتوحة، وهذا هو مفهوم غض النظر. (فتأملوا جيداً).

الحكم الثَّاني في الآية السابقة: هو «حفظ الفروج». و«الفرج» ـكما قلنا سابقاً ـ يـعني

١. اختلف المفسّرون في تعليل وجود «من» في جملة ﴿يغضّوا من أبصارهم﴾ فقال بعضهم إنّها للـتبعيض وقيل: إنّها زائدة، وقيل: ابتدائية. ولكن الظاهر هو المعنى الأوّل.

الفتحة والفاصلة بين شيئين، إلّا أنَّها هنا ورد كناية عن العورة.

والقصد من حفظ الفرج ـكما ورد في الأحاديث ـهو تغطيته عن الأنظار، وقد جاء في حديث عن الإمام الصادق على قوله: «كلّ آية في القرآن فيها ذكر الفروج فهي من الزنا. إلّا هذه الآية فإنّها من النظر» \.

إن الإسلام نهى عن هذا العمل المندفع مع الأهواء النفسية والشهوات، لأنّ ﴿ ذلك تَرْكَىٰ لَهُ لَهُ اللَّهِ عَلَى ا

ثمّ تحذر الآية أولئك الذين ينظرون بشهوة إلى غير محارمهم، ويبررون عملهم هذا بأنّه غير متعمّد فتقول: ﴿إِنَّ الله خبير بِما تصنعون﴾.

وتناولت الآية التالية شرح واجبات النساء في هذا الجال، فأشارت أوّلاً إلى الواجبات التي تشابه ما على الرجال، فتقول: ﴿وقل للمؤمنات ينفضضن من أبسارهن وينحفظن فروجهن ﴾.

وبهذا حرم الله النظر بريبة على النساء أيضاً مثلها حرّمه على الرجال، وفرض تنغطية فروجهن عن أنظار الرجال والنساء مثلهًا جعل ذلك واجباً على الرجال.

ثمّ أشارت الآية إلى مسألة الحجاب في ثلاث جمل:

#### ١- ﴿ولا يبدين زينتهنّ إلَّا ما ظهر منها ﴾

اختلف المفسّرون في تفسير الزينة التي تجب تغطيتها، والزينة الظاهرة التي يسمح باظهارها.

فقال البعض: إنّ الزينة المخفية هي الزينة الطبيعية في المرأة (جمال جسم المرأة) في حين أنّ استخدام هذه الكلمة بهذا المعنى قليل.

وقال آخرون: إنّها تعني موضع الزينة، لأنّ الكشف عـن أداة الزيسنة ذاتهــا كــالعضد والقلادة مسموح به، فالمنع يخصُ موضعها، أي اليدين والصدر مثلاً.

وقال آخرون: خصّ المنع أدوات الزينة عندما تكون على الجسم، وبالطبع يكون الكشف عن هذه الزينة مرادفاً للكشف عن ذلك الجزء من الجسم، (و هذين التّفسيرين الأخيرين لها نتيجة واحدة على الرغم من متابعة القضية عن طريقين مختلفين).

أصول الكافي، وتفسير علي بن إبراهيم، ج ٢، ص ١٠١. (وفق ما نقله تفسير نورالثقلين ج ٣، ص ٥٨٧).

والحق أنّنا يجب أن نفسر الآية على حسب ظاهرها ودون حكم مسبق، وظاهرها هو التّفسير الثّالث.

وعلى هذا، فلا يحق للنساء الكشف عن زينتهن المخفية، وإن كانت لا تُظهر أجسامهن، أي لا يجوز لهن الكشف عن لباس يتزيّن به تحت اللباس العادي أو العباءة، بنصّ القرآن الذي نهاهنَّ عن ذلك.

وذكرت الأحاديث التي رُويت عن أهل البيت ﷺ هذا المعنى، فقد فسّروا الزينة المحفية بالقلادة والدملج (حلي يشدُّ أعلى الساعد) والخلخال .

وقد فسرت أحاديث عديدة أخرى الزينة الظاهرة بالخاتم والكحل وأمثاله، لهذا نفهم بأنّ المراد من الزينة المحفية الزينة التي تحت الحجاب (فتأملوا جيداً).

### ٢ ﴿ وليضربن بخمرهنَ علىٰ جيوبهنَّ ﴾

الحكم الثّاني الذي ذكرته الآية هو كلمة «خُمُر» جمع «خِمَار» على وزن «حجاب» في الأصل تعني «الغطاء»، إلّا أنّه يطلق بصورة اعتيادية على الشيء الذي تستخدمه النسوة لتغطية رُؤوسهن.

و «الجيوب» جمع «جيب» على وزن «غيب» بمعنى ياقة القميص، وأحياناً يـطلق عـلى الجزء الذي يحيط بأعلى الصدر لمجاورته الياقة.

ويستنتج من هذه الآية أنّ النساء كنّ قبل نزولها، يرمين أطراف الخيار على أكتافهن أو خلف الرأس بشكل يكشفن فيه عن الرقبة وجانباً من الصدر، فأمرهن القرآن برمي أطراف الخيار حول أعناقهن أيّ فوق ياقة القميص ليسترن بذلك الرقبة والجزء المكشوف من الصدر. (ويستنتج هذا المعنى أيضاً عن سبب نزول الآية الذي ذكرناه آنفاً).

٣ متى يجوز للنساء اظهار زينتهن؟

وتشرح الآية في حكمها التَّالث الحالات التي يجوز للنساء فيها الكشف عن حجابهنَّ واظهار زينتهنَّ، فتقول ﴿ ولا يبدين زينتهنَّ إِلّا ﴾

- ١\_﴿لبعولتهنُّ﴾،
- ٢ ﴿ أُو آبانهنَّ ﴾ -
- ٣\_ ﴿ لُو آبا، يعولنهنُّ ﴾ ·

٨ تفسير على بن إبراهيم لآخر الآية موضع البحث.

- ٤۔ ﴿أُو لَبِنَائِهِنَّ ﴾.
- ٥۔ ﴿ أُو لَينا، يسولتهنَّ ﴾ -
  - ٦- ﴿ لُو إِحُولِنَهِنَّ ﴾ .
- ٧- ﴿ أُو بِنِي إِخْوَلِنَهِنَّ ﴾ ﴿
- ٨ـ ﴿ لُو بِنِي لَحُولِتِهِنَّ ﴾ -
  - ٩\_﴿ لُو نسانيهنَّ ﴾ -
- ١٠- ﴿ لُومًا مِلْكِتِ لِيمَانِهِنَّ ﴾ .

١١ـ ﴿أوالتّابعين غير أولي الإربة من الرّجال﴾ أي الرجال الذين لا رغبة جنسية عندهم أصلاً بالعنن أو بمرض غيره.

#### ١٢ ﴿ أَوَ الطَّفَلَ الدِّينَ لَمْ يَظْهَرُواْ عَلَى عَوْرَاتِهِ النِّسَاءَ ﴾ ﴿

ع. وتبين الآية رابع الأحكام فتقول ﴿ ولا يضربن بارجلهن ليعلم ما يخفين من زينتهن ﴾ أي على النساء أن يتحفظن كثيراً. ويحفظن عفّتهن، ويبتعدن عن كلّ شيء يثير نار الشهوة في قلوب الرجال، حتى لا يتهمن بالإنحراف عن طريق العفة.

ويجب أن يراقبن تصرفهن بشدّة بحيث لا يصل صوت خلخالهن إلى آذان غير المحارم، وهذا كله يؤكّد دقّة نظر الإسلام إلى هذه الأمور.

وانتهت الآية بدعوة جميع المؤمنين رجالاً ونساءً إلى التوبة والعبودة إلى الله ليمفلحوا في الله جميعا أيه المؤمنون لعلكم تقلعون و توبوا أيّها الناس ممّا ارتكبتم من ذنوب في هذا المجال، بعدما اطلعتم على حقائق الأحكام الإسلامية، وعودوا إلى الله لتفلحوا، فلا نجاة لكم من كلّ الإنحرافات الخطرة إلّا بلطف من الله ورحمته، فسلموا أمركم إليه!

صحيح أنّه لا معنىٰ للذنوب والمعاصي \_ في هذه المسألة \_ قبل نزول هذه الأحكام من الله، إلّا أنّنا نعلم بأنّ قسماً من المسائل الخاصّة بالإنحطاط الخلق ذا جانب عقلاني وكما في الاصطلاح أنّها من «المستقلات العقلية» ويكنى لوحده في تحديد المسؤولية.

### بحوث

#### ١\_ فلسفة المماب

ممّا لا شكّ فيه أنّ الحديث عن الحجاب للمتغربين في عصرنا الذي سمّوه بعصر التعري والحرية الجنسية، ليس حديثاً سارّاً حيث يتصوّرونه أسطورة يعود لعصور خلت. إِلّا أَنّ الفساد الذي لاحدً له، والمشاكل المتزايدة والناتجة عن هذه الحريّات التي لاقيد لها ولاحدود، أدّى بالتدريج إلى إيجاد الأذن الصاغية لهذا الحديث.

وقد تمّ حلّ كثير من القضايا في بيئات إسلامية ودينية أخرى، خاصّة في أجواء إيران بعد الثورة الإسلامية، وأجيب عن الكثير من هذه الأسئلة بشكل مقنع.

ومع كل هذا تستوجب أهمّية الموضوع بحث هذه القضية بحثاً واسعاً وعميقاً.

والقضية المطروحة (نقولها مع الإعتذار)؛ هل من الصحيح أن تُستغل النساء للتلذّذ من جانب الرجال عن طريق السمع والنظر واللمس (باستثناء المجامعة) وأن يَكُنْ تحت تصرف جميع الرجال، أو أن تكون هذه الأمور خاصّة لأزواجهنّ؟

إنّ النقاش يدور حول هذا السؤال: هل يجب بقاء النساء في سباق لانهاية له في عرض أجسامهنّ، وتحريك شهوات وأهواء الرجال؟ أو يجب تصفية هذه الأمور من أجواء المجتمع، وتخصيصها بالأسرة والحياة الزوجية؟!

الإسلام يساند الأسلوب الثّاني. ويعتبر الحجاب جزءاً من هذا الأسلوب، في الوقت الذي يساند فيه الغربيون والمتغربون الشهوانيون الأسلوب الأوّل!

يقول الإسلام: إنَّ الأمور الجنسية سواءً كانت مجامعة أو استلذاذاً عن طريق السمع أو البصر أو اللمس خاص بالأزواج، ومحرّم على غيرهم، لأنّ ذلك يؤدّي إلى تلويث المجتمع وانحطاطه، وعبارة ﴿وَلِكَ رَحَى لِهِم﴾ التي جاءت في الآية السابقة تشير إلى هذه المسألة. إنّ فلسفة الحجاب ليست خافية على أحد للأسباب التالية:

ر إن تعري النساء وما يرافقه من تجميل ودلال \_وما شاكل ذلك \_ يحرك الرجال \_ خاصة الشباب \_ ويحطّم أعصابهم، وتراهم قد غلب عليهم الهياج العصبي، وأحياناً يكون ذلك مصدراً للأمراض النفسية، فأعصاب الإنسان محدودة التحمّل، ولا تتمكن من الإستمرار في حالة الهيجان؟

ألم يقل أطباء علم النفس بأنّ هذه الحالة من الهيجان المستمر سبب للأمراض النفسية؟ خاصّة إذا لاحظنا أنّ الغريزة الجنسية، أقوى الغرائز في الإنسان وأكثرها عمقاً، وكانت عبر التاريخ السبب في أحداث دامية وإجرامية مرعبة، حتى قيل: إنّ وراء كلّ حادثة مهمّة امرأة!

أليس إثارة الغرائز الجنسية لعباً بالنار؟

وهل هذا العمل عقلاني؟

الإسلام يريد للرجال والنساء المسلمين نفساً مطمئنة وأعصاباً سليمة ونـظراً وسمـعاً طاهرين، وهذه واحدة من فلسفات الحجاب.

٢- تبيّن إحصاءات موثقة ارتفاع نسب الطلاق وتفكّك الأسرة في العالم، بسبب زيادة التعرّي، لأنّ الناس أتباع الهوئ غالباً، وهكذا يتحوّل حبّ الرجل من امرأة إلى أخرى، كلّ يوم، بل كل ساعة.

أمّا في البيئة التي يسودها الحجاب (والتعاليم الإسلامية الأخرى) فالعلاقة وثيقة بين الزوج وزوجته، ومشاعرهما وحبّهها مشترك.

وأمّا في سوق التعري والحرية الجنسية، حيث المرأة سلعة تباع وتشترى، أو في أقل تقدير موضع نظر وسمع الرجال، عندها يفقد عقد الزواج حرمته، وتنهار أسس الأسر بسرعة كانهيار بيت العنكبوت، ويتحمل هذه المصيبة الأبناء بعد أن ينقدوا أولياءهم ويفقدوا حنان الأسرة.

٣ انتشار الفحشاء وازدياد الأبناء غير الشرعين يعتبران من أنكئ نتائج إلغاء الحجاب، ولاحاجة إلى إحصائية بهذا الصدد، فشواهدها ظاهرة في المجتمع الغربي، واضحة بدرجة لا تحتاج إلى بيان.

لانقول: إنّ السبب الرئيسي في إزدياد الفحشاء والأبناء غيرالشرعيين ينحصر في إلغاء الحجاب وعدم الستر، ولا نقول: إنّ الاستعمار المشؤوم والقضايا السياسية المخربة ليس لها دور قوي فيه، بل نقول: إن التعري من الأسباب القوية لذلك.

وكما نعلم فإن انتشار الفحشاء وازدياد الأبناء غير الشرعيين مصدر أنواع الجرائم في المجتمعات البشرية قديماً وحديثاً.

وبهذا تتضح الأبعاد الخطرة لهذه القضية.

وعندما نسمع أنّ الولادات غير الشرعية في بريطانيا بلغت بحسب إحصائياتهم خمسائة ألف طفل كلّ عام، وأنّ علماءها حذّروا المسؤولين من مغبة هذا الوضع، ليس لأنّه -كما يقولون \_بسبب مخالفته للقضايا الأخلاقية والدينية، وإنّما بسبب الخطر الذي أوجده هؤلاء الأبناء لأمن المجتمع، فقد وجدوا أنّهم عِثلون القسم الأعظم من ملفات القضايا الخماصة بالجرائم.

ومن هنا ندرك أهمية هذه القضية، وأنّها كارثة حتى للذين لا يؤمنون بدين ولا يهتمون بأخلاق.

وكلّما انتشر الفساد الجنسي في الجتمعات البشرية اتّسع التهديد لهذه المجتمعات وتعاظم الخطر عليها، وقد برهنت دراسات العلماء في التربية على ظهور الأعسال المنافية للمعفة، وتفشّي الإهمال في العمل والتأخر، وعدم الشعور بالمسؤولية، في المدارس الخستلطة والمنشئات التي يعمل فيها الرجال والنساء بشكل مختلط.

3-قضية «ابتذال المرأة» وسقوط شخصيتها في المجتمع الغربي ذات أهمية كبيرة لا تحتاج إلى أرقام، فعندما يرغب المجتمع في تعري المرأة، فمن الطبيعي أن يستبعه طلبها لادوات التجميل والتظاهر الفاضح والإنحدار السلوكي، وتسقط شخصية المرأة في مجتمع يركز على جاذبيتها الجنسية، ليجعلها وسيلةً إعلاميّة يُروّج بها لبيع سلعة أو لكسب سائح.

وهذا السقوط يفقدها كلّ قيمتها الإنسانية، إذ يصبح شبابها وجمالها وكأنّـــه المــصدر الوحيد لفخرها وشرفها، حتى لا يبق لها من إنسانيتها سوى أنّها أداةً لإشــباع شهــواتِ الآخرين، الوحوش الكاسرة في صور البشر!

كيف يمكن للمرأة في هذا الجتمع أن تبرز علمياً وتسمو أخلاقياً؟!

ومن المؤسف أن تلعب المرأة باسم الفن، وتشتهر وتكسب المال الوفير، وتنحط إلى حد الإبتذال في المجتمع، ليرحب بها مسيرو هذا المجتمع المنحط خلقيّاً، في المهرجانات والحفلات الساهرة؟!

هكذا حال المرأة في المجتمع الغربي، وقد كان مجتمعنا قبل إنتصار الثورة الإسلامية كذلك، ونشكر الله على إنهاء تلك المظاهر المنحطة في بلادنا بعد تأسيس الجمهورية الإسلامية، فقد عادت المرأة إلى مكانتها السامية الني أرادها الله لها، وها هي تمارس دوراً إيجابياً في المجتمع مع محافظتها على حجابها الإسلامي، حتى أنها ساهمت بشكل فعّال خلف جبهات الحرب بمختلف الأعمال لدعم الجبهة والجهاد في سبيل الله.

وكان هذا جانباً من الفلسفة الحيوية لموضوع الحجاب في الإسلام، وهو ينسجم سع تفسيرنا.

### الإشكال الذي يورده معارضو المماب:

نصل هنا إلى الإنتقادات التي يطرحها معارضو الحجاب، فنبحثها بشكل مضغوط:

1-أهم الإنتقادات التي يذكرها معارضو الحجاب أنّ النساء يشكلن نصف الجستمع، والحجاب يجعلهن في معزل عن الجتمع، ويكون ذلك سبباً في تأخرهن الشقافي، وانعدام الاستفادة من هذه الطاقات العظيمة في إزدهار الإقتصاد. وإذا شغر مكانهن في المنشئات الثقافية والاجتاعية أصبحن موادً استهلاكية ليست بذات جدوى للمجتمع.

إِلَّا أَنَّ هؤلاء المتمسّكين بهذا المنطق غفلوا عن عدّة أمور، أو تغافلوا عنها، للأسباب التالية:

أُولاً: من الذي قال: إنَّ الحجاب الإسلامي يعزل المرأة عن الجتمع؟

لئن صعب علينا الجواب عن هذا السؤال في السابق، فما نظن أننا بعد قيام الجمهورية الإسلامية المباركة بحاجة إلى دليل على نهضة المرأة نهضة كريمة ومشاركتها في تشييد المجتمع الإسلامي المنشود مشاركة تحقق النفع للمرأة والأسرة والحكومة والأسة، فهي مسؤولة في الدوائر والمصانع والمتاجر، وفي النشاط السياسي في المسيرات والمظاهرات، في الإذاعة والتلفزيون، وفي المراكز الصحية خاصة في معالجة جرحي الحرب وفي المدارس والجامعات، حتى في ساحة الحرب ومجاهدة العدو.

وباختصار: إنّ الواقع الاجتاعي في بلدنا خير جواب عن هذا السؤال، وإذ كنّا نتحدث في السابق عن إمكانية حدوث ذلك، فإنّنا اليوم نراه ماثلاً بين أعيننا، وكما يقول الفلاسفة: خير دليل على إمكان وجود الشيء حدوثه، ولا حاجة للبرهنة على وجود الواقع.

ثانياً. إضافة إلى ذلك، ألا تُعتبر إدارة المنزل وتربية الأبناء الأصحّاء رجال المستقبل -الذين يديرون عجلة الاقتصاد والسياسة في البلاد -عملاً؟

إن الذين لا يعدّون هذه المسؤولية للمرأة أمراً إيجابياً جاهلون بحسقيقة دور المسرأة في الأسرة وفي التربية، وفي بناء مجتمع سليم فعّال، بل لا يعترفون إلّا بمغادرة الرجال والنساء المنازل صباحاً \_كالغربيين \_ليلتحقوا بالدوائر والمصانع، ويجعلون أبناءهم تحت رعاية الآخرين، في دور الحضانة، أو يغلقوا عليهم المنازل ليعيشوا في معتقل دون رعاية، حتى يعود الوالدان من العمل وقد أرهقهما التعب!

هؤلاء غافلون عن أنّ إفتقاد الأطفال للرعاية والعطف، يؤدّي إلى تحطّم شخصيتهم ويعرض المجتمع إلى الخطر.

٣- كما يتذرع معارضو الحجاب بادعائهم بأنّه يعوق المرأة عن نشاطها الاجتاعي ولا

ينسجم مع العصر الحديث، ويقولون: كيف تحفظ المرأة حجابها وطفلها وعملها في آن واحد؟!

إنهم غافلون عن أنّ الحجاب ليس العباءة ونحوها، بل هو غطاء الجسم، فإن تسنى المرأة الإحتجاب بالعباءة فذلك حسن، وإلا كفاها غطاء الرأس واللباس المحتشم حجاباً. وقد لبّت نساؤنا الريفيات وخاصة العاملات \_ في مزارع الرز المملوكة لعوائلهن \_ هذا اللباس، حيث يمارسن الحراثة والبذار والإهتام بالزرع ثمّ حصاده، وبرهن عملياً على إمكانية محافظة المرأة على حجابها دون أن يمنع ذلك ممارستها لأشق الأعمال.

٣- يعترض المخالفون للحجاب قائلين: إنّ الحجاب يفصل بين الرجال والنساء، ويزيد في حرص الرجال بدلاً من إخماد هذا الحرص، لأنّ (المرء حريص على ما منع).

وهذه سفسطة واضحة، فلو قارن المرء بين مجتمعنا على عهد الطاغوت واليوم لتجلّى له الحقّ صريحاً، فبالأمس كان نزع الحجاب إجبارياً، واليوم يسود الحجاب الإسلامي مجتمعنا كله، والفساد كان ينتشر بالأمس في كل أنحاء البلاد، ويسيطر التسيب على معظم الأسر، ويزداد الطلاق بنسبة عالية، وترتفع نسبة المواليد غير الشرعية، وآلاف المصائب الأخرى، ونحن لانجزم بأن كل الفساد قد زال في بلادنا واقتلعت جذوره، إلا أنّه ممّا لا شك فيه أنّه قد انخفض بدرجة كبيرة، واستعاد مجتمعنا سلامته بدرجة كبيرة.

وإذا استمر الوضع على هذا المنوال بعون من الله، فإنّنا سنتمكن من حلّ جميع المشاكل. ويبلغ مجتمعنا مرتبة الطهارة الكاملة، ويحفظ للمرأة مكانتها الرفيعة.

#### ٢\_ استثناء الوجه والتفين

هناك اختلاف في الرأي بين الفقهاء حول شمول حكم حجاب الوجه والكفّين من الرسغ إلى أطراف الأصابع، أم لا؟

الكثير من الفقهاء يرى أنّ تغطية الوجه والكفين مستثنى من حكم الحجاب، في الوقت الذي أفتى آخرون بوجوب تغطيتها، أو في الأقل احتاطوا في وجوب تغطيتها، وطبيعي أنّ القول باستثناء وجوب الحجاب على الوجه والكفين هو في حالة عدم نشوب فساد، وإلّا فيجب تغطيتها.

وهناك قرائن في الآية الشريفة تؤيد هذا الإستثناء وتؤيّد الرأي الأوّل:

أ) استثناء الزينة الظاهر في الآية السابقة، سواء دلت على أنّها تقصد موضع الزينة أو

الزينة ذاتها، تكشف عن عدم وجوب تغطية الوجه والكفين.

ب) إن حكم الآية السابقة بوجوب رمي أطراف خمار المرأة على طرفي الياقة يفهم منه تغطية جميع أجزاء الرأس والرقبة والصدر، ولم يتحدث هذا الحكم عن تغطية الوجه، وهذا دليل آخر على هذا الرأي.

ولإيضاح ذلك نقول: كانت بعض نساء العرب يلبسن الخمار ويسرمين طرفيه عملى الكتفين بشكل تبقى الرقبة وجزء من الصدر مكشوفين، وقد أصلح الإسلام هذه الحمالة، فأمر بتغطية الرقبة والصدر برمي طرفي الخمار على جانبي ياقة الثوب، لتبقى دائرة الوجه وحدها مكشوفة.

ج)كما جاءت أحاديث إسلامية عديدة في هذا المجال تؤكّد ما ذهبنا إليه مع وجود أحاديث معارضة لها، ولكنّها ليست بتلك الدرجة من الصراحة، والجمع بمينهما بالقول باستحباب تغطية الوجه والكفين عند خشية الفساد والإنحراف أمر ممكن، كما تمدل شواهد تاريخية على أنّ تغطية الوجه بقناع لم تكن عامّة في صدر الإسلام (ذكر شرح مفصل فقهي وروائي عن هذه القضية في البحوث الفقهية عن النكاح).

إُلَّا أَنَّنَا نَوْكُد ثَانِيةً أَنَّ هذا الحكم في وقت لا يؤدِّي إلى استغلال أو انحراف.

كما يجب القول: إنَّ استثناء الوجه والكفين من حكم الحجاب لا يعني جواز النظر بشكل عمومي من قبل الرجال، وإغًا هو نوع من التسهيلات التي مُنحت للمرأة في الحياة.

#### ٣ ما المقصود من نسائهن؟

ذكرنا في تفسير الآية السابقة أن تاسع مجموعة مستثناة بالإطلاع على زينة النساء هن النساء الأخريات، وبملاحظة عبارة «نسائهن» ندرك أنها تقصد النساء المسلمات، ولا يكشفن عن زينتهن لغير المسلمات، وفلسفة ذلك، أنّه من المحتمل أن يصفن عنير المسلمات للأزواجهن ما شاهدنه من زينة النساء المسلمات، وهذا ليس عملاً صائباً من قبل المسلمات.

وروي عن الإمام الصادق ينزي في كتاب (من لا يحضره الفقيه): «لا يسنبغي للسمرأة أن تكشف بين يدى اليهودية والنصرانية فإنهن يصفن ذلك لأزواجهنّ» ؟

﴿ وَسَائِلُ الشَّيْعَةِ، جَ ١٤، صَ ١٤٥، البَّابِ ١٠٩، مِن أَبُوابِ مقدمات النكاح. ﴿ مِن لا يَحضَرُه الْفَقِيهِ، جَ ٣، ص ٥٦١، حـــبما ذكره تفسير نور الثقلين، ج ٣، ص ٥٩٣.

#### ٤\_ تفسير عبارة ﴿أوما ملكت أيمانهنّ ﴾

لظاهر هذه العبارة مفهوم واسع، ويدل على أنه بإمكان المسرأة الظهور دون حجاب بحضور عبدها، إلّا أنّ بعض الأحاديث صرّحت بأنّ ذلك يعني فقط الظهور بين الجواري حتى لوكن غير مسلمات، ولا يشمل هذا الحكم العبيد. فني حديث للإمام أسيرالمؤمنين على الله العبد إلى شعر سيّدته» .

ويستفاد من أحاديث أخرى تعميم هذا الحكم على الجواري والعبيد، إلّا أنَّ ذلك خلافاً للإحتياط.

#### ٥ ـ تفسير ﴿ أُولِي الإربة مِن الرَّجالِ ﴾

«الإربة» في الأصل مشتقة من «أرّب» على وزن «عرب» وكما يقول الراغب الإصفهاني في مفرداته، شدّة الحاجة التي تدفع بالإنسان إلى إيجاد حلٍّ لها.

كها استعملت بمعنى الحاجة بشكل عام، والقصد هنا من «أولي الإربة من الرجال» الذين لهم رغبة جنسية وهم بحاجة إلى زوجة، وعلى هذا، فإنَّ «غير أولي الإربة» هم الرجال الذين لا رغبة جنسية لديهم أصلاً. ولكن من المقصود بذلك؟ هنالك اختلاف بين المفسّرين.

قال البعض منهم: إنّهم كبار السنّ الذين خمد لديهم دافع الشهوة الجنسية، (كالقواعد من النساء والنسوة اللاتي تجاوزت أعهارهن حدّ الزواج وهنّ كالمتقاعدات في هذا الجال).

وقال آخرون: إنَّ المقصود هو الخصي من الرجال.

وقال بعض المفسّرين: إنّه الرجل الخنثي، أي: الذي لا يمتلك آلة الرجولة.

إلا أنّ التّفسير الذي يمكن الإعتاد عليه، هو الذي جاء في أحاديث مؤكّدة عن الإمامين الباقر والصادق الله الأحمق الذي لا يأتي النساء» من أنّ القصد هنا هو الأبله من الرجال الذي لا يحسّ برغبة جنسية أبداً، ويستفاد منهم في الأعلال البسيطة وخدمة الأفراد، وعبارة «التابعين» تؤكّد هذا المعنى ".

ر وسائل الشيعة، الباب ١٢٤، من مقدمات النكاح، ح ٨

ب لتوضح أكثر راجع جواهر الكلام، ج ٢٩، ص ٩٤، وكذلك الوسائل الشيعة، البــاب ١١١، مــن مــقدمات النكاح، ج ١٤، ص ١٤٨، وكذلك التهذيب، ج ٧، ص ٤٦٨.

وبما أنّ هذا الوصف \_ أي عدم الشعور بالرغبة الجنسية \_ يصدق على فئة خاصة من المسنين. فلا نستبعد إمكانية توسعة مفهوم الآية ليشمل هذه الفئة، وقد روي حديث عن الإمام الكاظم عَلَيُهُ يؤكّد ذلك، بيد أنّ ذلك لا يعني أنّهم يصبحون من المحارم، غاية الأمر هو عدم وجوب تغطية الرأس أو جزء من اليدين بحضور هذه المجموعة.

### ٦.. أي طفل مستثنى من هذا المكم؟

ذكرنا أنّ المجموعة الثّانية عشرة \_أي الأطفال الذين لم يبلغوا الحلم \_مستثنون من حكم الحجاب.

وعبارة «لم يظهروا» تعني أحياناً «لم يطلعوا» وأحياناً أخرى «لم يعتدوا» لأنها جاءت بهذين المعنيين، حيث استعملها القرآن مرّة بهذا المعنى، وأخرى بالمعنى الثّاني، ومثال ذلك ما جاء في الآيه ٢٠ من سورة الكهف ﴿إن يظهروا عليكم يرجموكم﴾

ونقرأ في الآية ٨ من سورة التوبة ﴿كيف وإن يظهروا عليكم لا يرقبوا فيكم إلَّا ولا دُمَّةُ ﴾.

إلا أنّ هذا الفرق ليس له أثر كبير بالنسبة للآية موضع البحث، حيث المقصود فيها الأطفال الذين ليس لهم ميول جنسية، بسبب عدم قدرتهم وعدم اطلاعهم وعلى هذا يجب على النساء المسلمات أن يتحجبن بحضور الأطفال الذين بلغوا مرحلة برزت فيها رغبتهم الجنسية وقدرتهم على ذلك.

#### ٧\_ لماذا لم يذكر العم والفال ضمن الممارم؟

يطرح هذا السؤال بعد دراسة الآيات السابقة: لماذا لم يذكر العم والخال ضمن المحارم -قط ـ وهم من المحارم؟

ربًّا كان القرآن قد استهدف البلاغة في تعابيره بعدم ذكر أيّة كلمة إضافية، فقد دلّ استثناء ابن الأخ وابن الأخت على أنّ العمّة والخالة تعتبران من محارم الرجل، ويستّضح بذلك أن العم والخال لإحدى النساء هما من محارمها.

وبعبارة أخرى: إنّ الحرمة ذات جانبين، فمن جهة بنات الأخت وبنات الأخ من محارم الرجال، وإنّه من الطبيعي سيكون من الجهة الثّانية العمّ والخال من المحارم «فتدبّر».

#### ٨ـ تمريم سبل الإثارة

آخر كلام في هذا الجال هو أنّ الآية السابقة نصّت على حرمة المشي بقوّة من قبل النساء ليسمعن صوت الخلخال.

وهذا يدل علىٰ دقّة الأحكام الإسلامية ومبلغ اهتهامها بالقضايا الخاصّة بعفّة الناس وشرفهم، بحيث لا يسمح معها بالقيام بمثل هذه الأعهال.

ومن البداهة أن لا يسمح الإسلام بإثارة شهوات الشباب، عن طريق نـشر الصـور الخلاعية، والأفلام المثيرة للشهوات، والقصص والروايات الجنسية، ولاريب في أنّ البيئة الإسلامية يجب أن تكون طاهرة سليمة من هذه الأمور التي تجرّ أفرادها إلى مهاوي الفساد وظلهاته، وتدفع بالشباب والشابات نحو الإنحطاط الخلق والرذيلة.

#### 8003

#### الآيات

وَأَنكِحُواْ الْأَيْمَىٰ مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِن عِبَادِكُرُ وَإِمَا يَصِحُمُ إِن يَكُونُواْ فَقَرَاءَ يُغَنِهِمُ اللهُ مِن فَصَلِهِ وَاللّهُ وَاسِحٌ عَكِيدٌ ﴿ وَلَيَسْتَغَفِفِ الّذِينَ لَا يَجِدُونَ يِكَامَّا حَتَى يُغْنِيمُ اللّهُ مِن فَصَلِهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَن مَالِ اللّهِ الّذِي ءَاتَ مَكُمُ مَ وَلا تُكْرِهُ وَا فَلَيْكِ كُمْ عَلَى الْبِغَلْمِ إِنْ عَلِمْتُم فِيمِ مَن مَالِ اللّهِ الّذِي ءَاتَ مَكُمُ مَ وَلا تُكْرِهُ وَا فَلَيْكِ كُمْ عَلَى الْبِغَلْمِ إِنْ عَلَمْتُم فِيمِ مَن مَالِ اللّهِ الّذِي ءَاتَ مَكُمُ مَ وَلا تُكْرِهُ وَا فَلَيْكِ كُمْ عَلَى الْبِغَلْمِ إِنْ عَلَمْتُم فِيمِ مَن مَالِ اللّهِ الدِّي وَمَن كُمْ وَلا تُكْرِهُ وَا فَلَيْكِ كُمْ عَلَى الْبِغَلْمِ إِنْ عَلَيْهِ مَن مَالِ اللّهِ الدِّي وَمَن كُمْ وَهُ وَلا تُكْرِهُ وَا فَلَيْكِ كُمْ عَلَى اللّهِ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَا مُعْلِمُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَن الل

### *التَّهُسير* الترغيب في زواج يسير التكاليف:

طرحت هذه الآية منذ بدايتها حتى الآن سبلاً أمينة متعددة للحيلولة دون الإنحطاط الخلق والفساد، فكل واحدٍ من هذه السبل يرتق بالأمّة فرداً وجماعة إلى عالم أرحب من الطّهر والاستقامة، ويحول دون تقهقرها أو انحدارها في مهاوي الرّذيلة، وقد أشارت الطّهر البحث إلى أهم طرق مكافحة الفحشاء، ألا وهو الزواج اليسير الذي يتم بعيداً عن أجواء الرياء والبذخ، لأنّ إشباع الغرائز بشكل سليم وشرعي خير سبيل لاقتلاع جذور الذنوب، أو بعبارة أخرى: كل مكافحة سلبية لابدّ أن ترافقها مكافحة الجابية.

لهذا تقول بداية الآية موضع البحث: ﴿ وَتَنكِمُوا اللَّيَامِيُ مِنكُمُ وَالصَّالَحِينَ مِن عَبَادَكُمُ ولِمَائِكُمُهُمُ

و «الأيامي» جمع «أيِّم» على وزن «قيِّم» وتعني في الأصل المرأة التي لازوج لها، وكذلك

تطلق هذه الكلمة على الرجل الذي لا زوجة له، فيدخل في هذا المفهوم كلّ من ليس له زوج، سواء كان بكراً أم ثيّباً.

وعبارة «أنكعوا» أي «زوّجوا» \_ وبما أنَّ الزواج يتمّ بالتراضي وحرية الاختيار الطرفين، فالمراد من هذا الأمر بالتزويج التمهيد للزواج، عن طريق تقديم العون المالي عند الحاجة، أو العثور على زوجة مناسبة، أو التشجيع على الزواج والاستفادة من وساطة الأشخاص لحلً المشاكل المستجدة.

وباختصار: إنّ مفهوم الآية واسع، حتى أنّهُ ليضم كلّ خطوة وحديث في هذا المجال، ولا اختلاف في أنَّ أصل التعاون الإسلامي يوجب تقديم العون من قـبل المسلمين بـعضهم لبعض.

وجاء ذلك هنا بصراحة ليؤكّد أهميّة الزواج الخاصّة. وهي أهميّة بالغة المدى، إذ ورد حديث بصددها عن أمير المؤمنين علي ﴿ قوله: «أفضل الشفاعات أن تشفع بين اثنين في نكاح حتى يجمع الله بينهما». \

وجاء في حديث آخر عن الإمام موسى الكاظم الله قوله: "ثلاثة يستظلون بظل عرش الله يوم القيامة، يوم لا ظلّ إلا ظلّه، رجل زوّج أخاه المسلم، أو خدمه، أو كنم له سرّاً» ".

كما جاء في حديث عن الرّسول الأكرم بَرُونَ قوله في الذي يسعى لزواج أخيه المسلم «كان له بكلّ خطوة خطاها، أو بكلّ كلمة تكلم بها في ذلك عمل سنة قيام ليلها وصيام نهارها» ٢.

وبما أنّ بعض الأعذار كالفقر أو عدم وجود وتوفّر الإمكانات اللازمة قد تقف حائلاً دون الزواج، أو هو عذر للفرار من الزواج وتشكيل الأسرة. يقول القرآن بهذا الصدد: ﴿إِنْ يَكُونُوا فَقُوا لِيَعْنَهُمُ لِللهُ مِنْ فَصْلُهُ وَاللهُ وَاسْعَ عَلَيْمُ ﴾

إنّ قدرة الله واسعة سعة تشمل عالم الوجود كلّه، وعلمه واسع يحيط بما خني وبما ظهر من المقاصد والأفعال، خاصّة الذين يقدمون على الزواج ابتغاء المحافظة على عفتهم وطهارتهم، وبهذا يشمل الله الجميع بفضله وكرمه.

ولنا في هذا الجال دراسة وتحليل، وسنذكر أحاديث عديدة في نهاية هذا البحث.

ر وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٢٧، الباب ١٢، من أبواب مقدمات النكاح. بم المصدر السابق.

ولكن أحياناً بالرغم من بذل الجميع جهودهم لتهيئة مستلزمات زواج إنسان ما لا يفلحون في ذلك، ممّا يضطره إلى مضي فترة من الزمن محروماً من الزواج، ولكي لا يظنّ أن إقدامه على الفساد أمراً مباحاً تقتضيه الضرورة أسرعت الآية التالية لتأمره بالطهارة والعفّة فقالت: ﴿وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً حتّىٰ يخنيهم الله من فضله ﴾.

فيجب عليه تجنّب التلوث والفساد في هذه المرحلة المتأزّمة ومواجهة الامتحان الإلهي، حيث لا يقبل أي عذر منه، فلابدّ أن يمتحن قوّة إيمانه وشخصيته و تقواه في هذه المرحلة.

ويهتم الإسلام كعادته بالعبيد الضعفاء اجتاعياً من أجل تيسير حبريتهم، فسيتناول القرآن الجيد مسألة المكاتبة (وهي تعهد الغلام بتوقيعه إتفاقاً ينص على القيام بعمل معين أو دفع مبلغ مقابل عتقه)، فتقول الآية ﴿والدين يبتغون الكتاب هما هلكت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيرا﴾

وتقصد عبارة ﴿علمتم فيهم خيراً﴾ أي قد بلغوا من النمو الجسمي ووجدتم فسيهم صلاحية لإبرام العقد، وقدرتهم على إنجاز ما تعهدوا به

أمّا إذا لم يتمكنوا من الوفاء بما عاهدوا عليه، فلا ينبغي مكاتبتهم وعتقهم، لأنّ في ذلك ضرراً عليهم وعلى المجتمع، فيجب تأجيل ذلك إلى وقت آخر يؤهّلهم من حيث القدرة والصلاحية، ولأجل ألا يقع العبيد في مشاكل لا يتمكنون من حلّها ويعجزون عن تسديد ما بذمتهم، يدعو القرآن الكريم إلى مساعدتهم فيقول: ﴿وآتوهم من مال الله الذي آتاكم ﴾. هناك اختلاف حول هذا المال بين المفسّرين: فقال عدد كبير منهم: \_ إنّه حصة من الزكاة، مثلها نصت عليه الآية ٦٠ من سورة التوبة. ليتمكن العبيد من الوفاء بدينهم وانعتاقهم.

وقال آخرون: على مالك الغلام أن يتبرع بقسم من أقساط الدَّين، أو يساعده بإعادته إليه، ليتمكن من الحياة الحرّة.

كما يحتمل أنّ المقصود هنا منح العبيد في البداية مبلغاً للإنفاق، أو جمعله رأسمالٍ لهم ليمكنهم من التجارة والعمل وإدارة شؤونهم الخاصّة، ودفع الأقساط التي بذمّتهم، وطبيعي أنّ التفاسير الثلاثة هذه غير متناقضة، ويمكن للآية السابقة أن تستوعبها جميعاً.

والهدف الحقيقي هو أن يشمل المسلمون هذه الطبقة المستضعفة بمساعداتهم لتستحرر بأسرع وقت ممكن. وروي عن الإمام الصادق ﷺ في تفسير هذه الآية: «تضع عنه من نجومه التي لم تكن تريد أن تنقصه، ولا تزيد فوق ما في نفسك» (

إشارة إلى مجموعة من الناس كانوا يكاتبون عبيدهم بمبالغ أكبر ممّا يعطونهم، ويتظاهرون بمساعدتهم، وقد نهئ الإمام الصادق مُثِينًا عن ذلك مبيّناً أنّه يجب أن يكون التخفيض حقيقيّاً.

وعقبت هذه الآية بإشارة إلى أحد الأعمال القبيحة التي كان يمارسها عبّاد الدنيا إزاء جواريهم: ﴿ ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصناً التبتغوا عرض الحياة الدّنيا﴾.

وهذه الآية تكشف عن مدى الرذيلة والإنحطاط الخلقي الذي كمان سمائداً في عمهد الجماهليه، وقد واصل البعض أعماله القبيحة هذه حتى بعد ظهور الإسلام، حتى نزلت الآية السابقة، وأنهت هذه الأعمال.

ومع بالغ الأسف نجد عصرنا الذي سمي بجاهلية القرن العشرين، تمارس البشرية هذا العمل بقوة وعلى قدم وساق في بلدان تدّعي المدنية والحضارة والدفاع عن حقوق الإنسان، وكذلك كان الوضع في بلادنا على عهد الطاغوت، إذ كان هذا العمل القبيح يمارس ببشاعة ومرارة، وكان البعض يخدع البنات البريئات والنساء الجاهلات، ويدفع بهن إلى مراكز الفساد، ويجبرهن على القيام بأعمال الرذيلة والفساد، ويغلق أبواب النجاة بوجوههن ليجنى ثروات طائلة وتفصيل الكلام في ذلك مؤلم وخارج عن عهدة هذا الكتاب.

وبالرغم من أنّ العالم المعاصر يدّعي التحضّر وإزالة معالم العبودية القديمة، إلّا أنّ الجرائم والمفاسد الخلقية تشيع بشكل أكثر توحّشاً من كلّ ما حدث في غابر الأيّام، ونسأل الله أن يحفظ الإنسانية من شرّ هؤلاء الذين يدّعون التمدّن، كما نحمده ونشكره على زوال هذه المعالم من إيران بعد إنتصار الثورة الإسلامية.

ر تفسير نور الثقلين، ج ٢. ص ٢٠١.

٧. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث، وتفسير القرطبي (مع بعض الاختلاف).

وجدير بالذكر أنّ عبارة ﴿إِنْ لَرَدَن تَحَصّنا ﴾ لا تعني في مفهومها أنهن إن رغبن في الفساد فلا مانع من إجبارهن، بل تعني نني الموضوع بشكل تامّ من قبيل السالبة بانتفاء الموضوع، لأنّ مسألة الإكراه تصدق في حالة عدم الرغبة فيه. وإلّا فبيع الجسد وإشاعة هذا الفعل بأية صورة كانت هو من كبائر الذنوب.

وجاءت هذه العبارة لتثير غيرة مالكي الجواري إن كان لهم أدنى غيرة، ومفهومها أنّ الجواري مع أنهن من الطبقة الدانية ولكن لا يرغبن في ارتكاب الفاحشة، فلهاذا ترتكبون هذه الأعمال المنحطة على الرغم من تصوركم أنّكم طبقة راقية؟

وفي الختام ـ على حسب الأسلوب الذي يتبعه القرآن ـ يفتح طريق التوبة للمذنبين، ويشجعهم على إصلاح أنفسهم: ﴿وَهِنَ يَكُوهُهِنَّ قَانَ الله هِنَ بِعِدَ إِكْرَاهُهِنَّ مَفُورٍ رَحِيمٍ ﴾.

ويمكن أن تكون هذه الجملة \_كما قلنا \_إشارة إلى الوضع السائد بين ملّاك الجـواري الذين غلب عليهم الندم، واستعدوا للتوبة وإصلاح أنفسهم.

أو تكون هذه الجملة إشارة إلى النسوة اللواتي ير تكبن هذا العمل القبيح بإكراه من قبل أسيادهنّ.

وعلى نهج القرآن، نجد آخر الآيات \_ موضع البحث \_ تستنتج و تلخّص الموضوع المطروح خلال إشارتها إلى البحوث السابقة: ﴿ولقد أنزلنا البكم آيات همبينات ، وكذلك دروس وعبر من الاقوام الماضية تنفعكم في يومكم هذا: ﴿وهثلاً هن الذين خلوا هن قبلكم وموعظة للمتّقين ﴾.

## بحوث

### ١\_ الزواج سُنَّة اِلهِيَّة

على الرغم من أنّ الزواج في الوقت الحاضر قد تعقد بما أحاطته الأعراف الاجتاعية من عاداتٍ خاطئة وخرافية أحياناً، فأصبح طريقاً صعباً لا يتمكن الشاب من سلوكه، فإنّه لو آجتزنا هذه العراقيل لأدركنا أنّ الزواج تعبير فطري منسجم مع قانون الخليقة وضروري لبقاء نسل الإنسان، وسكن لروحه، وراحة لجسمه، وحل للمشاكل النفسية والاجتاعية، فالإسلام يخطو بانسجام مع الخلق، وله تعابير جميلة مؤثرة، ومن جملتها حديث مشهور

عن الرّسول الأعظم عَنَيْنَ : «تناكحوا وتناسلوا تكثروا، فإنّي أباهي بكم الأمم يوم القيامة ولو بالسقط» .

ونقرأ حديثاً آخر له تَنْ «من تزوج فقد أحرز نصف دينه فليتق الله في النصف الباقي» ألم والسبب في كلّ هذا الاهتام هو أنَّ الغريزة الجنسية من أقوى وأشرس الغرائز في الإنسان، وتنافس الغرائز الأخرى بأجمعها، وانحرافها يعرّض دين المرء إلى الخيطر، ولذا يعلو صوت حديث نبوي آخر: «شراركم عزّابكم» أهذا شجعت الآيات موضع البحث وأحاديث عديدة المسلمين على التعاون في تزويج العرزّاب، وتقديم ما بوسعهم من مساعدات في هذا السبيل.

وقد حمّل الدّين الإسلامي الآباء مسؤولية كبيرة عن أبنائهم، والآباء الذين يتصرّفون دون مبالاة إزاء هذه القضية، فإنّهم يشاركون في إنحراف أبنائهم. كما نقرأ في حديث للرسول الأعظم بينيًّا: «من أدرك له ولدٌ وعنده ما يزوجه فلم يزوجه، فأحدث، فالإثم بينهما!» \*.

وقد أكّدت تعاليم الإسلام \_لهذا السبب أيضاً \_بالتيسير في نفقات الزواج والمهر، لإزالة الحواجز من طريق العُزّاب. خاصّة إذا علمنا أنّ المهر الغالي يقف حجر عثرة في وجه زواج العزّاب. فني حديث للرّسول الأكرم يَهَانَةُ يقول: «من شؤم المرأة غلاء مهرها» <sup>٥</sup>.

وجاء في حديث آخر أعقب الحديث السابق: «من شؤمها شدّة مؤونتها» ".

وقد صرّحت الآية السابقة بأنّ الفقر لا يمكن أن يكون مانعاً للزواج، وقد يغني الله المرء بالزواج.

وبهذا حكمت الآية وأدانت الذين يفرون من الزواج بحجّة أنّهم فقراء، ولا يتحملون هذه المسؤولية الإلهية والإنسانية، بأعذار واهية.

والسبب في التأكيد على الزواج، هو أنّ المرء يشعر بعد زواجه بمسؤوليته في الحياة، فيزج قواه للكسب الحلال، بينا نجد العزاب في معظم الحالات مشردين! لعدم شعورهم

١. سفينة البحار، ج ١، ص ٥٦١، مادة الزوج. ٢٠ المصدر السابق.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٠٤، ذيل الآية مورد البحث.

٤- المصدر السابق.

٥. وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ١٠، الباب ٥، من أبواب المهور.

٦. المصدر السابق.

بالمسؤولية، والمتزوج يكتسب شخصية اجتاعية، حيث يجد نفسه مسؤولاً عن المحافظة على زوجته، وماء وجه أسرته، وتأمين حياة سعيدة ومستقبل زاهر لها، ويستغل المتزوج جميع طاقاته للحصول على دخل معتبر، فتراه يقتصد في نفقاته ليتغلّب على الفقر بأسرع وقت ممكن، لهذا ذكر الإمام الصادق على «الرزق مع النساء والعيال» .

جاء في حديث للرسول الأكرم عَلَيْنَ حين شكا رجل إليه فقره فأجابه عَلَيْنَا: «تـزوّج». فتروّج فوسع له أ.

ولا جدال في أنَّ الإمدادات الإلهية والقوى الروحية الخفية تساعد هذا الشخص الذي تزوج ليحفظ نفسه ويطهرها، وعلى كلَّ مؤمن أن يطمئن لما وعده الله، فقد ذكر رسول الله يَّنَّةُ: «من ترك التزويج مخافة العيلة فقد ساء ظنّه بالله، إن الله عزَّوجلَّ يقول: ﴿إِن يكونوا فقول. يغنهم الله من قضله﴾ آ.

وهناك أحاديث عديدة في هذا الجال، لو تناولناها جميعاً بالبحث لخرجنا عن بحثنا التّفسيري هذا.

### ٢- المراد من عدارة خوالصالعين من مبادكم وإمانكم

ممّا يلفت النظر في الآيات موضع البحث أنّها حين التحدّث عن زواج الرجال والنساء الأيامي تأمر بالتعجيل في الزواج، وعدم وضع العراقيل في وجهه، أمّـا بـالنسبة للـعبيد والجواري، فتطلب توفر شرط الصلاح فيهم للزواج.

وذهب عدد من المفسّرين (كالعلّامة صاحب تفسير الميزان، وكذلك صاحب تفسير الميزان، وكذلك صاحب تفسير الصافي) إلى صلاحيتهم للزواج في حين أنّ هذا الشرط يجب أن يتوفر في النساء والرجال الأحرار أيضاً.

وقال البعض الآخر: إنّه يقصد الصلاح من ناحية الأخلاق والعقيدة، لأنّ الصالحين يتمتعون بمكانة خاصّة من هذه الجهة، ولكن السؤال يبقى على حاله.

لماذا لم يرد هذا الشرط في الاحرار؟

١. تفسير نور الثقلين، ج ٣. ص ٥٩٥.

٢. وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٢٥، الباب ١١، من أبواب مقدمات النكاح.

٣. المصدر السابق، ص ٢٤، الباب ١٠ من أبواب مقدمات النكاح.

ويحتمل أن يكون المراد غير هذا: \_ إذ إنّ أكثر العبيد في تلك الفترة في مستوى ثقافي وأخلاقي واطيء، فلا يشعرون بأيّة مسؤولية، ولا يُقدرون المشاعر المشتركة في الحياة، فلو تزوجوا لتركوا زوجاتهم بسهولة، ومن هنا استوجبت الآية التأكد من صلاحيتهم للزواج. ومفهوم هذه الآية أن يعدّوا العبيد للزواج أوّلاً بتهذيب أخلاقهم وزيادة صلاحهم، ليكونوا بمستوى المسؤولية التي تقع على عاتقهم بعد الزواج.

#### ٣\_ما هو عقد المكاتبة؟

قلنا: إنَّ الإسلام وضع برنامج التحرر التدريجي للعبيد، واستفاد من كل فرصة لعتقهم، فكانت قضية «المكاتبة» حكماً يجب اتباعد، كما نصّت عليه الآيات موضع البحث.

وتشتق «المكاتبة» من الكتابة، والكتابة في الأصل مشتقة من «كتب» بمعنى «الجمع» أي: جمع الحروف والكلمات، وبما أنّ العقد بين المولى والعبد يتم بكتابة مواد يتفق عليها، فلذلك سميت «مكاتبة» فعقد المكاتبة نوع من الإتفاقات يتم بين المولى وعبده، يلتزم العبد فيه بإعداد مبلغ من المال من عمل حرّ، ليدفع أقساطاً لسيده، فاذا دفع آخر قسط يسال حربة.

وأمر الإسلام ألا تتجاوز هذه الأقساط ثمن العبد نفسه.

وإذا عجز العبد لسبب ما عن دفع الأقساط المترتبة بدّمته، وجب أن تسدّد هذه الأقساط من بيت المال أو من الزكاة ليعتق، حتى أنَّ بعض الفقهاء قال بصراحة: إذا تعلقت زكاة بدّمة السيّد، وجب عليه آحتساب هذه الأقساط منها، وهذا العقد لازم التنفيذ، ولا يمكن فسخه من أيّ طرف من طرفي العقد.

ويتّضح بذلك كيف يجعل هذا المشروع عتق العبيد يسيراً، ليعيشوا أحراراً مستقلين حتى في فترة إعداد الأقساط، كما أنّ أسيادهم لا يتضررون بذلك، فـلايدفعهم هـذا إلى إلحاق الأذى بعبيدهم.

ولعقد المكاتبة أحكام وفروع عديدة مذكورة في الكتب الفقهية في باب المكاتبة.

اللهُ نُورُ السّمَوَ سِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ عَيْشَكُو وَفِهَا مِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهُ الْحَرِّدَةُ وَكَلَّ دُرِي يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبْرَكَةٍ وَيْتُونَةٍ لَا شَرِقِيَةٍ وَلَا عَرْبِيَةٍ يَكَادُ زَيْنُهَ الْخَشْلُ لِلنَّاسِ وَلَقَلَمْ تَمْسَسْهُ مَا أَنْ فُرْعَلَى فُورِ بَهْدِى اللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ وَيَضَرِبُ اللهُ الأَمْشُلُ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَي فَي بُوتٍ أَذِن اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذِكَرَ فيها السّمُهُ, يُسَيِحُ لَهُ, فيها بِالْفُدُو وَالْأَصَالِ فَي رَجَالٌ لَا نُلْهِ بِمِ عَبَرَةٌ وَلَابَعُ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْقِ وَإِينَاءَ الزَّكُوفَ يَعَافُونَ يَوْمَا لَنْقَلَبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَدُرُ فَى لِيَجْزِيهُمُ اللهُ الْحَمَالُ وَوَإِينَاءَ الزَّكُوفَ يَعَافُونَ يَوْمَا لَنَقَلَبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَدُرُ الْكَالِي اللهُ وَالْمَالِ اللهُ الْعَلَالَةُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

# التفسير

#### آية النورا

تحدث الفلاسفة والمفسّرون والعرفاء الإسلاميون كثيراً عن مقاصد الآيات أعلاه، وهي مُرتبطة بما سبقها من الآيات الشريفة التي عرضت لقضية العفة ومكافحة الفحشاء بمختلف السبل.

وبما أنَّ ضهانة تنفيذ الأحكام الإلهيّة، وخاصّة السيطرة على الغرائز الشائرة، ولا سيمّا الغريزة الجنسية التي هي أقوى الغرائز، لا تتمّ دون الإستناد إلى الإيمان، ومن هنا إستد البحث إلى الإيمان وأثره القويّ، فقالت الآية أوّلاً: ﴿ الله نور السّماوات والأرض.

ما أحلى هذه الجملة! وما أغنها من كلهات! أجل إنّ الله نور السموات والأرض... النور الذي يغمر كلّ شيء ويضيئه.

ويرىٰ بعض المفسّرين أنّ كلمة «النّور» تعني هنا «الهادي»، وذهب البعض الآخــر أنّ

الدي يعمر بن شيء ويصيبه.

ويرىٰ بعض المفسّرين أنّ كلمة «النّور» تعني هنا «الهادي»، وذهب البعض الآخــر أنّ

المراد هو «المنير»، وفسّرها آخرون بـ «زينة السماوات والأرض».

وكلّ هذه المعاني صحيحة، سوى أنَّ مفهوم هذه الآية أوسع بكثير ممّا ذُكر، فالقرآن الجيد والأحاديث الإسلامية فسّرت النور بأشياء عدّة منها:

١-«القرآن المجيد» ذكرت الآية ١٥ من سورة المائدة: ﴿ قد جا بحم من الله نوروكتاب مبين وجاء في الآية ١٥٧ من سورة الأعراف: ﴿ واقبعوا النّور الّذي أنزل مبعه أولئك هم المقلمون﴾.

٢- «الإيمان» ذكرت الآية ٢٥٧ من سورة البقرة: ﴿ الله وليّ الّذين آمنوا يخرجهم من الطّلمات إلى النّور﴾.

٣- «الهداية الإلهية» مثله جاء في الآية ١٢٢ من سورة الأنعام: ﴿ أو من كسان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يجشي به في النّاس كمن مثله في الظّلمات ليس بخارج منها ﴾ ؟!

٤ ـ «الدين الإسلامي» كما نقراً في الآية ٣٢ من سورة التوبة: ﴿ ويابني الله إلا أن يتم نوره ولوكره الكافرون﴾ .

٥- «النّبي الاكرم عَيَيْنَ » نقرأ عن النّبي عَيْنَ في الآية ٤٦ من سورة الأحزاب: ﴿ ودلميا إلى الله بإذنه وسراجا منيراً ﴾.

٦\_«الأثمة الأطهار» كما جاء في الزيارة الجامعة لهم: «خلقكم الله أنواراً فجعلكم بعرشه محدقين»، وكذلك في نفس هذه الزيارة: «وأنتم نور الأخيار وهداة الأبرار».

٧-«العلم والمعرفة» حيث عُرِّف بالنور كما جاء في الحديث المشهور: «العلم نور يقدفه الله في قلب من يشاء» \( \).

كلّ هذه من جهة، ومن الجهة الأخرى علينا التدقيق في خصائص النور وميزانه. ليتّضح الّه يمتاز بما يلي:

١\_ النور أجمل وألطف ما في العالم، وهو مصدر لكلّ جمال ولطف!

والنور أسرع الأشياء، كما ثبت لمشهوري العلماء الكبار في العالم، إذ تبلغ سرعته ثلاثمائة ألف كيلومتر في الثّانية، وبإمكانه الدوران حول الكرة الأرضية سبع مرات في طرفة عين (أقلّ من ثانية واحدة).

ولهذا السبب تقاس المسافات الهائلة بين النجوم فقط بسرعة الضوء، والوحدة

٨ مصباح الشريعة، ص ١٦.

المستعملة في هذا المجال هي السنة الضوئية، أي: المسافة التي يقطعها الضموء وهمو بمثلك المسرعة الهائلة ما في سنة واحدة.

٣ـبالنور يمكن مشاهدة الأشياء في العالم، ومن دونه يستحيل رؤية أيّ شيءٍ، فالنور ظاهر بنفسه ومظهر لغيره.

٤-إنّ ضوء الشمس يُعدّ من أهم أنواع النور في عالمنا، فهو ينمي الأزهار والنباتات وبه تستمرّ الحياة، بل هو رمز بقاء المخلوقات الحيّة، ولا يمكن لموجود حيّ أن يستمرّ في الحياة دون أن يستفيد من نور الشمس بصورة مباشرة أو غير مباشرة.

٥- ثبت اليوم أن جميع الألوان يمكن مشاهدتها بمنور الشمس أو الأنوار الأخرى،
 ولولاها لعاشت المخلوقات في عتمة قاتمة.

٦-إنّ جميع أنواع الطاقة الموجودة في محيطنا (باستثناء الطاقة النووية) مصدرها الشمس من قبيل حركة الرياح، سقوط المطر، وحركة الأنهر والوسائط فيها والشلالات ولو دققنا في حركة جميع المخلوقات الحية لوجدناها ترتبط بنور الشمس.

مصدر الحرارة وتدفئة الأحياء كلها هو الشمس، حتى أنّ حرارة النار المتولدة من الخشب أو الفحم أو الفحم الحجري أو النفط ومشتقاته مصدرها حرارة الشمس، لأنّ هذه الأشياء بحسب الدراسات العلمية تعود إلى النباتات أو الحيوانات، وهذه بدورها قد استفادت من نور الشمس وحرارتها، فخزنت الفائض منها في جسمها، لهذا فإنّ حركة الحرّكات والمكائن أيضاً من بركات الشمس.

٧\_ نور الشمس قاتل الميكروبات والمخلوقات المضرّة، وبفقدان هذا النور تتبدّل الأرض إلى مستشنى كبير قد ابتلي سكانها بأنواع الأمراض ويصارعون الموت بين لحظة وأخرى! وكلها دققنا في عالم النور الذي يشكل ظاهرة فريدة، يتّضح لنا أثره البالغ الأهمية وبركاته العظيمة.

وبملاحظة هاتين المقدمتين إذا أردنا تشبيه الذات المقدّسة لربّ إلعالمين (رغم منزلته العظيمة التي لا تظير لها ولا شبيه) فلا نجد خيراً من النور؟! الله الذي خلق كل شيء في عالم الوجود ونوّره، فأحيا المخلوقات الحية ببركته، ورزقها من فضل، ولو انقطعت رحمته عنها لحظة، لأصبح الجميع في ظلمات الفناء والعدم.

وممًا يلفت النظر أنّ كل مخلوق يرتبط بالله بمقدار معين يكتسب من النور بنفس ذلك المقدار:

القرآن نور لأنّه كلام الله.

والدين الإسلامي نور لأنَّه دينه.

الأنبياء أنوار لأنّهم رسله.

والأُثمَّة المعصومون ﴿ يُمِّلا أَنوار إلهيَّة، لأنَّهم حفظة دينه بعد النَّبي ﷺ

والإيمان نور. لأنَّه رمز الإلتحام به سبحانه وتعالىًا.

والعلم نور، لأنَّه السبيل إلى معرفته ـ عزَّوجلَّ ـ..

و لهذا: ﴿ لللَّهُ نُورُ السَّمَاوَلِينَ وَالأَرْضَ ﴾.

وإذا استعملنا كلمة «النور» بمعناها الواسع، أي الظاهر في ذاته والمظهر لغيره في هـذه الحالة يصبح استعمال كلمة النور الذات الله المقدّسة حقيقة ولا تشبيه فيها، لأنّه لا يوجد أظهر من الله تعالى في العالم، وكلّ الأشياء تظهر من بركاتٍ وجودٍه.

وجاء في كتاب التوحيد، عن الإمام على بن موسى الرضا على حين سئل عن معنى قوله تعالى: ﴿ للله نور السَّهاولت والأرض قال «هادِ لأهل السموات، وهادٍ لأهل الأرض».

وهذه في الواقع واحدة من خصائص النور الإلهي، ولا يمكن حصره بهذه الخصيصة، ولهذا يمكن جمع كلّ ما قيل في تفسير هذه الآية، وكلّ تفسير هوإشارة إلى أحدِ أَبعادِ هذا النور الذي لامثيل له.

والجديرُ بالذكر ما جاء في الفقرة السابعة والأربعين من دعاء الجـوشن الكـبير الذي يحتوي على صفاتِ الله تعالى: «يا نور النور، يا منور النور، يا خالق النور، يا مدبّر النور، يا مقدّر النور، يا نوركلّ نور، يا نوراً قبل كلّ نور، يا نوراً بعدكلّ نور، يا نوراً فوق كلّ نور، يا نوراً ليس كمثله نور» وبهذا تأخذ أنوار الوجود نورها من نوره و تنتهي إلى نوره الطاهر.

وقد أوضح القرآن بعد بيانه الحقائق السالفة ذلك، إذْ ذكر مثالاً رائعاً دقيقاً لكيفية النور الإلهي: ﴿ مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كوكب درّي يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة يكاد زيتها يضي، ولولم تمسسه نار نور على نوريهدي الله لنوره من يشا، ويضرب الله الأمثال للنّاس والله بكلّ شي، عليم.

ولشرح هذا المثال يجب الإلمام بعدّة أمور:

«المشكاة» في الأصل تعني الكُوّة التي تخصص في الجدار لوضع المصابيح الزيتية فيها لحفظها من الرياح، وأحياناً تبني في الجدار فتحة صغيرة، يغطى جانبها المشرف على ساحة الدار بالزجاج، لإضاءة داخل وخارج الغرفة كما تحفظ المصباح من الرياح، كما تطلق هذه الكلمة على وعاء (الفانوس القديم) يصنع من زجاج على شكل متوازي المستطيلات له باب وفتحة في أعلاه لخروج الهواء الساخن. وكانوا يضعون المصباح فيه.

وباختصار تقول: إنَّ المشكاة محفظة للمصباح من الرياح الشديدة، وغالباً ما يثبت في الجدار لتركيز الضوء وسهولة انعكاسِه.

«الزجاجة» تطلق في الأساس على الأحجار الشفّافة، وسَمّيت الصفائح الشفافة بالزجاج الأنها تصنع من مواد معدنية، والزجاجة هنا تعني الزجاجة التي توضع فوق المصباح لتحفظ شعلته، وتنظّم جريانَ الهواء، لتزيد من نور الشعلة.

«المصباح» يتألف من وعاء للزيت وفتيل.

عبارة ﴿وقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية ﴾ تشير إلى الطاقة التي تُجهّز هذا المصباح بوقودٍ لا ينضب معينه، وزيت الزيتون من أجود الوقود المستعمل للمصابيح، ثم إن هذا الزيت يُحْصَلُ عليه من زيتون شجرٍ يتعرّض للشمسِ من جميع جوانبه بشكلٍ متساوٍ، لا أن تكون الشجره في الجانب الشرقي مِنَ البستان وبجانب حائط يمنع وصول أشعة الشمس إليها، كما لا تكون في جهة الغرب ليتعرض جانب واحد منها على أشعة الشمس، فلا تنضج ثمرتها بصورة جيدة ولا يكون زيتها نقياً وصافياً.

وبعد هذا الإيضاح يتبيّن أنّنا للاستفادة من نور المصباح بإشعاعٍ قويّ نحتاج إلى توفر أربعة أشياء.

«محفظة للمصباح» لا تقلل من نوره، بل تركز هذا النور وتعكسه و «زجاجة» تنظم جريان الهواء حول الشعلة، ويجب أن تكون شفّافة بدرجة لا تمنع تشعشع النور، و «مصباح» هو مصدر النور، وهو عبارة عن إناءٍ فيه زيت وفي أعلاه الفتيل.

وأخيراً «مادة الإحتراق» صافية خالصة شفّافة مستعدة للإشتعال بدرجةٍ يتصوَّر فيها الإنسان إنّها سوف تشعل لوحدها دون أن يمسّها قبس من النار.

كلِّ هذه العبارات تكشف في الحقيقة عن ظاهر القضية.

ومن جهةُ أخرى أورد كبار المفسّرين تفاسير عديدة بشأن هذا التشبيه وأنّه ما هــو «المشبّه» ومن أيّ نور إلهي يكون:

قال البعض: المقصود هنا نور الهداية التي يجعله الله في قلوب المؤمنين، وبعبارةٍ أخرى: المقصود الإيمان الذي استقرّ في قلوب المؤمنين. وقال آخرون: إنّ المشبّه يعني هنا القرآن الذي ينير قلوب الناس.

وآخرون: إنّه اشارة إلى شخص النّبي الأكرم عَلَيْنَ .

وآخرون: إنَّه إشارة إلى أدلة التوحيد والعدل الإلهي.

وآخرون: إنّه روح الطاعةِ والتقوى التي هي أساسُ كلِّ خيرٍ وسعادة.

وفي الحقيقة فإنّ هذه التفاسير قد أوردت كلّ ما جاء في القرآن والأحاديث الإسلامية بعنوان مصاديق للنور، وجوهرها واحد، وهو نور الهداية بذاته، ومصدره القرآن والوحي ووجود الأنبياء، وينهل من أدلة التوحيد، ونتيجته التسليم بحكم الله والتمسك بالتقوى.

وتوضيح ذلك: إنّ نور الإيمان الموجود في قلوب المؤمنين يحتوي على العناصر الأربعة المتوفرة في المصباح المضيء، هي:

«المصباح» وهو شعلة الإيمان في قلب المؤمن يضيء طريق الهداية.

و«الزجاجة» هي قلب المؤمن ينظم الإيمان في ذاته ويحفظه من كل سوء.

و «المشكاة» صدر المؤمن، أو بعبارة أخرى: شخصيته بما فيها وعيه وعلمه وفكرهُ الذي يصون إيمانه من الأعاصير والأخطار.

«شجرة مباركة زيتونة» هي الوحي الإلهي الذي يكون بمنتهى الصفاء والطهارة وتوقد شعلة إيمان المؤمنين .. في الحقيقة .. من نورُ الله الذي ينير السعوات والأرض وقد أشرق من قلوب المؤمنين، فأضاء وُجودَهم ونور وجوههم.

فتراهم يزجون الأدلَّة العقلائية بنور الوحي، فيكون مصداق «نور على نور».

ولهذا ترى القلوب المستعدة لاستقبال النور الإلهي تهتدي، وهي المقصودة بعبارة وبهدي الله لنوره من يشام وعلى هذا فإنَّ المحافظة على النور الإلهي (نور الهداية والإيمان) يستوجب توفر مجموعة من المعارف والعلوم والوعي والأخلاق وبناء الذات، من أجل أن تكون كالمشكاة تحفظ هذا المصباح.

كما تحتاج إلى قلب مستعد لينظَّم هذا النور الإلهي كما تنظم الزجاجة شعلة المصباح. وتحتاج إلى مدد من الوحي، ليمنحها طاقة مثلما تمنحها الشجرة التي سماًها القرآن بعبارة وشجرة مباركة زيتونة ﴾.

وتجب المحافظة على نورِ الوحي من التلوث والميول المادية والانحسراف إلى الشرق أو الغرب الذي يؤدّي إلى التفسخ والإندثار. ولتعبيء قوى الإنسان بشكل سليم بعيداً عن كلّ فكر مستورد وانحراف، لتكون مصداقاً ( ويكادزيتها يضي، ولولم تمسسه نار).

وكلّ تفسير يتضمّن حكماً مسبقاً ويتضمّن ذوق المفسّر وعقيدته الخاصّة به، أو رغبةً يساريةً أو يمنيةً، أو خرافة يؤدّي إلى تلويت سمعة هذه الشجرة المباركة، ويُقلل من تشعشع مصباحها. وأحياناً يُطفئه.

هذا هو المثال الذي ذكره اللهُ لنورِهِ في هذه الآية، وهو الذي أحاط بكلِّ شيء علماً.

وممّا سلف يتّضح لنا أن ما ذكرته الرّوايات عن الأمّة المعصومين المنظمة بخصوص تفسير هذه الآية أنّ المشكاة هي قلب نبيّ الإسلام الله والمصباح نور العلم، والزجاجة وصيه علي الله والشجرة المباركة إبراهيم الخليل النه الذي يرجع نسب بيت النبوّة إليه، وعبارة ولا شرقية ولا غربية له تعني نني أيّ ميل إلى اليهودية والنصرانية فهو وجه آخر لنور الهداية والإيمان، ومصداق واضح لها، ولا يعني أنّ هذه الآية مختصة بهذا المصداق.

كما أنّ ما ذهب إليه بعض المفسّرين من أنّ النور الإلهي هو القرآن، أو الأدلة العقلائية، أو النّبي عَلَيْهُ الله بذاته، له جذور مشتركة بالتّفسير أعلاه.

وقد شاهدنا حتى الآن خصائص هذا النور الإلهي، نور الهداية والإيمان من خلال تشبيهه بمصباح قوى الإضاءة.

ويجب أن نعرف الآن أين موضع هذا المصباح، وشكل موضعه؟ ليتضح لنا ماكان ضرورياً إيضاحه في هذا المجال، لهذا تقول الآية التالية: إنّ هذه المشكاة تقع وفي بيوت أذن الله أن ترفع لله لكي تكون في مأمن من الشياطين والاعداء والانتهازيين ويسذكر فيها السعه ويتلى فيها القرآن والحقائق الإلهية.

وقد اعتبر العديد من المفسّرين هذه الآية مرتبطةً كما قلنا بالآية التي سبقتها ، غير أنّ البعض من المفسّرين يرى أنّ هذه الجملة ترتبط بالجملة التي تليها، إلّا أنّ ذلك بعيد عن الصواب.

ا، هكذا يكون تقدير الآية «هذه المشكاة في بيوت... أو هذا المصباح في بيوت... هذه الشجرة في بيوت تعدير الآية وي بيوت الذي يرى أصحاب التفسير الثاني أنَّ عبارة «في بيوت» تعدد إلى كلمة «يسبّح» ليكون معنى الآية ﴿في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسبح له فيها بالغدو والأصال﴾ أي في الصباح والمساء، إلا أنَّ هذا التّفسير لا ينسجم مع وجود كلمة «فيها» لأنه يعد تكراراً لا داعي له، إضافة إلى عدم انسجامها مع الأحاديث الواردة بهذا الصدد (فتأملوا جيداً).

أمّا ما أورده البعض وتساءل عن مدى تأثير هذا النور الباهر في البيوت المذكورة بتلك الخصوصيات، فجوابه واضح، لأنّ البيوت التي ورد ذكرها في هذه الآية والتي يحسرسها رجال أشداء يقظون، هم الذين يحفظون هذه المصابيح المنيرة، إضافة إلى أنّ هؤلاء الرجال يبحثون عن مصدر نور، فيهرعون إليه بعد أن يتعرّفون على موضع هذا النور.

ولكن ماالمقصود من هذه البيوت؟

الجواب يتضم بما ذكرته آخر الآية من خصائص حيث تقول: أنّه في هذه البيوت يسبّح أهلها صباحاً ومساءاً: ﴿ يسبّح له فيها بالغدة والآصال ﴾ .

ورجال لا تلهيهم تجارة ولابيع عن ذكر الله وإقام الصلاة وليتا. الزّكاة يخافون يوما تتقلّب فيه القلوب والأبصار ﴾ إنّ هذه الخصائص تكشف عن أنّ هذه البيوت هي المراكز التي حُصِّنَتْ بأمرٍ من الله، وأنّها مركز لذكر الله ولبيان حقيقة الإسلام وتعاليم الله، ويضم هذا المعنى الواسع المساجد وبيوت الأنبياء والأولياء خاصة بيت النّبي في وبيت علي في ولا دليل يؤيّد حصرها من قبل بعض المفترين ـ بالمساجد أو بيوت الأنبياء وأمثالها.

وفي الحديث المروي عن الإمام الباقريج «هي بيوت الأنبياء وبيت علي منها» .

وفي حديث آخر حيث سئل النّي بين لله قرأ الآية، أي بيوت هذه؟ فقال: «بيوت الأنبياء» فقام أبو بكر فقال: يا رسول الله، هذا البيت منها، يعني بيت علي وفاطمة قال: «نعم، من أفاضلها» ".

وكل ذلك إشارة إلى مصاديق واضحةٍ تذكرها الأحاديث كعادتها حين تفسير القرآن. أجل، إنَّ كُلَّ مركزٍ يقامُ بأمر من الله، ويذكر فيه اسمه ويسبح له فيها بالغدو والآصال، وفيه رجال لا تلهيهم تجارة عن ذكر الله، فهي مواضع لمشكاة الأنوار الإلهية والإيمان والهداية.

ر. «الغدو» على وزن «علو» بمعنى الصبح، ويقول الراغب الإصفهاني: الغدوة والغداة من أوّل النهار، وقوبل في القرآن بالآصال، نحو قوله ﴿بالغدو والأصال﴾ وقوبل الغداة بالعشيّ.

عي سران بالمسال على وزن «رُسُلُ» وهو بدوره جمع للأصيل بمعنى العصر، والسبب في ذكر الغدو و«الآصال» جمع «الأصل» على وزن «رُسُلُ» وهو بدوره جمع للأصيل بمعنى العصر، والسبب في ذكر الغدو مفردة والآصال جمعاً؟ يقول فخر الرازي، لأنّ الغدو ذات بعد مصدري ولا يجمع المصدر.

۲٪ تفسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ۲۰۷

٣ تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٤٤، ذيل الآية مورد البحث.

ولهذه البيوت عدّة خصائص:

**أوَّلها:** أنَّها شيّدتْ بأمرِ من الله.

والأخرى: إنّ جدرانها رُفعت وأحكم بناؤها لتمنع تسلل الشياطين.

وثالثها: أنّها مركز لذكر الله.

وأخيراً: فإنّ فيها رجالاً يَحْرسُونُها ليل نهار، وهم يسبحون الله، ولا تلهيهم الجواذب الدنيوية عن ذكر الله.

هذه البيوت بهذه الخصائص، مصادر للهداية والإيمان.

ولابدٌ من التنبيه إلى ورود كلمتين في هذه الآية هما «التجارة» و«البيع» وهما كلمتان تبدوان وكأنّ لهما معني واحداً، إلا أنّ الفرق بينهما هو أنّ التجارة عمل مستمر، والبيع يُنجز مرة واحدة، وقد تكون عابرة.

و يجب الإلتفاتُ إلى أنَّ الآية لم تقل: أنَّ هؤلاء لا يمارسون أبداً التجارة والبيع بل قالت: إنّهم لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله.

إنّهم يخافون يوم القيامة والعدل الإلهي الذي تتقلّب فِيه القلوبُ والأبصار من الخوف والوحشة (ويجب الإنتباه إلى أنَّ الفعل المضارع، «يخافون» يدلّ على الاستمرار في الخوف، وهذا الخوف هو الذي دفعهم إلى تحمل مسؤولياتهم، ولبلوغ رسالتهم في الحياة).

وأشارت آخر هذه الآيات إلى الجزاء الوافي لحراس نور الهداية وعشّاق الحقّ والحقيقة، فقالت: (ليجزيهم الله أحسن ما معلوا ويزيدهم من فسفله)، ولا عجب في ذلك، لأنّ الفضل الإلهى لمن كان جديراً به غير محدود: (والله يرزق من يشا، بغير حساب).

وقال بعض المفسّرين عما تعنيه عبارة ﴿أحسن ها عملول﴾ في هذه الآية، أنّها إشارة إلى جميع الأعمال الطيبة، سواء كانت واجبة أم مستحبة، صغيرة أم كبيرة.

ويرى آخرون أنّها إشارة إلى أنّ الله يكافي، الحسنة بعشر أمثالها، وأحياناً بسبعائة مثلها، حيث نقرأ في الآية ١٦٠ من سورة الأنعام: ﴿ من جا. بالحسنة قله عشر لمثالها ﴾ كما جاء في الآية ٢٦١ من سورة البقرة حول جزاء المنفقين في سبيل الله أنّ المكافأة تعادل سبعائة مرة أو ضعفها.

كما يمكن أن تفسّر العبارة السابقة بأنّ المقصود هو أنَّ الله يكافي، جميع أعمالهم بموجب أفضلها، ويشمل ذلك أبسط أعمالهم وأوسطها، حيث يجعلها الله بمستوى أفضل الأعمال حين منحه المكافأة.

وليس هذا بعيداً عن رحمة الله وفضله، والعدالة تقضي بمساواة المكافأة مع العمل في سبيل الله، إلّا أنّ رحمة الله وسعتُ كلّ شيء، فهو يهب دون حساب ولاحدود، فذاتــــه المقدسة غير محدودة، وأنعمه لا تنتهي، وكرمه عظيم لاحدود له.

### بحوث

استعرضنا كثيراً من مسائل هذه الآيات خلال تفسيرنا لها، وبـقيت عـدة أحـاديث يقتضي الأمر ذكرها بُغية إتمام هذا البحث.

ا- نقرأ في كتاب روضة الكافي حديثاً عن الإمام الصادق في تفسير آية النور: «إنّ المشكاة قلب محمد في في المصباح النور الذي فيه العلم، والزجاجة قلب على في أو نفسه». \

٣- وجاء حديث آخر عن الإمام الباقر على توحيد الصدوق: «إنّ المشكاة نور العلم في صدر النّبي اللّبي الله والحكمة في أثر الإمام من النّبي الله والحكمة في أثر الإمام من آل محمد الله وذلك من لدن آدم إلى أن تقوم الساعة، فهؤلاء الأوصياء الذين جعلهم الله عزّوجل خلفاء في أرضه وحجج على خلقه، لا تخلو الأرض في كلّ عصر من واحد منهم» .
٣- وفسر حديث آخر عن الإمام الصادق الله المشكاة بفاطمة الله والمصباح المساحة المشكاة بفاطمة الله عن الإمام الصادق الله المشكاة بفاطمة الله والمساح المساحة المشكاة المشكاة المشكاة المساحة المساحة

٣- وفسر حديث الحسر عن الإمام الصادق المشكاة بفاطمة الله والمصباح بالحسن الجه والمواح المحسن المسادق المحسن المحسن

وكما أشرنا سابقاً فإنّ للآيات مفهوماً واسعاً، وكلّ حديث من هذه الأحاديث بـيان لمصداق بارز من مصاديقها دون الاخلال بعموميتها.

وبهذا لانجد تناقضاً في الأحاديث السابقة.

٤- نقرأ في حديث عن أبي جعفر الثمالي قال: قال أبو جعفر الباقر لقتادة: من أنت؟ قال: أنا قتادة ابن دعامّة البصري فقال له أبو جعفر ينج : أنت فقيه أهل البصرة؟ قال: نعم، فقال له الامام الباقر عنج : و يحك ياقتادة إنّ الله خلق خلقاً من خلقه فجعلهم حججاً على خلقه، فهم أو تاد في أرضه قوّام بأمره نجباء في علمه اصطفاهم قبل خلقه، أظلة عن يمين عرشه قال: فسكت قتادة طويلاً ثمّ قال: أصلحك الله والله لقد جلست بين يدي الفقهاء

١٠ تفسير نورالتقلين، ج ٣، ص ٦٠٢ و٦٠٣ ذيل الآيات مورد البحث (مع بعض التلخيص).

٢٠ المصدر السابق. ٢٠ المصدر السابق.

وقدّامهم، فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم ما اضطرب قدّامك.

فقال له الإمام الباقر عنه أندري أين أنت؟ بين يدى: ﴿يبوت اذن الله أن ترفع ويذكر فيها السمه يسبح له فيها بالغدة والآصال \* رجال لا تلهيهم تجارة ولابيع عن ذكر الله وأقام الصلاة وليتا، الزكاة ﴾ فأنت ثمّ ونحن أولئك.

إشارة إلى أنَّ هؤلاء الرجال همهم ذكر الله ولا يقدمون عليه شيئاً، رغم أنَّهم يمارسون نشاطاً اقتصادياً في الحياة.

٦\_ وصفت شجرة الزيتون في الآيات السابقة بأنَّها شجرة مباركة.

وكان لهذه الشجرة أهمية بالغة حين نزول القرآن، وقد اتّضح ذلك اليوم، لأنَّ كبار العلماء أخبرونا بخلاصة تجاربهم ودراساتهم عن خواص أنواع النباتات، وحول شجرة الزيتون يقولون: إنّها مباركة حقّاً، وثمرها مفيد جدّاً، ويمنحنا أجود الزيوت، ولها دور حيوي في سلامة الجسم.

يقول ابن عباس: إنَّ أجزاء هذه الشجرة مفيدة ومريحة، وحتى رماد خشبها فيه منفعة، وهي أولُ شجرة نبتت بعد طوفان نوح ﴿ ، وقد دعا لها الأنبياء وباركوها.

٧- ذكر المفسّرون الكبار عدّة تفاسير لعبارة «نور على نور» فقال المرحوم الطبرسي في مجمع البيان: إنّها إشارة إلى أنبياء من نسل واحد يتعاقبون على النبوة ويُواصِلُونَ طريق الهداية.

ويقول الفخر الرازي في تفسيره: إنها إشارة إلى تجمع شعاع النور وتراكمه، حيث ذكر حول المؤمن: «يقف المؤمن بين أربعة مواقف، فإذا وهبه الله شكره، وإذا أصابته مصيبة صبر وصمد، وإذا تكلم صدق، وإذا حكم بين اثنين عدل، وهو إنسان واع بين جهلة ومثله كحي بين أموات. إنه يسير بين خمسة أنوار: كلامه نور، عمله نور، إقامته نور، رحله نور، هدفه نور الله يوم القيامة».

۱. تقسیر نورالتقلین، ج ۳، ص ۹-۹. ۲. المصدر السابق، ص ۲۰۲ و ۲۰۳.

ويمكن أن يكون النور الأوّل الذي ذكرته الآية إشارة إلى نور الهداية الإلهيّة عن طريق الوحي، والنور الثّاني نور الهداية عن طريق العقل.

أو أنّ النور الأوّل هو نور الهداية التشريعة، والنور الثّاني نور الهداية التكوينية فهو نور على نور.

وبهذا فسّرت هذه العبارة بمختلف مصادر النور، مرّة فُسِّرت بالأنبياء وأخرى بأنواعِ النور، ومرة ثالثة بمراحل النور المختلفة، وهي ممكنة جميعاً في آنٍ واحد، لأنّ مفهوم الآيسة واسع جداً (فتأملوا جيداً).

#### १००३

#### الآيتان

وَالَّذِينَ كَفُرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَبِ بِقِيعَةِ يَعْسَبُهُ الظَّمْانُ مَاءً حَتَى إِذَا جَاءَهُ الْرَيْعِدَهُ شَيْتًا وَوَجَدَ اللَّهُ عِندَهُ الْوَصَابِ اللَّهُ الْمُحَاتِ اللَّهُ اللْمُلْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ

# التفسير

#### أعمال سرابية:

تحدثت الآيات السابقة عن نور الله، نور الإيمان والهداية، ولإتمام هذا البحث ولتوضيح المقارنة بين الذين نوّر الله قلوبهم وبين الآخرين تناوَلَتْ هذه الآيات عالم الكفر والجهل والإلحاد المظلم، وتحدثت عن الكفّار والمنافقين الذين وجودهم ﴿ ظلمات بعضها فوق بعض خلافاً للمؤمنين الذين أصبحت حياتهم وأفكارهم ﴿ نورعلى نون﴾.

الكلام في الآية الأولى عن الذين يبحثون عن الماء في صحراء جاقة حارقة ، ولا يجدون غير السراب فيموتون عطشاً ، في الوقت الذي عثر فيه المؤمنون على نور الإيمان ، ومنبع الهداية الرائعة ، فاستراحوا بجنبها ، فتقول أوّلاً : ﴿ والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه للظّمآن ها : حتى إذا جاء لم يجده شيئه ولكن يجد الله عند أعماله ﴿ ووجد الله عنده فوقاه حسابه والله سريع للحساب

«السراب» مشتق من السرب على وزن «حَرْبُ» بمعنى الطريق المنحدر، وتطلق كلمة السراب على لمعان يشاهد في الصحارئ والمنحدرات من بعيد وكأنّه ماء، وما هو إلّا إنعكاسُ لأشعة الشمس !

١. يقول علماء الفيزياء المعاصرون: عند إرتفاع درجات الحرارة فالهواء المجاور للارض يستمدد ويسزداد
 تخلخله فيختلف مع الطبقة المجاورة له، وبذلك تنعكس موجة الضوء ويحدث السراب.

ويرى البعض أنّ «القيعة» جمع «قاعة»، بمعنى الأرض الواسعة التي لاماء ولا نبات فيها، ويطلق ذلك على الصحاري التي يظهر فيها السراب في معظم الأحيان، إلّا أنَّ بَعْضَ المفسّرين واللغويين يرون أنّ هذه الكلمة مفردة، وجمعها «قيعان» أو «قيعات» \.

ورغم عدم وجود الفرق مِنْ حيثُ المعنى، فإنَّ الآيَةُ تُوجِبُ أَن تكون هـذه الكـلمة مفردة، لأنها ذكرت السراب مفرداً والسراب الواحد يكون في أرض واحدة طبعاً.

ثمّ تناولت الآية الثّانية مثالاً آخر لأعهال الكفّار وقالت: ﴿ أَو كَظَلَمَاتَ فِي بِحَرَاجِينِ عِنْ اللّهِ اللّ يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب، وبهذا المنوال تكون ﴿ ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها».

أجل، إنّ النور الحقيق في حياة البشر هو نور الإيمان فقط، ومن دونه تَسودُ الحياةُ الطلبات، ونور الإيمان هذا إنّما هو لطفٌ من عندِ الله ﴿ وَمِنْ لَمْ يَجِعُلُ الله لَهُ نُورُا فَهَا لَهُ مِنْ نُورُ﴾.

ولفهم عمق هذا المثال لابد من الاهتام بمعنى كلمة «اللجّي» وهو البحر الواسع والعميق. وبالأصل مشتقة من «اللجاج» بمعنى متابعة عمل ما (التي تطلق عادة على الأعمال غير الصحيحة) ثمّ أطلقت على تتابع أمواج البحر واستقرارها الواحدة بمعد الأخرى، ولقد استخدمت هذه الكلمة بهذا المعنى لأنّ البحر كلّما كان عميقاً وواسعاً تزداد أمواجه.

ولَوْ تصوَّرَثُم بحراً هائجاً عميقاً، ومع علمنا أنَّ نور الشمسِ أقُوىٰ أنواعِ النور، لكنّه لا ينفذ إلّا بمقدار مُعيَّنٍ في البحر، وآخر حدود نفوذه في العمق لا يتجاوز سبعهائة مترٍ، حيث يسودُ الظلام الدائم أعهاق البحار والمحيطات.

كما نعلم أنّ الماء إذا كان هادئاً يعكسُ النورَ بشكل أفضل، بينما تكسر أمواج البحر أشعة الشمس، ولا تسمح لها بالنفوذ إلى العُمقِ إلّا بِقدارِ أقل، وإذا أضفنا إلى ذلك مسألة مرور سحاب داكن اللون فوق هذا البحر الهائج، فإنّ الظلام يَزْدادُ عُتمة وسواداً بشكل كبير ٢. إن الظلام في عمق البحر من جهة، وظلمة الأمواج الهائجة من جهة أخرى، وظلمة

٢ تراجع تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٤٦، وتفسير روح المعاني، وتفسير القرطبي، والتفسير الكبير، ج
 ٢٤، ص ٧ ومفردات الراغب.

بر يجب الإنتباء إلى أن «السحاب» يعني كما جاء من «لـــان العرب» الغيوم الممطرة، وعادة تكون السحب
 المتراكمة أكثر عتمة.

الغيوم السوداء من جهة ثالثة، ظلمات متراكمة بعضها فوق بعض.

وفي مثل هذا الظلام لا يمكنُ رؤية أيّ شيء، مهما أقتَرب منّا، حتى لو وضع الإنسان الشيء نُصبَ عينيه لما آستطاع مشاهدته.

و هكذا حال الكفار الذين حرموا من نور الإيمان فابتلوا بهذه الظلمات، خلافاً للمؤمنين الذين نوّر الله قلوبهم وطريقهم وهم مصداق ﴿نورعلي نور﴾.

وقال بعض المفسّرين: إنّ هذه الظلمات ثلاثة أقسام، قد ابتلي غير المؤمنين بها، وهي: ظلمة العقيدة الباطلة، وظلمة القول الخاطيء، وظلمة السلوك السيء، وبعبارة أخرى: إنّ أعمال غيرالمؤمنين أساسها الفكري ظلمات. وكذلك أقوالهُم التي هي انعكاس لعقائدهم، ثمّ انسجامها مع افعالهم الظلمانية.

وقال آخرون: إنَّ هذه الظلمات الثلاث عبارة عن مراحل جهل غيرِ المؤمنين، وأوّفها أنّهم لا يعلمون، وثالثتها أنّهم مع كمل هذا يتصوّرون أنّهم يعلمون، وبهذا يعيشون في جهل مركّبِ دَامِسٍ.

وقال البعض الآخر: إنَّ أساس المعرفة \_كها يقول القرآن الجيد \_ في ثلاثة أشياء: القلب والعين والأذن (وبالطبع يعني بالقلب العقل). كها جاء في الآية ٧٨ من سورة النحل: ﴿والله لخرجكم من بطون لمهاتكم لا تعلمون شيئا وجعل لكم السّمع والأبيصار والأقندة ﴾ أو لكن الكفّار فقدوا بكفرهم نور العقل والسمع والبصر، فصاروا في ظلهات متراكمة.

ولا تناقض بين هذه التفاسير الثلاثة، كما هو واضح، إذ يمكن أن تشملهم هذه الآيمة جميعاً.

وعلى كلّ حال، فيمكننا أن نصل إلى استنتاج عام من الآيتين السابقتين. فقد شبّهت الآية أعمال غيرالمؤمنين بنور كاذب كسراب يراه ظمآن في صحراء جافة، لا يروي هذا السراب العطاشي أبداً، وإنّما يزيد في سعيهم للحصول على الماء فيرهقهم دون نتيجة تذكر ثمّ ينتقل القرآن من الحديث عن هذا النور الكاذب، الذي هو عبارة عن أعمال المنافقين إلى باطن هذه الأعمال، الباطن المظلم والمخيف والموحش حيث تتعطل فيه حواسٌ الإنسان، وتظلم عليه الدنيا حتى لا يرئ نفسه، فكيف يمكنه رؤية الآخرين؟

وطبيعي أنّ المرءُ في هذه الظلمات في وحدةٍ مطلقة وجهل دائم، لا يجد طريقه، ولا رفيق

٨ التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

سفره، ولا موقف له، ولا يملك وسيلة للنجاة، لأنّه لم يكتسِب شيئاً من مصدر النور، أي الله سبحانه و تعالى، وقد ختم الله على قلبه بالجهل والضلال.

ولعلكم تتذكرون أنّنا قلنا: أنَّ النور مصدر أنواع الجهال والحياة والحركة، عكس الظلام الذي يعتبر مصدر القبائح والموت والعدم والسكون والسكوت.

الظلام مصدر الخوف والكراهية، وهو توأم الهمّ والغمّ، هكذا وضع الذين افتقدوا نور الإيمان، وغرقوا في ظلمات الكفر.

8003

### الآيتان

ٱلرَّتَ رَأَنَّ ٱللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ، مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُصَنَقَاتِ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ، وَتَسْبِيحَهُ، وَٱللَّهُ عَلِيمٌ مِمَا يَفْعَلُونَ رَبَّ وَبِلَّهِ مُلْكُ ٱسْتَمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ الْ اللَّهِ وَمُلْكُ ٱسْتَمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ اللَّ وَيَسْبِعُهُ أَنْ اللَّهُ وَلَهُ مَلْكُ ٱسْتَمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ اللَّ

# التفسير

#### المِميع يسبّع شه:

تحدثت الآيات السابقة عن نور الله، نور الهداية والإيمان، وعن الظلمات المضاعفة للكفر والضلال.

أمّا الآياتُ موضعُ البحث، فإنّها تتحدّث عن دلائل الأنوار الإلهيّة وأسباب الهداية، وتخاطب الآية النّبي عَنْ فق السّماولت والأرض وكذلك وتخاطب الآية النّبي عَنْ فق فقول: ﴿ أَلَم تَرَأَنَ الله يسبّح له من في السّماولت والأرض وكذلك الطير يسبّحن لله في حال أنّها باسطات اجتحتهن في الساء ﴿ والطّير صافّات كُلّ قد علم صلاته وتسبيحه والله عليم بما يفعلون ﴾.

وبما أنّ هذا التسبيح العام دليل على خلقِهِ تعالى لجميع المخلوقات، وخالقيته دليل على مالكيته للوجود كله، وكذلك دليل على أنَّ كُل ما في الوجود يرجع إليه سبحانه، فتضيف الآية ﴿ولله هلك السّماوات والأرض وإلى الله المصير﴾.

كما يحتمل وجود رابطة بين هذه الآية وسابقتها. حيث تحدّثت الآية الأولى في آخسر جملة لها، عن علم الله بأعمال البشر جميعاً وعلمه بالمسبحين له.

أمّا هذه الآية فقد أشارت إلى محكمة العدل الإلهي في الآخرة، وأنّ لله ما في السموات والأرض، وهو الحاكِمُ والقديرُ العادِل في مصيرِ الناس وما في الوجود.

#### بحوث

#### ١ـ ماذا تعني عبارة ﴿أَلَم تر﴾

حسبا يراها الكثير من المفسّرين، تَعني: ألم تعلم، حيث التسبيح العام من قبل جمسيع

المخلوقات في العالم لا يمكن إدراكه بالعين، بل بالقلب والعقل.

ولكونِ هذهِ القضية واضحةً جِداً وكأنّها ترى بالعين المجرّدة، استخدمت الآيةُ عـبارة ﴿الله تو﴾.

كما يجب الإنتباه إلى أنّه على الرغم من كونِ الخاطّب في هذه الآية النّبي تَرَيَّ بالذات، فإنّ عدداً من المفسّرين يرى أنّها تشمل الناس جميعاً، لأنّ ذلك من أساليب القرآن الجيد اتبعها في كثير من آياته.

وقال البعض: إنَّ هذا الخطاب خاصّ بالنّبي َ في مرحلة الرؤيا والمشاهدة. حيث منحه الله القدرة على مشاهدة تسبيح جميع المخلوقات، وكذلك منح سبحانه وتعالى هذه القدرة لجميع عباده المخلصين له المتمسّكين بهداه.

أمّا بالنسبة لعامّة الناس، فالمسألة تخصّ إدراكَهُم لتسبيح الموجوداتِ عن طريق العقل، وليس بالمشاهدةِ البصريَّةِ '.

#### ٢ـ التسبيع العامّ لمميع المفلوقات

تحدّثت الآيات المختلفة في القرآن المجيد عن أربع عبادات تمارسها مخلوقات هذا الكون العظيم، هي: التسبيح، والحمد، والسجود، والصلاة، أمّا الآية موضع البحث، فقد تناولت الصلاة والتبسيح.

وتحدثت الآية الخامسة عشرة من سورة الرعد عن السجود العام: ولله يسجد هن في السّماوليد والأرض ).

أمّا الآية الرّابعة والأربعون من سورة الإسراء، فقد تحدثت عن التسبيح والحمد من قبل جميع المخلوقات في الوجود كله ﴿وَإِنْ مَنْ شَيْ لِلّا يَسْبَح بِحَمْدَة ﴾ وقد تناولنا حقيقة الحمد والتسبيح المخلوقات في الوجود كله ﴿وَإِنْ مَنْ شَيْ الْحَيْلَةُ الواردة بهذا الصدد، في تفسيرنا الآية الرّابعة والأربعين من سورة الإسراء، ونذكر هنا ملخصه:

هناك تفسيران جديران بالإهتام، وهما:

1- إنّ ذرات هذا العالم كلها \_عاقلة أو غير عاقلة \_لها نوع من الإدراك والشعور، وهي

تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

تسبح في عالمَها لله وتحمده على الرغم مِن عدم إدراكنا لها، ولهذا التَّفسير أدِلَّة قرآنية.

Y-إن القصد من التسبيح والحمد هما ما نعبر عنه بعبارة «لسان حاله» أي نظام الوجود وأسراره المدهشة الكامنة في كلّ مخلوق تتحدّث بصراحة عن عظمة الخالق وعلمه وحكمته التي لاحدود لها، إذ كلّ مخلوق جميل، وكلّ أثر فني بديع يثير الدهشة والإعجاب، حتى أنّ لوحة فنية وقطعة شعرية جميلة، تحمد وتسبّح لمبدعها. فمن جهة تكشف عن صفاته (بحمدها له) ومن جهة أخرى تنفي عنه أي عيب أو نقص (فتسبحه)، فكيف وهذا الكون العظيم بما فيه من عجائب وغرائب لا تنتهي! (للإطلاع أكثر على ذلك يُراجع تفسير الآية 12 من سورة الإسراء في تفسيرنا هذا).

وإذا قلُنا: إنَّ عبارة ﴿يستِح له هن في السّماوات والأرض ﴾ تعني تسبيح كل من في السماوات والأرض، ونحدد كلمة «من» بذوي العقول، فإنّ التسبيح يخصّ هنا المعنى الأوّل، فهو تسبيح بوعي وإرادة ولازم هذا القول أن الطيور أيضاً لها شعور، لأنّ كلمة الطيور جاءت بعد حرف «من». ولا عجب في ذلك، لأنّ آيات قرآنية أخرى قالت بوجود مثل هذا الشعور لدى بعض الطيور (يراجع تفسير الآية ٣٨ من سورة الأنعام).

#### ٣ـ التسبيم الماصّ بالطيور

ما السبب في ذكر تسبيحِ الطيور من بين جميع الخــلوقات، وخساصّة في حــالة بسـط جناحيها في السهاء؟

المسألة تكمن في أنّ الطيور إضافة إلى تنوُّعها الكبير، تمتاز بصفات خاصّة تجلب نظر كل عاقلٍ إليها، حيث تحلّق هذه الأجسام \_ وبعضها ثقيل \_ في السهاء خلافاً لقانون الجاذبية، وتطير بسرعة من نقطة إلى أخرى في الجو، وتركب أمواج الرياح وهي باسطة جناحيها دون أي تعب أو جهد بشكل يثير الإعجاب.

والمثير فيها هو إدراكها لقضايا الأنواء الجـوية، ومعلوماتها الدقـيقة لِـوَضع الأرض الجغرافي \_ خلال سفرِها وهجرتها من قارة إلىٰ أخرى، حتى أنّ بعضها يُهاجر من القطب المنالي إلى القطب الجنوبي.

فهي تمتلك جهاز توجيه خني عجيب يرشُدها إلى الهدف إبان سفرها الطويل، حتى لو تلبّدت السمائ بالغيوم. وهذه من أكثر الأمور إثارة للدهشة والعجب، ومن أوضح أدلة التوحيد.

طيور الليل بدورها تملك راداراً مدهشاً يخبرها حين الطيران في ظلمة الليل عن كـلّ حاجز أمامها، حتى أنّ بعضها يرئ سمكّة تحت الماء، فيخطفها بسرعة البرق، وهذه ميزة مدهشة في هذه الطيور!!

وعلى كل حال فإنَّ هناك أموراً عجيبة في الطيور جعلت القرآن الجيد يخصَّها بالذكر.

#### ٤\_عبارة ﴿كُلُّ قَدْ عَلَمْ صَلَاتُهُ وَتَسْبِيعُهُ﴾

نسب عدد من المفشرين ضمير «علم» إلى كلمة «كلّ»، وبهذا يبصبح ممعني العبارة السابقة: كلّ من في الأرض والسهاء، وكذلك الطيور علم صلاته وتسبيحه.

وقال بعض المفسّرين: إنّ ضمير (علم) يعود إلى الله تعالى، أي أنّ الله علم صلاة وتسبيح كلّ منهم.

والتَّفسير الأوَّل يلائم الآية بشكل أفضل.

وبهذا الترتيب يعلم كلّ مسبّح لله أسلوب تسبيحه وطريقته وشروطـه وخــصائص صلاته.

فإذا كان التسبيح بوعي من هذه الكائنات يتضح جيداً مفهوم هذا الكلام، أمّا إذا كان بلسان حالها فيكون مفهومه أنّ كلّ واحد منها له نظام خاصّ يُعبِّرُ بشكل من الأشكال عن عظمة الله، وكلّ واحد منها يعكس قدرة الله وحكمته.

#### ٥\_ما المقصود بالصلاة؟

قال بعض المفسّرين كالمرحوم «الطبرسي» في مجمع البيان، و«الآلوسي» في روح البيان: إنّ الصلاة هي الدعاء.

وهذا هو مفهومها اللغوي، وبهذا تمارس جميع المخلوقات في الأرض والسهاء الدعاء إلى الله بلسان حالها أو مقالها وتسأله الرحمة، لأنّه أرحم الراحمين، وأنّه سبحانه وتمعالى يمـنّ عليها برحمته كُلاً بحسب قابليته.

غاية الأمر إنّهم جميعاً يعلمون حاجتهم ومطلبهم وما ينبغي أن يدعون، وإضافة إلى

ذلك \_وفق الآيات التي أشرنا إليها سابقاً \_فهم خاضعون لعظمة الله، وقد سَلَّمُوا بقوانين الخلق، ويُردِّدون من الأعهاق الثناء على صفاتِدِ الكاملة سبحانَه وتعالى، ونفي كل نقص عنه جَلَّ اسمُه المقَدِّس.

وبهذا الشكل تتم العبادات الأربع «العمد» و«التسبيع» و«الدعاء» و«الشجود». عصريح

### الآيات

أَلْرَتُرَأَنَّ اللَّهَ يُسْرَجِي سَعَابًا مُ يُؤَلِفَ بَيْنَهُ أَمُّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدِقَ يَعْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ، وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدِ فَيُصِيبُ بِهِ ، مَن يَشَآءُ وَيَصْرِفُهُ ، عَن مَّن يَشَآءُ يكادُ سَنَا بَرْقِهِ - يَدُهُ مُ بَالْا بُصَدِرِ ﴿ ثَنَّ يُفَلِّبُ اللّهُ ٱلّذِلَ وَالنّهَارَّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَعِبْرَةً لِالْوَلِي الْأَبْصَارِ ﴿ ثَنَا ﴾ وَاللّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَةٍ مِن مَآءً فَعِنْهُ مَن يَمْضِى عَلَى بَطْدِهِ . وَمِنْهُم مَن يَمْضِى عَلَى اللّهُ عَلَى صَالَحَ لِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَاللّهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّهُ عَلَى صَالًا مِعْمَى عَلَى اللّهُ عَلَى صَالَةً عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلْمُ اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ عَلَى

# التفسير

### مانب آفر من الفلق العميب:

نواجه ثانية \_ في هذه الآيات \_ جانباً آخر من مسألة الخلق المدهشة، وما احتوته من آيات العلم والحكمه والعظمة، وكلّ ذلك من أدلّة توحيد ذاتِ اللهِ الطاهرة.

يخاطِبُ القرآنُ الجيد النبي منه أنية ويقول ﴿ أَلَم ترانَ الله يزجي سحاباً ثمّ يؤلّف بينه ثمّ يجعله ركاها ﴾ وبعد أن تتراكم السحب ترى قطرات المطر تخرج من بين السحاب وتهبط على الجبال والسمول والصحاري ﴿ فترى الودق يخرج من خلاله ﴾ .

وكلمة «يزجي» مشتقّة من «الإزجاء»، أي سوقه بـأسلوب لين لترتــيب الخــلوقات المتبعثرة هنا وهناك بقصد جمعها.

وهذا التعبير يصدق بالنسبة للسحب، حيث ترتفع كلّ قطعة منه من جانب من البحر. ثمّ تسوقها يد القدرة الإلهيّة وتجمعها، فتراكم بعضها على بعض.

وكلمة «ركام» على وزن «غلام»، بمعنى الأشياء المتراكمة بعضها فوق بعض.

وأمّا «الودق» على وزن «شرق»، فيرى الكثيرون أنّهـا حـبّات المـطر، إلّا أنّ الراغب الإصفهاني يرى في مفرداته أنّها ذرات دقيقة من الماء، أي: الرذاذ الذي يتناثر في الفضاء حين هطول المطر.

والمعنى الأوّل أكثر ملاءمة هنا، فما يدلّ بشكل أكبر على عظمة الله هو ذرات المطر نفسها وليس رُذاذه، إضافة إلى أنَّ القرآن كُلَّما ذكر السحاب ونزول بركات الله من السهاء، أشار فيها إلى المطر. فهو الذي يحيي الأرض بعد موتها ويبعث الحياة في الأشـجار والنـباتات، ويروى عطش البشر والحيوان.

وأشار القرآن إلى ظاهرةٍ أخرى من ظواهر السماء المدهشة، وهي السحاب، حيث قال: ﴿وينزل من السما، من جبال فيها من بود﴾ أي من جبال السحب في السماء تنزل قطرات المطر
على شكل ثلج وَبَرَد، فتكون بلاء لمن يريد الله عذابه فتصيب هذه الثلوج المزارع والثمار
وتتلفها وقد تصيب الناس والحيوانات فتؤذيهم ﴿فيصيب به من يشاء﴾ ومن لم يرد تعذيبه
دفع عنه هذا البلاء ﴿ويصرفه عن من يشاء﴾.

أجل، إنّه هو الذي ينزّل الغيث الخصب من سحابةٍ تارة... وهو الذي يُصيّره برّداً بأدني تغيير بأمره فيصيب به (بالأذي) من بشاء، وربما يكون مُهلكاً أحياناً.

وهذا يدلّ على منتهى قُدرته وعظمته ـ إذ جَعَلَ نفع الإنسان وضرره وموته وحياته متقارنة، بل مزج بعضها ببعض!

وفي نهاية الآية يشير إلى ظاهرة أخرى من الظواهر الساوية التي هي من آيات التوحيد فيقول سبحانه (يكادسنا برقه يذهب بالأبصار).

فالسُحبُ المؤلفة في الحقيقة من ذرات الماء تحمل في طيّاتها الشحنات «الكهربائية»، وتُومض إيماضاً يُذهل برقها (العيون) والأبصار وَيَصُكّ رعدها السمع من صوته، وربّبا اهتزت له جميع الاجواء.

إن هذه الطاقة الهائلة يبن هذا البخار اللطيف لمثيرةٌ للدهشة حقّاً!...

#### ردّ على استفسار:

السؤال الذي بتي هنا هو: ما هذا الجبل الذي في السهاء ينزل منه البَرَد؟ أجاب المفسّرون عن هذا الاستفسار بأجوبة مختلفة، هي:

١- قال البعض: إنَّ كلمة الجبال هنا كناية، مثلها نقول جبل من غذاء أو جبل من علم. وعلى هذا فإن مفهوم الآية السابقة، هو أن هناك بَرَداً متراكماً كالجبل في قلب السهاء أوجد السحاب، وينزل قسم منه في المدن، وقسم آخر في الصحراء، ويصيب به من يشاء.

٢ وقال آخرون: المقصود من الجبال السحب المتراكمة بحيث تشبه الجبل.

٣-وذكر صاحب تفسير «في ظلال القرآن»، بياناً آخر هو الأوفق حسب الظاهر، وهو: «إن يدالله تزجي السحاب وتدفعه من مكان إلى مكان، ثمّ تؤلف بينه وتجمعه فإذا هو ركام بعضه فوق بعض، فإذا ثقل خرج منه الماء والوبل الهاطل، وهو في هيئة الجبال الضخمة الكثيفة، فيها قطع البرد الثلجية الصغيرة، ومشهد السحاب كالجبال لا يبدو لنا كما يبدو لراكب الطائرة وهي تعلو فوق السحب أو تسير بينها، فإذا المشهد مشهد جبال حقاً، بضخامتها ومساقطها وارتفاعها وانخفاضها، وإنّه لتعبير مصور للحقيقة التي لم يرها الناس إلا بعد ما ركبوا الطائرات» '.

ويمكن أن يضاف إلى ذلك أنَّ العلماء يرون في كيفية تكون البَرد في السماء أنَّ قـطرات المطر تنفصل من السحاب، وإذا مرت بطبقة باردة من الهواء أصبحتْ ثـلجاً، ثمّ تـدفعها أحياناً العواصف الموجودة هناك إلى الأعلى، فتدخل قطع الثلج هذه إلى داخل السحب، ويكتسب بعضها مياهاً جديدة ثمّ تهبط، فتجمد ثانية عند مرورها بطبقة من الهواء البارد حدّاً.

وكلما تكرر وقوع هذا العمل نَمَت هذه القطع من الثلج وإزداد وزنها، إلى أنْ تقع على الأرض بعد أن تعجز الأعاصير عَنْ دفعِها إلى الأعلى مرّة أخرى. أو أنَّ الإعــصار بهــدأ فيسقط البرد على الأرض.

وبهذا الشرح العلمي يتّضح لنا المراد من كلمة «الجبال» التي وردت في هذه الآية، لأن تكوّن البَرَد بقطع كبيرة وثقيلة ممكن في حال تراكم السحب، حتى يقذف الإعصار حبّات البَرَد وسطها، لتكسب هذه الحبّات قدراً أكبر من مياه السحب.

وذلك ممكن في حالة وجودِ جبال مرتفعة من السحب، لتكون مصدراً جيداً لتكونَ البَرد. `

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٦. ص ١٠٩.

٢. تكرر حرف (من) ثلات مرات في عبارة ﴿وينزل من السماء من جبال فيها من يرد﴾ أولاها ابتدائية، وثانيتها لها نسبة مع ابتدائية، وأمّا الثّالثة فقد اختلف في تفسيرها كما ذكرنا أعلاه، فهي بحسب التّفسير الأوّل بيانية، ويكون مفهوم الجملة هو ينزل من السماء من جبال من برد. وقد حذف مفعول الفعل (ينزل) وهو البرد، ويقهم ذلك من قرينة في الكلام، وعلىٰ حسب التفسيرين التّاني والثّالث اللذين اخترناهما تكون «من» إمّا زائدة (حسبما نقله تفسير روح المعانى عن الأخفش) أو هى للتبعيض.

ونقرأ هنا تحليلاً آخر ذكره بعضُ الكتّاب، وخلاصته كالآتي: «أشارت الآيات موضع البحث بصراحةٍ إلى الجبال الثلج، أي الجبال التي فيها نوع من الثلوج.

وهذا يثير الإنتباء كثيراً، لأنّ آختراع الطائرات والتمكن من التحليق بها في مسنوىً مرتفع زاد من آفاق علم البشر، فقد تمكّن العلماء من الوصول إلى سُحب مستورة ومتكونة من تراكهات ثلجية، وحقّاً ممكن أن تسمئ بجبال الثلج.

وممًا يثير الدهشة أنَّ أحد علماء السوفيت استخدم ـ لعدة مرات ـ اسم «جبال السحب» و «جبال الثلج» خلال شرحه موضوع سُحُب العواصف الثلجية، وبهذا يتّضح لنا وجود جبال من الثلج في السماء.

وأشارت الآية التالية إلى إحدى معاجز الخلق ودلائل عظمة الله، وهو خلق اللميل والنهار بما فيهما من خصائص، حيث تقول: ﴿يقلب الله الليل والنهار إن في ذلك لعبرة الأولي الأبصار).

وذكرت لمعنىٰ «يقلّب» عدّة تفاسير، فقال البعض: إنَّ تقلب الليل والنهار هو أنْه إذا حَلَّ أحدهما يَحَا الآخر.

وقال البعض؛ إنَّه قصر أحدهما وطولُ الآخر، ويَحْدُثُ ذلك بصورة تدريجية وله إرتباطُ بالفصول الأربعة.

واعتبر آخرون تقلبات الحرّ والبرد، وحوادث أخرى تقع في الليل والنهار `.

وليس بين هذه التفاسير أيُ تناقض، بل يمكن جمعُها في مفهوم عبارة «يقلب»، ولا ريب \_ وقد برهن العلم على ذلك \_ أنَّ لتعاقب الليل والنهار والتغييرات التدريجية الحاصلة منه أثر فَعّال في استدامة الحياة وبقاء الإنسان، وفي ذلك عبرة لأولى الأبصار.

وإذا كانت حرارة الشمس على نسق واحد، فإنَّها ترفع درجة حرارة الهـواء، وتـقتل الأحياء وتتعب الأعصاب، لكنَّ وقوع الليل بين نهارين يعدِّل من أثر الشـمس القـوي ويلائمه.

كما إنّ التغييرات التدريجية في ساعات الليل والنهار هي السبب في ظهور الفصول

١. التَّفسير الكبير، ج ٢٤، ص ١٥، وتفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٤٨، وتفسير روح المعاني.

الأربعة، وعامِلٌ مؤثِّرُ جدَّاً في نمو النباتات وحياة جميع الأحياء وهطول المطر وتكوين المياه الجوفية التي هي مِنْ كنوزِ الأرض ` .

وأشارت آخر الآيات موضع البحث إلى أبرز صورة وأوضح دليل على التوحيد، وهي مسألة الحياة بصورها المختلفة، فقالت: ﴿والله خلق كلّ دليّة هن ها ﴾ أي أنّ أصلها جميعاً من ماء، ومع هذا فلها صور مختلفة ﴿فعنهم هن يعشي على بطنه ﴾ كالزواحف. ﴿وهنهم هن يعشي على رجلين ﴾ كالإنسان والطيور ﴿وهنهم هن يعشي على رجلين ﴾ كالإنسان والطيور ﴿وهنهم هن يعشي على ربيع كالإنسان كالدواب.

وليس الخلق محدداً بهذِهِ المخلوقات، فالحياة لها صور أخرى متعددة بشكل كبيرٍ، سواءً كانت أحياء بحرية أم حشرات بأنواعها المتعددة التي تبلغ آلاف الأنواع، لهذا قالت الآية في الختام ويخلق الله ها يشا. إن الله على كل شي، قدير،

### بحوث

#### ١\_ ماذا يعني الماء هنا؟

وإلى أي نوع من الماء أشارت الآية موضع البحث؟ للمفسّرين بهذا الصدد ثلاثةُ آراء:

اح يقصد بالماء النطفة، وقد اختار الكثير من المفسّرين هذا المعنى، وقد أشارت إليه بعض الأحاديث.

وهناك مشكلة تواجه هذا التَفسير، إذْ أنَّ الاحياء جميعاً لم تخلق من ماء النطفة، فمنها أحياء مجهرية ذات خلّية واحدة، وأخرى تخلق من انقسام الخلايا وليس من النطفة إلا أن يقال بالنسبة للحكم أعلاه: إنَّ المراد هو الجانب النوعي وليس عاماً.

٢- والتّفسير الثّاني يقول: إنَّ المقصود هـنا ظـهور أوّل مخـلوق، فـقد ذكـرت بـعض
 الأحاديث أنَّ أوّل ما خلق الله الماء، ثمّ خلق الإنسان من الماء.

وينسجم هذا مع النظريات الجديدة القائلة: إنَّ أوّل عنصر حي ظهر في البحار. وهذه ظاهرة سادت أعماقَ البحار وسواحلها. (وطبيعي فإنّ القدرة التي خلقت هذا الموجود الحيّ بجميع تعقيداته ورعته في المراحل البعدية، هي قدرة أسمئ من الطبيعة، أي إرادة الله تعالى).

<sup>﴿</sup> بِحِثْنَا فِي هَذَا الْمَجَالُ فِي التَّفْسِيرِ الأَمْثُلِ، عَنْدَ تَفْسِيرِ الآية ٦، مِنْ سُورَة يُونس،

 ٣\_ آخر تفسير لخلق الأحياءِ مِنَ الماءِ، هو أنَّ الماءَ يشكَّل حالياً أساسَ تكوينها، وأكبر نسبة من بنائها، ولا يمكن للأحياء أن تواصل حياتها دون الماء.

وطبيعي أن لا نجد تناقضاً بين هذه التفاسير، لكنَّ التَّفسيرين الأوَّل والثَّاني أقرب إلى الصواب على ما يبدو (.

#### ۲\_ جواب علی استفسار

يطرح هنا سؤال يقول: إنَّ الحيوانات لا تحدد بهذه الأنواع الثلاثة (الزواحف وثــنائية الأرجل ورُباعيتها) إذ إنّ هناك دوابّاً لها أكثر من أربع أرجل؟

والجواب عنه يكن في الآية ذاتها، أي في قولِه تعالى ﴿يخلق الله ما يشا. ﴾ فهي تتناول الحيواناتِ كافّة، مضافاً إلى أن أهم الحيوانات التي يستخدمها الإنسان، هي هذه الأنواع الثلاثة.

ويرى البعض أنّ الأحياء التي له أكثر من أربع أرْجُلٍ، تعتمد على أربع منها، والباقي منها سواعد مساعدة لها " ".

#### ٣\_ صور المياة المختلفة

لاشك أنّ الحياة تعتبر أعجب ظاهرة في العالم، ذلك السرّ الذي لم يقدر العلماء على فكّ رموزه حتى الآن، فالجميع يقول: إنَّ الأحياء خلقت من مادّة لاحياة فيها، إلّا أنّه لا أَحَد يعلم كيف حدثت هذه الطفرة وفي أيّ ظرف، إذْ لم يشهد أيّ مختبر تبدُّلَ موجودٍ عديم الحياة إلى آخر حي، على الرغم من انشغال الآلاف من العلماء طوال سنين عديدة في التفكير بذلك، وإجراء تجارب مُختبريةٍ يخطئها الحصر.

١ استند البعض من دعاة نظرية التطور إلى هذه الآيه لإثبات نظريتهم، إلّا أننا ذكرنا عدم ثبوت هذه النظرية في تفسيرنا للآية ٢٦، من سورة الحجر. والجدير بالإهتمام هو أنّه يجب أن لا نطبق الآيات مع النظريات، فالآيات القرآنية تحكي عن حقائق لا تتغير، أمّا النظريات العلمية فتتغير.

ب تفسير القرطبي، والتفسير الكبير، ج ٢٤. ص ١٦. ذيل الآية مورد البحث.

ب لابد من الإهتمام بهذه المسألة لغوياً، وهي أنّ الضمير «هم» في «منهم» رغم أنّه للجمع العاقل، فقد استخدمتها الآية لغير العاقل أيضاً. وكذلك حرف «من» وذلك بسبب استخدام هذه الكلمات أحياناً لغير العاقل أيضاً.

وهناك خيال من بعيد يتراءى للعلماء في هذا المجال، ولكنّه مجرّد خيال وشبح، فانّ العلم البشري عاجز عن كشف أسرار الحياة مَع تقدّمِه الهائل، وذلك لتعقد هذه الأسرار بدرجة كبيرة.

وفي الظروف السائدة تولّد الأحياء من أحياء أخرى، ولا يولد أيُّ حيَّ من غير حيّ. ولكن المؤكّد أنَّ هذا الحال لم يكن كذلك في الماضي البعيد. أو بعبارة أخرى: أنَّ الحياةُ تملك تاريخاً لظهورها.

ولكن كيف وتحت أية شروط؟

إنّ ذلك لغز لم تتضح حقيقته بعدُ، والأعجب من ذلك تمنوع الحمياة في همذه الصور الكاملة، تبدأ من الأحياء المجهرية وحيدة الخلية حتى تمصل إلى الحميتان العظيمة التي يتجاوز طولُ الواحدة منها الثلاثين متراً، وتبدو إحداها كأنّها جبل من لحمم طائف في المحبط.

ومن مئات الآلاف من الحشرات المختلفة إلى الآف من الطيور الجميلة، كل له عالمه الخاص به وأسرارُهُ الذاتية.

وتشغل كتب علم الحيوان اليوم حيّزاً كبيراً من مكتبات العالم، ويستعرض مـؤلفوها جوانب من أسرار هذه الأحياء، خاصّة الأحياء البحرية.

والبحر دوماً تكمن فيه الأسرار التي ما تزالُ معلوماتُنا قاصرة عن استكناهها، على الرغم من سِعة تطوّرنا العلميِّ وعُمقِه، حقّاً الله اكبر، خلق كلّ هذه الأحياء، ومنحها ما تحتاج إليه، فما أعظم قدرته وعلمه!

سبحانه! كيف وضع كلّ واحد منها في ظروف مناسبة له، ووفّر غذاءه وما يحتاج إليه، والأعجب من ذلك خلقه سبحانه وتعالى جميع هذه الكائناتِ، من ماء وقليل من تراب.

#### الآيات

لَقَدْ أَنْ لَنَا عَالِيَ مُنِينَتِ وَاللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ وَيَقُولُونَ عَامَنَا بِاللَّهِ وَيِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَمَا أَوُلَئِكَ وَالمَا فَا اللَّهُ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنهُم مُعْرِضُونَ ﴿ فَا اللَّهُ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنهُم مُعْرِضُونَ ﴿ فَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يَكُن لَكُن لَكُن لَكُن لَكُن لَكُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ إِلَيْ اللَّهُ عَنِينَ ﴿ فَا مُ الطَّالِمُونَ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مَنْ أَوْلَئِيكَ هُمُ الظَّالِمُونَ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَلْ أَوْلَئِيكَ هُمُ الظَّالِمُونَ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَلْمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَلْ الْمُؤْلِكَ عُلُمُ الطَّالِمُونَ عَلَيْهُمْ وَرَسُولُهُ أَلُولُهُ اللَّهُ عَلِيقُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَلِكُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَرَسُولُهُ أَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَرَسُولُهُ أَلْمُ الْمُؤْلِكُ مُ الطَّالِمُونَ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَولَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَرَسُولُهُ أَلِكُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَرَسُولُهُ أَلِكُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَلِكُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُولُهُ أَلِهُ اللْمُؤْلِكُ عَلَيْهُمْ وَاللَّالِمُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَلْمُ اللْمُؤْلِكُ وَلِي الللّهُ عَلَيْهِمْ وَلِي اللّهُ الْمُؤْلِكُ وَلَا الللّهُ اللْمُؤْلِكُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللْعُلُولُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ الللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللْمُولِ اللللللّهُ اللللللْمُولِ الللّهُ اللللللْ

### سبب النزول

ذكر المفسّرون سببين لنزول بعض هذه الآيات:

قيل نزلت الآيات في رجل من المنافقين كان بينه وبين رجل من اليهود خصومة، فدعاه اليهودي إلى رسول الله تشيئ ودعاه المنافق إلى كعب بن الأشراف (اليهودي) (حتى أن بعض الروايات ذكرت أنَّ المنافق قال صراحة: يحتمل أن لا يعدل محمداً فينا):

وحكي أنّه كان بين علي ﴿ وعثان (وحسب رواية بين علي ﴿ والمغيرة بـن وائـل) منازعة في أرضٍ اشتراها من علي ﴿ فخرجت فيها أحجار، وأراد ردَّها بـالعيب، فـلم يأخذها فقال: بيني وبينك رسولُ الله ﷺ. فقال الحكم بن أبي العاص (وهو من المنافقين): إن حاكمته إلى ابن عمِّه يحكم له، فلا تحاكمه إليه، فنزلت الآيات وأستنكرت عليه ذلك بشدَّة، وهو المروي عن أبي جعفر الباقر ﴿ أو قريب منه ﴿

#### राज

١. تفسير مجمع البيان، ج ١٧، ص ١٥٠، وتفسير روح المعاني، وتفسير التبيان، وتفسير القرطبي، والتنفسير الكبير، ج ٢٤، ص ٢٠، ذيل الآية مورد البحث (مع بعض التصرف).

## التفسير

#### الإيمان وقبول مكم الله:

تحدثت الآيات السابقة عن الإيمان بالله وعن دلائل توحيده وعلائمه في عالم التكوين، بينا تناولت الآيات ـ موضع البحث ـ أثَرَ الإيمان وانعكاس التوحيد في حسياة الإنسان، وإذعانه للحقّ والحقيقة.

تقول أوّلاً؛ ﴿لقد أنزلنا آبات هبينات ﴾ آيات تنور القلوب بنور الإيمان والتوحيد، وتزيد في فكر الإنسان نوراً وبهجة، وتبدّل ظلمات حياته إلى نور على نـور. وطـبيعي أنّ هـذه الآيات المبينات تُهد للإيمان، إلّا أنَّ الهداية الإلهيّة هي صاحبةُ الدور الأساسي ﴿والله يـهدي هن يشا، إلى صراط هستقيم ﴾.

وكما نعلم فإنّ إرادة الله ومشيئته ليست دون حساب، فهو سبحانه وتعالى يدخل نور الهداية إلى القلوب المستعدة لتقبله، أي التي أبدت المجاهدة في سبيل الله وقطعت خطوات للتقرب إليه، فأعانها على قَدرِ سَعْيها في الوصول إلىٰ لطفه سبحانه.

ثم استنكرت الآية الثّانية وذمَّت مجموعة من المنافقين الذين يدّعون الإيمان في الوقت الذي خلت فيه قلوبُهُم من نور الله، فتقول الآية عن هذه الجموعة ﴿ويقولون آهنا بالله وبالرّسول وأطعنا ثمّ يتولى فريق هنهم من بعد ذلك وما لُولئك بالمؤمنين ﴾.

ما هذا الإيمان الذي لا يتجاوز حدود ألسنتهم، ولا أثر له في أعمالهم؟

ثم تذكر الآبة التي بعدها دليلاً واضحاً على عدم إيمانهم ﴿وَإِذَا دَعُوا لِلْى الله ورسوله ليحكم بينهم لِذَا فريق منهم معرضون﴾.

ولتأكيد عبادة هذه المجموعة للدنيا وفضح شركهم، تُضيف الآية ﴿وَإِنْ يَكُنْ لَهُمُ الْحَقِّ يأتوا لِليه هذمنين﴾ وبكامل النسليم والخضوع.

والجدير بالذكر أنّ العبارة الأولى تحدثت عن الدعوة إلى الله ورسوله على وأمّا العبارة التالية أي كلمة «ليحكم» فإنّها جاءت مفردة، وهي تشير إلى تحكيم الرّسول على لوحده؛ وذلك لأنّ تحكيم الرّسول عن تحكيم الله تعالى، حيث إنّ كلاً الحكمين في الحقيقة واحد.

كما يجب الإنتباه إلى أنّ ضمير الهاء المتصلّة في «إليه» يعود إلى النّبي الله نفسه، أو إلى تحكيمه، وكذلك لابدٌ من الإلتفات إلى أنّ الآية نسبت التخلُف عن هذا الحكم والإعراض

عن تحكيم الرّسول عن إلى مجموعةٍ من المنافقين فقط، ولعل ذلك لأنّ الفنات الأخرى لم تكن بهذه الدرجة من الجرأة وعدم الحياء، لأنّ للنفاق مراتب أيـضاً كـمراتب الأيمـان المختلفة.

ويبّنت الآية الأخيرة في ثلاث جمل، الجذور الأساسية ودوافع عدم التسليم إزاءَ تحكيم الرّسول على فقالت أوّلاً ﴿ أَفِي قَلُوبِهِم مَرْضَ ﴾.

وثالثها فيها لو لم يلحدوا ولم يشكوا، أي كانوا من المؤمنين: ﴿ لَم يَخَافُونَ أَنْ يَحِيفُ اللهِ عَلَيْهِم ورسوله ﴾ .

في الوقت الذي يعتبر هذا تناقضاً صريحاً، إذ كيف للذي يؤمن برسالة محمد على ويعتبر حكمه حكم الله تعالى أن يَنْسِب الظلم إلى الرّسول على ؟!

وهل يمكن أن يظلم الله أحداً؟

أليس الظلم وليد الجهل أو الحاجة أو الكبر؟

إنّ الله تعالى مقدَّس عن كلّ هذه الصفات ﴿ بِل لُولئك هم الظالمون ﴾ إنّهم لا يسقتنعون بحقّهم، وهم يعلمون أنَّ النّبي الأكرم ﴿ لا يجحف بحقِ أحدٍ، ولهذا لا يستسلمون لحكمه.

ويرى مفسّر «في ظلال القرآن»: في الآية: ﴿أَفِي قَلُوبِهِم مَرْضَ لَمُ ارتابُوا لَمْ يَخَافُونَ أَنْ يَعِيفُ الله عليهِم ورسوله ﴾ أنّ السؤال الأوّل للإثبات، أي لإثبات وجود مرض النفاق في قلوبهم فرض القلب جدير بأن ينشىء مثل هذا الأثر.

والسؤال الثّاني للتعجب، فهل هم يشكّون في حكم الله وهم يزعمون الإيمان؟ هل هم يشكّون في مجيئه من عند الله؟ أو هم يشكّون في صلاحيته لإقامة العدل؟

والسؤال الثّالث لاستنكار أمرهم الغريب، والتناقض الفاضح بين إدعائهم وعملهم. وإنّه لعجيب أن يقوم مثل هذا الخوف في نفس إنسان، فالله خالق الجميع وربّ العالمين، فكيف يحيف في حكمه على أحد من خلقه لحساب مخلوق آخرا.

١ تفسير في ظلال القرآن، ج ٦، ص ١١٥.

وما يورده هذا المفسّر هو أنَّ عبارة «أم ارتابوا» تعني الشك في عدالةِ الرَّسولَ ﴿ وَفِي صحة تحكيمه في الوقت الذي يرئ كثير من المفسّرين أنَّهُ الشكُ في أصل النّبوة كسما هـو الظاهر.

## بحثان

#### ١\_مرض النفاق

ليست هذه المرة الأولى التي يستخدم فيها القرآن عبارة «المرض» للنفاق، فقد استخدمها في مطلع سورة البقرة عند بيانه لصفات المنافقين ﴿في قلوبهم هرض فزادهم الله مرض مرضا وكها قُلنا في المجلد الأوّل في أثناء تفسير الآية المذكورة، فإنّ النفاق في حقيقته مرض وانحراف عن الطريق السوي، فالإنسان السليم له صورة واحدة هي انسجام روحِه مع بدنه.

فإذا كان مؤمناً فكل أجزاء بدنه تعبر عن إيمانها، وإذا كان عديم الإيمان فإن ظاهره وباطنه يكشفان عن كفره وانحرافه.

أمَّا إذا كان مُتظاهراً بالإيمان ومبطناً للكفر، فإنَّ ذلك يعتبر نوعاً من المرض.

وبما أنّ هؤلاء الأشخاص (المنافقين) لا يستحقون لطف الله ورحمته، بسبب عنادهم وإصرارهم على المُضِي بمناهجهم المنحرفة، فقد تركهم الله على حالهم، ليزدادوا مرضاً.

والمنافقون في الواقع أخطر مجموعة في المجتمع، لأنّه لا يتّضح للمؤمنٍ بأيّ أسلوبٍ يجب أن يعاملهم، فهم ليسوا أصدقاء ولايبدون أنّهم أعداء، فيستفيدون من إمكاناتِ المؤمنين ويصونون أنفسهم عن العقاب المفروض على الكفار بالتظاهر وإخفاء حقائِقهم المشؤُومِة، فأعها لهم أتعس من أعمال الكفّار.

ولكن هؤلاء لا يمكنهم أن يُواصِلُوا هذا المنهج لمدّة طويلة، فلابدّ أن ينفتضح أسرهم وينكشف باطنهم. وكما ذكرت الآيات موضع البحث وسببُ نُنزوها. أفتضاحهم في عملية تحكيم واحدة وانكشاف باطنهم الخبيث .

٨. لإيضاح أكثر حول صفات المنافقين يراجع التّفسير الأمثل من بداية سورة البقرة آخر الآية العاشرة وما يليها.

## ٢\_ المكومة العادلة هي المكومة الإلهية فقط

لاشك في أنّ الانسان مهما سعىٰ في تهذيب نفسه مِن الصفات الرذيلة، خاصّة الكِبر والبغضاء وحب الذات والأنانية، فإنّه قد يبتلى ببعضها دون وعي منه، إلّا المعصوم مسن البشر، إذ يعصمه الله من الخطأ والزلل.

ولهذا السبب نقول: الله وحده هو المشرّع الحقيق، لأنّه إضافة إلى علمه المطلق بحاجات الإنسان، فإنّه يعلم سبل سدِّ هذه الحاجات، وهو الذي لا يزلُّ ولا ينحرف بسبب احتياجه وميول الحب والبغض فيه سبحانه.

وقضاء الله والنبي والإمام المعصوم أفضل قضاء، ويليهم التابعون السائرون على نهجهم المتوكلون على الله، إلا أن البشر الذي يصاب بالكبر وحب الذات لا يرضخ لهذا القضاء، فهو يبحث عن قضاء يشبع طمعه وشهواته. ما أجمل العبارة التي استخدمتها الآية الكريمة بحق هؤلاء ﴿ لُولئك هم الظالمون ﴾

كما أنَّ المرور في مثل هذا الامتحان، خير دليل على إيمان الإنسان أو عدم إيمانه.

و يستوقفنا قولُ القرآن في موضع آخر ﴿ فلا وربّك لا يؤمنون حتّى يسحكموك فيها شجر بينهم ثمّ لا يجدوا في أنفسهم حرجا ممّا قضيت ويسلّموا تسليما ﴾ `

أُجلَ، المؤمنون الحقيقيون لا يرتضون قضاءَك فحسب، وإنَّما قد سلَّموا أنفسهم لك حتى النَّ لحقهم ضررٌ.

أمّا المنافقون، فلا يقنعون بحكم من الله ورسوله على إلّا ما يحقق مصالحهم، فهم عبيد لها، وعلى الرغم من ادعائهم الإيمان، فهم مشركون حقّاً!

8003

إِنَّمَاكَانَ قُولَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُو ٓ أَلِى ٱللهِ ورَسُولِهِ لِيَحْكُمْ بَيْنَاهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَايِرُونَ ﴿ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ ﴿ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَنْقَهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَايَرُونَ ﴿ فَهُمُ ٱلْفَايَرُونَ فَ فَالْمُعْنَا وَأَفَلَ لَا نُقْسِمُ وَأَطَاعَةُ مَعْرُوفَةً إِنَّ ٱللَّهُ وَلَقْسَمُ وَاللَّهِ مَعْدَا أَيْمَا عَلَيْهِ مَا ثُولًا لَكُنْ فَي مَوْلًا لِللَّهُ وَلَيْعِيمُ اللَّهُ وَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَيْهِ مَا ثُولًا لِللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ وَلَيْهِ مَا عُلَاللَّهُ وَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ وَلَيْهِ مَا مُولًا لِللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْسُولُ إِلَّا لَيْكُولُوا فَا إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُعَلَّالِهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَلُولُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا أَلُولُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ

## التفسير

## الإيمان والتسليم التام إزاء المقّ:

لاحظنا في الآيات السابقة ردّ فعل المنافقين، الذين اسودّتْ قلوبهم، وأصبحت ظلماتٍ في ظلمات. وكيف لم يرضخوا لحكم الله ورسوله ﷺ، وكأنّهُم يَخَافُونَ أن يحيف الله ورسوله عليهم، فيضيع حقّهم!

أمّا الآيات \_ موضع البحث \_ فإنّها تشرح موقف المؤمنين إزاء حكم الله ورسوله، فتقول: ﴿لِنّها كَانَ قُولَ المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليسحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا ﴾.

ما أجمل هذا التعبير المختصر والمفيد ﴿سمعنا ولطعنا﴾!

وقد وردت كلمة «إنّما» في الآية السابقة لتحصر كلام المؤمنين في علمارة ﴿سلمعنا والعالمة والواقع أن حقيقة الإيمان يكمن في هاتين الكلمتين فقط.

كيف يمكن أن يرجّح شخص حكم شخص آخر على حكم الله، وهو يعتقد بأنّ الله عالم بكلّ شيء، ولا حاجة له بأحد، وهو الرحمن الرحيم؟ وكيف له أن يقوم بعمل إزاء حكم الله إلّا السمع والطاعة؟ فا أحسن هذه الوسيلة لامتحان المؤمنين الحقيقيين ونجاحهم في الامتحان؟! لهذا تختتم الآية حديثها بالقول: ﴿ولُولئك هم العفلحون﴾ ولا شك في أنّ الفلاح نصيبُ الذي يسلم أمرَه إلى الله، ويعتقد بعدله وحُكمِه في حياته المادية والمعنوية.

و تابعت الآية الثّانية هذه الحقيقة بشكل أكثر عمومية، فتقول: ﴿ وَمَنْ يَطْعُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَيُعْفُلُ اللهُ وَيَتَّقَهُ فَأُولُنْكَ هُمُ الفَائِزُونَ ﴾ ﴿ وَيَخْشُ اللهُ وَيَتَّقَهُ فَأُولُنْكَ هُمُ الفَائِزُونَ ﴾ ﴿ .

وقد وصفت هذه الآية المطيعين المتقين بالفائزين، كما وصفت الآيــةُ الســـابقة الذيــن يرضخون لحكم الله ورسوله بالمفلحين.

وتُفيد مصادر اللغة أنَّ «الفوز» و «الفلاح» بمعنى واحدٍ تقريباً، قال الراغب الإصفهاني في مفرداته: «الفوز: الظفر بالخير مع حصول السلامة» و «الفلاح: الظفر وإدراك البغية» (وفي الأصل بمعنى الشق، وبما أنَّ الاشخاص المفلحين يشقون طريقهم إلى مقصدهم وينزيلون العقبات منه أطلق الفلاح على الفوز أيضاً ) وبما أنّ الكلام في الآية السابقة كان عن الطاعة بشكل مطلق، وفي الآية قبلها عن النسليم أمام حكم الله، وأحدهما عام والآخر خاص، فنتيجة كلهما واحدة.

و ما يستحقُّ الملاحظة هو أنَّ الآية الأخيرة ذكرت ثلاثةَ أوصاف للفائزين: هي: طاعة الله والرِّسول، وخشية الله، و تقوى الله.

وقال بعض المفسّرين: إنّ الطاعة ذات معنىً عام، والخشية فرعها الباطني، والتقوى فرعها الظاهري، وقد تحدثت أوّلاً عن الطاعةِ بشكلِ عامّ، ثمّ عن باطنها وظاهرها.

ولا خلاف في أنَّ علياً في خير مصداق لهذه الآية، وهذا هو المراد من هذا الحديث فلا يفقد الآية عموميتها.

لحن **الآية التالية -**وكذلك سبب نزولها الذي ذكرته بعض التفاسير - يعني أنّ بعض المنافقين تأثروا جداً على ما هم فيه، بعد نزول الآيات السابقة والتي وجّهت اللوم الشديد

أصل «يتقد» بسكون القاف وكسر الهاء «يتقيه» وقد حذفت الياء منها لأنها في حالة جزم وقد حذفت إحدى الكسرتين المتاليتين لأنها ثقيلة للفظ.
 ٢. تفسير نورالثقلين، ج ٣. ص ٦١٦.

إليهم، فجاء وا إلى النّبي عَلَيْ وأقسموا يميناً مغلظة أنّنا نسلّم أمرنا إليك، ولهذا أجابَهُم القرآن بشكل حاسم ﴿وأقسموا بالله جهد ليمانهم لئن أمرتهم ليخرجن إلى مسيدان الجهاد، أو يخرجوا من أموالهم وبيوتهم فقل لهم: لا حاجة إلى القسم، وعليكم عملاً اطاعة الله بصدق واخلاص ﴿قُلُ لا تَقْسمُوا طاعة معروفة إنّ الله خبير بما تعملون ﴾

يرى كثير من المفسّرين أنّ كلمة «ليخرجن» في هذه الآية يقصد منها الخروج للجهاد في سبيل الله، غير أنّ مفسّرين آخرين يرون أنّها تقصد عدم النهالك على المال والحياة، وأتباع الرّسول على المال وحَلّ وطاعته.

وقد وردت كلمة «الخروج» ومشتقاتها في القرآن الجيد بمعنى الخروج إلى ميادين الجهاد تارة، وترك المنزل والأهل والوطن في سبيل الله تعالى تارة أخرى، إلا أن الآيات السابقة التي تحدثت عن حكم الرسول على في القضايا المختلفة يجعلنا نتقبل التفسير الثّاني، بمعنى أن المنافقين جاءوا إلى النّبي سَنِيَ ليعربوا عن طاعتهم لحكم المنافقين جاءوا إلى النّبي سَنِيَ ليعربوا عن طاعتهم لحكم المنافقين من أموالهم، بل إنّ يتركوا الحياة الدئيا إن أمرهم بذلك.

ولا مانع من الجمع بين التّفسيرين، أي إنّهم كانوا عملي استعدادهم لترك أمـوالهـم وأهليهم، والخروج للجهاد ولتضحية في سبيل الله.

ولكن بما أنّ المنافقين يتقلبون في مواقفهم بحسب الظروف السائدة في المجتمع، فتراهم يقسمون الأيمان المغلَّظة حتى تشعُرَ بأنهم كاذبون، فقد رَدَّ القرآن \_ بصراحة \_ انّه لا حاجة إلى اليمين، وإنّما لا بُدّ من البرهنة على صدق الإدعاء بالعمل، لأنّ الله خبير بما تعملون. يعلم هل تكذبون في يمينكم، أم تبغون تعديل مواضعكم واقعاً؟

لهذا أكدت الآية التالية \_ التي هي آخر الآيات موضع البحث \_ هذا المعنى، و تـ قول للرسول تَنْفِينَ أَن: ﴿قُلُ لُطِيعُوا الله وأطيعُوا الرّسُول﴾.

ثمّ تضيف الآية أنّ هذا الأمر لا يخرج عن إحدى حالتين: ﴿ فَإِنْ تُولُوا فَإِنَّمَا عَلَيْهُ مَا حَمِّلُ وَعَلَيْكُمُ هَا حَمَّلُتُم ﴾ ففي صورة العصيان فقد ادّى وظيفته وهو مسؤول عنها كها أنّكم مسؤولون عن أعمالكم حين أنّ وظيفتكم الطاعة، ولكن ﴿ وَإِنْ تطيعوه تهتدول ﴾ لأنّه قائد لا يدعو لغير سبيل الله والحق والصواب.

في كل الأحوال ﴿ وما على الرّسول إلّا البلاغ المبين﴾ وإنّه ﷺ مكلّف بإبلاغ الجميع ما أمر الله به، فإن أطاعوه استفادوا، وإنْ لم يُطيعوه خَسروا، وَلَيْسَ على النّبي أن يجبر الناس على الهداية و تقبّل دعو ته. وما يلفت النظر في الآية السابقة تعبيرها عن المسؤولية بـ «الحمل» الثقيل وهــذا هــو الواقع، فرسالة النّبي ﷺ تستوجب الإبلاغ عليه ﷺ وعلى الناس طاعته إنّها لمسؤوليةٌ لا يطيق حملها إلّا المخلصون.

ولذا روى الإمام الباقر عَفِلا حديثاً عن النّبي عَنَيْبَ قال فيه «يا معشر قرّاء القرآن، اتقوا الله عزّوجل فيما حملكم من كتابه، فإنّي مسؤول، وأنتم مسؤولون: إنّي مسؤول عن تبليغ الرسالة، وأمّا أنتم فتسألون عما حُمِلْتُم من كتاب الله وسنّتي» (

१०८४

٨ بحارالانوار، ج ٧، ص ٢٨٣.

وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ اَمنُواْ مِنكُوْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَنَهُ مِّ فِي الْأَرْضِ كَما السَّتَخْلَفَ الَّذِيبَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُم كِنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِيبَ ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلِيبُهُمُ الَّذِيبَ ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلِيبُهُمُ اللَّذِيبَ الْمَثَنَى لَهُمُ وَلِيبُهُمُ اللَّهُمُ وَلِيبُهُمُ اللَّهُمُ وَلَيبُكُمُ اللَّهُمُ وَلَيبُكُمُ اللَّهُمُ وَلَيبُكُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## سبب النزول

روى كثير من المفسّرين. ومنهم السيوطي في «أسباب التنزيل» والطبرسي في «مجمع البيان» وسيد قطب في «في ظلال القرآن» والقرطبي في تفسيره، مع بعض الإختلاف، سبب نزول هذه الآية أند: عندما هاجر الرسوليّن والمسلمون إلى المدينة، استقبلهم الأنصار بترحاب، ولكن العرب تحالفوا ضدهم، لهذا كان المسلمون يبيتون ليلتهم والسلاح إلى جانبهم لا يفارقهم، إذ كانوا في حالة تأهّب تام، وقد شق على المسلمين ذلك، حتى تساءل البعض: إلى متى يدوم هذا الوضع؟ وهل يأتي زمان نستريج و تطمئن أنفسنا ولا نخشى إلا الله؟ فنزلت الآية السابقة تبشرهم بتحقّق ما يصبون إليه أ

## التفسير

#### محومة المستضعفين العالمية:

تحدثت الآية السابقة عن طاعة الله ورسوله والتسليم له، وقد واصلت الآية - موضع البحث \_هذا الموضوع، وبيّنت نتيجة هذه الطاعة ألا وهي الحكومة العالمية التي: وعدها الله

المؤمنين به. فقالت الآية مؤكّدة: ﴿وعد الله الذين آهنوا هنكم وعملوا الصّالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الدّين من قبلهم وليمكّننَ لهم دينهم الّذي ارتبضى لهم ويجعله متجذراً وثابتاً وقوياً بين شعوب العالم.

﴿ وليبدلنّهم من بعد خوفهم أمنا يعبدونني الايشركون بي شيئا ﴾ وبعد سيادة حكم التوحيد في العالم وإجراء الأحكام الإلهية، واستقرار الأمن واقتلاع جذور الشرك، ﴿ وهن كقربعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴾.

وعلى كلّ حال يبدو من مجمل هذه الآية أنّ الله يبشّر مجموعة من المسلمين الذيبن يتصفون بالإيمان والعمل الصالح بثلاث بشائر:

١- استخلافهم وحكومتهم في الأرض.

٢\_ نشر تعاليم الحق بشكل جذري وفي كل مكان (كما يستفاد من كلمة «تمكين»...).

٣- انعدام جميع عوامل الخوف والإضطراب.

وينتج من كل هذا أن يُعبد الله بكلّ حرية، وتُطبق تعاليمُه ولا يشرك به، ويستمّ نــشرُ عقيدة التوحيد في كلّ مكان.

ويتّضح عمّا يلي مني تمّ وعد الله هذا، أو مني سيتم؟

## بحوث

### ١\_ تفسير عبارة ﴿ كما استخلف الدين من قبلهم ﴾

هناك اختلاف بين المفسّرين حول الذين أشارت إليهم الآيــة الشريــفة مــن الذيــن استخلفوا في الأرض قبل المسلمين.

البعض من المفسّرين يرى أنّهم آدم وداود وسليان بيّن عيث قالت الآية ٣٠ من سورة البقرة حول آدم في الأرم في الأرم خليفة وفي الآية ٢٦ من سورة ص جاء بصدد داود الله المود إمّا علناك خليفة في الإرم ﴾

وبما أنَّ سليمان عَلِيْهِ ورِث حكم داود عِنْهِ بمقتضى الآية ١٦ من سورة النمل ف إنَّه قــد استخلف في الأرض.

لكن بعض المفسّرين \_ كالعلّامة الطباطبائي في الميزان \_ استبعد هذا المعنى وَرَأَى أنَّ عبارة ﴿الدّين مِن قبلهم ﴾ لا تُناسبُ مقامَ الأنبياء، إذ أنَّ القرآن الجيد لم ترد فيه هذه العبارة

بخصوص الأنبياء، وإنّما هي إشارة إلى أمم خلت، وكانت على درجة من الإيمان والعمل الصالح بحيث استخلفها الله في الأرض.

ويرى مفسرون آخرون أنَّ هذه الآية إشارة إلى بني إسرائيل، لأنهم استخلفوا في الحكم في الأرض بعد ظهور موسى على وتدمير حكم فرعون والفراعنة، حيث يقول القرآن الجيد في الأرض بعد ظهور موسى على وتدمير حكم فرعون والفراعنة، حيث يقول القرآن الجيد في الآية ١٣٧ من سورة الأعراف: ﴿وأورثنا القوم الدين كانوليستضعفون مشارق الأرض ومغاربها التي ياركنا فيها ﴾ ويضيف: ﴿ونمتن لهم في الأرض أي جعلناهم حكاماً بعد أن استضعفوا في الأرض.

ولا شكّ في الله كان في بني إسرائيل ـ حتى في زمن موسى ﷺ ـ أشخاص عرفوا بفسقهم وكفرهم، لكنّ الحكم كان بيد المؤمنين الصالحين. (وبهذا يمكن دفع ما أشكل بد البعض على هذا التّفسير) ويظهر أن التّفسير التّالث أقرب إلى الصواب.

# ٢ـ الذين وعدهم الله باستفلاف الأرض

لقد وعدالله المؤمنين ذوي الأعمال الصالحة بالإستخلاف في الأرض وتمكينهم من نشر دينهم وتمتعهم بالأمن الكامل، فما هي خصائص هؤلاء الموعودين بالإستخلاف؟

هناك اختلاف بهذا الصدد بين المفسّرين: يـرى البعض مـن المفسّرين أنّ الوعـد بالإستخلاف خاصّ بأصحاب الرّسول تَلِيَّةُ الذيـن اسـتخلفهم الله في الأرض في عـصر النّبي تَلِيَّةً. (ولا يقصد بالأرض جميعها، بل هو مفهوم يطلق على الجزء والكل).

ويرى آخرون أنَّه خاصٌ بالخلفاء الأربعة الذين خلفوا الرَّسول ﷺ

ويرئ البعض أنَّ مفهومه واسع يشمل جميع المسلمين الذين اتصفوا بهذه الصفات.

ويرى آخرون أنَّه إشارة إلى حكومة المهدي (عج) الذي يخضع له الشرق والغرب في العالم، ويجري حكم الحقّ في عهده في جميع أرجاء العالم، ويمزول الإضطراب والخوف والحرب وتتحقق للبشرية عبادة الله النقية من كلّ أنواع الشرك.

ولاريب في أنّ هذه الآية تشمل المسلمين الأوائل. كما أنّ حكومة المهدي(عج) مصداق لها، إذْ يتفق المسلمون كافة من شيعة وسنة على أن المهدي(عج) يملأ الأرض عَدْلاً وقسطاً بعد أن مُلئت جوراً وظلماً.

ومع كل هذا لا مانع من تعميمها. وينتج من ذلك تثبيت أسس الإيمان والعمل الصالح

بين المسلمين في كلّ عصر وزمان، وأنَّ لهم الغلبة والحكم ذا الأسس الثابتة.

أمّا قول البعض: إنّ كلمة «الأرض» مطلقة وغير محددة، وتشمل كلّ الأرض، وبذلك تنحصر بحكومة المهدي (أرواحنا له الفداء)، فهولا ينسجم مع عبارة وكما لستخلف الدين من قبلهم، لأنّ خلافة وحكومة السابقين بالتأكيد لم تشمل الأرض كلها.

وإضافة إلى ذلك فإنّ سبب نزول هذه الآية يبيّن لنا ـ على أقلَ تقدير ـ وقوع مثل هذا الحكم في عصر النّبي تَبَيّنَة (رغم حدوثه في أواخر حياته تَبَيّنَةً).

ونقولها ثانية: إنَّ نتيجة جهود جميع الأنبياء والمرسلين حصول حكم يسوده التوحيد والأمن الكامل والعبادة الخالية من أي نوع من الشرك. وذلك حين ظهور المهدي(عج)، وهو من سلالة الأنبياء بهلا وحفيد النبي الأكرم تَنْفَرَة، وهو المقصود في هذا الحديث الذي تناقله جميع المسلمين عن الرسول تَنْفَقَهُ: «لو لم يبق من الدنيا إلا يوم لطوّل الله ذلك اليوم حتى يلى رجل من عترتي، اسمه اسمي، يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملنت ظلما وجوداً» أ

وممًا يجدر ذكره هنا قول العلّامة الطبرسي في تفسير هذه الدّية: روي عن أهل بسيت رسول الله تَنْكُنَّ حول هذه الآية: «إنّها في المهدي من أل محمد» أ

وذكر تفسير «روح المعاني» وتفاسير عديدة لمؤلفين شيعة عن الإمام السجاد على في تفسير الآية موضع البحث أنه قال: «هم والله شيعتنا \_ أهل البيت \_ يفعل الله ذلك بهم على يدي رجل منًا، وهو مهدي هذه الأمة يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً، وهو الذي قال رسول الله تَنْفَيْنَ فيه لو لم يبق من الدنيا إلا يوم...».

وكما قلنا، لا تعني هذه التفاسير حصر معنى هذه الآية، بل بيان مصداقها التام، وممّــا يؤسف له عدم انتباه بعض المفسّرين ــكالآلوسي في روح البيان ــالى هذه المسألة، فرفضوا هذه الأحاديث.

وروى القرطبي المفسّر المشهور من أهل السنة عن المقداد بن الأسود عن الرّسول عَيْنَالِهُ أنّه قال: «ما على ظهر الأرض بيت حجر ولا مدر إلّا أدخله الله كلمة الإسلام» ؟

وللحصول على إيضاح أكثر حول حكومة المهديّ(عج) وشرح أدلتها في كتب علماء السنة والشيعة، يراجع تفسير الآية ٣٣من سورة التوبة.

راحتوى كتاب «منتخب الأثر» على مائة وثلاثة وعشرين حديثاً بهذا الصدد، من مصادر إسلامية سختلفة خاصّة السنّية منها. للإستزادة يراجع هذا الكتاب في ص ٢٤٧، ومايليها.

٢ تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٥٢، ذيل الآية مورد البحث.

٣ تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٤٢٩٢.

### ٣ـ الهدف النهائي عبادة فالصة

إنّ مفهوم عبارة (يعبدونني لايشركون بي شيئا) من الناحية الأدبية سواء كانت جملة حالية أم مستقبلية ، هو أن الهدف النهائي إعدادُ حكومة عادلة راسخة الأسس، ينتشر فيها الحق والأمن والإطمئنان، وتكون ذات تحصينات أسسها العبودية لله وتوحيده على نحو ما ذكرته آية قرآنية أخرى تذكر الغاية من الخلق (وها خلقت للجن والإنس إلا ليعبدون) .

عبادة هدفها السامي تربية البشر وتسامي أنفسهم. عبادة لا يحتاج الله إليها. وإنَّا يحتاج إلله اليها. وإنَّا يحتاج إليها البشر لطَّي مراحل تكاملهم الإنساني.

وعلى هذا فإنّ الفكر الإسلامي ليس كالأفكار المادية التي تتوخى مكاسب مادية ورفاهية في الحياة، بل تكون للحياة المادية قيمة في الإسلام إن أصبحت وسيلة لتحقيق هدف معنوي سام، فالإهتام بكون العبادة خاليةً من شوائب الشرك نافيةً للأهواء الزّائفة، يعنى أنّه لا يمكن تحقق هذه العبادة الصافية إلّا بتشكيل حكومة عادلة.

هذا ويمكن كسب مجموعة من الناس إلى جانب الحقّ بالتربية والتعليم والتبليغ المستمر، ولا يمكن تعميم هذه الحالة في الجستمع إلّا بستشكيل حكومة عدادلة يسقودها المؤمنون الصالحون، ولهذا سعى الأنبياء إلى تشكيل مثل هذه الحكومة خاصة الرّسول الأكرم بَنَا فَهُمجرَّد وصوله تَنْفُقُ إلى المدينة المنورة، وفي أوّل فرصة، شكَّل غوذجاً لها.

ويمكن الإستنتاج من ذلك أنّ جميع الجهود \_من حرب وسلام وبرامج تثقيفية واقتصادية وعسكرية \_ تنصّب في ظلّ هذه الحكومة في مسيرة العبودية لله الخالية من كل شائبة من شوائب الشرك.

ولابد من القول: إنّه لا يعني خُلو الأرضِ من المذنبين والمنحرفين في ظل حكومة الصالحين المؤمنين الذين يكنهم الله من نشر الحق والعدل، وعبادته عبادة خالية من صور الشرك، بل مفهوم هذه الحكومة هو أنها تُدار من قبل المؤمنين الصالحين، والصفة السائدة في المجتمع هي خلوه من الشرك، وبما أنّ الإنسان خلق حرّاً، فإن مجال الانحراف موجود حتى في أفضل المجتمعات الإنسانية (فتأملوا جيداً).

١. في الصورة الأولى الجملة الحالية للضمير «هم» الذي جاء في الآيات السابقة. وفي الصورة الثّانية تقدر بـ «ليعبدونني» واحتمل آخرون أنها جملة استئنافية وهو احتمال ضعيف.

۲. الذاربات، ۵٦.

#### الآيتان

وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰهَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ ۖ لَاتَّعْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَأْوَنِهُمُ ٱلنَّارُّ وَلِيلْسَ ٱلْمَصِيرُ ۞

## التفسير

### استمالة الفرار من مكومته تعالى:

وعدت الآية السابقة المؤمنين الصالحين بالخلافة في الأرض، وتهيىء هاتان الآيستان الناس للتمهيد لهذه الحكومة، وخلال نفيها وجود حواجز كبيرة لهذا العمل، تضمن هي بذاتها نجاحه، وفي الحقيقة أنّ إحدى هاتين الآيتين بيّنت المقتضي، بينها نفت الثّانية المانع، فهي تقول أوّلاً: ﴿وأَقْيِهُوا الصلاةِ﴾.

وهي الوسيلة التي توثق الصلة بين الخالق والمخلوق، وتقرّب الناس إلى بارئهم، وتمنع عنهم الفحشاء والمنكر.

ورا توالزعاة ﴾ وهي الوسيلة التي تربط الإنسان بأخيه الإنسان، و تقلل الفواصل بينها، و تقوي ارتباطها العاطني.

وبشكل عام يكون في كلّ شيء تبعاً للرسول: ﴿وأطيعوا الرّسول ﴾ طاعة تكونون بسببها من المؤمنين الصالحين الجديرين بقيادة الحكم في الأرض ﴿معلّكم ترحمون ﴾ وتكونون لائقين لحمل راية الحقّ والعدل.

وإذا احتملتم أنّ الأعداء الأقوياء المعاندين يمنعوكم من تحقق ما وعدكم الله إيّاهُ، فذلك غير بمكن، لأنّه قادرٌ على كلّ شيء، ولا يحجُب إرادته شيء، ولهذا (لا تحسبن الذين تفروا معجزين في الأرض ﴾ فهؤلاء الكفار لا يستطيعون الفرار من عقاب الله وعذابه في الأرض، ولا يقتصر ذلك على الدنيا فقط، بل إنّهم في الآخرة (ومأواهم النّار ولبئس المصير).

وكلمة «معجزين» جمع «معجز»، المشتقّة من الإعجاز بمعنىٰ نفاذ القدرة، وأحياناً يتابع

المرء شخصاً يفر من يديه. ولا يمكنه القبض عليه وقد خرج من سلطته فهو يعجزه، لهذا استعملت كلمة «معجز» بهذا المعنى. وكذلك تشير الآية السابقة إلى المعنى ذاته، ومفهومها أنّكم لا يمكنكم الفرارُ من حكومة الله.

8003

## التفسير

## آداب الدفول إلى المكان الفاصّ بالوالدين:

إنّ أهم مسألة تابعتها هذه السورة \_كها ذكرنا \_هي مسألة العفاف العام ومكافحة كل انحطاط خلتي، بأبعاده المختلفة.

وقد تناولت الآيات \_موضع البحث \_إحـدى المسائل التي تـرتبط بهـذه المسألة، وشرحت خصائصها، وهي استئذان الأطفال البالغين وغيرالبالغين للـدخول إلى الغـرفة الخصصة للزوجين.

فتقول أوّلاً: ﴿ يَا لَيُهَا اللَّذِينَ آمِنُوالِيسَّادُنكُمُ الَّذِينَ مَلكَتَ أَيَمَانكُمُ وَالَّذِينَ لَمْ يَبِلَغُوا الْحَلَمُ مَنكُمْ ثُلَاتُ مِرَّاتِ ﴾ فيجب على عبيدكم وأطفالكم الإستئذان في ثلاث أوقات ﴿ مَنْ قَبِلُ صلاة الفجر وحين تضعون ثيابكم من الطَّهيرة ومن بعد صلاة العشائ «الظهيرة» تعني كما يقول «الراغب الإصفهاني» في مفردات «والفيروزآبادي» في القاموس المحيط: منتصف النهار وقريب الظهر حيث ينزع الناس عادة الملابس الإضافية، وقد يختلي الزوج بزوجته.

﴿ ثلاث عورات لكم ﴾ أي هذه ثلاث أوقات للخلوة خاصّة بكم.

«العورة» مشتقّة من «العار»، أي: العيب، وأطلق العرب على العضو التناسلي العورة، لأنّ الكشف عنه عار.

كما تعني العورة الشقّ الذي في الجدار أو الثوب، وأحياناً تعني العيب بشكل عامّ.

وعلى كلّ فإنّ إطلاق كلمة (العورة) على هذه الأوقات الثلاثة بسبب كون النياس في حالةٍ خاصّة خلال هذه الأوقات الثلاثة، حيث لا يبرتدون الملابس التي يبرتدونها في الأوقات الأخرى.

وطبيعي أنّ الخاطب هنا هم أولياء الأطفال ليعلموهم هذه الأصول، لأنّ الأطفال لم يبلغوا بعد سنّ التكليف لتشملهم الواجبات الشرعية.

كما أن عمومية الآية تعني شمولها الأطفال البنين والبنات، وكلمة «الذين» التي هي لجمع المذكر السالم، لا تمنع أن يكون مفهوم الآية عاماً، لأن هذه العبارة استعملت في كثير من الموارد وقصد بها المجموع، كما في آية وجوب الصوم، فلفظ «الذين» هناك يَعُمُّ المسلمين كافةً (سورة البقرة الآبة ٨٣).

ولابد من القول بأن هذه الآية تتحدّث عن أطفال مميزين يعرفون القضايا الجنسية، ويعلمون ماذا تعني العورة، لهذا أمرتهم بالإستئذان عند الدخول إلى غرفة الوالدين، وهم يدركون سبب هذا الإستئذان، وجاءت عبارة «ثلاث عورات» شاهداً آخراً على هذا المعنى ولكن هل أن الحكم المتعلق بمن ملكت أيديكم يختص بالعبيد الذكور منهم أو يشمل الأماء والجواري، هناك أحاديث مختلفة في هذا الجال، ويمكن ترجيح الأحاديث التي تؤيد ظاهر الآية، أي شمولها الغلمان والجواري.

و تختتم الآية بالقول: ﴿ليس عليكم ولا عليهم جناح بعدهن طوّافون عليكم بعضكم على بعضه و تختتم الآية بالقول: ﴿ليس عليكم وعليهم إذا دخلوا بدون إستئذان في غير هذه الأوقات الثلاثة، أجل: ﴿كذلك يبين الله لكم الآيات والله عليم حكيم ﴾.

كلمة ﴿طَوَاقُون﴾ مشتقة من «الطواف» بمعنى الدوران حول شيء ما، وقد جاءت بصيغة مبالغة لتأكيد تعدد الطواف.

وبما أنّ عبارة ﴿ يعضكم على يعض جاءت بعد كلمة ﴿ طَوَّافُون ﴾ فإنّ مفهوم الجملة يكون: إنّهُ مسموح لكم بالطواف حول بعضكم في غير هذه الأوقات الشلائة، ولكم أن تتزاوروا فها بينكم ويخدم بعضكم بعضاً.

وكما قال «الفاضل المقداد» في كنز العرفان، فإنّ هذه العبارة بمنزلة دليــل عــلى عــدم ضرورة الإستئذان في غير هذه الأوقات، لأنّ المسألة تتعقد إن رغبتم في الإستئذان كلّ مرّة ١.

وبيّنت الآية التالية الحكم بالنسبة للبالغين، حيث تقول: ﴿ وَإِذَا بِلغَ الأَطْفَالَ مَنكُم الحلمِ قَلِيستاً دُنوا كَمَا استاً دُن الدّين مِن قبلهم ﴾.

وكلمة «العلم» على وزن «كتب» بمعنى العقل والكناية عن البلوغ. الذي يعتبر توأماً لِطفرة عقلية وفكرية، ومرحلة جديدة في حياة الإنسان.

وقيل أنَّ الحلم بمعنى الرؤيا، فهي كناية عن احتلام الشباب حين البلوغ.

وعلى كلّ حال يستفاد من الآية السابقة، أنّ الحكم بالنسبة للبالغين يختلف عنه بالنسبة للأطفال غير البالغين، لأنّ أولئك يجب عليهم إستئذان الوالدين في الأوقات الثلاثة فقط، لأنّ حياتهم قد امتزجت مع حياة والديهم بدرجة يستحيل بها الإستئذان كلّ مرة، وكها أنّهم لم يعرفوا المشاعر الجنسية بعد، أمّا الشباب البائغ، فهم مكلفون في جميع الأوقات بالإستئذان حين الدخول على الوالدين.

ويَخصُّ هذا الحكم المكان الخصَّص لاستراحهِ الوالدين. أمَّا إذَا كَان في غسرفةٍ عَامَّةٍ يجلس فيها أخرون أيضاً، فلاحاجة للإستئذان منهما بالدخول.

والجدير بالذكر إن عبارة ﴿ كما لستأذن الذين من قبلهم ﴾ إشارة إلى الكبار الذين يستأذنون من الوالدين حين الدخول إلى غرفتها. وقد أردفتِ الآية الشباب الذين بلغوا الرشد بهؤلاء، الكبار.

١. كنزالعرفان، ج ٢، ص ٢٢٥.

و تقول الآية في الختام للتأكيد والإهتام الفائق: ﴿كذلك يبيّن الله لكم آياته والله عليم حكيم﴾.

وهذا هو نفس التعبير الذي جاء في آخر الآية السابقة دون تغيير، باستثناء استعمال الآية السابقة كلمة «الآيات» وهذه استعملت كلمة «آياته» ولا فرق في معناهما.

وسنتناول بحث ميزات هذا الحكم، وكذلك فلسفته في ذيل تفسير هذه الآيات.

وفي آخر الآيات موضع البحث ماستثناء لحكم الحجاب، حيث استثنت النساء العجائز والمسنّات من هذا الحكم، فقال: ﴿والقواعد مِن النّساء اللاتي لا يرجون نكاحاً فعليس عليهنّ جناح أن يضعن ثيابهنّ غير متبرّجات بزينة ﴾.

ولهذا الإستثناء شرطان:

**أولهما:** وصول هذه العجائز إلى عمر لا يتوقع أن يتزوجن فيه، أو بعبارة أخرى: أن يفقدن كلّ جاذبية أنثوية.

وثانيهما: ألا يتزيَّن بزينة بعد رفع حجابهنَّ، ويتَّضح بذلك أنَّه لا ضير في رفع الحجاب بعد إجراء هذين الشرطين، ولهذا استثناهنَ الإسلام من حكم الحجاب.

كما أنّ \_ من الواضح \_ انّه لا يقصد برفع العجائز للحجاب اباحة خلع الملابس كلها والتعريّ، بل خلع اللباس الفوقاني فقط. وكما عبَرت عنه بـعض الأحــاديث بــالجـلباب والخمار.

وجاء في حديث عن الإمام الصادق ﴿ في شرح هذه الآية أنَّه: «الخمار والجلباب»، قلت: بين يدي من كان؟ قال: «بين يدي من كان غير متبرجة بزينة». \

كما وردت أحاديث أخرى عن أهل البيت الله بهذا المضمون أو ما يقاربه أ.

وتضيف الآية في ختامها ﴿وأن يستعففن خيرلهن﴾.

فالإسلام يرغب في أن تكون المرأة أكثر عفّة وأنق وأطهر. ولتحذير النساء اللواتي يسئن من سوء الاستفادة من هذه الحرية. بأن يتحدثن أو يتصرفن بـأسلوب لا يـليق بشرفهن، تقول الآية محذرة إيّاهن: ﴿ وللله سميع عليم ﴾ كـلّما تـقولونه يسمعه الله، وما تكتمون في قلوبكم أو في أذهانكم يعلمه الله أيضاً.

٨ وسائل الشيعة. ج ٨٤، ص ١٤٧ كتاب النكاح، الباب ١١٠٠

٢. للإستزادة يراجع المصدر السابق.

#### بحثان

## ١\_ فلسفة الإستئذان والمفاسد المترتبة على عدم الإلتزام به

لا يكني اللجوء إلى القوة لاقتلاع جذور المفاسد الاجتاعية كالأعمال الخلة بالشرف، ولا يرجئ نتيجة مرضية من العقاب فقط في القضايا الاجتاعية. وإنّا يستوجب اتباع عدة أمور كالتثقيف الإسلامي، وتعليم آدابه الخلقية، واتباع السبل الصحيحة في القضايا العاطفية. وإلى جانب هذه الأمور يكون العقاب كعامل لردع المنحرفين عن الطريق السوي، ولهذا السبب بدأت سورة النور وهي في الواقع سورة العفاف والشرف بالحديث عن جلد الرجال الزناة والنساء الزانيات، كما تحدثت في نفس الوقت عن تسهيل الزواج ورعاية الحجاب الإسلامي، والنهي عن النظر بلذة وتحريم إتهام الآخرين بمشرفهم وناموسهم، وأخيراً إستئذان الأبناء حين الدخول إلى غرفة الوالدين.

وهذا يدلّ على عدم إغفال الإسلام أي من هذه التفاصيل التي لها علاقة بمسألة العفاف والشرف.

وعلى الخدم أن يستأذنوا حين الدخول إلى غرفة الزوجين الخاصة اللذين يخدمانهما، كذلك يستوجب على الأطفال البالغين عدم الدخول إلى الغرفة المذكورة دون استئذان، وتعليم الأطفال غير البالغين الذين يرتبطون إرتباطاً وثيقاً بالوالدين، أن لا يدخلوا غرفة الوالدين دون إستئذان وعلى الأقل في الأوقات الثلاثة التي أشارت إليها الآية «قبل صلوة الفجر وحين الظهر ومن بعد صلوة العشاء».

وهذا نوع من الأدب الإسلامي، رغم قلّة الالتزام به مع كلّ الأسف، ورغم بيان القرآن ذلك بصراحة في الآيات السابقة، فإنّه من النادر أن يتناوله الخطباء والكتّاب، ولا يعرف سبب إهمال هذا الحكم القرآني الحاسم؟!

ورغم أنّ ظاهر الآية يوجب هذا الحكم، وحتى لو اعتبرناه مستحباً فإنّه ينبغي الحديث عنه، وبحث جزئياته ورغم تصور بعض السذج بأنّ الأطفال لا يدركون شيئاً عن هذه الأمور، وأن خدم البيت لا يهتمون بها، فإنّ الثابت هو حساسية الأطفال بالنسبة لهذه القضية (فكيف بالنسبة للكبار). وقد يؤدّي إهمال الوالدين ورؤية الأطفال لمشاهد ممنوعة إلى انحرافهم خلقياً وأحياناً إلى إصابتهم بأمراض نفسية.

وقد واجهنا أشخاصاً اعترفوا بأنهم اثيروا جنسياً، أو أصيبوا بعقد نفسية لمشاهد

جنسية من هذا القبيل وقد شبّت في قلوب البعض منهم نار الحقد على الوالدين، إلى درجة الرغبة في قتلها، أو الانتحار، كلّ ذلك بسبب الأثر الذي زرعه في نفوسهم إهمال الوالدين، وعدم حيطتهم حين المهارسة الجنسية أومقدماتها.

هنا تتضح لنا قيمة وأهتية هذا الحكم الإسلامي الذي بلغه العلماء المعاصرون، بينا جاء به الإسلام قبل أربعة عشر قرناً، وهنا نجد لزاماً علينا توصية الآباء والأمهات بالجدية في الحياة الزوجية، وتعليم أولادهم الإستئذان حين الدخول إلى غرفتها، واجتناب كل عمل قد يثير الأولاد ويحركهم، ومن هذه الأعمال مبيت الزوجين بمغرفة فيها أولاد بالغون، في مستقبل فيجب اجتناب ذلك بالقدر الممكن، وأن يعلما بأن هذه الأمور تؤثّر بشكل كبير في مستقبل أولادهما.

و ممّا يلفت النظر حديث للرّسول على يقول فيه: «إيّاكم وأن يجامع الرجل امرأته والصبي في المهد ينظر إليهما» .

#### ٢\_ مكم المماب بالنسبة للنساء العمائز

لاخلاف في أصل هذا الاستثناء في حكم الحجاب بين علماء المسلمين، لأنّ القـرآن صريح في هذا الأمر، إلّا أنّ هناك أقوالاً في خصوصيات هذا الحكم.

فبالنسبة لعمر هؤلاء النسوة، والحد الذي يجب أن يبلغنه ليكنَّ من القواعد، هناك أقوال، فبعض الأحاديث الإسلامية تنص على أنّ المراد هو «المسنّة». `

بينا فسرته أحاديث أخرى ب «القعود عن النكاح» ."

ولكن عدد من المفسّرين يرى أنّها تعني «النساء اللواتي لا يطمثن، فيصلن إلى مرحلة عدم الحمل. ولا يرغب أحد في الزواج بهنّ» أ.

ويبدو أنّ جميع هذه التعابير تشير إلى واقع محدد، هو بلوغهن سناً لايتزوجن عادة، وقد يحدث نادراً أن يقدم بعضهن على الزواج في هذا العمر.

١. بحارالأنوار، ج ١٠٣، ص ٢٩٥.

٢. وسائل الشيعة، ج ١٤، كتاب النكاح، الباب ١١٠، ح ٤.

٣. المصدر السابق، ح ٥.

٤. الجواهر، ج ٢٩، ص ٨٥ وكنز العرفان، ج ٢، ص ٢٢٦.

كما جاءت تعابير مختلفة في الأحاديث الإسلامية حول المقدار من الجسم المسموح بكشفه، لأنّ القرآن الكريم ذكر المسألة بشكل عام ﴿فليس عليهنّ جناح أن يَضَغنَ ثيابهنّ غيرهتبرّجات ﴿ ويقصد بهذه الثياب الملابس الفوقائية.

وجاء في بعض الأحاديث جواباً على سؤال: أي الثياب يجوز وضعها؟ يجيب الإمام الصادق ﴿ «الجلباب» `

بينها ذكر حديث آخر أنه «الجلباب والخمار» `

ويبدو أنّ هذه الأحاديث غير متناقضة، وقصدها جواز الكشف عن رؤوسهن، وعدم تغطية الشعر والرقبة والوجه، كما قالت أحاديث أخرى ـ وقال فقهاء ـ بشمول الاستثناء إلى حدّ الرسغ، ولا سند لدينا يسمح بأكثر من ذلك.

وعلى كلّ حال، فإنّ ذلك مسموح لهن بشرط أن يكن ﴿غيرهتبرّجات بزينة ﴾ وأن يخفين الزينة التي تحت الحجاب، والتي من الواجب إخفاؤها من قبل جميع النساء، وأن لا يرتدين الملابس التي تتزيّن بها النساء، والتي تثير انتباه الآخرين، وبتعبير آخر: إنّه مسموح لهن بعدم التحجب على أن يخرجن إلى الشارع بلباس محتشم ودون تزين بزينة.

وهذا كلّه ليس حكماً إلزامياً، إذ إنَّ الأفيضل لهن أن يخرجن محجبات كالنساء الأخريات، كما جاء في آخر الآية المذكورة، إذ هنّ معرضات إلى الزلل ـ وإن كان نادراً. كن ديج

١. وسائل الشيعة، كتاب النكاح، الباب ١١٠، ح ١٠
 ٢. المصدر السابق، ح ٢ و ٤.

لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَّ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَ حَرَّ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَّ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَّ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَّ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَّ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْيِضِ الْمَا عُلَى ٱلْمُعْدِ عَمْ الْوَبُيُوتِ أَمَّ هَا يَكُمْ ٱلْوَبُيُوتِ عَمَّنِ عَمْ الْوَبُيُوتِ أَمَّ هَا وَبُيُوتِ أَمْ الْمُعْدِي عَمَّنِ عَمْ الْوَبُيُوتِ عَمَّنِ عَمْ الْوَبُيُوتِ الْمَعْ الْوَبُيُوتِ عَمَّنِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

## التفسير

# البيوت التي يسمع بالأكل فيها:

تحدثت الآيات السابقة عن الإستئذان في أوقات معينة، أو بشكل عام حين الدخول إلى المنزل الخاصّ بالأب والأم.

أمّا الآية موضع البحث فإنّها استثناء لهذا الحكم، حيث يجوز للبعض وبشروط معينة، الدخول إلى منازل الأقرباء وأمثالهم، وحتى أنّه يجوز لهم الأكل فيها دون إستئذان، حيث تقول هذه الآية أولاً: ﴿ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على الهريض حرج ﴾.

لأنّ أهل المدينة كانوا \_كها ورد بصراحة في بعض الأحاديث \_وقبل قبولهم الإسلام، يمنعون الأعمىٰ والأعرج والمريض من المشاركة في مائدتهم، ويتنفّرون من هذا العمل.

وعلى عكس ذلك كانت مجموعة منهم بعد إسلامها، تفرد لمثل هؤلاء موائد خاصّة، ليس لاحتقارهم المشاركة معهم على مائدة واحدة، وإنّا لأسباب إنسانية، فالأعمىٰ قد لا يرئ الغذاء الجيد في المائدة، وهم يرونه، ويأكلونه، وهذا خلاف الخلق السليم، وكدلك الأمر بالنسبة للأعرج والمريض، حيث يحتمل تأخرهما عن الغذاء، وتقدم السالمين عليهما، ولهذا كلّه لم يشاركوهم الغذاء على مائدة واحدة، ولهذا كان الأعمى والأعرج والمريض يسحب نفسه حتى لا يزعج الآخرين بشيء، ويعتبر الواحد منهم نفسه مذنباً إن شارك السالمين غذاءهم في مائدة واحدة.

وقد استفسر من الرِّسول عَلِيَّةً عن هذا الموضوع، فنزلت الآية السابقة التي نصّت على عدم وجود مانع من مشاركة الأعمى والأعرج والمريض للصحيح غذاءه على مائدة واحدة. \

وقد فسر آخرون هذه العبارة باستثناء هذه الفئات الثلاث من حكم الجهاد، أو أنّ القصد أنّه مسموح لكم استصحاب العاجزين معكم إلى الأحد عشر بيتاً التي أشارت إليها الآية في آخرها، ليشاركوكم في غذائكم.

إِلَّا أَن هذين التفسيرين \_كها يبدو \_بعيدان عن قصد الآية، ولا ينسجهان مع ظاهرها. (فتأملوا جيداً).

ثم يضيف القرآن الجيد: ﴿ولا على أنفسكم أن تأكلوا من بيوتكم ﴾.

والمقصود بعبارة بيوتكم الأبناء أو الزوجات.

﴿ لُوبِيوت آبانكم﴾.

﴿ أُوبِيوت لُمُّهاتكم ﴾ .

﴿ أُو بيوت إخوانكم ﴾.

﴿ لُو بِيونت أخواتكم﴾.

﴿ لُوبِيوت لَّعَمَامِكُم ﴾ .

﴿ أُوبِيوت مَمَّاتُكُم ﴾ .

﴿ أُو بيوت أخوالكم ﴾ .

﴿ لُو بِيوت خَالَاتِكُم ﴾ .

١. ذكرت هذا التّفسير أيضاً. التفاسير التالية، تفسير الدرالعنثور، وتفسير نورالثقلين، وتفسير مجمع البيان، وتفسير الصافي، والتّفسير الكبير، وتفسير التبيان ذيل الآية مورد البحث.

﴿أُومًا مَلَكُتُمْ مَفَاتِحَهُ ﴾.

﴿ لُو صَدَيْقَكُمْ ﴾ .

بالطبع فإنّ هذا الحكم له شروط وإيضاحات سيأتي ذكرها في آخر تفسير الآية. ثمّ تضيف الآية: ﴿لِيس عليكم جناح أن تأكلوا جميعاً أو لَشَتَاتًا ﴾.

ذكر أنّ مجموعة من المسلمين كانوا يمتنعون عن الأكل منفردين، بل كانوا يبقون جياعاً لمدّة حتى يجدوا من يشاركهم غذاءهم، فعلمهم القرآن الجيد أن تساول الغذاء مسموح بصورة جماعية أو فردية.

ويرى البعض: إنّ مجموعة من العرب كانت تقدّم غذاء الضيف على حدة احتراماً له، ولا يشاركونه الغذاء (حتى لا يخجل أثناء تناوله الطعام).

لقد رفعت الآية المذكورة هذه التقاليد واعتبرتها غير محمودة. `

وقال آخرون: إنّ البعض كان يرى عدم جواز تناول الأغسنياء الغدّاء مع الفقراء، والمحافظة على الفروق الطبقية حتى على مائدة الطعام. لهذا ننى القرآن المجيد هذا التقليد الخاطىء والظالم بذكره العبارة السابقة."

ولا مانع من احتواء الآية السابقة لكلِّ هذه المعاني.

ثمّ تشير الآية إلى أحد التعاليم الأخلاقية فتقول: ﴿فَإِذَا دَخَلْتُم بِيُونَا فِسَلَمُوا عَلَى أَنْفُسكُم تحيّة مِنْ عند الله مِبَارِكَة طيّبة﴾ واختتمت بهذه العبارة ﴿كذلك يبيّنَ الله لكم الآيات لعلّكم تعقلون﴾

وقال بعض المفسّرين: إنّ المقصود من عبارة «بيوتاً» في هذه الآية، هي البيوت الأحد عشرة المذكورة سابقاً.

وقال آخرون: إنَّها المساجد.

ولكن يبدو أنّها عامّة، تشمل جميع البيوت، سواء الأحد عشر بيتاً التي يجوز للـمرء الأكل فيها، أو غيرهاكبيوت الأصدقاء والأقرباء، حيث لا يوجد دليل على تضييق المفهوم الواسع لهذه الآية.

١. تفسير التبيان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. المصدر السابق.

٣. المصدر السابق.

ولكن ما هو المقصود من عبارة: ﴿ سلَّمُوا على لَنفسكم ﴾ ؟

نجد هنا عدداً من التفاسير: حيث يرى البعض من المفسّرين أنّه سلام البعض على البعض، مثلها جاء في قصّة بني إسرائيل (سورة البقرة الآية ٥٤): ﴿فَاقْتَلُوا لَنَفْسَكُم﴾

وبرئ بعض المفسّرين أنّ الآية السابقة أشارت إلى بيوت لم يسكنها أحد، حيث يحيي المرء نفسه عند دخولها فيقول: السّلام عليكم من قبل ربّنا. أو: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين. ونرئ عدم وجود تناقض بين هذه التفاسير، حيث يجب السلام عند الدخول إلى أيّ منزل كان، ويجب أن يسلم المؤمنون بعضهم على بعض، ويسلّم أهل المنزل أحدهم على الآخر. وأمّا إذا لم يجد أحداً في المنزل فيحيي المرء نفسه، حيث تعود هذه التحيات بالسلامة على الإنسان ذاته.

لهذا نقرأ في حديث عن الإمام الباقر في يجيب فيه على سؤال يخصّ تفسير هذه الآية فيقول: «هو تسليم الرجل على أهل البيت حين يدخل ثمّ يردّون عليه فهو سلامكم على أنفسكم». \

وفي حديث عن الباقر يَزِيدُ أيضاً، يقول فيه: «إذا دخل الرجل منكم بيته فإنّ كان فيه فليسلم عليه، وإن لم يكن فيه أحد فليقل: السلام علينا من عند ربّنا، يقول الله عزَّ وجلّ: «تحيّة من عند الله مباركة طيبة» ٢.

## بحوث

١\_ هل أن تناول غذاء الآفرين غير منوط بإذنهم؟

كما شاهدنا في الآية السابقة، أنّ الله تعالى سمّح أن يأكل الإنسان في بـيوت أقــربائه المُقرّبين وبعض الأصدقاء وأمثالهم، وأصبح عدد هذه البيوت أحد عشر بيتاً، ولم تشترط

ر بهسیر نورالتقلین، ج ۲، ص ۱۲۷، ۲ المصدر السابق،

الآية إستئذانهم لتناول الطعام، ولا شك في عدم وجوب الاستئذان، إذ إنّ بــوجود الإذن بالأكل يمكن تناول الغذاء العائد لأي شخص، وبذلك لا تبتى ميزة لهذه المجموعة المؤلفة من أحد عشر بيتاً.

فهل يشترط توفر الرضى القلبي بتناول الغذاء «وكما يقال من شاهد الحال». بسبب الصلة الوثيقة بين الطرفين؟ إن ظاهر اطلاق الآية ينني هذا الشرط، إذ يكني احتمال حصول رضاه فقط وعادة يحصل الرضى.

أمّا إذا كانت الحالة تؤكّد عدم رضى صاحب الطعام في تناول غذاءه، فبالرغم من اطلاق الآية وشمولها لهذا المورد، وخاصّة أنّ الآية وشمولها لهذا المورد، وخاصّة أنّ مثل هذا المورد نادر الوقوع، ومن المعلوم أنّ الإطلاقات لا تشمل الأفراد النادرة.

وعلى هذا فإنّ الآية المذكورة تخصص الآيات والرّوايات التي تشترط في التـصرف بأموال الآخرين احراز رضاهم في دائرة محدودة. وتكرر القول بأن هذا التـخصيص، في نطاق محدد، أي تناول الغذاء بمقدار الحاجة تناولاً بعيداً عن الإسراف.

والذي ذكرناه متعارف عليه بين كبار فقهائنا، وجاء بعضه بصراحة في الأحاديث الإسلامية، حيث ذكر رواية معتبرة عن الإمام الصادق ﴿ أَنَّه قال عند الإستفسار منه عبارة «أو صديقكم» الوارد في هذه الآية قال ﴿ «هو والله الرجل يدخل بيت صديقه فيأكل بغير إذنه» ﴿

كما ذكرت أحاديث أخرى بهذا المضمون، أكّدت أنّه لا يشترط الإستئذان في هـذه الحالات. (وبالطبع لا يوجد خلاف بين الفقهاء حول عدم جواز الأكل من غذاء الآخرين دون استئذان، الذي نهت عنه الآية بصراحة مع العلم بهذا النهي. لهذا أهملت الآية السابقة ذكرهُ).

وحول عبارتي «عدم الإفساد» و«عدم الإسراف» فقد صرحت بعض الأحاديث بذلك أيضاً ٢.

ولا بد من الإشارة إلى أنَّه ورد حديث في هذا الباب يقول بأنَّه يمكن الإستفادة فقط من

١. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٤٣٤، كتاب الأطعمة والأشربة \_ أبواب آداب المائدة \_ الباب ٢٤، ح ١. ٢ المصدر السابق، ح ٤.

غذاء خاص وليس أي غذاء، إلا أنّ الفقهاء أعرضوا عن هذا الحديث لضعف سنده.

واستثنى بعض المفسّرين الأطعمة الممتازة التي يحفظها صاحب المنزل لنفسه، أو لضيوفه المقربين، أو لمناسبات خاصّة. وهذا الإستثناء غير بعيد، بسبب انصراف الآية عنه \.

#### ٢\_ فلسفة هذا المكم الإسلامي

يمكن أن يثير هذا الحكم تساؤلاً بالمقارنة مع الأحكام الشديدة التي نبصت عبليها التعاليم في تحريم الغصب، هو: كيف سمح الإسلام بذلك، رغم تشديده في قضية التصرف بأموال الآخرين؟!

إنّنا نرى أنّ هذا السؤال ينسجم مع طبيعة البيئات المادية تماماً، كالمجتمع الغربي، حيث يطرد الأبناء من المنزل حين البلوغ! ولا يهتمون بالوالديس حين إصابتهم بالعجز أو الشيخوخة! حيث نشاهد الأبناء هناك، لا يثمنون أتعاب الوالدين ولا يشفقون عليها، بسبب تسلط التفكير المادي على العلاقات الاجتاعية في الغرب! ولا خبر هناك عن العاطفة الإنسانية والشفقة!

إلّا أنّ التعاليم الإسلامية والعواطف الإنسانية التي تمتد جذورها في المجتمع الإسلامي، خاصة بين الأهل والأقرباء والأصدقاء، قد ميّزت المجتمع الإسلامي عن المجتمع الغربي. والواقع أنّ الإسلام جعل علاقات الأقرباء والأصدقاء أسمى من الأمور المادية، وهذا يعكسه الصفاء والود اللذان يسودان المجتمع الإسلامي الحقيقي، حيث يبتعد أفراد هذا المجتمع عن الصفات غير المحمودة كالبخل وحب الذات.

ولا ريب أن أحكام الغصب تكون نافذة في غير هذه الدائرة، ولكن الإسلام في داخل هذه الدائرة يفضل القضايا العاطفية والروابط الإنسانية، فهي التي ينبغي أن تسود العلاقات بين الأقرباء والأصدقاء جميعاً.

#### ٣ـ من هو الصديق؟

لا شك أنَّ للصداقة مفهوماً واسعاً، وهي تعني هنا بالتأكيد الأصدقاء الخاصين الذين

١. لإيضاح أكثر يراجع جواهر الكلام، ج ٣٦، ص ٤٠٦، كتاب الأطعمة والأشربة.

تربطهم علاقات وثيقة، وهذه العلاقة توجب التزاور فيما بينهم والأكل من طعام الآخر، ولا حاجة هنا ـكما أسلفنا ـ إلى احراز الرضا، بل يجوز الأكل بمجرّد عدم العلم بـعدم رضــا صاحب الغذاء.

لهذا قال بعض المفسّرين حول هذه الآية: الصديق هو الذي يصدق في علاقاته معك. وقيل: الصديق هو الذي يصدّق ظاهره باطنه وكها يبدو فإن الجميع يشيرون إلى حقيقة واحدة.

ويتّضح من هذه العبارة أنّ الذي لا يسمح بمشاركة صديقه لغذائه، لا يمكن اعـــتباره صديقاً!

ومن المناسب هنا أن نقرأ حديثاً عن الإمام الصادق ﷺ ضمّ مفهوم الصداقة الواسع وشروطها الكاملة:

«لا تكون الصداقة إلا بعدودها، فمن كانت فيه هذه العدود أو شيء مسنها فانسبه إلى الصداقة، ومن لم يكن فيه شيء منها فلا تنسبه إلى شيء من الصداقة.

فأوّلها: أن تكون سريرته وعلائيته لك واحدة.

والثّانية؛ أن يرى زينك زينه وشينك شينه.

والثَّالِثَةَ: أَنْ لَا تَغْيَرُهُ عَلَيْكُ وَلَايَةً وَلَا مَالٍ.

والرّابعة: أن لا يمنعك شيئاً تناله مقدرته.

والخامسة: وهي تجمع هذه الخصال أن لا يسلمك عند النكبات». ١

# ٤\_ تفسير عبارة ﴿ماملكتم مفاتحه﴾

جاء في بعض أسباب النّزول أنّ المسلمين في صدر الإسلام كانوا يسلمون أحياناً مفاتيح منازلهم إلى الذين لا يشملهم الجهاد. حين توجههم إلى الجهاد في سبيل الله، وكانوا يسمحون لهم بتناول الطعام من هذه المنازل، إلّا أنّ هؤلاء كانوا يمتنعون من الأكل في هذه المنازل خوفاً من إرتكاب إثم في ذلك.

١ أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٦٧.

وحسب هذه الرواية فإنَّ المراد من عبارة ﴿ما ملكتم مفاتحه﴾ هو ما ذكرنا. `

وروي عن ابن عباس أيضاً أن قصد الآية هو وكيل الشخص على ما يملكه من ماء وبستان ومواشي، حيث سمح له بتناول الفاكهة من بستان الموكّل بقدر حاجته والشرب من حليب ماشيته.

كما فسّر آخرون ذلك بحارس.المخزن الذي يسمح له بتناول قليل من المواد الغذائسية الموجودة في هذا المخزن.

ومع ملاحظة سائر المجموعات التي ورد ذكرها في هذه الآية، يبدو أنّها تقصد الذيس يسلمون مفاتيح منازلهم لأشخاص موثقين ومقربين لهم، وهذا التقارب الوثيق بينها يؤدّي إلى أن يكونوا في صف الأقرباء والأصدقاء المقرّبين، وسواءً كان وكيلاً رسمياً أم لا.

وإذا لاحظنا أنَّ بعض الأحاديث تفسر عبارة ﴿ما ملكتم مفاتحه ﴾ بالوكيل الذي يتعهد بالإشراف على أموال شخص آخر، فإنَّ ذلك مصداق للآية وليس لتحديد معناها وحصرها بهذا التَّفسير.

#### هـ السلام والتمية

«التحية» مشتقة من الحياة، بمعنى الدعاء لسلامة الآخرين، سواء كانت بشكل السلام عليكم، أو السلام علينا، أو قولاً كحيّاك الله، فكل هذا إعراب عن المحبة التي يسديها الشخص عند لقائه بآخر، وتدعى بالتحية.

ويقصد بعبارة ﴿تحية هن عندالله هباركة طيبة﴾. ربط التحية بالله بشكل ما، أي «السلام عليكم»، سلام الله عليكم، أو نسأل الله أن يسلمكم، إذ إن كل موحد يرى ربط الدعاء بالله، وطبيعي أنّ الدعاء بهذا الشكل يكون مباركاً وطيباً، (تناولنا بحث السلام وأهميّته ووجوب الردّ على التحية، في تفسير الآية ٨٦ من سورة النساء).

#### 8003

٢. تفسير القرطبي، ج ١٢، ص ٣١٥ وجاء في وسائل الشيعة ج ١٦، ص ٤٣٦، الباب ٢٤، من أبواب المائدة حديث بهذا المضمون.

#### الآيات

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ اَمَنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٓ أَمْرِجَامِعِ لَمْ يَذْهَبُواْ حَقَىٰ يَسْتَغَذِنُوهُ إِنَّ الّذِينَ يَسْتَغَذِنُونَا الْأَوْلَةِ مِنْ اللّهِ عَلَىٰ الْمَالِهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ

### سبب النّزول

ذكرت عدة أسباب لنزول الآية الأولى من الآيات أعلاه، فقد جاء في بعض الأحاديث أن هذه الآيه نزلت في «حنظلة بن أبي عياش» الذي صادف زواجه ليلة معركة أحد، وكان الرّسول عَنْهُ يَسْاور أصحابه حول هذه المعركة، فجاءه حنظلة يستأذنه المبيت عند زوجته، فأجازه عَنْهُ .

وقد بكّر حنظلة للإلتحاق بصفوف المسلمين، وكان على عجل من أمره بحيث لم يتمكن من الإغتسال، ودخل المعركة على هذه الحال، وقاتل حتى قتل في سبيل الله.

قال رسول الله ﷺ فيه: «رأيت الملائكة تغسل حنظلة بماء المزن في صحائف فضة بين السماء والأرض». لهذا سمي حنظلة بعدها بـ «غسيل الملائكة» أ.

وذكر سبب آخر لنزول هذه الآية حيث «روى ابن إسحاق» في سبب نزول هذه الآيات أنه لما سمع رسول الله على تتجمع قريش والاحزاب على حربه ـ وما أجمعوا له من الأمر ضرب الخندق على المدينة. فعمل فيه رسول الله على ترغيباً للمسلمين في الأجر، وعمل معه المسلمون فيه فدأب ودأبوا، وأبطأ عن رسول الله على وعن المسلمين في عملهم ذلك رجال من المنافقين لا ينجزون إلا اليسير من العمل، أو يتسللون إلى أهليهم بغير علم رسول على ولا إذنه، وجعل الرجل من المسلمين إذا نابته النائبة من الحاجة التي لابد منها، يذكر ذلك لرسول الله على ويسأله في اللحوق بحاجته فيأذن له.

فإذا قضى حاجته، رجع إلى ماكان فيه من عمله رغبة في الخير واحتساباً له، فأنزل الله تعالى في أولئك المؤمنين ﴿لِنّما المؤمنون ﴿ الآية، ثمّ قال تعالى يعني المنافقين الذين كانوا يتسللون من العمل ويذهبون بغير إذن من النّبي ﷺ: ﴿السّجعلوا دعا، الرّسول بسينكم ﴾ الآية. ٢

## التفسير

#### لا تتركوا النبى ومدها

قال بعض المفسّرين حول علاقة هذه الآيات بسابقتها، وفيهم المرحوم «الطبرسي» في مجمع البيان «وسيد قطب» في تفسير في ظلال القرآن: بما أنّ الآيات السابقة طرحت للبحث جانباً من أسلوب التعامل مع الأصدقاء والأقرباء. فإنّ الآيات موضع البحث تناولت كيفية تعامل المسلمين مع قائدهم النّبي يَبَيْنَ، وقد أكّدت التزام الوقار أمامه، وطاعته وعدم ترك الجماعة إلّا بإذنه.

ويمكن أيضاً أنّ الآيات السابقة تحدثت عن ضرورة طاعة الله ورسوله يَنْفَقَّ، ومن علائم طاعته عدم تركه أو القيام بعمل ما دون إذن منه، لهذا تحدثت الآيات - موضع البحث - حول هذا الموضوع. فتقول أوّلاً: ﴿إِنّها المؤمنون الّذين آمنوا بالله ورسوله وإذا كانوا معه على لمرجامع لم يذهبوا حتّى يستأذنوه ﴾.

١. تفسير على بن إبراهيم، حسبما نقله تفسير نورالتقلين، ج ٣. ص ٦٢٨.

٢. تفسير في ظلال القرآن، ج ٦. ص ١٢٦، ذيل الآيات مورد البحث.

والمراد من «أمر جامع» كلّ عمل يقتضي اجتماع الناسي فيه ويتطلب تعاونهم، سواء كان عملًا استشارياً. أو مسألة حول الجهاد ومقاتلة العدو، أو صلاة جمعة في الظروف الإستثنائية وأمثالها.

وإذا وجدنا أنّ بعض المفسّرين، قالوا بأنّه يعني الاستشارة أو الجهاد أو صلاة الجمعة أو العيد فنقول: إنّهم عكسوا جانباً من معاني هذه الآية، وأسباب النّزول السابقة أيضاً هي من مصاديق هذا الحكم العام.

وفي الحقيقة إنّ هذا من شروط النظم والتنظيم ولا يمكن لأية مجموعة منظمة منسجمة أن تهمله، فغياب شخص واحد قد تترتب عليه صعوبات ويلحق ضرراً بالهدف النهائي، خاصّة إذا كان قائد الجهاعة رسول الله الله الله عليه مطاع.

كما يجب الإنتباه إلى أنّ الإذن لا يعني الإستئذان الشكلي لقضاء الشخص أعماله الخاصة والتفرغ لتجارته، وإغّا أن يكون صادقاً في الإستئذان، فإذا وجد القائد أن غياب هذا الشخص يلحق ضرراً، فمن حقه أن لا يأذن له، وعليه أن يضحي بمصلحته من أجل هدف أسمى، لهذا تضيف الآية؛ ﴿ إِنَّ الذين يستأذنوك أولئك الذين يوهنون بالله ورسوله فإذا استأذنوك لبعض شأنهم فأذن لهن هنت منهم ﴾.

ومن الواضح أنّ هؤلاء المؤمنين لا يستأذن أحدهم لعمل بسيط في حين أنّهم اجتمعوا لأمر أهم، والمقصود من عبارة «شأنهم»، الأعمال الضرورية والمهمّة فقط.

ومن جهة أخرى، لا تعني إذن النّبي على للأشخاص دون دراسة جوانب المسألة وأثر حضور وغياب الأفراد، بل جاء هذا التعبير ليطلق يد النّبي على وأن لا يأذن لأحد حين إحساسه بضرورة حضوره في الجهاعة.

ودليل هذا الكلام ما جاء في الآية ٤٣ من سورة التوبة حيث يلام الرّسول في الإذنه بعض الأفراد: ﴿عفالله عنك لم أذنت لهم حتَىٰ يتبيّن لك الّذين صدقوا وتعلم الكاذبين.

وتبين هذه الآية كيف أوجبت على النّبي ﴿ التحقيق قبل الإذن، وأن يلاحظ أبعاد هذه المسؤولية الإلهية.

وتقول الآية في الختام: ﴿ ولستخفر لهم الله إنَّ الله عفور رحيم ﴾ .

و هنا يطرح سؤال: ما الغرض من هذا الإستغفار؟ فهل هم مذنبون رغم أخذهم الإذن من الرّسول بالمغادرة، كي يحتاجوا إلى استغفاره لهم؟

و للجواب على هذا السؤال هناك وجهان:

أحدهما: أن يستغفر لهم تنبيهاً على أنّ الأوّلىٰ أن لا يقع الإستئذان منهم وإن أذن لهم، لأنّ ذلك يعتبر تقديم الشخص لمصلحته الخاصّة على مصلحة المسلمين، ولا يخلو هذا الامر من «الترك الاولى» ولذا يحتاج إلى الاستغفار (كالاستغفار على عمل مكروه).

كما تبيّن هذه العبارة ضرورة عدم الإستئذان بالقدر الممكن. واتباع التضحية والإيثار حتى لا يتورطوا بارتكاب عمل تركه أولى كمغادرة الجماعة لعمل بسيط.

و الوجه الثاني: يحتمل أنّه تعالى أمره بأن يستغفر لهم مقابلة لتمسّكهم بآداب اللّه تعالى في الإستئذان. أ

ولكن نرئ عدم وجود تناقض بين هذين الوجهين، كما أنّه من الطبيعي أن لا تخصّ هذه التعاليم التنظيمية الرّسول الله وأصحابه فقط، وإنّما هي واجبة الإتباع إزاء كلّ قائد إلهي، سواء كان نبياً أم إماماً أم عالماً نائباً لهما، حيث يتوقف مصير المسلمين على هذه الطاعة، كما يحتمه \_إضافة إلى القرآن \_العقل والمنطق، لأنّ الاستمرار التنظيم يتوقف على رعاية هذه المبادىء، ولا يمكن إدارة المجتمع بدونها.

و المدهش تفسير كبار مفسّري أهل السنة لهذه الآية بأنّها دليل على جواز الاجتهاد وتوقف الحكم على رأي المجتهد، ولا يخنى أنّ الاجتهاد المطروح في مباحث الأصول والفقه يخصّ الأحكام الشرعية، ولا يتعلق بالإجتهاد في الموضوعات حيث إنّ الاجتهاد في الموضوع لا يقبل الإنكار، فكل قائد جيش أو مدير دائرة أو مشرف على جماعة يجتهد في القضايا الإجرائية الخاصّة بدائرة عمله، وليس هذا دليلاً على إمكان الإجتهاد في الأحكام الشرعية العامّة بإيجاب حكم بدعوى المصلحة العامّة، أو ننى حكم أو تشريع آخر.

ثم بينت الآية التالية حكماً آخر له علاقة بتعاليم النّبي تَنَيْنَ حيث تقول: ﴿ لا تجعلوا دعا، الرّسول بينكم كدما، بعضكم بعضاً ﴾.

إن الرّسول على عندما يدعوكم للاجتاع، فإنه لابدٌ من أن يكون لمسألة إلهية مهمّة، لهذا يجب عليكم الإهتام بدعوته، والإلتزام بتعاليمه، وألاّ تهملوها، فأمره من الله ودعوته منه سبحانه وتعالى.

١. التّفسير الكبير، ج ٢٤، ص ٢٩، وتفسير روح المعاني، وتفسير القرطبي ذيل الآيات مورد البحث.
 ٢. التّفسير الكبير، ج ٢٤، ص ٣٩، ذيل الآيات مورد البحث.

ثم تضيف الآية: ﴿قديملم الله الذين يتسلّلون منكم لواذا فليحذر الّذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم﴾.

«يتسللون» مشتقة من «تسلل»، وتعني سحب الشيء من موضعه، كأنّ يـقال: سـلّ السيف من غمده، كما يطلق على الذين يفرون سرّاً من مكان تجـمع محـدد لهـم، كـلمة «متسللون».

«لواذاً» مشتقة من «ملاوذة» بمعنى الإختفاء، وتعني هنا اختفاء البعض وراء البعض أو خلف جدار، أو بتعبير آخر: استغفال الآخرين ثم الفرار من مكان تجمعهم، وهذا ما كان يقوم به المنافقون حينا يوجه الرّسول بَهُ الدعوة للجهاد أو لأمر مهم آخر، يقول لهم القرآن الجيد: «إنّ عملكم النفاقي هذا إن خفي على الناس فإنّه لا يخفىٰ على الله، وسيعاقبكم على هذه الاعمال ومخالفتكم لاوامر الرّسول بَهُ في الدنيا والآخرة».

ماذا يقصد به «فتنة» هنا؟ قال بعض المفسّرين: إنّها القتل، وآخرون قالوا: إنّها تـعني الضلال، كما قال بعضهم: إنّها السلطان الظالم، وقيل: إنّها بلاء النفاق الذي يتوغل في قلب الإنسان.

كما يحتمل أن تعني الفتنة الفتن الاجتاعية ومشاكلها، وأن يسود الهرج والمرج في المجتمع، وابتلائه بالهزيمة، وسائر الفتن الأخرى التي يبتلي بها المجتمع في حالة عصيانه أوامر قائده.

و على كلّ حال فالفتنة ذات مفهوم واسع يضمّ جميع هذه الأمور وغيرها، مثلها يضمّ العذاب الأليم عذاب الدنيا أو عذاب الآخرة أو كليهها.

و ممّا يجب الإنتباه إليه في تفسير الآية محل البحث وجود احتمالين إضافة إلى ما ذكرناه هما:

الأوّل: أنّ القصد من قوله تعالى: ﴿ لا تجعلوا دعا الرّسول بينكم كدعا العضكم بعضا ﴾ أنّكم عندما تدعو النّبي عَبَوْتَ فينبغي أن تدعوه بأدب واحترام يليق بمنزلته، وليس كما تدعون بعضكم بعضاً، والسبب يكن في أنّ جماعة من المسلمين لم يتعلموا \_ بعد \_ الآداب الإسلامية في التعامل مع الآخرين، فكانوا ينادون الرّسول عَبَيْ بعبارة: يا محمد! وهذا لا يليق بنداء قائد إلهي كبير، وتستهدف الآية تعليم الناس أن يدعوا الرّسول صلّى الله عليه وآله وسلّم بعبارات رزينة وبأسلوب مؤدب، كأن يدعوه: يا رسول الله، أو: يا نبيّ الله .

وهذا التَّفسير ورد في بعض الرُّوايات أيضاً إلَّا أنَّه لا ينسجم مع ظاهر الآية التي تحدثت

عن الإستجابة لدعوة الرّسول ﷺ ووجوب عدم الغياب عن الجماعة دون إستئذان منه ﷺ وإلّا أن نقول: إن كلا المعنيين مقصودان للآية واحدة، وأن مفهوم الآية شامل للـتفسيرين الأوّل والثّاني.

و الآخر: ويبدو أنّه ضعيف جدّاً، وهو ألاّ تجعلوا دعاء النّبي تَتَبَيْزُ على أحد الأشخاص ولعنه له كدعاء بعضكم على بعض \ لأنّ دعاء ولعن النبيّ تَبَيَّزُ يتم وفق حساب دقسيق وخاضع للتعاليم الإلهية، وهو نافذ حتماً.

و لكن ليس لهذا التّفسير علاقة بأوّل الآية ونهايتهاً، ولم يرد حديث إسلامي خاصّ به، ولهذا السبب لا يمكن قبوله.

و آخر آية من الآيات موضع البحث. \_ والتي هي آخر سورة النور \_ إشارة بليغة إلى قضية المبدأ والمعاد التي تعتبر دافعاً لإمتثال التعاليم الإلهية جميعاً، وضمان لتنفيذ جميع الأوامر والنواهي، ومنها التي وردت في هذه السورة حيث تقول: ﴿ أَلَا إِنَّ لله ما في السّماوات والأرفي .

فإنّ الله العالم بكلّ شيء ﴿ قديعلم ها أنتم عليه أي يعلم أسلوبكم في التعامل وأعمالكم واعتقادكم ومقاصدكم، فكلّها واضحة له سبحانه وتعالى، وثابتة في لوحة علمه ﴿ وبوه يرجعون إليه فينبّنهم بها عملوله و يجازيهم بها ﴿ والله بكلّ شي، عليه ﴾.

و ممّا يلفت النظر تأكيد الآية ثلاث مرات على علم الله بأعبال البشر، ليشعر الإنسان أنّه مراقب بشكل دائم، ولا يخنى على الله شيء من أعبال هذا الإنسان أبداً، ولهذا الإعتقاد أثره التربوى الكبير ويضمن سيطرة الإنسان على نفسه إزاء الانحرافات والذنوب.

إلهي، نوّر قلوبنا بنور العلم والإيمان، وقوَّ مشكاة وجودنا للمحافظة على هذا الإيمان، لنجتاز صراطك المستقيم الذي سار عليه أنبياؤك لكسب رضاك، ولتحفظنا بلطفك من كل انحراف.

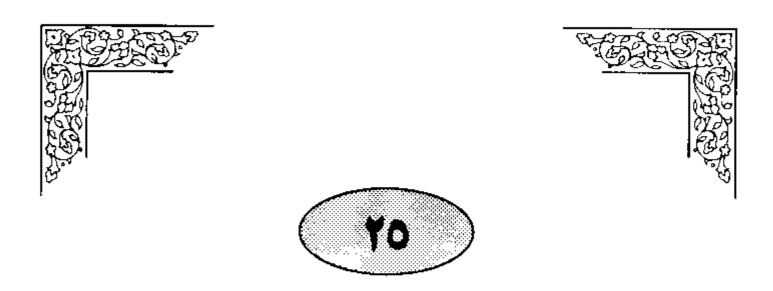
١. لقد جاء بعد كلمة الدعاء «لام» فإنها تعني الإبتهال والدعاء. أمّا إذا جاء الحرف «على» فإنّها تعني الدعاء
 على شخص لغير صالحه، وإذا افتقدت الجعلة أي من هذين الحرفين فيحتمل أن تتضمّن العبارة المعنيين،

ربّاه، نوّر أبصارنا بنور العفة، وقلوبنا بنور المعرفة، وأرواحنا بنور التقوى، ونور وجودنا كله بنور الهداية، واحفظنا من التيه والغفلة، وأعذنا من وساوس الشيطان.

إلهي، وطّد أركان حكومة العدل الإسلامي من أجل تنفيذ حدودك، واحفظ مجتمعنا من الزلل والسقوط في هاوية الرذيلة، إنك على كل شيء قدير.

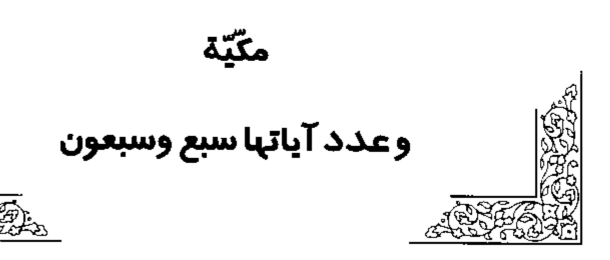
نهاية سورة النّور

8003



سورة

الفرقان



#### «سورة الفرقان»

#### ممتوىٰ سورة الفرقان:

هذه السورة بحكم كونها من السور المكية ، فإن أكثر ارتكازها على المسائل المتعلقة بالمبدأ والمعاد، وبيان نبوة النبي المبيئة والمواجهة مع الشرك والمشركين، والانذار من العواقب الوخيمة للكفر وعبادة الأصنام والذنوب.

و تتألف هذه السورة في مجملها من ثلاثة أقسام:

القسم الأوّل: الذي يشكل مطلع هذه السورة، يدحض منطق المشركين بشدة، ويستعرض ذرائعهم، ويردُّ عليها، ويخوفهم من عذاب الله، وحساب يوم القيامة، وعقوبات جهنم الأليمة، ويذكرهم بمقاطع من قصص الأقوام الماضية الذين افترستهم على أثر مخالفتهم لدعوة الأنبياء \_الشدائد والبلايا والعقوبات، وذلك على سبيل الدرس والعبرة لمؤلاء المشركين المعاندين.

في القسم الثانى: لأجل إكمال هذا البحث، تبحث الأيات بعض دلائل التوحيد ومظاهر عظمة الله في الأكوان، بدءاً من ضياء الشمس إلى ظلمة وعتمة الليل، وهبوب الرياح، ونزول الأمطار، وإحياء الأراضي الموات، وخلق السماوات والأرضين في ستة أيّام، وخلق الشمس والقمر، وسيرهما المنظم في الأفلاك السماوية، وما شابه ذلك.

فالقسم الأوّل في الحقيقة \_ يحدد مفهوم (لا إله)، والقسم الثّاني يحدد مفهوم (إلّا الله).

في القسم الثالث: مختصر جذاب جدّاً، وجامع لصفات المؤمنين الحقيقيين ﴿عباد الله الخلصين، في مقايسة مع الكفّار المتعصبين الذين ذكروا في القسم الأوّل،

١. يُصر بعض المفسّرين على أن ثلاث آيات من هذه السورة ٦٨، ٦٩ و ٧٠. نزلت في المدينة، ولعل ذلك لأنّ أحكاماً مثل قتل النفس والزناء شُرَّعت في هذه الآيات، في حين أن الندقيق في الآيات التي قبلها والتي بعدها، يكشف جيداً عن أنّ السياق واحد متصل ومنسجم تماماً حول ﴿عباد الرحمن﴾ وبيان أوصافهم، لذا فالظاهر أنّ السورة نزلت كلها في مكّة.

فتتحدد منزلة كل من الفريقين تماماً. كما أنّمنا سمنرى أنّ همذه الصفات مجموعة من الاعتقاديات والأعمال الصالحة ومكافحة الشهوات، وامتلاك الوعي الكافي، والإحساس والإلتزام بالمسؤولية الإجتاعية.

و اسم هذه السورة قد أخذ من آيتها الأولى، التي تعبر عن القرآن بـ «الفرقان» (الفاصل بين الحق والباطل).

#### فضيلة سورة الفرقان:

ورد في حديث عن النّبي عَنِيْنَ أن «من قرأ سورة الفرقان (و تدبّر في محتواها وعمل بما ورد فيها) بعث يوم القيامة وهو مؤمن أن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور». \ (أي مؤمن بأن الساعة...).

و نقل في حديث آخر عن إسحاق بن عيار عن الإمام أبي الحسن موسى بن جعفر عليه السلام أنّه قال له: «يابن عمار، لا تدع قراءة سورة ﴿تبارك الذي نزل الفرقان على مبده ﴾ فإن من قرأها في كل ليلة لم يعذبه الله أبداً. ولم يحاسبه، وكان منزله في الفردوس الأعلىٰ». ٢

كما أننا سنرى ـ في تفسير هذه السورة ـ أنّ كلَّ من تلابحقٍ صفات عباد الله المخلصين المبيّنة في السورة كما هي، وامتزجت بقلبه وروحه، وبنى صفاته أعماله طبقاً لها فإنّ منزِله الفردوس الأعلى.

8003

١. تفسير مجمعاليان، ج ٧، ص ١٥٩، ذيل الآية مورد البحث.

٢. ثواب الاعمال للصدوق، ص ١٠٩، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٢.

#### الآيتان

# 

تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا اللَّهُ الْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا اللَّهُ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا اللَّهُ الْفُرْقِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْحُلْمُ اللَّه

## التفسير

# المقياس الأعلى للمعرفة:

تبدأ هذه السورة بجملة «تبارك» من مادة «بركة»، ونعلم أنّ الشيء ذو بركة، عبارة عن الله ذو دوام وخير ونفع كامل، يقول تعالى: «بيارك الذي نزّل الفرقان عملى عبده ليكون للعالمين تذيراً ﴾. (

الملفت للإنتباء أنّ نبوت البركة لذات الخالق عزَّوجلٌ بواسطة نزول الفرقان، يعني أنّه أنزل قرآناً فاصلاً بين الحق والباطل، وهذا يدل على أن أعظم الخير والبركة هي أن يمتلك الإنسان بيده وسيلة المعرفة ـ معرفة الحق من الباطل.

و هنا وقفة مهمّة أيضاً، وهي أنّ كلمة «الفرقان» وردت بمعنىٰ «القرآن» تارةً، وتارةً بمعنىٰ معجزات مميزة للحق من الباطل، ووردت بمعنىٰ «التوراة» تارةً أخرىٰ.

عن القرآن والفرقان، أهما شيئان، أو شيء واحد؟ فـقال: «القـرآن: مُحـلةُ الكــتاب، والفرقان: المحكم الواجب العمل به». ٢

ولا منافاة بين هذا القول وبين أنَّ الفرقان هو جميع آيات القرآن، والمراد هو أنَّ آيات

ورد شرح كلمة «المبركة» في ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف، شرح اصل «البركة».

٢. تفسير البرهان، بع ٣. ص ١٥٥.

القرآن المحكمات تعتبر مصداقاً أوضح وأبرز للفرقان وللتمييز بين الحق والباطل.

ولموهبة «الفرقان والمعرفة» أهميّة بالغة بحيث أنّ القرآن المجيد ذكرها كمكافأة عظيمة للمتقين: ﴿يَا لَيْهَا الّذين آمنوا إِن تَتَقُوا الله يجعل لكم فرقانا... ﴾ .

نعم، فبدون التقوى لا يمكن تمييز الحق من الباطل، لأنّ الأهواء والذنوب تلتي على وجه الحق حجاباً كثيفاً، و تعمى بصر ابن آدم وبصير تد

و على أية حال، فالقرآن الجيد هو الفرقان الأعلىٰ.

القرآن وسيلة لتشخيص الحق من الباطل في نظام حياة البشر.

القرآن وسيلة لتشخيص الحق من الباطل في مسير الحياة الفردية والاجتهاعية، وهـو الميزان والمحك على صعيد الأفكار والعقائد، والقوانين، والأحكام، والآداب، والأخلاق.

وهذه الوقفة مهمّة أيضاً، حيث يقول تعالى: ﴿نزّل الفرقان عملى عميده ﴾ نعم، فمقام العبودية والإنقياد التامّين هو الذي يحقق اللياقة لنزول الفرقان، ولتلقي موازيس الحق والباطل.

والنكتة الأخيرة التي طرحت في هذه الآية, تبيّن أنّ هدف الفرقان النهائي هو إنذار العالمين، الإنذار الذي نتيجته الإحساس بالمسؤولية تجاه التكاليف الملقاة على عاتق الإنسان، وعبارة «للعالمين» كاشفة عن أنّ شريعة الإسلام عالمية لا تختص بمنطقة معينة، ولا بقوم أو عنصر معينين، بل إنّ بعضهم قد استدل منها على خاقية النّبي تَنَيَّنَهُ ، وذلك أن «العالمين» كما أنّها غير محدودة من حيث المكان، فكذلك مطلقة من حيث الزمان أيضاً، ف «العالمين» تشمل جميع الأجيال القادمة أيضاً (فتأمل!).

الآية النّانية تصف الله الذي نزل الفرقان بأربع صفات، صفة منها هي الأساس، والبقية نتائج وفروع لها، فتقول أوّلاً: ﴿الّذي له ملك السّماوات والأرض ﴾ ٢.

نعم، إنّه الحاكم على كل عالم الوجود، وكل السماوات والأرض، فلا شيء خارج عن سلطة حكومته، وبالإلتفات إلى تقدم «له» على «ملك السموات» الذي هو دليل الحصر في

١. الأنفال، ٢٩.

٢. كلمة «المُلك» كما يقول «الراغب» في «المفردات» بمعنى تملك الشيء والحاكمية عليه، في حين أنَّ (المِلْك) ليس دليلاً على الحاكمية وتصرف العالك دائماً. وبهذا الترتيب: فكلُّ مُلكٍ مُلكاً، في حين أنَّ ليس كل مِلكِ مُلكاً.

اللغة العربية يستفاد أنّ الحكومة الواقعية والحاكمية المطلقة في السماوات والأرض منحصرة به تبارك و تعالى، ذلك لأنّ حكومته عامّة وخالدة وواقعية، بخلاف حاكمية غيره التي هي جزئية ومتزلزلة. وفي نفس الوقت فهي مرتبطة به سبحانه.

ثمّ يتناول تفنيد عقائد المشركين واحدة بعد الأخرى، فيقول تعالى: ﴿وَلَمْ يَتَّخَذُ وَلَدُلُهُ لَا يَعْمُ لِللّهِ وَلَمْ يَتَخَذُ وَلَدُلُهُ لَا يَعْمُ لَا يَعْمُ اللّهِ اللّهِ مِن حيث الأصل إمّا لأجل الاستفادة من طاقته البشرية في الأعمال، أو لأجل الإستعانة به حال الضعف والعجز والشيخوخة، أو لأجل الإستئناس به في حال الوحدة، ومن المعلوم أنّ ذاته المقدّسة عزَّ وجلّ منزّهة عن أي واحد من تلك الإحتياجات.

وبهذا الترتيب، يدحض اعتقاد النصارى بأنّ «المسيح» على ابن الله، أو ما يعتقده اليهود أنّ «العزير» ابن الله، وكذلك يدحض اعتقاد مشركي العرب، ثمّ يضيف جل ذكره: ﴿ولم يكن له شريك في العلك ﴾

فإذا كان لمشركي العرب اعتقاد بوجود الشريك أو الشركاء، ويتوهبونهم شركاء لله في العبادة، ويتوسلون بهم من أجل الشفاعة، ويسألونهم المعونة لقضاء حوائجهم، حتى آل بهم الأمر أنهم كانوا يقولون بصراحة حين التلبية للحج حجلاً قبيحة ملوثة بالشرك، مثل؛ «لبيك لا شريك لك، إلّا شريكاً هو لك، تملكه وما ملك». فإنّ القرآن يدين ويدحض كل هذه الأوهام.

و يقول تعالى في العبارة الأخيرة: ﴿وَحَلْقَ كُلُّ شِيءَ فَقَدَّرُهُ تَقَدِيرًا ﴾.

ليس كمثل اعتقاد الثنويين الذين يعتقدون بأنّ قسماً من موجودات هذا العالم مخلوقات «الله»، وأنّ قسماً منها مخلوقات «الشيطان».

و بهذا الترتيب كانوا يقسمون الخلق والخلقة بين الله والشيطان، ذلك لأنهم كانوا يتوهمون الدنيا مجموعة من «الخير» و«الشر»، والحال ألا شيء في عالم الوجود إلا الخير من وجهة نظر الموحد الحق. فإذا رأينا شرّاً، فإمّا أن يكون ذا جنبة «نسبية» أو «عدمية»، أو أن يكون نتيجة لأعمالنا (فتأمل)!

١. ورد إيضاح أكثر حول نفي الولد عن الله تعالى، ودلائل ذلك في تفسير الآية ١١٦ من سورة البقرة.

#### بحثان

#### ١- تقدير المومودات بدقة

ليس نظام العالم الدقيق والمتقن \_وحده \_من الدلائل المحكمة على معرفة الله و توحيده، فتقديراته الدقيقة أيضاً دليل واضح آخر، أنّنا لا يمكن أن نعتبر مقادير موجودات هذا العالم المختلفة، وكميتها وكيفيتها المحسوبة، معلولة للصدفة التي لا تتوافق مع حساب الإحتالات. و قد تقصّى العلماء الأمر في هذا الصدد، وأزاحوا الستار عن أسراره المدهشة التي تذهل فكر الانسان، و تترك لسانه يترنم بتمجيد عظمة وقدرة الخالق بلا اختيار.

و نعرض لكم ـ ها هنا ـ جانباً من ذلك:

يقول العلماء: لو كانت قشرة الأرض أسمك ممّا هي عليه الآن بمقدار بضعة أقدام، لما وجد غاز «الاوكسجين» الذي يعتبر المادة الاصلية للحياة، ولو كانت البحار أعمق من عمقها الفعلي عدّة أقدام لا متصت جميع ما في الجو من الكاربون والاوكسجين، ولما أمكن وجود حياة لحيوان ونبات على سلطح الأرض، ويحتمل أن تبقوم قيشرة الأرض والبحار بامتصاص كل الأوكسجين، وكان على الإنسان أن ينتظر نمو النباتات التي تلفظ الأوكسجين.

وطبقاً للحسابات الدقيقة في هذا الجال يتّضح أنّ للأوكسجين مصادر مختلفة، ولكن مهما كان مصدره فإنّ كميته مطابقة لاحتياجاتنا بالضبط.

ولو كانت طبقة الغلاف الجوي أرق مما هي عليه الآن مما هو. فإنّ بعض الشهب التي تحترق كل يوم بالملايين في الهواء الخارجي، كانت تضرب جميع أجزاء الكرة الأرضية، وهي تسير بسرعة تتراوح بين ستة أميال وأربعين ميلاً في الثّانية، وكان في إمكانها أن تشعل كل شيء قابل للإحتراق. ولو كانت تسير ببطء رصاصة البندقية لارتظمت كلها بالأرض ولكانت العاقبة مروعة، ولو تعرض الأنسان للاصطدام بشهاب ضئيل يسير بسرعة تفوق سرعة الرصاصة تسعين مرة، لتحول إلى رماد لجرّد حرارته.

الغلاف الجوي سميك بالقدر اللازم بالضبط لمرور الأشعة ذات التأثير الكيمياوي التي يحتاج إليها الزرع والتي تقتل الجراثيم وتنتج الفيتامينات، دون أن تضر بالإنسان، إلا إذا عرض نفسه لها مدة أطول من اللازم. وعلى الرغم من الإنبعاثات الغازية من أعماق الأرض طول الدهور، ومعظمها سام، فإن الهواء باق دون تلوث في الواقع، ودون تغير في نسبته المتوازنة اللازمة لوجود الإنسان.

إنّ الجهاز الذي يقوم بهذه الموازنة العظيمة هي تلك الكتلة الفسيحة من الماء، أى البحار والمحيطات التي هي مصدر الحياة والغذاء والمطر والمناخ المعتدل، وأخيراً استمد الإنسان نفسه جميع تلك المقومات الحيوية منها، فدع من يدرك ذلك يقف في روعة أمام عظمته تعالى، ويقرُّ بواجباته شاكراً!

### ٢\_ التناسب والتعادل بين الاشياء

إنّ التعادل العجيب بين الأوكسجين وثاني أوكسيد الكاربون فيما يتعلق بالحياة الحيوانية، وعالم النبات كلّه، قد استرعت أنظار كل العالم المفكر، غير أن أهميّة ثاني أوكسيد الكاربون لم يدركها الجميع بعد، وثاني أوكسيد الكاربون هو الغاز المألوف في تعبئة ماء الصودا، وهو غاز ثقيل، ولحسن الحظ يعلق بالأرض، و لايتم فصله إلى أوكسجين وكاربون إلاّ بصعوبة كبيرة، وإذا أشعلت ناراً، فإنّ الخشب الذي يتكون غالباً من الأوكسجين والكاربون والهيدروجين م يتحلل تحت تأثير الحرارة ويتحد الكاربون مع الأوكسجين بشدّة، وينتج من ذلك ثاني أوكسيد الكاربون. والهيدروجين الذي يطلق يتحد عمثل تلك الشدة مع الأوكسجين فنحصل على بخار الماء، ومعظم الدخان هو كاربون خالص غير متحد مع غيره.

وحين يتنفس رجل فإنّه يستنشق الأوكسجين فيتلقاه الدم، ويقوم بتوزيعه إلى جميع أنحاء جسمه، ويقوم هذا الأكسجين يحرق طعامه في كل خلية ببطء شديد عند درجة حرارة واطئة نسبياً، النتيجة هي ثاني أوكسيد الكاربون وبخار الماء.

و بذلك يتسلل ثاني أوكسيد الكاربون إلى رئتيه، ويعود إلى الجو مرّة أخرى من خلال الزفير، وكلّ كائن حيواني حي يمتص الاوكسجين ويلفظ ثاني اوكسيد الكاربون.

ما أعجب نظام الضوابط والموازنات الذي منع أي حيوان - مهما يكن من وحشيته، أو ضخامته، أو مكر - من السيطرة على العالم غير أنّ الإنسان وحده بامكانه قلب هذا التوازن الذي للطبيعة بنقله النباتات والحيوانات من مكان إلى آخر، وسرعان ما يملق جزاءه القاسي على ذلك ماثلاً في تطورات آفات الحيوان والحشرات والنبات.

والواقعة الآتية مثل بارز على أهميّة تلك الضوابط فيما يتعلق بوجود الإنسان، فمنذ سنوات عديدة زرع نوع من الصبّار (الكاكتوس) في أستراليا كسياج وقائي، ولكن هذا الزرع مضى في سبيله حتى غطي مساحة تقرب من مساحة إنجلترا، وزاحم أهالي المدن والقرئ، وأتلف مزارعهم، وحال دون الزراعة، ولم يجد الأهالي وسيلة لصده عن الإنتشار، وصارت أستراليا في خطر من اكتساحها بجيش من الزرع الصامت، يتقدم في سبيله دون عائق!

وطاف علماء الحشرات بنواحي العالم حتى وجدوا أخيراً حشرة لا تعيش إلاّ على ذلك الصبار ولا تتغذى بغيره، وهي سريعة الإنتشار وليس لها عدو يعوقها في أستراليا، وما لبثت هذه الحشرة حتى تغلبت على الصبّار، ثمّ تراجعت، ولم يبق منها سوى بقية قبليلة للوقاية، تكنى لصد الصبّار عن الأنتشار إلى الابدّ

وهكذا توافرت الضوابط والموازين، وكانت دائماً مجدية.

فلهاذا لم تسيطر بعوضة الملاريا على العالم وتقتل بذلك النوع البشري مع أنّ البعوض متوفر في جميع انحاء العالم حتى في القطبين؟ ومثل ذلك أيضاً يمكن أن يقال عن بعوضة الحمى الصفراء التى تقدمت شهالاً في أحد الفصول حتى وصلت إلى نيويورك.

و لماذا لم تتطور ذبابة «تسي تسي» «الذبابة المنومة» حتى تستطيع أن تعيش في غير مناطقها الحارة، وتمحو الجنس البشري من الوجود؟ يكني أن يـذكر الإنسان الطاعون والأوبئة والجراثيم الفتاكة التي لم يكن منها وقاء حتى الأمس القريب، وأن يذكر كذلك ما كان له من جهل تام بقواعد الوقاية الصحية، ليعلم أنّ بقاء الجنس البشري معها يدعو حقاً للى الدهشة! .

#### 8003

١. اقتباس من كتاب «الإنسان لا يقوم وحده» تأليف كريسي موريسون، ترجمه محمود صالح الفلكي بعنوان
 (العلم يدعو للإيمان)، من الصفحات ٦٥، ٦٦. ٧٠، ٧١، ١٥٩، ١٦٠.

#### الآيات

# الثفسير

# الإنهامات المتعددة الألوان:

هذه الآيات \_ في الحقيقة \_ تستمة للبحث الذي ورد في الآيات السابقة، في مسألة المواجهة مع الشرك وعبادة الأوثان. ثم في الإدعاءات الواهية لعبدة الأوثان، واتهاماتهم فيا يتعلق بالقرآن، وشخص النبي صلى الله عليه وآله وسلم.

الآية الأولى \_ في الواقع \_ تجر المشركين إلى المحاكمة، ولتحريك وجدانهم تقول بمنطق واضح وبسيط، وفي نفس الوقت قاطع وداحض: ﴿ وَالتَّحَدُوا مِن دُونِهُ آلِهَهُ لا يَخْلَقُونَ شَيئاً وَهُمْ يَخْلُقُونَ﴾.

المعبود الحقيقي هو خالق عالم الوجود، ولا يدعي المشركون هذا الإدعاء لأوثانهم، بل معتقدون أنّها مخلوقة لله.

والأصول المهمّة عند الإنسان هي هذه الأمور الخمسة بالذات: النفع والضر، والموت، والحياة، والنشور.

هن يكن بحق مالكاً أصيلاً هٰذه الأمور، يكن بالنسبة إلينا جديراً بالعبادة.

لكن هذه الأصنام غير قادرة أصلاً على هذه الأمور لنفسها، فكيف تريد أن توفّر هذه الأمور لمن يعبدها من المشركين؟!

أي منطق مفتضح هذا!؟ أن ينقاد الإنسان ويتذلل على أعتاب موجود لااختيار له في نفسه، فما بالك باختياره للآخرين!؟

هذه الأوثان ليست عاجزة في الدنيا عن حل مشكلة ما لعبدتها فحسب. بل إنّها لا يؤمل منها شيء في الآخرة أيضاً.

هذا التعبير يدل على أن هذه الفئة من المشركين، المخاطبة في هذه الآيات، كانت تقبل بالمعاد نوعاً من القبول (المعاد الروحي لا الجسدي)، أو أنّ القرآن حتى مع عدم اعتقادهم بمسألة المعاد \_ يتناول القضية كمسلمة، فيخاطبهم بشكل قاطع على هذا الصعيد، وهذا مألوف، فالإنسان أحياناً يكون أمام شخص منكر للحقيقة، لكنّه يبدلي بكلامه طبقاً لأفكاره هو، دون اعتناء بأفكار ذلك المنكر، خاصة وأنّ دليلاً ضمنياً على المعاد قد كمن في نفس الآية، لأنّ خالقاً حينا يبتدع مخلوقاً \_ وهو مالك موته وحياته وضرّه ونفعه \_ لابدً أن يكون له هدف من خلقه، ولا يكن أن يتحقق هذا الهدف فيا يخص الناس بدون الإيان بالنشور، ذلك لأنّه إذا انتهى بموت الإنسان كل شيء، فسوف تكون الحياة فارغة بلا معنى، وهذا يدلّ على أن ذلك الخالق لم يكن حكيماً.

إذا تأملنا جيداً وجدنا مسألة «الضرر» جاءت في الآية قبل «النفع» وذلك لأن الإنسان ينفر من الضرر بالدرجة الأولى، ولهذا كانت جملة «دفع الضرر أولى من جلب المنفعة» أحد القوانين العقلائية.

وإذا كان «الضرر» و«النفع» و«الموت» و«الحياة» و«النشور» جاءت بصيغة النكسرة، أيضاً، فلأجل بيان هذه الحقيقة، وهي أنّ هذه الأوثان لا تملك نفعاً ولا ضراً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، حتى في مورد واحد، فما بالك بالموارد كلها!؟

وإذا ذكرت «لا يملكون» و «لا يخلقون» بصيغة «جمع المذكر العاقل» (في حال أنّ هذه الأوثان الحجرية والخشبية ليس لها أدنى عقل أو شعور) فذلك لأنّ هذا الخطاب لا يتعلق بالأوثان الحجرية والخشبية فحسب، بل بالجهاعة التي كانت تعبد الملائكة أو المسيح، ولأنّ العاقل وغير العاقل مجتمعان في معنى هذه الجملة، فذكر الجميع بصيغة العاقل من باب «التغليب» كما في الاصطلاح الأدبي.

أو أن الخطاب في هذه العبارة كان طبقاً لإعتقاد الخاطبين به، حتى يثبت عجزهم وعدم استطاعتهم، يعني: إذا كنتم تعتقدون أن هذه الأوثان ذات عقل وشعور، فلماذا لا تستطيع أن تدفع عن نفسها ضرراً، أو أن تجلب منفعة!؟

الآية التالية تتناول تحليلات الكفار \_ أو حججهم على الأصح \_ في مقابل دعوة النّبي تَنِيْقِين ، فتقول: ﴿وقال الدين كفروا إن هذا إلّا إفك افتراه وأعانه عليه قوم آخرون ﴾

في الواقع، إنّهم من أجل أن يلقوا عن عواتقهم مسؤولية تحمل الحق - شأن كل الذين أصروا على معارضة القادة الربانيين على طول التاريخ - اتهموا الرّسول صلّى الله عليه وآله وسلّم أوّلاً بالإفتراء والكذب، خاصّة وأنّهم قد استخدموا لفظة «هذا» ليحقروا القرآن.

ثم من أجل أن يثبتوا أنه غير قادر على الإتيان بمثل هذا الكلام - لأن الإتيان بمثل هذا الكلام المبين مهما يكن بحاجة إلى قدرة علمية وافرة، وما كانوا يريدون التسليم بهذا - ومن أجل أن يقولوا أيضاً: إن هذه خطّة مدبرة ومحسوبة، قالوا: إنّه لم يكن وحده في هذا العمل، بل أعانه قوم آخرون، وهذه مؤامرة بالتأكيد، ويجب الوقوف بوجهها.

بعض المفترين قالوا: إنّ المقصود بر وقوم الغرون، جماعة من اليهود.

وقال آخرون: إنّ المقصود بذلك ثلاثة نفر كانوا من أهــل الكــتاب، وهــم: «عــداس» و«يسار» و«حبر» أو «جبر».

على أية حال \_ بما أنّ هذه المواضيع لم يكن لها وجود في أوساط مشركي مكّة، وإنّ قسماً منها مثل قصص الأنبياء الأولين كان عند اليهود وأهل الكتاب \_ فقد كان المشركون مضطرين إلى نسبة هذه المطالب إلى أهل الكتاب كي يخمدوا موجة إعجاب الناس من سماع هذه الآيات.

لكن القرآن يردُّ عليهم في جملة واحدة فقط، تلك هي: ﴿ فقد جاؤوا ظلما وزورا ﴾ الله والظلم» هنا لأنَّ رجلاً أميناً طاهراً وصادقاً مثل الرُسول الأكرم يَنْ الله الهموه بالكذب والإفتراء على الله، وبالإشتراك مع جماعة من أهل الكتاب فظلموا أنفسهم والناس أيضاً. و «الزور» هنا أن قولهم لم يكن له أساس مطلقاً، لأنَّ النّبي يَنْ يَنْ دعاهم عدة مرات إلى

١. «جاوًا» من مادة «مجيء» يراد بها عادة معنى «القدوم». لكنّها وردت هنا بمعنى «الإتيان»، كما نقراً أيضاً في الآية ٨١ سورة يونس أن موسى نَيْدٍ قال للسحرة ﴿ما جئتم به السحر﴾.

الإتيان بسورة وآيات مثل القرآن، فعجزوا وضعفوا أمام هذا التحدي.

وهذا بالذات يدل على أنّ هذه الآيات ليست من صنع عقل البشر، لأنّ الأمر لوكان كذلك، لكانوا يستطيعون بمعونة جماعة اليهود وأهل الكتاب أن يأتوا بمثلها، ومن هنا فإنّ عجزهم دليل على كذبهم، وكذبهم دليل على ظلمهم.

لهذا فالجملة، القصيرة ﴿ فقد جاؤوا ظلماً وزوراً و دليغ وداحض في مواجهة إدعاءاتهم الواهية.

كلمة «زور» في الأصل من «زور» (على وزن غور) أخذت بمعنى: أعملي الصدر، ثمّ أطلقت على كل شيء يتايل عن حدّ الوسط، وبما أن «الكذب» انحرف عن الحق، ومال إلى الباطل، فقد، سمّوه «زوراً».

تتناول **الآية التالية** لوناً آخر من التحليلات المنحرفة والحجج الواهية للمشركين فيا يتعلق بالقرآن، فتقول: ﴿ وقالوا لساطير الأولين أكتتبها .

لا شيء عنده من قبل نفسه، لا علم ولا ابتكار، فكيف له بالنّبوة والوحي! إنّه استعان بآخرين، فجمع عدّة من الأساطير القديمة، وأطلق عليها اسم الوحي والكتاب الساوي. وهو يستلهمها من الآخرين طيلة اليوم من أجل الوصول إلى هذا الهدف ﴿ فهي تعلىٰ عليه بكرة وأصيلاً﴾.

إنّه يتلقى المعونة لأجل هدفه في الأوقات التي يقلُّ فيها تواجد الناس، أي بكرة وعشياً. هذا الكلام \_ في الحقيقة \_ تفسير و توضيح للإتهامات التي نقلت عنهم في الآية السابقة، إنّهم في هذه الجملة القصيرة أرادوا أن يفرضوا على القرآن مجموعة من نقاط الضعف:

**أوَّلها:**أن ليس في القرآن موضوع جديد مطلقاً، بل مجموعة من الأساطير القديمة.

و الثّانية: أنَّ نبي الإسلام لا يستطيع الاستمرار بدعوته ـ حتى يوماً واحداً ـ بـ دون مساعدة الآخرين، فلابد أن يُملوا الموضوعات عليه بكرة وعشياً، وعليه أن يكتبها.

**والأخرى:**أنّه يعرف القراءة والكتابة. فإذا قال: إنّني أمّي، فهي دعوى كاذبة.

إنّهم \_ في الواقع \_ كانوا يريدون أن يفرقوا الناس عن النّبي عَيَّاتُهُ بواسطة هذه الأكاذيب والإنهامات، في الوقت الذي يعلم كل العقلاء الذين عاشوا مدّة في ذلك المجتمع، أنّ النّبي عَبَالَهُ لم يكن قد درس عند أحد، مضافاً إلى أنّه لم تكن له أية رابطة مع جماعة اليهود وأهل الكتاب، وإذا كان يستلهم من الآخرين كل يوم بكرة وعشياً. فكيف أمكن أن يخفي على

أحد؟ فضلاً عن هذا، فإن آيات القرآن كانت تنزل عليه في السفر والحضر، بين الناس ومنفرداً، وفي كل حال.

مضافاً إلى كل هذا، كان القرآن مجموعة من التعليات الإعتقادية، والأحكام العملية، والقوانين، ومجموعة من قصص الأنبياء، ولم تكن قصص الأنبياء لتشكل كل القرآن، مضافاً إلى أنّ ما ورد من قصص الأقوام الأولين في القرآن لم يكن له شبه لما جاء في العهدين (التوراة والإنجيل) المحرفين، وأساطير العرب الخرافية، لذلك لأنّ ما في العهدين مليء بالخرافات، والقرآن منزّه عنها، ولو وضعنا القرآن والعهدين جنباً إلى جنب، وقايسنا بينها، فسوف تتجلى حقيقة الأمر جيداً. أ

لذا فالآية الأخيرة تصرح بصيغة الرد على هذه الإنهامات الواهية، فتقول: ﴿قُلُ أَنْوَلُهُ لِللَّهُ يَعِلْمُ الشّرَفِي السّماوات والأرض﴾. إشارة إلى أن محتوى هذا الكتاب، والأسرار المتنوعة فيه من علوم ومعارف وتاريخ الأقوام الأولين، والقوانين والاحتياجات البشرية، وحتى أسرار عالم الطبيعة والأخبار المستقبلية، تدل على أنّ ليس من صنع ومتناول عقل البشر، ولم ينظم بمساعدة هذا أو ذاك. بل بعلم الذي هو جدير بأسرار السماء والأرض، والمحيط بكل شيء علماً.

لكن مع كل هذا، فإن القرآن يترك طريق التوبة مفتوحاً أمام هؤلاء المغرضين والمنحرفين، فيقول تبارك وتعالى في ختام الآية ﴿لِنّه كان عَفُوراً رحيماً﴾

فبمقتضى رحمته أرسل الأنبياء، وأنزل الكتب السماوية، وبمقتضى غفوريته سيعفو في ظل الإيمان والتوبة عن ذنوبكم التي لا تحصى.

#### **EOC3**

ا. يعتقد جماعة من المفسّرين أنّ العراد من جملة ﴿اكتتبها﴾: هو أنّ النّبي يَجْبُونَهُ أراد من الآخرين أن يكتبوا له هذه الآيات، وكذلك، جملة ﴿تملئ هليه﴾ مفهومها: هو أنّ أولئك كانوا يلقونها إليه، وكان هو يحفظها، لكنّه مع الإلتفات إلى أنّنا لا دليل لدينا على حمل هاتين الجملتين على خلاف الظاهر، يكون التّفسير الذي ورد في المتن هو الأصح، ففي الواقع إنّ أولئك كانوا يريدون أن يتهموا النّبي يَجْبُونَهُ من هذا الطريق، بأنّه يقرأ ويكتب، لكنّه كان يظهر نفسه أمياً عمداً.

وَقَالُواْ مَالِهَ فَنَكُونَ مَعَهُ, نَذِيرًا ﴿ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِ الْأَسْوَاقِ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُونَ مَعَهُ, نَذِيرًا ﴿ الْقَلْلِمُونِ الْقَيْمَ إِلَيْهِ كَنْ أُوْتَكُونُ لَهُ, جَنَّةً يأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّلِمُونِ إِن تَتَبِعُونَ إِلَارَجُلَا مَسْحُورًا ﴿ انظُرْ مِنْ فَكُونَ سَبِيلًا ﴿ مَنْ الْفَضَلُواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴾ تَبَارَكَ الَّذِي إِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِن ذَالِكَ جَنَّتِ تَجَرِي مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَدُ وَيَجْعَل لَكَ فَصُورًا ۞ قُصُورًا ۞

سبب النزول

في رواية عن الإمام الحسن العسكري يَخِد، أنّه قال: قلت لأبي، علي بن محمد يَنِينَ: هل كان رسول الله يَنِينَ يناظر اليهود والمشركين إذا عاتبوه ويحاجّهم؟ قال: مراراً كثيرة وذلك أنّ رسول الله كان قاعداً ذات يوم بفناء الكعبة، فابتدأ عبدالله بن أبي أمية المخزومي فقال: يا محمد لقد أدّعيت دعوى عظيمة، وقلت مقالاً هائلاً، زعمت أنك رسول ربّ العالمين، وما ينبغي لربّ العالمين وخالق الخلق أجمعين أن يكون مثلك رسوله بشراً مثلنا، تأكل كها نأكل وتشي في الأسواق كها غشي، فقال رسول الله: اللّهمّ أنت السامع لكل صوت، والعالم بكلّ شيء، تعلم ما قاله عبادك فأنزل الله عليه: يا محمد: ﴿ وقالوا هال هذا الرّسول ... إلى قوله تعالى ﴿ ويجعل لك قصورا ﴾ إلى قوله تعالى ﴿ ويجعل لك قصورا ﴾ .

#### . التفسير

## لم لا يملك هذا الرّسول كنوزاً ومِنات؟!

استعرض القرآن في الآيات السابقة قسماً من إشكالات الكفّار فيما يخص نزول القرآن

١. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٦.

الجيد، وأجاب عليها، ويعرض في هذه الآيات قسماً آخر يستعلق بشخص الرّسول المُجيد، وأجاب عنها، فيقول تعالى: ﴿وقالوا هال هذا الرّسول يأكل الطّعام ويعشي في الأسول .

ما هذا النّبي الذي يحتاج إلى الغذاء كغيره من الأفراد العاديين؟ ويمشي في الأسواق من أجل الكسب والتجارة وشراء احتياجاته؟ فليست هذه سيرة الرسل ولا طريقة الملوك والسلاطين! وفي الوقت الذي يريد هذا الرّسول التبليغ بالدعوة الإلهيّة، ويسريد أيسضاً السلطنة على الجميع!

لقد كان المشركون يرون أنّه لا يـليق بـذوي الشأن الذهـاب إلى الأسـواق لقـضاء حوائجهم، بل ينبغي أن يرسلوا خدمهم ومأموريهم من أجل ذلك.

ثمّ أضافوا: ﴿ لولا لَنزل إليه هلك فيكون معه نذيراً ﴾ . فلِمَ لم يُرسل إليه - على الأقل - ملك من عند الله ، شاهد على صدق دعوته ، وينذر معه الناس ! ؟

حسن جداً، لنفرض أنّنا وافقنا على أن رسول الله يمكن أن يكون إنساناً، ولكن لماذا يكون فقيراً فاقداً للثروة والمال!؟ ﴿ أو يلقىٰ إليه كنز أو تكون له جنّة يأكل منها﴾

ولم يكتفوا بهذا أيضاً، فقد اتهموه آخر الأمر بالجنون بما ابتنوه من استنتاج خاطىء، كما نقراً في ختام هذه الآية نفسها ﴿وقال الظّالمون إن تتبعون إلا رجلا مسعوراً﴾. ذلك أنهم كانوا يعتقدون أنّ السحرة يستطيعون أن يتدخلوا في فكر وعقول الأفراد فيسلبونهم قوام عقولهم!

من مجموع الآيات أعلاه، يستفاد أنّ المشركين كانت لديهم عدّة إشكالات واهية حول الرّسول عَنْ إِنْ الله عن مقالتهم مرحلة بعد مرحلة.

أُوّلاً: إِنّه أساساً يجب أن يكون ملكاً، وهذا الذي يأكل الطعام ويمشي في الأسواق ليس ملكاً بالضرورة.

ثمّ قالوا: حسن جدّاً، إن لم يكن ملكاً، فيرسل الله \_على الأقل \_ملكاً يرافقه ويعينه. ثمّ تنازلوا عن هذا أيضاً، فقالوا: لنفرض أنّ رسول الله بشر، فينبغي أن يُلق إليه كنز من السهاء، ليكون دليلاً على أنّه موضع اهتام الله.

وقالوا في نهاية المطاف: لنفرض أنّه لم يكن له أيُّ من تلك الميزات، فينبغي على الأقل ألا يكون إنساناً فقيراً، فليكن كأي مزارع مرفه، له بستان يضمن منه معيشته. لكنّه فاقد لكلّ هذا مع الأسف، ويقول إنّني نبيّ!؟ واستنتجوا في الختام، أنّ إدعاءة الكبير هذا، في مثل هذه الشرائط، دليلٌ على أن ليس له عقل سليم.

هذه العبارة الموجزة أداء بليغ عن هذه الحقيقة، فهم من خلال مجموعة من الأقـوال الواهية التي لا أساس لها وقفوا أمام دعوة الحق والقرآن ـ الذي محتواه شاهد ناطق على إرتباطه بالله ـ ليخفوا وجه الحقيقة.

حقّاً، إن مثلهم كمثل من يريد أن يقف أمام استدلالاتنا المنطقية من خلال حفنة من الحجج، الواهية فنقول من دون الاجابة عليها بالتفصيل: انظر بأية إدّعاءات واهية يريدون أن يقفوا معها أمام الدليل المنطق.

و هكذا كانت أقوالهم في جميع مواردها، لأن:

أولاً: لماذا يجب أن يكون الرسول من جنس الملائكة؟ بل ينبغي أن يكون قائد البشر منهم، كما يحكم به العقل والعلم، حتى يدرك جميع آلام ورغبات وحاجات ومشكسلات ومسائل حياة الإنسان تماماً، ليكون قدوة عملية له على كل المستويات، وحتى يستلهم الناس منه في جميع المناهج، ومن المسلم أن تأمين هذه الأهداف لم يكن ليتحقق لوكان من الملائكة، ولقال الناس إذا حدثهم عن الزهد وعدم الإهتام بالدنيا: إنّه ملك، وليست له حاجات مادية تجرّه إلى الدنيا وإذا دعا إلى الطهارة والعفة لقال الناس: إنّه لا يدري ما عاصفة الغريزة الجنسية، وعشرات (إذا) مثل تلك.

ثانياً: ما ضرورة أن ينزل ملك ليرافق بشراً من أجل تصديقه؟ أفسليست المعجزات كافية لإدراك هذه الحقيقة، وخاصّة معجزة عظيمة كالقرآن!

ثالثاً: أكل الطعام كسائر الناس، والمشي في الأسواق يكون سبباً للإندماج بالناس أكثر، والغوص في أعماق حياتهم، ليؤدّي رسالته بشكل أفضل.

رابعاً؛ عظمة الرّسول وشخصيته مردهما ليس إلى الكنز والنفائس ولا بساتين النخيل والفواكه الطازجة، هذا غط تفكير الكفار الذي يعتبر أنّ المكانة \_وحتى القرب من الله \_ في الأثرياء خاصة، في حال أنّ الأنبياء جاؤوا ليقولوا: أيّها الإنسان، إنّ قيمة وجودك ليست بهذه الأشياء، إنّها بالعلم والتقوى والإيمان.

خامساً: بأي مقياس كانوا يعتبرونه «مسحوراً» أو «مجنوناً»؟ الشخص الذي كان عقله معجزاً بشهادة تأريخ حياته وانقلابه العظيم وتأسيسه الحضارة الإسلامية، كيف يحسن إتهامه بهذه التهمة المضحكة؟ أيصح أن نقول إن تحطيم الأصنام ورفض الإتباع الأعسمى للأجداد دليل على الجنون؟!

إتضح بناءً على ما قلناه أنّ (الأمثال) هنا، خاصّة مع القرائن الموجودة في الآية، بمعنىٰ الأقوال الفارغة الواهية، ولعل التعبير عنها بـ (الأمثال) بسبب أنّهم يلبسونها لباس الحق فكأنّها مثله، وأقوالهم مثل الأدلة المنطقية، في حال أنّها ليست كذلك واقعاً. (

و ينبغي أيضاً الإلتفات إلى هذه النكتة، وهي أنّ أعداء النّبي عَلَيْهُ كانوا يتهمونه به «الساحر» وأحياناً ب «المسحور» وإن كان بعض المفسّرين قد احتمل أن «المسحور» بعنيٰ «الساحر» (لأن اسم المفعول يأتي بمعنيٰ اسم الفاعل أحياناً) ولكن الظاهر أن بينها فرقاً.

عندما يقال عنه بأنّه ساحر، فلأن كلامه كان ذا نفوذ خارق في القلوب، ولاَنّهم ما كانوا يريدون الإقرار بهذه الحقيقة، فقد لجأوا إلى اتهامه بـ «الساحر».

أمّا «المسحور» فمعناه أن السحرة تدخّلوا في عقله وتصرفوا به، وعملوا على اختلال حواسه، هذا الإتّهام نشأ من أنّ الرّسول كان محطماً لسنّتهم، ومخالفاً لعاداتهم وأعـرافـهم الخرافية، وقد وقف في وجه مصالحهم الفردية.

أمّا جواب جميع هذه الإتهامات فقد اتضح من الكلام أعلاه.

و هنا يأتي هذا السؤال، وهو أنّه لماذا قال تعالى: ﴿ فَصْلُوا فَلا يَسْتَطَيُّهُ وَصِيلاً ﴾.

الجواب هو أنّ الإنسان يستطيع أن يكتشف الطريق إلى الحق بصورة ما، إذا كان مريداً للحق باحثاً عنه، أمّا من يتخذ موقفه \_ابتداءً \_على أساس أحكام مسبّقة خاطئة ومضلة، نابعة من الجهل والتزمت والعناد، فمضافاً إلى أنه لا يعثر على الحق، فإنّه سيتخذ موقعه ضد الحق داغاً.

٨. كثير من المفسّرين اعتبروا (الامثال) هنا بمعنى (التشبيهات) لكنّهم لم يوضحوا هنا ما هي التشبيهات التي قدمها المشركون، وبعض آخر اعتبر (الأمثال) هنا بمعنى (الصفات)، لأن أحد معاني (المثل) ـ طبقاً لما قاله الراغب في المفردات هو (الصفة)، فالمقصود هنا هي الصفة الواهية التي لا أساس لها، ذلك لأن ما في صدر وذيل الآية القرآنية أعلاه يدل على هذا المعنى، فمن جانب يقول بعنوان التعجب: انظر آية أمثال ضربوا؟ ومن جانب آخر يقول: الاوصاف التي تؤدّي إلى ضلالهم الذي لا هداية بعده.

الآية الأخيرة مورد البحث -كالآية التي قبلها - توجّه خطابها إلى النّبي عَلَيْ على سبيل تحقير مقولات أولئك، وأنّها لا تستحق الإجابة عليها، يقول تعالى: ﴿تبارك الّذي إن شاء جعل لك خيراً هن ذلك جنّات تجري هن تحتها الأنهار ويجعل لك قصوراً ﴾

و إلّا، فهل أحدُّ غير الله أعطى الآخرين القصور والبساتين؟ من غير الله خلق جميع هذه النعم والجهال في هذا العالم؟ تُرى أيستحيل على الله القادر المنّان أن يجعل لك أفضل من هذه القصور والبساتين؟}

لكنّه لا يريد أبداً أن يعتقد الناس أنّ مكانتك مردُّها المال والثروة والقصور، ويكونوا غافلين عن القيم الواقعية، أنّه يريد أن تكون حياتك كالأفراد العاديين والمستضعفين والمحرومين، حتى يمكنك أن تكون ملاذاً لجميع هؤلاء ولعموم الناس.

أمّا لماذا يقول قصوراً وبساتين أفضل ممّا أراده أولئك؟ فلأن «الكنز» وحده ليس حلّال المشاكل، بل ينبغي بعد مزيد عناء أن يستبدل بالقصور والبساتين، مضافاً إلى أنّهم كانوا يقولون: ليكن لك بستان يؤمن معيشتك، أمّا القرآن فيقول: إنّ الله قادر على أن يجعل لك قصوراً وبساتين، لكن الهدف من بعثتك ورسالتك شيء آخر.

ورد في «الخطبة القاصعة» من «نهج البلاغة» بيان معبر وبليغ: هـنالك حبيث يـقول الإمام على فرعون وعليهما مدارع الإمام على فرعون وعليهما مدارع الهمام على فرعون وعليهما مدارع الصوف وبأيديهما العصي فشرطا له إن أسلم بقاء ملكه ودوام عزّه فقال: «ألا تعجبون من هذين يشرطان لي دوام العز وبقاء الملك وهما بما ترون من حال الفقر والذل، فهلا القي عليهما أساورة من ذهب، إعظاماً للذهب وجمعه، واحتقاراً للصوف ولبسه. ولو أداد الله سبحانه بأنبيائه حيث بعثهم أن يفتع لهم كنوز الذهبان، ومعادن العقيان، ومغارس الجنان، وأن يعشر معهم طيور السماء ووحوش الأرض لفعل، ولو فعل لسقط البلاء وبطل الجزاء، واضمحلت الأنباء، ولما وجب للقابلين أجور المبتلين، ولا استحق المؤمنون ثواب المحسنين، ولالزمت الأسماء معانيها، ولكن الله سبحانه جعل رسله أولي قوّة في عزائمهم، وضعفة فيما ترى الأعين من حالاتهم، مع قناعة تملأ القلوب والعيون غنيً، وخصاصة تملأ الأبصار والأسماع أذيً.

و لوكانت الأنبياء أهل قوة لا تُرام وعزّة لا تُضام، وملك تمتد نحوه أعناق الرجال، وتشدُّ إليه عُقد الرحال، لكان ذلك أهون على الخلق في الاعتبار وأبعد لهم في الإستكبار، ولآمنوا عن رهبة قاهرة لهم أو رغبة مائلة بهم، فكانت النيّاتُ مشتركة والحسنات مقتسمة، ولكن الله سبحانه أراد أن يكون الإتباع لرسله والتصديق بكتبه والخشوع لوجهه والإستكانة لأمره والإستسلام لطاعته، أموراً له خاصة لا تشوبها من غيرها شائبة. وكلما كانت البلوى والاختبار أعظم كانت المثوبة والجزاء أجزل».\

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٢.

٢. وكذلك الذين قالوا: إنّ المقصود هو جنات الدنيا وقصور الآخرة، فالفعلان الماضي والمضارع (جعل ويجعل) اللذان في الاية، ينبغي ألا يكونا باعثاً على هكذا وهم أيضاً، لأنّنا نعلم طبقاً لقواعد الأدب العربي، أن الأفعال في الجملة الشرطية تفقد مفهومها الزماني (جوامع الجامع، ج ٢، ص ٢٦).

### الآيات

بَلْ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ إِذَا رَأَتُهُم مِن مَكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَمَا تَعَنَّظُا وَرُفِيرًا ﴿ وَإِذَا أَلْقُواْ مِنْهَا مَكَانَا ضَيِقًا مُّقَرَّنِينَ دَعَواْ هُنَا لِك ثُبُورًا ﴿ لَا لَذَعُواْ الْيَوْمَ ثُبُورًا وَحِدًا وَادْعُواْ ثُبُورًا كَثِيرًا ﴿ قَالَ الْكَ خَيْرُ مُرْجَنَّةُ الْخُلْدِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَقُونَ كَانَتْ لَهُمْ جَزَاءً وَمَصِيرًا ﴿ قَلَ لَكَ خَيْرُ مَا يَشَاءُ ونَ خَلِدِينَ كَانَ عَلَى رَبِكَ وَعْدًا مَسْتُولًا ﴿ قَ

# التفسير

## مقارنة بين المِنّة والنار:

في هذه الآيات \_ على أثر البحث في الآيات السابقة حول انحراف الكفّار في مسألة التوحيد والنّبوة \_ يتناول القرآن الكريم قسماً آخر من انحرافاتهم في مسألة المعاد، ويتّضح مع بيان هذا القسم أنّهم كانوا أسارى التزلزل والانحراف في تمام أصول الدين، في التوحيد، وفي النبوة، وفي المعاد، حيث ورد القسمان الأولان منه في الآيات السابقة، ونقرأ الآن القسم الثالث:

## يقول تعالى أوّلاً: ﴿ بِلَ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ ﴾.

وبما أنّ كلمة «بل» تستعمل لأجل «الإضراب» فيكون المعنى: أن ما يقوله أولئك الكفار على صعيد نني التوحيد والنبوة، إنّما ينبع في الحقيقة من إنكارهم المعاد، ذلك أنه إذا آمن الإنسان بهكذا محكمة عظمى وبالجزاء الإلهي، فلن يتلق الحقائق بمثل هذا الإستهزاء واللامبالاة، ولن يتذرع بالحجج الواهية ضد دعوة النّبي وبراهينه الظاهرة، ولن يتذلل أمام الأصنام التي صنعها وزينها بيده.

لكن القرآن هنا لم يتقدم برد استدلالي، ذلك لأنّ هذه الفئة لم تكن من أهل الاستدلال

والمنطق، بل واجههم بتهديد مخيف وجسد أمام أعينهم مستقبلهم المشؤوم والأليم، فهذا الاسلوب قد يكون أقوى تأثيراً لمثل هؤلاء الأفراد يقول أوّلاً: ﴿ولمتدنا لَمِن كذّب بِالسّامة سعيراً ﴾ \

ثم وصف هذه النار المحرقة وصفاً عجبياً، فيقول تعالى: ﴿ إِذَا رَاْتِهِم هِنْ هِكَانَ بِعِيدِ سَهِعُوا لها تغيّظاً ورَفيراً ﴾.

في هذه الآية، تعبيرات بليغة متعددة، تخبر عن شدّة هذا العذاب الإلهي:

١- إنّه لا يقول: إنّهم يرون نار جهنم من بعيد، بل يقول: إنّ النار هي التي تراهم -كأن لها
 عيناً وأذناً \_فسمّرت عينها على الطريق بالتظار هؤلاء المجرمين.

 ٢- إنّها لا تحتاج إلى أن يقترب أولئك المجرمون منها، حتى تهيج، بل إنّها تزفر من مسافة بعيدة... من مسافة مسيرة عام، طبقاً لبعض الروايات.

٣ وصفت هذه النار المحرقة بـ «التغيظ» وذلك عبارة عن الحالة التي يعبّر بها الإنسان عن غضبه بالصراخ والعويل.

٤- إن لجهتم «زفيراً» يعني كما ينفث الإنسان النفس من الصدر بقوّة، وهـذا عـادة في الحالة التي يكون الإنسان مغضباً جدّاً.

مجموع هذه الحالات بدل على أنّ نار جهنم المحرقة تنتظر هذه الفئة من المجرمين كانتظار الحيوان المفترس الجائع لغذائه «نستجير بالله».

هذه حال جهنم حينا تراهم من بعيد، أمّا حالهم في نار جهنم فيصفها تعالى: ﴿ وَإِذَا لُلْقُوا مِنْهَا مِكَانًا صَيْفًا مِعْرَنِينَ دمواهناك ثبوراً﴾. ٢

هذا ليس لأن جهنم صغيرة، فإنّه طبقاً للآية ٣٠ من سورة ق ﴿ يوم نقول لجهنّم هل الهتلأت وتقول هل هن مزيد فهي مكان واسع، لكن أولئك يُحصّرون مكاناً ضيقاً في هذا المكان الواسع، فهم «يستكرهون في الناركما يستكره الوتد في العائط». "

٨ «سعير» من «سَعْر» على وزن «قعر» بمعنى التهاب النار، وعلى هذا يقال للسعير: النار المشتعلة والمحيطة والمحيطة
 والمحرقة.

٣ تفسير مجمعالبيان، ج ٧، ص ١٦٣، ذيل الآية مورد البحث.

كما أنّ كلمة «ثبور» في الأصل بمعنىٰ «الهلاك والفساد»، فحينها يجد الإنسان نفسه أمام شيء مخيف ومهلك، فإنّه يصرخ عالياً «واثبورا» التي مفهومها ليقع الموت عليّ.

لكنّهم يجابون عاجلاً ﴿ التدعوا اليوم ثبوراً واحداً وادعوا ثبوراً كثيراً ﴾

على أية حال، فلن تنفعكم استغاثتكم في شيء، ولن يكون ثمّة موت أو هلاك، بل ينبغي أن تظلوا أحياء لتذوقوا العذاب الأليم.

هذه الآية في الحقيقة تشبه الآية ١٦ من سورة الطور حيث يـقول تـعالى: ﴿أصلوها فاصبروا أو التصبروا سواء عليكم إنَّما تجزون هاكنتم تعملون.

مَن هو المتكلم مع الكافرين ها هنا؟ القرائن تدل على أنّهم ملائكة العذاب، ذلك لأنّ حسابهم مع هؤلاء.

وأمّا لماذا يقال لهم هنا: ﴿ التدعوا اليوم ثيورا واحداً وادعوا ثيورا كثيرا ؟ ربّاكان ذلك لأنّ عذابهم الأليم ليس مؤقتاً فينتهي بقول (واثيورا) واحداً، بل ينبغي أن يرددوا هذه الجملة طيلة هذه المدّة، علاوة على أنّ العقوبات الإلهيّة لهؤلاء الظالمين المجرمين متعددة الألوان، حيث يرون الموت أمام أعينهم إزاء كل مجازاة، فتعلوا أصواتهم برواثبورا)، فكأنّهم يموتون ثمّ يحيون وهكذا.

ثم يوجه الخطاب إلى الرّسول بَهُونَ ، ويأمره أن يدعو أولئك إلى المقايسة، فيقول تعالى: ﴿ قُل أَذَٰكَ خَيرٌ لَم جنّة الخلد الّتي وعد المتقون كانت لهم جزاد ومصيراً ﴾.

تلك الجنّة التي **﴿لهم فيها ما يشاؤون﴾**.

تلك الجنّة التي سيبقون فيها أبداً ﴿خالدين﴾.

أجل، إنّه وعد الله الذي أخذه على نفسه: ﴿كَانَ عِلَى رَبِّكَ وَعَدَا مُسؤُولا﴾.

هذا السؤال، وطلب هذه المقايسة، ليس لأنّ أحداً لديه شك في هذا الأمر، وليس لأن تلك العذابات الأليمة المهولة تستحق الموازنة والمقايسة مع هذه النعم التي لا نظير لها، بل إنّ هذا النوع من الأسئلة والمطالبة بالمقارنة لأجل إيقاظ الضائر الهامدة، حيث تجعلها أمام أمر بديهي واحد، وعلى مفترق طريقين:

فإذا قالوا في الجواب: إنّ تلك النعم أفضل وأعظم (وهو ما سيقولونه حتماً) فقد حكموا على أنفسهم بأنّ أعمالهم خلاف ذلك. وإذا قالوا: إنّ العذاب أفضل من هذه النعمة، فقد وقعوا على وثيقة جنونهم، وهذا يشبه ما إذا حذرنا شاباً ترك المدرسة والجامعة بقولنا: اعلم أنّ

السجن هو مكان الذين فروا من العلم ووقعوا في أحضان الفساد، ترى السجن أفضل أم الوصول إلى المقامات الرفيعة!؟

## بحوث

١- ينبغي الإلتفات أوّلاً إلى هذه النكتة، وهي الآيات الكريمة وصفت الجنّة بالخلود تارةً وصفة لأهل الجنّة تارةً أخرى، ليكون تأكيداً على هذه الحقيقة، وهي كها أنّ الجنّة خالدة، فكذلك ساكنوها.

٢- قولد تعالى: ﴿لَهُمْ قَيْهَا مَا يَشْاؤُونَ ﴾ جاءت في مقابل حال الجهنميين في الآية ٥٤ من سورة سبأ ﴿وحيل بينهم وبين ما يشتهون ﴾

"- التعبير بر «مصير» بعد كلمة «جزاء» بالنسبة إلى الجنّة، كلم تأكيد على ما يبدخل في مفهوم الجزاء، وهو بجميعه نقطة مقابلة إزاء مكان أهل النّار، حيث ورد في الآيات السابقة أنّهم يلقون في مكان ضيق محدود مقرنين بالأصفاد

عَدُولَه تَعَالَى: ﴿كَانَ عَلَى رَبِكَ وَعَدُلُ هِسُؤُولُا ﴾ إشارة إلى أنّ المؤمنين كانوا في أدعيتهم يطلبون من الله الجنّة وجميع نعمها، فهم السائلون، والله «المسؤول منه» كما نقرأ قول المؤمنين في الآية ١٩٤ من سورة آل عمران ﴿رَبّنا وآتنا ها وعدتنا على رسلك ... ﴾، لسان حال جميع المؤمنين أيضاً، إنّهم يطلبون هذا الطلب من الله، لأنّ لسان حال كل من يطيع أمره تبارك وتعالى أن يطلب ذلك.

والملائكة كذلك يسألون الله الجنّة والخلود للمؤمنين، كما نقرأ في الآية ٨ من سورة المؤمن: ﴿رَبّنا وأدخلهم جنّات مدن التي وعدتهم ...﴾.

و يوجد هنا تفسير آخر، وهو أنّ كلمة (مسؤولاً) تأكيد على هذا الوعد الإلهي، الحتمي، يعني أنّ هذا الوعد على قدر عظيم من القطع بحيث إنّ المؤمنين يستطيعون أن يطالبوا الله به، وهذا يشبه ما إذا أعطينا وعداً لأحد، وأعطيناه - في الضمن -الحقّ في أن يطالبنا به.

قطعاً لا يوجد أي مانع من أن تجتمع كل هذه المعاني في المفهوم الواسع ا (مسؤولاً).

٥-بالإلتفات إلى قوله تعالى: ﴿لهم فيها ها يشاؤون﴾ قد يطرح لدى البعض هذه السؤال: إذا أخذنا في الاعتبار المفهوم الواسع لهذه العبارة، فنتيجة هذا أنَّ أهل الجنّة إذا أرادوا مثلاً مقام الأنبياء والأولياء يعطى لهم، أو إذا طلبوا نجاة أقربائهم وأصدقائهم المذنبين المستحقين لجهنم، يعطون سؤلهم، وما سوى هذه الرغبات؟!

و يتضح الجواب مع الإلتفات إلى هذه النكتة، وهو أنّ الحجب تزول عن أعين أهل الجنّة فيدركون الحقائق جيداً، ويتضع تناسبها في نظرهم كاملاً، إنّهم لا يخطر ببالهم أبداً أن يطلبوا من الله طلبات كهذه، وهذا يشبه تماماً أن نطلب في الدنيا من طفل في الابتدائية أن يكون أستاذاً في الجامعة، أو أن يكون لصّ مجرم قاضي محكمة... ترى هل تخطر مثل هذه الأمور في فكر أي عاقل في الدنيا!؟ وفي الجنّة أيضاً كذلك، فضلاً عن هذا فإنّ كلّ إرادتهم في طول إرادة الله، وإنّ ما يريدونه هو ما يريده الله.

8003

## الآيات

# التفسير

#### المماكمة بين المعبودين وعبدتهم الضالين:

كان الكلام في الآيات السابقة حول مصير كل من المؤمنين والمشركين في القيامة وجزاء هذين الفريقين، وتواصل هذه الآيات نفس هذا الموضوع بشكل آخر، فتبين السؤال الذي يسأل الله عنه معبودي المشركين في القيامة وجوابهم، على سبيل التحذير، فيقول تعالى: واذكر يوم يحشر الله هؤلاء المشركين وما يعبدون من دون الله: ﴿ويوم يحشرهم وما يعبدون من دون الله: ﴿ويوم يحشرهم وما يعبدون من دون الله ﴾.

فيسأل المعبودين: ﴿فيقول أأنتم أضللتم عبادي هؤلاء أم هم ضلوا السبيل﴾.

فني الإجابة: ﴿قَالُولُسِيعَانُكُ مَا كَانَ يَنْبُغِي لِنَا أَنْ نَتَخَذُ مِنْ دُونِكُ مِنْ لُولِياً ﴾. فليس فقط أنّنا لم ندعهم إلى أنفسنا، بل إنّنا كنّا نعترف بولايتك وربوبيتك، ولم تعقبل

قلیس فقط اننا تم مدعهم إلی انفسنا، بل إنه کنا تعکری بود ینک و ربوبینی، و م کنج غیرك معبوداً لنا ولغیرنا.

وكان سبب انحراف أولئك هو: أنّ الله تعالى رزقهم الكثير من مواهب الدنيا و نعيمها فتمتعوا هم وآباءهم وبدلاً من شكر الله تعالى غرقوا في هذه الملذات ونسوا ذكر الله: ﴿ولكن متّعتهم وآباءهم حتّىٰ نسوا الذّكر ﴾ و لهذا هلكوا واندثروا ﴿وكانوا قوماً بوراً ﴾.

هنا يوجّه الله تبارك وتعالى الخطاب إلى المشركين فيقول: ﴿فقد كذّبوكم بما تقولون﴾. لأنّ الأمر هكذا، وكنتم أنتم قد أضللتم أنفسكم فليس لديكم القدرة على دفع العذاب عنكم: ﴿فما تستطيعون صرفاً ولا نصراً ومن يظلم منكم نذقه عذلبا كبيراً﴾.

لاشك أنّ «الظلم» له مفهوم واسع، ومع أنّ موضوع البحث في الآية هو «الشرك» الذي هو أحد المصاديق الجلية للظلم، إلّا أنّه لا يقدح بعمومية المفهوم.

و الملفت للنظر أن «من يظلم» جاءت بصيغة الفعل المضارع، وهذا يدل على أنّ القسم الأوّل من البحث وإن كان مرتبطاً بمناقشات البعث، لكن الجملة الأخيرة خطاب لهم في الدنيا، لعل قلوب المشركين تصبح مستعدة لقبول الإيمان على أثر سماعها محاورات العابدين والمعبودين في القيامة، فيحوّل الخطاب من القيامة إلى الدنيا فيقول لهم: ﴿ ومن يظلم منكم لذقه عذلها مجبيرة ﴾ (

#### بحوث

### ١- من هم المقصودون بالمعبودين هنا؟

في الإجابة على هذا السؤال، هناك تفسيران بين المفسّرين المعروفين:

أولاً: أن يكون المقصود بالمعبودين إنساناً (مثل المسيح) أو شيطاناً (مثل الجن) أو (الملائكة)، حيث إن كل واحد منها كان قد اتخذه فريق من المشركين معبوداً لهم، ولائهم أهل عقل وشعور وإدراك، فيمكنهم أن يكونوا موضع الاستنطاق والمحاسبة، ولإتمام الحجة، ولإثبات كذب المشركين الذين يقولون: إنّ هؤلاء دعونا لعبادتهم! فهم يسألون عمّا إذا كان هذا الإدعاء صحيحاً؟ ولكنّهم يكذبون إدعاء المشركين بصراحة!

التفسير الثّاني: الذي ذكره جمع من المفسّرين هو أنّ الله يمنح الأصنام في ذلك اليوم نوعاً من الحياة والإدراك والشعور، بالشكل الذي تستطيع فيه أن تكون موضع المحاسبة، لينطقوا بالجواب اللازم: إلهنا، نحن ما أضللنا هؤلاء، بل هم أنفسهم ضلوا بسبب انخاسهم في الشهوات والغرور.

١. ويحتمل أن تكون الجملة الأخيرة استعراراً لمحاورة الله مع المشركين في القيامة، ولا يضر كون الفعل مضارعاً، لأن جملة ﴿من يظلم...﴾ ذكرت بصورة قانون عام اجملة شرطية)، ونعلم أن الأفعال في الجملة الشرطية تفقد مفهومها الزماني، وتبقى وحدة الإرتباط بين الشرط وجوابه معتبرة.

وهناك الاحتال آخر، وهو أنّ المقصود يشمل جميع المعبودين، سواء كانوا ذوو عقل وشعور يخبرون بألسنتهم عن الوقائع، أم لم يكونوا من أهل العقل والشعور، حيث يعكسون الحقيقة أيضاً، بلسان حالهم.

ولكن القرائن الموجودة في الآية تتفق أكثر مع الشّفسير الأوّل، ذلك لأنّ الأفعال والضائر تدل جميعها على أن طرف المحاورة هم أصحاب عقل وشعور، وهذا يتناسب مع معبودين كالمسيح والملائكة وأمثالهم.

إضافة إلى أن قوله تعالى: ﴿فقد كذّبوكم ﴿ يُظهر أن المشركين قد ادّعوا من قبل أن هؤلاء المعبودين قد أضلونا ودعونا لعبادتهم، وبعيد أن يكون المشركون قد ادعوا هذا بالنسبة إلى الأصنام الحجرية والخشبية، لأنهم -كما ورد في قصة إيراهيم -كانوا على يقين بأن الأصنام لا تتكلم ﴿لقد علمت ما هؤلا ينطقون﴾ (

في حين أنّنا نقرأ مثلاً بالنسبة إلى المسيح في الآية ١١٦ من سورة المائدة؛ ﴿ أَنْعَتْ قَلْتُ للناس لتُخذوني ولمي إلهين من دون الله ؟!

ومن المسلّم أنّ أدعاء المشركين وعبدة الأصنام كان واهياً وبـلا أسـاس، فــأولئك لم يدعوهم إلى عبادة أنفسهم.

الملفت هو أنّ المعبودين لم يقولوا في الجواب: إلهنا، ما دعوناهم إلى عبادة أنفسنا، بل يقولون: نحن ما اتّخذنا لأنفسنا غيرك معبوداً، يعني في الوقت الذي نحن نعبدك وحدك، فمن الأولى أنّنا لم ندعهم إلى أحد غيرك، خاصّة وأنّ هذا الكلام يقترن مع ﴿سبحانك وصع ﴿ماكان ينبغي لنا ﴾ التي تكشف عن غاية أدبهم، وتأكيدهم على التوحيد.

## ٢\_ دافع الإنمراف عن أصل التوميد

المهم هو أنّ المعبودين يعدّون العامل الأصلي لانحراف هذا الفريق من المسركين هو (الحياة المرفهة) لهم، ويقولون، إلهنا، متّعتَ هؤلاء وآباءَهم من نعم هذه الحياة، وهذا هو بالذات كان سبب نسيانهم، فبدلاً من أن يعرفوا واهب هذه النعم فيشكرونه ويطيعونه، توغلوا في دوامة الغفلة والغرور.

ر الأنبياء، ٦٥.

فالحياة المرفهة لجماعة ضيقةِ الأفق، ضعيفة الإيمان، تبعث على الغرور من جهة، ذلك لأنّهم في الوقت الذي ينالون النعم الكثيرة، ينسون أنفسهم وينسون الله، حتى أنّ فرعون كان يطبّل أحياناً (أنا الله).

ومن جهة أخرى، فإنّ هؤلاء الأفراد بميلون إلى التحرر من كل القيود التي تعيقهم في ملذّاتهم من قبيل الحلال والحرام، والمسشروع واللامسشروع وتمنعهم من الوصول إلى أهدافهم. ولهذا فهم لا يريدون أن يخضعوا أمام القوانين والمقررات الدينية، ولا أن يقبلوا بيوم الحساب والجزاء.

و هكذا نجد أنَّ أتباع دين الله وتعليات الأنبياء قليلٌ في أوساط المرفهين دائماً ولكن المستضعفين هم الأتباع الصامدون والحبّون الأوفياء للدين والمذهب.

إنّ هذا الكلام له استثناءات في كلا الطرفين قطعاً. ولكن أكثرية كلّ من الفريقين هم كما قلنا.

وممّا تتضمنه الآية أعلاه، أنّها لم تركز على رفاهية حياتهم فقط، بل ركزت على رفاهية حياة آبائهم أيضاً، ذلك لأنّ الإنسان حينا ينشأ على الدلال والنعمة فإنّه سوف يرى فارقاً وامتيازاً بينه وبين الآخرين، ولن يكون مستعداً لفقد المنافع المادية والحياة المرفهة بسهولة. في حين أنّ التقيد بأمر الله، وبتعاليم الدين تحتاج إلى الإيشار، وأحياناً إلى الهمجرة، وتحتاج حتى إلى الجهاد والشهادة، وأحياناً إلى التعاطي مع أنواع المحروميات، وعدم التسليم للعدو، وهذه الأمور نادراً ما تتوافق مع مزاج المرفهين، إلّا إذا كانت نفوسهم أرفع من حياتهم المادية، فإذا توفرت يوماً ما شكروا الله، وإلّا فلن يستزلزلوا ولن يستزعجوا، وبعبارة أخرى: إنّهم حاكمون على حياتهم المادية غير محكومين لها، أمراء غليها لاأسارى وبعبارة أخرى: إنّهم حاكمون على حياتهم المادية غير محكومين لها، أمراء غليها لاأسارى

و يستفاد أيضاً من التوضيح أنّ المقصود من قوله تعالى (نسوا الذّكر) نسيان ذكر الله، حيث ورد مكان ذلك في الآية ١٩ من سورة الحشر (ولا تكونوا كالذين نسوا الله) أو نسيان يوم القيامة ومحكمة العدل الإلهي، كما جاء في الآية ٢٦ سورة ص (لهم مذاب شديد بما نسوا بوم الحساب) أو نسيان كل منها، وجميع التعاليم الإلهية.

#### ٣- كلمة «بور»

عندها

«بور» من مادة «بوار» وهي في الأصل بمعنىٰ شدّة كساد الشيء، ولأنّ شدّة الكساد

تبعث على الفساد، كما جاء في المثل العربي «كسد حتى فسد»، فهذه الكلمة بمعنى الفساد، ثمّ أطلقت بعد هذا على الهلاك، ولهذا يقولون للأرض الخالية من الشجر والورد والنبات، والتي هي في الحقيقة فاسدة وميتة كلمة «بائر».

وعلى هذا فإن قوله تعالى: ﴿كانوا قوما بورا إلى أن هذا الفريق على أثر انعاسهم في الحياة المادية المرفهة، ونسيانهم الله واليوم الآخر، صاروا إلى الفساد والهلكة، وصارت أراضي قلوبهم كالصحراء جافة وبائرة، وأخليت من أزاه ير ملكات القسيم الإنسانية، وفواكه الفضيلة والحياة المعنوية.

مطالعة حال الأمم الغرقي في الدلال والنعمة اليوم، الغافلة عن الله وعن الخلق، توضح عمق معنىٰ هذه الآية في كيفية غرق هذه الأمم في بحر الفساد الأخلاقي، وكسيف اجستت الفضائل الإنسانية من أرض وجودهم البائرة. \

8003

١. تعتبر بعض المصادر أن كلمة «بور» تأتي بمعنى اسم الفاعل، وتأتي واحدة في المفرد والمشنى والجسع والمذكر والمؤنث، وبعض يعدها جمع «بائر».

وَمَآ أَرْسَلْنَا فَبِلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لِيَاۚ كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ۞ بَصِيرًا ۞

سبب النزول

## التفسير

## هكذا كان جميع الأنبياء:

في عدّة آيات سابقة وردت واحدة من ذرائع المشركين بهذه الصيغة: لماذا يأكل رسول

١. وإن كان قد جاء مضمون الرواية أعلاه في كثير من التفاسير، ولكن ما ذكرناه أعلاه مطابق للرواية التمي أوردها القرطبي في تفسيره الجامع الأحكام القرآن بع ٧، ص ٤٧٢١.

الله الطعام، ويمشي في الأسواق؟ وأجيب عليها بجواب إجمالي ومقتضب، أمّا الآية مورد البحث فتعود إلى نفس الموضوع لتعطي جواباً أكثر تفصيلاً وصراحة، فيقول تعالى: ﴿وها أرسلنا قبلك من المرسلين إلّا لِنّهم ليأكلون الطّعام ويمشون في الأسواق ﴾ فقد كانوا من البشر ويعاشرون الناس، وفي ذات الوقت ﴿وجعلنا بعضكم لبعني فتنة ﴾ وامتحاناً.

وهذا الإمتحان، قد يكون بسبب أنّ اختيار الأنبياء من جنس البشر ومن أوساط الجهاهير الحرومة هو امتحان عظيم بذاته، لأنّ البعض يأبون أن ينقادوا لمن هو من جنسهم، خاصّة إذا كان في مستوى واطىء من حيث الإمكانات المادية، وهم في مستوى عالٍ مادياً، أو أن أعهارهم أكبر، أو أنّهم أكثر شهرة في المجتمع

ويرد احتمال آخر في المراد بالفتنة، وهو أنّ الناس عموماً بعضهم لبعض فتنة، ذلك أنّ المتقاعدين والعجزة والمرضى والأيتام والمزمنين فستنة للأقسوياء والأصحاء السالمين، وبالعكس، فإنّ الأفراد الأصحاء الأقوياء فتنة للضعفاء والعجزة.

تُرىٰ هل أنَّ الفريق الثَّاني راضٍ برضا الله! أم لا؟

وهل أن الفريق الأوّل يؤدّي مُسؤوليته وتعهده إزاء الفريق الثّاني، أم لا؟!

من هنا، لا تقاطع بين هذين التّفسيرين فن الممكن أن يجتمع كلاهما في المفهوم الواسع للآية في أنّ الناس بعضهم لبعض فتنة.

و على أثر هذا القول، جعل الجميع موضع الخطاب فقال تعالى: ﴿ لَتَصَيَّرُونَ ﴾ ؟

ذلك لأنّ أهم ركن للنجاح في جميع هذه الاستعانات هو الصبر والاستقامة والشجاعة... الصبر والاستقامة أمام خيالات الغرور الذي يمنع من قبول الحق... الصبر والاستقامة أمام خيالات الغرور الذي يمنع من قبول الحق... الصبر والاستقامة أمام المشكلات الناشئة من المسؤوليات وأداء الرسالات، وكذلك الجلد أمام المصائب والحوادث الأليمة التي لا تخلو منها حياة الإنسان على كل حال.

والخلاصة: أنّ من الممكن اجتياز هذا الاستحان الالهي العظيم بـقوّة الاستقامة والصبر.\

ويقول تعالى في ختام الآية بصيغة التحذير: ﴿وَكَانَ رَبُكَ بِصِيرًا ﴾ فينبغي ألا يتصور أحد أن شيئاً من تصرفاته حيال الاختبارات الإلهيّة يظل خافياً ومستوراً عن عين الله وعلمه الذي لا يخفى عليه شيء إنّه يراها بدقة ويعلمها جميعاً.

١. من أجل توضيح أكثر في مسألة الاختبارات الإلهيّة، والغاية من هذه الاختبارات وسائر أبعاد ذلك، بحثنا ذلك بشكل مفصّل في ذيل الآية ١٥٥ من سورة البقرة.

سؤال: يرد هاهنا استفسار، وهو أن ردّ القرآن على المشركين في الآيات أعلاه قائم على أنّ جميع الأنبياء، كانوا من البشر، وهذا لا يحلّ المشكلة، بل يزيد من حدّتها، ذلك أن من الممكن أن يعمموا إشكالهم على جميع الأنبياء.

و الجواب: أنَّ الآيات القرآنية المختلفة تدلَّ على أن إشكالهم على شخص النَّبِي عَلَيْكُنَّ، وكانوا يعتقدون أنَّه اتخذ لنفسه وضعاً خاصاً به، ولهذا كانوا يقولون: مالهذا الرَّسول...

يقول القرآن في جوابهم: ليس هذا منحصراً بالرّسول الأعظم عَلَيْ أن يأكل الطعام ويمشي في الأسواق، فجميع الأنبياء كانت لهم مثل هذه الأوصاف، وعلى فرض أنهم سيعممون هذا الأشكال على جميع الأنبياء، فقد أعطى القرآن جوابهم أيضاً حيث يقول: 
﴿ ولوجلنا \* هلكا لجعلنا \* رجلا \* " كي يستطيع أن يكون أسوة وأنموذجاً للناس في كل مجالات». إشارة إلى أنّ الإنسان فقط يستطيع أن يكون مرشداً للإنسان، فهو الواقف على جميع حاجاته ورغباته ومشكلاته ومسائله.

800%

### الآيات

وَقَالَ ٱلّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْ نَا ٱلْمَلَا بِكُهُ أَوْزَىٰ رَبِّنَا لَقَدِ آسْتَكْبَرُواْ فَيَ أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَبِيرًا شَى يَوْمَ يَرُونَ ٱلْمَكَيِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَ يِزَقِي الْمُجْرِمِينَ وَيَا فَفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَبِيرًا شَى يَوْمَ يَرُونَ ٱلْمَكَيِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَ يِزِقَيْ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَعْرُواْ شَى وَيَعْرُوا شَى وَقَدِمْ نَا إِلَى مَا عَيلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءَ مَن ثُورًا شَى وَيَعْرُولُ شَى وَيَعْرِفُونَا فَي مَعْلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءَ مَن ثُورًا شَى اللَّهُ مَا عَيلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءَ مَن ثُورًا شَى اللَّهُ مَن عَمَلُ وَاللَّهُ مَا عَيلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءَ مَن ثُورًا شَى اللَّهُ مَن عَمْلُ وَاللَّهُ مَا عَيلُوا مِن عَمَلُ وَاللَّهُ مَا عَيلُوا مِنْ عَمَلُ وَالْمَا عَيلُوا مِنْ عَمَلُ وَالْمَا مُعْتَلِقُولُونَ عِمْلُوا مِنْ عَمَلُ وَالْمَا عَيلُوا مِنْ عَمَلُ وَالْمُ مَا عَيلُوا مِنْ عَمَلُ وَاللَّهُ مَا عَيلُوا مِنْ عَمَلُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ عَمْلُوا مِنْ عَمَلُ وَالْوَلَا اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَا عَيلُوا مِنْ عَمَلُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَيلُوا مِنْ عَمُولُ وَعَمَوْلُ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مَا عَلَيْهُ مُنْ مُولِولًا مُعْمَلُوا مِنْ عَمْلُوا مِنْ عَمْلُ وَالْمُ مُعْمَلُوا مِنْ عَمْلُ وَاللَّهُ مَا الْمَاعِمُ اللَّهُ مُنْ مُعْمَلُوا مِنْ عَمْلُوا مُعْمَلُوا مُعْمَلُوا مُنْ مُولِلْكُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُعْلِيلًا عَلَيْكُ مُنْ مُعْلِقًا مُعْمَلُوا مُنْ عَمْلُوا مُنْ مُعْمِلُوا مُنْ عَمْلُوا مُنْ عَمْلُوا مُعْمَلُوا مُعْمَلُوا مُنْ مُعْمِلُوا مِنْ عَمْلُوا مُنْ مُعْمِلُوا مُعْمُولُوا مُعِلِمُ اللَّهُ مُعْمَلُوا مُنْ مُعْمِلُوا مُعْمُولُوا مُنْ مُعْمِلُوا مُنْ عَمْلُوا مُعْمُولُوا مُنْ مُعْمُولُ مُعْمُولُوا مُعْمُولُ مُعْمُولُ مُعْمُولُ مُعْمُولُوا مُعْمُولُوا مُعْمُولُوا مُعْمُولُ مُعْمُولُوا مُعْمُولُ مُعْمُولُ مُعْمُولُ مُعْمُولُوا مُعْمُولُ مُعْمُولُوا مُعْمُولُوا مُعْمُولُ مُعْمُولُ مُعْمُولُوا مُوا مُعْمُولُ مُعُولُوا مُعْمُولُوا مُعْمُولُوا مُعْمُولُ مُعْمُول

## التفسير

#### الإدعاءات الكبيرة:

قلنا أنّ المشركين يصرون على الفرار من ثقل التعهدات والمسؤوليات التي يضعها على عواتقهم الإيمان بالله واليوم الآخر، فكانوا يقولون تارةً: لماذا يحتاج الرّسول إلى الطعام ويمشي في الأسواق؟ حيث قرأنا الإجابة عليها في الآيات السابقة.

الآيات الحالية، تطرح شكلين آخرين من ذرائعهم وتجيب عليها، فيقول تعالى أوّلاً: ﴿وقَالَ الدّينَ لا يرجون لقائنا لولا أنزل علينا العلائكة أو نرئ ربّنا﴾.

فعلى فرض أنّنا سنقبل أنّ النّبي يستطيع أن يعيش الحياة العادية مثلنا، لكن أن يتنزل الوحي عليه وحده، ولا نراه نحن، فهذا مالا يمكن القبول به، ما المانع من أن يظهر المملك فيؤكّد صحة نبوة الرّسول؟ أو أن يسمعنا بعضاً من الوحي!؟ أو أن نرى ربّنا بأعيننا حتى لا يبتى عندنا مكان لأي شك أو شبهة!؟

هذه هي الأسئلة التي تمنعنا من قبول دعوة محمد ﷺ.

المهم هو أنّ القرآن يصنف هؤلاء المتعللين بالذرائع تحت عنوان ﴿لايرجون لقالما ﴾، حيث يدل على أنّ منبع هذه الأقوال الواهية هو عدم الإيمان بالآخرة، وعدم القبول بالمسؤولية أمام الله.

في الآية ٧ من سورة الحجر نقرأ أيضاً شبيهاً لهذا القول، حيث قالوا: ﴿لوهما تأتينا بالعلائكة إنْ كنت من الصادقين ﴾ وقرأنا أيضاً في مطلع سورة الفرقان هذه أنّ المشركين كانوا يقولون: ﴿لولا لَنزل لِليه ملك فيكون معه نذيرا ﴾.

في حين أنّ من حق أي إنسان لإثبات قضية ما، أن يطالب بالدليل فقط أمّا نوع الدليل، فمن المسلّم أنّه لا فرق فيه، في الوقت الذي أثبت رسول الله يَتَنَبَّقُ ـ بإظهار المعجزات ومن جملتها القرآن نفسه ـ حقانية دعوته بوضوح، إذن فما معنىٰ هذه الذرائع؟

وأفضل دليل على أنّهم لم يكونوا يقولون هذه الأقوال من أجل التحقيق حول نبوّة النّبي، هو أنّهم طلبوا أن يشاهدوا الخالق، وأنزلوه إلى حدّ جسم يمكن رؤيته، ذلك الطلب نفسه الذي طلبه مجرمو بني إسرائيل أيضاً. فسمعوا الجواب القاطع على ذلك، حيث ورد شرحه في سورة الأعراف الآية ١٤٣.

لذا يقول القرآن في الإجابة على هذه الطلبات في آخر الآية مورد البحث: ﴿لقد لستكبروا في لنفسهم ومتومتواكبيرا﴾.

«العتو» على وزن «غلو»، بمعنىٰ الإمتناع عن الطاعة، والتمرد على الأمر، مصحوباً بالعناد واللجاجة.

و تعبير «في أنفسهم» من الممكن أن يكون بمعنى: أنّ هؤلاء صاروا أسارى الغرور والتكبّر في أنفسهم. ومن الممكن أن يكون أيضاً بمعنىٰ أنّهم أخفوا كبرهم وغرورهم في قلوبهم وأظهروا هذه المعاذير.

في عصرنا وزماننا أيضاً. يوجد أشخاص يكررون منطق المشركين الغابرين، فيقولون: مادمنا لا نرئ الله في مختبراتنا، ولا نشاهد الروح تحت مبضع الجراحة، فيلن نيصدّق بوجودهما! ومنبع الإثنين واحد وهو الاستكبار والعتو.

و من حيث الأصل، فإنّ جميع الأشخاص الذين يحصرون وسائل المـعرفة في الحس والتجربة فقط، يكررون نفس هذا القول بشكل ضمني، فكلّ الماديين داخــلون في هــذا الصنف، في حين أنّ الحواس لا تدرك إلّا جزءً ضئيلاً لا يذكر من مادة هذا العالم.

ثمٌ يقول تعالى بصيغة التهديد: إنّ هؤلاء الذين يطلبون أن يروا الملائكة، سوف يرونهم آخر الأمر، لكن ﴿ يوم يرون العلائكة لا بشرئ يومئةِ للعجرمين﴾. ا

إ. كلمة «لا» ها هنا، قد تكون للنفي، كما قال كثير من المفسّرين، ويحتمل أيضاً أن تكون لإنشاء الدعماء السلبي، حيث يصبح معنى الجملة في هذه الصورة، هكذا: «في ذلك اليوم لاكانت بشرئ للمجرمين».

بلى سوف لن يُسرّوا برؤية الملائكة في ذلك اليوم، لأنهم سيرون علامات العذاب برؤيتهم الملائكة، وسوف يغمرهم الرعب إلى حدّ أنهم سيطلقون صرخات الاستغاثة التي كانوا يطلقونها في الدنيا حال الإحساس بالخطر أمام الآخرين، فيقولون: الأمان. الأمان، اعفوا عنّا: ﴿ويقولون حجراً معجوداً﴾

ولكن لا هذه الجملة - ولاغيرها - لها أثر على مصيرهم المحتوم، ذلك لأنّ النار التي هم أوقدوها ستلتهم أطرافهم شاءوا أم أبوا، وستتجمد أمامهم الأعمال السيئة التي ارتكبوها، فلا يملكون شيئاً لأنفسهم.

كلمة «حجر» (على وزن قشر) تقال في الأصل للمنطقة التي حجروها وجعلوها ممنوعة الورود، وعندما يقال «حجر إسماعيل» فلأن حائطاً أنشيء حوله فحجز داخله. يمقولون للعقل أيضاً «حجراً» لأنّه يمنع الإنسان من الأعمال المخالفة. لذا نقرأ في الآية ٥ من سورة القجر ﴿هل قي ذلك قسم لذي حجر﴾، وأيضاً «اصحاب الحجر» الذين ورد اسمهم في القرآن (الآية ٨٠ من سورة الحجر) وهم قوم صالح الذين كانوا ينحتون لأنفسهم بيوتاً حجرية عكمة في قلوب الجبال، فكانوا يعيشون في أمانها.

هذا في ما يخص كلمة «حجر».

أمّا جملة «حجراً محجوراً»فقد كانت اصطلاحاً بين العرب، إذا التقوا بشخص يخافونه، فأنّهم يقولون هذه الجملة أمامه لأخذ الأمان.

كان هذا عرف العرب، خاصة في الأشهر الحرم، حيث كانت الحرب ممنوعة، فحينا بواجه شخص آخر، ويحتمل خرق هذا العُرف والتعرض للأذى، فإنه يكرر هذه الجملة، والطرف المقابل أيضاً مع سهاعه لها كان يعطيه الأمان، فيخرجه من القلق والإضطراب والخوف.

على هذا فإنّ معنىٰ الجملة المذكورة هو: «أريد الأمان، الأمان الذي لا رجعة فسيه ولا تغيير».\

يت اتّضح ممّا قلناه أعلاه، أنّ المجرمين هنا هم أصحاب هـذا القـول، وتـناسب الأفـعال

ر. ومن الناحية الأدبية فإنّ «حجراً» مفعول لفعل مقدر و«محجوراً» جاءت للتوكيد، فهي في الأصل (أطلب منك منعاً لا سبيل إلى رفعه ودفعه).

الموجودة في الآية، والسير التاريخي، وسابقة هذه الجملة في أوساط العرب \_أيـضاً \_ يستدعي هذا، ولكن البعض احتمل أنّ الملائكة هم أصحاب هذا القول، وهـدفهم مـنع المشركين من رحمة الله.

وقال آخرون: إنّ أصحاب هذا القول هم الجرمون، يقولونه بعضهم لبعض، ولكن الظاهر هو المعنىٰ الأول، حيث اختاره كثير من المفسّرين، أو ذكروه كأوّل تفسير لذلك. ا

أمّا أي يوم ذلك اليوم الذي يلتق فيه المجرمون بالملائكة؟ فقد ذكر المفسّرون احتالين: أحدهما: هو يوم الموت حيث يرى الإنسان ملك الموت، كما نقراً في الآية ٩٣ من سبورة الأنعام: ﴿ولو ترى إذ الطّالمون في همولت الموت والملائكة باسطوا أيديهم أخرجوا أنفسكم﴾. والثّاني: أنّ المقصود هو يوم القيامة والنشور، حيث يكون المجرمون أمام ملائكة العذاب فيشاهدونهم.

و مع الإنتباء إلى الآيات الآتية التي تتكلم عن النشور، خصوصاً جملة ﴿يومنهِ التي تشير إليه، يتبيّن أنّ التّفسير الثّاني هو الأقرب.

الآية التي بعدها تجسد مصير أعبال هؤلاء الجرمين في الآخرة، فتقول: ﴿ وقدمنا إلى ما معلولهن معل فجعلنا هبا: منثوراً ﴾.

كلمة «العمل» على ما قاله «الراغب» في المفردات بمعنى: كل فعل يكون بقصد، ولكن الفعل أعم منه، فهو يطلق على الأفعال التي تكون بقصد أو بغير قصد. "

جملة «قدمنا» من «القدوم» بمعنى «الجميء» أو «الذهاب على أثر شيء» وهي هنا دليل على تأكيد وجدّية المسألة، يعني مسلّماً وبشكل قاطع أنّ جميع أعمال أولئك التي قاموا بها عن قصد وإرادة \_وإن كانت أعمال خير ظاهراً \_سنمحوها كما تمحى ذرات الغبار في الهواء، لشركهم وكفرهم.

### آفات العمل الصالع:

كلمة «هباء» بمعنىٰ ذرات الغبار الصغيرة جدّاً التي لا تُرىٰ بالعين الجـرّدة وفي الحـال

٨ تفسير الميزان، والتفسير الكبير، وتفسير في ظلال القرآن، وتفسير روح الجنان، ذيل الآية مورد البحث. ٧ يذهب (الراغب) إلى هذا الفرق في مادة «عمل». ولو أنّ له بياناً خلاف ذلك في مادة «فعل». لكن مع الإلتفات إلى موارد استعمال هاتين الكلمتين يكون هذا الفرق صحيحاً، طبعاً يمكن أن يكون له استثناءات كما يقولون للثيران التي تعمل «عوامل».

العادية أبداً إلّا في الوقت الذي يدخل نور الشمس إلى الغرفة المظلمة من ثقب أو كُـوّة، فيكشف عن هذه الذرات ويمكن مشاهدتها.

هذا التعبير يدل على أن أعيال أولئك لا قيمة لها ولا اثر إلى حدّ كأنّهم لم يعملوا شيئاً. وإن كانوا قد سعوا واجتهدوا سنين طويلة.

هذه الآية نظيرة الآية ١٨ من سورة إبراهيم التي تقول: ﴿ مثل اللَّذِينَ كَفُرُوا بَرَيْهِمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا مَن سورة أبراهيم التي تقول: ﴿ مثل اللَّهِ عَلَى يَوْمُ عَاصَفُ ﴾ .

الدليل المنطق لذلك واضح أيضاً، لأنّ الشيء الذي يعطي عمل الإنسان الشكل والمحتوى، هو النّية والدافع وغاية العمل النهائية، فأهل الإيمان يتوجهون لإنجاز أعالهم بدافع إلهي وعلى أساس أهداف مقدسة طاهرة، وخطط سليمة صحيحة، في حين أن من لا إيمان لهم، فغالباً يقعون أسارى التظاهر والرياء والغرور والعجب، فيكون سبباً في انعدام أية قيمة لأعالهم.

على سبيل المثال، نحن نعرف مساجد من منات السنين، لم تترك عليها القرون الماضية أدنى تأثير، وبعكسها نرى بيوتاً تظهر فيها الشروخ وعلامات الضعف مع مضي شهر واحد أو سنة واحدة، فالأولى بنيت من كل النواحي بناءً محكماً بأفضل المواد مع توقع الحوادث المستقبلية، أمّا الثّانية فلأن الهدف من بنائها هو تهيئة المال والثروة عن طريق المظاهر والحيلة، فالعناية فيها كانت بالزخرفة فقط. ا

من وجهة نظر المنطق الإسلامي، فإن للأعمال الصالحة آفات، ينبغي مراقبتها بدقة، فقد يكون العمل أحياناً خراباً وفاسداً منذ البداية، كمثل العمل الذي يتخذ (رياءً).

و أحياناً أخرى يلحقه الفساد أثناء العمل كما لو اصاب الإنسان الغرور والعجب حينه فتزول فيمة عمله بسبب ذلك.

و قد يمحى أثر العمل الصالح بعد الانتهاء منه بسبب القيام بأعمال مخالفة ومنافية، كمثل الإنفاق الذي تتبعه «منّة»، أو كالأعمال الصالحة التي يعقبها كفر وارتداد.

حتى ارتكاب الذنوب أحياناً يترك أثره على العمل الصالح بعدها - طبقاً لبعض

١. بحثنا في هذا الصدد بصورة أكثر تفصيلاً في هذا التفسير ذيل الآية ١٨ من سورة إبراهيم.

الرّوايات الإسلامية ـكما نقرأ في مسألة شارب الخمر حيث لا تقبل أعماله عند الله أربعين يوماً. \

على أية حال، فللإسلام منهج فذ، دقيق وحساس في مسألة خصوصيات العمل الصالح. نقرأ في حديث عن الإمام الباقر على قال:

«يبعث الله عزَّوجلٌ يوم القيامة قوماً بين أيديهم نور كالقباطي، ثمّ يقول له: ﴿ هبا: متثورله ثمّ قال: أمّا والله \_ يا أبا حمزة \_ إنّهم كانوا يصومون ويصلون، ولكن كانوا إذا عرض لهم شيء من الحرام أخذوه، وإذا ذكر لهم شيء من فضل أمير المؤمنين عَزِّدٌ أنكروه، قال: والهباء المنثور هو الذي تراه يدخل البيت من الكوة مثل شعاع الشمس». ٢

و بما أنّ القرآن \_ عادة \_ يضع الحسن والسيء متقابلين حتى يتّضح وضع كل منهها بالمقايسة فإنّ الآية التي بعدها تتحدث عن أهل الجنّة فتقول: ﴿ أصحاب الجنّة يومئذ خير مستقرًا وأحسن مقيلاً﴾

ليس معنى هذا الكلام أنّ وضع أهل جهنم حسن، ووضع أهل الجنّة أحسن، لأنّ صيغة «أفعل التفضيل» تأتي أحياناً حيث يكون أحد الأطراف واجداً للمفهوم، وآلاخر فاقداً له كلياً. مثلاً نقراً في الآية ٤٠ من سورة فصّلت: ﴿ أَفَعَنَ بُلِقَىٰ فِي النّارِ خيراتُم مِن يأتي آمنا يوم القيامة ﴾.

«مستقر» بمعنى محل الإستقرار.

و «مقيل» بمعنى محل الإستراحة في منتصف النهار، من مادة «قيلولة»، وقد جاءت بمعنى النوم منتصف النهار.

8003

ر سفينة البحار، ج ١، ص ٤٢٧، مادة «خمر».

٢. تفسير على بن إبراهيم طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤. ص ٩.

### الآيتان

وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْعَمْمِ وَنُزِلَا لَلْكَيْكَةُ تَعْزِيلًا اللهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يِهِ الْحَقُ لِلرَّحْمَانِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَفِرِينَ عَسِيرًا اللهُ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَفِرِينَ عَسِيرًا اللهُ

## التفسير

#### تشقق السماء بالغمام:

مرّة أخرى يواصل القرآن في هذه الآيات البحث حول القيامة، ومصير المجرمين في ذلك اليوم، فيقول أوّلاً: إنّ يوم محنة وحزن المجرمين هو ذلك اليوم الذي تنشق فيه السهاء بواسطة الغيوم: ﴿ويوم تشقّق السّماء بالغمام ونزّل العلائكة تنزيلا﴾ . (

«الغمام» من «الغم» بمعنى ستر الشيء، لذلك ف الغيم الذي ينغطي الشمس ينقال له «الغمام»، وكذلك الحزن الذي يغطي القلب يسمّونه «الغم».

هذه الآية \_ في الحقيقة \_ ردّ على طلبات المشركين، وعلى إحدى ذرائعهم، لأنّهم كانوا يتوقعون أن يأتي الله والملائكة \_ طبقاً لأساطيرهم وخرافاتهم من خلال الغيم، فيدعونهم إلى الحق، وفي أساطير اليهود جاء \_ أيضاً \_ أنّ الله أحياناً يظهر ما بين الغيوم "

يقول القرآن في الردّ عليهم: نعم الملائكة (وليس الله) يأتون إليهم يوماً ما، لكن أي يوم؟ اليوم الذي تتحقق فيه مجازاة وعقوبة هؤلاء المجرمين، وينهي إدعاءاتهم الباطلة.

ولكن ما هو المقصود من تشقق السهاء بالغيام، مع أنّنا نعلم أن لا وجود حولنا لشيء يسمى السهاء، يكون قابلاً للتشقق؟

١. جملة ﴿ يوم تشقق السماء ﴾ في الواقع عطف على جملة ﴿ يوم يرون الملائكة ﴾ التي مرّت سابقاً، وعلى هذا فأنّ «يوم» هنا متعلق بذلك الشيء الذي كان في الآية السابقة، يعني جملة ﴿لا بشرى ﴾. ويعتقد جماعة أنّه متعلق بفعل مقدّر، مثل (أذكر) «الباء» في «الغمام» يمكن أن تكون بمعنى الملابسة، أو بمعنى «عن»، أو للسببية كما تقدم في تفسير الآيات أعلاه.
 كما تقسير في ظلال القرآن، ج ٦، ص ١٥٤ ذيل الآية مورد البحث.

قال بعض المفسّرين مثل «العلّامة الطباطبائي» في تفسير «الميزان»: المقصود هو تشقق سهاء عالم الشهود، وزوال حجاب الجهل والغباء وظهور عالم الغيب، فيكون للإنسان إدراك ورؤية تختلف كثيراً عمّا هي عليه اليوم، فحينئذٍ تزول الحجب، فيرون الملائكة وهي تتنزل من العالم الأعلىٰ.

ثمّة تفسير آخر، هو أنّ المقصود من السهاء هو الأجرام السهاوية التي تتلاشى على أشر انفجارات متوالية، فيملأ الغيم الحاصل من هذه الإنفجارات ومن تلاشي الجبال صفحة السهاوات، وبناءً على هذا فالأفلاك السهاوية تتشقق مع الغيوم الحاصلة من ذلك. ا

آيات كثيرة من القرآن الجيد، خصوصاً التي وردت في السور القصار آخر القرآن، تبين هذه الحقيقة، حيث تملأ جميع عوالم الوجود تغيرات عظيمة، وانقلاب وتحول عجيب، تتلاشى الجبال وتتناثر في الفضاء كذرات الغبار، الشمس تفقد نورها وكذلك النجوم، ويلتق الشمس والقمر، وتملأنواحي الأرض زلزلة وهزّة عجيبة.

نعم، في مثل ذلك اليوم، زوال السهاء، بمعنىٰ الأجرام السهاوية، وتلبُّسُ السهاء بغيوم كثيفة، سيكون أمراً طبيعياً.

من الممكن توضيح نفس هذا التّفسير بنحو آخر:

شدّة التغيرات، وانفجارات الكواكب والسيارات يصير سبباً في تخطية السهاء بـغيم كثيف، ولكن توجد انشقاقات بين هذا الغيم، وعلى هذا فالسهاء التي ترى بالعين في الأحوال العادية، تتشقق بواسطة هذه الغيوم الانفجارية العظيمة. ٢

تفسيرات أخرى قيلت لهذه الآية أيضاً لا تتوافق مع الأصول العلمية والمنطقية، وفي نفس الوقت فالتفسيرات الثلاثة الآنفة لا تتنافئ مع بعضها، فمن الممكن أن ترتفع حجب العالم المادي عن عين الإنسان من جهة، فيشاهد عالم ماوراء الطبيعة، ومن جهة أخرى ستتلاشئ الأجرام السماوية، وتظهر الغيوم الانفجارية، فتبرز التشققات ما بينها في ذلك اليوم، يوم نهاية هذا العالم وبداية النشور، يوم أليم جداً للمجرمين الظالمين المعاندين الذين لا إيان لهم.

١ «الباء» من الناحية الأدبية في هذه الحالة للملابسة.

٧. في هذه الحالة «الباء» في «بالغمام» للسبية.

بعد ذلك يتناول القرآن الكريم أوضح علائم ذلك اليوم فيقول: ﴿الْعَلَمُكُ يَـوَمُنُذُ اللَّهِ فَيُ اللَّهِ فَيُ اللَّهِ فَيُولِ: ﴿الْعَلَمُ يَـوَمُنُذُ اللَّهِ فَيُولِ: ﴿الْعَلَمُ يَـوَمُنُذُ اللَّهِ فَيُعُولِ: ﴿الْعَلَمُ يَا وَهُنُهُ اللَّهِ فَيُعُولُ: ﴿الْعَلَمُ يَا وَهُنُهُ لِلسَّاعِ لِللَّهِ مِنْ فَيُقُولُ: ﴿الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّلْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلّهُ عَلَّا عَلَّهُ

حتى أولئك الذين كان لهم في هذا العالم نوع من الملك الجازي والمحدود والفاني والسريع الزوال، يخرجون أيضاً من دائرة الملك، فتكون الحاكمية من كلّ النواحي وجميع الجهات لذاته المقدسة خاصّة، وبهذا ﴿وَكَانَ يَوْمُ عَلَى الْكَافُرِينَ عَسِيراً ﴾.

نعم، في ذلك اليوم تزول القوى الكاذبة تماماً، وتكون الحاكمية لله خاصة، فتتداعى قلاع الكافرين، وتزول قوى الجبابرة والطواغيت، وإن كانوا جميعاً في هذا العالم - أيضاً - لاشيء أمام إرادته تبارك وتعالى، وإذا كان لهم في هذه الدنيا بهرجة، فبأي ملاذ يلوذون من الجزاء الإلهي في يوم القيامة، يوم انكشاف الحقائق وزوال الجازات والخيالات والأوهام، ولهذا سيكون ذلك اليوم يوماً بالغ الصعوبة عليهم، في الوقت الذي يكون على المؤمنين سهلاً يسمراً وهيناً جداً.

في حديث عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ بوم كان مقداره خمسين الف سنة في نفسي بيده إنّه ليسخفف عسن المؤمن حتى يكون أخفّ عليه من صلاة المكتوبة يصليها في الدنيا». \

والتأمل الدقيق في سائر آيات القرآن يكشف عن دلائــل صـعوبة ذلك اليــوم عــلى الكافرين، ذلك أنّنا نقرأ من جهة ﴿وتقطّعت بهم النسباب﴾. "

و من جهة أخرى ﴿ هَا أَعْنَى عَنْهُ هَالَهُ وَهَا كُسِبِ ﴾. ]

-و من جهة ثالثة ﴿يوم لا يُعني مولى عن مولى شيئاً ﴾. "

حتى الشفاعة التي هي وحدها طريق النجاة، تكون للمذنبين الذين كانت لهم صلة بالله وبأولياء الله ومن ذا الذي يشفع عنده اللباذنه. ٥

وايضاً ﴿ ولا يؤدن لهم فيعتدرون ﴾ أن فلا يسمح لهم بالاعتذار، فما بالك بقبول الاعذار الواهية!!

#### 8003

٢. البقرة، ١٦٦.

٤. الدخان، ٤١.

٦ العرسلات، ٣٦.

١. تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٤٧٣٩.

٣ المسد، ٢.

٥. البقرة، ٢٥٥.

وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَنِهِ يَكَفُولُ يَلَيْتَنِي اَتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ يَكُويُلُتَىٰ لَيُتَنِي اَتَّخَاءُ اللَّهُ عَلَىٰ يَدَنِهِ يَكُولُكُ اللَّهُ يَعْدَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُو

### سبب النزول

«قال ابن عباس: نزل قوله تعالى: ﴿ويوم يَعقَن الظَّالمِ﴾ في عقبة بن أبي معيط، وأبي بن خلف، وكانا متخالّين، وذلك أن عقبة كان لا يقدم من سفر إلاّ صنع طعاماً فدعا إليه أشراف قومه، وكان يكثر مجالسة الرّسول، فقدم من سفره ذات يوم فصنع طعاماً ودعا الناس، فدعا رسول الله يَّنَا إلى طعامه، فلها قربوا الطعام قال رسول الله يَّنَا ما أنا بآكل من طعامك حتى تشهد أن لا إله إلاّ الله وأني رسول الله، فقال عقبة: أشهد أن لا إله إلاّ الله وأني رسول الله، فقال عقبة: أشهد أن لا إله إلاّ الله وأشهد أن محمداً رسول الله. وبلغ ذلك أبي بن خلف فقال: صبئت يا عقبة؟ قال: لا والله ما صبأت، ولكن دخل علي وجل فأبي أن يطعم من طعامي إلا أن أشهد له فاستحييت أن يخرج من بيتي ولم يطعم، فشهدت له فطعم، فقال أبي: ما كنت براضٍ عنك أبداً حتى تأتي فتبزق في وجهه، ففعل ذلك عقبة وار تدًّ، وأخذ رحم دابّة فألقاها بين كتفيه، فقال النّبي عَبَيْنَ لا ألقاك خارجاً من مكّة إلاّ علوت رأسك بالسيف، فضرب عنقه يوم بدر صبراً، وأمّا أبي بن خلف فقتله النّبي عَبَيْنَ يوم أحد بيده في المبارزة».

وقال الضحاك: لما بزق عقبة في وجه رسول الله ﷺ عاد بزاقه في وجهه، فأحرق خديه، وكان أثر ذلك فيه حتى مات.

وقيل نزلت في كل كافر أو ظالم تبع غيره في الكفر أو الظلم و ترك متابعة أمر الله تعالى. ١

۱. تفسير مجمعالبيان، ج ۷، ص ١٦٦.

نزلت الآيات أعلاه لترسم صورة مصير الرجل الذي يُبتلي بخليل ضال، ويجره إلى الضلال.

وقلنا مراراً أنّ سبب النّزول وإن يكن خاصًا، إلّا أنّه لا يـقيد مـفهوم الآيـات أبـداً، وعمومية المفهوم تشمل جميع المصاديق.

## التفسير

### أضلنى صديق السوء:

يوم القيامة له مشاهد عجيبة، حيث ورد بعض منها في الآيات السابقة، وفي هذه الآيات اشارة إلى قسم آخر منها، وهي مسألة حسرة الظالمين البالغة على ماضيهم، يقول تعالى أوّلاً: ﴿وويوم يعمَّن الطَّالِم على يديه يقول باليتني اتّخذت مع الرّسول سبيلاً ﴾ (

«يعض» من مادة «عض» (على وزن سد)، ويستخدم هذا التعبير عادة بالنسبة إلى الأشخاص المهووسين من شدة الحسرة والأسف، كما في المثل العربي، لأن الإنسان في مثل هذه الحالات لا يعض الإصبع دائماً، بل يعض ظاهر اليد أحياناً، وكثيراً ما يقال -كما في الآية الآية مورد البحث - «يديه» يعني كلتا اليدين حيث تبيّن شدّة الأسف والحسرة بنحو أبلغ.

و هذا العمل يصدر من هؤلاء الأشخاص حينا يطلعون على ماضيهم، ويعتبرون أنفسهم مقصرين، فيصممون على الأنتقام من أنفسهم بهذا الشكل لتهدئة سورة الغضب في نفوسهم والشعور بالراحة.

وينبغي حقّاً، أن يسمى ذلك اليوم ﴿يوم العسرة ﴾ كما ورد هذا الوصف بالذات في القرآن ليوم القيامة أيضاً (سورة مريم الآية ٣٩)، ذلك لأنّ المجرمين يرون أنفسهم في أتعس حال بين يدي الحياة الخالدة، في الوقت الذي كانوا يستطيعون خلال أيام من الصبر والاستفامة ومجاهدة النفس والإيثار أن يستبدلوا ذلك بحياة مشرفة وسعيدة، وهو يوم أسف أيضاً حتى بالنسبة إلى المحسنين، فهم يأسفون على أنّهم؛ لماذا لم يحسنوا أكثر.

١. جملة ﴿ يوم يعض الظّالم...﴾ عطف على ﴿ يوم يرون﴾ التي مضت قبل عدّة آيات، بعض يعتبرها أيضاً متعلقة بجملة مقدرة «اذكر».

ثمّ يضيف القرآن الكريم أنّ هذا الظالم المعتدي الغارق في عالم الأسف، يقول: ﴿يا ويلتى لَيتني لِم لَتَحَدُ فلانا خليلاً﴾. \

واضح أن المقصود بـ «فلان» هو ذلك الذي أضله: الشيطان أو صديق السوء أو القريب الضال، وفردٌ مثل «أبي» لـ «عقبة» الذي ورد في سبب النّزول.

هذه الآية \_والآية التي قبلها \_ تعرضان حالتي نني وإثبات متقابلتين في مكان واحد، يقول تعالى: ﴿ياليتني لَقَحْدُفُ مِع الرّسول سبيلاً ﴾، وهنا يقول: ﴿ اليتني لَم أَتّحَدُ فلانا خليلا ﴾ حيث كانت التعاسة كلها في ترك الإرتباط بالنّبي عَبْنَيْنَ ، وقبول الإرتباط بهذا الخليل الضال.
ثمّ يستمر ويقول: ﴿لقد أَصْلَني مِن الذّكر بعد إدّجائي ﴾.

لو كانت الفاصلة كبيرة بيني وبين الإيمان والسعادة الخالدة في الدنيا لم أكن آسف إلى هذا الحد، ولكني كنت قاب قوسين أو أدنى من السعادة الدائمة فصد في رفيق السوء هذا عن عين ماء الحياة ظامئاً وأغرقني في دوامة التعاسة.

«الذكر» في الجملة أعلاه، له معنى واسع، ويشمل كل الآيات الإلهية التي نزلت في الكتب السماوية، بل يدخل في إطاره كلُّ ما يوجب يقظة ووعي الإنسان.

وفي ختام الآية يقول تعالى: ﴿وَكَانَ لَلْقَيْطَانَ لَلْإِنسَانَ خَفُولاً﴾ ذلك لأنّه يجر الإنسان إلى مواقع الخطر والطرق المنحرفة، ثمّ يتركه حيران ويذهب لسبيله،

وينبغي الإنتباه إلى أنّ «خذولاً» صيغة مبالغة، بمعنى كثير الخذلان.

وحقيقة الخذلان هي أي يعتمد الشخص على صديقه تمام الاعتهاد، ولكن هذا الصديق يرفع يده عن مساعدته وإعانته تماماً في اللحظات الحساسة.

في هذه الجملة الأخيرة ﴿وكان القيطان الإنسان خذولاً قد تكون من مقولة الله تعالى على سبيل الإنذار لجميع الظالمين والظالمين، أو تتمة لمقولة هؤلاء الأفراد المستحسرين في القيامة، ذكر المفسرون تفسيرين، وكل منها منسجم مع معنى الآية، غير أن كونها مقولة الله تعالى أكثر انسجاماً.

١. «خليل» تطلق بمعنى الصديق الخاص الحميم حيث يجعله الإنسان مشاوراً لنفسه، وللخليل معان أخرى أيضاً قد أوردناها في ذيل الآية ١٢٥ من سورة النساء.

## رحث

## أثر الصديق في مصير الإنسان:

لاشك في أن عوامل بناء شخصية الإنسان -بعد عزمه وإرادته وتصميمه - أمور مختلفة، من أهمها الجليس والصديق والمعاشر، ذلك لأن الإنسان قابل للتأثر شاء أم أبي، فيأخذ قسطاً مهماً من أفكاره وصفاته الأخلاقية عن طريق أصدقائه، ولقد ثبتت هذه الحقيقة من الناحية العلمية وعن طريق التجربة والمشاهدات الحسية أيضاً.

قابلية التأثر هذه نالت اهتهاماً خاصاً لدى الإسلام إلى حدد أنّه نقل في الرّوايات الإسلامية، عن نبيّ الله سليان عليه أنّه قال: «لا تعكموا على رجل بشيء حتى تنظروا إلى من يصاحب، فإنّما يعرف الرجل بأشكاله وأقرانه، وينسب إلى أصحابه وأخدانه». ا

يقول الإمام أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب عن في خطبة له: «ومن اشتبه عليكم أمره ولم تعرفوا دينه، فانظروا إلى خلطائه، فإن كانوا أهل دين الله فهو على دين الله، وإن كانوا على غير دين الله، فلا حظّ له من دين الله». ٢

حقًاً. إنّ أثر الصديق في سعادة وشقاوة إنسان ما قد يكون من أهم العوامل أحياناً، فقد يؤدّي به إلى دركات الشقاء الأبدي، وقد يرقى به أحياناً إلى غاية المجد.

الآيات الحالية وسبب نزولها، تبين - بوضوح - كيف أنّ الإنسان قد يقترب من السعادة، لكنّ وسوسة شيطانية واحدة من صديق سيء تقلبه رأساً على عقب وتقلب مصيره، حيث سبعضٌ على يديه من الحسرة يـوم القـيامة، وستتعالى منه صرخة «ياويلتى)».

في كتاب «العِشرة» وردت روايات كثيرة في نفس هذا الموضوع، تــبيّن أن الإِســـلام شديد ودقيق وثاقب النظرة في مسألة اختيار الصديق.

نُنهي هذا البحث القصير بنقل حديثين في هذا الموضوع، ومن أراد الإطلاع أكثر في هذا الموضوع فليراجع كتاب «العشرة» من بحار الأنوار، الجزء ٧٤.

تقرأ في حديث عن التاسع من أمَّة الإسلام العظام، الإمام محمد التقي الجواد ﷺ «إيَّاك

١٠ سفينة البحار، ج ٢، ص ٢٧، (مادة صدق).
 ٢٠ بحار الأنوار، ج ٢٥، ص ١٩٧.

ومصاحبة الشرير، فإنه كالسيف المسلول، يحسن منظره ويقبح أثره». \

وقال الرّسول الأكرم ﷺ: «أربع يمتن القلب: الذنب على الذنب... ومجالسة الموتن» قيل له: يا رسول الله، وما الموتن؟ قال: «كل غني مترف». ٢

8003

١. بحارالأنوار، ج ٧٤، ص ١٩٨.

٢. الخصال للصدوق، ج ١، ص ٢٢٨. طبقاً لنقل بحار الأنوار، ج ٧٤. ص ١٩٥.

### الآيات

## التفسير

## إلهى، إنّ الناس قد همروا القرآن:

كما تناولت الآيات السابقة أنواعاً من ذرائع المشركين والكافرين المعاندين، تـتناول الآية الأولى في مورد البحث هنا حزن وشكاية الرّسول الأعظم يَّكُونُهُ بين يدي الله عزَّ وجلّ من كيفية تعامل هذه الفئة مع القرآن، فتقول: ﴿وقال الرّسول يا ربّ إنْ قـومي التّـخذوا هـذا القرآن مهجوداً ﴾ الم

قول الرّسول عَلَيْقِلَةُ هذا، وشكواه هذه، مستمران إلى هذا اليـوم مـن فـئة عـظيمة مـن المسلمين، يشكو بين يدي الله أنّهم دفنوا القرآن بيد النسيان، القرآن الذي هو رمز الحياة ووسيلة النجاة، القرآن الذي هو سبب الانتصار والحركة والترقي، القرآن الممتلىء بـبرامج

١. الظاهر أن جملة «قال» فعل ماض، تدل على أنّ النّبي تَنْبُرُهُ كان قد ذكر هذا القول على سبيل الشكوى في هذه الدنيا، وأكثر المفسّرين أيضاً على هذا الاعتقاد، لكن بعضاً آخر مثل «العلامة الطباطبائي» في «الميزان» يعتقدون أن هذا القول مرتبط بيوم القيامة، والفعل الماضي هنا بمعنى المضارع. وذكر العلامة الطبرسي في مجمع البيان أيضاً هذا على سبيل الاحتمال، لكن الآية التي بعدها، والتي فيها جنبة مواساة للنّبي عُنْبُولُهُ دليل على أن التّفسير المشهور هو الأصح.

الحياة، هجروا هذا القرآن فدّوا يد الإستجداء إلى الآخرين، حستىٰ في القـوانـين المـدنية والجزائية.

إلى الآن، لو تأملنا في وضع كثير من البلدان الإسلامية، خصوصاً أولئك الذين يعيشون تحت هيمنة الشرق والغرب الثقافية، لوجدنا أنّ القرآن بينهم كتاب للمراسم والتشريفات، يذيعون ألفاظه وحدها بأصوات عذبة عبر محطات البث، ويستخدمونه في زخرفة المساجد بعنوان الفن المعاري، ولافتتاح منزل جديد، أو لحفظ مسافر، وشفاء مريض، وعلى الأكثر للتلاوة من أجل الثواب.

ويستدلون بالقرآن، أحياناً وغايتهم إثبات أحكامهم المسبّقة الخاطئة من خلال الإستعانة بالآيات، وبالاستفادة من المنهج المنحرف في التّفسير بالرأي.

في بعض البلدان الإسلامية، هناك مدارس في طول البلاد وعرضها بعنوان: مدارس «تحفيظ القرآن» وفريق عظيم من الأولاد والبنات مشغولون بحفظ القرآن، في الوقت الذي تؤخذ أفكارهم عن الغرب حيناً، وعن الشرق حيناً آخر، وتؤخذ قوانينهم وقراراتهم من الأجانب، أمّا القرآن فغطاء لمخالفاتهم فقط.

نعم، اليوم أيضاً يصرخ النّبي تَنَافِقُ ﴿ وَمَا رَبُ إِنْ قُومِي التّخذوا هذا القرآن مهجوراً ﴾ مهجوراً من ناحية لبّه ومحتواه، متروكاً من ناحية الفكر والتأمل، ومهملاً من ناحية برامجه البناءة. تقول الآية التي بعدها في مواساة النّبي الأكرم تَنَافِقَ ، حيث كان يواجه هذا الموقف العدائي للخصوم: ﴿ وَكذلك جعلنا لكل نبتي عدوًا من المجرمين ﴾.

لست وحدك قدواجهت هذه العداوة الشديدة لهذه الفئة، فقد مرّ جميع الأنبياء بمثل هذه الظروف، حيث كان يتصدى لخالفتهم فريق من (المجرمين) فكانوا يناصبونهم العداء.

ولكن إعلم أنَّك لست وحيداً، وبلا معين ﴿وكفي بريِّك هاديا ونصيرا﴾.

فلا وساوسهم تستطيع أن تضلك، لأنّ الله هاديك، ولا مؤامراتهم تستطيع أن تحطمك، لأن الخالق معينك، الخالق الذي علمه فوق كل العلوم، وقدر ته أقوى من كل القدرات.

الآية التي بعدها، تشير أيضاً إلى ذريعة أخرى من ذرائع هؤلاء الجرمين المتعللين بالمعاذير، فتقول: ﴿وقال الذين كفروا لولا نزّل عليه القرآن جعلة واحدة﴾.

أليس القرآن جميعه من قبل الله!؟ أليس من الأفضل أن ينزل جميع محتوى هذا الكتاب دفعة واحدة حتى يقف الناس على عظمته أكثر؟ ولماذا تتنزل هذه الآيات تدريجياً وعلى فواصل زمنية مختلفة؟ وقد يأخذ هذا الإشكال في كيفية نزول القرآن مأخذه من الأفراد السطحيين، خاصة إذا كانوا من المتمحلين للأعذار بأن هذا الكتاب الساوي العظيم الذي هو أساس ومصدر كل حياة المسلمين، ومحور كل قوانينهم السياسية والاجتماعية والحقوقية والعبادية، لماذا لم ينزل كاملاً ودفعة واحدة على نبي الإسلام عَنْنَيْنَ، حتى يقرأه أتباعه من البداية إلى النهاية فيطلعون على محتواه؟ واساساً فقد كان الأفضل للنبي عني أبضاً أن يكون ذا اطلاع على جميع هذا القرآن دفعة واحدة، كما يجيب الناس فوراً على كل ما يسألونه ويريدون منه.

ولكن القرآن في تتمة هذه الآية نفسها يجيبهم: ﴿كذلك لنتيم به فؤادك ورقلناه تربيلاً وقد غفل أولئك السطحيون عن هذه الحقيقة، فلا شك أن نزول القرآن التدريجي له إرتباط وثيق بتثبيت قلب النبي تَنَبَيْنَ والمؤمنين، وسيأتي بحث مفصل عن ذلك في نهاية هذه الآيات.

ثمّ للتأكيد أكثر على هذا الجواب يقول تعالى: ﴿ ولا يأتونك بعثل إلا جنناك بالعق وأحسن تفسيرل أن أنهم لا يأتون عمثل أو مقولة أو بحث لاضعاف دعوتك ومقابلتها، إلا آتيناك بكلام حقّ يقمع كلماتهم الجوفاء وأدلتهم الخاوية بأحسن بيان وأفضل تفسير.

وبما أنّ هؤلاء الأعداء الحاقد بن استنتجوا - بعد مجموعة من إشكالاتهم - أنّ محسداً وأصحابه مع صفاتهم هذه وكتابهم هذا وبرامجهم هذه شرُّ خلق الله (العياذ بالله)، ولأنّ ذكر هذا القول لا يتناسب مع فصاحة وبلاغة القرآن، فإنّ الله سبحانه يتناول الإجابة على هذا القول في الآية الأخيرة مورد البحث دون أن ينقل أصل قولهم، يقول:

# ﴿ الَّذِينَ يَحَشَّرُونَ عَلَى وَجُوهُهُمْ إِلَى جَهُنَّمُ أُولَئِكَ شُرَّ هِكَانًا وَأَصْلَ سَبِيلًا ﴾ .

نعم، تتضح هناك نتيجة منهاهج حياة الناس، فريق لهم قامات منتصبة كشجر السرو، ووجوه منيرة كالقمر، وخطوات واسعة، يتوجهون بسرعة إلى الجمئة، في مقابل فسريق مطأطئي رؤوسهم إلى الأرض، تسحبهم ملائكة العذاب إلى جهنم، هذا المصير المحمتلف يكشف عمن كان ضالاً وشقياً! ومن كان مهتدياً وسعيداً؟!

## ہحوث

## ١\_ تَفْسَير ﴿ جَعَلْنَا لَكُلُّ نَبِيُّ عَدَرُ<sup>رُ</sup>﴾

يفهم من هذه الجملة \_أحياناً \_أنَّ الله من أجل مواساة النَّبِي عَبَّيْنِيٌّ يقول: لست وحدك لك

عدوّ، بل لقد جعلنا لكل نبي عدوّاً، ولازم هذا القول إسناد وجود أعداء الأنسبياء إلى الله تعالىٰ، الأمر الذي لا يتفق مع حكمته ولا مع أصل حرية وإرادة الإنسان. ذكر المفسّرون أجوبة متعددة على هذا السؤال...

قلنا مراراً أنَّ جميع أعمال الإنسان منسوبة إلى الله، لأنَّ جميع متعلقاتنا، قدرتنا، قوانا، عقلنا وفكرنا، وحتى حريتنا واختيارنا أيضاً من عنده، وعلى هذا فمن الممكن من هذه الناحية نسبة وجود الأعداء للأنبياء إلى الله، دون أن يستلزم ذلك الجبر وسلب الاختيار، ولا يرد خدش في مسؤوليتهم إزاء أعمالهم (فتأمل)!

مضافاً إلى أن وجود هؤلاء الأعداء الأشداء ومخالفتهم للأنبياء، يكون سبباً في أن يصبح المؤمنون أقوى في عملهم، وأثبت قدماً، فيتحقق الإمتحان الإلهي بالنسبة إلى الجميع.

هذه الآية في الحقيقة مثل الآية ١١٢ من سورة الأنعام حيث تقول: ﴿وكذلك جِعلنا لكلَّ نبيّ عدوًا هياطين الإنس والجنّ يوحي يعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً﴾.

أمام الأزاهير تنمو الأشواك، وفي قبال الحسنين يوجد المسيئون، دون أن تنتني مسؤولية أي واحد من هاتين الجموعتين.

وقال البعض: إنّ المقصود من «جعلنا» هي أوامر ونواهي ومناهج الأنبياء البناءة التي تجرّ بعض الضالين إلى العداوة، شاؤوا أم أبوا.

و إذا أسند ذلك إلى الله فلأن الأوامر والنواهي من جهته عزَّ وجلَّ.

التّفسير الآخر: أن هنالك فئة يطبع الله على قلوبهم ويعمي أبصارهم ويصم أسهاعمهم بسبب الإصرار على الذنب والإفراط في التعصب واللجاجة، هذه الفئة يصبحون أعداء الأنبياء في نهاية المطاف، أمّا أسباب ذلك فهي بما قدموا لأنفسهم.

ولا منافاة بين هذه التفاسير الثلاثة، فن الممكن أن تجتمع كلها في مفهوم الآية.

## ٢\_ الآثار العميقة لنزول القرآن التدريمي

صحيح أنّه كان للقرآن نزولان، طبقاً للرّوايات (بل لظاهر بعض الآيات): أحدهما: «نزول دفعي» مرّة واحدة في ليلة القدر على قلب النّبي يَرَبُونِي، والآخر: «نزول تدريجي» في ثلاث وعشرين سنة، لكن بلاشك أن النّزول المعترف به الذي كان النّبي والناس يتفاعلون معه دائماً هو النّزول التدريجي للقرآن.

وهذا النّزول التدريجي بالذات صار سبباً لاستفهامات الأعداء: لماذا لم ينزل القرآن مرّة واحدة ويجعل دفعة واحدة بين أيدي الناس، حتى يكونوا أكثر إطلاعاً وتفهماً، فلا يبقى مكان للشك والريبة؟

ولكن \_كها رأينا \_ فإنّ القرآن أجابهم جواباً قصيراً وجامعاً وبليغاً من خملال جملة ولكن \_كها رأينا \_ فإنّ القرآن أجابهم أكثر تتجلىٰ آثار النّزول التدريجي للقرآن أوضح.

ر لا شك أن التشريعات إذا كانت تتنزل بشكل تدريجي تبعاً للحاجات، ويكون لكل مسألة شاهد ومصداق عيني، فستكون مؤثرة جداً من ناحية «تلقي الوحي» وكذلك «إيلاغ الناس».

-مبادي، التربية تؤكّد أنّ الشخص أو الأشخاص المراد تربيتهم ينبغي أن يؤخذ بأيديهم خطوة خطوة، فينظم لهم لكل يوم برنامج، ويسلكوا من المرحلة الأدنى التي شرعوا منها إلى المراحل الأعلى والبرامج التي تتدرج بهذه الكيفية تكون أكثر مقبولية وأعمق أثراً.

موضوع أو علم معين، بل هو منهج حياتي للأمة التي تغيرت به، واستلهمت منه في جميع أبعاد الحياة ولا تزال.

بعبارة أخرى: القرآن مجموعة من أوامر ونواهي، أحكام وقوانين، تماريخ وموعظة، ومجموعة من الخطط ذات المدى الطويل أو القصير في مواجهة الأحداث التي كانت تبرز أمام مسير الأمة الإسلامية، كتاب -كهذا - يبين وينفذ جميع مناهجه حتى قوانينه الكلية عن طريق الحضور في ميادين حياة الأمة، لا يمكن أن ينظم ويُدوَّنَ دفعة واحدة.

ص حريل المن قبيل أن يقوم قائد عظيم بكتابه ونشر جميع بياناته وإعلاناته وأوامره و هذا من قبيل أن يقوم قائد عظيم بكتابه ونشر جميع بياناته وإعلاناته وأوامره ونواهيه التي يصدرها في المناسبات المختلفة دفعة واحدة من أجل تسيير الثورة، تُرئ هل يعتبر هذا العمل عقلائياً!؟

٣- النّزول التدريجي للقرآن كان سبب إرتباط النّبي يَبَالِنُهُ الدائم والمستمر بمبدأ الوحي ممّا

يجعل قلبه الشريف أقوى وإرادته أشد، ومن غير الممكن إنكار تأثيره في المناهج التربوية. 3- من جهة أخرى فإن استمرار الوحي دليل على استمرار رسالة وسفارة النّبي ﷺ، وسوف لن يترك مجالاً لوسوسة الأعداء لكي يقولوا؛ لقد بعث هذا النّبي ليوم واحد! ثم تركه ربّه، كما نقراً في التاريخ الإسلامي أن هذه الهمهمة ظهرت أثناء تأخر الوحي في بداية الدعوة، فأنزلت سورة الضّحى لنني ذلك.

٥- لا شك أنّه إذا كان مقرراً لمناهج الإسلام أن تنزل جميعها دفعة واحدة، فقد كان من اللازم أن تطبّق دفعة واحدة أيضاً، لأنّ النّزول بدون تطبيق يُسفقد النّزول قسيمته، ومس المعلوم أن تطبيق جميع المناهج أعم من العبادات كالزكاة والجهاد، ورعاية جميع الواجبات والإمتناع عن كل المحرمات دفعة واحدة.. عمل ثقيل جدًا قد يؤدّي إلى فرار فنة كبيرة من الإسلام.

و بهذا يتبيّن أن النّزول التدريجي وبالتالي التطبيق التدريجي أفضل من جهات كثيرة. و بعبارة أخرى: إنّ أيّ واحد من هذه التشريعات في صورة النّزول التدريجي سيتم هضمه واستيعابه بصورة جيدة، وفي حالة تعرضه لبعض الاستفهامات يمكن طبرحها والاجابة علمها.

٣. وفائدة أخرى من فوائد النّزول التدريجي هو اتضاح عظمة وإعجاز القرآن، ذلك لأنّ في كل واقعة تنزل عدّة آيات كريمة تكون لوحدها دليل العظمة و الاعـجاز، وكـلما يتكرر تتجلى أكثر هذه العظمة وهذا الإعجاز، فينفذ في أعماق قلوب الناس.

## ٣ـ معنى الترتيل في القرآن

كلمة «ترتيل» من مادة «رتل» (على وزن قمر) بمعنى انتظم واتسق، لذا فالعرب يقولون «رتل الأسنان» لمن تكون أسنانه جيدة ومنتظمة ومتسقة، وعلى هـذا الأساس يـطلق الترتيل بمعنى القراءة المتسقة للكلام أو الآيات بموجب نظام وحساب.

و على هذا فجملة ﴿ورتلناه ترتيلا﴾ إشارة إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ آيات القرآن وإن نزلت تدريجاً وفي مدة ٢٣ سنة، لكنّ هذا النّزول كان على أساس نظام وحساب ومنهج بحيث أدّىٰ إلى رسوخه في الأفكار وغرسه في القلوب.

في تفسير كلمة «ترتيل» نقلت روايات جذابة، نشير إلى بعضها كما يأتي:

في تفسير «مجمع البيان» «نقل عن النّبي تَتَكُونَهُ أنّه أمر ابن عباس: «إذا قرأت القرآن فرتلْه ترتيلاً» قال: وما الترتيل؟ قال: «بيّنه تبييناً ولا تنثره نثر الدقل ولا تهذّه هذّ الشعر، قفوا عند عجائبه وحركوا به القلوب، ولا يكونن همُّ أحدكم آخر السورة». أ

و نقل أيضاً عن الإمام الصادق عليه «الترتيل أن تتمكث به وتحسن به صوتك، وإذا مررت بآية فيها ذكر النار فتعوّذ بالله من النار، وإذا مررت بآية فيها ذكر الجنّة فاسأل الله الجنّة». "

## ٤. تفللللا وبحشرون ملى وجوههم إلى جهنم

أقوال كثيرة بين المفسّرين في ما هو المقصود بحـشر هـذه الفـئة مـن الجــرمين عــلى وجوههم!؟

بعضهم فشروا ذلك بنفس معناه الحقيقي، وقالوا: إنّ ملائكة العذاب يسحبونهم إلى جهنم وهم ملقَون على وجوههم إلى الأرض، وهذا علامة على مهانتهم وذلتهم، لأنّهم كانوا في الدنيا في غاية الكبر والغرور والإستهانة بخلق اللّه، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى تجسيد لضلالتهم في هذا العالم، ذلك أن من يسحبونه بهذه الصورة لا يرى ما أمامه بأي شكل، وغافل عما حوله

و البعض الآخر أخذوا بمعناه الكنائي، فقالوا تارة هذه الجملة كناية عن تعلق قــلوب أولئك بالدنيا، فهم يسحبون إلى جهنم لأن وجوه قلوبهم لازالت مرتبطة بالدنيا. <sup>٤</sup>

وقالوا تارةً أخرى: أنّها كناية مستعملة في الأدب العربي حيث يقولون: فلان مرَّ على وجهه، يعنى أنّه لم يكن يدري أين يذهب.

لكن الواضح أنّنا مع عدم الدليل على المعنى الكنائي، لابدَ من حملها على المعنى الأوّل، وهو المعنى الحقيق.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٧٠، ذيل الآية مورد البحث.

٢ أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٤٩، (باب ترتيل القرآن بالصوت الحسن،

٣. مجمع البحرين، (مادة رتل).

ع. طبقاً لهذا التّفسير، فإنّ عبارة ﴿على وجوههم﴾ أخذت مورد العلّة. فيكون مفهوم الجملة هكذا (يحشرون إلى جهنم لتعلق وجوه قلوبهم إلى الدنيا).

## التفسير

### مع كل هذه الدروس والعبر، ولكن:

أشار القرآن الجيد في هذه الآيات إلى تاريخ الأمم الماضية ومصيرهم المشؤوم مؤكّداً على ست أمم بخاصة (الفراعنة، وقوم نوح، وقوم عاد، وثمود، وأصحاب الرَّس، وقوم لوط) وذلك لمواساة النّبي تَبَلَيْنَ من جهة، ولتهديد المشركين المعاندين الذين مرَّ أنموذج من أقوالهم في الآيات السابقة، من جهة أخرى ويجسد دروس العبرة من مصير هذه الأقوام بشكل مختصر وبليغ تماماً.

يقول أوَّلاً: ﴿ولقد آئينا موسَى الكتاب وجعلنا معه أضاه هارون وزيراً ﴾.

فقد القيت على عاتقيها المسؤولية الثقيلة في جهاد الفراعنة، ويجب عليها مواصلة هذا العمل الثوري بمساعدة أحدهما الآخر حتى يثمر ﴿فقلنا لِذهبا لِلى القوم الذين تخبول الآخر وأصروا فإنهم قد كذبوا دلائل الله وآياته التي في الآفاق وفي الأنفس وفي كل عالم الوجود، وأصروا على طريق الشرك وعبادة الأصنام من جهة. ومن جهة أخرى أعرضوا عن تعاليم الانبياء السابقين وكذبوهم.

ولكن بالرغم من جميع الجهود والمساعي التي بذلها موسى وهارون، بالرغم من رؤية كل تلك المعجزات العظيمة والبينات المتنوعة، أصروا أيضاً على طريق الكفر والإنكار، لذا فقدة مناهم تدميراً ﴾.

كُلَّمة «تدمير» من مادة «دمار» بمعنى الإهلاك بأسلوب يئير العجب، حيث كان هلاك قوم فرعون في أمواج النيل المتلاطمة بتلك الكيفية المعروفة من عجائب التاريخ حقاً.

وكذلك: ﴿وقوم نوح لمّا كذّبوا الرّسل أغرقناهم وجعلناهم للنّاس آية ولعتدنا للظّالمين عذلياً للماك.

الملفت للإنتباء أنّه تعالى يقول: إنّ أولئك كذبوا الرسل (لا رسولاً واحداً فقط) ذلك أنّه لا فرق بين أنبياء الله ورسله في أصل الدعوة، وتكذيب واحد منهم تكذيب لجميعهم، فضلاً عن أنّهم كانوا مخالفين لدعوة جميع أنبياء الله ومنكرين لجميع الأديان.

وكذلك: ﴿وعاداً وتعوداً وأصحاب الرَّمْن وقروناً بين قالت كثيراً ﴾ ﴿

«قوم عاد» هم قوم النّبي «هود» العظيم، الذي بعث في منطقة (الأحقاف) أو (اليمن). و«قوم ثمود» قوم نبي الله «صالح» الذي بعث في منطقة وادي القرئ (بين المدينة والشام)، أمّا ما يتعلق بمسألة «أصحاب الرس» فسنبحثها في نهاية هذا البحث.

" وهي في الأصل بمعنى الجهاعة الذين يعيشون معاً في زمان واحد، ثمّ الجهاعة الذين يعيشون معاً في زمان واحد، ثمّ أطلقت على الزمان الطويل (أربعين أو مائة سنة).

لكننا لم نجاز أولئك على غفلة أبداً، بل ﴿ وَكَلَّا صَرِينًا لَهُ الْأَمْثَالُ ﴾ ا

اجبنا على إشكالاتهم، مثل الإجابة على الإشكالات التي يوردونها عليك، وبينًا لهم الأحكام الإلهيّة وحقائق الدين، أخطرناهم، أنذرناهم، كررنا عليهم مصائر وقصص الماضين، لكن حين لم ينفع أيُّ من ذلك أهلكناهم ودمّرناهم تدميراً: ﴿وكلا تتبيرا ﴾. ٢

وفي نهاية المطاف في الآية الأخيرة مورد البحث يشير القرآن الجيد إلى خرائب مدن قوم لوط التي تقع على بداية طريق الحجازيين إلى الشام، وإلى الأثر الحي الناطق عن المصير الأليم لأولئك الملوثين والمشركين، فيقول تعالى: ﴿ولقد أتوا على القرية الّتي أهطرت مطرالتو، أفلم يكونوا يرونها﴾

١. ﴿ وعاداً وثموداً ﴾ عطف على ضمير «هم» في جملة ﴿ دمرناهم ﴾. واحتمل بعضهم أيضاً أنّ العطف على «هم» في ﴿ جعلناهم ﴾ ، أو يكون عطفاً على مورد ﴿ الظالمين ﴾ لكن الاحتمال الأوّل مناسب أكثر.
 ٢. «تتبير» من مادة «تبر» (على وزن ضرر، وعلى وزن صبر) بمعنى الإهلاك التام.

نعم، لقد كانوا يرون مشهد الخرائب هذه، لكنّهم لم يأخذوا منها العبرة، ذلك لأنّهم: ﴿بِلُ كانوا لا يرجون نشوراً﴾.

إنّهم يعدون الموت نهاية هذه الحياة، وإذا كان لهم اعتقاد بحياة ما بعد الموت فهو اعتقاد ضعيف وبلا أساس، لا يطبع أثراً في أرواحهم ولا ينعكس في مناهج حياتهم، ولهذا فهم يأخذون جميع الأشياء مأخذ اللعب، ولا يفكرون إلّا بأهوائهم السريعة الزوال.

## بحثان

### ١ ـ من هم «أصماب الرس»

كلمة «رسّ» في الأصل بمعنى الأثر القليل، فيقال مثلاً: «رسّ الحديث في نفسي» (قليل من حديثه في ذاكرتي) أو يقال: «وجد رسّاً من حمىٰ» (يعني: وجد قليلاً من الحــمّىٰ في نفسه). \

وجماعة من المفسّرين اعتقدوا بأن «الرسّ» بمعنى البتر.

على أية حال فتسمية هؤلاء القوم بهذا الاسم، إمّا لأنّ أثراً قليلاً جداً بني منهم، أو لأنّهم كانت لهم آبار كثيرة، أو لأنّهم هلكوا وزالوا بسبب جفاف آبارهم.

أمّا من هم هؤلاء القوم؟ هناك أقوال كثيرة بين المؤرخين والمفسّرين:

١- يرى كثيرون أن «أصحاب الرس» كانوا طائفة تعيش في «اليمامة» وبعث لهم نبي اسمه «حنظلة» كذّبوه وألقوه في بنر، وذكروا أيضاً: إنّهم ملأوا هذا البئر بالرماح، وأغلقوا فم البئر بعد إلقاء النّبي فيها بالحجارة حتى استشهد ذلك النّبي. "

٢- البعض الآخر يرى أن «أصحاب الرسّ» إشارة إلى قوم «شعيب» الذين كانوا يعبدون الأصنام، وكانوا ذوي أغنام كثيرة وآبار ماء، و«الرسّ» كان اسماً لبئر عظيم، حيث أغاضه الله، فأهلك أهل ذلك المكان.

٣\_ بعض آخر يعتقد أن «الرسّ» كانت قرية في أرض «اليمامة» حيث كان يعيش فيها جماعة من بقايا قوم ثمود، فهلكوا نتيجة طغيانهم وغرورهم.

٨. مفردات الراغب. ٢. أعلام القرآن، ص ١٤٩.

3- وذهب آخرون أنّهم كانوا جماعة من العرب الماضين، يعيشون بين الشام والحجاز. ٥- بعض التفاسير يعرّف «أصحاب الرسّ» من بقايا عاد وغود، ويعتبر ﴿ويثر معطّلة وقصر مشيد ﴾. ٢ متعلقة بهم أيضاً، وذكر أنّ موطنهم في «حضر موت» واعتقد «الثعلبي» في «عرائس البيان» أن هذا القول هو الأكثر اعتباراً.

البعض الآخر من المفسّرين طبقوا «الرس» على «أرس» (في شمال آذربيجان)!

٦- العلامة الطبرسي في مجمع البيان، والفخر الرازي في التّفسير الكبير، والآلوسي في روح المعاني نقلوا من جملة الاحتالات، أنهم قوم يعيشون في أنطاكية الشام، وكان نبيّهم «حبيب النجار».

٧- في عيون أخبار الرضا، نقل حديث طويل حول «أصحاب الرس» خلاصته: «إنهم كانوا قوماً يعبدون شجرة صنوبر يقال لها (شاه درخت) كان يافث بن نوح غرسها بعد الطوفان على شفير عين يقال لها (روشن آب) وكان لهم إثنتا عشرة قرية معمورة عسلى شاطىء نهر يقال له «الرسّ»، يسمين بأسهاء: آبان، آذر، دي، بهمن أسفندار، فرودين، أردى بهشت، خرداد، مرداد، تير، مهر، شهريور، ومنها اشتق العجم أسهاء شهورهم.

وقد غرسوا في كل قرية منها من طلع تلك الصنوبرة حبّة. أجروا عليها نهراً من العين التي عند الصنوبرة، وحرّموا شرب مائها على أنفسهم وأنعامهم، ومن شرب منه قـتلوه، ويقولون: إنّه حياة الآلهة فلا ينبغي لأحد أن ينقص حياتها، وقد جعلوا في كل شهر من السنة يوماً في كل قرية، عيداً، يخرجون فيه إلى الصنوبرة التي خارج القرية يقربون إليها القرابين ويذبحون الذبائح ثمّ يحرقونها في النار فيسجدون للشجرة عند ارتفاع دخانها وسطوعه في السهاء ويبكون ويتضرعون، والشيطان يكلمهم من الشجرة، وكان هذا دأبهم في القرئ حتى إذا كان يوم عيد قريتهم العظمى التي كان يسكنها ملكهم واسمها (أسفندار) اجتمع إليها أهل القرئ جميعاً وعيدوا انني عشر يوماً، وجاءوا بأكثر ما يستطيعونه من القرابين والعبادات للشجرة، وكلّمهم إبليس وهو يعدهم ويمنيهم أكثر ممّا كان من الشياطين في سائر الأعياد من سائر الشجر.

١. شرح نهج البلاغه، لابن أبي الحديد، ج ١٠، ص ٩٤.

۲. الحج، ٤٥.

ولما طال منهم الكفر بالله وعبادة الشجرة، بعث الله إليهم رسولاً من بني إسرائيل من ولد يهودا، فدعاهم برهة إلى عبادة الله وترك الشرك، فلم يؤمنوا، فدعا على الشجرة فيبست، فلما رأوا ذلك ساءهم، فقال بعضهم: إنّ هذا الرجل سحر آلهتنا، وقال آخرون: إنّ آلهتنا غضبت علينا بذلك لما رأت هذا الرجل يدعونا إلى الكفر بها فتركناه وشأنه من غير أن نغضب الآلهتنا، فاجتمعت آراؤهم على قتله فحفروا بئراً عميقاً وألقوه فيها، وسدّوا فوهتها، فلم يزالوا عليها يسمعون أنينه حتى مات، فأتبعهم الله بعذاب شديد أهلكهم عن أخرهم».

قرائن متعددة تؤيد مضمون هذا الحديث، لأنّ مع وجود ذكر «أصحاب الرسّ» في مقابل عاد وغود يكون احتمال أنّهم جماعة من هاتين الأمتين بعيداً جداً.

كذلك، فإنّ وجود هؤلاء القوم في الجزيرة العربية والشامات وتلك الحدود \_ و هو الذي الحتمله الكثيرون \_ بعيد أيضاً، ذلك لأنّه يجب أن يكون له انعكاس في تاريخ العرب بحسب العادة، في الوقت الذي لم نرحتيٰ انعكاساً ضئيلاً لأصحاب الرس لديهم.

مضافاً إلى ذلك توافقه مع كثير من التفاسير الأخرى، من جملتها: أنّ «الرس» كان اسماً لبتر (البئر التي ألقوا فيها نبيّهم) أو أنّهم كانوا أصحاب زراعة ومواشى وأمثال ذلك.

و من عبارة (نهج البلاغة، الخطبة ١٨٠) يستفاد أنّه كان لهم أكثر من نبيّ واحد، لأنّه الله لله و من عبارة (نهج البلاغة، الخطبة ١٨٠) يستفاد أنّه كان لهم أكثر من نبيّ واحد، لأنّه الله يقول: «أين أصحاب مدائن الرس الذين قتلوا النبيّين، وأطفأوا سنن المرسلين، وأحيوا سنن الجبارين!؟».

وكلام أمير المؤمنين على هذا لا يتنافى مع الرواية أعلاه، لأنّ من الممكن أنّ الرواية تشير إلى مقطع من تاريخهم وكان قد بعث نبي فيهم.

### ٢\_ مجموعة من الدروس المؤثرة

ست فئات في الآيات أعلاه، ذكرت أسهاؤهم: قوم فرعون قوم نوح المتعصبون، قوم عاد

١. عيون أخبار الرضاطئيّلا , طبقاً لنقل وتلخيص تفسير العيزان، ج ١٥، ص ٢٣٧ والحديث في العيون بإسناده
 عن أبي الصلت الهروي عن الإمام الرضاعئيّلا عن أمير العؤمنين لليّيلاً
 ٢. اصول الكافى، طبقاً لنقل تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٩.

المتجبرون، ثمود، أصحاب الرس، وقوم لوط، حيث كان كل منهم أسير نوع من الانحراف الفكري والأخلاقي أدّى بهم إلى الهلاك والشقاء.

الفراعنة كانوا ظالمين جائرين ومستعمرين واستتاريين وأنانيين

قوم نوح كما هو معلوم كانوا معاندين ومتكبرين ومغرورين.

قوم عاد وقوم ثمود كانوا يتكلون على قدراتهم الذاتية.

و كان أصحاب الرس في دوامة الفساد والشذوذ الجنسي وخاصّة نسائهم، وكان قوم لوط غارقين في وحل من الفحشاء، وشذوذ الرجال بخاصّة، والجميع منحرفون عن جادة التوحيد. حيرى في الضلالات.

و هنا يريد القرآن أن يُنذر مشركي عصر النّبي تَبَيْنِهُ وجميع الناس على مدى التاريخ: ليكن لكم من القدرات والإستطاعة والإمكانات كل شيء ومها كان لكم من أموال وثروات وحياة مرفّهة، فإن التلوث بالشرك والظلم والفساد سيستأصل أعماركم، وإنّ نفس أسباب تفوقكم تلك ستكون أسباب هلاككم!

قوم فرعون: وقوم نوح، أهلكوا بالماء الذي هو أساس الحياة، قوم عباد بالعاصفة والرياح التي هي أيضاً في ظروف خاصة أساس الحياة، قوم ثمود بالسحاب الحيامل للصواعق، وقوم لوط بمطر من الحجارة نزل بعد الصاعقة، أو انفجار بركان على قول بعضهم، وأصحاب الرس طبقاً لذيل تلك الرواية أعلاه، أبيدوا بنار تبطلع من الأرض، وبشعلة مهلكة انتشرت من السحاب، ليؤوب هذا الإنسان المغرور إلى نفسه، فيتمسك بطريق الله والعدالة والتقوئ.

#### 8003

### الآيات

وَإِذَارَأُوْكَ إِن يَنْخِذُونَكَ إِلَّا هُرُوًا أَهَذَا الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ رَسُولًا ﴿ إِن الْكَافَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْمُ الللْمُولِقُولُولُولُولِ اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا الللَّهُ

## التفسير

## أضلُّ من الأنعام:

الملفت للإنتباء أنّ القرآن المجيد لا يورد أقوال المشركين دفعة واحدة في آيات هـذه السورة، بل أورد بعضاً منها، فكان يتناولها بالردّ والموعظة والإنذار، ثمّ بعد ذلك يواصل تناول بعض آخر بهذا الترتيب.

الآيات الحالية، تتناول لوناً آخر من منطق المشركين وكيفية تـعاملهم مـع رسـول الإسلامﷺ ودعوته الحقّة.

يقول تعالى أو لاَّ: ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِنْ يَتَّخَذُونَكَ إِلَّا هَزُوا أَهْذَا الَّذِي بِعِنْ الله رسولا ﴾. \

وهكذا نجد هؤلاء الكفار يتعجبون! أيَّ إدعاء عظيم يدعي؟ أي كلام عجيب يقول!؟ ... إنّها مهزلة حقّاً!

لكن يجب ألا ننسىٰ أنّ رسول الإسلام ﷺ، كان هو ذلك الشخص الذي عاش بينهم

١. «هزوأ» مصدر، وجاء هنا بمعنى المفعول، وهذا الاحتمال وارد أيضاً وهو أن يكون مضافاً مقداراً (مـورد هزو)، أيضاً فالتعبير بـ «هذا» للتحقير ولتصغير النّبي تَنَائِناً.

أربعين عاماً قبل الرسالة، وكان معروفاً بالأمانة والصدق والذكاء والدراية، لكنَّ رؤوسَ الكفر تناسوا صفاته هذه حينا تعرضت منافعهم إلى الخطر، وتلقوا مسألة دعوة النَّبي تَنَافِقُ له بالرغم من جميع تلك الشواهد والدلائل الناطقة له بالسخرية والإستهزاء حتى لقد اتهموه بالجنون.

ثم يواصل القرآن ذكر مقولات المشركين فينقل عن لسانهم: ﴿إِنَّ كَاد لِيصَلَّنَا عَنْ آلِهِتَنَا لِوَلَا أَنْ صِيرِنَا عَلِيهِا﴾ (.

لكن القرآن يجيبهم من عدّة طرق، فني البداية من خلال جملة واحدة حاسمة يرد على مقولات هذه الفئة التي ما كانت أهلاً للمنطق: ﴿ وسوف يعلمون حين يرون للعثاب هن أضل سبيلا﴾

يكن أن يكون هذا العذاب إشارة إلى عذاب القيامة، كما قال بعض المسفسّرين مـــثل «الطبرسي» في مجمع البيان، أو عذاب الدنيا مثل الهزيمة المنكرة يوم «بدر» وأمثالها، كما قال «القرطبي» في تفسيره المعروف، ويمكن أن تكون الإشارة إليهما معاً.

الملفت للنظر أن هذه الفئة الضالة في مقولتها هذه، وقعت في تناقض فاضح، فن جهة تلقت النبي ودعوته بالسخرية، إشارة إلى أن إدعاءه بلا أساس ولا يستحق أن يوخذ مأخذ الجد، ومن جهة أخرى أنه لولا تمسكهم بمذهب أجدادهم، فمن المسمكن أن يوثر عليهم كلام النبي عَنَيْنَ ويضلهم عن ذلك المذهب، وهذا يدل على أنهم كانوا يعتبرون كلامه قوياً وجدياً ومؤثراً ومحسوباً، وهذا المنطق المضطرب ليس غيريباً عن هولاء الأفسراد الحياري اللجوجين.

و كثيراً ما يُرئ أنّ منكري الحق حينا يقفون قبالة الأمواج المستلاطمة لمنطق القادة الإلهيين، فإنّهم يختارون أسلوب الإستهزاء تكتيكاً من أجل توهينه ودفعه، في حين أنّهم يخالفون سلوكهم هذا في الباطن، بل قد يأخذوه بجدية أحياناً ويسقفون ضده بجميع امكاناتهم.

الجواب القرآني الثّاني على مقولاتهم ورد في الآية التي بعدها موجهاً الخطاب إلى النّبي ﷺ على سبيل المواساة وتسلية الخاطر، وأيضاً على سبيل بيان الدليل على أصل عدم

١. كلمة (انْ) في ﴿إنْ كاد ليضلّنا﴾ مخففة، للتوكيد، وفي تقدير «إنّه كاد» وضميرها ضمير الشأن.

قبول دعوة النّبي من قبل أولئك، فيقول: ﴿ لَرَايِت مِنْ لِتُحَدُّ لِلْهِهِ هُولِهِ ﴾ فهل أنت قادر مع هذا الحال على هدايته والدفاع عنه ﴿ لَقَائِتُ تَكُونُ عَلِيهِ وَكِيلًا ﴾ .

يعني إذا وقف أولئك أمام دعوتك بالإستهزاء والإنكار وأنواع المخالفات، فلم يكن ذلك لأنّ منطقك ضعيف ودلائلك غير مقنعة، وفي دينك شك أو ريبة، بل لأنّهم ليسوا أتباع العقل والمنطق، فعبودهم أهواؤهم النفسية، تُرى أتنتظر أن يطيعك هكذا أشخاص، أو تستطيع أن تؤثر فيهم!؟

أقوال مختلفة للمفسرين الكبار في معنى جملة: ﴿ لَرَابِيتِ مِنْ لِقَحَدُ إِلَهِهِ هُولِهِ ﴾:

قال جماعة \_كما قلنا آنفاً \_: إنّ المقصود أنّ لهم صنماً، ذلك هو هواهم النفسي، وكــل أعـمالهم تصدر من ذلك المنبع.

في حين أنّ جماعة أخرىٰ ترى أنّ المراد هو أنّهم لا يسراعسون المسنطق بأي شكل في اختيارهم الأصنام، بل إنّهم متى ماكانت تقع أعينهم على قطعة حجر، أو شجرة جذابة، أو شيء آخر يثير هواهم، فإنّهم يتوهمونه «معبوداً»، فكانوا يجثون على ركبهم أسامه، ويقدمون القربان، ويسألونه حل مشكلاتهم.

وذكر في سبب نزول هذه الآية رواية مؤيدة لهذا المعنى، وهي أن إحدى السنين العجاف مرّت على قريش، فضاق عليهم العيش، فخرجوا من مكّة و تفرقوا فكان الرجل إذا رأى شجرة حسنة أو حجراً حسناً هواه فعبده، وكانوا ينحرون النعم ويلطخونها بالدم ويسمونها «سعد الصخرة»، وكان إذا أصابهم داء في إيلهماً غنامهم جاؤوا إلى الصخرة فيمسحون بها الغنم والإبل، فجاء رجل من العرب بإبل يريد أن يمسح بالصخرة إيله ويتبرك بها، فنفرت إيله فتفرقت، فقال الرجل شعراً:

أُتـيتُ إلى سعد ليـجمع شـملنا فشتتنا سعد فما نحن مـن سـعدِ ومـا سـعدِ إلّا صـخرة مسـتوية من الأرض لا تهدي لغيّ ولا رشدِ

و مرَّ به رجل من العرب والثعلب يبول عليه فقال شعراً:

وربٌ يبول الشعلبانُ برأسه لقد ذلَّ من بالت عليه الثعالب ا التّفسيران أعلاه لا منافاة بينها، فأصل عبادة الأصنام ـ التي هي وليدة الخرافات ـ هـ و

١. تفسير علي بن إبراهيم، ج ٢، ص ١١٤، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٢٠.

اتباع الهوى، كما أنّ اختيار الأصنام المختلفة بلا أي منطق، فرع آخر عن أتباع الهوى أيضاً. وسيأتي بحث مفصل في الملاحظات الآتية، بصدد «اتباع الهوى والشهوات» إن شاء الله. وأخيراً فإنّ الجواب القرآني الثّالث لهذه الفئة الضالة، هو قوله: ﴿لَم تحسب لَنّ اكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلّا كالأنعام بل هم أضلُ سبيلاً ﴾.

يعني لا يؤذينك استهزاؤهم ومقولاتهم السيئة وغير المنطقية أبداً، لأنّ الإنسان إمّا أن يكون ذا عقل، ويستخدم عقله، فيكون مصداقاً لـ«يعقلون»

أو أنّه فاقد للعلم ولكنّه يسمع قول العلماء، فيكون مصداقاً لـ «يسمعون»، لكن هذه الفئة لا من أولئك ولا من هؤلاء، وعلى هذا فلا فرق بينهم وبين الانعام، وواضح أنّه لا يتوقع من الأنعام غير الصياح والرفس والأفعال اللامنطقية، بل هم أتعس من الأنعام وأعجز، إذ أن الأنعام لا تعقل ولا فكر لها، وهؤلاء لهم عقل وفكر، وتسافلوا إلى حال كهذه.

المهم هو أنّ القرآن يعبّر بـ «أكثرهم» هنا أيضاً، فلا يعمم هذا الحكم على الجميع، لأنّه قد يكون بينهم أفراد مخدوعون واقعاً، وحينا يواجهون الحق تنكشف عن أعينهم الحجب تدريجياً، فيتقبلوا الحق، وهذا نفسه دليل على أنّ القرآن يراعبي الإنصاف في المباحث القرآنية.

### بجثان

## ١\_ اتباع الهوى وعواقبه الأليمة

لاشك أن في كيان الإنسان غرائز وميولاً مختلفة، وجميعها ضروري لإدامة حياته، الغيظ والغضب، حب النفس، حب المال والحياة المادية، وأمثالها، ولاشك أن مبدع الوجود خلقها جميعاً لذلك الهدف التكاملي.

لكن المهم هو أنّها تتجاوز حدها أحياناً، وتخرج عن مجالها، وتتمرّد على كونها أداة طيعة بيد العقل، وتصرُّ على العصيان والطغيان، فتسجن العقل، وتستحكم بكل وجود الإنسان، وتأخذ زمام اختياره بيدها.

هذا هو ما يعبرون عنه بـ «اتباع الهوى» الذي هو أخطر أنواع عبادة الأصنام، بل إن عبادة الأصنام، بل إن عبادة الأصنام تنشأ عنه أيضاً، فليس عبثاً أنّ الرّسول الأكرم بَرَالِيُ اعتبر صنم «الهوى»

أعظم وأسوأ الأصنام، لذا قال: «ما تحت ظل السماء من إله يعبد من دون الله أعظم عند الله من هويً متبع». (

ونقرأ في حديث آخر عن بعض أمَّة الإسلام: «أبغض إله عُبد على وجه الأرض الهوى». وإذا تأملنا جيداً في أعهاق هذا القول، نعلم جيداً لماذاكان اتباع الهوى مصدر الغفلة، كها يقول القرآن: ﴿ ولا تطع مِن لَعَفَلنا قَلْبِهِ مِن دُكُرنا ولقبع هوله﴾. ``

و من جهة أخرى فإن اتباع الهوى منبع الكفر وعدم الإيمان، كما يسقول القسرآن ﴿ فَلَا يُصِدُّنُكُ عِنْهَا مِنْ لا يؤمن بها والقبع هواه.

و من جهة ثالثة فإن اتباع الهوى أسوأ الضلال، يقول القرآن الكريم: ﴿ وَهَنْ أَصْلُ هُمَّنَ لِتَبِع هُولُه بغير هدى من الله ﴾. أ

و من جهة رابعة فإن اتباع الهوى نقطة مقابلة لطلب الحق، ويخرج الإنسان عن طريق الله، كما نقراً في القرآن: ﴿ فَاحْكُم بِينَ النَّاسَ بِالحَقِّ وَلا تَتَبِعِ الهوىٰ فيضلَّكَ عن سبيل الله ﴾. ٥

و من جهة خامسة فإن اتباع الهوى مانع من العدل والإنصاف كما نقرأ في القرآن: ﴿ فَلا تَتَبِعُوا اللَّهُويُ أَنْ تَعَدُلُولُهُ. ٦

و أخيراً، فإن نظام السهاء والأرض إذا دار حول محور أهواء وشهوات الناس، فإن الفساد سوف يعمُّ كلَّ ساحة الوجود: ﴿ ولو لقبع للعق لَهوا هم لفسده السّماوالله والأرض ومن فيهن . ٧

وفي الروايات الإسلامية أيضاً، نلاحظ تعبيرات مؤثرة في هذا الصدد: نقرأ في رواية عن على يَنْجُا: «الشقي من انخدع لهواه وغروره». ^ وفي حديث آخر عنه يَنْجُا، نقرأ أن: «الهوى عدو العقل». أو نقرأ أن: «الهوى عدو العقل». أو نقرأ أن: «الهوى عدو العقل». أو نقرأ أن المحن». أو أنه المحن المحنه ا

و عنه ﷺ: «لا دين مع هوي، ۱۱ و «لا عقل مع هوي، ۱۲

١. تفسير الدر المنثور، ذيل الآية مورد البحث، نقلاً عن تفسير الميزان، ج ١٥، ص ٢٥٧.

۱. الكهف، ۲۸.

٤. القصص، ٥٠. ع. ص، ٢٦.

٦ النساء، ١٣٥. ١٨٥

٨ نهج البلاغه، الخطبة ٨٦. ٩ غرر الحكم، الجملة ٨٠٨.

١٠٤٠ المصدر السابق، الجملة ١٠٤٨. ١٠٤٨ المصدر السابق، الجملة ١٠٤٨.

١٠/١لمصدر السابق، الجملة ١٠٥٤١.

والخلاصة أن اتباع الهوى ليس من الدين وليس من العقل، وليس عاقبة اتباع الهوى إلّا التعاسة والحن والبلاء، ولا يثمر إلّا المسكنة والشقاء والفساد.

أحداث حياتنا والتجارب المرّة التي رأيناها في أيّام العمر بالنسبة إلينا وإلى الآخرين، شاهد حي على جميع النكات التي وردت في الآيات والرّوايات أعلاه بصدد اتباع الهوئ. نرى أفراداً يتجرعون المرارة إلى آخر أعهارهم، جزاء ساعة واحدة من أتباع الهوئ. و نعرف شباباً صاروا أساري مصيدة الإدمان الخيطير، والانحرافات الجنسية و الأخلاقية، على أثر انقيادهم للهوئ، بحيث تحولوا إلى موجودات ذليلة لا قيمة لها، وفقدوا كل قواهم وطاقاتهم الذاتية.

في التاريخ المعاصر والماضي، نلتقي بأسهاء الذين قتلوا آلافاً وأحياناً ملايين من الناس الأبرياء، من أجل أهوائهم، بحيث أنّ الاجيال تذكر أسهاءهم الخزية بالسوء إلى الأبد.

هذا الأصل لا يقبل الاستثناء، فحتى العلماء والعابدون أهل السابقة مثل (بـلعم بـن باعورا) سقطوا من قمة العظمة الإنسانية إلى الهاوية، نتيجة انقيادهم لهوى النفس، حـيث يثلهم القرآن بالكلب النجس الذي لا ينفك عن النباح (الآية ١٧٦ سورة الأعراف).

لهذا فلا عجب أن يقول النّبي عَنِينَ وأمير المؤمنين عن اخوف ما أخاف عليكم إثنان، النباع الهوى وطول الأمل، أمّا اتباع الهوى فيصدّ عن الحق، وأمّا طول الأمل فينسي الآخرة». التباع الهوى فيصدّ عن الحق، وأمّا طول الأمل فينسي الآخرة». المناع الهوى فيصدّ عن الحق، وأمّا طول الأمل فينسي الآخرة». المناع الهوى فيصد عمة المناع المناع الهوى فيصد عمة المناع المناع

وردت أيضاً في النقطة المقابلة \_ يعني ترك أتباع الهوئ \_ آيات وروايات توضح عمق هذه المسألة من وجهة نظر الإسلام، إلى حد أن يُعدّ مفتاح الجنّة الحوف من الله، وبحاهدة النفس: ﴿وَلُمَّا مِنْ خَافَ مِقَامِ رَبِّه وَنَهَى النّفس عن الهوى \* قَإِنّ الجنّة هي العاوى ﴾. \

يقول على الله : «أشجع الناس من غلب هواه». "

و قد نقلت قصص كثيرة في حالات محبي الحق وأولياء الله، والعلماء والعظماء، حسيث نالوا المقامات العالية نتيجة ترك أتباع الهوئ، هذه المقامات لم تكن ممكنة بالطرق العادية.

# ٢\_ لماذا أضلُّ من الأنعام١١

لتجسيد أهمية الموضوع في الآيات أعلاه، يبيّن القرآن أوّلاً؛ أنّ الذين اتّخذوا اهواءهم

١. سفينة البحار، ج ٢، ص ٧٢٨، (ذيل مادة هوي) ونهج البلاغة، الخطبة ٤٦.

٢. النازعات، ٤٠ و ٤١.

سر بحارالانوار، ج ٧٠، ص ٧٦، ومستدرك الوسائل، ج ١٢، ص ١١١.

آلهه يعبدونها هم كالأنعام، وبعد ذلك يضيف مشدداً: بل هم أضل!

نظير هذا التعبير ورد أيضاً في الآية ١٧٩ من سورة الأعراف في أهل النار الذين يؤولون إلى هذا المصير نتيجة عدم الاستفادة من السمع والبصر والعسقل، يسقول تعالى: ﴿ لُولئك كَالَانعام بِل هُم أَصْلَ ﴾.

(أضل)و إن كانت واضحة إجمالاً، لكن المفسّرين قدموا بحوثاً جيدة في هـذه المسألة، وهي ـمع تحليل وإضافات:

1-إذا لم تفهم الأنعام شيئاً، وليس لها أذن سامعة وعين باصرة، فذلك لعدم استعدادها الذاتي، لكن الأعجز منها الإنسان الذي تكمن في وجوده خميرة جميع السعادات، والذي أفاض الله عليه قدراً عظيماً من الإستعدادات ليستطيع أن يكون خليفة الله في الأرض، ولكن أفعاله الذميمة بلغت به حداً أسقطته عن مستوى الأنعام، وأذهبت كل لياقاته هدراً، وهوى من رتبة مسجود الملائكة إلى حضيض الشياطين الذليلة. وهذا هو الأضل والمؤلم حقاً.

٢- الأنعام غير مسؤولة تقريباً، وليست مشمولة بالجزاء الإلهي، في حمين أنّ البشر الضالين يجب عليهم أن يحملوا عبء كل أعهالهم على عواتقهم، ليروا جزاء أعهالهم بلانقص أو زيادة.

٣- يؤدّي الأنعام للإنسان خدمات كثيرة، وتنجز له أعمالاً مختلفة، أمّا طفاة البشر العصاة فلا تتأتى منهم أية منفعة، بل يسببون آلافاً من البلاءات والمصائب.

٤- الأنعام لا خطر منها على أحد، فإذا كان ثمة خطر منها، فخطر محدود، لكن الويل من الإنسان غير المؤمن، والمستكبر، عابد الهوئ، الذي يؤجج أحياناً نار حرب يذهب ضحيتها الملايين من الناس.

إذا لم يكن للأنعام قانون ومنهج، فإنها تتبع مساراً عينه الله لها على شكل غرائز، فهي تتحرك على ذلك الخط. أمّا الإنسان المتمرد، فلا يعترف بقوانين تكوينية ولا قوانين تشريعية، ويعتبر هواه وشهواته حاكماً على كل شيء.

٦- الأنعام لا تبرير لديها لأعهالها أصلاً، فإذا خالفت فهي المخالفة، وإذا أرادت أن تمضي في طريقها حين تمضي فذلك هو الواقع، أمّا الإنسان المتكبر السفاك، عابد الهوى فكثيراً ما

يبرر جميع جرائمه بالشكل الذي يدّعي فيه أنّه يؤدّي مسؤولياته الإلهية والإنسانية.

ولهذا، فلا موجود أكبر خطراً وأشد ضرراً من إنسان منتبع للهوى، عـديم الايمــان ومتمرد.

ولهذا وصمته الآية ٢٢ من سورة الأنفال بلقب ﴿ فَرَ الدُّولَ ﴾ وكم هو مـناسب هـذا اللقب؟!!

8003

### الآيات

أَلُمْ تَرَ إِلَى رَبِكَ كَيْفَ مَذَ ٱلظِلَّ وَلَوْشَاءَ لَجَعَلَهُ, سَاكِنَا ثُمَّ جَعَلَ الكُمُ ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلاً هُ ثُمَّ فَعَ فَبَضَ نَهُ إِلَيْ نَا فَبَصَا يَسِيرًا ﴿ وَهُ وَالَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْيَاسَا وَ النَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ ٱلنَّهَا رَنْشُورًا ﴿ وَهُ وَالَّذِى أَرْسَلَ ٱلرِيْحَ بُشَرًا بَيْنَ عَيدَى يَدَى رَحْمَتِهِ فَ وَأَنْزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا يَ طَهُ وَرًا ﴿ لَنَّ مِنْ السَّمَا وَلَيْسَا وَلَسَلَ الرِيْحَ بُلَدَةً مَّيْتَ اوَلِسَقِيهُ، مِمَّا خَلَقْنَا آنْعَكُمَا وَأَنَاسِيَ كَيْرًا ﴿ فَا وَلَقَدْصَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمْ لِيدَّكُرُوا فَأَنِي آفَا مَنَ السَّمَاءِ مَا يَعْمَا وَلَقَدْصَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمْ لِيدَ كَرُوا فَأَنِي آفَ السَّمَا وَالْكُولُ اللَّيْ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللِّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

## الثفسير

#### مركة الظلال:

في هذه الآيات كلام في أقسام مهمّة من النعم الإلهية، على سبيل بيان أسرار التوحيد ومعرفة الله، الأمور التي يزيدنا التفكر فيها معرفة بخالقنا وقرباً منه، ومع الإلتفات إلى أنّ المحاورات الكثيرة في الآيات الماضية كانت مع المشركين، تتّضح صلة وإرتباط هذه الآيات بالآيات السابقة.

في هذه الآيات، كـلام في نـعمة «الظـلال» ثمّ في آثـار وبـركات «اللـيل» و«النـوم والإستراحة» و«ضياء» النهار و«هـبوب الريـاح» و«نـزول المـطر» و«إحـياء الأراضي الموات» و«سقاية» الأنعام والناس.

يقول تعالى أولاً: ﴿ أَلَم ترالِي رَبُّك كيف هذ الظُّلِّ، ولو شا. لجعله ساكنا ﴾.

لا شك أنّ هذا الجزء من الآية إشارة إلى أهمّية نعمة الظلال الممتدة والمتحركة.

الظِلال التي لا تثبت على حال، بل هي في حركة وانتقال.

ولكن أي ظل هو المقصود بالآية؟ ثمَّة أقوال في أوساط المفسّرين:

بعضهم يقول: هذا الظل الممتد والمنتشر هو ذلك الظل المنتشر على الأرض بعد طلوع الفجر وقبل طلوع الشمس، وأهنأ الظلال والساعات هي تلك، هذا النور الشفاف، والظل المنبسط، يبدأ عند طلوع الفجر، يتلاشئ عند طلوع الشمس حيث يأخذ مكانه الضياء.

و يرئ البعض الآخر أنّ المقصود هو ظل الليل بأجمعه، الذي يبدأ من لحظة الغروب وينتهي عند لحظة طلوع الشمس، لأنّنا نعلم أنّ الليل في الحقيقة هو ظل نصف الكرة الأرضية المواجه للشمس، وهو ظل مخروطي يكون في الطرف الآخر ومنتشراً في الفضاء الواسع، وهذا الظل المخروطي في حركة داغة ومع طلوع الشمس على منطقة يزول عنها ليتشكل في أخرى.

وقال آخرون: المقصود هو الظل الذي يظهر للأجسام بعد الظهر فينبسط شيئاً فشيئاً بالتدريج.

طبيعي، أنّه لو لم تكن الجمل الآتية، لكنّا نفهم من هذه الجملة معنى واسعاً يشمل جميع الظلال الشاسعة، لكن سائر القرائن التي وردت على أثرها تدل على أن التّفسير الأوّل أكثر تناسباً، لأنّه تعالى يقول على أثر ذلك: ﴿ ثَمْ جعلنا للشّمن عليه دليلاً ﴾.

إشارة إلى أنّ مفهوم الظل لم يكن ليتضح لو لم تكن الشمس، فالظل من حيث الأصل يخلق بسبب ضياء الشمس، لأنّ «الظل» يطلق عادة على الظلمة الخفيفة اللون التي تظهر الأشياء فيها، وهذا في حالة ما إذا أضاء النور جسماً مانعاً لنفوذ النور، فإن الظل يبدو في الجهة المقابلة. بناءً على هذا فليس تشخيص الظل يتم بواسطة النور طبقاً لقاعدة «تعوف الأشياء بأضدادها» فقط، بل إنّ وجوده أيضاً من بركة النور.

بعد ذلك يبيّن تعالىٰ: ثمّ إنّنا نجمعه جمعاً وينداً ﴿**لَمْ قَبْضَنَاهُ لِلْيِنَا قَبْضاً يَسْيَراُ ﴾**.

من المعلوم أنّ الشمس حينا تطلع فإنّ الظلال تزول تدريجياً، حتى يحين وقت الظهر حيث ينعدم الظل تماماً في بعض المناطق، لأنّ الشمس آنئذ تستقر تماماً فموق رأس كل موجود، وفي مناطق أخرى يصل إلى أقل من طول الشاخص، ولهذا فالظل لا يعظهر ولا يختني دفعة واحدة ، وهذا نفسه حكمة الخالق، ذلك لأنّ الإنتقال من النور إلى الظلمة بشكل فجائي يكون ضاراً بجميع المخلوقات، لكن هذا النظام المتدرج في هذه الحالة الإنتقائية له أكبر المنفعة بالنسبة إلى الموجودات، دون أن يكون له أي ضرر.

التعبير بـ «يسيراً» إشارة إلى انقباض الظل الندريجي، أو إشارة إلى أنّ نظام النور

والظلمة الخاص، شيء يسير هين بالنسبة إلى قدرة الخالق، وكلمة (إلينا) تأكيد على هذه القدرة أيضاً.

على أية حال، لا شك أنّ الإنسان كما يحتاج إلى أشعة «النور» في حياته، فهو كذلك يحتاج إلى «الظل» لتعديل ومنع «النور» أوقات اشتداده، فكما أنّ أشعة النور المستديمة تربك الحياة، كذلك فإنّ الظل الدانم الساكن مهلك أيضاً.

في الحالة الأولى تحترق جميع الموجودات، وفي الحالة الثّانية تنجمد جميعاً. ولكن هذا النظام المتناوب من «النور» و«الظل» هو الذي يجعل الحياة ممكنة وسائغة للإنسان.

لذا فإن آيات قرآنية أخرى تعدُّ وجود الليل والنهار، الواحد تلو الآخر، من النعم الإلهية العظيمة، فني موضع يقول تعالى: ﴿قُل أُرأيتم لِن جعل الله عليكم الليل سرمداً للى يوم القيامة من لِله غير الله يأتيكم بضيا، أفلا تسمعون ﴾. ويضيف مباشرة: ﴿قُل أُرأيتم لِن جعل الله عليكم النّهار سرمداً لِلى يوم القيامة من لِله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ﴾. (

و يستنتج من هذا القول أنّ هذا النظام من رحمة الله الذي جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا و تستريحوا فيها، ولتستفيدوا في تحصيل المعاش من فضله، ولعلكم تشكرون ﴿و هِن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلّكم تشكرون ﴾ ``

و لهذا يعدّ القرآن «الظل الممدود» إحدى نعم الجنّة، حيث لا نورَ مُعشٍ مرهق، و لا ظلمة موحشة.

بعد ذكر نعمة الظلال، تناول القرآن الكريم بالشرح نعمتين أخريين متناسبتين معها تناسباً تاماً، فيكشف جانباً آخر من أسرار نظام الوجود الدالة على وجود الله، يقول تعالى: 
وهو الذي جعل لكم الليل لباسا ،

كم هو تعبير جميل ورائع ﴿جعل لكم الليل لباساً ﴾... هذا الحجاب الظلامي الذي لا يستر الناس فقط، بل كل الموجودات على الأرض و يحفظها كاللباس، و يلتحفه الإنسان كالغطاء الذي يستفيد منه أثناء النوم، أو لإيجاد الظلام.

ثمّ يشير تعالى إلى نعمة النوم ﴿والنُّوم سياتا ﴾.

۱. القصص، ۷۱ و ۷۲.

«السبات» في اللغة من «سبت» (على وزن وقت) بمعنى القطع، ثمّ جاء بمعنى تعطيل العمل الإستراحة، ولذا فإنّ أوّل أيّام الأسبوع يسمّونه في لغة العرب «يوم السبت» وهي تسمية أخذت من طريقة اليهود، لأنّه يوم تعطيلهم.

هذا التعبير \_ في الحقيقة \_ إشارة إلى تعطيل جميع الفعاليات الجسمانية أثناء النوم، لأنّنا نعلم أنّ قسماً مهماً من الأفعال البدنية يتوقف كلياً في حال النوم، وقسماً آخر مثل عمل القلب وجهاز التنفس يؤدّي عمله بصورة وئيدة جدّاً، ويستمر بصورة أكثر هدوءً كيا يرتفع التعب وتتجدد القوى.

النوم في وقته وبحسب الحاجة إليه، محدد لجميع طاقات البدن، وباعث للنشاط والقوّة، وأفضل وسيلة لهدوء الأعصاب، بعكس الأرق خصوصاً لفترة طويلة فهو ضار جدّاً وقد يؤدّي إلى الموت أيضاً، ولهذا فإنّ قطع برنامج النوم واحد من أهم أساليب التعذيب حيث يحطم كل مقاومة الإنسان بسرعة.

و في ختام الآية، أشار تعالى إلى نعمة «النهار» فقال تعالى: ﴿ وحِمل النّهار نشوراً ﴾.

كلّمة «النشور» في الأصل من النشر بمعنى البسط، في مقابل الطي وربّما كان هذا التعبير إشارة إلى انتشار الروح في أنحاء البدن، حين اليقظة التي تشبه الحياة بعد الموت، أو إشارة إلى انتشار الناس في ساحة المجتمع، والحركة للمعاش على وجه الأرض، نقرأ في حديث عن النّبي الأكرم عَبَيْنَ أنّه كان يقول كل صباح، «الحمد لله الذي أحياناً بعد ما أماتنا وإليه النشور». \

قضياء النهار من حيث روح وجسم الإنسان باعث على الحركة حقّاً، كما أنّ الظلام باعث على النوم والهدوء.

في عالم الطبيعة أيضاً، فإنّ الحركة والنشاط تشمل جميع الموجودات الحية و يستجد انبعاث فيها بمجرّد سطوع أوّل اشعة للشمس، فينطلق كل واحد منها إلى سبيله، وحتى النباتات تتنفس وتتغذى وتنموا وتنضج أمام النور، أمّا عند مغيب الشمس، فكأن الطبيعة تنفخ في صور انتهاء العمل والسكون، الطيور تؤوب إلى أوكارها، الموجودات الحية تنيء إلى الإستراحة والنوم، حتى النباتات تغطُّ في نوع من النوم.

١. تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٥٤٥٥.

بعد بيان هذه المواهب العظيمة \_ التي هي أهم ركائز الحياة الإنسانية \_ يتناول القرآن الكريم موهبة أخرى مهمّة جدّاً فيقول: ﴿وهو الذي أرسل الرّياح بشراً بين يدي رحمته وانزلنا من السّماء ها:طهورا ﴾.

لا يخلىٰ أن دور الرياح هو أنّها الطلائع المتقدمة للزول الرحمة الإلهيّة، وإلّا فلن تــنزل قطرة مطر على الأرض العطشيٰ أبدأ.

صحيح أن ضياء الشمس يبخر ماء البحار فيتصاعد في الفضاء، وتراكم هذه الأبخرة في طبقة عالية باردة يشكل الغيوم الممطرة، ولكن إذا لم تحمل الرياح هذه الغيوم المثقلة من أعالي المحيطات باتجاه الأراضي اليابسة، فستتحول هذه الغيوم إلى مطر وستهطل على نفس ذلك البحر.

والخلاصة أن وجود بشائر الرحمة هذه، التي تتحرك بشكل دائم في كل أرجاء الأرض، سبب رواء الجفاف على الأرض، ونزول المطر الباعث على الحياة وتشكيل الأنهار والعيون والآبار، وغو أنواع النباتات.

إنّ قسماً من هذه الرياح المتقدمة لقطعات الغيوم، في حركتها وامتزاجها برطوبة ملائمة، تبعث النسيم المنعش الذي تشم منه رائحة المطر، هذه الرياح مثل البشير الذي يُنبىء عن قدوم مسافر عزيز.

التعبير بـ «الرياح» بصيغة الجمع لعله إشارة إلى أنواع مختلفة منها، فبعض شهالي، وبعض جنوبي، وبعض جنوبي، وبعض يهب من الشرق إلى الغرب، ومنها ما يهب من الغرب إلى الشرق، فتكون سبباً في انتشار الغيوم في كل الآفاق. "

المهم هنا هو أنّ «الماء» قد وصف بـ «الطهور» التي هي صيغة مبالغة من الطهارة والنقاء ولهذا فمفهوم الطهارة والتطهير يعني أنّ الماء طاهر بذاته، ويطهر الأشياء الملوثة... ثمّة أشياء كثيرة غير الماء طاهرة، ولكنّها لا تستطيع أن تكون مطهرة لغيرها!

وعلى أية حال، فمضافاً إلى خاصية الإحياء، فإنّ للماء خاصية كبيرة الأهميّة هـي التطهير، فلولا الماء فإنّ أجسامنا ونفوسنا وحياتنا تتسخ وتتلوث في ظرف يوم واحــد

ر يجب الإنتباه إلى أنَّ «بُشْراً» -بسكون الشين مخفف - «بُشُراً» -بضم الشين -الذي هو جمع «بشور» (على وذن قبول) بمعنى مبشر وبشير.

والماء وإن لم يكن قاتلاً للميكروب عادة، ولكنّه يستطيع ازالتها وطردها بسبب خاصيته الفذة (الإذابة)، ومن هذه الناحية فإنّه يقدم مساعدة مؤثرة جدّاً في مسألة سلامة الإنسان ومكافحة أنواع الأمراض.

مضافاً إلى أن تنقية الروح من التلوث بواسطة الغسل والوضوء تكون بالماء، إذن فالماء مطهر للروح والجسم معاً.

لكن خاصية التطهير هذه مع ما لها من الأهميّة، اعتبرت في الدرجة الثّانية، لذا يضيف القرآن الكريم في الآية التي بعدها بأنّ الهدف من نزول المطر هو الإحياء: ﴿لنحبي به بلدة هيتاً﴾ (

وأيضاً ﴿ ونسقيه ممّا خلقنا أنعاماً وأناسيُّ كثيراً ﴾.

### بحوث

ا- في هذه الآية ورد الكلام عن الأنبعام والأنباسي الكثيرة منع أن جميع النباس والحيوانات تستفيد من ماء المطر!!

هذه إشارة إلى البدو الرحل وساكني الخيام الذين ليس لديهم ماء مطلقاً سوى ماء المطر حيث يستفيدون منه مباشرة، هذه النعمة الكبيرة محسوسة لديهم أكثر فحينا تظهر السُحب في السهاء ويمطل عليهم المطر، وتمتلىء الأراضي المنخفضة من ماء المطر الزلال، فيرتوون منه ويسقون انعامهم، ويشعرون بنشاط الحياة يدبُّ في وجودهم ووجود أنعامهم.

٢- جملة «نسقيه» من مادة «إسقاء» وفرقها عن «سقى » كها قبال الراغب في المفردات و آخرون من المفسّرين، هو أنّ الإسقاء بمعنى تهيئة الماء وجعله للسقاية، ليشرب منه الإنسان متى أراد، في حين أن مادة «سقى» بمعنى أن يُعطى من يريد الماء حستى يسترب، وبعبارة أخرى فإن الإسقاء له معنى أوسع وأعم.

٣- في هذه الآية، ورد الكلام أوّلاً عن الأراضي الميتة، ثمّ الأنعام ثمّ الأناسي، وهذا
 التعبير ربّا كان لأنّ الأراضي إذا لم تحي بالمطر، فلن يكون للأنـعام طـعام، وإذا لم تـعش

١. ينبغي الإلتفات إلى أن «بلدة» هنا بمعنى الصحراء، ومع أنّ هذا اللفظ مؤنث، فصفته التي هي «ميتاً» وردت بصيغة المذكر، ذلك لأنّ المراد بالمعنى «المكان» وهو مذكر.

الأنعام، فلن يستطيع الإنسان إن يتعذى منها.

عـ طرح مسألة الإحياء بالماء بعد مسألة التطهير، قد يكون إشارة إلى الإرتباط الوثيق بين هاتين المسألتين (حول آثار الإحياء بالماء، ثمة بحث مفصل في ذيل الآية ٣٠ سـورة الانبياء).

في الآية الأخيرة مورد البحث ميسر تعالى إلى القرآن فيقول: جعلنا هذه الآيات بينهم بصور مختلفة ومؤثرة ليتذكروا وليتعرفوا من خلاله على قدرة الخالق، لكن كثيراً من الناس لم يتخذوا موقفاً إزاء ذلك إلا الإنكار والكفران: ﴿ولقد صرّفنا المينهم ليد تحروا فأسى أكثر للنّاس إلا كفورا ﴾.

وإن أرجع كثير من المفسّرين مثل العلّامة الطبرسي في تفسيره، والشيخ الطوسي في تفسير التبيان، والعلامة الطباطبائي في تفسير الميزان وآخرين، الضمير في جملة «صرفناه» إلى المطر، حيث يكون مفهومها هكذا: أنزلنا المطر في جهات ومناطق مختلفة من الأرض، ووزعناه بين الناس ليتذكروا هذه النعمة العظمى.

لكن الحق أن هذا الضمير يرجع إلى القرآن وآياته، لأنّ هذا التعبير (بصيغة الفعل الماضي والمضارع) ورد في عشرة مواضع من القرآن الجيد، حيث أرجع في تسعة مواضع إلى آيات القرآن وبياناته صراحة، وأتبع بجملة «ليذكروا» أو ما يشابهها في موارد متعددة، على هذا فن البعيد جداً أن يأخذ هذا التعبير مفهوماً آخر في هذا المورد الواحد.

و من حيث الأصل فإن «تصريف» التي هي بمعنى النحويل من حال إلى حال، ليس لها تناسب كثير مع نزول المطر، في وقت هي أكثر تناسباً مع آيات القرآن التي تأتي في انحاء مختلفة، أحياناً بصورة وعد، وأحياناً بصورة أمر، وأخرى بصورة نهي، وأحياناً بمصورة قصص الماضين.

### الآيات

### التفسير

# بمران متماوران: عذب فرات وملع أمام

الآية الأولىٰ \_مورد البحث \_أشارت إلى عظمة مقام النّبي تَبَيّبَيْنَ ، يقول تعالى: لو أردنا لبعثنا نبيّاً في كل مدينة وبلد، لكنّنا لم نفعل هذا وألقينا مسؤولية هداية العالمين على عاتقك:

#### ﴿ ولو شئنا لبعثنا في كل قرية نديراً ﴾

كما أنّ الله عزَّوجل \_طبقاً للآيات السابقة \_قادر على إرسال قطرات المطر الباعث على الحياة إلى كل الأراضي الميتة، فله القدرة أيضاً على إنزال الوحي والنبوّة على قلب نبيّ في كل قرية، وأن يبعث لكل أمة نذيراً، لكن الله يختار لعباده ما هو أصلح، لأنّ تمركز النبوّة في وجود فرد واحد يكون باعثاً على وحدة وانسجام الناس، ومانعاً من كل فرقة وتشتت.

و يحتمل أن بعض المشركين أوردوا هذا الاشكال وهو: ألم يكن من الأفضل أن يبعث الله نبيّاً في كل مدينة وقرية؟!

لكن القرآن يقول في ردّهم: لو أراد الله ذلك لفعل، لكن هذا التشتت ليس في صالح الأمم والشعوب قطعاً.

وعلى أية حال، فكما أنّ هذه الآية دليل على عظمة مقام النّبي عَيَّرَةٍ ، فهي دليل كذلك على وجوب وحدة القائد، وعلى ثقل عبء مسؤوليته.

وبنفس هذا الدليل، يبيّن الله تبارك وتعالىٰ في الآية التالية، أمرين إلهـيين مـهمين يشكلان منهجين أساسيين للانبياء، فيوجه الخطاب أوّلاً إلى الرّسول الأعظم الله ويقول؛ ﴿ فَلا تَطْعُ الكَافُرِينَ ﴾.

لا تخطُ أية خطوة على طريق التوافق مع انحرافاتهم، فإنّ التوافق مع المنحرفين آفة الدعوة إلى الله، قف أمامهم بقوّة، واسع إلى إصلاحهم، لكن كن حذراً ولا تستسلم لأهواءهم وخرافاتهم.

أمّا القانون الثّاني فهو: جاهد أولئك بالقرآن: ﴿ وَجِاهِدُهُمْ بِهُ جِهادُلُ كَبِيرِلُهُ.

جهاداً كبيراً بعظمة رسالتك، وبعظمة جهاد كل الأنبياء الماضين، الجهاد الذي يشمل جميع الأبعاد الروحية والفكرية للناس، ويشمل كل الأصعدة المادية والمعنوية.

لا شك أنّ المقصود من الجهاد في هذا الموضع هو الجهاد الفكري والشقافي والتبليغي وليس الجهاد المسلح، ذلك لأنّ هذه السورة مكية، والأمر بالجهاد المسلح لم يكن قد نزل في مكّة. وعلى قول العلّامة «الطبرسي» في مجمع البيان، أنّ هذه الآية دليل واضح على أنّ الجهاد الفكري والتبليغي في مواجهة وساوس المضلين وأعداء الحق من أكبر أنواع الجهاد. وروي عن النّبي مَرَّانِيُّ «رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر». المناه وروي عن النّبي مَرَّانِيُّ «رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر». المناه ا

وربّاكان هذا الحديث إشارة إلى نفس هذا الجهاد وإلى عظمة ما يؤدّيه العلماء في التبليغ بالدين، هذا التعبير يجسد أيضاً عظمة مقام القرآن، ذلك لأنه وسيلة هذا الجهاد الكبير وسلاحه القاطع، فإنّ قدرته البيانية واستدلاله وتأثيره العميق وجهاذبيته فموق تمصور وقدرة البشر.

الوسبلة المؤثرة والواضحة كوضوح الشمس وضياء النهار، والمطمئنة كطمأنية ستائر الليل، والمحركة كحركة الرياح الخلاقة، والعظيمة بعظمة الغيوم وفيها تبثه قطرات المطر من حياة، حيث أشارت إلى ذلك الآيات السابقة.

و بعد فاصلة وجيزة، يتناول القرآن الكريم مجدداً الاستدلال على عظمة الخالق عن طريق بيان نعمه في النظام الكوني، فيشير بعد ذكر المطر في الآيات السابقة إلى عدم الإختلاط بين المياه العذبة والمالحة: ﴿ وهو الذي مرج البحرين هذا عذب فرات وهذا ملح أجاج وجعل بينهما برزخا وحجرا محجوراً ﴾

۱. تفسير مجمعالبيان، ج ۷، ص ۱۷۵.

«مرج» من مادة «المرج» (على وزن فلج) بمعنى الخلط أو الإرسال، وهنا بمعنى المجاورة بين الماء العذب والمالح.

«عذب» بمعنىٰ سائغ وطيب وبارد، و«فرات» بمعنىٰ لذيذ وهنيء.

«ملح» بمعیٰ مالح، و «أجاج» بمعنیٰ مُرّ وحار. (بناء علی هذا فملح وأجاج نقطتان مقابلتان لعذب وفرات).

«برزخ» بمعنیٰ حجاب وحائل بین شیئین.

و جملة ﴿مجراً معجوراً ﴾ كما أشرنا سابقاً (ذيل الآية ٢٢ من هذه السورة) كانت جملة لاخذ الأمان بين العرب يقولونها عندما يفاجؤون بشخص يخافونه ويرهبونه، يعني (أعفُ عنا، وآمنا، وابتعد عنا).

على أية حال، فهذه الآية تصور واحداً من المظاهر المدهشة لقدرة الخالق في عالم مخلوقاته، وكيف يستقر حجاب غير مرئي، وحائل خني بين البحر المالح والبحر العذب، فلا يسمح لهما بالاختلاط.

و قد اتّضع اليوم أن هذا الحجاب اللامرئي، هو ذلك «التفاوت بين كثافة المالح والعذب» وفي الإصطلاح «تفاوت الوزن النوعي» لهما، حيث يكون سبباً في عدم امتزاجهما إلى مدة طويلة.

ورغم أنّ جماعة من المفسّرين وقعوا في تعب من أجل اكتشاف مثل هذين البحرين في الكرة الأرضية وأين يوجد بحر عذب الماء في جوار بحر مالح الماء ولا يمتزجان!؟ لكن هذه المشكلة انحلت لنا، لاتنا نعلم أنّ جميع أنهار الماء، العذب العظيمة التي تصب في البحار عند الساحل، تشكل بحراً من الماء العذب، فتدفع المياه المالحة إلى الخلف، ويستمر هذا الوضع إلى مدّة طويلة، وبسبب التفاوت في كثافتها يمتنعان عن الإمتزاج مع بعضها، فكل واحد منها يقول للآخر: ﴿حجراً محجوراً ﴾.

الملفت هو أنّ سطح البحر يرتفع وينخفض بمقدار كبير بسبب المد والجزر اللذين يحصلان مرّتين في اليوم بتأثير جاذبية القمر وبذلك تغمر المياه العذبة التي شكلت بحراً اليابسة في مصبات تلك الأنهار وأطرافها، وقد استفاد الناس من هذه الحالة منذ قديم الزمان، فحفروا جداول كثيرة في أطراف ملتق الأنهار مع البحر، وزرعوا اراض شاسعة بالاشجار، حيث تتم سقايتها بنفس ذلك الماء العذب الذي ينتشر في مناطق واسعة بواسطة المد والجزر.

توجد حتى الآن في جنوب العراق وإبران ملايين من أشجار النخيل، وقد شاهدنا عن قرب أن قسماً منها يسقى فقط بهذه الوسيلة، ويقع على بعد كبير من ساحل البحر، وأحياناً يتغلب الماء المالح حيث تقل المياه التي تصبها الأنهار الكبيرة في البحر في السنين المجدية، فيقلق المزارعون من أهل هذه المنطقة، لأنّ ذلك يضرُّ بزراعتهم ضرراً بالغاً.

لكن العادة ليست كذلك، فهذا الماء «العذب الفرات» المستقر إلى جوار الماء «المالح والأجاج» يُعدُّ ذخيرة عظيمة لهم.

معلوم أنّ وجود العلل الطبيعية في مثل هذه المسائل لا يقلل من قيمتها أبداً، وإلّا فما هي الطبيعة؟ ليست هي إلّا فعل الله وإرادته ومشيئته، وهو تعالى الذي منح هذه الخواص لهذه الموجودات.

و الملفت للنظر أنّ الإنسان حينا يجتاز هذه المناطق بالطائرة، يرى جيداً هذان الماءان الختلفان في اللون، غير الممتزجين، فيذكّر هذا المشهد الإنسان بهذه النكتة القرآنية.

إنّ جعل هذه الآية وسط آيات تتعلق بـ «الكفر» و «الإيمان» ربّما تكون أيضاً إشارة و تمثيلاً لهذا الأمر، فني المجتمع الواحد أحياناً، وفي المدينة الواحدة، بل حتى في البيت الواحد أحياناً، يتواجد أفراد مؤمنون كالماء العذب والفرات، مع أفراد بلا إيمان كالماء المالح الأجاج... مع طرازين من الفكر، ونوعين من العقيدة. ونمطين من العمل، طاهر وغير طاهر، دون أن يمتزجا.

في الآية التالية ـ بمناسبة البحث في ننزول المبطر، وفي البنحرين العنذب والأجناج المتجاورين يتحدث القرآن الكريم عن خلق الإنسان من الماء، فيقول تعالى: ﴿وهو الذي خلق من الماء بشراً﴾

حقاً إن النحت في الماء، وخلق صورة بديعة كهذه على الماء، دليل على عظمة قدرة الخالق، وكان الكلام في الآيات السابقة حول إحياء النباتات بواسطة المطر، والكلام ـ هنا عن مرحلة أعلى، يعنى خلق الإنسان من الماء.

و بين المفسّرين أقوال في المراد من الماء هنا:

ذهب جماعة أنّ المقصود من «بشر» هو الإنسان الأول، يعني آدم المنه الله لأنّ خلقه كان من «طين» يعني عجيناً من ماء وتراب، إضافة إلى أنّ الماء كان أوّل موجود خلقه الله تعالى طبقاً للرّوايات الإسلامية، وخلق الإنسان من ذلك الماء، وتنكير «بشر» شاهد على هذا المعنى.

و ذهب جماعة آخرون أنّ المقصود من «الماء» هو ماء النطفة، حيث يتكون جميع الناس منه بقدرة الخالق، ومع امتزاج نطفة الرجل «العيمن» الذي يسبح في الماء مع «البويضة» نطفة المرأة، تتكون أول نواة لحياة الإنسان، يعني الخلية الإنسانية الحية الأولى.

لو تدبّر الإنسان وتأمل في مراحل انعقاد النطفة من بدايتها إلى نهايتها، فسيشاهد الكثير من آيات عظمة الحق وقدرة الخالق فيها، حيث تكفي وحدها لمعرفة ذاته المقدسة تبارك وتعالى!

الشاهد على هذا التّفسير، جملة وردت في آخر الآية، وسنشرحها ﴿فجعله نسياً وصهراً﴾.

فضلاً عن هذا، فلا شك أنّ الماء يشكل القسم الأكبر من وجود الإنسان، بالصورة التي يكن القول أنّ المادة الأساس لوجود أي إنسان هي الماء، لهذا فإن مقاومة الإنسان إزاء العطش قليلة جدّاً. في حين يستطيع الإنسان أن يقاوم أيّاماً وأسابيع حيال قلة المواد الغذائية.

و يحتمل قوياً أيضاً، أنَّ جميع هذه المعاني تجتمع في مفهوم الآية، أي إنّ الإنسان الأوّل خلق من ماء، وأن تكوّن جميع أفراد البشر من ماء النطفة أيضاً، وأنّ الماء يشكل أهم مادة في بناء جسم الإنسان أيضاً... الماء الذي يعتبر من أبسط موجودات هذا العالم، كيف صار مبدأ إيجاد مثل هذا الخلق الجميل!؟ وهذا دليل بيّن على قدرته تبارك و تعالى.

بعد ذكر خلق الإنسان، يورد جلّ ذكره الكلام عن انتشار الأنسان، فيقول: ﴿فجعله نسبا وصهراً ﴾

المقصود من «النسب» هو القرابة التي تكون بين الناس عن طريق الذرية والولد، مثل إرتباط الأب والابن، أو الإخوة بعضهم مع بعض، أمّا المقصود من «صهر» التي همي في الأصل بمعنى «المختن» هو الإرتباط الذي يقام بين طائفتين عن هذا الطريق، مثل إرتباط الإنسان بأقرباء زوجته، وهذان الإثنان هما ما يعبر عنه الفقهاء في مباحث النكاح بد «النسب» و «السبب».

في القرآن المجيد في سورة النساء، أشير إلى المحارم النسبية النسب في سبعة موارد (الأم، البنت، الأخت، العمة، الخالة، بنت الأخ، بنت الأخت) وإلى المحارم السببية في أربعة موارد (بنت الزوجة، أم الزوجة، زوجة الابن، زوجة الأب).

ربيت المؤكّد أنّ هناك وجهات نظر أخرى لدى المفسّرين في تفسير هذه الجملة، لكن ماقلناه أوضح وأقوى من جميعها.

فن جملتها أنّ جماعة منهم اعتبروا «النسب» بمعنىٰ أولاد الابن، «الصهر» بمعنىٰ أولاد البن، «الصهر» بمعنىٰ أولاد البنت، ذلك لأنّ الإرتباط النسبي يحسب على أساس الآباء لا على أساس الأمهات.

وكما قلنا بشكل مفصل في ذيل الآية ٦٦ من سورة آل عمران فإن هذا اشتباه كبير، استمدَّ من سنن أيّام ما قبل الإسلام، حيث اعتبروا النسب عن طريق الأب فقط، وليس للأم أي أثر، في حين أنّ من المسلمات في الفقه الإسلامي وبين جميع علماء الإسلام أنّ الحرمة النسبية من ناحية الأب ومن ناحية الأم أيضاً (ولزيادة الاطلاع، راجع التّفسير ذيل الآية ١٦ من سورة آل عمران).

ولكن هذه الرّوايات تعتبر بيان للمصاديق الواضحة، ولا تقدح بعمومية مفهوم الآية، فالآية تشمل كل إرتباط يكون عن طريق النسب والمصاهرة، وأحد مصاديقها الواضحة كان إرتباط على يَجِين مع النّبي رَجِينٍ .

في ختام الآية يقول تبارك وتعالى بصيغة التأكيد على المسائل الماضية: ﴿وَكَـانَ رَبِّكَ قديراً﴾.

و يبين القرآن الكريم في نهاية المطاف في الآية الأخيرة \_ مورد البحث \_ انحراف المشركين عن أصل التوحيد، من خلال المقايسة بين قدرة الأصنام وقدرة الخالق، حيث مرّت غاذج منها في الآيات السابقة، يقول: ﴿ويعبدون من دون الله ما لاينفعهم ولايفرهم ﴾ من المسلّم أنّ وجود المنفعة والضرر لا يكون وحده معيار العبادة، لكن القرآن يبين من خلال هذا التعبير هذه النكتة، وهي أنّهم يفتقدون أية حجة في هذه العبادة، لأنّ الأصنام موجودات عديمة الخاصية تماماً، وفاقدة لأية قيمة، ولأي تأثير سلبي أو إيجابي.

و يضيف القرآن الكريم في ختام الآية أنّ الكفرة يعين بعضهم بعضاً في مواجهة خالقهم «في طريق الكفر» ﴿وكان الكافر على ربّه ظهيراً ﴾.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٧٥، وتفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

إنّ هؤلاء ليسوا وحدهم في طريق الضلال، إنّهم يقوي بعضهم بعضاً بشكل قاطع، ويعبئون القوى ويقيمون العراقيل ضد دين الله ونبيّه والمؤمنين الحقيقيين، وإذا رأيه أنّ بعض المفسّرين يحصر «الكافر» الوارد في هذه الآية في «أبي جهل» فمن باب ذكر المصداق البارز، وإلّا فإنّ الكافر في كل مورد له معنى واسع يشمل جميع الكفار.

# بحثان

#### 1\_ وعدة القيادة

في الآية الأولى \_ مورد البحث \_ قرأنا قوله تعالى: ﴿ ولو هنئا لبعثنا في كلّ قرية نذير الله ولكننا لم نفعل مثل هذا ... ومن المسلّم أن علة ذلك لأنّ الأنبياء قادة الأمم، ونعلم أنّ التعدد في مسألة القيادة يؤدّي إلى إضعاف كل أمّة وشعب، خاصّة وأنّ الكلام هنا عن خاتم الأنبياء على أن تستمر هذه القيادة حتى نهاية العالم، لذا تتضح \_ أكثر \_ أهمية التمركز والوحدة في القيادة.

القائد الواحد يستطيع أن يوحد جميع القوى، ويمنحها الإنسجام والوحدة، وفي الحقيقة فإن مسألة وحدة القيادة انعكاس لحقيقة التوحيد في المجتمع الإنساني، ويكون في النقطة المقابلة ظواهر الشرك والتفرقة والنفاق.

و ما ورد في الآية ٢٤ من سورة فاطر: ﴿ وَإِنْ مِنْ لَغَةَ إِلّا خَلَا فَيِهَا نَدْيِنِ ۖ فَلَيْسَ ثُمَّةُ مَنَافَاةً مع البحث أعلاه، لأنّ الكلام فيها عن الأمة، لا أهل كل مدينة وكل بلد.

فلو أغمضنا النظر عن مقام الأنبياء، فإنّ هذا الأصل صحيح أيـضاً حـتىٰ في أدنىٰ مستويات القيادة، والشعوب التي صارت أسيرة التعدد في القيادة، انتهت إلى التجزئة في سائر شؤونها، فضلاً عن الضعف والعجز.

### ٢\_ القرآن وسيلة الجهاد الكبير

«الجهاد الكبير» تعبير بليغ عن أهمية منهج الكفاح الرّباني البنّاء.

الملفت للإنتباء في الآيات أعلاه، هو أنّ هذا العنوان قد أُعطي للقرآن، أو بعبارة أخرى: للأشخاص الذين يجاهدون بالقرآن مظاهر الظلال والانحرافات والتلوثات.

هذا التعبير يبين المواجهات المنطقية والعقائدية من جهة، ويكشف عن عظمة مقام القرآن من جهة أخرى. ورد في بعض الرّوايات: أنّ أبا سفيان بن حرب وأبا جهل بن هشام، والأخنس بن شريق بن عمر بن وهب الثقني حليف بني زهرة ... خرجوا ليلة ليستمعوا إلى رسول الله على وهو يصلي من الليل في بيته. فأخذ كلَّ رجل منهم مجلساً يستمع فيه، وكلَّ لا يعلم بمكان صاحبه، فباتوا يستمعون له، حتى إذا طلع الفجر تفرقوا فجمعهم الطريق، فتلاوموا، وقال بعضهم لبعض: لا تعودوا، فلو رآكم بعض سفهائكم لأوقعتم في نفسه شيئاً! ثمّ انصر فوا. حتى إذا كانت الليلة الثانية عاد كلُّ رجل منهم إلى مجلسه، فباتوا يستمعون له، حتى إذا طلع الفجر تفرقوا، فجمعهم الطريق، فقال بعضهم لبعض مثل ما قالوا أوّل مرّة! ثمّ انصر فوا. حتى إذا كانت الليلة الثالثة أخذ كلُّ رجل منهم مجلسه، فباتوا يستمعون له، حتى إذا طلع الفجر تفرقوا، فجمعهم الطريق فقال بعضهم لبعض: لا نبرح حتى نتعاهد ألا نعود! فتعاهدوا على ذلك، ثمّ تفرقوا.

فلم أصبح الأخنس بن شريق أخذ عصاه، ثمّ خرج حتى أتى أبا سفيان في بيته، فقال: أخبر في \_ يا أبا حنظلة \_ عن رأيك فيا سمعت من محمّد. فقال: يا أبا تعلبة، والله لقد سمعت أشياء أعرفها، وأعرف ما براد بها، وسمعت أشياء ما عرفت معناها، ولا ما براد بها.

قال الأخنس: وأنا والذي حلفت به.

قال: ثمّ خرج من عنده حتى أتى أبا جهل، فدخل عليه بيته، فقال: يا أبا الحكم، ما رأيك فها سمعت من محمّد؟

فقال: ماذا سمعت!؟ تنازعنا نحن وبنو عبد مناف الشرف. أطعموا فأطعمنا، وحملوا فحملنا، وأعطوا فأعطينا، حتى إذا تجاثينا على الركب، وكنّا كفرسي رهان. قالوا: منّا نبي يأتيه الوحى من السهاء. فمتى ندرك مثل هذه؟ والله لا نؤمن به أبداً ولا تصدقه!!.

قال: فقام عنه الأخنس وتركه ١

نعم، جاذبية القرآن ردت هؤلاء إلى أنفسهم ليالي متوالية، وكانوا حتى بياض الصبح غرقي هذه الجاذبية الإلهيّة، لكن التكبر والتعصب والحرص على المصالح المادية كان مسلطاً عليهم بحيث منعهم من قبول الحق.

ولا شك أنّ هذا النّور الإلهي له هذه القدرة على أن يجذب إليه كل قلب مستعد أينها كان، ولهذا كان القرآن وسيلة «الجهاد الكبير» في الآيات مورد البحث.

٨ سيرة ابن هشام، ج ١، ص ٣٣٧، وتفسير في ظلال القرآن، ج ٦، ص ١٧٢.

### الآيات

وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا مُبَشِّرًا وَيَذِيرًا اللهُ قُلْمَا أَسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلّا مَن شَكَآء أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِهِ عِسَبِيلًا اللهِ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْحِيّ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَيِحْ بِحَمَّدِهِ عَ وَكَفَى بِهِ عِبْدُنُوبِ عِبَادِهِ عَجَدِرًا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهَ مَوْتِ وَالْأَرْضُ وَمَا يَنْهُمَا فِي سِتَّةِ أَبَامِ ثُمَّ السَّمَوى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَانُ فَسَلَ بِهِ عَلِي اللهِ عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَانُ فَسَلَ بِهِ عَبِيرًا اللهُ المَّاسِلُ اللهِ عَلَى اللهُ ال

# التفسير

# أُمِري هو هدايتكم:

كان الكلام في الآيات السابقة حول إصرار الوثنيين على عبادتهم الأصنام التي لا تضرُّ ولا تنفع، وفي الآية الحالية الأولى يشير القرآن إلى مهمّة النّبي الله هؤلاء المتعصبين المعاندين، فيقول تعالى: ﴿وها أرسلناك إلّا هِبشُّراً ونذيراً ﴾ ا

إذا لم يتقبل هؤلاء دعوتك، فلا جناح عليك، فقد أديت مهمتك في البشارة والإنذار. ودعوت القلوب المستعدة إلى الله.

هذا الخطاب، كما يشخص مهمّة النّبي مُنَافِئة ، كذلك يسلّيه، وفيه نوع من التهديد لهذه الفئة الضالة، وعدم المبالاة بهم.

ثمّ يأمر النّبي عَبَالِيَّ أن يقول لهم أنني لا أريد منكم في مقابل هذا القرآن وابلاغكم رسالة السهاء أي أجر وعوض: ﴿قُل هَا لُسَالِكُم عليه هن أجر ﴾ ثمّ يضيف: إنّ الأجر الوحيد الذي أطلبه أن يهتدي الناس إلى طريق الله ﴿إلّا هن شاء أن يتخذ إلى ربّه سبيلاً﴾

يعني أجري وجزائي هو هدايتكم فقط، وبكامل الإرادة والاختيار أيضاً، فلا إكراه ولا

ر «نذبر» في اعتقاد البعض صيغة مبالغة، في حين أنّ «مبشر» اسم فاعل فقط، هذا التفاوت التعبيري يمكن أن يكون بسبب أنّ النّبيعُ عَبْرُولُهُ كان في مواجهة فئة بلا إيمان وكان لها إصرار بالغ على انحرافها، فلا بد أن يبالغ في إنذارها. (تفسير روح المعاني ذيل الآية مورد البحث).

إجبار فيه، وكم هو جميل هذا التعبير الكاشف عن غاية لطف ومحبة النّبي ﷺ لأتباعه، ذلك لأنّه عدَّ أجره وجزاءًه سعادتهم.

بديهي أنَّ للنّبي عَلِيْكُونَ أجراً معنوياً عظيماً على هداية الأمة، ذلك لأن «الدال على الخير كفاعله». أ

و ذكر المفسّرون احتمالات أخرى أيضاً في تفسير هذه الآية من جملتها:

يرى جماعة من المفسّرين أنّ معنىٰ هذه الآية هكذا «أنا لا أريد منكم أي جزاء إلّا ما أردتم من إنفاق الأموال على المحتاجين في سبيل الله، وذلك مرتبط برغبتكم». "

لكنّ التّفسير الأوّل أقرب إلى معنىٰ الآية.

اتّضح ممّا قلناه أعلاه، أنّ الضمير في «عليه» يرجع إلى القرآن وتبليغ دين الإسلام، لأنّ الكلام كان في عدم المطالبة بالأجر والجزاء في مقابل هذه الدعوة.

هذه الجملة بالإضافة إلى أنّها تقطع حجج المشركين. فهي توضح أن قبول هذه الدعوة الإلهية سهل ويسير جدّاً لكل أحد، بلا مشقّة ولا خسارة.

وهذا بنفسه شاهد على صدق دعوة النّبي تَنَائِنَة، ونـقاء فكـره ومـنهجه، وذلك لأنّ الأدعياء الكاذبين لابدّ أن يُدخلوا في هذا العمل رغبتهم في الأجر والجزاء بصورة مباشرة أو غير مياشرة.

و تبين الآية التي بعدها المعتمد الأساس للنّبي عَلَيْنَةً ﴿ وَتُوكُلُ عَلَى الْحَيِّ الّذِي لايموعهِ فَعَ هذا المعتمد والملجأ والمولى الذي ما زال ولن يزال حياً دائماً، فلاحاجة لك بأجر وجزاء هؤلاء، ولا خوف عليك من ضررهم ومؤامراتهم.

والآن حيث الأمر على هذه الصورة فسبح الله تنزيهاً له من كل نقص، وأحمده إزاء كل هذه الكمالات ﴿ وسبّح بحمد﴾

من الممكن اعتبار هذه الجملة بمنزلة التعليل للجملة السابقة. لأنّ تعالى هو المنزّه من كل عيب ونقص، وأهلُ لكل كمال وجمال، وحقيق بالتوكل عليه.

ثمّ يضيف القرآن الكريم: لا تقلق من بهتان ومؤامرات الأعداء، لأنّ الله مــطلع عــلي

١. بناء على هذا فالاستثناء في الآية أعلاه «استثناء متصل» وإنْ بدا منقطاً لأول وهلة.

٢. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ١٢٣، من طبعة آل البيت.

٣.الاستثناء في هذه الحالة «استثناء منقطع».

ذنوب عباده وسيحاسبهم: ﴿ وَكَفَّيْ بِهِ بِذَنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرُ ﴾.

الآية التالية بيان لقدرة الخالق في ساحة عالم الوجود، ووصف آخر لهذا الملاذ الأمين، يقول تعالى: ﴿ للّذي خلق السّماولت والأرفن وما بينهما في ستّة أيّام ثمّ استوى على العرفي فأخذ بتدبير العالم.

إنّ من له هذه القدرة الواسعة يستطيع أن يحفظ المتوكلين عليه من كل خطر وحادثة، فكما أنّ خلق العالم كان بواسطة قدرته، كذلك فإنّ إدارة وقيادة وتدبير ذلك العالم بأمر ذاته المقدسة.

ضمناً. فإن خلق العالم بشكل تدريجي إشارة إلى أنّ الله لا يعجل في أي عمل، فإذا لم يجاز أعداءك سريعاً، فلأجل أن يمنحهم الفسحة والفرصة حتى يأخذوا بإصلاح أنفسهم، فضلاً عن أن من يعجل هو من يخاف الفوت، وهذا غير متصور بالنسبة إلى الله القادر المتعال.

في مسألة خلق عالم الوجود في ستة أيّام، فإنّ «اليوم» في مثل هذه الموارد بمعنى «المرحلة». أو الفترة الزمنية وهذه الفترة من الممكن أن تستغرق ملايين أو مليارات من السنين، وشواهد هذا المعنى في الأدب العربي وغيره كثيرة، بحثناه بشكل مفصل في تفسير الآية ٥٤ من سورة الأعراف، وشرحنا هناك هذه المراحل الست.

و أيضاً فإنّ معنيٰ «العرش» وجملة ﴿ *لستوىٰ على العرش﴾* وردت هناك أيضاً.

وفي ختام الآية يضيف تعالى: ﴿ للرَّحَـعَانَ ﴾: من شملت رحمته العامَّة جميع الموجودات، فالمطيع والعاصي والمؤمن والكافر يغترفون من خوان نعمته التي لا انقطاع فيها.

والآن، حيث ربّك الرحمن القادر المقتدر، فإذا أردت شيئاً فاطلب منه فإنّه المطلع على الحتياجات جميع عباده: ﴿ فَاسَالُ بِهِ حَبِيرُ ﴾.

هذه الجملة \_ في الحقيقة \_ نتيجة لمجموع البحوث السابقة. يأمر الله النّبي عَلَيْنَ أُعلِنْ لهم انّني لا أريد منكم أجراً، وتوكل على الله الجامع لكل الصفات، القادر، والرحمن، والخبير، والمطلع، وأطلب منه أي شيء تريده.

للمفسّرين أقوال أخرى في تفسير هذه الجملة، فقد جعلوا السؤال هنا بمعنى الاستفهام (لا الطلب)، وقالوا: إن مفهوم الجملة هو: إذا أردت أن تسأل في موضوع خلق الوجود وقدرة الخالق، فاسأله هو، فهو العالم بكل شيء.

بعض آخر، بالإضافة إلى أنّهم فسروا «السؤال» بـ «الإستفهام» قالوا: إنّ المقصود بـ

«الخبير» جبرئيل، أو النّبي، يعني: إسألها عن صفات الله.

التّفسير الأخير بعيد جدّاً بالتأكيد، وما قبله أيضاً غير متناسب كـثيراً مع الآيــات السّابقة، والأقرب هو ما قلناه في معنىٰ الآية من أنّ المقصود من السؤال هو الطلب من الله. \

### بحثان

### ١\_ أمر الرسالة

نقرأ في كثير من آيات القرآن أنّ أنبياء الله كانوا يبيّنون هذه الحقيقة بصراحة: إنّـنا لا نسأل أى أجر من أى أحد، بل إنّ أجرنا على الله العظيم فقط.

الآيات ١٠٩ و١٢٧ و١٤٥ و١٦٤ و ١٨٠ سورة الشعراء، وكذلك الآيــات ٢٩ و٥١ سورة هود، والآية ٧٢ سورة يونس و٤٧ سورة سبأ، تدل على هذا المعنيٰ.

لاشك أن عدم المطالبة بالأجر هذه، تدفع كل اتهام عن الأنبياء، فيضلاً عن أنّهم يستطيعون أن يواصلوا عملهم بحرية تامة، وترتفع الموانع والحواجز التي قد تحدد من حرية السنتهم بسبب العلاقة المادية.

أمَّا الملفت للإنتباء فإنَّه تلاحَظ ثلاثة تعابير مختلفة فيما يخص الرَّسول الأعظم عَلَيْهُمْ.

١-التعبير الذي ورد في الآيات أعلاه ﴿قل ها أسألكم عليه هن أجرالًا هن شا. أن يتحذ إلى
 ربّه سبيلاً ﴾ هذا التعبير الفذ البليغ الرائع.

٣- التعبير الوارد في الآية ٢٣ من سورة الشورى ﴿قُل لا نَسَالِكُم عليه نَجِراً إِلَّا للمودَّة في القريئ﴾.

٣-التعبير الوارد في الآية ٤٧ من سورة سبأ ﴿قُلْ هَاسَالتَكُمْ هِنْ أَجِرِ فَهُولِكُمْ إِنْ أَجِرِي إِلَّا على الله ﴾.

من أنضام هذه التعابير الثلاثة إلى بعضها، تتحصل النتيجة التالية: فيما يخص الرّسول الأعظم تَلِيَّنَهُ، إذا عُدَّت المودة في القربى أجر رسالته، فهذه المودة ـ من جانب ـ في نفع المؤمنين أنفسهم لا بنفع النّبي، ومن جانب آخر فإنّ هذه المودّة وسيلة حصول الهداية على طريق الله تبارك وتعالى!

بناء على هذا، فإنّ مجموع هذه الآيات يشير إلى أنّ المودّة في قربيل رسول الله ﷺ هي

١. طبقاً لهذا التّفسير ف«الباء» في «به» زائدة، أمّا طبقاً للتفاسير الأخرى، فإن «الباء» بمعنى «عن».

استمرار منهج رسالة وقيادة ذلك النبي، وبعبارة أخرى: لمواصلة طريق النبي تَنْ وهدايته وقيادته يجب الإرتباط بذوي قرباه، والإعتاد على قيادتهم، هذا هو الأمر الذي يدافع عنه أتباع أهل البيت في مسألة الإمامة، فإنهم يعتقدون أن امتداد القيادة بعد النبي سيستمر إلى الأبد، لا في شكل النبوّة، بل في شكل الإمامة.

و من اللازم الإلتفات إلى هذه النكتة أيضاً، وهي أنّ الحبّة عامل مؤثر في الأتباع، كما نقراً في الآتباع، كما نقراً في الآية ٣١ من سورة آل عمران: ﴿قُلُ لِأَنّي المبلغ بأمره.

ورابطة الحب من حيث الأصل، تأخذ الإنسان باتجاه الحبوب وإراداته، وكلما كانت رابطة الحب أكثر قوّة، كانت هذه الجاذبية قوية أكثر، خصوصاً الحبّة التي يكون دافعها كمال «الحبوب»، ويكون الإحساس بهذا الكمال سبباً في أن يسعى الإنسان ليتقرب إلى مبدأ الكمال وإلى تنفيذ إراداته.

#### ٢\_ على من يمب التوكل؟

في الآيات أعلاه، يأمر الله تبارك وتعالى النّبي تَتَبَارُة بالتوكل، وأن يصرف النظر عن جميع المخلوقات، وينظر إلى الله عزّوجلّ فقط.

ولذلك يعدد صفات لهذه الذات المقدسة، هي في الحقيقة شرائط أساسية فيمن يستطيع أن يكون ملاذاً واقعياً وآمناً للناس:

الأولى: أن يكون حياً، وذلك أنّ موجوداً ميناً فاقداً لخصائص الحياة ـ مثل الأصنام ـ لا عكنه أبداً أن يكون معتمداً.

الثّانية: أن تكون حياته خالدة، بالشكل الذي لا يحدث احتمال موته تزلزلاً في فكر المتوكلين.

القالثة: أن يحيط بكل شيء علماً، فيكون مطلعاً على احتياجات المـــتوكلين، وعــلى خطط ومؤامرات الأعداء أيضاً.

من أجل توضيح أكثر في هذا الطدد، راجع التّفسير الأمثل ذيل الآية ٣١ سورة آل عمران.

الرّابعة:أن يكون على كل شيء قديراً، حيث لا وجود فيه لأي شكل من العجز وعدم الإستطاعة الموجبين لضعف هذا الملجأ.

الخامسة:أن تكون الحاكمية له على جميع الأمور، وإدارتها بيده المقتدرة.

ونحن نعلم أنّ هذه الصفات ليست إلّالله تبارك وتعالى، ولهذا فهو وحده الملجأ الباعث على الإطمئنان الذي لا يتزلزل أمام كل الحوادث.

रुध

### الآيات

# الثفسير

### البروم السماوية:

كان الكلام في الآيات الماضية عن عظمة وقدرة الله، وعن رحمته أيضاً، ويضيف الله تعالى في الآية الأولى هنا: ﴿وَإِذَا قَيْلَ لَهُم لِسَجِدُوا للرَّحِينَ قَالُوا وَمَا لِلرَّحِينَ ﴾.

نحن لا نعرف «الرحمن» أصلاً، وهذه الكلمة ليس لها مفهوم واضح عندنا، وأنسجد لها تأمّرنا ﴾ نحن لا نخضع لأي أحد، وسوف لن نكون أتباع أمر هذا أو ذاك ﴿وَرَادهم تفوراً ﴾ أي أنّهم يتكلمون بهذا الكلام ويزدادون ابتعاداً ونفوراً عن الحقّ.

لاسك أن أنسب اسم من أساء الله للدعوة إلى الخضوع والسجود بين يديه، هو ذلك الاسم الممتلىء جاذبية «الرحمن» مع مفهوم رحمته العامّة الواسعة، لكن أولئك بسبب عمى قلوبهم ولجاجتهم، لم يظهروا تأثراً حيال هذه الدعوة، بل تلقوها بالسخرية والاستهزاء، وقالوا على سبيل التحقير: ﴿وها للرّحمن﴾ كما قال فرعون حيال دعوة موسى ﴿ وها ربّ العالمين ﴾ . فهؤلاء لم يكونوا على إستعداد حتى ليقولوا: «ومن الرحمن» أو «من ربّ العالمين».

ي ورغم أنّ بعض المفسّرين يرى أن اسم «الرحمن» لم يكن مأنوساً بين عرب الجاهلية، وحينها سمعوا هذا الوصف من النّبي ﷺ طرحوا هذا السؤال على سبيل التعجب واقعاً، حتى

١. الشعراء، ٢٣.

كان يقول البعض منهم: «ما نعرف الرحمن إلا رجلاً باليمامة» (يعنون به مسيلمة الكذاب الذي ادعى النبوّة كذباً، وعرفه وقومه بهذا الاسم «الرحمن»).

لكن هذا القول بعيد جدًا، لأنّ مادة هذا الاسم وصيغته كلاهما عربيان، وكان النّبي تَنْ يَتْ لَوْ دائماً في بداية السور القرآنية، الآية ﴿بسم الله الرّحمن الرّحيم وعلى هذا فلم يكن هدف أُولئك إلّا التحجج والسخرية، والعبارة التالية شاهد على هذه الحقيقة أيضاً لأنهم يقولون: ﴿أَنْسَجِدُ لَمَا تَأْمُرنا ﴾.

وبما أنّ تعاليم القادة الإنهيين تؤثر في القلوب المؤهلة فقط، فإنّ عمي القلوب من المعاندين مضافاً إلى عدم انتفاعهم بها، فإنّها تزيدهم نفوراً لأنّ آيات القرآن كقطرات المطر الباعثة على الحياة تنمي الورد والحضرة في البستان، والشوك في الأرض السبخة، ولذا لا مجال للتعجب حيث يقول: ﴿وزادهم نفوراً﴾. \

الآية التالية إجابة على سؤالهم حيث كانوا يقولون: «وما الرحمن»، وإن كانوا يقولون هذا على سبيل السخرية، لكن القرآن يجيبهم إجابة جادة، يقول تعالى: ﴿تبارك الذي جمل في السّما، بروجاً﴾

«البروج» جمع «برج» في الأصل بمعنى «الظهور» ولذا يسمون ذلك القسم الأعلى والأظهر من جدار أطراف المدينة أو محل تجمع الفرقة العسكرية «برج»، ولهذا أيضاً يقال حينها تظهر المرأة زينتها «تبرجت المرأة»، وهذه الكلمة تطلق أيضاً على القصور العالية.

على أية حال، فالبروج الساوية، إشارة إلى الصور الفلكية الخاصة حيث تستقر الشمس والقمر في كل فصل وكل موضع من السنة إزاء واحد منها، يقولون مثلاً: استقرت الشمس في برج «الحمل» يعني أنّها تكون بمحاذاة «الصورة الفلكية»، «الحمل»، أو القمر في «العقرب» يعني وقفت كرة القمر أمام الصورة الفلكية «العقرب» (تطلق الصورة الفلكية على مجموعة من النجوم لها شكل خاص في نظر المشاهد).

بهذا الترتيب، أشارت الآية إلى منازل الشمس والقمر الساوية، وتضيف على أثر ذلك: ﴿ وَجِعَلَ فَيِهَا سِرَاجًا وَقَمِراً مِنْيِراً ﴾ `

١. على هذا فإن فاعل (زاد) هو ذلك الأمر بالسجود الذي ترك أثراً معكوساً في أولئك المرضى قلوبهم، وإن نقل بعض المفسّرين أنّ النّبي يَتَنْ إِنَّهُ سجد بعد هذا الكلام وسجد المؤمنون أيضاً، فسبّب هذا ابتعاد أولئك أكثر، بناء على هذا ففاعل (زاد) السجدة، لكن المعنى الأوّل أكثر صحّة.

٢. طبقاً للتفسير أعلاه، فإن ضمير «فيها» يرجع إلى البروج، وينبغي أن يكون هكذا، ذلك الأن الموضوع المهم
 هو دوران الشمس والقمر ضمن نظام خاص في البروج: وليس وجود البروج في السماء فقط.

تبين هذه الآية النظم الدقيق لسير الشمس والقمر في السماء (و بديهي أن هذه التغييرات في الحقيقة ترتبط بدوران الأرض حول الشمس داغاً). والنظام الفذ الدقيق الذي يحكمها ملايين السنين بلا زيادة أو نقصان، بالشكل الذي يستطيع الفلكيون -أحياناً -أن يتنبؤا، قبل مئات السنين بوضع حركة الشمس والقمر في يوم معين وساعة معينة بالنسبة إلى مئات السنين الآتية، هذا النظام الحاكم على هذه الأفلاك السماوية العظيمة شاهد ناطق على وجود الخالق المدبر والمدير لعالم الوجود الكبير.

مع هذه الدلائل الواضحة، ومع هذه المنازل البديعة والدقيقة للشمس والقمر، فهل مازلتم تجهلونه وتقولون: «وما الرحمن»!؟

أمّاً لماذا سميت الشمس، «سراجاً»، وتُونَ القمر بصفة «منير»؟ فمن الممكن أن يكون دليله أن «السراج» بمعنى المنبع الضوئي الذي نوره مستمدً من ذاته وهذا ينطبق على حال الشمس، حيث إنّ من المسلمات العلمية طبقاً للتحقيقات أنّ نورها من نفسها. بخلاف القمر الذي نوره من ضياء الشمس، ولذا وصفه بـ «المنير» الذي يستمد نوره من غيره داغاً، (في التّفسير الأمثل، أوردنا القول مفصلاً في هذا الصدد، ذيل الآية ٥ و ٢ سورة يونس).

في الآية الأخيرة، يواصل القرآن الكريم التعريف بالخالق سبحانه، ويستحدث مرّة أخرى في قسم آخر من نظام الوجود، فيقول تعالى: ﴿وهوالذي جعل الليل والنهار خلفة لهن أخرى أو أراد شكوراً ﴾.

هذا النظام البديع الحاكم على الليل والنهار، حيث يعقب أحدهما الآخر متناوبين متواصلين على هذا النظم ملايين السنين... النظم الذي لولاه لانعدمت حياة الإنسان نتيجة لشدة النور والحرارة أو الظلمة والعتمة، وهذا دليل رائع للذين يريدون أن يعرفوا الله عناً وحلى

ومن المعلوم أن نشوء نظام «الليل» و«النهار» نتيجة لدوران الأرض حول الشمس، وأن تغيراتهما التدريجية والمنظمة، حيث ينقص من أحدهما ويزاد في الآخر دانماً بسبب ميل محور الأرض عن مدارها ممّا يؤدّي لوجود الفصول الأربعة.

فإذا دارت كرتنا الأرضية في حركتها الدورانية أسرع أو أبطأ من دورانها الفعلي في احدى الصور تطول الليالي إلى درجة أنها تجمد كل شيء، ويطول النهار إلى درجة أن الشمس تحرق كل شيء... وفي صورة أخرى فإن الفاصلة القصيرة بين الليل والنهار كانت

والخلاصة أنّ التأمل في هذا النظام يوقظ فطرة معرفة الله في الإنسان من جهة (ولعل التعبير بالتذكر والتذكير إشارة إلى هذه الحقيقة)، ومن جهة أخرى يُحي روح الشكر فيه، وقد أشير إلى ذلك بقوله تعالى: ﴿وَوَ لَرَادَ هُكُوراً ﴾.

الجدير بالذكر أنّنا نقراً في بعض الرّوايات التي نقلت عن النّبي يَنْ أَوْ الأُغَة المعصومين في تفسير الآية، أن تعاقب الليل والنهار من أجل أنّ الإنسان إذا أهمل أداء واجب من واجباته تجاه الله سبحانه و تعالى فإنّه بإمكانه جبرانه أو قضاءه في الوقت الآخر منهها. هذا المعنى من الممكن أن يكون تفسيراً ثانياً للآية، وممّا سبق من كون الآيات القرآنية ذات بطون، فلا منافاة بين هذا المعنى والمعنى الأوّل أيضاً.

وفي ذلك ورد في حديث عن الإمام الصادق من الله قال: «كلّ ما فاتك بالليل فاقضه بالنهار، قال الله تبارك وتعالى: ﴿وهو الّذي جعل الليل والنّهار خلفة لهن أراد أن يذّكر أو أراد شكوراً ﴾ يعنى أن يقضى الرجل ما فاته بالليل بالنهار، وما فاته بالنهار بالليل». \

نفس هذا المعنىٰ نقله «الفخر الرازي» عن النَّبي الأكرميُّونِيِّ

8003

١ من لا يحضره الفقيه، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٢٦، ذيل الآية مورد البحث.

### الآيات

وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَسِتُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَلِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدْهِ لُونَ قَالُواْ سَكَنَا اللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَسِيتُونَ لِرَبِهِ مَرْسُجَدَا وَقِينَمَا اللَّهُ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اللَّهُ وَٱلَّذِينَ يَقِيبُ وَكُونَ رَبَّنَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا عَذَا بَهَا كَانَ غَرَامًا اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا عَذَا بَهَا كَانَ غَرَامًا اللَّهُ وَاللَّهُ عَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا عَذَا بَهُ عَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا عَذَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا عَذَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَنَا عَذَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَا عَذَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَالُهُ عَلَالُكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا ال

# الثفسير

#### الصفات الفاصّة لعباد الرعمن:

هذه الآيات الماضية حيث كان المشركون المعاندون حينا يذكر اسم الله «الرحمن» يقولون ومل و رؤوسهم استهزاء وغرور «وما الرحمن»؟ ورأينا أن القرآن يعرّف لهم «الرحمن» ضمن آيتين، وجاء الدور الآن ليعرّف «عباد الرحمن».

تبيّن هذه الآيات اثنتي عشرة صفة من صفاتهم الخاصّة، حيث يرتبط بعضها بالجوانب الاعتقادية، وبعض منها أخلاقي، ومنها ما هو اجتاعي، بعض منها يتعلق بالفرد، وبسعض آخر بالجهاعة، وهي أوّلاً وآخراً مجموعة من أعلىٰ القيم الإنسانية.

يقول تعالى: ﴿وعياد للرَّحِينَ الَّذِينَ بِهِشُونَ عَلَى الْأَرْضَ هُونًا ﴾ .'

الصفة الأولىٰ: لـ «عباد الرحمن» هو نني الكبر والغرور والتعالي، الذي يبدو في جميع أعال الإنسان حتىٰ في طريقة المشي، لأنّ الملكات الأخلاقية تظهر نفسها في حنايا أعمال

 <sup>«</sup>هون» مصدر، وهو بمعنى الناعم والهادي المتواضع، واستعمال المصدر في معنى اسم الفاعل هنا للتوكيد، يعنى أنهم في ما هم عليه كأنهم عين الهدوء والتواضع.

وأقوال وحركات الإنسان بحيث إنّ من الممكن تشخيص قسم مهم من أخلاقه \_بدقّة \_من أسلوب مشيته.

نعم، إنّهم متواضعون، والتواضع مفتاح الإيمان، في حين يعتبر الغرور والكبر سفتاح الكفر. الكفر.

لقد رأينا بأم أعيننا في الحياة اليومية، وقرأنا مراراً في آيات القرآن أيضاً، أنّ المتكبرين المغرورين لم يكونوا مستعدين حتى ليصغوا إلى كلام القادة الإلهيين، كانوا يتلقون الحقائق بالسخرية، ولم تكن رؤيتهم أبعد من أطراف أنوفهم، تُرى أيكن أن يجتمع الإيمان في هذه الحال مع الكبر؟!

نعم، هؤلاء المؤمنون، عباد ربّهم الرحمن، والعلامة الأولى لعبوديتهم هـو التـواضـع... التواضع الذي نفذ في جميع ذرات وجودهم، فهو ظاهر حتى في مشيتهم.

فإذا رأينا أنّ إحدى أهم القواعد التي يأمر الله بها نبيّه هي ﴿ولا تعمَّن في الأرض مرحاً إلَّك لئ تخرق الأرض ولن تبلغ الجيال طولاً ﴾ فلنفس هذا السبب أيضاً، وهو أنّ التواضع روح الإيمان.

حقّاً إذا كان للإنسان أدني معرفة بنفسه وبعالم الوجود، فسيعلم كم هو ضئيل حيال هذا العالم الكبير، حتى وإن كانت رقبته كالجبال. فإن أعلى جبال الأرض أمام عظمة الأرض أقل من تعرجات قشر (النارنج) بالنسبة إليها، تلكم الأرض التي هي نفسها لاشيء بالنسبة الى الأفلاك العظيمة.

ترى أليست هذه الحالة من الكبر والغرور، دليلاً على الجهل المطلق!؟

نقرأ في حديث رائع عن النبي تَنْبَيْ أَنَه كان يعبر أحد الأزقة يوماً ما، فرأى جماعة من الناس مجتمعين، فسألهم عن سبب ذلك فقالوا: مجنون شغل الناس بأعمال جنونية مضحكة، فقال: رسول الله تَنَابُون أن أخبركم من هو المجنون حقاً، فسكتوا وأنصتوا بكل وجودهم فقال تَنَابُون المتبختر في مشيه، الناظر في عطفيه، المحرك جنبيه بمنكبيه، الذي لا يرجى خيره ولا يؤمن شرّه، فذلك المجنون، وهذا مبتلى!». أ

الصغة الثّانية: لـ «عباد الرحمن» الحلم والصبر، كما يقول القرآن في مواصلته هذه الآية ﴿ وَإِذَا حَاطِبِهِمِ الجاهِلُونَ قَالُوا سلاماً﴾. السلام الذي هو علامة اللامبالاة المقترنة بالعظمة، وليس الناشيء عن الضعف.

السلام دليل عدم المقابلة بالمثل حيال الجهلة الحسمق، سلام الوداع لأقـوالهـم غـير المتروية، ليس سلام التحية الذي هو علامة المحبة ورابطة الصداقة.

والخلاصة، أنَّه السلام الذي هو علامة الحلم والصبر والعظمة.

نعم، المظهر الآخر من مظاهر عظمتهم الروحية، هو التحمل وسبعة الصدر اللذين بدونها سوف لا يطوي أي إنسان طريق «العبودية لله» الصبعب الممتلى، بالعقبات، خصوصاً في المجتمعات التي يكثر فيها الفاسدون و«مفسدون» وجهلة.

الصفة الثالثة: وتتناول الآية الثّانية، خاصيتهم الثالثة التي هي العبادة الخــالصة لله، فيقول تعالى: ﴿والّذين يبيتون لربّهم سجّدا وقياما ﴾.

في عتمة الليل حيث أعين الغافلين نائمة، وحيث لا مجال للتظاهر والرياء، حرّموا على أنفسهم لذة النوم، ونهضوا إلى ما هو ألذّ من ذلك، حيث ذكرُ الله والقيام والسجود بين يدي عظمته عزّوجلً، فيقضون شطراً من الليل في مناجاة المحبوب، فينورون قلوبهم وأرواحهم بذكره وباسمه.

ورغم أن جملة «ببيتون» دليل على أنّهم يقضون الليل بالسجود والقيام إلى الصباح، لكن المعلوم أنّ المقصود هو شطر كبير من الليل، وإن كان المقصود هو كل الليل فإنّ ذلك يكون في بعض الموارد.

كما أن تقديم «السجود» على «القيام» بسبب أهميته، وإن كان القيام مقدّم على السجود عملياً في حال الصلاة. ا

الصغة الرّابعة: لهم هي الخوف من العذاب الإلهي ﴿ والدّين يقولون ربّنا الصرف منّا عذاب جهنّم إنّ عذابها كان غراما ﴾. أي شديداً ومستديماً. ﴿ لِنّها ساءت مستقرّاً ومقاماً ﴾.

و مع أنّهم مشتغلون بذكر الله وعبادته في الليالي، ويقضون النهار في إنجاز تكاليفهم، فإنَّ قلوبهم أيضاً مملوءة بالخوف من المسؤوليات، ذلك الخوف الباعث على القوّة في الحركة أكثر وأفضل باتجاه أداء التكاليف، ذلك الخوف الذي يوجه الإنسان من داخله كشرطي قوي، فينجز تكاليفه على النحو الأحسن دون أن يكون له آمر ورقيب، في ذات الوقت الذي يرئ نفسه مقصراً أمام الله.

١. ينبغي الإنتباه إلى أنّ «سجداً» جمع «ساجد»، «وقياماً» جمع «قائم».

كلمة «غرام» في الأصل بمعنىٰ المصيبة، والألم الشديد الذي لا يفارق الانسان، ويطلق «الغريم» على الشخص الدائن، لأنّه يلازم الإنسان دائماً من أجل أخذ حقّه.

ويطلق «الغرام» أيضاً على العشق والعلاقة المتوقدة التي تدفع الإنسان بإصرار باتجاه عمل أو شيء آخر، وتطلق هذه الكلمة على «جهنم» لأنّ عذابها شديد ودائم لا يزول.

ولعل الفرق بين «مستقراً» و«مقاماً» أن جهنم مكان دائم للكافرين فهي لهم «مـقام»، ومكان مؤقت للمؤمنين، أي «مستقر»، وبهذا الترتيب يكون قد أشير إلى كـلا الفـريقين الذين يردان جهنم.

ومن الواضح أن جهنم محل إقامة ومستقر سيء، وشتان بين الراحة والنعيم وبين النيران الحارقة.

ومن المحتمل أيضاً أن تكون «مستقراً» و«مقاماً» كلاهما لمعنى واحد، وتأكيد على دوام عقوبات جهنم، وهو صحيح في مقابل الجنّة، حيث نقراً عنها في آخر هذه الآيات نفسها فخالدين فيها حسنت مستقرّا ومقاماً ﴾ . "

الصغة الخامسة: في الآية الأخيرة يشير جل ذكره إلى الصفة الممتازة الخامسة له «عباد الرحمن» التي هي الإعتدال والإبتعاد عن أي نوع من الإفراط والتفريط في الأفعال، خصوصاً في مسألة الإنفاق، فيقول تعالى: ﴿واللّذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قولما ﴾.

الملفت للإنتباه أنّه يعتبر أصل الإنفاق أمراً مسلماً لا يحتاج إلى ذكر، ذلك لأنّ الإنفاق أحد الأعمال الضرورية لكل إنسان، لذا يورد الكلام في كيفية إنفاقهم فيقول: إنّ إنفاقهم إنفاق عادل (معتدل) بعيد عن أي إسراف وبخل، فلا يبذلون بحيث تبتى أزواجهم وأولادهم جياعاً، ولا يقترون بحيث لا يستفيد الآخرون من مواهبهم وعطاياهم.

في تفسير «الإسراف» و«الإقتار» كنقطتين متقابلتين، للمفسّرين أقوال مختلفة يسرجع جميعها إلى أمر واحد، وهو أنّ «الإسراف» هو أن ينفق المسلم أكثر من الحد، وفي غير حق، وبلا داع، و«الإقتار» هو أن ينفق أقل من الواجب.

العرب مادة غرم).
 العرب مادة غرم).

٢. الفرقان، ٧٦.

في إحدى الروايات الإسلامية، ورد تشبيه رائع للإسراف والإقتار وحد الإعتدال، تقول الرّواية: تلا أبو عبد الله على هذه الآية: ﴿ والّذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قولها ﴾. قال: فأخذ قبضة من حصى وقبضها بيده، فقال: هذا الإقتار الذي ذكره الله عزَّ وجلّ في كتابه، ثمّ قبض قبضة أخرى فأرخى كفَّه كلَّها، ثمّ قال: هذا الإسراف، ثمّ أخذ قبضة أخرى فأرخى بعضها وأمسك بعضها وقال: هذا القوام». ﴿

كلمة «قوام» (على وزن عوام) لغة بمعنى العدل والإستقامة والحد والوسط بين شيئين، و«قُوام» (على وزن كتاب): الشيء الذي يكون أساس القيام والاستقرار.

### بحثان

### ١\_ طريقة مشي المؤمنين

قرأنا في الآيات أعلاه أن التواضع أحد علائم «عباد الرحمن»، التواضع الذي يهيمن على أرواحهم بحيث يظهر حتى في مشيتهم، التواضع الذي يدفعهم إلى التسليم أمام الحق. لكن من الممكن أحياناً أن يتوهم البعض في التواضع ضعفاً وعجزاً وخوراً وكسلاً، وهذا الفط من التفكير خطير جدّاً.

التواضع في المشي ليس هو الضعف والخطوة الخائرة، بل إنّ الخطوات المحكمة التي تحكي عن الجدية والقدرة هي من صميم التواضع.

نقرأ في سيرة النّبي بَيْنِينَ أنّ أحد أصحابه يقول: «مارأيت أحداً أسرع في مشيته من رسول اللّه عِيْنَ، كأنّما الأرض تطوى له، وإنّا لنجهد أنفسنا وإنّه لغير مكترث». ٢

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الصادق يَؤِدٍ في تفسير الآية ﴿ الله يَعْمُون على الأرض الله على الأرض الله ولا يتبختر». "

وورد في حديث آخر، في حالات النّبي ﷺ: «قدكان يتكفأ في مشيه كإنّما يمشي في صبب». ٤

٨ اصول الكافي: طبقاً لنقل تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٢٩.

٣. تفسير في ظَلَال القرآن. ج ٦، ص ١٨٢. ذيل الآية مورد البحث. وفي تفسير القرطبي ينقل رواية أخرىٰ في هذا الصدد أيضاً لها شبه كبير بما قلناه أعلاه.

٣ تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٧٩، ذيل الآية مورد البحث.

ع تفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

يعني حينها كان الرّسول الأكرم ﷺ يمشي فإنّه يخطو خطوات سريعة دوغا اســـتعجال، كأنّما يمشى في منحدر.

على أية حال فإنّ طريقة المشي ليست مقصودة بذاتها، بل هي نافذة إلى معرفة الحالة الروحية للإنسان، والآية في الحقيقة تشير إلى نفوذ روح التمواضع والخشوع في أرواح وقلوب «عباد الرحمن».

#### ٢\_ البغل والإسراف

والمسرفون هم أصحاب جهنم والجحيم ﴿ وَأَنَّ العِسرِفِينَ هِم أَصِحابِ النَّارِ﴾. ٢

ومع الإلتفات إلى أنّه أصبح ثابتاً اليوم أن منابع الثروات الأرضية ليست كثيرة جداً نسبة إلى زيادة الكثافة السكانية للبشرية حتى يمكن للإنسان أن يسرف، وكل إسراف سيكون سبباً في حرمان أناسٍ لا ذنب لهم، فضلاً عن أنّ الإسراف عادة قرين التكبر والغرور والبعد عن خلق الله.

في تفس الوقت فإن التقتير والبخل أيضاً، ذميم وقبيح وغير مقبول بنفس الدرجة، فالأصل على أساس النظرة التوحيدية، أن الله تبارك وتعالى هو المالك الأصلي، ونحن جميعاً مستخلفون من قبله، وكل نوع من التصرف دون إجازته ورضاه فهو قبيح وغير مقبول، ونحن نعلم أن الله لم يأذن بالإسراف ولم يأذن بالبخل.

#### 8003

#### الآيات

# التفسير

# بمث آفر في صفات عباد الرممن:

الصفة السادسة: ميزة «عباد الرحمن» السادسة التي وردت في هذه الآيات هي التوحيد الخالص الذي يبعدهم عن كل أنواع الشرك والثنوية والتعددية في العبادة، فيقول تعالى: ﴿والدّين لا يدعون مع الله إِلَها آخر﴾.

فقد أنار التوحيد آفاق قلوبهم وحياتهم الفردية والاجمتاعية، وانتقشعت عمن ساء أفكارهم وأرواحهم ظلمات الشرك.

الصغة السابعة: طهارتهم من التلوث بدم الأبرياء: ﴿ ولا يقتلون النَّفس الَّتي حرَّم الله إلَّا الصغة ﴾ \

ويستفاد جيداً من الآية أعلاه أنّ جميع الأنفس الإنسانية محترمة في الأصل، ومحسرم إراقة دمائها إلّا إذا تحققت أسباب ترفع هذا الإحترام الذاتي فتبيح إراقة الدم.

١. الاستثناء في الجملة أعلاه «استثناء مفرغ» اصطلاحاً، وكان في التقدير هكذا «لا يقتلون النّفس الّتي حرّم الله بسبب من الأسباب إلّا بالحقّ».

الصغة التّامنة: هي أنّ عفافهم لا يتلوث أبداً: ﴿ ولا يزنون ﴾.

إنّهم على مفترق طريقين: الكفر والإيمان، فينتخبون الإيمان، وعلى مفترق طريقين: الطهر والتلوث، الأمان واللاأمان في الأرواح، فهم يتخيرون الأمان، وعلى مفترق طريقين: الطهر والتلوث، فهم يتخيرون النّهم يهيئون المحيط الخالي من كل أنواع الشرك والتعدي والفساد والتلوث، بجدهم واجتهادهم.

وفي ختام هذه الآية يضيف تعالى من أجل التأكيد أكثر: ﴿ وَمَنْ يَفْعُلُ ذَلْكَ مِلْقَ لَثَاهَا﴾. «الإثم» و«آثام» في الأصل بمعنى الأعمال التي تمنع من وصول الإنسان إلى المشوبة، ثمّ أطلقت على كل ذنب، لكنّها هنا بمعنى جزاء الذنب.

قال بعضهم أيضاً: إنّ «إثم» بمعنى الذنب و «آثام» بمعنى عقوبة الذنب فإذا رأينا أنّ بعض المفسّرين ذكروها بمعنى صحراء أو جبل أو بئر في جهنم فهو في الواقع من قبيل بيان المصداق.

و حول فلسفة تحريم الزنا، قدمنا بحثاً مفصلاً في ذيل الآية ٣٣ سورة الإسراء.

ومن الملفت للنظر في الآية أعلاه، أنها بحثت أولاً في مسألة الشرك، ثمّ قتل النفس. ثمّ الزنا، ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ هذه الذنوب الثلاثة تكون من حيث الأهميّة بحسب الترتيب الذي أوردته الآية.

ينقل ابن مسعود عن النّبي الأكرم يَبَلَيْنِ، قال: سألت رسول الله يَبَلَيْنَ: أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله نداً وهو خلقك» قال: قلت: ثمّ أَيُّ؟ قال: «أن تقتل ولدك مخافة أن يطعم معك» قال: قلت: ثمّ أيُّ؟ قال: شان تال: قلت: ثمّ أيُّ؟ قال: «أن تزانى حليلة جارك» فأنزل الله تصديقها. ٢

وبالرغم من أن الكلام في هذا الحديث، ورد عن نوع خاص من القتل والزنا، لكن مع الإنتباه إلى إطلاق مفهوم الآية يتجلى أنّ هذا الحكم يشمل جميع أنواع القتل والزنا، وما في الرّواية مصداق أوضح لهما.

تتكيء الآية التالية أيضاً على ما سبق، من أنّ لهذه الذنوب الثّلاثة أهمّية قصوى، فيقول تعالى: ﴿ يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهانا ﴾

٨ التفسير الكبير، ج ٢٤، ص ١١١، ذيل الآية مورد البحث.

٢ صحيح «البخاري» و«مسلم» طبقاً لنقل تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٧٩، ذيل الآية مورد البحث.

#### و يتجسد هنا سؤالان:

الأول: لماذا ينضاعف عذاب هذا النوع من الأشخاص؟ ولماذا لا يجازون على قدر ذنوبهم؟ وهل ينسجم هذا مع أصول العدالة!؟

القاني: إنّ الكلام هنا عن الخلود في العذاب، في حين أنّ الخلود هنا مرتبط بالكفار فقط. والذنب الأوّل من هذه الذنوب الثلاثة التي ذكرت في الآية يكون كفراً، فقط، وأمّا قــتل النفس والزنا فليسا سبباً للخلود في العذاب.

والجواب: بحث المفترون كثيراً في الإجابة على السؤال الأول، وأصح ما أوردوه هو أنّ المقصود من مضاعفة العذاب أنّ كل ذنب من هذه الذنوب الثلاثة المذكورة في هذه الآية سيكون له عقاب منفصل، فتكون العقوبات بمجموعها عذاباً مضاعفاً.

فضلاً عن أنّ ذنباً ما يكون أحياناً مصدر الذنوب الأخرى. مثل الكفر الذي يسبب ترك الواجبات وارتكاب المحرمات، وهذا نفسه موجب لمضاعفة العذاب الإلهي.

لهذا انتخذ بعض المفسّرين هذه الآية دليلاً على هذا الأصل المعروف أنّ: «الكفّار مكلفون بالفروع كما أنّهم مكلفون بالأصول».

وأمّا في الإجابة على السؤال الثّاني: فيمكن القول أنّ بعض الذنوب عظيم إلى درجة يكون عندها سبباً في المنروج من هذه الدنيا بلا إيمان، كما قلنا في مسألة قتل النفس في ذيل الآية ٩٣ سورة النساء.

ومن الممكن أن يكون الأمر كذلك في مورد الزنا أيضاً، خاصة إذا كان الزنا بمحصنة.
ومن المحتمل أيضاً أن «الخلود» في الآية أعلاه يقصد به من يرتكب هذه الذنوب الثلاثة معاً، الشرك وقتل النفس والزنا، والشاهد على هذا المعنى: الآية التالية حيث تقول: ﴿ لِلّاحِبْمُ لَا اللَّهِ وَمَعِلُ عَمِلًا صَالِحاً ﴾

واُعتبر بعض المفسّرين \_أيضاً \_أنّ «الخلود» هنا بمعنى المدة الطويلة لاالخالدة، لكن التّفسير الأوّل والثّاني أصح

ومن الملفت للنظر هنا فضلاً عن مسألة العقوبات العادية عقوبة أخرى ذكرت أيضاً هي التحقير والمهانة، أي البعد النفسي من العذاب، وقد تكون بذاتها تفسيراً لمسألة مضاعفة العذاب، ذلك لأنهم يعذبون عذاباً جسدياً وعذاباً روحياً.

لكن القرآن الجيدكما مرِّ سابقاً. لم يغلق طريق العودة أمام الجــرمين في أي وقت مسن

الأوقات، بل يدعو المذنبين إلى التوبة ويرغبهم فيها، فني، الآية التالية يقول تعالى هكذا: ﴿ إِلَّا مِنْ قَابِ وَآمِنْ وَمَمِلَ مِعْلًا صَالِحاً فَأُولَئِكَ يَسِبدُلُ الله سَيِّئَاتِهِم حسنات وكان الله غيفوراً رحيماً ﴾.

كما مرّ بنا في الآية الماضية، فني الوقت الذي ذكرت ثلاثة ذنوب هي من أعظم الذنوب. تركت الآية باب التوبة مفتوحاً أمام هؤلاء الأشخاص، وهذا دليل على أنّ كل مذنب نادم يمكنه العودة إلى الله، بشرط أن تكون توبته حقيقية، وعلامتها ذلك العمل الصالح (المُعُوِّض) الذي ورد في الآية، وإلّا فإن مجرّد الاستغفار باللسان أو الندم غير المستقر في القلب لا يكون دليلاً على التوبة أبداً.

المسألة المهمّة فيا يتعلق بالآية أعلاه هي: كيف يبدل الله «سيئات» أولئك «حسنات»؟

#### تبديل السيئات مسنات:

هنا عدّة تفاسير، يمكن القبول بها جميعاً:

1-حينا يتوب الإنسان ويؤمن بالله، تتحقّق تحولات عميقة في جميع وجوده، وبسبب هذا التحول والإنقلاب الداخلي تتبدل سيئات أعهاله في المستقبل حسنات، فإذا كان قاتلاً للنفس المحترمة في الماضى، فإنّه يتبنى مكانها في المستقبل الدفاع عن المظلومين ومواجهة الظالمين. وإذا كان زانياً. فإنّه يكون بعدها عفيفاً وطاهراً، وهذا التوفيق الإلهي يناله العبد في ظل الإيمان والتوبة.

٢-أن الله تبارك وتعالى بلطفه وكرمه وفضله وإنعامه يمحو سيئات أعمال العبد بعد التوبة، ويضع مكانها حسنات، نقرأ في رواية عن أبي ذر: قال: قال رسول الله على «يؤتى بالرجل يوم القيامة فيقال اعرضوا صغار ذنوبه، وتخبأ كبارها، فيقال: عملت يوم كذا وكذا، وهو يقرّ ليس بمنكر، وهو مشفق من الكبائر أن تجيء، فإذا أراد الله خيراً قال: اعطوه مكان كل سيئة حسنة، فيقول: يا ربّ لي ذنوب ما رأيتها ها هنا؟» قال: ورأيتُ رسول الله عَلَى ضحك حتى بدت نواجذه، ثمّ تلا: ﴿ فَأُولِئِكُ بِبدِّلِ للله سَيّناتهم حسناه ﴾ الله سيّناتهم حسناه ﴾

٣ التَّفسير الثَّالث هو أنَّ المقصود من السيئات ليس نـفس الأعـمال التي يـقوم بهـا

٨ تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٣٣.

الإنسان، بل آثارها السيئة التي تنطبع بها روح ونفس الإنسان، فحينا يتوب ويؤمن تجتث تلك الآثار السيئة من روحه ونفسه، وتبدل بآثار الخير، وهذا هو معنىٰ تبديل السيئات حسنات.

ولا منافاة بين هذه التفاسير الثلاثة قطعاً. ومن الممكن أن تجتمع كل هذه التفاسير الثلاثة في مفهوم الآية.

الآية التالية تشرح كيفية التوبة الصحيحة، فيقول تعالى: ﴿ وَمَنْ تَابِ وَعَمَلُ صَالَحاً فَإِنَّهُ بِتُوبِ لِلى الله مِتَابِأَ﴾. \

يعني أنّ التوبة و ترك الذنب ينبغي ألّا تكون بسبب قبح الذنب، بل ينبغي - إضافة إلى ذلك \_ أن يكون الدافع إليها خلوص النية، والعودة إلى الله تبارك و تعالى:

لهذا فإنّ ترك شرب الخمر أو الكذب بسبب إضرارهما مثلاً، وإن كان حسناً. لكنّ القيمة الأساسية لهذا الفعل لا تتحقق إلّا إذا استمدَّ من الدافع الربّاني.

بعض المفسّرين ذكروا تفسيراً آخر لهذه الآية، وهو أنَّ هذه الجملة جواب على التعجب الذي قد تسببه الآية السابقة أحياناً في بعض الأذهان، وهو كيف يمكن أن يبدل الله السيئات حسنات؟! فتجيب هذه الآية: حينا يؤوب الإنسان إلى ربه العظيم، فلا عجب في هذا الأمر.

تفسير ثالث ذكر لهذه الآية. وهو أنّ كلَّ من تاب من ذنبه فإنّه يعود إلى الله، ومثوبته بلا حساب.

وبالرغم من عدم وجود منافاة بين هذه التفاسير الثلاثة، لكن التّفسير الأوّل أقــرب، خاصّة وأنّه يتفق مع الرّواية المنقولة في تفسير علي بن إبراهيم القمي في ذيل هذه الآية.

8003

 <sup>«</sup>متاب» مصدر ميمي بمعنى التوبة، والآنه مفعول مطلق هنا، فهو للتوكيد.

### الآيات

وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِاللَّغُوِمَ رُُواْ حِرَامًا ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ذُكِرُواْ مِنَا اللَّهُ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هُ مَنْ اللَّهُ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هُ مَنْ اللَّهُ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هُ مَنْ اللَّهُ اللللْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللللْكُولُمُ الللللْمُ اللللْكُولُمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُلْكُولُمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللّهُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الللللْمُلْمُ

# التفسير

#### مِزاء «عباد الرممن»:

في متابعة للآيات الماضية التي كررت القول في خصائص «عباد الرحمن»، تشرح هذه الآيات بقية هذه الصفات:

الصغة الرفيعة التاسعة: لهم، هم احسترام وحفظ حقوق الآخرين: إنّ هؤلاء لا يشهدون الزّور. لا يشهدون الزّور.

المفسّرون الكبار فسّروا هذه الآية على نحوين:

اعتبر بعضهم «الزور» بمعنىٰ «الشهادة بالباطل» كما قلنا أعلاه، لأنَّ «الزور» لغة بمعنىٰ التمايل والانحراف، وحيث إنَّ الكذب والباطل والظلم من الانحرافات، فإن «الزور» يطلق علمها.

هذه العبارة (شهادة الزور) في كتاب الشهادات في فقهنا، موجودة بنفس هذا العنوان، وقد نُهى عنها في روايات متعددة، وإن لم نرفى تلك الرّوايات استدلالاً بالآية أعلاه.

التّفسير الآخر: هو أنّ المقصود من «الشهود» هو «الحضور» يعني أن عباد الرحمــن لا يتواجدون في مجالس الباطل. وفي بعض الرّوايات التي وردت عن طرق أئمّة أهل البيت للمُمّة ، فسّرت بـ«الغناء» أي تلك الجالس التي يتمّ فيها إنشاد اللهو مصحوباً بأنغام الآلات الموسيقية أو بدونها.

لا شك أن مراد هذا النوع من الرّوايات ليس هو تحديد صفهوم «الزور» الواسع بـ «الغناء»، فالغناء واحد من مصاديقه البارزة إنّه يشمل سائر مجالس اللهو واللعب وشرب الخمر والكذب والغيبة وأمثال ذلك.

ولا يستبعد أيضاً أن يجتمع كلا التُفسيرين في معنى الآية، وعلى هذا فعباد الرحمن لا يؤدون الشهادة الكاذبة، ولا يشهدون مجالس اللهو والباطل والخطيئة، ذلك لأنّ الحضور في هذه المجالس فضلاً عن ارتكاب الذنب فإنّه مقدمة لتلوث القلب والروح.

الصفة العاشرة: ثمّ يشير تعالى في آخر الآية إلى صفتهم الرفيعة العاشرة، وهي امتلاك الهدف الإيجابي في الحياة، فيقول: ﴿وَإِذَا مِرُوا بِاللَّغُو مِرُوا كُرَاها ﴾.

إنّهم لا يعضرون مجالس الباطل، ولا يتلوثون باللغو والبطلان. ومع الإلتفات إلى أنّ «اللغو» يشمل كل عمل لا ينطوي على هدف عقلاني، فإن ذلك يدل على أنّ «عباد الرحمن» يتحرون داغاً الهدف المعقول والمفيد والبناء، وينفرون من اللاهدفية والأعبال الباطلة، فإذا اعترضهم هذا النوع من الأعبال في مسير حياتهم، مروا بمحاذاتها مرور اللامبالي، ولا مبالاتهم نفسها دليل على عدم رضاهم الداخلي عن هذه الأعبال، فهم عظهاء بحيث لا تؤثر علمهم الأجواء الفاسدة ولا تغيرهم.

ولا شك أنّ عدم اعتنائهم بهذه الأمور من جهة أنّهم لا طريق لهم إلى مواجهة الفساد والنهي عن المنكر، وإلّا فلا شكّ أنّهم سوف يقفون ويـؤدون تكـاليفهم حـتى المـرحـلة الأخيرة.

الصفة الحادية عشر: لهذه النخبة استلاك العين الساصرة والأذن السامعة حين مواجهتهم لآيات الخالق، فيقول تعالى: ﴿واللَّذِينَ إِذَا ذَكُرُوا بِآيات ربّهم لَم يَحْرُوا عليها صمّاً وعمياناً ﴾.

من المسلم أنّ المقصود ليس الإشارة إلى عمل الكفار، ذلك لأنّهم لا اعتناء لهم بآيات الله أصلاً، بل إنّ المقصود: فئة المنافقين أو مسلمو الظاهر، الذين يقعون على آيات الله بأعين وآذان موصدة، دون أن يتدبّروا حقائقها ويسبروا غورها، فيعرفوا ما يريده الله ويتفكروا فيه، ويستهدوه في أعالهم.

ولا يمكن طي طريق الله بعين وأذن موصدتين. فالأذن السامعة والعين الباصرة لازمتان لطي هذا الطريق. العين الناظرة في الباطن، المتعمقة في الأشياء، والأذن المرهفة العارفة بلطائف الحكمة.

ولو تأملنا جيداً لأدركنا أن ضرر هذه الفئة ذات الأعين والآذان الموصدة وفي ظنها أنّها تتبع الآيات الإلهية, ليس أقلّ من ضرر الأعداء الذين يطعنون بأصل شريعة الحق عن وعى وسبق اصرار. بل إنّ ضررهم أكثر بمراتب أحياناً.

التلقي الواعي عن الدين هو المعين الأساس للمقاومة والثبات والصمود، لأنّ من اليسير خداع من يقتصر على ظواهر الدين، وبتحريفه يتم الإنحراف عن الخط الأصيل، فيهوي بهم ذلك إلى وادي الكفر والضلالة وعدم الإيمان.

هذا النوع من الأفراد أداة بيد الأعداء، ولقمة سائغة للشياطين، المؤمنون وحدهم هم المتدبرون المبصرون السامعون كمثل الجبل الراسخ، فلا يكونون لعبة بيد هذا أو ذاك.

نقرأ في حديث عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبد الله عن قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ واللّذينَ إِذَا دُكُرُوا بِآيات رَبّهم لِم يحرُّوا عليها صمًا وعميانا ﴾، قال: «مستبصرين ليسوا بشكاك». \

الصغة الثّانية عشر: الخاصّة لهؤلاء المؤمنين الحقيقيين، هي التوجه الخاص إلى تربية أبنائهم وعوائلهم، وإيمانهم بمسؤوليتهم العظيمة إزاء هؤلاء ﴿ والدّين يقولون ريّنا هب لنا من أزولجنا وذرّيّاتنا قرّة أعين﴾.

بديهي أنّ معنىٰ هذا ليس أن يقبعوا في زاوية ويتضرعوا بالدعاء، بل إنّ الدعاء دليل شوقهم وعشقهم الداخلي فحذا الأمر، ورمز جدهم واجتهادهم.

من المسلَّم أنَّ أفراداً كهؤلاء لا يقصرون في بذل مالديهم من طاقة وقدرة في تبربية أبنائهم وأزواجهم، وتعريفهم بأصول وفروع الإسلام، وسبل الحق والعدالة وفي ما لا تصل إليه قدرتهم وطاقتهم، فإنَّهم يدعون الله، يسألونه التوفيق بلطفه.

فالدعاء الصحيح من حيث الأصل، ينبغي أن يكون هكذا: السعي بمقدار الاستطاعة. والدعاء خارج حدّ الاستطاعة.

«قرّة العين» كناية عمّن يُسرَّ به، هذا التعبير أخذ في الأصل من كلمة «قر» التي بمعنى ا

١. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٣.

البرد، وكما هو معروف (وقد صرح به كثير من المفسّرين) أنّ دمعة الشوق والسرور باردة، ودموع الحزن والغم حارة حارقة، لذا ف «قرّة عين» بمعنى الشيء الذي يسبب برودة عين الإنسان، يعني أن دمعة الشوق تنسكب من عينيه، وهذه كناية جميلة عن السرور والفرح مسألة تربية الأبناء وإرشاد الزوجات، ومسؤولية الآباء والأمهات إزاء أطفالهم من أهم المسائل التي أكد عليها القرآن، وسنفصل القول فيها إن شاء الله في ذيل الآية (٦) من سورة التحريم.

الصفة التّالثة عشر: وأخيراً فالصفة الرفيعة الثّالثة عشر لعباد الرحمن التي هي أهم هذه الصفات من وجهة نظر معينة: هي أنّهم لا يقنعون أبداً أنّهم على طريق الحق، بل إنّ همتهم عالية بحيث يريدون أن يكونوا أئمة وقدوات للمؤمنين، ليدعوا الناس إلى هذا الطريق أيضاً. إنّهم ليسوا كالزهاد المنزوين في الزوايا، وليس همهم انقاذ أنفسهم من الغرق، بل إن سعهم هو أن ينقذوا الغرق.

لذا يقول في آخر الآية، إنّهم الذين يقولون: ﴿ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِّينَ لِمَامّا ﴾.

ينبغي الإلتفات إلى هذه النكتة أيضاً، إنّهم لا يدعون ليكونوا في موقع العظهاء جزافاً، بل إنّهم يهيئون أسباب العظمة والإمامة بحيث تجتمع فيهم الصفات اللائقة بالقدوة الحقيقية، وهذا عمل عسير جداً، وله شرائط صعبة وثقيلة.

ولا تنس أنّ القرآن لا يذكر في هذه الآيات صفات جميع المؤمنين، بل أوصاف نخبة عتازة من المؤمنين في الصف المتقدم بعنوان «عباد الرحمن». نعم، إنّهم عباد الرحمن، وكما أنّ رحمة الله بهؤلاء العامّة أيضاً من أكثر من جهة، فعلمهم وفكرهم وبيانهم وقلمهم ومالهم وقدرتهم تخدم بلا انقطاع في طريق هداية خلق الله.

أُولئك غاذج الانسان الكامل والاسوة في المجتمع الإنساني. -

أولئك قدوات المتقين.

إنّهم أنوار الهداية في البحار والصحاري. ينادون التائهين إليهم لينقذوهم من الغرق في الدوامة، ومن السقوط في المزالق.

الشاهد على هذا القول، الشعر الذي نقله الفرطبي في تفسيره عن أحد الشعراء العرب.
 فكم سخنت بالأمس عين قريرة وقرت عيون دمعها اليوم ساكب

ولا شك أنّ أئمة أهل البيت المله من أوضح مصاديق هذه الآية، لكن هذا لا يمنع من اتساع مفهوم الآية، فالمؤمنون الآخرون أيضاً يكون كل منهم إماماً وقدوة للآخرين بمستويات متفاوتة.

واستنتج بعض المفسّرين من هذه الآية أن طلب الرئاسة المعنوية والروحانية ليس غير مذموم فقط، بل إنّه مطلوب ومرغوب فيه أيضاً. ٢

وينبغي الإلتفات ضمناً إلى أن كلمة «إمام» وإن كانت للمفرد، إلّا أنّها تأتي بمعنىٰ الجمع، وهكذا هي في الآية.

بعد إكمال هذه الصفات الثلاثة عشرة، يشير تعالى إلى عباد الرحمن هؤلاء مع جميع هذه الخصائص، وفي صورة الكوكبة الصغيرة، فيبين جزاءهم الإلهي ﴿أُولئك يجزون العُرفة بِها صبرول﴾.

«غرفة» من مادة «غرف» (على وزن حرف): بمعنى رفع الشيء وتناوله، ويقال لما يغترف ويتناول «غرفة» (كاغتراف الإنسان الماء من العين بيده للشرب) ثمّ أطلقت على الأقسام العليا من البناء، ومنازل الطبقات العليا، وهي هنا كناية عن أعلى منازل الجنّة.

لذلك فإنَّ «عباد الرحمن» بامتلاكهم هذه الصفات، يكونون في الصف الأوّل من المؤمنين، وينبغي أن تكون درجتهم في الجنّة أعلى درجة أيضاً.

المهم أنّه يقول: إنّ هذا المقام العالى قد أعطي لهم بسبب ما قدموا من ضريبة الصبر والاستقامة في طريق الله، ومن الممكن أن يتصور أن هذا وصف آخر من أوصافهم، لكن هذا في الحقيقة ليس وصفاً جديداً، بل هو ضمانة تطبيق جميع الصفات السابقة، وإلّا فهل يكن أن نتصور عبادة الخالق، ومواجهة الطغيان والشهوات، وترك شهادة الزور، والتواضع وغيرها من الصفات بدون صبر واستقامة.

هذا البيان يُذكّر الإنسان بالحديث المعروف عن أمير المؤمنين علي الله حسيث يــقول:

أورد هذه الروايات في تفسير آخر هذه الآية «علي بن إبراهيم»، ومؤلف تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٣،
 في تفسير يهما.

٢. يراجع تفسير القرطبي، والتفسير الكبير، ج ٢٤. ص ١١٥.

«والصبر من الإيمان كالرأس من الجسد» فبقاء الجسد من بقاء الرأس، ذلك لأنّ قيادة جميع أعضاء البدن تستقر في دماغ الإنسان.

وعلى هذا فللصبر هنا مفهوم واسع، فالتحمل والصمود أمام مشكلات طريق الحق، والجهاد والمواجهة ضد العصاة، والوقوف أمام دواعي الذنوب، تجتمع كلها في ذلك المفهوم، وإذا فسر في بعض الرّوايات بالصبر على الفقر والحرمان المالي، فمن المسلم أن ذلك من قبيل بيان المصداق.

ثمّ يضيف تعالى: ﴿ ويلقُّونَ فيها تحيَّة وسلاها ﴾.

أهل الجنّة يحي بعضهم بعضاً، وتسلم الملائكة عليهم، وأعلى من كل ذلك أنّ الله يحييهم ويُسلم عليهم، كما نقرأ في الآية من سورة يس ﴿ سلام قولاً هن ربّ رحيم﴾، ونقرأ في الآية ٢٣ و ٢٤ من سورة الرّعد ﴿ والهلائكة يدخلون عليهم هن كلّ باب \* سلام عليكم . ﴾

تُرى هل لـ «التحية» و «السلام» هنا معنيان، أم معنى واحدا؟ ثمّة أقوال بين المفسّرين، لكن مع الإلتفات إلى أنّ «التحية» في الأصل بمعنى الدعاء لحياة الغير، و «سلام» من مادة السلامة، وبمعنى الدعاء للغير.

على هذا نستنتج: أنّ الكلمة الأولى بعنوان طلب الحياة، للمخاطب والكلمة الثّانية طلب اقتران هذه الحياة مع السلامة، ولو أنّ هاتين الكلمتين تأتيان بمعنى واحد أحياناً.

«التحية» في العرف لها معنىٰ أوسع، فهي كل ما يقولونه في بيان اللقاء مع الآخــرين، فيكون سبباً في سرورهم واحترامهم وإظهار المحبّة لهم.

مُ يقول تبارك و تعالىٰ للتأكيد أكثر: ﴿ خالدين فيها حسنت مستقرّاً ومقاماً ﴾

# عُهُ مَا يَعْ بَوُّا بِكُرْرَةِ لَوْلَا دُعَا وَكُمْ فَقَدَكَذَّ بِتُعْرِفَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا شَ

## التفسير

#### لولا دعاؤكم، لما كانت لكم قيمة:

هذه الآية التي هي الآية الأخيرة في سورة الفرقان، جاءت في الحقيقة نبتيجة لكل السورة، وللأبحاث التي بصدد صفات «عباد الرحمن» في الآيات السابقة، فيقول تبارك وتعالى مخاطباً النبي بَيِّنَيْنَ : ﴿قُل ما يعبؤ بكم ربّي لو لا دعاؤكم ﴾.

«يعبؤ» من مادة «عبء» بمعنىٰ «الثقل»، وعلى هذا فجملة لا يعبأ يعني لايهتم، وبعبارة أخرىٰ لا يعتني.

ولو أن احتالات كثيرة ذكرت هنا في مسألة معنى الدعاء، لكن أساس جميعها يعود إلى أ أصل واحد.

فذهب البعض: إنّ الدعاء هو نفس ذلك المعنىٰ المعروف للدعاء.

بعض آخر فسّره بمعنى الإيمان.

وبعض بمعني العبادة والتوحيد

وآخر، بمعنىٰ الشكر.

وبعض: بمعنىٰ التضرع إلى الله في المحن والشدائد.

لكنّ أساس جميعها هو الإيمان والتوجه إلى الله.

وبناء على هذا، يكون مفهوم الآية هكذا: إن ما يعطيكم الوزن والقيمة والقدر عند الله هو الإيمان بالله والتوجه إليه، والعبودية له.

ثُمّ يضيف تعالى: ﴿فقد كدِّيتم فسوف يكون لزلما ﴾.

من الممكن التصور أن تضاداً بين بداية الآية ونهايتها، أو أنَّــه لا يــبدو عــلي الأقــل

الإرتباط والإنسجام اللازم بينهما، ولكن إذا دققنا قليلاً يتضح أنّ المقصود أساساً هو: أنّكم قد كذبتم فيا مضى بآيات الله وبأنبيائه، فإذا لم تتوجهوا إلى الله، ولم تسلكوا طريق الإيمان به والعبودية له، فلن تكون لكم أية قيمة أو مقام عنده، وستحيط بكم عقوبات تكذيبكم. \

ومن جملة الشواهد الواضحة التي تؤيد هذا التّفسير، الحديث المنقول عن الإسام الباقر عليه المنقول عن الإسام الباقر عليه أنّه سُئِلَ: «كثرة القراءة أفضل أو كثرة الدعاء»؟ فقال على " «كثرة الدعاء أفضل وقرأ هذه الآية». أ

## ہدث

## الدعاء طريق إصلام النفس ومعرفة الله:

معلوم أنّ مسألة الدعاء أعطيت أهمية كبيرة في آيات القرآن والرّوايات الإسلامية، حيث كانت الآية أعلاه أنموذجاً منها، غير أن قد يكون القبول بهذا الأمر ابتداءً صعباً على البعض، كأنّه يقال: الدعاء عمل سهل جدّاً، ويمكن أن يؤدّيه الجميع أو يتوسعون أكثر فيقولون: الدعاء عمل المغلوبين على أمرهم، الأمر الذي لا أهميّة له.

لكن الإشتباء هنا ينشأ من أنّهم ينظرون إلى الدعاء الخالي من شرائطه، في حـين إذا أخذت الشرائط الخاصّة للدعاء بنظر الاعتبار، فإن هذه الحقيقة تثبت بوضوح. وهي أنّ

٨ الآية أعلاه من الآيات التي هي مورد مناقشات كثيرة بين المفسّرين، وما قلناه في تفسيرها هنو أوضح تفسير، لكن جماعة من العفسّرين المعروفين ذكروا لها تفسير آخر خلاصته هكذا:

الله لايعتني بكم، ذلك لأنكم كذبتم بآياته، إلا أن الله يدعوكم إلى الإيمان اطبقاً لهذها التفسير: «دعاؤكم» من قبيل إضافة المصدر إلى المفعول، وفاعله ضمير يعود إلى «ربّي». لكن طبقاً للتفسير الذي اخترناه فبإن «دعاؤكم» من قبيل إضافة المصدر إلى الفاعل، وظاهر إضافة المصدر إلى الضمير هي أن تكون الإضافة إلى الفاعل، إلا أن تظهر قرينة على خلافه).

معان الله الله الآية وهو أنّ الهدف بيان: إنّكم أيّها البشر، غالباً ما سلكتم طريق التكذيب، فلا وزن ولا ثمّة تفسير ثالث لهذه الآية وهو أنّ الهدف بيان: إنّكم أيّها البشر، غالباً ما سلكتم طريق التكذيب، فلا وزن ولا قدر لكم عند الله، إلّا لأجل تلك الأقلية مثل «عباد الرحمن» الذين يتوجهون إلى الله ويدعونه بإخلاص (هذا التّفسير وإن كان صحيحاً من ناحية المعنى والمضمون، لكنّه لا يوافق ظاهر الآية كثيراً، ذلك لأنّ الضمير في «دعاؤكم» و«كذبتم» يعود ظاهراً إلى فئة واحدة لا فئتين (فتأمل!).

" تفسير الصافي، ذيل هذه الآية - نقلوا لهذه الرّواية أيضاً تفاسير أخرى يتفاوت يسير، نقلت أيضاً روايات أخرى شاهدة على التّفسير أعلاه، بعضها عن أمالي الشيخ الطوسي، وبعضها عن تفسير علي بن إبراهيم ذيل هذه الآرة الدعاء وسيلة مؤثرة في إصلاح النفس، والإرتباط القريب بين الله والإنسان.

أوّل شرائط الدعاء، معرفة المدعور

الشرط الثاني: تخلية القلب وإعداد الروح لدعائه تبارك وتعالى، ذلك لأنّ الإنسان حينا يذهب باتجاه أحد، ينبغي أن يملك الإستعداد للقائد

الشرط الثّالث للدعاء: هو جلب رضاه من يدعوه الإنسان، ذلك لأنّه لا يحتمل التأثير بدون ذلك إلّا نادراً.

وأخيراً فالشرط الرّابع لاستجابة الدعاء: هو أن يستخدم الإنسان كلّ قدرته، وقوته واستطاعته في عمله، ويؤدّيه بأعلى درجة من الجدّ والاجتهاد، ثمّ يرفع يديه ويوجه قلبه إلى بارئه بالدعاء في ماوراء ذلك.

ذلك لأنّه ورد صريحاً في الرّوايات الإسلامية، أنّ الإنسان إذا قــصّر في العــمل الذي يستطيع أن يؤدّيه بنفسه، ثمّ يتوسل بالدعاء فلن يستجاب دعاؤه.

من هنا، فإنّ الدعاء وسيلة لمعرفة الخالق ومعرفة صفاته الجمالية والجلالية، ووسيلة أيضاً للتوبة من الذنب، ولتطهير الروح، وسبب أيـضاً لأداء الحسـنات للـجهاد والجــدّ والاجتهاد إلى منتهى الاستطاعة.

لهذا نجد عبارات مهمّة حول الدعاء لا يمكن فهمها إلّا على ضوء ما قلناه، مثلاً:

نقراً في رواية عن النّبي ﷺ «الدعاء سلاح المؤمن، وعسمود الديسن، ونسور السسماوات والأرض». \

ونقرأ في حديث آخر عن أمير المؤمنين علي ﷺ «الدعاء مفاتيح النجاح ومقاليد الفلاح، وخير الدعاء ما صدر عن صدر نقى، وقلب تقى». ٢

ونقرأ في حديث عن الإمام الصادق عنيه «الدعاء أنفذ من السنان». ٣

فضلاً عن كل ذلك، فإن من الطبيعي أنّ حوادث تقع في حياة الإنسان، فتغرقه في اليأس من حيث الأسباب الظاهرية، فالدعاء يمكنه أن يكون شرفة على أمل الفوز، ووسيلة مؤثرة في مواجهة اليأس والقنوط.

راصول الكافي، ج ٢، ص ٤٦٨، أبواب الدعاء، باب أنّ الدعاء سلاح المؤمن. والمصدر السابق.

لهذا فالدعاء إزاء الحوادث الصعبة المرهقة، يمنح الإنسان قدرة وقوة وأملاً وطمأنينة، وأثراً لا يمكن إنكاره من الناحية النفسية.

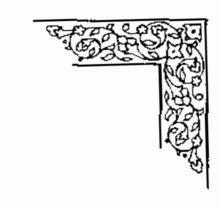
وقدّمنا بحثاً مفصلاً بصدد مسألة الدعاء، وفلسفته، وشرائطه، ونـــتائجه، في التّــفسير الأمثل ذيل الآية ١٨٦ من سورة البقرة، فتفضل بمراجعته هناك من أجل التوضيح أكثر. اللّهم، أجعلنا من خاصّة عبادك، وترحم علينا بتوفيق اكتساب خصائص وصفات «عباد الرحمن».

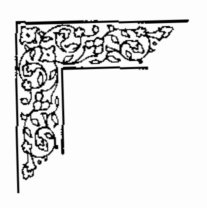
ربّنا، افتح لنا أبواب الدعاء واجعل ذلك سبباً لتثمين وجودنا بين يديك. اللّهمّ، تفضل علينا بتوفيقات الدعاء المطلوبة بين يديك، ولا تحرمنا من الإستجابة. إنّك على كل شيء قدير وبالإجابة جدير.

نهاية سورة الفرقان

8003







320



سورة النثعرا<u>؛</u>

وعدد آياتها مئتان وسبع وعشرون

#### «سورة الشعراء»

#### ممتوى سورة الشعراء:

المعروف بين المفسّرين أنّ جميع آيات هذه السورة المائتين وسبع وعشرين نزلت في مكّة عدا الآياث الأربع الأخيرة.

إيقاع آيات هذه السورة يتناغم أيضاً مع إيقاعات السور المكية الأخرى، ونـعلم أنّ السور المكية التي أنزلت في بداية دعوة الإسلام، تستند على بيان الأصـول الاعــتقادية: التوحيد والمعاد، ودعوة أنبياء الله، وأهمّية القرآن.

وتدور جميع موضوعات سورة الشعراء حول هذه المسائل تقريباً.

و يمكن تلخيص محتوى هذه السورة في عدة أقسام:

القسم الأوّل: مطلع هذه السورة الذي يتكون من الحروف المقطعة. ثمّ يستحدث في عظمة القرآن، وتسلية النّبي تَبَرِّقُ في مواجهة إصرار وحماقة المشركين، والإشارة إلى بعض دلائل التوحيد، وصفات الله تبارك وتعالى!

القسم الشّاني: يمكي جوانب من قصص سبعة أنبياء عظام ومواجهاتهم مع أقوامهم، وفي مكابرات وحماقات أولئك حيال هؤلاء الأنبياء، حيث فصّل الحديث أكثر في بعض منها، كما في قصة موسى وفرعون، واختصره في بعض آخر منها، كما في قصّة إيراهيم ونوح وهود وصالح ولوط وشعيب.

في هذا القسم بخاصّة، أشير إلى منطق المشركين. الضعيف المعزوج بالتعصب في كل عصر وزمان في مواجهة أنبياء الله، والذي يشبه كثيراً منطق مشركي عسصر النّبي عَلَيْلُهُ، فكان هذا سبباً في تسلية النّبي عَلَيْلُهُ والمؤمنين الأوائل: ليعلموا تاريخ هذا الصنف من الناس

١. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٨٢. والتفسير الكبير، ج ١٤، ص ١١٨، وتفسير القرطبي، وتفسير التبيان، واستثنى في تفسير المعاني خمس آيات. لكن بعض المفسّرين مثل العلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان لم يقبل استثناء هذه الآيات. وسوف يكون لنا بحث أكثر إن شاء الله في ذيل هذه الآيات.

ومنطقهم، حتى لا يتأثروا ويتراخوا، وحتى لا يفسحوا للضعف والفتور ليجد طريقاً إلى أنفسهم.

وفيه بشكل خاص أيضاً، تركيز على العذاب العظيم والإبتلاءات المروعة التي حلّت بهذه الأمم، والذي هو بذاته تهديد مؤثر لأعداء النّبي في تلك الشرائط.

القسم القّالث: وتغلب عليه جنبه الإستنتاج من القسمين الأوليين، يتناول الحديث حول النّبي عَبَالِنَّهُ، وعظمة القرآن، وتكذيب المشركين، والأوامر الصادرة إلى النّبي عَبَالِنَّهُ فيها يتعلق بطريقة الدعوة، وكيفية التعامل مع المؤمنين، ويختم السورة بالبشرى للمؤمنين الصالحين، وبالتهديد الشديد للظالمين.

وبالمناسبة، فإنّ اسم هذه السورة أخذ من مجموعة الآيات الأخيرة التي تتحدّث حول الشعراء غير المؤمنين.

وهناك نكتة جديرة بالإهتام أيضاً، وهي أنّ هذه السورة تعتبر من أكبر السور بـعد سورة البقرة من حيث عدد الآيات، وإن كانت ليست كذلك من حيث عدد الكلمات، بل هي أقصر من كثير من السور.

## فضيلة سورة الشعراء:

ورد في الحديث الشريف عن رسول الاسلام عَبَّاثِنَّ في بيان أهميّة تلاوة هذه السورة أنّه قال:

«من قرأ سورة الشعراء كان له من الأجر عشر حسنات بعدد كل من صدّق بنوح وكذب به، وهود وشعيب وصالح وابراهيم، وبعدد كل من كذب بعيسى وصدق بمحمّد ﷺ ، ا

ولا يخفى أنّ كلّ هذا الأجر والثواب ليس على التلاوة بدون النفكر والعمل بها، بل إنّ القرائن المتعدد في روايات فضائل السور تحكي عن أنّ المراد من التلاوة هي ماكانت مقدمة للتفكر، ثمّ العزم والعمل، وقد أشرنا إلى ذلك سابقاً.

وممّا يؤيد هذا المعنىٰ التعبير الوارد في نفس الحديث أعلاه، لأنّ استحقاق الحسنات بعدد المصدّقين والمكذبين للأنبياء من أجل أن يكون الشخص في صف المصدّقين ويتجنّب منهج المكذبين.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٨٣، بداية سورة الشعراء.

# 

## التفسير

## إنّهم يُعرضون عن كل مديدا

مرة أخرى نواجه في بداية هذه السورة مثلاً آخر من الحروف المقطعة وهو: ﴿طَسَمُ ﴾.
وكان لنا في تفسير هذه الحروف المقطعة بحوث مُسهَبة ومستقلّة في مستهل سورة البقرة
وسورة آل عمران وسورة الأعراف! فلا نرى حاجةً إلى التكرار والإعادة!

إِلّا أنّ ما ينبغي أن نضيفه هنا هو ما ورد من روايات متعددة عن النّبي لَلْمَالَهُ أو بـعض أصحابه في تفسير «طسم» ويدلّ جميعُها على أنّ هذه الحروف علامات «مختصرة» عن أسهاء الله تعالى، أو أسهاء القرآن، أو الأمكنة المقدسة، أو بعض أشجار الجنّة!...

وهذه الرّوايات تؤيد التّفسير الذي نقلناه في مستهلّ سورة الأعراف في هذا الصدد، كما أنّها في الوقت ذاته لا تنافي ما قلناه في مستهل سورة البقرة من أنّ المراد من هذه الحروف بيان إعجاز القرآن وعظمته، حيث إنّ هذا الكلام العظيم مؤلف من حروف بسيطة وصغيرة!

والآية التالية تبيّن عظمة القرآن بهذا النحو: ﴿ تلك آيات الكتاب العبين﴾.

وبالطبع فإنّ «تلك» في لغة العرب اسم إشارة للبعيد، ويشار بهـا للـمؤنث «المـفرد»

و «الجمع»؛ كها قد يشار بها لجمع التكسير. ١

وكها بيّنا آنفاً فقد يعبّر في لغة العرب عن عظمة الشيء ـ وإن كان قريباً ـ باسم الإشارة (للبعيد) فكان الموضوع لأهميّتهِ وارتفاع «وعلق» مرتبته بعيد عنّا، ومكانه في السهاوات العُلى!

وممًا ينبغي الإلتفات إليه وملاحظته أنّ هذه الآية بنصّها وردت في بداية سورة يوسف وسورة القصص ــ أيضاً ــ دون زيادة أو نقصان، كما أنّها وردت بعد الحروف المــقطعة في مستهلّ السور آنفة الذكر، وهي تدل على إرتباط هذه الحروف بعظمة القرآن.

ووصفُ القرآن بـ «المبين» المشتق من «البيان»، هو إشارة إلى كونه جليّاً بيّناً عظيماً معجزاً \_ فكلّما أمعن الإنسان النظر في محتواه تعرّف على إعجازه أكثر فأكثر ... ثمّ بعد هذا فإنّ القرآن يبيّن الحق ويميزه عن الباطل، ويوضّح سبيل السعادة والنصر والنجاة من الضلال!

وتتحرك الآية التالية لنُسرّي عن قلب النّبي وتثبته فتقول: ﴿لعلّك بـاخعَ نـفسُك اللّهِ يكونوا مؤمنين﴾.

كلمة «باخع» مشتقة من (البَخْع) (على وزن الدَّمع)! ومعناه إهلاك النفس من شدة الغمّ... وهذا التعبير يدلّ على مدى تحرّق قلب النّبي وشفقته لأمته، وأداء رسالته، وماكان عليه من إصرار في خِطته، وتجلّد في مواجهة شدته ومحنته، لأنّه يرى القلوب المتعطشة الظامئة في جوار النبع القرآني الزلال، ولكنّها لا تزال على ظمئها ولا ترتوي من معينه العذب، فكان يتحرق لذلك!

كان قلقاً \_وباخعاً نفسه \_أن يرى الإنسان الذي منحه الله العقل واللبّ يسير في الطريق المظالم، بالرغم من كل هذا الضياء، ويهوى في الوادي السحيق ليكون من الهالكين!

أَجُل، كان جميع الأنبياء على هذه الشاكلة من الإشفاق على أنمهم ولا سيما الرّسول الأعظم الذي ورد في شأنه هذا النعبير القرآني أكثر من مرّة...

قال بعض المفسّرين: إنّ سبب نزول الآية الأنفة الذكر هو أنّ النّبي الله كان يدعو أهل مكّة إلى توحيد الله باستمرار، إلّا أنّهم لم يؤمنوا، فأسف النّبي وتأثر تأثراً بالغاً حتى بدت

١. كقوله تعالى ﴿وتلك الأيّام نداولها بين الناس﴾.

أماراته في وجهه، فنزلت الآية آنفة الذكر لتسرّي عن قلب النّبي لَيُتَأْتِذُ. ﴿

ولبيان أنّ الله على كل شيءٍ قدير حتى أنّه يستطيع أن يسوقهم إلى الإيمان بـه سـوقاً ويضطرّهم إلى ذلك، فإنّ الآية التالية تقول: ﴿ إِنْ نَشَا نَنزُلُ عَلَيْهِم هَمَنَ السَّمَاءَ آيِـة فَـظَلَّتُهُ وَيَضَطّرُهم لِهَا خَاصْعِينَ ﴾ .

وهي إشارة إلى أنّ الله قادر على إنزال معجزة مذهلة \_ من السهاء \_ أو أن يرسل عليهم عذاباً شديداً فيذعنوا له، ويطأطنوا برؤوسهم خضوعاً له، ويستسلموا لأمره وحكمه، إلّا أنّ الإيمان بإكراه لا قيمة له. فالمهم أن يخضعوا للحق عن إرادة ووعى وإدراك وتفكر.

ومن الواضح أنّ المراد بخضوع الأعناق خضوع أصحابها... فاللغة العربية تذكر الرقبة أو العنق كناية عن الإنسان لأنّها جزء مهمّ منه، ويقال مثلاً كناية عن البغاة القساة: غلاظ الرقاب، وعن المضطهدين والضعفاء: الرقاب الذليلة!

وبالطبع فهناك احتالات أخرَ لتفسير «أعناقهم» من جملتها أنّ الأعناق تعني الرؤساء، كما أنّ من التفاسير أنّ الأعناق تعني طوائف من الناس، وجميع هذه الاحتالات ضعيفة.

ثم يتحدث القرآن عن مواقف المشركين والكفّار من آيات القرآن فيقول: ﴿ وَمَا يَأْتُمُهُمُ مِنْ دَكُرُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

والتعبير بـ «ذكرٍ» هو إشارة إلى أنّ القرآن موقظ ومنبّه، وهذا الأمر متحقّق في جمـيع آياته وسوره! إلّا أنّ هذه الجهاعة معرضة عن ذكره وتنبيهه، فهي تفرّ عن كل ذلك!...

والتعبير بـ «الرحمٰن» إشارة إلى أنّ نزول هذه الآيات من قبّل الله إنّما هو مـن رحمــته العامّة، إذ تدعو جميع الناس دون استثناء إلى السعادة والكمال!

كما أنّ هذا التعبير \_أيضاً \_ربّاكان لتحريك الإحساس بالشكر لله، فهذا الذكر من الله الذي عمّت نعمه وجودكم من القرن إلى القدم، فكيف يمكن الإعراض عن ولي النعمة؟! وإذاكان سبحانه لا يتعجل بإنزال العذاب عليكم، فذلك من رحمته أيضاً...

والتعبير بـ «معدث» ـ أي جديد ـ إشارة إلى أنّ آيات القرآن تـ نزل واحـدة تـلو الأخرى، وكلّ منها ذو محتوى جديد، ولكن ما جدوى ذلك، فهم مع كل هـذه الحـقائق الجديدة \_معرضون... فكأنّهم اتّفقوا على خرافات السلف وتعلّقوا بها \_فهم لا يرضون أن

١. تفسير روحالجنان، ج ٨. ذيل الآية مورد البحث.

يودّعوا ضلالهم وجهلهم وخرافاتهم!! فأساساً مهاكان الجديد موجباً للهداية، فإنّ الجهلة والمتعصبين يخالفون الحق ولا يذعنون له...

ونقرأ في سورة «المؤمنون» الآية ٦٨ منه إذ تقول: ﴿أَفُلُم يِدَّبُرُواالقُولَ لَم جَاءَهُم مالَم يأتِ آباءهم الأُولين﴾ فبذريعة مالم يأت آباءهم تجدهم متعصبين مخالفين؟

ثمّ يضيف القرآن: أنّ هؤلاء لا يقفون عند حدود الإعراض، بل يتجاوزون إلى مرحلة التكذيب، بل إلى أشدّ منه ليصلوا إلى الإستهزاء به، فيقول: ﴿فقد كذّبوا فسيأتيهم أنباؤاها كانوا به يستهزئون ﴾

«الأنباء»: جمع «انبأ»، أي الخبر المهم، والمراد من هذه الكلمة ما سيصيبهم من العقاب الشديد الدنيوي والأخروي. على أنّ بعض المفترين كالشيخ الطوسي في «التبيان»، قال بأن هذا العقاب منحصر بالعقاب الأخروي. إلّا أنّ أغلب المفترين يعتقدون بشموله لعقاب الدارين، وهو \_ في الواقع \_كذلك!.. لأنّ الآية مُطْلَقَةً.

وبغض النظر عن كل ذلك فإنّ للكفر والإنكار انعكاسات واسعة وشاملة في جميع حياة الإنسان... فكيف يمكن السكوت عنها!

والتحقيق في هذه الآية والآية السابقة يكشف أنّ الإنسان حين ينحرف عن الجادة المستقيمة فإنّه يفصل نفسه عن الحق \_بشكل مستمر \_.

فني المرحلة الأولى يعرض عن الحق ويصرف بوجهه عنه... ثمّ بالتدريج يبلغ مرحلة الإنكار والتكذيب.. ثمّ يتجاوز هذه المرحلة إلى السخرية والإستهزاء... ونتيجةً لذلك ينال عقاب الله وجزاءه «وقد ورد نظير هذا التعبير في الآيتين ٤ و ٥ من سورة الأنعام».

#### بحثان

1- ورد في بعض خُطب أمير المؤمنين «في نهج البلاغة» المعروفة بالخطبة القاصعة إشارة إلى هذه الحقيقة، وهي أنَّ الله أرسل الأنبياء على شاكلة يستطيع معها أن يـؤمن النـاس بدعوتهم إلى الله دون إكراه، بحيث لو لم يكونوا كذلك لكان الإيمان إجبارياً، إذ يقول: «ولو أراد الله سبحانه لأنبيائه حيث بعثهم أن يفتح لهم كنوز الذهبان ومعادن العقيان ومغارس الجنان

وأن يحشر معهم طيور السماء ووحوش الأرضين لفعل... ولو فعل لسقط البلاءُ وبطل الجزاء...» .

وورد في كتاب الكافي ذيل الآية محل البحث «لو أنزل الله من السماء آية فظلّت أعناقهم لها خاضعين. ولو فعل لسقط البلوي عن الناس أجمعين». ٢

وممّا يسترعي النظر أنه ورد في بعض الكتب المعروفة كالإرشاد للشيخ المفيد، وروضة الكافي، وكمال الدين للشيخ الصدوق، وتفسير القمي، أنّ الإمام الصادق الحيلا في تفسير الآية: ﴿إِنْ نَشَا نَنزُلُ عليهم مِنْ السّماء آية... قال: «تخضع رقابهم ـ يعني بني أمية ـ وهي الصيحة في السماء باسم صاحب الأمر ـ صلوات الله عليه ... "

وواضح أنّ المراد من هذه الرّوايات هو بيان مصداقٍ من هذا المفهوم الواسع للآية، إذ ستخضع أخيراً جميع الحكومات الباغية والمتجبرة والظالمة التي تواصل السير على منهج حكومة بني أمية، وذلك عندما يظهر المصلح المهدي ينتج إمامُ الحكومة العالمية، فتستسلم إذعاناً لقدرته وحماية الله له وتنحني له إجلالاً.

٧\_أحد البحوث التي كثر الكلام فيها والتعليق عليها في القرون الأولى \_ أو الصدر الأولى \_ أو الصدر الأولى \_ أو الكلام عن كون كلام الله قديماً أو حادثاً؟! وقد انجر هذا الكلام إلى كتب التفسير أيضاً. وقد استدل جماعة من المفسّرين بالتعبير الوارد في الآية أنفاً «معدث» على كون القرآن حادثاً.

إلا أنّه -كما أشرنا من قبل أيضاً - فإنّ أساس هذا البحث لا يمكن أن يكون منطقيّاً بأيّ وجه، ويبدو أنّ ذوي السلطة أو أولي الأمر في ذلك الزمان من بني أمية وبني العباس، كان لهم الأثر الكبير في هذه البحوث المضلة ليحرفوا أفكار المسلمين عن المسائل المهمّة والجديّة، وليشغلوا علماء المسلمين بهذه المسائل حفاظاً على حكومتهم وسلطتهم.

لأنّه إذا كان المراد من كلام الله هو محتوى القرآن، فهو من الأزل في علم الله والله خبير بكل ما فيه، وإذا كان المراد منه نزول الوحي وكلمات القرآن وحروفه، فذلك حادث قطعاً ولا خلاف فيه.

١. راجع نهج البلاغة، الخطبة القاصعة، رقم ١٩٢.

٢. أصول الكافي حسب نقل تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٦، ذيل الآية مورد البحث.

٣. تفسير الميزان، وتفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٧، ذين الآيات مورد البحث.

فبناء على ذلك فالقرآن تارة هو قديم بذلك النحو، وأخرى هو حادث قطعاً بهذه الصورة، فعلى المجتمع الإسلامي أن يكون فطناً ولاسيا العلماء، فلا يُبتلوا بالبحوث المضلة الانحرافية المبتدعة من قِبَلِ الجبابرة وأعداء الإسلام.

8003

#### الآيات

أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى ٱلْأَرْضِ كُمْ أَنْكِنَا فِيهَامِن كُلِّ زَوْج كَرِيمٍ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُوْمِنِينَ ۞ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ۞

## التَفسير

### الزومية في النباتات:

كان الكلام في الآيات المتقدمة عن إعراض الكفار عن الآيات التشريعية (أي القرآن الجيد)، أمّا في الآيات محل البحث فالكلام عن الآيات التكوينية ودلائل الله في خلقه وما أوجده سبحانه، فالكفّار لم يَصمّوا آذانهم ويوصدوا أبواب قلوبهم بوجه أحاديث النّبي وكلماته فحسب، بل كانوا يحرمون أعينهم رؤية دلائل الحق المنتشرة حولهم.

فتقول الآية الأولى من هذه الآيات: ﴿ أُولِم يروا إلى الأَرض كم أنبتنا فيها هـن كـل زوج حريم ﴾ .\

والتعبير بـ «زوج» في شأن النباتات يستحق الدقّة... فبالرغم من أنّ أغلب المفسّرين قالوا بأنّ الزوج يعني النوع أو الصنف، وأنّ الأزواج معناها الأصناف والأنواع، إلّا أنّه ما يمنع أن نفسر معنى الزوج بما يتبادر إلى الذهن من المعنى المعروف وهو الإشارة إلى الزوجيّة في النباتات؟!

١. يتعدي الفعل «يرين» عادة إلى المفعول بدون حرف الجر (إلى) وقد تتعدى إلى المفعولين، وإنّما تعدت هنا بحرف الجر (إلى) لأنّ المراد منها النظر العميق الدقيق لا الرؤية السطحية...

عشر الميلادي لاكتشاف هذه الحقيقة، وهي أنّ الزوجية في عالم النباتات قانون عام تقريباً، والنباتات كسائر الحيوانات تحمل عن طريق تلقيح الذكر لأنثاه ثمّ تقذف بالثمار.

غير أنّ القرآن الجيد أشارً إلى هذه الظاهرة «الزوجية في النبات» في آيات مختلفة مراراً قبل هذا العالم السويدي بقرونٍ، كما هي الحال في الآيات محل البحث. وفي الآية الرّابعة من سورة الرعد، والآية العاشرة من سورة لقمان، والآية السابعة من سورة ق. وهذه الإشارة بنفسها إحدى معاجز القرآن العلمية!

والمراد من ﴿ كُم أَلْبِتُنَا فِيهَا هِنَ كُلُّ زُوج كُرِيمٍ ﴾ هو النباتات المهمّة ذوات الفائدة، وطبعاً ما من نبات إلا وله فائدة أو فوائد جمّة، ومع تقدم العلم تتجلى هذه الحقيقة يوماً بعد يوم. و تأتى الآية التالية لتقول مؤكّدة بصراحة: ﴿ إِنْ فِي ذَلِكَ لاَية ﴾.

أجل إنّ الإلتفات إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ هذا التراب الذي لا قيمة له ظاهراً، بما فيه من تركيب معين هو مبدأ ظهور أنواع الأزهار الجميلة، والأشجار المثمرة الظليلة، والفواكه ذات الألوان الزاهية، وما فيها من خواصٍ مختلفة. وهو \_أي التراب \_ ببيّن منتهى قدرة الله، إلّا أنّ أولئك الذين طبع على قلوبهم في غفلة وجهل إلى درجة يرون معها آيات الله بأعينهم، ومع ذلك يجحدونها ويكفرون بها، ويترسخ في قلوبهم العناد والجدل!

لذلك فإنَّ الآية هذه تعقَّبُ قائلة: ﴿ وَمَا كَانَ أَكِثْرُهُمْ مَوْمِنْيِنْ ﴾.

أي إنّ عدم الإيمان لدى أولئك أمسى كالصفة الراسخة فيهم، فلا عجب أن لا ينتفعوا من هذه الآيات، لأنّ قابليّة المحل من شرائط التأثير الأصيلة أيضاً كما نقرأ قوله تعالى: ﴿هُدى للمتّقين﴾. ٢

وفي آخر آية من الآيات محل البحث يرد الخطاب في تعبير يدلُّ على التهديد والترهيب والتشويق والترغيب، فيقول سبحانه: ﴿وإن ربِّك لهو العزيز الرَّحيم﴾.

«العزيز» معناه المقتدر الذي لا يغلب ولا يُقهر، فهو قادر على إظهار الآيات العظمى، كما أنّه قادر على إهلاك المكذبين وتدميرهم. إلّا أنّه مع كل ذلك رحيم، ورحمته وسعت كلل شيء، ويكني الرجوع بإخلاص إليه في لحظة قصيرة! لتشمل رحمته من أناب إليه وتاب، فيعفو عنه بلطفه ورحمته!

ولعل تقديم كلمة «العزيز» على «الرحيم» لأنّه لو تقدمت كلمة الرحميم عملى العريز لأشعرت الإحساس بالضعف، إلّا أنّه قدم سبحانه الوصف بالعزيز ليُعلم أنّه وهو في منتهى قدرته ذو رحمة واسعة!

#### 8003

وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ اُفْتِ الْفَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴿ فَقَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَنَقُونَ ﴿ فَالَ الْمَانِي فَالَ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

## الثفسير

### بداية رسالة موسى:

قلنا إنّ في هذه السورة بياناً لقصص سبعةٍ من الأنبياء الكرام العطام، ليكون درس اعتبار لعامّة المسلمين، ولا سيا المسلمين الأوائل في عصر النّبي ﴿ إِنَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

فأوّل قصّة تتناولها هذه السورة هي قصة موسى ﴿ و تشرح جوانب مختلفة من حياته ومواجهته لفرعون وأتباعه حتى هلاكهم بالغرق في النيل!

وقد جاء الكلام عن بني إسرائيل وموسى وفرعون وقومه حتى الآن في ســور شـــتى «كالبقرة والمائدة والأعراف ويونس والإسراء وطه» كها ورد الكلام في هذا الشأن أيضاً في بعض السور التالية!...

وهذه البحوث وإن تكررت ـ بحسب الظاهر ـ إلّا أنّ الإمعان أو التدقيق فيها يكشف عن أن كلّ بحث منها يتناول جانباً خاصّاً من هذه القصّة ذات المحتوى الغزير، ويعوّل على هدف معين!

مثلاً. حين نزلت الآيات - محل البحث - كان المسلمون قلةً ضعافاً وكان أعداؤهم كثرة ولي قوّة وبأس شديد، بحيث لا يمكن الموازنة بين الفرقتين، فكان ينبغي أن يبين الله قصص الأمم السابقة المشابهة لحال هؤلاء، ليعلم المسلمون أنّ هذه القوّة التي يمتلكها الأعداء وهذا الضعف الظاهري الذي يكتنف المسلمين لن يؤدّي أيَّ منها بنفسه إلى اندحار المسلمين، ولتزداد معنويات المسلمين و تثبت استقامتهم ومقاومتهم.

وممّا يلفتُ النظر تكرار عبارة: ﴿ وهاكان أكثرهم مؤمنين \* وإنّ ربّك لهو العزيز الرّحيم ﴾ بعد تمام الحديث عن كل نبي... وهو التعبير ذاته الوارد في بداية هذه السورة في شأن النّبي عمّد عَنْ الإتساق في التعبير شاهد حيّ على أنّ ذكر هذه الجوانب من قصص الأنبياء إنّا هو للظروف المتشابهة التي أكتنفت المسلمين من حيث الحالة النفسية والإجتماعية كماكان عليها الأنبياء السابقون.

فتقول الآيتان الأوليان من الآيات محل البحث ﴿ وَإِذَ نَادَى رَبُّكَ هُوسَى أَنْ لَنْكَ اللَّهُ وَمِ الظالمين \* قوم فرعون ألايتقون﴾. ويتركون ظلمهم وفسادهم وعنادهم للحق.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ الصفة الوحيدة المذكورة عن قوم فرعون هنا هي الظلم، ومن الواضح أنّ الظلم له معنى جامعٌ واسع ومن مصاديقه الشرك كها تقول الآية ١٣ من سورة لقهان ﴿ إِنَّ الشَّرِكَ لَظْلِم عَظِيم﴾.

كما أنَّ استعباد بني إسرائيل واستثارهم وما قارنهما من زجرٍ وتعذيب من المصاديق الأخرى أيضاً، ثمّ بعد هذا كله فإنّ قوم فرعون ظلموا أنفسهم بأعمالهم الخالفة، وهكذا يمكن تلخيص أهداف دعوة الأنبياء جميعهم بمبارزة الظلم بجميع أبعاده!...

ويحكي القرآن مقالة موسى الكليم لربّ العزة وما طلبه منه من مزيد القوة والعون لحمل الرسالة العظمى، فيقول في الآية التالية: ﴿ قال ربّ لِنّي أخاف أن يكذّبونِ وأخشى أن أطرد قبل أن أكمل أداء رسالتي بما ألاقيه من صخب و تكذيب فلا يتحقق الهدف المنشود...

وكان لموسى الحق في كلامه هذا تماماً، لأنّ فرعون وأتباعه وحاشيته كانوا مهيمنين على مصر، بحيث لم يكن لأحد أن يخالفهم ولو برأيه، وإذا أحسّوا بأدنى نغمةٍ مخالفة لأي شخص بادروا إلى الإجهاز عليه فوراً.

وإضافة إلى ذلك فان صدري لا يتسع لاستيعاب هذه الرسالة الإلهية: ﴿ وَيَ ضَيْقَ صدري ﴾.

ثمّ بعد هذا كله فلساني قد يعجز عن بيانها: ﴿ ولا ينطلق لساني﴾ فلذلك فإني أطلب أن تشدّ أزري بأخي ﴿ فأرسل للى هارون﴾ . \ لنؤدي رسالتك الكبرى بأكمل وجه بتعاضدنا في مواجهة الظالمين والمستكبرين.

١. في هذه الجملة حذف وتقديره: «فأرسل جبرئيل إلى هارون».

وبغض النظر عن كلّ ذلك فإنّ قوم فرعون يطاردونني ﴿وَلَهُمْ عَلَيْ ذَنَبِ ﴾ كما يعتقدون لأنيّ قتلت واحداً منهم \_حين كان يتنازع مع إسرائيلي مظلوم \_بضربة حاسمة! وأنا قلق من ذلك ﴿فَأَخَافَ لَنْ يَقْتَلُونِ ﴾.

وفي الحقيقة إنّ موسى الله كان يرى أربع مشاكل كبرى في طريقه، فكان يطلب من الله حلّها لأداء رسالته وهذه المشاكل هي.

مشكلة التكذيب.

مشكلة ضيق الصدر.

مشكلة عدم الفصاحة الكافية.

و مشكلة القصاص!

ويتضح ضمناً أنّ موسى لم يكن خائفاً على نفسه، بلكان خوفه أن لا يصل إلى الهدف والمقصد للأسباب آنفة الذكر، لذلك فقد كان يطلب من الله سبحانه مـزيد القـوّة لهـذه المواجهة!.

طلبات موسى الله في هذا الصدد خير شاهد على هذه الحقيقة، إذ طلب أن يشرح صدره وحل عقدة لسانه وأن يرسل إلى هارون للمعاضدة في التبليغ كها جاء ذلك في سورة طه بصورة أكثر تفصيلاً إذ قال: ﴿رَبُ لَشْرِح لِي صدري \* ويسِّرلي لَهري \* واحلل عقدة هن لساني \* يفقهوا قولي \* واجعل لي وزيرا هن أهلي \* هارون أخي \* أشدد به أزري \* ولشركه في لمري \* كي نسبّحك كثيراً \* ونذكرك كثيراً ﴾ . (

فاستجاب الله طلب موسى ودعوة الصادقة و ﴿قال كلّا ﴾ فلن يستطيعوا قتلك، أو كلاّ لن يضيق صدرك وينعقد لسانك، وقد أجبنا دعوتك أيضاً في شأن أخيك، فهو مأمور معك في هذه المهمّة: ﴿فَادُهِمَا بِآيَاتِنا ﴾ لتدعوا فرعون وقومه إلى توحيد الله.

ولا تظنّا بأنّ الله بعيد عنكم أو لا يسمع ما تقولان ﴿إِنَّا مِعِكُم مِستَمِعُونَ ﴾.

فإنا معكما ولن اتتركما أبداً، وسأنصركما في الحوادث الصعبة، فاذهبا مطمئني الخاطر، وامضيا في هذا السبيل بأقدام ثابتة وعزيمة راسخة!.

وهكذًا فإنَّ الله سبحانه أعطىٰ لموسىٰ الإطمئنان الكافي في جملٍ ثلاثٍ وحقَّق له طلبه...

<sup>1.</sup> de, 07\_37.

إذ طمأنه بقوله: ﴿كلا﴾ على أنّ قوم فرعون لن يقتلوه ولن يستطيعوا ذلك... ولن تحدث له مشكلة بسبب ضيق صدره أو التلكؤ في لسانه وبقوله: ﴿فَادْهِبَابِهَا اللَّهِ أَرْسُلُ أَخَاهُ ليعينه على أمره. وبقوله: ﴿إِنَّا هَمُكُم مُستَمَعُونَ ﴾ وعدهما أنّهما سيكونان أبداً تحت ظل خيمته وحمايته!

وممّا ينبغي الإلتفات إليه ورود الضمير في آخر الجملة بصيغة الجمع في قوله: ﴿إِنَّاهِكُمْ ﴾ ولعل ذلك إشارة إلى أنّ الله حاضر مع موسى وهارون ومن يواجها نهما من الطغاة والقراعنة في جميع المحاورات، ويسمع ما يدور بينهم جميعاً، فينصر موسى وأخاه هارون على أولئك الطغاة!

وما ذهب إليه بعض المفسّرين من أنّ كلمة «مع» دالة على النصرة والحماية فلا تشمل قوم فرعون، غير سديد، بل إنّ «مع» تعني خُـضور الخالق الدائم في جميع الميادين والمحاورات حتى مع المذنبين، حتى مع المذنبين، وحتى مع الموجودات التي لا روح فيها، فهو في كل مكان و لا يخلو منه مكان.

والتعبير بــ «مستمعون»، أي الإصغاء المقرون بالتوجه هو تأكيد على هذه الحقيقة أيضاً. ڪڪ فَأْنِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّارَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِ مِلَ ﴿ فَالَمُ عَلَنَ فَعَلْتَ فَعَلَتَ فَعَلْتَ فَعَلَتُ اللَّهِ فَا لَمْ فَا مَنْ مَنِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

### التفسير

## موامِهة فرعون موامِهةً منطقية وقاطعة:

انتهت في الآيات المتقدمة المرحلة الأولى لمأمورية «موسى ﷺ» وهي موضوع الوحي «والرسالة» وطلبه أسباب الوصول إلى هذا الهدف الكبير!

وتعقيباً على المرحلة الآنفة تأتي الآيات \_محل البحث \_ لتمثل المرحلة الثّمانية، أي مواجهة موسى وهارون لفرعون، والكلام المصيري الذي جرى بينهم!

تقول **الآية الأولى من هذه الآيات مقدمةً لهذه المرحلة: ﴿ فأتيا فرمون فقولا إِنَّا رسول ربِّ** العالمين﴾.

وجملة ﴿ فَأَتِهَا فَرعُونَ ﴾ تكشف عن أنّها ينبغي أن يواجها فرعون نفسه بأيّة قيمة أو أيّ غن كان.

والتعبير بـ «رسول» بصيغة الإفراد مع أنّهما «موسى وهارون» نبيّان مرسلان، يشير إلى وحدة دعونهما، فكأنّهما روحان في بدن واحد لهما خِطّة واحدة وهدف واحد. ا

١. يقول الراغب في المفردات: «الرّسول» من الكلمات التي تطلق على المفرد والجمع، وإن جمعت أحياناً
 على «الرسل» فمنهم من يرى أنها مصدر أيضاً ومعناها الرسالة، ونعرف أنّه لا تثنية ولا جمع في المصدر، وقد

وضمن دعو تكما لفرعون بأنّكما رسولا ربّ العالمين اطلبا منه أن يُرسل بني إسرائيل ويرفع يده عنهم: ﴿ أَنْ **أَرْسَلُ مَعِنَا بِنِي لِسُرَلِئِيلُ**﴾.

وبديهي أنّ المراد من الآية أن يرفع فرعون عن بني إسرائـيل نــير العـبوديّة والقــهر والإستعباد، ليتحرروا ويأتوا مع موسى وهارون، وليس المراد هو إرسال بــني إسرائــيل معهـا فحسب.

وهنا يلتفت فرعون فيتكلم بكلهات مدروسة وممزوجة بالخبث والشيطنة لينني الرسالة ويقول لموسئ: ﴿ أَلُم تَرْبُكُ فَينَا وَلِيداً ... ﴾.

إذْ ٱلتقطناك من أمواج النيل الهادرة فإنقذناك من الهلاك، وهيّأنا لك مرضعة، وعفونا عن الحكم الصادر في قتل أبناء بني إسرائيل الذي كنت مشمولاً به، فتربّيت في محيط هادىء آمن منعّماً... وبعد أن تربيت في بيتنا عشت زماناً ﴿ ولبشت فينا هن معرك سنين ﴾.

ثمّ توجه إلى موسى وذكرّه بموضوع قتل القبطي فقال: ﴿ وفعلت فعلتك الّتي فعلمه . إشارةً إلى أنّه كيف يمكنك أن تكون نبيّاً ولديك مثل هذه السابقة؟!

ثمّ بعد هذا كله: ﴿ ولنم من الكافرين﴾! (أي بنعمة فرعون) فلطالما جلست على مائدتنا وتناولت من زادنا فكيف تكون نبيّاً وأنت كافر بنعمتي؟!

وفي الحقيقة؛ كان فرعون يريد أن يجعل موسىٰ محكوماً بهذه التهم المواجهة إليه، وبهذا المنطق الإستدراجي.

والمراد من قصّة القتل المذكورة هنا هو ما جاء في سورة القصص «الآية ١٥ منها» حيث جاء فيها أنَّ موسى وجد رجلين يقتتلان هذا من شيعته وهذا من عدوّه، فاستغاثة الذي هو من شيعته على الذي من عدوّه فوكزه موسى فقضى عليه إنتصاراً لشيعته!.

وعندما سمع موسى كلمات فرعون الممزوجة بالخبث والشيطنة أجاب على إشكالات فرعون الثلاثة، إلّا أنّه قدّم الإجابة على الإشكال الثّاني نظراً لأهمّيته. (أو أنه أساساً لم يجد الإشكال الأوكل الأول يستحق الإجابة، لأنّ تربية الشخص لا تكون دليلاً على عدم جواز هداية مربّيه إن كان المربي ضالاً، ليسلك سبيل الرشاد).

<sup>﴿</sup> كُورِد في لسان العرب أن الرّسول بمعنىٰ الرسالة، إلّا أنّ هذه الكلمة تحمل المعنى الوصفي حتماً، وكثيراً ما تجمع أو تثنى وقد ورد في سورة طه، ٤٧، عن هذه القصة وقصة موسى وهارون: ﴿إنّا رسولا ربك﴾.

وعلى كل حال أجابه موسى ﴿ وَقَالَ فَعَلَتُهَا لِذَا وَأَنَا مِنَ الضَّالِّينَ ﴾.

وهنا كلام طويل بين المفسّرين على المراد من كلمة «الضّالين» الواردة في تعبير موسى على الله كما نعلم لا مجال لأن تكون للنبي سابقة سوء حتى قبل مرحلة النبوّة.. لأنّها تزلزل موقعه في أفكار عامّة الناس، ويبقى الهدف من بعثته ناقصاً غير تام، ولذلك فإنّ العصمة في الأنبياء لازمة حتى قبل زمان نبوتهم ا... هذا من جهة.

ومن جهة أخرى ينبغي أن يكون هذا الكلام جواباً مسكتاً لفرعون! لذلك فإن كثيراً من المفسّرين يعتقدون أنّ المراد من «الضال» هنا هو كونُه أخطأ في الموضوع، أي أنّ موسى كانت ضربته للرجل القبطي لا بقصد القتل، بل لكي يحمي المظلوم ويدافع عنه، ولم يدر أنّها ستؤول إلى الإجهاز عليه وقتله، فبناءً على ذلك فإنّ الضالّ هنا معناه «الغافل» والمراد منه الغافل عن العاقبة التي أدّى عمله إليها.

وقال بعض المفسّرين: إنّ المراد من ذلك أنّه لم يكن أيّ خطأ في قتل القبطي الظالم لأنّه كان مستحقاً، بل إنّ موسى على يريد أن يقول: إنّه لم يدر أن عاقبة عمله ستكون على هذا الوجه، وإنّه لا يستطيع البقاء في مصر وعليه أن يخرج بعيداً عن وطنه، وأن يتأخر منهجه في أداء رسالته».

ولكن الظاهر أنّ هذا لا يعدّ جواباً لفرعون، بل هو موضوع كان لموسى أن يبيّنه لأتباعه ومن حوله من محبّيه! لا أنّه ردّ على إشكال فرعون!

والتّفسير التّالث الذي من المحتمل أن يكون مناسباً أكثر لمقام موسى المحتمل الله عنهات متعددة ـ و يتلاء م وعظمة كيانه، أنّ موسى إلى استخدم التورية في تعبيره جواباً على كلام فرعون، فقال كلاماً ظاهره أنّه لم يعرف طريق الحق في ذلك الزمان... لكنّ الله عرّفه إياه بعدئذ، ووهب له حكماً \_ فجعله من المرسلين، إلّا أنّه كان يقصد في الباطن أنّه لم يدر أن عمله حينئذ سيؤدي إلى هذه النتيجة! من الجهد والعناء واضطراب البال \_ مع أنّ أصل عمله كان حقاً ومطابقاً لقانون العدالة «أو أنه يوم كانت هذه الحادثة قد وقعت كان موسى الله قد ضلّ طريقه فصادف أمامه هذه القضيّة».

ونحن نعرف أنّ «التورية» هي أن يقول الإنسان كلاماً باطنه حق، إلّا أنّ الطرف الآخر يفهمُ من ظاهره شيئاً آخر، وهذا الأمر يقع في موارد خاصّة يُبتلي الإنسان فيها بالحرج أو الضيق، ولا يريد أن يكذب، وهو في الوقت ذاته على ظاهر كلامه. ا

ثمّ يضيف موسى قائلاً: ﴿فَقَررت مِنكم لَمَّا حَفَتكم فُوهب لِي ربَّتِ حكماً وَجَعَلتي مِنَ المرسلين﴾ !

وهناك اختلاف بين كلمات المفسّرين في المراد من «الحكم» في هذه الآية، أهو مقام النبوة، أم مقام العلم، أم سواهما؟! لكن مع ملاحظة ذيل الآية نفسها المذكور فيها مقام الرسالة بإزاء الحكم يتّضح أنّه غير الرسالة والنبوّة!

والشاهد الآخر على هذا الموضوع الآية ٧٩ من سورة آل عمران إذ قال: ﴿مَا كَانَ لَبُشْرِ أَنْ يَوْتِيهُ الله الكتاب والحكم والنّبوّة لَمْ يقول للنّاس كونوا عباداً لي من دون الله ... ﴾

إن كلمة «الحكم» تعني في اللغة: المنع من أجل الإصلاح، هذا هو الأصل في ما وضعت له، ولذا سمّوا لجام الحيوان «حَكَمةً» على وزن (صَدَقَة) ثمّ أطلقت هذه الكلمة على ما يطابق الحكمة، ومن هنا سمي العقل والعلم حكماً أيضاً لهذا التناسب، وقد يقال: إنّه يستفاد من الآية ١٤ من سورة القصص أنّ موسى يَخ كان قد بلغ مقام الحكم والعلم قبل هذه القضية إذ تقول: ﴿ولها بلغ لَشَدُه ولستوى آليناه حكماً وعلماً ﴾.

فنجيب على ذلك أنّ للعلم والحكمة مراحل مختلفة، فكان موسى ﷺ قد بلغ مرحلة منهما من قبل، وحين بلغ مقام النبوّة أدرك المرحلة الأكمل!

ثمّ يردّ موسى إلى على كلام فرعون الذي يمنُ به عليه في أنّه ربّاه وتعهده منذ طفولته وصباهُ، معترضاً عليه بلحن قاطع فيقول: ﴿وتلك نعمة تعنّها عليّ أن عبّدت بني إسرائيل ﴾. صحيح أنّ يد الحوادث ساقتني \_ وأنا طفل رضيع \_ إلى قصرك، الأتربيّ في كنفك، وكان في ذلك بيان لقدرة الله، لكن ترى كيف جئت إليك؟ ولم الا تربيتُ في أحضان والديّ وفي

فهذا الظالم المفرط من قبلك، كان سبباً لأن تضعني أمي في الصندوق حــفاظاً عــليّ.

١. هذا الكلام يوافق مضمون الحديث الوارد عن الإمام الرضائي في تفسير الآية، راجع كتاب عيون اخبار الرضا، نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٨.

وتلقيني في أمواج النيل، وكانت مشيئة الله أن تسوق الأمواج «زورقي» الصغير حتى توصله إلى قصرك... أجل إن ظلمك الفاحش هو الذي جعلني رهين منتك وحرمني من بيت أبي الكريم، وصيرني في قصرك الملوّث!

وبهذا التّفسير يتّضح إرتباط جواب موسى بسؤال فرعون تماماً.

كما يحتمل في تفسير هذه الآية أنّ مراد موسى يَخِهِ هو الإعتراض على فرعون بأنّه لو كانت تربيتي عندك نعمةً من قبلك، فهي إزاء ظلمك لبني إسرائيل بمثابه القطرة في مقابل البحر، فأية نعمة لك عليّ مع ما عندك من الظلم والجور على الناس؟!

والتّفسير الثّالث لجواب موسى لفرعون، هو أنّه: لو تربيت في قصرك وتمتعت بنعمك المختلفة، فلا تنس بُناة قصرك الأوائل فهم أرقّاء من قومي، والموجدون لجميع تلك النعم هم أسراؤك من بني إسرائيل، فكيف تمنّ عليّ بجهود قومي وأتعابهم؟!

وهذه التفاسير الثلاثة لا تتنافي جميعاً، وإن كان التّفسير الأوّل من بعض الجهات أكثر وضوحاً!

ويستفاد من عبارة: «من المرسلين» ضمناً بأنّني لست الوحيد المرسل من قبل الله، فن قبلي جاء رُسُل عدّة، وأنا واحدٌ منهم، إلّا أنّ فرعون نسيّهم أو تناساهم!!

१५०८%

قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ اللهُ قَالَ رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَ أَلْأَوْلِنَ هُ مُوقِنِينَ اللهُ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْمَعُونَ اللهُ قَالَ رَبُكُرُ وَرَبُ المَا يَكُمُ ٱلْأَوَلِينَ اللهُ قَالَ إِنَّكُمُ وَرَبُ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَابَيْنَهُمَا قَالَ إِنَّ كُولُمَ خِنُونُ اللهُ قَالَ رَبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَابَيْنَهُمَا قَالَ إِنَّ كُولُمَ خِنُونُ اللهُ قَالَ رَبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَابَيْنَهُما أَلَا اللهُ ال

## التفسير

## الإتهام بالمنون والتهديد بالسمن:

حين واجه موسى الله فرعون بلهجة شديدة وأجابه بضرس قاطع، وأفحم فرعون في ردّه، غيّر فرعون مجرى كلامه، وسأل موسى عن معنى كلامه أنّه رسول ربّ العالمين، و قال فرعون وها ربّ العالمين ﴾

ومن المستبعد جدّاً أن يكون فرعون قد سأل موسى ﴿ هذا السؤال لفهم الحقيقة ومعرفة الموضوع، بل يبدو أنّه سأله متجاهلاً ومستهزئاً.

إلا أن موسى \_على كل حال \_لم يجد بُداً كسائر الباحثين الواعين اليقظين، أن يجيب على فرعون بجد ... وحيث إن ذات الله سبحانه بعيدة عن متناول أفكار الناس، فإنّه أخذ يحدثه عن آيات الله في الآفاق وآثاره الحيّة إذ فقال ربّ السّماوات والأرض وما بينهما إن كنتُم موقنين في .

فالسهاوات بما فيهن من عظمة، والأرض على سعتها... والموجودات المتعددة بألوانها بحيث لا تساوي أنت وقصرك بإزائها إلا ذرّة في مقابل المجرّة! كلّها من خلق ربيّ، فمثل هذا الخالق المدبّر لهذا العالم جدير بالعبادة، لا الموجود الضعيف النافه مثلك!.

وينبغي الإلتفات إلى أن عبدة الأوثان كانوا يعتقدون أنّ لكلّ موجود في هذا العالم ربّاً،

وكانوا يعدّون العالم تركيباً من نُظُم متفرقة، إلّا أنّ كلام موسى ﷺ يشير إلى أنّ هذا النظام الواحد المتحكم على هذه المجموعة في عالم الوجود دليل على أن له ربّاً واحداً...

وجملة ﴿إِنْ كُنتُم مُوقنينَ لَعلها إشارةً إلى أنَّ مُوسى عَلِي يَرِيد أن يفهم فرعون ومن حوله وله ولو تلويحاً أنه يعرف أنَّ الهدف من هذا السؤال ليس إدراك الحقيقة ... لأنّه لو أراد إدراك الحقيقة والبحث عنها لكان استدلاله كافياً.. فكأنّه يقول لهم: افتحوا أعينكم قليلاً وتفكروا ساعة في السماوات والأرض بما فيهما من الآثار وعجائب المخلوقات... لتطلعوا على معالمها وتصححوا نظر تكم نحو الكون!

إلا أنّ فرعون لم يتيقظ من نومة الغافلين بهذا البيان المتين المحكم لهذا المعلم الكبير الرّباني السماوي... فعاد لمواصلة الاستهزاء والسخرية، واتبع طريقة المستكبرين القديمة بغرور، و 
قال لمن حوله ألاتستمعون ...

ومعلوم من هم الذين حول فرعون؟ فهم أشخاص من نسيجه وجماعة من أصحاب القوّة والظلم والقهر والمال.

يقول ابن عباس: كان الذين حول فرعون هناك خمسهائة نفر، وهم يعدّون من خواص قومه. ا

وكان الهدف من كلام فرعون أن لا يترك كلام موسى المنطقي يؤثر في القلوب المظلمة لأولئك الرهط... فعدّه كلاماً بلا محتوى وغير مفهوم.

إلّا أنّ موسى ﷺ عاد مرّة أخرى إلى كلامه المنطق دون أي خوف ولا وهن ولا إيهام. فواصل كلامه و﴿قال ربّكم وربّ آبائكم الأولين﴾

إن موسى ﴿ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ الأولىٰ بـ «الآيات الآفاقية»، وفي المرحلة الثّانية أشار إلى «الآيات الانفسية»، وأشار إلى أسرار الخلق في وجود الناس أنفسهم وآثار ربـوبية الله في أرواح البشر وأجسامهم، ليفكر هؤلاء المغرورون على الأقلّ في أنفسهم ويحاولوا التعرّف عليها وبالتالى معرفة من خلقها.

إلّا أنّ فرعون تمادى في حماقته، وتجاوز مرحلة الاستهزاء إلى اتهام موسى بالجنون، ف ﴿قَالَ لِنَّ رَسُولِكُمُ الَّذِي لُرُسُلَ لِلْيِكُمُ لِمَجنُون﴾ ...

وذلك ما اعتاده الجبابرة والمستكبرون على مدى التاريخ من نسبة الجنون إلى المصلحين الرّبانيين!

١. راجع تفسير روحالجنان ذيل الآية مورد البحث.

وعمّا يستجلب النظر أنّ هذا الضالَّ المغرور لم يكن مستعدًا حتى لأنّ يقول: «إنّ رسولنا الذي أرسل إلينا»، بل قال: «إنّ رسولكم الذي أرسل إليكم». لأنّ التعبير برسولكم - أيضاً \_ له طابع الاستهزاء المقترن بالنظرة الإستعلائية... يعني: إنني أكبر من أن يدعوني رسول... وكان الهدف من اتهامه موسى بالجنون هو إحباط وإفشال منطقه القويّ المتين لئلا يترك أثراً في أفكار الحاضرين.

إلا أن هذه التهمة لم تؤثر في روح موسى عَلِيْ ومعنوياته العالية، وواصل بيان آثار الله في عالم الإيجاد في الآفاق والأنفس، مبيناً خط التوحيد الأصيل ف ﴿ قال رَبُ المشرق والمغرب وها بينهما إن كنتم تعقلون﴾.

فإذا كنت \_ يا فرعون \_ تحكم حكما ظاهريّاً في أرض محدودة تدعى مصر، فإنّ حكومة ربيّ الواقعية تسع المشرق والمغرب وما بينها جميعاً، وآثاره تشرق في وجوه الموجودات!... وأساساً فإنّ هذه الشمس في شروقها وغروبها وما يتحكم فيها من نظام، كل ذلك بنفسه آية له ودليل على عظمته ... إلّا أنّ العيب كامن فيكم، لأنكم لا تعقلون، ولم تعتادوا التفكير (وينبغي الإلتفات إلى أنّ جملة ﴿ إن كنتم تعقلون﴾ هي إشارة إلى أنّه لو كنتم تعقكرون وتستعملون العقل في ماضى حياتكم وحاضرها نتوصلتم إلى إدراك هذه المسألة).

وفي الواقع إن موسى ﷺ أجاب على اتهامهم إياه بالجنون بأسلوب بليغ بأنّه ليس مجنوناً، وأنّ الجنون هو من لا يرى كل هذه الآثار ودلائل وجود الخالق، والعجيب أنّه مع وجود الآثار على باب الدار والجدار، فانه يوجد من لا يفكر في هذه الآثار!

وصحيح أنّ موسى ينيخ أشار بادى، الأمر إلى تدبير أمر الساوات والأرض، إلّا أنّه حيث إنّ الساء عالية جداً، وإنّ الأرض ذات أسرار غربية، فقد وضع موسى يؤخ أخيراً إصبعه على نقطة لا يمكن لأحد إنكارها! ويواجهها الإنسان كلّ يوم، وهي نظام طلوع الشمس وغروبها وما فيها من منهج دقيقٍ... وليس لأحد من البشر أن يدعي أنّ بديده نظامها أبداً.

والتعبير بـ «ما بينهما» إشارة إلى الوحدة والإرتباط في ما بين المشرق والمغرب، وهكذا كان التعبير في شأن السهاوات والأرض. ﴿قال رَبُ السَّماولت والأرض وما بينهما﴾.

ويبيّن التعبير ﴿ رَبُّكُم وَرَبِّ آبَائِكُم الْأَوْلِينَ ﴾ أيضاً إر تباط النسل والوحدة فيه.

غير أنَّ هذا المنطق المتين الذي لا يتزعزع غاظ فرعون بشدة، فـالتجأ إلى اسـتعمال

«حربةٍ» يفزع إليها المستكبرون عند الإندحار، فجابه موسى و ﴿قال لئن التَّخذَت إلَها غيري المُجللُّك مِن المسجونين ﴾.

فأنا لا أعرف كلماتك، إنّما أعرف وجود اللهٍ ومعبود كبير وهو أنا... ومن قال بغيره فهو محكوم بالإعدام أو السجن!.

و يعتقد بعض المفسّرين أنّ الألف واللام في «من المسجونين» هما للعهد، وهي إشارة إلى سجن خاص من ألقي فيه يبقي سجيناً حتى تخرج جنازته.\

وفي الواقع كان فرعون يريد أن يسكت موسى بهذا المنطق الارهابي، لأنّ مواصلة موسى الله المنطق الارهابي، لأنّ مواصلة موسى الله على الجبابرة من شيء كإيقاظ الناس!

#### 8003

١٠ راجع تفسير الميزان، التفسير الكبير، وتفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

#### الآيات

# التفسير

### بلادكم في فطر:

رأينا في الآيات المتقدمة كيف حافظ موسى عين على تفوّقه - من حيث المنطق - على فرعون، وبين للحاضرين إلى أيّة درجة يعوّل مبدؤه على منطقه وعقله، وأنّ إدعاء فرعون واهٍ وضعيف، فتارة يسخر من موسى، وتارة يرميه بالجنون، وأخيراً يلجأ إلى التهديد بالسجن والإعدام!

وهنا يقلب موسى الله صفحة جديدة، فعليه أن يسلك طريقة أخرى يخذل فيها فرعون ويعجزه عليه أن يلجأ إلى القوّة أيضاً، القوّة الإلهية التي تنبع من الإعجاز، فالتفت إلى فرعون متحدياً و قال أولوجئتك بشي مبيئ

وهنا وجد فرعون نفسه في طريق مغلق مسدود... لأنّ موسى ينج أشار إلى خطّة جديدة! ولفت انظار الحاضرين نحوه، إذ لو أراد فرعون أن لا يعتد بكلامه، لإعترض عليه الجميع ولقالوا: دعه ليرينا عمله المهم، فلوكان قادراً على ذلك فلنرى، ونعلم حينئذ أنّه لا يكن الوقوف أمامه، وإلّا فستنكشف مهزلته!! وعلى كل حال ليس من اليسير تجاوز كلام موسى ببساطة.

فاضطر فرعون إلى الإستجابة لا قـتراح صوسى الله و فقال فأن به إن كنن هن المقادقين ﴾.

﴿فَالقَىٰ عصاه فإذا هي تعبان هيين﴾ «بأمر الله».

ثم أظهر إعجازاً آخر حيث أدخل يده في جيبه (أعلى الثوب) وأخرجها فاذا هي بيضاء منيرة: ﴿ وَنزع يده فَإِذَا هِي بِيضاء للنّاظرين﴾.

في الحقيقة إن ها تين المعجز تين الكبير تين، إحداهما كانت مظهر الخوف، والأخرى مظهر الأمل، فالأولى تناسب مقام الإنذار، والثّانية للبشارة! والأولى تبيّن عذاب الله، والأخرى نورٌ وآية رحمة! لأنّ المعجزة ينبغي أن تكون منسجمةً مع دعوة النّبي عَيْنًا.

«الثعبان» معناه الحية العظيمة، ويحتمل الراغب في مفرداته أنّ «الثعبان» من مادة (ثعب) المأخوذ معناه من جريان الماء، لأنّ حركة هذا الحيوان تشبه الأنهار المتحركة!

والتعبير بـ «المبين» لعله إشارة إلى هذه الحقيقة! وهي أنّ عصا موسى ﷺ تبدلت إلى ثعبان عظيم فعلاً. ولم يكن في الأمر من إيهام أو سحر.

ولا بأس بذكر هذه اللطيفة الدقيقة هنا، وهي أنّ الآية محل البحث عبرت [عن تبدل العصا] بـ «ثعبان». أمّا الآية العاشرة من سورة النمل، والآية الحادية والثلاثون من سورة القصص، فقد عبرت عنها بـ «جان» «ما تجنّه الأرض وما يمشي عليها من الأفاعي الصغار بسرعة وقفز». أمّا الآية العشرون من سورة طه فقد عبرت عنها بأنّها «حية» «المشتقة من الحياة».

وهذا التفاوت أو الإختلاف في التعابير مثير للسؤال في بدو النظر، إلّا أنّ الاختلاف أو التفاوت إنّا هو لبيان واحد من أمرين:

١-لعله إشارة إلى حالات ذلك الثعبان المتباينة، فني البداية تبدلت العصا إلى جان أو حية صغيرة، ثم بدأت تكبر حتى صارت ثعباناً مبيناً!.

٢-أو أن هذه الألفاظ الثلاثة «الثعبان، والجان، والحية» كل منها يسرمز إلى بعض الخصائص الموجودة في تلك العصا المنبدلة إلى حالة جديدة! فالثعبان إشارة إلى عظمتها، والجان إشارة إلى سرعتها، والحية إشارة إلى حياتها!

غير أن فرعون اضطرب لهذا المشهد المهول وغرق في وحشة عميقة ولكي بحافظ على

إ. جنّ يجن "من الأضداد في اللغة» والضدّ في الألفاظ ما يحمل معنيين متضادين، مثل الجون يطلق على
 الأسود والأبيض، وجنّ بمعنى ستره وأظهره.

قدرته الشيطانية التي أحدق بها الخطر بظهور موسى الجهز، وكذلك من أجل أن يرفع من معنويات أصحابه والملأ من حوله في توجيه معاجز موسى ولفت نظرهم عنها، فقد ﴿قال للملاحوله إنّ هذا لساحر عليه﴾.

ذلك الإنسان الذي كان يدعوه مجنوناً إلى لحظات آنفة. وإذا هو الآن يعبر عنه بالعليم، وهكذا هي طريقة الجبابرة وأسلوبهم، حيث تتبدل كلماتهم في مجلس واحد عدّة مرّات، ويحاولون التشبث بأي شيءٍ للوصول إلى هدفهم.

وكان فرعون يعتقد أن اتهام موسى بالسحر ألصق به وأكثر قبولاً عند السامعين، لأنَّ ذلك العصر كان عصر السحر، فإذا أظهر موسى عَلِيًا معاجزه فمن اليسير توجيهها بالسحر.

ومن أجل أن يعبىء الملأ ويُثيرَ حفيظتهم ضد موسى عَبُلاً، قال لهم: ﴿ يريد أَنْ يخرجكم مَنْ أَرْضَكُم يسحره فَمَاذَا تأمرون﴾

والغريب في الأمر أنّ فرعون الذي قال هذا الكلام هو الذي كان يقول من قبل: ﴿ اليس لَي مِلكُ مِصرِ ﴾ ٢٠!

والآن حيث يرى عرشه متزعزعاً ينسى مالكيته المطلقة لهذه الأرض، ويعدّها ملك الناس، فيقول لهم: أرضكم في خطر، إنّ موسى يريد أن يخرجكم من أرضكم، ففكروا في حيلة!...

فرعون هذا لم يكن قبل ساعة مستعداً لأن يصغي لأحد، كان الآمر بلا منازع، أمّا الآن فهو في حرج شديد يقول لمن حوله: «ماذا تأمرون»؟! إنّها استشارة عاجزة ومن موقف الضعف فحسب!

ويستفاد من الآية ١١٠ من سورة الأعراف أنّ أتباع فرعون ومن حوله ائتمروا فيما بينهم وتشاوروا في الأمر، وكانوا في حالة من الاضطراب النفسي بحيث كان كلُّ منهم يسأل الآخر قائلًا؛ وأنت ما تقول؟ وماذا تأمرون؟!

أجل هذه سُنّةُ الجبابرة في كل عصر وزمان... فحين يسيطرون على الأوضاع يزعمون أنّ كل شيءٍ لهم، ويعدون الجميع عبيدهم، ولا يفهمون شيئاً سوى منطق الاستبداد. إلا أنّهم حين تهتز عروشهم الظالمة ويرون حكوماتهم في خطر، ينزلون مؤقتاً عن استبدادهم ويلجأون إلى الناس ويتحدثون باسم الناس، فالأرض أرض الشعب، والحكومة تمـثل

٨ ألزخرف، ٥١.

الشعب ويحترمون آراء الشعب، ولكن حين يستقر الطوفان ويهدأ التيار، فاذا هم أصحاب الأمس و«عادت حليمة إلى عادتها القديمة».

ورأينا في عصرنا بقايا السلاطين القدامي كيف يحسبون أنّ الدولة ملكهم المطلق حين تقبل الدنيا عليهم، ويأمرون من يرفض إتباعهم بالخروج عن تلك البلاد قائلين له: اذهب في أرض الله العريضة الواسعة، فني هذا البلد لابدّ من تنفيذ ما نقول لا غير. ورأينا هذه الحالة عندما بدأت هبّت رياح الثورة الإسلامية كيف أنّ الطواغيت أخذوا باحترام الشعب وتعظيمه، وحتى أنّهم أقروا بذنوبهم وطلبوا العفو، ولكن الناس الذين عرفوا سجيّتهم طوال سنين مديدة لم ينخدعوا بذلك.

وبعد المشاورة فيا بينهم التفت الملأمن قوم فرعون إليه و فالوا أرجه وأخاه ولبسك في المدلئن حاشرين. أي أمهلهما وابعث رسلك إلى جميع المناطق والأمصار.

﴿ يِأْتُوكَ بِكُلِّ سَمَّارَ عَلَيْهِ﴾.

وفي الواقع أن رهط فرعون إمّا أنّهم غفلوا، وإمّا أنّهم قبلوا اتهامه لموسى واعين للأمر. فهيأوا خطةً على أنّه ساحر، ولابدّ من مواجهته بسحرة أعظم منه وأكثر مهارة!...

وقالوا: لحسن الحظّ إنّ في بلادنا العريضة سحرةً كثيرين، فــلابدٌ مــن جمــع الســحرة لإحباط سحر موسى ﷺ.

وكلمة (حاشرين) مأخوذه من مادة (الحشر) ومعناه التعبئة والسوق لمبيدان الحسرب وأمثال ذلك، وهكذا فينبغي على المأمورين أن يعبئوا السحرة لمواجهة موسى المنظم بأيّ نمن كان!...

#### 8003

<sup>«</sup>أرجه» مشتقة من «الإرجاء»، ومعناها التأخير وعدم الاستعجال في القضاء، والضمير في (أرجه) يعود على موسى، وأصل الكلمة كان (أرجئه) وحذفت الهمزة للتخفيف!

### الآيات

# التفسير

# امِتماع السمرة من كلّ مكانٍ:

في هذه الآيات يُعرض مشهداً آخر من هذه القصّة المثيرة، إذ تحرك المأمورون بحسب اقتراح أصحاب فرعون إلى مدن مصر لجمع السحرة والبحث عنهم، وكان الوعد الحدد فحجمع السّحرة لهيقات يوم معلوم ﴾.

وبتعبير آخر: إنّهم هيأوهم من قبل لمثل هذا اليوم، كي تجتمعوا في الوعد المـقرر في «ميدان العرض».

والمراد من «اليوم المعلوم» كها يستفاد من بعض الآيات في سورة الأعراف، أنّه بعض أعياد أهل مصر، وقد اختاره موسى على للمواجهة ومنازلة السحرة... وكان هدفه أن يجد الناس فرصة أوسع للاجتاع، لأنّه كان مطمئناً بأنّه سينتصر، وكان يريد أن يظهر آيات الله وضعف فرعون والملأ من حوله للجميع، وليشرق نور الإيمان في قلوب جماعة كثيرين!...

وطُلب من الناس الحضور في هذا المشهد: ﴿وقيل للنّاس هل أنستم ه جتمعون ﴾ وهدذا التعبير يدلّ على أنّ المأمورين من قِبَلِ فرعون بذلوا قصارى جهودهم في هذا الصدد... وكانوا يعلمون أنّهم لو أجبروا الناس على الحضور لكان ردّ الفعل سلبيّاً، لأنّ الإنسان يكره الإجبار ويعرض عنه بالفطرة! لذلك قالوا: هل ترغبون في الحضور؟ وهل أنتم مجتمعون؟ ومن البديهي أنّ هذا الأسلوب جرّ الكثير إلى حضور ذلك المشهد.

وقيل للنَّاس: إنَّ الهدف من هذا الحضور والاجتماع هو أنَّ السحرة إذا انتصروا فسعني أ

ذلك انتصار الآلهة وينبغي علينا اتباعهم: ولعلنا لتبع الشعرة إن كانوا هم الغالبين، فلابد من تهييج الساحة للمساعدة في هزيمة عدو الآلهة إلى الأبد.

وواضح أن وجود المتفرجين كلّماكان أكثر شد من أزر الطرف المبارز، وكان مدعاة لأن يبذل أقصى جهده، كما أنّه يزيد من معنوياته وعندما ينتصر الطرف المبارز يستطيع أن يثير الصخب والضجيج إلى درجة يتوارى بها خصمه، كما أنّ وجود المتفرجين الموالين بإمكانه أن يضعف من روحية الطرف المواجه «الخصم» فلا يدعه ينتصر!

أجل إن أتباع فرعون بهذه الآمال كانوا يرغبون أن يحضر الناس، كما أنّ موسى الله كان يطلب ــ من الله ــ أن يحضر مثل هذا الجمع الحاشد الهائل! ليبيّن هدفه بأحسنِ وجه.

كل هذا من جهة، ومن جهة أخرى كان السحرة بحلمون بالجائزة من قبل فرعون ﴿قُلْمًا جاء السّحرة قالوا لفرمون ألِنَّ لنا لأجرا إن كنّا تحن الغالبين﴾.

وكان فرعون قلقاً مضطرب البال، لأنّه في طريق مسدود، وكمان مستعدّاً لأن يمنح السحرة أقصى الإمنيازات، لذلك فقد أجابهم بالرضا و ﴿قال نعم ولِنّكم لِذَا لعن العقربين﴾. أي إنّ فرعون قال لهم: ما الذي تريدون و تبتغون؟! المال أم الجاه، فكلاهما تحت يديّا...

وهذا التعبير يدلُّ على أنَّ التقرب من فرعون في ذلك الحيط كان مهمّاً إلى درجة قصوى ! بحيث يذكره فرعون للسحرة ويعده أجراً عظيماً، وفي الحقيقة لا أجر أعظم من أن يصل الإنسان إلى مقربة من القدرة المطلوبة!

فإذا كان الضالون يعدّون التقرب من فرعون أعظم أجر، فإنّ عباد الله لا يرون أجراً أعظيم من التقرب إلى الله تعالى حتى الجنّة بما فيها من النعيم المقيم لا تقاس بنظرةٍ من وجهه الكريم لهما.

ولذلك فإنّ الشهداء في سبيل الله الذين ينبغي أن ينالوا أعظم الأجر لإيثارهم الكبير، ينالون التقرب من الله بشهادة القرآن! والتعبير القرآني ﴿عند رتبهم﴾ شاهد بليغ على هذه الحقيقة!.

وكذلك فإنّ المؤمن السليم القلب حين يؤدّي العبادة الله، يؤدّيها بهدف «قربة إلى الله». ككنك قَالَ هُمْ مُوسَىٰ أَلْفُواْمَا آنَتُم مُلْقُونَ ﴿ فَأَلْقُواْحِبَا هُمْ وَعِصِيتَهُمْ وَقَالُواْبِعِزَةِ فِرْعَوْنَ اللّهُ وَالْفَالِمُونَ الْفَافَا أَفَى مُوسَى عَصَاهُ فَإِذَاهِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَ فَأَلْقِى اللّهَ عَرَةُ الْفَالِمُونَ الْفَالَمِينَ الْفَالَمِينَ الْفَالَمِينَ الْفَالَمِينَ اللّهُ وَمِنْ وَهِنُونَ اللّهُ قَالَ اللّهُ مَا اللّهُ عَرَقُ اللّهُ وَمِنْ وَهَنُونَ اللّهُ قَالَ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ وَهُنُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْعُلّالِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

# التفسير

# نور الإيمان في قلوب السُمَرَةَ:

حين اتفق السحرة مع فرعون ووعدهم بالأجر والقرب منه، وشدّ من عزمهم، فإنّهم بدأوا بتهيئة المقدمات ووفروا خلال ماسنحت لهم الفرصة عصيّهم وحبالهم، ويظهر أنّهم صيّروها جوفاء وطلوها بمادة كيميائية كالزئبق ـ مثلاً ـ بحيث تتحرك وتلمع عند شروق الشمس عليها!

وأخيراً كان اليوم الموعود والميقات المعلوم، وانثال الناس إلى ساحة العرض ليشهدوا المبارزة التاريخيّة، ففرعون وقومه من جانب، والسحرة من جانب آخر، وموسى وأخوه هارون من جانب ثالث، كلهم حضروا هناك!

وكعادة القرآن في حذف المقدمات المفهومة من خلال الآيات المذكورة، والشروع بذكر أصل الموضوع، فيتحدّث عن مواجهة موسى للسحرة حيث التفت إليهم و: ﴿قال لهم موسى القول ما أنتم ملقون﴾.

ويستفاد من الآية ١١٥ من سورة الأعسراف، أنّ مسوسي على قسال ذلك عسندما سأله السحرة: هل تلقى أنت أوّلاً أم نلقى نحن أوّلاً؟

وهذا الإقتراح من قبل موسى على يدل أنه كان مطمئناً لإنتصاره، ودليلاً على هدوئه وسكينته أمام ذلك الحشد الهائل من الأعداء وأتباع فرعون... كان هذا الإقتراح يُعدّ أوّل «ضربة» يدمغ بها السحرة، ويبيّن فيها أنّه يتمتع بالهدوء النفسي الخاص، وأنّه مرتبط بمكان آخر ومتصل به.

وأمّا السحرة الغارقون بغرورهم، والذين بذلوا أقصى جهودهم لانتصارهم في هذا «الميدان»، فقد كانوا مستعدين ومؤمّلين لأن يغلبوا موسى ﴿ وَفَالقُوا حَبِالهُم وَعَنْ صَيْهُمُ وَقَالُوا بِعَزَّةً فَرْعُونَ إِنَّا لِنُحُنُ الشَّالِبُونَ ﴾ (

أجل، لقد استندوا إلى عزّة فرعون كسائر المتملقين، وبدأوا باسمه وقدرته الواهية! وهنا كما يبيّن القرآن في مكان آخر من سورة وآياته ـ تحركت العصيُّ كأنّها الأفاعي والثعابين و ﴿يخيّل لِليه من سحرهم أنّها تسعىٰ ﴾ [

وقد انتخب السحرة العصي كوسائل لسحرهم، لتتغلّب حسب تصوّرهم على عـصيٰ موسى، وأضافوا عليها الحبال ليثبتوا علوّهم وفضلهم عليه.

فتهللت أسارير وجوه الناس ووجه فرعون فرحاً، وأشرق الأمل في عيني فرعون وأتباعه، وسُرّوا سروراً لم يكن ليخنى على أحد، وسرت فيهم نشوة اللّذة من هذا المشهد! إلّا أنّ موسى الله لم يهل الحاضرين ليستمر هذا المشهد ويدوم هذا الفصل المثير، فتقدم وفألقى هوسى عصالا > فتحولت إلى ثعبان عظيم وبدأت بالنهام وسائل وأدوات السحرة بسرعة بالغة وفإذا هي تلقف ما يأفكون > "

وهنا طاف صمت مهيب على وجوه الحاضرين وغشّاهم الوجوم وفغرت الأفواه من الدهشة والعجب، وجمدت العيون، ولكن سرعان ما انفجر المشهد بـصراخ المـتفرجـين

١. «الحبال» جمع «حبل» على وزن (طبل) ومعناها واضع، والعصى جمع العصا.

۲. طه، ۲٦.

٣. «تلقف» مشتق من «اللقف» على زنه (السقف) ومعناه إمساك الشيء بسرعة، سواء كان ذلك باليد أم الفم، ومعلوم أنّ المراد هنا الإمساك بالفم والإبتلاع، و«يأفكون» مشتق من «الإفك» ومعناه الكذب، وهي إشارة إلى وسائلهم الباطلة.

المذعورين ففر جماعة من مكانهم وبقي آخرون يترقبون نهاية المشهد، وأفسواه السحرة فاغرة من الدهشة.

و تبدّل كل شيء، وثاب السحرة إلى رشدهم بعد أن كانوا \_ إلى تلك اللحظة \_ مع فرعون غارقين في الشيطنة، ولأنّهم كانوا عارفين بقضايا السحر ودقائقه، فإنّهم تيقنوا أن عصا موسى لم تكن سحراً، بل هي معجزة إلهية كبرى ﴿ فَالَقْنِ السَّحرة ساجِدين ﴾.

الطريف أنّ القرآن يعبر عن خضوع السحرة بـ «ألقي» وهذا التعبير إشارة إلى منتهى التأثير وجاذبية معجزة موسى لهم، حستى كأنّهــم ســقطوا عــلى الأرض وســجدوا دون اختيارهم.

واقترن هذا العمل العبادي \_وهو السجود \_بالقول بلسانهم ف ﴿قَسَالُوا آهنَّا بِرَبُهُ العالمين﴾

ولئلا يبقى مجالُ للإبهام والغموض والتردد، ولئلا يفسر فرعون ذلك تفسيراً أخر فإنّهم قالوا: ﴿رَبِّ موسى وهارون﴾.

وهذا التعبير يدّل على أنّه وإن كان موسىٰ عَنْهِ متكفلاً لأمر المبارزة وإلقاء العصا ومحاججة السحرة، إلّا أنّ أخاه هارون كان يعاضده في الأمر، وكان مستعداً لتقديم أي عون لأخيه.

وهذا التبدل والتغير المفاجيء العجيب في نفوس السحرة بحيث خطوا في لحظة واحدة من الظلمة المطلقة إلى النور المبين. ولم يكتفوا بذلك حتى أقحموا أنفسهم في خطر القلل، وأعرضوا عن مغريات فرعون ومصالحهم المادية... كل ذلك لما كان عندهم من «علم» استطاعوا من خلاله أن يتركوا الباطل ويتمسكوا بالحق!

إنهم لم يجوبوا باقي الطريق بخطى العقل فحسب، بل ركبوا خيول العِشْق، وقد سكروا من عطر أزهاره، حتى كأنهم لم يفيقوا من سكرتهم، وسنرى أنهم لهذا السبب استقاموا بشجاعة أمام تهديدات فرعون الرهيبة.

نقراً حديثاً عن الرّسول يَوْبَيْنُ أنّه قال: «ما من قلب إلّا بين إصبعين من أصابع الرحمان، إن شاء أقامه، وإن شاء أزاغه» ١ (وبديهي أن مشيئة الله في هاتين المرحلتين تتعلق باستعداد

إ. تفسير في ظلال القرآن، مج ٦، ص ٨ - ٢.

الإنسان، وهذا التوفيق أو سلب التوفيق إنّا هو لأجل قــابلية القــلوب المخــتلفة، وليس اعتباطاً).

أمّا فرعون، فحيث وجد نفسه مهزوماً معنوياً ويرى من جانب آخر أنّ وجوده وسلطانه في خطر، وخاصّة أنه كان يعرف أيّ تأثير عميق لإيمان السحرة في قلوب سائر الناس، ومن الممكن أن يسجد جماعة آخرون كما سجد السحرة، فقد تذرع بوسيلة جديدة وابتكار ماكر، فالتفت إلى السحرة و فقال آمنتم له قبل أن آذن لكم هم الله السحرة و فقال آمنتم له قبل أن آذن لكم هم الله السحرة و ابتكار ماكر، فالتفت الى السحرة و ابتكار ماكر، فالتفت الله السحرة و ابتكار ماكر، فالتفت الله السحرة و ابتكار ماكر، فالتفت الم

لقد تربع على عرش الإستبداد سنين طوالاً، ولم يكن يترقب من الناس أن لا يسجدوا أو يقوموا بعمل دون إذنه فحسب، بلكان ترقُّبه أن تكون قلوب الناس وأفكارهم مرهونةً به وبأمره، فليس لهم أن يفكّروا دون اذنه!! وهكذا هي سنة الجبابرة والمستكبرين!

هذا المغرور الطائش لم يكن مستعدّاً لأن يذكر اسم الله ولا اسم موسى، بل اكتنى بالقول (آمنتم له)! والمراد من هذا التعبير هو التحقير!!

إلّا أنّ فرعون لم يقنع بهذا المقدار، بل أضاف جملتين أخريين ليُثّبت موقعه كما يتصوّر أوّلاً، وليحول بين أفكار الناس اليقظين فيعيدهم غفلةً نياماً.

فاتهم السحرة أوّلاً بأنّهم تآمروا مع موسى ﴿ على أهل مصر جميعاً، فــقال: ﴿إِنْــــه لكبيركم الذي علمكم السّحر﴾.

وقد اتفقتم مع موسى من قبل أن تردوا هذه الساحة، فتضلوا أهل مصر وتجرّوهم إلى الخضوع تحت سيطرة حكومتكم؛ وتريدون أن تطردوا أصحاب هذا البلد وتخرجوهم من ديارهم وتُحلّوا العبيد محلهم.

إلا أنني لا أدعكم تنتصرون في هذه المؤامرة، وسأخنق المؤامرة في مهدها ﴿فيلسوف تعلمون لأقطّعن أبيديكم وأرجلكم من خلاف ولأصلّبنكم أجمعين ﴾.

أي: لا أكتني بإعدامكم فحسب، بل أقتلكم قتلاً بالتعذيب والزجر بين الملأ العام، وعلى جذوع النخل، (لأن قطع الأيدي والأرجل من خلاف يؤدّي إلى الموت البطيء، فيذوق معه الإنسان التعذيب أكثر).

١. جاء التعبير في هذه الآية والآية ٧١ من سورة طه بـ ﴿ آمنتم له﴾ وجاء التعبير في الآية ١٢٣ من سورة الأعراف ﴿ آمنتم به ﴾ قال بعض ارباب اللغة: اذا تعدى الايمان بالام يعطى معنى الخضوع، وإن تعدى بالباء فيحطى معنىٰ التصديق.

وهذه هي طريقة الجبابرة والحكّام الظلمة في كل عصر وزمان، في البدء يمتهمون الرجال المصلحين بالتآمر ضد الناس، وبعد الاستفادة من حربة التهمة يعملون السيف في رقاب ليضعف موقع المطالبين بالحق ولا يجدوا معاضداً لهم، فيزيجوهم من طريقهم.

إلّا أنّ فرعون لم يحقق هدفه هنا، لأنّ السحرة قبل لحظة ـ والمؤمنين في هذه اللحظة ـ قد غمر قلوبهم الإيمان، وأضرمهم عشق الله؛ بحيث لم يهزّهم تهديد فرعون، فأجابوه بضرس قاطع واحبطوا خطته و ﴿قالوا لاضير إِذَا إلىٰ رَبْنا هِنقلبون﴾.

فأنت بهذا العمل لا تنقص منّا شيئاً، بل توصلنا إلى معشوقنا الحقيقي والمعبود الواقعي، فيوم كانت هذا التهديدات تؤثر فينا لم نعرف أنفسنا ولم نعرف ربّنا، وكنّا ضالين مضلين، إلّا أنّنا عثرنا اليوم على ضالتنا (فاقض ما أنت قاضٍ)!

ثمّ أضافوا بأنّهم واجهوا النّبي موسى نيَّة من قبل بالتكذيب وأذنبوا كثيراً، ولكن مع ذلك فـ ﴿ لِنَّا تطعم أنْ يَعْفُولُنَا رَبْنَا خطايانا أنْ كنّا أوّل الجؤهنين ﴾.

إنّنا لانستوحش اليوم من أي شيء، لا من تهديداتك، ولا من تقطيع الأيدي والأرجل من خلاف ولا من الصلب على جذوع النخل.

وإذا كنّا نخاف من شيء. فإنّا نخاف من ذنوبنا الماضية، ونرجوا أن تمحىٰ في ظل الإيمان وبفضل الله ولُطْفهِ!

أية طاقة وقوّة هذه التي إن وُجدت في الإنسان صغرت عندها أعظم القوى، وهانت عنده أشد الأُمور، وكرمت نفسه بسخاء في موقف التضحية والإيثار؟!

إنَّها قوَّة الإيمان.

إنّها شعلة العشق النيرة، التي تجعل الشهادة في سبيل الله أحلى من الشهد والعسل، وتصيّر الوصال إلى المحبوب أسمى الأهداف!

هذه هي القوّة التي استعان بها النّبي يَبَيْنِ وربّى المسلمين الأوائل عليها، وأوصل أمة جهلاء متأخرة إلى أوج الفخر بسرعة مذهلة، فكانت الأمة المسلمة التي اذهلت الدنيا! إلا أنّ هذا المشهد على كل حال كان غالياً وصعباً على فرعون وقومه، بالرغم من أنّه طبّق تهديداته وطبقاً لبعض الروايات فاستشهد على يديه السحرة المؤمنون وإلا أنّ ذلك لم يطنى، عواطف الناس تجاه موسى فحسب، بل أثارها أكثر فأكثر!

فني كل مكان كانت اصداء النّبي الجديد. وفي كل حدب وصوب حديث عن أوائــل

الشهداء المؤمنين، وهكذا آمن جماعة بهذا النحو، حتى أن جماعة من قوم فرعون وأصحابه المقربين حتى زوجته، آمنوا بموسى أيضاً.

وهنا ينقدح هذا السؤال، وهو: كيف عبر السحرة التائبون المؤمنون عن أنفسهم بأنّهم أوّل المؤمنين.

هل كان مرادهم أنّهم أوّل المؤمنين في ذلك المشهد؟!

أوكان مرادهم أنّهم أوّل المؤمنين من حماة فرعون؟!

أو أنَّهم أوَّل المؤمنين الذين وردوا «الشهادة».

كل هذه الأمور محتملة، ولا تتنافي في مابينها.

وهذه التفاسير إنّما تصحّ في صورة ما لو قلنا بأنّ جماعة من بني إسرائيل أو من غيرهم آمنوا بموسى قبل ذلك، أما لو قلنا بأنّهم أمروا بعد البعثة أن يتصلوا بفرعون مباشرة وأن يوردوا الضربة الأولى عليه، فلا يبعد أن يكونوا أول المؤمنين، ولاحاجة عندئذٍ إلى تفسير آخر.

800%

وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِيعِبَادِى إِنَّكُمْ مُنتَبَعُونَ ﴿ فَا فَارْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَآيِنِ حَشِرِينَ ﴿ وَأَوْرَخَنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِيعِبَادِى إِنَّكُمْ مُنَا لَعَا يِظُونَ ﴿ فَا فَا خَرَجْنَا فَهُم اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

# التفسير

مصير الفراعنة:

في الآيات المتقدمة... رأينا كيف أنّ موسى خرج منتصراً من تلك المواجهة، رغم عدم إيمان فرعون وقومه إلّا أنّ هذه القضية كان لها عدة آثار مهمّة، يعدُّ كلَّ منها إنتصاراً مهمّاً:

1. آمن بنو إسرائيل بنبيّهم «موسى إنهُ» والتفّوا حوله بقلوب موحّدة... لأنهم بعد سنوات طوال من القهر والتعسف والجور يرون نبيّاً ساوياً في أوساطهم يضمن هدايتهم وعلى استعداد لأن يقود ثورتهم نحو الحرية وتحقيق النصر على فرعون.

٧\_ لقد شق موسى إلى طريقه وسط أهل مصر من الأقباط وغيرهم... ومال إليه جمع منهم، أو على الأقل خافوا من مخالفته، وطافت أصداء دعوة موسى في أرجاء مصر جمعاء! هي وأهم من كل ذلك أن فرعون لم ير في نفسه القدرة \_ لا من جهة أفكار عامّة الناس، ولا من جهة الخوف على مقامة \_ على مواجهة رجل له عَصَا كهذه العصا، ولسان مـوثر كلسان موسى.

هذه الأمور هيأت أرضية ملائمة لأن ينشر موسى ينظ دعوته بين الناس، ويتم الحجة عليهم!

ومرّت سنون طوال على هذا المنوال، وموسى بين يظهر المعاجز تلو المعاجز \_كها أشارت إليها سورة الأعراف وبينّاها في ذيل الآيات ١٣٠ \_ ١٣٥ منها \_ إلى جانب منطقه المتين،

حتى ابتلى الله أهل مصر بالقحط والجذب لسنواتٍ لعلهم يتّقون «لمزيد الإيضاح لا بأس بمراجعة تفسير الآيات آنفة الذكر».

ولما أتم موسى على أهل مصر الحجة البالغة، وامتازت صفوف المؤمنين من صفوف المنكرين، نزل الوحيُ على موسى أن يخرج بقومه من مصر، والآيات التالية تجسد هذا المشهد فتقول أوّلاً: ﴿ وَلُوحِينَا إِلَى هُوسَى أَنْ لُسرِيعِيادِي إِنْكُمْ مُتَبِعُونَ﴾

وهذه خطة إلهية على موسى يُنِي أن يمتئلها ويسري بقومه ليلاً، وأنَّ على فرعون وقومه أن يعلموا ذلك فيتبعوهم ليحدث ما يحدث بأمر الله.

والتعبير بــ «عبادي» بضمير الإفراد، مع أنّ الفعل (أوحينا) في الجملة ذاتها مسند إلى ضمير الجمع، إنّا هو لبيان منتهي محبة الله لعباده المؤمنين.

وفعلاً امتثل موسى الله هذا الأمر، وعباً بني إسرائيل بعيداً عن أعين أعدائهم، وأمرهم بالتحرك، واختار الليل خاصّة لتنفيذ أمر الله لتكون خطته نافذة.

إلا أنّ من البديهي أن حركة جماعة بهذا الشكل ليس هيناً يسيراً يكن إخفاؤه لزمان طويل، فما كان أسرع أن رفع جواسيس فرعون هذا الخبر إليه، وكما يحدثنا القرآن عن ذلك أنّ فرعون أرسل رسله وأعوانه إلى المدن لجمع القوات: ﴿فأرسل فرمون في العدائن حاشرين﴾

بالطبع فإن في تلك الظروف، وصول إيلاغ فرعون إلى المدائن، وجميع مناطق مصر، يحتاج إلى زمان معتنى به لكن من الطبيعي أن يصل هذا البلاغ المدن القريبة بسرعة و تتحرك القوى المعدة فوراً، وتؤدي مقدمة الجيش مهمتها، وتتبعها بقية الأفواج بالتدريج ولتعبئة الناس \_ضمناً \_ وتهيئة الأرضية لإثارتهم ضد موسى وقومه، أمر فرعون أن يُعلَن ﴿ إِنْ هؤلا. لشردمة قليلون﴾

فبناء على ذلك فنحن منتصرون عند مواجهتنا لهذه الفئة القليلة حتماً.

و «الشرذمة» في الأصل تعني القلة من الجماعة، كما تعني ما تبق من الشيء، ويطلق على اللبوس الممزق الخلق «شراذم»، فبناءً على هذا يكون المعنى أنّ هؤلاء «أي موسى وقومه» بالإضافة إلى أنهم قليلون فهم متفرقون، فكأن فرعون، بهذا التعبير أراد أن يجسد عدم انسجام بنى إسرائيل من حيث إعداد الجيش فيهم.

ثم تضيف الآية الأخرى حاكية عن لسان فرعون ﴿ وَاِلْهُمُ لِنَا لِفَائِطُونَ ﴾ فسن يستي مزارعنا غداً، ومن يبنى لنا القصور؟ ومن يخدم في البيوت والقصور غيرهم؟!

ثم إنّا من مؤامرتهم يجب أن نكون على حذر سواء أقاموا أم رحلوا: ﴿ وَإِنَّا لَجَمْيُعُ حَادُرُونَ﴾ ومستعدون جميعاً لمواجهتهم.

وقد فسر بعضهم «حاذرون» على أنّها من الحذر، بمعنى الخوف والخشية من التآمر، وفسر بعضهم (حاذرون) على أنّها من الحذر، بمعنى الفطنة والتهيؤ من حيث السلاح والقوّة. إلّا أنّ هذين التّفسيرين لا منافاة بينها. فربّا كان فرعون وقومه قلقين من موسى ومستعدين لمواجهته أيضاً.

ثمّ يذكر القرآن النتيجة الإجمالية لعاقبة فرعون وقومه وزوال حكومته، وقيام حكومة بني إسرائيل. فيقول: ﴿ فَأَخْرِجِنَاهُم مِنْ جِنّاتُ وعيونُ \* وكنوز ومقام كريم﴾

أجل ﴿ كذلك وأورثناها بني إسرلنيل ﴾.

وهناك اختلاف بين المفترين في المراد من كلمة ﴿مقام كريم﴾، فقال بعضهم بأنّها القصور المجللة والمساكن المظللة.

وقال بعضهم بأنّها الجالس المنعقدة بالحبور والسرور والنشاط.

وقال بعضهم: المراد مقام الحكام والأمراء، الذين يجلسون على كراسيهم ومن حولهم أتباعهم وجنودهم يمتثلون أوامرهم.

وقال بعضهم: بل يعني المنابر التي كان يصعدها الخطباء «المنابر التي كانت لصالح فرعون وحكومته وجهازه فهي بمثابة أبواق إعلام له».

وبالطبع فإن المعنى الأوّل أنسب من الجميع كما يبدو، رغم أنّ هذه المعاني غير متباينة ومن الممكن أن تجتمع هذه المعاني جميعاً في مفهوم الآية... فالمستكبرون (فرعون وقومه) أخرجوا من قصورهم وحكومتهم وموقعهم وقدرتهم، كما أخرجوا من مجالسهم المنعقدة بالحبور والسرور.

#### بحثان

## ١\_ هل مكم بنو إسرائيل في مصر١٢

على أساس تعبير الآيات المتقدمة ﴿ كذلك وأورثناها بني لسرائميل ﴾. فإنّ جمعاً سن

المفسّرين يعتقدون أن بني إسرائيل عادوا إلى مصر وسيطروا على الحكم، ومكثوا في مصر حاكمين مدّة. \

وظاهر الآيات المتقدمة يناسب هذا التّفسير.

في حين أنّ بعض المفسّرين يعتقد أنّ بني إسرائيل تحركوا نحو بيت المقدس بعد هلاك فرعون وأتباعه، إلّا أنّهم بعد مدّة مديدة رجعوا إلى مصر وشكلوا فيها حكومتهم. `

وتتطابق فصول التوراة الحالية المتعلقة بهذا القسم مع هذا التَّفسير.

ويعتقد بعض آخر من المفسّرين أنَّ بني إسرائيل صاروا جماعتين أو فئتين، فـجماعة منهم بقيت في مصر وحكمت فيها، وتحركت جماعة منهم مع موسى نحو بيت المقدس.

وذكر احتمال آخر، وهو أنّ بني إسرائيل حكموا مصر بعد موسى ﷺ وفي زمان النّبي سليمان بن داود، والآية ﴿ تَقْلُكُ وَلُورَتُنَاهَا بِنِي لِسِرِلْئِيلِ﴾ ناظرة إلى هذا المعنى!

إلا أنّه مع ملاحظة أنّ موسى في نبي ثائر كبير، فن البعيد جدّاً أن يترك هذه الأرض التي تهاوت أركان حكومتها وقد اصبحت مقاليد أمورها بيده فيذرها كلياً دون أن يخطط لها خطة ويتجه نحو فلسطين وبيت المقدس والصحاري الشاسعة، ولا سيا أنّ بني إسرائيل قد سكنوا مصر لسنين طوال، وتعودوا على محيطها، فبناءً على هذا لا يخرج الأمر من أحد حالين... أمّا أن نقول: إنّ بني إسرائيل عادوا جميعاً إلى مصر وحكموا فيها، أو أن نقول: إنّ قسماً منهم بقوا في مصر بأمر موسى ين واستولوا على العرش وحكموا في مصرا... وفي غير هاتين الحالين لا يتجلّى مفهوم لاخراج الفراعنة منها ووراثة بني اسرائيل لها...

## ۲۔ ترتیب الآیات

يشرح القرآن فيا يأتي من الآيات كيفية غرق فرعون واتباعه، وهذا الأمر يدعو إلى التساوءل: كيف يذكر القرآن إخراج فرعون وقومه من جنات وعيون وكنوز ومقام كريم وإيراثه «ذلك» بني إسرائيل! ثم يذكر كيفية غرق فرعون وقومه؟ مع أن الترتيب الطبيعي للآيات ليس كذلك.

إراجع تفسير مجمع البيان. ج ٧، ص ١٩١. وتفسير القرطبي، ذيل الآيات مورد البحث، كما أنّ الآلوسي فشر هذا الموضوع في تفسير روح المعاني، تفسيراً يستحق النظر!
 ٢. تفسير روح المعاني، ذيل الآيات مورد البحث.

هذا الأمر ربّما يكون من قبيل بيان الإجمال ثمّ التفصيل، أي أن القرآن ذكر الموضوع أوّلاً بصورة مجملة، ثمّ وضحه في الآيات الأُخَر!

كها يمكن أن يكون من قبيل ذكر النتيجة، ثمّ شرح المقدمات «فتدبّر». على يمكن أن يكون من قبيل ذكر النتيجة، ثمّ شرح المقدمات «فتدبّر».

### الآيات

فَأَتْبَعُوهُم مُّشْرِفِينَ فَ فَلَمَّا تَرَءَا الْجَمْعَانِ فَالْأَضَحَبُ مُوسَى إِنَّالَمُدْرَكُونَ فَ فَالْ كَلَّ إِنَّ مَعِي رَقِي سَيَهْدِينِ فَ فَأَوْحَيْنَ إِلَى مُوسَى أَنِ اَضْرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرِفَا فَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْفِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ فَلَى وَأَزْلَفْنَا ثَمَّ الْاَحْرِينَ فَ وَأَنجَيْنَا مُوسَى وَمَن مَعَهُ وَأَجْمَعِينَ فَ ثُمَّ أَغْرَفْنَا أَلْاَحْرِينَ فَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا بَهُ وَمَا كَانَ أَكُثُرُهُم مُوْمِينِ فَي وَإِنَّ رَبّك لَمُ وَالْعَزِيزُ الرَّحِيمُ فَي

# التفسير

## عاقبة فرعون وأتباعه الوفيمة:

في هذه الآيات يبرز المشهد الأخير من قصّة موسىٌ وفرعون، وهو كيفية هلاك فرعون وقومه، ونجاة بئي إسرائيل وانتصارهم!

وكما قرأنا في الآيات المتقدمة فإن فرعون أرسل المدائن حاشرين، وهيأ مقداراً كافياً من «القوّة» والجيش، قال بعض المفسّرين: كان ما أرسله فرعون على أنّه مقدمة الجيش ستائة ألف مقاتل، و تبعهم بنفسه بألف ألف مقاتل «أى مليون». ا

تحركوا في جوف الليل ليدركوهم بسرعة، فبلغوهم صباحاً كما تقول الآية الأولى من الآيات محل البحث: ﴿فَاتِبِمُوهُم مِشْرِقِينَ \* فَلَمَّا تَـرَادُ الجِبْمُعَانُ قَـالُ أَصْحَابُ مِـوسى إِنَّا لَمْدَرُكُونَ﴾.

٨ كلمة مليون وأخواتها (مليار، بليون الخ) من مصطلحات العصر وهي غير عربية، وكان العرب يقولون ألف
 ألف.

٢. قال بعض المفسّرين: المراد من «مشرقين»، أنَّ بني اسرائيل ساروا نحو الشرق، واتّباع فـرعون وقـومه بالإتجاه نفــه، لأنَّ بيت المقدس يقع شرق مصر!

فأمامنا بحر خضم متلاطم بالأمواج، ومن ورائنا بحر من الجيوش المتعطشة للمدماء بتجهيزاتها الكاملة... هؤلاء الغاضبون علينا وهم الذين قتلوا أطفالنا الأبرياء سنين طوالاً... وفرعون نفسه رجل دموي جبار... فعلى هذا سيحاصروننا بسرعة، ويتقلوننا جميعاً بحد السيوف، أو سيأسروننا ويعذبوننا، والقرائن جميعها تدل على ذلك.

وهنا مرّت لحظات عسيرة على بني إسرائيل... لحظات مُرّة لايمكن وصف سرارتها. ولعل جماعة منهم تزلزل إيمانهم وفقدوا معنوياتهم وروحياتهم.

إِلَّا أَنَّ مُوسَى اللَّهِ كَانَ مَطْمَئناً هَادَىءَ البَالَ، وَكَانَ يَعَرَفَ أَنَ وَعَدَّ اللَّهُ فِي هَلَاكُ فَرَعُونَ وقومه ونجاة بني إسرائيل لايتخلف أبداً ولن يخلف الله وعده رسله!.

لذلك التفت إلى بني إسرائيل الفزعين بكمال الإطمئنان والثقة و ﴿ قَالَ كُلَّا إِنَّ مِعِي رَبِّي سيهدين﴾.

ولعلّ هذا التعبير يشير إلى وعد الله لموسى وأخيه هارون حين أمرهما بإنذار قومهما، إذ قال لها: ﴿لِتني معكما لسمع ولرئ ﴾ (

إذكان موسى يعلم أنّ الله معه في كل مكان، وخاصّة تعويله في كلامه على كلمة (ربّي) أي الله المالك والمربيّ هذا يدل على أنّ موسى علي كان يدري أنّه لا يطوي هذا الطريق بخطاه، بل بلطف الله المادر الرحيم.

وفي هذه الحال التي قد يكون البعض سمعوا كلامه دون أن يصدقوه، وكانوا يسنتظرون آخر لحظات حياتهم، صدر أمر الله كما يقول القرآن: ﴿فَأُوحِينَا لِلى مُوسَى لَنَ لَسُرِبُ يَعْصَاكُ لَلْحُوسِ﴾.

تُلك العصا التي هي في يوم آية إنذار، وفي يوم آخر آية رحمة ونجاة!

فامتثل موسى النه أمر ربّه فضرب البحر، فإذا أمامه مشهد رائع عجيب، تهللت له أسارير وجوه بني إسرائيل، إذا انشق البحر ﴿ فانفلق فكان كلّ فرق كالطّود العظيم ﴾ ا

و «انفلق» مأخوذ من «الفَلَق» ومعناه الإنشقاق و«فَرَقَ» من مادة «فرُق» على زنة «حلق» ومعناه الإنفصال!

وبتعبير أخر، كما يقول الراغب في مفرداته: إنّ الفرق بين (فلق) و(فرق) هو أنّ الأوّل

۱. طه، ۲۱.

يشير إلى الإنشقاق (أو الإنشطار) والثّاني يشير إلى الإنفصال، ولذا تطلق الفرقة والفِرَق على القطعة أو الجماعة التي انفصلت عن البقيّة!...

«الطود» معناه الجبل العظيم، ووصف الطود بالعظمة في الآية تأكيد آخر على معناه.

وعلى كل حال، فإنّ الله الذي ينفذ أمره في كل شيء، وبأمره تموج البحار وتتصرف الرياح وتتحرك العواصف وكل شيء في عالم الوجود من رشحات فضله وقدرته أصدر أمره إلى البحر، وأمواجه، فالتحمت الأمواج وتراكمت بعضها إلى بعض، وظهرت ما بينها طُرُق سالكة، فرّت كل فرقة من بني إسرائيل في إحدى الطرق!

إلّا أنّ فرعون وأتباعه بالرغم من مشاهدتهم هذه المعجزة الكبرى الواضحة لم يذعنوا للحق، ولم ينزلوا عن مَركبِ غرورهم، فاتبعوا موسى ورهطه ليبلغوا مصيرهم المحتوم، كها يقول القرآن في هذا الشأن: ﴿وَلَزَلْفُنَا ثُمِّ الآخرين﴾.

وهكذا ورد فرعون وقومه البحر أيضاً، واتبعوا عبيدهم القدماء الذيس استرقّوهم بطغيانهم، وهم غافلون عن أن لحظات عمرهم تقترب من النهاية، وأنّ عذاب الله سينزل فيهم!

و تقول الآية التالية: ﴿وأنجينا هوسي وهن هعه أجمعين﴾.

وحين خرج آخر من كان من بني إسرائيل من البحر، ودخل آخر من كان من أتباع فرعون البحر، صدر أمر الله فعادت الأمواج إلى حالتها الأولى فانهالت عليهم فجأةً، فهلك فرعون وقومه في البحر، وصار كل منهم كالقشة في وسط الأمواج المتلاطمة.

ويبيّن القرآن هذه الحالة بعبارة موجزة متينة فيقول: ﴿ثُمَّ أَعْرِقْنَا الْآخرين ﴾ ...

وهكذا انتهىٰ كل شيء في لحظة واحدة... فالأرقاء أصبحوا أحراراً، وهلك الجبابرة، وانطوت صفحة من صفحات التاريخ، وانتهت تملك الحيضارة المشيدة على دماء المستضعفين، وورث الحكومة والمُلكَ المستضعفون بعدهم.

أجل ﴿إِنَّ فِي دُلك لآية وهاكان أكثرهم هؤهنين﴾ فكأنّ في أعينهم عميً، وفي آذانهــم وقراً، وعلى قلوبٍ أقفالاً.

فحيثُ لا يؤمن فرعون وقومه مع ما رأوا من المشاهد العجيبة، فلا تعجبُ إذاً ألّا يؤمن بك المشركون \_ يا محمد \_ ولا تحزن عليهم لعدم إيمانهم، فالتاريخ \_ يحمل بين طياته وثناياه كثيراً من هذه المشاهد!

والتعبير به أكثرهم» إشارة إلى أنّ جماعة من قوم فرعون آمنوا بموسى والتحقوا بأصحابه، لا آسيةُ امرأة فرعون فحسب، ولا رفيق موسى المخلص المذكور في القرآن على أنّه مؤمنٍ من آل فرعون، بل آخرون أيضاً كالسحرة التائبين مثلاً.

أمّا آخر آية من هذه الآيات فتشير في عبارة موجزة وذات معنى غزير إلى قــدرة الله ورحمته المطلقة واللامتناهية، فتقول: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لِهُ وَالعَزِيزُ الرَّحِيمِ﴾.

فن عزته أنّه متى شاء أن يهلك الأمم المسرفة الباغية أصدر أمره فأهلكها، ولا يحتاج أن يرسل جنوداً من ملائكة السهاء لإهلاك أمة جبّارة... فيكفي أن يهلكها بما هـو سبب عياتها، كما أهلك فرعون وقومه بالنيل الذي كان أساس حياتهم وثروتهم وقدرتهم، فإذا هو يقبرهم فيه!!

ومن رحمته أنّه لا يعجل في الأمر أبداً، بل يمهل سنين طوالاً، ويرسل معاجزه إتماماً للحجة، ومن رحمته أن يخلص هؤلاء المستعبدين من قبضة الجبابرة الظالمين.

## بحوث

## ١\_معبر بني إسرائيل!

ورد التعبير في القرآن مراراً عن موسى أنّه عبر بقومه «البحر» 'كما جاء في بعض الآيات لفظ «اليمّ» بدلاً من البحر. '

والآن ينبغي أن نعرف ما المراد من «البحر» و«اليم» هنا، أهو إشارة إلى النهـر الكـبير الواسع في مصر، النيل الذي يروي جميع أراضيها؟ أم هو إشارة إلى البحر الأحمر «المعروف ببحر القلزم في بعض المصطلحات»؟

يستفاد من التوراة الحالية \_ وكذلك من كلمات بعض المفسّرين \_ أنّه إشارة إلى البحر الأحمر... إلّا أنّ القرائن الموجودة والمتوفرة تدل على أنّ المراد منه هو نهر النيل، لأنّ «البحر» كما يقول الراغب في مفرداته يعني في اللغة الماء الكثير الواسع، واليم بهذا المعنى أيضاً. فلا مانع إذاً من إطلاق الكلمتين على نهر النيل.

إلقرأ في سورة يونس، ٩٠، وطه، ٧٧، والشعراء، ٦٣، والدّخان، ٢٤، والآية مورد البحث أيضاً.
 إلقرأ في سورة طه، ٧٨، والقصص، ٤٠، والذاريات، ٤٠.

وأمّا القرائن المؤيدة لهذا الرأي فهي:

1- إنّ منطقة سكن الفراعنة التي كانت مركزاً لمدن مصر العامرة كانت نقطة قريبةً من النيل حتماً... وإذا أخذنا بنظر الإعتبار معيار محلهم الفعلي «الأهرام» أوما حولها، فإنّ بني إسرائيل لابد هم أن يعبروا نهر النيل ليصلوا إلى الأرض المقدسة، لأنّ هذه المنطقة تسقع غرب النيل ولابد هم من أن يتجهوا نحو الشرق للوصول إلى الأرض المقدسة! «فلاحظوا بدقّة»!

٣- إنّ الفاصلة بين المناطق العامرة المن مصر والتي هي قريبة من النيل بالطبع، بعيدة عن البحر الأحمر بحيث لا يمكن أن تُطوى المسافة بينها وبين البحر بليلة أو نصف ليلة...

ويستفاد من الآيات المتقدمة بوضوح أنَّ بني إسرائيل غادروا أرض الفراعنة ليلاً، وطبيعي أن تكون المغادرة في الليل. أمّا فرعون وجيشه فقد اتبعوهم حتى بلغوهم مشرقين «عند الصباح».

٣- لم تكن حاجة ليعبر بنو إسرائيل البحر الأحمر حتى يصلوا الأرض المقدسة، إذ كانت هناك منطقة بابسة ضيقة قبل حفر ترعة السويس «أو ما يصطلح عليها بقناة السويس»... إلّا أنّ نفترض أنّ البحر الأحمر كان متصلاً بالبحر الأبيض المتوسط في الزمن السابق، ولم تكن هناك منطقة يابسة، وهذا الفرض غير ثابت بأيّ وجه!...

3- يُعبَّر القرآن عن قصة موسى بإلقائه في «اليم» «من قِبَلِ أُمه» الآية ٣٩ من سورة طه، كما يعبر عن غرق فرعون وأتباعه بقوله: ﴿فَعُشْيهُم مِنْ لليم مَا عُشْيهُم ﴾ الآية ٧٨ من السورة ذاتها. وكلتا القضيتين في قصة واحدة وسورة واحدة أيضاً (طه) وكون اللفظين مطلقين \_ (اليم) في الآية السابقة و(اليم) في الآية اللاحقة \_ يُشعر بأنّهما واحمد... ومع ملاحظة أنّ أمّ موسى لم تلق موسى في البحر الأحمر قطعاً، بل ألقته في النيل طبقاً لما تذكره التواريخ، فيعلم أن غرق فرعون وقومه كان في النيل «فلاحظوا بدقّة».

## ٢ـ كيفية نماة بني إسرائيل وغرق فرعون وقومه

هناك بعض المفسّرين ممن لا يميل إلى كون نجاة بني إسرائيل وغرق فسرعون وقــومه

 <sup>«</sup>العامرة» هذا اسم فاعل بمعنى المفعول أي المعمورة.

معجزةً. بل حادثة طبيعية، كما يصرّون على ذلك، فوجّهوا ذلك كله بأسباب طبيعية..

لذلك قالوا: إنّ هذا الموضوع يمكن تطبيقه بواسطة الجسور المتحركة المستعملة في العصر لحديث. ا

وقال بعضهم: إنّ موسى عليه كان مطلعاً على طرق خاصة، وكان يمكنه العبور من البرازخ (أو الطرق الموجودة في بحر سوف) أي خليج السويس، إلى جزيرة سيناء، وانفلاق البحر في الآيات محل البحث \_إشارة إلى هذا المعنى ".

وقال بعضهم: من المحتمل جدّاً أن يكون وصول موسى وقومه البحر عند منتهى جزره، فاستطاع أن يعبر بهم من النقاط اليابسة ويجتازها بسرعة، ولكن عندما ورد فسرعون وقومه البحر شرع المدّ فوراً فأغرقوا بالنيل حينئذٍ وهلكوا.

ولكن الحق أن أيّاً من هذه الاحتالات لا ينسجم وظاهر الآيات - إن لم نقل وصريح الآيات ـ إن لم نقل وصريح الآيات ـ ومع قبول معاجز الأنبياء الوارد بيانها مراراً في سور القرآن، وخاصّة معجزة عصا موسى نفسها، فلا حاجة لمثل هذه التوجيهات.

فما يمنع أن تتراكم أمواج النيل بعد ضربها من قِبَل موسى بالعصا بأمر الله الحاكم على قانون العَليّة في عالم الوجود، وتنجذب متأثرة بما فيها من سرّ غامض، لتترك طريقاً يَبساً بيّناً (يرّ في وسط البحر) ثمّ تتلاشئ هذه الجاذبيّة بعد مدة، ويعود البحر إلى حالته الطبيعية وإلى أمواجه المتلاطمة!... وليس هذا استثناءً في قانون العليّة، بل هو اعتراف بتأثير علل غير معتادة، لا نعرفها لقصور علمنا أو لقلة معلوماتنا!

#### ٣\_ الله عزيز رميم

ينبغي ملاحظة هذه اللطيفة، إذ جاءت الآية الأخيرة ـ من الآيات محل البحث ـ بمثابه استنتاج لما جرى من أمر موسى وفرعون وقومها، وانتصار جيش الحق وانهزام الباطل! إذ تصف هذه الآية «الله» سبحانه بالعزيز الرحيم... فالوصف الأوّل إشارة إلى أنّ قدرته لا تضعف ولا تُقهر، والوصف الثّاني إشارة إلى أنّه يوصل رحمته لعباده جميعاً، وخاصّة بتقديم

٢. أعلام القرآن، ص ٢٢٢. ٢. العصدر السابق.

وصف (العزيز) على (الرحيم) لئلا يُتوهّم أنّ رحمته من منطلق الضعف، بل هو مع قدرته رحيم!.

وبالطبع فإنّ من المفسّرين مَنْ يرى أن وصفه بالعزيز إشارة إلى اندحار أعدائه، ووصفه بالرحيم إشارة إلى إنتصار أوليائه، إلّا أنّه لا مانع أبداً أن يشمل الوصفان الطائفتين معاً... لأنّ الجميع ينعمون برحمته حتى المسيئون... والجميع يخافون من سطوته حتى الصالحون.

وَأَنْلُ عَلَيْهِمْ مَنَا أَإِنَهِيمَ اللهِ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَمَا تَعْبُدُونَ اللهَ قَالُواْنَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظُلُ لَمُاعَدَكِفِينَ اللهُ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُو إِذْ تَدْعُونَ اللهَ أَوْيَنَعُونَكُمْ أَوْيَضُرُّونَ فَنَظُلُ لَمُاعَدَكِفِينَ اللهُ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُو إِذْ تَدْعُونَ الله أَوْيَنَعُونَكُمْ أَوْيَضُرُونَ اللهُ قَالُونَ اللهُ قَالُونَ اللهُ قَالُ أَفَرَ عَنَدُمُ اللهُ اللهُ عَبُولَ اللهُ الله

# التفسير

# أعبدُ ربًّا... هذه صفاته:

كما ذكرنا في بداية هذه السورة، فإنّ الله يبيّن حال سبعةٍ من الأنبياء العظام، ومواجهاتهم أقوامهم لهدايتهم، لتكون «مدعاة» تسلية للنّبي عَنْهُ والمؤمنين القلّة معه في عمصره، وفي الوقت ذاته إنذار لجميع الأعداء والمستكبرين أيضاً.

لذلك تعقّب هذه الآيات على قصّة موسى وفرعون المليئة بالدروس لتبيّن قصة إبراهيم ومواجها ته المشركين، وتبدأ هذه الآيات بمحاورة إبراهيم لعمه أزر (فتقول:

﴿ وَلَتُلُّ عَلَيْهِمْ نَبًّا لِبِرَاهِيمَ ﴾.

ومن بين جميع الأخبار المتعلقة بهذا النبيِّ العظيم يركّز القرآن الكريم على هذا القِسْمِ: ﴿إِذْقَالَ لأبِيهِ وقومه ما تعبدون﴾؟

١. بيّنا مراراً أنّ لفظ «الأب» يطلق في لغة العرب والقرآن على الوالد كما يطلق على العم، وهنا استعمل هذا اللفظ بمعناه الثاني.

ومن المسلّم به أنّ إيراهيم كان يعلم أيّ شيءٍ يعبدون، لكن كان هدفه أن يستدرجهم ليعترفوا بما يعبدون، والتعبير بــ«ما» مبيّنٌ ضمناً نوعاً من التحقير!

فأجابوه مباشرة ﴿قالوانعبدُ أصناها فنظلُ لها عاكفين﴾! وهذا التعبير يدل على أنهم يحسّوا بالخجل من عملهم هذا، بل يفتخرون به، إذا كان كافياً أن يجيبوه: نعبد أصناماً، إلّا أنّهم أضافوا هذه العبارة: ﴿فنظل لها عاكفين﴾!

التعبير بـ «نظلٌ» يُطلق عادة على الأعمال التي تؤدّى خلال اليوم، وذكره بصيغة الفعل المضارع إشارة إلى الاستمرار والدوام.

كلمة «عاكفين» مأخوذة من «العكوف»، ومعناه التوجه نحو الشيء وملازمته باحترام، وهي تأكيد لما سبق من التعبير.

«الأصنام» جمع الصنم، وهو الهيكل أو التمثال المصنوع مـن الذهب أو الخشب أو مــا شاكلهما للعبادة، وكانوا يتصورون أنّها مظهر للتقديس.

وعلى كل حال، فإنّ إبراهيم لما سمع كلامّهم رشقهم بنبال الإشكال والإعتراض بشدّة، وقعهم بجملتين حاسمتين جعلهم في طريق مغلق، ف ﴿قال هل يسمعونكم إذ تدمون \* أو ينقمونكم أو يضرّون ﴾ ؟!

إنّ أقلّ ما ينبغي توفره في المعبود هو أنْ يسمعَ نداء عابده، وأن ينصره في البـــلاء، أو يضره عند مخالفة أمره!

إِلَّا أَنَّ هذه الأصنام ليس فيها ما يدلُّ على أن لهَا أقلّ إحساس أو شعور أو أدنىٰ تأثير في عواقب الناس، فهي أحجار أو فلزات «أو معادن أو خشب لا قسيمة لهـا! وإنّمـا أعـطتها الخرافات هذه الهالة وهذه القيمة الكاذبة!

إلّا أنّ عبدة الأصنام الجهلة المتعصبين واجهوا سؤال إيراهــيم بجــوابهــم القــديم الذي يكررونه دائماً، فـــ**﴿قَالُوا بِل وجدنا آبالناكذلك يفعلون ﴾**.

وهذا الجواب الذي يكشف عن تقليدهم الأعمى لأسلافهم الجهلة هو الجواب الوحيد الذي استطاعوا أن يردّوا به على إيراهيم ينبّل ، وهو جواب دليل بطلانه كامنٌ فيه ، وليس أي عاقل يجيز لنفسه أن يقفّو أثرٌ غيره ويصم أذنيه ويغمضُ عينيه ، ولا سيما أن تجارب الخلف أكثر من السلف عادة ، ولا يوجد دليل على تقليدهم الأعمى!

والتعبير بـ ﴿كذلك يفعلون ﴾ تأكيد أكثر على تقليدهم، أي نفعل كما كانوا يفعلون، سواءً عبدوا الأصنام أم سواها.

فالتفت إبراهيم مُوبِّخاً لهم ومبيناً موقفة منهم و ﴿قال أَفْرَأَيتُم هَا كَسَتُم تَسْعِدُونَ \* أَنْسَتُم وآباؤكم الأقدمون \* فإنهم عدوّلي إلاّربُ العالمين﴾.

أجلُّ... إنَّهم جميعاً أعدائي وأنا معاديهم، ولا أسالمهم أبداً.

وممّا ينبغي الإلتفات إليه أنّ إبراهيم الخليل عبيد يقول: «فإنّهم عدوَّ لي» وإن كان لازم هذا التعبير أنّه عدوّ لهم أيضاً، إلّا أنّ هذا التعبير لعله ناشى، من أنّ عبادة الأصنام أساس الشقاء والضلال وعذاب الدنيا والآخرة «للإنسان»، وهذه الأمور في حكم عداوتها للإنسان، أضف إلى ذلك أنّه يستفاد من آيات متعددة من القرآن أنّ الأصنام تبرأ من عبدتها يوم القيامة و تعاديهم، وتحاججهم بأمر الله و تنفر منهم أ

واستثناء ربّ العالمين مع أنّه لم يكن من معبوداتهم، وكما يصطلح عليه استثناء منقطع، إنّا هو للتأكيد على التوحيد الخالص.

كما يَرِدُ هذا الاحتال وهو أن من بين عبدة الأصنام من كان يعبدُ الله إضافة إلى عبادة الأصنام. فاستثنى إيراهيم «ربّ العالمين» من الأصنام، رعايةً لهذا الموضوع.

وذكر الضمير «هم» الذي يستعمل عادةً للسجمع «في العاقلين» وقد ورد في شأن الأصنام، لما ذكرناه من بيانِ آنفاً.

ثمّ يصف إيراهيم الخليل ربّ العالمين ويذكر نعمه المعنوية والماديّة، ويقايسها بالأصنام التي لا تسمع الدعاء ولا تنفع ولا تضرّ، ليتّضح الأمر جليّاً.

فيبدأ بذكر نعمة الخلق والهداية فيقول: ﴿الذي خلقني فهو يهدين﴾ فقد هداني في عالم التكوين، ووفر لي وسائل الحياة المادية والمعنوية، كما هداني في عالم التشريع فأوحى إلي وأرسل إلى الكتاب السماوي.

وذكر «الفاء» بعد نعمة الخلق، هو إشارة إلى أنّ الهداية لا تنفصل عن الخلق أبداً، وجملة (يهدين) الواردة بصيغة الفعل المضارع، دليل واضح على استمرار هدايته، وحاجة الإنسان إليه في جميع مراحل عمره!

فكأن أبراهيم في كلامه هذا يريد أن يبيّن هذه الحقيقة، وهي إنّني كنت مع الله منذ أن خلقني، ومعه في جميع الأحوال، وأشعر بحضوره في حياتي، فهو وليي حيث ماكنت ويقلبني حيثًا شاء!.

٨ لمزيد الإيضاح في هذا الصدد يراجع تفسير الآية ٨٢ من سورة مريم.

وبعد بيان أولى مراحل الربوبية، وهي الهداية بعد الخلق، يذكر إيراهيم الخليل النعم المادية فيقول: ﴿ وَالَّذِي هُو يَطْعُمُنِي وَيُسْقِينَ﴾.

أجلُ، إنّني أرى النعم جميعاً من لطفه، فلحمي وجلدي وطعامي وشرابي، كل ذلك من بركاته!...

ولست مشمولاً بنعمة في حال الصحةِ فقط، بل في كل حال ﴿ وَإِذَا هَرَضَتَ فَهُو يَشْفَينَ﴾. ومع أنّ المرض أيضاً قد يكون من الله، إلّا أنّ إيراهيم نسبه إلى نفسه رعاية للأدب في الكلام.

ثمّ يتجاوز مرحلة الحياة الدنيا إلى مرحلة أوسع منها... إلى الحسياة الدائمة في الدار الآخرة، ليكشف أنّه على مائدة الله حيثا كان، لا في الدنيا فحسب، بل في الآخرة أيسضاً. فيقول: ﴿ وَالّذِي يَعِيتَنِي ثُمّ يَعِينِ ﴾.

أجل، إنّ موتي بيده وعودتي إلى الحياة مرّة أُخرى منه أيضاً.

وحين أرِدُ عرصات يوم القيامة اعلق حبل رجائي على كرمه: ﴿ والَّذِي أَطَهُعَ أَنْ يَعْفُرلِي خطيئتي يوم الدّين﴾.

ويماً لا شك فيه أنّ الأنبياء معصومون من الذنب، وليس عليهم وزركي يُغفر لهم... إلّا أنّه \_كها قلنا سابقاً \_قد تعدّ حسنات الأبرار سيئات المقرّبين أحياناً، وقد يستغفرون أحياناً من عمل صالح لأنّهم تركوا خيراً منه... فيقال عندئذٍ في حق أحدهم: تَركَ الأولى.

فإبراهيم ﷺ لا يعوّل على أعياله الصالحة، فهي لا شيء بإزاء كرم الله، ولا تُقاس بنعم الله المتواترة، بل يعوّل على لطف الله فحسب، وهذه هي آخر مرحلة من مراحل الإنقطاع إلى الله!

وملخّص الكلام أنّ إبراهيم ينِّه من أجلِ أن يبيّن المعبود الحقيقي بمضي نحو خالقيّة الله أولاً، ثمّ يبيّن بجلاء مقام ربوبيته في جميع المراحل:

فالمرحلة الأولى مرحلة الهداية.

ثمّ مرحلة النعم الماديّة، وهي أعمّ من إيجاد المقتضي والظروف الملائمة أو دفع الموانع... والمرحلة الأخيرة هي مرحلة الحياة الدائمة في الدار الأخرى، فهناك يتجلَّى وجه الرب بالهبات والصفح عن الذنوب ومغفرتها!

وهكذا يبطل إبراهيم الخرافات التي كانت في قومه، من تعدد الآلهة والأرباب وينحني خضوعاً للخالق العظيم. رَبِهَ مَنِ لِي حُصَمَا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَأَخْعَلَ لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي الْكَخِرِينَ ﴿ وَأَخْفِرِ لِأَبِيَ إِنَّهُ رَكَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴾ وَالْخَرِينَ ﴿ وَأَغْفِرُ لِأَبِيَ إِنَّهُ رَكَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴾ وَلَا تُخْرِينَ ﴿ وَالْمَفِرِينَ إِنَّهُ مَكَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴾ وَلَا تُخْرِينَ وَمَ يُبْعَثُونَ ﴾

# التفسير

### دُعاءُ إبراهيم 👺:

من هنا تبدأ أدعية إبراهيم الخليل وسؤالاته من الله، فكانّه بعد أن دعا قومه الضالين نحو الله، وبيّن آثار الربوبية المتجليّة في عالم الوجود... يتجه بوجهه نحو الله ويعرض عنهم، فكل ما يحتاجه فانه يطلبه من الله، ليكشف للناس ولعبدة الأصنام أنّه مهما أرادوه من شؤون الدنيا والآخرة، فعليهم أن يسألوه من الله، وهو تأكيد آخر - ضمني ً - على ربوبيته المطلقة. فأوّل ما يطلبه إبراهيم من ساحته المقدسة هو ﴿ربّ هب لي حكما والحقني بالصالحين فالمقام الأوّل هنا الذي يريده إبراهيم لنفسه من الله هو الحكم، ثمّ الإلحاق بالصالحين. و «الحكم» و «الحكم» و «الحكم» كلاهما من جذر واحد... و «الحكم» كما يقول عنها الراغب في مفرداته: هي الوصول إلى الحق عن طريق العلم ومعرفة الموجودات والأفعال الصالحة، وبتعبير آخر: هي معرفة القيم والمعايير التي يستطيع الإنسان بها أن يعرف الحق حيثا كان، وهو ما يُعبّر عنه عند الفلاسفة بـ «كمال القوّة النظرية».

وهي الحقيقة التي تلقّاها لقيان من ربّه ﴿ ولقد آتينا لقمان الحكمة ﴾ . ﴿ وعُبّر عنها بالخير الكثير في الآية ٢٦٩ من سورة البقرة ﴿ ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً ﴾ .

ويبدو أنّ للحكم مفهوماً أسمى من الحكمة... أي إنّه العلم المقترن بالإستعداد للتنفيذ

۱. لقمان، ۱۲.

والعمل، وبتعبير آخر: إنّ الحكم هو القدرة على القضاء الصحيح الخالي من الهوئ والخطأ! أجلُ. إنّ إيراهيم عَلِيْة يطلب من الله قبل كل شيء المعرفة العميقة الصحيحة المقرونة بالحاكميّة. لأنّ أي منهج لا يتحقق دون هذا الأساس!

وبعد هذا الطلب يسأل من الله إلحاقه بالصالحين، وهو إشارة إلى الجوانب العملية، أو كما يصطلح عليها بـ «الحكمة العملية» في مقابل الطلب السابق وهو «الحكمة النظرية»!

ولا شك أنّ إيراهيم على كان يتمتع بمقام «الحكم» وكان في زمرة الصالحين أيضاً... فلم سأل الله ذلك؟!

الجواب على هذا السؤال هو أنّه ليس للحكمة حد معين، ولا لصلاح الإنسان حدّ. فهو يطلب ذلك ليبلغ المراتب العليا من العلم والعمل يوماً بعد يوم، حتى وهو في موقع النبوة، وأنّه من أولي العزم.. لا يكتني بهذه العناوين.

ثم - إضافة إلى ذلك - فإن إبراهيم عَلَى يعلم أن كل ذلك من الله سبحانه، ومن الممكن في أي لحظة أن تسلب هذه المواهب أو تزل به القدم، لذا فهو يطلب دوامها من الله إضافة إلى التكامل، كما أننا نخطو ونسير إن شاء الله في الصراط المستقيم، ومع ذلك فكل يوم نسأل ربّنا في الصلاة أن يهدينا الصراط المستقيم، ونطلب منه التكامل ومواصلة هذا الطريق!

وبعد هذين الطّلَبينِ... يطلبُ موضوعاً مهماً آخر بهذه العبارة: ﴿واحِمل لي لسان صدق في الآخرين﴾.

أيْ اجعلني بحال تذكرني الأجيال الآتية بخير، واجعل منهجي مستمراً بينهم فيتخذوني أسوةً وقدوة لهم فيتحركون ويسيرون في منهاجك المستقيم وسبيلك القويم.

فاستجاب الله دعاء إبراهيم كما يقول سبحانه في القرآن الكريم: ﴿وجِعلنا لهم لسان صدق عليًا﴾. \

ولا يبعد أن يكون هذا الطلب شاملاً لما سأله إبراهيم الخليل ربّه بعد بناء الكعبة، فقال: 
﴿ ربّنا ولبست فيهم رسولا هنهم يتلوا عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزتيهم ﴾ 

ونعرف أنّ هذا الدعاء تحقق بظهور نبي الإسلام، وذُكر إبراهيم الخليل بالخير في هذه الأمة عن هذا الطريق، وبقي هذا الذكر الجميل مستمراً.

ثمّ ينظر إبراهيم إلى أفق أبعد من أفق الدنيا، ويتوجه إلى الدار الآخرة، فيدعو بدعاء رابع فيقول: ﴿وَلَجَعَلْنِي مِن وَرَقَةُ جَنَّةُ النَّعِيمِ﴾.

سَجنة النعيم» التي تتاوج فيها النعم المعنوية والمادية، النعم التي لا زوال لها ولا الضمحلال... النعم التي لا يمكن أن نتصورها نحنُ ـ سجناءَ الدنيا ـ فهي ما لا عين رأت ولا أذن سمعت!.

وقلنا سابقاً: إنّ التعبير بالإرث في شأن الجنّة إمّا لأنّ معنى الإرث الحصول على الشيء دون مشقّةٍ وعناء، ومن المسلّم أنّ تلك النعم التي في الجنّة تقاس بطاعاتنا، فطاعاتنا بالنسبة لا تمثل شيئاً إليها!... أو أنّ ذلك \_طبقاً لما ورد في بعض الرّوايات \_لأنّ كل إنسان له بيت في الجنّة وآخر في النار، فإذا دخل النّار ورث الآخرون بيته في الجنّة.

وفي خامس أدعيته يتوجه نظره إلى عمّه الضالّ، وكما وعده أنّه سيستغفر له، فإنّه يقول في هذا الدعاء: ﴿ وَلَهُ فَوَ لَهُ مَانَ مِنَ الضّالَينَ ﴾ .

وأخيراً فإن دعاءه السادس من ربّه في شأن يوم التغابن، يوم القيامة، بهذه الصورة ﴿ولا تغزني يوم يبعثون ﴾

(ولا تغزني)، مأخوذ من مادة (خزي) على زنة (حزب) وكما يقول الراغب في مفرداته، معناه الذل والإنكسار الروحي الذي يظهر على وجه الإنسان من الحياء المفرط، أو من جهة الآخرين حين يحرجونه ويخجلونه!

وهذا التعبير من إيراهيم، بالإضافة إلى أنّه درس للآخرين، هـو دليـل عـلى مـنتهى الإحساس بالمسؤولية والاعتاد على لطف الله العظيم.

#### 8003

٨ لمزيد الإيضاح يراجع تفسير الآية ١١٤ من سورة التوبة.

يَوْمَ لَابِنفَعُ مَا لُوَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَقَ اللّهَ بِقَلْبِ سَلِيمِ ﴿ وَأُنْ لِفَتِ الْجَنَةُ لِلْمُنَقِينَ ﴾ وَبُرِزَتِ الْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ ﴿ وَقِيلَ لَمْمُ أَيْنَ مَا كُنتُ مْ نَعْبُدُونَ ﴿ مِن مُونِ اللّهِ هَلْ يَصُرُونَ ﴾ وَبُرُوزَتِ الْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ ﴿ وَقِيلَ لَمْمُ أَنْ مَا كُنتُ مُ نَعْبُدُولَ إِلَيْ سَا أَجْمَعُونَ ﴿ فَ قَالُواْ وَهُمْ أَوْيَنَ صَمْرُونَ ﴿ وَهُمُ الْفَاوُنَ فَ وَجُنُودُ إِلَيْ لِسَا أَجْمَعُونَ ﴿ وَ اللّهُ الْمُعْمِرُونَ فَ قَالُواْ وَهُمْ فَيْ اللّهُ وَمِنُونَ ﴿ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُلْلُولُ اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُعُونُ مِنَ اللّهُ وَمُمْ اللّهُ وَمُن اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُمْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

# التفسير

## الفصام بين المشركين ومعبوداتهم:

أشير في آخر آيةٍ من البحث السابق إلى يوم القيامة ومسألة المعاد... أمّا في هذه الآيات فنلحظ تصوير يوم القيامة ببيان جامع، كها نلاحظ فيها أهم المتاع «في تملك السُوق»، وعاقبة المؤمنين وعاقبة الكافرين والضالين وجنود إيليس، ويدلُّ ظاهر الآيات أنّ هذا الوصف وهذا النصوير هو من كلام إبراهيم الخليل، وأنّه ختام دعائه ربَّه، وهكذا يعتقد مأيضاً مأغلب المفسّرين... وإن كان هناك مَنْ يحتمل أنّه هو من كلام الله، وأنّ الآيات محل البحث هي منه سبحانه جاءت مكملةً لكلام إبراهيم على وموضحة له، إلّا أنّ هذا الاحتال يبدو ضعيفاً!

وعلى كل حال، فأوّل ما تبدأ به هذه الآيات هو ﴿يوم لاينفع مال ولابنون﴾. وفي الحقيقة إنّ هاتين الدعامتين المهمتين في الحياة الدنيا «المال والبنون» ليس فسيها أدنى نفع لصاحبهما يوم القيامة، وكل ماكان دون هاتين الدعامتين رتبةً من الأمور الدنيوية -من باب أولى -لانفع فيه، ولا فائدة من ورائه!

وبديهي أنّ المراد من المال والبنين هنا ليس هو ما يكون \_من المال والبنين \_ في مرضاة الله ، بل المراد منه الاستناد إلى الأمور الماديّة ، فالمراد إذاً هو أنّ هذه الدعامات المادية لا تحلُّ معضلاً في ذلك اليوم ... أمّا لو كان أيُّ من البنين والمال في مرضاة الله فلن يكون ذلك مادّياً ... إذ يصطبغ بصيغة الله و يُعدّ من «الباقيات الصالحات»!

ثمّ يضيف القرآن في ختام الآية، على سبيل الاستثناء ﴿ لِلَّا هِ نَ لَكُ لِللَّهُ بِقَلْبِ سَلِيمِ ﴾ .

وهكذا يتضح أنّ أفضل ما ينجى يوم القيامة هو القلب السليم، وياله من تعبير رائع جامع، تعبير يتجسد فيه الإيمان والنية الخالصة، كما يحتوي على كل ما يكون مس عمل صالح! ولم لا يكون لمثل هذا القلب من ثمرِ سوى العمل الصالح؟!

وبتعبير آخر: كما أنّ قلب الإنسان وروحه يؤثران في أعماله، فإنّ أعماله لها أثر واسع في القلب أيضاً، سواءً كانت أعمالاً رحمانية أم شيطانية!

ثم يبين القرآن الجنّة والنار بالنحو التالي فيقول: ﴿ وَلَالْفُتِ الْجِنَّةِ لِلْمُتَّقِينَ \* وَبُورُتُ الْجَعِيمِ لِلْعَاوِينَ ﴾. أي الضالين.

وهذا الأمر \_ في الحقيقة \_ قبل ورود كلِّ من أهل الجنّة والنار إليها! فكلَّ طائفة ترىٰ مكانها من قريب. فيفرح المؤمنون ويستولي الرعب على الغاوين، وهذا أوّلَ جزائهها هناك! الطريف هنا أنَّ القرآن لا يقول: اقترب المتقون أو أزلف المتقون إلى الجنّة، بل يحقول: فولزلفت المجتّة للمتقين، وهذا يدل على مقامهم الكريم وعِظَمِ شأنِهم!

كما ينبغي الإشارة إلى هذه اللطيفة، وهي أنّ التعبير بالغاوين هو التعبير ذاته الوارد في قصة الشيطان، إذ طرده الله عن ساحته المقدسة فقال له: ﴿إِنّ عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من الغاوين ﴾ . \*

ثم يتحدث القرآن عن ملامة هؤلاء الضالين، وما يُقالُ لهم من كلمات التوبيخ أو العتاب، فيقول: ﴿وقيل لهم أين هاكنتم تعبدون \* هن دون الله﴾ فهل يستطيعون معونتكم في هذه

۱. «أُزلفت»؛ فعل مشتق من «الزلفي» على وزن اكبري) ومعنى الفعل «قربت».

٢. الحجر، ٤٢.

الشدة التي أنتم فيها، أو أن يطلبوا منكم أو من غيركم النصر والمعونة ﴿هل يتصرونكم أو ينتصرون﴾ (

إلا أنهم لا يملكون جواباً لهذا السؤال! كما لا يتوقع أحد منهم ذلك!... ﴿ فَكُبِكُبُوا فِيها هم والشَاوون﴾.

كما يقول بعض المفسّرين: إن كلاً منهم سيُلقى على الآخر يوم القيامة! ﴿وجنود لِبليس لَجمعون﴾.

وفي الحقيقة أن هذه الفرق الثلاث، الأصنام والعابدين لها وجنود إيليس الدالين على هذا الإنحراف، يساقون جميعاً إلى النار... ولكن بهذه الكيفية... وهي أن تلقى الفرق فرقة بعد أخرى في النار. لأن «كُبكِبوا» في الأصل مأخوذة من (كبّ)، و(الكبّ) معناه إلقاء الشيء بوجهه في الحفرة وما أشبهها، وتكراره «كبكب» يؤدّي هذا المعنى من السقوط، وهذا يدلّ أنّهم حين يُلقون في النار مثلهم كمثل الصخرة إذ تهوى من أعلى الجبل أو تلق من قمة الجبل، فهي تصل أولاً نقطةً ما في الوادي ثمّ تتدحرج إلى نقاط أخر حتى تستقرّ في القعر!.

الله أنّ الكلام لا يقف عند هذا الحدّ، بل يقع النزاع والجدال بين هذه الفرق أو الطوائف الثلاث، فيجسم القرآن مخاصمتهم هنا، فيقول: ﴿قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتُصُمُونَ﴾.

أجل... إنّ العبدَةَ الضالين الغاوين يقسمون بالله فيقولون: ﴿ تَسَاللُهُ لِنْ كَسَنَا لَقَسِي صَلالُ مَبِينَ \* <sup>\*</sup> إذ نسوّيكم بربّ العالمين \* \* وما أضلّنا إلّا المجرمون﴾.

المجرمون الذين كانوا سادة مجتمعاتنا ورؤساءنا وكبراءنا، فأضلونا حفظاً لمنافعهم، وجرّونا إلى طريق الشقوة والغواية ... كما يحتمل أن يكون المراد من المجرمين هم الشياطين أو الأسلاف الضالين الذين جرّوهم إلى هذه العاقبة الوخيمة.

#### ﴿ فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقَ حَمِيمٍ ﴾.

والخلاصة أنَّ الأصنام لا تشفع لناكهاكنّا نتصور ذلك في الدنيا، ولا يتأتى لأي صديق أن يعيننا هنالك.

وثمًا ينبغي الإلتفات إليه، أنَّ كلمة (شافعين) جاءت في الآية السابقة بصيغة الجمع كما

٨. قد يكون المراد من ﴿ ينتصرون ﴾ هو أن يطلبوا العون والنصر الأنفسهم أو لغيرهم... أو مجموعهما، النا استلاحظ في الآيات المقبلة أن العَبدَةَ ومعبوديهم يساقون إلى النار.

٢ (إن كنا) مخففة من (إنَّا كنا)...

٣. يُحتمل أن تكون (إذ) هنا للظرفية، كما يحتمل أن تكون تعليلية...

ترى، إلا أن كلمة (صديق) جاءت بصيغة الإفراد. ولعل منشأ هذا التفاوت والاختلاف، هو أن هؤلاء الضالين يرون بأم أعينهم المؤمنين الجانحين يشفع لهم الأنبياء والأوصياء أو الملائكة وبعض الأصدقاء الصالحين، فأولئك الضالون يتمنون الشافعين أيضاً، وأن يكون عندهم صديق هنالك!

إضافةً إلى ذلك فإن كلمني (الصديق) و(العدو) كما يقول بعض المفسّرين، تطلقان على المفرد والجمع أيضاً.

إلا أنهم ما أسرع أن يلتفتوا إلى واقعهم المرّ، إذ لا جدوى هناك للحسرة ولا مجال للعمل في تلك الدار لجبران ما فات في دنياهم، فيتمنون العودة إلى دار الدنيا... ويقولون، ﴿فلُولُنَّ لِنَاكُرَةَ فَنكُونُ مِن العَوْمَنين﴾.

وصحيح أنّهم في ذلك اليوم وفي عرصات القيامة يؤمنون بربّهم، إلّا أنّ هذا الإيمان نوع من الإيمان الاضطراري غير المؤثر، وليس كالإيمان الاختياري، وفي هذه الدنسيا حسيث يكون أساساً للهداية والعمل الصالح.

ولكن لا يحقق هذا التمني شيئاً، ولا يحلُّ مُعْضلاً، ولن تسمح سنّة الله بـذلك، وهـم يدركون تلك الحقيقة، لأنّهم يتفوّهون بكلمة «لو» \.

وأخيراً بعد الإنتهاء من هذا القِسمِ من قصة إيراهيم، وكلماته مع قومه الضالين، ودعائه ربَّه، ووصفه ليوم القيامة، يكرر الله آيتين مثيرتين بمثابة النتيجة لعباده جميعاً، وهاتان الآيتان وردتا في ختام قصة موسى وفرعون، كما وردتا في قصص الأنبياء الآخرين من السورة ذاتها فيقول: ﴿إِنْ فِي ذَلِكَ الَّيْهُ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مَوْمَنِينَ \* وَإِنْ رَبِّكَ لِهُوالْعَزِيزُ الرّحيمُ ﴾.

وتكرار هاتين الآيتين، هو للتسرية عن قلب النّبي من وتسليته ومن معه من الصحابة القلة وكذلك المؤمنين في كل عصر ومصر لئلا يستوحشوا في الطريق من قلة أهله وكثرة الأعداء... وليطمئنوا إلى رحمة الله وعزته، كما أنّ هذا التكرار بنفسه تهديد للغاوين الضالين، وإشارة إلى أنّه لو وجدوا الفرصة في حياتهم وأمهلهم الله إمهالاً فليس ذلك عن ضعف منه سبحانه، بل هو من رحمته وكرمه!

ر تعدّ (لو) من حروف الشرط \_وعادةً \_تستعمل حينما يكون الشرط محالاً...

## بحوث

#### ١- القلب السليم - وعده - وسيلة النماة

في اثناء كلام إبراهيم الخليل خَنْ قرأنا ضمن ما ساقته الآيات المتقدمة من تعابير في وصف القيامة، أنّه لا ينفع في ذلك اليوم شيء ﴿ إِلَّا هِنَ اللهِ بِقلبِ سليم ﴾.

(السليم) مأخوذ من السلامة، وله مفهوم واضح، وهو السالم والبعيد من أيّ انحراف أخلاقي وعقائدي، أو أيّ مرض آخر!...

تُرى... ألم يقل الله في القرآن في شأن المنافقين ﴿ في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ﴾. ا ونلاحظ تعاريف للقلب السليم في عدد من الأحاديث الغزيرة المعني.

ا- فغي حديث عن الإمام الصادق ﴿ \_ ذيل الآية محل البحث لل يقول فيه: «وكل قلب فيه شرك أو شك فهو ساقط».

٢- ونعلم من جهة أخرى أن العلائق المادية الشديدة وحب الدنسيا... كل ذلك يجرر الإنسان إلى كل انحراف وخطيئة، لأن «حبّ الدنيا رأس كل خطيئة» ``.

ولذلك فالقلب السليم هو القلب الخالي من حبّ الدنيا، كما ورد هذا المضمون في حديث للإمام الصادق في للمناه الدنيا». على البحث ـ إذ يقول: «هو القلب الذي سلم من حبّ الدنيا». على الإمام الصادق في الدنيا». على البحث ـ إذ يقول: «هو القلب الذي سلم من حبّ الدنيا».

ومع الإلتفات إلى الآية ١٩٧ من سورة البقرة إذ تقول: ﴿ وَتَزَوِّدُوا فَإِنَّ خَيْرِ الزَّادُ التَّقُوى...﴾ يتضح أن القلب السليم هو القلب الذي يكون محلاً لتقوى الله.

٣-وآخر ما نقوله \_ هنا \_ أنّ القلب السليم هو القلب الذي ليس فيه سوى الله، كما يجيب الإمام الصادق على سؤال في هذا الشأن فيقول: «القلب السليم الذي يلقى ربّه وليس فيه أحد سواه». ٥

ولا يخفي أنَّ المراد من القلب في مثل هذه الموارد هو روح الإنسان ونفسُه.

وهناك مسائل كثيرة وردت في الروايات الإسلامية تـتحدث حـول سـلامة القـلب والآفات التي تصيبه، وطريق مبارزتها ومكافحتها، ويستفاد مـن مجـموع هـذا المـفهوم الإسلامي المنين أنّ الإسلام يهتم قبل كلّ شيء بالأساس الفكري والعقائدي والأخلاقي،

۱. البقرة، ۱۰. ۲. تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٥٧.

٣ بحار الأنوار، ج ٧٠، ص ٢٣٩. ٤. تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

٤. اصول الكافي، ج ٢، ص ١٦، طبقاً لما جاء في تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

لأنّ جميع المناهج التطبيقية والعملية للإنسان هي إنعكاسات لذلك الأساس وآثاره!

فكما أنّ سلامة القلب الظاهرية سبب لسلامة الجسم، وأنّ مرضه سبب لمرض أعضائه جميعاً، لأنّ تغذية الخلايا في البدن تتم بواسطة الدم الذي يتوزع ويُرسل إلى جميع الأعضاء بإعانة القلب على هذه المهممة ... فكذلك هي الحال بالنسبة لسلامة مناهج حياة الإنسان وفسادها، كل ذلك انعكاس عن سلامة العقيدة والأخلاق أو فسادهما.

ونختتم هذا البحث بحديث عن الإمام الصادق ﴿ إذ قال: «إنّ القلوب أربعة: قلب فيه نفاق وإيمان، وقلب منكوس، وقلب مطبوع، وقلب أزهرُ أجرد: «أجرد من غير الله» إلى أن قال ﴿ وَأَمّا الأَرْهِر فقلب المؤمن، إن أعطاه شكر وإن ابتلاه صبر. وأمّا المنكوس فقلب المشرك ﴿ أَفْهِنَ بِهِ شَي مِعْبًا على وجهه أهدى أمّن يهشي سويًا على صراط هستقيم ﴾ فإنّ القلب الذي فيه إيمان ونفاق، فهم قوم كانوا بالطائف، فإن أدرك أحدُهم أجله على نفاقه هلك، وإن أدركه على إيمانه نجا». (

### ٢\_ قيم القول بلاعمل

وهذا الحديث يدل على أنّ القول بلا عمل قبيح ومذموم جدّاً، إذ يلقي أصحابه في النار، فأولئك قوم ضالون مضلّون، وكلامهم يهدي، الناس إلى الحق، بسينا عملهم يجرّهم إلى الباطل، بل إنّ عملهم كاشف عن عدم إيمانهم بأقوالهم!

وينبغي الإلتفات \_ضمناً \_إلى أنّ كلمة «غاوون» المأخوذة من «الغيّ» لا تعني الضلال مطلقاً، بل كما يقول الراغب في المفردات: هو نوع من الجهل والضلال الناشيء عن فساد العقيدة.

١ أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٢٢، (باب في ظلمة قلب المنافق)،

<sup>&</sup>quot;، تقل هذه الرواية مؤلف تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٥٩، عن أصول الكافي، ج ١، ص ٤٧، وتفسير علي بن إبراهيم، وتفسير المحاسن.

### ٣- الشفعاءهم الائمة 🚅

وردت في ذيل الآية ﴿فعالنا مِن شافعين \* ولاصديق حميم ﴾ روايات متعددة، وبعضها صريحة في أنّ: «الشافعون الأثمّة والصديق من المؤمنين». `

وبديهي أنّه لا الشفاعة بدون معيار وملاك، ولا السؤال في شأن الصديق دون حساب، فلا بدّ من وجود إرتباط أو علاقة بين الشفيع والمشفوع له ليتحقق هذا الهدف... «بينّا تفصيل هذا الموضوع في بحث الشفاعة. في تفسير الآية ٤٨ من سورة البقرة مفليراجع في محله».

#### रू ए

أ. تفسير المحاسن، نقلا عن تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٦٦، ذيل الآية مورد البحث.
 ٢. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٩٥، ذيل الآية مورد البحث.

كَذَبَتْ قَوْمُ نُوجِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَلْمُ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا لَنَقُونَ ﴿ إِنْ اَجْرِي إِنْ اَكُمْ رَسُولُ اَمِينُ ﴿ فَا تَقُوا ٱللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلَى رَبِ اَعْلَى مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلَى رَبِ الْعَلَمِينَ ﴿ فَا قَلُوا ٱللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَى اَلْعَرَا لَكُونَ اللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ فَا قَلُوا أَنْوَمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ ٱلْأَرْدُلُونَ ﴿ اللّهُ الْعَلَمِينَ اللّهُ فَا أَنْهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ فَا أَنْ وَمَا عَلَيْهِ مِنْ لَكَ وَاتَّبَعَكَ ٱلْأَرْدُلُونَ اللّهُ وَاللّهُ مَا كُونَ اللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ فَا اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ وَاللّهُ مَا كُونُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمَا عِلْمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّ

التفسير

# يا نوعُ، لِمَ يمفُّ بك الأرذلون؟ا

يتحدّث القرآن الكريم بعد الإنتهاء ممّا جرى لإبراهيم وقومه الضّالين، عن قوم نوح النّيا حديثاً للعبرة والإتعاظ... فيذكر عنادهم وشدّتهم في موقفهم من نوح الله وعدم حيائهم وعاقبتهم الأليمة ضمن عدّة آيات... فيقول أوّلاً: ﴿كذّبت قوم نوح العرسلين﴾. (

وواضح أنّ قوم نوح إنّما كذبوا نوحاً فحسب... ولكنْ لمّا كانت دعوة المرسلين واحدة من حيث الأصول، فقد عدّ تكذيب نوح تكذيباً للمرسلين جميعاً... ولذا قال القرآن: 

﴿كذبت قوم توح المرسلين﴾.

كما ويحتمل أنّ قوم نوح أساساً كانوا منكرين لجميع الأديان والمذاهب، سواءً قبل ظهور نوح أو بعده.

١. تأنيت لفظ (كذبت) لأن (قوم) في معنى الجماعة، والجماعة فيها تأنيث لفظي... وقال بعضهم: إن كسلمة (قوم) بذاتها مؤنثة، لأنهم قالوا في تصغيرها «قويمة» نقل الوجه الأوّل الطبرسي في مجمع البيان، ونقل الوجه النّاني الفخر الرازي في تفسيره... إلّا أنّ «الآلوسي» قال في روح المعاني: إنّ لفظ «قوم» يستعمل في المذكر والعؤنث على السواء...

ثم يشير القرآن الكريم إلى هذا الجانب من حياة نوح ﷺ، الذي سبق أن أشار إليه في كلامه حول إبراهيم وموسى عشيه، فيقول: ﴿إِذْ قَالَ لِهُمْ أَخُوهُمْ نُوحَ أَلَا تَتَقُونَ ﴾.

والتعبير بكلمة «أخ» تعبير يبين منتهى الحبّة والعلاقة الحميمة على أساس المساواة... أي أنّ نوحاً دون أن يطلب التفوق والإستعلاء عليهم، كان يدعوهم إلى تقوى الله في منتهى الصفاء.

والتعبير بالأخوة لم يَردُ في شأن نوح في القرآن فحسب، بل جاء في شأن كثير من الأنبياء، كهود وصالح ولوط، وهو يلهم جميع القادة والأدلاء على طريق الحق أن يراعوا في دعواتهم منتهى المحبّة المقرونة بالاجتناب عن طلب التفوق لجذب النفوس نحو مذهب الحق، ولا يستثقله الناس!

وبعد دعوة نوح قومه إلى التقوى التي هي أساس كل أنواع الهداية والنجاة، يـضيف القرآن فيقول على لسان نوح وهو يخاطب قـومه: ﴿ لِنَّــي لكـم رسـول أهـين \* فـاتقوا الله وأطيعون \* فإن إطاعتي من إطاعة الله سبحانه.

وهذا التعبير يدلّ على أنّ نوحاً على أنّ نوحاً على أنّ نوحاً على أنّ نوحاً على أنت به صفة ممتدة من الأمانة بين قومه، وكانوا يعرفونه بهذه الصفة السامية، فهو يقول لهم: ﴿لِتّي لكم رسول لمين و هذا فإنيّ أمين أيضاً في أداء الرسالة الإلهية، ولن تجدوا خيانةً منّى أبداً.

وتقديم التقوى على الإطاعة، لأنّه مالم يكن هناك إيمان واعتقاد بالله وخشية منه، فلن تتحقق الإطاعة لنبيّه.

ومرّة أخرى يتممك نوح ﴿ بحقانية دعوته، ويأتي بدليل آخر يقطع بدلسان المتذرعين بالحجج الواهية، فيقول: ﴿ وها أسألكم عليه هن أجران أجري إلاّ على ربّ العالهين﴾.

ومعلوم أنّ الدوافع الإلهٰية ـ عادةً ـ دليل على صدق مدعي النبوّة، في حين أنّ الدوافع المادّية تدل بوضوح على أنّ الهدف من ورائها هو طلب المنفعة، ولاسيما أنّ العرب في ذلك العصر كانوا يعرفون هذه المسألة في شأن الكهنة وأضرابهم.

ثم يذكر القرآن ذلك التعبير نفسه الذي جاء على لسان نوح، بعد التأكيد على رسالته وأمانته، إذ يقول: ﴿فاتقوا الله وأطبعون﴾.

إلا أنّ المشركين الحمق، حين رأوا سُبُلَ ما تذرّعوا به من الحبج الواهية موصدة. تمسكوا بهذه المسألة، فرقالوا أنؤمن لك واتبعك الأدلون. إنّ قيمة الزعيم ينبغي أن تعرف ممن حوله من الأتباع، وبعبارة أخرى «إنّ الولي يعرف من زوّاره \_كها يقال» فحين نلاحظ قومك يا نوح. نجدهم حفنةً من الأراذل والفقراء والحفاة والكسبة الضعاف، قد داروا حولك، فكيف تتوقع أن يتبعك الأثرياء الأغنياء الشرفاء والوجهاء ويخضعوا لك؟!

وصحيح أنهم كانوا صادقين ومصيبين في أنّ الزعيم يُعرف عن طريق أتباعه، إلا أنّ خطأهم الكبير هو عدم معرفتهم مفهوم الشخصية ومعيارها... إذ كانوا يرون معيار القِيمَ في المال والثروة والألبسة والبيوت والمراكب الغالية والجميلة، وكانوا غافلين عن النقاء والصفاء والتقوى والطهارة وطلب الحق، والصفات العليا للإنسانية الموجودة في الطبقات الفقيرة والقلّة من الاشراف.

إنّ روح الطبقية كانت حاكمة على أفكارهم في أسوأ أشكالها، ولذلك كانوا يسمّون الفقراء الحفاة بالأراذل.

و «الأراذل» جمع (أرذل) كما أنّه جمع (للرذل) ومعناه الحقير.. ولو كانوا يتحررون من قيود المجتمع الطبق، لأدركوا جيداً أنّ إيمان هذه الطائفة نفسها دليل على حقانية دعوة النّبي وأصالتها!

إلا أنّ نوحاً الله جابههم وردّهم بتعبير متين، وجرّدهم من سلاحهم و ﴿ قال وها علمي بِها كانوا يعملون ﴾

فما مضى منهم مضى، والمهم هو أنّهم اليوم استجابوا لدعوة النّبي، وقبالوا له: لبّبيك، وتوجهوا لبناء شخصياتهم، ومكنوا الحقّ من أن ينفذ إلى قلوبهم!

وإذا كانوا في ما مضى من الزمن قد عملوا صالحاً أو طالحاً، فلست مُحاسباً و لا مسؤولاً عنهم أننذٍ ﴿ إِن حسابِهم إِلَّا على ربِّي لو تشعرون﴾

ويستفاد من هذا الكلام \_ ضمناً \_ أنّهم كانوا يريدون أن يتهموا هؤلاء الطائفة من المؤمنين، بالإضافة إلى خلوّ أيديهم، بسوء سابقتهم الأخلاقية والعملية، مع أنّ الفساد والإنحراف الخلق عادة في المجتمعات المرفهة أكثر من سواها بدرجات فهم الذين تتوفر لديهم كل وسائل الفساد، وهم سكارئ المقام والمال، وقلّ أن يكونوا من الصالحين.

إِلَّا أَنَّ نُوحاً إِنْكِيرٍ ــ دون أن يصطدم بهم في مئل هذه الأُمور ــ يقول: ما علمي بهم وبما كانوا يعملون. فإذا كان الأمركما تزعمون فإنَّا حسابهم على ربي لو تشعرون!

وإنَّما عليَّ أن أبسط جناحي لجميع طلاَّب الحق ووما أنا يطارد المؤمنين ﴾.

· وهذه العبارة في الحقيقة جواب ضمني لطلب هؤلاء المثرين الأغنياء المغرورين. الذين كانوا يطلبون من نوح أن يطرد طائفة الفقراء من حوله، ليتقربوا منه و يكونوا من أتباعه بعد طرد أولئك الفقراء.

ولكن المسؤولية الملقاة على عاتقي هي أن أنذر الناس فحسب ﴿إِنْ لَنَا إِلَّا نَدْير مبين ﴾. فمن سمع إنذاري وعاد إلى الصراط المستقيم بعد ضلاله، فهو من أتباعي كائناً من كان، وفي أي مستوى طبق ومقام اجتماعي أو مادي!

وممّا ينبغي الإلتفات إليه أن هذا الإيراد لم يتعرّض له نوح النّبي الذي هو أول الرسل من أولي العزم فحسب، بل ووُجهَ إلى النّبي محمد عَلَيْهُ وسائر الأنبياء به، فالأغنياء كانوا ينظرون بنظاراتهم الفكرية السوداء شخصيات هؤلاء الفقراء البيضاء، فيرونها سوداء، فيطلبون طردهم داغاً. ولم يقبلوا بربّ ولا نبى يتبعه مثل هؤلاء العباد الفقراء!

إِلَّا أَنَّهُ مَا أَعَدُبِ وَأَحَلَى تَعِيرِ القرآنِ عَنْهُم في سورة الكهف، إذ يقول: ﴿وَاصْبَرَ نَفْسَكُ مِعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهُم بِالعَدَاةَ وَالْعَشِّيّ يَرِيدُونَ وَجِهُهُ وَلاَ تَعَدُّ عَيْنَاكُ عَنْهُم تَرِيد زَيِنَةَ الْحَيَاةَ الدُّنيا وَلا تطع مِن أَعْقَلْنَا قُلْبُهُ عِنْ ذَكُرِنَا وَاتَّبِع هُولَةً وَكَانَ لُمِرَة قَرَطاً ﴾ (.

وهذا الإيراد أو الإشكال يوردونه حتى على قادةِ الحق والأدلاّء على الهدى في كــل عصر وزمان، وهو أنّ معظم أتباعكم المستضعفون! أو الحفاة الجائعون.

إنّهم يريدون أن يعيبوا بكلامهم هذا الرسالة والمذهب، مع أنّهم من حيث لا يشعرون، يمدحون ويطرون ذلك المذهب ويوقّعون على أصالته.

8003

قَالُواْ لَينِ لَّمْ تَنْتَهِ يَكُنُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ ﴿ أَنْ قَالَ رَبِ إِنَّ قَوْمِي كَذَّبُونِ ﴿ أَنْ فَالْمَا لَهُ وَمِينَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَنْ فَالَا مَنْهُمْ فَتَمَا وَنِجَنِي وَمَن مَعِيَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَنْ فَا لَكُومُ مَا مَعُهُ فِي ٱلْفُلْكِ الْمَشْخُونِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا أَغُرَفُنَا بَعْدُ ٱلْهَا قِينَ ﴿ أَنْ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَهُ وَمَاكَ اَكُثُرهُمْ مُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَالْمَاكَ اللَّهُ وَالْمَالَعُونِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَاكَ اللَّهُ وَالْمَاكَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ مَا أَغُرَفُهُمْ مُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَاكَ اللَّهُ وَالْمَالِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَاكَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ لِلْكُلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنَالِكُولُولِكُولُولُولُولُولِهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِينَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللْمُؤْمِنِ الللَّهُ اللْمُولِي اللَ

# التفسير

# نمِاةُ نوعٍ وغرقُ المشركين:

كان ردّ فعل هؤلاء القوم الضالين في مواجهة نبيّهم نوح على ، هو منهج المستكبرين على امتداد التاريخ وهو الإعتاد على القوّة والتهديد بالموت والفناء: ﴿قَالُوا لَئُنَ لَمْ تَنْتُهُ يَا نُـوحُ لَئُكُونَنَ مِنَ المُرْجُومِينَ ﴾ .

والتعبير بـ «من المرجومين» يدلُ على أنّ الرجمَ بالحجارة بينهم كان جـارياً في شأن الخالفين... وفي الحقيقة إنّهم يقولون لنوح: إذا قررت أن تـواصـل دعـوتك للـتوحيد... والاستمرار على عقيدتك ودينك، فستنال ما يناله المخالفون ـعامّة ـوهو الرجم بالحجارة، الذي يعدّ واحداً من أسوأ أنواع القتل.

ولما رأى نوح أنّ دعوته المستمرة الطويلة بما فيها من منطق بين... وبما يقترن بها من إصطبار، لم تؤثر إلّا في جماعة قلة آمنوا به... شكا إلى ربّه أخيراً، وضمن بيان حاله، سأل ربّه أن ينجيّه من قبضة الظالمين، وأن يُبعده عنهم... إذ ﴿قال ربّ إنْ قومي كذّبون﴾

إ. «الرجم» مأخوذ من «رجام» على وزن (كتاب) وهو جمع «رجمة» على وزن (لقمة) ومعناها القطعة من الحجر التي توضع على القبر، أو ما يطوف حوله عبدة الأوثان، كما يعني الرجم القذف بالحجارة حتى القتل، كما يأتي أحياناً بمعنى القتل بأي شكل كان، لأنّ القتل كان بالحجر سابقاً.

وصحيح أنّ الله مطّلع على كل شيء، إلّا أنّه لبيان الشكوى وتمهيداً للسؤال التالي. يذكر نوح مثل هذا الكلام.

وممّا يلفت النظر أنّ نوحاً لم يشتكِ من المصائب التي أبتلي بها، بل اشتكىٰ من تكذيب قومه إيّاه فحسب، إذ لم يصدقوه ولم يقبلوا رسالته الإلهيّة لهدايتهم.

ثمّ يلتفت إلى ربّه فيقول: والآن حيث لم يبق طريق لهداية هؤلاء القوم فاقض بيننا وأفصل بيني وبينهم: ﴿فَافْتِح بِينِي وبِينهم فَتَحالِهِ ا

«الفتح» معناه واضح، وهو ما يقابل الغلق ويضاده، وله استعمالان... فتارة يستعمل في القضايا المادية كفتح الهمّ ورفع الغم، القضايا المعنوية كفتح الهمّ ورفع الغم، وكفتح المستغلق من العلوم، وفتح القضية، أي بيان الحكمحسم النزاع!

ثمّ يضيف فيقول: ﴿ وَنَجِّنِي وَمِنْ مِعِي مِنْ الْمِوْمِنِينَ ﴾.

وهنا يعبر القرآن عن إدراك رحمة الله نوحاً، وإهلاك المكذبين بعاقبةٍ وخيمة مفجعة، إذ يقول: ﴿فَأَنْجِينَاهُ وَمَنْ مِعِهُ فَي الفُلك المشحون﴾ أي المليء بالناس وانواع الحيوانات ﴿ثُمَّ لَعُرفتنا بِعِدُ الْبَاقِينَ﴾.

«المشعون» مأخوذ من مادة (شحن) على وزن (صحن) ومعناه الملء، وقد يستعمل بمعنى التجهيز... و«الشحناء» تطلق على العداوة التي تستوعب جميع جوانب الإنسان، والمراد من «المشحون» هنا هو أنّ ذلك الفلك [أي السفينة] كان مملوءاً من البشر وجميع الوسائل... ولم يكن فيه أي نقصٍ... إي إنّ الله بعدما جهز السفينة وأعدّها للحركة، أرسل الطوفان لئلا يُبتلىٰ نوح وجميع من في الفلك بأي نوع من أنواع الأذى... وهذا بنفسه إحدى نعم الله عليهم!

وفي ختام هذه القصة القصيرة، يقول القرآن ما قاله في ختام قصة موسى وإيراهيم النهيم، النهام، في ختام هذه القصة القصيرة، يقول القرآن ما قاله في ختام قصة موسى وإيراهيم النهام في في ما جرى لنوح في ودعو ته المستمرة وصبره ونجاته وغرق مخالفيه ﴿وهاكان أكثرهم هؤهنين﴾

ولهذا فلا تحزن يا رسول الله من إعراض المشركين وعنادهم، واستقم كما أمرت... فإنّ عاقبتك وعاقبة أصحابك عاقبة نوح وأصحابه، وعاقبة الضالين من قومك كعاقبة الضالين من قوم نوح.

﴿و﴾ اعلم ﴿إِنَّ ربِّك لهو العزيز الرَّحيم ﴾.

فرحمته تقتضي أن يهلهم ويتم عليهم الحجة بإعطاء الفرصة الكافية، وعزته تستلزم أن ينصرك عليهم، وتكون عاقبة أمرهم خُسْرَاً!

8003

كَذَّبَتْ عَادُّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ آَنَ إِذْ قَالَ هَمُ أَخُوهُمْ هُودُ أَلَا لَنَقُونَ ﴿ آَنِهُ إِنِّ الْمَاكُونَ وَ آلَا لَنَقُونَ ﴿ آلَا لَنَقُونَ ﴿ آلَا لَنَقُونَ ﴿ آلَا لَنَقُونَ الْمَالِينَ الْمَاكُونَ وَ آلَا لَمَا لَكُونَ اللّهُ وَأَلْمِينَ ﴿ آلَا لَنَقُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا لَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

# التفسير

### مِنايات عادٍ واعمالهم العدوانية:

والآن يأتي الكلام عن «عادٍ» قوم «هود» إذ يعرض القرآن جانباً من حياتهم وعاقبتهم، وما فيها من دروس العبر، ضمن ثماني عشرة آيةً من آياته!

«عادُ» كما قلنا من قبل جماعة كانوا يتقطنون في «الأحتقاف»، وهي منطقة في حضرموت تابعة لليمن، تقع جنوب الجزيرة العربية.

فيقول القرآن: ﴿ كَذَّبِتَ عَادُ العَرْسَلِينَ ﴾. أ

بالرغم من أنّهم كذبوا هوداً فحسب، إلّا أنّه لمّا كانت دعوة هود هي دعوة الأنبياء جميعاً، فكأنّهم كذبوا الأنبياء جميعاً.

وبعد ذكر هذا الإجمال يقع التفصيل، فيتحدّث القرآن عنهم فيقول: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هود الاتتّقون﴾.

١. لما كانت «عاد» قبيلةً، وتتألف من جماعة من الناس أنك الفعل كما يُرى، فجاء ﴿كذبت عاد﴾ لأنّ لفظي القبيلة والجماعة مؤنثان...

لقد دعاهم إلى التوحيد والتقوى في منتهى الشفقة والعطف والحرص عليهم، لذلك عبر عنه القرآن بكلمة «أخوهم».

ثمّ أضاف قائلاً: ﴿ إِنِّي لَكُم رَسُولُ لَمَينَ ﴾ وما سبق من حياتي بين ظهرانيكم يدل على هذه الحقيقة، فإنى لم أخنكم أبداً... ولم تجدوا منى غير الصدق والحق!...

ثمّ يضيف مؤكّداً: لما كنتم تعرفونني جيداً ﴿فاتقوالله وأطيعون﴾ لأنّ إطاعتكم إيّاي إطاعة لله سبحانه... ولا تتصوروا بأني أدعوكم لأنتفع من وراء دعوتي إيّاكم في حياتي الدنيا وأنال المال والجاه، فلست كذلك ﴿وها أسألكم عليه من أجران أجري إلّا على ربّ للعالمين في فجميع النِعَم والبركات من عنده سبحانه، وإذا أردتُ شيئاً طلبته منه، فهو ربّ العالمين جميعاً.

والقرآن الكريم يستند في هذا القسم من سيرة «هود» في قومه إلى أربعة أُمــور عــلى الترتيب.

فالأمر الأوّل: هو محتوى دعوة «هود» الذي يدور حول توحيد الله ۾ تقواه، وقرأنا ذلك بجلاء في ما مضي من الآي.

أمّا الأُمور الثلاثة الأخر فيذكرها القرآن حاكياً عن لسان همود في شوب الإستفهام الإنكاري، فيقول: ﴿ تَعِنُونَ بِكُلِّ رَبِع آية تعبئون ﴾

«الربع» في الأصل يُطلقُ على المكان المرتفع، أمّا كلمة (تعبثون) فمأخوذ من «العبث»، ومعناه العمل بلا هدف صحيح، ومع ملاحظة كلمة (آية) التي تدل على العلامة يتضح معنى العبارة بجلاء... وهو أنّ هؤلاء القوم المثرين، كانوا يبنون على قمم الجبال والمرتفعات الأخر مباني عالية للظهور والتفاخر على الآخرين، وهذه المباني [كالأبراج وما شاكلها] لم يكن من ورائها أي هدف سوى لفت أنظار الآخرين، وإظهار قدرتهم وقوّتهم من خلالها \_!! وما قاله بعض المفسرين من أنّ المراد من هذا التعبير هو المباني والمنازل التي كانت تُبنى على المرتفعات، وكانت مركزاً للهو واللعب، كما هو جارٍ في عصرنا بين الطبغاة ... فيبدو بعيداً، لأنّ هذا التعبير لا ينسجم مع كلمتى (الآية) واالعبث).

كما أنّ هناك احتال ثالث ذكره بعض المفسّرين، وهو أنّ عاداً كانت تبني هذه البنايات للاشراف على الشوارع العامّة، ليستهزئوا منها بالمارة، إلّا أنّ التّفسير الأوّل يبدو أكثر صحة من سواه.

وأمّا الأمر الثّالث الذي ذكره القرآن حاكياً على لسان هود منتقداً به قومه، فهو قوله: ﴿وتتّخذون هصانع لعلّكم تخلدون﴾

«المصانع» جمع «مصنع» ومعناه المكان أو البناء المجلّل المحكم، والنّبي هود لا يعترض عليهم لأنّ لديهم هذه البنايات المريحة الملائمة، بل يريد أن يقول لهم: إنّكم غارقون في أمواج الدنيا، ومنهمكون بعبادة الزينة والجمال والعمل في القصور حتى نسيتم الدار الآخرة!.. فلم تتخذوا الدنيا على أنّها دار ممر، بل اتخذتموها دار مقر دائم لكم.

أجل، إنّ مثل هذه المباني التي تُذهل أهلها. وتجعلهم غافلين عن اليوم الآخر، هي لا شك مذمومة!

و في بعض الرّوايات عن أنس بن مالك أنّ رسول الله لَيْنَ خرج فرأى قبة فقال: ما هذه؟ فقالوا له أصحابه: هذا الرجل من الأنصار. فمكث حتى إذا جاء صاحبها فسلم في الناس أعرض عنه وصنع ذلك مراراً حتى عرف الرجل الغضب به وبالاعراض عنه، فشكى ذلك إلى أصحابه وقال: والله إنّي لأنكر رسول الله تَنْفَقَ ما أدرى ما حدث في وما صنعت؟

قالوا: خرج رسول الله فرأى قبتك فقال: لمن هذه؟ فأخبرناه، فرجع إلى قبته فسواها بالأرض، فخرج رسول الله تبايئة ذات يوم فلم ير القبة فقال: ما فعلت القبة التي كانت ها هنا؟ قالوا: شكى إلينا صاحبها إعرافك عنه فاخبرناه فهدمها فقال تبايئة النا صاحبها إعرافك عنه فاخبرناه فهدمها فقال تبايئة الله الما كل ما يسبنى وبال على صاحبه يوم القيامة، إلا ما لابئة منه». أ

ويعرف من هذه الرّواية وما شابهها من الرّوايات نظر الإسلام بجلاء، فكل بناءٍ «طاغوتي» مشيد بالإسراف والبذخ ومستوجب للغفلة. يمقته الإسلام، ويكره للمسلمين أن يبنوا مثل هذه الأبنية التي يبنيها المستكبرون المغرورون الغافلون عن الله، ولا سيا في محيط يسكن فيه المحرومون والمستضعفون.

إلّا أنّ ما ينبغي التنويه به، أنّ النّبي تَتَلِيَّةً لم يستعمل القوة للـوصول إلى هـذا الهـدف الإنساني أبداً. ولم يأمر بتخريب البناء. بل اسـتطاع أن يحـقق هـدفه بـرد فـعل لطـيف كالإعراض وعدم الإهتام بالبناء مثلاً!

ثم ينتقد النبي «هود» قومه على قسوتهم وبطشهم عند النزاع والجدال فيقول: ﴿وَإِذَا لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال بطشتم بطشتم جبّارين﴾

١. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ١٩٨، وتفسير نوراللقلين، ج ٤، ص ٦٣، ذيل الآية مورد البحث.

فن الممكن أن يعمل الإنسان عملاً يستوجب العقوبة، إلّا أنّه لا يسح تجاوز الحد والإنحراف عن جادة الحق والعدل عند محاسبته ومعاقبته، وأن يعامل ذو الجسرم الصغير معاملة ذي الجرم الكبير... وأن تسفك الدماء عند الغضب ويقع التماصع بالسيف٬ فذلك ما كان يلجأ إليه الجبابرة والظلمة والطغاة آنئذٍ.

ويرىٰ الراغب في المفردات أن «البطش» على زنة (نقش) هو أخذ الشيء بقوّة وقسّوة واستعلاء.

و في الحقيقة أنَّ هوداً يوبّخ عبدة الدنيا عن طرق ثلاثة:

الأوّل: علاماتهم التي كانت مظهراً لحبّ الإستعلاء وحب الذات، والتي كانت تبنى على المرتفعات العالية ليفخروا بها على سواهم.

الثاني: ثمّ يوبخهم على مصانعهم وقصورهم المحكمة، التي تجرّهم إلى الغفلة عن الله، وإن الدنيا دار بمر لامقر.

الثالث: وأخيراً فإنّه ينتقدهم في تجاوزهم الحدّ والبطش عند الإنتقام.

والقدر الجامع بين هذه الأمور الثلاثة هو الإحساس بالإستعلاء وحبّ البقاء. ويدلّ هذا الأمر على أن عشق الدنيا كان قد هيمن عليهم، وأغفلهم عن ذكر الله حتى ادعوا الألوهية. فهم بأعالهم هذه يؤكّدون هذه الحقيقة، وهي أن «حب الدنيا رأس كل خطيئة». ٢

والقسم الثّالث من حديث هود ممّا بيّنه لقومه، هو ذكر نعم الله على عباده ليحرك فيهم -عن هذا الطريق \_الإحساس بالشكر لعلهم يرجعون نحو الله.

وفي هذا الصدد يتبع النّبي هود أسلوبي الإجمال والتفصيل، وهما مؤثران في كثير مسن الأبحاث، فيلتفت نحوهم أولاً فيقول: ﴿ والتّقوا الّذي لَمدَّكم بِما تعلمون﴾. ٢

وبعد هذا التعبير المجمل يذكر تفصيل نعم الله عليهم، فيقول: ﴿ لَمْدَّكُمْ بِأَنْعَامُ وَبِنْيِنْ ﴾.

فن جهة وفر لكم الأمور المادية، وكان القسم المهم منها - خساصة في ذلك العسر - فن جهة وفر لكم الأمور المادية، وكان القسم المهم منها - خساصة في ذلك العسر الأبناء» الأنعام والمطايا من النياق وغيرها. ومن جهة أخرى وفرّ لكم القوّة الكافية وهي «الأبناء» للحفاظ على الأنعام و تدجينها.

١. التماضع، التطاحن والقتال. (المصحح)

٣ التفسير الكبير، ج ٢٤، ص ١٥٧، ذيل الآية مورد البحث.

٣ «أمدً» مأخوذ من «الإمداد»، ويطلق في الأصل على أمور توضع بعضها بعد بعض بشكل منظم، وحيث إنّ الله يرسل نعمه بشكل منظم إلى عباده استعملت هذه الكلمة هنا أيضاً...

وهذا التعبير تكرر في آيات مختلفة، فعند عدّ النعم المادية تذكر الأموال أولاً ثمّ الأبناء ثانياً، وهم الحفظة للأموال ومنمّوها، ويبدو أنّ هذا ترتيب طبيعي، لا أنّ الأموال أهم من الأبناء. إذ نقرأ في الآية ٦ من سورة الإسراء **«ولمددناكم بأموال وبنين وجعلناكم أكشر** تفيرل».

شمّ يضيف بعد ذلك: ﴿وجِنَّاتُ وَعِيونَ ﴾.

وهكذا فقد وفر الله لكم سبل الحياة جميعاً. من حسيث الأبسناء أو القوّة الإنسانية، والزراعة والتدجين ووسائل الحمل والنقل، بشكل لا يحس الإنسان معه بأي نقص أو قلق في حياته!.

لكن ما الذي حدث حتى نسيتم واهب هذه النعم جميعاً، وأنتم تجلسون على مائدته ليل نهار، ولا تعرفون قدره؟!

وأخيراً، فإنّ هوداً في آخر مقطع من حديثه مع قومه ينذرهم ويهددهم بسوء الحساب وعقاب الله لهم، فيقول: ﴿**اِتِّي لُخاف عليكم عدّاب يوم عظيم ﴾**.

ذلك اليوم الذي ترون فيه نتائج أعهالكم وظلمكم وغـروركم واسـتكباركم، وحب الذات وترك عبادة الله... ترون كل ذلك بأم أعينكم.

وعادة ـ يستعمل لفظ (اليوم العظيم) في القرآن، ويراد منه يوم القيامة العظيم من كــل وجه... إلّا أنّه قد يستعمل في القرآن في اليوم الصعب الموحش المؤلم على الأمم.

كما نقرأ في هذه السورة في قصة «شعيب»، أن قومه بعد أن جمحدوه ولم يومنوا به وعاندوه واستهزؤوا به، أرسل الله عليهم صاعقة «وكانت قطعة من الغيم» فعاقبهم بها، فسمي ذلك اليوم باليوم العظيم، كما تقول الآية: ﴿فَاخَدُهُمُ عَدَلَبُ يُومُ الطّلَّةُ لِنَّهُ كَانَ عَدَلَبُ يُومُ عَظْيمٍ ﴾ . (

فبناةً على هذا قد يكون التعبير بـ «يوم عظيم» في الآية محل البحث، إشارة إلى اليـوم الذي أبتلي به المعاندون من قوم هود (عاد) بالعذاب الأليم وهو الاعصار المدمر، وسيتجلى الشاهد على هذا المعنى في الآيات المقبلة.

كما يمكن أن يكون إشارة إلى يوم القيامة وعذابه... أو إلى العذابين معاً، فيوم الإعصار يوم عظيم،ويوم القيامة يوم عظيم أيضاً.

١. الشعراء، ١٨٩.

### الآيات

قَالُواْسَوَآءُ عَلَيْنَا آوَعَظَتَ أَمْ لَمْ تَكُن مِّنَ ٱلْوَعِظِينَ ﴿ ثَالُهُ إِنْ هَنَا ٓ إِلَّا خُلُقُ ٱلأَوَّلِينَ ﴿ ثَلِي الْأَلَّا وَمَا كَانَ أَكْرُهُم مُّ وَمَا كَانَ أَكْرُهُم مُّ وَمِا كُانَ أَكْرُهُم مُّ وَمِا كُانَ أَكْرُهُم مُ أَنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْكُولُولُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلُولُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلُمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ مُنْ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُنَا مُنَا مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ م

# التفسير

# لاتتعب نفسك في نصمنا:

رأينا في الآيات المتقدمة أحاديث النّبي هود المعترق القلب شفقة على قومه المعاندين «عاد» وما جملته هذه الأحاديث من معان غزيرة سامية... والآن ينبغي أن نعرف جواب قومه الجارح وغير المنطق ولا المعقول، يقول القرآن في هذا الصدد ﴿قالوا سواء علينا أوعظت لَمْ لَمْ تَكُنّ مِنْ الواعظين﴾ فلن يؤثر ذلك فينا، فلا تتعب نفسك.

. أمّا اعتراضك علينا بهذه الأمور فلا محل له من الاعراب ﴿إِنّ هذا إِلَّا خُلِقَ الْأُوّلِينَ ﴾.

وليس الأمركما تقول، فإنّه لا شيء بعد الموت ﴿ وها نحن بمحذّبين ﴾ لا في هذا العالم، ولا في العالم الآخر.

و «الخُلقُ» - يضم الخاء واللام - معناه العادة والسلوك والأخلاق لأن هذه الكملمة جاءت بصيغة الإفراد بمعنى الطبع والسجيّة والعادة الأخلاقية ... وهي هنا إشارة إلى الأعمال التي كانت تصدر منهم كعبادة الأصنام، وبناء انقصور العالية الجميلة، وحب الذات، والتفاخر عن طريق تشييد الأبراج على النقاط المرتفعة، وكذلك البطش عند الإنتقام أو الجزاء ... أي إنّ ما نقوم به من أعمال هو ما كان يقوم به السلف فبلا مجمال للاعتراض والانتقاد!

وفسّر «الخلقُ» بعضهم بالكذب، أي إنّ ما تقوله في شأن الله والقيامة كلام باطل قيل من

قبل (إلّا أنّ هذا التّفسير إنّا يُقبل إذا قرىء النص: إن هذا إلّا خَلْقُ الأولين. فيكون الخلق فيه على وزن (الحلق) إلّا أنّ القراءة المشهورة ليست كذلك!).

ويبيّن القرآن عاقبة قوم هود الوبيلة فيقول: ﴿فَكُذِّبُوهُ فَأَهْلَكُنَاهُمْ ﴾.

وفي ختام هذه الاحداث يذكر القرآن تلكما الجملتين المعبّر تين، اللتين تكررتا في نهاية قصص نوح وإبراهيم وموسى عليهما السلام... فيقول: ﴿إِنّ فِي دُلك لآية ﴾ على قدرة الله، واستقامة الأنبياء وعاقبة المستكبرين السيئة، ولكن مع ذلك ﴿وهاكان أكثرهم مؤمنين \* وإنّ ربّك لهو العزيز الرّحيم ﴾.

فيمهلُ إمهالاً كافياً، وبمنح الفرصة، ويبيّن الدلائل الواضحة للمضلينَ ليهتدوا... إلّا أنّه عند المجازاة والعقاب، وبعد إتمام الحجة يأخذ أخذاً عسيراً لامفرّ لأحد منه أبداً. كن (خ)

### الآيات

كَذَّبَتَ ثُمُّودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذَ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ صَلِحُ أَلَا لَنَقُونَ ﴿ إِنَّ إِنِي لَكُمْ رَسُولُ الْمِن وَمِن الْحَرِينَ اللَّهُ وَأَلْمِينَ اللَّهُ وَأَلْمِينَ اللَّهُ وَأَلْمَ عَلَيْهِ مِن أَجْرِيا إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَىٰ رَبِ الْمَالُ مُنَا عَلَيْهِ مِن أَجْرِي إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَىٰ رَبِ الْمَالُ مُن وَعَنَيْ وَعُيُونِ ﴿ اللَّهُ وَرُدُوعِ الْمَالَةُ مِنَا هَا هُمُ اللَّهُ وَمُن أَلَهُ مَا هَنَا عَلَيْهِ مَن الْمَالُ وَمُن فَي مَا هَنَا مَا هَنْ هُمَا اللَّهُ مَن الْمُؤْنِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا تُطِيعُونِ ﴿ اللَّهُ وَلَا يُعْلِيلُ اللَّهُ وَلَا تُطِيعُونَ اللَّهُ وَالْمَالُونِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا تُطِيعُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا يُعْلِيعُوا أَمْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يُعْلِيلُونَ وَلا يُصلِيعُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يَعْلِيلُونَ وَاللَّهُ وَلَا يَعْلَيْهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يَعْلِيلُ مُؤْلِقُ وَلَا يُعْلِيلُونَ وَاللَّهُ وَلَا يَعْلِيلُ مُؤْلِقُ وَلَا يَعْمُونُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُولِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ مُن اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُلِي اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُولُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

# التفسير

### لا تطيعوا المسرفين المفسدين:

القسم الخامس من قصص الأنبياء في هذه السورة، هو قصّة «تمود» الموجزة القصيرة، ونبيّهم «صالح» الذين كانوا يقطنون في «وادي القُرىٰ» بين المدينة والشام، وكانت حياتهم مترفة مرفهة... إلّا أنّهم لطغيانهم وعنادهم أبيدوا وأبيروا حتى لم يبق منهم ديّار ولم تترك لهم آثار.

وبداية القصّة هذه مشابهة لبداية قصة عاد «قوم هود» وبداية قصة نوح وقومه، وهي تكشف كيف يتكرر التاريخ، فتقول: ﴿كذّبت ثمود المرسلين﴾.

لأنّ دعوة المرسلين جميعاً دعوة واحدة، فتكذيب غود نبيّهم صالحاً تكذيب للمرسلين أيضاً.

وبعد ذكر هذا الإجمال يفصّل القرآن ماكان بين صلاح وقومه، فيقول: ﴿ إِذْ قَـالَ لَهُ مُ

. . -لقد كان النّبي صالح هادياً ودليلاً لقومه مشفقاً عليهم، فهو بمثابه «الأخ» لهم، ولم يكن لديه نظرة استعلائية ولا منافع ماديّة، ولذلك فقد عبّر القرآن عنه بكلمة «أخوهم»... وقد بدأ دعوته إيّاهم كسائر الأنبياء بتقوى الله والإحساس بالمسؤولية!

ثمّ يقول لهم معرفاً نفسه: ﴿لِنِّن لَكُم رَسُول لَمِينَ﴾ وسوابقي معكم شاهد مبين على هذا الأمر ﴿فَاتَقُولُولُلُهُ وَلَطِيعُونَ﴾ إذْ لا أريد إلّا رضا الله والخير والسعادة لكم...

ولذلك فأنا لا أطلب عوضاً منكم في تبليغي إيّاكم... ﴿ وَهَا أَسَالِكُمْ عَلَيْهُ هِنْ أَجِرَانُ أَجِرِي إِلّا عَلَى رَبُّ العَالِمِينَ﴾ فأنا أدعوكم له، وأرجو الثواب منه سبحانه.

كان هذا أوّل قسم من سيرة صالح التي تلخصت في دعوته قومه وبيان رسالته إليهم... ثمّ يضع «صالح» اصبعه على نقاط حساسة من حياتهم، فيتناولها بالنقد و يحاكمهم محاكمة وجدانية، فيقول: ﴿ أَنتَرَكُونَ فَيَ هَا هَا هَنَا آهنين﴾.

وتتصورون أنَّ هذه الحياة المادية التي تستغفل الإنسان دائمة له وهو خالد فيها! فلذلك تأمنون من الجزاء، وأنَّ يد الموت لا تنوشكم؟!

وبالأسلوب المتين، أسلوب الإجمال والتفصيل... يشرح النّبي صالح لقومه تلك الجملة المغلقة والمجملة بقوله: وتحسبون انّكم مخلّدون ﴿في جنّات وصيون \* وزروع ونـخل طـلعها هضيم﴾. \

ثمّ ينتقدهم على بيوتهم المرفهة المحكمة فيقول: ﴿وتنحتون مِن الجِبال بيوتاً فارهين﴾.

«الغارِهُ» مشتق من (فره على وزن فَرِح) ومعناه في الأصل السرور المقرون باللامبالاة وعبادة الهوى... كما يستعمل في المهارة عند العمل أحياناً... ومع أنّ المعنيين ينسجهان مع الآية، إلّا أنّه مع ملاحظة توبيخ نبيّهم صالح إيّاهم وملامته لهم فيبدو أنّ المعنى الأوّل أنسب. ومن مجموع هذه الآيات وبمقايستها مع ما تقدم من الآيات في شأن عاد، يستفاد أنّ عاداً «قوم هود» كان أكثر اهتهامهم في حب الذات والمقام والمفاخرة على سواهم... في حين

٨. «الطلع» مأخوذ من مادة «الطلوع» ويستعمل في ما يكون منه الرطب بعدئذ، وهو معروف وشكله جميل منضوم نضيد، له غلاف ينشق عنه العِذق أول الربيع. ثمّ يُلقع بيد الإنسان أو بالرياح ليكون النمر... وقد يستعمل الطلع في الثمرة الأولى للنخل! «الهضيم» من مادة «هضم»، وله معانٍ مختلفة، فتارة يراد منه الثمرة الناضجة، وتارة يطلق على المهضوم، وقد يستعمل بمعنى المنظوم المنضد، فإذا كان الطلع أول الثمر كان الطلع في الآية مورد البحث بمعنى العذق أول طلوعه، فالهضيم معناه المنضود، وإذا كان الطلع أول الثمر فالهضيم معناه الناضج اللين اللطيف.

أنّ ثمود «قوم صالح» كانوا أسرى بطونهم والحياة المرفهة»... ويهتمون أكبر اهتامهم بالتنعم، إلّا أنّ عاقبة الجياعتين كانت واحدة، لأنّهم جعلوا دعوة الأنبياء التي تحررهم من سجن عبادة الذات للوصول إلى عبادة الله، جعلوها تحت أقدامهم، فنال كلّ منهم عقابه الصارم الوبيل.

وبعد ذكر هذه الإنتقادات يتحدث النّبي صالح في القسم الثّالث من كلامه مع قومه، فيقول: ﴿فَاتّقُوا الله وأطيعون \* ولا تطيعوا لُمر المسرفين \* الّدنين ينفسدون في الأرض ولا يصلحون \*.

### ہحث

# العلاقة بين الإسرافِ والفساد في الأرضا

نعرف أن «الإسراف» هو التجاوز عن حدّ قانون التكوين وقانون التشريع... وواضح أيضاً أنّ أيّ تجاوز عن الحد موجب للفساد والاختلال وبتعبير آخر: إنّ مصدر الفساد هو الإسراف، ونتيجة الإسراف هي الفساد أيضاً.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ الإسراف له معنى واسع، فقد يطلق على المسائل المادية كالأكل والشرب، كما في الآية ٣١ من سورة الأعراف ﴿ كلوا ولفربوا ولا تسرفوا﴾

وقد يَرِدُ في الإنتقام والقصاص \_عند تجاوز الحد \_كما في الآيمة ٣٣ مـن سـورة الإسراء... فلا يسرف في للقتل المته كان منصوراً ﴾.

وقد يستعمل في الإنفاق والبذل عند التبذير وعدم التدبير، كما في الآية ٦٧ من سورة الفرقان: ﴿وَالذِينَ إِذَا لَنفقوا لَم يَسرفُوا وَلَم يَقْتَرُوا وَكَانَ بِينَ ذَلِكَ قُولُما ﴾.

وقد يأتي في الحكم أو القضاء الذي يجرّ إلى الكذب، كما في الآية ٢٨ من سورة غافر: وإن الله لايهدي من هو مسرف كذّاب ﴾!

وقد يستعمل في الإعتقاد المنتهى إلى الشك والتردد والإرتباب كما في الآية ٣٤ مـن سورة غافر إذ تقول: ﴿كذلك يضل الله من هو هسرف مرتاب﴾.

وقد يأتي بمعنى الإستعلاء والاستكبار والاستثاركها جاء في الآية ٣١ من سورة الدخان في شأن فرعون ﴿اِنَّه كَانَ عَالِياً هِنَ العَسرِفَينَ﴾

وَأَخِيراً فقد يأتي بمعنى مطلق الذنوب كما هو في الآية ٥٣ من سورة الزمر ﴿قُلْ يَا عَبَادِي الْخَيْرِ أَ فَقَد يأ يَعْنَى مطلق الذنوب كما هو في الآية عقر الذنوب جميعاً ﴾.

وبملاحظة كل ما بيّناه أنفاً، تتّضح العلاقة بين الإسراف والفساد بجلاء.

يقول العلّامة الطباطبائي في الميزان: «إن الكون على ما بين أجزائه من التضاد والتزاحم، مؤلف تأليفاً خاصاً يتلانم معه أجزاؤه بعضها مع بعض في النتائج والآثار... فالكون يسير بالنظام الجاري فيه إلى غايات صالحة مقصودة، وهو بما بين أجزائه من الإرتباط التام يخط لكل من أجزائه سبيلاً خاصاً يسير فيها بأعال خاصة، من غير أن يميل عن حاق وسطها إلى يمين أو يسار أو ينحرف بإفراط أو تفريط، فإنّ في الميل والإنحراف إفساداً للنظام المرسوم ويتبعه إفساد غايته وغاية الكل... ومن الضروري أن خروج بعض الأجزاء عن خطه الخطوط له، وإفساد النظم المفروض له ولغيره، يستعقب منازعة بقية الأجزاء له، فإن استطاعت أن تقيمه وترده إلى وسط الإعتدال فهو وإلا أفنته وعفت آثاره، حفظاً لصلاح الكون واستبقاءً لقوامه والإنسان الذي هو أحد أجزاء الكون غير مستثني من هذه الكلية، فإن جرى على ما يهديه إليه الفطرة فاز بالسعادة المقدرة له، وإن تعدّى حدود فيطرته وأفسد في الأرض، أخذه الله سبحانه بالسنين والمثلات وأنواع النكال والنقمة، لعله يرجع وأفسلاح والسداد، قال الله تعالى: ﴿ ظهر الفساد في البر والبحرب ها كسبت أيدي الناس الذي عمل المذي عملوا لعلم يرجعونه.

ومن هنا يتّضح بجلاء، لِمَ ذكر الله سبحانه في الآيات المـتقدمة الإسراف والفســاد في الأرض وعدم الإصلاح، في سياق واحد ومنسجم.

8003

۱. الروم، ٤١. ٢. الروم، ٤١. ٣. راجع تفسير الميزان، ج ١٥. ص ٣٣٣ و ٣٣٤.

قَالُوَ النَّهُ قَالَ الْمُسَحَرِينَ ﴿ مَا أَلْتَ إِلَّا بَشَرُ مِنْ الْمَالَةِ إِلَى كُنتَ مِنَ الصّلاقِينَ وَالْمَالَةِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# التفسير

### عناد قوم صالع ولمامتهم:

لقد استمعتم إلى منطق صالح المتين والحب للخير، مع قومه المضلين \_ في الآيات المتقدمة \_والآن لنستمع إلى جواب قومه في هذه الآيات.

إنهم واجهوه بكلام خشنٍ و﴿ قالوا لِنَّما أنت من المسخرين فلذلك فقدت عقلك وتتكلم بكلمات غير موزونة ولا معقولة.

ثم بعد هذا كله ﴿ مَا أَنْتَ إِلَّا يَشْرُ مِثْلَنَا لِهِ وَكُلَّ عَاقَلَ لَا يَبِيَحَ لَنَفْسَهُ أَنْ يَطَيِعَ إِنْسَاناً مِثْلُهُ ﴿ فَأَنَّ بِآيةَ إِنْ كَنْتُ مِنْ الصَّادِقِينَ لَكَى نَوْمِنَ بِكَ وَنَتَبِعِكَ.

كلمة (المسحر) مشتقة من (السحر) ومعناها المسحور، أي المصاب بالسحر، إذكانوا يعتقدون أنّ السحرة كانوا عن طريق السحر يعطلون عمل العقل، وهذا القول لم يُتّهم به النبيّ صالحاً فحسب، بل أتّهم به كثير من الأنبياء، حتى أنّ المشركين اتّهموا نبيّنا محمّداً عَبَوْلَةً به فقالوا: ﴿ إِن تَتّبعون إلّا رجلا مسحور ﴾ أجَلُ، إنّهم كانوا يرون بمعيار العقل أن يكون الإنسان متوافقاً مع البيئة والحيط، فيأكل الخبز مثلاً - بسعر يومه، ويطبّق نفسه على جميع الإنسان متوافقاً مع البيئة والحيط، فيأكل الخبز - مثلاً - بسعر يومه، ويطبّق نفسه على جميع

٨ الفرقان، ٨.

المفاسد... فلو أنَّ رجلاً مصلحاً إلهياً دعا الناس للقيام والنهوض بوجه العقائد الفاسدة وإصلاحها، عَدُّوهُ ـ بحسب منطقهم \_ مجنوناً «مسخراً».

وهناك احتالات أخر في معنى «المسحّرين». صرفنا النظر عنها لعدم مناسبتها...

وعلى كل حال فإنّ هؤلاء المعاندين من قوم صالح، طلبوا منه معجزةً لا من أجل معرفة الحق، بل تذرعاً بالحُجة الواهية، وعلى نبيّهم أن يُتم الحجة عليهم، فاستجاب لهم \_ وبأمر الله \_ قال: ﴿هذه ناقة لها شرب ولكم شرب يوم معلوم ﴾

و «الناقة» معروفة عند العرب، وهي أنثى الجمّل، والقرآن لم يذكر خصائص هذه الناقة التي كان لها حالة إعجازية، إلّا أنّه ذكرها بنحو الإجمال... لكننا نعرف أنّها لم تكن ناقة كسائر النياق الطبيعية، فكما يقول جماعة من المفسّرين: كانت هذه الناقة بحالة من الإعجاز بحيث خرجت من قلب الجبل. ومن خصائصها أنّها كانت تشرب ماء الحيّ في يوم، واليوم الآخر لأهل الحي «أو القرية» وهكذا دواليك... كما أشارت الآية آنفة الذكر إلى هذا المعنى، ووردت الإشارة إلى هذا المعنى في الآية ٢٨ من سورة القمر أيضاً.

وقد ذكر المفشرون لها خصائص أخر '.

وعلى كل حال، كان على صالح على أن يُعلمَهُم أنّ هذه الناقة ناقة عجبية وخارقة للعادة، وهي آية من آيات عظمة الله المطلقة فعليهم أن يَدَعوها على حالها، وقال: ﴿ ولا تمسّوها بسوء فيأخذكم عذاب يوم عظيم ﴾.

وبديهي أنَّ المترفين قوم صالح المعاندين كانوا يعلمون أن يقظة الناس ستؤدّي إلى الإضرار بمنافعهم الشخصية فتآمروا على نحر الناقة: ﴿قعقروها فأصبحوا نادهين﴾ آلائهم رأوا أنفسهم قاب قوسين من العذاب الإلهي.

ولما تجاوز طغيانهم الحدّ، وأثبتوا بأعمالهم أنّهم غير مستعدين لقبول الحق، اقتضت إرادة الله ومشيئته أنّ يطهر الأرض من وجودهم الملوّث ﴿ فَأَحْدُهُمُ لِلعَدْلِبِ ﴾.

وكما نقرأ في الآية ٧٨ من سورة الأعراف، والآية ٦٧ من سورة هود، ما جاء عن عذاب الله لهم إجمالاً... أنّ الأرض زُلزلت من تحتهم ليلاً، فانتبهوا من نومهم وجثوا على الركب فما

١. لمزيد الإيضاح في هذا الصدد يراجع إلى هذا التفسير، ذيل الآية ٦١ من سورة هود.

٢. كلمة «عقروها» مأخوذة من مادة «عُقر» على زنة (قُفل) ومعناها في الأصل أساس الشيء وجذره، وقــد
 تأتي بمعنى حز الرأس، وتأتي بمعنى قطع الأرجل من الحيوان، وما إلى ذلك.

أمهلهم العداب وأخذتهم الرجفة والصيحة، فاهتزت حيطانهم وهوت عليهم فأساتتهم جاثمين على حالهم ففارقوا الدنيا بحال موحشة رهيبة!

ويقول القرآن في ختام هذه الحادثة ما قاله في ختام حوادث قوم هود وقوم صالح وقوم نوح وقوم إبراهيم على من تعبيراً بليغاً موجزاً يحمل بين ثناياه عاقبة أولئك الظالمين: إن في قصة قوم صالح، وفي صبره وتحمله واستقامته ومنطقه القويم من جهة. وعناد قسومه وغرورهم وانكارهم للمعجزة البيئة، والمصير الأسود الذي آلو إليه دروس وعبر: ﴿إنّ في دلك الّية وهاكان أكثرهم مؤمنين﴾.

أجلُّ، ليس الأحد أن يغلب ربّه؛ فما فوق قوته من قوّة!! وهذه القوّة وهذه القدرة العظيمة لا تمنع أن يرحم أولياءه، بل أعداءه أيضاً: ﴿ وَإِنْ رَبِّكَ لِهُو العزيز للرّحيم ﴾ (١٤ العظيمة لا تمنع أن يرحم أولياءه، بل أعداءه أيضاً: ﴿ وَإِنْ رَبِّكَ لِهُو العزيز للرّحيم ﴾ (١٤٥٠)

١. تقول الروايات إنّ الذي قتل ناقة صالح كان واحداً لا غير إلّا أنّ القرآن يعبر عن هذا الفعل بصيغة الجمع (فعقروها). وهذا التعبير لأنّ الآخرين كانوا راضين بعمله ويضمون أصواتهم إلى صوته، ويعتقدون بمعتقده وتنفتح نافذة من هنا على أصل اسلامي، وهو أنّ العلائق الفكرية والمذهبيّة تجعل المنتمين إليها في صف واحد، وتكون عاقبتهم واحدة. لمزيد الإيضاح يراجع إلى هذا التضمير ذيل الآية ٦٥ من سورة هود.

# التفسير

#### السفلة المعتدون:

سادس نبي \_ ورد جانب من حياته وحياة قومه المنحرفين في هذه السورة \_ هـ و «لوط» ﴿ وَمِعَ أَنَّهُ كَانَ يَعَيْشُ في عصر إيراهيم الخليل، إلّا أنّ قصته لم تأت بعد قصة إيراهيم إلى الله الله القرآن لم يكن كتاباً تاريخياً ليبين الحوادث بترتيب وقوعها... بل يـلفت النظر إلى جوانبه التربوية البناءة، والني تقتضي تناسباً آخر... وقصة لوط وما جرى لقومه تنسجم في حياة الأنبياء الآخرين الذين ورد ذكرهم في ما بعد.

يقول القرآن أوّلاً في هذا الصدد: ﴿ كذّبت قوم لوط المرسلين﴾.

ورود «المرسلين» بصيغة الجمع، إمّا لأنّ دعوة الأنبياء ﷺ واحدة، فتكذيب الواحد منهم تكذيب للجميع، أو أنّ قوم لوط لم يؤمنوا بأيّ نبي قبل لوط واقعاً وحقيقة.

ثم يشير القرآن الكريم إلى دعوة لوط التي تنسجم مع دعوة الأنبياء الآخرين الماضين، فيقول: ﴿إِذْ قَالَ لِهِم أَخُوهِم لُوط أَلَا تَتَقُونَ﴾.

ولحن كلماته وقلبه المتحرق لهم، العميق في تودّه إليهم، يدل على أنّه بمثابة «الأخ» لهم. ثمّ أضاف لوط قائلاً: ﴿ إِنّي لكم رسول ثمين فلم تعرفوا عني خيانة حتى الآن... وسأرعى الأمانة في إيصال رسالة الله إليكم أبداً... ﴿ فاتقوالله وأطيعون فأنا زعيمكم إلى السعادة والنجاة. ولا تتصوروا أنَّ هذه الدعوة وسيلة اتخذها للحياة والعيش، وأنَّ وراءها هدفاً مادِّياً، كلاِّ: ﴿وها أَسَالِكُم عليه مِن أَجِرانِ أَجِرِي إِلَّا على رَبِّ العالمين﴾.

ثمّ يتناول بالنقد أعلهم القبيحة، وقسماً من انحرافاتهم الأخلاقية... وحسيث إنّ أهسم نقطة في انحرافاتهم... هي مسألة الانحراف الجنسي، لذلك فإنّه ركّز عليها وقال: ﴿أَتَأْتُونَ الذَّكُولَ مِن العَالَمِينَ ﴾. فتختارون الذكور من بين الناس لاشباع شهوا تكم!!

أي، إنّكم على الرغم ممّا خلق الله لكم من الجنس المخالف «النساء» حيث تستطيعون أن تعيشوا معهن بالزواج المشروع عيشاً طاهراً هادئاً، إلّا أنّكم تركتم نعمة الله هذه وراءكم، ولوّثتم أنفسكم بمثل هذا العمل القبيح المخزي.

كما ويحتمل في تفسير هذه الآية أن «من العالمين» جاء قيداً لقوم لوط أنفسهم، أي إنّكم من دون العالمين وحدكم المنحرفون بهذا الانحراف والمبتلون به... كما أنّ هذا الاحتال ينسجم مع بعض التواريخ إذ يقال إن أوّل أمّة إرتكبت الانحراف الجنسي «اللواط» بشكل واسع هي قوم لوط، الله أنّ التّفسير الأوّل مع الآية التالية \_أكثر إنسجاماً.

ثمّ أضاف قائلاً: ﴿ وتدرون ما خلق لكم ربّكم من أزواجكم بل أنتم قوم عادون ﴾.

فالحاجة والغريزة الطبيعية، سواءً كانت روحية أم جسمية لم تجرّكم إلى هــذا العــمل الانحرافي الشنيع أبداً، وإنّما جرّكم الطغيان والتجاوز، فتلوثتم وخزيتم به.

إنَّ مَا تَقُومُونَ بِهِ يَشْبِهِ مَن يَتَرَكَ النَّمَرِ الطيبِ والنَّافِعِ والسَّالِمِ، ويَمْضي نَحُو الغَذَاء المسعومِ الملوَّث المميت... فهذا الفعل ليس حاجة طبيعية... بل هو التجاوز والطغيان!

### بحثان

## ١\_ الانمراف المنسي انمراف مفمل

أشار القرآن في سبور متعددة منه \_كالأعراف وهبود والحبجر والأنبياء والنمل والعنكبوت، إلى ماكان عليه قوم لوط من الوزر الشنيع... إلا أنّ تعابيره \_ في السور المذكورة آنفاً \_ يختلف بعضها عن بعض... وفي الحقيقة إن كل تعبيرٍ من هذه التعابير يشير إلى بُعدٍ من أبعاد عملهم الشنيع:

 ١. في شأن انحراف هؤلاء القوم، يذكر التاريخ قصة يمكن مراجعتها في تفسير الآية ٨١ من سورة هود. من هذا التفسير. فغي «الأعراف» نقرأ مخاطبة لوط إيّاهم ﴿بِلُأَنتُم قُوم مسرفون﴾. `

وفي الآية ٧٤ سورة الأنبياء يتحدث القرآن عن لوط فيقول: ﴿وَنَجَينَا ۚ هِنَ القَرِيةَ الَّتِي كَانِكُ وَفَيْ اللّ كانت تعمل الخبائث لِنَهم كانوا قوم سو، فاسقين ﴾.

أمّا في الآية \_ محل البحث \_ فقد قرأنا مخاطبة لوط إياهم بقوله: ﴿ بِل أَنتُم قَوْم عَادُونَ ﴾ . وجاء في الآية ٥٥ من سورة النمل قوله لهم: ﴿ بِل ٱنتَم قَوْم تَجْهَلُونَ ﴾ .

كما جاء في الآية ٢٩ من سورة العنكبوت على لسان لوط مخاطباً إيّاهم ﴿ النِّكُمُ لِتَأْتُونُ الرِّجَالُ وَتَقَطَعُونَ السَّبِيلُ ﴾ . ``

وهكذا فقد ذُكر هذا العمل القبيح بعناوين «إسراف»، «خبيث»، «فسق»، «تـجاوز»، «جهل»، و«قطع السبيل».

«الإسراف» من جهة أنّهم نسوا نظام الخلق في هذا الأمر، وتجاوزوا عن الحد، و «التعديّ» ذكر أيضاً لهذا السبب.

و«الخبيث» هو ما ينفر منه طبع الإنسان السليم، وأيّ عمل أقبح من هذا العمل الذي يُنفَرُ منه؟!

«الفسق» معناه الخروج عن الطاعة ـ طاعة الله ـ والتعري عن الشخصيّة الإنسانية، وهو من لوازم هذا العمل حتماً.

و «الجهل» لعدم معرفتهم بعواقب هذا الفعل الوخيمة على الفرد والجتمع!

وأخيراً فإنّ «قطع السبيل» هو النتيجة السيئة هُذا الفعل، لأنّه سيؤدي إلى انقطاع النسل عند اتساع هذا الفعل، لأنّ العلاقة نحو الجنس المشابه ستحل محل العلاقة نحو الجنس المخالف بالتدريج (كما هي الحال بالنسبة للواط والسحاق).

## ٢\_ العواقب الوفيمة للإنمراف المنسى

بالرغم من بحثنا لهذا الموضوع في ذيل الآيات ٨١-٨٣ بحثاً مفصّلاً في أضرار هذا العمل القبيح، إلّا أنّه \_نظراً لأهميّته \_نرى هنا من اللازم أن نذكر مطالب أُخَر مضافاً إلى ما سبق!

۱. الأعراف، ۸۱.

٢. قيل أن المراد من «تقطعون السبيل» أي تقطعون سبيل الفطرة وتداوم النسل، وفشره آخرون بأن المراد هو أن قوم لوط كانوا قطاع طرق وسرّاقاً!

في الحديث عن النبيّ (محمّد) ﷺ أنّه قال: «لا يجد ربح الجنّة زنوق وهو المخنث». ﴿ وَفِي حَدِيثَ آخَرُ عَنِ الْإِمامِ عَلِي ﷺ أنّه قال: «اللواط هو الكفر». ﴿

وفي حديث عن الإمام على بن موسى الرضا في فلسفة تحريم اللواط والسحاق أنّه قال: «علة تحريم الذكران للذكران، والإناث للإناث، لما رُكب في الإناث وماطبع عليه الذكران، ولما في إتيان الذكران الذكران، والإناث للإناث من انقطاع النسل، وفساد التدبير، وخراب الدنيا». "وهذه المسألة قبيحة جداً في نظر الإسلام بحيث جعل \_ في أبواب الحدود \_ حدّه القتل دون شك ... حتى الذين يقومون بعمل أدنى من اللواط والسحاق جعل لهم عقاباً صارماً... في حديث عن النبي يَبَينَ أنّه قال: «من قبل غلاماً من شهوة، ألجمه الله يوم القيامة بلجام من نار». أنه

وعقوبة من يفعل مثل هذا الفعل تتراوح من ثلاثين سوطاً إلى تسعةٍ وتسعين سوطاً.
وعلى كل حال، فلا شك أنّ الانحراف الجنسي من أخطر الانحرافات الاجتماعية ... لأنّه
يلتي بظله المشؤوم على جميع المسائل الأخلاقية، ويجر الإنسان إلى الانحراف العاطني.
«وكان لنا بحث مفصل في هذا الصدد في ذيل الآية ٨١ من سورة هود».

१९)८५

٢. المصدر السابق.

١. بحار الانوار، ج ٧٣، ص ٦٧، الطبعة الجديدة.

ع. المصدر السابق، ص ٧٢.

٣. المصدر السابق، ص ٦٤.

قَالُواْ لَئِن لَمْ تَلَتَ هِ بَالُوطُ لَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُخْرَجِينَ ﴿ قَالَ إِنِي لِعَمَلِكُمْ مِنَ ٱلْفَالِينَ ﴿ قَالُواْ لَئِنَ الْحَابِينَ الْمَا الْعَابِينَ الْمَا الْعَابِينَ الْمَالُونَ الْمَا فَا الْعَابِينَ الْمَا الْعَابِينَ الْمَا الْعَابِينَ الْمَا الْعَابِينَ اللهَ الْعَابِينَ اللهَ الْعَابِينَ اللهَ الْعَابِينَ اللهَ الْعَابِينَ اللهَ اللهَ عَلَيْهِ مَ طَلَّ الْعَابِينَ اللهَ اللهَ عَلَيْ اللهَ اللهَ عَلَيْهِ مَعْ اللهَ اللهُ عَلَيْهِ مَعْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهُ

# التفسير

### عاقبة قوم لوط:

إنَّ قوم لوط الغارقين بالغرور والمتادية بهم رياح الشهوة، بدلاً من أن يذعنوا لنصائح هذا القائد الإلهي، فتدخل مواعظه في قلوبهم ويخلصوا من تلك الأمواج الرهبية، فانهم نهضوا لمواجهتهِ و فقالوالئن لم تنته يا لوط لتكونن من المغرجين في

إنَّ كلامك يُبلبل أفكارنا، ويسلب اطمئناننا وهدوءنا، فنحن غير مستعدين حتى للإصغاء إلى كلامك... وإذا واصلت هذا الأسلوب ولم تنته منه، فإنَّ أقل ما تجزى به هـو الإبعاد والإخراج من هذه الأرض.

ونقرأ في مكان آخر من القرآن أن قوم لوط سعوا لتنفيذ تهديدهم، وأمروا بإخراج لوط وأهله، فقالوا: ﴿أخرجوهم من قريتكم إنّهم لناس يتطهرون﴾ `

إنّ فعل هؤلاء الضالّين ـ بلغ بهم أن يعدوا التقوى والتطهر بينهم أكبر عيب، وأن يفخروا بالرجس وعدم الطهارة، وهذه هي العاقبة المشؤومة للمجتمع المسرع نحو الفساد!

ويستفاد من عبارة (التكونن من المغرجين) أن هذه الجماعة الفاسدة كانوا قد أخرجوا أناساً طاهرين من حيّهم فهدّدوا نوطاً بهذا الأمر أيضاً، وهو أنّه إذا لم تنته فستنال ما ناله سواك من الإبعاد والإخراج.

١. الاعراف، ٨٢

وقد صُرِّح في بعض التفاسير أنهم كانوا يُخرجون المتطهرين من القرية بأسوأ الحال .

إلاّ أنّ لوطاً لم يكترث بتهديدهم، وواصل نصحه لهم و ﴿قال لِنّي لعملكم هن القالين﴾.

إنّه يريد أن يقول: سأواصل انتقادي إيّاكم... فافعلوا ما شئتم... فأنا لا أترك مواجهة هذه الأعال القبيحة بالإعتراض والنقد!

والتعبير بـ «من القالين» يدلُّ أيضاً على أنّ جماعة كانوا مثل النّبي لوط يرفضون هذه الأعبال ويعترضون عليها... رغم أنّ المنحرفين أخرجوهم من قريتهم آخر الأمر.

كلمة «القالِين» جمع «قال» من مادة (قَلَىٰ) أو (قَلِيَ) «على وزنيُّ حَلَقَ وشَرِكَ» ومعناها العداوة الشديدة التي تترك أثرها في قلب الإنسان، وهذا التعبير يكشف عن شدّة تنفّر لوط من أعهالهم.

والذي يسترعي النظر أنّ لوطاً يقول: إنّي لعملكم من القالين. أي إنّـني لاأعـاديكم بأشخاصكم، بل أعادي أعمالكم المخزية، فلو ابتعدتم عن هذا العمل الشنيع فأنا محبّ لكم وغير قال لكم.

وأخيراً لم تؤثر مواعظ لوط ونصائحه في قومه، فبدّل الفساد مجتمعهم كلّه إلى مستنقع عفن... وغنّت الحجة عليهم بمقدار كافي، وبلغت رسالة لوط مرحلتها النهائية... فعليه أن يغادر هذه المنطقة العفنة، وأن ينجّي من معه ممن استجاب دعوته، لينزل عذاب الله على القوم الفاسقين فيهلكهم، فسأل لوط ربّه أن يخلّصه من قومه، فقال: ﴿ربّ نجّني وأهلي همّا كانوا يحلون ﴾.

وبالرغم من أنَّ بعضهم احتمل أن يكون المراد من الأهل من الآية جميع من آمن به... إلَّا أنَّ الآية ٣٦ من سورة الذاريات تقول: ﴿فعا وجدنا فيها عبربيت هن المسلمين﴾.

ولكن كما أشرنا من قبل ـ فإنّ بعض التعابير الواردة في الآيات محل البحث، تشير إلى أنّ جماعة من المؤمنين به كانوا قد أبعدوا وأخرجوا من القرية.

ويستفاد ممّا قيل \_ضمناً \_أنّ دعاء لوط لأهـله لم يكـن بــبب العـلاقة العـاطفية والإرتباط النسبي القرابتي، بل لإيمانهم به.

١. تفسير روح المعاني، والتَّفسير الكبير، ج ٢٤، ص ٢٠٠، ذيل الآيات مورد البحث.

فاستجاب الله دعاؤه كما تقول الآية التالية: ﴿فَنجِينَاهُ وَلَهْلُهُ أَجِمْعِينَ \* إِلَّا عَجُوزًا فَيَ الغابرين﴾ . (

وهذه العجوز لم تكن سوى زوج النّبي لوط التي كانت منسجمة مع أفكار قومه الضالين وعقيدتهم، ولم تؤمن بلوط أبداً، ولذلك ابتليت بما أبتلي به قومه من العذاب والهلاك.

وقد بيّنا تفصيل هذا الموضوع في ذيل الآيات «٨١ ـ ٨٣ من سورة هود».

أجَلْ، لقد غبّى الله لوطاً والمؤمنين القلّة معه، فأمر أن يخرج بهم ليلاً من تلك المدينة ـ أو القرية ـ فترك قومه الغارقين بالفسق والفجور على حالهم، ف نزل عـ ذاب الله في الغـ داة، فتزلزلت بهم الأرض وانهارت عليهم الأبنية والقصور الجميلة حتى اصبح عاليها سافلها وهلكوا جميعاً في ديارهم، وقد عبّر القرآن عن كان ذلك بعبارة موجزة بليغة، فقال: ﴿ لَهُ مَوْنَا اللَّهُ وَيَنْ مَطْر! إِنّه وابل من احجار نزل على تلك الخرائب ليمحو أثرها من الانظار. ﴿ فسا، هطوالهندُوين ﴾ !

والأمطار عادة تمنح الحياة. إلا أنّ هذا المطركان موحشاً مهلكاً مخرّباً.

ويستفاد من الآية ٨٢ من سورة هود أن قرى قوم لوط ومدنهم قُلب عاليها سافلها أوّلاً، ثمّ أمطرت بالحجر النضيد المتراكم، ولعله كان إمطارهم بالحجارة لمحوا آثارهم، فلم يبق منها غير تل كبير من الأحجار والتراب بدل تلك المدن العامرة.

تُرى هل كانت هذه الأحجار قد حملت من الصحاري على أثر اعصار عظيم وسقطت على رؤوسهم؟ أو هي أحجار نزلت من السهاء بأمر من الله عليهم؟!

أوكما يقول بعض المفسّرين كان هناك بركان أو جبل نار قد خمد لفترة، ثمّ انفجر بأمر الله فأمطرهم بالحجارة، ليس ذلك معلوماً على نحو الدقّة! إلّا أنّ من المسلّم به أنّ هذه الأحجار \_\_ أو هذا المطر المهلك \_لم يترك للحياة في تلك الأرض من أثر!

«وتفصيل هذا الموضوع ذكرناه في ذيل الآيات ٨١ ـ ٨٣ من سورة هود، ذكرناه مع «لطائف» مختلفة فلا بأس بمراجعتها».

ومرّة أخرى نواجه في نهاية هذه القصّة الجملتين اللتين تكررتا في القصص المشابهة لها

الغابر» من مادة «الغبور» ومعناه الباقي، ومتى ما تحركت جماعة وبقي شخص في المكان فبإنه يدعى «غابراً» ولهذا السبب سمي التراب الباقي غباراً... «والغبرة»: الباقي من اللبن في تدي الحيوان.

في هذه السورة، في شأن خمسة أنبياء كرام آخرين، إذ يقول القرآن: ﴿إِنَّ فِي ذَلْكَ لَآيَةً وَهَا كَانَ لَاكْتُرهم مؤمنين﴾.

وأيّة آيةٍ أجلى من هذه الآية التي تعرفكم على هذه المسائل المهمّة والبناءة، دون أن تحتاجوا إلى تجربة شخصية! أجل إنّ تاريخ الماضين عبرة وآية للآتين، وليس تجربة، لأنّ التجربة ينبغي على الإنسان أن يتحمل فيها خسائر ليحصل على نتائجها... إلّا أننا هنا نحصل على النتائج من خسائر الآخرين!

﴿وَإِنَّ رِبُّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمِ ﴾.

وأية رحمة أعظم من أنّه لا يعاقب أقواماً فاسقين كقوم لوط فوراً، بل يهلهم إمهالأكافياً لعلهم يهتدون، ويجددوا نظرهم في أعمالهم!

وأية عزّة أعظم من أن ترى بطرفة عين واحدة ديار الفاسقين قد دُمرت تدميراً ولم يبق منها أي أثر!

فالأرض التي كانت مهاداً لأمنهم أمرت بإقبارهم، والمطر الذي تحيا به الأرض والناس يكون مميتاً لهم!

#### रूळ

إ. ذكرنا آنفاً أنّ مصطلح ألف ألف هو التعبير العربي الصحيح وأنّ كلمة مليون ليست عربيّة بل هي غربية فتأمل.

# التفسير

# شعيب وأصمابُ الأيكة:

هذه هي القصّة السابعة، والحلقة الأخيرة من قصص الأنبياء الواردة في هذه السورة... وهي قصة «شعيب» عني: وقومه المعاندين.

كان هذا النّبي يقطن في «مدين»، «وهي مدينة تقع جنوب الشامات».

و «أيكة» على وزن (ليلة) «قرية أو أرض معمورة على مقربةٍ من مدين».

والآية ٧٩ من سورة الحجر تدل على أن «أيكة» كانت تقع في طريق أهل الحجاز إلى الشام.

تقول الآية الأولى من الآيات محل البحث: ﴿كذَّبِ أصحابِ الأيكة المرسلين﴾.

إنّهم لم يكذبوا نبيّهم شعيباً فحسب، بل كذبوا جميع الأنبياء، لأنّ دعوتهم واحدة... أو لأنّهم لم يصدقوا ويقبلوا بأيّ رسالة سهاوية أبداً.

والأيكة معناها في الأصل محل مكتظ بالأشجار، وهي هنا إشارة إلى منطقة تقع على مقربة من «مدين». سمّيت بذلك لأنّ فيها أشجاراً كثيرة وماءً وظلالاً!... والقرائن تشير إلى النّهم كانوا منعّمين مترفين ذوي حياة مرفهة وثروة كثيرة، وربّا كانوا لهذه الأُمور غـرقى الغرور والغفلة!

ثمّ يتحدث القرآن إجمالاً عن شعيب في وعنهم فيقول: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ شَعِيبَ أَلَا تَتَقُونَ﴾. وفي الحقيقة فإن دعوة شعيب في انطلقت من النقطة التي ابتدأها سائر الأنبياء، وهي التقوى ومخافة الله التي تعدُّ أساس المناهج الإصلاحية والتغييرات الأخلاقية والاجتاعية حماء.

والجدير بالذكر أنّ التعبير «أخوهم» الوارد في قصص صالح وهود ونوح ولوط الله الله والجدير بالذكر أنّ التعبير «أخوهم» الوارد في قصص صالح وهود ونوح ولوط باهلها يلاحظ هنا، ولعل منشأ ذلك يعود إلى أنّ «شعيباً» كان من أهل مدين أصلاً وتربطه باهلها روابط نسبية، وليس كذلك مع أصحاب الأيكة ... ولذلك نرى في سورة هود حين يشير القرآن إلى إرسال «شعيب» إلى قومه من أهل مدين يقول: ﴿والِي مدين أخاهم شعيباً﴾ ألا أنّ الآية محل البحث لما كانت تتحدث عن أصحاب الأيكة، وشعيب في لا تربطه رابطة نسبية بهم لم تذكر التعبير «أخاهم».

ثمّ أضاف شعيب قائلاً: ﴿إِنِّي لَكُم رسول لَمِينَ \* فَاتَّقُواللَّهُ وَأَطْيَعُونَ ﴾ فطاعتكم لي طاعة لله.

واعلموا أني أبتغي ثوابه ووجهه ﴿وهما أسألكم مليه هن أجران أجري إلَّا عملي دَّتِ العالمين﴾.

وهذه التعابير هي التعابير ذاتها التي دعا بها سائر الأنبياء أنمهم، فهي متحدة المآل ومدروسة، إذ تدعو إلى التقوئ، وتؤكّد على سابقة أمانة النّبي بين قومه، كما أنّها تؤكّد على أنّ الهدف من الدعوة إلى الله معنوي فحسب، وليس وراعها هدف مادي، ولا يطمع أيّ من الأنبياء بما في يد الآخرين، ليكون مثاراً للشكوك وذريعةً للمتذرعين!

و «شعيب» كسائر الأنبياء الذين ورد جانب من تأريخ حياتهم في هذه السورة، فهو يدعو قومه بعد الدعوة العامّة للتقوى وطاعة الله، إلى إصلاح انحراف اتهم الأخلاقية والاجتاعية وينتقدهم على هذه الإنحرافات، وحيث إنّ أهم انحراف عند قومه كان الاضطراب الاقتصادي، والاستثار والظلم الفاحش في الأثمان والسلع، والتطفيف في الكيل، لذلك فقد اهتم بهذه المسائل أكثر من غيرها، وقال لهم: ﴿أوقواللكيل ولاتكونواهن

٨ الأعراف، ٨٥.

المخسرين \* وزنوا بالقسطاس للمستقيم \* ولا تبخسوا النّاس أشياءهم ولا تعتوا في الأرض مفسدين.

وفي هذه الآيات الأخيرة الثلاث يأمر شعيب هؤلاء القوم الضالين بخمسة أوامر في عبارات موجزة، ويتصور بعض المفسّرين أنّ هذه العبارات بعضها يـؤكّد بـعضاً، إلّا أنّ التدقيق فيها يدلّ على أنّ هذه الأوامر الخمسة في الواقع تشير إلى خمسة مطالب أساسية ومختلفة، أو بتعبير آخر: هي أربعة أوامر ونتيجة كليّة!

ولكي يتضح هذه الاختلاف أو التفاوت، فإنّه يلزم الإلتفات إلى هذه الحقيقة... وهي أنّ قوم شعيب (أهل مدين وأصحاب الأيكة) كانوا مستقرين في منطقة حساسة تجارية، وهي على طريق القوافل القادمة من الحجاز إلى الشام، أو العائدة من الشام إلى الحجاز، ومن مناطق أُخَر.

ونحن نعرف أنّ هذه القوافل تحتاج في اثناء الطريق إلى أمور كثيرة... وطالما يسيء أهل المنطقة الاستفادة من هذه الحالة، فهم يستغلونها فيشترون بضائعهم بأبخس غن... ويبيعون عليهم المستلزمات بأعلى نمن «وينبغي الإلتفات إلى أن أكثر المعاملات في ذلك الحين كانت قائمة على أساس المعاوضة سلعة بسلعة».

وربما تذرعوا عند شراء البضاعة بأنّ فيها عدّة عيوب، وإذا أرادوا أن يبيعوا عليهم عرّفوها بأحسن التعاريف، وعندما يزنون لأنفسهم يستوفون الوزن، وإذا كالوا الآخرين أو وزنوا لهم لا يهتمون بالميزان الصحيح والإستيفاء السليم، وحيث إنّ الطرف المقابل محتاج إلى هذه الأمور على كل حال ومضطر إليها، فلابدً له من أن يقبلها ويسكت عليها!... وبغض النظر عن القوافل التي تمرّ عليهم، فإنّ أهل المنطقة نفسها المضطرين إلى التعامل ببضائعهم مع هؤلاء المطففين، ليسوا بأحسن حظاً من أصحاب القوافل أيضاً.

فقيمة المتاع سواءً كان الجنس يراد بيعهُ أو شراؤة تتعين بحسب رغبة الكسبة هؤلاء، والوزن والمكيال على كل حال بأيديهم، فهذا المسكين المستضعف عليه أن يستسلم لهم كالميت بيد غاسله!

القسطاس»، «على وزن نِسناس» معناه «ميزان» قال بعضهم: أصل هذه الكلمة روميّة، وقال بعضهم. بـل
 هي عربية، ويعتقد بعضهم أنّ القسطاس ميزان كبير، أما الميزان نفسه المستعمل في لغة العرب فهو الصغير،
 وقالوا: إنّ للقسطاس مؤشراً ولساناً فهو لذلك دقيق الوزن!...

ومع ملاحظة ما ذكرناه آنفاً, نعود الآن إلى تعابير الآيات المختلفة... فتارة يقول شعيب لقومه: أوفوا الكيل، وفي مكان آخر يقول: زنوا بالقسطاس المستقيم، ونعرف أن تـقويم الأجناس والبضائع يتم عن طريق الكيل أو الوزن، فهو يشير إلى كل واحد منهما ويهتم به اهتهماً خاصاً... لمزيد التأكيد على أن لا يبخسوا الناس أشياءهم.

ثمّ إنّ التطفيف أن بخس الناس له طرق شتى، فتارةً يكون الميزان صحيحاً إلّا صاحبه لا يؤدّي حقّه، وتارة يكون اللعب أو العيب في الميزان... فهو يغش صاحبه بما فيه من عيب، وقد جاءت الإشارات في الآيات الآنفة إلى جميع هذه الأمور.

وبعد اتضاح هذين التعبيرين ﴿ وأوفوا الكيل ... \* وزنوا بالقسطاس ﴾ نأتي إلى معنى (لا تبخسوا) المأخوذة من «البخس»، وهو في الأصل النقص ظلماً من حقوق الناس ... وقد يأتي أحياناً بمعنى الغش أو التلاعب المنتهي إلى تضييع حقوق الآخرين ... فبناءً على ما تقدم، فإن الجملة الآنفة ﴿ ولا تبخسوا النّاس أشياءهم ﴾ لها معنى واسع يشمل جميع أنواع الغش والتزوير والتضليل، والتلاعب في المعاملات، وغمط حقوق الآخرين!

وأمّا جملة ﴿ولاتكونوا مِن المخسرين﴾ فع ملاحظة أن «الخسر» هو من يوقع الآخر أو الشيء في الخسران... فعناه واسع أيضاً، إذ يشمل بالإضافة إلى البخس والتطفيف كل ما من شأنه أن يكون سبباً للخسارة وإيذاء الطرف الآخر في المعاملة!

وهكذا فإن جميع ما ذُكر من الإستغلال وسوء الاستفادة والظلم، والمخالفة في المعاملة والغش والإخسار، سواءاً كان ذلك في الكية أو الكيفية، كله داخل في التعليات آنفة الذكر. وحيث إن الاضطراب الاقتصادي، أو الأزمة الاقتصادية، أساس لا ضطراب الجنمع، فإن شعيباً يختتم هذه التعليات بعنوان جامع فيقول: ﴿ولاتعثوا في الأرض هفسدين ﴾. فتجرّوا الجتمع إلى هاوية الفساد والانحطاط، فعليكم أن تضعوا حدّاً لأي نوع من الاستثار والعدوان وتضييع حقوق الآخرين.

وهذه التعليات ليست بناءة للمجتمع الثري الظالم في عصر شعيب فحسب، بل هــي بناءة ونافعة لكل عصر وزمان، وداعية إلى العدالة الاقتصادية!

مُم إن «شعيباً» في آخر تعلياته \_ في هذا القسم \_ يدعوهم مرد أخرى إلى تـقوى الله فيقول: ﴿والتّقوا الّذي خلقكم والجبلّة الأولين﴾.

فلستم أول قوم أو جماعة خُلقوا على هذه الأرض، فآباؤكم والأمم الأخرى جماءوا وذهبوا، فلا تنسوا ماضيهم وما تقبلون عليه. (الجبلة» مأخوذة من (الجبل) وهو معروف «ما ارتفع من الأرض كثيراً» ويسمى الطود أحياناً... فالجبلة تطلق على الجماعة الكثيرة التي هي كالجبل في العظمة.

قال بعضهم: الجبلة مقدار عددها عشرة آلاف!

كما تطلق الجبلة على الطبيعة والفطرة الإنسانية، لأنَّها لا تتغير، كما أنَّ الجبل لا يتغيّر عادةً.

والتعبير المتقدم لعله إشارة إلى أنّ شعيباً يقول: إنّا أدعوكم إلى ترك الظلم والفساد، وأداء حقوق الناس ورعاية العدل، لأنّ ذلك موجود في داخل الفطرة الإنسانية منذ الخلق الأوّل، وأنا جئتكم لإحياء هذه الفطرة.

إِلَّا أَنَّه \_وللأسف \_لم تؤثر كلمات هذا النَّبي المشفق، فأجابوه بمنطق «مُرَّ وفظٍ» سنقرؤه في الآيات المقبلة.

8003

قَالُوَا إِنَّ مَا أَنْتَ مِنَ ٱلْمُسَحَرِينَ ﴿ وَمَا أَنتَ إِلَّا بَشُرُ مِثْ أَنْكَ وَإِن نَظُنُكَ لَمِنَ ٱلْكَذِبِينَ اللَّهُ فَأَعْلَمُ فَأَسْفِط عَلَيْنَا كِسَفًا مِن ٱلسَمَاء إِن كُنتَ مِن ٱلصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ رَقِي أَعْلَمُ مِنَا لَعَمَدُ وَيَنَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا كَانَ عَذَا بَ يَوْمِ عَظِيمٍ مِمَا تَعْمَدُ وَنَ وَلِكَ لَا يَهُ وَمَا كَانَ أَكْرُهُمُ مُّ وَمِنِينَ ﴿ وَمِ النَّا لَا يَرَبُلُكَ لَمُ وَالْعَرَبِ وَاللَّهُ مِنْ السَّحِينَ اللَّهُ وَإِنَّ رَبِّكَ لَمُ وَالْعَرِيزُ ٱلرّحِيمُ اللهِ اللَّهُ وَالْعَرَبِ وَاللَّهُ مَا كَانَ اللَّهُ مَا كَانَ اللَّهُ مَا كُولُولُهُ مَا تَوْمِينَ اللَّهُ وَإِنَّا رَبِّكَ لَكُولُولُولُهُ مَا كُولُولُهُمْ مُولِمِينَ اللَّهُ وَإِنَّا رَبِّكَ لَكُولُولُولُكُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا كُولُولُولُولُكُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْعَرْبِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَكُولُولُولُكُمْ مُنْ وَمِنْ مَنْ وَاللَّهُ وَلَا لَكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُكُمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا كُولُولُولُولُولُولُكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا مُنْ وَعِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ

# التفسير

#### عاقبة الممقىٰ:

لما رأى قوم شعيب الظالمون \_ أنّهم لا يملكون دليلاً ليواجهوا به منطقه المتين... ومن أجل أن يسيروا على نهجهم ويواصلوا طريقهم، رشقوه بسيلٍ من التّهم والأكاذيب.

فالتهمة الأولى هي ما يلصقها الجبابرة داغاً والجرمون بالأنبياء، وهي السحر فاتهموه بها و ﴿قَالُولِلِمُهَا لَدُكُ هِنَ الْمُسَعِّرِينَ ﴾ ولايرى في كلامك ما هو منطق!! و تظن أنّك بهذا الكلام تستطيع تقييد حريتنا في التصرف في أموالنا كها نشاء!!

مُم ما الفارق بينك وبيننا لنتبعك؟! ولا مزيّة لك علينا ﴿وما أنت إلّا بشر مثلنا وإن نظنُك لمن الكادبين ﴾.

وبعد إلقاء هذا الكلام المتناقض، إذ تارةً يدعونه (من الكاذبين) ورجلاً انتهازياً، وتارةً يدعونه غينوناً أو من المسحّرين، وكان كلامهم الأخير هو: إن كنت نبيّاً ﴿فاسقط علينا حسفا هن السّماء إن كنت من العداب.

٨ «المسخر» كما أشرنا من قبل إليه، هو المسحور... أو الذي يقع عليه السحر من قبل السَحَرة، لينفذوا في عقلِه ويبطلوا عمله!!

و «كِسَف» على وزن (فِرَق) جمع (كِسْفَة) على وزن (قطعة) ومعناها قطعة أيضاً والمراد من هذه «القطع من السهاء» هي قطع الأحجار التي تهوي من السهاء.

وهكذا يبلغ بهم صلفهم ووقاحتهم وعدم حيائهم إلى هذه الدرجة، وأظهروا كـفرهم وتكذيبهم في أسوأ الصور.

إلّا أنّ شعيباً عَنِيًّا، وهو يواجه هذه التعبيرات غير الموزونة والكلمات القبيحة وطلبهم عذاب الله، كان جوابه الوحيد لهم أن ﴿قال ربِّي أعلم بِما تحملون﴾.

و يشير إلى أنّ الأمر خارج عن يدي، وأن إنزال العذاب وإسقاط الكسف من السهاء غيرٌ مخولٍ بها ليطلب كل ذلك مني ... فالله يعرف أعهالكم ويعلم بها، وما أنتم أهل له، فاذا لم تنفع المواعظ وتمنّت الحجة اللازمة، فإنّ عذابه لا مرد له وسيقطع دابركم لا محالة!...

وهذا التعبير وأمثاله ممّا يردُ على لسان الأنبياء، وما نلاحظهُ في آيات القرآن يدل على أنّهم كانوا يوكلون جميع الأمور إلى الله، وإنّها بإذنه وأمره، ولم يدّعوا أنّهم قادرون على كل شيء، أو أنّهم يفعلون ما يشاءون!.

وعلى كل حال فإنّ عذاب الله أزف موعده ـ وكها يعبر القرآن عنه في الآية التالية قائلاً: ﴿ فَكَذَّبُوهِ فَأَخَذُهُم عَذَابِ يَوْمَ الظَّلَّةَ لِنَّه كَانَ عَذَابِ يَوْمَ عَظْيِمٍ ﴾.

«الظلة» في الأصل معناها القطعة من السحاب المظلّل: أي ذي الظل.

يقول أغلب المفسّرين في ذيل هذه الآية: إنّ حرّاً شديداً محرقاً حلّ في أرضهم سبعة أيّام، ولم يهب نسيم بارد مطلقاً، فإذا قطعة من السحاب تظهر في السهاء \_بعد السبعة أيّام \_ وتحرك نسيم عليل فخرجوا من بيوتهم، واستظلّوا تحت السحاب من شدّة الحرّ.

وفجأة سطعت من بين السحابة صاعقة مميتة بصوتها المذهل، واحرقتهم بنارها وزلزلت الأرض وهلكوا جميعاً.

ونعرف أن الصاعقة تنتج عن تلاقح القوى أو «الطاقة» الموجبة والسالبة، أو ما يعبر عنها بالشحنات الكهربائية وحين تتلاقح هذه الشحنات بين السحاب والأرض ينتج عنها صوت مرعب وشعلة موحشة، وقد تهتز الأرض عند وقوعها فيتزلزل محل سقوطها... وهكذا يتضح أن اختلاف التعابير في آيات القرآن الواردة عن عذاب قوم شعيب، يعود إلى حقيقة واحدة! فني سورة الأعراف جاء التعبير بالرجفة الآية ٩١ وفي سورة هود جاء التعبير بالصيحة الآية ٩٤ أمّا في الآيات محل البحث فقد جاء التعبير بـ ﴿عذاب يوم الظّلة ﴾.

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين «كالقرطبي والفخر الرازي وغيرهم» يحتمل أنّ أصحاب الأيكة وأهل مدين كانوا جماعتين أو طائفتين، وكل طائفة نزل عليهم عذاب خاص، إلّا أنّه مع ملاحظة هذه الآيات المتعلقة بهذا القسم بدقة بيتجلّى أن هذا الاحتال غير وارد!

وتُختتم القصة هذه بما خُتمت القصص الست السابقة عن أنبياء الله الكرام، إذ يـقول القرآن: إنّ في حكاية أصحاب الايكة ودعوة نبيّهم شعيب وعنادهم وتكذيبهم، وبالتالي نزول العذاب على هؤلاء المتكبرين درس وعبرة لمن اعتبر ﴿إنّ في ذلك الآيـة وهاكان أكثرهم مؤمنين﴾.

ومع ذلك كله فإنّ الله رحيم ودود يمهلهم لعلهم يرجعون ويصلحون أنفسهم، فإذا تمادُوًا في الغي واستوجبوا عذاب الله، أخذهم أخذ عزيز مقتدر.

أجل ﴿وإِنَّ رَبُّك لِهُو الْعَزِيزِ الرَّحِيم﴾.

#### بحوث

# ١\_ الإنسمام التام في دُعُوات الأنبياء

في ختام قصص هؤلاء الأنبياء السبعة نجد أن هذه القصص تشكّلُ حلقة كاملة من حيث الدروس التربوية... وينبغي أن نلتفت إلى هذه «اللطيفة» وهي أن قصص هؤلاء الأنبياء جميعاً جاءت في سور أخر من القرآن أيضاً. إلّا أنّها لم تُعرَض بهذا العرض بحيث نجد أن بداية دعوتهم منسجمة، كها أنّ نها ياتها منسجمة أيضاً.

ولوحظ في خمسة أقسام من هذه القصص أن محتوى الدعوة هو تقوى الله، ثمّ الإشارة إلى أمانة النّبي، وعدم مطالبته قومه بالأجر على تبليغه إيّاهم... وبعد هذه المسائل تعالج المسائل الاجتاعية، والانحرافات الأخلاقية، من قبل الأنبياء بملغة تمن عن الإشفاق والمحبة...

ثمّ يبيّن القرآن ردّ فعل الأمم المنحرفة تجاه أنبيائهم، وأخيراً عاقبتهم الوخيمة، ويذكر عذاب كل منهم وكيفيته.

وفي نهاية كل من هذه القصص السبع يشير القرآن إلى أن في ذلك آية وأنّ أكثرهم لا يؤمنون.

١. اللطيفة، ممّا لطف ودقّ وهي الشيء الخفي الذي يحتاج إلى دقّة لإدراكه. (المصحح)

ثمّ يؤكّد القرآن أيضاً في نهاية كل قصّة منها على قدرة الله (وعزته) ورحمته.

وهذا الإنسجام - قبل كل شيء - يدلُّ على تجلي مفهوم وحدة دعوات الأنبياء، بحيث كانوا ذوي منهج واحد وبداية واحدة ونهاية واحدة ... وجميعهم كانوا معلمي مدارس الإنسانية ... وبالرغم من أنَّ محتوى هذه المدارس كان ينبغي أن يتغير بتقدم الزمن والمجتمع الإنساني، إلا أنَّ الأصول والنتائج تبقى على حالها.

ثمّ بعد هذا كله، فإن هذه القصص كانت تسرّي عن قلب النّبي والمؤمنين القلّة في ذلك العصر (والمؤمنون في كل عصر) وتسلّي خاطرهم، لئلا يحزنوا وييأسوا من كثرة المشركين والأعداء الضالين، وأن يثقوا ويتوقعوا العاقبة لهم... وأن يكون أملهم بذلك كبراً.

كما أنّ ذلك إنذار للجبابرة والمستكبرين والظالين \_ في كل عصر وزمان \_ لئلا يتصوروا بأنّ عذاب الله بعيد عنهم... العذاب بأنواعه كالزلزلة والصاعقة، والطوفان والبركان... وانشقاق الأرض والخسف، والأمطار الغزيرة التي تعقبها السيول المدمّرة، والإنسان المعاصر ضعيف أمامها كضعف الإنسان الغابر... لأنّ الإنسان المعاصر \_ بالرغم من جميع قواه وتقدمه الصناعي عاجز أمام الطوفان والصاعقة والزلزلة... ويبق ضعيفاً لا حول له ولا طول!

كل ذلك من أجل أنّ الهدف من قصص القرآن هو تكامل الناس وبلوغهم الرشد، والهدف تنوير القلوب ومعالجة الهوى بالتعقّل... وأخيراً فإنّ الهدف هو مواجهة الظلم والانحراف.

# ٢\_ التَقَوَىٰ، بداية دعوة الأنبياء مِميعاً

ممّا يلفت النظر أن قسماً مهماً من قصص هؤلاء الأنبياء \_ الوارد ذكرهم في سورة الشعراء \_ ذكر في سورة هود والأعراف، إلّا أنّ في بداية ذكرهم وبيان سيرتهم في اقوامهم الدعوة إلى وحدانية الله \_ عادةً \_ و يُبتدأ في تلك السور عند ذكرهم. بجملة ﴿ يا قوم اعبدوا للله هالكم من إله غيره ﴾ !

إِلَّا أَنَّه فِي هذه السورة (الشعراء) \_كما لاحظنا \_كانت بـدايـة دعـوتهم قـومهم ﴿أَلا

تتقون ... والحق أنّها تعودان إلى نتيجة واحدة ... لأنّه إذا لم تُوجد في الإنسان أدنى مراتب التقوى، وهي طلب الحق، فإنه لا يؤثر فيه شيء، لا الدعوة إلى التوحيد ولا غيرها ... لذا فإنّنا نقرأ في بداية سورة البقرة قوله تعالى: ﴿ ذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتّقين ﴾ .

وبالطبع فإنّ التقوى لها مراحل \_أو مراتب \_وكل مرتبة هي درجة للرقي إلى المرحلة التالية أو المرتبة الأخرى.

كما نلاحظ اختلافاً آخر بين هذه السورة وسورتي الأعراف وهود، فني سورتي الأعراف وهود كانت دعوة الأنبياء تتركز على نبذ الأصنام، أمّا المسائل الأخر فكانت تحت الشعاع، إلّا أنّه في سورة الشعراء هذه تـ تركز الدعوة على مكافحة الإنحراف الأخلاقية والاجتاعية، كالمفاخرة وطلب الإستعلاء، والإسراف، والانحراف الجنسي، والاستثار والتطفيف. إلخ... وهذا الأمر يكشف بأن تكرار هذه القصص في القرآن له حساب خاص، ولكلًّ هدف معين يعرف من السياق!

#### ٣\_ الانمرافات الافلاقية

ممّا يلفت النظر أنّ الاقوام المذكورين في هذه السورة، بالإضافة إلى انحرافهم عن أصل التوحيد نحو الشرك وعبادة الاوثان، الذي يعدّ أصلاً مشتركاً بينهم، فإنّهم كانوا متورطين بانحرافات أخلاقية واجتاعية خاصّة «وكل قوم لهم انحرافات خاصّة»...

فبعضهم كانوا أهل مفاخرة وتكبر... كقوم هوديج

وبعضهم كانوا أهل اسراف وترف كقوم صالح إلجاء

وبعضهم كانوا مبتلين بالانحراف الجنسي كقوم لوطيني

وبعضهم كانوا عبدة المال بحيث كانوا يتلاعبون بالمعاملات كقوم شعيب في

وبعضهم كانوا مغرورين بالثروة كقوم نوح فيجاء

إلَّا أنَّ عقابهم كان متشابهاً إلى حدٍّ ما، وكانت نها يتهم الهلاك.

فبعضهم أهلكوا بالصاعقة والزلزلة كقوم شعيب وقوم لوط وقوم صالح وقوم هود.

وبعضهم أهلكوا بالطوفان كقوم نوح ينيج

وفي الحقيقة، فإنّ الأرض التي هي مهد للدعة والاطمئنان، وكانوا يرحون عليها، أمرت بإهلاكهم!

والماء والهواء الذين هما سببا حياتهم نفذا الأمر بإماتتهم!

وما أعجب أن تكون حياة الإنسان في قلب الموت، وموتد في قلب الحياة، وهو مع كل ذلك غافل مغرور!

8003

وَإِنَّهُ, لَنَهْ مِلْ رَبِّ الْعَنَامِينَ ﴿ مَنَ لَلْ بِهِ الرَّوْحُ الْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِينَ ﴿ إِنَّ إِلْسَانٍ عَرَفِي مُبِينٍ ﴿ وَ إِنَّهُ لَفِي زُيُرِ الْأَوَلِينَ ﴿ أَلَا مَكُونَكُ لَمُ اللَّهُ اللَّهُ بَنِيّ إِسْرَةَ مِلَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## التفسير

# عظمة القرآن في تُثُبِ «السابقين»:`

بعد بيان سبع قصص عن الأنبياء السابقين، والعبر الكامنة في تأريخ حياتهم، يعود القرآن مرّة أخرى إلى البحث الذي شرعت به السورة، بحث عظمة القرآن وحقانية هذا الكلام الإلهى المبين، إذ يقول: ﴿وَإِنّه لِتنزيل رَبُ العالمين﴾.

وأساساً فإنّ بيان جوانب مختلفة عن سير الأنبياء السابقين بهذه الدقة والظرافة، والخلو من أي نوع من الخرافات والأساطير الكاذبة، وفي محيط مليء بالأساطير والخرافات، ومن قِبَلِ إنسان لا يعرف القراءة والكتابة، أو لم يسبق له أن تعلمهما... كل ذلك بنفسه دليل على أن هذا الكتاب تنزيل من ربّ العالمين، وهذا نفسه دليل على إعجاز القرآن!!

لذلك تضيف الآية التالية قائلةً: ﴿نزل بِهِ الرُّوحِ الأَمِينِ ﴾.

ولو كان القرآن لم يُنزله ملك الوحي «الروح الأمين من قِبَلِ الله» لم يكن بهذا الإشراق والصفاء والخلو من الخرافات والأساطير والأباطيل...

وممًا يلفت النظر أن ملك الوحي وصف بوصفين في الآية: الأوّل أنّه الروح، والوصف الثّانى أنّه الأمين.

فالروح هي أساس الحياة، والأمانة، هي شرط أصيل في الهداية والقيادة!

١. كلمة «السابقين» نعت ومنعوته محذوف وتقديره الأنبياء (المصحح).

أجل، إنَّ هذا الروح الأمين نزل بالقرآن ﴿ على قلبك لتكون من المنذرين ﴾ إ

فالهدف هو أن تنذر الناس، وأن تحذرهم من مغبة الإنحراف عن التوحيد، ليحذروا من سوء العاقبة... إنّ الهدف من بيان تأريخ السالفين لم يكن مجرّد شرفاً فكرياً ولملء الفراغ، بل إيجاد الإحساس بالمسؤولية واليقظة، والهدف هو التربية وبناء شخصية الإنسان!

ولئلا تبقى حجّة لأحد ولا عذر، فإنّ القرآن أنزل ﴿بلسان عربيّ مبين﴾...

فهذا القرآن نازل بلسان عربي فصيح، خالٍ من الإبهام، للإنذار والإيقاظ، ولا سيم أنّه نزل في محيط يتذرع أهله بالحجج الواهية، نزل بليغاً واضحاً.

هذا اللسان العربي هو أكمل الألسنة واللغات وأغناها أدباً ومقاماً.

والجدير بالذكر أنَّ أحد معاني «عربي» هو ذو الفصاحة والبلاغة \_بقطع النظر عن كيفية اللسان، وكما يقول الراغب في المفردات: العربي: الفصيح البيّن من الكلام.

وفي هذه الصورة فإنه ليس المعوّل على لسان العرب، بل الأسساس صراحة القرآن ووضوح مفاهيمه، والآيات التالية تؤيّد هذا المعنى، كما جاء في الآية ٤٤ من سورة فصلت ﴿ولوجِعلناه قرآنا أعجميّا لقالوا لولا فصلت آياته﴾.

فالمراد من الأعجمي هنا هو االكلام غير الفصيح!

والآية التالية تشير إلى دليل آخر من دلائل حقانية القرآن فتقول: ﴿وَإِنَّهُ لَفْسِي زُبِرِ اللَّوْلِينَ ﴾ ِ ` الأُوّلِينَ ﴾ ِ ` الأُوّلِينَ ﴾ ِ ` اللَّوْلِينَ ﴾ ِ اللَّوْلِينَ ﴾ ِ اللَّهُ لِينَ اللَّهُ اللّ

وخاصة أنّ أوصاف هذا النّبي العظيم وأوصاف هذا الكتاب السماوي الخالد، جاءت في توراة موسى الله بحيث أن علماء بني إسرائيل كانوا يعرفون كل ذلك، حتى قيل أن إيمان قبيلتي الأوس والخزرج بالنّبي محمد تَنْفَيْنَ كان على أثر ماكان يتوقعة علماء اليهود عن ظهور هذا النّبي العظيم، ونزول هذا الكتاب السماوي الكريم.

لذا فإنّ القرآن يضيف هنا قائلاً: ﴿ أُولِم يكن لهم آية أَن يعلمه علما. بني إسرائيل ﴾.

وواضح أنّه مع وجود أولئك العلماء من بني إسرائيل في ذلك المحيط المليء بالمشركين، لم يكن من الممكن أن يتحدث القرآن عن نفسه «جزافاً» واعتباطاً.

ا. واضح ـ هنا ـ أنّ المراد من القلب هو روح النّبي أَنْكِنْكُم، لا القلب الذي يعدّ مضخّة للدم... وانستخاب هذا التعبير إشارة إلى أنّك يا رسول الله استوعبت القرآن بروحك وقلبك، وهذه المعجزة السماوية مقرّها قلبك.
 ٢. «الزبر» جمع: «زبور» ومعناه الكتاب، وهو في الأصل من مادة «زبر» على وزن (أسر) أي كتابة.

لأنّه كان سيرة عليه من كل حدب وصوب بالإنكار، وهذا بنفسه دليل على أنّ هذا الموضوع كان جليّاً في ذلك المحيط، بحيث لم يبق مجال للإنكار حين نزول الآيات - محل البحث.

ونقرأ في الآية ٨٩ من سورة البقرة أيضاً؛ ﴿وكانوا مِن قبل يستفتحون على الدين كفروا فلمًا جا هم ما عرفوا كفروا به ﴾.

وَلَوْنَزَلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ ﴿ فَقَرَأَهُ, عَلَيْهِم مَّاكَانُواْ بِهِ مُوْمِنِينَ ﴿ كَانَاكُ كَالِكَ سَلَكُنْنَهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَّى يَرُوُا ٱلْعَذَابَ ٱلْآلِيمَ ﴿ فَا لَيُؤ فَيَا أَيْنَهُم بَغْنَةً وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَيَقُولُواْ هَلْ نَعْنُ مُنظَرُونَ ﴿ فَيَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

# التفسير

## لو نُزَّل القرآن على الاعامِم:

في هذه الآيات يتكلم القرآن على واحدة من الذرائع الإحتالية من قبل الكفار وموقفه منها، ويستكمل البحث السابق في نزول القرآن بلسان عربي مبين، فيقول: ﴿وَلُو نَزُلْنَاهُ عَلَىٰ بِعَضَ الْأَعْجَمِينَ \* فَقَرْأُهُ عَلَيْهُم مَا كَانُوا بِهُ مُؤْمَنِينَ ﴾.

قلنا سابقاً أن كلمة «عربي» قد يراد منها من ينتمي إلى العرب، وقد تطلق على الكلام الفصيح أيضاً، و«عجمي» في مقابل العربي كذلك له معنيان، فقد يُراد منه من ينتمي إلى غير العرب، وقد يراد منه الكلام غير الفصيح، وكلا المعنيين في الآية الآنفة محسمل، إلاّ أنّ الاحتال الاكثر هو أن المقصود غير العرب، كما يبدو.

بعض العرب ممن يتمسك بالعرقية ويعبد القومية كانوا متعصبين إلى درجة بحيث لو نزل القرآن على غير العرب لما آمن به ورغم أنّ القرآن نزل على عربي شريف من أسرة كريمة، في بيان رائع رائق بليغ وقد بشرت به الكتب السهاوية السابقة... وشهد بذلك علماء بني إسرائيل، ومع ذلك كلّه لم يؤمن به الكثير من العرب، فكيف إذا كان نبيهم ليس فيه أية صفة من الصفات المذكورة!

ثم تضيف الآية لمزيد التأكيد: ﴿ كذلك سلكناه في قلوب المجرمين ﴾.

في بيان بليغ وبلسان رجل من بينهم، وهم يعرفونه ويعرفون سيرته وأخلاقة... وبمحتوى بشرت به الكتب الساوية السابقة... والخلاصة... إننا نسلكه بجميع هذه الأوصاف في قلوب المجرمين ليكون مقبولاً سهلاً مطبوعاً إلّا أن هذه القلوب المرضى تمتنع عن قبوله... فمثله كمثل الطعام الطيب النافع الذي تلفظه المعدة السقيمة.

(التعبير «سلكناه» من مادة (سلوك) ومعناه العبور من الطريق، فيرد فيه من طرف ويخرج من آخر).

ولذلك تقول الآية: ﴿ لا يؤمنون به حتى يروا العنداب الأليم ﴾ أي إن هو لاء الجرمين المعاندين، يظلون على حالهم حتى نزول العذاب.

واحتمل بعض المفسّرين في تفسير الآية أن المراد من ﴿ كَذَلَكَ سَلَكُنَا قَلَي قَلُوبُ المجرمين ﴾ هو أننا أدخلنا العناد واللجاجة والعصبية وعدم التأثير في قلوب الجرمين، بسبب ذنوبهم وجرمهم.

وطبقاً لهذا المعنى فالآية محل البحث تشبه الآية ﴿ حَتُّم الله على قلوبهم ﴾ ﴿

إِلَّا أَنِ التَّفسيرِ الأُوّلِ أَكثر انسجاماً مع الآيات السابقة واللاحقة، لذلك فقد إخــتاره أغلب المفسّرين. '

أجل، إنَّهم لا يؤمنون حتى يروا العذاب ﴿ فَيَأْتِيهِم بِغَنَّهُ وَهُمَ لا يَشْعُرُونَ ﴾ . "

لاشك أنّ المراد من هذا العذاب الذي يأخذهم بغتةً، هو عذاب الدنيا والبلاء المهلك وعقاب الإستئصال!

لذا فإنَّ القرآن يحكي عن حالهم فيقول: إنَّهم في هذه الحال يسرجعون إلى أنفسهم، ويندمون على أفعالهم، ويتملكهم الخوف من المصير المرعب، ويودون بأن يعطوا فسرصة لجبران ما فات والايمان بالرسالة الالهية: ﴿فيقولوا هل نحن هنظرون﴾.

#### يحوث

### ١\_ العصبية القومية والقبلية الشديدةا

لا شك أنَّ كل إنسان يرتبط بأرضٍ أو قبيلة أو قومية فـ إنَّه يـ عشقها، وهــذه العـــلاقة

اللقرة، ٧.

٢. في عدد من الآيات المتقدمة وردت خمسة ضمائر مفردة في الجمل التالية: «نزلناه»، «قرأه»، «ما كانوا به»، «سلكناه»، «لا يؤمنون به»، وهي تعود على القرآن طبقاً للتفسير الأوّل، وطبقاً للتفسير الثّاني فإن بعضها يعود على القرآن، وبعضها على العناد من قبل المشركين، وهذا الأمر مع عدم وجود القرينة مشكل!

٣. ينبغي الإلتفات إلى أنَّ جملة ﴿فيأتيهم﴾ منصوبة ومعطوفة على ﴿حتى يروا﴾، وينبغي بيان معناها بهذه الملاقة.

بالأرض أو القبيلة، ليست غير معبية فحسب، بل هي عامل بنّاء لأبناء المجتمع، إلّا أنّ لهذا الأمر حدوداً، فلو تجاوز الحدود فإنه سينقلب إلى عاملٍ مخرب، وربّما إلى عامل مفجع.

والمراد من التعصب أو العصبية القومية أو القبلية المُذمومة والسلبية، هــو الإفــراط في التعصب أو العصبية.

«التعصب» و«العصبية» في الأصل من مادة (عصب) ومعناه واضح، وهو الغضروف الذي يربط المفاصل، ثمّ أطلق التعصب والعصبية على كل إرتباط... إلّا أنّ هذا اللـفظ أو هذين اللفظين يستعملان عادة في المفهوم الإفراطي المذموم.

إنّ الدفاع المفرط عن القوم أو القبيلة أو الأرض والوطن، كمان مصدراً لكمثير من الحروب على طول التاريخ، وعاملاً على انتقال الخرافات والتقاليد السيئة على أنها آداب وسنن في قبيلةٍ ما أو أمّةٍ ما! إلى أمم أخَر!

هذا الدفاع أو الإنتاء المتطرف، قد يبلغ حداً بحيث يرى أسوأ أفراد قبيلته في نظره جميلاً، وأحسن أفراد القبيلة الأخرى في نظره سيئاً... وكذلك الحال بالنسبة إلى السنن والآداب السيئة والحسنة... وبتعبير آخر: إنّ التعصب القومي يلتي ستاراً من الجهل والأنانية على أفكار الإنسان وعقله، ويلغى التقييم الصحيح!

هذه الحالة من العصبية كانت لها صورة أكثر حدة بين بعض الأمــم، ومــنهم العــرب المعروفون بالتعصب.

وقد قرأنا في الآيات الآنفة أنَّه لو أنزل الله القرآن على غير العرب لما كانوا به مؤمنين.

وقد ورد في الرّوايات الإسلامية التحذير من التعصب، على أنّه خُلق مذموم، حتى أنّنا نقرأ حديثاً عن رسول أبين يقول فيه: «من كان في قلبه حبّة من خردل من عصبية، بعثه الله يوم القيامة مع أعراب الجاهلية». \

ونقرأ حديثاً آخر عن الإمام الصادق في يقول فيه: «من تعصب أو تُعصب له فقد خلع ربقة الإيمان من عنقه». أ

و يستفاد من الرّوايات الإسلامية أيضاً، أنَّ إيليس أوّل من تعصب.

يقول الإمام على ﴿ فِي بعض خطبه \_المعروفة بالقاصعة \_ في مجال التعصب كلاماً بليغاً مؤثراً، ننقل جانباً منه هنا:

أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٣٢، (باب العصبية، ح ١ و١٣).
 العصدر السابق.

«أمّا إبليس فتعصب على آدم لأصله، وطعن عليه في خلقته، فقال: أنا ناري وأنت طيني). ﴿
ثُمّ يضيف الإمام على في خطبته هذه قائلاً: «فإن كان لا بدّ من العصبية، فليكن تعصبكم لمكارم الخصال، ومحامد الأفعال، ومحاسن الأمور». ﴿

ويتضح من هذا الحديث \_ بجلاء أن التعصب والدفاع المستميت عن بعض الحقائق ويتضح من هذا الحديث \_ بجلاء أن التعصب والدفاع المستميت عن بعض الحقائق والايجابيات ليس غير مذموماً فحسب، بل بامكانه أن يسدّ فراغاً روحياً قد ينشأ من ترك بعض العادات الجاهلية المقيتة.

لذلك نقرأ عن الإمام زين العابدين على بن الحسين على سئل عن التعصب قوله: «العصبية التي يأثم عليها صاحبها أن يرى الرجل شرار قومه خيراً من خيار قوم آخرين، وليس من العصبية أن يحب الرجل قومه، ولكن من العصبية أن يعين قومه على الظلم». "

والتعبير الآخر عن العصبية الوارد في بعض الروايات أو الآيات هــو الحــمية (حـمية الجاهلية).

وبالرغم من أن الأحاديث في هذا الجال كثيرة، إلّا أننا نختم بحثنا بحديثين منها: يقول أمير المؤمنين علي إن الله يعذب ستةً بست -العرب بالعصبية، والدهاقنة بالكبر، والأمراء بالجور، والفقهاء بالحسد، والتجار بالخيانة، وأهل الرستاق بالجهل). أ

وكان رسول الله يتعوذ في كل يوم من ستٍ «من الشكّ والشرك والحميّة والغضب والبغي والعسد». ٥

### ٢\_ طلب الرموع إلى الدنيا

من لحظة الموت تبدأ حسرات المجرمين وآهانهم، وتشتعل في قلوبهم رغبة الرجوع إلى الدنيا، ويصرخون ويدعون ولات حين مناص.

و في القرآن الكريم أمثلة كثيرة في هذا الصدد. أكثرها بساطة هذه الآية محل البحث ﴿هل نعن مُنظرون﴾.

أمَّا فِي الآية ٢٧ من سورة الأنعام فنقرأ: ﴿ياليتنا نُردَ ولانكذَّب بآيات ربَّنا﴾.

١. نهج البلاغه، الخطبة القاصعة، رقمها ١٩٢. ٢. المصدر السابق،

ج أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٣٢، (باب العصبية). ٤ بحارالانوار، ج ٧٢، ص ٢٨٩.

٥. المصدر السابق.

أمًّا في الآية ٦٦ سورة الأحزاب فتقول منها: ﴿ياليتنا لُطعنا للله ولطعنا للرَّسولا﴾.

ونقرأ في الآيتين ٩٩ ـ ١٠٠ من سورة المؤمنون: ﴿حتى إِذَا جِاء أحدهم الموس قــال ربِّ أرجعون \* لعلِّي أعمل صالحاً فيما تركمته.

وهذه الحالة تستمر حتى في صوره وقوف المجرمين على حافة النار، كما في الآية ٢٧ من سورة الأنعام، إذ تقول: ﴿وَلُو تَرَى إِذْ وَقَفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَالَيْتُنَا نُرَدَّ وَلَا نَكَذَّب بآيات رَبَّنَا وَنَكُونَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ﴾.

إِلّا أَنّ هذه العودة لن تتحقق، لأنّها سنة الله سبحانه، ولن تجد لسنة الله تبديلاً، ولن تجد لسنة الله تبديلاً، ولن تجد لسنة الله تحويلاً، فلو قطعت ثمرة غير ناضجة من الشجرة ثمّ عادت، ولو سقط الجنين من بطن أمّه قبل اكتاله، ثمّ عاد إلى الرحم... لأمكن أن يعود هؤلاء...

فبناءً على ذلك فإنّ الطريق الوحيد المعقول، هو التوقيّ من حسرة ما بعد الموت بالتوبة من الذنب، والأعمال الصالحة، ما دامت الفرصة سانحة وإلّا فلا ينفع الندم بعد فوات الأوان!

#### ٣ فضل العمم

جاء في تفسير علي بن إبراهيم عن الإمام الصادق ذيل الآيات محل البحث أنّه قال: «لو نزل القرآن على العجم، فهذه فضيلة نزل القرآن على العجم، فهذه فضيلة العجم». \

«وفي هذا الصدد كانت لنا إشارات ذيل الآية ٥٤ من سورة المائدة».

8003

٨ تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٦٥.

أَفَيِعَذَا بِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴿ أَفَرَءَ بَنَ إِن مَّتَعْنَدُهُ مُرسِنِينَ ﴿ ثُوَ مُلَا الْمَا مُنَاوُلُونَ بُوعَدُورَ ﴿ مَا أَغْنَى عَنْهُم مَا كَانُوا يُمْتَعُونَ ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَا لَهَا مُنذِرُونَ فَي ذِكْرَى وَمَا كُنَا ظَلِمِينَ ﴿ وَمَا نَنَزَلَتْ بِهِ ٱلشَّيَطِينُ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَ مَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ مَا إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴿ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَنُولُونَ ﴾ ومَا يَنْبَغِي لَمُعَرُولُونَ ﴿ اللهُ مَا يَنْبَغِي لَمُعَرُولُونَ ﴾ ومَا يَنْبَغِي لَمُعَرُولُونَ ﴿ اللهُ مَا يَنْفَعِيمُ اللهُ عَنْ السَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ ومَا يَنْبَغِي اللهُ مَا اللهُ مَعْرُولُونَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

# التفسير

# تهمة أفرى للقرآن:

حيث إنّ الآيات المتقدمة ختمت بجملة ﴿هل نحن منظرون ﴾ التي يقولهُا المجرمون عندما يأتيهم العذاب بغتة وهم على أبواب الهلاك، طالبين الإمهال والرجوع للتعويض عما فاتهم من الأعمال. فالآيات محل البحث تردُّ عليهم عن طريقين:

الأوّل قولد تعالى: ﴿ أَفْبِعِدُلْمِنَا يَسْتَعَجِلُونَ ﴾ .

إشارة إلى أنّه طالما استهزأتم أيّها المجرمون، وسخرتم من أنبيائكم، وطلبتم منهم نزول العذاب بسرعة... لكن حين أصبحتم في قبضة العذاب تطلبون الإمهال لتعوضوا عبّا فات من الأعهال، وكنتم ترون الأمر لهواً ولعباً في يوم، لكن في اليوم الآخر وجدتموه جديّاً - من الأعهال، وكنتم ترون الأمر لهواً ولعباً في يوم، لكن في اليوم الآخر وجدتموه جديّاً - ما كل حال فان سنة الله أن لا يعذب قوماً حتى تُتم علمهم الحجّة البالغة... لكن إذا

وعلى كل حال فإنّ سنة الله أن لا يعذب قوماً حتى يُتمّ عليهم الحجّة البالغة... لكن إذا عَنّت الحجة، وفسح لهم المجال، ولم يتوبوا إلى رشدهم أنزل عذابه فلا ينفع الإبتهال، والرجوع نحو ساحة ذي الجلال.

والآخر أنَّه ﴿ أَفُرلَيت إِنْ مِتَعِناهِم سنين \* ثُمَّ جا هم ما كانول يوعدون \* ما أغنى عنهم ما كانول يمتَّعون ﴾ .

قعلى قرض أنهم أمهلوا ثانية (ولن يُهلوا بعد إنمام الحجة عليهم) وعلى فرض أن يُعمَّروا

سنين طوالاً في هذه الدنيا ويغرقوا في بحر الغفلة والغرور، الا يكون عملهم التمتع والتلذذ بالمواهب الماديّة فحسب. وهل يعوضون عها فاتهم؟! كلاّ أبداً.. فمن المسلّم أنّهم لا يعوضون عمّا فاتهم. وهل تغني المواهب المادية عنهم شيئاً عند نزول العذاب؟ وهل تحلّ مشكلتهم أو تحدث تغييراً في عاقبتهم؟!

كما يَرِدُ هذا الإحتال في تفسير الآيات الآنفة، وهو أنّهم لا يطلبون الإمهال للرجوع نحو الحق والتعويض عما فات، بل يطلبون الإمهال لمزيد التمتع من النعم الزائلة في هذه الدنيا، إلّا أنّ هذا التمتع لا يغني عنهم شيئاً، ولا بد أن يرحلوا \_إن عاجلاً وإن آجلاً \_من هذه الدار الفانية إلى تلك الدار الباقية، وأن يواجهوا أعمالهم هناك.

سوال: وهنا يثار سؤالً ـ وهو أنّه مع الإلتفات إلى أنّ الله عالم بمستقبل كل قوم وجماعة، فما الحاجة إلى الإمهال؟

ثمّ أنّ الأمم السالفة كذبت أنبياءها واحداً بعد الآخر، وبمقتضى قوله تعالى: ﴿وهاكان أكثرهم هؤمنين﴾ الوارد في نهاية تلك القصص إنّ أكثرهم لم يؤمنوا، فعلام يأتي الأنبياء منذرين ومبشرين؟!

الجواب: فالقرآن يجيب على هذا السؤال بأنّ ذلك سنة الله ﴿ وَهَا لَهُلَكُنَا مِنْ قَرِيةَ إِلَّالِهَا مَنْ مُذَرُونَ ﴾ فنرسل الأنبياء لهم لإتمام الحجّة وتقديم النصح والموعظة ليتذكروا ويستيقظوا من غفلتهم ﴿ دُكرى ﴾ . \

ولو كنا نأخذهم بدون إتمام الحجة، وذلك بإرسال المنذرين والمبشرين ـ من قِبَلِ الله ـ لكان ظلماً منّا ﴿وهاكنا ظالهين﴾.

فمن الظلم أن نُهلك غير الظالمين، أو نهلك الظالمين دون إتمام الحجّة عليهم.

وما ورد في هذه الآيات هو في الحقيقة بيان للقاعدة العقلية المعروفة بـ«قاعدة قـبح

١. للمفسرين في مورد (ذكرى) من الإعراب أربعة احتمالات... الأول: أنّه مفعول لأجله والعامل «منذرون»
 والتّفسير المذكور آنفاً في المتن هو على هذا الأساس.

الثَّاني: أنَّه مفعول مطلق لَّكلمة «منذرون» لأنَّ معناهما واحد أو هما متقاربان في المعني.

الثَّالث: أنَّه حال من الضمير في منذرون.

الرَّابع: أَنَّهَا خَبْرُ لَمُبَنَّدًاء مُحَذُوفٌ تَقَدِيرُهُ (هَذُهُ ذَكْرَىٰ).

العقاب بلا بيان» وشبيه لهذه الآية ما جاء في الآية ١٥ من سورة الإسراء: ﴿وهاكنَّا هَعَدُّ بِينَ حَتَّىٰ نَبِعِتُ رَسُولاً﴾.

أجل... إنّ العقاب بدون البيان الكافي قبيح، كما أنّه ظلم، والله العادل الحكيم محال أن يفعل ذلك أبداً، وهذا ما يعبر عنه في علم الأصول بـ (أصل البراءة) ومعناه أن كل حكم لم يقم عليه الدليل، فإنّه يُنفى بواسطة هذا الأصل «لمزيد التوضيح يراجع تفسير الآية ٥٧ من سورة الإسراء».

ثمّ يرد القرآن على إحدى الذرائع أو النّهم الباطلة من قِبَلِ اعداء القرآن وهي أنّ النّبي مرتبط ببعض الجن، وهو يعلمه هذه الآيات، والحال أنّ القرآن يؤكّد أنّ هذه الآيات هي من «تنزيل ربّ العالمين».

فيضيف هنا قائلاً: ﴿وها تنزلت به الشّياطين﴾.

ثمّ يبيّن جواب هذه التهمة الواهية التي اختلقها الأعداء فيقول: ﴿وها ينبغي لهم﴾.

أي أنّ محتوى هذا الكتاب العظيم الذي يدعو إلى الحق والطهارة والعدل والتقوى، ونفي كل أنواع الشرك، يدلّ دلالة واضحة على أنّه لا شباهة له بأفكار الشياطين وما بلقونه. فالشياطين لا يصدر منهم إلّا الشر والفساد، وهذا كتاب خيرٍ وصلاح، فالدقّة في محتواه تكشف عن أصالته.

ثمّ إنّ الشياطين ليست لهم القدرة على ذلك ﴿ وَمَا يَسْتَطَيُّونَ ﴾.

فإذا كانت لهم القدرة فينبغي على سائر من كان في محيط نزول القرآن كالكهنة المرتبطين بالشياطين (أو على الأقل كان المشركون يدّعون بأنّهم مرتبطون بالشياطين) أن يأتوا بمثل هذا القرآن، مع أنّهم عجزوا عن الإتيان بمثله، وهذا العجز أثبت أن القرآن فوق قدرتهم ومستوى بلاغتهم وأفكارهم!

ومضافاً إلى كل ذلك، فإن الكهنة أنفسهم كانوا يعترفون أنهم بعد ولادة النّبي الله انقطعت علاقتهم بالشياطين الذين كانوا يأتونهم بأخبار السهاء (السّم عن السّمع لمعزولون).

ويستفاد من سائر آيات القرآن أن الشياطين كانوا يتصعدون إلى السماء ويسترقون السمع من الملائكة، فينقلون ما يدور بين الملائكة من مطالب إلى أوليائهم، إلّا أنّه بظهور نبيّ

الإسلام الله و ولادته انقطع استراق السمع تماماً، وزال الإرتباط الخبري بمين الشمياطين وأوليائهم.

وهذا الأمركان يعلم به المشركون أنفسهم، وعلى فرض أن المشركين كانوا لا يعلمون. فإن القرآن أخبرهم بذلك. \

ولذا فقد جعله القرآن دليلاً في الآيات الأنفة لدحض ما يتقوله الأعداء.

وهكذا فقد أجاب القرآن على هذا الإتهام من ثلاثة طرق:

١-عدم التناسب بين محتوى القرآن وإلقاء الشياطين.

٢-عدم قدرة الشياطين على ذلك.

٣-منع الشياطين من إستراق السمع.

8003

فَلَانَدُعُ مَعَ ٱللّهِ إِلَهُاءَ اخْرَفَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذِّبِينَ ﴿ أَنْهُ وَأَنْدِرْعَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ أَنْهُ وَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنِي بَرِيَ مُ مَعَالَعُ مَلُونَ وَاخْفِضْ جَنَا حَكَ لِمَنِ ٱنّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَنْهُ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنِي بَرِيَ مُ مُعَالَعُ مَلُونَ وَاخْفِضْ جَنَا حَكَ لِمَنِ ٱنْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ مُؤْمَ اللّهُ وَيَعَلَى مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَيَعَلَّى اللّهُ وَيَعَلَّمُ اللّهُ وَيَعَلَّمُ اللّهُ وَيَعَلَّمُ اللّهُ وَيَعَلّمُ اللّهُ وَيَعَلّمُ اللّهُ وَيَعَلّمُ مُعَلّمُ اللّهُ وَيَعَلّمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَيَعَلّمُ اللّهُ مُعَلّمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

## الثفسير

# وأنذر عشيرتك الأقربين:

تعقيباً على الأبحاث الواردة في الآيات السابقة في شأن مواقف المشركين من الإسلام والقرآن... فإن الله سبحانه يبين لنبيّهِ .. في الآيات محل البحث ــ منهجه وخطّته في خمسة أوامر، في مواجهة المشركين.

وقبل كل شيء فإن الله يدعو النّبي بن إلى الإعتقاد التام بالتوحيد؛ التوحيد الذي هو أساس دعوات الأنبياء جميعاً... يقول سبحانه: ﴿ فلا تدع صع الله إلَـها آخر فتكون من الله عَدْبين ﴾ .

ومع أنّ النبيّ على عن المقطوع بدأنه ينادي إلى التوحيد ولا يمكن أن يُتصور انحرافه عن هذا الأصل... إلّا أنّ أهمية هذه المسألة كانت بحيث أن يكون شخص النّبي على حقبل كل شيء \_ مخاطباً بها. ليعرف الآخرون موقفهم... ثمّ إنّ بناء الآخرين يبدأ من بناء شخصية الإنسان نفسه.

ثم يأمره الله في مرحلة أخرى أن ينطلق إلى مدى أرحب في دعوته قائلاً: ﴿وأندر عشيرتك الأقربين﴾ ا

ر «العشيرة» مشتقّة من «العشرة» العدد المعروف [١٠] وحيث إنّ العشرة تعتبر في نفسها عدداً كاملاً، فقد ﴿

ولا شكَّ أنّه للوصول إلى منهج تغييري ثوري واسع، لابد من الابتداء من الحلقات الأدنى والأصغر، فما أحسن أن يبدأ النّبي دعوته من أقربائه وأرحامه، لأنّهم يعرفون سوابقه النزيهة أكثر من سواهم كما أنّ علائق القربي والمودّة تستدعي الاصغاء إلى كلامه أكثر من غيرهم، وأن يكونوا أبعد من سواهم من حيثُ الحسدُ والحقدُ والمخاصمة!

إضافة إلى ذلك فإنّ هذا الأمر يدلّ على أنّ النّبي الله ليس لديه أية مداهنة ولامساومة مع أحد، ليستثنى أقرباءه المشركين عن دعوته إلى التوحيد والحق والعدل!

وعندما نزلت هذه الآية، قام النّبي بما ينبغي عليه من أجل تنفيذ هذا الأمـر الإلهـي، وسيأتي تفصيل ذلك كله في حقل البحوث بإذن الله.

أمّا المرحلة الثّالثة، فإنّ الله يوصي النّبي في دائرة أوسع فيقول: عليك أن تعامل اتباعك باللطف والحبة: ﴿والحفض جناحك لهن النّبعك هن العؤمنين﴾.

وهذا التعبير الجميل الرائع كناية عن التواضع المشفوع بالمحبة واللطف، كما أنّ الطيور تخفض أجنحتها لأفراخها محبّة منها لها، وتجعلها تحت أجنحتها لتكون مصانةً من الحوادث المحتملة، ولتحفظها من التشتت والتفرّق! فكذلك الأمر بالنسبة للمنّبي إذ أمرَ أن يخفض جناحه للمؤمنين الصادة بن.

وهذا التعبير الرائع ذو المعنى الغزير يبيّن دقائق مختلفة في شأن محبة المؤمنين. ويمكن إدراكها بأدنى التفاتة!

وذكر هذه الجملة ـ ضمناً ـ بعد مسألة الإنذار يكشف عن هذه الحقيقة، وهي إذاكان التعويل على الخشونة في بعض الموارد بمقتضى الضرورات التربوية، فإنّه وبلا فاصلة يأتي التعويل على المحبّة والعاطفة ليتوفر منهما نمط مناسب.

ثمّ تأتي المرحلة الرّابعة وهي أنّ الاعداء لم يقبلوا دعوتك وعصوا أوامرك. فلا تبنئس ولا تحزن: ﴿فإن عصوك فقل لِنّي بري مهّا تعملون﴾... ليعرفوا موقفك منهم!

والظاهر أنّ الضمير في عصوك \_ يعود على عشيرة النّبي ﷺ الأقربين... أي إذا لم يذعنوا بعد دعوتك إياهم للحق، وواصلوا شركهم وعنادهم، فعليك أن تبيّن موقفك منهم، وهذا التوقع الذي احتمله القرآن حدث فعلاً، كما سنذكر ذلك في البحوث القادمة، إذ امتنع الجميع

<sup>﴿ ﴾</sup> السمي أقرباء الرجل الذين يكمل بهم عشيرة. ولعل المعاشرة مأخوذة من هذا المعنى، لاَنّها تجعل الناس بصورة مجموعة كاملة.

عن قبول دعوة النّبي ما عدا علياً عن فيعضهم لاذ بالصمت، وبعضهم أبدى مخالفته عن طريق الإستهزاء والسخرية.

وأخيراً فالأمر الالهي الخامس للنّبي لإكبال مناهجه السابقة، هو: ﴿وَتُوكُلُ عَلَى العَزَيْرُ الرّحيم﴾.

فلا تدع لعنادهم مجالاً للتأثير على عزيمتك... ولا لقلّة الأعوان والأنصار طريقاً لتوهين إرادتك، فلست وحدك... وسندك وملاذك هو الله القادر العزيز الذي لا يـقهر، والرحـيم الذي لاحدٌ لرحمته.

الله الذي سمعت وصفه في ختام قصص الأنبياء بالعزيز الرحيم!

الله الذي بقدرته أحبط ظلم فرعون وغرور نمرود، وتمرّد قوم نوح، وأنانية قوم هـود، والله الذي بقدرته أحبط ظلم فرعون وغرور نمرود، وتمرّد قوم نوح، وأنانية قوم هـود، والنّباع الشهوات لقوم لوط، وكذلك انقذ أنبياء، ورسله الذين كانوا قلّة، وشملهم برحمـته الواسعة.

ذلك الله ﴿ الَّذِي يراك حين تقوم \* وتقلَّبك في السَّاجدين ﴾.

أجل ﴿إِنَّهُ هُو السَّمِيعِ العليمِ﴾.

وهكذا تذكر الآيات ثلاث صفات لله بعد وصفه بالعزيز الرحيم وكلّ منها بمنح الأمل ويشدّ من عزم النّبي على مواصلة طريقةِ، إذ أن الله يسرى جهوده وأتـعابه وحــركاته وسكناتهِ، وقيامه وسجوده وركعاته!

ذلك الله الذي يسمع صوته.

الله الذي يعلم حاجاته وطلباته حاجته.

أجل، فعلى هذا الإله توكل، وأركن إليه أبداً.

### بحثان

#### 1\_ تَفْسَيْرُ ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾ .

بين المفسّرين أقوال مختلفة في معنى قوله تعالى: ﴿الذِّي يَرَاكَ حَيْنَ تَـقُومُ وَتَـقَلَبُكَ فَـيَ السَاجِدِينَ﴾.

وظاهر الآية هو ما ذكرناه آنفاً، أنّ الله يرى قيامك وانتقالك وحركتك بين الساجدين. وهذا القيام يمكن أن يكون قياماً للصلاة. أو القيام للعبادة من النوم، أو القيام للصلاة فرادي، وفي مقام تقلبك في الساجدين... الذي يشير إلى صلاة الجماعة.

«التقلب» معناه الحركة والإنتقال من حال إلى حال، وهذا التعبير لعله إشارة إلى سجود النبيِّ بين الساجدين في أثناء الصلاة، أو إلى حركة النبي و تنقله بين أصحابه وهم مشغولون بالعبادة، وكان يتابع أحوالهم ويسأل عنهم.

وفي المجموع فإنّ هذا التعبير إشارة إلى أن الله سبحانه لا يخنى عليه شيءٌ من حالاتك وسعيك، سواءً كانت شخصيّة فردية، أم كانت مع المؤمنين في صورة جماعية، لتدبير أمور العباد ولنشر مبدأ الحق مع الالتفات إلى أنّ الأفعال الواردة في الآية مضارعة وفيها معنى الحال والاستقبال».

وهنا تفسيران آخران ذكرا في معنى الآية، إلّا أنّهما لا ينسجمان مع ظاهرها، ولعلهما من بطون الآية:

الأوّل: أنّ المراد من الآية رؤية النّبي ونظره إلى المصلين والساجدين خلفه، لأنّه كما يرى من أمامه يرى من خلفه كما ورد في الحديث: «لا ترفعوا قبلي ولا تضعوا قبلي، فإنّي أراكم من خلفي كما أراكم من أمامي» أثمّ تلا النّبي كما ألكة الذكر.

الثّاني: أنّ المراد منه أنّ انتقال في أصلاب النبيّين من لدن آدم حتى أبيه عبد الله، كلّه تحت نظر الله سبحانه، أي حين تنتقل نطفتك المباركة من نبيّ موحد ساجد إلى ساجد آخر فإن الله علم بذلك.

وقد جاء في تفسير على بن إبراهيم عن الإمام الباقر على تنفسير ﴿ وَسَقَلَبُكُ فَتِي السَّاحِدِينَ ﴾ ما يشير إلى هذا المعنى، قال على: «في أصلاب النبيين صلوات الله عليهم». أ

وفي تفسير مجمع البيان في توضيح هذه الجملة جاء عن الإمامين الباقر والصادق الله ما يلي: «في أصلاب النبيين نبي بعد نبي، حتى أخرجه من صلب أبيه، عن نكاح غير سفاح من لدن آدم». "

وبالطبع فإنّه بقطع النظر عن الآيات آنفة الذكر وتفسيراتها، فإنّ الدلائل المتوفرة تدلّ على أن والد النّبي وأجداده لم يكونوا مشركين أبداً. وولدوا في محيطٍ مـنزّه عـن الشرك

١. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٠٧، ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفسير نور التقلين، ج ٤، ص ٦٩.

٣. تفسير مجمع البيان، بع ٧، ص ٢٠٧، ذيل الآيات مورد البحث.

والدنس «لمزيد الإيضاح يراجع تفسير الآية، ٧٤ من سورة الأنعام» إلّا أنّ التفاسير الآنفة هي من بطون الآية.

# ٢\_ إنذار الأقربين «مديث يوم الدار»

وفقاً لما ورد في التواريخ الإسلامية، أمر النبي في السنة الثالثة بدعوته الأقربين من عشيرته، لأن دعوته حتى ذلك الحين كانت مخفية «سريّة»، وكان الذين دخلوا في الإسلام عدداً قليلاً، لذلك حين نزلت الآية: ﴿وَلَنَدْرِ عَشَيْرِتُكُ الأَقْرِبِينَ ﴾ والآية ﴿فاصدع بِما تـؤمر ولعرض عن العشركين ﴾ أمر النبي أن يجعل دعوته علنية، وبدأ ذلك بدعوة أهله وأقربائه للموامّا كيفية إيلاغه وإنذاره إيّاهم، فهو بإجمال أنه دعا النبي «عشيرته» إلى بيت عمّه أبي طالب، وكانوا في ذلك اليوم حوالي أربعين رجلاً، وكان ممن حضر هذه الدعوة بعض أعمام النبي تَشَيَّةُ كأبي طالب والحمزة وأبو لهب والعباس، وبعد أن تناولوا الطعام، وأراد النبي أن يؤدي ما عليه، تكلم أبو لهب كلمات أحبط بها خطة النبي تَشِيَّةُ الذا فقد دعاهم النبي في اليوم النالي أيضاً.

وبعد أن تناولوا الطعام، قال تَنْ " «يا بني عبد المطلب، إنّي والله ما أعلم شاباً في العرب جاء قومه بأفضل ممّا جئتكم بخير الدنيا والآخرة... وقد أمرني الله أن أدعوكم إليه فأيكم يؤازرني على أمري هذا، على أن يكون أخي ووصيي وخليفتي فيكم؟» فأحجم القوم عنها غير علي، وكان أصغرهم (سناً)، فقال: «يا نبيّ الله، أنا أكون وزيرك عليه»، فأخذ رسول الله يرقبته، وقال: «إنّ هذا أخي ووصييّ وخليفتي فيكم فاسمعوا له وأطيعوا» فقام القوم يضحكون، ويقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع لإبنك و تطيع."

وقد نقل هذا الحديث كثير من أهل السنة كابن جرير الطبري، وابن أبي حاتم، وابن مردويه، وأبو نعيم، والبيهتي، والثعلبي، كما نقله «ابن الأثير» في الجزء الشّاني مسن كـتابه «الكامل»، وأبو الفداء في الجزء الأوّل من تأريخه، وجماعة آخرون. <sup>2</sup>

وهذا الحديث يوضع لنا كيف كان النّبي وحيداً حينذاك، وكيف ردّوا عــليه دعــوته

۲. راجع سیرة ابن هشام، ج ۱، ص ۲۸۰.

١ الحجر، ٩٤.

٣. المراجعات، ص ١٣٠.

٤. لمزيد الإيضاح يراجع كتاب المراجعات، ص ١٣٠ فما بعد إحقاق الحق، ج ٤، ص ٦٢.

بالسخرية والاستهزاء، وكيف وقف علي يَجْهِ إلى جانب النّبي في وحدته ناصراً ومعيناً... وفي حديث آخر أنّ النّبي دعا قريشاً واحداً واحداً وحذرهم من النار فقال: «يا بني كعب أنقذوا أنفسكم من النار».

وكان يدعو أحياناً بهذا الخطاب بني عبد شمس، وبني عبد مناف، وبني عبد المطلب، وبني هاشم فيقول: «انقذوا أنفسكم من النار». فلست قادراً على الدفاع عنكم في حال كفركم.

#### 8003

١. تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٤٨٥٩، ذيل الآيات مورد البحث (مع شيء من الاختصار).

هَلْ أُنِينَكُمْ عَلَى مَن تَنَزَلُ ٱلشَّينطِينُ ﴿ تَنَزَلُ عَلَى كُلِ أَفَّاكِ أَيْهِمِ ﴿ فَالْمَا مُنَاكُمْ عَلَى مَن مَنْ أَلَا لَهُ مَا أَلَا مَنْ أَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَالُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْلُلِمُ اللَّهُ الللِلْمُ الللل

## التفسير

# النّبي ليس شاعراً:

هذه الآيات \_عل البحث \_ هي آخر الآيات من سورة الشعراء، تعود ثانية لتردّ على الإنهام السابق \_ من قبل الأعداء \_ بأنّ القرآن من إلقاء الشياطين، تردهم ببيان أخاذ بليغ مفحم، فتقول؛ ﴿هل أنبّنكم على من تنزّل الشّياطين \* تنزّل على كلّ أفّاك ألبم أي الكاذب المذنب، حيث يلقون إليهم ما يسمعونه مع اضافة أكاذيب كسثيرة عليه ﴿يلقون السّمعون وأكثرهم كاذيون ﴾. (

وملخص الكلام أن ما تلقيه الشياطين له علائم واضحة، ويمكن معرفته بعلائمه أيضاً. فالشيطان موجود مؤذٍ ومخرب، وما يلقيه يجري في مسير الفساد والتخريب، وأتباعه هم الكذابون المجرمون، وليس شيء من هذه الأمور ينطبق على القرآن، ولا على مبلغه، وليس فيها أي شبه بهها.

والناس في ذلك العصر \_وذلك المحيط \_كانوا يـعرفون النّـبي محـمّداً ﷺ وأُسـلوبه

١. «أفّاك» من «الإفك». والإفك هو الكذب الكبير. فمعنى الأفلاك من يكذب كثيراً أكاذيب كبيرة... و«أثيم»
 من مادة «إثم» على وزن (إسم) ومعناه في الأصل: العمل الذي يؤخر صاحبه عن الثواب، ويطلق عادة على الذنب، فالأثيم هو المذنب.

وطريقته، في صدقه وأمانته وصلاحه في جميع الجالات... ومحتوى القرآن ليس فيه سوى العدل والحق والإصلاح، فكيف يمكن أن تتهموه بأنّه من إلقاء الشياطين؟!

والمراد من ﴿ الأقاف الأثيم هو الكاهن المرتبط بالشياطين فتارة يقوم الشياطين باستراق السمع لأحاديث الملائكة، ثم بعد مزجه بأباطيل كثيرة ينقلونه إلى الكهنة. وهم بدورهم يضيفون عليه عشرات الأكاذيب وينقلونها إلى الناس.

وبعد نزول الوحي خاصّة، ومنع الشياطين من الصعود إلى السهاء واستراق السمع، كان ما يلقيه الشياطين إلى الكهنة خفئةً من الأكاذيب والأراجيف.

فع هذه الحال كيف يمكن أن يقاس محتوى القرآن بما تلقيه الشياطين... وأن يقاس النّبي الصادق الأمين بحفنةِ من الكهنة الأفاكين الكاذبين!؟

# وهناك تفاسير مختلفة لجملة ﴿ يلقون السَّمع ﴾:

فمنها:أن الضمير في (يلقون) عائد على الشياطين و«السمع» المراد منه المسموعات، أي أنّ الشياطين يلقون مسموعاتهم إلى أوليائهم وأكثرهم كاذبون «ويضيفون على ما يلقيه الشياطين أكاذيب كثيرة!».

ومنها: إنّ الضمير في الفعل يعود على الأفاكين، إذ أنّهم كانوا يلقون ـ ما يسمعون من الشياطين ـ إلى عامّة الناس، إلّا أنّ التّفسير الأوّل أصح ظاهراً \

وفي الآية الرّابعة من الآيات محل البحث \_ يردُ القرآن على اتهام آخر كان الكفّار يرمون به النّبي فيدعونه شاعراً، كما في الآية ٥ من سورة الأنبياء ﴿ بل هو شاعر ﴾ وربما دعوه بالشاعر المجنون، كما جاء في الآية ٣٦ من سورة الصافات ﴿ ويقولون اَلِنّالتارِكُول اللهتنا لشاعر مجنون﴾.

فالقرآن يردهم هنا ببيان بليغ منطقي، بأنّ منهج النّبي يختلف عن منهج الشعراء. فالشعراء يتحركون في عالم من الخيال، وهو يتحرك على أرض الواقع والواقعيات، لتنظيم العالم الإنساني.

والشعراء يبحثون عن العيش واللذة والغزل (كما هي الحال بالنسبة لشعراء ذلك العصر

١. لأنّ ﴿ يلقون﴾ في مثل هذه الموارد معناها نقل الأخبار والمطالب، كما جاء في الآية ٥٣ من سورة الحج
 ﴿ ليجعل ما يلقي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرض ﴾ وجملة ﴿ أكثرهم كاذبون ﴾ تتناسب مع الشياطين،
 لأنّ الأقّاكين كلهم كاذبون لا أكثرهم افلاحظوا بدقة).

في الحجاز خاصّة حيث يظهر ذلك من أشعارهم بوضوح).

ولذا فإن أتباعهم هم الضالون: ﴿ والشِّعرا، يتبعهم الغاوون ﴾.

ثمّ يضيف القرآن على الجملة آنفة الذكر معقباً ﴿ أَلَم تَرَأَتُهُم فِي كُلُّ وَلَهِ يَهْمُونَ ﴾.

فهم غارقون في أخيلتهم وتشبيهاتهم الشعرية، حتى أنّ القوافي تجرهم إلى هذا الإتجاه أو ذاك، ويهيمون معها في كل وادٍ.

وهم غالباً ليسوا أصحاب منطق واستدلال، وأشعارهم تنبع ممّا تهيج بـ عـواطـفهم وقرائحهم... وهذه العواطف تسوقهم في كل أن من وادٍ لآخر!

قعين يرضون عن أحد يمدحونه ويرفعونه إلى أوج السهاء، وإن كان حقه أن يكون في اسفل السافلين، ويُلبسونه ثوب الملاك الجميل وإن كان شيطاناً لعيناً.

ومتى سخطوا على أحد هجوه هجواً مراً وأنزلوه في شعرهم إلى أسفل السافلين، وإن كان موجوداً ساؤياً.

تُرى هل بُشبه محتوى القرآن الدقيق المنطلقات الشعرية أو الفكرية للشعراء وخاصّة شعراء ذلك العصر، الذين لم تكن منطلقاتهم إلّا وصف الخمر والجمال والعشق والمدح لقبائلهم وهجو أعدائهم.

ثمّ إن الشعراء عادةً هم رجال خطابة وجماهير لا أبطال قتال، وكذلك أصحاب أقوال لا أعال، لذلك فإنّ الآية التالية تضيف فتقول عنهم: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لايفُعُلُونَ﴾

غير أنّ النّبي الكريم تَنِينَ رجل عمل من قرنه إلى قدمه. وقد اعترف بعزمه الراسخ واستقامته العجيبة حتى أعداؤه، فأين الشاعر من النّبي تَنِينَ؟!

وكمًا تقدم من الأوصاف التي ذكرها القرآن عن الشعراء، يمكن أن يــقال بأنّ القــرآن وصفهم بثلاث علامات:

الأولىٰ:أنّهم يتبعهم الغاوون الضالون، ويفرّون من الواقع، ويلجأون إلى الخيال. والثّانية:أنّهم رجال لا هدف لهم، ومتقلّبون فكريّاً، وواقعون تحت تأثير العواطف! والثّالثة:أنّهم يقولون ما لا يفعلون... وحتى في المجال الواقعي لا يطبقون كلامهم على فسهم.

١.«يهيمون» فعل مضارع من «الهيام»، ومعناه المشي بلا هدف.

إلا أنّه لا شيء من هذه الأوصاف يصدق على النّبي، فهو في الطرف المقابل لها تماماً!
و لمّا كان بين الشعراء أناس مخلصون هادفون وأهل أعمال لا أقوال، ودعاة نحو الحق والصدق «وإن كان مثل هؤلاء الشعراء قليلاً يومئذٍ». فالقرآن من أجل أن لا يضيع حق هؤلاء الشعراء المؤمنين المخلصين الصادقين، استثناهم عن بقية الشعراء، فقال عنهم: ﴿إِلّا الشعراء المؤمنين المخلصين الصادقين، استثناهم عن بقية الشعراء، فقال عنهم: ﴿إِلّا الشعراء المؤمنين المخلصين الصادقين، استثناهم عن بقية الشعراء، فقال عنهم: ﴿إِلّا الشعراء المؤمنين المخلصين الصادقين، استثناهم عن بقية الشعراء، فقال عنهم: ﴿اللّه الله المثالمات ﴾.

هؤلاء المستثنون من الشعراء لم يكن هدفهم الشعر فحسب، بل يهدفون في شعرهم أهدافاً الهية وإنسانية، ولا يغرقون في الأشعار فيغفلون عن ذكر الله، بل كما يقول القرآن: ﴿وَذَكَرُوا الله كثيراً﴾.

وأشعارهم تذكر الناس بالله أيضاً... وإذا ما ظُلمواكان شعرهم انتصاراً للحق ﴿وللتصروا من يعدما ظلموا﴾.

فإذا هجوا جماعة هجوهم من أجل الحق ودفاعاً عن الحق الذي يهجوه أولئك فيذبون عنه.

وهكذا فقد بيّن القرآن أربع صفات للشعراء الهادفين. وهي الإيمان، والعـمل الصــالح، وذكر الله كثيراً، والانتصار للحق من بعدما ظلموا، مستعينين بشعرهم في الذب عنه.

وحيث إنّ معظم آيات هذه السورة هو للتسلية عن قلب النّبي، والتسرية عنه، وعن المؤمنين القلّة في ذلك اليوم في قبال كثرة الأعداء، وحيث إنّ كثيراً من آيات هذه السورة في مقام الدفاع عن النّبي عنه النهم الموجهة إليه من قبل أعدائه، وغير اللائقة به في السورة تُختتم بجملة ذات معنى غزير، وفيها تهديد لأولئك الأعداء الألدّاء، إذ تـقول:

﴿وسيعلم الَّذين ظلموا أيَّ منقلب بنقلبون﴾

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين أرادوا أن يحصروا هذا الإنقلاب والعاقبة المرة للظالمين بنار جهنم ... إلّا أنّه لا دليل على تقييد ذلك وتحديده بها... بل لعله إنسارة إلى هـزائمهم المتتابعة والمتلاحقة في المعارك الإسلامية، كمعركة بدر وغيرها، وما أصابهم من ضعف وذلة في دنياهم، ففهوم هذه الآية عام، بالإضافة إلى ذلك عذابهم وانقلابهم إلى النار في آخر المطاف.

### بحوث

١- لِهَ كانوا يتهمون النّبي بالشعر

إِنَّ واحدةً من التهم التي كَانَت توجه للنِّبي ﷺ هي الشعر، وأنَّه شاعر، فالآيات \_ آنفة

الذكر \_كانت رداً على هذا الإتهام أيضاً.

لقد كانوا يعرفون جيداً أنّ القرآن ليس له أقل شَبّهِ بالشعر، لا من حيث الشكل والظاهر ولا من حيث الشكل والظاهر ولا من حيث المحتوى، فالشعر فيه وزن وقافية وأبيات مشطرة، وليس كذلك القرآن. والشعر فيه تخيّل وتشبيهات كثيرة وغزل كمّا ليس في القرآن أيضاً.

إِلّا أُنّهم حيث كانوا يرون أثر القرآن الكبير في جذب أفكار الناس وإيقاعه الخاص في قلوبهم، فلإلقاء الستار على هذا النور الإلهي، سموه «سحراً» تارةً، لأنّه كان ذا نفوذ و تأثير «خنى» في الأفكار، ودعوه «شعراً» تارة أخرى لأنّه كان يهزّ القلوب و يأخذها معه!

لقد أرادوا أن يذموا القرآن فمدحوه بهذا الكلام، وكان كلامهم سنداً ودليلاً حياً عــلى نفوذ القرآن الخارق للعادة في أفكار الناس وفي قلوبهم.

يقول القرآن في تنزيه النّبي عن الشعر: ﴿وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعَرُ وَمَا يَنْبَعْنِ لَهُ إِنْ هُو إِلَّا ذَكَر وقرآنُ مبين \*لينذر مِنْ كَانْ حِيّاً ويحقّ القول على الكافرينَ﴾ ﴿

## ٢\_ الشعر والشاعرية في الإسلام

لاشك أن الذوق الشعري والفن الشاعري كسائر رؤوس الأموال، له قيمته في صورة ما لو استعمل استعمالاً صحيحاً وله أثر إيجابي... إلّا أنّه إذا صار وسيلة تخريب وهدم للبناء العقائدي والأخلاقي في المجتمع، فلا قيمة له، بل يعتبر وسيلة ضارة عندئذٍ...

فالشعر ينبغي أن يؤدّي دورة في وجود الإنسان ليكون ذا قيمة كبرى، وأن لا يسوق الناس نحو الخيال أو الضياع أو الإشغال دون جدوى، لأنّه سيكون وسيلة للـضرر والإضرار.

ويتّضح بهذا الجواب على السؤال التالي:

ماذا يفهم من الآيات المتقدمة، هل الشاعريّة أمرٌ حسن أو غير حسن، وهل يوافق الإسلام الشعر أو يخالفه؟!

فالجواب على ذلك أن تقويم ' الإسلام في هذا الجال قــائم عــلى الأهــداف والوجــوه

۱ پس، ۲۹ و ۷۰.

ريس. الم و التقويم» لد معان متعددة منها تقويم الأود أي إقامة الإعوجاج، وتقويم الشيء إعطاء قيمته أو معرفتها، التقويم» لد معان متعددة منها تقويم الأود أي إقامة الإعوجاج، وتقويم الشيء إعطاء قيمته أو معرفتها،

والنتائج... وكما قال الإمام علي على حين كان بعض أصحابه يتكلمون على مائدة الإفطار في إحدى ليالي شهر رمضان، وجرى كلامهم في الشعر والشعراء، فخاطبهم أسير المؤمنين على على الله الله على الله الله أمركم الدين، وعصمتكم التقوى، وزينتكم الأدب وحصون أعراضكم الحلم».

فكلام الإمام علي ﷺ إشارة إلى أنّ الشعر وسيلة... ومعيار تقويمه الهدف الذي قيل من أجله!

إلا أنّه ـ وللأسف ـ استغلّ الشعر على امتداد تاريخ آداب الأمم والملل لأغراض سيئة، وتلوّث هذا الذوق الإلهي اللطيف، فسقط في الوحل بسبب البيئة الفاسدة، وبلغ الشعر أحياناً درجة من الانحطاط بحيث صار من أهم عوامل الفساد والتخريب، ولا سيا في العصر الجاهلي الذي كان عصر انحطاط الفكر العربي وأخلاقِه! فكان الشعر والشراب والغارات بعضها إلى جنب بعض ممّا مميزات ذلك العصر!

ولكن من يستطيع أن ينكر هذه الحقيقة، وهي أنّ الأشعار البنّاءة والهادفة على امتداد التاريخ، خلقت طاقاتٍ كثيرة وحماسة قصوى، وربّما عبأت أمة مغلوبة بـوجه أعـدائـها، فشدتها على العدوّ فهزمته وانتصرت «بهذه الأشعار».

وفي فترة نضوج الثورة الإسلامية رأينا بأم أعيننا كيف أشرت الأشعار الحماسية في نفوس الناس، فحركتهم وأثارتهم حتى جرت دماء الثورة في مفاصلهم، وجعلتهم صفاً واحداً وزلزلت قصور الأعداء وهزمتهم.

كما نسأل: من يستطيع أن ينكر أن شعراً أخلاقياً ينفذ في أعماق الإنسان ويغيّر محتواه لدرجةً لا يبلغها كتاب علمي غزيز المحتوى.

أجل، إنّ الشعر كما قال عنه النّبي تَرَبَّيَةٌ «إنّ من الشعر لعكمة وإنّ من البيان لسعراً». ` وللكلمات الموزونة وإيقاعها \_أحياناً \_مضاء السيف ونفوذ السهم في قلب العدو.

<sup>﴿</sup> وهو هنا بهذا المعنى. وما يجري على السنة الكتاب وأقلامهم بلفظ (تقييم) خطأ مشهور وغير صحيح (المصحم).

١. شرح نهج البلاغة. لابن أبي الحديد، ج ٢٠. ص ٢٦٤.

٢. نقل حديث الرّسول هذا جماعة كثيرة من علماء الشيعة والسنة في كتبهم «يراجع كتاب الغدير. ج ٢. ص
 ٩».

فني بعض أحاديث الرّسول ﷺ \_ في مثل هذه الأشعار \_ أنّه قال: «... والذي نفس محمدٍ بيده فكأنّما تنضعونهم بالنبل». أ

أجل... قال النّبي ذلك حين كان العدو يهجو المسلمين ليضعف معنوياتهم وروحيّاتهم، فأمر النّبي شعراء المسلمين أن يردّوا عليهم بالهجاء المقذع، لتقبيح أعمالهم وتقوية روحيّة المسلمين.

وقال ﷺ في شأن أحد الشعراء المدافعين عن الإسلام «أهجُهُمْ فإنَّ جبرنيل مَعَكَ». `

وخاصة حين سأل كعب بن مالك «الشاعر المؤمنُ» الذي كان ينشد قصائد في تـقوية الإسلام ـ وكانت الأيات قد نزلت في ذم الشعراء \_ فقال ين رسول الله: ما أصنع؟! فقال يَنْ الله والله الله على المؤمن يجاهد بنفسه وسيفه ولسانه». "

وقد ورد عن أنمة أهل البيت المنظر ثناء كثير للشعر والتسعراء الهادفين والدعاء لهم وإيصال الجوائز إليهم، بحيث يطول الكلام في ذلك «إن أردنا نقل الروايات عنهم».

إِلّا أَنّه من المؤسف أنه على طول التاريخ أسقط جماعة هذه المنحة الإله ية والذوق اللطيف، الذي هو من أجمل مظاهر الخلق، فأنزلوه من الذروة إلى الحضيض، وكذبوا فسيه كثيراً حتى قيل في المثل المعروف: «أعذبه أكذبه».

وربُّما سخّروه في خدمة الجبابرة والظالمين وتملَّقوا لهم، رجاء صلة محتقرة رخيصة...

أو أنّهم أفرطوا في وصف الشراب والفجور والفسق أحياناً، إلى درجة يخجل القلم عن ذكرها!

وريّما أشعلوا الحروب بنيران أشعارهم، وجروا الناس إلى القتل والغارات، ولطخوا الأرض بدماء الأبرياء.

إلا أنّ في الطرف الآخر ـ وفي قبالهم ـ الشعراء الذين آمنوا بمبدئهم، واشتدت همتهم، فسخروا هذه القريحة الملكوتية في سبيل حرية الناس والتسقوى، ومواجهة اللـصوص والمستكبرين والجبابرة، فبلغوا أوج الفخر!

وربَّما دافعوا عن الحق فاشتروا بكل بيت من أبيات شعرهم بيتاً في الجنّة. ٤

۱. مسند أحمد، ج ۱۲، ص ۶۲۰.

٣. تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٤٨٦٩.

٤. جاء عن الإمام الصادق أنه قال: «من قال فينا بيت شعر بني الله له بيتاً في الجنّة»، الغدير، ج ٢، ص ٣.

وربُّما وقفوا في وجوه حكام الظلم والجور كبني أمية وبني العباس الذين كانوا يحبسون الأنفاس في الصدور، فتُجلى القلوب بقصيدة كقصيدة دعبل «مدارس آيات خلت من تلاوة» وأماطوا عن الحقّ لثام الباطل، فكأنَّما كان يجري على لسانهم روح القدس.

وربَّما أنشدوا الأشعار لإنهاض المضطهدين الذين كانوا يحسّون في أنفسهم الإحـــتقار والإزدراء من قبل الظلمة... فهاجوهم وأثاروهم بتلك الأشعار.

والقرآن يقول في شأن هؤلاء: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمِنُوا وعملوا الصالحات وذكروا الله وانتصروا من يعدما ظلموله

ممَّا يلفت النظر أن هؤلاء الشعراء قد يتركون شعراً خالداً مؤثراً بليغاً... حتى أنَّ أمَّـــة الإسلام الكرام -كما تقول بعض الروايات - أوصوا شيعتهم وأصحابهم بحفظ أشعارهم كما ورد ذلك في شأن «أشعار العبدي». إذ ورد عن الإمام الصادق عن أنَّه قال: «يا معشر الشيعة. علموا أولادكم شعر العبدي، فإنَّه على دين الله».

ونختتم هذا البحث بقصيدة للعبدي، وهي من قصائده المعروفة، في شأن خلافة الإمام على ﷺ وصيّ النّبي ﷺ إذ قال:

إماماً ولكنّا لأنهضنا اختزنا أطعنا وإن ضل الهداية قومنا بحمد من الرحمن تهستم و لا تهسنا لنا يوم خم ما اعتدينا ولا حلنا فیا ربّ زدنا منك نوراً وثمیتنا<sup>۳</sup>

وقالوا رسول الله ما اختار بعده أقمنا إماماً إن أقام على الهدى فقلنا: إذاً أنتم إمام إمامكم ولكننا اخترنا الذي اختار ربّنا ونحن على نور مـن الله واضـع

# ٣۔ ذِكْرُ الله

قرأنا في الآيات \_ آنفة الذكر \_ أنّ من خصائص الشعراء الهادفين هو أنّهم يذكرون الله كثعراً.

ونقرأ في بعض الأحاديث المرويَّة عن الإمام الصادق ﴿ أَنَّهُ يَقُولُ: قُولُ اللَّهُ عَزُوجُلُ: ﴿

١. في حديث آخر عن الإمام الصادق عربيٍّ أنه قال: «ما قال فينا قائل بيت شعر حتى يؤيد بروح القـدس» عيون أخبار الرضا. ٢. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٧١. ٣ الكنى والألقاب، ج ٢، ص ٤٥٥.

﴿ وَدُكُرُوا لِللَّهُ كَتُيْرِلُهُ مَا هَذَا الذَكَرِ الكَثَيْرِ؟ قَالَ: «مَنْ سَبِحَ تَسْبِيحَ فَاطَمَةَ الزهراء اللَّهُ فَقَدَ ذَكُرُ اللهُ الذَكُرُ الكُثِيرِ». \

كما جاء عند ﷺ أنّه قال: من أشدّ مافرض الله على خلقه ذكر الله كثيراً... ثمّ قال ﴿ الله على خلقه ذكر الله كثيراً... ثمّ قال ﴿ الله أعني سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر، وإن كان منه، ولكن ذكر الله عِنْدَما أحلّ وحرّم! فإن كان طاعةً عمل بها، وإن كان معصيةً تركها!». `

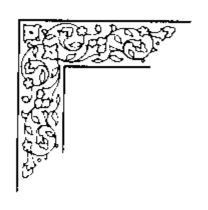
ربّنا، أملاً قلوبنا بذكرك، لنختار ما يرضيك، ونترك ما يسخطك.

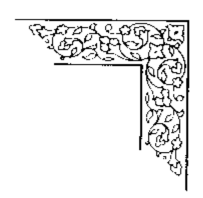
ربّنا، اجعل ألسنتنا بليغة، وأقلامنا سيّالة، وقلوبنا مليئة بالإخلاص، لنستعمل ذلك في سبيلك وابتغاء رضوانك، أمين ربّ العالمين.

نهاية سورة الشعراء

8003

ا. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٧٣، نقلا عن اصول الكافى، ج ٢، ص ٨٠.
 ٢. المصدر السابق.



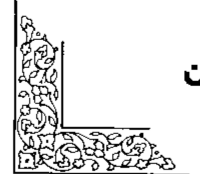


سورة

التهل

مکیّه

وعدد آياتها ثلاث وتسعون



#### «سورة النّمل»

### ممتوى سورة النّمل:

هذه السورة نزلت بمكّة \_كما ذكرنا آنفاً \_والمعروف أنّها نزلت بعد سورة الشعراء.

ومحتوى هذه السورة ـ بصورة عامّة ـ كمحتوى سائر السور المكّية، فأكثر إهتامها ـ من الوجهة الاعتقادية ـ ينصبّ على المبدأ والمعاد... وتتحدث عن الوحي والقرآن وآيات الله في عالم الإيجاد والخلق، وكيفية المعاد والقيامة؟

وأمّا من ناحية المسائل العملية والأخلاقية، فالقسم الكبير منها يتحدث عن قصص خمسة أنبياء كرام ومواجهاتهم لأنمهم المنحرفة، لتكون هذه السورة تسلية للمؤمنين القلّة بمكّة في ذلك اليوم، وفي الوقت ذاته تكون إنذاراً للمشركين المعاندين الظالمين ليروا عواقب أمرهم في صفحات تاريخ الظلمة الماضين، فلعلهم يحذرون ويرجعون إلى الرشد.

وأحد خصائص هذه السورة هي بيان قسم مهم من قصّة النّبي سليمان ين وملكة سبأ، وكيفية إيمانها بالتوحيد، وكلام الطير \_كالهدهد، والحشرات كالنمل \_مع سليمان ينها

وهذه السورة سُمِّيت سورة «النمل» لورود ذكر النمل فيها، والعجبب أنها حمِّيت بسورة «سليمان» كما في بعض الرَّوايات «والنمل أخرى» سليمان أحياناً، وكما سنلاحظ ... فإن هذه التسميات للسور ليست اعتباطاً، بل هي مدروسة ودقيقة في تسميتها، فهي من تعليمات النبي رَبِينَهِ، وتكشف عن حقيقة مهمّة يغفل عنها الناس في الظروف الاعتيادية!.

وتتحدث هذه السورة ضمناً عن علم الله غير المحدود، وهيمنته وسلطانه على كل شيء في عالم الوجود، وحاكميته على عباده ... والإلتفات إلى ذلك له أثره الكبير في المسائل التربوية للإنسان.

وتبدأ هذه السورة بالبشري وتنتهي بالتهديد، فالبشري للمؤمنين، والتهديد للناس بأنّ الله غير غافل عن أعمالكم.

### فضيلة سورة النَّمل:

جاء في بعض أحاديث النّبي سَنِيَ اللّه قال: «من قرأ طس سليمان كان له من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق سليمان وكذّب به، وهود وشعيب وصالح وإبراهيم ويخرج من قبره وهو ينادى لا إله إلّا الله » .

وبالرغم من أنّ هذه السورة تتحدث عن موسى وسليان وداود وصالح ولوط، وليس فيهاكلام عن هود وشعيب وإبراهيم. إلّا أنّه حيث إنّ جميع الأنبياء سواءً في دعوتهم إلى الله - فلا مجال لأن نعجب من هذا التعبير.

وورد في حديث آخر عن الإمام الصادق ﴿ أَنَّه قال: «من قرأ سور الطواسين الشلاث «يعني سور الشَّعراء والنَّمل والقصص» في ليلة جمعة كان من أولياء الله وفي جواره وكنفه، ولم يصبه في الدنيا بؤس أبداً، وأعطي في الآخرة من الجنّة حتى يرضى وفوق رضاه، وزوجه الله مائة زوجة من الحور العين» .

१००३

٨ تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٩ - ٢، بداية سورة النّمل، وتفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٧٤.
 ٢ ثواب الاعمال نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٧٤.

#### الآيات

# 

# التفسير

### القرآن مُنزَل من لدن مكيم عليم:

نواجه مرّة أخرى \_ في بداية هذه السورة \_ الحروف المقطّعة من القرآن ﴿ طسّ ﴾ و علاحظة أنّ ما بعدها مباشرة هو الكلام عن عظمة القرآن، فيبدو أنّ واحداً من أسرار هذه الحروف هو أنّ هذا الكتاب العظيم والآيات البيّنات منه، كل ذلك يتألف من حروف بسيطة ... وإنّ الجدير بالثناء هو الخالق العظيم الموجد لهذا الأثر البديع من حروف بسيطة كهذه الحروف.

وكان لنا في هذا الشأن بحوث مفصّلة في بداية سورة البقرة وسورة آل عمران وسورة الأعراف.

ثم يضيف القرآن قائلاً: ﴿ تلك آيات القرآن وكتاب مبين والإشارة للبعيد بلفظ (تلك) نبيان عظمة هذه الآيات السهاوية، والتعبير بـ (المبين) تأكيد على أنّ القرآن واضح بنفسه وموضح للحقائق أيضاً .

١. «المبين» مشتق من «الإبانة» وكما يقول بعض المفشرين كالآلوسي في روح المعاني: إنّ هذه المادة قد يأتي فعلها لازماً، وقد يأتي متعدياً ففي الصورة الأولى يكون مفهوم المبين هو الواضح والبيّن، وفي الصورة الثّانية يكون مفهومه الموضح!

وبالرغم من أنَّ بعض المفسّرين احتمل أنَّ التعبير بـ ﴿القرآن وكتاب مبين﴾ إشارة إلى معنيين مستقلين، وأنَّ «الكتاب المبين» يراد منه اللوح المحفوظ... إلاَّ أنَّ ظاهر الآية يدلَّ على أنَّ كلاهما لبيان حقيقة واحدة، فالأوَّل في ثوب الألفاظ والتلاوة، والثّاني في ثوب الكتابة والرسم.

وفي الآية التالية وصفان آخران للقرآن إذ تقول: ﴿هدى وبشرى للمؤمنين \* الدين يقيمون الصّلاة ويؤتون الزّكاة وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾.

وهكذا فإنّ اعتقاد المؤمنين راسخ في شأن المبدأ والمعاد، وإرتباط متين بالله وخلقه أيضاً... فالأوصاف المتقدمة تشير إلى اعتقادهم الكامل ومنهجهم العملي الجامع!.

وهنا ينقدح سؤال وهو: إذا كان هؤلاء المؤمنون قد اختاروا الطريق السوي، من حيث المبانى الاعتقادية والعملية، فما الحاجة لأن يأتي القرآن لهدايتهم؟!

ويتّضح الجواب بملاحظة أنّ الهداية لها مراحل مختلفة، وكل مرحلة مقدمة لما بعدها..

ثمّ إنّ استمرار الهداية مسألة مهمّة، وهي ما نسألهُا الله سبحانه ليل نهار بقولنا: ﴿إِهدِنَا الصَّرَاطُ المستقيم﴾ ليثبتنا في هذا المسير، ويجعلنا مستمرين فيه بلطفه. فلولا لطفه لما كان ذلك ممكناً لنا.

وبعد هذا كلّه، فالإفادة من آيات القرآن والكتاب المبين هي نصيب أولئك الذين فيهم القابلية على معرفة الحق وطلب الحق، وإن لم يبلغوا مرحلة الهداية الكاملة... وإذا ما وجدنا التعبير في بعض آيات القرآن بأنه (هدى للمتقين) «كما في الآية ٢ من سورة البقرة» وفي مكان آخر (للمسلمين) «كما في الآية ١٠٠ من سوره النحل» وهنا (هذى وبشرى للمؤمنين) فإنّ ذلك ناشىء من أنه إذا لم يكن في قلب الإنسان أدنى مرحلة من التقوى والتسليم والإيمان بالواقع، فإنّه لا يتجه نحو الحق، ولا يبحث عنه، ولايفيد من نور هذا الكتاب المبين... لأنّ قابلية المحل شرط أيضاً.

ثمّ بعد ذلك فإنّ الهدى والبشرى مقترنين معاً.. وهما للمؤمنين فحسب، وليس للآخرين مثل هذه المزية.

ومن هنا يتضح مجيء التعبير بالهداية بشكل واسع لعموم الناس ﴿هدى للنَّاسِ ﴾ فإنَّ المراد منه أولئك الذين تتوفر فيهم الأرضيّة المناسبة لقبول الحق، وإلَّا فإنّ المعاندين الألداء،

٨ البقرة، ١٨٥.

عُهاة القلوب، لو أشرقت عليهم آلاف الشموس بدل شمسنا هذه ليهتدوا، لما اهتدوا أبداً.

وتتحدّث الآية التالية عن الأشخاص في المقابلة للمؤمنين، وتصف واحدة من أخطر حالاتهم فتقول: ﴿إِنِّ الدِّين لايؤمنون بالآخرة زيننا لهم أعمالهم فهم يعممون ﴾. أي حيارى في حياتهم.

فهم يرون الملوّث نقيّاً، والقبيح حسناً، والعيب فخراً، والشقاء سعادةً وانتصاراً!.

أجل، هذا حال من يسلك الطريق المنحرف ويتوغل فيها... فواضح أنّ الإنسان حين يقوم بعمل قبيح، فإنّ قبحه يخف تدريجاً، ويعتاد عليه، وعندما يتطبع عليه يوجههُ ويبرره، حتى يبدو له حسناً ويعدّه من وظائفه! وما أكثر الذيب تلوثت أيديهم بالأعمال الإجرامية... وهم يفتخرون بتلك الأعمال ويعدّونها أعمالاً إيجابيّة.

وهذا التغير في القِيم، أو اضطراب المعايير في نظر الإنسان، يؤدّي إلى الحيرة في متاهات الحياة... وهو من أسوأ الحالات التي تصيب الإنسان.

والذي يلفت النظر أنّ «التزيين» في الآية محل البحث ـ وفي آية أخرى من القرآن، وهي الآية ١٠٨ من سورة الأنعام، نسب إلى الله سبحانه، مع أنّه نُسب في ثمانية مواطن إلى الشيطان، وفي عشرة أخَر جاء بصيغ الفعل المجهول (زُيّن) ولو فكرنا بإمعان ـ وأمعنّا النظر، لوجدنا جميع هذه الصور كاشفة عن حقيقة واحدة!

قأمًا نسبة التزيين إلى الله، فلأنّه «مسبب الأسباب» في عالم الإيجاد، وما من مـوجود مؤثر إلّا ويعود تأثيره إلى الله.

أجل، إنّ هذه المخاصية أوجدها الله في تكرار العمل ليتطبّع عليه الإنسان... ويستغير حسُّ التشخيص فيه دون أن تسلب المسؤولية عنه، أو أن تكون نقصاً في خسلقة الله أو إيراداً عليه (لاحظوا بدقة).

وأمّا نسبة التزيين إلى الشيطان (أو هوى النفس) فلأن كلّاً منهما عامل قريب وبغير واسطة للتزيين.

وأمّا بجيء التزيين بصورة الفعل المبني للمجهول، فهو إشارة إلى أنّ طبيعة العمل يقتضي أن يوجد \_على أثر التكرار \_حالة وملكة وعلاقة وعشقاً!!

ثم تبيّن الآية التالية نتيجة «تزيين الأعمال» وعاقبة أولئك الذين شغفوا بها فتقول:
﴿ لُولئك الَّذِينَ لِهِم سُو العَدَابِ ﴾ .

فهم في الدنيا سيمسون حيارى آيسين نادمين، وسينالون العقاب الصارم في الآخرة ﴿ وهم في الآخرة هم الأخسرون﴾.

والدليل على أنّهم في الآخرة هم الأخسرون، ما جاء في الآية ١٠٣ و ١٠٤ من سورة الكهف: ﴿قُلُ هُلُ نَتْبُنُكُم بِالأخسرين أعمالاً \* الّذين ضلّ سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً ﴾.

فأية خسارة أعظم من أن يرى الإنسان عمله القبيح حسناً!! وأن يهدر جميع طاقاته من أجله، ظنّاً منه بأنّه عمل «إيجابي» مثبت، إلا أنّه يراه في عاقبة أمره شقاءً وذلة وعذاباً.

وأمّا الآية الآخيرة من الآيات محل البحث فهي بمثابة إكمال البيانات السابقة في صدد عظمة محتوى القرآن، ومقدمة لقصص الأنبياء التي تبدأ بعدها مباشرة فتقول: ﴿ولِتُكُ لِتلقّى القرآن مِن لدن حكيم عليم﴾.

وبالرغم من أنّ الحكيم والعليم كلاهما إشارة إلى علم الله سبحانه. إلّا أنّ الحكمة تبيّن الجوانب العملية، والعلم يبيّن الجوانب النظرية... وبتعبير آخر: إنّ العليم يخبر عن علم الله الواسع، والحكيم يدل على الهدف من إيجاد هذا العالم وإنـزال القـرآن عـلى قـلب النّـبي (محمّد ﷺ).

ومثل هذا القرآن النازل من قبل الله ينبغي أن يكن مبيناً ... وهدى وبشرى للمؤمنين، وأن تكون قصصه خالية من أي نوع من أنواع الخرافات والتضليل والأباطيل والتحريف.

### الواقعية والإيمان:

المسألة المهمّة في حياة الإنسان هي أن يدرك الواقعيّات بما هي عليه، وأن يكون موقفه منها صريحاً... فلا تمنعه من فهمها وإدراكها تصوراته وأحكامه المسبقة ورغباته الانحرافية وحبّه وبغضه، ولذلك فأنّ أهم تعريف للفلسفة هو: إدراك الحقائق كما هي!

ولذلك فقد كان من دعاء المعصومين ﷺ: (اللّهم أرنى الأشياء كما هــي) أي لأعــرف قيمتها وأؤدى حقّها.

١. «تلقى» فعل مضارع مبني للمفعول، وهو من باب التفعيل، والفعل الثلاثي المجرّد من هذه المادة «لقي» وهو يتعدى إلى مفعولين. وفي الآية مورد البحث (الله) هو الفياعل ومبلقي القرآن، والنّبي (مفعول به أول)، والقرآن مفعول ثانٍ، وحيث إنّ الفعل بني للمجهول يقوم المفعول الأوّل مقام الفاعل فرفع، وأمّا المفعول الثّاني فعلى حالة.

وهذه الحالة لا تتحقق بغير الإيمان! لأنّ الهوى والهـوس والانحـرافـات أو الرغـبات النفسية، تكون حجاباً وسداً كبيراً في هذا الطريق، ولا يمكن رفع هذا الحجاب أو السد إلا بالتقوى وضبط هوى النفس!

لذلك فقد قرأنا في الآيات آنفة الذكر: ﴿ إِنْ الَّذِينَ لا يؤمنونَ بِالآخرة زَيْنًا لَهُم أعمالهم فهم

والمثل الواضح والجلي لهذا المعنى نراه في حياة كثيرٍ من عبدة الدنيا في زماننا بشكل بيّنٍ. فهم يفتخرون ببعض المسائل ويرونها حضارة، إلّا أنّها في الواقع ليست إلّا الفضيحة والعار والذل.

فالتفسخ والحاقة عندهم دليل «الحرية».

والتعري والسفور من قبل النساء دليل «التمدن».

التكالب على بهارج الدنيا وزخارفها دليل على «الشخصيّة».

الغرق في الوان الفساد دليل «التحرر».

القتل والإجرام دليل على «القوّة».

التخريب وغصب رؤوس الأموال دليل على الاستعمار، أي البناء والعمران إل

استخدام أجهزة الإعلام العامة كالراديو والتلفزيون لتوكيد المفاهيم!!

سحق حقوق الحرومين دليل على إحترام حقوق البشر.

الأسر في قبضة المخدرات والفضائح وما إلى ذلك من أشكال الحرية!.

والتزوير والغش واقتناء الأموال من أي طريق كان وكيف كان، دليل على الجدارة والذكاء.

رعاية أصول العدل وإحترام حقوق الآخرين دليل على الضعف وعدم اللياقة!.

الكذب والدجل ونقض العهود وما إلى ذلك دليل على السياسة.

والخلاصة؛ إنّ الأعيال السيئة والقبيحة تتزين في نظر هؤلاء إلى درجة أنّهم لا يشعرون في أنفسهم بالخجل منها. بل ويفتخرون ويتباهون بها!!

وواضح إلى اين يتّجه مثل هذا العالم وماذا سيكون مصيره!!

١. المفهوم اللغوي للاستعمار مفهوم جميل، يعني الإعمار كما جاء في القرآن ﴿وانستعمركم فيها﴾ إلّا أنّ المفهوم السياسي للاستعمار هو التسلط من قبل الأجنبي واستنماره لخيرات الشعوب (المصحح).

إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ عِلِقَ عَالَسَتُ الْرَاسَانِ عَرَّمِ الْمَعَ عَلَمُ الْمَعَ الْمَعْ الْمَعَ الْمُعَلَمُ اللَّهُ الْمَعْ وَلَهُ اللَّهُ الْمَعْ وَلَهُ اللَّهُ الْمَعْ وَلَهُ اللَّهُ الْمَعْ وَلَهُ اللَّهُ الْمَعْ وَلَا اللَّهُ الْمُلْلِقُلُولُ اللَّهُ ال

# التفسير

# موسىٰ يقتبس النّور:

يجري الكلام في هذه السورة \_كها أشرنا من قبلُ \_بعد بيان أهميّة القرآن، عن قصص خمسة أنبياء عظام، وذكر أنمهم، والوعد بانتصار المؤمنين وعقاب الكافرين.

فأوَّل نبي تتحدث عنه هذه السورة، هو موسى عليه السلام أحد الأنبياء «أولي العزم» وتبدأ مباشرة بأهم نقطةٍ من حياته وأكثرها «حسّاسية» وهي لحظة نزول الوحي على قلبه وإشراقه فيه، و تكليم الله إيّاه إذ تقول الآية: ﴿إِذْ قَالَ هُوسَىٰ لأهله إِنْبِي آنست ناراً﴾ أي

 «أنستُ» فعل ماض مأخوذ من «الإيناس» وهو الرؤية المقرونة بالراحة النفسية والسكينة وإنّما يطلق على الإنسان فهو لهذا المعنى. رأيت ناراً من بعيد، فامكثوا هنيئة ﴿ سَآتِيكُم مِنْهَا بِخَبِر أُو آتِيكُم بِشُهَابِ قَبِسَ لَعَلَكُمُ تصطلون﴾ \

في تلك الليلة الظلماء، كان موسى ﴿ يَسِير بزوجته بنت النبيّ شعيب ﴿ في طريق مصر \_ وفي الصحراء \_ فهبت ربح باردة، وكانت زوجته (أهله) مُقرّباً، فأحسّت بـوجع الطلق، فوجد موسى ﴿ نفسه بمسيس الحاجة إلى النّار لتصطلي المرأة بها، لكن لم يكن في الصحراء أيّ شيء، فلم الاحت له النّار من بعيد سُرّ كثيراً، وعلم أنّها دليل على وجود إنسان أو أناس، فقال: سأمضي وآتيكم منها بخبر أو شعلة للتدفئة.

ممّا يلفت النظر أنّ موسى بين يقول لأهله سآتيكم منها بخبر أو آتيكم بشهاب قبس «بضمير الجمع لاالإفراد» ولعل هذا التعبير هو أنّ موسى بين كان معه بالإضافة إلى زوجته أطفال أيضاً... لأنّه كان قد مضى على زواجه عشر حجج (عشر سنين) في مدين... أو أنّ الخطاب بصيغة الجمع (آتيكم) يوحى بالاطمئنان في هذه الصحراء الموحشة!.

وهكذا فقد ترك موسى أهله في ذلك المكان واتَّجه نحو «النّار» التي آنسها ﴿ فَلَمَّا جَاءَهَا تودي أن بورك من في النّار ومن حولها وسبحان الله ربّ العالمين.

وهناك احتالات مختلفة عند المفسّرين في المراد من قوله تعالى: ﴿ هِنْ فَيَ النَّانَ ﴾ ﴿ وَهُنَ حَوْلِهَا ﴾ إ... فما المقصود من هذا التعبير؟!

ويبدو أنّ المراد مِن ﴿ هَن فِي النّار﴾ هو موسى نفسه، حيث كان قريباً منها ومن الشجرة المخضراء التي عندها، فكأنّ موسى كان في النّار نفسها، وأنّ المراد مِن ﴿ هَنْ حـولها ﴾ هـم الملائكة المقرّبون من ساحة القدس، الذين كانوا يحيطون بتلك الأرض المـقدّسة في ذلك الوقت.

أو أنّ المراد \_على عكس ما ذكرنا آنفاً \_فمن في النّار: هم الملائكة المقرّبون، ومن حولها هو موسى ﷺ.

وعلى كلّ حال فقد جاء في بعض الرّوايات أنّ موسى ﴿ لمَا وصل النّار ونظر بدقّة، رأى النّار تشتعل من غصن أخضر! وتتسع الشعلة لحظة بعد أخــرى، والشــجرة تــزداد

١. «الشهاب» هو النور الذي ينبثق من النّار كالعمود، وكل نور له عمود يدعى شهاباً، وفي الأصل يطلق الشهاب على واحد النيازك التي تهوي من السماء بسرعة مذهلة فتحرق بسب اصطدامها بالغلاف الجوي فيكون لها عمود من نار، «والقبس» شعلة من النّار تنفصل عنها. «وتصطلون» من الاصطلاء وهو الدفء (بالنّار).

إخضراراً وجمالاً... فلا حرارة النّار تحرق الشجرة، ولا رطوبة الشجرة تطنى، لهب النّار، فتعجب من هذا المشهد الرائع... وانحنى ليقتبس من هذه النّار ويشعل الغصن اليابس «الحطب» الذي كان معه، فأتته النّار فارتاع ورجع... فرّة يأتي موسى إلى النّار، ومرّة تأتي النّار إلى موسى، وبيّنا هو على هذه الحالة، إذا بالنداء يقرع سمعه مبشراً إيّاه بالوحي.

فالمراد أنّ موسى الله عنه بأنّه «في النّار إلى درجة عُبّر عنه بأنّه «في النّار».

والتّفسير التّالث لهذه الجملة، هو أنّ المراد من (من في النّار) هو نور الله الذي تجلّى في تلك الشعلة، والمراد من «من حولها» هو موسى الذي كان قريباً منها، وعلى كل حال لهن أجل أن لا يتوهم أحد من هذه العبارة مفهوم «التجسيم» فقد خُتمت الآية بـ ﴿سبحان الله ربّ العالمين ﴾ تنزيها له عن كلّ عيب ونقص وجسميّة وما يعترض الجسم من عوارض! ومرّة أخرى نودي موسى بالقول: ﴿ياهوسى إنّه أنا الله العزيز العكيم ﴾.

وذلك يزول عن موسى ﴿ كُلُ شُكِ وَتُردُد، وليعلم أنّ الّذي يكلمه هو ربّ العالمين، لا شعلة النّار ولا الشجرة، الربّ القوي العزيز الذي لا يغلب ولا يُقهر، والحكيم ذو التدبير في جميع الأُمور!

وهذا التعبير في الحقيقة مقدّمة لبيان المعجزة التي سيأتي بيانها في الآية التالية لأنّ الإعجاز آتٍ من هاتين الصفتين «قدرة الله» و«حكمته»، ولكن قبل أن نـصل إلى الآية التالية... ينقدح هذا السؤال وهو: من أين تيقّن موسى الله أنّ هذا النداء هو نداء الله وليس سواه؟!

يمكن أن يجاب على هذا السؤال بأنّ هذا النداء \_أو الصوت المقرون بمعجزة جليّة، وهي إشراق النّار من الغصن الأخضر «في الشجرة الخضراء» \_دليل حي على أنّ هذا أمر إلهي! ثمّ إنّه \_كها سنرى في الآية التالية \_بعد هذا النداء أمر موسى الله بإلقاء العصا وإظهار اليد البيضاء، على نحو الإعجاز، وهما شاهدان صادقان آخران على هذه الحقيقة.

ثمّ بعد هذا كله (فعلى القاعدة) فإن نداء الله له خصوصية تميزه عن كلّ نداء آخر، وحين يسمعه الإنسان يؤثر في روحه وقلبه تأثيراً لا يخالطه الشك أو التردد بأنّ هذا النداء هو نداء الله سنحانه.

وحيث إنّ الصدع بالرسالة والبلاغ (وأية رسالة وبلاغ... رسالة إلى جبار مستكبر ظالم كفرعون)، لابدّ له من قوّة ظاهرية وباطنية وسند على حقانيّته... فلذا أمر موسى بأن يلتي عصاه: ﴿وَلَلْق مصاك ﴾. فألق موسى عصاه، فتبدلت تعباناً عظيماً، فلمّا رآه موسىٰ يتحرك بسرعة كما تتحرك الحيّات الصغار خاف وولّى هارباً ولم يلتفت إلى الوراء: ﴿فلمّارآها تهتزّ كأنّها جانَ ولّىٰ هديراً ولم يعقّب ﴾ . \

. ويحتمل أنّ عصا موسى تبدلت بادى، الأمر إلى حيّة صغيرة، ثمّ تحولت إلى أفعى كبيرة في المراحل الأخر!

وهنا خوطب موسى مرّة أخرى أن ﴿يا موسى لا تخف إنّي لا يخاف لديّ المرسلون ﴾.

فهنا مقام القرب، وحرم أمن الله القادر المتعال.

وهنا لا معنىٰ للخوف والوحشة، ومعنى الآية؛ أن يا موسى إنّك بين يدي خالق الوجود العظيم، والحضور عنده ملازم للأمن المطلق!

ونقرأ نظير هذا التعبير في الآية ٣١ من سورة القصص: ﴿يا موسى أقبل والتخف إنك من اللَّمنين ﴾.

إلاّ أنّ في الآية التالية استثناءاً للجملة السابقة، حيث ذكره القرآن فقال: ﴿ إِلَّا مِنْ ظَلْمِ ثُمَّ بدّل حُسنا بعد سوء فإتي عَفُورُ رحيمَ ﴾ إ.

وهناك رأيان مختلفان لدى المفسّرين في علاقة الاستثناء بالجملة:

فالرأي الأول: أنّ هناك حذفاً ذيل الآية آنفة الذكر وتقديره: إنّك من الآمنين وغير الأنبياء ليس آمناً، ثمّ استثنى سبحانه من ذلك «بإلا» من ظلم ثمّ بدل حسناً، فهو من الآمنين أيضاً لأنّ الله غفور رحيم.

والقاني: أنّ الاستثناء من ضمن الجملة، والظلم إشارة إلى ترك الأولى الذي قد يقع من الأنبياء، وهو لا ينافي مقام العصمة، ومعنى الآية على هذا الرأي: أنّ الأنبياء في حال ترك الأولى غير آمنين أيضاً، وأنّ الله يحاسبهم حساباً عسيراً، كما جاء في آيات القرآن عن قصة آدم وقصة يونس المناها !

إِلَّا أُولئك الذين التفتوا إلى ترك الأولى، وانعطفوا نحو الله الرحيم، فبدلوا حسناً وعملاً صالحاً بعد ذلك، كما جاء في شأن موسى ﷺ نفسه في قصّة قتله الرجل القبطي، إذ اعترف

\_\_\_\_\_. ١. يعتقد بعض المفسّرين أنَّ «الجان» مأخوذ من الجن، وهو الموجود غير المسرئي، لأنَّ الحسّبات الصغيرة تتحرك بين العشب في الأرض وتخفي نفسها.

موسى بتركه الأولى، فقال: ﴿رَبِّ إِنِّي طِّلَمِت نَفْسِي فَاغْفُر لِي﴾ ﴿

أمّا المعجزة الثّانية التي أمر موسى أن يظهرها، فهي اليد البيضاء، إذ تقول الآية: ﴿وأدخل يدك في جيبك تخرج بيضاء هن غيرسو.﴾.

والقيد ﴿ مَنْ غيرسو ﴾ إشارة إلى أنّ بياض اليد ليس من برصٍ ونحوه، بل هو بسياضٌ نوراني يلفت النظر، وهو بنفسه كاشف عن إعجاز وأمر خارق للعادة.

ومن أجل أن يظهر الله تعالى عنايته ولطفه لموسى أكثر، وكذلك منح الفرصة للمنحرفين للهداية أكثر، قال لموسى بأنّ معاجزه ليست منحصرة بالمعجزتين الآنفتين، بل ﴿ في تسع آيات إلى فرعون وقومه إنّهم كانوا قوماً فاسقين ﴾ `

ويستفاد من ظاهر الآية أنّ هاتين المعجزتين من مجموع تسع معاجز «آيات» موسى المعروفة، وقد استنتجنا ذلك من الآية ١٠١ من سورة الإسراء، وإن المعاجز السبع الأُخر هي:

۱-الطوفان، ۲-الجراد، ۳-كنثرة الضفادع، ٤- تبدل لون نهـر النـيل كـلون الدم،
 ٥-الآفات في النباتات، وكل واحدة من هذه المعاجز الخمس تعدّ إنذاراً لفرعون وقومه،
 فكانوا عند البلاء يلجأون إلى موسى ليرفع عنهم ذلك.

أمّا المعجز تان الأخريان فهما: ٦-القحط «السنين»، ٧- ونقص الثمرات، إذ أشارت إليهما الآية ١٣٠ من سورة الأعراف فقالت: ﴿ ولقد أخذنا آل فرعون بالسّنين ونقص من الشّمرات لحلهم يَدْتَحُرون ﴾ ... «ولمزيد الإيضاح يراجع التّفسير الأمثل ذيل الآية ١٠١ من سورة الإسراء».

وأخيراً تعبّاً موسى بأقوى سلاح \_من المعاجز \_فجاء إلى فرعون وقومه يدعوهم إلى الحق، كما يصرح القرآن بذلك في آيته التالية ﴿ فَلَمَّا جَائِلُهُمْ آيَاتُنَا مُبْصَرَةً قَالُوا هُذَا سُحَرً هُبِينَ﴾.

و معلوم أنّ هذا الإتّهام «بالسحر» لم يكن خاصّاً بموسى ﷺ، بل اتّخذه المعاندون ذريعة بوجه الأنبياء، ليجعلوه سدّاً في طريق الآخرين، والإتّهام بنفسه دليل واضح على عظمة ما بصدر من الأنبياء خارقاً للعادة، بحيث اتّهموه بالسحر.

۱. القصص، ۱۹.

٢. الجار والمجرور ﴿ في تسع آيات ﴾ إمّا متعلقان بجملة (إذهب) أو بأحد أفعال العموم المقدرة.. وقد تكون (في) بمعنى (مع) و(إلى فرعون) متعلق بالجملة ذاتها، أو بجملة أنت مرسل بها المفهومة من السياق تقديراً.

مع أنّنا نعرف أنّ الأنبياء كانوا رجالاً صالحين صادقين طلّب حق مخلصين، أمّا السحرة فهم منحرفون ماديّون تتوفر فيهم جميع صفات المدلّسين «أصحاب التزوير».

وإضافة إلى ذلك فإنّ السحرة كانت لديهم قدرة محدودة على الأعمال الخارقة، إلّا أنّ الأنبياء فقد كان محتوى دعوتهم ومنهاجهم وسلوكهم يكشف عن حقانيتهم، وكانوا يقومون بأعمال غير محدودة، بحيث كان ما يقومون به معجزاً لا يشبه سحر السحرة أبداً.

وممًا يلفت النظر أنّ القرآن يضيف في آخر الآية -محل البحث -قائلاً: إنّ هذا الإنهام لم يكن لأنّهم كانوا في شك من أمرهم ومترددين فعلاً. بل كذبوا معاجز أنبيائهم مع علمهم محقانيتها ﴿ وجحدُول بها واستيقنتها أنفسهم ظلها وعلولً﴾.

ويستفاد من هذا التعبير أنّ الإيمان له حقيقة وواقعية غير العلم واليقين، ويمكن أن يقع الكفر جحوداً وإنكاراً بالرغم من العلم بالشيء!.

وبعبارة أخرى: إنّ حقيقة الإيمان هي الإذعان والتسليم - في الباطن والظاهر - للحقّ، فبناءً على ذلك إذا كان الإنسان مستيقناً بشيءٍ ما، إلّا أنّه لا يذعن له في الباطن أو الظاهر فليس له إيمان، بل هو ذو كفر جحودي، وهذا موضوع مفصل، ونكتفي هنا بهذه الإشارة.

لذلك فإنّنا نقرأ حديثاً عن الإمام الصادق على يذكر فيه ضمن عدّه أقسام الكفر الخمسة «كفر الجعود» ويبيّن بعض شعبه بالتعبير التالي (هو أنّ يجحد الجاحد وهو يعلم أنّه حق قد استقرّ عنده). \

وممّا ينبغي الالتفات إليه أنّ القرآن يعدّ الباعث على إنكار فرعون وقومه أمرين:الأوّل الظلم، والثّاني العلوّ: ﴿ ظلما وعلوّلُ﴾.

ولعل «الظلم» إشارة إلى غصب حقوق الآخرين، و«العلوّ» إشارة إلى طلب التفوّق على بني إسرائيل.

أيّ إنّهم كانوا يرون أنّهم إذا أذعنوا لموسى عَنْ وآمنوا به وبآياته، فإنّ منافعهم غير المشروعة ستكون في خطر، كما أنّهم سيكونون مع رقيقهم «بنى إسرائيل» جنباً إلى جنب، ولا يكنهم تحمل أيّ من هذين الأمرين.

أو أنَّ المراد من الظلم هو ظلم النفس أو الظلم بالآيات، وأنَّ المراد من العلوَّ هو الظلم

١. اصول الكافي، ج ٢، ص ٢٨٧، (باب وجوه الكفر).

للآخرين، كما جاء في الآية ٩ من سورة الأعراف ﴿بِماكانوابِآياتنا يظلمون ﴾.

وعلى كل حال، فإنّ القرآن يذكر عاقبة فرعون وقومه على أنّه درس من دروس العبرة، في جملة موجزة ذات معنى كبير، مشيراً إلى هلاكهم وغرقهم فيقول: ﴿فانظركيف كان عاقبة المفسدين﴾

والقرآن هنا لا يرفع الستار عن هذه العاقبة، لأنّ قصّة هؤلاء الكفرة ونهايتهم الوخيمة ذكرها في آيات أُخرى واكتنى هنا بالإشارة إلى تلك الآيات ليفهم من يفهم.

والقرآن يعوّل -ضمناً على كلمة (مفسد) مكان ذكر جميع صفاتهم السيئة، لأنّ الإفساد له مفهوم جامع يشمل الإفساد في العقيدة، والإفساد في الأقوال والأعمال، والإفساد على المستوى الفردي، والمستوى الجماعي، فجمع كلّ أعماهم في كلمة (المفسدين).

#### الآيتان

وَلَقَدْءَ انَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمَا وَقَالَا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرِ مِّنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَنْ وَوَرِتَ سُلَيْمَنُ دَاوُدَ وَقَالَ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَاذَا لَهُ وَٱلْفَضَلُ ٱلْمُبِينُ شَنَّ :

# التفسير

### محومة داود وسُليمان 😅 :

بعد الكلام عن جانب من قصّة موسى في في هذه السورة، يتحدّث القرآن الكريم عن نبيّين آخرين من الأنبياء العظام، وهما «داود» و«سليمان»... والكلام على داود لا يتجاوز الإشارة العابرة، إلّا أنّ الكلام على سليان أكثر استيعاباً.

وذكر هذا المقطع من قصة هذين النبيّين بعد قصة موسى في الأنبياء الأخرين، هو أنبياء بني إسرائيل أيضاً، وما نجده من اختلافٍ بين تاريخها وتاريخ الأنبياء الآخرين، هو أنها ونتيجة للإستعداد الفكري وملاغة الحيط الاجتاعي في عهدهما قد وقف إلى تأسيس حكومة عظيمة، وأن ينشرا بالإستعانة والإفادة من حكومتها دين الله، لذلك لا نجد هنا أثراً أو خبراً عمّا عهدناه من أسلوب في تلك الآيات التي كانت تستكلم عن الأنبياء الآخرين، وهم يواجهون قومهم المعاندين، ورتما نالوا منهم الأذى والطرد والاخراج من مدنهم وقراهم.. فالتعابير هنا تختلف عن تلكم التعابير تماماً.

ويدلّ هذا بوضوح أنّه لو كان المصلحون والدعاة إلى الله يوفقون إلى تشكيل حكومة لما بقيت معضلة ولغدي طريقهم معبداً سالكاً.

وعلى كل حال، فالكلام هنا عن العلم والقدرة والعظمة، وعن طاعة الآخرين حــــــى الجن والشياطين لحكومة الله وعن تسليم الطير في الهواء والموجودات الأخر لحكومة الله!. وأخيراً، فإنّ الكلام عن مكافحة عبادة الأصنام عن طريق الدعوة المنطقية، ثمّ الإفادة من قدرة الحكومة!.

وهذه الأمور هي التي ميّزت قصّة هذين النبيّين عن الأنبياء الآخرين.

الطريف، أنّ القرآن يبدأ من مسألة «موهبة العلم» التي هي أساس الحكومة الصالحة القوية، فيقول: ﴿ ولقد آتينا دلوود وسليمان علماً ﴾

وبالرغم من أنّ كثيراً من المفسّرين أجهدوا أنفسهم وأتعبوها ليعرفوا هذا العلم الذي أوتيه سليمانُ وداودُ، لأنّه جاء في الآية بصورة مغلقة. فقال بعضهم: هو علم القضاء، بقرينة الآية ٢٠ من سورة ص: ﴿وَآلَينَاهُ الحكمة وقصل الخطاب﴾ والآية ٧٩ من سورة الأنبياء: ﴿وَكَلَا آلَينَا حَكُما وَعَلَما وَعَلَما ﴾

وقال بعضهم: إنّ هذا العلم هو معرفة منطق الطير بقرينة الآية ﴿ عُلَّمُنا هُنطق الطيري.

وقال بعضهم: إنّ المراد من هذا العلم هو صنعة الدروع، بقرينة الآية ٨٠ مــن ســورة الأنبياء ﴿صنعة لبوس لكم لتحصنكم من بأسكم﴾.

إلّا أنّ من الواضح أنّ العلم هنا له مفهوم واسع، بحيث يحمل في نفسه علم التوحيد والإعتقادات المذهبية والقوانين الدينية، وكذلك علم القضاء، وجميع العلوم التي ينبغي توفرها لمثل هذه الحكومة الواسعة القوية... لأنّ تأسيس حكومة إلهيّة على أساس العدل... وحضارة عامرة حرّة... دون الإفادة من علم واسع غير ممكن... وهكذا فإنّ القرآن يعدُّ مقام العلم لتشكيل حكومة صالحة أول حجر أساس لها!.

وبعد هذه الجملة ينقل القرآن ما قاله داود وسليان من ثناء لله: ﴿ وَقَالا للحمدلله اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ فَقُلنا على كثير من عباده المؤمنين﴾.

والذي يجلب النظر هو أنّه بعد بيان هذه الموهبة الكبيرة «العلم» يجري الكلام عن «الشكر» مباشرة... ليكون واضحاً أنّ كل نعمة لابدّ لها من شكر، وحقيقة الشكر هو أن يستفاد من النعمة في طريقها الذي خلقت من أجله.

وهذان النبيّان العظيمان على استفادا من نعمة عالمهما الاستفادة القاصوي في تانظيم حكومة إلهيّة.

وقد جعل داود وسليان معيار تفضيلها على الآخرين «العلم» لا القدرة ولا الحكومة، وعدّا الشكر للعلم لا لغيره من المواهب، لأنّ كلّ قيمة هي من أجل العلم، وكلّ قدرة تعتمد أساساً على العلم. والجدير بالذكر أنّهما يشكران اللّه ويحمدانه لتفضيلهما ولحكومتهما على أمّة مؤمنة. لأنّ الحكومة على أمّة فاسدة غير مؤمنة ليست مدعاة للفخر!

وهنا ينقدح هذا السؤال، وهو: لم قال داود وسليان ﴿الحمد لله الذي فضلنا على كثيرهن عباده المؤمنين ﴾ ولم يقولا على عباده المؤمنين جميعاً، مع أنّها كانا نبيّين، وهما أفضل أهل عصرهما؟

ولعلّ هذا التعبير رعاية لأصول الأدب والتواضع، إذ على الإنسان أن لا يرى نـفـــه أفضل من الجميع في أي مقام كان!

أو لائمها كانا ينظران إلى جميع الأزمنة، ولم ينظرا إلى مقطع زمني خاص، ونعرف أنّ على مدى التاريخ يوجد أنبياء كانوا أفضل منهها.

والآية التالية تتكلم على إرث سليان أباه داود أولاً، فتقول: ﴿وورث سليمانُ دلوود﴾. وهناك كلام بين المفسّرين في المراد من الإرث هنا، ما هو؟

فقال بعضهم: هو ميراث العلم فحسب... لأنّ في تصورهم أنّ الأنبياء لا يورثون.

وقال بعضهم: هو ميراث المال والحكومة، لأنّ هذا المفهوم يتداعى إلى الذهن قبل أي مفهوم آخر.

وقال بعضهم: هو منطق الطير.

ولكن مع الإلتفات إلى أنّ الآية مطلقة، وقد جاء في الجمل التالية الكلام على العلم وعن جميع المواهب ﴿ أُوتِينَا هِن كُلُ شِي ﴾ فلا دليل على حصر مفهوم الآية وجعله محدوداً، فبناءً على ذلك فإنّ سليان ورث كل شيء عن أبيه.

وفي الرّوايات الواردة عن أهل البيت عَنْمُ أنّهم كانوا يستدلون بهذه الآية على عـدم صحة ما نسب إلى النّبي صلّى الله عليه وآله وسلّم من حديث «نحن معاشر الأنبياء لا نورث وما تركناه صدقة» وأنّه ساقط من الاعتبار لمخالفته كتاب الله.

وفي بعض الأحاديث عن أهل البيت الله الله المجع أبوبكر على أخذ فدك من فاطمة الله ، محتجاً بالحديث آنف الذكر، جاءته فاطمة الله فقالت: يا أبابكر، أفي كتاب الله أن ترث أباك ولا أرث أبي؟! لقد جئت شيئاً فريّاً، فعلى عمد تركتم كتاب الله ونبذتموه وراء ظهوركم، إذ يقول: ﴿وورث سليمان داود﴾ .

١. راجع كتاب الإحتجاج للطبرسي طبقاً لما جاء في تفسير نور التقلين، ج ٤، ص ٧٥.

ثم تضيف الآية حَاكية عن لسان سليان ﴿وقال يا أيّها النّاس علّمنا منطق الطّير وأوتينا من كلّ شيء إنّ هذا لهو الفضل المبين﴾.

وبالرغم من ادّعاء بعضهم أنّ تعبير النطق والكلام في شأن غير الناس لا يمكن إلّا على نحو الجاز... إلّا أنّه إذا أظهر غير الإنسان أصواتاً من فمه كاشفاً عن مطلبٍ ما، فلا دليل على عدم تسميته نطقاً، لأنّ النطق كل لفظ مبين للحقيقة والمفهوم أ

ولانريد أن نقول أنّ ما يظهر من أصوات الحيوانات عند الغضب أو الرضا أو الألم أو إلانها أو الألم أو إلانها الشوق لأطفالها هو نطق، كلّا فهي أصوات تقترن بحالات الحيوان... إلّا أنّنا \_كها سيأتي في الآيات التالية \_ سنرى بتفصيل أنّ سليان تكلم مع الهدهد في مسائل وحمد له رسالة... وطلب منه أن يتحرّى جوابها.

وهذا الأمريدلّ على أنّ الحيوانات بالإضافة إلى أصواتها الكاشفة عبن حالاتها الخاصة... لها القدرة على النطق في ظروف خاصة بأمر الله، كما سيأتي الكلام في شأن تكلم النمل في الآيات المقبلة إن شاء الله.

وبالطبع فإنّ النطق استعمل في القرآن بمعناه الوسيع، حيث يبيّن حقيقة النطق ونتيجته، وهو بيان ما في الضمير، سواءً كان ذلك عن طريق الألفاظ أو عن طريق الحالات الأخر، كما في قوله تعالى: ﴿ هذا كتابنا ينطق عليكم بالحقّ ﴿ إِلّا أَنّه لا حاجة إلى تفسير كلام سليان ومنطق الطير بهذا المعنى ... بل طبقاً لظاهر الآيات، فإنّ سليان كان بإمكانه أن يعرف ألفاظ الطير الخاصة الدالة على مسائل معيّنة فيشخّصها، أو أنّه كان يتكلم معها فعلاً.

وسنتكلم في هذا الشأن في البحوث إن شاء الله تعالى.

أمّا جملة ﴿ لُوتِينَا مِن كُلِّ شِي ﴾ فهي على خلاف ما حدده جماعة من المفسّرين. لها مفهوم واسع شامل... فهي تشمل جميع الأسباب اللازمة لإقيامة حكومة الله في ذلك الحين... وأساساً فإنّ الكلام سيقع ناقصاً بدونها، ولا يكون له إرتباط واضح بما سبق.

أ. يقول ابن منظور في لسان العرب: «النطق» هو التكلم، ثمّ يضيف «وكلام كل شيء منطقه». ومنه قبوله تعالى: ﴿علَمنا منطق الطّير﴾ تمّ ينقل عن بعض علماء العرب \_ وهو ابن سيده \_ أنّه «خلافاً لما قال بعضهم؛ إنّ النطق خاص بالإنسان، فقد يستعمل النطق في غير الإنسان». وينبغى الإلتفات إلى أنّ الفلاسفة وعلماء المنطق أطلقوا النطق على القدرة على التفكير الذي يعطي الإنسان التمكن من الكلام.
٢. الجائية، ٢٩.

وهنا يثير الفخر الرازي سؤالاً فيقول: أليس التعبير بـ (علمنا) و(أوتينا) من قبيل كلام المتكبرين؟!

ثم يجيب على سؤاله هذا بالقول: إنّ المراد من ضمير الجمع هنا هو سليمان وأبوه، أو هو ومعاونوه في الحكومة. وهذا التعبير مستعمل حين يكون الشخص في رأس هيئةٍ ما، أن يتكلم عن نفسه بضمير الجمع!.

# بحوث

### ١\_ علاقةُ الدين بالسيّاسة

خلافاً لما يتصوره أصحاب النظرة الضيقة من أنّ الدين مجموعة من النصائح والمواعظ، أو المسائل الخاصة بالحياة الشخصيّة للإنسان. بل هو مجموعة من القوانين والمناهج الحيوية التي تستوعب جميع مسائل حياة الإنسان وخاصة المسائل الاجتاعية.

فقد بُعث الأنبياء لإقامة القسط والعدل كما في الآية ٢٥ من سورة الحديد، إذ يـقول سبحانه: ﴿لِيقُوم النّاس بالقسط».

وليضع الأنبياء عن الناس: ﴿ إصرهم والأغلال التي كانت عليهم فيتمتعوا بالحرية كا أشارت إلى ذلك الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

والدين رحمة ومنجاة للمستضعفين وتخليصهم من نير المتكبرين الظالمين.

والدين \_ أخيراً \_ مجموعة من التعاليم والتربية في مسير تزكية الإنسان والرقي به نحو الكمال كما أشارت إليه الآية ٢ من سورة الجمعة.

وبديهي أنّ هذه الأهداف الكبرى لا يمكن أن تتحق دون إقامة الحكومة! فمن ذا يستطيع أن يقيم القسط بين الناس بمجرّد التوصيات الأخلاقيّة؟.. أو أن يقطع أيدي الظالمين عن المستضعفين، ويضع الإصر والأغلال عن يدي الإنسان ورجليه دون الاستناد إلى قدرة شاملة!!

ومن يستطيع أن ينشر الثقافة الصحيحة والمسائل التربوية في مجتمع يـشرف عـليه المفسدون، فيمنح القلوب الملكات الأخلاقيّة؟

وهذا هو ما تقوله بأنّ الدين لا ينفصل عن السياسة، فإذا انفصل الدين عن السياسة فقد فقد وشُلت يده، وإذا انفصلت السياسة عن الدين تبدّلت إلى عنصر مخرب يستغله أصحاب المنافع الشخصية!

إنّ النّبي تَتَبُّؤُتُهُ إِنّمًا وفق لنشر هذا الدين القويم السماوي في أرجاء العالم بسرعة، لأنّه أسس حكومته في أوّل فرصة واتته، وتابع أهدافه الإلهية عن طريق الحكومة الإسلامية.

وهناك بعض الأنبياء بمن نال مثل هذا التوفيق فنشروا دعوتهم إلى الله في الأرض أفضل بشكل... أمّا من لم تسمح لهم الفرصة بإقامة حكومة إلهيّة، فإنّهم لم يحالفهم التوفيق كثيراً في نشر رسالتهم الإلهية.

# ٢- آيات المكومة الإلهيّة

ممًا يلفت النظر أنّنا نجد في قصّة سليمان وداود \_بصورة واضحة \_ أنّهما استطاعا أن يقلعا جذور الشرك وآثاره بسرعة، وأن يقيما نظاماً إلهياً عادلاً. نظاماً يقوم على أسس وأركان \_ طبقاً لما في الآيات محل البحث \_ العلم والمعرفة والإطلاع في المجالات المختلفة.

نظاماً يتوّج منهجه اسم الله، فهو على رأس لوحته.

نظاماً استعمل كل قواه حتى الطائر، من أجل الوصول إلى أهدافه.

نظاماً جعل الشياطين مغلولةً، والظالمين أذلاء لا يتجاوزون حدودهم.

وأخيراً فإنّ هذا النظام كانت لديه القدرة النظامية «العسكرية» الكيافية، والجهاز التجسس «الأمني»، والأفراد المتخصصون في المجالات الاقتصادية والإنتاجيّة والعلمية المختلفة، وكل ذلك كان تحت خيمة «الإيمان» ومظلّة «التوحيد».

#### ٣ـ منطق الطير

في الآيات المتقدمة والآيات التالية بعدها التي تذكر قصّة سليمان والهمدهد، إشارة صريحة إلى منطق الطير، وبعض ما يتمتع به الحيوان من شؤون.

وممّا لا شك فيه أنَّ الطيور كسائر الحيوانات تظهر أصواتاً في حالاتها المختلفة. بحيث يمكن معرفتها بدقّة، أنَّ أيَّ صوتٍ يعبّر عن الجوع؟ وأيّ صوت يعبر عن الغضب؟ وأي صوت يعبر عن الرضا؟ وأيّ صوت يعبر عن الرضا؟ وأيّ صوت يعبر عن الرضا؟ وأيّ صوت يعبر عن القلق والاستيحاش والرعب؟.

فهذه الأصوات من أصوات الطيور، لا مجال للشك والتردد فيها، وكلّنا نعرفها مع اختلاف في كثرة الإطلاع أو قلّته! إلّا أنّ آيات هذه السورة \_ بحسب الظاهر \_ تـببّن

موضوعاً أوسع ممّا ذكرناه آنفاً... فالبحث هنا عن نطقها بنحو «معمّى خنيّ» بحيث ينطوي على مسائل دقيقة، والبحث عن تكلمّها وتفاهمها مع الإنسان... وبالرغم من أنّ هذا الأمر مدعاة لتعجب بعضهم، إلّا أنّه مع الإلتفات إلى المسائل المختلفة التي كتبها العلماء ومشاهداتهم الشخصية في شأن الطيور، لا يكون الموضوع عجيباً.

فتحن نعرف عن ذكاء الطيور مسائل أعجب من هذا.

فبعضها لديها المهارة في صنع أعشاشها وبيوتها بشكل أنيق، قد يفوق عمل مهندسينا أحياناً.

وبعض الطيور تعرف عن وضع أفراخها في المسقبل، وحاجاتها، وتعمل لها عملاً دقيقاً، بحيث تكون مثار إعجابنا جميعاً.

وتوقعها لما سيكون عليه الجوّ حتى بالنسبة لعدّة أشهر تالية، ومعرفتها بوقوع الزلازل قبل أن تقع، وقبل أن تسجلها مقاييس الزلازل المعروفة!

والتعليمات التي تصدر إلى الحيوانات في «السيرك» ونشاطاتها وأعمالها الخارقة للعادة الحاكية عن ذكائها العجيب.

أعهال النمل وحركاته العجيبة وتمدنه المثير.

عجائب حياة النحل، وما تقوم به من أعمال محيرة.

معرفة الطيور المهاجرة بالطرق الجويّة، وقد تقطع المسافة بين القطبين الشالي والجنوبي! خبرة الأسماك في مهاجرتها الجماعية في أعماق البحار.

كل ذلك من المسائل العلمية المسلّم بها، كما أنّها دليل على وجود مرحلة مهمّة مسن الإدراك أو الغريزة ـأو ما شئت فسمّه ـ في هذه الحيوانات!.

وجود الحواس غير الطبيعية في الحيوانات كالرادار للخفاش، وحاسة الشم القوية في بعض الحشرات، والنظر الحاد عند بعض الطيور، وأمناها، دليل آخر على أنها ليست منخلفة عنّا في كل شيء!

فع الأخذ بنظر الاعتبار جميع ما بيناه، لا يبق مجال للعجب من أنّ لهذه الحيوانات تكلماً ونطقاً خاصاً، وأنّها تستطيع أن تتكلم مع الإنسان الذي يعرف، «ألف باءها»... وقد وردت الإشارة في آيات القرآن إلى هذا المعنى، ومنها الآية ٣٨ من سورة الأنعام ﴿ وها هن دلبّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا لُهم لَمثالكم ﴾ (

١. كان لنا بحث آخر ذيل الآية ٣٨ من سورة الأنعام.

وفي الرّوايات الإسلامية أمور كثيرة أيضاً، تكشف عن نطق الحيوانيات وخاصة الطيور... وحتى أنه نقل لكلّ «منطقً» هو بمثابة الشعار، بحيث يطول المقام بنا لو تعرضنا له بالتفصيل \.

فني رواية عن الإمام أبي عبد الله الصادق ﴿ أَنَّه قال: قال أميرالمؤمنين علي الله لابن عباس: «إنَّ الله علَّمنا منطق الطير كما علَّم سليمان بن داود ومنطق كل دابة في برّ أو بحر» ٢.

## ٤\_ رواية «نمن معاشر الأنبياء لا نورّث»

نقل أهل السنة في كتبهم المختلفة حديثاً عن النّبي تَنْكُرُهُ مضمونه أنّه قال: «نحن معاشر الأنبياء لا نورّث، ما تركناه صدقة». وربّما نقل الحديث في بعض الكتب بحذف الجملة الآولى والاكتفاء بعبارة: «ما تركناه صدقة».

وسند هذا الحديث ينتهي في كتب أهل السنة المشهورة إلى «أبي بكر» \_ غالباً \_ إذ تولّى بعد النّبي تَنْهَيُّ زمام أمور المسلمين، وحين طلبت منه سيدة النساء فاطمة بين أو بعض أزواج النّبي ميراثها منه امتنع عن دفع ميراث النّبي تَقَيَّقُ إليها استناداً إلى الحديث آنف الذكر.

وقد نقل هذا الحديث «مسلم» في صحيحه، الجزء ٣\_كتاب الجهاد والسير ص ١٣٧٩، و«البخاري» في الجزء الثامن من كتاب الفرائض ص ١٨٥، وجماعة آخرون في كتبهم.

ممّا يلفت النظر أنّ «البخاري» نقل في صحيحه حديثاً عن «عائشة» أنّها قالت: «إنّ فاطمة والعباس عَبِينَ أَنيا أبابكر يلتمسان ميراثها من رسول الله، وهما حيننذ يطلبان أرضيها من فدك وسهمها من خيبر، فقال أبوبكر: سمعت رسول الله عَبَيْنَ يقول: لا نورّث... ما تركناه صدقة، إمّا يأكل آل محمّد من هذا المال... قال أبوبكر: والله لا أدع أمراً رأيت رسول الله يصنعه فيه إلّا صنعته «قال» فهجرته فاطمة فلم تكلمه حتى ما تت ال

وبالطبع فإنّ هذا الحديث فيه مجال للنقد والطعن من جهات متعددة، إلّا أنّنا تقتصر في هذا التّفسير على ذكر ما يلي:

1\_إنَّ هذا الحديث لا ينسجم مع نصَّ القرآن... ووفقاً للقواعد الأصولية التي عندنا، أنَّ

ا. لمزيد الإطلاع يراجع تفسير القرطبي، ذيل الآيات مورد البحث وتفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٧٧. فما بعد.
 ٢. المصدر السابق، ص ٨١.
 ٣. صحيح البخاري، ج ٨، ص ١٨٥.

كلَّ حديث لا يوافق كتاب الله ساقط عن الاعتبار، ولا يمكن التعويل على أنَّــه حـــديث شريف من أحاديث النَّبي أو المعصومين ﷺ

فني الآيات آنفة الذكر، ورد «وورث سليمان داود» وظاهر الآية مطلق يشمل حتى الأموال.. ونقرأ في شأن يحيى وزكريا ﴿يرثني ويرت هن آل يعقوب ﴿ «مريم الآية ٢». ولا سيا في ما يخصّ زكريا، فإن كثيراً من المفسّرين أكّدوا على الأمور المالية!.

إضافة إلى ذلك فإنّ ظاهر آيات الإرث في القرآن الجيد عام ويشمل جميع الموارد.

وربّما كان لهذا السبب أن يفسّر «القرطبي» \_مضطراً \_الحديث على أنّه غالباً ما يكون كذلك، لا أنّه عام، وقال: هذا مثل قولهم: إنّا \_معشّر العربِ \_أقرى الناس للضيف، مع أن هذا الحكم غيرُ عام .

إِلّا أنّ من الواضّح أنّ هذا الكلام ينني «قيمة هذا الحديث...» لأنّنا إذا توسّلنا بهذا العذر في شأن سليان ويحيي، فإنّ شموله للموارد الأخرى غير قطعي أيضاً.

٣-إنّ الرّواية المتقدمة تعارض رواية أخرى تدلّ على أنّ أبابكر صمّم على إعادة فدك إلى فاطمة الريّان، إلّا أنّ الآخرين منعوه، كما نقرأ في سيرة الحلبي: إنّ فاطمة قالت له: من يرثُك؟ إقال أهلي وولدي فقالت: فما لي لا أرث أبي؟ وفي كلام سبط بن الجوزي: إنّه كتب لها بفدك ودخل عليه عمر فقال: ما هذا؟ فقال: كتاب كتبته لفاطمة بميراثها من أبيها. فقال: فاذا تنفق على المسلمين، وقد حاربتك العرب كما ترى؟ ثمّ أخذ عمر الكتاب فشقّه لم

سيد الله عنه النّبي نَبْلَيْهُ موضوع الإرث وينهى عنه بصراحة، ويجــرؤ أبــوبكر عــلى عنه بصراحة، ويجــرؤ أبــوبكر عــلى مخالفته؟! ولم استند عمر إلى المسائل العسكرية وحاجة المعارك، ولم يستند إلى الرواية؟!

إنّ التحقيق الدقيق - في الروايات الآنفة - يدل على أنّ الموضوع لم يكن موضوع نهي النّبي عن الإرث، كما أثاره أبوبكر، بل المهم هنا المسائل السياسية آننذ، وهذه المسائل هي ما تدعونا إلى أن نتذكر مقالة ابن أبي الحديد المعتزلي إذ يقول: سألت أستاذي «علي بن الفارقي»: أكانت فاطمة، صادقة ؟ فقال: نعم. قلتُ: فلم لم يدفع إليها أبوبكر فدك وهي عنده صادقة ؟ يقول: المعتزلي: فتبسم أستاذي، ثمّ قال كلاماً لطيفاً مستحسناً مع ناموسه وحرمته

ا. تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٤٨٨٠، ذيل الآيات مورد البحث.
 ٢. سيرة الحلبي، ج ٣، ص ٣٩١.

وقلّة دعابته، قال: لو أعطاها اليوم فدكاً بمجرّد دعواها، لجاءت إليه غداً وإدعت لزوجها الخلافة ولم يمكنه الإعتذار بشيء لأنّه يكون قد أسجل على نفسه أنّها صادقة فيما تــدعى كائناً ماكان من غير حاجة إلى بينّة ولاشهود .

٣-الرواية المعروفة عن النبي الواردة في كثير من كتب أهل السنة والشيعة: «العماء ورثة الأنبياء»

وما نقل عنه على أيضاً: «إنّ الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً». ``

يُستفاد من مجموع هذين الحديثين أنّ الهدف الأساس للأنبياء نشر العلم، وهم يفخرون به، وأهم ما يتركونه هو الهداية. ومن يحصل على الحظ الكبير من العلم والمعرفة فهو وارثهم الأصيل... بصرف النظر عن الأموال التي يرثها عنهم، ثمّ إنّ هذا الحديث منقول في المعنى، وعُبّر عنه تعبيراً سيئاً ويحتمل أن يكون (ما تركناه صدقة) المستنبط من بعض الرّوايات مضاف عليه.

ولكي لا يطول بنا الكلام ننهي كلامنا ببحث للمفتر المعروف من أهل السنة «الفخر الرازي» الذي أورده ذيل الآية ١١ من سورة النساء إذ يقول: من تخصيصات هذه الآية «آية الإرث» ما هو مذهب أكثر المجتهدين، أنّ الأنبياء على لا يورّثون، والشيعة خالفوا فيه... رُوي أنّ فاطمة على الملبت الميراث ومنعوها منه احتجوا بقوله على «نحن معاشر الأنبياء لا نورّث.. ما تركناه صدقة».. فعند هذا احتجت فاطمة على بعموم قوله: ﴿للذّكرهمُلُ عَمُوم الدّرَنين وكانّها أشارت إلى أنّ عموم القرآن لا يجوز تخصيصه بخبر الواحد.

ثمّ يضيف الفخر الرازي قائلاً: إنّ الشيعة قالوا: بتقدير أن يجوز تخصيص عموم القرآن بخبر الواحد، إلّا أنّه غير جائز هنا وبيانه من ثلاثة أوجه:

«أحدها»: أنّه على خلاف قوله تعالى حكاية عن زكريا ﴿ ويراتني ويسرت من آل يعقوب ﴿ «مريم الآية ٢» وقوله تعالى: ﴿ وورت سليمان داوود ﴾ قانوا: ولا يمكن حمل ذلك على وراثة العلم والدين، لأنّ ذلك لا يكون وراثة في الحقيقة، بل يكون كسباً جديداً مبتدأً، إنّا التوريث لا يتحقق إلّا في المال على سبيل الحقيقة.

«وثانيها»: أنَّ المحتاج إلى معرفة هذه المسألة ماكان إلَّا فاطمة وعلي والعباس، وهؤلاء

١. شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، ج١٦، ص٢٨٤.

٢. صحيح الترمذي، (باب العلم)، ح ١٩، وسنن ابن ماجة، مقدمة ح ١٧.

٣. أصول الكافي، ج ١. (باب صفة العلم)، ح ٣.

كانوا من أكابر الزهاد والعلماء وأهل الدين، وأمّا أبوبكر فإنّه ماكان محتاجاً إلى معرفة هذه المسألة البتة، لأنّه ماكان يخطر بباله أن يرث من الرّسول على فكيف يليق بالرّسول على أن يبلغ هذه المسألة إلى من لا حاجة به إليها؟ ولا يبلغها إلى من له إلى معرفتها أشدُّ الحاجة؟! «وثالثها»: يحتمل أن قوله: «ما تركناه صدقة» صلة «لا نورث» والتقدير (الذي تركناه صدقة) فذلك الشيء (لايُورَّثُ).

فإن قيل: لايبني للرّسول خاصية في ذلك!

قلنا: بل تبق الخاصية، لاحتال أنّ الأنبياء إذا عزموا على التصدّق بشيء فبمجرّد العزم يخرج ذلك عن ملكهم ولا يرثه وارث عنهم، وهذا المعنى مفقود في حق غيرهم!

والجواب: أنّ فاطمة رضيت بقول أبي بكر بعد هذه المناظرة، وانعقد الإجماع على صحة ما ذهب إليه أبو بكر! الخ \.

إلّا أنّ من الواضح أنّ جواب الفخر الرازي لا يناسب الاستدلالات السابقة، لأنه كها ذكرنا آنفاً ونقلنا، عن المصادر المعتبرة عند أهل السنّة... فإنّ فاطمة لا أنّها لم ترض بكلام أبي بكر فحسب، بل ظلّت واجمدة و«غاضبة» عليه، فلم تكلمه حتى آخر عمرها سلام اللّه عليها!

ثمّ بعد هذا كلّه كيف يمكن أن يدّعي الإجماع في هذه المسألة، مع أنّ عليّاً وفاطمة ﴿ الله العباس وأضرابهم الذين تربّوا في مهبط الوحي ومركزه، كانوا مخالفين لهذا الرأي؟! والعباس وأضرابهم الذين تربّوا في مهبط الوحي ومركزه، كانوا مخالفين لهذا الرأي؟!

١ التفسير الكبير، ج ٩، ص ٢١٠.

وَحُشِرَ لِسُلَمْمَنَ جُنُودُهُ, مِنَ الْحِنِ وَ الْإِنسِ وَالطَّيْرِفَهُمْ بُوزَعُونَ ﴿ حَتَى إِذَا أَتَوَا عَلَى وَالْمَالَكِمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

# التفسير

# سُليمانُ في وادي النَمْلِ:

يستفاد من آيات هذه السورة، وآيات سورة سبأ أنّ «حكومة سليان» لم تكن حكومةً مألوفة، بل حكومة مقرونة بما يخرق العادات والمعاجز المختلفة، التي ورد قسم منها في هذه السورة، والقسم الآخر ورد في سورة «سبأ» أمّا ما ورد في هذه السورة من الأمور الخارقة للعادة «حكومة سليان على الجن، والطير، وإدراكه كلام النمل، وكلامه مع الهدهد».

و في الحقيقة فإنّ الله أظهر قدرته في هذه الحكومة وما سخّر لها من قوى، ونحن نعرف أنّ هذه الأُمور عند الله ـ في نظر الإنسان الموحّد ـ يسيرة وسهلة!

وأوّل ما تبدأ هذه الآيات بقوله تعالى: ﴿وحُشر لسليمان جنودُه من الجنّ والإنس والطّير﴾. وكانت جنوده من الكثرة بحيث كانوا عند التحرك والمسير، ومن أجل المحافظة على النظم، يؤمرون بتوقف مقدمة الجيش لتلحق بها مؤخرتها ﴿فهم يوزعون﴾.

«يُوزعون» من مادة (وزع) على وزن (جمَعَ) ومعناه الحبس والإيقاف، وهذا التعبير متى أُطلق على الجند أو الجيش فيعني إيقاف أوّل الجيش ليلحق به آخره، لكـي يحـفظ مـن التشتت والتفرق. وكلمة «وزع» معناها الحرص والعلاقة الشديدة بالشيء، بحيث تمنع الإنسان عن الأمور الأخرى.

ويستفاد من هذا التعبير أنّ جنودسليان كانوا كـثيرين، كــا كــانوا يخــضعون للــنظم والانضياط.

«وَحشر» فعل ماضٍ من (الحشر) على وزن (نشر) ومعناه إخراج الجمع من المقرّ، والتحرك نحو الميدان للقتال، وما أشبه ذلك.

ويستفاد من هذا التعبير ـ والتعبير التالي في الآبة الأخرى أنّ سليمان على كان قد جمع جنوده وحرّكهم نحو نقطةٍ ما، لكن هذه النقطة أية نقطة هي؟ وأين كان يتّجه سليمان؟ ليس ذلك معلوماً على وجه الدقّة.

واستفاد بعضهم من الآية التالية التي تتحدث عن وصول سليان إلى وادي النمل، أنّها منطقة على مقربة من «الشام».

وحيث إنّ هذا الموضوع لا تأثير له في الأمور الأخلاقية والتربوية «للآيـــة» لذلك لم تتطرق له الآية الكريمة.

وهناك \_ ضمناً \_ جدلٌ بين كثير من المفسّرين في أنّ الإنس والجن والطير، هل كانوا جيعاً من جنود سليان؟ فتكون (من) في الآية بيانية، أو أنّ قسماً منهم كان يؤلف جيشه وجنوده فتكون (من) تبعيضية.. ويبدو أنّ هذا بحث لا طائل تحته.. لأنّ سليان \_ دون أدنى شك \_ لم يكن حاكماً على وجه البسيطة كلها، بل كانت منطقة نفوذه وحكومته منطقة الشام ويبت المقدس، وقد يدخل بعض ما حولها تحت سلطته وحكومته!

كما يستفاد من الآيات التالية أنّه لم تكن له بعدُ سلطة على اليمن أيضاً.. وإنّما صارت اليمن تحت نفوذه بعد قصّة الهدهد و «تسلم ملكة سبأ» وإذعانها له.

وجملة ﴿وتققُد الطّير﴾ في الآيات التالية، تدلّ على أنّ هُدهداً واحداً كان ضمن الطير التي كانت تحت أمر سليان، بحيث إنّه لما افتقده سأل عنه، فلو كانت الطيور جميعها تحت أمره وفيها آلاف الهداهد، لكان هذا التعبير غير صحيح «فتأملُوا بدقة».

وعلى كل حال، فإنّ سليان عِبُلا تحرك بهذا الجيش العظيم وحتى أتواعلى واد النّعل .

فخاطبت غلة من النمل أصحابها محذرة، كما تقول الآية: ﴿قالت نعلة بِالنِّهِا النَّهِل ادخلوا مساكنكم لا يحطمنكم سليمان وجنوده وهم لا يشعرون ﴿

ولناكلام يسأتي -إن شاء الله - في كيفية اطّلاع النملة ومعرفتها بحضور سليان وجنوده في تلك المنطقة، وكيف أوصلت صوتها إلى بقية النمل؟

ويستفاد ضمناً من جملة ﴿ لايشعرون﴾ أنّ عدل سليمان كان ظاهراً وواضحاً حتى عند النمل، لأنّ مفهوم الجملة أنّ سليمان وجنوده لو شعروا والتفتوا إلى النملة الضعيفة لما وطأوها بالأقدام، وإذا وطأوها فإنّما ذلك لعدم توجههم والتفاتهم: ﴿ فَتَبِسُم صَاحِكاً مِن قولِها﴾.

هناك كلمات مختلفة عند المفسّرين في الشيء الذي أضحك سليان، والظاهر أنّ القضية ذاتها كانت عجيبة عند سليان، بحيث تُحذّر نملة صويحباتها من النمل... تحذرهنّ من تحطيم سليان وجنوده إياهن وهم لا يشعرون، فضحك من أجلها!

وقال بعضهم: كان ضحك سليمان سروراً منه بأن عرف أنّ النمل تعترف بتقواه وعدالته وتقوى جنوده وعدالتهم.

وقال بعضهم: كان ضحكه وتبسمه لأنّ الله أعطاه هذه القدرة. وهي أنّه برغم جلجلة جيشه ولجبه فإنّه التفت إلى صوت النملة مخاطبة بقية النمل فلم يغفل عنها.

وعلى كل حال، فإن سليان توجه نحو الله.. داعياً وشاكراً مستزيداً فضله: ﴿ وقال ربُّ أوزعني أن أشكر نعمتك الّتي أنعمت عليّ وعلى والديّ .

أي، لتكون لي القدرة أن استعمل هذه النعم جميعها في ما أمرتني به وما يرضيك، ولا أنحرف عن طريق الحق، فإن أداء شكر هذه النعم لا يكون إلا بتوفيقك وإعانتك، ﴿ وَأَن لَعمل صالحاً ترضاله وهو يشير إلى أنّ بقاء هذا الجيش وحكومته وتشكيلاتها الواسعة غير مهم بالنسبة إليه، بل المهم أن يؤدّي عملاً صالحاً يرضي به ربّه، وحيث إنّ «أعمل» فعل مضارع فهو دليل على طلب استمرار التوفيق من قبل الله له.

والطلب الثّالث الذي طلبه سليان من ربّه، كما حكته الآية، هــو أن يجــعله في زمــرة الصالحين، إذ قال: ﴿وَلَمَخَلَمُنَ بَرَحَمَتُكَ فَي عَبَادُكَ الصَّالَحِينَ﴾.

٨. قال بعض المفسّرين: إن (التاء) في النعلة للوحدة، وتأنيث الفعل مراعاة لظاهر الكلمة!
 ٢. «أوزعني» من مادة «إيزاع» ومعناه «الإلهام»، أو المنع عن الانحراف، أو إيجاد العشق والتعلق، إلا أنّ أغلب المفسّرين إختاروا المعنى الأوّل.

# بحوث

# ١\_ معرفة سليمان بلغةالميوانات ومنطقها

ليس لنا كثيرٌ معرفةٍ بعالم الحيوانات... وما يزال الغموض أو الإبهام يكتنف هذا العالم ويلقي عليه ظلاله. بالرغم من التقدم العلمي في هذا الجال.

إنّنا نرى آثار ذكاء الحيوانات ومهارتها في كثير من أعهاها.. فبناء خلايا النحل بشكلها المنظّم الدقيق، ودقة النمل في جميع ما يحتاج للشتاء، وكيفية ذخيرته ومذخره! ودفاع الحيوانات عن نفسها عند مواجهتها العدوّ، وحتى معرفتها بكثير من الأمراض، والعثور على بيوتها وأوكارها من الأماكن البعيدة، وقطع المافات الطويلة للوصول إلى هدفها... وتوقّعها عن حوادث المستقبل وأمثالها.

على هذه الأمور تدل على أنّ في دنيا الحيوانات كثيراً من الأمور الغامضة التي لا نعرف حلّها!.

ثمّ بعد هذا كلّه فإنّ كثيراً من الحيوانات تقوم بأعمال مذهلة نتيجة للتعلم والتربسية... يعجز عنها حتى الإنسان.

يَّ الله الله الله الواضح أنَّ هذه الحيوانات إلى أية درجة هي خبيرة بدنيا الناس!... ترى هل تعلم الحيوانات واقعاً: من نحن؟! وما نعمل؟ وقد لا نعهد في هذه الحيوانات ذكاءً بهذا المستوى، إلّا أنَّ هذا لا يعني نفيه وسلبه عنها.

فعلى هذا الحساب إذا كنّا قرأنا في القصّة السابقة... أنّ النمل علم بمجيء سليمان وجنوده، وحذر من البقاء، وأنّه بجب التوجه نحو مساكنه لئلا بحطمه سليمان وجنوده... وسليمان عرف هذا الموضوع تماماً... فلا مجال للعجب.

مم بعد هذا فإن حكومة سليان \_كها قلنا آنفاً \_كانت خارقة للعادات مقرونة بالمعاجز، فعلى هذا الأساس أبدئ بعض المفسّرين إعتقادهم بأنّ هذا المستوى من الإطلاع والمعرفة \_من قبل فئة من الحيوانات في عصر سليان، هو بنفسه إعجاز خارق للعادة، ولا يمنع أن لا نرى ذلك عينه في سائر العصور والقرون.

والغرض أنّه لا دليل عندنا على حمل قصّة سليمان والنمل، أو سليمان والهـدهد، عــلى الكناية أو لسان الحال، مع إمكان حفظ الظاهر وحمله على المعنى الحقيقي '!

#### ٢\_ سليمان وإلهامه الشكر ش

إنّ واحدةً من أفضل العلامات لمعرفة الحكام الإلهيين وتمييزهم عن الحكام الجبابرة، هي أنّ الجبابرة حين يصلون إلى القدرة يغرقون في الغرور والغفلة، وينسون القيم الإنسانية كلّها... ويندكّون بشدّةٍ في أنانيتهم!

إلا أنّ الحكام الإلهيين حين ينالون القدرة يحسّون بأعباء المسؤولية.. فيتوجهون نحو الله أكثر من أي وقت مضى، ويسألونه العون والقدرة على أداء رسالتهم... كما أنّ «سليان» بعد أن وصل إلى تلك القدرة، كان أهم شيء عنده أن يسأل الله الشكر على نعمه، والإفادة من هذه المواهب في مسير رضاه وسعادة عباده!.

وعمّا يلفت النظر أن يبدأ طلبه بعبارة ﴿ أُوزَمني ﴾ ومفهومه الإلهام الوجداني وإعداد القوى الباطنية كلها لأداء هذا الهدف الكبير، ومعناها: اللهم تفضل عمليَّ بقدرة وطاقة تجعلني أعبى ، كل قواي الداخلية لأداء شكرك، وأداء ما عليَّ من مسؤولية.. ودلّني على السبيل إليك، لأنّ الطريق طويل صعب محفوف بالمخاوف والمخاطر.. طريق أداء حقوق جميع الناس في مثل هذه الحكومة الواسعة.

إنّه لا يطلب الإيزاع على شكر نعم الله عليه فحسب، بل يطلب في الوقت ذاته أن يؤدّي الشكر على المواهب والنعم التي أنعمها الله على والديه... لأنّ كثيراً من مواهب وجود الإنسان يرثها عن والديه... وممّا لا شك فيه أنّ الإمكانات التي يمنحها الله للوالدين تعين الأبناء كثيراً في سبيل الوصول لأهدافهم.

#### ٣\_ سليمان والعمل الصالع

ممًا يلفت النظر أنّ سليمان رغم حكومته وسلطنته التي لا نظير لها، و تلك القدرة الواسعة، إلّا أنّه يطلب من الله يوفقه للعمل الصالح باستمرار، وأهم من ذلك وأسمى أن يكون في زمرة عباده الصالحين.

و يستفاد من هذا التعبير:

أَوْلاً: أنَّ الهدف النهائي من نيل القدرة هو أداء العمل الصالح، العمل الجدير القيم... وكل ما سواه يعد مقدمة له!.

والعمل الصالح مقدمة \_أيضاً \_ لنيل رضا الله \_ الذي هو الهدف النهائي وغاية الغايات.

ثانياً: أنّ الدخول في زمرة «الصالحين» مرحلة أسمىٰ من مرحلة أداء العمل الصالح، لأنّ الأوّل يعنى صلاح الذات، والثّاني صلاح العمل «لاحضوا بدقّة».

وبتعبير آخر: قد يقوم الإنسان بعمل صالح، إلّا أنّ هذا المعنى لا يعدّ جزءاً من ذات وروحه ونسيج وجوده، فسليان عنه يطلب من الله أن يشمله بعنايته إلى درجة يتجاوز بها مرحلة كونه يعمل صالحاً، لينفد الصلاح إلى أعهاق وجوده وروحه، ولا يمكن تحقق هذا إلّا برحمة الله.

فكم هو عزيز وغال أن يكون الإنسان عبداً صالحاً لله، بحيث يطلب سليان من ربّه أن يدخله في عباده الصالحين، على الرغم من جاهه وحشمته وجلاله الذي لا يشك فيها أحد، وأن يحفظه الله من العثرات والزلات في كل آنٍ، وخاصّة ما قد يصدر من الإنسان وهو على رأس هيئة عظيمة و تشكيلات واسعة!

#### 8003

وَتَفَقَدَ الطَّيْرِ فَقَالَ مَالِى لَآ أَرَى الْهُدَهُدَ أَمْ كَانَمِنَ الْعَكَيْمِ الْكَافِرَ مَيْنِ اللَّهُ فَكَثَ لَا أَوْلَا الْمُكَذِّبَةُ أَوْلِيَا أَنِينِ اللَّهُ الْمُكَنَّةُ أَوْلِيَا أَنِينِ اللَّهُ الْمُكَنِ مَيْنِ اللَّهُ عَمِلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

# التفسير

### قصّة الهُدهد وملكة سبأ:

يشير القرآن في هذا القسم من الآيات إلى جانب آخر من حياة سليان على المدهشة، وما جرى له مع الهدهد وملكة سبأ.

فيقول أوّلاً: ﴿ وتفقد الطّير ﴾.

وهذا التعبير يكشف هذه الحقيقة، وهي أنّه كان يراقب وضع البلاد بدقّة، وكان يتحرى أوضاع حكومته لئلا يخني عليه غياب شيء، حتى لو كان طائراً واحداً.

وما لا شك فيه أنّ المراد من الطير هنا هو الهُدهد، لأنّ القرآن يضيف استمراراً للكلام ﴿ فَقَالَ مَا لِي لا زُرِي للهُدهد أَم كَانَ مِنْ الغَائبِينَ﴾.

وهناك كلام بين المفسّرين في كيفية التفات سلمان إلى عدم حضور الهدهد.

فقال بعضهم: كان سليمان ﷺ عندما يتحرك تظلل الطير بأنواعها فوق رأسه فتكون مثل الخيمة، وقد عرف غياب الهدهد من وجود ثغرة في هذا الظل!

وقال بعضهم: كان الهدهد مأموراً من قبل سليمان بالتقصيّ عن الماء كلما دعت الحاجة إليه... وعندما دعت الحاجة إلى الماء في هذه المرّة لم يجد الهدهد فعرف غيابه.

وعلى كل حال، فهذا التعبير (مالي الأثرى الهدهد) ثمّ قولد: (أم كان من الغانبين) لعله إشارة إلى أنّ غياب الهدهد هل كان لعذر مقبول أولغير عذر؟

وعلى أيّة حال، فانّ حكومة منظمة ومقتدرة يجب أن تجعل كل شيء يجري داخل إطار الدولة تحت نظرها ونفوذها... حتى وجود طائرٍ واحد وغيابه، لابدّ أن لا يخفيٰ عن علمها ونظرها... وهذا درس كبير لمن أراد التدبير.

ومن أجل أن لا يكون حكم سليان غيابياً، وأن لا يؤثر غياب الهُدهد على بقية الطيور، فضلاً عن الأشخاص الذين بحملون بعض المسؤوليات، أضاف السليان» قائلاً: ﴿الْعَذَّبِنَّهُ عَذَابِا شَدِيداً لَوْ الْأَدْبِعِنَّهِ أُولِيَاتِينِي بسلطان هبين﴾.

والمراد من «السلطان» هنا هو الدليل الذي يتسلط به الإنسان من أجل إثبات قصده، وتأكيد هذا اللفظ بـ «مبين» هو أنّه لابدٌ لهذا الفرد المتخلف من إقامة دليل واضح وعذر مقبول لتخلفه!

وفي الحقيقة فإنّ سليمان قبل أن يقضي غيابياً ذكر تهديده اللازم في صورة ثسبوت التخلّف... وحتى هذا التهديد جعله في مرحلتين تناسبان الذنب... مرحلة العقاب بما دون الإعدام، ومرحلة العقاب بالإعدام.

وقد برهن «سليان» ضمناً أنّه \_ حتى بالنسبة للطائر الضعيف \_ يستند في حـكمه إلى المنطق والدليل، ولا يعوّل على القوّة والقدرة أبداً.

ولكن غيبة الهدهد لم تطل وفعكت غيربعيد عاد الهدهد و توجه نحو سليان: وفقال أحطت بعالم تُحطيه وجنتك من سيابنيا يقين .

وكأنّ الهدهد قد رأى آثار الغضب في وجه سليان، ومن أجل أن يزيل ذلك التهجم، أخبره أوّلاً بخبر مقتضب مهم إلى درجة أنّ سليان نفسه كان غير مطّلع عليه، برغم ما عنده من علم، ولما سكن الغضب عن وجه سليان، فصّل الهدهد له الخسبر، وسسيأتي بسيانه في الآيات المقبلة.

وممًا ينبغي الإلتفات إليه أنّ جنود سليمان ـ حتى الطيور الممتتلة لأوامره ـ كانت عدالة سليمان قد أعطتهم الحرية والأمن والدعة بحيث يكلمه الهدهد دون خوف وبصراحـة لا ستار عليها فيقول: ﴿أَعَطْتُ بِهَالُمُ تَعَظُّ بِهُ﴾.

فتعامل الهدهد «وعلاقته» مع سليان لم يكن كتعامل الملأ المتملقين للجبابرة الطغاة.. إذ يتملقون في البدء مدة طويلة، ثمّ يتضرّعون ويعدّون أنفسهم كالذرّة أمام الطود، ثمّ يهوون على أقدام الجبابرة ويبدون حاجتهم في حالة من التنضرع والتملق، ولا يستطيعون أن يصرّحوا في كلامهم أبداً، بل يكنّون كنايةً أرق من الورد لئلا يخدش قلب السلطان غبار كلامهم!!

أجل، إنّ الهُدهد قال بصراحة: غيابي لم يكن اعتباطاً وعبثاً... بل جئتك بخـبر يــقين «مهم» لم تحط به!

وهذا التعبير درس كبير للجميع، إذ يمكن أن يكون موجود صغير كالهدهد يـعرف موضوعاً لا يعوفه أعلم من في عصره، لئلا يكون الإنسان مغروراً بعلمه... حتى لو كان ذلك سليان مع ما عنده من علم النبوة الواسع.

وعلى كل حال، فإنّ الهدهد أخذ يفصّل لسليان ما حدث فقال: ﴿ إِنَّسَى وَجِدْتُ لَمَّرَأَةُ تَمَلِّكُهُمْ وَلُوتِيْتَ مِنْ كُلِّ شِي. ولها عرش عظيم﴾.

لقد بيَّن الهُدهد لسليمان بهذه الجمل الثلاث جميع مواصفات هذا البلد تقريباً. وأسلوب حكومته!

فقال أولاً: إنّه بلد عامر فيه جميع المواهب والإمكانات، والآخر: إنّني وجدت امرأة في قصر مجلل تملكهم، والثّالث: لها عرش عظيم ـ ولعله أعظم من عرش سليان ـ لأنّ الهدهد كان رأى عرش سليان حتماً. ومع ذلك يصف عرش هذه الملكة بأنّه عظيم.

وقد أفهم الهدهد بكلامه هذا سليمان أنّه لا ينبغي أن تتصور أن جميع العالم تحت «نفوذ أمرك وحكومتك»! وأنّ عرشك هو وحده العرش العظيم.

ولما سمع سليان على كلام الهدهد غرق في تفكيره، إلّا أنّ الهُدهد لم يهله طويلاً فأخبره بخبر جديد... خبر عجيب، مزعج مريب، إذ قال: ﴿وجدتها وقومها يسجدون للشّمس من دون الله وزيّن لهم الشّيطان أعمالهم ﴾ فكانوا يفخرون بعبادتهم للشمس وبذلك صدّهم الشيطان عن طريق الحق ﴿فصدّهم عن السّبيل ﴾.

وقد غرقوا في عبادة الأصنام حتى أني لا أتصور أنّهم يثوبون إلى رشدهم ﴿فَهُمُ لا يَهْمُ لا يَهْمُ لا يَهْمُونُ ﴾.

وهكذا فقد بيّن الهدهد ما هم عليه من حالة دينية ومعنوية أيضاً، إذ هم غارقون في

الشرك والوثنية والحكومة تروّج عبادة الشمس... والناس على دين ملوكهم.

معابدهم وأوضاعهم الأخرى تدل على أنهم سادرون في التيه، ويتباهون بهذا الضلال والانحراف، وفي مثل هذه الظروف التي يرى فيها الناس والحكومة على خط واحد، فمن البعيد إمكان هدايتهم.

ثمّ أضاف الهُدهد قائلاً: ﴿ لَلَّا يَسْجِدُوا لِللَّهُ الَّذِي يَخْرِجُ الخَبِّ. فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضُ ويعلم ما تَحْفُونُ وَمَا تَعْلَمُونَ ﴾ ` .

وكلمة «خَب،»على وزن (صبر) معناها كل شيء خني مستور، وهي هنا إشارة إلى إحاطة علم الله بغيب السهاوات والأرض، أي: لم لا يسجدون لله الذي يعلمُ غيب السهاوات والأرض وما فيهما من أسرار؟!

وما فسّره بعضهم بأن الخبء في السهاوات هو الغيث، والخبء في الأرض هو النبات، فهو في الحقيقة من قبيل المصداق البارز.

والطريف في الآية أنّها تتكلم أوّلاً عما خني في السهاوات والأرض، ثمّ تتكلم عن أسرار القلوب!

إِلَّا أَنَّهُ لِمَ استند الهدهد من بين جميع صفات الله إلى علمه بغيب العالم وشهوده كــبيره وصغيره؟!

لعل ذلك لمناسبة أنّ سليمان ـ بالرغم من جميع قدرته ـ كان يجهل خصائص بلد سبأ. فالهدهد يقول: ينبغي الاعتهاد على الله الذي لا يخنى عليه شيء في السهاوات والأرض.

أو لمناسبة أنّه \_طبقاً لما هو معروف \_للهدهد حس خاص يدرك به وجـود المـاء في داخل الأرض... لذلك يتكلم عن علم الله الذي يعلم بكل خافية في عالم الوجود.

وأخيراً يختتم الهدهد كلامه هكذا ﴿ لالله لا إله إلَّا هو ربَّ العرف العظيم ﴾.

وهكذا يختتم الهدهد كلامه مستنداً إلى «توحيد العبادة» و«توحيد الرّبوبية» لله تعالى، مؤكداً نني كل أنواع الشرك عنه سبحانه.

ر كلمة «ألا» مركبة من (أن ولا) كما يذهب إلى ذلك كثير من المفسّرين، وهي متعلقة بجملة (فصدهم) أو ﴿ زِين لهم الشيطان﴾ وقدروا لها اللام فتكون الجملة هذا النحو من التقدير «صدّهم عن السبيل لئلا يسجدوا لله» إلّا أنّ الظاهر أن (ألاً) حرف تحضيض ومعناه اهلاً) وكما قلنا في المتن فإنّ هذه الجملة من كلام الهدهد تعقيباً على ما سبق، وإن كان هناك من يقول بأنّها استشافية وإنّها من كلام الله.

### بحثان

### أ) الدروس التعليميّة

ما قرأناه في هذا القسم من الآيات، فيه لطائف كثيرة ومسائل دقيقة، يمكن أن يكون لها كبير الأثر في حياة الناس وسياسة الحكومات جميعاً.

١- فرئيس الحكومة أو المدير العام، ينبغي عليه أن يكون دقيقاً في دائرته أو تشكيلاته
 التنظيمية، بحيث يتابع حتى غياب الفرد الواحد ويتفقده!

٢- أن يراقب تخلف الفرد، وأن يتخذ الحكم الصارم، لكيلا يؤثر غيابه على الآخرين.

٣- لا ينبغي أن يُصدر حكماً غيابياً أبداً دون أن يمنح المتخلف الفرصة للدفاع عن نفسه.
 مع الإمكان.

٤- ينبغي أن يجعل لكل جريمة عقاباً مناسباً... وأن يكون العقاب عقدار الذنب، وأن يراعى سلسلة مراتبه.

هـ أنّ على أي شخص ـ حتى لو كان أكبر الناس، أو بيده أعظم المسؤوليات والقدرة الاجتاعية ـ أن يذعن للمنطق والدليل حتى ولو صدر من فم أضعف الخلق!

٦- ينبغي أن تحكم الصراحة في محيط المجتمع، وأن يتمتع أفراده بالحرية بحيث يستطيع الواحد منهم عند اللزوم أن يقول لرئيس الحكومة: ﴿ أَصَلَتَ بِمَالِمَ تُعَطِّيهِ ﴾ !

٧ من الممكن أن يكون أقل ا الأفراد على اطلاع ومعرفة، في حين أنّ أكبر العملهاء
 وأصحاب النفوذ غير مطلعين، لكيلا يغتر أيّ إنسان بعلمه!

٨ في المجتمع البشري حاجات وضرورات متبادلة، بحيث قد يحتاج أكبر شخص فيه \_
 كسليان مثلاً \_إلى مساعدة أدنى شخص حتى ولو كان مثل الهدهد!

٩\_بالرغم من أنّ في النساء قابليات كثيرة! وقصّة سليان نفسها حاكية عن أنّ ملكة سبأ كانت تتمتع بدراية كبيرة وفهم عال. إلّا أنّ قيادة الحكومة لا تـتلاءم مع حـالة المرأة وروحها وجسمها، بحيث يتعجب الهدهد من هذه المسألة ويـقول: ﴿ لِتَــي وجدت لعراة تملكهم ﴾ !

.١٠ أغلب الناس على دين ملوكهم... لذلك نقرأ في هذه القصّة أنّ الهدهد يقول في شأن الملكة وقومها: ﴿ وجدتها وقومها يسجدون للشّمس من دون الله ﴾.

يتحدث الهدهد أولاً عن سجودها ثمّ عن سجود قومها.

# ب) المواب على بعض الأسئلة

للمفسّرين هنا بعض الأسئلة، ومنها: كيف لم يُحط سليان على بمثل هذه البلدة مع ما لديه من علم وإمكانات وفيرة في حكومته؟.

ثم كيف طوى الهدهد هذه المسافة بين اليمن ومركز حكومة سليمان الّذي كان في الشام «على ما يظهر»؟

وهل كان الهدهد قد ضل الطريق ثمّ اهتدى إلى ذلك المكان، أو كان له غرض آخر؟!

أمّا في ما يخص السؤال الأوّل فيمكن أن يُجاب عنه بأنّ سليان عنه كان ذا علم بوجود هذه البلدة، إلّا أنّه لم يعرف خصائصها، ثمّ إنّ صحراء الحجاز كانت تفصل بين اليمن والشام، ولم تكن وسائل المواصلات بين البلدان يومئذ كما هي عليه في يومنا هذا «وبالطبع فان علمه عن طريق الغيب والإلهام الإلهي موضوع آخر».

وأمّا قطع المسافة من قبل الهدهد، فأنّها لم يكن عسيرة عليه... لأنّنا نعرف بعض الطيور التي تقطع المسافة بين القطبين.. والفاصلة بين الشام واليمن إزاء تلك المسافة لا تعدّ شيئاً.

وأمّا بجيء الهدهد إلى سبأ فكان \_كها تقول بعض التواريخ \_أنّ سليان عزم على زيارة بيت الله الحرام، فتوجه من الشام ليؤدّي مناسك إبراهيم على «أي الحج»، وفي مسيره رغب في السير نحو الجنوب، فواصل منطقة لا تبعد عن اليمن كثيراً... فاغتنم الهدهد الفرصة عندما استراح سليان في تلك المنطقة وجاء إلى قصر ملكة سبأ فرأى ما رأى من المشهد المشير العجيب .

#### 8003

٨ لا بأس بمراجعة دائرة المعارف لمحمد فريد وجدي، ج ١٠، ص ٤٧٠ مادة «الهدهد» بالرغم من أنّ الرّواية المذكورة هناك لم تخل من المبالغات!

قَالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴿ اَدْهَب بِكِتَابِي هَكُ اَفَالَقِهُ الْمَهُ الْمَهُ الْفَالِقِ الْقِيمَ الْمَا الْمَلَوُ الْقِي الْكَلَابُكُومُ الْمَهُ الْمَلُو الْقِي الْكَلَابُكُومُ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِي ﴾ اللّه تَعْلُوا عَلَى وَأَتُونِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِي ﴾ اللّه تعلوا عَلَى وَأَتُونِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِي ﴾ الله تعلوا عَلَى وَأَتُونِ مُسْلِمِينَ ﴿ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِي ﴾ الله تعلوا عَلَى وَأَتُونِ مُسْلِمِينَ ﴿ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللللللللللللل

# التفسير

### الملوكُ مفسدون مفرّبون:

وهذا الكلام يثبت بصورة جيدة أنّه يجب الاهتام في المسائل المصيرية المهمّة، حتى لو أخبر بها «فردٌ» صغير، وأن يُعجّل في التحقيقات اللازمة «كما تقتضيه السين» في جمـلة «سننظر»!

سليان الله لل يتّهم الهدهد فيحكم عليه بالكذب.. ولم يُصدّق كلامه دون أيّ دليل... بل جعله أساساً للتحقيق! وعلى كل حال، فقد كتب كتاباً وجيزاً ذا مغزى عميق. وسلّمه إلى الهدهد وقبال له: واذهب بكتابي هذا فألقه إليهم ثمّ تولّ عنهم فانظر هاذا يرجعون ﴾ أ.

ففتحت ملكة سبأ كتاب سليان، واطلعت على مضمونه، وحيث إنّها كانت من قبل قد سعت بأخبار سليان واسمه، ومحتوى الكتاب يدلّ على إقدامه وعزمه الشديد في شأن بلدة «سبأ»، لذلك فكّرت مليّاً، ولما كانت في مثل هذه المسائل المهمّة تستشير من حولها، لذلك فقد دعتهم و توجهت إليهم و ﴿قالت مِا أَيْهَا العلاّلِنِي لُلْقِي إليّ كتاب كريم ﴾.

ترى، حقّاً أنّ ملكة سبأ لم تكن رأت «حامل الكتاب»، إلّا أنّها أحست بأصالة الكتاب من القرائن الموجودة فيه؟ ولم تحتمل أن يكون الكتاب مفتعلاً ومفترى أبداً؟!

أم أنّها رأت الرّسول بأم عينيها، ورأت كيفية وصول الكتاب المدهشة التي هي بنفسها دليل على أنّ المسألة واقعية ومهمّة، ومهما كان الأمر ف إنّها عموّلت عملى الكتاب بكمل الطمئنان؟

وقول الملكة: ﴿ لِنَّتِي القي لِلنَّ كتاب كريم ﴾ «أي قيم » لعله لمحتواه العميق، أو لأنّه بُدى السم الله أو لأنّه ختم بإمضاء صحيح ! أو لأنّ مرسله رجل عظيم، وقد احتمل كل مفسّر وجهاً منها \_أو جميعها في هذا المفهوم الجامع!! وقد تجتمع جميعها في هذا المفهوم الجامع!! صحيح أنّهم (قوم سبأ) كانوا يعبدون الشمس، إلّا أننا نعرف أنّ كثيراً من عبدة الأصنام

١. قال بعض المفسّرين: إنّ جملة ﴿ثمّ تول عنهم﴾ مؤخرة معنى، وإن تقدمت في العبارة، وأصلها هكذا: فانظر ماذا يرجعون ثمّ تولّ عنهم... وإنّما قدروا ذلك لأنّ تولّ عنهم معناه العودة والرجوع، مع أنّ ظاهر الآية أنّه ألق الكتاب واعرض عنهم وانتظر في مكان مشرف لترى رد فعلهم!

٣. ورد في الحديث أن كون الكتاب كريماً هو بخاتمه «تفسير مجمع البيان وتفسير الميزان وتفسير القرطبي». وجاء في حديث آخر أن الرسول عَلَيْتُكُولُمُ أراد أن يكتب رسالة للعجم، فقيل له: إنّهم لا يقبلونها إلا بالخاتم، فأمر النّبي أن يصنع له خاتم ونقشه «لا اله إلا الله محمّد رسول الله» وختم الرسالة أو الكتاب بذلك الخاتم «تفسير القرطبي ذيل الآيات مورد البحث».

كانوا يعتقدون بالله \_ أيضاً \_ويسمونه ربّ الأرباب ويعظمونه ويحترمونه.

ثمّ إنّ «ملكة سبأ» تحدثت عن مضمون الكتاب فقالت: ﴿إِنَّه مِنْ سليمان وإِنَّه بسم الله الرَّحِمِنْ الرَّحِمِن الرَّحِمِنْ الرَّحِمِنْ الرَّحِمِنْ الرَّحِمِنْ الرَّحِمِنْ الرَّحِمِنْ الرَّحِمِيْنَ الرَّحِمِنْ الرَّحِمِيْنَ المُعْلَىٰ الرَّحِمِيْنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ومن البعيد ـ كما يبدو ـ أن يكون سليان كتب كتابه إلى ملكة سبأ بهذه العبارات «وهذه الألفاظ العربيّة». إذاً فالجمل الآنفة بمكن أن تكون منقولة بالمعنى، أو أنّها خلاصة ما كان كتبه سلمان، وقد أدّتها ملكة سبأ بهذه الوجازة والاقتضاب إلى قومها.

الطريف أنّ مضمون هذا الكتاب لم يتجاوّز في الواقع ثلاث جمل:

الأولى: ذكر «اسم الله» وبيان رحمانيّته ورحمته.

الثّانية: الأمر بترك الإستعلاء والغـرور.. لأنّ الإسـتعلاء مـصدر المـفاسد الفـرديّة والاجتاعيّة.

والثَّالثة: التسليم والإذعان للحق.

وإذا أمعنا النظر لم نجد شيئاً آخر لابدً من ذكره.

وبعد أن ذكرت ملكة سبأ محتوى كتاب سليان لقومها... التفتت إليهم و﴿قَالَتَ يَا أَيُّهَا لَا لَيْهِمُ وَ﴿قَالَتَ يَا أَيُّهَا لَالْهَا لَا أَنَّهَا لَا لَهُ اللَّهِ لَا أَيُّهَا لَلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

لقد أرادت الملكة بهذه الاستشارة تقوية مركزها في قومها، وأن تلفت أنظارهم إليها، كما أرادت ضمناً أن تعرف مدى انسجامهم وميزان استجابتهم لما تُقدم عليه من تصميم.

كلمة «أفتوني» مشتقة من (الفتوى) معناها في الأصل الحكم الدقيق والصحيح في المسائل الغامضة والصعبة... فملكة سبأ أرادت بهذا التعبير أن تشعرهم بصعوبة المسألة أوّلاً، وأن يدققوا النظر ويجمعوا الرأى فيها ليتجنبوا الخطأ ثانياً.

«تشهدون» مأخوذ من مادة «الشهود»، ومعناه الحضور... الحضور المقرون بالتعاون والمشورة!.

فالتفت إليها أشراف قومها وأجابوها على استشارتها ف﴿قالوا نحن لُولوا قَوْقُ ولُولوا بأسِ شديد والأمر إليك فانظري ماذا تأمرين﴾.

إن جملة ﴿ أَلَّا تعلوا علي﴾ يمكن أن تكون بمجموعها بدلاً من (كتاب) وبيان لمحتواه. كما يمكن أن تكون (أن) تفسيرية فهي هنا بمعنى (أي) \_ كما يحتمل أن (أن) تكون متعلقة بمحذوف وتقديره: أوصيكم ألا تعلوا الخ.

وهكذا فقد أظهروا لها تسليمهم وإذعانهم لأوامرها... كما أبدوا رغبتهم في الإعتاد على القوّة والحضور في ميدان الحرب.

ولمّا رأت الملكة رغبتهم في الحرب خلافاً لميلها الباطني، ومن أجل إطفاء هذا الظمأ وأن تكون هذه القضية مدروسة، لذلك ﴿قالت إِنَّ العلوك إِذَا دخلوا قرية أفسدوها وجمعلو أعرَّة أهلها أذلّة ﴾

فيقتلون جماعةً منهم ويأسرون آخرين ويطردون طائفة ثالثة ويخرجونهم من ديارهم ويخربون حيّهم وينهبون ثرواتهم وأموالهم.

و لمزيد التأكيد أردفت قائلةً: ﴿وَكَذَلِكَ يَفْعِلُونَ ﴾.

وفي الحقيقة... إنّ ملكة سبأ التي كانت بنفسها ملكةً، كانت تعرف نفسية الملوك بصورة جيدة، وأنّ سيرتهم تتلخص في شيئين:

١- الإفساد والتخريب.

٢- وإذلال الأعزة.

لاُتُهم يفكرون في مصالحهم الشخصية، ولا يكترثون بمصالح الاُمّة وعزتها... وهما على طرفي نقيض دامًاً.

فينبغى أن نرسل شيئاً إليه ﴿وإنِّي مرسلة إليهم بهديَّةِ فَناظرة بِم يرجِع المرسلون ﴾.

فالملوك لهم علاقة شديدة بالهدايا، ونقطة الضعف كامنة في هذا الأمر، فيمكن أن يذعنوا للهدايا الغالية... فإذا أذعن سليان بهذه الهدية فهو ملك، وينبغي أن نواجهه بالقوّة فنحن أقوياء... وإذا ألح على كلامه ولم يكترث بنا فهو نبيّ، وفي هذه الصورة ينبغي التعامل معه بالحكمة والتعقل!

ولم يذكر القرآن أية هدية أرسلتها الملكة إلى سليمان، لكنّه بتنكيرها بيّن عظمتها، إلّا أنّ المفسّرين ذكروا مسائل كثيرة لا يخلو بعضها من الاغراق:

قال بعضهم: أرسلت إليه خمسهائة غلام وخمسهائة جارية ممتازة، وقد ألبست الرجمال ثياب النساء والنساء ثياب الرجال، وجمعلت الأقسراط في آذان الرجمال والاسمورة في

أيديهم، وألبست الجواري تيجاناً... وكتبت في رسالنها إلى سليمان: لو كنت نبيّاً فميّز الرجال من النساء!

وبعثت أولئك على مراكب ثمينة، ومعهم جواهر وأحجار كريمة، وأوصت رسولها .. في الضمن ــ أن أنظر كيف يواجهك سليمان عند وردك عليه، فإن واجهك بالغضب فاعلم بأنّه سيرة الملوك، وإن واجهك بالمحبة واللطف فاعلم أنّه نبيّ.

### بحوث

#### ١- آداب كتابة الرسائل

ما ورد في الآيات آنفة الذكر في شأن كتاب «سليمان» إلى أهل سبأ، هو قدوة لكـــتابة الرسائل و «الكـتب وقد تكون من المسائل المهمّة والمصيرية... إذ تبدأ بــ ﴿ بسم الله الرّحمن الرّحيم﴾ و تبيّن روح الكلام في جملتين مدروستين.

ويظهر من التاريخ الإسلامي والروايات ـ بشكل واضح \_ أنّ أغتنا الكرام عليهم الصلاة والسلام، كانوا يُعنون بالاختصار والاقتضاب في إرسال الكتاب خالياً من الحشو والزوائد. وهو مدروس أيضاً.

فأمير المؤمنين للنبطخ يكتب إلى عباله وتمثليه في بعض كتبه: «أدقوا أقلامكم، وقاربوا بين سطوركم، واحذفوا عني فضولكم، واقصدوا قصد المعاني، وإيّاكم والإكتار، فإن أموال المسلمين لا تحتمل الإضرار» (

إنّ بري لسان القلم يجعل الكلمات أصغر، وتقارب السطور وحذف الفضول، لايؤدّي إلى الاقتصاد في الأموال العامة أو الشخصية فحسب بل يقتصد في وقت الكاتب والقارىء أيضاً... وقد يضيع الفضول والتشريفات الواردة في أثناء جمل الكتاب الهدف من كتابته، فلا يصل الكاتب والقارىء إلى الهدف المنشود!

وفي هذه الأيّام أصبح من المألوف الإكثار في كتابة العناوين البراقة والأنقاب الفخمة وزيادة المقدمات والحواشي والإضافات على خلاف ماكان في صدر الإسلام ممّا يهــدر الكثير من الطاقات والأوقات والثروات.

١. الخصال، ج ١، ص ٣١٠ طبقاً لما جاء في بحارالانوار، ج ٧٦. ص ٤٩.

وخاصة ينبغي الإلتفات إلى أنّ الكتاب «الرسالة» في ذلك العصر كان يتطلب زساناً طويلاً لإيصاله وبذل المال لحامل الكتاب، ومع ذلك كانت الكتب موجزة مقتضبة، ويمكن ملاحظة أمثلة منها في كتب النّبي يَتَهَيَّنَ إلى خسرو پرويز وقيصر الروم وأمثالهما.

وأساساً فإنّ رسالة الإنسان وكتابه دليل على شخصيته، كما أنّ حامل الكتاب والرّسول دليل على شخصية المرسل أيضاً.

يقول الإمام على ﷺ في نهج البلاغة: «رسولك ترجمان عقلك، وكتابك أبلغ من ينطق عنك» ﴿

ويقول الإمام الصادق على السندل بكتاب الرجل على عقله وموضع بصيرته، وبسرسوله على فهمه وفطنته» .

والجدير بالذكر أنّه يستفاد من الرّويات الإسلامية أنّ ردّ الكتاب واجب كردّ السلام، إذ نقرأ عن الإمام الصادق أنّه قال: «ردّ جواب الكتاب واجب كوجوب ردّ السلام» ".

وحيث إنَّ كل رسالة أو كتاب مشفوع عادة بالتحية، فلا يبعد أن يكون مشمولاً بالآية الكريمة ﴿وَإِدْا حَيْيتُم بِتَحَيَّة فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أُورِدُوها﴾ أ

### ٢\_ هل دعا سليمان إلى التقليد؟!

بعض المفسّرين استفادوا من كتاب سليان أنّه دعا أهل سبأ إليه دون دليل!
ثمّ أجابوا بأن مجيء الهدهد بتلك الصورة «المعجزة» بنفسه دليل على حقانية دعوته أ إلّا أنّنا نعتقد أنّه لا حاجة إلى مثل هذه الردود والإجابات، فوظيفة النّبي هي الدعوة. ووظيفة الآخرين التحقيق في أمره، وبتعبير آخر: إنّ الدعوة هي الباعث على التحقيق... كما قامت بذلك ملكة سبأ، فاختبرت سليان وتحققت عنه، أهو ملك أم نبيّ؟!

# ٣\_ مداليل عميقة في قصّة سليمان

نلاحظ في هذا القسم من قصّة سليان علي إشارات قصيرة إلى مسائل مهمّة أيضاً:

ر نهج البلاغة، الكلمات القصار، الجملة ٢٠١.
 ج وسائل الشيعة، ج ٨، ص ٤٣٧ «كتاب الحج، ج ٢١، ص ٥٥، أبواب العشرة، باب ٣٣».
 إلنساء، ٨٦.
 إلنساء، ٨٦.

أ) تتلخص «روح» دعوة الأنبياء في نني الإستعلاء الذي يعني نني كل نوع من أنواع الاستثار والاستعبار، والتسليم للحق والقانون الصحيح.

ب بالرغم من أنّ أصحاب ملكة سبأ أعلنوا استعدادهم لخوض المعركة، إلّا أنّ الطبع النسائي الشفاف في الملكة لم يكن موافقاً على ذلك، ولذلك عطفت انظارهم إلى مسائل أخرى.

ج)ولو أنّ الملكة أذعنت لرأيهم في الحرب لكانت بعيدة عن الحقيقة والصواب، وسنرى أنّ إقدامها على إرسال الهدية كان مثمراً، وكانت نتيجة طيبة لها ولقومها، وكان سبباً لأن يهتدوا إلى طريق الحق والعدل، ويبتعدوا عن سفك الدماء!

د) ويستفاد من هذه القضية ضمناً أنّ المناهج التشاورية لا تنتهي إلى الحق داتماً.. إذ
 كانت عقيدة الأكثرية هنا أن يلجأوا إلى القوّة والقتال في حين أنّ ملكة سبأ كانت ترئ
 خلاف نظرتهم، وسنرى أنّ الحق كان معها في نهاية القصّة!

ه) ويمكن أن يقال: إنّ هذا النوع من التشاور أو المشورة غير ما هو جار بيننا اليوم من التشاور... فنحن نأخذ برأي الأكثرية على أنّه هـو المعيار، ونعطيهم حـق التصويت والتصويب، في حين أنّ التشاور محل البحث هو مجرّد إيداء النظر من قبل الأكثرية، والرأي الحاسم لقائد تلك الجاعة.. ولعل الآية ﴿وهاورهم في الأمر فإذا عزمت فتوتل عـلى الله ﴾ الحاسم لقائد تلك الجاعة.. ولعل الآية ﴿وهاورهم في الأمر فإذا عزمت فتوتل عـلى الله ﴾ تشير إلى هذا القسم الثّاني من التشاور. أمّا الآية الكريمة ﴿ولمرهم هورى بينهم ﴾ فناظرة إلى القسم الأول .

و) قال أصحاب ملكة سبأ لها: ﴿نحن لُولُولُ قَوْةُ وَلُولُولُ بِأَس شديد ﴾ ولعل هذا الاختلاف بين «القوة» و«البأس» في التعبير، هو أنّ «القوة» إشارة إلى الكية العظيمة من الجيش... و«البأس الشديد» إشارة إلى كيفية العمل وروح الشجاعة والشهامة في الجييش، أي إنّ مرادهم أنّهم مستعدون للقتال من الناحية «الكية» ومن حيث «الكيفية» لمواجهة العدو أيضاً.

۱. آل عمران، ۱۵۹. ۲. الشوري، ۳۸.

٣. لمزيد الإيضاح في موضوع الشوري يراجع تفسير الآية ١٥٩ من سورة آل عمران.

#### ٤\_ علامات الملوك

يستفاد من هذه الآيات \_ بصورة جيدة \_ أنّ الحكومة الاستبدادية والسلطنة في كل مكان مدعاة للفساد وإذلال الأعزة ... لأنّ الملوك يبعدون عنهم الشخصيات الفذة، ويدنون المتملقين، ويبحثون في كل شيء عن مصالحهم ومنافعهم الذاتية، وهم أهل رشوة وذهب ومال، وبالطبع فإنّ الامراء والاعوان القادرين على هذه الأمور أحبّ عندهم من غيرهم وبينا نرئ تفكير الملوك ورغباتهم تتلخص في نيل الهدايا والجاه والمقام والذهب والمال... نجد أنّ الأنبياء لا يفكرون إلّا بإصلاح أمهم!

8003

فَلَمَّاجَآءَ سُلَيْمَنَ فَالَ أَنْمِذُ ونَن بِمَالِ فَمَاءَ انَن اللهُ خَبْرُمِّمَا ءَاتَن كُم بَلَ أَنتُر بِهَدِيَّتِكُو فَفَرَحُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ مَ فَلَنَا أَلِينَهُم بِحُنُودِلًا قِبَلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنَخْرِجَنَهُم مِنْهَا آذِلَة وَهُمْ صَنغِرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ مَ فَلَنَا أَلِينَهُم بِحُنُودِلًا قِبَلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنَخْرِجَنَهُم مِنْهَا آذِلَة وَهُمْ صَنغِرُونَ ﴿ اللهِ ال

## التفسير

### لا تمْدعوني بالمال:

خرج رسل ملكة سبأ بقافلة الهدايا وتركوا اليمن وراءهم قاصدين مقر سليمان «في الشام» ظنّاً منهم أنّ سليمان سيكون مسروراً بمشاهدته هذه الهدايا ويرحب بهم.

لكن ما إن حضروا عند سليان حتى رأوا ما يدهش الإنسان... فإنّ سليان عَيْنُ مضافاً إلى عدم استقباله واكتراثه بتلك الهدايا ﴿قَالَ أَتَهَدُّونَنْ بِمَالَ فَمَا آتَالِيَ الله خير ممّا آتَاكم﴾. فما قيمة المال، ازاء مقام النبوّة والعلم والهداية والتقوى ﴿بِل أنتم بهديّتكم تفرحون﴾.

أجلْ، أنتم الذين تفرحون بمثل هذه الزخارف، فيهدي بعضكم لبعض فسيشرق وجمه تلمع عيناه! إلّا أنّ هذه الأمور لا قيمة لها عندي ولا أكترث بها.

وهكذا فقد حقّر سليمان في معيار القيم عندهم، وأوضح لهم أنّ هناك معياراً آخر للقيمة تضمحلّ عنده معايير عبدة الدنيا ولا تساوى شيئاً.

ومن أجل أن يريهم سليان موقفه الحاسم من الحق والباطل، قال لرسول ملكة سبأ الخاص: ﴿ارجِع لِليهِم فلنأتينَهِم بجنود لاقبل لهم بها ولنخرجنَهِم منها أَدْلَةُ وهم صاهرون﴾.

و ﴿ اَذَلَهُ ﴾ في الحقيقة حال أولى و ﴿ هم صاغرون ﴾ حال ثانية، وهما إشارة إلى أنّ أولئك لايُخرجون من أرضهم فحسب، بل بالإذلال والإحقار والصغار بشكل يـ تركون جمـيع ممتلكاتهم من قصور وأموال وجاه وجلال... لأنّهم لم يذعنوا \_ ويُسلموا \_ للحق... وإنّا قصدوا الخداع والمكر!

وطبيعي أنَّ هذا التهديد كان تهديداً جديًّا جديراً بأن يؤخذ بنظر الاعــتبار بــالنسة

لرسل ملكة سبأ الذين كانوا عند سليان!

ومع ملاحظة ما قرأناه في الآيات السابقة من أنّ سليمان طلب من أولئك شيئين: ترك الإستعلاء، والتسليم للحق ﴿ لَا تعلوا عليّ والتوني هسلمين ﴾ وكان عدم إجابتهم لهندين وتوسلهم بالهديّة دليلاً على امتناعهم من قبول الحقّ وترك الإستعلاء، ولذلك هدّدهم باستخدام القوة العسكرية.

ولو أنَّ ملكة سبأ وقومها طلبوا من سليان الدليل والمعجزة (على أنَّـه نـبيَّ مـطاع) لأعطاهم الحق أن يتحروا ويفحصوا أكثر... إلّا أنّ إرسال الهدية ظـاهره أنّهـم في مـقام الإنكار.

واتضح كذلك أنّ أهم خبر مزعج أخبر به الهدهد عن هذه الجماعة «ملكة سبأ وقومها» أنّهم كانوا يعبدون الشمس ويسجدون لها من دون الله الذي له ما في السماوات والأرض فكان سليمان عنه قلقاً من هذا الأمر... ومن المعلوم أنّ عبادة الأصنام ليست أمسراً هيئاً تسكت عنه الأديان السماوية، أو أن تتحمل عبدة الأصنام على أنّهم أقسلية دينية. بل تستخدم القوّة إذا لزم الأمر وتحطم الأصنام ويطوى الشرك ومريدوه من الوجود!

وممًا بيّناه من توضيحات آنفاً يظهر أنّه لا تنافي بين تهديدات سليان والأصل الأساس ولا إكراه في الدّين ﴾ لأنّ عبادة الأصنام ليست ديناً، بل هي خرافة وانحراف.

### بحثان

1\_ ممّا ينبغي الإلتفات إليه أن الزهد في الأديان الساوية لا يعني أن لا يتمتع الإنسان ماله وثرواته وإمكاناته الدنيوية، بل حقيقة الزهد هي أن لا يكون أسير هذه الأمور.. بل أميراً عليها.. وقد بيّن سليان هذا النبيّ العظيم بردّه الهدايا الثمينة على ملكة سبأ أنّه أميرتها لا أسعرها.

ونقرأ حديثاً للإمام الصادق يَنْ يقول فيه: «الدنيا أصغر قدراً عند الله وعند أنبيائه وأوليائه من أن يفرحوا بشيء منها، أو يحزنوا عليه، فلا ينبغي لعالم ولالعاقل أن يفرح بعرض الدنيا» ...

الدنيا» ...

البقرة، ٢٥٦.
 البقرة، ٢٥٦.

٣- ومرّة أخرى نجد في هذا القسم من قصّة سليمان دروساً جديرة بالنظر، خسافية في
 تعابير الآيات الكريمة:

أ) إنّ الهدف من تعبئة الجيش ليس قتل الناس، بل إنّ يرى العدوّ نفسه ضعيفاً قبالها،
 ولا يرى نفسه قادراً على مواجهة الطرف الآخر: ﴿جِنُود لاقبل لهم يها﴾.

وهذا التعبير نظير ما أمر به المسلمون ﴿ وأعدُّوالهم ها استطعتم من قوَّة ... ترهبون به عدوّ الله ﴾ [

ب) إنَّ سليان ﴿ لا يهدد مخالفيه بالقتل، بل يهددهم بالإخراج من القيصور أذلة صاغرين، وهذا الأمر جدير بالملاحظة.

ج) إنّ سليمان لا يستغفل مخالفيه، بل يحذرهم بصراحة قبل الهجوم.

د) إنّ سليمان لا يطمع في أموال الآخرين، بل يقول: «ما آتاني الله خير» فهو لا يسرى مواهب الله منحصرة بالقدرة المادية والمالية، بل يفتخر بالعلم والإيمان والمواهب المعنوية!. كنكريخ قَالَ يَنَأَيُّهَا الْمَلُوُّا أَيْكُمُ يَأْتِينِ بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْنُونِ مُسْلِعِينَ ﴿ ثَا اللَّهِ عَفْرِبِتُ مِّنَ أَلْحِنَ الْحَافِينَ الْحَافَ اللَّهِ عَلَيْهِ لَقَوْمَ مِن مَقَامِكَ وَإِنِي عَلَيْهِ لَقَوْمَ أَمِنُ اللَّهُ قَالَ الَّذِي عِندَهُ. عِلْمُ مِن الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ لَقَوْمَ أَمِن اللَّهُ عَلَيْهِ لَقَوْمَ أَمِن اللَّهُ عَلَيْهِ لَقَوْمَ أَمِن اللَّهُ عَلَيْهِ لَقَوْمَ مَن مَقَامِكَ وَإِنِي عَلَيْهِ لَقَوْمَ مَن مَقَامِكَ وَإِنِي عَلَيْهِ لَقَوْمَ أَمِن اللَّهُ عَلَيْهِ لَقَوْمَ مِن مَقَامِكَ وَإِنِي عَلَيْهِ لَقَوْمِ أَمِن اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

الثفسير

### مضور العرش في طرفة عين:

وأخيراً عاد رُسُلَ ملكة سبأ بعد أن جمعوا هداياهم وأمتعتهم إلى بلدهم، وأخبروا ملكة سبأ بما شاهدوه من عظمة مُلك سليان على المعجز وجهازه الحكومي، وكل واحد من هذه الأمور دليل على أنّه لم يكن كسائر الأفراد ولاملكاً كسائر الملوك، بل هو مُرسل من قبل الله حقّاً، وحكومته حكومة إلهيّة.

وهنا اتّضع لأولئك جميعاً أنّهم غير قادرين على مواجهته عسكرياً، بل إذا استطاعوا -فرضاً \_فهم على احتمال قوي في مواجهة نبيّ عظيم ذي سلطة واسعة!.

لذلك قررت الملكة أن تأتي بنفسها مع أشراف قومها إلى سليمان، ويتفحصوا عن هذه المسألة ليتعرفوا على دين سليمان؟

فوصل هذا الخبر - عن أيّ طريق كان - إلى سمع سليان في ، فعزم على اظهار قدرته العجيبة \_ والملكة وأصحابها في الطريق إليه - ليعرفهم قبل كل شيء على إعجازه، ليذعنوا له و يسلّموا لدعوته ... لذلك التفت إلى من حوله و ﴿قال يا أيّها الحلا أيّكم يأتيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين ﴾

وبالرغم من أنَّ المفسّرين أتعبوا أنفسهم للوقوف على علَّة إحضار عرش الملكة، ورتِّما

ذكروا وجوهاً لا تنسجم مع مفاد الآيات ولا تتناسب وإيّاها! إلّا أنّ من الواضح أنّ هدف سليمان الله الله المنظمة الله كان يريد أن يظهر أمراً مهماً للغاية خارقاً للعادة ليذعنوا له دون قيد، ويؤمنوا بقُدرة الله من دون حاجة إلى سفك الدماء والمواجهة في ساحات القتال. كان يريد أن ينفذ الإيمان إلى أعهاق قلب ملكة سبأ وأشراف قومها، ليستجيب الباقون لدعوته والتسليم لأمره!

وهنا أظهر شخصان استعدادهما لإمتثال طلب سليان على وكان أمر أحدهما علميا وهنا أظهر شخصان استعدادهما لإمتثال طلب سليان أن تقوم من مقامك فهذا الأمر والآخر أعجب! إذ ﴿قال عفريت من الجنّ أنا آليك به قبل أن تقوم من مقامك فهذا الأمر على يسير، ولا أجد فيه مشقّة، كما أني لا أخونك أبداً، لأني قادر على ذلك ﴿ولِني عليه لقوي لمين ﴾.

و «العفريت»... معناه المارد الخبيث.

وجملة ووالله عليه لقوي أمين المشفوعة بالتأكيدات من عدة جهات «إنّ والجملة الإسميّة، ولام التوكيد» تشر إلى احتال خيانة هذا العفريت... لذلك فقد أظهر الدفاع عن نفسه بأنه أمين وفيّ.

وعلى كل حال فإنّ قصّة «سليمان» مملوءة بالعجائب الخارقة للعادات فلاعـجب أن يُرى عفريت بهذه الحالة مُبدياً استعداده للقيام بهذه المهمّة خـلال سـويعات.. وسـليمان يقضى بين الناس، أو يتابع أمور مملكته، أو يقدم نصحه وإرشاده للآخرين.

أمّا الشخص الآخر فقد كان رجلاً صالحاً له علم ببعض ما في الكتاب، ويتحدث عنه القرآن فيقول: ﴿قَالَ الّذي عنده علم هن الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتذ إليك طرفك ﴾.

فلمًا وافق سليمان على هذا الأمر، أحضر عرش بلقيس بطرفة عين بالإستعانة بقوته المعنوية ﴿فَلَمَّا رَبَّهِ مستقرّلُ عنده قال هذا من فضل ربّي ليبلوني ألشكر لَم أكفر﴾.

ثُمَّ أَضَافَ قَائلاً: ﴿ وَهِنْ شَكْرِ فَإِنَّهَا يَشْكُرُ لِنْفُسِهِ وَهِنْ كَفَرِ فَإِنَّ رَبِّي غَنيّ كريم ﴾.

وهناك اختلاف بين المفسّرين وكلام طويل في أنّ هذا الشخص الذي جماء بمعرش الملكة، من كان؟! ومن أين له هذه القدرة العجيبة؟! وما المراد ﴿عنده علم من الكتاب﴾؟

١. كلمة «أتيك» ربّما كانت اسم فاعل مضاف إلى الكاف، ويمكن أن تكون فعل؛ مضارعاً من (أتى) إلّا أنّ الأحتمال الأوّل يبدو أقرب للنظر!

إِلَّا أَنَّ الظَّاهِرِ أَنَّ هِذَا الشَّخْصِ هُو أَحَدُ أَقَارِبِ سَلِّمَانِ الْمُؤْمِنِينِ وَأُولِيانُهُ الخاصين، وقد جاء اسمه في التواريخ بأنَّه (أصف بن برخيا) وزير سليمان وابن أخته `.

وأمّا «علم الكتاب» فالمراد منه معرفة ما في الكتب السهاوية... المعرفة العميقة التي تمكّنه من القيام بهذا العمل الخارق للعادة!

وقال بعضهم: يُحتمل أن يكون المراد من (علم الكتاب) هو اللوح المحفوظ الذي علم الله بعضه ذلك الرجل «أصف» ولذلك استطاع أن يأتي بعرش ملكة سبأ بطرفة عين، ويحضره عند سلمان!

وقال كثير من المفسّرين: إنّ هذا الرجل المؤمن كان عارفاً بالاسم الأعظم، ذلك الاسم الذي يخضع له كل شيء، ويمنح الإنسان قدرة خارقة للعادة!

وينبغي القول أنّ «الاسم الأعظم» ليس كما يتصوره الكئير بأنّ مفهومه أن يتلفظ الإنسان بكلمةٍ فيكون وراءها الأثر العجيب، بل المراد منه التخلق بذلك الاسم والوصف، أي على الإنسان أن يستوعب «الاسم» في نفسه وروحه، وأن يتكامل علمه وخلقه وتقواه وإيمانه إلى درجة يكون بها مظهراً من مظاهر ذلك الاسم الأعظم، فهذا التكامل المعنوي والروحاني (بواسطة الاسم الأعظم) يوجد في الإنسان مثل هذه القدرة الخارقة للعادة أ.

كما أنَّ للمفسّرين في جملة ﴿ قبل أن يرتذ لِليك طرفك ﴾ لكن بملاحظة الآيات الأخر من القرآن يمكن معرفة حقيقتها... فني الآية ٤٣ من سورة إبراهيم نقراً: ﴿لا يرتدُ الِيهِم طُرَفُهُم ﴾. ونحن نعرف أنَّ الإنسان عندما يستوحش ويذهل. تبقي عيناه مفتوحتان على وتيرة

واحدة كأتها عينا ميت لا تتحركان فبناءً على ذلك فالمراد منه أنّني سأحضر عرش ملكة بلقيس قبل أن يتحرك جفناك ً.

١. وما قاله بعضهم بأنَّه سليمان أو جبرئيل فلا دليل عليه... وتنونه سليمان نفسه (فهو) مخالف لظاهر الآيات

٢. كان لنا في ذيلُ الآية ١٨٠ من سورة الأعراف بحث في شأن الاسم الأعظم، فلا بأس بمراجعته.

٣. ما يقوله بعضهم: إنَّ المراد من ﴿ يرتد إليك طرفك﴾ هو إلقاء النظرة على شيء ما وعودة النظرة للإنسان لا دليل عليه، كما أنَّ هذا التعبير لا يكون شاهداً على النظرية القائلة بخروج الشعاع من العين الواردة في الفلسفة \_ القديمة .

### ېدوث

# ١- المواب على بعض الأسئلة

من الأسئلة ـ التي تثار حول الآيات آنفة الذكر ـ هذا السؤال: لِمَ لَم يقدم سليمان بنفسه على هذا العمل الخارق للعادة؟ فهو نبي كريم من قبل الله وذو معاجز! فلم حوّل هذا الأمر إلى «آصف بن برخيا» ؟!

لعل الوجه في ذلك أنّ آصف كان وصيّه، وكان سليمان يريد أن يبيّن مـوقعه في هـذه اللحظة الحساسة للجميع .

إضافة إلى ذلك فإنّ من المهم أن يختبر الأستاذ تــــلاميذه في المـــوارد اللازمـــة ويــعرف جدارتهم، وأساساً فإنّ جدارة التلاميذ دليل كبير على جدارة الأستاذ، السؤال الآخر هو: كيف جاء سليان بعرش ملكة سبأ وأحضره عنده دون إذنها؟.

فيقال: لعل ذلك لبيان هدف أسمى، كمسألة الهداية وبيان معجزة كبيرة، ثمّ بعد هذا كله فإننا نعرف أنّ الملوك ليس لهم مال من أنفسهم، بـل أمـوالهـم في الغـالب مـغصوبة مـن الآخر درا.

السؤال الآخر: كيف تكون لعفريت من الجن القدرة على أمر خارق للعادة كهذه الحادثة؟!

الجواب: وقد بينا الجواب على هذا السؤال في الأبحاث المتعلقة بالإعجاز، فقلنا: إنّ من الناس حتى غير المؤمنين من تكون له قدرة على بعض الأمور الخارقة للمعادة (وذلك للرياضة المجهدة ومجاهدة النفس) إلّا أنّ الفرق بين ما يقومون به ممّا يخرق العادة وبين المعجزة هو أنّه لما كانت أعمالهم مستندة إلى قدرة بشرية محدودة ... فهي «أعمالهم الخارقة للعادة» محدودة دامًا، في حين أنّ المعاجز تستند إلى قدرة الله التي لا نهاية لهما، وقدر ته كسائر صفاته غير محدودة!.

لذلك نرى أنّ العفريت من الجن يحدّد قدرته \_على فترة بقاء سليان في مجلس القضاء والتحقيق في أمور البلد، ليأتيه بعرش ملكة سيأ، في حين أنّ آصف بن برخيا لم يحدد قدرته،

١. هذا الجواب نفسه أجاب به الإمام الهادي غَيْلِا يحيى بن أكتم كما جاء في رواية عن تفسير العياشي ذيل
 الآية مورد البحث، وتفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٩١.

وتحديدها بارتداد الطرف هو في الحقيقة إشارة إلى أدنى فترة زمنية بمكنة... ومن المسلم به أنّ سليمان عليه الأعيال التي تبيّن للناس الأشخاص الصالحين، ويباركها، لا عـمل العفريت الذي قد يوقع العوام والبساط في الوهم، فيعدونه دليلاً على تقواه وطهار ته!.

وبديهي أن أي إنسان يقوم بعمل مهم في المجتمع ويكون عمله مقبولاً فان أفكاره ومعتقداته ستنجذر وتتحدد في المجتمع بذلك «العمل» فلا ينبغي أن يأخذ العفاريت زمام المبادرة في حكومة سليان الإلهيّة، بل ينبغي أن يقوم به من عندهم علم من الكتاب ليؤثروا على أفكار الناس وعواطفهم.

### ٢\_ القوة والأمانة شرطان مهمان

جاء في الآيات المتقدمة ـ والآية ٢٦ من سورة القصص ـ أنّ أهــم شرط للــعامل أو الموظف شيئان: الأوّل القوة، والثّاني الأمانة!.

وبالطبع فإنّ المباني الفكرية والأخلاقية قد تقتضي أن يكون الإنسان حاوياً على هاتين الصفتين «كما هي الحال في شأن موسى الوارد ذكره في سورة القصص» وقد يقتضي نظام المجتمع والحكومة الصالحة أن يتصف بهاتين الصفتين حتى العفريت من الجن إلزاماً.. ولكن على كل حال فليس من الممكن القيام بأي عمل كبير أو صغير في المجتمع دون توفر هاتين الصفتين... سواءً كان مصدرهما «التقوى» أو «النظام القانوني».. «فتأملوا بدقة».

## ٣\_ الفرق بين معلم من الكتاب» ومعلم الكتاب»

جاء التعبير في الآيات \_ محل البحث \_ عن الذي أتى بعرش ملكة سبأ في أدنى مدة «وبطرفة عين» ب ﴿عنده علم هن الكتاب﴾ بيمًا جاء في الآية ٤٣ من سورة الرعد في شأن النّبي ومن يشهد على حقانيته ﴿قُل كَفَى بِالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب﴾.

في حديث عن أبي سعيد الخدري أنّه قال: سألت رسول الله تَنْهَ عن (الذي مندة علم من الكتاب) الوارد في قصّة سليان، فقال تَنْهَ في أخي سليان بن داود، فقلت: والآية

والإلتفات إلى الفرق بين «علم من الكتاب» الذي يعني «العلم الجزئي» (عملم الكتاب) الذي يعنى «العلم الكلي»، يكشف البون الشاسع بين أصف وعلى ﴿

لذلك نقرأ في روايات كثيرة أنّ الاسم الأعظم ثلاثة وسبعون حرفاً إنّا كان عند آصف منها حرف واحد فتكلم به فخسف بالأرض ما بينه وبين سرير بلقيس حتى تناول السرير بيده، ثمّ عادت الأرض كما كانت أسرع من طرفة عين \_كان «حرف» واحد منه عند «آصف بن برخيا» وقام بمثل هذا العمل الخارق للعادة \_ وعندنا نحن الائمّة من أهل البيت المنه عندان وسبعون حرفاً، وحرف واحد عند الله تبارك وتعالى استأثر به في علم الغيب عنده أ.

# ٤۔ هذا من فضل ربّي

إن عبدة الدنيا وطُلَابها المغرورين حين ينالون «القوّة» والإقتدار ينسون كل شيء إلا أنفسهم. وكل ما يقع في أيديهم يحسبونه من عند أنفسهم لا من غيرهم، كما كان قارون يقول: ﴿إِنَّهَا لَوْتِيتُهُ عَلَى عَلَمُ عَنْدِي﴾ أ، في حين أنّ عباد الله وخاصّته كلما نالوا شيئاً قالوا: ﴿هذا مِن فضل ربّي﴾.

الطريف أنَّ سليان اللهُ لم يقل هذا الكلام عندما شاهد عرش ملكة سبأ عنده فحسب، بل أضاف قائلاً: ﴿لِيبِلُونِي أَلْشِكُو أَم أَكُفُرَ﴾

وقرأنا في هذه السورة -من قبل -أنّ سليان مَنْ كان يرى جميع النعم التي يتمتع بها من نعم الله عليه، وكان يدعو ربّه خاضعاً فيقول: ﴿رَبّ أُوزِعني أَنْ لَشكر نعمتك الّتي أنسمت عليّ وعلى والديّ وأن أعمل صالحاً ترضاه ﴾!

أجل. هذا هو معيار معرفة الموحدين المخلصين من عبدة الدنيا المغرورين. وهذه سيرة الرجال العظماء في قبال غيرهم من الأنانيين!

١. نقل هذا العديث جماعة من المفترين وعلماء السنة بالعبارة ذاتها أو ما يقرب منها، ولمرزيد الإيـضاح يراجع، ج ٣. من إحقاق الحق. ص ٢٨٠ و ٢٨١.

٢. راجع اصول الكافي وتفسير نور الثقلين، ج ٤. ص ٨٨.

٣. القصص، ٧٨.

وبالرغم من أنّه اعتيد كتابة هذه العبارة المهمّة ﴿هذا مِن فضل ربّي ﴾ من قبل المتظاهرين بالشكر على أبواب قصورهم «الطاغوتية» دون أن يعتقدوا بذلك أو يكون أدنى أثر من هذه العبارة في عملهم. إلّا أنّ المهم هو أن تكتب على الباب وعلى جبين حياة الإنسان وفي قبله... أيضاً، وأن يكشف عمله أنّ كل ذلك من فضل الله.. وأن يشكره عمليه، لا شكراً باللسان فحسب، بل شكراً مقروناً بالعمل وفي جميع وجوده .

### ٥- كيف أمضر «آصف» عرش الملكة؟١

لم يكن هذا (الأمر) أوّل خارق للعادة نراه في قصّة سليمان على أو في حياة الأنبياء بشكل عام، وعلى من يحمل هذه التعبيرات على الكناية والمجاز، ولا يوخذ بظاهرها، أن يسبيّنوا موقفهم من معاجز الأنبياء.

ترى هل يرون الأعمال الخارقة للعادة للأنبياء وخلفائهم محالاً، وينكرونها كليّاً؟! فهذا ما لا ينسجم مع أصل التوحيد، ولا مع قدرة الله الحاكمة على قوانين الوجود، ولا ينسجم مع صريح القرآن في آيات كثيرة أيضاً.

أمّا إذا قبلوا بإمكان المعاجز، فلا ينبغي أن يفرقوا بين أن يكون البحث عن إحياء الموتى وإبراء العمي من قبل «عيسى بن مريم» ﴿ فَيْ أو عن إحضار عرش ملكة سبأ من قبل آصف بن برخيا.

ولا شك أنّ هنا علائق مجهولة وعللاً لا نعرفها في هـذا الأمـر، إذ نجـهل ذلك بـعلمنا «المحدود»، لكننا نعرف أنّ هذا الأمر غير محال.

فهل استطاع «آصف» بقدرته المعنوية أن يبدل عرش بلقيس إلى أمواج مـن نـور. وبلحظة أحضرها عند سليان عني ثمّ أرجعها إلى مادتها الأصليّة مرّة أخرى؟... هذا الأمر عندنا يلفّه الغموض.

وما نعرف أنّ الإنسان يقوم اليوم بأعمال بواسطة الطرق العلمية المتداولة، كانت قـمل مائتي عام تعدّ في دائرة المحال!

كان لنا بحث مُفصّل في أهميّة الشكر، وتأتيره على زيادة النعمة، وأقسام الشكر «التكويني والتشريعي» في ذيل الآية ٧ من سورة إبراهيم.

فثلاً لوكان يقال لشخص ما قبل عدّة قرون: سيأتي زمان على الناس يتكلم الرجل في المشرق فيسمعه الآخرون ويرونه في المغرب في اللحظة ذاتها.. لكان يعدّ هذا المقال ضرباً من الهذيان أو الحلم!

وليس هذا إلّا لأنّ الإنسان يريد أن يقوّم كل شيء بعلمه المحدود وقدرته القاصرة! مع أنّ ما وراء علمه وقدرته أسراراً خفية كثيرة!

१०७

#### الآيات

قَالَ نَكِرُواْ لِمَاعَرْشَهَا نَنظُرْ أَنهُ لَدِى آمَتَكُونُ مِنَ الَّذِينَ لاَيَهُ تَدُونَ ﴿ فَلَمَا جَآءَ فَ قِلَ الْعَلَمُ مِنَ اللّهِ عَلَى اللّهِ الْعَلَمُ مِن اللّهِ الْعَلَمُ مِن اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَهُو وَأُولِينَا الْعِلْمُ مِن قَلْهَا وَكُنَا مُسْلِمِينَ ﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَتَ مَن قُومِ كَافِرِينَ ﴿ قِيلَ لَمَا الْمَعْلِمُ الصَّرِحُ فَلَمَا اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَن اللّهُ عَلَي اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ عَلَي اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَا ا

# التفسير

# نور الإيمان في قلب الملكة:

نواجه في هذه الآيات مشهداً آخر، ممّا جرى بين سليان على وملكة سبأ فسليان من أجل أن يختبر عقل ملكة سبأ ودرايتها، ويهيء الجوّ لإيمانها بالله، أمر أن يغيروا عسرشها وينكّروه فر قال تكوولها عرشها ننظر أتهتدي أم تكون من الذين لا يهتدون.

وبالرغم من أنّ الجيء بعرشها من سبأ إلى الشام كان كافياً لأن لا تعرفه بيساطة.. ولكن مع ذلك فإنّ سليان أمر أن يوجدوا تغييرات فيه، من قبيل تبديل بعض علاماته، أو تغيير ألوانه ومواضع مجوهراته، ولكن هذا السؤال: ما الهدف الذي كان سليان هذا الموخّاه من اختبار عقل (ودراية) ملكة سبأ وذكائها؟

لعل هذا الاختبار كان لمعرفة أي منطق يواجهها به؟ وكيف يأتي لها بدليل لإثبات المباني العقائدية؟

أوكان يفكر أن يتزوجها، وكان يريد أن يعرف هل هي جديرة بأن تكون زوجة له، أم لا؟... أو أراد \_ واقعاً \_ أن يعهد لها بمسؤولية بعد إيمانها... فلابدٌ من معرفة مقدار استعدادها لقبول المسؤولية!

وهناك تفسيران لجملة ﴿ أَنهِ تَدِي فقال بعضهم: المراد منها معرفة عرشها، وقال بعضهم: المراد من هذه الجملة أنها هل تهتدي إلى الله برؤية المعجزة، أو لا؟ !

إِلَّا أَنَّ الظَّاهِرِ هُو المعنى الأُوِّل، وإن كان المعنى الأُوِّل بنفسه مقدمة للمعنى الثَّاني.

وعلى كل حال... فلمّا جاءت ﴿قيل أهكذا عرضك﴾ والظاهر أنّ القائل لها لم يكن سليان نفسه، وإلّا فلا يناسب التعبير بـ «قيل»، لأنّ اسم سليان ورد قبل هذه الجملة وبعدها، وعُبّر عن كلامه بـ «قال».

أضف إلى ذلك أنه لا يناسب مقام سليان عنه أن يبادرها بمثل هذا الكلام. وعلى أي حال فإن ملكة سبأ أجابت جواباً دقيقاً و (قالت كأنه هو).

فلو قالت: يشبه، لأخطأت... ولو قالت: هو نفسه، لخالفت الاحتياط، لأنّ مجيء عرشها إلى أرض سليان لم يكن مسألة ممكنة بالطرق الاعتيادية، إلّا أنّ تكون معجزةً.

وقد جاء في التواريخ أنّ ملكة سبأ كانت قد أودعت عرشها الثمين في مكان محفوظ، وفي قصر مخصوص فيه غرفة عليها حرس كثير!

ومع كل ذلك فإنّ ملكة سبأ استطاعت أن تعرف عرشها رغم كل ما حصل له من تغييرات.. فقالت مباشرة: ﴿وَلُونِينَا العلم مِنْ قبلها وَكِنّا مِسلمِينَ﴾.

أي، إذا كان مراد سليمان عَيُلا من هذه المقدمات هو اطلاعنا على معجزته لكي نؤمن به، فإنّنا كنّا نعرف حقانيته بعلائم أخر... كنّا مؤمنين به حتى قبل رؤية هذا الأمر الخارق للعادة فلم تكن حاجة إلى هذا الأمر.

أجل، إنّها ودعت ماضيها الأسود برؤية هذه العلائم المنيرة، وخَطت نحو مرحلة جديدة من الحياة المملوءة بنور الإيمان واليقين.

المفسرين أقوال مختلفة في فاعل (صد) وأن (ما) هل هي سوصولة أو مصدرية، فيقال جماعة من المفسرين. إن الفاعل هو سليمان كما بيّناه في المتن، وبعضهم قال: بل هو الله، والنتيجة تكاد تكون واحدة وطبقاً لهذين التفسيرين تكون «ها» مفعولاً أوّلاً و(ما كانت) مكان المفعول الثّاني، وإن كان أصلها جاراً ومجروراً، أي وصدها سليمان أو الله عما كانت تعبد من دون الله. إلّا أنّ جماعة ذهبوا إلى أنّ فاعل صدّ، هو (ما كانت)، لكن حيث إنّ الكلام عن إيمانها لا كفرها فالتقسير الأوّل أنسب.. وأمّا كلمة (ما) فقد تكون موصولة.. أو مصد، بة.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث يجري الكلام عن مشهد آخر من هذه القصّة، وهو دخول ملكة سبأ قصر سليان الخاص.

وكان سليان الله قد أمر أن تصنع إحدى ساحات قصوره من قوارير، وأن يجرى الماء من تحتها.

فلمًا وصلت مَلكة سبأ إلى ذلك المكان ﴿ قبل لها ادخلي الصّر ﴾ فلها رأته

ظنته نهراً جارياً فرفعت ثوبها لتمر وسط الماء وهي متعجبة عن سبب وجود هذا الماء الجاري، وكما يقول القرآن: ﴿ فلمّا رأته حسبته لجّة وكشفت عن ساقيها ﴾ .

إِلّا أَنَّ سليمان عَنِيْ التفت إليها وقال: ﴿ لِنَه صرح معرّد من قوارير ﴾ `` فلاحاجة إلى الكشف عن ساقيك فلا يمس الماء قدميك.

وهنا ينقدح سؤال هام، وهو أنّ سليمان نبيّ كبير، فلم كان لديه هذا البناء الفائق والتزيّن الرائق... والصرح الممرد والبساط الممهدا.. وصحيح أنّه كان حاكماً مبسوط اليد، إلا أنّ الأنسب أن يكون له بساط مألوف كسائر الأنبياء.

إلّا أنّه، ما يمنع أن يُري سليمان مَلكة سبأ التي كانت ترى قدرتها وعـظمتها بـالعرش والنتاج والقصر العظيم والزينة. يريها هذا المشهد لتذعن لأمره، ولتحتقر ما عندها؟! وهذه نقطة انعطاف في حياتها لتعيد النظر في ميزان القيم ومعيار الشخصية!

ما يمنعه \_ بدلاً من أن يغير على مدينتها بجيش عظيم فيسفك الدماء \_ أن يجعل فكسر ملكة سبأ حائراً مبهوتاً بحيث لم تكن تتوقع ذلك أصلاً... خاصة أنّها كانت امرأة تهتم بهذه الأمور والتشريفات!.

ولا سيا أنّ أغلب المفسّرين صرحوا بأنّ سليان أمر أن يبنى مثل هذا الصرح والقصر قبل أن تصل ملكة سبأ إلى الشام، وكان هدفه أن يُربها قدرته لتذعن لأمره وتسلم له... وهذا الأمر يدلّ على أنّ سليان في كان يتمتع في سلطانه بقدرة عظيمة من حيث القوّة الظاهرية وُفق بها للقيام عمثل هذا العمل!.

١. «صَرْحُ» معناه الفضاء الواسع، وقد يأتي بمعنى البناء العالي والقصر وفي الآية العشار إليها آنفاً معناه ساحة القصر أى فضاءه الواسع ظاهراً.

٢ «اللَّجة» في الاصل مأخوذة من اللجاج، ومعناه الشدّة، ثمة أطلق على ذهاب الصوت وإيابه في العنجرة تعبير (لجة) على وزن (ضجة)، أمّا الأمواج المتلاطمة فيُ البحر فتسمى (لُجة) على وزن (مُجبة) وهي هنا في الآية بهذا المعنى الأخير.

٣ «الممرد» معناه الصافي... و«القوارير» جمع قارورة وهي الزجاجة.

وبتعبير آخر: إنّ هذه النفقات المالية إزاء أمن منطقة واسعة، وقبول دين الحق، والوقاية عن الإنفاق المفرط للحرب ـلم تكن أمراً مسرفاً.

ولذلك حين رأت مَلكة سبأ هذا المشهد الرائع ﴿ قالت ربّ لِنّي ظلمت نفسي وأسلمت مع سليمان لله ربّ العالمين.

لقد كنت في ما مضى أسجد للشمس وأعبد الأصنام، وكنت غارقة في الزينة والتجميل، وكنت أتصور أني أعلى الناس في الدنيا.

أمّا الآن فإنّني أفهم أنّني ضعيفة جدّاً وهذه الزخارف والزبارج لا تروي ظمأ الإنسان ولا تبلّ غليل روحه!.

ربّاه... أتيت إليك مسلمة مع سليان نادمة عن سالف عمري ، خاضعة عنتي إليك، الطريف هنا أنّها تقول: أسلمت مع سليان، فتستعمل كلمة (مع) ليتجلّى أنّ الجميع إخوة في السبيل إلى الله! لاكما يعتاده الجبابرة إذ يتسلط بعضهم على رقاب بعض، وترى جماعة أسيرة في قبضة آخر.

فهنا لا يوجد غالب ومغلوب، بل الجميع ـ بعد قبول الحق ـ في صف واحد!.

صحيح أنّ ملكة سبأ كانت قد أعلنت إيمانها قبل ذلك أيضاً، لأنّنا سمعنا عن لسانها في الآيات آنفة الذكر ﴿ وأوتينا العلم من قبلها وكنّا مسلمين﴾.

إلّا أنّ إسلام الملكة هنا وصل إلى أوجه، لذلك أكّدت إسلامها مرّة أخرى.

إنها رأت دلائل متعددة على حقانية دعوة سلمان.

فجىء الهدهد بتلك الحالة الخاصة!

وعدم قبول سلمان الهدية الثمينة المرسلة من قبلها.

وإحضار عرشها في فترة قصيرة من مدى بعيد.

وأخيراً مشاهدة قدرة سليان الاعجازية، وما لمسته فيه من أخــلاق دمــثة لا تشــبه أخلاق الملوك!

#### بحثان

#### ١\_عاقية أمر ملكة سيأ

كان هذا كل ما ورد في القرآن الجيد عن ملكة سبأ إذ آمنت أخيراً ولحقت بالصالحين...

لكن هل عادت إلى وطنها بعد إيمانها، وواصلت حكمها من قبل سليمان، أو بقيت عند سليمان و تزوجت منه؟! أو تزوجت من أحد ملوك اليمن المشهورين باسم «تُبّع»؟

هذه الأمور لم يشر إليها القرآن الكريم، لأنّها لا علاقة لها بالهدف الأصلي الذي يبتغيه القرآن من المسائل التربوبة!.. إلّا أنّ المؤرّخين والمفسّرين كلّاً منهم اختار رأياً. ولا نجد ضرورة في الخوض في ذلك، وإن كان المشهور ـ طبقاً لما قباله أغبلب المبفسّرين \_أنّها تزوّجت من سليان نفسه أ.

إلّا أنّه ينبغي أن نذكّر بهذا الأمر المهم، وهو أنّه وردت أساطير كـثيرة حـول سـليمان وجنوده وحكومته وخصوصيات ملكة سبأ، وجزئيات حياتها أيضاً، ممّا يصعب عـلى عامة الناس تمييزها من الحقائق التاريخية، ورتّما يُغشّي هذه الحقائق التاريخية، ظلَّ مظلم من الخرافات يشوه وجهها الناصع. وهذه هي نتيجة الخرافات المتداخلة في الحقائق التي ينبغى أن تُراقب مراقبة تامّة!

#### ٢\_ فلاصة عامة عن مياة سليمان

ما ورد عن سيرة سليمان وحالاته في الثلاثين آية آنفة الذكر، يكشف عن مسائل كثيرة، قرأنا قسماً منها في أثناء البحث، ونشير إلى القسم الآخر إشارة عابرة:

١-إنّ هذه القصّة تبدأ بالحديث عن موهبة (العلم الوافر) التي وهبها الله لسليمان بن داود.
 و تنتهي بالتسليم لأمر الله، وذلك التوحيد أساسه العلم أيضاً.

٣-هذه القصة تدل على أن غياب طائر أحياناً (في تحليقة استثنائية) قد يغير مسير تأريخ أمّة، ويجرها من الفساد إلى الصلاح، ومن الشرك إلى الإيمان... وهذا مثل عن بيان قدرة الله، ومثل من حكومة الحق!.

ران هذه القصّة تكشف عن أنّ نور النوحيد يشرق في جميع القلوب، حتى الطائر الذي يبدو ظاهراً أنّه صامت، فإنّه يخبر عن أسرار التوحيد العميقة!.

٤\_ ينبغي من أجل لفت نظر الإنسان إلى القيمة الواقعية له وهدايته نحو الله، أن يُدمّر غروره وكبرياؤه أولاً... ليُماط عن وجه ستار الظلام، كما فعل سليمان، فدمر غرور مَلكة سبأ

١ ِ الآلوسي في تفسير روحالمعاني.

وذلك بإحضار عرشها، وادخالها الصرح الممرد الذي حسبته لجةً.

٥- إنّ الهدف النهائي في حكومة الأنبياء ليس التوسع في رقعة الأرض، بل الهدف هو ما قرأناه في آخر آية من الآيات محل البحث، وهو أن يعترف الظالم بذنبه، وأن يسلم لربّ العالمين، ولذلك فإن القرآن ختم بهذه «اللطيفة» القصّة المذكورة.

٦- إنّ روح الإيمان هي التسليم، لذلك فقد أكّد سليان عليه في كتابه إلى مَلكة سبأ.

٧- قد يكون بعض الناس مع ما لديه من قدرة عظيمة لا ترقى إليه قدرة الآخرين. محتاجاً إلى موجود ضعيف كالطائر مثلاً، لا إلى علمه فحسب، بل قد يستعين بعلمه أيضاً. وقد تحقّره نملة بما هي عليه من ضعف!

ان نزول هذه الآيات في مكة حيث كان المسلمون تحت نير العدو. وكانت الأبواب موصدة بوجوههم، هذا النّزول كان له مفهومه الخاص. وهو تقوية معنويات المسلمين و تسلية قلوبهم، واحياء أملهم بلطف الله ورحمته والانتصارات المقبلة.

क्राट्य

### الآيات

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَ آ إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَيْلِكًا أَنِ أَعْبُدُواْ اللّهَ فَإِذَاهُمْ فَرِيقَ الْ يَغْتَصِمُونَ (فَ) قَالَ يَنقَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِعَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ اللّهَ لَعَلَّكُمْ تَرْحَمُونَ ﴿ فَي قَالُواْ اَطَيْرَنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ قَالَ طَنَيْرُكُمْ عِندَ اللّهِ بَلْ أَنتُ مْقَوْمٌ تُقْتَنُونَ ﴿ فَي قَالُواْ اَطَيْرَنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ قَالَ طَنَيْرُكُمْ عِندَ اللّهِ بَلْ أَنتُ مْقَوْمٌ تُقْتَنُونَ ﴿ فَي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللل

### التفسير

### صالعٌ في ثمود:

بعد ذكر جانبٍ من قصص موسى وداود وسليمان عن هذه الآيات تتحدث عن قصّة رابع نبي \_ وتبيّن جانباً من حياته مع قومه \_ في هذه السورة، وهــي مــا جــاء عــن صالح الله وقومه «ثمود»!

إذ يقول القرآن: ﴿ وَلَقَدَ أُرْسَلْنَا لِلِّي تُمَوِّدَ أَخَاهُمْ صَالَحًا أَنْ لَمَيْدُولَ لَلْتُهُ ۚ `

وكما قيل من قبل: إنّ التعبير بـ «أخاهم» الوارد في قصص كثير من الأنبياء، هو إشارة إلى منتهى الحبّة والإشفاق من قبل الأنبياء لأنمهم، كما أنّ في بعض المواطن إشارة إلى عـ اللقة القربي «الروابط العائلية للأنبياء بأقوامهم».

وعلى كل حال، فإنّ جميع دعوة هذا النّبي العظيم تلخصت في جملة ﴿ أَن لَعبدُوا اللّه ﴾. أجل، إنّ عبادة الله هي عصارة كل تعليات رسل الله تعالىٰ.

ثم يضيف قائلاً: ﴿فاذا هم فريقان يختصمون﴾ أ، المؤمنون من جهة والمنكرون المعاندون من جهة أخرى.

وقد عبر في الآيتين ٧٥ و ٧٦ من سورة الأعراف عن الفريقين، بالمستكبرين والمستضعفين: ﴿ قَالَ الله لا الدّين استكبروا من قومه للّذين استضعفوا لمن آمن منهم أتعلمون أنّ صالحاً مرسل من ربّه قالوا لِنّا بها أرسل به مؤمنون \* قال الّذين استكبروا لِنّا بالذي آمنتهم به كافرون ﴾.

وبالطبع فإنّ هذه المواجهة بين الفريقين «الكفار والمؤمنين» تصدق في شأن كثير مـن الأنبياء، بالرغم من أنّ بعض الأنبياء بقوا محرومين حتى من هذا المقدار القليل من الانصار حيث وقف كل أفراد قومهم ضدهم.

فأخذ صالح في ينذرهم ويحذرهم من عذاب الله الأليم... إلّا أنّ أولئك لم يستجيبوا له وتمسكوا بعنادهم وطلبوا منه باصرار أن إذا كنت نبيّاً فليحل بنا عذاب الله «وقد صرحت الآية ٧٧ من سورة الأعراف بأنهم سألوا نبيهم نزول العذاب» ﴿ وقالولا يا صالح لنتنا بها تعدنا لن كنت من المرسلين ﴾.

إِلَّا أَنَّ صَالِحًا أَجَابِهِم مُحَذَراً و﴿ قَالَ يَا قَوْمَ لَمْ تَسْتَعَجَلُونَ بِالسِّيِّنَةُ قَبِلَ الحسنة ﴾.

فلِمَ تفكرون بعذاب الله دائماً وتستعجلونه؟ ألا تعلمون أنّ عذاب الله إذا حلّ بساحتكم ختم حياتكم ولا يبقى مجال للإيمان؟

تعالوا واختبروا صدق دعوتي في البعد الإيجابي والأمل في رحمة الله في ظل الإيمان به ﴿ لولا تستخفرون الله لعلكم تُرحمون﴾!

علام تسألون عن نزول العذاب وتصرون على السيئات؟! ولم هـذا العـناد وهـذه الحياقة؟!

لم يكن قوم صالح ـ وحدهم ـ قد طلبوا العذاب بعد انكارهم دعوة نبيّهم، فقد ورد في القرآن المجيد هذا الأمر مراراً في شأن الأمم الآخرين، ومنهم قوم هود «كما في الآية ٧٠من سورة الاعراف».

ونقراً في شأن النّبي محمّد عنه وما واجهه به بعض المشركين المعاندين، إذ قالوا: ﴿ اللّهِمَ إِنْ كَانَ هَذَا هُو اللّهِ مَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الللّهِ اللهِ الل

وهذا أمر عجيب حقًّا أن يريد الإنسان اختبار صدق دعوة نبيَّه عن طريق العـقاب

ر الأنفال، ٣٢.

المهلك، لاعن طريق طلب الرحمة! مع أنّهم يعلمون يقيناً احتال صدق دعوة هؤلاء الأنبياء «يعلمون ذلك في قلوبهم وإن أنكروه بلسانهم».

وهذا الأمر يشبه حالة ما لو أدعى رجل بأنّه طبيب، فيقول: هذا ا لدواء ناجع شافٍ، وذلك الدواء ضار مهلك. ونحن من أجل أن نختبر صدقه نستعمل الدواء المهلك!!

فهذا منتهي الجهل والتعصب... ولمرض الجهل الكثير من هذه الافرازات.

وعلى كل حال، فإن هؤلاء القوم المعاندين بدلاً من أن يصغوا لنصيحة نبيهم ويستجيبوا له، واجهوه باستنتاجات واهية وكلهات باطلة!... منها أنهم ﴿قالوا اطّيرنا بك وبعن معك ﴾ ولعل تلك السنة كانت سنة قحط وجدب، فقالوا: إنّ هذا البلاء والمشاكل والعقبات كلّها بسبب قدوم هذا النّبي وأصحابه... فهم مشؤومون جلبوا الشقاء لمجتمعنا!!

فكانوا يحاولون مواجهة دعوة نبيّهم صالح ومنطقه المتين بحربة التطير، التي هي حربة المعاندين الخرافيين.

لكنّه ردّ عليهم و ﴿قال طائركم عند الله ﴾ فهو الذي يستليكم بسبب أعسالكم بهذه المصائب التي أدّت إلى هذه العقوبات.

في الحقيقة إنّ ذلك اختبار وامتحان إلهي كبير لكم، أجل ﴿بِلِ أَنتُم قَوْم تَفْتَنُونُ﴾.

هذه امتحانات وفتن إلهية .. هذه إنذارات وتنبيهات لينتبه - من فيهم اللياقة من غفلتهم، ويصلحوا انحرافهم ويتجهوا نحو الله!

#### ہحث

### «التطيُّر والتفاؤل»:

«التطيَّر» مأخوذ من مادة «طير» وهو معروف، إذ يعني مايطير بجناحين في الجوّ، ولما كان العرب يتشاءمون غالباً من بعض الطيور، سمي الفأل غير المحبوب تطيّراً، وهو في قبال «التفال» ومعناه الفأل الحسن المحبوب.

وقد وردت في القرآن الإشارة إلى هذا المعنى مراراً وهي أنّ المشركين الخرافيّين كانوا يواجهون أنبياءهم بحربة التطير، كما نقرأ ذلك في قصّة موسى وأصحابه: ﴿ وَإِنْ تَصَبُّهُ سَيِّئُهُ يطّبُروا بِموسى وَمِنْ مِعْهِ ﴿ .

١. الأعراف، ١٣١.

وفي الآيات \_ محل البحث \_ أظهر قوم «تمود» المــشركون رد فـعلهم في مـقابل نـبيّهم «صالح» بالتطير أيضاً.

وأساساً، ونقرأ في سورة «يس» أنّ المشركين تطيّروا من مجيء رسل المسيح الله إلى «انطاكية» (يس \_ ١٨).

فإنّ الإنسان لا يمكن أن يقف أمام الحوادث على حال واحدة، فلابدّ أن يفسّر آخر الأمر لكل حادثة علةً... فإذا كان الإنسان مؤمناً موحداً لله، فإنّه يرجع العلل إلى ذاته المقدسة تعالى طبقاً لحكمته، فكل شيء عنده بمقدار، عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال. ولو استند إلى العلم في تحليل العلة والمعلول الطبيعيين، فستُحل مشكلته أيسضاً، وإلّا فبإنّه سينتج أوهاماً وخرافات لا أساس لها.. أوهاماً لاحد لها.. وأحدها «التطير» والفأل السيء!

مثلاً كان عرب الجاهلية إذا رأوا الطائر يتحرك من اليمين نحو الشهال عدوّه فألاً حسناً، وإذا رأوه يتحرك من الشهال «اليسار» نحو اليمين عدّوه فألاً سيئاً، ودليلاً على الخسران أو الهزيمة! وغيرها من الخرافات الكثيرة عندهم .

واليوم يوجد \_ من قبيل هذه الخرافات والأوهام \_ الكثير في مجتمعات لا تؤمن بالله، وإن حققت نصراً من حيث العلم والمعرفة، بحيث لو سقطت «مملحة» على الأرض أقلقتهم إلى حد كبير! ... ويستوحشون من الدار أو البيت أو الكرسي المرقم بـ ١٣، وما زالت سوق المنجمين وأصحاب الفأل رائجة غير كاسدة! فهناك مشترون كثر «للطالع والبخت»!

إِلَّا أَنَّ القرآن جمع كل هذه الأمور فجعلها في جملة موجزة قصيرة فقال:

﴿طَائِرِكُمْ عَنْدُ لِللَّهِ﴾.

أجل، فطائركم وطالعكم وإنتصاركم وهزيمتكم وتوفيقكم وفشلكم كله عند الله، الله الحكيم الذي يهب عطاياه لمن كانت عنده اللياقة، واللياقة بدورها انعكاس تنعكس عن الإيمان والأعمال الصالحة أو الطالحة!

أصلاح غلراب أم تسعرض تعلب أمرّ سليم القرن أم مرّ أعضبُ (المصحح).

ولا أنسنا مسمن ينزجن الطبير هَمَّهُ ولا السنانجات البسارجيات عشيةً

١. يشير الكميت الأسدي إلى بعض هذه الخرافات في قصيدته البائية فيقول:

وهكذا فإنّ الإسلام يدعو أتباعه ليخرجهم من وادي الخرافة إلى الحقيقة، ومن المفازة ` إلى الصراط المستقيم.

«كان لنا بحث مفصل في مجال التطير والتفاؤل ذيل الآية ١٣١ من سورة الأعراف». كن ١٣٥

#### الآيات

وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَهُ رَهُ طِ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ قَالُواْ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللللللل

التفسير

# تآمر تسعة رهط في وادي القُرىٰ:

نقرأ هنا قسماً آخر من قصّة «صالح» وقومه، حيث يكمل القسم السابق ويأتي عــلى نهايته، وهو ما يتعلق بالتآمر على قتل «صالح» من قبل تسعة «رهـط» من المـنافقين والكفّار، وفشل هذا التآمر! في وادي القرى منطقة «النّبي صالح وقومه».

يقول القرآن في هذا الشأن ﴿وكان في الحديثة تسعة رهط ينفسدون في الارض ولا يصلحون ﴾

ومع ملاحظة أنّ «الرّهط» يعني في اللغة الجماعة التي تقلُّ عن العمشرة أو تـقلّ عـن الأربعين، فإنّه يتّضح أنّ كلّا من المجموعات الصغيرة التسع كان لها مـنهج خـاص، وقـد اجتمعوا على أمر واحد، وهو الإفساد في الأرض والاخلال بالمجتمع (ونظامه الاجتماعي) ومبادىء العقيدة والأخلاق فيه.

الرهط» من الناس ما لا يقل عن الثلاثة ولا يزيد عن العشرة، وهو اسم جنس لا مفرد له من نوعه و يجمع على أراهط وأرهاط ـ ولا يكون في الرهط امرأة االمصحح).

وجملة «لا يصلحون» تأكيد على هذا الأمر، لأنّ الإنسان قد يفسدُ في بعض الحالات ثمّ يندم ويتوجم نحو الإصلاح... إنّ المفسدين الواقعيين ليسوا كذلك، فهم يواصلون الفساد والإفساد ولا يفكرون بالإصلاح!.

وخاصّة أنّ الفعل في الجملة «بفسدون» فعل مضارع، وهو بدل على الاستمرار، فمعناه أن إفسادهم كان مستمراً... وكلّ رهطٍ من هؤلاء التسعة كان له زعيم وقائد... ويحتمل أن كلاً ينتسب إلى قبيلة!

ولا ريب أن ظهور «صالح» بمبادئه السامية قد ضبّق الخناق عليهم، ولذلك تقول الآية التالية في حقّهم: ﴿قَالُولُ تَقَاسُمُولُ بِاللهُ لَنبِيّتُنّهُ وَلَقَلُهُ ثُمّ لِنقُولُنَّ لُولِيّهُ مَا شَهْدَنَا مَهَلَكُ أَهُلُهُ وَلِنّا لِمَادَقُونَ ﴾. لصادقون ﴾.

«تقاسموا» فعل أمر، أيّ اشتركوا جميعاً في اليمين، وتعهّدوا على هذه المؤامرة الكبرى تعهداً لا عودة فيه ولا انعطاف!

الطريف أنّ أولئك كانوا يقسمون بالله، ويعني هذا أنّهم كانوا يعتقدون بالله، مع أنّهم يعبدون الأصنام، وكانوا يبدأون باسمه في المسائل المهمّة. كما يدل هذا الأمر على أنّهم كانوا في منتهى الغرور و«السكر» بحيث يقومون بهذه الجناية الكبرى على اسم الله وذكره!! فكأنّهم يريدون أن يقوموا بعبادةٍ أو خدمةٍ مقبولةٍ... إلّا أنّ هذا نهج الغافلين المغرورين الذين لا يعرفون الله والضالين عن الحق.

وكلمة «لنبيتنّه» مأخوذة من «التبييت»، ومعناه الهجوم ليلاً، وهذا التعبير يدلّ على أنهم كانوا يخافون من جماعة صالح وأتباعه، ويستوحشون من قومه. لذلك ومن أجل أن يحققوا هدفهم ولا يكونوا في الوقت ذاته مثار غضب أتباع صالح، اضطروا إلى أن يبيتوا الأمر، واتفقوا أن لو سألوهم عن مهلك النّبي ـ لأنّهم كانوا معروفين بمخالفته من قبل ـ حلفوا بأنّ لا علاقة لهم بذلك الأمر، ولم يشهدوا الحادثة أبداً.

جاء في التواريخ أنّ المؤامرة كانت بهذه الصورة، وهي أنّ جبلاً كان في طرف المدينة وكان فيه غار يتعبّد فيه صالح، وكان يأتيه ليلاً بعض الأحيان يعبد الله فيه ويتضرع إليه، فصمّموا على أن يكمنوا له هناك ليقتلوه عند مجيئه في الليل، ويحملوا على بيته بعد استشهاده ثمّ يعودوا إلى بيوتهم، وإذا سئلوا أظهروا جهلهم وعدم معرفتهم بالحادث.

فلمّا كمنوا في زاوية واختبأوا في ناحية من الجبل انثالت صخور من الجبل تهـوي إلى الأرض، فهوت عليهم صخرة عظيمة فأهلكتهم في الحال! لذلك يقول القرآن في الآية التالية: ﴿ومكروا مكراً ومكرنا مكراً وهم اليشعرون﴾. ثمّ يضيف قائلاً: ﴿فانظر كيف كان عاقبة مكرهم أنّا دمّرناهم وقومهم أجمعين﴾.

وكلمة (مكر) \_كما بينّاها سابقاً \_ تستعملها العرب في كل حيلة وتفكير للستخلص أو الإهتداء إلى أمرٍ ما .. ولا تختص بالأمور التي تجلب الضرر، بل تستعمل بما يضر وما ينفع .. فيصح وصف المكر بالخير إذا كان لما ينفع، ووصفه بالسوء إذا كان لما يضرّ. قال سبحانه: ﴿وهكروا وهكرالله والله خير الهاكرين﴾ ` . وقال: ﴿ولا يحيق الهكر الشيّ، إلّا بأهله﴾ ` ! «فتأملوا بدقّة».

يقول الراغب في المفردات: المكر صرف الغير عما يقصده... فبناءً على هذا إذا نسبت هذه الكلمة إلى الله فإنّها تعني إحباط المؤامرات الضارة من قبل الآخرين، وإذا نسبت إلى المفسدين فهي تعنى الوقوف بوجه المناهج الإصلاحية، والحيلولة دونها.

ثم يعبر القرآن عن كيفية هلاكهم وعاقبة أمرهم فيقول: ﴿فَـتَلَك بِـيوتِهِم خَـاوِيةُ بِـمَا ظلمول﴾.

فلا صوتَ يُسمع منها ولا حركة تتردد ولا أثر من تلك الزخارف والزبــارج والنــعم والجالس الموبوءة بالذنوب والخطايا.

أجل، لقد أذهبهم ريح عتوّهم وظلمهم. واحترقوا بنار ذنوبهم فهلكوا جميعاً ﴿ إِنَّ فَـيَ ذلك الّية لقوم يعلمون﴾

إلا أنّ الأخضر لم يحترق باليابس، والأبرياء لم يؤخدوا بجرم الأشقياء... بل سلم المتقون ﴿وَلَنْجِينَا اللَّذِينَ آمِنُولُ وَكَانُولُ بِتُقُونَ ﴾ .

### ہحوث

#### ١\_ عقوبة ثمود

تختلف تعابير آيات القرآن في موضوع هلاك قوم صالح «تمود». فتارةً يأتي التعبير عن هلاكهم بالزلزلة ﴿فأخذتهم الرّجفة﴾. "

آل عمران، ٥٤.
 الأعراف، ٧٨.

و تارة يقول: «عنهم» القرآن: ﴿ فَأَحْدَتُهُمُ الصَّاعَقَةَ ﴾ ` و تارة يقول: ﴿ وَأَحْدُ الَّذِينَ ظَلْمُوا الصَّيْحَةَ ﴾ `

إلّا أنّه لا منافاة بين هذه التعابير الثلاثة أبداً... لأنّ «الصاعقة» هي الشعلة الكبيرة بين السحاب والأرض المقرونة بصيحة عظيمة واهتزاز شديد في الأرض «ذكرنا تفصيلاً عن الصيحة السماوية في ذيل الآية ٦٧».

٢-روى بعض المفسّرين أنّ أصحاب صالح الذين نجوا معه كانوا أربعة آلاف رجل.
وقد خرجوا بأمر الله من المنطقة الموبوءة بالفساد إلى حضر موت ".

٣-«خاوية» من (الخواء) على وزن (الهواء) معناه السقوط والهويّ والإنهدام، وقد يأتي الخواء بعنى الخلو... وهذا التعبير ورد في سقوط النجم وهويه، إذا قالوا «خوى النجم» أي هوئ.

ويرئ الراغب في المفردات أنّ الأصل في «خوى» هو الخلو... ويُسرِد هــذا التسعبير في البطون الغرق، والجوز الخالي، والنجوم التي لا تعقب الغيث، كان عرب الجاهلية يعتقدون أن كل نجم يظهر في الأفق يصحبه الغيث! «المطر».

عن ابن عباس أنه قال: استفدت من القرآن أنّ الظلم يخرب البيوت ويهدمها.
 شمّ استدل بالآية الكريمة ﴿ فتلك بيوتهم خاوية بها ظلموا ﴾ أ.

وفي الحقيقة فإن تأثير الظلم في تخريب البيوت والمدن والمجتمعات لا يقاس بأي شيء، فالظلم يأتي بالصاعقة المهلكة، والظلم يزلزل ويدمر... والظلم له أثر كأثر الصيحة \_ في السلماء \_المهلكة المميتة، وقد أكد التاريخ مراراً هذه الحقيقة وأثبتها، وهي أنّ الدنيا قد تدوم مع الظلم أبداً.

ما لا شك فيه أن عقاب غود «قوم صالح» كان بعد أن عقروا الناقة «قتلوها» وكما يقول القرآن في الآيات ٦٥ ـ ٦٧ من سورة هود: ﴿فعقروها فقال تمتعوا في داركم ثلاثة أيام دلك وعد غير هكذوب، فلمًا جا، لمرنا نجينا صالحاً والذين آمنوا معه برحمة منّا ومن خزي يومئذ إن ربّك هو القوي العزيز، وأخذ الذين ظلموا الصبحة فأصبحوا في ديارهم جاثمين﴾

٨ الذاريات، ٤٤. ٢. هود، ٦٧.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٣٢٧، وتفسير روح المعاني، وتفسير القرطبي، ذيل الآيات مورد البحث.

٤. المصدر السابق.

فبناءً على هذه الآيات لم ينزل العذاب مباشرة بعد المؤامرة على قتل صالح، بل الاحتال القوي أن الجماعة الذين تآمروا على قتله أهلكوا فحسب، ثمّ أمهل الله الباقين، فلمّا قتلوا الناقة أهلك الله جميع الظالمين والآثمين الكافرين.

وهذه هي نتيجة الجمع بين آيات هذه السـورة، والآيــات الواردة في هــذا الشأن في سورتى الأعراف وهود.

وبتعبير آخر: في الآيات محل البحث جاء بيان إهلاكهم بعد مؤامرتهم على قتل نبيهم صالح، أمّا في سورتي الأعراف وهود فبيان هلاكهم بعد عقرهم الناقة، ونتيجة الأمرين أنّهم حاولوا قتل نبيّهم، فلمّا لم يفلحوا أقدموا على قتل الناقة (وعقرها) التي كانت معجزته الكبرى... ونزل عليهم العذاب بعد أن أمهلوا ثلاثة أيام.

١. تفسير روح البيان، ذيل الآية مورد البحث.

### الآيتان

وَلُوطًا إِذْ فَكَالَ لِفَوْمِهِ أَنَا أَنُّونَ ٱلْفَحِشَةَ وَأَنتُمْ تَبُصِرُونَ ﴿ اَيَا لَكُمُ الْمِنَاكُمُ لَنَا تُوْنَ ٱلرِّحَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ ٱلنِّسَاءَ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تَجَعَهَ لُونَ ﴿ فَيَ الْمِنْ الْم

### التفسير

#### انمراف قوم لوطٍا

بعد ذكر جوانب من حياة موسى وداود وسليان وصالح عِبَدً مع أنمهم وأقوامهم، فإنّ اللهي الخامس الذي وردت الإشارة إليه في هذه السورة: نبيّ الله العظيم «لوط».

وليست هذه أوّل مرّة يشير القرآن إلى هذا الموضوع، بل تكررت الإشارة إليه عــدّة مرّات،كما في سورة الحجر، وسورةهود، وسورةالشعراء، وسورة الاعراف.

وهذا التكرار والتشابه، لأنّ القرآن ليس كتاباً تاريخياً كي يتحدث عن الموضوع مرّة ولا يعود إليه.. بل هو كتاب تربوي إنساني.. ونعرف أنّ المسائل التربوية قـد تـقتضي الظروف أحياناً أن تُكرر الحادثة و بذكر بها مراراً، وأن يُـنظر إليها مـن زوايا مخـتلفة، ويُستنتج من جهاتها المتعددة.

وعلى كل حال فإن حياة قوم لوط المشهورين بالإنحراف الجنسي والعادات السيئة المخزية الأخرى، كما أن عاقبة حياتهم الوخيمة يمكن أن تكون لوحة بليغة لأولئك السادرين في شهواتهم... وإن سعة هذا التلوث بين الناس تقتضي أن يُكرر ما جرى على قوم لوط مراراً.

يقول القرآن: في الآيتين محل البحث أوّلاً: ﴿ولوطا إذ قال لقومه لَتَأْتُونَ الفَيَاحِشَةَ وَلَنْ يَمَ تبصرون﴾ \

ر. يحتمل أن «ولوطاً» منصوب بالفعل ﴿أرسلنا﴾ الذي سبق ذكره في الآيات المتقدمة، ويحتمل أن يكون منصوباً بفعل محذوف تقديره ﴿اذكر﴾ وحيث جاء بعد الكلمة ﴿إذ قال﴾ فالاحتمال الثاني أنسب.

«الفاحشة» كما أشرنا إليها من قبل، تعني الأعمال السيئة القبيحة، والمراد منها الإنحراف الجنسي وعمل اللواط الخزي.

وجملة ﴿وَلَنتُم تبصرون﴾ إشارة إلى أنّكم \_ يعني قوم لوط \_ ترون بأم أعينكم قبح هذا العمل وآثاره الوخيمة، وكيف تلوّث مجتمعكم من قرنه إلى قدمه به... وحتى الأطفال في غير مأمن من هذا العمل القبيح، فعلام تبصرون ولا تتنبهون!

وأمّا ما يحتمله بعضهم من أنّ جملة «تبصرون» إشارة إلى أنّهم كانوا يستهدون فعل اللواط «بين الفاعل والمفعول» فهذا المعنى لا ينسجم وظاهر التعبير، لأنّ لوطاً يريد أن يحرّك «وجدانهم» وضائرهم، وأن يوصل نداء فطرتهم إلى آذانهم... فكلام لوط نابع من البصيرة ورؤية العواقب الوخيمة لهذا العمل والتنبه منه.

ثمّ يضيف القرآن قائلاً: ﴿ لَنَّكُم لِتَأْتُونَ لِلرَّجَالِ شَهُوةً مِنْ دُونَ لِلنِّسَاءِ ﴾.

وقد ورد التعبير عن هذا العمل القبيح بالفاحشة، ثمّ وضحه أكثر لئلا يبتى أي إيهام في الكلام، وهذا اللون من الكلام واحد من فنون البلاغة لبيان المسائل المهمة.

ولكي ينتضح بأنّ الدافع على هذا العمل هو الجهل، فالقرآن يضيف قائلاً: ﴿بِل أَنتُم قُومِ تجهلون﴾.

تجهلون بالله... وتجهلون هدف الخلق ونواميسه.. وتجهلون آثار هذا الذنب وعـواقـبه الوخيمة، ولو فكرتم في أنفسكم لرأيتم أنّ هذا العمل قبيح جدّاً، وقد جاءت الجملة بصيغة الاستفهام ليكون الجواب نابعاً من أعهاقهم ووجدانهم، فيكون أكثر تأثيراً.

#### الآيات

فَمَا كَانُ جَوَابَ قَوْمِهِ عِ إِلَّا أَن قَسَالُوٓ أَاخَرِجُوٓ أَءَالَ لُوطِ مِن قَرْيَتِكُمُ إِنَّهُمَ أَنَاسُ يَنَطَهَّرُونَ ﴿ فَأَنِحَيْنَ هُ وَأَهْلَهُ عَ إِلّا اَمْرَأَتَهُ, فَلَا رُنَاهَا مِنَ الْعَلَيْرِينَ ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَرًا فَسَاءَ مَطَرُ الْمُنذَرِينَ ﴿ قُلِ الْحَمْدُ يَلَهُ وَسَلَمُ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى عَالَيْهُم مَّعْرُا أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ قَالَ الْمَعْدُ لِيَا اللّهُ عَلَيْ عَبَادِهِ

# الثفسير

## عندما تُعدُّ الطهارة عيباً كبيراً ا

لاحظنا \_ في ما سبق من البحوث \_ منطق نبي الله العظيم «لوط»، ذلك المنطق المتين أمام المنحرفين الملوثين، وبيانه الاستدلالي الذي كان يعنّفهم على عملهم القبيح، ويكشف لهم نتيجة جهلهم وعدم معرفتهم بقانون الخلق وبجميع القيم الإنسانية.

والآن، لنستمع إلى جواب هؤلاء المنحرفين بماذا أجابوا منطق «لوط»؟!

يقول القرآن: ﴿فَمَا كَانَ جَوَلَبَ قَوْمُهُ إِلَّا أَنْ قَالُوا لَخَرْجُوا آلَ لُوطُ مِنْ قَرِيْتُكُمْ لِنَسْهِمْ أَنْسَاسُ يتطهُرونَ ﴾.

فجوابهم كاشف عن انحطاطهم الفكري والسقوط الأخلاقي البعيد!.

أجل... إنّ الطهارة تعدّ عيباً ونقصاً في المحيط الموبوء، وينبغي أن يلق أمثال يسوسف المتعفف في السجن، وأن يطرد آل لوط نبيّ الله العظيم ويبعدوا ــ لائهم يتطهرون ــ خارج المدينة، وأن يبقى أمثال «زليخا» أحراراً أولي مقام... كما يستبغي أن يستمتع قسوم لوط في مدينتهم دون حرج!

وهذا هو المصداق الجلى لكلام القرآن في الضالين، إذ يقول: ﴿ حَتَم الله على قلوبهم وعلى

سمعهم وعلى أبصارهم غشاوةً ﴾ ` بسبب أعياهم السيئة الخزية.

ويحتمل في جملة ﴿ لِنَّهِمُ لَنَاسَ يَتَطَهُّرُونَ ﴾ أنّ قوم لوط لانحرافهم وغرقهم في الفساد، وتطبعهم وتعودهم على التلوّث، كانوا يـقولون مـثل هـذا الكـلام مـن بـاب السـخرية والإستهزاء.. أي إنّهم يتصورون أنّ أعالنا قبيحة وغير طاهرة! وإنّ تقواهم من التطهر، فما أعجب هذا الكلام! إنّه لمهزلة!

وليس هذا غريباً أن يتبدل إحساس الإنسان ـ نتيجة تطبعه بعمل قبيح ـ فيتغير سلوكه ونظر ته ... فقد سمعنا بقصة الدباغ المعروفة، إذ ورد أنّ رجلاً كان يدبغ الجلود المتعفنة داغاً، وتطبعت «شامّته» برائحة الجلود «العفنة» فمرّ ذات يوم في سوق العطارين، فاضطرب حاله وأغمي عليه، لأنّ العطور لا تناسب «شامّته» فأمر رجل حكيم أن يوخذ إلى سوق الدباغين لانقاذه من الموت... فهذا مثال حسى طريف لهذا الموضوع المنطق.

جاء في الرّوايات أنّ لوطاً كان يبلغ قومه حوالي ثلاثين عاماً وينصحهم، إلّا أنّه لم يؤمن به إلّا أسرته وأهله باستثناء زوجته فإنّها كانت من المشركين وعلى عقيدتهم .

بديهي أن مثل هؤلاء القوم لا أمل في إصلاحهم في عالم الدنيا، فينبغي أن يطوى «طُومار» حياتهم، لذلك تقول الآية التالية في هذا الشأن ﴿فَأَنجِينَاهُ وأَهِلُهُ لِلْالْمُرَاتُهُ قَدِّرِنَاهُا مِنْ الْعَابِرِينَ﴾ ٢.

وبعد أن خرج آل لوط في الموعد المعين «سحر ليلة كانت المدينة غارقة فيها بالفساد» فلمّا أصبح الصباح نزلت عليهم الحجارة من السهاء، وتزلزت الأرض بهم، فدفنوا جميعاً تحت الحجارة والأنقاض، وإلى هذا تشير الآية الكريمة التالية ﴿ ولَمطرنا عليهم مطرا فسا. مطر المنذرين ﴾.

وكان لنا بحث مفصل في قوم لوط وعاقبتهم الوخيمة وآثار الانحراف الجنسي، في ذيل الآيات ٧٧\_٨٣ من سورة هود، ولا حاجة إلى تكراره.

إنّ قانون الخلق عيّن لنا مسيراً لو سلكناه لكان ذلك مدعاة لتكـاملنا وحـياتنا. ولو انحرفنا عنه لكان باعثاً على سقوطنا وهلاكنا.

فقانون الخلق جعل الجاذبية الجنسية بين الجنسين المتخالفين عاملاً لبقاء نسل الإنسان واطمئنان روحه، وتغيير المسير نحو الانحراف الجنسي «اللواط أو السحاق» يـذهب

١. بقرة، ٧. عمع «الغابر» ومعناه هنا الباقي من الذاهبين من المكان. ٣٨٢ ومعناه هنا الباقي من الذاهبين من المكان.

بالاطمئنان الروحي... والنظام الاجتاعي.

وحيث إنّ لهذه القوانين الاجتماعية جذراً في الفطرة، فالتخلف «أو الانحراف» يسبب الاضطراب وعدم الإنسجام في نظام وجود الإنسان!.

فلوط نبي الله العظيم نبّه قومه المنحرفين إلى هذا الأساس «الفطري» فقال لهم: ﴿ لَتَأْتُونَ اللهَ اللهُ اللهُ الفاحشة وأنتم تبصرون ؟! فالجهل وعدم معرفتكم بقانون الحياة والسفاهة هو الذي يقودكم إلى الضلال والتيه!

فلا عجب أن تتغير سائر قوانين الخلق في شأن هؤلاء القوم الضالين. فبدلاً من أن يغاثوا بماء من السماء يهب الحياة بمطرون بالحجارة.. وبدلاً من أن تكون الأرض مهاداً وثيراً لهم تضطرب و تتزلزل و يُقلب عاليها سافلها، لئلا يقتصر الحال على هلاكهم فحسب، بل لتمحى أثارهم!.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث، وبعد بيان ما جرى على لوط وقومه المنحرفين، يتوجه الخطاب إلى النّبي الكريم «محمّد» يَنْتُمَّ ليستنتج ممّا سبق، فيقول له: ﴿ قُل الحمد الله ﴾ الحمد والثناء الخاص لله، لائه أهلك أمماً مفسدين كقوم لوط، لئلا تتلوث الأرض من وجودهم!.

الحمد لله الذي أبار قوم صالح «ثمود»، وفرعون وقومه المفسدين، وجعل آثارهم عبرة للمعتبرين.

وأخيراً فالحمد لله الذي أنعم وتفضل على عباده المؤمنين... كداود وسليمان وأمــثالهما. وأولاهم القوّة والقدرة، وهدى القوم الضالين كقوم سبأ.

ثُمّ يضيف قائلاً: ﴿ وسلام على عباده الَّذين اصطفى ﴾.

سلام على موسى وصالح ولوط وسليمان وداود، وسلام على جميع الأنبياء والمـرسلين وعباد الله الصالحين، ومن والاهم بإحـسان.

ثم يقول: ﴿ آلله خير أمّا بشركون ﴾ `!!

رأينا في قصص هؤلاء الأنبياء أنّ الأصنام لم تستطع عند نزول البلاء أن تسعف أتباعها، أو تقوم بأدنى مساعدة لهم! غير أنّ الله سبحانه لم يترك عباده وحدهم في هذه الخطوب، بل أعانهم بلطفه الذي لا ينفذ!

١. ﴿الله ﴾ أصلها (أألله) فانقلبت إحدى الهمزتين ألفاً ثمّ صارت مدّة كما هـي عـليه الآن.. وجـملة ﴿أمّـا يشركون ﴾ أصلها (أم ما يشركون) إذ أدغمت (أم) المعادلة الاستفهامية بما الموصولة فصارت (أمّا).

أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءَ فَأَنْ بَتَنَابِهِ عَدَايِقَ فَا السَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءَ فَأَلَّهُ بَلَّهُ هُمْ قَوْمٌ وَالسَّحَ بَعْدِلُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُحْرَقِي عَلَى الْمُرْفَقِ مَا اللَّهُ الْمُعْدَا وَجَعَلَ هَا اللَّهُ الْمُعْدَا وَجَعَلَ هَا اللَّهُ اللللْحُلُولُ الللْمُ الللْمُ الللِّهُ الللْمُ الللْمُ الللَّهُ اللَّهُ

# التُفسير

# أمع كلّ هذه الأدلة ما تزالون مشركين؟١

في آخر آية من آيات البحث السابق، وبعد ذكر جوانب مثيرة من حياة خمسة أنبياء عظام، ألتي هذا السؤال الوجيز المتين ﴿آللهِ خير لَمّا يشركون﴾؟!

أمّا في الآيات محل البحث فتفصّل السؤال... وتوجه للمشركين خمس آيات تبدأ بخمسة أسئلة، لتناقش المشركين وتحاكمهم، وتكشف دلائل التوحيد في الآيات الخمس في اثني عشر مثلاً!

فالآية الأولى من هذه الآيات تتحدث عن خلق السهاوات والأرض، ونزول الماء من السهاء والبركات الناشئة عنه، فتقول: هل أن معبوداتكم أفضل ﴿ لَمَّنْ خَلَقَ السَّمَاولَتِ وَالأَرْضُ

# وأنزل لكم من السّماء ما، فأنيتنا به حدلتق ذات ` بهجة ﴾. `

«الحدائق» جمع «الحديقة»، وهي كما يقول كثير من المفسرين: البستان الذي يحيطه الجدار أو الحائط، ومحفوظ من جميع الجهات، ومنها سميت حدقة العين حدقة لأنها محفوظة بين الجفنين والهدب، أمّا الراغب فيقول في المفردات: إنّ الحديقة تطلق في الأصل على الأرض المجتمع فيها الماء، كما أنّ حدقة العين فيها الماء داغاً.

ويستفاد من مجموع هذين الرأيين أنَّ الحديقة بستان له جدار وماء كافٍ.

و «البهجة» على وزن (لهجة) معناها الجمال وحسن الظاهر الذي يسر الناظرين.

ويتوجد الخطاب نحو العباد في ختام الآية فيقول: ﴿ هَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تَنْبِتُوا شَجِرِها ﴾.

فأنتم تستطيعون أن تنثروا البذور وتسقوا الأرض، لكن الذي جعل الحياة في قــلب البذرة، وأمر الشمس أن تشرق على الأرض، والماء ينزل من السهاء حتى تــنبت البــذرة فتكون شجراً، هو الله فحسب.

فهذه حقائق لا يمكن إنكارها، ولا أن تنسب لغير الله... فهو الذي خلق السهاوات والأرض، وهو الذي أنزل الغيث من السهاء، وهو مبدأ هذه البهجة والحسن والجهال في عالم الحياة!.

إنَّ مجرَّد التأمل في لون الزهرة الجميلة، وأوراقها اللطيفة المنظمة التي تشكل حلقةً رائعة. كافٍ أن يجعل الإنسان عارفاً بعظمة الخالق وقدرته وحكمته. فهذه الأمور تهز قلب الإنسان وتدعوه إلى الله.

وبتعبير آخر فإنّ التوحيد في الخلق يؤدّي إلى «توحيد الخالق»، والتوحيد في الربوبيّة «توحيد مدبّر هذا العالم» باعث على «توحيد العبادة»!.

ولذلك فالقرآن يقول في نهاية الآية: ﴿ أَلِلْهُ مِعَ اللَّهِ ﴾ ولكن هؤلاء جهلة عدلوا عن الله وعبدوا ما لا ينفعهم ولا يضرهم ﴿ بل هم قوم يعدلون ﴾ "

١. كلمة (ذات) في «ذات بهجة» جاءت مفردة، مع أنّ حدائق جمع وهي موصوفها، وذلك لأنّ الحدائق جمع تكسير، وجمع التكسير قد يأتي أحياناً بمعنى الجماعة، وهي - أي لفظة الجماعة - مفرد وصفتها مفردة أيضاً. ٢ هذه الآية في الحقيقة فيها حذف وتقديره: ما يشركون خير أم من خلق السماوات والأرض؟ وفي الحقيقة إنّ السؤال في الآية السابقة كان هكذا: الله خير أم الشركاء؟ وهنا يبدأ السؤال بالعكس: ما يشركون خير أم من خلق السماوات والأرض.

٣ قد يكون (يعدلون) من مادة (العدول) أي الإنحراف والرجوع من الحق إلى الباطل، أو أنَّه مادة (عِـدُل)

والسؤال الثّاني بحث عن موهبة استقرار الأرض وثباتها، وأنّها مقر الإنسان في هذا العالم، فيقول: هل أنّ أصنامكم أفضل، ﴿ لَقَن جعل الأرض قراراً وجعل خلالها أنهاراً وجعل لها رواسي ﴾ `كما تحافظ على القشرة الأرضية من الزلازل، كما ﴿ وجعل بين البحرين حاجزاً ﴾ ومانعاً من اختلاط البحر المالح بالبحر العذب.

وهكذا فقد ورد في هذه الآية ذكر أربع نعم عظيمة، ثلاث منها تتحدث عن استقرار الأرض! فتقول:

إنّ استقرار الأرض في الوقت الذي تتحرك بسرعة و تدور حول نفسها وحول الشمس، و تتحرك في المنظومة الشمسية وحركة هادئة وفي و تيرة واحدة، إلى درجة أنّ سكّانها لا يحسّون بحركتها أبداً... فكأنّها أو تدت في مكان واحد! وبقيت ثابتة فلا يُرى فيها أقلّ حركة. والنعمة الأخرى وجود الجبال، التي قلنا عنها سابقاً أنّها تحيط بالأرض، وجددورها متصلة بعضها ببعض كالحاجر القوي الذي يقاوم الضغوط الداخلية للأرض، وحركات الجزر والمدّ الذين يحصلان بسبب جاذبية القمر، كما أنّها تعبر مانعاً أمام الأعاصير والسيول من أن تدمّر الأرض بطغيانها!

والنعمة الأخرى الحجاب الحاجز بين البحرين، والحائل الطبيعي الذي يحول بين الماء المالح والماء العذب، وهذا الحجاب \_ غير المرئي \_ هو الاختلاف في درجة الغلظة بين الماء العذب والماء المالح، أو كما يصطلح عليه اختلاف «الوزن النوعي» الخاص الذي يسبب عدم انحلال مياه الأنهار العظيمة العذبة التي تنصب في البحار المالحة لمدة طويلة، وعند حالة «المد» تتمدد هذه المياه العذبة على السواحل الصالحة للزراعة فتسقيها (وقد بيّنا تفصيل هذا الموضوع ذيل الآية ٥٣ من سورة الفرقان).

وفي الوقت ذاته جعل الله خلال أجزاء الأرض المختلفة أنهاراً تستي المزارع والأحياء... فتخضر البساتين وتثمّر الأشجار وبعض مصادر هذه المياه تكمن في قم الجبال... وبعضها بين الطبقات الأرضيّة!

ترى هل يمكن أن يكون هذا النظام قد وُلد عن طريق الصدفة العمياء الصمّاء، والمبدأ

﴿ على وزن (قِشر) ومعناه المعادل والنظير.. ففي الصورة الأولىٰ مفهوم الآية أنَّهم ينحرفون عن الله الواحد إلى غيره، وفي الصورة النَّانية مفهومها أنَّهم يجعلون له عديلاً. غيره، وفي الصورة التَّانية مفهومها أنَّهم يجعلون له عديلاً. ١. «الخلال» في الأصل معناه الشق بين الشيئين. و«الرواسي» جمع «راسية»، وهي الثابتة. الفاقد للعقل والحكمة؟! وهل للأصنام تأثير في هذا النظام البديع المثير للدهشة؟!

حتى عبدة الأصنام لا يدعون مثل هذا الإدعاء! لذلك يكرر القرآن في ختام الآية هذا السؤال: ﴿ الله مع الله ﴾؟! حاش للَّه ﴿ بل أكثرهم الاسلمون ﴾.

السؤال النّالت من هذه الأسئلة الخمسة التي تحكي عن محاورة ومحاكمة المعنوية يتحدث عن حلّ المشكلات، وفتح الطرق الموصدة، وإجابة الدعاء، إذ تقول الآية النالية: ﴿ أَهِنَ يَجِيبُ المِصْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَشَفُ السُّو.﴾.

أَجَلْ... عندما تُغلق جميع أبواب عالم الأسباب بوجه الإنسان، ويبلغ النصل إلى العظم، ويغدو مضطراً حيراناً لاحيلة له، فإنّ الذي يحلّ المعضلة، ويفتح الأقفال، ويزيل السدود عن الطرق، وينثر في القلوب نور الأمل، ويفتح أبواب الرحمة بوجه الناس المتحيرين، هو الله لاغير!.

وحيث إنّ الناس يدركون هذه الحقيقة بالفطرة في أعماق نفوسهم جميعاً، فإنَّ المشركين حين يقعون بين أمواج البحر المتلاطمة ينسون جميع معبوديهم ويتوجهون نحو لطف الله، كما يقول القرآن: ﴿فَإِذَا رَكِيوا فِي الفلك دعوا الله مخلصين له الدّين﴾. (

لذلك تضيف الآية قائلة: إنّه لا ينقذكم من هذه المآزق والشدائد فحسب، بل: ﴿وَيَجِعَلَكُمْ خَلَقًا. الأَرْضَ الله مع الله و لكنكم لا تتعضون بهذه الدلائل. ﴿قَلَيلا هَا تَذْكُرُونَ ﴾ . 
تذكرون ﴿ إِنْ

وحول مفهوم المضطر، ومسألة استجابه الدعاء وشروطها، بحوث ستأتي في نهاية هذه الآيات!

والمراد من ﴿ خلفاء الأرض لعله بمعنى «سكنة الأرض» وأصحابها.. لأنّ الله جمعل الإنسان حاكماً على هذه الأرض، مبسوط اليد فيها بما أولاه من النعم وأسباب الرفاه والدعة والاطمئنان!.

۱ العنكبوت، ٦٥.

٢. (ما) في قوله تعالى: ﴿قليلاً ما تذكرون﴾ زائدة ظاهراً. ونعرف أنّ الحروف الزائدة في كثير من المواطن
 للتأكيد، و﴿قليلاً﴾ صفة لمصدرٍ محذوف وتقديره: تتذكرون تذكراً قليلاً.

كما قد يكون المراد بهذا المعنى، وهو أنّ الله جعل ناموس الحياة أن يخلفَ قوم قوماً على الدوام، بحيث لو لم يكن هذا التناوب لم تغدُ الصورة متكاملة \!.

ويثير القرآن في السؤال الرّابع مسألة الهداية فيقول: هل أنّ الأصنام أفيضل، ولمّن يهديكم في ظلمات البرّ والبحر، بواسطة النجوم وومن يرسل الرّياح بشراً بين يدي رحمته ؟؟ فالرياح التي تدل على نزول الغيث، وكأنّها رسل البشرى تتحرك قبل نزول الغيث، إنّها

فالرياح التي تدل على نزول الغيث، وكانها رسل البشرى تتحرك قبل نزول الغيث، إنّها في الحقيقة تهدي الناس إلى الغيث أيضاً.

والتعبير بـ ﴿بِشُولُهِ فِي شأن الرياح، والتعبير بـ ﴿بين يدي رحمته ﴾ في شأن الغيث، كلاهما تعبيران طريفان لأن الرياح هي التي تحمل الرطوبة في الجو وتنقل أبخرة الماء من على وجه المحيطات بشكل قطعات من السحب على متونها، إلى النقاط اليابسة، وتخبر عن قدوم الغيث!

وكذلك الغيث الذي ينشد نغمة الحياة على وجه البسيطة، وحيثًا نزل حــلت البركــة والرحمة .

(ذكرنا شرحاً مفصلاً في تأثير الرياح في نزول الغيث في ذيل الآية ٥٧ مــن ســورة الأعراف).

و يخاطب القرآن في ختام الآية المشركين مرّة أخرى فيقول: ﴿ الله مع الله ﴾؟! ثمّ يضيف دون أن ينتظر الجواب قائلاً ﴿ تعالى الله عمّا يشركون ﴾.

أمّا في آخر آية من الآيات محل البحث، فيثير القرآن السؤال الخامس في شأن المبدأ والمعاد بهذه الصورة، فيقول: هل أنّ أصنامكم أفضل، ﴿ أَمَّن يبدأ الخلق شمّ يعيده وهن يرزقكم من الشما، والأرض ألِله مع الله ﴾. فهل بعد ذلك تعتقدون بوجود معبود غير الله ﴿ قُلُ هَالُوا بِرِهَانِكُم إِنْ كَنتُم صادقين ﴾ ؟!

وفي الواقع فإنّ الآيات المتقدمة كلها كانت تتكلم على المبدأ، وآيات عظمة الله في عالم الخلق والوجود، ومواهبه ونعمه، إلّا أنّه في الآية الأخيرة ينتقل البحث من معبر ظريف إلى مسألة المعاد، لأنّ بداية الخلق نفسها دليل على تحققها، والقدرة على بداية الخلق تعد دليلاً واضحاً على المعاد.

١. فبناءً على هذا المعنى يكون (خلفاء الأرض) بمعنى: خلفاء في الأرض.

٢. «بُشر» على وزن «عشر» -كما ذكرنا آنفاً -مخفف بُشر على وزن «كتب»، وهي جمع «بشور» على وزن «قبول» ومعناه المبشر.

ومن هنا يتّضح الجواب على السؤال الذي يثيره كثير من المفترين، وهو أنّ المشركين المخاطبين بهذه الآيات أغلبهم لم يعتقدوا بالمعاد «المعاد الجسماني» فكيف يمكن أن يسوجه إليهم هذا السؤال مع هذه الحال ويطلب منهم الإقرار.

فالجواب عليه أنّ هذا السؤال مقرون بـدليل يسـوق الطـرف الآخــر للإقــرار. لأنّــه باعترافهم أن بداية الخلق من الله، وهذه المواهب والنعم كلّها منه، لكي تقبل عقولهم إمكان المعاد والرجوع إلى الحياة في يوم القيامة مرّة أخرى!

والمراد من (الرزق السهاوي) هو الغيث ونور الشمس وأمثال ذلك، أمّا (الرزق الأرضي) فالنباتات والمواد الغذائية الختلفة التي تنمو على الأرض مباشرة، أو عن طريق غير مباشر كالأنعام والمعادن والمواد الختلفة التي يتمتع بها الإنسان في حياته!

### بحوث

### ١ ـ مَن المضطر الذي يماب إذا دعاه؟

مع أنّ الله \_ يجيب دعاء الجميع عند تحقق شروط الدعاء، إلّا أنّ في الآيات آنفة الذكر اهتاماً بالمضطر، وذلك لأنّ من شروط إجابة الدعاء أن يغمض الإنسان عينيه عن عالم الأسباب كليّاً، وأن يجعل قلبه وروحه بين يدي رحمة الله، وأن يرى كل شيء منه وله! وأن حل كل معضلة بيده، وهذه النظرة وهذا الإدراك إنّا يتحققان في حال الاضطرار.

وصحيح أنّ العالم هو عالم الأسباب والمسببات، والمؤمن ببذل منتهى سعيه وجهده في هذا الشأن... إلّا أنّه لا يضيع في عالم الأسباب أبداً... ويرى كل شيءٍ من بـركات ذاتــه المقدسة، ويرى من وراء الحجاب ببصره النافذ «مسبب الأسباب» فيطلب منه ما شاء!.

أجل، إذا وصل الإنسان إلى هذه المرحلة، فإنه يوفّر لنفسه أهم شرط لإجابة الدعاء. الما مند أنّه قد مدد فرسمة مالتمامات تفريد هذه الآبة، قرام الرمام مرسم المات الله

الطريف أنّه قد ورد في بعض الرّوايات تفسير هذه الآية بـقيام المـهدي صــلوات الله وسلامه عليه!

فني رواية عن الإمام الباقر عن الباقر الله قال: «والله لكأنّي أنظر إلى القائم وقد أسند ظهره إلى الحجر ثمّ ينشد الله حقّه... قال والله هو المضطر في كتاب الله في قوله: ﴿ لَمَّن يجيب المضطرّ إذا دعاه ويكشف السّو، ويجعلكم خلفًا، الأرض ﴾ " !

١. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٩٤.

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق المنظم النه «نزلت في القائم من آل مسحم المنطقة والله المنطقة المنطقة والله المنام وكعتين ودعا الله عزَّوجلٌ فأجابه ويكشف السوء ويجعله خليفة في الأرض» .

ولا شك أن هذا التفسير \_كما رأينا نظائره الكثيرة \_لا يحصر المراد من هذه الآية بالمهدي اللهدي اللهدي اللهدي الله والمهدي الله والمهدة والفساد عمّ البسيطة، والبشرية في طريق مسدود، وحالة الاضطرار ظاهرة في جميع العالم. فعند نذ يظهر الإمام في أقدس بقعة في في طلب كشف السوء، فيلمي الله دعوته، ويجعله بداية «الظهور» المبارك في العالم، ويستخلفه في الأرض هو وأصحابه، فيكون مصداقاً لقوله تعالى: ﴿وبجعلكم خلفاء الأرض﴾.

«كان لنا بحث في شروط إجابة الدعاء وأهميته، وفي سبب عدم الإجابة، فصّلناه في ذيل الآية ١٨٦ من سورة البقرة».

# ٢\_ الاستدلال المنطقي في كلّ مكان

نقرأ في آيات القرآن مراراً مانه يطالب المخالفين بالدليل، وخاصة بقوله: ﴿هاتولا بِرهانكم ﴾ وقد جاء هذا النص في أربعة مواضع البقرة، الآية ١١٥ والأنبياء، الآية ٢٤ والفصص، الآية ٧٥ كما أنّه أكّد في مواضع أخرى على البرهان خاصة «والمراد من البرهان: أصدق دليل».

وهذا المنطق (المطالبة بالبرهان) للإسلام يحكي عن محتواه الغني والقوي، لأنه يسعى لأن يواجه مخالفيه مواجهة منطقية، فكيف يطالب الآخرين بالبرهان وهو لا يكترث به؟! فآيات القرآن الجيد مملوءة بالاستدلالات المنطقية... والبراهيين العلمية في المسائل المتعددة!.

وهذا الأمر على خلاف ما حرفته المسيحية اليوم ـ وعوّلت عليه، وترى أنّ الدين هو ما يوحيه القلب!! و تفصل العقل عنه إذ تراه أجنبياً عنه... حتى أنّها تؤمن بالتناقضات العقلية كالتوحيد في التثليث، ومن هنا فقد سمحت للخرافات أن تدخل في الدين، مع أنّ الدين لو

٨. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٩٤.

خلا من العقل والاستدلال العقلي فسوف لا يقوم دنيل عليه، ويكون ذلك الديس وما مضادّه سواء!.

وتبرز عظمة هذا المنهج (وهو الإهتام بالبرهان ودعوة الخالفين إلى الاستدلال المنطق) حين نلتفت إلى أنّ الإسلام ظهر في محيط يعيش الخرافات التي لا أساس لها والمسائل غير المنطقية في جميع مفاصل منظومته الفكرية والمعرفية!!

# ٣\_ فلاصة عامّة ومرور على الآيات السابقة

في الآيات السابقة كان إهنام القرآن منصباً لإثبات «توحيد المعبود» على «تسوحيد الخالق»، و«توحيد الرب» أي (توحيد الخلق وتوحيد التدبير) وتحدّث عن اثنني عشرة آية وعلامة لله العظيم في عالم الوجود:

- ١- السهاء والأرض.
  - ٢- نزول الغيث.
- ٣- بركاته في الحياة.
  - ٤- قرار الأرض.
    - ٥- الأنهار.
- ٦- الجبال الرواسي.
- ٧- الحاجز بين البحرين (العذب والمالح).
  - إجابة دعوة العباد.
  - ٩\_ هدايتهم في ظلمات البر والبحر.
- 10- إرسال الرياح بشراً بين يدي رحمته.
  - ١١ بدء الخلق وإعادته.
- 11. رزق الإنسان «وسائر الخلق» من السماء والأرض.

هذه المواهب «والنعم» الاثنتا عشرة بيّنتُ في خمس آيات وضمن خمسة أسئلة!. وكانت تعالج الأمور الخمسة التالية على التوالي:

- **١\_** الخلق.
- **۲**\_ والاستقرار.

٣-كشف الضرّ.

٤- الهداية.

٥-إعادة الحياة (بعد الموت).

وقد عقّب ذيل كل واحد من الأسئلة الخمسة، بقوله تعالى: ﴿ أَلِله مِع الله ﴾؟!

وقد أوضح القرآن في نهاية كل سؤال أموراً. فأشار في نهاية الآية الأولى إلى انحراف المخالفين عن الحق.

وأشار في الآية الثّانية إلى جهلهم.

وأشار في الآية الثَّالثة إلى عدم تفكيرهم!

وأشار في الآية الرابعة إلى انحطاط أفكارهم.

وطالبهم في نهاية الآية الخامسة بالاستدلال!

وقد أبدى القرآن بشكل عام مجموعة من الأسئلة الجامعة والمنسجمة بعضها مع بعضٍ. كنريج

#### الآيات

قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَ سِ وَٱلأَرْضِ ٱلْعَبْ إِلَا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ ثُنْ وَقَالَ بَلِ أَدَّ رَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ بَلْهُمْ فِي شَكِي مِنْهَا أَبَلْهُم مِنْهَا عَمُونَ ﴿ ثُنْ وَقَالَ اللَّهُ مَرَكَ عِلْمُهُمْ فِي الْآخِرَةُ وَاللَّهُ مَرْجُونَ ﴿ ثِنْ اللَّهُ مَرَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

### التفسير

لمّا كان البحث في آخر الآيات السابقة عن القيامة والبعث، فإنّ الآيات ـ محل البحث ـ تعالج هذه المسألة من جوانب شتى، فتجيب أولاً على السؤال الذي يثيره المشركون داتماً، وهو قولهم: متى تقوم القيامة؟ و«متى هذا الوعد»؟! فتقول: ﴿ قُلُ لا يعلم من في السّماوات والأرض الغيب إلّا الله وما يشعرون لَيّان يبعثون }!

لاشك أنَّ علم الغيب ــومنه تاريخ وقوع القيامة ــخاص بالله، إلَّا أنَّه لا منافاة في أن يجعل الله بعض ذلك العلم عند من يشاء من عباده، كما نقرأ في الآيتين ٢٦ و ٢٧ من سورة الجن ﴿عالم الغيب فلا يظهر على تميبه أحداً \* إلَّا هِنْ ارتضى هِنْ رسول﴾.

وبتعبير آخر فإنّ علم الغيب بالذات، وبصورته المستقلة والمطلقة غير المحدودة، خاصّ بالله سبحانه، وكل علوم الآخرين مُسترفدة من علمه تعالى، ولكن مسألة تاريخ وقوع القيامة مستثناة من هذا الأمر أيضاً، ولا يعلم بها أحد «إلّا الله» (

ثمّ يتكلم القرآن عن عدم علم المشركين بيوم القيامة وشكهم وجهلهم، فيقول: ﴿ بــل ادَارك علمهم في الآخرة بل هم في شكِّ منها بل هم منها عمون﴾.

«ادّارك» في الأصل «تدارك» ومعناه التتابع أو لحوق الآخر بالأوّل، فمفهوم جملة: ﴿بل ادّلرك علمهم في الآخرة ﴾ أنهم لم يصلوا إلى شيء بالرغم ممّا بـ ذلوه من تـفكير، وجمعوا المعلومات في هذا الشأن، لذلك فإنّ القرآن يضيف مباشرة بعد هذه الجملة ﴿بل هم في هك منها بل هم هنها عمون ﴾. لأنّ دلائل الآخرة ظاهرة في هذه الدنيا، فعودة الأرض الميتة إلى الحياة في فصل الربيع، وإزهار الأشجار وإثمارها مع أنّها كانت في فصل الشتاء جرداء!... ومشاهدة عظمة قدرة الخالق في مجموعة الحلق والوجود، كلها دلائل على إمكان الحياة بعد الموت، إلّا أنّهم كالعُمى الذين لا يبصرون كل شيء!

وبالطبع فإنّ هناك تفاسير أخر للجملة أعلاه، منها أنّ المراد من ﴿لدّلرك عملمهم فسي للآخرة﴾ أنّ أسباب التوصل للعلم في شأن الآخرة متوافرة ومتنابعة، إلّا أنّهم عمي عنها.

وقال بعضهم: إنّ المراد منها أنّهم عندما تُكشف الحجب في يوم الآخرة، فإنّهم سيعرفون حقائق الآخرة بشكل كافٍ.

إِلَّا أَنَّ الأنسب من بين هذه التفاسير الثلاثة هو التَّفسير الأوّل حيث يناسب بقية الجمل في الآية، والبحوث الواردة في الآيات الأخر!

وهكذا فقد ذكرت ثلاث مراحل لجهل المنكرين (للإخرة).

الأولى: أنّ إنكارهم وإشكالهم هو لائمهم يجهلون خصوصيّات الآخرة «وحيث إنّهم لم يروها فهم يظنون الحقيقة خيالاً».

الثّانية: أنّهم في شك من الآخرة أساساً، وسؤالهم عن زمان تحققها ناشيء من أنّهم في شك منها!.

الثّالثة: أنّ جهلهم وشكهم ليس منشؤهما أنّهم لا يملكون دليلاً أو دلائل كافية على الآخرة، بل الأدلة متوفرة إلّا أنّ أعينهم عمىً عنها!.

والآية التالية: توجز منطق منكري القيامة والبعث في جملة واحدة، فستقول: ﴿وَقَـالَ الدّين كفروا الإذاكنا ترليا وآباؤنا أننا لمخرجون﴾؟!

فهم مقتنعون بهذا المقدار، أنّ هذه المسألة بعيدة (أن يتحول الإنسان إلى تراب ثمّ يعود إلى المناب المر تراباً وخلقوا من التراب، فما يمنع أن يعودوا إلى التراب، ثمّ يرجعون أحياءً بعد أن كانوا تراباً!

الطريف أنّنا نواجه مثل هذا الاستبعاد في ثمانية مواضع من القرآن، فهم يشكون في مسألة القيامة في المواضع آنفة الذكر بمجرّد استبعاد عودتهم إلى الحياة من «التراب» ثانية!.

ثم يحكي القرآن عم يضيفه المشركون من قول: ﴿لقد وعدنا هذا نحن وآباؤنا من قبل﴾ ولكن لم نجد أثراً لهذا الوعد ولن يوجد ﴿إِنْ هذا إِلَّا لساطير الأولين﴾، فما هي سوى خرافات وخزعبلات القدماء.

فبناءً على هذا فإنّهم يبدأون من الاستبعاد ثمّ يجعلونه أساساً للإنكار المطلق... فكأنّهم كانوا ينتظرون أن تتحقق القيامة عاجلاً، وحيث إنّهم لم يشهدوا ذلك في حياتهم فهم ينكرونه.

وعلى كل حال، فهذه التعبيرات جميعها تدل على غفلتهم وغرورهم!.

ويستفاد \_ ضمناً من هذا التعبير \_ أنّهم أرادوا أن يسخروا من كلام النّبي في شأن يوم القيامة، ويطعنوا عليه، فيقولوا: إنّ هذه الوعود الباطلة سبقت لأسلافنا، فلا جديد فسيها يستحق بذل التفكير والمراجعة!.

#### 8008

#### الآيات

قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ أَنْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقِ مِقَا لِيَمْكُرُونَ ﴿ ثُنَ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ ثَنَ اللَّهُ عَمَا لَيَعَمُ وَنَ عَلَيْهِ مَ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ ثَنَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى تَسْتَعْجِلُونَ ﴿ ثَنَ اللَّهُ وَإِنَّ رَبِّكَ لَذُو فَضَلَّ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ أَتَ مَن كُرُونَ ﴿ ثَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّلْمُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّ

## التفسير

#### لايضيق صدرك بمؤامراتهم:

كان الكلام في الآيات السابقة عن إنكار المعاندين الكفار للمعاد، واستهزائهم وتكذيبهم باليوم الآخر.

ولما كان البحث المنطق غير مجد لهؤلاء القوم المعاندين والأعداء الألدّاء، بالإضافة إلى ما أقامتهُ الآيات الأخر من الدلائل الوافرة على المعاد ممّا يُرى كلّ يوم في عالم النباتات وفي عالم الأجنّة، وما إلى ذلك، فإنّ الآيات محل البحث بدلاً من أن تأتيهم بدليل، هددتهم بعذاب الله الذي شمل من سبقهم من الكفّار، وأنذرتهم بعقابه المخزي... فوجهت الخطاب للنّبي يَنْيَا قائلةً : ﴿قُل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المجرمين ﴾

عَانَتُم تَعْتَرُفُونَ أَنَّ هَذَهُ الوَعُودُ تَلَقَّاهَا أَسْلَافُكُم، فلم يَكْتَرَثُوا بَهَا، ولم يروا ضرراً.. فهلا سرتم في الأرض قليلاً، لتشهدوا آثار هؤلاء المجرمين المنكرين للتوحيد والمعاد، وخاصة الآثار في المناطق القريبة من الحجاز... لتنظروا أنَّ الأمر ليس كما تزعمون.

ولكن سيحين موعدكم فلا تعجلوا... فأنتم كأولئك ستواجهون المصير المحتوم والعاقبة الخزية إذا لم تصلحوا أنفسكم!. والقرآن دعا مراراً إلى السير في الأرض، ومشاهدة آثار الماضين، والمدن الخاوية الخربة التي حاق بأهلها سوء العذاب، وقصور الظالمين المتداعية، والقبور الدارسة والعظام النخرة، والأموال التي خلفها أصحابها المغرورون!!

إنّ مطالعة تلك الآثار التي تعبّر عن التاريخ الحيّ لأولئك الماضين، توقظ القلوب الغافلة! وتبصّرها بالحق... والواقع كذلك، فإنّ مشاهدة واحد من هذه الآثار ينرك في القلب أثراً لا تتركه مطالعة عدّة كتب تأريخية!.

(كان لنا بحث مفصل في هذا الجال ذيل الآية ١٣٧ من سورة آل عمران).

ممّا ينبغي ملاحظته أنّه جاء في هذه الآية التعبير بـ «المجرمين» بدلاً من «المكذبين»... وهو إشارة إلى أن تكذيبهم لم يكن لأنّهم أخطأوا في التحقيق، بل أساسه العناد واللجاجة. وتلوثهم بأنواع الجرانم!

وحيث إنّ الرّسول على الله الله عليهم لإنكارهم، ويحزن لعنادهم، ويحترق قلبه من أجلهم، إذ كان حريصاً على هدايتهم، وكان يواجه مؤامراتهم أيضاً. فإنّ الآية التالية تسري عن قلب اللهي فتقول له: ﴿ولا تحزن مليهم ﴾ ولا تقلق من مؤ آمراتهم ﴿ولا تكن في ضيق ممّا يمكرون ﴾.

إلا أن هؤلاء المنكرين المعاندين، بدلاً من أن يأخذوا إنذار النّبي المشفق عليهم مأخذ الجد فيتعظوا بوعظه ويسترشدوا بنصحه، أخذوا يسخرون منه ﴿ويقولون متى هذا الوحد إن كنتم صادقين ﴾

ومع أنّ المخاطب هو النّبي عَلَيْقِ ، إلّا أنّ الموضوع ذكر بصيغة الجمع «إن كنتم صادقين» لأنّ المؤمنين الصادقين كانوا قد ضموا صوتهم إلى صوت النّبي تَبَيَّقِ أيضاً... فهم مخاطبون بما خوطب به كذلك!

وهنا يردُّ القرآن على استهزائهم وسخريتهم بلهجة موضوعية، فيقول مخاطباً نبيّه: ﴿قُلَ عسى أنْ يكون قدردف لكم بعض الذي تستعجَلُون﴾

فعلام تستعجلون؟! وعلام تستصغرون عقاب الله؟! أفلا ترحمون أنفسكم؟! ترى، هل عذاب الله ضرب من الهزل أو المزاح؟ فعسى أن بأخذكم الله بعذاب لكلامكم هذا فهلككم... فلم هذا العناد واللجاجة؟!

«ردف» فعل مشتق من (ردف) على وزن (حرف) ومعناه كون الشيء خــلف الشيء الآخر، ولذا يطلق على من يركب الفرس خلف صاحبه (دديف)كما يطلق الرديف عــلى الأشخاص أو الأشياء التي تقف صفاً واحداً بعضها خلف بعض.

وهناك كلام عن المراد من العذاب الذي كانوا يستعجلون به، فقيل: هو ما أصابهم يوم بدر من هزيمة كبرى. إذ صرع من عتاتهم سبعون رجلاً وأسر سبعون رجلاً!.

كما ويحتمل أنّ المراد منه العقاب العام الذي دفع أخيراً، ببركة وجود النّبي إذ كان رحمة للعالمين، والآية ٣٣ من سورة الأنفال شاهدة عليه ﴿ وَهَا كَانَ الله ليحذّبهم وأنت فيهم ﴾

والتعبير بـ «عسى» لعله على لسان النّبيّ تَنْكُنْ وحتى لو كان من قِبَلِ الله سبحانه \_ فعلى خلاف ما يتصوّره بعضهم، فإنّه ليس فيه أي إشكال... إذ هو إشارة إلى وجود مـقدمات الشيء ومقتضياته، مع إمكان أن تقترن هذه المقدمات بالمانع، فلا تصل إلى النتيجة النهائية (فلاحظوا بدقّة)!

ثمّ يتحدث القرآن في الآية التالية عن هذه الحقيقة؛ وهي أنّ الله إذا لم يعجل في عقابكم، فذلك بفضله وبرحمته، حيث يهل عباده الإمهال الكافي لإصلاح أنفسهم، فيقول: ﴿ وَإِنّ رَبُّكَ لَذُو فَصَلَ عَلَى النَّاسَ وَلَكُنَّ أَكْثَرُهُمُ لا يَشْكُرُونَ ﴾.

وإذا كانوا يتصورون أن تأخير العقاب لعدم علم الله سبحانه لما يدور في خلدهم من نيات سيئة وأفكار ضالة، فهم في غاية الخطأ: ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لِيَعْلَمُ مَا تَكُنَّ صَدُورُهُمُ وَمَا يَكُنَّ صَدُورُهُمُ وَمَا يَكُنَّ صَدُورُهُمُ اللَّهُ اللّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللللللللل

فهو يعلم خفاياهم بمقدار ما يعلم من ظاهرهم وما يعلنون، والغيب والشهادة عـنده سيّان.

فهذه المفاهيم هي من نتاج علمنا المحدود، وإلّا فهي في مقابل غير المحدودتفقد معانيها وتتلاشى حدودها.

وهنا ذكر «علم الله بما تكنّ القلوب» مقدماً على علمه بالأفعال الخارجية، ولعل ذلك هو بسبب أهمّية النيات والإرادة! كما يمكن أن يكون التقديم لأنّ الأفعال الحارجية ناشئة عن النيات الداخلية، والعلم بالعلة مقدم على العلم بالمعلول!

تُم يضيف القرآن قائلاً: إنّه ليس علم الله منحصراً بما تكن القلوب وما تعلن، بل علمه واسع مطلق! ﴿ وها هن غائبة في السّما، والأرض إلّا في كتاب هبين ﴾ `

٨. «تكنّ» مأخوذ من كنّ على وزن جنّ، وهذا الفعل يطلق على ما تستر فيه الأشياء وتحفظ، وهنا كناية عن ما يخطر في قلوب الكفّار من خواطر وأفكار عدوانية!

٢. «الغائبة» اسم فاعل مشتق يدل على الوصف، وكما يعتقد بعضهم «التاء» ليست في هذه الكلمة للتأنيث، بل

وواضح أن «الغائبة» لها معنى واسع، فهي تحمل في مفهومها كل ما خني عن حسنا وغاب... وتشمل أعمال العباد الخفية والنيات الباطنية، وأسرار السماوات والأرض وقيام الناس للحساب يوم القيامة، زمان نزول العذاب، وأمثال ذلك، ولا دليل على أن ننفسر «الغائبة» هنا بواحدٍ من هذه الأمور المذكورة آنفاً -كها ذهب إليه بعض المفسرين -

والمراد بـ «الكتاب المبين» هو اللوح المحفوظ، وعلم الله الذي لا نهاية له، وقد بحثنا هذا الموضوع في ذيل الآية ٥٩ من سورة الأنعام.

### ېحوث

التحقيق في الآيات المتقدمة يدل على أن منكري المعاد من أجل أن يتنصّلوا من عبء الإيمان بالقيامة والمسؤوليات الناشئة عنه، كانوا يتوسلون بثلاثة طرق:

١- استبعادالعودة للحياة بعد أن يغدو الإنسان تراباً. لإعتقادهم أنّ التراب لا يمكن أن يكون أساساً للحياة!

٢ قدم هذه العقيدة وعدم الجدة فيها.

٣\_عدم نزول العذاب على منكري المعاد... لأنّه لو كان حقّاً أن يبتلي المنكرون بالعذاب فلم لا ينزل عليهم!

وقد ترك القرآن الجواب على الإشكالين الأوّل والثاني. لآننا نرى بأم أعيننا أنّ التراب مصدر الحياة وأساسها. وكنا في البداية تراباً ثمّ صعرنا أحياءاً!

وكون الشيء قديماً لا ينقص من أهميته أيضاً... لأن قوانين هذا العالم الأصيلة ثابتة ومستقرة من الأزل حتى الأبد... وفي الأصول الفلسفية والمسائل الرياضية والعلوم الأخر أصول كثيرة ثابتة... فَهَل كون امتناع اجتاع النقيضين قديماً. أو جدول ضرب فيئاغورس قديماً. دليلاً على ضعفه؟! وإذا رأينا العدل حسناً والظلم سيئاً منذ القدّم، ولا يزال كذلك، فهل هو دليل على بطلانه... فكثيراً ما يتفق أن القِدّم دليل على الأصالة.

وأمّا في شأن الإشكال الثالث، فيجيب القرآن: ألّا تعجلوا.. فعدم نزول العذاب من لطف الله، فهو يمهلكم ولا يعذبكم عاجلًا، لكن إذا جاء عذابه فلا مفرّ منه.

#### 8003

<sup>﴿</sup> هَي إشارة للأشياء المخفية، فهي للمبالغة في الخفاء... إلا أنّه لا مانع من أن نحتمل أن التاء للتأنيث، وأنَّ موصوفها محذوف، وتقديره: وما من خصلة غائبة. أو أنبياء غائبة، والله العالم، اعراب القرآن، ج ٧، ص ٢٥٠.

#### الآيات

إِنَّ هَاذَا ٱلْفُرُءَانَ يَقُصُّ عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ أَحُثُرُ ٱلَّذِي هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ اللَّهُ وَالْعَرْبِينُ وَ اللَّهُ الْمُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُوْمِينِينَ ﴿ إِنَّ رَبَاكَ يَقْضِى بَيْنَهُم بِحُكْمِهِ وَهُوَ ٱلْعَرْبِينُ اللَّهُ الْعَلِيمُ اللَّهُ الْمُوقِينَ الْمُعْلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِّ ٱلْمُبِينِ اللَّهُ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمُوقِينَ الْعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

## انتفسير

#### عمىٰ القلوب لا يقبلون دعوتك

كان الكلام في الآيات السابقة عن المبدأ والمعاد... أمّا في الآيات \_ محل البحث \_ فيقع الكلام على مسألة النبوّة، وحقّانيّة القرآن، ليكتمل بهما هذا البحث!

ومن جهة أخرى فقد كان الكلام في الآيات السابقة عن علم الله الواسع غير المحدود. وفي الآيات محل البحث مزيد تفصيل في هذا الشأن.

أضف إلى ذلك أنّ الخطاب كان فيما سبق من الآيات موجهاً للمشركين، وهنا يــوجه الخطاب نحو الكفار الآخرين كاليهود واختلافاتهم!.

فتقول الآيات أوّلاً: ﴿إِنَّ هذا القرآن يقمن على بني إسرائيل أكثر الّذي هم فيه يختلفون ﴾.

لقد اختلف بنو إسرائيل فيما بسينهم في مسائل كشيرة! فسقد اختلفوا في شأن مسريم وعيسى ﷺ. وفي شأن النّبي الذي بشّرت به «التّوراة» من هو؟

كما أنَّهم اختلفوا في ما بينهم في كثير من المسائل الدينية والأحكام الشرعية... فجاء

القرآن موضحاً هذه الأمور بجلاء، وقال: إنّ المسيح عن نفسه بصراحة ف ﴿قال لِنّي عبدالله آتاني الكتاب وجعلني نبيّاً ﴾ (

وقال أيضاً: إنّ المسيح ولد من دون أب، وليس أمره محالاً و ﴿إِنَّ هَنُلَ عَيْسَى عَسَدَ الله كَمَنْلَ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تَرَابِ﴾ `.

وأمّا النّبي الذي بشرت به التّوراة فتنطبق أوصافه على نبي الإســـلام محــمّدﷺ، ولا تنطبق على أحد سواه!.

وعلى كل حال فإنّ واحدة من مهامّ القرآن هي مواجهة الاختلافات المتولّدة من اختلاط الخرافات وحقائق التعليات التي جاء بها الأنبياء... وكل نبي مسؤول أن يحسم الاختلافات الناشئة من التحريف والخلط بين الحقّ والباطل... وحيث إنّ هذا العبء لا يكن أن ينهض به رجل أمي لم يسبق له أن يقرأ، وفي محيط جاهلي، فيتّضح أنّه مرسل من قبل الله!

ولما كانت مواجهة الاختلافات والوقوف بوجهها مدعاة للهدى والرحمة، فإنّ الآية التالية تشير إلى هذا «الأصل الكلي» وتقول: ﴿وَإِنّه لهدى ورحمة للمؤمنين﴾

أجل. إنّه هدى ورحمة من حيث حسم الخلافات ومبارزة الخرافات،

هدى ورحمة لأنَّ دليل حقائيته كامن في عظمة محتواه!

هدى ورحمة لأنّه يهدي إلى سبيل الحق ويدل عليه!.

وذكر «المؤمنين» هنا خاصّة. هو لما ذكرناه آنفاً من أنّه ما لم تنوفر مرحلة من الإيمان في الإنسان، وهي مرحلة الإستعداد لقبول الحق والتسليم لله، فإنّه لا يستطيع الاستفادة من هذا المصدر الإلهي الفيّاض.

وحيث إنّ جماعة من بني إسرائيل وقفت بوجه القرآن والحقائق الواردة فيه، لأوامر الله، فإنّ الآية التالية تقول في شأنهم: ﴿إنّ ربّك يقضي بينهم بحكمه وهو العزيز العليم﴾.

وبالرغم من أنّ هذه الآية لم تصرّح بأن قضاء الله بينهم سيكون يوم القيامة... إلّا أنّه بقرينة آيتين أخريين تتحدثان عن اختلافات بني إسرائيل، وأنّ الله يــقضي بــينهم يــوم القيامة، يتّضح أنّ مراد الآية محل البحث هو هذا المعنى ذاته.

۱. مريم، ۳۰.

فني الآية ١٧ من سورة الجاثية يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِي بِينَهُم يُومُ القيامة فيما كانوا فيه يختلفون،

كما ورد في ذيل الآية ٩٣ من سورة يونس، هذا النص المتقدم نفسه.

ووصف الله «بالعزيز» و«العليم» إشارة إلى ما ينبغي توفره في القاضي من هاتين الصفتين. «العلم» بصورة كافية و«القدرة» على إجراء الحكم، والله سبحانه أعلم من الجميع وأعزّهم.

وهذا الكلام إضافة إلى أنّه يبيّن عظمة القرآن، وهو تهديد لبني إسرائيل، فهو في الوقت ذاته تسلية عن قلب النّبي و تسرية عنه، لذا فالآية التالية تقول: ﴿فَتُوكُلُ عَلَى اللّهِ ﴾.

توكل على الله العزيز الذي لا يغلب، والعليم بكل شيء... توكل على الله الذي أنـزل القرآن على على الله الذي أنـزل القرآن على عظمته فجعله عندك، فتوكل عليه ولا تقلق من المشركين والمعاندين، لأنّـه يرعاك و ﴿ لِنِّكَ عَلَى العَقِي العَبِينَ ﴾.

وهنا ينقدح هذا السؤال، وهو: إذا كان القرآن حقّاً مبيناً فلهاذا خالفوه؟ فالآيات التالية تجيب على هذا السؤال، فتقول: إذا كان أولئك لا يذعنون للحق المبين، ولا يؤثر في قلوبهم هذا الكلام المنين، فلا مجال للعجب. لـ ﴿ لِنَّكَ لاتسمع الموتى ﴾ `

بل تسمع الأحياء الذين يبحثون عن الحق وأرواحهم توّاقة إليه، أمّا إحياء الموتى \_ أو موتى الأحياء للأحياء للذين يبحثون عن الحق على الذنب، فلاترهق فكرك ونفسك من أجلهم وحتى لو كانوا احياء فانّهم صمّ لا يسمعون فلا يكنهم أن يسمعوا صوتك، وخاصة إذا أداروا إليك ظهورهم وابتعدوا عنك ﴿ ولاتسمع الصّمّ الدّعا، إذا وتوا مدبرين ﴾

ولعلهم لو كانواعندك وكنت تصرخ فيهم لبلغت بعض أمواج صوتك إلى مسامعهم، إلّا أنّهم مع صممهم يبتعدون عنك.

كما أنّهم لو كانوا مع هذه الحال يبصرون بأعينهم لاهتدوا إلى الصراط المستقيم، ولو ببعض العلامات، إلّا أنّهم عميً ﴿وما أنت بهادي العمي من ضلالتهم﴾.

وهكذا فقد أوصدت جميع طرق إدراك الحقيقة بوجوههم، فقلوبهم ميتة، وآذانهم صمُّ موقرة، وأعينهم عميٌ!

٨ قال جماعة من المفسّرين: إنّ هذه الجملة والجمل الأخر التي تليها بمثابة الدليل على لزوم توكل النّبي على الله وعدم يأسه... مع أنّ الظاهر أنها جواب على سؤال يثار في شأن القرآن وكونه هو «الحق المبين».

فأنت يا رسول الله ﴿ لِن تسمع لِلا من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون ﴾ ويشعرون في أنفسهم بالاذعان للحق.

وفي الحقيقة إنّ الآيتين \_ آنفتي الذكر \_ تتحدثان عن مجموعة واضحة من عوامل المعرفة وإرتباط الإنسان بالعالم الخارجي وهي:

«حس التشخيص»، والعقل اليقظ، في مقابل القلب الميت.

«الأذن الصاغية» لإكتساب الكلام الحق، عن طريق السمع.

«والعين الباصرة» لرؤية وجه الحق ووجه الباطل، عن طريق البصر.

إلّا أنّ العناد واللجاجة والتقليد الأعمى والذنب... كلها تعمي العين التي بها يسرى الإنسان الحقيقة، وتوفر سمعه، وتميت قلبه.

ومئل هؤلاء المعاندين المذنبين، لو جاء جميع الأنبياء والأولياء والملائكة لهدايتهم. لما أثروا فيهم شيئاً، لأنّ إرتباطهم بالعالم الخارجي مقطوع، وهم غارقون في «مستنقع ذواتهم» فحسب!

ونظير هذا التعبير ورد في سورة البقرة وسورة الروم وسور أخر من القرآن (وكان لنا بحث آخر في نعمة «وسائل المعرفة»في تفسير سورةالنحل ذيل الآية ٧٨.

و مرّة أخرى نذكر بهذه اللطيفة وهي أنّ المراد من الإيمان والتسليم ليس معناه أنّهم قبلوا حقائق الدين من قبل، فيكون من باب تحصيل الحاصل، بل الهدف من ذلك أنّ الإنسان إذا لم يكن فيه شوق للحق وخضوع لأمر الله، فإنّه لا يصغي إلى كلام النّبي أبداً.

### بحثان

#### ١\_ أسباب التوكل

«التوكل» مأخوذ من «الوكالة»، وهو في منطق القرآن يعني الإعتاد على الله وجعله وليّاً وكيلًا، وعدم القلق والخوف من كثرة المشاكل والموانع وعظم حجمها، بسبب التوكل على الله!

وهذا الأمر واحد من دلائل الإيمان المهمّة ومدعاة للنصر والتوفيق! والطريف أنَّ الآيات المتقدمة عدّت التوكل في شيئين:

أحدهما: القدرة والعلم لمن يتوكل عليه الإنسان.

### والآخر: وضوح الطريق الذي اختاره الإنسان!

وفي الحقيقة فإنّ القرآن يقول: لا مدعاة للضعف والخوف والوحشة، فأنت تعوّل على الله العزيز الذي لا يقهر، والعليم الخبير بكل شيء هذا من جهة. ثمّ إنّك على الطريق الواضح والحق اللائح من جهة أخرى. فالمدافع عن الحق المبين علام يخاف؟!

وإذا ما رأيت جماعة خالفتك فلا تحزن أبداً... فهي لا تملك عيوناً باصرة، ولا آذاناً صاغية، ولا قلوباً حيّة!... وهي خارجة أساساً عن طريق الهداية والتبليغ... وإنّا يلتف حولك طلاب الحق وعشاق الله، والعطاشي إلى العدل حيث يخفّون نحو منبع القرآن الزلال، ليرتووا من غيره العذب.

# ٢\_ الموت والمياة في منطق القرآن!

هناك كثير من الألفاظ لها مداليل ومعان شتى بحسب النظرات الختلفة، ومن هذه الألفاظ، لفظا الحياة والموت. «فالحياة» بالنظرة المادية تعني الحياة الطبيعة «الفيزيائية» فحسب، أي متى كان القلب ينبض، والدم يجرى في العروق إلى أعضاء الجسم كافة، وكانت الحركة وعملية الجذب والدفع في البدن، كان البدن حياً... أمّا إذا سكنت هذه الحركة، فتدل على «الموت» القطعى الذي يعرف بالاختبار الدقيق خلال عدّة لحظات!

إلا أنّ النظرة القرآنية تختلف عن النظرة المادية، فكثير من الناس يعدون أحياءً بحسب النظرة المادية \_إلا أنّهم أموات بحسب النظرة القرآنية ... كأولئك الذين أشارت اليهم الآيات المتقدمة ... وعلى العكس منهم الشهداء، فهم بحسب الظاهر أموات، لكنّهم بالمنطق القرآني أحياء خالدون!

فالإنسان الذي يرى بحسب الظاهر حيّاً. إلّا أنّه غارق في الشهوات، فلا يسمع صرخة لمظلوم، ولا صوتاً لمنادي الحق، ولا ينظر بعين بصيرة فيرئ آثار اللّه في خلقه، ولا يفكر ولو لحظة واحدة في مستقبله وماضيه... فمثل هذا الإنسان ميّت في منطق القرآن، أمّا الذين

ما تزال آثارهم تملأ الدنيا بعد موتهم، وأفكارهم أسوة وقدوة للآخرين، فـهؤلاء أحـياء خالدون\.

وبغض النظر عن هذه الأمور كلّها... فالإسلام \_ حسب ما لدينا من المدارك \_ يـؤمن بالحياة البرزخية للناس... والعجب أنّ بعض الوهابيين الجهلة يصرون على نني أي نوع من أنواع الحياة والعلم بعد الوفاة، حتى للنّبي عَلَيْنَ ويمنعون التوسل به، لأنّه بزعمهم ميّت ولا أثر للميت، والأعجب من ذلك أنّهم يستندون إلى الآيات ـ محل البحث ـ لتأييد دعواهم!!

في حين أنّ بعضهم الآخر يصرّح على أنّ للنبيّ نوعاً من الحياة البرزخية، حياةً أشرف من حياة الشهداء المصرّح بها في القرآن، وقال: إنّه يسمع سلام المسلّم عليه ٪

والرّوايات في هذا الشأن كثيرة وافرة عن الفريقين الشيعة والسنة، أنّ النّبي عَيَّا والأُغَة المعصومين على يسمعون من يسلّم عليهم من بعيد أو قريب، ويردّون عليه سلامهم، كما أنّ أعال الأمّة تعرض عليهم .

ونقرأ في حديث ورد في صحيح البخاري في قصة معركة بدر أنّ النّبي عَنِينَةً مع بعض أصحابه وقف على «القليب» وقد ألقيت فيه أجساد قتلى المشركين، فناداهم بأسهائهم، وقال: هلّا أطعتم الله ورسوله، لقد وجدنا ما وعدنا ربّنا حقاً، فهل وجدتم ما وعد ربّكم حقاً. فقال عمر: يا رسول الله، تكلم أجساداً لا روح فيها... فقال عنية: «والذي نفس محمّد بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم» أ

ونقرأ في قصّة الجمل عن الأصبغ بن نباتة، أنّه لما انهزم أصحاب الجمل ركب علي الله بغلة رسول الله الشهباء وسار في القتلى يستعرضهم فمرّ بـ «كعب بن سور» قاضي البصرة وهو قتيل، فقال: أجلسوه، فأجلس. فقال: وَيلُمّك ياكعب بن سور، لقد كان لك علم لو نفعك.. ولكن الشيطان أضلك فأزلّك فعجلك إلى النّار أ.

ونقرأ في نهج البلاغة \_أيضاً \_أنّه ﷺ بعد رجوعه من صفين بلغ مقبرةً كانت خلف سور

أ-كان لنا بحث مفصل «في الموت والحياة الروحيين» في ذين الآية ٢٤ من سورة الأنفال.

٢. الرسالة الثَّانية من الهديَّةُ السنية لمحمَّد بن عبدالوهاب، ص ٤١.

٣. لمزيد من الإيضاح يراجع كتاب كشف الإرتياب ص ١٠٩ للسيد محسن الأمين العاملي.

٤. صحيح البخاري، ج ٥، ص ٩٧. اباب قتل أبي جهل).

٥. شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، ج ١. ص ٢٤٨.

الكوفة، فخاطب الموتى فقال كلاماً في تقلب الدنيا ثمّ قال: «هذا ما عندنا فما خبر ما عندكم ثمّ أضاف عنه أمّا لو أذن لهم في الكلام لأخبروكم أنّ خير الزاد التقوى» .

وهذا بنفسه دليل على أنّهم يسمعون إلّا أنّهم لا يسمح لهم بالردّ.. ولو أذن لهم لأجابوا!. فجميع هذه التعبيرات «إشارة» إلى حياة الإنسان البرزخية. 8008

٨ نهج البلاغه، الكلمات القصار، رقم ١٣٠.

#### الآيات

وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَاّتِهُ مِنَ الْأَرْضِ ثُكَلِمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُواْبِنَا نَهُ مَ الْأُوفِ الْأَرْضِ ثُكَلِمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُواْبِنَا نَهُمْ مُوزَعُونَ اللَّهُ لَا يُوقِهُ عَنْ اللَّهُ وَقَعَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ يُوزَعُونَ اللَّهُ حَتَى إِذَا جَآءُ وَقَالَ أَحَدَ بُعُم يُوزَعُونَ اللَّهُ وَقَعَ الْفَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنظِ قُونَ اللَّهُ وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنظِ قُونَ اللَّهُ وَوَقَعَ الْفَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنظِ قُونَ اللَّهُ وَوَقَعَ الْفَوْلُ عَلَيْهِم بِمَا ظَلَمُواْ فَهُمْ لَا يَنظِ قُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَالْمَعُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَعُلْمُ اللَّهُ وَلَا مَعْلَمُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمَا لَا لَا لَقُولُ اللَّهُ وَلَا مَا عَلَيْهُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُمُ لِللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ مِ إِنَّا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ مِنْ اللْمُولُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُمُ اللَّهُ وَالَا لَوْ اللَّهُ وَالْمُ لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ وَلِي الْمُولُولُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ مَلَا اللَّهُ الْمُعْلِقُ وَلَا عَلَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُمُ لَلْمُولُولُهُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ اللْمُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

### التفسير

لمّا كانت الآية السابقة تتحدث عن استعجال الكفّار بالعذاب ونزوله، أو تحقق القيامة وانتظارهم بفارغ الصبر ووقوع ذلك، وكانوا يقولون للنّي عَنْهُ: ﴿مَتَى هَذَا الوعد إن كَنْتُم صادقين ﴾، ومتى يوم القيامة؟! فإنّ الآيات \_ محل البحث \_ تشير إلى بعض الحوادث التي تقع بين يدي القيامة، وتجسد عاقبة المنكرين الوخيمة، فتقول: ﴿ وَإِذَا وَقَع القول عليهم أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلّمهم أنّ النّاس كانوا بآياتنا الايوقنون ﴾.

والمراد من قوله تعالى: ﴿وقع القول عليهم﴾ هو صدور أمر الله وما وعدهم من العقاب والجزاء... أو وقوع يوم القيامة وحضور علائها، العلائم التي يخضع لها كل من يسراها، ويستسلم لأمر الله، ويحصل عنده اليقين بأنّ وعد الله حق، وأنّ القيامة قد اقتربت.. وحينئذٍ توصد أبواب التوبة... لأنّ الإيمان في مثل هذه الظروف يقع اضطراراً.

وبالطبع فإنَّ هذين المعنيين متلازمان لأنَّ اقتراب القيامة يقترن بنزول العذاب ومجازاة الكافرين.

ولكن ما هي «دابة الأرض»؟ وما مصداقها؟ وأية مهمّة تحملها؟.. فالقرآن يجـمل ولا يفصل، وكأنّه يريد أن يترك الموضوع مجملاً غامضاً. ليكون الكلام فيه أكثر تأثيراً وباعثاً على التهويل. فيقول مختصراً: يُخرج الله موجوداً يتحرك «أو دابّة من الأرض» بـين يـدي القـيامة، فيتكلم مع الناس ويقول: «إنّ الناس كانوا لا يؤمنون بآيات الله».

وبتعبير آخر: إنّ مهمّة هذه الدابة هي تفريق الصفوف وتمييز المنافقين والمنكرين من لمؤمنين.

وبديهي أنّ المنكرين يرجعون إلى أنفسهم عند مشاهدة هذه الآيات، ويندمون على ما سلف منهم وعلى أيّامهم المظلمة، ولكن ما عسى أن ينفعهم الندم وأبواب التوبة موصدة؟! وهناك مسائل كثيرة ومطالب وفيرة في خصوصيات «دابة الأرض» وجزئياتها وصفاتها في الرّوايات الإسلامية الواردة في كتب الفريقين، الشيعة وأهل السنّة، وسنتعرض إليها ذيل هذه الآيات في باب البحوث إن شاء الله.

الله الآيات إلى علامة أخرى من علامات القيامة، فتقول: ﴿ ويوم نعشر من كُلُّ لَمَّةِ فَوَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَم اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

«والعشر» معناه إخراج جماعةٍ ما من مقرّها والسير بها نحو ميدان الحسرب أو غسيره! و«الفوج»، كما يقول الراغب في المفردات: الجماعة التي تتحرك بسرعة.

وأمّا «يوزعون» فمعناه حبس الجهاعة وإيقافها حتى يلحق الآخر منها بالأوّل.. وهـذا التعبير يطلق \_عادة \_على الجهاعات الكثيرة، نظير ما قرأنا في شأن جنود سليان في هذه السورة ذاتها.

فَبِنَاءً عَلَى هذا يستفاد من مجموع الآية أنّ يوماً سوف سيأتي يحشر الله فيه من كل أمّة جماعة، ويهيؤهم للحساب والجزاء على أعمالهم!

والكثير من الأعاظم يعتقدون بأن هذه الآية تشير إلى مسألة الرجعة وعودة جماعة من الصالحين وجماعة من الطالحين إلى هذه الدنيا قبيل يوم القيامة. لأن التعبير لو كان عن القيامة لم يكن قوله «نحشر من كل أمّة فوجاً» صحيحاً. إذ في القيامة يكون الحشر عاماً للجميع، كما جاء في الآية ٤٧ من سورة الكهف قوله تعالى: ﴿وحشرناهم فلم نغادر منهم أحداً ﴾.

والشاهد الآخر على أنّ الآيات هذه تتحدث عمّا يقع قبيل القيامة، هو أنّ الآيات التي قبلها كانت تتحدث عن الحوادث التي تقع قبل القيامة، والآيات التي تلي الآيات محل البحث تتحدث عن الحوادث التي تقع قبيل القيامة أيضاً... فمن البعيد أن تتحدث الآيات السابقة واللاحقة عن ما يقع قبل القيامة، وهذه الآيات محل البحث فقط تتحدث عن ما يقع في يوم القيامة.

وهناك روايات كثيرة في هذا الصدد عن مسألة الرجعة سنتناولها في البحوث القادمة إن شاء الله.

إلا أنّ المفسّرين من أهل السنة يعتقدون أنّ الآية ناظرة إلى يوم القيامة، وقالوا: إنّ المراد بالفوج هو إشارة إلى رؤساء الجهاعات وأمّتهم! وأمّا عدم الانسجام بين الآيات الذي يُحدثه هذا التّفسير، فقالوا: إنّ الآيات بحكم التأخير والتقديم، فكأن الآية ٨٣ حقّها أن تقع بعد الآية ٨٥.

إِلَّا أَنَّنَا نَعْلَمَ أَنْ تَفْسَيْرِ الفُوجِ بِالْمُعَنَى الآنف الذَّكَرِ خَلَافَ الظَّاهِرِ، وَكَذَلَكَ عدم انسجام الآيات بأنّها في حكم التأخير والتقديم هو خلاف الظاهر أيضاً.

# ﴿ حتى إِذَا جاءوا قَالَ أَكَذَّبِتُم بِآياتِي ولم تحيطوا بِها علماً لَمَّاذَا كُنتُم تعملون ﴾

وقائل هذا الكلام هو الله سبحانه، والمراد من «الآيات» هــي المـعاجز التي يأتي بهــا الأنبياء، أو أوامر الله، أو الجميع!.

والمراد من جملة ﴿ولم تحيطوا بها علما ﴾ هو أنكم بدون أن تتحققوا و تطلعوا على حقيقة الأمر، كذبتم الآيات، وهذا منتهى الجهل وعدم المعرفة أن ينكر الإنسان نسيئاً دون أن يتحقق منه!

وفي الحقيقة فإنّهم يسألون عن شيئين.

الأوّل: تكذيبهم دون أن يفحصوا عن الحق.

والآخر: عن أعمالهم التي كانوا يقومون بها.

وإذا كانت الآية \_ آنفة الذكر \_ تتحدث عن القيامة، فمفهومها واضح. وأمّا إذا كانت تشير إلى مسألة الرّجعة \_كما يقتضيه انسجام الآيات \_ فهي إشارة إلى أنّه عندما يرجع إلى هذه الدنيا طائفة من الجرمين... فولي الأمر الذي عمل الله، وهو خليفته في الأرض، يتحقق منهم ويسألهم عمّا فعلوه في حياتهم، ثمّ يجازيهم حسب ما يستحقون من الجزاء الدنيوي، ولا عنع هذا من عذاب الآخرة، كما أنّ كثيراً من الجرمين ينالون الحدّ الشرعي في هذه الدنيا، ويستوفون جزاءهم، فإذا لم يتوبوا فإنّ ما يستحقون من العقاب ينتظرهم في الآخرة.

ا. جملة ﴿ أَمَّاذَا كنتم تعملون﴾ جملة استفهاميّة و(أما)مركبة من اأم) التي هي حرف عطف وتأتي بعد همزة
 الاستفهام عادة، وتسمّى بالمعادلة، و(ما) الاستفهامية. ومعنى الآبة: أو أيّ شيء كنتم تعملون.

وبديهي أنَّ هؤلاء المحرمين لا يستطيعون الإجابة على أيِّ من هذين السؤالين، لذلك فإنَّ الآية الأخيرة من الآيات محل البحث تضيف قائلة: ﴿ وَوَقَعَ القُولُ عَلَيْهُم بِمَا طُلْمُوا فَ مِمْ لا ينطقون﴾.

وهذا القول أو العذاب دنيوي، إذا فسّرنا الآية بالرجعة. أو هو عذاب الآخرة إذا فسّرنا الآية بيوم القيامة.

### ہحوث

## ١\_ما هي دابة الأرض؟١

«الدّابة» معناها ما يدب ويتحرك، و«الأرض» معناها واضح. وخلافاً لما يستصوّره بعضهم بأنّ الدّابة تطلق على غير الإنسان... بل الحق أنّها ذات مفهوم واسع يشمل الإنسان أيضاً، كما نقراً في الآية ٦ من سورة هود ﴿وها هن دليّة في الأرض إلّا على الله رزقها في وفي الآية ٢٠ من سورة هود ﴿وها هن دليّة في الأرض إلّا على الله رزقها في وفي الآية ٢٠ من سورة النحل ﴿ولو يُؤاخذ الله النّاس بظلمهم ها ترك عليها هن دليّة في

وفي الآية ٢٢ من سورة الأنفال ﴿ إِنَّ شَرَّ الدُّوابُ عند الله الصَّمِّ البكم الَّذين لا يعقلون ﴾

إلا أنّه -كما ذكرنا في تفسير الآية أنفاً -فإنّ القرآن لا يفصّل في بيان هذه الكلمة وإنّما يذكرها على إجمالها، فكأنّ البناء كان على الإجمال والإبهام، والوصف الوحيد المذكور لها بأنّها تكلم الناس وتميز المؤمن من غير المؤمن... إلّا أنّ هناك كلاماً طويلاً في الرّوايات الإسلامية وأقوال المفترين في الشأن، ويمكن تلخيص مجموعها في تفسيرين:

١-فطائفة تعتقد بأن هذه «الدابة» حيوان غير مألوف ومن غير جنس الإنسان له شكل
 عجيب، ونقلوا له عجائب شبيهة بما يخرق العادات والمعاجز!

هذه الدابة تخرج في آخر الزمان، وتتحدث عن الإيمان والكفر، وتفضح المنافقين وتسمهم بميسمها!

٢ وطائفة تعتقد حسب الرّوايات الإسلامية الواردة في هذا الشأن انها إنسان فوق العادة وإنسان متحرك فعّال! وواحد من أفعاله الأصلية تمييز المؤمنين عن المنافقين ووسمهم. حتى أنّه يستفاد من بعض الرّوايات أنّ معه عصا موسى يَنْ وخاتم سلميان. ونحن نعرف أن عصا موسى رمز للقدرة والإعجاز، وخاتم سلمان رمز للحكومة والسلطة الإلهية! فإذاً هذا الإنسان رجل قويّ ذو سلطة وهيمنة!

وقد جاء في حديث عن «حذيفة بن اليمان» عن رسول الله ﷺ في وصف هذه الدابة

قوله: «لايدركها طالب ولا يفوتها هارب، فتسم المؤمن بين عينيه وبُكتب بين عينيه مؤمن، وتسم الكافر بين عينيه ويكتب بين عينيه كافر، ومعها عصا موسى وخاتم سليمان» .

وقد طبق هذا المفهوم في روايات كثيرة على «أمير المؤمنين» في تفسير على بسن إبراهيم عن الإمام الصادق الله أن رجلاً قال لعبار بن ياسر: في القرآن آية شغلت بالي وجعلتني في شك قال عبار: أيّة آية هي؟ قال: آية ﴿ولاذا وقع للقول عليهم أخرجنا لهم دلبة من للأرض تكلّمهم لِنَ النّاس كانوابآياتنا لايوقنون فيقول عبار: والله لا أجلس على الأرض ولا آكل طعاماً ولا أشرب ماءً حتى أريكها، ثمّ يأخذه عبار إلى الإمام على، وهو يأكل طعاماً فلها بصر به الإمام على ناداه فجاء عبار عنده وأكل معه!

فتعجب الرجل ولم يصدق هذا المشهد، إذ كان عيار قد حلف ووعده أن لا يجلس على الأرض ولا يأكل ولا يشرب حتى يريه دابة الأرض، فكأنّه نسى وعده!.

فلمّ قام عمار وودّع عليّاً.. قال له الرجل: عجيب منك أن تقسم بالله أن لا تأكل ولا تشرب ولا تجلس على الأرض، حتى تريني دابة الأرض!.. فقال له عمار: أريتكها لوكنت تعقل ل.

ونظير هذا المعنى في تفسير العياشي، إلّا أنّه ورد اسم «أبي ذر» مكان عمار ".

وينقل العلّامة المجلسي ﴿ في بحار أنواره بسند معتبر عن الإمام الصادق ﴿ قال: انتهى رسول الله ﴿ إلى أميرا لمؤمنين ﴿ وهو نائم في المسجد قد جمع رملاً ووضع رأسه عليه، فحرّ كه برجله، ثمّ قال: قم يا دابة الله، فقال رجل من أصحابه: يا رسول الله أنسمّي بعضنا بعضاً بهذا الإسم؟

فقال لهم: «لا والله ما هو إلا له خاصة وهو الدابة التي ذكر الله في كتابه ﴿ وَإِذَا وَقَعَ القَولَ عَلَيهُم أَنّ النّاس كانواباً باتنا لا يوقنون ﴾ ثمّ قال: يا علي إذا كان آخر الزمان أخرجك الله في أحسن صورة، ومعك مبسم تسم به أعداءك » أ.

وبناءً على هذه الرّواية، فالآية تنطبق على الرجعة وتنسجم هي والآية التي تــليها في الرجعة!.

ويقول المرحوم «أبو الفتوح الرازي» في تفسيره في ذيل الآية: طبقاً للأخبار التي جاءتنا

٨ تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٣٤، ذيل الآية مورد البحث.

٢ المصدر السابق.
 ٣ المصدر السابق.

ع بحار الأنوار، ج ٥٣، ص ٥٢.

عن طريق أصحابنا، فإن دابة الأرض كناية عن المهدي «صاحب الزمان ﴿ » أ.

ومع الأخذ بنظر الاعتبار لهذا الحديث والأحاديث المتقدمة. يمكن أن يستفاد من دابة الأرض مفهوم واسع، ينطبق علىٰ أي إمام عظيم يخرج في آخر الزمان ويمييز الحـق عـن الباطل.

وهذا التعبير الوارد في الرّوايات الإسلامية بأنّ معه عصا موسىٰ على التي هي رمز القوة والانتصار، وخاتم سليمان إلى الذي يرمز للحكومة الإلهيّة، قرينة على أنّ دابـة الأرض إنسان نشط فعال فوق العادة!

كما أنّ ما ورد في الرّوايات الإسلامية من أنّها تسم المؤمن بين عينيه فيُكتب مؤمناً، وتسم الكافر فيُكتب كافراً ينسجم والقول بأنّها إنسان!

إضافة إلى ذلك فالتصريح في القرآن بأنّها تكلم الناس يساعد على هذا المعنى!

ومن مجموع ما مرّ نصل هنا إلى أنّ الدّابة تطلق في الأغلب على غير الناس، وقد استعملها القرآن في الأعم من الإنسان وغيره أو في خصوص الإنسان، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فالقرائن المتعددة الموجودة في الآية ذاتها، والرّوايات الكثيرة في تفسير الآية، تدل على أنّ المراد من «دابّة الأرض» هنا إنسان نشط فعال بما ذكرنا له من خصائص آنفاً، فهو بميز الحق من الباطل والمؤمن من المنافق والكافر.

إنسان يخرج في آخر الزمان قبيل يوم القيامة، وهو بنفسه آية من آيات عظمة الخالق!

#### ٢ـ الرمِعة في الكتاب والسنةا

من المسائل التي تجدر بالملاحظة، في الآيات \_محل البحث \_ ظهور بنعضٍ من هذه الآيات في مسألة الرجعة!.

و «الرجعة» من عقائد الشيعة المعروفة، وتفسيرها في عبارة موجزة بهذا النحو: «بعد ظهور المهدي إلى وبين يدي القيامة، يعود طائفة من المؤمنين الخلص، وطائفة من الكفار الأشرار، إلى هذه الدنيا.. فالطائفة الأولى تصعد في مدارج الكمال... والطائفة الثّانية تنال عقاما الشديد!.

يقول «الشريفي المرتضى» الذي هو من أعاظم الشيعة: إنّ الذي تذهب الشيعة الإمامية

۱. تفسير روحالجنان، ج ۸ ص ٤٢٣.

إليه، أنّ الله تعالى يعيد عند ظهور الإمام المهدي في أقواماً ممن كان قد تقدم مو ته من شيعته ليفوز بثواب نصر ته ومعونته ومشاهدة دولته، ويعيد أيضاً قوماً من أعدائه لينتقم منهم، فيلتذوا بما يشاهدون من ظهور الحق وعلوّ كلمة أهله!

ثمّ يضيف السيد المرتضى قائلاً: والدلالة على صحة هذا المذهب أنّ الذي ذهبوا إليه ممّا لا شبهة على عاقل في أنّه مقدور لله تعالى غير مستحيل في نفسه، فإنا نرى كثيراً من مخالفينا ينكرون الرجعة إنكار من يراها مستحيلة غير مقدورة، وإذا ثبت جواز الرجعة ودخولها تحت المقدور، فالدليل إلى إثباتها إجماع الإمامية على وقوعها أ

ويظهر بالطبع - من كلمات بعض قدماء علماء الشيعة وكذلك من كلام العلامة «الطبرسي» في مجمع البيان - أن «الأقليّة» القليلة من الشيعة لا تؤمن بهذه العقيدة، أي «الرجعة» وفسّروها بعودة حكومة أهل البيت بينية، لا رجوع الأشخاص وحياتهم بعد موتهم في هذه الدنيا، إلّا أنّ مخالفة هذه القلة لا تؤثر في الإجماع.

وعلى كل حال، فهنامطالب كثيرة، ومن أجل ألّا نخرج عن أسلوب بحثنا نشير إليهـــا بإيجاز في مايلي:

1- لا ريب أنّ إحياء جماعة من الموتى في هذه الدنيا ليس محالاً... كما أن إحياء جميع البشر في يوم القيامة ممكن، والتعجب من هذه المسألة كتعجب المشركين «من أهل الجاهلية» من مسألة المعاد، والسخرية منها كالسخرية من المعاد!.. لأنّ العقل لا يحكم على مثل هذا الأمر بالإستحالة... وقدرة الله واسعة بحيث إنّ هذه الأمور عندها سهلة يسيرة هيئة!.

٦- جاء ذكر الرجعة في القرآن المجيد إجمالاً، ووقوعها في خمسة مواطن في شأن الأمم
 السالفة:

أ) في ما يتعلق بالنّبي الذي مرّ على قريةٍ وهي خاوية على عروشها، وعظام أهلها نخرة متفرقة هنا وهناك. فتساءل في نفسه وقال: ﴿ أَنّي يحيى هذه الله بعد موتها ﴾ فأماته الله مئة عام ثمّ أحياه فقال له: كم لبثت؟! قال: لبثت يوماً أو بعض يوم قال: بل لبثت مئة عام «مؤدّى الآية ٢٥٩ ـ من سورة البقرة ».

وسواءً كان هذا النّبي عزيراً أم سواه، فلا فرق في ذلك، المهم أنّ القرآن صرح بحياته بعد موته في هذه الدنيا فأماته الله مئة عام ثمّ بعثه!

١. سفينة البحار، ج ١، ص ٥١١، (مادة رجع).

ب) يتحدث القرآن - في الآية ٢٤٣ من سورة البقرة ذاتها - عن جماعة أخرى خرجت من ديارها خوفاً من الموت، وامتنعت من الذهاب إلى سوح القتال بحجة مرض الطاعون، فأماتها الله ثمّ أحياها ﴿ أَلَم قرالِي الذّين خرجواهن ديارهم وهم الوف حذرالموت فقال لهم الله موتوا ثمّ أحياهم إنّ الله لذو فضل على النّاس ولكنّ أكثر النّاس لا يشكرون ﴾.

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين لم يتحملوا وقوع مثل هـذه الحـادثة غـير المألوف.ة. وعدوها مثالاً فحسب، إلّا أنّ من الواضح أنّ مثل هذه التأويلات إزاء ظهور الآية \_بـل صراحتها ـلا يمكن المساعدة عليه!

ج) وفي الآيتين ٥٥ و٥٦ من سورة البقرة أيضاً، يتحدث القرآن عن بني إسرائيل فيقول: ﴿وَإِدْ قَلْتُم يَا هُوسَ لِنَ نَوْمِنَ لِكَ حَتَّىٰ نَرَى لِللهُ جَهِرَةً فَأَخَذَتُكُم الصَّاعَقَةُ وأَنتُم تَنظرون \* ثُمَّ بعثناكم من بعد موتكم لعلَّكم تشكرون ﴾.

د) ونقرأ في الآية ١٦٠ ضمن معاجز عيسى قوله تعالى: ﴿ وَإِذَ تَخْرِجُ الْمُوتِيَ بِإِذْنِي ﴾ . ويدل هذا التعبير على أنّ المسيح إنه أحيا الموتى فعلاً، بل التعبير بالفعل المـضارع (تخرج) يدلّ على أنّه أحيا الموتى مراراً، وهذا الأمر بنفسه يعد نوعاً من الرجعة لبعضهم!

ه) وأخيراً فني الآيتين ٧٧ و ٧٣ من سورة البقرة، إشارة إلى مقتل رجل من بي إسرائيل ووقوع الجدال والنزاع في شأن قاتله، وما أمرهم الله أن يفعلوه بضرب الفتيل ببعض البقرة \_الواردة خصائصها في الآية ٧٧ \_إذ يقول سبحانه: ﴿وَإِذْ قَتَلْتُم نَفْساً فَاذَارْاتُم فَيْهَا وَالله مَعْرِجُ مَا كُنْتُم تَكْتُمُونَ \* فَقَلْنَا الضربوة ببعضها كذلك يحي الله الموتى ويريكم آياته لعلكم تعقلون﴾.

وبالإضافة إلى هذه المواطن الخمسة التي أشرنا إليها، فهناك مواطن أخرُ في القرآن، منها قصّة أصحاب الكهف، وهي قصّة تشبه الرجعة، وقصّة الأربعة من الطير التي أمر إبراهيم أن يذبحها فأتينه سعياً بعد ذبحهن وتفريقهن على رأس كل جبل جزءاً منهنّ، ليتضح له إمكان المعاد للناس ويكون مجسداً برجوع هذه الطيور إلى الدنيا.

وعلى كل حال! كيف يمكن أن يؤمن الشخص بالقرآن وأنّه كتاب سهاوي، ثمّ ينكر هذه الآيات الواضحة في الرجعة؟ وهل الرجعة \_أساساً \_إلّا العودة للحياة بعد الموت؟! أوليست الرجعة مثلاً مصغراً من القيامة في هذه الدنيا.

. فمن يؤمن بالقيامة بمقياسها الواسع، كيف يمكنه أن يعترض على مسألة الرجعة وأن يسخر منها؟! وأن يقول قائل كأحمد أمين المصري في كتابه «فجر الاسلام» اليهودية ظهرت بالتشيع بالقول بالرجعة \!!

وأي فرق بين كلام أحمد أمين هذا، وإنكار عرب الجاهلية لمسألة المعاد الجسماني؟!

#### ٣- وقوع الرجعة

ما ذكرناه \_ إلى هنا \_ يثبت إمكان الرجعة، وأمّا ما يؤيد وقوعها فروايات كثيرة نقلها الثقات عن أمّة أهل البيت بين وحيث لا يسع بحثنا نقلها والتحقيق فيها، فيكني أن نذكر ما عدّه المرحوم العلّامة المجلسي في بحار أنواره وما جمعه منها، إذ يقول: وكيف يشك مؤمن بحقيّة الأمّة الأطهار بين فيا تواتر عنهم في قريب من مائتي حديث صريح ٢، رواها نيّف وأربعون من الثقات العظام والعلماء الأعلام، في أزيد من خمسين من مؤلفاتهم في فإذا لم يكن مثل هذا متواتراً فني أيّ شيء يمكن دعوى التواتر ؟!

#### ٤\_ فلسفة الرمعة!

إنَّ أهم سؤال يثار فيهذا الصدد. هو: ما الهدف من الرجعة قبل يوم القيامة؟!

ومع ملاحظة ما يستفاد من الرّوايات الإسلامية من أنَّ هذا الموضوع ليس عامّاً بـل يختصّ بالمؤمنين الخلّص الذين هم في مرحلة عالية من الإيمان، والكفار والطغاة الظلمة الذين هم في مرحلة منحطة من الكفر والظلم... فيبدو أنّ الرجعة لهاتين الطائفتين للـدنيا ثانيةً هي من أجل إكمال الطائفة الأولى حلقتها التكاملية، وأن تذوق الطائفة الثّانية جزاءها الدنيوي.

وبتعبير آخر: إنّ الطائفة المؤمنة «خالصة الإيمان» الذين واجهوا الموانع والعوائق في مسير تكاملهم المعنوي في حياتهم ولم يتكاملوا الكمال اللائق باستعدادهم، فإنّ حكمة الله تقتضي أن يتكاملوا عن طريق الرجعة لهذه الدنيا وأن يكونوا شهداء الحكومة العالميّة للحقّ والعدل، وأن يساهموا في بناء هذه الحكومة، لأنّ المساهمة في بناء مثل هذه الحكومة من أعظم الفخر!.

١. انظر عقائد الإمامية، للشيخ محمّدرضا المظفر، ص ٧١.

٣ بحار الأنوار، ج ٥٣، ص ١٢٢.

۲. يعني «بالرجعة».

وعلى عكس الطائفة الآنفة الذكر، هناك طائفة من المنافقين والجبابرة المعاندين، ينبغي أن ينالوا جزاءهم الدنيوي بالإضافة إلى جزاءهم الأخروي، كما ذاق ـ قوم فرعون وغود وعاد وقوم لوط جزاءهم ـ ولا طريق لأن يذوقوا عذاب الدنيا إلّا بالرجعة!

يقول الإمام الصادق على بعض أحاديثه «إنّ الرجعة ليست بعامة، وهي خاصّة، لا يرجع الا محض الإيمان محضاً. أو محض الشرك محضاً» (

ولعل الآية ٩٥ من سورة الأنبياء ﴿ وحرام على قرية أهلكناها لِنَهم لايرجعون عشير إلى هذا المعنى أيضاً، لأنها تتحدث عن عدم رجوع أولئك الذين ذاقوا عذابهم الشديد في هذه الدنيا، فيتضح منها أن أولئك الذين لم يذوقوا مثل هذا الجزاء ينبغي أن يرجعوا، فيذوقوا عذابهم «فلاحظوا بدقة».

كما يرد هذا الاحتال أيضاً، وهو أنّ رجعة «الطائفتين هاتين» في ذلك المقطع الخاص من الزمان هي بمثابة درسين كبيرين وآيتين مهمتين من آيات عظمة الله \_ ومسألة القيامة و«المبدأ والمعاد» \_ للناس، ليبلغوا أسمى درجات الكال المعنوي بمشاهدتها ويرداد إيمانهم... ولا يكونوا مفتقرين إلى شيء أبداً.

ويتصور بعضهم أنّ الاعتقاد بالرجعة لا ينسجم وأصل حرية الإرادة والاختيار
 عند البشر !.

وممّا بيّناه آنفاً يتّضح أنّ هذا اشتباه محض، لأنّ رجوع من يرجع إلى هذه الدنيا سيكون في ظروف طبيعية، ويتمتع بحرية كاملة.

وما يقوله بعضهم بأنّه من الممكن أن يتوب الجبابرة والكفار المعاندون بعد الرجعة ويعودوا إلى الحق، فجوابه أنّ هؤلاء الأفراد غارقون في الظلم والفساد والكفر بحيث إنّ هذه الأمور مندمجة مع روحهم ونسيجهم ولا يتصور توبتهم!

كما أنّ القرآن يحكي في ردّه على طلب أهل النّار يوم القيامة الرجوع إلى الدنيا، ليقضوا ما فاتهم ولا يعملوا السيئات... فيقول: ﴿ولوردّوالعادوالما نهواعنه﴾. ٢

كما يتّضح الجواب على إشكال بعضهم من أنّ الرجعة لا تنسجم مع الآيــــة ١٠٠ مــن سورة المؤمنون لأنّه طبقاً لهذه الآية فإن المشركين يطلبون الرجوع إلى هذه الدنيا ليعملوا

ر بحار الانوار، ج ٥٣، ص ٣٩. ٢٠ الأنعام. ٢٨.

صالحاً، ويقول كل منهم: ﴿رب لرجعون \* لعلَي أعمل صالحاً فيما تركت ﴾ فيرد عليه بالقول: ﴿كَلَّا إِنَّهَا كُلُمَة هو قَائِلُها﴾.

فالجواب على هذا الإشكال، أن هذه الآية عامة والرجعة خاصة «فلاحظوا بدقّة».

٦ـ وآخر الكلام هنا أنّ الشيعة مع اعتقادهم بالرجعة التي أخذوها عن أهل البيت عنه الما البيت عنه الله المنافق المنه الله المن ضروريات المذهب الشيعي لا من ضروريات الإسلام.

فبناءً على ذلك فإنّ هذه المسألة لا تقطع وشائج الأخوة الإسلامية مع الآخرين... إلّا أنّ الشيعة تواصل دفاعها المنطق عن عقيدتها هذه.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ هناك خرافات تمتزج أحياناً بالرجعة فتشوّه وجمهها في نـظر البعض، فينبغي أن نعول على الأحماديث الإسـلامية الصـحيحة في الشأن، وأن نـتجنب الأحاديث المطعون فيها أو المشكوكة.

وما ذكرناه هنا خلاصة موجزة عمّا يتعلق بالرجعة، ويسنبغي مسراجسعة الكستب التي تتحدث عن هذا الشأن لمن أراد أن يستزيد ويعرف خصائص أخر للرجعة أو جزئياتها.

ومع ملاحظة هذا المقدار الذي بيّناه يتّضح الجواب على الحملات المسعورة من قـبل أولئك الذين لم يطّلعوا على هذا الموضوع من إخواننا أهل السنة «كما فعل «الآلوسي» في تفسيره روح المعاني ذيل الآيات محل البحث» وأن إشكالهم على مسألة الرجعة ناشيء من عدم تعقلهم لها حتى عدّوها أسطورة!

#### 8008

أَلَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلْنَا الِّيَلَ لِيَسَكُنُواْ فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَكِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ فَي وَمَ يُنفَخُ فِ الصُّورِ فَفَرِعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّامَن شَكَآءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴿ فَي وَتَرَى الْجَبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّمَرَ السَّحَابِ صُنْعَ اللّهِ الَّذِي أَنْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ إِنّهُ. خَبِيرُ بِمَا تَفْعَكُونَ ﴿ فَي اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ الللّهُ الللللللللللللللللل

### التفسير

## مركة الأرض إمدى معامِز القرآن العلميّة:

مرّة أخرى تتحدث هذه الآيات عن مسأنة المبدأ والمعاد، وآثار عظمة الله، ودلائل قدرته في عالم الوجود، وحوادث القيامة، فتقول: ﴿ أَلَمْ يَرُوا أَنّا جِعَلْنَا اللّهِ لِيستَعْنُوا فَيِهُ وَالنّهَارُ مُبْسُواً ﴾ وفي ذلك علائم ودلائل واضحة على قدرة الله وحكمته لمن كان مستعداً للإيمان ﴿ إِنَّ فِي ذلك لاّيات لقوم يؤمنون ﴾.

وهذه ليست أوّل مرّة يتحدث فيها القرآن عن الليل والنهار الحيويّة، ونظامي النور والظلمة، كما أنّها ليست آخر مرّة أيضاً. وذلك لأنّ القرآن كتاب تعليم وتربية، وهو يهدف إلى بناء الشخصية الإنسانية... ونحن نعرف أنّ أصول التعليم والتربية تقتضي أحياناً أن يتكرر الموضوع في «فواصل» مختلفة، وأن يذكّر الناس به ليبتى في الذهن كما يقال.

فالسكن أو الهدوء الذي يحصل من ظلمة الليل، مسألة علمية وحقيقة مسلم بها، فسُدل الليل ليست أسباباً إجبارية لتعطيل النشاطات اليومية فحسب، بل لها أثر عميق على سلسلة الأعصاب في الإنسان وسائر الحيوانات، ويجرها إلى الراحة والنوم العميق، أو كما يعبر القرآن عنه بالسكون!

وكذلك العلاقة بين ضوء النهار والسعي والحركة التي هي من خـصائص النـور مـن الناحية العلمية ـأيضاً ـولا مجال للتردد فيها. فنور الشمس لا يضيء محيط الحياة ليبصر الإنسان به مأربه فحسب، بل يوقظ جميع ذرات وجود الإنسان ويوجهه إلى الحركة والنشاط!

فهذه الآية توضح جانباً من التوحيد الرّبوبي، ولما كان المعبود الواقعيهو ربّ «عمالم الوجود» ومدبّره، فهي تشطب بالبطلان على وجوه الأوثان!... وتدعو المشركين إلى إعادة النظر في عبادتهم.

وينبغي الإلتفات إلى هذه اللطيفة، وهي أنّ على الإنسان أن يجعل نفسه منسجماً مع هذا النظام، فيستريح في الليل ويسعى في النهار، ليبق نشطاً صحيحاً داعًا... لا كالمنقاد لهواه الذي يطوى الليل يقظاً ساهراً وينام النهار حتى الظهر!

والطريف أن كلمة «مبصر» نسبت إلى النهار ووصف بها، مع أنّها وصف للإنسان في النهار، وهذا نوع من التأكيد الجميل للإهتام بالنشاط في النهار، كما يوصف الليل أحياناً بأنه «ليل نانم» `.

وهذا التفاوت في التعبير في الآية، هو لبيان فائدة الليل والنهار، إذ جاء في شأن الليل ولتسكنوا فيه وعبر عن النهار بـ (هبصر) فلعل هذا الاختلاف في التعبير إشارة إلى أنّ الهدف الأصلي من وجود الليل هو السكون والهدوء، والهدف من الضوء والنهار ليس النظر فحسب، بل رؤية الوسائل الموصلة إلى مواهب الحياة والإستمتاع بها «فلاحظوا بدقة».

وعلى كل حال، فهذه الآية وإن كانت تتكلم مباشرةً عن التوحيد وتدبير عالم الوجود. إلّا أنّها ربّما كانت إشارة لطيفة إلى مسألة المعاد، لأنّ النوم بمثابة الموت، واليقظة بمثابة الحياة بعد الموت!

والآية التالية تتحدث عن مشاهد القيامة ومقدماتها، فتقول: ﴿ فَهُ اذْ كَرَ ﴿ يُومُ يَنْفَحُ فَيَ الصُّورُ فَفُرْع مِنْ فَي السَّمَاوات ومِنْ فِي الأَرْضُ إِلَّا مِنْ شَاءَ الله وَكُلِّ أَتُوهُ دَاخُرِينَ ﴾ أي خاضعين.

ويستفاد من مجموع آيات القرآن أنَّ النفخ في الصور يقع مرَّ تين أو ثلاث مرات.

فالمرّة الأُولىٰ يقع النفخ في الصور عند نهاية الدنيا وبين يدي القيامة! وبها يفزع من في السهاوات والأرض إلّا من شاء الله!

والثَّانية «عند النفخ» يموت الجميع من سماع الصيحة، ولعل هاتين النفختين واحدة.

ا. هذا النوع من التعبير يسمّى عند البلاغيين بـ «المجاز العقلي»، ويراد منه إسناد الفعل أو ما في معناه «كاسم الفاعل واسم المفعول» لغير ما وضع له لعلاقة، منها العلاقة الزمانية، فيقال مشلاً: نـهار الزاهـد صائم وليــله قائم. (المصحح)

والمرّة الثّالثة ينفخ في الصور عند البعث وقيام القيامة. إذ يحيا الموتى جميعاً بهذه النفخة. وتبدأ الحياة الجديدة معها.

وهناك كلام بين المفسّرين إلى أنّ الآية محل البحث هل تشير إلى النفخة الأولى أم الثّانية أم الثّالثة؟!.. القرائن الموجودة في الآية وما بعدها من الآيات تنطبق على النفختين، وقيل: بل هي تشمل الجميع.

إلّا أنّ الظاهر من الآية يدل على أنّ النفخة هنا إشارة إلى النفخة الأولى التي تقع في نهاية الدنيا، لأنّ التعبير بـ (فزع) وهو يعني الخوف أو الإستيحاش الذي يستوعب جميع القلوب، يعدّ من آثار هذه النفخة... ونعلم أنّ الفزع في يوم القيامة هو بسبب الأعمال لا من أثـ النفخة!.

وبتعبير آخر: إنَّ ظاهر «فاء» التفريع في «ففزغ» أنَّ الفزع ناشيء من النفخة في الصور، وهذا خاص بالنفخة الأولى، لأنَّ النفخة الأخيرة ليست لا تثير الفزع فحسب، بـل هـي مدعاة للحياة والحركة، وإذا حصلت حالة فهي من أعمال الإنسان نفسه!

وأمّا ما المراد بالنفخ في الصور،؟ هناك كلام طويل بين المفسّرين سنتناوله في ذيل الآية ٦٨ من سورة «الزمر» بإذن الله!.

وأمّا جملة ﴿ لِلّا مِن شا. الله ﴾ المذكورة للاستثناء من الفزع العام، فهي إشارة للمؤمنين الصالحين سواءً كانوا من الملائكة أو سائر المؤمنين في السماوات والأرض، فهم في اطمئنان خاص! لا تفزعهم النفخة في الصور الأولى ولا الأخرى .. إذ نقرأ في الآيات التي تلي هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالحَسْنَةُ فَلَهُ خَيْرَ مِنْهَا وَهُمْ مَنْ فَرْعٍ يُومِئَذُ آمَنُونَ ﴾.

وأمّا جملة ﴿وَكُلُّ أَلُوهُ دَاخَرِينَ﴾ فظاهرها عامٌ وليس فيه أي استثناء. حتى الأنبياء والأولياء يخضعون لله ويذعنون لمشيئته، وإذا ما لاحظنا قوله تعالى في الآية ١٢٧ من سورة الصافات: ﴿فَإِنّهُم لَمُحضرون \* إِلَّا عباد الله المخلصين﴾، فلا منافاة بينها وبين عموم الآية محل البحث إشارة إلى أصل الحضور في الحشر، وأمّا الثّانية فهي إشارة إلى الحضور المحاسبة ومشاهدة الأعهال!

والآية التالية تشير إلى إحدى آيات عظمة الله في هذا العالم الواسع، فتقول: ﴿ وتسرى

## الجبال تحسبها جاهدة وهي تمرّ مرّ السّحاب صنع الله الّذي اتقن كلّ شي. ﴿ ﴿

فن يكون قادراً على كل هذا النظم والإبداع في الخلق، لاريب في علمه و ﴿إِنَّه خبيرِبِها تفعلون﴾.

يعتقد كثير من المفسّرين أنَّ هذه الآية تشير إلى الحوادث التي تقع بين يدي القيامة، لأننا نعرف أنَّ في نهاية هذه الدنيا تقع زلازل وانفجارات هائلة، وتتلاشى الجبال وتنفصل بعضها عن بعض، وقد أشير إلى هذه الحقيقة في السور الأخيرة من القرآن كواراً.

ووقوع الآية في سباق آيات القيامة دليل وشاهد على هذا التّفسير.

إِلَّا أَنَّ قرائن كثيرة في الآية تؤيد تفسيراً آخر، وهو أنَّ الآية آنفة الذكر من قبيل آيات التوحيد ودلائل عظمة الله في هذه الدنيا، وتشير إلى حركة الأرض التي لانحس بها.

#### وتوضيع ذلك:

أ-إنّ الآية تقول: تحسب الجبال ساكنة وجامدة مع أنّها تمرّ السحاب.. وهذا التعبير واضح أنّه لا ينسجم مع الحوادث التي تقع بين يدي القيامة... لأنّ هذه الحوادث من الوضوح بمكان بحيث يعبر عنها القرآن ويوم ترونها تذهل كلّ مرضعة عمّا أرضعت وتضع كلّ ذات حمل حملها وترى النّاس سكارى وما هم بسكارى في أ

٣- تشبيه حركة الجبال بحركة السحاب يتناسب مع الحركات المنتناسقة الهادئة، ولا يتناسب والإنفجارات العظيمة التي تصطك منها المسامع!.

"-التعبير الآنف الذكر يدل على أنه في الوقت الذي ترى الجبال بحسب الظاهر جامدة، إلا أنّها في الواقع تتحرك بسرعة «على حالتها التي ترى فيها جامدة» أي أنّ الحالتين تبيتان شيئاً واحداً.

٤-والتعبير بـ «الإتقان» الذي يعني الإحكام والتنظيم، يتناسب زمان استقرار نـظام العالم، ولا يتناسب وزمان انهياره و تلاشيه.

٥- جملة ﴿ لِنَّه خبير بِهَا تَفْعَلُونَ ﴾ مع ملاحظة أنَّ «تفعلون» فعل مضارع، تدل على أنَّها تتعلق بهذه الدنيا، لأنَّها تقول: إنَّ الله خبير بأعهالكم التي تصدر في الحال والمستقبل، ولو

٢. الحج، ٢.

كانت ترتبط بانتهاء العالم، لكان ينبغيأن يقال: إنّه خبير بما فعلتم. «فتأملوا بدقّة».

ويستفاد من مجموع هذه القرائن أنَّ هذه الآية تكشف عن إحدى عجائب الخلق، وهي في الواقع تشبه ما جاء في الآيتين آنفتي الذكر: ﴿ أَلَم يَرُوا أَنَّا جَعَلْنَا اللَّيْلَ لِيسَكُنُوا فَيُهِ ﴾.

وبناءً على ذلك فالآيات محل البحث قسم منها في التوحيد، وقسم منها في المعاد!.

وما نستنتجه من هذا التّفسير، هو أنّ هذه الجبال التي نتصورها ساكنة «جامدة» هي في سرعة مطرّدة في حركتها... ومن المقطوع به أنّه لا معنى لحركة الجسبال من دون حركة الأرض المتصلة بها، فيتّضح من الآية أنّ الأرض تتحرك كما يتحرك السحاب!

ووفقاً لحسابات علماء اليوم فإنَّ سرعة حركة الأرض حول نفسها تـقرب مـن ٣٠ كيلومتر في كل دقيقة، وسرعة سيرها فيحركتها الإنتقالية حول الشمس أكثر من هـذا المقدار...

لكن علام عُني بالجبال دون غيرها؟ لعل ذلك إنّا هو لأنّ الجبال يضرب بها المثل لثقلها وقرارها، وتعدّ مثلاً حسناً لبيان قدرة الله سبحانه، فحيث إنّ هذه الجبال على عظمتها وما فيها من ثقل، تتحرك كالسحاب بأمر الله «مع الأرض» فقدرته على كل شيء «بينة، وثابتة»!

وعلى كل حال، فالآية آنفة الذكر تعدّ من معاجز القرآن العلمية... لأننا نعلم أنّ أوّل العلماء الذين اكتشفوا حركة كرة الأرض هو «غاليو» الإيطالي و«كبرنيك» اللذين أظهرا هذه الحقيقة للملأ في أواخر القرن السادس عشر وأوائل القرن السابع عشر! بالرغم من أنّ رجال الكنيسة حكموا عليها حكماً صارماً، وتعرضاً لمضايقات كثيرة.

إلّا أنّ القرآن كشف الستار عن وجه هذه الحقيقة قبل ذلك بألف عام تقريباً وبيّن حركة الأرض بالأسلوب الآنف الذكر على أنّها بعض أدلة التوحيد؛

ويرى بعض فلاسفة الإسلام، في الوقت الذي يقبلون فيه التّفسير الثاني. وهو الإشارة إلى حركة الجبال في هذا العالم. أنّ الآية ناظرة إلى «الحركة الجوهرية» في الأشياء، واعتقدوا أنّ الآية منسجمة والنظرية المعروفة بالحركة الجوهرية ومؤيدة لها. \

المراد من «الحركة الجوهرية» هو أنّ أشياء عالم العادة بالإضافة إلى ما يحصل فيها من تغييرات مختلفة في الكيفية والكمية والمكان وما أشبه ذلك! فيها حركة في داخلها «وجوهرها» أي إنّها وجود سيال ومتحرك.

#### الآيات

مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرُ مِنْهَا وَهُم مِن فَرَع يَوْمَيذٍ اَمِنُونَ الْأَنْ وَمَن جَآءَ بِٱلسَيِنَةِ فَكُبَّتُ وَجُوهُ لَهُمْ فِي ٱلنَّارِهِلُ أَعُرَنَ أَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ اللَّهُ إِنَّمَا أَمُرْتُ أَن أَعَبُدَ رَبِّ هَالنَّارِهِلُ أَعُر وَتُ أَن أَعُر مَا كُنتُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ إِنْمَا أَمُر ثُنَ أَن أَعُر مَن أَلْمُسْلِمِينَ اللَّهُ وَالْمَرْتُ أَن أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مُن اللهُ مُن اللهُ مَن اللهُ مُن اللهُ مَن اللهُ مُن اللهُ مَن اللهُ مَا مُن اللهُ مَا مَا مُن اللهُ مَا مُن اللهُ مَا مُن اللهُ مَا مُن اللهُ مَا مَا مَا مُن اللهُ م

## التفسير

## آخر ما أمر به النَّبيَا

كان الكلام في الآيات السابقة عن أعيال العباد وعلم الله بها. أمّا الآيات محل البحث فيقع الكلام في مستهلّها عن جزائهم وثواب أعيالهم وأمنهم من فزع يوم القيامة، إذ يقول سبحانه: ﴿ هِنْ جَاءِ بِالحسنة فله خير هنها وهم هن فزع يوهنذ آهنون ﴾.

> وهناك اختلاف بين تعبيرات المفسّرين في المراد من «العسنة» في هذه الآية: ففسّرها بعضهم بكلمة التوحيد «لا إله إلّا الله» والإيمان بالله.

وفسّرها بعضهم بولاية أمير المؤمنين والأنمّة من أهل البيت الله وقد ورد التأكيد على هذا المعنى في الرّوايات المتعددة عن أهل البيت، ومن جملتها ما جاء في رواية عن الإمام الباقرة في أنّه دخل أبو عبدالله الجدلي على أمير المؤمنين فقال: يا أبا عبدالله ألا

المنافرية النابت «الوجود ماوراء المادي»، ووجود سيال ومتحرك «الوجود المادي» وأهم دليل على إثبات هذه النظرية مسألة وجود الزمان للموجودات المادية وعدم انفصال التغييرات الظاهرية عن التغييرات الباطنية، ويطول بنا البحث في هذا الصدد وهو خارج عن موضوعنا هنا.

أخبرك بقول الله عزّوجلّ: ﴿ من جاء بالحسنة فله خير هنها وهم من فزع يومنذ آهنون \* ومن جاء بالسّيئة فكبّت وجوههم في النّار هل يجزون إلّا هاكنتم تعملون وقال: بلى يا أميرالمؤمنين جعلت فداك، فقال: «الحسنة معرفة الولاية حبّنا أهل البيت، والسيئة إنكار الولاية وبغضنا أهل البيت ثمّ قرأ عن الآية » .

وبالطبع فإنّ معنى الآية واسع \_وقد أشرنا إلى ذلك مراراً \_كها أنّ الحسنة هنا معناها واسع أيضاً... فهي تشمل الصالحات والأعهال الخالصة، ومن ضمنها الإيمان بالله وبرسوله وولاية الأغمّة من أهل البيت متمرّة، التي تعدّ في طليعة الأعمال الحسنة، ولا يمنع أن تكون هناك أعمال صالحة أخرى تشملها الآية.

أمّا ما أورده بعضهم بأنه: على فرض العموم في «الحسنة» فسوف تشمل الإيمان بـالله وهل هناك خير من الإيمان حتى يقول سبحانه: من جاء بالحسنة فله خير منها؟

فالجواب على هذا الإشكال واضح... لأنّ رضا الله خير من الإيمان، وبتعبير آخر: جميع هذه الأمور مقدمة له... وذو المقدمة خير من المقدمة!.

وهناك سؤال آخر يثار هنا، وهو أنّ ظاهر بعض الآيات ـكالآية ٢ من سورة الحج ـ أنّ الفزع يعمّ الجميع في يوم القيامة، فكيف أستثني أصحاب الحسنات منه؟

فالآية ١٠٣ من سورة الأنبياء توضح الجواب على هذا السؤال فتقول: ﴿لا يسحزنهم الفزع الأكبر وتتلقّاهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون ﴾.

و«الفزع الأكبر»\_هو كما تعلم\_فزع يوم القيامة، وفزع الدخول في نار جهنّم\_أعاذنا الله منها\_لا الفزع الحاصل من النفخة في الصور «فلاحظوا بدقّة».

ثم يتحدث القرآن عن الطائفة الأخرى التي تقابل أصحاب الحسنات فتقول: ﴿وَمِنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةُ فَكَبِّتُ وَجُوهِهِمْ فِي النَّارِ﴾.

وليس لهذه الطائفة أيّ توقع غيرها ﴿هل تجزون إلّاها كنتم تعملون﴾.

و «كُبّت» مأخوذ من «كبّ» على وزن «جدّ» ومعناه في الأصل إلقاء الشيء على وجهه على الأرض، فبناء على هذا فإنّ ذكر «وجوههم» في الآية هو من باب التوكيد!

وإلقاء هذه الطائفة على وجوهها في النَّار من أسوأ أنواع العذاب، إضافة إلى ذلك، فإنَّ

١. اصول الكافي، ج ١، ص ١٨٥، وفقاً لماجاء في تفسير نور التقلين، ج ٤، ص ١٠٤.

أُولئك حين كانوا يواجهون الحقّ يُلوون وجوههم ورؤوسهم، وكانوا يواجهون الذنــوب بتلك الوجوه فرحين... فالآن لابدّ أن ــ يبتلوا بمثل هذا العذاب.

وجملة ﴿هل تجزون إلا ها كنتم تعملون﴾ لعلها جواب على سؤال يلتى هنا، وهو ما لو قيل: إنّ هذا الجزاء «العقاب» شديد، فيجاب: بأنّ هذا الجزاء إن هو إلّا عملك في الدنيا، فهل تجزون إلّا ما كنتم تعلمون «فلاحظوا بدقّة».

ثمّ يوجه الخطاب للنّبي بَنْ في الآيات الثلاث من آخر هذه السورة، ويؤكّد له هـذه الحقيقة وهي أن يخبر أولئك المشركين بأنّ عليه أن يؤدّي رسالته ووظيفته... سواءً آمنتم أم لم تؤمنوا؟!

فتقول الآية الأولى من هذه الآيات: ﴿إِنَّهَا لُمِرِتَ لَنْ لُعِيدُ رَبِّ هَذُهُ البِلدة﴾.

هذه البلدة المقدسة التي يتلخّص كل وجودكم وشرفكم بها... البلدة المقدسة التي كرمها الله وكرّمكم بما أنزل فيها من البركات.. إلّا أنّكم بدل أن تشكروا نعمة الله كفرتم بها!

البلدة المقدسة التي هي حرم أمن الله، وأشرف بقعة على وجه الأرض، وأقدم معبد المتوحيد!

أجل... أعبد ربّ هذه البلدة المقدسة ﴿الذي حرّهها﴾ وجعل لها خصائص وأحكاماً وحرمةً، وأموراً أخر لا تتمتع بها أية بلدة أخرى في الأرض!

لكن لا تتصوروا أنّ هذه البلدة وحدها لله، بل له كل شي في عالم الوجود ﴿وَلَهُ كَــلَّ هُـي.﴾.

والأمر الثّاني الذي أمرت به هو أن أسلم وجهي له ﴿وَلَهْرِكَ لَى أَكُونَ مِنَ العَسَلَمِينَ﴾. وهكذا فإنّ الآية بيّنت وظيفتين أساسيتين على النّبي وهما (عبادة الواحد الأحد، والتسليم المطلق لأمره).

والآية التالية تبيّن أسباب الوصول إلى هذين الهدفين فتقول: ﴿وَأَن لُتِلُوا القُرآن﴾.

أتلوه فأستضيء بنوره، وأنتهل من عذب معينه الذي يهب الحياة! وأن أعول في جميع مناهجي على هديه، أجل... فالقرآن وسيلتي للـوصول إلى هـذين الهـدفين المـقدسين، والمواجهة لكل أنواع الشرك والإنحراف والضلال ومكافحتها.

ثمّ تعقب الآية لتحكي عن لسان الرسول وهو يخاطب قومه: لا تتصوروا أنّكم إذا آمنتم

انتفعت من وراء ذلك لنفسي، كما أنّ الله غني عنكم ، بل ﴿فَمِنْ لِهِتْدَى فَإِنَّمَا يَهِتْدَى لِنَفْسَه ﴾. وكل ما يترتب على الهداية من منافع دنيوية، كانت أم أخروية فهي عائدة للمهتدي نفسه والعكس صحيح ﴿فَمِنْ صَلَّ فَقَلَ لِنَّمَا أَنَا مِنْ المِنْدُرِينَ ﴾.

وعواقبه الوخيمة لا تصيبُني... فوظيفتي البلاغ والإنذار وإراءة سبيل الحق، والإصرار على أن تسلكوا سبيل الحق، إلّا أنّ من أراد أن يبتى في طريق الضلال، فإنّما يشتى وحده، فيكون من الخاسرين.

الطريف أنَّ القرآن يقول في شأن الهداية: ﴿فَمَنَ لَفَتَدَى فَإِنَّمَا يَهِتَدَيِ لِنَـفُسِهِ ﴾ ولكنَّه لا يقول في شأن الضلال: ومن ضل فضرره عليه، بل يقول: ﴿فَقَلَ لِنَّمَا لَنَا مِنَ الْهَنْدُرِينَ ﴾.

وهذا الاختلاف في التعبير لعله إشارة إلى أنّ النّبي في يقول: إني لا أسكت بوجه الضالين أبداً، ولاأتركهم على حالهم، بل أظلّ أنذرهم وأواصل الإنذار ولاأعيا عن ذلك، لأنني من المنذرين (بالطبع هناك آيات وردت في القرآن في شأن الهداية والضلالة، وفيها التعبير «لنفسه وعليها» للموضوعين... كقوله تعالى: ﴿مَنْ لَهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لَنفسه ومن ضلّ ﴾ لكننا نعلم أنّ هذا الاختلاف في التعبيرات منسجم مع اختلاف المقامات، وربّا جاء لإلقاء المعانى المختلفة والمتفاوتة)!

والجدير بالذكر أنَّ هذه السورة شرعت ببيان أهميّة القرآن، وانتهت بالأمر بـتلاوته، فبدايتها ونهايتها عن القرآن.

والأمر الأخير \_ في آخر آية من هذه السورة \_مُوجه للنبيّ أن يحمد الله على هذه النعم الكبرى، ولا سما نعمة الهداية فيقول: ﴿وقل الحمدالله ﴾

هذا الحمد أو الثناء يعود لنعمة القرآن، كما يعود للهداية أيضاً، ويمكن أن يكون مقدمة للجملة التالية السيريكم آياته فتعرفونها ﴾.

وهذا التعبير إشارة إلى أنّه مع مرور الزمان وتقدم العلم والمعرفة، سينكشف كل يوم بعض أسرار عالم الوجود، ويرفع ستار جديد عنها.. وستعرفون نعم الله وعنظمة قندرته وعمق حكمته يوماً بعد يوم.. وإراءة الآيات هذه مستمرّة دانماً ولا تنقطع مدى عمر البشر. إلا أنّكم إذا واصلتم طريق الخلاف والانحراف، فلن يترككم الله سدى ﴿ وها ربّك بِعَاقِلِ عِمّا تَعَمِلُون﴾.

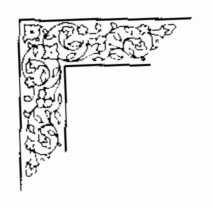
ولا تتصوروا بأنّ الله إذا أخر عقابكم بلطفه، فهو غير مطلع على أعسالكم، وأنّهــا لا تسجل في اللوح المحفوظ.

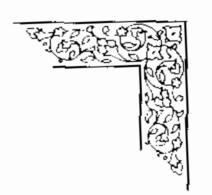
وجملة ﴿ وَهِا رَبِّكَ بِخَافِلُ عَمَّا تَعَمَّلُونَ ﴾ الواردة بنفسها أو مع شيء من التفاوت اليسير في تسع آيات من القرآن جملة موجزة. وهي تهديد ذو معنى عميق، وإنذار لجميع الناس.

#### والعمدلة رب العالمين

نهاية سورة النمل

४०८४





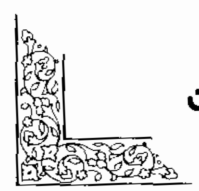


# سورة

## القصص

مكيّة

وعدد آياتها ثمان وثمانون



|  | - |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

#### «سورة القصص»

#### ممتوى سورة القصص:

المعروف أنّ هذه السورة نزلت بمكّة، وبإمكاننا ملاحظة أنّ محتواها الكلي وخطوطها العامّة الأساسيّة على شاكلة السور المكّية عير أنّ بعض المفسّرين استثنوا الآية ٨٥. أو الآيات ٥١ ـ ٥٥ من هذه السورة معتقدين أنّ الآية الأولى ٨٥ نزلت بالجحفة \_وهي منطقة بين مكّة والمدينة \_وأمّا الآيات الأربع الأخرى فيقولون: إنّها نزلت بالمدينة. ولا يسوجد دليل واضح على كلامهم.

ولعل محتوى الآيات الخمس التي تتحدث عن أهل الكتاب (وكان أكثر أهل الكتاب يقطنون في المدينة) كان سبباً لمثل هذا التصور، في حين أن نزول الآيات القرآنية في مكة لا يعني إنها لابد أن تتحد عن المشركين في مكة فحسب، وخاصة أن أهالي مكة والمدنية كانت لهم رحلات متقابلة وعلاقات وروابط قبلية وتجارية وبالطبع فإن المفسرين ذكروا سبباً أخر لنزول الآيات ٥٢ ـ ٥٥ يتناسب مع كونها مدينة، وسنتحدث؛ عن ذلك في محله إن شاء الله.

أمّا الآية ٨٥ التي تتحدث عن عودة النّبي إلى موطنه الأصلي، أي «مكّة» فلا مانع من أن تكون نزلت حين خروجه وهجرته من مكّة على مقربةٍ من هذه الأرض المـقدسة... لأنّ النّبي كان في غاية الشوق والحنين لمكّة بلد الله الحرام الآمن، والله سبحانه يبشره في هذه الآية بأنّه سبردّه إلى معاده «مكّة المكرمة».

فعلى هذا الأساس يمكن أن تكون هذه الآية \_المشار إليها آنفاً \_مكيّة، ولو فرضنا أنّها نزلت «بالجحفة» فهي إلى مكّة أقرب منها إلى المدينة.

١. يواجع في هذا الشأن «تاريخ القرآن» لأبي عبدالله الزنجاني و«الفهرست» لابن النبديم، وكستب الشّفسير الأخرى.

وعلى هذا الأساس \_ أيضاً \_ لا يمكن \_ في تقسيم الآيات إلى مكّية ومدنية \_ إلّا أنّ نعد هذه الآية ٨٥ مكّية!

أجلْ... هذه السورة نزلت في مكّة... وفي ظروف كان المؤمنون في قبضة الأعداء الأقوياء وبين مخالبهم... الأعداء الذين كانوا أكثر عدداً وأشدّ قدرةً وقوّةً ونفيراً.

فهؤلاء الأقلية من المؤمنين والمسلمين كانوا يرزحون تحت وطأة هذا التصور بحيث كان جماعة من المسلمين قلقين على مستقبل الإسلام وخائفين من أجله، وبما أنّ هذه الحالة كانت كثيرة الشبه بالحالة التي كان عليها بنو إسرائيل وهم بين مخالب الفراعنة، فإنّ قسماً من محتوى هذه السورة يتحدث عن قصّة بني إسرائيل وموسى ين والفراعنة.

ولعل هذا القسم يستوعب نصف هذه السورة تقريباً ... خاصة أنّها تتحدث عن فترةٍ كان موسى طفلاً ضعيفاً رضيعاً في قبضة الفراعنة ... ولكنّ تلك القدرة التي تستوعب عالم الوجود كلّه ـ ولا تقف أية قوّة أمامها ـ تكفّلت هذا الطفل الضعيف ورعته وهو في أحضان أعدائه الأقوياء، حتى منحته قدرة وقوّة قصوى قهرت سلطان الفراعنة ونكّست تيجانهم وقلبت قصورهم!!

هكذا تتحدث هذه السورة ليطمئن المسلمون إلى لطف الله وقدرته، ولا يرهبوا كثرة الأعداء وقوّتهم، ولا يخافوا من الطريق ذاته!

أجل. القسم الأوّل من هذه السورة يتضمن هذا التاريخ المليء بالدروس والعبر ويبشر المستضعفين في بداية السورة بحكومة الحق والعدل لهم وكسر شوكة الظالمين، بشرى تمنحهم الإطمئنان والقدرة.

تتحدث هذه السورة عن أن بني إسرائيل كانوا مصفدين بأغلال أعدائهم ما داموا بعيدين عن خيمة الإيمان والتوحيد، وفاقدين لأي نوع من أنواع الحركة والنهوض والسعي الذي يتحدَّون به أعداءهم، لكن ما إن وجدوا قائدهم ونوّروا قلوبهم بنور العلم والتوحيد حتى أغاروا على الفراعنة وسيطروا على الحكم وحرروا أنفسهم من نير الفراعنة.

و «القسم الآخر» من هذه السورة يتحدّث عن «قارون». ذلك الرجل المستكبر الثري الذي كان يعتمد على علمه وثروته... حتى لتى أثر غروره ما لقيه فرعون من مصير أسود! احدهما غريق في الماء والآخر دفين في الأرض.. وذلك معتمد على سلطانه وجيشه في حكمه، وهذا معتمد على ماله وثروته! ليتّضح أنّه لا يمكن لتـجار مكّة وأثـريائهم ولا

لأقويائهم من المشركين، ولا سياسيبهم في ذلك الحيط، أن يـقاوموا إرادة الله في إنـتصار المستضعفين على المستكبرين.

وهذا القسم جاء في أواخر السورة.

وبين هذين القسمين دروس حيّة وقيّمة من التوحيد والمعاد وأهميّة القرآن، وبيان حال المشركين في يوم القيامة، ومسألة الهداية والضلالة، والإجابة على حجج الأفراد الضعاف، وهي في الحقيقة «نتيجة» الأوّل و«مقدمة» للقسم الثاني.

#### فضيلة تلاوة سورةالقصص:

نقرأ في بعض الأحاديث الواردة عن الرّسول الأعظم الله قبال: «من قبراً علم القسم العضي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق بموسى وكذب به، ولم يبق ملك في السماوات والأرض إلّا شهد له يوم القيامة أنّه كان صادقاً» .

كما ورد في حديث آخر عن الإمام الصادق في أنّه قال: «من قرأ سورة الطواسين الثلاث في ليلة الجمعة كان من أولياء الله، وفي جواره وكنفه، لم يصبه في الدنيا بؤس أبداً، وأعطي في الآخرة حتى يرضى وفوق رضاه, وزوجه الله مائة زوجة من الحود العين» .

وبديهي أن كل هذا الأجر والنواب هو لأولئك الذين يقفون جنباً إلى جنب مع أصحاب موسى في والمؤمنين الصادقين \_ عند قراءة هذه السورة \_ ليبارزوا فراعنة عصرهم وقارون زمانهم، ولا يقبعون في الأجحار أو يطاطئون رؤوسهم، عند مواجهتهم الأخطار والمشاكل والأعداء، ولا يضيّعون مواهبهم ليستغلّها الآخرون.

هذا الأجر خاص لمن يقرأون ويتفكرون، وعلى ضوء هذه السورة يخططون لحسياتهم وعملهم.

#### 800K

١. تفسير مجمع البيان، في بداية سورة القصص.

٢. ثواب الأعمال طبقاً لنقل تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٠٦، في بداية سورة القصص.

#### الآيات

## بشمسم والله المخار والمحار وال

طسّمَ ﴿ ثَنَّ عِلْكَ اَلِكَ الْكِلْبِ الْمُبِينِ ﴿ ثَنَّ الْمُبِينِ الْمُ اللَّهُ الْمُلْعِينَ عَلَافِ الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَ الشِيعًا فِلْحَقِ لِقَوْمِ وَلَا فَا فَرَعُونَ عَلَافِ الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَ الشِيعًا فِلْحَقِ لِقَافِهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللِّلْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## التفسير

## المشيئة الإلهيّة تقتضي انتصار:

هذه هي المرّة الرابعة عشرة التي نواجه بها بدايات السورة «بالحروف المقطعة» في القرآن، وقد تكررت فيها ﴿طسم﴾ ثلاث مرات، وهي هنا \_أي «طسم» ـ ثـالث المـرات و آخـ ها...

وقد بيّنا مراراً وتكراراً أنّ للحروف المقطعة من القرآن تفاسير متعددة ومختلفة، وقــد ذكرناها وبحثناها بحثاً وافياً في بدايات سوَر «البقرة» و«آل عمران» و«الأعراف».

وعلاوة على ذلك كلّه فإنّه يظهر من كثير من الرّوايات في شأن ﴿طسم أنّ هذه الحروف إشارات موجزة عن صفات الله سبحانه وتعالى، أو أنّها أماكن مقدسّة. ولكنّها في الوقت ذاته لا تمنع من ذلك التّفسير المعروف الذي أكّدنا عليه مراراً، وهو أنّ الله تعالى يريد أن يوضح هذه الحقيقة للجميع، وهي أنّ هذا الكتاب السهاوي العظيم الذي هو أساس

التغيير الكبير في تأريخ البشرية وحامل المنهج المتكامل للحياة الكريمة للإنسانيّة يتشكّل من أمور بسيطة كهذه الحروف «ألف باء...» التي يستطيع أن يتلفظ بها كل صبيّ.

ومن هنا تتجلى عظمة القرآن وأهميّته القصوى، إذ يتألف من هذه الحروف البسيطة التي هي في اختيار الجميع.

ولعل هذا السبب كان داعياً لأن يكون الحديث بعد «الحروف المقطّعة» مباشرة عن عظمة القرآن، إذ يقول: ﴿تلك آيات الكتاب الهبين ﴾، وبالرغم من أنّ ﴿الكتاب الهبين ﴾ جاء بمعنى اللوح المحفوظ كها قد ورد في الآية ٦١ من سورة يونس ﴿ولا أصغرهن ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين ﴾ والآية السادسة من سورة هود ﴿كُلّ في كتاب مبين ﴾ ولكنّه جاء بمعنى القرآن في الآية عمل البحث بقرينة ذكر «الآيات» وكذلك جملة ﴿نتلوا عليك ﴾ الواردة في الآية التى بعدها.

وقد وصف القرآن هنا بكونه «مبين» وكما يستفاد من اللغة فإنّ كلمة «مبين» تستعمل في المعنيين «اللازم والمتعدي»، فهو واضح في نفسه وموضّح لغيره، والقرآن الجيد بمحتواه المشرق يميّز الحق عن الباطل، ويبيّن الطريق اللاحب من الطريق المعوّج .

والقرآن بعد ذكر هذه المقدّمة القصيرة يحكى قصّة «فرعون» و «موسى» فيقول: ونتلوا عليك من نبأ موسى وفرعون بالحقّ لقوم يؤمنون ﴾.

التعبير بـ «من» التي هي للتبعيض إشارة إلى هذه اللطيفة الدقيقة، وهي أن ما ورد ـ هنا في القعبير بـ «من» التي هي للتبعيض إشارة إلى هذه اللطيفة الدقيقة، وهي أن ما ورد فعسب... في القرآن ـ من هذه القعرة ذات الأحداث الكبيرة يتناسب وما تقتضيه الضرورة فعسب... والتعبير «بالعق» إشارة إلى أنّ ما ورد هنا خالٍ من كل خرافة وأسطورة، وبعيد عن الأباطيل والأكاذيب.. فهي إذن تلاوة مقترنة بالحق والواقعية.

والتعبير بـ ﴿لقوم يؤمنون﴾ هو تأكيد على هذه الحقيقة، وهي أنّ مؤمني ذلك العصر الذين كانوا يرزخون تحت ضغوط المشركين والأعداء، عليهم أن يدركوا هذه الحقيقة، وهي أنّ الأعداء مهما تعاظمت قواهم وتزايدوا عَدَداً وَعُدَداً، وأن المؤمنين مهما قلّوا وكانوا تحت ضغط أعدائهم وكانوا ضعافاً بحسب الظاهر، فلا يتبغي أن يهنوا وينكصوا عن طريق الحق، فكل شيء عند الله سهل يسير!

ر ونذكر ضمناً أنّ التعبير بـ «تلك» المستعملة للإشارة للبعيد ـ كما بيّنا سابقاً ـ لبيان عظمة هذه الآيات أيضاً.

الله الذي ربى «موسى» في أحضان «فرعون» لإبادته وتدميره... الله الذي أوصل العبيد والمستضعفين إلى أن يكونوا حاكمين في الأرض، وأذل الجبابرة والمستكبرين وأبادهم.

الله الذي رعى الطفل الرضيع بين أمواج النيل فحفظه ونجاه وأغـرق آلاف الفـراعــنة الأقوباء في تلك الأمواج.. هو قادر على أن ينجيكم «أيّها المؤمنون».

أجل، إنّ الهدف الأصل من هذه الآيات هم المؤمنون وهذه التلاوة لأجلهم، والمؤمنون الذين يستلهمون من معاني هذه الآيات ويشقون طسريقهم \_وسط زحام المشاكل والأخطار \_باطمئنان.

كان ذلك في الحقيقة بياناً إجمالياً، ثمّ يفصّل القرآن ما أجمله بقوله: ﴿إِنَّ فرعون علا في الأرض﴾.

فقد كان عبداً ضعيفاً، وعلى أثر جهله وعدم معرفته أضاع شخصيته ووصل إلى مرحلة من الطغيان حتى أنّه ادّعى الرّبوبية... والتعبير بـ«الأرض» إشـارة إلى أرض مـصر ومـا حولها... وحيث إنّ القسم المهم العامر من الأرض في ذلك العصر كان «مصراً» فقد جاء التعبير بالأرض بصورة مطلقة.

و يحتمل أيضاً أنّ الألف واللام للعهد أي «أرض مصر».

وعلى كل حال فإنّ فرعون ـ من أجل تقوية قواعده الإستكبارية ـ قد أقدم على عدّة جرائم كبرى!

فالجريمة الأولى، أنه فرق بين أهل مصر ﴿وجعل أهلها شيعا ﴾ وهي سياسة معروفة ومتبعة على امتداد التاريخ، وعليها يستند المستكبرون في حكمهم، فلا يمكن أن تحكم الأقلية \_التي لا تُعد شيئاً معلى الأكثرية إلا بالخطة المعروفة «فرق تَسُدُ» فهم مستوحشون من «كلمة التوحيد» و «توحيد الكلمة» ويخافون منها أبداً.

ويخافون من التفاف الناس بعضهم حول بعض، ولذلك يلجأون إلى الطبقية في الحكم، فهذه الطريقة وحدها تتكفل بقاءهم في الحكم، كما صنعه فرعون في أهل مصر، ويصنعه الفراعنة في كل عصر ومصر.

أجل، إنّ فرعون قسّم أهل مصر إلى طائفتي «الأقباط» و«الأسباط».

فالأقباط هم أهل مصر «الأصليون» الذين كانوا يـتمتعون بجـميع وسـائل الرفـاه والراحة، وكانت في أيديهم القصور ودوائر الدولة والحكومة. و «الأسباط» هم المهاجرون إلى مصر من بني إسرائيل الذين كانوا على هيئة العبيد والخدم «في قبضة الأقباط»! وكانوا محاطين بالفقر والحرمان، ويحملون أشد الأعباء دون أن ينالوا من وراء ذلك نفعا [والتعبير بالأهل في شأن الطائفتين الأقباط والأسباط هو لأن بني إسرائيل كانوا قد سكنوا مصر مدة طويلة فكانوا يُعدون من أهلها حقيقة!}.

وحين نسمع أنّ بعض الفراعنة يستعمل مائة ألف مملوك من العبيد لتشييد مقبرة خلال عشرين سنة (كما هي الحال بالنسبة إلى هرم خوفو المعروف الكائن بمـقربة مـن القـاهرة عاصمة مصر) ويموت في سبيل ذلك آلاف العبيد والمماليك على أثـر الضرب بـالأسواط وتحت ضغط العمَل الشاق، ندرك جيداً الحالة الارهابية السائدة في ذلك المجتمع.

والجريمة الثّانية هي استضعافه لجماعة من أهل مصر بشكل دموي سافر كما يعبر عن ذلك القرآن بقوله: ﴿ يِستضعف طائفة منهم يذبح لبنا.هم ويستحيي نساءهم ﴾.

فقد كان أصدر أمراً بأن يراقبوا الأطفال الذين يولدون من بني إسرائيل، فإن كانوا ذكوراً فإنّ حظهم الذبح، وإن كانوا إناثاً فيتركن للخدمة في المستقبل في بيوت الأقباط.

وترى ماذاكان يهدف فرعون من وراء عمله هذا؟!

المعروف أنّه رأى في منامه أنّ شعلة من النّار توهّجت من بيت المقدس وأحرقت جميع بيوت مصر، ولم تترك بيتاً لأحد من الأقباط إلّا أحرقته، ولكنّها لم تمسّ بيوت بني إسرائيل بسوء، فسأل الكهنة والمعبرين للرؤيا عن تأويل ذلك، فقالوا له: يخرج رجل من بسيت المقدس يكون على يديه هلاكك وزوال حكومة الفراعنة .

وأخيراً كان هذا الأمر سبباً في عزم فرعون على قتل الرضّع من الأطفال الذكور من بني إسرائيل .

كما يحتمل \_أيضاً \_أنّ الأنبياء السابقين بشّروا بظهور موسى ﴿ وخـصائصه، وقـد أحزن الفراعنة خبره، فلمّا اطّلعوا على هذا الأمر أقدموا على التصدي له أَ.

ولكون ورود جملة ﴿يذبح أبنا هم﴾ بعد جملة ﴿يستضعف طائفة منهم﴾ فإنّ مسألة أخرى تتجلّى أمامنا، وهي أنّ الفراعنة اتخذوا خطة لاستضعاف بني إسرائيل بذبح الأبناء،

١. واجع في ذلك، تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٣٩، والتفسير الكبير، ج ٢٤، ص ٢٢٥، ذيل الآيات مورد البحث.

٣ راجع التَّفسير الكبير، ج ٢٤، ص ٢٢٥، ذيل الآية مورد البحث.

لئلا يستطيع بنوا إسرائيل أن يواجهوا الفراعنة ويحاربوهم، وكانوا يتركون النساء اللاتي لا طاقة لهن على القتال والحرب، ليكبرن ثمّ يخدمن في بيوتهم.

والشاهد الآخر هو الآية ٢٥ في سوره المؤمن، إذ يستفاد منها بصورة جيدة \_أنّ خطة قتل الأبناء واستحياء النساء كانت موجودة حتى بعد ظهور موسى إلى الفراعنة]. إذ تقول: ﴿فلما جاءهم بالحق من عندنا قالوا اقتلوا أبناء الذين آمنوا معه ولستحيوا نساءهم وماكيد الكافرين إلّا في ضلال ﴾.

وجملة ﴿يستحي نساءهم ﴾ يظهر منها أنهم كانوا يصرّون على إيقاء البنات والنساء، إمّا لكي يخدمن في بيوت الأقباط، أو للإستمتاع الجنسي، أو لكلا الأمرين جميعاً.

وفي آخر جملة تأتي الآية بتعبيرٍ جامع، وفيه بيان العلة أيضاً فتقول: ﴿إِنَّــه كــان هــن هفسدين ﴾.

وباختصار فإنّ عمل فرعون يتلخص في الفساد في الأرض، فاستعلاؤه كان فساداً، وإيجاد الحياة الطبقية في مصر فساد آخر، وتعذيب بني إسرائيل واستضعافهم وذبح أبنائهم واستحياء نسائهم ليخدمن في بيوت الأقباط فساد ثالث، وسوى هذه المفاسد كانت لديد مفاسد كثيرة أخرى أيضاً.

والتعبير بـ «يُذبع» المشتق من مادة «المذبح» تدل على معاملة الفراعنة لبني إسرائيل كمعاملة القصابين للأغنام والأنعام الأخرى، إذ كانوا يـذبحون هـؤلاء النــاس الأبــرياء ويحتزون رؤوسهم! أ

وفي هذه الخطة الإجرامية من قبل الفراعنة ضد الحوامل قبصص مذكورة، إذ قبال بعضهم: إن فرعون كان قد أمر برقابة مشددة على النساء الحوامل من بني إسرائيل، وأن لا يلي إيلادهن إلا قابلة من القبطيّات والفرعونيّات، فإذا كان المولود ذكراً فإنّ جلاوزة القصر الفرعوني يأتون ليتسلموا «قربانهم» .

ولا يعرف بدقّة كم بلغ عدد «ضحايا الحوامل» من أطفال بني إسرائيل على أثر هذه الخطة الإجرامية؟ قال بعضهم: كان الضحايا من الأطفال المواليد تسمعين ألفاً. وأوصلها بعضهم إلى منات الآلاف!

١. ممّا يلفت النظر أنّ مادة (ذبح) في الفعل الثلاثي مجرّدة، وفعلها متعدّ بنفسه، ولكنّها هنا استعملت بصيغة التفعيل لتدلّ على الكثرة، كما تستفاد من صيغة المضارع الاستمرار على هذه الجناية [فلاحظوا بدقّة].
 ٢. التّفسير الكبير، ج ٢٤، ذيل الآيات مورد البحث.

لقد كانوا يظنون أنّهم سيقفون بوجه إرادة الله الحتمية بهذه الجرائم الوحشية، فلا ينهض بنوا إسرائيل ضدهم ولا يزول سلطانهم.

ثمّ تأتي الآية الأخرى لتقول: إنّ إرادتنا ومشيئتنا إقتضت احتواء المستضعفين بلطفنا وكرمنا ﴿ونريد أنْ نعنّ على الذين استضعفوا في الأرض﴾ وأن تشملهم رعايتنا ومواهبنا تكون بيد الحكومة ومقاليد الأمور: ﴿ونجعلهم أنقة ونجعلهم الوارثين﴾.

و يكونون أولي قوّة وقدرة في الأرض ﴿ ونمكن لهم في الأرض ونَـري فـرعون وهـامان وجنودهما منهم هاكانوا يحدرون ﴾.

ما أبلغ هاتان الآيتان، وما أعظم ما فيهما من رجاء وأمل!... إذ جاءتا بصورة الفعل المضارع والاستمرار، لئلا يتصور أنّهما مختصتان بالمستضعفين من بني إسرائيل وحكومة الفراعنة، إذ تبدآن بالقول: ﴿ ونريد أن نهن...﴾.

أي إنَّ فرعون أراد أن يجعل بني إسرائيل شذر مذر ويكسر شوكتهم ويبير قـواهـم وقدرتهم، ولكننا أردنا ـونريد ـأن ينتصروا ويكونوا أقوياء!

فرعون يريد أن تكون الحكومة بيد المستكبرين إلى الأبد، ولكنًا أردنا أن تكون بيد المستضعفين، فكان كها أردنا.

والتعبير بــ«نمنّ» كما أشرنا إلى ذلك من قبل، معناه منح الهبات والنعم، وهو يختلف تمام الاختلاف مع «المنّ» المراد به عدّ النعم لتحقير الطرف المقابل، وهو مذموم قطعاً.

و يكشف الله في ها تين الآيتين الستار عن إرادته ومشيئته بشأن المستضعفين، و يذكر في هذا الجال خمسة أمور بعضها مرتبط ببعض ومتقاربة أيضاً:

الأوّل: قوله تعالى: ﴿ وَتَرْبِدُ أَنْ نَعَنْ ﴿ لَنَسْمِلُهُمْ بِالْمُواهِبِ وَالنَّعْمِ... الحِّ. الحّ

الثَّالث: قوله: ﴿ وَنَجِعلُهُم الوارثين ﴾ أي المستخلفين بعد الفراعنة والجبابرة.

الرّابع: قوله: ﴿ وَمَعْكُنْ لَهُمْ فِي الأَرْضُ ﴾ أي نجعلهم يحكمون في الأرض وتكون السلطة والقدرة وغيرهما لهم وتحت تصرفهم..

والخامس: إنّ ما كان يحذره الأعداء منهم وما عبأوه لمواجهتهم يذهب أدراج الرياح، و تكون العاقبة لهم ﴿ ونُري فرعون وهاهان وجنودهما منهم ما كانوا يحذرون ﴾.

هكذا لطف الله وعنايته في شأن المستضفين، أمّا من هم أولئك المستضعفون؟! وما هي أوصافهم؟! فسنتحدث عن كل ذلك بعد قليل بأذن الله. وكان «هامان» وزير فرعون المعروف يتمتع بنفوذ وسلطة إلى درجة أنّ الآية المتقدمة إذ تتحدث عن جنود مصر فإنّها تعزوهم إلى فرعون وهامان معاً (وسيأتي مـزيد إيـضاح وشرح عن حال هامان بإذن الله في ذيل الآية ٣٨من هذه السورة ذاتها).

#### بحوث

## ١- مكومة المستضعفين العالمية

قلنا: إنّ الآيات المتقدمة لا تتحدث عن فترة خاصة أو معينة، ولا تختص ببني إسرائيل فحسب، بل توضح قانوناً كلياً لجميع العصور والقرون ولجميع الأمم والأقوام، إذ تقول: ﴿وَتَرِيدُ أَنْ نَمِنَ عَلَى الذِّينُ استضعفُوا فِي الأَرْضُ وَنَجِعَلُهُم أَنْعَة وَنَجِعَلُهُم الوارثين﴾.

فهي بشارةٌ في صدد انتصار الحق على الباطل والإيمان على الكفر.

وهي بشارة للجميع الأحرار الذين يريدون العدالة وحكومة العدل وانطواء بساط الظلم والجور.

وحكومة بني إسرائيل وزوال حكومة الفراعنة ما هي إلّا نموذج لتحقق هذه المشيئة الإلهية والمثل الأكمل هو حكومة نبيّ الإسلام من وأصحابه بعد ظهور الإسلام من حكومة الحفاة العفاة والمؤمنين المظلومين الذين كانوا موضع تحقير فراعنة زمانهم واستهزائهم ويرزخون تحت تأثير الضغوط «الظالمة» لائمة الكفر والشرك.

وكانت العاقبة أن الله فتح على أيدي هؤلاء المستضعفين أبـواب قـصور الأكـاسرة والقياصرة، وأنزل أولنك من أسرّةِ الحكم والقدرة وأرغم أنوفهم بالتراب.

والمثل الأكبر والأوسع هو ظهور حكومة الحق والعدالة على جميع وجـــه البــــيطة ــــ والكرة الأرضية ــعلى يد «المهدى» أرواحنا له الفداء.

فهذه الآيات هي من جملة الآيات التي تبشّر - بجلاء - بظهور مثل هذه الحكومة، ونقرأ عن أهل البيت عنه أنها إشارة إلى هذا الظهور العظيم.

فقد ورد في نهج البلاغة عن علي ﴿ قوله: «لتعطفن الدنيا علينا بعد شماسها عطف الضروس على ولدها، و تلا عقيب ذلك: ﴿ وتريد أن نعن على الذين استضعفوا في الأرض ﴾ ، ﴿

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، رقم ٢٠٩.

وفي حديث آخر نقرأ عنه ﴿ في تفسير الآية المتقدمة قوله: «هم آل محمّدﷺ يبعث الله مهدّيهم بعد جهدهم فيعزّهم ويذل عدوّهم» ﴿

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام علي بن الحسين زين العابدين في قوله: «والذي بعث محمّداً بالحقّ بشيراً ونذيراً، إنّ الأبرياء منّا أهل البيت وشيعتهم بمنزلة موسى وشيعته، وإن عدونا وأشياعهم بمنزلة فرعون وأشياعه» ` (أي سننتصر أخيراً وينهزم أعداؤنا وتعود حكومة العدل والحق لنا).

ومن الطبيعي أنّ حكومة المهدي بين العالميّة في آخر الأمر لا تمنع من وجود حكومات إسلامية في معايير محدودة قبلها من قبل المستضعفين ضد المستكبرين، ومنى ما تمّت الظروف والشروط لمثل هذه المحكومات الإسلامية فإنَّ وعد الله المحتوم والمشيئة الإلهية سيتحققان في شأنها، ولابدّ أن يكون النصر حليفها بإذن الله.

#### ٢\_ من هم المستضعفون ومن هم المستكبرون؟١

كلمة «المستضعف» مشتقّة من مادة «ضعف»، ولكنّها لما استعملت في باب «الإستفعال» دلت على من يكبّل بالقيد والغلّ ويجرّ إلى الضعف.

وبتعبير آخر: ليس المستضعف هو الضعيف والفاقد للقدرة والقوّة.. بل المستضعف من لديه قوى بالفعل وبالقوة، ولكنّه واقع تحت ضغوط الظلمة والجبابرة، وبرغم أنّه مكبل بالأغلال في يديه ورجليه فإنّه غير ساكت ولا يستسلم، ويسعى دامماً لتحيطم الأغلال ونيل الحرية، والتصدى للجبابرة والمستكبرين، ونصرة مبدأ العدل والحق.

فالله سبحانه وعد أمثال هؤلاء بالمنّ وبالحكومة على الأرض، لا الأفراد الجبناء الذين لا يجرؤن على أدنى اعتراض فكيف إذا حمى الوطيس وحان أوان التضحية والفداء؟!

فبنوا إسرائيل استطاعوا أن يأخذوا الحكومة ويرثوها من الفراعنة لأنّهم التفوا حـول موسى ﴿ وعبؤوا قواهم وشكّلوا صفاً واحداً، واستكملوا بقايا إيمانهم الذي ورثوه عـن جدّهم إبراهيم الخليل، ونفضوا الخرافات عن أفكارهم ونهضوا مع موسى ﴿ .

الغيبة، للشيخ الطوسي، ص ١٨٤، حسب نقل تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١١٠.
 تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

وبالطبع فإنّ المستضعفين أنواع، فهناك مستضعف فكريُّ، وهناك مستضعف ثـقافيُّ، وهناك مستضعف ثـقافيُّ، وهناك مستضعف اقتصادي، وآخر مستضعف سياسي، أو أخلاقي، وأكثر ما أكّـد عـليه القرآن هو الاستضعاف السياسي والأخلاقي!

وما من شكٍ أنّ المستكبرين الجبابرة يسعون أبداً لأن يجرّوا قرابينهم إلى الاستضعاف الفكري والثقافي، ثمّ إلى الاستضعاف الاقتصادي، لئلا تبقي لهم قوّةً ولا قدرة، ولئلا يفكروا بالنهوض و تولى زمام الحكومة.

وفي القرآن المجيد ورد الكلام عن المستضعفين في خمسة موارد، وعلى العموم فإنّ هذا الكلام يدور حول المؤمنين الذين يرزخون تحت ضغوط الجبابرة.

فني مكان من القرآن الكريم يدعو إلى الجهاد والمقاتلة في سبيل الله والمستضعفين إذ يقول: ﴿وها لكم لا تقاتلون في سبيل الله والمستضعفين من الرجال والنسا، والولدان الذيب يقولون ربّنا أخرجنا من هذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك وليّا واجعل لنا من لدنك مصراً ﴾. `

وفي مكان واحد فقط ورد الكلام عن الذين أعانوا الكفار وظلموا أنفسهم، وادعوا أنهم مستضعفون، ولم يهاجروا في سبيل الله، فالقرآن ينني عنهم هذا الاستضعاف فيقول: ﴿إِنَّ الذين توفّاهم العلائكة ظالمي أنفسهم قالوا فيم كنتم قالواكنا مستضعفين في الأرض قالوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيرا في "

وعلى كل حال فإنّه القرآن في كل مكان منه يدافع عن المستضعفين ويذكرهم بخـير، ويعبّر عنهم بالمؤمنين الذين يرزخون تحت ضغوط المســتكبرين... المــؤمنون الجــاهدون والساعون بجدّهم المشمولون بعناية الله ولطفه.

## ٣ـ أسلوب المستكبرين على مدى التاريخ

لم يكن فرعون وحده يذبح أبناء بني إسرائيل ويستحيي نساءهم لاذلالهم، فعلى مدى التاريخ نجد أسلوب الجبابرة على هذه الشاكلة، حيث يسعون لتعطيل القدرات والقوى بأية وسيلة كانت، فحيث لم يستطيعوا قتل «الرجال» يلجؤون إلى قتل «الرجولة»، ويذوّبون

روح الشهامة بنشر الفساد والمخدّرات والفحشاء والمنكر والانحسراف الجسسي وكثرة الشراب والقهار، ليستطيعوا براحة بال واطمئنان خاطر أن يواصلوا حكمهم وحكومتهم.

ولكنّ أنبياء الله، وخاصّة نبيّ الإسلام بَهِيّ كانوا يسعون لإيقاظ قـوى الفـتوة النـاغة ويشحنوا قدرات الشباب الهائلة، ويحرروهم من أسر الذلة، وكانوا يعلمون حتى النسـاء دروساً من الشجاعة والشهامة، ليقفن في صفوف الرجال ضد المستكبرين.

والشواهد على هذين المنهجين في البلاد الإسلامية في التاريخ المعاصر والتاريخ القديم كثيرة وواضحة جدّاً، فلا حاجة لسردها وذكرها بالتفصيل.

8003

#### الآيات

وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَمِرَمُوسَىٰ أَنَ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلِقِيهِ فِ الْهَوَ وَلاَ تَحَافِي وَلاَ تَحَرَفَى إِنَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْمُ وَالْمُوالَّةُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْ

## التفسير

#### في قصر فرعون١

من أجل رسم مثل حيّ لإنتصار المستضعفين على المستكبرين، يدخل القرآن الجيد في سرد قصّة موسى وفرعون، ويتحدث بالخصوص عن مراحل يكون فيها موسى في أشد حالات الضعف، أمّا فرعون فهو في أقوى الحالات وأكثرها هيمنة ... ليتجسّد إنتصار مشيئة الله على إرادة الجبابرة في أعلى الصور وأحسن الوجوه

يقول القرآن: ﴿وَلُوحِينَا إِلَى لَمْ مُوسَى أَنْ أَرضَعِيهَ فَإِذَا خَفِسَ عَلَيْهِ فَالقَيْمَ فَيَ اليَّمَ ولا تَخَافَيَ ولا تَحْزَنِيَ إِنَّا رَادُوهِ الِيكَ وَجَاعِلُوهِ مِنْ المِرسِلِينَ ﴾.

وهذه الآية على إيجازها تشتمل على أمرين ونهيين وبشارتين، وهي خــلاصة قــصّة كبيرة وذات أحداث ومجريات ننقلها بصورة مضغوطة:

كانت سُلطة فرعون وحكومته الجائرة قد خططت تخطيطاً واسعاً لذبح «الأطفال» من بني إسرائيل]. بني إسرائيل حتى أنّ القوابل [من آل فرعون]كن يراقبن النساء الحوامل [من بني إسرائيل]. ومن بين هؤلاء القوابل كانت قابلة لها علاقة مودّة مع أمّ موسى ﷺ «وكان الحمل خفيّاً لم يظهر أثره على أم موسى» وحين أحسّت أم موسى بأنّها مقرب وعلى أبواب الولادة

أرسلت خلف هذه القابلة وأخبرتها بالواقع، وأنّها تحمل جنيناً في بطنها و توشك أن تضعه، فهي بحاجة \_هذا اليوم \_إليها.

وحين ولد موسى ﷺ سطع نور بهيّ من عينيه فاهتزّت القابلة لهذا النور وطُبع حُبُّه في قلبها، وأنار جميع زوايا قلبها.

فالتفتت القابلة إلى أم موسى وقالت لها: كنت أروم أن أخبر الجهاز الفرعوني بهذا الوليد ليأتي الجلاوزة فيقتلوه «وأنال بذلك جائزتي» ولكن ما عسى أن أفعل وقد وقع حبّه الشديد في قلبي، وأنا غير مستعدة لأن تنقص ولو شعرة واحدة من رأسه، فاهتمي بالمحافظة عليه، وأظنّ أن عدوّنا المتوقع سيكون هذا الطفل أخيراً.

ثمّ خرجت القابلة من بيت أمّ موسى فرآها بعض الجواسيس من جلاوزة فرعون وصمموا على أن يدخلوا البيت، فعرفت أخت موسى ما أقدموا عليه فأسرعت إلى أمّها وأخبرتها بأن تتهيأ للأمر، فارتبكت ولم تدر ماذا تصنع !! وفي هذه الحالة من الإرتباك وهي ذاهلة لفت وليدها «موسى» بخرقة وألقته في التنور فاذا بالمأمورين والجواسيس يقتحمون الدار، فلم يجدوا شيئاً إلّا التنور المشتعل ناراً.. فسألوا أم موسى عن سبب دخول القابلة عليها فقالت: إنّها صديقتي وقد جاءت زائرة فحسب، فخرجوا آيسين.

ثمّ عادت أمّ موسى إلى رشدها وصوابها وسألت «أخت موسى» عن أخيها فأظهرت عدم معرفتها بمكانه، وإذا البكاء يعلو من داخل التنور، فركضت إلى التنور فرأت موسى مسالماً وقد جعل الله النّار عليه برداً وسلاماً «الله الذي نجّى إبراهيم الخليل من نار النمرود» فأخرجت وليدها سالماً من التنور.

لكن الأمّ لم تهدأ إذ أنّ الجواسيس يمضون هنا وهناك ويفتشون البيوت يمنة ويـــــرة، وكان الخطر سيقع لو سمعوا صوت هذا الطفل الرضيع.

وفي هذه الحال اهتدت أم موسى بإلهام جديد، إلهام ظاهره أنّه مدعاة للخطر، ولكن مع ذلك أحسّت بالإطمئنان أيضاً.

كان ذلك من الله ولابدّ أن يتحقق، فلبست ثياب عملها وصممت على أن تلقي وليدها في النيل.

فجاءت إلى نجّار مصري «وكان النجار من الأقباط والفراعنة أيضاً» فطلبت منه أن يصنع صندوقاً صغيراً.

فَسَأَلُهَا النَجَارِ قَائِلاً: مَا تَصْنَعِينَ بَهَذَا الصَنْدُوقَ مَعَ هَذَهُ الأُوصَافَ؟ وَلَكُنَ الأُمِّ لما كَانَتَ

غير متعودة على الكذب لم تستطع دون أن تقول الحق والواقع، وأنّها من بــني إسرائــيل ولديها طفل تريد إخفاءه في الصندوق.

فلمّا سمع النجّار القبطي هذا الخبر صمم على أن يخبر الجلاوزة والجلاّدين، فمضى نحوهم لكن الرعب سيطر على قلبه فارتج على لسانه وكلّما حاول أن يفهمهم ولو كلمة واحدة لم يستطع، فأخذ يشير إليهم إشارات مبهمة، فظن أولئك أنّه يستهزى، بهم فضربوه وطردوه، ولما عاد إلى محله عاد عليه وضعه الطبيعي، فرجع ثانية إليهم ليخبرهم فعادت عليه الحالة الأولى من الإرتجاج والعيّ، وأخيراً فقد فهم أنّ هذا أمر إلهي وسرّ خني، فصنع الصندوق وأعطاه لأم موسى.

ولعل الوقت كان فجراً والناس بعد نيام، وفي هذه الحال خرجت أم موسى وفي يديها الصندوق الذي أخفت فيه ولدها موسى، فاتجهت نحو النيل وأرضعت موسى حتى ارتوى، ثمّ ألقت الصندوق في النيل فتلقفته الأمواج وأخذت تسير به مبتعدة عن الساحل، وكانت أم موسى تشاهد هذا المنظر وهي على الساحل. وفي لحظة أحسّت أن قلبها انفصل عنها ومضى مع الأمواج، فلولا لطف الله الذي شملها وربط على قلبها لصرخت ولانكشف الأمر واتضح كل شيء.

ولا أحد يستطيع أن يصور \_ في تلك اللحظات الحساسة \_ قلب الأم بدقّة.

لا يستطيع أيّ أحد أن يصور حال أم موسى وما أصابها من الهلع والفزع ساعة ألقت طفلها في النيل، ولكنّ هذه الأبيات المترجمة عن الشاعرة «پروين اعتصامي» ـ بتصرف \_ تحكى صورة «تقريبية» عن ذلك الموقف:

أمّ موسى حين ألقت طفلها نظرت للنيل يمضي مسرعاً ودوى الموج فيه صاخب

للذي رب السما أوحى لهما آه لو تسعرف حقاً حالها وفستاها شساغل بسلبالها

**袋 袋 袋** 

كيف يسمضي بك هـذا الزورق هـو ذو لطـفٍ فـمن ذا يشـفق بـاطل الفكـر ووهـما يـزهق فـاتق الله ولا تسـتعجلي

وتسناغیه بسصمت: ولدی دون ربان، وإن ینسك من فأتاها الوحمی: ممهلاً، ودعمی إن موسى قد مضى للمنزل

قـــد تـــلقينا الذي ألقــيته بيد ترعى الفتى لا تـجهلي وخرير الماء أضحى مــهده في اهتزاز مؤنس إن تسألي

\* \* \*

وله المسوج رؤوماً حدبا فاق من يحدب أمّا وأبا كل نهر ليس يطغى عبثاً إن أمسر الله كسان السببا

华 华 华

يأمر البحر فيغدو هائجا وله الطوفان طوعاً مائجا عالم الإيجاد من آثاره كارجا

泰 春 恭

أين تمضين دعيه فله خير رب يرتضيه لا همجا كل هذا من جهة!...

ولكن تعالوا لنرى ما يجري في قصر فرعون؟!

ورد في الأخبار أنّ فرعون كانت له بنت مريضة، ولم يكن له من الأبناء سواها، وكانت هذه البنت تعاني من آلام شديدة لم ينفعها علاج الأطباء، فلجأ إلى الكهنة فقالوا له: نتكهّن ونتوقع أنّ إنساناً يخرج من البحر يكون شفاؤها من لعاب فمه حين يدهن به جسدها، وكان فرعون وزوجه «آسية» في إنتظار هذا «الحادث» وفي يوم من الأيّام.. فجأة لاح لعيونها صندوق تتلاطمه أمواج النيل فلفت الأنظار، فأمر فرعون عيّاله أن يأتوا به ليعرفوا ما به؟! ومثّل الصندوق «الجهول» الخبيّ أمام فرعون، ولم يتمكن أحد أن يفتحه.

بلى كان على فرعون أن يفتحه لينجو موسى على يد فرعون نفسه، وفتح الصندوق على يده فعلاً!.

فلم وقعت عين آسية عليه سطع منه نور فأضاء قلبها، ودخل حبّه في قلوب الجميع، ولا سما قلب امرأة فرعون «آسية».. وحين شفيت بنت فرعون من لعاب فمه زادت محبّته أكثر فاكثر ال

ولنعد الآن إلى القرآن الكريم لنسمع خلاصة القصّة من لسانه! يـقول القـرآن في هـذا

١. ورد هذا القسم من الرواية عن ابن عباس في التفسير الكبير، ج ٢٤، ص ٢٢٧، كما هناك روايات آخرها
 في تفسير روحالجنان وتفسير مجمع البيان.

الصدد: ﴿ فَالتَّقَطَهُ آلَ فُرعُونَ لِيكُونَ لِهِمْ عَدُورٌ وَحَزَّنا ﴾.

كلمة «التقط» مأخوذة من مادة «التقاط» ومعناها في الأصل الوصول إلى الشيء دون جهد وسعي، وإنّما سميت الأشياء التي يعثر عليها «لقطة» للسبب نفسه أيضاً.

وبديهي أنّ الفراعنة لم يجلبوا الصندوق الذي فيه الطفل الرضيع من الماء ليربوه في أحظانهم فيكون لهم عدواً لدوداً. بل أرادوه \_كها قالت امرأة فرعون \_قرة عين لهم.

ولكن النتيجة والعاقبة .. كان ماكان وحدث ما حدث .. وكما يقول علماء الأدب: إنّ اللام في الآية هنا ﴿فالتقطه آل فرمون ليكون .. ﴾ هي «لا العاقبة» ليست «لام العلمة» ولطافة التعبير كامنة في أنّ الله سبحانه يريد أن يبين قدرته، وكيف أن هذه الجماعة «الفراعنة» عبّأت جميع قواها لقتل بني إسرائيل، وإذا الذي أرادوا قتله .. وكانت كل هذه المقدمات من أجله .. يتربى في أحضائهم كأعز أبنائهم.

والتعبير ـضمناً ـبآل فرعون يدل على أنّ الملتقط لم يكن واحداً، بل اشترك في التقاط الصندوق جماعة من آل فرعون، وهذا بنفسه شاهد على أنّهم كانوا ينتظرون مـثل هـذا الحدث!

ثمّ تختتم الآية بالقول: ﴿ لِنَّ فرعون وهاهان وجنودهما كانوا خاطئين ﴾.

كانوا خاطئين في كل شيء، وأي خطأ أعظم من أن يحيدوا عن طريق العدل والحقّ، وأن يبنوا قواعد حكمهم على الظلم والجور والشرك!

وأي خطأ أعظم أن يذبحوا آلاف الأطفال ليقتلوا موسى ﷺ، ولكن الله سبحانه أودعه في أيديهم وقال لهم: خذوا عدوّكم هذا وربّوه ليكبر عندكم؟! \

ويستفاد من الآية التالية أنّ شجاراً حدث ما بين فرعون وامرأته، ويحتمل أنّ بعض أتباعه كانوا قد وقفوا عند رأس الطفل ليقتلوه، لأنّ القرآن الكريم يقول في هذا الصدد: ﴿وقالت لمرأت فرعون قرّت عين لي ولك لاتقتلوه عسىٰ أن ينفعنا أو نتّخذه ولدأ...﴾.

ويلوح للنظر أنّ فرعون وجد في مخايل الطفل والعلائم الأخرى ومن جملتها إيداعه في التابوت «الصندوق» وإلقاءه بين أمواج النيل، وما إلى ذلك ــأنّ هذا الطفل من بني إسرائيل،

١. يقول الراغب في مفرداته: إن الفرق بين «الخاطىء» «والمخطىء» هو أنّ الخاطى، هو من يقدم على عمل
 لا يخرج من عهدته ويطوي طريق الخطأ بنفسه، أمّا المخطي فيقال في من يقدم على عمل و يخرج من عهدته،
 إلّا أنّه يخطيء في الاثناء صدفة، فيتلف العمل.

وأن زوال ملكه على يده، فجثم كابوسٌ ثقيل على صدره من الهم وألتي على روحه ظلّة. فأراد أن يجرى قانون إجرامه عليه.

فأيده أطرافه وأتباعه المتملّقون على هذه الخطة، وقالوا: ينبغي أن يذبح هذا الطفل، ولا دليل على أن لا يجرى هذا القانون عليه.

ولكن آسية امرأة فرعون التي لم ترزق ولداً ذكراً، ولم يكن قلبها منسوجاً من قماش عمال قصر فرعون، وقفت بوجه فرعون وأعوانه ومنعتهم من قتله.

وإذا أضفنا قصّة شفاء بنت فرعون بلعاب فم موسى ــعلى ما قدمناه ــفسيكون دليلاً آخر يوضح كيفية انتصار أسية في هذه الازمة.

ولكن القرآن \_ بجملة مقتضية وذات مغزى كبير \_ ختم الآية قائلاً: ﴿وهم لايشعرون!﴾ أجل، إنّهم لم يشعروا أنّ أمر الله النافذ ومشيئته التي لا تقهر، اقتضت أن يتربى هذا الطفل في أهم المراكز خطراً ... ولا أحد يستطيع أن يردّ هذه المشيئة، ولا يكن مخالفتها أبداً.

#### بحث

#### تفطيط الله العميب:

إظهار القدرة... ليس معناه أنّ الله إذا أراد أن يهلك قوماً جبارين، يرسل عليهم جنود الساوات والأرض، فيهلكهم ويدمرهم تدميراً.

إظهار القدرة هو أن يجعل الجبابرة والمستكبرين يدمرون أنفسهم بأيديهم، يلهم قلوبهم بالإلقاء أنفسهم في البئر التي حفروها لغيرهم، وأن يصنعوا لأنفسهم سجناً يمو تون فيه! وأن يرفعوا أعواد المشانق ليعدموا عليها!

وفي قضية الفراعنة الجبابرة المعاندين حدث مثل هذا، وتمّت تربية موسى ونجـاته في جميع المراحل على أيديهم.

فالقابلة التي أولدت موسى كانت من الأقباط.

والنجار الذي صنع الصندوق الذي أخني فيه موسى كان قبطيًّا.

والذين التقطوا الصندوق كانوا من آل فرعون!

والذي فتح باب الصندوق كان فرعون بنفسه أو امرأته آسية.

وأخيراً فإن المكان الآمن والهادىء الذي تربى فيه موسى ـ البطل الذي قهر فرعون ـ هو قصر فرعون ـ هو قصر فرعون ذاته.

وبهذا الشكل يظهر الله تعالى قدرته.

8003

### الآيات

وَأَصْبَحَ فُوَادُ أُمِّمُوسَى فَرِغًا إِن كَادَتَ لَلْبُدِى بِهِ وَلَوْلَا أَن رَبَطْنَاعَلَى قَلْبِهَالِتَكُوبَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ اللهُ وَعَلَيْهِ اللّهُ عَتِهِ ، قُصِيةٍ فَبَصُرَتْ بِهِ ، عَن جُنُبِ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللهُ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِن فَبْلُ فَقَالَتَ هَلَ أَذُلُكُم بَعْنُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللهِ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِن فَبْلُ فَقَالَتَ هَلَ أَذُلُكُم بَعْنُ وَهُمْ لَلهُ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمُراضِعَ مِن فَبْلُ فَقَالَتَ هَلَ أَذُلُكُم بَعْنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَهُمْ لَهُ وَهُمْ لَهُ وَهُمْ لَهُ وَهُمْ لَهُ وَعَدَاللّهِ حَقِّ وَلَا يَعْمَلُونَهُ لَكُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعَدَاللّهِ حَقِّ وَلَدَيْنَ أَحَمَ ثَرَكُ وَلِتَعْلَمُ اللّهُ مَعْنَى اللّهُ وَلَا مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

### الثفسير

## عودة موسى إلى مضن أمّه:

في هذه الآيات تتجسدُ مشاهد جديدة.. فأمُّ موسى التي قلنا عنها: إنّها ألقت ولدها في أمواج النيل، بحسب ما فصّلنا آنفاً.. اقتحم قلبها طوفان شديدٌ من الهمّ على فراق ولدها، فقد أصبح مكان ولدها الذي كان يملأ قلبها خالياً وفارغاً منه.

فأوشكت أن تصرخ من أعماقها وتذبع جميع أسرارها، لكن لطف الله تداركها، وكما يعبّر القرآن الكريم ﴿وأصبح فؤاد أمّ هوسى قارعاً إن كادت لتبدي به لولا أن ربطنا على قلبها لتكون من المؤمنين﴾.

«الفارغ» معناه الحالي، والمقصود به هنا أنّ قلب أم موسى أصبح خالياً من كل شيء إلّا من ذكر موسى ... وإن كان بعض المفسّرين يرون أنّ المقصود به هو خلوّ القلب من الهمّ والعمّ، أو أنّه خالٍ من الإلهام والبشائر التي بشرت بها أم موسى من قبل، ولكن مع الإلتفات لهذه الجمل والتدقيق فيها يبدوا هذا التّفسير غير صحيح.

وطبيعيّ تماماً أنّ أمّاً تفارق ولدها بهذه الصورة يمكن أن تنسى كـل شيء إلّا ولدهـا

الرضيع، ويبلغ بها الذهول درجةً لا تلتفت معها إلى ما سيصيبها وولدها من الخطر لو صرخت من أعهاقها وأذاعت أسرارها.

ولكن الله الذي حمّل أم موسى هذا العبء الثقيل ربط على قلبها لتؤمن بوعد الله، ولتعلم أنّه بعين الله، وأنّه سيعود إليها وسيكون نبيّاً.

كلمة «ربطنا» من مادة «ربط» ومعناها في الأصل شدّ و ثاق الحيوان أو ما أشبهه بمكانٍ ما ليكون محفوظاً في مكانه، ولذلك يدعى هذا المحلّ الذي تربط فيه الحيوانات بـ «الرباط» ثمّ توسعوا في اللغة فصار معنى الربط؛ الحفظ والتقوية والاستحكام، والمقصود من «ربط القلب» هنا تقويته. أي تثبيت قلب أم موسى، لتؤمن بوعد الله و تـ تحمل هـ ذا الحـ ادث الكبير.

وعلى أثر لطف الله أحست أم موسى بالاطمئنان، ولكنّها أحبت أن تعرف مصير ولدها، ولذلك أمرت أخته أن تتبع أثره و تعرف خبره ﴿وقالت لأخته قصّيه﴾.

كلمة «قصّيه» مأخوذة من مادة «قصّ» على زنة «نصّ» ومعناها البحث عن آثار الشيء، وإنّا سميّت القصّة قصّةً لأنّها تحمل في طياتها أخباراً مختلفة يتبع بعضها بعضاً.

فاستجابت «أخت موسى» لأمر أمّها، وأخذت تبحث عنه بشكل لا يثير الشبهة، حتى بصرت به من مكان بعيدٍ، ورأت صندوقه الذي كان في الماء يتلقفه آل فرعون. ويـقول القرآن في هذا الصدد: ﴿فبصرت به عن جنب﴾.

ولكن أولئك لم يلتفتوا إلى أن أخته تتعقبه ﴿وهم لا يشعرون﴾.

قال البعض: إن خدم فرعون كانوا قد خرجوا بالطفل من القصر بحثاً عن مسرضعةٍ له، فرأتهم أخت موسى.

ويبدوا أنّ التّفسير الأوّل أقرب للنظر، فعلى هذا بعد رجوع أم موسى إلى بيتها أرسلت أخته للبحث عنه، فرأت - من فاصلةٍ بعيدة \_كيف استخرجه آل فرعون من النيل لينجو من الخطر المحدق.

هناك تفاسير أخرى لجملة ﴿وهم لايشعرون﴾ أيضاً.

فالعلامة «الطبرسي» لا يستعبد أن يكون تكرار هذه الجملة في الآية السابقة والآيات اللاحقة إشارة إلى هذه الحقيقة، وهي أن فرعون جاهل بالأمور إلى هذه الدرجة فكيف يدعي الرّبوبية؟ وكيف يريد أن يحارب مشيئة الله التي لا تُقهر؟!

وعلى كل حال، فقد اقتضت مشيئة الله أن يعود هذا الطفل إلى أمّه عاجلاً ليطمئن قلبها. لذلك يقول القرآن الكريم: ﴿وحرّمنا عليه المراضع من قبل﴾ `.

وطبيعيَّ أن الطفل الرضيع حين تمر عليه عده ساعات فإنه يجوع ويبكي ولا يـطيق تحمل الجوع، فيجب البحث عن مرضع له، ولا سيما أن ملكة مصر «امرأة فرعون» تعلق قلبها به بشدّة، وأحبّته كروحها العزيزة.

كان عمال القصر يركضون من بيت لآخر بحثاً عن مرضع له. والعجيب في الأمر أنّه كان يأبي أثداء المرضعات.

لعل ذلك آتٍ من استيحاشه من وجوه المرضعات، أو أنّه لم يكن يتذوق ألبـــانهن، إذ يبدو لبن كلٍّ منهن مرّاً في فمه، فكأنّه يريد أن يقفز من أحضان المراضع، وهذا هو التحريم التكويني من قبل الله تعالى إذ حرّم عليه المراضع جميعاً.

ولم يزل الطفل لحظة بعد أخرى يجوع أكثر فأكثر وهو يبكي وعمال فرعون يدورون به بحثاً عن مرضع بعد أن ملأ قصر فرعون بكاءً وضجيجاً، ومازال العمال في مثل هذه الحال حتى صادفوا بنتاً أظهرت نفسها بأنها لا تعرف الطفل، فقالت: ﴿هل اُدلَّكُم على أهل بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون ﴾

إنّني أعرف امرأة من بني إسرائيل لها ثديان مملوءان لبناً، وقلب طافح بـالحيّة. وقـد فقدت وليدها، وهي مستعدةً أن تتعهد الطفل الذي عندكم برعايتها.

فسرٌ بها هؤلاء وجاءوا بأمٌ موسى إلى قصر فرعون، فلمّا شمّ الطفل رائحة أمّه التـقم ثديها بشغف كبير. وأشرقت عيناه سروراً، كما أن عمّال القصر سرّواكذلك لأنّ البحث عن مربيةٍ له أعياهم، وامرأة فرعون هي الأخرى لم تكتم سرورها للحصول على هذه المرضع أيضاً.

ولعلهم قالوا للمرضع: أين كنت حتى الآن، إذ نحن نبحث عن مثلك منذ مدّةً.. قليتك جئت قبل الآن، فمرحباً بك وبلبنك الذي حلّ هذه المشكلة.

تقول بعض الرّوايات: حين استقبل موسى ثدي أمّه، قال هــامان وزيــر فــرعون لأم

إ. «المراضع» جمع «مُرضِع» على زنة «مُخبر» ومعناها المرأة التي تسقي الطفل لبنها من ثديها، وقال البعض: (المراضع) جمع (مَرضَع) على زنة (مكتب) أي مكان الإرضاع، أي. «الأثداء» وقال البعض: يحتمل أن تكون الكراضع جمعاً للمصدر الميمي «مرضع» بمعنى الرضاع، ولكن المعنى الأوّل أنسب كما يبدو.

موسى: لعلك أمّه الحقيقية، إذ كيف أبى جميع هذه المراضع ورضي بك، فقالت: أيّها الملك، لأنيّامرأة ذات عطر طيب ولبني عذب، لم يأتي طفل رضيع إلّا قبل بي، فصدّقها الحاضرون وقدموا لها هدايا غينة '.

ونقرأ في هذا الصدد حديثاً قال الراوي: فقلت للإمام الباقر ﴿ ؛ فكم مكث موسى غائباً من أُمّه حتى ردّه الله؟ قال «ثلاثة أيّام» `.

وقال بعضهم: هذا التحريم التكويني لأنّ الله لم يرد لموسى أن يرتضع من الألبان الملوثة بالحرام. الملوّثة بأموال السرقة، أو الملوّثة بالإجرام والرشوة وغصب حقوق الآخسرين، وإنّا أراد لموسى أن يرتضع من لبنٍ طاهر كلبن أمّه ليستطيع أن ينهض بـوجه الأرجاس ويحارب الآثمين.

وتم كل شيءٍ بأمر الله ﴿ فرددناه إلى لُمّه كي تقرّعينها ولا تحزّن ولتعلم أن وعد الله حسق ولكن أكثرهم لا يعلمون آ﴾.

هنا ينقدح سؤال مهم وهو: هل أودع آل فرعون الطفل «موسى» عند أُمّه لترضعه و تأتي به كل حين \_أو كل يوم \_إلى قصر فرعون لتراه امرأة فرعون؟!

أم أنّهم أودعوا موسى في القصر وطلبوا من المرضع «أم موسى» أن تأتي بين فـــترات متناسبة إلى القصر لترضعه؟!

لا يوجد دليلٌ قوي لأيٍّ من الاحتمالين، إلّا أن الاحتمال الأوّل أقرب للنظر كما يبدوا وهناك سؤال آخر أيضاً، وهو: هل انتقل موسى إلى قصر فرعون بـعد إكـماله فـترة الرضاعة، أم انّه حافظ على علاقته بأمّه وعائلته وكان يتردد ما بين القصر وبيته؟!

قال بعضهم: أودع موسى بعد فترة الرضاعة عند فرعون وامرأت، وتربى موسى عندهما، تنقل في هذا الصدد قصص عريضة حول موسى وفرعون، ولكن هذه العبارة التي قالها فرعون لموسى عندهما فينا وليدا ولبثت فينا وليدا ولبثت فينا هن عمرك سنين؟! في تدل بوضوح على أن موسى عاش في قصر فرعون مدة، بل مكث هناك سنين طويلة.

ويستفاد من تفسير علي بن إبراهيم أن موسى ﷺ بقي مع كمال الإحترام في قصر فرعون

المساب الكبير، ج ٢٤، ص ٢٣١. من ٢٠٠٠ من ١٦٦. التفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١١٦.

٣. تحدثنا عن الجذَّر اللغويلمادة ﴿ تقرُّ عينها﴾ في ذيل الآية ٧٤ من سورة الفرقان ـ فيراجع هناك.

٤. الشعراء، ١٨.

حتى مرحلة البلوغ، إلّا أنّ كلامه عن توحيد الله أزعج فرعون بشدّة إلى درجة أنّه صمّم على قتله، فترك موسى القصر ودخل المدينة فوجد فيها رجلين يـقتتلان، أحـدهما من الأقباط والآخر من الأسباط، فواجه النزاع بنفسه «وسيأتي تفصيل ذلك في شرح الآيات المقبلة إن شاء الله»\.

8003

١. لاحظ تفسير علي بن إبراهيم، ج ٢. ص ١٣٧، طبقاً لما ورد في تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ١١٧.

#### الآيات

وَلَمَّا بَلَغُ أَشُدُهُ، وَأَسْتَوَى ءَانَيْنَهُ حُكَمًا وَعِلْمَأْ وَكَذَلِكَ بَغِزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ آنَ اللهِ وَلَا اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

### التفسير

#### موسىٰ 😂 ومماية المظلومين:

في هذه الآيات نواجه المرحلة الثّالثة من قصّة موسى ﴿ وما جرى له مع فرعون، وفيها مسائل تتعلق ببلوغه، وبعض الأحداث التي شاهدها وهو في مصر قبل أن يستوجه إلى «مدين» ثمّ سبب هجرته إلى مدين.

تقول الآيات في البداية ﴿ولهَا بِلغ لُشدَه ولستوى آليناه حكماً وعلماً وكذلك نجزي المحسنين﴾.

كلمة «أشدّ» مشتقّة من مادة «الشدّة» وهي القوّة.

وكلمة «استوى» مشتقة من «الاستواء» ومعناها كيال الخلقة واعتدالها.

وهناك كلام بين المفسّرين في الفرق بين المعنيين:

فقال بعض المفسّرين: المقصود من بلوغ الأشد هو أن يصل الإنسان الكمال من حيث القوى الجسمانية، وغالباً ما يكون في السنة الثامنة عشرة من العمر.. أمّـا الاســتواء فــهو الاستقرار والاعتدال في أمر الحياة، وغالباً ما يحصل ذلك بعد الكمال الجــماني.

وقال بعضهم: إنّ المقصود من بلوغ الأشد هو الكمال الجسماني، وأمّا الاستواء فهو الكمال العقلي والفكري.

ونقرأ في حديث عن الإمام الصادق ﴿ في كتاب معاني الأخبار قال: فلمّا بلغ أُسدّه واستوى قال: «أشدّه ثمان عشر سنة واستوى، التحن» .

وليس بين هذه التعابير فرق كبير، ومن مجموعها \_مع ملاحظة المعنى اللغوي للكلمتين «الأشدّ والاستواء» \_ يستفاد منهما أنّهما يدلان على التكامل في القوى الجسمية والعقلية والروحية.

ولعل الفرق بين «الحكم» و«العلم» هو أنّ الحكم يراد منه العقل والفهم والقدرة على القضاء الصحيح، والعلم يراد به العرفان الذي لا يصحبه الجهل.

أمّا التعبير ﴿كذلك نجزي المحسنين﴾ فيدل بصورة جليّة على أنّ موسى إلى كان جديراً بهذه المنزلة، نظراً لتقواه وطهارته وأعهاله الصالحة، إذ جازاه الله «بالعلم والحكم» وواضح أنّ المراد بالحكم والعلم هنا ليس النبوّة والوحي وما إليهما. لأنّ موسى إلى يومئذٍ لم يبعث بعد، وبق مدّة بعد ذلك حتى بعث نبيّاً.

بل المقصود والمراد من الحكم والعلم هما المعرفة والنظرة الثاقبة والقدرة على القسضاء الصحيح وما شابه ذلك، وقد منح الله هذه الأمور لموسى في لطهارته وصدقه وأعساله الصالحة كما ذكرنا أنفاً.

ويفهم من هذا التعبير \_إجمالاً \_أنّ موسى إلى لم يتأثر بلون المحيط الذي عاشه في قصر فرعون، وكان يسعى إلى تحقيق العدل والحق ما استطاع إلى ذلك سبيلاً.. رغم أنّ جزئيات تلك الاعوام غير واضحة.

وعلى كل حال فإنّ موسى ﴿ودخل الهديئة على حين غفلة هن أهلها ﴾.

فما هي المدينة المذكورة في الآية المتقدمة؟ لا نعرفها على وجه التحقيق.. لكن الاحتال القوي أنّها عاصمة مصر.. وكما يقول بعض المفسّرين فإنّ موسى على أثر المشاجرات بينه وبين فرعون، ومخالفاته له ولسلطته التي كانت تشتدّ يوماً بعد يوم حتى بلغت أوجها، حُكم عليه بالتبعيد عن العاصمة. لكنّه برغم ذلك فقد سنحت له فرصة خاصّة والناس غافلون عنه أن يعود إلى المدينة ويدخلها.

١. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١١٧.

ويحتمل أيضاً، أنّ المقصود دخوله المدينة من جهة قصر فرعون.. لأنّ القصور يومئذٍ كانت تشاد على أطراف المدينة ليعرف الداخل إليها والخارج منها.

والمقصود من جملة ﴿على حين عَفلة من أهلها ﴾ هو الزمن الذي يستريح الناس فيه من أعهالهم، ولا تُراقب المدينة في ذلك الحين بدقّة، ولكن أي حين وأي زمن هو؟!

قال بعضهم: هو أوّل الليل، لأنّ الناس يتركون أعيالهم ويعطلون دكاكينهم ومحلاتهم ابتغاء الراحة والنوم، وجماعة يذهبون للتنزه، وآخرون لأماكن أخرى.. هذه الساعة هي المعبر عنها بساعة الغفلة في بعض الرّوايات الإسلامية.

وهناك حديث شريف عن النّبي ﷺ في هذا الشأن يقول: «تنفّلوا في ساعة الغفلة ولو بركعتين خفيفتين».

وقدورد في ذيل هذا الحديث الشريف هذه العبارة «وساعة الغفلة ما بسين المسغرب والعشاء» (

والحق أنّ هذه الساعة ساعة غفلة وكثيراً ما تحدث الجنايات والفساد والإنحراف ات الأخلاقية في مثل هذه لساعة من أوّل الليل. فلا الناس مشغولون بالكسب والعمل، ولا هم ناغون، بل هي حالة غفلة عمومية تغشى المدينة عادةً. وتنشط مراكز الفساد أيضاً في هذه الساعة.

واحتمل البعض أنّ ساعة الغفلة هي ما بعد نصف النهار، حيث يستريح الناس من أعيالهم استراحة مؤقتة، ولكن التّفسير الأوّل أقرب للنظر كما يبدو.

وعلى كل حال، موسى دخل المدينة، وهنالك واجه مشادّة ونزاعاً، فاقترب من منطقة النزاع ﴿فوجد فيها رجلين يقتتلان هذا من شيعته وهذا من عدوّه ﴾.

والتعبير بـ «شيعته» يدل على أنَّ موسى قبل أن يبعث كان له أتباع وأنصار وشيعة من بني إسرائيل، ورجّا كان قد اختارهم لمواجهة فرعون وحكومته كنواة أساسية.

فلمًا بصر الإسرائيلي بموسى استصرخه ﴿فاستغاثه الذي هن شيعته عملي الذي هن عدوّه﴾.

فجاءه موسى ﴿ لاستنصاره وتخليصه من عدوّه الظالم. الذي يقال عنه أنّه كان طباخاً

١. وسائل الشيعة، ج ٨، ص ١٣٠، (باب استحباب التنفل ولو بركعتين في ساعة الغفلة...).

في قصر فرعون، وكان يريد من الإسرائيلي أن يحمل معه الحطب إلى القصر، فمضرب موسى هذا العدو بقبضة يده القوية على صدره، فهوى إلى الأرض ميتاً في الحال تقول الآية: ﴿ فَوَكُرُهُ مُوسَى فَقْضَى عَلِيمَ ﴾ (

وممّا لاشك فيه، فإنّ موسى لم يقصد أن يقتل الفرعوني، ويتّضح ذلك من خلال الآيات التالية أيضاً. ولا يعني ذلك أنّ الفراعنة لم يكونوا يستحقون القتل، ولكن لاحتمال وقوع المشاكل والتبعات المستقبلية على موسى وجماعته.

لذلك فإن موسى على أسف على هذا الأمر ﴿ قال هذا هذا هذا هن عمل الشيطان إنه عدة منظل هذا هذا هذا الأمر ﴿ قال هذا هنا عمل الشيطان إنه عدة منظل

وبتعيبر آخر: فإنّ موسى ﴿ كَان يريد أن يبعد الفرعوني عن الرجل الإسرائيلي، وإن كان الفرعونيون يستحقون أكثر من ذلك، لكن ظروف ذلك الوقت لم تكن تساعد على مثل هذا العمل، وكما سنرى فإنّ ذلك الأمر دعا موسى ﴿ إلى أن يخرج من مصر إلى أرض مدين وحرمه من البقاء في مصر.

ثم يتحدث القرآن عن موسى في فيقول: ﴿ قال رَبِّ إِنِّي ظلمت نفسي فاغفر لي فغفر له إنّه هو الغفور الرحيم،

ومن المسلم به أنَّ موسى ﴿ لَم يصدر منه ذنب هنا، بل ترك الأولى، فكان بنبغي عليه أن يحتاط لئلا يقع في مشكلة، ولذلك فإنَّه استغفر ربَّه وطلب منه العون، فشمله اللطيف الخبير بلطفه.

لذلك فإن موسى على حين نجا بلطف الله من هذا المأزق ﴿ قال رَبّ بِمَا لَنْعَمْتُ عَلَى مِنْ عَلَى مِنْ اللهُ وَ فال رَبّ بِمَا لَنْعَمْتُ عَلَى عَلَى عَلَى مِنْ وَانْقَادَي مِنْ يَدَ الأعداء وجميع ما أنعمت على منذ بداية حياتي لحد الآن ﴿ قَلَنْ الْكُونُ ظَهِيراً لِلْمَجْرِمِينَ ﴾، ومعيناً للظالمين.

بل سأنصر المؤمنين المظلومين، ويريد موسى ﴿ أَن يقول: إنّه لا يكون بعد هـذا مـعُ فرعون وجماعته أبداً.. بل سيكون إلى جانب الإسرائيليين المضطهدين..».

واحتمل بعضهم أن يكون المقصود بـ «المجرمين» هو هـذا الإسرائـيلي الذي نـصره موسى، إلّا أنّ هذا الاحتال بعيد جدّاً، حسب الظاهر.

١. «وكز» مأخوذ من «الوكز» على زنة «رمز» ومعناه الضرب بقبضة اليد، وهناك معان أخرى لا تناسب المقام.

#### بحثان

#### ١- ألم يكن عمل موسى هذا ممالفاً للعصمة ١

للمفسّرين أبحـات مُـذيّلة وطـويلة في شأن المشـاجرة التي حـدثت بـين القـبطي والإسرائيلي وقتل موسى للقبطي.

وبالطبع فإنّ أصل هذا العمل ليس مسألة مهمّة. لأنّ الظلمة الأقباط والفراعنة المفسدين الذين قتلوا آلاف الأطفال من بني إسرائيل ولم يحجموا عن أية جريمة ضد بني إسرائيل، لم تكن لهم حرمة عند بني إسرائيل.

إنَّا المهم عند علماء التَّفسير هو تعبيرات موسى ﴿ التي ولَّدَتَ إِشَكَالَاتَ عندهم. فَهُو تَارَةً يَقُولُ: ﴿ هَذَا مِنْ عَمِلَ الشَّيْطَانَ ﴾.

و في مكان آخر يقول: ﴿رَبُّ لِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفُرْلِي﴾.

فكيف تنسجم أمثال هذه التعابير مع عصمة الأنبياء حتى قبل بعثتهم ورسالتهم.

ولكن هذه الإشكالات تزول بالتوضيح المتقدم في تفسير الآية الآنفة، وهو أنَّ ما صدر من موسى الله هو من قبيل «ترك الأولى» لا أكثر، إذ كان عليه أن يحتاط قبل أن يضرب القبطي، فلم يحتط، فأوقع نفسه في مشاكل جانبية، لأنَّ قتل القبطي لم يكن أمراً هيناً حتى يعفو عنه الفراعنة.

ونعرف أن ترك الأولى لا يعني أنّه عمل حرام ذاتاً، بل يؤدّي إلى ترك عمل أهم وأفضل، دون أن يصدر منه عمل مخالف ومناف لذلك العمل!

ونظير هذه التعابير ما ورد في بعض قصص الأنبياء من جملتهم أبو البشر آدم ﷺ التي تقدم شرحه في ذيل الآية ١٩ من سورة الأعراف.

ونقرأ في حديث عن الإمام على بن موسى الرضائي في تفسير الآيات المتقدمة: «قال هذا من عمل الشيطان» يعنى الاقتتال الذي وقع بين الرجل لا ما فعله موسى على من قتله «إنّه» يعنى الشيطان «عدو مضل مبين» \_ وأمّا المراد من جملة \_ «ربّ إنّي ظلمت نفسي فاغفرلي» يعنى أنّ موسى يريد أن يقول وضعت نفسي غير موضعها بدخول هذه المدينة «فاغفرلي» أي استرني من أعدائك لئلا يظفروا بي فيقتلوني ...». أ

١٠ عيون أخبار الرضاء ج ١، ص ١٩٨، طبقاً لما ورد في تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١١٩.

## ٢\_ دعم المجرمين وإسنادهم من أعظم الآثام

هناك باب مفصل في الفقه الإسلامي فيه أحاديث وافرة تتحدث حول «الإعانة على الإثم» و«معاونة الظلمة» وتدل على أنّ واحداً من أسوأ الآثام إعانة الظالمين والجسرمين، وتكون سبباً لأن يشترك المعين في مصيرهم الأسود.

وأساساً فإنّ الظلمة والمجرمين - أمثال فرعون - في المجتمع أيّاً كان هم أفراد معدودون، وإذا لم يساعد المجتمع هؤلاء لم يكونوا فراعنة، فهؤلاء القلّة المتفرعنون. إنّا يعتمدون على الناس الضعاف أو الانتهازيين وعبدة الدنيا، الذين يلتفون حولهم ويكونون لهم أجنحة وأذرعاً، أو على الأقل يكثّرون السواد ليوفروا لهم القدرة الشيطانية.

وفي القرآن الكريم آيات كثيرة تشير إلى هذا الأصل الإسلامي، فنحن نقرأ في الآية الثّانية من سورة المائدة قوله تعالى: ﴿وتعاونوا عملى البرّ والتعقوى ولا تعاونوا عملى الإثم والعدوان،

كما أنّ القرآن يصرّح في بعض آياته بالقول: ﴿ ولا تركنوا لِلى الذين ظلموا فتمسّكم النّا ﴾. ﴿ وسواء كان «الرّكون» هنا بمعنى الميل القلبي، أو بمعنى الإعانة الظاهرية، أو إظهار الرضا والحبّة، أو طلب الخير لهم.. هذه المعاني التي ذكرها المفسّرين «للركون» يجمعها مفهوم جامع لها، وهو الإتكاء والاعتاد والتعلق وما إلى ذلك، وهذا المفهوم شاهد حى على مقصودنا.

ونقرأ في هذا الصدد حديثاً للإمام علي بن الحسين على مع «محمّد بن مسلم الزهري» الذي كان رجلاً عالماً، إلّا أنّه كان بتعاطف ويتعاون مع الجهاز الأموي ولا سيا مع هشام بن عبد الملك، يحذّره الإمام في حديثه هذا من إعانة الظالمين والركون إليهم، وهو حديث مثير جدّاً.. وقد جاء فيه: «أو ليس بدعائهم إيّاك حين دعوك جعلوك قطباً أداروا بك رحى مظالمهم، وجسراً يعبرون عليك إلى بلاياهم، سلّماً إلى ظلالتهم، داعباً إلى عينهم سالكاً سبيلهم، يدخلون بك الشك على العلماء ويقتادون بك قلوب الجهال إليهم، فما أقل ما أعطوك في قدر ما أخذو منك، وما أيسر ما عمروا لك في جنب ما خرّبوا عليك! فانظر لنفسك فإنّه لا ينظر إليها غيرك، وحاسبها حساب رجل مسؤول»

والحقّ أنّ هذا المنطق البليغ المؤثر للإمام ﴿ لكل عالم من وعّاظ السلاطين مرتبط

بالظالمين راكنِ إليهم، يمكن أن يبصره بمصيره المشؤوم عاقبته الخزية.

ويذكر ابن عباس أنّ آية ﴿رَبُّ بِمَا لَنَعَمْتُ عَلَيْ فَلَنْ أَكُونَ طَهِيراً لِلْمَجْرَمِينَ مِنْ جَمْلَةُ الآيات التي تؤكّد على أنّ الركون للمجرمين ذنب عظيم، وإعانة المؤمنين إطاعة لأمر الله سبحانه.

قالوا لبعض العلماء: إنّ فلاناً أصبح كاتباً للظالم الفلاني، ولا يكتب له إلّا الدخل والخرج. وحياته وحياة عائلته مرهونة بما يحصل عليه من مال لقاء هذا العمل، وإلّا فسيقع هـو وأسرته في فقر مدقع.

فكان جواب هذا العالم: أمّا سمع قول العبد الصالح «موسى» ﴿رَبّ بِهَا لَنْعَمْتُ عَلَيّ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيراً للمجرهين﴾ ﴿

8003

١. كان لنا بحثان مستوفيان في مجال إعانة الظالمين في ذيل الآية ٢ من سورة المائدة وذيل الآية ١١٣ من سورة هود، فلا بأس بمراجعتهما.

#### الآيات

فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآيِفَا يَتَرَفَّبُ فَإِذَا ٱلَّذِى ٱسْتَنصَرَهُ, بِالْأَمْسِ يَسْتَصَرِخُهُ. قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكُ لَعَوِيُّ مُبِينٌ ﴿ فَا مَا أَنَ أَرَا دَأَن يَبْطِشَ بِاللَّذِى هُو عَدُو لَّلَهُ مَا قَالَ يَمُوسَى إِنَّا يَكُونَ جَبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ يَمُوسَى آثَرِيدُ أَن تَفْوَى جَبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ يَمُوسَى آثَرِيدُ أَن تَفْوَى جَبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ يَمُوسَى آثَرِيدُ أَن تَفُونَ مِن ٱلْمُصَلِحِينَ ﴿ وَجَآءَ رَجُلُ مِن أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَلْمُوسَى وَمَا ثُرِيدُ أَن تَكُونَ مِن ٱلْمُصلِحِينَ ﴿ وَجَآءَ رَجُلُ مِن أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَلْمُوسَى إِن اللّهِ مِن الْمُوسِينَ اللّهُ وَمَا أَنْ مَرُونَ مِن ٱلْمُولِينَ اللّهُ مِن ٱلنّصَحِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ مِن ٱلنّصَحِينَ ﴾ فَا خَرُجُ إِنِي لَكَ مِن ٱلنّصَحِينَ ﴾ فَا خَرُجُ إِنّي لَكَ مِن ٱلنّصَحِينَ ﴾ فَا خَرْجَ مِنْ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴿ وَلَمَا تَوْجَهُ يَلْفَآءَ مَلَانَ اللّهُ مِن النّصَحِينَ ﴾ فَا الْعَرْجَ مِنْ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴿ وَلَمَا تَوْجَهُ يَلْفَآءَ مَلَانَ اللّهُ مَا مَا يَعْتَعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى مَن الْقَوْمِ ٱلظّلِمِينَ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا مَا اللّهُ مِن اللّهُ مُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَا مَا يَعْتَمُ وَاللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مَا مَا يَعْمَلُولُولُ اللّهُ اللّهُ مَا مَنْ اللّهُ مُلْ اللّهُ مَا مَا يَعْمَلُولُ اللّهُ مَا مَا اللّهُ اللّهُ مَا مَا اللّهُ مُلْكُولُ اللّهُ مَا مُلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

### التُفسير

# موسى يتوجّه إلى مدين فُفيةً:

نواجه في هذه الآيات المقطع الرّابع من هذه القصّة ذات المحتوى الكبير.

حيث إنَّ مقتل الفرعوني في مصر انتشر بسرعة، والقرائن المتعددة تدلَّ على أنَّ القاتل من بني إسرائيل، ولعل اسم موسى ﷺ كان مذكوراً من بين بني إسرائيل المشتبه فيهم.

وبالطبع فإنّ هذا القتل لم يكن قتلاً عادياً، بل كان يعدّ شرارة لانـفجار ثـورةٍمقدمة للثورة.. ولا شك أنّ جهاز الحكومة لا يستطيع تجاوز هذه الحالة ببساطة ليعرّض أرواح الفرعونيين للقتل على أيدي عبيدهم من بني إسرائيل.

لذلك يقول القرآن في بداية هذا المقطع ﴿ فأصبح في المدينة خائفاً يترقب !

١. «يترقب» مأخوذة من «الترقب»، ومعناه الإنتظار، وموسى هنا في انتظار نتائج هذه الحادثة، ومورد الجملة إعراباً ـ خبر بعد خبر، وإن قيل أنها حال، إلا أنّ هذا القول ضعيف.

وهو على حالٍ من الترقب والحذر، فوجيء في اليوم التالي بالرجل الإسرائـيلي الذي آزره موسى بالأمس يتنازع مع قبطي آخر وطلب من موسى أن يـنصره ﴿فَالِدُلُهُ لِللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل عَلَيْهُ عَل

ولكن موسى تعجب منه واستنكر فعله و ﴿قال له هوسى لِنُك لغوي هيئ إذ تحدث كل يوم نزاعاً ومشادة مع الآخرين، وتخلق مشاكل ليس أوانها الآن، إذ نحن نتوقع أن تصيبنا تبعات ما جرى بالأمس، وأنت اليوم في صراع جديد أيضاً!!

ولكنّه كان على كل حال مظلوماً في قبضة الظالمين (وسواء كان مقصراً في المقدمات أم لا) فعلى موسى ﴿ أن يعينه وينصره ولا يتركه وحيداً في الميدان، فلمّا أراد أن يبطش بالذي هو عدو لهما صاح ذلك القبطي: ﴿ياهوسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس ويبدو من عملك هذا أنك لست إنساناً منصفاً ﴿إن تريد إلّا أن تكون جبّاراً في الأرض وما تريد أن تكون من المصلحين ﴾ .

وهذه العبارة تدلّ بوضوح على أنّ موسى على خان في نيّته الإصلاح من قبل، سواءً في قصر فرعون أو خارجه، ونقرأ في بعض الرّوايات أنّ موسى على كانت له مشادات كلامية مع فرعون في هذا الصدد، لذا فإن القبطي يقول لموسى: أنت كل يوم تريد أن تقتل إنساناً، فأيّ إصلاح هذا الذي تريده أنت؟! في حين أنّ موسى على لو كان يقتل هذا الجبار، لكان يخطو خطوة أخرى في طريق الإصلاح.

وعلى كل حال فإنّ موسى التفت إلى أن ما حدث بالأمس قد انتشر خبره، ومن أجل أن لا تتسع دائرة المشاكل لموسى فإنّه أمسك عن قتل الفرعوني في هذا اليوم.

ومن جهة أخرى فإنّ الأخبار وصلت إلى قصر فرعون فأحسّ فرعون ومن معه في القصر أنّ تكرار مثل هذه الحوادث بنذره بالخطر، فعقد جلسة شورى مع وزرائه وانتهى «مؤتمرهم» إلى أن يقتلوا موسى، وكان في القصر رجل له علاقة بموسى فمضى إليه وأخبره بالمؤامرة.. وكما يقول القرآن الكريم: ﴿وجا رجل من أقصا المدينة يسعى قال يا موسى إنّ الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إنّي لك من الناصعين ﴾.

١. «يستصرخ» مشتقة من مادة «الإستصراخ»، ومعناها الإستغاثة، ولكنّها في الأصل تعني الصياح أو طلب
 الصياح من الآخر، وهذا عادةً ملازم للإعانة.

يعتقد جماعة من المفسّرين أنّ هذه الجملة قالها الإسرائيلي لموسى، لأنّه ظن أنّ موسى يريد قتله، ولكن القرائن الكثيرة في الآية تنفي هذا الاحتمال!

وكان هذا الرجل متألماً من جرائم فرعون، وينتظر أن تقوم ثورة «إلهيّة» ضده فيشترك معها.

ويبدو أنّه كان له أمل كبير بموسى ﴿ إذ كان يتوسم في وجهه رجلاً ربّانياً صالحاً ثوريّاً، ولذلك فحين أحسّ بأنّ الخطر محدق بموسى أوصل نفسه بسرعة إليه وانقذه من مخالب الخطر، وسنرى بعدئذٍ أنّ هذا الرجل لم يكن في هذا الموقف فحسب سنداً وظهيراً لموسى، بل كان يعدّ عيناً لبنى إسرائيل في قصر فرعون في كثيرٍ من المواقف والأحداث.

أمًا موسى ﴿ فقد تلق الخبر من هذا الرجل بجدّية وقبل نصحه ووصيته في مغادرة المدينة ﴿فخرج هنها خانفاً يترقب﴾

و تضرع إلى الله بإخلاص وصفاء قلب ليدفع عنه شرّ القوم و ﴿قَالَ رَبُّ نَجَّني هِنَ القَّوْمِ الظالمين﴾.

فأنا أعلم يارب أنّهم ظلمة ولا يرحمون، وقد نهضت ـ دفاعاً عن المحرومين ـ بـوجه الظالمين، ولم آل جهداً ووسعاً في ردع الأشرار عن الاضرار بالطيبين، فأسألك ـ يـا ربي العظيم ـ أن تدفع عنى أذاهم وشرّهم.

ثمّ قرر موسى عن أن يتوجه إلى مدينة «مدين» التي كانت تقع جنوب الشام وشهال الحجاز، وكانت بعيدة عن سيطرة مصر والفراعنة. ولكنه شاب تربى في نعمةٍ ورفاهٍ ويتّجه إلى سفرٍ لم يسبق له في عمره أن يسافر إليه، فلا زاد ولا متاع ولا صديق ولا راحلة ولا دليل، وكان قلقاً خائفاً على نفسه، فلعل أصحاب فرعون سيدركونه قبل أن يصل إلى هدفه «مدين» ويأسرونه ثمّ يقتلونه.. فلا عجب أن يظل مضطرب البال!

أجل، إنّ على موسى في أن يجتاز مرحلة صعبة جدّاً، وأن يتخلص من الفخ الذي ضربه فرعون وجماعته حوله ليصطادوه، ليستقرّ أخيراً إلى جانب المستضعفين ويشاطرهم آلامهم بأحاسيسه وعواطفه، وأن يتهيأ لنهضة إلهية لصالحهم وضد المستكبرين. إلّا أنّه كان لديه في هذا الطريق وعواطفه رأس مال كبير وكثير لا ينفد أبداً، وهو الإيمان بالله والتوكل عليه، لذا لم يكترث بأي شيء وواصل السير... ﴿ ولمّا توجّه تلقاء مدين قال عسى ربّي أن يهديني سواء السبيل﴾ (

8003

 <sup>«</sup>تلقاء» مصدر أو اسم مكان، ومعناه هنا: الجهة والصوب الذي قصده.

#### الآيات

وَلَمَّاوَرَدُ مَا ءَ مَذَيْنَ وَجَدَعَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ بَسْفُونَ وَوَجَدَمِن دُونِهِمُ اَمْرَأْتَ يَنِ تَذُودِانِ قَالَ مَا خَطَبُكُما قَالَتَ الانسَقِى حَتَى يُصْدِرَ الرَّعَ آءً وَأَبُونَا شَيْعُ عَيِيرٌ الْآَثُ فَاسَقَىٰ لَهُ مَا ثُمَّ فَوَلِّي إِلَى الظِلْ فَقَالَ رَبِ إِنِي لِمَا أَنَزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ اللَّهُ فَاءَ تَهُ إِحْدَلَهُ مَا تَمْشِى عَلَى اسْتِحْيا إِفَالَتْ إِنَ لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ اللَّهُ فَعَلَا اللَّهُ فَا عَنْهُ إِحْدَلَهُ مَا تَمْشِى عَلَى اسْتِحْيا إِفَالَتْ إِنَ لَهُ الْمَعْوَلَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَمَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَا حَاءَهُ، وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَعَفَّ أَعْوَتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّوْلِينِينَ اللَّهُ الْمَا عَلَيْهِ اللَّهُ الْمَا عَلَيْهِ اللَّهُ الْمَالِينِ اللَّهُ الْمَا عَلَيْهِ اللَّهُ الْمَالِينِ اللَّهُ الْمَالِينِ اللَّهُ الْمَالِينِ اللَّهُ الْمُعْوِلَةُ اللَّهُ الْمَالِينِ اللَّهُ الْمُعَلِّيةِ الْمَالِينَ الْمُعَالِيلِينَ الْمَالِينَ الْمُعْلِيلِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِيلِينَ الْمُعْلِيلِينَ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِيلِينَ الْمُنْ الْمُعْمَالِيلِينَ الْمُنْ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُعْلِيمِينَ الْمُنْ الْمَالِيلُ الْمُؤْمِلُ الْمَالِيلِيلُولُ الْمَالُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْمَى الْمُعْلِيمِينَ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِدِ الطَّيْلِينَ الْمُؤْمِلُهُ الْمُلُهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِينَ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِدِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِينَ الْمُؤْمِلُ الْمُلْمِلْ الْمُؤْمِلُ الْمُع

### التفسير

### عملُ صالع يفتع لموسى أبواب الفير:

نواجه هنا المقطع الخامس من هذه القصّة، وهي قـضيّة ورود صوسىٰ إلى مـدينة مدين.

هذا الشاب الطاهر الذي لا يغش أحداً أمضى عدّة أيّام في الطريق، الطريق التي لم يتعود المسير فيها من قبل أبداً، ولم يكن له بها معرفة، وكها يقول بعضهم: اضطر موسى إلى أن يمشي في هذا الطريق حافياً، وقيل: إنّه قطع الطريق في ثمانية أيّام، حتى لتي ما لتي من النصب والتعب، وورمت قدماه من كثرة المشي.

وكان يقتات من نبات الأرض وأوراق الشجر دفعاً لجوعه، وليس له أمام مشاكل الطريق وأتعابه إلاّ قلبه المطمئن بلطف الله الذي خلّصه من مخالب الفراعنة.

وبدأت معالم «مدين» تلوح له من بعيد شيئاً فشيئاً، وأخذ قلبه يهدأ ويأنس لاقترابه من المدينة، ولما اقترب ثم عرف بسرعة أنهم أصحاب أغنام وأنعام يجتمعون حول الآبار ليسقوا أنعامهم وأغنامهم.

يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿ولمّا وردها، مدين وجد عليه لَمَّةَ من الناس يسقون ووجد من دونهم لمرأتين تذودان ﴾ `.

فحركه هذا المشهد... حفنة من الشبان الغلاظ يملأون الماء ويسقون الأغنام، ولا يفسحون الجال لأحد حتى يفرغوا من أمرهم.. بينا هناك امرأتان تجلسان في زاوية بعيدة عنهم، وعليهم آثار العفّة والشرف، جاء إليها موسى اليسالها عن سبب جلوسها هناك و ﴿قال ما خطبكما ﴾ .

وَلِمَ لا تتقدمان وتسقيان الأغنام؟!

لم يرق لموسى أن يرى هذا الظلم، وعدم العدالة وعدم رعاية المظلومين، وهو يريد أن يدخل مدينة مدين، فلم يتحمل ذلك كله، فهو المدافع عن المحرومين ومن أجلهم ضرب قصر فرعون ونعمته عرض الحائط وخرج من وطنه، فهو لا يستطيع أن يسترك طريقته وسيرته وأن يسكت أمام الجائرين الذين لا ينصفون المظلوم!

فقالت البنتان: إنّها تنتظران تفرق الناس وأن يستي هؤلاء الرعاة أغـنامهم: ﴿قَـالِتَا لا نسقى حتى يصدرالرّعا.﴾ "

ومن أجل أن لا يسأل موسى: أليس لكما أب؟ ولماذا رضي بارسال بناته للستي مكانه، أضافتا مكملتين كلامهما ﴿وأبونا هُيخ كبير﴾ فلا هو يستطيع أن يستي الأغنام، وليس عندنا أخ يعينه على الأمر فلا حيلة لنا إلّا أن نؤدّي نحن هذا الدور.

فتأثر موسى ﴿ من سهاعه حديثهما بشدّة، فأي أناس هؤلاء لا ينصفون المظلوم، ولا هم لهم غير أنفسهم.

فتقدم وأخذ الدلو وألقاها في البئر.. يقال: إنَّ هذه الدلو كان يجتمع عليها عدَّة نفر ليخرجوها بعد امتلائها من الماء، إلَّا أنَّ موسى ﴿ استخرجها بقوته وشكيمته وهمّته بنفسه دون أن يعينه أحد ﴿فسقى لهما﴾ أغنامها.

ويقال: إنَّ موسى ﴿ حين اقترب من البنر لام الرعاء، قال: أي أناس أنتم لاهم لكم إلا أنفسكم! وهاتان البنتان جالستان؟! ففسحوا له المجال وقالوا له: هلم واملاً الدلو، وكانوا

١. «تذودان» منتقة من «ذود» على زنة «زرد» ومعناها المنع، فهما إذاً كانتا تذودان أغنامهما لئبلا تبختلط بالأغنام الأخرى.
 ٢. ما خطبكما: أي ما شأنكما وما شغلكما هنا؟!

٣. «يصدر» مأخوذ من مادة «صدر» ومعناه الخروج من الماء، «والرعاء» جمع راعٍ، وهو سائس الغنم.

يعلمون أن هذه الدلو حين تمتليء لا يستخرجها إلَّا عشرة أنفار من البئر.

ولكن موسى ﴿ بالرغم من تعب السير في الطريق والجوع ملاً الدلو وسحبها بمنفسه وسق أغنام المرأتان جميعها.. ﴿ ثُمّ تُولَّى إلى الطّلّ فقال ربّ إنّي لها أنزلت إليّ هن خيرٍ فقير ﴾..

أجل.. إنّه متعب وجائع، ولا أحد يعرفه في هذه المدينة، فهو غريب، وفي الوقت ذاته كان مؤدباً وإذا دعا الله فلا يقول: ربّ إنيّ أريد كذا وكذا، بل يقول: ﴿ربّ لِنّي لما أنزلت لِلي من خير فقير﴾ أي إنّه يكشف عن حاجته فحسب، ويترك الباقي إلى لطف الله سبحانه.

لكن هلم إلى العمل الصالح، فكم له من أثر محمود! وكم له من بركات عجيبة! خطوة نحو الله ملءُ دلوٍ من أجل إنصاف المظلومين، فتح لموسى فصلاً جديداً، وهيأ له من عالم عجيب من البركات المادية والمعنوية.. ووجد ضالته التي ينبغي أن يبحث عنها سنين طوالاً.

وبداية هذا الفصل عندما جاءته احدى البنتين تخطو بخطوات ملؤها الحياء والعفة ويظهر منها أنّها تستحي من الكلام مع شاب غريب: رجوعها إليه بهذه السرعة على غير ما اعتادتا عليه، فقصتا عليه الخبر، فأرسل خلفه ﴿فجاءته إحداهما تمشي على استحيا. ﴾ فلم تزد على أن ﴿قالت إن أبى يدعوك ليجزيك أجرها سقيت لنا ﴾.

فلمع في قلبه إشراق من الأمل، وكأنّه أحس بأنّ واقعة مهمّة تنتظره وسيواجه رجلاً كبيراً!.. رجلاً عارفاً بالحق وغير مستعد أن يترك أي عمل حتى لوكان مل، الدلو أن يجزيه عليه، هذا الرجل ينبغي أن يكون انساناً نموذجياً ورجلاً سهاوياً وإلهيّاً.. ربّاه.. ما أروعها من فرصة.

أجل، لم يكن ذلك الشخص الكبير سوى «شعيب» النّبي الذي كان يدعو الناس لسنين طوال نحو الله، كان مثلاً لمن يعرف الحق ويطلب الحق، واليوم إذ تعود بنتاه بسرعة يبحث عن السبب، وحين يعرف الأمر يقرر أن يؤدّي ما عليه من الحق لهذا الشاب كائناً من كان.

تحرك موسى بين ووصل منزل شعيب، وطبقاً لبعض الروايات، فإنّ البنت كانت تسير أمام موسى لتدله على الطريق، إلّا أنّ الهواء كان يحرّك ثيابها وربّما انكشف ثـوبها عـنها، ولكن موسى لما عنده من عقّة وحياء طلب منها أن تمشي خلفه وأن يسير أمامها، فإذا ما وصلا إلى مفترق طرق تدله و تخبره من أي طريق يمضي إلى دار أبيها شعيب؛

١. انظر: تفسير روحالجنان، ذيل الآيات مورد البحث.

دخل موسى على منزل شعيب على المنزل الذي يسطع منه نور النبوّة.. وتشع فيه الروحانية من كل مكان.. وإذا شيخ وقور يجلس ناحيةً من المنزل يسرحب بقدوم موسى الله ويسأله:

من أين جئت؟! وما عملك؟! وما تصنع في هذه المدينة. وما مرادك وهدفك هنا؟! ولم أراك وحيداً؟!

وأسئلة من هذا القبيل.

يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿فَلَمَّا جَاءُ وَقَعَنَ عَلَيْهِ القَصْصَ قَالَ لا تَحْفُ نَجُوتُ عِنْ القَوْمِ الظالمين ﴾ فأرضنا بعيدة عن سيطرتهم وسطوتهم ولا تصل أيديهم إلينا، فلا تنقلق ولا تشعر نفسك الوحشة، فأنت في مكان آمن ولا تفكر بالغربة، فكل شيء بلطف الله سيتيسر لك!..

فالتفت موسى إلى أنّه وجد استاذاً عظيماً.. تنبع من جوانبه عسيون العملم والمعرفة والتقوى، وتغمر وجوده الروحانيّة.. ويمكن أن يروى ظمأه مند.

كما أحسّ شعيب أنّه عثر على تلميذ جدير ولائق، وفيه إستعداد لأن يتلتى عــلومه وينقل إليه تجارب العمر!

أجل. كما أنَّ موسىٰ شعر باللذة حين وجد أستاذاً عظيماً... كذلك أحس شعيب بالفرح والسرور حين عثر على تلميذ مثل موسى.

#### بحثان

### ۱۔ أين كانت مدين١٢

«مدين»: اسم مدينة كان يقطنها «شعيب » وقبيلته، هذه المدينة كانت تقع في شرق خليج العقبة [وشمال الحجاز وجنوب الشامات] وأهلها من أبناء إسماعيل «الذبيح» ابن إبراهيم الخليل الخليل وكانت لهم تجارة مع مصر وفلسطين ولبنان.

أمّا اليوم فيطلق على «مدين» اسم «معان».

كما أنّ بعضاً من المفسّرين يعتقدون أنّ مدين اسم لجماعة كانت تعيش ما بين خليج

العقبة وجبل سينا المعروف بطور سيناء، وجاء اسمها في التوراة بـ «مديان» أيضاً `.

كما يرى البعض: إنّ أساس تسمية هذه المدينة «بمدين» هو لأنّ أحد أبناء إبراهيم الخليل اسمه «مدين» كان يعيش في هذه المدينة `

وفي الوقت الحاضر يبدو في الخرائط الجغرافية للأردن أنّ إحــدى مــدنها في الجــنوب الغربي منها، واسمها «معان» تحمل الأوصاف ذاتها التيكانت في مدين.. و تنطبق عليها تماماً.

#### ٢ـ دروس كثيرة تومي بالعبر

في هذا القسم من قصّة موسى ﷺ دروس كثيرة توحى بالعبر:

 أ) إنّ أنبياء الله هم حماة المظلومين دائماً، فموسى سواءً كان في مصر أو كان في مدين كان يسيئهُ أن يرى ظلماً وتجاوزاً على حقوق الآخرين، وكان ينهض لنصرة المظلوم.. ولم لا يكون كذلك، وأحد أهداف بعثة الأنبياء نصرة المظلوم.

ب) أداء عمل صغير لله له بركات كثيرة!

لم يفعل موسى سوى أنّه جلب دلواً من الماء وستى الأغنام للبنتين. ولم يكن له هدف سوى مرضاة الله الخالق سبحانه!

ولكن كم كان لهذا العمل الصغير من خير وبركة؟! لأنّه صار سبباً لأن يصل إلى منزل شعيب نبي الله، وأن يتخلّص من الغربة، وأن يجد مأوى يطمئن إليه، وصار من نصيبه الأكل الهنيء والثياب والزوجة الصالحة، وأهم من كل ذلك. إنّه وصل إلى شعيب، ذلك الشيخ الكبير الذي يتمتع بضمير حي وله دين ساوي، فعاش معه عشر سنين وأصبح مهيأً لقيادة الأمة في ذلك الوقت.

ح) إنّ رجال الله لا يتركون أي عمل سدىً ـ وخاصّة ما يعمله الخــلصون ـ دون أن يؤدوا أجره.. ولهذه السبب فإنّ شعيباً حين بلغه ما قدمه موسى الله من عمل ـ وهو شاب لم يكن معروفاً هناك ـ لم يقرّ حتى أرسل خلفه ليعطيه أجره.

د) وهذه المسألة تثير الإنتباه، وهي أنّ موسىٰ كان يذكر الله داغاً، ويطلب منه العون في
 كل أمر، يوكل حل مشاكله إليه.

١. راجع أعلام القرآن، ص ٥٧٣. ٢. راجع تفسير روح المعاني، ج ٢٠، ص ٥١.

فحين قتل القبطي وعرف أنّه «ترك الأولى» استغفر ربّه فوراً و﴿قال رَبِّ لِنَّمِي ظلمتُ نفسي فاغفرلي﴾.

وحين خرج من مصر سأل الله أن يحفظه و ﴿قال رَبُّ نَجْنِي مِنَ القَوْمِ الظَّالَمِينَ ﴾. وحين وصل أرض مدين ﴿قال عسى ربِّي أن يهديني سوا. السبيل! ﴾.

وحين ستى أغنام «شعيب» وتولى إلى الظل دعا ربّه و﴿قَالَ رَبِّ لِنِّي لَهَا لَنَوْلُكَ لِلنَّيْ مِنْ خيرِفقير﴾.

وهذا الدعاء الأخير \_خاصة \_الذي دعا به في وقت تحوط فيه الأزمات وهو في أشدّ الحاجات، دعا به وهو في غاية التأدب والخشوع، ولم يسأل الله أن يحقق له ما يحتاج، بل سأل المزيد وقال: ﴿رَبِ لِنِي لَمَا لَنَوْلُتُ إِلَيْ مِنْ خِيرٍ فَقِيرٍ ﴾.

#### الآيات

قَالَتَ إِحْدَنَهُمَا يَتَأْبِ اَسْتَغْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اَسْتَغْجَرْتَ الْقَوِيُ الْأَمِينُ ﴿ فَالَ الْ اللّهُ عَلَى الْمَانَى حِجَجٌ فَإِنْ إِنْ اللّهُ الْمَانَى حِجَجٌ فَإِنْ إِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللللل

### التفسير

#### موسىٰ فىدار شعيب:

هذا هو المقطع السادس من قصّة حياة موسى ﴿ المثيرة، جاء موسى إلى منزل شعيب، منزل قرويٌ بسيط، منزل نظيف ومليء بالروحيّة العالية، وبعد أن قصّ عليه قصّته، بادرت إحدى بنتي شعيب بالقول \_ وبعبارة موجزة \_ : إنّني أقترح أن تستأجره لحفظ الأغنام ورعايتها: و ﴿قالت لحداهما يا أبت لستأجره إنّ خير من لستأجرت القويُّ الأمين﴾.

هذه البنت التي تربّت في حجر النّبي الكبير، ينبغي أن تتحدث بمثل هذا الحديث الوجيز الكريم، وأن تؤدّى الكلام حقّه بأقلّ العبارات.

تُرى من أين عرفت هذه البنت أنّ هذا الشاب قويُّ وأمين أيضاً؟ مع أنّها لم تره إلّا لأوّل مرّة على البئر، ولم تتّضح لها سوابق حياته!

والجواب على هذا السؤال واضح وجليّ... إذ لاحظت قوته وهو يُنحيّ الرعاء عن البئر ويملأ القربة الثقيلة لوحده ويطالب بحق المظلوم، وأمّا أمانته وصدقه فقد اتّضحا لها منذ أن سارت أمامه إلى بيت أبيها، فطلب منها أن تتأخر ويتقدمها، لئلا تضرب الريح ثيابها!.

أضف إلى ذلك... من خلال نقله قصته لشعيب فقد اتّضحت قوته في دفعه القبطي عن

الإسرائيلي وقتله إيّاه بضربة واحدة... وأمانته وصدقه... في عدم مساومته الجبابرة.

فرضي شعيب التراح ابنته، و توجه إلى موسى و ﴿قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ لُنكِعِكَ إِحمدى اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى على أَنْ لَنكِعِكَ إِحمدي اللَّهِ وَقَالَ أِنِّي اللَّهِ عَلَى الْمُعْنَ عَنْدُكُ ﴾ [البنتي هاتين على أَنْ تأجرني ثهاني حجج ﴾ ثمّ أضاف قائلاً: ﴿قَانَ لُنهُمْتُ عَشْراً فَهِنَ عَنْدُكُ ﴾ [

وعلى كل حال، فلا أريد إبذاءك ﴿وها أريد أن أشق عليك ستجدني إن شاء الله من الصالحين ﴾.

فأنّا ألتزم بالعهد والميثاق وأفي بما نتعاقد عليه، ولا أشدّد عليك في الأمور، وأتعامل معك معاملة حسنة وصالحة... إن شاء الله.

ومن خلال هذا الإقتراح هناك أسئلة كثيرة حول الزواج من ابنة شعيب والمهر وسائر الخصوصيات، وسنبحث عنها في البحوث القادمة إن شاء الله.

واستجابة لهذا القرار والعقد الذي أنشأه شعيب مع موسى ... وافق موسى و ﴿قَالَ ذَلْكَ بِينِي وَبِينِكِ ﴾.

ثمّ أردف مضيفاً بالقول: ﴿أَيِّهَا للأجلين قضيت فلا عدوان عليّ ﴾ أي سواءً قضيت عشر سنين أو ثماني سنين «حجج» فلا عدوان عليّ.

ومن أجل استحكام العقد بينهما جعل موسى الله كفيلاً وقال: ﴿وَاللَّهُ عَلَى هَا نَقُولُ وَكِيلِ!﴾.

وبهذه البساطة أصبح موسى صهراً لشعيب على إينته.

#### بحوث

### ١\_ شرطان أساسيان للإدارة الصميمة

في العبارة القصيرة التي وردت في الآيات المتقدمة على لسان بنت شعيب في شأن استئجار موسى، كان من أهم الشروط وأكثرها أصالةً شرطان لخصًا في «القوّة» و «الأمانة». ومن البديهي أنّ القوّة المذكورة - آنفاً -ليس المراد منها قوّة الجسم فحسب، بل القدرة على تحمّل المسؤولية أيضاً.

ا. هذا المضمون نفسه ورد في رواية منقولة في تفسير علي بن إبراهيم، ج ١، ص ١٣٨، فقال لها شعيب: أمّا قوته فقد عرفتينه إنّه يستقى الدلو وحده، فبم عرفت أمانته؟ فقالت: «إنّه لمّا قال لي تأخري عنّي ودليني على الطريق فإنّا من قوم لا ينظرون في أدبار النساء عرفت أنّه ليس من الذين ينظرون أعجاز النساء فهذه أمانته».

فالطبيب «القوي الأمين» هو الطبيب الذي له معرفة جيدة وكافية في عمله، وله تسلّط عليه أيضاً.

والمدير القوى هو الذي يعرف «أصول الإدارة» ويعرف الأهداف المطلوبة.. وله تسلط في وضع الخطط و«البرامج»، وله سهم وافر في الإبتكار وتنظيم الأعمال.. ويعبي القوى في سبيل الوصول للهدف المعين.

وفي الوقت ذاته يكون مشفقاً وناصحاً وأميناً وصادقاً في العمل.

والأشخاص الذين يقنعون في تحمل المسؤولية وجود الأمانة والطهارة فحسب، همم مخطئون بمقدار خطأ من يعتمد على سمة التخصص والعلم فحسب.

فالمتخصصون الخونة والعلماء المنحرفون يضربون ضربتهم كما يضربها المخلصون الذين لاحظ لهم من الإطلاع والمهارة في العمل.

وإذا أردنا أن نخرّب دولةٍ ما فينبغي أن نوكل الأمور إلى إحدى هاتين الطائفتين..إلى مدراء خائنين لـ«الأمانة»، إلى المخلصين الذين لاحظ لهم من العلم والإدارة والنستيجة واحدة.

إنّ منطق الإسلام هو أن يوكل كل عمل إلى شخص قوي أمين مقتدر، ليصل نظام المجتمع إلى الكمال، وإذا ما تأمّلنا في سبب زوال الحكومات في طول التاريخ، وفكّرنا في الأمر، وجدنا العامل الأصلي هو إيكال الأمر إلى إحدى هاتين الطائفتين اللتين تكلمنا عنها آنفاً. ومن الطريف أنّ منهج الإسلام في جميع الأمور أنّه يقرن «العلم مع التقوى» جنباً إلى حنب.

فرجع التقليد لابد أن يكون «مجتهداً عادلاً» والقاضي وكذلك القائد يجب أن يكون «مجتهداً عادلاً».. وبالطبع فإن شروطاً أخرى ينبغي توفرها أيضاً. ولكن أساس هذه الشروط جميعاً شرطان هما «العلم المقترن بالتقوى والعدل».

#### ٢\_ اسئلة عن زواج موسى من بنت شعيب!

ذكرنا \_ آنفاً \_أنّ الآيات المتقدمة تحمل بين ثنايها أسئلة متعددة، وعلينا أن نجيب عليها ولو باختصار:

أ) هل يجوز من الناحية الشرعية والفقهية، أن تكون الزوجة غير معلومة، بل يقال عند إجراء صيغة العقد «أزوجك إحدى البنتين مثلاً»؟

والجواب: ليس من المعلوم أنّ العبارة السابقة وأنكحك إحدى لبنتي هاتين و ذكرت عند إجراء صيغة العقد... بل الظاهر أنّه جرى كلام ومقدمات للعقد والزواج، وبعد موافقة موسى على الزواج، ثمّ تجري صيغة العقد على واحدة بعينها.

ب النقصان والتمام؟! هل يمكن أن يكون المهر مجهولاً، أو مردداً بين النقصان والتمام؟!

والجواب: يفهم من لغة الآية أنّ المهر الواقعي كان ثماني سنوات خدمة. أمّا السنتان الأخريان فموكلتان لرغبة موسى، أن شاء أدّاهما، وإلّا فلا!

ج) وهل يجوز أساساً أن يكون المهر «خدمة وعملاً»؟!

وكيف يمكن الزواج من امرأة على هذا المهر والدخول بها، والمهر بعد لم يتمّ، ولا يمكن إتمامه في مكان واحد!

والجواب: إنّه لا دليل على عدم جوازمثل هذا المهر. بل إطلاقات الأدلة على المهر في شريعتنا ــأيضاً ــتشمل كل شيء ذي قيمة!

كما أنّه لا يلزم أداء المهر في مكان واحد، بل يكفي أن يكون في ذمّة الرجل، والمرأة مالكة 4.

وأصل السلامة والإستصحاب يقضيان أنّ هذا الرجل يحيا مدّةً ويستطيع أداء هــذا المهر.

د) أساساً كيف يمكن جعل الخدمة للأب مهراً للبنت؟! فهل المرأة بضاعة تباع في مقابل الخدمة أ؟!

والجواب: لا شكّ أن شعيباً كان يحرز رضا ابنته على مثل هذا المهر، ولديه وكالة منها على هذا العقد، وبتعبير آخر: إنّ المالك الأصلي لما في ذمّة صوسى، هــي رُوجــته «بــنت شعيب».

ولكن... حيث إنّهم كانوا يعيشون في بيت واحد وفي غاية الصفاء والنقاء، ولم تكن بينهم فرقة وانفصال «كما هي الحال بالنسبة إلى كثير من الأسر القروية القديمة التي تبدو حياتها منسجمة تمام الإنسجام» فلم تكن هذه المسألة \_مسألة أداء الدين \_محل بحث ولا كيف يوفى المهر.

١. قال المحقق الحلي في الشرائع «يصح العقد على منفعة كتعليم الصنعة والسورة من القرآن وكال عدمل محلل، وعلى إجارة الزوج نفسه مدّة معينة» ويضيف الفقيه الكبير الشيخ محمّد حسن صاحب الجواهر بعد ذكر تلك العبارة قوله: «وفاقاً للمشهور»، جواهر الكلام، ج ٣١. ص ٤.

المهم هنا أن المالك للمهر البنت وحدها لا الأب، والخدمات التي قدمها موسى كانت في هذا السبيل أيضاً.

ها كان مهر بنت شعيب مهراً ثقيلاً نسبياً ـ لاتنا إذا أردنا أن نلاحظ أجرة العامل العادي خلال شهر ثمّ خلال سنة، وبعد ئذٍ نضاعف ذلك الأجر إلى ثماني مرات فسيكون مبلغاً كثيراً جدّاً.

الجواب: أولاً لم يكن هذا الزواج زواجاً بسيطاً، بلكان مقدمة لبقاء موسى عند «شعيب» متبعاً شاكلته ومذهبه، ومقدمة لأن يدرس موسى في جامعة علمية كبرى خلال هذه الفترة الطويلة، والله العالم كم تعلم موسى من «شيخ مدين» في هذه المدة من أمور؟!

ثمّ بعد ذلك كله، لو قلنا: إنّ هذه المدة الطويلة كان يقضيها موسى في خدمة شعيب، فني مقابل ذلك سيؤمن له شعيب مصرفه ونفقات زوجه من هذا الطريق أيضاً.. فإذا جردنا مصرف موسى ونفقاته من أجرة عمله لم يكن المهر غالياً ـ بل سيبتى مبلغ زهيد وخفيف!..

### ٣- اقتراع الأب للبنت على امْتيار البعل

يستفاد ضمناً من هذه القصّة أنّ ما يشيع في عصرنا من أنّ افتراح الأب على اختيار البعل لابنته أمر مصيب، لا مانع منه وليس معيباً، فإذا وجد الأب شخصاً لائقاً وجديراً، فله الحق أن يقترح عليه الزواج من ابنته، كما فعل شعيب في مع موسى في شأن ابنته الإواج منها.

#### ٤\_ إسما ابنتى شعيب

ذكر المفسّرون إسهاء ابنتي شعيب وهما واحدة «صفورة» أو «صفورا» وهي التي تزوجت من موسى ﴿ ، أمّا الثّانية فاسمها «ليا» .

8DC3

فَلَمَّا فَضَىٰمُوسَى الْأَجَلُ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَ انَسَى مِن جَانِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ الْمُعُورِ الْبَيْ الْمَعُ الْمَالَكُمْ مِنْهَا فِي عَبَرِ أَوْ حَذَوَةٍ مِن النَّارِ لَعَلَكُمْ مَنْهَا فُودِي مِن شَطِي الْوَادِ الْأَيْسَ فِي الْمُقْعَةِ الْمُسْرَكَةِ تَصْطَلُوك ﴿ أَنَّ الْمَهُ الْوَدِي مِن شَطِي الْوَادِ الْأَيْسَ فِي الْمُقْعَةِ الْمُسْرَكَة مَن الشَّيْ حَرَةِ أَن يَسْمُوسَى إِنِي الْمُسْرَكِ الْمَالَةُ مُرَبُ الْعَلَمِين الْمَعْمِين أَنْ اللَّهُ مَن الشَّعَرَة الْمُسْرَقِ وَالْمَلُكُ عَلَيْ اللَّهُ مَن الْمَرْمِين الْمَعْمِين الْمَعْمِين الْمَعْمِين الْمَعْمِين اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الرَّهْ مِن اللَّهُ مِن الرَّهْ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الرَّهْ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الرَّهْ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللْمُن اللَّهُ مِن اللْمُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّه

# التفسير

# الشِّرارة الأولىٰ للومي:

نصل الآن \_إلى المقطع السابع \_ من هذه القصّة..

لا يعلم أحد ـ بدّقة ـ ما جرى على موسى في سنواته العشر مع شعيب '، ولاشكّ أنّ هذه

١. يظهر من الرّوايات الإسلامية أنّ موسى ينيّ عمل مع شعيب عشر سنوات، وهذا الموضوع مـوجود فـي
 كتاب وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٣٤ (كتاب النكاح، أبواب المهور، الباب ٢٢، ح ٤.

السنوات العشر كانت من أفضل سنوات العمر لموسى في سنوات عذبة همادئة، سمنوات هيأته للمسؤولية الكبري.

في الحقيقة كان من الضروري أن يقطع موسى ﴿ مرحلة عشر سنين من عمره في العربة إلى جانب النّبي العظيم شعيب، وأن يكون راعياً لغنمه؛ ليغسل نفسه ممّا تطبّعت عليه من قبل أو ما قد أثرت عليه حياة القصر من خلق وسجية.

كان على موسى ﴿ أَن يعيش إلى جوار سكنة الأكواخ فترةً ليعرف همومهم و آلامهم، وأن يتهيأ لمواجهة سكنة القصور.

ومن جهة أخرى كان موسى بحاجة إلى زمن طويل ليفكر في أسرار الخلق وعالم الوجود وبناء شخصيته. فأيُّ مكان أفضل له من صحراء مدين، وأفضل من بيت شعيب؟!.

إنَّ مسؤولية نبي من أولي العزم، ليست بسيطة حتى يمكن لكل فرد أن يتحملها، بل يمكن أن يقال: إنَّ مسؤولية موسى ﴿ بعد مسؤولية النّبي محمّد ﷺ من بين الأنبياء جميعاً، كانت أثقل وأهم، بالنظر لمواجهته الجبابرة على الأرض، وتخليص أمّة من أسرهم، وغسل آثار الأسر الثقافي من أدمغتهم.

نقرأ في «التوراة» وفي بعض الروايات الإسلامية \_ أيضاً \_ أنّ شعيباً قرر تكريماً لأتعاب موسى وجهوده معه أن يهب له ما تلده الأغنام في علائم خاصة، فاتفق أن ولدت جميع الأغنام أو أغلبها \_ في السنة الذي ودّع فيها موسى شعيباً \_ أو لادها بتلك العلائم التي قررها شعيب \، وقدمها شعيب مع كامل الرغبة إلى موسى.

ومن البديهي أنّ موسى ﷺ لا يقنع في قضاء جميع عمره برعي الغنم، وإن كان وجود «شعيب» إلى جانبه يعدّ غنيمة كبرى.

فعليه أن ينهض إلى نصرة قومه، وأن يخلصهم من قيود الأسر، وينقذهم من حمالة الجهل وعدم المعرفة.

وعليه أن ينهي وجودالظلمة وحكام الجور في مصر، وأن يحطّم الأصنام، وأن يجـد المظلومون العزة بالله معه، هذا الإحساس كان يدفع موسى للسفر إلى قومه.

وأخيراً جمع موسى أثاثه ومناعه وأغنامه وتهيأ للسفر.

ويستفاد ضمناً من التعبير بـ «الأهـل» التي وردت في آيـات كـثيرة في القـرآن أنّ

١. راجع أعلام القرآن، ص ٤٠٩.

موسى سُنِ كَانَ عنده هناك غير زوجته ولدُّ أو أولاد، كها تؤيد الرَّوايات الإسلامية هـذا المضمون، وكما صرَّح بهذا المعنى في «التوراة» في سفر الخروج، وإضافةً إلى كل ذلك فإنّ زوجته كانت حاملاً أيضاً.

وعند عودته من مدين إلى وطنه أضاع الطريق، ولئلا يقع أسيراً بيد الظلمة من أهل الشام اختار طريقاً غير مطروق.

وعلى كل حال فإنّ القرآن يقول في أوّل من آية هذا المقطع: ﴿فَلَمَّا قَضَى موسى الأجل وسار بأهله لنس من جانب الطّور ناراً ﴾ ثمّ التفت إلى أهله و ﴿قَالَ الْهله لمكثوا إنّي آنست ناراً لعلّي آتيكم منها بخير أو جذوة من النّار لعلّكم تصطلون ﴾ أي (تتدفؤون).

«آنست»: مشتقّة من مادة «إيناس» ومعناها المشاهدة والرؤية المقترنة بالهدوء والراحة. «جذوة» هي القطعة من النّار، وقال بعضهم: بل هي القطعة الكبيرة من الحطب.

ويستفاد من قوله ﴿لعلَي آليكم هنها بخبر﴾ أنّه كان أضاع الطريق، كما يستفاد من جملة ﴿لعلَكم تصطلون﴾ أن الوقت كان ليلاً بارداً.

ولم يرد في الآية كلامٌ عن حالة زوجة موسى، ولكن المشهور أنّها كانت حاملًا ـكـــا فيكثير من التفاسير والرّوايات ــوكانت تلك اللحظة قــد أحسّت بــالطلق وألم الولادة.. وكان موسى قلقاً لحالها أيضاً.

﴿ فَلَمَّا لَنَاهِا﴾ أي أتى النّار التي آنسها ورآها، وجدها ناراً لاكمثل النيران الأخر فهي غير مقترنة بالحرارة والحريق، بل هي قطعة من النور والصفاء، فتعجب موسى من ذلك ﴿ نودي هن شاطى، الواد الأيهن في البقعة الهباركة هن الشّجرة أن يا موسى إنّا الله ربّ العالمين ﴾.

«الشاطيء» معناه الساحل.

و «الوادي» معناه الطريق بين الجبلين، أو بمر السيول.

و «الأيمن» مشتق من «اليمين» خلاف اليسار، وهو صفة للوادي.

و«البقعة» القطعة من الأرض المعروفة الأطراف.

ولا شك أنّ الله سبحانه قادر على أن يجعل الأمواج الصوتية في كل شيء، فأوجد في الوادي شجرة ليكلّم موسى... وموسى بشر له جسم وأذنان ولابدٌ له ليسمع الكلام من أمواج صوتية... وطبيعي أنّ كثيراً من الأنبياء كان الوحي بالنسبة لهم إلهاماً داخلياً.

وأحياناً يرون ما يوحى إليهم في «النوم» كما كان الوحي يأتيهم. أحياناً \_عن طريق سماع الأمواج الصوتية.

وعلى كل حال فلا مجال للتوهم بأنَّ الله جسم، تعالى الله عن ذلك.

وفي بعض الرّوايات ورد أن موسى على حين اقترب من النّار، دقق النظر فلاحظ أنّ النّار تخرج من غصن أخضر و تضيء و تزداد لحظة بعد لحظة و تبدو أجمل، فانحنى موسى وفي يده غصن يابس ليوقده من النّار، فجاءت النّار من ذلك الغصن الأخصر إليه فاستوحش ورجع إلى الوراء من ثمّ رجع إليها ليأخذ منها قبساً فأتته ثانية من وهكذا مرّة يتجه بنفسه إليها ومرّة تتجه النّار إليه، وإذا النداء والبشارة بالوحى إليه من قبل الله سبحانه.

ومن هنا ومع ملاحظة قرائن لا تقبل الإنكار اتّضح لموسى ﴿ أَنَّ هذا النداء هو نداء إلهي لا غير.

ومع الإلتفات إلى أنّ موسى ﴿ سيتحمل مسؤولية عظيمة وثقيلة.. فينبغي أن تكون عنده معاجز عظيمة من قبل الله تعالى مناسبة لمقامه النبوي، وقد أشارت الآيات إلى قسمين مهمين من هذه المعاجز؛

الأُولَىٰ قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ لَلْقَ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَزَّ كَأَنَّهَا جَانُ وَلَى هَدَبِرا وَلَم يعقّب ﴾

ويوم اختار موسى ﴿ هذه العصا ليتوكأ عليها للاستراحة، ويهشُّ بهـا عـلى غـنمه، ويرمي لها بهذه العصا أوراق الأشجار، لم يكن يعتقد أنَّ في داخلها هذه القدرة العـظيمة المودعة من قبل الله. وأنَّ هذه العصا البسيطة ستهز قصور الظالمين، وهكذا هي موجودات العالم، نتصور أنّها لا شيء، لكن لها استعدادات عظيمة مودعة في داخلها بأمر الله تتجلى لنا متى شاء.

في هذه الحال سمع موسى ﴿ مرّة أخرى النداء من الشجرة ﴿ياهوسيٰ أَقْبِل وِلا تَحْفَ لِنّكُ مِنْ اللَّمْنِينَ ﴾.

«الجانّ» في الأصل معناه الموجود غير المرني، كما يطلق على الحيات الصغار اسم (جان) أيضاً؛ لأنّها تعبر بين الأعشاب والأحجار بصورة غير مرئية.. كما عبر في بعض الآيات عن العصا بـ ﴿تعبان مبين﴾ [سورة الأعراف الآية ١٠٧ وسورة الشعراءالآية ٣٢].

وقد قلنا سابقاً: إنّ هذا التفاوت في التعابير ربّما لبيان الحالات المختلفة لتلك الحية... التي كانت في البداية حية صغيرة، ثمّ ظهرت كأنّها ثعبان مبين. كما ويحتمل أنَّ موسى ﴿ رَآهَا فِي الوادي بصورة حية، ثمَّ فِي المرات الأُخرىٰ بدأت تظهر بشكل مهول ﴿ تُعبان مبين﴾

وعلى كل حال، كان على موسى ﴿ أن يعرف هذه الحقيقة، وهي أنّه لا ينبغي له الخوف في الحضرة الإلهية؛ لأنّ الأمن المطلق حاكم هناك، فلا مجال للخوف إذاً.

كانت المعجزة الأولى آية «من الرعب»، ثمّ أمر أن يظهر المعجزة الثّانية وهي آية أخرى «من النور والأمل» ومجموعها سيكون تركيباً من «الإنذار» و«البشارة» إذْ جاءه الأمر ﴿ السلك يدك في جيبك تخرج بيضا، هن غيرسو. ﴾

فالبياض الذي يكون على يده للناس لم يكن ناشئاً عن مرض \_كالبرص ونحوه \_بل كان نوراً الهيأ جديداً.

لقد هزّت موسى خ مشاهدته لهذه الأمور الخسارقة للمعادات في اللمبيل المنظلم وفي الصحراء الخالية ... ومن أجل أن يهدأ روع موسى من الرهب، فقد أمر أن يضع يده عملى صدره ﴿واضعم اليك جناحك من الرهب﴾

قال بعضهم: هذه العبارة ﴿واضعم اليك جناحك كناية عن لزوم القاطعية والعزم الراسخ في أداء المسؤولية بالنسبة لرسالته، وأن لا يخاف أو يرهب شيئاً أو أحداً أو قوّة مهما بلغت. وقال بعضهم: حين ألتى موسى عن عصاه فرآها كأنها «جان» أو ﴿لعبان هبين رهب منها، فحد يده ليدافع عن نفسه ويطردها عنه، لكن الله أمره أن يضم يده إلى صدره، إذ لا حاجة للدفاع فهي آية من آياته.

والتعبير بـ «الجناح» [الذي يستعمل للطائر مكان اليد للإنسان] بدلاً عن اليد في غاية الجمال والروعة. ولعل المراد منه تشبيه هذه الحالة بحالة الطائر حين يدافع عن نفسه وهو أمام عدوّه المهاجم، ولكنه يعود إلى حالته الأولى ويضم جناحه إليه عندما يزول عنه العدو ولا يجد ما يرهبه!

وجاء موسى النداءُ معقباً: ﴿ فذلنك برهانان من ربّك إلى فرعون وملائه إنّهم كانوا قوماً فاسقين ﴾

فهم طائفة خرجت عن طاعة الله وبلغ بهم الطغيان مرحلة قصوى.. فعليك \_يا موسى \_ أن تؤدّي وظيفتك بنصحهم، وإلّا واجهتهم بما هو أشد.

هنا تذكر موسى في حادثةً مهمّة وقعت له في حياته بمصر، وهي قتل القبطي، وتعبئه القوى الفرعونية لإلقاء القبض عليه وقتله.

وبالرغم من أنّ موسى ﴿ كان يهدف عندها إلى انقاذ المظلوم من الظالم الذي كان في شجار معه، فكان ما كان... إلّا أنّ ذلك لا معنى له في منطق فرعون وقومه، فهم مصممون على قتل موسى إن وجدوه... لذلك فإنّ موسى: ﴿قال رَبْ لِنِّي قَتْلُت مِنْهُم نَفْساً فَأَخَافَ لَنْ يَقْتُلُونَ ﴾.

وبعد هذا كلّه فإنيَّ وحيدٌ ولساني غير فصيح ﴿وأخي هارون هو أفصح منّي لساناً فأرسله هعي ردءاً يصدّقني لِنّي أخاف أن يكذبون﴾.

كلمة «أفصع» مشتقّة من «الفصيح» وهو في الأصل كون الشيء خالصاً. كما تطلق على الكلام الخالص من كل حشو وزيادة كلمة «الفصيح» أيضاً.

و «الردء» معناه المعين والمساعد.

وعلى كل حال فلأن هذه المسؤولية كانت كبيرة جدّاً، ولئلا يعجز موسى عن أدائها. سأل ربّه أن يرسل معه أخاه هارون أيضاً.

فأجاب الله دعوته، وطمأنه بإجابة ما طلبه منه و ﴿قال سنشدَ عضدك بأخيك ونجعل لكما سلطانا ﴾ فالسلطة والغلبة لكما في جميع المراحل.

وبشرهما بالنصر والفوز، وأنّه لن يصل إليهما سوء من أولئك: إذ قال سبحانه: ﴿فلا يصلون البكما بالنصر والفوز، وأنّه لن يصلون البكما والمعاجز لن يستطيعوا قتلكما أو الاضرار بكما ﴿أنتما ومن البعكماالغالبون ﴾

فكان ما أوحى الله إلى موسى أملاً كبيراً وبشارةً عظمى اطمأن بها قلبه، وأصبح راسخ العزم والحزم، وسنجد آثار ذلك في الصفحات المقبلة حين نقرأ الجوانب الأخرى من قصّة موسى ﷺ إن شاء الله أ

#### **EDC3**

١. كانت لنا بحوث عديدة في هذا المجال. فراجعها إن شئت في «تفسير سورة الأعراف» و«تفسير سورة طع»
 «تفسير سورة الشعراء». وفي بعض السور الأخرى.

#### الآيتان

فَلَمَّاجَآءَهُم مُوسَى بِعَايَنْ اِبَيْنَا بِيَنَتِ قَالُواْ مَاهَنْ ذَا إِلَّا سِحْرٌ مُّفْتَرَى وَمَاسَكِمِعْنَا بِهَنْ ذَافِيَّ عَابِكَا إِنَّا الْأُولِينَ ثِنْ ثَنْ وَقَالَ مُوسَىٰ رَقِيَّ أَعْلَمُ بِمَن جَكَاءَ بِاللَّهُ دَىٰ مِنْ عِندِهِ، وَمَن تَكُونُ لَهُ، عَنِقِبَةُ الدَّارِ إِنَّهُ، لَا يُفْلِحُ الظَّلِمُونَ ثِنَّ اللَّهُ وَكَالِمُونَ

### التُفسير

#### موسىٰ في موامِهة فرعون:

نواجه المقطع الثامن من هذه القصّة العظيمة.. لقد تلقى موسى ﴿ من ربّه الأمر بأن يصدع بالنبوّة والرسالة في تلك الليلة المظلمة والأرض المقدّسة، فوصل إلى مصر، وأخبر أخاه هارون بما حُمِّلَ.. وأبلغه الرسالة الملقاة عليهها.. فذهبا معاً إلى فرعون ليبلغاه رسالة الله، وبعد عناء شديد استطاعا أن يصلا إلى فرعون وقد حف به من في القصر من جماعته وخاصته، فأبلغاه الدعوة إلى الله ووحدانيّته.. ولكن لنرّ ما جرى هناك \_ في قصر فرعون مع موسى وأخيه.

يقول القرآن في أوّل آية من هذا المقطع: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ مُوسَى بِآيَاتِنَا بِينَاتِ قَالُولُمَا هَذَا إِلّا سحرهفتري﴾.

وأنكروا أن يكونوا سمعوا مثل ذلك ﴿وهاسمعنا بهذا في آبائنا الأوّلين﴾.

فواجهوا موسى متوسّلين بحربة توسّل بها جميع الجبابرة والضالّون على طول التاريخ، حين رأوا المعاجز من أنبيائهم وهي حربة «السحر» لأنّ الأنبياء يأتـون بأمـور خـارقة للعادات، و«السحر» خارق للعادة «لكن اين هذا من هذه»؟

السحرة أناس منحرفون وأهل دنيا وعبيد لها وأساس عملهم قائم على تحريف الحقائق، ويمكن معرفتهم جيداً بهذه العلامة في حين أنّ دعوة الأنبياء ومحتواها شاهد على صدق معاجزهم. ثمّ إنّ السحرة طالما يعتمدون على القدرة البشرية فإنّ عملهم محدود، أمّا الأنبياء الذين يعتمدون على قوّة الهيّة، فإنّ معاجزهم عظيمة وغير محدودة!

التعبير بـ «الآيات البيّنات» عن معاجز موسى ﴿ بصيغة الجمع، ربّا يراد به أن معاجز أخرى غير المعجزتين هاتين، أو أنّ كل معجزة من معجزتيه مركبة من عدّة معاجز.

فتبديل العصا إلى ثعبان عظيم معجزة، وعودة الثعبان إلى عصا معجزة أخرى.

والتعبير بـ «مفترى» مأخوذة من «فرية» بمعنى النهمة والكذب لأنّهم قصدوا أنّ موسى يكذب على اللّه!.

والتعبير بـ ﴿ هاسمعنا بهذا في آبائنا الأولين ﴾ مع أنّ نداء الأنبياء ودعوتهم من أمثال نوح وإيراهيم ويوسف الله كانا من قبل موسى الله في هذه الأرض، فجميعهم دعوا إلى عبادة الله سبحانه، هذا التعبير أساسه طول المدّة وبعد العهد عليهم، أو أنّهم يريدون أن يقولوا: إنّ آباءنا \_ أيضاً \_ لم يذعنوا لدعوة الأنبياء قبلك!

لكن موسى إن أجابهم بلهجة التهديد والوعيد، حيث يكشف لنا القرآن هذا الحوار وقال موسى رتبي لعلم بمن جا، بالهدى من عنده ومن تكون له عاقبة الدّار).

إشارة إلى أنّ الله يعلم حالي، وهو مطلع عليّ بالرغم من اتهامكم إيّاي بالكذب... فكيف يمكن أن يمكنني الله من الأمور الخارقة للعادات لكي أضل بها عباده؟

فعلمه بحالي ومنحه لي هذه القدرة على الإتيان بالمعجزات دليل على حقانية دعوتي. ثمّ بعد هذا، الكاذب قد يقضي فترة بين الناس بالكذب والخديعة، لكن سرعان سا يفتضح أمره، فانتظروا لتشهدوا من تكون له العاقبة والإنتصار... ولمسن يكون الخسزي والإندحار!؟

ولو كان كلامي كذباً فأنا ظالم و ﴿إِنَّه لا يفلح الظالمون ﴾.

وهذا التعبير يشبه تعبيراً آخر في الآية ٦٩ من سورة «طه» إذ جاء بهذه الصيغة «ولا يفلح الساحر حيث أتن».

وهذه الجملة لعلها إشارة الى الفراعنة المعاندين والمستكبرين ضمناً، وهمي أنّكم مقتنعون بمعاجزي ودعوتي الحقّة، ولكنّكم تخالفونني ظلماً... فعليكم أن تعرفوا أنّكم لن تنتصروا أبداً، والعاقبة لي فحسب. والتعبير بـ ﴿عاقبة الدّار ﴾ ربّا كان إشارة لعاقبة الدار الدنيا، أو لعاقبة الدار الآخرة، أو لعاقبة الدارين جميعاً، وبالطبع فإنّ المعنى النّالث أجمع وأنسب حسب الظاهر. بهذا المنطق المؤدب أنذر موسى عَنِهُ فرعون وقومه بالهزيمة في هذه الدنيا وفي الأخرى! 
عدد المنطق المؤدب أنذر موسى عَنِهُ فرعون وقومه بالهزيمة في هذه الدنيا وفي الأخرى!

### الآيات

وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُا الْمَلاَ مَاعَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَه عِنْرِي فَأَوْقِدْ لِي يَهَمَنُ نَعَمَ مِنَ إِلَه عِنْرِي فَأَوْقِدْ لِي يَهَمَنُ نَعُمْ مِنَ إِلَه عُوسَ وَ إِنِي لأَظُنُهُ مِن عَلَى الطِّينِ فَأَجْعَل لِي صَرْحًا لَعَيَ أَظَلِعُ إِلَى إِلَه عُوسَ وَ إِنِي لأَظُنُهُ مِن الْكَلِينِ فَا الْمَعْنِ وَظَنُواْ أَنَهُمْ إِلَيْنَا الْكَلِينِ فَيْ وَظَنُواْ أَنَهُمْ إِلَيْنَا لَكَلِينِ فَي وَظَنُواْ أَنَهُمْ إِلَيْنَا لَكُلِينِ فَي وَظَنُواْ أَنَهُمْ إِلَيْنَا لَعَنَى وَالْمَنْ وَلَيْ وَعَلَى اللَّهُمُ اللَّهُ مَا الْمَنْ وَكُونَ اللَّهُ الْمُلْمِينَ فَي وَجَعَلْنَهُمْ فِي هَا لِيَعْرَفُونَ إِلَى النَّالِ وَمَعْنَا لَهُمْ فِي هَا لَهُ مِن اللَّهُ الْمُلْمِينَ فَي وَجَعَلْنَاهُمْ فِي هَا ذِهِ اللَّهُ لِللَّهُ وَيَوْمَ وَيَوْمَ الْفِيكَمَةِ لَا يُنْصَرُونَ فَلْ وَجَعَلْنَاهُمْ فِي هَا ذِهِ اللَّهُ لِيَا لَعَلَى اللَّهُ وَيَوْمَ الْفِيكُمَةِ لَا يُنْصَرُونَ فَلْ وَأَنْبَعْنَاهُمْ فِي هَا ذِهِ اللَّهُ لِلْكَالَةُ وَيَوْمَ الْفِيكُمَةِ لَا يُنْصَرُونَ وَلَى اللَّهُ مَا مَن الْمَقْبُوحِينَ اللَّهُ الْمُقْتُونِ مِن اللَّهُ الْمَعْرُونَ وَاللَّهُ الْمَقْتُومِ وَلِي وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُقَالِقِيكُمَة لِلْهُ مُ مِن الْمُقْتَالَةُ مَا مِن الْمُقْتُومِ وَلِي اللَّهُ الْمُقْتَلِقُ مِن اللَّهُ الْمَقْلُولِ فِي اللَّهُ الْمُقَالِقِيكُمَةُ وَلَيْ وَاللَّهُ الْمُعْتَى الْمُعْتَلِقُومُ الْفَيْكُمَةُ وَلَا الْمُعْتَلِيقُ الْمُقْتَلِقُومُ اللْهُ اللَّهُ الْمُعْتَلِيقُ الْمُعْتَلُولُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِيقُ الْمُعْتَلِيقُولِ اللَّهُ الْمُعْتَلِقُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِيقُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِيقُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتُومِ اللْمُعِلِي الْمُعْتُومِ اللْمُعْتَلِي الْمُلْمُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلُولُولُولِ اللَّهُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَى الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُولِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتُولُ الْمُعْتَالِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْ

# التفسير

#### كيف كان عاقبة الظالمين؟

نواجه هنا المقطع التاسع من هذا التاريخ المليء بالأحداث والعبر.

هذا المقطع يعالج مسألة صنع فرعون البرج ـ أو بنائه الصرح المعروف ـ للبرهنة على وهمية دعوة موسي<sub>ل ينج</sub>.

ونعرف أنّ من سنن الساسة القدماء في أعمالهم أنّه كلما وقعت حادثة مهمّة على خلاف رغباتهم وميولهم (ومن أجل التمويه وايهام الناس) ببادرون إلى خلق جوّ جديد ليلفتوا أنظار الناس إليه، وليصرفوهم عن تلك الحادثة المطلوبة.

ويبدو أنَّ بناء «الصرح العظيم» حدث بعد ما جرى لموسى من مواجهته السحرة ما جرى لموسى من مواجهته السحرة ما جرى ... لأنَّه يستفاد من سورة «المؤمن» أنَّ هذا العمل «بناء البرج» تم ّحين كان الفراعنة يخططون لقتل موسى عَنْهِ، وكان مؤمن آل فرعون يدافع عنه... ونعرف أنَّه قبل أن يواجه

موسى عن السحرة لم يكن مثل هذا العمل ولا مثل هذا الحديث، وحيث إنّ القرآن الكريم تحدّث عن مواجهة موسى الله للسحرة في سورة «طه، والأعراف، ويونس، والشعراء» فإنّه لم يتطرق إليها هنا، وإنّما تحدث هنا وفي سورة المؤمن عن بناء البرج.

وعلى كل حال فقد شاع خبر إنتصار موسى ﴿ على السحرة في مصر، وإيمان السحرة بموسى زاد في الأمر أهميّة، كما أنّ موقع الحكومة الفرعونية أصبح في خطر جديّ شديد.

واحتال تيقظ الجماهير التي في أسر الذل كان كبيراً جدّاً.. فيجب صرف أفكار الناس بأية قيمة كانت، واشغالهم بسلسلة من المشاغل الذهنية مقرونة ببذلٍ من الجهاز الحكومي، لإغفال الناس وتحميقهم!

وفي هذا الصدد يتحدث القرآن الكريم عن جلوس فرعون للتشاور في معالجة الموقف، إذ نقراً في أوّل آية من هذا المقطع: ﴿وقال فرعون يا أيّها الملأما علمت لكم من إله غيري﴾.

فأنا إلهٰكم في الأرض.. أمّا إله السهاء فلا دليل على وجوده، ولكنني سأتحقق في الأمر ولا أترك الإحتياط، فالتفت إلى وزيره هامان وقال: ﴿فأوقد لي يا هاهان على الطّين﴾ ثمّ أصدر الأوامر ببناء برج أو قصر مرتفع جدّاً لأصعد عليه واستخبر عن إله موسى.

﴿فَاجِعِلَ لِي صَرَحاً لَعَلِّي اطَّلَعَ إِلَى إِلَّهُ هُوسِي وَإِنِّي لأَطْنُهُ هِنَ الكَاذِبِينَ﴾.

لم لَمْ يذكر فرعون اسم الآجر، واكتنى بالقول: ﴿فأوقد لي يا هاهان على الطّين ﴾؟ قال بعضهم: هذا دليل على أن الآجر لم يكن متداولاً حتى ذلك الحين، وإنّما ابتكره الفراعنة من بعد... في حين أن بعضهم يرى أنّ هذا التعبير أو هذا البيان فيه نوع من التكبر وموافق لسنّة الجبابرة.

وقال بعضهم: إنّ كلمة «آجر» ليست فصيحة، لذلك لم يستعملها القرآن، وإغّا استعمل هذا التعبير المتقدم على لسان فرعون!

هنا ناقش جماعة من المفسّرين كالفخر الرازي والآلوسي مسألة «الصرح»، وهل بنى فرعون «الصرح» حقّاً أم لا؟!

ويبدو أنّ الذي شغل فكر المفسّرين هو أنّ هذا العمل لم يكن مـتزّناً بأيّ وجــه وأي حساب.

ترى... ألم يكن الناس قد صعدوا الجبال من قبل فرأوا منظر السهاء كما هو على الأرض؟. وهل البرج الذي يبنيه البشر أكثر ارتفاعاً من الجبل؟ وأي أحمق يصدق أنّه يمكن الوصول إلى السهاء بواسطة مثل هذا البرج؟!

ولكن أولئك الذين يفكرون مثل هذا التفكير غفلوا عن هذه المسألة، وهي أنّ مصر لم تكن أرضاً جبلية، وبعد هذا كلّه نسوا أنّ الطبقة العامّة لأهل مصر بسطاء ويخدعون بشتى الوسائل.

حتى في عصرنا الذي يسمى عصر العلم وعصر النور، نجد مسائل تشبه ما وقع في العصور الماضية ينخدع بها الناس.

وعلى كل حال، فطبقاً لما ورد في بعض التواريخ، فإنّ هامان أمر بأرض واسعة ليسبنى عليها الصرح أو البرج، وهيّا خمسين ألف رجل من العيال والمهندسين لهذا العمل المضني، وآلاف العيال لتهيئة الوسائل اللازمة لهذا البناء، وفتح أبواب الخزائن وصرف أموالاً طائلة في هذا السبيل، واشغل عيالاً كثيرين في هذا البناء... حتى أنّه ما من مكان إلّا وتسمع فيه أصوات هذا البناء أو أصداؤه!.

وكلما اعتلى البناء أكثر فأكثر كان الناس يأتون للتفرج، وما عسى أن يفعل فرعون بهذا البناء وهذا البرج.

صعد البناء إلى مرحلة بحيث أصبح مشرفاً على جميع الأطراف. وكستب بمعضهم: إنّ المعهارين بنوا هذا البرج بناءً بحيث جعلوا حوله سلالم حلزونية يمكن لراكب الفرس أن برتق إلى أعلى البرج.

ولمّا بلغ البناء تمامه ولم يستطع البناؤون أن يعلوه أكثر من ذلك. جاء فرعون بنفسه يوماً وصعده بتشريفات خاصة. فنظر إلى السهاء فوجدها صافية كهاكان ينظرها من الأرض لم تتغير ولم يطرأ عليها جديد.

المعروف أنّه رمى سهماً إلى السهاء، فرجع السهم مخضباً بالدم على أثر إصابته لأحــد الطيور أو أنّها كانت خديعة من قبل فرعون من قبل. فنزل فرعون من أعلى القصر وقال للناس: اذهبوا واطمأنوا فقد قتلت إله موسى \.

ومن المسلم به أنّ جماعة من البسطاء الذين يتبعون الحكومة اتباعاً أعمى وأصم، صدّقوا ما قاله فرعون ونشروه في كل مكان، وشغلوا الناس بهذا الخبير لإغفالهم عن الحقائق!

١. مقتبس من تفسير روح الجنان، ذيل ألآيات مورد البحث، ج ٨، ص ٤٦٢.

ونقلوا هذا الخبر أيضاً، وهو أنّ البناء لم يدم طويلاً «وطبعاً لا يدوم» أجل لقد تهدم البناء وقتل جماعة من الناس... ونقلوا في هذا الصدد قصصاً أُخرى، وحيث إنّ لم تتّضح صحتها لنا فقد صرفنا عنها النظر.

والذي يلفت النظر أنّ فرعون في كلامه هذا ﴿ما علمت لكم من الله غيري﴾ كان قد استعمل نهاية الخبث ومنتهى الشيطنة. إذ كان يرى من المسلّم به أنّه إله!!... وكان صدار بحثه: هل يوجد إله غيره؟!!... ثمّ ينفى أن يكون هناك إله سواه إله؛ لعدم وجود الدليل!!

وفي المرحلة الثَّالثة والأخيرة، ومن أجل أن يقيم الدليل على عدم وجود إله غيره بنى ذلك الصرح!

كل هذه الأُمور تؤكّد جيداً أنّه كان يعرف تلك المسائل، إلّا أنّه كان يــضلل النــاس ويصرف أفكارهم عن الحق، ليحفظ موقعه وحكومته!.

بعد هذا كلّه يتحدث القرآن عن استكبار فرعون ومن معه، وعدم إذعانهم لمسألتي «المبدأ والمعاد» بحيث كان فرعون يرتكب ما يشاء من إجرام وجنايات بسبب إنكار هذين الأصلين فيقول: ﴿ولستكبرهو وجنوده في الأرض بغير الحق وظنوا أنهم للينا لا يرجعون ﴾.

هذا الإنسان الضعيف الذي لا يستطيع أن يبعد عن نفسه بعوضة، وربّما قتله ميكروب لا يرى بالعين الجرّدة كيف يمكن له أن يدعى العظمة والألوهيّة؟؟

ورد في الحديث القدسي أنّ الله سبحانه يقول: «الكبرياء ردائي، والعظمة إزاري، فـمن نازعني واحداً منهما ألقيته في النّار» (...

ومن البديهي أنّ الله لا يحتاج إلى أوصاف كهذه، ولكن حالة الطغيان والعدوان تستولي الإنسان حينا ينسى نفسه، وتملأ ريح الكبر والغرور فكره! لكن لننظر إلى أين وصل هذا الغرور بفرعون وجنوده؟! يقول القرآن الكريم: ﴿فَأَخْذَنَاهُ وَجِنُودُهُ فَتَبِدُنَاهُم فِي البِيمَ﴾.

أجل، لقد جعلنا سبب موتهم في مصدر معيشتهم، وجعلنا النيل الذي هو رمز عظمتهم وقوّتهم مقبرةً لهم!

١٠ تفسير روح المعاني، والتفسير الكبير، ج ٢٤، ص ٢٥٣، تفسير الميزان، ج ١٦، ص ٤٠، وتفاسير أخرى
 ذيل الآية مورد البحث.

من الطريف أنّ القرآن يعبّر بـ«نبذناهم» من مادة «نبذ» على زنة «نبض» ومعناه رمي الأشياء التي لا قيمة لها وطرحها بعيداً. تُرى ما قيمة هذا الإنسان الأناني المتكبر المتجبّر الجاني المجرم؟!

أجل، لقد نبذنا هؤلاء الذين لا قيمة لهم من المجتمع البشري، وطهّرنا الأرض من لوث وجودهم.

ثُمِّ، يختتم الآية بالتوجه إلى النَّبي تَنْ قَائلاً: ﴿ فَانظر كيف كَانَ عَاقْبَةَ للطّالِحِينَ ﴾.

هذا النظر ليس بعين «البصر» بل هو بعين «البصيرة»، وهو لا يخص ظلمة الماضي و فراعنة العهد القديم، بل إن ظلمة هذا العصر ليس لهم من مصير سوى هذا المصير المشؤوم!.

ثمّ يضيف القرآن قائلاً في شأنهم: ﴿وجعلناهم أنهة يدعون إلى النّار ويـوم القياهة الا ينصرون﴾.

هذا التعبير أوجد إشكالاً لدى بعض المفترين، إذ كيف يمكن أن يجعل الله أناساً أعمة للباطل؟!

ولكن هذا الأمر ليس معقداً... لأنه أولاً... إنّ هؤلاء هم في مقدمة جماعة من أهل النّار، وحين تتحرك الجماعات من أهل النّار، فإنّ هؤلاء يتقدمونهم إلى النّار! فكما أنّهم كانوا في هذه الدنيا أنمّة الضلال، فهم في الآخرة \_أيضاً \_أنمّة النّار، لأنّ ذلك العالم تجسم كبير لهذا العالم!.

ثانياً... كونهم أمَّة الضلال \_ في الحقيقة \_ نتيجة أعمالهم أنفسهم، ونعرف أن تأثير كـل سبب هو بأمر الله، فهم اتخذوا طريقاً يؤدّي بهم إلى الضلال وينتهي بهم إلى أن يكونوا أمَّة الضالين، فهذه حالهم في يوم القيامة!.

ولمزيد التأكيد يصور القرآن صورتهم وماهيتهم في الدنيا والآخرة! ﴿والتبعناهم في هذه الدنيا لعنة ويوم القيامة هم من المقيوحين!﴾ لعنة الله معناها طردهم من رحمته، ولعنة الملائكة والمؤمنين هي الدعاء عليهم صباحاً ومساءً... وفي كل وقت. وأحياناً تشملهم

١. «المقبوح» مشتق من «القبح» ومعناه السوء. ما فسّره بعضهم بأنّ المقبوح معناه المطرود أو السفضوح أو المغضوب عليه وما شاكلها، فهو من التّفسير بلازم المعنى، وإلّا فالمقبوح معناه واضح.

اللعنة العامة، وأحياناً يأتي اللعن خاصّة لبعضهم، حيث إنّ كل من يتصفح تأريخهم يلعنهم، ويتنفّر من أعمالهم.

وعلى كل حال فإنّ سوء أعيالهم في هذه الدنيا، هو الذي قبّح وجوههم في الدار الآخرة «يوم القيامة»، لأنّه يوم البروز ويوم هتك الحُجب.

### ہحث

# أئمّة «النّور» وأئمّة «النّار»:

هناك طائفتان من الأنمة في منطق القرآن الكريم، فأنمة للمتقين يهدونهم إلى الخيرات، كما ورد في شأن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام: ﴿وجعلناهم أنمّة يهدون بأهرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة ولينا. الزكاة وكانوالنا عابدين ﴿ ﴿

فهؤلاء أئمة أصحاب مناهج واضحة، لأنّ التوحيد الخالص والدعوة إلى الخير والعمل الصالح والحق والعدالة، تشكّل متن مناهجهم. فهم أئمة النور، وخطهم متصل بسلسلة الأنبياء والأوصياء إلى خاتم النّبيين محمّد يَهِمَ وأوصيائه عليهم السلام.

وهناك أُمَّة للضلال... وقد عبّرت عنهم الآيات محل البحث بأنّهم: ﴿أَنْهُمْ يَسْدَعُونَ إِلَىٰ التَّارِ﴾!.

ومن خصائص هاتين الطائفتين من الأغة، كما ورد عن الإمام الصادق على مايلي: «إنّ الأئمّة في كتاب الله إمامان، قال الله تبارك وتعالى: ﴿وجلعناهم أنعّة يهدون بأهرنا ﴾ لا بأمر الناس يقدمون أمر الله قبل أمرهم، وحكم الله قبل حكمهم، قال: ﴿وجعلناهم أنعّة يدعون إلى النّار عندمون أمرهم قبل أمرهم قبل حكمهم قبل حكم الله، ويأخذون بأهوائهم خلاف كتاب الله » آ

وبهذا المعيار يتّضح معرفة هاتين الطائفتين من الأغة..فني يوم القيامة الذي تنايز فيه الصفوف، كل جماعة تمضي خلف إمامها، فأهل النار إلى النّار، وأهل الجنّة إلى الجنّة. كما يقول القرآن الكريم: ﴿يوم ندعول كلّ أناس بإمامهم﴾ ".

وقلنا مراراً: إنّ يوم القيامة تجسم عظيم عن هذا العالم «الصغير» وأُولئك الذين إر تبطوا بإمام معين واقتفوا أثره، فهم سائرون خلفه هناك أيضاً.

٢. تقسير الصافي، ذيل الآيات مورد البحث.

۱. الأنبياء، ۷۲.

٣ الإسراء، ٧١.

ينقل «بشر بن غالب» عن الإمام أبي عبدالله الحسين أنه سأله عن تفسير الآية ﴿يوم ندعوا كلّ أناس بإمامهم ﴾ فقال في: «إمام دعا إلى هدى فأجابوه إليه، وإمام دعا إلى ضلالة فأجابوه إليها، هؤلاء في الجنّة، وهؤلاء في النّار.. وهو قوله عزّوجل ﴿فريق في الجنّة وفريق في السعير ﴾ '».

من الطريف أنّ فرعون الذي تقدّم قومه في هذه الدنيا وأغرقهم بمعيّته في أمواج النيل، يقدم قومه يوم القيامة ـأيضاً \_ يخزيهم بمعيّته في نار جهنم، إذ يقول القرآن في شأنه: ﴿يقدم قومه يوم القيامة فأوردهم النّار وبئس الورد المورود﴾. `

ونختم هذا البحث بحديث الإمام على في شأن المنافقين حيث يقول في «ثمّ بقوا بعده فتقربوا إلى أنمّة الضلالة والدعاة إلى النّار بالزور والبهتان، فولّوهم الأعمال، وجعلوهم حكاماً على رقاب الناس» ".

8003

وَلَقَدْءَ الْيَنْ الْمُوسَى الْحَيْتَ بَا مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا الْقُرُوبَ الْأُولَ بَصَابِرَ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَعَلَّهُمْ بَنَذَكَرُونَ ﴿ وَمَاكُنتَ بِعَانِ الْغَرْفِيَ إِذْ فَصَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمْرُومَاكُنتَ مِنَ الشَّنِهِدِينَ ﴿ وَلَكِنَّا أَنشَأْنَا قُرُونًا فَلَكَ الْفَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا صَخْنَتَ ثَاوِيَا فِي الْمَلْوِينَ مَنْ الشَّلُولُ عَلَيْهِمْ عَائِلِينَا وَلَكِنَا صَحُنَا مُرْسِلِينَ ﴿ وَمَاكُنتَ بِعَانِي الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنَ رَحْمَةً مِن زَيِكَ الْتُسْذِرَ فَوْمًا مَا أَنسَاهُم مِن نَدِيرِ مِن فَقَلِكَ لَعَلَّهُمْ بِنَذَكَ رُونَ اللَّهُ لِتُسْذِرَ فَوْمًا مَا أَنسَاهُم مِن نَدِيرِ مِن فَقِلِكَ لَعَلَّهُمْ بِنَذَكَ رُونَ اللَّهُ

التفسير

الأفبار الغيبيّة هي من عند الله ومده:

نصل في هذا القسم من الآيات إلى «المقطع العاشر» وهو القسم الأخير من الآيات التي تتعلق بقصّة موسى وما تحمله من معان كبيرة!

وهي تتحدث عن نزول الأحكام. والتوراة، أي إنّها تتحدث عن انتهاء الدور السلبي «الطاغوت» وبداية «الدور الإيجابي» والبناء!.

يبدأ هذا المقطع بالآية التالية ﴿ولقد آتينا هوسى الكتاب هن بعدها أهلكنا القرون الأولىٰ بصائر للناس وهدى ورحمة لعلهم يتذكرون﴾

والكلام في أنّ المقصود من «القرون الأولى» أي الأقوام السابقين.. من هم؟!

قال بعض المفسّرين: هو إشارة إلى الكفّار من قوم نوح وعاد وثمود وأمــثالهم.. لأنّــه بتقادم الزمان ومضيّه تمحى آثار الأنبياء السابقين، ويلزم من ذلك وجود كــتاب سهاويّ جديد في أيدي البشر!

وقال بعض المفسّرين؛ هو إشارة إلى هلاك قوم فرعون الذيبن كانوا بـقايا الأقبوام

السابقين، لأنَّ الله سبحانه آتي موسى كتاب «التَّوراة» بعد هلاكهم.

ولكنّه لا مانع من أن يكون المقصود بالقرون الأولىٰ في الآية شاملاً لجميع الأقوام.

و «البصائر» جمع «بصيرة» ومعناها الرؤية، والمقصود بها هنا الآيات والدلائل التي تستوجب إنارة قلوب المؤمنين. و «الهدى» و «الرحمة» أيضاً من لوازم البصيرة.. وعلى أثرها تتيقظ القلوب .

ثمّ يبين القرآن الكريم هذه الحقيقة، وهي أنّ ما ذكرناه لك «يارسول الله، في شأن موسى وفرعون وما جرى بينها بدقائقه، هو في نفسه دليل على حقانيّة القرآن، لأنّك لم تكن «حاضراً» في هذه «الميادين» التي كان بواجه موسى فيها فرعون وقومه! ولم تستهدها بعينيك. بل هو من الطاف الله عليك، إذ أنزل عليك هذه الآيات لهداية الناس يقول القرآن؛ ﴿وها كنت من الظاهدين إذ قضينا إلى موسى اللهر أي الأمر بالنبوّة ﴿وها كنت من الشاهدين ﴾.

الذي يجلب الإنتباه ويستلفت النظر هنا أنّ موسى ﴿ حين سار من مدين إلى مصر مرّ في طريق سيناء، وكان بهذا الاتجاه يسير من الشرق نحو الغرب.

وعلى العكس من ذلك مسير بني إسرائيل حين جاءوا من مصر إلى الشام ومرّوا عن طريق سيناء، فإنّهم يتجهون بمسيرهم من الغرب نحو الشرق ولذلك يرى بعض المفسّرين أنّ المراد من الآية ٦٠ ﴿ فاتبعوهم هشرقين﴾ في سورة الشعراء التي تتحدث عن متابعة فرعون وقومه لبني إسرائيل، هو إشارة إلى هذا المعنى!

ثمّ يضيف القرآن ﴿ ولكنّا أنشأنا قرونا فتطاول عليهم العمر و تقادم الزمان حتى اندرست آثار الأنبياء وهدايتهم في قلوب الناس، لذلك أنزلنا عليك القرآن وبيّنا فيه قصص الماضين ليكون نوراً وهدى للناس.

ثم يضيف القرآن الكريم ﴿ وهاكنت ثاوياً في أهل هدين تتلوا عليهم [أي على أهل مكّة] آياتنا أولكناكنا هرسلين﴾ وأوحينا إليك هذه الأخبار الدقيقة التي تتحدث عن آلاف السنين الماضية. لتكون عبرة للناس وموعظة للمتقين .

١. «البصائر» جمع «بصيرة» وأمّا «البصر» فجمعه «أبصار».

٢. «ثاوي» مستق من (ثوى) ومعناه الإقامة المقرونة بالإستقرار، ولذا سقي المستقر والمكان الدائم بالمثوى.
 ٣. كان بين ظهور موسى نَشِّلًا وظهور النَّبي (محمد) تَشِرُنَ حدود ألفي عام.

وتأكيداً على ما سبق بيانه يضيف القرآن الكريم قائلاً: ﴿ وها كنت بجانب الطور ﴿ إِذَ نادينا ﴾ أي نادينا موسى بأمر النبوّة، ولكننا أنزلنا إليك بهذه الأخبار رحمة من الله عليك ﴿ ولكن رحمة من ربّك لتنذر قوما ما أتاهم من نذير من قبلك لعلهم يتذكرون ﴾ .

وخلاصة الكلام: أنّ الله أخبرك يا محمّد بالحوادث التي فيها إيقاظ وإنذار لما جرى في الأقوام السابقين، ولم تكن فيهم من الشاهدين، لتتلو كل ذلك على قومك الذين هم على ضلال لعلهم يهتدون ولعلهم يتذكرون.

هنا ينقدح هذا السؤال: كيف يقول القرآن: ﴿لتنذرقوها ها لتاهم هن ندير هن قبلك ﴿ آئِي العرب المعاصرين للنبي محمد عنه أَينا نعرف أنّ الأرض لا تخلو من حجّة لله، وكان بين العرب أوصياء للأنبياء السابقين (كأوصياء عيسى ﴿ ).

وفي الجواب على ذلك نقول: المقصود من ذلك هو إرسال رسول يحمل إلى قومه كتاباً سهاويّاً بيّناً.. لأنّ بين عصر عيسى في وظهور نبيّ الإسلام مَنْ قروناً مديدة، ولم يأت بين عيسى والنبيّ محمّد من أولي العزم، ولذلك فقد كان هذا الموضوع ذريعة للملحدين والمفسدين.

يقول الإمام على على على الله في هذا الصدد «إنّ الله بعث محمّداً على وليس أحد من العرب يقرأ كتاباً ولا يدعى نبوة. فساق الناس حتى بوأهم محلتهم وبلغهم منجاتهم» ﴿

80(3

١. قال بعض المفسّرين: يحتمل أن يكون المراد من «نادينا» هنا هو النداء الثّاني عندما جاء موسى وسبعون رجلاً من قومه إلى الطور، فجاء، النداء من الله، ولكن هذا الاحتمال بعيد جداً؛ لأنّ هذه الآيات تشير إلى المسائل التي أخبر عنها النّبي في الآيات المتقدمة في حين أنّه لم يكن حاضراً هناك ولم يكن من الشاهدين، ونعرف أنّ الآيات المتقدمة تتحدث عن حركة موسى من مدين باتجاه مصر، وسماعه النداء من قبل الله لأول مرّة في وادي الطور «فلاحظوا بدقّة».
٢. نهج البلاغه، الخطبة ٣٣.

### الآيات

وَلَوَلاۤ أَن تَصِيبَهُم مُّصِيبَ أَيما فَدَّمَتَ أَيْدِيهِم فَيقُولُواْ رَبَّنا لَوْلاۤ أَرْسَلْتَ

إِلَيْسَارَسُولاَ فَنَتَبِعَ ءَايَلِكَ وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ فَلَمَا حَاءَهُمُ الْحَقُّ

مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لَوْلآ أُوقِي مِثْلَ مَا أُوقِي مُوسَى اَلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ فَلُمَا اَلُولِيَا أُولِيمَا أُولِي مُوسَى مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لِمِحْرَانِ تَظُلُهُ رَا وَقَالُواْ إِنَّا بِكُلِّ كَلْفِرُونَ ﴿ أَنْ فَلُ فَا أَوْلِيمَا أُولِيَ مُوسَى مِن قَبَلُ قَالُواْ لِمِحْرَانِ تَظُلُهُ مَلُ اللَّهُ عَلَيْكِ مَن اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّلْمُ الللللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللِّلْمُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللللْ

# التفسير

### ذريعة للفرار من المق:

حيث إنّ الآيات \_ آنفة الذكر \_ كانت تتحدث عن إرسال النّبي النّب لينذر قومه، فني هذه الآيات يبيّن القرآن ما ترتب من لطف الله على وجود النّبي في قومه فيقول: إنّنا وقبل أن نرسل إليهم رسولاً إذا أردنا انزال العذاب عليهم بسبب ظلمهم وسيئاتهم قالوا: لماذا لم ترسل لنا رسول يبيّن لنا أحكامك لنؤمن به ﴿ ولولا أن تصيبهم هصيبة بها قدّهت أيديهم فيقولوا ربّنا لولا أرسلت إلينا رسولا فنتبّع آياتك ونكون من المؤمنين ﴾ (

ا. يصرّح كثير من المفترين أنّ جواب «لولا» الأولى محذوف وتقديره «لما أرسلنا رسولاً» أو «لما وجب إرسال الرسل».. وبديهيّ أنّ التعبير الثّاني أكثر دقّة ووضوحاً.. وعلى كل حال فهذا الكلام مربوط بأحكام يدركه العقل.. وإلّا فإنّ إرسال الرسل ضروريّ بدلائل أخرى، على أنّ واحداً من فوائد إرسال الرسل \_أيضاً \_ هو تأكيد الأحكام العقلية كبطلان الشرك وقبح الظلم والفساد.. «فلاحظوا بدقّة».

هذه الآية تشير إلى موضوع دقيق، وهو أن طريق الحقّ واضحُ وبيّن... وكل «عـقل» حاكم ببطلان الشرك وعبادة الأصنام، وقبع كثير من الأعـال التي تـقع نـتيجة الشرك وعبادة الأصنام ـ كالمظالم وما شاكلها ـ هي من مستقلات حكم العقل، وحتى مع عـدم إرسال الرسل، فإنّ العقوبة على مثل هذه الأمور ممكنة.

ولكن الله سبحانه حتى في هذا المجال ومع وضوح حكم العقل فيه أرسل الرسل مع الكتب السهاوية والمعاجز الساطعة، إتماماً للحجّة ونفياً للعذر، لئلا يقول أحد: إنّما كان شقاؤنا بسبب عدم وجود الدليل، إذ لو كان فينا قائد إلهي لكنّا من أهل الهداية ومن الناجين.

وعلى كل حال فإنّ هذه الآية من الآيات التي فيها دلالة على لزوم اللطف عن طريق إرسال الأنبياء والرسل! وتدل على أن سنة الله قائمة على عدم تعذيب أية أمة قبل إرسال الرسل إليها، ونقرأ في سورة النساء الآية ١٦٥ أيضاً ﴿ رسلا هبشرين وهنذرين لئلايكون للناس على الله حجة بعد الرسل وكان الله عزيزاً حكيماً﴾.

ثمّ تتحدّث الآيات عن معاذير أولئك، وتشير إلى أنّهم ـ بعد إرسال الرسل ـ لم يكفّوا عن الحيل والذرائع الواهية، واستمروا على طريق الانحراف، فتقول الآية: ﴿ قَـلها جِـاءهم الحقّ من عندنا قالوالولا أوتى مثل ما أوتى موسى ﴾.

قلم لم تكن عصا موسى في يده؟ ولم لا تكون يده بيضاء «كيد موسى»؟ ولم لا ينشق البحر له كما انشق لموسى؟! ولم لم إلم.

فيجيب القرآن على مثل هذه الحجج، ويقول: ﴿ أَوْلُمْ يَكَفُرُوا بِمَا أَوْلَى مِنْ قَبِلُ قَالُوا سعران تظاهراً﴾ أي موسى وهارون، تعاونا فيا بينها ليضلونا عن الطريق ﴿وقالُوا إِنَّا بِكُلِّ كافرون﴾.

والتعبير بـ «سحران» بدلاً عن «ساحران» هو لشدة التأكيد، لأنَّ العرب حين تريد التأكيد على شخص في خصلةٍ ما تقول: هو العدل بعينه، أو بعينه، أو السحر وهكذا.

كما يرد هذا الاحتمال ـ أيضاً ـ وهو: إنّ مقصودهم المعجزتين العظيمتين لموسى ﷺ وهما عصاه ويده البيضاء!

وإذا قيل: ما علاقة هذا الإنكار بمشركي مكّة، فهذه الأُمور مستعلقة بفرعون وقومه السابقين؟

فالجواب على ذلك واضح... وهو أنّ التنذرع بالحجج الواهية ليس أمراً جنديداً. فجميعهم من نسيج واحد، وكلامهم يشبه كلام السابقين تماماً، وخطهم وطريقتهم ومنهجهم على شاكلة واحدة.

التفسير الواضح للآية ما قلناه آنفاً، إلّا أنّ بعض المفسّرين فسّروا الآية تفسيراً آخـر وقالوا: إنّ المقصود بقوله تعالى: ﴿سحران تـظاهرا﴾ هو «النّبي موسى ونبيّ الإسلام العـظيم محمّد الله المعربية الأن مشركي العرب كانوا يقولون: إنّ كليهما ساحران... وإنّا بكلّ كافرون.

وقد نقلوا في هذا الصدد حادثة تاريخية، وهي أنّ أهل مكّة بعثوا جماعة منهم إلى اليهود في بعض أعيادهم، وسألوهم عن نبيّ الإسلام «محمّد» أهو نبيّ حقّاً؟! فأجابوا: إنّهم وجدوا مكتوباً عندهم في التوراة «بأوصافه»! فرجع المبعوثون إلى مشركي مكّة ونقلوا لهم ما جرى بينهم وبين اليهود، فقالوا: ﴿سحوان تظاهرا وقالوا لِنّا بكل كافرون ﴾.

ولكن بملاحظة هاتين النقطتين يبدو هذا التَّفسير بعيداً جدّاً:

الأولى: أنّه قلّ أن يرى في التاريخ والرّوايات أنّ مشركي العرب يتهمون موسى بكونه ساحراً.

النّانية؛ كيف يمكن الأحد أنْ يدعي أنّ موسى ومحمّداً عِنْ ساحران يعين أحدهما الآخر مع وجود فاصلة زمنية بينهما تقدّر بالني عام.

ترى هل يمكن لساحر قبل آلاف السنين أن يعرف من سيأتي في المستقبل؟! وماذا سيقول؟!

وعلى كل حال فإن مشركي مكة المعاندين كانوا يصرّون على أنّه لِمَ لَم يأت النّبي تَنْهُ عِلَى عَلَى اللهِ لِمَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ

وبتعبير آخر: إنّهم كانوا يبحثون عن كتاب هداية وعن معاجز!! فأي كتاب هداية أعظم من القرآن؟! وأية معجزة أسمى منه؟!

ولو لم يكن عند النّبي شيء آخر سوى القرآن لكان كافياً في إثبات دعوته الحقة؛ ولكنّهم لم يكونو طلّاب حق، بل أصحاب حجج واهية فحسب! ثمّ يضيف القرآن ﴿فَإِنْ لَم يَسْتَجِيبُولَكَ فَاعِلُمُ إِنَّمَا يَتَبِعُونَ لَهُولَهُمْ ﴾ لأنّ أي إنسان إذا لم يتبع هواه فإنّه سيذعن لهذا الاقتراح، لكن أولئك لم يكونوا على صراط مستقيم، ولذلك يرفضون كل مقترح بذريعة جديدة!

ولكن من أضبع منهم ﴿ ومن أضلُ ممن اتبع هواه بغير هدى من الله إنّ الله لايهدي القوم الظالمين﴾.

ولو كانوا طلّاب حقّ وقد أضلوا سبيلهم، فإنّ لطف الله سيشملهم بمقتضى الآية الكريمة ﴿ وَالدِّينَ جَاهِدُوا فَينَا لَنهِدِينَهُم سبلنا﴾ ﴿ وَلَكُنّهُم ظَالمُونَ لأَنفُسهُم وَلَجْتَمُعُهُم الذي يعيشون فيه، فلا هدف لهم سوى اللجاجة والعناد... فكيف يهديهم الله ويعينهم؟!

### بحث

### اتّباع الهوى مدعاة للضلال:

في الآيات المتقدمة بيّنت العلاقة بين الهوى والضلال بصراحة، وقد عـبّر فـيها عـن المتّبعين هواهم بأضلّ النّاس، وأنّهم لم يحظو بهداية الله.

هوى النفس حجاب كبير أمام نظر العقل.

هوى النفس يشدّ الإنسان بالشيء و يجعل قلبه متعلقاً به إلى درجة تفقده القدرة على فهم الحقائق ودركها. لأنّ التسليم المطلق إزاء الواقعيات، و ترك التعلق بالشيء والتسرّع بالحكم، شرط لدرك الحقائق. التسليم دون قيد أو شرط إزاء الواقع الخارجي، مرّاً كان أم عذباً، موافقاً لرغبات النفس أم مخالفاً، منسجماً مع المصالح والمنافع الشخصية أم غير منسجم... لكن هوى النفس لا يتفق مع هذه الأصول!

و في هذا الجال كان لنا بحث مسهب في ذيل الآية ٤٣ من سورة الفرقان.

ومن الطريف هنا أنّ روايات عديدةٌ تفسّر الآية بأنّ المراد منها من ترك إمامه وقائده الإلهٰي واتبع هواه `.

۱ العنكبوت، ۸۹٪

٢. هذه الرّوايات في أصول الكافي، ج ١، ص ٣٧٤، وبصائر الدرجات، ص ١٣، طبقاً لما في تنفسير نورالثقلين، ج ٤. ص ١٣٢.

وهذه الرّوايات المنقولة عن الإمام الباقر عن والإمام الصادق عن الانمة الطاهرين المنقولة عن الإمام الباقر عن البارز... وبتعبير آخر: إنّ الإنسان محتاج لهداية الله... هذه الهداية تارة تنعكس في كتاب الله، وأخرى في وجود النّبي وسنته، وأخرى في وأوصيائه المعصومين، وأخرى في منطق العقل.

المهم أن يكون الإنسان في خطّ الهداية الإلهيّة غير متبع لهواه، ليستطيع أن يستضيء مذه الأنوار.

४०८४

وَلَقَدُ وَصَلْنَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَهُمْ يَلَدُّكُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْكَنَّا مِن قَبْلِهِ عَلَيْهِمْ قَالُواْ عَامَنَا بِهِ عِلْهُ الْحَقُ مِن رَّبِنَا إِنَّا كُنّا مِن قَبْلِهِ عَمْ مِهِ عِنْ فَيْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَالُواْ عَامَنَا بِهِ عِلْمَا اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ الْعَلَيْمِ عَلَيْهُمْ مَرَّتَيْنِ بِمَاصَبُرُواْ وَيَدْرَءُ وِنَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِعَةُ السَّيِعَةُ السَّيِعَةُ السَّيِعَةُ السَّيِعَةُ السَّيِعَةُ السَّيِعَةُ السَّيِعَةُ السَّيِعَةُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَنْعِيلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَنْعِيلَ الْحَنْهِ لِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَنْعِيلِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَنْعِيلِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَنْعِيلِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَنْعِيلِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَنْعِيلِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَنْعِيلِينَ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

# سبب النزول

نقل المفسّرون ورواة الأخبار روايات كثيرة ومختلفة في شأن نزول الآيات المتقدمة، والجامع المشترك فيها واحد، وهو إيمان طائفة من علماء اليهود والنصارى والأفراد الذين يتمتعون بقلوب طاهرة ـ بالقرآن ونبى الإسلام عليه الله المسلم المس

فعن «سعيد بن جبير» أن هذه الآيات نزلت في سبعين قسّاً مسيحياً بعثهم النجاشي من الحبشة إلى مكّة للتحقيق والإطلاع على دين النّبي محمّد الله قرأ عليهم نبيّ الإسلام سورة «يس» دمعت عيونهم شوقاً وأسلموا .

وقال بعضهم: هذه الآيات نزلت في نصارى نجران «مدينة في شمال اليمن» جــاءوا إلى النّبي فسمعوا آيات القرآن فأمنوا به ً.

وقال آخرون: بل نزلت في النجاشي وقومه."

كما يرى بعضهم أنَّها نازلة في «سلمان الفارسي» وجماعة من علماء اليهود، كعبد الله بن

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٦. ص ٣٥٧. و٣٥٨

٣. المصدر السابق. ٣. المصدر السابق.

سلام وتميم الداري والجارود العبدي وأضرابهم'.

وأخيراً فإنّ بعضهم يرى أنّ الآيات تشير إلى أربعين عالماً مسيحياً من ذوي الضائر حيّة والنيرة، جاء اثنان وثلاثون منهم مع جعفر بن أبي طالب من الحبشة، وثمانية آخرون من الشام، من بينهم «بحيرا»الراهب إلى النّبي تَنْفَرَةٌ فأسلموا.

وبالطبع فإن الرّوايات الثلاث تتناسب مع نزول الآيات في مكّة، كما أنّها تدعم قول من يرى بأنّ جميع آيات هذه السورة مكّية، ولكن الرواية الرابعة والرواية الخامسة تدلّان على أنّ هذه الآيات الآنفة نزلت بالمدينة استثناءً، كما أنّهما تدعمان قول القائلين على أنّ الآيات المتقدمة مدنية لامكية.

وعل كل حال فإن هذه الآيات «شواهد بليغة» تدل على أنّ جماعة من عــلماء أهــل الكتاب أعلنوا إسلامهم حين سمعوا آيات القرآن... لأنّه لا يمكن لنبيّ الإسلاميّيَّ أن يقول مثل هذا. ولم يكن أحد من أهل الكتاب قد آمن به بعد لأنّ المشركين كانوا ينهضون فوراً ويقومون بالصياح والضجيج لتكذيب النّبي تَنِينَةً.

# التفسير

### طلاب المق من أهل الكتاب آمنوا بالقرآن:

حيث إنّ الآيات السابقة كانت تتحدث عن حجج المشركين الواهية أمام الحقائق التي يقدّمها القرآن الكريم، فإنّ هذه الآيات محل البحث تتحدث عن القلوب المهيّأة لقبول قول الحق والتي سمعت هذه الآيات واهتدت للإسلام وبتي أصحابها متمسكين بالإسلام أوفياء له في حين أنّ قلوب الجاهليين المظلمة لم تتأثر بها.

يقول القرآن في هذا الصدد: لقد أنزلنا لهم آيات القرآن تباعاً ﴿ولقد وصّلنا لهم القول لعلم يتذكّرون ﴾ ".

هذه الآيات نزلت عليهم نزول المطر المتصلة قطراته وجاءت الآيات على أشكال متنوعة، وكيفيات متفاوتة، فتارة تحمل الوعد بالثواب، وتارة الوعيد بالنّار، وأخرى

۱. تفسير مجمع البيان، ج ۷، ص ۲۵۸. ۲. المصدر السابق.

٣. «وصلنا» مأخوذ من مادة «وصل» أي ربط، وحيث إنها جاءت من باب التفعيل، فهي تدل عــلى الكـــئرة،
 ويستفاد منها النا كيد أيضاً.

الموعظة والنصيحة، وأخرى تنذر وتهدد، وأحياناً تحمل استدلالات عقلية، وأحياناً تحمل قصص الماضين وتأريخهم المليء بالعبر، وخلاصة كاملة من الأحداث المتجانسة التي يؤمن بها أي قلب فيه أقل استعداد للإيمان، حيث إنّها تجذب القلوب إليها... إلّا أنّ عمي القلوب لم يذعنوا لها.

إلا أنّ (اليهود والنصاري) ﴿الذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون ﴾. لائهم يرونه منسجماً مع ما ورد في كتبهم السهاوية من علامات ودلائل!

ومن الطريف هنا أنّهم كانوا جماعة من «أهل الكتاب»، إلّا أنّ الآيات المتقدمة تحدثت عنهم بأنّهم «أهل الكتاب» دون قيد أو تبعيض أوأي شيء آخر، ولعلها تشير إلى أنّهم أهل الكتاب حقّاً، أمّا سواهم فلا.

ثمّ يضيف القرآن في وصفهم قائلاً: ﴿ وَإِذَا يُتلَى عليهم قالوا آمنا بِه إِنَّه الحق من ربَّنا﴾. أجل: كانت تلاوة الآيات عليهم كافيةً لأن يقولوا «آمنا»... ثمّ يضيف القرآن متحدثاً عنهم: إنّنا مسلمون لا في هذا اليوم فحسب، بل ﴿ لِقَاكِنَا مِنْ قِبلِه مسلمين ﴾.

ثمّ يتحدث القرآن الكريم عن هذه الجماعة التي آمنت بالنّبي من غير تقليد أعمى، وإنّما طلباً للحق، فيقول: ﴿ لُولئك يؤتون لُجِرهم هرتين بها صبرول﴾.

فرّة لإيمانهم بكتابهم السماويّ الذي كانوا صادقين أوفياء لعهدهم معه... ومرّة أخرى لإيمانهم بنبيّ الإسلام العظيم على النبي الموعود المذكور عندهم في كتبهم السماوية.

ويحتمل أيضاً كما هو مستفاد من الآيات المتقدمة، إنَّا يؤتون أجرهم مرتين؛ لأنَّهم آمنوا بنبيّ الإسلام قبل ظهوره، وحين ظهر لم يكفروا به بل آمنوا به كذلك.

وهؤلاء بذلوا جهداً وصبروا زماناً طويلاً ليؤدّوا ما عليهم من وظيفة ومسؤولية... ولم يرض بأعمالهم المنحرفون من اليهود ولا النصارى، ولم يسمح لهم تقليد السابقين والجـوّ الاجتاعي أن يتركوا دينهم ويسلموا، إلا أنهم وقفوا وصبروا وتجاوزوا هـوى النفس والمنافع الذاتية، فنالوا ثواب الله وأجره مرّتين.

ثمّ يشير القرآن الكريم إلى بعض أعمالهم الصالحة من قبيل «دفع السيئة بالحسنة» و«الإنفاق ممّا رزقهم الله» و«المرور الكريم باللغو والجاهلين» وكذلك الصبر والاستقامة، وهي خصال أربع ممتازة.

حيث يقول في شأنهم القرآن الكريم: ﴿ ويدر، ون بالحسنة السّيّنة ﴾.

يدرؤون بالكلام الطيب الكلام الخبيث، وبالمعروف المنكر، وبالحلم الجهل والجاهلين، وبالحبّة العداوة والبغضاء، وبصلة الرحم من يقطعها، والخلاصة أنّهم بدلاً من أن يدفعوا السّيّئة بالسّيّئة فإنّهم ﴿ يدرؤن بالحسنة السّيّئة!﴾

وهذا أسلوب مؤثر جدّاً في مواجهة المفاسد ومبارزتها، ولا سيما في مواجهة اللجوجين والمعاندين.

وقد أكّد القرآن الكريم على هذا الأسلوب مراراً وكراراً، وقد سبق أن بحثنا في هذا الجمال بشرح مبسّط في ذيل الآية ٢٢ من سورة الرعد وذيل الاية ٦٩ من «سورة المؤمنون».

والخصلة الأخرى في هؤلاء الممدوحين بالقرآن أنّهم ﴿ وهمّا رزقناهم يتفقون﴾.

وليس الإنفاق من الأموال فحسب، بل من كل ما رزقهم الله من العلم والقوى الفكرية والجسميّة والوجاهة الاجتماعية، وجميع هذه الأمور من مواهب الله ورزقه \_ فهم ينفقون منها في سبيل الله!.

وآخر صفة ممتازة بيّنها القرآن في شأنهم قوله: ﴿ وَإِذَا سَعِوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ ﴾.

ولم يردُّوا الجهل بالجهل واللغو باللغو، بل ﴿ وِقَالُولُ لِنَا تَعْمَالِنَا وَلِكُم تَمَمَالِكُم ﴾.

فلاتحاسبون بجريرة أعمالنا، ولا نُحاسب بجرمكم وجريرة أعمالكم، ولكن ما أسرع ما سيجدكلٌ منّا نتيجة عمله.

ثمّ يضيف القرآن في شأنهم حين يواجهون الجاهلين الذين يتصدون لإثارة المؤمنين باللغو وما شاكله، حيث يقولون: ﴿سلام عليكم لانبتغي الجاهلين﴾.

فلسنا أهلاً للكلام البذيء، ولا أهلاً للجهل والفساد، ولا نبتغي ذلك، إنّما نبتغي العلماء وأصحاب الضمائر الحيّة والعاملين المؤمنين الصادقين.

وعلى هذا فبدلاً من أن يهدروا قواهم في مواجهة الجاهلين عُمي القلوب وأهل الكلام البذي، يمرون عليهم كراماً ليؤدوا أهدافهم ومناهجهم الأساسية.

الجدير بالذكر أنّ هؤلاء حين يواجهون الجاهلين. لا يسلّمون عـليهم سـلام تحـية واستقبال، بل سلام وداع.

### بحث

# القلوب المهيّأة للإيمان:

رسمت الآيات المتقدمة للقلوب التي تقبّلت بذور الإيمان رسماً جميلاً وبليغاً.

فهي ليست من نسيج الأشخاص الانتهازيين الذين ملئت قلوبهم من التعصب والجهل، والكلام البذيء السيء الفارغ، والبخل والحقد، وما إلى ذلك!!

إنّ هؤلاء العظماء من الرجال والنساء حطموا قبل كلّ شيء القيود التي فرضها التقليد الأعمى، ثمّ أصغوا بكلّ دقّة إلى نداء التوحيد، وحين وجدوا الدلائل الحقّة بـقدر كـافٍ استجابوا له!.

ولا شكّ أنّ على هؤلاء أن يدفعوا ثمناً غالياً، لأنّهم خرجوا عن طوق التقليد الأعمى وحطموا أغلاله، وتحرروا عن محيطهم المنحرف، وعليهم أن يتحملوا الكثير من المشاكل والمتاعب في هذا السبيل ولكنّهم يتمتعون بصبر واستقامة في سبيل هدفهم الكبير ما يعينهم على تحمل تلك الشدائد والمصاعب.

فهؤلاء ليسوا حاقدين، ولا يردون السوء بمالسوء، ولا هم بخلاء ولا خسميسون. ليجعلوا المواهب الإلهية خاصة بهم!

إنّهم أناس عظام بعيدون عن الكذب والإنشغال غير الصحيح، والكلام الفارغ الركيك، والمزاح وغيره.

لهم ألسنة طيبة وقلوب أطيب، ولا يضيعون طاقاتهم في الردّ على الجهلاء... بل في كثير من الأحيان يفضلون السكوت على الكلام والردّ على الجهّال!

ويفكرون في أعمالهم ومسؤولياتهم، ويمضون كأنّهم الظهاء إلى النبع، الظهاء إلى العلم والمتشوّقون لحضور مجالس العلماء والفقهاء.

أجل هؤلاء العظام هم الذين يستطيعون أن يستوعبوا رسالة الإيمان في نفوسهم، ليؤتوا أجرهم.. لا مرّة واحدة، بل يؤتيهم الله أجرهم مرّتين بما صبروا!.

هؤلاء أمثال سلمان الفارسي والنجاشي وبحيرا الراهب الذين هم في خط واحــد وفي جبهة واحدة، والذين بذلوا جهداً وقاوموا أنواع الصعاب ليصلوا إلى معنى «الإيمان».

ومن الطريف أنّنا نقرأ حديثاً للإمام الصادق يَنْ إلى هذا الصـدد يــقول: «نــحن صُــبر

وشیعتنا أصبر منّا وذلك أنا صبرنا على ما نعلم وصبروا علىٰ ما لا يعلمون». `

تأملوا لو أنّ شخصين من المؤمنين توجها إلى ميدان الجهاد، أحدهما يعلم بانتهاء الأمر وأن عاقبة جهاده النصر، والآخر لا يعلم، ألا يكون صبر الثّاني أكثر من صبر الأول؟!.

أو نقول \_ مثلاً \_ أنّ القرائن تدل على أن كلاً منهما سيشرب من كأس الشهادة، لكن أحدهما يعلم ما في شهادته من أسرار خفية وماذا ستحرك من أمواج على مدى الأعصار والقرون المتادية، وأنّه سيكون أسوة وقدوة للأحرار... أمّا التّاني فلا يعرف شيئاً عن ذلك، فلا شك أنّ الثّاني أصبر من الأوّل في هذا الصدد.

وفي حديث آخر ورد في تفسير علي بن ابراهيم قال: «اللغو» الكذب، «اللهو» الغناء، والمعرضون عن اللغو و«المتقون» هم الأئمّة ﷺ يعرضون عن ذلك كلّم ٪

وواضح أنّ الحديثين من قبيل المصداق البارز، وإلّا فإنّ مفهوم «اللغو» أوسع ويشمل غير ما ذكرنا، و«المعرضون عن اللغو» أيضاً هم جميع المؤمنين الصادقين، وإن كان الأثمّة عميم في طليعتهم!

**80003** 

۱. بحارالانوار، ج ۲۶، ص ۲۱٦، و ج ۲۸، ص ۸۵ و تفسیر علی بن ابراهیم، ج ۲، ص ۱٤۱. ۲. تفسیر علی بن ابراهیم، نقلاً عن تفسیر نورالثقلین، ج ۶، ص ۱۳۳.

#### الآيتان

إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَلْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ اللَّ وَقَالُواْ إِن نَتَبِعِ الْهُ دُى مَعَكَ نُلَخَظَفْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْلَمْ نُمَكِن لَهُ مُحَرًمًا عَلَى اللَّهُ عَلَمُ مِن أَرْضِنَا أَوْلَمْ نُمُكِن لَهُ مُحَرًمًا عَلَى اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُ وَرَفًا مِنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللِّهُ اللللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ اللللللللِّلْمُ اللللللللِّلْمُ الللللللللِمُ اللللللللللَّةُ الللْمُ اللللللللللللللللللِمُ اللللللللللللِمُ الللللللللللللللللللللللللللللللللل

# التفسير

#### الهداية بيدالله وعدها

بالرغم من أن بحوثاً كشيرة وروايات وردت في الآينة الأولى من هاتين الآينتين المتقدمتين وشأن نزولها، إلا أنّها -كها سنرى -روايات غير معتبرة ولاقيمة لها، حتى كأنّها رويت لأغراض ومقاصد خاصّة، ولذلك رأينا أن نفسر الآية من القرآن ننفسه ثمّ نعالج الرّوايات المشكوكة أو المجعولة.

ومع الإلتفات إلى أنّ الآيات السابقة كانت تتحدث عن طائفتين؛ طائفة من مشركي أهل مكّة المعاندين، كان رسول تنجيج شديد الإصرار على هدايتهم، لكنّهم لم يهتدوا ولم يذعنوا لنور الإيمان، وطائفة من أهل الكتاب والأفراد البعيدين عن مكّة، تلقوا هداية الله برحابة صدر وبعشق وضحوا في سبيل الإسلام، وآثروا على أنفسهم مصلحة الإسلام، ولم يكترثوا بعناد قومهم الجاهلين الأنانيين، ولم يستوحشوا من الضغوط والعزلة وما إلى ذلك!

فع الإلتفات إلى كل هذه الأمور، نلاحظ أنّ الآية الأولى من هاتين الآيتين تكشف الستار عن هذه الحقيقة فتقول: ﴿إِنّك لا تهدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشا. وهو أعلم مالحمتدمانك.

فالله يعلم من هم الجديرون بالإيمان.. وأيّة قلوب تطلب الحقّ وهو يعرف العاشقين له. أجل، هو يعرف هؤلاء ويوفقهم بلطفه ليسيروا نحو الإيمان. أمّا الذين أظلمت قلوبهم وساءت سيرتهم وعادوا الحق في الخفاء ونهضوا بكل ماعندهم من قوة بوجه رسل الله، وقد تلوثت قلوبهم في حياتهم إلى درجة لم يكونوا جديرين بنور الإيمان فالله سبحانه لا يضع مصباح التوفيق في طريقهم أبداً.

إذن، وبناءً على ما تقدم، ليس المقصود من الهداية «إراءة الطريق»، لأن إراءة الطريق هي من وظيفة النّبي تلقق، و تشمل جميع الناس دون استثناء، بل المقصود من الهداية هنا هو «الإيصال للمطلوب والهدف»، والإيصال إلى المطلوب وإلى الهدف هو بيد الله وحده، الذي يغرس الإيمان في القلوب، وليس هذا العمل اعتباطاً ودون حساب، فهو تعالى ينظر إلى القلوب المهيأة والمستعدة ليهبها نور السهاء!

وعلى كل حال، فإنّ هذه الآية بمثابة التسلية والتثبيت لقلب النّبي ليـطمئن إلى هـذه الحقيقة، وهي إنّه لا إصرار المشركين وعنادهم وإن كانوا من أهل مكّة، ولا إبـان أهـل الحبشة ونجران وغيرهما أمثال سلهان الفارسي وبحيرا الراهب من دون دليل وسبب.

فعليه أن لا يكترث لعدم إيمان الطائفة الأولى، فإن الله يقذف نوره في القلوب المسهيأة للنور ويبسط علمها خيمته!

ونظير هذا المضمون كثير في آيات القرآن!.

إذ نقراً في الآية ٢٧٢ من سورة البقرة قوله تعالى: ﴿ليس عليك هداهم ولكن الله يهدي هن يشاء ﴾.

و في الآية ٣٧ من سورة النّحل ﴿ أَنْ تحرص على هداهم فإنّ الله لا يبهدي مِنْ يُصُلُّ ﴾. و في الآية ٤٣ من سورة يونس ﴿ أَفَأَنْتُ تهدي العمي ولوكانوا لا يبصرون ﴾.

كما نقرأ أيضاً في الآية ٤ من سورة إيراهيم ما هو بمثابة القانون العام ﴿فيضل الله من يشاء ويهدى من يشاء وهو العزيز الحكيم﴾.

فالآية الأخيرة تدلّ دلالة واضحة على أنّ المشيئة الإلهية في شأن هاتين الطائفتين «جماعة الهدى وجماعة الضلال» ليست دون حساب، بل هي طبقاً للجدارة واللياقة وسعي الأفراد أنفسهم... فالله يهب توفيقه على هذا الأساس، ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، ويسلب الهدى ممن يشاء فيضلون السبيل.

وفي الآية النّانية من الآيتين محل البحث \_ يتحدث القرآن الكريم عن طائفة اعترفوا بالإسلام في واقعهم وأيقنت به قلوبهم، إلّا أنّهم لم يظهروا إيمانهم بسبب منافع شخصية

قدرته القاهرة.

و ملاحظات ذاتية، حيث يقول: ﴿ وقالوا إن نتبع الهدى معك نتخطف من أرضنه `

ورد في كتب التّفسير أن الذي قال: ﴿ إِنْ نَتْبِعِ الهدى معلى الخ. هو «الحارث بن نوفل»، حيث قال للنّبي عَلَيْقَة إنّنا نعرف أن ما تقوله حق، لكن الذي يمنعنا من اتباعك والإيمان بك، خوفنا من هجوم العرب علينا ليطردونا من أرضنا، ولا طاقة لنا على ردّهم لـ

هذا الكلام لا يقوله إلا من يستضعف قدرة الله ويرى أن قدرة حيفنة من العرب الجاهليين عظيمة!! وهذا الكلام لا يصدر إلا من قلب لا يعرف عناية الله وحمايته، ولا يعرف كيف ينصر الله أولياء ويخذل أعداءه، لذلك يقول القرآن ردّاً على مثل هذه المزاعم فر أولم نمكن لهم حرما آمتا يجبي إليه ثمرات كل شيء "رزقا من لدتا ولكن أكثرهم لا يعلمون. الله الذي جعل هذه الأرض المالحة والمليئة بالصخور والخالية من الأشجار والأنهار، جعلها حرماً تهفوا إليه القلوب، ويؤتى إليه بالثمرات من مختلف نقاط العالم، كل ذلك بسيد

فإنّ من له هذه القدرة على اقرار «الأمن» وجبابة «النعم» إلى هذا المكان وهؤلاء يرون ذلك بأعينهم، كيف لا يكون قارداً على أن يحفظكم من هجوم حفنةٍ من الجاهليين عبّاد الأو ثان؟!

فقد كنتم في زمان الكفر مشمولين بنعمتي الله العظيمتين «الأمن والمواهب المعاشية» فكيف يمكن أن يحرمكم الله منهما بعد الإسلام؟!

لتكن قلوبكم قوية وآمنو بما أنزل اليكم فإنّ ربّ الكعبة وربّ مكّة معكم.

هنا، ينقدح هذا السؤال، وهو: إنّ التاريخ يدل على أن حرم مكّة لم يكن آمنا للمسلمين للغاية، ألم تعذب طائفة من المسلمين في مكّة؟ ألم يرموا النّبي ﷺ بالأحجار الكثيرة؟! ألم يقتل بعض المسلمين في مكّة؟! ألم يهاجر جماعة من المسلمين من مكّة مع جعفر بـن أبي طالب الله وجماعة آخرون مع النّبي ﷺ آخر الأمر لعدم الأمن في مكّة؟!

فنقول جواباً على ذلك:

٣ «يجبي» مشتق من مادة «جباية» [«وتمكن» في الآية بمعنى نجعل] والجبابة معناها الجمع، لذلك يبطلق على الحوض الذي يجمع فيه الماء جابية...ونصبُ كلمة «حرم» على أنّها مفعول لنمكن.

أَوْلاً:مع جميع هذه الأمور ما تزال مكّة أكثر أمناً من النقاط الأخرى... وكان العرب يحترمونها ويقدسونها، وبالرغم من أنّهم كانوا يقدمون على جرائم متعددة في أماكن أخرى، إلّا أنّهم كانوا يحجمون عن الإتيان بمثلها في مكّة.

والخلاصة: فمع عدم الأمن العام والكلي كانت مكّة تتمتع بالأمن النسبي ولاسميا أن الأعراب خارجها كانوا يراعون أمنها وقداستها.

ثانياً:صحيح أن هذه الأرض التي جعلها الله حرماً آمناً أضحت لفترة وجيزة غير آمنة على أيدي جماعة... إلاّ أنّها سرعان ما تحولت إلى مركز كبير للأمن وتواتر النعم الكثيرة المتعددة، فعلى هذا لم يكن تحمل هذه الصعاب المؤقتة من أجل الوصول للنعم العظيمة، أمراً عسيراً ومعقداً.

وعلى كل حال، فإنّ كثيراً ممن يقلقون على منافعهم الشخصية، كالحارث بن نوفل، لا يسلكون سبيل الهداية والإيمان... في حين أنّ الإيمان بالله والتسليم لأمره، لايؤمن المنافع المعنوية لهم فحسب، بل يؤمن لهم الحيط الصحيح والمنافع المادية المشروعة وما إلى ذلك، وعدم الأمن والغارات والحروب التي نجدها في عصر التمدن ــكما يصطلح عليه ــوفي الدنيا البعيدة عن الإيمان والهداية، كل هذه الأمور شاهد حي على هذا المدّعي؟

ومن الضروري الإلتفات إلى هذه النقطة الأساسية، وهي أنّ الله سبحانه أوّل ما يذكر من نعمه نعمة الأمن، ثمّ يذكر جلب الثمرات والأرزاق وغير ذلك من جميع الأنحاء إلى مكة، ويمكن أن يكون هذا التعبير مبيّناً هذا الواقع، وهو: طالما كان الأمن حاكماً في بلد كان اقتصاده جيداً، وإلّا فلا، «قد بيّنا هذا الأمر في بحثنا للأية ٣٥ سورة إبراهيم».

كما أنّ الجدير بالذكر أنّ «يجبن» جاءت على صيغة الفعل المضارع الذي يدل على الاستمرار في الحال والاستقبال، ونحن اليوم وبعد مرور أربعة عشر قرناً، نرى بأم أعيننا مفهوم هذا الكلام واستمرار جباية جميع أنواع المواهب إلى هذه الأرض المباركة، فالذين يحجّون مكة ويزورون بيت الله الحرام، يرون بأعينهم هذه الأرض الجرداء الحارة التي لا تنبت شيئاً، كم فيها من النعم! فكأن مكّة غارقة بها، ولعل أية نقطة من العالم ليس فيها ما في مكّة من هذه النعم الوفيرة.

### ہحث

# إيمان أبي طالب والضميم موله:

هذا الموضوع يبدو عجيباً لمن كان من أهل البحث والمطالعة.. فكيف يصرّ جماعة من رواة الأخبار على أن يزعموا أنّ أبا طالب عم النّبي كان مشركاً وغير مؤمن وأنّه مات كافراً!! وهو بإجماع المسلمين كان من الذين بذلوا تضحيات منقطعة النظير، وحمسى نبيّ الإسلام على من أجله؟!

ولم لا يكون هذا الإصرار بالنسبة للآخرين الذين لاحظٌ لهم في تأريخ الإسلام؟!

هنا نعرف أنّ المسألة ليست مسألة عادية. ثمّ بأقل ملاحظة وتدقيق نبصل إلى هذه النتيجة، وهي أنّ وراء هذه البحوث التاريخية والروائية لعبة سياسيّة خطيرة من أعداء علي الله ومناوئيه! فقد كانوا يصرّون على سلب كل فضيلة له، حتى جعلوا أباه المضحّي والفادى للنّبي والمؤثر له على نفسه يموت كافراً بزعمهم!!

ومن المؤكّد أنّ بني أمية ومريديهم في عصرهم، وقبل أن يصلوا إلى دفة الحكومة، سعوا ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً لإثبات مدعاهم بالشواهد والحجج الواهية.

ونحن بقطع النظر عن هذه الأمواج السياسية المنحرفة والملوثة، التي هي بنفسها تستحق المطالعة من جهات متعددة... نبحث المسألة على أساس أنها مسألة بنفسها تستحق المطالعة من جهات متعددة... نبحث المسألة على أساس أنها مسألة تأريخية وتفسيرية بحتة، بشكل موجز ومضغوط (كما يقتضيه وضع الكتاب) ليتضح أن ليس وراء هذا الضجيج أي سند معتبر، بل هناك شواهد حية ضده!.

١- إنّ الآية محل البحث ﴿إنّك لا تهدي من أحببت﴾ ليس لها علاقة بأبي طالب كها بيّنا،
 وقلنا: إنّ الآيات التي جاءت قبلها تدل بصورة واضحة أنّها في شأن جماعة من أهل الكتاب المؤمنين، في مقابل مشركي مكّة.

الطريف أن الرازي الذي يزعم أنّ الآية نزلت في أبي طالب ﴿ باجماع المسلمين!! يصرّح بأنّ الآية ليس فيها أقل دلالة على كفر أبي طالب '.

ولكن مع هذه الحال فلهاذا يصرون فيها على أن يكون أبو طالبﷺ مــشركاً؟ فــهذه مسألة غريبة ومدعاة للدهشة!

١. التَّفسير الكبير، ج ٢٥، ص ٢.

٢\_ وأهم دليل لديهم في هذا الجال أنهم ادعوا إجماع المسلمين على أنّ أباطالب مات مشركاً!.

في حين أنَّ مثل هذا الإجماع كذب محض لا أساس له، وهو عارٍ عن الصحة.

فالمفسّر المعروف «الآلوسي» \_وهو من علماء السنة \_صرح في تفسير روح المعاني أنّ الآية هذه المسألة ليست إجماعية، وحكاية الإجماع من قبل المسلمين أو المفسّرين على أنّ الآية المتقدمة نزلت في أبي طالب تبدو غير صحيحة ... لأنّ علماء الشيعة وجمع كثير من المفسّرين يعتقدون بإسلام أبي طالب، وادّعى أغة أهل البيت من الإجماع على ذلك، إضافة إلى أنّ أكثر قصائد أبي طالب تشهد على إيمانه (

٣ـ التدقيق والبحث يدل على أن هذا الإجماع المزعوم هو من قبل أخبار الاحاد الذين
 لا اعتبار لهم، وفي سند هذه الروايات أفراد مشكوك فيهمكذابون.

ومن هذه الرّوايات ما نقله ابن «مردويه» بسنده عن ابن عباس أن آية ﴿إِنَّكَ لا تهدي مِن أحببت﴾ نزلت في شأن أبي طالب، وقدأصر النّبي ﴿ عليه أن يؤمن فلم يؤمن ﴿

وظاهر تعبير الحديث يدل على أنّ ابن عباس ينقل هذا الحديث من غير واسطة وكان شاهداً على ذلك، في حين أنّنا نعرف أن ابن عباس ولد قبل الهجرة بثلاث سنوات، فعلى هذا كان لا يزال رضيعاً عندما مات أبو طالب في ... ومن هنا نستنتج أنّ واضعي الحديث حتى في هذا العمل كانوا مبتدئين وناشئين!!.

وهناك حديث آخر في هذا الجال ينقله «أبو هريرة» إذ يقول: حين دنت وفاة أبي طالب قال له النّبي عَنْ : يا عم قل: لا إله إلّا الله، لأشهد لك يوم القيامة عند الله بالتوحيد، فقال أبو طالب: لولا أنّ قريشاً تقول إنّ أبا طالب أظهر الإيمان حال الموت خوفاً، لكنت أشهد بالتوحيد وأقرّ عينيك، فنزل قوله تعالى: ﴿ لِنّك لا تهدي هن أحبيت ﴾ أ.

١. تفسير روح المعاني، ج ٢٠، ص ٨٤. ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفسير الدرالمنثور، ج ٥، ص ١٣٣. ٢. الغدير، ج ٨، ص ٢٠٠.

٤. تفسير الدرالمنثور، ج ٥، ص ١٣٣.

ويبدو من ظاهر هذا الحديث أنّ أبا هريرة كان شاهداً على هذه القضية، في حين أنّنا نعرف أنّ أبا هريرة أسلم سنة فتح خيبر، بعد الهجرة بسبع سنين، فأين أبو هريرة من وفاة أبي طالب التي حدثت قبل الهجرة؟!!

وإذا قيل أنّ ابن عباس وأبا هريرة لم يكونا شاهدين على هذه القضية، وسمعا هذه القصّة من شخص آخر فإننا نسأل من هو هذا الشخص؟! فالذي نقل هذا الحديث لهذين الشخصين - إذاً - مجهول، ومثل هذا الحديث يعرف عند أهل الحديث بالمرسل، والجميع يعلمون بأن لااعتبار للمراسيل!

ومن المؤسف أنّ جماعة من رواة الأخبار والمفسّرين نقلوا هذا الحديث بعضهم عن بعض دون تدقيق في كتبهم، وشيئاً فشيئاً كوّنوا إجماعاً لهذا الحديث! ولكن أيّ إجماع هذا؟ أم أي حديث معتبر!؟!

3-وبعد هذا كلّه، فإنّ متن هذه الأحاديث الموضوعة يدل على أنّ أباطالب يَلِي كان مؤمناً بحقانية النّبي، غاية ما في الأمر لم يجر ذلك على لسانه لملاحظات خاصة .. ونحن نعرف أنّ الإيمان هو بالقلب، وأمّا اللسان فهو طريق القلب، وفي بعض الأحاديث الإسلامية شبه أبو طالب بأصحاب الكهف الذين كانوا مؤمنين وإن لم يقدروا على إظهار الإيمان على ألسنتهم .

٥-ثم هل يمكن القناعة برواية مرسلة عن أبي هريرة أو ابن عباس في مثل هذه المسألة المهمّة، فلم لا يؤخذ بإجماع أئمة أهل البيت عِنْ وإجماع علماء الشيعة، وهم أعرف بحال أسرة النّبي وأهله!!

إنّنا اليوم نحتفظ بأشعار كثيرة لأبي طالب تموضح إيمانه بالإسلام ورسالة النّبي (محمّد) عَيْنَة، وقد نقل هذه الأشعار طائفة من العلماء والأفاضل في كتبهم (وقد نقلنا طائفة منها في ذيل الآية ٢٦ من سورة الأنعام من مصادر سنية معروفة)!

٣-ومع غض النظر عن جميع ما تقدم، فإنّ تاريخ حياة أبي طالب وتضحياته العظيمة للنّبي على النّبي على النّبي على النّبي على النّبي على عام وفياته به إلى درجة أنّ النّبي سمى عام وفياته به عمام الحزن» كل ذلك يدل على أنّه كان يعشق الإسلام، ولم يكن دفاعه عن النّبي على أنّه

الراجع في هذا الصدد تفسير الصافي وتفسير البرهان ذيل الآية مورد البحث.

أحد أرحامه، بل دفاع رجل مؤمن مخلص وعاشق نظيف وجندي مضح عن قائده وإمامه.. فع هذه الحالة، كم يبلغ الجهل والغفلة والظلم وعدم الشكر بطائفة أن تصرّ على أنّ هذا الرجل المخلص المؤمن الموحد مات مشركاً.

8003

١. هناك بحث مفصل أوردناه لدي تفسير الآية ٣٦ من سورة الأنعام.

### الآيات

# التفسير

#### لا تمدعنكم علائق الدنيا:

كان الحديث في الآيات المتقدمة يدور حول مايدعيه أهل مكّة، وقولهم: إن نتبع الهدى معك نتخطف من أرضنا بهجوم العرب علينا، وتتكدر حياتنا ويختل وضعنا المعاشي والاقتصادى.. وقد أجابت الآيات السابقة على هذا الكلام بردّ بليغ.

وفي هذه الآيات مورد البحث ردّان آخران على كلامهم:

الأوّل: يقول. على فرض أنّكم لم تؤمنوا، وحييتم في ظل الشرك مرفهين ماديّاً، ولكن لا تنسوا أن تعتبروا بحياة من قبلكم ﴿وكم لَهلكنا مِنْ قرية بطرت معيشتها﴾.

أجل، إنّ الغرور دعاهم إلى أن يبطروا من النعم، والبطر أساس الظلم، والظلم يجرّ حياتهم إلى النّار... ﴿فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم إلّا قليلاً﴾.

بلي... بقيت بيوتهم خالية خربة متهدمة مظلمة لم يزرها ولم يسكنها أحد إلّا لفترة قليلة ﴿وكنّا نحن الوارثين﴾

فيا مشركي مكّة... أتريدون أن تعيشوا حياة البطر والكفر كما عاشه أولئك، وتكون عاقبتكم كعاقبتهم، فأي نفع في ذلك؟! كلمة «بطرت» مشتقّة من «بطر» على زنة «بشر» ومعناه الطغيان والغرور على أثر وفرة النعم.

والتعبير بـ «تلك» التي هي اسم إشارة للبعيد، وتستعمل غالباً للأمور التي يمكن مشاهدتها، ويحتمل أن يكون المقصود بها أرض «عاد ونمود وقوم لوط» التي لا تبعد كثيراً عن أهل مكّة، وهي في أرض الأحقاف بين اليمن والشام، أو في وادي القرى، أو في أرض سدوم، وجميع هذه المناطق في مسير قوافل التجار العرب الذين كانوا يمضون من مكّة إلى الشام، وكانوا يرون تلك البيوت بأم أعينهم خالية خاوية لم تسكن إلّا قليلاً.

وجملة ﴿ إِلَّا قليلاً ﴾ التي جاءت بصيغة الاستثناء، فيها ثلاثة احتالات:

الاحتمال الأول: أنّ الاستثناء عن الساكنين.

والاحتمال الثّاني: أنَّه عن المساكن.

**والاحتمال الثّالث:** أنّه عن السكن.

فني الصورة الأولى يكون مفهومها أن جماعة قليلة سكنتها «أي سكنت تلك المساكن». وفي الصورة الثّانية يكون مفهومها أن فترة قليلة كان بها السكن في هذه «المساكن» لأنّ من يسكن في هذه المساكن المشؤومة سرعان ما تنطوي فيها صفحة حياته.

وبالطبع فإنّ إرادة المعاني الثلاثة من النصّ السابق لا يوجد لنا أي مشكلةٍ، وإن كان المفهوم الأوّل أظهر.

كما أنّ بعض المفسّرين قال: إنّ المقصود من هذه الآية هو الإشارة إلى السكن المؤقت للمسافرين الذاهبين والآيبين حيث يستريحون فيها لا أكثر، وفسرها آخرون بأنّها إشارة لسكن الحيوانات الوحشية.

والقدر المسلم به أنّ هذه المساكن التي كانت ملوّثة بالإثمّ والشرك أصبحت غير صالحة للسكن فهي خاوية وخالية!

والتعبير بـ ﴿وكنا نحن الوارئين إشارة إلى خلّوها من الساكنين، كما هي إشارة إلى أنّ مالكها الحقيقي هو الله سبحانه المالك لكل شيء، وإذا ما أعطى ملكاً «اعتبارياً» لأحد، فإنّه لا يدوم له طويلاً حتى يرثه الله أيضاً.

والآية التّانية في الحقيقة جواب عن سؤال مقدر، وهو: إذا كان الأمر كذلك، بأن يهلك الله الطغاة، فلم لم يهلك المشركين من أهل مكّة والحجاز، الذين بلغوا حددًا عظيماً من

الطغيان، ولم يكن إثم ولا جهل إلا وارتكبوه، ولم لم يعذبهم الله بعذابه الأليم؟

يقول القرآن في هذا الصدد هوماكان ربك مهلك للقرى حتى يبعث في أمّها رسولا يتلوا عليهم آياتنا ﴾.

أجل... لا يعذب الله قوماً حتى يتم عليهم حجّته ويرسل إليهم رسله، وحتى بعد إتمام الحجّة، فما لم يصدر ظلم يستوجب العذاب فإنّ الله لا يعذبهم، وهو يراقب أعمالهم، ووماكنا مهلكي القرئ إلا وأهلها ظالمون ﴾.

والتعبير بـ ﴿ عَاكِمًا ﴾ أو ﴿ وَهَا كَانَ رَبِكَ ﴾ دليل على أنّ سنة الله الدائمة والأبدية التي كانت ولا زالت، هي أن لا يعذب أحداً إلّا بعد إتمام الحجة الكافية.

والتعبير بـ ﴿متى يبعث في مركز كبير من مراكزها التي تنشر العلوم والأخبار رسولاً المدن، بل يكفي أن يبعث في مركز كبير من مراكزها التي تنشر العلوم والأخبار رسولاً يبلغهم رسالاته! لأنّ أهل تلك المناطق في ذهاب وإباب مستمر إلى المركز الرئيسي، لحاجتهم الماسة، وما أسرع أن ينتشرالخبر الذي يقع في المركز إلى بقية الأنحاء القريبة والبعيدة، كما انتشرت أصداء بعثة النّبي تَنْفِينَ التي كانت في مكة \_ وبلغت جميع أنحاء الجزيرة العربية في فترة قصيرة! لأنّ مكة كانت أم القرئ، وكانت مركزاً روحانياً في الحجاز، كما كانت مركزاً تجارياً أيضاً. فانتشرت أخبار النّبي تَنْفِينَ ، ووصلت جميع المراكز المهمّة في ذلك الحين وفي فترة قصيرة جداً.

فعلى هذا تبيّن الآية حكماً كلياً وعامّاً، وما يدّعيه بعض المفسّرين من أنّها إشارة إلى «مكّة» لا دليل عليه، والتعبير بـ ﴿فَي لَمّها﴾ هو تعبير عام كلي أيضاً.. لأنّ كلمة «أم» تعني المركز الأصلى، ولا يختص هذا بمكّة فحسب .

وأخر آية من هذا المقطع محل البحث تحمل الردّ الثّالث على أصحاب الحجج الواهية، الذين كانوا يقولون للنّبي تَنْفَقَ : ﴿ مَن نتبع الهدى معك نتخطف من أرضنا ﴾ ويبعدنا العرب من ديارنا، وهو قوله تعالى: ﴿ وما أوتيتم من شي. فمتاع الحياة الدنيا وزينتها وما عسند الله ضير وأبقى ﴾ ممّا عندكم من النعيم الفاني .. إذ إنّ نعم الدنيا تشوبها الأكدار والمشاكل الخستلفة،

ا. في أنّ الآية هل تشمل المستقلات العقلية أم لا، بحثنا في ذلك بحثاً مناسباً في ذيل الآية ١٥ من سورة الإسراء.

ولس من نعمة مادية خالية من الضرر والخطر أبداً.

إضافة إلى ذلك فإنّ النعم التي عند الله «الباقية» لا تقاس مع النعم الدنيوية الزائلة، فنعم الله \_إذن \_خير وأبقي!.

فبموازنة بسيطة يعرف كل إنسان عاقل أنّه لا ينبغي أن يضحي بنعم الآخرة من أجل نعم الدنيا، ولذلك تختتم الآية بالقول: ﴿أَفَلا تعقلون ﴾؟.

يقول «الفخر الرازي» نقلاً عن أحد الفقهاء أنّه قال: لو أوصى أحد بثلث ماله إلى أعقل الناس، فإني أفتي أن يعطى هذا المال لمن يطيع أمر الله، لأنّ أعقل الناس من يعطي المتاع القليل، (الفاني) ليأخذ الكثير (الباقي) ولا يصدق هذا، إلّا في من يطيع الله.

ثمّ يضيف الفخر الرازي.. قائلاً: فكأنَّما استفاد هذا الحكم من الآية محل البحث .

8003

١. التّفسير الكبير، ج ٢٥، ص ٦.

#### الآيات

أَفَمَن وَعَذَنَهُ وَعَدَّا حَسَنَا فَهُو لَفِيهِ كُمَن مَّنَعَنَهُ مَتَعَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَاشُمَّ هُويَوْمَ الفِيهِ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاءِ عَ ٱلْذِينَ كُسُمُ تَرْعُمُونَ الْفِيدَمَةِ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴿ وَبَوْمَ الْمَادِيهِ مِنْ فَيُقُولُ أَيْنَ شُرَكَاءِ عَ ٱلْذِينَ كُسُمُ تَرْعُمُونَ فَنَ قَالَ ٱلّذِينَ حَقَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ رَبَّنَا هَنَوْلاَءِ ٱلّذِينَ أَغُويْنَا أَغُويْنَا أَغُويْنَا لَهُمْ كَمَا عَوَيْنَا أَنْكُمُ أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ ال

# التفسير

### أنَّهم عبدَة الهون:

كان الحديث في الآيات المتقدمة عن الذين فضّلوا الكفر على الإيمان بسبب منافعهم الشخصيّة \_ ورجّحوا الشرك على التوحيد، وفي الآيات التي بين أيدينا يبيّن القرآن حال هذه الجهاعة يوم القيامة قبال المؤمنين الصادقين.

فني بداية هذه الآيات يلتي القرآن سؤالاً يقارن فيه بين المؤمنين والكافرين، ويشير الوجدان ويجعله حكماً فيقول: ﴿ أَفَهِنَ وعدناه وعدا حسناً فهو القيه كهن متعناه متاع الحياة الدنيا ثم هو يوم القيامة من المعضرين ﴾.

ولا شك أنَّ وجدان يقظ يرجَّح وعود الله ومواهبه العظيمة الخالدة، على نعم الدنيا التي لا تطول إلّا أيّاماً وتتبعها آلام وشقاء خالد؟!

جملة ﴿فهو لاقيه﴾ تأكيد على أن وعد الله لا يتخلف أبداً ولابد أن يكون كذلك، لأن تخلّف الوعد إمّا ناشيء عن الجهل أو العجز، وكلاهما مستحيل على ذات الله المقدسة.

وجملة ﴿هويوم القيامة من المحضرين ﴾ إشارة إلى الإحضار في محضر الله يوم القيامة للحساب، وفسرها البعض بالإحضار في نارجهنم، ولكن التّفسير الأوّل أنسب كما يبدو،

وعلى كل حال فإنّ هذا التعبير يدل بصورة واضحة على أنّ المجرمين يساقون مكسرهين، وعلى غير رغبة منهم إلى تلك العرصات المخوفة، وينبغي أن يكون الأمر كذلك... لأنّ وحشة الحساب والقضاء يوم القيامة ومشاهدها تغمر وجودهم هناك!

والتعبير بـ ﴿العياة الدنيا ﴾ التي تكررت في سور مختلفة من القرآن الكريم، إشارة إلى حقارة هذه الحياة بالنسبة للحياة الأخرى والخلود فيها وعدم الزوال والاضمحلال، لأن كلمة «دنيا» في الأصل مأخوذة من «دنو» على زنة «غلو» ومعناها القرب في المكان أو الزمان أو المنزلة والمقام، ثمّ توسّع هذا المفهوم ليطلق بلفظ «دنيا أو أدنى» على الموجودات الصغيرة التي تحت اليد في مقابل الموجودات الكبيرة، وقد يبطلق هذا اللفظ على الموضوعات التي لا قيمة لها في مقابل الأشياء ذات القيمة العالية، وربمًا استعمل في القرب في مقابل البعد، وحيث إنّ هذه «الحياة» في مقابل العالم الآخر صغيرة ولا قيمة لها وقريبة أيضاً، فإنّ تسميتها بالحياة الدنيا تسمية مناسبة جداً.

بعد هذا، يأتي الكلام عن عرصات يوم القيامة ومشاهدها ليجسّده أمام الكفّار، مشاهد يقشعر منها البدن حين يتصورها الإنسان، فيقول القرآن: ﴿ويـوم يـناديهم فسيقول أيـن شركائي الذين كنتم تزعمون ﴾.

وبديهي أنّ هذا السؤال سؤال توبيخ وإهانة، لأنّ يوم القيامة بــوم كشـف الحــجُب والأستار، فلا مفهوم للشرك، ولا المشركون في ذلك اليوم باقون على عقيدتهم و«شركهم». فهذا السؤال في الحقيقة فيه نوع من الإهانة والتوبيخ والعقوبة!

ولكنّهم بدلاً من أن يجيبوا بأنفسهم، فإنّ معبوديهم هم الذيبن يسردّون الجمواب، ويتبرؤون منهم، ويتنفرون من عبادة المشركين إيّاهم.

ونعرف أنّ معبودات المشركين وآلهتهم على ثلاثة أنواع: فإمّا أن يكونوا أصناماً «وأحجاراً وخُشُباً» أو من المقدسين كالملائكة والمسيح، وإمّا أن يكونوا من الشياطين والجنّ. فالذين يردّون على السؤال ويجيبون هم النوع الثالث، كما حكى عنهم القرآن ﴿قَالَ الذين حقّ عليهم القول ربّنا هؤلاً الذين أغوينا أغويناهم كما غوينا تبرأنا إليك ها كانواليانا يعبدون ﴾

فعلى هذا تكون الآية السابقة شبيهة بالآية ٢٨ من سورة يونس إذ تـقول: ﴿وقال شركاؤهم هاكنتم إيّانا تعبدون﴾.

فعلى هذا يرد المعبودون الغواة على عبدتهم ويتبرؤون منهم، كما يبرأ فرعون ونمسرود والشياطين والجن من عبدتهم وقومهم ويتنفرون منهم، ويدافعون عن أنفسهم، حتى أنهم ينسبون الضلالة لمن تبعهم ويقولون: إنهم تبعونا طوعاً... الح.

ولكن \_ من البديهي \_ ليس لهذا النني أثر، ولا تنفع البراءة منهم، فالعابد والمعبود معاً شريكان «في النّار» .

الطريف الذي يستلفت النظر، هو أنّ كل واحد من المنحرفين يتبرأ في ذلك اليوم مـن الآخر وكلّ يسعى لأن يلقي تبعة ذنبه على صاحبه.

وهذا يشبه تماماً ما قد نراه في هذه «الدنيا» من اجتماع رهط على أمرٍ ما حتى إذا وقعوا في مخالفة القانون، وألقي القبض عليهم، وأحضروا إلى المحكمة، يتبرأ كلّ واحد من الآخر ويلتي بعضهم الجريمة على صاحبه، فهكذا هي عاقبة المنحرفين والضالين في الدنيا والآخرة!

كما نجد مثل هذا في الآية ٢٢ من سورة إيراهيم ﴿وقال الشيطان لما قُـضي الأمر أنّ الله وعدكم وعد الحق ووعدتكم فاخلفتكم وماكان لي عليكم من سلطان إلّا أن دعوتكم فاستجبتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم ﴾.

ونقرأ في الآية ٣٠ من سورة الصافات في شأن المشركين الذين يتحاجون في يوم القيامة مع أتباعهم فيقولون: ﴿وهاكان لنا عليكم من سلطان بل كنتم قوماً طاغين﴾.

وعلى كل حال، فتعقيباً على السؤال عن آلهتهم. وعجز المشركين عن الجواب. يطلب أن يدعوهم لنصرتهم ﴿وقيل ادعوا شركاءكم﴾ ".

١٠ ويحتمل في الآية الآنفة \_أيضاً \_أنّ القائلين جواباً على سؤال الله هم رؤوساء المشركين «أي جماعة من عبدة الأصنام» فهم من أجل أن يفروا عن الجواب يتحدثون عن أتباعهم، ويقولون: ربّنا إنّنا غوينا فمضينا في طريق الشرك، وهؤلاء اتبعونا طوعاً فأغويناهم، ولكنّهم لم يطيعونا «العبادة في الآية الآنفة معناها الطاعة» وإنّما اطاعوا هواهم، ولكن التّفسير السابق أظهر.

التعبير بـ ﴿شركاءكم﴾ مع أنّ هؤلاء الشركاء كانوا قد جعلوا شركاء الله سبحانه، هو إشارة إلى أنّ هؤلاء
 الشركاء من صنعكم وهم متعلقون بكم لا بالله.

ومن الواضح أنّه لا أثر لهذا النداء والطلب، ولا يقال لهم «لبيك»... ﴿ فلم يستجيبوا لهم ﴾ . فحينئذٍ لا ينفعهم شيء ﴿ ورأوا العذاب ﴾ .

ويتمنون ﴿ لُو أُنِّهُم كَانُولِيهُ تَدُونُ ﴾. `

8003

١. بحث المفسّرون في الآية ﴿لو أنّهم كانوا يهتدون﴾ بحوثاً شتى، فكثير منهم قالوا بأنّ «لو» حرف شرط
 هنا، فبحثوا عن الجزاء، فقالوا: يستفاد من جملة ﴿رأوا العذاب﴾ وتقدير الجملة يكون هكذا: «لو أنهم كانوا
 يهتدون لرأوا العذاب في الدنيا بعين اليقين».

وهذا يشبه قوله تعالى ﴿ لترون الحجيم ﴾ في سورة التكاثر الآية السادسة.

كما يرى البعض أنَّ التقدير هكذا ﴿ لو أنَّهم كَانُوا يَهتدون في الدُّنيا لما رأوا العدَّاب في الآخرة ﴾.

وزعم بعضهم أنَّ الجزاء غير ما تقدم «يطول بها البحث هنا».

لكنّ بعضهم يعتقد أنّ جواب الشرط «الجزاء» غير محذوف أساساً، وجملة ﴿ورأوا العذاب﴾ هي الجواب المتقدم، وما بعده جملة الشرط، فيكون المعنى هكذا: ﴿لو كانوا يـرون ويـهتدون لرأوا العـذاب لكـنّهم لم يهتدوا﴾!

لكن وراء كل هذه المعاني معنى آخر ذكرناه في بيان الآية آنفاً. وهو أن نفسر معنى لو بـ «تمنّوا». فلا بأس بمراجعة الكتب اللغوية والأدبية «كمغني اللبيب» وغيره!.

#### الآيات

وَيَوْمُ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبَتُهُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَعَمِيتَ عَلَيْهِمُ الْأَبْاءُ يَوْمَ بِذِ فَهُمْ لَا يَتَسَاءَ لُوبَ ﴿ فَا فَأَمَا مَن تَابَوَءَ امْنَ وَعِلَ صَدَلِحًا فَعَسَىٰ أَن بَكُوبَ مِنَ الْمُفْلِحِينَ ﴾ وَرَبُّكَ يَعْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَعْتَكَارُّ مَا كَانَ هَمُ الْخِيرَةُ مَا يَسَاءً اللهُ وَيَعْتَكَانُ مَا يَكُوبَ هَمْ اللهُ مَن اللهُ وَيَعْتَكَانُ مَا يُكَانُ مَا يُعَلَمُ مَا يُكُوبُ وَهُمُ اللهُ يَعْلَمُ مَا يُكُوبُ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُ صُدُورُهُمْ مُسَخَفَنَ اللهُ وَيَعْكَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَمُواللهُ اللهُ اللهُ الْحَمَدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرَةِ وَلَهُ الْمُحْكُمُ وَإِلَيْهِ وَتَعَكَلَى عَمَّا اللّهُ اللهُ الل

## التفسير

تعقبُ الآيات محل البحث، على ما كان في الآيات السابقة في شأن المشركين وما يسألون يوم القيامة.

فبعد أن يُسألوا عن شركائهم ومعبوديهم، يسألون عن مواقفهم وما أبدوه من عمل إزاء أنبيائهم ﴿ ويوم يناديهم فيقول ماذا أجبتم المرسلينه.

ومن المسلم به أنّ هؤلاء «المشركين» لا يملكون جواباً لهذا السؤال، كما لم يملكوا للسؤال السابق جواباً.

تُرىٰ: أيقولون بأنّنا لبيّنا دعوة المرسلين؟ فهذا كذب محض! والكاذب خاسر في ذلك اليوم، أم يقولون بأنّنا كذّبناهم، واتهمناهم، وقلنا لهم بأنّكم سحرة ومجانين وحاربناهم وقتلناهم مع اتباعهم؟

ما عسى أن يقولوا هناك؟! فكلّ ما يقولون كاشف عن فضيحتهم وشقائهم!. حتى أَنّ

الانبياء والمرسلين في ذلك اليوم يجيبون ربّهم حين يسألون: ﴿هاذا أَجِبتُم قَالُوا لا علم لنا إنَّكَ أنت علّام الغيوب﴾. \

ما الذي يقوله في ذلك اليوم وفي ذلك المكان عمي القلوب من المشركين؟!

لذلك يكشف القرآن عن حالهم هناك فيقول: ﴿فسميت مليهم اللُّنبا. يــومئة فــهم لا يتسالون﴾ أي يسأل بعضهم بعضاً ولا يعرفون جواباً!.

والذي يستلفت النظر أن العمى نسب في الآية للأنباء لا للمشركين فلا يقول عمي المشركون هناك بل يقول: «عميت عليهم الأنباء».. لأنّه كثيراً ما يحدث أن يكون الإنسان غير عالم بالخبر، لكنّه يصله بانتشاره على أفواه الناس، كما يتفق لنا أن نكون جاهلين بالشيء أحياناً فنعرف به حين ينتشر بين المجتمع، لكن في يوم القيامة، لا الناس مطّلعون، ولا الأخيار تنتشر!.

فعلى هذا تعمى الأخبار، فلا يملكون جواباً هناك على قوله تعالى: ﴿ماذا أَجِبتُمِ المرسلين﴾ فيحيط بهم الصمت من قرنهم إلى أقدامهم.

وحيث إنّ أسلوب القرآن هو ترك الأبواب مفتوحة بوجه الكافرين والآثمين دائماً، لعلهم يتوبون ويرجعون إلى الحق في أي مرحلة كانوا من الإثم، فإنّه يضيف في الآية التي بعدها: ﴿ فَأَمَّا هِنْ تَابِ وَآهِنَ وَعَمِلُ صَالَحًا فَعَسَى أَنْ يَكُونُ مِنْ الْمَفْلِحِينَ ﴾.

فسبيل النجاة \_حسب ما يوضحه القرآن \_ يتلخّص في ثلاث جمل هي العودة والتوبة إلى الله، والإيمان، والعمل الصالح، وعاقبتهما النجاة والفلاح حتماً.

والتعبير بعسى «من أفعال الرجاء» مع أنّ الذي آمن وعمل صالحاً فهو من أهل الفلاح حتماً \_ربّا كان لأنّ الإيمان والعمل الصالح مشروطان بالبقاء والدوام عليهما، وحيث إنّ التائبين لا يبقى جميعهم على التوبة، بل قد يعود بعضهم لعمله السابق، عبر القرآن بـقول: ﴿فعسى﴾... ألح.

قال بعض المفسّرين: التعبير بـ«عسى» حين يكون من شخص كريم، فإنّه يــدل عــلى المفهوم القطعي، والله سبحانه أكرم الأكرمين.

١٠١٠ المائدة، ١٠٩.

والآية التي بعدها في الحقيقة دليل على نني الشرك وبطلان عقيدة المشركين، إذ تقول: ﴿ وربِّك يخلق ما يشا. ويختار ما كان لهم الخيرة ﴿

فالخلق بيده، والتدبير والاختيار بيده أيضاً، وهو ذو الإرادة، وليس لأحد سواه أن بفعل ما يشاء، فكيف بالأصنام؟!

فاختيار الخلق بيده، والشفاعة بيده، وإرسال الرسل بيده أيضاً، والخلاصة أنّ اختيار كل شيء متعلق بمشيئته وإرادته المقدّسة، فعلى هذا لا يمكن للأصنام أن تعمل شيئاً. ولا حتى الملائكة والأنبياء، إلّا أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى!

وعلى كل حال فإطلاق الاختيار دليل على عموميته.. بمعتى أنّ الله سبحانه صـــاحـب الاختيار في الأمور التكوينية والأمور التشريعية أيضاً.. فجميعها بتعلقان به.

فع هذه الحال، كيف يسلك هؤلاء طريق الشرك ويتجهون نحو غير الله؟ لذلك فإنّ الآية تنزه الله عن الشرك و تقول: ﴿ سبحان الله والعالى عمّا يشركون ﴾.

وفي الرّوايات الواردة عن أهل البيت عِنهُ فُسرت الآية المتقدمة باختيار الأثمّة المعصومين من قبل الله سبحانه \_ وجملة ﴿ هاكان لهم الغيرة أيضاً وردت في هذا المعنى، وهي في الواقع من قبيل بيان المصداق الواضح، لأنّ مسألة حفظ الدين والمذهب واختيار القائد المعصوم لأجل هذا الهدف، لا تكون إلّا من قبل الله تعالى !

أمّا الآية التي بعدهافتتحدث عن علم الله الواسع، وهي في الحقيقة تأكيد أو دليل على الاختيار الواسع في الآية السابقة، إذ تقول هذه الآية: ﴿ وربّك يعلم ما تكنّ صدورهم وما يعلنون﴾.

فإحاطته بكل شيء دليل على اختياره لكل شيء.كما هي ـضمناً ـ تهديد للمشركين، لئلا يظنوا أن الله غير مطلع على سرائرهم ونيّاتهم و«مؤامراتهم».

والآية الأخيرة من هذا المقطع ـ هي نتيجة الحكم، وتوضيح للآيات السابقة في مجال نفي الشرك، وهي ذات أربعة أوصاف من أوصاف الله، وجميعها فرع على خالقيته واختياره.

١. «ما» في جملة ﴿ما كان لهم الخيرة﴾ نافية، ولكن البعض يحتمل أنها موصولة ومعطوفة على الصفعول المحذوف «ليختار» لكن هذا الاحتمال بعيد جداً.

٢. اصول الكافي، ج ١، ص ٢٠١، وتفسير علي بن إبراهيم، ج ٢، ص ١٤٣، وتفسير نورالشقلين، ج ٤، ص ١٣٦.

## فَالْأُولَ:أُنَّهُ ﴿ وَهُو لِللَّهُ لَا لِلَّهُ لِلَّا هُو﴾.

فكيف يمكن أن يكون معبود آخر سواه، وهو الخالق وحده وجميع الاختيارات بأمره وبيده. فمن يتوسل بالأصنام لتشفع له عند الله فهو من المضلين الخاطئين.

والثّاني: أنّ جميع النعم دنيويةً كانت أم أخروية هي منه، وهي من لوازم خالقيته المطلقة، لذلك يقول القرآن في هذا الصدد ﴿ له الحمد في الأولىٰ و الآخرة .

الثَّالث:أنَّه ﴿ وله الحكم﴾ فهو الحاكم في هذا العالم، وفي العالم الآخر.

والرّابع: ﴿ وَإِلِيه ترجعون للحساب والثواب والعقاب.

فالله الخالق، وهو المطّلع، وهو الحاكم يوم الجزاء، وبيده الحساب والثواب والعقاب. عند الحساب والثواب والعقاب.

#### الآيات

## الثفسير

#### نعمتا «الليل والنهار» العظيمتان:

هذه الآيات - محل البحث - تتحدث عن قسم كبير من مواهب الله سبحانه، التي تدل على التوحيد ونفي الشرك من جهة، كما أنها تكل البحث السابق.. وتذكر مثلاً للنعم التي تستوجب الحمد والثناء.. الحمد المشار إليه في الآيات المتقدمة، كما هي في الوقت ذاته شاهد على اختيار الله و تدبيره في نظام الخلق من جهة أخرى!!

فقي الآية الأولى من هذه الآيات إشارة إلى نعمة النهار والنور الذي هو أساس لأيسة حركة، فتقول الآية: ﴿ قُل لَرَايتُم إِنْ جَعَلَ الله عليكم الليل سرهدا إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بضيا، أفلا تسمعون﴾ (

١. ﴿ أَرَا يَتُم﴾ جملة تأتي بمعنىٰ «أخبروني» عادةً، كما فسّروها، ولكن كما قلنا سابقاً تأتي أحياناً بمعنى: هل علمتم؟!

هنا عبّر عن النهار بالضياء، لأنّ الهدف الأصلي من النهار هو الضياء والإنبلاج، ذلك الضياء الذي تتعلق به حياة كل الموجودات الحية، فلولا ضياء الشمس لما تنسمت «زهرة» ولاغت «شجرة» ولا طار «طائر» ولا بق «إنسان» ولا هطل «مطر».

«السرمد» معناه الدائم المتواصل، ويرى البعض بأنّه المتتابع، وأصله «سرد» ويرون أنّ ميمها زائدة... لكن الظاهر أنّها كلمة مستقلة تعطى معنى الدوام والاستمرار. (

كما تتحدث الآية الأخرى عن نعمة الظلمة فتقول: ﴿ قُل أَرَايِتُم لِنْ جِعَلَ الله عليكم النهار سرمداً إلى يوم القيامة من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تبصرون ﴿

أمّا الآية الثّالثة فتحكي عن نتيجة النعمة المشار إليها في الآيتين السابقتين فيقول ﴿ وَهُنَ رَحِمَتُهُ جَعَلَ لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون

أجل، إنَّ سعة رحمة الله تستوجب أن تضمن جميع عوامل حياتكم، فأنتم ـ من جانب ـ بحاجة إلى السعى والحركة، وكل ذلك لابدً لها من الليل!

لقد ثبت \_ في هذا العصر \_ علميّاً أنّ جميع أجهزة البدن تكون فعالةً ونشطة مع وجود النور، إذ تنشط الحركة الدموية والجهاز التنفسي وحركة القلب وسائر الأجهزة، وإذا استمر النور أكثر من المعتاد تعبت خلايا الجسم وتحول النشاط إلى خمول!

وبالعكس فإنّ الخلايا تهدأ في الليل وتستريح استراحة عميقة تستعيد نشاطها وقواها «شرحنا هذا المعنى في الجزء السادس ذيل الآية ٦٧ من سورة الاسراء»،

الطريف هنا أنّ الآية حين تتحدث عن سرمديّة الليل تخاطب الناس قائلةً: ﴿ أَفُلَا تَبَصُرُونَ ﴾ ولعل هذا تسمعون ﴾ ... وحين تتحدث عن سرمدية النهار تخاطبهم قائلة: ﴿ أَفُلا تَبَصُرُونَ ﴾ ولعل هذا التعبير لأجل أنّ الحسّ المناسب لليل هو السمع والأذن، وما يناسب النهار همو البصر والعين .. إلى هذه الدرجة نلاحظ الدقّة في القرآن الكريم.

كما أنّ من الجدير الإلتفات إلى أنّ الآية هنابعد ذكر مسألتي السمع والبصر أو الليل والنهار، تختتم الحديث بالقول: ﴿لَعَلَكُم تَشْكَرُونَ الشَكَرُ إِزَاء النّظام المحسوب النّور

ا قال أهل اللغة: إنّ كلمة «سيرمدي» تطلق على ما ليس له بداية ولا نهاية، و«الأزلي» ما ليس له ببداية، و«الأبدي» ما ليس له نهاية.

والظلمة، الشكر الذي يوصل الإنسان إلى معرفة المنعم والشكر الذي يكون باعثاً عملي الإيمان في المباحث الإعتقادية!

ومرّة أخرى \_ بعد ذكر جانب من دلائل التوحيد ونني الشرك \_ يعود القرآن الكريم على السؤال الأوّل الذي أثير في الآبات السابقة ليقول: ﴿ ويوم يناديهم فيقول أين شركائي الذين عنتم تزممون ﴾ .

وهذه الآية مكررة في السورة نفسها، إذ وردت بنصها في الآية ٦٢، ولعل هذا التكرار ناشى، عن السؤال مرتين في يوم القيامة، مرّة بصورة انفرادية ليعودوا إلى وجدانهم فيخجلوا من أنفسهم، ومرّة بصورة عامّة في محضر الشهود، وهو ما أشير إليه في الآية التي بعدها. ليخجلوا أيضاً من حضورهم.

لذلك تأتي الآية التي بعدها فتقول: ﴿ ونزمنا من كل لمة شهيدا فقلنا هانوا برهانكم﴾ `أيّها المشركون الضالون.

وحين تنكشف المسائل و تتجلى الأمور لا تبقى خافية ﴿ فعلموا أنَّ العق لله وضل عنهم ما كانوا يفترون﴾.

هؤلاء الشهود هم الأنبياء بقرينة الآيات الأخرى في القرآن، إذ أنّ كل نبي شاهد على أمته، ونبيّ الإسلام ﷺ الذي هو خاتم الأنبياء هو شهيد على جميع الأنبياء والأمم، كما نقرأ ذلك في الآية ٤١ من سورة النساء ﴿ فكيف إذ جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاً.
شهيد﴾

فعلى هذا، ينعقد يوم القيامة مجلس كبير بحضور الأنبياء، ويؤتى بالمشركين المعاندين عمي القلوب، وهناك يعرفون الفاجعة العظمى للشرك، وحقانية الله، وضلال الأصنام... بجلاء.

ومن الطريف أنّ القرآن يعبر بـ ﴿ ضل منهم هـ اكلنوا يسفترون أي إنّ تـصوراتهـم واعتقاداتهم في الأصنام تمحى عنهم يوم القيامة، لأنّ عرصة القيامة عرصة الحق، ولا مكان للباطل هناك، فالباطل يضل هناك ويمحى من الوجود!

فإذا كان الباطل يغطي وجهه هنا (في هذا العالم) بستار من الحق ليخدع الناس أيّاماً، فهناك تنكشف الحجب ولا يبقي سوى الحق.

١. التعبير بـ «نزعنا» التي تعني جذب الشيء من مقرّه، هي إشارة إلى إحضار الشهود من بين كل جماعة وأمة.

نقراً في رواية عن الإمام الباقر عن الإمام الباقر في تفسير: ﴿ونزعنا من كل لَمَّة شهيداً ﴾، وقوله: «ومن هذه الأمة إمامها» \

وهذا الكلام إشارة إلى أنّه لابدٌ في كل عصر وزمان من شاهد معصوم للأمة، والحديث آنف الذكر من قبيل بيان مصداق هذا المفهوم القرآني. ككنه

١٠ تفسير الميزان، ج ١٦، ص ٢٠٠.

#### الآيات

إِنَّ قَلْرُونَ كَانَكُ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَعَىٰ عَلَيْهِمْ وَ الْمُنْدُهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَآإِنَّ مَفَا عِحَهُ، لَا تَفْرَحُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ الْفَرِحِينَ لَكُنُو أَبِالْعُصْبَ وَأُولِي الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ، لَا تَفْرَحُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ الْفَرِحِينَ لِلنَّا وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ال

# التفسير

# الثّري الاسرائيلي البفيل:

جاء تفصيل قصة موسى العجيبة ومواجهاته ومواقفه مع فرعون في قسم كبير من الآيات السابقة في هذه السورة.. وذكرنا الأقوال فيها، وكان الكلام إلى حد ما كافياً عليها. وفي القسم الآخر من آيات هذه السورة، وقع الكلام على مواجهة بني إسرائيل مع رجل ثرى منهم يدعى «قارون».

قارون هذا كان مظهراً للثراء المقرون بالكبر والغرور والطغيان.

وأساساً، فإنّ موسى إن واجه في طول حياته ثلاث قوى استكبارية طاغوتية:

١\_ «فرعون» الذي كان مظهراً للقوة «والقدرة في الحكومة».

٢\_ «قارون» الذي كان مظهراً للثروة والمال!

٣\_ «السامري» الذي كان مظهراً للنفاق والصناعة.

وبالرغم من أنّ أهم مواجهات موسى ﴿ هي مواجهته لفرعون و «حكومته» إلّا أنّ مواجهتيه الأخيرتين لهما أهميّة كبيرة أيضاً، وفيهما دروس ذات عبر ومحتوى كبير!. المعروف أنّ «قارون» كان من أرحام موسى وأقاربه «ابن عمه أو ابن خالته» وكان عارفاً بالتوراة، وكان في بداية أمره مع المؤمنين، إلّا أنّ غرور الثروة جرّه إلى الكفر ودعاه إلى أن يقف بوجه موسى ﴿ وأماته ميتة ذات عبرة للجميع، حيث نقرأ شرح ذلك في الآيات التالية:

يقول القرآن في شأنه أوّلاً: ﴿إِنْ قارون كان من قوم موسى فبغى عليهم﴾ وسبب بغيه وظلمه إنّه كان ذا ثروة عظيمة، والأنّه لم يكن يتمتع بإيمان قوي وشخصية متينة فقد غرّته هذه الثروة الكبيرة وجرّته إلى الانحراف والاستكبار.

يصف القرآن ما عنده من ثروة فيقول: ﴿وآليناه من الكنوز ما إنّ مفاتحه لتنوُّ بالعصبة أولي القوّة ﴾.

«المفاتح» جمع «مفتح» على زنة «مكستب» معناه المكان الذي يــدخّر فــيه الشيء، كالصندوق الذي يحفظ فيه المال، وهو ما يسميه بعض التجار بــ«القاصة».

فيكون المعنى: إنَّ قارون كان ذا مال كثير ووفير من الذهب والفضّة، بحيث كان يصعب حمل صناديقها على الرجال الأشداء ﴿أُولِي القَوْقِ﴾.

ومع ملاحظة كلمة «عصبة» التي تعني الجهاعة المُتآزرة يداً بيدٍ على الأمر المهم، يتّضح حجم الذهب والفضة والمعادن الثمينة التي كانت عند قارون، قال بعضهم: العصبة هي من عشرة رجال إلى أربعين رجلاً.

وكلمة «تنوه» مشتقّة من «النوم» ومعناه القيام بمشقّة وثقل، وتستعمل في حمل الأثقال التي لها ثقل ووزن كبير، بحيث لو حملها الإنسان لمال إلى أحد جانبيد!

وهذا الذي بيّناه في «المفتاح» اتفق عليه جماعة من المفسّرين.

في حين أنّ بعضهم يرى أنّها جمع «مفتع» على زنة «مِنْبَرَ» وهو المفتاح الذي تفتح به الخزائن، يقولون: إنّ خزائن قارون كانت من الكثرة إلى درجة أنّ مفاتيحها ينوء بحــملها الرجال الأشداء.

والذين ذهبوا إلى هذا المعنى أتعبوا أنفسهم كثيراً في توجيهه، إذ كيف يمكن تصور عدد هذه «المفتاح» بشكل هائل حتى لا يمكن حملها إلّا بمشقّة وعناء بالغين.. وعلى كل حال فإنّ التّفسير الأوّل أقرب للنظر وأوضح بياناً، لأنّنا وإن سلّمنا على أن «مِفتَح، بكسر الميم» تعني التّفسير الأوّل أقرب للنظر وأوضح بياناً، لأنّنا وإن سلّمنا على أن «مِفتَح، بكسر الميم» تعني آلة الفتح أي «المفتاح» فإنّ أهل اللغة ذكروا لهذا الوزن (مِفتَح) معاني أخرى منها «الخزانة»

التي يجمع فيها المال، فالمعنى الأوّل أقرب للواقع وبعيد عن المبالغة، فلا ينبغي الخلط بـين «المفاتح» التي تعني الحزائن، و«المفاتيح» التي تعني آلات الفتح، وهي جمع «مفتاح»'.

فلنتجاوز هذا البحث لنرى ما قال بنوا إسرائيل لقارون، يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿ قال له قومه لا تفرح إنّ الله لا يحبّ الفرحين ٢٠٠٠.

ثم يقدمون له أربع نصائح قيّمة أخرى ذات تأثير مهم على مصير الإنسان، بحيث تتكامل لديه حلقة خماسية من النصائح مع ما تقدم من قولهم له: ﴿لاتفرح﴾.

فالنصيحة الأولى قولهم له: ﴿ولبتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ﴾ وهذا إشارة إلى أنّ المال والثروة ليس أمراً سيئاً كما يتصوره بعض المتوهّبين، المهم أن تعرف فيم يستعمل المال، وفي أي طريق ينفق، فإذا ابتغي به الدار الآخرة فما أحسنه! أو كان وسيلة للعب والهوى والظلم والتجاوز، فلا شيء أسوأ منه!

وهذا هو المنطق الذي ورد على لسان أمير المؤمنين على كلام معروف «من أبصر بها بصّرته ومن أبصر بها بصّرته ومن أبصر إليها أعمنته».

وكان قارون رجلاً ذا قدرة على الأعمال الاجتاعية الكبيرة بسبب أمواله الطائلة، ولكن ما الفائدة منها وقد أعماه غروره عن النظر إلى الحقائق.

والنصيحة الثّانية قولهم له: ﴿ولاتنس نصيبك من الدنيا والآية تشير إلى مسألة واقعيّة ، وهي أنّ لكل فرد منّا نصيباً من الدنيا ، فالأموال التي يصرفها على بدنه وثيابه ليظهر بمظهر لائق هي أموال محدودة ، وما زاد عليها لا تزيد مظهر ه شيئاً ، وعلى الإنسان أن لا ينسى هذه الحقيقة!... فالإنسان ... كم يستطيع أن يأكل من الطعام؟ وكم يستطيع أن يلبس من الثياب؟ وكم يكن أن يحوز من المساكن والمراكب؟! وإذا مات وكم يستطيع أن يأخذ معه من الأكفان؟!

فالباقي \_ إذن \_ رضي أم أبي هو من نصيب الآخرين.

١. فسر بعضهم «المفتاح» تفسيراً آخر، وهو أنّ الإتبان بالمفتاح لحفظ الأموال وجمعها كان صعباً على الرجال الأشداء، ولكن هذا التفسير بعيد جدّاً «فلا بأس بمراجعة لسان العرب لزيادة الإيضاح».

٢. «الفرحين» جمع «القرح»، وتعني من يكون مغروراً على أثر تملكه الشيء ومتكبراً بطراً منتشياً من ريح النّصر.
 ٣. نهج البلاغة، خطبة ٨٢.

وما أجمل قول الإمام على الله : «يابن آدم ماكسبت فوق قوتك فأنت فيه خازن لغيرك» . وهناك تفسير آخر لهذه الجملة في الرّوايات الإسلامية وكسلمات المسفسرين، ويمكن التوفيق بين هذا التّفسير والتّفسير السابق (لأنّ استعمال اللفظ في أكثر من معنى جائز).

إذ ورد في تفسير ﴿ ولا تنس نصيبك من الدنيا ﴾ عن الإمام على ابن أبي طالب على أنه قال: «لا تنس صحتك وقدرتك وفراغك وشبابك ونشاطك أن تطلب بها الآخرة» .

وطبقاً لهذا التّفسير فالعبارة المتقدمة بمثابة التنبيه لجميع الناس، لئلا يضيعوا أوقاتهم وفرصهم فإنّها تمر مرّ السحاب.

والنصيحة الثَّالثة هي: ﴿وأحسن كما أحسن الله لليك.

وهذه حقيقة أخرى، وهي أنّ الإنسان يرجو دائماً نعم الله واحسانه وخبيره ولطفه، وينتظر منه كل شيء، فبمثل هذه الحال كيف يمكن له التغاضي عن طلب الآخرين الصريح أو لسان حالهم. وكيف لا يلتفت إليهم!

وبتعبير آخر: كما أنَّ الله تفضل عليك وأحسن، فأحسن أنت إلى الناس.

وشبيه هذا الكلام نجده في الآية ٢٢ من سورة النور في شأن العفو والصفح، إذ تــقول الآية؛ ﴿وليعفوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفر الله لكم﴾.

ويمكن تفسير هذه الجملة بتعبير آخر، وهو أنّ الله قد يهب الإنسان مواهب عظيمة لايحتاج إليها جميعاً في حياته الشخصيّة فقد وهبه العقل والقدرة التي لا تدير فرداً واحداً فحسب، بل تكني لإدارة بلد أيضاً ووهبه علماً لا يستفيد منه إنسان واحد فقط، بل ينتفع به مجتمع كامل.

أعطاه مالاً وثروة لتنفيذ المناهج الاجتاعية.

فهذه المواهب الإلهية مفهومها الضمني أنّها لا تتعلق بك وحدك \_أيّها الإنسان\_بل أنت وكيل مخوّل من قبل الله لنقلها إلى الآخرين، أعطاك الله هذه المواهب لتدير بها عباده!.

والنصيحة الرابعة والأخيرة أن لا تغرنك هذه الأموال والإمكانات المادية فتجرّك إلى الفساد: ﴿ولا تبغ الفساد في الأرض إنّ الله لا يحبّ الهفسدين ﴾

١٠ نهج البلاغة، الكلمات القصار، جملة ١٩٢.

٢. وسائل الشيعة، ج ١، ص ٨٩، ح ٢١١، ومعاني الأخبار، مطابق تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٣٩.

وهذا أيضاً حقيقة واقعية أخرى، إن كثيراً من الأثرياء وعلى أثر جنون زيادة المال \_ أحياناً \_ أو طلباً للاستعلاء، يفسدون في المجتمع، فيجرّون إلى الفقر والحرمان، ويحتكرون جميع الأشياء في أيديهم، ويتصورون أنّ الناس عبيدهم ومماليكهم، ومن يعترض عليهم فصيره الموت، وإذا لم يستطيعوا إتهامه أو الإساءة إليه بشكل صريح، فإنّهم يجعلونه معزولاً عن المجتمع بأساليبهم وطرائقهم الخاصة...

والخلاصة: إنّهم يجرون الجتمع إلى الفساد والانحراف.

وفي كلام جامع موجز نصل إلى أنّ هؤلاء الناصحين سعوا أولاً إلى أن يكبحوا غرور قارون!.

ثمّ نبهوه أنّ الدنيا إنّما هي وسيلة ـ لا هدف ـ في مرحلتهم الثّانية.

وفي المرحلة الثَّالثة أنذروه بأنَّ ما عندك تستفيد من قسم قليل منه، والباقي لغيرك.

وفي المرحلة الرابعة أفهموه هذه الحقيقة، وهي أن لا ينسى الله الذي أحسن إليه فعليه أن يحسن إلى الآخرين... وإلاّ فإنّهُ يسلب مواهبه منك.

وفي المرحله الخامسة حذروه من أنّ مغبة الفساد في الأرض الذي يقع نتيجة نســيان الأصول الأربعه أنفة الذكر.

وليس من المعلوم بدقة من هم الناصحون لقارون يومئذٍ ولكن القدر المسلم به أنّهم رجال علماء متقون، أذكياء، ذوو نجدة وشهامة، عارفون للمسائل الدقيقة الغامضة!

ولكن الاعتقاد بأنّ الناصح لقارون هو موسى الله نفسه بعيد جدّاً، لأنّ القرآن يعبّر عن من قدم النصح بصيغة الجماعة ﴿إِذْ قال له قومه ﴾.

والآن لنلاحظ ماكان جواب هذا الإنسان الباغي والظالم الإسرائيلي لجماعته الواعظين له!

فأجابهم قارون بتلك الحالة من الغرور والتكبر الناشئة من ثروته الكبيرة، و ﴿قَالَ لِنَّمَا لُوتِيتُهُ عَلَى عَلَم عَنْدِي ﴾.

هذا لا يتعلق بكم، وليس لكم حق أن ترشدوني إلى كيفية التصرف بمالي، فقد أوجدته بعلمي وإطلاعي.

ثُمَّ إِنَّ الله يعرف حالي ويعلم أني جدير بهذا المال الذي أعطانيه، وعلمني كيف أتصرف به، فلا حاجة إلى تدخلكم!

وبعد هذا كله فقد تعبت وبذلت جهوداً كبيرة في سبيل جمع هـذا المـال، فـإذا كـان الآخرون جديرين بالمال، فلم لا يتعبون ويجهدون أنفسهم؟ فلست مضايقاً لهـم، وإذا لم يكونوا جديرين، فليجوعوا وليموتوا فهو أفضل لهم .

هذا المنطق العفن المفضوح طالما يردده الأثرياء الذين لا حظّ لهم من الإيمان أمام من ينصحهم.

وهذه اللطيفة جديرة بالإلتفات وهي أنّ القرآن لم يصرّح بالعلم الذيكان عند قارون وأبقاه مبهماً. ولم يذكر أي علم كان عند قارون حتى استطاع بسببه الحصول على هذه الثروة الطائلة!.

أهو علم الكيمياء، كما فسره بعضهم.

أم هو علم التجارة والصناعة والزراعة.

أم علم الإدارة الخاص به، الذي استطاع بواسطته أن يجمع هذه الثروة العظيمة.

أم جميع هذه العلوم!

لا يبعد أن يكون مفهوم الآية واسعاً وشاملاً لجميع هذه العلوم «بالطبع بصرف النظر عن أنّ علم الكيمياء علم يستطاع بواسطته قلب النحاس وأمثاله ذهباً، وهل هو خرافة أم حقيقة واقعية»؟

وهنا يجيب القرآن على قول قارون وأمثاله من المتكبرين الضالين، فيقول: ﴿أَولَم يعلم أنَّ الله قد أهلك من قبله من القرون من هو أهد منه قوّة وأكثر جمعاً ﴾.

أتقول: ﴿ تِمَا لُوتِيتِه على علم عندي ﴾ ونسيت من كان أكثر منك علماً وأشدّ قوّة وأثرى مالاً، فهل استطاعوا أن يفروا من قبضة العذاب الإلهي؟!

لقد عبر اولو الالباب والضمائر الحيّة عن المال بقولهم لقارون: ﴿ مَا آتَاكُ الله ﴾ ، ولكن هذا الغافل غير المؤدّب ردّ على قولهم بأنّ ما عنده من مال فهو بواسطة علمه!!

لكن الله سبحانه عبّر عن حقارة قوّته وقدرته أمام إرادته ومشيئته جلّوعلا بالعبارة المتقدمة آنفاً.

ا. جملة ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُهُ على علم عندي﴾ تصلح للمعاني الثلاثة المتقدمة جميعاً، كما أنها تصلح لأي واحد منها كما فسروا (فتأملوا بدقة).

وفي ختام الآية إنذار ذو معنى كبير آخر لقارون، جاء في غاية الإيجاز: ﴿وَلاَيُسَالُ عَنْ دُنوبيهم المجرمون﴾.

فلا مجال للسؤال والجواب، فالعذاب واقع - لا محالة \_بصورة قطعيّة ومؤلمة، وهو عذاب فجائي مُدمّر!.

وبعبارة أخرى أنَّ العلماء من بني إسرائيل نصحوا قارون هذا اليوم وكان لديــه مجـــال والجواب، لكن بعد إتمام الحجة ونزول العذاب الإلهي، عندئذٍ لامجال للتفكير والجـواب، فاذا حلَّ العذاب الإلهي بساحته فهو الهلاك الحتمي.

هنا يرد سؤال حول الآية التي تقول: ﴿ ولا يسأل عن دُنوبهم للمجرمون ﴾ أي سؤال هذا الذي نفاه الله أهو في الدنيا أم في الآخرة؟!

قال بعض المفسّرين: إنّ المقصود بعدم السؤال هو في الدنيا، وقال بعضهم: بل المقصود أنَّه في الآخرة! لكن لامانع من أن يكون عدم السؤال في الدارين «الدنيا والأخرة».

أي لا يسألون حال نزول العذاب في الدنسيا، لئــلا يــدافــعوا عــن أنــفسهم ويــبرئوا ساحتهم، ويظهروا الأعذار تلوا الأعذار، ولا يُسألون يوم القيامة \_أيضاً \_ لأنّ يوم القيامة لا يبقى فيه شيء خافياً. فكل شيء واضح، وكما يعبّر القرآن تعبيراً دقيقاً في هذا الصدد ﴿يُعرفُ المجرمونَ بسيماهم ﴾ . `

وكذلك فإنّ الآية \_ محل البحث \_ ﴿ ولا يسأل عن ذنوبهم المجرمون ﴾ منسجمة تمام الإنسجام مع الآية من سورة الرحمن إذ تقول: ﴿فيومنذ لايسأل عن ذنبه إنسَ ولاجانَهِ

هنا ينقدح سؤال آخر، وهو كيف يسنجم هذا التعبير في القرآن مع قوله تعالى: ﴿قُورَبُكُ لنسألنهم أجمعين ﴿ إِ

ويمكن الإجابة على هذا السؤال عن طريقين:

الأوَّل؛ إنَّ المواقف في يوم القيامة متعددة، فني بعضها يقع السؤال والجواب وفي بعض المواقف لاحاجة للسؤال، لأنَّ الحجب مكشوفة، وكل شيء واضح هناك.

الثَّاني: إنَّ السؤال عادة نوعان. «سؤال تحقيق» و«سؤال توبيخ» فليس في يوم القيامة

١٠ الرحمن، ٤٦.

سؤال للتحقيق، لأنّ كل شيء هناك مكشوف عياناً وواضح دون لبس، ولكن يوجد هناك سؤال توبيخ وهو بنفسه نوع من العذاب النفسي للمجرمين.

و ينطبق هذا تماماً في ما لو سأل الأب ابنه غير المؤدب: ألم أقدم لك كل هذه الخدمات... أهذا جزاء ما قدمت؟! في حين أن كلاً من الأب والابن يعرفان الحقيقة، وأن قصد الأب من سؤاله لإبنه هو التوبيخ لا غير!.

#### 8003

#### الآيات

فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِيك يُرِيدُون الْحَيَوةَ الدُّنَيا يَلَيْت لَنَا مِثْلَ مَا أُوفِ قَرُونُ إِنَّهُ الدُوحَظِ عَظِيمِ ﴿ وَقَالَ الذِيكَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَيلَكُمْ مَا أُوفِ قَارُونُ إِنَّهُ الدُوحَظِ عَظِيمِ ﴿ وَقَالَ الذَّينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَيلَكُمْ مَا أُوفِ اللَّهِ خَيْرُ لِمِنَ عَامَن وَعَمِلَ صَلِيحًا وَلاَيلَقَ الْهَا إِلَّا الصَّيمِ وُونَ اللَّهِ وَمَا كَانَ فَي اللَّهُ عَلَيْنَا لَهُ وَمَا كَانَ فَي اللَّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ إِنَّا لَا مُسْ يَقُولُونَ وَي كَانَ اللَّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ إِنَا لَا مُسْ يَقُولُونَ وَي كَانَهُ مِنَا اللَّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ إِنَا الْمَعْ عَلِينَا لَحَسَفَ إِنَا الْمَا الْمَعْلَى اللَّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ إِنَا الْمَا مُنَا اللَّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ إِنَا الْمَاعِلَ وَالْمَا الْمَا الْمَالِي اللَّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ إِنَا اللَّهُ عَلَيْنَا لَكَسَمُ وَا اللَّهُ الْمَالِولُولَ الْمَالِحَ الْمَالِحَ الْمَالِحُولُ الْمَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَا لَكَسَلَامُ الْمَالِحُولُ الْمَالَامُ اللَّهُ عَلَيْنَا لَكَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَا لَكَالِمُ الْمُلِيَا لَهُ عَلَيْنَا لَكَالِمُ الْمُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَى الْمُلْمُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَا لَلَكَ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُنَامِلُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْنَا لَكَالْمُ الْمُنَالِحُلُولُولُولُوا اللَّهُ عَلَيْنَا لَلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْنَا لَلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِمُ الْمُنَامِلُولُ الْمُنْ الْمُعَلِيْنَا الْمُعَلِي الْمُعْلِمُ الْمُنْ الْ

#### . التفسير

### مِنون الثّروة:

المعروف أنّ أصحاب الثروة يبتلون بأنواع الجنون... وواحد منها «جنون عرض الثروة وإظهارها» فهؤلاء يشعرون باللذة عندما يعرضون ثروتهم على الآخرين، وحين يعبرون على مركب غال وثير ويمرّون بين حفاة الأقدام فيتصاعد الغبار والأتسربة ليسنتشر على وجوههم، ويحقّرونهم بذلك، فحينئذٍ يشعرون بالراحة النفسية والنشوة تدغدغ قلوبهم.

وبالرغم من أن عرض الثروة هذا غالباً ما يكون سبباً للبلاء عليهم ، لأنّه يربي الأحقاد في الصدور ويعبىء الحساسيّات ضده ، وكثيراً ما ينهي هذا العمل الرديء حياة الإنسان، أو يزيل ثروته مع الريح!.

ولعل هذا الجنون يحمل هدفاً من قبيل اغراء الطامعين وتسليم الأفراد المعاندين، ولكن الأثرياء غالباً ما يقومون بهذا العمل دون هدف، لأنّه نوع من الهوى والهوس وليس خطة أو برنامجاً معيناً. وعلى كل حال فإنّ قارون لم يكن مستنى من هذا القانون، بل كان يعدّ مثلاً بارزاً له، والقرآن يتحدث عنه في جملة موجزة في بعض آياته فيقول: ﴿ فَهْرِجِ عَلَى قَوْمِهِ فَي زَيِنْتُهِ﴾. امام قومه من بنى اسرائيل.

والتعبير بـ«في زينته» ناطق عن هذه الحقيقة، وهي أنّه أظهر جميع قدرته وقوته ليبدي ما لديه من زينة وثروة.

ومعلوم طبعاً إنّ رجلاً بهذه المثابة من الثروة ماذا يستطيع أن يفعل!؟

وينقل في التاريخ ـ في هذا الصدد قصص كثيرة ـ مقرونة بالأساطير أحياناً، فإنّ بعضهم يكتب أنّ قارون خرج في استعراض كبير، وقد أركب أربعة آلاف نفر على أربعة آلاف فرس مُمر «غالية القيمة» مغطاة بالقياش الفاخر، وقد ملأها زينة من الذهب والجواهر الأخرى، فمرّ بهذا الإستعراض على بني إسرائيل.. وقد أثار هذا المنظر الناس، إذ رأوا أربعة آلاف من الخدم أبيض يلبسون ثياباً مُمراً مع زينتهم.

وقال بعضهم: بل بلغ عدد هؤلاء «الخدم والحشم» سبعة آلاف نفر، وذكروا أخــباراً أخرىٰ في هذا الصدد.

ولو فرضنا أنّ كل ذلك مبالغ فيه، إلّا أنّه لا يمكن إنكار هذه الحقيقة، وهي أن قارون لديه ثروات مهمّة أظهرها في زينته!

هنا أصبح الناس طائفتين ـ بحسب العادة فطائفة وهم الأكثرية ـ من عبدة الدنـيا ـ أثارهم هذا المشهد، فاهتزت قلوبهم وتأوهوا بالحسرات وتمنوا لو كانوا مكان قارون ولو يوماً واحداً ولو ساعة واحدة وحتى ولو لحظة! واحدة.

فأيّة حياة عذبة جميلة هذه الحياة التي تهب اللذات والنشاط... ﴿ قَالَ الذينَ يَسْرِيدُونَ الحَياةَ الذي النّاطِ... ﴿ قَالَ الذينَ يَسْرِيدُونَ اللَّهِ اللَّهِ الذَّهِ حَظْ عَظْيَمٍ ﴾ .

هنيئاً لقارون ولثروته العظيمة!.. وما أعظم جلاله وعزّته.. ولا نظن في الناريخ أحــداً أعطاه الله ما أعطى قارون.. وما إلى ذلك من الكلمات.

وهنا جاء دور الامتحان الإلهي العظيم فمن جانب نجد قارون عليه أن يؤدّي امتحانه في غروره وطيشه! ومن جانب آخر من بهرهم مشهده الذين أحاطوا به من بني إسرائيل ما وبالطبع فإنّ العقاب الأليم هو العقاب الذي سيقع بعد هذا العرض المثير، وهو أن يهوي قارون من أوج العظمة إلى قعر الأرض إذ تنخسف به الأرض على حين غرّة!

لكن أمام هذه الطائفة التي ذكرناها آنفاً طائفة أخرى من العلماء والمتقين الورعين، سمت

آفاقهم عن مثل هذه المسائل. وكانوا حاضرين حينئذٍ و«المشهد» يمرّ من أمامهم.

هؤلاء الرجال لا يقوّمون الشخصية بالذهب والقوّة، ولا يبحثون عن القيم في الأُمور الماديّة، لا تبهرهم هذه المظاهر. بل يسخرون منها ويستبسمون تسبسم اسستهزاء وازدراء! ويحقّرون هذه الرؤوس الفارغة.

فهؤلاء كانوا هناك، وكان لهم موقف آخر من قارون، وكما يعبر عنهم القرآن ﴿ وقال الذين أوتوا العلم ويلكم ثواب الله خير لهن آهن وعمل صالحاً ثمّ أردفوا مؤكّدين ﴿ ولا يلقّاها إلّا الصايرون﴾

أولئك الذين لا تهزّهم زخارف الدنيا وزبارجها، ويقفون في استقامة \_برجولة وشهامة \_ \_أمام الحرمان، ولا يطأطئون رؤوسهم للاراذل ويقفون كالجبال الرواسي في الاستحان الإلهي \_امتحان الثروة والمال والحوف والمصيبة... وهـؤلاء هـم الجـديرون بـثواب الله سبحانه!

ومن المسلم به أنّه المقصود بجملة ﴿الذين أوتوا العلم﴾ هم علماء بني إسرائسيل، ومس بينهم «يوشع» وهو من كبار رجالهم.

غير أنّ الطريف في الأمر أنّ القرآن عبّر عن الطائفة الأولى بجملة ﴿الذين يريدون العياة الاخرة» بل عبر عنهم الدنيا لكنّه لم يعبر عن الطائفة الثانية بأنّهم «الذين يريدون الحياة الاخرة» بل عبر عنهم بـ ﴿الذين تُوتُوا العلم ﴾ فحسب، لأنّ العلم هو أساس كل شيء وجذر الإيمان والاستقامة والعشق للثواب الإلهي والدار الآخرة.

كما أنّ التعبير بـ ﴿ الذين أوتوا العلم﴾ هو جواب دامغ ـ ضمناً ـ لقارون الذي يــدّعي العلم، فالقرآن يريد أن يبيّن أنّ العلماء هم هؤلاء الذين لا يريدون الحياة الدنيا، أمّا أنت ياقارون فمغرور وطائش!

وهكذا نرى مرّة أخرىٰ أنّ أساس البركات والخيرات هو العلم الحقيق.

لقد أوصل قارون بعمله هذا طغيانه وعناده إلى الدرجة القصوى. غير أنّ مــا ورد في التواريخ حكاية منقولة عن قارون تدل على منتهى الخسة وعدم الحياء! ننقلها هنا حسب تفصيلها!

فقال له موسى ﷺ إنّ الله أمرني أن آخذ الزكاة فأبى فقال: إنّ موسى يسريد أن يأكـل أموالكم جاءكم بالصلاة وجاءكم بأشياء فاحتملتموها فتحتملوه أن تعطوه أموالكم؟ قالوا: لا نحتمل فما ترى؟ فقال لهم: أرى أن أرسل إلى بغي من بغايا بني إسرائيل فنرسلها إليــه فترميه بأنّه أرادها على نفسها فأرسلوا إليها فقالوا لها: نعطيك حكمك على أن تشهدي على موسى أنّه فجر بك، قالت: نعم.

فجاء قارون إلى موسى على قال: اجمع بني إسرائيل فأخبرهم بما أمرك ربّك قال: نعم، فجمعهم فقالوا له: بم أمرك ربّك؟ قال: أمرني أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً وأن تصلوا الرحم وكذا وكذا وقد أمرني في الزاني إذا زنى وقد أحصن أن يرجم. قالوا: وإن كنت أنت؟ قال: فإنّك قد زنيت، قال: أنا؟

فأرسلوا إلى المرأة فجاءت فقالوا: ما تشهدين على موسى؟ فقال لها موسى ينه أنشدتك بالله إلا ما صدقت. قالت: أمّا إذا نشدتني فإنّهم دعوني وجعلوا لي جعلاً على أن أقذفك بنفسي وأنا أشهد أنّك بريء وأنّك رسول الله، فخرّ موسى ينه ساجداً يبكي فأوحى الله إليه: ما يبكيك؟ قد سلطناك على الأرض فمرها فتطيعك ، فرفع رأسه فقال: خذيهم فأخذتهم الى أعقابهم فجعلوا يقولون: يا موسى يا موسى يا موسى فقال: خذيهم فأخذتهم إلى أعناقهم فجعلوا يقولون: يا موسى يا موسى فاؤحى الله: «يا موسى سألك عبادي يقولون: يا موسى يا موسى فقال: خذيهم فأوحى الله: «يا موسى سألك عبادي وتضرّعوا إليك فلم تجبهم فوعزّتى لو أنّهم دعوني لأجبتهم».

يقول القرآن الكريم في هذا الصدد ﴿ فَحَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأُرْفِي ﴾.

أجل حين يبلغ الطغيان والغرور وتحقير المؤمنين الأبرياء والمؤامرّة ضد نبي الله الذروة. تتجلى قدرة الله تعالى وتطوي حياة الطغاة... وتدمرهم تدميراً يكون عبرة للآخرين.

مسألة «الخسف» هنا التي تعني انشقاق الأرض وابتلاع ما عليها، حدثت على مـدى التاريخ عدّة مرات. إذ تتزلزل الأرض ثمّ تنشق وتبتلع مدينة كاملة أو عـمارات سكـنية داخلها، لكن هذا الخسف الذي حدث لقارون يختلف عن تلك الموارد.. هذا الخسف كان طعمته قارون وخزائنه فحسب!

يا للعجب!.. ففرعون يهوي في ماء النيل!.. وقارون في أعهاق الأرض!. الماء الذي هو سرّ الحياة وأساسها يكون مأموراً بهلاك فرعون.

والأرض التي هي مهاد الاطمئنان والدعة تنقلب قبراً لقارون واتباعه! ومن البديهي أنّ قارون لم يكن لوحده في ذلك البيت فقد كان معه أعوانه وندماءه ومن أعانه على ظلمه وطغيانه، وهكذا توغلوا في أعهاق الأرض جميعاً.

۲. تفسير الدرّالمنثور، نقلاً عن تفسير الميزان، ج ١٦، ص ٨٤، و ايضاً تفسير روح المعانى و تفاسير أخرى، ذيل الآية مورد البحث.

﴿ فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فَنَةً يِنْصِرُونَهُ مِنْ دُونَ اللهُ وَمَا كَانَ مِنْ الْمِنْتُصِرِينَ﴾.

فلم يخلصه أصدقاؤه، ولا الذين كانوا يحملون أمتعته ولاأمواله ولاأي أحد من عذاب الله، ومضى قارون وأمواله ومن معه في قعر الأرض!

أمّا آخر آية - محل البحث - فتحكى عن التبدل العجيب لأولئك الذين كانوا يتفرجون على استعراض قارون، وما شابه ذلك! على استعراض قارون، والأمس ويقولون: ياليت لنا مثل ما أوتي قارون، وما شابه ذلك! وإذا هم اليوم يقولون: واها له، فإنّ الرزق بيد الله ﴿ وأصبح الذين تمنوا مكانه بالأمس يقولون ويكأن الله يبسط الزرق لهن يشاء من عباده ويقدن.

لقد ثبت عندنا اليوم أن ليس لأحد شيء من عنده! فكلّ ما هو موجود فمن الله، فـ لا عطاؤه دليل على رضاه عن العبد، ولا منعه دليل على تفاهة عبده عنده!

فالله تعالى يمتحن بهذه الأموال والثروة عباده أفسراداً وأقسواماً، ويكشف سريسرتهم ونيّاتهم.

ثمّ أخذوا يفكرون في ما لو أجيب دعاؤهم الذي كانوا يصرون عليه، وأعطاهم الله هذا المال، ثمّ هوواكما هوى قارون، فماذا يكون قد نفعهم المال؟

لذلك شكروا الله على هذه النعمة وقالوا: ﴿لَوْلَا لَنْ مِنْ اللهُ عَلَيْنَا لَحْسَفَ بِنَا وَيَكَأَنَّهُ لَا يَقْلِح الكافرون﴾.

فالآن نرى الحقيقة بأعيننا، وعاقبة الغرور والغفلة ونهاية الكفر والشهوة!. ونعرف أنّ أمثال هذه الحياة المثيرة للقلوب بمظاهرها الخداعة، ما أوحشها! وما أسوأ عاقبتها!.

ويتّضح من الجملة الأخيرة في هذه القصّة \_ضمناً \_أنّ قارون المغرور مات كافراً غير مؤمن، بالرغم من أنّه كان يعدّ عارفاً بالتوراة قارئاً لها، وعالماً من بني إسرائيل ومن أقارب موسى.

#### بحوث

## ١ـ نماذج قارونية بالأمس واليوم؛

قصّة قارون ــ هذا الثري المغرور ــ التي ذكرها القرآن في سبع آيات بينات ــ بأسلوب جذّاب ــ تكشف الحجب عن حقاق كثيرة في حياة الناس!

هذه القصّة النّيرة توضح هذه الحقيقة، وهي أنّ غرور الثروة ونشوتها قد يـنجر بهـــا

الإنسان \_أحياناً \_إلى أنواع الجنون... جنون إظهار الثروة وعرضها... ولفت أنظار الآخرين... إلى التلذذ من تحقير الفقراء والمساكين.

كها أنّ هذا الغرور وهذه النشوة والعشق المطلق للفضة والذهب، قد تكون سبباً لأنّ يجرأ الإنسان أحياناً إلى ارتكاب أقبح الذنوب وأخسها، كالإساءة إلى النّبي ومناهظة الحق والحقيقة... واتهام أطهر الأفراد، واستخدام الثروة لإنفاقها على الفواحش في سبيل الوصول إلى الغرض المطلوب.

أنّ الغرور والنشوة الناشئين من كثرة الثروة، لا يسمحان للإنسان أن يسمع نـصيحة الآخرين، ويستجيب لمن يريد له الخير!

وهؤلاء المغرورون الجهلة يتصورون أنّهم أعلم الناس وأكثرهم اطلاعاً، وفي اعتقادهم أن ثروتهم التي وقعت في أيديهم، وربّما تقع عن طريق الغصب أحياناً. هي دليل على عقلهم وذكائهم... وأنّ جميع الناس جهلة كما يظنون، وأنّهم \_وحدهم \_العلماء فحسب!

ويبلغ بهم الأمر حدّاً أن يظهروا قدرتهم أمام الخالق، وكأنّهم مستقلّون، ويدّعون أنّ ما وصلهم هو عن طريق ابتكارهم وذكائهم، واستعدادهم وخلّاقيتهم ومعرفتهم التي لانظير لها!

ورأينا عاقبة هؤلاء المغرورين المنحرفين، وكيف ينتهون، وإذا كان قارون وأتباعه وثروته جميعاً قد خسفت بهم الأرض فهووا إلى قعرها، فإنّ الآخرين يفنون بأشكال مختلفة.. وأحياناً تبتلع الأرض حتى ثروتهم العظيمة بشكل آخر.. أو يبدّلون شروتهم الكبيرة بالقصور والبساتين والأراضي الشاسعة ثمّ لا يستفيدون منها أبداً.. وقد يشترون الأراضي الموات والبائرة، على أمل تقسيمها صغيرة لتباع كل قطعة بسعر باهض!... وهكذا تبتلع الأرض ثروتهم.

أمثال هؤلاء الأفراد من سقيمي العقول حين لا يجدون طريقاً لصرف ثروتهم العظيمة يتوجهون إلى القيم الخيالية ... وينفقون أموالهم على الخزف المتكسّر على أنّه من التراث القديم كالأكواز والأقداح الخزفية، والطوابع، والأوراق النقدية المتعلقة بالسنوات القديمة، ويحافظون عليها في مكان حريزٍ من بيوتهم على أنّها أغلى التحف، وهي لا تستحق أن توضع إلّا في المزابل لو نظرنا إليها بعين البصيرة والاعتبار!

. أُولئك الذين يحيون مثل هذه الحياة الناعمة الخيالية قد يتفق أن يرى في مدينتهم أو في مناطقهم \_وأحياناً في جيرانهم \_ من لا عهد له بالشبع، ويسهرون لياليهم على الطوى جائعين، ومن العجيب أنهم يرون هذه الحالة فلا تهتز لها ضائرهم، ولا يستأثر لأجلها وجدانهم!

كما يتفق لحيواناتهم أن تعيش حياة الرفاه، وتستفيد من رعماية الأطباء والأدوية الخاصّة؛ في حين أنّ أناساً محرومين يعيشون في ظروف صعبة وسيئة إلى جوارهم، وربّما يرقدون في المستشفى، ويئنون ولا من مصرخ لهم، ولا من علاج لمرضهم!

جميع هذه البحوث تنطبق أحياناً على بعضُ الأفراد في مجتمع ما، وقد تنطبق على دولةٍ معينة قبال دول الدنيا كلها، أي قد نجد دولة قارونية مستكبرة أمام الدول الضعيفة، كما نلاحظ في العصر الحاضر في شأن الدول الاستكبارية كأمريكا وكثير من الدول الأوروبية.

لقد هيأ هؤلاء حياة التنعّم والرفاه \_ في أرقى صورها \_باستثار أبناء العالم الثّالث والدول الفقيرة العزلاء... بحيث إنّهم يرمون فضلات طعامهم في المزابل، ولو قدر أن تجمع بصورة صحيحة. لأمكن عندئذٍ تغذية الملايين المحرومة الجائعة من هذه المواد الغذائية الإضافية.

وما نقوله من أنَّ بعض الدول فقيرة هي في الحقيقة ليست دولاً فقيرة، بل هي دول مُنيت بسرقة خيراتها وأغير عليها... وربَّا كان لديها أغلى المصادر والمعادن تحت الأرض، لكن هؤلاء المغيرين ينهبون هذه الخيرات ويتركون أهلها على الأرض السوداء الجرداء.

فهؤلاء القارونيون يشيدون قواعد قصورهم الظالمة على أكواخ المستضعفين المهدّمة. وإذا لم يتّحد المستضعفون يداً بيد ليقذفوا بالمستكبرين إلى قعر الأرض كما فعل بقارون، فإنّ حالة الدنيا ستبق هكذا.

فأولئك يشربون الخمور ويضحكون منتشين، وهؤلاء يجلسون عملى بساط الفقر والحرمان باكين.

#### ٢\_ من أين ماء قارون بهذه الثروة العريضة؟

الطريف أنّنا نقرأ في الآيتين ٢٣ و ٢٤ من سورة المؤمن ما نستفيد منه بوضوح أنّ رسالة موسى الله كانت من البداية لمبارزة ثلاثة أشخاص! «فرعون»، ووزيره «هامان»، و«قارون» الثري المغرور: ﴿ولقد لُرسلنا هوسى بآياتنا وسلطان هبين \* إلى فرعون وهاهان وقارون فقالوا ساحر كذّاب ﴾.

ونستفيد من النصّ القرآني المتقدم أنّ قارون كان من جماعة فرعون، وكان على خطه؛ كما أنّنا نقراً في التواريخ أنّه كان ممثلاً لفرعون في بني إسرائيل من جهة `، وأنّه كــان أمــين الصندوق عند فرعون، والمسؤول على خزائنه من جهة أخرىٰ `.

ومن هنا تتّضح هويّة قارون. فإنّ فرعون من أجل إذلال بني إسرائيل وسلب أموالهم اختار رجلاً منافقاً منهم، وأودعه أزمّة أمورهم، ليستثمر أموالهم لخدمة نـظامه الجـبار، وليجعلهم حفاةً عراة، ويكتسب من هذه الطريقة ثروة ضخمة منهم!

والقرائن تشير إلى أنّ مقداراً من هذه الثروة العظيمة وكنوز الأموال بقيت بعد هـ لاك فرعون عند قارون، ولم يطلع موسى ﴿ \_ إلى تلك الفترة \_ على مكان الأموال لينفقها على اتباعه الفقراء.

وعلى كل حال، فسواءً كانت هذه الثروة قد حصل عليها قارون في عصر فرعون، أو حصل عليها عن طريق الإغارة على خزائنه بعد هلاكه، أو كما يقول البعض قــد حــصل عليها عن طريق علم الكيمياء أو التجارة... أو معرفته بأصول استثار أموال المستضعفين.

مهما يكن الأمر فإنّ قارون آمن بموسى بعد انتصار موسى على فرعون، وبدّل وجهه بسرعة، وأصبح من قرّاء التوراة وعلماء بني إسرائيل... في حين أنّ من البعيد أن تدخل ذرة من الإيمان في مثل قلب هذا المنافق!.

وأخيراً فحين أراد موسى ﷺ أن يأخذ من قارون زكاة المال، خدع به الناس، وعرفنا كيف كانت عاقبته.

## ٣ـ موقف الإسلام من الثّروة!

لا ينبغي أن نستنبط من المسائل التي ذكرناها آنفاً أنّ الإسلام يقف من الثروة موقفاً سلبياً، وأنّه يخالف خط الثراء، ولا ينبغي أن نتصور أنّ الإسلام يريد حياة الفقر والفقراء، ويعدّ حياة الفقر من الكلمات المعنوية!

بل على العكس من ذلك، فإنَّ الإسلام يعدُّ الثروة عاملاً مهمًّا نحو الآخرة! وقد عـبّر

١٠ التفسير الكبير، ج ٢٥، ص ١٣، وتفسر مجمع البيّان، ج ٧، ص ٢٦٦، ذيل الآية مورد البحث.

٢٠ تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٥٢٠، ذيل الآية ٢٤ من سورة المؤمن.

القرآن عن المال بالخير في الآية ١٨٠ من سورة البقرة ﴿إِنْ تَرْكَ خِيرًا ﴾ أي مالاً.

ونقرأ في حديث عن الإمام الباقريَّ في هذا الصدد «نعم العبون الدنبيا عبلي طبلب الآخرة» .

بل حتى الآيات ـ محل البحث ـ التي تذم قارون أشدّ الذم، لأنّه اغتر بالمال، هي شاهد بليغ على هذا الموضوع. غاية ما في الأمر أنّ الإسلام يقبل بالثروة التي بواسطتها تستغى الدار الآخرة، كما قال علماء بني إسرائيل لقارون ﴿ولبتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة﴾.

والإسلام يرضى بالثروة التي نرى فيها «أحسن كمآ أحسن الله إليك» ولكن للجميع!. والإسلام يوافق على ثروة يتحقق فيه القول «لا تنس نصيبك من الدنيا» ويمدحها.

وأخيراً فإنّ الإسلام لا يطلب ثروة ينبغي بها الفساد في الأرض وتُنسى بها القيم الإنسانية.. وتكون نتيجتها الإبتلاء بمسابقة جنون التكاثر، أو أن ينفصل الإنسان عن ذاته ويحتقر الآخرين، وربّا تجرّه إلى مواجهة الأنبياء كها فعل قارون في مواجهته لموسى إلى الم

يريد الإسلام الثروة لتكون وسيلة لمل، الفراغ الاقتصادي، وأن يستفيد منها الجميع، ولتكون ضهاداً لجراح المحرومين، وللوصول بها إلى اشباع الحاجات الاجتاعية وحسلً مشاكل المستضعفين...

فالعلاقة بين هذه الثروة وهذه الأهداف المقدّسة ليست عبلاقة دنيوية، أو إرتباطاً بالدنيا، بل هي علاقة أخروية.

كما نقرأ في حديث عن الإمام الصادق في أنَّ أحد أصحابه جاءه شاكياً أمره، وقال: والله إنّا لنطلى الدنيا ونُحبٌ أن نؤتاها، فقال في «تحبٌ أن تصنع بها ماذا؟»

قال: أعود بها على نفسي وعيالي، وأصل بها وأتصدق بها وأحج وأعتمر فقال الامام الصادق في «ليس هذا طلب الدنيا، هذا طلب الآخرة» .

ومن هنا يتّضح فساد عقيدة طائفتين في هذا المجال:

طائفة من المسلمين، أو بتعبير أدق: ممن يتظاهرون بالإسلام، وبعيدون عـن تـعاليمه،

إ. وسائل النبيعة, ج ١٢، ص ١٧. ح ٥، الباب ٦ (من أبواب مقدمات التجارة، باب استحباب الاستعانة بالدنيا على الآخرة).

٢. المصدر السابق، ص ١٩، ح ٣. الباب ١٧عن أبواب مقدمات التجارة، باب استحباب جمع المال من حلال....).

فيعرّفون الإسلام على أنّه محامٍ عن المستكبرين.

وطائفة من الأعداء المغرضين الذين يريدون أن يمسخوا وجه الإسلام الأصيل، ويجعلوه معادياً للثروة، وأنّه يقف إلى جانب الفقراء فحسب.

وأساساً فإنّ أمّة فقيرة لا تستطيع أن تعيش وحدها مرفوعة الرأس حرّة كريمة!

فالفقر وسيلة للإرتباط بالاجنبي والتبعية

والفقر أساس الخزي في الدنيا والآخرة!

والفقر يدعو الإنسان إلى الإثم والخطيئة.

كما نقراً في حديث للإمام الصادق في هذا الصدد «غني يحجزك عن الظلم، خير من فقر يحملك على الإثم» .

إنّ على المجتمعات الإسلامية أن تسعى \_مهما استطاعت \_نحو التقدم لتكون غنيّة غير محتاجة، ولتبلغ مرحلة الإكتفاء الذاتي، وأن تقف على أقدامها وأن لا تضحّي باستقلالها وعزّتها وشرفها من أجل الفقر المذلّ الموجب للتبعية وتعلم أن منهج الإسلام الأصيل هو هذا لا غير.

#### 8003

إ. وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ١٧، ح ٧، الباب ١٦من ابواب مقدمات التجارة، باب استحباب الاستعانة بالدنيا على الآخرة).

#### الآيتان

قِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَحْعَلُهَ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ اللَّهُ مَن جَآءَ بِالْمُسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرُمِنْهُ أَوْمَن جَاءَ بِالسَّيِقَةِ فَلَا يُجَزَى ٱلَذِيب عَمِلُواْ ٱلسَّيِّ عَالَيْ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهِ

# التفسير

# نتيمة مبّ التسلط والفساد في الأرض:

بعد البيان المثير لما حدث لثري مستكبر ومتسلط، وهو قارون، تبدأ الآية الأولى من هذا المقطع ببيان استنتاج كلي لهذا الواقع وهذا الحدث، إذ تقول الآية ﴿تَسَلَّكُ الدَّرُولُ اللَّهُ وَهُ وَهُذَا الْحَدُنُ الْدُينُ لا يريدون علواً في الأرض ولا فسادل ﴾

أجل، فهم غير مستكبرين ولا مفسدين في الأرض وليس هذا فحسب، بل قـــلوبهم مطهّرة من هذه المسائل، وأرواحهم منزهة من هذه الأوساخ! فلا يريدون ذلك ولا يرغبون فيه.

وفي الحقيقة إنّ ما يكون سبباً لحرمان الإنسان من مواهب الدار الآخرة، هو هذان الأمران: «الرغبة في العلو» أيّ الاستكبار و«الفساد في الأرض» وهما الذنوب. لأنّ كل ما نهى الله عنه فهو على خلاف نظام خلق الإنسان و تكامل وجوده حتماً، فار تكاب ما نهى الله عنه يدمر نظام حياة الإنسان، لذا فهو أساس الفساد في الأرض! حتى مسألة الإستعلاء بنفسها \_هي أيضاً واحدة من مصاديق الفساد في الارض، إلّا أنّ أهييته القصوى دعت إلى أن يذكر بالخصوص من بين جميع المصاديق للفساد في الأرض!

وقد رأينا في قصّة «قارون» وشرح حاله أنّ السبب الأساس في شقو ته وهلاكه هو العلوّ و«الاستكبار». (وهذا أيضاً فرع صغير من الاستعلاء).

ومن الطريف أنّ صاحب «تفسير الكشاف» يعلق بعد ذكر هذا الحديث فيقول: بعض الطامعين ينسبون «العلوّ» في الآية محل البحث لفرعون بمقتضى قوله: ﴿إِنْ فرمون علا في الأرض ﴾، آ والفساد لقارون بمقتضى قوله: ﴿ تَبِعُ الفساد فِي الأرض ﴾ ، آ والفساد لقارون بمقتضى قوله: ﴿ تَبِعُ الفساد فِي الأرض ﴾ ، آ ويدعون بأن من لم يكن كمثل فرعون وقارون فهو من أهل الجنّة والدار الآخرة، وعلى هذا فهم يبعدون فرعون وقارون وأمثالها من الجنّة فحسب، ويرون الباقين من أهل الجنّة، إلّا أنّهم لم يلاحظوا ذيل الآية ﴿والعاقبة للمتقين ﴾ بدقة \_كما لاحظها الإمام على الله المنافية المتقين ﴾ بدقة \_كما لاحظها الإمام على الحينة أنها المنافية المتقين ﴾ بدقة \_كما لاحظها الإمام على الحينة المنافية المتقين ﴾ بدقة \_كما لاحظها الإمام على الحينة المنافية المنافية

وما ينبغى إضافته على هذا الكلام هو أنَّ هؤلاء الجهاعة اخطاؤا حتى في معرفة قارون وفرعون. لأنَّ فرعون كمان عمالياً في الأرض وكمان ممن المفسدين ﴿إِنِّه كمان همان المفسدين﴾، وقارون أيضاً كان مفسداً وكان عالياً بمقتضى قوله: ﴿فخرج على قومه في زينته﴾. "

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام أميرالمؤمنين على أنه كان يسير في الأسواق أيام خلافته الظاهرية، فيرشد التائهين إلى الطريق ويساعد الضعفاء، وكان يمرّ على الباعة والكسبة ويتلوا الآية الكريمة (تلك الدار الآخرة تجعلها للذين لا يريدون علوا في الأرض ولا فسادة من يضيف سلام الله عليه: «نزلت هذه الآية في أهل العدل والتواضع من الولاة وأهل القدرة من الناس» ".

ومعنى هذا الكلام، أنّه كما لم يجعل الخلافة والحكومة وسيلة للاستعلاء، فلا يـنبغي أن تجعلوا أموالكم وقدر تكم وسيلة للتسلط على الآخرين، فـأنّ العـاقبة لأولئك الذيسن لا

١. تفسير جوامع الجامع، ذيل الآية مورد البحث. ٢. القصص، ٤.

٣ القصص، ٧٧.

٤. التفسير الكبير. ج ٢٥. ص ٢٠. ذيل الآية مورد البحث.

ه. القصص، ٤. القصص، ٧٩.

٧. نقل هذه الرواية زاذان عن أميرالمؤمنين (تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث).

يريدون علواً في الأرض ولا فساداً وكما يقول القرآن في نهاية الآية: ﴿والعاقبة للمتقين﴾.

و «العاقبة» بمفهومها الواسع هي النتيجة الصالحة، وهي الإنتصار في هذه الدنيا، والجنّة ونعيمها في الدار الأخرى... وقد رأينا أنّ قارون وأتباعه إلى أين وصلوا وأيّة عاقبة تحمّلوا! مع أنّهم كانوا مقتدرين ولكن حيث كانوا غير متقين فقد ابتلوا بأسوأ العاقبة والمصير!.

ونختم كلامنا في شأن هذه الآية بحديث للإمام الصادق عَلَيْهِ وهو أنّ الإمام الصادق حين تلا هذه الآية أجهش بالبكاء وقال: «ذهبت والله الأماني عند هذه الآية». \

وبعد ذكر هذه الحقيقة الواقعية، وهمي أنّ الدار الآخرة ليست لمس يحب السلطة والمستكبرين، بل هي للمتقين المتواضعين وطلبة الحق، تأتي الآية الثّانية لتبيّن قانوناً كلياً وهو مزيج بين العدالة والتفضل، ولتذكر ثواب الإحسان فتقول: ﴿ من جا بالحسنة فله خير منها ﴾.

وهذه هي مرحلة التفضل، أي أنّ الله سبحانه لا يحاسب الناس كما يحاسب الإنسان نظيره بعين ضيّقة، فإذا أراد الإنسان أن يعطي أجر صاحبه فإنّه يسعى أن يعطيه بمقدار عمله، إلّا أنّ الله قد يضاعف الحسنة بعشر أمنالها وقد يمضاعفها بمئات الأمثال ورتما بالآلاف، إلّا أنّ أقلّ ما يتفضل الله به على العبد أن يجازيه عشرة أضعاف حسناته، حيث يقول القرآن في الآية ١٦٠ من سورة الأنعام: ﴿هن جا مالحسنة قله عشر أهثالها ﴾.

أمّا الحد الأكثر من ثواب الله وجزائه فلا يعلمه إلّا الله، وقد جاءت الإشارة إلى جانب منه \_وهو الإنفاق في سبيل الله \_ في الآية ٢٦١ من سورة البقرة... إذ يقول سبحانه في هذا الصدد: ﴿ مثل الذين يتفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبّة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبّة والله يضاعف لمن يشا، والله واسع عليم ﴾.

وبالطبع فإنّ مضاعفة الأجر والثواب ليس أمراً اعتباطياً. بل له إرتباط وثميق بمنقاء العمل وميزان الإخلاص وحسن النيّة وصفاء القلب، فهذه هي مرحلة التفضل الإلهي في شأن الحسنين.

١. تفسير علي بن إبراهيم، ج ٢، ص ١٤٦، ذيل الآية مورد البحث.

وهذه هي مرحلة العدل الإلهي، لأنّ المسيء لا يجازي إلّا بقدر إساءته، ولا تضاف على إساءته أية عقوبة!.

الطريف هنا عند ذكر جزاء السيئة أنّ القرآن يعبر عن الجزاء بالعمل نفسه ﴿إِلّاهاكانوا يعملون﴾ أي أنّ أعمالهم التي هي طبقاً لقانون بقاء الموجودات في عالم الوجود، تـبق ولا تتغير، وتبرز في يوم القيامة متجسمة دون خفاء، فهو (يوم البروز) في شكل يناسب العمل، وهذا الجزاء يرافق المسيئين ويعذبهم!

### ہحوث

١- لِمَ تكرر ذكر «السيئة» في هذه الآية مرتبن؟

من المحتمل أن يكون ذكر السيئة مرتين في الآية، لأن الله يريد أن يؤكّد على هذه المسألة، وهي أنّ السيئة لا جزاء لها إلّا نفسها.

٢ هل تشمل الحسنة الإيمان والتوحيد؟ فإذا كان كذلك فما معنى هذه الجملة ﴿من جا.
 بالحسنة فله خير منها ﴾؟! وهل هناك خير من الإيمان والتوحيد؟!

وفي الإجابة على هذا السؤال نقول – بدون شك وتردد ّ – إنّ للحسنة معنى واسعاً فهي تشمل المناهج الإعتقادية والأقوال والأعمال الخارجية، وما هـ و أفـضل مـن الاعـتقاد بتوحيد الله فهو رضا الله سبحانه الذي يكون ثواباً للمحسنين، فنحن نقرأ في الآية ٧٧من سورة التوبة قوله تعالى: ﴿ورضوان من الله أكبر﴾!

٣- لم عبر القرآن عن الحسنة بصيغة الإفراد، وعن السيئات بصيغة الجمع؟!
 يعتقد بعض المفسرين أن هذا التعبير عائد إلى كثرة المسيئين وقلة الحسنين\.

كما ويحتمل أيضاً أنّ الحسنات تتلخص في حقيقة التوحيد، وأنّ جميع الحسنات تعود إلى «جذر» واحد وهو توحيد الله، في حين أنّ السيئات ترجع إلى الشرك الذي هو مصداق التشتت والتعدد والكثرة.

#### 8003

١. تفسير روح المعاني، ج ٢٠، ص ١٢٧.

إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَ الْ لَرَّادُكَ إِلَى مَعَاذِقُل رَقِيَ أَعْلَمُ مَن جَآءَ بِٱلْمُدَى وَمَنْ هُو فِي ضَلَالٍ مُّينِ فَنَ وَمَاكُنتَ تَرْجُواْ أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ٱلْصِحَتَبُ إِلَارَحْمَةً وَمَنْ هُو فِي ضَلَالٍ مُّينِ فَنَ وَمَاكُنتَ تَرْجُواْ أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ٱلْصِحَتَبُ إِلَارَحْمَةً مَن وَمِن مَن اللهِ مَعْدَ إِذَ مَن وَلِكَ فَلَات كُونَنَ طَعِيرًا لِلْكَافِرِينَ فَنَ وَلَا يَصُدُّ نَكَ عَنْ وَابْتِ اللّهِ بَعْدَ إِذَ أَن لِكَ فَي مَن اللهُ اللهُ وَلَا يَصُدُ وَلَا يَكُونَ مَن الْمُشْرِكِينَ فَن اللهُ وَلَا يَكُونُ اللهِ وَلَا يَعْدُ وَلاَ مَنْ مَن الْمُشْرِكِينَ فَن اللهُ وَلَا يَعْدُ وَلَا تَكُونَ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِم اللهُ وَلَا يَعْدُ وَلَا يَعْدُ وَالْمَا وَاللّهُ وَلَا يَعْدُ وَالْمَا وَحَمْ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ ا

## سبب النزول

نقل جماعة من المفسّرين ـ سبباً لنزول الآية الأولى من الآيات أعلاه عن ابن عباس مضمونه مايلي:

حين كان النّبي على متوجهاً من مكة إلى المدينة في سفر الهجرة وبلغ «الجحفة» وهي لا تبعد عن مكة كثيراً... تذكر وطنه «مكّة» هذه البقعة التي هي حرم الله وأمنه وفيها البيت العتيق «الكعبة» التي تعلق بها قلب النّبي وروحه تعلقاً لا يقبل الإنفكاك.. ظهرت آثار الشوق على وجه النّبي الكريم مزيجة بالحزن والتأثر، فنزل أمين الوحي جبريل على رسول الله وقال: أتشتاق إلى بلدك وهو مولدك؟! فقال النّبي عَنَيْنَ : نعم... فقال جبر ثيل على نأن الله يقول: ﴿إِن الذي فرض عليك القرآن لوآدك إلى هعاد ﴾ ( يعنى مكّة.

ونعلم إنّ هذا الوعد العظيم تحقق أخيراً، ودخل النّبي ﷺ بجيشه القوي وقدرته وعظمته الكبيرة مكّة ظافراً، واستسلمت مكّة والحرم الآمن دون حرب للنّبي ﷺ.

راجع تفسير الميزان، ج ١٦، وتفسير القرطبي، وتفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٢٦٨، والتّفسير الكبير، ج
 ٢٥، ص ٢١، وتفاسير غيرها.

فعلى هذا تعدّ الآية آنفة الذكر من الإخبار الإعجازي السابق لوقوعه، إذ أخبر القرآن عن رجوع النّبي ﷺ إلى مكّة بصورة قطعيّة ودون أي قيد وشرط، ولم تطل المدّة حتى تحقق هذا الوعد الإلهي الكبير!

# التفسير

## الوعد بعودة النّبي إلى مرم الله الآمن:

هذه الآيات التي هي آخر الآيات في سورة القصص تخاطب نبيّ الإسلام تَيْلَمُ وتبشره بالنصر، بعد أن جاءت الآيات الأولى لتبيّن قصّة موسى وفرعون وما جرى له مع قومه، كما أنّ هذه الآيات فيها إرشادات وتعليات مؤكّدة لرسول الإسلام يَتَّلِيَّةً.

قلنا: إنّ الآية الأولى من هذه الآيات طبقاً لما هو مشهور بـين المـفـترين نـزلت في «الجعفة» في مسير النّبي ﷺ، إلى المدينة إذكان متوجهاً إلى يثرب لتتحول بـوجوده إلى «مدينة الرّسول»... وأن يبذر النّواة الأصيلة... «لحكومة إسـلامية» فـيها و يجـعلها مـقرّاً لحكومة إلهيّة واسعة، و يحقق فيها أهدافها.

لكن هذا الحنين والشوق والتعلق بمكّة يؤلمه كثيراً، وليس من اليسير عليه الإبتعاد عن حرم الله الآمن.

وهنا يشرق في قلبه الطاهر نور الوحي، ويبشّره بالعودة إلى وطنه الذي ألفه فيقول: ﴿إِنَّ الذي قرض عليك القرآن لرآدك إلى معاد﴾.

فلا تكترث ولا تُذهب نفسك حسراتٍ، فالله الذي أعاد موسى إلى أمّه هو الذي أرجعه أيضاً إلى وطنه بعد غياب عشر سنوات في مدين، ليشعل مصباح التوحيد ويقيم حكومة المستضعفين ويقضي على الفراعنة ودولتهم وقوّتهم.

هو الله سبحانه الذي يردك إلى مكّة بكلّ قوّة وقدرة، ويجعل مصباح التوحيد على يدك مشرقاً في هذه الأرض المباركة.

وهو الله الذي أنزل عليك القرآن، وفرض عليك إبلاغه، وأوجب عليك أحكامه.

أجل، إنّ ربّ القرآن وربّ السهاء والأرض العظيم، يسيرٌ عليه أن يــردّك إلى مــعادك ووطنك «مكّة».

ثمّ يضيف القرآن في خطابه للنّبي ﷺ، أن يجيب على الخالفين الضالين بما علّمه الله ﴿قل ربّي أعلم من جاء بالهدى ومن هو في ضلال مبين﴾

إنّ طريق الهداية واضح، وضلالهم بيّن، وهم يتعبون أنفسهم عبثاً. فــالله يــعرف ذلك جيداً. والقلوب التي تعشق الحق تعرف هذه الحقيقة أيضاً.

وبالطبع فإنّ التّفسير الواضع للآية كما بيّناه أنفاً، إلّا أنّ جمعاً من المفسّرين لديهم احتالات أخرى في كلمة «معاد».. من قبيل «العودة للحياة بعد الموت» «المحسشر» او «الموت». كما فسّروه «بالجنّة» أو مقام «الشفاعة الكبرى»... أو «بيت المقدس» الذي عرج النّي منه أوّل مرة، وغير هذه المعانى.

إلّا أنّه مع الإلتفات إلى محتوى مجموع هذه السورة ــالقصص ــوما جاء في قصّة موسى وفرعون وبني إسرائيل، وما سقناه من شأن نزول الآية. فيبعد تفسير المعاد بغير العودة إلى مكّة كها يبدو!.

أضف إلى ذلك أنّ المعاد في يوم القيامة لا يختصّ بالنّبي وحده، والحال أنّ الآية تنحدث عن الشواب عن النّبي ـ هنا ـ وتخاطبه وحده. ووجود هذه الآية بعد الآية التي تتحدث عن الشواب والجزاء في يوم القيامة، لا دلالة فيها على هذا المعنى، بل على العكس من ذلك، لأنّ الآية السابقة تتحدث عن الإنتصار في الدار الآخرة، ومن المناسب أن يكون الحديث في هذه الآية عن الانتصار في هذه الدنيا.

أمّا الآية التالية فتتحدث عن نعمة أخرى من نعم الله العظيمة على النّبي تَنِيَّ فتقول: ﴿ وَهَا كُنْتُ وَلَى اللّ

كان كثير من الناس قد سمعوا بالبشارة بظهور الدين الجديد، ولعل طائفة من أهل الكتاب وغيرهم كانوا ينتظرون أن ينزل عليهم الوحبي ويحملهم الله هذه المسؤولية، ولكنك مايها النبي ملم تكن تظن أنه سينزل عليك الوحبي ﴿ وها كنت ترجوا أن يلقى اليك للكتاب . إلا أن الله رآك أجدر بالأمر، وأن هذا الدين الجديد ينبغي أن ينتشر ويتسع على يدك في هذا العالم الكبير!

وبعض المفسّرين يرون هذه الآية منسجمة مع آيات سابقة كانت تـ تتحدث عـن موسى الله و تخاطب النّبي ـ أيضاً ـ كقوله تعالى: ﴿ وها كنت بجانب الغربي إذ قـ فينا إلى

١. قال بعضهم: إن «إلّا» هنا تفيد الاستثناء، فاضطروا إلى أن يقولوا بحذف كلمة والتقدير لها من عندهم وهو تحكّم... إلّا أنّ البعض الآخر فسر «إلّا» بمعنى «لكن» وأنّها تفيد الإستدراك، وهذا الوجه أقرب للنظر!

هوسى الأهر... وهاكنت ثاوياً في أهل هدين... وهاكنت بجانب الطور إذ نادينا ولكن رحــهةُ هــن ربّك﴾. \

فعلى هذا يكون المقصود بالكتاب هنا هو قصص الأنبياء السابقين.. إلّا أنّ هذا التفسير لا منافاة فيه مع التفسير المتقدم! بل يعدّ قسماً منه في الواقع!.

ثمّ يضيف القرآن في خطابه للنّبي يَتَنَبِينَ أن طالما كنت في هذه النعمة: ﴿ فلا تكونن ظهيراً للكافرين﴾.

ومن المُسلّم به أنّ النّبي ﷺ لم يكن ظهيراً للكافرين أبداً، إلّا أنّ الآية جاءت في مقام التأكيد على النّبي ﷺ وبيان المسؤولية للآخرين، وأنّ وظيفتهم أن يتأسوا بالنّبي ولا يكون أيّ منهم ظهيراً للكافرين.

وهذا الموضوع ينسجم تماماً مع الموضوع الذي قرأناه في شأن موسى الله أذ قال: ﴿رَبُّ بِهَا لَنعِهِ عَلَى قَلْنُ لَكُونَ ظَهِيراً للمجرهين﴾ وبيتنا معناه في شأن إعانة الظالمين في الآية ١٧ من سورة القصص، أمّا الآيتان اللتان تختتم بها سورة القصص، فها تأكيد على مسألة التوحيد بتعابير واستدلالات متعددة ومختلفة.

التوحيد الذي هو أساس جميع المسائل الدينية... التوحيد الذي هو الأصل وهو الفرع وهو الكلّ وهو الجزء!.

وفي ها تين الآيتين أربعة أوامر من الله لنبيّة ﷺ، وأربعة صفات لله تعالى، وبها يكتمل ما ورد في هذه السورة من أبحاث.

يقول أوّلاً: ﴿ولا يصدّنك عن آيات الله بعد إذ لنزلت اليك وبالرغم من أنّ النهي موجه إلى الكفّار، إلّا أنّ مفهوم الآية عدم تسليم النّبي ﷺ أمام صدّ الكافرين، وإحباطهم ومؤامراتهم، وهذا تماماً يشبه ما لو قلنا مثلاً: لا ينبغي أن يوسوس لك فلان، فحناه: لا تستسلم لوسوسته!

وبهذا الأسلوب يأمر الله النّبي عَبَيْنَ أن يقف راسخ القدم عند نزول الآيات ولا يتردد في الأمر، وأن يزيل الموانع من قارعة الطريق مها بلغت، ولْيَسر نحو هدفه مطمئناً، فإنّ الله حاميه ومعه أبداً.

١. القصص، ٤٤ – ٤٦.

ويقول ابن عباس: وإن كان المخاطب هو النّبي ﷺ، إلّا أنّ المراد عموم الناس. وهو من قبيل المثل العربي المعروف «إيّاك أعنى واسمعى يا جارة!».

وبعد هذا الخطاب الذي فيه جنبة نهي، يأتي الخطاب التّاني وفيه سمة إثبات فسيقول: ﴿وَلَامَعَ لِلْنَ رَبُّكَ﴾.. فالله الذي خلقك وهو الذي ربّاك ورعاك.

والامر الثالث، بعد الأمر بتوحيد الله، هو نني جميع أنواع الشرك وعبادة الأصنام ﴿ولا تَكُونُنَّ مِن العَشْرِكِين﴾ في فإنّ طريق التوحيد واضحة بيّنة، ومن ساروا عليها فيهم عملى صراط مستقيم!

والأمر الرّابع تأكيد آخر على نني جميع أنواع الشرك، إذ يقول تعالى: ﴿ولا تدع مع الله إِلْها آخر﴾

وهذه الأوامر المتتابعة كل واحد منها يؤكّد الآخر، يوضح أهمّية التـوحيد في المـنهج الإسلامي، إذ بدونه يكون كل عمل زيفاً ووهماً.

وبعد هذه الأوامر الأربعة تأتيأوصاف أربعة لله سبحانه، وهمي جمسيعاً تأكميد عملى التوحيد أيضاً.

فالأوّل قوله: ﴿لالِله لِلَّا هُو﴾.

والثَّاني قوله: ﴿ كُلُّ شِي . هالك إِلَّا وَجِهِهِ ﴾ .

والوصف الثالث: ﴿لِهُ الحكمِ ﴾ والحاكمية في عالمي التشريع والتكوين.

والرابع: أن معادنا إليه ﴿ وَالِيهِ تَرْجِعُونَ ﴾ .

والأوصاف الثلاثة الأخيرة يمكن أن تكون دليلاً على إثبات التوحيد وترك جميع أنواع عبادة الأصنام، الذي أشير إليه في الوصف الأول!

لأنَّه طالما كنَّا هالكين جميعاً وهو الباقي.

وطالما كان التدبير لنظام الوجود بيده والحكم له!

وطالماكان معادنا إليه وإليه نرجع!.. فما عسى أن يكون دور المعبودات غيره، وأي أحد بستحق العبادة سواه!؟

والمفسّرون الكبار لديهم آراء مختلفة في تفسير جملة وكل شي. هالك إلّا وجهه ، تدور حول محور كلمتي «وجه» و«هالك».

لأنَّ الوجه يطلق ـ من حيث اللغة ـ على الحيّا أو ما يواجهه الإنسان مـن الشـخص

المقابل، ولكن الوجه حين يطلق على الخالق فإنّه يعني عندئذٍ ذاته المقدسة!.

وكلمة «هالك» مشتقة من مادة «هلك» ومعناه الموت والعدم، فعلى هذا يكون معنى الجملة المتقدمة فناء جميع الموجودات عدا ذات الخالق المقدّسة... وهـذا الفـناء بالنسبة للموجودات الممكنة غير منحصر بفناء هذا العالم وانتهائه، فالموجودات الآن فانية قـبال الذات المقدّسة، وهي تحتاج إلى فيضه لحظة بعد لحظة، وليس لديها في ذاتها أي شيء، وكلّ ما لديها فمن الله!

ثمّ بعد هذا كلّه فإنّ موجودات هذا العالم جميعها متغير وفي معرض التبدل، وحتى طبقاً لفلسفة «الحركة الجوهرية» فذاتها هي التغيير بعينه، ونحن نعرف أنّ الحركة والتغيير معناهما الفناء والعودة الدائمية، فكل لحظة تموت موجودات العالم وتحياا.

فعلى هذا فإنّ الموجودات هالكة وفانية الآن ـ أيضاً ـ غير أنّ الذات التي لا طـريق الفناء إليها ولا تهلك، هي الذات المقدسة!

كما نعلم أنّ الفناء أو العدم يتجلى بصورة واضحة في نهاية هذا العالم. وكما يقول القرآن: ﴿ كُلُّ مِنْ عَلَيْهَا قَانٍ \* وَيَبْقَى وَجِهُ رَبِّكَ دُوالْجِلَالُ وَالْإِكْرُلُمْ﴾. \

ولا يخصُّ الفناء ما على الأرض، بل يشمل حتى أهل الساء ﴿ ونفخ في الصور فصعق من في السّماوات ومن في الأرض﴾. '

فهذا التّفسير منسجم مع ظاهر الآية والآيات الأخسري في القبرآن، غيير أنّ بـعض المفسّرين ذكروا تفاسير أخرى غير ما تقدم بيانه، ومنها:

١- أنّ المقصود من كلمة (وجه) هو العمل الصالح، ومفهوم هذه الآية يكون حينئذٍ أنّ جيئة الأعيال تمضى مع الرياح سوى ما يكون خالصاً لله.

٢-وقال بعضهم: إنّ المراد بالوجه هو انتساب الأشياء إلى الله، فيكون مفهوم الآية أنّ
 كل شيء معدوم ذاتاً إلّا من ناحية انتائه إلى الله!

٣- وقال بعضهم: المراد بالوجه هو الدين، فيكون مفهوم الآية أنّ المذاهب كلها باطلة سوى دين الله.

۱۸ الرحمن، ۲۲ و ۲۷.

وجملة ﴿له الحكم﴾ هيكما فسروها بأنّها الحاكمية التشريعية، وهو تأكيد على التّفسير السابق!

كما أنّ جملة ﴿ولليه ترجعون﴾ فسّروها بالرجوع إلى الله في أخذ الشريعة عنه! وهـذا تأكيد آخر على هذا المعنى `.

وهذه التفاسير مع ما بيّناه آنفاً لا نجد بينها منافاةً في الحقيقة!... لأنّنا حين عرفنا أنّ الشيء الوحيد الذي يبقى في هذا العالم هو الذات المقدسة لله فحسب! فيتّضح أن ما يرتبط بذات الله بنحو من الأنحاء فإنه يستحق البقاء والابدية.

فدين الله الصادر منه أبدي، والعمل الصالح الذي له أبدي... والقادة الإله يتون الذيبن يرتبطون به يتسمون بالخلود.

والخلاصة، كل ما هو مرتبط بالله \_ولو بنحوٍ من الأنحاء \_فهو غير فانٍ «فلاحظوا بدقّة».

#### بحثان

### ١ـ كيف تفنى مِميع الأشياء؟١

من جملة الأسئلة التي أثيرت في ذيل الآية، هو أنّه إذاكان لابدّ من فناء جميع الأشياء في نهاية العالم، فلا محيص من أن تتلاشى الأتربة التي تكونت من أبدان الناس، في حين أنّ القرآن يصرّح مراراً بأنّ الله سيجمع هذه الاتربة وينشر الناس منها، وأنّ الناس سينشرون في يوم القيامة من قبورهم!

وطبقاً لظاهر الآيات \_ أيضاً \_ فإن الجنّة معدّة، والنّار معدّة ومهيأة من قبل، كها جاء التعبير عن الجنّة ﴿ أعدت للمتقين ﴾ أو ما شابه ذلك، وهي إشارة لخلق الجنّة وأنّها مهيأة للمتقين.. وقد ورد هذا التعبير في موضعين من آيات القرآن «الآية ١٢٣ من سورة آل عمران والآية ٢٢ من سورة الحديد».

كما ورد التعبير عن النّار بـ ﴿ لُعدت للكافرين ﴾ في موضعين من القرآن أيضاً «البقرة الآية ٢٤ و آل عمران الآية ١٣١».

فهل ستفني الجنّة والنّار في انتهاء العالم؟!

ا. وردت روايات متعددة في تفسير نورالتقلين في ذيل الآيات فشرت بعضها الوجه بدين الله، وبعضها برسل الله وما هو منسوب لله.
 الله وما هو منسوب لله.

ثمّ بعد هذا كلّه فنحن نعتقد بالحياة البرزخية للإنسان. ونستفيد ذلك من آيات القرآن في شأن الأرواح، فهل ستفني تلك أيضاً؟!

والجواب على جميع الأسئلة يتّضح بما يلي:

إنّ كثيراً ما يتفق أن يكون المراد من الهلاك والعدم هو تخلخل النظام ودماره، لا تلاشيه وفنائه فلو أنّ عبارة مثلاً تهدمت بسبب الزلزلة فهنا يصدق عليها الفناء والهلاك، في حين أنّ مواد العبارة لا تزال موجودة، غير أنّ نظامها قد أختل وانعدم فحسب!

ونعرف أن في نهاية هذا العالم ستنطق، الشمس، ويظلم القمر، وتندك الجبال، وتموت الموجودات الحيّة، فهذا معنى هلاكها! هذا من جهة!.

ومن جهة أخرى فإنّ الفناء متعلق بهذه الدنيا، وما في هذه الدنيا.. أمّا الجسنّة والنّـار فسواء كانتا داخل هذا العالم أو خارجه، فليستا جزءاً من هذه الدنيا ليشملهما حكم الفناء والعدم لنظامهما، فهما متعلقتان بالآخرة لا بالدنيا!

ومن جهة ثالثة، فإنّا ذكرنا آنفاً أنّ الهلاك \_أو الفتاء \_بالنسبة للموجودات الممكنة غير منحصر بانتهاء هذا العالم. فهي هالكة وفانية الآن أيضاً، لاتها لا تملك شيئاً في داخل ذاتها، وكل ما عندها فمن غيرها، فهي متغيرة ودائمة الحركة، ومعنى ذلك الفناء التدريجي والمركب من الوجود والعدم!

ومع بيان ما تقدم يتّضح الجواب على الأسئلة السابقة تماماً!

## ٢- التَّفسير المنمرف لجملة ﴿ ولا تدع مع الله إلها آخر! ﴾

يستدل جماعة من الوهّابيين أحياناً على أن مسألة «التوسل والشفاعة» لاتنسجم مع حقيقة التوحيد، بالآية الآنفة وآيات أخرى مشابهة لها.

أذ يقول أولئك: إنّ القرآن نهى عن عبادة غير الله بصريح العبارة، كها نهى أن ندعو أسهاء سوى الله، إذ قال: ﴿فلا تدعوا مع الله أحدا﴾. \

والحال أنّ المقصود من هذه الآيات ليس هو أن لا ندعو أشخاصاً آخرين، بل المقصود كما هو مستفاد من الآية ﴿مع الله﴾ أي إنّ من يعتقد أن ما كان لله يمكن طلبه من غير الله ويراه مستقلاً في إنجازه، فإنه مشرك.

١. الجن، ١٨.

ولكننا إذا اعتقدنا بأن جميع القدرات هي خاصّة بالله، ولا نعتقد بأنّ أحداً معه يكون مبدأ الأثر... ونعتقد بأنّ لله أولياء يشفعون بإذنه وأمره، فنتوسل بهم إلى الله ليشفعوا لنا عند الله، فهذا هو التوحيد بعينه، وهذا هو ما أشارت إليه آيات القرآن مراراً.

ترى هل كان قول إخوة يوسف لأبيهم: ﴿يا لَبانا استغفرانا﴾ شركاً؟! (سورة يـوسف الآية ٩٧).

وهل - حين يقول القرآن: ﴿ ولو أنّهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرّسول لوجدوا الله تولياً رحيماً ﴾ ، أ يكون قول القرآن هذا دعوة نحو الشرك؟! !

إنّ حقيقة الشفاعة والتوسل ـ أيضاً ـ ليس شيئاً سوى ما أشرنا إليه آنفاً ١٠

رّبنا ألهم قلوبنا نورالتوحيد والمعرفة، لئلا نرى سواك، ولا نطلب ســواك، ولانــرجــوا سواك!

اللّهم وثّق إرتباطنا بذاتك المقدسة يوماً بعد يوم، أرواحنا تحظى بقبس من بقاء وخلود ذاتك الخالدة!

اللّهم أبعد حبّ الدنيا والاستعلاء والفساد في الأرض عن أرواحنا، واجعلنا في صفوف المتقين، ﴿والعاقبة للمتقين﴾.

آمين ربّ العالمين

نهاية سورة القصص

۱. النساء، ۲۶.

# فهرس

### سورة النّور

| ٧     | فضيلة سورة النور:فضيلة سورة النور:       |
|-------|------------------------------------------|
| v     |                                          |
|       | تفسير الآيات: ١ ـ ٣                      |
| ٩     | حدّ الزاني والزانية:                     |
| ١٣    | بحوث                                     |
| ١٣    | ١_الحالات التي يعدم فيها الزاني          |
| ١٣    |                                          |
| ١٣    |                                          |
| ۱٤    | ,                                        |
| ١٤    | ٥_منع الإفراط والتفريط عند تنفيذ الحدًّا |
| ١٥    | ٦_شروط تحريم الزواج بالزانية والزاني     |
|       | ٧_ فلسفة تحريم الزنا٧                    |
|       | تفسير الآيتان: ٤ ـ ٥                     |
| ٠٦ ٢٢ | عقوبة البهتان:                           |
| ١٨    | ب <b>ح</b> وثب                           |
| ١٨    | ۱_الم اد من کلمة «ر مـ'»                 |

| د]                                             | فهرس                  | ገ0٤                        |
|------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------|
|                                                |                       | ٢_لماذا أربعة شهود؟        |
| ١٩                                             |                       | ٣_الشّرط المهم في قبول ا   |
|                                                |                       | ٤_أحكام القذف              |
|                                                | تفسير الآيات: ٦ ـ ١٠  |                            |
| ۲۲                                             | زوجة!                 | عقاب توجيه التهمة إلى ال   |
| ۲٤ 3۲                                          |                       | بحوث                       |
| ΥΣ                                             | ن حكم القذف؟          | ١_ لماذا استثني الزوجان م  |
| ۲٤                                             |                       | ٢ كيفية اللعان             |
| ۲٥                                             |                       | ٣ــ العقاب المحذوف في الآي |
| ٣١                                             |                       | تحقيق المسألة:             |
|                                                | تفسير الآيات: ١٦_١١   |                            |
| <b>TT</b>                                      |                       | حديث الافك المثير:         |
|                                                | تفسير الآيات: ٢٠ _ ٢٠ |                            |
| ۳۸                                             |                       | حرمة إشاعة الفحشاء:        |
| ٤٠                                             |                       | ب <b>ح</b> وث              |
|                                                |                       | ١_مامعني إشاعة الفحشاء     |
|                                                |                       | ٢_مصيبة الشائعات           |
| ٤٣                                             |                       | ٣-استصغار الذنب            |
|                                                | تفسير الآيات: ٢٦ ٢٦   |                            |
| ٤٤                                             |                       | للعقوبات حساب!             |
| Ŏ • · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |                       | بحوث                       |
| <b>0 •</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • | م الخبيثون؟           | ١-مَن هنّ الخبيثات ومَن ه  |
| ٥١                                             | _                     | ٣_هل هذا حكم تكويني أم     |

| <b>700</b>  | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل   | [                |
|-------------|------------------------------------|------------------|
| ٥٢          |                                    | ۱_جواب اسن       |
|             | رو<br>تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٢٩        |                  |
| ٥٤          | ت الناس حَتَّىٰ يؤذنَ لكم:         | لاتدخلوا ئيُو    |
| ۲٥          | ••••••••                           | حوث<br>حوث       |
| ٥٦          | مرية في حريم المنزل                | ١_الأمن والم     |
| ٥٧          | د بالبيوت غيرالمسكونة؟د            | -<br>٢_ما المقصو |
| ٥٨          | ، يتلصّص على منازل الناس على منازل |                  |
|             | تفسير الآيتان: ٣٠_٣١               |                  |
| ٦٠          | فور وخائنة الأعين:                 | مكافحة السا      |
| ٠٠٠٠. ٣٠٠٠. |                                    |                  |
| ٦٣          | <b></b> بجاب                       |                  |
|             | ي يورده معارضو الحجاب:             |                  |
| ٠٨٢         | <br>لوجه والكفينلينلوجه            |                  |
| 79          | و د من نسائهن ؟                    |                  |
| ٧٠          | مبارة (أو ما ملكت أيمانهنّ)        |                  |
| ٧٠          | ·                                  | ٥_ تفسير (       |
| ٧١          | , مستثني من هذا الحكم؟             | ٦_أي طفل         |
| ٧١          | بذكر العم والخال ضمن المحارم؟      | ٧_لماذا لم ب     |
| ٧٢          | ـبل الإثارة!                       | ۸_ تحریم س       |
|             | تفسير الآيات: ٣٤ ـ ٣٤              |                  |
|             | ي زواج يسير التكاليف:              | الترغيب في       |
| <b>VY</b>   |                                    | بحوث \cdots      |
| <b>VV</b>   | سُنّة إلهيّة                       | ۱_الزواج         |

| د]         | <b>قهر س</b>              | <b>ገዕገ</b><br>            |
|------------|---------------------------|---------------------------|
| ۷۹         | صالحين من عبادكم وإمائكم) | ٢_المراد من عبارة (واا    |
| ۸          |                           | ٣_ما هو عقد المكاتبة؟     |
|            | تفسير الآيات: ٣٨_٣٥       |                           |
| ۸۱         |                           | آية النور!                |
| ٩          |                           | بحوث                      |
|            | تفسير الآيتان: ٣٩_ ٤٠     |                           |
| 97         |                           | أعمال سرابية:             |
|            | تفسير الآيتان: ٤١ _ ٤٤    |                           |
| ٩٧         |                           | الجميع يسبّح لله:         |
| ٩٧         |                           | بحوث                      |
| ۹٧         | ني)                       | ١ ـ ماذا تعني عبارة (ألم: |
| ٩٨         |                           | ٢-التسبيح العامّ لجميع ا  |
|            |                           | ٣-التسبيح الخاص بالطب     |
|            | ىلاتە وتسېيحە)            | ٤-عبارة (كلّ قد علم ص     |
| <b>\</b>   |                           | ٥_ما المقصود بالصلاة؟     |
|            | تفسير الآيات: ٤٣ ـ ٤٥     |                           |
| 1.7        | <b>جیب:</b>               | جانب آخر من الخلق الع     |
| 1          |                           | رد علی استفسار:           |
| ١٠٦٠٠٠٠٠٠٠ |                           | بحوث ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠          |
| 1.7        |                           | ١_ماذا يعني الماء هنا؟    |
| \.V        |                           | ۲_جواب على استفسار .      |
| \.\V       |                           | ٣ـ صور الحياة المختلفة .  |
|            |                           |                           |

| <b>10Y</b> | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل             | [9                                               |
|------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| 11         | کم الله:                                     | الإيمان وقبول ح                                  |
|            | *******************************              |                                                  |
| 117        |                                              | ١_مرض النفاق                                     |
|            | دلة هي الحكومة الإلهية فقط                   |                                                  |
|            | <br>تفسير الآيات: ٥١ ــ ٥٤                   |                                                  |
| 112        | التام إزاء الحقّ:                            | الإيمان والتسليم                                 |
|            | تفسير الآية: ٥٥                              |                                                  |
| ۱۱۸        | مفين العالمية:مفين العالمية:                 | حكومة المستض                                     |
| 114        |                                              | <b>بح</b> وث                                     |
| 119        | ة (كما استخلف الَّذين من قبلهم)              | ١ ـ تفسير عبار                                   |
| ١٣٠        | مم الله باستخلاف الأرض                       |                                                  |
| 177        | ئي عبادة خالصة                               |                                                  |
|            | تفسير الآيتان: ٥٧ـ٥٦                         |                                                  |
| ١٢٣        | من حکومته تعالی:                             | استحالة الفرار                                   |
|            | تفسير الآيات: ٥٨ ـ ٦٠                        |                                                  |
| 170        | إلى المكان الخاص بالوالدين:                  | أداب الدخول                                      |
| 179        | ***************************************      | بحثان                                            |
| 144        | يتئذان والمفاسد المترتبة على عدم الإلتزام به | ١_فلسفة الإس                                     |
| ١٣٠        | اب بالنسبة للنساء العجائز                    |                                                  |
|            | تفسير الآية: ٦١                              |                                                  |
| ١٣٢        | مع بالأكل فيها:                              | البيوت التي يـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ١٣٥        |                                              | <br>بحوث                                         |
| ١٣٥        | ل غذاء الآخرين غير منوط بإذنهم؟              | ١_هل أن تناو                                     |

| €]  | <b>قهرس</b>                               | <b></b>                                       |
|-----|-------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ۱۳۷ | ر<br>إسلامي                               | <ul> <li>٢_فلسفة هذا الحكم الهائين</li> </ul> |
|     | , , , , , ,                               |                                               |
| ١٣٨ | كتم مفاتحه)                               | ٤_ تفسير عبارة (ماملا                         |
| ١٣٩ |                                           | ٥_السلام والتحية                              |
|     | تفسير الآيات: ٦٢_٦٢                       |                                               |
| ١٤١ | ,                                         | لا تتركوا النبيّ وحده!.                       |
|     | سورة الفرقان                              |                                               |
| 189 |                                           | محتوي سورة الفرقان:                           |
| ١٥٠ |                                           | فضيلة سورة الفرقان: .                         |
|     | تقسير الآيتان: ١ ـ ٢                      |                                               |
| 101 |                                           | المقياس الأعلى للمعرفة                        |
| 108 |                                           | بحثان                                         |
| 108 | تة.                                       | ١_ تقدير الموجودات به                         |
| 100 | ن الاشياء                                 | ٢_التناسب والتعادل ب                          |
|     | تفسير الآيات: ٣_٦                         |                                               |
| 107 | ران: ،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،، | الإتهامات المتعددة الألو                      |
|     | تفسير الآيات: ٧ ـ ١٠                      |                                               |
| 137 | نوزا وجنات؟!                              | لم لا يملك هذا الرّسول ك                      |
|     | تفسير الآيات: ١٦_١١                       | <b>-</b> .                                    |
| 177 | ,                                         | مقارنة بين الجنّة والنار:                     |
| 177 |                                           | <b>بح</b> وث                                  |
|     | تفسير الآيات: ١٧ _ ١٩                     |                                               |
| 177 | عبدتهم الضالين:                           | المحاكمة بين المعبودين و                      |

| 701                                            | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [٩                       |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------|
| ١٧٤                                            | *************************************** | بحوث                     |
|                                                | ودون بالمعبودين هناا؟                   |                          |
| ١٧٥                                            | ف عن أصل التوحيد                        |                          |
|                                                |                                         |                          |
|                                                | تفسير الآية: ٢٠                         |                          |
| ١٧٨                                            | الأنبياء:ا                              | هكذاكان جميع             |
|                                                | تفسير الآيات: ٢١ ـ ٢٤                   |                          |
| \\\                                            | پيرة:                                   | الإدعاءات الك            |
| ١٨٤                                            | سالح:                                   | آفات العمل الع           |
|                                                | تفسير الآيتان: ٢٦ ــ ٢٦                 |                          |
| ١٨٧                                            | لغیام:                                  | تشقق السماء با           |
|                                                | تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٢٩                   |                          |
| 191                                            | السوء:                                  | أضلني صديق               |
| 197                                            | . يق في مصير الإنسان:                   | <sub>بحث:</sub> أثر الصد |
|                                                | تفسير الآيات: ٣٠ ـ ٣٤                   |                          |
| 190                                            | , قد هجروا القرآن:                      | إلهي، إنّ الناس          |
| ١٩٧                                            |                                         | بحوث                     |
| 197                                            | - <u>u</u> , u                          |                          |
| ۱۹۸۰۰۰۰۰۰۰۰                                    | <u>.</u>                                |                          |
| <b>* • • • • • • • • • • • • • • • • • • •</b> | بل في القرآن                            |                          |
| ۲۰۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰         | شرون على وجوههم إلى جهنّم)              | ٤_ تفسير(يحا             |
|                                                | تفسير الآيات: ٣٥ ـ ٤٠                   |                          |
| r. y                                           | روس والعبر، ولكن:                       | مع كل هذه الد            |

| [ع  | <b>فهرس</b><br>د د د د د د د د د د د د د د د د د | 77.                                           |
|-----|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|     |                                                  | بحثان                                         |
|     | ى»                                               | 4                                             |
|     | المؤثرةالمؤثرة                                   |                                               |
|     | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٤                            |                                               |
| ۲۰۸ |                                                  | أضلُّ من الأنعام:                             |
| ۲۱۱ |                                                  | بحثان                                         |
|     |                                                  | ۱-اتباع الهوي وعواقبه اا                      |
| ۲۱۳ |                                                  | ٢_ لماذا أضلُّ من الأنعام!!                   |
|     | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٠                            |                                               |
|     |                                                  | حركة الظلال:                                  |
|     |                                                  | بحوث                                          |
|     | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٥٥                            |                                               |
| *** | ت وملح اُجاج                                     | بحران متجاوران: عذب فرا                       |
|     |                                                  |                                               |
|     |                                                  | -                                             |
| YY9 |                                                  | ٢-القرأن وسيلة الجهاد ال                      |
|     | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٥٩                            | , , <u>, , , , , , , , , , , , , , , , , </u> |
|     |                                                  | أُجري هو هدايتكم:                             |
| TTE | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,          | بحثان                                         |
|     |                                                  |                                               |
| ۲۳۵ |                                                  | ٢ـ على من يجب التوكل؟                         |
|     | تفسيرالآيات: ٦٠_٦٢                               | ., . 11 11                                    |
| 77V |                                                  | البروج السهاوية:                              |

| <b>)</b>                                          | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [٩                                   |
|---------------------------------------------------|----------------------------------|--------------------------------------|
|                                                   | تفسير الآيات: ٦٢ ـ ٦٧            |                                      |
| TE1                                               | باد الرحمن:                      | الصفات الخاصّة لع                    |
| Y20                                               | •••••••••••••                    |                                      |
| 720                                               | ئومتين                           | . بعدي ٢٠٠٠٠٠٠٠<br>. ١ ما يقتامه. ال |
| T£7                                               | فا                               | ١ ـ طريعة مسي ١٠                     |
|                                                   | تفسير الآيات ٦٨ ـ ٧١             | ١١١١ لبلحل والأرسرا                  |
| 7£V                                               |                                  | بحث آخر في صفا                       |
| Yo                                                |                                  | تبديل السيئات -                      |
|                                                   | تفسير الآيات: ٧٢ ـ ٧٦            |                                      |
| TOT                                               |                                  | جزاء «عباد الرحم                     |
|                                                   | ع<br>تفسير الآية: ٧٧             | J 4- 4- 9-                           |
| YOA                                               |                                  | USila. V 1                           |
| T09                                               | يق إصلاح النفس ومعرفة الله:      |                                      |
|                                                   | سورة الشعراء                     |                                      |
| Y70 ·····                                         |                                  | محتوى سورة النا                      |
| <b>۲</b> ٦٦                                       |                                  | فضيلة سورة ال                        |
|                                                   | تفسير الآيات: ١ ـ ٦              |                                      |
| ۲٦٧                                               |                                  | إنّهم يُعرضون -                      |
| ۲۷                                                | ****************                 | بحثان                                |
|                                                   | تفسير الآيات: ٧ ـ ٩              | Juze                                 |
| ryr                                               |                                  | الزوجية في النب                      |
|                                                   | تفسير الآيات: ١٠ ــ ١٥           | . <u>U </u>                          |
| ۲ <b>۷٦</b> · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                  | بداية رسالة مو                       |

| د]  | <b>فهرس</b><br>د د د د د د د د د د د د د د | <b>777</b>                      |
|-----|--------------------------------------------|---------------------------------|
|     | تقسير الآيات: ١٦_٢٢                        |                                 |
| ۲۸۰ | قية وقاطعة:                                | مواجهة فرعون مواجهةً منط        |
|     | تفسير الآيات: ٢٣_٢٩                        |                                 |
| ۲۸٥ | سجنِ:                                      | الإتهام بالجنون والتهديد بال    |
|     | تفسيرالآيات: ٣٠_٣٧                         |                                 |
| ۲۸۹ |                                            | بلادكم في خطر:                  |
|     | تفسير الآيات: ٣٨ ـ ٤٢                      |                                 |
| Y9T |                                            | اجتماع السحرة من كلّ مكانٍ:     |
|     | تفسير الآيات: ٤٣ ـ ٥١                      |                                 |
| 790 |                                            | نور الإيمان في قلوب السَحَرَةَ: |
|     | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٥٩                      |                                 |
| ٣٠١ |                                            | مصير الفراعنةمصير               |
|     |                                            |                                 |
| ۳۰۳ | صر؟ا                                       | ١- هل حكم بنو إسرائيل في م      |
|     |                                            | ٢- ترتيب الآيات                 |
|     | تفسير الآيات: ٦٨١٠                         |                                 |
| ٣٠٦ |                                            | عاقبة فرعون وأتباعه الوخيمة     |
|     |                                            |                                 |
| ٣.٩ |                                            | ١_معبر بني إسرائيل!             |
| ٣١٠ | ق فرعون وقومه                              | ٢-كيفية نجاة بني إسرائيل وغر    |
|     |                                            | ٣ــالله عزيز رحيم               |
|     | تفسير الآيات: ٦٩ ـ ٨٢                      | æ . 4                           |
| ۳۱۳ |                                            | أُعبدُ ربَّأً هذه صفاته:        |

| <b>77</b>                                 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [4                             |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|
|                                           | تفسير الآيات: ٨٧ ـ ٨٧                   |                                |
| ۳۱۷                                       |                                         | دُعاءُ إبراهيم ﷺ:              |
|                                           | تفسير الآيات: ٨٨ ـ ١٠٤                  |                                |
| ٣٢٠                                       | وداتهم:                                 | الخصام بين المشركين ومعب       |
| ٣٢٤                                       |                                         | بحوث                           |
| ٣٢٤                                       | وسيلة النجاة                            | ١_القلب السليم _وحده ـ         |
| ٣٢٥                                       |                                         | ٢_قبح القول بلاعمل             |
| ٣٢٦                                       |                                         | ٣- الشفعاء هم الاثمة:          |
|                                           | تفسير الآيات: ١٠٥ ـ ١١٥                 |                                |
| TTV                                       | ن؟!                                     | يا نوحُ، لِمَ يحفُّ بك الأرذلو |
|                                           | تفسير الآيات: ١١٦_ ١٢٢                  |                                |
| ٣٣١                                       | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | نجاةُ نوح وغرقُ المشركين:      |
|                                           | تفسير الآيات: ١٢٣ _ ١٣٥                 |                                |
| TTE                                       | <b>وانية:</b>                           | جنايات عادٍ واعمالهم العد      |
|                                           | تفسير الآيات: ١٣٦ ـ ١٤٠                 |                                |
| ٣٣٩                                       |                                         | لاتتعب نفسك في نصحنا: .        |
|                                           | تفسير الآيات: ١٤١ ـ ١٥٢                 |                                |
| ۳٤١                                       | ن: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠               | لاتطيعوا المسرفين المفسدي      |
| ٣٤٣                                       | والفساد في الأرض!                       | بحث: العلاقة بين الإسراف       |
|                                           | تفسير الآيات: ١٥٣ ـ ١٥٩                 |                                |
| ۳٤٥                                       |                                         | عناد قوم صالح ولجاجتهم:        |
|                                           | تفسير الآيات: ١٦٠ _١٦٦                  |                                |
| Ψ£λ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | السفلة المعتدون:               |

| 37.                                | <b>فهرس</b> [ج                           |  |
|------------------------------------|------------------------------------------|--|
| بحثان                              | ٣٤٩                                      |  |
| ١-الانحراف الجنسي انحراف مخجا      | ٣٤٩                                      |  |
| <br>٢ـالعواقب الوخيمة للإنحراف الج | ی                                        |  |
|                                    | <br>ر الآیات: ۱۲۷ ـ ۱۷۵                  |  |
| عاقبة قوم لوط:                     | TOT                                      |  |
| ت <del>ن</del>                     | ر الآیات: ۱۷٦ ـ ۱۸۶                      |  |
| شعيب وأصحابُ الأيكة:               | ٣٥٦                                      |  |
|                                    | ر الآیات: ۱۸۵ ـ ۱۹۱                      |  |
| عاقبة الحمقي:                      | ۳٦١                                      |  |
| بحوثب                              | ٣٦٣                                      |  |
| ١-الإنسجام التام في دَعَوات الأ    | ۴٦٣ *                                    |  |
| ٢ـ التقوي، بداية دعوة الأنبياء ٦   | ٣٦٤ ٠٠٠٠٠                                |  |
| ٣ الانحرافات الاخلاقية             | ٣٦٥                                      |  |
|                                    | ر الآیات: ۱۹۲ ـ ۱۹۷                      |  |
| عظمة القرآن في كُتُبِ «السابقين»   | TTV                                      |  |
| ت                                  | ر الآيات: ١٩٨ ـ ٢٠٣                      |  |
| لو نُزِّل القرآن على الاعاجم:      | ۳۷                                       |  |
|                                    | ۳۷۱                                      |  |
|                                    | ۲۷۱ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |  |
| ٢_طلب الرجوع إلى الدنيا            | ٣٧٣                                      |  |
| ٣_ فضل العجم                       | ۲۷٤                                      |  |
|                                    | برالآيات: ۲۱۲ـ۲۰٤                        |  |
| تهمة أخرى للقرآن:                  | TV0                                      |  |

| סרר         | ٩] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | تفسير الآيات: ٢١٣ _ ٢٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۷۹         | وأنذر عشيرتك الأقربين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>۳</b> ۸۱ | بحثان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸۱         | ١_تفسير (وتقلبك في الساجدين)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٨٣         | ٧- إنذار الأقربين «حديث يوم الدار»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | تفسير الآيات: ٢٢١_٢٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳۸٥         | النِّي ليس شاعراً:النِّي ليس شاعراً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۸۸         | بحوث بحوث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۸۸         | ١_لِمّ كانوا يتهمون النّبي بالشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۴۸۹         | ٢ــالشعر والشاعرية في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۹۲         | ٣- ذِكْرُ الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | سورة الّنمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>797</b>  | محتوی سورة اتمل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٩٨         | فَصَيلَةَ سُورَةَ النَّمَلِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | تفسير الآيات: ١٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 499         | القرآن مُنزَل من لدن حكيم عليم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤.٢         | الواقعية والإيمان:الله المستمالية والإيمان المستمالية والإيمان المستمالية والإيمان المستمالية والإيمان المستمالية والمستمالية والمست |
|             | تفسير الآيات: ٧ ـ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤ - ٤       | موسىٰ يقتبس النّور:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | تفسير الآيتان: ١٥ ـ ١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤١١         | حكومة داود وسُليان ﷺ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| ٦٦٦<br>نامانی استان | د]      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بحوث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| ١- علاقةُ الدين بالسيّاسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٤١٥     |
| ٢- آيات الحكومة الإلهيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| ٣_منطق الطير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| ٤_رواية «نحن معاشر الأنبياء لانورّث»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٤١٨ ٨١٤ |
| تفسير الآيات: ١٧ ـ ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
| سُليمانُ في وادي النَمْلِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤٢٢     |
| بحوث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٤٢٥     |
| المعرفة سليمان بلغةالحيوانات ومنطقها بالمعرفة سليمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 270     |
| ٢-سليمان وإلهامه الشكر لله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤٢٦٢٢٤  |
| ٣-سليمان والعمل الصالح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤٢٦٢٢٤  |
| تفسير الآيات: ٢٠ ـ ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
| قصّة الهُدهد وملكة سبأ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٤٢٨     |
| بحثان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
| أ) الدروس التعليميّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | £77     |
| ب) الجواب على بعض الأسئلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| تفسير الآيات: ٢٧ _ ٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •       |
| الملوكُ مفسدون مخرّبون:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٤٣٤     |
| بحوث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| ١- آداب كتابة الرسائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | £ ም ለ   |
| ٢- هل دعا سليان إلى التقليد؟!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤٣٩     |
| ٣ مداليل عميقة في قصة سليان ﴿ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤٣٩     |
| ٤-علامات الملوك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |

| אדר       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [٩                 |
|-----------|-----------------------------------------|--------------------|
|           | تفسيرالآيتان: ٣٧_٣٧                     |                    |
| 227       |                                         | لاتخدعوني بالما    |
| ££٣       |                                         | بحثان              |
|           | تفسير الآيات: ٣٨ ـ ٤٠                   |                    |
| ٤٤٥       | ني طرفة عين:ن                           | حضور العرش في      |
|           |                                         | بحوث               |
| ٤٤٨       | بعض الأسئلة                             | ۱_الجواب على       |
| ٤٤٩       | ة شرطان مهان                            | ٢ــالقوة والأمان   |
| ٤٤٩       | ملم من الكتاب» و«علم الكتاب»            | ۳_الفرق بين «ء     |
| ٤٥٠       | ى رېي                                   | ٤_هذا من فضل       |
| ٤٥١       | «أصف» عرش الملكة؟!                      | ٥_كيف أحضر         |
|           | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٤                   |                    |
| ٤٥٣       | ب الملكة:                               | نور الإيمان في قل  |
|           |                                         |                    |
| ٤٥٦       | كة سبأ                                  |                    |
| ٤٥٧       | ة عن حياة سليان                         | ٢_خلاصة عام        |
|           | تفسير الآيات: ٤٧_٤٥                     |                    |
| ٤٥٩       | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | صالح في نمود:      |
|           |                                         | بحث                |
| ٤٦١       | : :((ر                                  | «التطيَّر والتفاؤل |
|           | تفسير الآيات: ٤٨ ـ ٥٣                   |                    |
| ٤٦٤       | دُ في وادي القُرى:                      | تآمر تسعة رهط      |
| ٠٠٠٠٠ ٢٢3 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحوث               |
| ٤٦٦ ٢٢٤   | •                                       | ۱_عقوبة نمود       |

| د]  | <b>فهرس</b><br>        | <b>ነገለ</b><br>           |
|-----|------------------------|--------------------------|
|     | تفسير الآيتان: ٥٥ ـ ٥٥ |                          |
| ٤٦٩ |                        | انحراف قوم لوطٍ!         |
|     | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٥٩  |                          |
| ٤٧١ | أكبيراً!               | عندما تُعدُّ الطهارة عيب |
|     | تفسير الآيات: ٦٠ ـ ٦٤  |                          |
| ٤٧٤ | زالون مشركين؟!         | أمع كلّ هذه الأدلة ما تر |
| ٤٧٩ | ,,,                    | بحوث                     |
| ٤٧٩ | اب إذا دعاه؟           | ١_مَن المضطر الذي يج     |
| ٤٨٠ | لي کلّ مکان            | ٢_الاستدلال المنطق في    |
| ٤٨١ | ر على الآيات السابقة   | ٣ـخلاصة عامّة ومرو       |
|     | تفسير الآيات: ٢٥ ـ ٦٨  |                          |
|     | تفسير الآيات: ٦٩ ـ ٧٥  |                          |
| 7٨3 |                        | لايضيق صدرك بمؤامرا      |
| ٤٨٩ |                        | بحوث                     |
|     | تقسير الآيات: ٧٦ ـ ٨١  |                          |
| ٤٩٠ | دعوتك!دعوتك            | عمئ القلوب لا يقبلون     |
| ٤٩٣ |                        | بحثان                    |
| ٤٩٣ |                        | ١_ أسباب التوكل          |
| ٤٩٤ | لمق القرآن!            | ٢ــ الموت والحياة في منع |
|     | تفسير الآيات: ٨٥ ـ ٨٥  |                          |
| 0   |                        | 4                        |
|     |                        |                          |
| 0.7 | الستة!                 | ٢ــالرجعة في الكتاب وا   |

| 779    | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل |                        |
|--------|----------------------------------|------------------------|
| 0 • 0  |                                  | ٣ـ وقوع الرجعة         |
| 0.0    |                                  | ٤ فلسفة الرجعة!.       |
|        | تفسير الآيات: ٨٨ ـ ٨٨            |                        |
| ٥٠٨    | ي معاجز القرآن العلميّة:         | حركة الأرض إحدى        |
| ٥١١۲۱٥ |                                  | وتوضيح ذلك:            |
|        | تقسير الآيات: ٨٩_ ٩٣             |                        |
| ٥١٣    |                                  | آخر ما أمر به النّبي!. |
|        |                                  |                        |
|        | سورة القصص                       |                        |
| 071    |                                  | محتوى سورة القصص       |
| 077    | _                                | فضيلة تلاوة سورةال     |
|        | تفسير الآيات: ١_٣                |                        |
| 078370 | ي انتصار:ي                       | المشيئة الإلهية تقتضح  |
| ٥٣٠    |                                  | بحوث                   |
| ٥٣٠    |                                  | ١_حكومة المستضعف       |
| 071    | ن ومن هم المستكبرون؟!            |                        |
| 077    |                                  | ٣_أسلوب المستكبر       |
|        | تقسير الآيات: ٧_٩                | ة شير د د د            |
| 078370 |                                  | في قصار فرعون!<br>     |
| ٥٣٩    |                                  | بحث: تخطيط الله العج   |
|        | تفسير الآيات: ١٠ ـ ١٣<br>. أس.   | 11                     |
| 0 & \  |                                  | عودة موسى إلى حضر      |
|        | تفسير الآيات: ١٧_١٧<br>السيد     | موسىﷺ وحماية المظ      |
| 0 £ 7  | لومين: رين بين بين بين بين       | موسى 🖘 و حمايه المط    |

| د]                                     | <i>س</i><br> | <b>فه</b> ر                             |                   |
|----------------------------------------|--------------|-----------------------------------------|-------------------|
| 00                                     |              | *********                               | بحثان             |
| 00+                                    |              | موسى هذا مخالفاً للعصمة!                | ١_ألم يكن عمل     |
| 001                                    |              | وإسنادهم من أعظم الآثام                 | ٢_دعم الجرمين     |
|                                        | ت: ۱۸ ـ ۲۲   | تفسير الآياء                            |                   |
| 007                                    |              | ، مدين خُفيةً:                          | موسى يتوجّه إلى   |
|                                        | ت: ۲۲ _ ۲۵   |                                         |                   |
| ooY                                    |              | لموسىٰ أبواب الخير:                     | عملٌ صالح بفتح    |
|                                        |              |                                         | بحثان             |
| ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |              | ين؟!                                    | ۱۔ أين كانت مد    |
| ///                                    |              | : توحي بالعبر                           | ۲ــدروس كثيرة     |
|                                        | ت: ۲۱ ـ ۲۸   | تفسير الآياد                            |                   |
| ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |              | بب: ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، | موسىٰ فيدار شع    |
| ٠٦٤ ٤٢٥                                |              | •••••••••••••••••                       | ب <b>ح</b> وث     |
| ٠٠٠٠ ع٦٥                               |              | سان للإدارة الصحيحة                     | ۱_شرطان أساس      |
| ۰٦٥ ٥٢٥                                |              | اج موسى من بنت شعيب! .                  | ٢_اسئلة عن زو     |
| ο <b>٦ν</b>                            |              | للبنت على اختيار البعل                  | ٣_اقتراح الأب     |
| ۷۲۰                                    |              | بب                                      | ٤_إسها ابنتي شعب  |
|                                        | £: ۲۹ _ ۳۵   | تقسيرالآيان                             |                   |
| ΑΓο                                    |              | لوحييلوحي                               | الشّرارة الأولى ل |
|                                        | ن: ۲۷_۳٦     | تفسير الآيتا                            |                   |
| ٥٧٤                                    |              | ة فرعون،                                | موسىٰ في مواجھ    |
|                                        | ن: ۲۸ ـ ۲۶   | تفسير الآياد                            |                   |
| σΥΥ                                    |              | الظالمين؟ا                              | كيف كان عاقبة     |

|                           | <b>7V)</b><br>                          |
|---------------------------|-----------------------------------------|
|                           | ٥٨٢،                                    |
| -<br>«النّور» وأعّة «النّ | OAT                                     |
| - 44                      |                                         |
| خبار الغيبيّة هي          | λε                                      |
|                           |                                         |
| يعة للفرار من الح         | λννλο                                   |
|                           | ۹۰                                      |
| اع الهوى مدعاة            | ۹                                       |
| ب<br>ب النّزول            | 97                                      |
|                           |                                         |
| رب الحق من أها            | 94                                      |
| ت: القلوب المهيّ          |                                         |
|                           |                                         |
| داية بيد الله وحا         | ۹۸                                      |
| ث: إيمان أبي طال          | • *                                     |
|                           |                                         |
| أتخدعنكم علائؤ            | • 7                                     |
|                           |                                         |
| يم عبدَة الهوئ:           | 1 • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                           |                                         |
|                           |                                         |
| ممتا «الليل والنه         | ۸                                       |
|                           |                                         |
| بِّري الاسرائيلي          | Y                                       |

| ξ]                                     | فهرس                                  | 77/                      |
|----------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------|
|                                        | تفسير الآيات: ٧٩ ـ ٨٢                 |                          |
| ٠                                      |                                       | جنون الثّروة:            |
| ገሞኔ                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | بحوث                     |
| ٦٣٤                                    | س واليوم!                             | ١_غاذج قارونية بالأم     |
| <b>٦٣٦</b>                             | بهذه الثروة العريضة؟                  | ٢_من أين جاء قارون       |
| 777                                    | الثِّروة!                             | ٣_موقف الإسلام من ا      |
|                                        | تفسير الآيتان؛ ٨٢ ـ ٨٤                |                          |
| 78                                     | فساد في الأرض:                        | نتيجة حبّ التسلط وال     |
| 722                                    |                                       | يحوث                     |
| 788                                    |                                       | سبب النّزول              |
|                                        | تفسير الآيلات: ٥٨ ـ ٨٨                |                          |
| 750                                    | صرم الله الآمن:                       | الوعد بعودة النّبي إلى - |
| ٦٥٠                                    |                                       | بحثان                    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | شياء؟!                                | ١ ـ كيف تفني جميع الأن   |
| ٠٠١                                    | ملة (ولا تدع مع الله إلهاً آخر!)      | ٢۔التّفسير المنحرف لج    |