





# Colone Co

في تفييد مع تهذيب جديد

المزء العاشر

تأليف

العلامة الفقيه البفسر الشيخ ناصر مكارم الشيرازى



مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵.

الامثل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازى؛ إبا همكارى جمعى از فضلا! اويرايش ١٣٨٤ ق. = ١٣٨٤.

(دوره) ISBN:964-8139-61-x (۱۰ ج) ISBN:964-8139-72-5

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

كتاب حاضر ترجمهٔ تفسير نمونه است.

کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است.

كتابنامه.

١. تفاسير شيعه - قون ١٤. الف. مدرسة الامام على بن ابيطالب. ب. عنوان.

444/144

۷٤. ۷ ت ۷ م/AP4B

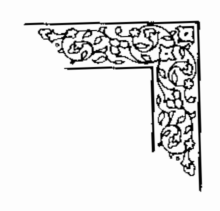
۱۳۸٤

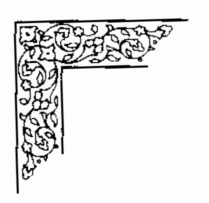
### هوية الكتاب

| سير كتاب الله المنزل لسماحة الشيخ ناصر مكارم الشيرازي ـ الجزء العاشر | الامثل في تف |
|----------------------------------------------------------------------|--------------|
| 7) 7                                                                 | عدد الصفحات: |
|                                                                      |              |
| ۱۳۸٤ هش ــ ۱۶۲٦ هق                                                   |              |
| ٠ ٢٠٠٠ نسخه                                                          |              |
| الاولى (التصحيح الثّالث)                                             |              |
| سليمان زاده                                                          |              |
| مدرسة الإمام على بن ابيطالب على                                      | النّاشر؛     |
| ایران / قم / شارع شهداء / فرع ۲۲                                     |              |
| ++9A TO1 VVTTEVA                                                     |              |
|                                                                      |              |

ردمک: ۲۵\_۷۲\_۹۹۸

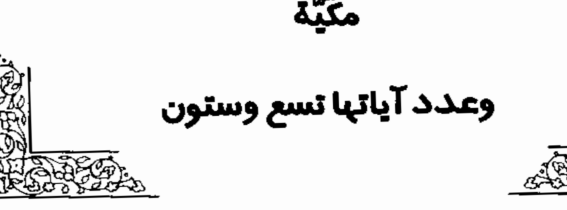
عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com جميع الحقوق محفوظة للنّاشر







# العنكبوت



### «سورة العنكبوت»

### ممتوى سورة العنكبوتا

المشهور بين جمع من المحققين أنَّ جميع آيات هذه السورة نازلة بمكّة، فيكون محتواها منسجماً مع محتوى السور المكية.

إذ ورد فيها الكلام على المبدأ والمعاد، وقيام الأنبياء السابقين العظام، ووقوفهم بوجه المشركين وعبدة الأصنام والجبابرة والظالمين، وإنتصارهم وانهزام هذه الجسهاعة الظالمة! وكذلك تتحدث هذه السورة عن الدعوة إلى الحق والامتحان الإلهي للبشر، وذرائع الكفار في مجالات مختلفة.

غير أنّ جماعةً من المفسّرين يرون بأنّ إحدى عشرة آية منها نازلة بالمدينة، وهي الآيات الأولى من السورة، ولعلّ ذلك كما سنرى مناتج عن سبب نزول بعض الآيات التي تتحدث عن الجهاد، والإشارة إلى موضوع المنافقين، وهذا ما يناسب السور المدنية!.

ولكن سنرى بعدئذٍ أنّ هذه الأُمور لا تنافيكون السورة مكيّة.

وعلى كل حال، فتسمية السورة هذه بـ «العنكبوت» مأخوذة من الآية ٤١ من هـذه السورة، التي تشبّه عبدة الأوثان من دون الله بالعنكبوت، التي تبني بيتها من نسيجها، وهو أوهن البيوت!!.

وبصورة إجمالية، يمكن أن يقال: إنَّ أبحاث هذه السورة تتلخص في أربعة أقسام:

1\_فالقسم الأوّل من السورة يتحدث عن مسألة «الامتحان»، وموضوع «المنافقين»، وهذان الأمران متلازمان لا يقبلان الإنفكاك!! لأنّ معرفة المنافقين غير بمكنة إلّا في طوفان الامتحانات.

٧\_ والقسم الثّاني من هذه السورة \_ في الحقيقة \_ هو لتسلية قلب النّبي ﷺ والمؤمنين القلّة الأوائل، عن طريق بيان جوانب من حياة الأنبياء العظام السابقين، أمثال نوح وإبراهيم ولوط وشعيب ﷺ وعواقبهم! إذ واجهوا أعداءً ألِدّاء أمثال نمرود وطواغيت المال المخلاء.

٣- والقسم الثّالث من هذه السورة، وهو ما ورد في نهاية السورة بوجه خاص، يتحدث عن التوحيد ودلائل الله في عالم خلقه، والمواجهة مع المشركين، ويدعوا الفطرة والوجدان إلى الاحتكام والقضاء الحق!

٤- أمّا القسم الرّابع من هذه السورة، ففيه مباحث متنوعة عن عجز الأصنام المصنوعة التي تعبد من دون الله، وعبادها الذين مثلهم كمثل العنكبوت، وبيان عظمة القرآن، ودلائل حقانية نبيّ الإسلام، ولجاجة المخالفين، كما تتعرض لسلسلة من المسائل التربوية أمثال: الصلاة، والعمل الصالح، والإحسان إلى الوالدين، وأسلوب مناقشة المخالفين، وما إلى ذلك.

### فضيلة هذه السورة!

ورد في تفسير مجمع البيان عن الرّسول الأكرم من في فضيلة هذه السورة ما يلي: «من قرأ سورة العنكبوت كان له عشر حسنات بعدد كل المؤمنين والمنافقين». \

ولتلاوة سورقي العنكبوت والروم في شهر رمضان في الليلة الثّالثة والعشرين منه فضيلة قصوى، حتى أنّنا نقرأ في هذا الصدد حديثاً للإمام الصادق الله يسقول: «مسن قسراً سورة العنكبوت والروم في شهر رمضان ليلة ثلاثٍ وعشرين فهو والله من أهل الجنّة، لا استثنى فيه أبداً... ولا أخاف أن يكتب الله على في يميني إثماً، وإن لهاتين السورتين من الله مكاناً». أ

ولا شك أن محتوى هاتين السورتين الغزير، والدروس العملية المهمّة منها في التوحيد، وما إلى ذلك، كلّه كافٍ لأن يسوق أيّ إنسان ذي لب وفكر وعمل إلى الجنّة والخلود فيها.

بل لو استلهمنا من بداية سورة العنكبوت وآياتها الأولى العظة فلعلنا نكون مشمولين في قسم الإمام الصادق على الآية التي تعرض الامتحان لعامّة الناس دون استثناء ليفتضح المبطلون والكاذبون فكيف يمكن أن يصدّق الإنسان بهذا الامتحان العظيم وهو لم يهيىء نفسه له!؟. ولم يكن من أهل التقوى والورع؟!

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٢٧١، طبقاً لتفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ١٤٧.

ب الأعمال طبقاً لتفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ١٤٧، من الجدير بالذكر أننا نكتب هذا القسم من هـذا التفسير في بداية ليلة ٢٣ من شهر رمضان لسنة ١٤٠٣ هجرية.

# 

الَّةِ اللَّهِ اللَّهُ أَلَيْنَاسُ أَن يُتَرَكُّوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ الْ وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلْيَعْلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَذِبِينَ اللَّ

# سبب النزول

طبقاً لما نقل بعض المفسّرين، أنّ الآيات الإحدى عشرة الأولى من بداية سورة العنكبوت نزلت في المدينة في شأن المسلمين الذين كانوا في مكّة وغير راغبين بالهجرة إلى المدينة ... وكانوا قد تلقوا رسائل من إخوة لهم في المدينة جاء فيها: «إن الله لا يقبل إقراركم بالإيمان حتى تهاجروا إلى المدينة » فصمموا على الهجرة وخرجوا من مكّة، فتبعهم جماعة من المشركين والتحموا بالقتال فقتل منهم جماعة وجرح آخرون «وربّا سلّم بعضهم نفسه ورجعوا إلى مكّة».

وقال بعضّ: إنّ الآية الثّانية من هذه السورة في شأن «عبار بن ياسر» وجماعة من المسلمين الأوائل، الذين آمنوا برسالة النّبي يَبَلِينَةٌ ولاقوا صنوف التعذيب من الأعداء.

كما قال بعضهم: إنّ الآية الثامنة نزلت في إسلام «سعد بن أبي وقاص»!

غير أنّ التدقيق في الآيات يكشف عن أنّه لا دليل على إرتباط الآيات مع هجرة أولئك، سوى أنّ الآيات تبيّن الضغوط على المؤمنين في ذلك الوقت من قبل أعدائهم وأحياناً من الآباء المشركين والأمهات المشركات ضدّ أبنائهم المؤمنين.

فهذه الآيات تشجّع المسلمين على النبات والرجولة والإستقامة أمام أمواج الضغوط من قبل الاعداء.. وإذا ورد الحديث فيها على الجهاد فالمراد منه \_أيضاً \_الجهاد في هذا المجال، لا الجهاد المسلّح الذي تقوم به الجهاعة، فذلك شُرّع في المدينة.

وإذا ورد الحديث عن المنافقين في هذه الآيات، فلعلَّه إشارة إلى المسلمين الضعاف في

إيمانهم، الذي كان يتفق وجودهم بين المسلمين في مكّة أحياناً... فتارة هم مع المسلمين وتارة مع المشركين، وكانوا يميلون مع الكفة الراجحة منهها.

وعلى كل حال، فإرتباط الآيات بعضها ببعض وانسجامها تــوجب أن تكــون هــذه السورة «جميعها» مكية، وما ذكرناه من الرّوايات المتقدمة المتناقضة في ما بينها، لا يمكن أن تقطع هذا الإرتباط!

# الثفسير

### الامتمان الإلهى سنة خالدة:

نواجه في بداية هذه السورة الحروف المقطعة [ألف ـ لام ـ مــــم] أيــضاً... وقــد بـــيّنا تفسيرها عدة مرات من وجوه مختلفة <sup>١</sup>.

وبعد هذه الحروف المقطعة يشير القرآن إلى واحدة من أهم مسائل الحــياة البــشرية، وهي مسألة الشدائد والضغوط والامتحان الإلهي.

فيقول أوّلاً: ﴿أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لايفتنون﴾. `

ثم يذكر القرآن هذه الحقيقة \_ بعد الآية المتقدمة مباشرة، وهي أن الامتحان سنة إلهيّة دائمية، فالامتحان لا يختص بكم \_ أيّها المسلمين \_ بل هو سنة جـ ارية في جمـيع الأمـم المتقدمة، إذ يقول: ﴿ولقد فتنا الذين من قبلهم﴾.

وهكذا ألقينا بهم أيضاً في أفران الامتحانية الشديدة الصعبة... ووقعوا أيـضاً ـ تحت تأثير ضغوط الأعداء القُساة والجهلة المعاندين.. فساحة الامتحان كانت مـفتوحة دانماً، واشترك فيها جماعة كثيرون.

وينبغي أن يكون الأمر كذلك، لأنه في مقام الإدعاء يمكن لكل أحد أن يذكر عن نفسه أنه أشرف مجاهد وأفضل مؤمن وأكثر الناس تنضحية فللبدّ من معرفة قسيمة هذه الإدعاءات بالامتحان، وينبغي أن تعرف النيات والسرائر إلى أي مدى تنسجم مع هذه الادعاءات؟!

١. يراجع بداية تفسير سورة البقرة وبداية سورة آل عمران وبداية تفسير سورة الأعراف من التفسير الأمثل.
 ٢. «يفتنون» مشتق من «الفتنة» وهي في الأصل وضع الذهب في النّار لمعرفة مقدار خلوصه، ثمّ أطلق هذا التعبير على كل امتحان ظاهريومعنوي.. «لمزيد الإيضاح يراجع تفسير الآية ١٩٣ من سورة البقرة».

أجل ﴿ فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين﴾.

من البديهي أنّ الله يعرف جميع هذه الأمور جيداً -قبل أن يخلق الإنسان - إلّا أنّ المراد من العلم هنا هو التحقق العيني للمسائل... ووجودها الخارجي، وبتعبير آخر: ظهور الآثار والشواهد العملية... ومعناه أنه ينبغي أن يرى علم الله في هذه المجموعة عملياً في الخارج، وأن يكون لها تحقق عيني، وأن يكشف كلًّ عممًا في نفسه وداخله... هذا هو العلم حين يطلق على مثل هذه المسائل وينسب إلى الله!.

والدليل على هذه المسألة واضح \_أيضاً \_ لأنّ النيّات والصفات الباطنية إذا لم تحقق في عمل الإنسان و تكون عينيّة، فلا مفهوم للثواب والجزاء والعقاب!

وبعبارة أخرى: فإن هذا العالم مثله كمثل «المدرسة» أو «المزرعة» [والتشبيهات هذه واردة في متون الأحاديث الإسلامية] والمنهج هو أن تتفتح الإستعدادات وتربي القابليات وتكون فعلية بعد ما كانت بالقوّة.

وينبغي أن تنمو البذور في هذه المدرسة وأن تطلع البراعم من تحت الأرض فـتحاط بالرعاية والعناية لتكون شجيرات صغيرة، ثمّ تكون أشجاراً ذوات أصول قوية وأغصان ومثمرة على تعاقب الزمن.. وهذه الأمور لا تكون إلا بالامتحان والاختبار.

ومن هنا نعرف أن الامتحانات الإلهيّة ليست لمعرفة الأفراد، بل هي من أجــل تــربية الإستعدادات ورعايتها، لتتفتح وتكون بصورة أحسن.

فعلى هذا... لو أردنا نحن أن نمتحن شيئاً، فهو لأجل كشف المجهول، لكنّ امتحان الله ليس لكشف المجهول، لكنّ امتحان الله ليس لكشف المجهول، لأنّه أحاط بكل شيء علماً... بل هو لتربية الإستعدادت وايصال مرتبة «القوة» إلى «الفعل» (.

# ہدث

### الامتمانات في وجوه مختلفة:

وبالرّغم من أنّ بيان عمومية الامتحان لجميع الأمم والأقوام كان له أثر كــبير فــعّال

بالنسبة لمؤمني مكّة، الذين كانوا يمثلون الأقلية في ذلك العصر، وكان التفاتهم إلى هذه الحقيقة سبباً في وقوفهم بوجه الأعداء بصبر واستقامة... إلّا أنّ ذلك لم يكن منحصراً في مؤمني مكّة، بل إنّ كل جماعة وطائفة لها نصيب من هذه السنّة الإلهيّة فهم شركاء فيها، إلّا أنّ الامتحانات الإلهيّة لهم تأتي بصور مختلفة.

فالجماعة الذين يعيشون في محيط ملوث بالمفاسد والوساوس تحيط بهم من كل جانب، فإنّ امتحانهم الكبير في مثل هذا الجو والظروف، هو أن لا يتأثروا بلون المحيط وأن يحفظوا أصالتهم ونقاءهم.

والجهاعة الذين يعيشون تحت ضغط الحرمان والفقر، يرون بأنّهم لو صمموا على ترك رأس مالهم الأصيل «الإيمان» فإنّهم سرعان ما يتخلصوا من الفقر والحرمان لكن ثمن ذلك هو فقدانهم للإيمان والتقوى والكرامة والحرية والشرف، فهنا يكمن امتحانهم..

وجماعة آخرون على عكس أولئك غرقى في اللذائذ والنعم، والإمكانات المادية متوفرة لديهم من جميع الوجوه... ترى هل يؤدون في مثل هذه الظروف الشكر على النعم... أم سيبقون غرقى في اللذائذ والغفلة وحب الذات والأنانية... غرقى الشهوات والاغتراب عن المجتمع وعن أنفسهم!

وجماعة منهم كالمتغربين في عصرنا، يرون بعض الدول بعيدة عن الله والفيضيلة والأخلاق حقّاً، ولكنّها تتمتع بالتمدن المادي المذهل والرفاه الاجتاعي، هنا تجذب هؤلاء المتغرّبين قوّة خفية إلى سلوك هذا النوع من الحياة أو سحق جميع القيم والأصول والأعراف التي يعتقدون بها، ويبيعون أنفسهم أذلاء عملاء لتلك الدول، ليوفروا لهم ولمجتمعهم مثل هذه الحياة... وهذا نوع آخر من الامتحان.

المصائب، والآلام والهموم، والحروب والنزاعات، والقحط والغلاء، وما تشيره الحكومات الأنانية لتجذبهم إليها وتستعبدهم به وأخيراً الأمواج النفسية القوية والشهوات، كلّ منها وسيلة للامتحان في طريق عباد الله، والسائرين في الميادين التي تتميز فيها شخصية الأفراد وتقواهم وإيمانهم وطهارتهم وأمانتهم وحريتهم. الخ.

ولكن لاطريق للإنتصار في هذه الامتحانات الصعبة لاجتيازها إلّا الجدّ السعي المستمر، والاعتاد على لطف الله سبحانه.

ومن الطريف أنّنا نقرأ حديثاً عن أحد المعصومين في أصول الكافي في تـ فسير الآيــة

﴿ أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا وهم لا يُفتئون ﴾ يقول فيه: «يُفتئون كما يفتن الذهب، ثمّ قال يخلصون كما يخلص الذهب» .

وعلى كل حال، فإن طالبي العافية الذين يظنون أنّ إظهار الإيمان كاف بهـذا المـقدار ليكونوا في صفوف المؤمنين وفي أعلى عليين في الجنّة مع النّـبيين والصـديقين والشهـداء والصالحين، فهم في خطأكبير.

وعلى حدّ تعبير أمير المؤمنين على في نهج البلاغة: «والذي بعثه بالحق لتبلبلن بلبلة ولتغربلن غربلة، ولتساطن سوط القدر حتى يعود أسفلكم أعلاكم وأعلاكم أسفلكم» <sup>7</sup>.

قال الله عذا الكلام والناس جديدو عهد ببيعته، وينتظرون ما سيفعل ببيت المال، أيقسمه حسب الجاه والمقامات بحسب المعايير السابقة، فيبعض في المال، فيعطى الكثير لبعضهم بحسب المقام، والقليل للبعض الآخر!.. أم سيسير معهم بالعدل المحمّدي؟

أصول الكافي، ج ١، ص ٣٧٠، طبقاً لما نقل في تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٤٨.
 نهج البلاغة، خطبة ١٦.

أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلشَّيِّنَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَعْكُمُونَ ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَاَتِ وَهُوَ ٱلمَسَعِيعُ ٱلْعَكِيمُ وَمَن جَبِهَ دَفَإِنَّ مَا يُحَيِهِ لُ لِنَفْسِهِ عَإِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِي عَنِ ٱلْعَلْمِينَ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَنُكَفِرَنَ عَنْهُ مُرسَيِّنَاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ عَنْهُ مُرسَيِّنَاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَحْسَنَ ٱلَذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾

# التمسير

### لا مهربُ من سلطان الله:

كان الكلام في الآيات السابقة عن امتحان المؤمنين الشامل، والآية الأولى من الآيات أعلاه تهديد شديد للكفّار والمذنبين، لئلا يتصوروا أنّهم حين يبضيّقون على المؤمنين ويضغطون عليهم دون أن يعاقبهم الله فوراً، فإنّ الله غافل عنهم أو عاجز عن عذابهم، تقول الآية هذه: ﴿ لَهُ حسب الذين يعجلون السينات أن يسبقونا سا. ها يحكمون ﴾.

فلا ينبغي أن يغرّهم إمهال الله إيّاهم فهو امتحان لهم، كيا أنّه فرصة للتوبة والعودة إلى ساحة الله تعالى.

وما ذهب إليه بعض المفسّرين من أنّ هذه الآية هي إشارة إلى المؤمنين المذنبين. فـلا يناسب هذا التّفسير سياق الآيات بأي وجه، بل جميع القرائن تدل على أنّ المقصود بالآية هم المشركون والكفّار.

ثمّ يتحدث القرآن مرّة أخرى عن سيرالمؤمنين ومناهجهم، ويقدم النصح لهم، فيقول: ﴿ وَمِنْ كَانَ يَرْجُولُ لِقَاءُ للله ﴾ فعليه أن يعمل ما في وسعه على امتثال الأوامر الإلهيّة والأحكام الشرعية، لأنّ الوقت المعيّن سيأتى حتماً ﴿ فَإِنْ أَجِلَ للله الله ﴾ .

١. هذه الجملة \_ في الحقيقة \_ فيها حذف، والتقدير «من كان يرجو لقاء الله فيبادر بالطاعة قببل أن يسلحقه الأجل» أو «من كان يرجو لقاء الله ويقول آمنت بالله فليقله مستقيماً صابراً عليه فإن أجل الله لآت».

أجل، إنّ وعد الله هذا لا يقبل التخلّف، هو طريق لابدّ من اجتيازه، ثمّ إنّ الله سبحانه يسمع أحاد يثكم، وهو مطلع على أعهالكم ونيّا تكم... لأنّه ﴿هو السميع العليم﴾.

وفي معنى قوله تعالى: ﴿لقاء الله﴾ وما المقصود منه؟ فستره بعض المفسّرين بملاقاة الملائكة، كما فسّره البعض بملاقاة الحساب والجزاء... وبعض بملاقاة الحكم وأمر الحسق.. وآخرون بأنّه كناية عن يوم القيامة... في حين أنّه لا دليل على أن تفسّر هذه الآية بهذه المعانى المجازية.

وينبغي القول أن «لقاء الله» في يوم القيامة ليس لقاءاً حسيّاً بل نـوعاً مـن الشهـود الباطني، لأنّ الستائر الضخمة لعالم المادة تنكشف عن عين روح الإنسان، وتبدو في حالة الشهود للإنسان!

وكما يقول العلامة الطباطباني في تفسير الميزان: إنّ المقصود من لقاء الله، هو أنّ العباد يكونون في موقف لا يكون بينهم وبين الله حجاب، لأنّ طبيعة يوم القيامة هسي ظهور الحقائق كما يقول القرآن: ﴿ويعلمون أنّ الله هو الحقّ العبين﴾ سورة النور الآية ٢٥٪.

أمّا الآية التي تليها, فهي في الحقيقة تعليل لما سبق بيانه في الآية الآنفة، إذ تقول: إنّ على المؤمنين الذين يرغبون في لقاء الله السعي بما او توا من قدرة وقابلية من أجل ذلك فإنّ نتيجة كل ذلك السعي والجهاد وتحمل الشدائد ترجع تمارها للعامل نفسه: ﴿وهن جاهد فإنّها يجاهد لنفسه إنّ الله لتمني من العالمين﴾.

إنّ خطة الامتحان الإلهي هي الجهاد، جهاد النفس وهواها، وجهاد الأعداء الألداء، لحفظ الإيمان والتقوى والطهارة، ونفع ذلك يعود للإنسان... وإلّا فإنّ الله وجود غير متناه من جميع الوجوه، وغير مفتقر لأي شيء حتى يتم بواسطة طاعة الناس أو عبادتهم جبرانه، ولا ينقصه شيء حتى يكله الآخرون، فكل ما عندهم فمنه، وليس لهم شيء من أنفسهم!. ويتضح هنا من هذا البيان أنّ الجهاد لا يعني بالضرورة جهاد العدوّ المسلح، بل يحمل معناه اللغوي الذي يشمل كل أنواع السعي والجد لحفظ الإيمان والتقوى، وتحمل أنواع الشدائد، والمواجهات «الموضعية» للأعداء الألدّاء والحاقدين.

والخلاصة أنَّ جميع منافع هذا الجهاد ترجع للشخص الجاهد نفسه، وهو الذي يفوز بخير الدنيا والآخرة في جهاده، وحتى إذا كان المجتمع يستفيد من بركات هذا الجمهاد، فسهو في مرحلة أخرى بعده.

١. بحثنا المراد من لقاء الله في ذيل الآية ٤٦ من سورة البقرة فليراجع هناك أيضاً.

فعلى هذا، متى ما وفّق أي إنسان إلى الجهاد فنال نصيب منه، فعليه أن يشكر الله على هذه النعمة!.

و آخر آية \_ محل البحث \_ توضيح لما تقدم ذكره في الآية السابقة بشكل مبهم تحت عنوان الجهاد، فهنا يكشف القرآن حقيقة الجهاد فيقول: ﴿ والذين آهنوا وصعلوا الصالحات لنكفّرنَ عنهم سيّناتهم ﴾.

إذن أوّل فائدة كبيرة لهذا الجهاد الكبير (وهو الإيمان والعمل الصالح) هي تكفير الذنوب وسترها على الإنسان، كما أنّ الثواب سيكون من نصيبهم، كما يقول القرآن في نهاية هذه الآية أيضاً: ﴿ولنجزينهم أحسن الذي كانوا يعملون﴾

كلمة «نكفّر» مشتقة من مادة «تكفير» ومعناها في الأصل التغطية والستر، والمقصود بتغطية الذنوب هنا عفو الله وصفحه!

والتعبير بـ ﴿أحسن الذي كانوا يعملون ﴾ مع أنّ الله يجزي على الأعمال الصالحة \_حسنة كانت أم أحسن لعله إشارة إلى أنّنا نجازي جميع أعمالهم الصالحة والحسنة بأحسن الجزاء، أي إذا كانت بعض أعمالهم أحسن وبعضها حسناً، فنحاسب الجميع بالأحسن، وهذا هو معنى تفضل الله سبحانه.

وفي آيات أخرى من القرآن، كالآية ٣٨ من سورة النور وردت الإشارة إلى ذلك أيضاً وليجزيهم الله أحسن ما مملوا ويزيدهم من فضله ﴾.

8003

### الآيتان

وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنَا وَإِن جَلهَدَاكَ لِتُشْرِكَ فِي مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطعَهُ مَا أَلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ عُلْمٌ فَأُنْبِتُ كُو بِمَا كُنتُو تَعْمَلُونَ ﴿ فَي مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمُ الْمَنُواْ وَعَمِلُواْ تُطعَهُ مَا أَلِنَ مَرْجِعُ كُمْ فَأُنْبِتُ كُو بِمَا كُنتُو تَعْمَلُونَ ﴿ فَي مَلُولَ اللَّهِ مَا لَيْنَ مَا مَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحِينَ ﴿ أَنْ الصَّالِحِينَ ﴿ أَنْ اللَّهُ مِنْ الصَّالِحِينَ ﴿ أَنْ اللَّهُ مَا لَكُ مِنْ الصَّالِحِينَ ﴿ أَنْ اللَّهُ الصَّالِحِينَ ﴿ أَنْ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَكُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَكُولُوا اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَكُولُوا اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَهُ مَا اللَّهُ مَا أَلُولُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَنْ إِلَيْ مُنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلْمَا لَهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلُولُ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا أَلُولُوا اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا أَلْمُنْ اللَّهُ مَا أَلْمُنْ اللَّهُ مَا لَكُنْ لِلْمُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْكُنُولُ اللَّهُ مَا لَاللَّهُ مَا لَهُ مُلْكُولُولُكُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُولُ اللَّهُ مَا لِمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُهُ مَا اللَّهُ مَا لِحَلَّمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْكُولُولُ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْكُولُولُ اللَّهُ مُلْكُولُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّلِلْمُ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُلْكُولُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ

# سبب النزول

وردت روايات مختلفة في شأن نزول الآية الآنفة الذكر، ومضمون الجميع واحد وهي أن لا بعض الرجال الذين كانوا في مكة وأسلموا ، حين سمعت أمهاتهم بذلك صممن على أن لا يتناولن طعاماً ولا يشربن ماءً حتى يرجع أبناؤهن عن الإسلام، وبالرغم من أنّ أية واحدة من هؤلاء الأمهات لم تف بقولها، ورجعت عن إضرابها عن الطعام، إلّا أنّ الآية المتقدمة نزلت لتوضح للجميع أسلوب المعاملة بين الأبناء والآباء والأمهات، في مجال الكفر والإيان.

# التفسير

# أفضل الوصايا بالنسبة للوالدين:

إنّ واحداً من أهم الامتحانات الإِلهيّة، هي مسألة «التضاد» بين خط الإيمان والتقوى وبين علاقة العاطفية والقرابة.. والقرآن في هذا الجال ـ يوضح وظيفة المسلمين بجلاء!

في البداية يتحدث عن قانون كلّي يستمد من جذور العواطف الإنسانية وردّ الجميل فيقول: ﴿وَوَصِينَا الإنسان بوالديه﴾.

وبالرغم من أنّ هذا حكم تـشريعي، ولكـن هـذه المسألة قـبل أن تكـون «لازماً»

١. ورد في بعض الروايات اسم (سعد بن أبي وقاص) وفي بعضها اسم (عياش بن أبي ربيعة المخزومي).

تشريعياً، لها وجود في فطرة الإنسان بشكل قانون تكويني، وخاصة أنّ التعبير بدهالإنسان» هنا يلفت النظر.. فهذا القانون لا يختصُّ بالمؤمنين، بل كلّ من كان جديراً بأن يحمل اسم الإنسان ينبغي أن يكون عارفاً بحق الأبوين... وأن لا ينسى تكريمها واحترامها والإحسان إليها طيلة عمره.. وإن كان كل ذلك لا يني بحقوقها!

بعد ذلك، ومن أجل أن لا يتبادر إلى الذهن أنّ العلاقة العاطفية بالوالديس يمكن أن تكون حاكمةً على العلاقة بين الإنسان وربّه وإيمانه، يأتي استثناء صريح ـ ليوضّح هذا الموضوع في الآية، فيقول تعالى: ﴿وَإِنْ جَاهِدَاكُ لَتَشْرِكُ مِنْ مَا لِيسَ لَكَ بِهُ عَلَمَ فَلَا تَطْعَهُما﴾.

والتعبير بـ ﴿جَاهِدُك ﴾ مفهومه بذل قصاري جـهدهما وإصرارهمـا ومـنتهي سـعيهـا للحيلولة بين الولد وبين الإيمان بالله.

والتعبير بـ (ها ليس لك به علم) إشارة إلى عدم منطقية الشرك، لأنّ الشرك لو كان صحيحاً واقعاً لكان عليه دليل بيّن.

وبتعبير آخر: متى ما لم يعلم الإنسان بشيء فلا ينبغي أن يتبعه فكيف إذا كان يـعلم ببطلانه؟

فهذا الاتباع هو اتّباع للجهل، فلو أنّ الوالدين أمراك باتباع الجهل فلا تطعهما.

وأساساً فإنّ التقليد الأعمى خطأ حتى ولوكان في مورد الإيمان، فكيف إذاكان همذا التقليد للكفر والشرك!.

وهذه الوصية وردت \_أيضاً \_ في سورة لقهان مع إضافة ﴿وصاحبهما في الدنيا معروفاً ﴾ الفع عدم قبول دعوتهما للشرك، ينبغي عليك احترامهما والاحسان إليهما والارفاق بهما.

ولا ينبغيأن يتصور أحد أنّ وجوب مخالفة الأبوين فيها لو دعوا ولديهما إلى الشرك دليل على جواز الإساءة لهما، فهذا يؤكّد منتهي تأكيد الإسلام على احترام الأبوين.

وبهذا ـ يستفاد من هذا المنطلق أصل كلي: أي إنّ شيئاً لايمكن أن يكون حاكماً على علاقة الإنسان بالله، لأنّها مقدمة على كل شيء، حتى على علاقته بأبويه التي هي أقرب العلائق إليه.

والحديث المعروف «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق» "... الذي نقل عن أمير المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين على الله الله الله المسائل!

ثم يضيف تعالى في نهاية الآية ﴿لِلنِّ هرجعكم فانبئكم بِما كنتم تعملون ﴾ وأجازيكم دون غمط ونقص في الثواب أو العقاب.

وهذه الجملة \_ في الحقيقة تهديد لأولئك الذين يسيرون في طريق الشرك، والذيس يدعون الآخرين إلى هذا الطريق. لأنها تقول بصراحة: إنّ الله يرى أعمالكم ويحفظهما ثمّ يعيدها إليكم «في معادكم».

والآية التي بعدها تؤكّد الحقيقة في أولنك المؤمنين الذين يعملون الصالحات، وتكرر هذا المضمون أيضاً ﴿والذين آمنوا وعملوا الصالحات لندخلنهم في الصالحين﴾.

وأساساً فإنّ عمل الإنسان يترك في الإنسان أثره.. فالعمل الصالح يصبغ الإنسان بلونه ويدخله في زمرة «الصالحين».

كما أنّ العمل السيء يدخله في زمرة «الخاطئين والمسيئين».

ولكن ما الغاية من هذا التكرار؟!

قال بعضهم: في الآيات السابقة إشارة إلى أولئك الذين يسلكون طريق الحق، أمّا هذه الآية فهي إشارة إلى أولئك الذين هم الأدلاء والهداة إلى طريق التوحيد، لأنّ التعبير بـ «الصالحين» ورد في كثير من الأنبياء، إذ كانوا يطلبون من الله أن يدخلهم في الصالحين.

كما يحتمل أيضاً، أنّ الكلام في الآيات المتقدمة كان عن غفران الذنوب و تكفير السيئات وما يستحقه المؤمنون من الجزاء، إلّا أنّه هنا إشارة عن مقامهم الرفيع الذي هو في نفسه ثواب آخر! فهم في صف الصالحين،صف الأنبياء والصديقين والشهداء، وهم جلساؤهم ورفقاؤهم في الجنان.

### بحث

### الإمسان إلى الوالدين:

ليست هذه هي المرّة الأولى التي يشير فيها القرآن إلى هذه المسألة الإنسانية المهمّة، فقد أشار إليها في سورة الإسراء الآية ٢٣ من قبل، وسترد الإشارة إليها بعد في سورة لقسان الآيتين ١٤ و١٥ وسورة الأحقاف الآية ١٥ أيضاً.

وفي الحقيقة أنّ الإسلام يدعو إلى احترام الوالدين في أسمى مراتبه، حسى مع كونهما مشركين، أو عند دعوتهما إلى الشرك الذي هو أبغض الأشياء في نظر الإسلام، فإنّ الإسلام

يوجب احترامهما في الوقت الذي يمنع من إطاعتهما في قبول الشرك والاستجابة إلى ذلك!.

وهذا في الواقع واحد من الامتحانات الإلهيّة العظيمة... التي أشير إليها في بداية هـذه السورة، لائهها قد يبلغان من العمر أحياناً يصعب معه تحمّلهها... فهنا ينبغي على الأبناء أن يؤدوا امتحانهم في مجال ردّ الاحسان وإطاعة أمر الله... وأن يحافظوا على والديهها بأحسن وجه!

نقرأ في حديث عن النّبي عَنِينَ أنّ رجلاً جاء إليه فقال: «يا رسول الله، من أبرّ؟ قال: أمّك: قلت: ثمّ من؟ قال: ثمّ أباك ثـمّ الأقـرب قلت: ثمّ من؟ قال: ثمّ أباك ثـمّ الأقـرب فالأقرب» .

وفي حديث آخر \_وهو وارد في كثير من الكتب \_أنّ النّبي ﷺ قال: «الجنّة تحت أقدام الأمّهات» أ. فلابدٌ للوصول إلى الجنّة من الخضوع والتذلل في مقابلها كتراب الأقدام. ككلائ

١. تغسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٢٧٤، ذيل الآيات محل البحث.

٢. المصدر السابق.

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَ ابِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِ ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كُعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَيْنِ جَاءَ نَصْرُ مِن زَيِكَ لَيَقُولُنَ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أَوْلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَم بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ مَا لَيْكُ اللَّهُ ٱللَّهِ مَا فَي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ مَنَ اللَّهُ ٱللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهِ مَن اللَّهُ الللَّهُ اللِّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ

# التفسير

# شركاء في الانتصار أمّا في الشدّة فلاا

حيث إنّ الآيات المتقدمة تحدثت عن المؤمنين الصالحين والمشركين بشكل صريح، فني الآيات الأولى من هذا المقطع يقع الكلام على الفريق الثّالث \_أي المنافقين \_ فيقول القرآن فيهم: ﴿ وهن الناس من يقول آهنا بالله فإذا أوذي في الله جعل فتنة الناس تعدّاب الله فلا يصبرون على الأذى والشدائد، ويحسبون تعذيب المشركين لهم وأذى الناس أنّه عذاب من الله ﴿ ولئن جا، نصر من ربّك ليقولن إنّا كنّا معكم ﴾ فنحن معكم في هذا الافتخار والفتح.

ترى هل يظنون أنّ الله خنيّ عليه ما في أعهاق قلوبهم فلا يعرف نـيّاتهم ﴿ أُوليس الله بأعلم بما في صدورالعالمين﴾.

ولعل التعبير بـ «آمنا» بصيغة الجمع، مع أنّ الجملة التي تليه جاءت بصيغة المفرد، هو من جهة أنّ هؤلاء المنافقين يريدون أن يقحموا أنفسهم في صف المـؤمنين، فـلذلك يـقولون «آمنا» أي آمناكسائر الناس الذين آمنوا.

والتعبير بـ ﴿ لَوَدْيَ فِي الله ﴾ معناه أوذي في سبيل الله، أي إنّهم قد يتعرض لهم العدوّ ـ أحياناً ـ وهم في سبيل الله والإيمان فيؤذيهم.

الطريف هنا أنّ القرآن يعبر عن مُجازاة الله بـ «العذاب» وعن إيذاء الناس بـ «الفـتنة» وهذا التعبير إشارة إلى أنّ إيذاء الناس ليس عذاباً \_ في حقيقة الأمر \_ بل هـو امـتحان وطريق إلى التكامل.

وبهذا فإنّ القرآن يعلمهم أن لا يقايسوا بين هذين النـوعين «العـذاب» و«الإيـذاء» ولاينبغي أن يتنصّلوا من «الإيمان» بحجّة أنّ المشركين والمخالفين يؤذيهم فإنّ هذ الإيـذاء جزء من منهج الامتحان الكلى في هذه الدنيا.

سؤال: وهنا ينقدح سؤالٌ وهو: أي نصرٍ جعله الله حليف المسلمين ونصيبهم، ليدعي المنافقون أنّهم شركاء في هذا النصر مع المسلمين؟!

الجواب: ونقول في الجواب: إنّ الجملة الآنفة الذكر جاءت بصيغة «الشرط» ونعلم أنّ الجملة الشرطية لا دليل فيها على وجود الشرط، بل مفهومها هو أنّه لو اتفق أن كان النصر حليفكم في المستقبل، فإنّ هؤلاء المنافقين \_ضعاف الإيمان \_ يرون أنفسهم شركاء في هذا النصر!

إضافة إلى كل ذلك فإنّ المسلمين في مكّة كانت لهم إنتصارات على المشركين غير عسكرية بل انتصارات في التبليغ و «الإعلام» ونفوذ في الأفكار العامة و توغّل الإسلام في طبقات المجتمع...

ثمّ بعد هذا كله فإنّ التعبير بالايذاء مناسب لمحيط مكّة... وإلّا فقلّ أن اتفق مثل هـذا الإيذاء في محيط المدينة.

وقد تنوّر واتضح \_ضمناً \_هذا الموضوع الدقيق، وهو أنّ التعبير بالمنافق لا يختص بمن ليس في قلبه إيمان اطلاقاً ويدعي الإيمان، بل حتى الأفراد من ضعاف الإيمان الذيس يتراجعون عن عقيداتهم نتيجة الضغوط والتأثير بفلان وفلان فهؤلاء أيضاً يُعدون من المنافقين، وتصرح بأنّ المنافقين، وتصرح بأنّ الله مطلع على نيّاتهم وعليم بسرائرهم.

و في الآية التالية \_ لمزيد التأكيد \_ يضيف القرآن قائلاً: ﴿وليعلمن الله الذيان آمسنوا وليعلمن المنافقين ﴾.

فلو تصوروا أنّهم إذا أخفوا الحقائق فإنّهم سيكونون في منأى عن علم الله فهم في خطأ كبير جدّاً.

ونكرر هنا \_ مرّة أخرى أنّ التعبير بالمنافقين ليس دليلاً على أنّ هذه الآيات نزلت في المدينة، صحيح أنّ مسألة النفاق تقع عادة بعد إنتصار جماعة والاستيلاء على الحكومة ... حيث يغير المخالفون أقنعتهم ويعملون في الخفاء حينئذٍ، إلّا أنّ للنفاق \_كها قلنا \_ معنى واسع، ويشمل حتى الأفراد ضعاف الإيمان الذين يبدّلون عقيدتهم لأدنى مكروه يصيبهم.

والآية الأخرى بعدها تشير إلى منطق المشركين الخاوي والملتوي، الذي لا يسزال موجوداً في طبقات المجتمع الواسعة فتقول: ﴿ وقال الدين كفروا للذين آسنوا السبيلنا ولنحمل خطاياكم ﴾ أ.

واليوم نرى كثيراً من الخبثاء يقولون للآخرين عند دعوتهم إلى أمرٍ: إن كان فيه ذنب فعلى رقابنا!.

في حين أنّنا نعلم أنّه لا يمكن لأحد أن يتحمل وزر أحد، وأساساً فإنّ هذا العمل ليس معقولاً وليس منطقياً... فالله عادل سبحانه ولا يؤاخذ أحداً بجرم الآخر.

ثمّ بعد كل ذلك فإنّ الإنسان لا تسقط عنه المسؤولية في العمل بمثل هذه الكلمات، ولا يمكن له التنصّل منها... وخلافاً لما يتوهمه بعض الحمق فإنّ مثل هذه التعبيرات لا تنقص من عقابهم حتى بمقدار رأس الإبرة.

ولذلك فلا يعتدّ بمثل هذا الكلام في أية محكمةٍ كانت ولا يقبل من المذنب أن يقول: إنّ فلاناً تحمّل عنيّ الوزر وجعله في رقبته!

صحيح أنّ ذلك الإنسان حثه على الإجرام ودفعه إلى اقترافه، فهو شريكه، إلّا أنّ هذا الاشتراك في الجريمة لا يخفّف عنه المسؤولية!

لذلك فإنّ القرآن يقول بصراحة في الجملة التالية ﴿ وَهَا هُمُ بِحَاهِلِينَ مِنْ خَطَايِاهُمُ مِنْ شَيْءِ لِنَّهُمُ لِكَادُبُونَ﴾.

١. جملة ﴿ولنحمل﴾ فعل دال على الأمر، وقد ولد هذا التعبير إشكالاً عند بعض المفسّرين، وهو: هل يمكن أن يأمر الإنسان نفسه؟! ثمّ قالوا في رد هذا الإشكال. إنّ هذا الأمر في حكم القضية الشرطية أي «إن اتبعتمونا حملنا خطاياكم» دكما في تفسير الرّازي \_إلا أنّه في اعتقادنا لا يمنع أن يأمر الإنسان نفسه، والآمر والمأمور شخص واحد، إلّا أنّه ذو اعتبارين... «فتأمل بدقّة».

سؤال: هنا ينقدح السؤال التالي.. «إنّ الصدق والكذب هما في موارد الجمل الخبرية، في حين أنّ هذه الجملة إنشائية «ولنحمل خطاياكم» وليس في الجملة الإنشائية صدق أو كذب، فلم عبّر القرآن عنهم بأنّهم «كاذبون»؟!

الجواب: والجواب على هذا السؤال يتّضح من البيان الذي ذكرناه سابقاً، وهو أنّ الجملة الخبريّة هنا تتحول إلى جملة شرطية، ومفهومها أنّه إن اتبعتمونا حملنا خطاياكم وآثامكم، ومثل هذه الجملة تقبل الصدق والكذب .

وبعد ذلك، ومن أجل أن لا يتصور أنَّ هؤلاء الدعاة للكفر والشرك وعبادة الأصنام والظلم، لا شيء عليهم من العقاب لهذا العمل، فإنَّ القرآن يضيف في الآية التالية قائلاً: ﴿وليحملن الثقالهم والثقالا مع الثقالهم ﴾.

وثقل الذنب هذا... هو ثقل ذنب الإغراء والإغواء وحث الآخرين على الذنب، وهو ثقل السنّة التي عبر عنها النّبي ﷺ فقال: «من سنّ سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها من غير أن ينقص من وزره شيء!» `.

المهم أنّهم شركاء في آثام الآخرين، وإن لم ينقص من وزر الآخرين وإثمهم مقدار من رأس الإبرة.

و تختتم الآية بالقول: ﴿ وليسئلن يوم القيامة ممّا كانوا يفترون ﴾.

وينقدح هنا سؤال آخر وهو: ما المراد من هذا الإفتراء الذي يسألون عنه؟!

ولعل ذلك إشارة إلى الافتراءات التي نسبوها إلى الله، وكانوا يقولون: «إنّ الله أمرنا أن نعبد الأصنام!».

أو أنّه إشارة إلى كلامهم الذي كانوا يقولون: «ولنحمل خطاياكم».

لأنهم كانوا يدّعون أنّ مثل تلك الأعيال لا يترتب عليها إثم... وإنّ هذا الكلام كـان افتراءً، وينبغي أن يجيبوا على ما يسألون بصدده!

أو أنَّه يقال لهم على نحو الحقيقة والواقع يوم القيامة: هلموا لتحملوا أثقال الآخـرين،

ا. لدينا طريق آخر على الجواب على هذا السؤال، لأنّنا نعتقد وجود الصدق والكذب في الجملة الإنشائية أيضاً، ويلاحظ هذا في التعبيرات العرفية أيضاً... لأنّ الشخص ـ مثلاً ـ إذا أمر بشيءٍ ما فهو دليل على تعلقه به، وحين نقول: إنّه يكذب، فمعناه أنّه لم يطلبه وفلاحظوا بدقّة».

٢. التّفسير الكبير، ج ٢٥، ص ٤٠.

فيمتنعون من ذلك ويظهر كذبهم وافتراءهم... أو أنّ ظاهر كلامهم كان يعني أنّ كلّ إنسان يمكن أن يتحمل وزر الأخر ويكون مسؤولاً عنه، في حين أنّ هذا الكلام كذب وافــتراء محض أيضاً. وكل إنسان مسؤول عن عمله!

# بحثان

### ١\_ السنن المسنة والسنن السيئة

التخطيط لعملٍ ما ـأو لمنهج ما \_في المنطق الإسلامي له أثرهُ.. ويحمل صاحبه المسؤولية عنه \_شاء أم أبي \_ويكون مشاركاً للآخرين الذين يعملون بما خططه وسنّه، لأنّ أسباب العمل هي من مقدمات العمل، ونعرف أنّ كل شخص يكون دخيلاً في مقدمة عمل إنسان آخر فهو شريكه أيضاً، فحتى لو كانت المقدمة بسيطة، إلّا أنّ ذلك الشخص شريك مع ذي المقدمة.

والشاهد على هذا الكلام حديث منقول عن الرّسول الأكرم على وهو أنّ سائلاً جاء والنّبي على في طائفة من صحابته فطلب العون فلم يجبه أحد، ثمّ قام إليه رجل وناوله شيئاً فقام: الآخرون ورغّبوا في إعانته فقال النّبي عَلَيْهُ: «من سنّ خيراً فاستن به كان له أجره ومن أجور من تبعه غير منتقص من أجورهم شيئاً، ومن سنّ شرّاً فاستن به كان عليه وزره ومن أوزار من تبعه غير منتقص من أوزارهم شيئاً» (

وقد ورد نظير هذا الحديث بعبارات مختلفة في مصادر الحديث عند الشيعة والسنة وهو حديث مشهور.

### ٢\_ مواب على سؤال

أثار بعضهم هنا هذا السؤال، وهو أنّنا نلاحظ أحياناً في القوانين الإسلامية أنّ الدية تقع على شخص آخر... فمثلاً في حالة قتل «الخطأ المحض» تقع الدية على العاقلة «والمراد بالعاقلة أقارب الرجل الذكور من طرف الأب... الذين تتوزع فيا بينهم دية قستل الخيطأ المحيض، ويدفع كلَّ منهم قسماً حتى تتم الدية!».

أو ليست هنا منافاة بين هذه المسألة وبين الآيات المتقدمة؟

الجواب: وفي الجواب على هذا السؤال نقول: إنّ «ضمان العاقلة» في الحقيقة نوع من التأمين الإلزامي المتقابل بين أعضاء العشيرة الواحدة.

فالإسلام \_من أجل أن لا يتحمل الفرد الواحد العبء الثقيل للدية \_ألزم أفراد العشيرة بأن يضمن بعضهم بعضاً في ديّة قتل الخطأ، وأن يقسموا المبلغ فيا بينهم فيدفع كل فردٍ منهم حصّة.

فقد يُخطىء اليوم أحدهم، وغداً قد يرتكب هذا الخطأ شخص آخر من العشيرة... «لمزيد الإيضاح نوكل المراجعة إلى الكتب الفقهية، بحث الديات».

وعلى كل حال، فإنّ هذا المنهج نوع من التعاون في سبيل حفظ المنافع المتقابلة، ولا يعني بأي وجه تحمل وزر الآخرين، خاصة وأنّ دية قتل الخطأ ليست أصلاً جريمة ذنب، بل هي تعويض عن الخسارة! «فتأمل بدقّة».

### 8003

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ، فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا فَأَخَدُهُمُ الطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِيمُونَ ثُرُّا الْفَاعَيْنَ هُ وَأَصْحَبُ السَّفِينَ قَوَجَعَلْنَهَا ءَاكِةً لِلْعَلَمِينَ وَهُمْ ظَلِيمُونَ ثُرُّا الْفَاقِمِهِ اَعْبُدُوا اللّهَ وَاتَقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْلًا لَكُمْ إِلْعَلَمِينَ وَعَلَيْهَا وَقَنَا وَتَعَلَّمُونَ إِلَّهُ وَاللّهَ وَاتَقُوهُ فَذَلِكُمْ خَيْلًا لَكُمْ إِلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

# التفسير

# إشارة لقصتى نوع وإبراهيم:

لما كان الكلام في البحوث السابقة عن الامتحانات العامّة في الناس، فإنّ الكلام هنا \_ وفي ما بعد \_ يقع على الامتحانات الشديدة للأنبياء، وكيف أنّهم كانوا تحت ضغط الأعداء وإيذائهم، وكيف صبروا وكانت عاقبة صبرهم النصر! ليكون هذا الكلام تسلية لقلوب أصحاب النّبي والله الذين كانوا تحت وطأة التعذيب الشديد من قبل الأعداء \_ من جانب \_ وتهديداً للأعداء لينتظروا عاقبتهم الوخيمة من جانب آخر.

تبدأ الآيات أوّلاً بالكلام على أوّل نبيّ من أولى العزم وهو «نوح» أنه و تتحدث عنه بعبارات موجزة، لتُجملَ قسماً من حياته التي تناسب كنيراً \_ الواقع الراهن للمسلمين \_ آنئذٍ \_ فتقول: ﴿ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فلبث فيهم ألفا سنة إلّا خمسين عاماً ﴾.

كمان نبوح مشغولاً ليمل نهارَ بالتبليغ ودعموة قمومه إلى تموحيد الله مفرادى ومجتمعين،مستفيداً من جميع الفرص في هذه المدة الطويلة (أي تسعمائة وخمسين عماماً) يدعوهم إلى الله... ولم يشعر بالتعب والنصب من هذا السعي المتتابع ولم يظهر عليه الضعف والفتور.

ومع كل هذا الجهد الجهيد لم يؤمن به إلّا جماعة قليلة في حدود الثمانين شخصاً كما تنقل التواريخ (أي بمعدّل نفرِ واحد لكل اثنتي عشرة سنة!).

فعلى هذا لا تظهروا الضعف والتعب في سبيل الدعوة إلى الحق ومواجهة الانحرافات، لأنّ منهجكم أمام منهج «نوح» سهل للغاية.

لكن لاحظوا كيف كانت عاقبة قوم نوح الظالمين الألدّاء: ﴿ فَأَحْسَدُهُمُ الطَّوْفَانُ وَهُمُ الكَّالِمُونَ ﴾.

وهكذا انطوى «طومار» حياتهم الذليلة، وغرقت قصورهم وأجسادهم وآثارهم في الطوفان وأمواجه.

والتعبير بـ ﴿ الف سنة إلا خمسين عامل مع إمكان القول «تسعانة وخمسين سنة» من البداية، هو إشارة إلى عظمة المدة وطول الزمان، لأنّ عدد «الألف» وأيّ ألف؟ ألف سنة! يعدّ مهماً وعدداً كبيراً بالنسبة لمدّة التبليغ.

وظاهر الآية الآنفة أنّ هذا المقدار لم يكن هو عمر نوح ﷺ بهمه (وإن ذُكر ذلك في التوراة الحديثة، في سفر التكوين الفصل التاسع) بل عاش بعد الطوفان فترة أخرى، وطبقاً لما قاله بعض المفسّرين فقد كانت الفترة هذه ثلاثمائة سنة!

طبعاً... هذا العمر الطويل بالقياس إلى أعهار زماننا كثير جداً ولا يعد طبيعياً أبداً، ويمكن أن يكون ميزان العمر في ذلك العصر متفاوتاً مع عصرنا هذا... وبناءً على المصادر التي وصلت إلى أيدينا فإن قوم نوح كانوا معمرين، وعمر نوح بينهم أيضاً كان أكثر من المعتاد، ويشير هذا الأمر ضعناً إلى هيئة تركيب أجسامهم كانت تمكنهم من أن يعمروا طه للاً.

إنّ دراسات العلماء في العصر الحاضر تدلّ على أنّ عمر الإنسان ليس له حد ثابت، وما يقوله بعضهم بأنّه محدود بمائة وعشرين سنة، وأكثر أو أقل، فلا أساس له... بل بمكن أن يتغير بحسب اختلاف الظروف. واليوم وبواسطة التجارب استطاع العلماء أن يضاعفوا عمر قسم من النباتات أو الموجودات الحيّة، إلى اثني عشر ضعفاً على العمر الطبيعي، وحتى في بعض الموارد ـ ولا تتعجبوا ـ أوصلوا هذه الفترة للنباتات أو غيرها إلى تسعمائة مرّة ضعف عمرها الطبيعي... وإذا حالفهم التوفيق فيمكنهم أن يضاعفوا عمر الإنسان، فيمكن أن يعمّر الإنسان عندئذ آلاف السنين.\

وينبغي الإلتفات ضمناً إلى أنّ كلمة «الطوفان» في الأصل معناها كل حادثة تحيط بالإنسان، وهي مشتقة من مادة «الطواف»، ثمّ استعمل هذا التعبير للهاء الغزير أو السيل الشديد الذي يستوعب مساحة كبيرة من الأرض ويغرقها، كها يطلق على كل شيء كثير وشديد وفيه حالة الاستيعاب، سواءً كان ريحاً أو ناراً أو ماءً، فيسمى كلُّ منها طوفاناً... كها قد يردُ بمعنى ظلمة الليل الشديدة أيضاً. "

الطريف أنّ القرآن يقول: ﴿وهم قالمون﴾ أي إنّهم حين وقوع العذاب «الطوفان» كانوا لا يزالون في ظلمهم أيضاً.

وهذا إشارة إلى أنّهم لو تركوا تلك الأعيال، وندموا على ما فعلوا، وتوجّهوا إلى الله، لما ابتلوا عِثل هذه العاقبة أبداً.

ويضيف القرآن الكريم في الآية الأخرى ﴿فانجيناه وأصحاب السفينة وجعلناها آيـة للعالمين ﴾ ".

ثمّ يعقّب على قصّة نوحٍ وقومه التي وردت بشكل مضغوط، ويأتي بقصّة إبراهيم الله الله والتقوه ذلكم خير ثاني الأنبياء الكبار من أولي العزم فيقول: ﴿وَإِبْرَاهِيم إِذْ قَالَ لَقُومَه لَعَبِدُوا الله والتقوه ذلكم خير لكم إن تنتم تعلمون ﴾ أ.

ا. لمزيد التوضيح في مسألة طول العمر، بمناسبة الأبحاث المتعلقة بطول عمر المهدي اللهائية ، يراجع كستاب «المهدي تحول كبير».
 ٢. المفردات للراغب.

٣. القول في ما هو مرجع الضمير في ﴿جعلناها﴾ للمفترين احتمالات كثيرة، فبعضهم قال: هو إنسارة إلى مجموع هذه الواقعة والحادثة، وقال بعضهم: هي نجاة نوحائي فحسب مع أصحابه وأشار بعضهم إلى أن المراد من «جعلناها» هي السفينة، وظاهر العبارة المتقدمة أيضاً تؤيد هذا الاحتمال الأخير، وحقاً كانت هذه السفينة آيةً من آيات الله في ذلك العصر، وفي تلك الحادثة العظيمة.

الظّاهر أن «إبراهيم» معطّوف على كلمة «نوح» وفعله «أرسلنا»، وبعضهم عنطفه عناى منفعول (أنجيناه)
 وبعضهم جعله مفعولاً لفعل محذوف تقديره «اذكر».

المنحوتة» الموضوعة للعبادة!).

هنا بين القرآن منهجين مهمين من مناهج الأنبياء العملية والاعتقادية، وهما الدعوة إلى توحيد الله والتقوى \_ في مكان واحد \_ ثم يختتم القول: أن لو فكرتم جيداً لكان ذلك خيراً لكم عند اتباعكم لمذهب التوحيد والتقوى، إذ ينجيكم من دنسياكم الملوّثة بالذنوب والشقاء، وتكون آخرتكم هي السعادة الأبديّة.

ثمّ يذكر إبراهيم عنه أدلة بطلان عبادة الأصنام والأوثان، ويبيّن في تعابير مختلفة يتضمّن كل منها دليلاً على فساد مذهبهم وبطلانه فيقول أوّلاً: ﴿إِنّها تعبدون من دون الله أوثانا ﴾. هذه الأوثان هي الأصنام الخالية من الروح.. الأصنام التي ليس لها إرادة، ولا عقل، وهي فاقدة لكل شيء، بحيث إنّ شكلها بنفسه هو دليل على بطلان عقيدة «عبادة الأوثان» (لاحظوا أن «الأوثان» هي جمع لكلمة «وثن» على زنة «صنم» ومعناها «الحجارة

ثمّ يتوسع في حديثه ويمضي إلى مدى أبعد فيقول: ليست هذه الأوثان بهيئتها تدل على أنّها لا تستحق العبادة فحسب، بل أنتم تعلمون بأنّكم تكذبون وتضعون اسم الآلهة على هذه الأوثان: ﴿وتخلقون إفكا﴾.

فأي دليل لديكم على هذا الكذب سوى حَفنةٍ من الأوهام والخرافات الباطلة.

وحيث إن كلمة «تخلقون» مشتقة من الخلق، وتعني أحياناً الصنع والإبداع، وأحياناً تأتي بمعنى الكذب، فإن بعض المفسّرين ذكر تفسيراً آخر لهذه الجملة غير ما بيّناه آنفاً... وقالوا إنّ المقصود من هذا التعبير هو أنّكم تنحتون هذه الأوثان... المعبودات الباطلة المزوّرة بأيديكم، وتصنعونها (فيكون المراد من الإفك هنا هو المعبودات المزورّة) والخلق هو النحت هنا أ.

ثمّ يبيّن الدليل الثّالث وهو أنّ عبادتكم لهذه الأوثان إمّا لأجل المنافع المادية، أو لعاقبتكم في «الأخرى» وكلا الهدفين باطل... وذلك: ﴿إِنَّ الذّينَ تسبدون من دون الله لا يعلكون لكم رزقاً ﴾.

وأنتم تعتقدون بأنَّ هذه الأصنام لم تكن خلقتكم، بل الخالق هو الله، فالذي يستكفل بالرزق هو الله ﴿فابتخواعند للله الرزق﴾.

الإفك» يطلق في الأصل على كل شيء مختلفٍ عن حقيقته، ولذلك يطلق على الكذب ـ خاصة الكذب الكذب الكذب الكبير ـ أنّه إفك، كما تطلق هذه الكلمة على الرياح المخالفة لإتجاهها ومسيرها فيقال «رياح مؤتفكة».

ولأنّه هو الذي يرزقكم فتوجهوا إليه **«ولمبدوه ولشكروا له»**.

وبتعبير آخر، فإن واحداً من أسباب العبادة وبواعثها هو الإحساس بالشكر للمنعم الحقيقي، وتعرفون أنّ المنعم الحقيقي هو الله، فالشكر والعبادة يختصان ـ أيـضاً ـ بـذاتــه المقدسة.

وإذ كنتم تبتغون الدار الأخرى فإنّه **﴿لِيه ترجعون ﴾**.

فالأصنام لا تصنع شيئاً هنا ولا هناك!.

وبهذا الأدلَّة الموجزة والواضحة ألجم منطقهم الواهي وأفحمهم.

ثمّ يلتفت إبراهيم الله مهدّداً لهم ومبدياً عدم اكتراثه بهم قائلاً: ﴿وَإِنْ تَكَذَّبُوا فَقَدَ كَذَبُوا لُقُد كذبُوا أُنبِياءهم فنالوا الخزي بتكذيبهم والعاقبة الوخيمة ﴿وها على الرّسول إلّا البلغ الهبين ﴾ سواءً استجاب له قومه، أم لم يستجيبوا له دعوته وبلاغه!

والمقصود بالأمم قبل أمة إيراهيم على أمة نوح الله وما بعده من الأمم وبالطبع فإن إرتباط هذه الآيات يوجب أن تكون هذه الجملة من كلمات إيراهيم الله ، وهذا ما يذهب إليه كثير من المفسّرين عند تفسيرهم للنص، أو يحتملون ذلك!

والاحتال الآخر: إنّ الخطاب في هذه الآية للمشركين من أهل مكّـة المعاصرين للنّبيﷺ وجملة ﴿كذب لُعم من قبلكم﴾ فيها تتناسب أكثر مع هذا الاحتال.

أَضف إلى ذلك، فإنّ نظير هذا التعبير الذي ورد في الآية ٢٥ من سورة الزمر، والآية ٢٥ من سورة الزمر، والآية ٢٥ من سورة فاطر، هو أيضاً في شأن نبيّ الإسلام ﷺ والمشركين العرب في مكّة، ولكن -وعلى أي حال \_أيّاً من التّفسيرين كان ذلك، فليس هناك تفاوتُ في النتيجة!.

والقرآن يترك قصّة إبراهيم هنا مؤقتاً، ويكمل البحث الذي كان لدى إبراهيم في صدد التوحيد وبيان رسالته بدليل المعاد، فيقول: ﴿أُولِم برواكيف بيدى الله الخلق ثمّ يعيده ﴾.

والمراد بالرؤية هنا هي الرؤية «القلبية» والعلم، أي كيف لا يعرف هؤلاء خلق الله؟ فالذي له القدرة على الإيجاد أولاً قادر على إعادته أيضاً، فالقدرة على شيء ما هي قدرة على أمثاله وأشباهه أيضاً.

كما يأتي هذا الاحتمال، وهو أنّ الرؤية هنا هي الرؤية «البَصَيريّة» والمشاهدة بالعين... لأنّ الإنسان يرى بعينيه كيف تحيا الأرض وتنمو النباتات، وتتولد الدجاجة من البيض، والأطفال من النطف... فن له القدرة على هذا الأمر قادر على أن يحيي الموتى من بعدُ أيضاً. ويضيف في آخر الآية على سبيل التأكيد ﴿إِنْ دُلك على الله يسير ﴾. لأنّ تجديد الحياة قبال الإيجاد الأوّل يُعدّ أمراً بسيطاً.

وطبيعي أنّ هذا التعبير يناسب منطق الناس وفهمهم، وإلّا فإنّ اليسير والعسير لامفهوم لها عند من قدرته غير محدودة والمطلقة... فهذه قدراتنا التي أوجدت مثل هذا «المفهوم»، ومع الإلتفات إلى إنجازها... ظهرت لدينا أمور يسيرة وأخرى عسيرة.

8003

قُلْسِيرُواْفِ ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُشِي ٱلنَّشَأَةُ ٱلْآخِرَةُ إِنَّاللَهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ شَى يُعَذِبُ مَن يَشَآءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآءٌ وَ إِلَيْهِ تُقلَبُونَ شَ وَمَا أَنتُ مِبْمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السّمَآءُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي وَلا نَصِيرِ شَى وَالّذِينَ كَفَرُواْ بِنَا يَنتِ اللّهِ وَلِقَ آيِهِ الْوَلَيْكِ بَيْسُواْ مِن وَلِي وَلا نَصِيرِ شَى وَالّذِينَ كَفَرُواْ بِنَا يَنتِ اللّهِ وَلِقَ آيِهِ الْوَلَيْكِ بَيْسُواْ مِن وَلِي وَلا نَصِيرِ شَى وَالّذِينَ كَفَرُواْ بِنَا يَنتِ اللّهِ وَلِقَ آيِهِ الْوَلْمَ اللّهُ مَا عَذَابُ أَلِيمٌ شَى

# التفسير

### الآيسون من رهمة الله:

هذه الآيات تواصل البحث في المعاد أيضاً، عـلى صُـورة مُحـَـل مـعـــرضة في قـصّـة إيراهـيم ﷺ.

وليست هذه أوّل مرّة نواجه فيها مثل هذا الأسلوب... فهذه هي طريقة القرآن دانماً. فعندما يبلغ مرحلة حساسة من ذكر قصّة ما، يترك بقيّة القصّة مؤقتاً للإستنتاج أكثر، ثمّ يعطى النتائج اللازمة.

وعلى كلّ حال، فإنّ القرآن يدعو في الآية الأولى من هذا المقطع الناس إلى «السير في الآفاق» في مسألة المعاد... في حين أنّ الآية السابقة كانت السمة فيها «السير في الأنفس» أكثر! يقول القرآن: ﴿قُل سيروا في الأرض فانظروا كيف بدأ المصلق انظروا إلى أنواع الموجودات الحية، والاقوام والأمم المتنوعة والختلفة، وكيف أنّ الله تعالى خلقها أولاً، تم إنّ الله نفسه الذي أوجدها في البداية من العدم قادر أيضاً على ايجادها في الآخرة ﴿فه للله ينشى: النشأة الآخرة ﴾.

ولائه أثبت قدرته على كل شيء حين خلق الخلق أولاً، إذن فـ ﴿ إِنْ الله ملى كل شي: قدير﴾.

فهذه الآية والآية التي قبلها \_ أيضاً \_ أثبتتا بواسطة قدرته الواسعة إمكان المعاد.. مع فرق أنَّ الآية الأُولَىٰ تتحدث عن الإنسان نفسه وخلقه وما حوله! والآية الشَّانية تأمــر بمطالعة حالات الأمم والموجودات الأخرى، ليروا الحياة الأولىٰ في صور مختلفة وظروف متفاوتة تماماً، وليطَّلعوا على عموميَّة قدرة الله، وليستيقنوا قدرته على إعادة هذه الحياة!. كما أنّ إثبات التوحيد يتمُّ-أحياناً \_عن طريق مشاهدة «الآيات في الأنفس» وأحياناً

عن طريق «الآيات في الآفاق» فكذلك يتم إثبات المعاد عن هذين الطريقين أيضاً. وفي عصرنا هذا يمكن أن تبيّن هذه الآيات للعلماء معنيٌّ أعمق وأدق، وهو أن يميضوا ويلاحظوا الموجودات الحيّة الأولى التي هي في أعهاق البحار على شكل فسائل ونباتات

وغيرها، وفي قلب الجبال، وبين طبقات الأرض، ويطلعوا على جانب من أسرار بـدايــة الحياة على وجه الأرض، ويدركوا عظمة الله وقدرته، وليعلموا أنَّه قادر على إعادة الحياة

أىضاًّا.

هذا وإن كلمة «النشأة» في الأصل، تعني إيجاد الشيء وتربيته، وقد يعبرأحـياناً عـن الدنيا بالنشأة الأولى، كما يعبر عن الأخرى بالنشأة الآخرة!

وهذه اللطيفة جديرة بالملاحظة، وهي أنَّ في ذيل الآيات السابقة ورد التعبير «إن ذلك على الله يسير» وورد التعبير هنا ﴿إِنْ للله ملى كل شي. قدير﴾.

ولعل منشأ التفاوت والاختلاف هو أن الآية الأولىٰ تعالج مطالعة محدودة، أمَّا الثَّانية فتعالج وتبيّن مطالعة وسيعة جدّاً.

ثمّ يتعرض القرآن الكريم إلى إحدى المسائل المستعلقة بـالمعاد. وهــي مسألة الرحمـــة والعذاب، فيقول: ﴿يعدب من يشا، ويرحم من يشا، ولِليه تقلبون﴾.

ومع أنَّ رحمة الله مقدمةٌ على غضبه، إلَّا أن الآية هنا تبدأ أولاً بذكر العذاب ثمَّ الرحمة، لأنَّها في مقام التهديد، وما يناسب مقام التهديد هو هذا الأسلوب!.

هنا ينقدح السؤال التالي:

كيف يتحدث القرآن أوّلاً عن العذاب والرحمة، ثمّ يتحدث عن معاد الناس إليه ﴿واليه

١. سبق أن تعرضنا إلى بحث حول «السير في الأرض» وآثاره، غير أنّ البحث الفائت كانت فيه جوانب من دروس العبرة في مجال قصص الأمم الماضية وطفاتها. التّفسير الأمثل ذيل الآية ١٣٧ سورة آل عمران. فلا

تقلبون ﴾؟ في حين أنّ القضية على العكس من ذلك، فني البداية يحضر الناس عند ساحته، ثمّ يشملهم العذاب أو الرحمة.. ورتبًا كان هذا هو السبب في أن يعتقد بعضهم أن العذاب والرحمة المذكورين هنا هما في هذه الدنيا.

ونقول جواباً على مثل هذا السؤال: إنّ العذاب والرحمة \_بقرينة الآيات السابقة واللاحقة \_هما عذاب القيامة ورحمتها، وجملة ﴿ولِله تقلبون﴾ إشارة إلى الدليل على ذلك: أي: بما أنّ معادكم إليه وكتابكم وحسابكم لديه، فالعذاب والرحمة \_أيضاً \_بإرادته وتحت أمره!.

ولا يبعد أن يكون العذاب والرحمة في هذه الآية لها معنى واسع، بحيث يشمل العذاب والرحمة في الدارين.

كما يتضح أنّ المراد بقول: ﴿من يشا. ﴾ هو المشيئة الإلهيّة المقرونة بحكمته، أي كل من كان جديراً ومستحقاً لذلك... فإن مشيئة الله ليست عبثاً، بل منسجمة مع الإستحقاق والجدارة!

وجملة «تنقلبون» من مادة «القلب» ومعناها في الأصل: تغيير الشيء من صورة إلى صورة ألى صورة ألى صورة أخرى، وحيث إنّ الإنسان في يوم القيامة يعود إلى هيئة الموجود الحي الكامل بعد أن كان تراباً لا روح فيه، فقد ورد هذا التعبير في إيجاده ثانيةً أيضاً.

ويمكن أن يكون هذا التعبير إشارة إلى هذه اللطيفة الدقيقة \_أيضاً \_وهي أنّ الإنسان يتبدل في الدار الأخرى ويتغيّر تغيراً ينكشف باطنه به وتتجلى أسراره الخفية، وبهذا فهي تنسجم مع الآية ٩ من سورة الطارق ﴿يوم تبلى السرائر﴾.

وإكمالاً لهذا البحث الذي يبين أنّ الرحمة والعذاب هما بيد الله والمعاد إليه، يضيف القرآن: إذا كنتم تتصورون أنّكم تستطيعون أن تهربوا من سلطان الله وحكومته ولايمسّكم عذابه، فأنتم في خطأ كبير... فليس الأمر كذلك! ﴿وها أنتم بمعجزين في الأرض ولا في السهاء﴾ أ

وإذا كنتم تتصورون أنّكم تجدون من يدافع عنكم وينصركم هناك، فهذا خطأ محمضً أيضاً ﴿وَهَا لَكُمْ مَنْ دُونَ لَلله مِنْ وَلِي وَلا تَصِيرِ﴾.

وفي الحقيقة، فإنّ الفرار من قبضة الله وعذابه، إمّا بأن تخرجوا من حكومته، وإمّا بأن تعتمدوا مع بقائكم في حكومته على قدرة الآخرين لتدافعوا عن أنفسكم، فبلا الخبروج بمكن، لأنّ البلاد كلّها له وعالم الوجود كلّه ملكه الواسع، ولا يوجد أحد يستطيع أن يقف أمام قدرته وينهض للدفاع عنكم.

### يبقى هنا سؤالان:

السؤال الاوّل: مع الإلتفات إلى هذه الحقيقة، وهي أن مقصود الآية هو في الكفّار والمشركين، وهم سكنة الأرض، فما معنى قوله تعالى: ﴿ولا في السماد﴾ وأي مفهوم له هنا؟! الجواب: وينبغي أن يقال في الجواب، أنّ هذا التعبير هو نوع من التأكيد والمبالغة، أي إنّكم لا تستطيعون أن تخرجوا من قدرة الله وسلطانه في هذه الأرض، ولا في السماوات، إذ حتى لو فرضنا أنّكم تستطيعون أن تصعدوا في السماء، فمازلتم تحت قدرته وسلطانه.

أو إنّه: لا تستطيعون أن تعجزوا الله في مشيئته بواسطة من في الأرض، ولا بواسطة من تعبدون في السهاوات، من أمثال الملائكة والجن (والتّفسير الأوّل أكثر مناسبة ـطبعاً ــ) السؤال الثّاني: ما الفرق بين الولي والنصير؟!

الجواب: يرى العلامة «الطبرسي» في «مجمع البيان» وقيل: إنّ الولي الذي يتولى المعونة بنفسه والنصير يتولى النصرة تارةً بنفسه بأن يأمره غيره به» .

بل يمكن القول مع ملاحظة الكلمتين هاتين، أنّ الولي إشارة إلى من يعيّن دون طلب [من عليه الولاية]، والنصير هو المستصرخ الذي يأتي لإعانة الإنسان بعد استصراخه. وهكذا يغلق القرآن جميع أبواب الفرار بوجه هؤلاء المجرمين.

لذلك يقول في الآية التي بعدها بشكل قاطع: ﴿ والذين كفروا بآيات الله ولقائه أولئك ينسوا من رحمتي ﴾.

ثمّ يضيف مؤكداً: ﴿ولُولئك لهم مذلب أليم﴾.

هذا «العذاب الأليم» هو لزم اليأس من رحمة الله.

والمراد بـ «ايات الله» إمّا هي «الآيات التكوينية» أي آثار عظمة الله في نـظام خـلقه

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۸، ص ۲۷۹.

وإيجاده، وفي هذه الصورة فهي إشارة إلى مسألة التوحيد، في حين أنّ كلمة «لقائه» إشارة إلى مسألة المعاد، أي إنّهم منكرون للمبدأ وللمعاد كليهها.

أو أنّ المراد من آيات الله هي «الآيات التشريعية» أي هي الآيات التي أنزلها الله على أنبيائد، التي تتحدث عن المبدأ وعن النبوة وعن المعاد، وفي هذه الحال يكون التعبير بـ «لقائد» من قبيل ذكر الخاص بعد العام.

كها يمكن أن يكون المقصود من آيات الله هي جميع الآيات في عالم الوجود والتشريع وينبغي ذكر هذه المسألة \_أيضاً \_وهي أن «يئسوا» فعل ساض والهدف منه هو الاستقبال \_أي في يوم القيامة \_والعرب عادة إذا تحدثوا عن أمر مستقبلي بصورة التأكيد عبروا عنه بصيغة الماضي، للدلالة على تحققه قطعاً وحتماً.

#### 8003

## التفسير

### اسلوب المستكبرين في موابهم لإبراهيم:

والآن علينا أن نعرف ماذا قال هؤلاء القوم الضّالون لإبراهيم على أدلته الثّلاثة في مجال التوحيد والنّبوة والمعاد؟!

ينهم \_ قطعاً \_ لم يكن لديهم جواب منطق وكجميع الأقوياء المستكبرين فقد توسّلوا بقدراتهم الشيطانية وأصدروا أمراً بقتله، حيث يصرّح بذلك القرآن الكريم فيقول: ﴿فها كان جواب قومه إلّا أن قالوا اقتلوه أو حرّقوه!﴾

ويستفاد من هذا التعبير أنَّ جماعة كانوا يميلون إلى حرق إبراهيم بالنَّار، في حين كانت جماعة أخرى تقترح أن يقتل بالسيف أو ما شاكله!

وأخيراً رُجِح الرأى الأوّل، لأنّهم كانوا يعتقدون أنّ أشدّ حالات الإعدام هو الإحراق بالنّار. كما ويحتمل أيضاً أنّهم جميعاً كانوا يفكرون في قتله بالوسائل الطبيعية، غير أنّهم اتفقوا أخيراً على إحراقه بالنّار، وأن يبذلوا قصاري جهدهم في هذا الأمر.

وفي هذه الآية الكريمة لم يرد كلام عن كيفية إحراق إيراهيم على بالنّار سوى هذا المقدار الذي استكملت به الآية الكريمة، وهو ﴿فَأَنْجَاهُ الله مِنْ النَّارِ﴾.

غير أنّ تفصيل ما جرى عليه من الإحراق ورد في سورة الأنبياء الآيات ٦٨ ــ ٧٠ وقد بيّنا ذلك هناك، فلا بأس بمراجعته!

ويضيف القرآن في الختام ﴿إِنَّ فِي ذلك لآبات لقوم يؤمنون ﴾.

ولم تكن علامة وآية واحدة في هذا الصدد وفي هذه الحادثة، بل علائم وآيات... فمن جانب فإن عدم تأثير النّار في جسد إبراهيم بنفسه معجزة واضحة، وتبدل النّار إلى روضة و«سلام» على إبراهيم كما هو معروف معجزة أخرى، وعدم استطاعة هذه الجماعة القوية التغلب على شخص واحد \_ وهو أعزل من كل وسيلة بحسب الظاهر \_ كان معجزة ثالثة أيضاً.

كها أنّ عدم تأثير هذا الحادث العجيب الخارق للعادة في أولئك المظلمة قلوبهم، آية من آيات الله، إذ يسلب التوفيق من أمثال هؤلاء الأفراد المعاندين الألدّاء، بحيث لا تؤثر فيهم أعظم الآيات!.

وقد ورد في بعض الرّوايات أنّه لما ألتي بإبراهيم الخليل مكتوف اليدين والرجـــلين في النّار، فإن الشيء الوحيد الذي احترق منه هو الحبل الذي كان مشدوداً وموثقاً به `.

أجل، إنّ نار الجهل وجناية المنحرفين إنّما أحرقت وسائل الاسر، فتحرر إيراهــيم الله منها... وهذه بنفسها تعدُّ آية أخرى.

وربّاكان\_لهذه الأسباب\_أن عبر القرآن عن قصّة نوح وسفينته بقوله: ﴿عِملناها آية ﴾ بصيغة الإفراد، ولكنّه عبر هنا بقوله: ﴿اللَّيَاسِهِ بصيغة الجمع!

وعلى كل حال فإنّ ابراهيم ﷺ نجّي من النّار بصورة خارقة للعادة وبلطف الله سبحانه، غير أنّه لم يترك أهدافه.. بل نهض بالأمر وازداد هنّة وأعطى لأهدافه حرارة أكثر.

ثمّ توجه إبراهيم إلى المشركين ﴿وقال إنّها لتخذتم من دون الله أوثاناً مودّة بسينكم فسي الحياة الدنيا ﴾ ولكن هذه المودّة والحبّة تتلاشى في الآخرة ﴿ثمّ يوم القيامة يكفر بحضكم ببعض ويلمن بعضكم بعضاً ومأواكم النّار ومالكم من ناصرين ﴾.

۱. تفسير روح المعاني، ج ۲۰، ص ۱۳۰.

كيف تكون الأوثان أساساً للمودة بين عبدة الأوثان؟!

هذا السؤال بمكن الإجابة عليه من عدّة طرق:

الأوّل: أنّ عبادة الصنم أو الوثن كانت رمزاً للوحدة لكل قوم ولكل قبيلة، لأنّ كل جماعة إختارت لنفسها وثناً، كما ذكروا في شأن أصنام الجاهلية، إذ كان كل صنم يعود لقبيلة من القبائل العربية، فصنم «العزّى» كان لقريش، و«اللّات» كان خاصاً بثقيف، أمّا «منات» فكان خاصاً بالأوس والخزرج!

الثّاني: أنّ عبادة الأوثان تربط بينهم وبين اسلافهم وغالباً ما كانوا يعتذرون بمثل هذا العثار ويقولون: إنّ هذه الأوثان كان عليها السلف ونحن نتبع السلف وغضي على دين آبائنا. ثمّ بعد هذا كلّه فإنّ سراة آلكفّار كانوا يدعون أتباعهم إلى عبادة الأوثان، وكان هذا الأمر بمثابة «حلقة الاتصال» بين السراة والأتباع.

ولكن هذه العلائق والوشائج والإرتباطات الخاوية تتقطع جميعها يوم القيامة، وكل فرد يلقي التبعة والذنب على رقبة الآخر، ويلعنه ويتبرأ، منه ومن عمله، حتى المعبودات التيكانوا يتصورون أنها الوسيلة إلى الله، وكانوا يقولون في شأنها ﴿ هَا نَعْبُدُهُمُ إِلَّا لِيقُربُونَا إِلَى الله وَلَقَى ﴾ " ـ تتبرأ منهم.

وكيا يصوّر القرآن هذه الحالة في سورة مريم الآية ٨٢ يقول: ﴿كَلَاسِيكَفُرُونَ بِعِبَادِتِهِمِ ويكونونَ عليهم صُدلُ﴾.

فعلى هذا، يكون المراد من قوله تعالى: ﴿ يَكْفُر بِعَضَكُم بِبِعَمْنُ وَيَلْمَنْ بِعَضَكُم بِعَضَا﴾ هو أنهم يتبرأ بعضهم من بعض في ذلك اليوم، وما كان أساساً لعلاقة المودة الكاذبة في الدنيا يكون مدعاة للعداوة والبغضاء في الآخرة.. كما يعبّر القرآن عن ذلك في الآية ٦٧ من سورة الزخرف فيقول: ﴿ الأَمَلا، يومنني بعضهم لبعض عدة إلا المتقين ﴾.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ هذا الحكم غير مختص بعبدة أوثان، بل هو لجميع أولئك الذين اختاروا «إماماً باطلاً» لأنفسهم، فاتبعوه وتعاهدوا معه على المودة، فني يوم القيامة

۱. سیرة ابن هشام، ج ۱، ص ۸۹ و ۸۷

٢. «السراة» جمع مفردها سري كبير القوم. (المصحح)

۳ الزمر. ۳

يكونون أعداءً فيما بينهم، ويتبرأ بعضهم من بعض ويلعل بعض المنطقة أمر الحق في هذه الدنسا الحبّة بين المؤمنين قائمة على أساس التوحيد وعبادة الله وإطاعة أمر الحق في هذه الدنسا وهذه العلاقة سيكتب لها الدوام، وفي الآخرة تكون أكثر تماسكاً... حين أنه يستفاد مسن بعض الروايات أنّ المؤمنين يستغفر بعضهم لبعض ويتشفع بعضهم لبعض في يوم القيامة... في وقت يتبرأ فيه المشركون بعضهم من بعض ويلعن بعضهم بعضاً.

وفي الآية التي بعد تلك الآية إشارة إلى إيمان لوط وهجرة إبراهيم، إذ تقول: ﴿فَآهِنَ لَهُ لوط﴾.

«لوط»نفسه من الأنبياء العظام، وكانت له مع إبراهيم علاقة قربى «يقال إنّه كان أبن أخت ابراهيم على على على الله على عظيم عظيم عظيم على المناه على على المناه على المناه على المناه على المناه الله عن المناه على المناه المنا

ويبدوا أنّه كانت في أرض بابل قلوب مهيأة لقبول دعوة إبراهيم الخليل على وقد التفوا حوله بعد مشاهدة تلك المعجزة العظيمة، غير أنّه من المسلّم به أنّهم كانوا «أقليّة».

ثم تضيف الآية عن هجرة إبراهيم عن فتقول: ﴿وقال لِنِّي مِهَاجِر لِلِّي رَبِّي لِنَّهُ هُو السَّرْيِزُ العكيم﴾

ومن الوضوح بمكان أنّه حين يؤدّي القادة الإلهيون رسالتهم في محيط ما، ويكون هذا الحيط ملوثّاً وتحت تأثير الجبابرة، بحيث لا تتقدّم دعوتهم أكثر، فينبغي أن يهاجروا إلى منطقة أخرى لتتسع دعوة الله في الإرض!

فلذلك تحرك ابراهيم الله وزوجه سارة - بمعيّة لوط - من بابل إلى أرض السام مهد الأنبياء والتوحيد، ليستطيع أن يكتسب جماعة هناك ويوسع دعوة التوحيد!

من الطريف أنّ إيراهيم أن عقول في هذا الصدد: ﴿ لِنِّي مِهاجِر النَّى دبي ﴾ لأنّ ذلك الطريق كان طريق الله، طريق رضاه، وطريق دينه ومنهاجه.

١. أصول الكافي، طبقاً لما ورد في تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٥٥. مُؤْسَيَسُنْ كَلَيْسَيِّمْ هِبَتَ تَهُلِلِمْ تَنْ الْعُلِينَ ، ج ٤، ص ١٥٥.
 ٢. توحيدالصدوق، طبقاً لما ورد في تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٥٥.

وبالطبع فإن بعض المفسّرين احتمل أن يكون الضمير في قبوله تبعالى: ﴿وقال إِنِّمِهِ هُهَاجِرِ ﴾ عائد على لوط الله أي إن لوطاً قال: إني مهاجر إلى ربي، وظاهر الجملة منسجم مع هذا المعنى أيضاً، إلا أن الشواهد الناريخية تدل على أن الضمير يعود على إسراهم المله وكانت هجرة لوط بمعيّة إبراهيم.

والشاهد على هذا الكلام قول إيراهيم على في الآية ٩٩ من سورة الصافات ﴿ لِنِّي دَلَهُ بِهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وفي آخر آية من هذا المقطع يقع الكلام على المواهب الأربع التي منحها الله لإبراهيم على المواهب الأربع التي منحها الله لإبراهيم على الهجرة العظيمة:

الموهبة الأولى: الأبناء الصالحون، من أمثال إسحاق ويعقوب، ليسرجوا مصباح الإيمان والنّبوة في بيته وأسرته ويحافظوا عليه، إذ يقول القرآن: ﴿ووهبنا له لِسحق ويحقوبه﴾ وهما نبيّان كبيران واصل كلّ منهما السير على منهاج إيراهيم الله محطم الأصنام.

الموهبة الثّانية: ﴿وَجَعَلْنَا فِي دُرِيَتُهُ النّبُوةُ وَلِلكَتَابِ ﴾ ولم تكن النّبوة في إسحاق بن إبراهيم ويعقوب حفيده فحسب، بل استمر خط النّبوة في ذريّة إبراهيم ﷺ وأسرته حتى نبوّة خاتم الأنبياء محمّدﷺ متعاقبون من ذرية إبراهيم، نوّروا العالم بضياء التوحيد.

الموهبة الثّالثة: ﴿وآثيناه أجره في الدنيا﴾ فما هو هذا الأجر الذي لم يوجهه القرآن؟ لعله إشارة إلى أمور مختلفة مثل الاسم الحسن، ولسان الصدق والثناء بين جميع الأمم، لأنّ الأمم كلها تحترم إبراهيم الله على أنه نبي عظيم الشأن، ويفتخرون بـوجوده ويسمونه «شيخ الأنباء».

عهارة أرض مكّة كانت بدعائه، وجذب قلوب الناس جميعاً نحوه، لتتذكر ذكـريات التجلي والإيمان كل سنة في مناسك الحج، كل ذلك من هذا الأجر المشار اليه في القرآن.

الموهبة الرّابعة: هي ﴿ولِنّه في الآخرة لَمِن الصالحين﴾ وهكذا تشكّل هذه المواهب مجموعة كاملة من المفاخر.

ا. هناك بحث مفصل في هجرة إبراهيم عَنْهُ من بابل إلى الشام في ذيل الآية ٧١من سورة الأنبياء من التّفسير الأمثل، فلا بأس بمراجعته.

#### بحثان

### ١\_ أكبر الففرا

«الدخول في الصالحين» بالشكل الذي يستنتج من كثير من آيات القرآن هـو أوج الفخر، وقد بحظى به إنسان معين فيكون من نصيبه، ولذلك فإنّ كثيراً من الأنبياء كانوا يسألون الله أن يدخلهم في زمرة عباده الصالحين.

فيوسف الله فيقول: ﴿توفني مسلماً والحقني بالصالحين ﴾. \

وكذلك نبيّ الله سليان الله مع ما لديه من جاه وحشمة وجلالة، يطلب من الله ﴿أَدَّ فُلْنِي برحمتك في عبادك الصالحين﴾ "

وشعيب الله من الصالحين ﴾ . " المنظيم، حين وقع العقد على استئجار موسى قال له: ﴿ستجدني إِنْ هَا. الله من الصالحين ﴾ . "

وإبراهيم الله أيضاً يطلب لنفسه من الله أن يكون في زمرة الصالحين ﴿رَبُّ هِبُ لِي حَكُماً وَالْحَقْنِي بِالصالحين ﴾ . "

كما يطلب من الله أن يرزقه أبناءً صالحين فيقول: ﴿رَبُّ هِبِ لِي مِن الصالحين ﴾. °

كما نلاحظ في كثير من الآيات أنّ الله سبحانه حين يمدح أنبياءه العظام في كتابه، يصفهم بأنّهم «من عباده الصالحين».

ويستفاد من مجموع هذه الآيات \_بصورة جيدة \_أنَّ أسمى مراحل تكامل الإنسان هو أن يكون عبداً صالحاً.

ما معنى الصلاح؟! وبعبارة أجلى: ما معنى أن يكون الإنسان صالحاً؟!

معناه: أن يكون جديراً بالاعتقاد والإيمان، جديراً بالعمل، جــديراً بــالقول، جــديراً بالاخلاق!

أمّا ما يقابل الصالح فهو الفاسد، ونعرف أن «الفساد في الأرض» تعبير يشمل جميع أنواع الظلم والأعبال السيئة.

۲ النمل، ۸۹.

۱. یوسف، ۱۰۱.

٤. الشعراء، ٨٣

۲. القصص، ۲۷.

٥. الصافات، ١٠٠٠.

وفي القرآن الكريم يستعمل الصلاح \_أحياناً \_ في مقابل الفساد، ويستعمل \_أحياناً \_ في مقابل السيئة، وتعني «الذنب» وما لا يليق.

#### ٢\_ مواهب إبراهيم العظيمة

قال بعض المفسّرين: إنّ في الآية الآنفة لطيفة دقيقة... هي أنّ الله بدل جمسيع الأُمــور والأحوال التي تؤدّي بإبراهيم إلى الاستياء، إلى الضدّ.

فعبدة الأوثان في بابل أرادوا إحراقه بالنَّار، فتبدلت روضة وسلاماً.

وأرادوه أن يبق منفرداً معزولاً عن الناس، فوهب الله له أمّة عظيمة وجعل النّسبوة في ذراريه.

وكان بعض أقاربه ضالاً وعابداً للصنم كما هي الحال في «آزر» فأعطاه الله مكانه أبناءً مهتدين وهادين للآخرين.

ولم يكن لإبراهيم عليه في بداية حياته مال ولاجاه، فوهب له الله مالاً وجاهاً عظيماً. وكان إبراهيم عليه في بداية أمره مجهولاً لا يعرفه الناس حتى أن عبدة الأوثان في بابل حين أرادوا تعريفه ﴿قَالُولُسِمِعِنَا فَتَنَ يَذْكُوهُمْ يَقَالُ لَهُ لِبُولُهِيمِ﴾. \

لكن الله سبحانه رفع مقامه وأعلى صيته، حتى أنّه إذا ذكر قيل في حقّه «شيخ الأنبياء» أو «شيخ المرسلين» .

#### 8003

وَلُوطًاإِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَإِنَّكُمْ لَنَأْتُونَ ٱلْفَاحِسُةُ مَاسَبَقَكُم بِهَامِنَ أَوَلُوطًاإِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَإِنَّكُمْ لَنَأْتُونَ ٱلْفَاحِسُةُ مَاسَبَقَكُمْ بِهَامِنَ أَعْدَمِ الْمَعْدُنَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ أَحَدِمِنَ ٱلْعَلَمِينَ وَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فَا لَوْ الْمَنْ الْمَاكِيلَ وَتَأْتُونَ الْمَادِينَ الْمَاكُمُ الْمُنْ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ مَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ عَلِي ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ اللَّهِ إِن السَّمِ اللَّهُ وَمِ الْمُفْسِدِينَ اللَّهُ إِن الْمَالَةُ وَمِ الْمُفْسِدِينَ اللَّهُ إِن السَّكِيلَ الْمُفْرِينَ الْمُفْسِدِينَ اللَّهُ إِن الْمُعْرِفِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهُ الْمُعْرِفِعُ مِلَا الْمُفْرِيلَ الْمُعْرِفِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهِ إِلَى الْمُعْرِفِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ اللّهِ إِن كُنتُ مِن ٱلصَّدِ قِينَ اللّهُ قَالَ رَبِ ٱلصَّدِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ اللّهُ اللّهُ وَمِ اللّهُ الْمُعْلِيدُ قَالَ الْمُعْرِفِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ اللّهُ اللّهُ وَمِ الْمُعْرِفِي عَلَى الْفَوْمِ الْمُعْرِفِينَ السَّهُ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ اللّهُ الْمُعْرِفِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُ الْمُعْرِفِينَ اللْمُعْرِفِينَ الْمِعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْمِلِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْمِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِفِينَا الْمُعْرِفِينَ الْمُعْرِقِينَ الْم

# التفسير

### المنمرفون منسياً:

بعد بيان جانبٍ ممّا جرى لإبراهيم الله يتحدث القرآن عن قسم من قصّة حياة النّبي المعاصر لإبراهيم «لوط» فيقول: ﴿ولوطا إِذْ قَالَ لَقُومِه لِلْكُم لِتَأْتُونَ الفَاحِشَةُ مَا سَبِقْكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنْ العَالِمِينَ ﴾ أ.

«الفاحشة» كما بيّناها من قبل، مشتقّة من مادة «فَحَشَ» وهي في الأصل تعني كل فعل أو كلام سيء للغاية، والمراد بها هنا الانحراف الجنسي. (اللواط).

ويستفاد من جملة ﴿ما سبقكم بها من أحد من العالمين ﴾ بصورة جليّة أن هذا العمل السيء والخزي لم يسبق له \_على الأقل بشكل عام وجماعي \_أن يقع في أية أمة أو قوم كها وقع في قوم لوط.

ذكروا في أحوال قوم لوط أنّ واحداً من عوامل تلوثهم بهذا الذنب هو أنّهم كانوا قوماً بخلاء جدّاً، ولمّا كانت مدنهم على قارعة الطريق التي تمرّ بها قوافل الشام، فقد كانوا يظهرون هذا العمل «الانحراف» لبعض ضيوفهم أو العابرين لينفروهم وكى لا يضيفوهم، إلّا أنّهم

ا. يمكن أن تكون كلمة «لوطأ» عطفاً على كلمة (نوحاً) فتكون بمنزلة المفعول «الأرسلنا» ويمكن أن يكون مفعوالاً لفعل محذوف تقديره «واذكر لوطأ».

تعودوا على هذا العمل القبيح، وقويت فيهم رغبة اللواط، فسقطوا في الوحل المخزي شيئاً فشيئاً.

على كل حال، سينؤون بحمل ذنوبهم وذنوب من يعمل عملهم، دون أن يـنقص مـن ذنوب الآخرين شيء أبداً ﴿وليحملن لَلقالهم ولَلقالاً مع لَثالهم!﴾.

لائم كانوا مؤسسي هذه السنّة المشؤومة، ونحن نعرف أنّ من سنّ سنّة ما فهو شريك في عمل من يعمل بها أيضاً.

لوط الله هذا النبي العظيم، كشف أخيراً ما في نفسه وقال لقومه ﴿ اَلِنَّكُمُ لِتَأْتُونَ الرَّجَالِ ﴾ أفتر يدون أن تقطعوا النسل ﴿ وتقطعون السبيل ﴾ أ

ولا ترعوون عن الأعمال الخزية في مجالسكم العامة ﴿وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكُرُ﴾.

«النادي» مشتق من «النداء» وهو يعني المجلس العام، كما يأتي أحياناً بمعنى مكان التنزّه، لأنّ الأفراد هناك ينادي بعضهم بعضاً وترتفع أصواتهم.

والقرآن لم يبين هنا بتفصيل أية منكرات كانوا يأتونها في مجالسهم ونواديهم.. لكنها قطعاً كانت متناسبة مع عملهم السيء الخزي.. وكما ورد في بعض التواريخ، فانهم كانوا يتسابون بكلمات الفحش والإبتذال، أو يضرب أحدهم الأخر على ظهره. أو يلعبون القمار، وأو يعبثون كالاطفال وخاصة الترامي بالحجارة الصغيرة فيا بسينهم أو على العابرين، ويستعملون أنواع الآلات الموسيقية، ويكشفون عوراتهم في مجتمعهم ويغدون عراة... الخرفي في حديث عن النبي على كما تنقله «أم هاني» أنّه قال مفسراً لمعنى: ﴿وَتَأْتُونَ فِي ناديكم للهنكر له أنّهم «كانوا يخذفون من يمرّ بهم ويسخرون منه» أي يرمون من يمرّ بهم بالحجارة ويسخرون منه.

والآن فلنلاحظ ماذا كان جواب هؤلاء القوم الضالين المنحرفين، على كــلمات النّــبي لوطﷺ المنطقية.

١. يرى جماعة من المفترين وجوها واحتمالات أخرى لجملة ﴿ وتقطعون السبيل﴾ منها ما فسروه بقطع الطريق على الناس في سفرهم مع الالتفات إلى ماضيهم وتاريخهم المعروف، لأن القوافل تضطر أن تأخذ طريقاً غير مطروق من أجل أن تسلم من شرّ هؤلاء ولئلا تبتلي بهم، كما فسّره بعضهم بسرقة أموال المسافرين في القافلة ولكن التفسير الأوّل المشار إليه في المتن أنسب للآية كما يبدوا للنظر، لأنّ واحداً من أسرار تحريم اللواط وفلمنفته هو خطر قطع النسل كما صرحت به الرّوايات.

٢. سفينة البحار، ج ٢، ص ١٧٥. ٢ تفسير القرطبي، ذيل الآيات محل البحث.

يقول القرآن: ﴿فَمَاكَانَ حَوْلَ قُومُهُ إِلَّا أَنْ قَالُوا لَنَتَنَا بِعَدُلُ لِللهُ لِنْ كَنْتُ مِنْ الصادقين ﴾. أجل هكذا، كان جواب هؤلاء المفتونين فاقدي العقل والدراية إذ أجابوا به من منطلق السخرية والإستهزاء إزاء دعوة لوط عَيْلًا المنطقية والمعقولة.

كما يستفاد جبداً من هذا الجواب أنّ لوطاً يُخِدِ كان قد هدّدهم بعذاب الله ، بالإضافة إلى كلامه البيّن ذي الدليل الواضح في ما لو استمروا بهذا العمل القبيح ، إلّا أنّهم تركوا جميع مواعظه وتمسكوا بتهديده بالعذاب، فقالوا: ﴿السّتنا بعدله للله على سبيل الإستهزاء والسخرية!!... كما أشير إلى هذا الموضوع في سورة القمر الآية ٣٦ بقوله تعالى: ﴿ولقد لندرهم بطشتنا فتهاروا بالندر ﴾ .

ويستشف \_ ضمناً \_ من تعبير هؤلاء القوم أنّهم كانوا يريدن أن يستنتجوا من عـدم نزول العذاب على كذب لوط ﷺ، في حين أنّ رحمة الله هي التي تمهلهم وتعطيهم الفـرصة لمراجعة أنفسهم وإعادة النظر!

وهنا لم يكن للوط عليه بدّ إلّا أن يلتفت إلى الله بقلب حزين مهموم و ﴿قَالَ رَبُّ للصَّرَانِيَ على القوم المفسدين﴾.

القوم المنحرفين، المتادين في الأرض فساداً، والذين تركوا تقواهم وأخلاقهم الإنسانية وألقوا العفة والطهارة خلف ظهورهم، وسحقوا العدل الاجتاعي تحت أقدامهم، ومزجوا عبادة الأوثان بفسد الأخلاق والظلم، وهددوا نسل الإنسان بالفناء والزوال، فيا ربّ انصرني على هؤلاء القوم المفسدين.

#### بحث

#### بلاء الانمراف المنسي:

الانحراف الجنسي \_ سواءً كان في أوساط الرجال «اللواط» أم في أوساط النساء «المساحقة» \_ لهو من أسوأ الانحرافات الأخلاقية، ومصدر المفاسد الكثيرة في المجتمع.

وأساساً فإن طبيعة «كل من الرجل والمرأة» مخلوقة بشكل يمنح الهدوء والإنسباع الصحيح السالم في العلاقة الجنسية بين الرجل والمرأة «عن طريق الزواج المستروع» وأي نوع من الميول الجنسية في غير هذه الصورة هو انحراف عن طبع الإنسان الصحيح، وهو نوع من الأمراض النفسية الذي لو قُدر له أن يستمر لاشتد خطره يوماً بعد يوم، وتكون نتيجته

البرود الجنسي بالنسبة ما بين الرجل والمرأة، والإشباع غير الصحيح من «الجنس الماثل» أي «اللواط» أو «السحاق».

ولهذا النوع من العلائق غير المشروعة أثر مدمّر في جهاز البدن، بل حتى في سلسلة الأعصاب والروح، إذ يسقط الرجل من رجولته والمرأة من أنوثتها! بحيث إنّ أمثال هؤلاء الرجال والنساء المنحرفين جنسياً يبتلون بضعف جنسي شديد، ولا يستطيعون أن يكونوا آباءً وأمهاتٍ صالحين لأبنائهم في المستقبل، ورتبا كانوا غير قادرين حتى على الإنجاب بصورة كلية «بسبب هذا الانحراف».

إنّ المنحرفين جنسياً يغدون بالتدريج منزوين منعزلين عن المجتمع، ويحسون بالغربة في مجتمعهم وفي أنفسهم أيضاً، كما يبتلون بنفصام الشخصية، وإذا لم يهتموا بإصلاح أنفسهم، فن الممكن أن يبتلوا بأمراض جسمية ونفسية مختلفة.

ولهذا السبب \_والأسباب أخلاقية واجتاعية أخرى \_حرّم الإسلام الانحراف الجنسي تحريماً شديداً بأي شكل كان وفي أية صورة، كما قرر للذي يقوم بهذا العمل عقاباً صارماً يبلغ أحياناً إلى درجة الإعدام والقتل!

والموضوع المهم هو أنّ الانفلات الأخلاقي والتميّع الجنسي والابــتذال للــعالم المــتمدن والحضارة المادية قد جرّت كثيراً من الفتيان والفتيات إلى الانحراف الكبير.

في البداية يرغبون الفتيان في أن يلبسوا ثياب النساء وأن يظهروا بمظهر خاص، ويدعون النساء أن يلبسن ثياب الرجال، وتبدأ من هنا قضية الانحراف الجنسي حتى تصل إلى أقبح الأعمال الوقحة في هذا الجمال، وتأخذ شكلاً قانونياً بحيث يعدون هذا الأمر عادياً لا يستحق أي نوع من العقاب أو التبعة، ولا يسع القلم إلا أن يستحي ويخجل من وصف ذلك .

#### र ए

وَلَمَّا جَاءَتُ رُسُلُنَا إِبْرَهِي مَ بِالْبُشْرَىٰ قَالُوَ إِنَّا مُهَلِكُوَ الْهَلِهَ فَا وَالْقَرْبَةُ وَ إِنَّا هَلَهَا حَانُواْ ظَلِمِينَ ﴿ قَالَ إِنَ فِيهَا لُوطاً قَالُواْ نَحَنُ أَعَلَرُبِمِنَ فِيمَّا لَنُنَجِينَهُ، وَاهْلَهُ وَإِلَّا اَمْرَأَتَهُ، كَانَتْ مِنَ الْفَيْرِينَ ﴿ وَلَمَا آنَ جَاءَتَ وُسُلُنَا لُوطاً سِنَ عَبِيمٌ وَضَافَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُواْ لَا تَعَفَّ وَلَا تَعْزَنَّ إِنَّا مُنَجُوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا أَمْرَأَتِكَ كَانَتْ مِنَ الْفَيْرِينَ ﴿ قَالُواللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الْمُنافِقِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُنافِقِينَ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ

# التفسير

## وهذه هي عاقبة المنمرفين:

لقد أستجيب دعاءُ لوط أخيراً، وصدر الأمر من الله تعالى بالعقاب الصارم والشديد لهؤلاء القوم المنحرفين والمفسدين، فمرّ الملائكة المأمورون بعذاب قوم لوط بالأرض التي فيها إبراهيم الله لأداء رسالة أخرى قبل أن ينزلوا العقاب بقوم لوط، وهذه الرسالة التي سبقت العذاب، هي بشارتهم لإبراهيم الإبراهيم اللهيم الإبراهيم اللهيم اللهيم

والآيات المتقدمة تذكر أوّلاً قصّة مرورهم بإبراهيم ﴿ فتقول: ﴿ ولما جماءت رسلنا لِبراهيم بالبشرى قالوا لِنا مهلكوا أهل هذه القرية إن أهلها كانوا ظالمين ﴾.

والتعبير بـ «هذه القرية» يدل على أن مُدن قوم لوط كانت قريبة من أرض إبراهيم على والتعبير بالظالمين هو لأجل كونهم يظلمون أنفسهم باتخاذهم سبيل الشرك والفساد

الأخلاقي وعدم العفة، وظلمهم الآخرين حتى شمل العابرين والقوافل التي كانت تمرّ على طريقهم.

> فلم اسمع «إبراهيم» هذا النبأ حزن على لوط النّبي العظيم و ﴿قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطاً ﴾. فما عسى أن تكون عاقبته؟!

إلّا أنّهم أجابوه على الفور، ﴿قَالُولَ نَعَنَ لَعَلَم بَهِنَ قَيْها ﴾ فلا تحزن عليه، لأنّنا لا نحرق «الأحضر واليابس» معاً، وخطتنا دقيقة ومحسوبة تماماً... ثمّ أضافوا ﴿نستجينه وأهله إلّا لمرأته كانت من الفابرين ﴾.

ويستفاد من هذه الآية جيداً أنّ أسرة واحدة فقط في جميع تلك المدن والقرى كانت مؤمنة وغير مدنّسة، وقد نجاها الله في ذلك الحين أيضاً... كما نقراً مثل ذلك في الآية ٣٦ من سورة الذاريات: ﴿فها وجدنا فيها غيربيت من العسلمين ﴾ ومع ذلك فإنّ امرأة لوط كانت خارجة عن جماعة المؤمنين، فشملها العذاب.

والتعبير بـ «الغابرين» جمع «غابر» ومعناه المتخلف عن جماعته الماضين في الطريق، فالمرأة التي كانت في عائلة النبوّة لا ينبغي لها أن تنفصل عن المؤمنين والمسلمين... غير أنّ الكفر والشرك وعبادة الأوثان ـكل ذلك ـدعاها إلى الانفصال!

ويتضح من هنا أنّ انحرافها كان من جهة العقيدة، ولا يبعد أن يكون هـذا الانحـراف متأثراً بسبب محيطها... وكانت في بداية الأمر مؤمنة موحدة، وبهذا فلن يرد أي إشكال على لوطين في أنّه لم تزوّج بمثل هذه المرأة؟!

وإذا كان جماعة من المؤمنين الآخرين قد آمنوا بلوط، فمن المؤكّد أنّهم كانوا قد هاجروا عن تلك الأرض المدنّسة قبل هذا الحادث، ما عدا لوطاً وأهله، فإنّه كان عليه أن يبق إلى آخر ساعة هناك، لاحتال تأثير تبليغه وإنذاره.

سؤال: هنا ينقدح هذا السؤال: ترى هل كان «إيراهيم» يحتمل أنّ عذاب الله سيشمل لوطاً، فأظهر تأثره أمام الملائكة، غير أنّهم طمأنوه بنجاة لوط؟!

الجواب: والجواب الواضح على هذا السؤال، وهو أنّ إبراهيم كان يعرف الحقيقة، وإنّما سأل ليطمئن قلبه، نظير هذا السؤال ما كان من هذا النّبي العظيم في شأن المعاد وإحساء الموتى، إذ جسد له الله ذلك في إحياء أربعة من الطير «ليطمئن قلبه».

إِلَّا أَنَّ المُفسِّر الكبير العلَّامة الطباطباني يعتقد أنَّ المراد من سؤال إبراهيم هو أنَّ وجود

«لوط» بين هؤلاء القوم سيكون دليلاً على رفع العذاب عنهم... ويستعين بالآيات ٧٤-٧٦ من سورة هود على هذا المقصد، لأنّ هذه الآيات تبيّن: أنّه يَجْ كان يريد بقوله: ﴿إِنْ فيها لوطاً ﴾ أن يصرف العذاب بأن فيها لوطاً وإهلاك أهلها يشمله، فأجابوه بأنّهم لا يخنى عليهم ذلك بل معه غيره بمن لا يشملهم العذاب وهم أهله إلّا امرأته. الله عنه عنيره بمن لا يشملهم العذاب وهم أهله إلّا امرأته. الله عنه عنيره بمن لا يشملهم العذاب وهم أهله إلّا امرأته. الله عنه عنيره بمن لا يشملهم العذاب وهم أهله إلّا امرأته. الله عنه عنيره بمن لا يشملهم العذاب وهم أهله إلّا امرأته الله المرأته المنابعة المناب المنابعة المن

لكننا نعتقد أنّ هذا الجواب من الملائكة \_ في صدد نجاة لوط وأهله \_ يدلّ بوضوح أنّ الكلام في هذه الآيات هو على لوط فحــب، ولكن آيات سورة هود تتحدث عن موضوع منفصل، وكما قلنا آنفاً فإنّ إيراهيم كان ليطمئن قلبه أكثر «فلاحظوا بدقة».

انتهى كلام الملائكة مع إبراهيم هنا، وتوجهوا إلى ديار لوطيني وقومه، يقول القرآن في هذا الشأن: ﴿ولها أن جاءت رسلنا لوطا سي. بهم وضاق بهم ذرعا﴾

وكان كلّ استيانه وعدم ارتياحه بسبب أنّه لم يعرفهم... فقد جاؤوا إليه بهيئة فتيان ذي وجوه مليحة، ومجيء أمثال هؤلاء الضيوف في مثل هذا المحيط الملوّث، ربّما كان يجرّ على لوط الوبال، وأن يذهب ماء وجهه أمامهم، لذلك فكر مليّاً: ما عسى أن يكون ردّ فعل هؤلاء القوم الضالين الوقحين الذين لاحياء لهم قبال هؤلاء الضيوف؟!

«سيء» مشتقة من «ساء» ومعناه سوء الحال، و«الذرع» معناه «القلب» «الخلق»، فعلى هذا يكون معنى ﴿ فَمَاقَ بِهِم دُرِعا ﴾ أي ضاق قلبه وانزعج.

وقال بعض المفسّرين: إنّ هذه الكلمة في الأصل تعني «الفاصلة بين أطراف البعير أثناء السير» وحيث إنّهم إذا وضعوا على البعير حملاً ثقيلاً قصّر خطاه وضيّق الفاصلة، عبروا بجملة «ضاق ذرعاً» كناية عن الحادثة الثقيلة «الصعبة» التي لا تطاق!

إلا أنّ الضيوف حين أدركوا عدم إرتياحه كشفوا عن «هويّتهم» وعرفوا أنفسهم ورفعوا عنه الحزن: ﴿وقالوا لا تخف ولا تحزن إنّا منجّوك وأهلك إلّا لمرأتك كانت من الغابرين ﴾.

ويستفاد بالطبع من الآيات التي في سورة هود أنّ أولئك القوم الأراذل، حين عسرفوا بوجود الضيوف عند لوط يَجُهُ أسرعوا إليه، وكان في نيّتهم أن يعتدوا عليهم، وحيث إنّ لوطاً كان لا يزال غير عارف بحقيقة الملائكة فقد كان متأثراً جدّاً، وكان تارة ينصحهم وأخرى يهدد هم ومرّة يقول لهم: ﴿ وَلِيس منكم رجل رهيد ﴾ " فيحرك ضمائرهم وتارة يقترح

عليهم الزواج من بناته، وأراد أن يمنعهم من الوصول إلى أضيافه، لكن هؤلاء المنحرفين الذين لاحياء لهم لم يقتنعوا بأي شيء ولم يفكروا إلّا بهدفهم المخزي.

ولكن رسل الله عرفوا أنفسهم للوط ﷺ، وأعموا أبصار هـؤلاء القـوم الذيـن أرادوا الهجوم على الملائكة واثلجوا قلب ذلك النّبي العظيم ﷺ ا

وما ينبغي الإلتفات إليه أنّ رسُل الله قالوا للوط: ﴿لا تَعْفُ ولا تَعَزَىٰ﴾ فما الفرق بين كلمتي «الخوف» و«الحزن»؟

ورد في تفسير الميزان أنّ الخوف يقع على الحوادث غير المستساغة احتمالاً. أمّا الحزن فيقع في الموارد القطعية.

وقال بعضهم: الخوف يطلق على الحوادث المستقبلية، أمَّا الحزن فعلى ما مضي!

كما يرد هذا الاحتمال وهو أن الخوف في المسائل الخطرة، أمّا الحــزن فــهو في المســئل الموجعة، وإن لم يكن فيها أي خطر!..

سؤال: وهنا ينقدح هذا السؤال، وهو أنّه طبقاً لآيات سورة هود فإنّ لوط وخوفه لم يكن على نفسه، بل كان يخشى أن يضايقوا «ضيفه» أ غير أنّ جواب الملائكة يتعلق بنجاة لوط وأهله، وهذان الأمران غير منسجمين.

الجواب: والجواب على هذا السؤال يستفاد إجمالاً من الآية ٨١ من سوره هود، لأنّ القوم المنحرفين حين مدّوا أيديهم إلى الضيوف قال الملائكة: ﴿يالوط لِنّا رسل ربّك لن يصلوا الليك أي مسألتنا سهلة... ولن يصل إليك سوء وأذى منهم أيضاً، فعلى هذا كان الملائكة يرون النجاة بالنسبة لهم من المسلّم بها، وإنّا ركزوا على البشارة للوط وأهله فحسب.

وبعد هذا، ولكي تتضح خطة عملهم في شأن عاقبة هؤلاء القوم المنحرفين أكثر، أضافوا: ﴿إِنَا مِنْزَلُونَ عَلَى أَهِلَ هَذَهِ القرية رَجِزًا مِنَ السماء بِمَا كَانُوا يَغْسَقُونَ﴾.

والمراد بالقرية هي «سدوم» وما جاورها من القرى والمدن التي كان يسكنها قوم لوط، وقد أوصل بعضهم عدد هؤلاء إلى سبعهائة ألف نفر ".

والمراد من «الرجز» هنا هو العذاب، ومعناه الأصلي الإضطراب، ثمّ عبروا عن كل شيء

١. ذكرنا تفصيل هذا الحادث في ذيل الآيات ٧٧ ـ ٨١ من سورة هود فلا بأس بمراجعتها.

 <sup>«</sup>الضيف» يطلق على المفرد والجمع، وجمعه: ضيوف وأضياف. (المصحح).

٣. تفسير روحالبيان، ج ٦، ص ٤٦٧.

يوجب الإضطراب بالرجز، ولذلك استعمل العرب كلمة الرجز في كثير من المعاني كالبلايا الشديدة، والطاعون أو البرد، والأصنام، ووساوس الشيطان، والعذاب الإلهي.. الخ.

وجملة ﴿بِمَا كَانُولِ بِمَعْسَقُونَ﴾ هي سبب عقابهم الشديد، لأنّهم لم يطيعوا الله، والتعبير بالفعل المضارع «يفسقون» دليل على استمرارهم ودوامهم على العمل القبيح!.

وهذا التعبير يبين هذه الحقيقة، وهي لو أن أولئك لم يستمروا على الذنب، وكانوا يتوبون ويعودون إلى طريق الحق والتقوى، لم يبتلوا بمثل هذا العذاب وكانت ذنـوبهم الماضية مغفورة.

وهنا لم يذكر القرآن كيفية العذاب الأليم، سوى أنّه قال: ﴿ولقد تركنا منها آية بينة لقوم يعقلون﴾.

إِلَّا أَنَّ فِي سورة هود الآية ٨٢ منها، وكذلك سورة الأعراف الآية ٨٤ منها، تفصيلاً في بيان العذاب، وهو أنّه أصابت قراهم في البداية زلزلة شديدة فجعلت عاليها سافلها، ثمّ أمطرت عليها حجارة من المهاء بحيث توارت بيوتهم وقراهم وأجسادهم تحتها!.

والتعبير بـ «الآية البينة» أي العلامة الواضحة، هو إشارة إلى الآثار الباقية من مدينة «سدوم» التي كانت في طريق قوافل أهل الحجاز طبقاً «لآيات القرآن»... وكانت باقية حتى ظهور النبي تَبَيِّلُالًا. كما نقرأ في الآية ٧٦ من سورة الحجر ﴿ وَلِنّها لبسبيل مقيم ﴾، وكما نقرأ في سورة الصافات الآيتين ١٣٧ و ١٣٨؛ ﴿ وَلِنْكُم لتحرون عليهم حصبعين \* وبالليل أفلا تعقلون ﴾.

#### ಬಂಡ

# التفسير

#### تنوع العذاب للظالمين:

بعد بيان قصّة لوط وقومه يقع الكلام عن أقوام آخرين أمثال قوم شعيب وعاد وتمود، وقارون وفرعون، وقد أشير في هذه الآيات \_ محل البحث \_ إلى كلِّ منهم إشارة مــوجزة «مكثفة» للإستنتاج والعبرة!

في البداية تقول الآية: ﴿ولِلى مدين لَخاهم شعيباً ﴾ `.

والتعبير بكلمة «أخاهم» كما قلنا مراراً، هو إشارة إلى منتهى محبّة هـؤلاء الأنـبياء إلى

١. هذه الجملة معطوفة على جملة ﴿ ولقد أرسلنا نوحاً ﴾.

أتمهم، وإلى عدم طلبهم السلطة، وبالطبع فإنّ هؤلاء الأنبياء كانت لهم علاقة قرابة بقومهم أيضاً.

و «مدين» مدينة واقعة جنوب غربي الأردن، وتدعى اليوم بـ «معان» وهي في شرق خليج العقبة، وكان شعيب ﷺ وقومه يقطنون فيها ﴿

وشعيب كسائر أنبياء الله العظام، بدأ بالدعوة إلى الاعتقاد بالمبدأ والمعاد، وهما أساس كل دين وطريقة ﴿ فقال يا قوم لعبدوا الله ولرجوا اليوم الآخر﴾.

فالإيمان بالمبدأ يكون سبباً لإحساس الإنسان بأن الله يراقبه مراقبة دقيقة بشكل دائم ويسجّل أعهاله؛ والإيمان بالمعاد يذكّر الإنسان بمحكمة عظيمة يحاسب فيها عن كل شيء وكل عمل مهها كان تافها ... ومن المسلّم أنّ الإعتقاد بهذين الأصلين له أثره البالغ على تربية الإنسان وإصلاحه!.

والمبدأ الثّالث هو بمثابة خطّة عمل جامعة، تحمل بين طياتها جميع الخطط الاجتاعية، إذ قال: ﴿ ولا تعثوا في الأرض مفسدين﴾ .

وللفساد مفهوم واسع يشمل كل نقص انحراف، وتدمير، وظلم. الخ.. ويقابله الصلاح والإصلاح، ومفهومهما يشمل جميع الخطط البنّاءة!.

أمّا كلّمة «تعثوا» فهي من مادة «عثى» ومعناه إحداث الفساد أو الإفساد، غاية ما في الأمر أن هذا التعبير كثيراً ما يستعمل في الموارد التي تكون فيها «مفاسداً خلاقية»، فعلى هذا يكون ذكر كلمة «مفسدين» بعدها تأكيداً على هذا المفهوم.

إِلَّا أَنَّ تلك الجماعة بدلاً من أن تصغي لمواعظه ونصائحه بآذان القلوب، خالفته ولم تصغ إليه «فكذبوه».

وكان هذا التكذيب سبباً في أن تصيبهم زلزلة شديدة ﴿ فَأَحَدْتُهُمُ الرَّجَفَةُ فَأَصِيحُوا فَيَ دارهم جالمين﴾ أي مكبوبين على وجوههم ميتين.

و «الجاثم» مشتق من «جثم» على زنة «سهم» ومعناه الجلوس على الركبة والتوقف في مكانٍ ما... ولا يبعد أن يكونوا نائمين عند وقوع هذه الزلزلة الشديدة.. فهذا التعبير إشارة

١.ورد الكلام على مدين في ذيل الآية ٢٣ من سورة القصص.

إلى أنّهم عند وقوع هذه الحادثة نهضوا وجنوا على الركب، إلّا أنّ الحادثة لم تمهلهم حيث انهارت الجدران عليهم ونزلت عليهم الصاعقة التي تزامنت معها فماتوا".

أمّا الآية التي بعده فتتحدث عن «عاد» و«ثمود» قومي (هود وصالح)، دون أن تذكر ما قاله نبيّاهما لهما، وما ردّ عليهما قومهما المعاندون، لأنّهما مذكوران في آيمات عمديدة مسن القرآن، وهما أي قوم هود وقوم صالح معروفان، فلذلك، تقول الآية: ﴿وعادا وثعوذ﴾ أ.

ثمّ تضيف الآية ﴿وقد تبيّن لكم من مساكنهم﴾ المتهدمة والتي هي على طريقكم في منطقة الحجر واليمن.

فأنتم في كل سنة تمرون في أسفاركم للتجارة بأرض «الحجر» التي تقع شمال جــزيرة العرب، وبالأحقاف التي تقع قريباً من اليمن وجنوبها، وترون آثــار المســـاكــن المــــتهدمة وبقاياها من عاد وثمود، فعلام لا تعتبرون؟!

ثم تشير الآية إلى السبب الأصلي لشقائهم وسوء حظهم، إذ تقول: ﴿وزيَّن لهم الشيطان لَعمالهم فصدّهم عن السبيل﴾.

وكانت فطرتهم على فطرة الله وتقواه، ولم يأل الأنبياء جهداً في هدايتهم، وبذلوا قدراً كافياً من النصح والإرشاد لهم، لكنّهم حادوا ﴿وكانوا هستبصرين﴾.

قال بعض المفسّرين: إنّ جملة ﴿وكانوا هستبصرين﴾ تعني أنّهم كانوا ذوي أعين بصيرة، وعقل كافي.

وقال بعضهم: إنَّها تعني أنَّهم كانوا على الفطرة السليمة.

كما قال آخرون: إنَّها تعني هداية الأنبياء لهم.

ولا يمنع اجتاع جميع هذه المعاني في الآية الكرعة، فهي إشارة إلى أنّهم لم يكونوا جاهلين قاصرين، بل كانوا يعرفون الحق جيداً من قبل، وكانت ضائرهم حية ولديهم العقل الكافي، وأتم الأنبياء عليهم الحجّة البالغة، ولكن... مع كل ما تقدم... من نداء العقل والضمير، ودعوة الأنبياء، فقد انحرفوا عن السبيل ووسوس لهم الشيطان، ويوماً بعد يوم يرون

١. بيان هذه الحادثة المؤلمة فصلناه في تفسير سورة هود ذيل الآيات ٨٤ – ٩٥ في شرح قبصة «شبعيب وقومه».

٣. ﴿ وعاداً وثموداً ﴾ مفعولان لفعل مقدر وهو «أهلكنا» وهو يستفاد من الآية السابقة. وقال بعضهم: فعلهما المحذوف تقديره «اذكر».

أعهالهم القبيحة حسنةً، وبلغوا مرحلة لا سبيل لهم إلى الرجوع منها، فأحرق قانون الخلق والإيجاد هذه العيدان اليابسة.. وهي جديرة بذلك!

والآية الأخرى تذكر أسماء ثلاثة من الجبابرة الذين كان كل واحد منهم بارزاً للقدرة الشيطانية، فتقول: ﴿وقارون وفرمون وهاهان﴾ (

فقارون كان مظهر الثروة المقرونة بالغرور وعبادة «الذات» والأنانية والغفلة.

وفرعون كان مظهر القدرة الاستكبارية المقرونة بالشيطنة.

وأمّا هامان، فهو مثل لمن يعين الظالمين المستكبرين!

ثمّ يضيف القرآن ﴿ولقد جاءهم هـوسى بـالبينات ﴾ والدلائل ﴿فاستكبرا في الأرض ﴾ فاعتمد قارون على جيشها وعلى فاعتمد قرعون وهامان على جيشها وعلى القدرة العسكرية، وعلى قوة إعلامهم و تضليلهم لطبقات الناس المغفّلين الجهلة.

لكن.. برغم كل ذلك لم يفلحوا ﴿وهاكانواسابقين﴾.

فأمر الله الأرض التي هي مهد الاطمئنان والدعة بابتلاع قارون.

وأمر الماء الذي هو مصدر الحياة بابتلاع فرعون وهامان.

وعباً جنود الساوات والأرض لإهلاكهم جميعاً، بل ما كان مصدر حياتهم أمر الله أن يكون هو نفسه سبباً لفنائهم .

كلمة «سابقين» تعني من يتقدم ويكون أمام الآخرين، فهفهوم قوله تعالى: ﴿وهاكانوا سابقين﴾ أي إنّهم لم يستطيعوا أن يهربوا من سلطان الله برغم ماكان عندهم من إمكانات، بل أهلكهم الله في اللحظة التي أراد، وأرسلهم إلى ديار الفناء والذلة والخزي.

كما يذكر في الآية التي بعدها ﴿فَكُلَّا أَخَذُنَا بِغَنْهِ ﴾.

وحيث إنّ القرآن ذكر «الطوائف الأربع» في الآيتين المتقدمتين، ولم يبيّن عذابهم، وهم: 1\_ قوم هود «عاد».

۲ و ثمود «قوم صالح».

**٣ـ** قارون.

هذه الكلمات الثلاث مفاعيل للفعل المقدر «أهلكنا» أو كما قال البعض: هي مفاعيل لفعل تقديره «أذكر»!
 شرح قصّة حياة قارون في الآيات السبع ٧٦ ـ ٨٢ سورة القصص، وهلاك فرعون وجماعته في تنفسير سورة القصص، كما ورد في سورة الأعراف أيضاً.

**٤**فرعون وهامان.

فإنه يذكر في هذه الآية بحسب الترتيب أنواع عذابهم. فيقول: ﴿ فعنهم هن أرسلنا عليه حاصبه.

و «الحاصب» معناه الاعصار الذي يحمل حصى كنثيرة معه، و «الحصباء» «الحصى الصغيرة».

والمقصود بـ «منهم» هنا هم «عاد» قـوم هـود، وحسب مـا جـاء في بـعض السـور كالذاريات والحاقة والقمر،أصابهم اعصار شديد مهلك خلال ثـانية أيّـام وسسع ليـالٍ فدمرهم تدميراً.

يقول القرآن: ﴿ سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أبّام حسوماً فترى القوم فيها صرعى كأنّهم أعجاز نخل خاوية \* فهل ترى لهم من باقيام الحاقة ٧ و ٨.

﴿ ومنهم من أخدته الصيحة وقلنا: إنّ الصيحة الساوية التي هي نتيجة الصاعقة التي تقترن مع الزلزلة في زمان الوقوع، وهذا هو العذاب الذي عذب الله به غود «قوم هود» كما عذب آخرين... ويقول القرآن في الآية ٦٧ من سورة هود في شأن نمود ﴿ وَأَحَدُ الذَّينَ ظَلَمُوا الصيحة فأصبحوا في ديارهم جائمين.

﴿ ومنهم من خسفنا به الأرض . وهذا هو عقاب قارون الثري المغرور المستكبر من بني إسرائيل، وقد أشير إليه في الآية ٨١ من سورة القصص.

﴿ ومنهم من لفرقن ونعرف أنّ هذا الكلام إشارة إلى عقاب فرعون وهامان وجنودهما، وقد ذكرت هذه القصّة في سور متعددة من القرآن الكريم.

وعلى كل حال، فمع الإلتفات لهذا البيان فإن أنواع العذاب الأربعة ذكرت هنا للطوائف الأربع المذكورين في الآيتين المتقدمتين. حيث أشارتا إلى ضلالهم وانحرافهم وذنوبهم دون أن تذكرا عقابهم.

ولكن من البعيد أن تشمل هذه الأنواع الأربعة من العذاب الواردة في هذه الآية أقواماً آخرين، كما يقول بعض المفسّرين. «كالغرق لقوم نوح، وإمطار الحجارة والحصباء على قوم لوط» لأنّ عقابهم مذكور هناك وفي موارد ذكرهم ولاحاجة للتكرار هنا، وأمّا عقاب الفئات الاربع فلم يذكر في هذه السلسلة من الآيات، ولذا بيّنه الله سبحانه في الآيستين الأخبرتين.

ويبين في ختام الآية التأكيد على هذه الحقيقة، وهي أنّ ما أصابهم هو بسبب أعماهم، وهم زرعوا فحصدوا ﴿وماكان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾.

أجل، إنَّ عقاب هذه الدنيا والآخرة هو تجسيد أعالهم، حيث ينغلقون جمسيع طسرق الإصلاح في وجوههم. فالله أكثر عدلاً وأسمى من أن يظلم الإنسان أدنى ظلم!

وهذه الآية \_كسائر كثير من آيات القرآن \_ تثبت أصل الحرية في الإرادة والاختيار عند الإنسان، وتقرر أن التصميم في كل مكان يصدر من الإنسان نفسه، وقد خلقه الله حرّاً ويريده حرّاً.. فعلى هذا يبطل اعتقاد أتباع مذهب «الجبر» الذين لهم وجود بين المسلمين \_مع الأسف \_بهذا المنطق القوي للقرآن الكريم.

१७७३

مَثَلُ الَّذِينَ الْخَفَرُوا مِن دُونِ اللهِ أَوْلِينَ آخَكُمُ لِ الْعَنجَ بُونِ الْخَذَةُ لَا الْعَنجَ الْوَالِينَ الْعَنجَ الْوَالِينَ الْعَنجَ الْوَالِينَ الْعَنجَ الْوَالِينَ الْعَنجَ الْوَالْعَلَمُونَ اللهُ إِنَّا الْعَنجَ الْوَالْعَلَمُونَ اللهُ الْعَنفِرُ الْعَنفِرُ الْعَنفِرُ الْعَنفِرُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَنفُونِ اللهُ الل

#### . التفسير

#### ىعامة واهية كبيت العنكبوت:

بيّنت الآيات السابقة ما آل إليه المشركون والمفسدون الظلمة والأنانيون من مصير وخيم وعاقبة سوداء وعذاب أليم ... وبهذه المناسبة، فني الآيات التي بين أيدينا، يبيّن القرآن الكريم مثالاً بليغاً ومؤثراً يعبدون غير الله ويتخذون من دونه أولياء! وكلها أمعنا النظر في هذا المثال وفكرنا فيه مليّاً انقدحت في أذهاننا منه لطائف دقيقة، يقول تعالى: ﴿مثل الذين التخذوا من دون الله أوليا، كمثل العنكبوس لتخذب بيتا وإنّ أوهن البيوس لبيس العنكبوس لوكانوا يعلمون .

كم هو بديع هذا المثال وطريف، وكم هو بليغ ودقيق هذا التشبيه!.

تأمّلوا بدقّة... إنّ كل حيوان \_وكل حشرة \_له بيت أو وكر وما أشبه ذلك، لكن ليس في هذه البيوت بيت أوهن من بيت العنكبوت! فكل بيت \_ عادةً \_ يحتوي على سقف وباب وجدار، وهو يحفظ صاحبه من الحوادث، ويكون مكاناً أميناً لإيداع الأطعمة والأشياء الأخرى وحفظها... فبعض البيوت لا سقف لها إلّا أنّها على الأقل لها جدار، كها أنّ هناك بيوتاً لا جدار لها إلّا أنّ لها سقفاً.

لكن بيت العنكبوت المنسوج من خيوط دقيقة واهية، ليس له سقف ولا جدار ولا ساحة ولا باحة ولا باب، هذا من جانب... ومن جانب آخر فإن مواد بنائه واهية جداً وسرعان ما تتلاشى إزاء أية حادثة بسيطة، فهى لا تقدر على المقاومة.

فلو هبّ نسيم عليل لتمزق هذا النسيج.

ولو سقطت عليه قطرات المطر لتلاشي وتلف،

ولو لامسته شعلة خفيفة لاحرقته.

وحتى لو تراكم عليه الغبار لتركه اشلاء ممزقة معلقة.

فألهة هؤلاء الجماعة ومعبوداتهم «الكاذبة» كمثل هذا البيت لا تنفع ولا تضر ولا تحلّ مشكلة، ولا تكون ملجأ لأحد في المحنة والشدّة!.

صحيح... إنّ هذا البيت للعنكبوت -مع ما لها من أرجل طويلة -هو محل استراحتها، وشركٌ لاصطياد الحشرات والحصول على الغذاء إلّا أنّ هذا البيت - بالقياس إلى البيوت الأخرى للحيوانات والحشرات - في منتهى الوهن والإنهيار!.

أَ فَن يُعتمدُ عَلَى غَيْرِ اللهِ وَيَتَخَذُ مِن دُونَهِ وَلَيّاً، فقد اعتمدُ عَلَى بِيتَ الْعَنْكُبُوتِ!!.

والذين اختاروا سوى الله، اعتمدوا على بيوت العناكب، كعرش فعرعون وتعاجه، والأموال المتراكمة عند قارون، وقصور الملوك وخزائنهم، جميع هذه الأمورالمذكورة كمثل بيت العنكبوت!

فهي لا تدوم، ولا يمكن الاعتهاد عليها، ولا أساس لها حتى تكون راسخة أمام طوفان الحوادث.

والتاريخ يدل على أنَّه لا يمكن الاعتماد على أيّ من هذه الأمور حقًّا.

أمَّا الذين اعتمدوا على الله و توكلوا عليه، فقد اعتمدوا على سدَّ حصين منيع.

والجدير بالذكر، أنّ بيت العنكبوت ونسيج خيوطه المضروب به المثل، هو نفسه مــن عجائب الخلق، والتدقيق فيه يعرف الإنسان على عظمة الخالق أكثر.

فخيوط العنكبوت «مصنوعة» ومنسوجة من مائع لزج، هذا المائع مستقر في حفر دقيقة وصغيرة كرأس الإبرة تحت بطن العنكبوت، ولهذا المائع خصوصية أو تركيب خاص هو أنّه متى ما لامس الهواء جهد و تصلّب.

والعنكبوت تخرج هذا المائع بواسطة آليات خاصة وتصنع خيوطها منه.

يقال: إنّ كلّ عنكبوت يمكن لها أن تصنع من هذا المائع القليل جدّاً ما مقداره خمسائة متر من خيطها المفتول!

وقال بعضهم: إنّ الوهن في هذه الخيوط منشؤه دقّتها القصوى، ولولا هذه الدقّة فإنّها أقوى من الفولاذ «لو قدر أن تفتل بحجم الخيط الفولاذي».

العجيب أنّ هذه الخيط تنسج أحياناً من أربع جدائل كل جديلة هي أيضاً منسوجة أو مصنوعة من ألف جديلة! وكل جديلة تخرج من ثقب صغير جداً في بدن العنكبوت، ففكرواالآن في هذه الخيوط التي تتكون منها هذه الجديلة كم هي ناعمة ودقيقة وظريفة؟! وإضافة إلى العجائب الكامنة في بناء بيت العنكبوت ونسجه، فإنّ شكل بنائه وهندسته طريف أيضاً، فلو دققنا النظر في بيوت العنكبوت لرأينا منظراً طريفاً مثل الشمس وأشعتها مستقرة على قواعد هذا «البناء النسيجي»، وبالطبع فإنّ هذا البيت مناسب للعنكبوت وكافي، ولكنّه في الجموع لا يمكن تصور بيت أوهن منه، وهكذا بالنسبة إلى آلهة الضالين ومعبوديهم، إذ تركوا عبادة الله والتجأوا إلى الأصنام والأحجار والأوثان!!.

ومع الإلتفات إلى أن العناكب ليست نوعاً واحداً، بل \_كما يدعي بعض العلماء \_عرف منها حتى الآن عشرون ألف نوع، وكل نوع له خصوصياته التي تبين عظمة الخالق وقدرته في خلق هذا الموجود الصغير بوضوح وجلاء.

التعبير بـ «الاولياء» جمع ولي مكان التعبير بالأصنام، ربّما كان إشارة ضمنية إلى هــذه اللطيفة، وهي أنّه ليس الحكم مختصاً بالأصنام والآلهة المزعومة، بل حتى الأئمــة والقــادة الأرضيين مشمولون بهذا الحكم أيضاً.

وجملة (لوكانوا يسلمون) تتعلق بالأصنام والمعبودين من دون الله ولا ترتبط بوهن بيت العنكبوت... لأنّ وهن بيت العنكبوت معلوم عند الجميع، فعلى هذا يكون مفهوم الجملة كالتالي: لو كانوا يعلمون وهن المعبودين من دون الله وما ركنوا إليه من دون واختاروه، لعلموا أنّهم في الوهن والضعف كها هي الحال في بيت العنكبوت من الوهن!

أمّا الآية التالية ففيها تهديد لهؤلاء المشركين الغفلة الجهلة. إذ تقول: ﴿إِن الله يعلم ما يدعون من دونه من شي ٤٠ ولا يخنى على الله شركهم الظاهر ولا شركهم الخني ﴿وهوالعزيز الحكيم﴾ على الإطلاق!

وإذا أمهلهم، فليس بسبب العجز والضعف، أو عدم العلم، أو أن قدرته محدودة، بل كل

ذلك من حكمته التي توجب أن يمنحوا الفرصة الكافية لتتم الحجة البالغة لله عليهم، فيهتدي من هو جدير بالهدى!

قال بعض المفسّرين: إنّ هذه الجملة إشارة إلى حجج المشركين وإلى إدّعائهم أنّهم في عبادتهم للأصنام لا يريدون بها الأصنام ذاتها، بل إنّ الأصنام عندهم مظهر ورمز للنجوم السهاوية والأنبياء والملائكة، فهم \_كها يزعمون \_ يسجدون لأولئك لا للأصنام وخيرهم وشرهم ونفعهم وضررهم بيدها أيضاً.

فالقرآن يبيّن أن الله يعلم الأشياء التي تدعونها كائناً من كان، وأي شيء كان فكل أولئك المعبودين إزاء قدرته كمثل بيت العنكبوت، ولا يملكون لأنفسهم شيئاً كي يعطوه لكم.

والآية الثّالثة \_ من الآيات محل البحث \_ لعلها تشير إلى ما استشكله أعداء الإسلام على النّبي عَلَيْنَ في هذه الأمثلة التي ضربها الله، وكانوا يـقولون: الله الذي خـلق السماوات والأرض كيف يضرب الأمثال بالعنكبوت والذباب والحشرات وما شاكلها؟

فيردٌ القرآن بقوله: ﴿وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلَّا العالمون ﴾.

إنّ أهميّة المثال وظرافته لا تكمن في كبره وصغره. بل تظهر أهميته في انطباق المثال على المقصود، فقد يكون صغر الشيء الممثل به أكبر نقطة في قوته.

قالوا في ضرب الأمثال: ينبغي عند الكلام عن الأشياء الضعيفة والتي فيها وهن أن يمثل لها في ما لو اعتمد عليها ببيت العنكبوت، فهو أحسن شيء ينتخب لهذا الوهن وعدم الثبات، فهذا المثال هو الفصاحة بعينها والبلاغة ذاتها، ولذا قيل: إنّه لا يعلم دقائق أمثلة القرآن ولا يدركها إلا العلماء!

وفي آخر آية \_ من الآيات محل البحث \_ يضيف القرآن الكريم: ﴿خلق الله السماوات والأرض بالحق إن في ذلك الآية للمؤمنين ﴾ ليس في عمل الله باطل أو عبث ... فإذا التشبيه بالعنكبوت وبيته الخاوي هو أمر محسوب بدقّة، وإذا ما إختار موجوداً صغيراً للتمثيل به فهو لبيان الحق، وإلا فهو خالق أعظم الجرّات والمنظومات الشمسيّة وغيرها.

ومن الطريف \_ هنا \_ أن نهاية هذه الآيات تنتهي بالعلم والإيمان، فني مكان يـ قول القرآن: ﴿لوكانول يحلمون ﴾ وفي مكان آخر يقول: ﴿وما يحقلها لِآلالعالمون ﴾ وفي الآية التي نحن في صددها يقول: ﴿لِنَ في ذلك لآية للمؤمنين ﴾. وهي إشارة إلى أنّ وجه الحق مشرق

جلي دائماً ولكنّه يثمر في الموارد المستعدة... في قلب مطّلع باحث، وعقل يسقظ مذعن للحق... وإذا كان هؤلاء الذين عميت قلوبهم لا يرون جمال الحق، فليس ذلك لخفائه، بل لعهاهم! وضلالهم!

#### 8003

ٱتْلُ مَا آُوجِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ وَأَقِيمِ ٱلصَّكَاوَةِ ۖ إِنَّ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكَرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَحْتَبَرُّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ۖ ۞

## التفسير

### إنّ الصلاة تنهى عن الفمشاء والمنكر:

بعد الفراغ من بيان أقسام مختلفة من قصص الأمم السابقة وأنبيائهم العظام وما عاملهم بد قومهم من معاملة سيئة مذمومة، وبيان نهاية هؤلاء الظالمين الأليمة، يتوجه الخطاب على سبيل تسلية الخاطر، وتقوية الروحية، وإراءة الخط الكلي أو الخطوط العامة للنبي من عامره بما ينبغي عليه أن يفعل.

قيبدأ أوّلاً بقوله: ﴿الله ها أوحي إليك هن الكتاب ﴾... أي إقرأ هذه الآيات فسوف تجد فيها ما تبتغيه و تطلبه من العلم والحكمة والنصح، ومعيار معرفة الحق من الباطل، وسبل تنوير القلب والروح، ومسير حركة كل طائفة، أو مجموعة واتجاهها!

إقرأ... وامض على نهجها في حياتك، إقرأها واستلهم منها... إقرأها ونوّر قلبك بتلاوتها. وبعد بيان هذا الأمر الذي يحمل في الحقيقة - طابعاً تعليمياً، يأتي الأمر الثّاني الذي هو محور أصيل للتربية فيقول تعالى: ﴿وَلَقُم الصلاة﴾.

ثم يبيّن فلسفة الصلاة الكبرى فيقول: ﴿إِنَّ الصلاة تنهى عن الفحشا، والهنكر﴾ أ.

طبيعة الصلاة \_حيث إنها تذكر بأقوى رادع للنفس، وهو الإعتقاد بالمبدأ والمعاد \_فإنّها تردع عن الفحشاء والمنكر، فالإنسان الذي يقف للصلاة، ويكبّر، يرى الله أعلى من كل

١. بيّنا الفرق بين الفحشاء والمنكر في تفسير الآية ٩٠ من سورة النحل في عبارة موجزة، وقلنا: إنّه يمكن النفريق بينهما بأنّ الفحشاء هي إشارة للذنوب الكبيرة الخفية، وأمّا المنكر فهو الذنوب الكبيرة الظاهرة، أو أنّ الفحشاء هي الذنوب التي تنتج بغلبة القوى الشهوانية، والمنكر من أثر القوى الغضبية.

شيء وأسمى من كل شيء، ويتذكر نعمه فيحمده ويشكره، ويثني عليه وينعته بأنّه رحمان رحيم، ويذكر يوم الجزاء «يوم الدين» ويعترف بالعبودية له، ويطلب منه العون، ويستهديه الصراط المستقيم، ويتعوذ به من طريق المغضوب عليهم، ويلتجيء إليه (مضمون سورة الحمد).

فلا شك أنَّ قلب مثل هذا الإنسان وروحه سوف تدبّ فيها حركة نحو الحقّ، واندفاع نحو الطهارة، ونهوض نحو التقوى.

يركع لله.. ويضع جبهته على الأرض ساجداً لحضرته، وينغرق في عنظمته، وينسى أنانيته وذاتيًاته جميعاً.

ويشهد بوحدانيته وبرسالة النّبيءَ لَلِّكُولَةُ.

ويصلي ويسلم على نبيّه، ويرفع يديه منتضرعاً بالدعاء لينجعله في زمرة عنباده الصالحين.

جميع هذه الأمور تمنح وجوده موجاً من المعنوية، وتكون سداً منيعاً بوجه الذنوب. ويتكرر هذا العمل عدة مرّات «ليل نهار» فحين ينهض صباحاً يقف بين يـدي ربّــه وخالقه ليناجيه..

وعند منتصف النهار وبينها هو غارق في حياته المادية يفاجأ بصوت تكبير المؤذن، فيقطع عمله ويسرع إلى حضرته، بل في آخر النهار بداية الليل أيضاً وقبل أن يدلف إلى فراش الدعة والراحة، يدعوه ويطلب منه حاجته، ويجعل قلبه مركز أنواره.

وبغض النظر عن كل ما تقدم فإنّ الإنسان حين يتهيأ لمقدمات الصلاة، يطهّر بدنه ويبعد عند مسائل الحرام والغصب، ويتّجه إلى الحبيب، فكلّ هذه الأمور لها تأثير رادع لنوازع الفحشاء والمنكر.

غاية ما في الأمر أنّ كل صلاة ـ بحسب شروط الكمال وروح العبادة لها ـ أثر رادع ناهٍ عن الفحشاء والمنكر، فتارة تنهى نهياً كليّاً وأخرى جزئياً.. ومحدوداً.

ولا يمكن لأحد أن يصلي ولا تدع الصلاة فيه أثراً حتى لو كانت الصلاة صورية، وحتى لو كان ملوّتاً بالذنب! وبالطبع فإنّ مثل هذه الصلاة قليلة الفائدة ومثل هؤلاء الأفراد لو لم يصلّوا صلاةً كهذه لكانوا أسوأ ممّا هم عليه.

ولنوضّح أكثر فنقول: النهي عن الفحشاء والمنكر له سلسلة درجات ومراتب كثيرة،

وكل صلاة مع رعاية الشروط لها نسبة من هذه الدرجات.

وممّا بيّناه آنفاً يتّضح أن تخبط بعض المفسّرين في تفسير هذه الآية، وانتخاب تفسيرات غير مناسبة لا وجه له! ورتّبا فسّروها بتفسير غير مناسب، لأنّهم رأوا بعض الناس يصلون ويرتكبون الذنوب، ففسّروا الآية في معناها المطلق دون سلسلة المراتب، وأخذوا يشكّون ويترددون، فاختاروا طرقاً أخرى في تفسير الآية.

فنها ما قاله بعضهم: من أنّ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ما دام الإنسان مشغولاً بها، وهذا كلام عجيب، إذ لا تتميز الصلاة بهذا وحدها، فكثير من الأعمال عملي هذه الشاكلة.

وقال بعضهم: إنّ أعيال الصلاة وأذكارها بمثابة عبارات وجمل، كل جملة تنهى الإنسان عن الفحشاء والمنكر، فمثلاً كل من التكبير والتهليل والتسبيح.. كلُّ منها يقول للإنسان: لا تذنب ولكن هل أنّ هذا الإنسان يصغى لهذا النهى أم لا... فهذا أمر آخر.

ولكن من ذهب إلى هذا التّفسير، غفل عن هذه الحقيقة، وهي أنّ النهي هنا ليس نهياً تشريعياً فحسب، بل هو نهي تكويني، فظاهر الآية أنّ الصلاة لها أثر نامٍ، والتّفسير الأصيل هو ما قدمناه ذكره وبيانه آنفاً.

وبالطبع فلا مانع من القول أنّ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر نهياً تكوينياً ونهـياً تشريعياً أيضاً:

# «أماديث» ينبغي الإلتفاتُ إليها:

١- في حديث عن النّبي الأكرم محمّد تَنَالُؤُونُ ورد أنّه قال: «من لم تنهَهُ صلاته عن الفحشاء
 والمنكر لم يزدد من الله إلّا بُعداً». \

٢\_و في حديث آخر عنه ﷺ أيضاً: «لا صلاة لمن لم يطع الصلاة، وطاعة الصلاة أن ينتهي عن الفحشاء والمنكر» ٢.

٣ كما نقرأ في حديث ثالث عنه ﷺ أنّ شاباً من الأنصار أدّى الصلاة معه، ولكنّه كان

د. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٢٨٥، ذيل الآية محل البحث «والحديث الثّاني يشعر بالنهي التشريعي».
 ٢. المصدر السابق.

ملوثاً بالذنوب القبيحة، فأخبروا النّبي ﷺ فقال: «إن صلاته تنهاه يوماً» .

٤\_ هذا الأثر للصلاة له أهمية قصوى إلى درجة أنّنا نجده في الرّوايات الإسلامية معياراً لقبول الصلاة وعدمها، إذ ورد عن الإمام الصادق الله الله قال: «من أحبّ أن يعلم أقبلت صلاته أم لم تقبل، فلينظر هل منعت صلاته عن الفحشاء والمنكر؟! فبقدر ما منعته قبلت منه!» ...

ويقول القرآن تعقيباً على ما ذكره ومن شأن الصلاة ﴿ولذكو للله أكبر﴾.

وظاهر الجملة هو بيان غاية وحكمة أخرى في الصلاة، أي أن أثراً آخر من آثار الصلاة وبركاتها أهم من كونها تنهى عن الفحشاء والمنكر هو تذكير الإنسان بربّه، هذا الذكر هو أساس السعادة والخير، بل العامل الأصلي للنهي عن الفحشاء والمنكر أيضاً هو ذكر الله، وكونه أكبر لأنّه العلّة والأساس للصلاة!

وأساساً... فإنَّ ذكر الله فيه حياة القلوب ودعتها، ولا شيء يبلغ مبلغه ﴿أَلَا بِـذَكُمُ اللهُ تطمئنَ القلوب﴾ ٢.

ولا ريب أنّ روح العبادة بجميع أقسامها - صلاة كانت أم غيرها - هو ذكر الله، فأذكار الصلاة، وأفعالها ومقدماتها، جميعها في الواقع تحيي ذكر الله في قلب الإنسان.!

وممّا يلفت النظر أنّ في الآية ١٤ من سورة طه إشارة إلى هذه الحكمة الأساسية من الصلاة، إذ نلاحظ فيها الخطاب لموسى قائلاً: ﴿وَلَقُم الصلاة لذَّكري﴾.

إلا أنّ المفسّرين الكبار ذكروا للجملة المتقدمة تفسيرات أخرى، وقد ورد في الرّوايات الإسلامية إشارة إليها أيضاً... من ضمنها: إنّ المراد من الجملة المتقدمة، أنّ ذكر الله لكم برحمته أكبر من ذكركم لله بطاعته 4.

ومنها: إنّ ذكر الله أكبر من الصلاة وأعلى، لأنّ روح كل عبادة «ذكر الله».

وهذا التّفاسير التي ورد بعضها في الرّوايات الإسلامية، ربّما كانت إشـــارة إلى بــطون الآية, وإلّا فإنّ ظاهرها منسجم مع المعنى الأوّل، لاّنه في أغلب الموارد التي يرد التعبير فيها

ا. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٢٨٥، ذيل الآية محل البحث «والحديث الثّاني يشعر بالنهي التشريعي».
 ٢. المصدر السابق.

على ضوء هذا التّفسير يكون لفظ الجلالة والله فاعلاً في المعنى، وعلى التّفسير السابق يكون مفعولاً.

به «ذكر الله» أو «ذكروا الله» أو «أذكروا الله» ... الخ، يقصد بها ذكر الناس لله!

والآية المذكورة آنفاً، يتداعى لها هذا المعنى، إلّا أنّ ذكر الله لعباده يمكن أن يكون نتيجة مباشرة لذكر العباد لله، وبهذا يرتفع التضاد بين المعنيين.

في حديث عن معاذ بن جبل أنّه قال: لا شيء من أعمال ابن آدم لنجاته من عذاب الله أكبر من ذكر الله، فسألوه: حتى الجهاد في سبيل الله؟! فقال: أجل، فالله يقول: ﴿ ولذكر الله أكبر﴾.

والظاهر أنّ «معاذ بن جبل» سمع هذا الكلام من رسول الله على: لأنّه نفسه ينقل إنّه سأل رسول الله على الله الله الله على الأعمال أفضل؟ فقال عَلَيْنَةً: «أن تموت ولسانك رطب من ذكر الله».

وحيث إن نيّات الناس، وميزان حضور القلب منهم في الصلاة وسائر العبادات، كل ذلك متفاوت جدّاً، فإنّ الآية تختتم بالقول: ﴿ والله يعلم ما تصنعون ﴾ .

أي يعلم ما تصنعون من أعبال في الخفاء أو العلن، والنيّات التي في قلوبكم أو الكلمات التي تجري على ألسنتكم!

### بحث

## تأثير الصلاة في تربية الفرد والمهتمع:

بالرغم من أنّ فائدة الصلاة لا تخنى على أحمد، لكمن التمدقيق في مستون الروايسات الإسلامية يدلنا على لطائف ودقائق أكثر في هذا المجال!

وبالطبع فإنّ الذكر المراد هنا، هو الذكر الذي يكون مقدمة للفكر، والفكر الذي يكون باعثاً على العمل، كما ورد عن الإمام الصادق على في تفسير جملة ﴿ولذكوالله أتحبر﴾ قال: «ذكر الله عندما أحلّ وحرّم» أي على أن يتذكر الله فيتبع الحلال ويغضي أجفانه عن الحرام «بحار الأنوار، ج ٨٢، ص ٢٠٠».

٧ - إنّ الصلاة وسيلة لغسل الذنوب والتطهر منها، وذريعة إلى مغفرة الله، لأنّ الصلاة -كيف ماكانت ـ تدعو الإنسان إلى التوبة وإصلاح الماضي، ولذلك فإننا نقرأ في حديث عن

١. «الفلسفة» كلمة يونانية معناها «الحكمة» فهي ليست عربية لكنَّها شاعت في العربية أيضاً.

النّبي الأكرم عَبَيْنِيُ إذ سأل بعض أصحابه: «لوكان على باب دار أحدكم نهر واغتسل في كل يوم منه خمس مرات أكان يبقي في جسده من الدرن شيه؟! قلت لا، قال: فإنّ مثل الصلاة كمثل النهر الجارى كلما صلّى كفرت ما بينهما من الذنوب» (.

وعلى هذا فإنّ الجراح التي تخلفها الذنوب في روح الإنسان، وتكون غشاوة على قلبه، تلتئم بضهاد الصلاة وينجلي بها صدأ القلوب!

٣-إنّ الصلوات سدّ أمام الذنوب المقبلة، لأنّ الصلاة تقوي روح الإيمان في الإنسان، وتحربيّ شجيرة التقوى هما أقوى سدّ أمام الذنوب، وهذا هو ما بيّنته الآية المتقدمة عنوان «النهي عن الفحشاء والمنكر»، وما نقرؤه في أحاديث متعددة من أنّ أفراداً كانوا مذنبين، فذكر حالهم لأغّة الإسلام فقالوا: لا تكترثوا فإنّ الصلاة تصلح شأنهم... وقد أصلحتهم.

٤-إنّ الصلاة توقظ الإنسان من الغفلة، وأعظم مصيبة على السائرين في طريق الحقّ أن ينسوا الهدف من إيجادهم وخلقهم، ويغرقوا في الحياة المادية ولذائذها العابرة!

إِلّا أنّ الصلاة بما أنّها تؤدى في أوقات مختلفة، وفي كل يوم وليلة خمس مرات، فإنّها تخطر الإنسان وتنذره، وتبيّن له الهدف من خلقه، وتنبهه إلى مكانته وموقعه في العمالم بشكل رتيب، وهذه نعمة كبرى للإنسان بحيث إنّها في كل يوم وليلة تحثه وتقول له: كن يقظاً.

ه\_إنّ الصلاة تحطّم الأنانية والكبر، لأنّ الإنسان في كل يوم وليلة يصلي سبع عشرة ركعة، وفي كل ركعة يضع جبهته على التراب تواضعاً لله، ويرى نفسه ذرة صغيرة أسام عظمة الخالق، بل يرى نفسه صفراً بالنسبة إلى ما لا نهاية له!.

ولأمير المؤمنين على على على على الله معروف تتجسد فيه، فلسفة العبادات الإسلامية بعد الإيمان بالله، فبين أوّل العبادات وهي الصلاة مقرونة بهذا الهدف إذ قال: «فرض الله الإيمان تطهيراً من الشرك، والصلاة تنزيهاً عن الكبر» .

٦- الصلاة وسيلة لتربية الفضائل الخُلقية والتكامل المعنوي للإنسان، لأُنهما تخسرج الإنسان عن العالم المحدود وتدعوه إلى ملكوت السهاوات، وتجعله مشاركاً للملائكة بصوته

وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٧، (الباب ٢ من أبواب أعداد الفرائض، ح ٣).
 نهج البلاغة، الكلمات القصار، الجملة ٢٥٢.

ودعائه وابتهاله، فيرى نفسه غير محتاج إلى واسطة إلى الله أو أنّ هناك «حاجباً» يمنعه... فيتحدث مع ربّه ويناجيه!.

إنّ تكرار هذا العمل في اليوم والليلة \_وبالإعتاد على صفات الله الرحمن الرحيم العظيم، خاصة بالاستعانة بسور القرآن المختلفة بعد سورة الحمد التي هي خير محفّزٍ للـصالحات، والطهارة \_له الأثر في تربية الفضائل الخُلقية في وجود الإنسان!

لذلك نقراً في تعبير الإمام على أمير المؤمنين للنبيخ عن حكمتها قوله: «الصلاة قربان كـــل تقيّ!» (.

٧-إنّ الصلاة تعطي القيمة والروح لسائر أعال الإنسان؛ لأنّ الصلاة توقظ في الإنسان روح الإخلاص... فهي مجموعة من النية الخالصة والكلام الطاهر «الطيب» والأعال الخالصة... وتكرار هذه المجموعة في اليوم والليلة ينثر في روح الإنسان بذور سائر الأعال الصالحة ويقوّي فيه روح الإخلاص.

لذلك فإنّنا نقراً في بعض ما روي عن أمير المؤمنين الله في ضمن وصاياه المعروفة بعد أن ضربه ابن ملجم بالسيف ففلق هامند، أنّه قال: «الله الله في صلاتكم فإنها عمود دينكم» لل

ونعرف أنَّ عمود الخيمة إذا انكسر أو هوى، فلا أثر للأوتاد والطنب مهماكانت محكمة... فكذلك إرتباط عباد الله به عن طريق الصلاة، فلو ذهبت لم يبق لأي عمل آخر أثر.

ونقرأ عن الإمام الصادق علي قوله: «أوّل ما يحاسب به العبد الصلاة، فإن قبلت قبل سائر عمله، وإن ردّت ردّ سائر عمله!». "

ولعل الدليل على هذا الحديث هو أنّ الصلاة رمزٌ للعلاقة والإرتباط بين الخالق والمخلوق! فإذا ما أدّيت بشكل صحيح، وكان فيها قصد القربة والإخلاص «حيّاً» كان وسيلة القبول لسائر الأعهال، وإلّا فإنّ بقية أعهاله تكون مشوبة وملوّثة وساقطةً من درجة الاعتبار.

٨-إنّ الصلاة \_بقطع النظر \_عن محتواها، ومع الإلتفات إلى شرائط صحتها، فإنّها تدعو
 إلى تطهير الحياة! لأنّنا نعلم أنّ مكان المصلي، ولباس المصلي، وبساطه الذي يصلي عليه،

٢. نهج البلاغة، ومن كتاب له «وصية له» ٤٧.

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الجملة ١٣٦.

٣. وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٣٤. (الطبع آل البيت).

والماء الذي يتوضأ به أو يغتسل منه، والمكان الذي يتطهر فيه «وضوء أو غسلاً» ينبغي أن يكون طاهراً من كل أنواع الغصب والتجاوز على حقوق الآخرين. فإنّ من كان ملوّثاً بالظلم والغصب والبخس في الميزان والبيع وآكلاً للرشوة ويكتسب أمواله من الحرام... كيف يمكن له أن يهيء مقدمات الصلاة!؟ فعلى هذا فإنّ تكرار الصلاة خمس مرات في اليوم والليلة هو نفسه دعوة إلى رعاية حقوق الآخرين!

٩-إنّ للصلاة ـ بالإضافة إلى شرائط صحتها ـ شرائط لقبولها، أو بتعبير آخر: شرائط
 لكمالها، ورعايتها ـ أيضاً ـ عامل مؤثر ومهم لترك كثير من الذنوب!.

وقد ورد في كتب الفقه ومصادر الحديث روأيات كثيرة تحت عنوان موانع قبول الصلاة، ومنها «شرب الخمر» إذ جاء في بعض الرّوايات: لا تقبل صلاة شارب الخمر أربعين يوماً إلّا أن يتوب \.

كها نقراً في روايات متعددة أنَّ من جملة من لا تقبل صلاته «الإمام الظالم» `

كما صُرّح في بعض الرّوايات بأنّ الصلاة لا تُقبل من «مانع الزكاة».

كما أنَّ هناك بعض الرَّوايات تقول: «إنَّ الصلاة لا تقبل ممن يأكل السعت والحرام. ولا ممن يأخذه العجب والغرور» وهكذا تتَّضح الحكمة والفائدة الكبيرة مـن وجـود هـذه الشروط.

١٠- إنّ الصلاة تقوي في الإنسان روح الانضباط والالتزام، لأنّها ينبغي أن تؤدّى في أوقات معينة، لأنّ تأخيرها عن وقتها أو تقديمها عليه موجب لبطلانها.

وكذلك الآداب والأحكام الأخرى في موارد النية والقيام والركوع والسجود وما شابهها، إذ أن رعايتها تجعل الإستجابة للالتزام في مناهج الحياة ممكناً وسهلاً.

كل هذه من فوائد الصلاة \_بغض النظر عن صلاة الجهاعة \_وإذا أضفنا إليها خصوصية الجهاعة، حيث إنّ روح الصلاة هي الجهاعة، فقيها بركات لا تحصى ولا تعدّ، ولا مجال هنا لشرحها وبيانها، مضافاً إلى أنّ الجميع يدرك خيراتها وفوائدها على الإجمال.

ونختم كلامنا في مجال حكمة الصلاة وفلسفتها وأسرارها بحديث جامع منقول عن الإمام الرضا في المنا في مجال عنها فأجاب بما يلي: «إن علمة الصلاة أنّها إقرار بالربوبية لله عزّوجلّ، وخلع

الأنداد، وقيام بين يدي الجبار جلّ جلاله بالذل والمسكنة والخفضوع والاعتراف، والطلب للإقالة من سالف الذنوب، ووضع الوجه على الأرض كل يوم إعظاماً لله عزّوجلّ، وأن يكون ذاكراً غير ناس ولا بطر، ويكون خاشعاً متذللاً، راغباً طالباً للزيادة في الدين والدنيا مع ما فيه من الإيجاب والمداومة على ذكر الله عزّوجلّ بالليل والنهار، لئلا ينسى العبد سيده ومديره وخالقه فيبطر ويطغى، ويكون في ذكره لربّه وقيامه بين يديه زاجراً له عن المعاصي ومانعاً له عن أنواع الفساد». \( الفساد»

8003

١. وسائل الشيعة، ج ٣، ص ٤.

وَلَا تُحَدِدُ لُوَا أَهْ لَ الْحَصَنْ إِلَّا إِلَيْ هِى أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ وَوَلُواْ ءَ امَنَا بِاللَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكَ الْحَصَمْ وَإِلَهُ نَا وَإِلَهُ كُمْ وَحِدُّ وَخَنُ لَهُ مُسلِمُونَ امَنَا بِاللَّهُ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَا إِلِيَكَ الْحَصَيْنِ فَالَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِئَبَ بُوْمِنُونَ بِهِ فَ مِنْ هَتَوُلاَ إِ مَن يُوْمِنُ بِهِ وَمَا يَجْحَدُ بِنَا يَئِنَا إِلَّا الْحَيْفُرُونَ اللَّ وَمَا كُنتَ التَّلُوا مِن قَبْلِهِ عِن كِنْبِ وَلا تَعُمُلُهُ . بِيمِينِكَ إِذَا لاَرْتَابَ الْمُبْطِلُونِ اللَّى فَلَا الْمُعْلِمُونَ اللَّهُ وَمَا يَجْمَعُ لَا يَا الْمُبْطِلُونِ اللَّى الْمُو عَانَتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَعْمُلُهُ . بِيمِينِكَ إِذَا لَا لَا تَنَابَ الْمُبْطِلُونِ اللَّ عَانِكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ وَلا تَعْمُلُهُ . بِيمِينِكَ إِذَا لَا تَنَابَ الْمُبْطِلُونِ اللَّا الْعَالِمُونَ اللَّا الْمُبْطِلُونِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِ الْمُنْ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِ الْمُؤْلِقُولَ الْمُؤْلِقُولُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولَ الْمُؤْلِقُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤ

## التفسير

# اتَّبعوا أمسن الأساليب في البمث والمدال:

كان أكثر الكلام في الآيات المتقدمة في كيفية التعامل مع المشركين المعاندين وكان مقتضى الحال أن يكون الكلام شديد اللهجة حادّاً، وأن يعدّ ما يعبدون من دون الله أوهى من بيت العنكبوت، أمّا في هذه الآيات \_ محل البحث \_ فيقع الكلام في شأن مجادلة أهل الكتاب الذين ينبغي أن يكون الكلام معهم لطيفاً، إذ أنّهم \_ على الأقل \_ قد سمعوا قسماً ممّا جاء به الأنبياء والكتب السماوية، ولديهم إستعداد أكثر للتعامل المنطق، إذ ينبغي أن يكلم كل شخص بقدار علمه وعقله وأخلاقه.

فيقول القرآن في هذا الصدد: ﴿ ولا تجادلوا أهل الكتاب إلَّا بالتي هي أحسن ﴾ `،

«تجادلوا» مشتق من «جدال» ومعناه في الأصل فتل الحبل وإحكامه، كما تستعمل هذه المفردة في البناء الحكم وما أشبهه، وحين يتناقش اثنان في بحث معين فكل واحد منهما ـ في

 <sup>«</sup>التي» هنا صفة لموصوف محذوف تقديره الطريقة أو ما شاكلها.

الحقيقة \_ يريد أن يلوي صاحبه عن عقيدته وفكرته. لذا فقد سمّي هذا النقاش جدالاً. كما يرد هذا التعبير في النزاع أيضاً، وعلى كل حال فإنّه المراد من قوله ﴿ولاتجادلول﴾ المناقشات المنطقية.

والتعبير بـ ﴿التي هي أحسن﴾ تعبير جـامع يشـمل الأساليب والطـرق الصـحيحة والمناسبة للتباحث أجمع، سواءً كان ذلك في الألفاظ أو المحتوى، وسواء كـان في طـريقة الكلام، أو الحركات والإشارات المصاحبة له.

فعلى هذا يكون مفهوم الجملة المتقدمة: إنّ ألفاظكم ينبغي أن تكون بطريقة مـؤدّبة، والكلام ذا مودّة، والمحتوى مستدلاً، وصوتكم هادئاً غير خشن، ولا مـتجاوزاً لحـدود الأخلاق أو لهتك الحرمة، وكذلك بالنسبة لحركات الأيدي والعيون والحواجب التي تكمل البيان، ينبغي أن تكون هذه الحركات ضمن هذه الطريقة المؤدبة... وكم هو جميل هذا التعبير القرآني، إذ أوجز عالماً من المعاني الدقيقة في جملة قصيرة.

كل هذه الأمور لأجل أن الهدف من وراء النقاش والبحث ليس هو طلب التفوق ودحر الطرف الآخر، بل الهدف أن يكون الكلام حتى ينفذ في القلب وفي أعماق الطرف الآخر... وخير السبل للوصول إلى هذا الهدف هو هذا الأسلوب القرآني.

وكثيراً ما يتفق أنّه لو استطاع الإنسان أن يبيّن قول الحق بصورة يراه الطرف الآخـر متطابقاً لفكره ورأيه، فسرعان ما ينعطف إليه وينسجم معه، لأنّ الإنسان ذو علاقة بفكره كعلاقته بأينائه.

وهكذا فإنّ القرآن الكريم يثير الكثير من المسائل على صورة «السؤال والاستفهام» لينتزع جوابه من داخل فكر المخاطب فيراه منه!

وبالطبع فإنّ لكل قانون استثناءً، ومنها هذا القانون أو الأصل الكلي في البحث والمجادلة الإسلامية، فقد يُعدّ في بعض الموارد ضعفاً، أو يكون الطرف الآخر مغروراً إلى درجة أنّ هذا التعامل الإنساني يزيده جرأة وعدواناً وتكبراً، لذلك فإنّ القرآن يضيف مستثنياً: ﴿ إِلَّا لَا لَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ ا

وهم الذين ظلموا أنفسهم وظلموا الآخرين، وكتموا كثيراً من الآيات، لئلا يطلع الناس على أوصاف النّبي محمّد ﷺ.

الظالمون الذين جعلوا أوامر الله التي لا تنسجم مع منافعهم الشخصية تحت أقدامهم.

الظالمون الذين آمنوا بالخرافات فكانوا كالمشركين في عقيدتهم إذ قالوا: إنّ المسيح ابن الله، أو العزير ابن الله.

وأخيراً فهم أولئك الذين ظلموا وتذرعوا بالسيف والقوّة بدلاً من البحث المنطق، وتوسّلوا بالشيطنة والتآمر على النّبي ﷺ وعلى الإسلام.

ويختتم الآية بمصداق بارز من «الجادلة بالتي هي أحسن» ويمكنه أن يكون قدوة لأي بحث؛ فيقول القرآن الكريم؛ ﴿ وقولوا آمنا بالذي أنزل للينا وأنزل لليكم وللمنا وللمكم ولحد ونعن له مسلمون﴾.

كم هو جميل هذا التعبير! وكم هو رائع هذا النغم واللهجة! لهجة الوحدة والإيمان بكل ما أنزل الله الواحد، وحذف جميع العصبيّات، ونحن وأنتم جميعاً موحدون لله مسلمون له.

وهذا مثل واحد من الجادلة بالتي هي أحسن التي ينجذب إليها كل من يسمعها، ويدلّ على أنّ الإنسان يجب أن يكون بعيداً عن التحزب أو طلب التفرقة، فنداء الإسلام هو نداء الوحدة والتسليم لكل كلام حق.

وأمثلة هذا البحث كثيرة في القرآن، ومن ضمنها ماأشار إليه الإمام الصادق الله إذ قال: «أمّا الجدال بالتي هي أحسن فهو ما أمر الله تعالى نبيّه أن يجادل به من جحد البعث بعد الموت وإحياء، له. فقال الله حاكياً عنه: قل (با محمّد) ﴿ يحييها الذي أنشأها أوّل هرّة وهو بكل خلق عليم \* الذي جعل لكم من الشجرة الأخضر ناراً فإذا أنتم منه توقدون ﴾ ( )

والآية الأخرى تؤكّد على الأصول الأربعة التي سبق ذكرها في الآية المتقدمة، فتقول: ﴿ وَكَذَلِكَ لَنَوْلَنَا لِلْيِكَ لَلْكَتَابِ أَى القرآن.

أجل... نزل هذا القرآن على أساس توحيد المعبود، وتوحيد دعوة جميع الأنسياء إلى الحق، والتسليم دون قيد أو شرط لأمر الله؛ والمجادلة بالتي هي أحسن!

قال بعض المفسّرين: إنّ المراد من جملة ﴿ وكذلك أنزلنا الله الكتاب هو تشبيه نـزول القرآن على النّبي محمّد عَلَيْتُ أيّ كما أنزلنا كتباً من السماء على الأنبياء الماضين، فكذلك أنزلنا إليك الكتاب!.

إلاّ أنّ التّفسير السابق يبدو أكثر دقّة، وإن كان الجمع بين التّفسيرين ممكناً أيضاً.

ثمّ يضيف القرآن الكريم: ﴿فالذين آليناهم الكتاب يؤهنون به ﴾ ويعتقدون بصدقه.. إذ أنّهم وجدوا علائمه في كتبهم، كما أنّ محتواه من حيث الأصول العامّة والكلية منسجم مع كتبهم!.

ومن المعلوم أنّ جميع أهل الكتاب (اليهود والنصارى) لم يؤمنوا بنبوّة محمّد عَلَيْ «نبي الإسلام» فتكون هذه الجملة في خصوص تلك الجماعة المؤمنة منهم، والتي تبتغي الحق دون تعصب، فتكون جديرة أن يطلق عليها «أهل الكتاب».

ويضيف القرآن بعدئذ: ﴿ومن هؤلا، من يؤمن به ﴾ أي أهل مكة والمشركون العرب. ثمّ يقول القرآن في كفر الطائفتين من اليهود والنصارى: ﴿وما يجحد بآياتنا إلّا الكافرون ﴾ ومع الإلتفات إلى أنّ مفهوم الجحود، ﴿ هو أنّ يعتقد الإنسان بشيءٍ بقلبه وينكره بلسانه، فإنّ مفهوم الجملة المتقدمة أن الكفّار يعترفون في قلوبهم بعظمة هذه الآيات، ويرون علامات الصدق عليها، ومنهج النّبي وطريقته وحياته النقية، وأن أتباعه هم الخلصون، ويعدّون كل ذلك دليلاً على أصالته، إلّا أنّهم ينكرون ذلك عناداً وتعصباً، وتقليداً أعمى لأسلافهم ولآبائهم، ولحفظ منافعهم الشخصية.

وعلى هذا فإنّ القرآن يحدد مواقف الأمم المختلفة إزاء هذا الكتاب ويصنفهم إلى قسمين: فقسمٌ هم أهل الإيمان، سواءً من علماء اليهود والنصارى، أو المؤمنين بصدق، أو المشركين العطاشي إلى الحقّ الذين عرفوا الحق فتعلقت قلوبهم به.

وقسم آخر هم المنكرون المعاندون، الذين رأوا الحق إلّا أنّهم أنكروه وأخفوا أنفسهم عنه كالحنفاش، لأنّ ظلمة الكفر كانت جزءاً من نسيج وجودهم، فهم يستوحشون من نور الإيمان.

وممّا ينبغي الإلتفات إليه أنّ هذا القسم \_ أو هذا الطائفة \_كانواكفرةً من قبل، ولكن التأكيد على كفرهم ممكن أيضاً، وذلك لأنّهم لم تتمّ الحجّة عليهم من قبل، ولكنّهم بعد أن مّت عليهم الحجّة، فقد أصبحوا كافرين كفراً حقيقتاً، وحادوا بعلمهم واطلاعهم عن الصراط المستقيم، وخطوا في دروب الضلال!

١. قال بعض المفسّرين: إنّ جملة ﴿الذين آتيناهم الكتاب﴾ إشارة إلى المسلمين، وجملة ﴿من هؤلاء من يؤمن به﴾ إشارة إلى أهل الكتاب، إلّا أنّ هذا التّفسير بعيد -كما يبدو - جدّاً لأنّ التعبير بـ ﴿الذين آتيناهم الكتاب﴾ وما شابهه لم يأت في القرآن - بحسب الظاهر - إلّا في خصوص اليهود والنصارى.
 ٢. قال الراغب في مفرادته: «الجحود نفى ما في القلب اثباته و اثبات مافي القلب نفيه».

ثم يضيف القرآن مشيراً إلى علامة أخرى من علائم حقانية دعوة النّبي الله الجلية والواضحة، وهي تأكيد على محتوى الآية السابقة، فيقول: ﴿وهاكنت تتلوهن قبله هن كتاب ولا تخطّه بيهينك إذا لارتاب المبطلون ﴾ وقالوا إنّ ما جاءنا به هذا النّبي هو حصيلة مطالعاته لكتب الماضين.

ومعنى هذه الآية أنّك لم تذهب إلى مدرسة قط، ولم تكتب من قبل كتاباً قط، لكّــنك باشارة من وحى السهاء أصبحت تعرف المسائل أفضل من مئة مدرس!.

كيف يمكن أن يُصدق أن شخصاً لم يقرأ كتاباً ولم ير أستاذاً ولا مدرسةً، أن يأتي بكتابٍ يتحدى به جميع البشر أن يأتوا بمثله، فيعجز جميعهم عن الإتيان بما طلب.

أليس هذا دليلاً على أنّ قوّتك تستمدّ من قوة الخالق غير المحدودة، وأنّ كتابك وحي السهاء ألقاه الله إليك؟!

وينبغي الإشارة إلى أنّه لو سأل سائل: من أين نعرف أنّ النّبي ﷺ لم يذهب إلى مدرسة قط؟!.

فنجيب أنّه تَنْبَاقِيَّة قد عاش في بيئة المثقفون والمتعلمون فيها معدودون ومحدودون... حتى قيل أن ليس في مكّة أكثر من سبعة عشر رجلاً يجيدون القراءة والكتابة، فني مثل هذا الحيط وهذه البيئة، لو قدّر لأحد أن يمضي إلى المدرسة فيتعلم القراءة والكتابة، فمن المستحيل أن يكون مجهولاً. بل يكون معروفاً في كل مكان. كما يعرف الناس أستاذه ودرسه أيضاً.

فكيف يمكن لمثل هذا الشخص أن يدعي أنّه نبيّ صادق ومع ذلك يكذب هذه الكذبة المفضوحة والمكشوفة؟ خاصة أنّ هذه الآيات نزلت في مكّة، مهد نشأة النّبي ﷺ وكذلك في قبال الأعداء الألدّاء الذين لا تخفي عليهم أقل نقطة ضعف!!.

وفي الآية التالية علامة أخرى أيضاً على حقانية القرآن، إذ تقول: ﴿ بِل هُو آيات بَيِّناتُ وَ فِي صَدُورُالدُينَ أُوتُوا العلم﴾.

والتعبير بـ «الآيات البينات» كاشف عن هذه الحقيقة وهي أنّ دلائل حــقانية القــرآن تتجلى بنفسها عياناً، وتشرق في أرجائه، فدليلها معها.

وفي الحقيقة، إنّها مثل الآيات التكوينية التي تجعل الإنسان يذعن بحقيقتها عند مطالعتها دون حاجة إلى شيء آخر، هذه الآيات التشريعية \_أيضاً \_ من حيث ظاهرها ومحتواها كذلك، إذ هي دليل على صدقها.

ثمّ بعد هذا كلّه، فإنّ أتباع هذه الآيات وطلابها المشدودة قلوبهم إليها هم أولوا العلم والإطلاع، بالرغم من أن أيديهم خالية وأرجلهم حافية!.

وبتعبير أوضع: إنّ واحداً من طرق معرفة أصالة مذهب ما دراسة حال المؤمنين به، فإذا كان الجهال المحتالون قد التفوا حول الشخص، فهو أيضاً من نسيجهم، ولكن إذا كان من التف حول الشخص هم الذين امتلأت صدورهم بأسرار العلوم وهم أوفياء له، فيكون هذا الأمر دليلاً على حقانية ذلك الشخص، ونحن نرى أنّ جماعة من علماء أهل الكتاب، ورجالاً متقين أمثال أبي ذر وسلمان والمقداد وعمار بن ياسر، وشخصية كبيرة كعلي بن أبي طالب اللها، هم حماة هذا المبدأ.

و في روايات كثيرة منقولة عن أهل البيت المنظم، إنّ المراد بالذين أو توا العلم هم الأثمّة من أهل البيت المنظم المعنى منحصراً فيهم، بل هم المصداق الجملي لهمذه الآية .

الآية ال

وإذا ما لاحظنا أنّ بعض الرّوايات تصرّح أنّ المراد من هذه العبارة المنقدمة هم الأغمّة الله فإنّ ذلك في الحقيقة إشارة إلى المرحلة الكاملة لعلم القرآن الذي عندهم، ولا يمنع أن يكون للعلماء... بل لعامّة الناس الذين لهم نصيب من الفهم، أن يحظوا بقسط من علوم القرآن أيضاً.

كَمَا أَنَّ هذه الآية تدلِّ ضمناً على أن العلم ليس منحصراً بالكتاب، أو بما يلقيه الأستاذ على تلاميذه... لأنَّ النَّبِي تَنْظُرُهُ \_ طبقاً لصريح الآيات المتقدمة \_ لم يدرس في مدرسة ولم يكتب من قبل كتاباً... إلَّا أنَّه كان خير مصداق للذين «أوتوا العلم».

فإذاً فما وراء العلم «الرسمي» الذي نعهده، علم أوسع وأعظم، وهو علم يأتي من قبل الله تعالى على شكل نور يقذف في قلب الإنسان، كما ورد في الحديث «العلم نور يقذف الله في قلب من يشاء». وهذا هو جوهر العلم، أمّا ما سواه فهو الصدف والقشر!

وتُختتم الآية بقوله تعالى: ﴿وها يجعد بآياتنا الله الظالمون ﴾ ... لأنّ دليلها واضح، فالنّبي الأميّ الذي لم يقرأ ولم يكتب، هو الذي جاء بها... والعلماء المطلعون هم المؤمنون بها.

" بعد هذا كلّه، فإنّ الآيات نفسها مجموعة من الآيات البينات «كلمات ذوات محتوى جلى مشرق».

١. هذه الرّوايات وردت في تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٥٤ فما بعد بشكل مفصل.

وقد وردت علائها في الكتب المتقدمة.

ومع كل هذا ترى هل ينكر هذه الآيات إلّا الذين ظلموا أنفسهم وظلموا مجـتمعهم «ونكرر أن التعبير بـ«بالجحد» يكون في مورد ما لو أنّ الإنسان يعتقد بالشيء وينكره على خلاف ما يعلمه»!.

## بحوث

## ١\_ الرّسول الأميﷺ

صحيح أنّ القرآءة والكتابة تعدّان ـ لكل إنسان ـ كهالاً... إلّا أنّه يــتفق أحــياناً ـ وفي ظروف معينة ـ أن يكون من الكمال في عدم القراءة والكتابة... ويصدق هذا الموضوع في شأن الأنبياء، وخاصة في نبوّة خاتم الأنبياء «محمّد» ﷺ

إذ يمكن أن يوجد عالم قدير وفيلسوف مطّلع، فيدّعي النبوّة ويظهر كتاباً عنده على أنّه من السهاء، فني مثل هذه الظروف قد تثار الشكوك والاحتالات أو الوساوس في أنّ هــذا الكتاب ــأو هذا الدين ــهو من عنده لا من السهاء!.

إلّا أنّنا إذا رأينا إنساناً ينهض من بين أمّةٍ متخلفة، ولم يتعلم على يد أي أستاذٍ، ولم يقرأ كتاباً ولم يكتب ورقةً \_ فيأتي بكتاب عظيم عظمة عالم الوجود، بمحتوى عالٍ جداً... فهنا يكن معرفة أنّ هذا الكتاب ليس من نسج فكره وعقله، بل هو وحي السهاء وتعليم إلهي، ويدرك هذا بصورة جيدة!

كما أنّ هناك تأكيداً على أمية النّبي تَتَنَبُّونَهُ في آيات القرآن الأخرى، وكما أشرنا آنفاً في الآية ١٥٧ من سورة الأعراف إلى أنّ هناك ثــلاثة تــفاسير لمــعنى «الأمــيّ»، وأوضــحها وأحــنها هو أنّه من لا يقرأ ولا يكتب

ولم يكن في محيط الحجاز وبيئته أساساً درس ليقرأ النّبي عَيَلِيْنَ، ولا معلم ليحضر عنده ويستفيد منه، وقلنا: إنّ عدد المثقفين الذين كانوا يقرأون ويكتبون في مكّة لم يتجاوز سبعة عشر نفراً فحسب، ويقال أنّ من النساء كانت امرأة واحدة تجيد القراءة والكتابة أ

وطبيعي في مثل هذا المحيط الذي تندر فيه أدنى مرحلة للعلم وهي القراءة والكتابة، لا

١.فتوح البلدان، للبلاذري طبع مصر، ص ٤٥٩.

يوجد شخص يعرف الفراءة والكتابة ولا يعرف عنه الناس شيئاً... وإذا ظهر مدع وقال. وبضرس قاطع \_إنني لم أقرأ ولم أكتب، لم ينكر عليه أحد دعاءه، فيكون عدم الإنكار دليلاً جليّاً على صدق مدّعاه، وعلى كل حال فإنّ هذه الكيفية الخاصة للنّبي عَيَيْتَ التي نوهت عنها الآيات المتقدمة، إنّا هي لإكهال إعجاز القرآن، ولقطع السبيل أمام حجج المتذرعين بالأباطيل الواهية، وفيها تأثير بالغ ونافع جدّاً.

أجل، إنّه عالم منقطع النظير، لكنّه لم يدرس في مدرسة، بل تعلّم من وحي السماء!.

تبق هناك ذريعة واحدة يحتج بها المتذرعون، وهي أنّ النّبي سافر إلى الشام مـرّة أو مرتين «لفترة وجيزة ولغرض التجارة»... قبل نبوّته، فيقولون: رتبا اتصل في بعض هاتين السفرتين بعلماء أهل الكتاب وتعلّم منهم هذه المسائل!

والدليل على ضعف هذا الإدّعاء منطو في نفسه، فكيف يمكن أن يسمع إنسان جميع هذه الدروس وتواريخ الأنبياء والأحكام والمعارف الجليلة، وهو لم يمض إلى مدرسة ولم يمقرأ شيئاً، فيحفظ كل ذلك بهذه السرعة، ويودعه في ذهنه، ثمّ يبيّنه ويفصّله خلال مدّة ثلاث وعشرين سنة؟! وأن يبدي موقفاً مناسباً للحوادث غير المتوقعة والتي لم يسبق لها مثيل.

وهذا يشبه تماماً أن نقول مثلاً: إنّ فلاناً تعلم قائمة العلوم والفنون الطبية كلّها في عدّة أيّام، وأنّه كان مشرفاً على معالجة المرضى في المستشنى الفلاني، ومستشاراً للأطباء، هذا كلام أقرب إلى المزاح والهزل منه إلى الجد.

وينبغي الإلتفات إلى هذه المسألة، هي أنّ النّبي عَيَّاتِيَّ بعد أن بلغ مرحلة النبوّة، يحتمل أن يكون قادراً على القراءة والكتابة، حينئذ وذلك بواسطة التعليم الإلهبي وإن لم يرد في التواريخ أنّه استفاد من هذه الطريقة! ولم يقرأ شيئاً بنفسه أو يكتب شيئاً بيده، ولعل النّبي عَيَّاتً تجنب كل ذلك في طول عمره لئلا يتذرّع المتذرّعون فيثيروا الشكوك بنبوّته! الشيء الوحيد الذي جاء في كتب التاريخ أنّ النّبي عَيَّاتً كتبه بنفسه، هو صلح الحديبية الذي جاء في مسند أحمد أنّ «النّبي أمسك القلم بيده وكتب معاهدة الصلح» (

إِلَّا أَنَّ جِمَاعة من علماء الإسلام أنكروا هذا الحديث، وقالوا: إنَّ هـذا مخـالف لصريح الآيات، وإن اعتقد البعض بأنَّه ليس في الآيات صراحة، لأنَّ الآيات ناظرة لحال النّبي قبل

۱. مسئد أحمد، ج ٤، ص ٢٩٨.

بعثته، فما يمنع أن يكتب النّبي على وجه الاستثناء بعد أن نال مقام النبوّة.. في مورد واحد.. ويكون ذلك بنفسه معجزة أخرى من معاجزه!.

إِلّا أنّ الإعتاد في مثل هذه المسألة على خبر الواحد بجانب للحزم والإحتياط، ومخالف لما ثبتت في علم الأصول حتى لو قلنا أنّ هذا الخبر لا إشكال فيه. \

# ٢\_ طريق النفوذ في الآفرين

لا يكني الاستدلال القوي المتين للنفوذ إلى قلوب الآخرين واكتسابهم بالكلام الحق، فان أُسلوب التعامل مع الطرف الآخر وطريقة البحث والمناظرة تترك أعمق الأثر في هذه المرحلة... فكثيراً ما يتفق أن يوجد أناس مطّلعون ولهم يد طسولى في البحوث العلمية الدقيقة، إلّا أنّهم قلّما يوفقون للنفوذ إلى قلوب الآخرين، بسبب عدم معرفتهم بكيفية المجادلة بالتي هي أحسن، وعدم معرفتهم بالبحوث البنّاءة!.

وبتعبير آخر فإنّ النفوذ إلى مرحلة الوعي \_ في المخاطب \_ غير كاف وحده، بل ينبغي الدخول إلى مرحلة عدم الوعي الذي يمثل القسم الأكبر لروح الإنسان أيضاً.

ويستفاد من مطالعة أحوال الأنبياء، ولا سيما حال النّبي محمّد ﷺ وأثمّة الهدى اللّبِي محمّد ﷺ - بصورة جيدة أنّ هؤلاء العظام سلكوا أحسن سبل الأخلاق الاجتماعية وأسس المعارف النفسية والإنسانية، لأجل تحقيق أهدافهم التبليغية والتربوية!.

وكانت طريقة تعاملهم مع الناس أن يكتسبوهم إليهم بشكل سريع فينجذبوا إليهم، وإن كان بعض الناس يميل إلى أن يضني على مثل هذه الأمور ثوب الإعجاز دائماً، إلا أنّه ليس كذلك، فلو اتّبعنا سنّتهم وطريقتهم لاستطعنا بسرعة أن نترك في الناس عظيم الأثر، وأن ننفذ إلى أعاق قلوبهم.

والقرآن يخاطب نبي الأسلام تَتَكِيَّة بصراحة فيقول: ﴿ولوكنت فَقّا عَلَيْظ القلب النفضوا مِن حولاته ﴾ أو كثيراً ما يرى أن بعضهم بعد ساعات من الجدال والمناظرة، لا أنّه لا يحصل على تقدم في مناقشاته فحسب، بل على العكس يجعل الطرف الآخر متعصباً ومتشدداً

ورد في صدد «النّبي الأمي» شرح مفصل آخر ذيل الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

۲. آل عمران، ۱۵۹.

في عقيدته الباطلة بصورة أكثر... وذلك دليل على أنّه لم يتبع أسلوب المجادلة بــالتي هـــي أحسن.

فالخشونة في البحث، وطلب الاستعلاء، وتحقير الطرف المقابل، وإظهار التكبر والغرور، وعدم احترام أفكار الآخرين، وعدم الجدية في المناقشات والبحوث، كلّها من الأمور التي تبعث على انهزام الإنسان في بحثه، وعدم إنتصاره على الطرف الآخر، لذلك فإنّنا نرى في مباحث الأخلاق الإسلامية بحثاً تحت عنوان «تحريم الجدال والمراء» والمراد منه الأبحاث التي لا يطلب من ورائها الحق، بل المراد منها الإستعلاء وإيراز العضلات لا غير!

والجدال والمراء في حرمتهما متقاربان، إلّا أنّ العلماء من المسلمين جعلوا فرقاً بين كلّ منهما... «فالمراء» معناه إظهار الفضل والكمال، «والجدال» يراد منه تحقير الطرف المقابل!.

وقالوا: إنّ الجدال هي المراحل الهجومية الأولى في البحث... وأمّا المراء فيراد منه الصدّ الدفاعي في الكلام.

كما أنّ هناك قولاً بأنّ الجدال في المسائل العلمية، أمّا المراء فهو في الأعم منها «وبالطبع فإنّه لا تضادّ بين هذه التفاسير جميعاً».

وعلى كل حال، فإنّ الجدال أو البحث مع الآخرين، تارة يقع بالتي هي أحسن، وذلك ما بيّناه بالشرائط المتقدمة آنفاً، وينبغي رعايتها بدقّة، وتارة يكون بغير الأحسن، وذلك في ما لو أهملت الأمور التي ذكرناها في مستهل كلامنا على الجدال، وجعلت في طيّ النسيان.

ونختتم هذا الكلام بعدة روايات بليغة ونافعة لنتعلم منها:

فني حديث عن النّبي عَنَالَ أنه قال: «لا يستكمل عبد حقيقة الإيمان حتى يدع المراء وإن كان محقاً» \.

ونقرأ في حديث آخر أنّ سليان النّبي الله قال لولده «يا بني إيّاك والمراء، فإنّه ليست فيه منفعة، وهو يهيج بين الأخوان العداوة» .

١. سفينة البحار، مادة (مرأ). ٢. إحياء العلوم.

### ٣- الكافرون والظالمون

نواجه في الآيات المتقدمة آنفاً هذا التعبير ﴿وها يجحد بآياتنا إلَّا الكافرون ﴾ ومرّة أخرى نواجه المضمون ذاته مع شيء من التفاوت فبدلاً من كلمة «الكافرون» جاءت كلمة «الظالمون» ﴿وها يجحد بآياتنا إلَّا للقالمون ﴾.

والموازنة بين التعبيرين تدلّ على أنّ المسألة ليست من قبيل التكرار، بل هـي لبــيان موضوعين، أحدهما يشير إلى جانبٍ عقائدي «الكافرون» والآخر يشير إلى جانب عملي «الظالمون».

فالآية الأولى تقول: إنّ الذين إختاروا الشرك والكفر بأحكامهم المسبّقة الساطلة وتقليدهم الأعمى لأسلافهم، لا يرون آية من آيات الله إلّا أنكروها وإن تقبلتها عقولهم»! أمّا التعبير الثّاني فيقول: إنّ الذين إختاروا بظلمهم أنفسهم ومجتمعهم طريقاً يرون فيه منافعهم الشخصية، وعزموا على الاستمرار في هذه الطريق، لا يذعنون لآياتنا، لأنّ آياتنا كما أنّها لا تنسجم مع خطّهم الفكري، فهي لاتنسجم مع خطّهم العملي أيضاً.

8003

وَعَالُوا لَوْلاَ أُنزِكَ عَلَيْهِ عَايَنَ مِن رَبِهِ عَقُلْ إِنْمَا الْآيَنَ عِندَاللهِ وَإِنْمَا أَنْ لَيْكَ وَ مُنْ مُنِي فَيْ اللّهِ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّ

# التفسير

# أنيس القرآن كافياً في إعمازه؟ا

الأشخاص الذين لم يذعنوا ويسلموا للبيان الاستدلالي والمنطق الذي جاء به القرآن بسبب عنادهم وإصرارهم على الباطل، ولم يقبلوا بكتاب كالقرآن الذي جاء به إنسان أمي كالنبي محمد من للله جلياً على حقائية دعوته ... تذرّعوا بحبجة أخرى على سبيل الاستهزاء والسخرية، وهي أنه لم لا تأت \_ يا محمد \_ بمعجزة من المعاجز التي جاء بها موسى وعيسى ﴿ وقالوا لولا أنزل عليه آيات هن ربه ﴾ .

ولم لم يكن لديه مثل عصى موسى ويده البيضاء ونفخة المسيح؟! ولم لا يهلك أعداءه بمعاجزه، كما فعل موسى وشعيب وهود ونوح بأنمهم المعاندين؟! أوكما يعبّر على لسانهم القرآن في الآيات ٩٠ ـ ٩٣ من سورة الإسراء ﴿وَقَالُوا لَنْ نَوْهِنْ لك حتى تفجّر لنا من الأرض ينبوما \* أو تكون لك جنّة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خالالها تفجيراً \* أو تسقط السما. كما زممت ملينا كسفا أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً \* أو يكون لك بيت من زخرف أو ترقى في السما. ولن نؤمن لرقيّك حتى تنزل علينا كتاباً نقرؤ \* قل سبحان ربّي هل كنت إلّا بشراً رسولا ﴾.

ومن دون شك فإنّ النّبي عَنَيْقَ كانت لديه معاجز غير القرآن الكريم، كها أنّ التواريخ تصرّح بذلك أيضاً... إلّا أنّ أولئك لم يكن قصدهم من وراء كلامهم الحصول على معجزة، بل كان قصدهم \_ من جهة \_ أن لا يعتبروا القرآن شيئاً مهماً وكتاباً إعجازياً، ومن جهة أخرى كانوا يريدون معجزات مقترحة: «والمراد من المعجزات المقترحة هو أن يأتي النّبي عَنَيْ طبقاً لرغبات هذا وذاك بمعاجز خارقة للعادة يقترحونها عليه، فمثلاً يريد منه بعضهم أن يفجّر له الأرض ينابيع من الماء الزلال، ويريد الآخر منه أن يقلب له الجبال التي في مكّة ذهباً، ويتذرّع النّالث بأنّ هذا لا يكني أيضاً بل ينبغي أن يصعد إلى السهاء، وهكذا يجعلون المعجزة على شكل ألعوبة لا قيمة لها، وآخر الأمر.. وبعد رؤية كل هذه الأمور يتهمونه بأنّه ساحر».

لذلك فإنَّ القرآن يقول في الآية ١١١ من سورة الأنعام: ﴿ولو لَثَنَا نزلنا لِليهم المسلائكة وكلُّمهم الموتى وحشرنا عليهم كل شيء قبلاً ما كانوا ليؤمنوا ﴾.

وعلى كل حال فإنّ القرآن، للردّ على ذرائع هؤلاء المحتالين ذوي الحجج الواهية، يدخل من طريقين:

فيقول أوّلاً في خطابه لنبيّه: ﴿قُلْ لِنَّمَا لَلْمَالِهُ مَنْدَلِلُهُ ﴾ أي قل لأولئك المعاندين أنَّ الله يدري أية معجزة تناسب أي زمان وأي قوم، وهو يعلم أي الأفراد هم أتباع الحق، وينبغي أن يربهم المعاجز الخارقة للعادة، وأي الأفراد المتذرّعون وأتباع هوى النفس؟!

ثم يضيف القرآن معقباً أن قل: ﴿ولِقَها لنا تذير هبين﴾.. فمسؤوليتي الإنذار \_ فحسب \_ والإبلاغ وبيان كلام الله، أمّا المعاجز والأمور الخارقة للعادة فهي بأمر الله.

والجواب الآخر هو قوله تعالى: ﴿أولم يكفهم لنا لنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم ﴾. فهم يطلبون معاجز مادية «جسمانية»، والقرآن بحدّ ذاته أعظم معجزة معنوية..

وهم يريدون معجزة عابرة لا تمكث طويلاً، في حين أنّ القرآن معجزة خالدة تتلى آياته ليل نهار عليهم وعلى الأجيال من بعدهم. ترى هل يعقل أن يأتي إنسان أمّي وحتى لوكان يقرأ ويكتب فرضاً بكتاب بهذا المحتوى العظيم والجاذبية العجيبة، التي هي فوق قدرة الإنسان والبشر، ثمّ يدعوا أهل العلم متحدياً لهم للإتيان بمثله فيعجزون عن الإتيان بمثله؟!

فلو كانوا حقّاً طلّاب معجزة، فقد آتيناهم بنزول القرآن أكثر ممّــا طــلبوه إلّا أنّهـــم لم يكونوا طلّاب معجزة، بل هم متذرّعون بالأباطيل!

وينبغي الإلتفات إلى أنّ التعبير ﴿ أَوْلَمْ يَكَفَهُمْ ﴾ إنّا يستعمل عالباً \_ في موارد يكون الإنسان قد أدّى عملاً فوق ما ينتظره الطرف الآخر، وهو غافل عنه أو يتغافل عنه، كأن يقول مثلاً: لم أحصل على الخدمة الفلانيّة، في حين أنّ الخدمة التي قدمت إليه \_كما في هذه الحال \_أكبر خدمة، إلّا أنّه لا يعتبرها شيئاً، ونقول له: أو لم يكفك ما قدمناه؟!

ثمّ بعد هذا كله ينبغي أن تكون المعجزة منسجمة مع ظروف «الزمان والمكان وكيفية دعوة النّبي» فالنّبي الذي يدعوا إلى مبدأ خالد، ينبغي أن تكون معجزته خالدة أيضاً.

والنّبي الذي تستوعب دعوته العالم وتستوعب القرون والأعصار المقبلة، لابدّ له من أن يأتي بمعجزة نيّرة «روحية وعقلانية» ليجلب إليه أفكار جميع العلماء والمفكرين، ومن المسلّم به أنّ مثل هذا الهدف يتناسب مع القرآن، لا عصى موسى ولا يده البيضاء.

وفي نهاية الآية يضيف القرآن للتأكيد والتوضيح بصورة أجلى، فيقول: ﴿إِنَّ فَي دُلك لِرَحِمةً وَذَكرى لقوم يؤمنون﴾.

«ذلك» هنا إشارة إلى الكتاب المنزل من السهاء، وهو القرآن.

أجل، إنّ القرآن رحمة «وسيلة» للذكرى والتذكر أيضاً، فهو للمؤمنين الذيب فيتحوا قلوبهم بوجه الحقيقة، والذين يبتغون النور والطريق السويّ هو لهم رحمة إلهية يحسبونها بكل وجودهم، ويشعرون بالإطمئنان والدعة عنده.. وكلّما قرأوا آياته تذكروا، فهي لهم ذكرى وأية ذكرى؟!

ولعل الفرق بين «الرحمة» و«الذكرى» أنّ القرآن ليس معجزة وذكرى فحسب، بل هو إضافة إلى كل ذلك يحتوي على القوانين التي تمنح الرحمة والمناهج التربوية والإنسانية.

فمثلاً كانت عصى موسى معجزة فحسب، إلّا أنّها لم يكن لها أثرٌ فيحياة الناس اليومية. غير أنّ القرآن معجزة،هو في الوقت ذاته منهج كامل الحياة ورحمة أيضاً.

ولمّا كان كل مدع بحاجة إلى الشاهد، فالقرآن يبيّن في الآية الأخرى أنّ خير شاهد هو الله وقل كفي بالله بيني وبينكم شهيدل.

وبديهي أنّه كلّما كان إطلاع الشاهد وشهادته أكثر، فإنّ قيمة الشهادة تكون أهم، لذلك يضيف القرآن بعدئذِ قائلاً: ﴿يعلم ما في السماوات والأرض﴾.

والآن لنعرف كيف شهد الله على حقّانيّة نبيّه ﷺ؟!

يحتمل أن تكون هذه الشهادة شهادة عملية، لأنّه حين يؤتي الله نبيّه مـعجزة كــبرى كالقرآن، فقدوقع على سند حقّانيّته وأمضاه.

ترى هل يمكن أن يأتي الله الحكيم العادل بمعجزة على يدكذّابٍ، والعياذ بالله! فعلى هذا كانت طريقة إعطاء المعجزة لشخص النّبي عَلَيْنَهُ \_بنفسها \_أعظم شهادة على نبوّته من قبل الله.

وإضافة للشهادة العملية المتقدمة، نقرأ في آيات كثيرة من القرآن شهادة قولية في نبوة النبي النبي المنهادة الأعداب وماكان معقد لبا أحد من رجالكم ولكن رسول النبي الله وخاتم النبيين، وفي الآية ٢٩ من سورة الفتح أيضاً؛ ومعقد رسول الله والذيس معه أهداء على الكفار رحماء بينهم.

قال بعض المفسّرين: إنّ هذه الآية كانت جواباً على ما قاله بعض رؤوساء اليهود من أهل المدينة، أمثال «كعب بن الأشرف» وأتباعه، إذ قالوا: يا محمّد، من يشهد على أنّك مرسل من قبل الله، فنزلت هذه الآية: ﴿قُلْ كَفْيَ بِالله بِينِي وبينكم شهيدلَهِ!

كما يمكن أن تفسّر الآية المتقدمة بتفسير آخر وبيان ثانٍ، وذلك أنّ المراد من شهادة الله في الآية هي ما سبق من الوعد والذكر في كتب الله السابقة «كالتّوراة والإنجيل» ويعلم بذلك علماء أهل الكتاب بصورة جيدة!.

وفي الوقت ذاته لا منافاة بين التفسيرات الثلاثة الآنفة الذكر، ومن الممكن أن تجتمع هذه التفاسير في معنى الآية أيضاً.

و تختتم الآية بنحو من الوعيد والتهديد الأولئك الكفّار بالله، فيقول: ﴿والذيبن آمنوا بِاللهِ وَعَلَمُ وَالدَّيِينَ آمنوا بِاللهِ لُولئك هم الخاسرون﴾.

وأي خسران أعظم من أن يعطي الإنسان جميع وجوده في سبيل لا شيء؟! كما فعله المشركون، فقد أعطوا قلوبهم وأرواحهم للأوثان والأصنام.. ووظفوا جميع قواهم الجسمانية والإمكانات الاجتاعية والفردية في سبيل الإعلام والتبليغ لمذهبهم الوثني وأهملوا ذكر الله، فلم يُعد عليهم هذا إلا بالضرر والخسران!

وغالباً ما يشير القرآن إلى هذا الخسران في آياته، وفي بعض الآيات يرد التعبير بكلمة «أخسر» وهي إشارة إلى أنّه ليس فوق هذا الخسران من خسارة ولا أعظم منه!.. (راجع آيات السور هود ٢٢ والنمل ٥ والكهف ١٠٣).

والمثل الأهم هو أنّه قد يتفق للإنسان أحياناً أن يتضرر في معاملته ويخسر رأس ماله ويُغلب على أمره، وقد تتسع هذه الدائرة أحياناً فيثقل كاهله بالديون، وهذه الحالة أسوأ الحالات والمشركون هم في مثل هذه الحالة، بـل قـديكونون سبباً لضلال الآخرين وخسرانهم، وكما يصطلح عليه: «الفشل سلسلة متصلة» .

في الآيات المتقدمة عرض قسمان من ذرائع الكفّار قبال دعوة النّبي تَشَكِّلُهُ وقد أجــيب منهما:

الأول: كان قولهم: لم لا يأتي بمعجزة؟!

**فأجاب** القرآن: إنّ هذا الكتاب المنزل من السماء هو أعظم معجزة.

والثَّاني سؤالهم؛ من الشاهد على صدق دعواك وحقانيَّة النبوَّة عندك؟

فأجاب القرآن: ﴿ كَفَيَ بِاللهُ شهيداً بِينِي وبِينكم يعلم ما في السماولت، والأرض ﴾.

أمّا في الآية التالية فإشارة إلى الذريعة الثّالثة إذ تـقول: ﴿ ويستعجلونك بـالعذلب ﴾ إذ يقولون: لوكان عذاب الله حقّاً على الكافرين فلم لا يأتينا!؟

فيجيب القرآن على هذه الذريعة بثلاثة أجوبة.

الأوّل: ﴿ولولا أجل مسمّى لجاءهم العدّاب).

وهذا الزمان المعين «الأجل» إنّا هو لهدف أصلي، للإرعواء عن باطلهم وتيقظهم، أو إتمام الحجة عليهم، فالله لا يستعجل أبداً في أمره، لأنّ العجلة خلاف حكمته.

والثّاني: إنّ أولئك الذين يتذرّعون بهذا القول ما يدريهم لعل العذاب يأخذهم على حين غرةٍ من أنفسهم ﴿وليأتينهم بغتة وهم لا يشعرون﴾ ``.

وبالرَّغُم من أنَّ مُوعد العذاب \_ في الواقع \_ معين ومقرّر إلّا أنّ المـصلحة تـقتضي ألّا يطّلعوا عليه، وأن يأتيهم دون مقدمات، لأنّه لو عرف وقته لكان باعثاً على تجرؤ الكفّار

١. لنا في هذا الصدد بحث مفصّل بيّناه في ذيل الآية ١٠٣ من سورة الكهف.

٢. «البغتة» مشتقة من «البغت» على زنة وقت ومعناه التحقق العفاجى، وغير العنتظر الأمر.

والمذنبين وجسارتهم... وكانوا يواصلون الذنب والكفر إلى آخر لحظة... وحين يأزف الوعد بالعذاب فإنّهم سيتجهون بالتوبة \_جميعاً \_إلى الله وينيبون إليه.

والحكمة التربوية لمثل هذا العقاب تقتضي أن يكتم موعده، لتكون كل لحظة ذات أثر بنفسها، ويكون الخوف والإستيحاش منها عاملاً على الردع، ويتضح ممّا قلناه \_ضمناً \_أنّ المراد من جملة ﴿وهم لا يشعرون﴾ لا تعني أنّهم لا يدركون أصل وجود العذاب، وإلّا فإنّ فلسفة العذاب والحكمة منه لا يكون لها أثر، بل المراد أنّهم لا يعرفون اللحظة التي ينزل فيها العذاب ولا مقدماته، وبتعبير آخر: إنّ العذاب ينزل عليهم كالصاعقة وهم غافلون.

ويظهر من آيات متعددة من القرآن أنّ التذرع بالحجج الواهية لم يكن منحصراً بأهل مكّة، بل كثير من الأمم السابقين يلتجئون إلى مثل هذه الذريعة، ويصرون على تعجيل العقوبة والعذاب!

والثالث: وأخيراً فإنّ الجواب القرآني يتبيّن في الآية إذ يقول: ﴿يستعجلونك بالعذاب والثالث: وأخيراً فإنّ الجواب القرآني يتبيّن في الآية إذ يقول: ﴿يستعجلونك بالعذاب وإنّ جهنّم لهميطة بالكافرين﴾.

فإذا تأخر عنهم عذاب الدنيا، فإنَّ عذاب الآخرة واقع لا محالة، ومحيط بهم تماماً وسيصيبهم حتماً بحيث إنَّ القرآن يذكره بصورة أمر فعليٌّ (وكأن جهنّم الآن محيطة بهم).

ويوجد تفسير آخر أكثر دقّةً لهذه الآية، وهو أنّ جهنم محيطة، الآن فعلاً بالكافرين، من جهتين ـ بالمعنى الواقعي للكلمة.

الجهة الأولى: إنها جهنم الدنيا، إذ هم على أثر شركهم وتلوثهم بالذنب يحترقون بجهنم التي أعدّوها لأنفسهم، جهنم الحرب وسفك الدماء، جهنم النزاع والشقاق والاختلافات، جهنم القلق والفزع، جهنم الظلم، وجهنم الهوى والهوس والعناد.

والجهة الثّانية: طبقاً لظاهر الآيات في القرآن فإنّ جهنم موجودة فعلاً، وكها تقدم سابقاً فإنّ جهنم موجودة فعلاً، وكها تقدم سابقاً فإنّ جهنم موجودة في باطن الدنيا، وبهذا فهي محيطة بهم على نحو الحسقيقة... وفي سورة التكاثر إشارة لها أيضاً ﴿كَلَالُوتعلمُونَ علم اليقين \* لترون الجعيم \* ثمّ لترونها عين اليقين ﴾ الآيات ٥ ـ ٧ من سورة التكاثر !

١. لمزيد الإيضاح يراجع ـ في هذا الصدد تفسير الآية ١٢٣ من سورة آل عمران.

ثم يضيف القرآن ﴿يوم يغشاهم العداب من فوقهم ومن تحت أرجلهم ويقول دوقوا ها كنتم تعملون﴾ أ.

يكن أن تكون هذه الآية توضيحاً لإحاطة عذاب جهنم في يوم القيامة بالكفّار، ويمكن أن تكون بياناً مستقلاً لذلك العذاب الأليم لهم الذي يحيط بهم اليوم على أنر أعمالهم، وفي غدٍ يتجلى هذا العذاب بوضوح ويكون محسوساً ظاهراً.

وعلى كل حال فذكره لإحاطة العذاب (من فوقهم ومن تحمه أرجلهم) وعدم ذكره لبقية الجهات ـ في الحقيقة ـ هو لوضوح المطلب، وإضافة إلى ذلك فإن نار العذاب إذا امتدت السنتها من تحت الأرجل ونزلت على الرؤوس، فإنها تحيط بجميع البدن أيضاً وتغشى جميع أطرافه وجوانبه.

وأساساً فإن هذا التعبير مستعمل في اللغة العربية، إذ يقال مثلاً: إنّ فلاناً غارق من قرنه إلى قدمه في مستنقع الفسق وعدم العفة، أى إنّ جميع وجوده غارق في هذا الذنب، وبهذا يرتفع الإشكال عند المفسّرين في ذكر القرآن للجهة العليا «من فوقهم» والجهة السفلى «من تحتهم» والسكوت عن الجهات الأربع الأخرى، ويتضح المراد منه بالتقرير الذي بيّناه!

أمّا جملة ﴿ وَوَقُوا هَا كُنتُم تَعَمَلُونَ ﴾ التي يظهر أنّ قائلها هو الله تعالى، فهي بالإضافة إلى أمّا نوع من العقوبة النفسية لمثل هؤلاء الأشخاص، فهي كاشفة عن هذه الحقيقة، وهي أنّ عذاب الله ليس إلّا انعكاساً للأعمال التي يقوم بها الإنسان نفسه في النشأة الآخرة!

## بحوث

# ١\_ دلائل إعماز القرآن

لاشك أنّ القرآن أعظم معجزة للإسلام... معجزة بليغة، خالدة وباقية، مناسبة لكل عصر وزمان ولجميع الطبقات الاجتماعية، وقد ذكرنا بحثاً مفصلاً عن إعجاز القرآن في ذيل الآية ٢٣ من سورة البقرة، ولا حاجة إلى إعادته هنا.

### ٢\_ التشيث بالميل لإنكار المعمرات

يصرُّ بعض العلماء المتأثرين بالغرب \_الذين يميلون إلى أن لا يعتدّوا بظواهر الأنبياء

١. يرى بعض المفسّرين أنّ كلمة «يوم» متعلقة بفعل محذوف مقدر، وقال بعضهم: هو متعلق ب «محيطة».

الخارقة للعادة ـ أنّ النّبي ﷺ ليس له معجزة غير القرآن، وربّما يرون القرآن ليس معجزاً، في حين أنّ مثل هذا الكلام مخالف لآيات القرآن، وللرّوايات المتواترة، وللتأريخ الإسلامي أيضاً.

«وقد بيّنا تفصيل هذا الكلام في ذيل الآيات ٩٠ ـ ٩٣ من سورة الإسراء».

## ٣\_ المعمرات الإقتراميّة

كانت أساليب الخالفين للأنبياء داعاً هي اقتراحهم المعجزات التي يسرتؤونها، وكانوا بعملهم هذا يحاولون أن يحطّوا من قيمة المعجزات وعظمتها ويجروها إلى الإبتذال من جهة، وأن تكون في أيديهم ذريعة إلى عدم قبول دعوة الأنبياء من جهة أخرى، لكن الأنبياء لم يستسلموا لهذه المؤامرات أبداً. وكها رأينا في إجابتهم آنفاً، فإنّ المعجزة ليست باختيارهم لتكون مطابقة «لميلكم وهوسكم» كل يوم وكل ساعة نأتي بمعجزة كها تريدون... بل المعاجز هي بأمر الله فحسب، وهي خارجة عن أمرنا.

«وقد ذكرنا شرحاً حول المعجزة الإقتراحية فيذيل الآية ٢٠ من سورة يونس». عند ذكرنا شرحاً حول المعجزة الإقتراحية فيذيل الآية ٢٠ من سورة يونس». يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَ أَإِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَنَى فَأَعْبُدُونِ اللَّكُ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِفَةُ ٱلْمَوْتِ ثُمُّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونِ اللَّهِ وَاللَّهِ المَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَنَبُوِتَنَفَهُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ مُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونِ مِن تَعْيِبَا ٱلْأَنْهَ رُخَلِدِينَ فِهَا يَعْمَ أَجْرُ ٱلْعَنْمِلِينَ اللَّهُ مَرَّوَقَهَا اللَّهُ مَرَوُقَهَا وَإِيَاكُمُ وَ عَلَى رَبِّهِمْ بَنُوكَكُونَ اللَّهُ وَكَالِينَ مِن وَآيَةِ لَا تَعْمُ لُرِوْقَهَا اللَّهُ مَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ وَ هُو السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَرْزُقُهُا وَإِيَّاكُمْ وَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الْحُلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ

سبب النزول

يعتقد كثير من المفسّرين أنّ الآية من هذا المقطع منزلت في شأن المؤمنين الذين كانوا تحت ضغط الكفّار الشديد، حتى أنّهم لم يستطيعوا أنّ يؤدوا وظائفهم الإسلامية، فجاءت هذه الآية لتأمرهم بالهجرة من هذه الأرض.

كما يعتقد بعض المفسّرين أيضاً أنّ الآية ﴿وكاين من دلبة لا تحمل رزقها ﴾ وهي الآية الأخيرة \_ من المقطع محل البحث نزلت في شأن بعض المؤمنين الذين كانوا يتعرضون لأذى أعدائهم في مكّة! وكانوا يقولون لو هاجرنا إلى المدينة فليست لدينا دار ولا أرض، من يطعمنا ويسقينا هناك؟ فنزلت الآية ﴿وكأين من دلبة لا تحمل رزقها الله يرزقها وليّا كم … ﴾.

#### . التفسير

### لابدّ من الهمرة:

حيث إنّ الآيات السابقة كانت تتحدث عن مواقف المشركين الخيتلفة من الإسلام والمسلمين، فني الآيات محل البحث يقع الكلام عن حال المسلمين ومسؤولياتهم قبال المشاكل المختلفة، أي مشاكل أذى الكفّار وضغوطهم وقلّة عدد المسلمين وما إلى ذلك، فتقول الآية الأولى: ﴿ياعبادى الدين آمنوا إن أرضي ولسعة فإيّاي فامبدون ﴾

وبديهي أن هذا ليس قانوناً خاصاً بمؤمني أهل مكة، ولا يحدد سبب النزول مفهوم الآية الواسع المنسجم مع الآيات الأخرى... فعلى هذا لو سلب الإنسان حريته في أي عصر أو زمان ومكان بشكل كامل، فإن بقاء، هناك لا يجلب عليه إلا الذل «والخسران والضرر» والإبتعاد عن أداء المناسك الإلهية، فوظيفة الإنسان المسلم عندئذ الهجرة إلى منطقة «حرّة» يستطيع أن يؤدي فيها وظائفه الإسلامية بحرية تامّة أو حرية نسبية.

وبتعبير آخر: إنّ الهدف من خلق الإنسان أن يكون عبداً لله، عبودية هي في الواقع سبب للحرية والكرامة والإنتصار في جميع الجهات... وجملة ﴿ فَإِيّاي فَاعبدون ﴾ إشارة إلى هذا المعنى، كما ورد هذا التعبير في الآية ٥٦ من سورة الذاريات: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَا يَقُ وَلَا لِنَسْ لِلّا لِيعبدون ﴾.

فتى ما أصبح هذا الهدف الأساسي والنهائي مستحيلاً، فلا سبيل عندئذ إلّا الهجرة، فأرض الله واسعة، وينبغي أن يهاجر الفرد نحو منطقة أخرى، ولا يكون أسيراً لمفاهيم «القبلية والقومية والوطنية والبيت والأهل» في مثل هذه الموارد، ولا يذل الإنسان نفسه من أجلها، فإنّ احترام هذه الأمور هو فيا لوكان الهدف الأصلي قائماً غير مخاطر به، أمّا إذا أصبح الهدف الأصلى «عبادة الله» مخاطراً به فلا سبيل إلّا الهجرة!

وفي مثل هذه الموارد يقول الإمام أمير المؤمنين علي ﷺ: «ليس بلد بأحق بك من بلدك، خير البلاد ما حملك» .

صحيح أنّ حبّ الوطن والعلاقة بمسقط الرأس جزء من طبيعة كل إنسان، ولكن قـ د يتفق أن تحدث في حياة الإنسان مسائل أهم من تلك ا لأمور، فـ تتجعلها تحت شـعاعها وتكون أولى منها.

وفي مجال موقف الإسلام ونظرته من مسألة الهجرة والرّوايات الواردة في هذا الصدد. كان لنا بحث مفصل في ذيل الآية ١٠٠ من سورة النساء.

والتعبير بـ ﴿ يا عبادي ﴾ هو أكثر التعابير رأفة وحبًا للناس من قبل خالقهم. و تاج للفخر أعلى حتى من مقام الرسالة والخلافة، كما نذكر ذلك في التشهد حيث نقدم العبودية عـلى الرسالة داغاً «أشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله».

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، رقم ٤٤٢.

من الطريف أنّه حين خلق الله آدم لقبه بـ «خليفة الله»، وهو فخر لآدم، إلّا أنّ الشيطان لم يبأس من التسويل والوسوسة له، فكان ما كان، ولكن حين بوأه مقام العبودية أذعن الشيطان له ويئس من إغوائه وقال: ﴿فبعزتك للهوينهم أجمعين \* إلّا عبادك منهم المخلصين ﴾ [

والله سبحانه ضمن هذا الأمر فقال: ﴿إِنَّ مِبادي لِيس لك عليهم سلطان ﴾. "

ويتضح ممّا ذكرناه \_ بصورة جيدة \_ أنّ المراد بالعباد ليس جميع الناس \_ في الآية محل البحث \_ بل هم المؤمنون منهم فحسب، وجملة (الذين آمنوا) جاءت للتأكيد والتوضيح ".

وحيث إنّ البعض بقوا في ديار الشرك، ولم يرغبوا بالهجرة بذريعة أنّهم يخشون الخروج من ديارهم و يخافون أن يحدق بهم الموت بسبب الأعداء أو الجوع أو العوامل الأخرى التي تهددهم... إضافة إلى فراق الأحبّة والمتعلقين والأبناء والأصدقاء، فإنّ القرآن يسردّهم بجواب جامع قائلاً: ﴿كُلُ نَفْسِ دُلْتُقَة الموس ثُمّ البيتا قرجعون ﴾.

فهذه الدنيا ليست بدار بقاء لأي أحد، فبعض يمضي عاجلاً، وبعض يتأخر، ولابد أن يذهبوا جميعاً، وعلى كل حال ففراق الأحبة والأبناء والأقارب لابد أن يقع ويتحقق، فعلام يبق الإنسان في ديار الشرك من أجل المسائل العابرة... وأن يحمل عبء الذل والأسر على كاهله، أكل ذلك من أجل أن يبقى بضعة أيّام أو أكثر؟!

ثمّ بعد هذا كلّه ينبغي أن تخافوا أن يدرككم الموت في ديارالكفر والشرك قبل أن تبلغوا دار الاسلام، فما أشدّ ألم مثل هذا الموت وما أتعسه!

ثمّ لا تظنوا أنّ الموت نهاية كل شيء، فالموت بداية لحياة الإنسان الأصلية، لأنّكم جميعاً ﴿إلينا ترجعون﴾... إلى الله العظيم، وإلى نعمه التي لاحدٌ لها ولا انتهاء لأمدها.

والآية التالية تبين جانباً من هذه النعم فتقول: ﴿والدِّينَ آهنوا ومعلوا الصالحات لنبوئنهم من الجنَّة عرفا تجري من تحتها الأنهار﴾ أ.

فهم في قصور تحيط بها أشجار الجنّة من كلّ جانب، الأنهار المختلفة التي لكلّ منها طعمه

١. ص، ٨٢ و ٨٣. ١. العجر، ٤٢.

٣. جملة ﴿فإياي فاعبدون﴾ عطف على جزاء جملة الشرط المحذوف والتقدير «إن ضاقت بكم الأرض فهاجروا منها إلى غيرها وإيّاي فاعبدون».

٤. «لنبو ثنهم» من مادة «تبوئة» على زنة «تذكرة» معناها إعطاء السكني للإقامة والبقاء الدائم.

ولونه، طبقاً لآيات القرآن الأخر، وهي ما بين الأشجار وتحت تلك القصور جارية أبداً.. (لاحظوا أن «غرف» جمع غرفة، ومعناها البناء المرتفع المشرف على أطرافه).

والامتياز الآخر لغرف الجنّة أنّها ليست كغرف الدنيا وقصورها ومنازلها التي ما أن يضع الإنسان فيها قدمه حتى يسمع نداء «الرحيل»، فغرف الجنّة دائمة ﴿ خالدين فيها ﴾.

ويضيف القرآن معقباً في ختام الآية ﴿نعم أجرالعاهلين﴾.

وبموازنة بسيطة بين ما ذكر آنفاً في شأن الكفّار والمذنبين في الآيات السابقة، وما ورد في هذه الآية، تتّضح عظمة ثواب المؤمنين.

فالكفّار غارقون في نار جهنم من قرنهم إلى قدمهم، ويقال لهم على سبيل التوبيخ ﴿ وَوَقُولُهَا كُنتُم تَعَمِلُونَ ﴾ .

أمّا المؤمنون فهم مقيمون في نعيم الجنّة وتحيط بهم رحمة الله من كلّ جانب، وبدلاً من كليات التوبيخ يُكلمون بكلام طيب ملؤه المحبّة واللطف الإلهي الكريم، أجل يقال لهم: ﴿تعم أجرالعالمين﴾.

وبديهي أنّ المراد بالعاملين هنا مع قرائن الجمل السابقة، هم الذين بعملون الصالجات المقرونة بإيانهم، وإن كانت كلمة العاملين مطلقة.

وفي حديث عن نبي الإسلام العظيم عَلَيْهُ يصف الجنّة فيقول: «إنّ في الجنّة لغرفاً يسرى ظهورها من بطونها وبطونها من ظهورها» فنهض بعض أصحابه فقال: يا رسول الله عَلَيْهُ لمن هذه الغرف؟ فقال عَلَيْهُ: «هي لمن أطاب الكلام، وأطعم الطعام، وصلى لله بالليل والناس فيام» أ.

والآية التالية تصف أهم ما يتحلّى به المؤمنون العاملون فتقول: ﴿الدّين صبروا وعلى رَبّهم يتوكلون﴾.

إذ يبتعدون عن الزوجة والأولاد والأهل والبيت والأحباب والأصدقاء وكل شيء عزيزٍ عليهم، لكنّهم يصبرون برغم الفراق يذوقون مرارة الغربة والتهجير عن أوطانهم ويصبرون، وتتلقى أنفسهم العذاب والأذى من أعدائهم من أجل حفظ إيمانهم، ويواجهون الصعاب في جهادهم الأكبر «جهادهم مع النفس» وجهادهم اعداءهم بشدّة، ويتحملون أنواع المشاكل فيصبرون!

١. تفسير القرطبي، ج ٧، ص ٥٠٧٥، ذيل الآيات محل البحث.

أجل، هذا الصبر وهذه الاستقامة هما رمز إنتصارهم وعامل فخرهم الكبير، وبدونه لا يتحقق عمل إيجابي في الحياة.

ثمّ بعد هذا كلّه، فهم لا يعتمدون على أموالهم ولا على أصدقائهم، بل يعتمدون على الله ويتوكلون على الله ويتوكلون على ذاته المقدّسة، وإذ ابتغى ألف عدو هلاكهم تمثلوا قائلين: «امتحانك رحمة فلا أكترث بالأعداء».

وإذ أمعنا النظر وفكّرنا جيداً رأينا أنّ الصبر والتوكل هما أساس جميع الفيضائل الإنسانية، فالصبر هو عامل الاستقامة أمام العوائق والمشاكل، والتوكل هو الهدف والباعث على الحركة في هذا الطريق المديد الملتوى.

وفي الحقيقة ينبغي الاستمداد من هاتين الفضيلتين (الصبر والتوكل) للأعهال الصالحة، إذ بدونهها لا يمكن أن تؤدى الأعهال الصالحة بالمقياس الواسع .

وفي آخر آية \_ من الآيات محل البحث \_ جواب لأولئك الذين كان لسان حالهم أو لسان مقالهم يقول إذا خرجنا عن ديارنا وأهلينا، فمن سيطعمنا ويرزقنا؟ يخاطبهم القرآن أن لا تحزنوا على الرزق ولا تحملوا ثقل الذلة والأسر، فالرازق هو الله، لا لكم فحسب بل: ﴿وَكَأْيِنْ مِنْ دَلِيَةً لا تَحْمِلُ رَزِقُهَا للله يرزقها ولِيّاكم﴾.

قليل من الدواب والحيوانات والحشرات ـ وكذلك الإنسان ـ يأتي برزقه من الصحراء والشجر إلى وكره ومسكنه كالنحل ـ التي تنتج العسل ـ والنمل، وغالباً ما تكون الحيوانات بمثابة «طائر اليوم» أي كل يوم عليها أن تمضي لرزقها وتبحث عنه من جديد. وهكذا فإن ملايين الملايين من الحيوانات التي من حولنا، في النقاط القريبة والبعيدة، وفي الصحاري وأعهاق البحار وأعالي الجبال والأماكن الأخرى، فإنها كلها تمقتات من مائدة الله السرمدية.

وأنت أيّها الإنسان أقوى من تلك الحيوانات وأذكى في جلب الرزق، فلم كـلّ هـذا الخوف من انقطاع الرزق؟!

ولم الركون إلى حياة الذل والإستكانة والفجور؟!

١. تحدثنا عن حقيقة التوكل وحكمته وفلسفته بإسهاب في ذيل الآية ١٢ سورة إبراهيم، وعن حقيقة الصبر لدى تفسير الآية ١٢ من سورة إبراهيم والآية ٢٤ من سورة الرعد والآية ٢٦ من سورة الأعراف.

ولم تظل سادراً تحت وطأة الظلم والقهر والهوان والذل؟! أخرج أنت أيضاً من داخل هذه الدائرة المظلمة، وأجلس على مائدة خالقك الواسعة ولا تفكر بالرزق!.

فأنت يوم كنت جنيناً محبوساً في بطن أمّك، ولا تصل إليك أية يد حتى من أبيك وأمك الرؤوم، لم ينسك الله الذي خلقك، وهيأ ما كنت تحتاج إليه لك بكل دقّة، فكيف وأنت اليوم كائن قوى ورشيد؟!

وحيث إنّ إيصال الرزق للمحتاجين هو فرع علمه تعالى بحاجاتهم، فالقرآن يؤكّد في نهاية الآية قائلاً: ﴿وهو السميع العليم﴾.

يسمع كلامكم كلّه، ويعرف لسان حالكم، ولسان حال جميع الدواب، وهـو خـبير بحاجات الجميع، ولا يخني على علمه الذي لاحد له شيءٌ أبداً. عند المحميع، ولا يخني على علمه الذي لاحد له شيءٌ أبداً. وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَن خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَرَالشَّمْسَ وَالْقَمْرَلِيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُوفَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ الْمَرْزِقَ لِمَن يَشَاءُ مِن عِبَادِهِ وَيَقْدِرُلَهُ إِنَّ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ الْفَقْ كُونَ اللَّهُ الللْمُوالِقُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

## التفسير

# الاقرار بالتوميد في الباطن والشرك في الظاهر:

كان الحديث في الآيات السابقة موجّهاً إلى المشركين الذين أدركوا حقانيّة الإسلام، إلّا أنّهم لم يكونوا مستعدين للإيمان والهجرة، خوفاً من انقطاع الرزق عليهم.

أمّا في هذه الآيات، فالحديث موجه للنّبي عَبَيْنَ ، وفي الواقع لجميع المؤمنين، وهو يسبيّن دلائل التوحيد عن طرق «الحلقة»، و «الربوبيّة»، و «الفطرة»، أي عن ثلاث طرائق متفاوتة، و يريهم أن مصيرهم وعاقبة أمرهم بيد الله الذي يجدون آثاره في الآفاق وفي أنفسهم، لابأيدي الأصنام والأوثان التي لا تضر ولا تنفع.

فتبدأ الآية الأولى من هذه الآيات محل البحث مشيرة إلى خلق السماوات والأرض وتستعين باعتقاداتهم الباطنية... فتقول: ﴿ولئن سألتهم هن خلق السماوات والأرض وسخر الشهس والقمر ليقولن الله ﴾!

لأنّ من المسلم به أنّه لا عبدة الأصنام ولا غيرهم ولا أي أحد آخر يقول: إنّ خالق السماوات والأرض ومسخر الشمس والقمر حفنة من الأحجار والخشب المصنوعة بـيد الإنسان.

وبتعبير آخر: لا يشك في «توحيد الخالق» حتى عبدة الأصنام حيث كانوا مشركين في عبادة الخالق، وكانوا يقولون: إنّا نعبد أو ثاناً ليقربونا إلى الله زلق، فهم الوسطاء بيننا وبين الله، كما نقراً في الآية ١٨ من سورة يونس: ﴿ويقولون هؤلا شفعاؤنا عندالله ﴾.. فنحن غير جديرين أن نرتبط بالله مباشرة، بل ينبغي أن نرتبط به عن طريق الأصنام ﴿ها نعبدهم إلّا ليقربونا إلى الله زلفى ﴾. ١

وهم غافلون عن أنّه لا تفصل بين الخالق والمخلوق أية فاصلة، وهو أقرب إلينا من حبل الوريد، زد على ذلك: إذا كان الإنسان ـ الذي هو بمثابة الدرّة اليتيمة في تاج الموجودات ـ لا يستطيع أن يرتبط بالله مباشرةً. فأى شيء يكون واسطة الإنسان إلى الله؟!

وعلى كلّ حال، فإنّ الآية بعد ذكر هذّا الدليل الواضح تتماءل: ﴿ فَأَنَّى يَوْفَكُونَ ﴾ أي مع هذا المال كيف يعرضون عن عبادة خالقهم ويستبدلونها بعبادة مجموعة من الأحمجار والأخشاب؟!

كلمة «يؤفكون» مشتقّة من «إفك» على زنة «فكر» ومعناها إعادة الشيء من صورته الواقعية والحقيقية، وبهذه المناسبة تطلق الكلمة على الكذب وعلى الرياح المخالفة «للإتجاه» أبضاً.

والتعبير بـ «يؤفكون» بصيغة المجهول إشارة إلى أنّهم لا قدرة لهم على التصميم، فكأنّهم منجذبون إلى عبادة الأوثان دون إرادة.

والمراد من تسخير الشمس والقمر النظم التي أقرها الله تعالى، وجعل الشمس والقمر في دائرة هذه النظم في خدمة الإنسان، ومنافعه.

ثمّ يضيف القرآن تأكيداً لهذا المعنى، وهو أنّ الله خالق الخلق ورازقهم، فيقول: ﴿الله عِبسط الرزق لهن يشاء هن عباده ويقدرله ﴾ ... ففتاح الرزق بيده لا بيد الناس ولا بيد الأصنام. وما ورد بيانه في الآيات السابقة من أنّ المؤمنين حقّاً هم وحدهم يتوكلون عليه، فلأجل هذا المعنى، وهو أنّ شيء بيده وبأمره، فعلام يخشون من إظهار الإيمان، ويسرون حياتهم في خطر من جهة الأعداء.

۱۸ الزمر، ۳

وإذا كانوا يتصورون أنّ الله قادر، إلّا أنّه غير مطّلع على حالهم، فهذا خطأ كبير لـ ﴿إِنَّ الله بكل شيء عليم﴾.

ترى هل يمكن لخالق مدبر يصل فيضهُ لحظة بعد أخرى لموجوداته، وفي الوقت ذاتـــه مكون جاهلاً بحالها؟.

وفي المرحلة الثّانية يقع الكلام عن «التوحيد الربوبي» ونزول مصدر الأرزاق من قبله عليهم، فيقول: ﴿ وَلَئْنَ سَأَلْتُهُم مِنْ نَزَّلُ مِنْ السَّهَا. هَا: قَأْمِهَا بِهُ الأَرْضُ مِنْ بِعَدُ هُـوتُهَا لِيـقُولُنْ لِللهُهُ.

فهذا هو ما يعتقده عبدة الأصنام في الباطن، ولا يتأبون من الاعتراف على ألسنتهم! فهم يعرفون أنّ الخالق هو الله، وأنّه ربّ العالم ومدبره.

يَّ يَضِيفُ القرآنُ مُخَاطِباً نبيّه ﴿قُلُ الْعَمِدُ اللهِ ﴾. فالحمد والثناء لمن أنعم جميع النعم، إذ لمّا كان الماء الذي هو مصدر الحياة لجميع الحيوانات من رزق الله فيكون واضحاً أنّ الأرزاق جميعها صادرة من قبله أيضاً.

قل الحمد لله «واشكره»، لأنهم يعترفون بهذه الحقائق.

وقل الحمد لله، فمنطقنا قوي متين حيَّ إلى درجة لا يستطيع أي أحد ابطاله أو تفنيده، وحيث إنَّ أقوال المشركين من جهة، وأعهالهم وأفعالهم وكلماتهم من جهة أخرى، يناقض بعضها بعضاً، فإنَّ الآية تختتم بإضافة الجملة التالية ﴿بِل أَكثرهم لا يعقلون ﴾.

وَإِلاَّ فَكِيفُ يُمِكُنُ للإِنسانُ العاقلُ أَن يَتَناقَضَ فِيكُلَمَاتُهُ، فَتَارَةً يَرَى أَنَّ الْخَالَقُ والرازقُ والمدبِّرُ للعالمُ هُو اللهُ، وتَارَة يُسجِدُ للأُوثَانُ التي لا تأثيرُ لها بالنسبة لعواقب الناس! فَمَن جَهَةً يُعْتَقَدُونَ بَتُوحِيدُ الخَالَقُ والربِّ، ومن جَهَةً أُخْرَىٰ يَظْهَرُونَ الشَّرِكُ فِي العبادة.

به " ومن الطريف أنّ الآية لا تقول: «أكثرهم لا عقل لهم» بل تقول: ﴿لا يعقلون﴾ ومعناها أنّهم لديهم العقول، إلّا أنّهم لا يستوعبون ولا يتعقلون ا

ومن أجل أن يحوّل القرآن أفكارهم من أفق هذه الحياة المحدودة إلى عالم أوسع من خلال منظار العقل، فإنّه يبيّن في الآية التالية كيفية الحياة الدنيا قياساً إلى الحياة الأخرى الخالدة، في عبارة موجزة ومليئة بالمعاني، فيقول: ﴿وها هذه الحياة الدنيا إلّا لهو ولعب وإنّ الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون ﴾.

كم هو تعبير بليغ وبديع! لأنّ «اللهو» معناه الانشغال... أو كل عمل يصرف الإنسان إليه ويشغله عن مسائل الحياة الأساسية. أمّا «اللعب» فيطلق على الأعمال التي فيها نوع من النظم الخيالي، والهدف الخيالي أيضاً، فني اللعب يكون أحد اللاعبين ملكاً، والآخر وزيراً، والثّالث قائداً للمجيش، والرابع للسارق أو «الحرامي»، والخامس يمثل القافلة وهكذا، وبعد انتهاء اللعب المؤقت بعود كل شيء إلى مكانته، وكأنّ المسألة لا تعدوا طيفاً.. أو خيالاً.. فلا أثر ولا خبر.

فالقرآن في هذا الصدد يشرح حال الدنيا وحال الآخرة، مبيّناً أنّ الحياة الدنيا هي نوع من الانشغال واللعب يجتمع الناس فيها وينشدّون إلى تصورات قلوبهم وأنفسهم، وبعد أيّام يتفرقون ويختفون تحت التراب، ثمّ يطوى كل شيء ويغدو في سلة النسيان.

أمّا الحياة الحقيقية التي الافناء بعدها، ولا ألم فيها، ولا قلق ولاخوف ولا تـضاد ولا تراحم، فهي الحياة الآخرة فحسب... لو كان الإنسان يعرف ذلك، وكان أهـلاً للـتدقيق والتحقيق!

أمّا الذين تعلقت قلوبهم بهذه الحياة، وفتنوا برزقها وزخرفها وزبرجها، ويأنسون بها، فهم أطفال لاغير وإن امتدت أعيارهم سنين طويلة.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ المراد من «العيوان» على زنة «خفقان» هو الحياة، فهذه الكلمة تحمل معنى مصدرياً. \

وهذا التعبير: ﴿ وَإِن الدَّلَوَ اللَّحْرَةَ لَهِيَ الحَيُولَى ﴾ إشارة إلى أنَّ الحَيَّاة الحَـقيقية هـي في الأخرى، لا في هذه الدار الدنيا \_ فكأنَّ الحياة في الأخرى تفور من جميع أبعادها، ولا شيء هناك إلاّ الحياة.

وبديهي أنّ القرآن لا يريد أن ينسى وينني مواهب الله في هذه الدار الدنيا، بل يريد أن يجسد قيمة هذه الدنيا بالقياس إلى الأخرى قياساً صريحاً وواضحاً... وإضافةً إلى كل ذلك فإنّه ينذر الإنسان لئلا يكون أسيراً لهذه المواهب، بل ينبغي أن يكون أسيراً عليها، ولا يؤثرها على القيم الأصيلة أبداً.

وفي المرحلة الثّالثة... يتجه القرآن نحو الفطرة والجبلّة الإنسانية، ونحو تجلّي نور التوحيد في أشدّ الأزمات في أعياق روح الإنسان، وضمن مثالٍ بديع جدّاً وبليغ فيقول: ﴿ فَإِذَا رَكِيوا فِي الفلك دعوا الله مخلصين له الدين فلمًا نجّاهم إلى البرّ إذا هم يشركون﴾.

١. أصل الكلمة مشتق من «حيي» ومصدرها دحييان، ثمّ أبدلت الياء الثّانية واواً فصارت حيوان.

أجل، إنّ الشدائد والأزمات هي التي تهيء الأرضية لتفتح الاجتاعية «الفطرة» الإنسانية، لأنّ نور التوحيد محني في أرواح الناس جميعاً، إلّا أنّ الآداب والمسائل الخرافية والتربية الخاطئة والتلقينات السيئة تلقي عليه ظلالاً وأستاراً، ولكن حين تحدق بالإنسان الشدائد وتحيط به دوّامات المشاكل، ويرى يده قاصرة عن الأسباب الظاهرية، يتجه بدون اختياره إلى عالم ما وراء الطبيعة، ويخلص قلبه من كل نوع من أنواع الشرك والكفر، وينصهر في تنور الحوادث، ويكون مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ مخلصين له الدين ﴾ .

وملخص الكلام: إنّه توجد في داخل قلب الإنسان دائماً نقطة نــورانــية، وهــي خــطّ إرتباطه بما وراء عالم الطبيعة، وأقرب طريق إلى الله.

إِلَّا أَنَّ التعليمات الخاطئة والغفلة والغرور .. وخاصة عند السلامة ووفور النعمة ــ تلقي عليها أستاراً. غير أن طوفان الحوادث يزيل هذه الأستار، وتتجلى نقطة النور أنذاك.

وعلى هذا، فإنّ أمُّة المسلمين العظام كانوا يرشدون المترددين في مسألة «مـعرفة الله» ويغرقون في الشك والحيرة... بهذا الأمر.

وقصة الرجل المتحيّر المبتلى بالشك في معرفة الله، والذي أرشده الإمام الصادق الله عن طريق الفطرة والوجدان، سمعناها جميعاً إذ قال: يابن رسول الله، دلّني على الله ما هو؟! فقد أكثر على المجادلون وحيّروني!

فقال له الإمام عليه: «يا عبدالله، هل ركبت سفينة قط ؟

قال: نعم.

قال: فهل كسر بك حيث لا سفينة تنجيك ولا سباحة تغنيك؟!

قال: نعم!

قال: فهل تعلَّق قلبك هنالك أنَّ شيئاً من الأشياء قادر على أن يخلصك من ورطتك؟!

قال: نعم.

قال الصادق الثير: فذلك الشيء هو الله القادر على الإنجاء حيث لا منجي، وعلى الإغــاثة حيث لا مغيث». أ

وفي آخر آية من الآيات محل البحث وبعد ذكر جميع هذه الدلائل على التوحيد وعبادة الله، يواجه القرآن المشركين والكفّار بتهديد شديد فيقول: إنّ هؤلاء أنكروا آياتنا

١. بحار الأنوار، ج ٣، ص ٤١ (الطبعة الجديدة).

وكفروا بما رزقناهم من النعم فليتمتعوا بها أيّاماً قلائل: ﴿ليكفروا بِهِمَا آتيناهم وليستمتّعوا فُسوف يعلمون ﴾ عاقبة كفرهم وشركهم إلى أين ستبلغ بهم؟ وأي ابتلاء ومصير مشؤوم سيقعون فيه؟!

وبالرغم من أنّ ظاهر الآية هنا هو الأمر بالكفر وإنكار آيات الله...إلّا أنّ من البديهي أنّ المراد منه التهديد... وهذا تماماً ينطبق مثلاً على ما لو قلنا لمذنب جانٍ: افعل ما بدا لك من إجرام، إلّا أنّك سرعان ما تذوق مرارة عملك؟

فني مثل هذه العبارات، وإن استعملت صيغة الأمر فيها، إلّا أنّ الهدف من ورائها هـ و التهديد وليس الطلب.

والطريف أنّ جملة ﴿قسوف يعلمون﴾ جاءت بصورة مطلقة، فهي لا تـقول: أي شيء يعلمون... بل تقول: سيعلمون عاجلاً، هذا هو معنى ﴿قسوف يعلمون﴾.

إطلاق الكلام هذا ليكون مفهومه واسعاً ولا يتحدد ذهن السامع بأي شيء فستتبجة الأعمال السيئة هي عذاب الله، الإفتضاح في الدارين، وكل أنواع الشقاء وسوء العاقبة!

## بحث

## الشدائد واشراق القطرة:

سنتحدث بإذن الله في ذيل الآية الثلاثين من سورة الروم حول «فطريّة» أصل التوحيد ومعرفة الله بشكل مفصّل، وما يلزم ذكره هنا هو أنّ القرآن الجيد يتحدث في آيات كثيرة عن المشاكل والصعاب على أنّها باعثة على ظهور الفطرة الإنسانية وبروزها «فالمشاكل والصعاب وسيلة لاشراق الفطرة».

يقول القرآن في بعض آياته: ﴿وها بكم من نسمةِ فَعن الله ثمّ إِذَا هسكم الضرّ فإليه تجأرون \* ثمّ إِذَا كشف الضر منكم إِذَا فَريق منكم بربّهم يشركون﴾ .\

ويأتي هذا المعنى في سورة يونس، ولكن بأسلوب آخير، إذ يتقول القيرآن ﴿إِذَا هِسَّ لِإِنْسَانَ الضَرِّ دَعَانَا لَجَنِيهِ أَوْ قَاعَداً لَوْ قَائِماً فَلَمَا كَشَفْنَا عَنْهِ مَرِّ كَأَنْ لَمْ يَدَعَنَا لِلَى ضَرَّ هِسَّه ﴾ أ

١. النحل، ٥٣ و ٥٤.

۲. یونس، ۱۲.

كما ورد هذا المعنى في سورة الروم الآية ٣٢ وسورة الزمر الآية ٤٩ وسورة الإسراء الآيات ٧٧ ـ ٦٩ بعبارات أخرى وإشارات مليئة بالمعاني.

وفي الآيات \_ محل البحث \_ قرأنا أيضاً أنّ المشركين في الحالات العادية يستجهون إلى الأصنام، ولكن إذا سافروا في البحر وأحاطت بهم الأمواج والطوفان، وأضحت سفينتهم كالقشة في وسط الأمواج المتلاطمة تتقاذفها هنا وهنا، وانقطعت بهم السبل تتنور قلوبهم بنور التوحيد ويلقون جانباً جميع المعبودات المصنوعة، ويخلصون قلوبهم كاملاً \_ لكن خلوصاً إجبارياً لا قيمة له \_ فها أن يهدأ الطوفان وتنتلاشي الأمواج وتعود الحالة الاعتيادية، حتى تنزل الأسدال على الفطرة وتظهر أشواك الشرك والوثنية على هذه «الوردة».

قد يقال: إنّ هذه الحالة من التوجه تحصل على أثر التلقين والرسوبات الفكرية من الثقافة الاجتماعية وأفكار الحيط.

و يمكن قبول مثل هذا الكلام فيما إذا كانت هذه المسألة تحدث خاصّة في موارد المتدينين أو الذين نشؤوا في محيط ديني، ولكن مع الإلتفات إلى أنّ هذه الحالة تظهر حتى عند أشد المنكرين لله، وفي المجتمعات غير المذهبية، فيتضح حينئذٍ أنّ جذرها كامن في الضمير (غير الواعي) للإنسان، وفي داخل فطرته وجبلته!

#### 8003

### الآيات

أُولَمْ يَرُواْ أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا عَامِنَا وَيُنَخَطَفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفِياً لَبَطِلِ يُوْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ اللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْكَذَبَ بِالْحَقِ لَمَّا جَآءَهُ وَ أَلَيْسَ فِي جَهَنَمَ مَثْوَى لِلْحَكِفِرِينَ ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِ يَنَهُم سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْمَا اللَّهُ اللللَّلَةُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

## سبب النزول

نقل في تفسير «الدر المنثور» عن ابن عباس \_ ذيل الآية محل البحث \_ أنّ جماعة من المشركين قالو: يا محمّد ما يمنعنا أن ندخل في دينك إلّا مخافة أن يستخطفنا الناس لِـقلَّتنا والعرب أكثر منّا فمتى بلغهم أنا قد دخلنا في دينك اختطفنا فكنّا أكلة رأس، فانزل الله: ﴿ أُولِم يرول أنا جعلنا حرماً آمِناً ﴾ وكانت جواباً لهم.

# التفسير

أشارت الآيات ـ التي سبق ذكرها ـ إلى بعض الحجج الواهية للمشركين، وهي أنّـنا نخاف على حياتنا إذا أظهرنا الإيمان ثمّ هاجرنا معك يا رسول الله، وقد ردّ عليها القـرآن بطرق مختلفة.

وفي الآيات \_محل البحث \_ يردّ القرآن عليهم بطريق آخر فيقول: ﴿ أُولِم يروا أَنَا جِعلنا حرماً آمناً﴾ أي أرض مكّة المكرمة.

في حين أنّ العرب كانوا يعيشون في حالة غير آمنة خارج مكّة، وكانت قبائلهم مشغولة بالنهب والنارات، إلّا أنّ هذه الأرض باقية على أمنها ﴿وَيُنْ تَعْطَفُ النّاسُ مِنْ حَولِهِمِ﴾.

فالله المقتدر على أن يجعل في هذا البحر المتلاطم والطوفان المحدق بأرض الحجاز «من

الفتن» حَرَم مكّة كالجزيرة الهادئة الآمنة وسط البحر، كليف لا يمكنه أن يحلفظهم من أعدائهم؟! وكيف يخافون الناس الضعاف قبال قدرة الله العظيمة جلّ وعلا؟ ﴿أَفْسِالْبَاطُلُ يَوْمِنُونَ وَبِنْسِمِةَ لِللهِ يَكْفُرُونَ ﴾.

وملخص الكلام، إنّ الله القادر على أن يجعل في أرض مضطربة في وسط جماعة من الناس أنصاف وحشيين منطقة صغيرة آمنة. فكيف لا يقدر على حفظ جماعة المؤمنين القلائل بن جماعات كثيرة من الكفّار.

وبعد ذكر هذا الدليل الواضح ينتهي القرآن إلى هذه النتيجة في الآية التالية ﴿وَهِنَ أَطْلَمُ هِمِنَ اقْتَرَى عَلَى الله كذبا أو كذَّبِ بالحق لمّا جاءه.

لقد قدمنا دلائل واضحة لكم على أنّه لا شيء أحق بالعبادة وأحرى بها من الله، لكنّكم كذبتم على الله، وصنعتم له شركاء بأيديكم، وتدعون أن هذا هو منهج إلهي.

ومن جهة أخرى، فإنّ القرآن الذي أنزلناه عليكم فيه دلائل الحق لائحة واضحة. إلّا أنّكم لم تكترثوا به، وألقيتموه وراءكم ظهرياً! فهل يتصور ظلم أشدّ من هذا؟! لقد ظلمتم أنفسكم وظلمتم الناس جميعاً. لأنّ الشرك ظلم عظيم.

وبتعبير آخر: هل الظلم بمعناه الوسيع إلّا الانحراف وإخراج الشيء عن محلّه الجدير به، وهل يرى أسوأ من أن يعدّ الإنسان حفنة من الأحجار المصنوعة التي لاقيمة لها أو الخشب المصنوع شركاء للخالق سبحانه الذي خلق السهاوات والأرض.

إضافة إلى ذلك فإنّ الشرك مصدر جميع المفاسد الاجتاعية، وفي الواقع إنّ المظالم الأخرى تسترفد منه، عبادة الهوى، عبادة المقام، عبادة الدنيا، كل منها نوع من الشرك.

ولكن اعلموا أنّ عاقبة الشؤم والخزى للمشركين ﴿ أَلِيسَ فِي جِهِمْ مِثُوى لِلْكَافُرِينَ ﴾.

من الجدير ذكره أنّ في القرآن الكريم ١٥ مورداً عبّر فيها القرآن عن بعض الأفراد بأنّهم الأظلم، وجميع هذه الموارد بدأت بجملة استفهامية ﴿وَهِنَ أَطْلَمِ ﴾ طبعاً الاستفهام هنا استنكاري.

والتدقيق في هذه الآيات يدل على أنّ الآيات المذكورة وإن عالجت مسائل متنوعة، إلّا أنّها جميعاً تعود إلى الشرك، فعلى هذا لا تضاد بينها أبداً، «لمزيد الإيضاح يراجع تنفسير الآية ٢١ من سورة الأنعام».

وآخر آية \_ من الآيات محل البحث \_ وهي في الوقت ذاته آخر آية سورة العنكبوت،

تبيّن واقعاً مهماً، وهي عصارة جميع هذه السورة، وتنسجم مع بدايتها.

تقول الآية ... بالرغم من أنّ المشاكل المتعددة تحيط بطريق المسير إلى الله، من قبيل مشكلة معرفة الحق، ومشكلة وساوس الشياطين من الإنس والجن، ومشكلة عناد الأعداء الألداء الظالمين الذين لا يرحمون، ومشكلة الانحرافات الاحتالية، لكن هنا حقيقة ثابتة، وهي أنّ الله يمنحكم القوّة والاطمئنان قبال المشاكل ويدافع عنكم، تنقول الآية: 

﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وإن الله لمع المحسنين ﴾

وفي معنى «الجهاد» هنا والمراد منه احتمالات متعددة. أهو جـهاد الأعـداء؟ أم جـهاد النفس؟ أم الجهاد في سبيل معرفة الله عن الطرق العلمية؟

للمفسّرين آراء في هذا المجال.

وكذلك في معنى «فينا» الذي ورد تعبيره في الآية، هل المراد منه في سبيل الله؟! أم في سبيل الجهاد للنفس، أم في سبيل العبادة، أم مواجهة الأعداء؟

ولكن من الواضح أنّ التعبير بالجهاد له معنى واسع مطلق، ومثله التعبير بكلمة «فينا» فالتعبير يشمل كل سعي وجهاد في سبيل الله ومن أجله، وللوصول إلى الأهداف الإلهيّة، كل ذلك يصدق عليه ﴿جاهدوا فينا﴾ سواءً كان في سبيل كسب المعرفة! أو جهاد النفس، أو مواجهة الأعداء، أو الصبر على الطاعة، أو الصبر على المعصية، أو في إعانة الضعفاء، أو في الإقدام على أي عمل حسن وصالح!

ويتضح ممّا قلناه ضمناً أنّ المراد بـ «السبل» الطرق المتعددة التي تنتهي إلى الله، سبيل جهاد النفس، سبيل جهاد الأعداء، سبيل العلم والثقافة. والخلاصة، فإن الجـهاد في كـل طريق من هذه الطرق والسبل سبب لهداية المسير المنتهى إلى الله.

وهذا وعدُ وعده الله لجميع المجاهدين في سبيله، وأكده بأنواع التأكيدات كـ «لام التأكيد والنون الثقيلة» وجعل التوفيق والانتصار والرقي في محور شيئين هما «الجهاد» و «خلوص النية».

ويعتقد جماعة من الفلاسفة أنّ التفكر والمطالعة لا يوجدان العلم، بـل يهـيئان روح الإنسان لقبول صور المعقولات، وحين تنهيأ الروح الإنسانية للقبول يتنزّل «الفيض» من قبل الحالق المتعال وواهب الصور بالعلم و«الحكمة».

فعلى هذا ينبغي على الإنسان أن يجاهد في هذا الطريق، إلَّا أنَّ الهداية بيد الله تعالى.

وما ورد في الحديث أنّه: «ليس العلم بكثرة التعلم والتعليم، بل هو نور يقذفه الله في قلب من يشاء»، فلعله إشارة إلى هذا المعنى أيضاً.

### بحثان

#### ١\_ المِهاد والإِمْلاص

يستفاد من الآية المتقدمة بصورة جيدة أنّنا إذا أصبنا بأي نوع من الهزيمة عدم الموفقية، فسبب ذلك وعلته أحد أمرين: إمّا أنا قصّرنا في جهادنا، أو لم يكن لدينا إخلاص في العمل، وإذا اجتمع الجهاد والاخلاص \_فبناء على وعد الله \_فإنّ النصر والهداية حتميّان.

ولو فكّرنا جيداً لاستطعنا أن نعزو جميع المشاكل والمصائب في المجتمع الإسلامي إلى التقاعد عن الجهاد وعدم الاخلاص، فهما مصدرها.

فلم تأخر المسلمون، الذين كانوا متقدمين بالأمس!؟

ولم يمدون يد الحاجة إلى الأجانب في كل شيء، حتى في الثقافة والقوانين، وحتى نظمهم الخاصة.

ولم يعتمدون على غيرهم من أجل حفظ أنفسهم من التيارات السياسية والهجومات العسكرية.

لم كان الآخرون جالسين يوماً على مائدة المسلمين التي كان خوانها مبسوطاً بـالعلم والثقافة والمعرفة، واليوم أصبح المسلمون جالسين على مائدة الآخرين؟!!

وأخيراً، لِمَ نرى المسلمين أسرى في قبضة الآخرين، وأراضيهم مغصوبة من قبل الظالمين؟

الإجابة على جميع هذه الأسئلة منحصرة في سبب واحد، هو «نسسيانهم الجهاد» أو «عدم الخلوص في النية».

أجل، لقد الهملوا الجهاد في الميادين العلمية والشقافية والسياسية والاقتصادية والعسكرية، وتغلّب عليهم حبّ النفس وعشق الدنيا وطلب الراحة والنظرة الضيقة والأغراض الشخصيّة، حتى أصبح قتلاهم على أيديهم أكثر من قتلاهم على أيدي أعدائهم!.

إنّ اسستغراب بعض المسلمين الذي أنبهروا بحضارة الغرب الرأسمالي أو الشرق

الاشتراكي، وعمالة بعض الرؤساء والزعماء، ويأس وانزواء العلماء والمـفكرين كـل ذلك سلبهم التوفيق إلى الجهاد، وكذلك حرمهم من الاخلاص.

ومتى ما ظهر قليل من الإخلاص بين صفوفنا. وتحرك مجاهدونا حركة ذاتية، فإنّ النصر يكون حليفنا واحداً بعد الآخر... وتتقطع غلال الأسر... ويتبدل اليأس إلى أمل مشرق، وسوء الخط إلى حسن الحظ، والذلة إلى العزة ورفعة الرأس، كما تتبدل الفرقة والشتات إلى الوحدة والانسجام.

وما أعظم ما قاله القرآن! وما أبلغ إلهامه! إذ جمع في جملة واحدة الداء والدواء معاً.

أجل إن الذين يجاهدون في سبيل الله تشملهم هدايته، ومن البديهي أنّه مع هداية الله، فلا ضلال ولا خسران، ولا انهزام.

وإذا لاحظنا أنّ الآية مفسّرة في بعض روايات أهل البيت عَيْثُ بآل محمّد تَنْ وأتباعهم، فهي مصداق كامل لذلك «التّفسير» لأنّهم كانوا السابقين والمتقدمين في طبريق الجهاد، وليس في الآية دليل على تحديد مفهومها أبداً.

وعلى كل حال، فإنّ كل إنسان يلمس هذه الحقيقة القرآنية.. في سعيه واجتهاده، حيث يجد الأبواب مفتوحة عندما يعمل لله وفي سبيل الله، وتنتهي مشاكله السهلة والصعبة وتضحى بسيطة متحملة.

#### ٢.. الناس ثلاثة أصناف

فصنف لجوج معاند لا تنفعه أية هداية.

وصنفٌ مجد دؤوب مخلص، وهذا الصنف يصل إلى الحق.

وصنفٌ ثالث أعلى من الصنف الثاني، فهذا الصنف ليس بعيداً حتى يقترب من الحق، ولا منفصلاً عنه حتى يتصل به، لأنّه معه أبداً.

فالآية المتقدمة ﴿ ومن أظلم ممن لفترى ﴾ إشارة إلى الصنف الأوّل.

و جملة ﴿ والذين جاهدوا فينا﴾ إشارة إلى الصنف الثَّاني.

وجملة ﴿إِنْ الله لمع المحسنين﴾ إشارة إلى الصنف الثَّالث.

ويستفاد \_ضمناً \_ من هذا التعبير أنّ مقام «الحسنين» أسمى من مقام «الجاهدين»، لأنّ

المحسنين إضافة إلى جهادهم في سبيل الله لنجاة أنفسهم، فهم مؤثرون غيرهم على أنفسهم، ويحسنون إلى الآخرين، ويسعون لإعانتهم.

ربَّنا وفقنا توفيقاً ترحمنا به، فلا نكفُّ أيدينا عن الجد والاجتهاد.

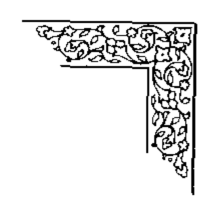
إلهنا.. ارزقنا الإخلاص حتى لا نفكر في سواك، ولا نخطوا لغيرك.

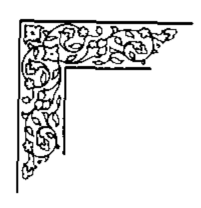
إلهنا.. ارفع درجاتنا حتى نعلو على مقام المجاهدين وننال درجة المحسنين، وارزقنا هدايتك في جميع أعمارنا.

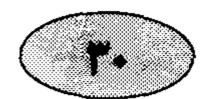
آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة العنكبوت

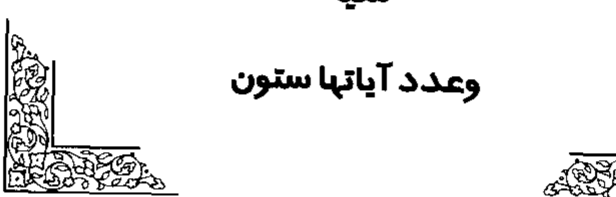
8003







الاوم



#### «سورة الروم»

#### ممتوى سورة الروم:

حيث إنّ هذه السورة جميعها نزلت بمكّة -كها هو المشهور - فإنّ محتوى السور المكّية، وروحها بادٍ عليها... أي إنّها تبحث قبل كل شيء عن المبدأ والمعاد، لأنّ فترة مكّة هي فترة تعلم الاعتقادات الإسلامية الأصلية الأساسية، كالتوحيد ومواجهة الشرك والتوجه ليوم المعاد ومحكة العدل الإلهي والبعث والنشور.. الخ... كها تُثار خلال هذه المباحث مسائل أخرى ترتبط بها.

ويمكن تلخيص مضامين هذه السورة في سبعة أقسام:

١- التنبؤ بانتصار الرُّوم على الفُرس في معركة تحدث في المستقبل، وذلك لما جرى من الحديث بين المسلمين والمشركين في هذا الصدد، وسيأتي تفصيل ذلك في الصفحات المقبلة بإذن الله.

٣-جانب من طريقة التفكير عند غير المؤمنين وكيفية أحوالهم، ثم التهديدات لهم بالعذاب والجزاء (الإلهي) في يوم القيامة.

٣- قسم مهم من آيات «عظمة الله» في الأرض والسهاء، وفي وجود الإنسان، من قبيل خروج الحي من الميت، وخروج الميت من الحيّ... وخلق الإنسان من تسراب، ونظام الزوجية بالنسبة للناس، وعلاقة المودّة بين كل من الزوجين، خلق السهاوات والأرض واختلاف الألسن، نعمة النوم في الليل والحركة في النهار، وظهور البرق والرعد والغيث وحياة الأرض بعد موتها، وتدبير الله لأمر السهاء والأرض.

٤- الكلام عن التوحيد «الفطري» بعد بيان دلائله في الآفاق وفي الأنفس لمـعرفة الله سبحانه.

هـالعودة إلى شرح أحوال غير المؤمنين والمذنبين وتفصيل حالاتهم، وظهور الفساد في الأرض نتيجة لآثامهم وذنوبهم.

٦- إشارة إلى مسألة التملك، وحق ذوى القربي، وذم الربا.

٧- العودة - مرّة أخرى - إلى دلائل التوحيد، وآيات الله وآثاره، والمسائل المتعلقة بالمعاد.

وبشكل عام فإنّ في هذه السورة ـكباقي سور القرآن الأخـرى مسـائل اسـتدلالية وعاطفية وخطابية ممزوجة مزجاً. حتى غدت «مزيجاً» كاملاً لهداية النفوس وتربيتها.

#### فضيلة سورة الروم:

ورد في حديث للإمام الصادق على كها أشرنا إليه من قبل، في فضيلة هذه السورة وسورة العنكبوت ما يلي: «من قرأ سورة العنكبوت والروم في شهر رمضان ليلة ثلاث وعشرين فهو والله على: «من أهل الجنّة لا أستثني فيه أبداً، ولا أخاف أن يكتب الله علي في يميني إثماً، وإن لهاتين السورتين من الله مكاناً» (

وفي حديث آخر عن النّبي تَبَاتِهُ ورد ما يلي «من قرأها كان له من الأجر عشر حسنات بعدد كل ملك سبح الله بين السماء والأرض، وأدرك ما ضيع في يومه وليلته» آ.

ومن البديهي أنّ من جعل محتوى هذه السورة التي هي درس عامٌ للتوحيد ومحكمة القيامة الكبرى، في روحه وقلبه، وراقب الله في كل لحظة، واعتقد بيوم الجزاء حقاً، فإنّ تقوى الله تملأ قلبه حتى يكون حقيقاً بهذا الأجر والثواب.

8003

أواب الأعمال للصدوق، طبقاً لنقل تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٦٩.
 تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٢٩٤، بداية سورة الروم.

## 

المَّة ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ ۞ فِي آذَنَ الأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ غَلَيْهِ مُ سَكَيْغُلِبُونَ ۞ فِي يضْع سِنِينَ لِلَّهِ الْأَسْرُمِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَ لِلْإِيفُ الْمُوْمِنُونَ ۞ بِنَصْرِ اللَّهُ يَنصُرُ مَن يَسَكَمَّ فُو وَهُو الْعَكْزِيزُ الرَّحِيدُ ۞ وَعَدَ اللَّهُ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ, وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ يَعْلَمُونَ ظَلْهِ رَافِنَ الْحَيْوَ الدُّنياوَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُوعَ فِلُونَ ۞

## سبب النزول

يتفق المفسّرون الكبار على أنّ الآيات الأولى من هذه السورة نزلت في أعقاب الحرب التي دارت بين الروم والفُرس، وانتصر الفرس على الروم، وكان النّجي حينئذٍ في مكّة، والمؤمنون يمثلون الأقلية.

فاعتبر المشركون هذا الانتصار للفرس فألاً حسناً، وعدّوه دليلاً على حقائية المشركين و«الشرك»، وقالوا: إنّ الفرس مجوسٌ مشركون، وأمّا الروم فهم مسيحيون «نصارى» ومن أهل الكتاب.. فكما أنّ الفرس غلبوا «الروم» فإنّ الغلبة النهائية للشرك أيضاً، وستنطوي صفحة الإدلام بسرعة ويكون النصر حليفنا.

وبالرغم من أنّ مثل هذا الاستنتاج عارٍ من أي أساس، إلّا أنّه لم يكن خالياً من التأثير في ذلك الجوّ والمحيط للتبليغ بين الناس الجهلة، لذلك كان هذا الأمر عسيراً على المسلمين فنزلت الآيات الآنفة وقالت بشكل قاطع: لأن غلب الفرس الروم ليأتين النصر والغلبة للروم خلال فترة قصيرة، وقد حدّدت الفترة لانتصار الروم على الفرس في ﴿ بِعُمَع سنين ﴾ وهذا الكلام السابق لأوانه، هو من جهة دليل على إعجاز القرآن، هذا الكتاب الساوي

الذي يستند علمه إلى الخالق غير المحدود، ومن جهة أخرى كان فألاً حسناً للمسلمين في مقابل فأل المشركين، حتى أنّ بعض المسلمين عقدوا مع المشركين رهاناً على هذه المسألة المهمّة، ولم يكن في ذلك الحين قد نزل الحكم بتحريم مثل هذا الشرط !.

## التفسير

#### تنبؤ عميب

هذه السورة ضمن مجموع تسع وعشرين سورة تبدأ بالحروف المقطعة ﴿ الم ﴾.

وقد بحثنا مراراً في تفسير هذه الحروف المقطعة «وخاصةً في بداية سورة البــقرة وآل عمران والأعراف».

والفارق الوحيد الذي نلاحظه هنا عن بقية السور، ويلفت النظر، هو أنّه خلافاً لكثير من السور التي تبدأ بالحروف المقطعة، التي يأتي الحديث بعدها على عظمة القرآن الكريم، بل بحثاً عن اندحار الروم وانتصارهم في المستقبل، ولكن مع التدقيق يتضح أنّ هذا البحث يتحدث عن عظمة القرآن الكريم أيضاً... لأنّ هذا الخبر الغيبي المرتبط بالمستقبل هو من دلائل إعجاز القرآن، وعظمة هذا الكتاب السماوى!

يقول القرآن بعد الحروف المقطعة: ﴿ عَلَيْتَ الرَّوْمِ \* فَيَ لَدَنَى الأَرْمَى ﴾ وهم قريب منكم يا أهل مكّة، إذ أنّهم في شمال جـزيرة العـرب، في أراضي الشـام في مـنطقة بـين «بـصرى» و «أذرعات».

ومن هنا يعلم بأنَّ المراد من الروم هنا هم الروم الشرقيون، لا الروم الغربيون.

ويرى بعض المفسّرين كالشيخ الطوسي في تفسير «التبيان» \_أنَّ من المحتمل أن يكون المراد بأدنى الأرض المكان القريب من بلاد فارس، أي إنّ المعركة وقعت في أقرب نقطة بين الفرس والروم. "

وصحيحٌ أن التّفسير الأوّل معه الألف واللام للعهد \_ في «الأرض» مناسبٌ أكثر، ولكن ومن جهات متعددة \_كما سنذكرها \_ يبدوا أنّ التّفسير الثّاني أصحٌ من الأوّل!

١. جاء سبب النزول هذا في كتب التفاسير المختلفة بشيء من الاختلاف البسيط في التعابير، فراجع تفسير مجمع البيان وتفسير الميزان وتفسير نورالثقلين والتفسير الكبير، وتفسير روح الجنان، وتفسير الآلوسي وتفسير في ظلال القرآن والتفاسير الأخرى.
 ٢. تفسير التبيان، ج ٨، ص ٢٠٦.

ويوجد هنا تفسير ثالث، ولعله لا يختلف من حيث النتيجة مع التفسير الثّاني، هو أنّ المراد من هذه الأرض هي أرض الروم، أي إنّهم غلبوا في أقرب حدودهم مع بلاد فارس، وهذا يشير إلى أهييّة هذا الاندحار وعمقه، لأنّ الاندحار في المناطق البعيدة والحدود المترامية البعد ليس له أهميّة بالغة، بل المهم أن تندحر دولة في أقرب نقاطها من حدودها مع العدو، إذ هي فيها أقوى وأشدٌ من غيرها.

فعلى هذا سيكون ذكر جملة ﴿في أدنى الأرنن﴾ إشارة إلى أهميّة هذا الإندحار.

وبالطبع فإنَّ التنبؤ عن انتصار البلد المغلوب خلال بضع سنين في المستقبل، له أهسّية أكبر. إذ لا يمكن النوقع له إلّا عن طريق الإعجاز

أمّ يضيف القرآن: ﴿وهم من بعد عليهم سيلغبون ﴾ وهم أيّ الروم، ومع أنّ جملة «سيغلبون» كافية لبيان المقصود، ولكن جاء التعبير ﴿من بعد عليهم » بشكل خاص لتتضع أهيّة هذا الإنتصار أكثر، لأنّه لا ينتظر أن تغلب جماعة مغلوبة وفي أقرب حدودها وأقواها في ظرف قصير، لكن القرآن يخبر بصراحة عن هذه الحادثة غير المتوقعة.

ثم يبين الفترة القصيرة من هذه السنين بهذا التعبير: ﴿ قَي بَصْع سَنِينَ ﴾ أوالمعلوم أن «بضع» ما يكون أقله الثلاث وأكثره التسع.

وإذا أخبر الله عن المستقبل، فلأنَّه ﴿ لله الأمر من قبل ومن بعد ﴾.

وبديهيّ أنّ كون الأشياء جميعها بيد الله \_وبأمره وإرادته \_لا يمـنع مـن اخـنتيارنا في الإرادة وحريتنا وسعينا وجهادنا في مسير الأهداف المنظورة.

وبتعبير آخر: إنّ هذه العبارة لا تريد سلب الاختيار من الآخرين، بل تريد أن توضح هذه اللطيفة، وهي أنّ القادر بالذات والمالك على الإطلاق هوالله، وكل من لديه شيء فهو منه!.

ثمّ يضيف القرآن، أنّه إذا فرح المشركون اليوم بانتصار الفرس على الروم فإنّه ستغلب الروم ﴿ويومِنْدُ يَقْرِحُ المؤمنون﴾

أجل، يفرحون ﴿ ينصرالله يتصرمن يشا، وهو العزيز الرحيم﴾.

ولكن ما المراد من فرح المؤمنون؟!

٢. توجد احتمالات كثيرة في معنى ﴿بضع﴾ فقيل: إنّها تتراوح بين ثلاث وعشر، أو أنّها تتراوح بين واحدة وتسع، وقيل: أقلّها ست وأكثرها تسع. إلّا أنّ ما ذكرناه في المئن هو المشهور.

قال جماعة: المراد منه فرحهم بانتصار الروم، وإن كانوا في صفوف الكفّار أيضاً، إلّا أنّهم لكونهم لديهم كتاب سهاوي فانتصارهم على الجوس يعدّ مرحلة من إنتصار «التسوحيد» على «الشرك».

وأضاف آخرون: إنّ المؤمنين إنّما فرحوا لأنّهم تفألوا من هذه الحادثة فألاً حسناً. وجعلوها دليلاً على إنتصارهم على المشركين.

أو أنّ فرحهم كان لأنّ عظمة القرآن وصدق كلامه المسبق القاطع \_بنفسه \_إنـتصار معنوي للمسلمين وظهر في ذلك اليوم.

ولا يبعد هذا الاحتال وهو أنّ إنتصار الروم كان مقارناً مع بعض إنتصارات المسلمين على المشركين، وخاصة أن بعض المفسّرين أشار إلى أن هذا الإنتصار كان مقارناً لإنتصار بدر أو مقارناً لصلح الحديبية. وهو بنفسه يعدّ انتصاراً كبيراً، وخاصة إن التعبير بنصر الله أيضاً يناسب هذا المعنى.

والخلاصة: إنّ المسلمين «المؤمنين» فرحوا في ذلك اليوم لجهات متعددة:

١- من إنتصار أهل الكتاب على الجوس، لأنه ساحة لإنتصار الموحدين على المشركين.
 ٢- من الإنتصار المعنوي لظهور إعجاز القرآن.

٣- ومن الإنتصار المقارن لذلك الإنتصار، ويحتمل أن يكون صلح الحديبية، أو بعض
 فتوحات المسلمين الأخر!.

ولزيادة التأكيد يضيف أيضاً: ﴿وعدالله لا يخلف الله وعده ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ والسبب في عدم علم الناس، هو عدم معرفتهم بالله وقدرته، فهم لم يعرفوا الله حق معرفته، فهم لا يعلمون هذه الحقيقة، وهي أنّ الله محال عليه أن يتخلف عن وعده، لأنّ التخلف عن الوعد إمّا للجهل، أو لأنّ الأمركان مكتوماً ثمّ اتضح وصار سبباً لتغيير العقيدة، أو للضعف وعدم القدرة، إذ لم يرجع الذي وعد عن عقيدته لكنّه غير قادر، لكن الله لا يتخلف عن الوعد، لأنّه يعرف عواقب الأمور، وقدرته فوق كل شيء.

ثمّ يضيف القرآن معقباً: ﴿يعلمون ظاهراً مِن العياة الدنيا وهم من الآخرة هم غافلون ﴾.

نصب ﴿ وعد الله ﴾ على أنّه مقعول مطلق وعامله محذوف، ويعلم من الجملة التي قبله أي ﴿ سيغلبون ﴾ التي هيمصداق الوعد الإلهي، ويكون تقديره: وعد الله ذلك وعداً!

إنّهم لا يعلمون إلّا الحياة الدنيا فحسب، بل يعلمون الظاهر منها ويقنعون به! فكلّ ما تمثله نظراتهم ونصيبهم من هذه الحياة هو اللهو واللذة العابرة والنوم والخيال... وما ينطوي في هذا الأدران السطحي للحياة من الغفلة والغرور، غير خافٍ على أحد.

ولو كانوا يعلمون بأطن الحياة وواقعها في هذه الدنيا، لكان ذلك كافياً لمعرفة الآخرة الأن التدقيق في هذه الحياة العابرة، يكشف أنها حلقة من سلسلة طويلة ومرحلة من مسير مديد كبير، كما أنّ التدقيق في مرحلة تكوين الجنين يكشف عن أن الهدف النهائي ليس هو هذه المرحلة من حياة الجنين فحسب! بل هي مقدمة لحياة أوسع!

أجل، هم يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا فحسب، ولكنّهم غافلون عـن مكننونها ومحتواها ومقاهيمها!.

ومن الطريف هنا أن تكرار الضمير «هم» يشير إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ علة هذه الغفلة وسرّها تعود إليهم «فهم الغفلة وهم الجهلة» وهذا يشبه تماماً قول القائل لك مثلاً: لقد أغفلتني عن هذا الأمر، فتجيبه: أنت كنت غافلاً عن هذا الأمر، أي إنّ سبب الغفلة يعود إلى نفسك أنت!

## ہدوٹ

### ١- إعمِاز القرآن من مِهة «علم الغيب»

إنّ واحداً من طرق إثبات إعجاز القرآن، هو الإخبار بالمغيبات، ومثله الواضح في هذه الآيات معلى البحث في عدّة آيات يخبر بأنواع التأكيدات عن إنتصار كبير لجيش منهزم بعد بضع سنين.. و يعدّ ذلك وعداً إلهيّاً غير مكذوب ولا يتخلف أبداً.

فن جهة يتحدث مخبراً عن أصل الانتصار والغلب ﴿وهم من بعد قلبهم سيخلبون﴾ ومن جهة يتحدث عن خبر لإنتصار آخر للمسلمين على الكفّار مقترناً لزمان الإنتصار الذي يتحقق للروم ﴿ويومئة يفرح المؤمنون \* بنصرالله ﴾.

ومن جهة ثالثة بصرّح أنّ هذا الأمر سيقع خلال عدّة سنوات ﴿في بضع سنين﴾ ومن جهة رابعة بسجّل قطعية هذا الوعد الإلهي بتأكيدين بالوعد ﴿ومدالله لا يخلف الله مدة﴾

ويحدثنا التاريخ أنَّه لم تمض تسع سنوات حتى تحققت هاتان الحادثتان... فـقد انـتصر

الروم في حربهم الجديدة على الفرس، واقترن زمان هذا الإنتصار بـ«صـلح الحــديبية» وطبقاً لرواية أخرى أنّه كان مقارناً لمعركة بدر، إذ حقق المسلمون إنتصاراً ملحوظاً على الكفّار.

والآن ينقدح هذا السؤال، وهو: هل يستطيع إنسان أن يخبر بعلم عادي بسيط، عن مثل هذه الحادثة المهمّة بضرس قاطع؟.. حتى لو فرضنا أنّ الأمركان مع تكهّن سياسي \_ ولم يكن \_ فينبغي أن يذكر هذا الأمر بقيد «الاحتياط» والاحتال، لا بمثل هذه الصراحة والقطع، إذ لو ظهر خلافه لكان أحسن دليل وسند على إيطال دعوى النبوّة بيد الأعداء!.

والحقيقة هي أنّ مسائل من قبيل توقّع إنتصار دولة كبيرة كالروم، أو مسألة المباهلة، تدل بصورة جيدة على أنّ نبيّ الإسلام ﷺ كان قلبه متعلقاً بمكان آخر، وكان له سند قوي، وإلّا فلا يمكن لأي أحد \_ في مثل هذه الظروف \_ أن يجرؤ على مثل هذا الأمرا.

وخاصة، إنّ مطالعة سيرة النّبي تَرَائِنَ تكشف أنّه لم يكن إنساناً يتصيد بالماء العكر، بل كانت أعهاله محسوبة... قمثل هذا الإدعاء من مثل هذا الشخص يدل على أنّه كان يعتمد على ما وراء الطبيعة، وعلى وحى الله وعلمه المطلق.

وسنتحدث عن تطبيق هذا التنبؤ التاريخي في القريب العاجل إن شاء الله.

#### ٢\_ السطميّون «أصماب الظاهر»

تختلف نظرة الإنسان المؤمن الإلهي أساساً مع نظرة الفرد المادي المشرك، اختلافاً كبيراً. فالأوّل طبقاً لعقيدة التوحيد \_ يرى أن العالم مخلوق لربّ عليم حكيم، وجميع أفعاله وفق حساب وخطة مدروسة، وعلى هذا فهو يعتقد أنّ العالم مجموعة أسرار ورموز دقيقة، ولا شيء في هذا العالم بسيط واعتيادي، وجميع كليات هذا الكتاب «التكويني» ذات محتوى ومعنى كبير.

هذه النظرة التوحيدية تقول لصاحبها: لا تمرّ على أية حادثة وأي موضوع ببساطة، إذ يمكن أن يكون أبسط المسائل أعقدها... فهو ينظر دائماً إلى عمق هذا العالم ولا يقنع بظواهره، قرأ الدرس في مدرسة التوحيد، ويرى للعالم هدفاً كبيراً، وما من شيء إلّا يراه في دائرة هذا الهدف غير خارج عنها.

في حين أنَّ الإنسان المادي غير المؤمن يعدُّ الدنيا مجموعة من الحوادث العُمي والصمّ

التي لا هدف لها، ولا يفكر بغير ظاهرها. ولا يرى لها باطناً وعمقاً أساساً.

ترى هل يعقل أن يكون لكتاب رسم طفل على صفحاته خطوطاً عشوائية. أهمية تذكر؟! وكما يقول بعض العلماء الكبار في علوم الطبيعة: إنّ جميع علماء البشر من أية فئة كانوا وأية طبقة، حين نهضوا للتفكير في نظام هذا العالم، كانوا ينطلقون من تفكير ديني «فتأملوا بدقة».

«أنشتاين» العالم المعاصر يقول: من الصعب العثور بين المفكرين في العالم شخص لا يحس بدين خاص... وهذا الدين يختلف مع دين الإنسان العامي، إنّه يدعو هذا العالم إلى التحيّر من هذا النظام العجيب والدقيق للكائنات، إذ تكشف عن وجهها أسراراً لا تقاس مع جميع تلك الجهود والأفكار المنظمة للبشر \!

ويقول في مكان آخر: إن الشيء الذي دعا العلماء والمفكرين والمكتشفين ـ في جمسيع القرون والأعصار ـ أن يفكروا في أسرار العالم الدقيقة، هو اعتقادهم الديني .

ومن جهة أخرى كيف يمكن أن يساوى بين من يعتبر هذه الدنيا مرحلة نهائية وهدفاً أصليًا، ومن يعدّها مزرعة وميداناً للامتحان للحياة الخالدة التي تعقب هذه الحياة الدنيا، فالأوّل لا يرى أكثر من ظاهر هذه الحياة، والآخر يفكر في أعهاقها!

وهذا الاختلاف في النظر يؤثر في حياتهم بأجمعها، فالذي يعيش حمياة سطحية وظاهرية يعتبر الإنفاق سبباً للخسران والضرر، في حين أنّ هذا «الموحد» يعدّها تجارة رابحة لن تبور.

وذلك المادي يعتبر «أكل الربا» سبباً للزيادة ووفرة المال. وأمّا الموحد فسيعدّه وبـالاً وشقاءً وضرراً.

وذلك يعتبر الجهاد ضنيَّ وشقاءً ويعتبر الشهادة فناءً وانعداماً، وأمَّا الموحد فيعدّ الجهاد رمزاً للرفعة، والشهادة حياة خالدة!

أجل، إن غير المؤمنين لا يعرفون إلّا الظواهر من الدنيا، وهم في غفلة عن الحسياة الأخرى ﴿يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون﴾.

د نقلاً عن كتاب «الدنيا التي أراها».

#### ٣\_ المطابقة التاريفية

لكي نعرف المقطع التاريخي الذي حدثت فيه المعارك بين الروم والفرس، يكني أن نعرف في ذلك التاريخ أنّ حرباً طويلة حدثت في عهد «خسرو پرويز» ملك الفرس مع الروم استمرت زهاء أربع وعشرين سنة، حيث دامت من سنة «٦٠٤ ميلادية إلى سنة ٨٦٨».

وفي حدود سنة ٦١٦ ميلادية هجم قبائدان عسكريان في الجبيش الفارسي هما: (شهربراز» و(شاهين) على الحدود الشرقية للروم، فهزما الروم هزيمة نكراء، وسيطرا على منطقة الشامات ومصر وآسيا الصغرى، فواجهت الروم الشرقية بسبب هذه الهزيمة حالة الإنقراض تقريباً، واستولى الفرس على جميع ماكان تحت يد الروم من آسيا ومصر.

وكان ذلك في حدود السنة السابعة للبعثة!

غير أنّ ملك الروم «هرقل» بدأ هجومه على بلاد فارس سنة ٦٢٢ ميلادية وألحق هزائم منتابعة بالجيش الفارسي. واستمرت هذه المعارك حتى سنة ٦٢٨ لصالح الروم، وغُلب خسرو پرويز، وانكسر انكساراً مريراً. فخلعه الفرس عن السلطنة وأجلسوا مكانه ابنه «شيرويه».

وبملاحظة أنّ مولد النّبي يَتِنَيِّ كان سنة ٥٧١ ميلادية وكانت بعثته سنة ٦١٠ ميلادية، فإن هزيمة الروم وقعت في السنة السابعة للبعثة، وكان انتصارهم بين سنتي خمس وست للهجرة النبوية، ومن المعلوم أنّ السنة الخامسة حدثت فيها معركة الخندق، وتم في السنة السادسة صلح الحديبية، وبطبيعة الحال فإن تنقّل الأخبار عن حرب فارس والروم إلى منطقة الحجاز ومكّة كانت تستوعب عادة فترة من الزمان، وبهذا ينطبق هذا الخبر القرآني على هذه الفترة التاريخية بوضوح «فلاحظوا بدقّة».

أُولَمْ بِنَفَكُرُواْ فِي أَنفُسِمِمٌ مَّا خَلَقَ اللَّهُ الشَّمَوْتِ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُ مَا إِلَّا إِكَ فِي وَأَجَلِ مُستَى وَإِنَّ كَثِيرُا فِنَ النَّاسِ بِلِقَا بِ رَبِيهِمْ لَكَنفِرُونَ ﴿ الْأَرْضِ الْوَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ الْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكُ كَانَ عَلَقِبَةُ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَالُواْ أَشَدَ مِنْهُمْ فُوَةً وَأَثَارُواْ الأَرْضَ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكُواْ الشَّوَا أَشَدَ مِنْهُمْ فُوقَةً وَأَثَارُواْ الأَرْضَ وَعَمرُوهَا وَعَامَلُوهُمُ وَاللَّهُ مُ وَاللَّهُ مُواَ اللَّوَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُعُولُ اللَّهُ وَالْمُلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُنْ اللَّهُ وَالْمُنْ اللَّهُ وَالْمُلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْنَ وَالْمُلُولُ اللَّوْلُولُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْنُ وَالْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالِمُ اللَّامُ اللَّالِمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ

## التفسير

#### عاقبة المسيئين:

كان الكلام في أخر آية من البحث السابق عن السطحيين وأصحاب الظاهر، حيث كان أفق فكرهم لا يتجاوز حدود الدنيا والعالم المادي.. وكانوا جاهلين بما وراء الطبيعة ويوم القيامة.

أمّا في هذه الآيات \_ محل البحث \_ والآيات المقبلة، فيقع الكلام على مطالب متنوعة حول المبدأ والمعاد، فتبدأ هذه الآيات أولاً على صورة استفهام فتقول: ﴿أولم يتفكروا في لنفسهم ما خلق الله السماوات والأرض وما بينهما إلّا بالحق وأجل مسمى ﴾.

أي: لو أنّهم فكروا جيداً ورجعوا إلى عقلهم في الحكم ووجدانهم، لكانوا يطلعون جيداً على هذين الأمرين:

أَوْلاً: إنّ العالم خلق على أساس الحق، وتحكمه أنظمة هي دليل على أنّ الخالق لهذا العالم ذو علم مطلق وقدرة كاملة. وثانياً: هذا العالم يمضي إلى الزوال، وحيث إنّ الخالق الحكيم لا يمكن أن يخلقه عبثاً، فيدل ذلك على وجود عالم آخر هو الدار الباقية بعد هذه الدنيا، وإلّا فلا مفهوم لخلق هذا العالم، وهذا الخلق الطويل العريض لا يعقل أن يكون من أجل أيّام معدودات في الحسياة الدنيا، وبذلك يذعنون بوجود الآخرة!

فعلى هذا يكون التدقيق في نظم هذا العالم وحقانيته دليلاً على وجود المبدأ، والتدقيق في أنّ هناك «أجلاً مسمى» دليل على المعاد «فلاحظوا بدقة».

لذلك يضيف القرآن في نهاية الآية قائلاً: ﴿ وَإِنَّ كثيراً مِنَ النَّاسَ بِلَقَاءَ رَبِّهِم لَكَ افْرُونَ ﴾ فينكرون لقاء الله.

أو إنهم ينكرون المعاد أصلاً، كما نقلنا عن قول المشركين مراراً في آيات القرآن، إذ كانوا يقولون: ﴿ اَلِذَلَمْتُنَا وَكُنَا تُولِياً ذَلِكَ رَجِع بِعِيد ﴾ ﴿ ﴿ إِنَّ هَذَا إِلَّالْمُتَلَاق ﴾ ﴿ إِنَّ هَذَا لِشَي عَجَاب ﴾ . ﴿ إِنَّ هذا ... إِنَّ هذا ... الح ... ويتعابير مختلفة «كهاورد في سورة الرعد الآية ٥، وسورة المؤمنون الآية ٥٥، وسورة المؤمنون الآية ٥٥، وسورة النمل الآية ١٥، وسورة ق الآية ٣ وفي غيرها من السور».

أو إنّهم لا ينكرون بلسانهم، لكن أعالهم «ملوثة» ومخزية تدل على أنّهم غير معتقدين بالمعاد، إذ لو كانوا يعتقدون بالمعاد لم يكونوا فاسدين أو مفسدين!

والتعبير بـ ﴿فَيَ لَنفسهم﴾ لا يعني أن يطالعوا في أسرار وجودهم، كما يـدّعي الفـخر الرازي في تفسيره، بل المراد منه أن يفكروا في داخل أنفسهم عن طريق العقل والوجدان بخلق السماوات والأرض.

والتعبير ﴿ بِالعقى له معنيان: الأوّل: أنّ الخلق كان توأماً مع الحق والقيانون والنظم، والآخر: أنّ الهدف من الخلق كان بالحق، ولا منافاة بين هذين التّفسيرين طبعاً ٢.

والتعبير ﴿ بِلقا رَبِهِم ﴾ كما قلنا مراراً، هو إشارة إلى يوم القيامة والنشور، حيث تنكشف الحجب، والإنسان يعرف عظمة الله بالشهود الباطنيّين.

وحيث إنّ التعبير بـ ﴿ أَجِل مسمى ﴾ كاشف عن أنّ هذه الحياة على كل حال لا تدوم، وهذا إنذار لجميع عبدة الدنيا، فإنّ القرآن يضيف في الآية التالية قائلاً: ﴿ أَو لَم يسيروا في

۱ ق ۳ ص ۵ و ۷

٣. في صورة ما لو قلنا بالتّفسير الأوّل. فإن «الباء» في كلمة ﴿بالحق﴾ للمصاحبة، وفي التّفسير الثّاني تكون الباء بمعنى اللام، أي للحق.

الأرض فينظرواكيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا أشد منهم قوة وأثاروا الأرض وعمروها أكثر مما عمروها وجارتهم رسلهم بالبينات أي بالدلائل الواضحات... إلا أنهم أهلوا ذلك، ولووا رؤوسهم، ولم يستسلموا للحق، فابتلوا بعقاب الله الأليم! ﴿فعاكان الله ليظلمهم ولكن كانوا لنفسهم يظلمون﴾.

في الواقع إنّ القرآن يشير إلى أمم كانت لهم - في نظر مشركي مكّة - عظمة ملحوظة من حيث القدرة والقوّة الجسمية والثروة المالية، وكان مصيرهم الأليم بمثل درساً من العبرة لهؤلاء المشركين.

و يمكن أن تكون جملة ﴿ أثاروا الأرض إشارة إلى حرث الأرض للزراعة والتشجير، أو حفر الأنهار،أو تأسيس العبارات على الأرض، أو جميع هذه الأمور، لأنّ جملة ﴿ أثماروا الأرض ﴾ فما مفهوم واسع يشمل جميع هذه الأمور التي هي مقدمة للعبارة والبناء أ

وحيث كانت أكبر قدرة \_ في ذلك العصر \_ تعني التقدم في الزراعة والرقي الملحوظ من حيث البناء والعيارات، فإنّه يتّضح رفعة الأمم السالفة وعلوهم على مشركي مكّة الذين كانت قدرتهم في هذه المجالات محدودة جدّاً.

إِلَّا أَنَّ أُولِئُكَ مَعَ كُلَ قدراتهم حين أنكروا آيات الله وكذبوا الأنبياء، لم يستطيعوا الفرار من مخالب العقاب، فكيف تستطيعون الفرار من عذاب الله؟!

-وهذا العقاب والجزاء الأليم هو نتيجة أعهالهم المهلكة أنفسهم، إذ ظلموا أنفسهم، ولا يظلم ربّك أحداً.

أمّا آخر آية من الآيات محل البحث، فتبيّن آخر مرحلة من كفرهم فتقول: ﴿ثُمَّ كَانَ عَاقَبِهُ الدّينَ لُسابوا السوري أن تحدّبوا بآيات الله وكانوا بها يستهزنون ﴾.

أجل، إنّ الذنب أو الإثم يقع على روح الإنسان كالمرض الخبيث، فيأكل إيمانه ويعدمه، ويبلغ الأمر حدّاً يكذب الإنسان فيه آيات الله، وأبعد من ذلك أيضاً إذ يحمل الذنب صاحبه على الإستهزاء بالأنبياء، والسخرية بآيات الله، ويبلغ مرحلة لا ينفع معها وعظ ونصيحة أبداً، ولا تؤثر فيه أية حكمة وأيّة آية، ولا يبق طريق سوى أسواط عذاب الله المؤلمة له.

١. «آثار» مأخوذة من مادة «ثور» على زنة غور ومعناها التفريق والنثر، وإنّما سمي الثور ثوراً لآنه يثير الأرض ويفرّقها.

إنّ نظرة واحدة في صفحات تاريخ كثير من الجناة والبغاة تكشف أنّهم لم يكونوا هكذا في بداية الأمر، إذ كان لديهم على الأقل نور إيمان ضعيف يشع في قلوبهم، ولكن ارتكابهم للذنوب المتتابعة سبّب يوماً بعد آخر أن ينفصلوا عن الإيمان والتقوى، وأن يبلغوا آخر الأمر إلى المرحلة النهائية من الكفر.

ونلاحظ في خطبة العقيلة زينب على أمام يزيد بن معاوية في الشام، النتيجة ذاتها التي أشرنا إليها آنفاً... لأنها حين رأت يزيد يسخر بكل شيء ويتكلم بكلمات الكفر وأنشد أشعاراً من ضمنها:

ليت أشياخي ببدر شهدوا جزع الخزرج من وقع الأسل لعبت هاشم بالملك فبلا خبر جاء ولا وحبى نيزل

وهذه الكلمات تكشف عن عدم إيمانه بأساس الإسلام، فـحمدت زيـنب الله تـعالى وصلّت وسلّمت على النّبي ﷺ وقالت:

«صدق الله، كذلك يقول: ﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقَبَةَ الدِّينَ لُسَاءُواللَّسُوءَى أَنْ كَذَّبُوا بِآيَاتُهُ اللَّهُ وكاتُوا بِهَا يستَهْزَنُونَ﴾ ».

أي إذا أنكرت الإسلام والإيمان هذا اليوم بأشعارك المشوبة بالكفر، وتقول لأسلافك المشركين الذين قتلوا على أيدي المسلمين في معركة بدر: ليتكم تشهدون انتقامي من بني هاشم، فلا مجال للتعجب، فذلك ما قاله الله سبحانه: ﴿ ثُمّ كان عاقبة الذين تسابوا السورى أن كذّبوا بآيات الله وكانوا بها يستهزئون ﴾ ... وقد ذكرت في هذا الصدد مطالب كثيرة.

ولمزيد من الإيضاح يراجع الجزء الخامس والأربعون من بحار الأنوار الصفحة ١٥٧. ١

 ا. طبقاً لما ذكرنا في التّفسير تكون كلمة ﴿السوءى﴾ مفعولاً الأساءوا وجملة ﴿أن تَذْبُوا بأيات اللهِ مكان اسم كان وخبرها ﴿عاقبة الذين﴾.

ويذكر العلّامة الطباطبائي ذلك في الميزان بصورة احتمال، وإن لم ينتخبه هو نفسه. ويرى «أبو البقاء» في كتاب «إملاء ما منّ به الرحمن» ص ١٨٥، ج ٢، أنّه واحد من احتمالين مقبولين.

إلّا أن أغلب المفسّرين كالطبرسي وصاحب الميزان. والفخر الرازي، والآلوسي، وأبو الفتوح الرازي والقرطبي وسيد قطب في ظلاله، والطوسي في تبيانه. يقوّون، إحتمالاً آخر في تفسير الآية... وهو أنّ كلمة «السوءي» اسم كان، وجملة «إن كذبوا» في مقام التعنيل.

وطبقاً لهذا التَفسير يكون معنى الآية: وأخيراً فإن عاقبة أعمال المسيئين كانت السوء، لأنهم كذبوا بآياتنا. وهذا المعنى شبيه بقوله تعالى: ﴿ للذبن أحسنوا الحسني﴾. الله يَبْدَوُّا الْخَلْقَ ثُمَّ يَعِيدُهُ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُجْرِمُونَ ۞ وَلَمْ يَكُن لَهُم مِّن شُرَكا يِهِمْ شُفَعَ وُا وَكَانُوا بِشُركا يِهِمْ كَنِهْ بِنَ فَيْرِينَ ۞ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ يِذِينَفَرَقُونَ ۞ فَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُوا وعَيمِلُوا الصَّلِحَتِ فَهُمْ فِي رَوْضَ فِي يُحْبَرُونَ ۞ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِنَا يَنْتِنَا وَلِقَا يَا لَاَ حِرَةٍ فَأُولَتِهِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ۞

## التفسير

### مصير الممرمين ومآلهم يوم القيامة

كان الكلام في الآيات المتقدمة عن الذين يكذّبون ويستهزؤون بآيات الله، وفي الآيات \_عمل البحث \_تستكمل البحوث السابقة عن المعاد، مع بيان جوانب منه، ومآل المجرمين في القيامة!

فتبدأ الآيات بالقول: ﴿الله يبدأ الخلق ثمّ يعيده ثمّ إليه ترجعون ﴾ ويُبيّن في هذه الآية استدلال قصير موجز، وذو معنى كبير، على مسألة المعاد، وقد ورد هذا المعنى بعبارة أخرى في بعض آيات القرآن الأخرى ومنها ﴿قل يعييها الذي لنشأها لُول مرّة وهو بكل خلق عليم \* لذي جمل لكم من الشجر الأخضر ناراً فإذا أنتم منه توقدون \* أو ليس الذي خلق السماوات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى وهو الخلاق العليم ﴾ أ

وجملة ﴿ ثُمَّ لِليه ترجعون ﴾ إشارة إلى أنّه بعد النشور والقيامة يعود الجميع إلى محكمة الله،

لله الأنصاف أنّ هذا التفسير خلاف ما يستظهر من الآية، وانتخاب المفسّرين لهذا الرأي والتّفسير لا يصرفنا عما هو منسجم مع الآية، وخاصة أنّهم اضطروا إلى أن يقدروا اللام في جملة «أن كذبوا» والتـقدير خلاف الظاهر «فلاحظوا بدقّة».

والأسمى من ذلك أنَّ المؤمنين يمضون في تكاملهم نحو ذات الله المقدسة إلى ما لانهاية..

والآية الأخرى تجسد حالة المجرمين يوم القيامة ﴿ويوم تقوم الساعة يبلس العجرمون ﴾. «يبلس» مأخوذ من مادة «إبلاس» و تعني في الأصل الغم والحزن المترتبان على أثر شدة اليأس والقنوط.

وبديهي أنّه إذا يئس الإنسان من شيء غير ضروري، فهذا اليأس غير مهم، لكن الحزن والغم يكشف في هذه الموارد عن أمور ضرورية مأيوس منها، لذلك يرى بعض المفسّرين والغم يكشف في هذه الموارد عن أمور ضرورية مأيوس منها، لذلك يرى بعض المفسّرين أنّ «الضرورة» جزء من «الإبلاس» وإنّما سمّي «إبليس» بهذا الاسم، فلائم أبلس من رحمة الله واستولى عليه الهم.

وعلى كل حال فيحق للمجرمين أى ييأسوا ويبلسوا في ذلك اليوم، إذ ليس لديهم إيمان وعمل صالح فيشفع لهم في عرصات المحشر، ولا صديق حميم، ولا مجال للرجوع إلى الدنيا وتدارك ما مضى!

لذلك يضيف القرآن في الآية التالية قائلاً: ﴿ولم يكن لهم من شركاتهم شفعاء﴾.

فتلك الأصنام والمعبودات المصنوعة التي كانوا يستذرّعون بها عسندما يسألون: من تعبدون؟ فيقولون: ﴿هؤلا مُقعاؤنا مندالله ﴾ ، سيتضح لهم جيداً حينئذ أنّه لا قيمة لها ولا تنفعهم أبداً ... فلذلك يكفرون بهذا المعبودات من دون الله ويبرأون منها ﴿وكانوا بشركائهم كافرين ﴾.

ولم لا يكفرون بهذه الأصنام؟ وهم يرونها ساكنة عن الدفاع عنهم بل كها يعبّر القرآن تقوم بتكذيبهم و تقول: يا رب (هاكانواليانا يعبدون) لل كانوا يعبدون هوى أنفسهم؟! وأكثر من هذا، فقد عبّر القرآن عن هذ المعبودات في الآية ٦ من سورة الأحقاف أنها ستكون معادية لهم وكافرة بهم (وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين). ثمّ يشير القرآن إلى الجهاعات المختلفة من الناس في يوم القيامة، فيقول: (ويوم تقوم الساعة يومئة يتفرقون \* فأمًا الذين آمنوا ومعلوا الصالحات فهم في روضة يعبرون).

كلمة «يحبرون» مأخوذة من مادة «حبر» على زنة «قشر» ومعناها الأثر الرائق الرائع، كما يطلق هذا التعبير على حالة السرور والفرح التي يظهر أثرها على الوجه أيضاً، وحيث إنّ قلوب أهل الجنّة في غاية السرور والفرح بحيث إنّ آثارها تظهر في وجودهم قاطبة، فقد استعمل هذا التعبير لهذه الحالة أيضاً.

و «الروضة» معناها المكان الذي تكثر فيه الأشجار والماء، ولذلك تطلق هذه الكلمة على البساتين النضرة بأشجارها واخضرارها. وقد جاءت هذه الكلمة هنا بصيغة التنكير لغرض التعظيم والمبالغة، أي إنّهم في أفضل الجنان وأعلاها التي تبعث السرور، فهم منعمون، بل غارقون في نعيم الجنّة.

## ﴿ وَلَمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا وَكَذَّبُوا بِآياتُنَا وَلَقَاءَ اللَّخُوةَ فَأُولَنْكَ فِي الْعَذَابِ محضرون ﴾

الطريف هنا أنّه في شأن أهل الجنّة استعملت كلمة «يُحبرون» وتدلّ على منتهى الرضا من جميع الجوانب لدى أهل الجنّة. ولكن استعملت كلمة «محضرون» في أهل النّار، وهي دليل على منتهى الكراهة وعدم الرضا لما يتلقونه ويستقبلونه. لأنّ الاحتضار يتطلق في موارد تكون على خلاف الرغبات الباطنيّة للإنسان.

اللطيفة الأخرى أنّ أهل الجنّة ذكروا بقيدالإيمان والعمل الصالح، ولكن أهل النّار اكتفي من ذكرهم بعدم الإيمان «إنكار المبدأ والمعاد». وهي إشارة أنّ ورود الجنّة ـ لابد له من الإيمان والعمل الصالح ـ فلا يكفي الإيمان وحده، ولكن بكفي لدخول النّار عدم الإيمان ـ وإن لم يصدر من ذلك «الكافر» ذنب ـ لأنّ الكفر نفسه أعظم ذنب!.

### ہحث

## لم كان أمد أسماء القيامة «الساعة»؟ا

ينبغي الإلتفات إلى هذه المسألة الدقيقة... وهي أنّه في كثير من آيات القرآن، ومن ضمنها الآيتان من الآيات محل البحث، عبر عن قيام «القيامة» بقيام «الساعة» وذلك لأنّ «الساعة» في الأصل جزء من الزمان، أو لحظات عابرة، وحيث إنّه من جهةٍ تكون القيامة بصورةٍ مفاجئة وكالبرق الخاطف، ومن جهة أخرى بمقتضى أنّ الله سريع الحساب فإنّه ينهي حساب عباده بسرعة، فقد استعمل هذا التعبير في شأن يوم القيامة ليفكر الناس بيوم القيامة ويكونوا على «أهبة الإستعداد».

يقول «ابن منظور» في «لسان العرب» اسم للوقت الذي تصعق فيه العباد والوقت الذي يعثون فيه و تقوم فيه القيامة ، سمّيت ساعة لأنّها تفاجيء الناس في ساعة فيموت الخلق

كلّهم عند الصيحة الأولى التي ذكرها الله عزّوجل فقال: ﴿إِن كانت إِلّا صيحة واحدة فإذاهم خاهدون ﴾ أ ... وأشار إلى الثّانية بقوله: ﴿إِن كانت إِلّا صيحة واحدة فيإذا هم جميع لدينا معضرون ﴾ أ ..

وينقل «الزبيدي» في «تاج العروس» عن بعضهم أنّ الساعة ثلاث «ساعات»:

فساعة كبرى: وهي يوم القيامة، وإحياء الموتى للحساب.

وساعة وسطى: وهي يوم الموت الفجائي لأهل زمان واحد «بالعذاب والعقوبة الإلهية للاستيصال».

> وساعة صغرى: وهي يوم الموت الطبيعي لكل إنسان. عندي

فَسُبْحَنَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصِيحُونَ ﴿ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِينًا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ يُغْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ وَيُحْيِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَ لِكَ تُحْرَجُونَ ﴾

## التفسير

# التسبيع والممد في جميع الأعوال شا

بعد الأبحاث الكثيرة التي وردت في الآيات السابقة في شأن المبدأ والمعاد، وقسم سن ثواب المؤمنين، وجزاء المشركين وعقابهم... فني الآيات محل البحث يذكر التسبيح والحمد والتقديس والتنزيد لله من جميع أنواع الشرك والنقص والعيب، إذ تقول الآية؛ ﴿فسبحان الله حين تجسون وحين تصبحون \* وله الحمد في السماولت والأرض وعشيا وحين تظهرون﴾

وعلى هذا فقد ورد في هاتين الآيتين ذكر لأربع أوقاتٍ لتسبيح الله:

1\_بداية الليل ﴿حين تعسون﴾.

٢\_وطلوع الفجر ﴿ حين تصبحون﴾.

٣ وعصراً ﴿مثيا﴾.

يروعند الزوال ـ في الظهر - ﴿ حين تظهرون﴾ `.

أمّا «الحمد» من حيث المكان فهو عام وشامل لجميع السهاوات والأرض.

وذكر هذه الأوقات الأربعة في الآيات المتقدمة لعله كناية عن الدوام والاستمرار في التسبيح، «أي كل وقت وكل زمان».

ا. يرجى ملاحظة أن ﴿عشياً ﴾ و﴿حين تظهرون ﴾ قد عطفتا عملى ﴿حين تنمسون ﴾ ويسرجع الجميع
 للتسبيح.

كما احتمل بعض المفسّرين أنّ المراد من هذه الأوقات الأربعة الإشــارة إلى أوقــات الصلاة، إلّا أنّهم لم يجيبوا على هذا السؤال، وهو: لم ذكر في القرآن أربعة أوقات بدلاً من خمسة أوقات؟ «ولم يرد الكلام على صلاة العشاء»!

ولكن يمكن الجواب على هذا السؤال بأن وقت صلاة المغرب مقارب لوقت صلاة العشاء نسبياً، والفاصلة بينها حدود الساعة إلى الساعة والنصف، فجاءت الصلاتان في مكان واحد، غير أنّ الفاصلة بين الظهر والعصر أطول نسبياً، حيث تطول أكثر من ساعتين. لكننا لو أخذنا التسبيح والحمد بمفهومها الوسيع في الآية، لوجدنا أنّها لا يتحدّدان بالصلوات الخمس، وإن كانت هذه الصلوات من مصاديقها الواضحة.

وينبغى أن نذكر هذه المسألة «اللطيفة» وهي: إنّ كلاً من جملتي ﴿سبحان الله ﴾ و﴿له الحمد ﴾ يمكن أن تكونا إنشاء لتسبيح الله وحمده من قبل الله سبحانه، كما قال في الآية ١٤ من سورة المؤمنون ﴿فتبارك الله أحسن المالقين ﴾.

ويمكن أن يكون هذا الحمد والتسبيح بمعنى الأمر، أي «سبّحوه واحمدوا له».

وهذا التّفسير يبدو أقرب للنظر، إذ الآيات المتقدمة هي بمثابة دستور لجميع العباد لمحو آثار الشرك والذنب من الروح والقلب كل صباح ومساء وكل ظهر وعصر، فسبحوا الله واحمدوا له في الصلاة وفي غير الصلاة.

وتقرأ حديثاً عن النّبي مَنْ الله عنه: «من قال حين يمسي ثلاث مرات فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون (الآيات الئلاث إلى.. تخرجون) أدرك مافاته في يومه، وإن قالها حين يمسى أدرك ما فاته ليلته» .

أي إنّ ميدان «المعاد» وميدان «نهاية الدنيا» المتمثّل أحدهما بخروج «الحي من الميت» والآخر «خروج الميت من الحي» يتكرران أمام أعينكم، فلا مجال للتعجب من أن تحيا الكائنات جميعاً، ويعودالناس في يوم القيامة إلى الحياة مرّة أخرى!

أمّا التعبير بـ «يخرج الحي من الميت» المستعمل للأراضي الموات، فقد ذكره القرآن مراراً

۱. تفسیر نور الثقلین، ج ٤، ص ۱۷۲.

في مسألة المعاد وواضح أنّ الأرض تبدوا ميتة في فصل الشتاء، فلا خفرة ولا أزهار تضحك ولا براعم تتفتح، ولكن في فصل الربيع مع سقوط الغيث واعتدال الهواء، تمدب الحركة في الأرض، وتنمو الخضرة في كل مكان، وتتبتم الأزهار وتنمو البراعم على الأغصان وهذا ميدان المعاد الذي نراه في هذه الدنيا.

وأمّا مسألة «إخراج الميت من الحيّ» فهي ليست شيئاً خافياً ولا مستتراً، فدانماً تموت الأشجار على الأرض وتتبدل إلى أخشاب، ويفقد الإنسان والحيوان حياتها، ويتبدل كل منها إلى جسد هامد لا روح فيه.

وأمّا ما يتعلق بـ «إخراج الحيّ من الميت» ففسّره بعضهم بحروج الإنسان والحيوان من النطفة، وقال بعضهم: بل المراد منه تولد المؤمن من الكافر، وقال بعضهم: المراد منه تيقظ النائمين والراقدين.

والظاهر أنّه ليس أيّاً من هذه المعاني هو المعنى الأصلي، لأنّ النطفة بنفسها موجود حي، ومسألة «الكفر والإيمان» هي من بطون الآية، لا من ظواهر الآية، وأمّا موضوع التيقظ والنوم فهو أمر مجازي، إذ ليس النوم والتيقظ موتاً وحياة حقيقيين.

إِنَّمَا ظَاهِرِ الآية هُو أَنَّ الله يخرج الموجودات الحية دائماً من الموجودات الميتة، ويسبدل الموجودات الهامدة التي لاروح فيها إلى موجودات حيّة.

وبالرغم من أنّه من المسلّم به \_ في العصر الحاضر على الأقل \_ أنّه لم يُر في الخستبرات والمشاهدات اليوميّة أن موجوداً حيّاً يتولد من موجود ميّت، بل تتولد الموجودات الحية داغاً من البيوض أو البذور أونطف الموجودات الحيّة الأخرى، غير أنّ الشابت علمياً والمسلّم به أنّه كانت الأرض في البداية قطعة ملتهبة من النّار، ولم يوجد عليها أي موجود حي، ثمّ وفقاً لظروف خاصة لم يكتشفها العلم \_ حتى الآن \_ بصورة دقيقة، تولدت الموجودات الحيّة من مواد لا روح فيها بقفزة كبيرة.. لكن هذا الموضوع وفي الظروف الفعلية للكرة الأرضية، وحيث إنّ العلم البشري لم يتوصل إليه، فلم يشاهد هذا الموضوع الظروف الطالم المناهدي أن العلم البشري في أعهاق البحار والحيطات في بعض الظروف المالية).

لكن الذي نلمسه وندركه، هو أنّ الموجودات الميتة دائماً تكون جزءاً من الموجودات الحيّة وتكسى ثوب الحياة! فالماء والطعام اللذان نتناولهما ليسا من الموجودات الحيّة، لكنّهما

حين يكونان في البدن ويصيران جزءاً منه يتحولان إلى موجود حيّ وتنضاف كريات جديدة وخلايا جديدة إلى كريات البدن وخلاياه، كما يتبدل الطفل الرضبيع عن هذا الطريق إلى شاب قوى متين.

أليس هذا إخراج الحياة من قلب الموت، أو «الحي من الميت»؟!

فعلى هذا يمكن القول بأن في نظام الطبيعة دائماً يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحيى، وبهذا الدليل فإنّ الله الذي خلق الطبيعة قادر على إحياء الموتى في العالم الآخر.

وبالطبع فإنّ الآية الآنفة من جهة البعد المعنوي لها تفاسير أخر... منها تولد المؤمن من الكافر، وتولد الكافر من المؤمن، والعالم من الجاهل، والجاهل من العالم، والصالح من المفسد، والمفسد من الصالح، كما أشير إلى كل ذلك في الروايات الإسلامية أيضاً.

ويمكن أن تكون هذه المعاني من بطون الآية، لأنّنا نعرف أنّ آيات القرآن لها ظاهر وباطن، كما يمكن أن يكون للموت والحياة معنى جامع واسع يشمل الجانب المادي والجانب المعنوي.

هذا وقد جاء في رواية عن الإمام موسى بن جعفر عَنْ في تفسير الآية ﴿ يحي الأرض بعد موتها ما يلي: «ليس يحييها بالقطر، ولكن يبعث الله رجالاً فيحيون العدل، فستحيي الأرض لإحياء العدل ولإقامة العدل فيه أنفع في الأرض من القطر أربعين صباحاً» (

وواضح أنّ مراد الإمام ﷺ أنّ معنى الآية لا ينحصر بنزول الغيث، ولا ينبغي تفسير الآية بالغيث فحسب، لأنّ الإحياء المعنوي للأرض بالعدل أهم من إحيائها بالغيث عند نزوله.

#### 8003

١. نقلاً عن اصول الكافي وطبقاً لتسفير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٧٣.

## التفسير

## آيات الله في الآفاق وفي الأنفس:

تحدثت هذه الآيات \_ وبعض الآيات الأخر التي تليها \_ عن طرائف ولطائف من دلائل التوحيد، وآيات الله وآثاره في نظام عالم الوجود، وهي تكمل البحوث السابقة، ويمكن القول بأنّ القسم المهم بشكل عام من آيات التوحيد في القرآن تمثله هذه الآيات!

هذه الآيات التي تبدأ جميعها بقوله تعالى: ﴿ وَهَنْ آيَاتُهُ وَهَا وَقَعَ خَاصَ وَلَحْنَ بَـلَيْغَ جاذب وتعبيرات مؤثرة وعميقة، مجموعة من سبع آيات، ستٌ منها منتابعات، وواحدة منفصلة «وهي الآية السادسة والأربعون».

هذه الآيات مقسمة تقسيماً طريفاً من حيث «آيات الآفاق» و«آيات الأنفس» إذ تتحدث ثلاث منها عن آيات الأنفس (دلائل الخالق في وجود الإنسان نفسه) وثلاث منها عن آيات الأنفس (دلائل الخالق في وجود الإنسان نفسه) وثلاث منها عن آيات الآفاق (دلائل الخالق خارج وجود الإنسان) وواحدة من هذه الآيات تتحدث عن الآيات في الأنفس وفي الآفاق معاً.

 ومجموعها كما ذكرنا أنفأ إحدى عشرة لاغير، وهي تشكل دورة متكاملة في التوحيد.

و يجدر التنبية \_ قبل الدخول إلى تفسير هذه الآيات \_ على هذه «اللطيفة» وهي أنّ ما أشار إليه القرآن في هذه الآيات، وإن كانت تبدو للنظر محسوسة وملموسة، يمكن أن يدركها عامّة الناس، إلّا أنّه مع تطور العلم وتقدمه تبدو للبشر لطائف جديدة في هذا الجال، وتتضح للعلماء أمور ذات أهمّية كبرى، وسنشير إلى قسم منها خلال تفسيرنا لهذه الآيات إن شاء الله.

ويتحدث القرآن هنا أوّلاً عن خلقة الإنسان التي تعد أوّل موهبة إلهيّة له، وأهمهما أيضاً، فيقول: ﴿وَهِنَ آلِياتِهِ لَنْ خَلَقَكُم مِنْ تَرَانِهِ ثُمّ إِذَا لَنتِم بِشُرُ تَنتَشُرُونَ﴾!

في هذه الآية إشارة دليلين من أدلة عظمة الله.

الأوّل: خلق الإنسان من التراب، وربّما كان إنسارة إلى الخلق الأوّل للإنسان، أي آدم الله أو خلق جميع الناس من التراب، لأنّ المواد الغذائية التي تشكل وجود الإنسان، جميعها من التراب بشكل مباشرة أو غير مباشر!

الثّاني: كثرة النسل «الآدمي» وانتشار أبناء «آدم» على سطح المعمورة، فلو لم تُخلق خصوصية التناسل في آدم، لإنطوى نسله من الوجود بسرعة!.

تُرى أين التراب وأين الإنسان بهذا الهندام والرشاقة؟!

فلو وضعنا خلايا وأستار العين التي هي أدق من ورق الزهور وألطف وأكثر حساسية، وكذلك الخلايا الدقيقة للدماغ والمخ إلى جانب التراب وقارناهما بالقياس إلى بعضهما البعض، نعرف حينئذٍ كم لخالق العالم من قدرة عجيبة، بحيث أوجد من مادة كدرة سوداء لا قيمة لها هذه الأجهزة الظريفة والدقيقة القيّمة.

فالتراب ليس فيه نور، ولا حرارة، ولا جمال، ولا طراوة، ولا حس، ولا حركة ومع ذلك فقدأضحى عجينة الإنسان ولها جميع هذه الصفات، فالذي أوجد من هذا الموجود الميت التافه موجوداً حيّاً عجيباً، لحقيق بكل حمد وثناء على هذه القدرة الباهرة والعلم المطلق وقتبارك الله أحسن الخالقين في المطلق وقتبارك الله أحسن الخالقين في المطلق وقتبارك الله أحسن الخالقين في المطلق والعلم

والآية محل البحث تبيّن ضمناً هذه الحقيقة، وهي أنّه لا تفاوت بين بني الإنسان، ويعود

١٠ المؤمنون، ١٤.

جذرهم إلى شيء واحد، وأصل واحدة وهو التراب وبالطبع فـنهايتهم إلى ذلك التراب أيضاً.

وممًا ينبغي الإلتفات إليه، أن كلمة «إذا» تستعمل في لغة العرب في الموارد الفجائية ولعل هذا التعبير هنا إشارة إلى أنّ الله له القدرة البالغة على أن يخلق مثل آدم أعداداً هائلة بحيث ينتشر نسلها في فترة قصيرة \_فجأةً \_ويملأ سطح الأرض. ويكون مجتمعاً إنسانيّاً كاملاً.

والآية القانية من الآيات محل البحث تتحدث أيضاً عن قسم آخر من الآيات في الأنفس، التي تمثل مرحلة ما بعد خلق الإنسان، فتقول: ﴿وَهِنَ آياتِهُ أَنْ صَلَقَ لَكُمْ هِنْ الْأَنفُسِيمُ أَرُواجًا لِتَسَكَنُوا لِلْمِهَا﴾. أي من جنسكم والغاية هي السكينة الروحية والهدوء النفسي.

وحيث إنّ استمرار العلاقة بين الزوجين خاصة، وبين جميع الناس عــامة، يحــتاج إلى جذب قلبي وروحاني، فإنّ الآية تعقب على ذلك مضيفة ﴿وَوَعِمَلُ بِينَكُمُ هُودَةً وَرَحَمَهُ ﴾ ولمزيد التأكيد تُختتم الآية بالقول: ﴿إِنّ فِي ذلك الّياس لقوم يتفكرون ﴾

الطريف هنا أن القرآن ـ في هذه الآية ـ جعل الهدف من الزواج الاطمئنان والسكن. وأبان مسائل كثيرة في تعبير غزير المعنى «لتسكنوا» كما ورد نظير هذا التعبير في سـورة الأعراف الآية ١٨٩.

والحقّ أنّ وجود الأزواج مع هذه الخصائص للناس التي تعتبر أساس الاطمئنان في الحياة، هو أحد مواهب الله العظيمة.

وهذا السكن أو الاطمئنان ينشأ من أن هذين الجنسين يكل بعضها بعضاً، وكل منها أساس النشاط والنماء لصاحبه، بحيث يعد كل منها ناقصاً بغير صاحبه، فمن الطبيعي أن تكون بين الزوجين مثل هذه الجاذبيّة القوية.

ومن هنا يمكن الاستنتاج بأنّ الذين يهملون هذه السنّة الإلهيّة وجودهم ناقص، لأنّ مرحلة تكاملية منهم متوقفة، (إلّا أن توجب الظروف الخاصة والضرورة في بقائهم عزّاباً). وعلى كل حال، فإنّ هذا الاطمئنان أو السكن يكون من عدّة جهات «جسمياً وروحيّاً وفردياً واجتاعيّاً».

ولا يمكن إنكار الأمراض التي تصيب الجسم في حالة عدم الزواج، وكذلك عدم التعادل الروحي والاضطراب النفسي عند غير المتزوجين.

ثم إنّ الأفراد العزّاب لا يحسّوون بالمسؤولية \_ من الناحية الاجتاعية \_ كثيراً.. ولذلك فإن الإنتحار تزداد بين أمثال هؤلاء أكثر.. كها تصدر منهم جرائم مهولة أكثر من سواهم أيضاً.

وحين يخطو الإنسان من مرحلة العزوبة إلى مرحلة الحسياة الأسريـة يجـد في نـفسه شخصية جديدة، ويحس بالمسؤولية أكثر،، وهذا السكن والاطمئنان في ظل الزواج.

وأمّا مسألة «المودة والرحمة» فهما في الحقيقة «ملاط» البناء في المجتمع الإنساني، لأنّ المجتمع يتكون من افراد متفرقين كما أن البناء العظيم يتألف من عدد من الطابوق و «الآجر» أو الأحجار، فلو أن هؤلاء الأفراد المتفرقين اجتمعوا، أو أنّ تلك الأجزاء المتناثرة وصلت بعضها ببعض، لنشأ من ذلك المجتمع أو البناء حينئذٍ.

قالذي خلق الإنسان للحياة الاجتاعية جعل في قلبه وروحه هذه الرابطة الضرورية. والفرق بين «المودة» و «الرحمة» قد يعود إلى الجهات التالية:

 المودة هي الباعثة على الإرتباط في بداية الأمر بين الزوجين، ولكن في النهاية، وحين يضعف أحد الزوجين فلا يكون قادراً على الخدمة، تأخذ الرحمة مكان المودة وتحلّ محلها.

٢-المودة تكون بين الكبار الذين يمكن تقديم الخدمة لهم، أمّا الأطفال والصبيان الصغار،
 فإنهم يتربون في ظلّ الرحمة.

"-المودّة، غالباً ما يكون فيها «تقابل بين الطرفين»، فهي بمثابة الفعل ورد الفعل، غير أنّ الرحمة من جانب واحد لديه إيثار وعطف، لأنّه قد لا يحتاج إلى الخدمات المتقابلة أحياناً، فأساس بقاء المجتمع هو «المودة» ولكن قد يحتاج إلى الخدمات بلا عموض، فهو الايثار والرحمة.

وبالطبع فإنّ الآية تبين المودة والرحمة بين الزوجين، ولكن يحتمل أن يكون التعبير «بينكم» إشارة إلى جميع الناس. والزوجان مصداق بارز من مصاديق هذا التعبير، لأنّه ليست الحياة العائلية وحدها لا تستقيم إلّا بهذين الأصلين (المودّة والرحمة) بل جميع المجتمع الإنساني قائم على هذين الأصلين وزوالها من المجتمع، وحتى نقصانها يؤدّي إلى أنواع الارباك والشقاء والاضطراب الاجتاعي.

أمّا آخر آية \_من هذه الآيات محل البحث \_فهي مزيج من آيات الآفاق وآيات الأنفس، فتبدأ بالإشارة إلى خلق السماء والأرض، فتقول: ﴿وَهِنْ آياته خلق السماولية والأرض،

السهاوات بجميع ما فيها من كرات، وبجميع ما فيها من منظومات ومجرّات، السهاوات التي مهها حلّق فيها الفكر عجز عن إدراك عظمتها ومطالعتها... وكلّما تقدم علم الإنسان تتجلى له نقاط جديدة من عظمتها.

كان الإنسان يرى الكواكب في السماء بهذا العدد الذي تراه العين (وقد أحصى العلماء الكواكب التي ترى بالعين الجرّدة، فوجدوها تتراوح بين خمسة الآف إلى ستة الآف كوكب). ولكن كلما تقدم العلم في صناعة الجهر والتلسكوب، فإنّ عظمة وكثرة الكواكب تزداد أكثر... إلى درجة بلغ الاعتقاد اليوم أنّ بجرتنا لوحدها من بين مجاميع الجرات في السماء تحتوي على أكثر من مئة مليون كوكب وتعد الشمس على عظمتها المذهلة واحدة من النجوم المتوسطة، ولا يعلم عدد الجرات ولا يحصيها إلّا الله، إذ هو وحده يعلم كم من كوكب ونجعة في هذا الجرات!

وكذلك كلما تقدم العلم الطبيعي والجيولوجيا، وعلم النبات والعلوم البيلوجية «والحيوانية» وعلم التشريح والفيزياء، والعلوم النفسية وغيرها، فستتضح عجائب في خلق الأرض كانت خافية، كل واحدة تعدُّ آية من آيات الله.

ثم ينتقل القرآن إلى آية من آيات الأنفس الكبيرة فيقول: ﴿وَاعْتَلَافُهُ السَّتَكُمُ وَالْعَلَافُهُ السَّتَكُمُ و والولتكم ﴾.

وبلا شك فإنّ الحياة الاجتاعية للبشر، لا تقوم بغير معرفة وتشخيص الأفسراد والأشخاص، إذ لو كان الناس جميعاً في يوم ما على صورة واحدة ولباس واحد، فإن أسلوب حياتهم يضطرب في ذلك اليوم ، إذ لا يعرف الأب والابن والزوج سن الغسرباء، ولا ييز الجرم من البريء، ولا الدائن من المدين، ولا الآمر من المأمور، ولا الرئيس من المرؤوس، ولا الضيف من المضيف ولا العدو من الصديق، وأي ارباك عجيب كان سيحدث لو كانوا على هذه الشاكلة!

وعلى سبيل الإتفاق قد تحدث هذه المسألة بين الإخوة التوانم، أو الشقيقين التوأمين المتشابهين من جميع الوجود، وكم تحدث من المشاكل بين الناس وبينهم، وقد سمعنا ذات مرّة أنّ امرأة كان لديها توأمان متشابهان تماماً، وكان أحدهما مريضاً، فأعطت الدواء لمعافي دون السقيم!!

لذلك خلق الله الأصوات والألون لتنظيم المجتمع البشري، على حد تعبير «الرازي» في

تفسيره في ذيل الآية محل البحث: إن معرفة الإنسان للإنسان تحصل إمّا عن طريق العين أو الأذن، فخلق الله الألوان والصور والأشكال المختلفة لتعرفها العين وتشخصها، وأوجد اختلاف الأصوات لتشخصها الأذن، حتى أنّه لا يمكن العثور في جميع العالم على إنسانين متشابهين في الوجه والصوت معاً، أي إنّ وجه الإنسان الذي هو عضو صغير، وصوته الذي هو موضوع بسيط، بقدرة الله جاءا على مليارات الأشكال والأصوات المختلفة، وما ذلك الاختلاف إلّا من آيات عظمة الله.

كما يحتمل أنّ المراد باختلاف الألسنة كما أشار إليه كبار المفسّرين هو اختلاف اللغات. من قبيل العربية والفارسية واللغات الأخرى.

ولكن يمكن أن يستفاد من كلمة «اختلاف» معنى واسع بحيث يشمل هذا التّفسير وما قبله، وأي تفسير آخر، فهذا التنوع في الخلقة شاهد على عظمة الخالق وقدرته.

يقول «فريد وجدي» في دائرة معارفه، نقلاً عن قول «نيوتن» العالم الغربي المعروف (لا تشكوا في الحالق، فإنه مما لا يُعقل أن تكون الضرورة وحدها هي قائدة الوجود، لأن ضرورة عمياء متجانسة في كل مكان وفي كل زمان لا يتصور أن يصدر منها هذا التنوع في الكائنات، ولا هذا الوجود كله بما فيه من ترتيب أجزائه وتناسبها، مع تغيرات الأزمنة والأمكنة، بل إن كل هذا لا يعقل أن يصدر إلا من كائن أزلى له حكمة وإرادة) أ.

و يقول القرآن في نهاية الآية الآنفة الذكر **﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ الَّيَاتِ لِلعَالِمِينَ**﴾.

فالعلماء يعرفون هذه الأسرار قبل كل أحد.

8003

١٠ دائرة المعارف، محمّد فريد وجدي، ج ١. ص ٤٩٦ امادة اله).

وَمِنْ ءَايَنِهِ ءَنَامُكُمْ بِالنِّلِ وَالنَّهَارِ وَ النِّغَا وُكُم مِن فَضْلِهِ أَلِكَ فِي ذَلِكَ لَا يَسْتِ لَقَوْمِ يَسْمَعُونَ شَاءَ فَيُحْوِنَ إِينِهِ عَرْبِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفَا وَطَمَعَا وَيُنَزِلُ مِنَ السَّمَاءَ مَاءَ فَيُحْوِي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا إِلَى فِي ذَلِكَ لَا يَسْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ شَلَّ وَمِنْ ءَايَنِهِ الْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا أَلْاَرْضُ بِأَمْرِوهُ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِنَ الْأَرْضِ إِذَا أَنتُ مَعْرُجُونَ شَ

## التفسير

## آياتُ عظمته \_ مرَّةً أَمْرَىٰ:

تعقيباً على الأبحاث السابقة حول آيات الله في الآفاق وفي الأنفس، تستحدث هـذه الآيات \_عمل البحث \_حول قسم آخر من هذه الآيات العظيمة.

فتتحدث في البداية عن ظاهرة «النوم» على أنّها ظاهرة مهمّة من ظواهر الخلق ومثل بارز من نظام الحكيم الخالق، فتقول: ﴿وهن آياته هناهكم بالليل والنهار وليستغاؤكم هن فضله ﴾.

و تُختتم الآية بإثارة العبرة بالقول: ﴿إِنَّ فِي ذَلِك لَآيات لقوم يسمعون﴾.

وهذه الحقيقة غير خافية على أحد، هي أنّ جميع «الموجودات الحية» تحتاج إلى الراحة والدعة، وذلك لتجديد قوّتها وتهيئة الإستعداد اللازم لإدامة العمل والفعالية، الراحة التي لابدّ منها حتى لأولئك الأفراد الحريصين والجادين.

فأي شيء يُنتصور أحسن من النوم للوصول إلى هذا الهدف، وهو يأتيه بشكل إلزامي، ويدعوه إلى تعطيل نشاطه الجسماني، وقسم مهم من نشاطه الفكري والذهني، بينا تستمر أجهزة خاصة في العمل في جسم الإنسان كالقلب الرئة وبعض النشاط الذهني، وما إلى ذلك ممّا يستلزمه استمرار الحياة في الإنسان فحسب، أمّا البقية فتهدأ وتتعطل عن العمل.

هذه الموهبة العظيمة تؤدّي إلى أن يحصل جسم الإنسان وروحه على الراحة اللازمة، فير تفع التعب بطرو النوم الذي بمثابة وقفة لعمل البدن، ونوع من التعطيل له. ويجد الإنسان على أثرها قوة ونشاطاً جديداً في حياته.

ومن المسلّم به أنّه لولا النوم لتصدّعت روح الإنسان وذبل جسمه وانهار بسرعة. ولعجل عليه العجز والشيخوخة... وبهذا فإن النوم المناسب والهادى، مدعاة للسلامة وطول العمر، ودوام «الشباب» ونشاطه.

وممتا يجدر التنبيه عليه **أوّلاً:** أنّ النوم ورد قبل عبارة ﴿لِبِتِمَا**وَّكُم مِنْ فَصَلُهُ** التي تعني السعي وراء الرزق، وهذا التعبير هو إشارة إلى أنّ النوم أساس السعي لأنّه ـ من دون النوم الكافي ـ يصعب الإبتغاء من فضل الله.

ثانياً: صحيح أنّ النوم يقع في الليل، والإبتغاء من فضل الله في النهار، إلّا أنّه ليس صعباً على الإنسان أن يغير هذا المنهج إذا اقتضت الضرورة، بل الله خلق الإنسان بصورة يستطيع معها تغيير منهجية النوم، ويجعلها وفقاً للضرورات والحاجات، فكأنّ التعبير فعامكم بالليل والنهار ﴾ إشارة إلى هذه «اللطيفة» الدقيقة.

ولا شك أنّ المنهج الأصل للنوم متعلق بالليل. ولأنّ الليل هادىء بسبب الظلمة. فله أولوية خاصة في هذا المورد.

ولكن قد يتفق للإنسان ولظروف خاصة يكون مجبراً على السفر ليـلاً وأن يسـتريح نهاراً... فلو كان منهج تنظيم النوم خارجاً عن اختيار الإنسان فسـيواجــه العــديد مــن الصعوبات حتماً.

وأهميّة هذا الموضوع، خاصة في عصرنا الذي تضطر فيه بعض المؤسسات الصناعية والطبية والعلاجية أن تعمل ليل نهار، ولا يمكن لها أن تعطل منهجها بحيث يتناوب عهالها في ثلاث مراحل للعمل فيها، هذه الأهميّة في هذا العصر أجلى منه في أي عصر مضى!

وحاجة جسم الإنسان وروحه إلى النوم كثيرة إلى درجة لا يستطيع الفرد أن يتحمل السهر المتواصل أكثر من يومين أو ثلاثة.

ولذلك فإنّ المنع من النوم يعتبر من أشد أنواع التعذيب الذي يمارسه الطغاة والجبابرة مع سجنائهم.

وكذلك يُعدُّ النوم واحداً من الطرق العلاجية لكثير من الأمراض، حيث يوصي الأطباء

المريض بأن يغطّ في نوم عميق فتزداد بذلك قوّة المريض ومناعته.

وبالطبع لا يمكن لأحد أن يحدد مقداراً معيناً للنوم على أنّه «مقدار النوم اللازم» لعموم الناس لأنّ ذلك يرتبط بسنّ الأشخاص ووضعهم ومزاجهم وكيفية البناء الفيسيولوجي والسيكلوجي «الجسيمي والروحي»، بل المهم النوم الكافي بمقدار يحسّ الإنسان بعده بأنّه شبع منه... كما هي الحال بالنسبة للشبع من الغذاء والماء تماماً.

وينبغي الإلتفات إلى هذه المسألة، وهي أنّه بالإضافة إلى «طول» زمان النوم ،فلعمقه خصوصية وأهميّة أخرى أيضاً... فرب ساعة ينام فيها الإنسان نوماً عميقاً تسد عن عددٍ من الساعات التي ينامها نوماً سطحياً في إعادة بناء روح الإنسان وجسمه.

وبالطبع، فحيث لا يمكن النوم العميق، فالنعاس أيضاً من النعم الإلهيّة، كما أشارت إليه الآية الحادية عشرة من سورة الأنفال في شأن الجاهدين يوم بدر ﴿إِذْ يَعْشَيْكُم النعاس لَهِنْهُ هِنْهُ لِأَنَّهُ لا يمكن النوم العميق في ميدان الحرب، وليس مفيداً \_أيضاً \_ولا نافعاً.

وعلى كل حال فإن نعمة النوم والهدوء والاطمئنان الناشيء منه، ومــا يحــصل عــليه الانسان من قوة ونشاط بعد النوم، هي من النعم التي لا يمكن وصفها بأي بيان!

والآية التي تلتها، والتي تبيّن خامس آية من آيات عظمة الله، تتجه أيضاً إلى «الآيات في الآفاق» وتتحدث عن البرق والرعد والغيث وحياة الأرض بعد موتها فتقول: ﴿ووفَ آيَاتِهُ يَرِيكُمُ البَّرِقَ خُوفًا وَطَهِمًا ﴾.

«الخوف» ممّا يخطر على البال من احتمال نزول الصاعقة مع البرق فتحرق كل شيء تقع عليه وتحيله رماداً.

«والطمع» من جهة نزول الغيث الذي ينزل بعد البرق والرعد على هيئة قطر أو مزنة. وعلى هذا فإنّ البرق السهاوي مقدمة لنزول الغيث (بالإضافة إلى فوائد البرق المختلفة المهمّة والتي كشف العلم عنها أخيراً وقد تحدثنا عنه في بداية سورة الرعد» .

ثمٌ يضيف القرآن معقباً ﴿وينزل من السماء ما: فيعيي به الأرض بعد موتها﴾.

الأرض الميتة التي لا يؤمل فيها الحياة والنبات. تهتز بنزول الغيث الذي يمنحها الحياة، فتحيا وتظهر آثار الحياة عليها على هيئة الأزهار والنباتات، بحيث لا تصدق أحياناً أنّها الأرض الميتة سابقاً.

١. راجع إلى هذا التفسير، سورة الرعد، الآيات الأولى منها.

ويؤكّد القرآن في نهاية هذه الآية مضيفاً: ﴿ إِنّ في ذلك لآيات لقوم يعقلون ويفهمون أن وراء هذه الخطة المدروسة يداً قادرة تقودها وتهديها، ولا يمكن أن تكون المسألة وليدة الصدفة والضرورة العمياء الصّاء أبداً.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث، يقع الكلام عن آية أخرى من الآيات الآفاقية، وذلك عن تدبير نظام السماء والأرض وبقائهما ودوامهما، إذ تقول: ﴿ وَمَنْ آيَاتُهُ أَنْ تَسْقُومُ السماء والأرض بأمره ﴾.

أي إنّ خلق السماوات \_ المشار إليه في الآيات السابقة \_ ليس آية وحدة فحسب، بل بقاؤها ودوام نظامها أيضاً آية أخرى، فهذه الأجرام العظيمة في دورانها المنظّم حول نفسها تحتاج إلى أمور كثيرة، وأهمّها المحاسبة المعقدة للقوّة الجاذبة والدافعة!

إنّ الخالق الكبير جعل هذا التعادل دقيقاً، بحيث لا يعترض الأجرام أدنيٰ انحـراف في مسيرها ودورانها حول نفسها إلى ملايين السنين.

وبتعبير آخر: إنّ الآية السابقة كانت إشارة إلى «توحيد الخلق» وأمّا هذه الآيــة فــهي إشارة إلى «توحيد الربوبية والتدبير».

والتعبير بقيام السماء والأرض، تعبير لطيف مأخوذ من حالات الإنسان، لأنّ أحسن حالات الإنسان، لأنّ أحسن حالات الإنسان لأجل استدامة نشاطه هي حالة قيامه، إذ يستطيع فيها أداء جميع حوائجه، و تكون له السيطرة والتسلط الكامل على أطرافه.

والتعبير بـ«أمره» هنا إشارة إلى منتهى قدرة الله، إذ يكني أمر واحد من قبله لاستمرار الحياة، ونظم هذا العالم الوسيع.

وفي نهاية الآية وبالاستفادة من عامل التوحيد لإثبات المعاد، ينقل القرآن البحث إلى هذه المسألة فيقول: ﴿ثُمَّ لِذَا دَعَاكُم دَعُوةً مِنَ الأَرْضَ لِذَا أَنتُم تَعْرِجُونَ ﴾.

ولقد رأينا \_مراراً \_ في آيات القرآن أن الله سبحانه يستدل على المعاد بآيات قــدرته في السهاء والأرض، والآية محل البحث واحدة من تلك الآيات.

والتعبير بـ«دعاكم» إشارة إلى أنه كما أنّ أمراً واحداً منه كاف للتدبير ولنظم العالم، فإنّ دعوة واحدة منه كافية لأن تبعثكم من رقدتكم وتنشركم من قببوركم ليوم القيامة، وخاصة إذا لاحظنا جملة ﴿إِذَا لَنتُم تَعْرِجُونَ ﴾ فإنّ كلمة «إذا» تبين بوضوح مؤدّى هذه الجملة، حيث إنّها «فجائية» كما يصطلح عليها أهل النحو واللغة، ومعناها: إذا دعاكم الله تخرجون بشكل سريع وفجائي.

والتعبير بودموة من الأرض دليل واضح على المعاد الجسماني، إذ يثب الإنسان في يوم القيامة من هذه الأرض «فلاحظوا بدقة».

## بحوث

#### ١- دورة دروس كاملة لمعرفة الله

تناولت الآيات الست المتقدمة بحوثاً مختلفة في معرفة الله، وهي بجموعها تمثل حلقات متصلة ودورة كاملة طريفة، بدءاً بخلق السهاء إلى خلق البشر من التراب، ومن رباط الحب في الأسرة، إلى النوم الذي يمنح الدعة والاطمئنان في الليل والنهار، ومن تدبير النظام والعالم متدرجاً، إلى البرق والغيث واختلاف الألسنة والألوان... فهي مجموعة مناسبة من آيات الأفاق وآيات الأنفس!

الطريف هنا أن كلّ آية من الآيات الست يذكر فيها قسمان من دلائل التوحيد، ليهي الأوّل الأرضية المناسبة، والآخر للتحكيم والتأكيد، وهذا يشبه تماماً الإتيان بشاهدين عدلين لإثبات المدّعي، فيكون الجموع اثني عشر شاهداً صادقاً على قدرة الله الحق، التي لا نهاية ولا أمد لها.

# ٢\_ من هم المستلهمون من هذه الآيات

ورد في أربع آيات من هذه الآيات الست التأكيد على أنّ في هذه الأمور دلائل واضحة «للعالمين، المتفكرين، السميعين، العاقلين» إلّا أنّ هذا التأكيد لم يرد في الآية الأولى، ولا الآية الأخيرة.

ويوضح الفخر الرازي في هذا الجال فيقول: لعل عدم ذكر ذلك، في الآية الأولى لأنّ الآية الأولى الأنّ الآية الأولى و الأولى و الأولى و الأولى و الأولى و النّانية جاءتا متصلتين في سياق واحد، وكلتاهما من الآيات التي تستحدث في الأنفس.

وأمّا في الآية الأخيرة فإنّ الأمر واضح إلى درجة لا يحتاج بعدها إلى مزيد إيضاح، ولا تأكيد على التعقل والتفكر \!

١. التفسير الكبير، ج ٢٥، ذيل الآيات مورد البحث.

الطريف هنا أن الحديث عن التفكر ورد قبل الحديث والكلام عن «العلم» لأنّ التفكر مقدمة وقاعدة للعلم، ثمّ يأتي الكلام على من يسمع، لأنّ الإنسان يستعد للإستاع وتقبل الحق، إذا كان في صدد العلم والإطلاع، كما يقول القرآن في هذا الجال: ﴿فيشرعباد \* الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾ (

وفي آخر مرحلة كان الكلام عن العقل، لأنّ أولئك كانوا يسمعون. فــلابدّ أن يــبلغوا مرحلة العقل الكامل!

كما ينبغي الإلتفات إلى هذه اللطيفة، هي أنّه وقع الكلام في ذيل الآية الأولىٰ عن خلق الإنسان وانتشار نسله في الأرض ﴿ثُمّ لِذَا أَنتُم بِشُرُ تَنتشرون﴾.

ووقع الكلام في آخر أية أيضاً عن خروج الناس ونشورهم في يوم القيامة ﴿إِذَا لَلْتُمُ تَعُرِجُونَ﴾.

فالآية الأولى لبداية الخلق، والأخيرة للنهاية.

#### ٣ـ عمالب عالم النوم

بالرغم من جميع الأبحاث التي كتبها العلماء حول النوم وخصائصه، يبدو أنّ زوايا هذا العالم لم تنكشف جميعها. ولم يرفع النقاب عن أسراره وحقائقه الغامضة!

فما زال البحث يدور بين العلماء: أي فعل وانفعال يكون في البدن بحيث يتوقف ـخلال لحظة مفاجئة ـقسم من نشاطات المخ والبدن، ويظهر تحول في عامّة الروح والجسد؟!

قال بعضهم: إنّ العامل الأصلي للنوم هو «عامل فيزياوي» ويعتقدون أن انتقال الدم من المنح إلى أجزاء البدن الأخرى، يوجد هذه الظاهرة، ولأجل إثبات معتقدهم عمدوا إلى صنع سرير للنوم على شكل خاص يدعى «سرير النوم المعياري» يبيّن كيفية انتقال الدم من المنح إلى سائر أعضاء البدن!

وقال جماعة: إنّ العامل الأصلي للنوم هو «عامل كيمياوي» ويعتقدون أنّ الإنسان في حالة السعي والعمل تزداد فيه السموم بحيث تؤدّي إلى تعطيل قسم من المنح عن عمله، فينام الإنسان على أثر ذلك، وحين تتلاشى السموم وتسيطر عليها كريات الدم يستيقظ الإنسان مرّة أخرى!

ا الزمر، ۱۷ و ۱۸.

وقال جماعة آخرون: إنّ العامل الأصلي للنوم هو «عامل عصبي» ويعتقدون أن للنشاط العصبي خصوصيةً في المخ لها حكم وقود السيارة، فعندما تتعب ينطني، المخ ويتوقف عن العمل مؤقتاً.

ولكن هناك أسئلة ونقاط مبهمة حول جميع هذه النظريات، لم تحـصل إلى الآن عــلى جواب واضح لها، وما يزال النوم محتفظاً بوجهه المليء بالأسرار.

من عجائب عالم النوم ما أماط العلماء النقاب عنه أخيراً، وهو حين يتعطل قسم كبير من المنح عن العمل تبقى بعض خلاياه التي ينبغي أن تسمى بـ «الخلايا الحارسة» متيقظة ولا تنسى الوصايا التي يوصيها الإنسان قبل النوم عند ساعة التيقظ... وعند الحاجة توقظ هذه الخلايا جميع المنح ويتحرك نحو العمل مرّة أخرى!

فثلاً؛ الأم المرضعة المتعبة حين تنام الليل وإلى جنبها رضيعها في المهد، يوصي عقلها الباطني الخلايا الحارسة التي تربط بين الروح والجسم، أنّه متى ما سمعت أقل صوت لطفلي فأ يقظيني، ولكن لا يهمني أي صوت آخر، فقد لا تتيقظ المرأة من صوت الرعد المهول، ولكنّها تتيقظ لأقل صوت من ولدها الرضيع، فهذه المهمّة هي وظيفة الخلايا الحارسة.

ونحن أيضاً جرّبنا هذا الموضوع كئيراً، فتى ماكان لدينا تصميم أن نستيقظ مبكرين أو في منتصف الليل لنسافر أو لأداء مهمّة، ونحدث أنفسنا بذلك، فإننا غالباً ما نستيقظ في الوقت المطلوب، في حين أن من الممكن أن نغرق في النوم لساعات طوال في غير هذه الحالة! والخلاصة، حيث إنّ النوم هو من الظواهر الروحية، وللروح عالم مليء بالأسرار، فليس عجيباً أن تبقى كثير من زوايا هذه المسألة غامضة... ولكن كلما سبرنا غور هذا العالم نتعرف على عظمة خالق هذه الظاهرة.

هذا عن ظاهرة النوم. وأمّا عن الرؤيا والأحلام، فقد بحثنا عنه بحوثاً كثيرة، ولا بأس بمراجعة تفسير سورة يوسف الله.

#### ٤\_ علاقة المب بين الزومين

بالرّغم من أنّ العلاقة أو الإرتباط بين الإنسان وأبيه وأمه وإخوته هي علاقة نسبية، تقد جذورها العميقة بالقرابة. والعلاقة بين الزوجين علاقة قانونية، و«معاقدة بينها» لكن كثيراً ما تتغلب هذه العلاقة حتى على علاقة الإنسان بأبيه وأمه، وفي الحقيقة هذا هو ما أشارت إليه الآيات الآنفة بالتعبير ﴿وجعل بينكم مودّة ورحمة ﴾

ونقرأ حديثاً عن الرّسول الأعظم على أنّه أخبر ابنة جحش باستشهاد خالها حمزة، فقالت: إنا لله وإنا الله وإنا لله وإنا لله وإنا الله والنواب من الله).

ولكن حين أخبرها باستشهاد زوجها، وضعت يدها على رأسها وصرخت، فقال النبي بَهِينَ : «ما يعدل الزوج عند المرأة شيء» (

8003

وَلَهُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِّ حَكُلُّ الْهُ فَالْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَرْمِيْ لَهُ مُن فِي السَّمَوَةِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَرْمِيْ لَهُ مُن الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَرْمِيْ لَهُ مُن الْعَرِيدُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ مَن مَا مَلَكَتْ أَيْمَن مُكُم مِن الْمَكَتُ أَيْمَن مُكُم مِن الْمَكْتُ أَيْمَن مُكُم مِن الْمَكْتُ أَيْمَن مُلْمَ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَمَا هَنُهُم مِن الْمَكُلُون اللَّهُ وَمَا هَنُم مِن نَصِيرِينَ اللَّهُ وَمَا هَنْهُم مِن نَصِيرِينَ اللَّهُ وَمَا هَنُم مِن نَصِيرِينَ اللَّهُ وَمَا هَنُهُم مِن نَصِيرِينَ اللَّهُ وَمَا هَنْهُم مِن نَصِيرِينَ اللَّهُ وَمَا هَنْهُم مِن نَصِيرِينَ اللَّهُ وَمَا مَن اللَّهُ وَمَا هَمُ مِن نَصِيرِينَ اللَّهُ وَمَا هَنْهُ مَن نَصِيرِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَالْمَالُون اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَمَا هَمُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَالْمَالُون اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مَن الْمُعْمِلِينَ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَا مَن الْمُعْمِلِينَ اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مَا مَا مُن الْمُنْ اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا مُن الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مَا مُن الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مَا مَالْمُ اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مَا مَا مُن الْمُن الْمُنْ اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مُن الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّ

## التفسير

#### المالكية لله ومده:

كانت الآيات المتقدمة تتحدث حول توحيد الخالق، وتوحيد الرّب، أمّا الآية الأولى من هذه الآيات محل البحث فتتحدث عن فرع آخر من فروع التوحيد، وهو توحيد الملك فتقول: ﴿وله مِن فِي السماوات والأرض﴾.

ولأنَّهم ملك يده فـ ﴿ كُلُّ لِهِ قَانِتُونَ ﴾ وخاضعون.

وواضح أنّ المراد من المالكية وخضوع المخلوقات وقنوتها، الملك والقنوت التكوينيان...
أي إنّ زمام أمر الجميع من جهة القوانين التكوينية كلّه في يده، وهم مستسلمون لقانون عالم
التكوين وفق مشيئة الله، شاؤوا أم أبوا.

حتى العُتاة الطغاة الألدّاء والمتمردون على القانون والجبابرة، هم مضطرون أيـضاً أن يحنوا رؤوسهم لأمر الله في القوانين التكوينية.

والدليل على هذه «المالكية» هو الخالقية والربوبية، فإنّ من خلق الموجودات في البداية وتكفلها بالتدبير، فن المسلم أنّه هو المالك الأصلي لها لاسواه! وبما أنّ جميع موجودات الدنيا سواسية في هذا الأمر، فمن الواضح أن لا يكون معد أي شريك في الملك حتى الأوثان والمعبودات المصطنعة التي يتصورها المشركون أنّها أربابهم، هي أيضاً مملوكة لمالك «الملك» والملوك، وهي طوع أمره.

وينبغي الإلتفات \_ضمناً \_إلى أنّ كلمة «قانت» تعني \_كها يقول الراغب في مفرداته \_ في الأصل: الطاعة الملازمة للخضوع!

ونقرأ حديثاً عن النَّبِي ﷺ أنَّه قال «كل قنوت في القرآن فهو طاعة».

غاية ما في الأمر، تارة تأتي هذه الطاعة «تكوينية» وأخرى «تشريعية».

وما ذهب إليه بعض المفسّرين من أنّ كلمة «قانتون» معناها هنا «قائمون بالشهادة على وحدانية الله نوع وحدانية الله نوع من الطاعات.

وحيث إنّ المسائل المرتبطة بالمبدأ والمعادهي كالنسيج الواحد في انسجامها في سلسلة الآيات الآنفة، والتي ستأتي في ما بعد، فني الآية التالية يعود القرآن إلى موضوع المعاد، فيقول: ﴿وهوالذي يبدأ التعلق ثمّ يعيده وهو أهون عليه ﴾ [

إنّ القرآن يثبت في هذه الآية ـ بأوجز الاستدلال ـ مسألة إمكان المعاد، إذ يقول لهم: إنّكم تعتقدون أنّ بداية الخلق من قبل الله، فعودة الخلق مرّة أخرى أيسر وأهون من بداية الخلق!

والدليل على أنّ عودة الخلق أهون من البداية، هو أنّه في البداية لم يكن شيء ولكن الله هو الذي أبدعه، وفي الإعادة توجد المواد الأصلية على الأقل، فبعضها في طيّات التراب، وبعضها متناثر في الفضاء، وإنّا تحتاج إلى نظم وإلى إعطائها صورتها الأولى فحسب، فهي أهون!

ولكن من الضروري أن نلتفت إلى هذه «اللطيفة»، وهي أنّ التعبير بالهيّن والصعب، هو

إ. نقل «الآلوسي» في تفسير. «روح المعاني» ذيل الآية محل البحث هـذا الكبلام عـن بـعض العـفـــرين المتقدمين.

٢. ينقل «الفخر الرازي» عن «الزمخشري» في تفسير الكشّاف أنَّ الله قال في شأن ولادة عيسى عليه دون أب «هو علي هين» ولأنَّ كلمة «علي» مقدمة، فهي دليل على الحصر، أي إنَّ هذا العمل سهل علي فحسب لا على سواي، أمّا في هذه الآية محل البحث فقد قال: سبحانه: ﴿وهو أهون عليه﴾ فلا يستفاد منها الحصر، وهي إشارة إلى أنَّ كل من يستطيع أن يؤدَّي عملاً في البداية فهو قادر على إعادته أيضاً «فلاحظوا بدقّة».

من خلال نافذتنا الفكرية، وأمّا بالنسبة للقادر المطلق فلل فسرق عبنده بين «الصعب والسهل».

وأساساً فإنّ «الصعب والسهل» يصدقان مفهوماً في مكان يكون الكلام عن قدرة محدودة، كأن يستطيع أحد أن يؤدّي عملاً بصورة جيدة، والآخرة لا يؤدّيه بصورة جيدة، بل بمشقّة، أمّا حين يكون الكلام على قدرة لا حدّ لها، فلا معنى للصعب والهيّن هناك!

وبتعبير آخر: إنّ حمل «أعظم الجبال» على الأرض بالنسبة إلى الله وحمل أخف الأشياء عليها عنده سواء، لقدرته التي لا يعظم عليها شيء.

وربّما كان لهذا السبب أن عقب القرآن في ذيل الآية مباشرة بالقول: ﴿ وله العثل الأعلى في السحاوات والأرض﴾.

لأننا لو تصورنا أي وصف كمالي لأي موجود في السهاء والأرض، من علم وقدرة وملك وعظمة وجود وكرم، فمصداقه الأتم والأكمل هو عند الله، لأنّ الجميع لديهم المحدود من الصفات، إلّا هو وحده فإنّ لديه الأوصاف غير المحدودة، والجميع لديهم أوصاف عارضة، أمّا أوصاف الله فذاتية، وهو مصدر الكمالات وأساسها.

حتى الألفاظ التي تجري على ألسنتنا لبيان مقاصدنا يوميّاً.. لا يمكن أن تكون مسينة لأوصافه... كما هو في تعبير «أهون» الذي نجده مثلاً عندنا.

والجملة الآنفة هي كالآية ١٨٠ في سورة الأعراف، إذ ورد فيها ﴿ ولله للأسعاء الحسنى فادعوه بها﴾ والآية ١١ في سورة الشورى إذ يقول: ﴿ ليس تحمثله شي﴾.

وتنتهي الآية ـ بما هو ضرب من التأكيد أو الدليل، إذ يمقول سمحانه: ﴿ وهمو العريز الحكيم﴾.

هو عزيز لا يقهر، إلّا أنّه وفي منتهى قدرته غير المحدودة لا يصدر منه فعل غير دقيق، فكل أفعاله وفق حكمته.

وبعد بيان قسم آخر من دلائل التوحيد والمعاد في الآيات المتقدمة، يستناول القرآن موضوع «نفي الشرك» في مثال بين فيقول: ﴿ ضرب لكم مثلاً من لنفسكم﴾

هذا المثال هو لوكان لديكم \_أيّها المشركون \_ عبيد ومماليك ف ﴿ هل لكم من ما ملكت أيمانكم من شركا. في ما رزقتاكم فأنتم فيه سوا: تخافونهم كغيفتكم أنفسكم أي إنّ عبيدكم هؤلاء يشاركونكم في أموالكم وفي ما رزقناكم. بحيث تكونون أنتم وعبيدكم سواء في مالكية هذه الأموال والنعم وتخافون أن يتصرفوا في هذه الأموال بشكل مستقل كما همو

الحالة في تصرف شركاءكم الأحرار فيها أو في الميراث مثلاً... فأنتم غــير مســتعدين لأنّ يتصرفوا في أموالكم.

فلوكان لكم عبيد وملك يمين «وهو ملك مجازي» لما رضيتم بمثل هذا الفعل منهم، فكيف تتصورون المخلوقات التي هي ملك حقيقي لله شركاءه! أو تـزعمون أنّ بـعض الأنـبياء كالمسيح أو ملائكة الله أو بعض المخلوقات الأخرى كالجن أو الأصنام الحجرية والخشبيّة شركاءه، ألا ساء ما تحكمون!!

المملوكات المجازية التي يمكن أن تتحرر وتنعتق بسرعة، وتكون في صفوفكم ومن أمثالكم «كها جرى ذلك في الإسلام» ـ لا تكون حالة كونها مملوكة ـ في صف مالكها، وليس لها حق التدخل في منطقة نفوذه، فكيف تجعلون العبيد الحقيقيين أو المملوكات الحقيقية شركاء الله، في حين أنهم متعلقون بالله ذاتاً ووجوداً، ولا يمكن أن يُسلب هذا التعلق بالله والإرتباط به منهم، وكل ما عندكم فمن عنده، وما أنتم بشيء من دونه!

قال بعض المفسّرين: إنّ هذه الآية ناظرة لما قاله المشركون من قريش، عند التلبية في مناسك الحج، إذ كانوا يقولون عند التلبية... «لبيك، اللّهم لا شريك لك، إلّا شريكاً هـو لك، تملكة وما ملك»... هكذا كان محتوى تلبية المشركين \.

وبديهي أن شأن نزول هذه الآيات شأن سائر الآيات في نزولها، إذ لا يحدد معنى الآية، كما هي في الوقت ذاته جواب لجميع المشركين، هي مستقاة من حياتهم أنفسهم التي تدور حول الرق والمملوكين، وتحتج عليهم احتجاجاً متيناً.

والتعبير بـ ﴿ مَا رَقِنَا كُم ﴾ يشير إلى هذه اللطيفة، وهي أنّكم لستم المالكين الحقيقيين لهؤلاء العبيد والمهاليك، ولا المالكين الواقعيين للهال، لأنّ كل ذلك لله وحده، ولكنّكم غير مستعدين لأن تخوّلوا مماليككم المحازيين بالتصرف في أموالكم المحازية وتعدّوهم شركاءكم، في حين أنّه لا يستلزم محالاً ولا مشكلة من الناحية التكوينية لأنّ الكلام يدور مدار الاعتباريّات.

غير أنّ التفاوت بين الله ومخلوقاته تفاوت تكويني ولا يتغيّر، وجعل هذه الخـــلوقات شريكة لله من سابع المستحيلات.

ا. تفسير الميزان، ج ١٦، وتفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٠٣، وتفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ١٨١، ذيل الآية محل البحث.

ومن جهة أخرى فإنّ عبادة أحد الموجودات، إمّا لعظمته، أو لأنّه ينفع ويضر الإنسان. إلّا أنّ هذه المعبودات لا تنفع ولا تضر \.

و يعقب القرآن في ختام الآية للتأكيد والدقة على مضمون السؤال، فيقول: ﴿ كَمُذَلِثُهُ نَفْصُلُ الآياتُ لقوم يعقلون﴾.

أجل، نذكر لكم الحقائق من الأمثلة الواضحة في حياتكم لتفكروا فيها، ولكيلا تنسبوا لله \_على الأقل \_ما لا ترضون أن تنسبوه لأنفسكم!.

غير أنّ هذه الآيات البينات وهذه الأمثلة الواضحة هي لأولى الألباب، لا للطالمين عبدة الهوى الجهلة الذين قلوبهم أسدال الجهل، واستوعبت آفاقهم الخرافات والعصبيات، لذلك يضيف القرآن في الآية التالية قائلاً: ﴿بِلِ النّبِعِ الذين ظلموا أهوا،هم يغير علم﴾.

ولذلك فإنّ الله خلَّى بينهم وبين أنفسهم بسبب أعهالهم السيئة، فتاهوا في وادي الضلالة ﴿قَمَنَ يَهَدَى مِنَ أَصُلِ الله﴾؟!

والتعبير بـ «ظلموا» مكان «أشركوا» إشارة إلى أنّ الشرك بعد أعظم الظلم؛ فهو ظلم للخالق، إذ جعله مخلوقه إلى جانبه وأشركه معه (ونعرف أنّ الظلم أن تضع الشيء في غير موضعه).

وظلم للخلق، إذ منعوهم عن طريق الخير والسعادة «طريق التوحيد».

وظلم لأنفسهم، لأنّهم أطلقوا جميع وجودهم وكيانهم للريح، وظلوا في مفازة عمياء! وبيداء قفراء.

وهذا التعبير \_ضمناً \_مقدمة للجملة التالية، وهو إنّما أضلهم الله عـن طـريق الحـق فبظلمهم، كما جاء مثل هذا التعبير في سورة إيراهيم الآية ٢٧ ﴿ويضل الله الظالمين﴾

ولا شك أنَّ من يتركهم الله ويخلِّي بينهم وبين أنفسهم ﴿وها لهم من ناصرين﴾.

وبهذا يوضع القرآن عاقبة هذه الجهاعة المشؤومة، ولم لا تكون كذلك؟! وهم يرتكبون «أعظم الذنوب وأعظم الظلم»، إذ عطلوا عقولهم وأفكارهم عن العمل، وتركوا شمس العلم خلف ظهورهم، وتوجهوا إلى ظلمة الجهل والهوى.

فن الطبيعي أن يسلب الله منهم التوفيق، ويتركهم في ظلماتهم، وما لهم من ناصرين ولا معينين!

١. فسر بعض المفسرين جملة ﴿ تخافونهم كخيفتكم أنفسكم ﴾ بهذه المناسبة تفسيراً آخر، حاصله أن هؤلاء المعبودين ليست لديهم القدرة حتى تخافوهم كما تخافون من بعضكم، فكيف إذا كان الخوف أكثر! «إلا أن التفسير الذي ذكرناه في البداية يبدو أقرب للنظر».

فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَالنَّاسَ عَلَيَهَا لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَالِكَ الدِّيثُ الْقَيِّمُ وَلَكِحَ أَكَ ثَرَ النَّاسِ لَا بَعْلَمُونَ ﴿ مُنِينِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ مِنَ الَّذِينَ اللَّهِ مَا لَدَيْمِ فَرِحُونَ ﴿ مِنَ الَّذِينَ اللَّهُ مَرَحُونَ ﴾ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمٍ فَرِحُونَ ﴾

### التفسير

كان لدينا حتى الآن أبحاث كثيرة حول التوحيد ومعرفة الله، عن طريق مشاهدة نظام الخلق، والاستفادة منه لإثبات مبدأ العلم والقدرة في ما وراء عالم الطبيعة، بالاستفادة من آيات التوحيد في هذه السورة!

وتعقيباً على الآيات الآنفة الذكر، فإن الآية الأولى من هذه الآيات محل البحث ـ تتحدث عن التوحيد الفطري، أي الاستدلال على التوحيد عن طريق المشاهدة الباطنية والدرك الضروري والوجداني، إذ يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿فَاقُم وجهك للدين حنيفا﴾ لأنها ﴿فطرت الله التي فطرالناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾.

«الوجه» معناه معروف، وهو مقدم الرأس. والمراد به هنا الوجه الباطني، ووجه القلب والروح فعلى هذا ليس المراد هنا من الوجه أو المحيّا وحده، بل التوجه بجميع الوجود، لأنّ الوجه أهم أعضاء البدن!

وكلمة «أقم» مشتقة من الإقامة، ومعناه الاستقامة والوقوف بـثبات (عـلى قـدم راسخة)...

وكلمة «حنيف» مشتقة من «حَنَف»، ومعناها الميل من الباطل نحو الحق، ومن الاعوجاج

نحو الاستواء والاستقامة، على العكس من «جنف» على وزن «حنف» أيضاً، ومعناها الميل من الاستواء إلى الضلالة والاعواجاج.

فعنى الدين الحنيف هو الدين المائل نحو العدل والاستواء عن كل انحراف وباطل وخرافة وضلال.

فيكون معنى هذه الجملة بمجموعها، أن وجّه نفسك دائماً نحو مبدأ ومذهب خالٍ من أي أنواع الاعوجاج والانحراف، وذلك هو مبدأ الإسلام ودين الله الخالص والطاهر (

إنَّ الآية المتقدمة تؤكّد على أن الدين الحنيف الخالص الخالي من كل أنواع الشرك، هو الدين الذي ألهمه الله سبحانه في كل فطرة، الفطرة الخالدة التي لاتتغير، وإن كان كثير من الناس غير ملتفت لهذه الحقيقة.

والآية المتقدمة تبين عدة حقائق:

1-إنّ معرفة الله \_ليست وحدها \_ بل الدين والإعتقاد بشكل كلي وفي جميع أبعاده هو أمر فطري، وينبغي أن يكون كذلك، لأنّ الدراسات التوحيدية تؤكّد أنّ بين جهاز التكوين والتشريع انسجاماً لازماً، فما ورد في الشرع لابد أن يكون له جذر في الفطرة، وما هو في التكوين وفطرة الإنسان متناغم مع قوانين الشرع!

وبتعبير آخر: إنّ التكوين والتشريع عضدان قويان يعملان بانسجام في الجالات كافة، فلا يمكن أن يدعو الشرع إلى شيء ليس له أساس ولا جذر في أعماق فطرة الإنسان، ولا يمكن أن يكون شيء في أعماق وجود الإنسان مخالف للشرع!

وبدون شك فإنّ الشرع يعين حدوداً وقيوداً لقيادة الفطرة لئلا تقع في مسار منحرف، إلّا أنّه لا يعارض أصل مشيئة الفطرة، بل يهديها من الطريق المشروع، وإلّا فسيقع التضاد بين التشريع والتكوين، وهذا لا ينسجم مع أساس التوحيد.

وبعبارة أخرى: إنّ الله لا يفعل أعمالاً متناقضة أبداً، بحيث يقول أمره التكويني: إفعل! ويقول أمره التشريعي: لا تفعل.

٣\_ إنَّ الدين له وجود نتي خالص من كل شائبة داخل نفس الإنسان، أمَّا الانحرافات

الألف واللام في كلمة «الدين» هما للعهد، وهما هنا إشارة إلى الدين الذي أمر النّبي عَلِيْقِ أن يبلغه، أي دين «الاسلام».

فأمر عارض، ووظيفة الأنبياءإذن إزالة هذه الأُمور العارضة، وفسح الجال لفطرةالإنسان في الأشراق.

٣- إنّ جملة ﴿التبديل لخلق الله ﴾ وبعدها جملة ﴿ذلك الدين القيم ﴾ تأكيدان آخران على مسألة كون الدين فطرياً، وعدم إمكان تغيير هذه الفطرة!... وإن كان كثير من الناس الا يدركون هذه الحقيقة بسبب عدم رشدهم كما ينبغى!

وينبغي الإلتفات إلى هذه اللطيفة، وهي أنّ الفطرة في الأصل من مادة «فطر» على زنة «بذر» ومعناها شق الشيء من الطول، وهنا معناها الخلقة، فكأن ستار العدم ينشق عند خلق الموجودات ويبرز كل شيء منها.

وعلى كل حال فمنذ أن وضع الإنسان قدمه في عالم الوجود، كان هذا النور متوقداً في داخله، من أوّل يوم ومن ذلك الحين!

والرّوايات المتعددة التي وردت في تفسير الآية تؤيد ما ذكرناه آنفاً، وسنتحدث عن ذلك لاحقاً إن شاء الله، بالإضافة إلى الأبحاث الأخرى في مجال كون التوحيد فطرياً.

و يضيف القرآن في الآية التالية: ينبغي أن يكون التفاتكم للدين الحنيف والفطري حالة كونكم ﴿منيبين إليه﴾ فأصلكم وأساسكم على التوحيد، وينبغي أن تعودوا إليه أيضاً.

وكلمة «منيبين» من مادة «إنابة» وهي في الأصل تعني الرجوع المكرر، وتعني هنا الرجوع نحو الله والعودة نحو الفطرة (التوحيدية) ومعناها متى ما حبصل عامل يحسرف الإنسان عقيدته وعن أصل التوحيد فينبغي أن يعود إليه.. ومها تكرر هذا الأمر فلا مانع من ذلك إلى أن تغدو أسس الفطرة متينة وراسخة، وتغدو الموانع والدوافع خاوية ويقف الإنسان بصورة مستديمة في جبهة التوحيد، ويكون مصداقاً للآية ﴿فأقم وجهك للدين حنيفا﴾.

وممًا ينبغي الإلتفات إليه أن ﴿ أَقَم وجهك ﴾ جاءت بصيغة الإفراد، وكلمة «منيبين» جاءت بصيغة الإفراد، وكلمة «منيبين» جاءت بصيغة الجمع، وهذا يدل على أنه وإن كان الأمر الأوّل مخاطباً به النّبي عَلَيْهِ إلّا أنّ الخطاب في الحقيقة للعموم المؤمنين وجميع المسلمين.

ويعقب على الأمر بالإنابة والعودة إليه، بالأمر بالتقوى، وهي كلمة تجمع معاني أوامر الله ونواهيه، إذ يقول: ﴿ولتقوه﴾ أي اتقوا مخالفة أوامره!.

ثم يؤكّد القرآن على موضوع الصلاة من بين جميع الأوامر فيقول: ﴿ولَقِيمُوا الصلاة﴾.

لأنّ الصلاة في جميع أبعادها، هي أهم منهج لمواجهة الشرك، وأشدّ الوسائل تأثيراً في تقوية أسس التوحيد والإيمان بالله سبحانه.

كها أنّه يؤكّد في نهيه عن «الشرك» من بين جميع النواهي فيقول: ﴿ولاتكونوا من المشركين﴾.

لأنّ الشرك أعظم الذنوب وأكبر الكبائر، إذ يمكن أن يغفر الله جميع الذنوب إلّا الشرك بالله، فإنّه لا يغفره. كما نقرأ في الآية ٤٨ من سورة النساء ﴿إِنْ الله لا يغفر أَنْ يشرك به ويغفر ها دون ذلك لهن يشاء﴾.

وواضح أنّ الأوامر الأربعة الواردة في هذه الآية، هي تأكيد على مسألة التوحيد وآثاره العملية، فالمسألة أعمّ من التوبة والعودة إليه تعالى وإلى تقواه وإقامة الصلوة وعدم الشرك

وفي آخر آية من الآيات محل البحث يبين القرآن واحداً من آثار الشرك وعلائمه في عبارة موجزة ذات معنى كبير، فيقول؛ لا تكونوا من المشركين الذين انقسموا في دينهم على فرق واحزاب كثيرة: ﴿ مِن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعا ﴾.

والعجيب في الأمر أنَّهم على تضادُّهم واختلافهم فإنَّ ﴿ كُلُّ حزب بِما لديهم فرحون﴾.

أجل، إنّ واحدة من علائم الشرك هي التفرقة، لأنّ المعبودات المختلفة هي منشأ الأساليب المتفاوتة وهي أساس الانفصال والتفرق، خاصة وأنّ الشرك هو توأم عادة لهوى النفس والتعصّب والكبر والأنانية وعبادة الذات، أو متولد عنها، لذلك لا يمكن أن تتحقق الوحدة والإتحاد إلّا في ظل عبادة الله، والعقل والتواضع والإيثار!

بو المعلى هذا، حيثًا وجدنا تفرقة واختلافاً فينبغي أن نعرف أنّ نوعاً من الشرك حاكم هناك، ويمكن أن نستنتج من هذا الموضوع أنّ نتيجة الشرك هي تفرق الصفوف، والتضاد، وهدر القوى، وأخيراً الضعف وعدم القدرة.

وأمّا مسألة ﴿كل حزب بمالديهم فرحون﴾ فهي واضحة ودليلها بين، حين يعتقدون أن ما لديهم حق، لأنّ الهوى يزيّن للنفس عملها في نظر الإنسان وهذا التزيين نتيجته التعلق أكثر فأكثر، والفرح بالطريق الذي اختارته النفس، وإن كان هذا الطريق يؤدّي إلى الضلال والانحراف.

إنَّ عبادة الهوى لا تسمح للإنسان أن يرى وجه الحقيقة كما هو، ولا يمكنه أن يـقضي قضاءً صحيحاً خالياً من الحبّ والحقد.

يقول القرآن الجيد في الآية ٨ من سورة فاطر: ﴿ أَفَعَنَ زَيْنَ لَهُ سُو. عَمِلُهُ فَرَآهُ حَسَنَا ﴾... كالذي يمضي في طريق الحق، ويرى الحقائق كما هي، ويعرفها حق المعرفة؟!

#### بحثان

#### ١ـ التوميد باعث دافلي قوي

كما أنّ الدلائل العقلية والمنطقية توجّه الإنسان، فإنّ في داخله دوافع وموانع أيسضاً.. بحيث تعين له الجهة «أحياناً» من حيث يدري أو لا يدري!

وفلسفة وجودها في داخل الإنسان، هي أنّ الإنسان لا يستطيع \_دائماً \_أن ينتظر إيعاز العقل والمنطق، لأنّ هذا العمل قد يعطل الأهداف «الحياتية» بعض الأحيان.

فثلاً لو أراد الإنسان أن يستلهم من منطق «لزوم بدل ما يستحلل» ضرورة تمناول الطعام.. أو «لزوم استمرار النسل عن طريق التوالد والتناسل» ضرورة المهارسة الجنسية، وأن يعمل ويتحرك وفق المنطق في كل ذلك، لكان ينبغي أن ينقرض الإنسان \_ قبل هذا الزمان بكثير \_ إلّا أنّ الغريزة الجنسية من جهة وجاذبيتها، والإشتهاء للطعام من جهة أخرى، يجرانه نحو هذا الهدف شاء أم أبي. وكلها كانت الأهداف حياتيةً أكثر وعمومية، كانت هذه «الدوافع» أشد وأقوى أيضاً.

لكن ينبغي الإلتفات إلى أنَّ هذه الدوافع على نحوين:

فبعضها باطنية (غير واعية) لا تحتاج إلى وساطة العقل والشعور، كما ينجذب الحيوان نحو الطعام والجنس دون الحاجة إلى التفكير.

وقد يكون تأثير الدوافع عن طريق الوعي، أي إنّ هذه الدوافع الداخلية تترك أثرها في العقل والتفكير وتدفعه إلى انتخاب الطريق!

وعادة يطلق على النوع الأوّل من هذه الدوافع «الغريزة» وعلى النوع الثّاني «الفطرة» (فلاحظوا بدقّة).

عبادة الله والإتجاه نحوه لهما مكانه في نفوس جميع الناس، وهو مــا يــصطلح عــليه بـــ «الفطرة».

و يمكن أن يعد بعض الناس هذا الكلام ادعاءً محضاً، يدّعيه المؤمنون، إلّا أنّ لدينا دلائل وشواهد مختلفة توضح بجلاء كون «الميل إلى الله» فطرياً، بل تؤكّد هذا الميل في جميع أصول الدين وأبعاده:

1- إنّ دوام الإعتقاد الديني والإيمان بالله على إمتداد التاريخ البشري بنفسه دليل على الفطرة! لأنّه إذا كان ذلك على سبيل العادة، لما كانت له جنبة عمومية ولا جنبة دائمية، فهذا العموم وهذا الدوام دليل على فطرية الحالة.

يقول المؤرخون الكبار: لم يُر في المجتمعات الإنسانية في أعماق التـــاريخ البـــشري، وفي عصر ما قبل التاريخ أن اقواماً بشرية عاشت بلادين إلّا بشكل استثنائي.

ويقول «ويل دورانت» المؤرخ المعاصر:

«إذا عرّفنا الدين على أنّه عبادة القوى التي هي أسمى من الطبيعة، فينبغي أن نأخذ بنظر الإعتبار هذه المسألة الدقيقة، وهي أن بعض الأمم البدائية لم يكن لها أي دين ظاهراً» ثمّ يضيف بعد ذكر أمثلةٍ لهذا الموضوع: فما ذكر من الأمثلة هو في عداد الحالات النادرة، والرأي القائل: التدين يشمل عموم أفراد البشر، يوافق الحقيقة»!

ثمّ يضيف قائلاً: «تعدّ هذه القضية في نظر الفيلسوف واحدة من القضايا الأساسية في التاريخ والدراسات النفسيّة، فهو لا يقنع بهذه المسألة: إنّ جميع الأديان محشوّة بالباطل واللغو والخرافات، بل هو ملتفت إلى هذه المسألة، وهي أنّ الدين منذ قديم الأيّام كان مرافقاً للتاريخ البشري» .

ويختتم كلامه بهذا الاستفهام الكبير معنى ومغزى «ترى أين هو مصدر التقوى التي لا يخلوا القلب منها بأي وجه»؟!

وهذا المؤرخ نفسه يقول في تحقيقاته حول وجود الدين في فترات ما قبل التاريخ «وإذا لم نتصور للدين جذوراً في فترات ما قبل التاريخ، فلا يمكن أن نعرفها في الفترة التاريخية كما هي عليه» ٢.

والتنقيبات عن إنسان ما قبل التاريخ التي تمت عن طريق الحفر، تؤيد هذا الموضوع أيضاً، كما يصرح بذلك العالم الإجتماعي «سامونيل كنيج» في كتابه «دراسة الجنمع»: إن الأسلاف الماضين للإنسان المعاصر «ممن ينتمون إلى إنسان نئاندر تال» كان لديهم دين حتماً، ويستدل بعدئذٍ لإثبات هذا الموضوع بالآثار التي عثر عليها عن طريق التنقيب

والحفر، ومنها أنّهم كانوا يدفنون موتاهم بكيفية خاصة. ويدفنون معهم أشياء تدل على اعتقادهم بيوم القيامة». \

وعلى كل حال، فإنّ فصل الدين عن التاريخ البـشري لا يمكـن أن يـقبله أي محـقق وباحث.

٢-إنّ المشاهدات عياناً في العالم المعاصر تكشف أنّه مع جميع ما بذل الطغاة والمستبدون \_ وأنظمتهم الجائرة من جهود وسعي لمحو الدين و آثاره وعن طرق مختلفة \_ لم يستطيعوا أن يستأصلوا الدين وجذوره من أعهاق هذه المجتمعات.

ونعرف جيداً أنّ الحزب الشيوعي الحاكم في الإتحاد السوفياتي، ومنذ أكثر من ستين سنة، وبوسائل الإعلام و«الدعايات» الختلفة، حاول أن يغسل الأذهان والعقول والقلوب من الإعتقادات الدينية مستعيناً بالخلايا التنظيمية الجهاعية، إلّا أنّ الأخبار التي تسربت وتهربت من ذلك المحيط المغلق، وما نقرؤه في الصحف والجرائد، تكشف أنّهم «أي الحزب الحاكم في روسيا» مضافاً إلى عدم تحقيقهم هدفهم بالرغم من تشددهم في وسائل الإعلام، فإنّه تبدو هذه الأيّام حالة من التطلع المتزايد إلى المسائل الدينية في بسعض الدول الاشتراكية وجمهوريات روسيا محانة أقلق قادة النظام، وهذا يدل على أنّه لو رفعوا الضغوط ولو يوماً واحداً، لعاد الدين إلى مكانه بسرعة فائقة، وهذا بنفسه شاهد آخر على فطرية الدافع الديني أيضاً.

٣- الكشوفات الأخيرة من قبل النفسانيين وعلماء النفس في بحال أبعاد الروح الإنسانية، شاهد آخر على هذا المدعى، إذ أنّهم يقولون: «إنّ التحقيقات في المجالات النفسيّة تشير إلى بعد أصيل هو «البعد الديني» أو بتعبير آخر «بعد قدسي» أو «رباني» وربّما عدّوا هذا البعد أساساً للأبعاد الثلاثة الأخرى وهي «البعد العلمي»، و«البعد الجمالي»، و«البعد المخيّر».

إذ يدّعون بأنّ البواعث الأساسية للروح البشرية هي هذه:

١ـ دافع البحث عن الحقيقة (الشعور العلمي) وهو مصدر أنـواع العـلوم، والأهـداف
 التحقيقية المستمرة، والمتابعات في معرفة عالم الوجود!

١. دراسة المجتمع، ص ١٩٢ أصله بالفارسية وعنوانه جامعه شناسي.

٢-حس «الإحسان والعمل الصالح» الذي يجذب الإنسان نحو المفاهيم الأخلاقية كالتضعية والإيثار والعدل والشهامة وأمثالها. حتى أنّه لوكان الإنسان غير واجد لهذه الصفات، فإنّه يعشق من تتوفر فيهم هذه الصفات، وهذا يدل على أن العشق للعمل الصالح والإحسان كامن في جذور النفس.

٣- الحس «الجمالي»: وهو يجذب الإنسان نحو الفن الأصيل والأدب والمسائل الذوقية، ورتما أصبح مصدر التحول في حياة الفرد أو المجتمع أحياناً.

٤ الحس «الديني»، أي الإيمان بمبدأ عالٍ وعبادته واتّباعه.

ونقرأ في مقالة كتبها «كوونتايم» في هذا المجال مايلي:

«إنّ معرفة النفس بالبحث داخل النفس البشرية غير الواعية - التي بوشر بها بواسطة فرويد «في البداية» استمرّت بالإستعانة بـ«آدلر» و«يونك» - في أعهاق روح الإنسان وصلت إلى عالم جديد من القوى المستورة، وأنحاء الدرك والمعرفة وراء العقل، ويمكن أن يكون الحسل الديني مفتاحاً من مفاتيح حل هذه الأحجية.

وبالرغم من أنّناً بعيدون للآن عن اتفاق الآراء، إلّا أنّه ومع هذه الحال فما يزال «مسير فكري» في ازدياد يوماً بعد يوم، إذ يعتقد كثير من المفكرين بالتعريف الذي نورده ذيلاً:

«إنّ الحس الديني واحد من العناصر الأولية النابتة والطبيعية لروح الإنسان، وهو أكثرها أصالة وما هويّة، ولا يمكن مطابقته لأي من الأحساسيس والدوافع الأخرى، حيث يمدّ جذوره إلى أعهاق اللاوعي ويعدّ «المفهوم الديني» أو بتعبير أصح «المفهوم المقدس» بالنسبة لمفاهيم الجهال والإحسان والحقيقة، مقولة رابعة، ولها أصالة المفاهيم النلاثة ذاتها واستقلالها أيضاً الم

كما نقراً في المقالة المترجمة المقتبسة عن المحقق «تان كي دو \_ كنتن» ما يلي «كما أن من مزايا العصر الحاضر \_ في عالم الطبيعة \_ هو اكتشاف البعد الرابع، الذي أطلق عليه اسم «بعد» الزمان مضافاً إلى الأبعاد الثلاثة للجسم، وهو في الوقت ذاته جامع لها، فكذلك اكتشفت في هذا العصر المقولة الرابعة «المقدسة» أو المقولة الإلهيّة «الربانية» بموازاة المفاهيم الثلاثة «الجمال، الإحسان، طلب الحقيقة» وهي البعد الرّابع لروح الإنسان، ففي هذا المقام

١. يراجع كتاب الحس المذهبي أو البعد الرّابع ترجمة المهندس البياني (للكاتب كوونتايم).

أيضاً فان هذا البعد الرّابع الروحي منفصل عن الأبعاد الثلاثة الأخرى، وربّما كان هذا البعد منشأ ولادة الأبعاد الثلاثة الأخرى» .

٤- إن التجاء الإنسان في الشدائد والمحن إلى قوة خيفية وراء الطبيعة، وطلب حل المشاكل والازمات من قبل هذه القوة، لهو أيضاً شاهد آخر على أصالة هذا الدافع الباطني والإلهام الفطري، ويمكن \_بضمها إلى مجموع الشواهد التي ذكرناها آنفاً \_أن توقفنا على مثل هذا الدافع الباطني في داخلنا نحو الله سبحانه.

وبالطبع فمن الممكن أن يعدّ بعضهم هذا التوجه من آثار التلقينات أو الإعلام الديني في الحيط الإجتاعي المتدين!

إلاّ أن عمومية هذه الظواهر في جميع الناس، حتى في أولئك الذين لا علاقة لهم بالمسائل الدينية عادةً، تدلّ على أن لها جذراً أعمق من هذه الفرضية.

٥- وفي حياة الإنسان حوادث وظواهر لا يمكن تفسيرها إلّا عن طريق أصالة الحسّ الديني... فكثير من الناس نجدهم قد ضحوا بجميع ما لديهم من الإمكانات المادية، ولا يزالون يضحون أيضاً، ويصبّون كل ما عندهم مع ما لديهم من سوابق تحت قدم الدين، ورتّا قدّموا أنفسهم في سبيله أيضاً.

الشهداء الذين شربواكأس الشهادة ـ من أجل تقدم الأهداف الإلهيّة وتحقّقها \_ بشوق وعشق بالغين، بحيث نرى أمثالهم في تاريخ جهاد الإسلام الطويل، بـل في تأريخ الأمـم الأخرى أيضاً، يكشفون عن هذه الحقيقة، وهي أنّ الحس الديني له جذر عميق في روح الإنسان.

لكن قد يرد على هذا الكلام إشكال، وهو أنّ أفراداً \_كالشيوعيين مثلاً \_ لهـم مـوقع إلحاديّ \_ ضد الأيدلوجية والدين \_ ولا يكتمون موقعهم هذا أبداً... كما أنّ لهم مـواقـف تضحوية في سبيل حفظ فكرتهم واعتقادهم!

إِلّا أَنَّ هذا الإِشكال ينحل تماماً بملاحظة هذه المسألة، وهي أنَّه حتى الشيوعيون الذين ينفون الدين كليّاً \_بحسب الظاهر \_ويعتقدون أنَّ الدين مرتبط بالتاريخ القديم، ولا يمكن أن

براجع كتاب الحس المذهبي أو البعد الرّابع ترجمة المهندس البياني (للكاتب كوونتايم)، ص ٣٩، الطبعة الثّانية.

يكون له مكان في الجتمعات الشمه عيد.. أجل، إنّ هؤلاء أنفسهم قد قبلوا بالدين بشكل آخر عن طريق العقل الباطني «واللاوعي».

فهم يقدّسون زعهاءهم وقادتهم بالنظرة التي يمنظرها المصريون القدماء أوثمانهم، وصفوفهم الطويلة عند جسد «لينين» لزيارته هي شاهد آخر على هذا الموضوع أيضاً.

وهم عادة يعتبرون الأصول الماركسية كوحي الساء لا تقبل النقد والخدش، فهي مقدّسة عندهم، ويتصورون أن ماركس ولينين وأنجلس كالمعصومين من الأخطاء والسهو، ويعدون مراجعة العقل لاتخاذ موقف جديد من هذه الأصول ذنباً لا يغتفر أبداً. ويخاطبون مخالفيهم بتعبيرنا الديني على أنّهم «مرتدون» وعلى هذا فهم يعتقدون بكثير من المفاهيم والمسائل الدينية، غاية ما في الأمر هو أن تفكير هم نوع من الفكر الديني في شكل منحرف!

# ٢\_ فطرة التوميد في الأماديث الإسلامية

موضوع «معرفة الله الفطرية» لم يختص به القرآن الكريم فحسب، بل هو وارد في الأحاديث الإسلامية بشكل يسترعي الإنتباه، حيث إنّ بعضها يؤكّد على التوحيد بالفطرة، وبعضها يؤكّد على المعرفة، وقسم يتناول الفطرة «على الإسلام» وأخيراً فإن قسماً منها تناول عنوان الولاية أيضاً.

فني حديث معتبر يرويه المحدث الكبير الشيخ الكليني في أصول الكافي، وهو ما نقله عن هشام بن سالم، قال: سألت الإمام الصادق للهذي ما المراد من قوله تعالى: ﴿ فطره الله التي فطر الناس عليها ﴾ ... فقال «هي التوحيد» أ.

كما ورد في الكافي نفسه نقلاً عن بعض أصحاب الإمام الصادق المُنِيِّ أيضاً حين سأله عن تفسير الآية المتقدمة فقال الإمام للمُنِيِّة «هي الإسلام» .

كما نقرأ حديثاً متشابهاً لما سبق - عن الإمام الباقر على جواباً لزرارة أحد أصحابه العلماء حين سأله عن تفسير الآية فقال على «فطرهم على المعرفة به» ٣.

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ١٢، باب «فطرة الخلق على التوحيد».
 ٢. المصدر السابق.

والحديث المنقول عن النّبي الله «كل مولود يولد على الفطرة حتى ليكون أبواه هما اللذان يهودانه و ينصرانه» يؤكّد هذا المضمون أيضاً .

وأخيراً فإننا نقرأ في أصول الكافي حديثاً عن الإمام الصادق عَلِيَّة أيضاً في تفسير الآية قال: «هي الولاية» .

وقد ورد في الخطبة الأولى لنهج البلاغة عن أميرالمؤمنين على حديث موجز العبارة غزير المعنى، إذ يقول على «فبعث فيهم رسوله، وواتر إليهم أنبياء، ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكروهم منسى نعمته، ويحتجوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول».

وطبقاً للرّوايات المتقدمة، فليست معرفة الله هي الفطرية فحسب، بل مجموع الإسلام بشكل موجز «مضغوط» كامن في داخل الفطرة الإنسانية بدءاً من التوحيد وانتهاءً بالقادة الإلهيين وخلفائهم الصادقين، وكذلك فروع الأحكام أيضاً.

فعلى هذا، وطبقاً للتعبير الوارد في نهج البلاغة، فإن عمل الإنبياء هو رعاية الفطرة حتى تفتح، وتذكر الناس نعم الله المنسية، ومن جملة هذه النعم الفطرة على التوحيد، واستخراج كنوز المعرفة الدفينة في روح الإنسان وأفكاره!

وممّا يسترعي الإنتباء أنّ القرآن الكريم \_ في آيات منعددة \_ يستخذ من الشدائد وممّا يسترعي الإنتباء أنّ القرآن الكريم \_ في حياته مناخاً ملاغاً للحس الديني، إذ يقول في واحدة من هذه الآيات: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فَي الفلك دموا الله منظمين له الدين في الما تجاهم إلى البرّ إذا هم يشركون ﴾ ".

وسنتحدث بإذن الله في هذا الجال ذيل الآيات المقبلة التي تشبه الآيات من سورة العنكبوت أيضاً.

#### 8003

١. تفسير جوامع الجامع، ذيل الآية محل البحث. ٢٠ تفسير نور التقلين، ج ٤، ص ١٨٢.

٣ العنكبوت، ٦٥.

وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّدَ عَوْاْرَبَهُم مُنِيدِينَ إِلَيْهِ ثُعَّ إِذَا أَذَا فَهُم مِنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقُ مِنْهُم مِرَيِهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ لِيَكْفُرُواْ بِمَا ءَالَيْنَهُمْ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ أَمْ أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلُطَكُنَا فَهُوَيَتَكُلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ عِيشَرِكُونَ ﴿ وَإِذَا أَذَ قَنَكَ النَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُواْ بِمَا وَانْ تُصِبَّهُمْ سَيِّنَةُ لِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيمِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴾ ورحمة فرحوا بما وان تُصِبَّهُمْ سَيِّنَةُ لِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيمِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴾

## التفسير

إنَّ الآية الأولى من المقطع الذي بين أيدينا، هي في الحقيقة استدلال و تأكيد على البحث السابق في مجال كون التوحيد فطرياً، وتفتح هذا النور الإلهي عند الشدائد والصعاب! إذ تقول الآية: ﴿وَإِذَا هِنَ النَّاسُ ضَرَّ دَعُوا رَبِّهُم مُنْيَبِينُ إِلَيْهِ ﴾.

إِلاَ أَنَّهُم إلى درجة من السطحية والغباء التعصب والتقليد الأعمى لأسلافهم المشركين، عيث أنَّه بمجرّد انتهاء المشكلة وهبوب نسيم الرحمة الإلهيّة... ﴿ لَمْ إِذَا أَدَاقُهُم منه رحمة إِذَا فَريق منهم بربّهم يشركون ﴾ .

والتعبير بـ ومس الناس صرى إشارة إلى اصابتهم بقليل من الضرر... كما أنّ التعبير والتعبير بـ «مس» أو «ذاق» في مثل وأذاقهم هنه رحمة > إشارة إلى بلوغ شيء من النعمة، لأنّ التعبير بـ «مس» أو «ذاق» في مثل هذه الموارد يطلق على الأمور القليلة والجزئية، وخاصة باستعال كلمتي «ضر» و«رحمة» نكرتن.

أي إن طائفة تبلغ يهم الحال إلى أن بفزعوا إلى الله عند حدوث أقبل مشكلة لهم، وتنكشف الحُجب عن فطرتهم التوحيدية، ولكن إذا رأوا نعمة ولو بأقل ما يتصوّر، فإنهم يغفلون عن واقعهم كليّاً، وينسون كل شيء!

يستون من الحالة الأولى يبيّن القرآن أنّ النباس يـفزعون جمـيعاً إلى الله عـند الضر وبالطبع فني الحالة الأولى يبيّن القرآن أنّ النباس يـفزعون جمـيعاً إلى الله عـند الضر والشدائد، لأنّ فطرة التوحيد موجودة في الجميع. ولكن في الحالة الثّانية يتحدث القرآن عن جماعة تسلك طريق الشرك فحسب، لأنّ طائفة من عباد الله يذكرون الله في الشدائد وفي الرخاء وفي السراء والضراء. فلا تُنسبهم المتغيّرات ذكر الله أبداً.

والتعبير بـ ﴿ منيبين لِليه ﴾ - كها رأينا في مفهوم الإنابة سابقاً - من مادة «النوب» و تعني العودة ثانية إلى الشيء، هذا التعبير إشارة لطيفة للمعنى التالي، وهو أنّ الأساس في الفطرة هو توحيد الله وعبادته، والشرك أمر عارض، حيث متى ما يتسوا منه فهم يعودون نحو الإيمان والتوحيد، شاؤوا أم أبوا!

والطريف هنا أنَّ «الرحمة» في الآية مسندة إلى «الله»، فهو سبحانه مصدر الرحمة للعباد، سواء بطريق مباشر أو غير مباشر إلّا أنَّ الضرّ لم يسند إليه سبحانه، لأنَّ كـثيراً مـن الإبتلاءات والمشاكل التي تحوطنا هي من نتائج أعيالنا وذنوبنا.

و كلمة «ربّهم» التي تكررت في الآية تكررت في الآية مرّتين، تؤكّد على أنّ الإنسان يحسّ بالتدبير الإلهي وربوبية الله على وجوده ما لم تؤثر عليه التعليمات الخاطئة فتسوقه نحو الشرك والضلال.

وينبغي ذكر هذه المسألة الدقيقة، وهي أنّ الضمير في كلمة «منه» يعود إلى الله، وهذا تأكيد على أنّ جميع النعم من الله سبحانه. وقد اختار كثير من المفسّرين هذا المعنى أمثال «الطباطبائي» في الميزان، و«الطوسي» في التبيان، و«أبو الفتوح الرازي» في تفسيره وغيرهم، وإن ذهب غيرهم كالفخر الرازي إلى إنّ الضمير في كلمة «منه» يعود على الضرّ، وفسّروا الآية هكذا «حين يذيق الله عباده بعد الضرّ رحمة. إذا فريق منهم يشركون بالله». (فيكون معنى «من» هنا البدلية). إلّا أنّه من الواضح أنّ التّفسير الأوّل أكثر انسجاماً مع ظاهر الآبة!

أمّا الآية الأخرى فجاءت بعنوان التهديد لأولئك المشركين، الذين ينسون ربّهم عند نيل النعم، إذ تقول: اتركهم ﴿ليكفروا بها آليناهم ﴾ وليفعلوا ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً! ثمّ يخاطب المشركين بأن يتمتعوا بهذه النعم والمواهب الدنيوية الفانية. وسوف يرون العاقبة السيئة لذلك: ﴿فتحتموا فسوف تعلمون ﴾ (

١. إنّ «اللام» في جملة ﴿ليكفروا﴾ هي لام الأمر، وهذا الأمر للتهديد، وكذلك جسملة ﴿تستعوا﴾ إذ هسي

و بالرغم من أنّ الخاطبين بالآية هم المشركون، إلّا أنّه لا يَبعُد أن يكون لها مفهوم واسع بحيث يشمل جميع الذين ينسون الله عند إقبال النعم، وينشغلون بالتمتع بهذه النعم فحسب، دون أن يذكروا واهب النعم.

وبديهيّ أن صيغة الأمر استعملت هنا للتهديد!.

والقرآن في الآية الأخرى يصوغ الكلام في صيغة الاستفهام المقرون بالتوبيخ فيقول: 
﴿ أَمْ النَّالِنَا عَلَيْهُمْ سَلَطَانًا فَهُو يَتَكُلُمُ بِمَا كَانُوا بِهُ يَشْرَكُونَ ﴾.

«أم» هنا للاستفهام، ويحمل الاستفهام هنا غرضاً استنكارياً وتوبيخاً... أي إن سلوك هذا الطريق والخطة يجب أن يكون إمّا لنداء الفطرة، أو بحكم العقل، أو بأمر الله، لكن حين يصرخ الوجدان والفطرة في الشدائد والملهات بالتوحيد... فإن العقل يقول أيضاً: يسنبغي التوجه نحو واهب النعم.

يبق أن حكمَ الله في هذه الآية هو في مورد النني، أي: لم يؤمروا من قِبل الله بمثل هــذا الأمر, فعلى هذا فإن هؤلاء في اعتقادهم هذا لم يستندوا إلى أي أصل مقبول!

و «السلطان» معناه ما يدل على السلطة وينتهي إلى الانتصار عادةً، ومعناه هـنا هـو الدليل الحكم المقنع

والتعبير بـ «يتكلم» هو نوع من التعبير الجازي، إذ ترانا نعبر عند وضوح الدليل قائلين «كأن هذا الدليل يتكلم مع الإنسان»!

واحتمل بعض المفترين أنّ المراد بالسلطان هنا هو أحد الملائكة المقتدرين، فيكون استعمال «يتكلم» هنا على نحو الحقيقة، أي لم نرسل عليهم ملكاً يتكلم بالشرك فيتبعوه! ولا أنّ التّفسير الأوّل أوضح كما يبدو!

أمّا آخر آية من الآيات محل البحث، فهي ترسم طريقة تفكير وروحية هؤلاء الجهلة الاغبياء الذين يقنطون ويحزنون لأقل مصيبة، فتقول: ﴿ وَإِذَا أَدُقُنَا النّاس رحمة فرحوا بِهَا وَإِنْ تَصِيهُم سَيّنَةً بِمَا قَدَّمَت أيديهم إذا هم يقنطون﴾.

الحالة الأولى أنهم غياب ثمّ من أجل التشدّد بالتهديد جعلهم مواجهين للمتهديد والخطاب»... فكأنّما افترض في الحالة الأولى أنهم غياب ثمّ من أجل التشدّد بالتهديد جعلهم مواجهين للمتهديد والخطاب، إلّا أنّ بعض المفسّرين عدّوا «اللام» للعاقبة، أي كان عاقبة أمرهم الكفر بنعم الله، إلّا أن المعنى الأوّل أكثر انسجاماً مع ظاهر الآنة.

في حين أنّ المؤمنين الصادقين هم الذين لا يغفلون عن ذكر الله عند النعم، ولا يقنطون عند الشدائد والمصيبة، إذ هم يشكرون الله على نعمه، ويرون المصيبة امتحاناً واختباراً. أو يعدونها نتيجة أعمالهم، فيصبرون ويتّجهون إلى الله تعالى.

فالمشركون يعيشون دائماً بين «الغرور» و«اليأس»، أمّا المؤمنون فهم بين «الشكر» و«الصبر».

ويستفاد ضمناً من هذه الآية بصورة جيدة أنّ قسماً من المصائب والإبتلاءات التي تحل بالإنسان هي ـعلى الأقل ـ نتيجة أعماله وذنوبه، فالله يريد أن ينبههم ويطهرهم ويلفتهم إليه.

و ينبغي الإلتفات الى أنّ جملة ﴿فرحوابها﴾ ليس المراد منها هنا السرور بالنعمة فحسب، بل السرور المقرون بالغرور ونوع من السكر والنشوة، وهي الحالة التي يكون عليها الأراذل عندما تتهيأ لهم وسائل العيش والحياة، وإلّا فإنّ السرور المقرون بالشكر والتوجه نحو الله ليس أمراً سيئاً، بل هو مأمور به ﴿قل بنفضل الله وسرحمته فبذلك قليفرحول﴾ (

والتعبير ﴿بِهَا قَدَمُتُ لَيدِيهُم﴾ الذي ينسب المعاصي إلى الأيدي، هو لأنّ أكثر الذنوب والأعبال يكون على يد الإنسان، وإن كانت هناك ذنوب يكتسبها القبلب أو البيصر أو السمع، إلّا أنّ كثرة الأعبال التي تصدر عن اليد استدعىٰ هذا التعبير.

سؤال: وهنا ينقدح هذا السؤال، وهو: ألا تخالف هذه الآية، الآية الثّالثة والثلاثين «ما قبل آيتين» لأنّ الكلام في هذه الآية عن يأسهم عند المصائب، في حين أنّ الآية السابقة تتحدث عن توجههم إلى الله عند بروز المشاكل والشدائد، والخلاصة، إن واحدة من الآيتين تتحدث عن «الرجاء» والأخرى عن «اليأس»؟

والجواب: لكن مع الإلتفات إلى مسألة دقيقة يتّضح جواب هذا السؤال، وذلك أنّ الآية المتقدمة كان الكلام فيها عن «الضر» أي الحوادث الضارة كالطوفان والزلزلة والشدائد الأخرى التي تصيب عامة الناس «الموحدين منهم والمشركين»، فيتذكرون الله في هذه الحال، وهذا واحد من دلائل الفطرة على التوحيد.

۱. يونس، ۸۵.

أمّا في الآية محل البحث فالكلام على نتائج المعاصي واليأس الناشيء منها، لأنّ بعض الأفراد إذا عملوا صالحاً أصبحوا مغرورين وحسبوا أنفسهم مصونين من عذاب الله، وحين يعملون السيئات وتحلّ بهم العقوبة فيغم وجودهم اليأسُ من رحمة الله، فكلتا الحالين «العُجب والغرور» و «اليأس والقنوط من رحمة الله» مذمُومتان! فعلى هذا تكون كلّ آية من الآيتين قد تناولت موضوعاً منفصلاً عن الآخر.

8003

أُولَمْ يَرُوْا أَنَّ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْفَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَلَايَتِ لِقَوْمِ يُوْمِمُونَ اللَّهِ فَعَاتِ ذَا الْقُرْفِى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَإِبْنَ السَبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَ اللَّهِ وَالْفَيْفِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْفَيْفِ الْمَوْلِ النَّاسِ فَلا اللَّهِ وَالْفَيْفِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ المُضْعِفُونَ اللَّهُ اللللْمُ اللَ

## التفسير

الآية الأولى من الآيات محل البحث ـ تتحدث عن التوحيد والربوبيّة أيضاً، وانسجاماً مع سياق الآيات السابقة التي كانت تتحدث عن غرور بعض الناس الماديين عند إقبال النعمة عليهم، ويأسهم وقنوطهم عند مواجهتهم الشدائد والبلاء، فإنّها تقول: ﴿ أُولِم يروا أَنْ لَلّهُ يَبِسُطُ الرَّقِ لَمِنْ بِشًا، ويقدر ﴾.

فلا ينبغي أن يكون إقبال النعم مدعاة للغرور ونسيان الله والطغيان، ولا إدبارها سبباً لليأس والقنوط، لأن سعة الرزق وضيقه بيدالله، فتارة يرى المصلحة للعبد في الحالة الأولى «سعة الرزق»، وتارة يراها في الثّانية، أي «الضيق».

وصحيح أنّ العالم هو عالم الأسباب، فمن جدّ وجد، ومن سعى قاوم الصعاب ينلْ فائدة أكثر ويربح عادةً، وأمّا أولئك الكسالي فلا ينالون إلّا قليلاً... لكن هذه القاعدة في الوقت ذاته ليست دائمية ولاكلية، إذ يتفق أن نرى أناساً جديرين وجادّين يركضون من هنا وهناك، إلّا أنّهم لا يصلون إلى نتيجة يبلغون هدفهم، وعلى العكس منهم قد نشاهد أناساً لا يسعون ولا يجدّون وتتفتح عليهم أبواب الرزق من كل حدب وصوب.

وهذه الاستثناءات كأنّها لبيان أنّ الله بالرغم من جميع ما جَعَل للأسباب من تأثير، لا ينبغي أن يُنسىٰ في عالم الأسباب، ولا ينبغي للإنسان أن يغفل أن وراء هذا العالم يداً قوية أخرىٰ تديره كيف شاءت!

فأحياناً \_ووفق مشيئته \_ توصد جميع الأبواب بوجه الإنسان مهما سعى وجدّ في الأمر، وقد يرحم الإنسان وييسر له الأمور إلى درجة أنه ما أن يخلطو خلطوة ... وإذا الأبواب متفتحة أمامه!

فما نرى في حياتنا من هذه المفارقات، بالإضافة إلى أنّه يحدّ من الغرور المتولد من وفور النعمة، واليأس الناشيء من الفقر، فهو في الوقت ذاته دليل على أن وراء إرادتنا ومشيئتنا يداً قوية أخرى «تسيّر أعمالنا».

لذلك يقول القرآن في نهاية الآية: ﴿ لِنَّ فِي ذَلِكَ لَيَّاتِ لَقُومِ يَوْمِنُونَ ﴾ .

وينقل بعض المفسّرين كلاماً بهذا المضمون وهو: سئل أحد العلماء: ما الدليل على أنّ للعالم صانعاً واحداً؟

فقال هناك ثلاثة أدلة: «ذل اللبيب، وفقر الأديب، وسقم الطبيب». ل

وينبغي أن لا تتصور عند سعة الرزق أن ما عندك هولك فقط، بل إن للآخرين في مالك حقاً أيضاً، ومن هؤلاء الأقارب والمساكين الذين باتوا متربين لشدة الفقر، وكذلك الأعزة الذين ابتعدوا عن الوطن وانقطع بهم الطريق نتيجة حوادث معينة وهم محتاجون!...

والتعبير بـ «حقّه» كاشف عن أنّهم شركاء في أموال الإنسان، وإذا دفع المرء شيئاً من ماله إليهم فإغّا يؤدّي حقّهم، وليس له منّ عليهم!

١. تفسير روحالبيان، ج ٧، ص ٢٩. ذيل الآية محل البحث.

٢. نهيم البلاغة, الكلمات القصار، الجملة ٢٥٠

وهناك جماعة من المفسّرين يرون أنّ المخاطب في هذه الآية هو النّبي ﷺ فحسب، وأنّ «ذا القربي) أرحامه، وقد ورد في رواية عن أبي سعيد الخدري وغيره ما يلي: «لما نزلت هذه الآية على النّبي أعطى فاطمة فدكاً وسلّمها إليها». \

وبالمضمون نفسه نقل عن الإمام الباقر والصادق عنه أيضاً. "

غير أنّ جماعة من المفسّرين قالوا: إنّ الخطاب في هذه الآية عام، وهو يشمل النّبي للله على أن جماعة من المفسير فإنّ جميع الناس عليهم أن لا ينسوا حق ذوي القربي أيضاً.

وبالطبع فإنّه لامنافاة في الجمع بين التّفسيرين، وعلى هذا فإنّ مفهوم الآية مفهوم واسع، والنّبي عَبَيْنَ وقرباه وخاصة فاطمة الزهراء عَبَيْنُ هم المصداق الأتم لهذه الآية.

ومن هنا يتّضح أن لامنافاة لأي من التفاسير الآنفة مع كون السورة مكّية، لأنّ مفهوم الآية مفهوم الله على العمل به في مكّة وفي المدينة أيضاً، وحتى خبر إعطاء «فــدك» لفاطمة على أساس هذه الآية مقبول جدّاً.

الشيء الوحيد الذي يبق هنا، هو جملة «لما نزلت هذه الآية....» في رواية أبي سعيد الخدري، إذ أنّ ظاهرها أن إعطاء فدك كان بعد نزول الآية، ولكن لو أخذنا كلمة «لما» به معنى العلة، لا بمعنى الزمان الخاص، ينحل هذا الإشكال، ويكون مفهوم الآية أنّ الرّسول الله أعطى فاطمة فدكاً لأمر الله إيّاه، أضف إلى ذلك فإنّ بعض آيات القرآن يتكرر نزولها!

ولكن لم ذكر هؤلاء الثلاثة من بين جميع الحتاجين وأصحاب الحق؟

لعل ذلك لأهميّتهم، لأنّ حق ذى القربي أهم وأعلى من أي حــق ســواه، ومــن بــين الحرومين والمحتاجين فإنّ المساكين وأبناء السبيل أحوج من الجميع!.

أو أنّ ذلك لما أورده «الفخر الرازي» هنا إذ يقول: «في تخصص الأقسام الثلاثة بالذكر دون غيرهم، مع أنّ الله ذكر الأصناف الثمانية في الصدقات، فنقول: أراد هاهنا بيان من يجب

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٠٦، ذيل الآيات محل البحث.

٢. المصدر السابق.

٣. تفسير على بن إبراهيم، طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين عنه، ج ٤، ص ١٨٦.

الإحسان إليه على كل من له مال، سواء كان زكوياً أم لم يكن، وسواءً كان بعد الحول أو قبله، لأنّ المقصود هاهنا الشفقة العامة، وهؤلاء الثلاثة يجب الإحسان إليهم وإن لم يكن للمحسن مال زائد، أمّا القريب فتجب نفقته وإن كان لم تجب عليه زكاة كبال القاصرين أو مال لم يحل عليه الحول، والمسكين كذلك فإنّ من لا شيء له إذا بقي في ورطة الحاجة حتى بلغ الشدة، يجب على من له مقدرة دفع حاجته وإن لم يكن عليه زكاة، وكذلك من انقطع في مفازة ومع آخر دابة يمكنه بها إيصاله إلى مأمن، يلزمه ذلك، وإن لم تكن عليه زكاة، والفقير داخل في المسكين، لأنّ من أوصى للمساكين شيئاً يصرف إلى الفقراء أيضاً «فا ذكرته الآية من ترتيب هؤلاء إنّا بناسب شأنهم». أ

و على كل حال فإن القرآن يبين في نهاية الآية ترغيباً للمحسنين، وشَرَطَ القبول ضمناً، فيقول: ﴿ذلك خير للذين يريدون وجه الله وأولئك هم المفلحون﴾

أُولئك المفلحون في هذه الدنيا، لأنّ الإنفاق يجلب معه البركات العجيبة، وفي الآخرة أيضاً، لأنّ الإنفاق هو أكثر الأعيال ثقلاً في ميزان الله يوم القيامة.

ومع الإلتفات إلى أن المراد من ﴿وجه الله ﴾ ليس هو الحيّا الجسماني، إذ ليس له تعالى وجه جسماني، بل هو بمعنى ذاته المقدّسة، فإنّ هذه الآية تشير إلى أنّ الإنفاق وإبتاء حق الأقارب وأصحاب الحق الآخرين ليس كافياً، بل المهم هو الإخلاص والنية الطاهرة والخالية من أي أنواع الرياء والمنة والتحقير وانتظار الأجر والثواب،

وخلافاً لما ذهب إليه بعض المفسّرين، من أنّ الانفاق لغرض الوصول إلى الجنّة ليس مصداقاً لوجه الله، فان جميع الأعمال التي يؤدّيها الإنسان وفيها نوع من الإرتباط بالله، سواء كانت لمرضاته أو ابتغاء ثوابه أو للنجاة من جزائه، فكلها مصداق لوجه الله، وإن كانت المرحلة العليا والكاملة من ذلك أن لا يبتغي الإنسان من وراء عمله إلا الطاعة والعبودية المحضة!

وتشير الآية التالية - بمناسبة البحث المتقدم عن الإنفاق الخالص - إلى نوعين من الإنفاق؛ أحدهما لله، والآخر يراد منه الوصول إلى مال الدنيا، فتقول: ﴿ وها آتيتم هن ربا ليربوا في لموال الناس فلايربوا عند الله وها آتيتم هن زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعقون ﴾

التفسير الكبير، ذيل الآيات محل البحث.

مفهوم الجملة «الثّانية» وهي إعطاء الزكاة والإنفاق لوجه الله والثواب واضح، إلّا أنّ الجملة الأولى ﴿وها **اليتم من ربا﴾ م**نتلَف في تفسيرها مع الإلتفات إلى أنّ «الربا» معناه في الأصل «الزيادة».

فالتّفسير الأوّل، وهو أوضح من جميع التفاسير، ومنسجم مع مفهوم الآيــة أكــثر، ومتناسق مع الروايات الواردة عن أهل البيت اللّذي أنّ المراد من الربا هو الهدايا التي يقدمها بعض الأفراد للآخرين، ولا سيما إلى أصحاب الثروة والمال، كي ينالوا منهم أجراً أحــــن وأكثر!

وبديهي أنّه في مثل هذه الهدايا لايؤخذ بنظر الاعتبار استحقاق الطرف الآخر ولا الجدارة والأولوية، بلكل ما يهدف إليه أن تصل الهدية إلى مكان، تعود على مُهديها بمبلغ أوفر ومن الطبيعي أنّ مثل هذه الهدايا ليس فيها «جنبة» إخلاص، فلا قيمة لها من الجهة الأخلاقية، والمعنوية!

فعلى هذا يكون معنى «الربا» في هذهِ الآية هو «الهدية والعطية» والمراد من جملة ﴿ليربوا في لمولل الناس﴾ هو أخذ الأجر الوافر من الناس!

ولا شك أنّ أخذ مثل هذه الأجرة ليس حراماً، إذ ليس فيه شرط أو قرار، إلّا أنّه فاقد للقيمة الأخلاقية والمعنوية... ولذلك فقد ورد التعبير عن هذا الربافي روايات متعددة عن الإمام الصادق على الله في مصادر معروفة، بـ «الربا العلال» في قِبالِ «الربا العرام» الذي يستلزم الشرط والعقد أو الإتفاق.

ونقرأ في حديث عن الإمام الصادق على في كتاب تهذيب الأحكام، في تفسير الآية هو قوله الله الله الرجل تطلب منه الثواب أفضل منهما، فذلك ربا يؤكل»!

كها نقرأ حديثاً آخر عنه الله «الربا رباءان، أحدهما حلال والآخر حرام، فأمّا الحلال فهو أن يقرض الرجل أخاه قرضاً يريدأن يزيده ويعوضه بأكثر ممّا يأخذه بلا شرط بينهما. فإن أعطاه أكثر ممّا أخذه على غير شرط بينهما فهو مباح له، وليس له عندالله ثواب فيما أقرضه. وهو قوله: ﴿ فَلا يربول عندالله ﴾ وأمّا الحرام فالرجل يقرض قرضاً ويشترط أن يردّ أكثر ممّا أخذه فهذا هوالحرام». 

( المحرام ) . 
( المحرام ) .

١. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٨٩ و ١٩٠.

وهناك تفسير آخر لهذه الآية، وهو أنّ المراد من الربا في هذه الآية هو الرب الحرام، وطبقاً لهذا التّفسير فإنّ القرآن يريد أن يقيس الربا بالإنفاق الخالص لوجه الله، ويبين أنّ الربا وإن كان ظاهره زيادة المال، إلّا أنّه ليس زيادة عند الله، فالزيادة الحقيقية والواقعية هي الإنفاق في سبيل الله.

وعلى هذا الأساس فقد عدّوا الآية مقدمة لمسألة «تحريم الربا» التي ذكرها القرآن في بداية الأمر وقبل الهجرة على سبيل الإرشاد الأخلاقي والنصح، ولكن تم تحريم الربا بعد الهجرة في ثلاث سور «البقرة وآل عمران والنساء» بصورة تدريجية «وكانت لنا إشارة أيضاً في الجزء النّاني من التّفسير الأمثل على هذا الأساس».

وبالطبع ليس بين المعنيين أيُّ تضاد، ويمكن أن تؤخذ الآية بمعناها الواسع الذي يجمع «الربا الحلال» و«الربا الحرام» ويقاس كلاهما بالإنفاق في سبيل الله، إلا أنَّ تعبيرات الآية أكثر انسجاماً مع التَّفسير الأول، لأنَّ الظاهر من الآية هنا أنَّ عملاً قد صدر ليس فيه ثواب، وهو مباح، لأنَّ الآية تقول: إنَّ هذا العمل لا يربو عند الله، وهذا يتناسب مع الربا الحلال الذي ليس فيه وزر ولا ثواب، وليس شيئاً يستوجب مَقَّتَ الله وغضبَهُ... وقد قلنا: إنَّ الروايات الإسلامية ناظرة إلى هذا المعنى.

وينبغي الإشارة إلى هذه اللطيفة اللغوية، وهي أنّ كلمة «مضعفون» التي هي صيغة لاسم الفاعل، لا تعني أنّهم يزيدون ويُضعفون بأنفسهم للمال، بل معناها أنّهم أصحاب الثواب المضاعف، لأنّ اسم الفاعل قد يأتي في لغة العرب ويراد منه اسم المفعول، مثل «الموسِر» أي: صاحب المال الكثير.

وينبغي أيضاً أن يُعرف بالنظرة البعيدة أنّ المراد من الضعف والمضاعف ليس معناه «مثل الشيء مرّتين» بل يشمل المثل مرتين ويشمل أمثال الشيء، والحدّ الأقل في الآية هنا عشرة أمثال، لأنّ القرآن يقول: ﴿ من جا، بالحسنة فله عشر لَمثالها ﴾. \

وتبلغ الزيادة أحياناً كما في القرض إلى ثمانية عشر كما نـقرأ في هـذا حـديثاً للإمـام الصادق الله يقول فيه: «على باب الجنّة مكتوب: القرض بثمانية عشر والصدقة بعشر». أ

وقد تبلغ الزيادة إلى سبعهائة «ضعف» كما هو في شأن الإنفاق في سبيل الله، إذ تــقول

۱. الأنعام، ۱۹۰. ۲. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ١٩٠.

الآية: ﴿ مثل الذين ينفقون لموالهم في سبيل الله كمثل حبّة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة وأنة حبّة والله يضاعف لمن يشاء ﴾ (.

وفي الآية الأخيرة - من الآيات محل البحث - عودة أخرى إلى مسألة المبدأ والمعاد، وهي الموضوع الأساس الذي ورد في كثير من آيات هذه السورة... وتصف الآية «الله» بأربعة أوصاف لتكون إشارة للتوحيد ومواجهة الشرك، ودليلاً على المعاد أيضاً فتقول: (الله الذي خلقكم ثم رزقكم ثم يجيئكم ثم يعييكم هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء سبحانه وتعالى عمّا يشركون).

و من المسلّم به أنّ المشركين لم يكن أيّ منهم يعتقد بأنّ الخلق كان من قِبل الأوثان، أو أنّ أرزاقهم بيد الأوثان والأصنام، أو أنّ نهاية حياتهم بأيدي هذه الأوثان كذلك!! بل لأنّهم جعلوا هذه الأوثان المصنوعة واسعة وشفعاء بينهم وبين الله، فعلى هذا يكون الجواب على هذه الأسئلة هو النني، والاستفهام هنا استفهام إنكاري!

الموضوع الآخر الذي يثير السؤال هنا هو أنّ أولئك المشركين لم يكونوا يعتقدون بالحياة بعد الموت، فكيف يستند القرآن في آخر وصف لله تعالى إلى ذلك؟!

لعل هذا التعبير هو لأنّ مسألة المعاد والحياة بعد الموت \_كها ذكرناها في بحوثنا المتقدمة \_ لها «جنبة» فطريّة، والقرآن هنا لا يستند إلى معتقداتهم، بل إلى فطرتهم.

إضافة إلى ذلك فقد يتفق أنّ متكلّماً ذلقاً حين يواجه شخصاً آخر يُنكر موضوعاً ما، فيستدرجه بما لديه من حقائق يتقبلها ذلك الآخر ويستند إليها بشكل قطعي ليظهر أثرها، وينزل صاحبه من مركب الإنكار.

ثمّ بعد هذا كله فإن بين الحياة الأولى من قبل الله وقدرته على ذلك، والحياة بعد الموت رابطة لا تقبل الانفصام، ومع ملاحظة هذه الرابطة المنطقية فإنّ «كلا الأمرين» جماءا في عبارة واحدة.

وعلى كل حال فإنّ القرآن يقول: عندما يكون الخلق والرزق والموت والحياة بيد الله، فالعبادة ينبغي أن تكون له فقط، ويكشف هذه الحسقيقة بـقوله: ﴿ سبحانه وتسالى عممًا يشركون ﴾ وهي أنّ المشركين أهانوا كثيراً مقام رب العزة إذ أشركوه في العبادة مع أوثانهم.

١. البقرة، ٢٦١.

ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي ٱلْبِرِوَ ٱلْبَحْرِيمَا كَسَبَتَ آيَدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَيلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَنقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ عَلَى الْعَلَيْمِ اللَّهِ مَن الْفَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَنقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ أَن عَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَن عَبِلُ أَن عَالَى اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن قَبْلِ أَن عَالَى اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَن عَمِلَ صَالِحَا فَلاَ نَفُسِمِ مَن مَه مُونَ اللَّهُ مِن كَفَر فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَن عَمِلَ صَالِحَا فَلاَ نَفُسِمِ مَ مَعْ مُونَ اللَّهُ مِن كَفَر فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَن عَمِلَ صَالِحَا فَلاَ نَفُسِمٍ مَن مَه مُونَ اللَّهُ عَلَيْهِ كُفُرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحَا فَلاَ نَفْسِمِ مَ يَعْمَلُ وَعَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الْمُنَاقِ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

## التفسير

# أساس الفساد ومصدره أعمال الناس أنفسهم:

كان الكلام في الآيات االسابقة عن الشرك، ونعلم أنّ أساس جميع المفاسد هو الغفلة عن أصل التوحيد والتوجه نحو الشرك، لذلك فإنّ القرآن \_ في هذه الآيات محل البحث \_ يتحدث عن ظهور الفساد في الأرض بسبب أعال الناس أنفسهم، فيقول: ﴿ظهرالفساد في البروالبحر بها كسبت أيدي الناس﴾.

والله يريد أن يريهم ما قدموه و ﴿ليديقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون﴾.

والآية الآنفة الذكر تبين المعنى الواسع حول إرتباط الفساد بالذنب، الذي لا يختصّ بأرض «مكّة» والحجاز، ولا بعصر النّبي يَبَيْنِيّ، بل هو من قبيل القضية الحقيقية التي تبيّن العلاقة بين الموضوع والمحمول!

وبعبارة أخرى: حيثا ظهر الفساد فهو انعكاس لأعيال الناس وفيه ـ ضمناً ـ هـدف تربوي، ليذوق الناس «طعم العلقم» نتيجة أعيالهم، لعلهم ينتهون ويثوبون إلى رشدهم! ويقول بعضهم: إنّ هذه الآية ناظرة إلى القحط و «الجدب» الذي أصاب المشركين بسبب

دعاء النّبي رَبِي على مشركي مكّة !... فانقطعت المُزن ويبست الصحاري، وصار من الصعب عليهم الصيد من البحر الأحمر أيضاً.

وعلى فرض أن يكون هذا الكلام صحيحاً تاريخياً، إلّا أنّه بيان لأحد المصاديق ولا يحدد معنى الآية في مسألة إرتباط الفساد بالذنب، فهي ليست محدّدة بذلك الزمان والمكان، ولا بالجدب وانقطاع «الغيث».

وممّا ذكرناه أنفأ يتّضح جيداً أنّ كثيراً من التّفاسير المحدودة والضيقة التي نقلها بعض المفسّرين في ذيل الآية غير مقبولة بأي وجه.

كما فسّروا الفساد في الأرض بأنّه قتل «هابيل» على يد «قابيل»، أو أنّ المراد بالفساد في البحر هو غصب السفن في عصر موسى، والخضر ﷺ.

أو أنّ المراد من الفساد في البر والبحر هو ظهور الحكّام المتسلطين الفــاسدين الذيــن يشيعون الفساد في جميع هذه المناطق!

وبالطبع فإنّ الممكن أن تكون مصاديق الآية مثل هؤلاء الأفراد الذين يتسلطون على الناس نتيجة الدنيا والمجاملة وجرّ الناس للذل، ولكن من المسلّم به أنّ هذا المصداق لا يعني تخصيص مفهوم الآية!.

كما أنّ جماعة من المفسّرين بحثوا في معنى الفساد في البحر أيضاً، فقال بعضهم: المراد بالبحر هو «المناطق الخصبة بالبحر، وقال بعضهم: إنّ المراد بالبحر هو «المناطق الخصبة ذات البساتين والأثمار».

ولا نجد دليلاً على هذه التمحّلات، لأنّ البحر معناه معروف، والفساد فيه لعله قلّة المواهب البحرية.

ونقرأ حديثاً عن الإمام الصادق عَيْلًا في هذا الصدد «حياة دواب البحر بالمطر، فإذا كفّ المطر ظهر الفساد في البحر والبرّ، وذلك إذا كثرت الذنوب والمعاصى» أ

وبالطبع فإنّ ما ورد في هذه الرواية هو مصداق واضح للفساد وما ورد في شأن نزول المطر «وحياة دواب البحر به» فهو موضوع دقيق، تؤكّد عليه التجربة، فكلما قلّ ماء السماء «المطر» قل السمك في البحر، حتى أنّنا سمعنا ممن يقطنون ساحل البحر يقولون: إن فائدة الغيث للبحر أكثر من فائدته للصحراء!

١. تفسير على بن ابراهيم، طبقاً لنقل تفسير مجمع اليان، ج ٤، ص ١٩٠.

وفي الآية التالية يأمر الله الناس بالسير في الأرض ليروا شواهد كثيرة «حسيّة» من مسألة ظهور الفساد في الأرض بسبب المعاصي والذنوب من قبل الناس، ويوصي نبيّه تَتَفَيْنَا أَن يأمرهم بذلك، فيقول: ﴿قُل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة الذين عن قبل ﴾.

انظروا قصور «الظالمين» المتهدمة، وأبراجها المتداعية والخزائن المطموسة، وجماعاتهم المتفرقة، ثمّ انظروا إلى قبورهم المدروسة وعظامهم النخرة!

وانظروا عاقبة أمر الظلم والشرك وما آلا إليه.

## أجل وكان **أكثرهم مشركين).**

والشرك أساس الفساد والانحراف والضلال!

عمّا يستلفت الإنتباه، أنّه حين كان الكلام في الآيات السابقة عن نعم الله، كانت بدايته حول خلق الإنسان ثمّ رزقه من قبل الله ﴿ الله الذي خلقكم أسم رزقكم ﴾ إلّا أن الكلام في الآيات محل البحث التي تتحدث عن العقاب يبدأ الكلام فيها أوّلاً بالإشارة إلى زوال النعم على أثر المعاصي والذنوب، ثمّ الهلاك على أثر الشرك، لائه عند الهبة والعطاء «أوّل الأمر يذكر الخلق ثمّ الرزق». وعند الإسترجاع، «فأوّل الأمر زوال النعمة ثمّ الهلاك».

والتعبير بـ (كان أكثرهم مشركين) مع الإلتفات إلى أنّ هـ ذه السورة مكّية وكان المسلمون في ذلك الوقت قلّة، فلعل ذلك إشارة إلى أن لا تخافوا من كثرة المشركين، لأنّ الله أهلك من قبلهم من هو أشدّ منهم، واكثر جمعاً، وهو في الوقت ذاته إنذار للطغاة ليسيروا في الأرض فينظروا بأم أعينهم عاقبة الظالمين من قبلهم أ.

وحيث إن التصور والوعي والإنتباه، ثم العودة والإنابة إلى الله، كل ذلك لا يكون \_داغاً \_ مفيداً ومؤثراً، فني الآية التالية يوجه القرآن الخطاب للنبي الأكرم تَنْ قَائلاً: ﴿فَاقَمُ وَجِهِكُ للدِّينُ اللهُ عَنْ لللهِ يومئذ يعتدعون لا أي يتفرقون وجهك للدِّين للقيم من قبل أن يأتي يوم لا مرد له من الله يومئذ يعتدعون الي يتفرقون «فريق في المعير».

١. كلمة ﴿ مرة ﴾ في جملة ﴿لا مرد له من الله ﴾ مصدر ميمي وهو هنا بمعنى اسم الفاعل فيكون معنى الجملة:
 لا راد له من الله. والضمير في «له» يعود إلى «يوم» ويكون المفهوم العام للجملة. لا يستطيع أي كان أن يعيد ذلك اليوم من الله، أي يقف بوجه القضاء والمحاكمة بتأخير ذلك اليوم و«تعطيله».

اليوم من الله اي يقف بوجه الصفاع والمد اليوم وليس لأحد سواه القدرة على ذلك؛ فوقوع ذلك اليوم لابد والخلاصة: إنه لا يخلف الله وعده ليعيد ذلك اليوم، وليس لأحد سواه القدرة على ذلك؛ فوقوع ذلك اليوم لابد منه وهو يوم محتوم» (فلاحظوا بدقة).

ووصف الدين بأنه «قيّم» مع ملاحظة أن «القيّم معناه الثابت والقائم» هو إشارة إلى أنّ هذا التوجه المستمر «أو الإقامة» هي للدين.. أي لأنّ الإسلام دين ثابت ومستقيم وذو نظام قائم في الحياة المادية والمعنوية للناس، فلا تمل عنه أبداً، بل أقم وجهك للدين القيم! وإغّا وجه الخطاب للنبي عَنِيَّاتُ ليعرف الآخرون واجبهم ووظيفتهم أيضاً.

والتعبير بـ «يصدعون» من مادة «صدع» معناه في الأصل: كسر الإناء، ثم انتقل بالتدريج إلى أي نوع من أنواع التفرق والتشتت. وهنا إشارة إلى انفصال صفوف أهل الجنان عن صفوف أهل الجنان عن صفوف أهل النيران، وكل من هذه الصفوف يتفرق إلى عدة صفوف، وذلك لسلسلة المراتب في الجنان، ودركات النيران «والعياذ بالله».

والآية التالية \_بيان لهذا الإنفصال في يوم القيامة، إذ تقول: ﴿ مِن كَفُر فَعَلَيْهُ كَفُرُهُ وَمِنَ عَمْلُ وَمِن عَمْلُ المُنْفُسِهِم يجهدون ﴾.

كلمة «يمهدون» مشتقة من «المهد» على زنة «عهد» وكما يقول الراغب في مفرداته فإنّ معناه السرير المعدّ للطفل، ثمّ توسعوا في المعنى فصار المهد والمهاد لكل مكان مهيأ ومعد «وفيه منتهى الدعة والراحة» وقد انتخب هذا التعبير لأهل الجنّة والمؤمنين الصالحين، من هذه الحهة.

والخلاصة: لا تحسبوا أنّ إيمانكم وكفركم وأعمالكم الصالحة والطالحة لها أثر على الله، بل أنتم الذين تفرحون بها أو تساءون ﴿يوم ترونها﴾.

ومن الطريف أنّ القرآن اكتنى في شأن الكفّار بالتعبير بـ ﴿من كفر فعليه كفره ﴾ ولكن بالنسبة للمؤمنين تضيف الآية التالية: أنّ المؤمنين لا يرون أعمالهم فحسب، بل يوليهم الله من مواهبه وفضله فيقول: ﴿ليجزي الذين آهنوا وعملوا الصالحات من قضله ﴾.

ومن المسلّم به أنّ هذا الفضل لا يشمل الكفّار إذ ﴿لِنّه لايحب الكافرين﴾... ولا شك أنّ الله يعاملهم وفق عدالته، ويجزيهم ما يستحقون، لا أكثر، لكن لاينالهم منه فضل وموهبة أيضاً.

#### بحوث

#### ١- العلاقة بين الذنب والفساد

ممَّا لا شك فيه أنَّ كل ذنب يترك أثره في المجتمع، كما يترك أثره في الأفراد عن طريق

المجتمع أيضاً... ويسبب نوعاً من الفساد في التنظيم الاجتاعي، فالذنب والعمل القبيح، وتجاوز القانون، مثلها كمثل الغذاءالسيء والمسموم، إذ يترك أثره غير المطلوب والسيء في البدن شئنا أم أبينا، ويقع الإنسان فريسة للآثار الوضعية لذلك الغذاء المسموم.

«الكذب» يسلب الاعتاد.

و «خيانة الأمانة» تحطّم الروابط الاجتاعية.

و «الظلم» يسبب إيذاء الآخرين وظلمهم.

والإفراط في الحرية يجرّ إلى الديكتاتورية، والديكتاتورية تجر إلى الإنفجار.

و «ترك حقوق المحرومين» يمورث العمداوة والحمقد والبخضاء، و «تسراكم الأحمقاد والعداوات» يزلزل أساس المجتمع!

والخلاصة، أنّ كلّ عمل غير صحيح له أثره السيّء سواء كان ذلك في دائرة محدودة أم واسعة، وأحد تفاسير الآية ﴿ظهرالفساد في البرّ والبحر بما كسبت أبدي الناس﴾ هـ و هـ ذا (وهذا يبيّن العلاقة الطبيعية بين الذنب والفساد ـ «هنا»).

إلا أنّه يستفاد من الروايات الإسلامية أنّ كثيراً من الذنوب \_إضافة لما ذكرنا \_تجلب معها سلسلة من الآثار السيئة، وعلاقتها وإرتباطها مع تلك الآثار \_من الناحية الطبيعية على الأقل \_غير معروفة.

فمثلاً ورد في الرّوايات الإسلامية أن قطع الرحم يقصر العمر، وأن أكل المال الحرام يورث ظلمة القلب، وأنّ كثرة الزنا يورث فناء الناس ويقلل الرزق (.

يور حتى أنّنا لنقرأ حديثاً عن الإمام الصادق على يقول فيه: «من يموت بالذنوب أكثر ممن يموت بالذنوب أكثر ممن يموت بالآجال» ...

وقد ورد في القرآن نظير هذا المعنى في تعبير آخر، حيث يقول القرآن: ﴿ولو أَنَّ لَهـل القرى آهنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بماكانوا يكسبون ﴾ ٢.

١. في حديث عن رسول الشكيلية أنه قال: «للزنا عقوبات ثلاث منها في الدنيا وشلاث في الأخرة، فأمّا العقوبات في الدنيا فإنه يسلب النور من الإنسان، ويبتله بموت الفجأة، ويقطع الرزق. وأمّا التي في الآخرة فهو على سوء الحساب وغضب الله والخلوه في تار جهتم» (سفينة البحار مادة زنى).
 ٢. سفينة البحار (مادة ذنب).

إذن فالفساد \_ في الآية محل البحث \_ هو الفساد الأعمّ «الذي يشمل المفاسد الاجتاعية، والبلايا، وسلب النعم والبركات».

وممّا يستلفت الإنتباه أن الآية المتقدمة يستفاد منها ضمناً أن واحداً من حكم الآفات والبلايا تأثيرها التربوي على الناس، إذ عليهم أن يروا ردّ الفعل الناتج من أعهالهم. ليفيقوا من نومهم وغفلتهم، ويعودوا إلى الطهارة والتقوى!

ولا نقول: إنّ جميع الشرور والآفات هي من هذا القبيل، ولكننا نقول: إنّ قسماً منها \_ على الأقل ـ فيه هذه الحكمة والغاية وبالطبع فإنّ له حكمة أخرى بحثناها في محلها.

# ٢\_ فلسفة السير في الأرض

لقد وردت مسألة «السير في الأرض» ست مرّات في القرآن الجميد، (في سورة آل عمران والأنعام والنحل والنمل والعنكبوت والروم) حيث وردت مرّة بقصد التفكر في أسرار الخلق سورة العنكبوت الآية ٢٠ وخمس مرات بقصد العبرة من العواقب الوخيمة التي نالها الظالمون والجبابرة والطغاة الآثمون!

والقرآن يهتم بالمسائل العينية والحسية \_ التي يمكن لمس آثارها في الأمور التربوية \_ اهتماماً خاصاً، ولا سيما أنّه يأمر المسلمين أن ينطلقوا من محيطهم المحدود إلى المدى الأرحب، ويسيروا ويسيحوا في هذا العالم، وليفكروا في أعلى الآخرين وسجاياهم وعواقب أمورهم، وأن يستوحوا من هذه «الحياة» العابرة «ويدخروا ذخيرة قيمة» من العبرة والإطلاع!

إنّ القوى الشيطانية في العصر الحاضر من أجل سعة استثارها في العالم كافة مشطت وفحصت جميع الدول والبلدان والأمم وطريقة حياتهم وثقافتهم ونقاط القوّة والضعف فيهم بصورة جيدة.

إنّ القرآن يقول: بدلاً من هؤلاء المستكبرين سيروا أنتم في أرجاء الأرض وبدلاً من خططهم ومؤامراتهم الشيطانية تعلموا دروساً رحمانية.

العبرة والاعتبار من حياة الآخرين أهم من التجارب الشخصية وأكثر قيمة، لأنّ الإنسان عند الإنسان ينبغي أن يتحمل خلال تجاربه أضراراً ليتعلم مسائل جديدة إلّا أنّ الإنسان عند استلهام العبرة من الآخرين يربح معارف جمة وغينة دون أن يتحمل ضرراً.

وأمر القرآن بالسير في الأرض ينطبق على أكمل الأساليب والطرق التي حصل عليها البشر في العصر الحاضر، وذلك بأن يأخذوا بأيدي التلاميذ ـ بعد استيعاب المسائل في الكتب ـ ويسيروا في الأرض، ويطالعوا الشواهد العينية التي قرأوها في الكتب!

وبالطبع فهناك اليوم نوع آخر من السير في الأرض بعنوان «السياحة» في العالم، وذلك من قبل «الحضارة الشيطانية» لجلب الأموال والثروة «الحرام» التي راجت سوقها، وغالباً ما تكون فيها أهداف منحرفة و تضليلية، كنقل الثقافة السقيمة وإشاعة الهوى والسفاهة والحاقة واللهو هذه هي «السياحة الخربة»!

ولكن الإسلام يؤيد السياحة التي تكون وسيلة لنقل الثقافات الصحيحة والتجارب المتراكمة، واستكناه أسرار الخلق في عالم البشر وعالم الطبيعة، واستلهام دروس العبرة من عواقب المفسدين والظالمين الوخيمة.

ولا بأس بالإشارة إلى أنّ هناك سياحة منعها الإسلام ونقرأ حديثاً يقول: «لاسياحة في الإسلام» \.

والمراد من هذا الحديث هو في جميع سنوات حياتهم - أو بعضها - منفصلين عن الحياة الاجتاعية تماماً، ودون أن يكون لهم نشاط ملحوظ، فهم يسيحون في الأرض ويعيشون كالرهبان! فيكونون عالة على الآخرين.

وبتعبير آخر: إنّ عمل هؤلاء بمثابة «الرهبانية السيارة» مقابل الرهبان الثابتين المنزوين في الدير والمنعزلين عن المجتمع، وحيث إنّ الإسلام يخالف هذا الإتجاه والإنزواء الاجتاعي، فهو يعد هذه «السياحة» غير مشروعة أيضاً.

#### ٣ـ الدين القيّم

كان الخطاب في الآيات المتقدمة للنّبي عَنَيْنَةُ أن يجعل تمام توجهه نحو الدين المستقيم والثابت، الذي ليس فيه إعوجاج ولا انحراف ولا تزلزل في قواعده أبداً.

ومن الطريف أن تعبيرات أخرى في آيات القرآن المتعددة جاءت بصدد هذا الدين، فني

١. مجمع البحرين، مادة «سبح»، وفي حديث آخر عن النّبي العظيم عَبْنُونَهُ في هذا الكتاب نفسه نقرأ قوله عَلِنْبُولَهُ
 «سياحة أمتي الغزو والجهاد».

الآية ١٠٥ من سورة يونس جاء التعبير عنه بالحنيف ﴿وان أَقُم وجِهِكَ للدين حنيفاً ﴾.

وفي الآية ٣ من سورة الزمر وصف بالخالص ﴿ لَلَّا لِلَّهُ الدِّينُ الخَالَص ﴾.

وفي الآية ٥٢ من سورة النحل، وصف بأنّه واصب، أي لا يتغير ﴿وله الدين واصبا ﴾.

وفي الآية ٧٨ من سورة الحج وصف بأنّه خالٍ من الحرج والشدّة ﴿وها جعل عليكم في الدين هن حرج﴾!

ونظائر هذه الآيات كثيرة في القرآن!

وكل واحدٍ من هذه الأُمور يمثل بعداً من أبعاد الدين الإسلامي، وهو في الوقت ذاته من باب اللازم والملزوم.

أجل ينبغي أن ينتخب مثل هذا الدين، وأن يسعى في معرفته، وأن يحفظ حتى آخــر رمق!

## ٤\_ لا عودة في يوم القيامة!

قرأنا في الآيات المتقدمة عن يوم القيامة قوله تعالى: ﴿يوم لا مردله من الله ﴾ و لا طريق للعودة إلى الدنيا!

و يلاحظ في آيات القرآن الأخر ما يشبه هذا التعبير، ومن ذلك الآية ٤٤ من سورة الشوري ـ حين يرى الظالمون العذاب يقولون: ﴿فَهَلَ لِلنَّ مَرْدٌ مِنْ سَبِلَ﴾.

كهاوصف يوم القيامة في الآية ٤٧ من سورة الشورى \_أيضاً \_بقوله تعالى: ﴿يوم الهردِّ له من الله ﴾.

والحقيقة أن عالم الوجود له مراحل لاعودة فيها إلى مرحلة سابقة، وهذه سنة الله التي لا تتبدل ولا تتحول!

ترى، هل يرجع الطفل ـ سواء ولد كاملاً أو ناقصاً ـ جنيناً مرّة أخرى إلى رحم أمه؟! وهل ترجع الثمرة المقطوفة من الشجرة \_ ناضجة كانت أم لا \_ إلى أغصانها؟!

فانتقال الإنسان من هذا العالم إلى العالم الآخر على هذه الشاكلة، أي لاطريق للعودة أبدأ... وهذه حقيقة تخيف الإنسان وتهزّه وتنذره ليكون يقظاً!.

#### الآيات

وَمِنْ ءَابَدِيهِ عَانَ مُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ مُسَثِّرَتِ وَلِيُذِيقَكُمْ مِن رَحْمَنِهِ ء وَلِتَجْرِى الْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِيَنْ عَنُواْ مِن فَضَلِهِ وَلَعَلَكُمْ تَشَكُرُ وَنَ فَنْ وَلَهُ الْرَسَلَا اللهَ وَاللهَ عَلَيْ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ الله

# التفسير

## انظر إلى آثار رهمة الله:

قلنا: إنّ في هذه السورة قسماً مهمّاً «يستلفت النظر» من دلائل التوحيد وآيات الله، مبيناً في سبع آيات تبدأ كل منها بقوله: ﴿وهن آياته﴾ قرأنا ست آيات منها بصورة متتابعة، والآية الأولى من الآيات أعلاه هي سابع الآيات التي مرّت، وآخرها.

وحيث كان الكلام في الآيات السابقة عن الإيمان والعمل الصالح، فبيان دلائل التوحيد \_أيضاً \_ تأكيداً على ذلك!

تقول هذه الآية: ﴿ وَمَنَ آيَاتُهُ أَنْ يَرَسُلُ الرَّيَاحُ مَبْشُرُكُ ۖ فَهِي تَمْنِي سَـَابَقَةً لَلَّغَيْثُ في حركتها، فتجمع القطع المتفرقة من الغيوم وتربط بينها وتؤلفها وتحملها إلى الأرض اليابسة العطشي، وتغطي صفحة السهاء، ومع تغير درجة حرارة الجو تهيء المطر للنزول من هذه الغيوم.

ولعلّ أهميّة قدوم الرياح المبشرات ـ لأهل المدن المتنعمة ـ ليست جليّة واضحة . إلّا أنّ أهل الصحاري اليابسة الظمأى إلى المطر، ما إن تتحرك الرياح مصحوبة بالسحاب التي هطلت في نقطة أخرى ـ والنسيم يحمل رائحة الطلّ والرطوبة منها، حتى يلمع وميض الأمل في قلوبهم.

وبالرغم من أنّ آيات القرآن تستند إلى البشارة في نزول الغيث أكثر من غيرها، إلّا أنّه لا يمكن تحديد كلمة «مبشرات» في هذا المضمون فحسب، لأنّ الرياح تصحب بشائر أخر أيضاً.

فالرياح تبدل حرارة الجو وبرودته الشديدة إلى «الإعتدال».

والرياح تستهلك العفونة في الفضاء الكبير وتصني الهواء.

والرياح تخفف من وطء حرارة الشمس على الأوراق والنباتات، وتمنع من احتراقها بحرارة الشمس.

كما أنّ الرياح تنقل غاز الأوكسجين المتولد من النباتات وأوراق الشجر \_ إلى الإنسان، وتهب غاز ثاني أوكسيد الكاربون الخارج مع زفير الإنسان وتنفسه إلى النباتات أيضاً.

وهي كذلك تؤدّي وظيفة أخرى، فقد أرسلها الله لواقح تنقل معها لقاح الأزهار الذكور للاناث.

والرياح تحرك الطواحين الهوائية وتصني البيادر.

والرياح تنقل البذور من المناطق التي قد تجمعت فيها وتنثرها وتبسطها على الصحراء، كأنّها فلاح مشفق، فتغدو خضراء بمرعة بعد أن كانت يباباً.

والرياح تنقل السفن مع مسافريها وأثقالهم إلى نقاط مختلفة.

وحتى في هذا العصر الذي حلت الوسائل الحديثة «الماكنات» مكان الرياح، فما تزال الرياح ذات أثر بالنسبة للسفن في اتجاهاتها المخالفة لها أو الموافقة لها... سرعةً وبطأً!

أجل، أنَّ الرياح مبشرات من جهات شتي.

ولذلك فنحن نقرأ في تعقيب الآية قولد تعالى: ﴿وليذيقكم مِنْ رحمته ولتجري للفلك بأمره ولتبتدي للفلك بأمره ولتبتغوا مِنْ فضله ولطكم تشكرون﴾.

أجل، إنّ الرياح هي وسيلة لتكاثر النعم العديدة في مجال الزراعة والتــدجين، وهــي وسيلة للحمل والنقل أيضاً، وأخيراً فهي سبب للإزدهار التجاري.

وقد أشير إلى الموضوع الأوّل بجملة **﴿وليذيقكم من رحمته**﴾ وإلى الثّاني بجملة **﴿ولتجري** الفلك بأمره﴾ وللثالث بجملة **﴿ولتبتغوا من فضله**﴾! والطريف هنا أنَّ جميع هذه البركات منشؤها الحركة، الحركة في ذرات الهواء في الفضاء الجوى!

لكن لا يُعرف قدر أية نعمة حتى تسلب عن الإنسان! فيعرفها حينذاك. فما لم تتوقف هذه الرياح والنسائم، فلا يعرف الإنسان ماذا يحلّ به من بلاء؟!

فتوقف الهواء يجعل الحياة في أفضل الحقول كالحياة في أشد المطامير والسجون ظلمةً! وعلى العكس، فلو أنّ نسيماً عليلاً هب في خلايا السجون الإنفرادية لجمعلها كالفضاء الرحب «المفتوح»، وعادةً فإنّ واحداً من أساليب التعذيب في السجون هو سدّ منافذ الهواء!.

حتى أنّ الهواء لو توقف في الحيطات وهدأت الأمواج، لأصبحت حياة الحيوانات البحرية مهددة بالخطر على أثر قلّة الأوكسجين، ويتحول البحر حينذاك إلى مستنقع متعفن موحش!

يقول «الفخر الرازي» إن جملة ﴿وليذيقكم من رممته ﴾ مع ملاحظة أنّ الإذاقة تستعمل في الشيء القليل، فهي إشارة أنّ جميع الدنيا ونعمها لاتتجاور الرحمة القليلة، أمّا الرحمة الواسعة (من قبل الله) فهي خاصة بالحياة الأخرى!

وفي الآية التالية يقع الكلام عن إرسال الأنبياء إلى قومهم، في حين أنّ الآية التي بعدها تتحدث عن هبوب الرياح مرّة أخرى، ولعل وجود هذه الآية بين آيتين تتحدثان عن نعمة هبوب الرياح له جانب اعتراضي، كما يذهب إلى ذلك بعض المفسّرين.

ولعل ذكر النبوّة إلى جانب هذه المسائل، إنّا هو لإكمال البحث المتعلق بالمبدأ والمعاد، إذ ورد البحث عنهما مراراً في هذه السورة كما قاله بعض المفسّرين.

ويمكن أن يكون وجود هذه الآية إنذاراً لأولئك الذين يستمتعون بجسميع هـذه النسعم الكثيرة ويكفرون بها.

وعلى كل حال، فإن الآية تقول: ﴿ولقد لرسنا حن قبلك رسلنا إلى قدومهم قداوهم باليتناسه أي المعجزات والدلائل الواضحة والبراهين العقلية، فاستجاب جماعة منهم لهذه الدلائل، ولم يستجب آخرون لها برغم النصائح ﴿قانتقمنا من الذيبن أجرمول ونصرنا المؤمنين ﴿وكان حقّا علينا نصر المؤمنين ﴾.

والتعبير بـ «كان» التي تدل على أنّ هذه السنة لها جدر عميق، والتعبير بـ «حقّاً» وبعده

التعبير بـ «علينا» هو بنفسه مبين للحق ومشعر به، جميع هذه الألفاظ تأكيدات متتابعة في هذا المجال وتقديم «حقاً علينا» على «نصر المؤمنين» الذي يدل على الحصر، هو تأكيد آخر، وبالمجموع تعطي الآية هذا المعنى «إن نصر المؤمنين من المسلّم به هو في عهدتنا وهذا الوعد سنجعله عملياً دون الحاجة إلى نصرٍ من الآخرين».

وهذه الجملة \_ضمناً \_فيها تسلية وطمأنة لقلوب المسلمين، الذين كانوا حينئذٍ في مكّة تحت ضغوط الأعداء واضطهادهم وكان الأعداء أكثر عَدَداً وعُدَداً.

وأساساً فإنّ أعداء الله طالما كانوا غرقى في الآثام والذنوب، فإنّ ذلك بنفسه أحد عوامل انتصار المؤمنين، لأنّ الذنب سيدمرهم آخر الأمر ويهيء وسائل هلاكهم بأيديهم، ويرسل عليهم نقمة الله.

أمّا الآية الأخرى فتعود ثانية لذكر نعمة هبوب الرياح فتقول: ﴿ الله الذي يرسل الرياح فتقول: ﴿ الله الذي يرسل الرياح فتثير سحاباً فيبسطه في السماء كيف يشاء ويجعله كسفا ﴾ أي القطع الصغيره المتراكمة ثمّ تخرج قطرات المطر منها على شكل حبات صغيرة ﴿ فترى الودق لَ يخرج من خلاله ﴾ .

أجل، إنّ واحداً من الآثار المهمة عند نزول الغيث، يقع على عاتق الرياح، إذ تحمل قطعات السحاب من البحر إلى الأرض العطشي واليابسة، والرياح هي المأمورة بمبسط السحاب والغيوم في السهاء جعلها متراكمة بعضها فوق بعض، وبعد أن تلطف الجو وتصيره رطباً تهيء الغيث للنزول.

إنّ مثل الرياح كمثل راعي الغنم الحنّك، الذي يجمع قطيع الغنم عند الاقتضاء من أطراف الصحراء، ويسير بها في مسير معيّن ليقوم بالتالي على حلب لبنها!.

وجملة ﴿فترى الودق يخرج من خلاله﴾ لعلها إشارة إلى أنّ غلظة الغيوم وشدة هبوب الرياح، ليستا في تلك الدرجة التي تمنع خروج قطرات الغيث الصغيرة من الغيم ونزولها على الأرض، بل إنّ هذه الذرات الصغيرة \_على الرغم من الغيوم المغطاة بها صفحة السهاء \_ تجد طريقها من خلال الغيوم إلى الأرض، وتتناثر ناعمة على الأراضي العطشي حتى تسرويها بصورة جيدة وفي الوقت ذاته لا تدمر الثمر.

١. «الكِسَف» جمع «كسفة» على وزن حجلة ومعناها القطعة، وهي هنا كما يبدو \_إشارة إلى القطعات (من الغيوم) المتراكمة بعضها فوق بعض فتجعلها غليظة وشديدة، وذلك حين تكون الغيوم مهيأة لنزول المطر.
 ٢. «الودق» على وزن «الحلق» وتطلق على ذرات الماء الصغيرة كمثل الغبار أحياناً، إذ تشائر عند نزول الغيث في السماء، كما تطلق على قطرات «المطر» المتفرقة أحياناً.

إنّ الرياح الشديدة والأعاصير التي تقلع الشجرة من أصلها أحياناً ـعــلى عــظمتها وتحرك الصخور. تأذن للقطرة الناعمة أن تمرّ من خلالها وتستقر على الأرض!

وينبغي الإلتفات إلى أن كون السحاب قطعات متراكمة «كِسَفاً» ـ وإن لم يكن لنا جلياً بهذه الصورة ـ في اليوم الغانم، حيث تغطي هذه القطع صفحة السهاء، فلانحس بأنها على شكل قطع، بل نراه سحاباً مبسوطاً . لكن حين تقلّنا الطائرة وتحلق بنا فوق السحاب أو من خلاله، نلمس هذه الظاهرة بوضوح!

ويضيف القرآن في نهاية الآية قائلاً: ﴿ فَإِذَا لُصَابِ بِلَهُ هِـن يَشَاءُ هِـن عَسِادَهُ إِذَا هِـمُ يستبشرون﴾.

ثمّ تأتي الآية الأخرى بعدها فتقول: ﴿ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَـبِلَ أَنْ يَـنَزَّلُ مَـلَيْهُمْ هَـنْ قَـبِلَهُ مِيلَسِينَ﴾ \

وإمّا يدرك هذا اليأس أو تلك البشارة أمثال العرب الذيب يعيشون في رجلاتهم وتنقّلهم في الصحراء، ولحياتهم علاقة وصلة قريبة مع هذه القطرات، فأولئك يتفق أحياناً أن يلق اليأس ظلاله السوداء على أنفسهم الظمأى، كما أنّ أراضيهم ومزارعهم تبدو عليها آثار العطش، وفجأة تهب الرياح المبشرة بنزول المطر، الرياح التي يشمّ من خلالها رائحة «الغيث»! وتمرّ لحظات، فتتسع الغيوم في السماء ثمّ تعلظ و تكون أكثر كافة، ثمّ ينزل «القطر» والغيث، وتمتلىء الحقر بالماء الزلازل، وتفيض الروافد والسواقي الصغيرة والكبيرة من هذه المائدة السماوية، وتعود الحياة النضرة إلى الأرض اليابسة، كما تتبرعم الآمال في قلوب الرحّل في الصحراء ويشرق الأمل في قلوبهم، وتنجلي عنها غيوم الظلمة واليأس والقنوط! ويبدو أنّ تكرار كلمة «من قبل» في الآية للتأكيد، إذ تبيّن الآية أنّ الوجوه كانت عابسة متجهمة من قبل المطر بلحظات، أجل... لحظات قبل المطر، وهم قلقون ولكن حين ينزل عليهم الغيث... تشرق فجأة الوجوه وتبتسم الشفاء، فكم هو موجود ضعيف هذا الإنسان! وكم هو رحم هذا الربّ.

ومثل هذا التعبير وارد فيكلماتنا العرفية حيث نقول مثلاً: إنّ فلاناً كان بالأمس، نـعم بالأمس صديقاً لنا، واليوم هو من أعدائنا... والهدف من هذا التكرار هو التأكيد على تغيير حالات الإنسان.

١. «مبلس» مأخوذة من مادة «الإبلاس»، ومعناها اليأس وعدم الرجاء.

وفي آخر آية \_من الآيات محل البحث\_يتوجه الخطاب إلى النّبي ﷺ قائلاً: ﴿فَانظر إلى اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَمُ الله آثار رحمت الله كيف يحي الأرض بعد موتها ﴾.

والاهتام أو الاعتاد على كلمة «انظر» هو إشارة إلى أنّ آثار رحمة الله في إحياء الأرض بالمطر، هي من الوضوح بمكان بحيث تكفي نظرة واحدة لمشاهدة هذه الآثار، دون حاجة للبحث والتدقيق.

والتعبير ب ﴿رحمت الله ﴾ في شأن المطر هو إشارة الآثار المباركة فيه من جهات مختلفة!. فالمطر يستي الأرض ويرعى بذور النباتات... ويهب الأشجار الحياة الجديدة! وهو ينتي الجو والحيط من الغبار المتراكم أو المتناثر في الفضاء.

وهو يغسل النباتات ويمنحها النضرة والطراوة!.

وهو يمضي إلى أعماق التربة والأرض، وبعد فترة يعود على شكل عيون وقنوات إلى سطح الأرض.

والمطر يدفع الأنهار والسيول وبعد تجمعها خلف السدود يتولد منها «الكهرباء» أو الطاقة والنور والحركة!.

وأخيراً فإنّ قطر السهاء يحسن الجوّ إذ يخفف من شدّة الحر، ويهدى، من شدّة البرودة. والتعبير بـ «الرحمة» عن المطر مذكور في عدة آيات من القرآن كما في الآية ٤٨ مـن سورة الفرقان، والآية ٦٨ من سورة النمل، ونقرأ كذلك في سورة الشورى الآية ٢٨ قـوله تعالى: ﴿وهوالذي ينزّل الغيث من بعدها قنطوا وينشر رحمته ﴾.

ومع الإلتفات إلى العلاقة بين المبدأ والمعاد في المسائل المختلفة، فإنّ «القِرآن» يـضيف قائلاً في نهاية الآية: ﴿إِنَّ ذَلِكَ لِمِعِي المُوتِي وَهُو عَلَى كُلَّ شِيءَ قَدِيرٍ ﴾.

والتعبير بـ «معيي» بصيغة اسم الفاعل مكان الفعل المضارع، وخاصّة مع كونه مسبوقاً بلام التوكيد، دليل على منتهي التأكيد.

ولقد رأينا مراراً في آيات القرآن الكريم، أن هذا الكتاب السهاوي \_ من أجـل إثـبات مسألة المعاد \_ ينتخب نزول الغيث وإحياء الأرض بعد موتها شاهداً على ذلك!

فغي سورة (ق) الآية ١١ يعقب القرآن بعد التعبير بحياة الأرض بعد موتها قائلاً: ﴿كذلك المُعْرُوجِ﴾ !

ويشبه هذا التعبير في الآية ٩ من سورة فاطر إذ يقول القرآن: ﴿كذلك النشور﴾.

والواقع أن قانون الحياة والموت في كل مكان متشابه.. فالذي يحي الأرض الميتة بقطرات السهاء، ويهبها الحركة والبهجة، ويتكرر هذا العمل على طول السنة، وأحياناً فيكل يوم، فإن له هذه القدرة على إحياء الناس بعد الموت، فالموت بيده في كل مكان، كما أن الحياة بأمره أيضاً.

صحيح أنّ الأرض الميتة لا تحيى ظاهراً، بل تنمو البذور التي في قلب الأرض، ولكننا نعلم أنّ هذه البذور الصغيرة تجذب مقداراً عظيماً من أجزاء الأرض إلى نفسها، وتحوّل الموجودات الميتة إلى موجودات حية! وحتى بقايا هذه النباتات المتلاشية \_أيضاً \_ تمنح القدرة والقوة للأرض لكى تحيئ من جديد.

وفي الحقيقة لم يكن لمنكري المعاد أي دليل على مدعاهم سوى الاستبعاد، والقرآن الجيد إنّا يستشهد بهذه الأمثال لإحباط هذا الاستبعاد منهم أيضاً.

8003

# التفسير

# الموتى والصُّمِّ لا يسمعون كلامك:

حيث إنّ الكلام كان \_ في الآيات السابقة \_ عن الرياح المباركة التي كانت مبشرات بالغيث والرحمة، فني أوّل آية من الآيات أعلاه إشارة إلى الرياح المدمرّة والتي تجلب الضرر، إذ يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿ولئن أرسلنا رياحاً فراوه مصفرًا لظلوا من بعده يكفرون﴾.

أولئك هم الضعفاء الحمق فهم قـبل نـزول الغـيث مـبلسون آيسـون، وبـعد نـزوله مستبشرون، وإذا هبت ريح صفراء في بعض الأيّام وابتلُوا مؤقتاً تراهم يتصارخون وبالكفر يجأرون ويتجرأون!

على العكس من المؤمنين الصادقين الذين هم بنعمة الله مستبشرون وعليها يشكرون، وعند نزول المصائب والمشاكل تراهم صابرون، ولا يؤثر التغيير المعاشي والحياتي المادي في إيمانهم أبداً، وليسوا كعمي القلوب ضعيني الإيمان، الذين يظهرون إيمانهم بمجرّد هبوب الريح، ويكفرون مرّة أخرى إذا هبت الريح بشكل آخر!

وكلمة «مصفراً» مشتقّة من «الصُفرة» على زنة «سفرة» وهي لون معروف، ويعتقد أكثر

المفسّرين أن الضمير في «رأوه» يعود على الشجر والنباتات التي تصفر وذبل على أثر هبوب الرياح الخربة.

واحتمل بعضهم أنّ الضمير يعود على السحاب، والسحاب المصفّر طبعاً سحاب خفيف، وهو عادة لا يحمل قطراً، على العكس من الغيوم السود الكثيرة، فإنّها تولد الغيث والقطر.

كما يعتقد بعضهم أنّ الضمير في «رأوه» يعود على الريح، لأنّ الرياح الطبيعية عادة لا لون فيها (فهي عديمة اللون) إلّا أنّ الرياح التي تهب وهي مصفرة، فهي ريح سموم وهجير، وفي كثير من الأحيان تحمل معها الغبار.

وهناك احتمال رابع، وهو أنّ «المصفّر» معناه الخالي، لأنّه كما يقول الراغب في مفرداته، يطلق على الإناء الخالي، والبطن الخالية من الطعام، والأوردة من الدم أنّها (صفر) على وزن (سفر)، فعلى هذا يكون هذا التعبير آنف الذكر في شأن الرياح الخالية من القطر والغيث.

و في هذه الصورة يعود الضمير في «رأوه» على الريح (فلاحظوا بدقة).

إلّا أنّ التّفسير الأوّل أشهر من الجميع!

وما يستلفت النظر، هو أنَّ الرياح النافعة ذات الغيث جاءت هنا بصيغة الجمع، ولكن على العكس منها الريح التي تجلب الضرر فقد جاءت بصيغة المفرد، وهي إشارة إلى أنَّ معظم الرياح نافعة ومفيدة، غير أنَّ ريح السموم هي من الحالات الاستثنائية التي تهب أحياناً في السنة مرّة أو في الشهر مرّة.. لكن الرياح المفيدة تهب دائماً (ليل نهار).

أو أنّها إشارة إلى أنّ الرياح النافعة إنّا تكون كذلك ويكون لها أثرها المفيد، إذا تتابعت، غير أنّ الريح السيئة تترك أثرها عند هبوبها في المرّة الأولى!

وآخر ما ينبغي الإشارة إليه من اللطائف الضرورية في ذيل هذه الآية، هو التفاوت ما بين ﴿يستبشرون﴾ في شأن الرياح النافعة التي ذكرتها الآية المتقدمة، وجملة ﴿لظلولهن بعده يكفرون﴾ الواردة في الآية محل البحث.

وهذا الاختلاف أو التفاوت يدل على أنّهم يرون هذه النعم العظيمة المتتابعة التي أنعمها الله عليهم فيفرحون ويستبشرون، غير أنّهم لو أصيبوا مرّة واحدة أو يوماً واحداً بمصيبة، فإنّهم يضجون ويكفرون حتى كأنّهم غير تاركين للكفر، حل بهم!.

وهذا تماماً يشابه حال أولئك الذين يعيشون عمراً بسلامة ولا يشكرون الله، لكنَّهم إذا

مرضوا ليلة واحدة بالحمى «واشتعلوا بحرارتها» فإنّهم يظهرون الكفر وهـذه هـي حـال الجهلة من ضعفاء الإيمان، وكان لنا في هذا الصدد في الآية ٣٥ من هذه السورة، والآيتين ٩ و ١٠ من سوره هود، والآية ١١ من سورة الحج بحوث أخر أيضاً.

وفي الآيتين التاليتين \_ بمناسبة البحث الوارد في الآية السابقة \_ فإن الناس يُقسمون إلى أربعة طوائف:

١- طائفة «الموتى» الذين لا يدركون أية حقيقة، وإن كانوا أحياءً في الظاهر!

٢-وطائفة «الضم» الذين هم غير مستعدين للاستاع إلى الكلام الحق.

٣- وطائفة «العمي» الذي حُرموا من رؤية وجه الحق!

3-وأخيراً طائفة المؤمنين الصادقين الذين لهم قلوب يفقهون بها، ولهم أعين يبصرون بها، ولهم أعين يبصرون بها، ولهم آذان يسمعون بها.

فتقول الآية الأولى: ﴿قُ**ائِكَ لا تسمع الموتى﴾** ولذلك لا تؤثر مـواعـظك في أصـحاب القلوب الميتة.

وكذلك ﴿ ولا تسمع الصم الدماء إذا ولوا مديرين ﴾.

و تأتي الآية الثّانية لبيان بقية الطوائف فتقول: ﴿ وَمَا لَنْتُ بِهَادِي السَّمِي مَنْ صَلَالتُهُمْ إِنْ تَسْمِع إِلَّا مِنْ يَوْمِنْ بِآياتُنَا فَهُمْ مَسْلُمُونَ ﴾.

وكها قلنا من قبل، فإنّ القرآن لديم ماهو أفضل من «الحياة والموت الماديين والجسمانيين» وأفضل من السمع والبصر الظاهريين فلديه نوع اسمى من هذه الحياة والموت والسمع والبصر، وتكن فيها سعادة الإنسان أو شقاؤه!

فالقرآن لديه معيار لتقييم هذه الأمور، لا بالقيمة المادية والفيزيائية، بل القيمة المعنوية والإنسانية.

والشرط الأوّل لإدراك الحقيقة أن يكون للإنسان قلب مهيأ ومستعد، وعين باصرة وأذن سميعة، وإلّا فلو اجتمع جميع الأنبياء والأولياء وتلوا جميع الآيات الإلهيّة على من لا يدرك الحقيقة لما اقترفه من الذنوب واللجاجة والعناد، فإنها لن تؤثر فيه!

وإنّما أشار القرآن إلى هماتين الحماستين الظماهرتين، بمالإضافة إلى الإدراك البماطني فحسب، فلأجل أن أكثر معلومات الإنسان، إمّا أن يكون عن طريق هاتين الحاستين (العين والأذن)، أو عن طريق الوجدان والتحليل العقلي! والطريف هنا أنّ المراحل الثلاث \_الواردة في الآيات الآنفة الذكر \_هي ثلاث مراحل مختلفة من الانحراف وعدم درك الحقيقة، وهي تبدأ من شديدها وتنتهي بالحقيف منها!

فالمرحلة الأولى: هي موت القلوب المعبر عنها بـ «الموتى» وهذه المرحلة ليس للحقيقة أي طريق للنفوذ فيها.

والمرحلة الثانية: مرحلة «الصمم» وعدم السمع، ولا سيا عند أولئك الذين يديرون ظهورهم وهم في حالة الفرار، فقد يؤثر فيهم الصراخ الشديد لوكانوا قريبين، لكن في مثل هذه الحال وهم يفرون، فلا!

وبالطبع فإنّ هذه الطائفة ليست كالموتى، فمن الممكن أحياناً أن يتمّ تفهيمهم بالإشارة أو العلامة، إلّا أنّنا نعرف أنّ كثيراً من الحقائق لا يمكن بيانها وإيصالها إلى الذهن بالإشارة! وخاصة حين يدير الطرف الآخر ظهره ويكون بعيداً.

المرحلة القالثة: (العمل)، وبالطبع فإن الحياة مع العمي أسهل بمراتب من الحياة مع «اللهم» أو الحياة مع «الموتى»، فعلى الأقل لديهم آذان سميعة، ويمكن إيصال كثير من المفاهيم إليهم... لكن اين السمع في إدراك الحقائق من البصر؟!

يم منه الله عنه المسائل غير كافي وحده، فلنفرض أن يقال للأعمى سر عم بعد هذا كلّه، فإن تبيين المسائل غير كافي وحده، فلنفرض أن يقال للأعمى سر باتجاه اليمين أو اليسار، فإن تطبيق هذا الأمر ليس سهلاً، ورتما بأقل خطأ -أحياناً - في تحديد المقدار، يؤدي بالأعمى إلى السقوط!

وفي بحثنا المفصل في ذيل الآيتين ٨٠ و ٨١ من سورة النمل، بيّنا - ضمن التحليل لحقيقة الحياة والموت - الإشكال الواهي الذي أثاره جماعة من الوهابيين، إذ يستعينون بمثل هذه الآيات - محل البحث وغيرها - لإثبات عدم جواز التوسل بالنّبي والأثمّة الطاهرين، ويقولون: إنّ الموتى (حتى النّبي) لايفهمون شيئاً.

غير أنّنا أثبتنا هناك أن الإنسان ـخاصة من هو بمستوى الأنمّة الكرام والشهداء العظام ـ له نوع من الحياة البرزخية بعد الموت، وهناك وثائق كـثيرة وأدلة مـتعددة مـن القـرآن والأحاديث تشهد بذلك وتؤيده، وفي هذه الحـياة البرزخية إدراك وبـصر أوسع من الحياة الدنيوية (لمزيد الإيضاح يراجع التّفسير الأمثل، ذيل الآيات المشار إليها آنفاً).

وهنا ينبغي أن نضيف هذه الجملة، وهي أنّ جميع المسلمين في صلاتهم داعًا - يخاطبون النّبي عَبَاللَهُ ويلسمون عليه بهذه الجملة «السلام عليك أيّها النّبي عَبَاللَهُ ويلسمون عليه بهذه الجملة «السلام عليك أيّها النّبي عَبَاللَهُ ويلسمون عليه بهذه الجملة «السلام عليك أيّها النّبي

أنَّ المخاطبة الحقيقة لا المجازية يجب أن تكون \_حتماً \_مع إنسانٍ يسمع ويدرك!

فعلى هذا الأساس لازم السلام على النبي بهيأة المخاطبة من بعيد أو قريب، أن روحه المقدسة تسمع جميع هذه التحيات، ولا دليل يقودنا إلى أن نحمل هذه التحيات على الجاز! وفي آخر آية \_ من الآيات محل البحث \_ يشير القرآن إلى دليل آخر من أدلة التوحيد، وهو دليل الفقر والغنى، ويكمل البحوث التي تدور حول التوحيد في هذه السورة، فيقول: ﴿الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ثم جعل من بعد قوة ضعفا وشيبة ﴾.

كنتم في البداية ضعافاً إلى درجة أنّكم لم تكن لكم القدرة على طرد الذباب عنكم، أو أن تحافظوا على لعاب أفواهكم أن يسيل، هذا من الناحية الجسمية، أمّا من الناحية الفكرية فصداقة قوله تعالى: ﴿التعلمون شيئا﴾ بحيث لم تعرفوا حتى أبويكم المشفقين عليكم.

لكن \_قليلاً قليلاً \_صرتم ذوي رشد وقوّة، وصار لكم جسم قوي، وفكر جيد، وعقل مقتدر إدراك واسع!

ومع هذه الحال لم تستطيعوا أن تحافظوا على هذه القوّة. فمثلكم كمن يصعد من طرف الجبل إلى قمته، ثمّ يبدأ بالإنحدار من القمة إلى قعر الوادي، الذي يمثل «مرحلة ضعف الجسم والروح».

هذا التغير والصعود والنّزول خير دليل لهذه الحقيقة، وهي أنّه لم تكن القوّة من عندكم ولا الضعف، فكل منهما كان من جهة أخرى، وهذا بنفسه دليل على أنّ وراءكم من يدبّر أموركم ويسيّر حياتكم وما عندكم فهو أمر عارض!

وهذا هو ما أشار إليه الإمام أمير المؤمنين عَيْلًا في كلامه النيّر إذ قال: «عرفت الله بفسخ العزائم وحل العقود ونقض الهمم» \.

لقد عرفت من هذا الاختلاف والتغير أنّ القوةالأصلية ليست بأيدينا، فهي بــيد الله، وليس لدينا بنحو مستقل أي شيء سوى ما وهبنا إيّاه!

ومن الطريف أنّ القرآن يضيف \_عند بيان الضعف الثّاني للإنسان \_كلمة ﴿وهيبة﴾ غير انّه لم يذكر «الطفولة» في الضعف الأول.

وهذا التعبير ربّما كان إشارة إلى أن ضعف الشيخوخة والشيب أشــدّ ألماً، لأنّــه عــلى العكس من ضعف الطفولة، إذ يتجه نحو الفناء والموت... هذا أوّلاً.

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الجملة ٢٥٠.

وثانياً فإن ما يتوقع من الشيبة والمسنين مع ما لهم تجارب ليس كما يتوقع من الأطفال، على حين أن ضعف كل منهما مشابه للآخر، وهذا الموضوع يدعوا إلى الاعتبار كثيراً. فهذه المرحلة هي التي تدفع الأقوياء والطغاة إلى الانحناء، وتجرهم إلى الضعف والذلة! أمّا آخر جملة في الآية فهي إشارة إلى علم الله الواسع وقدرته المطلقة: ﴿يخلق هايشاء وهو العليم القدير ﴾ وهي بشارة وإنذار في الوقت ذاته، أي إنّ الله مطلع على جميع نيّاتكم، وهو قدير على مجازاتكم وثوابكم!

8003

# التفسير

## يوم لا ينفع الإعتذار:

قلنا إن في هذه السورة أبحاثاً منسجمة ومتناغمة تتعلق بالمبدأ والمعاد.. وفي الآيات \_ محل البحث \_ يعقب القرآن على البحوث التي كانت حول المبدأ والمعاد أيضاً، فيعود إلى بيان مشهدٍ من مشاهد يوم القيامة الأليمة، وذلك بتجسيمه حالة المجرمين في ذلك اليوم، إذ يقول: ﴿ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غيرساعة ﴾ في عالم البرزخ أجل ﴿كذلك كانوا عرومين من إدراك الحقائق ومصروفين عنها.

والتعبير بـ «الساعة» عن يوم القيامة \_كها أشرنا إليه سابقاً \_هو إمّا لأنّ يوم القيامة يقع في لحظة مفاجئة، أو لأنّه من جهة أنّ أعهال العباد تحاسب بسرعة هناك، لأنّ الله سريع الحساب، ونعرف أنّ «الساعة» في لغة العرب تعنى جزءاً أو لحظة من الزمن (

١. كان لنا في هذا الصدد بحث مفصّل ذيل الآية ١٤ من هذه السورة.

وبالرغم من أنّ الآية المتقدمة لم تشر إلى مكان (اللبث) حتى احتمل بعضهم أنّ المراد منه هو لبنهم في الدنيا، الذي هو في الواقع بمنابة لحظة عابرة لا أكثر، إلّا أنّ الآية التي بعدها دليل واضح على أن المراد منه هو اللبث في عالم البرزخ... وعالم ما بعد الموت.. وما قبل القيامة، لأنّ جملة ولقدلبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث تنهي هذا اللبث إلى يوم القيامة، ولا يصح هذا إلّا في شأن البرزخ (فلاحظوا بدقة).

ونعرف دهنا أيضاً دأنّ «البرزخ» ليس للجميع على شاكلة واحدة، فقسم له في البرزخ حياة واعية، وقسم مثلهم كمن يغط في نوم عميق دفي عالم البرزخ دويستيقظون في يوم القيامة، ويتصورون آلاف السنين ساعة واحدة (

## بحثان

الأوّل: كيف يقسم الجرمون مثل هذا القسم الكاذب؟

والجواب واضح، فهم يتصورون واقعاً مثل هذا التصور، ويظنون أنّ فترة البرزخ كانت قصيرة جدّاً، لأنهم كانوا في حالة تشبه النوم، ألا ترى أنّ أصحاب الكهف الذين كانوا صالحين مؤمنين، حين أفاقوا بعد نوم طويل، تصوروا أنهم لبنوا يوماً أو بعض يوم في منامهم أو أنّ أحد الأنبياء الواردة قصته في سورة البقرة الآية ٢٥٩ بعد أن أماته الله مائة عام ثمّ بعثه للحياة ثانية، لم يدرك في تصوره غير أنه لبث يوماً أو بعض يوم.

. فما يمنع أن يتصور المجرمون ـ مع ملاحظة حالتهم الخاصة في عالم البرزخ وعدم إطلاعهم \_مثل هذا التصور!؟

لذا يقول المؤمنون الذين أو توا العلم كما تذكره الآية التي تأتي بعد هذه الآية -: إنّكم غير مُصيبين في قولكم، إذ لبتتم في عالم البرزخ إلى يوم القيامة، وهذا هو يوم القيامة!

ومن هنا تتضح المسألة الثّانية. أي تفسير جملة ﴿كذلك كانوا يؤفكون﴾ لأنّ «الإفك» في الأصل معناه تبدل الوجه الحقيق والانصراف عن الحق، وهذه الجهاعة ابتعدت عن الواقع لحالتها الخاصة في عالم البرزخ، فلم تستطع أن تحدد لبثها في عالم البرزخ،

١. بينا هذا البحث «المتعلق بموضوع البرزخ» في ذيل الآية ١٠٠. من سورة العؤمنون. كما نوّهنا عن هـذه
 اللطيفة والمسألة الدقيقة هناك.

ومع ملاحظة أنّه لاحاجة لنا إلى الأبحاث الطويلة التي بحثها جمع من المفسّرين، وفي أنّه لم يكذب المجرمون عمداً في يوم القيامة، لائّه ليس في الآية دليل على كذبهم العمدي في هذه المرحلة!

وبالطبع فإنّنا نرى في آيات القرآن الأخر أمثلة من أكاذيب الجرمين يوم القيامة، وقد بيّنا الإجابة المفصلة على كل ذلك في ذيل الآية ٢٣ من سورة الأنعام، لكن ذلك البحث لا علاقة له بموضوع هذه الآيات!

أمّا الآية التالية فتتحدث عن جواب المؤمنين المطلعين على كلام الجرمين الغافلين عن حالة البرزخ والقيامة فتقول: ﴿وقال الدين أوتوا العلم والإيمان لقد لبنتم في كتاب الله إلى يوم البسك فهذا يوم البسك ولكنّكم كنتم لا تعلمون﴾.

وتقديم العلم على الإيمان هو لأنَّ العلم أساس الإيمان.

والتعبير ﴿فَي تَحْتَابِ الله ﴾ لعله إشارة إلى الكتاب التكويني، أو إلى الكتاب السهاوي، أو إلى الكتاب السهاوي، أو إشارة إليهها معاً، أي كان\_بأمر الله التكويني والتشريعي\_مقدراً أن تلبثوا مثل هذه المدّة في البرزخ، ثمّ تحشرون في يوم القيامة `.

و في أن المقصود بـ ﴿الدِّينَ لُوتُوا العلم والإيمان ﴾ من هم ؟!

قال بعض المفسّرين: هي إشارة إلى ملائكة الله الذين لهم علم وهم مؤمنون أيضاً. وقال بعضهم: المقصود هم المؤمنين العالمون، والمعنى النّاني أظهر طبعاً.

وما ورد في بعض الرّوايات من تفسير هذه الآية بالأثّة الطاهرين، فهو مـن قـبيل المصداق الواضح لها، ولا يحدد معناها الوسيع.

وهذه اللطيفة جديرة بالإلتفات، وهي أنّ بعض المفسّرين قالوا: إنّ ما قاله الجسرمون مقسمين بأنّهم ما لبثوا غير ساعة، وما ردّه عليهم الذين أو توا العلم والإيمان بأنّهم لبثوا إلى يوم البعث، هذه المحاورة والكلام منشؤهما أنّ الطائفة الأولىٰ ــ لأنّهم كانوا يتوقعون العذاب

١. في كون الآية، هل فيها تقديم وتأخير، أم لا؟ هناك كلام ونقاش بين المفسّرين والعلماء، فقال بعضهم ﴿ في كتاب الله › متعلق بجملة ﴿ أو توا العلم والإيمان ﴾ فيكون معنى الآية هكذا: الذين أو توا العلم في كتاب الله ويؤمنون به قالوا مثل هذا الكلام، وقال بعضهم ﴿ في كتاب الله › متعلق بجملة ﴿ لبثتم ﴾ ونحن اخترنا هذا الرأيأيضا في شرحنا للآية، لأن الحكم بالتقديم والتأخير يحتاج إلى قرينة واضحة ولا نجد هنا قرينة على ذلك!.

-كانوا يرغبون في تأخيره، وكانت الفاصلة وإن طالت بالنسبة لهم قصيرة جدّاً عندهم. أمّا الطائفة الثّانية فلأنّهم كانوا ينتظرون الجنّة ونعمها الخالدة وراغبين في تقديمها، فكانوا يرون الفاصلة طويلة جدّاً".

وعلى كل حال، فحين يواجه المجرمون واقعهم المرير المؤلم يظهرون ندمهم ويتوبون ويعتذرون ممّا صنعوا، لكن القرآن يقول في هذا الصدد: ﴿فيومنذ لاينفع الذين ظلموا معذرتهم ولاهم يستعتبون﴾ ٢.

وتجدر الإشارة إلى هذه المسألة، وهي أنّ في بعض آيات القرآن تصريحاً بعدم الإذن للمجرمين أن يعتذروا ﴿ولايؤدن لهم فيعتذرون ﴾ ".

غير أنّ الآية محل البحث تقول: لا ينفعهم الإعتذار هناك، وظاهرها أنّهم يعتذرون، إلّا أنّه لا أثر لاعتذارهم.

وبالطبع فإنّه لا تضاد بين هذه الآيات، لأنّ يوم القيامة فيه مراحل مختلفة، وفي بعض المراحل لا يؤذن للمجرمين بالإعتذار أبداً ويختم على أفواههم... وإنّما تتحدث الجوارح بما أساءت فحسب... وفي بعض المراحل تنظلق ألسنتهم بالإعتذار، إلّا أنّسه... لا ينفعهم الإعتذار أبداً.؟!

وواحد من أعذارهم أنهم يلقون تبعات ذنوبهم على أسياخهم في الكفر والنفاق، فيقولون لهم: ﴿لُولا لَنتُم لِكُنّا مَـوَمنين ﴾ أ إلّا أنّ أولئك يردون عليهم بالقول: ﴿السعن صددناكم عن الهدى بعد إذ جاءكم ﴾ أ.

وأحياناً يلقون اللوم على الشيطان في تضليلهم وانحرافهم وأنّه وسوس لهم، إلّا أنّ الشيطان يجيبهم ﴿فلا تلومودي ولومود انفسكم ﴾ أن أي لم أكرهكم على الكفر، إلّا أنّكم استجبتم لى برغبتكم.

١. التفسير الكبير، ج ٢٥، ص ١٣٧، ذيل الآيات محل البحث.

٢. كلمة ﴿ يستعتبون ﴾ مشتقة من «عـتب» عـلى وزن «حـتم» ومعناها فـي الأصـل الإضـطراب النـفسي «الداخلي» وحين يصاغ هذا الفعل من باب الإفعال فيكون معناه ازالة هذا الأثر والاضطراب، كما جاء في لسان العرب أنّ الاستفعال يؤدّي معنى الإفعال هنا، لذلك يقال في شأن الاسترضاء معناه طلب الرضا والتوبة، ومعنى الكلمة هنا في الآية هو بمثل ما ذكرناه، ومعنى ذلك أنّ المجرمين في يوم القيامة ليس لهم القدرة على التوبة.
 ٣. المرسلات، ٣٦.

وفي الآية التالية إشارة لجميع المواضيع الوارد بيانها في هذه السورة... إذ تقول: وولقد ضربتا للناس في هذا القرآن من كل مثل له لقد ذكرنا فيه الوعد والوعيد، الأمر والنهي، البشارة والإنذار، الآيات الآفاقية والأنفسية، دلائل المبدأ والمعاد والأخبار الغيبية والخلاصة ذكرنا فيه كل شيء يمكن أن يؤثر في نفوس الناس.

وفي الحقيقة، إن في القرآن - بشكل عام - وسورة الروم - بشكل خاص - حيث نحن الآن في مراحلها النهائية، مجموعة من المسائل والدروس الموقظة لكل فئة، ولكل طبقة، ولكل جماعة، ولكل فكر وأسلوب... مجموعة من العبر، والمسائل الأخلاقية، والخطط والمناهج العملية، والأمور الإعتقادية، بحيث استفيد من جميع الطرق والأساليب المختلفة للنفوذ في أفكارالناس ودعوتهم إلى طريق السعادة!

ومع هذه الحال، فهناك طائفة لا يؤثر في قلوبهم المظلمة السوداء أي من هذه الأمور، لذلك يقول القرآن في شأنهم: ﴿ولئن جئتهم بآية ليقولن الذين كفروا إن أنتم إلّا مبطلون﴾.

والتعبير بـ «مبطلون» تعبير جامع يحمل كل معاني الدجل والإفتراء والنسب الكاذبة والفاسدة من قبل المشركين، كنسبة الكذب للنّبي اللّبي السلمر والجنون والأساطير الخرافية، إذ أن كل واحد من هذه الأمور يمثل وجهاً من وجوه الباطل، وقد جمعت كل هذه الأمور تحت كلمة «مبطلون».

أجل، إنّهم كانوا يتهمون الأنبياء دانماً بواحدٍ من هذه الأمور الباطلة، ليشغلوا عـنهم الناس الطيبين الطاهرين ولو لعدّة أيّام ـ بما ينسبونه للأنبياء ممّا أشرنا إليه.

والخاطب في كلمة «أنتم» يمكن أن يكون النّبي بَرِي المؤمنين الحقيقيين، ويمكن أن يكون جميع أصحاب الحق من الأنيباء والائمة المعصومين المبيني وأتباعهم، لأنّ هذه المجموعة من الكفّار تخالف جميع اتباع الحق.

والآية التي بعدها تبيّن السبب في مخالفة هذه الطائفة، فتقول: إنّ لجماجة هـؤلاءالتي لاحدٌ لها وعداءهم للحق، إغّا هو لفقدانهم الاحساس والإدراك بسـبب كـثرة ذنـوبهم، ولأنّهم لا يعلمون شيئاً... إذ تقول: ﴿كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون﴾.

وكلمة «يطبع» مأخوذة من الطبع، ومعناها ختم الشيء، وهي إشارة إلى ماكان يجري في السابق، وهو جار أيضاً اليوم إذ يختم على الشيء كيلا يتصرف به ويُغلق بإحكام، وقد يضعون عليه القفل ويضربون عليه مادة لزجة مختومة بإشارة معينة كما بيّنا بحيث لا يمكن فتح ذلك الشيء إلّا بكسره، فيفتضح أمره بسرعة.

وكان القرآن استعمل هذا التعبير كناية عن القلوب التي لا ينفذ إليها النصح، والذيب فقدوا الوجدان والعقل والعلم، ولا أمل في هدايتهم.

وممًا يسترعي الإنتباه أنّ في الآيات السابقة ذكر العلم أساساً للإيمان، وفي هذه الآية ذُكر الجهل أساساً للكفر وعدم التسليم للحق.

أمّا آخر آية من الآيات محل البحث التي تقع في آخر سورة الروم، فهي تأسر النّبي عَلَيْلُةٌ أمرين مهمين، وتبشره بشارة كبرى، لتحثه على مواصلة الوقوف والتصدي للمشركين والجاهلين والسفهاء بالاستقامة والصبر.

تقول أوّلاً: إذا كان الأمر كذلك، فعليك بالصبر والاستقامة أمام الحوادث الختلفة، وفي مقابل أنواع الأذى والبهتان والمصاعب ﴿ قاصبر ﴾.

لأنَّ الصبر والإستقامة هما مفتاح النصر الأصيل.

وليكون النّبي تَتَكِيُّةُ أكثر اطمئناناً، فإنّ الآية تضيف ﴿ إِنْ وَهَوَ اللّهُ حَمْى فَـ قَدْ وَعَـ دَكُ وَلَيْكُونَ النّبِي تَتَكِيُّةً أكثر اطمئناناً، فإنّ الآية تضيف ﴿ إِنْ وَهَوَ اللّهُ حَمْى الطّلَمة ، والمؤمنين بالنصر، والاستخلاف في الأرض، وغلبة الإسلام على الكفر، والنور على الظلمة ، والعلم على الجهل. وسوف يُلبس هذا الوعد ثوب العمل!

وكلمة «الوعد» هنا إشارة إلى الوعود المكررة التي وعدها القرآن في إنتصار المؤمنين، ومن ضمنها الآية ٤٧ من هذه السورة ﴿وكان حقًا علينا نصرالهؤمنين﴾.

والآية ٥١ من سورة غافر ﴿ لِنَا لَنْنَصَرُ رَسَلْنَا وَالدِّينَ آمَنُوا فَي العَيَاةَ الدَّسَيَا وَيَــوم يَسقُومُ اللَّشْهَادِا ﴾.

وتقول الآية ٥٦ من سورة المائدة أيضاً ﴿ فَإِنَّ حزب الله هم الغالبون﴾.

وتأمر ثانياً بضبط الأعصاب والهدوء وعدم الانحراف في المواجهة الشديدة والمتتابعة، حيث تقول الآية: ﴿ولايستخفّنك الذين لا يوقنون﴾.

إنّ مسؤوليتك أن تتحمل كل شيء، وأن يتسع صدرك وخلقك لجميع الناس فهذا هو الجدير بقائد وزعيم لأمثال هؤلاء.

كلمة ﴿السِستِحَفَّنُك مِشتقّة من «الخفة» وهي خلاف الثقل، أي كن رزيناً قائماً على

قدميك لئلا يهزك مثل هؤلاء الأفراد ويحركوك من مكانك، وكن ثابتاً ومواصلاً للمسيرة باطمئنان، إذ أنّهم فاقدوا اليقين، وأنت مركز اليقين والإيمان!

هذه السورة بدأت بوعد إنتصار المؤمنين على الأعداء، وانتهت أيضاً بهذا الوعد، إلّا أنّ شرطها الأساس هو الصبر والاستقامة!

ربّنا، هب لنا صبراً واستقامة حتى لا يهزنا طوفان الحوادث والمشاكل من مكاننا أبداً.

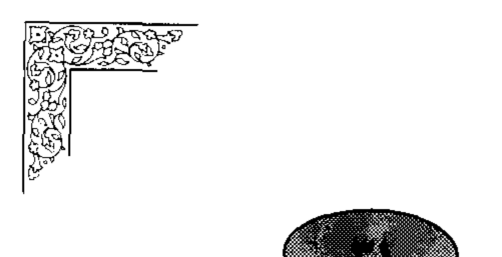
إلهنا، نلتجيء إلى ذاتك المقدسة، ألا نكون من زمرة الذين لا تؤثر في قلوبهم المسوعظة والنصح والإرشاد والعبر والنذر!.

إلهنا، إن أعداءنا متحدون، وهم مسلّحون بأنواع الأسلحة الشيطانية، فانصرنا \_ربّنا \_على أعدائنا في الخارج، وشيطاننا في الداخل.

آمين يا رب العالمين

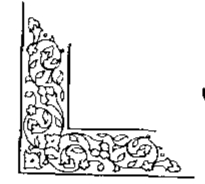
نهاية سورة الروم

8003



سورة لقمان

وعدد آياتها أربع وثلاثون



## «سورة لقمان»

#### ممتوى السورة:

المعروف والمشهور بين المفسّرين أنّ هذه السورة نزلت في مكّة، وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين قد استثنى بعض آيات هذه السورة كالشيخ الطوسي في (التبيان) حيث استثنى الآية الرّابعة التي تتحدّث عن الصلاة والزكاة، أو الفخر الرازي الذي استثنى مضافاً إلى هذه الآية، الآية ٢٧ التي تبحث في علم الله الواسع، إلّا أنّه لا يـوجد دليـل واضـع لهـذه الاستثناءات، لأنّ الصلاة والزكاة ـ الزكاة بصورة عامّة طبعاً ـ كانتا موجودتين في مكّة أيضاً، وقضيّة البحث عن سعة علم الله لا تصلح لأن تكون دليلاً على كونها مدنية.

بناءً على هذا، فإنّ سورة لقان بحكم كونها مكّية تشتمل على محتوى السور المكّية العام، أي إنّها تبحث حول العقائد الإسلامية الأساسية، وخاصّة المبدأ والمعاد، وكذلك النبوّة، وبصورة عامّة فإنّ محتوى هذه السورة يتلخّص في خمسة أقسام:

القسم الأوّل: يشير بعد ذكر الحروف المقطّعة بإلى عظمة القرآن وكونه هدى ورحمة للمؤمنين الذين يتمتّعون بصفات خاصّة، ويتحدّث في الطرف المقابل عن الذين يظهرون التعصّب والعناد أمام هذه الآيات البيّنات بحيث يبدون وكأنّهم صمّ الآذان، بل يسعون أيضاً إلى صرف الآخرين عن القرآن عن طريق إيجاد وسائل لهو غير صحيحة.

القسم الثّاني: يتحدّث عن آيات الله في خلق السهاء ورفعها بدون أي عمد، وخلق الجبال، والأحياء المختلفة، ونزول المطر، ونموّ النباتات.

القسم النّالث: ينقل جانباً من كلام لقان الحكيم والمتألّه في وصيّته لابنه، ويبدأ من التوحيد ومحاربة الشرك، وينتهي بالوصيّة بالإحسان إلى الوالدين، والصلاة، والأمس بالمعروف والنهي عن المنكر، والنبات أمام الحوادث الصعبة، والبشاشة والطلاقة مع الناس، والتواضع والإعتدال في الأمور.

في القسم الرّابع: تعود السورة إلى أدلّة وعلامات التوحيد مرّة أخرى فتتحدّث عن

تسخير السهاء والأرض ونعم الله الوفيرة، وذمّ منطق الوثـنيين الذيـن سـقطوا في وادي الضلال والانحراف نتيجة التقليد واتّباع الآباء والأجداد، وتجعلهم يقرّون بمسألة كون الله خالقاً التي هي أساس العبودية له.

وتكشف الستار عن علم الله المطلق بذكر مثال واضح، وتبحث في هذا الباب\_إضافة إلى ذكر آيات الآفاق ـ عن التوحيد الفطري الذي يتجلّى عند الوقوع في عواصف البلاء، وتطرح ذلك بشكل رائع.

أمّا القسم الخامس: فإنّه يشير إشارة قصيرة مؤثّرة تهزّ الوجدان إلى مسألة المعاد والحياة بعد الموت. وتحذّر الإنسان من الإغترار بهذه الدنيا، وتحثّه على أن يـفكّر بـتلك الحياة الخالدة ويتهيّأ لها.

ثمّ تنهي هذا المبحث بذكر جانب من علم الله بالغيب بما يتعلّق بالإنسان، ومن جملة ذلك لحظة موته، وحتى على الجنين في بطن أمّه، وبذلك تنتهى السورة.

ومن الواضح أنَّ تسمية هذه السورة بسورة «لقهان» بسبب البحث المهمّ العميق المحتوى الذي ورد في هذه السورة عن مواعظ لقهان، وهي السورة الوحيدة التي تتحدَّث عن هذا الرجل الحكيم.

#### فضيلة سورة لقمان:

وردت روايات عديدة عن الرّسول الأكرم تَبَيَّلُهُ وبعض أَمَّة أَهل البيت اللَّهُ في فضل هذه السورة، ومن جملتها ما ورد في حديث عن النّبي تَبَيُّلُهُ: «من قرأ سورة لقمان كان لقمان له رفيقاً يوم القيامة، وأعطي من الحسنات عشراً بعدد من عمل بالمعروف ونهى عن المنكر» (

وفي حديث آخر عن الإمام الباقر عليه: «من قرأ سورة لقمان في ليلة وكّل الله به في ليلته ثلاثين ملكاً يحفظونه من إبليس وجنوده حتى يصبح، فإذا قرأها بالنهار لم يزالوا يحفظونه من إبليس وجنوده حتى يصبح، فإذا قرأها بالنهار لم يزالوا يحفظونه من إبليس وجنوده حتى يمسى» .

وقلنا مراراً، بأنّ كلّ هذا الفضل والثواب والإمتياز لتلاوة سورة من القرآن لأنّ التلاوة مقدّمة للتفكّر، والتفكّر مقدّمة للعمل، ويجب أن لا يتوقّع الإنسان كلّ هذا الفضل بلقلقة اللسان فقط.

١. تفسير مجمع البيان، بع ٨، ص ٣١٢.

٢. المصدر السابق، وتفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ١٩٣.

## الآيات

## التفسير

## من هم الممسنون؟

﴿ لَلْمَ ﴾ تبدأ هذه السورة بذكر أهميّة وعظمة القرآن، وبيان الحروف المقطّعة في بدايتها إشارة لطيفة إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ هذه الآيات التي تتركّب من حروف الألف باء البسيطة، لها محتوى ومفهوم سام يغيّر مصير البشر بصورة تامّة، ولذلك فإنّها تقول بعد ذكر الحروف المقطّعة: ﴿ ولك آيات الكتاب الحكيم ﴾

﴿تلك﴾ في لغة العرب إشارة للبعيد، وقلنا مراراً أنّ هذا التعبير بالخصوص كناية عن عظمة وأهميّة هذه الآيات، وكانّها في أعالي السهاء وفي نقطة بعيدة المنال.

إنّ وصف «الكتاب» بـ «العكيم» إمّا لقوّة ومتانة محتواه، لأنّ الباطل لا يجد إليه طريقاً وسبيلاً، ويطرد عن نفسه كلّ نوع من الخرافات والأساطير، ولا يقول إلّا الحقّ، ولا يدعو إلّا إليه، وهذا التعبير في مقابل (لهوالعديك) الذي يأتي في الآيات التالية تماماً.

أو بمعنى أنّ القرآن كالعالم الحكيم الذي يتكلّم بألف لسان في الوقت الذي هو صامت لا ينطق، فيعلّم، ويعظ وينصح، ويرغّب ويرهّب، ويحذّر ويتوعّد، ويبيّن القصص ذات العبرة، وخلاصة القول فإنّه حكيم بكلّ معنى الكلمة. ولهذه البداية علاقة مباشرة بكلام لفهان الحكيم الذي ورد البحث فيه في هذه السورة.

ولا مانع \_طبعاً \_من أن يكون المعنيان مرادين في الآية أعلاه.

ثمّ تذكر الآية التالية الهدف النهائي من نزول القرآن، فتقول: ﴿هدى ورحمة للمحسنين﴾. إنّ الهداية في الحقيقة مقدّمة لرحمة الله، لأنّ الإنسان يجد الحقيقة أوّلاً في ظلّ نور القرآن، ويعتقد بها ويعمل بها، وبعد ذلك يكون مشمولاً برحمة الله الواسعة ونعمه التي لاحدّ لها.

وممّا يستحقّ الإنتباه أنّ هذه السورة اعتبرت القرآن سبباً لهداية ورحمة «الحسنين»، وفي بداية سورة النمل: ﴿هدى للمتّقين﴾.

وهذا الإختلاف في التعبير ربّما كان بسبب أنّ روح التسليم وقبول الحقائق لاتحيا في الإنسان بدون التقوى، وعند ذلك سوف لا تتحقّق الهداية، وبعد مرحلة قبول الحقّ نصل إلى مرحلة الإيمان التي تتضمّن البشارة بالنعم الإلهيّة علاوة على الهداية، وإذا تقدّمنا أكثر فسنصل إلى مرحلة العمل الصالح، وعندها تتجلّى رحمة الله أكثر من ذي قبل.

بناءً علىٰ هذا فإنّ الآيات الثلاث أعلاه تبيّن ثلاث مراحل متعاقبة من مراحل تكامل عباد الله: مرحلة قبول الحقّ، ثمّ الإيمان، فالعمل، والقرآن في هذه المراحل مصدر الهداية والبشارة والرحمة على الترتيب ـ تأمّلوا ذلك \_.

ثمّ تصف الآية التالية الحسنين بثلاث صفات، فتقول: ﴿الَّذِينَ يَقْيَمُونَ الصّلاة ويوتُونَ الزَّكَاة وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾ فإنّ إرتباط هؤلاء بالخالق عن طريق الصلاة، وبخلق الله عن طريق الزكاة، ويقينهم بمحكمة القيامة باعث قوي على الإبتعاد عن الذنب والمعصية، ودافع لأداء الواجبات.

وتبين الآية الأخيرة - من الآيات مورد البحث - عاقبة عمل الحسنين، فتقول: ﴿ لُولئكَ على هدى من ربّهم ولُولئك هم المفلحون﴾.

جملة ﴿ لُولئك على هدى من ربهم ﴾ توحي بأنّ هداية أولئك قد ضُمنت من قبل ربّهم من جهة ، ومن جهة أخرى فإنّ التعبير بـ (على) دليل على أنّ الهداية كأنّها مطيّة سريعة السير، وأولئك قد ركبوها وأخذوا بزمامها ، ومن هنا يتضح التفاوت بين هذه الهداية ، والهداية التي وردت في بداية السورة ، لأنّ الهداية الأولى هي الإستعداد لقبول الحق ، وهذه الهداية برنامج للوصول إلى الغاية والهدف.

ثمّ إنّ جملة ﴿ لُولئك هم العفلحون ﴾ التي تدلّ على الحصر وفقاً للقواعد العربية، توحي بأنّ هذا الطريق هو الطريق الوحيد إلى الإخلاص، طريق المحسنين، طريق أولئك المرتبطين بالله وخلقه، وطريق أولئك الذين يؤمنون إيماناً كاملاً بالمبدأ وألمعاد.

## الآيات

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِعَنْرِعِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواْ أَوْلَتِكَ لَهُمْ عَذَابُ مُ هِينُ ۞ وَإِذَا لُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَكُنَا وَلَى مُسْتَحَيِرًا كَأَن هُرُواْ أَوْلَتِكَ لَهُمْ عَذَابُ مُ هِينُ ۞ وَإِذَا لُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَكُنُنا وَلَى مُسْتَحَيِرًا كَأَن لَمْ عَذَابُ مُعِينًا وَإِذَا لُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَكُنَا وَلَى مُسْتَحَيِرًا كَأَن لَمْ مَعْدَابُ مُن اللَّهِ عَلَيْ إِنَّا لَيْهِ وَقُرُ الْفَيْشِرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيهٍ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنَّ اللَّذِينَ عَمَالُوا السَّيْمِ هُو الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ ۞ الصَلِحَاتِ لَمُهُ جَنَّنَ النَّعِيمِ ۞ خَلِدِينَ فِهَا وَعَدَ اللَّهِ حَقّاً وَهُو ٱلْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۞ الصَلِحَاتِ لَهُ مُ جَنَّنَ النَّعِيمِ ۞ خَلِدِينَ فِها وَعَدَ اللّهِ حَقّاً وَهُو ٱلْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۞

## سبب النزول

قال بعض المفسّرين: إنّ الآية الأولى من هذه الآيات نزلت في «النضر بن العارث»، فقد كان تاجراً يسافر إلى إيران، وكان يحدّث قريشاً بقصص الإيرانيين وأحاديثهم، وكان يقول: إذا كان محمّد يحدّ ثكم بقصص عاد وغود فإني أحدّ ثكم بقصص رستم وإسفنديار وأخبار كسرى وسلاطين العجم، فكانوا يجتمعون حوله ويتركون استاع القرآن.

وقال البعض الآخر: إنّ هذا المقطع من الآيات نزل في رجل اشترى جـــارية مــغنّية، وكانت تغنّيه ليل نهار فتشغله عن ذكر الله.

يقول المفسّر الكبير الطبرسي عن ، بعد ذكر سبب النزول هذا: وقد روي حديث عن النّبي عَلَيْهِ في هذا الباب يؤيّد سبب النزول أعلاه ، لأنّه عَلَيْهِ قال: «لا يحلّ تعليم المغنّيات ولا بيعهن، وأثمانهن حرام، وقد نزل تصديق ذلك في كتاب الله: ﴿وهن النّاس هن يشتري له و الحديث ... ﴾ ...

## التفسير

#### الغناء أمد مكائد الشياطين الكبيرة:

الكلام في هذه الآيات عن جماعة يقعون تماماً في الطـرف المـقابل لجـماعة المحسـنين والمؤمنين الذين ذكروا في الآيات السابقة. الكلام والحديث هنا عن جماعة يستخدمون طاقاتهم من أجل بثّ اللاهدفية وإضلال المجتمع، ويشترون شقاء وبؤس دنياهم وآخرتهم! فتقول أوّلاً: ﴿ وهن النّاس هن يشتري لهو المحديث ليضل عن سبيل الله بغير علم ويتّخذها هزول أثمّ تضيف أخيراً: ﴿ لُولئك لهم عدلب ههين ﴾.

إنّ شراء لهو الحديث والكلام الأجوف إمّا أن يتمّ عن طريق دفع المال في مقابل سهاع الخرافات والأساطير، كما قرأنا ذلك في قصّة النضر بن الحارث.

أو أن يكون عن طريق شراء المغنّيات لعقد مجالس اللهو والباطل والغـناء، أو صرف المال بأيّ شكل كان وفي أي طريق للوصول إلى هذا الهدف غير المشروع، أي لهو الحديث والكلام الفارغ.

والعجيب أنّ عمي القلوب هؤلاء، كانوا يشترون الكلام الباطل واللهو بأغلى القميم والأثمان، ويعرضون عن الآيات الإلهيّة والحكمة التي منحهم الله إيّاها مجّاناً!

و يحتمل أيضاً أن يكون للشراء هنا معنى كنائي، والمراد منه كلّ أنواع السعي للوصول إلى هذه الغاية.

وأمّا ﴿لهو الحديث فإنّ له معنى واسعاً يشمل كلّ نوع من الكلام أو الموسيق أو الترجيع الذي يؤدّي إلى اللهو والغفلة، ويجرّ الإنسان إلى اللاهدفيّة أو الضلال، سواء كان من قبيل الغناء والألحان والموسيق المهيّجة المثيرة للشهوة والغرائز والميول الشيطانية، أو الكلام الذي يسوق الإنسان إلى الفساد عن طريق محتواه ومضامينه، وقد يكون عن كلا الطريقين كما هو الحال في أشعار و تأليفات المغنّين الغراميّة العاديّة المنظلة في محتواه وألحانها.

أو يكون كالقصص الخرافية والأساطير التي تؤدّي إلى إنحراف النــاس عــن الصراط المستقيم.

أو يكون كلام الإستهزاء والسخرية الذي يطلق بهدف محـو الحـقّ و تـضعيف أسس ودعائم الإيمان، كالذي ينقلونه عن أبي جهل أنّه كان يقف على قريش ويقول: أتريدون أن

١. ضمير ﴿يتّخذها﴾ يعود إلى (آيات الكتاب) التي وردت في الآيات السابقة. واحتمل البعض أنه يعود إلى (السبيل)، لأنّ كلمة (السبيل) قد وردت في آيات القرآن بصيغة المذكّر تارةً، وبصيغة المؤنث تارةً أخرى.

أطعمكم من الزقّوم الذي يتهدّدنا به محمّد؟ ثمّ يبعث فيحضرون الزبد والتمر، فكان يقول: هذا هو الزقّوم! وبهذا الأسلوب كان يستهزيء بآيات الله.

وعلى كلّ حال، فإنّ للهو الحديث معنىً واسعاً يتضمّن كلّ هذه المعاني وأمنالها، وإذا أشارت الروايات الإسلامية وكلمات المفسّرين إلى إحداها، فإنّ ذلك لا يدلّ مطلقاً على انحصار معنى الآية فيه.

وتلاحظ في الرّوايات الواردة عن أهل البيت المُنكِلا تعبيرات تبيّن سعة معنى هذه الكلمة، ومن جملتها ما نراه في حديث عن الإمام الصادق المُنكِلا: «الغناء مجلس لا ينظر الله إلى أهله، وهو ممّا قال الله عزّوجل: ﴿وهن النّاس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله ﴾ "

والتعبير بـ ولهو للعديمة بدلاً من (حديث اللهو) ربّما كان إنسارة إلى أنّ الهدف الأساس لهؤلاء هو اللهو والعبث، والكلام والحديث وسيلة للوصول إليه.

ولجملة **(ليضل من سبيل الله)** مفهوم واسع أيضاً، يشمل الإضلال العقائدي، كما قرأنا ذلك في قصّة النضر بن الحارث وأبي جهل، وكذلك يشمل الإفساد الأخلاقي كما جاء في أحاديث الغناء.

والتعبير بـ ﴿ بغير علم ﴾ إشارة إلى أنّ هذه الجهاعة الضالّة المنحرفة لا تؤمن حتى بمذهبها الباطل، بل يتّبعون الجهل والتقليد الأعمى لا غير، ف إنّهم جهلاء يمورطون ويشمغلون الآخرين بجهلهم.

هذا إذا إعتبرنا ﴿ يغير علم ﴾ وصفاً للمضلّين، إلّا أنّ بعض المفسّرين اعتبر هذا التعبير وصفاً للضالّين، أي أنّهم يجرّون الناس الجهلة إلى وادي الانحراف والباطل دون أن يعلموا بذلك لجهلهم.

إنّ هؤلاء المغفّلين قد يتادون في غيّهم فلا يقنعون بلهو هذه المسائل، بل إنّهم يجعلون كلامهم الأجوف ولهو حديثهم وسيلة للاستهزاء بآيات الله، وهذا هو الذي أشارت إليه نهاية الآية حيث تقول: ﴿ويتَعَدُهُا هَزُولُ﴾.

أمّا وصف العذاب بـ (المهين) فلأنّ العقوبة متناغمة مع الذنب، فإنّ هؤلاء قد استهزؤوا بآيات الله وأهانوها، ولذلك فإنّ الله سبحانه قد أعدّ لهم عذاباً مهيناً، إضافة إلى كونه أليماً.

١. وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٢٢٨ (باب تحريم الغناء) و(ج ١٧، ص ٢٠٧، طبعة آل البيت).

وأشارت الآية التالية إلى ردّ فعل هذه الفئة أمام آيات الله، و توحي بالمقارنة بردّ فعلهم تجاه لهو الحديث، فتقول: ﴿وَإِذَا تَتَلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَى مَسْتَكِيراً كَأَنْ لَمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَّ فَي لُذَنِيهِ وَقَرا ﴾ أي ثقلاً يمنعه من السهاع.

ثمّ تذكر أخيراً عقاب مثل هؤلاء الأفراد الأليم فتقول: ﴿فبشّر بعدلب أليم ﴾

إنّ التعبير بـ ﴿وَلَى مستكبراً ﴾ إشارة إلى أنّ إعراضه لم يكن نابعاً من تـضرّر مـصالحه الدنيويّة والحدّ من رغباته وشهواته فحسب، بل إنّ الأمر أكبر من ذلك، فإنّ فـيه دافـع التكبّر أمام عظمة الله وآياته، وهو أعظم ذنب فيه.

والرائع في تعبير الآية أنّها تقول أوّلاً: إنّه لم يعبأ بآيات الله كأنّه لم يسمعها قطّ، ويمرّ عليها دون إكتراث بها، ثمّ تضيف: بل كأنّه أصمّ لا يسمع أيّ كلام قطّ!

إنّ جزاء مثل هؤلاء الأفراد يناسب أعيالهم، فكما أنّ أعيالهم كانت مؤلمة ومؤذية لأهل الحقّ، فإنّ الله سبحانه قد جعل عقابهم وعذابهم أليماً أيضاً.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ تعبير (بشّر) في مورد العذاب الإلهي الأليم، يتناسب مع عمل المستكبرين الذين كانوا يتّخذون آيات الله هزواً، والتشبّه بصفات أبي جهل، حيث كانوا يفسّرون «زقّوم جهنّم» بالزبد والتمر!

ثمّ تعود الآيات التالية إلى شرح وتبيان حال المؤمنين الحقيقيّين، وقد بدأت السورة في مقارنتها هذه بذكر حالهم أوّلاً ثمّ ختمت به في نهاية هذا المقطع أيضاً، فتقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَمَعِلُوا الصَّالِحَاتِ لِهِم جَنَاتِ النَّعِيم ﴾.

أجل، إنّ هذه الفئة على عكس المستكبرين والضالّين المضلّين الذين لا يرون آثار قدرة الله في عالم الوجود، ولا يصغون إلى كلام أنبياء الله

إِنَّ هؤلاء يؤمنون بحكم العقل الواعي، والعين البصيرة، والأذن السامعة التي منحهم الله إيّاها، يؤمنون بآيات الله ويعملون بها صالحاً، فما أجدر أن يكون لأولئك العذاب الأليم، ولهؤلاء جنّات النعم!

والأهم من ذلك أنّ هذه الجنان الوافرة النعم خالدة لهؤلاء ﴿ الدين فيها ومدالله حقّا ﴾ والله سبحانه لا يعد كذباً، وليس عاجزاً عن الوفاء بوعوده ﴿ وهو العزيز العكيم ﴾ .

وثمّة مسألة تستحقّ الدقّة، وهي أنّه قد ورد العذاب في حقّ المستكبرين بصيغة المفرد، وفي شأن المؤمنين الذين يعملون الصالحات جاءت «الجنّات» بصيغة الجــمع، وذلك لأنّ رحمة الله عزّوجلّ وسعت غضبه. والتأكيد على الخلود ووعد الله الحقّ. تأكيد أيضاً على سعة هذه الرحمة، وتفوّقها على الغضب.

وللنعيم معنىً واسع يشمل كلّ أنواع النعم الماديّة والمعنوية، وحتى النعم التي لا يمكن أن ندركها، فنحن أسارى شهوات البدن في هذه الدنيا، والراغب في (مفرداته) يقول: النعيم: النعمة الكثيرة.

## ہحوث

#### ١.. تمريم الغناء

لا شكّ في أنّ الغناء بصورة إجمالية حرام على المشهور بين علماء الشيعة، وتصل هذه الشهرة إلى حدّ الإجماع.

وأكّد كثير من علماء أهل السنّة على هذه الحرمة، وإن كان بعضهم قد استثنوا بعض الأمور، وربّما لا يُعدّ بعضها استثناءً في الحقيقة، بل تعتبر خارجة عن موضوع الغناء، أو كما يقال: خارج تخصّصاً.

يقول «القرطبي» في ذيل الآيات مورد البحث في هذا الباب: «وهو الغناء المعتاد عند المشتهرين به، الذي يحرّك النفوس ويبعثها على الهوى والغزل، والمجون الذي يحرّك الساكن ويبعث الكامن، فهذا النوع إذا كان في شعر يُشبّب فيه بذكر النساء ووصف محاسنهن وذكر الخمور والمحرّمات لا يختلف في تحريمه، لأنّه اللهو والغناء المذموم بالإتّفاق، فامّا ما سلم من ذلك فيجوز القليل منه في أوقات الفرح، كالعرس والعيد وعند التنشيط على الأعمال الشاقة كماكان في حفر الخندق وحدو أنجشة وسلمة بن الأكوع، فامّا ما إبتدعته الصوفية اليوم من الإدمان على سماع الأغاني بالآلات المطربة من الشبابات والطار والمعازف والأوتار فحرام» .

إنّ ما ذكره القرطبي وبيّنه كاستثناء، من قبيل الحداء للإبل، أو الأشعار الخاصّة التي كان يقرؤها المسلمون أثناء حفر الخندق، يحتمل قويّاً أنّه لم يكن من الغناء أساساً، فهو شبيه بالأشعار التي يقرؤها جماعة بلحن خاصّ في المسيرات أو مجالس الفرح ومجالس العزاء الدينيّة.

١. تفسير القرطبي، ج٧، ص١٣٦٥.

وفي أيدينا أدلّة كثيرة على تحريم الغناء في المصادر الإسلامية، ومن جملتها الآية أعلاه: 
﴿ وَهِ نَ النّاسُ هِ نَ يَشْتَرِي لِهُ وَالْحَدِيثَ ﴾ وبعض آيات أخر من القرآن التي تنطبق على الأقل طبق الروايات الواردة في تفسير هذه الآيات على الغناء، أو أنّ الغناء اعتُبر من مصاديقها: 
ففي حديث عن الإمام الصادق ﴿ في تفسير آية: ﴿ وَاجتنبوا قول الزّور ﴾ قال: «قول الزور الغناء» أ

وعنه على الآية: ﴿والَّذِينَ لا يشهدونَ الزُّورِ﴾ " قال: «الغناء» أ.

وقد رويت في تفسير هذه الآية روايات عديدة عن الإمام الباقر والصادق والرضا الله المناء» أوضحوا فيها أنّ أحد مصاديق لهو الحديث الموجب للعذاب المهين هو «الغناء» أ

إضافةً إلى هذا فإنّه تلاحظ في المصادر الإسلامية روايات كثيرة أخرى \_عدا ما ورد في تفسير الآيات \_ تبيّن تحريم الغناء بصورة مؤكّدة:

فني حديث مروي عن جابر بن عبدالله، عن النّبي اللّبي الله الله الله من تغنّى الله و حديث مروي عن جابر بن عبدالله و الله و حديث آخر عن الإمام الصادق الله و الغناء لا تؤمن فيه الفجيعة، ولا تجاب فيه الدعوة، ولا يدخله الملك "

و في حديث آخر عندﷺ: «الغناء يورث النفاق، ويعقب الفقر»^.

وفي حديث آخر عن الصادق ﷺ: «المغنّية ملعونة، ومن أدّاها ملعون، و آكــل كســبها المعون، و آكــل كســبها المعون» ٩.

وقد نقلت روايات كثيرة في هذا المجال في كتب أهل السنّة المعروفة أيضاً، ومن جملتها الرواية التي نقلها في (الدرّ المنثور) عن جماعة كثيرة من المحدّثين، عن الرّسول الأكرم ﷺ، أنّه قال: «لا يحلّ تعليم المغنّيات ولا بيعهنّ، وأثمانهنّ حرام» أنّ

١. العج، ٢٠

٢. وسأثل الشيعة، ج ١٢، ص ٢٢٥، باب تتعريم النناء.

٣ الفرقان، ٧٢.

٤. وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٢٢٥ – ٢٢٧ و ٢٣١، باب ٩٩، باب تحريم الغناء.

٦. المصدر السابق.

ه. المصدر السابق.

٧. المصدر السابق.

١٠. تفسير الدرّالمنثور، ذيل الآية مورد البحث.

٩. سفينة البحار، ج ٢، ص ٣٣٨.

ونقل نظير هذا المعنى كاتب (التاج) عن الترمذي والإمام أحمدً ﴿

ويروي ابن مسعود عن النّبي ﷺ أنّه قال: «الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل» ﴿ .

وبالجملة، فإنّ الرّوايات الواردة في هذا الباب كثيرة جدّاً بحيث تصل إلى حدّ التواتر، ولهذا فإنّ أكثر علماء الإسلام قد أفتوا بالحرمة، علاوةً على علماء الشيعة، الذين يتّفقون بالرأي في هذا الموضوع تقريباً، وقد نقل تحريمه عن أبي حنيفة أيضاً. وعندما سألوا «أحمد» \_ إمام السنّة المعروف ـ عن الغناء قال: ينبت النفاق.

وقال «مالك» \_إمام أهل السنّة المعروف \_ بحيباً عن هذا السؤال: يفعله الفسّاق.

وصرّح «الشافعي» بأنّ شهادة أصحاب الغناء غير مقبولة، وهذا بنفسه دليل على فسق هؤلاء.

ونقل عن أصحاب الشافعي أيضاً أنّهم اعتبروا فتوى الشافعي تحريماً، على خلاف ما اعتقده البعض".

### ٢\_ ما هو الغناء؟

لا يواجهنا إشكال مهم في حرمة الغناء، إنَّما الإشكال الصعب هو تشخيص مـوضوع الغناء، فهل أنَّ كلّ صوت حسن غناء؟

من المسلّم أنّ الأمر ليس كذلك، لأنّه قد ورد في الرّوايات الإسلامية، وسيرة المسلمين تحكي أيضاً، أن اقرؤوا القرآن وأذّنوا بصوت حسن.

هل أنّ الغناء كلّ صوت فيه ترجيع ـ وهو تردّد الصوت في الحنجرة ـ؟ هذا أيضاً غير ثابت.

والذي يمكن استفادته من مجموع كلمات فقهاء وأقوال أهل السنّة في هذا الجال، أنّ الغناء هو كلّ لحن وصوت يطرب، ويشتمل على اللهو والباطل.

وبعبارة أوضح: الغناء هو الأصوات والألحان التي تناسب مجالس الفسـق والفـجور، وأهل المعصية والفساد.

وبتعبير آخر: الغناء يقال للصوت الذي يحرّك القوى الشهوانية في الإنسان، بحـيث

١. التاج، ج ٥، ص ٢٨٧. ٢. تفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

٣. المصدر السابق.

يشعر الإنسان في تلك الحال بأنّه لو كان إلى جانب هذا الصوت خمر ومسكر وإياحة وفساد جنسي، لكان ذلك مناسباً جدّاً!

وهناك مسألة تستحقّ الإنتباه، وهي أنّ بعض الألحان تعدّ أحياناً غناءً ولهـواً بـاطلاً بذاتها ومحتواها، مثال ذلك أشعار العشق والغـرام والأشـعار المـفسدة التي تُـقرأ بألحـان وموسيق راقصة.

وقد تكون الألحان بذاتها غناءً أحياناً أخرى، مثال الأشعار الجيدة، أو آيات القرآن والدعاء والمناجاة التي تُقرأ بلحن يناسب مجالس الفاسدين والفسّاق، وهو حرام في كلتا الصورتين «فتأمّل».

وثمّة مسألة ينبغي ذكرها، وهي أنّه يذكر للغناء معنيان: معنى عــامّ، ومـعنى خــاصّ، والمعنى الخاصّ هو ما ذكرناه أعلاه، أي الموسيقي والألحان التي تحرّك الشهوات، وتناسب مجالس الفسق والفجور.

والمعنى العامّ هو كلّ صوت حسن، فن فسّر الغناء بالمعنى العامّ قسّمه إلى قسمين: غناء حلال، وغناء حرام.

والمراد من الغناء الحرام: هو ما قيل أعلاه، والمراد من الغناء الحلال: الصوت الحسن الجميل والذي لا يكون باعثاً على الفساد، ولا يناسب مجالس الفسق والفجور.

وبناءً على هذا فلا يوجد اختلاف ـ تقريباً ـ في أصل تحريم الغناء، بل الاخــتلاف في كيفية تفسيره.

ومن الطبيعي أن يكون للغناء موارد شك \_ككل المفاهيم الأخرى \_ وأن الإنسان لا يعلم حقاً هل أن الصوت الفلاني يناسب مجالس الفسق والفجور، أم لا؟ وفي هذه الصورة يحكم بالحلية بحكم أصل البراءة، وهذا \_طبعاً \_بعد الإحاطة الكافية بالمفهوم العرفي للغناء طبق التعريف أعلاه.

ومن هنا يتّضع أنّ الأصوات والموسيق الحماسية التي تـناسب سـاحات الحـرب أو الرياضة وأمثالها لا دليل على حرمتها.

ومن الطبيعي أنّ هناك بحوثاً أخرى في باب الغناء، من قبيل بعض الاستثناءات التي قبلها جماعة وأنكرها آخرون، ومسائل أخرى ينبغي الكلام عنها في الكتب الفقهيّة.

والكلام الأخير هو أنّ ما ذُكر أعلاه يتعلّق بالغناء، وأمّا استعمال الآلات الموسيقية وحرمتها، فهو بحث آخر خارج عن هذا الموضوع.

#### ٣. فلسفة تمريم الغناء

إنَّ التدقيق في مفهوم الغناء \_مع الشروط التي قلناها في شرح هذا المفهوم \_ تجعل الغاية من تحريم الغناء واضحة جدّاً.

فبنظرة سريعة إلى معطيات الغناء سنواجه المفاسد أدناه:

# أَوِّلاً: الترغيب والدعوة إلى فساد الأخلاق!

لقد بيّنت التجربة \_ والتجربة خير شاهد \_ أنّ كثيراً من الأفراد الواقعين تحت تأثير موسيق وألحان الغناء قد تركوا طريق التقوى، واتَّجهوا نحو الشهوات والفساد.

إنَّ مجلس الغناء \_عادةً \_ يُعدُّ مركزاً لأنواع المفاسد، والدافع على هذه المفاسد هو الغناء.

ونقرأ في بعض التقارير التي وردت في الصحف الأجنبية أنَّه كان في مجلس جماعة من الفتيان والفتيات فعُزفت فيه موسيق خاصّة وعلى نمط خاص من الغناء، فهيّجت الفتيان والفتيات إلى الحدّ الذي هجم فيه بعضهم على البعض الآخر، وعملوا من الفضائح ما يخجل القلم عن ذكره.

وينقل في تفسير (روح المعاني) حديثاً عن أحد زعهاء بني أُميّة أنّه قال لهم: إيّاكم والغناء فإنّه ينقص الحياء، ويزيد في الشهوة، ويهدم المروءة، وإنّه ينوب عن الخمر، ويفعل ما يفعل السكر '. وهذا يبيّن أنّه حتى أولئك كانوا مطّلعين على مفاسده أيضاً.

وعندما نرى في الرّوايات الإسلامية: أنَّ الغناء ينبت النفاق، فإنَّه إشارة إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ روح النفاق هي روح التلوّث بالفساد والإبتعاد عن التقوي.

وإذا جاء في الرّوايات أنّ الملائكة لا تدخل البيت الذي فيه غناء، فبسبب التلوّث بالفساد. لأنَّ الملائكة طاهرة تطلب الطهارة، وتتأذَّى من هذه الأجواء الملوَّثة.

### ثانياً: الغفلة عن ذكر الله!

إنَّ التعبير باللهو الذي فسَّر بالغناء في بعض الرَّوايات الإسلامية إشارة إلى حقيقة أنَّ الغناء يجعل الإنسان عبداً ثملاً من الشهوات حتى يغفل عن ذكر الله.

وفي الآيات أعلاه قرأنا أنّ «لهو الحديث» أحد عوامل الضلالة عن سبيل الله، وموجب للعذاب الأليم.

١. تفسير روح المعاني، ج ٢١. ص ٦٠.

في حديث عن علي الله عن ألهى عن ذكر الله (وأوقع الإنسان في وحل الشهوات) فهو من الميسر» حالي في حكم القار ...

## ثالثاً: الإضرار بالأعصاب!

إنّ الموادّ المخدّرة ترد البدن عن طريق الفهم والشرب أحياناً كالخمر، وأحياناً عن طريق الشمّ وحاسّة الشمّ وحاسّة الشمّ كالهرفين، وأحياناً عن طريق الشمّ وحاسّة الشمّ كالهيروئين، وأحياناً عن طريق التزريق كالمورفين، وأحياناً عن طريق حاسّة السمع كالغناء.

ولهذا فإنّ الغناء والموسيق المطربة قد تجعل الأفراد منتشين أحياناً إلى حدّ يشبهون فيه السكارى، وقد لا يصل إلى هذه المرحلة أحياناً، ولكنّه يوجد تخديراً خفيفاً، ولهذا فإنّ كثيراً من مفاسد المخدّرات موجودة في الغناء، سواء كان تخديره خفيفاً أم قويّاً.

«إنّ الإنتباه بدقّة إلى سيرة مشاهير الموسيقيين يبيّن أنّهم قد واجهوا تدريجيّاً مصاعب وصدمات نفسية خلال مراحل حياتهم حتى فقدوا أعصابهم شيئاً فشيئاً، وابتُلي عدد منهم بأمراض نفسية، وجماعة فقدوا مشاعرهم وساروا إلى دار المجانين، وبعضهم أصيبوا بالشلل والعجز، وبعضهم أصيب بالسكتة، حيث ارتفع ضغط الدم عندهم أثناء عزف الموسيق» .

وقد جاء في بعض الكتب التي كتبت في مجال الآثار المضرّة للموسيق على أعـصاب الإنسان، حالات جمع من الموسيقيين والمغنّين المعروفين الذين أصيبوا بـالسكتة ومـوت الفجأة أثناء أداء برامجهم، وزهقت أرواحهم في ذلك المجلس ".

وخلاصة القول فإنّ الآثار المضرّة للغناء والموسيق على الأعصاب تصل إلى حدّ إيجاد الجنون، وتؤثّر على القلب وتؤدّي إلى إرتفاع ضغط الدم وغير ذلك من الآثار الخرّبة.

ويستفاد من الإحصاءات المعدّة للوفيّات في عصرنا الحالي بأنّ معدّل موت الفجأة قد ازداد بالمقارنة مع السابق، وقد ذكروا أسباباً مختلفة كان من جملتها الغناء والموسيقي.

# رابعاً: الغناء أحد وسائل الإستعمار!

إنّ مستعمري العالم يخافون داتماً من وعي الشعوب، وخاصّة الشباب، ولذلك فإنّ جانباً

٢. تأثير الموسيقي على النفس والأعصاب، ص ٢٦.

١. وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٢٣٥.

٣ المصدر السابق، ص ٩٢ وما بعدها.

من برامجهم الواسعة لاستمرار وإدامة الاستعمار همو إغراق الجمتمعات بالغفلة والجمهل والضلال، وتوسعة وسائل اللهو المفسدة.

إنّ الخدّرات لا تتّصف اليوم بصفة تجارية فقط، بل هي أحد الوسائل السياسية المهمّة، فإنّ السياسات الاستعبارية تسعى إلى إيجاد مراكز الفحشاء ونوادي القبار ووسائل اللهو الفاسدة الأخرى، ومن جملتها توسعة ونشر الغناء والموسيق، وهي من أهمّ الوسائل التي يصرّ عليها المستعمرون لتخدير أفكار الناس، ولهذا فإنّ الموسيق تشكّل القسم الأكبر من وقت إذاعات العالم ووسائل الإعلام الأساسية.

8003

## الآيتان

خَكَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِعَيْرِعَمَدِ تَرَقُ بَهَ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَيِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِهَامِن كُلِّ دَاّبَةً وَأَنزَلْنَامِنَ ٱلسَّمَاءَ مَاّءُ فَأَنْلُنَا فِيهَا مِن حَصُلِ زَقِّ كَرِيمٍ اللَّهُ هَذَاخَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ عَبِلُ ٱلظَّلِلِمُونَ فِي ضَلَالِ ثَبِينِ اللَّهُ

## التفسير

### هذا فلق الله:

مواصلة للبحث حول القرآن والإيمان به في الآيات السابقة، تتحدّث الآيتان أعلاه عن أدلّة التوحيد الذي هو أهمّ الأصول العقائدية.

تشير الآية الأولى إلى خمسة أقسام من مخلوقات الله التي ترتبط مع بعضها إرتباطاً وثيقاً لا ينفصل، وهي: خلق السهاء، وكون الكواكب معلّقة في الفضاء، وخلق الجبال لتثبيت الأرض، ثمّ خلق الدواب، وبعد ذلك الماء والنباتات التي هي وسيلة تغذيتها، فتقول: ﴿خلق السّماولت بغير عمد ترونها﴾.

(العَمَد) جمع (عمود)، وتقييد بنائها وإقامتها بـ ﴿ ترونها ﴾ دليل على أنّه ليس لهذه السهاء أعمدة مرئيّة، ومعنى ذلك أنّ لها أعمدة إلّا أنّها غير قابلة للرؤية، وكما قلنا قـبل هـذا في تفسير سورة الرعد أيضاً، فإنّ هذا التعبير إشارة لطيفة إلى قـانون الجـاذبيّة الذي يـبدو كالعمود القوىّ جدّاً، إلّا أنّه غير مرئى، يحفظ الأجرام الساوية.

١. تفسير البرهان، ج ٢. ص ٣٧٨.

٢. إنّ الذين اعتبروا الآية أعلاه دليلاً على نفي العمد مطلقاً لابدّ لهم من التقديم والتأخير في الآية ليقولوا: إنّ أصل الجملة كانت: خلق السماوات ترونها بغير عمد، وهذا خلاف الظاهر قطعاً.

وعلى كلّ حال، فإنّ الجملة أعلاه أحد معاجز القرآن الجيد العلميّة، وقد أوردنا تفصيلاً أكثر عنها في ذيل الآية ٢ من سورة الرعد.

ثمّ تقول الآية في الغاية من خلق الجبال: ﴿وَلَقَى فَيَ لِلْرَمَن رَوْلَسِي لَنَ تَعَيَّدُ بِكُمْ ﴾ ﴿ . إِنَّ هذه الآية التي لها نظائر كثيرة في القرآن، توضّح أنّ الجبال وسيلة لتثبيت الأرض، وقد ثبتت هذه الحقيقة اليوم من الناحية العلميّة من جهات عديدة:

فن جهة أنّ أصولها مرتبطة مع بعضها، وهي كالدرع المحكم يحفظ الكرة الأرضية أمام الضغوط الناشئة من الحرارة الداخلية، ولولا هذه الجبال فإنّ الزلازل المدمّرة كانت ستبلغ حدًا ربّا لا تدع معه للإنسان مجالاً للحياة.

ومن جهة أنّ هذه السلسلة المحكمة تقاوم جاذبية القمر والشمس الشديدة، وإلّا فسيحدث جزر ومدّ البحار، وتجعل الحياة بالنسبة للإنسان مستحيلة.

ومن جهة أنّها تقف سدّاً أمام العواصف والرياح العاتية، وتقلّل من تماسّ الهواء المجاور للأرض عند دوران الأرض حول نفسها إلى أقلّ حدّ، ولو لم تكن هذه الجبال لكان سطح الأرض كالصحاري اليابسة، وعرضة للأعاصير والزوابع المهلكة، والعواصف الهوجاء المدمّرة ليل نهار٢.

وبعد ذكر نعمة استقرار السهاء بأعمدة الجاذبية. واستقرار وثبات الأرض بواسطة الجبال، تصل النوبة إلى خلق الكائنات الحيّة واستقرارها، بحيث تستطيع أن تضع أقدامها في محيط هادىء مطمئن، فتقول: ﴿وبِكَ فيها مِن كُلُّ دَلَيْهُ ﴾.

إنّ التعبير بـ ﴿ مِن كُلّ دَلَقِه ﴾ إشارة إلى تنوّع الحياة في صور مختلفة، ابتداءً من الكائنات الحيّة المجهرية والتي ملأت جميع الأرجاء إلى الحيوانات العملاقة والمخوفة.

وكذلك الحيوانات المختلفة الألوان، والمتفاوتة الأشكال التي تعيش في الماء والهواء من الطيور والزواحف، والحشرات المختلفة وأمثالها، والتي لكلّ منها عالمها الخاصّ تعكس الحياة في مئات الآلاف من المرايا.

١. ﴿ تميد﴾ من (الميد) أي تزلزل الأشياء واضطرابها اضطراباً عظيماً، وجملة ﴿ أن تميد بكم ﴾ في تقدير:
 لئلا تميد بكم.

٢. لمزيد الإطلاع حول فوائد الجبال راجع ذيل الآية (٣) من سورة الرعد.

إلا أنّ من المعلوم أنّ هذه الحيوانات تحتاج إلى الماء والغذاء، ولذلك فإنّ الجملة التالية أشارت إلى هذا الموضوع، فقالت: ﴿وَلَنَزَلْنَا مِنَ السَّمَاءَ هَا تَفَانِبَنَنَا فَيَهَا مِنْ كُلّ رُوحٍ كَرِيمٍ﴾.

وبهذا فإنّ الآية تبيّن أساس حياة كلّ الحيوانات ـ وخاصّة الإنسان ـ والذي يكوّنه الماء والنبات، فالكرة الأرضية تعتبر سماطاً واسعاً ذا أغذية متنوّعة يمتدّ في جميع أنحائها، ويصلح لكلّ نوع منها حسب خلقته، ممّا يدلّ على عظمة الخالق جلّ وعلا.

وممًا يستحقّ الإنتباء هو أنّه في بيان خلق الأقسام الثلاثة الأولى ذكرت الأفعال بصيغة الغائب، وحين وصل الأمر إلى نزول المطر ونمو النباتات أتت الأفعال بمصيغة المستكلّم، فيقول: نحن أنزلنا من السهاء ماءً، ونحن أنبتنا النباتات في الأرض.

وهذا بنفسه أحد فنون الفصاحة، حيث إنّهم عندما يريدون ذكر أمور مختلفة، فـــإنّهم يبيّنونها بشكلين أو أكثر، كي لا يشعر السامع بأيّ نوع من الضجر والرتابة، إضافةً إلى أنّ هذا التعبير يوضّح أنّ نزول المطر ونمو النبات كانا محطّ إهتهام خاصّ.

ثم تشير هذه الآية مرّة أخرى إلى مسألة (الزوجيّة في عالم النباتات) وهي أيضاً من معجزات القرآن العلميّة، لأنّ الزوجيّة -أي وجود الذكر والأنثى - في عالم النباتات لم تكن ثابتة في ذلك الزمان بصورة واسعة، والقرآن كشف الستار عنها، ولزيادة التفصيل حول هذه المسألة يكنكم مراجعة ذيل الآية ٧ من سورة الشعراء.

ثمّ إنّ وصف أزواج النباتات بـ «الكريم» إشارة ضمنية إلى أنواع المواهب الموجودة فيها. بعد ذكر عظمة الله في عالم الخلقة، وذكر صور مختلفة من المخلوقات، وجّهت الآية الخطاب إلى المشركين، وجعلتهم موضع سؤال واستجواب، فقالت: ﴿هذا خلق الله فأروني هاذا خلق الذين هن دونه ﴾ ؟!

من المسلّم أنّ أولئك لم يكونوا يستطيعون إدّعاء كون أيّ من المخلوقات من خلق الأصنام، وعلى هذا فإنّهم كانوا يقرّون بتوحيد الخالق، مع هذا الحال كيف يستطيعون تعليل الشرك في العبادة؟! لأنّ توحيد الخالق دليل على توحيد الربّ وكون مدبّر العالم واحداً، وهو دليل على توحيد العبوديّة.

ولذلك اعتبرت الآية عمل أولئك منطبقاً على الظلم والضلال، فقالت: ﴿ بِلِ الطَّالِمُونَ فِي صَلالِ مِبِينَ ﴾.

ومعلوم أنّ «الظلم» له معنى واسعاً يشمل وضع كلّ شيء في غير موضعه، ولمّــاكــان المشركون يربطون العبادة، وتدبير العالم أحياناً بالأصنام، فإنّهم كانوا مرتكبين لأكبر ظلم وضلالة.

ثمّ إنّ التعبير أعلاه يتضمّن إشارة لطيفة إلى ارتباط «الظلم» و«الضلال»، لأنّ الإنسان عندما لا يعرف مكانة الموجودات الموضوعية في العالم، أو يعرفها ولا يراعيها، ولا يرى كلّ شيء في مكانه، فمن المسلّم أنّ هذا الظلم سيكون سبباً للضلالة والضياع.

8003

## الآيات

وَلَقَدْءَ الْيَنَا لُقَمَنَ الْحِكْمَةَ أَنِ اَشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كُفَر فَإِنَّ اللَّهَ عَنِيُّ حَمِيبُ فَ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِا بَنِهِ وَهُو يَعِظُهُ ، يَبُنَى لَا تُشْرِكَ وَاللَّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ فَي وَوَصَيْنَا الْإِنسَانَ بِوَلِدَ يُهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ ، وَهَنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ , فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّكُرِ لِي وَلِوَلِدَنِكَ إِلَى الْمُصِيرُ فَقَ وَإِن عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ , فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّكَرِ لِي وَلِوَلِدَنكَ إِلَى الْمُصِيرُ فَقَ وَإِن جَلَهُ ذَاكَ عَلَى اللَّهُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ فَلا تُطِعْمُ مَا أَن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

## التفسير

### إمترام الوالدين:

لتكيل البحوث السابقة حول التوحيد والشرك، وأهميّة وعظمة القرآن، والحكمة التي استعملت واتّبعت في هذا الكتاب السهاوي، فقد ورد الكلام في هذه الآيات التي نبحثها والآيات الأخرى التالية عن لقهان الحكيم، وعن جانب من المواعظ المهمّة لهمذا الرجل المتألّه في باب التوحيد ومحاربة الشرك، وقد انعكست المسائل الأخلاقيّة المهمّة في مواعظ لقهان لإبنه.

إنّ هذه المواعظ العشرة التي ذكرت ضمن ستّ آيات، قد بيّنت بأسلوب رائع المسائل العقائدية، إضافةً إلى أُصول الواجبات الدينيّة والمباحث الأخلاقية.

وسنبحث فيا بعد \_ في بحث الملاحظات \_ إن شاء الله تعالى، من هو لقهان؟ وأيّة خصائص كان يمتلكها؟ ولكن ما نذكره هنا هو أنّ القرائن تبيّن أنّه لم يكن نبيّاً، بل كان رجلاً ورعاً مهذّباً إنتصر في ميدان جهاد هوئ النفس، فكان أن فجّر الله تعالى في قلبه ينابيع العلم والحكة.

ويكني في عظمة مقامه أنّ الله قد قرن مواعظه بكلامه، وذكرها في طيّات آيات القرآن. أجل... عندما يتنوّر قلب الإنسان بنور الحكمة نتيجة للطهارة والتقوى، فإنّ الكــلام الإلهي يجري على لسانه، ويقول ما يقوله الله، ويفكّر بالشكل الذي يرضاه الله!

بعد هذا التوضيح الموجز نعود إلى تفسير الآيات:

تقول الآية الأولى: ﴿ولقد آلينا لقمان الحكمة أن لفكر لله ومن يشكر فإنّما يشكر لنسفسه ومن كفر فإنّما يشكر لنسفسه ومن كفر فإنّ الله غنيّ حميد﴾ ﴿

## فما هي المكمة؟

في معرض الحديث عن ماهية الحكمة ينبغي القول: إنّهم قد ذكروا للحكمة معاني كثيرة، مثل: معرفة أسرار عالم الوجود، والإحاطة والعلم بحقائق القرآن، والوصول إلى الحقّ من جهة القول والعمل، ومعرفة الله.

إِلَّا أَنَّ كُلَّ هذه المعاني يمكن جمعها في تعريف واحد، فالحكمة التي يتحدّث عنها القرآن، والتي كان الله قد أتاها لقهان، كانت مجموعة من المعرفة والعلم، والأخلاق الطاهرة والتقوى ونور الهداية.

وفي حديث عن الإمام موسى بن جعفر عَنِهِ ، أنّه قال لهشام بن الحكم في تفسير هـذه الآية: «إنّ الحكمة هي الفهم والعقل» .

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق على الله عن الإمام الصادق على الله عنه الآية، أنَّه قال: «أو تي معرفة إمام زمانه» ".

ومن الواضح أنّ كلّاً من هذه المفاهيم يعتبر أحد فروع معنى الحكمة الواسع، ولا منافاة بينها.

وعلى كلّ حال، فإنّ لقيان بامتلاكه هذه الحكمة كان يشكر الله، فقد كان يعلم الهدف من

١. هناك بحث بين المفسّرين في أنه هل يوجد لجملة ﴿أن اشكر فن عني، مقدّر أم لا؟ فالبعض يعتقد أنّ جملة ﴿قلنا له له مقدّرة قبلها، والبعض يقولون: لا تحتاج إلى تقدير، و(أنّ) في جملة ﴿أن اشكر تفسيرية، لأنّ الشكر بنفسه عين الحكمة، والحكمة عينه. وكلا التّفسيرين يمكن قبوله.

٢. أصول الكافي، ج ١، ص ١٣. (كتاب العقل والجهل) ح ١٢.

٣. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ١٩٦.

وراء هذه النعم الإلهيّة، وكيفيّة استغلالها والاستفادة منها، وكان يضعها بدقّة وصواب كامل في مكانها المناسب لتحقيق الهدف الذي خلقت من أجله، وهذه هي الحكمة، وهي وضع كلّ شيء في موضعه، وبناءً على هذا فإنّ الشكر والحكمة يعودان إلى نقطة واحدة.

وقد اتضحت نتيجة الشكر والكفران للنعم بصورة ضمنية في الآية، وهي أنّ شكر النعمة سيكون من صالح الإنسان وفي منفعته، وأنّ كفران النعمة سيكون سبباً لضرره أيضاً، لأنّ الله سبحانه غني عن العالمين، فلو أنّ كلّ الممكنات قد شكرته فلا يزيد في عظمته شيء، ولو أنّ كلّ الكائنات كفرت فلا ينقص من كبريائه شيء!

إنّ «اللام» في جملة ﴿أَنْ لَشَكُرُ لِلهِ ﴾ لام الاختصاص، و«اللام» في ﴿لنفسه ﴾ لام النفع، وبناءً على هذا، فإنّ نفع الشكر، والذي هو دوام النعمة وكثرتها، إضافة إلى ثواب الآخرة يعود على الإنسان نفسه، كما أنّ مضرّة الكفر تحيق به فقط.

والتعبير بـ ﴿ عَنيَ حميد ﴾ إشارة إلى أنّ شكر الناس للأفراد العاديين إمّا أن يؤدّي إلى النفع المادّي للمشكور، أو زيادة مكانة صاحبه في أنظار الناس، إلّا أنّ أيّاً من هذين الأمرين لا معنى له ولا مصداق في حقّ الله تعالى، فإنّه غنيّ عن الجميع، وهو أهل لحمد كلّ الحامدين وثنائهم، فالملائكة تحمده، وكلّ ذرّات الوجود والموجودات مشغولة بتسبيحه، وإذا ما نطق إنسان بالكفر فليس له أدنى تأثير، فحتى ذرّات وجوده مشغولة بحمده وثنائه بلسان الحال!

وممًا يجدر ذكره أنّ الشكر قد ذكر بصيغة المضارع، والذي يدلّ على الاستمرار، أمّا الكفر فقد جاء بصيغة الماضي الذي يصدق حتى على المرّة الواحدة، وهذا إشارة إلى أنّ الكفران ولو لمرّة واحدة يمكن أن يؤدّي إلى عواقب وخيمة مؤلمة، أمّا الشكر فإنّه لازم، ويجب أن يكون مستمرّاً ليطوي الإنسان مسيره التكاملي.

وبعد تعريف لقيان ومقامه العلمي والحِكَي، أشارت الآية التالية إلى أولى مواعظه، وهي في الوقت نفسه أهم وصاياه لولده، فقالت: ﴿وَإِذْ قَالَ لَقَمَانَ لَابِنَهُ وَهِـو يَعَظّه يَسَابِنَيُّ لَاتَشْرِكَ بِاللهُ إِنَّ لَلْشُرِكَ لَظْلَمَ عَظْيِمٍ ﴾.

إنّ حكمة لقهان توجب عليه أن يتوجّه قبل كلّ شيء إلى أهمّ المسائل الأساسية، وهي مسألة التوحيد... التوحيد في كلّ المجالات والأبعاد، لأنّ كلّ حركة هدّامة ضدّ التـوجّه الإلهي تنبع من الشرك، من عبادة الدنيا والمنصب والهوى وأمثال ذلك، والذي يعتبر كلّ منها فرعاً من الشرك.

كما أنّ أساس كلّ الحركات الصحيحة البنّاءة هو التوحيد والتـوجّه إلى الله، وإطـاعة أوامره، والإبتعاد عن غيره، وكسر كلّ الأصنام في ساحة كبريائه!

وممًا يستحقّ الإشارة أنّ لقيان الحكيم قد جعل علّة نني الشرك هـو أنّ الشرك ظـلم عظيم، وقد أحيط بالتأكيد من عدّة جهات .

وأيّ ظلم أعظم منه، حيث جعلوا موجودات لاقيمة لها في مصافّ الله ودرجته، هذا من جانب، ومن جانب آخر يجرّون الناس إلى الضلال والانحراف، وينظلمونهم بجناياتهم وجرائهم، وهم يظلمون أنفسهم أيضاً حيث ينزلونها من قمّة عزّة العبودية لله ويهوون بها إلى منحدر ذلّة العبودية لغيره.

والآيتان التاليتان جمل معترضة ذكرها الله تعالى في طيّات مواعظ لقهان، لكنّ هذا الإعتراض لا يعني عدم الإتصال والإرتباط، بل يعني الصلة الواضحة لكلام الله عزّوجل بكلام لقهان، لأنّ في هاتين الآيتين بحثاً عن نعمة وجود الوالدين ومشاقهها وخدماتها وحقوقهها، وجعل شكر الوالدين في درجة شكر الله.

إضافةً إلى أنها تعتبران تأكيداً على كون مواعظ لقان لابنه خالصة، لأنّ الوالدين مع هذه العلاقة القويّة وخلوص النيّة لا يمكن أن يذكرا في مواعظها إلّا ما فيه خير وصلاح الولد، فتقول أوّلاً: ﴿ووصّينا للإنسان بولاديه ﴾ وعندئذ تشير إلى جهود ومتاعب الأمّ العظيمة، فتقول: ﴿حملته لَهُه وهنا على وهن ﴾ آ

وهذه المسألة قد ثبتت من الناحية العلمية، إذ أوضحت التجارب أنّ الأمّهات في فترة الحمل بُصبن بالضعف والوهن، لأنّهن يصرفن خلاصة وجودهن في تغذية وتنمية الجنين، ويقدّمن له من موادهن الحياتية أفضلها، ولذلك فإنّ الأمّهات أثناء فترة الحسمل يسبتلين بنقص أنواع الفيتامينات وفي حالة عدم تعويض هذا النقص فسيؤدّي إلى آلام ومتاعب كثيرة.

وهذا الأمر يستمر حتى في فترة الرضاعة، لأنَّ اللبن عصارة وجود الأمِّ، ولهذا تضيف

١. إنَّ كلَّا من (أن) و «اللام»، وكون الجملة إسمية من أدوات التأكيد.

٢. إن جملة ﴿وهنا على وهن﴾ يمكن أن تكون حالاً للأم بتقدير كلمة «ذات». فكان تقديرها (حملته أته ذات وهن على وهن). واحتُمل أيضاً أن تكون مفعولاً مطلقاً لفعل مقدر من مادة (وهن) فكان تقديره: (تهن وهناً على وهن).

بعد ذلك فترة رضاعه سنتان ﴿وفصاله في ماهين﴾ كما أشير إلى ذلك في موضع آخر من القرآن: ﴿والوالدلت يرضعن أوالدهن حولين كاهلين﴾ أ، والمراد فترة الرضاعة الكاملة، وإن كانت تتم أحياناً بفترة أقل.

وعلى كلّ حال، فإنّ الأمّ في هذه الـ ٣٣ شهراً \_ فترة الحمل، وفترة الرضاع \_ تـبدي وتقدّم أعظم تضحية لولدها، سواء كان من الجانب الروحي والعاطني، أو الجسمي، أو من جهة الخدمات والرعاية.

والملفت للنظر هنا أنّها توصي في البداية بالوالدين معاً، إلّا أنّهـا عـند بـيان المشـاقّ والمتاعب تؤكّد على متاعب الأمّ، لتنبّه الإنسان إلى إيثارها وتضحياتها وحقّها العظيم.

ثمّ تقول: ﴿ أَنْ لَشَكُولِي وَلُوالدَيك فَاشْكُرُنِي لأَنِي خَالَقَكُ وَالْمَنْعُمُ الأَصَلِيَّ عَلَيك، ومنحتك مثل هذين الأبوين العطوفين الرحيمين، واشكر والديك لأنها واسطة هذا الفيض وقد تحمّلا مسؤولية إيصال نعمي إليك، فما أجمل أن يجعل شكر الوالدين قرين شكر الله! وما أعمق مغزاه!

ويقول الله تعالى في نهاية الآية بنبرة لا تخلو من التهديد والعتاب: ﴿ إِلِيِّ المصيرِ فِي نها فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ ا

وفي هذا المجال التفت بعض المفسّرين إلى مسألة لطيفة، وهي أنّه قد ورد التأكيد على رعاية حقوق الأبوين مراراً في القرآن المجيد، إلّا أنّ التوصية بالأولاد تلاحظ قليلاً ما عدا مورد النهي عن قتل الأولاد، والتي كانت عادة مشؤومة قبيحة واستثنائية في عصر الجاهلية \_ وذلك لأنّ الوالدين، وبحكم عواطفها القويّة، قلّ ما يهملوا أولادهما بيد النسيان، في حين يلاحظ بكثرة أنّ الأولاد ينسون الأبوين، وخاصّة عند الكبر والعجز، وتعتبر هذه آلم وأشدّ حالة لهما، وأسوأ صور كفران النعمة بالنسبة للأولاد !

إنّ الوصيّة بالإحسان إلى الأبوين قد توجد الإشتباه والوهم عند البعض وذلك حينا يظنّ أنّه يجب مداراتها واتّباعها حتى في مسألة العقيدة والكفر والإيمان، لكنّ الآية التالية تقول: ﴿ وَإِنْ جَاهِدَكَ عَلَى أَنْ تَشْرَكَ بِي هَا لِيسَ لَكَ بِهِ عَلَمَ فَلَا تَطْعَهُ هَا فَيْجِبِ أَنْ لا تكون علاقة الإنسان بأمّه وأبيه مقدّمة على علاقته بالله مطلقاً، وأن لا تكون عواطف القرابة حاكمة على عقيدته الدينيّة أبداً.

جملة ﴿ جاهداك إشارة إلى أنّ الأبوين قد يظنّان أحياناً أنّهما يسريدان سعادة الولد، ويسعيان إلى جرّه إلى عقيدتهما المنحرفة والإيمان بها، وهذا يسلحظ لدى كلّ الآباء والأمّهات.

إنّ واجب الأولاد أن لا يستسلموا أبداً أمام هذه الضغوط، ويجب أن يحافظوا على استقلالهم الفكري، ولا يساوموا على عقيدة التوحيد، أو يبدّلوها بأيّ شيء.

ثم إن جملة ﴿ هَالْمِسُ لِكَ مِهِ عَلَىٰهِ تَشْيَرُ ضَمَناً إلى أَنَّنَا لُو نَتَجَاهُلُ أَدُلَة بَطُلَانِ الشرك، ولم نقم لها وزناً. فإنّه لا يوجد دليل على إثباته، ولا يستطيع أيّ متعنَّت إثبات الشرك بالدليل. وإذا تجاوزنا ذلك، فإنّ الشرك إن كانت له حقيقة، فينبغي أن يكون هناك دليل على إثباته، فإنّ هذا بنفسه دليل على بطلانه.

ولمّا كان من الممكن أيضاً أن يوجد هذا الأمر توهّم وجوب استخدام الخشونة مع الوالدين المشركين وعدم إحترامهما، ولذلك أضافت الآية إنّ عدم طاعتهما في مسألة الشرك ليس دليلاً على وجوب قطع العلاقة معهما، بل تأمره الآية أن ﴿ وصاحبهما في الدّنيا معروفل .

فلاطفها وأظهر الحبّة لها في الحياة الدنيويّة والمعاشرة، ولا تستسلم لأفكارهما واقتراحاتها من الناحية العقائدية والبرامج الدينيّة، وهذه بالضبط نقطة الإعتدال الأصليّة التي تجمع فيها حقوق الله والوالدين، ولذا يضيف بعد ذلك ﴿ ولقبع سبيل من أناب إليّه لأنّ المصير إليه سبحانه ﴿ فَمَ إليّ مرجعكم فَأَنبُنكم بما كنتم تعملون﴾

إنّ سبب النني والإثبات المتلاحق، والأوامر والنواهي المتتابعة في الآيات أعلاه هو أن يجد المسلمون الخطّ الأصلي ويشخّصوه في مثل هذه المسائل، حيث يبدو في أوّل الأمر أنّ هناك تناقضاً في أداء هذين الواجبين، فإن تفكّروا قليلاً فإنّ المسير الصحيح سيكون نصب أعينهم، وسيسيرون فيه دون أدنى إفراط ولا تفريط، وهذه الدقّة واللطافة القرآنية في أمثال هذه الدقائق من صور فصاحة القرآن وبلاغته العميقة.

وعلى كلّ حال، فإنّ الآية أعلاه تشبه ما جاء في الآية ٨ من سورة العنكبوت، حيث تقول: ﴿ ووصّينا الإنسان بوالديه حسنا وإن جاهداك لتشرك بي ها ليس لك به علم فلا تطعهما إليّ

هرجمكم فأنبّئكم بماكنتم تعملون﴾ وقد أوردنا في ذيل الآية ٨ من سورة العنكبوت سبب نزول لها ذُكر في بعض التفاسير.

## بحثان

#### ١\_ من هو لقمان؟

لقد ورد اسم «لقهان» في آيتين من القرآن في هذه السورة، ولا يوجد في القرآن دليل صريح على أنّه كان نبيّاً أم لا، كما أنّ أسلوب القرآن في شأن لقهان يوحي بأنّه لم يكن نبيّاً، لأنّه يلاحظ في القرآن أنّ الكلام في شأن الأنبياء عادةً يدور حول الرسالة والدعوة إلى التوحيد ومحاربة الشرك وانحرافات البيئة، وعدم المطالبة بالأجر والمكافأة، وكذلك بشارة الأمم وإنذارها، في حين أنّ أيّاً من هذه الأمور لم يذكر في شأن لقهان، والذي ورد هو مجموعة مواعظ خاصة مع ولده (رغم شموليتها وعموميتها)، وهذا دليل على أنّه كان رجلاً حكيماً وحسب.

و في حديث عن الرّسول الأكرم عَنَيْنَ : «حقّاً أقول: لم يكن لقمان نبيّاً، ولكن كان عبداً كثير التفكّر، حسن اليقين، أحبّ الله فأحبّه ومنّ عليه بالحكمة».

وجاء في بعض التواريخ: أنّ لقيان كان عبداً أسود من سودان مصر، ولكنّه إلى جانب وجهه الأسود كان له قلب مضيء وروح صافية، وكان يصدق في القول من البداية، ولا يزج الأمانة بالخيانة، ولم يكن يتدخّل فيا لا يعنيه .

واحتمل بعض المفسّرين نبوّته، لكن ـكما قلنا ـلا يوجد دليل على ذلك، بل لديـنا شواهد واضحة على نقيض ذلك.

وجاء في بعض الرّوايات: أنّ شخصاً سأل لقهان: ألم تكن ترعى معنا؟ قال: نعم. قال الرجل: فمن أين أتاك كلّ هذا العلم والحكمة؟

قال: قدر الله، وأداء الأمانة، وصدق الحديث، والصمت عمّا لا يعنيني لـ

وورد كذلك في ذيل الحديث الذي نقلناه عن الرّسول الأكرم عَلَيْنَة : «كان لقمان نائماً نصف النهار، إذ جاءه نداء: يالقمان، هل لك أن يجعلك الله خليفة تحكم بين الناس بالحق؟

١. قصص القرآن، شرح أحوال لقمان. ٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.

فأجاب الصوت: إن خيّرني ربّي قبلت العافية، ولم أقبل البلاء، وإن عزم عليّ فسمعاً وطاعة، فإنّى أعلم أنّه إن فعل بي ذلك أعانني وعصمني.

فقالت الملائكة: دون أن يراهم: لم يالقهان؟

قال: لأنّ الحكم أشدّ المنازل و آكدها، يغشاه الظلم من كلّ مكان، إن وقي فبالحري أن ينجو، وإن أخطأ أخطأ طريق الجنّة، ومن يكن في الدنيا ذليلاً وفي الآخرة شريفاً خير من أن يكون في الدنيا شريفاً وفي الآخرة ذليلاً، ومن يخيّر الدنيا على الآخرة تفته الدنيا ولا يصيب الآخرة.

فتعجّبت الملائكة من حسن منطقه، فنام نومة فأعطي الحكمة، فانتبه يتكلّم بها» .

### ٢\_ صور من مكمة لقمان

لقد ذكر بعض المفسّرين بعضاً من كلمات لقهان الحكيمة مناسبة للمواعظ التي وردت في آيات هذه السورة، ونحن نذكر هنا مختصراً منها:

أ) كان لقهان يقول لابنه: يابني، إنّ الدنيا بحر عميق، وقد هلك فيها عالم كثير، فاجعل سفينتك فيها الإيمان بالله، واجعل شراعها التوكّل على الله، واجعل زادك فيها تقوى الله، فإن نجوت فبرحمة الله، وإن هلكت فبذنوبك .

وقد ورد نفس هذا المطلب ضمن كلام الإمام الكاظم في مع هشام بن الحكم بصورة أكمل، نقلاً عن لقيان الحكيم: «يابني، إنّ الدنيا بحر عميق، قد غرق فيها عالم كثير، فلتكن سفينتك فيها تقوى الله، وحشوها الإيمان، وشراعها التوكّل، وقيّمها العقل، ودليلها العلم، وسكّانها الصبر».

ب) وفي حوار آخر مع إينه حول آداب السفر يقول:

يابنيّ، سافر بسيفك وخفّك وعهامتك، وخبائك وسقائك، وخيوطك ومخرزك، وتزوّد معك من الأدوية ما تنتفع به أنت ومن معك، وكن لأصحابك موافقاً إلّا في معصية الله عزّوجلً.

يابنيّ، إذا سافرت مع قوم فاكثر استشارتهم في أمرك وأمورهم. وأكثر التبسّم في وجوههم.

١. اتفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣١٦ ذيل الآبة مورد البحث.

٢. المصدر السابق،

٣. أصول الكافي، ج ١، ص ١٣. (كتاب العقل والجهل).

وكن كريماً على زادك بينهم.

وإذا دعوك فأجبهم، وإذا استعانوا بك فأعنهم.

واستعمل طول الصمت، وكثرة الصلاة، وسخاء النفس بما معك من دابّة أو ماء أو زاد. وإذا استشهدوك على الحقّ فاشهد لهم.

واجهد رأيك إذا استشاروك، ثمّ لا تعزم حتى تتثبّت وتنظر، ولا تجب في مشورة حتى تقوم فيها وتقعد، وتنام وتأكل وتصلّي، وأنت مستعمل فكرتك وحكمتك في مشورته، فإنّ من لم يمحض النتيجة لمن استشاره سلبه الله رأيه.

وإذا رأيت أصحابك يمشون فامش معهم، فإذا رأيتهم يعملون فاعمل معهم. واسمع لمن هو أكبر منك سنّاً.

وإذا أمروك بأمر، وسألوك شيئاً فقل: نعم، ولا تقل: لا، فإنّ (لا) عيّ ولؤم. يابنيّ، إذا جاء وقت الصلاة فلا تؤخّرها لشيء، صلّها واسترح منها فإنّها دَين.

وصلٌ في جماعة ولو على رأس زجّ.

وإن استطعت أن لا تأكل طعاماً حتى تبتدىء فتتصدّق منه فافعل.

وعليك بقراءة كتاب الله ١.

ج) وثمّة قصّة معروفة أيضاً عن لقيان، وهي أنّ مولاه دعاه \_ يوم كان عبداً \_ فقال: إذبح شاة، فأتنى بأطيب مضغتين منها، فذبح شاة، وأتاه بالقلب واللسان.

وبعد عدّة أيّام أمره أن يذبح شاة، ويأتيه بأخبث أعضائها، فذبح شاة وأتاه بالقلب واللسان، فتعجّب وسأله عن ذلك فقال: إنّ القلب واللسان إذا طهرا فهما أطيب من كلّ شيء، وإذا خبثا كانا أخبث من كلّ شيء .

وننهي هذا البحث بحديث عن الإمام الصادق عليه الله قال: «والله ما أوتي لقمان الحكمة لحسب ولا مال ولا بسط في جسم ولا جمال، ولكنّه كان رجلاً قويّاً في أمر الله، متورّعاً في الله، ساكتاً سكيناً عميق النظر، طويل التفكر، حديد البصر.

ولم ينم نهاراً قطّ \_ أي أوّله \_ ولم يتكيء في مجلس قطّ \_ وهو عرف المتكبّرين \_ ولم يتفل

١. أصول الكافي، ج ١، ص ١٦، (كتاب العقل والجهل)، وتفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣١٧.
 ٢. تفسير البيضاوي وتفسير الثعلبي، ولكن نقل في تفسير مجمع البيان جزء الأوّل فقط.

في مجلس قوم قطّ، ولم يعبث بشيء قطّ، ولم يره أحد من الناس على بول ولا غائط قطّ، ولا على اغتسال لشدّة تستّره و تحفّظه في أمره.

ولم يمرّ بين رجلين يقتتلان أو يختصمان إلّا أصلح بينهما، ولم يسمع قولاً استحسنه من أحد قطّ إلّا سأله عن تفسيره وعمّن أخذه، وكان يكثر مجالسة الفقهاء والعلماء، ويتعلّم من العلوم ما يغلب به نفسه، ويجاهد به هواه، وكان لا يظعن إلّا فيما ينفعه، ولا ينظر إلّا فيما يعنيه، فبذلك أوتى الحكمة ومنح القضيّة» (.

8003

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۸، ص ۲۱۷، بتلخیص.

يَنْبُنَيَّ إِنَّهَا آإِن تَكُ مِثْقَ الْ حَبَّةِ مِنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْفِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْفِ ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ أَإِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَيِرٌ ﴿ ثَلَى يَنْبَنَى أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكُرِ وَاصْبِرْعَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْعَرْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ وَلَا تُصَعِرْ خَدَكَ لِلنَّاسِ وَلَا نَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ كُلِّ مُخْنَالٍ فَخُورٍ ﴿ فَي وَاقْصِدُ فِ مَشْيِكَ وَاعْضُصْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَن كُرا لاَضُونِ لَصَوْتُ لَكُمَ الْخَيرِ فَى الْمَا لَكُونَ لِي صَوْتِ لَعَوْدَ اللَّهُ وَالْتَعْرُونَ الْمَا لَا يَعْمَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْمَا لَكُونَالِ اللَّهُ الْمَالِي فَخُورٍ اللَّهِ وَاقْصِدُ فِي مَشْيِكَ وَاعْضُصْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَن كُرا لاَضُونِ لَصَوْتُ لَكُمُ الْمَا اللَّهُ الْمَالِي لَكُونُ اللَّهُ الْمُ

# التفسير

## إثبت كالمبل، وعامل الناس بالمسنى

كانت أولى مواعظ لقهان عن مسألة التوحيد ومحاربة الشرك، وثانيتها عن حساب الأعمال والمعاد، والتي تكل حلقة المبدأ والمعاد، فيقول: ﴿يَابِنَيَ إِنَّهَا إِنْ تَكَ مِتْقَالَ حَبَّةُ مِنْ خَرَدُلُ فَتَكُنْ فِي صَعْرَةً لُو فِي السَّمَاوَلِكَ أَوْ فِي الأَرْضَ يأت بِهَا الله ﴾ أي في يوم القيامة ويضعها للحساب ﴿إِنَّ الله لطيف حبير﴾.

«الخردل»: نبات له حبّات سوداء صغيرة جدّاً يضرب المثل بصغرها، وهذا التعبير إشارة إلى أنّ أعمال الخير والشرّ مهما كانت صغيرة لاقيمة لها، ومهما كانت خفيّة كخردلة في بطن صخرة في أعماق الأرض، أو في زاوية من السماء، فإنّ الله اللطيف الخبير المطّلع على كلّ الموجودات، صغيرها وكبيرها في جميع أنحاء العالم، سيحضرها للحساب والعقاب والثواب، ولا يضيّع شيئاً في هذا الحساب.

والضمير في «إنّها» يعود إلى الحسنات والسيّئات، والإحسان والإساءة `

١. إحتمل البعض أنَّ الضمير أعلاه ضمير الشأن والقصَّة، أو يعود إلى مفهوم الشرك، وكلا الاحتمالين بعيد.

إنّ الإلتفات والتوجّه إلى هذا الإطّلاع التامّ من قبل الخالق سبحانه على أعبال الإنسان وعلمه بها، وبقاء كلّ الحسنات والسيّئات محفوظة في كتاب علم الله، وعدم ضياع وتلف شيء في عالم الوجود هذا، هو أساس كلّ الإصلاحات الفرديّة والاجتاعية، وهو قوّة وطاقة محرّكة نحو الخيرات، وسدّ منيع من الشرور والسيّئات، وذكر السماوات والأرض بعد بيان الصخرة، هو في الواقع من قبيل ذكر العامّ بعد الخاصّ.

وفي حديث روي عن الإمام الباقر عليه: «اتّقوا المحقّرات من الذنوب، فإنّ لها طالباً، يقول أحدكم: أذنب وأستغفر، إنّ الله عزّوجلّ يقول: ﴿نكتب ما قدّموا وآثارهم وكلّ شيء أحصيناه في لهام مبين ﴾ أ. وقال عزّوجلّ: ﴿لِنّها لِن تك مثقال حبّة من ضردل فستكن فسي صنفرة أو فسي الشماوات أو في الأرض يأت بها الله لِنّ الله لطيف خبير ﴾ أ.

وبعد تحكيم أسس المبدأ والمعاد، والتي هي أساس كلّ الإعتقادات الدينيّة، تطرّق لقان إلى أهمّ الأعيال، أي مسألة الصلاة، فقال: ﴿يابِنيّ أقم الصّلاة﴾ لأنّ الصلاة أهم علاقة وإرتباط مع الحالق، والصلاة تنوّر قلبك، وتصني روحك، وتضيء حياتك، وتطهّر روحك من آثار الذنب، وتقذف نور الإيمان في أنحاء وجودك، وتمنعك عن الفحشاء والمنكر.

وبعد الصلاة يتطرّق لقيان إلى أهم دستور اجتاعي، أي الأمر بالمعروف والنهب عن المنكر، فيقول: ﴿ وَلَمْ وَاللَّمُ وَلَنَّهُ مِنْ المُنكر ﴾.

وبعد هذه الأوامر العمليّة المهمّة الثلاثة، ينتقل إلى مسألة الصبر والإستقامة، والتي هي من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فيقول: ﴿ واصبر على ها أصابك إنّ ذلك من عزم اللمور﴾ من المسلّم أنّه توجد مشاكل وعقبات كثيرة في سائر الأعمال الاجتاعية، وخاصّة في مسألة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومن المسلّم أيضاً أنّ أصحاب المصالح والمتسلّطين، والمجرمين والأنانيّين لا يستسلمون بهذه السهولة، بل يسعون إلى إيذاء واتّهام الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر، ولا يمكن الإنتصار على هذه المصاعب والعقبات بدون الصبر والتحمّل والإستقامة أبداً.

«العزم» بمعنى الإرادة المحكمة القويّة، والتعبير بـ ﴿عزم اللمور﴾ هنا إمّا بمعنى الأعمال التي أمر الله بها أمراً مؤكّداً، أو الأمور والأعمال التي يجب أن يمتلك الإنسان فيها إرادة فولاذية

وتصميماً راسخاً، وأيّاً من هذين المعنيين كان فإنّه يشير إلى أهميّة تلك الأعمال.

والتعبير بـ «ذلك» إشارة إلى الصبر والتحمّل، ويحتمل أيضاً أن يعود إلى كلّ الأمور والمسائل التي ذكرت في الآية أعلاه، ومن جملتها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، إلّا أنّ هذا التعبير قد ورد بعد مسألة الصبر في بعض الآيات القرآنية الأخرى، وهذا يدعم ويقوّي الإحتال الأوّل.

ثمّ انتقل لقيان إلى المسائل الأخلاقية المرتبطة بالناس والنفس، فيوصي أوّلاً بالتواضع والبشاشة وعدم التكبّر، فيقول: ﴿ولا تصغر حَدْك للنّاس ﴾ أي لا تعرض بوجهك عن الناس ﴿ولا تمثن في الأرض مرحاً إنّ الله لا يحبّ كلّ مختال فغور ﴾.

«تُصَعّر»: من مادّة (صعّر)، وهي في الأصل مرض يصيب البعير فيؤدّي إلى إعــوجـاج رقبته.

و «المرح»: يعني الغرور والبطر الناشيء من النعمة.

و «المختال»: من مادّة (الخيال) و(الخيلاء)، وتعني الشخص الذي يرى نفسه عـظيماً وكبيراً، نتيجة سلسلة من التخيّلات والأوهام.

و «الفخور»: من مادّة (الفخر) ويعني الشخص الذي يفتخر على الآخرين.

والفرق بين كلمتي المختال والفخور، أنّ الأولى إشارة إلى التخيّلات الذهــنيّة للكــبر والعظمة، أمّا الثّانية فهي تشير إلى أعهال التكبّر الخارجي.

وعلى هذا، فإنّ لقيان الحكيم يشير هنا إلى صفتين مذمومتين جدّاً وأساس توهين وقطع الروابط الاجتاعية الصميميّة: إحداهما التكبّر وعدم الاهتام بالآخرين، والأخرى الغرور والعجب بالنفس، وهما مشتركتان من جهة دفع الإنسان إلى عالم من التوهّم والخيال ونظرة التفوّق على الآخرين، وإسقاطه في هذه الهاوية، وبالتالي تقطعان علاقته بالآخرين وتعزلانه عنهم، خاصّة وأنّه بملاحظة الأصل اللغوي لـ «صعّر» سيتّضع أنّ مثل هذه الصفات مرض نفسي وأخلاقي، ونوع من الانحراف في التشخيص والتفكير، وإلّا فإنّ الإنسان السالم من الناحية الروحية والنفسية لا يبتلي مطلقاً بمثل هذه الظنون والتخيّلات.

ولا يخنى أنّ مراد لقهان لم يكن مسألة الإعراض عن الناس، أو المشي بغرور وحسب، بل المراد محاربة كلّ مظاهر التكبّر والغرور، ولما كانت هذه الصفات تظهر في طليعة الحركات العاديّة اليوميّة، فإنّه وضع إصبعه على مثل هذه المظاهر الخاصّة.

ثمّ بين في الآية التالية أمرين وسلوكين أخلاقيين إيجابيّين في مقابل النهيين عن سلوكين سلبيين في الآية السابقة فيقول: إيتغ الإعتدال في مشيك: ﴿واقسد فسي هشيك ﴾ وابتغ الإعتدال كذلك في كلامك ولا ترفع صوتك عالياً ﴿والفضض من صوتك لِنَّ أنكر الأصوات لصوت الحمير ﴾ (.

إنَّ هاتين الآيتين في الحقيقة أمرتا بصفتين، ونهتا عن صفتين:

فالنهي عن «التكبّر» و«العجب»، فإنّ أحدهما يؤدّي إلى أن يتكبّر الإنسان على عباد الله، والآخر يؤدّي إلى أن يظنّ الإنسان أنّه في مرتبة الكمال وأسمى من الآخرين، وبالتالي سيغلق أبواب التكامل بوجهه، وإن كان لا يقارن بينه وبين الآخرين.

وبالرغم من أنّ هاتين الصفتين مقترنتان غالباً، ولهما أصل مشترك، إلّا أنّهما قد تفترقان أحماناً.

أمّا الأمر بصفتين، فهما رعاية الإعتدال في العمل والكلام، لأنّ التأكيد على الإعتدال في المشي أو إطلاق الصوت هو من باب المثال في الحقيقة.

والحقّ أنّ الإنسان الذي يتّبع هذه النصائح الأربع موفّق وسعيد ونـاجح في الحــياة، ومحبوب بين الناس، وعزيز عند الله.

وممّا يستحق الإنتباه أنّ من الممكن أن نسمع أصواتاً أزعج من أصوات الحمير في محيط حياتنا، كصوت سحب بعض القطع الفلزية إلى بعضها الآخر، حيث يحسّ الإنسان عند سماعه بأنّ لحمه يتساقط، إلّا أنّ هذه الأصوات لا تمتلك صفة عامّة، إضافةً إلى وجود فرق بين المزعج والقبيح من الأصوات، والحق هو أنّ صوت الحمار أقبح من كلّ الأصوات العاديّة التي يسمعها الإنسان، وبه شُبّهت صرخات ونعرات المغرورين البله.

وليس القبح من جهة إرتفاع الصوت وطريقته فحسب، بل من جهة كونه بلا سبب أحياناً. لأنّ بعض المفسّرين يقولون: إنّ أصوات الحيوانات تعبّر غالباً عن حاجة، إلّا أنّ هذا الحيوان يطلق صوته أحياناً بدون مبرّر أو داع، وبدون أيّ حاجة أو مقدّمة! وربّا كان سبب ذلك ما ورد في بعض الرّوايات من أنّ الحيار كلّها أطلق صوته فقد رأى شيطاناً.

١. ﴿ أَنكر ﴾ أفعل تفضيل، ومع أنّه لا يأتي عادةً في مورد المفعول، إلّا أنّ هذه الصيغة وردت بصورة نادرة في باب العيوب.

وقال البعض: إنّ صراخ كلّ حيوان تسبيح إلّا صوت الحمار!

وعلى كلّ حال، فإنّنا إذا تجاوزنا كلّ ذلك، فإنّ كون هذا الصوت قبيحاً من بين الأصوات لا يحتاج إلى بحث، وإذا رأينا في الرّوايات المرويّة عن الإمام الصادق على أو التي فسسّرت هذه الآية بالعطسة بصوت عالم، أو الصراخ عند التكلّم والتحدّث، فإنّه في الحقيقة مصداق واضح لذلك أ

## بحوث

## ١ـ آداب المشي

صحيح أنّ المشي مسألة سهلة وبسيطة، إلّا أنّ نفس هذه المسألة السهلة يمكن أن تعكس أحوال وأوضاع الإنسان الداخلية والأخلاقية، وقد تحدّد ملامح شخصيته، لأنّ روحيّة الإنسان وأخلاقه تنعكس في طيّات كلّ أعاله، كما قلنا سابقاً، وقد يكون العمل الصغير حاكياً عن روحية متأصّلة أحياناً، ولما كان الإسلام قد اهتم بكلّ أبعاد الحياة، فإنّه لم يهمل شيئاً في هذا الباب أيضاً.

فني حديث عن رسول الله على الأرض إختيالاً لعنته الأرض ومن تعتها ومن ومن تعتها ومن فوقها» ...

وفي حديث آخر عن النّبي الأكرم بَيَائِيَّةً أنّه نهى أن يختال الرجل في مشيه، وقال: «من لبس ثوباً فاختال فيه خسف الله به من شفير جهنّم، وكان قرين قارون لأنّه أوّل من اختال!» <sup>٢</sup>.

وكذلك ورد عن الصادق على جوارح ابن آلله تبارك و تعالى فرض الإيمان على جوارح ابن آدم و قسّمه عليها و فرّقه فيها \_ إلى أن قال \_ و فرض على الرجلين أن لا تمشي بهما إلى شيء من معاصي الله، و فرض عليهما المشي إلى ما يرضي الله عزّوجل، فقال تعالى: ﴿ ولا تهش في الأرض مرحا ﴾ وقال: ﴿ ولاقصد في مشيك ﴾ » أ.

وقد نقل ذلك عن نبيّ الإسلام العزيز ﷺ، وذلك أنّه كان قد مرّ من طريق، فرأى مجنوناً

١. مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢. ثواب الأعمال وأمالي الصدوق، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٢٠٧.

٣ المصدر السابق.

٤. أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٨. (باب أنَّ الإيمان مبثوث لجوارح البدن كلَّها).

قد اجتمع الناس حوله ينظرون إليه، فقال: «علام اجتمع هؤلاء؟» فقالوا: عملى مجنون يصرع، فنظر إليهم النّبي عَلَيْنَ وقال: «ما هذا بمجنون! ألا أخبركم بالمجنون حق الجنون؟» قالوا: بلى يارسول الله، فقال: «إنّ المجنون: المتبختر في مشيه، الناظر في عطفيه، المسحرّك جنبيه بمنكبيه، فذلك المجنون وهذا المبتلى» .

## ٢\_ آداب المديث

لقد وردت إشارة إلى آداب الحديث في مواعظ لقهان، وقد فتح في الإسلام باب واسع لهذه المسألة، وذكرت فيه آداب كثيرة من جملتها:

\_طالما لم تكن هناك ضرورة للحديث والتكلّم، فإنّ السكوت خير منه، كما نرى ذلك في حديث عن الإمام الصادق عليه السكوت راحة للعقل» .

موجاء في حديث عن الإمام على بن موسى الرضاعين «من علامات الفسقه: العلم والحلم والصمت، إنّ الصمت باب من أبواب الحكمة » ".

وقد ورد التأكيد في روايات أخرى على أنّه لا ينبغي للمؤمن أن يسكت في المواضع التي يلزم فيها الكلام، وأنّ الأنبياء بعنوا بالكلام لا بالسكوت، وأنّ وسيلة الوصول إلى الجنّة والخلاص من النار هي الكلام في الموضع المناسب أ.

## ٣\_ آداب العشرة

لقد اهتمت الروايات الإسلامية الواردة عن النّبي عَبَيْنِهُ وأَمْمَة أهـل البسيت المِهلِمُ بمسألة التواضع وحسن الخُلُق والملاطفة في المعاملة، وترك الخشونة والجفاء في المعاشرة، إهتاماً قلّ نظيره في الموارد الأخرى، وأفضل وأبلغ شاهد في هذا الباب هي الروايات الإسلامية نفسها، ونذكر منها هنا نماذج:

حجاء رجل إلى رسول الله عَبَيْنَ فقال: يارسول الله، أوصني، فكان فيما أوصاه أن قـــال: «الق أخاك بوجه منبسط» ٥.

۲. وسائلاالشيعة، ج ۸. ص ۵۳۰ و ۵۳۲. ...

١. بحار الأنوار، ج ٧٦، ص ٣٠٣.

ع المصدر السابق.

٣. المصدر السابق. ٥. بحار الأنوار، ج ٧٤، ص ١٧١.

و في حديث آخر عن النّبي عَبَّاتُهُ أنّه قال: «ما يوضع في ميزان امرىء يوم القيامة أفضل من حسن الخُلُق» \.

ــوجاء في حديث آخر عن الإمام الصادق عَنْهُ: «البرّ وحسن الخُــلُق يــعمران الديــار، ويزيدان في الأعمار» .

ونقل عن رسول الله عَنْ «أكثر ما تلج به أمّتي الجنّة تقوى الله وحسن الخُلُق» . ".

وعن علي ﷺ في شأن التواضع: «زينة الشريف التواضع» أ.

\_وأخيراً نطالع في حديث عن الإمام الصادق عنه التواضع أصل كلّ خير نفيس، ومرتبة رفيعة، ولو كان للتواضع لغة يفهمها الخلق لنطق عن حقائق ما في مخفيات العواقب... ومن تواضع لله شرّفه الله على كثير من عباده... وليس لله عزّوجلّ عبادة يقبلها ويرضاها إلّا وبابها التواضع» .

#### 8003

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٨١ و ٨٢، (باب حسن الخُلُق وما بعده).

٣. المصدر السابق.

٢. المصدر السابق.

٥. المصدر السابق، ص ١٢١.

٤. بحار الأنوار، ج ٧٥، ص ١٢٠.

## الآيات

أَلْزَنَرُوْأُ أَنَّ اللهَ سَخَرَلَكُمْ مَّافِى السَّمَوَتِ وَمَافِى الْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظَنِهِ وَالْمَالِيَّةُ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ اللهِ بِغَيْرِعِلْمِ وَلَاهُدَى وَلَا كِنْبِ مُنيرِ فَي وَلِذَا فِي اللهِ بِغَيْرِعِلْمِ وَلَاهُدَى وَلَا كِنْبِ مُنيرِ فَي وَلِذَا فِي اللهِ مِعْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ وَهُو مُعْسِنٌ فَقَدِ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ فَي وَمَن يُسْلِمْ وَجَهَهُ وَإِلَى اللهِ وَهُو مُعْسِنٌ فَقَدِ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ فَي وَمَن يُسْلِمْ وَجَهَهُ وَإِلَى اللهِ وَهُو مُعْسِنٌ فَقَدِ السَّمَسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوَثْقِيُّ وَإِلَى اللهِ عَلَيْمُ الْمَعْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلِي عَلَيْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ

## التفسير

بعد انتهاء مواعظ لقهان العشر حول المبدأ والمعاد وطريقة الحياة، وخطط وبرامج القرآن الأخلاقية والاجتماعية، ولأجل إكهال البحث، تتّجه الآيات إلى بيان نعم الله تعالى لتبعث في الناس حسن الشكر... الشكر الذي يكون منبعاً لمعرفة الله وطاعة أوامره أ، فيوجّه الخطاب لكلّ البشر، فيقول: ﴿ أَلُم تَرُولُ أَنَّ الله سَخُر لَكُم مَا فِي السّماوات وما فِي الأرض ﴾.

إنّ لتسخير الموجودات السهاوية والأرضيّة للإنسان معنى واسعاً يشمل الأمور التي في قبضته واختياره، ويستخدمها برغبته وإرادت في طريق تحصيل منافعه ككشير من الموجودات الأرضيّة، كما تشمل الأمور التي ليست تحت تصرّفه واختياره، لكنّها تخدم

١. اعتقد بعض المفسّرين كالآلوسي في روح المعاني، والفخر الرازي في التّفسير الكبير، بأنّ هذه الآيات مرتبطة بالآيات التي سبقت مواعظ لقمان، حيث تخاطب المشركين: ﴿ هذا خلق الله فأروني ماذا خلق الذين من دونه ﴾ وتقول في الآيات مورد البحت: ﴿ أَلَم تَرُوا أَنَ الله سخّر لكم ما في السّماوات وما في الأرض ﴾ وإلّا أنّ آخر هذه الآية والآيات التي بعدها، والروايات الواردة في تفسيرها تتناسب مع عموميّة الآية.

الإنسان بأمر الله جلّ وعلا كالشمس والقمر. وبناءً على هذا فإنّ كلّ الموجودات مسخّرة بإذن الله لنفع البشر، سواءً كانت مسخّرة بأمر الإنسان أم لا، وعلى هذا فإنّ اللام في (لكم) لام المنفعة أ.

ثمٌ تضيف الآية: ﴿وأسبعُ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة ﴾.

«أسبغ» من مادّة (سَبغ) وهي في الأصل بمعنى النوب أو الدرع العريض الكامل، ثمّ أطلق على النعم الكثيرة الوفيرة أيضاً.

هناك اختلاف بين المفسّرين في المراد من النعم الظاهرة والباطنة في هذه الآية...

فالبعض اعتقد أنّ النعمة الظاهرة هي الشيء الذي لا يمكن لأيّ أحد إنكاره كالخلق والحياة وأنواع الأرزاق، والنعم الباطنة إشارة إلى الأمور التي لا يمكن إدراكها من دون دقّة ومطالعة ككثير من القوى الروحية والغرائز المهمّة.

والبعض عدّ الأعضاء الظاهرة هي النعم الظاهرة، والقلب هو النعمة الباطنة.

والبعض الآخر اعتبر حسن الصورة والوجه والقامة المستقيمة وسلامة الأعضاء النعمة الظاهرة، ومعرفة الله هي النعمة الباطنة.

وفي حديث عن الرّسول الأعظم تَنْجُرُهُ أنّ ابن عبّاس سأله عن النعم الظاهرة والباطنة فقال مَنْ الله عن النعم الظاهرة والباطنة فقال مَنْ الله عن خلقك، وما أفاض عليك من الرزق، وأمّا ما بطن فستر مساوى، عملك ولم يفضحك به» .

وفي حديث آخر عن الباقر ﷺ: «النعمة الظاهرة؛ النّبي ﷺ وما جاء به النّبي من معرفة الله، وأمّا النعمة الباطنة ولايتنا أهل البيت وعقد مودّتنا» ".

إِلَّا أَنَّه لا توجد أيَّة منافاة بين هذه التفاسير في الحقيقة، وكلّ منها يبيّن مصداقاً بارزاً للنعمة الظاهرة والنعمة الباطنة دون أن يحدّد معناها الواسع.

وتتحدّث الآية في النهاية عمّن يكفر بالنعم الإلهية الكبيرة العنظيمة، والتي تحيط الإنسان من كلّ جانب، ويهبّ إلى الجدال ومحاربة الحقّ، فتقول: ﴿وَهِنَ النّاسَ هِنْ يَجَادُلُ فَي الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب هنير ﴾ وبدل أن يعرف ويقدّر هبة وعطاء كلّ هذه النعم الظاهرة والباطنة، فإنّه يتّجه إلى الشرك والجحود نتيجة الجهل.

١. كانت لنا بحوث أخرى حول تسخير الموجودات للإنسان في ذيل الآية ٢ من سورة الرعد.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٣٢٠. ذيل الآية مورد البحث.

٣ المصدر السابق.

ولكن ما هو الفرق بين «العلم» و «الهدى» و «الكتاب المنير»؟

لعل أفضل ما يمكن أن يقال في ذلك هو أنّ «العلم»: إشارة إلى الإدراكات التي يدركها الإنسان عن طريق عقله، و«الهدى»: إشارة إلى المعلّمين والقادة الربّانيين والسماويسين، والعلماء الذين يأخذون بيده في هذا المسير ويوصلونه إلى الغاية والهدف، والمسراد مسن «الكتاب المنير»: الكتب السماوية التي تملأ قلب الإنسان نوراً عن طريق الوحي.

إنّ هذه الجماعة العنيدة في الحقيقة لا يمتلكون علماً، ولا يتبعون مرشداً وهادياً، ولا يستلهمون من الوحي الإلهي، ولما كانت طرق الهداية منحصرة بهذه الأمور الثلاثة فإنّ هؤلاء لما تركوها سقطوا في هاوية الضلال والضياع ووادي الشياطين.

وتشير الآية التالية إلى المنطق الضعيف السقيم لهذه الفئة، فتقول: ﴿وَإِذَا قَيْلُ لَهُمُ النَّبِعُوا ها أنزل الله قالوا بل نتبع ها وجدنا عليه آبانا ﴾ ولما لم يكن اتباع الآباء الجهلة المنحرفين جزءاً من أي واحد من الطرق التلاثة المذكورة أعلاه للهداية، فإنّ القرآن ذكره بعنوان الطريق الشيطاني، وقال: ﴿أُولُو كَانَ الشيطان يدعوهم إلى عدلب الشعير ﴾ (

إنّ القرآن \_ في الحقيقة \_ يزيح هنا الغطاء عن اتّباع سنّة الآباء والأجداد الزائفة، ويبيّن الوجه الحقيق لعمل هؤلاء والذي هو في حقيقته اتّباع الشيطان في مسير جهنّم.

أجل، إن قيادة الشيطان بذاتها تستوجب أن يخالفها الإنسان وإن كانت مبطّنة بالدعوة إلى الحق، فمن المسلّم أنّه غطاء وخدعة، والدعوة إلى النار كافية لوحدها أيضاً للمخالفة بالرغم من أنّ الداعي مجهول الحال، فإذا كان الداعي الشيطان، ودعوته إلى نار جهنم المستعرة، فالأمر واضح.

هل يوجد عاقل يترك دعوة أنبياء الله إلى الجنّة، ويلهث وراء دعموة الشيطان إلى جهنّم؟!

ثمّ تطرّقت الآية التالية إلى بيان حال مجموعتين: المؤمنين الخلّص، والكفّار الملوّثين، وتجعلهم مورد اهتهامها في المقارنة بينهم، فقالت: ﴿وَهِنْ يَسْلُمْ وَجَهِهُ إِلَى اللهُ وَهُو هِ حَسْنَ فَقَدُ السّمَا اللهُ وَهُو هِ عَسْنَ فَقَدُ السّمَا اللهُ اللهُ وَهُو هِ عَسْنَ فَقَدُ السّمَا اللهُ اللهُ وَهُو هِ عَسْنَ فَقَدُ السّمَا اللهُ اللهُ اللهُ وَهُو هِ عَسْنَ فَقَدُ السّمَا اللهُ الل

١. اعتبر المفسّرون (لو) هنا شرطية كالمعتاد، وجزاؤها محذوف، والتقدير: لو كنان الشيطان يندعوهم إلى عذاب السعير أيتبعونه.

والمراد من تسليم الوجه إلى الله سبحانه، هو التوجّه الكامل وبكلّ الوجود إلى ذات الله المقدّسة، لأنّ الوجه لمّا كان أشرف عضو في البدن، ومركزاً لأهمّ الحواسّ الإنسانية، فإنّه يستعمل كناية عن ذاته.

والتعبير بـ ﴿وهو محسن﴾ من قبيل ذكر العمل الصالح بعد الإيمان.

والإستمساك بالعروة الوثق تشبيه لطيف لهذه الحقيقة، وهي أنّ الإنسان يحتاج لنجاته من منحدر الماديّة والإرتقاء إلى أعلى قم المعرفة والمعنويات وتسامي الروح، إلى واسطة ووسيلة محكمة مستقرّة ثابتة، وليست هذه الوسيلة إلّا الإيمان والعمل الصالح، وكلّ سبيل ومتّكا غيرهما متهرّيء متخرّق هاوٍ وسبب للسقوط والموت، إضافة إلى أنّ ما يبتى هو هذه الوسيلة، وكلّ ما عداها فانٍ، ولذلك فإنّ الآية تقول في النهاية: ﴿والِي الله عاقبة الأمور﴾.

جاء في حديث نقل في تفسير البرهان عن طرق العامّة عن الإمام علي بن موسى الرضائية عن النّبي الأكرم بَهُوَّةُ: «وسيكون بعدي فتنة مظلمة، الناجي منها من تسمسّك بالعروة الوثقى، فقيل: يارسول الله، وما العروة الوثقى؟ قال: ولاية سيّد الوصيّين، قيل: يارسول الله، ومن سيّد الوصيّين؟ قال: أمير المؤمنين؟ قال: مولى الله، ومن مولى المسلمين وإمامهم بعدك؟ قال: أخي المسلمين وإمامهم بعدك؟ قال: أخي على بن أبى طالب» أ.

وقد رويت روايات أخرى في هذا الباب تؤيّد أنّ المراد من العروة الوثق مودّة أهــل البيت عليه أو حبّ آل محمّد تَقِيلًا ، أو الأثمّة من ولد الحسين عليه ".

وقد قلنا مراراً: إنّ هذه التفاسير بيان للمصاديق الواضحة، ولا تتنافي مع المـصاديق الأخرى كالتوحيد والتقوى وأمثال ذلك.

ثم تطرقت الآية التالية إلى بيان حال الفئة الثّانية، فقالت: ﴿ وَمِنْ كَفُر فَلا يَعْزَنْكَ كَفُرُهُ ﴾ لأنّك قد أدّيت واجبك على أحسن وجه، وهو الذي قد ظلم نفسه.

ومثل هذه التعبيرات التي وردت مراراً في القرآن، تبيّن أنّ النّبي الأكرمﷺ كان يستألّم ويتعذّب كثيراً عندما يرى الجاهلين العنودين يتركون سبيل الله مع تلك الدلائل البــيّنة

١. تفسير البرهان، ج ٣، ص ٢٧٩، ذيل الآية مورد البحث.

٢. لعزيد الإيضاح راجع تفسير البرهان، ج ٣. ص ٢٧٨ و ٢٧٩.

والعلامات الواضحة، ويسلكون سبيل الغيّ والضلال، وكان يغتمّ إلى درجة أنّ الله تعالى كان يسلّي خاطره في عدّة مرّات، وهذا دأب وحال المرشد والقائد الحريص المخلص.

فلا تحزن أن تكفر جماعة من الناس، ويظلموا ويجوروا وهم متنعمون بالنعم الإلهيّة ولا يعاقبون، فلا عجلة في الأمر، إذ: ﴿ لِلينا مرجعهم فننيّئهم بما عملول ف إنّنا مطّلعون على أسرارهم ونيّاتهم كاطّلاعنا على أعالهم، ف: ﴿ إِنَّ الله عليم بدّات الصّدور ﴾.

إنّ تعبير: إنّ الله ينبّىء الناس في القيامة بأعالهم، أو انّه تعالى يسنبّنهم بما كانوا فيه يختلفون، قد ورد في آيات كثيرة من القرآن الجيد، وبملاحظة أنّ (ننبّنكم) من مادّة (نبأ والنبأ على ما أورده الراغب في مفرداته به يقال للخبر الذي ينطوي على محتوى وفائدة مهمّة، وهو صريح وخالٍ من كلّ أشكال الكذب، سيتضح أنّ هذه التعبيرات تشير إلى أنّ الله سبحانه يفشي ويفضح أعال البشر بحيث لا يبق لأحد أيّ اعتراض وإنكار، فهو يظهر ما عمله الناس في هذه الدنيا ونسوه أو تناسوه، ويهيّؤه للحساب والجزاء، وحتى ما يخطر في قلب الإنسان ولم يطّلع عليه إلّا الله تعالى، فإنّه سبحانه سيذكرهم بها.

ثم يضيف بأن تمتّع هؤلاء بالحياة لا ينبغي أن يثير عجبك، لأنّا ﴿تحتّعهم قليلا ثمّ يضيف بأن تمتّع هؤلاء بالحياة الالبم المستمر.

إنّ هذا التعبير لعلّه إشارة إلى أنّ هؤلاء لا يتصوّروا أنّهم خارجون عن قبضة قدرة الله سبحانه، بل إنّه يريد أن يهل هؤلاء للفتنة وإتمام الحجّة والأهداف الأخرى، وإنّ هذا المتاع القليل من جانبه أيضاً، وكم يختلف حال هؤلاء الذين يجرّون وبُسحبون بذلّة وإكراه إلى العذاب الإلهي الغليظ، وحال أولئك الذين وضعوا كلّ وجودهم في طريق العبودية لله سبحانه، واستمسكوا بالعروة الوثق، فهم يعيشون في هذه الدنيا طاهرين صالحين، وفي الآخرة يتنعّمون بجوار رحمة الله.

### الآيات

# التفسير

#### عشر صفات لله سبمانه:

بيّنت الآيات الستّة أعلاه مجموعة من صفات الله سبحانه، وهي عشر صفات رئيسيّة، أو عشرة أسماء من الأسماء الحسني: الغني، الحميد، العزيز، الحكيم، السميع، البصير، الخبير، الحقّ، العلق، والكبير.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإنّ الآية الأولى تتحدّث عن «خالقية» الله، والآية الثّانية عن «مالكيته» المطلقة، والثالثة عن «علمه» اللامتناهي، والآية الرّابعة والخامسة عن «قدرته» اللامتناهية، والآية الأخيرة تخلص إلى هذه النتيجة، وهي أنّ الذي يمتلك هذه الصفات ويتمتّع بها هو الله تعالى، وكلّ ما دونه باطل أجوف حقير.

مع ملاحظة هذا البحث الإجمالي نعود إلى شرح الآيات، فتقول الآية الأولى: ﴿ولنُـنَ سَالتُهُمُ مِنْ خَلْقَ للشَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ لِيقُولِنَّ اللهِ ﴾.

هذا التعبير \_ والذي يلاحظ في آيات القرآن الأخرى، كالآية ٦٦ \_ ٦٣ من سورة العنكبوت، والآية ٣٨ من الزمر، والآية ٩ من الزخرف \_ يدلّ من جهة على أنّ المشركين لم يكونوا منكرين لتوحيد الخالق مطلقاً، ولم يكونوا يستطيعون ادّعاء كون الأصنام خالقة، إنّا كانوا معتقدين بالشرك في عبادة الأصنام وشفاعتها فقط، ومن جهة أخرى يدلّ على كون التوحيد فطريّاً وأنّ هذا النوركامن في طينة وطبيعة كلّ البشر.

ثمّ تقول: إذا كان هؤلاء معترفين بتوحيد الخالق ف ﴿ قُل الحمد لله بل أكثرهم اليعلمون ﴾ . ثمّ تتطرّق إلى «مالكية» الله ، لانّه بعد ثبوت كونه خالقاً لا حاجة إلى دليل على كونه مالكاً ، فتقول: ﴿ لله ما في السّماوات والأرض ﴾ ، ومن البديهي أنّ الخالق والمالك يكون مدبّراً لأمر العالم أيضاً ، وبهذا تثبت أركان التوحيد الثلاثة ، وهي: «توحيد الخالقية» و«تسوحيد المالكية» و«توحيد الربوبية» . والذي يكون على هذا الحال فإنّه غني عن كلّ شيء ، وأهل لكلّ حمد وثناء ، ولذلك تقول الآية في النهاية : ﴿ إِنْ الله هوالغني العميد ﴾ .

إنّه غنيّ على الإطلاق، وحميد من كلّ جهة، لأنّ كلّ موهبة في هذا العالم تعود إليه، وكلّ ما يملكه الإنسان فانّه صادر منه وخزائن كلّ الخيرات بيده، وهذا دليل حيّ على غناه.

ولما كان «الحمد» بمعنى التناء على العمل الحسن الذي يصدر عن المرء باختياره، وكل حسن نراه في هذا العالم فهو من الله سبحانه، فإن كل حمد وثناء منه، فحتى إذا مدحنا جمال الزهور، ووصفنا جاذبية العشق الملكوتي، وقدّرنا إيثار الشخص الكريم، فإنّنا في الحقيقة نحمده، لأنّ هذا الجمال والجاذبية والكرم منه أيضاً... إذن فهو حميد على الإطلاق.

ثمّ تجسد الآية التالية علم الله اللامحدود من خلال ذكر مثال بليغ جدّاً، وقبل ذلك نرى لزوم ذكر هذه المسألة، وهي \_ طبقاً لما جاء في تفسير علي بن إبراهيم: إنّ قوماً من اليهود عندما سألوا النّبي عَنَيْنَ حول مسألة الروح، وأجابهم القرآن بأن ﴿قُل الروح مِن لَمريتِي وما لُوتيتم مِن العلم إلا قليلا﴾ صعب هذا الكلام عليهم، وسألوا النّبي عَنَيْنَ: هل أنّ هذا في حقنا فقط؟ فأجابهم النّبي عَنَيْنَ: «بل الناس عامّة»، قالوا: فكيف يجتمع هذا يامحمد؟! أتز عم أنك لم تؤت من العلم إلا قليلاً، وقد أو تيت القرآن وأو تينا التوراة، وقد قرأت: ﴿ ومِن يؤت الحكمة \_ وهي التوراة \_ فقد لُوتي خيراً كثيراً ﴾ " هنا نزلت الآية ﴿ ولو أنّ ما في الأرض من شجرة

ئقلام... الآية مورد البحث \_وأوضحت أنّ علم الإنسان مهاكان واسعاً فإنّه في مقابل علم الله عزّوجلّ ليس إلّا ذرّة تافهة، والذي يعدّ كثيراً في نظركم، هو قليل جدّاً عند الله أ. وقد بيّنا نظير هذه الرواية عن طريق آخر في ذيل الآية ١٠٩ من سورة الكهف.

وعلى كلّ حال، فإنّ القرآن الكريم ولأجل تجسيد علم الله اللامتناهي يقول: ﴿ وَلُو أَنَّمَا فَيَ الْأَرْضُ مِنْ شَجِرة أَقَلَام وَالبَحْرِ بِهِدَهُ مِنْ بِعِدَهُ سَبِعَة أَبِعْرِ مَا نَفْدُتُ كُلُمَاتُ الله إِنَّ الله عَزِيزُ عَلَيْهِ ﴾.

«يمدّه» من مادّة (المداه) وهي بمعنى الحبر أو المادّة الملوّنة التي يكتبون بها، وهــي في الأصل من (مدّ) بمعنى الخطّ، لأنّ الخطوط تظهر على صفحة الورق بواسطة جرّ القلم.

ونقل بعض المفسّرين معنى آخر لها، وهو الزيت الذي يوضع في السراج ويسبّب إنارة السراج، وكلا المعنيين في الواقع يرجعان إلى أصل واحد.

«الكلمات» جمع «كلمة»، وهي في الأصل الألفاظ التي يتحدّث ويتكلّم بها الإنسان، ثمّ أطلقت على معنى أوسع، وهو كلّ شيء يمكنه أن يبيّن المراد والمطلب، ولمّا كانت مخلوقات هذا العالم الختلفة يبيّن كلّ منها ذات الله المقدّسة وعظمته، فقد أطلق على كلّ موجود (كلمة الله)، واستعمل هذا التعبير خاصة في الموجودات الأشرف والأعظم، كما نقرأ في شأن المسيح في الآية ١٧١ من سورة النساء ﴿لِنّما المسيح عيسى بن مربم رسول الله وتلمته عمّ استعملت كلهات الله بمعنى علم الله فذه المناسبة.

والآن يجب أن نفكر بدقة وبشكل صحيح بأنه قد يكني أحياناً قلم واحد مع مقدار من الحبر لكتابة كلّ المعلومات التي تتعلّق بإنسان ما، بل قد يكون من الممكن أن يسجّل أفراد آخرون مجموعة معلوماتهم على الأوراق بنفس ذلك القلم، إلّا أنّ القرآن يقول: لو أنّ كلّ الأشجار الموجودة على سطح الأرض تصبح أقلاماً وجميع البحار تصبح حبراً ما نفذت العلوم الإلهية \_ ومعلوم أنّه قد تصنع من شجرة ضخمة، من ساقها وأغصانها، آلاف، بل ملايين الأقلام، ومع الأخذ بنظر الاعتبار المقدار العظيم للأشجار الموجودة في الأرض، والغابات التي تغطّي الكثير من الجبال والسهول، وعدد الأقلام الذي سينتج منها.

وكذلك لو كانت كلّ البحار والهيطات الموجودة، والتي تشكّل ثـلاثة أربـاع الكـرة

١. تفسير البرهان، ج ٢، ص ٢٧٩.

الأرضيّة تقريباً، بذلك العمق الساحق، تصبح حبراً، عند ذلك بتّضح عظمة ما سيكتب، وكم من العلوم يمكن كتابتها بهذا المقدار من الأقلام والحبر! سيّا مع ملاحظة مضاعفة ذلك بإضافة سبعة أبحر أخرى، وكلّ واحد منها يعادل كلّ محيطات الأرض، وبالأخصّ إذا علمنا أنّ عدد السبعة هنا لا يعني العدد، بل للكثرة والإشارة إلى البحار التي لا عدّ لها، فعند ذلك ستّتضح سعة علم الله عزّ وجلّ و ترامي أطرافه \_ ومع ذلك فإنّ كلّ هذه الأقلام والحابر تنهى ولكنّ علومه سبحانه لا تعرف النهاية.

هل يوجد تجسيد وتصوير للآنهاية أروع وأبلغ وأجمل من هذا التجسيد؟ إنّ هذا العدد حيّ وناطق إلى الحدّ الذي يصطحب معه أمواج فكر الإنسان إلى الآفاق اللامحــدودة، ويغرقها في الحيرة والهيبة والجلال.

إنّ الإنسان يشعر مع هذا البيان البليغ الواضح أنّ معلوماته مقابل عــلم الله كــالصفر مقابل اللانهاية، ويليق به أن يقول فقط: إنّ علمي قد أوصلني إلى أن أطّلع على جــهلي، فحتى التشبيه بالقطرة من البحر لتبيان هذه الحقيقة لا يبدو صحيحاً.

ومن جملة المسائل اللطيفة التي تلاحظ في الآية: أنّ الشجرة قد وردت بصيغة المفرد، والأقلام قد وردت بصيغة الجمع، وهذا تبيان لعدد الأقلام الكثيرة التي تنتج من شــجرة واحدة بساقها وأغصانها.

وكذلك التعبير بـ (البحر) بصيغة المفرد مع (الف ولام) الجنس ليشمل كل البحار والحيطات على وجه الأرض، خاصة وأن كل بحار العالم ومحيطاته متصلة ببعضها، وهي في الواقع بحكم بحر واسع.

والطريف في الأمر أنّه لا يتحدّث في مورد الأقلام عن أقلام إضافية ومساعدة، أمّا فيا يتعلّق بالبحار فإنّه يتحدّث عن سبعة أبحر أخرى، لأنّ القلم يستهلك قليلاً أثناء الكتابة، والذي يستهلك أكثر هو الحبر.

إنتخاب كلمة (سبع) للكثرة في لغة العرب، ربّاكان بسبب أنّ السابقين كانوا يعتقدون أنّ عدد كواكب المنظومة الشمسية سبعة كواكب \_ وفي أنّ ما يرى اليوم بالعين الجردة سن المنظومة الشمسية سبعة كواكب لا أكثر \_ ومع ملاحظة أنّ الأسبوع دورة زمانية كاملة

تتكوّن من سبعة أيّام لا أكثر، وأنّهم كانوا يقسّمون كلّ الكرة الأرضية إلى سبع مناطق، وكانوا قد وضعوا لها اسم الأقاليم السبعة، سيتّضح لماذا انتخب عدد السبعة كعدد كامل من بين الأعداد، واستعمل لبيان الكثرة '.

بعد ذكر علم الله اللامحدود، تتحدّث الآية الأخرى عن قدرته اللامتناهية، فتقول: ﴿ما خلقكم ولا بعثكم الله كنفس واحدة إنّ الله سميع بصير﴾.

قال بعض المفسّرين: إنّ جمعاً من كفّار قريش كانوا يقولون من باب التعجّب والإستبعاد لمسألة المعاد: إنّ الله قد خلقنا بأشكال مختلفة، وعلى مدى مراحل مختلفة، فكنّا يوماً نطفة، وبعدها صرنا علقة، وبعدها صرنا مضغة، ثمّ أصبحنا تدريجيّاً على هيئات وصور مختلفة، فكيف يخلقنا الله جميعاً خلقاً جديداً في ساعة واحدة؟! فنزلت الآية مورد البحث فأجابتهم.

إنّ هؤلاء كانوا غافلين في الحقيقة عن مسألة مهمّة، وهي أنّ هذه المفاهيم كالصعوبة والسهولة، والصغير والكبير يمكن تصوّرها من قبل موجودات لها قدرة محدودة كقدرتنا، إلّا أنّها أمام قدرة الله اللامتناهية تكون متساوية، فلا يختلف خلق إنسان واحد عن خلق جميع البشر مطلقاً، وخلق موجود ما في لحظة واحدة أو على مدى سنين طوال بالنسبة إلى قدرته المطلقة.

وإذا كان تعجّب كفّار قريش من أنّه كيف يكن فصل الأجساد عن بعضها وإرجاع كلّ منها إلى محلّه بعد أن كانت الطبائع مختلفة، والأشكال متغايرة، والشخصيات متنوّعة، وذلك بعد أن تحوّل بدن الإنسان إلى تراب و تطايرت ذرّات ذلك التراب؟! فإنّ علم الله اللامتناهي، وقدرته اللامحدودة تجيبهم عن سؤالهم، فإنّه قد جعل بين الموجودات روابط وعلاقات بحيث إنّ الواحد منها كالجموعة، والجموعة كالواحد.

وأساساً فان انسجام وترابط هذا العالم بشكل ترجع كل كثرة فيه إلى الوحدة، وخلقة مجموع البشر تتبع خلقة إنسان واحد.

وإذا كان تعجّب هؤلاء من قصر الزمان، بأنّه كيف يمكن أن تطوى المراحل التي يطويها الإنسان خلال سنين طوال من كونه نطفة إلى مرحلة الشباب، في لحظات قصيرة؟! فإنّ

١. تحدَّثنا حول (علم الله المطلق) في ذيل الآية ١٠٩ من سورة الكهف.

قدرة الله تجيب على هذا التساؤل أيضاً، فإنّنا نرى في عالم الأحياء أنّ أطفال الإنسان يحتاجون لمدّة طويلة ليتعلّموا المشي بصورة جيّدة، أو يصبحوا قادرين على الاستفادة من كلّ أنواع الأغذية، في حين أنّنا نرى الفراخ بمجرّد أن تخرج من البيضة تنهض وتسير، وتأكل دونما حاجة حتى للأمّ، وهذه الظاهرة تبيّن أنّ هذه الأمور لا تعني شيئاً أمام قدرة الله عزّوجل.

إنّ ذكر كون الله «سميعاً وبصيراً» في نهاية الآية قد يكون جواباً عن إشكال آخر من جانب المشركين، وهو على فرض أنّ جميع البشر على اختلاف خلقتهم، وبكلّ خصوصياتهم يبعثون ويحيون في ساعة واحدة، لكن كيف ستخضع أعلم وكلامهم للحساب، فإنّ الأعمال والأقوال أمور تفنى بعد الوجود؟!

فيجيب القرآن بأنّ الله سميع وبصير، قد سمع كلّ كلامهم، ورأى كلّ أعمالهم، علاوة على أنّ الفناء المطلق لا معنى ولا وجود له في هذا العالم، بل إنّ أعمالهم وأقوالهم موجودة دانماً.

وإذا تجاوزنا ذلك فإنّ الجملة أعلاه تهديد لهؤلاء المعاندين، بأنّ الله سبحانه مطّلع على أقوالكم ومؤامراتكم، بل وحتى على ما في قلوبكم وضائركم.

الآية التالية تأكيد وبيان آخر لقدرة الله الواسعة، وقد وجّهت الخطاب إلى النّبي الله فقالت: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ لَلْهُ يُولِجُ اللّهِ الله في النهار ويولج النهار في الليل وستخرالشمس والقمر ﴾ لخدمة الناس و تأمين احتياجاتهم ﴿ كلّ يجري إلى لأجل مسمّى وأنّ الله بما تعملون خبير ﴾

«الولوج» في الأصل بمعنى «الدخول»، ودخول الليل في النهار والنهار في الليل قد يكون إشارة إلى طول وقصر الليل والنهار التدريجي على مدار السنة، حيث ينقص شيء من أحدهما تدريجيناً، ويضاف على الآخر بصورة غير محسوسة، لتتكوّن الفصول الأربعة للسنة بخصائصها وآثارها المباركة، (وليست هناك إلّا نقطتان على سطح الأرض لا يوجد فيها هذا التغيير التدريجي والفصول الأربعة: إحداهما: النقطة الحقيقيّة للقطب الشهالي والجنوبي حيث يكون الليل هناك ستّة أشهر، والنهار ستّة أشهر طوال السنة، والأخرى خطّ الإستواء الدقيق حيث يتساوى ليله ونهاره كلّ السنة).

أو إشارة إلى أنّ تبديل الليل بالنهار والنهار بالليل لوجود الغلاف الجـوّي لا يحـدث بصورة مفاجئة فيتعرّض الإنسان وكلّ الموجودات الحيّة للأخطار المختلفة حينئذٍ، بـل إنّ أشعّة الشمس تتوغّل من حيث طلوع الفجر في أعماق الظلام أوّلاً، ثمّ يتّسع و يزداد ضوء

النهار حتى يعمّ كلّ أرجاء السماء، وعلى العكس تماماً ممّا يحدث عند انتهاء النهار ودخول الليل.

وهذا الإنتقال التدريجي والمنظّم بدقّة متناهية من مظاهر قدرة الله تعالى.

ومن الطبيعي أنَّ هذين التَّفسيرين لا يستنافيان، ويمكس أن يجستمعا في معنى الآيـــة وتفسيرها.

إنّ ارتباط جملة ﴿ أَنْ الله بِمَا تَعَمَّلُونَ حَبِيرٍ ﴾ بهذا البحث سيتضح بملاحظة ما قلناه آنفاً، لأنّ الله الذي جعل الشمس والقمر العظيمين خاضعين لنظام دقيق، وعاقب بين الليل والنهار بذلك النظام الخاص آلاف وملايين السنين، كيف يمكن أن تخفى عليه أعمال البشر؟ نعم... إنّه يعلم الأعمال، وكذلك يعلم النيّات والأفكار.

و تقول ألآية الأخيرة، كاستخلاص نتيجة جامعة كليّة ﴿ ذلك بأنّ الله هو العقّ وأنّ ما يدعون من دونه الباطل وأنّ الله هو العليّ الكبير﴾ ".

إنّ مجموع البحوث التي وردت في الآيات السابقة حول كون الله خالقاً ومالكاً، وعن

١. كان لنا بحث مفصل حول تسخير الشمس والقمر والموجودات الأخرى للإنسان في ذيل الآية ٢ من سورة الرعد، والآية ٣٢ من سورة إبراهيم.

٢. «الباء» في ﴿ بأنّ الله هو الحقّ﴾ بالرغم من أنها تبدو في بادىء الأمر سببية، وربّما اعتبر بعض المفسّرين كالآلوسي في روح المعاني مضمون هذه الآية سبباً للمطالب السابقة، إلّا أنّ سياق الآيات وذكر الصفات السابقة -أي الخالقية والمالكية والعلم والقدرة وعلاماتها في عالم الخلقة ـ ظاهر في أنّها جميعاً كانت شاهدة على هذه النتيجة، وبناءً على هذا، فإنّ محتوى هذه الآية نتيجة للآيات السابقة لا سبباً لها.

علمه وقدرته اللامتناهيين، أثبتت هذه الأمور، وأنّ الحقّ هو الله وحده، وكلّ شيء غيره زائل وباطل ومحدود ومحتاج، والعلي والكبير الذي يسمو على كلّ شيء، ويجلّ عن كــلّ وصف، هو ذاته المقدّسة، وعلى قول الشاعر:

وكلّ نعيم لا محالة زائــل ا

ألاكلَّ شيء ما خلا الله باطل

ويمكن إيضاح هذا الكلام بالتعبير الفلسني كما يلي:

إنّ الحقّ إشارة إلى الوجود الحقيق النابت، وفي هذا العالم فإنّ الوجود الحقيق القائم بذاته والثابت المستقرّ الخالد هو الله فقط، وكلّ ما عداه لا وجود له بذاته وهو عين البطلان، حيث إنّه يستمدّ وجوده عن طريق الإرتباط بذلك الوجود الحقّ الدائم، فإذا انقطع الفيض عنه لحظة فإنّه سيفنى ويُمحى في ظلمات الفناء والعدم، وبهذا فإنّه كلّما قوي ارتباط الموجودات الأخرى بوجود الله تعالى فإنّها تكتسب بتلك النسبة حقّاً أكبر.

وعلى كلّ حال، وكما قلنا سابقاً، فإنّ هذه الآيات مجموعة من عشر صفات من صفات الله تعالى، وعشرة أسهاء من أسهائه، وتشتمل على أدلّة قويّة ـ لا يمكن إنكارها ـ وعسلى بطلان كلّ أنواع الشرك، ولزوم التوحيد في كلّ مراحل العبودية.

8003

١. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٢٦٧.

#### الآيتان

ٱلْوَتَرَأَنَ ٱلْفُلْكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِينِعْ مَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِّنْ َ اِنَتِهِ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنَ اللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِّنْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الل

### التفسير

#### عَى دوّامة البلاءا

يدور البحث والحديث في هاتين الآيتين أيضاً عن نعم الله سبحانه، وأدلّة التوحيد في الآفاق والأنفس، فالحديث في الآية الأولى عن دليل النظام، وفي الآية الثّانية عن التوحيد الفطري، وهما في المجموع تكلّلن البحوث التي وردت في الآيات السابقة.

تقول الآية الأولى: ﴿أَلَم تَوَلَّنَ الفَلَكَ تَجَرِي فِي البَحْرِينَعَمْتَ الله لَا لِيرِيكُمْ مِنْ آياتَه إِنَّ فِي ذلك الآياتِ لكلّ صبّار شكور﴾.

لا شكِّ أنَّ حركة السفن على سطح الحيطات تتمَّ بمجموعة من قوانين الخلقة:

- ـ فحركة الرياح المنتظمة من جهة.
- ـ والوزن الخاص للخشب أو المواد التي تصنع منها تلك السفينة من جانب آخر.
  - ـ ومستوى كثافة الماء من جانب ثالث.
  - ـ ومقدار ضغط الماء على الأجسام التي تسبح فيه من جهة رابعة.

وحينا يحدث إختلال في واحد من هذه الأمور فإنّ السفينة إمّا أن تغرق وتنزل إلى قعر البحر، أو تنقلب، أو تبقى حائرة لا تهتدي إلى سبيل نجاتها في وسط البحر.

غير أنّ الله جلّ وعلا الذي أراد أن يجعل البحار الواسعة أفضل السبل وأهمّـها لســفر

الباء» في ﴿ بنعمة الله ﴾ يمكن أن تكون باء السببية، أو باء المصاحبة، إلّا أنّ الاحتمال الأوّل هو الأنسب.

البشر، ونقل المواد التي يحتاجونها من نقطة إلى أخرى، قـد هـيّاً ويستر هـذه الشروط والظروف، وكلّ منها نعمة من نعمه تعالى.

إنّ عظمة قدرة الله سبحانه في ميدان الحيطات، وصغر الإنسان مقابلها، تبلغ حدّاً بحيث إنّ كلّ البشر في العالم القديم ـ الذي كانت السفن تعتمد على الرياح في حركتها ـ لو اجتمعوا ليحرّ كوا سفينة وسط البحر عكس اتّجاه ريح عاصف قويّة لما استطاعوا.

واليوم أيضاً، حيث حلّت المولّدات والمكائن العظيمة محلّ الهواء، فإنّ هبوب العواصف قد يبلغ من الشدّة أحياناً بحيث يحرّك ويهزّ أعظم السفن، وقد يحطّمها أحياناً.

والتأكيد الذي ورد في نهاية الآية على أوصاف (صبّار) و(شكور) إمّا أن يكون من باب أنّ الحياة الدنيا مجموعة من البلاء والنعمة، وكلاهما طريق ومحلّ للاختبار، حيث إنّ الصمود والتحمّل أمام الحوادث الصعبة، والشكر على النعم يشكّلان مجمل ما يجب على الإنسان، ولذا نقل كثير من المفسّرين عن الرّسول الأكرم للمَنْ الإيمان نصفان نصف صبر، ونصف شكر» .

أو أن يكون إشارة إلى لزوم وجود هدف لأجل إدراك آيات الله العنظيمة في ميدان الخلقة، وهذا الهدف هو شكر المنعم المقترن بالصبر والتحمّل من أجل دقّة وتفحّص أكبر. وبعد بيان نعمة حركة السفن في البحار، والتي كانت ولا تزال أكبر وأنفع وسائل حمل ونقل البضائع والبشر، أشارت هذه الآية إلى صورة أخرى لهذه المسألة، فقالت: ﴿وَإِذَا عَشْيِهِم مُوجٍ كَالظّلُلُ دعوا للله مخلصين له الدين﴾

«اَلْظَلَلّ» جمع ظُلَّة، وقد ذكر المفسّرون لها عدّة معان:

\_فيقول الراغب في مفرداته: الظلَّة سحابة تظلُّ، وأكثر ما تقال لما يستوخم ويكره.

\_والبعض اعتبرها بمعنى المظلّة الكبيرة، من مادّة الظلّ.

ـ والبعض اعتبرها بمعنى الجبل.

وبالرغم من أنّ هذه المعاني - من حيث تعلّقها بالآية مورد البحث - لا تختلف كثيراً عن بعضها، إلّا أنّه بملاحظة أنّ هذه الكلمة قد وردت مراراً في القرآن بمعنى السحاب الذي يظلّ، وبملاحظة أنّ تعبير (غشيهم) يناسب معنى السحاب أكثر، فيبدو أنّ هذا التّفسير هو الأقرب.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٢٣، وتفسير القرطبي، والتفسير الكبير، وتفسير الصافي.

أي إن أمواج البحر العظيمة تهيج فتحيط بهم كأن سحاباً قد أظلهم بظل مرعب مهول. هنا يجد الإنسان نفسه ضعيفاً وعاجزاً رغم كل تلك القوى والإمكانيات الظاهرية التي أعدها لنفسه، ويجد يده قاصرة عن كل شيء ومكان، وتقف كل الوسائل العادية والمادية عن العمل، ولا يبقى له أي بصيص أمل إلا النور الذي يشع من أعهاق روحه وفطرته، فيزيج عن قلبه حجب الغفلة، ويقول له: هل يوجد أحد يستطيع إنقاذك؟

نعم، إنَّه الذي تطيع أوامره أمواج البحر... انَّه خالق الماء والهواء والتراب.

هنا يحيط التوحيد الخالص بكلّ قلبه ويغمره، ويعتقد بأنّ الدين والعبادة مخــتّصة بــه سبحانه.

أمّا القسم الثّاني فإنّهم نسوا كلّ ذلك، واستولى جيش الشرك والكفر عــلى مـعسكر قلوبهم.

واعتبر بعض المفسّرين الآية أعلاه إشارة إلى إسلام «عكرمة بن أبي جهل». إذ إنّ النّبي بَنَيْ عفا عن جميع الناس عند فتح مكّة غير أربعة نفر أحدهم عكرمة بن أبي جهل، إذ أهدر دمهم، وأمر بقتلهم حيثا وجدوا، لأنّهم لم يتركوا أيّ سيّئة أو جريمة ضدّ الإسلام والمسلمين إلّا عملوها، ولذلك اضطرّ عكرمة إلى الفرار من مكّة، فتوجّه إلى البحر الأحمر وركب السفينة، فأخذت بأطرافه ريح عاصف، فقال بعض أهل السفينة لبعضهم الآخر: تعالوا نترك الأصنام ونتضرّع إلى الله وحده ونسأله لطفه، فإنّ آلهتنا هذه لا تنفع شيئاً!

فقال عكرمة: إذا لم ينقذنا غير توحيدنا في البحر، فلن ينقذنا في البرّ سواه أيضاً، اللهمّ إنّ أعطيك عهداً \_إذا نجيتني من هذه المحنة ـ لآتين محمداً عَلَيْهِ وأبا يعد، فإني أعلم أنّه كريم عفو . وأخيراً نجا، وأتى إلى النّبِي يَتَمَالِهُ لا .

وقد ورد في التواريخ الإسلامية أنّ عكرمة قد أصبح في صفّ المسلمين الحقيقيين، واستشهد في معركة اليرموك أو أجنادين.

١. ﴿مقتصد﴾ من مادّة قصد، بمعنى الإعتدال في العمل، والوفاء بالعهد.

تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٢٣. ذيل الآية مورد البحث، ووردت هذه الحادثة في (أسد النابة في معرفة الصحابة) ج ٤، ص ٥ بتفاوت بسير.

وتضيف الآية في النهاية ﴿وها يجحد بآياتنا اللَّاكلُّ حَتَّارِ كَفُور﴾.

(ختّار) من الختر، بمعنى نقض العهد، وهذه الكلمة صيغة مبالغة، لأنّ المشركين والعاصين يتوجّهون إلى الله مراراً، ويقطعون على أنفسهم العهود، وينذرون النذور، إلّا أنّهم بمجرّد أن يهدأ طوفان الحوادث ينقضون عهودهم بصورة متلاحقة، ويكفرون بنعم الله عليهم.

إنّ تعبير «ختّار» و «كفور» الذي ورد في نهاية هذه الآية، هو في الحقيقة مقابل تعبير «صبّار» و «شكور» الذي ورد في نهاية الآية السابقة \_ فالكفران في مقابل الشكر، ونقض العهد في مقابل الصبر والنبات على العهد \_ لأنّ الوفاء بالعهد لا يتم ّ إلّا من قبل الشابتين الصامدين... أولتك الذين إذا توهّج الإيمان الفطري في أعماق أرواحهم فلا يدعون هذا النور الإلمى ينطنيء مرّة أخرى و تتكانف عليه الحجب.

8003

#### الآيتان

يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُواْرَبَكُمْ وَاخْشُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِى وَالِدُّعَن وَلَدِهِ وَلَا مُولُودُ هُوجانٍ عَن وَالِدِهِ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الْكَنْ اللَّهُ عَندُهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِلُ الْفَيْتُ وَيَعَلَّمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ اللَّهُ الْفَيْتُ وَيَعَلَّمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيهُ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي الْصَاعَةِ وَيُنزِلُ اللَّهُ عَلِيهُ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي الْفَا مَا لَا تَحْسِبُ غَذَا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ فَي وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّ

#### التفسير

#### سعة علم الله:

في هاتين الآيتين اللتين هما آخر آيات سورة لقيان، تلخيص للمواعظ والنصائح السابقة ولأدلّة التوحيد والمعاد، وتوجيه الناس إلى الله واليوم الآخر وتحذير من الغرور الناشيء من الدنيا والشيطان، ثمّ الحديث عن سعة علم الله سبحانه وشموله لكلّ شيء، فتقول: ﴿ياأَيّها الناس اتّقوا ربّكم واخشوا يوما لا يجزي والد من ولده ولا مولود هو جازٍ من والده شيئا﴾.

إنّ الدستور الأوّل هو التوجّه إلى المعاد، فالدستور الأوّل يحيي في الإنسان قوّة المراقبة، والثّاني ينمّي روح الثواب والعقاب، ولا شكّ أنّ الإنسان الذي يعلم أنّ شخصاً خبيراً ومطّلعاً على كلّ أعهاله يراه ويعلم به ويسجّل كلّ أعهاله، ومن ناحية أخرى يعلم أنّ محكمة عادلة ستتشكّل للتحقيق في كلّ جزئيات أعهاله، لا يمكن أن يتلوّث بأدنى فساد ومعصية.

جملة ﴿ لا يجزي ﴾ من مادّة الجزاء، و «الجزاء» ورد بمعنيين من الناحية اللغوية:

**أحدهما: المكافأة والمعاقبة مقابل شيء، كما يقال: جزّاه الله خيراً.** 

والآخر: الكفاية والنيابة والتحمّل للشيء عن الآخرين، كما جاء في الآية مورد البحث: ﴿لا يجزي والدعن ولده﴾. ومن الممكن أن يعود كلا المعنيين إلى أصل واحد، لأنّ الثواب والعقاب يحلّان محلّ العمل وينوبان عنه، وهما بمقداره أيضاً \_ تأمّلوا ذلك \_.

على كلّ حال، فإنّ كلّ إنسان في ذلك اليوم مشغول بنفسه، ومبتلى بمعطيات أعماله وآثارها إلى درجة أنّه لا ينظر إلى أحد ولا يهتم به، حتى وإن كان أبوه، أو إبنه الذي كانت تربطه به أقرب الروابط، فلا يفكّر أحد بآخر مطلقاً.

وهذه الآية نظير ما ورد في بداية سورة الحج في الحديث حول القيامة والزلزلة: ﴿يَوْمُ ترونها تذهل كلّ مرضعة ممّا أرضعت ﴾

وممّا يستحقّ الإنتباء أنّه يعبّر بـ ﴿ لا يجزي ﴾ في مورد الأب، وهي صيغة المضارع، أمّا في شأن الإبن فإنّه يعبّر باسم الفاعل (جاز) وهذا التفاوت في التعبير لعلّه من باب التنوّع في الكلام، أو إشارة إلى واجب ومسؤولية الإبن تجاه الأب، لأنّ اسم الفاعل يـؤدّي مـعنى الدوام والتكرار أكثر.

وبتعبير آخر، فإنّ المتوقّع من العواطف الأبوية أن يتحمّل الأب مقداراً من العذاب عن ابنه، كما كان في الدنيا يتحمّل المصاعب والمشاكل في سبيله، لكن من الإبن أن يستحمّل مصائب الأب أكثر وفاءً لحقوق الأبوّة المترتبة عليه، في حين أنّ أيّاً منهما لا يتحمّل أدنى مشكلة عن الآخر، وكلّ منهما مشغول بأعماله، وحائر في أمره ونفسه.

و تحذّر الآية في النهاية البشر من شيئين، فتقول: ﴿إِنَّ وعدالله حقّ فلا تغرنّكم الحياة الدنيا والا يغرنّكم بالله الفرور﴾ أي الشيطان.

في الواقع، يلاحظ هنا نهيان في مقابل الأمرين اللذين كانا في بداية الآية، فإنّ الإنسان إذا نمت فيه مسألة التوجّه إلى الله، والحنوف من الحساب والجزاء، فلا يخاف عليه من الإنحراف والفساد، إلّا من طريقين:

أحدهما: أن تقلب زخارف الدنيا وزبرجها الحقائق في عينيه بصور أخرى، وتسلب منه القدرة على التشخيص، لأنّ حبّ الدنيا رأس كلّ الخطايا وأساسها.

والآخر: أن تخدعه وساوس الشيطان وتغرّه، وتبعده عن المبدأ والمعاد.

فإذا أغلق طريقي نفوذ المعصية والذنب هذين، فسوف لا يهدّده أيّ خطر، وعلى هذا فإنّ الدساتير والبنود الأربعة أعلاه تمثّل مجموعة كاملة من برنامج نجاة وخلاص الإنسان. وفي آخر آية من هذه السورة، وبمناسبة البحث الذي جاء في الآية السابقة حول يوم القيامة، يدور الكلام عن العلوم المختّصة بالله سبحانه، فتقول: ﴿ إِنَّ الله عنده علم الساعة وينزّل الغيث ومطّلع على جميع جزئياته وتفاصيله...

﴿ويعلم ما في الأرحام وما تدري نفس ماذا تكسب غداً وما تدري نفس بأيّ أرض تموت إنّ الله عليم خبير﴾

فكأن بجموع هذه الآية جواب عن سؤال يطرح في باب القيامة، وهو نفس السؤال الذي سأل المشركون به النبي سَلَى الله مراراً و تكراراً، وقالوا: ﴿ هتى هو ﴾؟ أ، فيجيبهم القرآن عن سؤالهم، ويقول: لا يعلم أحد بموعد قيام القيامة إلا الله سبحانه، وطبقاً لصريح آيات أخرى، فإنّ الله أخنى هذا العلم عن الجميع: ﴿ إِنْ الساعة آلية أكاد أخفيها ﴾ أ، وذلك كي لا يحيط الغرور والغفلة بأطراف البشر.

ثمّ تقول الآية: إنّ مسألة القيامة ليست هي المسألة الوحسيدة الخافية عليكم، في حياتكم اليومية، ومن بين أقرب المسائل المرتبطة بحساتكم وبماتكم، مسائل كشيرة تجهلونها...

أنتم لا تعلمون زمان نزول قطرات المطر، والتي ترتبط بها حياة كلّ الكائنات الحيّة، وإنّا تتوقّعونها على أساس الحدس والظنّ والتخمين.

وكذلك زمان تكوّنكم في بطون الأمّهات وخصائص الجنين فلا علم لأحد منكم بذلك. ومستقبلكم القريب، أي حوادث الغد، وكذلك مكان موتكم وتوديعكم للحياة، خاف على الجميع.

فإذا كنتم جاهلين بهذه المسائل القريبة من حياتكم والمتّصلة بها، فلا مجال للعجب من عدم علمكم بلحظة قيام القيامة ".

ونقل في الدرّ المنثور: أنّ رجلاً يقال له «الوراث»، من بني «مازن بن حفصة»، جاء إلى النّبي ﷺ، فقال: يامحمّد، متى تقوم الساعة؟ وقد أجدبت بلادنا فمتى تخصب؟ وقد تركت

۱. الإسراء، ۵۱. ۲. طه، ۱۵

٣. صحيح أنّ جملة ﴿ يَتَوَلَ الغيث﴾ في الآيات أعلاه لا تتحدّث عن مسألة علم الله \_ولهذا السبب فإنّ البعض اعتبر هذه الجملة استثناء من بين هذه الجمل، وجعلها مبيّنة لقدرة الله لا علمه، إلّا أنّ انسجام الجمل الخمس مع بعضها من جهة، والروايات المتعدّدة التي وردت في نهج البلاغة وكتب أخرى \_وسنشير إليها قريباً \_من جهة أخرى، قرينة على أنّها ترتبط بعلم الله أيضاً.

امرأتي حبلي فمتى تلد؟ وقد علمت ماكسبت اليوم فماذا أكسب غداً؟ وقد علمت بأي أرض ولدت فبأي أرض أموت؟ فنزلت هذه الآية \.

#### بحوث

#### ١ـ أنواع الغرور والمُدعا

إنّ الآيات أعلاه تحذّر من الإنخداع والإغترار بزخارف الحياة الدنيا وبهارجها، ثمّ تتحدّث عن خدع الشيطان ومكائده، وتعلن عن خطورته، لأنّ الناس عدّة أقسام:

فبعضهم ضعيف وعاجز إلى الحدّ الذي يكني لخداعه والتغرير به مجرّد رؤية زخارف الدنيا.

والبعض الآخر بمتلك مقاومة أكثر، فلابدّ أن تـزداد الوســاوس الشــيطانية لإزديــاد مقاومتهم، ويتّحد لإضلالهم وخداعهم الشيطان الداخلي والخارجــي. وتــعبيرات الآيــة أعلاه تحذير لأفراد كلا الفئتين.

وممّا يجدر ذكره أنّ (الغرور) على وزن «جسور» يعني كلّ موجود خدّاع، وإنّما فسّروها بالشيطان لأنّه مصداقها الواضح في الحقيقة، وإلّا فإنّ كلّ إنسان خدّاع، وكلّ كتاب مضلّ، وأيّ مقام ومنصب يوسوس، وكلّ موجود يخدع الإنسان ويضلّه فإنّه يدخل في المفهوم الواسع لهذه الكلمة، اللهمّ إلّا أن نعطي للشيطان من سعة المعنى بحيث يشمل كلّ المعاني المتقدّمة، ولهذا فإنّ الراغب في مفرداته يقول: فالغرور كلّ ما يغرّ الإنسان من مال وجاه وشهوة وشيطان، وقد فسّر بالشيطان إذ هو أخبث الغارّين.

وقد فسرها البعض بالدنيا لخداعها وغرورها، كما نقرأ في نهج البلاغة: «تــغرّ وتــضرّ وتمرّ» ٢.

#### ٢\_ مُداع الدنيا

لا شُكَّ أنَّ كثيراً من مظاهر الحياة الدنيا غارّة ومضلّة، وقد تشغل الإنسان بها أحياناً

١. تفسير الدرّ المنثور، طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج، ١٦ ص ٢٥٤.

حتى يغفل عن كلّ شيء، ولا يشتغل إلّا بها، ولذلك نقراً في بعض الروايات عن أمير المؤمنين على المالي عن الله المؤمنين الله عنه الله الله بعضهم: أيّ الناس أثبت رأياً؟ قال: «من لم يغرّه الناس من نفسه، ولم تغرّه الدنيا بتشويقها» .

ولكن، ومع هذه الحال، فإن في طيّات مشاهد هذه الدنيا الخدّاعة الخهتلفة، مشهد وحوادث ناطقة معبّرة عن زوال هذا العالم، وكون زخارفه وزبارجه جوفاء خالية بأبلغ تعبير وأوضحه، تلك الحوادث تستطيع أن توقظ كلّ إنسان عاقل، بل وتجعل الأغبياء عاقلين حكماء.

فني حديث: أنّ أمير المؤمنين علياً على على مع رجلاً يذمّ الدنيا وكان يعدّها خدّاعة، فقال عنه «أيّها الذامّ للدنيا المغترّ بغرورها، المخدوع بأباطيلها، أتغترّ بالدنيا ثمّ تذمّها؟

أنت المتجرّم عليها، أم هي المتجرّمة عليك؟

متى إستهوتك؟ أم متى غرّتك؟ أبمصارع آبائك من البلي أم بمضاجع أسهاتك تحت الثرى...؟!

إنَّ الدنيا دار صدق لمن صدقها، ودار عافية لمن فهم عنها، ودار غنى لمن تزوَّد منها، ودار موخلة لمن الله، ومتجر أولياء موعظة لمن الله، مسجد أحبّاء الله، ومصلَّى ملائكة الله، ومهبط وحي الله، ومتجر أولياء الله...» ``

#### ٣\_ هذه العلوم الفمسة مفتّصة بالله

إنّ أسلوب الآية أعلاه يحكي أنّ العلم بالقيامة، ونزول المطر، ووضعيّة الجنين في رحم الأمّ، والأمور التي سيقوم بها الإنسان في المستقبل، ومحلّ موته منحصر بالله، ولا سببل للآخرين إلى العلم بذلك، إضافةً إلى هذا فإنّ الرّوايات الواردة في تفسير هذه الآية تؤكّد هذه الحقيقة، ومن جملتها ما ورد في حديث: «إنّ مفاتيح الغيب خمس لا يعلمهنّ إلّا الله، وقرأ هذه الآية» ".

وجاء في رواية أخرى وردت في نهج البلاغة: أنَّ عليًّا ﷺ كان يوماً يخــبر بحــوادث

١. من لا يحضره الفقيه، وفقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤. ص ٢١٧.

٢. نهج البلاغة، الكلمات القصار، جملة ١٣١.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٢٤. ذيل الآية مورد البحت.

المستقبل، فقال له أحد أصحابه: ياأمير المؤمنين، أتتحدّث عن الغيب وتعلم به؟

فتبت الإمام، وقال له: «ياأخاكلب (لأنّ الرجل كان من بني كلب)، ليس هو بعلم غيب، وإنّما هو تعلّم من ذي علم، وإنّما علم الغيب علم الساعة وما عدده الله سبحانه بقوله: ﴿إنّ الله عنده علم الساعة ... وقبيح أو جميل، وسخيّ عنده علم الساعة ... فيعلم الله سبحانه ما في الأرحام، من ذكر أو أنثى، وقبيح أو جميل، وسخيّ أو بخيل، وشقيّ أو سعيد، ومن يكون في النار حطباً، وفي الجنان للنبيين مرافقاً، فهذا علم الغيب الذي لا يعلمه أحد إلّا الله، وما سوى ذلك فعلم علّمه الله نبيّه فعلّمنيه ودعا لي بأن يعيه صدري وتضطمٌ عليه جوانحى» أ.

ويظهر من هذه الروايات جليّاً أنّ المراد من عدم علم الناس بهذه الأمور، جهلهم بكلّ خصوصياتها وجزئياتها، فمثلاً: إذا وضعت تحت تصرّف الإنسان يوماً ما وسائل معيّنة بحيث يطّلع تماماً على كون الجنين ذكراً أو اُنثى، فإنّ هذا الأمر برغم كونه تطوّراً علميّاً هامّاً لا يُعدّ شيئاً، لأنّ الإطّلاع على الجنين والعلم به يعني أن نعلم كلّ خصائصه الجسمية، القبح والجال، الصحّة والمرض، الإستعدادات الداخلية، الذوق العلمي والفلسني والأدبي، وسائر الصفات والكيفيات الروحية، وهذا الأمر لا يتم لغير الله سبحانه.

وكذلك ما يتعلّق بالمطر، فمتى ينزل؟ وأيّة منطقة يصيب ويهطل عليها؟ وأيّ مقدار \_ على وجه الدقّة \_سينزل في البحر؟ وما مقدار ما ينزل في الصحراء والمنحدرات والجبال؟ لا يعلم بذلك إلّا الله تعالى.

وكذلك شأن حوادث الغد، والأيّام التالية، وخصوصياتها وجزئيّاتها.

ومن هنا يتضح جيداً جواب السؤال الذي يطرح هنا غالباً، حيث يقولون: إنّنا نقراً في التواريخ والروايات المتعددة أنّ أغّة أهل البيت بهيم بل وحتى بعض أولياء الله من غير الأغّة، قد أخبروا بموتهم، أو بيّنوا وحددوا مكان دفنهم، ومن جملتها الحوادث المتعلّقة بكربلاء، فقد قرأنا مراراً في الروايات أنّ النّبي يَهِينَ أو أمير المؤمنين ين والأنبياء السابقين قد أخبروا بشهادة الإمام الحسين ين وأصحابه بأرض كربلاء.

وفي كتاب أُصول الكافي يلاحظ باب في علم الأُثَّةُ بزمان وفاتهم `.

١. نهج البلاغة. الخطبة ١٢٨.

٢. أُصول الكافي، ج ١، ص ٢٠٢، (باب أنّ الأثمّة يعلمون متى يموتون).

والجواب هو: إنّ العلم بجزء من هذه الأمور، علماً إجمالياً \_وهذا العلم أيضاً عن طريق التعليم الإلهي \_لا ينافي مطلقاً اختصاص العلم التفصيلي بها بذات الله المقدّسة.

ثمّ إنّ هذا الإجمال أيضاً \_وكها قلنا \_ليس ذاتياً ومستقلاً، بل هو عسرضي وحسل بالتعليم الإلهي، بالمقدار الذي يريده الله ويرى فيه الصلاح، ولذلك نرى في حديث عن الإمام الصادق الله أنّ أحد أصحابه سأله: هل يعلم الإمام الغيب؟ قال: «لا، ولكن إذا أراد أن يعلم الشيء أعلمه الله ذلك» .

وقد وردت في باب علم الغيب، وكيفيّة علم الأنبياء والأثمّة به روايات كثيرة سنبحثها في نهاية الآيات المناسبة، إلّا أنّ من المسلّم أنّ هناك علوماً لم يطّلع عليها ولا يعلم بها أحد إلّا الله عزّوجل ".

اللهم نوّر قلوبنا بنور العلم، وهب لنا من علمك اللامتناهي.

اللهمّ إعصمنا من زخارف هذه الدنيا، ولا يغرّنا الشيطان وهوي أنفسنا.

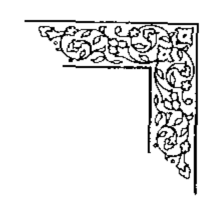
إلهنا إجعلنا منتبهين دانماً إلى إحاطة علمك، وجنّبنا أن نعمل بين يديك ما يخالف رضاك و يجلب سخطك.

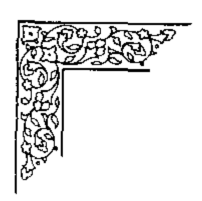
نهاية سورة لقمان

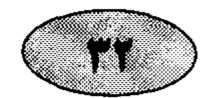
8003

١. أصول الكافي، ج ١، ص ٢٠١، (باب نادر فيه ذكر الغيب).

لدينا في اصول الكافي روايات عديدة في أنّ لله علماً لا يعلمه إلّا هو. وعلماً علمه الممالاتكة والأنسياء
 والأثمّة. ج ١، ص ١٩٩، (باب أنّ الأثمّة ﷺ يعلمون جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة).







# سورة

## الاشجدة

مكَيّة وعدد آياتها ثلاثون





#### «سورة السجدة»

#### أسماء هذه السورة:

المعروف أنَّ هذه السورة نزلت في مكّة، إلّا أنَّ البعض الآخر يرى أنَّ الآيات ١٨ – ٢٠ مدنيّة، في حين لا تلاحظ أيّة قرينة أو علامة في هذه الآيات على كونها مدنية.

اسم هذه السورة في بعض الرّوايات، وكذلك المشهور على لسان المفسّرين: (سورة السجدة)، أو (الم السجدة)، ويسمّونها أحياناً (سجدة لقهان) لتمييزها عن سورة (حم السجدة). لأنّها جاءت بعد سورة لقهان.

وذكرت في بعض الرّوايات باسم (الم تنزيل).

وذكر «الفخر الرازي» و«الآلوسي» أنّ من جملة أسمائها (سورة المضاجع)، وهو إشارة إلى الآية ١٦ من هذه السورة: ﴿تتجافئ جنوبهم من العضاجع…﴾.

#### فضيلة تلاوة سورة السمدة:

ورد في حديث عن الرّسول الأكرم عَلَيْهِمْ: «من قرأ الم تنزيل، وتبارك الذي بيده الملك، فكأنّما أحيى ليلة القدر»\.

وروي عن الإمام جعفر بن محمد الصادق عن في حديث آخر: «من قرأ سورة السجدة في كلّ ليلة جمعة أعطاء الله كتابه بيمينه، ولم يحاسبه بما كان منه، وكان من رفقاء محمد في وأهل بيته» .

ولماً كانت قد وردت في هذه السورة بحوث واسعة عن المبدأ والمعاد، وعقاب الجرمين في يوم القيامة، ودروس محذّرة ترتبط بالمؤمنين والكافرين، فلا شكّ أنّ تلاوتها \_التلاوة التي تكون مصدراً ومنبعاً للتفكير، وبالتالي مبدءاً للتصميم والحركة \_قادرة على أن تصنع من

الإنسان مثالاً متكاملاً تشمله كلّ هذه الفضيلة والفخر، وأن يكون أثرها كإحياء ليلة القدر، ونتيجتها أن يكون في مصافّ أصحاب اليمين، ونيل افتخار محبّة النّبي وآله صلوات الله عليهم.

#### ممتوى سورة السمدة:

هذه السورة بحكم كونها من السور المكّية تتابع بقوّة الخطوط الأصلية للسور المكّية. أي البحث في المبدأ والمعاد، والبشارة والإنذار، وعلى العموم تنقسم مباحثها إلى عدّة أقسام:

١-الكلام عن عظمة القرآن، ونزوله من قبل ربّ العالمين، ونني إنّهامات الأعداء عنه.

٢-ثمّ البحث حول آيات الله سبحانه في السهاء والأرض، وتدبير هذا العالم.

٣- بحث آخر حول خلق الإنسان من «التراب» و«النطفة» و«الروح الإلهيّة»، ومنحه وسائل تحصيل العلم، أي العين والأذن والعقل من قبل الله تعالى.

٤- ثمّ تتحدّث بعد ذلك عن القيامة والحوادث التي تسبقها، أي الموت. وما بعدها، أي السؤال والحساب.

٥ و٦- بحوث مؤثّرة تهزّ الوجدان عن البشارة والإنذار، تبشّر المؤمنين بجنة المأوى،
 وتهدّد الفاسقين بعذاب جهنّم الشديد.

٧ وفي السورة إشارة قصيرة إلى تأريخ بني إسرائيل، وقصة موسى الله وانتصارات هذه
 الأمّة.

◄ وكذلك تشير \_ مناسبة لبحث البشارة والإنذار \_ إلى أحوال قوم آخرين من الأمم
 السابقة، ومصيرهم المؤلم.

٩ و ١٠ ـ ثمّ تعود مرّة أخرى إلى مسألة التوحيد و آيات عظمة الله، و تنتهي السورة بتهديد الأعداء المعاندين.

وبهذا فإنّ الهدف الأصلي للسورة تقوية أسس الإيمان بالمبدأ والمعاد، وإيجاد دفعة قوية في المحتوى الداخلي للإنسان نحو التقوى، والإبتعاد عن العصيان والتمرّد والطغيان، والتوجّه إلى مقام الإنسان الرفيع، وهذا المعنى كان يحظى بالأهميّة القصوى خاصّة في بداية حركة الإسلام، وفي محيط مكّة.

#### الآيات

### التفسير

#### عظمة القرآن، والمبدأ والمعاد:

مرّة أخرى نواجه الحروف المقطّعة (الف ــ لام ــ ميم) في هذه السورة، وهذه هي المرّة الخامسة عشرة التي نرى فيها مثل هذه الحروف في بداية السور القرآنية.

ولقد بحثنا بصورة مفصّلة في بداية سورة البقرة، وآل عمران والأعراف التفاسير المختلفة لهذه الحروف، والبحث الذي جاء بعد هذه الحروف مباشرة حول أهميّة القرآن يبيّن مرّة أخرى هذه الحقيقة، وهي أنّ ﴿الم﴾ إشارة إلى عظمة القرآن، والقدرة على إظهار عظمة الله سبحانه، وهذا الكتاب العظيم الغني المحتوى، والذي هو معجزة محمّد عُمَّد عَلَيْ الحالدة يتكوّن من حروف المعجم البسيطة التي يعرفها الجميع.

تقول الآية: ﴿تنزيل الكتاب لاريب فيه من رب العالمين ﴾ . هذه الآية . في الواقع \_

جواب عن سؤالين: الأوّل عن محتوى هذا الكتاب السهاوي، فتقول في الجواب: إنّ محتواه حقّ ولا مجال لأدنى شكّ فيه، والسؤال الثّاني يدور حول مبدع هذا الكتاب، وفي الجواب تقول: إنّ هذا الكتاب من قبل ربّ العالمين.

ويحتمل في التّفسير أيضاً أنّ جملة ﴿من ربّ العالمين ﴾ جاءت دليلاً وبرهاناً لجملة ﴿لا ربي فيه ﴾ ، فكأنّ سائلاً يسأل: ما هو الدليل على أنّ هذا الكتاب حقّ، ولا مجال للشكّ فيه ؟ فتقول: الدليل هو أنّه من ربّ العالمين الذي يصدر منه كلّ حقّ وحقيقة.

ثم إن التأكيد على صفة ﴿رَبِ العالمين﴾ من بين صفات الله سبحانه قد يكون إشارة إلى أن هذا الكتاب مجموعة من عجائب عالم الخلقة، وعصارة حقائق عالم الوجود، لانه من ربّ العالمين.

وينبغي الإلتفات أيضاً إلى أنّ القرآن لا يريد هنا الإكتفاء بالإدّعاء الصرف، بل يريد أن يقول: إنّ الشيء الظاهر للعيان لا يحتاج إلى البيان، فإنّ محتوى هذا الكتاب شاهد بنفسه على صحّته وأحقيته.

ثمّ يشير إلى التهمة التي طالما وجهها المشركون والمنافقون إلى هذا الكتاب السهاوي العظيم حيث قالوا: إنّ هذا الكتاب من تأليف محمّد. وقد إدّعى كذباً بأنّه من الله: ﴿ أَم يقولون الفظيم حيث قالوا: إنّ هذا الكتاب من تأليف محمّد. وقد إدّعى كذباً بأنّه من الله: ﴿ أَنْ يَقُولُونَ اللّهُ الزّائَفُ: ﴿ بِلُ هُو الْحَقّ مِنْ رَبُّك ﴾ وأدلّ ق أحـقيته واضحة وبيّنة فيه من خلال آياته.

ثُمٌّ ينظرٌ ق إلى الهدف من نزوله، فيقول: ﴿لتنذر قوماً مَا لَتَاهِمِ مِن نَدْيِرُ مِن قَبِلُك ﴾.

فبالرغم من أنّ دعوة النّبي الأكرم تَنْتُونَ مبشَرة ومنذرة، وأنّه بشير قبل أن يكون نذيراً. إلّا أنّه يجب التأكيد على الإنذار أكثر مع القوم الضالّين المعاندين.

وجملة ﴿لعلهم يهتدون﴾ إشارة إلى أنّ القرآن يهيّء أرضية الهداية، إلّا أنّ التصميم واتّخاذ القرار النهائي موكول ومرتبط بنفس الإنسان.

وهنا يطرح سؤالان:

لا الموصوف. ويحتمل أيضاً أن يكون المصدر جاء بمعنى اسم المعفول، وإضافته إلى الكتاب من قبيل إضافة الصفة إلى الموصوف. ويحتمل أيضاً أن يكون المصدر بمعناه الأصلي ويؤدّي معنى المبالغة.

١. «أم» هنا بمعنى «بل»، واحتمل البعض أنّ في الجملة تقديراً، وكانت في الأصل: أيعترفون به أم يـقولون افتراه «التفسير الكبير وروحالجنان» إلّا أنّ هذا الاحتمال يبدو بعيداً.

١ من هم هؤلاء القوم الذين لم يأتهم أي نذير قبل النّبي عَنَيْهَ ؟

٢- ألم يقل القرآن الكريم: ﴿وَإِنْ مَنْ لُمَّةَ إِلَّا خَلَا فَيِهَا نَذْيِرِ﴾. \

الجواب: قال جمع من المفسّرين في جواب السؤال الأوّل: المراد قبيلة قـريش التي لم يكن لها نذير قبل نبيّ الإسلام.

وقال البعض الآخر: المراد مرحلة الفترة والفاصلة الزمنية بين نبوّة عيسى الله وظهور نبيّ الإسلام ﷺ.

إِلَّا أَنَّ أَيّاً من هذين الجوابين لا يبدو صحيحاً، لأنّ الأرض لا تبقى خالية من حجّة الله مطلقاً، وفي كلّ عصر وزمان لابدّ من وجود نبيّ أو وصي نبيّ لإتمام الحجّة.

بناءً على هذا، يبدو أنّ المراد من «النذير» هنا النّبي الكبير الذي يوضّح ويبيّن دعوته مقرونة بالمعجزات وفي محيط واسع، ومعلوم أنّ مثل هذا النذير لم يقم في الجزيرة العسربية وبين قبائل مكّة.

الجواب: وفي الإجابة عن السؤال الثاني ينبغي أن يقال: إنّ معنى جملة: ﴿وإِن مِن لَهَ لِلّا عَلَا فَيها تَذْهِر ﴾ هو أنّ كلّ أمّة كان لها نذير، إلّا أنّه لا يلزم حضوره بنفسه في كلّ مكان، بل يكني أن يصل صوت دعوة أنبياء الله العظام بواسطة أوصيائهم إلى أسماع كلّ البشر في العالم. وهذا يشبه قولنا: إنّ كلّ أمّة كان لها نبي من أولي العزم، ولها كتاب ساوي، فعني هذا الكلام أنّ صوت هذا النّبي وكتابه الساوي قد وصل عن طريق وكلائه وأوصيائه لكلّ تلك الائمة على طول التاريخ.

بعد بيان عظمة القرآن ورسالة النّبي عَنَيْنَ تطرّقت الآية التالية إلى أساس آخر من أهم أسس ودعاثم العقائد الإسلامية، فتقول: ﴿الله الذي خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيّام ﴾ `.

وقلنا مراراً: إنّ المراد من ﴿ستّة أيّامِ﴾ في هذه الآيات: ستّ مراحل، لأنّ أحد صعاني اليوم في المحادثات اليومية: المرحلة، كما نقول: كان النظام المستبدّ بحكمنا بالأمس، واليوم

۲ فاطر، ۲۲.

٢. لفظ الجلالة في هذه الجملة مبتدأ، و(الذي) خبره. واحتملت في تركيب هذه الجملة احتمالات أخرى، من جملتها، أنَّ لفظ الجلالة خبر لمبتدأ محذوف، أو أنَّ لفظ الجلالة مبتدأ وخبره ﴿ما لكم من دونه من ولي﴾ إلّا أنَّ هذين الاحتمالين لا يبدوان مناسبين بتلك الدرجة.

يحكمنا نظام الشورى، في حين أنّ الحكومات المستبدّة كانت تحكم آلاف السنين، إلّا أنّهم يعبّرون عن تلك المرحلة باليوم.

ومن جهة أُخرى، فقد مرّت فترات ومراحل مختلفة على السهاء والأرض:

\_فيوماً كانت كلّ كواكب المنظومة الشمسية كتلة واحدة مذابة.

ـ وفي يوم آخر انفصلت السيارات عن الشمس وبدأت تدور حولها.

ـ وفي يوم كانت الأرض كتلة نار ملتهبة.

وفي يوم آخر أصحبت باردة وجاهزة لحياة النباتات والحيوانات، ثمّ وجدت الكائنات الحيّة عبر مراحل مختلفة.

وقد أوردنا شرحاً مفصّلاً لهذا المعنى والمراحل الستّ بصورة مفصّلة في ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

ومن البديهي أنَّ قدرة الله اللامتناهية كافية لإيجاد كلَّ هذا العالم في لحظة. بل وفي أقلَّ منها. إلَّا أنَّ هذا النظام التدريجي يبيَّن عظمة الله وعلمه وتدبيره في جميع المراحل بصورة أفضل.

فئلاً: إذا طوى الجنين في لحظة واحدة كلّ مراحل تكامله وولد، فإنّ عـجائبه سـتبقى بعيدة عن نظر الإنسان، أمّا عندما نراه يطوي في كلّ يوم واسبوع ـ طوال هذه التسعة أشهر \_ أشكالاً عجيبة جديدة، فسنتعرّف أكثر على عظمة الله سبحانه.

وبعد مسألة الخلق تتطرّق الآية إلى مسألة حاكمية الله سبحانه عملى عمالم الوجمود، فتقول: إنّ الله تعالى بعد ذلك استوى على عرش قدرته وسيطر على جميع الكائنات: ﴿ثمّ لستوى على العرش﴾.

كلمة (العرش) كما قلنا سابقاً، تعني في الأصل الكراسي الطويلة القوائم، وتأتي عادة كناية عن القدرة، كما نقول في تعبيراتنا اليومية: تكسّرت قوائم عرش فلان، أي إنّ قدرته وحكومته قد زالت.

بناءً على هذا، فإنّ استواء الله على العرش لا يراد منه المعنى الجسمي بأن يكون لله عرش كالملوك يجلس عليه، بل بمعنى أنّه خالق عالم الوجود، وكذلك الحاكم على كلّ العالم ' .

١. لمزيد التوضيح حول هذا الكلام راجع ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

و تكلّل الآية مراحل التوحيد بالإشارة إلى توحيد «الولاية» و «الشفاعة»، فتقول: ﴿ما لكم من دونه من وليّ ولاشفيع﴾.

ُ فَع هذا الدليل الواضح، بأنَّ كونه سبحانه خالقاً دليل على كونه حاكماً، والحاكميّة دليل على توحيد الولي والشفيع والمعبود، فلهاذا تنحرفون وتضلّون وتتمسّكون بالأصنام؟ ﴿ أَفْلا تَتَدُكُرُونَ﴾!

في الحقيقة، إنّ المراحل الثلاث للتوحيد التي انعكست في الآية أعلاه يعتبر كلّ منها دليلاً على الأخرى، فتوحيد الخالقية دليل على توحيد الحاكمية، وتوحيد الحاكمية دليل على توحيد الوليّ والشفيع والمعبود.

سؤال: وهنا طرح بعض المفسّرين سؤالاً، وهو أنّ الجملة الأخيرة تقول: ما لكم سن دون الله من وليّ ولا شفيع، ومعناها أنّ وليّكم وشفيعكم الوحيد هو الله سبحانه وحده، فهل من المكن أن يشفع أحد عنده؟

ويمكن الإجابة على هذا السؤال من ثلاثة جوانب:

١ - بملاحظة أنّ جميع الشفعاء لا يشفعون إلّا بإذنه تعالى: ﴿ مِن ذَا لَذِي يَشْفَع مَنْدَهُ إِلّا بِإِذَنِهُ ﴾ أ. يمكن القول بأنّ الشفاعة بالرغم من كونها من قبل الأنبياء وأولياء الله، إلّا أنّها تعود إلى الله سبحانه، سواء كانت الشفاعة لغفران الذنوب والعفو عن العاصين، أم للوصول إلى النعم الإلهيّة، والشاهد على هذا الكلام الآية التي وردت في بداية سورة «يونس» بمضمون هذه الآية عاماً، حيث تقول: ﴿ يدبّر الأمرها من شفيع إلّا من يعد إذنه ﴾ . آ

٣- إنّنا عند التوسّل بالله نتوسّل بصفاته، فنستمدّ من رحمته ورحمانيّته، من كونه غفّاراً غفوراً، ومن فضله وكرمه، فكأنّنا قد جعلناه شفيعاً إلى نفسه، ونعتبر هذه الصفات واسطة بينها وبين ذاته المقدّسة، وإن كانت صفاته عين ذاته في الحقيقة، وهذا هو نفس الشيء الذي جاء في دعاء كميل في عبارة على رَخِيْ العميقة المعنى: «واستشفع بك إلى نفسك».

٣\_ المراد من «الشفيع» هنا: الناصر والمعين، ونحن نعلم أنّ الناصر والوليّ والمعين هو الله وحده، وما قيل من أنّ الشفاعة هنا بمعنى الخلق و تكيل النفوس يعود في الحقيقة إلى نفس هذا المعنى.

وتشير الآية الأخيرة من الآيات مورد البحث إلى توحيد الله سبحانه في البداية، ثمّ إلى مسألة «المعاد»، وبهذا تكمل هنا فروع وأركان التوحيد الثلاثة التي اتضحت في الآيات

السابقة \_ (توحيد الخالقية والحاكمية والعبودية) \_ بذكر توحيد الربوبية، أي تدبير عالم الوجود من قبل الله سبحانه فقط، فتقول: إنّ الله يدبّر أمور العالم من مقام القرب منه إلى الأرض: ﴿يدبّر اللهومن السماء إلى الأرض﴾.

وبتعبير آخر، فإنّ الله سبحانه قد جعل عالم الوجود من السماء إلى الأرض تحت أمره وتدبيره، ولا يوجد مدبّر سواه في هذا العالم .

ثمّ تضيف: ﴿ثمّ يعرج لِليه في يوم كان مقدارة ألف سنة ممّا تعدّون ﴾ والمراد من هذا اليوم يوم القيامة.

وتوضيح ذلك: أنّ المفسّرين قد تحدّثوا كثيراً في تفسير هذه الآية، واحتملوا احتالات عديدة مختلفة:

١- فاعتبرها بعضهم إشارة إلى قوس الصعود والنّزول لتدبير العالم في هذه الدنيا.

٢-وذهب آخرون إلى أنها إشارة إلى ملائكة الله الذين يـطوون المسافة بـين السهاء والأرض في خمسهائة سنة، ويرجعون بهذه المدة أيضاً، وهو مشغولون بتدبير هذا العالم بأمر الله سبحانه.

٣-ويعتبرها البعض الآخر إشارة إلى مراحل التدبير الإلهي في هذا العالم، ويعتقدون أنّ مراحل التدبير الإلهي في هذا العالم كلّ ألف سنة، ويأمر الله سبحانه ملائكته بستدبير أمـر السهاء والأرض في كلّ الف سنة، وبعد انتهاء مرحلة الألف سنة هذه تبدأ مرحلة أخرى.

إنّ هذه التفاسير علاوة على أنّها تطرح مطالب غامضة ومبهمة، فإنّها لا تمتلك قرينة وشاهداً من نفس الآية أو من آيات القرآن الأخرى.

وفي إعتقادنا أنّ المراد من الآية \_ بقرينة آيات أخرى من القرآن، وكدلك الروايات الواردة في تفسير الآية \_ شيء آخر، وهو أنّ الله سبحانه خلق هذا العالم، ونظّم ودبّر السهاء والأرض بتدبير خاصّ، وألبس البشر والموجودات الحيّة الأخرى لباس الحياة، إلّا أنّه يطوى هذا التدبير في نهاية العالم، فتظلم الشمس، وتفقد النجوم أشعّتها، وبتعبير القرآن ستطوى السهاوات حتى ترجع إلى حالتها قبل توسّع هذا العالم ﴿ يوم نطوى للسها على علي السجّل للكتب كما بدأنا أوّل خلق نعيده ﴾ `، وبعد طيّ هذا العالم سيبدأ إيداع برنامج ومشروع عالمي جديد أوسع، أي سيبدأ عالم آخر بعد إنتهاء هذه الدنيا.

١. طبقاً للتعبير الأوّل فإنّ ﴿السماء﴾ بمعنى مقام القرب من الله، وطبقاً للتعبير التّاني فإنّ ﴿السماء﴾ تعني نفس هذه السماء ـ تأمّلوا ذلك ـ.
 ٢. الأنبياء، ١٠٤.

وهذا المعنى قد ورد في آيات القرآن الأخرى، ومن جملتها الآية ١٥٦ من سورة البقرة: ﴿إِنَّا لله وَإِنَّا لِليه رَاجِعُونَ﴾.

وجاء في الآية ٢٧ من سورة الروم: ﴿وهوالذي يبدأ الخلق ثمّ يعيده وهو أهون عليه﴾. ونقرأ في الآية ٣٤ من سورة يونس: ﴿قُلِ الله يبدأ الخلق ثمّ يعيده فأتّى تؤفكون﴾.

بملاحظة هذه التعبيرات، والتعبيرات الأخرى التي تقول: ﴿وَالِيه يرجع اللَّه وَكَلُّه ﴾ `، يتضح أنّ الآية مورد البحث تتحدّث أيضاً عن بداية ونهاية العالم وقيام يوم القيامة، والذي يعبّرون عنه أحياناً بـ «قوس النّزول» و «قوس الصعود».

بناءً على هذا فإنّ معنى الآية يصبح: إنّ الله سبحانه يدبّر أمر هذا العالم من السهاء إلى الأرض ـ يبدأ من السهاء وينتهي بالأرض ـ ثمّ يعود كلّ ذلك إليه في يوم القيامة.

ونطالع في تفسير علي بن إيراهيم في ذيل هذه الآية: يعني الأمور التي يدبّرها، والأمر والنهي الذي أمر به، وأعمال العباد، كلّ هذا يظهر يوم القيامة فيكون مقدار ذلك اليوم ألف سنة من سنيّ الدنيا.

وهنا سؤال، وهو: إنّنا نرى في الآية ٤ من سورة المعارج في شأن طول يـوم القـيامة: وتعرج الملائكة والروح إليه في يوم كان مقداره خمسين الف سنة فكيف يكن الجمع بـين الآية مورد البحث، والتي عيّنت مقداره بألف سنة فقط، وآية سورة المعارج؟!

وقد ورد الجواب عن هذا السؤال في حديث عن الإمام الصادق الله روي في (أمالي الشيخ الطوسي) أنّه قال: «إنّ في القيامة خمسين موقفاً، كلّ موقف مثل الف سنة ممّا تعدّون، ثمّ تلا هذه الآية: في يوم كان مقداره خمسين الف سنة» .

ومن الطبيعي أنّ هذه التعبيرات لا تنافي عدم كون المراد من عدد الألف والخمسين ألفاً، العدد والحساب هنا، بل كلّ منهما لبيان الكثرة والزيادة، أي إنّ في القيامة خمسين موقفاً يجب أن يتوقّف الإنسان في كلّ موقف مدّة طويلة جدّاً.

#### ہدث

#### إساءة الاستفادة من آية ﴿يدبرالأمر﴾:

لقد اتّخذ بعض أتباع المذاهب المصطنعة المبتدعة ۖ الآية أعلاه وسيلة ودليلاً لتــوجيه

۱. هود، ۱۲۳.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٢٢١، وتفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

٣. «البهائية والبابية».

مسلكهم ومذهبهم، وأرادوا أن يطبقوا هذه الآية على مرادهم بارتكاب المغالطات والإشتباهات وادّعوا أنّ المراد من «الأمر» في الآية: الدين والمذهب، و«التدبير»: يعني إرسال الدين، و«العروج»: يعني رفع ونسخ الدين! واستناداً إلى هذا فإنّ كلّ مذهب أو دين لا يكنه أن يعمّر أكثر من الف سنة، ويجب أن يترك مكانه لدين آخر، وبهذا فإنهم يقولون: إنّنا نقبل القرآن، لكن، واستناداً إلى نفس هذا القرآن فإنّ ديناً آخر سيأتي بعد مرور الف سنة!

والآن نريد أن نبحث ونحلّل الآية المذكورة بحثاً محايداً، لنرى هل يوجد فيها إرتباط بما يدّعيه هؤلاء، أم لا؟ ونغضّ النظر عن أنّ هذا المعنى بعيد عن مفهوم الآية إلى الحدّ الذي لا يخطر على ذهن أيّ قاريء خالي الذهن.

إنّنا نرى \_ بعد الدقّة \_ أنّ ما يقولونه لا ينسجم مع مفهوم الآية، بل إنّه مشكل بصورة واضحة من جهات كثيرة:

١- إنّ تفسير كلمة «الأمر» بالدين لا دليل عليه، بل تنني آيات القرآن الأخرى ذلك، لأنّ كلمة الأمر قد استعملت في آيات أخرى بعنى أمر الخلق، مثل ﴿إِنَّمَا لَعُوهُ إِذَا أُواد شيئا أَنْ يَقُول له كن فيكون﴾. \

يقول له كن فيكون﴾. \

وقد استعملت كلمة الأمر في هذه الآية، وآيات أخرى مثل: الآية ٥٠ سورة القمر، الآية ٢٧ من سورة المؤمنون، الآية ٥٤ من سورة الأعراف، ٣٢ من سورة إيراهيم، ١٢ من سورة النحل، ٢٥ من سورة الروم، ١٢ من سورة الجاثية، بمعنى الأمر التكويني، لابمعنى تشريع الدين والمذهب.

وأساساً فإنّ كلّ مورد يأتي الكلام فيه عن السهاء والأرض، والخلق والخلقة وأمــثال ذلك، فإنّ «الأمر» يأتي بهذا المعني (فتأمّل).

٢ - كلمة «التدبير» تستعمل أيضاً في مورد الخلقة والخلق و تنظيم وضع عالم الوجود، لا بمعنى إنزال الدين والشريعة، ولذلك نرى في آيات القرآن الأخرى ـ والآيات يفسر بعضها بعضاً ـ أنّ هذه الكلمة لم تستعمل مطلقاً في مورد الدين والمذهب، بل استعملت كلمة «التشريع» أو «التنزيل» أو «الإنزال»:

- \_ ﴿شَرِّع لَكُمْ مِنْ الدينَ مِا وَصِّي بِهِ نَوْحاً ﴾ . `
- \_ ﴿ وَمِنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئُكَ هُمْ الْكَافُرُونَ ﴾ ``
  - \_ ﴿نزَّل عليك الكتاب بالحقِّ مصدَّقاً لما بين يديه ﴾. ``

٣- إنّ الآيات التي قبل وبعد هذه الآية مرتبطة بالخلقة وخلق العالم، ولا ترتبط بتشريع الأديان, لأنّ الكلام في الآية السابقة كان عن خلق السهاء والأرض في ستّة أيّام - وبعبارة أخرى ستّ مراحل - والكلام في الآية التالية عن خلق الإنسان.

ولا يخنى أنّ تناسب وانسجام الآيات يوجب أن تكون هذه الآية المتوسّطة لآيات المخلقة مرتبطة بمسألة الخلقة وتدبير أمر الخلق، ولهذا فإنّنا إذا طالعنا كستب الشّفسير التي كتبت قبل مئات السنين فإنّنا لا نجد أحداً قد احتمل أن تكون الآية مستعلّقة بستشريع الأديان، بالرغم من أنّهم احتملوا احتالات مختلفة، فمثلاً: مؤلّف تفسير «مجمع البيان» وهو من أشهر التفاسير الإسلامية، ومؤلّفه عاش في القرن السادس الهجري لم ينقل عن أحد علماء الإسلام قولاً يدّعي فيه أنّ الآية ترتبط بتشريع الأديان، مع أنّه ذكر أقوالاً مختلفة في تفسير الآية أعلاه.

٤- إنّ كلمة «العروج»، تعني الصعود والإرتفاع، لا نسخ الأديان وزوالها، ولا يلاحظ العروج في أي موضع من القرآن بمعنى النسخ \_وهذه الكلمة قد ذكرت في خمس آيات من القرآن، ولا تؤدّي هذا المعنى في أيّ منها \_بل تستعمل كلمة النسخ أو التبديل وأمثالها في مورد الأديان.

إنّ الأديان والكتب السهاوية في الأساس ليست كأرواح البشر تعرج إلى السهاء مع الملائكة بعد انتهاء العمر، بل إنّ الأديان المنسوخة، موجودة في الأرض، إلّا أنّها تسقط عن الإعتبار في بعض مسائلها، في حين أنّ أصولها تبقى على قوّتها.

والخلاصة: فإنّ كلمة العروج علاوة على أنّها لم تستعمل في أيّ موضع من القرآن بمعنى نسخ الأديان، فهي لا تتناسب مع مفهوم نسخ الأديان، لأنّ الأديان المنسوخة لا تعرج إلى السماء.

ر الشوري، ۱۳. المائدة، ٤٤.

٣ آل عمران، ٣.

٥-إضافةً إلى كلّ ما مرّ فإنّ هذا المعنى لا ينطبق على الواقع الحقيقي العيني، لأنّ الفاصلة بين الأديان السابقة لم تكن ألف سنة في أيّ مورد!

فَثلاً: الفاصلة بين ظهور موسى والمسيح بهذا أكثر من ١٥٠٠ سنة، والفاصلة بسين المسيح بمثلاً وظهور نبي الإسلام العظيم بمثلاً أقل من ٦٠٠ سنة، وكها تلاحظون فإن أيّاً من هذين الموردين لا ينطبق على الألف سنة التي يقول بها هؤلاء، بل إنّ الفاصلة بين الواقع وما يدّعون كبيرة.

وذكروا أنّ الفترة الزمنية بين ظهور نوح ﷺ الذي كان من أنبياء أولي العزم، وواضع دعائم الدين والشريعة الخاصّة، وبين محطّم الأصنام الصنديد إيراهيم ﷺ الذي كان نسبيّاً آخر من ذوي الشرائع أكثر من ١٦٠٠ سنة، والفترة بين إيراهيم وموسى ﷺ أقلّ من ٥٠٠ سنة.

من هذا الموضوع نخلص إلى هذه النتيجة، وهي أنّه لم تكن هناك فترة ولا فاصلة، ولو من باب المثال، بين أحد الأديان والمذاهب وبين الدين الذي يليه بمقدار ألف سنة.

٦- وإذا غضضنا النظر عن كلّ ما مرّ، فإنّ بدعة «السيّد علي محمّد باب» والتي تحمّل أتباعه لأجل الدفاع عنها كلّ هذه التوجيهات الباطلة لا تتناسب مع هذا الحساب، لأنّه بإعترافهم ولد سنة ١٣٢٥ هجري، وكان بدء دعوته سنة ١٢٦٠ هجري قمري، وبملاحظة أنّ بداية دعوة الرّسول الأكرم على التي كانت بثلاثة عشر عاماً قبل الهجرة، فإنّ الفاصلة بين الإثنين تكون ١٢٧٠ أي بإضافة ٢٧٣ فماذا نبصنع بهذا الفارق الكبير؟ وبأيّمة خطّة سنتجاهله؟

٧- ولو تركنا جانباً كلّ هذه الإيرادات الستّة، وصرفنا النظر عن هذه الردود الواضحة، وجعلنا أنفسنا مكان القرآن، وأردنا أن نقول للبشرية: كونوا بانتظار نبيّ جديد بعد مرور ألف سنة، فهل هذا يصحّ طرح هذا المفهوم بالشكل الذي ذكرته الآية، حتى لا ينتبه ويطّلع أحد من العلماء وغير العلماء أدنى إطّلاع على معنى الآية على مدى الإثني أو الثلاثة عشر قرناً، ثمّ يأتي جماعة بعد مرور ١٢٧٣ عام ليدّعوا أنهم اكتشفوا اكتشافاً جديداً، وأزاجوا الغطاء عند، وهو مع ذلك لا يتجاوز إطار قبولهم أنفسهم لا قبول الآخرين؟!

ألم يكن الأحسن والأكثر حكمة وعقلاً أن يقال مكان هذه الجملة: أبشركم بأنّ نبيّاً بهذا

الاسم سيظهر بعد ألف سنة، كما قال عيسى ﴿ في شأن نبيّ الإسلام ﴿ وهبشرا برسول يأتي من بعدي لسمه أحمد ﴾ . (

وعلى كلّ حال، فهذه المسألة قد لا تستحقّ بحثاً بهذا المقدار إلّا أنّه لتنبيه وإيقاظ جيل الشباب المسلم، وإطلاعهم على المكائد التي هيّأها الإستعمار العالمي، والمسالك والمذاهب التي ابتدعها لتضعيف جبهة الإسلام، لم يكن لنا سبيل إلّا أن نستعرض مثل هذه الامور لكي يعلموا ويطّلعوا على جانب من منطق هؤلاء، وعليهم الباقي.

१०)(५

#### الآيات

ذَالِكَ عَلِمُ ٱلْعَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهِ اللَّهِ مِن أَلْفَى إِخْلَقَهُ, وَهُ اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن أَلْ اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن أَلْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن الللْهُ مِن الللْهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللْهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللِّهُ مِن اللَّهُ مِن اللِي الللِّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ

#### التفسير

#### مرامل فلق الإنسان العميبة

إنّ الآيات ـ مورد البحث ـ إشارة وتأكيد في البداية على بحوث التوحيد التي مرّت في الآيات السابقة، والتي كانت تتلخّص في أربع مراحل: تـ وحيد الخالقية، والحاكمية، والولاية، والربوبية، فتقول: ﴿ ذَلَكَ عَالَمُ النّبِ والشّهادة العزيز الرحيم ﴾.

من البديهي أنّ من يريد أن يدبّر أمور السهاء والأرض، وأن يكون حاكماً عليها، ويتعهّد ويقعهّد ويقوم بمهام مقام الولاية والشفاعة والإبداع، يجب أن يكون مطّلعاً على كلّ شيء، الظاهر والباطن، حيث لا يمكن أن يتمّ أيّ من هذه الأمور بدون الإطّلاع وسعة العلم.

وفي نفس الوقت الذي يجب أن يكون هذا المدبّر عزيزاً قويّاً لا يقهر ليقوى على القيام بهذه الأعمال المهمّة، ينبغي أن تقترن هذه العزّة باللطف والرحمة، لا الخشونة والغلظة.

ثمّ تشير الآية التالية إلى نظام الخلقة الأحسن والأكمل بصورة عامّة، ومقدّمة لبيان خلق الإنسان ومراحل تكامله بشكل خاص: ﴿الذي أحسن كلّ شي. خلقه ﴾ وأعطى كلّ شيء ما يحتاجه، وبتعبير آخر: فإنّ تشييد صرح الخلقة العظيم قد قام على أساس النظام الأحسن، أي قام على نظام دقيق سالم لا يمكن تخيّل نظام أكمل منه.

لقد أوجد سبحانه بين كلّ الموجودات علاقة وانسجاماً، وأعطى كلًّا منها ما يطلبه على لسان الحال. إذا نظرنا إلى وجود الإنسان، وأخذنا بنظر الإعتبار كلّ جهاز من أجهزته، فسنرى أنّها خلقت من ناحية البناء والهيكل، والحجم، ووضع الخلايا، وطريقة عملها، بشكل تستطيع معه أن تؤدّي وظيفتها على النحو الأحسن، وفي الوقت ذاته فقد وضعت بين الأعضاء روابط قويّة بحيث يؤثّر ويتأثّر بعضها بالبعض الآخر بدون استثناء.

وهذا المعنى هو الحاكم تماماً في العالم الكبير مع المخلوقات المتنوّعة، وخــاصّة في عــالم الكائنات الحيّة، مع تلك التشكيلات والهيئات المختلفة جدّاً.

والخلاصة؛ فإنّه هو الذي أودع أنواع العطور البهيجة في الأزهار المختلفة، وهو الذي يهب الروح للتراب والطين و يخلق منه إنساناً حرّاً ذكيّاً عاقلاً، ومن هذا التراب المخلوط يخلق أحياناً الأزهار، وأحياناً الإنسان، وأحياناً أخرى أنواع الموجودات الأخرى، وحسى التراب نفسه خلق فيه ما ينبغى أن يكون فيه.

ونرى نظير هذا الكلام في الآية ٥٠ من سورة «طه» من قول موسى وهارون عليه الله الذي أعطى كل هي، خلقه ثم هدى .

وهنا يطرح سؤال حول خلق الشرور والآفات. وكيفية انسجامها مع نظام العالم الأحسن، وسنبحثه إن شاء الله تعالى فها بعد.

بعد هذه المقدّمة الآفاقية يدخل القرآن بحث الأنفس، وكلم تحدّث في بحث الآيات الآفاقية عن عدّة أقسام للتوحيد، فإنّه يتحدّث هنا عن عدّة مواهب عظيمة في مورد البشر:

يقول أوّلاً: ﴿وبدأ خلق الإنسان من طبن ﴾ ليبيّن عظمة وقدرة الله سبحانه حيث خلق مثل هذا المخلوق الجليل العظيم من مثل هذا الموجود البسيط الحقير، هذا من جانب، ومن جانب آخر يحذّر الإنسان ويذكّره من أين أتيت، وإلى أين ستذهب؟!

ومن المعلوم أنّ هذه الآية تتحدّث عن خلق آدم، لاكلّ البشر، لأنّ استعرار نسله قد ذكر في الآية التالية، وظاهر هذه الآية دليل واضح على خلق الإنسان بشكل مستقل، ونفي فرضيّة تحوّل الأنواع (وعلى الأقل في مورد نوع الإنسان).

وبالرغم من أنّ البعض أراد أن يفسّر هذه الآية بحيث تناسب وتلائم فرضية تكامل الأنواع، بأنّ خلق الإنسان يرجع إلى أنواع سافلة، وهي تنتهي أخيراً إلى الماء والطين، إلّا أنّ ظاهر الآية ينني وجود أنواع أخرى من الموجودات الحيّة ـ وهم يدّعون أنّها أنواع لا

تحصى ـ تفصل بين آدم والطين، بل إنّ خلق الإنسان قد تمّ من الطـين مـباشرة وبـدون واسطة. ولم يتحدّث القرآن عن أنواع الكائنات الحيّة الأخرى.

وهذا المعنى يتّضح أكثر عند ملاحظة الآية ٥٩ من سورة آل عمران، حيث تقول: ﴿إِنَّ مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب، ﴾.

ويقول في الآية ٢٦ من سورة الحجر: ﴿ولقد خلقنا الإنسان مِن صلصال مِن حماً مسنون﴾.

ويستفاد من مجموع الآيات أنّ خلق آدم قد تكوّن من التراب والطين كخلق مستقل، ومن المعلوم أنّ فرضية تطور الأنواع لم تكن مسألة علمية قطعية لنحاول تفسير الآيات أعلاه بشكل آخر بسبب تضادّها وتعارضها مع هذه الفرضية، وبتعبير آخر: طالما لا توجد قرينة واضحة على خلاف ظواهر الآيات فيجب أن نطبّقها بمعناها الظاهر، وكذلك الحال في مورد خلق آدم المستقلّ.

ثم تشير الآية بعدها، إلى خلق نسل الإنسان، وكيفية تمولد أولاد آدم في مراحل، فتقول: ﴿ ثُمَّ جِعل نسله من سلالة من ما مهين ﴾.

«جعل» هنا بمعنى الخلق، و«النسل»: بمعنى الأولاد والأحفاد في جميع المراحل.

«السلالة» في الأصل، بمعنى العصارة الخالصة لكلّ شيء، والمراد منها هنا نطفة الإنسان التي تعتبر عصارة كلّ وجوده، ومبدأ حياة وتولّد الذريّة واستمرار النسل.

إنّ هذا السائل الذي يبدو تافهاً لا قيمة له ولا مقدار فإنّه يعدّ من الناحية البنائية والخلايا الحيوية التي تسبح فيه، وكذلك تركيب السائل الخاصّ الذي تسبح فيه الخلايا رقيقاً ودقيقاً ومعقداً إلى أبعد الحدود، ويعتبر من آيات عظمة الله سبحانه، وعلمه وقدرته. وكلمة «مهين» التي تعني الضعيف إشارة إلى وضعه الظاهري، وإلّا فإنّه من أعمق أسرار الموجودات.

وتشير الآية التالية إلى مراحل تكامل الإنسان المعقّدة في عالم الرحم، وكذلك المراحل التي طواها آدم عند خلقه من التراب، فتقول: ﴿ ثُمّ سوّاه ونفخ فيه من روحه وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون﴾.

«سوّاه» من التسوية، أي الإكمال، وهذه إشارة إلى مجموع المراحل التي يطويها الإنسان من حال كونه نطفة إلى المرحلة التي تتّضح فيها جميع أعضاء بدنه، وكذلك المراحل التي طواها آدم بعد خلقه من التراب حتى نفخ الروح .

والتعبير بـ «النفخ» كناية عن حلول الروح في بدن الإنسان، فكأنّه شبّه الحال بالهواء والتنفّس، بالرغم من أنّه لا هذا ولا ذاك.

سؤال: فإن قيل: إنّ نطفة الإنسان منذ استقرارها في الرحم \_بل وقبل ذلك \_كانت كائناً حيّاً وعلى هذا فأيّ معنى لنفخ الروح؟

الجواب: قلنا في الجواب: إنّ النطفة عندما تنعقد في البداية ليس لها إلّا نوعاً من «العياة النباتية»، أي التغذية والنمو فقط، أمّا الحسّ والحركة التي هي علامة «الحياة العيوانسية»، وكذلك قوّة الإدراكات التي هي علامة الحياة الإنسانية، فلا أثر عن كلّ ذلك.

إنّ تكامل النطفة في الرحم تصل إلى مرحلة تبدأ عندها بالحركة، وتحيا وتنبعث فسيها القوى الإنسانية الأخرى تدريجياً، وهذه هي المرحلة التي يعبّر عنها القرآن بنفخ الروح.

أمّا إضافة «الروح» إلى «الله» فهي «إضافة تشريفية»، أي إنّ روحاً ثمينة وشريفة بحيث إنّ من المناسب أن تسمّى «روح الله» قد دبّت في الإنسان ونفخت فيه، وهذا يبيّن حقيقة أنّ الإنسان وإن كان من ناحية البعد المادّي يتكوّن من الطين والماء، إلّا أنّه من البعد المعنوي والروحي يحمل «روح الله».

إنّ أحد طرفي وجوده ينتهي إلى التراب، وطرفه الآخر يتّصل بعرش الله، فإنّه خليط من الملائكة والحيوان، ولوجود هذين البعدين فإنّ منحني صعوده ونزوله، وتكامله وانحطاطه واسع جدّاً ٢.

وأشار القرآن في آخر مرحلة \_والتي تعتبر المرحلة الخامسة في خلق الإنسان \_إلى نعمة الأذن والعين والقلب، ومن الطبيعي أنّ المراد هنا ليس خلقة هذه الأعضاء، لأنّ هذه الخلقة تتكوّن قبل نفخ الروح، بل المراد حسّ السمع والبصر والإدراك والعقل.

والتأكيد على هذه الحواس الثلاث فقط من بين كلّ الحواس «الظاهرة» و «الباطنة»، لأنّ أهمّ حسّ ظاهري يربط الإنسان بالعالم الخارجي رابطة قويّة هو السمع والبصر، فالأذن

البعض يعتبر هذه الآية إشارة إلى مراحل التكامل الجنيني فقط، والبعض الآخر احتمل أن تكون إشارة إلى مراحل تكامل آدم بعد خلقه من التراب، لأنّ عين هذه التعبيرات قد جاء في آيات أخرى من القرآن. إلّا أنّه لا مانع من أن تعود إلى الإثنين، لأنّ خلق آدم من التراب، ونسله من مني، طوى ويطوي هذه المراحل.
 بحثنا في هذا الباب في ذيل الآية ٢٩ من سورة الحجر.

تدرك الأصوات، وخاصّة أنّ التربية والتعليم يتمّ بواسطتها، والعين وسيلة النظر إلى العالم الخارجي ومشاهدة مشاهد هذا العالم المختلفة، وقوّة العقل أهمّ حسّ باطني لدى الإنسان، وبتعبير آخر فإنّه حاكم على وجود البشر.

والجدير بالذكر أنّ «أفندة» جمع «فؤاد» بمعنى «قلب» ولكن مفهومها أدق من القلب حين يقصد بها عادة المحنكة والفطانة في الفرد، وبهذا يبين الله تعالى في هذه الآية أهم وسائل المعرفة والإدراك الظاهرية والباطنية في الإنسان، لأنّ العلوم والمعارف إمّا أن يحصل عليها الإنسان بواسطة «التجربة» فبالوسيلة هي السمع والبصر، أو عن طريق التحليل والاستدلال العقلي، والوسيلة لذلك هو العقل والفؤاد كما ورد التعبير عنه في هذه الآية، وحتى الإدراك الحاصل من الوحي أو الإشراق والشهود القلبي يتم بواسطة هذه الوسيلة أيضاً، أي «الأفئدة».

ولو فقد الإنسان هذه الوسائل للمعرفة، فسوف يخسر قيمته تماماً ويصبح مجرّد كميّة مهملة من المادّة والتراب، ولهذا نجد الآية الشريفة محل البحث تؤكّد في ختامها على مسألة الشكر لهذه النعم العظيمة على الإنسان وتقول ﴿قليلا ها تشكرون﴾ وذلك إشارة إلى أنّ الإنسان مهما سعى في أداء شكر هذه النعم والمواهب العظيمة، فمع ذلك لا يؤدّي حقّ الشكر.

#### بحث

#### كيفية فلق آدم من التراب:

رغم أنّ الآيات القرآنية تحدّثت أحياناً عن خلق الإنسان من «طين» (كالآيات محلّ البحث)، وكما ورد في قصّة آدم وإبليس في قوله تعالى: ﴿فسجدوا إِلَّا إِبليس قال أأسجد لمن خلقت طينا ﴾ [

وأحياناً أخرى عن الخلق من الماء مثل: ﴿وجعلنا مِن الماء كلّ شيء حي﴾، ' إلّا أنّ من المعلوم أنّ هذه جميعاً تعود إلى مطلب واحد، وحتى عند الكلام عن خلق آدم من التراب، مثل ﴿إِنْ مِثْلُ عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب﴾. ' لأنّ المراد: التراب الممتزج بالماء، أي الطنن.

ومن هنا تتّضح عدّة نقاط:

١- أنَّ الذين احتملوا أنَّ المراد من خلق الإنسان من التراب، هو أنَّ أفراد البشر يتغذُّون

٢. الأنبياء، ٣٠.

١. الإسراء، ٦١.

٣ آل عمران، ٥٩.

على النباتات \_سواء كانت التغذية بصورة مباشرة أو غير مباشرة \_وأنّ النباتات كلّها من التراب \_ قد جانبوا الصواب، لأنّ آيات القرآن يفسّر بعضها بعضاً، والآيات أعلاه إشارة إلى شخص آدم الذي خلق من التراب.

٢. أنّ كلّ هذه الآيات دليل على نني فرضية التكامل \_وعلى الأقل في مورد الإنسان، وأنّ نوع البشر الذي ينتهي بآدم له خلق مستقلّ.

وما قيل من أنّ آيات الخلق من التراب إشارة إلى نوع الإنسان الذي يعود إلى الموجودات أحادية الخليّة بآلاف الوسائط، وهي أيضاً قد جاءت ـ طبقاً للفرضيات الأخيرة ـ من الطين الموجود على جانب الحيطات، أمّا نفس آدم فقد كان فرداً انتُخب من بين نوع البشر، ولم يكن له خلق مستقل، بل إنّ امتيازه كان في صفاته الخاصّة... هذه الفرضية لا تتناسب مع ظواهر آيات القرآن بأيّ وجه من الوجوه.

ونؤكد بحدداً أنّ مسألة تحوّل الأنواع ليست قانوناً علميّاً مسلّماً، بل هي بحرّد فرضيّة - لأنّ الشيء الذي امتدّ أصله إلى ملايين السنين وخني فيها، فمن المسلّم أنّه لا يخضع للتجربة والمشاهدة، ولا يمكن أن يكون في مصاف القوانين العلمية الثابتة - بل هي فرضية لتوجيه ظاهرة تنوّع الأجناس التي ظهرت إلى الوجود توجيهاً تخمينياً، ونحن نعلم أنّ الفرضيات في حالة تغيّر وتحوّل دائماً حيث تخلي الساحة أمام الفرضيات الجديدة.

بناءً على هذا، فإنّه لا يمكن الإعتاد عليها مطلقاً في المسائل الفلسفية التي تحتاج إلى أسس مسلّمة قطعية.

وقد أوردنا إيضاحاً مفصّلاً حول أسس فرضية تكامل الأنواع، وعدم صحّتها، تحت عنوان (القرآن وخلق الإنسان) في ذيل الآية ٢٨ من سورة الحجر.

وفي نهاية هذا البحث نرى لزاماً ذكر هذه المسألة، وهي أنّه ليس لفرضية التكامل أي إرتباط بمسألة التوحيد ومعرفة الله، ولا تعتبر دليلاً على نني عالم ما وراء الطبيعة، لأنّ الإعتقاد التوحيدي يقول: إنّ العالم قد خلق من قبل الله سبحانه، وإنّه هو الذي أعطى كلّ خواص الموجودات، ويشملها بفيضه في جميع المراحل.

إنّ هذا المعنى يمكن أن يقبله المعتقد بنظرية (ثبوت الأنواع)كما يقبله من يذهب إلى (تطور الأنواع)، غير أنّ المشكلة الوحيدة التي يواجهها المعتقد بفرضية تحوّل الأنواع هي أنّ هذه

الفرضيّة لا تتناسب مع التفصيل الذي بيّنه القرآن الكريم حول خلق آدم، حيث يذكر كيفيّة خلقه من التراب والطين.

بناءاً على هذا فإنّنا ننني فرضية التكامل لهذا السبب فقط، لا بسبب مخالفتها لمسألة التوحيد. هذا من الناحية التّفسيرية.

أمّا من الناحية العلمية \_أي العلوم الطبيعية \_فإنّنا ننني فرضية التكامل \_وكها أشير إلى ذلك \_من جهة عدم إمتلاكها الأدلّة القطعيّة على نبوتها.

ळळ

#### الآيات

وَقَالُوَا أَءِ ذَاصَالُنَا فِي الْأَرْضِ أَءِ نَا لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ بِلَّهُ هُم بِلِقَاءَ رَجِهُمْ كُفِرُونَ الْ قُلْ بِنَوْفَا لَكُمْ مَنْ أَلُو الْمَاكُمُ مَا لَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ ثُرْجَعُونَ اللَّ وَلَوْتَرَى قُلْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

# التفسير

#### الندم وطلب الرموع:

تبدأ هذه الآيات ببحث واضح جلي حول المعاد، ثمّ تبيّن وتبحث حال المجرمين في العالم الآخر. وهي في المجموع تنمّة للبحوث السابقة التي تحدّثت حول المبدأ، إذ إنّ البحث عن المبدأ والمعاد مقترنان غالباً في القرآن الجيد فتقول: إنّ هؤلاء الكفّار يتساءلون باستغراب بأنّنا إذا مننا وتحوّلت أبداننا إلى تراب واندثرت تماماً فهل سوف نُخلق من جديد: ﴿وقالُوا الدُونِ لِلْرَضِ لَبِنّا لِفِي خلق جديد﴾

إنّ التعبير بـ ﴿ فللنا في الأرض ﴾ إشارة إلى أنّ الإنسان يصبح تراباً بعد موته كسائر الأتربة ويتفرّق هذا التراب نتيجة العوامل الطبيعية وغير الطبيعية، ولا يبقى منه شيء حتى يعيده الله سبحانه في القيامة مرّة أخرى.

إلا أن هؤلاء ليسوا بمنكرين قدرة الله في الحقيقة ﴿ بل هم بلقاء رتبهم كافرون ﴾ فإنهم ينكرون مرحلة لقاء الله والحساب والثواب والعقاب لتبرير حرية العمل وليعملوا ما يريدون! وهذه الآية تشبه كثيراً الآيات الأولى من سورة القيامة التي تقول: ﴿ أَيِحسب الإِنسان أَنْ لَن نَجْمَع عظاهه \* بلى قادرين على أَن نسؤي بنانه \* بل يريد الإِنسان ليفجر أهاهه \* يسأل أيّان يوم القياهة ﴾ . \

بناء على هذا، فإن هؤلاء ليسوا قاصرين من ناحية الاستدلال، ولكن شهواتهم حجبت قلوبهم، ونيّاتهم السيّئة منعتهم من قبول مسألة المعاد، وإلّا فإن الله الذي أعطى قطعة المغناطيس القوّة التي تجذب إلى نفسها ذرّات الحديد الصغيرة جدّاً والمستناثرة في طيّات أطنان من تراب الأرض من خلال جولة سريعة في تلك الأرض، وتجمعها بكلّ بساطة، هو الذي يجعل بين ذرّات بدن الإنسان مثل هذه الجاذبية المتقابلة.

من الذي يستطيع أن ينكر أن المياه الموجودة في جسم الإنسان وأكثر جسم الإنسان من الذي يستطيع أن ينكر أن المياه الموجودة في زاوية من العالم قبل ألف عام مثلاً، وكل ماء وكذلك المواد الغذائية، كانت ذرّاتها متناثرة في زاوية من العالم قبل ألف عام مثلاً، وكل قطرة في محيط، وكل ذرّة في إقليم، إلا أنّها تجمّعت عن طريق السحاب والمطر والعواسل الطبيعية الأخرى، وكوّنت الوجود الإنساني في النهاية، فأي داع للعجب من أن تجسمع وترجع إلى حالها الأوّل بعد تلاشيها وتبعثرها؟!

وتجيب الآية هؤلاء عن طريق آخر، فتقول: لا تتصوّروا أنّ شخصيتكم بأبدانكم وأجسامكم، بل بأرواحكم، وهي باقية ومحفوظة: ﴿قل يتوفّاهم هلك الموعد الذي وتحل بكم ثمّ إلى ربّكم ترجعون﴾

إذا لاحظنا أنّ معنى «يتوفّاكم» ـ من مادة «توفّي» (على وزن تصدّي)، هو الإستيفاء، فإنّ الموت سوف لا يعني الفناء، بل نوع من قبض الملائكة لروح الإنسان التي تشكّل أهمّ من وجود الإنسان.

صحيح أنّ القرآن يتحدّث عن المعاد الجسماني، ويعتبر رجوع الروح والجسم المادّي في المعاد حتميّاً، إلّا أنّ الهدف من الآية أعلاه هو بيان أنّ هذه الأجزاء الماديّة التي شغلتم بها فكركم تماماً ليست هي أساس شخصيّة الإنسان، بل الأساس هو الجوهر الروحي الذي جاء من قبل الله تعالى وإليه يرجع.

ر القيامة، ٣١٣.

وفي الجموع يمكن أن يقال: إنّ الآيتين أعلاه تجيبان منكري المعاد بهذا الجواب: إذا كان إشكالكم في تفرّق الأجزاء الجسمية، فإنّكم تقرّون بقدرة الله سبحانه ولا تنكرونها، وإذا كان إشكالكم في اضمحلال وفناء شخصية الإنسان على أثر تناثر تلك الذرّات، فلا يصح ذلك لأنّ أساس شخصية الإنسان يستند إلى الروح.

وهذا الإيراد لا يختلف عن شبهة (الآكل والمأكول) المعروفة، كما أنّ جوابه في الموردين يشبه جواب تلك الشبهة <sup>١</sup>.

وثمة مسألة ينبغي التوجّه إليها، وهي أنّ في بعض آيات القرآن نُسب التوفي إلى الله سبحانه؛ والله يتوقى الأنفس حين موتها». أوفي بعضها إلى مجموعة من الملائكة: والذين تتوقّاهم الملائكة ظالمي لنفسهم ... أوفي الآيات مورد البحث نسب قبض الأرواح إلى ملك الموت، إلّا أنّه لا منافاة بين هذه التعبيرات مطلقاً، فإنّ لملك الموت معنى الجنس، وهو يطلق على كلّ الملائكة، أو هو إشارة إلى كبير الملائكة وزعيمها، ولمّا كان الجميع يقبضون الأرواح بأمر الله سبحانه، فقد نسب الفعل إلى الله عزّوجلّ

ثمّ تجسّد وضع هؤلاء الجرمين الكافرين ومنكري المعاد الذين يندمون في القيامة أشدّ الندم على ما كان منهم لدى مشاهدة مشاهدها ومواقفها الخستلفة، فستقول: ﴿ولو تسرى إذَ المجرمون ناكسوا رؤوسهم عند ربّهم ربّنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نحمل صالحا إنّا موقنون﴾ أ

ستعجب حقاً! أهؤلاء النادمون الناكسو الرؤوس هم أولئك المتكبّرون العتاة العصاة الذين لم يكونوا يذعنون في الدنيا لأيّة حقيقة؟! إلّا أنّهم الآن يتغيّرون تماماً عند رؤية مشاهد القيامة ويصلون إلى مستوى الشهود، لكنّ هذا الوعي وتغيير الموقف سريع الزوال، فإنّهم \_وطبقاً لآيات القرآن الأخرى \_لو رجعوا إلى هذه الدنيا لعادوا إلى حالتهم الأولى، الأنعام الآية ٢٨.

«الناكس» من مادّة (نكس) على وزن (كلب) بمعنى إنقلاب الشيء، وهنا يعني خفض الرأس إلى الأسفل وطأطأته.

١. لمزيد الإيضاح حول شبهة (الآكل والمأكول) وجوابها المفصّل راجع التّفسير الأمثل، ذيل الآية ٢٦٠ من سورة البقرة.

٣. النحل، ٢٨.

٤. ﴿ نُو﴾ في الآية الشريفة شرطية، شرطها جملة ﴿ وتمرى... ﴾ وجزاؤها محذوف، والتقدير: «ولو تمرى إذ المجرمون... لرأيت عجباً». وفي جملة ﴿ ربّنا أبصرنا ﴾ حذف تقديره: يقولون ربّنا أبصرنا.

تقديم «أبصرنا» على «سمعنا» لأنّ الإنسان يرى المشاهد والمـواقـف أوّلاً، ثمّ يسـمع إستجواب الله والملائكة.

ويتبيّن ممّا قلناه أنّ المراد من «المجرمين» هنا الكافرون، وخاصّة منكري القيامة.

وعلى كلّ حال، فليست هذه المرّة الأولى التي نواجه فيها هذه المسألة في آيات القرآن، وهي أنّ المجرمين يندمون أشدّ الندم عند مشاهدة نتائج الأعمال والعذاب الإلهي، ويطلبون الرجوع إلى الدنيا، في حين أنّ مثل هذا الرجوع غير ممكن في السنّة الإلهية، كما أنّ رجوع الطفل إلى رحم الأمّ، والثمرة المقطوفة إلى الشجرة غير ممكن.

والجدير بالذكر أنّ طلب المجرمين الوحيد هو الرجوع إلى الدنيا ليعملوا صالحاً، ومن هنا يتّضح جيّداً أنّ رأسمال النجاة الوحيد في القيامة هو الأعمال الصالحة... تلك الأعمال التي تنبع من قلب طاهر ملى، بالإيمان، وتتمّ بخالص النيّة.

ولمّا كان كلّ هذا الإصرار والتأكيد على قبول الإيمان قد يوهم عجز الله سبحانه عن أن يلقي نور الإيمان في قلوب هؤلاء، فإنّ الآية التالية تضيف: ﴿ولوهُننا لآتينا كلّ نفس هداها﴾.

فن المسلّم أنّ الله تعالى يمتلك مثل هذه القدرة، إلّا أنّ الإيمان الذي يستحقّق ويستم الإجبار لا قيمة له، ولذا فالمشيئة الإلهيّة أرادت أن ينال الإنسان شرف كونه مختاراً، وأن يسير في طريق التكامل بحريته واختياره، ولذلك تضيف في النهاية لقد قرّرت أن أخلق الإنسان مختاراً وولكن حقّ القول هني المهلنّ جهنم هن الجنّة والناس أجمعين .

أجل... إنّ المحرمين سلكوا هذا الطريق بسوء اختيارهم، ولذلك فهم مستحقّون للعقاب، ونحن قد قطعنا على أنفسنا أن نملاً جهنّم منهم.

وبملاحظة ما قلناه، وبملاحظة منات الآيات القرآنية التي تعتبر الإنسان موجوداً مختاراً ذا إرادة، ومكلّفاً بتكاليف، ومسؤولاً عن أعاله، وقابلاً للهداية بواسطة الأنبياء وتهذيب النفس وتربيتها، فإنّ كلّ توهم يبتني على أنّ الآية أعلاه دليل على الجبر \_كها ظنّ ذلك الفخر الرازى وأمثاله \_واضح البطلان.

ولعلّ الجملة الشديدة القاطعة أعلاه إشارة إلى أن لا تتصوّروا أنّ رحمة الله الواسعة تمنع من عقاب المجرمين الفسقة والظالمين، وأن لا تغترّوا بآيات الرحمة و تعدّوا أنفسكم بمأمن من العذاب الإلهي، فإنّ لرحمته موضعاً، ولغضبه موضعاً.

إِنَّه عزَّوجَلَّ سَيَقِ بوعيده حتماً \_وخاصّة بملاحظة لام القسم في جملة (لأملأنَّ) ونون

التوكيد في آخرها \_وسيملاً جهنم من أصحابها هؤلاء، وإن لم يفعل فذلك خلاف الحكمة، ولذلك تقول الآية التالية: إنّا سنقول لأصحاب النار ﴿فَدُوقُوا بِهَا نَسِيتُم لِقَاء يوهكم هذا إنّا تَسِيتُم وَدُوقُوا عِدَابِ النّامِ وَدُوقُوا عَدَابِ الخلد بِهَا كُنتُم تَعَمِلُون﴾.

مرّة أخرى يستفاد من هذه الآية أنّ نسيان محكة القيامة العادلة هو الأساس لكلّ تعاسة وشقاء للإنسان، لأنّه سيرى نفسه في هذه الصورة حرّاً إزاء ارتكاب القبائح والظلم والعدوان. \

وكذلك يستفاد من الآية بوضوح أنّ العقاب الأبدي للفرد معلول لما إرتكبه من أعمال في دار الدنيا، لا لشيء آخر.

وضمناً يتضح أنّ المراد من «نسيان الله» هو عدم رعايته ونصرته لهم، وإلّا فإنّ جميع العالم حاضر دوماً عند الله، ولا معنى للنسيان بالنسبة له عزّوجلّ.

## بحثان

## ١\_ إستقلال الروع وأصالتها

الآية الأولى من الآيات مورد البحث، والتي لها دلالة على قبض الأرواح بواسطة ملك الموت، من أدلّة استقلال روح الإنسان، لأنّ التعبير بالتوقي (والذي يعني القبض) يوحي بأنّ الروح تبقى بعد انفصالها عن البدن ولا تفني.

والتعبير عن الإنسان في الآية بالروح أو النفس في الآية أعلاه شاهد آخر على هذا المعنى، لأنّ الروح \_وفق نظرية الماديّين \_ليست إلّا الخسواص الفيزيائية والكيميائية للخلايا الخيّة، وهي تفنى بفنائها، تماماً كما تفنى حركات عقارب الساعة بعد فنائها وتحطّمها. وطبقاً لهذه النظرية فإنّ الروح ليست هي المحافظة على شخصية الإنسان، بل هي جزء من خواص جسمه تتلاشى عند تلاشى جمسه.

ولدينا أدلّة فلسفية عديدة على أصالة الروح واستقلالها، ذكرنا بعضاً منها في ذيل الآية ٨٥ من سورة الإسراء، والمراد هنا بيان الدليل النقلي على هذا الموضوع، حيث تعتبر الآية أعلاه من الآيات الدالّة على هذا المعنى.

١. لمزيد الايضاح يراجع الى هذا التفسير، ذيل الآية ١٠٧ من سورة هود.

#### ٢\_ملك الموت

يستفاد من آيات القرآن الجيد أنّ الله سبحانه يدبّر أمور هذا العالم بواسطة مجموعة من الملائكة، كما في الآية ٥ من سورة النازعات حيث يقول: ﴿فَالحَدَبُرُكُ وَلَعْلَمُ أَنَّ السّنّة اللهُمّيّة قد جرت على أن تمضى الأمور بأسبابها.

وقسم من هؤلاء الملائكة هم الملائكة الموكّلون بقبض الأرواح، والذين أشارت إليهم الآيات ٢٨ و٣٣ من سورة النحل، وبعض الآيات القرآنية الأخرى، وعلى رأسهم ملك الموت.

وقد رويت أحاديث كثيرة في هذا الباب، تبدو الإشارة إلى بعضها لازمة من جهات:

1- في حديث روي عن الرّسول الأكرم بَنَّوَةُ أنّه قال: «الأمراض والأوجاع كلّها بريد الموت ورسل الموت! فإذا حان الأجل أتى ملك الموت بنفسه فقال: ياأيّها العبد، كم خبر بعد خبر؟ وكم رسول بعد رسول؟ وكم بريد بعد بريد؟ أنا الخبر الذي ليس بعدي خبر! وأنا الرّسول أجب ربّك طائعاً أو مكرهاً.

فإذا قبض روحه وتصارخوا عليه، قال: على من تصرخون؟ وعلى من تبكون؟ فسوالله ما ظلمت له أجلاً، ولا أكلت له رزقاً، بل دعاه ربّه، فليبك الباكي على نفسه، وإنّ لي فيكم عودات وعودات حتى لا أبقى فيكم أحداً» .

طالعوا هذا الحديث المروّع مرّة أخرى، فقد أخفيت فيه حقائق كثيرة.

١٦. وفي حديث عن الإمام الباقر على : «دخل رسول الله على رجل من الأنصار بعوده، فإذا ملك الموت عند رأسه، فقال رسول الله: ياملك الموت، ارفق بصاحبي فإنّه مؤمن، فقال: أبشر يامحمّد، فإنّي بكلّ مؤمن رفيق، واعلم يامحمّد، أنّي لأقبض روح ابن آدم فيصرخ أهله، فأقوم في جانب الدار فأقول: والله، ما لي من ذنب، وإنّ لي لعودة وعودة، الحذر الحذر، وما خلق الله من أهل بيت ولا مدر ولا شعر ولا وبر، في برّ ولا بحر إلّا وأنا أتصفّحهم في كلّ يوم وليلة خمس مرّات حتى أنّى لأعرف بصغيرهم وكبيرهم منهم بأنفسهم» .

وقد وردت روايات أخرى بهذا المضمون في مختلف المصادر الإسلامية، تحذّر جميعاً كلّ

١. تفسير مجمعالبيان، ج ٨، ص ٣٢٩، ذيل الآية مورد البحث، وتفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٣٢٥.

٢. تفسير الدرّ المنثور، طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ١٦٠ ص ٢٦٨.

البشر أنّ المسافة بينهم وبين الموت ليست كبيرة! ومن الممكن جدّاً أن ينتهي كلّ شيء في لحظة قصيرة.

أيحسن بالإنسان والحال هذه أن يغتر وينخدع بزخارف هذه الدنيا وزبرجها، ويتلوّث بأنواع المعاصي والظلامات، ويبق غافلاً عن عاقبة أعماله؟!

عنها المعاصي والظلامات، ويبق غافلاً عن عاقبة أعماله؟!

إِنْمَا يُوْمِنُ مِنَا يَكِينَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا خَرُواْ سُجَدًا وَسَبَحُواْ بِحَمْدِ رَبِيهِمْ وَهُمْ لَا يَسَتَكْبِرُونَ ﴿ اللَّهِ مَنَا الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفَا لَا يَسَتَكْبِرُونَ ﴾ فَا نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفَا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ بِنُفِقُونَ ﴿ اللَّهِ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا ٱلْخَفِي لَمُمُ مِن قُرَّةِ أَعْبُوجَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ الْمَا مَا فَوَى اللَّهُ مَا كُمُن كَانَ فَاسِقًا لَا بَسْتَوُونَ ﴿ اللَّهُ أَمَّا ٱلَّذِينَ عَلَيْ وَاللَّهُمْ مَن فَرَقُوا مَنْ اللَّهُ مِن فَرَقُوا مَنْ اللَّهُ مِن فَي اللَّهُ مَلُونَ اللَّهُ مَا أَلَا مُعْمَلُونَ اللَّهُ مَا أَلَا مَا أَوَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَلَا مُعْمَلُونَ اللَّهُ مَا أَلَا مُؤْلِقَا مَا أَلْهُ مَا أَلَا مُعْمَلُونَ اللَّهُ مَا أَلَا مُؤْلِقَا مَا أَلَا مُؤْلِقَا مَا أَلَا مُؤْلِقَا مَا أَلَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا أَلَا مُؤْلِقَا مَا أَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَا فَعَا أَلَا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مُ مَن اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أَلَا مُعْمَلُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَالَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مَلُونَ اللَّهُ مُنْ أَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا أَلِي اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

# التفسير

# مِوائز عظيمة لم يطّلع عليها أمدا

إنّ طريقة القرآن هي أنّه يبين كثيراً من الحقائق من خلال مقارنتها مع بعضها، لتكون مفهومة ومستقرّة في القلب تماماً، وهنا أيضاً بعد الشرح والتفصيل الذي مسرّ في الآيات السابقة حول المجرمين والكافرين، فإنّه يتطرّق إلى صفات المؤمنين الحقيقيين البارزة، ويبيّن أصولهم العقائدية، وبرامجهم العملية بصورة مضغوطة ضمن آيتين بذكر غان صفات أفيقول أوّلاً: ﴿ لِنّما يؤمن بآياتنا الذين لِذا دُكُروا بها خرّوا سجّداً وسبحوا بحمد ربّهم وهم الستكيرون.

التعبير بـ (إنّما) الذي يستعمل عادةً لإفادة معنى الحصر، يبيّن أنّ كلّ من يتحدّث عن الإيمان ويتمشدق به، ولا يمتلك الخصائص والصفات التي وردت في هذه الآيات، فإنّه لا يكون في صفّ المؤمنين الواقعيين، بل هو شخص ضعيف الإيمان.

لقد بيّنت في هذه الآية أربع صفات:

۱-أنّهم يسجدون بمجرّد سهاعهم آيات الله، والتعبير بـ (خرّوا) بدل (سجدوا) إشارة إلى نكتة لطيفة, وهي أنّ هؤلاء المؤمنين ينجذبون إلى كلام الله لدى سهاعهم آيات القـرآن ويهيمون فيها بحيث يسجدون لا إرادياً \.

نعم... إنّ أوّل خصائص هؤلاء هو العشق الملتهب، والعلاقة الحميمة بكلام محبوبهم ومعشوقهم.

لقد ذكرت هذه الصفة والخاصية في بعض آيات القرآن الأخرى كأحد أبرز صفات الأنبياء، كما يقول الله سبحانه في شأن جمع من الأنبياء العظام: ﴿إِذَا تَتَلَى عَلَيْهُم آياتُ الرحمنُ خَرُوا سَجِّداً وَيَكِيّا ﴾ [

وبالرغم من أنّ الآيات هنا ذكرت بصورة مطلقة، ولكن من المعلوم أنّ المراد منها غالباً الآيات التي تدعو إلى التوحيد ومحاربة الشرك.

٢ و٣- علامتهم الثّانية والثالثة تسبيح الله وحمده، فهم ينزّهون الله تعالى عن النقائص من جهة. ومن جهة أخرى فإنّهم يحمدونه ويثنون عليه لصفات كماله وجماله.

٤ـ والصفة الأخرى لهؤلاء هي التواضع وترك كلّ أنواع التكبّر، لأنّ الكبر والغرور أوّل
 درجات الكفر والجحود، والتواضع أمام الحقّ والحقيقة أولى خطوات الإيمان!

إنّ الذين يسيرون في طـريق الكـبر والعُـجب لا يسـجدون لله، ولا يسـبّحونه ولا يحمدونه، ولا يعترفون بحقوق عباده! إنّ لهؤلاء صنماً عظيماً، وهو أنفسهم!

ثمّ أشارت الآية الثّانية إلى أوصاف هؤلاء الأخرى، فقالت: (تتجافي جنوبهم عن المضاجع) \* فيقومون في الليل، ويتّجهون إلى ربّهم ومحبوبهم ويشرعون بمناجاته وعبادته.

١. يقول الراغب في المفردات: «خرّوا» في الأصل من مادّة «الخرير»، أي صوت الماء وأمثاله حين انحداره من مرتفع إلى منخفض، واستعماله هذا التعبير في شأن الساجدين إشارة إلى أنّ هؤلاء ترتفع أصواتهم بالتسبيح في لحظة هويّهم إلى الأرض للسجود.
 ٢. مريم، ٥٨،

٣. ﴿ تتجاني ﴾ من مادة «جفا»، وهي في الأصل بمعنى القطع والحمل والإبعاد، و«الجنوب» جمع جنب، وهو

نعم... إنّ هؤلاء يستيقظون ويحيون قدراً من الليل في حين أنّ عيون الغافلين تغطّ في توم عميق، وحينا تتعطّل برامج الحياة العادية، وتقلّ المشاغل الفكرية إلى أدنى مستوى، ويعمّ الهدوء والظلام كلّ الأرجاء، ويقلّ خطر التلوّث بالرياء في العبادة، والخلاصة: عند توفّر أفضل الظروف لحضور القلب، فإنّهم يستّجهون بكلّ وجودهم إلى معبودهم، ويظأطئون رؤوسهم عند أعتاب معشوقهم، ويخبرونه بما في قلوبهم، فهم أحساء بدكره، وكؤوس قلوبهم طافحة بحبّه وعشقه.

# شمٌ تضيف: ﴿ يدعونَ ربَّهُمْ خُوفًا وطَعِمَهُ إِ

وهنا تذكر الآية صفتين أخريين لهؤلاء هما: «الخوف» و«الرجاء»، فلا يأمنون غضب الله عزّوجل، ولا بيأسون من رحمته، والتوازن بين الخوف والرجاء هـو ضمان تكاملهم وتوغّلهم في الطريق إلى الله سبحانه، والحاكم على وجودهم داغاً، لأنّ غلبة الخوف تجرّ الإنسان إلى اليأس والقنوط، وغلبة الرجاء تغري الإنسان وتجعله في غفلة، وكلاهما عدوّ للإنسان في سيره التكاملي إلى الله سبحانه.

وثامن صفاتهم، وآخرها في الآية أنّهم ﴿ وممّا رزقناهم ينفقون،

فهم لا يهبون من أموالهم للمحتاجين وحسب، بل ومن علمهم وقوّتهم وقدرتهم ورأيهم الصائب وتجاربهم ورصيدهم الفكري، فيهبون منها ما يحتاج إليه الغير.

إنّهم ينبوع من الخير والبركة، وعين فوّارة من ماء الصالحات العــذب الصــافي الذي يروي العطاشي، ويغني الحتاجين بحسب استطاعتهم.

نعم... إنّ أوصاف هؤلاء مجموعة من العقيدة الرصينة الثابتة، والإيمان القويّ والعشق الملتهب لله، والعبادة والطاعة، والسعي والحركة الدؤوبة، ومعونة عباد الله في كلّ المجالات.

ثمّ تطرّقت الآية التالية إلى النواب العظيم للمؤمنين الحقيقيين الذين يتمتّعون بالصفات المذكورة في الآيتين السابقتين، فتقول بتعبير جميل يحكي الأهميّة الفائقة لثوابهم: ﴿ فلا تعلم نفس ما لُخفي لهم من قرّة لُمين جزاءً بما كانوا يعملون﴾.

التعبير بـ ﴿ فلا تعلم نفس ﴾ وكذلك التعبير بـ ﴿ قَرَّةَ لَصين ﴾ مبيَّن لعظمة هذه المـواهب

النوم والتوجّه إلى عبادة الله في جوف الليل. النوم، وإبعاد الجانب عن محلّ النوم كناية عن النهوض من النوم والتوجّه إلى عبادة الله في جوف الليل.

والعطايا التي لا عدّ لها ولا حصر، خاصّة وأنّ كلمة (نفس) قد وردت بصيغة النكرة في سياق النني، وهي تعنى العموم وتشمل كلّ النفوس حتى ملائكة الله المقرّبين وأولياء الله.

والتعبير بـ ﴿قَرَقَ أَمِينَ ﴾ من دون الإضافة إلى النفس. إشارة إلى أنّ هذه النعم الإلهيّة التي خصّصت كثواب وجزاء للمؤمنين المخلصين في الآخرة، في هيئة تكون معها قرّة لعيون الجميع.

(قرّة) مادّة القرّ، أي البرودة، ومن المعروف أنّ دموع الشوق باردة داغاً، وأنّ دمع الغمّ والحسرة حارّ محرق، فالتعبير بـ ﴿قَرّة لَمين﴾ يعني في لغة العرب الشيء الذي يسبّب برودة عين الإنسان، أي أنّ دموع الشوق والفرح تجري من أعينهم، وهذه كناية لطيفة عن منتهى الفرح والسرور والسعادة.

و في حديث عن النّبي الأكرم يَنْ إِنّ الله يقول: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر» \.

سؤال: وثمّة سؤال طرحه المفسّر الكبير العلّامة «الطبرسي» في (مجمع البيان) وهو: لماذا أُخنى هذا الثواب والجزاء؟

ثمّ يذكر ثلاثة أجوبة لهذا السؤال:

١- أنّ الأمور المهمّة والقيّمة لا يمكن إدراك حقيقتها بسهولة من خلال الألفاظ والكلام، ولذلك فإنّ إخفاءها وإبهامها يكون أحياناً أكثر تحفيزاً، وأبعث على النشاط، وهو أبلغ من ناحية الفصاحة.

٣\_ أنّ الشيء الذي يكون قرّة للأعين، يكون عادة مترامي الأطراف إلى الحدّ الذي لا يصل علم ابن آدم إلى جميع خصوصياته.

س لمّاكان هذا الجزاء قد جعل لصلاة الليل المستورة، فإنّ المناسب أن يكون ثواب هذا العمل عظيماً ومخفيّاً أيضاً، وينبغي الإلتفات إلى أنّ جملة ﴿تنجافي جنوبهم عن العضاجع﴾ في الآية السابقة إشارة إلى صلاة الليل.

و في حديث عن الإمام الصادق إنه «ما من حسنة إلا ولها ثواب مبيّن في القرآن، إلا صلاة

٨ نقل هذا الحديث كثير من العفسرين، ومن جملتهم الطبرسي في تفسير مجمع البيان، والآلوسي في تفسير روح المعاني، والقرطبي في تفسيره، وقد أورده المحدّثان المشهوران البخاري ومسلم في كتبهما أيضاً.

الليل، فإنّ الله عزّ إسمه لم يبيّن ثوابها لعظم خطرها، قال: فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرّة أعين» \

وبغض النظر عن كل ذلك، فإن عالم القيامة \_وكما أشرنا إلى ذلك سابقاً \_عالم أوسع من هذا العالم سعة لا تحتمل المقارنة، فهو أوسع حتى من الحياة الدنيا بالقياس إلى حياة الجنين في رحم الأم، وأبعاد ذلك العالم لا يمكن إدراكها عادة بالنسبة لنا نحن السجناء داخل المحدران الأربعة للدنيا، ولا يمكن تصوره من قبل أحد.

إنّنا نسمع كلاماً عنه فقط، ونرى شبحه من بعيد، لكنّنا ما لم ندرك ولم نر ذلك العالم، فإنّ من المحال إدراك أهميّته وعظمته، كما أنّ إدراك الطفل في بطن الأمّ لنعم هذه الدنيا \_على فرض إمتلاكه العقل والإحساس الكامل \_غير بمكن.

وقد ورد نفس هذا التعبير في شأن الشهداء في سبيل الله، ذلك أنّ الشهيد عندما يقع على الأرض تقول له الأرض: مرحباً بالروح الطيّبة التي خرجت من البدن الطيّب، أبشر فإنّ لك ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر ٪.

وتبيّن الآية التالية المقارنة التي مرّت في الآيات السابقة بصيغة أكثر صراحة، فتقول: ﴿ لَفَمِنَ كَانَ مِؤْمِناً كَمِنَ كَانَ فَاسَقا ﴾.

لقد وردت الجملة بصيغة الإستفهام الإنكاري، ذلك الاستفهام الذي ينبعث جوابه من عقل وفطرة كلّ إنسان بأنّ هذين الصنفين لا يستويان أبداً، وفي الوقت نفسه، وللتأكيد، فقد أوضحت الآية عدم التساوي بصورة أوضح بذكر جملة: ﴿لايستوون﴾.

لقد جعل «الفاسق» في مقابل «المؤمن» في هذه الآية، وهذا دليل على أنّ للفسق مفهوماً واسعاً يشمل الكفر والذنوب الأخرى، لأنّ هذه الكلمة أخذت في الأصل من جملة (فسقت الثمرة) إذا خرجت من قشرها، ثمّ أطلقت على الخروج على أوامر الله والعقل وعصيانها، ونعلم أنّ كلّ من كفر، أو ارتكب معصية فقد خرج على أوامر الله والعقل.

وممّا يجدر ذكره أنّ الثمرة ما دامت في قشرها فهي سالمة، وبمجرّد أن تخرج من القشر تفسد، وبناءً على هذا فإنّ فسق الفاسق كفسق الثمرة، وفساده كفسادها.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٣١، ذيل الآيات مورد البحث.

٢. مجمع البيان، ج ٢ ذيل الآية ١٧١ من آل عمران، والتّفسير الأمثل، ذيل هذه الآية.

ونقل جمع من المفسّرين الكبار في ذيل هذه الآية أنّ «الوليد بن عقبة» قال يوماً لعلي الله أنا أبسط منك لساناً، وأحدّ منك سناناً! إشارة إلى أنّه بيظنّه بيفوق علياً في الفصاحة والحرب، فأجابه علي على الله الله وعالم القول يافاسق»، إشارة إلى أنك أنت الذي النّصت بني المصطلق بوقوفهم ضدّ الإسلام في قصّة جمع الزكاة منهم، فكذّبك الله وعدك فاسقاً في الآية 7 من سورة الحجرات : ﴿ وَالْيُها الذين آمنوا لِن جاءهم فاسق بنباً فتبينول الله فاسقاً في الآية 7 من سورة الحجرات : ﴿ وَالْيُها الذين آمنوا لِن جاءهم فاسق بنباً فتبينول الله وأضاف البعض هنا بأنّ آية : ﴿ لَقَهن كان هؤهنا كهن كان فاسقاً ﴾ زلت بعد هذه المحاورة، لكن يبدو من ملاحظة أنّ السورة مورد البحث (سورة السجدة) نزلت في مكّمة، وقصّة الوليد وبني المصطلق وقعت في المدينة، فهذا من قبيل تطبيق الآية على مصداق واضع لها. وبناءً على ما ذهب بعض المفسّرين من أنّ الآية أعلاه والآيتين بعدها مدنية، لا يبق إشكال من هذه الجهة، ولا مانع من أن تكون هذه الآيات الثلاث قد نزلت بعد الحاورة أعلاه.

وعلى كلّ حال، فلا بحث ولا جدال في إيمان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله العميق المتأصّل، ولا في فسق الوليد، حيث أشير في آيات القرآن لكلا الإثنين.

وتبيّن الآية التالية عدم المساواة هذه بصورة أوسع وأكثر تفصيلاً، فتقول: ﴿ لَمَّا الدّينَ آمنوا ومملوا الصالحات فلهم حِنّات المأوى \* ﴾ ثمّ تضيف الآية بأنّ هذه الجنّات قد أعدّها الله تعالى لاستقبالهم في مقابل أعمالهم الصالحة: ﴿ نَوْلاً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

إنّ التعبير بـ «نزلاً»، والذي يقال عادةً للشيء الذي يهيّنونه لاستقبال وإكرام الضيف، إنّ المؤمنين يُستقبلون ويُخدمون دائماً كما هو حال الضيف، في حـين أنّ الجهنّميين ـ كما سيأتي في الآية الآتية \_ كالسجناء الذين يأملون الخروج منها في كلّ حين، ثمّ يعادون فيها!

وما ورد في الآية ١٠٢ من سورة الكهف: ﴿لِنَّا لُعتدنا جِهِنَّم للكافرين نزلاً﴾ فانَّه من قبيل

١. أورد هذه الرواية العلّامة الطبرسي في تفسير مجمع البيان، والقرطبي في تفسيره، والفاضل البرسوئي في
تفسير روح البيان. وممّا يستحقّ الإنتباء أننا نقرأ في كتاب (أسد الغابة في معرفة الصحابة) أنه لا خلاف بين
المطلعين على تفسير القرآن والعالمين به في أنّ آية ﴿إن جاءكم فاسق بنباً ﴾ قد نزلت في حقّ الوليد بن عقبة
في قصّة بنى المصطلق.

٢. ﴿المأوى﴾ من مادّة (أوى) بمعنى إنضمام شيء إلى شيء آخر، ثمّ قيلت للمكان والمسكن والعسنقرّ.

﴿ فَبِشَرِهِم بِعَدُلِبِ ٱلبِيهِ وَهُو كَنَايَة عَنَ أَنَّه يُعَاقَبِ وَيَعَذَّبِ هُؤَلَاء بِدِلَ إِكْرَامِهِم، وَيَهَدَّدُونَ مكان بشارتهم.

ويعتقد البعض أنّ «النزل» أوّل شيء يستقبل به الضيف الوارد لتوّه ـكالشاي والعصير في زماننا ـ وبناءً على هذا فإنّه إشارة لطيفة إلى أنّ جنّات المأوى بتام نعمها وبركاتها هي أوّل ما يستقبل به ضيوف الرحمن، ثمّ تتبعها المواهب في بركات أخرى لا يسعلمها إلّا الله سبحانه.

والتعبير بـ ﴿ لهم جِنَاسَ ﴾ لعلَه إشارة إلى أنّ الله سبحانه لا يعطيهم بساتين الجنّة عارية، بل عِلّكهم إيّاها إلى الأبد، بحيث لا يعكّر هدوء فكرهم احتال زوال هذه النعم مطلقاً.

و تطرّقت الآية التالية إلى النقطة التي تقابل هؤلاء، فتقول: ﴿وَلَمَّا لِلدِّينَ فَسَعُوا فَمَاوَاهُمُ لِنَارِ ﴾ فهؤلاء مخلّدون في هذا المكان المرعب بحيث إنّهم ﴿كلّما أرادوا أن يخرجوا منها أميدوا فيها وقيل لهم دُوقُوا مذاب النار الذي كنتم به تكذّبون﴾.

مرّة أخرى نرى هنا العذاب الإلهي قد جعل في مقابل «الكفر والتكذيب»، والشواب والجزاء في مقابل «العمل»، وهذا إشارة إلى أنّ الإيمان لا يكني لوحده، بل يجب أن يكون حافزاً وباعثاً على العمل، إلّا أنّ الكفر كافٍ لوحده للعذاب، وإن لم يرافقه ويقترن به عمل.

# بدث

#### أصماب الليل

ورد لجملة: ﴿ تتجافي جنوبهم من المضاجع ﴾ تفسيران في الروايات الإسلامية:

أحدهما: تفسيرها بصلاة «العشاء»، وهو يشير إلى أنّ المؤمنين الحقيقيين لا ينامون بعد صلاة المغرب وقبل صلاة العشاء مخافة أن يغلب عليهم النوم فتفوتهم صلاة العشاء (لأنّ المعتاد في ذلك الزمان أنّهم كانوا يستريحون في أوّل الليل ــ وكانوا يـفرّقون بـين صلاتي المغرب والعشاء، طبقاً لاستحباب التقريق بين الصلوات الخمس، وكانوا يؤدّون كلاً منها في وقت فضيلتها) فربّها لم يستيقظوا لصلاة العشاء إذا ما ناموا بعد صلاة المغرب مباشرةً. وقد روى هذا التّفسير ابن عبّاس عن النّبي يَهَافِيَة طبقاً لنقل الدرّ المنثور، وكذلك روي في

أمالي الصدوق عن الإمام الصادق ﷺ ﴿

وثانيهما: أنّها فسّرت بالقيام والنهوض من النوم والمضجع لأداء صلاة الليل في أغلب الرّوايات وكليات المفسّرين:

فني رواية عن الإمام الباقر عليه أنّه قال لأحد أصحابه: «ألا أخبرك بالإسلام أصله وفرعه وذروة سنامه»؟ قال: بلى، جعلت فداك، قال: «أمّا أصله فالصلاة، وفرعه الزكاة، وذروة سنامه الجهاد»!

ثمّ قال: «إن شئت أخبرتك بأبواب الخير»؟ قال: نعم جعلت فداك، قبال: «الصوم جنّة، والصدقة تذهب بالخطيئة، وقيام الرجل في جوف الليل بذكر الله، ثمّ قرأ: ﴿تتجافي جنوبهم عن المضاجع﴾ ٢.

وروي في (تفسير مجمع البيان) عن معاذ بن جبل، قال: بينا نحن مع رسول الله تَنْ في غزوة تبوك، وقد أصابنا الحرّ فتفرّق القوم، فإذا رسول الله تَنْ أقربهم مني، فدنوت منه، فقلت: يارسول الله، أنبئني بعمل يدخلني الجنّة، ويباعدني من النار، قال: «لقد سألت عن عظيم وإنّه ليسير على من يسّره الله عليه: تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة المكتوبة، وتؤدّي الزكاة المغروضة، وتصوم شهر رمضان».

قال: «وإن شئت أنبأتك بأبواب الخير» قال: قلت: أجل يارسول الله، قال: «الصوم جنّة، والصدقة تكفّر الخطيئة، وقيام الرجل في جوف الليل يبتغي وجد الله» ثمّ قرأ هذه الآية ﴿تتجافي جنوبهم عن العضاجع﴾ ٢٠

وبالرغم من عدم وجود المانع من أن يكون للآية معنى واسعاً يشمل البقاء على اليقظة في أوّل الليل لصلاة العشاء، إضافةً إلى النهوض في السحر لصلاة الليل، إلّا أنّ الدقّة في مفهوم (تتجافى) تعكس المعنى الثّاني في الذهن أكثر، لأنّ ظاهر الجسملة أنّ الجسنوب قد اضطجعت وهدأت في المضاجع، ثمّ تجافت وابتعدت عنها، وهذا يناسب القيام آخر الليل لأداء الصلاة، وبناءً على هذا فإنّ المجموعة الأولى من الروايات من قبيل شمولية المفهوم وإلغاء الخصوصية.

١. تفسير الدرّ المنثور، وأمالي الشيخ طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ١٦، ص ٢٥٣.

٢. أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٠، ح ١٥، (باب دعائم الإسلام) وتفسير الميزان، ج ١٦٣، ص ٢٨٣.

٣. تفسير مجمع البيآن، ج ٨، ص ٣٣٦، ذيل الآيات مورد البحث، وتفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٣٢٩.

وبالرغم من أنّ هذه الروايات القليلة تبدو كافية حول أهميّة هذه الصلاة المباركة، إلّا أنّ الروايات الإسلامية قد أولت هذه العبادة اهتهاماً عظيماً قلّ أن تحدّثت بهذا المقدار عن عبادة أخرى.

لقد اهتم أنصار الحق ومحبّوه وسالكو طريق الفضيلة كثيراً بهذه العبادة الخالية من الرياء، والتي تنير القلب وتصفّيه من كلّ الشوائب.

ومن الممكن أن لا يوفق البعض إلى هذه العبادة المباركة دائماً، ولكن ما المانع من أن يسعى الفرد إلى نيل هذا التوفيق في بعض الليالي، وفي الوقت الذي يرخي الليل سدوله، وتهدأ الأصوات وتنام العيون يكون الجوّ مهيئاً لحضور القلب، يهبّ إلى مناجاة الله وينوّر قلبه بنور عشق الحبيب ومحبّته أ.

#### 8003

١. كان لنا بحث آخر حول أهميّة صلاة الليل وطريقتها في ذيل الآية ٧٩ من سورة الإسراء.

#### الآيتان

وَلَنُذِيفَنَّهُم مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَىٰ وَلَنَا الْعَلَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ اللَّهُ وَلَنَا فِي الْمَا الْمُحْرِمِينَ مُنلَقِمُونَ اللَّهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ ذُكِرَبِنَا يَنِهِ وَقُونَ أَعْمَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ ٱلْمُحْرِمِينَ مُنلَقِمُونَ اللَّهِ وَمُن أَظْلَمُ مِمَّنَ ذُكِرَبِنَا يَنْ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَامُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمِنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلْمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمِنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللْعَلَامُ عَلَيْ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُوالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولِكُولَاكُ اللَّهُ عَلَيْكُولَ الْمُعَا

# التمسير

#### عقوبات تربوية:

بعد البحث الذي مرّ في الآيات السابقة حول المجرمين وعقابهم الأليم، فإنّ الآيات مورد البحث تشير إلى أحد الألطاف الإلهيّة المغفيّة وهي موارد العذاب الحفيف في الدنيا ليتّضح أنّ الله سبحانه لا يريد أن يبتلي عبداً بالعذاب الخالد أبداً، ولذلك يستخدم كلّ وسائل التوعية لنجاته، فيرسل الأنبياء، وينزل الكتب الساوية، ينعم ويبتلي بالمصائب، وإذا لم تنفع أيّة وسيلة منها فليس إلّا نار الجحيم.

تقول الآية: ﴿ولندْيقنُّهم مِن العدَّابِ الأدنى دون العدَّابِ الأكبر لعلُّهم يرجعون﴾.

من المسلّم أنّ «العذاب الأدنى» له معنى واسع يتضمّن أغلب الاحـــةالات التي كـــتبها المفسّر ون يصورة مفصّلة:

فن جملتها، أنَّ المراد المصائب والآلام والمشقَّة.

أو القحط والجفاف الشديد الذي دام سبع سنين وابتلي به المستركون في مكّـة حــتى اضطروا إلى أكل أجساد الموتى!

أو الضربة القاصمة التي نزلت عليهم في غزوة بدر، وأمثال ذلك.

أمّا ما احتمله البعض من أنّ المراد عذاب القبر، أو العقاب في الرجعة فلا يبدو صحيحاً، لأنّه لا يناسب جملة ﴿لعلّهم يرجعون﴾ أي عن أعمالهم.

من البديهي أنّ العذاب موجود في هذه الدنيا أيضاً، بحيث إذا نزل أُغلقت أبواب النوبة، وهو عذاب الإستنصال، أي العذاب والعقوبات التي تنزل لفناء الأقوام العاصين حينا لا تنفع ولا تؤثّر فيهم أيّ وسيلة توعية وتنبيه. وأمّا «العذاب الأكبر» فيعني عذاب يوم القيامة الذي يفوق كلّ عذاب حجماً وألماً. وهناك التفاتة أشار إليها بعض المفسّرين في أنّه لماذا جعل «الأدني» في مقابل «الأكبر»،

في حين أنَّه يجب إمَّا أن يقع الأدنى مقابل الأبعد، أو الأصغر في مقابل الأكبر؟

وذلك أنّ لعذاب الدنيا صفتين: كونه صغيراً، وقريباً، وليس من المناسب التأكيد على صغره عند التهديد، بل يجب التأكيد على قربه. ولعذاب الآخرة صفتان أيضاً: كونه بعيداً وكبيراً، والمناسب في شأنه التأكيد على كبره وعظمته لا بعده \_ تأمّلوا جيداً \_.

وتقدّم أنّ التعبير بـ (لعلّ) في جملة ﴿لعلّهم يرجعون﴾ بسبب أنّ الإحساس بالعقوبات التحذيرية ليس علّة تامّة للوعي واليقظة، بل هو جزء العلّة، ويحتاج إلى أرضيّة مهيّأة، وبدون هذا الشرط لا يحقّق النتيجة المطلوبة، وكلمة (لعلّ) إشارة إلى هذه الحقيقة.

وتتّضح من هذه الآية إحدى حكم المصائب والإيستلاءات والآلام التي تسعتبر مسن المسائل الملحّة والمثيرة للجدل في بحث التوحيد ومعرفة الله وعدله.

وليس في هذه الآية فحسب، بل أشير في آيات أخرى من القرآن إلى هذه الحقيقة، ومن جملتها في الآية عام من سورة الأعراف ﴿ وها أرسلنا في قرية من نبيّ إلّا أخذنا أهلها بالبأساء والضرّاء لعلّهم يضرّمون ﴾

ولمّا لم تنفع أيّة وسيلة من وسائل التوعية والتنبيه، حتى العذاب الإلهي، لم يبق طريق إلّا انتقام الله من هؤلاء القوم الذين هم أظلم الناس، وكذلك تقول الآية التالية: ﴿ وَهَنْ لَظُلُمُ هُمِّنْ دُخُرِياً يَاتِ رَبِّهِ ثُمَّ لَعُرْضَ مِنْهَا لِمّا مِنْ المجرمين منتقمون ﴾.

فلم تؤثّر فيهم النعمة الإلهيّة، ولا العذاب والإبتلاءات التحذيرية، وعلى هذا فلا أحد أظلم منهم، وإذا لم يُنتقم من هؤلاء فمّن الإنتقام؟

من الواضح ـ وبملاحظة الآيات السابقة ـ أنّ المراد من «المجرمين» هنا هم منكرو المبدأ والمعاد الذين لا إيمان لهم.

وقد وصف جماعة من الناس في آيات القرآن مراراً بأنّهم (أظلم) من الباقين، وبالرغم من تعبيراتها المختلفة إلّا أنّها تعود جميعاً إلى أصل الكفر والشرك، وبناءً على هذا فإنّ معنى (أظلم) الذي يعتبر صيغة تفضيل يتطابق مع هذه المصاديق.

والتعبير بـ (ثمّ) في الآية، والذي يدلّ عادةً على التراخي، لعلّه إشارة إلى أنّ أمثال هؤلاء يُعطون فرصة ومجالاً كافياً للتفكير والبحث، ولا تكون معاصيهم الابتدائية سبباً لانتقام الله أبداً، إلَّا أنَّهم سيستحقُّون إنتقام الله عزُّوجلَّ بعد انتهاء الفرصة اللازمة.

ويجب الإلتفات إلى أنّ التعبير بـ «الإنتقام» يعني العقوبة في لسان العرب، ومع أنّ معنى الكلمة أصبح في المحادثات اليومية يعني تشنّي القلب وإيراد الغليل من العدو، إلّا أنّ هـذا المعنى لا وجود له في الأصل اللغوي، ولذلك فإنّ هذا التعبير قد استعمل مراراً في شأن الله عزّوجل في القرآن المجيد، في حين أنّه سبحانه أسمى وأعلى من هذه المفاهيم، فهو لا يفعل شيئاً إلّا وفق الحكة.

रुख

#### الآيات

وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَنَ فَلَاتَكُن فِي مِنْ يَقِمِن لِقَاآبِهِ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَيِنَ إِسْرَةِ بِلَ اللَّ وَجَعَلْنَامِنْهُمْ أَبِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّاصَبُرُواً وَكَانُواْ بِثَالِينَا يُوقِنُونَ اللَّا إِنَّ رَبَّكَ هُويَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِنَ مَذِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ بَغَتَلِفُونَ اللَّ

# التفسير

## شرط الإمامة: الصبر والإيمان

تشير الآيات مورد البحث إشارة قصيرة وعابرة إلى قصة «موسى الله» وبني إسرائيل لتسلّي نبي الإسلام الله والمؤمنين الأوائل و تطيّب خواطرهم، و تدعوهم إلى الصبر والتحمّل والثبات أمام تكذيب وإنكار المشركين التي أشير إليها في الآيات السابقة، ولتكون بشارة للمؤمنين بانتصارهم على القوم الكافرين العنودين كما انتصر بنو إسرائيل على أعدائهم وأصبحوا أنمّة في الأرض.

ولمّا كان موسى ﷺ نبيّاً جُليلاً يؤمن به كلّ من اليهود والنصاري، فإنّه يكون حافزاً على توجّه أهل الكتاب نحو القرآن والإسلام.

تقول الآية أوّلاً: ﴿ ولقد آتينا موسى الكتاب فلا تكن في مرية من لقائه أي فلا تشكّ أو تتردّد في أنّ «موسى» قد تلقّى آيات الله، وقد جعلنا كتاب موسى «التوراة» وسيلة لهداية بنى إسرائيل ﴿ وجعلنا > هدى لبني إسرائيل ﴿ وجعلنا > هدى لبني إسرائيل ﴾ .

يّة اختلاف بين المفسّرين في عودة الضمير في قوله: ﴿ مِن لَقَائِع ﴾، وقد احتملوا في ذلك سبعة احتالات أو أكثر، إلّا أنّ أقربها هو عودته إلى الكتاب \_ كتاب موسى الساوي، أي «التوراة» \_ كها يبدو، وله معنى المفعول وفاعله موسى، وبناءً على هذا فإنّ المعنى الكلّي لهذه الجملة يصبح: لا تشكّ في أنّ موسى ﷺ تلقّ الكتاب الساوي الذي ألقي إليه من قبل الله تعالى.

والشاهد القويّ على هذا التّفسير هو أنّه قد وردت في الآية أعلاه ثلاث جمل، تتحدّث الجملتين الأولى والأخيرة عن التوراة قطعاً، فن المناسب أن تتابع الجملة الوسط هذا المعنى أيضاً، لا أن تتحدّث عن القيامة أو القرآن الجيد حيث ستكون جملة معترضة في هذه الصورة، ونعلم أنّ الجملة المعترضة خلاف الظاهر، وما دمنا في غنيً عنها فلا ينبغي التوجّه إليها.

السؤال الوحيد الذي يبقى في هذا التفسير هو استعمال كلمة (لقاء) في مورد الكتاب السماوي، حيث إنّ هذه الكلمة قد استعملت في القرآن الكريم غالباً بإضافتها إلى الله أو الربّ أو الآخرة وأمثالها، وهي إشارة إلى القيامة، ولهذا السبب رجّح البعض كون الآية أعلاه تتحدّث أوّلاً عن نزول التوراة على موسى، ثمّ تأمر نبيّ الإسلام عَلَيْ أن لا يشكّ في لقاء الله ومسألة المعاد، ثمّ تعود إلى مسألة التوراة، لكن في هذه الصورة ينهار الإنسجام بين جمل هذه الآية ويزول التناسب فما بينها.

غير أنّه ينبغي الإلتفات إلى أنّ تعبير «لقاء» وإن لم يستعمل في القرآن في مورد الكتب السهاوية، إلّا أنّ الإلقاء والتلقّي قد استعمل مراراً في هذا المعنى، كما في الآية ٢٥ من سورة القمر: ﴿ ٱللّقَى الذّكر عليه مِن بيننا﴾.

ونقرأ في قصّة سليان وملكة سبأ أنّها قالت عندما وصلتها رسالة سليان: ﴿ لِنِّي لَلْقَي لِلِّيِّ كتاب كريم﴾ . \

وفي نفس هذه السورة «سورة سليمان» في الآية ٦ نقراً في شأن القرآن الكسريم ﴿ وَلِلْكَ لتلقّى القرآن هن لدن حكيم عليم﴾.

بناءً على هذا فإن فعل الإلقاء والتلقي قد استعمل مراراً في هذا المورد، بل وحتى نفس فعل اللقاء قد استعمل في مورد صحيفة أعمال الإنسان، فنقرأ في الآية ١٣ من سورة الإسراء: ﴿ وَنَخْرِجُ لِهُ يُوْمُ لِلْقِيامَة كَتَابًا بِلِقَاهُ مِنْشُورًا ﴾.

ومن مجموع ما قلناه يتّضح ترجيح هذا التّفسير على سائر الاحتالات التي احتملت في الآية أعلاه ٢.

١. النمل، ٢٩.

٢. ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ مرجع الضمير في (لقائه) إلى موسى، وبناءً على هذا يصبح المعنى: لا شكّ

لكن ينبغي الإلتفات إلى أنّ النّبي ﷺ لم يشكّ في مثل هذه المسائل مطلقاً، بل إنّ مثل هذه التعبيرات تستعمل عادةً لتأكيد المطلب، وليكون نموذجاً للآخرين.

ثمّ تشير الآية التالية إلى الأوسمة والمفاخر التي حصل عليها بنو إسرائيل في ظل الإستقامة والإيمان لتكون درساً للآخرين، فتقول: ﴿ وجعلنا منهم لَنمَة بهدون بالمرنا لمّا صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون﴾.

لقد ذكرت الآية هنا شرطين للإمامة: أحدهما: الإيمان واليقين بآيمات الله عرّوجل، والثاني: الصبر والإستقامة والصمود. وهذا الأمر ليس مختصّاً ببني إسرائيل، بل هو درس لكلّ الأمم، ولجميع مسلمي الأمس واليوم والغد بأن يُحكموا أسس يقينهم، ولا يخافوا من المشاكل التي تعترضهم في طريق التوحيد، وأن يتحلّوا بالصبر والمقاومة ليكونوا أعمّة الخلق وقادة الأمم ومرشديها في تاريخ العالم.

التعبير بـ (يهدون) و(يوقنون) بصيغة الفعل المضارع دليل على استمرار هاتين الصفتين طيلة حياة هؤلاء، لأن مسألة القيادة لا تخلو لحظة من المشكلات، ويواجه شخص القائد وإمام الناس مشكلة جديدة في كلّ خطوة، ويجب أن يهبّ لمواجهتها مستعيناً بقوّة اليقين والإستقامة المستمرّة، ويديم خطّ الهداية إلى الله سبحانه.

والجدير بالإنتباه أنّ الآية تقيّد الهداية بأمر الله، فتقول: ﴿ يبهدون بأمرنا ﴾ وهذا هو المهمّ في أمر الهداية بأن تنبع من الأوامر الإلهية، لا من أمر الناس، أو تقليد هذا وذاك، أو بأمر من النفس والميول القلبية.

<sup>﴿</sup> لَكُمُ يَامِحَمَّدُ بَأَنَكُ سَتَلَتَقِي بِمُوسَى، واعتبروا ذلك إشارة إلى لقائه به في ليلة المعراج أو في يوم القيامة. وهذا المعنى لا يبدو منسجماً مع مفهوم الجملة.

وقال البعض الآخر: إنّ الضمير يرجع إلى الكتاب، والمراد منه القرآن، أي: لا تدع أيّها النّبي للشكّ في أنّ هذا القرآن وحي إلهي إلى نفسك سبيلاً، وهذا المعنى وإن كان يتلائم مع آيات بداية السورة، إلّا أنّه لا يتلاءم كثيراً مع الجمل الأخرى الموجودة في نفس هذه الآية. إضافة إلى أنّ الكتاب في الآية مورد البحث بمعنى التوراة، فلا ينسجم معه عود الضمير إلى القرآن \_ وتوجيه هذا المعنى بأنّ المراد مطلق الكتاب السماوي لا يقلّل من كونه خلاف الظاهر.

وقال بعض المفسّرين: إنّ الضمير في (لقائه) يعود إلى الله، وهذه الجملة إشارة إلى أنّه لا شكّ أبداً في مسألة المعاد، وهذا المعنى وإن كان يتّفق وينسجم مع الآيات السابقة، إلّا أنّه لا يتلاءم من أي وجه تقريباً مع نفس الآية مورد البحث.

ومن هنا يتّضح أنّ ما ورد في بعض التفاسير من أنّ الآية إشارة إلى التقاء خطّي وبرنامجي موسى ونبي الإسلام، مطلب ذوقي لا يناسب المفهوم الواقعي لألفاظ الآية، وبناءً على هذا فإنّ أوضح التفاسير وأجلاها ما أوردناه أعلاه.

يقول الإمام الصادق عليه في حديثه العميق المحتوى، بالإستناد إلى مضامين القرآن الجيد: «إنّ الأثمّة في كتاب الله عزّوجل إمامان: قال الله تبارك وتعالى: وجعلناهم أثمّة يهدون بأمرنا، لا بأمر الناس، يقدّمون أمر الله قبل أمرهم، وحكم الله قبل حكمهم، وقال: وجعلناهم أثمّة يدعون إلى النار، يقدّمون أمرهم قبل أمر الله، وحكمهم قبل حكم الله، ويأخذون بأهوائهم خلاف ما في كتاب الله عزّوجل» (.

ثمّ إنّ المراد من الأمر هنا هل هو الأمر التشريعي، أم الأمر التكويني؟ ظاهر الآية يعطي المعنى الأوّل، وتعبيرات الرّوايات والمفسّرين تؤيّد ذلك، إلّا أنّ بعض كبار المسفسّرين اعتبروه بمعنى الأمر التكويني.

وتوضيح ذلك: أنّ الهداية قد وردت في الآيات والروايات بمعنيين: «تبيان الطريق»، و«الإيصال إلى المطلوب»، وكذلك هداية الأنمّة الإلهيين تتّخذ صورتين: فيكتفون أحياناً بالأمر والنهي، وأحياناً أخرى ينفذون إلى أعهاق القلوب المستعدّة والجديرة بالهداية ليوصلوها إلى الأهداف التربوية والمقامات المعنوية.

وقد استعملت كلمة «الأمر» في بعض آيات القرآن بمعنى «الأمر التكويني»، مثل: ﴿ إِنَّمَا لَهُوهُ إِذَا لَرِدَا شِيئاً لَنْ يقول له كن فيكون ﴾، وجملة ﴿ يهدون بأهرن في الآية مورد البحث إشارة إلى هذا المعنى أيضاً، أي إنّ أولئك كانوا أثمّة ينفذون إلى النفوس المستعدّة بقدرة الله، ويسوقونها إلى الأهداف التربوية والإنسانية العالية ؟

إنّ هذا المعنى يستحقّ الملاحظة والإنتباه، وهو أحد شؤون الإمامة، وفروع وطرق الهداية، إلّا أنّ حصر جملة: ﴿ يهدون بأهرنا بهذا المعنى لا يوافق ظاهر الآية، لكن لا مانع من أن نفسر كلمة الأمر في هذه الجملة بمعناها الواسع الذي يستضمّن الأمر التكويني والتشريعي، ويجمع كلا معنيي الهداية في الآية، وهذا المعنى ينسجم مع بعض الأحاديث الواردة في تفسير هذه الآية.

ولكن، وعلى كلّ حال، لا يمكن أن يصل الإمام والهادي إلى هذا المقام إلّا في ظلّ اليقين والاستقامة فقط.

أصول الكافي، ج ١، ص ١٦٨. (باب أنَّ الأَنمَّة في كتاب الله إمامان).
 ٢. يس، ٨٢.

ويبق سؤال، وهو: هل المراد من هؤلاء الأغّة في بني إسرائيل هم الأنبياء الذين بُعنوا إليهم، أم أنّ العلماء الذين كانوا يهدون الناس إلى الخيرات بأمر الله يدخلون في هذه الزمرة؟ الآية ساكتة عن ذلك، واكتفت بالقول بأنّنا قد جعلنا منهم أغّة، لكن بملاحظة جملة: (جعلنا) يرجّع في رأينا أنّ المراد هم الأنبياء الذين نصبوا بأمر الله في هذا المنصب.

ولمّا كان بنو إسرائيل -كسائر الأمم -قد اختلفوا بعد هؤلاء الأغّة الحقيقيين، وسلكوا مسالك مختلفة، فإنّ الآية الأخيرة من الآيات مورد البحث تقول بلحن التهديد: ﴿إِنَّ رَبُّكُ هُو يَفْصُلُ بِينْهِمْ يُومُ القيامة فيما كانوا فيه يختلفون﴾.

أجل... إنّ مصدر ومنبع الاختلاف دائماً هو مزج الحقّ بالأهواء والميول، ولمّــا كــانت القيامة يوماً لا معنى فيه للأهواء والميول، حيث تمحى ويتجلّى الحقّ بأجلى صوره، فهناك ينهى الله سبحانه الاختلافات بأمره، وهذه أيضاً إحدى فلسفات المعاد. تأمّلوا ذلك.

# بحث

#### صمود واستقامة القادة الإلهيين:

قلنا: إنّه قد ذكر في الآيات مورد البحث شرطان للأثمّة: الأوّل: الصبر والثبات، والآخر: الإيمان واليقين بآيات الله.

ولهذا الصبر والثبات فروعاً وأشكالاً كثيرة:

فيكون أحياناً أمام المصائب التي تحلّ بالإنسان.

وأخرى مقابل الأذي الذي يحيق بأصحابه ومؤيّديه.

وثالثة في مقابل التعديّات والألسن البذيئة التي تنال مقدّساته.

وأخرى في مقابل المنحرفين فكرياً.

وأخرى أمام الجاهلين الحمق.

وأخرى أمام العلماء الخبثاء.

والخلاصة: فإنّ القائد الواعي الرشيد يجب أن يصمد أمام كلّ هذه المشاكل وغيرها، ولا ينسحب من ميدان الصراع والحوادث، ولا يجزع وبيأس، ولا يفقد زمام الأمور من يده، ولا يضطرب ولا يندم حتى يحقّق هدفه الكبير.

وقد روي في هذا الباب حديث جامع ورائع عن الإمام الصادق الله حيث قال لأحد

أصحابه: إنّ من صبر صبر قليلاً (وبعده الظفر) وإنّ من جزع جزع قليلاً (ومن بعده الخسران).
ثمّ قال: عليك بالصبر في جميع أمورك، فإنّ الله عزّ وجلّ بعث محسمداً فأمره بالصبر
والرفق؛ فقال: ﴿ واصبر على ها يقولون واهجرهم هجراً جميلاً ﴾ وقال: ﴿ ادفع بالتي هي أحسن
فإذا الذي بينك وبينه عدلوة كأنه ولي حميم \* وما يلقّاها إلّا الذين صبروا وما يلقّاها إلّا ذو صطّ
عظيم ﴾ . ``

فصبر رسول الله حتى نالوه بالعظائم ورموه بها \_ فسمّوه ساحراً وبحنوناً وشاعراً، وكذّبوه في دعوته \_ فضاق صدره، فأنزل الله عزّوجلّ عليه: ﴿ ولقد نعلم لنّك يشيق صدرك بها يقولون \* فسبّح بحمد ربّك وكن من الساجدين > آ \_ أي إنّ هذه العبادة تمنحك الإطمئنان والهدوء \_.

ثمّ كذّبوه ورموه فحزن لذلك، فأنزل الله عزّوجلّ: ﴿ قد نعلم أنّه ليحزنك الذي يـقولون فإنهم لايكذّبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجعدون \* ولقد كذّبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذّبوا وأودُوا حتى أتاهم نمرنا﴾. أ

فألزم النّبي نفسه الصبر، فتعدّوا فذكروا الله تبارك وتعالى وكذّبوه، فقال: قد صبرت في نفسي وأهلي وعرضي ولا صبر لي على ذكر إلهي، فأنزل الله عزّوجلّ: ﴿ والعسبر عملي هما يقولون﴾، فصبر النّبي في جميع أحواله.

ثمّ بُشّر في عترته بالأثمّة ووصفوا بالصبر، فعند ذلك قال: الصبر من الإيمان كالرأس من الجسد، فشكر الله عزّ وجلّ ذلك له، فأباح له قتال المشركين، فقتلهم الله على يدي رسول الله وأحبّائه، وجعل له ثواب صبره مع ما ادّخر له في الآخرة».

ثم أضاف الإمام الصادق على: «فمن صبر واحتسب لم يخرج من الدنيا حتى يقرّ الله له عينه في أعدائه مع ما يدّخر له في الآخرة» أ.

#### 8003

۲. فصلت، ۳۵ و ۳۵.

١. العزمل، ١٠.

الانعام، ٣٣ و ٣٤.

۳ النحل، ۹۷ و ۹۸.

٥. أصول الكافي، ج ٢، ص ٨٨. (باب الصبر) باختصار قليل.

#### الآيات

# التفسير

#### يوم إنتصارنا:

كانت الآيات السابقة ممزوجة بتهديد الجرمين من الكفّار، وتقول الآية الأولى من الآيات مورد البحث إكمالاً لهذا التهديد: ﴿ أُولِم بِهدلِهم كُم أَهلَكنَا مِن قبلهم مِن القرون ( ) فهؤلاء يسيرون بين الخرائب ويرون آثار أُولئك الأقوام الذين هلكوا من قبلهم ﴿ يهشون في هساكنهم ﴾ ٢.

تقع مساكن «عاد» و «غود» المدمّرة، ومدن «قوم لوط» الخربة في طريق هـؤلاء إلى الشام، وكانت هذه المساكن مقرّاً ومركزاً للأقوام الأقوياء المنحرفين، وطالما حـذّرهم الأنبياء فلم يؤثّر فيهم ذلك، وأخيراً طوى العذاب الإلهي ملفّ حياتهم، وكان المشركون على تلك الخرائب فكأنّ لبيوت هؤلاء وقصورهم المتهدّمة مئة لسان، تصيح بهؤلاء

١. فاعل ﴿لم يهد﴾ يفهم من جملة ﴿كم أهلكنا من قبلهم﴾ والتقدير: أو لم يهد لهم كثرة من أهلكنا.
٢. ذكر أغلب العفسرين في تفسير الآية ما ذكرناه أعلاه. إلّا أنّ البعض احتمل أن تكون جملة ﴿يمشون﴾ بياناً لحال المهلكين، أي أنّ أولئك الأقوام كانوا في غفلة تامّة عن العذاب الإلهي، وكانوا يسيرون في مساكنهم ويتنّعمون بها، إذ أتاهم عذاب الله بغتةً وأهلكهم. إلا أنّ هذا الاحتمال يبدو بعيداً.

أن يتنبّهوا، وتبيّن لهم وتحدّثهم بنتيجة الكفر والإنحطاط، لكنّهم لم يعبؤوا بها ويلتفتوا إليها، وكأنّهم فقدوا أسهاعهم تماماً، ولذلك تضيف الآية في النهاية: ﴿ لِنَّ فَــي ذلك الّيات أَفَّـلا يسمعون ﴾.

وتشير الآية التالية إلى أحد أهم النعم الإلهية التي هي أساس عمران كل البلدان، ووسيلة حياة كل الكائنات الحية، ليتضح من خلالها أنّ الله سبحانه كما يمتلك القدرة على تدمير بلاد الضالين المجرمين، فإنّه قادر على إحياء الأراضي المدمّرة والميّنة، ومنح عباده كلّ نوع من المواهب، فتقول: ﴿ أولم يروا أنّا نسوق الماء إلى الأرض الجرز فنخرج به زرعا تأكل هنه أنعامهم وأنفسهم ألهلا يبصرون.

«الجُرُز» تعني الأرض القاحلة التي لا ينبت فيها شيء قطّ، وهي في الأصل من مادّة (جَرَزُ) على وزن (مرض) بمعنى «القطع»، فكأنّ النباتات قد اجتثّت من مثل هذه الأرض، أو أنّ الأرض نفسها قد قطعت تلك النباتات.

والطريف هنا أنّه قد عُبَر بـ: (نسوق الماء) وهو إشارة إلى أنّ طبيعة الماء توجب بحكم ثقله ــ أن يكون على الأرض وفي المنخفضات، وبحكم كونه مائعاً يجب أن ينزل إلى أعماق الأرض، إلّا أنّه عندما يصله أمرنا يفقد طبيعته، ويتحوّل إلى بخار خفيف يتحرّك إلى كلّ الجهات بهبوب النسيم.

نعم، إنّ هذه السحب السابحة في السهاء بحار كبيرة من المياه العذبة تُرسل إلى الأراضي اليابسة بأمر الله ومعونة الرياح.

والواقع أنّه لو لا المطرفإن كثيراً من الأراضي لا ترى حتى القطرة الواحدة من الماء، وإذا افترضنا أنّ هناك أنهاراً غزيرة المياة فانّ تلك المياه لا تصل إلى أغلب الأراضي، إلّا أنّنا نرى أنّه ببركة هذه الرحمة الإلهيّة قد نبتت ونمت الأعشاب والغابات والأشجار الكثيرة جدّاً على قم كثير من الجبال والوديان الوعرة والتلال المرتفعة، وهذه القدرة العجيبة للمطرعلى الرى لا يستطيع القيام بها شيء آخر.

«زرعاً» له هنا معنى واسعاً يشمل كلّ أنواع العشب والشجر، وإن كان يستعمل أحياناً في مقابل الشجر.

و يمكن أن يكون تقديم الدوابّ والأنعام على البشر في هذه الآية لأنّ تغذية الحيوانات تعتمد على النبات، في حين أنّ البشر يتغذّى على النبات وعلى لحوم الحيوانات.

أو من جهة أنّ النبات بمجرّد نموّه يصبح غذاء للحيوانات، وتستطيع الاستفادة سنه وهضمه، في حين أنّ استفادة الإنسان من النباتات، تتأخّر حتى تحمل الشجرة وتنضج الثمرة.

والطريف هنا أنّ جملة: ﴿أَفَلا يَبِصُرُونَ ﴾ قد وردت في نهاية الآية مورد البحث، في حين أنّ الآية السابقة التي كانت تتحدّث عن أطلال قصور الأقوام الغابرة قد ختمت بجملة: ﴿أَفَلا يَسْمُعُونَ ﴾.

وعلّة هذا الإختلاف هو أنّ الجميع يرون بأمّ أعينهم منظر الأراضي الميّنة وهي تحيا على أثر نزول الأمطار ونموّ نباتها وينع نمرها، في حين أنّهم يسمعون المسائل المرتبطة بالأقوام السابقين كأخبار غالباً.

ويستفاد من مجموع الآيتين أعلاه أنّ الله تعالى يقول لهؤلاء العصاة المتمردين: انتبهوا جيّداً، وافتحوا عيونكم وأسهاعكم، فاسمعوا الحقائق، وانظروا إليها، وتفكّروا كيف أسرنا الرياح يوماً أن تحطّم قصور قوم عاد ومساكنهم وتجعلها أطلالاً وآثاراً، وفي يوم آخر نأمر ذات الرياح أن تحمل السحاب الممطر إلى الأراضي الميتة البور لتحيي تلك الأراضي وتجعلها خضراء نضرة، ألا تستسلمون وتذعنون لهذه القدرة؟!

ولمًا كانت الآيات السابقة تهدّد المجرمين بالإنتقام، وتبشّر المؤمنين بالإمامة والنصر، فإنّ الكفّار يطرحون هذا السؤال غروراً واستكباراً وتعلّلاً بأنّ هذه التهديدات متى ستتحقّق؟ كما يذكر القرآن ذلك: ﴿ويقولون متى هذا الفتح لِن كنتم صادقين ﴾.

فيجيبهم القرآن مباشرة، ويأمر النّي عَبَرَّة أن ﴿قُل يوم الفتح لا ينفع الذين تفروا إيمانهم ولا هم ينظرون ﴾ أي: إذا كان مرادكم أن تروا صدق الوعيد الإلهي الذي سمعتموه من النّبي لتؤمنوا، فإنّ الوقت قد فا تكم، فإذا حلّ ذلك اليوم لا ينفعكم إيمانكم فيه شيئاً.

وممّا قلنا يتّضح أنّ المراد من «يوم الفتح» يوم نزول «عذاب الإستئصال»، أي العذاب الذي يقطع دابر الكافرين، ولا يدع لهم فرصة الإيمان. وبتعبير آخر فإنّ عذاب الإستئصال نوع من العذاب الدنيوي، لا من عذاب الآخرة، ولا من العقوبات الدنيوية المعتادة، بل هو العذاب الذي يُنهي حياة المجرمين بعد إتمام الحجّة.

والشاهد على هذا القول أمور:

أ) إذا كان المراد العقوبات الدنيوية المعتادة، أو الإنتصارات الشبيهة بانتصار المسلمين في معركة بدر ويوم فتح مكّة ـكما قال ذلك بعض المفسّرين ـفإنّ جملة: ﴿لاينفع الذين كفروا

اليمانهم لا تصح حينئذٍ، لأنّ الإيمان كان مفيداً حينذاك، وأبواب التوبة كانت مفتّحة يوم الإنتصار في بدر، وفي يوم فتح مكّة.

ب) إذا كان المراد من يوم الفتح يوم القيامة \_كما ارتضى ذلك بعض المفسّرين \_ فإنّ ذلك لا يناسب جملة: ﴿ولا هم يستظرون ﴾ لأنّ إعطاء الفرصة وعدمه يرتبط بالحياة الدنيا، إضافةً إلى أنّ «يوم الفتح» لم يستعمل بمعنى يوم القيامة في أيّ موضع من القرآن الكريم.

ج) إنّ التعبير بالفتح في مورد عذاب الإستئصال يلاحظ مراراً في القرآن، مثل الآية ١١٨ من سورة الشعراء، حيث يقول نوح: ﴿فَاقْتَح بِينِي وبِينِهِم فَتَحَا وَنَجْنِي وَمِنْ مَعْيَ مِنْ المؤمنين﴾ وهو إشارة إلى عقوبة الطوفان.

وورد نظير هذا المعنى في الآية ٧٧من سورة المؤمنون أيضاً.

إلا أنّ المراد إذا كان عذاب الإستئصال في الدنيا فإنّه يتّفق مع ما قلناه أعلاه، وينسجم مع كلّ القرائن، وهو في الواقع تهديد للكافرين والظالمين بأن لا تطلبوا تحقّق الوعد بالفتح للمؤمنين ووقوع عذاب الإستئصال على الكافرين، فإنّ طلبكم إذا تحقّق فسوف لا تجدون الفرصة للإيمان، وإذا وجدتم الفرصة وآمنتم فإنّ إيمانكم سوف لا يقبل.

وهذا المعنى خاصة يتلاءم كثيراً مع الآيات السابقة التي تحدّثت عن هـ لاك الأقـ والمناء، المنمردين الطاغين الذين كانوا يعيشون في القرون الماضية، وابتلوا بالعذاب الإلهي والفناء، لأنّ كفّار مكّة إذا سمعوا الكلام الذي ورد في الآيتين السابقتين فإنّهم سيطلبون تحقّق مثل هذا الموضوع في حقّهم، إلّا أنّ القرآن الكريم يحذّرهم بأن لا يطلبوا مثل هذا الطلب، فإنّ العذاب إذا نزل لا يبق لهم شيء.

وأخيراً تنهي الآية الأخيرة هذه السورة \_ سورة السجدة \_ بتهديد بليغ عميق المعنى، فتقول: ﴿فأعرض عنهم ولنتظرلِنهم منتظرون﴾.

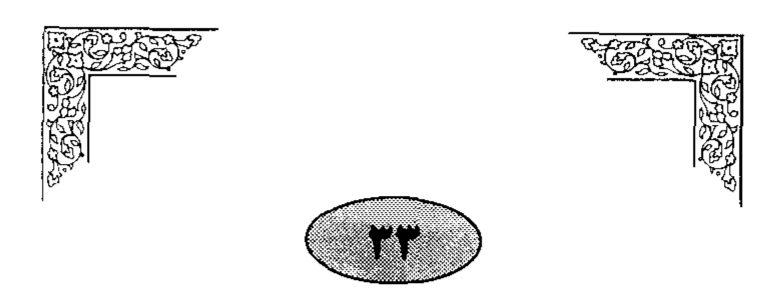
الآن، حيث لم تؤثّر في هؤلاء البشارة ولا الإنذار، ولا هم أهل منطق واستدلال ليعرفوا الله سبحانه بمشاهدة الآثار الإلهيّة في خفايا الخلقة فيعبدوه، وليس لهم وجدان حيّ يترنّم في أعهاقهم بنغمة التوحيد فيسمعونها، فأعرض عنهم، وانتظر رحمة الله سبحانه، ولينتظروا عذابه فإنّهم لا يستحقّون سواه.

اللهم اجعلنا ممن يسلم ويؤمن عند رؤية أوّل علامات الحقّ وآياته.

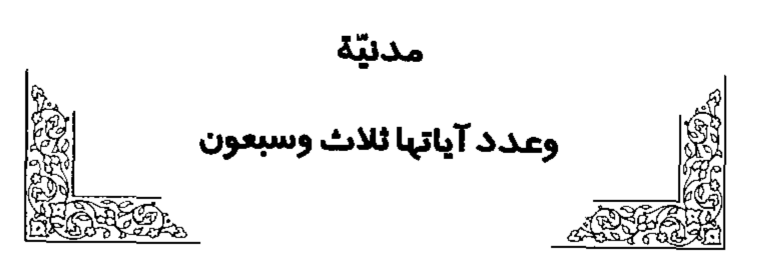
اللهم أبعد عنّا روح الكبر والغرور والعناد ونجّنا منها.

اللهم عجلٌ بنصر جند الإسلام على جنود الكفر والإستكبار والإستعمار.

نهاية سورة السجدة



# سورة الأحزاب



# «سورة الأحزاب»

#### سبب التسمية وفضلها:

هذه السورة نزلت في المدينة باتّفاق علماء الإسلام، ومجموع آياتها ٧٣ آية، ولمّا كان جزء مهمّ من هذه السورة يتحدّث عن أحداث غزوة الأحزاب (الخندق) فإنّ هذا الإسم قد أُختير لها.

ويكني في فضل هذه السورة أن نقراً في حديث عن الرّسول الأكرم ﷺ: «من قرأ سورة الأحزاب وعلّمها أهله... أعطى الأمان من عذاب القبر» `.

وروي عن الإمام الصادق ﷺ: «من كان كثير القراءة لسورة الأحزاب كان يوم القيامة في جوار محمّد ﷺ وأزواجه» [.

وقد قلنا مراراً: إنّ هذه الفضائل لا تُنال بالتلاوة الخالية من الروح، والعارية من كـلّ أنواع الفكر والعمل، بل التلاوة التي تكون مبدأً للتفكّر الذي يضيء آفاق الإنسان يظهر آثاره في أعياله وسلوكه.

# ممتوى سورة الأمزاب:

إنّ هذه السورة من أغنى سور القرآن الجيد وأجناها ثماراً، وتستابع وتسبحث مسائل متنوّعة وكثيرة جدّاً في باب أصول الإسلام وفروعه.

ويمكن تقسيم الأبحاث التي وردت في هذه السورة إلى سبعة أقسام:

الأول: بداية السورة التي تدعو الرّسول الأكرم بَيَّةَ إلى طاعة الله و ترك اتّباع الكافرين ومقترحات المنافقين، و تبشّره بأنّ الله سبحانه سيدعمه و ينصره في مقابل استنكار هؤلاء.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٣٤، بداية سورة الأحزاب.

٢. المصدر السابق،

الثّاني: أشار إلى بعض خرافات زمان الجاهلية، كالظهار، حيث كانوا يعتبرونه سبباً للطلاق وافتراق الرجل عن امرأته، وكذلك مسألة التبنّي، وأكّدت على بطلانها، وحصرت العلاقات والروابط العائلية والسببية بالروابط الواقعية والطبيعية.

التّالث: وهو أهمّ أقسام هذه السورة، ويرتبط بمعركة «الأحزاب» وحوادثها المرعبة، وإنتصار المسلمين المعجز على الكفّار، وإعاقات وتخرّصات وتعذّر المنافقين، ونقضهم لعهودهم، وقد بيّنت في هذا المجال قوانين رائعة وجامعة.

الرّابع: يرتبط بزوجات النّبي، حيث يجب أن يكنّ أسوة وأُغوذجاً أسمى لكـلّ نسـاء المسلمين، ويصدّر لهنّ في هذا الباب أوامر مهمّة.

الخامس: يتطرّق إلى قصّة «زينب بنت جحش» التي كانت يوماً زوجة لزيد، وهو ابن النّبي بالتبني، وافترقت عنه، فتزوّجها النّبي تَبَيْرَة بأمر الله سبحانه، فأصبح هذا الزواج حربة بيد المنافقين، فأجابهم القرآن الجواب الكافي الشافي.

السّادس: يتحدّث عن مسألة الحجاب، والتي ترتبط بالبحوث السابقة، ويوصي كلّ النساء المؤمنات بمراعاة هذا القانون الإسلامي.

السّابع: الذي يشكّل الجزء الأخير، ويشير إلى مسألة المعاد المهمّة، وطريق النجاة في ذلك الموقف العظيم، وكذلك يشرح ويبيّن مسألة أمانة الإنسان العظمى، أي مسألة التعهّد والتكليف والمسؤولية.

#### 8003

#### الآيات

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِىُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تَطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا ﴿ وَٱتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَّيِكَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرًا ﴿ وَتَوَكَلُ عَلَىُ لَلَهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿

## سبب النزول

لقد ذكر المفسّرون هنا أسباب نزول مختلفة، تبحث كلّها تقريباً موضوعاً واحداً. ومن جملتها: إنّ هذه الآيات نزلت في شأن أبي سفيان وبعض آخر من رؤوس الكفر والشرك الذين أخذوا الأمان من الرّسول الأكرم المَّيَّة بعد معركة أحد و دخلوا المدينة، وأتوا مع عبدالله بن أبي وجماعة من أصحابه، إلى النّبي الله وقالوا: يامحمّد، لا تذكر آلهتنا اللات والعزى ومناة بسوء وقل: إنّ لها شفاعة لمن عبدها وندعك وربّك، فشق ذلك على رسول الله عمر بن الخطّاب: ائذن لنا \_ يارسول الله \_ في قتلهم، فقال النّبي الله الله وأمر نه أن لا أعطيتهم الأمان وأمر فأخرجوا من المدينة ونزلت الآية: ﴿ولا تطع الكافرين ﴾ وأمر ته أن لا يصغى لمثل هذه الإقتراحات .

## التفسير

## اتّبع الومي الإلهي فقط:

إنّ من أخطر المنعطفات والمنحدرات التي تعترض طريق القادة الكبار قضيّة اقتراحات الصلح والتنازل والوفاق التي تطرح من قبل المخالفين، وتضع الخطوط الملتوية والطرق

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٢٥، ذيل الآية مورد البحث، وتفاسير أخرى.

المنحرفة إلى جانب طريق القادة، وتسعى لحرفهم عن مسيرهم الأصلي، وهـذا امـتحان صعب وعسير لهؤلاء.

لقد بذل مشركو «مكّة» ومنافقو «المدينة» كلّ ما في وسعهم ليحرّفوا الرّسول الأكرم بَهِ الله عن خطّ التوحيد من خلال طرح مفترحات السلام والإثّفاق، ومن جملتها ما قرأناه في سبب النّزول، إلّا أنّ أولى آيات سورة الأحزاب نزلت فأنهت مؤامراتهم، ودعت النّبي بَهِ الله الإستمرار في أسلوبه الحاسم في خطّ «التوحيد» بدون أدنى تراجع وتنازل ومسالمة. إلى الإستمرار في أسلوبه الحاسم في خطّ «التوحيد» بدون أدنى تراجع وتنازل ومسالمة.

الأوّل: في مجال التقوى، والتي تهيّء الأرضية لكلّ برنامج آخر، فتقول: ﴿يِالْيُهَا النّبِي التَّقَ الله ﴾.

إنّ حقيقة التقوى هي ذلك الإحساس الداخلي بالمسؤولية، ولولا هذا الإحساس فإنّ الإنسان لا يندفع ولا يتحرّك باتّجاه أي برنامج بنّاء.

التقوى هي الهدف الأسمى للهداية والإنتفاع بآيات الله، كما جاء في الآية الثّانية مــن سورة البقرة: ﴿هدى للمتّقين﴾.

صحيح أنّ المرحلة النهائية للتقوى تحصل بعد الإيمان والعمل طبق أوامر الله سبحانه، إلّا أنّ مرحلتها الابتدائية تقع قبل كلّ هذه المسائل، لأنّ الإنسان إذا لم يحسّ بالمسؤولية داخلياً، فإنّه لا يسعى للتحقّق من دعوة الأنبياء والتثبّت منها، ولا يصغي إليها، وحنى مسألة (دفع الضرر المحتمل) التي عدّها علماء الكلام والعقائد أساس ودعامة السعي إلى معرفة الله، فإنّها في الحقيقة فرع التقوى

الثّاني: نني ورفض طاعة الكافرين: ﴿ولا تطع الكافرين والمنافقين ﴾ وتقول الآية في النهاية تأكيداً فذا الموضوع: ﴿إِنْ الله كان عليها حكيها ﴾ فإنّه تعالى حينا يأمرك بعدم إنّباع هؤلاء، فإنّ ذلك صادر عن حكته اللامتناهية، لأنّه يعلم ما أخني في هذ الإتّباع والمهادنة من المصائب، الأليمة، والمفاسد الجمّة.

وعلى كلّ حال، فإنّ أوّل وظيفة بعد التقوى والإحساس بالمسؤولية، هي غسل القلب وتصفيته من الغير، واقتلاع الأشواك الضارّة المؤذية من هذه الأرض المعنوية.

الثّالث: نثر بذور التوحيد واتّباع الوحي الإلهي، فيقول: ﴿والتّبع ها يوحى اللَّه من ربّك ﴾ واحذر ف ﴿إِنّ الله كان بها تعملون خبيراً ﴾ وبناءً على هذا فإنّ الواجب الأوّل همو طرد

الشياطين من أعياق الروح لتحلّ محلّها الملائكة، وأن تقلع الأشواك لتبذر محلّها الورود، ويجب أن تطهّر الأرض من الطواغيت لتخلّفهم حكومة الله ونظامه المقدّس.

ولمّا كانت هناك مشاكل كثيرة، وتهديدات ومؤامرات، ومعوّقات في الاستمرار في سلوك هذا الطريق، فإنّه تعالى يصدر الأمر الرابع بأن ﴿وتوكّل على الله وكفى بالله وكيلا﴾ فلو أنّ الف عدوّ يسعى لقتلك، فلا تخش ولا تخف منهم لأنيّ ناصرك ومعينك.

ومع أنّ الخاطب في هذه الآبات هو النّبي عَنْ ، إلّا أنّه خطاب لكلّ المؤمنين، ولعامّة المسلمين، وهو وصفة طبية تمنح الحياة، ودواء لبث النشاط والحيوية في كلّ عصر وزمان. وقال بعض المفسّرين: إنّ الخطاب بـ ﴿ يَالَيْهَا ﴾ خاصّ بالموارد التي يراد منها جلب انتباه العموم لمطلب ما، وإن كان الخاطب واحداً، بخلاف الخطاب بـ (يا) والذي يستعمل في الموارد التي يراد منها شخص الخاطب ( ولمّا كانت هذه الآيات قد بدأت بـ ﴿ يَالَيْها ﴾ فإنّها تؤكّد كون الهدف من هذه الآيات هو العموم.

والشاهد الآخر للتعميم، هو أنّ جملة: ﴿إِنْ الله كان بِها تعملون خبيراً ﴾ قد وردت بصيغة الجمع، وإذا كان المخاطب هو النّبي على أن تقول الآية: إنّ الله كان بما تعمل خبيراً ... ولا يخنى أنّ هذه الأوامر الموجّهة إلى النّبي على لا تعني أنّه كان مقصّراً في التقوى أو أنّه يتبع الكافرين والمنافقين، بل إنّ لهذه الأوامر صفة التأكيد على واجبات النّبي على من جهة، وهي درس وعبرة لكلّ المؤمنين من جهة أخرى.

8003

١ التفسير الكبير، ج ٢٥، ص ١٩٠، ذيل الآيات مورد البحث.

#### الآيات

مَّاجَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلِ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ، وَمَاجَعَلَ أَزْوَجَكُمُ الَّيْعِى تُظَلِّهِ رُونَ مِنْهُنَّ أَمَّ هَا الْكُمْ فَوْلَكُمْ بِأَفْوَهِكُمْ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُويَهُ فِي كُمْ أَلْكُمْ فَوْلَكُمْ بِأَفْوَهِكُمْ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُويَهُ فَا لِلَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُوا وَهُويَهُ هِ لِآبَآيِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُوا وَهُويَهُ هُمْ فَإِخُونُ مُحَكُمْ فِي الدِينِ وَمَوَلِيكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْحَكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَا كِن مَّا تَعْمَدَتْ فَلُونُ كُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُولَ لِرَّحِيمًا فَا النَّيْ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ بِهِ وَلَا كَن اللَّهُ عَفُولًا لِيَعْمُ مُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنَا لَمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ إِلَّا أَن تَقْعَلُوا إِلَى الْوَلِيمَ مَعْرُونًا فَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنَا لَهُ وَمُؤْلِ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ فِي الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ مَعْمُ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ فِي الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ فَي اللَّهُ مِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُولُولُ الْلَّهُ مِنَ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمُن اللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَاللَّهُ مِنَ اللْمُ وَلِيلُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنَا لَلْكُولُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُنْ اللْمُ الْمُؤْمِنِينَ مَن الْمُؤْمِلُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُعْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَ

## التفسير

#### إدّعاءات موفاء:

تعقيباً للآيات السابقة التي كانت تأمر النّبي أن يتبع الوحي الإلهي فقط، ولا يتبع الكافرين والمنافقين، تعكس هذه الآيات التي نحن بصددها عاقبة اتّباع هؤلاء وأنّه يدعو الإنسان إلى مجموعة من الخرافات والأباطيل، وقد ذكرت الآية الأولى من الآيات مورد البحث ثلاث منها، فتقول أوّلاً: ﴿ الجمل الله لرجل هن قلبين في جوفه ﴾.

وقد ذكر جمع من المفسّرين في سبب نزول هذا القسم من الآية: أنّ رجلاً في الجاهلية يدعى «جميل بن معمّر» كان عجيب الحفظ، وكان يدّعي أنّ في جوفه قلبين كلّ منها أفهم من محمّد الله كان مشركو قريش يسمّونه: ذا القلبين!

فلمّا كان يوم بدر وهزم المشركون، وفيهم جميل بن معمّر، تلقّاه أبو سفيان وهو آخذ

بيده إحدى نعليه، والأخرى في رجله، فقال له: ياأبا معمّر، ما حال الناس؟ قال: إنهزموا، قال: فما بالك إحدى نعليك في يدك، والأخرى في رجلك؟ فقال أبو معمّر: ما شعرت بذلك، وكنت أظنّها في رجلي، فعرفوا يومئذ أنّه لم يكن له إلاّ قلب واحد لما نسي نعله في يده لا بل لم يكن يعقل ويفهم حتى بمقدار ذي القلب الواحد.

والمراد من «القلب» في مثل هذه الموارد «العقل».

وعلى كلّ حال فإنّ اتّباع الكفّار والمنافقين، وعدم اتّباع الوحي الإلهي يدعو الإنسان إلى مثل هذه الإعتقادات الخرافية.

وبغض النظر عن ذلك، فإنّ للجملة معنى أعمق، وهو: أنّه ليس للإنسان إلّا قلب واحد، ولا يحتوي هذا القلب ولا يختزن إلّا عشق معبود واحد، وعلى هذا فإنّ أولئك الذيب يدعون إلى الشرك والآلهة المتعدّدة ينبغي أن تكون لهم قلوب متعدّدة، ليجعلوا كلّ واحد منها بيتاً لعشق معبود واحد!

من المسلّم أنّ شخصيّة الإنسان السليم شخصية واحدة، وخطّه الفكري واحد، ويجب أن يكون واحداً في وحدته وإختلاطه بالمجتمع، في الظاهر والباطن، في الداخل والخارج، وفي الفكر والعمل، فإنّ كلّ نوع من أنواع النفاق و إزدواج الشخصية أمر مفروض على الإنسان وعلى خلاف طبيعته.

إنّ الإنسان بحكم امتلاكه قلباً واحداً يجب أن يكون له كيان عاطني واحد، وأن يخضع لقانون واحد.

ولا يدخل قلبه إلّا حبّ معشوق واحد.

ويسلك طريقاً معيّناً في حياته، بأن يتآلف مع فريق واحد، ومجتمع واحد، وإلّا فإنّ التعدّد والتشتّت والطرق المختلفة والأهداف المتفرّقة ستقوده إلى اللاهدفية والانحراف عن المسير التوحيدي الفطري.

ولهذا نرى في حديث عن أمير المؤمنين علي في تفسير هذه الآية: «لا يجتمع حبّنا وحبّ عدوّنا في جوف إنسان، إنّ الله لم يجعل لرجل قلبين في جوفه، فيحبّ بهذا ويبغض بهذا، فأمّا محبّنا فيخلص الحبّ لناكما يخلص الذهب بالنار لاكدر فيه، فمن أراد أن يعلم فليمتحن

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٣٣٥، ذيل الآية مورد البحث، وتفسير القرطبي،

قلبه، فإن شارك في حبّنا حبّ عدوّنا فليس منّا ولسنا منه» `.

وبناءً على هذا فإنّ القلب مركز الإعتقاد الواحد، وينفذ برنامجاً عملياً واحداً، لأنّ الإنسان لا يستطيع أن يعتقد بشيء حقيقة وينفصل عنه في العمل، وما يدّعي بعض المعاصرين من أنّهم يمتلكون شخصيات متعدّدة، ويقولون: إنّنا قد قمنا بالعمل الفلاني سياسياً، وبذلك العمل دينياً، والآخر اجتماعياً، ويوجّهون بذلك أفعالهم المتناقضة، فهو ناشيء من نفاقهم وسوء سريرتهم حيث يريدون أن يسحقوا بهذا الكلام قانون الخلقة.

صحيح أنّ أبعاد حياة الإنسان مختلفة، ولكن يجب أن يحكمها خطّ واحد، وتسير ضمن منهاج واحد.

ثمّ يتطرّق القرآن إلى خرافة أخرى من خرافات الجاهلية، وهي خرافة «الظهار»، حيث إنّ المشركين كانوا إذا غضبوا على نسائهم، وأرادوا أن يبدوا تنفّرهم وعدم ارتياحهم، قالوا للزوجة: أنت عليّ كظهر أمّي فيعتبرها بمثابة أمّه، وكان يعدّ هذا الكلام بمنزلة الطلاق!

يقول القرآن الكريم في تتمّة هذه الآية: ﴿وها جسل أزواجكم اللائسي تظاهرون هنهنّ لُمّهاتكم ﴾ فلم يمض الإسلام هذا القانون الجاهلي، ولم يصادق عليه، بل جعل عقوبة لمن يتعاطاه، وهي: أنّ من نطق بهذا الكلام فلا يحقّ له أن يقرب زوجته حتى يدفع الكفّارة، وإذا لم يدفعها ولم يأت زوجته فإنّ لها الحقّ في أن تستعين بحاكم الشرع ليجبره على أحد أمرين: إمّا أن يطلقها وفقاً لأحكام الإسلام ويفارقها، أو أن يكفّر ويستمرّ في حياته الزوجية كالسابق .

أي منطق هذا الذي تصبح فيه زوجة الإنسان بمنزلة أمّه بمجرّد أن يقول لها: أنت علي كظهر أمّي؟! إنّ ارتباط وعلاقة الأمّ والولد علاقة طبيعية لا تتحقّق بمجرّد الكلام مطلقاً، ولذلك تقول الآية ٢ من سورة الجادلة بصراحة: ﴿إِنْ لَهْ عالمهم إلّا اللائب ولدنسهم وإنّهم ليقولون متكراً من القول وزوراً ﴾.

وإذا كان هدف هؤلاء من إطلاق هذه الكلمات هو الإفتراق والإنفصال عن المرأة \_ (وهكذا كان في عصر الجاهلية، حيث كانوا يقولون هذه الكلمات بدل لفظ الطلاق) \_ فإنّ

١- تفسير على بن إبراهيم، طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٢٣٤.

٢. سيأتي \_إن شاء الله تعالى \_ توضيح أكثر حول المسائل المرتبطة بالظهار في ذيل الآيات المناسبة في سورة المجادلة.

الإنفصال عن المرأة لا يحتاج إلى مثل هذا الكلام القبيح السيّء. ألا يمكن أن يصرّح بالطلاق بتعبير صحيح بعيد عن كلّ ذلك القبح؟

وقال بعض المفسّرين: إنّ «الظهار» في الجاهلية لم يكن يؤدّي إلى إنفصال الرجل عن المرأة، بل إنّه كان يجعل المرأة كالمعلّقة لا يعرف حالها ومصيرها، وإذا كانت المسألة كذلك، فإنّ جناية هذا العمل وقبحه ستكون أوضح، لأنّ كلمة لا معنى لها كانت تحرّم على الرجل علاقته الزوجية مع زوجته من دون أن تكون المرأة مطلّقة \.

ثمّ تطرّقت الآية إلى ثالث خرافة جاهلية، فقالت: ﴿ وها جعل أدعيا، كم أبنا، كم ﴾.

وتوضيح ذلك: أنّه كان من المتعارف في زمن الجاهلية أنّهم كانوا ينتخبون بعض الأطفال كأولاد لهم، ويسمّونهم أولادهم، وبعد هذه التسمية يعطونه كلّ الحقوق التي يستحقّها الولد من الأب، فيرث الولد من تبنّاه، كما يرث المتبنّي الولد، ويجري عليهما تحريم إمرأة الأب أو زوجة الإبن.

وقد ننى الإسلام هذه العادات غير المنطقية والخرافية أشدّ النني، بل ـ وكما سنرى ـ أنّ النبي النبي التبيية أقدم ـ لهو هذه السنّة المغلوطة ـ على الزواج من زوجة ولده المتبنى «زيد بس حارتة» بعد أن طلّقها زيد، ليتضح من خلال هذه السنّة النبوية أنّ هذه الألفاظ الجوفاء لا يكن أن تغير الحقائق والواقع، لأنّ علاقة البنوّة والأبوّة علاقة طبيعية لا تحصل أبداً من خلال الألفاظ والإتّفاقيات والشعارات.

ومع أنّنا سنقول فيا بعد: أنّ زواج النّبي بزوجة زيد المطلّقة قد أثار ضجّة عظيمة بين أعداء الإسلام، وأصبح حربة بيدهم للإعلام المضادّ السيء، إلّا أنّ هذا العمل كان يستحق تحمّل كلّ ذلك الصخب الإعلامي لتحطيم هذه السنّة الجاهلية، ولذلك يقول القرآن الكريم بعد هذه الجملة: ﴿ذلكم قولكم بأقولهكم﴾

إنّكم تقولون: إنّ فلاناً ولذي، وأنتم تعلمون علم اليقين أنّ الأمر ليس كذلك، فإنّ الأمواج الصوتية فقط هي التي تخرج من أفواهكم ولا تنبع مطلقاً من إعتقاد قلبي، وهذا كلام باطل ليس إلّا ﴿ولالله يقول المقق وهو يهدي السبيل﴾.

إِنَّ «قول الحقِّ» يطلق على القول الذي ينطبق على الواقع الموضوعي تماماً، أو أن يكون

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٦. ص ٥٣٤، ذيل الآية مورد البحث.

من الأُمور الاعتبارية التي تنسجم مع مصالح كلّ أطراف القضيّة، ونعلم أنّ مسألة «الظهار» في الجاهلية، أو «التبنيّ» الذي كان يسحق حقوق الأبناء الآخرين إلى حدّ كبير ـلم يكونا من الموضوعات العينية، ولا من الاعتباريات الحافظة لمصلحة عامّة الناس.

ثمّ يضيف القرآن مؤكّداً وموضّحاً الخطّ الصحيح والمنطقي للإسلام: ﴿ادعوهم الّبائهم هو القسط عندالله ﴾.

إنّ التعبير بـ (أقسط) لا يعني أنّهم إن دعوهم بأسهاء المتبنّين لهم فإنّه عدل، وإن دعوهم بأسهاء آبائهم الواقعيين فإنّه أعدل، بل ـ وكها قلنا سابقاً مراراً ـ إنّ صيغة (أفعل التفضيل) تستعمل في بعض الموارد ولا تدلّ على الوصف المقابل لصفة ما، فمثلاً نقول: من الأفضل أن يحتاط الإنسان ولا يلتي بنفسه في الخطر، فلا يعني هذا أنّ إلقاء النفس في الخطر والتهلكة حسن، إلّا أنّ الإحتياط أفضل منه، بل إنّ المراد المقارنة بين الحسن والقبح.

وتقول الآية لرفع الأعذار والحجج: ﴿فَإِنْ لَمْ تَعَلَّمُوا آبَاءُهُمْ فَإِخُولِنَكُمْ فَيَ الدّينَ وَمُوالِيكُم ﴾ أي إنّ عدم معرفة آبائهم لا يكون دليلاً على أن تضعوا اسم شخص آخر كأب لهذا الإبن، بل يمكنكم أن تخاطبوهم كإخوانكم في الدين أو أصدقائكم ومواليكم.

(الموالي) جمع «مولى»، وقد ذكر المفسّرون له معاني عديدة، فالبعض فسّره هنا بمعنى الصديق والصاحب، والبعض الآخر بمعنى الغلام المعتق والمحرّر، لأنّ بعض الأدعياء كانوا عبيداً يُشترون ثمّ يتحرّرون، ولمّا كان أصحابهم قد اهتّموا بهم وأحـبّوهم فـإنّهم كـانوا يدعونهم كأبناءٍ لهم.

وممّا يجدر الإشارة إليه أنّ تعبير (مولى) في مثل هذه الموارد كان يرتبط بالعبيد الحرّرين من جهة أنّهم كانوا يحتفظون بعلاقاتهم مع مالكيهم بعد تحرّرهم، تلك العلاقات التي كانت تنوب عن أولي الأرحام في بعض الجهات من الناحية الحقوقية، وكانوا يعبّرون عن ذلك بـ (ولاء العتق) ولذلك نقراً في الروايات الإسلامية أنّ «زيد بن حارثة» بعد أن أعتقه النّبي كان يُدعى زيد بن محمّد، حتى نزل القرآن بالأمر أعلاه، فن ذلك الحين قال له النّبي عَبَّواتُهُ : «أنت زيد بن حارثة»، وكان الناس يدعونه بعد ذلك: مولى رسول الله الـ

وقالوا أيضاً: كان لأبي حذيفة غلام يدعى «سالماً» فأعتقه وإدّعاه، فلمّا نزلت هذه الآية كانوا يسمّونه: سالماً مولى أبي حذيفة ".

١- تفسير روحالمعاني، ج ٢١، ص ١٣١، ذيل الآية مورد البحث.

٢. تفسير روحالبيان. ذيل الآية مورد البحث.

ولكن ربّا يدعو الشخص إنساناً لغير أبيه لاعتياده ذلك سابقاً، أو لسبق لسانه، أو لاشتباهه في تشخيص نسب الأفراد، وهذا خارج عن حدود اختيار الإنسان، فإنّ الله العادل الحكيم لا يعاقب مثل هذا الإنسان، ولذا أردفت الآية: ﴿ وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعقدت قلوبكم أوكان الله ففوراً رحيماً ﴾.

إنّه تعالى يغفر لكم ما سبق، ويعفو عن السهو والنسيان والإشتباه، أمّا بعد نزول هذا الحكم فإنّ الله عزّوجلّ سوف لا يغفر لكم مخالفتكم إن صدرت عن عمد وقصد، فتدعون أفراداً بغير أسهاء آبائهم، وتستمرّون على اتّباع هذا العرف السيء بالدعوة لغير الأب.

وقال بعض المفسّرين: إنّ موضوع الخطأ يشمل الموارد التي يقول فيها الإنسان لآخر تحبّياً: ولدي، أو يابنيّ، أو يقول فيها لآخر إحتراماً: ياأبت!

وهذا الكلام صحيح ـ طبعاً ـ وهذه التعبيرات لا تعدّ ذنباً، لكن لا لأجل عنوان الخطأ، بل لأنّ لهذه التعبيرات صفة الكناية والجاز، وقرينتها معها عادة، والقرآن ينني التـعبيرات الحقيقية في هذا الباب، لا الجازية.

ثمّ تتطرّق الآية التالية إلى مسألة مهمّة أخرى، أي إيطال نظام «المؤاخاة» بينهم.

وتوضيح ذلك: أنّ المسلمين لمّا هاجروا من مكّة إلى المدينة وقطع الإسلام كلّ روابطهم وعلاقاتهم بأقاربهم وأقوامهم المشركين الذين كانوا في مكّة تماماً، فقد أجرى النّبي تَنَيْلُهُ بأمر الله عقد المؤاخاة بينهم وعقد عهد المؤاخاة بين «المهاجرين» و«الأنصار»، وكان يسرث أحدهم الآخر كالأخوين الحقيقيين، إلّا أنّ هذا الحكم كان مؤقّتاً وخاصّاً بحالة استثنائية جدّاً، فلمّا اتسع الإسلام وعادت العلاقات السابقة تدريجيّاً لم تكن هناك ضرورة لاستمرار هذا الحكم، فنزلت الآية أعلاه وألغت نظام المؤاخاة الذي كان يحلّ محلّ النسب، وجعل حكم الإرث وأمثاله مختّصاً بأولى الأرحام الحقيقيين.

وبالرغم من أنّ نظام المؤاخاة كان نظاماً إسلامياً على خلاف نظام التبني الذي كان نظاماً جاهلياً \_ ولكن كان من الواجب أن يُلغى بعد ارتفاع الحالة الموجبة له، وهكذا حصل، غاية ما في الأمر أنّ الآية قبل أن تذكر هذا الحكم ذكرت حكمين آخرين \_ أي كون

إ. قال العفسرون: إن كلمة (ما) هنا موصولة، وهي من ناحية الإعراب مبتدأ، وخبرها محذوف، وتـقدير الجملة: (لكن ما تعمدت قلوبكم فإنكم تؤاخذون عليه).

النّبي عَيْنَ أولى بالمؤمنين من أنفسهم، وكون نساء النّبي عَيْنَ كَأُمّهاتهم \_ كمقدّمة، فقالت: ﴿ النّبي عَيْنَ أُولَى بِالمؤمنين مِن أنفسهم وأزواجه لُمّهاتهم ﴾.

ومع أنّ النّبي ﷺ بمنزلة الأب، وأزواجه بمنزلة أمّهات المؤمنين إلّا أنّهم لا يرثون منهم مطلقاً، فكيف يُنتظر أن يرث الابن المتبنّى؟!

ثمّ تضيف الآية: ﴿ وَلُولُو الأرصام بعضهم أولى ببعض في كستاب الله من المؤمنين والمهاجرين ولكن مع ذلك، ومن أجل أن لا تغلق الأبواب بوجه المسلمين تماماً وليكون بإمكان المؤمنين تعيين شيئاً من الإرث لإخوانهم \_وإن كان بأن يوصوا بثلث المال \_ فإن الآية تضيف في النهاية: ﴿ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُوا إِلَى لُولِيائكم معروفا ﴾.

وتقول في آخر جملة تأكيداً لكلّ الأحكام السابقة، أو الحكم الأخير: ﴿ كَانَ ذَلِكَ فَيَ الكِتَابِ مِسطُوراً ﴾ \_ في اللوح المحفوظ أو في القرآن الكريم \_.

كان هذا خلاصة تفسير الآية أعلاه، والآن يجب أن نتطرّق إلى تفصيل كلّ واحد من الأحكام الأربعة التي وردت في هذه الآية:

الحكم الأوّل: ما هو المراد من كون النّبي أولى بالمؤمنين؟

لقد ذكر القرآن في هذه الآية أولوية النّبي تَنْتُنَهُ بالمسلمين بصورة مطلقة، ومعنى ذلك أنّ النّبي تَنْكُ أولى بالإنسان المسلم من نفسه في جميع الصلاحيات التي يمتلكها الإنسان في حقّ نفسه.

ومع أنّ بعض المفسّرين فسّروها بمسألة «تدبير الأمور الاجتاعية»، أو «الأولويـــة في مسألة القضاء»، أو «طاعة الأمر»، إلّا أنّنا في الواقع لا نمتلك أي دليل على انحصار الآية في أحد هذه الأمور الثلاث.

وإذا لاحظنا في بعض الروايات الإسلامية تفسير الأولوية بـ«الحكومة»، فهو في الحقيقة بيان لأحد فروع هذه الأولوية \.

لذلك يجب أن يقال: إنَّ النَّبِي اللَّهِ أولى من كلّ إنسان مسلم في المسائل الاجتاعية والفردية، وكذلك في المسائل المتعلَّقة بالحكومة والقضاء والدعوة، وإنّ إرادته ورأيه مقدم على إرادة أي مسلم ورأيه.

١٠ وردت هذه الروايات في أصول الكافي، وكتاب علل الشرائع. راجع تفسير نبورالشقلين، ج ٤، ص ٢٣٨ و ٢٣٨.

ولا ينبغي العجب من هذه المسألة، لأنّ النّبي عَنَيْنَ معصوم ووكيل لله سبحانه، ولا يفكّر ويقرّر إلّا في صالح المجتمع والفرد، ولا يتبع الهوى أبداً، ولا يعتبر مصالحه مقدّمة على مصالح الآخرين وأهمّ منها، بل على العكس من ذلك، فهو يؤثّر ويقدّم مصالح الأمّة على مصالحه دائماً عند تعارض المصلحتين.

إنّ هذه الأولوية فرع من أولوية المشيئة الإلهيّة، لأنّ كلّ ما لدينا من الله سبحانه، إضافة إلى أنّ الإنسان لا يصل إلى أوج الإيمان إلّا عند ما يضحّي بأقوى العلائق والدوافع فيه، وهو عشقه لذاته في طريق عشقه لذات الله وخلفائه، ولذلك نقرأ في حديث: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به» أ

وجاء في حديث آخر: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحبّ إليه من نفسه وماله وولده والناس أجمعين» ".

وكذلك روى عنهﷺ: «ما من مؤمن إلّا وأنا أولى الناس به في الدنيا والآخرة» ``

ويقول القرآن الكريم في الآية ٣٦ من سورة الأحزاب هذه: ﴿وها كان لمؤهن والمؤهنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم﴾.

ونؤكّد مرّة أخرى على أنّ هذا الكلام لا يعني أنّ الله قد جعل أمر الناس تبعاً لأهواء ورغبات شخص ما، بل من جهة أنّ للنّبي على مقام العصمة، وبمصداق: ﴿لاينطق عن الهوى \*لنه هو للا وحي يوحى \* فإنّ كلّ ما يقوله هو كلام الله ومن الله، وهو أحرص وأرحم حتى من الأب بهذه الأمّة.

إنّ هذه الأولوية في الحقيقة تقع في مسير منافع الناس في جوانب الحكـومة وتــدبير المجتمع الإسلامي، وكذلك في المسائل الشخصية والفردية.

ويتبيّن من هذه الأدلّة أنّ هذه الأولوية تضع على عاتق النّبي ﷺ مسؤوليات تـقيلة

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٦، ص ٥٤٠، ذيل الآيات مورد البحث.

٢. المصدر السابق.

٣. صحيح البخاري، ج ٦. ص ١٤٥، تفسير سورة الأحزاب؛ ومسند أحمد، ج ٢، ص ٣٣٤.

٤. النَّجم، ٣ و ٤.

ضخمة، ولذلك نقرأ في الرواية المشهورة الواردة في مصادر الشيعة والسنّة، أنّ النّبي عَلَيْنَ اللّهِ عَلَيْنَ اللّ قال: «أنا أولى بكلّ مؤمن من نفسه، ومن ترك مالاً فللوارث، ومن ترك دَيناً أو ضياعاً فباليّ وعلى» \

ينبغي الإلتفات إلى أنّ «الضياع» هنا بمعنى الأولاد أو العيال الذين بقوا بدون معيل، والتعبير بـ «الدَّين» قبلها قرينة واضحة على هذا المعنى، لأنّ المراد بقاء الدَّين بدون مال يسدّد به.

الحكم الثّاني: في هذا الباب يتعلّق بأزواج النّبي حيث يُعتبرن كأمّهات لكلّ المؤمنين، وهي طبعاً أمومة معنوية وروحية، كما أنّ النّبي ﷺ أب روحي ومعنوي للاُمّة.

إنّ تأثير هذا الإرتباط المعنوي كان منحصراً في مسألة حفظ احترام أزواج النّبي وحرمة الزواج منهن بعد وفاة النّبي في وحرمة الزواج منهن بعد وفاة النّبي في أيات هذه السورة، وإلّا فليس لهذه العلاقة أدنى أثر من ناحية الإرث وسائر المحرّمات النسبية والسببية، أي إنّ المسلمين كان من حقهم أن يتزوّجوا بنات النّبي، في حين أنّ أيّ أحد لا يستطيع الزواج من ابنة أمّه، وكذلك مسألة كونهن أجنبيات، وعدم جواز النظر إلّا للمحارم.

في حديث عن الإمام الصادق عن إن إمرأة قالت لعائشة: ياأمد! فقالت: لست لك بأمّ إنّما أنا أمّ رجالكم» أو هو إشارة إلى أنّ الهدف من هذا التعبير هو حرمة التزويج، وهذا صادق في رجال الأمّة فقط.

وثمّة مسألة مطروحة، وهي إحترامهنّ وتعظيمهنّ \_كها قلنا \_إضافةً إلى قسضيّة عدم الزواج، ولذلك فإنّ نساء المسلمين كنّ قادرات على مخاطبة نساء النّبي بالأمّ بعنوان احترامهنّ.

والشاهد لهذا القول، أنّ القرآن الكريم يقول: ﴿ النّبِي أُولِي بِالمؤمنين مِن أَنفسهم ﴾ وهذا

١. نقل هذا الحديث عن الإمام الصادق عني عن النّبي الأكرم عَيْنَيْنَ في وسائل الشبعة، ج ١٧، ص ٥٥١، وورد هذا المضمون بتفاوت يسير في تفسير القرطبي، وتفسير روح المعاني في ذيل الآيات مورد البحث، وورد أيضاً في صحيح البخاري، ج ٦، ص ١٤٥، تفسير سورة الأحزاب.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٣٨، وتفسير روح المعاني، ذيل الآيات مورد البحث.

يعني أولوية النّبي بكلّ النساء والرجال، وضمير الجملة التالية يعود إلى هذا العنوان الواسع المعنى، ولذلك نقرأ في العبارة التي نقلت عن «أمّ سلمة» ـ وهي من أزواج النّبي عَلَيْنَا الله ـ أمّ الله قالت: أنا أمّ الرجال منكم والنساء (

سؤال: وهنا يطرح سؤال، وهو: هل أنّ تعبير ﴿وأزواجه لُمّهاتهم ﴾ يتناقض مع ما ورد في الآية ٢ من سورة الجادلة: ﴿والدّين يظاهرون منكم من نسائهم ما هنّ لُمّهاتهم إن لُمّهاتهم إلاّ يلائي ولدتهم وإنّهم ليقولون منكراً من القول وزوراً ﴾ فكيف تعتبر نساء النّبي ـ والحال هذه ـ أمّهات المسلمين ولم يولدوا منهن ؟

الجواب: وينبغي في الإجابة على هذا السؤال الإلتفات إلى أنّ مخاطبة إمرأة ما بالأمّ إمّا أن تكون من الناحية الجسمية أو الروحية.

فأمّا من الناحية الجسمية: فإنّ هذه المخاطبة تكون واقعية في حالة كون الإنسان مولوداً منها فقط، وهذا هو الذي جاء في الآيات السابقة بأنّ الأمّ الجسمية للإنسان هي التي تلده فقط.

وأمّا الأب أو الأمّ الروحيين، فهو الذي له حقّ معنويّ على الإنسان كالنّبي ﷺ الذي يعتبر الأب الروحي للأمّة، ولأجله اكتسبت أزواجه منزلة واحترام الأمّ.

والإشكال الذي كان يوجّه إلى عرب الجاهلية في مورد «الظهار» أنّهم عندما كانوا يخاطبون أزواجهم بخطاب الأمّ فن المسلّم أنّ مرادهم ليس الأمّ المعنوبة، بل المقصود أنّهن كالأمّ الجسمية، ولذلك كانوا يعدّونه نوعاً من الطلاق، ونعلم أنّ الأمّ الجسمية لا تتحقّق بمجرّد الألفاظ، بل إنّ شرط ذلك الولادة الجسمية، وبناءً على هذا فإنّ كلامهم كان منكراً وزوراً.

أمّا في مورد أزواج النّبي عَبَيْلِة ، فبالرغم من أنهن لسن أمّهات جسمياً، إلّا أنّهن أمّهات روحيات إكتساباً من مقام واحترام النّبي عَبَلِيّة ولهن وجوب الإحترام كأمّهات، وإذا رأينا القرآن قد حرّم الزواج من أزواج النّبي عَبَلِيّة في الآيات القادمة، فإنّ ذلك شأن آخر من شؤون إحترامهن وإحترام النّبي عَبَلِيّة كها سيأتي توضيح ذلك بصورة مفصّلة إن شاء الله تعالى.

١. تفسير روحالمعاني، ذيل الآيات مورد البحث.

وهناك نوع ثالث من الأمّهات في الإسلام وهي الأمّ المرضعة، والتي أشير إليها في الآية ٢٣ من سورة النساء: ﴿ وَلَمّهاتِكُم اللّاتِي لَرضعنكُم ﴾ إلّا أنّها في الحقيقة فرع من فروع الأمّ الجسمية.

الحكم الثالث: مسألة أولوية أولي الأرحام في الإرث بالنسبة إلى الآخرين، لأنّ قانون الإرث في بداية الإسلام ـ حيث قطع المسلمون علاقتهم بأقوامهم وأقاربهم على أثر الهجرة \_ نظّم على أساس الهجرة والمؤاخاة، أي أنّ المهاجرين كانوا يرثون بعضهم من بعض أو مع الأنصار الذين تآخوا معهم ولكن لم تكن هناك ضرورة للاستمرار عليه بعد توسّع الإسلام وإعادة كثير من العلاقات القومية والرحمية السابقة نتيجة إسلام أقوامهم \_ (ويسنبغي الإلتفات إلى أنّ سورة الأحزاب قد نزلت في السنة الخامسة للهجرة، وهي سنة «حرب الأحزاب») لذلك ثبّت أولوية أولي الأرحام بالنسبة إلى الآخرين.

وهناك قرائن على أنّ المراد من الأولوية هنا هي الأولوية الإلزامية لا الإستحبابية، لأنّ الجماع علماء الإسلام على هذا المعنى، إضافة إلى الروايات الكثيرة الواردة في المصادر الإسلامية، والتي تثبت هذا الموضوع.

و يجب هنا الإلتفات إلى هذه المسألة بدقة، وهي: أنّ هذه الآية بصدد بيان أولوية أولي الأرحام في مقابل الأجانب، لا بيان أولوية طبقات الإرث الشلاث بالنسبة إلى بعضها البعض، وبتعبير آخر، فإنّ المفضّل عليهم هنا هم المؤمنون والمهاجرون الذين ورد ذكرهم في متن القرآن: ﴿ هِنَ العَوْمِنِينَ والعهاجرين ﴾.

بناءً على هذا فإنّ مفهوم الآية يصبح: إنّ أولي الأرحام أولى من الأجانب من ناحية الإرث، أمّا كيف يرث هؤلاء الأرحام؟ وعلى أي أساس ومعيار؟ فإنّ القرآن سكت عن ذلك في هذا الموضع، مع أنّه بحث الموضوع مفصّلاً في آيات سورة النساء !.

الحكم الرّابع: الذي ورد في الآية أعلاه كاستثناء، هو استفادة وإنـ تفاع الأصـدقاء

١. بناءً على هذا، فإنّ استدلال بعض الفقهاء بهذا التعبير على أولوية طبقات الإرث بالنسبة إلى بعضها البعض لا يبدو صحيحاً، وربّما سبّب حرف الباء في ﴿أولى ببعض﴾ مثل هذا الإشتباء، فظنّوا أنّ المفضّل عليهم هنا هم البعض، في حين أنّ القرآن الكريم ذكر صريحاً أنّ المفضّل عليهم هم من المؤمنين والمهاجرين. نعم... إنّ تعبير ﴿أولو الأرحام﴾ لا يستطيع أن يشعر بمفرده أنّ المعيار هو الرحم والقرابة، وأنّ درجة القرابة كلّما قويت وارتفعت فستكون أحقّ بالتقدّم ـ لاحظوا ذلك ـ..

والأفراد المعينين الذين يخصّهم الأمر من الأموال التي يتركها الإنسان كذكرى، والذي بُين بمملة: ﴿إِلَّا أَنْ تفعلوا لِلى أوليائكم معروفا ومصداقه الواضح هو حكم الوصيّة، حسيث يستطيع الإنسان أن يتصرّف في ثلث أمواله ويضعه حيث يشاء، أو يوصي به لمن يشاء.

وبهذا فإن الإسلام عندما وضع أساس الإرث على دعامة القرابة والرحم بدل الروابط والعلاقات السابقة، لم يقطع وشائج الصلة بين الإنسان ورفقائه الذين يعزّهم وباقي إخوته المسلمين تماماً، فالإنسان حرّ في التصرّف في ماله من ناحية الكيّة والكيفية، إلّا أنّ هذه الحرية مشروطة بأن لا تزيد على الثلث، ومن الطبيعي أنّ الإنسان إذا لم يوص بشيء فإنّ كلّ أمواله تقسّم بين أقاربه وذوي رحمه طبقاً لقانون الإرث، ولا يترك له ثلث في هذه الحالة أ

## ہحث

وردت روايات كثيرة عن أمَّة أهل البيت عَنْكُ في تفسير الآية أعلاه فيما يتعلّق بأولي الأرحام، حيث فسّرت هذه الآية في بعض منها بمسألة «إرث الأموال»، كما هو المعروف بين المفسّرين، في حين فسّرت في البه عض الآخير بمسألة «إرث الخيلافة والحكومة» في آل النّبي عَنْ أهل البيت عَنْهُ .

ومن جملتها ما نقرؤه في حديث عن الإمام الصادق على حينا سئل عن تفسير هذه الآية، أنّه قال: «نزلت في ولد العسين على »... قيل: في المواريث؟ قال: «لا، نزلت في الإمرة» أنّه من البديهي أنّه ليس المراد من هذه الأحاديث نني مسألة إرث الأموال، بل المراد لفت الإنتباه إلى أنّ للإرث معنى واسعاً يشمل إرث الأموال وإرث الولاية والخلافة.

وليس لهذا التوارث أي وجه شبه مع مسألة تموارث السلطنة في سلسلة الملوك

١. يعتقد جمع من المفسّرين أنّ الإستثناء في جملة ﴿إلّا أن تفعلوا...﴾ إستثناء منقطع، لأنّ حكم الوصيّة غير حكم الإرث، ولكنّا نعتقد أن لا مانع من أن يكون الإستثناء هنا متّصلاً، لأنّ جملة ﴿وأولو الأرحام...﴾ دليل على أن الأقارب أولى من الأجانب بالنسبة إلى الأموال التي يتركها الميّت، إلّا أن يكون قد أوصى، فإنّ الموصى له يكون حيننذٍ أولى من الأرحام في إطار الثلث، وهذا في الحقيقة شبيه بالإستثناءات التي وردت في آيات الإرث بصيغة ﴿من بعد وصيّة...﴾.

٢. أُخرج هذه الأحاديث العلّامة السيّد هاشم البحراني في تفسير البرهان، ج ٣، ص ٢٩٢ و٢٩٣، ومن جملتها الحديث أعلاه، والحديث ١٦ من سلسلة الأحاديث هذه.

والسلاطين، فإنّ التوارث هنا نتيجة للأهلية واللياقة، ولذلك فإنّه يشمل من بين أولاد الأغّة من كانت له هذه الأهلية، ويشبه تماماً ما يريده إيراهيم عليه من الله سبحانه لذريّته، فيقول الله له: إنّ الإمامة والولاية لا تنال الظالمين، بل هي خاصّة بالطاهرين ﴿لاينال عهدي للظالمين﴾.

ويشبه أيضاً ما نقوله في الزيارات أمام قبور الشهداء في سبيل الله، ومن جملتها ما نقوله أمام قبر الإمام الحسين على السلام عليك ياوارث آدم، ووارث نوح، ووارث إبراهيم، ووارث موسى وعيسى ومحمد... فإنّ هذا الإرث في الجوانب العقائدية والأخلاقية والمعنوية والروحية.

#### 8003

## الآيتان

وَإِذْ أَخَذْنَامِنَ ٱلنَّبِيْتِ مَعِثَنَعَهُمْ وَمِنكَ وَمِن فُرِجِ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمُ وَأَخَذْنَامِنْهُم مِّيثَنَقًا غَلِيظًا اللَّ لِيَسْتَلَ ٱلصَّلْدِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا ٱلِيمَا اللَّ

## التفسير

#### ميثاق الله الغليظ:

لمّاكانت الآيات السابقة قد بيّنت الصلاحيات الواسعة للرّسول الأكرم عَلَيْ تَحت عنوان (النّبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم) فإنّ هذه الآيات تبيّن واجبات النّبي عَيَلِيَّة وسائر الأنبياء العظام الثقيلة العظيمة، لأنّا نعلم أنّ الصلاحيات تقترن دائماً بالمسؤوليات، وحيها وجد «حق» كان إلى جانبه «تكليف» ومسؤولية، فإنّ هذين الأمرين لا يفترقان أبداً، بناءً على هذا فإنّ النّبي عَيَيَة إن كان له حقّ وصلاحية واسعة، فإنّ عليه في المقابل مسؤوليات ضخمة.

تقول الآية الأولى: ﴿ولِدُ لَحَدُنا مِن النّبيين مِيثَاقِهم ومنك ومن نوح ولبراهيم وموسى وميسى بن مريم ولّحَدُنا منهم ميثاقا غليظا﴾ وعلى هذا فإنّها تذكر أوّلاً جميع الأنبياء في مسألة الميثاق، ثمّ تخصّ بالذكر منهم خمسة أنبياء هم أولو العزم، وعلى رأسهم نبيّ الإسلام ﷺ لعظمته وجلالته وشرفه، وبعده الأنبياء الأربعة من أولي العزم حسب ترتيب ظهورهم، وهم: «نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ﷺ».

وهذا يوحي بأنّ الميثاق المذكور كان ميثاقاً عامّاً أخذ من جميع الأنبياء، وإن كان أولو العزم متعهّدين بذلك الميثاق ومسؤولين عنه بصورة أشدّ، ذلك الميثاق الذي بُيّن بـتأكـيد شديد جدّاً بجملة: ﴿وَلَحَدْنَا مِنْهِم مِيثَاقًا عَلَيْظا ﴾ \

١. «الميثاق» - كما يقول الراغب في مفرداته - هو العقد المؤكّد بيمين وعهد، وبناءً على هذا فإن ذكر
 ﴿ فليظاً ﴾ في الآية تأكيد يضاف على هذا المعنى.

المهمّ أن نعلم أيّ ميثاق هذا الذي أخذ من كلّ الأنبياء؟! للمفسّرين هنا أقوال مختلفة يمكن القول أنّها جميعاً فروع مختلفة لأصل واحد، وهو تأدية مسؤولية التبليغ والرسالة والقيادة وهداية الناس في كلّ الأبعاد والجالات.

إنّ الأنبياء كانوا مكلّفين جميعاً بدعوة كلّ البشر إلى التوحيد قبل كلّ شيء، وكانوا مكلّفين أيضاً بأن يؤيّد بعضهم بعضاً، كها أنّ الأنبياء اللاحقين يصدّقون ويؤكّدون صحّة دعوة الأنبياء السابقين، والخلاصة: أن تكون الدعوة إلى جهة واحدة، وأن يبلغ الجميع حقيقة واحدة، ويوحدوا الأمم تحت راية واحدة.

و يكن ملاحظة الشاهد على هذا الكلام في سائر آيات القرآن أيضاً، فنقرأ في الآية ٨١ من سورة آل عمران: ﴿ وَإِذْ أَحَدُ الله مِيثَاقَ النبيّين لِحالتينكم مِن كتاب وحكمة ثمّ جاءكم رسول مصدّق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرته قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ﴾.

وورد نظير هذا المعنى في الآية ١٨٧ من سورة آل عمران، حيث تقول بصراحة: ﴿وَإِذَ الْحَدُ لِللهُ مِيثَاقَ الذّينَ لُوتُوا الكتاب لتبيّنته للناس ولا تكتمونه ﴾ وعلى هذا فإن الله سبحانه قد أخذ الميثاق المؤكّد من الأنبياء بأن يدعوا الناس إلى توحيد الله، وتوحيد ديس الحق والأديان السماوية، وكذلك أخذه من علماء أهل الكتاب بأن لا يقصّروا في تبيان الديس الإلهى بكلّ ما في وسعهم، وأن لا يكتموا ذلك أبداً.

و تبين الآية التالية الهدف من بعثة الأنبياء والميثاق الغليظ الذي أخذ منهم، فتقول: (ليسأل الصادقين عن صدقهم وأعد للكافرين عذابا أليجا).

للمفسّرين تفسيرات كثيرة لكلمة «الصادقين»، ومن هم المقصودون بها؟ وأيّ سؤال هذا السؤال؟ إلّا أنّ الذي يبدو منسجماً مع آيات هذه السورة وآيات القرآن الأخرى، هو: أنّ المراد منهم المؤمنون الذين صدّقوا إدّعاءهم بالعمل، وأثبتوا صدقه بـ ترجمــته عــمليّاً، وبتعبير آخر: فإنّهم خرجوا من ساحة الاختبار والامتحان الإلهي مرفوعي الرؤوس. والشاهد لهذا القول:

أولاً: إن «الصادقين» هنا وُضعوا في مقابل الكافرين، فيستفاد هذا المعنى بوضوح من قرينة المقابلة.

ثانياً: نقرأ في الآية ٢٣ من هذه السورة: ﴿ مِنْ المؤمنين رجال صدقولها عاهدوالله عليه ﴾

ثمّ تقول الآية ٢٤ مباشرةً: ﴿ليجزي الله الصادقين بصدقهم ويعذّب المنافقين إن شا، أو يتوب عليهم﴾.

ثالثاً: عرّفت الآية ١٥ من سورة الحجرات، والآية ٨ من سورة الحشر (الصادقين) جيّداً، فني آية الحجرات نقراً: ﴿لِنَما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثمّ لم يرتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله لُولئك هم الصادقون﴾.

و تقول آية الحشر: ﴿للفقراد المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فيضلاً من الله ورضواناً وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون﴾.

وبهذا يتّضح أنّ المراد من الصادقين: هم الذين أثبتوا صدقهم وإخلاصهم في مبيادين حماية دين الله والجهاد والثبات والصمود أمام المشاكل وبذل الأرواح والأموال .

أمّا ما هو المراد من سؤال الصادقين عن صدقهم؟ فيتّضح بملاحظة ما قلناه آنفاً أنّ المراد هو: هل يُثبتون إخلاص نيّتهم في أعهالهم ويصدقون في ادّعائهم... في الإنفاق والجهاد والثبات أمام الصعاب والمشاكل، وخاصّة صعوبات ميدان الحرب، أم لا؟

وأين يُسأل هذا السؤال؟ ظاهر الآية أنّه في القيامة. في محكمة العدل الإلهيّة، وآيسات القرآن العديدة أيضاً تخبر عن وقوع مثل هذا السؤال في القيامة بصورة عامّة.

إلّا أنّه يحتمل أيضاً أن يكون لهذا السؤال جانب عملي ويقع في الدنيا، حيث يخضع كلّ من يدّعي الإيمان للسؤال عن بعنة الأنبياء، وعمله هو الجواب على هذا السؤال، لأنّه سيقرّر في إذا كان صادقاً في إدّعائه.

#### **EOC3**

١. احتمل جمع من المفسّرين احتمالاً آخر في معنى هذه الآية، وهو أنّ المراد من ﴿الصادقين﴾ هـنا هـم الأنبياء، حيث يسألون يوم القيامة عن مدى قيامهم ووفائهم بعهدهم وميثاقهم؟ إلّا أنّ الشواهد الثلاثة التــي ذكرناها أعلاه ثنفى هذا التّفسير.

واحتمل أيضاً أن يكون العراد أُعم من الأنبياء والمؤمنين، إلّا أنّ التّفسير الذي ذكر أعلاه أكثر انسجاماً مع آيات هذه السورة وسائر آيات القرآن.

#### الآيات

## التفسير

## الإمتمان الإلهي العظيم في موامهة الأمزاب:

تتحدّث هذه الآيات والآيات الأخرى التالية، والتي تشكّل بمجموعها سبع عشرة آية، عن أعسر الامتحانات والاختبارات الإلهية للمؤمنين والمنافقين، واختبار مدى صدقهم في العمل، الذي بحث في الآيات السابقة.

إنّ هذه الآيات تبحث أحد أهم حوادث تاريخ الإسلام، أي عن «معركة الأحزاب»، تلك المعركة التي كانت في الواقع نقطة انعطاف في تأريخ الإسلام، وقلبت موازين القوى بين الإسلام والكفر لصالح المسلمين، وكان ذلك النصر مفتاحاً للإنتصارات المستقبلية العظيمة، فقد انقصم ظهر الأعداء في هذه الغزوة، ولم يقدروا بعد ذلك على القيام بأى عمل مهم.

إنّ حرب الأحزاب ـ وكما يدلّ عليها إسمها ـ كانت مجابهة شاملة من قبل عامّة أعداء الإسلام والفئات المختلفة التي تعرّضت مصالحها ومنافعها اللامشروعة للخطر نتيجة توسّع وانتشار هذا الدين.

لقد أشعلت أوّل شرارة للحرب من قبل يهود «بني النظير» الذيب جاؤوا إلى مكّة وأغروا «قريش» بحرب النّبي ﷺ، ووعدوهم بأن يساندوهم ويقفوا إلى جانبهم حتى النفس الأخير، ثمّ أتوا قبيلة «غطفان» وهيّئوهم لهذا الأمر أيضاً.

ثم دعت هذه القبائل حلفاءها كقبيلة «بني أسد» و «بني سليم»، ولمّا كان الجميع قد أحسّ بالخطر فإنّهم اتّحدوا واتّفقوا على أن يقضوا على الإسلام إلى الأبد، ويقتلوا النّبي عَبَالُهُ، ويقضوا على المسلمين، ويغيروا على المدينة ويطفئوا مشعل الإسلام ونوره.

أمّا المسلمون الذين رأوا أنفسهم أمام هذا الجحفل الجرّار، فإنّهم اجتمعوا للتشاور بأمر النّبي عَيَالَة ، وقبل كلّ شيء أخذوا برأي «سلمان الفارسي» وحفروا حول المدينة خندقاً حتى لا يستطيع العدو عبوره بسهولة ويهجم على المدينة، ولهذا كان أحد أسماء هذه المعركة «معركة الخندق».

لقد مرّت لحظات صعبة وخطرة جداً على المسلمين، وكانت القلوب قد بلغت الحناجر، وكان المنافقون من جهة أخرى قد شمّروا عن السواعد وجدّوا في تآمرهم على الإسلام، وكذلك ضخامة عدد الأعداء وقلّة عدد المسلمين \_ (ذكروا أنّ عدد الكفّار كان عـشرة آلاف، أمّا المسلمون فكانوا ثلاثة آلاف) وإستعداد الكفّار من ناحية المعدّات الحربية وتهيئة كافّة المستلزمات، كلّ ذلك قد رسم صورة كالحة للمصير الجهول في أعين المسلمين.

إِلّا أَنّ الله سبحانه أراد أن ينزل هنا آخر ضربة بالكفر، ويميّز صفّ المنافقين عن صفوف المسلمين، ويفضح المتآمرين، ويضع المسلمين الحقيقيين في موضع الإختبار العسير.

وأخيراً انتهت هذه الغزوة بانتصار المسلمين \_كها سيأتي تفصيل ذلك \_ فقد هبّت بأمر الله عاصفة هوجاء إقتلعت خيام الكفّار وأتلفت وسائلهم، وألقت في قلوبهم الرعب الشديد، وأرسل سبحانه قوى الملائكة الغيبية لعون المسلمين.

وقد أُضيف إلى ذلك تجلّي قدرة وعظمة أمير المؤمنين علي ﷺ أمام عمرو بن عبد ودّ، فلاذ المشركون بالفرار من دون القدرة على القيام بأيّ عمل.

نزلت الآيات السبع عشرة من هذه السورة، واستطاعت بتحليلاتها الدقيقة والفاضحة أن تستفيد من هذه الحادثة المهمّة من أجل إنتصار الإسلام النهائي وقمع المنافقين بأفضل وجه.

كان هذا عرضاً لمعركة الأحزاب التي وقعت في السنة الخامسة للهجرة `، ومن هنا نتوجّه إلى تفسير الآيات ونؤجّل سائر جزئيات هذه الغزوة إلى بحث الملاحظات.

١. ما ذكرناه أعلاه كان اختصاراً لبحث مفصّل أورده المؤرخّون، ومن جملتهم ابن الأثير في الكامل.

يلخّص القرآن الكريم هذه الحادثة في آية واحدة أوّلاً، ثمّ يتناول تبيان خصوصياتها في الستّ عشرة آية الأخرى، فيقول: ﴿يالْيُها الذين آهنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ جها تكم جنود (كثيرة جدّاً) فأرسلنا عليهم ريحاً وجنوداً لم تروها وكان الله بما تعملون بصيراً ﴾ ويعلم أعمال كلّ جماعة وما قامت به في هذا الميدان الكبير.

وهنا جملة مطالب تستحقّ الدقّة:

١- إنّ تعبير (اذكروا) يوحي بأنّ هذه الآيات نزلت بعد انتهاء الحرب ومضي فترة من الزمن أتاحت للمسلمين أن يحلّلوا في عقولهم وأفكارهم ماكانوا قد رأوه ليكون التأثير أعمق.

٣- إنّ التعبير بـ «الجنود» إشارة إلى مختلف الأحزاب الجاهلية كقريش وغطفان وبني سليم وبني أسد وبني فزارة وبني أشجع وبني مرّة، وكذلك إلى طائفة اليهود في داخل المدينة. ٣- إنّ المراد من ﴿جنودله تروها﴾ والتي نزلت لنصرة المسلمين، هو «الملائكة» التي ورد نصرها للمؤمنين في غزوة بدر في القرآن الجيد بصراحة، ولكن كها بيّنا في ذيل الآية ٩ من سورة الأنفال، فإنّا لا غتلك الدليل على أنّ هذه الجنود الإلهيّة اللامرئية نزلت إلى الميدان وحاربت، بل إنّ القرائن الموجودة تبيّن أنّ الملائكة نزلت لرفع معنويات المؤمنين وشد عزيمتهم وإثارة حماسهم أ.

و تقول الآية التالية تجسيداً للوضع المضطرب في تلك المعركة، وقوّة الأعداء الحربية الرهيبة، والقلق الشديد لكثير من المسلمين: ﴿إِذْ جَاؤُوكُمْ مِنْ فُوقَكُمْ وَمِنْ لَسَفَّلَ مَنْكُمْ وَإِذْ رَافِعُكُمْ وَمِنْ لَسَفَّلَ مَنْكُمْ وَإِذْ رَافُكُ لَافُونَا﴾.

يعتقد كثير من المفسّرين أنَّ كلمة (فوق) في هـذه الآيـة إشـارة إلى الجـانب الشرقي للمدينة، وهو المكان الذي دخلت منه قبيلة غطفان، و(أسفل) إشـارة إلى غـربها حـيث دخلت منه قريش ومن معها.

إذا لاحظنا أنّ «مكّة» تقع في جنوب المدينة تماماً، فن الطبيعي أنّ قبائل المشركين أتت من الجنوب، لكن ربّما كان وضع الطريق ومدخل المدينة في حالة بحيث إنّ هؤلاء قد داروا قليلاً حول المدينة ودخلوا من الغرب، وعلى كلّ حال فإنّ الجملة أعلاه إشارة إلى محاصرة هذه المدينة من قبل مختلف أعداء الإسلام.

١. لمزيد الإيضاح في هذا الباب راجع التَّفسير الأمثل ذيل الآية ٩ من سورة الأنفال.

إنّ جملة ﴿ وَلِفِت اللَّبِصَارِ ﴾ \_ بملاحظة أنّ «زاغت» من مادّة الزيغ، أي الميل إلى جانب واحد \_إشارة إلى الحالة التي يشعر بها الإنسان عند الخوف والإضطراب، حيث تميل عيناه إلى جهة واحدة، وتتسمّر وتثبت على نقطة معيّنة، ويبق متحيّراً حينذاك.

وجملة ﴿بلغت القلوب العناجر﴾ كناية جميلة عن حالة القلق والإضطراب، وإلّا فإنّ القلب المادّي لا يتحرّك من مكانه مطلقاً، ولا يصل في أي وقت إلى الحنجرة.

وجملة ﴿وتظنّون بالله الظنونا﴾ إشارة إلى أنّ بعض المسلمين خطرت على أفكارهم ظنون شيطانية، لأنّهم لم يكونوا قد وصلوا بعد إلى مرحلة الكمال في الإيمان، وهؤلاء هم الذين تقول عنهم الآية التالية: إنّهم زلزلوا زلزالاً شديداً.

ربّاكان بعضهم يفكّر ويظنّ بأنّنا سننهزم في نهاية المطاف، وينتصر جيش العدوّ بهذه القوّة والعظمة، وقد حانت نهاية عمر الإسلام، وأنّ وعود النّبي عَبَيْنَةٌ بالنصر سوف لا تتحقّق مطلقاً.

من الطبيعي أنّ هذه الأفكار لم تكن عقيدة راسخة، بل كانت وساوس حدثت في أعماق قلوب البعض، وهذا شبيه بما ذكره القرآن في معركة أحد، حيث يقول: ﴿وطائفة قد أهمّتهم لنفسهم يظنّون بالله غير الحقّ ظنّ الجاهلية ﴾. \

ولا شكّ أنّ الخاطب في هذه الآية محل البحث هم المؤمنون، وجملة ﴿يالنّها الذين آهنوا﴾ التي وردت في الآية السابقة دليل واضح على هذا المعنى، وربّما لم يلتفت الذين اعتبروا المنافقين هم الخاطبون هنا إلى هذه المسألة، أو لعلّهم ظنّوا أنّ مثل هذه الظنون لا تتناسب مع الإيمان والإسلام، في حين أنّ ظهور مثل هذه الأفكار لا يتعدّى كونها وسوسة شيطانية، خاصة في تلك الظروف الصعبة المضطربة جدّاً، وهذا أمر طبيعي بالنسبة لضعفاء الإيمان، والحديثى العهد بالإسلام أ.

هنا كان الامتحان الإلهي قد بلغ أشدّه كها تقول الآية التالية: ﴿هنالك لبتلي الحقومتون وولزلوا زلزالا شديدا﴾.

من الطبيعي أنَّ الإنسان إذا أُحيط بالعواصف الفكرية، فإنَّ جسمه لا يبقي بمعزل عن هذا

۱. آل عمران، ۱۵۶.

٢. فسر جمع من المفسرين (الظنون) هنا بالمعنى الأعمّ من الظنّ السيء والحسن، إلّا أنّ القرائن الموجودة في هذه الآية والآية التالية تبيّن أنّ المراد من الظنون هنا السيئة منها.

الإبتلاء، بل ستظهر عليه آنار الإضطراب والتزلزل، وكشيراً ما نسرى أنّ الأشخاص المضطربين فكرياً لا يستطيعون الإستقرار في مجلسهم وتنعكس وبشكل واضح اضطراباتهم الفكرية من خلال حركاتهم وصفقهم يداً بيد.

وأحد شواهد هذا القلق والاضطراب الشديد ما نقلوه من أنّ خمسة من أبطال العرب المعروفين \_ وكان على رأسهم «عمرو بن عبد ودّ» \_ نزلوا إلى الميدان بسغطرسة متميّزة واعتداد بالنفس كبير، فقالوا: هل من مبارز؟ سيًا عمرو بن عبد ودّ الذي كان يرتجز ويسخر من المسلمين ويستهزىء بالجنة والآخرة، وكان يقول: أيّها المسلمون ألم تزعموا أنّ قتلاكم في الجنّة؟ فهل فيكم من يشتاق إلى الجنّة؟ إلّا أنّ السكوت ساد على معسكر المسلمين أمام سخريته واستهزائه ودعوته للبراز، ولم يجرؤ أحد على مناجزته، إلّا على بن أبي طالب على الذى هبّ لمبارزته، وحقّق نصراً كبيراً للمسلمين، وسيأتي ذلك مفصّلاً في البحوث.

نعم... إنّ الحديد يزداد صلابة وجودة إذا عرض على النار، والمسلمون الأوائل كــان يجب أن يوضعوا في بوتقة الحوادث الصعبة المرّة، وخاصّة في غزوات كــغزوة الأحــزاب، ليصبحوا أشدٌ مقاومة وصلابة.

8003

## الآيات

## التفسير

# المنافقون في عرصة الأمزاب:

فار تنور امتحان حرب الأحزاب، وابتلي الجميع بهذا الامتحان الكبير العسير، وسن الواضح أنّ الناس الذين يقفون ظاهراً في صفّ واحد في الظروف العادية، ينقسمون إلى صفوف مختلفة في مثل هذه الموارد المضطربة الصعبة، وهنا أيضاً انقسم المسلمون إلى فئات مختلفة؛ فمنهم المؤمنون الحقيقيون، وفئة خواصّ المؤمنين، وجماعة ضعاف الإيمان، وفحرقة المنافقين، وجمع المنافقين العنودين المتعصبين، وبعضهم كان يفكّر في بيته وحياته والفرار، وجماعة كانوا يسعون إلى صرف الآخرين عن الجهاد، والبعض الآخركان يسعى إلى تحكيم أواصر الودّ مع المنافقين.

والخلاصة: فإنّ كلّ واحد قد أظهر أسراره الباطنية وما ينطوي عليه في هذه القـيامة العجيبة، وفي يوم البروز هذا.

كان الكلام في الآيات السابقة عن جماعة المسلمين ضعفاء الإيمان، والذين وقعوا تحت تأثير الوساوس الشيطانية والظنون السيئة، وتعكس أولى الآيات مورد البحث مقالة المنافقين ومرضى القلوب، فتقول: ﴿إِدْيقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غرورا﴾.

جاء في تاريخ حرب الأحزاب: أنّه خلال حفر الخندق، وبينا كان المسلمون مشغولين بحفر الخندق، إصطدموا بقطعة حجر كبيرة صلدة لم يؤثّر فيها أي معول، فأخبر وا النّبي ﷺ بذلك، فأتى بنفسه إلى الخندق ووقف إلى جنب الصخرة، وأخذ المعول، فضرب الحجر أوّل ضربة قويّة فانصدع قسم منه وسطع منه برق، فكبّر النّبي ﷺ وكبّر المسلمون.

ثمّ ضرب الحجر ضربة أخرى فتهضّم قسم آخر وظهر منها برق، فكبّر النّبي وكبّر السلمون، وأخيراً ضرب النّبي ضربته الثالثة، فتحطّم الباقي من الحجر وسطع برق، فكبّر النّبي عن ذلك فقال النّبي النّبي الله ورفع المسلمون أصواتهم بالتكبير، فسأل سلمان النّبي عن ذلك فقال النّبي المناءت الحيرة وقصور كسرى في البرقة الأولى، وأخبرني جبرئيل أنّ أمّتي ظاهرة عليها، وأضاء لي في الثانية القصور العمر من أرض الشام والروم، وأخبرني أنّ أمّتي ظاهرة عليها، وأضاء لي في الثالثة قصور صنعاء، وأخبرني أنّ أمّتي ظاهرة عليها، فأبشروا» فاستبشر المسلمون.

فنظر المنافقون إلى بعضهم وقالوا: ألا تعجبون؟ يعدكم الباطل ويخبركم أنّه ينظر من يترب إلى الحيرة ومدائن كسرى وأنّها تفتح لكم، وأنتم لا تستطيعون أن تبرزوا؟ فأنزل الله: ﴿وَإِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونُ وَالذَّيْنُ فِي قَلُوبِهُمْ مَرْضُ مَا وَعَدَنَا الله وَرَسُولُهُ إِلّا فَرُورُلُهُ \.

والحقّ أنّ مثل هذه الأخبار والبشارات اعتبرها المنافقون في ذلك اليوم خدعة وغروراً، إلّا أنّ عين النّبي ﷺ الملكوتية كانت قادرة على رؤية فتح أبواب قصور ملوك ايران والروم والبين من خلال الشرر المتطاير من ذلك الحجر، ويبشّر هذه الأمّة المضحيّة التي حملت القلوب على الأكفّ، ويزيح الستار عن أسرار المستقبل.

١. الكامل لابن الأثير، ج ٢، ص ١٧٩، وورد هذا العادث بتفاوت يسير في سيرة ابن هشام، وهو أنّ النّبي تَشَيَّانِهُ قال: أمّا الأولى فإنّ الله فتح علي بها اليمن، وأمّا الثّانية فإنّ الله فتح عليّ بها الشام والمغرب، وأمّا الثالية فإنّ الله فتح عليّ بها المشرق، وهذا الترتيب ينسجم مع التسلسل التاريخي لفتح هذه المناطق الثلاث.

وربّا لا نحتاج إلى التذكير بأنّ المراد من ﴿الذين في قلوبهم مرةن ﴾ هم المنافقون، وذكر هذه الجملة توضيح في الواقع لكلمة «المنافقين» التي وردت من قبل، وأيّ مرض أسوأ وأضرّ من مرض النفاق؟! لأنّ الإنسان السليم الذي له فطرة إلهيّة سليمة ليس له إلا وجه واحد، أمّا أولئك الذين لهم وجهان أو وجوه متلوّنة عديدة فإنّهم مسرضى، حسيث إنّهم مبتلون دائماً بالإضطراب والتناقض في الأقوال والأفعال.

والشاهد لهذا الأمر ما ورد في بداية سورة البقرة في وصف المنافقين، حيث تقول: ﴿فَيَ قلوبهم هرض فزادهم الله مرضا﴾ . \

ثم تتطرّق الآية الأخرى إلى بيان حال طائفة أخرى من هؤلاء المنافقين مرضى القلوب، والذين كانوا أخبث وأفسق من الباقين، فمن جانب تقول الآية عنهم: واذكر إذ قالت مجموعة منهم للأنصار: ياأهل المدينة (يثرب) ليس لكم في هذا المكان موقع فلا تتوقّفوا هنا وارجعوا إلى بيوتكم: ﴿ وَإِذْ قَالَتْ طَائفة منهم ياأهل يثرب لامقام لكم فارجعوا ﴾.

وخلاصة الأمر أنّكم لا تقدرون على عمل أيّ شيء في مقابل جحفل الأعداء اللجب، فانسحبوا من المعركة ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة وبنسائكم وأطفالكم إلى ذلّ الأسر، وبذلك كانوا يريدون أن يعزلوا الأنصار عن جيش الإسلام.

ومن جانب آخر: ﴿ويستأذن فريق منهم النّبي يقولون إنّ بيوتنا عورة وما هي بعورة إن يريدون إلّا فراراً﴾.

كلمة (عورة) مأخوذة من مادّة (عار)، وتقال للشيء الذي يوجب ظهوره العار، وتقال أيضاً للشقوق والثقوب التي تظهر في اللباس أو جدران البيت، وكذلك للـ ثغور الضعيفة والنقاط الحدودية التي يمكن اختراقها وتدميرها، وعلى ما يخافه الإنسان و يحذره، والمراد هنا البيوت التي ليس لها جدار مطمئن وباب محكم، ويخشى عليها من هجوم العدق.

والمنافقين بتقديمهم هذه الأعذار كانوا يريدون الفرار من ساحة الحرب واعتزال القتال، واللجوء إلى بيوتهم.

وجاء في رواية: أنّ طائفة «بني حارثة» أرسلوا رسولاً منهم إلى النّبي ﷺ وقــالوا: إنّ بيوتنا غير مأمونة، وليس هناك بيت من بيوت الأنصار يشبه بيوتنا، ولا مانع بيننا وبين «غطفان» الذين هجموا من شرق المدينة، فائذن لنا أن نرجع إلى بيوتنا وندافع عن نسائنا وأولادنا، فأذن لهم النّبي.'

فبلغ ذلك «سعد بن معاذ» كبير الأنصار، فقال للنّبي عَلَيْنَا : لا تأذن لهم، فإنّى أُقسم بالله أنّ هؤلاء القوم تعذَّروا بذلك كلِّما عرضت لنا مشكلة، إنَّهم يكذبون، فأمر رسول الله عَلَيْكُ أَن يرجعوا

و «يثرب» هو الإسم القديم للمدينة قبل أن يهاجر إليها النّبي ﷺ، وبعد هجر ته أصبح إسمها تدريجياً «مدينة الرسول»، ومخفَّفها المدينة.

ولهذه المدينة أسهاء عديدة، ذكر لها الشريف المرتضى (رحمة الله عليه) أحد عشر إسماً آخر إضافةً إلى هذين الإسمين، ومن جملتها: طيبة، وطابة، وسكينة، والمحبوبة، والمرحومة. والقاصمة. ويعتقد البعض أنّ «يثرب» اسم لأرض هذه المدينة أ.

وجاء في بعض الروايات أنَّ النَّبِي ﷺ قال: «لا تسمُّوا هذه المدينة يثرب» وربَّما كان ذلك بسبب أنّ يثرب في الأصل من مادّة «نرب» (على وزن حرب) أي اللوم، ولم يكن النّبي عَلَيْهُ ليرضى مثل هذا الإسم لهذه المدينة المباركة.

وعلى كلّ حال فإنّ خطاب المنافقين لأهل المدينة بـ (ياأهل يــثرب) لم يكــن خــطابأ عشوائياً، وربَّما كان الباعث لخطابهم بهذا الإسم أنَّهم كانوا يعلمون أنَّ النِّبي عَلَيْلًا يشميُّز من هذا الإسم، أو أنَّهم كانوا يريدون إعلان عدم اعترافهم بالإسلام واسم مدينة الرَّسول، أو أن يعودوا بأهلها إلى مرحلة الجاهلية!

وتشير الآية التالية إلى ضعف إيمان هذه الفئة، فتقول: إنّ هؤلاء بلغ بهم ضعف الإيمان إلى درجة أنّ جيش الكفر لو دخل المدينة من كلّ جانب وصوب، واستولى عــليها، ثمّ دعاهم إلى الشرك والكفر فسوف يقبلون ذلك ويسارعون إليه: ﴿ولو دخلت سلهيم من أقطارها ثم سنلوا الفتنة لأتوها وما تلبُّثوا بها إلَّا يسيراً ﴾.

من المعلوم أنَّ أناساً بهذا الضعف والتزلزل وعدم الثبات غير مستعدَّين للقاء العــدوّ ومحاربته، ولا هم متأهّبون لتقبّل الشهادة في سبيل الله، بل يستسلمون بسرعة ويغيّرون مسيرهم، وبناءً على هذا، فإنَّ المراد من كلمة «الفتنة» هنا هي الشرك والكفر، كما جاء في

۱. تفسیر فی ظلال القرآن، ج ٦، ص ٥٥٤. ۲. تفسیر مجمع البیان، ج ۸، ص ۳٤٦.

آيات القرآن الأخرى، كالآية ١٩٣ من سورة البقرة: غير أنّ بعض المفسرين احتملوا أن يكون المراد من «الفتنة» هنا: الحرب ضدّ المسلمين، بحيث إنّها لو عرضت على هؤلاء المنافقين لأجابوا إليها بسرعة، ويعينوا أصحاب الفتنة! إلّا أنّ هذا التّفسير لا يتلاءم مع ظاهر جملة: ﴿ولو دخلت عليهم هن أقطارها ﴾ وربّما اختار أكثر المفسّرين المعنى الأوّل لهذا السبب.

ثمّ يستدعي القرآن الكريم فئة المنافقين إلى المحاكمة، فيقول: ﴿ولقد كانوا عاهدوا الله من قيل لا يولون الأدبار وكان عهد الله مسؤولا ﴾ وعليه فإنّهم مسؤولون أمام تعهّدهم.

وقال البعض: أنّ المراد من هذا العهد والميثاق هو ذلك العهد الذي عاهد «بنو حارثة» عليه الله ورسوله يوم أحد حينا قرّروا الرجوع عن ميدان القتال ثمّ ندموا بعد ذلك، فقطعوا العهد على أنفسهم أن لا يرتكبوا مثل هذه الأمور، إلّا أنّهم فكّروا ميرّة ثانية في معركة الأحزاب في نقض عهدهم وميثاقهم .

ويعتقد البعض أنّه إشارة إلى العهد الذي عاهدوا به رسول الله عَلَيْنَ في غزوة بدر، أو في العقبة قبل هجرة النّبي .

ولكن يبدو أنّ للآية أعلاه مفهوماً واسعاً يشمل هذه العهود والمواثيق، وكلّ عهودهم الأخرى.

إنّ كلّ من يؤمن ويبايع النّبي ﷺ يعاهده على أن يدافع عن الإسلام والقرآن ولو كلّفه ذلك حياته.

والتأكيد على العهد والميثاق هنا من أجل أنّه حتى عرب الجاهلية كانوا يحترمون مسألة العهد، فكيف يكن أن ينقض إنسان عهده ويضعه تحت قدميه بعد إدّعائه الإسلام؟

وبعد أن أفشى الله سبحانه نيّة المنافقين وبيّن أنّ مرادهم لم يكن حفظ بيوتهم، بل الفرار من ميدان الحرب، يجيبهم بأمرين:

الأوّل: أنّه يقول للنّبي ﷺ: ﴿قُل لَن ينفعكم الفرار إن فررتم مـن المـوت أو القـتل وإذاً لا تمتّعون إلّا قليلا﴾

٨ تفسير القرطبي، وتفسير في ظلال القرآن، ذيل الآيات مورد البحث.

٢. نقل هذا القول الآلوسي في تفسير روحالمعاني.

فافرضوا أنّكم استطعتم الفرار، فلا يعدو الأمر حالين: إمّا أن يكون أجــلكم الحــتميّ وموتكم قد حان، فأينا تكونوا يأخذ الموت بتلابيبكم، حتى وإن كنتم في بــيوتكم وبــين زوجاتكم وأولادكم.

وإن لم يكن أجلكم قد حان فستعمّرون في هذه الدنيا أيّاماً قليلة أخرى تكون مقترنة بالذلّ والهوان، وستصبحون تحت رحمة الأعداء وفي قبضتهم، وبعدها سـتلقون العـذاب الإلهي.

إنَّ هذا البيان يشبه ما ورد في غزوة أحد، حيث أشار القرآن إلى فئة أخرى من المنافقين المثبّطين للعزائم، والمفرّقين لوحدة الصفّ: ﴿قُلُ لُوكنتُم فِي بِيُوتِكُم لِبُرْزُ لَلَّذِينَ كَتَبِ عَلَيْهِمِ لَلْقَتُلُ لِلْنَ مِضَاجِعِهِم ﴾. \

والثّاني: أنم تعلموا أنّ كلّ مصائركم بيد الله، ولن تقدروا أن تفرّوا من حدود حكومة الله وقدر ته ومشيئته: ﴿قُلْ مِن دُا الذي يعصمكم مِن الله إن أراد بكم سوءاً أو أراد بكم رحمة ولا يجدون لهم من دون الله وليّا ولا نصيراً ﴾.

بناءً على هذا، فإنّكم إذا علمتم أنّ كلّ مقدّراتكم بيده سبحانه، فأطيعوا أمره في الجهاد الذي هو أساس العزّة والكرامة والشموخ في الدنيا وعند الله، وحتى إذا تقرّر أن تنالوا وسام الشهادة فعليكم أن تستقبلوا ذلك برحابة صدر.

8003

#### الآيات

قَدْيَعْلَوُ اللهُ الْمُعَوِّفِينَ مِنكُرُ وَ الْقَابِلِينَ لِإِخْوَنِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْكَ تَدُورُ الْمَاسُ إِلَاقَلِيلَ اللهَ الشَّحَةَ عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَآءَ الْمَوْفِ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ اعْيُنهُمْ كَالَّذِى يُعْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْمُؤْفِ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ اعْيُنهُمْ كَالَّذِى يُعْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْمُؤْفِقُ سَلَقُوكُم بِاللّهِ مِنَ الْمِينَةِ حِدَادٍ أَشِحَةً عَلَى الْمُغَرِّ الْمُؤَلِّ فَا لَهُ اللّهُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ وَلَى سَلَقُوكُمُ مِا اللّهِ يَسِيرًا اللّهُ يَعْسَبُونَ الْأَخْرَابُ اللّهُ الْمَالَةُ الْمَالُولُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الْمَالُولُ اللّهُ مَلُولَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللل

## الثفسير

#### فئة المعوّقين:

أشارت هذه الآيات إلى وضع فئة أخرى من المنافقين الذين اعتزلوا حرب الأحزاب، وكانوا يدعون الآخرين أيضاً إلى اعتزال القتال، فقالت: ﴿قد يسعلم الله المستوقين مسنكم والقائلين الإخوالهم هلم إلينا ولايأتون البأس إلّا قليلاً﴾.

«المعوّقين» من مادّة (عوق) على زنة (شوق) تعني منع الشيء ومحاولة صرف الآخرين عنه، و«البأس» في الأصل يعني (الشدّة)، والمراد منه هنا الحرب.

ويحتمل أن تكون الآية أعلاه مشيرة إلى فئتين: فئة من المنافقين الذين كانوا بين صفوف المسلمين \_ و تعبير (منكم) شاهد على هذا \_ وكانوا يسعون إلى صرف ضعاف الإيمان من المسلمين عن الحرب، وهؤلاء هم «المعوّقون».

والفئة الأخرى هم (المنافقون أو اليهود) الذين تنحّوا جانباً، وعندما كانوا يلتقون بجنود النّبي عَبَيْنَ كانوا يقولون: هلم إلينا وتنحّوا عن القتال، وهؤلاء هم الذين أشارت إليهم الجملة الثّانية.

و يحتمل أن تكون هذه الآية بياناً لحالتين مختلفتين لفئة واحدة، وهم الذين يـعوّقون الناس عن الحرب عندما يكونون بينهم، وعندما يعتزلونهم يدعون الناس إليهم.

ونقرأ في رواية: أنّ أحد أصحاب النّبي تَنْفَقَهُ جاء من ميدان حرب الأحزاب إلى داخل المدينة لحاجة، فرأى أخاه قد وضع أمامه الخبر واللحم المشوي والشراب، فقال له: أنت في هذه الحال تلتذ ورسول الله مشغول بالحرب، وهو بين الأسنّة والسيوف؟! فقال أخوه: يأحق! ابق معنا وشاركنا مجلسنا، فوالذي يحلف به محمّد إنّه لن يرجع من هذه المعركة! وسوف لن يدع هذا الجيش العظيم الذي اجتمع عليه محمّداً وأصحابه أحياء!

فقال له الأوّل: أنت تكذب، وأُقسم بالله لأذهبنّ إلى رسول الله عَلَيْنَ وأخبره بما قسلت، فجاء إلى النّبي عَلِينَةً وأخبره بما جرى، فنزلت الآية.

وبناءً على سبب النزول هذا، فإن كلمة (إخوانهم) وردت هنا بمعنى الإخوة الحقيقيين، أو بمعنى أسبب النزول هذا، فإن كلمة (إخوانهم) وردت هنا بمعنى الإسراء المبذّرين إخوان بمعنى أصحاب المذهب والمسلك الواحد، كما سمّت الآية ٢٧ سورة الإسراء المبذّرين إخوان الشياطين؛ ﴿إِنّ المبذّرين كانوا إخوان الشياطين﴾.

وتضيف الآية التالية: إنّ الدافع لكلّ تلك العراقيل التي وضعوها أمامكم هو أنّهم بخلاء: ﴿ لَشَحّة عليكم ﴾ لا في بذل الأرواح في ساحة الحرب، بل هم بخلاء حتى في المعونات الماديّة لتهيئة مستلزمات الحرب، وفي المعونة البدنية في حفر الخندق، بل ويبخلون حتى في المساعدة الفكرية، بخلاً يقترن بالحرص المتزايد يومياً!

وبعد تبيان بخل هؤلاء وامتناعهم عن أيّ نوع من المساعدة والإيثار، تتطرّق الآية إلى بيان صفات أخرى لهم، والتي لها صفة العموم في كلّ المنافقين، وفي كلّ العصور والقرون، فتقول: ﴿فَإِذَا جَاءَ الحَوْفَ رَأَيتُهُم ينظرون إليك تدور أعينهم كالذي يغشى عليه هن الموت.

فلائهم لما لم يذوقوا طعم الإيمان الحقيق، ولم يستندوا إلى عياد قويّ في الحياة، فإنهم يفقدون السيطرة على أنفسهم تماماً عندما يواجهون حادثاً صعباً ومأزقاً حرجاً، وكأنّهم يواجهون الموت.

ثمّ تضيف الآية: ﴿ قَإِدْا دُهِبِ الحُوف سلقوكم بألسنة حداد أشحة على الخير ﴾ فيأتون إليكم

١. «أشحّة» جمع شحيع، من مادّة «الشعّ»، أي البخل المقترن بالحرص، ومحلّ الكلمة من الإعراب هنا برأي أكثر المفسّرين (حال)، لكن ذلك لا ينافي أن تكون حالاً في مقام بيان العلّة. تأمّلوا ذلك.

كأنّهم هم الفاتخون الأصليون والمتحمّلون أعباء الحرب، فيعربدون ويطلبون سهمهم من الغنائم، وهم كانوا أبخل من الجميع في المشاركة في الحرب والثبات فيها.

«سلقوكم» من مادّة (سَلْق)، وهي في الأصل بمعنى فتح الشيء بعصبية وغضب، سواء كان هذا الفتح باليد أو اللسان، وهذا التعبير يستعمل في شأن من يطلب الشيء بالزجر وأسلوب الأمر. و «الألسنة الحداد» تعني الألسنة الجارحة المؤذية، وهي هنا كناية عن الخشونة في الكلام.

وتشير الآية في النهاية إلى آخر صفة لهؤلاء، والتي هي في الواقع أساس كلّ شقائهم وتعاستهم، فقالت: ﴿لُولئك لِم يَـوَمنُوا فَأَحـبِطُ الله أعـمالهم ﴾ لأنّها لم تكن منبعثة عن الإخلاص والدافع الديني الإلهي: ﴿وكان ذلك على الله يسيراً ﴾

وممًا مرّ نخلص إلى هذه النتيجة، وهي: أنّ المعوّقين كانوا منافقين يتميّزون بــالصفات التالية:

١- أنَّهم لم يكونوا أهل حرب أبداً، إلَّا بنسبة قليلة جدًّا.

٢-لم يكونوا من أهل التضحية والإيثار سواء بالمال والنفس، ولم يكونوا يتحملون أقل المصاعب والمتاعب.

٣-كانوا يفقدون توازنهم وشخصيتهم في اللحظات الحرجة العاصفة من شدّة الخوف.

٤- يظنُّون أنَّهم سبب كلِّ الإنتصارات، ولهم كلِّ الفخر عند الإنتصار.

٥- أنَّهم كانوا أناساً بلا إيمان، ولم يكن لأعمالهم أيَّة قيمة عند الله تعالى.

وهذه الصفات هي التي تعرّفنا بالمنافقين في كلّ عصر وزمان، وفي كلّ مجتمع وفئة.

وهذا الوصف الدقيق الذي وصفهم القرآن به يمكن من خلاله معرفة من يشاركهم في الفكر والسلوك، وكم نرى بأمّ أعيننا في عصرنا من أمثالهم!!

وتجسد الآبة التالية بتصوير أبلغ جبن وخوف هذه الفئة، فتقول: ﴿يحسبون الأحزابِ لَمُ يَدُهُ بِوَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

إنّ هؤلاء المحاربين الجبناء، والمنافقين خائري القلوب والقوى يخافون حتى من ظلالهم، وينطوون على أنفسهم من الخوف لدى سماع صهيل الخيل ورغاء البعير، ظنّاً أنّ جيوش الأحزاب قد عادت! ثمّ تضيف الآية: ﴿ وَإِن يأت الأحزاب يودوا لو انتهم بادون في الأعراب أي منتشرون في الصحراء بين أعراب البادية، فيختفون هناك ويتتبّعون أخباركم ﴿ يسألون عن أنسائكم ﴾ فيسألون لحظة بلحظة من كلّ مسافر آخر الأخبار لئلا تكون الأحزاب قد اقتربت منهم، وهم مع ذلك عِنّون عليكم بأنّهم كانوا يتابعون أخباركم دانماً!!

وتضيف الآية في آخر جملة: وعلى فرض أنهم لم ينهزموا ويفرّوا من الميدان، بل بـقوا معكم: ﴿وَلُو كَانُوا فَيْكُم ما قَاتِلُوا إِلَّا قَلْيُلا ﴾.

فلا تحزنوا وتقلقوا لذهابهم، ولا تفرحوا بوجودهم بينكم، فإنّهم أناس لا قيمة لهم ولا صفة تحمد، وعدمهم أفضل من وجودهم!

وحتى هذا القدر المختصر من العمل لم يكن لله أيضاً، بل هو نتيجة الخوف من مـلامة وتقريع الناس، وللتظاهر والرياء، لأنّه لوكان لله لكانوا يقفون ويثبتون في ساحة الحرب ما دام فيهم عرق ينبض.

8003

#### الآيات

لَقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ السَّوَةُ حَسَنَةُ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرُوذَكُرُ اللّهَ كَثِيرًا ﴿ وَلَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ لَيْمِرا ﴿ وَلَمَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَادَهُمْ إِلّا إِيمَننَا وَتَسْلِيمًا ﴿ مِنَ الْمُوْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَهَدُواْ اللّهَ عَلَيْتِهِ فَعِنْهُم مِن قَضَى غَبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنظِرُ وَمَابَدَ لُواْ تَبْدِيلًا ﴾ عَنه دُواْ اللّه عَلَيْتِهِ فَعِنْهُم مَن قَضَى غَبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنظِرُ وَمَابِدً لُواْ تَبْدِيلًا ﴾ عَنه دُواْ اللّه عَلَيْتِهُ فَعَنْهُم مَن قَضَى غَبَهُ وَمِنْهُم مَن يَنظِرُ وَمَابِدً لُواْ تَبْدِيلًا ﴾ وَرَدًا لللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ۞ وَرَدًا لللهُ الّذِينَ كَفَرُواْ يِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنا لُواْ خَيْراً وَكَفَى اللّهُ اللّهُ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ۞ وَرَدًا لللّهُ الّذِينَ كَفَرُواْ يِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَا لُواْ خَيْراً وَكُفَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

## التفسير

## دور المؤمنين المفلصين في معركة الأمزاب:

يستمرّ الكلام إلى الآن عن الفئات المختلفة ومخطّطاتهم وأدوارهم في غزوة الأحزاب، وقد تقدّم الكلام عن ضعفاء الإيمان والمنافقين ورؤوس الكفر والنفاق والمـعوّقين عـن الجهاد.

ويتحدّث القرآن الجيد في نهاية المطاف عن المؤمنين الحقيقيين، ومعنوياتهم العالية ورجولتهم وثباتهم وسائر خصائصهم في الجهاد الكبير.

ويبدأ مقدّمة هذا البحث بالحديث عن النّبي الأكرم عَنَيْنَ ميث كان إمامهم وقدوتهم، فيقول: ﴿لقد كَانَ لِكُم في رسول الله لُسوة حسنة لهن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً ﴾.

فإنَّ النَّبِي ﷺ خير نموذج لكم، لا في هذا الجال وحسب، بل وفي كلِّ مجالات الحياة، فإنّ

كلاً من معنوياته العالية، وصبره واستقامته وصموده، وذكائه ودرايته، وإخلاصه و توجّهه إلى الله، و تسلّطه وسيطرته على الحوادث، وعدم خطوعه وركوعه أمام الصعاب والمشاكل، نموذج يحتذي به كلّ المسلمين.

إنّ هذا القائد العظيم لا يدع للضعف والعجلة إلى نفسه سبيلاً عندما تحيط بسفينته أشدّ العواصف، وتعصف بها الأمواج المتلاطمة، فهو ربّان السفينة، ومرساها المطمئن الشابت، وهو مصباح الهداية، ومبعث الراحة والهدوء والإطمئنان الروحي لركابها.

إنّه يأخذ المعول بيده ليحفر الخندق مع بقيّة المؤمنين، فيجمع ترابه بمسحاة ويخرجه بوعاء معه، ويزخ مع أصحابه لحفظ معنوياتهم والتخفيف عنهم، ويرغّبهم في إنشاد الشعر الحياسي لإلهاب مشاعرهم وتقوية قلوبهم، ويدفعهم دائماً نحو ذكر الله تعالى ويبشّرهم بالمستقبل الزاهر والفتوحات العظيمة.

يحذّرهم من مؤامرات المنافقين، ويمنحهم الوعى والإستعداد اللازم.

ولا يغفل لحظة عن التجهيز والتسلّح الحربي الصحيح، وإنـتخاب أفـضل الأسـاليب العسكرية، ولا يتوانى في الوقت نفسه عن اكتشاف الطرق المختلفة التي تؤدّي إلى بثّ التفرقة وإيجاد التصدّع في صفوف الأعداء.

نعم إنّه أسمى مقتدى، وأحسن أسوة للمؤمنين في هذا الميدان، وفي كلّ الميادين.

«الأسوة» تعني في الأصل الحالة التي يتلبّسها الإنسان لدى اتّباعه لآخر، وبنعبير آخر: هي التأسّي والإقتداء، وبناءً على هذا فإنّ لها معنى المصدر لا الصفة، ومعنى جملة: ﴿لقد كان لكم في رسول الله نسوة حسنة ﴾ هو أنّ لكم في النّبي تَرَابُونَ تأسّياً واقستداءً جسيداً، فإنّكم تستطيعون بالإقتداء به واتباعه أن تصلحوا أموركم وتسيروا على الصراط المستقيم.

والطريف أنّ القرآن الكريم يعتبر هذه الأسوة الحسنة في الآية أعلاه مختّصة بمــن لهـــم ثلاث خصائص: الثقة بالله، والإيمان بالمعاد، وأنّهم يذكرون الله كثيراً.

إنّ الإيمان بالمبدأ والمعاد هو سبب وباعث هذه الحركة في الحقيقة، وذكر الله يعمل على استمراره، إذ لا شكّ أنّ من لم يمتليء قلبه بهكذا إيمان لا يقدر أن يضع قدمه موضع قدم النّبي، وإذا لم يُدم ذكر الله ويعمّر قلبه به أثناء استمراره في هذا الطريق، ويبعد الشياطين عنه، فسوف لا يكون قادراً على إدامة التأمّي والإقتداء.

وتجدر الإشارة إلى أنَّ علياً على مع شهامته وشجاعته في كلِّ ميادين الحرب، والتي تمثّل

معركة الأحزاب غوذجاً منها، وسيشار إليها فيا بعد، يقول في نهج البلاغة فيا روي عنه: «كنّا إذا احمر البأس اتّقينا برسول الشيَّيَيْنَ فلم يكن أحد منّا أقرب إلى العدوّ منه» .

بعد ذكر هذه المقدّمة تطرّقت الآية التالية إلى بيان حال المؤمنين الحقيقيين، فقالت: 
﴿وَلَهَا رَأَى المؤمنون الأحزاب قالوا هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله وها زادهم إلّا 
إيمانا وتسليماً ﴾.

ولكن ما هذا الوعد الذي كان الله ورسوله قد وعدهم به؟

قال البعض: إنّه إشارة إلى الكلام الذي كان رسول الله قد تكلّم به من قبل بأنّ قبائل العرب ومختلف أعدائكم سيتحدون ضدّكم قريباً ويأتون إليكم، لكن اعلموا أنّ النصر سيكون حليفكم في النهاية، فله رأى المؤمنون هجوم الأحزاب أيقنوا أنّ هذا ما وعدهم به رسول الله عليه وقالوا: ما دام الجزء الأوّل من الوعد قد تحقّق، فمن المسلّم أنّ جزأه الثّاني - أى النصر \_سيتحقّق بعده، ولذلك زاد إيمانهم وتسليمهم.

وقال البعض الآخر: إنّ هذا الوعد هو ما ذكره الله سبحانه في الآية ٢١٤ من سورة البقرة حيث قال: ﴿ أَمْ حسبتم أَنْ تَدخلوا الجِنّة ولمّا يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مسّتهم البأساء والفرّا، وزلزلوا حتى يقول الرّسول والذين آمنوا معه متى نصر الله ﴾.

أي إنّهم قيل لهم من قبل: إنّكم ستخضعون لامتحان عسير، فلمّا رأوا الأحزاب تيقّنوا صدق إخبار الله ورسوله، وزاد إيمانهم وتسليمهم.

ومن الطبيعي أنّ هذين التفسيرين لا يتنافيان، خاصّة بملاحظة أنّ أحد الوعدين كان في الأساس وعد الله، والآخر وعد الرّسول ﷺ، وقد جاءا معاً في الآية مورد البحث، ويبدو أنّ الجمع بينها مناسب تماماً.

وتشير الآية التالية إلى فئة خاصة من المؤمنين، وهم الذين كانوا أكثر تأسياً بالنّبي عَلَيْهُ من الجميع، وثبتوا على عهدهم الذي عاهدوا الله بد، وهو التضحية في سبيل دينه حسى النفس الأخير، وإلى آخر قطرة دم، فتقول: ﴿ هن المؤهنين رجال صدقوا ها عاهدوا الله عليه فهنهم هن ينتظر ﴾ من دون أن يتزلزل أو ينحرف ويبدّل العهد ويغير الميثاق الذي قطعه على نفسه ﴿ وها بدّلوا تبديلا ﴾ .

١. نهيج البلاغة، الكلمات القصار، فصل الغرائب، جملة ٩.

إنهم لم ينحرفوا قيد أنملة عن خطهم، ولم يألوا جهداً في سبيل الله، ولم يتزلزلوا لحظة، بعكس المنافقين أو ضعاف الإيمان الذين بعثرتهم عاصفة الحوادث هنا وهناك وأفرزت الشدائد في أدمغتهم الخاوية أفكاراً جوفاء خبيثة... إنّ المؤمنين وقفوا كالجبل الأشمّ وأثبتوا أنّ العهد الذي عاهدوا به لا يقبل النقض أو التراجع عنه.

إنّ لفظة (نحب) على زنة (عهد) تعني العهد والنذر والميثاق، ووردت أحياناً بمعنى الموت، أو الخطر، أو سرعة السير، أو البكاء بصوت مرتفع '.

وهناك اختلاف بين المفسّرين في المعنيّ بهذه الآية.

يروي العالم المعروف (الحاكم أبو القاسم الحسكاني) \_وهو من علماء السنّة \_بسند عن علي الله الله قال: «فينا نزلت ﴿رجال صدقولها عاهدوالله عليه﴾ فأنا \_والله \_المنتظر وما بدّلت تبديلاً، ومنّا رجال قد استشهدوا من قبل كحمزة سيّد الشهداء» .

وقال آخرون: إنَّ جملة ﴿من قضى نحبه إشارة إلى شهداء بدر وأحد، وجملة: ﴿ومنهم هن ينتظر إشارة إلى المسلمين الصادقين الآخرين الذين كانوا بإنتظار إحدى الحسنيين؛ النصر، أو الشهادة.

وروي عن «أنس بن مالك» أيضاً: أنّ عمّه «أنس بن النضر» لم يكن حاضراً في غزوة بدر، فلمّا علم فيا بعد، وكانت الحرب قد وضعت أوزارها، أسف لعدم إشتراكه في الجهاد، فعاهد الله على أن يشارك في الجهاد إن وقعت معركة أخرى ويثبت فيها وإن زهقت روحه، ولذلك فقد شارك في معركة أحد، وحينا فرّ جماعة لم يفرّ معهم، وقاوم وصمد حتى جرح ثمّ استشهد ".

وروي عن «ابن عبّاس» أنّه قال: إنّ جملة: ﴿منهم من قضى نحبه ﴾ إشارة إلى حمزة بن عبدالمطّلب وباقي شهداء أحد، وأنس بن النضر وأصحابه .

ولا منافاة بين هذه التفاسير مطلقاً، لأنّ للآية مفهوماً واسعاً يشمل كلّ شهداء الإسلام الذين استشهدوا قبل معركة الأحزاب، وكلّ من كان منتظراً للنصر أو الشهادة، وكان على

١. مفردات الراغب، وتفسير مجمع البيان، ولسان العرب، مادّة نُحب.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٥٠، ذيل الآية مورد البحث.

٣. أورد هذه الرُّوايات بتَّفاوت يسير أصحاب تفاسير القرطبي وفي ظلال القرآن، ومجمعالبيان في كتبهم.

٤. تفسير مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٥٠، ذيل الآية مورد البحث.

رأسهم رجال كحمزة سيّد الشهداء وعلي الله ولذلك ورد في تفسير الصافي: أنّ أصحاب الحسين بكربلاء كانواكلّ من أراد الخروج للقتال ودّع الحسين الله وقال: السلام عليك يابن رسول الله، فيجيبه: وعليك السلام ونحن خلفك، ويقرأ: ﴿فَمنهم مِن قَصَى نَحِبه ومنهم مِن يَتَظِيهُ \.

ويستفاد من كتب المقاتل أنَّ الإمام الحسين الله تلا هذه الآية عند أجساد شهداء آخرين كمسلم بن عوسجة، وحين بلغه خبر شهادة «عبدالله بن يقطر» .

ومن هنا يتضح أنّ للآية مفهوماً واسعاً يشمل كلّ المؤمنين المخلصين الصادقين في كلّ عصر وزمان، سواء من ارتدى منهم ثوب الشهادة في سبيل الله، أم من ثبت على عهده مع ربّه ولم يتزعزع، وكان مستعدًاً للجهاد والشهادة.

وتبيّن الآية التالية النتيجة النهائية لأعهال المؤمنين والمنافقين في جملة قصيرة، فتقول: ﴿ليجزي الله الصادقين بصدقهم ويعذّب المنافقين إن شا﴾ فلا يبق صدق وإخلاص ووفاء المؤمنين بدون ثواب، ولا ضعف وإعاقات المنافقين بدون عقاب.

ومع ذلك، ولكي لا يغلق طريق العودة والإنابة بوجه هؤلاء المنافقين العنودين، فإن الله سبحانه قد فتح أبواب التوبة أمامهم بجملة: ﴿ لُو يتوب عليهم الحادة تابوا \_ ووصف نفسه بالغفور والرحيم ﴿ إِنَ الله كان عَفُوراً رحيم لَه ليحيي فيهم الحركة نحو الإيمان والصدق والإخلاص والوفاء بالتزاماتهم أمام الله والعمل بمقتضاها.

ولمّا كانت هذه الجملة قد ذكرت كنتيجة لأعمال المنافقين القبيحة، ف إنّ بعض كسبار المفسّرين رأى على أساسها بأنّ الذنب الكبير في القلوب التي لها قابلية الهداية ربّما كان دفعاً للحركة المضادّة والرجوع إلى الحقّ والحقيقة، وقد يكون الشرّ مفتاحاً للخير والرشاد ".

و تطرح الآية الأخيرة من هذه الآيات \_ والتي تتحدّث عن غزوة الأحزاب و تنهي هذا البحث \_ خلاصة واضحة لهذه الواقعة في عبارة مختصرة، فتقول في الجملة الأولى: ﴿ وردّ الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً ﴾.

«الغيظ» يعني (الغضب) ويأتي أحياناً بمعنى (الغمّ)، وهنا جاء مزيجاً من المعنيين، فإنّ جيوش الأحزاب قد بذلت قصارى جهدها للإنتصار على جيش الإسلام، لكنّها خابت، ورجع جنود الكفر إلى أوطانهم يعلوهم الغمّ والغضب.

٢. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٢٥٩.

١. تفسير الصافي ذيل الآية مورد البحث.

٣. تفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث.

والمراد من «الخير» هنا الإنتصار في الحرب، ولم يكن إنتصار جيش الكفر خيراً أبداً، بل إنّه شرّ، ولمّا كان القرآن يتحدّث من وجهة نظرهم الفكرية عبّر عنه بالخير، وهو إشارة إلى أنّهم لم ينالوا أيّ نصر في هذا الجال.

وقال البعض: إنّ المراد من «الخير» هنا (المال) لأنّ هذه الكلمة أطلقت في مواضع أخرى بهذا المعنى، ومن جملتها ما في آية الوصية ١٨٠ من سورة البقرة: ﴿ إِنْ تُرْكَ خَسِيراً الوصيّة للوالدين﴾.

ومع أنّ أحد الأهداف الأصليّة لمعسكر الكفر كان الحصول على غنائم المدينة والإغارة على هذه الأرض، وهذا الباعث كان أهمّ البواعث في عصر الجاهلية، لكنّنا لا نمتلك الدليل على حصر معنى (الخير) هنا بالمال، بل يشمل كلّ الإنتصارات التي كانوا يطمحون إليها، وكان المال أحدها لكنّهم حرموا من الجميع.

وتضيف في الجملة النالية: ﴿ وَتَفَى الله المؤهنين القتال ﴾ فقد هيّاً عوامل بحيث انتهت الحرب من دون حاجة إلى إلتحام واسع بين الجيشين، ومن دون أن يتحمّل المؤمنون خسائر فادحة، لأنّ العواصف الهوجاء القارصة قد مزّقت أوضاع المشركين من جهة، ومن جهة أخرى فإنّ الله تعالى قد ألتى الرعب والخوف في قلوبهم من جنود الله التي لا ترى، ومن جهة ثالثة فإنّ الضربة التي أنزلها على بن أبي طالب عنظ بأعظم بطل من أبطاهم، وهو «عمرو بن عبد ودّ»، قد تسبّبت في تبدّد أحلامهم وآماهم، ودفعتهم إلى أن يلملموا أمتعتهم ويتركوا عاصرة المدينة ويرجعوا إلى قبائلهم تقدمهم الخيبة والخسران.

وتقول الآية في آخر جملة: ﴿وكان الله قويًا عزيزا﴾ فمن الممكن أن يوجد أناس أقوياء، لكنّهم ليسوا بأعزّاء لا يُقهرون، بل هناك من يقهرهم ومن هو أقوى منهم، إلّا أنّ القوي العزيز الوحيد في العالم هو الله عزّوجلّ الذي لاحدّ لقدرته وقوّته ولا انتهاء، فهو الذي أنزل على المؤمنين النصر في مثل هذا الموقف العسير والخطير جدّاً بحيث لم يحتاجوا حتى إلى النزال وتقديم التضحيات!

#### بحوث

### ١\_ملامظات هامّة في معركة الأمزاب

أ) إنّ معركة الأحزاب \_ وكما هو معلوم من اسمها \_ كانت حرباً اتّحدت فيها كلّ القبائل

والفئات الختلفة التي تعادي الإسلام، للقضاء على الإسلام اليافع.

لقد كانت «حرب الأحزاب» آخر سعي للكفر، وآخر سهم في كنانته، وآخر استعراض لقوى الشرك، ولهذا قال النّبي عليه البرز الإيمان كلّه إلى الشرك كلّه» عندما تقابل أعظم أبطال العدق، وهو عمرو بن عبد ودّ، وبطل الإسلام الأوحد أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه لأنّ انتصار أحدهما على الآخر كان يعني إنتصار الكفر على الإيمان، أو الإيمان على الكفر، وبتعبير آخر: كان عملاً مصيرياً يحدد مستقبل الإسلام والشرك، ولذلك فإنّ المشركين لم تقم لهم قائمة بعد انهزامهم في هذه المواجهة العظيمة، وكانت المبادرة وزمامها بيد المسلمين بعدها دائماً.

لقد أفل نجم الأعداء، وانهدمت قواعد قوّتهم، ولذلك نقراً في حديث أنّ النّبي ﷺ قال بعد نهاية غزوة الأحزاب: «الآن نغزوهم ولا يغزوننا» .

#### ب) التفاوت في العدد و العدة

ذكر بعض المؤرخين أنّ عدد أفراد جيوش الكفر كان أكثر من عشرة آلاف محارب، ويقول «المقريزي» في «الإمتاع»: إنّ قريشاً أتت لوحدها بأربعة آلاف رجل، وألف وثلاثمائة فرس، وألف وخمسائة من الإبل، ونزلت عند حافة الخندق، وجاءت قبيلة بني سليم بسبعائة رجل والتقوا بهم في مرّ الظهران، وجاء «بنو فزارة» بألف، وكلّ من «بني أشجع» و«بني مرّة» بأربعائة، والقبائل الأخرى أرسلت عدداً من الرجال، فتجاوز مجموع كلّ من حضر عشرة آلاف رجل.

في حين أنّ عدد المسلمين لم يكن يتجاوز الثلاثة آلاف رجل، وكانوا قد جعلوا مخيّمهم الأصلي أسفل جبل سلع، وكانت نقطة مرتفعة جنب المدينة مشرفة على الخندق، وكانوا يستطيعون عن طريق رماتهم السيطرة على حركة المرور من الخندق.

على كلّ حال، فإنّ جيش الكفّار قد حاصر المسلمين من جميع الجهات، وطالت هذه المحاصرة عشرين يوماً، وقيل خمسة وعشرين يوماً، وعلى بعض الرّوايات شهراً ".

ومع أنّ العدوّ كان متفوقاً على المسلمين من جهات مختلفة، إلّا أنّه خاب في النهاية كما قلنا، ورجع إلى دياره خالي الوفاض.

١. بحار الأنوار، ج ٢٠، ص ٢١٥، ونقل هذا الحديث عن الكراجكي.

٢. التاريخ الكامل لابن الأثير، ج ٢، ص ١٨٤. ٣. بعار الأنوار، ج ٢٠، ص ٢٢٨.

#### ج)كيفية حفر الخندق؟

إنّ مسألة حفر الخندق قد تمّت \_كها نعلم \_ بمشورة «سلمان الفارسي»، وكانت هذه المسألة أسلوباً دفاعياً معتاداً في بلاد فارس آنذاك، ولم يكن معروفاً في جزيرة العرب إلى ذلك اليوم، وكان يعتبر ظاهرة جديدة، وكانت لإقامته في أطراف المدينة أهميّة عظيمة، سواء من الناحية العسكرية، أم من جهة إضعاف معنويات العدوّ ورفع معنويات المسلمين. ولا توجد لدينا معلومات دقيقة عن صفات الحندق ودقائقه، فقد ذكر المؤرخون أنّه كان من العرض بحيث لا يستطيع فرسان العدو عبوره بالقفز، ومن المحتمّ أنّ عمقه أيضاً كان بالقدر الذي إذا سقط فيه أحد لم يكن يستطيع أن يخرج من الطرف المقابل بسهولة.

إضافةً إلى أنّ سيطرة رماة المسلمين على منطقة الخندق كان يمكّنهم من جعل كلّ من يحاول العبور هدفاً وغرضاً لسهامهم في وسط الخندق وقبل عبوره.

وأمّا من ناحية الطول فإنّ البعض قد قدّره بإثني عشر ألف ذراع (سنّة آلاف متر) استناداً إلى الرواية المعروفة التي تقول بأنّ النّبي تَنْبَلِيْنَ كان قد أمر أن يحفر كلّ عشرة رجال أربعين ذراعاً من الخندق، وبملاحظة أنّ عدد جنود المسلمين ـ طبقاً للمشهور ـ بلغ ثلاثة آلاف رجل.

ولابد من الإعتراف بأن حفر مثل هذا الخندق، وبالآلات البدائية المستعملة في ذلك اليوم كان أمراً مضنياً وجهداً، خاصة وأن المسلمين كانوا في ضيق شديد وحاجة ملحة من ناحية الزاد والوسائل الأخرى.

ومن المسلّم أنَّ حفر الخندق قد استغرق مدَّة لا يستهان بها، وهذا يوحي بأنَّ جيش المسلمين كان قد قدَّر وخمِّن وتوقِّع التوقِّعات اللازمة بدقَّة كاملة قبل أن يهجم العدوِّ بحيث أنَّ حفر الخندق كان قد تمَّ قبل ثلاثة أيّام من وصول جيش الكفّار.

#### د) ساحة إمتحان عظيمة

إنّ غزوة «الأحزاب» كانت محكّاً وامتحاناً عجيباً لكلّ المسلمين، ولمن كانوا يـدّعون الإسلام، وكذلك لأولئك الذين كانوا يدّعون الحياد أحياناً، وكان لهم في الباطن ارتباط وتعامل مع أعداء الإسلام ويتعاونون معهم ضدّ دين الله.

لقد تبيّن بوضوح تامّ موقع الفئات الثلاث ـ المؤمنون الصادقون، وضعفاء الإيمان، والمنافقون ـ من خلال عملهم، واتّضحت تماماً القيم والمفاهيم الإسلامية، فقد عكست كلّ من الفئات الثلاث في أتون الحرب الملتهبة حسن إيمانها أو قبحه، وإخلاص نيّاتها أو عدمه. لقد كانت العاصفة هوجاء شديدة لم تدع المجال لأيّ شخص أن يخفي ما في قلبه، وظهرت أمور في أقلّ من شهر، وكان يحتاج كشفها إلى سنين ربّما تكون طويلة في الظروف الطبيعيّة. وهنا مسألة تستحقّ الإنتباه، وهي أنّ النّبي تَنْفَقَ أثبت عمليّاً إيمانه الكامل بما جاء به من التعليات الإلهيّة ووفاء ه التام لها من خلال مقاومته وصلابته، ورباطة جأشه، وتوكّله على الله، وإعتاده على نفسه، وكذلك أثبت للناس أنّه يطبّق قبل الآخرين ما يأمرهم به من خلال مواساته للمسلمين ومساعدتهم في حفر الخندق، وتحمّله لمصاعب الحرب ومشاكلها.

### ه) نزال علي ﷺ التاريخي لعمرو بن عبد ودّ

من المواقف الحسّاسة والتاريخية لهذه الحرب مبارزة علي البطل معسكر العدوّ العظيم «عمرو بن عبد ود»، فقد جاء في التواريخ أنّ جيش الأحزاب كان قد دعا أشدّاء شجعان العرب للإشتراك والمساهمة في هذه الحرب، وكان الأشهر من بين هؤلاء خمسة: عمرو بن عبد ود»، وعكرمة بن أبي جهل، وهبيرة، ونوفل، وضرار.

لقد استعد هؤلاء في أحد أيّام الحرب للمبارزة الفردية، ولبسوا عدّة الحرب، واستطاعوا اختراق الخندق والعبور بخيولهم إلى الجانب الآخر من خلال نقطة ضيّقة فيه، كانت بعيدة نسبياً عن مرمى الرماة المسلمين، وأن يقفوا أمام جيش المسلمين، وكان أشهرهم «عمرو بن عبد ود».

فتقدّم وقد ركبه الغرور والإعتداد بالنفس، وكانت له خبرة طويلة في الحرب، ورفع صوته طالباً من يبارزه.

لقد دوّى نداؤه (هل من مبارز) في ميدان الأحزاب، ولمّا لم يجرؤا أحد من المسلمين على قتاله اشتدّت جرأته وبدأ يسخر من معتقدات المسلمين، فقال: أين جنّتكم التي تزعمون أنّ من قتل منكم دخلها؟ هل فيكم من أرسله إلى الجنّة، أو بدفعني إلى النار؟

وهنا أنشد أبياته المعروفة:

ولقد بعحت من النداء بجمعكم هل من مبارز ووقفت إذ جبن المشجّع موقف البطل المناجز إنّ السماحة والشجاعة في الفتى خير الغرائز فمشي علي ﷺ إلى الحرب وهو يرتجز:

لا تعجلنّ فقد أتاك مجيب صوتك غيير عاجز

ذو نسيّة وبعصيرة والصدق صنجي كملّ فسائز إنّسي لأرجو أن أقسيم عمليك نسائحة الجسنائز

من ضربة نجلاء يسبقى صدوتها بسعد الهسزاهسز وهنا قال النّبي ﷺ كلمته المعروفة: «برز الإيمان كلّه إلى الشرك كلّه» .

هنا استعمل علي الله أسلوباً خاصاً، فقال لعمرو: أنت بطل العرب، وأنا أقاتلك، فعلام حضر من خلفك؟ فلم التفت عمرو، ضربه علي على ساقه بالسيف، فسقط عمرو إلى الأرض، فثارت غبرة ظن معها المنافقون أن علياً في قد قتل بسيف عمرو، غير أنهم لما سعوا التكبير قد علا علموا بانتصار علي، ورأوا فجأة علياً في يرجع إلى معسكره رويداً رويداً والدم ينزف من رأسه، وعلى شفتيه إيتسامة النصر، وكانت جئة عمرو قد سقطت في جانب من الميدان.

لقد أنزل مقتل بطل العرب المعروف ضربة قاصمة بجيش الأحـزاب بـدّدت آمـالهم وحطّمت معنوياتهم، وهزمتهم نفسياً هزيمة منكرة، وخابت آمالهم في النصر والظفر، ولذلك

بحار الأنوار، ج ٢٠، ص ٢٠٣، ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة، ج ٤، ص ٣٤٤، طبقاً لنقل إحقاق.
 الحق، ج ٢، ص ٩.

قال رسول الله عَلَيْ في حقها: «لو وزن اليوم عملك بعمل جميع أمّة محمّد لرجع عملك عملى عملهم، وذاك أنّه لم يبق بيت من المشركين إلّا وقد دخله ذلّ بفتل عمرو، ولم يبق بيت من المسلمين، إلّا وقد دخله عزّ بقتل عمرو» (

وقد أورد العالم السني المعروف «الحاكم النيسابوري» هذا القول، لكن بتعبير آخر: «لمبارزة علي بن أبي طالب لعمرو بن عبد ود يوم الخندق أفضل من أعمال أمّنتي إلى يسوم القيامة» ٢.

والغاية من هذا الكلام واضحة، لأن كلاً من الإسلام والقرآن كان على حاقة الهاوية ظاهراً، وكان يمرّ بأحرج لحظاته وأصعبها، ولذلك كانت التضحية في هذه الحمرب أعظم التضحيات بعد تضحيات النبي عَبَالَيْ معن حفظت الإسلام من السقوط ودرأت عنه الخطر، وضمنت بقاءه إلى يوم القيامة، وببركة تضحية الإمام على تجذّر الإسلام وتأصل وشملت غصونه وأوراقه العالمين، وبناءً على هذا فإنّ عبادة الجميع مرهونة بعمله.

وذكر البعض: أنّ المشركين أرسلوا رسولاً منهم ليشتري جنّة عمرو بعشرة آلاف درهم \_وربّما كانوا يتصوّرون أنّ المسلمين سيفعلون بجثّة عمرو ما فعله قساة القلوب بجسد حمزة يوم أحد \_فقال النّبي عَبَالِيَّة : «هو لكم، لا نأكل ثمن الموتى»!

وهناك موقف يستحقّ الذكر والإنتباه، وهو: أنّ أخت عمر و لمّا وصلت إلى جسد أخيها، ورأت أنّ علياً ﷺ لم يسلبه درعه الثمينة قالت: ما قتله إلّا كفؤ كريم ".

### و) إجراءات النّبي العسكرية والسياسية في هذه الحرب

كانت هناك مجموعة من العوامل المختلفة، والأساليب العسكرية والسياسية، وكذلك عامل العقيدة والإيمان، ساهمت في إنتصار النّبي تَرَبُئِةٌ والمسلمين في معركة الأحزاب، إضافة إلى التأييد الإلهي عن طريق الرياح والعواصف الهوجاء التي مزّقت جيوش الأحزاب شرّ محزّق، وكذلك جنود الله الغيبيين، ومن جملة هذه العوامل والإجراءات:

مَانُ النَّبِي ﷺ أدخل بقبوله اقتراح حفر الخندق أُسلوباً جـديداً لم يكـن مـوجوداً ومعروفاً بين العرب إلى ذلك اليوم، وكان عاملاً مهمّاً في رفع معنويات المسلمين وكـسر شوكة الكفّار.

١. بعار الأنوار، ج ٢٠، ص ٢١٦. ٢. مستدرك العاكم، ج ٣، ص ٣٢.

٣. إعتمدنا في هذا الجانب على كتب: إحقاق الحقّ، ج ٦؛ بحار الأنوار، ج ٢٠؛ تفسير الميزان، ج ١٦؛ وحبيب السير، ج ١؛ وفروغ الابدية، ج ٢.

٢-المواقف والحسابات الدقيقة للمسلمين، والأساليب والمناورات العسكرية كانت
 عاملاً مؤثّراً في عدم نفوذ العدو إلى داخل المدينة.

٣-قتل عمرو بن عبد ود على يد بطل الإسلام العظيم على بن أبي طالب عليه الصلاة والسلام، وتبديد آمال الأحزاب بقتله يعد عاملاً مؤثّراً آخر.

هُ-أَسلُوبِ النّبِي عَنِيُّنَهُ وروحه الكبيرة، واعتماده على نفسه الذي يمــنح المســلمين قــوّة واطمئناناً.

٦-إضافةً إلى ذلك، فإنّ عمل «نعيم بن مسعود» كان أحد العوامل المهمّة في إيجاد الفرقة بين جيوش الأحزاب.

# ز) نعيم بن مسعود وبثّ الفُرقة في جيش العدوّ!

جاء «نعيم» إلى النّبي نَتَهَا وكان قد أسلم لتوّه، ولم تعلم قبيلته (غطفان) بإسلامه، فقال: أسلمت ولم يعلم بي أحد من قومي فرني بأمرك، فقال له النّبي تَتَهَا الله أنت فينا رجل واحد، فخذّل عنّا ما استطعت، فإنّما العرب خدعة».

فإنطلق نعيم بخطّة رائعة، وأتى يهود بني قريظة، وكانت له معهم صداقة في الجاهلية، فقال فعم: إني لكم صديق، وأنتم تعلمون ذلك، فقالوا: صدقت، ونحن لا نتّهمك أبداً، فقال: إنّ البلد بلدكم وبه أموالكم وأبناؤكم ونساؤكم، وإنّا قريش وغطفان بلادهم غيرها، وإنّا البلد بلدكم وبه أموالكم وأبناؤكم ونساؤكم، وإنّا قريش وغطفان بلادهم غيرها، وإنّ البلدهم جاءوا حتى نزلوا معكم فإن رأوا فرصة انتهزوها، وإن رأوا غير ذلك رجعوا إلى بلادهم وخلوا بينكم وبين الرجل، ولا طاقة لكم به، فلا تقاتلوا حتى تأخذوا رهناً من أشرافهم تستوثقون به أن لا يبرحوا حتى يناجزوا محمّداً، فقالوا: قد أشرت برأي، فقبل بنو قريظة قوله.

ثم أتى أبا سفيان وأشراف قريش متخفياً، فقال: يامعشر قريش، إنّكم قد عرفتم ودي إيّاكم وفراقي محمداً ودينه، وإني قد جئتكم بنصيحة فاكتموا علي في فيقالوا: نفعل، قال: تعلمون أن بني قريظة قد ندموا على ما صنعوا بينهم وبين محمد فبعثوا إليه: أنّه لا يرضيك عنّا إلّا أن نأخذ من القوم رهناً من أشرافهم وندفعهم إليك فتضرب أعناقهم، ثم نكون معك عليهم حتى نخرجهم من بلادك، فقالوا: بلى، فإن بعثوا إليكم يسألونكم نفراً من رجالكم فلا تعطوهم رجلاً واحداً واحذروا.

ثم جاء إلى غطفان قبيلته، فقال: تعلمون حسبي ونسبي، وأنا أود كم، ولا أظنكم تشكّون في صدقي، فقالوا: نعلم ذلك، فقال: لكم عندي خبر فاكتموه علي، فقالوا: نفعل، فقال لهم ما قال لقريش. وكان ذلك ليلة السبت من شوّال سنة خمس من الهجرة.

فأرسل أبو سفيان ورؤساء غطفان جماعة إلى بني قريظة فقالوا: إنّ الكراع والخفّ قد هلكا، وإنّا لسنا بدار مقام، فاخرجوا إلى محمّد حتى نناجزه.

فأجابهم اليهود: إنّ غداً السبت، وهو يوم لا نعمل فيه، ولسنا مع ذلك بالذين نــقاتل معكم حتى تعطونا رهناً من رجالكم نستوثق بهم لا تذهبوا و تدعونا حتى نناجز محمّداً.

قلمًا بلغ ذلك قريشاً وغطفان قالوا: والله لقد حذّرنا هذا نعيم، فبعث إليهم أبو سفيان: إنّا لا نعطيكم رجلاً واحداً فإن شئتم أن تخرجوا و تقاتلوا، وإن شئتم فاقعدوا.

ولمًا علمت اليهود بذلك قالوا: هذا والله الذي قال لنا نعيم، فإنّ في الأمر حيلة، وهؤلاء لا يريدون القتال، ويريدون أن يغيروا ويرجعوا إلى ديارهم ويذروكم ومحمّداً.

فأرسلوا إلى قريش وغطفان: إنّا والله لا نقاتل حتى تعطونا رهـناً، فأصرّت قـريش وغطفان على قولها فوقع الإختلاف بينهم، وبعث الله سبحانه عليهم الريح في ليال شاتية قارصة البرد، قلعت خيامهم، وكفأت قدورهم.

لقد اتّحدت هذه العوامل، فحزم الجميع أمتعتهم ورجّحوا الفرار على القرار، ولم يبق منهم رجل في ساحة الحرب '.

#### ح) قصّة حديفة

جاء في كثير من التواريخ أنّ «حذيفة البماني» قال: والله، لقد رأيتنا يوم الخندق وبنا من الجهد والجوع والخوف ما لا يعلمه إلّا الله، وفي ليلة من الليالي \_ بعد أن وقع الإختلاف بين جيش الأحزاب \_ قال رسول الله تَتَبَيَّلُونَّ: «ألا رجل يأتينا بخبر القوم يـ جعله الله رفيقي في الجنّة».

قال حذيفة: فوالله ما قام منّا أحد ممّا بنا من الخوف والجوع، فلمّا رأى النّبي عَلَيْهُ ذلك دعاني، فقلت: لبّيك، قال: «إذهب فجيء بخبر القوم ولا تحدثنّ شيئاً حتى ترجع»، فأتسيت القوم فإذا ريح الله وجنوده تفعل بهم ما تفعل، ما يستمسك لهم بناء، ولا تثبت لهم نار، ولا

۱. سیرة ابن هشام، ج ۲، ص ۲٤٠ بإختصار.

يطمئن لهم قدر، فإنّي لكذلك إذ خرج أبو سفيان من رحله، ثمّ قال: يامعشر قريش، لينظر أحدكم من جليسه لئلّا يكون هنا غريب، فبدأت بالذي عن يميني، فقلت: من أنت؟ قال: أنا فلان، فقلت: حسناً.

ثمّ عاد أبو سفيان براحلته، فقال: يامعشر قريش \_والله \_ما أنتم بدار مقام، هلك الخفّ والحافر، وأخلفتنا بنو قريظة، وهذه الربح لا يستمسك لنا معها شيء، ثمّ عـجّل فـركب راحلته وإنّها لمعقولة ما حلّ عقالها إلّا بعد ما ركبها.

فقلت في نفسي: لو رميت عدو الله وقتلته كنت قد صنعت شيئاً، فوترت قبوسي ثمّ وضعت السهم في كبد القوس، فلمّا أردت أن أطلقه ذكرت قول رسول الله عَلَيْهِ : «لا تحدثن شيئاً حتى ترجع» وإنّه طلب مني أن آتيه بالخبر وحسب، حططت القوس ثمّ رجعت إلى رسول الله فأخبرته الخبر، فقال النّبي عَلَيْهُ : «اللهم أنت منزل الكتاب، سريع الحساب، أهنم الأحزاب، اللهم أفزمهم وزلزلهم» أ.

## ط) نتائج حرب الأحزاب

لقد كانت حرب الأحزاب نقطة انعطاف في تاريخ الإسلام، قلبت كفّة التوازن العسكري والسياسي لصالح المسلمين إلى الأبد. ويمكن تلخيص النتائج المثمرة لهذه المعركة في عدّة نقاط:

- ١- فشل مساعي العدو، وتحطّم قواه.
- ٧- كشف المنافقين، وفضح الأعداء الداخليين الخطرين.
  - ٣- جبران الذكرى الأليمة لهزيمة أحد.
  - ٤- قوّة المسلمين، وازدياد هيبتهم في قلوب الأعداء.
- ٥- إرتفاع معنويات المسلمين نتيجة للمعجزات العظيمة التي رأوها في هذه المعركة.
  - ٦- تثبيت مركز النِّي ﷺ في داخل المدينة وخارجها.
  - ٧- تهيؤ الأرضية لتصفية المدينة وإنقاذها من شرّ بني قريظة.

# ٢\_ النّبي أسوة وقدوة

نعلم أنَّ اختيار رسول الله من بين البشر إنَّما هو من أجل أن يكونوا قدوة عملية للأمم،

١. بحارالأنوار، ج ٢٠، ص ٢٠٩.

لأنّ أهمّ جانب من جوانب دعوة الأنبياء وأكثرها تأثيراً هي الدعوة العملية، ولذلك فإنّ علماء الإسلام اعتبروا العصمة شرطاً لمقام النبوّة، وإحدى أدلّتها وبراهينها هي أنّهم يجب أن يكونوا «قدوة» للناس، و«أسوة» للبشر.

وممّا يسترعي الإنتباه أنّ التأسّي بالنّبي تَنْبُؤُ الوارد في هذه الآية قد جاء بصورة مطلقة، وهذا يشمل التأسّي في كافّة المجالات بالرغم من أنّ سبب نزول هذه الآيات هي معركة الأحزاب، ونعلم أنّ أسباب النّزول لا تحدّد مفاهيم الآيات بها مطلقاً، ولذلك نسرى في الأحاديث الشريفة أنّ أهمّ المسائل وأبسطها قد طرحت في مسألة التأسّي.

فني حديث عن أمير المؤمنين علي الله الصبر على ولاة الأمر مفروض لقول الله عزّوجلّ لنبيّد: ﴿ قاصبر كما صبر لُولو العزم من الرسل ﴾ وإيجابه مثل ذلك على أوليائه وأهل طاعته لقوله: ﴿ لقد كان لكم في رسول الله لُسوة حسنة ﴾ أ

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «إنّ رسول الله كان إذا صلّى العشاء الآخرة أمر بوضوئه وسواكه فوضع عند رأسه مخمراً» ثمّ يبيّن كيفية صلاة الليل التي كان يصلّيها النّبي عَلَيْنَ ، ويقول في آخر الحديث: ﴿لقدكان لكم في رسول الله لسوة حسنة﴾ "

وَإِذَا مَا أَتَّخَذَنَا النّبِي تَقِيَّاتُهُ أُسُوةَ لَنَا فِي حَيَاتِنَا حَقَّاً، فِي إِيَّانِهُ وَتَوَكَّلُه، فِي إِخَـلاصه وشجاعته، في تنظيم أمره ونظافته، وفي زهده وتقواه، فإن أسلوب حياتنا سيختلف تماماً، وسيعم الضياء والسعادة كلّ زوايا حياتنا ونواحيها.

يجب اليوم على كلّ المسلمين، وخاصّة الشباب المؤمن، أن يقرؤوا سيرة نبيّنا الأكرم عَلَيْهُ الله بدقّة متناهية ويحفظوها، ويجعلوه قدوة وأسوة لهم في كلّ شيء، فإنّ هذا التأسّي والإقتداء به سبيل السعادة، ومفتاح النصر والعزّة.

## ٣\_ اذكروا الله كثيراً

لقد وردت الوصيّة بذكر الله \_ وخاصّة الذكر الكثير \_ مراراً في الآيات القرآنية، وقــد أولته الروايات الإسلامية إهتهاماً كبيراً أيضاً، حتى أنّنا نقراً في حديث عن أبي ذرّ أنّه قال:

١. إحتجاج الطبرسي، طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٢٥٥.

٢. وسائل الشيعة، ج ١، ص ٣٥٦.

دخلت المسجد فأتيت النّبي تَتَكِيَّا أَنَّهُ ... فقال لي: «عليك بتلاوة كتاب الله وذكر الله كثيراً فإنّه ذكر لك في السماء ونور لك في الأرض» .

وجاء في حديث آخر عن الإمام الصادق الله الأواد ذكر العبد ربّه في اليوم مائة مرّة كان ذلك كثيراً» . " ( الله كثيراً " ) .

وفي حديث آخر عن النّبي الأكرم بَيَّنَا أنّه قال لأصحابه: «ألا أخبركم بسخير أعسالكم وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من الدينار والدرهم، وخير لكم من أن تلقوا عدو كم فتقتلونهم ويقتلونكم؟ قالوا: بلى يارسول الله، قال: ذكر الله كثيراً ".

لكن لا ينبغي أن يتصوّر أنّ المراد من ذكر الله بكلّ هذه الفضيلة هو الذكر اللساني فقط، بل قد صرّحت الروايات الإسلامية أنّ المراد منه إضافة لما مرّ هو الذكر القلبي والعملي، أي أنّ الإنسان يذكر الله عندما يواجه حراماً فيتركه.

إنّ الهدف أن يجعل الإنسان الله نصب عينيه دائماً، ويشعر بحضوره وشهادته الدائمة، وأن يغمر نور الله كلّ حياته، فيفكّر فيه ويذكره دائماً، ولا يغفل عن أوامره بل يطيعها.

إنّ مجالس الذكر ليست تلك المجالس التي يجتمع فيها جماعة من المغفّلين ويشرعون في الطعام والشراب، وتتخلّل مجالسهم تلك مجسموعة من الأذكار الخسترعة، والبدع التي يروجونها، فقد ورد في حديث أنّ النّبي يَبَيْلِا قال: «بادروا إلى رياض الجنّة، قالوا: وما رياض الجنّة؟ قال: حَلَق الذّكر» أو المراد منها الحلقات التي تُحيا فيها العلوم الإسلامية، وتسطرح البحوث التربوية التي تؤدّي إلى تهذيب الناس وتطهير المذنبين وتدفعهم إلى سبيل الله البحوث التربوية التي تؤدّي إلى تهذيب الناس وتطهير المذنبين وتدفعهم إلى سبيل الله

8003

١. الخصال، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٢٥٧.

٣ المصدر السابق،

٢. سفينة البحار، ج ١. ص ٤٨٤.

٤. سفينة البحار، ج ١، ص٤٨٦.

٥. كان لنا بحث آخر حول أهميّة ذكر الله ومفهومه ذيل الآية ١٢٠ من سورة الرعد.

#### الآيتان

وَأَنْزَلَ ٱلَّذِينَ ظَلَهَ رُوهُ مِينَ أَهْلِ ٱلْكِتَنِ مِن صَيَاصِبِهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلزُّعَبَ فَرِيقَ إِنَّفَ تُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقًا ۞ وَأَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِينَرَهُمْ وَ أَمْوَلَهُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطَعُوهَا وَكَاكَ ٱللَّهُ عَلَى حَكْلِ شَيْءِ قَدِيرًا ۞

### التفسير

## غزوة بني قريظة إنتصار عظيم آفر:

كان في المدينة ثلاث طوائف معروفة من اليهود، وهم: بنو قريظة، وبنو النضير، وبنو قينقاع، وكانت هذه الطوائف قد عاهدت النّبي عَلَيْهُ على أن لا تعين عدوّاً له ولا يتجسّسوا لذلك العدوّ، وأن يعيشوا مع المسلمين بسلام، إلّا أنّ «بني قينقاع» قد نقضوا عهدهم في السنة القانية للهجرة، و«بنو النضير» في السنة الرّابعة للهجرة بأعذار شتى، وصمّعوا على مواجهة النّبي عَلَيْهُ وانهارت مقاومتهم في النهاية، وطردوا إلى خارج المدينة، فذهب «بنو قينقاع» إلى أذرعات الشام، وذهب بعض «بني النضير» إلى خيبر، وبعضهم الآخر إلى الشام أ.

بناءً على هذا فإن «بني قريظة» كانوا آخر من بني في المدينة إلى السنة الخامسة للهجرة حيث وقعت غزوة الأحزاب، وكما قلنا في تفسير الآيات السبع عسسرة المتعلّقة بمعركة الأحزاب، فإنهم نقضوا عهدهم في هذه المعركة، واتصلوا بمشركي العرب، وشهروا السيوف بوجه المسلمين.

بعد انتهاء غزوة الأحزاب والتراجع المشين والمخزي لقريش وغطفان وسائر قبائل العرب عن المدينة، فإنّ النّبي ﷺ ـ طبقاً للرّوايات الإسلامية ـ عاد إلى منزله وخلع لامة

١. الكامل لابن الأثير، ج ٢، ص ١٣٧ و ١٧٣٠.

الحرب وذهب يغتسل، فنزل عليه جبرئيل بأمر الله وقال: لماذا ألقـيت ســلاحك وهــذه الملائكة قد استعدّت للحرب؟ عليك أن تسير الآن نحو بني قريظة وتنهي أمرهم.

لم تكن هناك فرصة لتصفية الحساب مع بني قريظة أفضل من هذه الفرصة، حيث كان المسلمون في حرارة الإنتصار، وبنو قريظة يعيشون لوعة الهزيمة المرّة، وقد سيطر عليهم الرعب الشديد، وكان حلفاؤهم من قبائل العرب متعبين منهكي القوى خائري العزائم، وهم في طريقهم إلى ديارهم يجرّون أذيال الخيبة، ولم يكن هناك من يحميهم ويدافع عنهم. هنا نادى منادٍ من قبل رسول الله يَوَيُونُهُ بأن توجّهوا إلى بني قريظة قبل أن تصلّوا العصر، فاستعدّ المسلمون بسرعة وتهيّئوا للمسير إلى الحرب، وما كادت الشمس تغرب إلّا وكانت حصون بني قريظة الحكمة محاصرة عاماً.

لقد استمرت هذه المحاصرة خمسة وعشرين يوماً، وأخير سلّموا جميعاً ـكما سيأتي في البحوث \_ فقتل بعضهم، وأضيف إلى سجل إنتصارات المسلمين إنـتصار عـظيم آخـر، وتطهّرت أرض المدينة من دنس هؤلاء المنافقين والأعداء اللدودين إلى الأبد.

وقد أشارت الآيات \_مورد البحث \_إشارة مختصرة ودقيقة إلى هذه الحادثة، وكها قلنا فإنّ هذه الآيات نزلت بعد الإنتصار، وأوضحت أنّ هذه الحادثة كانت نعمة وموهبة إلهيّة عظيمة، فتقول الآية أوّلاً: ﴿وَلَنْزَلَ الدِّينَ طَاهِرُوهِم مِنْ لَهِلَ الكِتَابِ مِنْ صِياصِيهِمِ﴾.

«الصياصي» جمع (صيصية)، أي: القلعة المحكمة، ثمّ أطلقت على كـلّ وسـيلة دفـاعية، كقرون البقر، ومخالب الديك. ويتّضح هنا أنّ اليهود كانوا قد بنوا قلاعهم وحـصونهم إلى جانب المدينة في نقطة مرتفعة، والتعبير بـ(أنزل) يدلّ على هذا المعنى.

ثمّ تضيف الآية: ﴿وقدْف في قلوبهم الرعب﴾ وأخيراً بلغ أمرهم أنّكم ﴿فريقا تــقتلون وتأسرون فريقا \* وأورثكم أرضهم وديارهم﴾.

إنّ هذه الجمل تمثّل مختصراً وجانباً من نتائج غزوة بني قريظة، حيث قتل جمع من أولئك الخائنين على يد المسلمين، وأسر آخرون، وغنم المسلمون منهم غنائم كـثيرة مـن جملتها أراضيهم وديارهم وأموالهم.

والتعبير عن هذه الغنائم بـ «الإرث» لأنّ المسلمين لم يبذلوا كثير جهد للحصول عليها، وسقطت في أيديهم بسهولة كلّ تلك الغنائم التي كانت حصيلة سنين طويلة من ظلم وجور اليهود واستثاراتهم في المدينة.

وتقول الآية في النهاية: ﴿ولموالهم وأرضالم تطؤوها وكان الله على كلّ شي. قديراً ﴾. هناك اختلاف بين المفسّرين في المقصود من ﴿أرضالم تطؤوها ﴾ وأيّ أرض هي؟ فاعتبرها البعض إشارة إلى أرض خيبر التي فتحت على أيدي المسلمين فيا بعد. واعتبرها آخرون إشارة إلى أرض مكّة.

وآخرون يعتقدون أنّها إشارة إلى أرض الروم وفارس.

ويرى البعض أنها إشارة إلى جميع الأراضي والبلدان التي وقعت في يد المسلمين من ذلك اليوم وما بعده إلى يوم القيامة.

إلا أنّ أيّاً من هذه الإحتالات لا يناسب ظاهر الآية، لأنّ الآية - بقرينة الفعل الماضي الذي جاء فيها (أورثكم) \_شاهدة على أنّ هذه الأرض قد أصبحت تحت تصرّف المسلمين في حادثة غزوة بني قريظة، إضافةً إلى أنّ أرض مكّة \_ وهي إحدى التفاسير السابقة \_ لم تكن أرضاً لم يطأها المسلمون، في حين أنّ القرآن الكريم يقول: ﴿وَلَرْضاً لَم تَطَوُوها﴾.

والظاهر أنّ هذه الجملة إشارة إلى البساتين والأراضي الخاصّة ببني قريظة، والتي لم يكن لأحد الحقّ في دخولها، لأنّ اليهود كانوا يبذلون قصارى جهودهم في سبيل الحفاظ على أموالهم وحصرها فيا بينهم.

ولو أغمضنا، فإنّها تتناسب كثيراً مع أرض «خيبر» التي أخذت من اليهود بعد مدّة ليست بالبعيدة، وأصبحت في حوزة المسلمين، حيث إنّ معركة «خيبر» وقعت في السنة السابعة للهجرة.

### ہحوث

### ١\_ غزوة بني قريظة ودوافعها

إنّ القرآن الكريم يشهد بأنّ الدافع الأساس لهذه الحرب هو دعم يهود بني قريظة لمشركي العرب ومساندتهم في حرب الأحزاب، لأنّه يقول: ﴿الذين ظاهروهم﴾.

إضافةً إلى أنّ اليهود في المدينة كانوا يعتبرون الطابور الخامس لأعداء الإسلام، وكانوا مجدّين في الإعلام المضادّ للإسلام، ويغتنمون كلّ فرصة مناسبة للبطش بالمسلمين والفتك وكما قلنا سابقاً، فإنّ هذه الطائفة هي الوحيدة من الطوائف الثلاث (بنو القينقاع، وبنو النضير، وبنو قريظة) التي بقيت في المدينة عند نشوب معركة الأحزاب، فقد طردت الطائفتان الأوّليان في السنة الثّانية والرّابعة للهجرة، وكان يجب أن تعاقب هذه الطائفة على أعمالها الخبيثة وجرائمها، لأنّها كانت أوقع من الجميع وأكثر علانية في نقضها لميثاقها واتّصالها بأعداء الإسلام.

### ٢\_ أمداث غزوة بني قريظة

قلنا: إنّ النّبي بَيْنِيَ قد أمر بعد انتهاء معركة الأحزاب مباشرة أن يحاسب بني قريظة على أعالهم، ويقال: إنّ المسلمين قد تعجّلوا الوصول إلى حصون بني قريظة بحيث إنّ البعض قد غفل عن صلاة العصر فاضطّروا إلى قضائها فيا بعد، فقد أمر النّبي يَنْنَيْنَ أن تحاصر حصونهم، ودام الحصار خمسة وعشرين يوماً، وقد ألق الله عزّوجل الرعب الشديد في قلوب اليهود، كما يتحدّث القرآن عن ذلك.

فقال «كعب بن أسد» ــوكان من زعهاء اليهود ــ: إنّي على يقين من أنّ محمّداً لن يتركنا حتى يقاتلنا، وأنا أقترح عليكم ثلاثة أمور إختاروا أحدها:

إمّا أن نبايع هذا الرجل ونؤمن به ونتّبعه، فإنّه قد ثبت لكم أنّه نبي الله، وأنتم تجـدون علاماته في كتبكم، وعند ذلك ستُصان أرواحكم وأموالكم وأبناؤكم ونساؤكم، فقالوا: لا نرجع عن حكم التوراة أبداً، ولا نقبل بدلها شيئاً.

قال: فإذا رفضتم ذلك، فتعالوا نقتل نساءنا وأبناءنا بأيدينا حتى يطمئن بالنا من قبلهم، ثمّ نسلّ السيوف ونقاتل محمّداً وأصحابه ونرى ما يريده الله، فإن قُتلنا لم نقلق على أبنائنا ونسائنا، وإن انتصرنا فما أكثر النساء والأولاد. فقالوا: أنقتل هؤلاء المساكين بأيدينا؟! إذن لا خير في حياتنا بعدهم.

قال كعب بن أسد: فإن أبيتم هذا أيضاً فإنّ الليلة ليلة السبت، وأنّ محمداً وأصحابه يظنون أنّنا لا نهجم عليهم الليلة، فهلمّوا نبيّتهم ونباغتهم ونحمل عليهم لعلّنا ننتصر عليهم. فقالوا: ولا نفعل ذلك، لأنّا لا نهتك حرمة السبت أبداً.

فقال كعب: ليس فيكم رجل يعقل ليلة واحدة منذ ولدته أمّه.

بعد هذه الحادثة طلبوا من النّبي ﷺ أن يرسل إليهم «أبا لبابة» ليتشاوروا معه، فـلمّا

أتاهم ورأى أطفال اليهود يبكون أمامه رق قلبه، فقال الرجال: أترى لنا أن نخضع لحكم محمّدﷺ؟ فقال أبو لبابة: نعم، وأشار إلى نحره، أي إنّه سيقتلكم جميعاً!

يقول أبو لبابة: ما إن تركتهم حتى انتبهت لخيانتي، فلم آت النّبي تَتَبَلُقُ مباشرة ، بل ذهبت إلى المسجد وأوثقت نفسي بعمود فيه وقلت: لن أبرح مكاني حتى يقبل الله توبتي، فقبل الله توبتي توبته لصدقه وغفر ذنبه وأنزل ﴿وآخرون لعترفوا بذلوبهم ﴾ .\

وأخيراً اضطرّ بنو قريظة إلى أن يستسلموا بدون قيد أو شرط، فقال النّبي عَلَيْظَ : «ألا ترضون أن يحكم فيكم سعد بن معاذ»؟ قالوا: بلى، فقال سعد: قد آن لسعد أن لا تأخذه في الله لومة لائم.

ثمّ أخذ سعد الإقرار من اليهود مجدّداً بأنّهم يقبلون بما يحكم، وبعدها التفت إلى حيث كان النّبي ﷺ واقفاً فقال: حكم بقتل رجالهم الحاربين، وسبي نسائهم وذراريهم، وتقسيم أموالهم.

وقد أسلم جمع من هؤلاء فنجواً .

#### ٣ نتائم غزوة بنى قريظة

إنّ الإنتصار على أولئك القوم الظالمين العنودين قد حمل معه نتائج مثمرة للمسلمين، ومن جملتها:

أ) تطهير الجبهة الداخلية للمدينة، واطمئنان المسلمين وتخلّصهم من جواسيس اليهود.
 ب) سقوط آخر دعامة لمشركي العرب في المدينة، وقطع أملهم من إثارة القلاقل والفتن داخلياً.

- ج) تقوية بنية المسلمين المالية بواسطة غنائم هذه الغزوة.
- د) فتح آفاق جديدة للإنتصارات المستقبلية، وخاصة فتح «خيبر».
- تثبيت مكانة الحكومة الإسلامية وهيبتها في نظر العدو والصديق، في داخل المدينة وخارجها.

٨. التوبة، ١٠٢.

٢. سيرة ابن هشام، ج ٣. ص ٢٤٤ وما بعدها، والكامل لابن الأثير، ج٢. ص١٨٥ وما بعدها بتلخيص.

### ٤\_ الآيات وتعبيراتها العميقة ا

إنّ من جملة التعبيرات التي تلاحظ في الآيات أعلاه أنّها تقول في مـورد قــتلى هـذه الحرب: ﴿فَرِيقاً تَقْتَلُونَ﴾ أي أنّها قدّمت (فريقاً) على (تقتلون) في حين أنّها أخّرت (فريقاً) عن الفعل «تأسرون»!

وقال بعض المفسّرين في تفسير ذلك: إنّ سبب هذا التعبير هو التأكيد على الأشخاص في مسألة القتلى، لأنّ رؤساءهم كانوا في جملة القتلى، أمّا الأسرى فإنّهم لم يكونوا أناساً معروفين ليأتي التأكيد عليهم، إضافةً إلى أنّ هذا التقديم والتأخير أدّى إلى أن يقترن «القتل والأسر» \_وهما عاملا الإنتصار على العدو \_ويكون أحدهما إلى جنب الآخر، مراعاة للإنسجام بين الأمرين أكثر.

وكذلك ورد إنزال اليهود من «صياصيهم» قبل جملة: ﴿وقذف في قبلوبهم الرعب في حين أنّ الترتيب الطبيعي على خلاف ذلك، أي أنّ الخطوة الأولى هي إيجاد الرعب، ثمّ إنزالهم من الحصون المنبعة، وسبب هذا التقديم والتأخير هو أنّ المهمّ بالنسبة للمسلمين، والمفرّح لهم، والذي كان يشكّل الهدف الأصلى هو تحطيم هذه القلاع المحصّنة جدّاً.

والتعبير بـ ﴿ أُورِئُكُم أَرْضِهُم وديارهُم ﴾ يبين حقيقة أنّ الله سبحانه قــد ســلَطكم عــلى أراضيهم وديارهم وأموالهم دون أن تبذلوا كثير جهد في هذه الغزوة.

وأخيراً فإنّ التأكيد على قدرة الله عزّوجل في آخر آية: ﴿وَكَانَ الله ملى كُلّ شِي. قديراً ﴾ إشارة إلى أنّه سبحانه قد هزم الأحزاب بالرياح والعواصف والجنود الغيبيين يوماً، وهزم ناصريهم أي يهود بني قريظة بجيش الرعب والخوف يوماً آخر.

8003

يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِّ قُلُ لِإِزْوَيهِ فَإِن كُنتُنَّ تُرِدْ كَ ٱلْحَكُوةَ ٱلدُّنْ اَوَزِينَتَهَا فَنَعَا لَيْ أُمَيِّعْكُنَّ وَأُسَرِّفَكُنَّ سَرَلَعَا جَيلًا ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْ فَ ٱللَّهَ وَرَسُولِهُ, وَٱلدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِن كُنَّ أَخِرًا عَظِيمًا ﴿ يَنِسَآءَ ٱلنَّبِي مَن يَأْتِ مِن كُنَّ بِفَحِ شَهِ مِن يَقْنُتْ مِن كُنَّ لِلَهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلَامًا وَالْكَعَلَى اللَّهِ يَسِيرًا ﴿ وَمَن يَقْنُتْ مِن كُنَّ لِلَهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَلَامًا أَوْرَقَا الْجَرَهَا أَجْرَهَا

### سبب الأزول

ذكر المفسّرون أسباب نزول عديدة للآيات أعلاه، وهي لا تختلف عن بعضها كثيراً من جهة النتيجة.

ويستفاد من أسباب النّرول هذه أنّ نساء النّبي قد طلبن منه طلبات مختلفة فيا يتعلّق بزيادة النفقة، أو لوازم الحياة الختلفة، بعد بعض الغزوات التي وقرت للمسلمين غنائم كثيرة. وطبقاً لنقل بعض التفاسير فإنّ «أمّ سلمة» طلبت من النّبي على خادماً لها، وطلبت «ميمونة» حلّة، وأرادت «زينب بنت جحش» قاشاً ينياً خاصاً، و«حفصة» لباساً مصرياً، و«جويرية» لباساً خاصاً، و«سودة» بساطاً خيبرياً! والنتيجة أنّ كلاً منهن طلبت شيئاً، فامتنع النّبي عن تلبية طلباتهنّ، وهو يعلم أنّ الإستسلام أمام هذه الطلبات التي لا تنتهي سيحمل معه عواقب وخيمة، واعتزلهن شهراً، فنزلت الآيات أعلاه وخاطبتهن بنبرة التهديد والحزم الممتزج بالرافة والرحمة، بأنكن إن كنتن تردن حياة مملوءة بزخارف الدنيا وزبارجها فبإمكانكن الإنفصال عن النّبي عليه والذهاب إلى حيث تردن، وإن فضلتن الدنيا وزبارجها فبإمكانكن الإنفصال عن النّبي النّبي والذهاب إلى حيث تردن، وإن فضلتن

علاقتكنّ بالله ورسوله واليوم الآخر، واقتنعتنّ بحياة النّبي ﷺ البسيطة والباعثة على الفخر، فابقين معه، وتنعمنّ بمواهب الله العظيمة.

بهذا الجواب القاطع أجابت الآيات نساء النّبي اللائي كن يستوقعن رف اهية العسيش، وخيرتهنّ بين «البقاء» مع النّبي تَتَهَاؤَةُ و«مفارقته».

### التفسير

#### أمّا السعادة الفالدة أو زفارف الدنياا

لم يعزب عن أذهانكم أنّ الآيات الأولى من هذه السورة قد توّجت نساء النّبي بتاج الفخر حيث سمّتهن بـ ﴿ لُمُهات العؤمنين ﴾ ومن البديهي أنّ المناصب والمقامات الحسّاسة التي تبعث على الفخر تصاحبها مسؤوليات ثقيلة، فكيف يمكن أن تكون نساء النّبي أمّهات المؤمنين وقلوبهن وأفكارهن مشغولة بحبّ الدنيا ومغرياتها؟

وهكذا ظُنَنَّ، فإنَّ الغنائم إذا سقطت في أيدي المسلمين فلا شكّ أنَّ نصيبهن سيكون أفخرها وأثمنها كبقيّة نساء الملوك والسلاطين، ويعطى لهن ما ناله المسلمون بمتضحيات الفدائيين الثائرين ودماء الشهداء الطاهرة، في الوقت الذي يعيش هنا وهناك أناس في غاية العسرة والشظف.

وبغضّ النظر عن ذلك، فإنّ النّبي عَنَيْنَ يجب أن لا يكون لوحده أسوة للمناس بحكم الآيات السابقة، بل يجب أن تكون عائلته أسوة لباقي العوائل أيضاً، ونساؤه قدوة للنساء المؤمنات حتى تقوم القيامة، فليس النّبي تَنَيَّقُ ملكاً وإمبراطوراً ليكون له جناح خاصّ للنساء، ويُغرق نساءه بالحليّ والمجوهرات الثمينة النفيسة.

وربّاكان هناك جماعة من المسلمين المهاجرين الذين وردوا المدينة لا يزالون يقضون ليلهم على الصُفّة (وهي مكان خاصّ كان إلى جنب مسجد النّبي) حتى الصباح، ولم يكن لهم في تلك المدينة أهل ولا دار، وفي مثل هذه الأحوال لا يمكن أن يسمح النّبي تَنْبَيْنَةُ لأزواجه أن يتوقّعن كلّ تلك الرفاهية والتوقّعات الأخرى.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ بعض أزواجه قد كلّمنه بكلام خشن جافٍ، حتى أنّهنّ

قلن: لعلّك تظنّ إن طلّقتنا لا نجد زوجاً من قومنا غيرك ، هنا أمر النّبي عَلَيْنَ أن يواجه هذه المسألة بحزم تامّ، ويوضّح لهنّ حاله الدائمي، فخاطبت الآية الأولى من الآيات أعلاه النّبي عَلَيْنَ وقالت: ﴿يَالْيُهَا لِلنّبي قُل لأزواجك إن كنتنّ تردن للحياة الدنيا وزيستها فستعالين لُعَتَّكِنْ ولسرحكنّ سراحاً جهيلاً ﴾.

«أمتّعكنّ» من مادّة متعة، وكما قلنا في الآية ٢٣٦ من سورة البقرة، فإنّها تعني الهدية التي تلائم أحوال المرأة، والمراد هنا المقدار المناسب الذي يضاف على المهر، وإن لم يكن المهر معيّناً فإنّه يعطيها هدية لائقة بحالها بحيث ترضيها وتسرّها، ويتم طلاقها وفراقها في جـوّ هادىء مفعم بالحبّ.

«السراح» في الأصل من مادة (سرح) أي الشجرة التي لها ورق وغر، و «سرّحت الإبل»، أي: أطلقتها لتأكل من الأعشاب وأوراق الشجر، ثمّ أطلقت بمعنى أوسع على كملّ نوع من السراح ولكلّ شيء وشخص، وتأتي أحياناً كناية عن الطلاق، ويطلق (تسريح الشعر) على تمشيط الشعر و ترجيله، وفيه معنى الإطلاق أيضاً، وعلى كلّ حال فإنّ المراد من «السراح الجميل» في الآية طلاق النساء وفراقهن فراقاً مقترناً بالإحسان، وليس فيه جبر وقهر.

وللمفسّرين وفقهاء المسلمين هنا بحث مفصّل في أنّه هل المراد من هذا الكلام أنّ النّبي عَلَيْهِ قد خير نساء، بين البقاء والفراق، وإذا ما انتخبن الفراق فإنّه يعتبر طلاقاً بحدّ ذاته فلا يحتاج إلى إجراء صيغة الطلاق، أم أنّ المراد هو أنّهن يخترن أحد السبيلين، فإن أردن الفراق أجرى النّبي عَبَيْهِ صيغة الطلاق، وإلّا يبقين على حالهن؟

ولا شكّ أنّ الآية لا تدلّ على أيّ من هذين الأمرين، وما تصوّره البعض من أنّ الآية شاهد على تخيير نساء النّبي، وعدّوا هذا الحكم من مختصّات النّبي عَلَيْقَا للهُ لا يجري في سائر الناس، لا يبدو صحيحاً ، بل إنّ الجمع بين الآية أعلاه وآيات الطلاق يوجب أن يكون المراد الفراق عن طريق الطلاق.

وهذه المسألة مورد نقاش بين فقهاء الشيعة والسنّة، إلّا أنّ القول الثّاني \_أي الفراق عن طريق الطلاق \_ يبدو أقرب لظواهر الآيات، إضافةً إلى أنّ لتعبير (أسرحكنّ) ظهوراً في أنّ النّبي عَلَيْهُ كان يقدّم على تسريحهنّ، خاصّة وأنّ مادّة «التسريح» قد استعملت بمعنى الطلاق

١. كنز العرفان، ج ٢، ص ٢٣٨.

في موضع آخر من القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية ٢٢٩٪.

و تضيف الآية التالية: ﴿وَإِنْ كُنْتَنَّ تَرَدُنَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالدَّارِ الْآخَرَةَ فَإِنَّ اللهُ أَعَدَّ للمحسنات منكنَّ أُجِراً عظيماً﴾.

لقد جمعت هذه الآية كلّ أسس الإيمان وسلوكيات المؤمن، فمن جهة عنصر الإيمان والإعتقاد بالله والرّسول واليوم الآخر، ومن جهة أخرى البرنامج العملي وكون الإنسان في صفّ الحسنين والمحسنات، وبناءً على هذا فإنّ إظهار عشق الله وحبّه، والتعلّق بالنّبي واليوم الآخر لا يكني لوحده، بل يجب أن تنسجم البرامج العملية مع هذا الحبّ والعشق.

وبهذا فقد بين الله سبحانه تكليف نساء النّبي وواجبهن في أن يكنن قدوة وأسوة للمؤمنات على الدوام، فإن هن تحلين بالزهد وعدم الإهتام بـزخـارف الدنـيا وزيـنتها، واهتممن بالإيمان والعمل الصالح وتسامي الروح، فإنّهن يبقين أزواجاً للنّبي ويستحقّن هذا الفخر، وإلّا فعليهن مفارقته والبون منه.

ومع أنّ المخاطب في هذه الآية هو نساء النّبي إلّا أنّ محتوى الآيات ونستيجتها تشمل الجميع، وخاصّة من كان في مقام قيادة الناس وإمامتهم وأسوة لهم، فإنّ هؤلاء على مفترق الطرق داغاً، فإمّا أن يستغلّوا المنصب الظاهري للوصول إلى الحياة المادية المرفّهة، أو البقاء على حرمانهم لنوال رضى الله سبحانه وهداية خلقه.

ثمّ تتناول الآية التالية بيان موقع نساء النّبي أمام الأعبال الصالحة والطالحة، وكذلك مقامهنّ الممتاز، ومسؤولياتهنّ الضخمة بعبارات واضحة، فتقول: ﴿يانسا، النّبي حن يات منكنّ بفاحشة حبيّنة يضاعف لها العذاب ضعفين وكان ذلك على الله يسيراً ﴾.

فأننن تعشن في بيت الوحي ومركز النبوة، وعلمكن بالمسائل الإسلامية أكثر من عامّة الناس لإرتباطكن المستمر بالنّبي يَتَنْفِرَة ولقائد، إضافة إلى أنّ الآخرين يـنظرون إليكـن ويتّخذون أعمالكن نموذجا وقدوة لهم، بناءً على هذا فإنّ ذنبكن أعظم عند الله، لأنّ الثواب والعقاب يقوم على أساس المعرفة، ومعيار العلم، وكذلك مدى تأثير ذلك العمل في البيئة، فإنّ لكنّ حظاً أعظم من العلم، ولكنّ موقع حسّاس له تأثيره في المجتمع.

ويضاف إلى ذلك أنَّ مخالفتكنَّ تؤذي النَّبِي ﷺ من جهة، ومن جهة أخرى توجَّه ضربة

١. طالع التوضيح الأكثر في هذا الباب في الكتب الفقهية، وخاصة كتاب الجواهر، ج ٢٩، ص ١٢٢ وما بعدها.

إلى كيانه ومركزه، ويعتبر هذا بحدّ ذاته ذنباً آخر، ويستوجب عذاباً آخر.

والمراد من «الفاحشة المبيّنة» الذنوب العلنية، ونعلم أنّ المفاسد التي تنجم عن الذنوب التي يقترفها أناس مرموقون تكون أكثر حينها تكون علنية.

ولنا بحث في مورد «الضعف» و«المضاعف» سيأتي في البحوث.

أمّا قوله عزّوجلّ: ﴿وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسْيَرًا ﴾ فَهُو إِشَارة إِلَى أَن لا تَظنّن أَنَّ عَذَابِكُنّ وعقابكنّ عسير على الله تعالى، وأنّ علاقتكنّ بالنّبي عَبَيْلِا ستكون مانعة منه، كها هو المتعارف بين الناس حيث يغضّون النظر عن ذنوب الأصدقاء والأقرباء، أو يعيرونها أهميّة قليلة... كلّا، فإنّ هذا الحكم سيجري في حقّكنّ بكلّ صرامة.

أمّا في الطرف المقابل، فتقول الآية: ﴿وَمَنْ يَقْنُتُ مِنْكُنَّ لَلْهُ وَرَسُولُهُ وَتَعَمِّلُ صَالَحاً نَـؤَتَها أجرها مرَّتِينَ وَلَمَتَدِنَا لَهَا رَزَقاً كَرِيماً ﴾.

«يقنت» من القنوت، وهو يعني الطاعة المقرونة بالخضوع والأدب ، والقرآن يريد بهذا التعبير أن يأمرهن بأن يطعن الله ورسوله، ويراعين الأدب مع ذلك تماماً.

ونواجه هنا هذه المسألة مرّة أخرى، وهي أنّ مجرّد إدّعاء الإيمان والطباعة لا يكفي لوحده، بل يجب أن تُلمس آثاره بمقتضى ﴿وتعمل صالحا﴾.

«الرزق الكريم» له معنى واسع يتضمّن كلّ المواهب المادية والمعنوية، وتفسيره بالجنّة باعتبارها مجمعاً لكلّ هذه المواهب.

#### ہدث

#### لماذا يضاعف ثواب وعقاب المرموقين؟

قلنا: إنّ هذه الآيات وإن كانت تتحدّث عن نساء النّبي بأنّهنّ إن أطعن الله فلهنّ أجر مضاعف، وإن إرتكبن ذنباً مبيّناً فلهنّ عذاب الضعف بما اكتسبن، إلّا أنّ الملاك والمعيار الأصلي لما كان إمتلاك المقام والمكانة المرموقة، والشخصية الاجتماعية البارزة، فإنّ هذا الحكم صادق في حقّ الأفراد الآخرين الذين لهم مكانة ومركز إجتماعي مهمّ.

إنّ مثل هؤلاء الأفراد لا يرتبط سلوكهم وتصرفاتهم بهم خاصّة، بـل إنّ لوجـودهم

١. المفردات للراغب، مادّة قنوت.

بعدين: بعد يتعلّق بهم، وبعد يرتبط بالمجتمع، ويمكن أن يكون نمط حياتهم سبباً لهـدايـة جماعة من الناس، أو ضلال أخرى.

بناءً على هذا فإنّ لأعيالهم أثرين: أحدهما فردي، والآخر اجتماعي، ولكلّ منهيا ثواب وعقاب بهذا اللحاظ، ولذلك نقرأ في حديث عن الإمام الصادق على أنّه قال: «يغفر للجاهل سبعون ذنباً قبل أن يغفر للعالم ذنب واحد» \!

ومضافاً إلى ذلك. فإنّ العلاقة وثيقة بين مستوى العلمية ومقدار الثواب والعقاب، كما ورد ذلك في بعض الأحاديث الشريفة، حيث نقرأ: «إنّ الثواب على قدر العقل» .

وجاء في حديث آخر عن الإمام الباقر عن الإمام الباقر عن الباقر عن العباد في العساب يوم القيامة على قدر ما آتاهم من العقول في الدنيا» ".

بل ورد في رواية عن الإمام الصادق عن الأمام الصادق عن الله الذين يعملون النفس ههنا ـوأشار بيد، إلى حلقه ـلم يكن للعالم توبة، ثمّ قرأ: ﴿إِنَّهَا التوبة على الله للذين يعملون السو، بجهالة ﴾ ٤.

ومن هنا يتّضح أنّه ربّماكان معنى المضاعف والمرتين هنا هو الزيادة، فقد تكون ضعفين حيناً، وتكون أضعافاً مضاعفة حيناً آخر، تماماً كها في الأعداد التي لها صفة التكثير، خاصّة وأنّ الراغب يقول في مفرداته في معنى الضعف: ضاعفته: ضممت إليه مثله فصاعداً ـ تأمّلوا بدقّة \_

والرواية التي ذكرناها قبل قليل حول التفاوت بين ذنب العالم والجاهل إلى سبعين ضعفاً شاهد آخر على هذا الإدّعاء.

إنّ تعدّد مراتب الأشخاص واختلاف تأثيرهم في المجتمع نتيجة اختلاف مكاناتهم الإجتماعية، وكونهم أسوة يوجب أن يكون الثواب والعقاب الإلهي بتلك النسبة.

وننهي هذا البحث بحديث عن الإمام السجّاد عليّ بن الحسين الله ، وذلك أنّ رجلاً قال له: إنّكم أهل بيت مغفور لكم، فغضب الإمام وقال: «نحن أحرى أن يجري فينا ما أجرى الله في أزواج النّبي و أن نكون كما تقول، إنّا نرى لمحسننا ضعفين من الأجر، ولمسيئنا ضعفين من العذاب، ثمّ قرأ الآيتين» أ.

١. أصول الكافي، ج ١، ص ٣٧. (باب لزوم الحجّة على العالم).

٢. المصدر السابق، ص ٩. (كتاب العقل والجهل).

٣. المصدر السابق.

٤. المصدر السابق، ص ٣٨، (باب لزوم الحجّة على العالم)، والآية ١٧ من سورة النساء.

٥. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٥٤. ذيل الآية مورد البحث.

#### الآيات

يَنِسَاءَ ٱلنَّبِي لَسْتُنَ كَأَحَدِمِنَ ٱلنِّسَاءِ إِنِ ٱنَّقَيْثُنَ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلّذِي فِي قَلْبِهِ ، مَرضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مّعْرُوفًا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُونِكُنَّ وَلَا تَبَرَّعْنَ تَبَرُّ ٱلْجَنهِ لِيَّةِ ٱلْأُولِيُّ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ ٱلرَّكُوةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالْجَنهِ لِيَّةِ وَالْطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالْجَنهِ لِيَّا اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَالْجَنهِ لِيَّا اللَّهُ وَالْجَعْنَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَالْجَنْ اللَّهُ وَالْجَعْنَ اللَّهُ وَالْجَعْنَ اللَّهُ وَالْجَعْنَ اللَّهُ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا اللَّهُ وَالْجِعْرَا اللَّهُ كَانَ الطَيفًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَالْجِعْرَا اللَّهُ كَانَ الطَيفًا خَبِيرًا اللَّهِ اللَّهِ وَالْجِعْدَ اللَّهُ وَالْجَعْنَ اللَّهُ كَانَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَالْجَعْرَا اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُولُ اللَّهُ ال

## التفسير

## مكذا يمِب أن تكون نساء النَّبيا

كان الكلام في الآيات السابقة عن موقع نساء النّبي ومسؤولياتهنّ الخطيرة، ويستمرّ هذا الحديث في هذه الآيات، وتأمر الآيات نساء النّبي ﷺ بسبعة أوامر مهمّة.

فيقول سبحانه في مقدّمة قصيرة: ﴿ إِيانسا. النّبي لستنّ كأحد هن النسا. إن التقيتنّ ﴾ فإنّ انتسابكنّ إلى النّبي من جانب، ووجودكنّ في منزل الوحي وسهاع آيات القرآن وتعليات الإسلام من جانب آخر، قد منحكنّ موقعاً خاصّاً بحيث تقدرن على أن تكنّ غوذجاً وقدوة لكلّ النساء، سواء كان ذلك في مسير التقوى أم مسير المعصية، وبناءً على هذا ينبغي أن تدركن موقعكنّ، ولا تنسين مسؤولياتكنّ الملقاة على عاتقكنّ، واعلمن أنكنّ إن اتقيتنّ فلكنّ عند الله المقام المحمود.

وبعد هذه المقدّمة التي هيّأتهنّ لتقبّل المسؤوليات وتحمّلها، فإنّه تعالى أصدر أوّل أمر في مجال العفّة، ويؤكّد على مسألة دقيقة لتتّضح المسائل الأخرى في هذا الجال تلقائباً، فيقول: ﴿ فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه هرض ﴾ بل تكلّمن عند تحدثكن بجدّ

وبأسلوب عاديّ، لاكالنساء المتميّعات اللائي يسعين من خلال حديثهنّ المليء بالعبارات المحرّكة للشهوة، والتي قد تقترن بترخيم الصوت وأداء بعض الحركات المهيّجة، أن يدفعن ذوي الشهوات إلى الفساد وارتكاب المعاصى.

إنّ التعبير بـ ﴿الذي في قلبه مرض للغ تعبير بليغ جداً، ومؤد لحقيقة أنّ الغريزة الجنسية عندما تكون في حدود الإعتدال والمشروعية فهي عين السلامة، أمّا عندما تتعدّى هذا الحدّ فإنّها ستكون مرضاً قد يصل إلى حدّ الجنون، والذي يعبّرون عنه بالجنون الجنسي، وقد فصّل العلماء اليوم أنواعاً وأقساماً من هذا المرض النفسي الذي يتولّد من طغيان هذه الغريزة، والخضوع للمفاسد الجنسية والبيئات المنحطّة الملوّثة.

ويبيّن الأمر الثّاني في نهاية الآية فيقول عزّوجلّ: يجب عليكنّ التحدّث مع الآخرين بشكل لائق ومرضى لله ورسوله، ومقترناً مع الحقّ والعدل: ﴿وقلن قولا حسروفا﴾.

إنَّ جملة ﴿لا تخصعن بالقول﴾ إشارة إلى طريقة التحدّث، وجملة: ﴿وقلن قولا معروفا﴾ إشارة إلى محتوى الحديث.

«القول المعروف» له معنى واسع يتضمّن كلّ ما قيل، إضافةً إلى أنّه ينني كلّ قول باطل لا فائدة فيه ولا هدف من ورائه، وكذلك ينني المعصية وكلّ ما خالف الحقّ.

ثمّ إنّ الجملة الأخيرة قد تكون توضيحاً للجملة الأولى لئلّا يتصوّر أحد أنّ تعامل نساء النّبي مع الأجانب يجب أن يكون مؤذياً وبعيداً عن الأدب الإسلامي، بل يجب أن يتعاملن بأدب يليق بهنّ، وفي الوقت نفسه يكون خالياً من كلّ صفة مهيّجة.

ثمّ يصدر الأمر الثالث في باب رعاية العفّة، فيقول: ﴿وقرن في بيوتكنّ ولا تيرّجن تيرّج الجاهلية الأولى ﴾.

«قرن» من مادّة الوقار، أي الثقل، وهو كناية عن التزام البيوت. واحتمل البعض أن تكون من مادّة (القرار)، وهي لا تختلف عن المعنى الأوّل كثيراً !

و «التبرّج» يعني الظهور أمام الناس، وهو مأخوذ من مادّة (برج)، حيث يبدو ويـظهر لأنظار الجميع.

١. طبعاً يكون فعل الأمر (أقررن) في صورة كونها من مادّة القرار، وحذفت الراء الأولى للتخفيف، وانتقلت فتحة الراء إلى القاف، ومع وجودها لا نحتاج إلى الهمزة، وتصبح (قرن) ـ تأمّلوا جيّداً ـ

لكن ما هو المراد من «الجاهلية»؟

الظاهر أنّها الجاهلية التي كانت في زمان النّبي يَتَبَرُونَة ، ولم تكن النساء محجّبات حينها كما ورد في التواريخ، وكنّ يلقين أطراف خمرهن على ظهورهنّ مع إظهار نحورهنّ وجزء من صدورهنّ وأقراطهنّ وقد منع القرآن الكريم أزواج النّبي من مثل هذه الأعمال.

ولا شكّ أنّ هذا الحكم عامّ، والتركيز على نساء النّبي من باب التأكيد الأشدّ، تماماً كما نقول لعالم؛ أنت عالم فلا تكذب، فلا يعني هذا أنّ الكذب مجاز ومباح للآخرين، بل المراد أنّ العالم ينبغي أن يتّق هذا العمل بصورة آكد.

إنّ هذا التعبير يبيّن أنّ جاهلية أخرى ستأتي كالجاهلية الأولى التي ذكرها القرآن، ونحن نرى اليوم آثار هذا التنبّؤ القرآني في عالم التمدّن المادّي، إلّا أنّ المفسّرين القدامي لم يتنبّؤوا ويعلموا عمثل هذا الأمر، لذلك فقد جهدوا في تفسير هذه الكلمة، ولذلك اعتبر البعض منهم الجاهلية الأولى هي الفاصلة بين «آدم» و«نوح»، أو الفاصلة بين عصر «داود» و«سليان» حيث كانت النساء تخرج بنياب يتضح منها البدن، وفسّروا الجاهلية العربية قبل الإسلام بالجاهلية التانية!

ولكن لا حاجة إلى هذه الكلمات كما قلنا، بل الظاهر أنّ الجاهلية الأولى هي الجاهلية قبل الإسلام، والتي أشير إليها في موضع آخر من القرآن الكريم \_ في الآية ١٤٣ من سورة آل عمران، والآية ٥٠ من سورة المائدة، والآية ٢٦ من سورة الفتح \_ والجاهلية الثّانية هي الجاهلية التي ستكون فيا بعد، كجاهلية عصرنا. وسنبسط الكلام حول هذا الموضوع في بحث الملاحظات.

وأخير يصدر الأمر الرابع والخامس والسادس، فيقول سبحانه: ﴿وَلَقَـمَنَ الصَـلاةَ وآتينَ الزَّكاةَ وَلَطْعَنَ لَلْهُ وَرَسُولُه ﴾.

إذا كانت الآية قد أكّدت على الصلاة والزكاة من بين العبادات، فإنّما ذلك لكون الصلاة أهم وسائل الإتّصال والإرتباط بالخالق عزّوجلّ، وتعتبر الزكاة علاقة متينة بخلق الله، وهي في الوقت نفسه عبادة عظيمة. وأمّا جملة: ﴿الطعن الله ورسوله ﴾ فإنّه حكم كلّي يشمل كلّ البرامج الإلهية.

إنّ هذه الأوامر الثلاثة تشير إلى أنّ الأحكام المذكورة ليست مختصّة بنساء النّبي، بل هي للجميع، وإن أكّدت عليهنّ.

ويضيف الله سبحانه في نهاية الآية: ﴿ لِنَّمَا يَرِيدُ اللهُ لِيدُهِبِ عَسْبُكُمُ الرَّجِسَ أَهِ لَ البِيتَ ويطهّركم تطهيراً﴾.

إنّ التعبير بـ (إنّما) والذي يدلّ على الحصر عادة حدليل على أنّ هذه المنقبة خاصّة بأهل بيت النّبي عَلَيْنَ وجملة (يريد) إشارة إلى إرادة الله التكوينية، وإلّا فإنّ الإرادة التشريعية \_ وبتعبير آخر لزوم تطهير أنفسهم \_ لا تنحصر بأهل بيت النّبي عَلَيْنَ ، فإنّ كلّ الناس مكلّفون بأن يتطهّروا من كلّ ذنب ومعصية.

من الممكن أن يقال: إنّ الإرادة التكوينية توجب أن يكون ذلك جبراً، إلّا أنّ جواب ذلك يتّضح من ملاحظة البحوث التي أوردناها في مسألة كون الأنبياء والأثمّة معصومين، ويمكن تلخيص ذلك هنا بأنّ للمعصومين أهلية اكتسابية عن طريق أعمالهم، ولهم لياقة ذاتية موهوبة لهم من قبل الله سبحانه، ليستطيعوا أن يكونوا أسوة للناس.

وبتعبير آخر فإنّ المعصومين نتيجة للرعاية الإلهية وأعهالهم الطاهرة، لا يقدمون على المعصية مع امتلاكهم القدرة والاختيار في إتيانها، تماماً كما لانرى عاقلاً يرفع جمرة من النار ويضعها في فقّ، مع أنّه غير مجبر ولا مكره على الإمتناع عن هذا العمل، فهذه الحالة تنبعث من أعهاق وجود الإنسان نتيجة المعلومات والإطلاع، والمبادى، الفطرية والطبيعية، من دون أن يكون في الأمر جبر وإكراه.

ولفظة «الرجس» تعني الشيء القذر، سواء كان نجساً وقذراً من ناحية طبع الإنسان، أو بحكم العقل أو الشرع، أو جميعها ، وما ورد في بعض الأحيان من تفسير «الرجس» بالذنب أو الشرك أو البخل والحسد، أو الإعتقاد بالباطل، وأمثال ذلك، فإنّه في الحقيقة بيان لمصاديقه، وإلّا فإنّ مفهوم هذه الكلمة عام وشامل لكلّ أنواع الحاقات بحكم (الألف واللام) التي وردت هنا، والتي تسمّى بألف ولام الجنس.

و «التطهير» الذي يعني إزالة النجس، هو تأكيد على مسألة إذهاب الرجس ونني السيّئات، ويعتبر ذكره هنا بصيغة المفعول المطلق تأكيداً آخر على هذا المعني.

وأمّا تعبير ﴿أهل البيت﴾ فإنّه إشارة إلى أهل بيت النّبي ﷺ بـاتّفاق عـلماء الإسلام والمفسّرين، وهو الشيء الذي يُفهم من ظاهر الآية، لأنّ البيت وإن ذكر هنا بصيغة مطلقة،

١. ذكر الراغب في مفرداته، في مادّة (رجس) المعنى المذكور أعلام، وأربعة أنواع كمصاديق له.

إِلَّا أَنَّ المراد منه بيت النَّبِي ﷺ بقرينة الآيات السابقة واللاحقة !

إِلَّا أَنَّ هِمَاكَ اخْتَلَافاً فِي المقصود بأهل بيت النَّبي هنا؟

اعتقد البعض أنّ هذا التعبير مختص بنساء النّبي، لأنّ الآيات السابقة واللاحقة تتحدّث حول أزواج رسول الله ﷺ، فاعتبروا ذلك قرينة على مدّعاهم.

غير أنّ الإنتباء إلى مسألة في الآية ينني هذا الإدّعاء، وهي: أنّ الضائر التي وردت في الآيات السابقة واللاحقة، جاءت بصيغة ضمير النسوة، في حين أنّ ضهائر هذه القطعة من الآية قد وردت بصيغة جمع المذكر، وهذا يوحي بأنّ هناك معنى آخر هو المراد، ولذلك خطا جمع آخر من المفسّرين خطوة أوسع واعتبروا الآية شاملة لكلّ أفراد بيت النّبي الن

ومن جهة أخرى فإنّ الرّوايات الكثيرة جدّاً الواردة في كتب الفريقين تنني شمول الآية لكلّ أهل بيت النّبي بَهُولَّ، وتقول: إنّ المخاطبين في الآية هم خمسة أفراد فقط، وهم: محمّد به الكلّ أهل بيت النّبي به والحسين به ومع وجود النصوص الكثيرة التي تعتبر قرينة على تفسير الآية، فإنّ التّفسير الذي يمكن قبوله هو التّفسير الثالث فقط، أي اختصاص الآية بالخمسة الطبية.

سؤال: والسؤال الوحيد الذي يبق هنا هو: كيف يمكن أن يطرح مطلب في طيّات البحث في واجبات نساء النّبي ولا يشملهنّ هذا المطلب؟

الجواب: وقد أجاب المفسّر الكبير العلّامة «الطبرسي» في مجمع البيان عن هذا السؤال فقال: ليست هذه المرّة الأولى التي نرى فيها في آيات القرآن أن تنصل مع بعضها وتتحدّث عن مواضيع مختلفة، فإنّ القرآن مليء بمثل هذه البحوث، وكذلك توجد شواهد كثيرة على هذا الموضوع في كلام فصحاء العرب وأشعارهم.

وأضاف المفسر الكبير صاحب الميزان جواباً آخر ملخصه: لا دليل لدينا على أنّ جملة: 
﴿لِنَّمَا يَرِيدُ لللهُ لِيدُهِبُ مَنكُمُ الرَّجِسِ...﴾ قد نزلت مع هذه الآيات، بل يستفاد جيداً سن الرّوايات أنّ هذه القطعة قد نزلت منفصلة، وقد وضعها الإمام مع هذه الآيات لدى جمعه آيات القرآن في عصر النّبي عَنَيْمَ أُو بعده.

١. ما ذكره البعض من أنّ «البيت» هنا إشارة إلى بيت الله الحرام، وأهله هم «المتّقون» لا يتناسب مطلقاً مع سياق الآيات، لأنّ الكلام في هذه الآيات عن النّبي عَبَيْتُهُ وأزواجه، لا عن بيت الله الحرام، ولا يوجد أيّ دليل على قولهم.

والجواب الثالث الذي يمكن أن يجاب به عن هذا السؤال هو: أنّ القرآن يريد أن يقول لزوجات النّبي: إنكنّ بين عائلة بعضها معصومون، والذي يعيش في ظلّ العصمة ومنزل المعصومين فإنّه ينبغي له أن يراقب نفسه أكثر من الآخرين، ولا تنسين أنّ انتسابكنّ إلى بيت فيه خمسة معصومين يلقي على عاتقكنّ مسؤوليات ثقيلة، وينتظر منه الله وعباده إنتظارات كثيرة.

وسنبحث في الملاحظات القادمة \_إن شاء الله تعالى \_روايات السنّة والشيعة الواردة في تفسير هذه الآية.

وبيّنت الآية الأخيرة ـ من الآيات مورد البحث ـ سابع وظيفة وآخرها من وظائف نساء النّبي، ونبّهتهن على ضرورة استغلال أفضل الفرص التي تتاح لهنّ في سبيل الإحاطة بحقائق الإسلام والعلم بها وبأبعادها، فتقول: ﴿ولذكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة ﴾.

فإنكن في مهبط الوحي، وفي مركز نور القرآن، فحتى إذا جلستن في البيوت فأنـتن قادرات على أن تستفدن جيّداً من الآيات التي تدوّي في فضاء بسيتكن، ومسن تـعليات الإسلام وحديث النّبي عَبَيْنَا الذي كان يتحدّث به، فإنّ كل نَفس من أنفاسه درس، وكلّ لفظ من كلامه برنامج حياة!

وفيها هو الفرق بين «آيات الله» و«العكمة»؟ قال بعض المفسّرين: إنّ كليهها إشارة إلى القرآن، غاية ما في الأمر أنّ التعبير بــ (الآيات) يبيّن الجانب الإعجازي للقرآن، والتعبير بــ (الحكمة) يتحدّث عن المحتوى العميق والعلم المخنى فيه.

وقال البعض الآخر: إنّ «آيات الله» إشارة إلى آيات القرآن، و«الحكمة» إشارة إلى سنّة النّبي عَبَيْنَا مواعظه وإرشاداته الحكيمة.

ومع أنّ كلا التفسيرين يناسب مقام وألفاظ الآية، إلّا أنّ التفسير الأوّل يبدو أقرب، لأنّ التعبير بالتلاوة يناسب آيات الله أكثر، إضافةً إلى أنّ تعبير النّزول قد ورد في آيات متعدّدة من القرآن في مورد الآيات والحكمة، كالآية ٢٣١ من سورة البقرة: ﴿وها أنزل عليكم من الكتاب والحكمة ﴾ ويشبهه ما جاء في الآية ١٦٣ من سورة النساء.

وأخيراً تقول الآية: ﴿إِنَّ الله كَانَ لطيفا ضبيرا ﴾ وهي إشارة إلى أنّه سبحانه مطّلع على أدقّ الأعمال وأخفاها، ويعلم نيّاتكم تماماً، وهو خبير بأسراركم الدفينة في صدوركم.

هذا إذا فسّرنا «اللطيف» بالمطّلع على الدقائق والخفيات، وأمّا إذا فسّر بصاحب اللطف، فهو إشارة إلى أنّ الله سبحانه لطيف ورحيم بكنّ يانساء النّبي، وهو خبير بأعمالكنّ أيضاً. ويحتمل أيضاً أن يكون التأكيد على «اللطيف» من جانب إعجاز القرآن، وعلى «الخبير» باعتبار محتواه الحِكمي. وفي الوقت نفسه لا منافاة بين هذه المعاني ويمكن جمعها.

### بحوث

## ١\_ آية التطهير برمان واضع على العصمة

إعتبر بعض المفسّرين «الرجس» في الآية المذكورة إشارة إلى الشرك أو الكبائر -كالزنا - فقط، في حين لا يوجد دليل على هذا التعديد، بل إنّ إطلاق الرجس - وخاصّة بملاحظة ألفه ولامه، وهي ألف لام الجنس - يشمل كلّ أنواع الذنوب والمعاصي، لأنّ كلّ المعاصي رجس، ولذلك فإنّ هذه الكلمة أطلقت في القرآن على الشرك والخمور والقار والنفاق واللحوم الحرّمة والنجسة وأمثال ذلك.

أنظر الآيات: الحبج \_ ٣٠. المائدة \_ ٩٠. التوبة \_ ١٢٥. الأنعام \_ ١٤٥.

وبملاحظة أنّ الإرادة الإلهيّة حتمية التنفيذ والوقوع، وأنّ جملة: ﴿لِتُما يريد الله ليذهب عنكم الرجس وللرادة المحتمية، وخاصّة بوجود كلمة (إنّما) الدالّة على الحصر والتأكيد، سيتضح أنّ إرادة الله سبحانه قد قطعت بأن يكون أهل البيت منزّهين عن كلّ رجس وخطأ، وهذا هو مقام العصمة.

وثمّة مسألة تستحق الإنتباه، وهي أنّه ليس المراد من الإرادة الإلهيّة في هذه الآية الأوامر والأحكام الإلهيّة في مسائل الحلال والحرام، لأنّ هذه الأحكام تشمل الجميع، ولا تختّص بأهل البيت، وبناءً على هذا فإنّها لا تتناسب مع مفهوم (إنّا).

إذن، فهذه الإرادة المستمرّة نوع من الإمداد الإلهي الذي يعيّن أهل البيت على العصمة والاستمرار فيها، وهي في الوقت نفسه لا تنافي حرية الإرادة والاختيار، كما فصّلنا ذلك سابقاً.

إنَّ مفهوم هذه الآية في الحقيقة هو عين ما جاء في الزيارة الجامعة: «عصمكم الله من الزلما، و أمنكم من الغراب عنكم الرجس وطهركم تطهيراً».

وينبغي أن لا نشك بعد هذا الإيساح في دلالة الآية المذكورة على عسمة أهل البيت المنافقة الله الإيساع المنافقة الم

#### ٢ـ فيمن نزلت آية التطهير؟

قلنا: إنّ هذه الآية بالرغم من أنّها وردت ضمن الآيات المتعلّقة بنساء النّبي، إلّا أنّ تغيير سياقها -حيث تبدّل ضمير الجمع المؤنث إلى ضمير الجمع المذكّر \_دليل على أنّ لهذه الآية معنى ومحتوى مستقلاً عن تلك الآيات، ولهذا فحتى أولئك الذين لم يعتبروا الآية مختّصة بمحمّد عَنْ وعلي وفاطمة والحسن والحسين ﴿ عَنْ اللهِ مَا اللهُ عَنْ اللهُ الذّ لها معنى واسعاً يشمل هؤلاء العظام ونساء النّبي عَنْ اللهُ ال

إِلّا أَنّ الرّوايات الكثيرة التي بين أيدينا تبيّن أنّ هذه الآية خاصّة بهؤلاء الأجلّاء، ولا تدخل الزوجات ضمن الآية، بالرغم من أنهنّ يتمتّعن باحترام خاصّ، ونضع بين أيديكم بعضاً من هذه الروايات:

أ) الرّوايات التي رويت عن أزواج النّبي ﷺ أنفسهنّ، والتي حدّثن فيها: إنّ النّبي ﷺ عندما كان يتحدّث عن هذه الآية الشريفة سألناه: أنحن من أصحاب هذه الآية؟ فكان يجيب: بأنكنّ إلى خير، ولكن لستنّ من أصحابها.

ومن جملتها الرواية التي رواها «التعلبي» عن «أمّ سلمة» في تفسيره، وذلك أنّ النّبي عَلِيَّةً كان في بيتها إذ أتته فاطمة على بقطعة حرير، فقال النّبي عَلَيْهَ وادعي لي زوجك وإبنيك ما العسن والعسين عن فأتت بهم فطعموا، ثمّ ألق عليهم النّبي عَلَيْهُ كساءً له خبيرياً وقال: «اللهم هؤلاء أهل بيتي وعترتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً» فنزلت آية التطهير، فقلت: يارسول الله وأنا معهم؟ قال: «إنّك إلى خير» ولكنّك لست منهم أ.

ويروي «التعلبي» أيضاً عن «عائشة» أنها عندما سئلت عن حرب الجمل و تدخّلها في تلك الحرب المدمّرة الطاحنة، قالت بأسف: كان ذلك قضاء الله، وعندما سئلت عن علي على قالت: تسأليني عن أحبّ الناس كان إلى رسول الله عَلَيْنَ، وزوج أحبّ الناس كان إلى رسول الله عَلَيْنَ، وجمع رسول الله عَلَيْهُ بثوب عليهم الله عَلياً وفاطمة وحسناً وحسيناً عَليه، وجمع رسول الله عَليه بثوب عليهم ثمّ قال: «اللهم هؤلاء أهل بيتي وحامتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً» قالت: فقلت: يارسول الله، أنا من أهلك! قال: «تنحّي فإنّك إلى خير» لا إلّا أنّك لست جزءاً منهم ...

روى الطبرسي في تفسير مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٥٧، ذيل الآية مورد البحث، هذا الحديث بهذا المضمون بطرق متعددة عن أم سلمة. راجع شواهد التنزيل، للحاكم الحسكاني، ج ٢، ص ٥٦ وما بعدها.
 المصدر السابق.

إنّ هذه الرّوايات تصرّح أنّ زوجات النّبي عَيَّنَ لسن جزءاً من أهل البيت في هذه الآية. ب) لقد وردت روايات كثيرة جدّاً بصورة بجملة في شأن حديث الكساء، يستفاد منها جيعاً أنّ النّبي عَيَّنَ دعا علياً وفاطمة والحسن والحسين عَيْلًا - أو أنّهم أتوا إليه - فألق عليهم عباءة وقال: «اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً»، فهنزلت الآية: ﴿ لِنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس. ﴾

وقد روى العالم المعروف «الحاكم الحسكاني النيسابوري» هذه الروايات في (شواهد التنزيل) بطرق مختلفة عن رواة مختلفين (

وهنا سؤال يلفت النظر، وهو: ماذا كان الهدف من جمعهم تحت الكساء؟

وروى ابن عبّاس أيضاً هذا الحديث عن النّبي تَنْكِيَّةٌ عُرِ

وهنا مسألة تستحق الإنتباه، وهي أنّ تكرار هذه الأمر ستّة أشهر أو ثمانية أو تسعة أشهر بصورة مستمرّة جنب بيت فاطمة إنّا هو لبيان هذه المسألة تماماً لئلّا يبقى بحال للشكّ لدى أيّ شخص بأنّ هذه الآية قد نزلت في شأن هؤلاء النفر فقط، خاصّة وأنّ الدار الوحيدة التي بقي بابها مفتوحاً إلى داخل المسجد بعد أن أمر الله نبيّه بأن تغلق جميع أبواب بيوت الآخرين، هي دار فاطمة عنه ولا شكّ أنّ جماعة من الناس كانوا يسمعون ذلك القول من النّي يَنْ عن الصلاة هناك \_ تأمّلوا ذلك \_.

ب تفسير الدرّ المنثور، ذيل الآية مورد البحث.
 ع. تفسير الدرّالمنثور، ذيل الآية مورد البحث.

۱. شواهد التنزیل، ج ۲، ص ۳۱ وما بعدها.

٣ شواهد التنزيل، ج ٢، ص ٢٨ و ٣٩.

ومع ذلك، فإنّ نمّا يثير العجب أنّ بعض المفسّرين يصرّون على أنّ للآية معنىً عـامّاً تدخل فيه أزواج النّبي، بالرغم من أنّ أكثر علماء الإسلام، السـنّة مـنهم والشـيعة، قـد حدّدوها بهؤلاء الخمسة.

وممّا يستحقّ الإلتفات أنّ عائشة \_زوجة النّبي لم تكن تدّع شيئاً في ذكر فيضائلها، ودقائق علاقتها بالنّبي تَتَلِيَّةُ بشهادة الروايات الإسلامية، فإذا كانت هذه الآية تشملها فلابدّ أنّها كانت ستتحدّث بها في المناسبات المختلفة، في حين لم يرو شيء من ذلك علمها مطلقاً.

د) رويت روايات عديدة عن الصحابي المعروف «أبي سعيد الخدري» تشهد بصراحة بأنّ هذه الآية قد نزلت في شأن هؤلاء الخمسة الأطهار: «نزلت في خمسة: في رسول الله، وعلي، وفاطمة، والحسن، والحسين» أ. وهذه الرّوايات كثيرة بحيث عدّها بعض الحقّقين متواترة.

وممّا قلناه نستنتج أنّ المصادر ورواة الأحاديث التي تدلّ على اختصاص الآية بالخمسة المطهّرة وحصرها بهم كثيرة بحيث لا تدع لأحد المجال للشكّ في هذه الدلالة، حتى أنّه ذكر في شرح (إحقاق الحقّ) أكثر من سبعين مصدراً من مصادر العامّة المعروفة، وأمّا مصادر الشيعة في هذا الباب فتربو على الألف للله وقد روى صاحب كتاب (شواهد التنزيل) ـ وهو من علماء الإخوة السنّة المشهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع للله في علما علماء الإخوة السنّة المشهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع للمنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع للمنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع للمنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع للمنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع للمنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع للمنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع المنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع المنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع المنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع المنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع المنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع المنهورين ـ أكثر من ١٣٠ حديثاً في هذا الموضوع المنهورين ـ أكثر من ١٣٠٠ حديثاً في هذا الموضوع المنهورين ـ أكثر من ١٣٠٠ حديثاً في هذا المونون ـ أكثر من ١٣٠٠ حديثاً في مونون ـ أكثر من ١٩٠٠ حديثاً في مونون ـ أكثر من ١٣٠٠ حديثاً في مونون ـ أكثر من ١٩٠٠ حديث ألمر مونون ـ أكثر من ١٩٠٠ حديث ألمر مونون مونون مونون م

وبغضّ النظر عن كلّ ذلك، فإنّ بعض أزواج النّبي قد قمن بأعمال طوال حياتهنّ تخالف مقام العصمة، ولا تناسب كونهنّ معصومات، كحادثة «حرب الجمل» التي كانت ثـورة وخروجاً على إمام الزمان، والتي تسبّبت في إراقة دماء كثيرة، فقد بلغ عدد القتلى في هذه الحرب عند بعض المؤرخين \_ سبعة عشر ألف قتيل.

ولا شكّ أنّ هذه المعركة لا يمكن توجيهها، بل إنّنا نرى أنّ عائشة نفسها قد أظهرت الندم بعدها، وقد مرّ نموذج من هذا الندم في البحوث السابقة.

إنّ انتقاص عائشة من خديجة \_ والتي هي من أعظم نساء المسلمين، وأكثر هنّ تضحية وإيثاراً، وأجلّهنّ فضيلة وقدراً \_ مشهور في تاريخ الإسلام، وقد آلم هذا الكلام رسول

٢. براجع ج ٢، من إحقاق الحقّ وهوامشه.

۱. شواهد التنزيل، ج ۲، ص ۲۵.

٣. شواهد التنزيل، ع ٢، ص ١٠ ـ ٩٢.

الله ﷺ حتى ظهرت على وجهه الشريف آثار الغضب وقال: «لا والله ما أبدلني الله خيراً منها، آمنت بي إذكفر الناس، وصدّقتني إذكذّبني الناس، وواستني في مالها إذ حرمني الناس» `.

# ٣\_ هل أنّ الإِرادة الإِلهيّة هنا تكوينية أم تشريعية؟

مرّت الإشارة في طَيّات تفسير هذه الآية إلى هذا الموضوع، وقلنا: إنّ الإرادة في جملة: ﴿إِنَّهَا يَرِيدُ اللهُ لَيَدُهِبِ عَنْكُمُ الرّجِسُ﴾ إرادة تكوينية لا تشريعية.

ولمزيد التوضيح ينبغي أن نذكر بأنّ المراد من «الإرادة التشريعية» هي أوامر الله ونواهيه، فنعلم مثلاً أنّ الله سبحانه يريد منّا أداء الصلاة والصوم والحجّ والجهاد، وهذه إرادة تشريعية، ومن المعلوم أنّ الإرادة التشريعية تتعلّق بأفعالنا لا بأفعال الله عزّ وجلّ. في حين أنّ الآية أعلاه تتعلّق بأفعال الله سبحانه، فهي تقول: إنّ الله أراد أن يذهب عنكم الرجس، وبناءً على هذا فإنّ مثل هذه الإرادة يجب أن تكون تكوينية، ومرتبطة بإرادة الله سبحانه في عالم التكوين.

أضافةً إلى ذلك، فإنّ مسألة الإرادة التشريعية فيما يتعلّق بالتقوى والعفّة لا تخصر بأهل البيت الله أن الله قد أمر الجميع بالتقوى والتطهّر من الذنوب، وبذلك لا تكون لهم مزيّة وخاصيّة، لأنّ كلّ المكلّفين مشمولون بهذا الأمر.

وعلى أيّة حال، فإنّ هذا الموضوع \_ أي الإرادة التشريعيّة \_ مضافاً إلى أنّه لا يناسب ظاهر الآية، فانّه لا يتناسب مع الأحاديث السابقة بأيّ وجه من الوجوه، لأنّ كلّ تــلك الأحاديث تتحدّث عن فضيلة سامية وهبة مهمّة خاصّة بأهل البيت المنظيمة.

ومن المسلّم أيضاً أنّ «الرجس» هنا لا يعني الرجس الظاهري، بـل هـو إشـارة إلى الأرجاس الباطنية، وإطلاق هذه الكلمة ينني انحصارها وكونها محدودة بالشرك والكفر والأعهال المنافية للعفّة وأمثال ذلك، فإنّها تشمل كلّ الذنوب والمعاصي والمفاسد العقائدية والأخلاقية والعملية.

والمسألة الأخرى التي ينبغي الإلتفات إليها بدقّة هي أنّ الإرادة التكوينية التي تعني الخلقة والإيجاد. تعني هنا «المقتضي» لا العلّة التامّة لتكون موجبة للجبر وسلب الاختيار. وتوضيح ذلك، إنّ مقام العصمة يعني حالة تقوى الله التي توجد عند الأنبياء والأنمّة

١. الإستيعاب، وصحيح البخاري، وصحيح مسلم. طبقاً لنقل المراجعات، ص ٢٢٩. الرسالة ٧٢.

بمعونة الله سبحانه، لكن وجود هذه الحالة لا يعني أنهم غير قادرين على إرتكاب المعصية، بل إنهم قادرون على إتيانها، غير أنهم يعفّون أنفسهم ويجلّونها عن التلوّث بها باختيارهم، ويغضّون الطرف عنها طوعاً، تماماً كالطبيب الحاذق الذي لا يتناول مطلقاً مادّة سمّية جدّاً وهو يعلم بالأخطار التي تنجم عن تناولها، ومع أنّه قادر على تناولها، إلّا أنّ علومه واطلاعه ومبادئه الفكرية والروحية تدفعه إلى الإمتناع إرادياً واختياراً عن هذا العمل.

و يجب التذكير بهذه المسألة، وهي أن هذه التقوى موهبة خاصة منحت للأنبياء لا للآخرين، لكن الله سبحانه قد منحهم إيّاها للمسؤوليات الثقيلة الخطيرة الملقاة على عاتقهم في قيادة الناس وإرشادهم، وبناءً على هذا فإنّه إمتياز يعود نفعه على الجميع، وهذه عين العدالة، تماماً كالإمتياز الخاص الذي منحه الله لطبقات العين وأغشيتها الرقيقة والحسّاسة جدّاً، والتي يستفيد منها جميع البدن.

إضافةً إلى أنّ الأنبياء تعظم مسؤولياتهم وواجباتهم بنفس المقدار الذي يتمتّعون بهذا المواهب الإلهيّة والإمتيازات، فإنّ ترك الأولى من قبلهم يعادل ذنباً كبيراً يصدر من الناس العاديين، وهذا معيار وتشخيص لخطّ العدالة.

والنتيجة أنّ هذه الإرادة إرادة تكوينية في حدود المقتضى ـ وليست علّة تامّة ـ وهي في الوقت نفسه لا توجب الجبر ولا تسلب الاختيار والإرادة الإنسانية.

#### ٤\_ ماهلية القرن العشرينا

مرّت الإشارة إلى أنّ جمعاً من المفسّرين تورّطوا في تفسير (الجاهلية الأولى) وكأنّهم لم يقدروا أن يصدّقوا ظهور جاهلية أخرى في العالم بعد ظهور الإسلام، وأنّ جاهلية العرب قبل الإسلام ضئيلة تجاه الجاهلية الجديدة، إلّا أنّ هذا الأمر قد تجلّى للجميع اليوم، حيث نرى مظاهر جاهلية القرن العشرين المرعبة، ويجب أن تعدّ تلك إحدى تسنبؤات القرآن الإعجازية.

إذا كان العرب في زمان الجاهلية يغيرون ويحاربون، وإذا كان سوق عكاظ \_مثلاً \_ ساحة لسفك الدماء لأسباب تافهة عدّة مرّات، وقتل على أثرها أفراد معدودون، فقد وقعت في جاهلية عصرنا حروب ذهب ضحيّتها عشرون مليون إنسان، وجرح وتعوّق أكثر من هذا العدد!

وإذا كانت النساء «تتبرّج» في زمن الجاهلية ويلقين خمرهن عن رؤوسهن بحيث كان يظهر جزء من صدورهن ونحورهن وقلائدهن وأقراطهن، فني عصرنا تشكّل نواد نسمّى بنوادي العراة \_ونموذجها مشهور في بريطانيا \_حيث يتعرّى أفرادها كما ولدتهم أمّهاتهم، وفضائح البلاجات على سواحل البحار والمسابح، بل وحتى في الأماكن العامّة وعلى قارعة الطريق يخجل القلم من ذكرها.

وإذاكانت في الجاهلية «زانيات من ذوات الأعلام»، حيث كنّ يرفعن أعلاماً فوق بيوتهنّ ليدعين الناس إلى أنفسهنّ، فني جاهلية قرننا أناس يطرحون أموراً ومطالب في هذا الجال عبر صحف خاصّة، يندى لها الجبين، ولجاهلية العرب مئة مرتبة من الشرف على هذه الجاهلية.

والخلاصة؛ ماذا نقول عن وضع المفاسد التي توجد في عصرنا الحاضر... عصر التمدّن المادّي الآلي الخالي من الإيمان، فعدم الحديث عنها أولى، ولا ينبغي أن نلوّث هذا التّفسير بذكرها.

إنّ ما قلناه كان جانباً من العبء الملق على عاتقنا لبيان حياة الذين يبتعدون عن الله تعالى، فإنّهم وإن امتلكوا آلاف الجامعات والمراكز العلمية والعلماء المعروفين، فهم غارقون في وحل الفساد ومستنقع الرذيلة، بل إنّهم قد يضعون هذه المراكز العلمية وعلماءها في خدمة هذه الفجائع والمفاسد أحياناً.

8003

إِنَّ المُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَنْ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْمَنْ فِينَ وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَنْ فِينَ وَالْمَنْ فِينَ وَالْمَنْ فِينَ وَالْمَنْ فِينَ وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَنْ وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَالُونَا وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَنْ فَيْ وَالْمَالُمُ لَمِينَا وَالْمَنْ فَيْ وَالْمُنْ فَيْ وَالْمُنْ فَيْ وَالْمُنْ فَيْ وَالْمَنْ فَالْمُ لَا مُنْ فَيْ فَيْ وَالْمُنْ فَيْ وَالْمَالُولُونَا وَالْمَالِمُ لَا مُنْ فَالْمُ لَاللَّهُ فَيْ وَلَالْمُ لَا مُنْ فَالْمُ لَالْمُنْ فَالْمُ لَاللَّهُ لَلْمُ لَا مُنْ فَالْمُ لَا مُنْ فَالْمُ لَا مُنْفِي مُنْ فَالْمُلْمُ لَالْمُنْ فَالْمُلْمُ لَا مُنْ فَالْمُلْمُ لَا مُنْ فَالْمُلْمُ لَلْمُنْ فَالْمُلْمُ لَالْمُنْ فَالْمُلْمُ لَا مُنْ فَالْمُلْمِنِي مُنْ الْمُنْ فِي فَالْمُلْمُ لِلْمُنْ فَالْمُلْمُ لَا مُنْ فَالْمُلْمُ لَا مُنْ فَالْمُلْمُ لَا مُنْ فَالْمُلْمُ لَلْمُ لَا مُنْ فَالْمُلْمُ لِلْمُنْ فَالْمُلْمُ لِمُنْ فَالْمُلْمُ لِمُنْ فَالْمُلْمُ لَلْمُنْ فَالْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لَالْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لِمُنْ فَالْمُلْمُ لَمُنْ فَالْمُ لَلْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُلْمُ لَلْمُ لِمُنْ فَالْمُلْمُ لَمُنْ فَالْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لِمُلْمُلْمُ لِمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلِ

# سبب النّزول

أورد جمع من المفسّرين في سبب نزول هذه الآية انّه عندما رجعت «أسماء بنت عميس» زوجة «جعفر بن أبي طالب» من الحبشة مع زوجها، جاءت إلى زوجات النّبي، فسألتهن؛ هل نزل فينا شيء من القرآن؟ فقلن؛ لا، فأتت رسول الله يَرَائِينًا فقالت:

«يارسول الله إنّ النساء لني خيبة وخسار. فقال: وممّ ذلك؟ قالت: لاَنَهنّ لا يذكرن بخير كما يذكر الرجال. فأنزل الله تعالى هذه الآية (الني طمأنت النساء بأنّ لهنّ درجة عند الله مساوية للرجال، وأكّدت على أنّ المعيار هو العقيدة والعمل والأخلاق الإسلامية)».

# التفسير

# شمُصية المرأة ومكانتها في الإسلام:

بعد البحوث التي ذكرت في الآيات السابقة حول واجبات أزواج النّبي يَّنَيُّنِهُمْ ، فقد ورد في هذه الآية كلام جامع عميق المحتوى في شأن كلّ النساء والرجال وصفاتهم، وبعد أن ذكرت عشر صفات من صفاتهم العقائدية والأخلاقية والعملية، بيّنت النواب العظيم المعدّ لهم في نهايتها.

إنّ بعض هذه الصفات العشر تتحدّث عن مراحل الإيمان (الإقرار باللسان، والتصديق بالقلب والجنان، والعمل بالأركان).

والقسم الآخر يبحث في التحكّم باللسان والبطن والشهوة الجنسية، والتي تشكّل ثلاثة عوامل مصيرية في حياة البشر وأخلاقهم.

وتحدّثت في جانب آخر عن مسألة الدفاع عن المحرومين، والإستقامة أمام الحـوادث الصعبة، أي الصبر الذي هو أساس الإيمان.

وأخيراً تتحدّث عن عامل استمرار هذه الصفات، أي «ذكر الله تعالى».

تقول الآية: ﴿إِنَّ المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات والقانتين والقانتين والقانتين المسلمات ﴾. أي المطيمين الأوامر الله والمطيعات.

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين قد اعتبر الإسلام والإيمان في الآية بمعنى واحد، إلّا أنّ من الواضح أنّ هذا التكرار يوحي بأنّ المراد منها شيئان مختلفان، وهو إشارة إلى المطلب الذي ورد في الآية ١٤ من سورة الحجرات: ﴿قالمه الأعراب آهنّا قل لم تؤهنوا ولكن قـولوا لسلمنا ولمّا يدخل الإيمان في قلوبكم ﴾!

وهو إشارة إلى أنّ «الإسلام» هو الإقرار باللسان الذي يجعل الإنسان في صفّ المسلمين، ويصبح مشمولاً بأحكامهم، إلا أنّ «الإيمان» هو التصديق بالقلب والجنان.

وقد أشارت الرّوايات الإسلامية إلى هذا التفاوت في المعنى، فني رواية أنّ أحد أصحاب الإمام الصادق على سأله عن الإسلام والإيمان، وهل أنّها مختلفان؟ فقال الإمام الإيمان يشارك الإسلام، والإسلام، والإسلام لا يشارك الإيمان»، فاستوضح الرجل الإمام أكثر فقال على «الإسلام شهادة أن لا إله إلّا الله والتصديق برسول الله تَجَنَّيْ ، به حقنت الدماء، وعليه جرت المناكع والمواريث، وعلى ظاهره جماعة الناس، والإيمان الهدى وما يثبت في القلوب، وما ظهر من العمل به» .

«قانت» من مادّة (القنوت)، وهي كما قلنا سابقاً الطاعة المقترنة بالخضوع، الطاعة التي تنبع من الإيمان والإعتقاد، وهذه إشارة إلى الجوانب العملية للإيمان وآثاره.

مَّمَ تطرقت إلى أحد أهم صفات المؤمنين الحقيقيين، أي حفظ اللسان، فتقول: ﴿والصادقين والصادقات﴾.

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٢١. (باب أنّ الإيمان يشرك الإسلام).

ويستفاد من الرّوايات أنّ استقامة إيمان الإنسان وصدقه باستقامة لسانه وصدقه: «لا يستقيم إيمان امرىء حتى يستقيم قلبه، ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه» .

ولماً كان الصبر والتحمّل والصلابة أمام المشاكل والعقبات هو أساس الإيمان، ودوره ومنزلته في معنويات الإنسان بمنزلة الرأس من الجسد، فقد وصفتهم الآية بصفتهم الخامسة، فقالت: ﴿والصابرين والصابرات ﴾.

ونعلم أنّ أحد أسوأ الآفات الأخلاقية هو الكبر والغرور وحبّ الجاه، والنقطة التي تقع في مقابله هي «الخشوع»، لذلك كانت الصفة السادسة: ﴿والخاشعين والخاشعات ﴾.

وإذا تجاوزنا حبّ الجاه، فإنّ حبّ المال أيضاً آفةً كبرى، وعبادته والتعلّق به ذلّة خطيرة مرّة، ويقابله الإنفاق ومساعدة المحتاجين، لذلك كانت صفتهم السابعة: ﴿والعنصدّقين والعتصدّقانيه﴾

قلنا: إنّ ثلاثة أشياء إذا تخلّص الإنسان من شرّها، فإنّه سيبتى في مأمن من كثير من الآفات والشرور الأخلاقية، وهي: اللسان والبطن والشهوة الجنسية، وقد أشير إلى الأوّل في الصفة الرّابعة، أمّا الشيء الثّاني والثالث فقد أشارت إليها الآية في الصفتين الشامنة والتاسعة، فقالت: ﴿والصانمين والصانمات والحافظين قروجهم والحافظات﴾.

وأخيراً تطرّقت الآية إلى الصفة العاشرة التي يرتبط بها الإستمرار في كل الصفات السابقة والمحافظة عليها، فقالت: ﴿والذاكرين الله كثيرا والذاكرات، ﴿

أجل... إنّ هؤلاء يجب أن يكونوا مع الله ويذكروه في كلّ حال، وفي كلّ الظروف، وأن يزيحوا عن قلوبهم حجب الغفلة والجهل، ويبعدوا عن أنفسهم همزات الشياطين ووساوسهم، وإذا ما بدرت منهم عثرة فإنّهم يهبون لجبرانها في الحال لئلّا يحيدوا عن الصراط المستقيم.

وقد ذكرت تفاسير مختلفة لـ «الذكر الكثير» في الرّوايات وكلمات المفسّرين، وكلّها من قبيل ذكر المصداق ظاهراً، ويشملها جميعاً معنى الكلمة الواسع، ومن جملتها ما نقرؤه في حديث عن النّبي الأكرم وَاللّهِ : «إذا أيقظ الرجل أهله من الليل فتوضّنا وصلّيا كتبا من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات» ٢.

٨ المعجّة البيضاء، ج ٥، ص ١٩٢.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٥٨، وتفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

وفي حديث عن الإمام الصادق على الله على تسبيح فاطمة على كان من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات» .

وقال بعض المفشرين: إنّ «الذكر الكثير» هو الذكر حال القيام والقعود، وذكر الله عندما يأوى المرء إلى فراشه.

وعلى أي تقدير، فإنّ الذكر علامة الفكر، والفكر مقدّمة للعمل، فليس الهدف هو الذكر الخالي من الفكر والعمل مطلقاً.

ثمّ تبين الآية في النهاية الأجر الجزيل لهذه الفئة من الرجال والنساء الذين يستمتّعون بهذه الخصائص العشرة بأنّهم قد ﴿ أعدَ الله لهم مغفرة وأجرا عظيما ﴾ فإنّه تعالى قد غسل ذنوبهم التي كانت سبباً في تلوّث أرواحهم، بماء المغفرة، ثمّ كتب لهم الثواب العظيم الذي لا يعرف مقداره إلّا هو.

والواقع إنَّ أحد هذين الأمرين يطرد كلَّ المنغَّصات، والآخر يجلب كلَّ الخيرات.

إنّ التعبير بـ «أجراً» دليل بنفسه على عظمته، ووصفه بـ «العظيم» تأكيد عسلى هـذه العظمة، وكون هذه العظمة مطلقة دليل آخر على سعة أطرافها وتراميها، ومن البديهي، أنّ الشيء الذي يعده الله عظيماً يكون خارقاً في عظمته.

وثمّة مسألة تستحقّ الإنتباه، وهي أنّ جملة ﴿ رُمدٌ ﴾ قد وردت بصيغة الماضي، وهو بيان لحتمية هذا الأجر والجزاء وعدم إمكان خلفه وعدم الوفاء به، أو أنّه إشارة إلى أنّ الجلّة ونعمها معدّة منذ الآن للمؤمنين.

# ہدث

### مساواة الرمِل والمرأة عند الله:

يتصوّر البعض أحياناً أنّ الإسلام قد رجّح كفّة شخصية الرجال، ولا مكانة مهمّة للنساء في برامج الإسلام، وربّما كان منشأ هذا الإشتباه هو بعض الإخـتلافات الحـقوقية، والتي لكلّ منها فلسفة خاصّة.

ومع غضّ النظر عن مثل هذه الاختلافات التي لها علاقة بالمكانات والمراكز الاجتاعية

٨ نقلاً عن تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٢٥٨. ذيل الآية مورد البحث.

وظروفها الطبيعية \_فلا شك في عدم وجود أي فرق بين الرجل والمرأة في تعليات الإسلام من الناحية الإنسانية والمقامات المعنوية، والآية المذكورة دليل واضح على هذه الحقيقة، لأنّها وضعت المرأة والرجل في مرتبة واحدة ككفّتي ميزان لدى تبيانها خصائص المؤمنين، وأهمّ المسائل العقائدية والأخلاقية والعملية، ووعدت الإثنين بمكافآت متكافئة وثواب متساو بدون أي تفاوت واختلاف.

وبتعبير آخر: لا يمكن إنكار التفاوت الجسمي بين الرجل والمرأة، كما لا يمكن إنكار التفاوت النفسي بينهما أيضاً، ومن البديهي أنّ هذا التفاوت ضروري لإدامة نظام المجتمع الإنساني، كما أنّه يفرز آثاراً ونتائج في بعض القوانين الحمقوقية للمرأة والرجل، إلّا أنّ الإسلام لم يطرح شخصية المرأة الإنسانية للمناقشة \_كما فعل ذلك بعض القساوسة المسيحيين في القرون الماضية \_بأنّ المرأة هل هي إنسان في الواقع؟ وهل لها روح إنسانية أم لا؟!

ولم يكتف بذلك فحسب، بل أكّد على عدم الفرق بين الجنسين من ناحية الروح الإنسانية، ولذلك نقرأ في الآية ٩٧ من سورة النحل ﴿من عمل صالحا من دكر أو أنشى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيّبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ماكانوا يعملون ﴾.

لقد أقرّ الإسلام للمرأة نفس الاستقلال الاقتصادي الذي أقرّه للرجل، على عكس كثير من قوانين العالم السابقة، بل وحتى قوانسين عسالم اليسوم التي لم تسبح للسمرأة الإسستقلال الإقتصادي مطلقاً.

من هناً، فإنّنا نلاحظ في علم الرجال الإسلامي باباً خاصّاً يتعلّق بـالنساء العـالمات اللواتي كنّ في مصاف الرواة والفقهاء، وقد ذُكرن كشخصيات مؤثّرة وفاعلة في التــاريخ الإسلامي.

وإذا رَجعنا إلى تاريخ العرب قبل الإسلام، وحقّقنا في وضع النساء في ذلك الجــتمع، ورأينا كيف أنهن كنّ محرومات من أبسط حقوق الإنسان، بل لم يكن المشركون يعتقدون بأنّ لهنّ حقّ الحياة أحياناً، ولذلك كانوا يندونهنّ وهنّ أحياء بعد ولادتهنّ!!

وكذلك إذا نظرنا إلى وضع المرأة في عالمنا المعاصر حيث أصبحت ألعوبة لا اختيار لها ولا إرادة في أيدي مجموعة من المتلبّسين بلباس الإنسانية ويدعون التمدّن، فسوف ندرك جيداً بأنّ الإسلام قد خدم المرأة أيّا خدمة، وله حقّ عظيم عليهنّ '؟!

١. كان لنا بحث آخر في هذا المجال في ذيل الآية ٢٢٨ من سورة البقرة. وكذلك ورد بحث آخر في ذيل الآية .
 ٩٧ من سورة النحل.

# سبب النزول

نزلت هذه الآيات على قول أغلب المفسّرين - في قضيّة زواج «زينب بنت جحش» - بنت عمّة الرّسول الأكرم - بزيد بن حارثة مولى النّبي عَيْنِ المعتق، وكانت القصّة كما يلي: كانت خديجة قد اشترت قبل البعثة وبعد زواجها بالنّبي عَيْنِ عبداً إسمه زيد، ثمّ وهبته للنّبي عَيْنِ فأعتقه رسول الله عَيْنِ، فلمّا طردته عشيرته وتبرّأت منه تبنّاه النّبي عَيْنِ وبعد ظهور الإسلام أصبح زيد مسلماً مخلصاً متفانياً، وأصبح له موقع ممتاز في الإسلام، وكما نعلم فإنّه أصبح في النهاية أحد قوّاد جيش الإسلام في معركة مؤتة وإستشهد فيها. وعندما صمّم النّبي عَيْنِ على أن ينتخب زوجة لزيد، خطب له «زينب بنت جحش» - والتي كانت بنت «أميّة بنت عبدالمطلّب»، أي بنت عمّته - فكانت زينب تظنّ أنّ النّبي عَيْنِ يريد أن يخطبها لنفسه، فسرّت ورضيت، ولكنّها لمّا علمت فيا بعد أن خطبته كانت لزيد يريد أن يخطبها لنفسه، فسرّت ورضيت، ولكنّها لمّا علمت فيا بعد أن خطبته كانت لزيد تأثّراً شديداً وامتنعت، وكذلك خالف أخوها عبدالله هذه الخطبة أشدّ مخالفة.

هنا نزلت الآية الأولى من الآيات مورد البحث وحذّرت زينب وعبدالله وأمثالها بأنّهم لا يقدرون على مخالفة أمر يراه الله ورسوله ضرورياً، فليّا سمعا ذلك سلّما لأمر الله.

إنّ هذا الزواج لم يكن زواجاً بسيطاً \_كها سنرى ذلك \_ بل كان مقدّمة لتحطيم سنّة جاهلية مغلوطة، حيث لم تكن أيّة امرأة لها مكانتها وشخصيتها في المجتمع مستعدّة للإقتران بعبد في زمن الجاهلية، حتى وإن كان متمتّعاً بقيم إنسانية عالية.

غير أنّ هذا الزواج لم يدم طويلاً. بل انتهى إلى الطلاق نتيجة عدم الإنسجام واختلاف أخلاق الزوجين، بالرغم من أنّ النّبي الأكرم ﷺ كان مصرّاً على أن لا يتمّ هذا الطلاق.

بعد ذلك اتّخذ النّبي ﷺ بأمر الله «زينب» زوجةً له لتعوّض بذلك فشلها في زواجها، فانتهت المسألة هنا، إلّا أنّ همهمات وأقاويل قد ظهرت بين الناس، وقد اقـتلعها القـرآن وعالجها في هذه الآيات التي نبحثها، وسيأتي تفصيل ذلك، إن شاءالله تعالى أ

# الثفسير

#### تمرّد عظيم على العرف:

نعلم أنّ روح الإسلام التسليم، ويجب أن يكون تسليماً لأمر الله تعالى بدون قيد أو شرط، وقد ورد هذا المعنى في آيات مختلفة من القرآن الكريم، وبعبارات مختلفة، ومن جملتها الآية أعلاه، والتي تقول: ﴿ وماكان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم بل يجب أن يجعلوا إرادتهم تبعاً لإرادة الله تعالى، كما أنّ كلّ وجودهم من الشعر حتى أخمص القدمين مرتبط به ومذعن له.

(قضى) هنا تعني القضاء التشريعي، والقانون والأمر والحكم والقضاء، ومن البديهي أنّ الله تعالى غني عن طاعة الناس وتسليمهم، ولم يكن النّبي تَجَدُّهُ ينظر بعين الطمع لهذه الطاعة، بل هي في الحقيقة لمصلحتهم ومنفعتهم، فإنّهم قد يجهلونها لكون علمهم وآفاقهم محدودة، إلّا أنّ الله تعالى يعلمها فيأمر نبيّه بإبلاغها.

إنَّ هذه الحالة تشبه تماماً حالة الطبيب الماهر الذي يقول للمريض: إنَّني أبدأ بعلاجك إذا

أ إقتباس من تفسير مجمع البيان، وتفسير القرطبي، وتفسير الميزان، والتفسير الكبير، وتنفسير فني ظلال القرآن، وتفاسير أخرى في ذيل الآيات مورد البحث، وكذلك سيرة ابن هشام، ج ١، ص ٢٦٤، والكامل لابن الأثير، ج ٢، ص ١٧٧.

أذعنت لأوامري تماماً، ولم تبد أي مخالفة تجاهها، وهذه الكلمات تبيّن غاية حرص الطبيب على علاج مريضه، والله تعالى أسمى وأرحم بعباده من مثل هذا الطبيب، ولذلك أشارت الآية إلى هذه المسألة في نهايتها، حيث تقول: ﴿ وَهِنْ يَعْصَ الله وَرَسُولُهُ فَقَدْ صُلّ صَلَالًا هَبِيناً ﴾.

فسوف يضلّ طريق السعادة، ويسلك طريق الضلال والضياع، لأنّه لم يعبأ بأمر ربّ الكون الرحيم، وبأمر رسوله، ذلك الأمر الضامن لخيره وسعادته، وأيّة ضلالة أوضح من هذه؟!

ثمّ تناولت الآية التالية قصّة «زيد» وزوجته «زينب» المعروفة، والتي هي إحسدى المسائل الحسّاسة في حياة النّبي عَبَالَةً، ولها إرتباط بمسألة أزواج النّبي عَبَالَةً التي مسرّت في الآيات السابقة، فتقول: ﴿ وَإِذْ تَقُولَ لَلذِي أَنْهُمُ الله عليه وأنسمت عليه أحسك عليك زوجك ولتّق للله عليه .

والمراد من نعمة الله تعالى هي نعمة الهداية والإيمان التي منحها لزيد بن حارثة، ومسن نعمة النّبي ﷺ أنّه كان قد أعتقه وكان يعامله كولده الحبيب العزيز.

ويستفاد من هذه الآية أنّ شجاراً قد وقع بين زيد وزينب، وقد استمرّ هذا الشجار حتى بلغ أعتاب الطلاق، وبملاحظة جملة ﴿تقول﴾ حيث إنّ فعلها مضارع، يستفاد أنّ النّبي كان ينصحه دائماً ويمنعه من الطلاق.

هل أنّ هذا الشجار كان نتيجة عدم تكافؤ الحالة الاجتاعية بين زينب وزيد، حــيث كانت من قبيلة معروفة، وكان هو عبداً معتق؟

أم كان ناتجاً عن بعض الخشونة في أخلاق زيد؟

أو لا هذا ولا ذاك، بل لعدم وجود انسجام روحي وأخلاقي بينهما، فإنّ من الممكن أن يكون شخصان جيدين، إلّا أنّهما يختلفان من ناحية السلوك والفكر والطباع بحبيث لا يستطيعان أن يستمرا في حياة مشتركة؟

ومهما يكن الأمر فإنّ المسألة إلى هنا ليست بذلك التعقيد.

ثمٌ تضيف الآية: ﴿ وتخفى في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحقّ أن تخشاه﴾.

لقد أسهب المفسّرون هنا في الكلام، وكان تسامح بعضهم في التعبيرات قد منح الأعداء حربة للطعن، في حين يفهم من القرائن الموجودة في نفس الآية، وسبب نــزول الآيــات، والتاريخ، أنّ معنى الآية ليس مطلباً ومبحثاً معقداً، وذلك: إنّ النّبي ﷺ كان قد قرّر أن يتّخذ «زينب» زوجة له إذا ما فشل الصلح بين الزوجين ووصل أمرهم إلى الطلاق لجبران هذه النكسة الروحية التي نزلت بابنة عمّته زينب من جرّاء طلاقها من عبده المعتق، إلّا أنّه كان قلقاً وخائفاً من أن يعيبه الناس ويثير مخالفيه ضجّة وضوضاء، من جهتين:

الأولى: أنّ زيداً كان ابن رسول الله تَنَيَّرَ بالتبني، وكان الابن المتبنى \_طبقاً لسنة جاهلية \_ يتمتّع بكلّ أحكام الإبن الحقيق، ومن جملتها أنّهم كانوا يعتقدون حرمة الزواج من زوجة المتبنى المطلّقة.

والأخرى: هي كيف يمكن للنّبي ﷺ أن يتزوّج مطلّقة عبده المعتق وهو في تلك المنزلة الرفيعة والمكانة السامية؟

ويظهر من بعض الروايات أنَّ النَّبِي ﷺ قد صمّم على أن يقدم على هذا الأمر بأمر الله سبحانه رغم كلَّ الملابسات والظروف، وفي الجزء التالي من الآية قرينة على هذا المعنى.

بناءً على هذا، فإنّ هذه المسألة كانت مسألة أخلاقية وإنسانية، وكذلك كانت وسيلة مؤثّرة لكسر سنّتين جاهليتين خاطئتين، وهما: الإقتران بمطلّقة الابن المتبنيّ، والزواج من مطلّقة عبد معتق.

من المسلّم أنّ النّبي ﷺ لا ينبغي أن يخاف الناس في مثل هذه المسائل، ولا يدع للضعف والتزلزل والخشية من تأليب الأعداء وشايعاتهم إلى نفسه سبيلاً، إلّا أنّ من الطبيعي أن يبتلى الإنسان بالخوف والتردّد في مثل هذه المواقف، خاصّة وأنّ أساس هذه المسائل كان اختيار الزوجة، وأنّه كان من الممكن أن تؤثّر هذه الأقاويل والضجيج على انتشار أهدافه المقدّسة وتوسّع الإسلام، وبالتالي ستؤثّر على ضعفاء الإيمان، وتغرس في قملوبهم الشكّ والتردّد.

هٰذا تقول الآية في متابعة المسألة: إنّ زيداً لمّا أنهى حاجته منها وطلّقها زوجناها لك: ﴿ فَلَمَّا قَضْنَ زَيد منها وطراً زوّجِناكها لكن لا يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم إذا قضوا منهن وطراً ﴾ وكان لابد أن يتم هذا الأمر ﴿ وكان لمرالله مفعولا ﴾.

«الأدعياء» جمع «دعي»، أي الإبن المتبنى، و«الوطر» هو الحاجة المهمّة، واختيار هذا التعبير في مورد طلاق زينب للطف البيان، لئلّا يصرّح بالطلاق الذي يعدّ عيباً للنساء، بل وحتى للرجال، فكأنّ كلاً من هذين الشخصين كان محتاجاً للآخر ليحيا حياة مشتركة لمدّة

معيّنة، وإفتراقهها كان نتيجة لانتفاء هذه الحاجة ونهايتها.

والتعبير بـ ﴿زوجناكها﴾ دليل على أنّ هذا الزواج كان زواجاً بأمر الله، ولذلك ورد في التواريخ أنّ زينب كانت تفتخر بهذا الأمر على سائر زوجات النّبي ﷺ، وكانت تـقول: زوجكنّ أهلوكنّ وزوّجني الله من السماء \.

وممّا يستحقّ الإنتباء أنّ القرآن الكريم يبيّن بمنتهى الصراحة الهدف الأصلي من هذا الزواج، وهو إلغاء سنّة جاهلية كانت تقضي بمنع الزواج من مطلّقات الأدعياء، وهذا بنفسه إشارة إلى مسألة كلّية، وهي أنّ تعدّد زواج النّبي تَنْبَيْنَ لم يكن أمراً عادياً بسيطاً، بل كان يرمى إلى أهداف كان لها أثرها في مصير دينه.

وجملة ﴿كَانَ لَمُولِلله مِفْمُولا﴾ إشارة إلى وجوب الحزم في مثل هذه المسائل، وكلّ عمل ينبغي فعلم يجب أن ينجز ويتحقّق، حيث لا معنى للإستسلام أمام الضجيج والصخب في المسائل التي تتعلّق بالأهداف العامّة والأساسية.

ويتّضح من التّفسير الواضح الذي أوردناه في بحث الآية أعلاه أنّ الإدّعاءات التي أراد الأعداء أو الجهلاء إسنادها لهذه الآية لا أساس لها مطلقاً، وسنعطي في بحث الملاحظات توضيحاً أكثر في هذا الباب إن شاء الله تعالى.

و تقول الآية الأخيرة في تكيل المباحث السابقة: ﴿مَاكَانَ مَلَى النّبِي مِنْ حَرَجَ فَيَمَا فَرَضَ الله ﴾ فحيث يأمره الله سبحانه لا تجوز المداهنة في مقابل أمره تعالى، ويجب تنفيذه بدون أيّ تردد.

إنّ القادة الربانيين يجب أن لا يصغوا إلى كلام هذا وذاك لدى تنفيذ الأوامر الإلهيّة، أو يراعوا الأجواء السياسية والآداب والأعراف الخاطئة السائدة في المحيط، وربّا كان هذا الأمر قد صدر لتمزيق هذه الأعراف المغلوطة، ولتحطيم البدع القبيحة.

إنّ القادة الإلهيين يجب أن ينفّذوا أمر الله بدون خوف من الملامة والعـتاب والضـجّة والغوغاء، وأن يكونوا مصداق ﴿ولايخافون لوهة لائم﴾ ``

إِنَّنَا إِذَا أَرِدِنَا أَنْ نَجِلُس وننتظر رضا الجميع وسرورهم ثمَّ ننفَّذ أمر الله سبحانه، فلنعلم أنّ

إ. الكامل لابن الأثير، ج ٢، ص ١٧٧. وممّا يستحقّ الإلتفات أنّ زواج النّبي النّبي الله من زينب قد تمّ في السنة الخامسة للهجرة. المصدر السابق.
 ٢. العائدة، ٥٤.

هذا الأمر لا يمكن تحقّقه، لأن بعض الفئات لا ترضى حتى نستسلم لما تريد ونتّبع دينها وفكرها، كما يقول القرآن الكريم ذلك: ﴿ وَلَنْ تَرْضَى مَسَلُكُ الْسِهُودُ وَلَا النّـصَارَى حَسْبَى تَسْتَبِعُ مُلْتُهُمْ ﴾. \

وكذلك كان الأمر في مورد الآية التي نبحثها، لأنّ زواج النّبي ﷺ من زينب كان يكتنفه في أفكار الناس العامّة إشكالان كها قلنا:

الاُوّل: أنَّ الزواج بمطلّقة المدّعى كان في نظر أولئك كالزواج بــزوجة الإبــن الحــقيقي، وكانت هذه بدعة يجب أن تُلغى.

والثاني: أنّ زواج رجل مرموق له مكانته في المجتمع كالنّبي عَنَيْنَ من مطلّقة غلام محرّر كان يعدّ عيباً وعاراً، لأنّه يجعل النّبي والعبد في مرتبة واحدة، وهذه الثقافة الخاطئة كان يجب أن تقلع وتجتثّ من الجذور لتُزرع مكانها القيم الإنسانية، وكون الزوجين كفؤين لبعضها إنّا يستقيم ويقاس على أساس الإسلام والإيمان والتقوى وحسب.

وأساساً فان مخالفة السنن والأعراف، واقتلاع الآداب والعادات الخرافية وغير الإنسانية يقترن عادةً بالضجيج والغوغاء والصخب، وينبغي أن لا يهتم الأنبياء بهذا الضجيج والصخب مطلقاً، ولذلك تعقب الجملة التالية فتقول: ﴿ سَنَّةُ الله في الذين خلوا هن قبل ﴾.

فلست الوحيد المبتلي بهذه المشكلة، بل إنّ الأنبياء جميعاً كانوا يعانون هذه المصاعب عند مخالفتهم سنن مجتمعاتهم، وعند سعيهم لإجتثاث أصول الأعراف الفاسدة منها.

ولم تكن المشكلة الكبرى منحصرة في محاربة هاتين السنّتين الجاهليتين، بل إنّ هـذا الزواج لمّا كان مرتبطاً بالنّبي عَلَيْهُ فإنّه يمكن أن يعطي الأعداء حربة أخرى ليـعيبوا عـلى النّبي عَلَيْهُ فعله، ويطعنوا في دينه، وسيأتي تفصيل ذلك.

ويقول الله سبحانه في نهاية الآية تثبيتاً لاتّباع الحزم في مثل هذه المسائل الأساسية: ﴿وَكَانَ لَمَرَاللهِ قَدَرُا مِقَدُورُا﴾.

إنّ التعبير بـ ﴿قدراً مقدوراً ﴾ قد يكون إشارة إلى كون الأمر الإلهي حتمياً، ويمكن أن يكون دالاً على رعاية الحكمة والمصلحة فيه، إلّا أنّ الأنسب في مورد الآية أن يراد منه كلا المعنيين، أي إنّ أمر الله تعالى يصدر على أساس الحساب الدقيق والمصلحة، وكذلك لابد من تنفيذه بدون استفهام أو تلكّؤ.

١. البقرة، ١٢٠.

والطريف أنّنا نقراً في التواريخ أنّ النّبي تَشَكِّقُ قد أولم للناس وليمة عامّة لم يكن لها نظير فيا سبق اقترانه بزوجاته ، فكأنّه أراد بهذا العمل أن يبيّن للناس أنّه غير قلق ولا خائف من السنن الخرافية التي كانت سائدة في تلك البيئة، بل إنّه يفتخر بتنفيذ هذا الأمر الإلهي، إضافةً إلى أنّه كان يطمح إلى أن يصل صوت إلغاء هذه السنّة الجاهلية إلى آذان جميع من في جزيرة العرب عن هذا الطريق.

# بحثان

#### ١\_ أساطير كاذبة

مع أنّ القرآن الكريم كان غاية في الصراحة في قصّة زواج النّبي الأكرم ﷺ من زينب، وفي تبيان هذه المسألة، والهدف من هذا الزواج، وأعلن أنّ الهدف هو محاربة سنّة جاهلية فيما يتعلّق بالزواج من مطلّقة الإبن المدّعي، إلّا أنّها ظلّت مورد استغلال جمع من أعداء الإسلام، فحاولوا إختلاق قصّة غرامية منها ليشوّهوا بها صورة النّبي المقدّسة، واتّغذوا من الأحاديث المشكوك فيها أو الموضوعة في هذا الباب آلة وحربة يلوّحون بها.

ومن جملة ذلك ماكتبوه من أنّ النّبي تَتَأَلِّهُ جاء إلى دار زيد ليسأل عن حاله، فما إن فتح الباب حتى وقعت عينه على جمال زينب، فقال: «سبحان الله خالق النور! تبارك الله أحسن الخالقين» واتّخذوا هذه الجملة دليلاً على تعلّق النّبي تَتَلِّقُهُ بزينب.

في حين أنّ هناك دلائل واضحة \_ بغضّ النظر عن مسألة العصمة والنبوّة \_ تكذّب هذه الأساطير:

الأولى: أنّ زينب كانت بنت عمّة النّبي تَتَخَرُّةُ، وقد تربيّا وكبرا معاً في محيط عائلي تقريباً، والنّبي تَتَخَرُّهُ هو الذي خطبها بنفسه لزيد، وإذا كان لزينب ذلك الجهال الخارق، وعلى فرض انّه استرعى انتباهه، فلم يكن جمالها أمراً خافياً عليه، ولم يكن زواجه منها قبل هذه الحادثة أمراً عسيراً، بل إنّ زينب لم تبدأي رغبة في الإقتران بزيد، بل أعلنت مخالفتها صراحةً، وكانت ترجّح تماماً أن تكون زوجة للنّبي يَبَرُّهُمُ ، بحيث إنّها سرّت وفرحت عندما

ا. يروي المفشر الكبير المرحوم الطبرسي في تفسير مجمع البيان: فتزوّجها رسول الله على إمرأة من نسائد ما أولم على إمرأة من نسائد ما أولم عليها، ذبح شاة، وأطعم الناس الخبز واللحم حتى امتد النهار. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٦١.

ذهب النّبي تَتَلِيَّةُ لخطبتها ظنّاً منها بأنّ النّبي تَتَلِيَّةُ يخطبها لنفسه، إلّا أنّها رضخت لأمر الله ورسوله بعد نزول هذه الآية القرآنية وتزوّجت زيداً.

مع هذه المقدّمات هل يبق مجال لهذا الوهم بأنّ النّبي تَنَكِّرَةُ لم يكن عـالماً بحـال زيـنب وجمالها؟ وأيّ مجال لهذا الظنّ الخاطيء بأن يكون راغباً في الزواج منها ولا يستطيع الإقدام عليه؟

والثّانية: أنّ زيداً عندما كان يراجع النّبي تَتَبَاؤُهُ لطلاق زوجته زينب، كان النّبي ينصحه مراراً بصرف النظر عن هذا الأمر، وهذا بنفسه شاهد آخر على بطلان هذه الادّعاءات والأساطير.

ومن جهة أخرى فإنّ القرآن الكريم قد أوضح الهدف من هذا الزواج بصراحة لئلّا يبقى مجال لأقاويل أخرى.

ومن جهة رابعة قرأنا في الآيات المذكورة أعلاه أنّ الله تعالى يقول: قد كان في حادثة زواج النّبي بمطلّقة زيد أمر كان النّبي يخشى الناس فيه، في حين أنّ خشيته من الله أحقّ من الخشية من الناس.

إنّ مسألة خشية الله سبحانه توحي بأنّ هذا الزواج قد تم ّكتنفيذ لواجب شرعي، يجب عنده طرح كلّ الاعتبارات الشخصية جانباً من أجل الله تعالى ليتحقق هدف مقدّس من أهداف الرسالة، حتى وإن كان ثمن ذلك جراحات اللسان التي يلقيها جماعة المنافقين في اتّهاماتهم للنّبي، وكان هذا هو الثمن الباهض الذي دفعه النّبي تَرَبَّيَ ولا زال يدفعه إلى الآن في مقابل طاعة أمر الله سبحانه، وإلغاء عرف خاطىء وسنّة مبتدعة.

إِلَّا أَنَّ هِنَاكَ لِحَظَاتَ حَرَجَةً فِي حَيَاةً القَادَةَ الْخَلْصِينَ تَحَتَّمُ عَلَيْهِمَ أَن يَضَحُّوا ويعرّضُوا أنفسهم فيها لاتّهام أمثال هؤلاء الأفراد ليتحقّق هدفهم!

أجل... لوكان النّبي عَبَيْنِهَا لم ير زينب من قبل مطلقاً، ولم يكن يـعرفها، ولم يكـن لدى زينب الرغبة في الإقتران به، ولم يكن زيد مستعدّاً لطلاقها ـ وبغضّ النظر عن مسألة النبوّة والعصمة ـ لكان هناك مجال لمثل هذه الأقاويل والتخرّصات، لكن بملاحظة انتفاء كلّ هذه الظروف يتّضح كون هذه الأكاذيب مختلقة.

إضافةً إلى أنّ تاريخ النّبي ﷺ لم يعكس أي دليل أو صورة تدلّ على وجود رغبة خاصّة لديد ﷺ في الزواج من زينب، بل هي كسائر الزوجات، بل ربّا كانت أقــل مــن بـعض

الزوجات من بعض الجهات، وهذا شاهد تأريخي آخر على نني هذه الأساطير.

ونرى في نهاية المطاف ضرورة الإشارة إلى احتمال أن يقول شخص: إنّ محاربة مثل هذه السنّة الخاطئة واجب، ولكن أيّة ضرورة تدعو إلى أن يقتحم النّبي عَلَيْقَ هذا الميدان بنفسه؟ فقد كان بإمكانه أن يطرح هذه المسألة ويبيّنها كقانون، ويرغب الآخرين في الزواج من مطلّقة المتبنى.

عير أنّ مخالفة سنّة جاهلية خاطئة \_خاصّة وأنّها تتعلّق بالزواج من أفرادٍ هم دون شأن المقابل ظاهراً \_قد تكون غير مقبولة بالكلام والتقنين أحياناً، إذ يقول الناس: إذا كان هذا الأمر حسناً فلهاذا لم يفعله هو؟ لم يتزوّج بمطلّقة عبده المعتق وإبنه المتبنى؟

في مثل هذه الموارد ينهي الإقدام والإجراء العملي كلّ هذه الأسئلة والإشكالات، وعندها ستتكسّر وتتلاشى تلك السنّة الخاطئة، إضافةً إلى أنّ هذا العمل كان بمنفسه تضحية وإيثاراً.

# ٣\_ روع الإسلام التسليم أمام ال

لاشك أنّ استقلال الإنسان الفكري والروحي لا يسمح له أن يستسلم لأحد بدون قيد أو شرط، لأنّه إنسان مثله، ومن الممكن أن تكون له أخطاء واشتباهات في المسائل

وسرا الما إذا انتهت المسألة إلى الله العالم والحكيم، والنبي الذي يتحدّث عنه ويسير بأمره، فإن عدم التسليم المطلق دليل على الضلال والإنحراف، حيث لا يوجد أدنى إشتباه في أوامره سبحانه إضافة إلى أن أمره حافظ لمنافع الإنسان نفسه، ولا يعود شيء على ذاته المقدّسة، فهل يوجد إنسان عاقل يسحق مصالحه برجله بعد تشخيص هذه الحقيقة؟

على يوجعه إلى ذلك فإنّنا منه تعالى، وكلّ ما لدينا منه، ولا يمكن أن يكون لنا أمر وقرار إلّا ومضافاً إلى ذلك فإنّنا منه تعالى، وكلّ ما لدينا منه، ولا يمكن أن يكون لنا أمر وقرار إلّا التسليم لإرادته وأمره، ولذلك ترى بين دفّتي القرآن آبات كثيرة تشير إلى هذه المسألة:

هُرّة تقول آية: ﴿إِنَّمَا كَانَ قُولَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دَعُوا إِلَى اللهُ وَرَسُولُهُ لَيْحَكُمُ بِينَهُم أَنْ يَقُولُوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم المقلحون﴾ ﴿

و تقول أُخرى: ﴿ فَلا وربِّك لا يؤمنون حتى يعكموك فيما شيعربينهم ثممَّ لا يسجدوا فيي أنفسهم حرجاً ممّا قضيت ويسلّموا تسليماً ﴾ أ ويقول القرآن في موضع آخر: ﴿وَمِنْ أَحْسَنَ دَيِنًا مِمِّنْ أَسَلَمَ وَجِهِهِ للهُ وَهُو مِحْسَنَ ﴾ [ا

إنّ «الإسلام» أخذ من مادّة «التسليم»، وهو يشير إلى هذه الحقيقة، وبناءً على هذا فإنّ كلّ إنسان يتمتّع بروح الإسلام بمقدار تسليمه لله سبحانه.

ينقسم الناس عدّة أقسام من هذه الناحية: فقسم يسلّمون لأمر الله في الموارد التي تنفعهم فقط، وهؤلاء في الحقيقة مشركون انتحلوا إسم الإسلام، وعملهم تجزئة لأحكام الله تعالى، فهم مصداق ﴿نؤمن ببعض ونكفر ببعض فإيمانهم في الحقيقة إيمان بمصالحهم لا بالله تعالى.

وآخرون جعلوا إرادتهم تبعاً لإرادة الله، وإذا تعارضت منافعهم الزائلة مع أمر الله سبحانه، فإنّهم يغضّون الطرف عنها ويسلّمون لأمر الله، وهؤلاء هم المؤمنون والمسلمون الحقيقيون.

والقسم الثالث أسمى من هؤلاء، فهم لا يريدون إلّا ما أراد الله، وليس في قلوبهم إلّا ما يشاؤه سبحانه، فقد بلغوا مرتبة من التسامي لا يحبّون معها إلّا ما يحبّه الله، ولا يبغضون إلّا ما أبغضه الله عزّوجلّ.

هؤلاء هم الخاصّة والمخلصون والمقرّبون لديه، فقد صبغ التوحيد كلّ وجودهم، وغرقوا في حبّه، وفنوا في جماله ٢.

8003

ر النساء، ١٢٥.

٣. لقد أوردنا بحتاً آخر في هذا الباب في ذيل الآية ٦٥ من سورة النساء.

# ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَخْشُونَهُ, وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًّا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ١٠٠٠

# التفسير

### من مم المبلّغون المقيقيون؟

تشير الآية مورد البحث، ومناسبة للبحث الذي مرّ حول الأنبياء السابقين في آخر آية من الآيات السابقة، إلى أحد أهم برامج الأنبياء العامّة، فتقول: ﴿الدّين يبلّغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحداً إلّا الله ﴾.

وكذلك الحال بالنسبة إليك، فينبغي أن لا تخش أحداً في تبليغ رسالات الله، وعندما يأمرك الله سبحانه أن حطّم سنّة جاهلية خاطئة في مسألة زواج مطلّقة المتبني، وتــزوّج بزينب مطلّقة زيد، فيجب أن لا تدع لأدنى قلق وخوف من قول هذا وذاك في تأدية هذا التكليف إلى نفسك سبيلاً، فإنّ هذه سنّة جميع الأنبياء عنية.

إنّ عمل الأنبياء على في كثير من المراحل هو كسر مثل هذه السنن والأعراف عادةً، ولو انهم سمحوا لأقل خوف وتردد أن ينفذ إلى نفوسهم فسوف يفشلون في أداء رسالاتهم، فيجب على هذا أن يسيروا بحزم وثبات، ويستوعبوا كلمات المسيئين الجارحة غير المتزنة، ويستمرّوا في طريقهم دون أن يهتموا بإصطناع الأجواء ضدّهم، وضجيج العوام، وتآمر الفاسدين والمفسدين وتواطئهم، لأنّ كلّ الحسابات بيد الله سبحانه، ولذلك تقول الآية في النهاية: ﴿وكفى بالله حسيبا﴾.

إنّه يحسب إيثار الأنبياء وتضحياتهم في هذا الطريق ويجزيهم عليها، كما يحفظ كلمات الأعداء البذيئة وثرثرتهم ليحاسبهم عليها ويجازيهم.

إنّ جملة: ﴿وَكَفَى بِالله حسيباً ﴾ دليل في الحقيقة على أنّ القادة الإلهيين يجب أن لا يخشوا شيئاً أو أحداً في إيلاغ الرسالات، لأنّ الله سبحانه هو الحصي لجهودهم، وهو المثيب عليها.

#### ہحوث

### ١\_ما المرادمن التبليغ؟

المراد من «التبليغ» هنا هو الإبلاغ والإيصال، وعندما يرتبط الأمر بـ «رسالات الله» فإنّه يعني أن يعلّم الأنبياء الناس ما علّمهم الله عن طريق الوحي، وأن ينفذوه إلى القلوب عن طريق الإستدلال والإنذار والتبشير والموعظة والنصيحة.

#### ٢\_ما المرادمن الفشية؟

«الخشية» تعني الخوف المقترن بالتعظيم والإحترام، ويختلف عن الخوف المجرّد من هذه الخاصيّة من هذه الجهة، وقد تستعمل أحياناً بمعنى مطلق الخوف.

وقد ورد في مؤلفات المحقق «الطوسي» كلام في الفرق بين هذين اللفظين، وهو في الحقيقة يشير إلى المعنى العرفاني لا اللغوي، فانّه يقول: إنّ الحنسية والحنوف وإن كانا في اللغة بمعنى واحد \_ إلّا أنّ بينها فرقاً لدى أهل البصائر، وهو: إنّ «الخوف» يعني القلق والإضطراب الداخلي من العواقب التي ينتظرها الإنسان نتيجة إرتكابه المعاصي والذنوب، أو تقصيره في الطاعة، وهذه الحالة تحصل لأغلب الناس وإن اختلفت درجاتها، أمّا أعلى مراتبها فلا تحصل إلّا لفئة قليلة منهم.

أمّا «الخشية» فهي الحالة التي تحصل للإنسان لدى إدراكه عظمة الله وهيبته، والخوف من بقائه مبعداً عن أنوار فيضه، وهذه الحالة لا تحصل إلّا لأولئك الذين وقفوا على عظمة ذاته المقدّسة وجلال كبريائه، وتذوّقوا طعم قربه، ولذلك عدّ القرآن هذه الحالة خاصة بعباد الله العلماء فقال: ﴿إِنّها يخشى الله من عباده العلما. ﴾ .

### ٣ـ مواب عن سؤال؟

قد يقال: إنّ هذه الآية تتناقض مع ما مرّ في الآيات السابقة، فهي تقول هنا: إنّ أنبياء الله لا يخشون إلّا الله، ولا يخشون أحداً غيره، إلّا أنّه قد ورد في الآيات السابقة: ﴿وتخفى في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحقى أن تخشاه ﴾ ٢؟

إلَّا أنَّ الإجابة على هذا السؤال تتَّضح بتأمّل النقطتين التاليتين:

١. مجمع البحرين، مادّة خشي. ١. الاحزاب، ٣٧.

الأولى: أنّ النّبي عَبَّالُهُ إِنّا كان خانفاً من عدم تحمّل عدد كبير من الناس لنقض هذه السنّة، ومن عدم استيعابهم للمسألة، وبذلك ستتزعزع أسس إيمانهم من هذه الجهة، ومثل هذه الحشية ترجع في الحقيقة إلى خشية الله سبحانه.

والأخرى: أنّ الأنبياء لا يعيشون حالة الخوف والقلق من شخص ما في تبليغهم رسالات الله، أمّا في ما يتعلّق بأمور الحياة الشخصية والخاصة فلا مانع من أن يخافوا من أمر خطير كاتّهام وطعن الناس، أو أن يكونوا كموسى عَنْ إذ خاف حسب الطبيعة البشرية عندما ألق العصا وتحوّلت إلى ثعبان عظيم، فإنّ مثل هذا الخوف والإضطراب إذا لم يكن مفرطاً لا يعد عيباً ونقصاً، بل قد بواجه هذه المسألة أشجع الناس أحياناً، إنّها العيب والنقص هو الخوف من أداء التكليف الإلهى في الحياة الاجتاعية.

# ٤\_ هل كان الأنبياء يستعملون التقيّة؟

استفاد جماعة من هذه الآية أنّ التقيّة حرام مطلقاً للأنبياء في تبليغ الرسالة، لأنّ القرآن يقول: ﴿ولا يخشون أحدا إلّا للله﴾.

والمراد من التقيّة المداراتية أن يكتم الإنسان عقيدته أحياناً لجلب محبّة الطرف المقابل ليقوى على استالته للتعاون في الأهداف المشتركة.

والمراد من تقيّة «التورية» والإخفاء هو أنّه يجب أن تخنى المقدّمات والخطط للوصول إلى الهدف، فإنّها إن أفشيت وانتشرت بين الناس وأصبحت علنية، واطلع العدوّ عليها فمن المكن أن يقوم باجهاضها.

إنّ حياة الأنبياء \_وخاصّة نبيّ الإسلام ﷺ مليئة بموارد التقيّة هذه، لأنّا نعلم أنّه ﷺ كان كثيراً ما يخني أهدافه ومقاصده عندما كان يتوجّه إلى ميدان الحرب، وكان يسرسم خططه الحربية بخفاء تامّ، وكان يستخدم أسلوب الإستتار والتخفّي \_ والذي هو نوع من التقيّة \_ في جميع المراحل.

" وكان يتبع أحياناً أُسلوب «المراحل» \_وهو نوع من التقيّة \_لبيان حكم ما، فمثلاً نرى أنّ

مسألة تحريم الربا أو شرب الخمر لم تبيّن في مرحلة واحدة، بل تمّت في مراحل متعدّدة بأمر الله سبحانه، أي إنّها تبدأ من المراحل الأبسط والأسهل حتى تنتهي بالحكم النهائي الأساسي.

وعلى أيّة حال، فإنّ للتقيّة معنى واسعاً، وهو: (إخفاء العقائق والواقع للحفاظ على الأهداف من التعرّض للخطر والإنهيار) وهذا الشيء متعارف بين عقلاء العالم، والقادة الربّانيون يفعلون ذلك في بعض المراحل للوصول إلى أهدافهم المقدّسة، كما نقراً ذلك في قصّة «إبراهيم» المجرّ بطل التوحيد، حيث أخنى هدفه من البقاء في المدينة في اليوم الذي يخرج فيه عبدة الأصنام خارج المدينة لإجراء مراسم العيد ليستغلّ فرصة مناسبة فينهال على الأصنام ويحطّمها.

وكذلك أخنى «مؤمن آل فرعون» إيمانه ليستطيع أن يمعين موسى على في اللحظات الحساسة وينقذه من القتل، ولهذا السبب ذكر القرآن له تسعة مواقف وصفات عظيمة.

ومن هنا نعلم أنّ التقيّة خوفاً فقط غير جائزة على الأنبياء، لا الأنواع الأخرى للتقيّة. وبالرغم من أنّ الكلام في هذا الباب كثير، إلّا أنّنا ننهي هذا البحث بحديث جامع غنيّ المحتوى عن الإمام الصادق على أنّه قال: «التقيّة ديني ودين آبائي، ولا دين لمن لا تقيّة له، والتقيّة ترس الله في الأرض، لأنّ مؤمن آل فرعون لو أظهر الإسلام لقتل» أ.

وكان لنا بحث مفصّل حول التقيّة في ذيل الآية ١٠٦ من سورة النحل.

# هـ شرط الإنتصار في التبليغ

إنّ الآية المذكورة دليل واضح على أنّ الحزم والإخلاص وعدم الخوف من أي أحد إلّا الله تعالى، شرط أساسي في التقدّم والرقي في مجال الإعلام والتبليغ.

الأشخاص الذين يراعون رغبات وميول هذا وذاك في مقابل أمر الله، ويوجّهون الحقّ والعدالة بما يناسب أهواءهم، سوف لا يحصلون على نتيجة مطلقاً، فلا نعمة أسمى من نعمة الهداية، ولا خدمة أنفع من إهداء هذه النعمة للبشرية، ولذلك كان جزاء وثواب هذا العمل أعظم من كلّ ثواب وعطاء، ومن هنا نقرأ في حديث عن أمير المؤمنين المنها أنّه قال: «بعثني

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٥٢١ ذيل الآية ٢٨ من سورة المؤمن.

رسول الله يَهِيُّ إلى اليمن وقال لي: ياعلي لا تقاتلن أحداً حتى تدعوه، وأيم الله لثن يهدي الله على يديك رجلاً خير ممّا طلعت الشمس وغربت» .

ولهذا السبب أيضاً يجب أن يستغني المبلّغون الحقيقيون عن الناس، ولا يخافون أي مقام ومنصب، فإنّ تلك الحاجة والخوف سيتركان أثراً على أفكارهم وإرادتهم شاءوا أم أبوا.

رَّ الْمُبلِّغُ الْإِلْمِي يفكّر فقط \_ بمقتضى ﴿وكفى بالله حسيبا ﴾ \_ بأنَّ محصي الأعبال والمحاسب عليها هو الله تعالى، وبيده جزاؤه وثوابه، وهذا الوعي والعرفان هو الذي يحدَّه ويعينه في هذا الطريق الملىء بالعقبات.

8003

١. اصول الكافي، طبقاً لنقل بحارالانوار، ج ٢١، ص ٢٦١.

مَّاكَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِمِّن رِّيَجَالِكُمُ وَلَكِئ رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتِ فَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهَ مَاكُ

# التفسير

#### مسألة الفاتمية:

هذه الآية هي آخر ما بيّنه الله سبحانه فيما يتعلّق بمسألة زواج النّبي عَلَيْ بمطلّقة زيــد لكسر عرف جاهلي خاطيء، وهي جواب مختصر كآخر جواب يقال هنا، وتبيّن في نهايتها حقيقة مهمّة أخرى ــوهي مسألة الخاتمية ــ بمناسبة خاصّة.

تقول أوّلاً: ﴿ هَا كَانَ مَحَمَّدُ لَبَا لَحَدُ مِنَ رَجَالِكُم ﴾ لا زيد ولا غيره، وإذا ما أطلقوا عليه يوماً انّه «ابن محمّد» فإنّما هو مجرّد عادة وعرف ليس إلّا، وما إن جاء الإسلام حتى اجتثّت جذوره، وليس هو رابطة طبيعيّة عائلية.

طبعاً كان للنّبي عَلَى أولاد حقيقيون، وأسهاؤهم «القماسم» و«الطميّب» و«الطماهر» و«الطماهر» و«إيراهيم»، إلّا أنّهم حطبقاً لنقل المؤرخين حجيعاً قد ودّعوا هذه الدنيا وارتحلوا عنها قبل البلوغ، ولذلك لم يطلق عليهم أنّهم «رجال» .

والإمامان الحسن والحسين اللذان كان الناس يستونهم أولاد النّبي رغم أنّهما بلغا سنين متقدّمة في العمر، إلّا أنّهما كانا لا يزالان صغيرين عند نزول هذه الآية، بناءً على هذا فإنّ جملة: ﴿ هَا كَانَ هِحَمَّدُ لَبَا لَحَدُ هِنَ رَجَالِكُم ﴾ والتي وردت بصيغة الماضي، كانت صادقة في حقّ الجميع قطعاً.

١. يراجع اسد الغابة و سائر كتب التاريخي والرجالي.

٢. تفسير القرطبي، وتفسير الميزان، ذيل الآية مورد البحث.

وإذا ما رأينا في بعض تعبيرات النّبي عَلَيْنَ نفسه أنّه يقول: «أنا وعلي أبوا هذه الأمّة» فمن المسلّم أنّ المراد لم يكن الأبوّة النسبية، بل الأبوّة الناشئة من التعليم والتربية والقيادة والإرشاد.

مع هذه الحال، فإنّ الزواج من مطلّقة زيد ـ والذي بيّن القرآن فلسفته بصراحة بأنّـه الغاء للسنن الخاطئة ـ لم يكن شيئاً يبعث على البحث والجدال بـين هـذا وذاك، أو أنّهـم يريدون أن يتّخذوه وسيلة للوصول إلى نواياهم السيّئة.

ثمّ تضيف: بأنّ علاقة النّبي يَرَانَ عكم إنّا هي من جهة الرسالة والخاتمية فقط ﴿ولكن رسول الله وخاتم النّبيين ﴾ وبهذا قطع صدر الآية الإرتباط والعلاقة النسبية بشكل تامّ وقطعي، وأثبت ذيلها العلاقة المعنوية الناشئة من الرسالة والخاتمية، ومن هنا يتّضح ترابط صدر الآية وذيلها.

هذا إضافةً إلى أنّ الآية تشير إلى حقيقة هي: أنّ علاقته معكم في الوقت نفسه أسدّ وأسمى من علاقة والد بولده، لأنّ علاقته علاقة الرّسول بالأمّة، ويعلم أنّه سوف لا يأتي رسول بعده، فكان يجب عليه أن يبيّن لهذه الأمّة ويطرح لهاكلّ ما تحتاجه إلى يوم القيامة في منتهى الدقّة وغاية الحرص عليها.

ولا شكّ أنّ الله العليم الخبير قد وضع تحت تصرّفه كلّ ما كان لازماً في هذا الباب، من الأصول والفروع، والكليّات والجزئيات في جميع الجالات، ولذلك يقول سبحانه في نهاية الآية: ﴿وَكَانَ لِللهُ بِكُلّ شِي. عليما ﴾.

وينبغي الإلتفات إلى أن كونه «خاتم الأنبياء» يعني أيضاً أنّه خاتم المرسلين، وما ألصقه بعض مبتدعي الأديان لخدش كون مسألة الخاتمية بهذا المعنى، من أنّ القرآن قد اعتبر النّبي عَلَيْ خاتم الأنبياء لا خاتم المرسلين، إنّا هو اشتباه كبير، لأنّ من كان خاتماً للأنبياء يكون خاتماً للرسل بطريق أولى، لأنّ مرحلة «الرسالة» أسمى من مرحلة «النبوّة» ـ تأمّلوا ذلك ـ.

إنّ هذا الكلام يشبه تماماً أن نقول: إنّ فلاناً ليس في بلاد الحجاز، فمن المسلّم أنّ هـذا الشخص سوف لا يكون موجوداً في مكّة، أمّا إذا قلنا: إنّه ليس في مكّة، فمن المـمكن أن يكون في مكان آخر من الحجاز.

بناءً على هذا، فإنّه تعالى لوكان قد سمّى النّبي خاتم المرسلين، فمن الممكن أن لا يكون خاتم الأنبياء، أمّا وقد سمّاًه «خاتم الأنبياء» فمن المسلّم أنّه سيكون خاتم الرسل أيـضاً، وبتعبير المصطلحات فإنّ النسبة بين النّبي والرّسول نسبة العموم والخصوص المطلق.

# بحوث

#### ١\_ما هو المَاتِم؟

«الخاتم» .. على زنة حاتم \_ لدى أرباب اللغة: هو الشيء الذي تُنهى به الأُمور، وكذلك جاء بمعنى الشيء الذي تختم به الأوراق وما شابهها.

وكان هذا الأمر متداولاً فيا مضى - ولا يزال إلى اليوم - حينا يريدون إغلاق الرسالة أو غطاء الوعاء أو باب المنزل لئلا يفتحها أحد، فإنهم كانوا يضعون مادة لاصقة على الباب أو القفل ويختمون عليها، ويكون هذا الخاتم من الصلابة بحيث إنّه لابد من كسره إذا ما أريد فتح الباب، وهذه المادة التي توضع على مثل هذه الأشياء تستى «خاتماً».

ولما كانوا في السابق يستعملون لهذا الأمر الطين الصلب الذي يلصق، فإنّنا نقرأ في منون بعض كتب اللغة المعروفة أنّ معنى الخاتم هو «ما يوضع على الطينة» \.

كلّ ذلك بسبب أنّ هذه الكلمة مأخوذة من مادّة «الختم» أي النهاية، ولمّا كان هذا العمل \_أي الختم \_ يجري في الخاتمة والنهاية فقد أُطلق عليه اسم الخاتم لذلك.

وإذا ما رأينا أنّ أحد معاني الخاتم هو الخاتم الذي يوضع في اليد، فبسبب أنّهم كانوا يضعون إمضاءهم وتوقيعهم على خواتيمهم ويختمون الرسائل بها، ولذلك فإنّ من جملة الأمور التي تذكر في أحوال النّبي عَلَيْتُمْ وأمّة الهدى عَلَيْمُ والشخصيات الأخرى همو نمقش خاتمهم.

ويروي الكليني ﴿ فِي الكافي حديثاً عن الإمام الصادق ﷺ أنّه قال: «إنّ خاتم رسول الله كان من فضّة نقشه محمّد رسول الله» ٢.

وجاء في بعض التواريخ أنّ إحدى حوادث السنة السادسة للهجرة أنّ النّبي ﷺ إختار لنفسه خاتماً نقش فيها، وذلك أنّهم أخبروه أنّ المــلوك لا يــقرؤون الرســائل إذا لم تكــن مخته مة ".

وجاء في كتاب «الطبقات»: أنَّ النَّبِي ﷺ لمَّا صمّم أن ينشر دعوته في الآفاق، ويكتب

١. لسان العرب، وقاموس اللغة مادّة ختم، (الخاتم ما يوضع على الطينة).

٢. أورد هذا الخبر أيضاً البيهقي في سننه، ج ١٠، ص ١٢٨.

٣. سفينة البحار، ج ١، ص ٣٧٦.

الرسائل إلى ملوك الأرض وسلاطينها أمر أن يصنعوا له خاتماً كتب عليه (محمّد رسول الله) وكان يختم به رسائله (

بهذا البيان يتّضع جيداً أنّ الخاتم وإن أطلق اليوم على خاتم الزينة أيضاً، إلّا أنّ أصله مأخوذ من الختم، أي النهاية، وكان يطلق ذلك اليوم على الخواتيم التي كانوا يختمون بهسا الرسائل.

إضافةً إلى أنّ هذه المادّة قد استعملت في القرآن في موارد متعدّدة، وكلّها تعني الإنهاء أو الختم والغلق، مثل: ﴿اليوم نختم على أفواههم وتكلّمنا أيديهم﴾. `

# ﴿ حَتِم الله على قلوبهم، وعلى سمعهم وعلى أيصارهم غشاوة ﴾ "

ومن هنا يعلم أنّ الذين شكّكوا في دلالة هذه الآية على كون نبيّ الإسلام ﷺ خاتم الأنبياء، وانتهاء سلسلة الأنبياء به، غير مطّلعين على معنى هذه الكلمة تماماً، أو أنّهم تظاهروا بعدم الإحاطة والإطلاع عليها، وإلّا فإنّ من له أدنى إحاطة بآداب العرب يعلم أنّ كلمة «خاتم النّبيين» تدلّ على الخاتمية.

وإذا قبل عند ذاك في تفسير هذه الآية غير هذا التفسير فإنّه تفسير منطقل غير مترّن، كأن نقول: إنّ نبي الإسلام كان خاتم الأنبياء، أي أنّه زينة الأنبياء، لأنّ الخاتم آلة زينة للإنسان، ولا يمكن أن يوازي الإنسان في المرتبة مطلقاً، وإذا فسّرنا الآية بهذا السّفسير فسنكون قد حططنا من مقام النّبي عَبَيْرَة، وأنزلنا منزلته إلى أدنى المستويات، مع إنّه لا يناسب المعنى اللغوي، ولذلك فإنّ هذه الكلمة حيثا استعملت في القرآن الكريم - في غانية موارد - فإنّها أعطت معنى الإنهاء والإغلاق.

# ٢\_ أَدِلَّةَ كُونَ نَبِيَّ الْإِسْلَامُ فَاتَمَا لَلْأُنبِياء

بالرغم من أنّ الآية المذكورة كافية لوحدها في إثبات هذا المطلب، إلّا أنّ الدليل على كون نبيّ الإسلام ﷺ خاتماً للأنبياء لا ينحصر بها، فإنّ آيات أخرى في القرآن الكريم تشير إلى هذا المعنى، إضافةً إلى الروايات الكثيرة الواردة في هذا الباب:

۱٫ الطبقات الکبری، ج ۱، ص ۲۰۸. ۲۰ یس، ٦٥.

٣ البقرة، ٧.

فن جملتها في الآية ١٩ من سورة الأنعام: ﴿ولُوحِي لِليّ هذا القرآن الأنذركم به ومن بلغ ﴾ فإنّ سعة مفهوم تعبير ﴿ومن بلغ ﴾ توضّح رسالة القرآن ونبيّ الإسلام العالمية من جهة، ومسألة الخاتمية من جهة أخرى.

وهناك آيات أخرى تثبت عمومية دعوة نبيّ الإسلام لكلّ البشر، مثل: وتبارك الذي نزّل الفرقان على مبده ليكون للعالمين نذيراً ﴾ إ

وكقوله تعالى: ﴿وهِ أَرْسَلْنَاكَ لِلْأَكَافَّةَ لَلْنَاسَ بِشَيْرِا وَنَدْيِرا ﴾ [

والآية: ﴿قُلْ يَاأَيُّهَا النَّاسَ لِنِّي رَسُولَ اللَّهُ لِلِيكُمْ جَمِيعاً ﴾. "

إنّ ملاحظة سعة مفهوم «العالمين» و«الناس» و«الكافّة» تؤيّد هذا المعنى أيضاً. إضافة الى أنّ إجماع علماء الإسلام من جهة، وكون هذه المسألة ضرورية لدى المسلمين من جانب آخر، والروايات الكثيرة الواردة عن النّبي عَبَيْنَة وباقي أغّة الهدى الله من جانب ثالث توضّح هذا المطلب، ونكتنى هنا بذكر بعضها من باب الشاهد والمثال:

 ١- ورد في الحديث المعروف عن النّبي بَنَائِبَةٌ : «حلالي حلال إلى يوم القيامة، وحرامي حرام إلى يوم القيامة»<sup>2</sup>.

إنَّ هذا التعبير مبيَّن لاستمرار هذه الشريعة حتى نهاية العالم وفنائه.

وقد روي هذا الحديث بهذه الصيغة أحياناً: «حلال محمّد حلال أبداً إلى يوم القسيامة، وحرامه حرام أبداً إلى يوم القيامة، لا يكون غيره، ولا يجيء غيره» أ.

۲. سبأ، ۲۸.

١. الفرقان. ١.

٤. بحار الأنوار، ج ٢، ص ٢٦٠. (باب ٣١، ح ١٧).

٣ الأعراف، ١٥٨.

٥. أصول الكافي، ج ١، (باب البدع والرأي والمقاييس)، ح ١٩.

٦. روى هذا الحديث محبّ الدين الطبري في ذخائر العقبى: ص٧٩ طبعة مكتبة القدس، وابـن حــجر فــي الصواعق المحرقة، ص ١٧٧ طبعة مكتبة القاهرة، وفي تاريخ بغداد، ج ٧، ص ٤٥٢ طبعة السعادة، وكــتب أخرى ككنز العمّال، ومنتخب كنز العمال، وينابيع المودّة.

لمزيد الإيضاح حول حديث المنزلة راجع هذا التّفسير ذيل الآية ١٤٤ من سورة الأعراف.

٣- وثمة حديث مشهور أيضاً، وقد روي في كثير من مصادر العامّة، وذلك أنّ النّبي عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ قال: «مثلي ومثل الأنبياء كمثل رجل بنى بنياناً فأحسنه وأجمله، فجعل الناس يسطيفون بسه يقولون ما رأينا بنياناً أحسن من هذا إلّا هذه اللبنة، فكنت أنا تلك اللبنة».

لقد ورد هذا الحديث في صحيح مسلم بعبارات مختلفة، وروي عن رواة عديدين، وقد وردت هذه الجملة «وأنا خاتم النّبيين» في ذيل الحديث الآنف الذكر في أحد الموارد.

ونرى في نهاية حديث آخر: «جئت فختمت الأنبياء» ﴿

وقد ورد هذا الحديث أيضاً في صحيح البخاري -كتاب المناقب - ومسند أحمد بـن حنبل، وسنن الترمذي والنسائي وكتب أخرى، وهو من الأحاديث المعروفة والمشهورة جدّاً، وقد أورده مفسّرو الفريقين كالطبرسي في مجمع البيان، والقرطبي في تفسيره، في ذيل الآية مورد البحث.

٤\_ لقد وردكون نبي الإسلام ﷺ خاتماً للنبيين صريحاً في كثير من خطب نهج البلاغة، ومن جملة ذلك ما نراه في الخطبة ١٧٣ في وصف نبي الإسلام ﷺ، حيث يقول ﷺ: «أمين وحيه، وخاتم رسله، وبشير رحمته، ونذير نقمته».

وجاء في الخطبة ١٣٣: «أرسله على حين فترة من الرسل، وتنازع من الألسن. فقفًى بـــه الرسل، وختم به الوحي».

وقال عدّد تعليات الأنبياء الماضين: «إلى أن عدّد تعليات الأنبياء الماضين: «إلى أن بعث الله سبحانه محمّداً رسولاً لإنجاز عدته، وإتمام نبوّته».

و وقد وردت مسألة الخاتمية في ختام خطبة الوداع، تلك الخسطبة التي ألقاها نبي الإسلام على الخسطبة التي ألقاها نبي الإسلام على أخر حجة لد، وفي آخر سنة من عمره المبارك، كوصية جامعة للناس، حيث قال: «ألا فليبلغ شاهدكم غائبكم لا نبيّ بعدي، ولا أمّة بعدكم» ثمّ رفع يديه إلى السماء حتى بان بياض إبطيد، فقال: «اللهمّ اشهد أنّي قد بلّغت» ٢.

٦ وجاء في حديث آخر ورد في «الكافي» عن الإمام الصادق على أنّه قال: «إنّ الله ختم بنبيّكم النبيّين فلا نبيّ بعده أبداً، وختم بكتابكم الكتب فلاكتاب بعده أبداً» ٢.

١. صحيح مسلم، ج ٤، ص ١٧٩٠ و ١٧٩١، (باب ذكر كونه تَتَكِيَّةٌ خاتم النبيّين من كتاب الفضائل).

٢. بحار الأنوار، ج ٢١، ص ٢٨١.

٣ أصول الكافي، ج ١، ح ٣ (باب في أنَّ الائمة بمن يشبهون ممن مضي و...).

إنّ الأحاديث الواردة في هذا الباب كثيرة جدّاً، بحيث جمع منها في كتاب (معالم النبوّة) ١٣٥ حديثاً من كتب علماء الإسلام عن النّبي ﷺ وأغمّة الإسلام العظام !

# ٣- إمابة عن عدّة أسللة

### ١-كيف تتناسب الخاتمية مع سير الإنسان التكاملي؟

السوال الأول الذي يطرح في هذا البحث هو: هل يمكن أن يتوقف الجتمع الإنساني؟ أترى يوجد لسير البشر التكاملي حد محدود؟ ألسنا نرى بأمّ أعيننا أنّ بشر اليوم قد وصلوا في العلم والثقافة إلى مرحلة تفوق مستوى سابقيهم؟ فمع هذا الحال كيف يمكن أن يمغلق سجل النبوة مطلقاً، فيحرم الإنسان من قيادة أنبياء جدد في سيره التكاملي؟

إنّ الإجابة عن هذا السؤال تتّضح بالإلتفات إلى مسألة واحدة، وهي أنّ الإنسان يصل أحياناً إلى مرتبة من النضج الفكري والثقافي بحيث يكون قادراً على الإستمرار في طريقه بالإستعانة المستمرة بالأصول والتعليات التي تركها له النّبي الخاتم بصورة جامعة، دون أن يحتاج إلى شريعة جديدة.

وهذا الأمريشبه عاماً أن يكون الإنسان محتاجاً لمعلّم جديد ومربّ آخر في كلّ مرحلة من مراحل الدراسة المختلفة، حتى يقضي المراحل المختلفة، أمّا إذا حصل على الدكتوراه، أو أصبح مجتهداً له رأيه في العلم أو العلوم المختلفة فإنّه لا يحتاج في دراسته إلى أستاذ جديد، بل يباشر البحث والمطالعة والتحقيق استناداً إلى ما اكتسبه من الأساتذة السابقين، وخاصّة أستاذه الأخر.

وبتعبير آخر، فإنّه يحلّ المشاكل والعقبات التي تعترضه بالإستعانة بتلك الأصول الكليّة التي تعترضه بالإستعانة بتلك الأصول الكليّة التي تعلّمها من أستاذه الأخير، وبناءً على هذا فلا حاجة لأن يظهر دين جديد على مـرّ الزمان (تأمّلوا ذلك).

وببيان آخر، فإنّ كلّ واحد من الأنبياء السابقين قد مهّد جانباً من مسير التكامل ليكون الإنسان قادراً على سلوك هذا الطريق الصعب نحو التكامل وينال الأهلية لاستقبال منهج كامل وجامع لهذا الطريق على يد آخر نبي أرسل من قِبل الله تعالى.

١. معالم النبوّة. فصل نصوص كونه عَيْبَوْلُ خاتماً.

من البديهي أنّه مع إستلام الخريطة الكاملة والمخطّط الجامع سوف لا تكون هناك حاجة إلى مخطّط آخر، وهذا في الحقيقة هو التعبير الذي ورد في الرّوايات الدالة على كونه عَلَيْهُ خاتماً، والتي عدّت نبيّ الإسلام آخر لبنة، أو واضع آخر لبنة في قصر الرسالة البديع الحكم، وكلّ ذلك يؤكّد عدم الحاجة إلى دين جديد وشريعة مستحدثة.

أمّا في يتعلّق بمسألة القيادة والإمامة، والتي تعني الإشراف التمامّ على تنفيذ هذه الأصول، والأخذ بأيدي الناس في هذا الطريق، فهي مسألة أخرى لا يمكن أن يستغني الإنسان عنها في أيّ حين، ولذلك فإنّ ختام سلسلة النبوّة لا يعني أبداً نهاية سلسلة الإمامة، لأنّ «تبيين» و«توضيح» هذه الأصول و«تحقّقها في الخارج» لا يمكن أن يتم من دون الإستعانة بوجود قائد وإمام معصوم.

#### ٢-كيف تتلاءم القوانين الثابتة مع الحاجات المتغيّرة؟

بغض النظر عن مسألة السير التكاملي للبشر، فإنّ هناك سؤالاً آخر يطرح هنا، وهو: أنّنا نعلم أنّ مقتضيات الأزمنة والأمكنة ومتطلباتها متفاوتة، وبتعبير آخر فإنّ حاجات الإنسان في تغيّر مستمر، في حين أنّ للشريعة الخاتمة قوانين ثابتة، فهل تقوى هذه القوانين الثابتة على أن تؤمّن حاجات الإنسان المتغيّرة على مدى الزمان؟

و يمكن الإجابة على هذا السؤال جيداً بملاحظة المسألة التالية، وهي: أنّه لو كانت لكلّ قوانين الإسلام صفة الجزئية، وأنّها قد عيّنت لكلّ موضوع حكماً جزئياً معيناً لكان هناك مجال لهذا السؤال، أمّا إذا عرفنا بأنّ في تعليات الإسلام سلسلة من الأصول الكلية الواسعة جدّاً، والتي تقدر على أن تطابق الحاجات المتغيّرة و تؤمّنها، فلا يبقى مجال لهذا الإشكال.

إنّنا نرى إستحداث سلسلة من الإتّفاقيات الجديدة والروابط الحقوقية بين البـشر لم يكن لها وجود في عصر نزول القرآن بتاتاً، فمثلاً لم يكن في ذلك العصر شيء اسمه «الضمان» بفروعه المتعدّدة ١، وكذلك أنواع الشركات التي ظهرت في عصرنا وزماننا حسب الإحتياج اليومي، لكن يوجد لدينا في الإسلام أصل عامّ ورد في بداية سورة «المائدة» بعنوان «لزوم

١. طبعاً يوجد في الإسلام موضوعات تشبه الضمان في حدود خاصة، كمسألة ضمان الجريرة، أو تعلّق ديّة الخطأ المحض بالعاقلة، إلّا أنّ لها مجرّد شبه بالمسألة كما قلنا.

الوفاء بالعهد والعقد»: ﴿يالَيْها الذين آمنوا لُوفُوابالعقود ﴾ وهو قادر على احتواء كلّ هذه الإتفاقيات.

وطبعاً هناك قيود وشروط بصورة عامّة وضعت لهذا الأصل العامّ في الإسلام، يجب أن تؤخذ بنظر الإعتبار أيضاً.

بناءً على هذا فالقانون الكلّي ثابت في هذا الباب بالرغم من أنّ مصاديقه متغيّرة، فلا مانع من أن يظهر مصداق جديد له في كلّ يوم.

ونضرب مثالاً آخراً، وهو: لدينا في الإسلام قانون مسلم به، وهو قانون (لاضرر) يمكن من خلاله تحديد أيّ حكم يكون منبعاً ومصدراً للضرر والخسارة في المجتمع، وعن هذا الطريق ترفع كثير من الإحتياجات، إضافةً إلى أنّ مسائل «لزوم حفظ المجتمع»، و«وجوب مقدّمة الواجب»، و«تقديم الأهمّ على المهمّ» يمكن أن تكون حلاً للمشاكل في كثير من الموارد.

وعلاوة على كلّ ذلك فإنّ الصلاحيات التي تمنح للحكومة الإسلامية عن طريق «ولاية الفقيه» تضع تحت تصرفها إمكانيات واسعة لحلّ المشاكل في إطار أصول الإسلام العامّة.

إنَّ بيان كلَّ واحد من هذه الأمور، مع الأخذ بنظر الإعتبار كون باب الإجتهاد \_ أي استنباط الأحكام الإلهيّة من المصادر الإسلامية \_ يحتاج إلى بحث واسع يبعدنا تناوله عن الموضوع ولكن مع ذلك فإنَّ ما أوردناه هنا من باب الإشارة يمكن أن يكون جواباً للإشكال المذكور.

# ٣-كيف يحرم البشر من فيض الإرتباط بعالم الغيب؟

السؤال الآخر هو: إنّ نزول الوحي والإتّصال بعالم الغيب وما وراء الطبيعة يعتبر نافذة أمل لكلّ المؤمنين الحقيقيين، إضافةً إلى أنّه موهبة وفخر لعالم البشرية، ألا يعتبر قطع طريق الإتّصال هذا، وغلق نافذة الأمل هذه حرماناً عظيماً للبشر الذين يعيشون بعد وفاة خاتم الأنبياء؟

إنّ الإجابة على هذا السؤال تتّضح علاحظة النقطتين أدناه، وهما:

الأولى: إنّ الوحي والإرتباط بعالم الغيب وسيلة لإدراك الحقائق ولمّـا بُـيّنت كــلّ الإحتياجات والحقائق إلى يوم القيامة في الأصول العامّة والتعليات الجامعة التي وضعها

خاتم النّبيين، لذلك فإنّ قطع طريق الاتّصال هذا لا يوجِد مشكلة.

الثّانية: إنّ ما يقطع إلى الأبد بعد ختم النبوّة هو الوحي لشريعة جديدة، أو لتكيل شريعة سابقة، لا كلّ أنواع الإتّصال بما وراء عالم الطبيعة، لأنّ للأثمّة ارتباطاً بعالم الغيب، وكذلك المؤمنون الحقيقيون الذين أزالوا الحجب عن قلوبهم ووصلوا إلى مقام المكاشفة والشهادة نتيجة تهذيبهم أنفسهم.

يقول الفيلسوف الشهير «صدر المتألمين الشيرازي» في مفاتيح الغيب: «واعلم، أنّ الوحي إذا انقطع، وباب الرسالة إذا انسدّ استغنى الناس عن الرسل وإظهار الدعوة بعد تصحيح الحجّة وإكمال الدين، كما قال الله تعالى: ﴿اليوم الحمله، لكم دينكم﴾ ﴿ وأمّا باب الإلهام فلا ينسدّ، ومدد نور الهداية لا ينقطع لاحتياج الناس وهم يعيشون في هذه الوساوس إلى التنبيه والتذكير، والله تعالى غلق باب الوحي وفتح باب الإلهام رحمة منه على عباده» ٢.

إنّ هذا الإرتباط يتولّد عادةً من سموّ النفس وارتقاء الروح وتصفينها وصفاء الباطن، ولا علاقة لها بمسألة النبوّة والرسالة، وبناءً على هذا فمتى ما تحقّقت مقدّماته وشروطه وجدت هذه الرابطة المعنوية، وبذلك فلم يكن أيّ بشر محروماً من هذا الفيض العظيم، ولن يكون مـ تأمّلوا ذلك مـ.

8003

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكُرَاكِثِيرًا ۞ وَسَبِحُوهُ بَكُوهُ وَأَصِيلًا ۞ هُواُلَذِى يَتَأَيُّهَا ٱلنَّورَ وَكَانَ بِالْمُوْمِنِينَ يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتِهِ كَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ ٱلظُّلُمَنَتِ إِلَى ٱلنَّورُ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ۞ تَحِيمًا ۞ قَعَلَمُ مُ يَوْمَ يَلْقُونَهُ وُ سَلَمْ أَوْاَعَدًا لَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا ۞

# التفسير

#### تميّة الله والملائكة فرم للمؤمنين:

لمّا كان الكلام في الآيات السابقة عن مسؤوليات نبيّ الإسلام الله وواجباته الشقيلة الملقاة على عاتقه، فإنّ الآيات مورد البحث تبيّن جانباً من وظائف المؤمنين من أجل تهيئة الأرضية اللازمة لهذا التبليغ، وتوسعة أطرافه في جميع الأبعاد، فوجّهت الخطاب إليهم جميعاً وقالت: ﴿يَالْيُهَا الذّين آهنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً ﴾ ونزّهو، صباحاً ومساءاً ﴿وسبّحوه بكرةً وأصيلا ﴾.

أجل... لمّا كانت عوامل الغفلة في الحياة المادية كثيرة جدّاً، وسهام وسوسة الشياطين ترمى من كلّ جانب صوب الإنسان، فلا طريق لمحاربتها إلّا بذكر الله الكثير.

إنّ «الذكر الكثير» \_ بالمعنى الواقعي للكلمة \_ يعني التوجّه إلى الله سبحانه بكلّ الوجود، لا بلقلقة اللسان وحسب.

«الذكر الكثير» هو الذي يقذف النور في كلّ أعهال الإنسان، ويغمرها بالضياء، ولهذا فإنّ القرآن أمركلّ المؤمنين في هذه الآية أن يذكروا الله على كلّ حال:

فاذكروه أثناء العبادة، فاحضروا قلوبكم وأخلصوا فيها.

واذكروه عند إقدامكم على المعصية وتجنّبوها وإذا ما بدرت منكم عثرة وهفوة فبادروا إلى التوبة، وارجعوا إلى طريق الحقّ.

واذكروه عند النعم واشكروه عليها.

واذكروه عند البلايا والمصائب واصبروا عليها وتحملوها.

والخلاصة: لا تنسوا ذكره في كلّ مشهد من مشاهد الحياة والإبتعاد عن سخطه، والتقرّب لما يجلب رضاه.

ونطالع في حديث مروي في «سنن الترمذي» و«مسند أحمد» عن أبي سعيد الحدري عن النّبي الأكرم ﷺ أنّه سئل: أي العباد أفضل درجة عند الله يوم القيامة؟ فقال: «الذاكرون الله كثيراً».

قال أبو سعيد: فقلت: يارسول الله، ومن الغازي في سبيل الله؟! قال: «لو ضرب بسيغه في الكفّار والمشركين حتى ينكسر ويختضب دماً لكان الذاكرون أفضل درجة منه» أ، وذلك لأنّ الجهاد المخلص لا يمكن أن يتم بدون ذكر الله الكثير.

ومن هنا يعلم أنّ للذكر الكثير معنى واسعاً، وإذا ما فسر في بعض الرّوايات بسبيح فاطمة بين \_وهو ٣٤ مرّة (الله أكبر) و٣٣ مرّة (العمد لله) و٣٣ مرّة (سبحان الله) \_وفي كلمات بعض المفسرين بذكر الصفات العليا والأسماء الحسنى، وتنزيه الله سبحانه عمّا لا يليق به، فإنّ كلّ ذلك من باب ذكر المصداق الواضح، لا تحديد المعنى بخصوص هذه المصاديق.

وكما يظهر بوضوح من سياق الآيات، فإنّ المراد من «تسبيح الله» في كلّ غداة وعشي هو استمرار التسبيح، وذكر هذين الوقتين بالخصوص باعتبارهما بداية اليوم ونهايته، وما فسرهما به البعض من أنّ المراد صلاتي الصبح والعصر، أو أمثال ذلك، فهو من قبيل ذكر المصداق أيضاً.

لهذا فإن ذكر الله الكثير، وتسبيحه بكرة وأصيلاً لا يحصل إلا باستمرار التوجّه إلى الله، وتنزيهه عن كلّ عيب ونقص، وتقديسه المتّصل، فذكر الله غذاء لروح الإنسان كما أنّ الطعام والشراب غذاء للبدن.

وجاء في الآية ٢٨ من سورة الرعد ﴿ أَلَا بِذَكُرُ اللهُ تَطْمِئُنُ القَلُوبِ ﴾ ونتيجة هذا الإطمئنان القلبي هو ما ورد في الآيات ٢٧ ـ ٣٠ من سورة الفجر، حيث تقول: ﴿ يَا أَيْنَهَا النَّفْسُ المَطْمِئنة ارجِعِي إلى ربِّك راضية مرضيّة فادخلي في عبادي وادخلي جنّتي ﴾ .

والآية التالية بمثابة نتيجة وعلَّة غائيَّة للتسبيح في الواقع، فهي تقول: ﴿هُو الذِّي يَصلُّي

١. تفسير الدرّ المنثور، طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ١٦، ص ٣٥٣.

عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور) أي من ظلمات الشرك والكفر والجهل إلى نور الإيمان والعلم والتقوى ﴿وكان بالعؤمنين رحيماً ﴾ وبسبب هذه الرحمة كتب على نفسه هداية البشر وإرشادهم، وأمر ملائكته أن تعينهم في ذلك.

«يصلّي» من مادة (صلاة) وهي هنا تعني الرعاية والعناية الحناصّة، وهذه العناية بالنسبة لله تعني نزول الرحمة، وبالنسبة للملائكة تعني الاستغفار وطلب الرحمة، كما نـقرأ ذلك في الآية ٧ من سورة غافر: ﴿ويستغفرون للذين آمنوا﴾.

وعلى أيّة حال، فإنّ هذه الآية تتضمّن بشارة عظيمة للمؤمنين الذاكرين الله على الدوام، فهي تقول بصراحة: إنّ هؤلاء ليسوا وحدهم في سيرهم إلى الله، بل إنّهم بهقتضى (يصلّي) وهو فعل مضارع يدلّ على الاستمرار بيسيرون في ظلّ رحمة الله وملائكته، وفي ظلّ هذه الرحمة تزاح حجب الظلمة، ويغمر قلوبهم وأرواحهم نور العلم والحكمة والإيمان والتقوى.

نعم... إنّ هذه الآية بشارة كبرى لكلّ سالكي طريق الحقّ بأنّ هناك جاذبية قوية من جانب المعشوق تجذب العاشق إليها لينتهي سعي هذا العاشق الصبّ إلى نتيجة ولا يذهب سدى!

إنّ هذه الآية ضمان لكلّ المجاهدين في سبيل الله أن لا ينالهم قَسَم الشيطان على إغواء بني آدم، لأنّهم في زمرة المخلِصين المخلَصين، وقد أظهر الشيطان عجز، عن إضلال هذه الزمرة منذ الوهلة الأولى فقال: ﴿فَبِعزْتِكَ لِلْمُوبِنِهِم لَجِعِينَ \* إلّا عبادك منهم المخلصين ﴾. (

إنّ جملة ﴿وَكَانَ بِالمَوْمِنْيِنَ رَحِيمًا ﴾ وبملاحظة أنّ (كان) فعل ماض يدلّ على أنّ الله كان رحيماً بالمؤمنين رحمة خاصّة على الدوام، تأكيد مجدّد على ما جاء في بداية السورة.

أجل... هذه هي رحمة الله الخاصّة التي تخرج المؤمنين من ظلمات الأوهام والشهوات والوساوس الشيطانية، وتهديهم إلى نور اليقين والإطمئنان والسيطرة على النفس، ولولا رحمته سبحانه فإنّ هذا الطريق الملىء بالمنعطفات والعراقيل لا يكون سالكاً.

وتجسّد الآية الأخيرة من الآيات مورد البحث مقام المؤمنين وثوابهم بأروع تجسيد وأقصر عبارة، فتقول: ﴿تحيّتهم يوم يلقونه سلام﴾.

۱. ص، ۸۲ و ۸۳

«التعيّة» من مادّة «حياة»، وهي تعني الدعاء لسلامة وحياة أخرى، ولمزيد التوضيح راجع التّفسير الأمثل ذيل الآية ٨٥من سورة النساء.

هذا السلام يعني السلامة من العذاب، ومن كلّ أنواع الألم والعذاب والمشـقّة، سـلام ممتزج بالهدوء والإطمئنان.

ومع أنّ بعض المفسّرين يعتقد أنّ «تحيتهم» إشارة إلى سلام المؤمنين وتحية بعضهم بعضاً، إلّا أنّ ملاحظة الآيات السابقة التي كان الكلام فيها عن الصلاة ورحمة الله والملائكة في هذه الدنيا، تُظهر أنّ هذه التحية أيضاً من الملائكة في الآخرة، كما نقرأ ذلك في الآية ٢٣ و ٢٤ من سورة الرعد: ﴿والملائكة يدخلون عليهم من كلّ باب \* سلام عليكم بما صبرتم ﴾.

عمّا قلناه اتّضح بصورة ضمنية أنّ المراد من جملة ﴿يوم يـلقونه﴾ هو يوم القيامة الذي سمّى بيوم «لقاء الله»، وهذا التعبير يستعمل عادةً في القرآن بهذا المعنى.

بعد هذه التحيّة، التي ترتبط ببداية الأمر، أشارت الآية إلى نهايته فقالت: ﴿وَلَمَدُ لَهُمُ أَجِرُا كَرِيماً ﴾.

إنَّها جملة جمع فيها كلَّ شيء على اختصارها، وأخفيت فيها كلِّ النعم والمواهب.

### بحوث

### ۱\_ ذکر اللہ علی کلّ مال

عندما يذكر اسم الله تعالى يتجلّى في قلب الإنسان عالم من العظمة والقدرة والعلم والحكم والحكم والحكم والحكمة، لأنّ له الأسماء الحسني والصفات العليا، وربّ كلّ الكمالات، ومنزّه عن كلّ عيب ونقص.

إنّ التوجّه المستمر لمثل هذه الحقيقة التي لها تلك الصفات، يسوق روح الإنسان إلى الحيرات والأعيال الصالحة والطهارات، ويبعده عن السيّئات والقبائح، وبعبارة أخرى فإنّ نور صفاته عزّوجلّ يتجلّى في روح الإنسان.

إنّ التوجّه إلى هكذا معبود عظيم يبعث على الإحساس الدائم بحضوره بين يديه تعالى، وهذا الإحساس يؤدّي إلى زيادة الفاصلة كثيراً بين الإنسان وبين الذنب والمعصية.

ذكر الله يعني تذكر مراقبته... ذكر حسابه وجزائـه... ذكـر محـكمته العــادلة... نــعيـمه وجحيمه... وهذا هو الذكر الذي يصنّي الروح، ويغمر القلب نوراً وحيوية. لهذا ورد في الروايات الإسلامية أنّ لكلّ شيء حدّاً، إلّا ذكر الله فإنّه لا حدّ له! يقول الإمام الصادق عَنِهِ في الرواية التي وردت في أصول الكافي: «ما من شيء إلّا وله حدّ ينتهي إليه، إلّا الذكر فليس له حدّ ينتهي إليه».

ثمّ يضيف: «فرض الله عزّوجل الفرائض، فمن أدّاهنّ فهو حدّهنّ، وشهر رمضان فمن صامه فهو، والحجّ فمن حجّ حدّه، إلّا الذكر، فإنّ الله عزّوجلّ لم يرض منه بالقليل، ولم يجعل له حدّاً ينتهي إليه، ثمّ تلا: ﴿يَالْبُهَا الدّينَ آهنوا لذكروا الله ذكراً كثيراً وسبّحوه بكرةً وأصيلاً ﴾ ﴿

ويقول الإمام الصادق عَنِهُ في ذيل هذه الرواية؛ «وكان أبي كثير الذكر، لقد كنت أمشي معه وإنّه ليذكر الله، و آكل معه الطعام وإنّه ليذكر الله، و لقد كان يحدث القوم وما يشغله ذلك عن ذكر الله».

وأخيراً ينتهي هذا الحديث الغني المحتوى بهذه الجملة: «والبيت الذي يقرأ فيه القرآن، ويذكر الله عزّوجلٌ فيه تكثر بركته، وتحضره الملائكة، وتهجره الشياطين، ويضيء لأهل السماء كما يضيء الكوكب الدرّي لأهل الأرض» ".

إنّ هذا الموضوع من الأهميّة بمكان بحيث عُدّ «ذكر الله» في حديث يعدل خير الدنيا والآخرة، فقد روي عن رسول الله يَجُنِّةُ أنّه قال: «من أعطي لساناً ذاكراً فقد أعطي خير الدنيا والآخرة» ٢.

والروايات الواردة في أهميّة «ذكر الله» تبلغ من الكثرة حدّاً بحيث إنّا لو أردنا إيرادها جميعاً هنا لخرجنا عن وضع الكتاب وحدّه، ولذلك نختم هذا الحديث بحديث آخر قصير عميق المعنى عن الإمام الصادق على حيث يقول: «من أكثر ذكر الله عزّوجل أظلم الله في جنّته» أ.

ولمزيد الإطلاع في هذا المجال يُراجع المجلّد الثّاني من أُصول الكافي \_الأبواب التي تتعلّق بذكر الله، وخاصّة الأبواب التي تقول: (إنّ الآفات والبلايا والمصائب لا تحيط بمن يذكرون الله).

وهناك مطلب ينبغي التأكيد عليه، وهو أنّ كلّ هذه البركات والخيرات لا ترتبط قطعاً بالذكر اللفظي وحركة اللسان الخالية من الفكر والعمل، بل الهدف هو الذكر الذي يكون

١. أصول الكافي، ج ٢. كتاب الدعاء، ح ١. (باب ذكر الله عزَّوجلَّ كثيراً).

٢. المصدر السابق. ٢. المصدر السابق.

ع المصدر السابق، ح ٥.

مصدراً ومنيعاً للفكر... ذلك الفكر الذي يتجلّى نــوره في أعـــال الإنســان، كــا صرّحت الروايات بهذا المعني ١.

#### ٢\_ توضيع مول «لقاء الله»

قلنا: إنّ هذا التعبير في القرآن الجيد يشير إلى القيامة عادةً، ولمّا كان اللقاء الحسيّي لا يصدق في شأن الله، إذ ليس هو بجسم، وليس له العوارض الجسمية، ولذلك اضطر بعض المفسّرين إلى تقدير شيء هنا، فقالوا: إنّ المراد هو «لقاء ثواب الله»، أو «لقاء ملائكة الله».

غير أنّ «اللقاء» يمكن أن يؤخذ هنا بمعنى اللقاء الحقيق بعين القلب، حيث إنّ الحجب تُزال في القيامة وتتجلّى عظمة الله وآياته أكثر من أيّ وقت مضى، ويصل الإنسان إلى مقام المشاهدة الباطنية والرؤية القلبية، وينال كلّ شخص من هذه المشاهدة مرتبة تتناسب مع مقدار معرفته وعمله الصالح.

وللفخر الرازي في تفسيره هنا بيان جميل يمكن جمعه مع ما قلناه، فهو يقول: إنّ الإنسان يغفل في هذه الدنيا عن الله غالباً نتيجة لغرقه في الأمور المادية، والسعي لتحصيل المعاش، إلّا أنّه يتوجّه يوم القيامة بكلّ وجوده إلى ربّ العالمين، لأنّ كلّ هذه المشاغل الفكرية ستزول، وهذا هو معنى لقاء الله ".

ثم إنّه اتضح ممّا قلناه أنّ قول بعض المفسّرين بأنّ هذا التعبير إشارة إلى لحظة الموت واللقاء بملك الموت لا يناسب الآيات مورد البحث، ولا التعبيرات المشابهة الواردة في آيات القرآن الأخرى، وخاصّة وأنّ ضمير المفعول الذي في جملة «يلقونه» جماء بحسيغة المفرد، وهو إشارة إلى ذات الله المقدّسة في حين أنّ الملائكة التي تـقبض الأرواح جمع، وجاءت كلمة «الملائكة» بصيغة الجمع في الآية السابقة أيضاً (إلّا اللهم أن تقدّر كلمة ما).

# ٣\_ أُمِور المؤمنين معدّة منذ الآن

إنَّ جملة ﴿ لَعدُ لَهُم لَجِراً كُرِيماً ﴾ توحي بأنَّ الجنَّة ونعمها قـد خـلقت، وهـي بـانتظار

١. خصال الصدوق. طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ١٦. ص ٣٥٣.

٢. التَّفسير الكبير، ج ٢٥، ص ٢١٥، ذيل الآية مورد البحث.

المؤمنين. ويمكن أن يتبادر هذا السؤال إلى الأذهان: إنّ التهيئة والإعداد يليقان بالشخص المحدود القدرة، حيث إنّه ربمًا لا يستطيع في بعض الأحيان أن يهي، وقت الحاجة ما يريد، إلّا أنّ مثل هذه الحاجة إلى الإستعداد لا تصدق في شأن الله سبحانه، إذ إنّ قدرته لا تحدّ، وإذا أراد شيئاً في أيّة لحظة فإنّه يقول له: كن فيكون، فما هو المراد من التأكيد على التهيئة والإعداد في هذه الآية وسائر آيات القرآن الأخرى؟!

وبملاحظة نقطة واحدة يحلّ هذا الإشكال، وهي أنّ تهيئة الشيء ليس نابعاً من كون القدرة محدودة داغاً، بل قد يكون أحياناً من أجل تهدئة الخاطر واطمئنان النفس أكثر، وقد يكون أحياناً من أجل زيادة الإحترام والإكرام، ولذلك فإنّنا إذا دعونا ضيفاً، وبدأنا بتهيئة وسائل استقباله وضيافته، فسنكون قد اهتممنا به واحترمناه أكثر، على عكس ما إذا قنا بهذا الإستعداد لاستقباله يوم مجيئه، وفي ساعة وصوله، فإنّ هذا كافٍ لوحده في الدلالة على عدم اهتامنا وقلة احترامنا لهذا الضيف.

وفي الوقت نفسه، لا يمنع هذا الكلام من تعاظم الأجر والنواب وزيادته وفق العمل، وأنّ المؤمنين كلّما اجتهدوا أكثر في تهذيب أنفسهم وتطهيرها، فإنّ الأجور الإلهيّة المعدّة لهم تتكامل أكثر وتعظّم، وتسير نحو الكمال بنفس النسبة التي يتكاملون فيها.

8003

يَّا أَيُّهَا ٱلنَّيِيُ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَلْهِ دُاوَمُبَشِّرًا وَنَدِيرًا ﴿ وَدَاعِيًا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْ نِهِ عَ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴿ وَكَنْ مِنَ اللَّهِ فَضَلَا كَبِيرًا ﴿ وَلَا نُطِع وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴿ وَكَنْ مَنْ اللَّهِ فَضَلَا كَبِيرًا ﴿ وَلَا نُطِع وَسِرَاجًا مُنْ مَنْ وَدَعَ أَذَنَهُمْ وَتُوحَتَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِأَللَّهِ وَكِيلًا ﴿ وَكَنْ مِلَا لَهُ وَكِيلًا اللَّهُ وَكُفَى بِأَللَهُ وَكِيلًا اللَّهُ وَكُفَى بِأَللَهُ وَكِيلًا اللَّهُ وَكُنْ بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهُ وَكُنْ بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهُ وَكُنْ بِاللَّهُ وَكُنْ بِاللَّهُ وَكُنْ بِاللَّهُ وَكُنْ بِاللَّهُ وَكُنْ بِاللَّهِ وَكُنْ بِاللَّهُ وَكُنْ مُ اللَّهُ وَكُنْ بِاللَّهُ وَكُنْ مِلْكُولُونَا وَاللَّهُ مَا مُنْ فَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكُنْ فَا اللَّهُ وَكُنْ مِلْ اللَّهُ وَكُنْ مِلْكُولُ اللَّهُ وَكُنْ مِلْكُولُونَ وَمَا أَنْ مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ مَا مُنْ مُنْ فَا مُنْ مُ وَمُ اللّهُ وَلَا مُنْ فَا مُنْ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ اللّهُ وَلَا مُنْ مُنْ فَا اللّهُ مُنْ فِي مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ وَكُنْ مُنْ اللّهُ وَكُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنَا اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّ

# التفسير

#### الشرام المنيرا

الخطاب في هذه الآيات موجّه إلى النّبي تَبَيَّرُهُ ، إلّا أنّ نتيجته لكلّ المؤمنين، وبذلك فإنّها تكلّ المؤمنين وواجباتهم. تكمل الآيات السابقة التي كانت تبحث في بعض وظائف المؤمنين وواجباتهم.

لقد جاءت في الآيتين الأوليين من هذه الآيات الأربع «خمس صفات» للنّبي ﷺ وجاء في الآيتين الأخريين بيان خمس واجبات يرتبط بعضها ببعض، وتكمل إحداها الأخرى.

تقول الآية أوّلاً: ﴿ بِالنَّهِ النَّهِ اللَّهِ عَلَى أَعَالَ أُمّته اللَّهِ عَلَى أَعَالَ أُمّته اللَّهِ عَلَى أَعَالَ أُمّته عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ اللَّهُ عَلَى النَّهِ اللَّهُ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾ أوهذا العلم يمكن تحققه عن طريق عرض أعال الأمّة على النّهي مَنْ اللّهُ والمُؤْمِنُونَ ﴾ أوهذا العلم يمكن تحققه عن طريق عرض أعال الأمّة على النّهي مَنْ اللّه والمُؤْمِنُونَ أَوْدُ مَرّ تفصيل ذلك في ذيل الآية المذكورة ١٠٥ من سورة التوبة.

والا على المها المراسية المراسية المراسية الماضين الذين كانوا شهوداً على أمهم: ﴿فكيفُ وَهُو مِن جَانَبِ آخر شاهد على الأنبياء الماضين الذين كانوا شهوداً على أمهم: ﴿فكيف إِذَا جِنْنَا مِنْ كُلِّ لُقَةَ بِشَهِيدُ وَجِنْنَا بِكَ على هؤلا شهيداً ﴾. "

ومن جهة ثالثة فإنّ وجودك بما لك من الصفات والأخلاق والبرامج والتعليمات البنّاءة، إضافةً إلى تاريخك المشرق وأعمالك المشرّفة، شاهد على أحقّية دينك، وشاهد على عظمة الله وقدرته.

٢. النساء، ٤١.

١. التوبة. ١٠٥.

ثمّ تطرّقت الآية إلى الصفتين الثّانية والثالثة فقالت: ﴿وهـبشّراً ونـذيراً فهو مبشّر للمحسنين بثواب الله اللامتناهي... بالسلامة والسعادة الخالدة... بالظفر والتوفيق المليء بالفخر والإعتزاز... ونذير للكافرين والمنافقين من عذاب الله الأليم... من خسران كلّ رأسمال الوجود، ومن السقوط في شراك التعاسة في الدنيا والآخرة.

وكما قلنا سابقاً، فإنّ البشارة والإندار يجب أن يقترنا في كلّ مكان، وأن يكون أحدهما معادل للآخر، لأنّ نصف وجود الإنسان عبارة عن حبّه لجلب المنفعة، ونصفه الآخر سعيه لدفع المضرّة عنه، فالبشارة تشكّل الدافع على القسم الأوّل، والإندار على النصف الثاني، فالمناهج التي تعتمد على جانب واحد لم تدرك حقيقة الإنسان، ولم تدرك دوافعه وميوله! وأشارت الآية التالية إلى الصفة الرّابعة والخامسة، فقالت: ﴿ودلميا للى الله بإذته وسراجاً هنيراً ﴾.

## بحوث

#### وهنا ينبغي الإنتباه إلى عدّة ملامظات:

١- لقد ذكر مقام «الشهادة»، وكون النّبي تَنْبَرُهُ شاهداً قبل جميع صفاته الأخرى، وذلك لأنّ هذا المقام لا يحتاج إلى مقدّمة سوى وجود النّبي ورسالته، فعندما يتم نصبه في هذا المقام يكون شاهداً من جميع الجمهات التي ذكرناها سابقاً، غير أنّ مقام «البشارة» و «الإنذار» أمر يتحقّق بعد ذلك.

٢- إنّ الدعوة إلى الله سبحانه مرحلة تأتي بعد البشارة والإنذار، لأنّ البشارة والإنذار وسيلة لتهيئة الأفراد لقبول الحقّ، فعندما تـتهيّأ هـذه الأرضية عـن طـريق الترغـيب والترهيب، تبدأ مرحلة الدعوة إلى الله سبحانه، وستكون مؤثّرة في هذه الحالة فقط.

٣- مع أنّ كلّ أعمال النّبي عَبَالِيَ بإذن الله وأمره، إلّا أنّ الدعوة هي الوحيدة التي قيّدت بإذن الله هنا، وذلك لأنّ أشق أعمال الأنبياء وأهمها هي الدعوة إلى الله سبحانه، حيث يجب عليهم أن يسوقوا الناس في طريق يخالف ميولهم وشهواتهم، فيجب أن تستبطن إذن الله

١. لقد أوردنا بحثاً مفصلاً في هذا الباب تحت عنوان أصلان تربويان مهمّان، في ذيل الآية ١١٩ من سورة البقرة.

وأمره ونصرته في هذه المرحلة ليتمّ تنفيذها، ومن هنا يتّضح أنّ النّبيُّ اللَّهُ لا يملك شيئاً من عند نفسه، بل كلّ ما يقوله بإذن الله '.

٤- إنّ كون النّبي عَلَيْكُ (سراجاً منيراً) إشارة إلى المعجزات وأدلّة أحقية دعوة الرّسول، وعلامة صدقها، فهو سراج منير شاهد بنفسه على نفسه، يزيج الظلمات ويلفت الأنظار ويجذب القلوب إليه، فكما أنّ بزوغ الشمس دليل على وجود الشمس، فكذلك وجوده عَلَيْكُ دليل على كونه حقّاً، ودليل على أحقيته.

وممًا يستحقّ الإنتباه أنّ لفظة «السراج» قد وردت في القرآن الجيد أربع مرّات، ثـلاث منها في شأن الشمس، ومن جملتها ما ورد في الآية ١٦ من سورة نوح حيث تقول: ﴿وجعل القمر فيهنّ نوراً وجعل الشمس سراجاً ﴾

«السراج» في الأصل يعني المصباح الذي يضاء سابقاً بواسطة الفتيلة والزيت، وبواسطة الطاقة الكهربائية وأمثالها في العصر الحاضر، فينبعث ضياؤه ونوره، إلّا أنّه أطلق على قول الراغب في مفرداته على كلّ مصدر للنور فيا بعد، وإطلاقه على الشمس من أجل أنّ نورها ينبع من داخلها، ولا تكتسب نورها من مصدر آخر كالقمر.

إن وجود النبي يَتَلِيْنَ كالشمس المنيرة التي تزيج ظلمات الجهل والشرك والكفر عن سهاء روح البشر، لكن كما لا ينتفع العمي بنور الشمس، وكما تخفي الخفافيش أنفسها عنه حيث لا طاقة لعيونها برؤية هذا النور، فإن عمي القلوب العنودين المتعصّبين لم يستفيدوا ولن يستفيدوا من هذا النور مطلقاً، وكان أبو جهل وأمثاله يضعون أصابعهم في آذانهم حتى لا يسمعوا صوت قرآنه ونغمته.

إنّ الظلام يبعث على الخوف والوحشة دانماً، والنور يبعث الإطمئنان والراحة، فالسرّاق واللصوص يستغلّون ظلام الليل للسطو على الدور ونهب ما يقدرون عليه، والحيوانات المفترسة تخرج من مخابئها في ظلمة الليل غالباً.

الظلام يسبّب الفرقة، والنور يسبّب الإجتماع، ولذلك فإنّنا إذا أسرجنا سراجاً في ليلة مظلمة فستجتمع حوله أنواع الحشرات في فترة قصيرة.

١. يحتمل أيضاً أنّ قيد ﴿بإذنه﴾ يعود إلى جميع الأوصاف السابقة، إلّا أنّ ظاهر الآية هو أنّ الضمير يعود إلى
 مسألة الدعوة إلى الله.

إنّ النور والضياء أساس نمو الأشجار، ونضج الفواكه والأثمار، والخلاصة؛ كلّ نشاطات الحياة، وتشبيه وجود النّبي تَمَنِينَ بمصدر للنور يبعث على تداعي كلّ هذه المفاهيم في الذهن. إنّ وجود النّبي تَمَنِينَ أساس الهدوء والإطمئنان، وفرار لصوص الدين والإيمان، وهرب الذئاب الضارية الظالمة لمجتمعاتها، ويوجب هدوء الخاطر، ونمو روح الإيمان والأخلاق، والحنلاق، والحنوب المعاددة أساس الحياة والحركة، وتأريخ حياته شاهد حي على هذا الموضوع.

وفي الآيتين الأخريين من الآيات مورد البحث بياناً لخمسة واجبات من واجبات النبي الأكرم الله المهمة بعد بيان صفاته الخمس، فتقول أوّلاً: ﴿وبقرالعؤمنين بأنّ لهم من الله فضلا كبيراً ﴾ وهي إشارة إلى أنّ مسألة تبشير النبي النبي النبي النبواب الإلهي بمقدار أعمال المؤمنين الصالحة، بل إنّ الله سبحانه يفيض عليهم من فضله بحيث تضطرب المعادلة بين العمل والجزاء تماماً كما تشهد بذلك الآيات القرآنية.

فتقول في موضع: ﴿ مِنْ جِاءِ بِالعِسنَةِ فِلْهُ مِشْرِ لَمِثَالِهَا ﴾ . ا

و تقول في موضع آخر: ﴿ مثل الذين ينفقون لموالهم في سبيل الله كمثل حبّة أنبتت سبع سنابل في كلّ سنبلة مائة حبّة والله يضاعف لمن يشاء ﴾ . ``

وقد تذهب أبعد من ذلك فتقول: ﴿فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرّة أمين﴾. " وبهذا فإنّ أبعاد الفضل الإلهي الكبير أوسع وأسمى ممّا يخطر في التصوّر والأوهام. ثمّ تناولت الواجب الثّاني والثالث، فقالت: ﴿ولا تطع الكافرين والعنافقين﴾.

لاشك أن رسول الله تلكي لله على الكافرين والمنافقين مطلقاً، إلا أن هذا الموضوع من الأهمية بمكان، ولذلك أكّدت الآية على هذا الموضوع بالخصوص من باب التأكيد على النّبي تلكي والتحذير والقدوة للآخرين، فهي تحذّرهم من الأخطار والعقبات المهمة التي تعترض طريق القادة المخلصين، والتي تجرّهم إلى المساومة والتسليم أثناء المسيرة، وتتهيئاً أرضية هذا التسليم عن طريق التهديد تارةً، وعن طريق منح الإمتيازات تارةً أخرى، حتى أنّ الإنسان قد يشتبه أحياناً فيظن أنّ الخضوع والإستثال لمئل هذه المساومة والإستسلام هو طريق الوصول إلى الهدف. في حين أنّ نتيجة هذا الإستسلام هي إجهاض كلّ الجهود والمساعي، وإحباط كلّ جهاد وكفاح.

٣. السجدة، ١٧.

١. الأنعام، ١٦٠.

٢. البقرة، ٢٦١.

إنّ تأريخ الإسلام يبيّن أنّ الكافرين والمنافقين سعوا مراراً إلى جرّ النّبي على الموضع، فاقترحوا مرّة أن لا يذكر الأصنام بسوء ولا ينتقدها و ينتقصها، وقالوا مرّة أخرى: الذن لنا أن نعبد ربّك سنة، واعبد آلهتنا سنة، وكانوا يقولون أحياناً: أمهلنا سنة نقيم فيها على ديننا ثمّ نؤمن بك، واقترحوا عليه مرّة أن أبعد عنك فقراء المؤمنين ومساكينهم لنضم صوتنا \_ نين الأثرياء ذوي المكانة \_ إليك، وكانوا يعلنون أحياناً استعدادهم لبذل الإمتيازات المالية والمركز والمنصب الحسّاس، والنساء الجميلات وأمثال ذلك.

من المسلم أن كل هذه كانت شراك خطيرة في طريق انتشار الإسلام السريع، واقتلاع جذور الكفر والنفاق، ولو كان النبي عَلَيْهُ قد أظهر الليونة والميل إلى المساومة أمام واحد من هذه الإقتراحات فإن دعائم الثورة الإسلامية كانت ستنهار، ولم تكن الجهود لتصل إلى نتيجة مطلقاً.

ثمّ تقول في الأمر الرابع والمغامس: ﴿ودع أَذَاهُم وتُوكِّلُ على الله وَكَفَى بِالله وَكِيلاً﴾ .

إنّ هذا الجزء من الآية يوحي بأنهم قد وضعوا النّبي عَيَالِيَّ تحت ضغط شديد لحمله على الإستسلام، واستخدموا ضدّه وضدّ أصحابه كلّ أنواع الأذى، سواء كان عن طريق جرح اللسان والكلام الفاحش والإهانة، أم عن طريق الأذى الجسمي، أو عن طريق الحسار الإقتصادي. وكان لهذا الأذى صورة وأسلوباً في مكّة، وأسلوباً آخر في المدينة، لأنّ «الأذى» جاء مطلقاً في الآية ويشمل كلّ أنواع الأذى.

ويرى «الراغب» في المفردات أنّ «الأذى» هو كلّ ضرر يصيب الكائن الحي، سواء في روحه، أو جسمه، أو يصيب من يرتبط به، سواء في الدنيا أو في الآخرة.

وقد استعملت هذه الكلمة في الآيات القرآنية في «الأذى اللساني» تارة كالآية ٦٦ من سورة التوبة، حيث تقول: ﴿ومنهم الذين يؤدون النّبي ويقولون هو لُدُن﴾

واستعملت أيضاً بمعنى «الأذي البدني» في آيات أخرى، كالآية ١٦ من سورة النساء:

﴿ والذان بأتيانها منكم فآذوهما ﴾ أي يرتكبان الفاحشة، فأقيموا عليهما الحدّ الشرعي. يقول التاريخ: إنّ النّبي يَهَيْنُهُ والمؤمنين الأوائل قد وقفوا كالجبل الأشمّ أمام أنواع الأذى،

ولم يقبلوا عار الإستسلام والهزيمة قطّ، وأخيراً انتصروا في حركتهم.

وكان أساس هذه المقاومة ومعينها هو «التوكل على الله» والاعتاد على ذاته المقدّسة الله الذي تتيسّر كلّ الصعاب والمشاكل أمام إرادته... أجل يكني الإنسان أن يكون صعينه وناصره هذا الربّ الجليل.

وممًا قلناه اتّضح أنّ محتوى الآية المذكورة لم يكن نسخ لحكم الجهاد \_كما يـظنّ ذلك بعض المفسّرين \_بل الظاهر أنّ هذه الآيات قد نزلت بعد مدّة من نزول حكم الجهاد، وهي في مصافّ الحوادث المتعلّقة بسورة الأحزاب.

إنّ هذا حكم لكلّ العصور والقرون، بأن لا يصرف الأغّة الإلهيون طاقاتهم الحيوية في الإهتام بتحرّشات مخالفيهم، فإنّهم إن فعلوا ذلك وصرفوا قواهم وطاقاتهم في هذا المجال، يكون عدوّهم قد حقّق هدفه، لأنّه يريد أن يشغل فكر من يقابله، ويهدر طاقاته عن هذا الطريق... هنا يكون أمر (دع أذاهم) هو الحلّ الوحيد.

وهنا أمر يستحقّ الإنتباه أيضاً، وهو: أنَّ الأوامر الخسمسة المسذكورة، التي وردت في الآيتين الأخيرتين، يكمل بعضها بعضاً، ويرتبط بعضها ببعض، فإنَّ تبشير المؤمنين لجذب القوى المؤمنة، وعدم الإستسلام للكفّار والمنافقين، وعدم الاهتمام بأذاهم، والتوكّل على الله تشكّل مجموعة مباديء تؤدّي إلى الهدف، ودستور عمل جامع لكلّ سالكي طريق الحقّ.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓأَ إِذَا نَكَحَتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقَتْمُوهُنَّ مِن قَبِلِ آن تَمَسُّوهُنَ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ نَعَنَدُ ونَهَا ۖ فَمَيَّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا اللَّ

## التفسير

## مانب من أمكام الطلاق:

إنّ آيات هذه السورة \_الأحزاب \_ جاءت على شكل مجموعات مختلفة، والخطاب في بعضها موجّه إلى النّبي تَنْبَالُمُ ، وفي بعضها الآخر إلى كلّ المؤمنين، ولذلك تقول أحياناً: ﴿يَالْيُهَا اللَّهِينَ المُعْوَلِهُ قَدُ وَرَدْتَ فِيهَا الأَوَامِرِ اللَّازِمَةُ يُوازِي بعضها بعضاً، وهذا يعني أنّ النّبي تَنَافِلُهُ كان مراداً بهذه التعليات، كما أنّ عموم المؤمنين يرادون بها أيضاً.

والآية التي نبحثها من الآيات التي توجّه خطابها إلى كلّ المؤمنين، في حين أنّ الآيات السابقة خاطبت شخص النّبي عَلَيْقَة ظاهراً، ويتوجّه الخطاب إلى النّبي عَلَيْقَة في الآيات القادمة مرّة أخرى، وبهذا فإنّ قسماً من هذه السورة يتّبع أسلوب «اللفّ والنشر المرتّب».

تقول الآية: ﴿يَالَيْهَا الدِّينَ آمِنُوا إِذَا نَكَحَتُمِ المؤمِنَاتِ لَمْ طُلَّقَتُمُوهِنَّ مِنْ قَبِلَ أَنْ تَمِشُوهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عَدَّةً تَعَتَدُّونَهَا﴾.

لقد بين الله سبحانه هنا حكماً استثنائياً من حكم عدّة النساء المطلّقات، وهو أنّ الطلاق إن وقع قبل الدخول فلا تلزم العدّة، ومن هذا التعبير يفهم أنّ حكم العدّة كان قد بُيّن قبل هذه الآية.

إنّ التعبير بـ «المؤمنات» لا يدلّ على أنّ الزواج من غير المسلمات ممنوع تماماً، بل من الممكن أن يكون إشارة إلى أولوية المؤمنات، وبناءً على هـذا فـإنّه لا يـنافي الروايـات ومشهور فتاوى الفقهاء بجواز الزواج المؤقّت من الكتابيات.

ثمّ إنّه يستفاد من تعبير (لكم) وكذلك جملة (تعتدونها) أنّ انتظار عدّة المرأة يعتبر حقّاً للرجل، ويجب أن يكون هكذا، لأنّ من الممكن أن تكون المرأة حاملاً في الواقع، وتسركها العدّة وزواجها برجل آخر يجعل حال الولد غير معلوم، ويؤدّي إلى ضياع حيق الرجل إضافةً إلى أنّ انتظار العدّة يمنح الرجل والمرأة فرصة لتجديد النظر والرجوع إلى بعضها، فقد يقع الطلاق نتيجة انفعالات شديدة، ومثل هذه الفرصة والتفكير حقّ للرجل والمرأة معاً.

وأمّا ما أورده البعض على هذا الحكم، بأنّ العدّة إن كانت حقّاً للرجل، فبإمكانه أن يسقط حقّه، فلا يصحّ، لأنّ في الفقه حقوقاً كثيرة لا يمكن إسقاطها، كالحقّ الذي لورثة الميّت في أمواله، أو الحقّ الذي للفقراء في الزكاة، إذ لا يقدر أي أحد على إسقاط هذا الحقّ الشرعى.

ثمّ تنطرّق الآية إلى حكم آخر من أحكام النساء اللاتي يطلقن قبل المباشرة الجنسية \_ والذي سبقت الإشارة إليه في سورة البقرة أيضاً \_فتقول: ﴿قَعَتْمُوهُنَّ﴾ أي أعطوهن هدية مناسبة.

ولا شكّ أنّ تقديم هديّة مناسبة إلى المرأة يكون واجباً في حالة عدم تعيين المهر من قبل، كما جاء في الآية ٢٣٦ من سورة البقرة ﴿لاجناح عليكم إن طلّقتم النساء ها لم تسمسّوهنّ أو تفرضوا لهنّ فريضة ومتّعوهنّ﴾.

بناءً على هذا، فإنّ الآية مورد البحث وإن كانت مطلقة، وتشمل الموارد التي عين فيها المهر، والتي لم يعين فيها، إلّا أنّنا نحدّدها بالمورد الذي لم يعين فيه المهر بقرينة آية سورة البقرة، لأنّه في حالة تعيين المهر وعدم الدخول يجب دفع نصف المهر، كما جاء ذلك في الآية ٢٣٧ من سورة البقرة.

واحتمل بعض المفسّرين والفقهاء أنّ حكم تقديم هديّة مناسبة عام في الآية مورد البحث، ويشمل حتى الموارد التي عيّن فيها المهر، غاية ما هناك أنّ له صفة الإستحباب في هذه الموارد، وله صفة الوجوب في الموارد التي لم يعيّن فيها المهر. وتلاحظ في بعض الآيات والروايات إشارة إلى هذا المعنى أيضاً \.

١. كالآية ٢٤١ من سورة البقرة، ووردت روايات متعددة في هذا الباب ذكرت في وسائل الشيعة، ج ١٥، ص

أمّاكم هو مقدار هذه الهدية؟ فقد بيّنه القرآن الجيد في سورة البقرة إجمالاً بقوله: ﴿مَتَاعَاً عِلَى المُعْتَرِقُدره ﴾ . وكذلك قال في نفس تلك الآية: ﴿على الموسع قدره وعلى المقترقدره ﴾ .

بناءً على هذا، فإن ذكرت في الروايات الإسلامية موارد من قبيل البيت والخادم واللباس وأمثال ذلك، فإنّها من قبيل المصاديق لهذا الكلّي وهي تتفاوت بحسب إمكانيات الزوج وشؤون المرأة.

وآخر حكم في الآية مورد البحث هو: ﴿وسرموهنَّ سراحا جِميلاً ﴾.

«السراح الجميل» هو الطلاق المقترن بالهبّة والإحترام، وترك كلّ خشونة وظلم وجور واحتقار، والحلاصة هو ما ورد في الآية ٢٢٩ من سورة البقرة: ﴿فَإِهِسَاكُ بِحَعْرُوفُ أُو تَسْرِيحَ بِإِحْسَانُ ﴾ فإنّ الإستمرار في الحياة الزوجية يجب أن يكون قاعًا على أساس المعايير الإنسانية، والطلاق كذلك، فلا يجوز للرجل اإذا صمّم على طلاق زوجته هضم حتق الزوجة ومهرها، وبذاءة الكلام والخشونة معها، فإنّ هذا السلوك غير إسلامي قطعاً، ولا يحتّ إلى الإسلام بصلة.

واعتبر بعض المفسّرين «السراح الجميل» بمعنى إجراء الطلاق طبقاً للسنّة الإسلامية، وجاء هذا المعنى في الرّواية الواردة في تفسير علي بن إيراهيم وعيون الأخبار. إلّا أنّ من المسلّم أنّ «السراح الجميل» لا يتحدّد بهذا المعنى، بالرغم من أنّه أحد مصاديقه.

واعتقد بعض آخر من المفسّرين أنّ السراح الجميل هنا يعني إذن الخروج من المنزل، لأنّ المرأة ليست مكلّفة هنا بالعدّة، وبناءً على هذا فيجب إطلاق سراحها لتذهب حـيث شاءت.

إِلَّا أَنَّ هذا المعنى يبدو بعيداً بملاحظة أنَّ تعبير السراح الجميل، أو أمـثاله في الآيــات القرآنية الأخرى قد ورد حنى في شأن النساء اللاتي يجب أن يعتددن.

وقد كان لنا بحث مفصّل حول المعنى الأصلي للسراح، وأصله اللغوي، ولماذا يستعمل في الإطلاقات المتعارفة بمعنى الطلاق والإطلاق في ذيل الآية ٢٨ من سورة الأحزاب هذه.

<sup>﴿</sup> ٥٠ (الباب ٥٠ من أبواب المهور من كتاب النكاح)، ومن جملتها ما ورد عن علي للنُّهُ «لكلّ مطلّقة متعة إلّا المختلعة».

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٱحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّنِيَ ءَانَيْتَ أَجُورَهُ وَهَا مَلَكَتْ يَمِينُك مِمَّا أَفَاءَ ٱللهُ عَلَيْكَ وَبِنَاتِ عَمِّكَ وَبِنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ خَلَالِكَ النِّي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَأَمْلَ أَهُ مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي إِنْ أَرَادَ ٱلنِّي أَن يَسْتَنكِمَ خَالِصَكَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُوْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَ امَا فَرَضَنَا عَلَيْهِمْ فِى أَزْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَ تَ أَيْمَنُهُمْ لِكَيْلايكُونَ عَلَيْك حَرَجٌ وكان اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا الْنَا

# التفسير

#### يمكنك الزواج من هذه النّسوة:

قلنا: إنّ بعض مقاطع هذه السورة تبحث واجبات النّبي اللّه والمؤمنين على طريقة اللفّ والمؤمنين على طريقة اللفّ والنشر المرتّب، ولذلك فبعد ذكر جانب من الأحكام المتعلّقة بـطلاق النساء، وجّهت الخطاب هنا إلى النّبي الله وفصّلت الموارد السبعة التي يجوز للنّبي الزواج فيها من تـلك النسوة:

1- فقالت أوّلاً: ﴿ وَالنَّهَا النَّبِي إِنّا أَحَلَلْنَا لَكَ أَزُولَجِكَ اللَّاتِي آتِيكَ أَجُورُهِنَ ﴾ والمراد من هؤلاء النساء ـ بقرينة الجمل التالية ـ النساء اللاتي لم يكنّ ير تبطن بالنّبي عَنَيْ الله وانهم كانوا وقد تزوّجنه، وربّا كانت مسألة دفع المهر لهذا السبب، لأنّ العرف المتبع آنذاك هو أنّهم كانوا يدفعون المهر نقداً عند زواجهم من الأجنبيات، إضافةً إلى أفضلية التعجيل في هذا الدفع، وخاصّة إذا كانت الزوجة بحاجة إليه إلّا أنّ هذا الأمر ليس من الواجبات على أي حال، إذ يمكن أن يبق المهر ديناً في ذمّة الزوج إذا ما اتّفق الطرفان على ذلك.

٢- ﴿وها هلكت يعينك همّا أفاء الله عليك﴾. ﴿أفاء الله﴾ من مادّة (النيء)، وتقال للأموال
 التي يحصل عليها الإنسان بدون جهد ومشقّة، ولذلك يطلق (النيء) على الغنائم الحربية،

وكذلك الأنفال، وهي الثروات الطبيعية التي تعود إلى الحكومة الإسلامية ولا يملكها مالك بالخصوص.

يقول الراغب في مفرداته: النيء بمعنى الرجوع إلى حالة محمودة، ومنه فاء الظلّ. (لحالة رجوع الظلّ) ثمّ قال: وقيل للغنيمة من دون مشقّة في. قال بعضهم: سمّي ذلك بالنيء تنبيهاً على أنّ أشرف أعراض الدنيا يجري مجرى ظلّ زائل.

صحيح أنّ الغنائم الحربية لا تنّال في بعض الأحيان إلّا بشقّ الأنـفس وبـذل الجـهد المضني، إلّا أنّ مشقّتها أقلّ من مشقّة تحصيل الأموال الأخرى. وقد يطلق «النيء» أحياناً على الأموال الطائلة التي يُحصل عليها من خلال هجوم واحد.

لكن من مِن نساء النّبي يصدق عليها هذا الحكم؟

قال بعض المفسّرين: إنّ إحدى نساء النّبي وهي «مارية القبطية» ـ كانت من الغنائم، وكانت زوجتان أخريان ـ وهما «صغيّة» و«جويرية» ـ من الأنفال أعـ تقهما النّـبي يَجَبُّنِهُ ثمّ تزوّجهما، وكان هذا الفعل بنفسه جزءاً من خطّة الإسلام العامّة في تحرير العبيد التدريجي، وإرجاع الشخصية الإنسانية لهم.

٣- ﴿ وَبِنَاسَهُ مَمْكُ وَبِنَاسَهُ مَمَاتِكَ وَبِنَاسَهُ خَالَكَ وَبِنَاسَهُ خَالَاتُكَ اللَّاتِي هَاجِرَنَ مَعْكَ ﴾ و بهذا فإنّ اللَّذي يحلّ للنّبي الزواج منهن من بين جميع الأقارب: بنات العمّ والعمّة، وبنات الحال والحنالة، وبشرط أن يكنّ قد هاجرن مع النّبي ﷺ.

إنّ التحديد بهذه الفئات الأربع واضح، إلّا أنّ شرط الهجرة من أجل أنّها كانت دليلاً على الإيمان في ذلك اليوم، وعدم الهجرة دليل على الكفر، أو لأنّ الهجرة تمنحهن امتيازاً أكبر وفخراً أعظم، والهدف من الآية هو بيان النساء الفاضلات المؤهّلات لأن يصبحن زوجات للنّبي عَبَالِيَّةً.

وهل لهذه الفنات الأربع التي ذكرت كحكم كلّي في الآية، مصداق خارجي من بين نساء النّبي أم لا؟ إنّ المورد الوحيد الذي يمكن ذكره كمصداتي هو زواجه تَبَيْنَ بنينب بنت جحش، الذي مرّت قصّته المثيرة في طيّات هذه السورة، لأنّ زينب كانت بنت عمّة النّبي وكسان «جحش» زوج عمّته ال.

إ. ذكر بعض المفسّرين وجوهاً أوردها «الفاضل المقداد» في كنز العرفان، في أنّه لماذا ورد العمّ بصيغة العفرد

3- ﴿ وَلَعِرَاتُهُ هُوْمِنَهُ إِنْ وَهِبِ نَفْسِهَا لَلنَّبِي ﴿ مَن دُونَ مَهِر ﴾ إِنْ أَرَاد النَّبِي تَنكِعها خالصة لك مِن دُون العَوْمِنِين ﴾ أي أنّ هذا الحكم خاص للنّبي تَنكِيُّ ولا يشمل سائر المؤمنين ﴿ قَد علمنا ما فرضنا عليهم في أزواجهم وما ملكت أيهانهم ﴾ وبناءً على هذا فإذا كنّا قد حددنا بعض المسائل فيا يتعلّق بالزواج من هؤلاء النسوة، فقد كان ذلك استناداً إلى مصلحة حاكمة في حياتك وحياتهن، ولم يكن أيّ من هذه الأحكام والمقرّرات اعتباطياً وبدون حساب.

ثم تضيف الآية (لكيلايكون عليك حرج) وبالتالي ستكون قادراً على أداء المسؤوليات الملقاة على عاتقك في القيام بهذا الواجب (وكان الله غفورا رميماً).

وفي مورد القسم الأخير ـ أي النساء اللّاتي لا مهر لهنّ ـ ينبغي الإلتفات إلى النــقاط أدناه:

1- لاشك أن جواز اتخاذ زوجة من دون مهركان من مختصات النّبي تَنَيْنَةُ والآية صريحة في هذه المسألة، ولذلك فهي من مسلّبات الفقه الإسلامي، وبناءً على هذا فسلا يحق لأي امرىء أن يتزوّج إمرأة بدون مهر، قلّ أم كثر، وحتى إذا لم يرد ذكر المهر أثناء إجراء صيغة العقد، ولم تكن هناك قرينة تعيّنه، فيجب أن يدفع مهر المثل، والمراد من مهر المثل: المهر الذي تجعله النساء اللاتي تشابهها في الأوصاف والخصوصيات لأنفسهن عادةً.

٣- هناك بحث بين المفسّرين في أنّه هل لهذا الحكم الكلّي مصداق في مـورد زوجـات
 النّبي تَنْبُلُونَ أم لا؟

يعتقد البعض -كإبن عبّاس وبعض آخر من المفسّرين ـ أنّ النّبي تَبَلِّلُهُ لَم يتزوّج بأيّـة إمرأة على هذه الحال، وبناءً على هذا فإنّ الحكم أعلاه كان إذناً عاماً للنّبي تَبَلِّلُهُ إلّا أنّـه لم يطبّق عملياً مطلقاً.

في حين أنَّ آخرين ذكروا أسهاء ثلاث أو أربع نسوة من زوجات النَّبيَ اللَّآتِي اللَّآتِي تَرُوجِهنَّ بدون مهر، وهنّ: «ميمونة» بنت الحارث، و«زينب» بـنت خـزيمة، وكـانتا مـن

<sup>﴿</sup> العمّات بصيغة الجمع، وكذلك الخال بصيغة العفرد والخالات بصيغة الجمع، إلّا أنّ أفضلها هو أنّ العمّ والخال يستعملان كاسم للجنس في لغة العرب، وليس كذلك العمّات والخالات، وقد ذكر ابن العربي عرف أهل اللغة هذا (كنز العرفان، ج ٢، ص ٢٤١).

وقد رجّع الآلوسي هذا الإحتمال في تفسير روحالمعاني على كلّ الوجوء الأخرى.

الأنصار، وامرأة من بني أسد، واسمها «أمّ شريك» بنت جابر، و«خولة» بنت حكيم.

ومن جملة ما ورد في الروايات أنّ «خولة» عندما وهبت نفسها للنّبي سَبَّهُ إعـ ترضت عائشة، فقالت: ما بال النساء يبذلن أنفسهن بلا مهر؟! فنزلت الآية أعلاه، غير أنّ عائشة التفتت إلى النّبي سَبَّهُ وقالت: أرى الله يسارع في هواك ـ وكان هـ ذا نـ وع سن التعريض بالنّبي سَبَّهُ \_ فقال لها النّبي سَبَّهُ : «وإنّك إن أطعت الله سارع في هواك» أ

لا شك أنّ أمثال هؤلاء النسوة كنّ لا يطمعن إلّا في الفخر المعنوي عن طريق الإقتران بالنّبي عَبَالِلهُ ولذلك كنّ على استعداد للزواج منه بدون أيّ مهر، إلّا أنّ وجود مثل هذا المصداق للحكم أعلاه غير مسلّم من الناحية التأريخية كما قلنا، بل المسلّم أنّ الله سبحانه كان قد أذن لنبيّه بذلك للغاية التي سنشير إليها فيا بعد.

٣- يستفاد من هذه الآية جيّداً أنّ إجراء صيغة عقد الزواج بلفظ «الهبة» كان مختصاً بالنّبي عَيْرَاتُ فقط، ولا يستطيع أيّ فردٍ آخر أن يجري عقد الزواج بهذا اللفظ، ويجوز إجراء العقد بلفظ الزواج أو النكاح، حتى وإن لم يجر للمهر ذكر فيه، حيث يجب دفع مهر المثل عند عدم ذكر المهر كما قلنا آنفاً، فكانّه في الحقيقة قد صرّح بمهر المثل.

## بدث

# مانب من مكمة تعدّد زومات النّبي:

إنّ الجملة الأخيرة في الآية أعلاه إشارة في الواقع إلى فلسفة هذه الأحكام الخاصّة بنبيّنا الأكرم، حيث تقول: إنّ للنّبي ﷺ ظروفاً لا يعيشها الآخرون، وهذا التقاوت في الظروف أصبح سبباً للتفاوت في الأحكام.

وبتعبير أوضع، إنّ الهدف من هذه الأحكام رفع بعض المشاكل والصعوبات من كاهل النّبي عَنَيْنَ وهذا تعبير لطيف يبيّن أنّ زواج النّبي عَنَيْنَ من عدّة نساء كان لحلّ سلسلة من المشاكل الاجتاعية والسياسية في حياته، لأنّا نعلم أنّ النّبي عَنَيْنَ كان وحيداً حينا صدع بنداء الإسلام ورفع شعاره، ولم يؤمن به بعد مدّة طويلة سوى عدّة معدودة، فإنّه ثار ضدّ

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٦٥. ذيل الآية مورد البحث، وفي تفسير القرطبي جملة: (والله ما أرى بك إلا يسارع في هواك). وأوردها الآلوسي في تفسير روح المعاني أيضاً في ذيل الآية مورد البحث، إنّ قبح هذا التعبير، والمعنى الذي أخفي فيه لا يخفى على أحد، إلّا أنّ النّبي عَبَيْنِونَهُ كان يمرّ عليه ويتجاوزه بشكل رائع.

كلّ معتقدات عصره وبيئته الخرافية، وأعلن الحرب ضدّ الجميع، فمن البديهي أن تتّحد كلّ الأقوام والقبائل ضدّه.

في هذا الوضع كان لابد من أن يستعين بكل الوسائل ويستغلّها لكسر اتحاد الأعداء اللامشروع، وكانت إحدى هذه الوسائل هو الزواج من القبائل المختلفة لإيجاده علاقة قرابة ونسب، لأنّ رابطة القرابة كانت تعد أقوى الروابط بين عرب الجاهلية، وكانوا يعتبرون الصهر من نفس القبيلة، والدفاع عنه واجباً، وتركه وحيداً جريمة وذنباً.

إنّ لدينا قرائن كثيرة تبيّن أنّ زواج النّبي تَنْبَقَ المتعدّد كان له صبغة سياسيّة في كثير من الموارد على أقلّ تقدير، وأحدها ـكزواجه بزينب ـكان لكسر سنّة جاهلية، وقد بـيّنا تفصيله في ذيل الآية ٣٧ من هذه السورة، وبعضه لتقليل العداوة، أو لجلب محبّة أشخاص أو أقوام متعصّبين عنودين.

من الواضح أنَّ شخصاً يتزوّج وهو في سنّ الخامسة والعشرين، حيث كان في عنفوان شبابه، بإمرأة أيم لها أربعون سنة، ويكتني بها حتى الثالثة والخمسين من عمره، وبهذا يكون قد قضى مرحلة الشباب وبلغ سنّ الكهولة، ثمّ يقدم على الزواج المتعدّد، لابدّ أن يكون له سبب وفلسفة، ولا يمكن أن يفسّر بأيّ وجه من الوجوه بأسباب العلاقة والرغبة الجنسية، لأنّه لم يكن هناك مانع اجتماعي، أو ظروف مالية صعبة، أو أدنى نقص يمنع النّبي عنه من الزواج المتعدّد في سنيّ شبابه، خاصّة وأنّ تعدّد الزوجات كان أمراً طبيعياً بمين العرب الذواج المتعدّد في سنيّ شبابه، خاصّة وأنّ تعدّد الزوجة الثّانية، ولم يكونوا يعترفون بأيّ حدّ في اتّخاذ الزوجات.

والطريف أنّه قد ورد في التواريخ أنّ النّبي لم يتزوّج إلّا بكراً واحدة، وهي عائشة، وباقي نسائه كنّ أيامي جميعاً ومن الطبيعي أن لا يتمتعنّ بإثارة جنسية ملحوظة \.

بل نقراً في بعض التواريخ أنَّ النّبي عَيَّاتُهُ تزوّج بعدّة زوجات، ولم يجر إلّا مراسم العقد، ولم يباشرهنّ أبداً، بل إنّه اكتنى في بعض الموارد بخطبة بعض نساء القبائل فقط ٪

وقد كان هؤلاء يفرحون ويسرّون ويفتخرون بأنّ إمرأةً من قبيلتهم قد سمّيت بزوجة النّبي ﷺ فحصل لهم هذا الفخر، وبذلك فإنّ علاقتهم الاجتاعية بالنّبي كانت تشتدّ وتقوى، ويصبحون أكثر تصميماً على الدفاع عنه.

٦. بحار الأنوار، ج ٢٢، ص ١٩١ و١٩٢. ٢٠ المصدر السابق.

ومن جانب آخر, فع أنّ النّبي تَتَأَيَّةً لم يكن رجلاً عقيماً، إلّا أنّه لم يكن له من الأولاد إلّا القليل، في حين أنّ هذا الزواج المتعدّد لو كان بسبب جاذبية هذه النسوة، وإثارتهنّ الجنسية، فينبغي أن يكون له من الأولاد الكثير.

وكذلك ينبغي الإلتفات إلى أنّ بعض هذه النساء ـ كعائشة ـ كانت صغيرة جدّاً عندما أصبحت زوجة للنّبي يَتَبَالُون وقد مرّت سنين حتى استطاعت أن تكون زوجة حـقيقية له، وهذا يوحي بأنّ الإقتران بمثل هذه البنت الصغيرة كانت له أهداف أخرى، وكان الهدف الأصلى هو ما أشرنا إليه قبل قليل.

وبالرغم من أنّ أعداء الإسلام أرادوا أن يتخذوا من تعدّد زواج النّبي عَلَى حربة لأشدّ هجهاتهم المغرضة، ويحوكون منها أساطير أوهى من خيط العنكبوت للطعن في نبي الإسلام عَلَى إلاّ أنّ سنّ النّبي المتقدّمة عند إقدامه على تكرار الزواج من جهة، والظروف الخاصّة المتعلّقة بالنساء من ناحية العمر والقبيلة من جانب آخر، والقرائس الختلفة التي أشرنا إلى قسم منها آنفاً من جهة ثالثة تجعل الحقيقة واضحة كالشمس، وتحبط مؤامرات المغرضين وتفضحها.

#### 8003

رُجِى مَن نَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُعْوِى إِلَيْكَ مَن نَشَاءُ وَمَنِ ابْنَعَيْتَ مِمَّنَ عَزَلْتَ فَلَاجُنَاعَ عَلَيْكَ ذَلِكَ أَذَ فَى آَن تَقَرَّ أَعْيُسُنُهُنَّ وَلَا يَعْزَتَ وَيَرْضَيْنَ بِمَاءَ الْمِثْتَهُنَّ صَحُلَّهُ فَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِ كُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلِيمًا اللهِ

## سبب النزول

قلنا في تفسير الآيتين ٢٨ و ٢٩ من هذه السورة وبيان سبب النزول: إنّ جمعاً من نساء النبي ـ بناءً على ما نقله المفسّرون ـ قلن للنبي عَلَيْهُ : زد في نفقتنا وأمور معاشنا ـ طمعاً في الغنائم الحربية، فكنّ يحسبن أنّ قسماً كبيراً منها من نصيبهن ف نزلت الآيات المذكورة وخاطبتهن بصراحة بأنهن إن أردن الحياة الدنيا وزينتها فليفارقن النّبي إلى الأبد، وإن أردن الله ورسوله واليوم الآخر فليعشن معه حياة بسيطة.

إضافةً إلى أنّه كانت بينهن منافسة في كيفية تقسيم أوقات حياة النّبي عَلَيْهُ بينهن، وكنّ يحرجن النّبي و يضايقنه مع كلّ المشاكل والمشاغل التي كانت لديه، ومع أنّ النّبي عَلَيْهُ كان يراعي العدالة بينهن ويبذل الجهد اللازم لتحقيقها تماماً، فقد كان لغطهن وجدالهن مستمرّاً، فنزلت هذه الآية وجعلت النّبي عَهَوْ حرّاً في تقسيم أوقاته، ثمّ أعلنت الآية لهن أنّ هذا حكم إلهي لئلّا يتولّد في أنفسهن أي قلق وسوء ظن '.

التفسير

ملٌ مشكلة أفرى في مياة النّبي:

إنَّ قائداً ربَّانياً عظيماً كالنَّبي عَبَّشِيٌّ خاصَّة وأنَّه ابتلي بسيلٍ من الحوادث الصعبة المرّة.

١. إقتباس من تفسير مجمعالبيان، ج ٨. ص ٣٦٦. وتفاسير أخرى.

وكانوا يحوكون له الدسائس والمؤامرات داخلياً وخارجياً، لا يقدر أن يشغل فكره بحياته المناصّة كثيراً، بل يجب أن يكون له هدوء نسبي في حياته الداخلية ليقوى على التفرّغ لحلّ سيل المشاكل التي أحاطت به من كلّ جانب.

إنّ اضطراب الحياة الشخصية، وكون قلبه وفكره مشغولين بـوضعه العـائلي في هـذه اللحظات المضطربة الحسّاسة كان أمراً خطيراً للغاية.

ومع أنّ زواج النّبي ﷺ المتعدّد ـ وطبقاً للبحوث السابقة، والوثائق والمستندات التي أوردناها في تفسير الآية السابقة ـ كانت له أبعاد سياسية واجتماعية وعاطفية غالباً، وكان في الحقيقة جزءاً من تنفيذ و تطبيق رسالة الله سبحانه، إلّا أنّ الإختلاف بين زوجات النّبي، والمنافسة النسوية المعروفة بينهنّ، قد أنار في الوقت نفسه عاصفة من الإضطراب داخل بيت النّبي ممّا شغل فكره وزاد في همّه.

هنا منح الله سبحانه نبيّه إحدى الخصائص الأخرى، وأنهى هذه الحوادث والأخذ والعطاء في الجدل إلى الأبد، وأراح فكر النّبي تَرَبِيْ من هذه الجهة، وهدأ خاطره وروعه، فقال سبحانه في هذه الآية ﴿ورجى من تشا. منهنّ وتؤوي للبك من تشا. ﴾

«ترجي» من (الإرجاء)، أي: التأخير، و«تؤوي»، من (الإيواء) ويعني إستضافة شخص في بيتك.

ونعلم أنّ أحكام الإسلام في شأن الزوجات المتعدّدة تقضي بأن يقسّم الزوج أوقاته بينهن بصورة عادلة، فإن بات ليلة عند واحدة، فيجب أن يبيت الليلة الأخرى عند غيرها، إذ لا فرق ولا اختلاف بين النساء من هذه الجهة، ويعبّرون عن هذا الموضوع في الكتب الفقهيّة الإسلامية بـ «حقّ القَتَم».

فكانت إحدى مختصات النّبي عَلَيْ هي سقوط رعاية حقّ القسم منه بحكم الآية أعلاه، وذلك نتيجة للظروف المخاصة التي كان يعيشها، والأوضاع المضطربة التي كانت تحيط به من كلّ جانب، وخاصة أنّ الحرب كانت تُفرض عليه كلّ شهر تقريباً، وكان له في نفس الوقت زوجات متعدّدة، وبسقوط هذا الواجب عنه فقد كان قادراً على أن يقسم أوقاته كيف يشاء، غير أنّد عَلَيْ كان يراعي تحقيق العدالة ما أمكن رغم هذه الظروف، كما جاء ذلك في التواريخ الإسلامية صريحاً.

إِلَّا أَنَّ وَجُودَ هَذَا الْحَكُمُ الْإِلَمِي قد منح نساء النَّبِي الراحة والإطمئنان، وأضلى على حياته الداخلية الهدوء والسكينة.

وبهذا فليس الخيار بيدك في البداية وحسب، بل إنّه بيدك حتى في الأثناء أيضاً، وهو في الإصطلاح «تخيير استمراري» لا ابتدائي، وبهذا الحكم الواسع ستقطع كلّ الحجج من برنامج حياتك فيا يتعلّق بأزواجك، وتستطيع أن تسخّر فكرك لمسؤوليات الرسالة العظيمة الثقيلة.

ومن أجل أن تعلم نساء النبي بأنهن إن أذعن لأمر الله تعالى في مسألة تقسيم أوقات النبي النبي

وذلك أوّلاً: لأنّ هذا الحكم عامّ يشملهنّ جميعاً ولا يتفاوتن فيه، وثانياً: إنّ الحكم الذي يشرّع من جانب الله سبحانه إنّا يشرّع لمصلحة مهمّة، وبناءً على هذا فيجب الإذعان له برغبة ورضا، فينبغي مضافاً إلى عدم القلق والتأثّر أن يفرحن لذلك.

لكن النّبي ﷺ وكما أشرنا إلى ذلك ـ كان يراعي تقسيم أوقاته بينهن بالعدالة قـ در المستطاع، إلّا في الظروف الخاصّة التي كانت توجب عدم التسوية وتحتّمه، وكان هذا بحد ذاته مطلباً آخر يبعث على ارتياحهنّ، لأنّهنّ كنّ يرين أنّ النّبي ﷺ يسعى للتسوية بينهنّ مع كونه مخيّراً.

وأخيراً ينهي المطلب بهذه الجملة: ﴿والله يعلم ما في قلوبكم وكان الله عليما حليما ﴾ لا يستعجل في إنزال العقاب بالمذنبين.

أجل... إن الله يعلم بأي حكم قد رضيتم، وله أذعنتم بقلوبكم، وعن أي حكم لم ترضوا. وهو سبحانه يعلم أيّاً من أزواجكم تحبّون أكثر، ومن منهن تحظى باهتام أقل، ويعلم كيف تراعون حكمه و تنفّذوه مع هذا الإختلاف في الميول والرغبات.

وكذلك يعلم سبحانه مَن هم الذين يجلسون جانباً، ويعترضون على أحكام الله في شأن النّبي تَنَافِئُهُ ، ويعارضونها بقلوبهم، ويعلم مَن هو الذي يرضى عن هذه الأحكام ويستقبّلها بدون إعتراض.

بناءً على هذا فإنّ تعبير (قلوبكم) واسع يشمل النّبي ﷺ وأزواجه، ويشمل كلّ المؤمنين

الذين يقبلون بهذه الأحكام، أو الذين يعترضون عليها وينكرونها وإن لم يسدوا هذا الإعتراض والإنكار.

## بحث

# مل كان مذا المكم في مقّ كلّ نساء النّبي؟

لقد كانت هذه المسألة موضع بحث في الفقه الإسلامي في باب خصائص النّبي تَنْبَالِهُ بأنّ تقسيم الأوقات بين الزوجات المتعدّدة بالتساوي هل يجب على النّبي تَنْبَالُهُ كما يجب على عامّة المسلمين، أم أنّ النّبي كان له حكم التخيير الإستثنائي؟

المعروف والمشهور بين فقهائنا وعند جمع من فقهاء العامّة أنّه الله المستثنى من هذا الحكم، ويعدّون الآية المذكورة أعلاه دليلاً على ذلك، فهي تقول: ﴿ ترجى من تشاء صنهن وتؤوي لليك من تشاء ﴾ لأنّ جعل هذه الجملة بعد البحث حول كلّ نساء النّبي يسوجب أن يعود ضمير (هنّ) عليهنّ جميعاً، وهذا مطلب مقبول من جانب الفقهاء وكثير من المفسّرين. إلّا أنّ البعض يرى أنّ الضمير أعلاه يتعلّق بالنساء اللاتي وهبن أنفسهن للنّبي بدون مهر، أ في حين أنّه لم يثبت تاريخياً أنّ هذا الحكم قد تحقّق في الخارج، وأنّ له موضوعاً ومصداقاً أم لا، والبعض يرى أنّ النّبي لم يتزوّج على هذه الشاكلة إلّا إمرأة واحدة. وعلى كلّ حال، فإنّ أصل المسألة لم يثبت من الناحية التاريخية هذا أوّلاً.

ثانياً: إنّ هذا التّفسير خلاف الظاهر، ولا يتناسب مع سبب النّزول الذي ذكروه لهذه الآية، وبناءً على هذا فيجب قبول الحكم المذكور عاماً.

8003

١. لمزيد الايضاح يراجع، تقسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث و كنزالعرفان، ج ٢، ص ٢٣٨، وما بعد.

لَّا يَجِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعَدُ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِمِنَّ مِنْ أَزْفَاجٍ وَلَوْ أَعْبَحَبَكَ حُسنُهُنَّ إِلَّا مَامَلَكَتْ يَمِيسنُكُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّفِيبًا ﴿ اللَّا مَامَلَكُتْ يَمِيسنُكُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّفِيبًا ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَفِيبًا ﴿ اللَّهِ مَا مَلَكُتْ يَمِيسنُكُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَفِيبًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَفِيبًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَفِيبًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَفِيبًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ كُلّ

# التُفسير

مكم مهم آفر فيما يتعلّق بأزواج النّبي:

لقد بين الله سبحاند في هذه الآية حكماً آخر من الأحكام المتعلقة بزوجات النبي، فقال عزّوجلً: ﴿لايحل لك النساء هن بعد ولا أن تبدّل بهن هن أزواج ولو أعجبك حسنهن إلاها هلك عزّوجلً: ﴿لايحل لك النساء هن بعد ولا أن تبدّل بهن هن أزواج والجواري ﴿وكان الله على كلّ يهينك ﴾ فالآية منعت الرّسول من الزواج الجديد إلّا الإماء والجواري ﴿وكان الله على كلّ شي، رقيباً ﴾.

للمفسّرين وفقهاء الإسلام بحوث كثيرة في هذه الآية، ووردت في المصادر الإسلامية روايات مختلفة في هذا الباب، ونحن نذكر أوّلاً ما يبدو من ظاهر الآية أنّه مرتبط بالآيات السابقة واللاحقة \_بغضّ النظر عن أقوال المفسّرين \_ثمّ نتناول المطالب الأخرى.

الظاهر من تعبير ﴿من بعد﴾ أنّ الزواج محرّم عليك بعد هذا، وبناءً على هذا فإنّ (بعد) إمّا أن تعني (بعد) الزمانية، أي لا تتّخذ زوجة بعد هذا الزمان، أو أنّ المراد أنّك بعد أن خيّرت أزواجك بين البقاء معك والحياة حياة بسيطة في بيتك، وبين فراقهنّ، وقد رجّحن البقاء معك عن رغبة منهنّ، فلا ينبغى أن تتزوّج بعدهنّ بامرأة أخرى.

وكذلك لا يمكنك أن تطلّق بعضهنّ وتختار مكانهنّ زوجات أخر. وبتعبير آخر: لا تزد في عددهنّ، ولا تبدّل الموجود منهنّ.

#### بحوث

#### ١- فلسفة هذا المكم

إنّ هذا التحديد للنّبي ﷺ لا يعتبر نقصاً. بل هو حكم له فلسفة دقيقة جـدّاً. فـطبقاً

للشواهد التي تستفاد من التاريخ، أنّ النّبي تَنْكِيَّة كان تحت ضغط شديد من قبل مختلف الأفراد والقبائل بأن يتزوّج بنساء أخر منهم، وكلّ واحدة من القبائل المسلمة كانت تفتخر على قبائل العرب بأنّ النّبي قد صاهرهم وحتى أنّ بعض النساء كنّ عملى إستعداد أن يهبن أنفسهن للنّبي بدون مهر \_كها مرّ ذلك \_ويتزوّجنه بدون أيّ قيد أو شرط.

كانت هذه العلاقة الزوجية مع تلك القبائل والأقوام حلاً لمشاكل النّبي عَلَيْ ومحققة لأهدافه الاجتاعية والسياسية، غير أنها إذا تجاوزت الحدّ، فمن الطبيعي أن تخلق له المشاكل بنفسها، وبما أن كلّ قبيلة كانت تأمل أن يتزوّج النّبي منها، فلو أراد النّبي عَلَيْ أن يحقّق آمال الجميع، ويختار منهم أزواجاً، حتى وإن كانت بمجرّد العقد ولا يدخل بها، فإنّ ذلك سيوجد له مصاعب جمة، ولذلك فإنّ الله الحكيم قد منع هذا الأمر ووقف دونه بإصدار قانون محكم، فنهاه عن الزواج الجديد، وعن تبديل أزواجه.

لقد كان هناك أفراد في هذا الوسط يتوسّلون للـوصول إلى هـدفهم بحـجّة أنّ أغـلب أزواجك أيامي، ومن بينهن من لاحظ لها من الجهال، فاللائق بك أن تتزوّج بامرأة ذات جمال، ولذلك فإنّ القرآن أكّد على هذه المسألة بأنّه لا يحقّ لك أن تتزوّج النساء فيما بعد وإن أعجبك حسنهن وكنّ ذوات جمال.

إضافةً إلى أنّ أداء الجميل ورعايته كان يوجب أن يسنّ الله تعالى مثل هذا القانون، ويأمر به نبيّه لحفظ مقام أزواجه بعد أن أبدين وفاءهن، ورجّحن الحياة البسيطة المعنوية مع النّبي عَبَيْنَةً على أي شيء آخر،

وأمّا فيا يتعلّق بالجواري والمملوكات باليمين حيث أبيح الزواح منهنّ، فإمّا هو من أجل أنّ مشكلة النّبي كانت من ناحية الحرائر، ولذلك لم تكن هناك ضرورة تدعو إلى تحديد هذا المحم في طرف الجواري، مع أنّ النّبي عَبَيْنِهُم يستفد من هذا الإستثناء طبق الشواهد التاريخية.

هذا هو الشيء الذي يبدو من ظاهر الآية.

#### ٢\_ الروايات المفالفة

اعتبرت جملة: ﴿لايحل لك النساء هن بعد﴾ في روايات عديدة \_بعضها ضعيفة من ناحية السند، وبعضها يستحق الملاحظة \_إشارة إلى النساء اللواتي بُيّن تحريمهم في الآيستين ٢٣

و ٢٤ من سورة النساء \_ وهنّ الأمّ والبنت والأخت والعمّة والخالة و.. ، وصرّح في ذيل بعض هذه الأخبار بأنّه: كيف يمكن أن تكون النساء حلال على الآخرين وحرام على النّبي؟ فلم تكن أيّة إمرأة محرّمة عليه سوى ما حرّم على الجميع \.

طبعاً، يبدو بعيداً جداً أن تكون الآية تشير إلى الآيات الواردة في سورة النساء، إلّا أنّ المشكلة هنا أنّ بعض الروايات قد صرّحت بأنّ المراد من: ﴿هن بعد الحرّمات في آية سورة النساء.

بناءً على هذا، فإنّ الأفضل هو أن نغضّ النظر عن تفسير روايات الآحاد هذه، أو كما يقال: ندع علم ذلك إلى أهله، أي المعصومون عليمًا لائتها لا تنسجم مع ظاهر الآية، ونحن مكلّفون بظاهر الآية، والأخبار المذكورة أخبار ظنيّة.

والمطلب الآخر هو أنّ جماعة كثيرة تعتقد بأنّ الآية مورد البحث قد حرّمت كلّ زواج جديد على النّبي عَلَيْ إلّا أنّ هذا الحكم قد نسخ فيا بعد، وأذن له بالزواج، وإن كان النّبي عَلَيْ للله يَتَوَقِّج بعد ذلك، حتى الآية ﴿إِنّا أحللنا لك أزواجك اللاتي آتيت أجورهن ﴿ والتي نزلت قبل الآية مورد البحث، فإنّهم يعتبرونها ناسخة لهذه الآية. ويعتقدون بأنّ هذه الآية وإن كانت قد كتبت في القرآن بعد آية ﴿إِنّا أحللنا ﴿ إلّا أنّ الأخيرة قد نزلت قبلها! بل وينقل «الفاضل المقداد» في كنز العرفان بأنّ هذه هي الفتوى المشهورة بين الأصحاب .

وهذا الرأي يتعارض مع الروايات أعلاه بوضوح، وكذلك لا ينسجم مع ظاهر الآيات أيضاً، لأنّ ظاهر الآيات يوحي بأنّ آية ﴿إِنَّا أَحللنا لك أزواجك﴾ قد نزلت قبل الآية مورد البحث، ومسألة النسخ تحتاج إلى دليل قطعي.

وعلى كلّ حال، فليس لدينا شيء أكثر اطمئناناً ووضوحاً من ظاهر الآيمة نـ فسها، وطبقاً لذلك فإنّ كلّ زواج جديد، أو تبديل زوجات قد حُرّم على النّبي ﷺ بعد نزول هذه الآية، وكان لهذا الحكم مصالح ومنافع هامّة أشرنا إليها فيا سبق.

#### ٣ـ مل يمكن النظر إلى زوجة المستقبل قبل الزواج؟

اعتبر جمع من المفسّرين جملة ﴿ولو أعجبك حسنهنّ ﴾ دليلاً على حكم معروف أشير إليه

٢. كنز العرفان، ج ٢، ص ٢٤٤.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ٤، ص ۲۹۶ و ۲۹۰.

في الروايات الإسلامية أيضاً، وهو: أنّ من أراد من أن يتزوّج بامرأة يستطيع النظر إليها من قبل نظرة تبيّن له هيكلها وأوصافها.

وحكمة هذا الحكم أن يختار الإنسان زوجته عن بصيرة تامّة ولا يندم ويأسف في المستقبل وهو ما يهدد العلاقة الزوجية والكيان العائلي بالخطر، كما ورد ذلك في حديث عن النّبي الأكرم عَبَيْنِي أنّه قال لأحد أصحابه حينا أراد أن يتزوّج: «انظر إليها، فإنّه أجدر أن يدوم منكما» \.

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الصادق للبلا أنّه قال في جسواب همذا السوال: همل يستطيع الرجل أن يدقّق النظر إلى المرأة إذا أراد الزواج منها وينظر إلى وجهها وخملفها: «نعم، لا بأس أن ينظر الرجل إلى المرأة إذا أراد أن يتزوّجها، ينظر إلى وجهها وخلفها» ٢.

والأحاديث الواردة في هذا الباب كثيرة، وقد صرّح بعضها بأنّ هذه النظرة يجب أن لا تكون بدافع الشهوة وطلب اللذّة.

وواضح أيضاً أنّ هذا الحكم خاصّ بالموارد التي يريد فيها الإنسان أن يتحقّق فعلاً من المرأة التي يريد الزواج منها، بحيث لو كانت الشروط مجتمعة فيها لتزوّجها، أمّا الذي لم يصمّم على الزواج بعد، بل يحتمله، أو أنّه يريد مجرّد البحث، فلا يجوز له النظر إلى النساء.

واحتمل البعض في هذه الآية أنها إشارة إلى النظر للنساء صدفة ولا إرادياً، وعلى هذا فإنّ الآية لا تدلّ في هذه الحالة على الحكم المذكور آنفاً، وستكون الروايات هي الدليل الوحيد عليه. إلاّ أنّ جملة: ﴿ولو أعجبك حسنهنّ ﴾ لا تنسجم مع نظرة الصدفة السريعة، وبناءً على هذا فإنّ دلالتها على الحكم المذكور تبدو بعيدة.

8003

١. تقسير القرطبي، ج ٨، ص ٥٣٠٣.

٢. وسائل الشيعة، ج ١٤، (الباب ٣٦ من أبواب مقدمات النكاح، ح ٣).

يَّنَايُّهَا الَّذِينَ المَنُواْ لَانَدْ خُلُوا الْيُوتَ النَّيِّ إِلَّا أَن يُؤْدَ كَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْر نَظِرِينَ إِنَكُ وَلَكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَأَدْ خُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَالنَّشِرُواْ وَلَا مُسْتَغْسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كُمْ كَانَ يُؤْذِى النَّيِّ فَيَسْتَحْي ، مِن كُمْ وَاللَّهُ لايسْتَخي ، مِن الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَتَعَافَسَنَكُوهُ مَن فَيْسَتَحِي ، مِن صَلَّمْ وَاللَّهُ لايسْتَخي ، مِن الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُ مَنَ مَتَعَافَسَنَكُوهُ مَن مَن وَرَآءِ حِمَابٌ ذَلِكُمْ الْطَهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَ فَلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَحَكُمْ أَن تُؤَذَّوا رَسُولَ لَا اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ وَلاَ أَن تَنكِحُواْ أَزْوَجَهُ مِن بَعْدِهِ عَلَيْهِ اللَّهُ كَانَ لَكُمْ حَكَانَ عِندَ اللَّهِ عَظِيمًا اللَّهُ إِن تُبَدُّواْ شَيْعًا أَوْ ثُخَفُوهُ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمًا اللَّهُ كَانَ يَعْدَاللَّهِ عَظِيمًا اللهِ عَظِيمًا اللهُ إِن تُبَدُّواْ شَيْعًا أَوْتُخْفُوهُ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمًا اللهِ عَظِيمًا اللهِ عَظِيمًا اللهُ إِن تُبَدُواْ شَيْعًا أَوْتُخْفُوهُ فَإِنَ

## سبب النزول

ذكر المفسّرون في سبب نزول هذه الآية: أنّ النّبي تَنَكُنُونَ لمّا تزوّج «زينب بنت جحش» أولم للناس وليمة فخمة تقريباً، وقلنا سابقاً: إنّ هذه الأحكام ربّما كانت من أجل تحطيم سنّة جاهلية في مجال تحريم مطلّقات الأدعياء بحزم تامّ، وليكون لهذا التحطيم شعاع أوسع، ولتمحى هذه السنّة الجاهلية التي كانت تعتبر الزواج بأيامي العبيد الحرّرين عيباً وعاراً.

يقول «أنس»، وكان خادماً خاصًا للنّبي: أمرني النّبي أن أدعو أصحابه للغداء فدعوتهم، فكانوا يأتون جماعة يأكلون ويخرجون، حتى قلت: يارسول الله، لم يبق أحد لم أدعه، فأمر برفع السماط، فرفعوا السماط وتفرّق القوم، إلّا ثلاثة نفر بقوا في بيت النّبي وكانوا مشغولين بالحديث.

فلمّ رأى النّبي ﷺ حديثهم قد طال، نهض ونهضت معه لعلّ القوم يلتفتون ويذهبون إلى أعمالهم، فخرج النّبي حتى أتى حجرة عائشة، ثمّ رجع مرّة أخرى وكنت معه، فـرأيت القوم على جلستهم وحالهم، فنزلت الآية أعلاه وأفهمتهم كيفية التعامل مع هذه المسائل ألا ويستفاد من بعض الروايات أيضاً أنّ الجيران وسائر الناس كانوا يأتون إلى بعض نساء النّبي ويستعيرون أشياء حسب المتعارف والمعتاد، وبالرغم من أنّهم لم يكونوا يسرتكبون معصية وذنباً طبقاً لبساطة الحياة آنذاك، إلّاأنّ الآية أعلاه نزلت لحفظ حيثيّة زوجات النّبي وأمرت المؤمنين أنّهم إن أرادوا أن يأخذوا من نساء النّبي شيئاً فليأخذوه من وراء حجاب. وجاء في رواية أخرى أنّ بعض مخالني النّبي قالوا: كيف تزوّج النّبي بعض نسائنا، أما والله لئن مات لنتزوجن نساءه، فنزلت الآية أعلاه وحرّمت الزواج بنساء النّبي من بعده مطلقاً، وأنهت هذه المؤامرة أ

## الثفسير

مرة أخرى يوجد الخطاب إلى المؤمنين، لتبين الآية جانباً آخر من أحكام الإسلام ضمن جمل قصيرة بليغة وصريحة، وخاصة ماكان مر تبطأ بآداب معاشرة النبي عَلَيْ وبيت النبوة، فتقول الحكم الأوّل: لا ينبغي لكم دخول بيوت النبي إلّا إذا دعيتم إلى طعام وأذن لكم بالدخول بشرط أن تدخلوا في الوقت المقرّر، لا أن تأتوا قبل ذلك بفترة وتجلسون في انتظار وقت الغذاء ﴿ يَالَيْهَا للذين آمنوا لا تدخلوا بيوسه النبي إلّا أن يؤذن لكم إلى طعام غير ناظرين للناه ﴾ ".

بهذا تبين الآية أحد آداب المعاشرة المهمّة، والتي كانت قلّما تراعى في تلك البيئة، ومع أن الكلام يدور حول بيت النّبي إلّا أنّ من المسلّم أنّ هذا الحكم لا يختصّ به، إذ ينبغي أن لا تدخل دار أي إنسان بدون إذنه (كما جاء ذلك في الآية ٢٧ من سورة النور) بل نقرأ في أحوال النّبي عَبَيْنَا أنّه عندما كان يريد دخول بيت إينته فاطمة (سلام الله عليها)، كان يقف خارجاً ويستأذن، وكان معه «جابر بن عبدالله» يوماً، فاستأذن له بعد أن استأذن لنفسه أضاحة إلى أنهم إذا دُعوا إلى طعام فينبغي أن يكونوا عارفين بالوقت، لنلا يوقعوا صاحب البيت في جهد وإحراج في غير مكانه.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٦٦ ذيل الآية مورد البحث.

٢. المصدر السابق، ص٣٦٦ و٣٦٨.

٣. «إناه» من مادّة «أنّي يأني» أي حلول وقت الشيء، وتعني هنا تهيئة الطعام للتناول.

٤. أصول الكافي، ج ٥، ص ٥٢٨.

ثمّ تناولت الحكم الثّاني فقالت: ﴿ ولكن إذا دميتم فادخلوا فإذا طعمتم فانتشروك .

وهذا الحكم مكمّل ومؤكّد للحكم السابق في الواقع، فلا تدخلوا البيت الذي دعيتم إليه في غير زمان الدعوة، وفي وقت غير مناسب، ولا تهملوا إجابة الدعوة أو أن لا تعبؤوا بها، ولا تتأخّروا بعد تناول الطعام مدّة طويلة.

من البديهي أنّ مخالفة هذه الأمور وعدم اتّباعها سيؤدّي إلى أذيّ واشمئزاز المـضيف، وهي لا تلائم الأصول الأخلاقية.

وتقول في الحكم الثالث: ﴿ ولا مستأنسين لحديمه ﴾ فلا تجلسوا حلقاً تتحدّثون بعد تناول الطعام، سواء كان ذلك في بيت النّبي، أم في بيت أي صاحب دعوة.

طبعاً، قد يرغب المضيفون في مثل هذه الحلقات والمجالس، فهذه الحالة مستثناة، إنّما الكلام في ما لو كانت الدعوة لتناول الطعام فقط، لا لتشكيل مجالس الأنس، حيث تجب مغادرته بعد تناول الطعام، خاصّة إذا كان البيت كبيت رسول الله عَلَيْظُ، مقرّ أداء أكبر رسالات الله وأعظمها، فيجب أن لا يهدر وقته بأمور جانبية تعوقه مدّة عن تأدية رسالته.

ثمّ تبيّن الآية علّة هذا الحكم فتقول: ﴿ إِنَّ ذَلَكُم كَانَ يَوْدَيِ النّبِي فَيَسْتَحِي مِنْكُم والله لا يستحي مِنَ الحقّ﴾.

من المسلم أنّ النّبي تَتَوَلَّقُ لم يكن يتردّد لحظة، ولا يخشى شيئاً، أو يستحيي من شيء في بيان الحق في الموارد التي لم يكن لها بعد شخصي وخاصّ، إلّا أنّ بيان الحق إذاكان يعود على القائل نفسه ليس بالأمر الجميل الحسن، أمّا تبيانه من قبل الآخرين فانّه رائع ومستحسن، ومورد الآية من هذا القبيل أيضاً، فإنّ أصول الأخلاق والأدب كانت توجب على النّبي تَنَفَّقُ أن لا يدافع عن نفسه، بل يدافع الله سبحانه عنه.

ثم تبين الآية الحكم الرابع في باب الحجاب، فتقول: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتَمُوهُ فَيَ مَنَاعًا فَاسَأْلُوهُ فَ مَنْ وَرَاءَ صَجَابِ﴾.

قلنا: إنّ هذا الأمر كان ولا يزال متعارفاً بين العرب وكثير من الناس أنّهم إذا احتاجوا شيئاً من لوازم الحياة ووسائلها فإنّهم يستعيرونها من جيرانهم مؤقتاً، ولم يكن بيت النّبي مستثنى من هذا القانون، بل كانوا يأتون إليه سواء كان الوقت مناسباً أم غير مناسب، ويستعيرون من نساء النّبي شيئاً، ومن الواضح أن جعل نساء النّبي عرضة لأنظار الناس وإن كن يرتدين الحجاب الإسلامي لم يكن بالأمر الحسن، ولذلك صدر الأمر إلى الناس أن يأخذوا الأشياء من خلف حجاب أو من خلف الباب.

والمسألة التي ينبغي الإنتباه إليها هنا هي أنّه ليس المراد من الحجاب في هذه الآية لباس النساء، بل هو حكم يضاف إلى ما كان خاصًا بنساء النّبي، وهو: أنّ الناس مكلّفون إذا أرادوا شيئاً من نساء النّبي أن يأخذوه من وراء حجاب لظروف نساء النّبي الخاصّة، ويجب عليهن أن لا يخرجن إلى الناس ويظهرن لهم في مثل هذه الموارد حتى وإن كن محجبات، وهذا الحكم لم يرد طبعاً في شأن النساء الأخريات، بل يكفيهن أن يسراعين الحجاب الإسلامي.

والشاهد على ذلك أنّ كلمة «العجاب»، وإن كانت تستعمل في المحادثات اليومية بمعنى حجاب المرأة، إلّا أنّها ليس لها مثل هذا المعنى لا في كتب اللغة، ولا في تعبيرات فقهائنا.

«العجاب» في اللغة هو الشيء الذي يحول بين شيئين ، ولذلك أطلق على الغشاء الموجود بين الأمعاء والقلب والرئة اسم «العجاب الحاجز».

وقد استعمل القرآن الكريم هذه الكلمة بمعنى الحائل أو الساتر في عدّة مواضع، كالآية دم وقد استعمل القرآن الكريم هذه الكلمة بمعنى الحائل أو الساتر في عدّة مواضع، كالآية دم دم دم دم دم المراء حيث تقول: ﴿جعلنا بينك وبين الذين لا يوهنون بالآخرة حجاباً مستوراً﴾.

ونقرأ في الآية ٣٢ من سورة ص: ﴿حتى تولرت بالحجاب﴾.

وجاء في الآية ٥١ من سورة الشورى: ﴿وهاكأن ليشر أن يكلُّه الله إلَّا وحياً أو هن وراء حجاب».

أمّا في كلمات الفقهاء فقد استعملت كلمة «الستر» فيما يتعلّق بلباس النساء منذ قديم الأيّام وإلى يومنا هذا، وورد أيضاً في الرّوايات الإسلامية هذا التعبير أو ما يشبهه، واستعمال كلمة «العجاب» في شأن لباس المرأة إصطلاح ظهر في عصرنا على الأكثر، وإذا وجد في التواريخ والرّوايات فقليل جدّاً.

والشاهد الآخر هو ما نقرؤه في الحديث المروي عن «أنس بن مالك» خادم النّبي الحاص، حيث يقول: أنا أعلم الناس بهذه الآية \_ آية الحجاب \_ لمّا أهديت زينب إلى رّسول اللّه كانت معه في البيت \_ صنع طعاماً، ودعا القوم فقعدوا يتحدّثون، فجعل النّبي يخرج شمّ

١. لسان العرب، مادّة حجب.

يرجع وهم قعود يتحدّثون، فأنزل الله: ﴿يَالَيُهَا اللَّذِينَ آهِنُوا لَا تَدَخَلُوا بِيوْتُ النَّبِي﴾ \_ إلى قولد \_ ﴿هِنْ وَرَاء حَجَابٍ﴾ فضرب الحجاب وقام القوم ( .

وفي رواية أخرى عن «أنس» أنّه قال: أرخى الستر بيني وبسينه، فسلمًا رأى القسوم ذلك تغرّقوا .

بناءً على هذا فإنّ الإسلام لم يأمر النساء المسلمات بأن يجلسن خلف الستور، ولا يبرحن دورهن، وليس لكلمة «المستورات» أو «المحجّبات» وأمثال ذلك من التعبيرات صفة إسلامية أو بعد إسلامي بالنسبة للنساء، بل إنّ ما يلزم المرأة المسلمة هو محافظتها على الحجاب الإسلامي، إلّا أنّ نساء النّبي قد أمرن بهذا الأمر الخاص بسبب وجود أعداء كثيرين، ومتتبعين للعيوب والمغرضين، وكان من الممكن أن يصبحن عرضة للتهم، وحربة تقع بيد الإنتهازيين.

وبتعبير آخر: إنّ الناس قد أمروا أن يسألوا نساء النّبي ما يبتغونه من وراء حـجاب. خاصّة وأنّ التعبير بــ«وراء» يشهد لهذا المعنى.

ولذلك بين القرآن فلسفة هذا الحكم فقال: ﴿ دُلِكُم لَطُهِرِ لَقُلُوبِيكُم وَقُلُوبِيهِ يَ ﴾.

وبالرغم من أنّ مثل هذا التعليل لا ينافي الحكم الإستحبابي، إلّا أنّ ظهور الأمر في جملة ﴿فَاسَالُوهِنَ ﴾ لا يتزلزل في دلالته على الوجوب، لأنّ مثل هذا التعليل قد ورد أحياناً في موارد أحكام واجبة أخرى.

ثمّ تبين الآية العكم الخامس بأنه ﴿ وهاكان لكم أن تؤدوا رسول الله ﴾ فبالرغم من أنّ هذا العمل قد ذكر في نفس الآية، وهو الذهاب إلى بسيت النّبي عَبَيْنِ في وقت غير مناسب، والجلوس بعد تناول الطعام، فقد ورد في روايات سبب النّزول أنّ بعض المنافقين كانوا قد أقسموا على أن يتزوّجوا نساء النّبي من بعده، وقد آلم ذلك رسول الله عَبَيْنَ في ولكن معنى الآية عام على كلّ حال، فهو يشمل كلّ نوع من الأذى.

وأخيراً تبين الآية العكم السادس والأخير في مجال حرمة الزواج بنساء النّبي من بعده، فقالت: ﴿ولا أَنْ تَنْكُمُوا أَرُواجِه مِنْ بِعِدِهِ أَبِدَا لِنَّ ذَلِكُمْ كَانْ مِنْدِ اللهِ مِظْيِماً﴾.

سؤال: وهنا يأتي سؤال، وهو: كيف حرّم الله نساء النّبي من اتّخاذ زوج لهنّ بعد وفاة النّبي ﷺ، وقد كان بعضهنّ شابات تقريباً؟

١. صحيح البخاري، ج٦، ص١٤٩. ٢. المصدر السابق.

الجواب: وجواب هذا السؤال يتضح بملاحظة الغاية من هذا التحريم، وذلك لأنه: أولاً: كما علمنا من سبب النزول، فإنّ البعض صمّم على هذا العمل كإنتقام من النّبي عَلَيْهِ الله على هذا العمل كإنتقام من النّبي عَلَيْهِ الله على الله على هذا الطريق.

ثانياً الوكانت هذه المسألة جائزة، فإنّ جماعة كانوا سيتّخذون زوجات النّبي أزواجاً لهم من بعده، وكان من الممكن أن يستغلّوا هذا الزواج لتحقيق مآربهم والوصول إلى مكانة اجتاعية مرموقة، أو أنّهم يبدؤون بتحريف الإسلام على أساس أنهم يمتلكون معلومات خاصة صادرة من داخل بيت النّبي عَلَيْهُ، وأهل البيت أدرى بالذي فيه، أو أن يبتّ المنافقون بين الناس مطالب عن هذا الطريق تخالف مقام النبوّة - تأمّلوا ذلك -.

ونلمس ذلك بصورة أوضح عندما نعلم أنّ جماعة هيؤوا أنفسهم للقيام بهذا العمل، وصرّح بذلك بعضهم، وكتمه البعض الآخر في قلبه، وكان من جملة من ذكره بعض مفسّري العامّة هنا هو «طلحة» (

إنّ الله المطّلع على الأسرار الخفيّة والمعلنة، والخبير بها، قد أصدر حكماً قاطعاً لإحباط هذه الخطّة الخبيئة، وليمنع من وقوع هذه الأمور، ولتحكيم دعائم هذا الحكم فقد أطلق لقب (اُمّهات المؤمنين) على أزواج النّبي ليعلم أولئك بأنّ الزواج منهنّ كالزواج من أمّهاتهم! وبملاحظة ما قبل يتضع لماذا وجب على نساء النّبي أن يتقبّلن هذا الحرمان بكلّ رحابة صدر؟

قد تطرح أحياناً مسائل مهمّة على مدى حياة الإنسان، يجب أن يظهر تجاهها التضحية والإيثار، وأن يغضّ النظر عن بعض الحقوق التي ثبتت له، خاصّة وأنّ الإفتخارات العظيمة تصاحبها مسؤوليات خطيرة، ولا شكّ أنّ أزواج النّبي قد اكتسبن فخراً لا يضاهى وعزّاً لا يسامى بزواجهنّ من النّبي تَنْفَيْقَ، واكتساب هذا الفخر يحتاج إلى مثل هذه التضحية.

هذا السبب كانت نساء النّبي يعشن من بعده بكلّ احترام وتقدير بين الأمّة الإسلامية، وكن راضيات جدّاً عن حالهنّ، ويعتبرن ذلك الحرمان مقابل هذه الإفتخارات أمراً تافهاً. وحذّرت الآية الثّانية الناس بشدّة، فقالت: ﴿إِن تبدوا شيئا أو تخفوه فإنّ الله كان بكلّ شي. عليما ﴾ فلا تظنّوا أنّ الله سبحانه لا يعلم ما خططتم له في سبيل إيذاء النّبي عَبَالِيْ سواء ما

١. تفسير القرطبي، ج ٨، ص ٥٣١٠.

ذكر قوه، أو الذي أضمر قوه، فإنّه تعالى يعلم كلّ ذلك جيداً، ويعامل كلّ إنسان بما يناسب عمله.

#### بحوث

مناسبة للبحث الذي ورد في الآيات المذكورة في شأن واجبات المسلمين عندما يدعون إلى ضيافة النّبي عَلَيْنَ ، نورد جانباً من تعليات الإسلام في يتعلّق بأصل مسألة «الضيافة»، وحق الضيف، وواجبات المضيف؛

#### ١\_ الضيافة

لقد أولى الإسلام مسألة الضيافة أهميّة خاصّة، حتى أنّه ورد في حديث عن النّبي ﷺ: «الضيف دليل الجنّة» ﴿

إنّ أهميّة الضيف ووجوب إحترامه وتقديره، بلغ حدّاً اعتبر فيه هدية سهاويـة، فـإنّ رسول الله يَقول: «إذا أراد الله بقوم خيراً أهدى إليهم هدية، قالوا: وما تلك الهدية؟ قال: الضيف ينزل برزقه، ويرتحل بذنوب أهل البيت» .

والطريف أنّ رجلاً حضر عند النّبي تَنْبَرُ فقال: فداك أبي وأمّي، إنّي أسبغ الوضوء، وأقيم الصلاة، وأؤتي الزكاة في حينها، وأرحّب بالضيف وأقريه في الله، فقال مَنْ الله عنه بغ! ما لجهنّم عليك سبيل! إنّ الله قد برأك من الشعّ إن كنت كذلك» ...

الكلام في هذا الباب كثير، ونكتني بهذا القدر رعاية للإختصار.

#### ٢ـ مراعاة البساطة في الضيافة

مع كلّ الأهميّة التي يتمتّع بها الضيف، فإنّ الضيافة إذا اتّسمت بالتكلّف فـإنّها غـير راجحة من وجهة نظر الإسلام، بل ونهى عنها، فإنّ الإسلام يوصي بأن تكـون الضـيافة بسيطة، وجعل معياراً عادلاً بين الضيف والمضيف، وهو: أن لا يبخل المضيف بما عـنده ويحضره، وأن لا يتوقّع الضيف أكثر من ذلك!

بحارالأنوار، ج ٧٥، ص ٤٦٠، (باب ٩٣، ح ١٤).
 المصدر السابق.

يقول الإمام الصادق الله المؤمن لا يحتشم من أخيه، وما أدري أيّهما أعبجب؟! الذي يكلّف أخاه إذا دخل عليه أن يتكلّف له، أو المتكلّف لأخيه؟» أ.

ويروي سلمان الفارسي عن النّبي الأكرم لللّبي أنّه قال: «أن لا نتكلّف للمضيف ما ليس عندنا، وأن نقدّم إليه ما حضرنا» .

## ٣ـ مقّ الضيف

قلنا: إنّ الضيف كالهدية السماوية من وجهة نظر الإسلام، ويجب أن يرحّب به ويكرم غاية الإكرام، ويجترم أقصى ما يمكن، حتى أنّ أمير المؤمنين علياً على يسروي عن النّبي الأكرم الله أنّد قال: «من حقّ الضيف أن تمشي معه فتخرجه من حريمك إلى البر» ".

و يجب تهيئة مستلزمات راحته إلى الحدّ الذي لا يبلغ التكلّف، حتى أنّه ورد في حديث أنّ رسول الله الله الله الله المعلل المعلل الله المعلل المعلل المعلل المعلل المعلل المعلل الله المعلل المعل

وقد يكون الضيوف خجولين أحياناً، ولذلك فقد صدر أمر بعدم سؤالهم عمّا إذا كانوا قد تناولوا الطعام أم لا، بل يمدّ لهم السماط فإن شاءوا أكلوا، كما يقول الإمام الصادق عليه التما تقل لأخيك إذا دخل عليك أكلت اليوم شيئاً؟ ولكن قرّب إليه ما عندك، فإنّ الجوادكلّ الجواد من بذل ما عنده» ٥.

ومن جملة واجبات المضيف أمام الله سبحانه أن لا يحقّر الطعام الذي أعدّه، لأنّ نعمة الله سبحانه عزيزة ومحترمة مها كانت، إلّا أنّ المتعارف بين المترفين وأهل التكلّف أنهم مها نوّعوا السماط وملؤوه بأنواع الأطعمة فإنهم يقولون: هذا شيء بسيط لا يليق بمقامكم! وفي المقابل يجب أن لا يحتقر الضيف ما قدّم إليه، فني حديث عن الإمام الصادق للله أنه قال: «هلك امرؤ احتقر من أخيه ما قدّم إليه».

إنّ الإسلام دقيق النظرة في إكرام الضيف، فهو يقول: استقبل الضيف وأعــنه عــندما يدخل إلى بيتك، أمّا إذا أراد الخروج فلا تعنه لئلًا يتصوّر بأنّك راغب في خروجه ٧.

ع. ٢ المحجّة البيضاء، ج ٣، ص ٢٩، (الباب ٣).

ع المصدر السابق، ص ٤٥٥.

ج المعجّة البيضاء، ج ٣٠ ص ٣٠.

١. بحار الأنوار، ج ٧٥، ص ٤٥٣.

٣ بحارالأنوار. ج ٧٥. ص ٤٥١.

م المصدر السابق.

٧. بحار الأنوار، ج ٧٥، ص ٤٥٥، ح ٢٧.

#### ٤\_ واجبات الضيف

إنّ المسؤوليات تكون متقابلة دائماً. فكما أنّ على المضيف واجبات تجاه الضيف، فكذلك توجد على الضيف واجبات ينبغي أن يراعيها.

فعلاوة على ما ذكر في الأحاديث السابقة، فإنّ على الضيف أن ينفّذ ما يطلبه منه صاحب البيت ويقترحه عليه في شأن منزله، فإذا طلب منه أن يجلس في مكان ما مثلاً فليفعل، فإنّ الإمام الصادق على يقول: «إذا دخل أحدكم على أخيه في رحله فليقعد حيث يأمر صاحب الرحل، فإنّ صاحب الرحل أعرف بعورة بيته من الداخل عليه» أ.

وملخّص الكلام أنّ مسألة الضيافة وآدابها قد خصّص لها بحث واسع في آداب المعاشرة الإسلامية، وليراجع لمزيد الإيضاح في هذا الباب «بحار الأنوار»، الأبواب ٩٤ ـ ٨٨ ـ ٩٤ مس أبواب العشرة، الجزء ١٧ و «المحجّة البيضاء»، الجزء ٣ الباب الرابع، فضيلة الضيافة.

إلا أن هذه السنة الإنسانية القديمة قد تقلّصت وللأسف الشديد في عصرنا الحاضر عصر غلبة المادية وطغيانها في العالم، وهيمنتها عليه، بل إنّها قد اجتثّت تقريباً في بعض المجتمعات الغربية، وقد سمعنا أنّ بعض أولئك عندما يأتون إلى البلاد الإسلامية ويرون إنتشار مسألة الضيافة التي لا زالت قائمة في البيوتات الأصيلة، ومدى العواطف التي تكتنفها، فإنّهم يتعجّبون كيف يكن أن يقدّم الناس أفضل الوسائل الموجودة في البيت، وأنفس الأطعمة وألذها للضيوف الذين ربّا تربطهم بهم رابطة ضعيفة أحياناً، وربّا كانوا قد تعارفوا في سفرة قصرة؟!

إلّا أنّ ملاحظة الأحاديث الإسلامية \_التي ورد قسم منها قبل قليل \_ تبيّن سبب هذه التضحية والإيثار، وتوضّح الحسابات المعنوية في هذا المجال ... تلك الحسابات التي لا تعني شيئاً لدى عبّاد المادّة والغارقين في بحرها.

8003

لَّاجُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي ءَابَآيِهِنَّ وَلَا أَبْنَآيِهِنَّ وَلَا إِخْوَنِهِنَّ وَلَا أَبْنَآءِ إِخْوَنِهِنَّ وَلَا أَبْنَآءِ أَخُوَتِهِنَّ وَلَا أَبْنَآءِ أَخُونِهِنَّ وَلَا أَبْنَآءِ أَخُونِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءَ أَجُونَ إِنَّ فَيْنَ اللَّهَ إِنْ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْء وَلَا نِسَآيِهِنَّ وَلَا مَامَلَكَ تَ أَيْمَنْهُنَّ وَاتَّقِينَ اللَّهَ إِنْ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدًا (١٠)

## سبب النزول

يروي بعض المفسّرين أنّ آباء نساء النّبي وأبناء هنّ وعوائلهنّ سألوا رسول اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الذول آية المجاب \_ الآية السابقة \_: يارسول الله، ونحن أيضاً نحدّ ثهنّ من وراء حجاب؟ فنزلت هذه الآية بأنّها لا تشملكم.

## التفسير

## الموارد المستثناة من قانون المماب:

لمّا كان الحكم الذي ورد في الآية السابقة حول حجاب نساء النّبي مطلقاً، ويمكن أن يوهم هذا الإطلاق بأنّ المحارم مكلّفون بتنفيذه أيضاً، وأن يحـدٌ نوهنّ مـن وراء حـجاب كالأجانب، فقد نزلت هذه الآية وفصلت حكم هذه المسألة.

تقول الآية؛ ولا مِناح عليهن في آبائهن ولا لبنائهن ولا لِخولنهن ولا لبناء إخولنهن ولا لبناء لِخولنهن ولا لبناء في البائهن في البائهن في البائهن في البائهن في النائه والمحت البحائهن في وبتعبير آخر: فإن محارمهن الذين استثنوا في الآية هم هؤلاء الستة فقط، وإذا قيل: إن هناك أفراداً من المحارم أيضاً لم يجر لهم ذكر في الآية كالأعهام والأخوال، فيجاب على هذا السؤال بأنّه:

لمَّاكَان القرآن يراعي الفصاحة والبلاغة في أجلى صورها وأسهاها، وأحد أصول الفصاحة هو أن لا تكون في الكلام أيَّة كلمة زائدة، فقد امتنع عن ذكر الأعهام والأخوال هنا، وذلك لأنَّه حينها ذكر أولاد الأخ وأولاد الأخت، فسوف يتضع حكم الأعهام

والأخوال من المحارم، لأنّ لهذه المحرمية جانبان، فكما أنّ ابن الأخ محرم بالنسبة إلى المرأة، فإنّها ستكون محرماً أيضاً بالنسبة إلى ابن أخيها \_ونحن نعلم أنّ مثل هذه المرأة تعتبر «عمّة» \_ولأنّ ابن الأخت كما هو محرم عليها فإنّها ستكون محرماً بالنسبة إلى ابن الأخت، ونعلم أنّ مثل هذه المرأة هي «الخالة».

وعندما تكون العمّة والخالة محرماً بالنسبة إلى ابن الأخ وابن الأخت، فإنّ العمّ والخال سيكونان أيضاً محرماً بالنسبة إلى ابنة الأخ وابنة الأخت، حيث لا فرق بين العمّ والعمّة، والخال والخالة، وهذه إحدى دقائق القرآن الكريم. (تدبّر ذلك).

وهنا يطرح سؤال آخر، وهو: إنّ أبا الزوج وابن الزوج بعض محارم المرأة، فلهاذا لم يذكرا هنا؟ في حين أنّهها ذكرا من جملة المحارم في الآية ٣١ من سورة النور.

والإجابة عن هذا السؤال واضحة، لأنّ الكلام في هذه الآية منحصر في حكم نساء النّبي ﷺ، ونحن نعلم أنّ أبا النّبي ﷺ لم يكن موجوداً حال حياته، ولا أمّه، ولم يكن له ابن ﴿ . «فتأمّل».

إنّ عدم ذكر الإخوة والأخوات من الرضاعة، وأمثالهم بسبب أنّ هؤلاء في حكم الأخ والأخت وسائر المحارم، ولا يحتاجون إلى ذكر مستقل.

ويتغير أسلوب الآية في نهايتها من الغائب إلى الخاطب، فتخاطب نساء النّبي وتقول: 
﴿ وَلتّقينَ الله لِنّ الله كَانَ على كُلّ شِيء شهيدل فإنّ الحجاب والستر وأمثالها وسائل للحفظ والإبعاد عن الذنب والمعصية ليس إلّا، والدعامة الأساسية هي التقوى فحسب، ولولاها فسوف لا تنفع كلّ هذه الوسائل.

والجدير بالذكر أنّ ﴿ نسائهنَ ﴾ إشارة إلى النساء المسلمات، وذلك لأنّ من غير اللائق بالنساء المسلمات ـ وكما قلنا في تفسير سورة النور ـ أن يكنّ بدون حـجاب أمام غير المسلمات، إذ إنّ من الممكن أن تصفهنّ غير المسلمات لأزواجهن ٢٠.

وأمّا جملة: ﴿ولاما ملكت ليمانهنَّ﴾ فلها معنى واسع ـكما قلنا ذلك في تفسير سورة النور

١. ذكر المؤرخون ثلاثة أولاد للنبي تَتَكُونَهُ: القاسم وعبدالله (العلقب بالطيب والطاهر)، وكانا من خديجة، وقد ودّعا الحياة في طفولتهما، وإبراهيم الذي ولد في السنة النامنة للهجرة، ولم يعش أكثر من ١٨ أو ١٦ شهراً ولم يكن أي منهم حيّاً عند نزول سورة الأحزاب، وإبراهيم ولد بعد ذلك ومات في طفولته. يراجع: أسد الغابة، وسائر كتب التاريخ والرجال.
 ٢. يراجع هذا التّفسير، ذيل الآية ٣٦ من سورة النور.

أيضاً \_يشمل الجواري والغلمان، إلّا أنّها تختّص بالجواري طبقاً لبعض الرّوايات الإسلامية، وبناءً على هذا فإن ذكرهنّ بعد ذكر «النساء» قد يكون من جهة شمولها للـجواري غـير المسلمات عموماً. (دقّقوا ذلك).

8003

إِنَّ اللَّهَ وَمَلَيْ كَنَهُ وَمُكَلِّهِ وَسَلِّمُ النَّيِّ يَّنَا يُهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ فَسَلِيمًا اللَّهُ وَمَلَيْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

التفسير

# الصلاة على النّبي والسلام عليه:

بعد البحوث التي مرّت في الآيات السابقة حول وجوب حفظ حرمة النّبي عَلَيْهُ وعدم إيذائه، فإنّ هذه الآيات تتحدّث أوّلاً عن محبّة الله وملائكته للنّبي عَلَيْهُ وتعظيمهم له، وبعد ذلك تأمر المؤمنين بذلك، ثمّ تذكر العواقب المشؤومة الأليمة لأولئك الذين يؤذون النّبي عَلَيْهُ ثمّ تبيّن أخيراً عظم ذنب الذين يؤذون المؤمنين باتهامهم والإفتراء عليهم.

تقول أوّلاً: ﴿إِنَّ الله وملائكته يصلّون على النّبي ﴾.

إنّ مقام النّبي ﷺ ومنزلته من العظمة بمكان، بحيث إنّ خالق عالم الوجود، وكلّ الملائكة الموكّلين بتدبير أمر هذا العالم بأمر الله سبحانه يصلّون عليه، وإذا كان الأمر كذلك فضمّوا أصواتكم إلى نداء عالم الوجود هذا، ف ﴿ يَاأَيْهَا الذّين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليما ﴾.

إنّه جوهرة نفيسة لعالم الخلقة، وقد جُعل بينكم بلطف الله، فلا تستصغروا قــدره، ولا تنسوا مقامه ومنزلته عند الله وملائكة السهاوات... إنّه إنسان ظهر من بينكم، لكـنّه ليس إنساناً عادياً، بل هو إنسان يتلخّص عالم الوجود في وجوده.

الطريف أنّ البدء بهذه الآيات صادف ليلة ميلاد النّبي عَنْبُونَهُ في شهر ربيع الأوّل سنة الف وأربعمائة وأربع للهجرة.

وهنا أمور يجب الإلتفات إليها:

١- (الصلاة) وجمعها «صلوات»، كلّما نسبت إلى الله سبحانه فإنّها تعني «إرسال الرحمة»،
 وكلّما نسبت إلى الملائكة فإنّها تعني «طلب الرحمة» .

٢- إن التعبير بـ (يصلّون) وهو فعل مضارع يدلّ على الاستمرار، يعني أن الله وملائكته يصلّون عليه دائماً وباستمرار صلاة دائمة خالدة.

٣- إختلف المفسّرون في الفرق بين (صلّوا) و(سلّموا) والذي يبدو أنسب للأصل اللغوي للكلمتين، وأوفق لظاهر الآية القرآنية، هو: أن (صلّوا) أمر بطلب الرحمة والصلاة على النّبي، أمّا (سلّموا) فتعني التسليم لأوامر نبي الإسلام الأكرم على على ورد في الآية ٦٥ من سورة النساء: ﴿ثمّ لا يجدول في أنفسهم حرجا ممّا قضيت ويسلّموا تسليما ﴾.

وكما نقراً في رواية عن الإمام الصادق عن الأمام الصادق الله في الأبا بصير سأله فقال: قد عرفت صلاتنا على النّبي، فكيف التسليم؟ قال: «هو التسليم له في الأمور» أ

أُو أَن يكون بمعنى «السلام» على النّبي تَتَبَرُنَهُ بـ (السلام عليك يارسول الله) وما أشبه ذلك، والذي يعنى طلب سلامة النّبي تَتَبَرُنَهُ من الله سبحانه.

يروي «أبو حمزة الثمالي» عن «كعب» \_ وهو أحد أصحاب النّبي على اللهم قال: لمّا نزلت هذه الآية قلنا: قد عرفنا السلام عليك، فكيف نصلي عليك؟ فقال: «قولوا: اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد، كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد، وبارك على محمّد وآل محمّد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد» . ومن هذا الحديث تنضح كيفية الصلاة على النّبي على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد» . ومن هذا الحديث تنضح كيفية الصلاة على النّبي عَلَيْ وكذلك يتضح معنى «السلام».

وبالرغم من أنّ هذين المعنيين للسلام يبدوان مختلفين تماماً، إلّا أنّه يمكن عطفها وإرجاعها إلى نقطة واحدة إذا دقّقنا فيها، وهي: التسليم القولي والفعلي للنّبي عَلَيْنَا ، لأنّ من يسلّم عليه ويرجو من الله سلامته، يعشقه ويعرفه كنبي مفترض الطاعة.

٤ـ ممّا يلفت النظر أنّه قد ورد صريحاً في كيفية الصلاة على النّبي وفي روايات لا تحصى
 من طرق العامّة وأهل البيت، أن يضاف (آل محمّد) عند الصلوات على محمّد على المعمّد المعمّد على المعمّد على المعمّد المعمّد المعمّد المعمّد على المعمّد الم

١. أورد الراغب هذا المعنى بعيارات أخرى في المفردات.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٦٩ و ٣٧٠، ذيل الآية مورد البحث.

<sup>».</sup> المصدر السابق. وروي الحديث الثّاني في كتب الفريقين بطرق متعدّدة، وبعبارات قريبة الألفاظ.

فقد روي في «الدرّ المنثور» عن صحيح البخاري ومسلم وسنن أبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجة وابن مردوبه ورواه آخرون عن كعب بن عجرة: أنّ رجلاً أتى إلى النّبي عَلَيْهُ فقال: أمّا السلام عليك فقد علمناه، فكيف الصلاة عليك؟ فقال النّبي عَلَيْهُ: «قل: اللهمّ صلّ على محمّد وعلى آل محمّد كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد. اللهمّ بارك على محمّد وعلى آل محمّد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد». وقد أورد صاحب تفسير الدرّ المنثور ثمانية عشر حديثاً آخر إضافةً إلى هذا الحديث، صرّحت جميعاً بوجوب ذكر «آل محمّد» عند الصلوات.

وقد رويت هذه الأحاديث عن كتب أهل السنّة المعروفة المشهورة عن جماعة من الصحابة منهم: ابن عبّاس، وطلحة، وأبو سمعيد الخمدري، وأبو همريرة، وأبو مسعود الأنصاري، وبريدة، وابن مسعود، وكعب بن عجرة، وأمير المؤمنين على الله الله المناس

وقد رويت في صحيح البخاري (وهو أشهر مصادر الحديث عند أهل السنّة) روايات عديدة في هذا الباب يستطيع من يريد مزيد الإيضاح أن يرجع إليه ".

وكذلك وردت في صحيح مسلم روايتان في هذا الباب "

والعجيب في هذا الكتاب أنّه بالرغم من ورود (آل محمّد) عدّة مرّات في هذين الحديثين، فإنّه اختار هذا العنوان لهذا الباب: (باب الصلاة على النّبي ﷺ) بدون ذكر «الآل»!!

وثمّة مسألة تستحقّ الإنتباه وهي: أنّ في بعض روايات أهل السنّة، وفي كثير من روايات أهل السنّة، وفي كثير من روايات أهل البيت لم ترد حتى كلمة (على) لتّفرّق بين محمّد وآل محمّد، بل كيفية الصلاة هي: اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد.

وننهي هذا البحث بحديث آخر عن النّبي الأكرم عَيَّلِيَّةً فإنّ «ابـن حــجر» يــروي في الصواعق: أنّ النّبي تَيَّلِیَّةٌ قال: «لا تصلّوا علیّ الصلاة البتراء، فقالوا: وما الصلاة البتراء؟ قال: تقولون: اللهمّ صلّ على محمّد و تمسكون، بل قولوا: اللهمّ صلّ على محمّد و آل محمّد» أ.

١. تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ٤٦٥، ذيل الآية مورد البحث، طبقاً لتفسير الميزان، ج ١٦، ص ٣٤٤.
 ٢. صحيح البخاري، ج ٦، ص ١٥١.

٣. صحيح مسلم، ج ١٠ ص ٢٠٥ (باب الصلاة على النّبي عَبَالْوَيْهُ).

٤. الصواعق المحرقة، ص ١٤٤.

وبسبب هذه الرّوايات فقد اعتبر جمع من كبار فقهاء العامّة إضافة (آل محمّد) إلى اسم «محمّد» في تشهد الصلاة واجباً !.

٥\_ هل أنَّ الصلاة على النَّبِي ﷺ واجبة أم لا؟ وإذا كانت واجبة فأين تجب؟

يقول الفقهاء في الإجابة عن هذا السؤال: إنّ جميع فقهاء أهل البيت يعتبرونها واجبة في التشهّد الأوّل والثّاني من الصلاة، ومستحبة في غيرهما.

وعلاوة على الأحاديث الواردة عن أهل البيت المبين في هذا الباب، فإن الروايات الواردة في كتب أهل السنّة، والدالّة على الوجوب، ليست بالقليلة، ومن جملتها ما ورد عن عائشة أنّها قالت: سمعت رسول الله يقول: «لا تقبل صلاة إلّا بطهور وبالصلاة على». ٢

ويعتبر «الشافعي» ـ وهو من فقهاء العامّة ـ الصلاة على النّبي تَبَيَّانِهُ واجبة في التـشهّد الثاني، و«أحمد» في إحدى الروايتين المرويتين عنه، وجمع آخر من الفقهاء، غير أنّ «أبــا حنيفة» لا يعتبرها واجبة. ٣

والطريف أنّ «الشافعي» قد نظم فتواه هذه شعراً وذكرها بصراحة حيث يقول:
ياأهل بيت رسول الله حبّكم فرض من الله في القرآن أنه له المناكم من عظيم القدر أنّكم من عظيم القدر أنّكم

ثمّ تبيّن الآية التالية النقطة المقابلة للآية السابقة، فتقول: ﴿إِنَّ الدّين يؤدُونَ الله ورسوله السنهم الله في الدنيا والآخرة وأمدً لهم عدايا مهينا﴾.

ماذا يراد من أذي الله سبحانه؟

قال البعض: إنّ المراد منه هو الكفر والإلحاد الذي يُغضِب الله عزّوجلّ، لأنّ «الأذى» لا يعني في شأن الله تعالى إلّا إغضابه.

و يحتمل أيضاً أن يكون إيذاء النّبي ﷺ والمؤمنين هو إيذاء الله تعالى، وذكر الله في الآية لأهمّية المطلب وتأكيده.

١. أورد العلامة الحلّي هذا القول في بحث التشهّد من التذكرة \_إضافةً إلى كلّ علماء الشيعة \_عن الإمام أحمد وبعض الشافعية.

٢. بحارالانوار، ج ٨٢، ص ٢٧٨، (باب التشهد و احكامه).

٣ التذكرة للعلّامة، ج ١، ص ١٢٦.

٤ ذكر العلامة الأميني في كتاب «الغدير» النفيس نسبة هذه الأشسعار إلى الشافعي عن شسرح العنواهب
 للزرقاني، ج ٧، ص ٧، وجماعة آخرين.

وأمّا إيذاء نبيّ الإسلام الله على في في في واسع، ويشمل كلّ عمل يؤذيه، سواء كان الكفر والإلحاد ومخالفة أوامر الله والإفتراءات والتّهم، أم الأذى الذي يراه حين يدعوهم إلى بيته، كما مرّ في الآية ٥٣ من هذه السورة ﴿ إِنّ ذلكم كان يؤذي النّبي ﴾.

أو الموضوع الذي ورد في الآية ٦٦ من سورة التوبة عندما اتّهموا النّبي اللّه «أذن» نتيجة إصغائه لكلام الناس ورعايته لأدب الحادثة ﴿وَمِنْهُمُ الذّينَ يؤدُونَ النّبي ويقولون هو لذن ﴾ وأمثال ذلك.

وورد هذا الحديث في «صحيح مسلم» بهذه العبارة: «إنّ فاطمة بضعة منّي يؤذيني ما آذاها» .

وروي هذا المعنى في حقّ علي ﷺ عن النّبي الأكرم عَبَّلُولَةً ۗ ۗ.

وأمّا «اللعن» الوارد في الآية أعلاه، فإنّه بمعنى الطرد عن رحمة الله، وهو في مقابل الرحمة والصلوات التي وردت في الآية السابقة تماماً.

إنّ اللعن والطرد عن رحمة الله سبحانه... تلك الرحمة الواسعة التي لا تعرف الحدود، يعدّ أسوأ أنواع العذاب، خاصّةً إذا كان هذا الطرد في الدنيا والآخرة كما هــو في الآيــة مــورد البحث، ولعلّ ذكر مسألة اللعن قبل العذاب المهين لهذا السبب.

والتعبير بــ (أعَدّ) دليل على تأكيد هذا العذاب وشدّته.

وتنحدّث الآية الأخيرة عن إيذاء المؤمنين، وتهتم به جدّاً بعد إيذاء الله ورسوله الله ورسوله الله و تهتم به جدّاً بعد إيذاء الله ورسوله التقول: ﴿والذين يؤدُون المؤمنين والمؤمنات بغيرها اكتسبوا فقد احتملوا بهتانا وإثما هبينا ﴾ لأنّ للمؤمن علاقة بالله ورسوله عن طريق الإيمان، ولهذا جعل في مرتبة الله ورسوله هنا.

وتعبير ﴿بغيرها الكتسبول﴾ إشارة إلى أنّ هؤلاء لم يرتكبوا ذنباً حتى يؤذوا، ومن هـنا يتّضح أنّهم إن بدر منهم ذنب يستوجب الحدّ والقصاص فلا مانع من إجرائه وتنفيذه في

۱. صحیح البخاري، ج ۵، ص ۲۹.

٢. صحيح مسلم، ج ٤، ص ١٩٠٣، (باب فضائل فاطمة).

٣. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

حقّهم، وكذلك لا يشمل هذا الكلام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

إنّ تقديم «البهتان» على «الإثم المبين» لأهيّته، لأنّ البهتان يعتبر من أكبر الذنوب، والجراحات التي تنجم عنه أشدّ ألماً من جراحات السنان، كما قال الشاعر العربي:

ولا يلتام ما جرح اللسان

جراحات السنان لها التيام

وقد أولت الرّوايات الإسلامية هذه المسألة اهتاماً فاثقاً، في حديث عن الإسام الصادق على الرّوايات الإسلامية هذه المسألة العتام في من آذى عبدي المؤمن» \.

وقال بعض المفسّرين: يستفاد من أسلوب الآية أنّ جماعة في المدينة كانوا يطلقون الشائعات ويثيرون الشبهات حول المؤمنين، ويتّهمونهم بما ليس فيهم، وحتى نبيّ الله لم يكن بنأى عن ألسن أولئك المؤذين، وهذه الفئة ليست قليلة في المجتمعات الأخرى، وخاصّة في مجتمعات اليوم، وليس لها عمل إلّا التآمر ضدّ الصالحين والمحسنين، واختلاق الأكاذيب والنّهم.

لقد هاجم القرآن الكريم هؤلاء الأشخاص أشدّ هجوم، ووصفت أعسالهم بــالبهتان والإثم المبين، والشاهد لهذا الكلام سيأتي في الآيات التالية.

وجاء في حديث آخر يرويه الإمام علي بن موسى الرضا النبي عن جدّه رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ ا «من بهت مؤمناً أو مؤمنة، أو قال فيه ما ليس فيه أقامه الله تعالى يوم القيامة على تلّ من نار حتى يخرج منّا قاله فيه» ٢.

#### 8003

يَتَأَيُّهَا النَّيِّ قُلُ لِإِزْ وَاجِكَ وَبِنَائِكَ وَنِسَاءَ الْمُؤْمِنِينَ يُدُّنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَكَيِيهِنَّ وَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنُ وَكَاكَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ لَا يَعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنُ وَكَاكَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ لَا يَعْرَبُنَ اللَّهُ الْمُنْفِقُونَ وَلَكَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## سبب النزول

جاء في تفسير «علي بن إبراهيم» في سبب نزول الآية الأولى: فإنّه كان سبب نزولها أنّ النساء كن يخرجن إلى المسجد ويصلّين خلف رسول الله عَلَيْ وإذا كان بالليل خرجن إلى صلاة المغرب والعشاء الآخرة والغداة، يقعد الشبّان لهنّ في طريقهن فيؤذونهن ويتعرّضون لهن فأنزل الله: ﴿يَالَيْهَا لَلْنَبِي قُلُ لاُزُولِجِك وبناتك ونساء المؤهنين \_ إلى قوله \_ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين وكان الله غفوراً رحيما ﴾ (

وجاء في نفس الكتاب في شأن نزول الآية النانية، أنّها نزلت في قوم منافقين كانوا في المدينة يرجفون برسول الله تَنَافِقُ إذا خرج في بعض غزوات يقولون قتل وأسر فيغتم المسلمون لذلك ويشكون إلى رسول الله تَنَافِقُون \_إلى ولي أن الله في ذلك: ﴿لئن لم ينته المنافقون \_إلى قوله \_ثم لا يجاورونك إلا قليلا ﴾ فهذلك هددت مختلق الشايعات بشدة.

8003

آهسير على بن ابراهيم، ج ٢ ص ١٩٦.

٢. المصدر السابق، طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٤. ص ٣٠٧.

## التفسير

## تمذير شديد للمؤذين ومفتلقى الإشاعات

بعد النهي عن إيذاء رسول الله عَنَّيَّةُ والمؤمنين الذي ورد في الآية السابقة، أكدت الآية هنا على أحد موارد الأذى، ومن أجل الوقوف أمامه سلكت طريقين: فأمرت المؤمنات أوّلاً أن لا يدعن في يد المفسدين والعابثين حجّة يتشبّثون بها في سبيل تحقيق أذاهم، ثمّ هاجمت المنافقين ومختلق الإشاعات وهددتهم بتهديد قلّ نظيره في آيات القرآن.

فتقول الآية في الجزء الأوّل: ﴿ياأَيُها للنّبي قُل الزواجك وبناتك ونساء للهـوَهنين بـدنين عليهنّ من جلابيبهنّ ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين ﴾.

هناك رأيان لدى المفسّرين في المراد من «المعرفة» لا يتناقضان:

الأول: أنّه كان من المتعارف ذلك اليوم أن تخرج الجواري من المنازل مكشوفات الرأس والرقبة، ولمّا لم يكنّ مقبولات من الناحية الأخلاقية، فقد كان بعض الشباب المتهوّر يضايقوهنّ، فأمرت المسلمات الحرائر أن يلتزمن الحجاب التامّ ليتميّزن عن الجواري، وبالتالي لا يقدر أن يؤذيهنّ أولئك الشباب.

ومن البديهي أنّ هذا الكلام لا يعني أنّه كان لأولئك الطائشين حقّ أذى الجواري، بل المراد سلب الحجّة من الأفراد الفاسدين.

والآخر؛ أنّ الهدف هو أن لا تتساهل المسلمات في أمر الحجاب كبعض النساء المتحلّلات والمتبرّجات المسلوبات الحياء رغم التظاهر بالحجاب، هذا التبرّج يغري السفلة والأراذل ويلفت إنتباههم.

أمّا المراد من «الجلباب» فقد ذكر المفسّرون وأرباب اللغة عدّة معانٍ له:

1- أنّه «الملحفة»، وهي قماش أطول من الخيار يغطّي الرأس والرقبة والصدر.

٢- أنَّه المقنعة والخيار.

٣- أنَّه القميص الفضفاض الواسع".

ومع أنّ هذه المعاني تختلف عن بعضها، إلّا أنّ العامل المشترك فيها أنّها تستر البدن. وتجدر الإشارة إلى أنّ «الجلباب» يقرأ بكسر الجم وفتحها.

١. لسان العرب، مجمع البحرين، مفردات الراغب، القطر المحيط، وتاج العروس.

إلّا أنّ الأظهر أنّ المراد هو الحجاب الذي يكون أكبر من الخيار وأقصر من العباءة، كما ذكر ذلك صاحب لسان العرب.

والمراد من (يُدنين) أن يقربن الجلباب إلى أبدانهن ليكون أستر لهنّ، لا أن يدعنه كيف ما كان بحيث يقع من هنا وهناك فينكشف البدن، وبتعبير أبسط أن يلاحظن ثيابهنّ و يحافظن على حجابهنّ.

أمّا ما استفاده البعض من أنّ الآية تدلّ على وجوب ستر الوجه أيضاً، فلا دليل عليه، والنادر من المفسّرين من اعتبر ستر الوجه داخلاً في الآية \.

وعلى كلّ حال، فيستفاد من هذه الآية أنّ حكم الحجاب بالنسبة للحرائر كان قد نزل من قبل، إلّا أنّ بعض النسوة كنّ يتساهلن في تطبيقه، فنزلت الآية المذكورة للتأكيد على الدقّة في التطبيق.

ولمّا كان نزول هذا الحكم قد أقلق بعض المؤمنات ممّا كان منهن قبل ذلك، فقد أضافت الآية في نهايتها ﴿وكان الله فقوراً رحيما ﴾ فكلّ ما بدر منكنّ إلى الآن كان نتيجة الجهل فإنّ الله سيغفره لكنّ، فتبن إلى الله وارجعن إليه، ونفذن واجب العفّة والحجاب جيداً.

(المرجفون) من مادّة «إرجاف»، وهي إشاعة الأباطيل بقصد إيذاء الآخرين وإحزانهم، وأصل الإرجاف: الإضطراب والتزلزل، ولما كانت الإشاعات الباطلة تحدث اضطراباً عامّاً، فقد أطلقت هذه الكلمة عليها.

و (نغرينك) من مادّة «الإغرام»، ويعني الدعوة إلى تنفيذ عمل، أو تـعلّم شيء، دعـوة تقترن بالترغيب والتحريض.

ويستفاد من سياق الآية أنَّ ثلاث فئات في المدينة كانت مشتغلة بأعـال التـخريب

١. كان لنا بحث حول فلسغة الحجاب وأهميّته. وكذلك حول استثناء الوجه والكفّين في ذيل الآيتين ٣١ و ٣٢
 من سورة النور,

٣. ﴿ قَلْيَلاً ﴾ هنا مستثنى من محذوف، والتقدير: (لا يجاورونك زماناً إلَّا رَمَاناً قَلْيلاً).

والهدم، وكلّ منهاكان يحقّق أهدافه بأسلوب خاصّ، فظهر ذلك كتيار ومخطّط جماعي، ولم تكن له صبغة فردية:

فالغثة الأولى: هم «المنافقون» الذين كانوا يسعون لإقـتلاع جـذور الإسـلام عـبر مؤامرتهم ضدّه.

والنّانية: هم «الأراذل» الذين يعبّر عنه القرآن: ﴿الذين في قلوبهم مرض ﴾ كما أنّ هذا التعبير قد ورد في الآية ٣٢ من سورة الأحزاب في شأن من يتّبع أهواء، وشهواته ﴿فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض ﴾.

والغثة الثالثة: هم الذين كانوا يبقّون الإشاعات في المدينة، وخماصّة عندما كان النّهي الله المسلمين يتّجهون إلى الغزوات، لإضعاف معنوياتهم، وكانوا يمنشرون الأخبار الكاذبة عن هزيمة النّبي والمؤمنين، وهؤلاء هم «اليهود» برأي بعض المفسّرين.

وبهذا فإنّ القرآن الكريم هدّد هذه الفتات الثلاثة جميعاً.

ويحتمل في تفسير الآية أيضاً، أنّ كلّ أعيال التخريب للفئات الثلاثة كانت من عمل المتافقين، وفصلها عن بعضها هو فصل الصفات لا الأشخاص.

ومهاكان، فإنّ القرآن يقول: إنّ هؤلاء إن استمروا في أعالهم القبيحة المشينة فسنصدر أمراً بالهجوم العام عليهم، لنقتلع جذورهم من المدينة بحركة المؤمنين الشعبية، ولا يقدرون على البقاء في المدينة بعد ذلك.

وعندما يطردون من هذه المدينة، ويخرجون عن حماية الحكومة الإسلامية، فــالتّهم سيكونون ﴿ وَلِعُونِينَ أَيِنُهَا ثَقَفُوا لُحُدُوا وَقَتَلُوا تَقْتَيْلاً ﴾.

«ثقفوا» من مادّة «ثقف» و«ثقافة»، وهي: السيطرة على الشيء بدقّة ومهارة، ولهذا يقال للعلم وتحصيله والإحاطة به «ثقافة»، وهذا التعبير إشارة إلى أنهم سوف لا يجدون مكاناً آمناً بعد هذا الهجوم، بل سيبحث عنهم المؤمنون بدقّة حتى يجدوهم ويرسلوهم إلى ديار الفناء.

وهناك احتالان في المراد من الآية: فامّا أنّه سيطاردون المنافقين ويستعقّبونهم خارج المدينة ويقتلونهم، أو أنّهم إذا بقوا في المدينة بعد حكم الإبعاد العام سيلاقون هذا المصير، ولا منافاة بينهها، إذ إنّ المعنى هو أنّ هؤلاء المنافقين والمخرّبين والمرجفين ومرضى القلوب سوف لا يكونون بمأمن من سطوة المسلمين الشجعان بعد أن هدرت دماؤهم، وسحبت

الحماية عنهم، وصدر الحكم بإخراجهم من المدينة، سواء بقوا فيها أم خرجوا.

ثمّ تضيف الآية الأخيرة من هذه الآيات أنّ هذا الأمر ليس جديداً، بل ﴿سَنَّة للله في الذين خلولهن قبل ﴾ فكلّما زادت صلافة المفسدين وتجاوزت مؤامراتهم الحدود، يبصدر الأمر بالهجوم عليهم.

ولمّا كان هذا الحكم سنّة إلهيّة، فإنّه سوف لا يتغيّر ولا يتبدّل أبداً، حيث إنّ سنّة الله ثابتة ﴿وَلَنْ تَجِدُ لَسُنَّةُ لَللهُ تَبِدِيلاً﴾.

إنّ هذا التعبير يجسّد كون هذا التهديد حقيقياً وجدياً، ليعلموا أنّ هذا المطلب والمصير حتمي، وله جذوره ونظائره في التاريخ، ولا سبيل إلى تغييره و تبديله، فإمّا أن ينتهوا عن أعالهم المخزية، أو أن ينتظروا هذا المصير المؤلم.

## بحوث

## ۱\_ إبدأ بنفسكا

الأمر الذي ورد في الآيات مورد البحث حول وجوب رعاية الحجاب الإسلامي بدقة، وأمر النّبي يَبَالِينَ أن يبلغ هذا الأمر، أوّل ما بدأ بنساء النّبي، ثمّ بناته، ثمّ المؤمنات، وهو إشارة إلى أنّك يجب أن تبدأ بنفسك وأهل بيتك في أيّ برنامج إصلاحي، وهذا خطّ لكلّ مصلحي البشر.

وبدأ بالزوجات عندما دار الأمر بين الزوجات والبنات، وذلك لأنّهنّ أقرب إلى الرجل، لأنّ البنات يتزوجنّ وينتقلن إلى بيوت الأزواج.

### ٢ـ العلام من طريقين

لمّا كانت المفاسد الإجتاعية لا تنبعث من علّة واحدة غالباً، فلذلك يجب أن تبدأ مكافحتها من جميع الجوانب، والطريف في الأمر أنّ الآيات المذكورة، ومن أجل الوقوف أمام مضايقات الطائشين قد أمرت المؤمنات أوّلاً أن لا يتركن ذريعة بيد الطائشين، ثمّ أوقفتهم عند حدّهم بتهديدهم أشدّ تهديد.

وهذا أيضاً برنامج دائمي للجميع، بأنّ الصديق لابدّ من إصلاحه، ويوقف العدوّ عند حدّه بالقوّة.

### ٣\_موقع المسلمين القوي

يستفاد جيّداً من تهديدات الآيات القويّة والشديدة أنّه بعد انتهاء حادثة «بني قريظة»، واجتثاث جدور هذه الفئة من الأعداء الداخليين الخطرين، فإنّ موقع المسلمين قد قوي في المدينة تماماً، ولم تكن الخالفات تأتي إلّا من جانب المنافقين المندسين بين صفوف المسلمين، أو من جانب جماعة من الأوباش والمتهوّرين ومطلقي الإشاعات، فتعامل النّبي عَيَيْ معهم من موقع القوّة، وحدّرهم بشدّة بأنّهم إن لم يكفوا عن مؤامراتهم ونفثهم للسموم، فإنّه سيقوم بتصفية الحساب معهم بهجوم واحد ويقضي عليهم!

وقد أثّر هذا التعامل الحازم والدقيق أثره بوضوح تامّ.

### ٤\_ إمتثاث مذور الفساد

هل أنّ ما ورد في الآيات أعلاه عن اقتلاع جذور المنفاسد كمؤامرات المنافقين، وملاحقة أعراض المسلمين وأذاهم، وإطلاق الإشاعات يصلح علاجاً في سائر الأعصار والقرون، ولكلّ الحكومات الإسلامية؟

قليل من المفسّرين من بحث ذلك، إلّا أنّه يبدو أنّ هذا الحكم كسائر الأحكام الإسلامية لا يختّص بزمان أو مكان أو أشخاص.

إذا كان نفث السموم والتآمر قد تجاوز الحدّ على أرض الواقع، وأصبح كتيار جارف بهدّد المجتمع الإسلامي بأخطار حقيقية، فما المانع من أن تنفّذ الحكومة الإسلامية أوامر الآيات أعلاه، والتي أنزلت على النّبي يَهِيَّقُ ومنحته هذه الصلاحية، وتعبىء الناس للقضاء على جذور الفساد؟

إلّا أنّ تماّ لا شكّ فيه أنّ هذه الأعهال وأمثالها، خاصّة وأنّها مطروحة كسنّة لا تــقبل التغيير، لا يسمح بهاكتصرّف شخصي، وتمسّك برأي خاصّ، بل تجوز فقط بعد إذن ولي أمر المسلمين وحكّام الشرع بها.

#### هـ سنن الله الثابتة

قرأنا في الآيات السابقة أنّ القرآن ذكر أنّ إحدى سنن الله التي لا تقبل التغيير هي إقتلاع جذور التآمر بهجوم عامّ، وقد كانت هذه السنّة جارية في الأمم السابقة. وقد ورد نظير هذا التعبير في مواضع أخرى من القرآن، ومن جملتها ما ورد في الآية ٣٨ من سورة الأحزاب هذه، فبعد أن أجاز سبحانه مخالفة سنّة جاهلية خاطئة وإلغـاءها في مسألة مطلقة الإبن بالادّعاة، يقول: ليس للنبيّ أيّ ذنب إذا ما نفّذ أوامر الله مهما كانت.

ثم يضيف تعالى: ﴿سنَّة الله في الذين خلوا من قبل وكان أمر الله قدراً مقدوراً ﴾.

وفي الآية ٤٣ من سورة فاطر، وبعد أن هدد الكافرين والجرمين بالفناء والهلاك، يقول سبحانه: ﴿فهل ينظرون إلاسنّت الأولين فلن تجدلسنّت الله تبديلا ولن تجدلسنّت الله تحويلا ﴾. وفي الآية ٨٥ من سورة غافر، وبعد أن صرّح بأنّ إيمان الكفّار العنودين من الأقدوام الماضين عند مشاهدتهم عذاب الإستئصال لم ينفعهم شيئاً، يضيف: ﴿سنّت الله التي قد خلت في عباده وخسرهنالك الكافرون ﴾.

وفي الآية ٢٣ من سورة الفتح، وبعد أن ذكر إنتصار المؤمنين وهزيمة الكفّار في الحروب، وأن ليس لهم ولي ولا نصير، يضيف: ﴿سنّة الله التي قد خلت من قبل ولن تجد لسنّة الله تبديلاً﴾

وكذلك في الآية ٧٦ و٧٧ من سورة الإسراء عندما يبين مؤامرة إبعاد النّبي أو قبتله، يضيف: ﴿وَإِذْا لايلبِثُونَ خَلافُك إِلّا قليلا \* سنّة من قد أرسلنا قبلك من رسلنا ولا تـجدلستتنا تحويلا ﴾

يستفاد من مجموع هذه الآيات جيّداً أنّ المراد من السنّة في مثل هذه الموارد: القوانين الإلهيّة الثابتة والأساسية، سواء التكوينية منها أم التشريعية، التي لا تتغيّر مطلقاً.

وبتعبير آخر: فإن لله سبحانه في عالم التكوين والتشريع قوانين وأصولاً ثابتة، كالقوانين الأساسية والدساتير المسنونة بين شعوب العالم والتي لا تتبدّل، ولا تكون عرضة للتغيير، وهذه القوانين الإلهية كانت حاكمة على الأقوام الماضين، وتحكمنا اليوم، وستكون حاكمة في المستقبل على الأجيال الآتية.

إنّ نصرة النّبي، وهزيمة الكفّار، ووجوب تنفيذ أوامر الله والعمل بموجبها، حتى وإن أدّت إلى إثارة سخط الناس وعدم رضاهم، وعدم جدوى التوبة حين نزول العـذاب الإلهـي، وأمثال ذلك هي جزء من هذه السنن الخالدة.

إنّ هذه التعبيرات تسلّي خواطر كـلّ السائرين في طريق الحـق، وتمـنحهم الهـدو، والطمأنينة من جهة، وتوضّح من جهة أخرى وحدة دعوة الأنبياء وانسجامها، وتناسق القوانين الحاكمة على نظام الخلقة ونظام الحياة الإنسانية واتّحادها، وهي في الحقيقة فرع من فروع التوحيد.

### الآيات

يَسْتُلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَاللَّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَنْفِرِينَ وَأَعَدَّ لَمَ مُ سَعِيرًا ﴿ خَلِدِينَ فِيهَ أَبَدُ أَلَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ فَ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِ النَّارِيقُولُونَ يَلَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولًا ﴿ فَ وَقَالُواْرَتِنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرًا ءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلَا ﴿ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَا كَيرًا فَا اللَّهِ اللَّهُ السَّبِيلَا ﴿ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَا كَيرًا فَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَا كَيرًا فَا

## التفسير

## يسألون أيّان يوم القيامة؟ا

كانت الآيات السابقة تتحدّث عن مؤامرات المنافقين والأشرار، وقد أُسير في هذه الآيات التي نبحثها إلى واحدة أخرى من خططهم الهدّامة، وأعهالهم المخرّبة، حسيث كانوا يطرحون أحياناً هذا السؤال: متى تقوم القيامة التي يخبر بها محمّد ويمذكر لها كل هذه الصفات؟ وذلك إمّا استهزاء، أو لزرع الشكّ فيها في قلوب البسطاء، فتقول الآية: ﴿يسألك الناس عن الساعة ».

ويحتمل أيضاً أن يكون بعض المؤمنين قد سأل النّبي ﷺ هذا السؤال بدافع مـن حبّ الاستطلاع، أو للحصول على معلومات أكثر حول هذا الموضوع.

غير أنَّ ملاحظة الآيات التي تلي هذه الآية ترجّح التّفسير الأوّل، والشاهد الآخر لهذا الكلام ما ورد في الآيتين ١٧ و ١٨ سورة الشورى في هذا الباب، حيث تقولان: ﴿ وهايدريك لعلّ الساعة قريب \* يستعجل بها الذين لا يؤمنون بها والذين آمنوا مشفقون منها ﴾.

ثم تقول الآية \_ مورد البحث \_ في مقام جوابهم: ﴿قُلْ لِنَّمَا عَلَمُهَا عَنْدَ اللَّهُ ۗ وَلَا يَعْلَمُهَا حَتَى المُرسلون والملائكة المقرّبون.

ثمّ تضيف بعد ذلك: ﴿ وَهَا يَدُرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةُ لَكُونَ قَرِيبًا ﴾.

وبناءً على هذا يجب أن نكون مستعدّين دائماً لقيام القيامة، وهذه هي الحكمة من كونها خافية مجهولة لئلّا يظنّ أحد أنّه في مأمن منها، ويتصوّر أنّ القيامة بعيدة فعلاً، ويعتبر نفسه في معزل عن عذاب الله وعقابه.

ثمّ تطرّقت الآية إلى تهديد الكافرين، وتناولت جانباً من عقابهم الأليم، فقالت: ﴿إِنَّ الله لعن الكافرين وأعد لهم سعيراً \* خالدين فيها أبدأ لا يجدون وليّاً ولا نصيراً ﴾.

الفرق بين «الولي» و«النصير» هنا هو: أنّ «الولي» مـن يــتولّى القــيام بكــلّ الأعــال و تنفيذها، أمّا «النصير» فهو الذي يعين على الوصول إلى الهدف المطلوب، إلّا أنّ هــؤلاء الكافرين لا وليّ لهم في القيامة ولا نصير.

ثمّ بيّنت جزءاً آخر من عذابهم الأليم في القيامة فقالت: ﴿يوم تقلّب وجوههم في النّار﴾ وهذا التقليب إمّا أن يكون في لون البشرة والوجه حيث تصبح حمراء أو سوداء أحياناً، أو من جهة تقلّبهم في النار ولهيبها حيث تكون وجوههم في مواجهة النار أحياناً، وأحياناً جوانب أخرى (نعوذ بالله من ذلك).

هنا ستنطلق صرخات حسرتهم، و ﴿يقولون باليتنا لَطعنا الله ولطعنا الرسولا ﴾ فإنّا لو كنّا أطعناهما لم يكن ينتظرنا مثل هذا المصير الأسود الأليم.

### ﴿ وَقَالُوا رَبُّنَا لِنَّا لُطَّعَنَا سَادَتِنَا وَكَبَرَانَنَا فَأَصْلُونَا السِّبِيلَا﴾ `

«السادة» جمع «سيّد»، وهو المالك العظيم الذي يستولّى إدارة المدن المهمّة أو الدول، و«الكبراء» جمع «كبير» وهو الفرد الكبير سواء من ناحية السنّ، أو العلم، أو المركز الاجتاعي وأمثال ذلك. وبهذا فإنّ السادة إشارة إلى رؤساء البلاد العظام، والكبراء هم الذين يتولّون إدارة الأمور تحت إشراف أولئك السادة، ويعتبرون معاونين ومشاورين لهم، وكأنّهم يقولون: إنّنا قد جعلنا طاعة السادة محل طاعة الله، وطاعة الكبراء مكان طاعة الأنبياء، فابتلينا بأنواع الإنجرافات والتعاسة والشقاء.

من البديهي أنّ معيار السيادة وكون الشخص كبيراً بـبن أولئك الأقــوام هــو القــوّة

ا. إنّ الألف في ﴿الرسولا﴾ و﴿السبيلا﴾ هي ألف الإطلاق، ولتناسق آخر الآيمات، وإلاّ فـإنّ التـنوين لا
 يجتمع مع الألف واللام مطلقاً.

والسيطرة، والمال والتروة غير المشروعة، والمكر والخداع. ورتبًا كنان اختيار هنذين التعبيرين هنا من أجل أنهم يحاولون توجيه عذرهم ويقولون: لقد كنّا تحت تأثير العظمة الظاهرية لأولئك.

هنا تئور ثائرة هؤلاء الجهنميين الضالين، ويطلبون من الله سبحانه أن يزيد في عذاب مضليهم وعقابهم أشد عقاب فيقولون: ﴿ رَبِّنَا آتِهم صَعفين من العذاب والعنهم لعنا كبيراً ﴾ \_ عذاب لضلالهم وعذاب لإضلالهم \_.

من المسلّم أنّ هؤلاء يستحقّون العذاب واللعن، واستحقاقهم للعذاب المضاعف واللعن الكبير بسبب سعيهم في سبيل إضلال الآخرين، ودفعهم إلى طريق الإنحراف.

والطريف ما ورد في الآية ٣٨ من سورة الأعراف، من أنّ هؤلاء المنّبعين الضالّين عندما يطلبون عذاب الضعف لسادتهم وأثمّتهم، يقال: ﴿لَكُلَّ صَعف وَلَكُنَ لَا تَعَلَمُونَ ﴾ `.

إنّ كون عذاب أثمّة الكفر والضلال مضاعفاً واضح، لكن لماذا يكون عذاب من اتّبعهم مضاعفاً؟

إنّ سبب ذلك هو أنّهم استحقّوا عذاباً لضلالتهم، والعذاب الآخر لمعونة الظالمين ومؤازرتهم، لأنّ الظالمين لا يقدرون على أن يستمرّوا في عمل ما لوحدهم مهها كانت لهم من قوّة، إلّا أنّ أتباعهم هم الذين يؤجّجون نار حروبهم، ويسجرون أتون ظلمهم وكفرهم، وإن كان عذاب أغّة الكفر إذا ما قورن بعذاب المتبعين أشد وآلم بدون شكّ.

وقد كان لنا بحث مفصّل في هذا الباب في الآية ٣٠ من هذه السورة.

8003

١. ممّا يستحقّ الإنتباء أنّه قد ورد «الضعفان» في الآيات مورد البحث، و«الضعف» في آية سورة الأعراف، إلّا أنّه بالتدقيق في معنى الضعف يتّضح أنّ لكليهما معنى واحداً.

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَاتَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ ٱللَّهُ مِمَّاقًا لُواْ وَكَانَ عِندَاللَّهِ وَجَهَا اللَّهُ مِمَّاقًا لُواْ وَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيدًا اللَّهُ يُصَلِح لَكُمْ وَجِيهَا اللَّهُ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا اللَّهُ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا اللَّهُ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا اللَّهُ وَمَن يُطِع اللَّهُ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا اللَّهُ

# التفسير

بماذا رموا موسى 🕸 واتّهموه؟

بعد البحوث التي مرّت في الآيات السابقة حول وجوب إحترام مقام النّبي لَلْهُ وَ وَلَا كُلٌ مَا يؤذيه والإبتعاد عنه، فقد وجّهت هذه الآيات الخطاب للمؤمنين، وقالت: ﴿ياأَيُهَا لَلْهُ مَا يَؤُدُهُ لَا تَكُونُوا كَالَدُينَ آذُوا مُوسَى فَبِرّاً لَا لَهُ مَمّا قَالُوا وَكَانَ عند الله وجيها ﴾.

إنّ اختيار موسى على من جميع الأنبياء الذين طالما أوذوا، بسبب أنّ المؤذين من بسني إسرائيل قد آذوه أكثر من أي نبيّ آخر، إضافةً إلى أنّ بعض أنواع الأذى التي رآها كانت تشبه أذى المنافقين لنبيّ الإسلام ﷺ.

وهناك بحث بين المفسّرين في المراد من إيذاء موسى ﷺ هنا؟ ولماذا ذكره القرآن بشكل مبهم؟ وقد ذكروا احتمالات عديدة في تفسير الآية، ومن جملتها:

ا-إنّ موسى وهارون على قد ذهباً إلى جبل -طبق رواية -وودّع هارون الحياة، فأشاع المرجفون من بني إسرائيل أنّ موسى على قد تسبّب في موته، فأبان الله سبحانه حقيقة الأمر، وأسقط ما في يد المرجفين.

٢-كما أوردنا مفصّلاً في ذيل الآيات الأخيرة من سورة القصص، فإنّ قارون المحتال أراد أن يتملّص من قانون الزكاة، ولا يؤدّي حقوق الضعفاء والفقراء، فعمد إلى بغيّ واتّفق معها على أن تقوم بين الناس وتتّهم موسى عَلِي بانه زنى بها، إلّا أنّ هذه الخطّة قد فشلت بلطف الله سبحانه، بل وشهدت تلك المرأة بطهارة موسى عَلِي وعفّته، وبما أراده منها قارون.

٣-إنّ جماعة من الأعداء اتّهموا موسى ﷺ بالسحر والجنون والإفتراء على الله، ولكن الله تعالى برّاً، منها بالمعجزات الباهرات.

٤-إنّ جماعة من جهّال بني إسرائيل قد اتهموه بأنّ فيه بعض العيوب الجسمية كالبرص وغيره، لأنّه كان إذا أراد أن يغتسل ويستحمّ لا يتعرّى أمام أحد مطلقاً، فأراد أن يغتسل يوماً بمنأى عن الناس، فوضع ثيابه على حجر هناك، فتدحرج الحجر بـثيابه، فـرأى بـنو إسرائيل جسمه، فوجدوه مبرّاً من العيوب.

٥ كان المعذرون من بني إسرائيل أحد عوامل إيذاء موسى على فقد كانوا يطلبون تارةً أن يريهم الله عزّوجل «جهرةً»، وأخرى يقولون: إنّ نوعاً واحداً من الطعام ـ وهو «المسنّ والسلوى» ـ لا يناسبنا، وثالثة يقولون: إنّنا غير مستعدّين للـدخول إلى بـيت المـقدس وعاربة «العمالقة». إذهب أنت وربّك فقاتلا، وافتحاه لنا لندخله بعد ذلك!

إِلا أنّ الأقرب لمعنى الآية، هو أنها بصدد بيان حكم كلّي عام جامع، لأنّ بني إسرائيل قد آذوا موسى على من جوانب متعدّدة ... ذلك الأذى الذي لم يكن يختلف عن أذى بعض أهل المدينة (لنبيّنا عَلَيْنَ) كإشاعة بعض الأكاذيب وإنّهام زوج النّبي بتهم باطلة، وقد مرّ تفصيلها في تفسير سورة النور \_ ذيل الآيات ١١ \_ ٢٠ \_ والاعتراضات التي اعترضوا بها على النّبي عَلَيْنَ في زواجه بزينب، وأنواع الأذى والمضايقات التي كانوا يضايقونه بها في بيته، أو مناداته بأسلوب خالٍ من الأدب والأخلاق، وغير ذلك.

وأمّا الإِنهَا م بالسحر والجنون وأمثال ذلك، أو العيوب البدنية، فإنّها وإن اتّهم موسى بها، الآانها لا تتناسب مع ﴿ يَائَيُهَا اللَّذِينَ آهِ نَوْلُ بِالنّسِبَةُ لَنبيّنَا يَبَيِّنِ إِذْ لَم يَنّهم المؤمنون موسى الله ولا نبيّنا يَبَيّنِ بالسحر والجنون، وكذلك الإنّهام بالعيوب البدنية، فإنّه على فرض كونه قد حدث بالنسبة لموسى الله ، وأنّ الله تعالى قد برّاً، فليس له مصداق أو حادثة تـؤيّده في تاريخ نبيّنا عَلَيْقٍ.

وعلى أيّة حال، فيمكن أن يستفاد من هذه الآية أنَّ من كان عند الله وجبهاً وذا منزلة، فإنَّ الله سبحانه يدافع عنه في مقابل من يؤذيه ويتهمه بالأباطيل، فكن طاهراً وعفيفاً، واحفظ وجاهتك عند الله، فإنّه تعالى سيظهر عفّتك وطهارتك للناس، حنى وإن سعى الأشقياء والمسيؤون إلى اتّهامك وتحطيم منزلتك وتشويه سمعتك بين الناس.

وقد قرأنا نظير هذا المعنى في قصّة «يوسف» الصدّيق الطاهر، وكيف برّأه الله سبحانه من تهمة امرأة عزيز مصر الكبيرة والخطيرة. وكذلك في شأن «مريم» بنت عمران أمّ عيسى المنهم عيث شهد وليدها الرضيع بطهارتها وعفّتها، وقطع بذلك ألسن المتربّصين بها من بني إسرائيل، والذين كانوا يسعون لاتّهامها وتلويث سمعتها.

والجدير بالذكر أن هذا الخطاب لم يكن مختصاً بالمؤمنين في زمان النبي عَلَيْهُ بل من الممكن أن تشمل الآية حتى أولئك الذين سيولدون بعده ويقومون بعمل يؤذون روحه الطاهرة به، فيحتقرون دينه ويستصغرون شأنه، وينسون مواريثه، ولذلك جاء في بعض الرّوايات الواردة عن أهل البيت المنظن «ياأيها الذين آمنوا لا تؤذوا رسول الله عَلَيْهِ في علي والأئمة صلوات الله عليهم...» \.

وآخر كلام في تفسير هذه الآية هو: أنّه بعد ملاحظة أحوال الأنبياء العظام الذين لم يكونوا عأمن من جراحات ألسن الجاهلين والمنافقين، يجب أن لانتوقّع أن لا يبتلي المؤمنون والطاهرون بمثل هؤلاء الأفراد، فإنّ الإمام الصادق للله يقول: «إنّ رضى الناس لا يسملك وألسنتهم لا تضبط...» ثمّ يضيف الإمام في نهاية هذا الحديث: «ألم ينسبوا إلى موسى أنّه عنين وآذوه حتى برّأه الله ممّا قالوا، وكان عند الله وجيهاً» .

## قولوا المقّ لتصلع أعمالكم:

بعد البحوث السابقة حول ناشري الإشاعات والذين يؤذون النّبي، تصدر الآية التالية أمراً هو في الحقيقة علاج لهذا المرض الإجتاعي الخطير، فتقول: ﴿يِالْيُهَا لِلدِّينِ آمنوا لتّقوا الله وقولوا قولاً سديدل».

«القول السديد» من مادّة (سد) أي المحكم المنيع الذي لا يعتريه الخلل، والموافق للحقّ والواقع، ويعني القول الذي يقف كالسدّ المنيع أمام أمواج الفساد والباطل. وإذا ما فسسّره بعض المفسّرين بالصواب، والبعض الآخر بكونه خالصاً من الكذب واللغو وخالياً منه، أو تساوي الظاهر والباطن ووحدتها، أو الصلاح والرشاد، وأمثال ذلك، فإنّها في الواقع تفاسير ترجع إلى المعنى الجامع أعلاه.

ثمّ تبيّن الآية التالية نتيجة القول السديد، فتقول: ﴿ يصلح لَكُم أَعَمَالُكُم وَيَعْفُر لَكُمُ مُ تَبِينَ الآية التالية نتيجة القول السديد، فتقول: ﴿ يصلح لَكُم أَعَمَالُكُم وَيَعْفُر لَكُمُ مُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الل

١. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٣٠٨.

إنّ التقوى في الواقع هي دعامة إصلاح اللسان وأساسه، ومنبع قول الحقّ، والقول الحقّ أحد العوامل المؤتّرة في إصلاح الأعمال، وإصلاح الأعمال سبب مغفرة الذنوب، وذلك لـ فإلى الحسنات يذهبن السيّنات،

يقول علماء الأخلاق: إنّ اللسان أكثر أعضاء البدن بركة، وأكثر الوسائل تأثيراً في الطاعة والهداية والصلاح، وهو في الوقت نفسه يعدّ أخطر أعضاء البدن وأكثرها معصية وذنباً، حتى أنّ ما يقرب من الثلاثين كبيرة تصدر من هذا العضو الصغير .

وفي حديث عن النّبي الأكرم عَنَالِقَا: «لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه، ولا يستقيم قلبه عن النّبي الأكرم عَنَالِقَاء الله عنى يستقيم لسانه» ٢.

ومن الرائع جدّاً ما ورد في حديث آخر عن الإمام السجّاد للنِّه : «إنّ لسان ابن آدم يشرف كلّ يوم على جوارحه فيقول: كيف أصبحتم؟ فيقولون: بخير إن تركتنا. ويقولون: الله الله فينا، ويناشدونه ويقولون: إنّما نثاب بك ونعاقب بك» أ

۱، هود، ۱۱٤.

٢. عد الغزالي في إحياء العلوم عشرين كبيرة أو معصية تصدر عن اللسان، وهي: ١ - الكذب ٢ - الغيبة ٣ - النميمة ٤ ـ النفاق في الكلام، أي كون الإنسان ذا لسانين ووجهين ٥ ـ المدح في غير موضعه ٦ ـ بذاءة الكلام ٧ ـ الغناء والأشعار غير المرضية ٨ ـ الإفراط في العزاح ٩ ـ السخرية والإستهزاء ١٠ ـ إفشاء أسرار الآخرين ١١ ـ الوعد الكاذب ١٢ ـ اللعن في غير موضعه ١٣ ـ التخاصم والنزاع ١٤ ـ الجدال والعراء ١٥ ـ البحث في أمور الباطل ١٦ ـ الثرثرة ١٧ ـ البحث في الأمور التي لا تعني الإنسان ١٨ ـ وصف مجالس الشراب والقامار والمعصية ١٩ ـ السؤال عن المسائل الخارجة عن إدراك الإنسان والبحث فيها ٢٠ ـ التصنّع والتكلّف في الكلام.
 الكلام.

ونزيد عليها عشرة مواضيع مهمّة أخرى، وهي: ١ ـ الإنّهام ٢ ـ شـهادة الزور ٣ ـ إشـاعة الفـحــُـاء، ونشــر الإشاعات التي لاأساس لها ٤ ـ مدح الإنسان نفسه ٥ ـ الإصرار في غير محلّه ٦ ـ الغلظة والخشونة في الكلام ٧ ـ الأذى باللـــان ٨ ـ ذم من لا يستحقّ الذمّ ٩ ـ كفران النعمة باللسان ١٠ ـ الإعلام الباطل.

٣. بحار الأنوار، ج ٧١، ص ٢٨٧. ٤. المصدر السابق، ص ٢٧٨.

٥. تفسير الدرّالمنثور، طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ١٦، ص ٣٧٦.

ثمّ تضيف الآية في النهاية: ﴿ وَمِنْ يَطْعُ اللهُ وَرَسُولُهُ فَقَدَ فَازَ فُوزًا عَظَيْماً ﴾ وأي فوز وظفر أسمى من أن تكون أعهال الإنسان صالحة، وذنوبه مغفورة، وهو عند الله من المبيضة وجوههم الذين رضي الله عنهم؟!

8003

إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلتَمَوْرَتِ وَ ٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا آنَ لِيعُذِبَ ٱللّهُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينِ وَيَتُوبَ ٱللّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَيَتُوبَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْلُمُ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ مُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُالْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا وَلَا مُؤْمِنِينَ وَالْمُونَاتِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْلُولُولُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ مُؤْمِنَاتِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الل

## التفسير

## ممل الأمانة الإلهية أعظم افتفارات البشر:

تكمل هاتان الآيتان ـ اللتان هما آخر آيات سورة الأحزاب ـ المسائل المهمة التي وردت في هذه السورة في مجالات الإيمان، والعمل الصالح، والجهاد، والإيمنار، والعفة والأدب والأخلاق، وتبيّن كيف أنّ الإنسان يحتل موقعاً سامياً جدّاً بحيث يستطيع أن يكون حامل رسالة الله العظيمة، ولكن إذا ما جهل قيمته الحياتية والوجودية سيظلم نفسه غاية الظلم، وينحدر إلى أسفل سافلين!

تبين الآية أولاً أعظم إمنيازات الإنسان وأهمها في كلّ عالم الخلقة، فتقول: ﴿إِنَّا مرضنا اللهائة على السحاولت والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها ﴾

عمّا لا شكّ فيد أنّ إِباءها تحمّل المسؤولية وامتناعها عن ذلك لم يكن استكباراً منها، كما كان ذلك من الشيطان، حيث تقول الآية ٣٤ من سورة البقرة: ﴿أبي ولستكبر﴾، بـل إنّ إباءها كان مقترناً بالإشفاق، أي الخوف الممتزج بالتوجّه والخضوع.

إلا أنّ الإنسان، أعجوبة عالم الخلقة، قد تقدّم ﴿وصطلها الإنسان لِنّه كان ظلوها جهولا ﴾ لقد تحدّث كبار مفسّري الإسلام حول هذه الآية كثيراً، وسعوا كثيراً من أجل الوصول إلى حقيقة معنى «الأمانة»، وأبدوا وجهات نظر مختلفة، نختار أفسضلها بتقصّي القرائس الموجودة في طيّات الآية.

ويجب التأكيد في هذه الآية العميقة المحتوى على خمس موارد:

ما هو المراد من الأمانة؟

٢\_ ما معنى عرضها على السهاوات والأرض والجبال؟

٣\_ لماذا وكيف أبت هذه الموجودات حمل هذه الأمانة؟

٤\_ كيف حمل الإنسان ثقل الأمانة هذا؟

ه\_ لماذا وكيف كان ظلوماً جهولاً؟

لقد ذُكرت تفاسير مختلفة للأمانة ومن جملتها:

أنّ المراد من الأمانة: هي الولاية الإلهية، وكهال صفة العبودية، والذي يحصل عن طريق المعرفة والعمل الصالح.

أنَّ المراد: صفة الإختيار والحرية والإرادة التي تميِّز الإنسان عن سائر الموجودات.

أنَّ المراد: العقل الذي هو ملاك التكليف، ومناط الثواب والعقاب.

أنّ المراد: أعضاء جسم الإنسان، فالعين أمانة الله، ويجب الحفاظ عليها وعدم استعمالها في طريق المعصية، والأذن واليد والرجل واللسان كلّها أمانات يجب حفظها.

أنَّ المراد: الأمانات التي يأخذها الناس بعضهم من بعض، والوفاء بالعهود.

أنَّ المراد: معرفة الله سبحانه.

أنَّ المراد: الواجبات والتكاليف الإلهيَّة كالصلاة والصوم والحجِّ.

لكن يتّضح من خلال أدنى دقّة أن هذه التفاسير لا تتناقض مع بعضها، بل يمكن إدغام بعضها في البعض الآخر، فبعضها أخذت جانباً من الموضوع، وبعضها الآخر كلّه.

ومن أجل الحصول على جواب جامع كافٍ، يجب أن نلتي نظرة على الإنسان لنرى أي شيء يمتلكه وتقتقده السهاوات والأرضون والجبال؟

إنّ الإنسان موجود له استعدادات وقابليات يستطيع من خلال استغلالها أن يكون أتمّ مصداق لخليفة الله، ويستطيع أن يصل إلى قمّ العظمة والشرف باكتساب المعرفة وتهذيب النفس وتحصيل الكمالات، وأن يسمو حتى على الملائكة.

إنّ هذا الإستعداد المقترن بالحرية والإرادة والاختيار يعني أنّ الإنسان يـطوي هـذا الطريق بإرادته واختياره، ويبدأ فيه من الصفر ويسير إلى ما لانهاية.

إنَّ السماء والأرض والجبال تمتلك نوعاً من المعرفة الإلهيَّة، وهمي تــذكر الله ســبحانه

وتسبّحه، وتخضع لعظمته وتخشع لها وتسجد، إلّا أنّ كلّ ذلك ذاتي وتكويني وإجباري، ولذلك ليس فيه تكامل ورقي، والموجود الوحيد الذي لا ينتهي منحني صعوده ونزوله، وهو قادر على ارتقاء قمّة التكامل بصورة لا تعرف الحدود، ويقوم بكلّ هذه الأعلل بإرادته واختياره، هو الإنسان، وهذه هي «الأمانة الإلهيّة» التي امتنعت من حملها كلّ الموجودات، وحملها الإنسان! ولذلك نرى الآية التالية قسّمت البشر إلى ثملات فسئات: «المؤمنين» و «الكفّار» و «المنافقين».

بناءً على هذا يجب القول في عبارة مختصرة أنّ الأمانة الإلهية هي قابلية التكامل غير المحدودة والممتزجة بالإرادة والاختيار. والوصول إلى مقام الإنسان الكامل، وعبودية الله الخاصة وتقبّل ولاية الله.

لكن لماذا عُبِّر عن هذا الأمر بالأمانة، مع أنَّ كلَّ وجودنا وكلَّ ما لدينا أمانة الله؟ لقد عبِّر بهذا التعبير لأهميّة امتياز البشر العظيم هذا، وإلَّا فإنَّ بقية المواهب أمانات الله أيضاً، غبر أنَّ أهميّتها تقلّ أمام هذا الإمتياز.

ويمكن أن نعبر هنا عن هذه الأمانة بتعبير آخر ونقول: إنّها الشعهد والإلشزام وقسول المسؤولية.

بناءً على هذا فإن أولنك الذين فسروا الأمانة بصفة الاختيار والحرية في الإرادة، قد أشاروا إلى جانب من هذه الأمانة العظمى، كما أنّ أولئك الذين فسروها بالعقل، أو أعضاء البدن، أو أمانات الناس لدى بعضهم البعض، أو الفرائض والواجبات، أو التكاليف بصورة عامّة، قد أشار كلّ منهم إلى غصن من أغصان هذه الشجرة العظيمة المثمرة، واقتطف منها غرة.

لكن ما هو المراد من عرض هذه الأمانة على السموات والأرض؟

هل المراد: أنّ الله سبحانه قد منح هذه الموجودات شيئاً من العقل والشعور ثمّ عرض عليها حمل هذه الأمانة؟

أو أنّ المراد من العرض هو المقارنة؟ أي أنّها عندما قارنت حجم هذه الأمانة مع ما لديها من القابليات والإستعدادات أعلنت عدم لياقتها وإستعدادها عن تحمّل هذه الأمانة العظيمة.

طبعاً، يبدو أنّ المعنى الثّاني هو الأنسب، وبهذا فإنّ الساوات والأرض والجــبال قــد

صرخت جميعاً بأنّا لا طاقة لنا بحمل هذه الأمانة.

ومن هنا يتّضح جواب السؤال الثالث أيضاً، بأنّ هذه الموجودات لماذا وكيف رفضت وأبت حمل هذه الأمانة العظمي، وأظهرت إشفاقها من ذلك؟

ومن هنا تتضح كيفية حمل الإنسان لهذه الأمانة الإلهيّة، لأنّ الإنسان كان قد خلق بشكل يستطيع معه تحمّل المسؤولية والقيام بها، وأن يتقبّل ولاية الله، ويسير في طريق العبودية والكال ويتّجه نحو المعبود الدائم، وأن يطوي هذا الطريق بقدمه وإرادت. وبالإستعانة بربّه.

أمّا ما ورد في روايات عديدة وردت عن أهل البيت المُثّلًا من تفسير هذه الأمانة بقبول ولا ية أمير المؤمنين علي الله وولده، فمن أجل أنّ ولاية الأنبياء والأثمّة نور ساطع من تلك الولاية الإلهيّة الكليّة، والوصول إلى مقام العبودية، وطي طريق التكامل لا يمكن أن يتم من دون قبول ولاية أولياء الله.

جاء في حديث عن الإمام على بن موسى الرضائيُّ أنَّه سئل عن تفسير آية عـرض الأمانة، فقال: «الأمانة الولاية، من ادّعاها بغير حقّ كفر» .

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق الله قال عندما سئل عن تفسير هذه الآية: «الأمانة الولاية، والإنسان هو أبو الشرور المنافق» .

والمسألة الأخرى التي بلزم ذكرها هنا، هي أنّنا قلمنا في ذيل الآيـــة ١٧٢ مــن ســـورة الأعراف فيما يتعلّق بعالم الذرّ بأن أخذ ميثاق الله على التوحيد كان عن طــريق الفــطرة، واستعداد وطبيعة الآدمى، وإنّ عالم الذرّ هو عالم الإستعداد والفطرة.

وفي مورد قبول الأمانة الإلهيّة يجب القول بأنّ هذا القبول لم يكن قبول اتّفاق وعقد، بل كان قبولاً تكوينياً حسب عالم الإستعداد.

السؤال الوحيد الذي يبق هو مسألة كون الإنسان «ظلوماً جمهولاً»، فمهل أنّ وصف الإنسان بهاتين الصفتين ـ وظاهرهما ذمّه وتوبيخه ـ كان نتيجة قبوله لهذه الأمانة؟

من المسلّم أنّ النقي هو جواب هذا السؤال، لأنّ قبول هذه الأمانة أعظم فخر ومبيزة

١. تفسير البرهان، ج ٣، ص ٣٤١، ذيل الآية مورد البحث.

٢. المصدر السابق.

للإنسان، فكيف يكن أن يُذمّ على قبوله مثل هذا المقام السامى؟

أم أنّ هذا الوصف بسبب نسيان غالب البشر وظلمهم أنفسهم، وعدم العلم بقدر الإنسان ومنزلته... وبسبب الفعل الذي بدأ منذ ابتداء نسل آدم من قِبل قابيل وأتباعه، ولا يزال إلى اليوم.

إنّ الإنسان الذي ينادى من العرش، وبني آدم الذين وُضع على رؤوسهم تاج (كرّمنا بني آدم) والبشر الذين هم وكلاء الله في الأرض بمقتضى قوله سبحانه: ﴿لِنّي جاعل في الأرض خليفة ﴾ والإنسان الذي كان معلّماً للملائكة وسجدت له، كم يكون ظلوماً جهولاً لوينسى كلّ هذه القيم السامية الرفيعة، ويجعل نفسه أسيرة هذه الدنيا، وتابعاً لهذا التراب، ويكون في مصاف الشياطين، فينحدر إلى أسفل سافلين؟!

أجل... إنّ قبول هذا الخطّ المنحرف \_ والذي كان ولا يزال له أتباع وسالكون كثيرون جدّاً \_خير دليل على كون الإنسان ظلوماً جهولاً، ولذلك نرى أنّه حتى آدم نفسه، والذي كان رأس السلسلة ومتمتّعاً بالعصمة، يعترف بأنّه قد ظلم نفسه ﴿ رَبّنا ظلمنا لَنفسنا وإن لم تفقرلنا وترجمنا لنكونن من العاسرين ﴾ . "

لقد كان «ترك الأولى» الذي صدر منه ناشئاً في الحقيقة عن نسيان جزء من عظمة هذه الأمانة الكبرى!

وعلى أي حال، فيجب الإعتراف بأنّ الإنسان الضعيف والصغير في الظاهر، هو أعجوبة علم الخلقة، حيث استطاع أن يتحمّل أعباء الأمانة التي عجزت السماوات والأرضون عن حملها إذا لم ينس مقامه ومنزلته؟.

وتبيّن الآية التالية علّة عرض هذه الأمانة على الإنسان، وبيان حقيقة أنّ أفراد البشر قد انقسموا بعد حمل هذه الأمانة إلى ثلاث فئات: المنافقين والمشركين والمؤمنين، فتقول:

٨ البقرة، ٣٠. ١ الأعراف، ٣٣.

٣. اتضح ممًا قلناه في تفسير الآية أن لا حاجة مطلقاً إلى أن نقدر شيئاً في الآية، كما قبال ذلك جمع من المفسّرين، ففسّروا الآية بأنّ المراد من عرض أمانة الله على السماء والأرض والجبال هو عرضها على أهلها، أي الملائكة! ولذلك قالوا بأنّ أولئك الذين أبوا أن يحملوها قد أدّوها، وأولئك الذين حملوها خانوها.
إنّ هذا التّفسد لمس مخالفاً لظاهر الآية من ناحية الاحتياج إلى التقدير وحسب، بل يمكن أن يناقش ويورد

إنّ هذا التّفسير ليس مخالفاً لظاهر الآية من ناحية الاحتياج إلى التقدير وحسب، بل يمكن أن يناقش ويورد على اعتقاده بأنّ على الملائكة نوع تكليف، وأنّها حاملة لجزء من هذه الأمانة، وبغضّ النظر عن كلّ ذلك فإنّ تفسير أهل الجبال بالملائكة لا يخلو من غرابة، دقّقوا ذلك.

﴿لِيعَدَّبِ اللهِ المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفوراً رحيماً ﴾.

يوجد هناك احتمالان في معنى «اللام» في ﴿ليعدُّبِ﴾:

الأولى: أنّها «لام الغاية» التي تذكر لبيان عاقبة الشيء ونهايته، وبناءً على هذا يكون معنى الآية: كانت عاقبة حمل هذه الأمانة أن سلك جماعة طريق النفاق، وجماعة سبيل الشرك، وهؤلاء سيبتلون بعذاب الله لخيانتهم أمانته، وجماعة هم أهل الإيمان الذيس ستشملهم رحمته لأدائهم هذه الأمانة والقيام بواجباتهم.

والثاني: أنّها «لام العلّم»، فتكون هناك جملة مقدرة، وعلى هذا يكون تفسير الآية: كان الهدف من عرض الأمانة أن يوضع كلّ البشر في بوتقة الاختبار، ليُظهر كلّ إنسان باطنه فيرى من الثواب والعقاب ما يستحقّه.

وهنا أمور ينبغي الإلتفات إليها:

١- إنّ سبب تقديم أهل النفاق على المشركين هو أنّ المنافق يتظاهر بأنّه أمين في حين أنّه خائن، إلّا أنّ خيانة المشرك ظاهرة مكشوفة، ولذلك فإنّ المنافق يستحقّ حظاً أكبر من العذاب.

٣- يمكن أن يكون سبب تقديم هاتين الفئتين على المؤمنين هو أنّ الآية السابقة قد ختمت بـ ﴿ ظلوها جهولا ﴾ وهاتان الصفتان تناسبان المنافق والمشرك، فالمنافق ظالم، والمشرك جهول.

٣. لقد وردت كلمة (الله) مرّة واحدة في شأن المنافقين والمشركين، ومـرّة في شأن المؤمنين، وذلك لأنّ مصير الفئتين الأوّليين واحد، وحساب المؤمنين يختلف عنهها.

٤- يمكن أن يكون التعبير بالتوبة بدل الجزاء والثواب في شأن المؤمنين بسبب أن أكثر خوف المؤمنين من الذنوب والمعاصي التي تصدر عنهم أحياناً، ولذا فإن الآية تـطمئنهم وتمنحهم السكينة بأن ذنوبهم ستغفر.

أو لأنَّ توبة الله على عباده تعني رجوعه عليهم بالرحمة، ونعلم أنَّ كلَّ الهبات والعطايا والمكافآت قد أُخفيت في كلمة «الرحمة».

٥- إن وصف الله بالغفور والرحيم رتماكان في مقابل الظلوم والجهول، أو لمناسبته ذكر التوبة بالنسبة للمؤمنين والمؤمنات.

الآن وقد بلغنا نهاية سورة الأحزاب بفضل الله سبحانه، نرى لزاماً ذكر هذه المسألة، وهي: أنّ انسجام بداية هذه السورة مع نهايتها يستحقّ الدقّة والإنتباه، لأنّ هذه السورة سورة الأحزاب قد بدأت بخطاب النّبي يَتَكِنّ وأمره بتقوى الله، ونهيه عن طاعة الكافرين والمنافقين، والتأكيد على كون الله عليماً حكيماً، وانتهت بذكر أعظم مسألة في حياة البشر، أي حمل أمانة الله. ثمّ بتقسيم البشر إلى ثلاث فئات: المنافقين، والكافرين، والمؤمنين، والتأكيد على كون الله غفوراً رحيماً.

وبين هذين البحثين طرحت بحوثاً كثيرة حول هذه الفئات الثلاثة، وأسلوب تعاملهم مع هذه الأمانة الإلهية، وكلّ هذه البحوث يكل بعضها بعضاً، ويوضّح بعضها بعضاً.

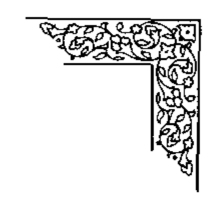
اللهم اجعلنا ممّن قبلوا أمانتك بإخلاص، وحملوها بعشق ولذّة، وقــاموا بــواجــباتهم تجاهها.

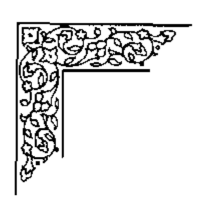
اللهم اجعلنا من المؤمنين الذين وسعتهم رحمتك، لا من المنافقين والمــشركين الذيــن استحقّوا العذاب لكونهم ظلومين جهولين.

اللهم أنزل غضبك وسخطك على أحزاب الكفر التي اتحدت مرّة أخرى، واحتلّت مدينة الإسلام في عصرنا الحاضر، واهدم قصورهم على رؤوسهم، اللهمّ وهب لنا من الشبات والإستقامة ما نقف به كالجبل لندافع عن مدينة الإسلام ونحرسها في هده اللحظات الحسّاسة.

آمين ياربّ العالمين.

نهاية سورة الأحزاب





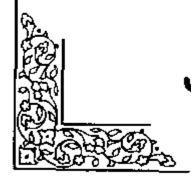


سورة

سنبأ

مكيّة

وعدد آياتها أربع وخمسون



### «سورة سبا»

## ممتوى سورة سبأ:

سميت السورة بهذا الاسم (سبأ) لذكرها قصة قوم سبأ، وهي من السور المكية، التي تشتمل عادة على بحوث المعارف الإسلامية وأصول الإعتقادات، خصوصاً «المبدأ» و«المعاد» و«النبوة». فأغلب بحوثها تحوم حول تلكم الموضوعات، لحاجة المسلمين لبلورة أمور العقيدة في مكة، وإعدادهم للإنتقال إلى فروع الدين، وتشكيل الحكومة، وتطبيق كافة البرامج الإسلامية.

وبشكل إجمالي يكن القول بأنّ محتوى هذه السورة يندرج في خمسة مواضيع:

١- «التوحيد»، وبعض الآثار الدالة عليه في عالم الوجود، وبعض صفات الله المقدّسة
 كالوحدانية، والربوبية، والألوهية.

٢\_قضيّة المعاد التي نالت النصيب الأوفي من العرض في هذه السورة، باستعراضها ضمن بحوث منوّعة ومن زوايا مختلفة.

٣ نبوّة الأنبياء السابقين وبالأخص رسول الإسلام الأكرم بَهِ والردّ على تخرّصات أعدائه حوله، وذكر جانب من معجزات من سبقه من الأنبياء.

٤-التعرّض لذكر بعض النعم الإلهية العظيمة، ومصير الشاكرين والجاحدين من خلال استعراض جانب من حياة النبي سليان في وحياة قوم سبأ.

٥ ـ الدعوة إلى التفكّر والتأمّل والإيمان والعمل الصالح، وبيان تأثير هذه العواسل في سعادة وموفقية البشر.

وعلى كلّ حال، فانّها تشكّل برنامجاً تربوياً شاملاً لتربية الباحثين عن الحقّ.

### فضيلة هذه السورة:

يلاحظ في الروايات تعبيرات ملفتة حول أهميّة هذه السورة وأهميّة قراءتها، من جملتها

ما ورد في حديث عن الرّسول عَنَالَا أَنّه قال: «من قرأ سورة سبأ لم يبق نبيّ ولا رسول إلّاكان له يوم القيامة رفيقاً ومصافحاً» (.

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق عليه أنه قال: «من قرأ العمدين جميعاً، سبأ وفاطر، في ليلة لم يزل ليلته في حفظ الله تعالى وكلاءته، فإن قرأهما في نهاره لم يصبه في نهاره مكروه، وأعطي من خير الدنيا وخير الآخرة ما لم يخطر على قلبه ولم يبلغ مناه» أ.

ونذكّر -كما في بداية كلّ سورة -بأنّ من الطبيعي أنّ هذا الثواب العظيم لا يكون نصيب من يكتني من قراءته بلقلقة اللسان وحسب، بل يجب أن تكون القراءة مقدّمة للمتفكير الذي يكون بدوره باعثاً على العمل الصالح.

فإن من يقرأ هذه السورة مثلاً، سيعلم بأن الدمار الذي حل بقوم سبأ وجعل من مصرعهم عبرة للعالمين، ومصيرهم مضرباً للأمثال، إنّا كان لكفرانهم النعم الإلهية الوافرة. ومن يطّلع على ذلك فسيؤدي شكر النعمة بطريقة عملية. والشاكر بنعمة الله سيكون في حفظه وأمانه تعالى.

وقد ذكرنا شرحاً أوفي حول هذا الموضوع في أوّل تفسيرنا لسورة النور. عصده

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۸، ص ۲۷۵، بدایة سورة سبأ.

٢. المصدر السابق.

## الآيتان

# 

ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَافِى ٱلسَّمَوَاتِ وَمَافِى ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِى ٱلْآخِرَةَ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْحَبِيرُ اللَّ يَعْلَمُ مَا يَلِحُ فِى ٱلْآرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَاءَ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ الْ

# **التَّفسير** هو المالک لکلّ شیء والعالم بکلّ شیء:

خمس سور من القرآن الكريم افتتحت «بحمد الله»، وإرتبط (الحمد) في ثلاثة منها بخلق السموات والأرض وهي (سبأ وفاطر والأنعام) بينا كان مقترناً في سورة الكهف بخرول القرآن على قلب الرسول الأكرم المالية ، وجاء في سورة الفاتحة تعبيراً جامعاً شاملاً لكل هذه الإعتبارات والحمد لله رب العالمين، على كلّ حال، الحمد والشكر لله تعالى في مطلع سورة سبأ هو في قبال مالكيته وحاكميته تعالى في الدنيا والآخرة.

يقول تعالى: ﴿العمد لله الذي له ما في السمولت وما في الأرض وله الحمد في الآخرة﴾.

لذا فإنّ الحاكمية والمالكية في الدنيا والآخرة له سبحانه، وكلّ موهبة، وكلّ نعمة، ومنفعة وبركة، وكلّ خلقة سوية عجيبة مذهلة، تتعلّق به تعالى، ولذا فإنّ «الحمد» الذي حقيقته «الثناء على فعل اختياري حسن» كلّه يعود إليه تعالى، وإذا كانت بعض المخلوقات تستحقّ الحمد والثناء، فلائم شعاع من وجوده عزّوجلّ ولأنّ أفعالها وصفاتها قبس من أفعاله وصفاته تعالى. وعليه فكلّ مدح وثناء يصدر من أحدٍ على شيء في هذا العالم، فإنّ مرجعه في النهاية إلى الله سبحانه وتعالى.

ثمّ يضيف تعالى قائلاً: ﴿وهو الحكيم الخبير﴾.

فقد اقتضت حكمته البالغة أن يُخضع الكون لهذا النظام العجيب، وأن يستقرّ ـ بـعلمه

وإحاطته \_كلّ شيء في محلّه من الكون، فيجد كلّ مخلوق \_كلّ ما يحتاج إليه \_ في متناوله. وقد تحدّث المفسّرون كثيراً في هذه الآية عن المقصود من الحمد والشكر في الآخرة .. فذهب بعضهم: إنّ الآخرة وإن لم تكن دار تكليف، إلّا أنّ عبّاد الرحمن الذين تسامت

أرواحهم بعشق بارئهم هناك، يشكرونه ويحمدونه وينتشون بلذَّة خاصّة من ذلك.

وقال آخرون: إنَّ أهل الجنَّة يحمدونه على فضله، وأهل النار يحمدونه على عدله.

وقيل: إنّ الإنسان ـ نتيجة وجود الحجب الختلفة على قلبه وعقله في الدنيا ـ لا يمكنه أن يحمد الله حمداً خالصاً، وعندما ترتفع هذه الحجب يوم القيامة تـ تتضح مالكيته تـ عالى وهيمنته على عالم الوجود للجميع مصداقاً لقوله تعالى والعلك يومئذ لله في وحينها تلهج الألسن بحمده والثناء عليه بكامل خلوص النيّة.

وكذلك فإنّ الإنسان قد يغفل في هذه الدنيا فيحمد بعض المخلوقات، متوهماً استقلالها، إلّا أنّه في الآخرة، وحيث يتّضح ارتباط الكلّ به تعالى كإرتباط أشعّة الشمس بقرصها، فإنّ الإنسان لن يؤدّي الحمد والثناء إلّا لله سبحانه.

فضلاً عن كلّ هذا، فقد ورد مراراً في القرآن الكريم \_أيضاً \_أنّ أصحاب الجنّة يحمدون الله حين دخولهم جنّات الخلد: ﴿وقالوا الحمد لله الذي أذهب عنّا الحزن﴾. ٢

﴿وآخر دمولهم أنّ الحمد لله ربّ العالمين ﴾. "

على كلّ حال فإنّ هذا الحمد والثناء لا ينطلق من ألسنة الناس والملائكة فقط، بل تُسمع همهمة الحمد والتسبيح من كلّ ذرّة في عالم الوجود بإدراك العقل، فليس من مــوجود إلّا ويحمده ويسبّحه نعالى.

تنتقل الآية التي بعدها إلى التوسّع في إظهار جانب من علم الله اللامحدود، تناسباً مع وصف الآية السابقة له تعالى بالحكيم والخبير، فيقول سبحانه: ﴿يعلم ها يلج في الأرض وها بخرج هنها﴾.

نعم، فقد أحاط علماً بكلّ حبّة مطر وقطرة ماء تنفذ وتلج في أعهاق الأرض حتى إذا وصلت طبقة صلدة تجمّعت هناك وصارت ذخيرة للإنسان.

و يعلم بالبذور التي تنتقل على سطح الأرض بواسطة الريح أو الحشرات، لتنبت في مكانٍ ما و تصبح شجرة باسقة أو عشباً طريّاً.

١. الحجّ، ٥٦. ٢. فاطر، ٣٤.

۳. یونس، ۱۰.

يعلم بجذور الأشجار عند توغلها في أعهاق التربة بحثاً عن الماء والغذاء.

يعلم بالموجات الكهربائية والغازات المختلفة، بذرّات الهواء التي تنفذ في الأرض، يعلم بالكائنات الحيّة التي تشقّ طريقها فيها، ويعطيها الحياة.

وكذلك، يعلم بالكنوز والدفائن وأجساد الموتى من الإنسان وغيره... نعم إنّه مطّلع على كلّ هذا.

وكذلك فهو عارف وعالم بالنباتات التي تخرج من الأرض، والناس الذين يبعثون منها، بالعيون التي تفور بالماء منها، بالغازات التي تتصاعد منها، بالبراكين التي تلوّح بجحيمها، بالحشرات التي تتّخذ أوكاراً فيها، وتخرج منها.

والخلاصة، فهو عالم بكلّ الموجودات التي تلج الأرض وتخرج منها أعمّ ممّا نعلمه أو ما لا نعلمه.

ثُمّ يضيف قائلاً: ﴿وها ينزل مِنْ السماء وما يعرج فيها ﴾.

فهو يعلم بحبّات المطر، وبأشعّة الشمس التي تنثر الحياة، بأمواج الوحسي والشرائع السهاوية العظيمة، وبالملائكة التي تهبط إلى الأرض لإبلاغ الرسالات أو أداء الأوامر الإلهيّة الختلفة، بالأشعة الكونية التي تدخل جو الأرض من الفضاء الحارجي، بالشهب والذرّات المضطربة في الفضاء والتي تهوي نحو الأرض، فهو تعالى محيط بهذا كلّه.

وكذلك فإنّه يعلم بأعال العباد التي تعرج إلى السهاء، والملائكة التي تقفل صاعدة إلى السهاء بعد أداء تكاليفها، وبالشياطين الذين يرتقون إلى السهاء لاستراق السمع، وبفروع الأشجار التي تتطلع برؤوسها إلى السهاء، وبالأبخرة التي تتصاعد من البحار إلى أعالي السهاء لتتكاثف مكونة سحباً، وبالآهات التي تنطلق من قلب المظلوم متصاعدة إلى السهاء ... نعم هو عالم بكلّ ذلك.

فهل هناك من مطّلع على كلّ ذلك غيره تعالى؟ وهل يمكن لعلوم جميع العلماء مجتمعة أن تحيط ولو بجزء من هذه المعلومات؟

و في ختام الآية يضيف تعالى: **﴿وهو الرحيم الغفور﴾**.

لقد وصف الله تعالى نفسه بها تين الصفتين إمّا لأجل أنّه من جملة الأمور التي تعرج إلى السهاء أعيال العباد وأرواحهم فيشملها برحمته...

أو لأنّ نزول البركات والعطايا السهاوية تـ ترشّح مـن رحمـته، والأعــال الصـالحة

المتصاعدة من العباد مشمولة بغفرانه بمقتضى ﴿والعمل الصالح يرقعه﴾.

أو لكون «الرحمة» تشمل من يشكر هذه النعم، و«الغفران» يشمل المقصّرين في ذلك. والخلاصة: أنّ الآية أعلاه، لها معانٍ واسعة من جميع الوجوه، ولا يجب حصر مؤدّاها في معني واحد.

8003

# الأفسير

## أقسم بالله لتأتينكم القيامة:

تتعرّض الآيات مورد البحث إلى موضع التوحيد وصفات الله في نـفس الوقت الذي تهيء أرضيّة لموضوع المعاد، لأنّ مشكلات (بحث المعاد) لا يمكن حلّها إلّا عن طريق العلم اللامتناهي للباريّ عزّوجلّ، كما سنرى.

لذا فإنَّ الآيات مورد البحث تبدأ أوَّلاً بقوله تعالى: ﴿وقال الذين كفروا لا تأتينا الساعة ﴾. فما هو إلاّ كذب وإفتراء، بل إنّ القيامة لا تأتي أحداً من الناس.

ويريدون بذلك الفكاك والتحرّر من قيود هذه الإعتقادات؛ الحساب والكتاب والعدل والجزاء، لير تكبوا ما يحلوا لهم من الأعمال.

ولكنّ القرآن بناءً على وضوح أدلّة القيامة يخاطب الرّسول الأكرم ﷺ بصورة حاسمة وفي معرض بيان النتيجة، فيقول: ﴿قُلْ بِلَي وربّي لتأثيبنكم﴾

والتركيز على كلمة «ربّ» لأنّ القيامة في الأصل من شؤون الربوبية، فكيف يمكن أن يكون الله مالكاً ومربياً للبشر يقودهم في سيرهم التكاملي، ثمّ يتخلّى عنهم في منتصف الطريق لينتهى بالموت كلّ شيء، فتكون حياتهم بلا هدف وخلقهم هباءً وبلا معنى.

وقد ركز القرآن في الآية السابعة من سورة التغابن أيضاً على هذا الوصف، فقال تعالى: ﴿ رَمِم الذِّينَ كَفُرُوا أَنْ لِنْ يَبِعِتُوا قُلَ بِلِي وَرَبِّي لِتَبِعِثُنَّ ثُمَّ لَتُنْبُّؤُنَّ بِمَا مَمَلَتُم ﴾.

وبما أنّ أحد إشكالات الكافرين بالمعاد، هو شكّهم - من جانب - في إمكانية جمع وإعادة بناء أعضاء الإنسان الميّت بعد تبعثرها وتفسّخها في التراب، وكذلك - من جانب آخر - في إمكانية وجود من يمكنه النظر في جميع أعمال العباد التي عملوها في السرّ والعلن والظاهر والباطن، لذا فإنّ الله تعالى يضيف في تتمّة الآية الكريمة ﴿ عالم الغيب لا يعزب عنه مثقال ذرّة في السماوات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلّا في كتاب مبين ﴾ (

ولذا، فلا يغيب عن علمه تبعثر ذرّات جسم الإنسان في التراب، ولا اختلاطها بسائر الموجودات، ولا حتى حلولها في أبدان أناس آخرين عن طريق الغذاء، ولا يشكّل مشكلة أمام إعادة بنائه من جديد... وأعمالهم في هذه الدنيا تبقى محفوظة أيضاً، وإن تغيّر شكلها، فهو سبحانه الحيط بها علماً.

وقد ورد نظير هذا التعبير في الآيات الثالثة والرّابعة من سورة (ق) في قوله تعالى: ﴿ لَإِذَا متنا وكنا تراباً ذلك رجع بعيد \* قد علمنا ما تنقص الأرض منهم ومندنا كتاب حفيظ ﴾.

ولكن ما هو المقصود من «الكتاب المبين»؟

أغلب المفسّرين قالوا بأنّه «اللوح المحفوظ» ولكن السؤال هو: ما هو اللوح المحفوظ؟! وكما ذكرنا سابقاً فإنّ أقرب تفسير (للّوح المحفوظ)، هو «لوح العلم الإلهي اللامتناهي» نعم في ذلك اللوح ضُبط وقُيّد كلّ شيء، بدون أن يجد التغيير والتبديل طريقه إليه.

وعالم الوجود المترامي الأطراف، هو الآخر إنعكاس عن ذلك اللوح المحفوظ، بلحاظ أنّ كلّ ذرّات وجودنا وكلّ أقوالنا وأفعالنا تبقى محفوظة فيه، وإن كانت الظواهر تتغيّر، لكنّها لا تخرج عن حدّها أبداً.

ثم يوضّح تعالى الهدف من قيام القيامة في آيتين، أو بتعبير آخر إعطاء الدليل على لزوم مثل ذلك العالم بعد عالمنا الحالي لمنكري القيامة، فيقول تعالى: ﴿ليجزي الذين آهنوا وعملوا الصالحات لُولئك لهم مغفرة ورزق كريم﴾.

١. ﴿ يعزب ﴾: من مادة «عزوب» وتعنى العتباعد في طلب الكلأ عن أهله، يُقال عَزَبَ يعزُبُ ويعزِب ثمّ أُطلق على كلّ غائب، يقال رجل عزبُ، وإمرأة عزبةُ إذا غاب عنها زوجها.

فإن لم يُجازِ المؤمنين بصالح عملهم ثواباً، أفلا يعني ذلك تعطيل أصل العدالة الذي هو أهم أصل من أصول الخلقة؟ وهل يبتى معنى لعدالة الله بدون ذلك المفهوم؟! في الوقت الذي نرى أن أغلب هؤلاء الأفراد الصالحين، لا يتلقون جزاء أعهالهم الحسنة في هذه الدنيا أبداً، إذن لابد من عالم آخر لكي يتحقّق فيه هذا الأصل.

تقديم «المغفرة» على «الرزق الكريم» رتماكان سببه: أنّ أشدّ ما يقلق المؤمنين هو الذنوب التي ارتكبوها، لذا فإنّ الآية تطمئنهم بعرض المغفرة عليهم أوّلاً، فضلاً عن أنّ من لم يغتسل عاء المغفرة الإلهيّة لن يكون أهلاً (للرزق الكريم) والمقام الكريم!

(الرزق الكريم) يشمل كلّ رزق ذي قيمة، ومفهوم ذلك واسع إلى درجة أنّه يشمل كلّ المواهب والعطايا الإلهية، ومنها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

وبتعبير آخر فإنّ «الجنّة» بكلّ نعمها المعنوية والماديّة جمعت في هذه الكلمة، والبعض فسّر «الكريم» بأمرين: الجيد والخالي من المنغّصات، ولكن يبدو أنّ مفهوم الكلمة أوسع من ذلك بكثير. \

ثمّ تضيف الآية الكريمة التالية، موضّحة نوعاً آخر من العدالة في يخبص عنقاب المذنبين والمجرمين، فيقول تعالى: إنّ الذين كذّبوا آياتنا وسعوا في إنكارها وإيطالها وتصوّروا أنّهم يستطيعون الخلاص من دائرة قدرتنا... ﴿ والذين سَعَوْ في آياتنا معاجزين لُولئك لهم عدّاب من رجز اليم﴾.

فهناك كان الحديث عن «الرزق الكريم» وهنا عن «الرجز الأليم».

«الرَّجْز»: في الأصل بمعنى الإضطراب وعدم القدرة على حفظ التوازن، ومنه قيل «رَجَزَ البعيرُ رجزاً» فهو أرجز، وناقة «رجزاء» إذا تقارب خطوها واضطرب لضعف فيها، وأجبرت على تقصير خطواتها لحفظ توازنها، ثمّ أطلقت الكلمة على كلّ ذنب ورجس، كذلك فإن إطلاق كلمة «الرّجَز» على المقاطع الشعرية الخاصة بالنزال في الحرب، من باب قصر مقاطعها و تقاربها.

على كلّ حال فالمقصود من (الرجز) هنا، أسوأ أنواع العذاب \_الذي يتأكّد بإرداف كلمة

١. تفسير روحالمعاني، ذيل الآيات مورد البحث.

«الأليم» أيضاً وأنواع العقوبات البدنية والروحية الأليمة.

والتفت البعض إلى هذه النكتة، وهي أنّ القرآن الكريم حين ذكر نِعم أهل الجنّة لم يستعمل كلمة «من» ليدلّل على سعتها، بينا جاءت هذه الكلمة عند ذكر العذاب لتكون دليلاً على محدوديته النسبية، ولتتضح رحمته تبارك وتعالى.

«سعوا» من السعي، بمعنى كلّ جهد وجدً في أمر، والمقصود منها هنا، الجدّ والجـهد في تكذيب وإنكار آيات الحقّ وصدّ الناس عن طريق الله سبحانه وتعالى.

«معاجزين» من المعاجزة، بمعنى معجّزين، أي مثبّطين، وفي مثل هذه الموارد تطلق على من يفرّ من شخص آخر بحيث لا يمكّنه من التسلّط عليه، وبديهي أنّ هذا الوصف يستخدم للمجرمين لتوهمهم الذي يظهرونه عملياً بهذا الإتّجاه، وعملهم يشبه إلى حدٍ كبير من يتصوّر أنّه يستطيع القيام بأيّة جناية يشاء، ثمّ يستطيع الفرار من سلطة القدرة الإلهيّة!!

#### 8003

وَيَرَى اللّهِ الْمَالِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَيِكَ هُو الْحَقَّ وَيَهْدِي إِلَى صِرَطِ
الْعَزِيزِ الْحَيدِدِ اللّهِ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجْلِ يُنَتِثُكُمْ إِذَا مُزِقْتُمُ كُلَّ مُعَلَى رَجْلِ يُنَتِثُكُمْ إِذَا مُزِقْتُمُ كُلَّ مُعَنَّ فِي إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ اللهِ أَفْتَرَى عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عَنَةً الْكِالَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ مَمْ مَنَ قَالَةً عَلَيْهِ مَلَى اللّهُ عَلَيْهِ مَلَى اللّهُ وَمَا خَلْفَهُم بِاللّهُ عَلَيْهِ مَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ مَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

# التفسير

# العلماء يرون حوتك إنَّها هقَّ:

كان الحديث في الآيات السابقة عن عمي البصائر، المغفّلين الذين أنكروا المعاد مع كلّ تلك الدلائل القاطعة، وسعوا سعيهم لتكذيب الآيات الإلهيّة، وإضلال الآخرين.

وعلى هذا، فإنّ الآبات مورد البحث، تتحدّث عن العلماء والمفكّرين الذيبن صدّقوا بآيات الله وسعوا سعيهم لتشجيع الآخرين على التصديق بها، يقول تعالى: ﴿ويرى الدّينُ أوتوا العلم الذي لُنزل إليك من ربّك هو الحقّ ويهدي إلى صراط العزيز الحميد﴾.

فسر بعض المفسّرين عبارة ﴿الدّين لُوتواالعلم﴾، بتلك الجموعة من علماء أهل الكتاب الذين يتّخذون موقف الخضوع والإقرار للحقّ عند مشاهدة آثار حقّانية القرآن الكريم.

وليس هناك مانع من اعتبار علماء أهل الكتاب أحد مصاديق الآية، ولكن تحديدها بهم يفتقد إلى الدليل، بل مع الإلتفات إلى الفعل المضارع (يرى) وسعة مفهوم «الذين أوتوا العلم» ينتضح شمول الآية لكلّ العلماء والمفكّرين في كلّ عصر وزمان ومكان.

وإذا فُسّرت بكونها إشارة إلى «أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه الصلاة والسلام»،

كما في تفسير علي بن إبراهيم، فإنّ ذلك توضيح وإشارة إلى أتمّ وأكمل مصاديق الآية.

نعم، فأي عالم موضوعي وغير متعصّب إذا تأمّل في ما ورد في هذا الكتاب السهاوي، وتدبّر في معارفه العميقة، وأحكامه المتينة، ونسمائحه الحكيمة، ومواعظه المؤثّرة في الوجدان، وإلى قصصه التاريخية المشعّة بالعِبرة، وبحوثه العلمية الإعجازية، فسيعلم بأنّها جميعاً دليل على حقّانية هذه الآيات.

واليوم، فإنّ هناك كتباً متنوّعة كتبها مفكّرون غيربيون وشرقيون حول الإسلام والقرآن، تحوي إعترافات ظاهرة على عظمة الإسلام وصدق الآية مورد البحث.

التعبير بـ «هو العق» تعبير جامع ينطبق على جميع محتوى القرآن الكبريم، حيث إنّ «الحق» هو تلك الواقعة العينية والوجود الخارجي، أي إنّ محتوى القرآن يتساوق وينسجم مع قوانين الخلق وحقائق الوجود وعالم الإنسانية.

ولكونه كذلك فهو يهدي إلى صراط الله، الله «العزيز» و«العميد» أي إنّه تعالى الأهل لكلّ حمد وثناء وفي ذات الوقت فانّ قدرته غاية القدرة والغلبة، وليس هو كأصحاب القدرة من البشر الذي يتعامل منطلقاً من كونه على عرش القدرة بالدكتاتورية والظلم والتجاوز والتلاعب.

وقد جاء نظير هذا التعبير في الآية الأولى من سورة «إيراهيم» حيث قال جلّ من قائل: وكتاب أنزلناه لِليك لتخرج الناس من الظلمات للى النور بإذن ربّهم للى صراط العزيز الحميد).

وواضح أنّ من كان مقتدراً وأهلاً للحمد والثناء، ومن هو عالم ومطّلع، رحيم وعطوف، من المحتّم أن يكون طريقه أكثر الطرق اطمئنان واستقامة، فمن يسلك طريقه إغّا يقترب من منبع القدرة وكلّ الأوصاف الحميدة.

و يعود تعالى إلى مسألة القيامة والبعث في الآية التي بعدها، ويكل البحوث السابقة بطريقة أخرى، فيقول تعالى: ﴿وقال الذين كفروا هل ندلكم على رجل ينبئكم إذا مُزقتم كل ممزق إنّكم لفي خلق جديد﴾.

يبدو أنّ إصرار \_هؤلاء الكفّار \_على إنكار مسألة المعاد يعتمد على أمرين \_ الأوّل: توهمهم أنّ المعاد الذي تحدّث عنه رسول الإسلام عَيْنَ وهو «المعاد الجسهاني»، أمر يسهل الإشكال عليه والطعن فيه، وأنّ بإمكانهم تنفير الناس منه فينكرونه بسهولة. الشّاني: أنّ الإعتقاد بالمعاد، أو حتى القبول باحتاله \_على كلّ حال \_إنّا يفرض على

الإنسان مسؤوليات وتعهدات، ويضعه وجهاً لوجه أمام الحقّ، وهذا ما اعـتبره رؤوس الكفر خطراً حقيقيّاً، لذا فقد أصرّوا على إلغاء فكرة المعاد والجزاء الأخروي على الأعمال من أذهان الناس. فقالوا: أيمكن لهذه العظام المتفسّخة، وهذه الذرّات المبعثرة، التي تعصف بها الريح من كلّ جانب، أن تُجمع في يوم وتُلبس ثوب الحياة من جديد؟

واستخدامهم لكلمة (رجل) بصيغة النكرة في تعبيرهم عن الرّسول عَلَيْنَ ينقصد منه التحقير «وحاشاه».

ولكن فاتهم أنّنا في بدء الخليقة لم نكن إلّا أجزاء مبعثرة، فكلّ قطرة ماء في أبداننا إنّا كانت قطرة في زاوية من بحر أو ينبوع ماء، وكلّ ذرّةٍ من مواد أجسامنا، كانت في جانب من جوانب هذه الأرض المترامية، وسيجمعها الله تبارك و تعالى في النهاية أيضاً كما جمعها في البدء، وهو على كلّ شيء قدير.

والعجيب أنهم اعتبروا ذلك دليلاً على كذب الرّسول سَلَيْنَا أو جنونه، وحاشاه ﴿افترى على الله كذباً لم به جنّة ﴾.

وإلّا فكيف يمكن لرجل عاقل أو صادق أن يتفوّه بمثل هذا الحديث!!؟

ولكن القرآن يرد عليهم بشكل حاسم قائلاً: ﴿بِلِ الذِينَ لَا يَوْمِنُونَ بِالآخِرَةَ فَي السَّذَابِ والصَّلال البعيد﴾.

فأي ضلال أوضح من أن يرى مُنكِرُ المعاد بأمّ عينيه مثالاً لهذا المعاد في عالم الطبيعة في كلّ عام بإحياء الأرض الميتة بالزرع.

المعاد الذي لولا وجوده لما كان للحياة في هذا العالم أي معنى أو محتوى.

وأخيراً فإنكار المعاد مساوٍ لإنكار قدرة وعدل وحكمة الله جلّ وعلا.

ولكن لماذا يؤكّد تعالى أنّهم الآن في العذاب والضلال؟

ذلك لأنّ الإنسان يواجه في حياته مشاكل وأحداثاً لا يمكنه ـ بدون الإيمان بالآخرة ـ تحمّلها، والحقيقة أنّ الحياة لو حُدَّت بهذه الأيّام القليلة من عمر الدنيا لكان تصوّر الموت بالنسبة لكلّ إنسان كابوساً مرعباً، لهذا السبب نرى أنّ منكري المعاد في قلق دائم منغّص وعذاب أليم، بينها المؤمنين بالمعاد يعتبرون الموت قنطرة إلى عالم البقاء، ووسميلة لكسر القيود والتحرّر من سجن الدنيا.

نعم، فالإيمان بالمعاد يغمر قلب الإنسان بالطمأنينة، ويهوّن عليه المشكلات، ويجعله أكثر قدرة على الإيثار والفداء والتضحية.

أمّا الذين يرون المعاد \_ لجهلهم وكفرهم \_ دليلاً على الكذب أو الجنون، إنّما يأسرون أنفسهم في عذاب العمى، والضلال البعيد.

ومع أنّ بعض المفسّرين اعتبروا هذا العذاب إشارة إلى عذاب الآخرة، ولكنّ ظــاهر الآية يدلّل على أنّهم أسرى هذا العذاب والضلال الآن وفي هذه الدنيا.

ثمّ ينتقل القرآن الكريم لتقديم دليل آخر عن المعاد، مقترنٍ بتهديد الغافلين المعاندين فيقول تعالى: ﴿ أَفُلُم يَرُوا إِلَى مَا بِينَ أَيْدِيهِم وَمَا خَلَفُهُم مِنْ السَمَاءُ وَالْأَرْضَ ﴾.

فإنّ هذه السماء العظيمة بكلّ عجائبها، بكواكبها الشابتة والسيّارة، وبالأنظمة التي تحكمها، وكذلك الأرض بكلّ مدهشاتها وأنواع موجوداتها الحيّة، وبسركاتها ومـواهـبها، لأوضح دليل على قدرة الخلّاق العظيم.

فهل أنَّ القدير على كلَّ هذه الأمور، عاجز عن إعادة الإنسان بعد الموت إلى الحياة؟ وهذا هو «برهان القدرة» الذي استدلَّ به القرآن الكريم في آيات أخرى في سواجهة منكري المعاد، ومن جملة هذه الآيات، الآية ٨٢ من سورة يس، والآية ٩٩ مس سورة الإسراء والآيتين ٦ و٧ من سورة ق.

ونشير إلى أنّ هذه الجملة كانت مقدّمة لتهديد تلك الفئة المتعصّبة من ذوي القلوب السوداء، الذين يصرون على عدم رؤية كلّ هذه الحقائق، لذا يضيف تعالى قائلاً: ﴿لِن نشأ نحسف بهم الأرض فنأمر الأرض فتنشق بزلزلة مهولة وتبتلعهم، أو نأمر السهاء فترميهم بقطعات من الحجر وتدمّر بيوتهم وتهلكهم ﴿أونسقط عليهم كسفا هن السماء﴾ أجل، إنّ في هذا الأمر دلائل واضحة على قدرة الله تعالى على كلّ شيء، ولكن يختّص بإدراك ذلك كلّ إنسان يتدبّر في مصيره ويسعى في الإنابة إلى الله ﴿إنّ في ذلك لآية لكلّ عبد هنيب).

لابد أن كل مناسمع أو شاهد غاذج من الزلازل أو الخسف في الأرض، أو سقوط النيازك من السهاء، أو بتساقط و تناثر صخور الجبال بسبب صاعقة أو انفجار بركان، وكل عاقل يدرك إمكانية حصول مثل هذه الأمور في أيّة لحظة وفي أيّ مكان من العالم، فإذا كانت الأرض هادئة تحت أقدامنا، والسهاء آمنة فوق رؤوسنا، فلأنّها كذلك بقدرة أخرى وبأمر من آمرٍ، فكيف نستطيع \_ ونحن المحكومون بقدرته في كلّ طرفة عين \_ إنكار قدرته على البعث بعد الموت، أو كيف نستطيع الفرار من سلطة حكومته!!.

# هنا يمِب الإلتفات إلى مِملة أمور:

1- يعبر القرآن الكريم هنا عن السهاء التي فوق رؤوسنا، والأرض التي تحت أقدامنا بـ 
هما بين ليديهم و هما خلفهم و هو المورد الوحيد الذي يلاحظ فيه مثل هذا التعبير.
وهذا التعبير لعله إشارة إلى أن قدرة وعظمة الله أظهر في السهاء وقت طلوع أو غروب
الشمس وظهور القمر والنجوم فيها. ونعلم أن من يقف غالباً باتجاه الأفق تكون السهاء بين
يديد، والأرض التي تأتي بالدرجة الثانية من الأهمية أطلق عليها (ما خلفهم).

كذلك هي إشارة إلى هؤلاء المغرورين أنّهم إن لم يجيزوا لأنفسهم النظر إلى ما فسوق رؤوسهم، فلا أقل من أن ينظروا إلى ما بين أيديهم في جوار الأفق.

٣ نعلم بأننا نعيش بين مصدرين عظيمين من مصادر الخطر على حياتنا:

أولهما: باطن الكرة الأرضية المشتعل الذي هو عبارة عن صخور مذابة ومشتعلة وفي حالة من الفوران، وفي الحقيقة فإنّ حياة جميع البشر فوق مجموعة من البراكن \_بالقوّة \_ وبمجرّد صدور أمر إلهي صغير ينطلق أحد هذه البراكين ليهزّ منطقة عظيمة من الأرض وينثر عليها الأحجار الملتهبة والمواد المعدنية المذابة المشتعلة.

وثانيهما: مئات الآلاف من الأحجار الصغيرة والكبيرة السابحة في الفضاء الخارجي تنجذب نحو الأرض يومياً بفعل جاذبيتها، ولولا احتراقها نتيجة اصطدامها بالغلاف الغازي، لكنّا هدفاً «لمطر حجري» بشكل متواصل ليل نهار، وأحياناً تكون أحجامها وسرعتها وقوّتها إلى درجة أنّها تتخطّى ذلك المانع وتنطلق باتّجاه الأرض لتصطدم بها، وهذا واحد من الأخطار المهاوية، وعليه فإذا كنّا نعيش وسط هذين المصدرين الرهيبين للخطر، بمنتهى الأمن والأمان بأمر الله، أفلا يكني ذلك لأن نتوجّه إلى جلال قدر ته العظيمة ونسجد تعظيماً وطاعة له!!

٣- من الجدير بالملاحظة أنّ الآية الأخيرة من الآيات مورد البحث أشارت إلى ﴿ أَنْ فَي دُكُ لَا لِهِ إِلَى اللّهِ عَدْدَت ﴿ لَكُلّ عَبِد هَنِيب ﴾ والإشارة تستبعد ذلك المتمرّس بالعصيان الذي خلع عن رقبته طوق العبودية لله سبحانه وتعالى، والغافلين الذين أداموا السير في الطريق الخاطئة الملوّثة بالخطايا واستبعدوا عن أذهانهم - كلياً - التوبة والإنابة، فهولاء أيضاً لا يمكنهم الإنتفاع من هذه الآية المشرقة، لأنّ وجود الشمس الساطعة لا يكني وحده لتحصل الرؤية، بل يستلزم أيضاً العين المبصرة وإرتفاع الحجاب بينها.

## الآيتان

وَلَقَدْءَ الْبُنَا دَاوُدُ مِنَّا فَضُلًا يَنجِبَالُ أَوِي مَعَهُ, وَٱلطَّيْرِ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴿ أَن اَعْمَلْ سَنبِغَنتِ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرَدِ وَاعْمَلُواْ صَلِيعًا إِنِّ بِمَاتَغَمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ قَ

## التفسير

### المواهب الإلهية العظيمة لداود:

بناء على ما مرّ ذكره في آخر المجموعة السابقة من الآيات وما قلناه حول «العبد المنيب» والثواب، ولعلمنا بأنّ هذا الوصف قد ذكر للنبيّ داود على في الآية ٢٤ من سورة ص \_كما سيرد شرحه بإذن الله \_ فالأفضل من أن نتعرّض لجانب من حياة هذا النّبي على كممثال للإنابة والتوبة وإكمال البحث السابق، وهي أيضاً تنبيه لكل من يغمط نعم الله ويتناساها، ويتخلّىٰ عن عبوديته لله عند جلوسه على مسند القدرة والسلطة.

في الآية الأولى يقول تعالى: ﴿ولقد آتينا دلود مِنَّا فَضلا﴾.

مفردة «فضل» ذات معنى وسيع، يشمل كلّ المواهب التي تفضّل الله بهـا عــلى داود، وزادها التنكير سعة ودلّل على عظمة تلك المواهب.

فقد شُمل داود بالمواهب العظيمة سواء من الناحية المادية أو المـعنوية، وقــد تــعرّض القرآن الكريم مراراً لذكرها.

فني موضع يقول تعالى: ﴿ولقد آتينا دلود وسليمان علماً وقالا الحمد لله للذي فضّلنا عسلى كثير من عباده المؤمنين﴾. `

٨ النمل، ٥٨.

و في موضع آخر يقول تعالى على لسان داود: ﴿يَالَيْهَا النَّاسَ عُلَّمَنَا مَنْطَقَ الطَّيْرِ وَلُوتِينَا مَنْ كُلِّ شِيءَ إِنَّ هَذَا لَهُو الفَّصَلِ المِبِينَ﴾. \

وعلى كلّ حال، فبعد هذه الإشارة الإجمالية العامّة، تبدأ الآية بشرح و توضيح جوانب من الفضائل المعنوية والمادية التي تمتّع بها داود، فيقول تعالى: ﴿ياجِبال لُوَبِي مِعِه والطير﴾

كلمة «أرّبي» في الأصل من «التأويب» بمعنى الترجيع وإعادة الصوت في الحلق، وهذا الأصل يستعمل أيضاً بمعنى «التوبة» لأنّ حقيقتها الرجوع إلى الله.

ومع أنّ كلّ ذرّات الوجود تذكر الله وتسبّح بحمده، سواء أسّببّح داود على معها أو لم يسبّح، ولكن الميزة التي خُصّ بها داود هي أنّه ما إن يرفع صوته ويبدأ التسبيح، إلّا ويظهر ما كان خفيّاً وكامناً في الموجودات، وتتبدل الهمهمة الباطنية إلى نغمة علنية منسجمة، كما ورد في الروايات من تسبيح الحصاة في يد الرّسول الأكرم بينية.

وقد ورد عن الإمام الصادق على عند ذكره لقصة داود: «إنّه خرج يقرأ الزبور، وكان إذا قرأ الزبور عن الإمام الصادق على إذا قرأ الزبور لا يبقى جبل ولا حجر ولا طائر إلّا أجابه» .

وبعد ذكر هذه الفضيلة المعنوية، تذكر الآية فضيلة مادية أخسري فستقول: ﴿وَالنَّمَا لِهُ الحديد﴾.

يمكن القول، بأنّ الله تعالى علّم داود \_إعجازاً \_ما استطاع بواسطته تليين الحديد حتى يمكنه من صنع أسلاك رقيقة وقوية لنسج الدروع منها، أو أنّه كان قبل داود يستفاد من صفائح الحديد لصناعة الدروع والإفادة منها في الحروب، ممّا كان يسبّب حرجاً وإزعاجاً للمحاربين نتيجة ثقل الحديد من جهة، وعدم قابلية تلك الدروع للإنحناء أو الإلتواء حين إرتدائها، ولم يكن أحدٌ قد استطاع حتى ذلك اليوم نسج الدروع من أسلاك الحديد الرفيعة

المحكمة، ليكون لباساً يمكن إرتداؤه بسهولة والإفادة من قابليته على التلوّي والإنحناء مع حركة البدن برقّة وانسياب .

ولكن ظاهر الآية يدلّل على أنّ ليونة الحديد تمّت لداود بأمر إلهي، فما يمنع الذي أعطى لفرن النار خاصية إلانة الحديد، أن يعطي هذه الخاصية لداود بشكل آخر، وقد أشارت بعض الروايات أيضاً إلى هذا المعنى.

فقد روي عن الإمام الصادق على الله قال: «إنّ الله أوحى إلى داود: نعم العبد أنت إلّا أنّك تأكل من بيت المال، فبكى داود أربعين صباحاً، فألان الله له الحديد، وكان يعمل كلّ يوم درعاً فيبيعها بألف درهم فعمل ثلاثمائة وستّين درعاً فباعها بثلاثمائة وستّين ألفاً فاستغنى عن بيت المال» .

صحيح أنّ بيت المال يؤمّن مصارف الأشخاص الذين يقدّمون خدمة بجانية للأمّة، ويتحمّلون الأعباء التي لايتحمّلها غيرهم، ولكن ما أروع أن يستطيع الإنسان تقديم هذه الخدمة، وتأمين معاشه في حال الاستطاعة من كدّ يمينه، وداود عليه أراد أن يكون ذلك العبد الممتاز.

على كلّ حال، فإنّ داود وجّه هذه القدرة التي وهبها إيّاه الله في أفضل الطرق وهي صناعة وسائل صناعة وسائل الجهاد والدفاع ضدّ الأعداء، ولم يحاول الإستفادة منها في صناعة وسائل الحياة العادية، وعلاوة على الاستفادة من دخله منها في تصريف أمور حياته المعاشية البسيطة، فقد هيّا جزءاً منه للإنفاق على المحتاجين ". وفوق كلّ هذا، فقد كان عمله بحدّ ذاته معجزة ارتبطت به.

نقل بعض المفسّرين قال: «حُكي أنّ لقيان حضر داود عند أوّل درع عـملها فـجعل يتفكّر فيها ولا يدري ما يريد، ولم يسأله حتى فرغ منها ثمّ قام فلبسها وقال: نعم جُنة الحرب هذه، فقال لقيان: الصمت حكمة وقليل فاعله!» ٤.

الآية التي بعدها تتعرّض لشرح صناعة داود للدروع والأمر الإلهي العميق المعني بهذا

١. أنظر تفسير البرهان، ج ٣، ص ٣٤٣، وتفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٣١٥.

٢. تفسير مجمعالبيان، ج ٨ ص ٣٨١، ذيل الآية مورد البحث.

٣ راجع تفسير روحالجنان، ج ٩. ص ١٩٢.

٤. تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٣٨٢، ذيل الآية مورد البحث.

الخصوص، يقول تعالى: ﴿ أَنْ لَعَمْلُ سَابِعَاتُ وَقَدَّرُ فِي السَّرِدِ ﴾.

«سابغات»: جمع (سابغ) وهو الدرع التامّ الواسع، و«إسباغ النعمة» أيضاً بمعنى توسيعها. «سرد»: في الأصل بمعنى حياكة ما يخشن ويغلظ كنسج الدرع وخرز الجلد، واستعير لنظم الحديد، وجملة ﴿وقدرفي السرد﴾ معناها مراعاة المقاييس المتناسبة في حلقات الدرع وطريقة نسجها، وفي الواقع فإنّ الله تعالى قد أمر داود بأن يكون مثالاً يحتذى لكل الحرفيين والعيّال المؤمنين في العالم، بمراعاته للإتقان والدقّة في العمل من حيث الكمّ والكيف في المصنوعات، ليستطيع بالتالي مستهلكوها استعالها براحةٍ وبشكل جيّد، والإفادة مسن متانتها.

يقول تعالى لداود: أن اصنع الدروع واسعة ومريحة، حتى لا تكون سجناً للمقاتل وقت إر تدانها... لا تجعل حلقاتها صغيرة وضيقة أكثر من اللازم فتفقد بذلك خاصية الإنسئناء والتطوي، ولاكبيرة إلى درجة يمرّ منها حدّ السيف والخنجر والسنان، فكلّ شيء يجب أن يكون ضمن مقياس معين وتناسب محدّد.

الخلاصة: هي أنّ الله تعالى قد قيّض لداود «المادّة» بمقتضى ﴿وَلَكَ لِهُ لِلْحَدِيدِ ﴾.

وكذلك علّمه بطريقة تحويلها وصناعتها، حتى يكون الناتج كــاملاً بــاجتماع «المــادّة» و «الصورة».

ثمّ تُختير الآية بخطاب لداود وأهل بيته **﴿ولمحلوا صالحاً لِنِّي بِما تعملون بص**ير﴾.

ويلاحظ أنّ الخاطب كان في صدر الآية داود وحده، بينا تحوّل الخطاب في آخر الآية ليشمل داود وأهل بيته أو داود وقومه، ذلك لأنّ هذه الأمور مقدّمة للعمل الصالح، فالهدف ليس صناعة الدروع وتحقيق الربح، بل إنّ ذلك كلّه وسيلة في المسير باتجاه العمل الصالح، وليستفيد أيضاً داود وأهل بيته، وإحدى خصائص العمل الصالح هي مراعاة الدقّة الكافية في الصناعات من كلّ الجوانب وتقديم نتاج كامل ومفيد خالٍ من أي عيب أو تقصير.

ومن المحتمل أيضاً أن يكون الخطاب لداود وكلّ من تحقّقت له الاستفادة من جهده ونسيجه، إشارة إلى أنّ هذه الوسيلة الدفاعية ينبغي أن تستخدم في طريق العمل الصالح، وليس في طريق المعاصي والجور والظلم.

وَلِسُكَنَ مَنَ الْرِيحَ عُدُوهُ اللهُ اللهُ وَوَرَوا حُهَا اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ الْقِطْرِ وَمِنَ الْجِنِ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَ يَهِ بِإِذْنِ رَبِهِ وَمَن بَرِغُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهَ عِيرِ اللهَ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن تَعَرِيبَ وَتَمَنْ يَلُ وَحِفَانِ كَالْجُوابِ وَقُدُ ورِ رَّاسِينَ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَا أَمُونَ اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ

# التفسير

#### هيبة سليمان وموته العبرة!ا

بعد الحديث عن المواهب التي أغدق الله بها على داود على تنتقل الآيات إلى الحديث عن المواهب التي أغدق الله بها على داود على موهبتين تخصان داود، فهذه ابنه سليان على موهبتين تخصان داود، فهذه الآيات تشير إلى ثلاث مواهب عظيمة خُص بها إبنه سليان على يقول تعالى: ﴿ولسليمان الربح فدوّها شهر ورواحها شهر﴾ .

الملفتُ هنا أنّ الله تبارك وتعالى حينا سخّر للأب جسماً خشناً وصلباً جـدّاً وهـو الحديد، نرى أنّه قد سخّر للإبن مـوجوداً لطـيفاً للـغاية، ولكـنّ العـملين كـانا نـافعين وإعجازيين، جسم صلب يلين لداود، وأمواج الهواء اللطيفة تجعل محكمة وفعّالة لسليهان!!

١. ﴿لسليمان﴾ جار ومجرور متعلّق بفعل مقدّر تقديره سخّرنا كما يفهم بقرينة الآيات السابقة، وقد صُرّح بذلك في الآية ٣٦ من سورة ص. التي قال فيها سبحانه وتعالى: ﴿ فسخّرنا له الربع﴾. وبعض المفسّرين يعتقد بأنّ (اللام) في ﴿ لسليمان ﴾ للتخصيص، إشارةً إلى أنّ المعجزة اختصّ بها سليمان ولم يشاركه فيها أحد من الأنبياء.

ولطافة الريح لا تمنع من أدائه أعمال هامّة، فمن الرياح ما يحرّك السفن الكبيرة على ظهر الحيطات، ومنها ما يدير أحجار الطاحونات الهوائية الثقيلة، ومنها ما يرفع البالونات إلى عنان السهاء ويحرّكها كالطائرات.

نعم، هذا الجسم اللطيف بهذه القدرة الإيجابية سُخَر لسليان.

أمّا كيف تحمل الربح مقعد سليان، (سواء أكانت كرسياً أم بساطاً)؟ فليس بواضح لنا، والقدر المتيقن هو أن لا شيء يمثّل مشكلة أو عقبة أمام قدرة الله، لقد استطاع الإنسان بقدرته \_الحقيرة أمام قدرة الله \_أن يحرّك البالونات والطائرات التي تحمل مئات بل آلاف المسافرين والأحمال الأخرى في عنان الساء، فهل أنّ تحريك بساط سليان بواسطة الربح يشكّل أدنى مشكلة للباري جلّت قدرته!؟

ما هي العوامل التي تحفظ سليان ووسيلة نقله من السقوط أو من ضغط الهواء والمشكلات الأخرى الناشئة من الحركة في السهاء؟ هذه أيضاً من المسائل التي خفيت عنّا تفصيلاتها، ولكن ما نعلمه أنّ تأريخ الأنبياء حافل بخوارق العادة والتي مع الأسف امتزجت نتيجة جهود بعض الجهلة أو أعداء المعرفة بالخرافات حتى أضحت الصورة الحقيقية لهذه الأمور مشوشة وقبيحة، ونحن نقتنع بهذا الخصوص بالمقدار الذي أشار إليه القرآن الكريم. الم

«غدو»: بمعنى وقت الصبح من النهار، يقابله «الرواح» بمعنى وقت الغروب من النهار، ويطلق على الحيوانات عند عودتها إلى مساكنها في آخر النهار للإستراحة، ويبدو صن القرائن في الآية مورد البحث أنّ «الغدو» هنا بمعنى النصف الأوّل من النهار، و«الرواح» النصف الثّاني منه، لذا يحتمل في معنى الآية أنّ سليان الله يقطع في وقت مقداره من الصبح إلى الظهر \_ بمركبه \_ ما يعادل المسافة التي يقطعها المسافرون في ذلك الزمان بشهر كامل، وكذا نصف النهار الثاني.

بعدئذ تنتقل الآية إلى الموهبة الثّانية التي خصّ الله بها سليان عليه فتقول الآية الكريمة: ﴿وَلَسَلِنَا لِهُ عِينَ لِلقَطْرِ﴾.

«أسلنا» من مادّة «سيلان» بمعنى الجريان، و«القطر» بمعنى النحاس، والمقصود أنّنا أذبنا له هذا الفلز وجعلناه كعين الماء، وذهب السعض إلى أنّ «القطر» يسعني أنواع الفلزات أو

لقد بحثنا في هذا المورد، ذيل الآية ٨١ من سورة الانبياء.

«الرصاص»، وعلى هذا يكون قد ألين الحديد للأب، وأذيبت الفلزات بأجمعها للابن، ولكن المشهور هو المعنى الأوّل.

كيف يكون النحاس أو الفلزات الأخرى كعين الماء بين يدي سليان على الله على الله على الله على الله على الله على النهي كيفية إذابة هذه الفلزات بكميات كبيرة بطريقة الإعجاز؟ أو جعل عيناً من هذا الفلز المائع تحت تصرفه، تشبه عيون البراكين وقت فعاليتها، حيث تنحدر منها على أطراف الجبل بصورة إعجازية، أو بأي شكل آخر؟ ليس واضحاً لدينا وما نعلمه هو أنّ ذلك أيضاً كان من الألطاف الإلهية على هذا النبي العظيم.

أخيراً تنتقل الآية إلى بيان الموهبة الإلهيّة الثالثة لسليمان على وهي تسخير مجموعة كبيرة من الجنّ لخدمته فتقول الآية: ﴿وَمِنَ الْجِنَّ مِنْ يَعْمِلُ بَيْنَ يَدِيهُ بِإِذْنَ رَبَّهُ وَمِنْ يَزْعُ مِنْهُمُ مِنْ لُجُنّ مِنْ يَعْمِلُ بَيْنَ يَدِيهُ بِإِذْنَ رَبَّهُ وَمِنْ يَزْعُ مِنْهُمْ مِنْ لُجُنّ لَا نَذْقُهُ مِنْ عَذَابِ السعير﴾.

«الجنّ»: وكما هو معلوم من إسمه، ذلك المخلوق المستور عن الحسّ البشري، له عــقل وقدرة ومكلّف بتكاليف إلهية ــكما يستفاد من آيات القرآن ــ.

لقد صيغت حول «الجنّ» أساطير وحكايات وقصص خرافية كثيرة، لو حذفناها لكان أصل وجودهم والصفات الخاصّة بهم التي وردت في القرآن موضوعاً لا يخالف العملم والعقل مطلقاً، وسوف نتعرّض إن شاء الله لتفصيل هذا الموضوع أكثر عند تفسير سورة «الجنّ».

وعلى كلّ حال، يستفاد من تعبير الآية أعلاه، أنّ تسخير هذه القوّة العظيمة كان\_أيضاً \_بأمر الله، وأنّهم كانوا يتعرّضون للعقاب لدى تقصيرهم في أداء مهامهم.

قال بعض المفسّرين: إنّ المقصود من «عذاب السعير» هنا، عقوبة يوم القيامة، في حين أنّ ظاهر الآية يشير إلى أنّها عقوبة في الدنيا.

وكذلك يستفاد من الآيات ٣٧ و٣٨ من سورة «ص» بأنّ الله قد سخّر لسلمان الله عموعة من الشياطين لإنجاز أعمال عمرانية هامّة له، وأنّهم كانوا يكبّلون بالسلاسل بأمر من سلمان عند ظهور أي تخلّف منهم ﴿والشياطين كلّ بنّا، وقواص \* وآخرين مقرّنين في الأصفاد﴾.

والجدير بالملاحظة. هو أنّه لإدارة حكومة كبيرة، ودولة واسعة كدولة سليمان يـــلزم وجود عوامل عديدة، ولكن أهمّها ثلاثة عوامل ذكرتها الآية أعلاه وهي: الأوّل: توفّر واسطة نقل سريعة مهيّأة على الدوام، لكي يستطيع رئيس الحكومة تفقّد جميع أطراف دولته بواسطتها.

الثاني: مواد أولية يستفاد منها لصناعة المعدّات اللازمة لحياة الناس والصناعات الختلفة.

الثالث: قوّة عاملة فعّالة، تستطيع الإفادة من تلك المواد بدرجة مناسبة، وتصنيعها بالكيفية اللازمة، وسدّ حاجة البلاد من هذه الجهة.

ونرى أنّ الله تعالى قد قيّض لسليمان هذه العناصر الثلاثة، وقد حقّق سليمان منها أحسن الفائدة في ترقية الناس وتعمير البلاد وتحقيق الأمن فيها.

وهذا الموضوع لا يختّص فقط بعصر سليمان عليه وحكومته، فالإلتفات إليه ومراعاته من الضروريات اليوم وغداً، وفي كلّ مكان لأجل إدارة الدول بطريقة صحيحة.

الآية التالية، تشير إلى جانب من الأعمال الإنتاجية الهامّة، التي كان يقوم بها فسريق الجنّ بأمر سلمان.

يقول تعالى: ﴿ يعملون له ما يشا، من معاريب وتماثيل وجفان كالجواب وقدور راسياسه.

فكل ما أراده سليمان من معابد وتماثيل وأواني كبيرة للغذاء والتي كانت كالأحواض الكبيرة، وقدور واسعة ثابتة، كانت تهيئاً له، فبعضها يرتبط بالمسائل المعنوية والعبادية، وبعضها الآخر يرتبط بالمسائل الجسمانية، وكانت متناسبة مع أعداد جيشه وعمّاله الهائلة.

«محاريب» جمع محراب، ويعني «مكان العبادة» أو «القصور والمباني الكبيرة» التي بنيت كمعابد. كذلك أطلقت أيضاً على صدر الجلس، وعندما بُنيت المساجد سمّي صدر المسجد بذلك بد، قيل: سمّي محراب المسجد بذلك لائه موضع محاربة الشيطان والهوى أ. وقيل: سمّي بذلك لأنّ الإنسان فيه يكون حريباً من أشغال الدنيا ومن توزّع الخواطر أ.

على كلّ حال، فإنّ هؤلاء العيّال النشطين المهرة، قاموا ببناء المعابد الضخمة والجميلة في ظلّ حكومته الإلهيّة والعقائدية، حتى يستطيع الناس أداء وظائفهم العبادية بسهولة.

«تماثيل»: جمع تمثال، بمعنى الرسم والصورة والجسمة، وقد وردت تفاسير عديدة حول ماهية هذه التماثيل ولأي الموجودات كانت؟ أو لماذا أمر سليمان بصنعها؟.

٢. المصدر السابق.

يمكن أن تكون صنعت لتزيين المباني، كما نلاحظ ذلك في المباني المهمّة القديمة في عصرنا الحالي، أو حتى في بعض المباني الجديدة.

أو لإضفاء الأُتهة والهيبة على المباني التي بنيت، حيث إنّ رسم بعض أنواع الحيوانات كالأسد مثلاً يضفي نوعاً من الاُتهة في أفكار غالبية الناس.

ثمّ، هل كان صُنع تماثيل ذوات الأرواح مباحاً في شريعة سليمان على مع كونه حراماً في الشريعة الإسلامية؟ أو أنّ التماثيل الني كانت تصنع لغير ذوات الروح من المسوجودات كالأشجار والجبال والشمس والقمر والنجوم؟

أو أنّها كانت مجرّد نقوش ورسوم على الجدران\_كها تلاحظ في الآثار القديمة \_وهي غير محرّمة كها هو الحال في حرمة التماثيل الجسّمة.

كلّ ذلك محتمل، لأنّ تحريم صناعة المجسّمات في الإسلام، كان بقصد مكافحة قـضيّة عبادة الأوثان وإقتلاعها من الجذور، في حين أنّ ذلك لم يكن بتلك الدرجة من الضرورة في زمن سليان، لذا لم تحرم في شريعته!

ولكنّنا نقرأ في رواية عن الإمام الصادق للله في تفسير هذه الآية أنّه قال: «والله ما هي تماثيل الرجال والنساء ولكنّها الشجر وشبهه» أ.

وبالإستناد إلى هذه الرّواية فإنّ صنع التماثيل من ذوات الروح في شريعة سليمان كان حراماً أيضاً.

«جفان» جمع «جفنة» بمعنى إناء الطعام.

«خوابي» جمع «جابية» بمعنى حوض الماء.

وهنا يستفاد أنّ المقصود من التعبير الوارد في الآية الكريمة، أنّ هؤلاء العيّال قد صنعوا لسليان الله أواني للطعام كبيرة جدّاً، بحيث إنّ كلّاً منها كان كالحوض، لكي يستطيع عدد كبير من الأفراد الجلوس حوله وتناول الطعام منه، والاستفادة من الأواني الجهاعية الكبيرة لتناول الطعام كانت موجودة إلى أزمنة ليست بالبعيدة، وفي الحقيقة فإنّ مائدتهم كانت تلك الأواني الكبيرة التي لا تشبه ما نستعمله هذه الأيّام من أوانٍ صغيرة ومستقلة.

«قدور»: جمع «قدر» على وزن «قشر». بنفس معناه الحالي، أي الإناء الذي يطبخ فيه الطعام.

١. وسائل الشيعة، ج ١٢، ص ٢١٩ و ٢٢٠، باب ٩٤، (ابواب ما يكتسب به، ح ١).

«راسیات»: جمع «راسیة» بمعنی ثابتة، والمقصود أنّ القدور كانت من العظمة بحیث لا يكن تحریكها من مكانها.

و تعرج الآية في الختام وبعد ذكر هذه المواهب الإلهيّة، إلى آل داود فتخاطبهم: ﴿المعلوا آل داود شكراً وقليل من عبادي الشّكور﴾.

وبديهي أنّ (الشكر) الذي أشارت إليه الآية، لوكان مقصوداً به الشكر باللسان لماكانت هناك أدنى مشكلة ولماكان العاملون به قليلين، ولكن المقصود هو (الشكر العملي)، أي الإستفادة من تلك المواهب في طريق الأهداف التي خلقت لأجلها، والمسلّم به أنّ الذين يستفيدون من المواهب الإلهية في طريق الأهداف التي خلقت لأجلها هم الندرة النادرة.

قال بعض العلماء: إنّ للشكر ثلاثة مراحل: الشكر بالقلب، بستصوّر النسعمة والرضى والسرور بها، والشكر باللسان، وبالحمد والثناء على المنعم، الشكر بسائر الأعناء والجوارح، وذلك بتطبيق الأعمال مع متطلّبات تلك النعمة.

«شكور»: صيغة مبالغة. يعبّر بها عن كثرة الشكر ودوامه بالقلب واللسان والأعضاء والجوارح.

وهذه الصفة تطلق أحياناً على الله سبحانه وتعالى، كما ورد في الآية ١٧ مـن سـورة التغابن: ﴿وَاللَّهِ شَكُورِ حَلْيُمٍ ﴾. والمقصود به أنّ الله سبحانه وتعالى، يشمل العباد المـطيعين بعطاياه وألطافه، ويشكرهم، ويزيدهم من فضله أكثر كمّا يستحقّون.

كذلك يمكن أن يكون التعبير بـ ﴿قليل من عبادي الشّكور﴾ إشارة إلى تعظيم مقام هذه المجموعة النموذجية، أو بمعنى حثّ المستمع ليكون من أفراد تلك الزمرة ويريد جمع الشاكرين.

١. «منسأته»: من مادّة «تسأ» وهو التأخير في الوقت، والمنسأة: عصا يُنسأ بها الشيء، أي يؤخّر. قال بعض

يستفاد من تعبير الآية ومن الروايات المتعدّدة الواردة في تفسيرها، أنَّ سليمان كان واقفاً متّكناً على عصاه حين فاجأه الموت واستلّ روحه من بدنه، وبتي جثمان سليمان مدّة على حالته، حتى أكلت الأرضة \_ التي عبّر عنها القرآن بـ «دابّة الأرض» \_ عصاه، فاختلّ توازنه وهوى على الأرض، وبذا عُلم بموته.

لذا تضيف الآية بعد ذلك ﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيِّنُتُ الْجَنَّ لَنْ لُو كَانُولَ يَعَلَمُونَ النَّبِبِ مَا لَبِتُولَ فَـيَ الْعَدَابِ الْمَهِينَ﴾.

جملة «تبيّنت» من مادّة «بيّن» عادةً بمعنى (اتّضح) (وهو فعل لازم)، وأحياناً يأتي أيضاً بمعنى «العلم والإطلاع» (فعل متعدٍ)، وهنا يتناسب الحال مع المعنى الثاني، بمعنى أنّ الجنّ لم يعلموا بموت سليان إلى ذلك الوقت، ثمّ علموا وفهموا أنّهم لو كانوا يعلمون الغيب لما بقوا حتى ذلك الحين في تعب وآلام الأعمال الشاقة التي كلّفوا بها.

جمع من المفسّرين أخذ المعنى بالحالة الأولى، وقال: إنّ مقصود الآية هو أنّه بعد أن هوى جمّع من المفسّرين أخذ المعنى بالحالة الأولى، وقال: إنّ مقصود الآية هو أنّه بعد أن هوى جثان سليان على الأرض اتّضحت حقيقة الجنّ للناس، وأنّهم لا يعلمون شيئاً من الغيب، وعبثاً كان اعتقاد البعض باطّلاع الجنّ على الغيب أ.

(العذاب المهين) هذا التعبير قد يكون إشارة إلى الأعهال الشاقة التي كان سليهان الله العداب المهين) هذا التعبير قد يكون إشارة إلى الأعهال الشاقة التي كان سليهان الله يعهد بها إلى مجموعة من الجنّ كنوع من العقاب، وإلّا فإنّ نبيّ الله لا يمكن أن يضع أحداً في العذاب عبثاً، وهو على ما يبدو عذاب مذلّ.

### بحوث

#### ١ ـ صور من مياة سليمان 👺

على عكس «التوراة» الموجود اليوم والتي صوّرت «سليان» أحد السلاطين الجبابرة وباني معابد الأوثان الضخمة ومستهتر النساء لله \_ يعدّ القرآن الكريم «سليان» من أنبياء الله

بعي محلّ مفعول به، وفي الحالة الثّانية ﴿ تبيّنت﴾ فعل و«أمر الجنّ» فاعل ثمّ حذف المضاف وأصبح «المضاف إليه» في محلّه، وأن لو كانوا... بيان وتوضيح للجملة.

<sup>﴿</sup> المفسّرين: إنّ هذه اللفظة من كلمات أهل اليمن، وبما أنّ سليمان للله حكم تلك المنطقة فقد استخدمها القرآن حين حديثه عن ذلك النّبي. راجع مفردات الراغب وتفسير القرطبي وتفسير روح البيان. ١. في الحالة الأولى يكون إعراب الآية كما يلي: ﴿ تبيّنت﴾ فعل و﴿ الجنّ﴾ فاعل وجملة ﴿ أن لو كانوا...﴾

٢. التورَّات، كتاب الملوك الاوِّل، الفصل ١٦ و ١٢.

العظام ونموذج للحكومة والقدرة المنقطعة النظير، وقد أعطى القرآن الكريم بعرضه البحوث الختلفة المتعلّقة بسليان دروساً للبشر هي الأساس من ذكر قصّته.

قرأنا في هذه الآيات الكريمة، أنّ الله تعالى أعطى لهذا الرّسول العظيم مواهب عظيمة، فمن وسيلة النقل السريعة جدّاً والتي استطاع بواسطتها التنقل في مملكته الواسعة في ممدّة قصيرة، إلى المواد المعدنية المختلفة الكثيرة، إلى القوى العاملة الفعّالة الكافية لتصنيع تلك المعادن.

وقد قام سليمان على بالاستفادة من المواهب المذكورة، ببناء المعابد الضخمة، وترغيب الناس بالعبادة، وكذلك فقد نظم برامج واسعة لاستضافة أفراد جيشه وعبّاله وسائر الناس في مملكته. ومن الأواني التي مرّ ذكرها يمكننا تخيّل أكثر من ذلك.

وفي قبال ذلك طالبه الله تعالى بأداء الشكر على هذه النعم، مع تأكيده سبحانه على أنّ أداء شكر النعم يتحقّق من فئة قليلة نادرة.

ثمّ اتّضع كيف أنّ رجلاً بكلّ هذه القدرة والعظمة كان أمام الموت ضعيفاً لاحول له ولا قوّة، بحيث فارق الدنيا فجأة وفي لحظة واحدة، نعم... كيف أنّ الأجل لم يعطه حتى فرصة الجلوس أو الاستلقاء على سريره، ذلك حتى لا يتّوهم المغرورون العاصون حينا يبلغون مقاماً أو منصباً أن قد أصبحوا مقتدرين حقيقة، فإنّ المقتدر الحقيقي الذي كان الجنّ والإنس والشياطين خدماً بين يديه، والذي كان يجول في الأرض والساء وقد بسلغ قدة الهيبة والحشمة... ثمّ في لحظة قصيرة فارق الدنيا.

وإتضح كذلك كيف أنّ عصاً تافهة ، أقامت جنانه مدّة ، وجعلت الجسن يعملون بجد واجتهاد وهم يلحظون جنانه الواقف أو الجالس، ثمّ كيف أسقطته الأرضة على الأرض، وكيف اضطربت بسقوطه الدولة بكل مسؤوليها ، نعم، عصاً تافهة أقامت دولة عظيمة ، ثمّ حشرة صغيرة أوقفت تلك الدولة!!

الجميل هو ما ورد في الرواية عن الإمام الباقر على إذ قال: «أمر سليمان بن داود الجن فصنعوا له قبّة من قوارير فبينا هو متكيء على عصاه في القبّة ينظر إلى الجنّ كيف ينظرون إليه إذ حانت منه التفاتة فإذا رجل معه في القبّة قال له: من أنت، قال: أنا الذي لا أقبل الرشا ولا أهاب الملوك أنا ملك الموت، فقبضه وهو قائم متكيء على عصاه في القبّة والجنّ ينظرون إليه، قال: فمكثوا سنة يدأبون له حتى بعث الله عزّوجلّ الأرضة فأكلت منسأته \_وهي العصا \_ فلمّا خرّ

تبيّنت الجنّ أن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين» الحديث `

و يجب أن نذكر هنا أيضاً، بأنّ قصّة النّبي سليمان ﷺ ككثير من قصص الأنبياء، إختلطت مع الأسف بروايات كثيرة موضوعة وخرافات شوّهت صورة هذا النّبي العظيم، وأكثر هذه الخرافات أخذت من التوراة الرائجة اليوم، ولو اقتنعنا بما ورد في القرآن الكريم حول هذا النّبي لما واجهتنا أيّة مشكلة.

## ٢ـ لماذا ففي موت سليمان مدّة من الزمن؟

كم هي المدّة التي ظلّ فيها موت سليان مخفياً عن حكومته، هل كانت سنة، أم شهراً، أم عدّة أيّام؟ إختلف المفسّرون حول هذا الموضوع.

هل أنّ الكتمان كان من قبل مقربيه الذين قصدوا من وراء ذلك تمشية أمور الدولة، أم أنّهم هم الآخرون قد خني عليهم ذلك؟

يبدو من المستبعد تماماً أن يخنى أمر وفاته عن حاشيته لمدّة طويلة، لابل حتى لأكثر من يوم واحد، لأنّ من المسلّم أنّ هناك أفراداً كانوا مكلّفين بإيصال احتياجاته وغذائه إليه، وهؤلاء سيعلمون بموته حتماً، وعليه فلا يستبعد ـ كما قال بعض المفسّرين \_ أنّهم علموا بأمر موته، لكنّهم أخفوا ذلك الأمر لغايات معيّنة، لذا فقد ورد في بعض الروايات بأنّ «آصف بن برخيا» وزير سليان الخاص، هو الذي كان يدير أمور الدولة.

ألم تشكّل مسألة عدم تناول الطعام والماء لمدّة طويلة تساؤلاً لدى ناظريه؟

مع اليقين بأنّ كلّ أعيال سليهان على كانت عجيبة، فيمكن اعتبار هذه المسألة من عجائبه أيضاً، وحتى أنّه ورد في بعض الروايات أنّه بعد مدّة من بقاء سليهان على حاله كمثر الهمس بين البعض في وجوب عيادة سليهان، لأنّه على حاله منذ مدّة لم يتحرّك ولم يأكل ولم يشرب ولم ينم أ، ولكن حينها تحطّمت العصا، وسقط الجثان على الأرض تبدّدت كلّ هذه الأفكار والأوهام.

على كلّ حال، فإنّ تأخير إعلان موت سليان على كشف كثيراً من الأمور:

١. تفسير البرهان، ج ٣، ص ٣٤٥، وعلل الشرائع، طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ١٦، ص ٣٩١. ٢. تفسير البرهان، ج٣، ص ٣٤٥.

١-اتّضح للجميع أنّ الإنسان حتى إذا بلغ أوج القدرة والقوّة، فلا يزال همو الموجود
 الضعيف قبال الحوادث، كالقشّة في خضمّ الطوفان يتقاذفها في كلّ جانب.

يقول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عليه أفضل الصلاة والسلام) في إحدى خطبه: «فلو أنّ أحداً يجد إلى البقاء سلماً أو لدفع الموت سبيلاً لكان ذلك سليمان بن داود المنظم الذي سخر لد ملك الجنّ والإنس مع النبوّة وعظيم الزلفة» (.

٢-اتّضح للجميع أنّ الجنّ لا يعلمون الغيب، والمغفّلين من البشر الذين كانوا يعبدونهم كانوا على خطأ فادح.

٣-اتّضحت لجميع الناس أيضاً حقيقة إمكان أن يرتبط نظام دولة بموضوع صغير، بوجوده يمكن أن يقوم هذا النظام، وبإنهياره ينهار هذا النظام، ومن وراء ذلك تجلّت القدرة اللامتناهية للباري عزّوجلّ.

# ٣ـ سليمان في القرآن والثوراة المالية

يصوّر القرآن سليان بصورة نبيّ عظيم، ذي علم وافر، وتقوى عالية، لم يأسره المقام والمال أبداً، مع كلّ ماكان له من سلطة في حكومة عظيمة، وقال حينا أرسلت ملكة سبأ لنداعه مدايا نفيسة وغينة ﴿ أتعدونن بمال فما آتاني الله خيرهما آتاكم ﴾ لم يكن لهم من هم سوى أداء الشكر لله على نعمه ﴿ وقال ربّ أوزمني أن أشكر نسمتك التي أنسمت عليّ وعلى وللديّ... ﴾ "

قائد لم يسمع بظلم غلة حينا قالت وهم في وادي النمل: ﴿ يَالْيُهَا النَّمَلِ ادْخَلُوا هَسَاكُنْكُمُ لَا يعطمنكم سليمان وجنوده وهم لايشعرون﴾ ٤.

كان «عابداً» إذا غفل عن ذكر ربّه أو شغل بالدنيا عاد منيباً وهو يقول: ﴿ لِنِّي أَحببُ

كان «حكيماً» لم يجانب المنطق في قول، حتى في حديثه مع الهدهد، لم يتخلُّ عن الحقُّ والعدالة.

٦٠ النمل، ٣٦.

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٨٢.

٤ النمل، ١٨.

۳. النمل، ۱۹. ٥. ص، ۳۲.

كان «حاكماً» له من المعاونين من له من علم الكتاب ما استطاع به إحضار عــرش بلقيس في أقلّ من طرفة عين.

وقد وصفه القرآن الكريم بـ «الأوّاب» و «نعم العبد».

شخص أعطاه الله «العكم» و«العلم» وشمله بهدايته، ولم يشرك بالله طرفة عين أبداً.

لكنّنا نجد أنّ التوراة الحالية المحرّفة، قد لوّثت صفحة هذا النّبي العظيم بالشرك وغيره، فقد نسبت إليه أسوأ الأوصاف فيما يخصّ بناء المعابد الوثنية، والترويج لعبادة الأوثان، والولع المفرط بالنساء، وتعبيرات قبيحة جدّاً من أوصاف العشّاق المبتذلين، التي نخجل عن ذكرها.

ونكتني بذكر بعض ما ورد في التوراة من الأساطير الأهون قبحاً، فني الكــتاب الأوّل للملوك من التوراة نقرأ ما يلى:

«وأولع سليان بنساء غريبات كثيرات فضلاً عن إينة فرعون، فتزوّج نساء موآبيات وعمونيّات وأدوميات وصيدونيات وحثيات، وكلّهنّ من بنات الأمم التي نهى الربّ بني إسرائيل عن الزواج منهن قائلاً لهم: «لا تتزوّجوا منهم ولا هم منكم لأنّهم يغوون قلوبكم وراء آلهتهم» ولكن سليان التصق بهن لفرط محبّته لهن، فكانت له سبع مائة زوجة، وثلاث منة محضية، فانحرفن بقلبه عن الربّ فاستطعن في زمن شيخوخته أن يغوين قلبه وراء آلهة أخرى، فلم يكن قلبه مستقيماً مع الربّ إلهه كقلب داود أبيه، وما لبث أن عبد عشتاروت أخرى، فلم يكن قلبه مستقيماً مع الربّ إلهه كقلب داود أبيه، وما لبث أن عبد عشتاروت سبيل الربّ بكمال كما فعل أبوه داود، وأقام على تلّ شرقي اورشليم مرتفعاً تكوش إله الموآبيين الفاسق، ولمولك إله بني عمون البغيض، وشيّد مرتفعات لجميع نسائه الغربيات، الموآبيين الفاسق، ولمولك إله بني عمون البغيض، وشيّد مرتفعات لجميع نسائه الغربيات، اللواتي رحن يوقدن البخور عليها، ويقربن المرّقات لآلهته أخرى، فلم يطع وصيّته، لهذا الله لسليان! لأنّك انحرفت عني ونكنت عهدي، ولم تطع فرائضي التي أوصيتك بها، فاني قال الله لسليان! لأنك انحرفت عني ونكنت عهدي، ولم تطع فرائضي التي أوصيتك بها، فاني حتماً أمرّق أوصال مملكتك وأعطيها لأحد عبيدك، إلا أنني لا أفعل ذلك في أيّامك، من أجل داود أبيك، بل من يد إينك أمرّقها، غير أني أبقي له سبطاً واحداً يملك عليه إكراماً لداود أبيك، بل من يد إينك أمرّقها، غير أني أبقي له سبطاً واحداً يملك عليه إكراماً لداود عدى...» أ

١. التوراة كتاب الملوك الأوّل، الفصل ١١ و١٢، زوجات سليمان.

ومن مجموع هذه القصّة الخرافية للتوراة يتّضح ما يلي:

١- إنّ سليمان كان يحبّ كثيراً النساء الوثنيات، وتزوّج بكثير منهنّ على خلاف أوامر الله تعالى، وتدريجيّاً مال إلى دينهنّ، وبالرغم من كثرة نسائه (٧٠٠ زوجة و٣٠٠ محضية) فان حبّه لهنّ أدّى إلى انحرافه عن طريق الحقّ (نعوذ بالله).

٢-إنّ سليمان أمر بصراحة ببناء معابد للأوثان فوق الجبل المـقابل لأورشـليم المـركز الديني المقدّس لبني إسرائيل، وأحد المعابد كان لصنم «كموش» الذي يعبده المـوآبيون، والآخر لصنم «عشترون» الذي كان يـعبده الصـيداويـون، وكـل ذلك حـدث في أيّـام شيخوخته.

٣-إنّ الله تعالى قرّر عقوبة سليان بسبب انحرافه وذنوبه الكبيرة بأن يفقد مملكته، ولكن لا من يده، بل من يد ابنه «رحبعام» ويتركه إلى آخر عمره يلعب ويعبث كيفها شاء من أجل أبيه داود العبد المخلص، أي ذلك العبد الذي تقول التوراة عنه أنّه إرتكب قتل النفس وزنا المحصنة والإستيلاء على زوجة قائد جيشه المتفاني!! فهل يمكن تصديق مثل هذه التهم ضدّ رجل مقدّس مثل سلهان؟!

ولو فرضنا أنّ سليان لم يكن نبيّاً \_كها يصرّح القرآن بذلك \_ وقلنا بأنّه من ملوك بني إسرائيل، فع ذلك لا يكن تصديق مثل هذه التّهم في حقّه، لأنّه لو لم يكن نبيّاً فلا أقل من أنّ مرتبته كانت تالية لمرتبة النّبي، لأنّ له كتابين من كتب العهد القديم أحدها يدعى: «مواعظ سلهان» والآخر «أشعار سليان».

وأساساً كيف يجيب اليهود والنصارى الذين يعتقدون بهذه التوراة الحالية على هذه الأسئلة والإشكالات؟ وكيف يتسنى لهم قبول مثل هذه الفضائح؟!

## ٤\_ وقليل من عبادي الشكور

قبل كلّ شيء يلزم البحث في الأصل اللغوي لكلمة «شكر».

الراغب الأصفهاني يقول في مفرداته، الشكر: تصوّر النعمة، وإظهارها، قيل وهو مقلوب عن «الكشر» أي الكشف، ويضاده الكفر، وهو نسيان النعمة وسترها، «ودابة شكور» مظهرة بسمنها إسداء صاحبها إليها. وقبل أصله عينٍ شكرى، أي ممتلئة فالشكر على هذا هو الإمتلاء من ذكر المنعم عليه.

والشكر ثلاثة أضرب: شكر القلب، وهو تصوّر النعمة، وشكر اللسان، وهو الثناء على المنعم، وشكر سائر الجوارح، وهو مكافأة النعمة بقدر استحقاقها.

التعبير القرآني في الآية المعلول آل دلود شكول يشير إلى أنّ الشكر أكثر من مقولة، إنّه «عمل»، ويجب أن يظهر من بين أعمال الإنسان، وعليه فقد يكون القرآن الكريم قد عد الشاكرين الحقيقيين قلّة لهذا السبب، وفضلاً عمّا ورد في هذه الآيات فإنّ في الآية ٢٣ من سورة الملك، ذكر بعد تعداد بعض النعم الإلهيّة العظيمة، كخلق السمع والبصر والقلب، ذكر الحلك الشكرون ، وكذا في الآية ٧٣ من سورة النمل ورد الولكن أكثرهم المشكرون ، هذا من جانب.

ومن جانب آخر فمع الإلتفات إلى أنّ الإنسان غارق من رأسه حتى أخمص قدميه بنعم الله التي لا تعدّ ولا تحصى، كما عبر عن ذلك القرآن الكريم ﴿وَإِنْ تَعدُّوا لَمَعَةُ الله لا تَعصوها ﴾ في يتضح لماذا يمتنع الشكر كما ينبغي لله قبال جميع النعم الني أفاضها الباري جلّ وعلا.

بتعبير آخر، وكما ورد على لسان بعض كبار المفسّرين، فإنّ «الشكر المطلق»، هـو أن يكون الإنسان على ذكر دائم لله بلا أدنى نسيان، سائراً في طريقه تعالى بدون أيّة معصية، طائعاً لأوامره بلا أدنى لفّ أو دوران، ومسلّم بأنّ هذه الأوصاف لا تجـتمع إلّا في القلّة النادرة، ولا يصغى إلى قول من يقول: إنّه أمر بما لا يطاق، فإنّه ناشىء من قلّة التدبّر في هذه الحقائق والبعد من ساحة العبودية .

قد يقال: إنّ أداء حقّ الشكر لله سبحانه وتعالى قضيّة معقّدة بلحاظ إنّه في الوقت الذي يقف فيه الإنسان في مقام الشكر ويوفّق لذلك، بأن تتوفّر لديه أسباب أداء الشكر، فإنّ ذلك بحد ذاته نعمة جديدة تحتاج إلى شكر آخر، وبذا يستمرّ هذا الموضوع بشكل متتابع، وكلّما بذل الإنسان جهداً أكثر في طريق الشكر سيكون مشمولاً بنعمة متزايدة لا يمكنه معها أداء شكرها، لكن إذا انتبهنا أنّ أحد طرق أداء الشكر لله هو بإظهار العجز عن أدائه كما بين القرآن الكريم يتضح حقيقة قلّة الشاكرين وملاحظة الأحاديث التالية تساعد في توضيح هذا المطلب.

فعن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله الصادق عليه : هل للشكر حدّ إذا فعله العبد كان

شاكراً؟ قال: «نعم» قلت: ما هو؟ قال: يحمد الله على كلّ نعمة عليه في أهل ومال، وإن كان فيما أنعم عليه في ماله حتى أدّاه» .

وعن أبي عبداللط قال: «شكر النعمة إجتناب المحارم» .

وعن الإمام أبو عبدالله الصادق ﴿ أيضاً قال: «فيما أوحى الله عزّوجل إلى موسى ﴿ الله عنه عرّوجل إلى موسى ﴿ الموسى أشكرك حقّ شكرك وليس من شكر أشكرك به إلا وأنت أنعمت به على؟ قال: ياموسى الآن شكرتنى حين علمت أنّ ذلك منّي " .

نلفت النظر كذلك إلى أن شكر الإنسان الذي يكون وسيلة للنعمة لشخص آخر، هو شعبة من شكر الله، وكما ورد عن علي بن الحسين السجّاد الله قوله: إنّ الله يحبّ كلّ قلب حزين ويحبّ كلّ عبد شكور، يقول الله تبارك وتعالى لعبد من عبيده يوم القيامة: أشكرت فلاناً؟ فيقول: بل شكرتك يارب، فيقول: لم تشكرني إذ لم تشكره، ثم قال: أشكركم لله أشكركم للناس» أ.

وفيا يخصّ موضوع (حقيقة الشكر) وكيف يكون الشكر سبباً في زيادة النعمة، وكيف يكون الكفر سبباً في زيادة النعمة، وكيف يكون الكفر سبباً في ذهابها وفنائها، هناك شرح مفصّل في تفسير الآية السابعة من سورة إيراهيم.

8003

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٩٥، باب الشكر، ح ١٠ و١٢.

٢. أصول الكافي، ج ٢، ص ٩٥، باب الشكر، ح ١٠ و١٢.

٣. المصدر السابق، ص ٩٤، ح ٢٧. ٤. المصدر السابق، ص ٩٩، ح ٣٠.

لَقَدْكَانَ لِسَبَإِفِى مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالٌ كُلُواْمِن رِّزْقِ رَيِّكُمْ وَاشْكُرُواْلَهُ مِلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ فَا فَاعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِم وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْمِمْ جَنَّتِينِ ذَوَاتَى أُحُلِ خَطٍ وَأَثْلِ وَشَىءِ مِن سِدْرِقَلِسلِ اللهُ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَاكَفَرُواً وَهَلَ نُجُزِئَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ اللهُ

# التفسير

# المدينة الراقية التي أضاعها الكفران:

بعد أن تطرّقت الآيات السابقة إلى توضيح النعم الإلهيّة العظيمة التي أولاها الله داود وسليمان اللهيّة، وأداء هذين النّبيين العظيمين وظيفتها بالشكر، تنتقل الآيات أعلاه إلى الحديث عن قوم آخرين يمثّلون الموقف المقابل للموقف السابق، ويحتمل أن يكونوا قد عاصروا داود وسليمان أو عاشوا بعدهما بفترة قليلة... قوم شملهم الله بأنواع النعم، ولكنّهم سلكوا طريق الكفران، فسلبهم الله ذلك، ومزّقهم شرّ محزّق، حتى أصبح ما حلّ بهم عبرةً للعالمين، أولئك كانوا «قوم سبأ».

عرض القرآن الجيد تاريخ «قوم سبأ» من خلال خمس آيات، وأشار بإختصار إلى بعض خصوصيات وجزئيات حياتهم.

يقول تعالى: ﴿لقدكان لسبأ في مسكنهم آية﴾.

وكما سنرى فإنّ عظمة هذه الآية تنبع من أنّهم بالاستفادة من خصوصيات موقعهم وطريقة إحاطة الجبال بمنطقة سكناهم وبالذكاء العالي الذي وهبهم الله، إستطاعوا حصر مياه السيول \_التي لا تخلف وراءها إلّا الدمار \_خلف سدٍّ عظيم، وبذا عمّروا دولة رفيعة التمدّن، فكانت آية عظيمة أن يتحوّل سبب الخراب والدمار إلى عامل رئيسي من عوامل العمران والتمدّن!!

«سبأ» اسم من؟ وما هي؟ الموضوع مورد أخذ ورد بين المؤرخين، ولكن المشهور هو أن «سبأ» اسم «أبي العرب» في اليمن، وطبقاً للرواية الواردة عن «فروة بن مسيك» أنّه قال: «سألت رسول الله عن «سبأ» أرجل هو أم إمرأة؟ فقال: هو رجل من العرب ولد له عشرة، تيامن منهم ستّة وتشاءم منهم أربعة، فأمّا الذين تيامنوا فالأزد وكندة ومذحج والأشعرون وأنمار ومجد. فقال رجل من القوم: ما أنمار؟ قال: الذين منهم خثعم وبجيلة، وأمّا الذين تشاءموا فعاملة وجذام ولخم وغسان. فالمراد بسبأ هاهنا القبيلة الذين هم أولاد سبأ بن يعرب بن قحطان» أ

وبعضهم ذهب إلى أنّ «سبأ» إسم لأرض اليمن أو لإحدى مناطقها. وظاهر الآيات القرآنية التي تحدّثت في قصّة سليان على و (الهدهد) أشارت إلى هذا المعنى أيضاً فني الآية ٢٢ من سورة النمل، يقول تعالى على لسان الهدهد: ﴿وجئتك من سبا بنبا يقين على لسان الهدهد: ﴿وجئتك من سبا بنبا يقين.

في حال أنّ ظاهر الآية مورد البحث هو أنّ «سبأ» كانوا «قوماً» عاشوا في تلك المنطقة، بلحاظ أنّ ضمير «هم» في «مساكنهم» يعود عليهم.

ولا منافاة بين التّفسيرين لأنّ من الممكن أن يكون «سبأ» اسم شخص ابتداءً، ثمّ بعدئذٍ سمّى كلّ أولاده وقومه من بعده باسمه، ثمّ انتقل الاسم ليشمل مكان سكناهم.

ي تنتقل الآية بعد ذلك لتجلّي الموقف عن تلك الموهبة الإلهيّة التي وضعت بين يدي قوم سبأ. فيقول تعالى: ﴿جَنْتَانَ مَنْ يَجِينِ وَهُجَالَ﴾.

ما حصل هو أنّ قوم سبأ استطاعوا - ببناء سدٌّ عظيم بين الجبال الرئيسية في منطقتهم - حصر مياه السيول المدمّرة أو الضائعة هدراً على الأقل، والإفادة منها... وبإحداث منافذ في ذلك السدّ سيطروا تماماً على ذلك الخزّان المائي الهائل، وبالتحكّم فيه تمكّنوا من زراعة مساحات شاسعة من الأرض.

الإشكال الذي أثاره (الفخر الرازي) هو: ما هي أهميّة وجود مزرعتين لكي يذكر ذلك في آية مستقلّة؟ ثمّ يقول في الجواب أنّ هاتين المزرعتين لم تكونا عاديتين، بل إنّهما عبارة عن سلسلة من الرياض المترابطة مع بعضها البعض والممتدة على جانبي نهر عظيم يتغذّى

۱. تفسير مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۸۵ و ۲۸۲.

من ذلك السدّ العظيم، وكانت تلك الرياض مليئة بالبركات إلى درجة أنّـــه ورد في كـــتب التاريخ عنها، أن لو مرّ شخص يحمل على رأسه سلّة فارغة من تحت أشجار تلك المزارع في فصل نضوج الأثمار فانّها تمتلىء بسرعة نتيجة ما يتساقط من تلك الأثمار الناضجة.

أليس من العجيب إذاً أن يتحوّل سبب الخراب والدمار إلى سبب رئيسي للعمران بذلك الشكل المدهش؟ ثمّ ألا يعدّ ذلك من عجائب آيات الله سبحانه و تعالى؟

وعلاوة على كلّ ذلك ـ وكما سترد الإشارة إليه في الآيات الآتية ـ فإنّ من آيات الله أيضاً ذلك الأمن والأمان غير العاديين اللذين شملا تلك الأرض.

ثمّ يضيف القرآن: ﴿كلوا مِن رزق ربّكم ولشكروا له بلدةً طيّبة وربّ مَفور ﴾ ``

هذه الجملة القصيرة تصوّر مجموعة النعم المادية والمعنوية بأجمل تعابير، فبلحاظ النعم المادية أرض طيّبة خالية من الأمراض المختلفة، من السراق والظلمة، من الآفات والبلايا، من الجفاف والقحط، من الخوف والوحشة، وقيل خالية حتى من الحشرات المؤذية.

هواء نتي، ونسيم يبعث على السرور، أرض معطاءة وأشجار وافرة الثمر.

وأمّا بلحاظ النعم المعنوية فمغفرة الله التي شملتهم، والتغاضي عن تـقصيرهم، وصرف البلاء والعذاب عنهم وعن بلدتهم.

ولكن هؤلاء الجاحدين غير الشكورين، لم يقدّروا تلك النعمة حّق قدرها، ولم يخرجوا من بوتقة الامتحان بسلام، وسلكوا طريق الإعراض والكفران، فقرّعهم الله أيّا تقريع!!

قال تعالى: ﴿ أَعرَضُوا ﴾ استهانوا بنعمة الله، توهّبوا بأنّ العمران والمدنية والأمن أشياء عادية، نسوا الله، وأسكرتهم النعمة، وتفاخر الأغنياء على الفقراء، وظنّوا أنّهم يزاحمونهم في أرزاقهم حكما سيرد في الآيات اللاحقة \_.

وهنا مسهم سوط الجزاء، يقول تعالى: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ سَيْلُ لِلْعَارِمِ ﴾ فـدمّر بـيوتهم ومزارعهم وحوّلها إلى خرائب...

«العرم»: من «العرامة» وهي شراسة وصعوبة في الخلق تظهر بالفعل، ووصف «السيل» بالعرم إشارة إلى شدّته وقابليته على التدمير. وتعبير «سيل العرم» من قبيل إضافة الموصوف إلى الصفة.

<sup>· ﴿</sup> بِلِدَةٍ ﴾ : خبر لمبتدأ محذوف، والتقدير : هذه بلدة طيّبة وهذا ربّ غفور.

٢. يمكن أن يكون هذا الخطاب الإلهي لهؤلاء القوم على أحد احتمالين، فإمّا أن يكون قد أبلغ ذلك بواسطة الأنبياء المبعوثين منهم، كما قال به بعض المفسّرين، أو أنّ هذه النعم كانت توصل إلى إدراكهم مثل هذا الخطاب.

وقيل: «العرم» الجرذان الصحراوية، وهي التي سبّبت إنهيار السدّ بنفوذها فيه (قسسّة نفوذ الجرذان الصحراوية في السدّ، مع كونها ممكنة -كما سيرد شرحه فيما بعد -لكن تعبير الآية ليس فيه أدنى تناسب مع هذا المعنى).

في «لسان العرب»، مادّة «عرم» وردت في معانٍ مختلفة من جملتها «السيل الذي لا يطاق» ومنه قوله تعالى «الآية»، وقيل: إضافة إلى المسنّاة أو السدّ، وقيل: إلى الفأرا

ولكن أنسب التفاسير هو الأوّل، وهو الذي إعتمده \_أيضاً \_على بن إبراهيم في تفسيره. بعد ثذي يصف القرآن الكريم عاقبة هذه الأرض كما يلي: ﴿وبدلناهم بجنتيهم جنّتين دُولتي أكل خعط وأثل وهي، هن سدر قليل ﴾

«أكل»: بمعنى الطعام.

«خمط»: بمعنى النبات المرّ وهو «الأراك».

«**أثل»**؛ شجر معروف.

وبذا يكون قد نبت محلّ تلك الأشجار الخضراء المثمرة، أشجار صحراوية غمليظة ليست ذات قيمة، والتي قد يكون «السدر» أهمّها، وهذا أيضاً كان نادراً بينها. ولك \_أيّها القارىء \_أن تتخيّل أي بلاء حلّ بهؤلاء وبأرضهم؟!

ولعلّ ذكر هذه الأنواع الثلاثة من الأشجار التي بقيت في تلك الأرض المدمّرة إشارة إلى ثلاثة أمور: أحدها قبيح المنظر، والثّاني لا نفع فيه، والثالث له منفعة قليلة جدّاً.

يقول تعالى في الآية التالية بصراحة وكتلخيص واستنتاج لهذه القصّة ﴿دُلك جزيناهم بِمَا كَفُرُول ﴾ .

ويجب أن لا يتبادر إلى الذهن بأنّ هذا المصير يخصّ هؤلاء القوم، بل إنّ من المسلّم أنّه يعمّ كلّ من كانت لهم أعمال شبيهة بأعمال هؤلاء، وهكذا تضيف الآية ﴿وهـل نـجازي إلّا الكفور﴾.

كان هذا مختصراً عن مصير «قوم سبأ» الذي سنفصّله أكثر في تفسير الآيات اللاحقة. عند المختصراً عن مصير «قوم سبأ» الذي سنفصّله أكثر في تفسير الآيات اللاحقة.

السان العرب مادة «عرم» ج١٢، ص٣٩٦.

### الآيتان

وَجَعَلْنَابَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَرَكَ نَافِيهَا قُرَى ظَيهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيَرُ سِيرُواْ فِيهَا لَيَا لِى وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ ۞ فَقَالُواْرَبِّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَكُمْ مَّ أَحَادِيثَ وَمَزَّقْنَكُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاينَتِ لِكُلِّ صَبَّارِ شَكُورِ ۞

# التفسير

### وفجعلناهم أحاديث ومزقناهم كل ممزق ١٠٠٠

تعود هذه الآيات إلى قصّة قوم سبأ مرّة أخرى، وتعطي شرحاً وتفصيلاً أكثر حولهم وحول العقاب الذي حلّ بهم، ليكون درساً بليغاً وتربوياً لكلّ سامع.

يقول تعالى: لقد عمرنا أرضهم إلى حدّ أنّ النعمة لم تغطّها وحدها، بل ﴿وجعلنا بينهم وبين القرئ التي باركنا فيها قرى ظاهرة ﴾. فقد جعلنا بينهم وبين الأرض المباركة مدائن وقرى أخرى متّصلة بفواصل قليلة إلى درجة أنّ القرية ترى من القرية الثّانية.

بعض المفسّرين قالوا في تفسير «قرى ظاهرة» بأنّها إشارة إلى القرى التي كانت تـظهر للعيان من جادّة المسير بشكل واضح، ويستطيع المسافرون التوقّف فيها، أو أنّها القرى التي كانت على مرتفعات من الأرض فكانت واضحة للعابرين.

أمّا ما هي «الأرض المباركة»؟ فقد أجمع أغلب المفسّرين على أنّها «أرض الشام» (سوريا وفلسطين والأردن)، لأنّ هذا التعبير أطلق على نفس هذه المنطقة في الآية الأولى من سورة الإسراء، والآية ٨١من سورة الأنبياء.

ولكن بعض المفسّرين احتمل أنّ المقصود منها هو «صنعاء» أو «مأرب» وكلتاهما كانتا في اليمن، ولا يستبعد هذا التّفسير، لأنّ المسافة بين (اليمن) الواقعة في أقصى جنوب الجزيرة العربية، و(الشام) الواقعة في أقصى شهالها، شاسعة ومليئة بالصحاري اليابسة المقفرة ممّــا

فيهاليالي وأيّاها آهنين﴾.

يجعل تفسير الأرض المباركة هنا (بالشام) بعيداً جدّاً، ولم ينقل في التواريخ ما يشمير إلى ذلك.

بعضهم احتمل أيضاً أن يكون المقصود (بالأرض المباركة). (مكّة) وهو بعيد أيضاً. هذا من جهة العمران، ولكن العمران وحده لا يكني، بــل إنّ شرطــه الأســاسي هــو «الأمان»، ولذلك تضيف الآية ﴿وقدّرنا فيها السير﴾ أي جعلنا بينها فواصل معتدلة. ﴿سيروا

وبهذا فإن الفواصل والمسافات بين القرى كانت متناسقة محسوبة، وكذلك فإنها طرق محفوظة من حملات الضواري أو السرّاق أو قطّاع الطرق، بحيث إنّ الناس كانوا يسافرون خلال هذه الطرق، بلا زاد أو دواب وبلا استفادة من الحراس المسلّحين، ولم يكونوا يخافون من حوادث الطريق أو قلّة الماء والزاد لديهم.

أمّا بأيّة وسيلة تمّ إيلاغ هذه الرسالة للناس ﴿سيروا فيها﴾ الآية، يرد أيضاً الاحتالان بأن يكون ذلك بواسطة أحد الأنبياء للبيّلا ، أو أنّ ظاهر حال المنطقة كان يوصل هذا المعنى إلى وجدانهم.

تقديم «الليالي» على «الأيّام» قد يكون بلحاظ أنّ وجود الأمن في الليل من السرّاق أو الوحوش أهمّ منه في النهار الذي تسهل معه مهمّة الأمن.

ولكن هؤلاء جُحدوا نعم الله العظيمة التي شملت كلّ مناحي حياتهم -كما هو الحال بالنسبة لغيرهم من الأقوام المتنّعمة \_ ولبسهم الغرور، وأحاطت بهم الغفلة ونشوة النعيم وعدم لياقتهم له، فأسلكتهم طريق الكفران وعدم الشكر، وانحرفوا عن الصراط وتركوا أوامر الله خلف ظهورهم.

فن جملة مطالبهم العجيبة من الله، ﴿فقالوا ربَّنا مِاعد بين أسفارنا﴾.

أي طلبوا أن يجعل الله المسافات بين قراهم طويلة، كي لا يستطيع الفقراء السفر جنباً إلى جنب مع الأغنياء، ومقصودهم هو أن تكون بين القرئ \_كها أسلفنا \_فواصل صحراوية شاسعة، حتى لا يستطيع الفقراء ومتوسطو الحال الإقدام على السفر بلا زاد أو ماء أو مركب، وبذا يكون السفر أحد مفاخر الأغنياء وعلامة على القدرة والثروة، ووجوب أن يظهر هذا الإمتياز ويثبت لدى الجميع.

أو أنّهم ملّوا من الراحة والرفاه، كما ملّ بنو إسرائيل مـن (المـنّ والسـلوى) (الغـذاء السهاوي) وطلبوا من الله البصل والثوم والعدس. بعضهم احتمل أيضاً أن يكون المقصود بعبارة ﴿ باعد بين لسفارنا ﴾ أنهم أصبحوا كسالى إلى درجة لم يكونوا معها حاضرين للسفر لغرض رعي الحيوانات أو التجارة أو الزراعة، ولذا طلبوا من الله أن يبقيهم في وطنهم دائماً ويباعد بين السفرة والأخرى. ولكن يبدو أنّ التّفسير الأوّل أفضل.

على كلّ حال فإنّهم بهذا العمل أوقعوا الظلم على أنفسهم ﴿وظلموا أنفسهم﴾.

نعم، فإن كانوا يظنّون أنّهم إنّما يظلمون غيرهم فقد اشتبهوا، إذ أنّهم قد استلّوا خنجراً ومزّقوا به صدورهم، ودخّان النار التي أسعروها أعمى عيونهم.

ويا له من تعبير رائع، ذلك الذي أوضح به القرآن الكريم مصيرهم المؤلم، حيث يقول: إنّنا جازيناهم ودمّرنا بلادهم ومعيشتهم بحيث: ﴿فجعلناهم أحاديثه ﴾.

نعم فلم يبق من تلك الحياة المرفّهة، والتمدّن العريض المشرق، إلّا أخبار على الألسن، وذكريات في الخواطر، وكلمات على صفحات التاريخ ﴿ وَمَزَّقْنَاهُمَ كُلُّ مَمَزَّقِ﴾.

كيف دمّرنا أرضهم بحيث سلبت منهم معها قدرة البقاء فيها، وبذا أصبحوا بحبرين على أن يتفرّقوا كلّ مجموعة إلى جهة لإدامة حياتهم، ونُثروا كما تنثر أوراق الخريف التي عصفت بها الربح حتى أضحى تفرّقهم مثلاً يضرب فقيل: «تفرّقوا أيادى سبأ» أ

وكما قال بعض المفسّرين، فقد ذهبت قبيلة (غسّان) إلى الشام، و(أسد) إلى عمان، و(خزاعة) إلى جهة تهامة، و(أغار) إلى يثرب ".

وفي ختام الآية يقول تعالى: ﴿ إِنّ في ذلك للباح لكل صبّار فكور هُ، لأنّ الصابرين والشاكرين وحدهم يستطيعون الإعتبار ممّا جرى، خصوصاً مع ملاحظة أنّ كلاً من (صبّار) و(شكور) هي صيغة مبالغة، ذلك لكونهم بسبرهم واستقامتهم يستمكّنون من الإمساك بزمام مركب الهوى والهوس الجموح، ويقفون بوجه المعاصي، وبشكرهم لله تعالى في طريق طاعته فإنّهم مرتبطون به ويقظون، وعليه فإنّهم يأخذون العبرة بشكل جيّد، أمّا أولئك الذين ركبوا سفينة الهوى وتجاهلوا نعم الله عليهم فكيف يمكنهم أخذ العبرة ممّا جرى؟

ا. نقل هذا المثل على صورتين وتفرّقوا أيدي سيأ، ووأيادي سيأ»، ففي الشكل الأوّل إشارة إلى التحزّق البشري، والشكل الثّاني إشارة إلى تمزّق الأموال والنعم والإمكانات، لأنّ «أيادي» عادةً تستعمل بمعنى النعم.
 ٢. تفسير القرطبي وتفسير روح الجنان، ذيل الآيات مورد البحث.

# بحوث

## ١\_ المصير المذهل لقوم سبأاا

يستفاد ممّا ورد في القرآن الكريم والروايات، وكذلك كتب التاريخ، بأنّ «قوم سبأ» كانوا يقطنون جنوب الجزيرة، وكانت لهم حكومة راقية، وحضارة خلّابة.

ورغم أنّ أرض (اليمن) كانت واسعة وصالحة للزراعة، إلّا أنّه لم يتم استغلالها لعدم وجود نهر مهم في تلك المنطقة، كما أنّ مياه الأمطار \_التي كانت تهطل بغزارة على قم الجبال كانت تذهب هدراً في هضاب وصحاري تلك المنطقة، ولكن أهل تلك المنطقة الأذكياء فكروا في كيفية الاستفادة من تلك المياه المهدورة، فبنوا لهذا الغرض عدداً من السدود في النقاط الحسّاسة كان أهمها وأكثرها مخزوناً «سدّ مأرب».

«مأرب» بلدة صغيرة تقع عند انتهاء إحدى ممرّات السيول تلك، وكانت تمرّ سيول جبال «صراة» العظيمة من جنبها، وفي فم هذا المضيق وبين جبلي «بلق» بنوا سدّاً عظيماً قوياً، وأوجدوا فيه منافذ كثيرة للهاء، وقد استطاع هذا السدّ خزن كميّات هائلة من الماء خلفه إلى درجة أنّهم استطاعوا \_ بالإستفادة من ذخيرته \_ إحداث جنات جميلة جدداً، وبساتين مملوءة بالبركة على طرفي النهر الوارد ابتداءً من مصبّ السدّ.

وكما ذكرنا سابقاً فإنّ القرى المأهولة في تلك الأرض كانت شبه متصلة ببعضها، بحيث إنّ ظلال الأشجار كانت تتواصل مع بعضها البعض، وكانت الأشجار محمّلة بكيّات كبيرة من الثمار حتى أنّ من يمرّ تحتها بسلّته الخالية يخرج بعد مدّة قصيرة بسلّة ممثلثة تلقائياً، وفور النعمة \_ ممزوجاً بالأمان \_ هيّا محيطاً مرفّها لحياة طاهرة، محيطاً غوذجياً لطاعة الله، والتكامل المعنوي، ولكنّهم لم يقدّروا النعمة حقّ قدرها، فننسوا الله، وجحدوا النعمة، وانشغلوا بالتفاخر والعناوين والمستوى الاجتاعي،

ورد في بعض كتب التاريخ بأنّ الجرذان الصحراوية، بعيداً عن مرأى هؤلاء المغرورين السكارى، كانت تتّخذ لها جحوراً في ذلك السدّ الترابي، وتنخره من الداخل، وفجأة هطلت أمطار غزيرة وتجمّعت لتشكّل سيولاً عظيمة، تراكمت خلف ذلك السدّ الذي لم يعدّ حينها مؤهّلاً لتحمّل الضغط النديد من تلك الكيّات الهائلة، وما هي إلّا لحظة حتى انهار هذا السدّ ليضع النهاية لتلك الحياة الزاهية، ودمّر القرى المعمورة، الجنان، المزارع، الحاصيل، قضى على الحيوانات، هدّم القصور والبيوت الجميلة الجذّابة، وتحوّلت تملك

الأرض الحيّة إلى صحراء جافّة لا ماء فيها ولاكلاً، ولم يبق من تلك الجنان والأشـجار المثمرة إلّا شجر (الأراك) المرّ، و(شجر المنّ) وقليل من (السدر)، وهاجرت الطيور المغردة ليحلّ محلّها البوم والغربان...\.

نعم، حينها يريد الله سبحانه وتعالى إظهار قدرته، فإنّه يدمّر مدينة راقــية بــعدد مــن الفئران حتى يتّضح للعباد مدى ضعفهم ولا يغترّوا بقدرتهم مهها بلغت.

# ٢ـ الإعمار القرآني التاريفي

أورد القرآن الكريم قصة «قوم سبأ» في الوقت الذي كان المؤرخون لا يعلمون شيئاً عن وجود هؤلاء القوم، وعن مثل تلك المدنية، والملفت للنظر أنّ المؤرخين قبل الإكتشافات الحديثة، لم يذكروا شيئاً حول سلسلة ملوك سبأ والمدنية العظيمة لهم، واعتقدوا فقط بأنّ (سبأ) هو شخص افتراضي، عُرف كأب مؤسس لدولة «حمير»، في حين أنّ القرآن الكريم أفرد سورة كاملة باسم هؤلاء القوم وأشار إلى أحد مظاهر مدينتهم وهو بناؤهم (لسدّ مأرب) التأريخي.

ولكن بعد الكشوف عن الآثار التأريخية لهؤلاء القوم في اليمن، تغيّرت أفكـــار عـــلماء التاريخ، والسبب في تأخّر الكشف عن الآثار التأريخية لهؤلاء القوم يعود إلى:

١- صعوبة الطريق المؤدّية إلى مناطق التنقيب وشدّة حرارة الجو هناك.

7- تنفّر سكنة المنطقة حالياً من الأجانب، عمّا جعل الأوربيين غير المطّلعين وغير العارفين يطلقون صفة «التوحّش» على هذه الأحاسيس الصادرة من أهل المنطقة، حتى الستطاع عدّة معدودة من علماء الآثار يدفعهم التعلّق الشديد بكشف الأسرار الأثرية النفوذ إلى قلب مدينة «مأرب» وما حولها. واكتشفوا مجموعة من الأحجار الحاوية للخطوط والنقوش الكثيرة، وبعد ذلك تعاقبت مجاميع المنقبين في القرن التاسع عشر الميلادي ناقلين معهم في كلّ مرّة مجموعة من النقوش والخطوط والآثار، وبالاستفادة من تلك الآثار، التي ناهزت الألف أثر، أطّلع العلماء على جزئيات وخصوصيات حضارة هؤلاء القوم، وعلى تأريخ بناء «سدّ مأرب» وخصوصيات أخرى، وثبت للغربيين بأنّ ما

١. إقتباس من تفسير مجمع البيان وقصص القرآن وتفاسير أخرى.

ذكره القرآن الكريم بهذا الخصوص لم يكن أسطورة، بل واقع تاريخي لم يكونوا قد اطّلعوا عليه، وبعد ذلك استطاعوا رسم مخطّط كامل لذلك السدّ العظيم وتشخيص منافذ عبور المياه فيه، والجداول الخاصّة بالبساتين والمزارع بميناً وشهالاً وسائر خصوصيات المنطقة الاُخرى.

# ٣ـ لفتات هامّة للعبرة في قصّة قصيرة

إنَّ التعرُّض لسرد قصَّة قوم سبأ بعد قصَّة سليمان ﴿ له مفهوم خاصَّ:

١- إنّ داود وسليمان الله كانا نبيّين عظيمين استطاعا تشكيل حكومة قـويّة، وإيجاد حضارة مشرقة تلاشت بوفاتهم، وكذلك الحضارة الكبرى التي أقامها قوم سبأ تـلاشت بانهيار سدّ مأرب!!

والجدير بالملاحظة أنّ الروايات تشير إلى أن عصا سليان الله أكلتها حشرة «الأرضة»، كما أنّ سدّ مأرب نخرته الجرذان الصحراوية، كي يعلم هذا الإنسان المغرور بأنّ النعم المادية مهما كانت عظيمة ومصدراً للخير، فإنّها أحياناً تتلاشى بواسطة حشرة أو حيوان ضعيف يقلب عاليها أسفلها، وبالنتيجة ينتبه المؤمنون والعارفون ولا يقعوا أسرى في شراك هذه النعم، ويفيق المغرورون من سُكر غفلتهم ولا يسلكوا طريق الظلم والعدوان.

٢. نلاحظ هنا حضارتين عظيمتين، إحداهما رحمانية، والأخرى شيطانية المصير،
 لكنهها واجهتا الفناء ولم تخلدا.

٣ و ممّا يستحق الإنتباه، هو أنّ المغرورين من قوم سبأ الذين لم يستطيعوا تحمّل وجود المستضعفين بينهم، وتمنّوا حاجزاً منيعاً بين الأقليّة الأشراف والأكثرية الفقراء يحول دون اختلاطهم، ودعوا الله أن يباعد بين قراهم حتى يشقّ السفر على الفقراء، وقد استجاب الله سبحانه وتعالى دعاءهم وفرّق جمعهم، ومزّقهم أيادي سبأ، حتى أنّهم لو أرادوا الإلتقاء لتطلّب منهم ذلك أن يصرفوا عمراً كاملاً في السفر.

عينا يدقق المتأمّل في وضع تلك الأرض قبل هجوم «سيل العرم» وبعده، لا يمكنه أن يصدّق بسهولة أنّ هذه الأرض بعد السيل هي تلك الأرض الخضراء المليئة بالأشجار المورقة المثمرة، وكيف أضحت الآن صحراء موحشة ليس فيها إلّا بضعة أشجار مبعثرة من الشجر المرّ والأراك وقليل من شجر السدر تتراءى من بعيد كمسافرين أضاعوا طريقهم وتبعثروا هنا وهناك.

وهذا يجسد بلسان الحال: أنّ «كيان الإنسان» كهذه الأرض، فإذا استطاع السيطرة على قواه الخلاقة واستخدمها بالشكل الصحيح، فإنّه ينبت بساتين مليئة بالطراوة من العلم والعمل والفضائل الأخلاقية، ولكن إذا كُسر سدّ التقوى، وانهالت الغرائز كالسيل المدمّر، وغطّت أرض حياة الإنسان، فلن يبقى غير الخراب، وأحياناً فإنّ أعمالاً ظاهرها أنّها بسيطة تبدأ بالتأثير تدريجياً على الأسس، حتى ينهار كلّ شيء، لذا يجب الخوف والحذر حتى من هذه الأمور الصغيرة التافهة ظاهراً.

٥ - آخر ما نروم الإشارة إليه، هو أنّ ذلك المصير العجيب يثبت مرّة أخرى حقيقة أنّ (الموت) مخني في جوهر حياة الإنسان، ونفس الشيء الذي يكون سمباً لحسياة الإنسان وعمرانها يوماً، يكون عامل موته وهلاكه في يوم آخر.

8003

وَلَقَدْصَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِيلِيسُ ظَنَّهُ، فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ، عَلَيْهِم مِّن سُلُطُنِ إِلَا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَمِنْهَا فِي شَكِّ وَرَبُّك عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظً ﴿

# التفسير

# لا أمد ممبر على اتّباع الشّيطان:

هذه الآيات في الحقيقة تمثّل نوعاً من الإستنتاج العام من قصّة «قوم سبأ» التي مرّت في الآيات السابقة، ورأينا كيف أنّهم باستسلامهم لهوى النفس ووسوسة الشيطان، أصبحوا معرضاً لكلّ تلك الخيبة وسوء التوفيق.

يقول تعالى في الآية الأولى من هذه الآيات: ﴿ولقد صدَّق عليهم لِبليس ظنَّه فاتَّبعوه لِلَّا فريقاً هن المؤمنين﴾.

بتعبير آخر، فإنّ إبليس بعد امتناعه من السجود لآدم وطرده من محضر الكبرياء الإلهي، توقّع وقال: ﴿فَبعزّتك لأغوينهم أجمعين \* إلّا عبادك هنهم المخلصين أو إنّ هذا التوقّع قد صع بالنسبة لهؤلاء القوم. فع أنّه (لعنه الله) قد قال حديثه هذا تخميناً وتوقّعاً، ولكن هذا التخمين أصبح واقعاً في النتيجة. واتّبعه ضعفاء الإيمان والإرادة وسقطوا في فخاخه زرافات ووحداناً، إلّا مجموعة صغيرة من المؤمنين استطاعت تحطيم سلاسل الوساوس الشيطانية، وتفادت الوقوع في مصيدته، جاءوا أحراراً وعاشوا أحراراً ورحلوا أحراراً، ومع أنّهم كانوا قلّة من حيث العدد، إلّا أنّ كلّ واحد منهم كان يعدل دنيا بأسرها من حيث القيمة المعنوية «أولئك هم الأقلّون عدداً والأكثرون عندالله قدراً» .

وتشير الآية التالية إلى مطلبين فيا يخصّ الوساوس الشيطانية، والأشخاص الذين يقعون تحت سلطته، والأشخاص الذين ليس له عليهم سلطان، فتقول الآية المباركة: ﴿وها كان له عليهم من سلطان﴾

بديهي أنّ الله تعالى مطّلع غاماً على كلّ ما يقع في هذا العالم منذ الأزل حتى الأبد، وعليه فإنّ جملة «لنعلم» ليس مفهومها أنّ الله تعالى يقول: «بأنّنا لم نكن نعلم بالمؤمنين بالآخرة من الذين هم في شكّ منها، ويجب أن تكون هناك للشيطان وسوسة حتى نعلم ذلك» كلّا، بل المقصود من هذه الجملة هو التحقّق العيني لعلم الله. لأنّ الله سبحانه و تعالى لا يعاقب أحداً بناءً على علمه بالبواطن، والأعبال المستقبلية لذلك النسخص، بلل يجب توفّر ميدان للإمتحان، ومن خلال وساوس الشياطين وهوى النفس يُظهر الإنسان ما بداخله \_بكامل الإرادة والإختيار \_إلى الواقع الفعلي، و يتحقّق علم الله سبحانه و تعالى عيناً، لأنه لولا تحقّق الأعبال بالفعل لا يحصل الإستحقاق للثواب والعقاب.

وبتعبير آخر: فإنّ الثواب والعقاب لا يقع على حسن الباطن أو سوئه، فلابدٌ لما هـو موجود بالقوّة أن يتحقّق بالفعل.

ثم تختتم الآية بتنبيه للعباد ﴿وربّك على كلّ شي. حفيظ ﴾. حتى لا يتصوّر أتباع الشيطان بأنّ أعمالهم وأقوالهم تتلاشى في هذه الدنيا، أو أنّ الله ينسى، كلّا، بل إنّ الله يحتفظ بكلّ ذلك إلى يوم الجزاء.

۱. إبراهيم، ۲۲.

٢. على هذا المعنى الذي ذكرناه في تفسير الآية، فإن الاستثناء هنا «استثناء متصل» بقرينة ما ورد في الآية
 ٢٤ من سورة الحجر: ﴿إنّ عبادي ليس لك عليهم سلطان إلّا من اتبعك من الفاوين﴾، بلحاظ أنّ ظاهر هذه
 الآية أنّ للشيطان سلطة على الغاوين ـ طبعاً بعض المفسّرين احتملوا أن يكون «الاستثناء منقطعاً أيضاً».

قُلِ الْهُ عُواٰ الَّذِينَ رَعَمْتُمْ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَةٍ فِ السَّمَونِ وَكَا فَا اللَّهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرِ ﴿ وَكَا لَنَفَعُ الشَّفَاعَةُ وَلَا يَنفَعُ الشَّفَاعَةُ وَلَا يَنفَعُ الشَّفَاءَ وَلَا يَنفَعُ الشَّفَاعَةُ وَلَا يَعْدَهُ وَلَا لَا يَعْفَى اللَّهُ وَلَا لَا يَعْفَى اللَّهُ وَلِا لَنفَعُ الشَّفَاءَ وَالْمَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواٰ الْحَقِّ وَهُواللَّهُ وَلِا لَا يَعْفَى اللَّهُ وَلِنَا الْمَعْفَا لَوَاللَّهُ وَلِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِنَا اللَّهُ وَلِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُواللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِنَا اللَّهُ وَلِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُواللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُواللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُولِ الْ

# التفسير

## نبئوني لماذا؟

قلنا في بداية السورة بأنّ هناك مجموعة مـن آيساتها تــتحدّث حــول المــبدأ والمــعاد والإعتقادات الحقّة، ومن ربطها مع بعضها نحصل على حقائق جديدة.

في هذا المقطع من الآيات يجرّ القرآن المشركين في الواقع إلى المحاكمة، وبالضربات الماحقة للأسئلة المنطقية، يحشرهم في زاوية ضيّقة، ثمّ يبيّن تفسّخ منطقهم الواهي بخصوص شفاعة الأصنام.

في هذه المجموعة من الآيات، خوطب الرّسول الأكرم ﷺ خمس مرّات، وقيل له: (قل) لهم... وفي كلّ مرّة تعرض الآيات مطلباً جديداً يتعلّق بمصير الأصنام وعبّادها، بشكل يُشعر معه بأن ليس هناك عقيدة أفرغ ولا أجوف من عبادة الأصنام، بل لا يمكن أساساً تسعية هذه العبادة (عقيدة) أو (مذهباً).

في الآية الأولى يقول تعالى: ﴿قُل ادعوا الذين زعمتم من دون الله ﴾ ولكن اعلموا أنّ هذه الأصنام أو الشركاء لا يستجيبون لدعائكم أبداً، ولا يحلّون لكم مشكلة، ثمّ تنتقل الآية إلى عرض الدليل على هذا القول، فيقول تعالى: لأنهم ﴿الايملكون مثقال ذرّة في السماوات والا في الأرض وما لهم فيهما من شرك وما له منهم من ظهير .

فلو كانوا يستطيعون شيئاً لكان لهم أحد هذه الأوصاف الثلاثة: إمّا مالكية مستقلّة لشيء في السماء أو الأرض، أو على الأقل مشاركة مع الله في أمر الخلق، أو معاونة الخالق في شيء من هذه الأمور.

في حال أنّ الواضح هو أنّ «واجب الوجود» واحد لا غير، والباقون جميعهم «ممكـن الوجود» مرتبطون به، ولو قطع الله تعالى نظر لطفه عنهم لحظة لأحلّهم دار البوار والعدم.

واللطيف هو قوله تعالى: ﴿مثقال دُرَة في السماوات والأرض ، فموجودات الاتملك في هذه السماء اللامحدودة، وهذه الأرض المترامية الأطراف ما يعادل «مثقال ذرّة»، فأي مشكلةٍ يمكنها حلّها لنفسها، ناهيك عن سواها!!

هنا يتبادر إلى الذهن فوراً السؤال التالي: إذا كان الأمر كذلك، فماذا تكون قضيّة شفاعة الشفعاء؟

وللإجابة على هذا التساؤل تقول الآية التي بعدها: لو كان هناك شفعاء لدى الله تعالى فانهم لا يشفعون إلا بإذنه وأمره ﴿ولاتنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له﴾.

وعليه فإنّ العذر الذي يتعلّل به الوثنيون بقولهم: ﴿هؤلا شفعاؤنا عند الله ﴾ أ، ينتهي بهذا الجواب، وهو أنّ الله سبحانه وتعالى، لم يجز شفاعتها أبداً.

أمّا جملة ﴿ إِلَّا لَهِ فَهُ فَهِي إِسَارَةَ إِلَى السَّافِعِينَ أَو إِلَى المُسْفُوعِ لَهُم، إحستمل المُفسّرون الإحتالين، وإن كان يناسب ما ورد في الآية السابقة من الحديث حول الأصنام وأولئك الذين توهّبوا أنّها شفعاؤهم، أن تكون الإشارة إلى «الشافعين».

ثمّ هل أنّ المقصود من «الشفاعة» هنا شفاعة الدنيا، أم الآخرة؟ كلا الاحتالين واردان، ولكن الجملة التي تلي ذلك تدلّل على أنّ المقصود هو شفاعة الآخرة.

١. في الحقيقة إن في الجملة مستترين: الأوّل بعد ﴿ زعمتم ﴾ تقديره وأنّهم آلهة والنّاني بعد ﴿ من دون الله ﴾ تقديره ولا يستجيبون دهاءكم والجملة تكون هكذا وقل ادهوا الذين زصمتم أنّهم آلهة من دون الله لا يستجيبون لكم».

لذا تقول العبارة بعدها بأنّه في ذلك اليوم تهيمن الوحشة والإضطراب على القلوب، ويستولي القلق على الشافعين والمشفوع لهم بانتظار أن يروا لمن يأمر الله بجواز الشفاعة؟ وعلى من ستجوز تلك الشفاعة؟ وتستمر حالة القلق والإضطراب، حتى حين... فيزول ذلك الفزع والإضطراب عن القلوب بصدور الأمر الإلهي. ﴿حتى إذا فزّع عن قلوبهم﴾ أ.

على كلّ حال فذلك يوم الفزع، وعيون الذين يطمعون بالشفاعة تعلّقت بالشفعاء، ملتمسة منهم الشفاعة بلسان الحال أو بالقول، ولكن الشفعاء أيضاً ينتظرون أمر الله، كيف؟ ولمن سيجيز الشفاعة؟ ويبق ذلك الفزع وذلك الإضطراب عاماً، إلى أن يصدر عن الحكيم المتعالى أمره بخصوص المتأهلين للشفاعة.

هنا وحينا يتواجه الفريقان ويتساء لان، (أو أنّ المذنبين يسألون الشافعين) ﴿قالوا هاذا قال ربّعم ﴾ فيجيبونهم: ﴿قالوا الحق ﴾، وما الحق إلا جواز الشفاعة لمن لم يقطعوا إرتباطهم عاماً مع الله، لا للذين قطعوا كلّ حلقات الإرتباط، وأضحوا غرباء عن ورسوله وأحبّائه.

وتضيف الآية في الختام ﴿وهو العليّ الكبير﴾ وهذه العبارة متمّمة لما قاله «الشفعاء»، حيث يقولون؛ الأنّ الله عليّ وكبير فأي أمر يصدره هو عين الحقّ، وكلّ حقّ ينظبق سع أوامره.

ما عرضناه هو أقرب تفسير يتساوق وينسجم مع تعابير الآية، وللمفسّرين بهذا الخصوص تفسيرات أخرى، والعجيب أنّ بعضها لم يأخذ بنظر الاعتبار الترابط بين صدر الآية وذيلها وما قبلها وما بعدها.

في الآية التالية يلج القرآن الكريم طريقاً آخر لإبطال عقائد المشركين، ويجعل مسألة «الرازقية» عنواناً بعد طرحه لمسألة «الخالقية» التي مرّت معنا في الآيات السابقة، وهذا الدليل أيضاً عبطرحه القرآن بصيغة السؤال والجواب من أجل إيقاظ وجدان هؤلاء والفاتهم إلى إشتباههم من خلال تثوير الجواب في ذواتهم.

يقول تعالى: ﴿قُلْ مِنْ يَرِزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ ﴾ .

بديهي أن لا أحد منهم يستطيع القول بأنّ هذه الأصنام الحجرية والخشبية هــي التي

١ «فزع» من مادّة «فزع»، وفي وقت تعدّيها بحرف الجــر (عــن) تكــون بــمعنى إزالة الفــزع والوحشــة
 والإضطراب، كذلك لو وردت بصورة الثلاثي المجرّد وتعدّت بحرف الجرّ (عن) يكون لها نفس المعنى أيضاً.

تنزل المطر من السهاء، أو تنبت النباتات في الأرض، أو تسخّر المنابع الأرضية والسهاوية لنا. الجميل أنّه -بدون إنتظار الجواب منهم - يردف تعالى قائلاً: ﴿قُلَ لِللهِ ﴾.

قل الله الذي هو منبع كلّ هذه البركات، أي أنّ الأمر واضح إلى درجة لا يحــتاج إلى جواب من طرف آخر، بل إنّ للسائل والجيب رأياً واحداً، لأنّ المشركين يعتقدون بأنّ الله هو الخالق والرازق، والأصنام لها مقام الشفاعة فقط.

من الجدير بالملاحظة \_أيضاً \_أنّ الأرزاق التي تـصل إلى النـاس مـن السهاء ليست محصورة بالغيث، بل إنّ النور والحرارة الصادرة عن الشمس، والهـواء المـوجود في جـوّ الأرض، هي الأخرى لا تقلّ أهميّة عن قطرات المطر.

كما أنّ بركات الأرض كذلك، ليست محصورة في النباتات، بل إنّ المنابع المــائية تحت سطح الأرض، والمعادن المختلفة التي كانت معروفة في ذلك الوقت والتي عرفت بعد مرور الزمان تندرج تحت هذا العنوان أيضاً.

آخر الآيسة تشير إلى موضوع يمكنه أن يكون أساساً لدليل واقعي ومتوائم مع غياية الأدب والإنصاف، بطريقة تستنزل الطرف المقابل من مركب الغرور والعناد الذي يمتطيه، وتدفعه إلى التفكّر والتأمّل، يقول تعالى: ﴿وَإِنَّا لَوَ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هَدَىٰ أَوْ فِي صَلال مبين﴾ (

وهذا إشارة إلى: أنَّ عقيدتنا وعقيدتكم متضادَّتان، وعليه \_ بناءً على إستحالة الجمع بين النقيضين \_ فلا يمكن أن تكون الدعوتان على حقّ، لذا فمن المحتمّ أن يكون أحد الفريقين أهل هدى، والثّاني أسير الضلال.

والآن عليكم أن تفكّروا في أيّ الفئتين على هدىً، وأيّهها على ضــلال؟... انــظروا إلى علامات وخصائص كلّ منهها، ومدى تطابقها مع علامات الهدى والضلال.

وهذا أحد أفضل أساليب المناظرة والبحث، بأن يضع الطرف الآخر في حالة من التفكّر والتفاعل، وما يتوهّمه البعض أنّ ذلك نوع من التقيّة فهو منتهى الإشتباه.

الملفت للنظر هو ذكر «على» من «الهدى» و«في» مع «الضلال»، إشارة إلى أنّ المهتدين كأنّهم يركبون مركباً سريعاً، أو يستعلون مناراً عالياً ويتسلّطون على كلّ شيء، في حال كون الضالّين مغمورين في ظلمة جهلهم.

١. هذه الجملة تقديراً تعود إلى جملتين كما يلي «واناً لعلى هدى أو في ضلال مبين، وإنكم لعلى هدى أو في ضلال مبين» (تفسير مجمع البيان، ج ٧، ص ٣٨٨).

ومن الجدير بالملاحظة كذلك هو أنّه تعالى تحدّث عن «الهدى» أوّلاً ثمّ «الضلال»، وذلك أنّه قال: «إنّا» في بداية الجملة أوّلاً، ثمّ قال «إيّاكم»، لتكون تلميحاً إلى هدى الفريق الأوّل، وضلالة الفريق الثاني.

ورغم أنّ بعض المفسّرين ذهبوا إلى أنّ وصف «المبين» يرتبط فقط (بالضلال)، بلحاظ أنّ الضلال أنواع وضلال الشرك أوضحها، ولكن يحتمل أيضاً أن يكون هذا الوصف للهدى والضلال على حدّ سواء، لأنّ «الصفة» في مثل هذه الموارد لا تتكرّر لتكون أكثر بلاغة، وعليه فيكون (الهدى) مبنياً و(الضلال) مبنياً، كما ورد في كثير من آيات القرآن (.

وتستمر الآية التي بعدها بالاستدلال بشكل آخر \_ولكن بنفس النمط المنصف الذي يستنزل الخصم من مركب العناد والغرور. يقول تعالى: ﴿قُلُ لَا تَسْأَلُونَ مَمَّا لَجُرَمْنَا وَلَا نُسْأَلُ مُمَّا تَعَمَلُونَ ﴾.

والعجيب هنا أنّ الرّسول تَتَنَفَّ مأمور باستعبال تعبير «جرم» فيا يخصّه، وتعبير «أعمال» فيا يخصّ الطرف الآخر، وبذا تتضح حقيقة أنّ كلّ شخص مسؤول أن يعطي تنفسيراً لأعباله وأفعاله، لأنّ نتائج أعبال أي إنسان تعود عليه، حسنها وقبيحها، وفي الضمن إشارة لطيفة إلى أنّنا إنّا نصرٌ على إرشادكم وهدايتكم، لالأنّ ذنوبكم تقيّد في حسابنا، ولا لأنّ شرّكم يضرّ بنا، نحن نصرٌ على ذلك بدافع الغيرة عليكم وطلباً للحقّ.

الآية التالية \_ في الحقيقة \_ توضيح لنتيجة الآيتين السابقتين، فبعد أن نبّه إلى أنّ أحد الفريقين على الحق والآخر على الباطل، وإلى أنّ كلاً منها مسؤول عن أعاله، إنتقل إلى توضيح كيفية التحقّق من وضع الجميع، والتفريق بين الحق والباطل ومجازاة كلّ فريق طبق مسؤوليته، فيقول تعالى، قل لهم بأنّ الله سوف يجمعنا في يوم البعث، ويحكم بيننا بالحق، ويفصل بعضنا عن بعض، حتى يعرف المهتدون من الضالين، ويبلغ كلّ فريق بنتائج أعاله. ﴿قُلْ يَجْمِع بِيننا رَبّنا ثُمّ يَفْتِح بِيئنا بالحقّ﴾

وإذا كنتم اليوم ترون أنكم مخلوطون بعضكم البعض، وكلاً يدّعي بأنّه على الحقّ وبأنّه من أهل النجاة، فإنّ هذا الوضع لن يدوم إلى الأبد، ولابدّ أن يأتي يوم التفريق بين الصفوف، فربوبية الله إقتضت فصل «الطيب» من «الحبيث» و«الخالص» من «المشوب» و«الحقّ» عن «الباطل» في النهاية. ويستقرّ كلّ منها في مكانه اللائق.

١. راجع الآيات التالية: النمل، ١؛ النور، ١٢؛ هود، ٦؛ القصص، ٢؛ النمل، ٧٩.

فكّروا الآن ماذا ستعملون في ذلك اليوم؟ وفي أي صفّ ستقفون؟ وهل أحضرتم إجابة لمساءلة الله في ذلك اليوم؟

وفي آخر الآية يضيف ليؤكد حتمية ذلك التفريق فيقول: ﴿وهو الفتّاح العليم﴾ هذان الاسمان \_ وهما من أسماء الله الحسني \_ أحدهما يشير إلى قدرة الله تعالى على عملية فصل الصفوف، والآخر إلى علمه اللامتناهي. إذ إنّ عملية تفريق صفوف الحقّ عن الباطل لا يمكن تحقّقها بدون هاتين الصفتين. واستخدام كلمة «الربّ» في الآية أعلاه إشارة إلى أنّ الله هو المالك والمربي للجميع، وذلك عمّا يقتضي أن يكون برنامج مثل ذلك اليوم معدّاً، وفي الحقيقة هي إشارة لطيفة إلى إحدى دلائل «المعاد».

لفظة «فتح»، كما يشير الراغب في مفرداته «الفتح إزالة الإغلاق والإشكال، وذلك ضربان: أحدهما: يدرك بالبصر كفتح الباب ونحوه، وكفتح القفل، والغلق والمتاع، والثّاني: يدرك بالبصيرة كفتح الهم وهو إزالة الغمّ، وذلك ضروب: أحدها: في الأمور الدنيوية كغمّ يُفرج وفقر يزال بإعطاء المال ونحوه، والثاني: فتح المستغلق من العلوم،... إلى أن يقول: و«فتح القضيّة فتاحاً» فصل الأمر فيها وأزال الإغلاق عنها». وعليه فإنّ استخدام هذه المفردة هنا لأنّ الحكم والقضاء يتم أيضاً هناك، فضلاً عن الفصل والتفريق بينها الذي هو أحد معانى كلمة «فتح» \_ ومجازاة كلّ بما يستحق.

الجدير بالملاحظة، هو أنّ بعض الرّوايات أشارت إلى ذكر «يافتّاح» في الأدعية لحـلّ بعض المعضلات، لأنّ هذا الإسم الإلهي العظيم وهو بصيغة المبالغة من الفتح ـ يدلّل على قدرة الله على حلّ أي مشاكل ورفع أي حسرة وغمّ، وتهيئة أسباب أي فتح ونصر، وفي الواقع فإنّه هو وحده (الفتّاح)، ومفتاح كلّ الأبواب المغلقة في يد قدرته تعالى.

في الآية الأخيرة من هذه الآيات والتي هي عبارة عن الأمر الخمامس للرسول الله الله يعود القرآن إلى الحديث مرّة أخرى في مسألة التوحيد التي ابتدأ بها ليختمه بها، يقول تعالى: ﴿قُلُ أَرُونِي الذينَ الحقتم به شركا.﴾.

فما هي قيمة هؤلاء وقابلياتهم؟ فإن كان مقصودكم حفنة الحجر والخشب الجامدة الميتة، فإن ذلك لميًا يدعو إلى الخجل ويدلّل على سوء التوفيق أن تتوهّموا تشابه أحقر الموجودات وهي الجهادات ممًا صنعت أيديكم - مع الله تعالى، وإن إعتقدتم بأنّها تمثّل الأرواح والملائكة فالمصيبة أعظم، لأنّ هؤلاء أيضاً مخلوقات له سبحانه وتعالى، ومنفذة لأوامره.

لذا فبعد هذه الجملة مباشرة، وبكلمة واحدة يشطب على هذه الأباطيل فيقول: ﴿كُلُّهُ فهذه الأشياء لا تستحق أن تعبد أبداً وهذه الأوهام والتصورات ليس لها شيء من الواقعية، فإلى متى تسلكون هذه الطريقة الخاطئة.

وكلمة «كلّا» مع صغرها استبطنت كلّ هذه المعاني.

ثم الأجل تأكيد وتنبيت هذا المعنى يقول مختتماً الحديث ﴿بل هو الله العزيز العكيم﴾. فعزّته وقدرته الخارقة، تقتضي الدخول في حريم ربوبيته، وحكمته تقتضي توجيه هـذه القدرة في محلّها.

نعم، فإنّ إمتلاك هذه الصفات علامة كونه واجب الوجود، وواجب الوجود وجود لا نهاية له ولا حدّ. وغير قابل للتعدّد، ولا شريك له ولا شبيه، لأنّ أي تعدّد له يعني حدّه وإمكانيته، بينها «الوجود اللا متناهي» دائماً وأبداً واحد لا غير «تأمّل».

## ہدث

#### طريق تسمير القلوب:

كثيراً ما يلاحظ أفراد فضلاء وعلى مستوى من العلم والمعرفة، لا يمكنهم النفوذ في أفكار الآخرين، لعدم إطّلاعهم على الفنون الخاصّة بالبحث والاستدلال، وعدم رعايتهم للجوانب النفسية، على عكس البعض الآخر الذين ليسوا على وفرة من العلم، إلّا أنّهم موفّقين من ناحية جذب القلوب وتسخيرها والنفوذ في أفكار الآخرين.

والعلّة الأساسية لذلك هي أنّ طريقة البحث، وأسلوب التعامل مع الطرف المقابل يجب أن تكون مقرونة بأصول وقواعد تتّسق مع الخُلُق والروح، فلا تستثار الجوانب السلبية في الطرف المقابل، كي لا يندفع إلى العناد والإصرار، إذ إنّ مراعاة الجانب النفسي ستؤدّي إلى إيقاظ وجدانه وإثارة روح البحث عن الحقيقة وإحيائها فيه.

والمهم هنا أن نعلم أن الإنسان ليس فكراً وعقلاً صرفاً كي يستسلم أمام قدرة الاستدلال، بل علاوة على ذلك فإن مجموعة من العواطف والأحاسيس التي تشكّل جانباً مهمّاً من روحه مطوية في وجوده، والتي يجب إشباعها بشكل صحيح ومعقول.

والقرآن الكريم علّمناكيفية مزج البحوث المنطقية بالأصول الأخلاقية في المحاورة، حتى تنفذ في أرواح الآخرين. شرط التأثير والنفوذ في روح الطرف المقابل هو إحساس الطرف المقابل بأنّ المتحدّث يتحلّى بالصفات التالية:

١- مؤمن بما يقول، وما يقوله صادر من أعهاقه.

٧- هدفه من البحث طلب الحقّ، وليس التفوّق والتعالى.

٣- لا يقصد تحقير الطرف المقابل، وإعلاء شأن نفسه.

٤- ليس له مصلحة شخصية فيا يقول، بل إنّ ما يقوله نابع من الإخلاص.

٥- يكنّ الإحترام للطرف المقابل، لذا فهو يستخدم الأدب والرقّة في تعبيراته.

٦- لا يريد إثارة العناد لدى الطرف المقابل، ويكتني من البحث في موضوع بـالمقدار
 الكافي، دون الإصرار على إثبات أنّ الحقّ إلى جانبه. ليعرض حديثه.

٧- منصف، لا يفرط بالإنصاف أبداً، حتى وإن لم يراع الطرف المقابل هذه الأصول.

الدقة المتناهية في هذه الايات، وأسلوب تعامل الرّسول تَبَايِّة \_ بأمر الله \_ مع المخالفين، المقترن بكثير من اللفتات الجميلة، تعتبر دليلاً حيّاً على ما ذكرناه، فهو أحياناً يصل إلى حدّ لا يشير بدقة إلى المهتدي أو المضل في أحد الفريقين، بل يقول: ﴿ وَإِنّا لَو لِيّا كُم لعلى هدى أو في ضلال مبين ﴾ حتى يثير في الذهن التساؤل عن علامات الهدى أو الضلال في أي الفريقين.

## أو يقول: ﴿قُلْ يَجِمْعُ بِينَنَا رَبِّنَا لُمَّ مِفْتِحُ بِينِنَا بِالْحَقِّ﴾.

طبعاً لا يمكن إنكار أنّ كلّ ذلك بالنسبة إلى الأشخاص المؤمّل إهتداؤهم، وإلّا فان القرآن يتعامل مع الأعداء المعاندين والظلمة القساة الذين لا يؤمّل منهم القبول بـذلك بطريقة أخرى، أسلوب محاورات الرّسول عَنْهُ والأُمّة المَدّ مع مخالفيهم عِثّل غوذجاً حيّاً في هذا الجال، وكمثال على ذلك لاحظوا ما ورد عن الإمام الصادق المن بهذا الخصوص في كتب الحديث:

فغي أوائل كتاب توحيد المفضّل نقرأ «روى محمّد بن سنان قال: حدّثني المفضّل بن عمر

١. بحثنا في هذا المجال ذيل الآية ٤٦، من سورة العنكبوت.

قال: كنت ذات يوم بعد العصر جالساً في الروضة الشريفة بين القبر والمنبر، وأنا مفكّر فيها خصّ الله تعالى به سيّدنا محمّداً ﷺ، من الشرف والفضائل، وما منحه وأعـطاه وشرّفـه وحباه، ممّا لا يعرفه الجمهور من الأمّة وما جهلوه من فضله وعظيم منزلته، وخطير مرتبته، فإنيّ لكذلك إذ أقبل «ابن أبي العوجاء، «رجل ملحد معروف». إلى أن يذكر أحاديث هذا الرجل التي سمعها المفضّل... إلى أن (قال المفضّل): فلم أملك نفسي غضباً وغيظاً وحــنقاً، فقلت: ياعدو الله ألحدت في دين الله، وأنكرت الباري جلّ قدسه الذي خلقك في أحسن تقويم وصوّرك في أتمّ صورة، ونقلك في أحوالك حتى بلغ إلى حيث انتهيت، فلو تفكّرت في نفسك وصدقك ولطيف حسّك، لوجدت دلائل الربوبية وآثار الصنعة فيك قائمة، وشواهده جلّ وتقدّس في خلقك واضحة، وبراهينه لك لائحة، فقال: ياهذا إن كنت من أهل الكلام كلَّمناك فإن ثبتت لك حجَّة تبعناك، وإن لم تكن منهم فلا كلام لك، وإن كنت من أصحاب جعفر بن محمّد الصادق فما هكذا تخاطبنا، ولا بمثل دليلك تجادل فينا، ولقد سمع من كلامنا أكثر ممّا سمعت، فما أفحش في خطابنا، ولا تعدّى في جوابنا، وإنّه الحليم الرزين، العباقل الرصين، لا يعتريه خرق ولا طيش ولا نزق، يسمع كلامنا، ويصغى إلينا ويتعرّف حجّتنا، حتى إذا استفرغنا ما عندنا. وظننا أنّا قطعناه. دحض حجّتنا بكلام يسير، وخطاب قصير يلزمنا به الحجّة، ويقطع العذر، ولا نستطيع لجوابه ردّاً، فإن كنت من أصحابه فخاطبنا بمثل خطابه»'.

છાજ

١. توحيد المفضّل، أوائل الكتاب.

### الآيات

وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّاكَ آفَهُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَسَذِيرًا وَلَكِمَنَّ أَكُثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُون (اللهُ وَيَقُولُونَ مَتَى هَلَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُ مَسَلَدِ قِينَ (اللهُ قُل لَكُر مِيعَادُ يَوْمِ لَا تَسْتَغْرُونَ اللهُ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقْدِمُونَ (اللهُ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقَدِمُونَ (اللهُ اللهُ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقَدِمُونَ (اللهُ اللهُ ا

# التفسير

#### الدّعوة العالمية:

الآية الأولى من هذه الآيات، تتحدّث في نبوّة الرّسول عَلَيْهَ والآيات التي تليها تتحدّث حول الميعاد، ومع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ الآيات السابقة تحدّثت عن التوحيد، نصبح أمام مجموعة كاملة من بحوث العقائد، تتناسب مع كون السورة مكية.

أشارت الآيات ابتداءً إلى شمولية دعوة الرّسول الله وعمومية نبوّته لجميع البشر فقالت: ﴿وَمَا لَرُسَلِنَاكَ لِلْآكَافُةُ لَلْنَاسَ بَشِيراً وَلَذَيراً وَلَكُنَ أَكْثُر النّاسَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

«كافّة» من مادّة «كفّ» وتعني الكفّ من يد الإنسان، وبما أنّ للإنسان يـقبض عـلى الأشياء بكفّه تارةً ويدفعها عنه بكفّه تارةً أخرى، فلذا تستخدم هـذه الكـلمة للـقبض أحياناً، وللمنع أخرى.

وقد احتمل المفسّرون الاحتمالين هنا، الأوّل بمعنى «الجمع» وفي هذه الحالة يكون مفهوم الآية «إنّنا لم نرسلك إلّا لجميع الناس». أي عالمية دعوة الرّسول ﷺ. ويقوّي هذا المسعنى روايات عديدة وردت في تفسير الآية من طرق الفريقين.

وعليه فمحتوى الآية شبيه بالآية ١ سورة الفرقان ﴿تبارك الذي نؤل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً﴾. وكذلك الآية ١٩ من سورة الأنعام ﴿ولُوحي لِليَّ هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ﴾.

جاء في حديث عن ابن عبّاس ينقله المفسّرون بمناسبة هذه الآية، أنّ عمومية دعـوة الرّسول عَبْلِيّةً ذكرت كواحدة من مفاخره العظيمة.

فعنه ﷺ يقول: «أعطيت خمساً ولا أقول فخراً، بعثت إلى الأحمر والأسسود، وجسعلت لي الأرض طهوراً ومسجداً، وأحلّ لي المغنم ولا يحلّ لأحد قبلي، ونصرت بالرعب فهو يسير أمامي مسيرة شهر، وأعطيت الشفاعة فادّخرتها لأمتى يوم القيامة» `.

وذُكر للآية تفسير آخر مأخوذ من المعنى الثّاني لكلمة «كفّ» وهو (المنع)، وطبقاً لهذا التّفسير تكون «كافّة» صفة للرسول ﷺ ويكون المقصود أنّ الله سبحانه وتعالى أرسل الرّسول ﷺ كهانع ورادع وكاف للناس عن الكفر والمعصية والذنوب، ولكن يبدو أنّ التّفسير الأوّل أقرب.

على كلّ حال \_كها أنّ لكلّ الناس غريزة جلب النفع ودفع الضرر \_ فقد كان للرسل أيضاً مقام «البشارة» و«الإنذار». لكي يوظّفوا هاتين الغريزتين ويحرّ كوهما، ولكن أكثر المغفّلين الجهّال \_ بدون الإلتفات إلى مصيرهم \_ ينهضون للوقوف في وجههم ويتنكّرون تلك المواهب الإلهيّة العظيمة.

وبناءً على ما أشارت إليه الآيات السابقة من أنّ الله سبحانه و تعالى يجمع الناس و يحكم بينهم تورد هذه الآية سؤال منكري المعاد كما يلي: ﴿ويـقولون مـتى هـذا الومـد إن كـنتم صادقين﴾.

لقد طرح هذا السؤال من قبل منكري المعاد على الرّسول الأكسرم ﷺ أو الأنسباء الآخرين مراراً، حيناً لفهم وإدراك هذا المطلب، وأغلب الأحيان للإستهزاء والسخرية من قبيل: أين هذه القيامة التي تؤكّدون على ذكرها مراراً وتكراراً، لو كانت حقّاً فقولوا متى ستأتي؟ إشارة منهم إلى أنّ الإنسان الصادق في إخباره يجب أن يعلم بجميع جزئيات الموضوع الذي يُخبر عنه.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٣٩١.
 ٢. أنظر تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٢٥٥ و ٢٥٦.
 ٣. أحياناً تلحق (التاء) اسم الفاعل لتكون صيغة مبالغة لا علامة للتأنيث كما في «رواية».

ولكن القرآن الكريم يمتنع دائماً عن الإجابة الصريحة على هذا السؤال وتعبين زمان وقوع البعث، ويؤكّد أنّ هذه الأمور هي من علم الله الخاصّ به سبحانه وتـعالى، وليس لأحد غيره الإطلاع عليها.

لذا فقد تكرّر في الآية التي بعدها، هذا المعنى بعبارة أخرى، يقول تعالى: ﴿قُلُ لَكُمْ مِيعاد يومِ لا تستأخرون عنه ساعة ولا تستقدمون﴾.

إنّ إخفاء تأريخ قيام الساعة حتى على شخص الرّسول الأكرم عَبَيْنَ حكما أسلفنا لأنّه لو الله سبحانه و تعالى أراد لعباده نوعاً من حرية العمل مقترنة بحالة من التهيّؤ الدائم، لأنّه لو كان تاريخ قيام القيامة معلوماً فإنّ الجميع سيغطّون في الغفلة والغرور والجهل حينا يكون بعيداً عنهم، أمّا حين إقترابه منهم فستكون أعماهم ذات جنبة اضطرارية، وفي كلتا الحالتين تتحجّم الأهداف التربوية للإنسان، لذا بني تأريخ القيامة مكتوماً، كما هو الحال بالنسبة إلى «ليلة القدر» تلك الليلة التي هي خير من ألف شهر، أو تاريخ قيام المهدي عن ذلك المعنى بلطف ما ورد في الآية ١٥ من سورة طه ﴿إنّ السامة آلية أكاد لَخفيها لتجزى كلّ نفس بها تسعى ﴾.

أمّا أولئك الذين يتصوّرون أنّ النّبي عَبَيْرَةً يجب أن يكون على علم بالتاريخ الدقيق ليوم القيامة لأنّه يخبر عنها، فإنّ ذلك غاية الإشتباه، ودليل على عدم معرفتهم بوظيفة النبوّة، فالنّبي مكلّف بالإبلاغ والبشارة والإنذار، أمّا مسألة القيامة فمر تبطة بالله سبحانه وتعالى، وهو وحده الذي يعلم تمام تفاصيلها، وما يراه الله لازماً لأغراض تسربوية، أطلع عليه الرّسول الكريم تَنْهُونَيْ.

سؤال: هنا ينار سؤال، وهو أنَّ القرآن الكريم في مقام تهديد المخالفين يقول: ﴿لاتستأخرون﴾ ولكن لماذا يقول أيضاً: ﴿لاتستقدمون﴾؟ فما هو تأثير ذلك في هدف القرآن. الجواب: للإجابة يجب الإلتفات إلى نكتتين:

الأولى: أن ذكر ذينك الإثنين معاً إشارة إلى قطعية ودقّة تأريخ أي أمر، تماماً كما تقول: «فلان قطعى الموعد، وليس لديه تقديم أو تأخير».

الثّانية: أنّ جمعاً من الكفّار المعاندين يلحّون على الأنبياء دانماً، بقولهم: لمساذا لا تأتي القيامة؟ وبتعبير آخر، كانوا يستعجلون ذلك الأمر سواءً كان ذلك من قبيل الإستهزاء أو غير ذلك، والقرآن يقول لهم: «لا تستعجلوا فإنّ تاريخ ذلك اليوم هو عينه الذي قرّره الله سبحانه و تعالى».

وَقَالَ ٱلَّذِينَ مَوْفُونُونَ مِن أَن نُوْمِن بِهَا ذَا ٱلْقُرْءَ ان وَلَا إِلَّا لَذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلُوتَرَيْ إِلَا الْقُرْءَ ان وَلَا إِلَى الْعَضِ الْقَوْلَ يَقُولُ الظَّلِلِمُونَ مَوْفُونُونَ عِندَ رَبِهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ الْقَوْلَ يَقُولُ الظَّلِلِمُونَ اسْتُصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا لَوْلاَ أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ ۖ قَالَ ٱلَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا لَوْلاَ أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ ۚ قَالَ ٱلَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا لَوْلاَ أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّولُ اللَّهُ الل

## التفسير

لمناسبة البحث الوارد في الآيات السابقة، حول مواقف المـشركين إزاء مسألة المـعاد، تعرّج هذه الآيات إلى تصوير بعض فصول المعاد المؤلمة لهؤلاء المشركين كي يقفوا عــلى خاتمة أعـهالهم.

أوّلاً، يقول تعالى: ﴿وقال الذين كفروا لن نؤمن بهذا القرآن ولا بالذي بين يديه﴾. أي و لا بالكتب السهاوية السابقة.

كلمة «لن» للنني الأبدي، وعليه فهم يريدون القول لرسول الله عَلَيْنَ الله عَلَى عنادهم، بحيث إنّه م صمّعوا على تدعونا للإيمان إلى الأبد فلن نؤمن لك، وهذا دليل على عنادهم، بحيث إنّهم صمّعوا على موقفهم إلى الأبد، في حين أنّ من يطلب الحقّ ويسعى له، إذا لم يقتنع بدليل ما لا يمكنه أن ينكر جميع الأدلّة الممكن ظهورها مستقبلاً قبل أن يسمعها، فيقول: إني أردّ جميع الأدلّة الاُخرى أيضاً.

أمّا من المقصود بـ «الذين كغروا»؟ فقد أشار جمع من المفسّرين إلى أنّهم «المشركون»، وبعضهم أشار إلى أنّهم «اليهود وأهل الكتاب»، ولكن القرائن الواردة في الآيات اللاحقة، والتي تتحدّث عن الشرك، تُدلّل على أنّ المقصود هم المشركون.

والمقصود من «الذي بين يديه» هو تلك الكتب السهاوية التي نزلت قبل القرآن على انبياء سابقين، وقد ورد هذا التعبير في كثير من آيات القرآن مشيراً إلى هذا المعنى خصوصاً بعد ذكر القرآن \_ وما احتمله البعض من أنّ المقصود منه هو «المعاد» أو «محتوى القرآن» فيبدو بعيداً جدّاً.

على كلّ حال فإنّ إنكار الإيمان بكتب الأنبياء السابقين، يحتمل أن يكون المقصود به، نفي نبوّة الرّسول عَلَيْلُة من خلال نفي الكتب السهاوية الأخرى، باعتبار أنّ القرآن أكّد على موضوع ورود دلائل على نبوّة الرّسول عَلَيْلَة في التوراة والإنجيل، ولهذا يسقولون: نحسن لا نؤمن لا بهذا الكتاب ولا بالكتب التي سبقته.

ثم تنتقل إلى الحديث حول وضع هؤلاء في القيامة من خلال مخاطبة الرّسول للله فيقول تعالى: ﴿وَلُو تَرِي إِذُ الطّالِمُونَ مُوقُوفُونَ عند ربّهِ يرجع بعضهم إلى بعض القول ﴾ [.

ومرّة أخرى يُستفاد من الآية أعلاه أنّ من أهمّ مصاديق «الظلم» هو «الشرك والكفر». التعبير «عند ربّهم» إشارة إلى أنّهم حاضرون بين يدي مالكهم وربّهم، وما أكثر وأشدّ خجلاً من أن يكون الإنسان حاضراً بين يدي من كفر به، في حين أنّ كلّ وجوده غارق بنعمه.

في حين أنّ «المستضعفين» الذين اتّبعوا بجهلهم «المستكبرين» وهم الذين سلكوا طريق الغرور والتسلّط على الآخرين ورسموا لهم منهجهم الشيطاني، هناك: ﴿يقول الذين استضعفوا للذين استكبروا لولا أنتم لكنّا مؤمنين﴾.

إنهم يريدون بذلك إلقاء مسؤولية ذنوبهم على عاتق هؤلاء «المستكبرين»، مع أنهم لم يكونوا حاضرين للتعامل معهم بمثل هذه القاطعية في دار الدنيا، لأنّ الضعف والخور والذلّة كانت حاكمة على وجودهم، وقد فقدوا حريتهم، أمّا هناك وبعد أن تبعثرت تلك المفاهيم الطبقية التي كانت سائدة في دار الدنيا، وانكشفت نتائج أعمال الجميع، فهم يقفون وجها لوجه مقابل هؤلاء ويتحدّثون بصراحة ويتلاومون معهم.

١. ﴿ يرجع ﴾: تأتي كفعل لازم وكفعل متعدّي، وقد وردت هنا بالحالة الثّانية لتحطي معنى العودة، ومجيئها بعد
 ﴿ بعضهم إلى بعض ﴾ معناه في النتيجة بمعنى «مفاعلة».

لكن «المستكبرين» لا يبقون على صمتهم بل ﴿قال الذين استكبروا للدين استضعفوا أنحن صددناكم من الهدى بعد إذا جاءكم ﴾. كلا، فلسنا بمسؤولين، فع إستلاككسم حسرية الإرادة، استسلمتم لأحاديثنا الباطلة، وكفرتم وألحدتم متناسين أحاديث الأنبياء المنطقية، ﴿يل كنتم مجرمين ﴾.

صحيح أنّ المستكبرين إرتكبوا ذنباً كبيراً بوسوستهم، ولكن حديثهم الذي تـذكره الآية الكريمة له حقيقة أيضاً، حـيت إنّ المـتملّقين لم يكـن عـليهم أن يـصمّوا أسهاعـهم وأبصارهم ويلهثوا وراءهم، وإنّا عليهم أيضاً مـؤولية ذنوبهم.

ولكن المستضعفين لا يقتنعون بهذا الجواب، ويعاودون القول مرّة أخرى لإثبات جرم المستكبرين: ﴿وقال الذين استضعفوا للذين استكبروا بل مكر الليل والنهار إذ تأمروننا أن نكفر بالله ونجمل له أنداداً ﴾.

نعم، فأنتم الذين لم تكفوا عن بت السموم، ولم تفرطوا بأي فرصة من الليل أو النهار من أجل تحقيق أهدافكم المشؤومة، فصحيح أنّنا كنّا أحراراً في القبول بذلك، وبذا نكون مقصّرين وجناة، ولكن باعتباركم عامل الفساد فأنتم مسؤولون ومجرمون، بل إنّكم واضعوا حجر الأساس لذلك، خاصّة وأنّكم كنتم تتحدّثون معنا دائماً من موقع القدرة والسلطة، (التعبير بد «تأمروننا» شاهد على هذا المعنى).

بديهي أنّ المستكبرين لا يملكون جواباً لهذا القول، ولا يمكنهم إنكار جرمهم الكبير ذاك، لذا فإنّ الفريقين يندمون على ما قدّمت أيديهم، المستكبرون على إضلالهم للآخرين، والمستضعفون على إيانهم وقبولهم بتلك الأباطيل المشؤومة، ولكن لكي لا يفتضحوا أكثر فائهم يكتمون الندم حينا يواجهون العذاب الإلهي... ﴿وأسرّوا الندلمة لمّا رأوا العذاب وجعلنا للأغلال في أعناق الذين كفروا ﴾.

فع أنَّ الكتمان لا ينفع في «يوم البروز» هناك، ومع عدم إمكانية إخفاء شيء، إلَّا أنّهم -جرياً على ما تعودوه في الدنيا من قبل ـ يتوهّمون أنَّ في إستطاعتهم كتمان حالتهم، فيلجأون إلى ذلك.

نعم، فهم في الدنيا حينا يلتفتون إلى إشتباههم ويندمون لم يكونوا يمتلكون الشجاعة لإظهار ندمهم الذي هو أوّل طريق التوبة وإعادة النظر، وتلك هــي الخــصلة الأخــلاقية الخاصّة بهم والتي يمارسونها في الآخرة أيضاً، ولكن ما الفائدة؟ بعض المفسّرين احتملوا أن يكون ذلك الكتمان للندامة بسبب الرهبة الشديدة مس مشاهدة العذاب الإلهي، وانحباس أنفاسهم في صدورهم وانعقاد ألسنتهم نتيجة الأغلل التي غُلّت بها رقابهم والسلاسل التي لفّتهم، مع أنّهم يطلقون صرخاتهم في مواقف أخرى من القيامة ﴿ياويلنا إِنّا كنّا ظالهين﴾ (

وقال آخرون: إن «أسرّوا» بمعنى «أظهروا» بناءً على أنّ هذه اللفظة تستعمل لمعنيين متضادّين في اللغة العربية، ولكن من ملاحظة الموارد التي استعملت فيها هذه الله فظة في القرآن وغير القرآن، يبدو هذا المعنى مستبعداً، بلحاظ أنّ «سرّ» عادة تستخدم للإشارة إلى ما يقابل «العلن». وقد ضعّف الراغب هذا المعنى أيضاً مع أنّ بعض علماء اللغة أشار إلى كلا المعنيين .

وعلى كلّ حال، فإنّ هؤلاء قد وجدوا نتائج أعالهم ﴿ هل يجزون إلّا ها كانول يحملون ﴾ نعم، فأعال وجنايات الكفّار والمجرمين هي التي أضحت قيوداً وسلاسل تلفّ أعناقهم وأيديهم وأرجلهم، لقد كانوا في هذه الدنيا أسارى هوى النفس والطمع والظلم والرغبة في المقام، وفي يوم القيامة حيث تتجسّد الأعال، يظهر ذلك الأسر بشكل آخر... إذن، فالآية تشير أيضاً إلى قضية تجسّم الأعال التي أشرنا إليها مراراً، لأنها تقول: ﴿ هل يجزون إلّا ها كانول يعملون ﴾ وأي تعبير أكثر وضوحاً وحيوية من ذلك التعبير عن تجسّم الأعال.

التعبير بـ «الذين كفروا» يشير إلى أنّ فريقي الغاوين والمغويين المستضعفين وكلّ الكفّار يلقون ذلك المصير، وعادةً فإنّ ذكر ذلك الوصف هو إشارة إلى أنّ علّة عقابهم إنّا همي «كفرهم».

 $\infty$ 

١٠ الأنبياء، ١٤.

أنظر لسان العرب ذيل مادّة (سرّ)، ج ٤، ص ٣٥٧. فهناك بحث مفصّل بهذا الخصوص مع اختلافات أهل اللغة والأدب.

# التفسير

# الأموال والأولاد ليست دليلاً على القرب من الله:

بعد أن كان الحديث في الآيات السابقة في الغاوين من المستكبرين، فإنّ جانباً آخر من هذا المبحث تعكسه الآيات أعلاه بطريقة أخرى، وتقدّم المواساة أيضاً للرسول عَلَيْ ضمن إشارتها بأن لا تعجب إذا خالفك المخالفون، فإنّ المستكبرين المرفّهين طبعوا على مخالفة أنبياء الحق، فتقول الآية المباركة: ﴿وها أرسلنا في قوية من نذير إلّا قال مترفوها إنّا بعا أرسلتم به كافرون ﴾.

«نذير» من «الإنذار» وهو الإخبار الذي فيه تخويف، وإشارة إلى أنبياء الله الذيس ينذرون الناس من عذاب الله في قبال الانحرافات والظلامات والذنوب والفساد.

«مترفوها» جمع «مترف» من مادّة «ترف» بمعنى «التوسّع في النعمة» و(المترف) الذي قد أبطرته النعمة وسعة العيش. وأترفته النعمة أي أطغته .

السان العرب، ج ٩، ص١٧.

نعم، فإن هذه الفئة المترفة الغافلة الطاغية كانت الصف المتقدّم من مخالني الأنبياء عادةً، لأنهم يرون أن تعليات الأنبياء تتضارب مع أمانيهم وأهوائهم من جهة، ولأن الأنبياء يدافعون عن حقوق المحرومين التي اغتصبها هؤلاء المترفين ونالوا هذا النعيم، من جهة ثانية، ولأنهم داغاً يستخدمون عامل التسلّط لحماية مصالحهم وأموالهم من جهة ثالثة، والأنبياء يقفون قبالهم في كلّ هذه الحالات، لذا فإنهم يهبّون فوراً لخالفة الأنبياء.

العجيب أنّهم لا يشيرون إلى حكم أو فقرة خاصّة ليخالفوها، بل إنّهم فوراً ومرّة واحدة يقولون (نحن كافرون بكلّ ما بعثتم به) ولن نخطوا معكم خطوة واحدة، وهذا بعينه أوضح دليل على عنادهم و تعصّبهم إزاء الحقّ.

وقد كشف القرآن في آيات مختلفة عن مسألة مهمّة، وهو أنّ المحرومين هم أوّل من يلبّي دعوة الأنبياء، والمتنّعمين المغرورين أيضاً هم أوّل مجموعة ترفع لواء المخالفة.

ورغم أنّ منكري دعوة الأنبياء لا ينحصرون في هذه المجموعة فقط، ولكنّهم غالباً عامل الفساد الأوّل والدعاة إلى الشرك والخرافات، ويسعون دوماً إلى إكراه الآخرين لسلوك طريقهم. ورد هذا المعنى أيضاً في الآيات ٢٣ ـ الزخرف، و١١٦ ـ هـود، و٣٣ ـ المؤمنون.

هذه المجموعة لم تقف فقط في وجه الأنبياء فحسب، بل قبال أيّة خطوة إصلاحية من قبل أي عالم أو مصلح أو مفكّر مجاهد، فقد كانوا السبّاقين للـمخالفة، ولا يـتورّعون في إرتكاب أيّة جريمة وتآمر ضدّ هؤلاء المصلحين.

تشير الآية التالية إلى المنطق الأجوف الذي يتمسّك به هـؤلاء لإثـبات أفـضليتهم ولاستغفال العوام فتقول: ﴿وقالوا نحن أكثر لموالا وأولادا ﴾.

إنّ الله يحبّنا، فقد أعطانا المال الوفير، والقوّة البشرية، وذلك دليل على لطفه بحقّنا وإشارة إلى مقامنا وموقعنا عنده، ولذلك لن نعاقب أبداً ﴿وها نعن بعمقيين﴾! فلوكنا مطرودين من رحمته فلِمَ سخّر لناكلّ هذه النعم؟ الخلاصة، إنّ وفرة النعيم في دنيانا دليل واضح على كونه كذلك آخرتنا!!

بعض المفسّرين احتملوا أن يكون قولهم: ﴿وها نحن بمعدّبين﴾ دليلاً على إنكارهم الكلّي للقيامة والعذاب، ولكن الآيات اللاحقة تدلّل على عدم قصد هذا المعنى، بل المراد هو (القرب من الله بسبب الثروة التي يملكونها). الآية التي بعدها ترد بأرقى أسلوب على هذا المنطق الأجوف الخدّاع وتنسفه من الأساس، وبطريق مخاطبة الرّسول ﷺ تقول الآية الكريمة: قل لهم: إنّ ربي يرزق من يشاء ويقدر لمن يشاء، وذلك أيضاً طبق مصالح مرتبطة بامتحان الخلق وبنظام حياة الإنسان، وليس له أي ربط بقدر ومقام الإنسان عند الله سبحانه وتعالى: ﴿قُلُ إِنْ ربّي يبسط الرزق لعن يشاء ويقدر﴾.

وعليه فلا يجب إعتبار سعة الرزق دليلاً على السعادة، وقلّته على الشقاء، ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾. طبعاً أكثر الجهّال المغفّلين هم كذلك، وإلّا فإنّ هذا الأمر واضح للعارف. ثمّ تتابع الآيات هذا المعنى بصراحة أكثر. تقول: ﴿وما لموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفى ﴾ لقد عمّ هذا الإشتباه الخطير بعضاً من البسطاء، وتصوّروا بأنّهم ما داموا محرومين في الدنيا فهم مغضوب عليهم ومطرودون من رحمة الله، وهؤلاء المرقهون هم المحبوبون المقبولون لديه.

ما أكثر المحرومين الذين امتحنوا بالحرمان، فنالوا أرقى الدرجات والمراتب الروحية. وما أكثر المرفّهين الذين أصبحت أموالهم وثرواتهم وبالاً عليهم ومقدّمة لعقابهم.

أليس قد ذكرت الآية ١٥ من سورة التغابن بصراحة ﴿لِنَّهَا لَمُوالِكُمْ وَأُولَادِكُمْ فَتَنَهُ وَاللَّهُ عنده أجرعظيم﴾.

ولكن ليس معنى هذا هو حثّ الإنسان على ترك السعي والدأب اللازم لإقامة الأود، بل المقصود هو التأكيد على أنّ امتلاك الإمكانات الاقتصادية والقوّة البشرية الواسعة لا يمثّل أبداً أيّة قيمة معنوية للإنسان عند الله.

ثمّ تتناول الآية موضوع المعيار الأصلي لتقييم الناس، وما يسبّب قربهم منه (على شكل استثناء منفصل) فتقول: ﴿إِلّا مِنْ آمِنْ وعمل صالحاً فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمِنُونَ ﴾ ٢٠

وعليد فجميع المعايير تعود أصلاً إلى هذين الأمرين «الإيسمان» و«العسمل الصالع».

١. «زلفي» و«زلغة» بمعنى المنزلة والحظوة (مفردات الراغب)، ولهذا السبب عبر عن (منازل الليل) بـ (زلف الليل) ـ والتعبير بـ «التي» الأجل أنّه في كثير من الموارد يعود الضمير المفرد المؤنث إلى جمع التكسير، وعليه فلا حاجة إلى التقدير هنا.

٣. التعبير بـ ﴿ جزاء الضعف ﴾ من قبيل إضافة العوصوف إلى الصفة.

ويستوعب هذا المعيار جميع الأفراد وفي أي زمان أو مكان، ومن أي طبقة أو مجموعة كان. واختلاف مراتب البشر أمام الله إنما هو بتفاوت درجات إيمانهم ومراتب عملهم الصالح، ولا شيء سوى ذلك، حتى طلب العلم أو الإنتساب إلى أفراد عظهاء، بل حتى للأنبياء، إذا لم يكن مقترناً بهذين الأمرين فإنّه وحده لا يضيف إلى قيمة الإنسان شيئاً.

هنا يشطب القرآن وبصراحة قل نظيرها على كلّ الظنون المنحرفة والخرافات بخصوص عوامل القرب من الله، وما يرفع من قيمة الإنسان، ويخلص إلى أنّ المعيار الأصيل هو في شيئين فقط، يستطيع كلّ الناس تحصيلها، وأنّ الإمكانات والمحروميات المادية لا أثر لها في ذلك.

أجل، فإنّ الأموال والأولاد أيضاً إذا وُجَهت بهذا المسير، صُبغت بتلك الصبغة الإلهيّة وتقبّلت لون الإيمان والعمل الصالح، وأصبحت سبباً في القرب من الله، أمّا الأموال والأولاد التي تبعد الإنسان عن الله، و تكون له صنماً يُعبد من دون الله وسبباً للفساد والإفساد، فهي جواذب جهنم، وكما قال القرآن الكريم: ﴿ عَالَيْهَا الذين آهنوا إِنْ هِن لَزُواجِكُم ولُولادكُم عدول لكم فاحدروهم ﴾ . (

كلمة «ضعف» ليست بمعنى «مضاعفة الشيء مرتين» فقط، بل بمعنى «أضعاف مضاعفة لأكثر من مرتين»، وقد وردت في هذه الآية بهذا المعنى، لأنّنا نعلم أنّ أي عمل حسس يُحسب عند الله بعشرة أمثاله على الأقل ﴿من جا بالعسنة قله مشر لمثالها ﴾ ` وأحياناً أكثر من ذلك بكثر.

«غرفات» جمع «غرفة» بمعنى الحجرات العلوية من البناء، والتي غالباً ما يتكون إضاءتها أكثر وهواؤها أفضل، وبعيدة عن الآفات، لذا عبر القرآن عن أفضل منازل الجنّة (بالغرف)، وهذه اللفظة من مادّة «غرف»، على زنة (بحر) بمعنى رفع الشيء وتناوله.

التعبير بـ «آمنون» فيما يخصّ أهل الجنّة، تعبير جامع يعكس حالة الطمأنينة الروحية والجسدية لهم من كافّة النواحي، فلا خوف من هجوم عدوّ، أو مرض، أو آفة أو ألم، ولا خوف حتى من الخوف!، وليس أغلى من هذه النعمة بأن يكون الإنسان آمناً من كلّ جانب، فلا بلاء أشدٌ من الإحساس بعدم الأمن في مختلف جوانب الحياة.

الآية التالية تصف الفريق المقابل لهؤلاء، فتقول: أمّا هؤلاء الذين يسعون ويجتهدون لتسفيه آياتنا، لا يؤمنون ولا يتركون غيرهم يسيرون في طريق الإيمان، ويتوهّمون أنّهم يستطيعون الفرار من يد قدرتنا، هؤلاء يحضرون في عذاب أليم يـوم القـيامة ﴿والدّيــن يسعون في آياتنا معاجزين لُولئك في العذلب محضرون ﴾.

هؤلاء هم الذين اعتمدوا على أموالهم وأولادهم وكثرة عددهم لتكذيب الأنسبياء، وعملوا على إغواء عباد الله، حتى بلغ غرورهم درجة أن توهّبوا أنّهم يفلتون من قسبضة العذاب الإلهى، ولكن هيهات فانّ مصيرهم في قلب جهنّم.

وبما أنّ جملة ﴿ لُولئك في العذاب معضرون ﴾ ليس فيها ما يدلّل على الزمان الآتي \_ فقد تكون إشارة إلى كون هؤلاء مأسورين بالعذاب حتى في الوقت الحاضر، وأي عذاب أشدّ من هذا السجن الذي صنعوه لأنفسهم من أموالهم وأولادهم.

كذلك يحتمل أن يكون التعبير للتدليل على أنّ وعد الله مسلّم به إلى درجة يمكن القول بأنّهم حالياً فيه، كما هو الحال بالنسبة إلى قوله: ﴿وهم في الغرفاس آمنون﴾.

«معاجزين»؛ كما ذهب بعض أرباب الله إلى أنّ معناه أنّ هـوّلاء تـصوّروا أنّهـم يستطيعون الفرار من دائرة قدرة الله تعالى وجزائه وعـقابه، إلّا أنّ هـذا التسوهم بـاطل وسراب خادع .

## بحث

#### معايير التقييم:

من القضايا المهمّة في حياة الأفراد والمجتمعات هي قضيّة «معايير التقييم» و«نظام القيم» الذي يتحكّم بثقافة ذلك المجتمع، لأنّ كلّ الحركات الصادرة عن الأفراد والجماعات في حياتهم إنّا تنبع من هذا النظام وتهدف إلى خلق تلك القيم.

واشتباه قوم من الأقوام وأمّة من الأمم في هذه القضيّة والتعامل بقيم خيالية لا أساس لها قد يؤدّي إلى طبع تأريخهم بطابع الغرور، وإدراك القيم الواقعية والمعايير الحقيقية يشكّل أساساً متيناً لبناء سعادتهم.

الحقيقة أن تعبير ﴿معاجزين﴾ الذي أوردنا تفسيره من مفردات الراغب، شبيه ستعبير ﴿ يسخادعون الله ورسوله﴾ البقرة ـ ٩. لأن باب مفاعلة يمكن أن يأتي على هذه الصورة.

عبيد الدنيا المغرورون يتصوّرون بأنّ القيم تنحصر فقط في المال والقدرة المادية والتعداد البشري، وحتى القيمة أمام الله ينظرون إليها من داخل هذا الإطار، كما لاحظنا غوذجاً من ذلك في الآيات السابقة، وهناك نماذج كثيرة من هذا القبيل تلاحظ في القرآن الكريم، منها:

١- فرعون، الطاغية المتجبّر، الذي كان يقول لمن حوله بأنّه لا يصدِّق أنّ مـوسى الله الله من الله، فإن كان حقّاً ما يقول فلِمَ لم يعطه الله سواراً من الذهب ﴿فلولا الله عـليه لسورة من ذهب ﴾.\

وحتى انّه يرى عدمها دليل على المهانة والدونية، فيقول: ﴿ لَمْ لَنَا حَمِرُ هَنْ هَذَا الَّذِي هُو مهين﴾. ٢

٢- مشركو عصر الرسالة المحمدية، تعجّبوا من نزول القرآن على رجل فقير كرسول الله يَنْ وقالوا: ﴿لُولا نزّل هذا القرآن على رجل هن القريتين عظيم ﴾. "

٣- بنو إسرائيل اعترضوا على نبي زمانهم «أشمونيل» في قضيّة إنتخاب «طالوت» كقائدٍ للجيش وقالوا: ﴿نعن أحقّ بالملك منه ولم يؤمه سعة من العال ﴾. ٤

£ مشركو زمان نوح ﷺ الأثرياء إعترضوا عليه بأن اتّبعه أراذلهم، وهم الفقراء في نظرهم ﴿قَالُولَ لَنَوْمِنَ لَكَ وَلَتَبَعِكَ لِلْأَذْلُونَ﴾ °

٥- أثرياء مكّة أوردوانفس هذا الإعتراض على الرّسول الأكرم بَيَنِ بقولهم: لقد أحاط بك الحفاة، ونحن نشمئز حتى من رائحتهم، فلا نتّبعك إلّا بإبتعادهم عنك. وقد حقرهم القرآن الكريم في سورة الكهف بشدّة، وهدّدهم، وأمر الرّسول الأكرم بَيَنِ بأن يكون مع الذين عشقوا الله، ويدعونه صباحاً ومساءً وإن كانوا فقراء ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربّهم بالغذوة والعشي يريدون وجهه والتعدعيناك عنهم ﴾. أ

لهذه الأسباب، كان أوّل عمل إصلاحي يقوم به الأنبياء هو تحطيم أطر التقييم الكاذبة تلك، واستبدالها بالقيم الإلهيّة الأصيلة والقيام بـ «ثورة ثقافية» أبدلوا أساس الشخصية ومحورها من الأموال والأولاد والثروة والجاه والشهرة القبلية والعائلة إلى التقوى والإيمان والعمل الصالح.

١. الزخرف، ٥٣. ٢. الزخرف، ٥٢.

٣. الزخرف، ٣١. ع. البقرة، ٢٤٧.

ه. الشعراء، ۱۱۱. ۲. الكهف، ۲۸.

وقد مرّ نموذج لذلك في الآيات السابقة، فبعد شجب الأموال والأولاد كوسيلة للتقرّب إلى الله تعالى، والآية ﴿وها لموالكم ولا لولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفسى أعسطت بعدها مباشرة القيم الأصيلة كبديل بالقول: ﴿إِلّا هِن آهِنَ وَمَعْلُ صَالَحًا ﴾.

والآية الشريفة ﴿إِنِّ أكرمكم مندالله أتقاكم ﴾ والتي أضحت شعاراً إسلامياً بعد استبعاد القيم المرتبطة بالقبيلة والعشيرة، تشير إلى هذه النورة الفكرية والاعتبارية، فاستناداً إلى هذه الآية الحجرات ـ ١٣ فليس هناك شيء غير التقوى، والإيمان المقترن بالشعور بالمسؤولية، وصلاح العمل، ليس سوى ذلك معياراً لتقييم شخصية الإنسان وقربه من الله تعالى. وكل من كان له نصيب أكبر من ذلك كان إلى الله أقرب وعنده أكرم.

والملفت للنظر أنّ محيط الجزيرة العربية كان قبل نزول الشعاليم الإسلامية القرآنية السامية \_ بتأثير هيمنة القيم الظالمة \_ خاضعاً لأصحاب الأموال والكذبة من أمثال أبي سفيان وأبي جهل وأبي لهب، ولكن بعد ثورة القيم ظهر من نفس ذلك الحيط أمثال أبي ذرّ وعيّار والمقداد (رضوان الله عليهم).

الجميل أنّ القرآن الجيد في سورة «الزخرف» وبعد ذكر الآيات التي أوردناها آنفاً يقول: 
﴿ ولولا أن يكون الناس لُمّة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سقفا من فسفة ومسارج عليها يظهرون \* ولبيوتهم أبولبا وسرراً عليها يتكنون \* وزخرفاً وإن كلّ ذلك لمّا متاع الحياة الدنيا والآخرة عند ربّك للمتّقين ﴾ (

هذا كلَّه لكي لا تحلَّ القيم المزيّقة محلَّ القيم الإنسانية الواقعية. عند الله المرتبعة علم المرتبعة المرتبعة الواقعية.

١. الزخرف، ٣٣ ـ ٣٥.

قُلُ إِنَّ رَقِي يَشْكُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ، وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا آنفَقْتُ مِن شَيْءِ فَهُو يُغْلِفُ أَهُ وَهُو حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ۞ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا أُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْكَةِ أَهَ وَلَا يَاكُرُ اللَّهِ إِيَّاكُمْ اللَّهِ اللَّهُ وَنَ ۞ قَالُواْ شَبْحَنكَ أَنتَ وَلِيَّنَا مِن دُونِهِم مَلْكَانُوا يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَجَدُ مُهُمْ بِهِم مُّوْمِنُونَ ۞ قَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُ كُو لِبَعْضِ نَفْعًا و لَاضَرَّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ دُوقُواْعَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ۞

# التفسير

#### نفور المعبودين من عابديهم:

تعود هذه الآيات لتؤكّد مرّة أخرى خطأ الذين يتوهمون بأنّ أموالهم وأولادهم سبب لقربهم من الله فتقول: ﴿قُلْ لِنَّ رَبِّي يبسط الرزق لعن يشاء هن مباده ويقدر له ﴾.

ثم تضيف الآية: ﴿وها أَنفقتم من شي، فهو يخلفه وهو خير الرازقين ﴾.

فع أنَّ محتوى هذه الآية يؤكّد ما عرضته الآيات السابقة إلّا أنَّ هناك ما هو جديد من هتين:

الآولى: أنّ الآية السابقة التي عرضت نفس المفهوم، كانت تتحدّث عن أموال وأولاد الكفّار، بينها الآية محلّ البحث باحتوائها على كلمة «عباد» تشير إلى المؤمنين، والمعنى أنّه حتى فيا يخصّ المؤمنين فإنّه قد يتّسع الرزق \_ لأنّه الأصلح بالنسبة للمؤمن \_ وقد يضيق \_ لأنّ المصلحة تقتضي ذلك \_ على كلّ حال، فإنّ سعة وضيق الرزق لا يمكن أن يشكّل دليلاً على أي شيء.

الثّانية: الآية السابقة أشارت إلى سعة الرزق وضيقه بالنسبة إلى مجموعتين مختلفتين، في حين أنّ هذه الآية تشير إلى حالتين مختلفتين بالنسبة لشخص واحد، حيناً يتّسع رزق وحيناً يضيق.

إضافةً إلى أنّ ما جاء في بداية هذه الآية هو في الحقيقة مقدّمة لما جاء في آخرها، وهو الترغيب في الإنفاق في سبيل الله.

جملة «فهو يخلفه» تعبير جميل يشير إلى أنّ ما ينفق في سبيل الله إنّا هو في الحقيقة تجارة وافرة الربح، لأنّ الله سبحانه و تعالى تعهّد بأن يخلفه، ونعلم أنّه في الوقت الذي يتعهّد فيه الكريم بأداء العوض فإنّه لا يراعي المقدار الذي يريد تعويضه، بل إنّه يعوّض بأضعاف مضاعفة، بل بمئات الأضعاف.

طبعاً فإنّ هذا الوعد الإلهي لا ينحصر بالآخرة، فإنّ ذلك مسلّم به، ولكن في الدنيا أيضاً فإنّه يخلف ما أنفق بمختلف البركات.

جملة ﴿هو خير الرازقين﴾ ذات معنى واسع، ويمكن الإفادة منها من وجوه مختلفة.

هو خير من يعطي رزقاً، لائه يعلم ماذا يعطي وإلى أي حدّ. بحيث لا يكون ما يعطيه عاملاً للفساد والغرور، لائنه عالم بكلّ شيء.

هو يعطي أي شيء يريد أن يعطيه لأنّه قادر على كلّ شيء.

ولا يريد جزاءاً على ما يعطيه لأنّه غني بذاته. ويعطي ابتداءً، لأنّه حكيم وعالم بكلّ شيء. بل الحقيقة أنّه ليس من رزّاق غيره، لأنّ أي معطٍ إنّما يعطي ممّا رزقه الله، وبذا فهو ليس سوى «واسطة انتقال» لا رزّاقاً.

وكذلك فهو تعالى يعطى النعم الباقية قبال المال الفاني، والكثير مقابل القليل.

ولأن فريقاً من الأثرياء الظالمين الطغاة كانوا في صف المشركين، وادّعوا بأنّهم يعبدون الملائكة وأنّهم شفعاؤهم يوم القيامة، فقد ردّ القرآن على هذا الإدّعاء الباطل فقال: ﴿ويوم يحشرهم جميعا ثمّ يقول للملائكة أهؤلا ليّاكم كانوا يعبدون﴾

بديهي أنّ هذا السؤال ليس من باب الإستفهام عن الجواب، لأنّ الله تعالى عالم بكلّ شيء، ولكن الهدف هو أن تظهر الحقائق من إجابة الملائكة، لكي يخسأ هؤلاء الضالّون ويخيب ظنّهم، ويعلموا بأنّ الملائكة متنفّرين من أعهالهم، فيصيبهم اليأس إلى الأبد.

ذكر (الملائكة) من بين المعبودات التي كان المشركون يعبدونها، إمّا لأنّ الملائكة أشرف الخلوقات التي عبدها الضالّون، والتي لم يحصلوا على شفاعتها يوم القيامة، فماذا يستطيعون الحصول عليه من حفنة من الحجر أو الأخشاب أو الجنّ أو الشياطين!؟

أو أنَّه من قبيل أنَّ عبدة الأوثان كانوا يعتقدون بأنَّ الأحجار والأخشاب هي منظهر

وغوذج لموجودات علوية (كالملائكة وأرواح الأنبياء)، ولذا عبدوها، فكما ورد في تاريخ الوثنية عند العرب «إنّ سبب حدوث عبادة الأصنام في العرب، هو أنّ «عمرو بن لحي» مرّ بقوم بالشام فرآهم يعبدون الأصنام فسألهم فقالوا له: هذه أرباب نـتخذها عـلى شكـل الهياكل العلوية فنستنصر بها ونستستي. فتبعهم وأتى بصنم معه إلى الحجاز وسوّل للعرب فعبدوه واستمرّت عبادة الأصنام فيهم إلى أن جاء الإسلام» ألى .

والآن لننظر ماذا تقول الملائكة للإجابة على سؤال الباري عـزّوجلّ القـد اخــتارت الملائكة في الحقيقة أكثر الأجوبة شمولية وأعظمها أدباً ﴿قالواسبحانك أنن وليّنا من دونهم بل كانوا يعبدون الجنّ أكثرهم بهم مؤمنون ﴾.

أمّا ما هو المقصود من الجواب الذي أجابت به الملائكة؟ فللمفسّر بن أقوال، ويبدو أنّ أمّا ما هو القول بأنّ المقصود (بالجنّ) هو (الشيطان) وسائر الموجودات الخبيثة التي شجّعت عبدة الأوثان على ذلك العمل، وزينته في أنظارهم، وعليه فإنّ المراد من عبادة الجنّ هي تلك الطاعة والإنقياد لأوامرها والرضى بأضاليلها.

فالملائكة إذاً يقولون ضمن إعلان تنفّرهم وعدم رضاهم على هذه الأعيال: إنّ العامل الأساسي لهذا الفساد هم الشياطين، وإن كان الظاهر أنّهم يعبدوننا، فالمهمّ هو الكشف عن الوجه الحقيق لهذا العمل أمام الملأ.

وقد ورد نظير هذا المعنى في سورة يونس الآية ٢٨ حيث يقول تعالى: ﴿ويوم نعشرهم جميعاً ثمّ نقول للذين أشركوا مكانكم أنتم وشركاؤكم فزيلنا بينهم وقال شركاؤهم ماكنتم إيانا تعبدون ﴾. أي إنّكم في الحقيقة لم تعبدونا نحن، بل تعبدون أهواءكم وأوهامكم وخيالاتكم، ناهيك عن أنّ هذه العبادة لم تكن بأمرنا ورضانا، وعبادة هذا شكلها ليست بعبادة أصلاً.

وبهذه الطريقة يتبدّل أمل المشركين في ذلك اليوم إلى يأس كامل، وتتجلّى لهم بذلك حقيقة أنّ معبوديهم لن يحلّوا من مشاكلهم عقدة صغيرة واحدة، بل على العكس فهم منهم متنفّرون مستاءون.

لذا \_ وكاستخلاص للنتيجة \_ تقول الآية الكريمة التي بعدها: ﴿ فَالْيُومُ لَا يُحلُّكُ بِعَضْكُمُ

ا. تفسير روح المعاني، ج ٢٢، ص ١٤٠ \_كذلك ورد هذا المعنى بتفاوت يسير في سيرة ابن هشام، ج ١٠ ص ٧٩ \_ وهناك نقرأ أنه جلب معه الصنم «هبل».

٢. عمرو بن لُحي: أحد الشخصيات المعروفة في مكّة قبل الإسلام.

لبعض نفعاً ولاضرًا ﴾. وبناءً على ذلك فلا الملائكة \_الذين هم ظاهراً معبودون \_ يستطيعون الشفاعة لهم، ولا هم يستطيعون مساعدة بعضهم البعض.

### ﴿ونقول للذين ظلموا دُوقُوا مَدْابِ النَّارِ الَّتِي كُنْتُم بِهَا تَكُذَّبُونَ ﴾.

ليست هذه هي المرّة الأولى التي يعبّر فيها القرآن عن المشركين بـ «الظلم» بل ورد ذلك في الكثير من آيات القرآن.

التعبير عن «الكفر» بـ «الظلم». أو عن «الكافرين والمشركين» بـ «الظالمين». ذلك لأنّهم قبل كلّ شيء ظلموا أنفسهم بخلعهم تاج العبودية لله عن رؤوسهم، ولفّـوا طـوق الذلّـة للأوثان على زقابهم. ودمّروا شخصيتهم ومصيرهم.

وفي الحقيقة فإنهم سيعاقبون يوم القيامة على شركهم وعلى إنكارهم للمعاد، وجملة ﴿ونقول للذين ظلموا دُوقُوا مدّاب النار التي كنتم بها تكذّبون﴾ تشتمل على المعنيين.

### بحوث

#### ١ ـ الإنفاق سبب النماء لا النقصان

التعبير الوارد في الآية السابقة يحتوى على معان جمّة:

أُولاً: فن جهة أنّ كلمة «شيء» بمعناها الواسع تشمل كلّ أنواع الإنفاق، المادّي والمعنوي القليل والكثير، لأيّ من المحتاجين كان الإنفاق، صغيراً أو كبيراً، المهمّ أن يعطي الإنسان شيئاً ممّا يملك في سبيل الله بأي كيفية كان وبأي كميّة كانت.

ثانياً: لقد أخرجت الآية (الإنفاق) بمفهومه من «الفناء»، ولوّنته بلون «البقاء» لأنّ الله ضَمِنَ إخلاف ما يُنفق في سبيله بمواهبه المادية والمعنوية، بمرّات مضاعفة، مئات الآلاف، أقلّها عشرة أضعاف، وبذا فإنّ المنفق \_ وبهذه الروحية وهذا الاعتقاد \_ سيلج ميدان الإنفاق بيد وقلب أكثر إنفتاحاً، ولن يخطر على باله إحساس بالقلّة، ولن يفكّر بالفقر، بل إنّه سيشكر الله على حسن توفيقه له على هذه التجارة الوفيرة الربح.

وقد عبر القرآن في الآيات ١٠ و ١١ من سورة الصفّ عن هذا المعنى فقال: ﴿يالْيُها اللَّذِينَ آهنوا هل أدلّكم على تجارة تنجيكم هن عذلب أليم \* تؤهنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأهوالكم وأنفسكم ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون ﴾.

ونقرأ في الحديث عن الرّسول الأكرم عَيَّاتُهُ:

ينادي منادٍ كلُّ ليلة: لدوا للموت.

وينادي منادٍ: أبنوا للخراب.

وينادي مناد: اللهمّ هب للمنفق خلفاً.

وينادي منادٍ: اللَّهمّ هب للممسك تلفاً.

وينادي مناد: ليت الناس لم يخلقوا.

وينادي مناد: ليتهم إذ خلقوا فكّروا فيما له خلقوا!!» `

والمقصود من هؤلاء المنادين هم الملائكة الذين يدبّرون أمور هذا العالم بأمر الله.

و في حديث آخر عنه ﷺ: «من أيقن بالخلف سخت نفسه بالنفقة» .

وقد نقل نفس المعنى عن الإمامين الباقر والصادق اللهظة.

والجدير بالتذكير هو أنّ الإنفاق يجب أن يكون من المال الحلال والكسب المـشروع، وإلّا فلا قبول لغيره عند الله ولا بركة فيه.

لذا فقد ورد عن الإمام الصادق عني حينها سأله أحدهم قال: قلت: آيتان في كتاب الله عزّوجل أطلبها فلا أجدهما.

قال ﷺ «وما هما؟».

قلت: قول الله عزّوجلّ: ﴿ ادعوني أستجب لكم ﴾ ، قندعو ، ولا نرى إجابة.

قال ﷺ: أفتري الله عزّوجلّ أخلف وعده؟».

قلت: لا.

قال: فممّ ذلك؟

قلت: لا أدرى.

قال على: «لكنّي أخبرك، من أطاع الله عزّوجلّ فيما أمره من دعائد من جهة الدعاء أجابد».

قلت: وما جهة الدعاء.

قال: «تبدأ فتحمد الله وتذكر نعمه عندك ثمّ تشكره ثمّ تصلّي على النّبي عَلَيْهُ ، ثمّ تـذكر ذنوبك فتقرّ بها، ثمّ تستعيذ منها فهذا جهة الدعاء».

ثمّ قال ﷺ: «وما الآية الأخرى؟».

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث. ٢٠ تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٣٤٠.

قلت: قول الله عزّوجلّ: ﴿وما لَنفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خير الرازقين﴾ وإنيّ أنفق ولا أرى خلفاً؟

قال: «أفترى الله عزّوجلّ أخلف وعده؟

قلت: لا.

قال: «فمم ذلك؟».

قلت: لا أدرى؟

قال: لو أنَّ أحدكم إكتسب المال من حلَّه وأنفقه في حلَّه لم ينفق درهماً إلَّا أخلف عليه»  $^{\prime}$  .

## ٢\_ أمّنوا على أموالتم بتأمين إلهياا

لأحد المفسّرين تحليل جميل بهذا الخصوص، يقول: «ثمّ إنّ من العجب أنّ التاجر إذا علم أنّ مالاً من أمواله في معرض الهلاك يبيعه نسيئة وإن كان من الفقراء، ويقول بأنّ ذلك أولى من الإمهال إلى أن يهلك المال، فإن لم يبع حتى يهلك ينسب إلى الخطأ، ثمّ إن حصل به كفيل مليء ولا يبيع ينسب إلى الجنون، ثمّ إنّ كلّ أحد يفعل هذا ولا يعلم أنّ ذلك قريب من الجنون، فإنّ أموالنا ينسب إلى الجنون، ثمّ إنّ كلّ أحد يفعل هذا ولا يعلم أنّ ذلك قريب من الجنون، فإنّ أموالنا كلّها في معرض الزوال المحقّق، والإنفاق على الأهل والولد إقراض، وقد حصل الضامن المليء وهو الله العلي وقال تعالى: ﴿وها أنفقتم من شي. فهو يخلفه ﴾ ثمّ رهن عند كلّ واحدٍ إنّا أرضاً أو بستاناً أو طاحونة، أو حمّاماً أو منفعة، فإنّ الإنسان لابدّ أن يكون له صفة أو جهة يحصل له منها مال، وكلّ ذلك ملك الله، وهو في يد الإنسان بحكم العارية، فكأنّه مرهون بما تكفّل الله من رزقه ليحصل له الوثوق التامّ، ومع هذا لا ينفق و يترك ماله ليتلف مرهوراً ولا مشكوراً » لا

#### ٣\_ سعة مفهوم الإنفاق

لأجل فهم الحدّ لمفهوم الإنفاق في الإسلام، نطالع الحديث التالي عن الرّسول الأكرم ﷺ إذ يقول: «كلّ معروف صدقة، وما أنفق الرجل على نفسه وأهله كتب له صدقة، وما وقى بسه

١. تفسير البرهان، ج ٣، ص٣٥٣.

٢. التفسير الكبير، ج ٢٥، ص ٢٦٣، ذيل الآيات مورد البحث.

الرجل عرضه فهو صدقة، وما أنفق الرجل من نفقة فعلى الله خلفها، إلّا ماكان من نفقة في بنيان أو معصية»  $\dot{}$ .

يبدو أنّ استثناء البنيان من قانون الإخلاف، لأنّ عين البناء باقية، أو لأنّه يكثر توجّه الناس إليه.

8003

١. تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٥٣٨٩. ذيل الآية مورد البحث.

وَإِذَا لَٰتَكَى عَلَيْهِمْ اَيَنُنَا يَتِنَاتِ قَالُواْ مَاهَاذَا إِلَّارَجُلُّ يُرِيدُ أَن بَصُدُّكُمْ عَمَاكَانَ يَعَبُدُ اَبَا وَكُمُ وَقَالُواْ مَاهَاذَا إِلَّا إِفْكُ مُفْتَرَى وَقَالُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِ لَمَا جَآءَ هُمْ إِنْ هَاذَا إِلَّا سِحَرٌ مُعْفِيلًا مَا هَاذَا إِلَيْهِمْ فَبْلَكُ مِن نَذِيرِ اللَّهِمْ مَن كُتُ مِن كُتُ مِن كُتُ مِن مَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ فَبْلَكُ مِن نَذِيرِ اللَّ وَكَذَب اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَعُواْ مِعْشَارَ مَا آنَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَعُواْ مِعْشَارَ مَا آنَانِينَهُمْ فَكُذَّ وُارُسُلِي فَكَدَّ فَا كُن كَانَ عَلَيْمِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمُا بِلَعُواْ مِعْشَارَ مَا آنَانِينَا هُمْ فَكُذَّ وُارُسُلِي فَكَدَّ فَا كُانَ عَلَيْمِ اللَّهُ وَمُا بَلَعُواْ مِعْشَارَ مَا آنَانِينَا هُمْ فَكُذَّ وُارُسُلِي فَكَدَ فَا كُن اللَّهُ مِن فَيْلِهِمْ وَمَا بَلَعُواْ مِعْشَارَ مَا آنَانِينَا هُمْ فَكُذَّ وُارُسُلِي فَكَدَ فَا كُن اللَّهُ مِن فَيْلِهِمْ وَمَا بَلَعُواْ مِعْشَارَ مَا آنَانِينَا هُمْ فَكُذَا وَارْسُلُونَ الْمَالِي فَاكُمُ اللَّهُ فَا فَا مُعَالَلُهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ عَلَيْهُ مَا مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلُولُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُعُلِي اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْم

## التفسير

## بأيِّ منطق ينكرون آيات الله:

تعود هذه الآيات لتكمل البحث الذي تناولته الآيات السابقة حول المشركين الكفّار وأقوالهم يوم القيامة، فتتحدّث حول وضع هؤلاء في الدنيا ومواقفهم عند سهاعهم القرآن حتى يتّضح أنّ مصيرهم الأخروي المشؤوم إنّا هو نتاج تلك المواقف الخاطئة التي اتّخذوها إزاء آيات الله في الدنيا.

تقول الآية الكريمة الأولى: ﴿ وَإِذَا تَتَلَى عَلَيْهِمُ آيَاتُنَا بَيْنَاتُ قَالُوا هَذَا إِلَّا رَجَلَ يَسَرِيدُ أَنْ يَصَدَّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ ﴾.

فهذا أوّل ردّ فعل لهم إزاء «الآيات البيّنات» وهو السعي إلى تحريك حسّ العـصبية في هؤلاء القوم المتعصّبين.

خاصة مع ملاحظة استخدامهم تعبير «آباؤكم» بدل «آباؤنا»، يفهم منه أنّهم يريدون القول لقومهم بأنّ تراث الأجداد في خطر، وإنّ عليكم النهوض والتصدّي لهذا الرجل عن العبث بذلك الميراث.

ثمّ تعبير ﴿ما هذا لِلّارجل﴾ إمّا يقصد به تحقير النّبي ﷺ من جهتين الأولى كلمة «هذا»

والثّانية «رجل» بهيأة النكرة، مع العلم بأنّهم يعرفون النّبي ﷺ جيّداً، ويعلمون بأنّ له ماضياً مشرقاً.

من الجدير بالملاحظة أيضاً أنّ القرآن وصف «الآيات» بــ «البــيّنات»، أي أنّهــا تحــمل دلائل حقّانيتها معها، وما هو قابل للمعاينة لا يحتاج إلى توضيح أو بيان.

ثمّ توضّح الآية مقولتهم الثّانية التي قصدوا بها إيطال دعوة النّبي ﷺ فتقول: ﴿وقالواها هذا إِلَّا إِفْكَ مِفْترى﴾.

«إفك» كما ذكرنا سابقاً بمعنى كلّ مصروف عن وجهه الذي يحقّ أن يكون عليه، ومنه قيل للرياح العادلة عن المهابّ «مؤتفكة»، وأي صرف عن الحقّ في الإعتقاد إلى الباطل، ومن الصدق في المقال إلى الكذب، ومن الجميل في الفعل إلى القبيح. ولكن كما قال البعض، فإنّ «الإفك» يطلق على الأكاذيب الكبيرة.

وكان يكفي استخدامهم لكلمة «الإفك» في إنّهام الرّسول ﷺ بالكذب، لكنّهم أرادوا تأكيد ذلك المعنى باستخدامهم لكلمة «مفترى»، دون أن يكون لهم أدنى دليل على ذلك الإدّعاء.

وأخيراً، كان الإِنهام الثالث الذي ألصقوه بالرّسول ﷺ هو (السحر) كما نرى ذلك في آخر هذه الآية ﴿وقال الذين كفروا للحق لمّا جاءهم إن هذا إلّا سحر هبين﴾.

العجيب أنّ هؤلاء الضالين يطلقون هذه التّهم الثلاث المذكورة بأصرح التأكيدات، فني موضع يقولون إنّه سحر، وفي آخر يقولون: إنّه مجرّد كذب، ثمّ يقولون في موضع ثالث؛ إنّه يريد أن يصدّكم عن مآثر أجدادكم!

طبعاً هذه الصفات الذميمة الثلاثة ليست متضادّة فيا بينها \_مع أنّ هؤلاء لا يأنفون من الكلام المتضادّ \_وعلى هذا فلا داعي \_كها يقول المفسّرون \_لاعتبار أنّ كلّ واحدة من هذه الصفات تنسب إلى مجموعة مستقلّة من الكفّار.

كذلك فن الجدير بالملاحظة أنّ القرآن الكريم استخدم في المرتين الأولى والثّانية جملة «قالوا»، ثمّ استخدم في المرّة الثالثة جملة «قال الذين كفروا»، إشارة إلى أنّ كلّ التعاسة التي أصابتهم إنّا منشأها الكفر وإنكار الحقّ ومعاداة الحقيقة، وإلّا فكيف يمكن لأحد أن يتّهم رجلاً تظهر دلائل حقّانيته من حديثه وعمله وماضيه بهذه التّهم المتلاحقة وبلا أدنى دليل. فكأنّهم يواصلون بهذه التّهم الثلاث برنامجاً مدروساً لمواجهة النّبي ﷺ فقد لاحظوا من

جانب أنّ الدين جديد وله جاذبية، ومن جانب آخر، فقد أخافت إنذارات الرّسول عَلَيْهُ الله الله الرّسول عَلَيْهُ ال بالعذاب الإلهي في الدنيا والآخرة فئة من المجتمع شاءوا أم أبوا، ومن جانب ثـالث فـإنّ معجزات الرّسول عَلَيْهُ تركت أثرها الإيجابي في نفوس عامّة المجتمع، شاءوا أم أبواكذلك.

لذا فإنهم ـ لأجل إيطال مفعول هذه الأمور الثلاثة ـ فكروا بالدعوة إلى حفظ تراث السلف في قبال الدين الجديد، في حين أنّ السلف كان مصداقاً لما ذكره القرآن الكريم ﴿الله يعقلون شيئا والا يعتدون﴾ البقرة \_ ١٧٠، فلا جرم أن يتخلّى الناس عن مثل تلك الهياكل الخرافية التي كانت إرث هؤلاء الجهلة والحمق.

وأمّا في قبال إنذارات الرّسول ﷺ بالعذاب الإلهي، فقد طرحوا قضيّة الإتّهام بالكذب لكي يريحوا العامّة.

ولكن تاريخ الإسلام شاهد على أنّ أيّاً من هذه المخطّطات الشيطانية لم تكن ذات أثر، وكانت النتيجة أن دخل الناس في هذا الدين العظيم فوجاً بعد فوج.

في الآية التي بعدها، يشطب القرآن الكريم على جميع تلك الإدّعاءات الواهية، مع أنّها واضحة البطلان، فيقول: ﴿ وها آتيناهم من كتب يدرسونها وما أرسلنا إليهم قبلك من نذير.

وهي إشارة إلى أنّ هذه الإدّعاءات يمكنها أن تكون مقبولة فيها لو جاءهم رسول من قبل بكتاب سهاوي يخالف مضمونه الدعوة الجديدة، فلا بأس أن ينبروا لتكذيبها، ويسنادوا بتراث الأجداد تارةً. وبتكذيب الدعوة الجديدة تارةً أخرى، أو اتّهام من جاء بها بالسحر، أمّا من لا يعتمد إلّا على فكره الشخصي -بدون أي وحي من السهاء - وبدون أن يكون له نصيب من علم، فلا يحق له الحكم لجرّد تلفيقه الخرافات والأوهام.

ويستفاد من هذه الآية أيضاً أنّ الإنسان لا يمكنه أن يطوي طريق الحياة بعقله فقط، بل لابدّ أن يستمدّ المعونة من وحي السهاء ويتقدّم إلى الأمام بالإستعانة بالشرائع، وإلّا فهي الظلهات والخوف من التيه.

الآية الأخيرة من هذه الآيات، تهدّد تلك الجموعة المتمردة بكلهات بليغة مؤثّرة فتقول: 
﴿وكذب الذين من قبلهم ﴾ في حين أنّ هؤلاء لم يبلغوا في القوّة والقدرة عشر ماكان لأولئك الأقوام ﴿وها بلغوا معشارها آتيناهم فكذّبوا رسلي فكيف كان نكير ﴾.

فدنهم المدمّرة بضربات العقوبة الإلهية الساحقة ليست ببعيدة عنكم فهي في الشام القريب منكم، فليكونوا لكم مرآة للعبرة، واستمعوا إلى النصائح التي يقولها الدمار، وقارنوا مصيركم بمصيرهم، فلا السنّة الإلهيّة قابلة للتغيير ولا أنتم أقوى منهم!

«معشار»: بمعنى واحد إلى عشرة، البعض إعتبرها «عُشر العُشر» أيّ واحد إلى مائة، ولكن أكثر كتب اللغة والتفاسير ذكرت المعنى الأوّل، وإن كان مثل تلك الأعداد لا يقصد بها التعداد، وتستخدم للتقليل في مقابل سبعة وسبعين وألف وأمثالها التي تستخدم للتكثير، وبذا يكون المعنى المقصود من الآية، إنّنا دمّرنا عصاة أقوياء لا يمتلك هولاء إلّا جرءاً صغيراً من قدرتهم.

وقد ورد نظير هذا المعنى في آبات كثيرة من آبات القرآن الكريم، من جملتها ما ورد في الآبة ٦ من سورة الأنعام ﴿ للم يرولكم أهلكنا من قبلهم من قرن مكناهم في الأرض مما لم تمكن لكم وأرسلنا السماء عليهم مدراراً وجعلنا الأنهار تجري من تحتهم فأهلكناهم بدنوبهم وأنشأنا من بعدهم قرنا آخرين ﴾. وكذا ورد نظير هذا المعنى في الآبات ٢١ ـ المؤمن، ٩ ـ الروم.

لفظة «نكير» من مادّة «نكر» والإنكار ضدّ العرفان، والمقصود أنّ إنكار الله هو تلك المجازاة والعذاب الصادر عنه تعالى أ.

#### 8003

١. بعض المفسّرين احتملوا تفسيراً آخر لهذه الآية، وهو أنّ المقصود من ﴿ وما بلغوا معشار ما آتيناهم ﴾ وهو عشر الآيات التي أنزلناها على مشركي قريش لإتمام الحجّة عليهم، لم ننزّله على الأقوام السابقين، فإذا كان العذاب الذي عذّبناهم به بتلك الشدّة، فما بالك بمصير مشركي قريش الذين نالهم عشرة أضعاف الآيات لإتمام الحجّة! ولكن يبدو أنّ التفسير الأوّل أنسب (وبناءً على التفسير الأوّل فإنّه من أربعة ضمائر موجودة في الآية، يعود الضميران الأوّل والثّاني على كفّار قريش، والضمير الثالث والرابع على الكفّار السالفين، أمّا بناءً على التفسير الثّاني فإنّ الضمير الأوّل بعود على كفّار قريش، والثّاني على الكفّار السالفين، والثالث على كفّار قريش، والثّاني على الكفّار السالفين، والثالث على كفّار قريش والرابع على الكفّار السالفين، والثالث على كفّار قريش، والرّابع على الكفّار السالفين، والثالث على كفّار قريش، والرّابع على الكفّار السابقين \_ تأمّل).

قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ لِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ لَنَفَكَ رُواْ مَا بِصَاحِبِكُمُ مِنجِنَةً إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ إِنَّ

## التفسير

# التُّورة الفكرية أساس لأيِّ ثورةٍ أصيلة:

في هذا المقطع من الآيات والآيات التالية، والتي تشكّل أواخر سورة سبأ المباركة، يُؤمر الرّسول الأكرم تَلِيَّنِيَّ مرّة أخرى بدعوة هؤلاء بالأدلّة المختلفة ليؤمنوا بالحق، ويرجعوا عن ضلالهم، وكها مرّ في البحوث السابقة فقد خوطب الرّسول تَلْمَلِنَا خمس مسرّات بأن قسيل له (قل...).

فني الآية الأولى إشارة إلى اللبنة الأساسية في كلّ التحوّلات والتبدّلات الاجتاعية والأخلاقية والسياسية والاقتصادية والثقافية، فتقول وبجمل قصيرة وعميقة المعنى ﴿قُلَ لِنَّمَا أَعْظَكُم بِواحدة أَنْ تقوموا لله مثنى وقرادى ثمّ تتفكّروا ما بصاحبكم من جنّة إن هو إلّا نذير لكم بين يدي عذاب شديد﴾.

كلمات وتعبيرات هذه الآية يشير كلّ منها إلى موضوع هامّ، نجملها في عشرة نقاط كما يلي:

١- جملة «أعظكم» توضّح في الحقيقة واقع أنّ الرّسول ﷺ يريد القول بأني ألحظ فيا
 أقول لكم خيركم وصلاحكم دون أيّ شيء آخر.

٢ التعبير بـ «واحدة» مع إرتباطه بالتأكيد بواسطة «إنّما» إشارة معبّرة إلى أنّ أصل جميع الإصلاحات الفردية والجهاعية، إنّما هي بإعبال الفكر، فما دام تفكير الأمّة في سبات فستكون هدفاً لسرّاق ولصوص الدين والإيمان والحرية والاستقلال، ولكن حينا تصحوا الأفكار فإنّها تقطع الطريق أمام هؤلاء.

٣-التعبير بـ «قيام» ليس معناه مجرّد الوقوف على القدمين، بل معناه الإستعداد لإنجاز العمل، بلحاظ أنّ الإنسان بوقوفه على قدميه إنّما يكون مستعداً لإتمام البرامج الحياتية المختلفة، وعليه فإنّ التفكّر يحتاج إلى استعداد قبلي، لكي يوجد السبب والمحرّك في الإنسان الذي يدفعه بالإرادة والتصميم إلى التفكّر.

٤- تعبير «شه» يوضّح أنّ القيام والإستعداد يجب أن يكون باعثه إلهياً، والتفكّر الذي يكون صادراً عن هذا الدافع له قيمة عالية، فالإخلاص في العمل عادة \_وحتى في التفكّر \_ هو الأساس للنجاة والسعادة والبركة.

والملفت للنظر هو اعتبار الإيمان بالله هنا أمراً مسلّماً، وعليه فالتفكّر المطلوب إنّما هو في مسائل اُخرى، وتلك إشارة إلى أنّ التوحيد إنّما هو أمر فطري واضح يدرك حتى بــدون تفكّر.

٥-التعبير بـ «مثنى وفرادى» إشارة إلى أنّ التفكّر يجب أن يكون بعيداً عن الغوغائية والفوضى، بأن يقوم الناس آحاداً أو على الأكثر مـ ثنى ويـتفكّرون، لأنّ التـ فكّر وسـط الضوضاء والغوغائية لا يكنه أن يكون عميقاً، خصوصاً وأنّ عوامل الذاتية والتعصّب في طريق الدفاع عن الإعتقادات الشخصية ستكون أشدّ فعلاً في التجمّعات الأكبر.

بعض المفسّرين احتمل أن يكون هذان التعبيران إشارة إلى الإفادة من المشورة بالخلط بين الأفكار الفردية والجماعية، فالإنسان يجب أن يتفكّر منفرداً وكذلك يستفيد من أفكار الآخرين، لأنّ الإستبداد بالرأي والفكر سبب للعجب، والتشاور والتعاون لأجل حلّ المشكلات العلمية \_والذي لا يؤدّي إلى الغوغاء \_سيعطي حتماً \_أثراً أفضل، ويمكن أن يكون تقديم «مثنى» على «فرادى» في الآية لهذا السبب.

٦- الملفت للنظر أنّ القرآن الكريم يقول هنا «تتفكّروا» دون أن يذكر بماذا؟ فحذف المتعلّق دليل على العموم، أي في كلّ شيء، في الحياة المعنوية والمادية، في الأمور الكبيرة والصغيرة، وبكلمة: في كلّ أمر يجب التفكّر أوّلاً، وأهمّ من ذلك كلّه هو التفكّر للعثور على الإجابة للأسئلة الأربعة التالية: من أين جئت؟ لأي شيء أتيت؟ إلى أين أذهب؟ وأين أنا الآن؟

ولكن بعض المفسّرين ذهبوا إلى أنّ «تتفكّروا» تتعلّق بالجملة التي تليها وهـي «مـا بصاحبكم من جنّة» بمعنى أنّكم لو تفكّرتم قليلاً لوجدتم أنّ الرّسول ﷺ منزّ، عن إنّهامكم الواهي له بالجنون، والظاهر أنّ المعنى الأوّل أوضح.

ومن البديهي أنّ من الأمور التي يجب التفكّر بها هي مسألة النبوّة والصفات العالية التي كان يتمتّع بها شخص النّبي ﷺ دون أن تكون منحصرة بذلك.

٧- تعبير «صاحبكم» إشارة إلى الرّسول الأكرم تَنْ الله ليس نكرة بالنسبة لكم، فقد كان بينكم لسنوات طويلة، لقد عرفتموه بالأمانة والصدق والإستقامة، ولم تجدوا حتى الآن نقطة ضعف واحدة في مسيرة حياته، لذا فعليكم بالإنصاف قليلاً، فالتّهم التي تلصقونها به لاأساس لها جميعاً.

٨- «جنّة» بمعنى «جنون» وفي الأصل من مادّة «جن» بمعنى ستر الشيء عن الحاسّة، ومن كون أنّ (الجنون) سُتر عقله، فقد أطلق عليه هذا التعبير، والجدير بالملاحظة هنا هـ و أنّ العبارة تريد الكشف عن هذه الحقيقة، وهي أنّ من يدعو إلى التفكّر والإنتباه كيف يكون هو مجنوناً، والحال أنّ مناداته بالتفكّر إمّا هي دليل على تمام عقله ودرايته.

٩ جملة ﴿إِن هو إِلّا نذير لكم ﴾ تلخّص رسالة الرّسول الأكرم الله في مسألة «الإنذار» أي: التحذير من المسؤولية، ومن الحكمة الإلهية، والعقاب الإلهي، صحيح أنّ للرسول الله في «التبشير» أو «البشارة» ولكن الذي يدفع الإنسان أكثر إلى التحرّك هو «الإنذار»، لذا فقد ذُكرت مسألة «الإنذار» في آيات أخرى من القرآن الكريم على أنّها وظيفة الرّسول الأكرم الأساسية، كما في الآية ٩ من سورة الأحقاف ﴿وما لنا الله نعير مبين ﴾، كما ورد كذلك شبيه هذا المعنى في الآية ٥ من سورة (ص) وآيات أخرى.

10-التعبير بـ ﴿ بين يدي عذاب شديد ﴾ إشارة إلى أنّ القيامة قريبة إلى درجة وكأنّها أمام العين، والحقّ أنّها كذلك بالنسبة إلى عمر الدنيا، كذلك فقد ورد في الروايات الإسلامية نظير هذا المعنى كما في الأثر عن الرّسول الأكرم عَنَيْنَ قال: «بعثت أنا والساعة كهاتين» وضم عَنَيْنَ الوسطى والسبّابة. \

#### بحثان

## ١\_ استقلال آيات القرآن الكريم وتفسيرها المنمرف

لقد إتَّضح لدينا من خلال تفسير الآية الأخيرة بأنَّ الأصنام والأوثان وما يعبد مسن

١. تفسير روح المعاني، ج ٢٢، ص ١٤٣، ذيل الآية مورد البحث.

دون الله تعالى ليس لها آذان صاغية لما يُطلب منها، وإن كان لها فهي غير قادرة على حلّ مشكلة ما، وليس لها في هذا العالم أيّ ملك ولو بقدر رأس الإبرة ﴿إن تدعوهم لايس معولا دعا يحم ﴾ وعلى هذا الأساس اتّخذ الوهّابيون هذه الآية ذريعة لهم للإدّعاء بأنّ كلّ شيء ما خلا الله جلّ وعلا وإن كان نبيّاً لا يسمع دعاءً، وإن سمع فلا يجيب! كما رفضوا أي نوع من التوسّل بأرواح الأنبياء والأثمّة والأولياء، واعتبروا ذلك مخالفاً للتوحيد محتجين بقوله تعالى: ﴿والدّين تدعون من دونه لايستطيعون نصركم ولا لنفسهم ينصرون ﴾ . أ

ولو أمعنا النظر في الآيات السابقة واللاحقة لهذه الآية للاحظنا أنّ المقصود من قوله: 
﴿ هَنْ دُونِه ﴾ هي الأصنام لاغير، وذلك يصدق على مجموعة الأحجار والأخشاب وغيرها والتي كانت في نظر مشركي الجاهلية بأنّها ذات قدرة إزاء قدرة الخالق الكريم جلّ وعلا، كما أنّ الأنبياء والأولياء وحتى الشهداء في سبيل الله أحياء في البرزخ، وحياة البرزخ -كما هو معلوم - بحرّدة من الحجب المادية ومتعلقات الدنيا مما يجعلها أوسع منها، يسضاف إلى ذلك فإنّ التوسّل بالأرواح الطاهرة للأنبياء والأعمة المنتقلالية إزاء المنالق الكريم، بل إنّنا إنّما نظلب العون والمدد من مقامهم وجاههم في حضرة الباريء العزيز، وهذا هو عين التوحيد (تأمّلوا جيداً).

وقد صرّح القرآن الكريم بأنّ الشفيع إنّا يشفع بإذن الله تعالى: ﴿مَنْ دُاللَّذِي يَشْفَعُ مَنْدُهُ لِللَّهِ اللّ اللَّابِادُنَه ﴾ \* فمن يستطيع إنكار مثل هذه الآيات الصريحة غير الجهلة المغرورين الذين هتفوا عمثل هذه الإدّعاءات لزرع الفرقة بين المسلمين؟!

وفي كثير من الحالات نقرأ في سيرة الصحابة أنّهم حينا تحيق بهم المشكلات يأتون إلى قبر الرّسول عَلَيْ ويتوسّلون إليه، ويطلبون العون من الله عزّوجل بشفاعة روحه الطاهرة مثالنا على ذلك ما ذكره «البيهقي» من محدّثي العامّة، قال: في زمن الخليفة الثّاني مرّ في الناس قحط وجدب، ممّا حدا ببلال وعدد من الصحابة إلى الذهاب لقبر رسول الله وقالوا عنده: «يارسول الله استق لأمّتك… فإنّهم قد هلكوا» عنده: «يارسول الله استق لأمّتك… فإنّهم قد هلكوا» عنده:

كما نقل «الآلوسي» في (روح المعاني) الكثير من الأحاديث في هذا الصدد، وبعد المناقشة

۱. فاطر، ۱٤.

٢. الاعراف، ١٩٧.

٣ البقرة، ٢٥٥.

٤. من كتاب (التوصّل إلى حقيقة التوسّل).

لهذه الأحاديث يخرج بالقول: إنّني لا أرى مانعاً من التضرّع لله جلّوعلا بمـقام الرّسـول الأكرم في حياته أو بعد مماته... ثمّ إنّ الآخرين الذين يمتلكون مقاماً وقرباً من الخالق الكريم يجوز التوسّل بالله سبحانه بواسطتهم '.

ولمزيد من الإطلاع راجع تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٣٥ من سورة المائدة.

# ٢\_ مِانب من الروايات الإسلامية في التَفَكّر والتَأمّل

إهتمت الرواية الإسلامية \_ وعلى خطى القرآن الكسريم \_ بمسألة التسفكّر إلى حــدّ أن جعلتها في المقام الأوّل من الأهميّة، ويلاحظ المطالع للروايات تعبيرات جمسيلة ومعبّرة أوردنا نماذج منها هنا:

أ) التفكر أعظم عبادة: نقرأ عن الإمام الرضائي «ليس العبادة كثرة الصلاة والصوم إنّما العبادة التفكر في أمر الله عزّوجل» .

ونقرأ في رواية أخرى: «كان أكثر عبادة أبي ذر التفكّر» .

ب) ساعة تفكّر أفضل من ليلة من العبادة: عن الحسن الصيقل قال: سألت أبا عبدالله الصادق على عبدالله الصادق على عبر عبي الناس أنّ تفكّر ساعة خير من قيام ليلة، قلت: كيف يتفكّر؟ قال: «يمرّ بالخربة أو بالدار فيقول: أين ساكنوك وأين بانوك، ما لك لا تتكلّمين؟» أ.

ج) التفكّر مصدر العمل: قال أمير المؤمنين ﷺ: «إنّ التفكّر يدعو إلى البرّ والعمل به» °.

١. تفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

٢. أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٥، كتاب الكفر والإيمان، باب التفكّر، ح ٤.

٢ سفيئة البحار، ج ٢، ص ٣٨٣، (مادة فكر). ٤. العصدر السابق، ص ٣٨٢.

ه المصدر السابق.

قُلْ مَاسَأَ لَتُكُمُ مِنْ أَجْرِفَهُ وَلَكُمْ إِنَ أَجْرِيَ إِلَا عَلَى ٱللّهِ وَهُوَعَلَىٰ كُلِ شَيْءِ شَهِيدُ ﴿ قُلُ مَا اللّهِ وَهُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءِ شَهِيدُ ﴿ قُلُ مَا اللّهِ عَلَى ٱللّهِ وَمَا يُبَدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ إِنَّ رَبِي يَقَدِفُ بِالْحَقِ عَلَيْمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ فَا قُلْ جَاءَ ٱلْحَقُ وَمَا يُبَدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ فَا إِن صَلَلْتُ فَإِنّهَ أَضِلُ عَلَى نَفْسِي وَإِن آهْ مَدَدِيثُ فَبِمَا يُوحِي إِلَى رَبِي إِنّهُ مَسَمِيعٌ قَرِيبٌ ۞ قُلْ إِن آهْ مَدَدَيْتُ فَبِمَا يُوجِي إِلَى رَبِي إِنّهُ مَا مَعِيعٌ قَرِيبٌ ۞

## الثفسير

#### وما يبدىء الباطل وما يعيد:

قلنا أنّ الله تعالى أمر رسوله الكريم ﷺ في هذه السلسلة من الآيــات الكــريمة خمس مرّات بأن يخاطب هؤلاء الضالّين ويقطع عليهم طريق الإعتذار من كلّ جانب.

فالآية السابقة كانت دعوة للتفكّر ونني أي حالة من عدم التوازن الروحي عن الرّسول الأكرم ﷺ.

وفي مطلع هذه الآيات، يتحدّث القرآن في عدم مطالبة الرّسول ﷺ بأي أجر مقابل تبليغ الرسالة، تقول الآية الأولى: ﴿قُلْ مَا سَالتِكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمْ لِنْ أَجْرِي لِلّا على الله ﴾.

وذلك إشارة إلى أنّ العاقل حينا يتصرّف أي تصرّف يجب أن يكون لتصرفه باعث، فحينا يثبت لكم بأنّ لديّ عقل كامل، وترون بأن ليس لي هدف مادّي، فيجب أن تعلموا بأنّ هناك دافعاً ومحرّكاً إلهياً ومعنوياً هو الذي دفعني إلى ذلك التصرّف أو العمل.

بتعبير آخر: أنا دعوتكم للتفكّر، والآن تأمّلوا، واسألوا وجدانكم، أي سبب يدعوني لأن أنذركم من العذاب الإلهي الشديد؟، وأي ربح سوف أجنيه من هذا العمل؟، وأي فائدة ماديّة لي فيه؟. إضافةً إلى ذلك فإن كانت حجّتكم في هذا الإعراض ومخالفة الحقّ، هو أنّكم ستدفعون لي أجراً عليه، فسيضيع جزافاً، لأنيّ أساساً لم أطالبكم بأي أجر أو جزاء.

كذلك فقد ورد هذا المعنى بصراحة أيضاً في الآية ٤٦ من سورة القلم ﴿ لَم تسألهم أجراً فهم من مغرم متقلون﴾. أمّا ما هو تفسير جملة ﴿فهولكم ﴾ ؟ فهناك تفسيران:

الأوّل: أنّ الجملة كناية عن عدم المطالبة بأي أجر كها لو قلت «كلّ ما أردته منك فهو لك» كناية عن أنّك لا تريد شيئاً مطلقاً. والدليل على ذلك هو الجملة التالية والتي تقول: ﴿إِن أَجِرِي إِلّا ملى الله﴾.

الثاني: أنّكم إن لاحظتم أني في بعض ما أخبر تكم به عن الله سبحانه و تعالى، قلت لكم: ولا أسالكم عليه أجرا إلا المعودة في القربي في الفربي فيذا أيضاً يعود نفعه إليكم، لأنّ مودّة ذي القربي ترتبط بمفهوم (الإمامة والولاية) واستمرار خطّ النبوّة، الذي هو ضروري لإدامة هدايتكم.

ثمّ تختم الآية بالقول: ﴿وهو على كلّ شي، شهيد﴾. فإن كنت أريد أجري من الله وحده فلأنّه وحده عالم بكلّ أعالي ومطّلع على نواياى، علاوةً على أنّه هو سبحانه و تعالى شاهد صدقي وحقّانية دعوتي، لأنّه هو سبحانه سخّر لي كلّ هذه المعجزات والآيات البيّنات، والحقّ أنّه سبحانه و تعالى نعم الشاهد، فهو الذي قد أحاط بكلّ شيء علماً وهو أفضل من يستطيع الأداء، ولا يصدر عنه إلّا الحقّ وهو خير الشاهدين، وهو الله سبحانه و تعالى.

بالإلتفات إلى ما قيل حول حقّانية دعوة الرّسول الأكرم عَيَّاتُنَّ، تضيف الآية التي بعدها قائلة أنّ القرآن واقع غير قابل للإنكار لانّه ملق من الله سبحانه و تعالى على قلب الرّسول عَلَيْنَ وقل إنّ ربّي بقدف بالعق علام الغيوب.

كلمة «يقذف» من مادّة (قذف) وهو الرمي البعيد، وثمّة تفسيرات متعدّدة لهذه الآية، يمكن جمعها مع بعضها البعض. أَوَّلاً: المقصود بـ «يقذف بالحقّ» هو الكتب السهاوية والوحي الإلهي على قلوب الأنبياء والمرسلين، ولائنه سبحانه وتعالى هو علّام الغيوب، فهو يعلم بالقلوب المهيّأة، فينتخبها ويقذف الوحي فيها حتى ينفذ إلى أعهاقها.

وعلى ذلك فالمعنى شبيه بما ورد في الحديث المعروف «العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء». \

والتعبير بـ «علّام الغيوب» يؤيّد هذا المعني.

الآخر: إنّ المقصود من «قذف الحقّ على الباطل وزهوق الباطل». يعني أنّ للحقّ قوّة تجعله قادراً على تجاوز أي عائق في طريقه، وليس لأحد طاقة على الوقوف بوجهه، وبهذا تكون الآية تهديداً للمخالفين لكي لا يقفوا بوجه القرآن، وأن يعلموا أنّ حقّانية القرآن ستسحقهم.

وبذا تكون الآية تعبيراً مشابهاً لما ورد في الآية ١٨ من سورة الأنبياء ﴿ بِلَ نَقَدُفَ بِالعَقَى على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق﴾.

و يحتمل أن يكون المقصود بتعبير «القذف» هنا هو نفوذ حقّانية القرآن إلى نقاط العالم القريبة والبعيدة، وهي إشارة إلى أنّ هذا الوحي السماوي سيضيء جميع العالم بنوره في نهاية الأمر.

بعدئذ ولزيادة التأكيد يضيف سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ جَادَالْحَقَ وَهَا يَبِدَى البَّاطِلُ وَهَا يَعِدُ ﴾ أ، وعليه فلن يكون للباطل أي دور مقابل الحقّ، لا خطّة أولى جديدة، ولا خطّة معادة، إذ أنّ خطط الباطل نقش على الماء، ولهذا السبب فلم يتمكّن الباطل من طمس نور الحقّ وبحو أثره من القلوب.

مع أنّ بعض المفسّرين أرادوا حصر مصاديق «الحقّ» و«الباطل» في هذه الآية في حدود معيّنة، لكن الواضح أنّ مفهوم الإثنين واسع وشامل جدّاً، القرآن، الوحي الإلهي، تعليات الإسلام، جميعها مصاديق لمفهوم «الحقّ». والشرك والكفر، والضلل، والظلم والذنوب، ووساوس الشيطان، والبدع الطاغوتية كلّها تندرج تحت معنى «الباطل»، وفي

١٠ المصباح الشريعة، ص ١٦.

٢. «يبدى» من مادة «بدء» بمعنى الإيجاد الابتدائي، و«يعيد»: من مادة «عود» بمعنى التكرار، الباطل: فاعل،
 والمفعول محذوف، والتقدير «ما يبدىء الباطل شيئاً وما يعيد شيئاً».

الحقيقة فإنّ هذه الآية شبيهة بالآية ٨١ من سورة الإسراء، ﴿وقل جاء للحقّ ورّهق للباطل إنّ الباطل كان زهوقاً ﴾.

وقد ورد أنّ ابن مسعود قال: دخل رسول الله تَقَالِنَهُ مكّة وحول البيت ثلاثمائة وستّون صنماً فجعل يطعنها بعود في يديه ويقول: «جاء الحقّ وزهق الباطل إنّ الباطل كان زهوقاً ـجاء الحقّ وما يبدىء الباطل وما يعيد» \.

سؤال: يثار هنا سؤال وهو أنّ الآية أعلاه تقول: إنّه بظهور الحقّ، يمحق الباطل، ويفقد كلّ خلّاقيته، والحال أنّنا نرى أنّ الباطل له جولات وصيت إلى الآن، ويسيطر على مناطق كثيرة؟

الجواب: وللإجابة على هذا السؤال، يجب الإلتفات إلى ما يلي:

أَوِّلاً: إنّه بظهور الحقّ وإشراقه، فإنّ الباطل ـ والذي هو الشرك والنفاق والكفر وكلّ ما ينبع عنها ـ يفقد بريقه، وإذا استمرّ وجوده فبالقوّة والظلم والضغط، وإلاّ فإنّ النقاب قد أزيل عن وجهه، وظهرت صورته القبيحة لمن يطلب الحقّ، وهذا هو المقصود من مجسيء الحقّ ومحو الباطل.

ثانياً: لأجل تحقق حكومة الحق وزوال حكومة الباطل في العالم، فإضافة إلى الإمكانيات التي يضعها الله في خدمة عباده، هناك شرائط أخرى مرتبطة بالعباد أنفسهم، والتي أهمها «القيام بترتيب المقدّمات للإستفادة من تلك الإمكانات الإلهيّة»، وبتعبير آخر، فإنّ انتصار الحقّ على الباطل ليس فقط في المناحي العقائدية والمنطقية وفي الأهداف، بل في المناحي الإجرائية على أساسين، «فاعلية الفاعل» و«قابلية القابل» وإذا لم يصل الحقّ إلى النصر على الباطل في المرحلة العملية نتيجة عدم تحقّق (القابلية) فليس ذلك دليلاً على عدم انتصاره.

ولنضرب لذلك مثلاً قرآنياً، فالآية الكريمة تقول: ﴿الدعولي الستجب﴾ أ، ولكن المعلوم لدينا بأنّ إستجابة الدعاء ليست بدون قيد أو شرط، فإن تحققت شرائط الدعاء فهو مستجاب قطعاً، وفي غير هذه الحالة ينبغي عدم انتظار الإستجابة، (شرح هذا المعنى جاء في تفسير الآية ١٨٦ ـمن سورة البقرة).

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۸، ص ۳۹۷.

وذلك بالضبط كما لو أنّنا أتينا بطبيب حاذق لمريض ممدّد على فراشه، وعندها نقول له: زادت فرصة النجاة لك، وفي أي وقت أحضرنا له دواء نذكره بأنّنا قد حللنا له مشكلاً آخر، في حين أنّ كلّ هذه الأمور هي من مقتضيات الشفاء وليست (علّة عامّة)، فيجب أن يكون الدواء مؤثّراً في المريض، وأن تُراعى توصيات الطبيب، كما أنّه يجب أن لا ننسى الحمية وأثرها، لكي يتحقّق الشفاء العيني والواقعي (تأمّل).

ثم يضيف تعالى: لأجل إيضاح أنّ ما يقوله عَنَيْنَ هو من الله، وأنّ كلّ هداية منه، وأن ليس هناك أدنى خطأ أو نقص في الوحي الإلهي، ﴿قُلْ لِنْ صَلَلْتُ قَالِمُ عَلَى نَفْسِي وَلِنَ لَيْسَ فَبِمَا يُوحِي إليّ ربّي﴾ \ لهتدينت فبما يوحي إليّ ربّي﴾ \

أي إنّني لو اتّكلت على نفسي فسوف أضلّ، لأنّ الإهتداء إلى طريق الحـقّ مـن بـين أكداس الباطل ليس ممكناً بغير إمداد الله، ونور الهداية الذي ليس فيه ضلال وتيه هو نور الوحي الإلهي.

صحيح أنّ العقل هو مصباح مضيء، غير أنّ الإنسان ليس معصوماً، وشعاع هذا المصباح لا يمكنه كشف جميع حجب الظلام، إذاً تعالوا وتعلّقوا بنور الوحي الإلهي هذا حتى تخرجوا من الظلمات، وتضعوا أقدامكم على أرض النور.

وفي ختام الآية يضيف تعالى: ﴿لِنَّهُ سَمِيعُ قُرْبِبِ﴾.

فلعلّکم تعتقدون أنّه تعالى لا يسمع ما نقول وما تقولون، أو أنّه يسمع ذلك ولكنّه بعيد، كلّا، فهو (سميع) و(قريب)، فلا تعزب عنه ذرّة كمّا نقول أو ندعو.

#### 8003

١. فيما يخصّ السؤال: لماذا أورد في الجملة الأولى ﴿ على نفسي ﴾ وفي الجملة الثّانية ﴿ فبما يـوحي إليّ ربّي ﴾ قال بعض المفسّرين: كلّ واحدة من هاتين الجملتين تحتوي على محذوف مقدّر، والتقدير كاملاً «إن ضللت فإنّما أضلّ نفسي وإن إهتديت فإنّما أهتدي لنفسي بما يوحي إليّ ربّي » (تأمّل!!) \_ تفسير روح المعاني، ذيل الآية مورد البحث.

وَلَوْتَرَىٰ إِذْ فَرِعُواْ فَلَافَوْتَ وَأُخِذُواْ مِن مَكَانِ قَرِيبِ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ ءُوَاْ فَكُ هُمُ التَّنَا وُشُمِن مَكَانِ بَعِيدِ ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ عِن قَبْلُ وَيَقْذِفُونَ بِالْغَيْبِ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْمَاعِهِم مِن فَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِي مُرِيبٍ ﴿ وَ اللَّهِ مَا اللَّهُمْ عَلَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْمَاعِهِم مِن فَبْلُ

### الثفسير

#### ليس للكافرين مفرَّ:

الآيات الأخيرة من سورة سبأ تعود إلى الحديث في المشركين المعاندين الذيبن مرّ الحديث فيهم في الآيات السابقة عن طريق مخاطبة الرّسول الأكرم اللّه فتصوّر حال تلك المجموعة عند وقوعها في قبضة العذاب الإلهي، كيف تفكّر في الإيمان، حين لا يكون لإيمانهم أدنى فائدة.

يقول تعالى: ﴿ولو ترى إِدْ فَرْمُوا فَلَا قُومَهُ وَأَخَذُوا مِنْ مِكَانَ قَرِيبٍ﴾. ``

غة آراء بين المفسّرين في: متى يكون ذلك الصراخ والفزع والإضطراب؟ فبعضهم يرى أنّه عذاب الدنيا أو عذاب الموت، وبعضهم يرى أنّه يخصّ عقاب يوم القيامة، غير أنّ آخر هذه الآية، يشير إلى أنّ هذه الآيات جميعها تتحدّث عن الدنيا وعذاب الإستئصال، أو لحظة تسليم الروح، إذ يقول تعالى في الآية الأخيرة من هذا المقطع ﴿وحيل بينهم وبين ها يشتهون كما فعل بأشيامهم من قبل وهذا التعبير لا ينسجم مع يوم القيامة، لأنّ الجميع يجمعون في ذلك اليوم للحساب، كما تشير إلى ذلك الآية ١٠٣ من سورة هود ﴿ذلك يوم مجموع له الناس وذلك يوم مشهود ﴾.

١. ﴿ ولو تري ﴾ جملة شرطية وجزائه محذوف، و تقديرها «لرأيت امرا عظيما» أو «لحجبت من احوالهم».

وفي الآيتين ٤٩ ــ ٥٠ من سورة الواقعة أيضاً نقراً ﴿قُلَ لِأَوْلِينَ وَالْآخَرِينَ \* لمجموعونَ لِلنَّ وَلِلْآخَرِينَ \* لمجموعونَ لِلنَّ مِيقَاتَ يَوْمِ مَعْلُومِ ﴾.

وعليه فإن المقصود من جملة ﴿وأخذوا من مكان قريب ﴾ هو أن هؤلاء الأفراد الكافرين والظالمين، ليس فقط لا يمكنهم الفرار من يد القدرة الإلهية فحسب، بسل إن الله سبحانه وتعالى يأخذهم بالعذاب من مكان قريب منهم جدّاً.

ألم يدفن الفراعنة في أمواج النيل الذي كان المصدر الأساس لفخرهم، ألم تنخسف الأرض بقارون وكنوزه، و«قوم سبأ» الذين مرّت بنا قصّتهم في هذه السورة ألم يحيق بهم الهلاك من أقرب الأمكنة لهم، وهو ذلك السدّ العظيم الذي كان سبب عمران بلادهم وسبب حياتهم وحركتهم؟ لذا فإنّه الله يأخذ بالعذاب من أقرب الأماكن حتى يُعلم مدى قدرته وسطوته.

فأكثر السلاطين الظلمة قتلوا على أيدي أقرب أفراد حواشيهم، وأغلب المستسلّطين الجبابرة تلقّوا الضربة الأخيرة من داخل قصورهم.

ولو لاحظنا ما ورد في الكثير من الروايات من طرق السنة والشبعة، لرأينا أن لهذه الآية مصداقاً في أحاديث «السفياني» (مجموعة على خطّ أبي سفيان وعصارة عصر الجاهلية يخرجون على أتباع الحق في عصر ظهور المهدي الله السفياني وجيشه تخسف بهم الصحراء وسط الطريق إلى مكة، وذلك في الحقيقة واحد من مصاديق الآية ﴿وأخذوا من مكان قريب ﴾. حيث إنهم وقعوا في العذاب الإلهي من أقرب النقاط لهم، وهي الأرض التي تحت أقدامهم. وقد وردت أحاديث كثيرة بهذا المضمون عن ابن عبّاس وابن مسعود وأبي هريرة وحذيفة وأم سلمة وعائشة، كما يلاحظ في كتب السنة، وكلهم ينقلون عن الرسول الأكرم مَنْ الله المناخرة عنه المناخرة وكلهم ينقلون عن الرسول الأكرم مَنْ الله المناخرة وحذيفة وأم سلمة وعائشة، كما يلاحظ في كتب السنة، وكلهم ينقلون عن الرسول الأكرم مَنْ المناخرة المناخرة المناخرة المناخرة المناخرة المناخرة وكلهم المناخرة المناخرة المناخرة المناخرة المناخرة المناخرة المناخرة وكلهم ينقلون عن الرسول الأكرم مَنْ اللها المناخرة وكلهم ينقلون عن الرسول الأكرة من المناخرة المنا

وقد أوردت تلك الأحاديث في تفسير هذه الآية في الكثير من كتب التّفسير الشيعية من أمثال تفسير القمّي، ومجمع البيان، ونور الثقلين، والصافي، والكثير من كتب التّـفسير السنّية كتفسير روح المعاني، وروح البيان، والقرطبي.

كذلك فإنَّ العلَّامة المجلَّسي \_ أعلى الله مقامه \_ أورد العديد من الروايات عن الإمام

١. تفسير العيزان، ج ١٦، ص ٤١٩.

الباقر الله الخصوص، والتي تشير إلى كونها أحد مصاديق هذه الآيات، باعتبار أنّ الخسف الذي يحلّ بالسفياني وجيشه هو مصداق للأخذ من مكان قريب .

وكما أشرنا مراراً فإنّ الرّوايات التي يوردها المفسّرون للتدليل على معنى الآية، إنّا هي المصاديق الأوضح، وليس معناها تحديد معنى الآية في ذلك.

الآية التي بعدها، تعرض وضع هؤلاء بعد أن أخذهم العذاب الإلهي تقول الآية الكريمة ﴿وقالوا آمنا به ﴾ أولكن ﴿ولتن لهم التناوش من مكان بعيد ﴾.

نعم فبحلول الموت وعذاب الإستئصال أغلقت أبواب العودة كليّاً، وحيل كالسدّ الحكم بين الإنسان وبين أن يكفّر عن ذنوبه، لذا فإنّ إظهار الإيمان في ذلك الحين، كأنّه كائن من مكان بعيد، وهو إيمان إضطراري بسبب الخوف الشديد من العذاب الذي يعاين هناك، مثل ذلك الإيمان أصلاً لا قيمة له، لذا فإنّ الآية ٢٨ من سورة الأنعام تعبّر عنهم قائلة: ﴿بل بدا لهم ماكانوا يخفون من قبل ولورد والعادوا لما فهوا عنه ولِنّهم لكاذبون ﴾.

«التناوش» من مادّة «نوش» على زنة خوف بعنى التناول، وبعضهم اعتبروا أنّها بمعنى «التناول بسهولة» أي كيف يتناولون الإيمان من مكان بعيد ولم يكونوا يتناولونه من قريب؟ كيف يستطيعون الآن وبعد أن انتهى كلّ شيء، أن ينبروا لجبران خطاياهم ويؤمنوا، في حين أنّهم قبل هذا كفروا مع أنّهم كانوا يتمتّعون بالإختيار والإرادة، ﴿وقد كفروا به من قبل .

ولم يكتفوا بالكفر فقط، بل إنهم ألصقوا بالرّسول تَلَيَّةُ وبتعاليمه مختلف أنواع التّهم، وحكموا أحكاماً خاطئة فيا يخصّ (عالم الغيب والقيامة والنبوّة): ﴿ ويقذفون بالغيب من مكان بعيد ﴾.

«القذف» \_كها قلنا \_ الرمي من بعيد، و «الغيب» هو عالم ما وراء الحسّ، والجملة كناية لطيفة عمّن يطلق أحكامه على عالم ما وراء الطبيعة بلا سابق علم أو معرفة، كمن يرمي شيئاً من نقطة بعيدة، فقلّها يصيب الهدف، فظنونهم وأمانيهم وأحكامهم لا تصيب أهدافها أيضاً، فقد عدّو الرّسول ﷺ (ساحراً) حيناً، وحيناً (مجنوناً) وآخر (كذّاباً)، وحيناً اعتبروا

١. بحار الأنوار، ج ٥٢، ص ١٨٥ فيما بعد.

٢. الضمير في كلمة «به» يعود على «الحقّ» على اعتبار أنه أقرب مرجع له، ونعلم بأنّ الحقّ في الآيات السابقة يشير إلى «القرآن ومحتواه والمبدأ والمعاد ورسول الإسلام».

القرآن «نتاجاً فكرياً بشرياً»، ومرّة أنكروا الجنّة والنار والقيامة بشكل كلّي، كلّ هذه أنواع «للرجم بالغيب» أو «إصطياد الطيور في ظلام الليل» أو بعبارة أخرى «القذف من مكان بعيد».

ثمّ يضيف تعالى: ﴿وحيل بينهم وبين ها يشتهون كما قعل بأشياعهم من قبل فني لحظة مؤلمة، فصل بينهم وبين كلّ ثرواتهم وأموالهم، وقصورهم ومقاماتهم، وأمانيهم، فكيف سيكون حالهم؟ هؤلاء الذين كانوا يعشقون الدرهم والدينار، والذين كانت قالوبهم لا تطاوعهم في التخلي عن أبسط الإمكانات المادية... كيف سيكون حالهم في تلك اللحظة التي يجب عليهم فيها أن يودّعوا كلّ ذلك وداعاً أخيراً، ثمّ يغمضون عيونهم ويسيرون باتّجاه مستقبل مظلم موحش.

جملة ﴿حيل بينهم وبين ها يشتهون﴾ ، فُسّرت بتفسيرين:

الأوّل: هو ما عرضناه سابقاً.

الثاني: أنّه حيل بينهم وبين رغبتهم في الإيمان وجبران ما فاتهم... غير أنّ التّفسير الأوّل ينسجم أكثر مع جملة ﴿مايشتهون﴾.

فضلاً عن أنَّ جملة ﴿ لَنِّى لَهُمُ التناوض مِن مِكَانَ بِعِيدِ ﴾ قد تعرَّضت إلى قضيّة عدم تمكّنهم من الإيمان عند الموت وعذاب الإستئصال كها ذكرنا، فلا يبدو أنَّ هناك داعياً للتكرار.

من الجدير بالذكر أيضاً أنَّ كثيراً من مفسّري هذه الآية اعتبروا هذه الآيات ممّا يخصّ الحديث في عقوبات الآخرة وندامة المسيئين في المحشر، ولكن الآية الأخيرة وبالأخصّ جملة وكما فعل بأشياعهم هن قبل لا تنسجم مع هذا المعنى، بل إنّ المقصود هو لحظة الموت ومشاهدة عذاب الفناء.

وما أجمل ما يقول أمير المؤمنين علي (عليه أفضل الصلاة والسلام) حينها يصوغ بكلهاته النورانية وصفاً للحظات فراق الروح لعالم الدنيا، ومفارقة نعمها:

«اجتمعت عليهم سكرة الموت، وحسرة الفوت، ففترت لها أطرافهم وتغيّرت لها ألوائهم! ثمّ زاد الموت فيهم ولوجاً، فحيل بين أحدهم وبين منطقه، وإنّه لبين أهله، يسنظر بسبصر، ويسمع بأذنه... يفكّر فيم أفتى عمره؟ وفيم أذهب دهره؟ ويتذكّر أموالاً جمعها، أغمض في مطالبها، وأخذها من مصرحاتها ومشبهاتها!...

فهو يعضّ يده ندامة على ما أصحر له عند الموت من أمره، ويزهد فيماكان يرغب فيه أيّام عمره، ويتمنّى أنّ الذي كان يغبطه بها ويحسده عليها قد حازها دونه»! \.

اللهم إجعلنا من الذين ينتبهون قبل فوات الفرص، ويجبرون ما فاتهم.

شِباك الدنيا ومغرياتها مشرعة لنا، والعدوّ شديد المراس، ولولا لطفك، فإنّ أعمالنا تافهة حقيرة ..

اللهم الجعلنا من الذين يشكرون النعم حين حلولها، وأعدنا من الغلة والغرور، واجعلنا من الذين لا يجزعون حين المصائب والشدائد...

...إنَّك عليَّ سميع

نهاية سورة سبأ

8003

### فهرس

| [۲]       | <b>فهرس</b><br>                           | <b>٦.</b>                    |
|-----------|-------------------------------------------|------------------------------|
|           | تفسير الآيات: ٢٠ ـ ٢٣                     |                              |
| ٣٣        | الله:                                     | آيسون من رحمة                |
| ٣٦        |                                           | قى هنا سؤالان                |
|           | تفسير الآيات: ٢٤ ـ ٢٧                     |                              |
| ۲۸        | ن في جوابهم لإبراهيم:                     | ملوب المستكبرير              |
| ٤٣        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     | مثان                         |
| ٤٣        |                                           | ــأكبر الفخر!                |
| ٤٤        | العظيمة                                   | _مواهب إيراهيم ا             |
|           | تفسير الآيات: ٢٨ _ ٣٠                     |                              |
| ٤٥        |                                           | ىنحرفون جنسياً:              |
| ٤٧        | <b> </b>                                  | مت: بلاء الانحراف            |
|           | تفسير الآيات: ٣١_ ٣٥                      |                              |
| ٤٩        | نحرفين:                                   | بذه هي عاقبة الما            |
|           | تفسير الآيات: ٣٦_ ٤٠                      |                              |
| ٥٤        | ين: ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، | ع العذاب للظالم              |
|           | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٤                     |                              |
| ٦٠        | العنكبوت:ا                                | بامة واهية كبيت              |
|           | تفسير الآية: ٤٥                           |                              |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠  | الفحشاء والمنكر:الفحشاء والمنكر           | الصلاة تنهى عن               |
| ٠٧٠٠٠٠٠٠٠ | إِلتَفَاتُ إلِيها:                        | حاديث» ينبغي الا             |
| ٠٠٠٠٠٠٠   | في تربية الفرد والمجتمع:                  | ث: تأثير الصلاة <sub>ا</sub> |
|           | تفسير الآيات: ٤٦_٤٩                       |                              |
| V£        | يب في البحث والجدال:                      | موا أحسن الأسال              |
| ۸٠        |                                           | ى <b>ث</b>                   |
| ۸         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,    | الرّسول الأمييَّيُّوا        |
| ۸۲        | الآخرينا                                  | .طريق النفوذ في              |

| 7-1 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | [1.                                       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ۸٤  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
|     | ين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٣_الكافرون والظالمو                       |
| ۸٥  | إعجازه؟! إعجازه؟!<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أا التآكاة.أَة                            |
| 91  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اليس القران تاكيا حي                      |
| 41  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بحوث<br>د الاعلم الماليالة                |
| 41  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٢_ دد س إعجار العر<br>٢_ التشبث بالحيل لا |
|     | حية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | التشبت بالحيل م<br>سالا ما الاتوا         |
| ۹۳  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
|     | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سبب النّزول                               |
| ۹۳  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .n 11 ** 51                               |
|     | تفسير الآيات: ٦١_٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لابدٌ من الهجرة:                          |
| 99  | الباطن والشرك في الظاهر:والشرك و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | *                                         |
| ١٠٤ | ، اب طن والفقرك في القاطرة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الأفرار بالتوحيد في                       |
| 1.7 | را <b>ق الفطرة.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بحث: الشدائد واسم<br>۲۰۱                  |
|     | تفسير الآيات: ٦٧ _ ٦٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سبب النزول                                |
| 1-9 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بحثان ۲۰۰۰۰۰۰۰۰                           |
| 11  | ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١_الجهاد والاإحلا                         |
|     | <b>بناف</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <sub>.</sub> ٢_الناس ثلاثه اص             |
|     | سورة الرّوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                           |
| 110 | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | tl.,,                                     |
|     | وم: المناسب ال | محتوى سورة الرا                           |
| \\V | **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | فضيلة سورة الرو                           |
|     | تفسير الآيات: ١ ـ ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سبب النزول                                |
| ١١٨ | نفسیر ۱۹ یا ۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1                                         |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تنبؤ عجيب!                                |

| د]   | <b>فهر س</b>                                  | 7.5                    |
|------|-----------------------------------------------|------------------------|
| 171  |                                               | <b>بح</b> وث           |
| 171  | , جهة «علم الغيب»                             | ١_إعجاز القرآن من      |
| 177  | حاب الظاهر»ما                                 | ٢_السطحيّون «أص        |
| 148  | پة                                            | ٣_المطابقة التاريخ     |
|      | تفسير الآيات ٨ ـ ١٠                           |                        |
| 170  | 4                                             | عاقبة المسيئين:        |
|      | تفسير الآيات: ١٦_١١                           |                        |
| 179  | ُلهم يوم القيامة!                             | مصير المجرمين ومأ      |
| 177  | ماء القيامة «الساعة»؟!                        | بحث: لم كان أحد أم     |
|      | تفسير الآيات: ١٧ _ ١٩                         |                        |
| ١٣٣  | 4.4 (1.5)                                     | التسبيح والحمد في      |
|      | ت<br>فسير الآيات: ٢٠ _ ٢٢                     |                        |
| 147  | و في الأنفس:                                  | آيات الله في الآفاق    |
|      | ي -<br>تفسير الآيات: ٢٣ _ ٢٥                  | <del>-</del>           |
| 158  |                                               | آياتُ عظمته ـ مرّةً أ  |
|      |                                               |                        |
|      | لة لمعرفة اللهلهلة لمعرفة الله                |                        |
|      | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         |                        |
|      | م                                             |                        |
|      |                                               | علاقة الحب بين ا       |
| , ,  | روب ين<br>تفسير الآيات: ٢٦_٢٩                 | · ·                    |
| 101  | · · · = · · · · · · · · · · · · · · · ·       | المالكية لله وحده:     |
|      | تفسير الآيات: ٣٠_٣٢                           | <b>J</b>               |
| 17   |                                               | حثان                   |
|      | خلي قوي                                       | <br>۱_التوحيد باعث دا. |
|      | الأحاديث الإسلامية                            |                        |
| 1 (0 | ه حداد در | ٠ ـ صره موسيد مي       |

| ٦٠٣ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [1•                |
|-----|---------------------------------------|--------------------|
|     | تفسير الآيات: ٣٦_٣٣                   |                    |
|     | تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٤٠                 |                    |
|     | تفسير الآيات: ٤٥ ـ ٤٥                 |                    |
| ١٧٩ | مصدره أعمال الناس أنفسهم:             | أساس الفساد و      |
| 187 |                                       | بحوث               |
| ١٨٢ | لذنب والفسادلذنب والفساد              | ١_العلاقة بين ا    |
| ١٨٤ | في الأرض                              | ٢_فلسفة السير      |
| ١٨٥ |                                       | ٣ـ الدين القيّم.   |
| ۲۸۱ | يوم القيامة!                          | ٤_لا عودة في       |
|     | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٠                 |                    |
| ١٨٧ | ممة الله:                             | انظر إلى آثار ر-   |
|     | تفسيرالآيات: ٥١ ـ ٥٥                  |                    |
| ١٩٤ | ٢ يسمعون كلامك:                       | الموتى والصُّمّ لا |
|     | تفسير الآيات: ٥٥ ـ ٦٠                 |                    |
| ۲۰۰ | <b>ىتذار</b> :                        | يوم لا ينفع الإء   |
| ۲۰۱ |                                       | بحثان              |
|     |                                       |                    |
|     | سورة لقمان                            |                    |
| ۲-9 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | محتوى السورة       |
| ۲۱۰ |                                       | فضيلة سورة لقا     |
|     | تفسير الآيات: ١ ـ ٥                   |                    |
| ۲۱۱ | .ن؟ين؟                                | من هم المحسنو      |
| ۲۱۳ |                                       | سبب النّزول        |
|     | تفسير الآيات: ٦ ـ ٩                   |                    |
| ۲۱۳ | د الشياطين الكبيرة:                   | الغناء أحد مكائ    |

| <u>e]</u>  | <b></b>                               | 3+7                 |
|------------|---------------------------------------|---------------------|
|            |                                       | <b>بح</b> وث        |
|            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                     |
| Y14        |                                       | ٢_ما هو الغناء؟     |
| 771        |                                       | ٣ فلسفة تحريم الغنا |
|            | تفسير الآيتان: ١٠ ـ ١١                |                     |
| TYE377     |                                       | هذا خلق الله:       |
|            | تفسير الآيات: ١٢ ـ ١٥                 |                     |
| <b>۲۲۸</b> |                                       | إحترام الوالدين:    |
| 779        |                                       | فما هي الحكمة؟      |
| ۲۳٤        |                                       | بحثانب              |
| 772377     |                                       | ١_من هو لقمان؟      |
| ۲۳۵        | <b>مانمانمان</b>                      | ٢_صور من حكمة لق    |
|            | تفسير الآيات ١٦ _ ١٩                  |                     |
| <b>۲۳X</b> | الناس بالحسني!ا                       | إثبت كالجبل، وعامل  |
|            |                                       |                     |
|            |                                       | _                   |
|            |                                       |                     |
| 727        |                                       | ٣ـ اداب العشرة      |
|            | تفسير الآيات: ٢٠ ـ ٢٤                 |                     |
|            | تفسير الآيات: ٢٥ ـ ٣٠                 | 1                   |
| Yo         |                                       | عشر صفات لله سبحان  |
|            | تفسير الآيتان: ٣١_٣٢                  |                     |
| Υολ        |                                       | في دوّامة البلاء!   |
|            | تفسير الآيتان: ٣٣ ـ ٣٤                | ·                   |
|            |                                       | سعة علم الله:       |

| ٦-٥                                     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [١٠             |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------|
| ۲٦٥                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث            |
|                                         |                                         | ١_أنواع الغرور  |
|                                         | ·····                                   |                 |
| *************************************** |                                         |                 |
|                                         | سورة السجده                             |                 |
| <b>۲۷1</b>                              |                                         | أسماء هذه السو  |
| <b>۲۷۱</b>                              |                                         | فضيلة تلاوة سو  |
| <b>777</b>                              |                                         | محتوي سورة ال   |
|                                         | تفسير الآيات: ١ ـ ٥                     |                 |
| ۲۷۳                                     | _                                       | عظمة القرآن، وا |
| YV4                                     | ستفادة من آية (يدبّر الأمر):            |                 |
|                                         | تفسير الآيات ٦ ـ ٩                      |                 |
| ۲ <b>۸٤</b>                             | نسان العجيبة!                           | مراحل خلق الإ   |
| YAA                                     | ق آدم من التراب:ق                       |                 |
|                                         | تفسير الآيات: ١٠ ـ ١٤                   |                 |
| <b>791</b>                              | <b>جوع:</b>                             | الندم وطلب الر. |
| ۲۹۵                                     |                                         | بحثان           |
| Y90                                     | ح وأصالتها                              | ١_إستقلال الرو  |
| ۲۹٦                                     |                                         | ٢_ملك الموت     |
|                                         | تفسير الآيات: ١٥ ـ ٢٠                   |                 |
| <b>۲۹</b> ۸                             | م يطّلع عليها أحد!                      | جوائز عظيمة ل   |
| ۳۰٤                                     |                                         | بحث:أصحاب       |
|                                         | تفسير الآيتان: ٢١ ــ ٢٢                 |                 |
| ۳۰۷                                     | ······································  | عقوبات تربوية   |
|                                         | تفسير الآيات: ٢٣ _ ٢٥                   |                 |
| ۳۱۰                                     | لصبر والإيمان!لصبر والإيمان             | شرط الإمامة: ا  |

| ٤]                  | فهرس                    | 7-7                            |
|---------------------|-------------------------|--------------------------------|
| ٣١٤                 | ة القادة الإلهيين:      | بحث: صمود واستقاما             |
|                     | تفسير الآيات: ٢٦ _ ٣٠   |                                |
| ٣١٦                 |                         | يوم إنتصارنا:                  |
|                     | سورة الأحزاب            |                                |
|                     | _                       | سبب التسمية وفضلها             |
| <b>****</b>         |                         |                                |
| TTT                 |                         | سبب النزول                     |
| ٣٢٥                 |                         | سپېټ الترون ۲۰۰۰،۰۰۰           |
|                     | تفسير الآيات: ١ ـ ٣     | 1 KN 11 51                     |
| TT0                 |                         | اتبع الوحي الإلهي فقط          |
|                     | تفسير الآيات: ٤_٦       | <b>.</b>                       |
| <b>٣</b> ٢ <b>٨</b> |                         | إدَّعاءات جوفاء:               |
| 779                 |                         | بحث                            |
|                     | تفسير الآيتان: ٧_٨      |                                |
| TE1                 |                         | ميثاق الله الغليظ:             |
|                     | تفسير الآيات: ٩ _ ١١    |                                |
| TEE                 | في مواجهة الأحزاب:      | الإمتحان الإلهي العظيم         |
|                     | <br>تفسير الآيات: ١٢_١٧ | •                              |
| ۳٤٩                 | <b>حزاب:من</b>          | المنافقون في عرصة الأ.         |
| , <u>2</u>          | تفسير الآيات: ١٨ _ ٢٠   | <del>-</del>                   |
| w.,                 |                         | فئة المعوّقين:                 |
| <b>700</b>          | تفسير الآيات: ٢١ _ ٢٥   |                                |
|                     |                         | دور المئون المغامي             |
| ٣٥٩                 | ، في معرفه ٦١ حزاب:     | دور المؤمنين المخلصين          |
| ٣٦٤                 |                         | بحوث                           |
| ٣٦٤                 | عركة الاحزاب            | ١_ملاحظات هامّة في م<br>سروي أ |
| <b>TV</b> T         |                         | ٢ــالنّبي أسوة وقدوة           |
| TVT                 |                         | ٣ــاذكروا الله كثيرا           |

| <b>1.Y</b> | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [1•                      |
|------------|-----------------------------------------|--------------------------|
|            | تفسير الآيتان: ٢٦ ـ ٢٧                  |                          |
| ٣٧٥        | تصار عظيم آخر:                          | غزوة بني قريظة إن        |
| TVV        | •••••                                   | ••                       |
| <b>TVV</b> | ة ودوافعها                              | ١۔ غزوة بني قريظ         |
|            | ني قريظة                                | ۲ــأحداث غزوة با         |
| ٣٧٩        |                                         | ٣۔نتائج غزوۃ بنی         |
| ٣٨٠        | نها العميقة!نها العميقة                 | ء.<br>٤۔الآيات و تعبيرا: |
|            |                                         |                          |
| ۳۸۲        | ناء» مع النّبيﷺ و«مفارقته»              | وخيّر تهنّ بين «البة     |
|            | تفسير الآيات: ٢٨ ـ ٣١                   |                          |
| ۳۸۲        | ة أو زخارف الدنيا!                      | أمّا السعادة الخالدة     |
| ۳۸۵        |                                         |                          |
|            | تفسير الآيات: ٣٢ ـ ٣٤                   |                          |
| ٣٨٧        | ون نساء النّبي!                         | هكذا يجب أن تكو          |
| <b>٣٩٣</b> |                                         | بحوث                     |
| 797        | بان واضح على العصمة                     | ١- آية التطهير بره       |
| ۲۹٤        | التطهير؟                                | ٢ ـ فيمن نزلت آية        |
| ۲۹۷        | لإلهيّة هنا تكوينية أم تشريعية؟         | ٣ـ هل أنّ الإرادة ا      |
| ۳۹۸        | لعشرين!لعشرينا                          | ٤ـ جاهلية القرن ا        |
| ٤٠٠        | *************************************** | سبب النّزول              |
|            | تفسير الآية: ٣٥                         |                          |
| ٤٠٠        | كانتها في الإسلام:                      | شخصية المرأة وما         |
| ٤٠٣        |                                         |                          |
| ٤٠٥        | ************                            |                          |
|            | تفسير الآيات: ٣٨_٣٦                     |                          |
| ٤٠٦        |                                         | تمرّد عظيم على اا        |

| د]    | فهرس                | ٦٠٨                          |
|-------|---------------------|------------------------------|
| ٤١١   |                     | بحثان                        |
| ٤١١   |                     | ١-أساطير كاذبة               |
| ٤١٣   |                     | ٢_روح الإسلام التسليم        |
|       | تفسير الآية: ٣٩     |                              |
| ٤١٥   | نن                  | من هم المبلّغون الحقيقيو     |
| ٤١٦   |                     | بحوث                         |
| ٤١٦   |                     | ١-ما المراد من التبليغ؟ .    |
| ٤١٦   |                     | ٢_ما المراد من الخشية؟.      |
| £17   |                     | ٣ـجواب عن سؤال؟              |
| £1V   | للون التقيّة؟       | ٤_هل كان الأنبياء يستعم      |
| ٤١٨   | ليغ                 | ٥_شرط الإنتصار في التب       |
|       | تفسير الآية: ٤٠     |                              |
| £ Y • |                     | مسألة الخاتمية:              |
| ٤٢٢   |                     | بحوث ٠٠٠٠٠٠٠٠٠               |
| ٤٣٢   |                     | ١_ما هو الخاتم؟              |
| ٤٢٣   | فاتماً للأنبياء     | ٢_أدلَّة كون نبيَّ الإسلام - |
| £Y7   |                     | ٣ــ إجابة عن عدّة أسئلة      |
| •     | تفسير الآيات: ٤١_٤٤ |                              |
| ٤٣٠   |                     | تحيّة الله والملائكة فرج لل  |
| £77   |                     | بحوث                         |
| £77   |                     | ١ ـ ذكر الله على كلّ حال .   |
| ٤٣٥   |                     | ۲ـ توضيح حول «لقاء الله»     |
| ٤٣٥   |                     | ٣- أُجور المؤمنين معدّة منا  |
|       | تفسير الآيات: ٤٨_٤٥ |                              |
| £٣V   |                     | السّراج المنير!              |

| ٦•٩     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [١٠                |
|---------|-----------------------------------------|--------------------|
| ٤٣٨ ٨٣٤ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحوث               |
| £٣A     | ه إلى عدّة ملاحظات:                     | وهنا ينبغي الإنتبا |
|         | تفسير الآية: ٤٩                         | -                  |
| ££٣     | الطلاق:                                 | جانب من أحكام      |
|         | تفسير الآية: ٥٠                         |                    |
| ٤٤٦     | , هذه النّسوة:                          | يمكنك الزواج مز    |
| ٤٤٩     | حكمة تعدّد زوجات النّبي:                | بحث: جانب من .     |
| £0Y     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | سبب النّزول        |
|         | تفسير الآية: ٥١                         |                    |
| £0Y     | ن في حياة النّبي:                       | حلّ مشكلة أخرى     |
| 100     | ا الحكم في حقّ كلّ نساء النّبي؟         | بحث: هل كان هذ     |
|         | تفسير الآية: ٥٢                         |                    |
| ٤٥٦     | ما يتعلّق بأزواج النّبي:                | حكم مهمّ آخر في    |
|         |                                         | بحوث               |
|         | کم                                      |                    |
|         | الفة                                    | 2                  |
| ٤٥٨     | لر إلى زوجة المستقبل قبل الزواج؟        | ٣_هل يمكن النظ     |
| ٤٦٠     |                                         | سبب النّزول        |
|         | تفسير الآيتان: ٥٣ ـ ٥٤                  |                    |
|         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • -                |
|         |                                         |                    |
|         | ة في الضيافة                            |                    |
|         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ··· •              |
|         | <b>ن</b>                                |                    |
| ٤٦٩     |                                         | سبب النّزول        |
|         | تفسير الآية: ٥٥                         |                    |
| 279     | من قانون الحجاب:                        | الموارد المستثناة  |

| د]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>فهرس</b><br>       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٨٥ |                                                        |
| £VY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . <b></b>             | الصلاة على النّبي والسلام علي                          |
| ٤٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ,,,                   |                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير الآيات: ٥٩ ـ ٦٢ |                                                        |
| ٤٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | تحذير شديد للمؤذين ومختلة                              |
| £AY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | بحوث                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       | ١_إيدأ بنفسك!                                          |
| ٤٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | ٢_العلاج من طريقين                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       | —<br>٣-موقع المسلمين القوي                             |
| ٤٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | ٤-الجتثاث جذور الفساد                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       | ٥ ـ سنن الله الثابتة٥                                  |
| ZAV TITLE TO THE TOTAL THE TOTAL TO THE TOTAL THE TOTAL TO THE TOTAL THE TOTAL TO T | تفسير الآيات: ٦٨_٦٢   | . •                                                    |
| £A0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | يسألون أيّان يوم القيامة؟!                             |
| ZXO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تفسير الآيات: ٦٩_٧١   | . 15.0.                                                |
| f 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تعسیر ۱۱ یاف. ۱۱ تا ۱ | بماذا رموا موسى ﷺ واتّهموه؟                            |
| ٤٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | بعد رحوه موسى بها والهدود.<br>قولوا الحق لتصلح أعمالكم |
| £9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                       | عولوا الأحق للطلباح احتمالكم                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير الآيتان: ٧٢_٧٣  |                                                        |
| ٤٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ارات البشر:           | حمل الأمانة الإلهية أعظم افتخ                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>የ</b> -            |                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سورة سبأ              | 1                                                      |
| 0.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | *******               | <b>محتوی سورة سپأ:</b>                                 |
| 0.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | فضيلة هذه السورة:                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير الآيتان: ١ ـ ٢  |                                                        |
| 0.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لَّ شيء:              | هو المالك لكلُّ شيء والعالم بك                         |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تفسير الآيات: ٣ ـ ٥   |                                                        |
| ٥٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       | أقسم بالله لتأتينكم القيامة:                           |

-

| <b>311</b> | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل               | [1.                  |
|------------|------------------------------------------------|----------------------|
|            | تفسير الآيات: ٦ ـ ٩                            |                      |
| 017        | رتك إنّها حقّ:                                 | العلماء يرون دعو     |
| ٥١٧        | ت إلى جملة أمور:                               | هنا يجب الإلتفان     |
|            | تفسير الآيتان: ١٠ ـ ١١                         |                      |
| ٥١٨        | لعظيمة لداود:                                  | المواهب الإلهية ا    |
|            | تفسير الآيات: ١٢ ـ ١٤                          |                      |
| orr        | ته العبرة!!                                    | هيبة سليمان ومو      |
| oYA        |                                                | ېحوث                 |
| ٥٢٨        | ا سليمان الله الله الله الله الله الله الله ال | ۱ـصور من حياة        |
| ٥٣٠        | ت سليمان مدّة من الزمن؟                        | ٢_لماذا خفي مو.      |
| ٥٣١        | نرآن والتوراة الحالية                          | ٣-سليمان في الة      |
| ٥٣٣        | دي الشكور                                      | ء<br>٤_وقليل من عبا  |
|            | تفسير الآيات: ١٥ ــ ١٧                         |                      |
| ٥٣٦        | ي أضاعها الكفران:                              | المدينة الراقية التو |
|            | تفسير الآيتان: ١٨ _ ١٩                         |                      |
| o £ y      |                                                | بحوث                 |
| 017        | ل لقوم سبأ!!ل لقوم سبأ                         | ١-المصير المذهر      |
| ٥٤٤        | ي التاريخي                                     | ٢ـ الإعجاز القرآن    |
| oio        |                                                | ٣ـ لفتات هامّة لل    |
|            | <br>تفسير الآيتان: ٢٠ ـ ٢١                     |                      |
| ٥٤٧        | اتّباع الشّيطان:                               | لاأحد مجبر على       |
|            | تفسير الآيات؛ ٢٢_٢٧                            |                      |
| 019        |                                                | نبئوني لماذا؟        |
| 000        |                                                | ۔<br>بحث: طریق تسخ   |
|            | تفسير الآيات: ٢٨ _ ٣٠                          |                      |
| ٥٥٨        |                                                | الدّعوة العالمية:    |

| ح]          | قهرس                                    | 717                  |
|-------------|-----------------------------------------|----------------------|
|             | تفسير الآيات: ٣٣_٣١                     |                      |
|             | تفسير الآيات: ٣٨_٣٤                     |                      |
| ٥٦٥         | ت دليلاً على القرب من الله:             | الأموال والأولاد ليس |
| ٠ ٢٢٥       |                                         | بحث:معايير التقييم:. |
|             | تفسير الآيات: ٣٩_٤٢                     |                      |
| ovr         | ایدیهم:ا                                | نفور المعبودين من عا |
| ٥٧٥         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث                 |
| ٥٧٥         | ۽ لا النقصان                            | ١_الإنفاق سبب النما  |
| ۰۷۷         | ، بتأمين إلهي!! إبتأمين إلهي            | ٢_أمّنوا على أموالكم |
| ٥ <b>٧٧</b> |                                         | ٣_سعة مفهوم الإنفاق  |
|             | تفسير الآيات: ٤٦ _ ٤٥                   |                      |
| ۰۷۹ ۴۷٥     | بات الله:                               | بأيٌّ منطق ينكرون آي |
|             | تفسير الآية: ٤٦                         |                      |
| ۰۸۳         | ِ لأَيِّ ثورةٍ أصيلة:                   | الثّورة الفكرية أساس |
| ٥٨٥         | ······································  | يحثان                |
| ٥٨٥         | رآن الكريم وتفسيرها المنحرف             | ١_استقلال آيات القر  |
| ۵۸۷         | ت الإسلامية في التفكّر والتأمّل         | ٢_جانب من الروايا،   |
|             | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٠                   |                      |
| ٥٨٨         | ما يعيد:                                | وما يبديء الباطل و.  |
|             | تفسير الآيات: ٥١ ــ ٥٤                  |                      |
| 097         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ليس للكافرين مفرّ:   |