





# في تفييد ين المال المال

معَ تَهذيبٍ جَديد

الجزء الثاني عشر

تأليف

العلامة الفقيه الهفسر

الشيخ ناصر مكارم الشيرازى

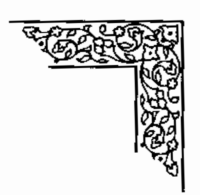


|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مکارم شیرازی، ناصر، ۳۰۵               |
| الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازي؛ إبا همكاري جمعي از                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الامثل في تفسير كتاب                  |
| رسة الامام على بن ابي طالب الجنائية ، ١٤٢٦ ق. = ١٣٨٤.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | فضلا [ويرايش ٣] ـ قم: مد              |
| (دور ه ) ISBN:964-8139-61-x                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۵ج                                   |
| (\Y .Z) ISBN:964-8139-74-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                       |
| طلاعات فيها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | فهرستنویسی بر اساس ا                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كتاب حاضر ترجمه تفس                   |
| گذشته به صورت ۲۰ جایی منتشر که است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | کتاب حاضر در سالهای                   |
| 1 2 3 1 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | کتابنامه 🦠 📆                          |
| المرابط المرفيات ميم المهام إيلى التي المن طالب ب. منوان.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١. تفاسير شيعه متيون ينك              |
| Y4V/1V4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | BP4X V = V .£V                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٣٨٤                                  |
| The state of the s |                                       |

## هوية الكتاب

| ÷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل لسماحة الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي _ الجزء الثاني عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| عدد الصفحات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>حجم الغلاف:كيــ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| تاريخ النَّشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الكميّة عَيْنَ مُنْ أَنْ مُنْ أَوْلَا مُنْ مُنْ أَوْلِهُمْ مُنْ أَنْ مُنْ مُولِدُ السخه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الطبعة: الشبيع المنافعة المناف |
| الما ي مُؤْسِّتُ أَلْتُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ النَّالَّ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الداه و المارين المستعمل المارين المستعمل المارين المستعمل المارين المستعمل المارين المستعمل المارين المارين المستعمل المارين  |
| من معروب الإمام على بن أبي طالب النظام الإمام على بن أبي طالب النظام على بن أبي طالب النظام على بن أب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عنوان النّاشر: من من من من الله من الله عنوان النّاشر: من من من من الله عنوان النّاشر: من من من الله من من من الله من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| هاتف و فاکس: ۲۵۱ ۷۷۳۲٤۷۸ ۸۶۲۳۷۷ ۲۵۱ ۸۹++                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 978 MANA MELA . Co. J                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| aww.amiralmomeninpub.com عنواننا في الإفترنت.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| موسسة أن البيت من البيت من البيت من الماس  |
| اللمي هڪائونة - بانواندية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |







**عاهر** (المؤمن)

وعدد آیاتها خمس و ثمانون

#### «سورة غافر (المؤمن)»

## نظرة مُفتصرة في ممتوى السورة:

سورة المؤمن هي طليعة الحواميم، والحواميم في القرآن الكريم سبع سور متتالية يسلي بعضها بعضاً، نؤلت جميعاً في مكّة، وهي تبتدأ بـ«حم».

هذه السورة كسائر السور المكّية، تثير في محتواها قضايا العقيدة، وتتحدّث عن أصول الدين الإسلامي ومبانيه وفي ذلك تلبّي حاجة المسلمين في تلك المرحلة إلى تشييد وإقامة قواعد الدين الجديد.

ومحتوى هذه السورة يضمّ بين دفتيه الشدّة واللطف، ويجمع في نسيجه بـين الإنــذار والبشارة... السورة \_إذاً \_مواجهة منطقية حادّة مع الطواغيت والمستكبرين، كما هي نداء لطف ورحمة ومحبة بالمؤمنين وأهل الحق.

وتمتاز هذه السورة أيضاً بخصوصية تنفرد بها دون سور القرآن الأخرى، إذ تتحدّث عن «مؤمن آل فرعون» وهو مقطع من قصّة موسى الله ، وقصّة مؤمن آل فرعون لم ترد في كتاب الله سوى في سورة «المؤمن».

إنّ قصة «مؤمن آل فرعون» هي قصة ذلك الرجل المؤمن المخلص الذي كان يستحلّى بالذكاء والمعرفة في الوقت الذي هو من بطانة فرعون، ومحسوب خظهراً من حاشيته. لقد كان هذا الرجل مؤمناً بما جاء به موسى الله وقد احتلّ وهو يعمل في حاشية فرعون موقعاً حساساً مميزاً في الدفاع عن موسى الله وعسن دينه، حسى أنّه وفي الوقت الذي تعرّضت فيه حياة موسى الله للخطر وتحرّك من موقعه بسلوك فطن وذكي وحكيم لكي يخلّص موسى من الموت المحقق الذي كان قد أحاط به.

إنّ اختصاص السورة باسم «المؤمن» يعود إلى قصة هذا الرجل الذي تحدّثت عشرون آية منها عن جهاده، أي ما يقارب ربع السورة.

يكشف الأفق العام أنّ حديث السورة عن «مؤمن آل فرعون» ينطوي عملي أبعادٍ

تربوية لمجتمع المسلمين في مكّة، فقد كان بعض المسلمين ممّن آمن بالاسلام يحافظ عـلىٰ علاقات طيّبة مع بعض المشركين والمعاندين، وفي نفس الوقت فإنّ إسلامه وانقياده لرسول الله ﷺ ليس عليهما غبار.

وبشكل عام يمكن النظر إلى محتوى السورة في إطار ما تثيره النقاط والأقسام الآتية:

القسم الأوّل: وهو يضم طليعة آيات السورة التي تتحدّث عن بعض أسهاء الله الحسني، خصوصاً تلك التي ترتبط باحياء معاني الخوف والرجاء في القلوب، مثل قوله تعالى: ﴿ فَاقُولَ لِلدُنبِ ﴾ و ﴿ فَديد العقابِ ﴾ .

القسم الثّاني، تهديد الكفّار والطواغيت بعذاب في هذه الدنيا الذي سبق وأن نـال أقواماً أخرى في ماضي التاريخ، بالإضافة إلى التعرّض لعذاب الآخـرة، وتـتناول بـعض الصور والمشاهد التفصيلية فيه.

القسم الثّالث: بعد أن وقفت السورة على قصة موسى وفرعون، بدأت بالحديث ـ بشكل واسع ـ عن قصة ذلك الرجل المؤمن الواعي الشجاع الذي اصطلح عليه بد «مؤمن آل فرعون» وكيف واجه البطانة الفرعونية وخلّص موسى الله من كيدها.

القسم الرّابع، تعود السورة مرّة أخرى للحديث عن مشاهد القيامة، لتبعث في القلوب الغافلة الروح واليقظة.

القسم الخامس: تتعرّض السورة المباركة فيه إلى قضيتي التوحيد والشرك، بوصفهما دعامتين لوجود الإنسان وحياته، وفي ذلك تتناول جانباً من دلائل التوحيد، بالإضافة إلى ما تقف عليه من مناقشة لبعض شبهات المشركين.

القسم السّادس: تنتهي السورة \_ في محتويات القسم الأخير هذا \_بـدعوة رسـول الشيَّجَيَّةُ للتحمّل والصبر، ثمّ تختم باستعراض خلاصات سريعة ممّا تناولته مفصلاً من قضايا

۱. الغدير، ج ۸، ص ۳۸۸.

ترتبط بالمبدأ والمعاد، وكسب العبرة من هلاك الأقوام الماضية، وما تعرّضت له من أنواع العذاب الإلهي في هذه الدنيا، ليكون ذلك تهديداً للمشركين. ثمّ تخلص السورة في خاتمتها إلى ذكر بعض النعم الإلهيّة.

لقد أشرنا فيا مضى إلى أن تسمية السورة بـ «المؤمن» يعود إلى اختصاص قسم منها بالحديث عن «مؤمن آل فرعون». أمّا تسميتها بـ «غافر» فيعود إلى كون هذه الكلمة هي بداية الآية الثّالثة من آيات السورة المباركة.

#### غضيلة تلاوة السورة:

في سلسلة الرّوايات الإسلامية المروية عن رسول الله تَتَكُلُهُ وعن أَمُمَّة أَهُلُ البــيت اللَّهُ اللهُ عَلَى ا نرى كلاماً واسعاً في فضل تلاوة سور «الحواميم» وبالأخص سورة «غافر» منها.

فني بعض هذه الأحاديث نقرأ عن رسول الله تَتَكِيُّهُ قوله: «العواميم تاج القرآن» .

وعن ابن عباس ممّا يحتمل نقله عن رسول الله تَعَلِّمُهُ أو عن أمير المؤمنين عليّ بــن أبي طالب عليّ الله عليّ الله عليّ الله طالب الله قال: «لكل شيء لباب ولباب القرآن الحواميم» .

وفي حديث عن الإمام الصادق نقرأ قوله ﷺ: «العواميم ريحان القرآن، فاحمدوا الله واشكرو، بحفظها وتلاوتها، وإنّ العبد ليقوم يقرأ العواميم فيخرج من فيه أطيب من المسك الأذفر والعنبر، وإنّ الله ليرحم تاليها وقارتها، ويرحم جيرانه وأصدقاءه ومعارفه وكلّ حميم أو قريب له، وإنّه في القيامة يستغفر له العرش والكرسي وملائكة الله المقربون» ".

وفي حديث آخر عن رسول الله عَلَيْهُ : «العواميم سبع، وأبواب جهنّم سبع، تسجيء كلّ «حاميم» منها فتقف على باب من هذه الأبواب تقول: اللهم لا تُدخل من هذا الباب من كان يؤمن بى ويقرأنى» كُ.

وفي قسم من حديث مروي عن رسول الله تَتَكَلَّلُهُ: «من قرأ «حاميم المؤمن» لم يبق روح نبيّ ولا صديق ولا مؤمن إلاّ صلّوا عليه واستغفروا له» ٥.

١. وردت هذه الأحاديث في تفسير مجمعالبيان، بداية سورة المؤمن.

٢. المصدر السابق. ٣. المصدر السابق.

٤. البيهقي طبقاً لما نقله عنه الآلوسي في تفسير روحالمعاني، ج ٤، ص ٣٦.

٥. تقسير مجمع البيان، بداية سورة المؤمن.

ومن الواضح أنّ هذه الفضائل الجزيلة ترتبط بالمحتوى الثمين للحواميم، هذا المحتوى الذي إذا واظب الإنسان على تطبيقه في حياته والعمل به، والإلتزام بما يستلزمه من مواقف وسلوك، فإنّه سيكون مستحقاً للثواب العظيم والفضائل الكريمة التي قرأناها.

وإذا كانت الرّوايات تتحدّث عن فضل التلاوة، فإنّ التلاوة المعنيّة، هي التي تكون مقدمة للإعتقاد الصحيح، فيما يكون الإعتقاد الصحيح مقدمة للعمل الصحيح. إذاً التلاوة المعنيّة، هي تلاوة الإيمان والعمل، وقد رأينا في واحد من الأحاديث \_الآنفة الذكر\_المنقولة عن النّبي عَلَيْنَ تعبير «من كان يؤمن بي ويقرأني».

8003

# 

حمّ ٥ تَنزِيلُ ٱلْكِننبِ مِنَ اللهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ٥ غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ لِآلِا إِلَهَ إِلَاهُو ۚ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ۞

## التفسير

## صفات تبعث الأمل في النفوس:

تواجهنا في مطلع السورة الحروف المقطعة وهي هنا من نوع جديد لم نعهده في السور السابقة، حيثُ افتتحت السورة بــ«حاء» و«ميم».

وبالنسبة للحروف المقطعة في مطلع السور، كانت لنا بحوث كثيرة في معانيها ودلالاتها، تعرّضنا إليها أثناء الحديث عن بداية سورة «البقرة»، وسورة «آل عمران» و«الأعراف» وسور أخرى.

البعض الآخر ذهب إلى أنّ «ح» إشارة إلى أسهائه تعالى مثل «حميد» «حليم» و «حنان»، بينا «م» إشارة إلى «ملك» و «مالك» و «مجيد».

وهناك احتمال في أنّ حرف «الحاء» يشير إلى الحاكمية، فيما يشير حرف «المسيم» إلى المالكية الإلهيّة.

عن ابن عباس، نقل القرطبي «في تفسيره» أنّ «حم» من أسماء الله العظمى ٢٠

إ. يلاحظ «معاني الأخبار» للشيخ الصدوق، ص ٢٢، (باب معنى الحروف المقطعة في أوائل السور).
 تفسير القرطبي، ذيل الآيات مورد البحث.

ويتضح في نهاية الفقرة عدم وجود تناقض بين الآراء والتفاسير الآنفة الذكر، بل هي تعمد جميعاً إلى تفسير الحروف المقطعة بمعنى واحد.

في الآية الثّانية كما جرئ على ذلك الأسلوب القرآني حديث عن عنظمة القرآن، وإشارة إلى أنّ هذا القرآن بكل ما ينطوي عليه من عظمة وإعجاز وتحدّ، إنّما يشتكّل في مادته الخام من حروف الألف، باء... وهنا يكن معنى الإعجاز.

يقول تعالى: ﴿ تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم ﴾.

إنّ قدرته تعالى تجعل الأشياء الأخرى عاجزة عن الوقوف إزاءها، فقدرته ماضية في كل شيء، وعزّته مبسوطة، أمّا علمه تعالى فهو في أعلى درجات الكمال، بحيث يستوعب كلّ احتياجات الإنسان ويدفعه نحو التكامل.

والآية التي بعدها تعدد خساً من صفاته تعالى، يبعث بعضها الأمل والرجاء، بسيها يبعث البعض الآخر منها على الخوف والحذر.

يقول تعالىٰ: ﴿ هَاقُولِلكَّنْبِ ﴾.

﴿ قَايِلَ لَلتَّوبِ ﴾ ﴿

﴿ هُديدالعقابِ ﴾.

﴿ دُي الطُّول﴾ 🛴

﴿ لا إِلَّهُ إِلَّا هُو إِلَيْهُ الْمُمْيِرِ ﴾.

أجل إنَّ من له هذه الصفات هو المستحق للعبادة وهو الذي يملك الجسزاء في العـقاب والثواب.

#### بحوث

تنطوي الآيات الثلاث الآنفة الذكر على مجموعة من الملاحظات، نقف عليها من خلال النقاط الآتية:

أُولاً: في الآيات أعلاه آية ٢ و٣ بعد ذكر الله وقبل ذكر المعاد ﴿ لِليه للمصير﴾ اشتملت

١. «توب» يمكن أن تكون جمع «توبة» وأن تكون مصدراً (يلاحظ تفسير مجمع البيان).

٢. «طول» على وزن «قول» بمعنى النعمة والفضل، وبمعنى القدرة والقوة والمكنة ومايشبه ذلك. بمعض المفشرين يقول: إن «ذي الطول» هو الذي يبذل النعم الطويلة والجزيلة للآخرين، ولذلك فإن معناها أخص من معنى «المنعم» كما يقول صاحب تفسير مجمع البيان.

الآيتان على ذكر سبع صفات للذات الإلهيّة، بعضها من «صفات الذات» والبعض الآخر منها من «صفات الفعل» التي انطوت على إشارات للتوحيد والقدرة والرحمة والغضب، ثمّ ذكرت «عزيز» و «عليم» وجعلتهما بمثابة القاعدة التي نزل الكتاب الإلهي (القرآن) على أساسهها.

أمّا صفات «غافر الذنب» و«قابل التوب» و«شديد العقاب» و«ذي الطول» فهي بمثابة المقدمات اللازمة لتربية النفوس وتطويعها لعبادة الواحد الأحد.

ثانيا: ابتدأت الصفات الآنفة الذكر بصفة «غافر الذنب» أوّلاً و«ذي الطول» أخيراً، أي صاحب النعمة والفضل كصفة أخيرة. وفي موقع وسط جاءت صفة «شديد العقاب» وهكذا ذكرت الآية الغضب الإلهي بين رحمتين. ثمّ إنّنا نلاحظ أنّ الغضب الإلهي جاء وسط حديث الآية عن ثلاث صفات من صفات الرحمة الإلهيّة، وفي كلّ ذلك دليل على المعنى المكنون في «يا من سبقت رحمته غضبه».

ثالثاً: لا يقتصر المعنى في جملة ﴿لِيه المعمير﴾ على عودة الجميع ورجوعهم كافةً إليه تعالى في يوم القيامة، وإنّما تشير أيضاً إلى الإنتهاء المطلق لكل الأمور في هذا العالم والعالم الآخر إليه تعالى، وانتهاء سلسلة الوجود إلى قدرته وإرادته.

رابعاً: جاء تعبير ولا إله إلاهو في ختام الصفات، وهو حكاية عن منقام التوحيد والعبودية الذي لا يليق بغير الله تعالى، حيث تنتهي أمام عبوديته كل العبوديات الأخرى. وهكذا يكون تعبير «لا إله إلا هو» عثابة النتيجة النهائية الأخيرة للبيان القرآني في هذا المورد.

ولذلك نقرأ في حديث عن ابن عباس أنّه تعالى: ﴿فَاقُولِكُنْكِ ﴾ للشخص الذي يقول: لا إله إلّا الله. وهو ﴿فديد الله إلّا الله. وهو ﴿فديد العقاب ﴾ للذي لا يقرّ ولا يقول: لا إله إلا الله. وهو ﴿ذي الطّول ﴾ وغني عمّن لا يقول: لا إله إلا الله.

من كلّ ذلك يتّضح أن محور الصفات المذكورة هو التوحيد، الذي يدور مدار الإعتقاد الصحيح والعمل الصالح.

خامساً: من وسائل الغفران في القرآن:

عُمَّةً في كتاب الله أُمور كثيرة تكون أسباباً وعناوين للمغفرة ومحو الذنوب والسيئات،

وفيها يلي نشير إلى بعض هذه العناوين:

التوبة: إذ في آية ٨ من سورة التحريم قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى الله توبُّة نصوحاً عسى ربّكم أن يكفُّر منكم سيّئاتكم ﴾.

٢- الإيمان والعمل الصالح: حيث نقرأ في سورة محمد \_ آية ٢ قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَمُعَوِّلُ الْمُعَوا وَمُعَلِّوا للسَّالِ وَاللَّذِينَ الْمُعَوِّ مِنْ رَبِّهِم كُفَّر منهم سيِّناتهم ﴾.

٣-التقوى: ونرى مصداقها في قوله تعالى: ﴿ إِن تَتَقُوا الله يجعل لَكُم فرقاناً ويكفّر عنكم سيّئاتكم، ﴿ إِن مَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَل

٤- الهجرة والجهاد والشهادة: ومصداقها قوله تعالى في الآية ١٩٥ من سورة «آل عمران»: ﴿ فَالَّذِينَ هَاجِرُوا وَأَخْرَجُوا هِنَ ديارهم وأودُوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا لأكفّرنَ منهم سيّئاتهم.

صدقة السر: وذلك قوله تعالى: ﴿إِنْ تبدوا الصّدقات فنعمًا هي وأن تحقوها وتوتوها
 الفقراء فهو خيرلكم ويكفّر منكم من سيّئاتكم) ``.

٢-الإقراض: كما في قوله تعالى: ﴿إِنْ تَقْرَضُوا الله قَرْضًا حَسَنًا يَضَاعِفُه لَكُمْ وَيَغْفُر لَكُمْ ؟ ٧-اجتناب كبائر الذنوب: حيث يقول تعالى: ﴿إِنْ تَجِتْنِبُوا كِبائرِمَا تَنْهُونَ عِنْهُ لَكُفَّرِ مِنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ ﴾ 3

وهكذا يتبيّن لنا أنّ أبواب المغفرة الإلهيّة مفتوحة من كلّ مكان، وأنّ عباد الله بوسعهم طَرق هذه الأبواب والولوج إلى المغفرة الإلهيّة، وقد رأينا في الآيات الآنفة الذكر سبعة من هذه الأبواب التي تضمن الخلاص لمن يلج أيّ واحد منها، أو كلّها جميعاً.

8003

٢. البقرة، ٢٧١.

٤. النساء، ٣١.

مَا يُجَدِلُ فِي آلِكَ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلَا اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلَا اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغُرُونَ وَالْأَخْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتَ حَكُلُّ الْمَتَمْ بِرَسُولِهِمْ لِيَا خُدُوةً فَيَا الْمَدُولُ اللَّهُ الْمَا يَعْدَلُواْ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَقَى فَا خَذْتُهُمْ فَكَفَ كَانَ عِقَابِ اللَّهِ وَكَذَلِكَ وَجَدَدُلُواْ بِاللَّهِ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

## التفسير

## الأمر الإلهي الماسم:

بعد أن تعرّضت الآيات السابقة إلى نزول القرآن، وإلى بعض الصفات الإلهيّة التي تستهدف بعث الحنوف والرجاء، ورد كلام في الآيات التي بين أيدينا عن قنوم استازوا بالمجادلة والمنازعة حيال آيات الله... الآية الكريمة توضّح مصير هذه المجموعة ضمن تعبير قصير وقاطع، فتقول: ﴿هايجادل في آيات الله إلّا الّذين كغرول ﴾.

صحيح أن هذه المجموعة قد تملك العدّة والعدد، إلا أنّ ذلك لن يدوم إلاّ لفترة، فلا تغتر وتنخدع إذاً لتحرّكهم في البلاد وتنقّلهم في المدن المختلفة، واستعراضهم لقوّتهم: ﴿ فلا يغررك تقلّبهم في البلاد ).

إنّها أيّام تنقضي بين الكرّ والفرّ، ثمّ تنتهي هذه الضجة لتزول معها هذه المجموعة وتمحى قاماً، كها تزول الفقاعات من على سطح الماء، أو كها يتلاشى الرماد عند هبوب العواصف! «يجادل» مشتقة من «جدل» وهبي في الأصل تعني لف الحبل وإحكامه، ثمّ عمّ استخدامها في الأبنية والحديد وما شابه، ولهذا فإنّ كلمة (بحادلة) تبطلق على عمل الاشخاص المتقابلين ويريد كلّ شخص أن يلتي حجته ويثبت كلامه ويغلب خصمه ولكن ينبغي الإنتباء إلى أنّ كلمة (المجادلة) لا تعتبر مذمومة داتماً في اللغة العربية، بل

تعتبر إيجابية ومطلوبة إذا كانت المجادلة في طريق الحق وتستند على المنطق، وتهدف إلى تبيين الحقائق وإرشاد الأشخاص الجهلة... أمّا إذا كانت على أسس واهية من التعصّب والمجهل والغرور، وتستهدف خداع هذا وذاك، فتكون عند ذلك مذمومة.

القرآن الكريم استخدم كلمة (الجادلة) في كلا مورديها، إذ نقرأ في الآية ١٢٥ من سورة النحل قوله تعالى: ﴿وجادلهم بالتي هي أحسن﴾.

إلّا أنّه في موارد أخرى \_كما في الآية أعلاه وفيما بعدها \_وردت (المجادلة) لغرض الذم، وهناك بحث حول الجدال والمجادلة سنتعرّض له فها بعد إن شاء الله.

«تقلب» مشتقّة من «قلب» وتعني التغيير، و«تقلّب» هنا بمعنىٰ التسصرّف في المـناطق والبلاد المختلفة للسيطرة والتسلّط عليها، وتعنى الذهاب والإياب فيها أيضاً.

إن هدف الآية تحذير للرسول تَهَالِيَة والمؤمنين به \_ في بداية البعثة \_ من الذين كانوا من الطبقة المستضعفة المحسرومة، بأن لا يسركنوا إلى الإمكانات المالية أو القوة السياسية والاجتاعية للكفّار، ويعتبرونها دليلاً على حقّانيتهم أو سبباً لقوّتهم الحقيقية، إذ هناك الكثير منهم في تاريخ هذه الدنيا، وقد انكشف ضعفهم وسقطت عنهم سرابيل القوة المزعومة ليبين عجزهم حيال العقاب الإلهي، ليسقطوا كما تسقط الأوراق الحريفية الذابلة في العواصف الهوجاء.

إنّنا في عالم اليوم نشاهد الكفار والمستكبرين والظالمين وهم يقومون بشتّى المحاولات، من زيارات ومؤتمرات وأحلاف وتكتلات ومناورات عسكرية، وتبوقيع لإتفاقات سياسية وعسكرية، واعتاد لوسائل القمع والإرهاب إزاء المستضعفين والمحرومين في العالم، ولكي يسلكوا من خلال ذلك طريقاً إلى تحقيق أهدافهم المشؤومة، لذلك ينبغي للمؤمنين أن يكونوا يقظين وحذرين حتى لا يروحوا ضحية هذه الأساليب القديمة وحتى لا يسكتهم الرعب والخوف فيفتنون بهذا الوضع.

لذلك توضّح الآية التي بعدها عاقبة بعض الأمم السابقة التي ضلّت الطريق وانكفأت عن جادة الحق والصواب، فتقول في عبارات قاطعة واضحة تحكي عاقبة قوم نوح وحالهم ومن تلاهم من أقوام وجماعات: ﴿كذّبت قبلهم قوم نوح والأحزلب من يعدهم﴾.

المقصود من «الأحزاب» هم قوم عاد وغود وحزب الفراعنة وقوم لوط، وأمثال هؤلاء مم أشارت إليهم الآيتان ١٢ ـ ١٣ من سورة «ص» في قوله تعالى: ﴿ كَفَّهِم قَوْلُم تُومُ تُوحُ وَمَادُ وَقُومُ لُوطُ وَأَمْحَابُ لَيْكَةَ لُولَئِكَ لِلْمَرْلِبِ ﴾.

هؤلاء هم «الأحزاب» الذين تآزروا ووقفوا ضدّ دعوات الأنبياء الإلهيين، لتعارض مصالحهم مع روح هذه الدعوات ومضامينها الربانية.

إنهم لم يقتنعواً بمجرّد الوقوف ضدّ الدعوات النبوية الكريمة، بل خططت كلّ أمّة منهم لأن تمسك بنبيّها فتسجنه و تؤذيه، بل وحتى تقتله: ﴿وهمّت كلّ لُمّة برسولهم ليأخذوه﴾.

ثم لم يكتفوا بهذا القدر أيضاً، بل لجأوا إلى الكلام الباطل لأجل القضاء على الحق ومحوه، وأصرّوا على إضلال الناس وصدّهم عن شريعة الله: ﴿وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق ﴾ ألا أنّ هذا الوضع لم يستمر طويلاً، ولم يبق لهم الخير دوماً، إذ حينا حان الوقت المناسب جاء الوعد الإلهى: ﴿فَأَحَدْتُهُم فَكِيفَ كَانَ مِقَابِ ﴾.

لكم \_أيّها النّاس \_أن تشاهدوا خرائب مدنهم حين سفركم وأثناء تجوالكم... انظروا عاقبتهم المشؤومة المظلمة مدوّنة على صفحات التاريخ وفي صدور أهل العملم، فانظروا واعتبروا!

ليس هناك أفضل من هذا المصير الذي ينتظر أشقياء مكّنة من الكفار والمشركين الظالمين؛ إلّا أن يثوبوا إلى أنفسهم ويعيدوا تقييم أعمالهم.

إذاً. الآية أعلاه تلخّص برنامج «الأحزاب» الطاغية ومخططهم في ثـلاثة أقسام هـي: (التكذيب والإنكار) ثمّ (التآمر للقضاء على رجال الحـق) وأخـيراً (الدعـاية المستمرة لإضلال عامّة الناس).

أمّا مشركو العرب على عهد البعثة النّبوية فقد قاموا بتكرار هذه الأقسام الثلاثة حيال رسول الإسلام ﷺ وحيال رسالته، لذلك فليس ثمّة من عجب أن يهددهم القرآن الكريم بما حلّ بأسلافهم وبمن سبقهم من الأحزاب... نفس العاقبة ونفس الجزاء!

الآية الأخيرة \_ في المقطع الذي بين أيدينا \_ تشير إلى الجزاء الأخروي الذي يستظر هؤلاء، بالإضافة إلى قسطهم من العقاب الدنيوي ﴿كذلك حقّت كلمة ربّك على الذين كفروا لنّهم أصحاب النّار﴾.

إنّ المعنىٰ الظاهري للآية واسع، يشمل جميع الكفّار والمعاندين من جميع الأقوام، والآية بهذا المعنىٰ لا تختص بكفّار مكّة، كما يتصوّر بعض المفسّرين.

 <sup>«</sup>ليدحضوا» مصدرها ثلاثي «إدحاض» وتعني الإزالة والإبطال.

إنّ حتمية العقاب الإلهي لهؤلاء القوم يعود إلى ذنوبهم المستمرة، والأعهال التي يقومون بها على إرادتهم خلافاً لرسالة الله... ولكن العجيب أنّ بعض المفسّرين \_كالفخر الرازي \_ يتصوّر أنّ هذه الآية هي من أدلة عقيدة الجبر والمصير الجبري الإلزامي للأقوام المختلفة، ودليل سلب الإرادة عنهم، في حين أنّنا لو دققنا في نفس الآية مع ترك التعصّب المذهبي جانباً، فسيتوضح لنا أنّ هذا المصير الإلهي الذي ينتظرهم هو بسبب سلوكهم لطريق الإنحراف المظلم، وبسبب إصرارهم على السير بهذا الطريق بأرجلهم وبكامل حريتهم وملء إرادتهم.

## بحثان

#### أوّلاً: استعراض الكفار لقواهم الظاهرية

يواجهنا في الآيات القرآنية وفي أماكن متعدّدة مؤدّى يفيد أنّ المؤمنين المحرومين ينبغي لهم أن لا يتصوروا أنّ الإمكانات الكبيرة والقوى المادية الواقعة في حوزة الطّالمين والكفار، هي دليل على سعادتهم، أو شرط لانتصارهم في نهاية المطاف.

ومن أجل القضاء على هذا التصوّر المنحرف الخاطىء الذي يلازم في العادة الضعفاء ذوي الأفكار المحدودة والأفق الإيماني الضيّق، ومن الذين يرون في إمكانات الخصم دليلاً معنوياً على حقّانيته، فالقرآن يعالج هذه الظاهرة من خلال تنفحص واستعراض تاريخ الأقوام السابقة، ويشير في استعراضه لهم إلى نماذج واضحة ومعروفة منهم كالفراعنة في مصر، والنماردة في بابل، وأقوام نوح وعاد وغود في العراق والحجاز والشام، حتى لا يشعر المؤمنون المستضعفون بالضعف والهوان، ولكي لايياسوا من جدوى المواجهة في حرب هي سجال بين الطرفين، لكنها بالوعد الإلهى الحتمى لا بدّ أن تنتهى لصالح أهل الحق.

إنّ القانون الإلهي لا يقضي داغاً بتعجيل العقوبة الآنية لكلّ من يرتكب عملاً منافياً، أو لمن يخرج عن جادة الصواب ويحيد عن سبيل الرشد، وإغّا الأمر كما تقول الآية ٥٩ سن سورة الكهف، ﴿وجعلتا لِمهاكهم مُومدلُ﴾.

وفي مكان آخر من الكتاب الإلهي العظيم نقرأ قوله تعالى: ﴿ فَعَهُلَ لَلْكَافُرِينَ لَهُمَهُمُمُمُ رَوِيدُلُهُ ۚ رويدلُهُ ۚ .

۱. الطارق، ۱۷.

وفي الآية ١٧٨ من «آل عمران» نلتقي في هذا المورد مع قوله تعالى: ﴿ لِنَّمَا تَعَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَ ليزدادوا لِثَمَا ﴾.

نستطيع أن ننهي القول في أنّ الهدف من هذا «الإمهال» هو إمّـا لإتمـام الحــجة عــلى الكافرين، أو لإختبار المؤمنين، أو قد يكون زيادة في ذنوب الذين قطعوا جميع طرق العودة على أنفسهم.

وفي عالمنا اليوم تشبه هذه الحالة الشعور بالدونية والحقارة الذي تعيشه بعض الشعوب المسلمة المتخلّفة مادياً إزاء الدول الكبرئ والمتقدمة، ولكن ينبغي مكافحة هذا الشعور بشدّة بأسلوب المنطق القرآني أعلاه.

علاوة على هذا يجب على هؤلاء أن يدركوا أنّ أشكال التخلّف والحرمان المادي إنّا تعود بدرجة كبيرة إلى ظلم الظالمين، فإذا ما تحطّمت سلاسل الظلم والعبودية أمكن تجاوز التخلّف بالمثابرة والكدح.

## ثانياً: المجادلة في القرآن الكريم

لقد وردت كلمة «المجادلة» خمس مرّات في هذه السورة المباركة، وهي جميعاً تختص بالمجادلة السلبية الباطلة، والآيات التي اشتملت على ذكر المجادلة هي ٤، ٥، ٣٥، ٥٦، ٩٦ و بهذه المناسبة لا بأس بالتعرّض إلى بحثٍ عن الجدال من وجهة النظر القرآنية.

«البعدال» و«المراء» موضوعان ورداكتيراً في الآيات القرآنية، وفي الأحاديث والرّوايات الإسلامية أيضاً. وكتوطئة للبحث ينبغي أولاً أن نميّز أقسام الجدال (الجدال الإيجابي والجدال السلبي) وما هو المقصود من كلّ واحدٍ منها، وما هي علائم كلّ واحد منها، وأخيراً أضرار «الجدال السلبي» وكذلك عوامل الغلبة في «الجدال الإيجابي».

وفي هذا الصدد أمامنا النقاط والعناوين الآتية:

#### أ) مفهوم «مِدال» و«مراء»

«الجدال» و «المراء» و «الخصام» ثلاث مفردات متقاربة من حيث المعنى، وفي نفس الوقت يوجد ثمّة اختلاف بينها .

١. الألفاظ الثلاثة مصدرها من باب المفاعلة.

«الجدال» يعني في الأصل اللغوي لفّ الحبل، ثمّ أخذ يطلق بعد ذلك على لفّ الطسرف المقابل والنقاش الذي يتضمّن الغلبة.

«مراء» على وزن «حجاب» وتعني الكلام في شيء ما، فيه مريةٍ أو شك.

أمّا «الخصومة» والمخاصمة فتعني في الأصل إمساك شخصين كلّ منهما للآخر من جانبه، تمّ أطلقت بعد ذلك على التشاجر اللفظي والأخذ والرد في الكلام.

وكما يقول العلامة المجلسي في (بحارالأنوار) فإنّ الجدال والمراء أكثر ما يستخدمان في القضايا العلمية، في حين تستخدم المخاصمة في الأمور والمعاملات الدنيوية.

ويحدّد بعضهم الاختلاف بين الجدال والمراء في أنّ هـدف المـراء هـو إظـهار الفـضل والكمال، في حين أنّ الجدال يستهدف تعجيز وتحقير الطرف المقابل.

وقالوا أيضاً في الفرق بينهما: إنَّ الجدال في القضايا العلمية، والمراء أعم من ذلك.

وقالوا أخيراً: إنّ المراء ذو طابع دفاعي في قبال هجوم الخصم، بينها الجدال أعــم مــن الدفاع والهجوم.

## ب) المدال السلبي والإيمابي

يظهر من الآيات القرآنية أنّ للفظ الجدال معاني واسعة، ويشمل كلّ أنواع الحديث والكلام الحاصل بين الطرفين، سواء كان إيجابياً أم سلبياً، في الآية ١٢٥ من سورة «النحل» نقرأ أمر الخالق تبارك و تعالى لرسوله الكريم تَرَاتُونَةٌ في قوله تعالى: ﴿وجادلهم بالتي هي أحسن ﴾.

وفي الآية ٧٤ من سورة «هود» نقرأ عن إيراهيم عَنِينا : ﴿ فَلَمَّا دُهِبِ مِنْ لِبِرَاهِيمِ للرَّوعِ وَجَاءَتُهُ البشرئ يجادلنا في قوم لوط﴾ والآية تشير إلى النوع الإيجابي من المجادلة .

ولكن أغلب الإشارات القرآنية حول المجادلة تشير إلى النوع السلبي منها، كها نرى ذلك واضحاً في سورة المؤمن التي نحن بصددها، حيث أشارت إلى «المجادلة» بمعناها السلبي لحمس مرّات.

وفي كلّ الأحوال يتبيّن أنّ البحث والكلام والإستدلال والمناقشة لأقوال الآخرين، إذا كان لإحقاق الحقّ وإيانة الطريق وإرشاد الجاهل، فهو عمل مطلوب يستحق التقدير، وقد يندرج أحياناً في الواجبات. فالقرآن لم يعارض أبداً البحث والنقاش الاستدلالي والموضوعي الذي يستهدف إظهار الحق، بل حثّ على ذلك في العديد من الآيات القرآنية.

وفي مواقف معيّنة طالب القرآن المعارضين بالإتيان بالدليل والبرهان فـقال: ﴿هـاتوا برهانكه﴾ \.

وفي المواقف التي كانت تتطلب إظهار البرهان والدليل، ذكر القرآن أدلة مختلفة، كما نقراً ذلك في آخر سورة يس حين جاء ذلك الرجل إلى رسول الله عَلَيْتِيَّ وهو يمسك بيده عظماً فقال له سائلاً: ﴿ هِن يحيى العظام وهي رهيم ﴾ أ فذكر القرآن عدداً من الأدلة على لسان الرسول الأكرم في المعاد وقدرة الخالق على إحياء الموتى!

وفي القرآن غاذج أخرى واضحة على الجدال الإيجابي، كما في الآية ٢٥٨ مــن ســورة البقرة، التي تعكس كلام إبراهيم ﷺ وأدلته القاطعة أمام نمرود.

والآيات ٤٧ ـ ٥٤ من سورة طه تعكس تحاجج موسى وفرعون.

وكذلك نجد القرآن مليء بالأدلة المختلفة التي أقامها رسول الله عَلِيَّةٌ مقابل عبدة الأصنام والمشركين وأصحاب الذرائع.

ومن جهة أخرى يذكر القرآن الكريم نماذج أخرى من مجادلات أهل الباطل لإثبات دعاواهم الباطلة من خلال استخدام السفسطات الكلامية والحجج الواهية لابطال الحق وغواية عوام الناس.

إنّ السخرية والإستهزاء والتهديد والإفتراء والإنكار الذي لا يقوم على دليل، همي مجموعة من الأساليب التي يعتمدها الظالمون الضالون إزاء الأنبياء ودعواتهم الكريمة، أمّا الاستدلال الممزوج بالعاطفة والحبّ والرأفة بالناس فهو أسلوب الأنبياء، رسل السماء إلى الأرض.

في الرّوايات الإسلامية والتاريخ الإسلامي آثار كثيرة وغنيّة عن مناظرات الرّسول الأكرم الله وأثمّة أهل البيت المبيّز مع المعارضين، وإذا ما تـوفّر جـهد مـعيّن عـلى جـعها وتصنيفها فإنّها ستشكّل كتاباً كبيراً وضخماً للغاية. (وقد قام العلّامة الشيخ الطبرسي بجمع بعضها في كتابه «الإحتجاج»).

۱. البقرة، ۱۱۱. ۲. يس، ۷۸.

وبالطبع لم ينحصر مقام المجادلة بالتي هي أحسن ومناظرة الخصوم على المعصومين، بل إنّ الأُمّة اللّيم كانوا يحتّون من يجدون فيه القدرة الكافية والمنطق القوي المتين للقيام بهذه الوظيفة، والا فقد تضعف جبهة الحق ويقوى عود خصومها، ويجدون في أنفسهم الجرأة في مواجهة الحق والتمادي في عنادهم.

وفي هذا الإتجاه نقراً في حديث، أنّ أحد أصحاب الإمام الصادق الله يلقّب بـ «الطيار» ويدعى (حمزة بن محمّد) جاء إلى الإمام الصادق الله وقال له: «بلغني أنك كرهت مناظرة الناس» فأجابه الإمام الله فلا يكره، من إذا طار يحسن أن يقع، وإن وقع يحسن أن يطير، فمن كان هذا لا نكرهم» .

وهذا كلامٌ جامع يشير بوضوح كافٍ إلى لزوم توفر القوّة والمتانة في قدرة الإستدلال والمناظرة وخصم الطرف المقابل لمن يريد خوض المناظرة مع الخصوم، كي يكون بمقدوره استخلاص النتائج وإنهاء البحث، فلابدٌ من حضور اشخاص مستعدّين ولهم تسلّط كاف على البحوث الاستدلالية، حتى لا يحسب ضعف منطقهم بأنّه من ضعف دينهم ومذهبهم.

# هِ) الآثار السيلة للمدال السلبي

صحيح أنّ البحث والنقاش هو مفتاح لحلّ المشاكل، إلّا أنّ هذا الأمر يصع في حــال رغبة الطرفين في نشدان الحق والبحث عن الطريق الصحيح؛ أو على الأقل يكــون أحــد الطرفين متمسكاً بالحق ومستهدفاً السبيل إليه فيما يخوض من نقاش ومناظرة.

أمّا أن يكون النقاش والجدل بين الطرفين بهدف التفاخر واستعراض القوّة، وفرض الرأي على الطرف الثّاني عن طريق إثارة الضجّة، فإنّ عاقبة هذا الأمر لا تكون سوى الإبتعاد عن الحق وعشعشة الظلمة في القلوب وتجذّر العداء والحقد لاغير.

و لهذا السبب نهت الروايات والأحاديث الإسلامية عن المراء والجدال الباطل، وفي هذه المرويات إشارات كبيرة المعنى إلى الآثار السيئة لهذا النوع من الجدال.

فني حديث عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب نقرأ قوله ﷺ: «من ظنّ بعرضه فليدع

١. رجال الكشي، ص ٢٩٨، وبحارالانوار، ج ٧٣، ص ٤٠٤، الباب ١٤٥.

المراء» . لأنّ في هذا النوع من النقاش سوف ينحدر بالكلام تدريجياً ليصل إلى مـناحي الإستهانة وعدم الإحترام وتبادل الكلام المبتذل القبيح، وترامى الإتهامات الباطلة.

و في حديث آخر عن أمير المؤمنين أيضاً نقرأ وصيتما إذ يقول:

«إيّاكم والمراء والخصومة فإنّهما يمرضان القلوب على الإخوان، وينبت عليهما النفاق» ٪.

إنّ مثل هذا النوع من الجدال والذي يكون عادةً فاقداً للإلتزام بالأصول الصحيحة للبحث والإستدلال، سيقوي روح اللجاجة والتعصّب والعناد لدى الأشخاص، بحيث يستخدم كلّ طرف بهدف التغلّب على خصمه والإنتصار لنفسه -كلّ الأساليب حتى تلك التي تنطوي على الكذب والتهمة، ومثل هذا العمل لا يمكن أن تكون عاقبته إلّا السوء والحقد و تنمية جذور النفاق في الصدور.

إنّ واحدة من المفاسد الكبيرة الأخرى للجدال السلبي المنهيّ عنه، هو تمسك الطرفين بانحرافاتهم وأخطائهم وإصرارهم على اشتباهاتهم، في موقف عنيد بعيد عن الحسق والصواب، ذلك لأنّ كلّ طرف يحاول ما استطاع التمسّك بأيّ دليل والتشبّث بالباطل لفرض رأيه وإثبات كلامه، وهو في ذلك مستعد لأن يتجاهل الكلام الحق الذي يصدر من خصمه، أو أنّه ينظر إليه بعدم الرضا والقبول، وهذا بحدّ ذاته يزيد من الانحراف والإشتباه والخطأ.

## د) أسلوب المجادلة بالتي هي أمسن

لا يستهدف «الجدال الإيجابي» تحقير الطرف الآخر أو الإنتصار عليه، بل يهدف النفوذ إلى عمق أفكاره وروحه، لهذا فإنّ أُسلوب الجادلة بالتي هي أحسن يختلف كلياً عن الجدال السلبي أو الباطل.

ولكي يؤثّر الطرف المجادل معنوياً على الطرف الآخر، عليه الاستفادة من الأساليب الآتية التي أشار إليها القرآن الكريم بشكل جميل:

1- ينبغي عدم الإصرار على الطرف المقابل بقبول الكلام على أنّه هو الحق، بل على المجادل إذا استطاع أن يجعل الطرف المقابل يعتقد بأنّه هو الذي توصّل إلى هذه النستيجة،

١. نهج البلاغة, الكلمات القصار، رقم ٣٦٢. ٢. اصول الكافي، ج ٢، باب المراء والخصومة. ح ١.

وهذا الأسلوب سيكون أكثر تأثيراً بعبارة أخرى: من المفيد للطرف المقابل أن يعتقد بأنّ النتيجة أو الفكرة نابعة من أعياقه وهي جزء من روحه، كي يتمسك بها أكثر ويذعن لها بشكل كامل.

وقد يكون هذا الأمر هو سرّ ذكر القرآن للحقائق المهمّة كالتوحيد ونني الشرك وغير ذلك على شكل استفهام، أو أنّه بعد أن ينتهي من استعراض وذكر أدلة التوحيد يقول: ﴿ الله مع الله ﴾ ` .

٣- يجب الإمتناع عن كلّ من ما يثير صفة العناد واللجاجة لدى الطرف الآخر، إذ يقول القرآن الكزيم: ﴿ ولا تسبّوا الّذين يدعون من دون الله ﴾ آ. كي لا يصر هؤلاء على عنادهم ويهينوا الخالق جلّ وعلا بتافة كلامهم.

٣- يجب مراعاة منتهى الإيضاع في النقاش مع أيّ شخص أو أيّ مجموعة، كي يشعر الطرف المقابل بأنّ المتحدّث إليه يبغي حقّاً توضيح الحقائق لاغير، فعندما يتحدّث القرآن عن مساوىء الحمر والقيار، فهو لا يتجاهل المنافع الثانوية المادية والاقتصادية التي يمكن أن يحصل عليها البعض منها، فيقول: ﴿قُل قيهما لِلْم كبير وهنافع للنّاس ولِلمهما لكيرهن نفعهما ﴾.

إنّ هذا الطراز من الحديث يحمل آثاراً إيجابية كبيرة على المستمع.

٤- يجب عدم الرّد بالمثل حيال المساوى، والأحقاد التي قد تطفح من الخصم، بل يجب سلوك طريق الرأفة والحبّ والعفو ما استطاع الإنسان إلى ذلك سبيلاً، إذ إنّ الرّد بهذا الأسلوب الودود يؤثّر كثيراً في تليبن قلوب الأعداء المعاندين، كما يقول القرآن الكريم ويحتّ على ذلك: ﴿إِدفع بالّتي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عدولة محاته وليّ حميم ٤٠.

والخلاصة، إنّنا عندما ندقق في أسلوب نقاشات الأنبياء عليهم السلام مع الأعداء والظالمين والجبارين، كما يعكسها القرآن الكريم، أو كما تعكسها تلك المناظرات العقائدية بين رسول الله عَلَيْ أو أُمّة أهل البيت المعصومين عَلَيْ وبين أعدائهم وخصومهم، ننتهي إلى دورس تربوية في هذا الجال تطوي في تضاعيفها أدق الأساليب والوسائل النفسية التي تسمّل لنا النفوذ إلى أعماق الآخرين.

٢. الأنعام، ١٠٨.

د النمل، ٦٠.

٤. فصلت، ٣٤.

وبهذا الخصوص ينقل العلامة المجلسي في (بحار الأنوار) رواية مفصّلة عن رسول الله على يضمّنها مناظرة طويلة بين الرّسول الأكرم وبين خمسة بحماميع مخماصمة همي: اليهود والنصارئ والدهريين والثنويين (أتباع عقدية التثنية في التأليه) ومشركي العرب، تنتهي بسبب الأسلوب الحكيم الجميل والمؤثّر الذي استخدمه رسول الله على قبول هولاء بالحق وإذعائهم وتسليمهم له.

إنّ هذه المناظرة المربّية بامكانها أن تكون لنا درساً بنّاءً في مناظراتنا وأساليب جدالنا ومناقشاتنا مع الآخرين \.

8003

١. يمكن ملاحظة نصّها الكامل في بحار الأنوار، ج ٩. ص ٢٥٧ فما بعد.

## التفسير

#### دعاء مملة العرش للمؤمنين:

يتضح من أسلوب الآيات السابقة أنّها نزلت في فترة كان فيها المسلمون قلّة محرومة، بيناكان الأعداء في أوج قوّتهم، يتمتعون بالإمكانات الكبيرة ويسيطرون على السلطة.

بعد ذلك نزلت الآيات التي نحن بصددها لتكون بشرى للمؤمنين الحقيقيين والصابرين، بأنكم لستم وحدكم، فلا تشعروا بالغربة أبداً، فحملة العرش الإلهي والمقرّبون منه، وكبار الملائكة معكم يؤيّدونكم، إنّهم في دعاء دائم لكم، ويطلبون لكم من الله النصر في الدنيا وحسن الثواب في الآخرة... وهذا هو أفضل أسلوب للتعاطف مع المؤمنين في ذاك اليوم، وغداً.

فالقرآن يقول: ﴿اللَّذِينَ يَعَمَلُونَ العَرَقُنَ وَمِنَ حَوَلَهُ يَسَبَّحُونَ بِهِمُ وَيَـوُمِنُونَ بِـهُ ويستغفرونَ للَّذِينَ آمِنُوا﴾.

أمّا قولهم ودعاؤهم فهو: ﴿رَبِّنَا وَسَعَتَ كُلَّ شِيءِ رَحْمَةً وَعَلَمًا ﴾ فأنت عالم بذنوب عبادك المؤمنين ورحيم بهم ﴿فَاعَفُر لِلَّذِينَ تَابُوا وَلَتَّبِعُوا سَبِيلِكَ وَقَهُمُ عَذَابِهِ الْجَعِيمِ ﴾.

يوضّح هذا الكلام للمؤمنين بأنّكم لستم وحدكم الذين تعبدون الله وتسبحونه وتحمدونه، فقبلكم الملائكة المقرّبون وحملة العرش ومن يطوف حوله، يسبحون الخالق جلّ وعلا ويحمدونه.

وهي من جانب آخر تحذّر الكفّار وتقول لهم: إنّ إيمانكم أو عدمه ليس مهمّاً، فالله غني عن العباد لا يحتاج إلى إيمان أحد، وهناك الملائكة يسبحون بحمده ويحمدونه وهم من الكثرة بحيث لا يمكن تصوّرهم بالرغم من أنّه غير محتاج إلى حمد هؤلاء وتسبيحهم.

ومن جانب ثالث، في الآية إخبار للمؤمنين بأنكم لستم وحدكم في هذا العالم - بالرغم من أنكم أقلية في محيطكم - فأعظم قوة غيبية في العالم وحملة العرش هم معكم ويساندونكم ويدعون لكم، وهم في نفس الوقت يمألون الله أن يشملكم بعفوه ورحمته الواسعة، وأن يتجاوز عن ذنوبكم وينجيكم من عذاب الجحيم.

وفي هذه الآية تواجهنا مرّة أخرى كلمة (العرش) حيث ورد كلام عن حملته والملائكة الذين يحيطون به، وبالرغم من أنّنا تحدّثنا عن هذا الموضوع في تفسير بعض السور، فإنّنا سنقف عليه مرّة أخرى في باب البحوث إن شاء الله '.

في الآية التي تليها استمرار دعاء حملة العرش للمؤمنين، يقول تعالى:

﴿رَبِّنَا وَادْخَلُهُمْ جِنَّاتُ عَدْنَ الَّتِي وَعَدْتُهُمْ﴾.

وأيضاً: ﴿ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذريّاتهم﴾ ``.

الماذا؟ لـ ﴿إِنُّكُ لَنْتُ الْعَزِيزِ الْعَكِيمِ﴾.

هذه الآية التي تبدأ بكلمة (ربّنا) التي يطلب حملة العرش والملائكة المقرّبون بها من خالقهم بإصرار أن يتلطّف بعباده المؤمنين، ويركّزون في هذا الطلب على مقام ربوبيته تعالى، وهؤلاء لا يريدون من خالقهم انقاذ المؤمنين من عذاب القيامة وحسب، بل إدخالهم في جنات خالدة، ليس وحدهم وإنّا مع آبائهم وأزواجهنم وأبنائهم السائرين على خطّهم في الإستقامة والإيمان إنّهم يطلبون الدعم من عزّته وقدرته، أمّا الوعد الإلها الذي أشارت إليه الآية فهو نفس الوعد الذي ورد مراراً على لسان الأنبياء لعامة الناس.

١. كما في نهاية الآية ٥٤ من الأعراف، ونهاية الآية ٧ من هود، ونهاية الآية ٢٥٥ من البقرة.

جملة «من صلح» معطوفة على الضمير في جملة «وأدخلهم».

أمّا تقسيم المؤمنين إلى مجموعتين، فهو في الواقع يكشف عن حقيقة أنّ هناك مجموعة تأتي بالدرجة الأولى، وهي تحاول أن تتبع الأوامر الإلهيّة بشكل كامل.

أمّا المجموعة الأخرى فهي ليست بدرجة المجموعة الأولى ولا في مقامها، وإغّا بسبب انتسابها إلى المجموعة الأولى ومحاولتها النسبية في اتباعها سيشملها دعاء الملائكة.

بعد ذلك تذكر الآية الفقرة الرّابعة من دعاء الملائكة للمؤمنين: ﴿وقهم السّيِّئات ومن تق السّيِّئات ومن تق السّيِّئات يومئدُ فقد رحمته ﴾.

ثم ينتهى الدعاء بهذه الجملة ذات المعنىٰ الكبير: ﴿وَقُلْكَ هُوَالْفُورُ الْعَظْيِمِ ﴾.

هل هناك فوز أعظم من أن تغفر ذنوب الإنسان، ويبتعد عنه العذاب لتشمله الرحمـــة الإلهيّـة ويدخل الجنّـة الخالدة، وثم يلتحق به أقرباؤه الذين يودّهم؟

## ہحوث

## أوّلاً: الأدعية الأربعة لمملة العرش

قد يطرح هنا هذا السؤال: ما هو التفاوت الموجود بين الأدعية الأربعة؟ أليس بعضها مكرراً؟

عند التأمل والتدقيق يتبين أن كل واحد منها يشير إلى موضوع مختلف. فني البداية تطلب الملائكة غسل المؤمنين وتطهيرهم من آثار الذنوب، وهذا الأمر إضافة لكونه مطلوبا بذاته، فهو يعتبر مقدمة للوصول إلى أي نعمة كبيرة. وإلا فهل هناك موهبة أعلى من أن يشعر الإنسان بأنّه أصبح طاهراً مطهراً، وأن خالقه جلّوعلا راضٍ عنه، وهو أيضاً راضٍ عن خالقه الكريم؟

إنّ هذا الإحساس ـ بغض النظر عن قضية الجنّة والنّار ـ يعتبر أمراً عظيماً وفخراً كبيراً بالنسبة للعباد.

في مرحلةٍ ثانية يطلب حملة العرش والملائكة إبعاد المؤمنين وإنقاذهم من عذاب جهنم، وهذا الأمر بحد ذاته يعتبر من أهم وسائل تحقيق الراحة والرضا النفسيّين.

المرحلة الثّالثة تنطوي على دعاء الملائكة وحملة العرش للمؤمنين في طلب الجنّة لهم ولاً قربائهم أيضاً. حيث يعتبر هؤلاء الأقرباء الصالحون عاملاً من عوامل الراحة والإستقرار النفسي.

وبسبب وجود (مؤذيات) أخرى مهمّة في يوم القيامة غير نار جهنم، كهول المطّلع والمحشر، والفضيحة أمام الخلائق، وطول الوقفة للحساب وأمثال ذلك، لذا طلبت الملائكة وحملة العرش في أدعيتهم الأخرى أن يحفظ الله المؤمنين ويقيهم من أيّ سوء أو مكروه في ذلك اليوم، كي يدخلوا جنّة الخلد براحة بال واطمئنان واحترام كامل.

#### ثانياً: آداب الدعاء

في هذه الآيات يعلّم حملة العرش والملائكة المؤمنين أسلوب الدعاء.

فني البداية ينبغي الشروع بكلمة «ربّنا».

ثم مناداته تعالى بصفات الجلال والجهال، وطلب العون من مقام رحمته المطلقة وعلمه غير المتناهى: ﴿وسعت كل شي. رحمة وعلماً ﴾.

وأخيراً الدعاء وطلب الحاجة بحسب أهمينها وبشروط توفّر الأرضية للإستجابة: ﴿ فَاعْفُرِ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبُعُوا سَبِيلُك ﴾.

ثم ينتهي الدعاء بذكر صفاته تعالى الجهالية والجلالية، والتوسّل برحمـــته تــعالى مــرّة أخرى.

والطّريف في الأمر أنّ حملة العرش الإلهي يعتمدون علىٰ خمسة أوصاف إلهيّة مهمّة في دعائهم وهي: الربوبية، والرحمة، والقدرة، والعلم، والحكمة.

## ثالثاً: لماذا تبدأ الأدعية بكلمة «ربّناه؟

عند قراءة آيات القرآن الكريم نرى أنّ أولياء الله \_سواء منهم الأنبياء أو الملائكة أو الصالحون \_كانوا يبدأون كلامهم بـ«ربّنا» أو «ربّى» عند الدعاء...

فآدم ﷺ يقول: ﴿ربِّنا ظلمنا أنفسنا﴾. ا

ونوح ﷺ يقول: ﴿رَبُّ لَعُفْرِلِي وَلُولِلَّذِي ﴾. ``

و إيراهيم ﷺ يقول: ﴿ رَبِّنَا لَقَفُر لَيْ وَلُولَادِيُّ وَلَلْحُوْمَنِينَ يَوْمِ يَقُومِ الْحَسَابِ ﴾

۲. نوح، ۲۸.

١. الاعراف، ٢٣.

٣ إبراهيم، ٤١.

أمّا يوسف على فيقول: ﴿رَبِّ قد آليتني مِن الملك ﴾. ١

وموسى الكليم ﷺ يقول: ﴿رَبِّ بِهَا لُنعِمِت عليَّ قَلَنْ أَكُونَ قُلْهِيراً لِلمَجْرِمِينَ ﴾ ٢

أمَّا سليان الله فيقول: ﴿ رَبِّ لَفَقُرلَى هَبِ لَي مِلْكَا لَا يَنْبِغَي لأحد مِنْ بِعدي ﴾ [٢]

أمّا عيسى المسيح الله فيقول: ﴿ رَبُّنَا أَنْزَلَ عَلَيْنَا مَانْدَةً مِنَ السَّمَا ﴾ أمّا

والرَّسول الأعظم ﷺ يقول: ﴿رَبِّ لَعُودُ مِنْ هَمَزُلُكُ لِلشِّياطِينَ ﴾ ^.

وعلى لسان المؤمنين نقرأ في أماكن متعدّدة كلمة «ربّنا» في فاتحة الدعاء، فني آخر سورة آل عمران الآية ١٩١ نرئ دعائهم: ﴿ربّنا هاخلقت هذا باطلا﴾.

من خلال هذه النماذج والمواقف نستنتج أنّ أفضل الدعاء هو ما يبدأ بالربوبية. صحيح أنّ الاسم المبارك «الله» هو أكثر شمولية لأسهاء الخالق، ولكن لإرتباط الحساجات بمقام الرّبوبية، هذا المقام الذي يرتبط به الإنسان منذ اللحظة الأولى من وجوده وحسى آخر عمره، وتستمر بعد ذلك صفة الإرتباط به «الربوبية» التي تغرق الإنسان بالألطاف الإلهية، لذا فإنّ ذكر هذه الكلمة في بداية الأدعية يعتبر أكثر تناسباً من باقي الأسهاء الأخرى ".

# رابعاً: ما هو العرش الإلهي؟

لقد أشرنا مراراً إلى أنّ ألفاظنا \_ الموضوعة أصلاً لتوضيح مشخصات الحياة المحدودة \_ لا تستطيع أن توضّح عظمة الخالق، أو حتى أن تحيط بعظمة مخلوقاته جلّ وعلا، لهذا السبب فليس أمامنا سوى استخدام ألفاظ ومعاني للكناية عن تلك العظمة.

وفي طليعة الألفاظ التي يشملها هذا الوضع، كلمة (العرش) التي تعني لغوياً (السقف) أو (السرير ذا المسند المرتفع) في قبال (الكرسي) الذي هو (سرير ذو مسند منخفض). ثمّ استخدمت هذه الكلمة لتشمل (عرش) القدرة الإلهيّة.

وللمفسّرين و علماء الكلام كلام كثير حول المقصود بالعرش، وما ينطوي عليه مـن معنىٰ كنائي.

> فأحياناً فشروا العرش بمعنىٰ (العلم اللامتناهي لله تبارك وتعالى). وأخرىٰ قالوا بأنّ المعنىٰ هو (المالكية والحاكمية الإلهيّة).

۲. القصص، ۱۷.

ال يوسف، ١٠١.

ع. المائدة، ١١٤.

۳ ص، ۳۵.

٦. التّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

٥٠ المؤمنون، ٩٧.

وفسّروا العرش أيضاً بأنّه إشارة إلى أيّ واحدة من الصفات الكمالية والجلالية لله تبارك وتعالى، لأنّ كلّ واحدة من هذه الصفات توضّح عظمة منزلته جلّ وعلا، كما أنّ عـرش السلطان (والأمثال تضرب ولا تقاس) يوضّح عظمته.

فالخالق جلّ وعلا يملك عرش العلم، وعرش القدرة، وعرش الرحمانية، وعرش الرحمانية، وعرش الرحمية.

وطبقاً للتفاسير والآراء الثلاثة هذه، فإنّ مفهوم (العرش) يعود إلى صفات الخالق جل وعلا، ولا يعني وجود خارجي آخر له.

وفي بعض الرّوايات الواردة عن أهل البيت المِثلاً، ما يشير إلى هذا المعنى، فني رواية عن الإمام الصادق على أنّه أجاب عندما سئل عن معنى قوله تعالى: ﴿وسع كرسيّه السّماوالله والأرض ﴾ أنّ المقصود بذلك علمه تعالى شأنه .

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق الله أيضاً أنّه فسر (العرش) بأنّه «العلم» الذي كشفه وعلّمه الله للأنبياء عليهم السلام، بينها (الكرسي) هو «العلم» الذي لم يعلّمه لأحد ولم يطلع عليه أحد ".

وبين أيدينا تفاسير أخرى استندت إلى روايات إسلامية، ففشرت العرش والكرسي بأنّهها موجودات عظيمة من مخلوقات الله تبارك وتعالى!

قالوا\_مثلاً\_إنّ المقصود بالعرش هو مجموع عالم الوجود.

وقالوا أيضاً: هو مجموع الأرض والسهاء المتجسدة ضمن هذا الكرسي: بــل إنّ السهاء والأرض كالخاتم في الصحراء الواسعة مقايسة بينهما وبين (الكرسي) ثم قالوا: إنّ «الكرسي» في مقابل العرش كالخاتم في الصحراء الواسعة.

وفي تفاسير أخرى تستند بدورها إلى روايات إسلامية، أطلقوا كلمة (العرش) للكناية عن قلوب الأنبياء والأوصياء والمؤمنين التامين الكاملين، كما جاء ذلك في الحديث: «إنّ قلب المؤمن عرش الرحمن» أ.

وفي حديث قدسي نقرأ قوله تعالى: «لم يسعني سمائي ولا أرضي، ووسعني قلب عبدي المؤمن» ٥.

٢. بحار الأنوار، ج ٥٨، ص ٢٨، ح ٤٦ و٤٧.

١ البقرة، ٢٥٥.

٤. المصدر السابق، ص ٣٩.

٣. المصدر السابق.

٥. المصدر السابق.

أمّا أفضل الطرق الإدراك معنى العرش \_ بمقدار ما تسمح به قابلية الإنسان واستيعابه \_ فهو أن نبحث موارد استعمال هذه الكلمة في القرآن الكريم، نتفحص مدلولاتها بشكل متأنٍ. في آيات كثيرة من كتاب الله نلتني مع هذا التعبير، كما في قوله تعالى: ﴿ثمّ استوى على العرش ﴾ (أي تم يرد تعبير ﴿يدبّرالأمر في بعض الآيات التي تأتي بعد مفاد الآية أعلاه (آية العرش) أو ترد جمل أخرى تعبّر عن علم الله ودراية الخالق جلّ وعلا.

في آية أخرى من القرآن الكريم يوصف العرش بالعظمة: ﴿وهورتِ العرش العظيم﴾ `` وأحياناً تتحدّث الآية عن حملة العرش، كما في الآية التي نحن بصددها.

ومن الآيات ما تتحدّث عن الملائكة الحيطة بالعرش، كما في قوله تعالى: ﴿وترى للملائكة حاقين هن حول العرش﴾ "

و في آية أُخرىٰ نقرأ قوله تعالىٰ: ﴿وَكَانَ مَرَهُهُ مَلَىٰ الْعَامِ ﴾. \*

من خلال مجموع هذه الموارد، والتعابير الأخرى الواردة في الأحاديث والروايات الإسلامية، نستنتج بشكل واضح أنّ كلمة (العرش) تطلق على معاني مختلفة بالرغم من أنّها تشترك في أساس واحد.

فأحد معاني العرش هو مقام (الحكومة والمالكية وخلق عالم الوجود) إذ تـــلاحظ أنّ الاستخدام الشائع للعرش يدلل ــمن خلال الكناية ــعلىٰ سيطرة الحاكم علىٰ أمور دولته، فنقول مثلاً: «فلان شلّ عرشه» والتعبير كناية عن انهيار قدرته وحكومته.

والمعنىٰ الآخر من معاني العرش هو، «مجموع عالم الوجود» لأنّ كلّ الوجود هو دليل علىٰ العظمة.

وأحياناً يستخدم العرش بمعنى «العالم الأعلى» والكرسي بمعنى «العالم الأدنى».

ويستخدم العرش أحياناً بمعنى (عالم ما وراءالطبيعة) والكرسي بمعنى (مجموع عالم المادة) بما في ذلك الأرض والسهاء، كما جاء في آيسة الكرسي: ﴿وسع كرسيّه السّماوات والأرض ﴾. ٢

١. الأعراف، ٥٤، ويونس، ٣، والرعد، ٢، والفرقان، ٥٩، والسجده، ٤، والحديد، ٤.

٣ الزمر، ٧٥.

۲. التوبة، ۱۲۹.

٥. البقرة، ٢٥٥.

ولأنّ علم الخالق لا ينفصل عن ذاته المنزّهة، لذا فإنّ كلمة (عرش) تطلق أحياناً على «علم الله».

وإذا أطلق وصف (عرش الرحمن) على القلوب الطاهرة لعبأد الله المؤمنين، فذلك يعود إلى أنّ هذا المكان هو محل معرفة الذات الإلهيّة المنزّهة، وهو بحدّ ذاته أحد أدلة عــظمته وقدرته جلّ وعلا.

من كلّ ذلك يتّضح أنّ كافة معاني العرش \_التي وردت آنفاً \_ توضّع عظمة الخالق جلّ وعلا.

وفي الآية التي نحن بصدد بحثها يمكن أن يكون المقصود من العرش هو نفس حكومة الله تعالى وتدبيره لعالم الوجود، وحملة العرش يقومون بتنفيذ إرادة الله الحاكمة في الخلق.

ويمكن أن يكون المعنىٰ هو مجموع عالم الوجود أو عالم ما وراء الطبيعة، أمّا حملة العرش الإلهي فهم الملائكة الذين تقع عليهم مسؤولية تدبير أمر هذا العالم بأمر الله تعالىٰ.

8003

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوِنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ ٱكْبَرُمِن مَّقْتِكُمُ اَنفُسَكُمْ إِذْ تُدْعُونَ إِلَى ٱلْإِيمَانِ فَتَكَفُرُونَ ﴿ قَالُو ارْبَنَا آمَتَنَا ٱشْنَانِ وَالْحِيتَ نَا ٱثْنَانِ وَالْحِيتَ نَا ٱثْنَانِ وَالْحِيتَ نَا ٱثْنَانِ وَالْحَيْنِ وَالْحَيْنِ وَالْحَيْنِ اللَّهُ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُولُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِقُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ

## التفسير

#### اعترفنا بذنوبنا فهل من فلاص؟

تحدّثت الآيات السابقة عن شمول الرحمة الإلهيّة للمؤمنين، أمّا مجموعة الآيات التي بين أيدينا فهي تتحدّث عن «غضب» الله تعالى على الكافرين، كي يكون بالمستطاع المقارنة بين صورتين ومشهدين متقابلين.

في البداية تقول الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا يِنَادُونَ لَمَقْتُ الله أَكْبَرُ مِنْ مِنْقَتَكُم أَنْ فَسَكُم إِذَ تَدْمُونَ إِلَىٰ الإِيمَانُ فَتَكَفَرُونَ﴾.

من الذي ينادي هؤلاء بهذا النداء؟

يبدو أنَّ ملائكة العذاب ينادونهم بهذا النداء لتوبيخهم وفضحهم، في مقابل ما تـفعله ملائكة الرحمة من إكرام المؤمنين والصالحين.

ويحتمل أن يكون هذا النداء من نوع التخاطب والتخاصم الذي يقوم بين الكفار في القيامة، لكن المعنى الأوّل أرجح كما يبدو، وعلى كلّ حال سينطلق هذا النداء يوم القيامة، كما أنّ الآيات اللاحقة شاهد على هذا المعنى!

«المقت» تعني في اللغة البغض والعداوة الشديدة. وهذه الآية تبيّن أنّ غضب الله تعالى على الكفار لأنفسهم، فهناك على الكافرين هو أشدّ من عداوتهم لأنفسهم. أمّا فيم يتعلّق مقت الكفار لأنفسهم، فهناك تفسيران:

الأول: يتمثل في ارتكاب هؤلاء في الحياة الدنيا لأكبر عداوة إزاء أنفهم برفضهم لنداء التوحيد، فهم لم يهملوا مصابيح الهداية وحسب، بل عمدوا إلى تحطيمها. فهل ثمّة عداء للنفس أكثر من أن يغلق الإنسان أمامه أبواب السعادة الأبدية، ويفتح على نفسه أبواب العذاب.

وطبقاً لهذا التفسير يكون قوله تعالى: ﴿ يَدْ تَدَمُونَ إِلَىٰ اللِّيمَانُ فَتَكَفَّرُونَ ﴾ بياناً لكيفية مقت وعداوة الكافرين أنفسهم.

الثّاني: أن يكون المقصود بمقتهم وعدائهم لأنفسهم هو أن تصيبهم حالة من الألم والندم الشديد عندما يشاهدون يوم القيامة نتيجة أعالهم وما اقترفت أيديهم في هذه الدنيا، حيث ترتفع آهاتهم وصرخاتهم، ويعضّون على أناملهم من الندم، ولات ساعة مسندم، يقول تعالى: ﴿ويوم يعقن الظّالم على يديه ﴾ (ويتمنون أن يكونوا تراباً: ﴿ويقول الكافريا ليتني كنت تراباً ؛ ﴿ويقول الكافريا

وفي ذلك اليوم تنفتح آفاق البصر: ﴿فَبَصِرك اليوم حديد﴾ وتنكشف الأسرار والحقائق الخفية: ﴿يُوم تَبِلَىٰ السَّرائر﴾ وفي ذلك اليوم تنشر الصحف وتكشف الأعال: ﴿وَإِذَا السَّمَفُ نَشَرُهُ ﴾ وعندها تكون النتيجة: ﴿كَفَىٰ بِنَفْسِك اليوم عليك حسيباً ﴾ ألذلك سيلوم هؤلاء أنفسهم بشدة ويتنفرون منها ويبكون على مصيرهم.

وهنا يأتي النداء: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَغُرُوايِنَادُونَ لَمَقْتَ اللَّهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتَكُمْ لَنَفْسَكُمْ إِذْ تَدَمُونَ لِلَّيْ الإيمان فَتَكَفَرُونَ ﴾.

وطبقاً لهذا التّفسير تكون جملة: ﴿إِذْ تَدَمُونَ إِلَىٰ الْإِيمَانَ فَتَكَفَرُونَ ﴾ بياناً لدليسل شدّة الغضب الإلهي عليهم ٧.

٣. نبأ. ٤٠.

۱. فرقان، ۲۷.

٤. الطارق، ٩.

۳. ق، ۲۲. ترک

٦ الإسراء، ١٤.

٥. التكوير، ١٠.

٧. طبقاً للتفسير الأوّل تكون (إذ) ظرفية ومتعلّقة بـ ﴿مقتكم أنفسكم﴾ أمّا طبق التّفسير الثّاني فتعتبر (إذ)
 تعليلية ومتعلّقة بـ «مقت الله» والجدير بالملاحظة أنّ المقتين الواردين في الآية أعلاء يرتبطان بأربعة احتمالات

هي: الأوّل: أن يكون مكان الإثنين في يوم القيامة.

بالطبع فإن كلا التفسيرين مناسب، إلا أن التفسير الأوّل ـ بلحاظ بعض الأمور \_ أرجح.
عندما يشاهد المجرمون أوضاع يوم القيامة وأهوالها، ويرون مشاهد الغضب الإلهي حيالهم، سينتبهون من غفلتهم الطويلة ويفكّرون بطريق للخلاص، فيعترفون بـ ذنوبهم ويقولون: ﴿قَالُوا رَبّنا لَعْتَنا للنتين وأحييتنا للنتين قاعترفنا يذنوبنا فهل إلى خروج من سبيل .
عندما تزول حجب الغرور والغفلة، وينظر الإنسان بالعين الحقيقية، فلا سبيل عندها

عندما تزول حجب الغرور والغفلة، وينظر الإنسان بالعين الحقيقية، فلا سبيل عندها سوى الإعتراف بالذنوب!

إن هؤلاء كانوا يصرّون على إنكار المعاد، ويستهزئون بوعيد الأنبياء لهم، ولكن بعد توالي الموت والحياة لا يبقى مجال للإنكار، وقد يكون سبب تكرارهم للموت والحياة، أنهم يريدون القول: يا خالقنا الذي تملك الموت والحياة، أنت قادر على أن تعيدنا إلى الدنيا مرّة أخرى كي نعوّض مامضى.

ذكر المفسرون عدّة تفاسير حول المقصود من قوله تعالى: ﴿لَمَّتُنَا لِلْنَتِينَ﴾ و﴿أَصيينَا لِلْنَتِينَ﴾ و﴿أَصيينَا لِلْنَتِينَ﴾ و﴿أَصيينَا لِلْنَتِينَ﴾ ومن بين هذه التفاسير هناك ثلاثة آراء نقف عليها فها يلي:

أُولاً: أن يكون المقصود من ﴿ لَمُتنا الثنتين﴾ هو الموت في نهاية العمر، والموت في نهاية البرزخ والإحماء في البرزخ. أمّا المقصود من ﴿ أُحييتنا الثنتين﴾ فهي الإحماء في نهماية البرزخ والإحماء في القيامة.

ولتوضيح ذلك، نرى أنّ للإنسان حياة أخرى بعد الموت تسمى الحياة البرزخية، وهذه الحياة هي نفس حياة الشهداء التي يحكي عنها قوله تعالى: ﴿ بِل أحيا. عند ربّهم يرزقون ﴾ \ وهي نفس حياة النّبي عَلَيْ والأنمّة من أهل البيت المِلِلْ حيث يسمعون سلامنا ويسردون علمه

وهي أيضاً نفس حياة الطغاة والأشقياء كالفراعنة الذين يـعاقبون صـباحاً ومسـاءً عقتضى قوله تعالى: ﴿النّاريعرضون عليها عدّوا وعشيا﴾ آ.

للكَالثَّاني: أن يكون مكانهما في هذه الدنيا.

الثَّالَث: أنَّ يكون المقت الأوَّل في الدنيا والثَّاني في الآخرة.

أمَّا الوابع: فهو عكس الثَّالث.

ولكن الأفضل وفقاً للتفسير أعلاه أن يختص الأوّل بالآخرة. والنّاني بالدنيا، أو أن يختص الإثنان بالآخرة. ١. آل عمران، ١٦٩.

ومن جانب آخر نعرف أنّ الجميع، من الملائكة والبشر والأرواح، ستموت في نهاية هذا العالم مع أوّل نفخة من الصور: ﴿قصعتى هن قي الشعاوات وهن قي الأرض ﴿ ولا يبقى أحد سوى الذات الإلهيّة (بالطبع على خلاف ما أوضحناه في نهاية الآية ٨٦ من سورة الزمر بين موت وحياة الإنسان).

وعلىٰ هذا الأساس فإنّ هناك حياة جسمانية وحياة برزخية، فني نهاية العمر يحل الموت بحياتنا الجسمانية ؛ لكن في نهاية العالم يحل بحياتنا البرزخية.

يترتب على ذلك أن تكون هناك حياتان بعد هذين الموتتين: حياة برزخية، وحياة في يوم القيامة.

وهنا قد يطرح البعض هذا السؤال: إنّنا في الواقع نملك حياة ثالثة هي حياتنا في هذه الدنيا، وهي غير هاتين الحياتين، وقبلها أيضاً كنّا في موت قبل أن نأتي إلى هذه الدنيا، وبهذا سيكون لدينا ثلاثة موتات وثلاثة إحياءات.

ولكن الجواب يتوضّع عند التدقيق في نفس الآية، فالموت قبل الحياة الدنيا (أي في الحالة التي كنّا فيها تراباً) يعتبر «موتاً» لا «إماتة» وأمّا الحياة في هذه الدنيا فالبرغم من أنّها مصداق للإحياء، إلّا أنّ القرآن لم يشر إلى هذا الجانب في الآية أعلاه، لإنّ هذا الإحياء لا يشكّل عبرة كافية بالنسبة للكافرين، إذ الشيء الذي جعلهم يعون و يعترفون بذنوبهم هو الحياة البرزخية أوّلاً، والحياة عند البعث ثانياً.

ثانياً: إنّ المقصود بالحياتين، هو الإحياء في القبر لأجل بعض الأسئلة، والإحياء في يوم القيامة، وإنّ المقصود بالموتتين، هما الموتة في نهاية العمر، والموتة في القبر.

لذلك اعتبر بعض المفسّرين هذه الآية دليلاً على الحياة المؤقتة في القبر.

أمّا عن كيفية حياة القبر، وفيما إذا كانت جسمانية أو برزخية أو نصف جسمانية، فهذه كلّها بحوث ليس هنا مجال الخوض فيها.

ثالثاً: إنّ المقصود بالموتة الأولى، هو الموت قبل وجود الإنسان في هذه الدنيا، إذ أنّه كان تراباً في السابق، لذا فإنّ الحياة الأولى هي الحياة في هذه الدنيا، والموت الثّاني هو الموت في نهاية هذا العالم، فيما الحياة الثانية هي الحياة عند البعث.

۱. الزمر، ۸۸.

والذين يعتقدون بهذا التّفسير يستدلون بالآية ٢٨ من سورة «البـقرة» حـيث قـوله تعالى: ﴿كيف تكفرون بالله وكنتم لمولقا فأحياكم ثمّ يحيتكم ثمّ يعييكم ثمّ إليه ترجعون﴾.

إِلَّا أَنَّ الآية التي نبحثها تتحدّث عن إماتتين، في حين أنّ آية سورة البقرة تتحدّث عن حياة واحدة وإماتة واحدة (

يتّضح من مجموع التفاسير الثّلاثة هذه أنّ التّفسير الأوّل هو الأرجح.

ولا بأس أن نشير إلى أن بعض مؤيدي «التناسخ» أرادوا الإستدلال بهذه الآية على الحياة والموت المكرّر للإنسان، وعودة الروح إلى الأجساد الجديدة في هذه الدنيا، في حين أنّ الآية أعلاه تعتبر إحدى الأدلة الحيّة على نني التناسخ، لأنّها تحدّد الموت والحياة في مرّتين، إلّا أنّ أنصار عقيدة «التناسخ» يقولون بالموت والحياة المتعدّد والمتوالي، ويعتقدون بأنّ روح الإنسان الواحد يمكن أن تتجسّد وتحل مرّات أخرى في أجساد جديدة، ونطف جديدة وترجع إلى هذه الدنيا.

من الطبيعي أن يكون الجواب على طلب الكافرين بالعودة إلى هذه الدنيا للتكفير عمّا فاتهم هو الرفض. وهذا الرفض من الوضوح بحيث لم تشر إليه الآيات التي نبحثها.

لكن نستطيع أن نعتبر الآية التي بعدها دليلاً على مانقول، إذ تقول: ﴿ ذَلَكُم بِاللَّه إِذَا دَمِي لِللَّهُ وَحَدِه كَفُرتُم وَإِنْ يُشْرِك بِهِ تَوْمِنُولَ ﴾.

فعندما يدور الكلام عن التوحيد والتقوى والأوامر الحقّة تشمئزون وتحزنون، أمّا إذا دار الحديث عن الكفر والنفاق والشرك فستفرحون وتنبسط أساريركم، لذلك ستكون عاقبتكم ما رأيتم.

وهنا نطرح هذا السؤال: كيف نربط هذا الجواب مع طلبهم العودة إلى هذه الدنيا؟

إنّ الآية تفيد أنّ حقيقة أعمال هؤلاء لم تكن محدودة بزمنٍ معيّن، ولم تكن مؤقتة، بل كانت دائمية، لذلك فلو عادوا إلى الحياة مرّة أخرى فإنّهم سيستمرون على هذا الوضع، أمّا هذا الإيمان والتسليم والإذعان الذي رأيناه منهم يوم القيامة، فهو اضطراري وليس عن قناعة حقيقية.

ثمّ إنّ اعتقادات هؤلاء وأعمالهم ونيّاتهم السابقة تستوجب خلودهم في الجحيم، لذا فلا يمكن عودة هؤلاء إلى الدنيا مع هذا الوضع.

احتمل بعض المفسّرين أنّ الآية أعلاه تشير إلى «الرجعة» إلّا أنّ مراعاة عمومية الآية وشمولها جميع الكافرين، وعدم ثبوت عمومية الرجعة لهم جميعاً، يجعل هذا التّفسير قابلاً للنقاش.

إنّ هذا الوصف لا يختص بالمشركين في زمن رسول الله عَيَّالَةُ فحسب، إذ يشهد زماننا مثل هؤلاء من ذوي القلوب الميتة، الذين يفرّون من الإيمان والتوحيد والتقوى، ويُقبلون على الكفر والنفاق والفساد.

لذلك نقرأ في بعض الروايات عن أهل البيت المنظم، في تفسير هذه الآية، أنّها تختص بقضية (الولاية) إذ يتأذّى البعض عند سهاعها (أي الولاية) ويفرحون عند سهاع أسهاء أعداء أهل البيت المنظم. هذا التفسير هو من باب انطباق المفهوم، العام على المصداق، وليس من باب تقييد كلّ المفهوم الذي تطويه الآية بهذا المصداق.

وفي نهاية الآية، ومن أجل أن لا ييأس هؤلاء المشركون ذوو القلوب المظلمة، تقول الآية إنّ الحاكمية تختص بذات الله سبحانه وتعالى: ﴿ فَالحكم لله العليّ الكبير ﴾ إذ لا يوجد غيره قاض وحاكم في محكمة الآخرة، ولا يوجد غيره على وكبير، فلا يستطيع أحد أن يغلبه أو أن يؤثّر عليه أو على حكمه بفدية أو غرامة أو وساطة، فالحاكم المطلق هو، والجميع يطيعونه، ولا يوجد طريق للهروب من حكه.

### بحث

#### الدعاء البعيد عن الإمابة

ليست هذه المرّة الأولى التي تواجهنا فيها طلبات أهل النّار أو الكفّار الذين يريدون العودة إلى هذه الدنيا، فيكون الجواب بالنق.

لقد طرحت الآيات القرآنية هذا الموضوع عدّة مرّات.

فني سورة الشوري الآية ٤٤ نقراً أنّ الظالمين بعد أن يروا العذاب يقولون: ﴿ هَلَ اللَّهُ عَرَدُ هِنْ سِيلِ﴾.

١ الزمر، ٥٥.

وفي الآية ٥٨ من سورة الزمر، ورد على لسان المذنبين وغير المؤمنين عند رؤيستهم العذاب: ﴿ أُو تَقُولُ حَينُ تَرَىٰ العَدَابِ لُو أُنَّ لِي كُرَٰهُ فَأَكُونَ مِنَ المحسنين﴾.

وفي الآية ١٠٧ من سورة «المؤمنون» نقرأ قوله تعالى حكاية على لسان أمثال هؤلاء القوم: ﴿رَبُّنَا لَخْرِجِنَا هِنِها قَانِ عَدْنَا قَالِمُونَ﴾.

مجموعة أخرى عندما يحل بها الموت وترى ملائكة الموت تطلب من الله تعالى العودة فتقول: ﴿رَبِّ لَرَجِعُونَ \* لَعلَي لُعمِلَ صَالَحاً فَيَمَا تَرَكُت ﴾ (.

إِلَّا أَنَّ هَذِهِ الطَّلْبَاتِ تردع دوماً بكلمة «كلَّا» أو ما شابه ذلك.

وبذلك يتضح أنّ المفهوم القرآني يؤكّد على أنّ الحياة في هذه الدنيا هي تجربة لا يمكن تكرارها بالنسبة للشخص، لذا يجب إيعاد هذا الوهم من العقول بأنّـنا إذا مـتنا وواجـهنا العذاب فسوف نعود إلى هذه الدنيا ونجبر ما فات حيث لا إمكان للعودة إلى هذه الحياة بعد الموت.

وملاك هذا الأمر واضح، فني قانون التكامل لا يمكن الرجوع والعودة، كما لا يمكن عودة الطفل إلى بطن أمّه وفقاً لهذا القانون، سواء كان هذا الطفل قد اكتمل غوّه في بطن أمّه أو لم يكتمل وولد ناقصاً، إذ العودة غير ممكنة أصلاً.

كذلك الموت الذي هو في الواقع ولادة ثانية، وانتقال من عالم الدنيا هذه إلى عالم آخر، وهناك تعتبر العودة ضرباً من الحال.

إضافة إلى ذلك لا يمكن اعتبار اليقظة الإضطرارية التي تنتاب الناس ـ الذين تتحدّث عنهم الآية ـ دليلاً على الإقتناع أو اليقظة الحقيقية، إذ عندما تخف أسبابها سيعود النسيان والغفلة مرّة أخرى، وسيتم تكرار نفس الأعمال، كما نرى ذلك واضحاً في هذه الدنيا لدى الكثير من الناس الذين يتوجّهون إلى خالقهم عندما تضيق عليهم الحياة، ويلجون أبواب التوبة، إلّا أنّهم بمجرّد هدوء العواصف ينسون كل شيء وكأنّهم لم يدعوا الله إلى ضرّ مسهم!!

۱- المؤمنون، ۹۹ و ۱۰۰.



هديسة مؤسسة آل البيت المنظم المتراث المناء التراث العامة السيدة المجوادين العامة

الآيات

هُوَالَذِى يُرِيكُمُ ءَايكتِهِ وَيُنَزِّكُ لَكُمُ مِنَ السَّمَا وِرْفَا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيثُ شَّ فَا ذَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوَكِرِهَ الْكَيفِرُونَ شَّ رَفِيعُ مَن يُنِيثُ شَّ فَا ذَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوَكِرِهَ الْكَيفِرُونَ شَّ رَفِيعُ الدَّرَ حَديثِ ذُو الْعَرِّيشِ يُلْقِى الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ ، عَلَى مَن يَشَا مُ مِنْ عِبَادِهِ وَلِينُذِ رَيُومَ النَّكُونِ شَلَّا مُن يَشَا مُ مِنْ عِبَادِهِ وَلِينُذِ رَيُومَ النَّلَاقِ شَ

### التفسير

### ادع الله ومده رغماً على الكافرين:

هذه الآيات المتضمّنة للنصيحة والتهديد والإنذار، استدلال على المسائل المطروحة في الآيات السابقة، فهي استدلال على التوحيد والرّبوبية ونني الشرك وعبادة الأصنام. تقول الآية أوّلاً: ﴿هوالّذي يربكم آباته﴾.

فهي نفس الآيات والعلائم الآفاقية والأنفسية التي تمـلاً عــالم الوجــود، وتســـتوعب بإشراقتها أركانه، وتضع بصهاتها وآثارها العجيبة علىٰ جدران الوجود وجميع أرجاءه.

ثم توضّح واحدة من هذه الآيات: ﴿ وينزّل لكم من السّما. رزقاً ﴾.

قطرات المطر تهب الحياة، ونور الشمس يحيي الكائنات، والهواء سرّ الوجود والحياة ؛ حياة جميع الكائنات، حيوانات، نباتات، أناس... كلّها تنزل من السهاء، وتشكّل هذه الأثافي الثلاث فيا بينها قوام الحياة، حيث تتفرع الأشياء الأخرى من أصولها.

بعض المفسّرين أطلق على السهاء اسم «عالم الغيب» وعلى الأرض اسم «عالم الشهود» ونزول الرزق من السهاء إلى الأرض هو بمعنى الظهور من عالم الغيب إلى عالم الشهود.

ولكن هذا التّفسير فضلاً عن منافاته لظاهر الآية، لم نعثر له على دليل وشاهد، صحيح أنّ الوحي والآيات، وهما غذاء الروح، ينزلان من سهاء الغيب، وأنّ المطر والشمس والنور التي تعتبر غذاء الجسد تنزل من السهاء الظاهرية، وهما متناسقان مع بعضهها، ولكن ينبغي أن لا نتصوّر أنّ عبارة (آياته) التي نحن بصددها تشير إلى مفهوم أوسع، أو تشير بالخصوص إلى التصوّر أنّ عبارة (أياته) التي نحن بصددها تشير إلى مفهوم أوسع، أو تشير بالخصوص إلى الآيات التربّع، وهمي عادةً ما تطلق على الآيات الدالة على التوحيد في عالم الوجود.

مثلاً، في أواخر هذه السورة (المؤمن) وبعد ذكر النعم الإلهيّة، من قبيل الزواحف والفلك تقول: ﴿ويريكم آياته فأيّ آيات الله تنكرون﴾ (

إنَّ تعبير «يريكم» ينسجم في العادة مع الآيات التكوينية، بينا جرت العادة في الآيات التشريعية على استخدام تعابير مثل (أوحيُ) و(يأتيكم).

من هنا يتبين أنّ اعتبار هذه الآيات بمعنىٰ الآيات التشريعية، أو أنّها أعم من التشريعية والتكوينية، كما يذهب بعض كبار المفسّرين القدماء والمحدثين إلىٰ ذلك، لا يستند إلىٰ دليل، ولا تقوم عليه حجّة.

ولكن من الضروري أن نلتفت إلى أنّ القرآن يختار الإشارة إلى آية الرزق من بين آيات الله المبثوثة في السهاء والأرض وفي وجود الإنسان، ذلك لأنّ الرزق هو أكثر ما يشغل البال والفكر، واحياناً نرى الإنسان يستنجد بالأصنام من أجل زيادة الرزق، وإنقاذه من وضعه المتردّي، لذا يأتي القرآن ليؤكّد أنّ جميع الأرزاق هي بيد الله ولا تستطبع الأصنام أو غيرها أن تفعل أيّ شيء.

وأخيراً تضيف الآية الكريمة: برغم جميع هذه الآيات البينات التي تسود هذا العالم الواسع، وتغمر الوجود بضيائها، إلّا أنّ العيون العمياء والقلوب الحجوبة لا تكاد ترئ شيئاً، وإنّا يتذكّر فقط من ينيب إلى خالقه ويغسل قلبه وروحه من الذنوب: ﴿وها يتذكّر لِللهِ ينيب﴾.

الآية التي بعدها ترتب نتيجة على ما سبق فتقول: ﴿قادموا الله مخلصين له الدّيسن﴾ إنهضوا واضربوا الأصنام وحطموها بفؤوس الإيمان، وامحوا آثارها من ذاكرة الفكر والثقافة والمجتمع.

ومن الطبيعي أنَّ وقفتكم الرِّبانية هذه ستؤذي الكافرين والمعاندين، لكن عليكم أن لا تسمحوا للخوف أن يتسرِّب إلى قلوبكم، وأخلصوا نيَّاتكم: ﴿ ولو كره الكافرون﴾.

١٠ المؤمن، ٨١.

فني المجتمع الذي يشكّل فيه عبدة الأصنام الغالبية، يكون طريق أهل التوحيد موحشاً في باديء الأمر، مثل شروق الشمس في لحظات الصباح الأولى وسط عالم الظلام والخفافيش، لكن عليكم أن لا تركنوا إلى ردود الأفعال غير المدروسة، تقدّموا بحزم وإصرار، وارفعوا راية التوحيد والإخلاص، وانشروها في كلّ مكان.

تصف الآية التي تليها خالق الكون ومالك الحياة والموت، وبعض الصفات المهمة، فتقول: ﴿ رفيع الدّرجات فهو تعالى: ﴿ يرفع درجات العباد الصالحين كها في قوله تعالى: ﴿ يرفع للله الّذين آمنوا منكم والّذين أوتوا العلم درجاسه \.

وحتى بين النّبيين فقد فضّل الله بعضهم على بعض بسبب اجتيازهم للإستحان والاختبار أكثر من غيرهم، فأخلصوا لله تعالى براتب أعلى وأفضل: ﴿ للله الرّسل فللله بعضهم على بعضهم على بعضه \* "

لقد استخلف الله الإنسان في هذه الأرض، وجعل منه خليفته، وفضّل السعض على البعض الآخر وفقاً لاختلاف الخصائص والقابليات لدى الإنسان: ﴿ وهو الله على حسلكم خلائف الأرض ورقع بعضكم قوق بعض درجامه ".

فإذا كانت الآية السابقة قد دعت إلى الإخلاص في الدين، فإنّ الآية التي بين أيــدينا تقول: إنّ الله تبارك وتعالى سوف يرفع درجاتكم بمقدار إخلاصكم، فهو رفيع الدرجات.

إنّ صحة كلّ هذه المعاني منوطة بتفسير (رفيع) بالرافع، إلّا أنّ البعض ذهب إلى أنّ رفيع) في الآية بمعنى (المرتفع) وبناء على هذا المعنى فإنّ ﴿ رفيع القرجاعه تشير إلى الصفات العالية الرفيعة لله تعالى، فهو رفيع في علمه، وفي قدرته، وفي جميع أوصافه الكالية والجهالية، هو تعالى رفيع في أوصافه بحيث إنّ عقل الإنسان برغم قابليته واستعداده لا يستطيع أن يدركها.

وبحكم أنّ اللغة تعطي صلاحية متساوية للمعنيين الآنفين لكلمة (رفيع) فإنّ التّفسيرين واردان، ولكن بما أنّ الآية تتحدّث عن إعطاء الأجر لعباد الله الصالحين، والذي همو الدرجات الرفيعة، لذا فإنّ المعنى الأوّل أظهر.

٢ البقرة، ٢٥٣.

١٠ المجادلة، ١١٠.

٣.الأنعام، ١٦٥.

لكن لامانع من الجمع بين التّفسيرين، لأنّنا نعتقد جواز استخدام اللفظ لأكثر من معنيٰ، خصوصاً في إطار الآيات التي تشتمل ألفاظها علىٰ معاني كبيرة وواسعة.

تضيف الآية بعد ذلك قوله تعالى: ﴿ دُو السرش ﴾.

فكل عالم الوجود تحت حكومته وفي قبضته، ولا منازع له في حكومته، وهذا بحدّ ذاته دليل علىٰ أنّ تحديد درجات العباد حسب أفضليتهم إنّا يترّ بقدر ته تعالىٰ.

وبما إنّنا تحدّثنا بالتفصيل عن «العرش» فلا حاجة هنا للتكرار.

وفي وصف ثالث تضيف الآية أنّه هو تعالى الذي: ﴿ يِلقِي الرّوح مِنْ لَهُ وَ مِلْ يَشَاءُ مِنْ عَالَمُ الذِي الرّوح مِنْ لَهُ وَ مِنْ اللَّهُ مِنْ عَلَى مِنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ ﴾ وهذه الروح هي نفس القرآن ومقام النبوّة والوحي، حيث تحييي هذه الأمور القلوب، وتكون في الانسان كالروح لجسد الإنسان.

إنّ قدرته من جانب، ودرجاته الرفيعة من جانب آخر، تقتضي أن يعلن عزّوجلّ عن برنامجه وتكاليفه عن طريق الوحي، وهل ثمّة تعبير أجمل من الروح، هذه الروح التي هي سرّ الحياة والحركة والنشاط والتقدّم.

لقد ذكر المفسّرون احتالات متعدّدة لمعنى الروح، لكن من خلال القرائن الموجودة في الآية، وممّا تفيده الآية ٢ من سورة «النحل» التي تقول: ﴿ينزّل الملائكة بالرّوح من لمره على الآية، وممّا تفيده آية ٥٢ من سورة من يشاء من عبادة أن لنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون وكذلك ممّا تفيده آية ٥٢ من سورة «الشورى» التي تخاطب الرّسول بين وتوضّح له نزول القرآن والإيمان والروح بقوله تعالى: ﴿وكذلك لُوحِينا لِليك روحاً من لمرناها كنت تدري ها الكتاب ولا الإيمان في من كلّ ذلك يتبيّن أنّ المقصود بالروح في الآية التي نحن بصددها، هو الوحى والقرآن والتكليف الإلهي.

تفيد عبارة (من أمره) أنّ ملك الوحي المكلّف بإبلاغ هذه الروح، إنّما يتحدّث ويتكلّم بأمر الله لا من عند نفسه.

أمّا قوله تعالى: ﴿علىٰ هِن يشاء هِن عباده ﴾ فلا تعني أنّ هبة الوحي تعطى لأيّ كان، لأنّ مشيئته تعالى هي عين حكمته، وكل من يجده مؤهّلاً لهذا المنصب يخصّه بهذا الأمر، كما نقرأ في الآية ١٢٤ من سورة الأنعام حيث قوله تعالى: ﴿الله أعلم حيث يجعل رسالته ﴾.

وعندما نجد بعض الرّوايات المروية عن أهل البيت الله تُفسّر الروح في الآية أعلاه بـ «روح القدس» وتخصّها بالنبي الله والأثمّة المعصومين من أهـل البـيت الله في في في ذلك لا يتعارض مع ما قلناه، لأنّ «روح القدس» هـي نفس الروح العـلوية المـقدّسة والمـنصب

المعنوي العظيم الذي يتجسّد كاملاً في الأنبياء والأنمّة المعصومين المنظر، وكثيراً ما يتجلّى جزء منها في الأشخاص الآخرين الذي متى ما ساعدتهم فيوضات روح القدس فإنّه سيقومون بأعمال مهمّة، وتنطق لسانهم بالحكمة. (لمزيد من التوضيح يمكن مراجعة تفسير الآية ٨٧ من سورة البقرة).

الإجابة يقدّمها القرآن في نهاية الآية بقوله: ﴿لينذريوم التّلاق﴾.

إنّه اليوم الذي يلتق فيه العباد بخالقهم...

إِنَّه اليوم الذي يلتقي فيه السابقون باللاحقين...

إنّه اليوم الذي يجمع على ساحة القيامة بين رموز الحق وقادته، ورموز الباطل وزعامته وأنصاره...

إنّه يوم لقاء المستضعفين بالمستكبرين...

إنّه يوم التقاء الظالم والمظلوم...

هو يوم التقاء الإنسان والملائكة...

وأخيراً. يوم التلاق، هو يوم التقاء الإنسان مع أعياله وأقواله في محكمة العدل الإلهي. إذاً، هدف بعثة الأنبياء ونزول الكتب السهاوية هو تحذير الإنسان من يــوم التــلاقي الكبير... إنّه لاسم عجيب (يوم التلاق) الذي انتخبته الآية اسماً ليوم القيامة!

8003

#### الآيتان

يَوْمَ هُم بَكِرِزُونَ لَا يَغَنَى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَىٰ أَلِيكُ الْمُلَكُ الْيُوْمُ لِلَّهِ الْوَكِيدِ الْفَهَارِ اللَّهُ الْيَوْمَ الْيَوْمُ اللَّهُ الْيَوْمُ اللَّهُ الْيَوْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللللللللْمُ الل

### التفسير

### يوم التلاقيا

هذه الآيات والتي تليها، هي توضيح وتفسير (ليوم التلاق) وهو اسم ليوم القيامة.
في هاتين الآيتين تمّ ذكر بعض خصوصيات القيامة وكلّ واحدة أكثر إثارة من الأخرى.
يبيّن تعالى أنّ يوم التلاقي، هو: ﴿يوم هم بارزون ﴾ إنّه اليوم الذي تزول فيه جميع الحجب
والأستار، وكتوطئة له ستزول الموانع المادية كالجبال الراسيات مئلاً، وتصبح الأرض
﴿قاعاً صفصفا ﴾ كما يصفها القرآن في الآية ١٠٦ من سورة «طه».

ومن جانب آخر سيخرج الناس من قبورهم، ثمّ تنكشف الأسرار الباطنية والخيفية: ﴿يوم تبلئ الشرائر﴾ \.

ويوم تخرج الأرض ما تطويه في بطونها: ﴿وَأَخْرَجِتُ الْأَرْضَ لَثَقَالِهَا ﴾ [.

ويوم تنشر صحف الأعمال وينكشف محتواها: ﴿ وَإِذَا الصَّعَفُ نَشُرُهُ ﴾ ٢.

في يوم التلاق تتجسّد الأعمال التي اقترفها الإنسان وتبدو حاضرة أمامه: ﴿يوم ينظر المرمها قدّمت يدله ﴾ أ.

وفي ذلك اليوم تنكشف الأسرار التي كان يطويها الإنسان بداخله ويتكتم عليها: ﴿بل بدالهم ماكانوا يخفون من قبل﴾ (

۲. الزلزلة، ۲.

۱. الطارق. ۹.

٤. النِأ، ٤٠.

٣. التكوير، ١٠.

ه. الأنعام، ٨٨.

وفي ذلك اليوم المهول ستشهد الأعضاء على أعيال الإنسان، وستشهد ــ أيضاً\_الأرض و تكشف ما ارتكب عليها: ﴿يومئذ تحدّف أغيارها﴾ \.

في ذلك اليوم سيطوى الكون، وسيظهر الإنسان بكل وجوده، ويبرز الكون وما عليه، ولا تبقى من خافية: ﴿وبرزوا لله جميعا﴾ [.

إنَّهُ منظر مهول ومشهد موحش!!

وَيكفينا لتصور هول ذلك اليوم أن نتخيّل... وَ لو للحظة واحدة... منظر هَذِهِ الدنيا وقد حلّت بها شرائط القيامة! لنرئ أيّ فزع سينتاب البشرية وتحل بها؟ وكيف تتقطع العلائق والروابط في ذلك اليوم؟! لذلك على الإنسان أن يستعد، وأن يعيش بشكل لا يخشى فيه انكشاف المستور من أوضاعه، وأن تكون أعاله وأفعاله بحيث لا يقلق منها لو ظهرت وانكشفت أمام الملاً.

الوصف الثّاني لذلك اليوم المهول، هوانكشاف أمر الناس بحيث لا يخفي شيء منها على الله تعالى: ﴿الْمِعْفَىٰ على الله منهم شي٠﴾.

بالطبع... في هذه الحياة لا يخنى من أمر الإنسان شيء على الله العالم المطلق، إذ يتساوى لدى ذاته المطلقة غير المتناهية، الخني والظاهر، والشاهد والغائب. فلماذا إذا ذكر القرآن الجملة أعلاه على أنّها تفسير لجملة (يوم هم بارزون)؟

إنّ سبب ذلك يعود إلى أنّ «البروز» في ذلك اليوم يكون مؤكّداً أكثر، بحيث إنّ الآخرين سيطّلعون على أسرار بعضهم البعض أمّا بالنسبة لله فالمسألة لاتحتاج إلى بحث أو كلام.

الخصوصية الثّالثة ليوم التلاقي هو انبساط الحاكمية المطلقة لله تعالى، ويظهر ذلك من خلال نفس الآية التي تسأل عن الحكم والملك في ذلك اليوم: ﴿لَمَنَ الملك اليوم﴾؟

يأتي الجواب: ﴿لله الواحد القهار﴾.

مَن الذي يطرح السؤال، و من الذي يجيب عليه؟

الآية لا تتحدّث عن ذلك، والتفاسير مختلفة في هذا الصدد.

ذهب البعض الى أنّ السؤال يطرح من قبل الله جلّ وعلا، أمّا الجواب فيأتي من الجميع، مؤمنين وكافرين ٣.

۱. الزلزلة، ٤. ٢١ إبراهيم، ٢١.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٨٥. ذيل الآية مورد البحث.

وذهب آخرون إلى أنّ السؤال والجواب كلاهما من قبل الخالق عزّوجلًا.

قسم ثالث يعتقد أنَّ «المنادي الإلهي» هو الذي يطرح السؤال، وهو الذي يجيب عليه.

ولكن يبدو حسب الظاهر أنَّ هذا السؤال وجوابه لا يطرحان من قبل فرد معين، بل هو سؤال يطرحه الخالق والمخلوق، الملائكة والإنسان، المؤمن والكافر، تطرحه جميع ذرّات الوجود، وكلّهم يجيبون عليه بلسان حالهم، بمعنىٰ أنّك أينا تنظر تشاهد آثار حاكميته، وأينا تدقق ترىٰ علائم قاهريته واضحة.

فلو أصخت السمع إلى أيّ ذرّة من ذرّات الوجود، لسمعتها تقول: ﴿لهن الهلك﴾ وفي الجواب تسمعها تقول: ﴿لله الواحدالقهّار﴾.

وقد نرى في هذه الدنيا نموذجاً مصغّراً لذلك، فعندما ندخل إلى بيت أو مدينة أو بــلد معيّن، فإنّنا نحس بقدرة شخص معيّن، وبانبساط حاكميته، وكأنّ الجميع يــقولون ــكــلّ بلسان حاله ـــ إنّ المالك أو الحاكم هو فلان، وتشهد على ذلك حتى الجدران!!

وبالطبع، في هذا اليوم أيضاً تطغى الحاكمية الإلهيّة على كلّ شيء، وتبسط قدرتها في كلّ الأرجاء، لكن في يوم القيامة سيكون لها ظهور وبروز من نوع جديد، فهناك لا يوجد كلام عن حكومة الجبارين، ولا نسمع ضجيج الطواغيت السكارى، ولا نرى أشراً لإبليس وجنوده وجيوشه من الإنس والجن.

الخصوصية الرابعة لذلك اليوم، هو كونه يوم جزاء: ﴿اليوم تجزئ كلّ نفس بماكسيت ﴾. أجل، إنّ ظهور وبروز الاحاطة العلمية لله تعالى وحاكميته ومالكيته وقهاريته كلها أدلة واضحة على هذه الحقيقة العظيمة الخيفة من جهة، والمفرحة من جهة أخرى.

أمَّا الخصوصية الخامسة لذلك اليوم، فهي ما يختصره قوله تعالى: ﴿النَّظْلِمُ اليُّومِ ﴾.

وكيف يمكن أن يحصل الظلم، في حين أنّ الظلم إمّا أن يكون عن جهل، والله عزوجل قد أحاط بكل شيء علماً.

وإمّا أن يكون عن عجز، والله عزوجل هو القاهر والمالك والحاكم على كل شيء، لذا لا مجال لظلم أحد في محضر القدس الإلهي وفي ساحة القضاء الإلهي العادل.

الصفة السادسة والأخيرة ليوم التلاقي، هي سرعة الحساب لأعمال العباد، كما نقرأ ذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله سريع الحساب﴾.

١. تفسير الميزان، ج ١٧، ص ٣١٩، وتفسير مجمعالبيان، ج ٨، ص ٨٠٥، ذيل الآية مورد البحث.

وسرعة الحساب بالنسبة لله تعالى تجري كلمح البصر، وهي بدرجة بحيث نقرأ عنها في حديث: «إنّ الله تعالى يحاسب الخلائق كلّهم في مقدار لمح البصر» .

وأساساً فإنّه مع القبول بمسألة تجسّم الأعبال وبقاء آنار الخدير والشر، ف إنّ مسألة الحساب مسألة محلولة؟ فهل أنّ الأجهزة المتطوّرة في هذه الدنيا التي تحسب مقدار العمل في اثناء العمل بحاجة إلى زمان؟!

وقد يكون الغرض من تكرار ﴿سريع الحساب﴾ في مواضع مختلفة من القرآن الكريم هو عدم انخداع الناس العاديين بوساوس الشيطان وإغواءاته، ومن يتبعه من الذين يثيرون الشكوك بإمكانية محاسبة الخلائق على أعهاهم التي قاموا بها خلال آلاف سحيقة من غابر التاريخ.

إضافة إلى أنّ هذا التعبير يستبطن معنى التحذير لجميع الناس بأنّ ذلك اليوم لامجال فيه للمجرمين والظالمين والقتلة، ولا تعطى لهم الفرصة كما يحصل في هذه الدنيا، حيث يترك ملف الظلمة والقتلة لشهور وسنين.

8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ٢، ص ٥٣١، ذيل الآية ٢٠٢ من سورة البقرة.

وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِكَظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَبِيرِ وَ لَا شَفِيعِ يُطَاعُ اللَّهِ يَعْلَمُ خَآيِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا شَغْفِى ٱلصَّدُورُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ لَا شَفِيعِ يُطَاعُ اللَّهُ عَلَى الْمَسْفِيعِ الْمَسْفِيعُ الْمَسْفِيعُ الْمَسْفِيعُ الْمَسْفِيعُ الْمَسْفِيعُ الْمَسْفِيعُ الْمَسْفِيعُ الْمَسْفِيعُ الْمَسْفِيعِ الْمَسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمَسْفِيعِ الْمَسْفِيعِ الْمَسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيعِ الْمُسْفِيعُ الْمُسْفِيع

# التفسير

### يوم تبلغ القلوب المنامر:

هذه الآيات تستمر ـكالآيات السابقة ـ في وصف القيامة ـ يوم التلاقي ـ وتحدّد سبع خصائص للقيامة والحوادث المهولة والمدهشة التي تدفع بكل انسان مؤمن نحو التـفكير والتأمل بالحياة والمصير.

يقول تعالى: ﴿وأنذرهم يوم الأزفة﴾.

«الآزفة» باللغة بمعنىٰ (القريب) ويا لها من كناية عجيبة، حيث أطلق سبحانه علىٰ يوم القيامة يوم الأزفة كي لا يظن الجهلة أنّ هناك فترة طويلة تفصلهم عن ذلك اليوم، فلا ينبغى ـ والحال هذه ـ أن ينشغل المرء بالتفكير به!

وإذا نظرنا بتأمّل فسنجد أنّ عمر الدنيا بأجمعه لا يعادل سوى لحظة زائلة حيال يسوم القيامة، ولأنّ الله تبارك وتعالى لم يذكر أى تاريخ لهذا اليوم المهول، حتى للأنبياء المبيّلاً، لذا يجب الإستعداد دانماً لاستقبال ذلك اليوم.

الوصف النّاني ليوم الآزفة هو: ﴿إِذَالقَلُوبِ لدى العناجِرِ مَن سَدّة الخوف. فعندما تواجه الإنسان الصعوبات يشعر وكأنّ قلبه يفر من مكانه، ويريد أن يخرج من حنجرته، والعرب في ثقافتها اللغوية التي نزل بها القرآن تطلق على هَذِهِ الحالة وصف «بلغت القلوب العناجِر». ويمكن أن يكون (القلب) كناية عن (الروح) بمعنى أنّ روحه بلغت حنجرته هلعاً وخوفاً، كأنّا تريد أن تفارق بدنه تدريجياً ولم يبق منها سوى القليل.

إنّ هول الخوف من الحساب الإلهي الرباني الدقيق، والخشية من الإفتضاح وانكشاف الستر والحجب أمام جميع الخلائق، وتحمّل العذاب الأليم الذي لا يمكن الخلاص منه، كلّ هذه أمور سيواجهها الإنسان ولا يمكن وصفها وشرحها بأيّ بيان.

الصفة الثّالثة لذلك اليوم تعبّر عنها الآية ب﴿كاظمين﴾ أي إنّ الهم والغم سيشمل كل وجودهم، إلّا أنّهم لا يستطيعون إظهار ذلك أو إيداءه.

«كاظم» مشتقة من «كظم» وهي في الأصل تعني غلق فوهة القربة المملوءة بالماء؛ ثمّ اطلقت بعد ذلك على الأشخاص المملوئين غضباً إلّا أنهم لا يظهرونه لسبب من الأسباب. قد يستطيع الإنسان المغموم المحزون أن يهدأ أو يستريح بالصراخ، لكن المصيبة حينا لا يستطيع هذا الإنسان حتى من الصراخ... فحاذا ينفع الصراخ في محضر الخالق جلّ وعلا وفي يستطيع هذا الإنسان حتى من الصراخ... فحاذا ينفع الصراخ في محضر الخالق جلّ وعلا وفي

الصفة الرّابعة ليوم التلاقي هو يوم: ﴿ هَا للظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ ﴾. أي صديق، نعم إنّ تـلك المجموعة من الأصدقاء الكذابين التي تحيط بالشخص كذباً وتملقاً \_كما يحيط الذباب بالحلويات \_طمعاً في مقامه وقدرته وجاهه وماله، إنّ هؤلاء في هـذا اليـوم مشـغولون بأنفسهم لا ينفعون أحداً... وهو يوم لا تنفع فيه لاصداقة ولاخلة.

الصفة الخامسة تقول عنها الآية:﴿ولا ففيع يطاع﴾.

ساحة عدله وعندما تنكشف جميع الأسرار أمام جميع الخلائق.

ذلك أنّ شفاعة الشفعاء الحقيقيين كالأنبياء والأولياء إنّما تكون بإذن الله تعالى، وعلى هذا الأساس لا مجال لتلك التصورات السقيمة لعبدة الأصنام، الذين كانوا يسعتقدون في الحياة الدنيا أنّ أصنامهم ستشفع لهم في حضرة الله جلّ وعلا.

وفي المرحلة السادسة تذكر الآية أحد صفات الخالق جلّ وعلا، والتي تعتبر في نفس الوقت وصفاً لكيفية القيامة، حيث تقول: ﴿يعلم خائنة الأمين وما تخفي الصّدور﴾ أ.

إنّ الله تبارك وتعالى يعلم الحركات السرية للعيون وما تخفيه الصدور من أسرار، وسيقوم تعالى بالحكم والقضاء العادل عليها، وهو بعلمه سيجعل صباح الظالمين المذنبين مظلماً.

وعندما سئل الإمام الصادق الله عن معنى الآية فأجاب: «ألم تر إلى الرجل يسنظر إلى

ا. هناك احتمالان من حيث التركيب النحوي لجملة ﴿يعلم خاتنة الأعين﴾: الأول: أنّ (خائنة) لها معنى مصدري وتعني الخيانة (مثل كاذبة ولاغية بمعنى كذب ولغو). ويحتمل أن تكون (اسم فاعل) من باب تقديم الصفة، أي أنّها تعني في الأصل (الأعين الخائنة).

الشيء وكأنَّه لا ينظر إليه، فذلك خائنة الأعين» \ أي يوهم أنَّه لا ينظر إليه.

قد يتطاول البعض بنظره إلى أعراض الناس وإلى ما يحرم النظر إليه، وقد يستطيع الفاعل أن يخفي فعلته عن الآخرين، لكن ذلك لا يخفي عن علم الله المحيط بكل ذرّات الوجود إذ: ﴿لا يعزب عنه هثقال ذرّة في الشماول، ولا في الأرض ﴾ ٢.

وقد روي أنّه لمّاجيء بعبد الله بن أبي سرح إلى رسول الله عَلَيْ بعد فتح مكّة وطلب له الأمان عثان، صمت رسول الله طويلاً ثمّ قال: (نعم) فلمّا انصرف قال رسول الله لمن حوله: «ما صمت طويلاً إلّا ليقوم إليه بعضكم فيضرب عنقه» فقال رجلٌ من الأنصار: فهلاً أومأت إلى يا رسول الله، فقال: «إنّ النّبي لاتكون له خائنة الأعين» .

وبالطبع فإنّ لخيانة العين أشكال مختلفة، إذ تتمثل في بعض الأحيان باستراق النظر إلى ما يحرم كالنساء وغيرهن، وأحياناً تتمثل بإشارات معيّنة للعين تهدف تحقير الآخرين والإستهزاء بكلامهم، وقد تكون حركات العين مقدمة لمخططات شيطانية ضدّ الآخرين.

إنّ من يؤمن بالحساب الدقيق في الآخرة، عليه أن يراعي حدود التــقوى في خــائنة الأعين وخطرات الفكر، وواضح أنّ استحضار عناصر الرقابة هذه لها مؤدّاهــا التربــوي الكبير في سلوك الإنسان وحياته.

وفي قصص الوعظ المتداولة في مجالس العلماء، يقال أنّ أحد كبار العلماء عندما أنهمى دراسته الدينية في النجف الأشرف، طلب من أستاذه عندما أراد الرجوع إلى بلده أن يعظه وينصحه، فقال له الأستاذ: بعد كلّ هذا التعب وتحمّل مشاق الدراسة والتحصيل فإنّ آخر نصيحتى لك هي أن لا تنسى أبداً قوله تعالى ﴿الم يعلم بأنّ الله يرى ﴾ أ.

المؤمن الحقيق يعتبر العالم كلّه حاضراً عند الله تعالى، وإنّ كلّ الأعيال تتمّ في حضوره، وينبغي لهذا الحضور الإلهي أن يكون رادعاً كافياً ومثيراً للخجل والكـف عـنالمـعاصي والذنوب.

الآية التي تليها تتحدّث عن صفة سابعة للقيامة تتمثل في قولد تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَقْضِي بِالحَقِهِ.

أمَّا غيره: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لا يَقْضُونَ بِشِي ﴿ إِ

<sup>·</sup> تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث. ٢- سبأ، ٣.

۳ تفسیر القرطبي، ج ۸، ص ٥٧٤٧، بتلخیص. ٤٠ العلق، ١٤.

في ذلك اليوم يختص الله وحده بالقضاء، وهو جلّ جلاله لا يقضي إلّا بالحق، لأنّ القضاء بغير الحق \_بالظلم مثلاً والإنحياز \_إمّا أن يعود إلى الجهل وعدم المعرفة، والله محيط بكل شيء، حتى بما يموج في الضهائر وما تكنّه السرائر. أو أنّه يكون نتيجة للعجز والإحتياج، وهذه صفات هي أبعد ما تكون عن ذات الله جلّ جلاله.

إنّ هذا التعبير يحمل في مؤدّاه دليلاً كبيراً على توحيد المعبود والعبادة، لأنّ من يكون له حق القضاء في النهاية يستحق العبادة حتماً أمّا الأصنام التي لا تنفع شيئاً في هذا العالم، ولا تكون في القيامة مرجعاً للحكم والقضاء، فكيف تستحق العبادة؟!

ومن الضروري أن نشير أيضاً إلى أنّ للحكم والقضاء بالحق معاني واسعة، إذ همي تشمل عالم التكوين وعالم التشريع، حيث وردت كلمة «قضى» في الآيات القرآنية لتشمل المعنيين، فني مكان نقرأ قوله تعالى: ﴿وقضى ربّك ألّا تعبدوا إلّا لِيّاه ﴾ حيث تنطوي الآية على القضاء التشريعي. وفي آية أخرى نقرأ قوله تعالى: ﴿إِذَا قَضَىٰ لُمَوا قَالِمَا مِعْول له كن فيكون ﴾ .

وفي الختام وللتأكيد على المطالب المذكورة في الآيات السابقة تضيف الآية: (إن الله هو السميع البصير).

فهو تعالى سميع وبصير بمعنى الكلمة، أي إنّ كلّ المسموعات والمبصرات حاضرة عنده، وهذا تأكيد على إحاطته وعلمه بكل شيء، وقضاوته بالحق، فإنّه لو لم يكن سميعاً وبصيراً مطلقاً فلا يستطيع أن يقضى بالحق.

8003

أُولَمْ يَسِيرُواْفِ ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْمِن قَبْلِهِ مِّ كَانُواْهُمَ أَشَدَّمِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَاكَانَ لَهُم مِنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ اللَّ ذَالِكَ بِأَنْهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَاتِ فَكَفَرُواْ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُ، قَوِيُّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ اللَّ

# الثفسير

### اعتبروا بعاقبة أسلافكم الظالمين:

إنّ أسلوب القرآن الكريم في كثير من الآيات أنّه بعد أن يستعرّض لكليات القيضايا الحساسة والمهمّة يمزجها ببعض المسائل الجزئية والمحسوسة ويأخذ بيد الانسان ليريه الحوادث الماضية والحالية، لذلك فإنّ الآيات التي بين أيدينا تتحدّث عن أحوال الأمم الظالمة السابقة ومنهم فرعون والفراعنة وما حلّ بهم من جزاء أليم، وتدعوا الناس للاعتبار بحصير أولئك، بعد ما كانت الآيات السابقة قد حدّثتنا عن يوم القيامة وصفاته وطبيعة الحساب الدقيق الذي ينطوى عليه.

يقول تعالى: ﴿ أُولَم يسبروا فِي الأَرْضَ فِينظروا كيف كان ماقبة الَّذين كانوا مِن قبلهم ﴾.

إنّ الذي تحكيه الآيات و تدعونا للاعتبار به ليس تاريخاً مدوّناً نستطيع أن نشكك في طبيعة الوثائق والنصوص المكوّنة له، وإنّا هو تاريخ حي ينطق عن نفسه، وينبض بالعبرة والعظة، فهذه قصور الظالمين الخربة، وما تركوه من جنّات وعيون، وهذه مدن الأشقياء التي نزل بساحتها العذاب والإنتقام الإلهي، وها هي عظامهم النخرة التي يطويها التراب، والقصور المدفونة تحت الأرض... ها هي كلّها تحكي عظة الدرس، وعظيم العبرة، خصوصاً وأنّ القرآن يزيدنا معرفة بهؤلاء فيقول عنهم: وكانوا هم لشدّ منهم قوّة وآثاراً في الأرفن ﴾.

كانوا يملكون السلطات القوية، والجيوش العظيمة، والمدنية الباهرة التي لايمكن مقايستها بحياة مشركي مكّة.

إنّ تعبير ﴿لَهُدُ مِنهُم قَوْقَ﴾ يكشف عن قوّتهم السياسية والعسكرية، وعن قوّتهم الاقتصادية والعلمية أيضاً.

أمّا التعبير في قوله تعالى: ﴿ آثاراً في الأرنى ﴾ فلعله إشارة إلى تقدّمهم الزراعي العظيم، كما ورد في الآية ٩ من سورة «الروم» في قوله تعالى: ﴿ أَوْلَمْ يَسِيرُوا فَي الأَرْضُ فَينَظُرُوا كَيْفُ كان ماقبة الّذين مِن قبلهم كانوا لَشَدّ منهم قوّة وآثارُوا الأَرْضُ ومعروها أكثر مِمّا معروها ﴾.

وقد يكون التعبير القرآني إشارة إلى البناء المحكم العظيم للأمم السابقة، ممّا قاموا به في أعهاق الجبال وبين السهول، كما يصف القرآن ذلك في حال قوم «عاد»: ﴿ لَتَبنُونَ بِكُلِّ ربع لَي تَعلدُونَ ﴾ أية تعبثُونَ \* وتتّغذُونَ مصانع لعلّكم تخلدون ﴾ أ

ولكن عاقبة هؤلاء القوم، بكل ما انطوت عليه حياتهم من مظاهر قوّة وحياة ونماء، هي كما يقول تعالى: ﴿فَأَحْدُهُمُ الله بِدُنُوبِهُمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ اللهُ مِنْ وَلِقَ﴾.

فلم تنفعهم كثرتهم ولم تمنعهم أموالهم وقدرتهم وشوكتهم من العذاب الإلهي عندما نزل بساحتهم.

لقد وردت كلمة «أخذ» مراراً في القرآن الكريم بمعنىٰ العقاب، وهي إشارة إلىٰ «أخـذ» القوم أو الجماعة قبل أن يُنزل بها العقاب، تماماً كما يقبض أوّلاً على الشخص المجرم، ثمّ يتمّ عقابه.

الآية التي بعدها فيها تفصيل لما قيل سابقاً بإيجاز، يقول تعالى: ﴿ وَلِكَ بِاللَّهِمِ كَاللَّ تَاتِيهِم رسلهم بالبيّنات فَكَفُرولُ فلم يكن الأمر أنّهم كانوا غافلين ولم يعرفوا الأمر، ولم يكن كفرهم وارتكابهم الذنوب بسبب عدم إتمام الحجّة عليهم، فلقد كانت تأتيهم رسلهم تترا، كما يستفاد من قوله تعالى: ﴿ كالله تأتيهم ﴾ إلّا أنّهم لم يختضعوا للأوامر الإلهيّة، كانوا يحطمون مصابيح الهداية، ويديرون ظهورهم للرسل، وكانوا \_أحياناً \_يقتلونهما

وحينئذٍ: ﴿فَأَحَدُهُمُ لِللهِ﴾ وعاقبتهم أشدً العقاب: ﴿لِنَّه قُويٌ شديد للعقابِ﴾. إذ هــو في مواطن الرأفة أرحم الراحمين وفي مواضع الغضب أشدً المعاقبين.

۱. الشعراء، ۱۲۸ و ۱۲۹.

# التفسير

# ذروني أقتل موسىاا

بعد أن أشارت الآيات السابقة إلى العاقبة الأليمة للأقوام السابقة، فقد شرعت الآيات التي بين أيدينا بشرح واحدة من هذه الحوادث، من خلال قصة موسى وفرعون، وهامان وقارون.

قد يبدو للوهلة الأولى أنّ قصة موسى على مكررة في أكثر من سورة من سور القرآن الكريم، ولكن التأمّل في هذه الموارد يظهر خطأ هذا التصوّر، إذ يتبيّن أنّ القرآن يتطرّق إلى ذكر القصة في كلّ مرّة من زاوية معيّنة، وفي هذه السورة يتعرّض القرآن للقصة من زاوية دور «مؤمن آل فرعون» فيها. والباقي هو بمثابة أرضية ممهّدة لحكاية هذا الدور.

يقول تعالى ﴿ ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان ميين ﴾.

أرسله تعالى: ﴿ لِلِّي قُرمُونَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحَرَ كَذَّالِيهِ ﴾.

لقد ذكر المفسرون عدَّة تفاسير في الفرق بين «الآيات» و«السلطان المبين» فـــالبعض اعتبر «الآيات» الأدلة الواضحة، بينما «السلطان المبين» هي المعجزات. والبعض الآخر اعتبر «الآيات» آيات التوراة، بينا «السلطان المبين» المعجزات.

واحتمل البعض الثّالث أنّ «الآيات» تشمل كلّ معاجز مـوسىٰ ﷺ، أمّـا «السـلطان المبين» فهو المعاجز الكبيرة كالعصا واليد البيضاء، التي تسببت في غلبته الواضـحة عــلىٰ فرعون.

ومنهم من اعتبر «الآيات» المعجزات، بينها فسّرَ «السلطان المبين» بالسلطة القاهرة والنفوذ الإلهي لموسئ للله والذي كان سبباً في عدم قتله وعدم فشل دعوته.

لكن الملاحظ أن هذه الآراء بمجموعها لا تقوم على أدلة قوية واضحة، ولكن نستفيد من الآيات القرآنية الأخرى أن «السلطان المبين» يعني \_ في العادة \_ الدليل الواضح القوي الذي يؤدي إلى السلطة الواضحة، كما نرى ذلك واضحاً في الآية ٢١ من سورة «النمل» أثناء الحديث عن قصة سلمان على والهدهد حيث يقول تعالى على لسان سلمان: ﴿وتفقد الطّير فقال ما لي لا أرى الهدهد أم كان من الفائبين \* لأمذبنه مذلها فديدا أو لأذبحته أولياتينين بسلطان مبين فالسلطان المبين هنا هو الدليل الواضح للغيبة.

وفي الآية ١٥ من سورة الكهف قوله تعالى: ﴿لولاياتون مليهم يسلطان بيّن﴾. أمّا «الآيات» فقد وردت في القرآن مراراً بمعنىٰ المعاجز.

وبناء على هذا فإنّ «آيات» في الآية التي نحن بصددها تشير إلى «معجزات موسى» بينا يشير «سلطان مبين» إلى منطق موسى اللج القوي وأدلته القاطعة في مقابل الفراعنة.

إنّ موسى الله كان يزاوج بين منطق العقل، وبين الأعال الإعجازية التي تعتبر علامة كافية على ارتباطه بعالم الغيب وبالله تعالى، ولكن في المقابل لم يكن للفراعنة من منطق سوى اتهامه بالسحر أو الكذب، لقد اتهموه بالسحر في مقابل الآيات والمعجزات التي أظهرها، وكذّبوه مقابل منطقه واستدلاله العقلاني على الأمور. وهذا ما يؤيّد الرأي الذي اخترناه في تفسير «آيات» و «سلطان مبين».

وبالنسبة للطواغيت والفراعنة، لا يملكون أصلاً سوى منطق الإتهام، وأسلوب إطلاق الشبهات على رجال الحق ودعاته.

والذي يلفت النظر في الآية الكريمة إشارتها إلىٰ ثلاثة أسهاء، كلّ واحدٍ منها يرمز لشيء معيّن في سياق الحالة السائدة آنذاك، والتي يمكن أن تجد مماثلاتها في أيّ عصر.

«فرعون» نموذج للطغاة والعصاة وحكَّام الظلم والجور.

«هامان» رمزللشيطنة والخطط الشيطانية.

«قارون» نموذج للأثرياء البغاة، والمستغلين الذين لا يهمهم أيّ شيء في سبيل الحفاظ علىٰ ثرواتهم وزيادتها.

وبذلك كانت دعوة موسى على تستهدف القضاء على الحاكم الظالم، والمخططات الشيطانية لرموز السياسة في حاشية السلطان الظالم، وبتر تجاوزات الأثرياء المستكبرين، وبناء مجتمع جديد يقوم على قواعد العدالة الكاملة في المجالات السياسية والشقافية والاقتصادية. ولكن بعض الاشخاص الذين وقعت مصالحهم اللامشروعة في خطر! قصدوا لمقاومة هذه الدعوة الإلهية.

الآية التي بعدها تتعرّض إلى بعض مخططات هؤلاء الظلمة في سقابل دعموة النّبي موسى الله الله الله الله الله الله المناهم العق من عندنا قالوا اقتلوا لبناء الذين آمنوا معه واستحيوا تسائمه .

وما نستفيده من الآية هو أن قضية قتل الأبناء والإبقاء على النساء فقط لم يقتصر كُلُسلوب طاغوتي \_على الفترة التي سبقت ولادة موسى الله فحسب، وإنّما تم تكرار هذه المارسة أثناء نبوة موسى الله ، فالآية ١٢٩ من سورة الأعراف تؤيّد هذا الرأي، حيث تحكي على لسان بني إسرائيل قولهم لموسى الله : ﴿أَوْدُينَا مِنْ قَبِلُ لَنْ قَالَيْنَا وَمِنْ بِعِدُ مِنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الله

لقد صدر هذا القول عن بني إسرائيل بعد أن قام فرعون بقتل أبناء المؤمنين منهم بدعوة موسى عليلاً.

وفي كلّ الأحوال، يعبّر هذا الأسلوب عن واحدة من المهارسات والخطط المشؤومة الدائمة للقدرات الشيطانية الظالمة التي تستهدف إيادة وتعطيل الصاقات الفعّالة، وترك غير الفاعلين للإستفادة منهم في خدمة النظام.

لقد كان «بنو إسرائيل» قبل موسى على عبيداً للفراعنة، لذلك لم يكن من العلجيب أن تبادر سلطات فرعون بعد بعثة موسى الله وشيوع دعوته إلى اعتاد الخطة المعادية، في قتل الأبناء واستحياء النساء، بهدف الإنتقام والإبادة الشديدة لبني إسرائيل كي تتعطل فيهم عوامل الصمود والمقاومة.

ولكن ما هي نتيجة كلَّ هذا الكيد؟

القرآن يجيب: ﴿وماكيد الكافرين إلَّا في ضلال ﴾.

أعهالهم سهام تطلق في ظلام الجهل والضلال فلا تصيب سوى الحجارة! لقد قضي الله تعالى بمشيئته أن ينتصر الحق وأهله، وأن يزهق الباطل وأنصاره.

لقد اشتد الصراع بين موسى الله وأصحابه من جانب، وبين فرعون وأنصاره من جانب آخر. ووقعت حوادث كثيرة، لا يذكر القرآن عنها كثيراً في هذه الفقرة، ولتحقيق هدف خاص يذكر القرآن أن فرعون قرّر قتل موسى الله لمنع انستشار دعوته وللحيلولة دون ذيوعها، لكنّ المستشارين من «الملاً» من القوم عارضوا الفكرة.

يقول تعالىٰ: ﴿وقال قرمون دروني أقتل موسىٰ وليدع ربّه ﴾.

نستفيد من الآية أنّ أكثرية مستشاريه أو بعضهم على الاقل كانوا يعارضون قـتل موسى، لخوفهم أن يطلب الله من ربّه نزول العذاب بساحتهم، لما كانوا يرون من معجزاته وأعماله غير العادية، إلّا أنّ فرعون بدافع من غروره يصرعلى قتله مهما تكن النتائج. وبالطبع، فإنّ سبب امتناع «الملأ» عن تأييد فكرة فرعون في قتل موسى غير معلوم، فهناك احتالات كثيرة قد يكون بعضها أو كلها صحيحة....

فقد يكون الخوف من العذاب الإلهي \_كما احتملنا \_هو السبب.

وقد يكون السبب خشية القوم من تحوّل موسى الله بعد استشهاده إلى هالة مقدّسة، وهو ممّا يؤدّي إلى زيادة عدد الأتباع والمؤمنين بدعوته، خاصة إذا ما تمّ قتله بعد قضية لقاء موسى مع السحرة وانتصاره الإعجازي عليهم.

وما يؤكّد هذا المعنى هو أنّ موسى جاء في بداية دعوته بمعجزتين كبيرتين (العصا واليد البيضاء) وقد دعا هذا الأمر فرعون إلى أن يصف موسى الله بالساحر، وأن يدعوه لمنازلة السحرة في ميقات يوم معلوم (يوم الزينة) وكان يأمل الإنتصار على موسى الله عن هذا الطريق، لذا بق في انتظار هذا اليوم.

وبمشاهدة هذا الوضع ينتني احتمال أن يكون فرعون قد صمّم علىٰ قتل مــوسىٰ قــبل حادث يوم الزينة، خشية من تبدّل دين أهل مصر \.

خلاصة القول: إنّ هؤلاء يعتقدون أنّ تحرّك موسىٰ الله بحرّد حادث صغير ومحدود، بينها يؤدّي قتله في مثل تلك الظروف إلى أن يتحوّل إلى تيار... تيارٌ كبير يصعب السيطرة عليه.

١. ورد في تفسير الميزان عند الحديث عن الآية ٣٦ من سورة الشعراء: ﴿ قالوا أرجه وأخاه ﴾ إنّ الآية دليل على أنّ هناك مجموعة منعت فرعون من قتل «موسى » ﴿ إِلّا أنّ التدقيق في الآيات الخاصة بقصة موسى تظهر أنّه لم تكن هناك نية لقتله في ذلك الوقت، وإنّما كان الهدف اختبار النوايا لمعرفة الصادق من الكاذب، أمّا التصميم على القتل فقد كان بعد حادثة السحرة وانتصار موسى ﴿ عليهم ونفوذ تأثيره في أعماق قلوب أهل مصر، حيث خشى فرعون العواقب.

البعض الآخر من المقرّبين لفرعون ممن لا يميل إليه، كان يرغب ببقاء موسىٰ الله حياً حياً حتى المعنى المعنى المعرف وعن داغاً، كي يتمكن هؤلاء من العيش بارتياح بعيداً عن عيون فرعون، ويفعلون ما شاؤوا من دون رقابته.

وهذا الأمر يعبّر عن اتجاه سائد في بلاط السلاطين، إذ يقوم رجال الحاشية ـ من هذا النوع ـ بتحريك بعض أعداء السلطة حتى ينشغل الملك أو السلطان بهم، وليأمنوا هم من رقابته عليهم، كي يفعلوا ما يريدون!

وقد استدل فرعون على تصميمه في قتل موسى ﴿ بدليلين، الأوّل ذو طابع ديسني ومعنوي، والآخر ذو طابع دنيوي ومادي، فقال في الأوّل، كما يحكي القرآن ذلك: ﴿ لِلَّهُ بِي أَخَافَ لَنْ يَبِدُلُ دَيِنْكُم ﴾.

وفي الثَّاني: ﴿أَوْ أَنْ يَظْهُرُ فَيَ الْأَرْضُ الْفُسَادِ﴾.

فإذا سكت أناوكففت عن قتله، فسيظهر دين موسى وينفذ في أعياق قلوب أهل مصر، وستتبدل عبادة الأصنام التي تحفظ منافعكم ووحدتكم؛ وإذا سكت اليوم فإن الزمن كفيل بزيادة أنصار موسى الله وأتباعه، وهو أمر تصعب معه مجاهدته في المستقبل، إذ ستجر الخصومة والصراع معه إلى إراقة الدماء والفساد وشيوع القلق في البلاد، لذا ف المصلحة تقتضى أن أقتله بأسرع ما يمكن.

بالطبع، لم يكن فرعون يقصد من الدين شيئاً سوى عبادته أو عبادة الأصنام، وهـذا الأسلوب في استخدام لباس الدين واسمه وتبني شعاراته، يستهدف منه السلطان (فرعون) تحذير الناس وتجهيلهم من خلال إعطاء طابع الدين على مواقفه وكيانه وسلطته.

أمّا الفساد فهو من وجهة نظر فرعون يعني الثورة ضدّ استكبار فرعون من أجل تحرير عامّة العباد، ومحو آثار عبادة الأصنام، وإحياء معالم التوحيد، وتشييد الحياة على أساسها. إنّ استخدام لباس الدين ورفع شعارات، وكمذلك «التدليس» على المصلحين بالإتهامات، هما من الأساليب التي يعتمدها الظلمة والطغاة في كلّ عصر ومصر، وعالمنا اليوم يموج بالأمثلة على ما نقول!

والآن لنركيف كان رد فعل موسى على والذي يبدو أنّه كان حاضراً في الجلس؟ يقول القرآن في ذلك: ﴿وقال موسى لِنّي عذب بريّي وريّكم من كلّ متكبّر لا يسؤمن بهوم الحساب﴾.

قال موسى الله هذا الكلام بقاطعية واطمئنان يستمدان جذورهما من إيمانه القموي

واعتاده المطلق على الله تعالى، وأثبت بذلك بأنَّه لا يهتز أو يخاف أمام التهديدات.

ويستفاد من قول موسى على أيضاً أنّ من تحلّ فيه صفتا «التكبّر» و«عدم الإيمان بيوم الحساب» فهو إنسان خطر، علينا أن نستعيذ بالله من شرّه وكيده.

فالتكبّر يصبح سبباً لأن لا يرى الإنسان سوى نفسه وسوى أفكاره، فهو يعتبر \_كها هو حال فرعون \_الآيات والمعجزات الإلهيّة سحراً، ويعتبر المصلحين مفسدين، ونسيحة الأصدقاء والمقرّبين ضعفاً في النفس.

أمّا عدم الإيمان بيوم الحساب فيجعل الإنسان حرّاً طليقاً في أعياله وبرامجه، لا يسفكر بالعواقب، ولا يرئ لنفسه حدوداً يقف عندها، وسيقوم بسبب انعدام الضوابط وفقدان الرقابة، بمواجهة كلّ دعوة صالحة ومحاربة الأنبياء.

ولكن ماذاكان عاقبة تهديد فرعون؟

الآیات القادمة تنبئنا بذلك، و تكشف كیف استطاع موسى الله أن يفلت من مخالب هذا الرجل المتكبّر المغرور.

8003

وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُهُ إِيمَنَهُ وَأَنْقَتُلُونَ رَجُلا أَن يَقُولَ رَقِيَ اللّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِأَلْبَيْنَتِ مِن رَبِيكُمْ وَإِن يَكُ كَذِبُهُ وَ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُم بَعْضُ الّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُومُسْرِثُ كَذَابُ ۞ يَفَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْبَوْمَ ظَيْهِ رِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنَ بَأْسِ ٱللّهِ إِن جَآءَ نَأْقَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلّا مَا أَرَى وَمَا آهَدِيكُو إِلّاسَيِلَ الرَّشَادِ ۞

# التفسير

# أتقتلون رمِلاً أن يقول ربّي الله

مع هذه الآيات تبدأ مرحلة جديدة من تاريخ موسى الله وفرعون، لم تطرح في أيّ مكان آخر من القرآن الكريم. المرحلة التي نقصدها هنا تتمثل بقصة «مؤمن آل فرعون» الذي كان من المقرّبين إلى فرعون، ولكنّه اعتنق دعوة موسى التوحيدية من دون أن يفصح عن إيمانه الجديد هذا، وإغّا تكتم عليه واعتبر نفسه \_من موقعه في بلاط فرعون \_مكلفاً بحهاية موسى الله من أيّ خطر يكن أن يتهدد من فرعون أو من جلاوزته.

فعندما شاهد أنَّ حياة موسىٰ في خطر بسبب غضب فرعون، بــادر بــأسلوبه المــؤثّر للقضاء على هذا الخطط.

يقول تعالىٰ: ﴿وقال رجل مؤمن من آل فرمون يكتم ليمانه أتقتلون رجلاً أن يــقول ريّـي الله ﴾.

أتقتلوه في حين أنّه: ﴿وقد جاءكم بالبيّنات من ربّكم﴾.

هل فيكم من يستطيع أن ينكر معاجزه، مثل معجزة العصا واليد البيضاء؟ ألم تشاهدوا

بأعينكم إنتصاره على السحرة، بحيث إنّ جميعهم استسلموا له وأذعنوا لعقيدته عن قناعة تامة، ولم يرضخوا لا لتهديدات فرعون ووعيده، ولا لإغراءاته وأمنياته، بل استرخصوا الأرواح في سبيل الحق؛ في سبيل دعوة موسى، وإله موسى... هل يمكن أن نسمّي مثل هذا الشخص بالساحر؟

فكّروا جيّداً، لا تقوموا بعمل عجول، تحسّبوا لعواقب الأمور وإلّا فالندم حليفكم. ثم إنّ للقضية بعد ذلك جانبين: ﴿ وَإِنْ يَكَ كَاذُبا فَعَلَيْهُ كَذُبِهُ وَإِنْ يَكَ صَادَقاً يَصِبُكُمْ بِعَضُ الذي يعدكم﴾.

إنّ حبل الكذب قصير \_كها يقولون \_وسينفضح أمره في النهاية إذا كان كاذباً، وينال جزاء الكاذبين، وإذا كان صادقاً ومأموراً من قبل السهاء فإنّ توعّده لكم بالعذاب حاصل شئتم أم أبيتم، لذا فإنّ قتله في كلا الحالين أمر بعيد عن المنطق والصواب.

ثم تضيف الآيات: ﴿إِنَّ للله لايهدي مِنْ هو مسرفَ كذَّلب ﴾.

فإذا كان موسى سائراً في طريق الكذب والتجاوز فسوف لن تشمله الهداية الإلهـيّة، وإذا كنتم أنتم كذلك فستحرمون من هدايته.

ولنا أن نلاحظ أنّ العبارة الأخيرة برغم أنّها تحمل معنيين إلّا أنّ «مؤمن آل فرعون» يهدف من خلالها إلى توضيح حال الفراعنة.

والتعبير الذي يليه يفيد أنّ فرعون، أو بعض الملأ على الأقل كانوا يؤمنون بالله، وإلّا فإنّ تعبير «مؤمن آل فرعون» سيكون دليلاً على إيمانه بإله موسى الله وتعاونه مع بني إسرائيل، وهذا ما لا يتطابق مع دوره في تكتمه على إيمانه، ولا يتناسب أيضاً مع أسلوب «التقية» التي كان يعمل بها.

و بالنسبة للتعبير الآنف الذكر ﴿وابن يك كافها... ﴾ فقد طرح المفسّرون سؤالين:

الأول: إذا كان موسى عليه كاذباً، فإن عاقبة كذبه سوف لن تقتصر عليه حسب، وإنّا سوف تنعكس العواقب السيئة على المجتمع برمّته، فكيف تقول الآية: «وإن يك كاذباً فعليه كذبه»؟

الثّاني: أمّا لوكان صادقاً، فستتحقق كلّ تهديداته ووعيده لا بعض منها، فكيف يقول مؤمن آل فرعون: «يصبكم بعض الذي يعدكم»؟

بالنسبة للسؤال الأوّل، نقول: إنّ المراد هو معاقبة جريمة الكذب التي تشمل شخص

الكذّاب فقط و يكفينا العذاب الالهي لدفع شرّه، وإلّا فكيف يمكن لشخص أن يكذب على الله، و يتركه سبحانه لشأنه كي يكون سبباً لإضلال الناس وإغوائهم؟

وبالنسبة للسؤال الثّاني، من الطبيعي أن يكون قصد موسى الله من التهديد بالعذاب، هو العذاب الدنيوي والأخروي، والتعبير بـ «بعض» إمّا يشير إلى العذاب الدنيوي، وهو الحدّ الأدنى المتيقّن حصوله في حالة تكذيبكم إيّاه.

وفي كلّ الأحوال تبدو جهود «مؤمن آل فرعون» واضحة في النفوذ بشــتيّ الوســائل والطرق إلى أعهاق فرعون وجماعته لثنيهم عن قتل موسى الله.

ونستطيع هنا أن نلخُص الوسائل التي اتبعها بما يلي:

أوضح لهم أوَّلاً أنَّ عمل موسى ﷺ لا يحتاج إلى ردَّة فعلِ شديدة كهذه.

ثم عليكم أن لا تنسوا أنّ الرجل يملك «بعض» الأدلة، ويُظهر أنّها أدلة معتبرة، لذا فإنّ محاربة مثل هذا الرجل تعتبر خطراً واضحاً.

والموضوع برمّته لا يحتاج إلى موقفٍ منكم، فإذا كان كاذباً فسينال جزاءه من قبل الله، ولكن يحتمل أن يكون صادقاً، وعندها لن يتركنا الله لحالنا.

ولم يكتف «مؤمن آل فرعون» بهذا القدر، وإنّا استمرّ يحاول معهم بلينٍ وحكمة، حيث قال لهم مكما يحكي ذلك القرآن من أنّ بيدكم حكومة مصر الواسعة مع خيراتها ونعيمها فلا تكفروا بهذه النعم فيصيبكم العذاب الالهي. ﴿ياقوم لكم العلك اليوم ظاهرين في الأرض فمن ينصرنا من بأس الله إن جاخا﴾.

ويحتمل أن يكون غرضه: إنّكم اليوم تملكون كلّ أنواع القوّة، وتستطيعون اتخاذ أيّ تصميم تريدونه اتجاه موسى على ولكن لا تغرّنكم هذه القوّة، ولا تنسوا النتائج المحتملة وعواقب الأمور.

ويظهر أنَّ هذا الكلام أثَّر في حاشية فرعون وبطانته، فقلَّل من غضبهم وغيظهم، لكن فرعون لم يسكت ولم يقتنع، فقطع الكلام بالقول: ﴿قَالَ قَرْمُونَ مَا أَرْبُكُم لِللَّمَا أَرْبُى ﴾ وهو إنَّي أرئ من المصلحة قتل موسى ولاحلٌ لهذه المشكلة سوى هذا الحل.

ثمّ إنّنى: ﴿و ما أهديكم لِلّاسبيل الرَّهاد﴾.

و هذه هو حال كافة الطواغيت والجبّارين على طول التاريخ، فهم يعتبرون كلامهم الحق دون غيره، ولا يسمحون لأحد في إيداء وجهة نظر مخالفة لما يقولون، فهم يظنون أنّ عقلهم كامل، وأنّ الآخرين لا يملكون علماً ولا عقلاً... وهذا هو منتهى الجهل والحياقة.

#### بحوث

### أوّلاً: من هو مؤمن آل فرعون؟

نستفيد من الآيات القرآنية أنّ «مؤمن آل فرعون» هو رجل من قموم فمرعون آمسن بوسي الله ، وظلّ يتكتم على إيمانه، ويعتبر نفسه مكلّفاً بالدفاع عنه الله .

لقد كان الرجل \_كما يدل عليه السياق \_ذكيّاً ولبقاً، يقدّر قيمة الوقت، ذا منطق قوي، حيث قام في اللحظات الحسّاسة بالدّفاع عن موسى ﴿ وإنقاذه من مؤامرة كانت تستهدف حياته.

تتضمن الرّوايات الإسلامية وتفاسير المفسّرين أوصافاً أخرى لهذا الرجل سنتعرض لها بالتدريج.

البعض مثلاً يعتقد أنّه كان ابن عم أو ابن خالة فرعون، ويستدل هذا الفريق علىٰ رأيه بعبارة (آل فرعون) إذ يرىٰ أنّها تطلق علىٰ الأقرباء، بالرغم من أنّها تستخدم أينضاً للأصدقاء والمقرّبين.

والبعض قال: إنّه أحد أنبياء بني إسرائيل كان يعرف باسم «حزبيل» أو «حزقيل» . فيا قال البعض الآخر: إنّه خازن خزائن فرعون، والمسؤول عن الشؤون المالية .

وينقل عن ابن عباس أنّه قال: إنّ هناك ثلاثة رجال من بين الفراعنة آمنوا بموسى الفراعنة وهم آل فرعون، وزوجة فرعون، والرجل الذي أخبر موسى قبل نبوّته بتصميم الفراعنة على قتله، حينا أقدم موسى على قتل القبطي، ونصحه بالخروج من مصر بأسرع وقت: ﴿وجا، رجل من أقصى الهدينة يسعى قال يا هوسى إنّ الهلأ يأتمرون بك ليقتلوك قاخرج إلّي لك من النّاصحين ﴾ ".

لكن القرائن تفيد أنَّ ثمَّة مجموعة قد آمنت بموسىٰﷺ بعد مواجهة موسىٰ مع السحرة، ويظهر من السياق أنَّ قصة مؤمن آل فرعون كانت بعد حادثة السحرة.

١. يستفاد هذا المعنى من رواية عن رسول الله ﷺ (تلاحظ في أمالي الصدوق طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين،
 ج ٤، ص ٥١٩) ولكن بما أنّ الشائع أنّ «حزقيل» هو أحد أنبياء بني إسرائيل، فعندها سيضعف هذا الإحتمال،
 إلّا إذا كان «حزقيل» هذا غير النّبي المعروف في بني إسرائيل. ثمّ إنّ الرواية ضعيفة السند.

٢. ورد هذا المعنىٰ في تفسير علي بن إبراهيم، كما نقل صاحب تفسير نورالثقلين في ج ٤، ص ١٨٠٥.

٣. القصص، ٢٠.

والبعض يحتمل أنّ الرجل كان من بني إسرائيل، لكنّه كان يعيش بـين الفـراعـنة ويعتمدون عليه، إلّا أنّ هذا الاحتال ضعيف جدّاً، ولا يتلاءم مع عـبارة «آل فـرعون» وأيضاً نداء «يا قوم».

ولكن يبقىٰ دوره مؤثّراً في تاريخ موسىٰ ﷺ وبني إسرائيل حتى مع عدم وضـوح كــلّ خصوصيات حياته بالنسبة لنا.

# ثانياً: التقية أداة مؤثّرة في الصراع

(التقية) أو (كتان الإعتقاد) ليست من الضعف أو الخوف كما يظن البعض، بل غالباً ما توظّف كأسلوب مؤثّر في إدارة المواجهة مع الظالمين والجبارين والطغاة، إذ أنّ كشف أسرار العدو لا يمكن أن يتم إلا عن طريق الأشخاص الذين يعملون بأسلوب التقية.

وكذلك الضربات الموجعة والمباغتة للعدو، لا تتمّ إلّا عن طريق التقية وكتان الخطط وأساليب الصراع.

لقد كانت «تقية» مؤمن آل فرعون من أجل خدمة دين موسى الله والدفاع عنه في اللحظات الصعبة. ثم هل هناك أفضل من أن يحظى الإنسان بشخص مؤمن بقضيته ودعوته، يزرعه في جهاز عدوه بحيث يستطيع من موقعه أن ينفذ إلى أعهاق تنظيات العدو، ويحصل على المعلومات والأسرار ليفيد بها قضيته ودعوته، ويخبر بها أصحابه، وقد تقضي الضرورة النفوذ في ذهينة العدو أيضاً وتغييرها لمصالح قضيته ودعوته ما استطاع إلى ذلك سبلاً.

الآن نسأل: هل كان بوسع مؤمن آل فرعون إسداء كلّ هذه الخدمات لدعوة موسى للسلِّلة لو لم يستخدم أسلوب التقية؟

لذلك كلّه ورد في حديث عن الإمام الصادق قوله الله التقية ديني ودين آبائي، ولا دين لمن لا تقية له، والتقية ترس الله في الأرض، لأنّ مؤمن آل فرعون لو أظهر الإسلام لقتل» أونّ فاعلية هذا المبدأ تكتسب أهميّة استثنائية في الوقت الذي يكون فيه المؤمنون قلّة خاضعة للأكثرية التي لا ترحم ولا تتعامل وفق المنطق، فالعقل لا يسمح بإظهار الإيمان

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٨١٠ ذيل الآيات مورد البحث.

(باستثناء الضرورات) والتفريط بالطاقات الفعّالة، بـل الواجب يـقضي بكــتمان العــقيدة والتخفّي على المعتقد في مثل هذا الوضع لكي يصار إلى تجميع الطاقات والقوى والإفــادة منها لتـــديد الضربة النهائية والقاصمة في الوقت والظرف المناسبين.

إنّ الرّسول الأعظم عَبَيْنَةً إلتزم بنفسه هذا المبدأ، حينها أبقى دعوته سريّة لبضع سنوات، وحينها إزداد أتباعه وتشكّلت النواة الإيمانية القادرة للـحفاظ عـلى الدعـوة الجـديدة صدع عَبَيْنَةً بأمره تعالى أمام القوم.

ومن بين الأنبياء الآخرين نرى إبراهيم الله الذي استخدم أسلوب التقية، ووظف هذا المبدأ في عمله الشجاع الذي حطم فيه الأصنام، وإلاّ فلولا التقية لم يكن بوسعه أن ينجح في عمله أبداً.

كذلك استفاد أبو طالب عمّ الرسول من أسلوب التقية في حماية رسول الله ودعوته الناشئة، إذ لم يعلن عن صريح إيمانه برسول الله وبالإسلام إلّا في فترات ومواقف خاصّة، كي يستطيع من خلال ذلك لنهوض بأعباء دوره المؤثّر في حفظ حياة رسول الله تَنْظِيلًا حيال مكائد وطغيان الشرك القرشي.

من هنا يتبيّن خطأ رأي من يعتقد بأنّ «التقية» كمبدأ وكأسلوب، تختص بالشيعة دون غيرهم، أو أنّها دليل على الضعف والجبن، فيا هي موجودة في جميع المذاهب دون استثناء. ولمزيد من التوضيح، باستطاعة القاريء الكريم أن يرجع إلى بحثنا في تفسير الآية ٢٨ من آل عمران والآية ٢٠٦ من النحل.

#### ثالثاً: من هم الصدّيقون؟

والملاحظ في هذا الحديث أنّه يروىٰ في مصادر الفريقين ٢.

۱. پس، ۲۰ و ۲۱.

٢. يلاحظ، الامالي للصدوق، ص ٤٧٦، ح ١٨، والصواعق لابن حجر، الفصل ٢، الباب ٩.

إنَّ تاريخ النبوات يظهر مكانة همؤلاء في دعموات الرسل، إذ صدَّقوهم في أحرج اللحظات، وكانوا في المقدمة، فاستحقوا لقب «الصدّيق» خاصة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الذي وقف منذ مطلع عمره الشريف وحتى نهايته مناصراً لرسول الله في في حياته وبعد رحلته وذاباً عن الدعوة الجديدة، واستمرّ في كلّ المراحل والأشواط في تقديم التضحيات بمنتهى الإخلاص.

#### 8003

### التفسير

#### التمذير من العاقبةا

كان الشعب المصري آنذاك يمتاز نسبياً بمواصفات التمدّن والثقافة، وقد اطّلع على أقوال المؤرخين بشأن الأقوام السابقة، أمثال قوم نوح وعاد وثمود الذين لم تكن أرضهم تبعد عنهم كثيراً، وكانوا على علم بما آل إليه مصيرهم.

لذلك كلّه فكّر مؤمن آل فرعون بتوجيه أنظار هؤلاء إلى أحداث التاريخ وأخذ يحذّرهم من تكرار العواقب الأليمة التي نزلت بغيرهم، عساهم أن يتيقظوا ويتجنّبوا قتل موسى الله من يقول القرآن الكريم حكاية على لسانه: ﴿ وقال الذي آمن يا قوم لِنّي أخاف عليكم مثل يوم الأعزاب.

ثم أوضع مراده من هذا الكلام بأنّني خائف عليكم عن العادات والتقاليد السيئة التي كانت متفشّية في الأقوام السالفة. ﴿ مثل دأب قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم ﴾ ﴿ لقد نالت هذه الأقوام جزاء ما كانت عليه من الكفر والطغيان، إذ قتل من قتل منهم

١. «دأب» على وزن «ضرب» تعني في الأصل الإستمرار في السير، و«دائب» تطلق على الكائن الذي يستمر
 في سيره ثمّ أصبحت بعد ذلك تستعمل لأيّ عادة مستمرة... والمقصود هنا من (دأب قوم نوح) هو قيامهم
 واستمرارهم واعتيادهم على الشرك والطغيان والظلم والكفر.

بالطوفان العظيم، وأُصيب آخرون منهم بالريح الشديدة، وبـعضهم بـالصواعــق الحــرقة. ومجموعة بالزلازل المخرّبة.

واليوم يخاطبهم مؤمن آل فرعون: ألا تخشون أن تصيبكم إحدى هذه البلايا العظيمة بسبب إصراركم على الكفر والطغيان؟ هل عندكم ضمان بأنّكم لستم مثل أولئك؛ أو أنّ العقوبات الإلهيّة لا تشملكم؛ ترى ماذا عمل أولئك حتى أصابهم ما أصابهم، لقد اعترضوا على دعوة الأنبياء الإلهيين، وفي بعض الأحيان عمدوا إلى قتلهم... لذلك كلّه فإني أخاف عليكم مثل هذا المصير المؤلم!؟

ولكن ينبغي أن تعلموا أنّ ما سيصيبكم ويقع بساحتكم هو من عند أنفسكم وبماجنت أيديكم: ﴿وهالله يريد ظلها للعباد﴾.

لقد خلق الله الناس بفضله وكرمه، ووهبهم من نعمه ظاهرة وباطنة، وأرسل أنبياء، لهدايتهم، ولصدّ طغيان العتاة عنهم، لذلك فإنّ طغيان العباد وصدّهم عن السبيل هو السبب فيما ينزل بهم من العذاب الأليم.

ثم تضيف الآية على لسانه: ﴿ وَمِا قُوم لِنْي أَمُافَ عَلَيْكُم يُوم الثّناد﴾ أي يوم تطلبون العون من بعضكم البعض، إلّا أصواتكم لا تصل إلى أيّ مكان.

«التناد» مأخوذة أصلاً من كلمة «ندا» و تعني «المناداة» (وهي في الأصل (التنادي) وحذفت الياء ووضعت الكسرة في محلّها) والمشهور بين المفسّرين أنّ (يوم التناد) هو من أسهاء يوم القيامة، وقد ذكروا أسباباً لهذه التسمية، متشابهة تقريباً، فمنهم من يقول: إنّ ذلك يعود إلى مناداة أهل النّار لأهل الجنّة، كها يقول القرآن: ﴿ونادى لصحاب البّنة المحاب البّنة لنناد أن أفيضوا علينا من اللها ، أو محارة وحمّا رزقكم الله فحاءهم الجواب: ﴿إِنّ اللّه حرّههما على الكافرين ﴾ أكا أو أنّ التسمية تعود إلى مناداة الناس بعضهم لبعض طلباً للعون والمساعدة. وهناك من قال: إنّ سبب التسمية يعود إلى أنّ الملائكة تناديهم للحساب، وهم يطلبون العون من الملائكة.

أو لأنّ منادي المحشر ينادي: ﴿ لَلا لِعِنْهُ لِللهِ عِلَى الطَّالِهِينَ ﴾ ٣.

١. الأعراف، ٥٠.

٢. ورد هذا المعنى أيضاً في حديث للإمام الصادق للثلا في كنتاب «معاني الأخبار» للنصدوق، وتنفسير نورالثقلين، ج ٤. ص ٥١٩.

وقال بعضهم: إنّ السبب يعود إلى أنّ المؤمن عندما يشاهد صحيفة أعماله، ينادي برضى وشوق: ﴿ هَآؤُم لَقَرُولَاكِتَابِيهِ ﴾ بينا الكافر من شدّة خوفه وهول ما يحلّ به يصرخ وينادي: ﴿ يَالِيتَنِي لِم لُوتِ كِتَابِيهِ ﴾ ٢.

ولكن يمكن تصور معنى أوسع للآية، بحيث يشمل «يوم التناد» في هذه الدنيا أيضاً، لأنّ المعنى \_كما رأينا \_ يعني (يوم مناداة البعض للبعض الآخر) وهذا المعنى يعبّر عن ضعف الإنسان وعجزه عندما تنزل به المحن وتحيطه المصاعب والمملهات، ويستقطع عنه العون وأسباب المساعدة، فيبدأ بالصراخ ولكن بغير نتيجة.

وفي عالمنا هذا ثمّة أمثلة عديدة على «يوم التناد» مثل الأيّام التي ينزل فيها العـذاب الإلهي، أو الأيّام التي يصل فيها المجتمع إلى طريق مسدود لكثرة ما إرتكب مـن ذنـوب وخطايا، وقد نستطيع أن نتصوّر صوراً أخرى عن يوم التناد في حياتنا من خلال الحالات التي يمرّ بها الناس بالمشاكل والصعاب المختلفة حيث يصرخ الجميع عندها طالبين للحلّ والنجاة!

الآية التالية تفسّر يوم التناد بقوها: ﴿ يوم تولُونَ مدبرينَ مالكم مِنْ للله مِنْ ماصم ﴾ .

ومثل هؤلاء حق عليهم القول: ﴿ ومن يقلل الله قماله من هاد﴾ إنّ هؤلاء الذين ضلّوا في الحياة الدنيا بابتعادهم عن سبل الرشاد والهداية و تنكّبهم عن الطريق المستقيم، سيظلّون في الآخرة عن الجنّة والرضوان والنعم الإلهيّة الكبرئ. وقد يكون في التعبير القرآني هذا، إياءة خفيفة إلى قول فرعون: ﴿ ما أهديكم إلا سبيل الرّفاد ﴾ "

8003

٢ الحاقة، ٢٥.

١. الحاقة، ١٩.

وَلَقَدْجَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي مِّمَاجَآءَ كُمْ بِهِ وَخَقَى إِذَاهَ لَكَ عُلِكَ يُضِلُ اللّهُ مَنْ بَعْدِهِ وَرَسُولًا كَذَلِكَ يُضِلُ اللّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابُ أَلَا اللّهُ مَنْ هُو مُسْرِفُ مُرْتَابُ أَلَا اللّهِ مَا اللّهِ مِعَالِمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ ع

# التفسير

# عمِرْ المتكبرين عن الادراك الصميعِ؛

هذا المقطع من الآيات الكريمة يستمر في عرض كلام مؤمن آل فرعون، ومن خلال نظرة فاحصة في سياق الآيات، يظهر أنّ مؤمن آل فرعون طرح كلامه في خمسة مقاطع، كلّ منها اكتسى بلون من الخاطبة، وشكل من الدليل، الذي يستهدف النفوذ إلى قسلب فسرعون والمحيطين به، بغية محو الصدأ وآثار الكفر السوداء منها، كي تذعن لله ورسالاته وأنبيائه، و تترك التكبّر والطغيان.

المقطع الأوّل: راعى فيه مؤمن آل فرعون الإحتياط، ودعا القوم إلى الحدر من الأضرار المحتملة من جهتين: (قال لهم: لو كان موسى كاذباً فسينال جزاء كذبه، أمّا لو كان صادقاً فيشملنا العذاب، إذاً عليكم أن لا تتركوا العمل بالإحتياط).

المقطع الثّاني: وفيه وجّه مؤمن آل فرعون الدعوة إلى التأمّل بما حلّ بالأقوام السابقة وما نال الأمم الداثرة من المصير والجزاء، كي يأخذوا العبرة من ذلك المصير!

المقطع الثّالث: كامن في الآيات القرآنية التي بين أيدينا. إذ تذكّرهم الآيات \_من خلال خطاب مؤمن آل فرعون \_ بجزء من تأريخهم، هذا التاريخ الذي لا يبعد كثيراً عنهم، ولم تُمَعَ بعد أواصر الإرتباط الذهني والتاريخي فيا بينهم وبينه ؛ وهذا الجزء يتمثّل في نبوة يوسف على الذي يعتبر أحد أجداد موسى، حيث يبدأ قصة التذكير معهم بـقوله تـعالى: ﴿ وَلقد جا بَكُم يُوسفُ هَنْ قَبِل بِالبِينَاسِ ﴾ وبالدلائل الواضحة لهدايتكم ولكنّكم: ﴿ فَهازلتم في شَكّ همّا جا بكم به .

وشككم هنا ليس بسبب صعوبة دعوته أو عدم اشتالها على الأدلة والعلائم الكافية، بل بسبب غروركم حيث أظهرتم الشك والتردد فيها.

ولأجل أن تتنصلوا من المسؤولية، وتعطوا لأنفسكم الذرائع والمبررات، قلتم: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا هلك قلتم لن يبعد لله من بعده رسواله.

بناء على ذلك كلّه لم تشملكم الهداية الإلهيّة بسبب أعمالكم ومواقفكم: ﴿ كذلك يضل الله هن هو هسرف مرتابه.

لقد سلكتم سبيل الإسراف والتعدّي على حدود الله تعالى كما قمتم بالتشكيك في كلّ شيء، حتىٰ غدا ذلك كلّه سبباً لحرمانكم من اللطف الإلهي في الهداية، فسدرتم في وادي الضلال والغي، كي تنتظركم عاقبة هذا الطريق الغاوي.

واليوم ـ والسياق ما زال يحكي خطاب مؤمن آل فرعون لهم ـ اتبعتم نفس الأسلوب حيال دعوة موسى عليه أذ تركتم البحث في أدلة نبوته وعلائم بعثته ورسالته، فابتعدت عنكم أنوار الهداية، وظلّت قلوبكم سوداء محجوبة عن إشعاعاتها الهادية الوضّاءة.

هؤلاء يرفضون آيات الله البينات من دون أيّ دليل واضح من عقل أو نقل، بــل يستجيبون في ذلك إلى أهوائهم المغرضة ووساوسهم المضلّة الواهية، كي يستمروا في رفع راية الجدل والمعارضة.

ا تعتبر هذه الآية هي الوحيدة في القرآن الكريم التي تشير صراحة إلىٰ نبوة يوسف للثُّلَّة، وإن كنّا لا نـعدم إشارات متفرقة لهذه النبوّة في سياق آيات قرآنية أخرى.

<sup>&</sup>quot;«الذين» هنا بدل عن «مسرف مرتاب» إلّا أنّ المبدل عنه مفرد، في حين أنّ البدل جاء على صيغة الجمع! السبب في ذلك أنّ الخطاب لا يستهدف شخصاً معيّناً وإنّما يشتمل على النوع.

وللكشف عن قبح هذه المواقف عند الله وعند الذين آمنوا، تقول الآية: ﴿كبرمقتا مند الله ومند الذين آمنوا﴾ (

ذلك لأنّ الجدال بالباطل (الجدال السلبي) واتخاذ المواقف ضدّ الوقائع والآيات القائمة على أساس الدليل المنطق، يعتبر أساساً لضلال المجادلين وتنكّبهم عن جادة الهداية والصواب، وكذلك في اغواء الآخرين، حيث تنطنيء أنوار الهداية في تبلك الأوساط، وتتقوى أسس ودعائم حاكمية الباطل.

في النهاية، وبسبب عدم تسليم هؤلاء أمام الحق، تقرّر الآية قوله تعالى: ﴿كَذُلُكُ يُطِيعُ اللهُ عَلَىٰ كُلُّ قَلْبُ مِتَكَبِّرُ حِبَّارُ ﴾ ٢.

أجل، إنّ العناد في مقابل الحق يشكل ستاراً مظلماً حول فكر الإنسان، ويسلب منه قابليته على التشخيص الهادي الصحيح، بحيث ينتهي الأمر إلى أن يتحوّل القلب إلى مثل الإناء المغلق، الذي لا يمكن افراغه من محتواه الفاسد، ولا ادخال المحتوى الهادي الصحيح إنّ الأشخاص الذين يقفون في وجه الحق وأهله بسبب الصافهم بصفتي التكبر والتجبر، فإنّ الله تعالى سوف يسلب منهم روح طلب الحقيقة إلى درجة أنّ الحق سيكون مرّاً في مذاقهم، والباطل حلواً.

وفي كلّ الأحوال، لقد قام مؤمن آل فرعون بعمله من خلال الوسائل التي وقفنا عليها آنفاً، فانتهى \_كها سيظهر في الآية اللاحقة \_إلى إجهاض مخطط فرعون في قتل موسى الله أن أو على الأقل وفر الوقت الكافي في تأخير تنفيذ هذا المخطط إلى أن استطاع موسى الله أن يفلت من الخطر.

لقد كانت هذه مهمّة عظيمة أنجزها هذا الرجل المؤمن الشجاع، الذي انصبّ جهده في هذه المرحلة الخطيرة من الدعوة الموسوية على إنقاذ حياة كليم الله يالله وكها سيتضع لاحقاً من احتال أنّ هذا الرجل ضحّى بحياته أيضاً في هذا السبيل.

١. فاعل «كبر» هو (الجدال) حيث نستفيد ذلك من الجملة السابقة، أمّا «مقتاً» فهي تمييز، فيما يرئ بعض المفسّرين أنّ الفاعل هو «مسرف مرتاب» إلّا أنّ الرأي الأوّل أفضل.

٢. ﴿متكبر جبار﴾ وصف للقلب، وليست وصفاً لشخص، بالرغم من أنها مضافة. اشارة إلى أنّ أساس التكبر والتجبر إنّما ينبع من القلب، ولأنّ القلب يسيطر على كلّ أعضاء ووجود الإنسان، فإنّ كلّ الوجود الإنساني سيكتسي هذا الطابع الفاسد البذيء.

وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنَهَمَنُ أُبِّنِ لِي صَرِّحًا لَعَ لِيَ أَبِلُغُ ٱلْأَسْبَبُ السَّمَانَ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَىٰ وَ إِنِي لَأَظُنَّهُ مُكَلِدِ بَأُوكَ ذَلِكَ زُيِنَ لِفِرْعَوْنَ سُوّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَا فِي تَبَابِ اللَّ

# التفسير

# أريد أن أطِّلع إلى إله موسى١١

بالرغم من النجاح الذي أحرزه مؤمن آل فرعون في إثناء عنزم فبرعون عن قتل الكليم على الآلة لم يستطع أن يثنيه عن غروره وتكبره وتعاليه إزاء الحق، لأنّ فرعون لم يكن ليملك مثل هذا الإستعداد أو اللياقة الكافية للهداية، لذلك نراه يواصل السير في نهجه الشرير، إذ يأمر وزيره هامان ببناء برج للصعود إلى السهاء (!!) كي يجمع المعلومات عن إله موسى، يقول تعالى في وصف هذا الموقف: ﴿وقال قرمون يا هاهان لبن لي صرحاً لعليّ أبلغ الشباب﴾. أي لعلى أحصل على وسائل وتجهيزات توصلني إلى السهاوات.

﴿ أُسَبَابِ السَّمَاوَاتِ قَاطَّلُعَ إِلَىٰ لِلهُ مُوسَىٰ وَلِنِّي لأَطْنُهُ كَادُباً﴾.

ولكن ماذا كانت النتيجة؟! ﴿ كذلك زيّن لفرعون سوء عجله وصدّ عن السّبيل وهاكيد فرعون إلّا في تباب﴾.

«الصرح» في الأصل تعني الوضوح، و«التصريح» بمعنى التوضيح، ثمّ عُمّمَ معنى الكلمة على الأبنية المرتفعة والقصور الجميلة العالية، وذلك الأنها واضحة ومميزة بشكل كامل، وقد ذكر هذا المعنى العديد من المفسّرين واللغويين.

«تباب» تعنى الخسارة والهلاك.

إنّ أوّل ما يطالعنا هنا هو السؤال عن الهدف الذي كان فرعون يرغب بتحقيقه من خلال عمله هذا.

هل كان فرعون بهذا المقدار من الغباء والحهاقة والسذاجة بحيث يعتقد أنّ إله مـوسىٰ موجود فعلاً في مكان ما من السهاء؟ وإذا كان موجوداً في السهاء، فهل يستطيع الوصول إليه بواسطة إقامة بناء مرتفع يعتبر ارتفاعه تافهاً إزاء جبال الكرة الأرضية؟

إنّ هذا الاحتمال ضعيف للغاية، ذلك لأنّ فرعون بالرغم من غروره و تكبّره، فقد كان يمتاز بالذكاء والقدرة السياسية التي أهّلته للسيطرة على شعب كبير لسنين مديدة من خلال أساليب القهر والقوّة والخداع.

لذلك كلّه نرى الموقف يدعونا إلى تحليل هذا التصرّف الفرعوني لمعرفة دواعيه وأهدافه الشيطانية.

فمن خلال عملية التأمّل والتمحيص، يمكن أن تنتهي إلىٰ ثلاثة أهداف كانت تكن وراء هذا التصرّف. والأهداف هذه هي:

أولاً: أراد فرعون أن يختلق وضعاً يعمد من خلاله إلى إلهاء الناس وصرف أذهانهم عن قضية نبوّة موسى على وثورة بني إسرائيل، وقضية بناء مثل هذا الصرح المرتفع بمكن أن تحوز على اهتمام الناس، وتهيمن على اهتماماتهم الفكرية، وبالتالي إلى صرفهم عن القضية الأساسية.

وفي هذا الإطار يلاحظ بعض المفسّرين أنّ فرعون خصص لبناء صرحه مساحة واسعة من الأراضي، ووظّف في إقامته خمسين ألفاً من العمّال والبنّائين المهرة، بالإضافة إلى من انشغل بنهيئة وسائل العمل والتمهيد لتنفيذ المشروع، وكلّما كان البناء يرتفع أكثر كلّما إزداد تأثيره في الناس، وأخذ يجلب إليه الإهتام والأنظار أكثر، إذ أصبح الصرح حديث الجالس، والحبر الأوّل الذي يتناقله الناس، وفي مقابل ذلك يستناسون قبضية انتصار موسى على السحرة ولو مؤقتاً خصوصاً مع الأخذ بنظر الاعتبار ذلك الإهتزاز العنيف الذي لحق بجهاز فرعون واعتباره في أوساط الناس.

ثانياً: استهدف فرعون من خلال تنفيذ مشروع الصرح اشتغال أكبر قطّاع من الناس، وعلى الأخص العاطلين منهم، لكي يجد هؤلاء في هذا الشغل عزاءً \_ولو مؤقتاً\_عن مظالم فرعون وينسون جراغه وظلمه، ومن ناحية ثانية فإنّ اشتغال مثل هذا العدد الكثير يؤدّي إلى إرتباطهم بخزانة فرعون وأمواله، وبالتالي إرتباطهم بنظامه وسياساته!

ثبالثاً: لقد كان من خطة فرعون بعد انتهاء بناء الصرح، أن يصعد إلى أعلىٰ نقطة فيه،

ويرمق السماء ببصره، أو يرمي سهماً نحو السماء، ويرجع إلى الناس فيقول لهم: لقد انتهىٰ كلّ شيء بالنسبة لإله موسىٰ، والآن انصرفوا إلىٰ أعمالكم براحة بال!!

أمّا بالنسبة إلى فرعون نفسه، فقد كان يعلم أنّه حتى لو ارتقى الجبال الشامخات التي تتطاول في علوّها على صرحه، فإنّه سوف لن يشاهد أيّ شيء آخر يفترق عمّا يشاهده وهو يقف على الأرض المستوية يتطلع نحو السهاء!

والطريف في الأمر هنا أنّ فرعون بعد قوله: ﴿ فَاطلع لِلنَ لِله موسى ﴾ رجع خطوة إلى الوراء فنزل عن يقينه إلى الشك، حيث قال بعد ذلك: ﴿ وَلِنِّي لأَظنَّه كَادُها ﴾ إذ استخدم تعبير «أظن»!

والجدير بالإشارة هنا أنّ القرآن الكريم من خلال قوله تعالى: ﴿كذلك زين لفرعون سوء عجله وصدّ من السّبيل وماكيد فرعون إلاّ في تباب ﴾ ذكر ثلاث قضايا ذات محتوى كبير بجمل قصيرة، حيث قال أوّلاً: إنّ السبب الرئيسي في انحراف فرعون عن جادة الصواب يعود إلى تزيين عمله القبيح في نظره بسبب غروره وتكبره.

ثم تناول بعد ذلك نتيجة ذلك متمثلةً بالضلال عن طريق الحق والهدي والنور.

وفي الجملة النّالثة لخّصت الآية مآل مخططات فرعون، هذا المآل الذي تمـثّل بـالفشل الذريع والتباب والخسران.

طبعاً. يمكن للخطط السياسية والمواقف المضلّلة أن تخدع الناس شـطراً مـن الزمـان، وتؤثّر فيهم لفترة من الوقت، إلّا أنّها تنتهي بالفشل على المدى البعيد.

فقد ورد في بعض الرّوايات أنّ «هامان» قد زاد في ارتفاع الصرح الفرعوني إلى الدرجة التي باتت الرياح الشديدة مانعاً عن الإستمرار بالعمل وعندها اعتذر هامان لفرعون عن الاستمرار بالبناء.

ولكن لم تمض فترة وجيزة من الزمن حتى حطمت الرياح الشديدة ذلك البناء . واتضح أنّ قوّة فرعون متعلّقة في ثباتها بالرياح.

8003

١. يمكن ملاحظة ذلك في بحار الأنوار، ج ١٣. ص ١٢٥، نقلاً عن تفسير علي بن إبراهيم.

وَقَالَ الَّذِى ءَامَنَ يَنْفُوْمِ اَتَّبِعُونِ آهَ دِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ (آَ يَنْفُوْمِ إِنَّمَا هَاذِهِ الْحَيَوْةُ الدُّنْيَا مَتَنَعٌ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِى دَارُ الْقَكَرادِ (آَ مَنْ عَمِلَ سَيِّتَةً فَلَا يُجَرِّى إِلَّامِثْلُهَ أَوْمَنَ عَمِلَ صَكِيلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْأَنْشَ وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِهِكَ يَدْ خُلُونَ الْجَنَةَ يُزْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ (آَ)

### الثفسير

# اتبعوني أهدكم سبيل الرشاد:

أشرنا آنفاً إلى أنّ مؤمن آل فرعون أوضح كلامه في مجموعة مـن المـقاطع، وفي هـذه المجموعة من الآيات الكريمة نقف على المقطع الرابع، بعد أن أشرنا في الآيات السـابقة إلىٰ ثلاثة منها.

إنّ هذا المقطع من كلام مؤمن آل فرعون ينصبّ في مضمونه على إلفات نظر القوم إلى الحياة الدنيوية الزائلة، وقضية المعاد والحشر والنشر، إذ إنّ تركيز هذه القضايا في حياة الناس له تأثير جذرى في تربيتهم.

يقول تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِي آمَنَ مِا قُومِ النَّبِعُونَ أَهْدَكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ﴾.

لقد قرأنا سابقاً أنّ فرعون كان يقول: إنّ ما أقوله هو طريق الرشد والصلاح، إلّا أنّ مؤمن آل فرعون أبطل هذا الادّعاء الفارغ، وأفهم الناس زوره، وحذّرهم أن يقعوا فريسة هذا الإدّعاء، إذ إنّ خططه ستفشل وسيصاب بسوء العاقبة ؛ فالطريق هو ما أقوله؛ إنّه طريق التقوئ وعبادة الله.

ثم تضيف إلآية؛ ﴿يا قُومِ لِنَّمَا هَذَهُ العَيْوَةُ الدُّنيَا مِنَاعَ وَإِنَّ الْآخَرَةُ هِي دَارِ القَرارِ ﴾.

يريد أن يقول لهم: لنفرض أنّنا انتصرنا ببذل الحيل والتوسّل بوسائل الخداع والمكر، وتركنا الحق وراء ظهورنا، وارتكبنا الظلم وتورطنا بدماء الأبرياء؛ ترى ما مقدار عمرنا في هذا العالم؟ إنّ هذه الأيّام المعدودة ستنتهي وسنقع في قبضة الموت الذي يجرّنا من القصور الفخمة إلى تحت التراب وتكون حياتنا في مكان آخر.

إنّ القضية ليست فناء هذه الدنيا وبقاء الآخرة وحسب، بل الأهم من ذلك هي قضية الحساب والجزاء، حيث يقول تعالى: ﴿ هِنْ عَمَلَ سَيْنَةً فَلا يَجْزَىٰ إِلّا مِثْلُهَا وَهِنْ عَمَلَ صَالَحاً مِنْ ذَكَرَ لُو أَنْثَىٰ وَهُو مُؤْمِنَ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجِنَّةُ يَرْزَقُونَ فَيَهَا بِغَيْرَ حَسَابٍ ﴾.

إنّ مؤمن آل فرعون \_ بكلامه هذا\_ أثار أوّلاً قضية عدالة الله تبارك و تـ عالى، حــيث يقاضي الإنسان بما اكتسبت يداه خيراً أو شرّاً.

و من جهة ثانية أشار في كلامه إلى الثواب والفضل الإلهي لذوي العمل الصالح، إنّه الجزاء الذي لا يخضع لموازين الحساب الكية، إذ يهب الله تبارك وتعالى للمؤمنين بغير حساب، ممّا لم تره عين أو تسمعه أذن ولا يخطر على فكر إنسان.

ومن جهة ثالثة أشار للتلازم القائم بين الإيمان والعمل الصالح.

ورابعة يشير أيضاً إلى مساواة الرجل والمرأة في محضر الله تبارك وتعالى، وفي القسيم الإنسانية.

لقد استخلص مؤمن آل فرعون من خلال طرحه الآنف الذكر في أنّ الحياة الدنيا وإن كانت متاعاً لا يغني شيئاً عن الحياة الأخرى، إلّا أنّه يمكن أن يكون وسيلة للجزاء اللامتناهي والعطايا التي تصدر عن المطلق جلّ وعلا إذن هل هناك تجارة أربح من هذا؟ كما ينبغي أن نقول: إنّ عبارة «مثلها» تشير إلى أنّ العقاب في العالم الآخر يشبه نفس العمل الذي قام به الإنسان في هذه الدنيا، مشابهة كاملة بكل ما للكلمة من دلالة ومعنى أمّا تعبير «بغير حساب» فقد يكون إشارة إلى أنّ عدّ العطايا يختص بالأشخاص من ذوي الامكانات المحدودة، أمّا المطلق (جلّ وعلا) الذي لا تنقص خزائنه مها بذل للآخرين (لأنّ كلّ ما يؤخذ من اللانهاية يبق بلانهاية) لذلك فهو عطاء لا يحتاج إلى حساب.

وبقيت مسألة بحاجة إلى جواب، وهي: هل ثمّة تعارض بين هذه الآية وما جاء في الآية ١٦٠ من سورة الأنعام، حيث قوله تعالى: ﴿من جا بالحسنة قله مشر لمثالها ومن جا بالسّيّئة فلا يجزى إلّا مثلها وهم لا يظلمون ﴾ ؟

في الجواب على هذا التساؤل نقول: إنّ «عشر أمثالها» إشارة للحدّ الأدنى من العطاء الإلهي، إذ هناك الجزاء الذي يصل إلى ٧٠٠ مرّة وأكثر، ثمّ قد يـصل العطاء الإلهـي إلى مستوى الجزاء بـ «غير حساب» وهو ممّا لا يعلم حدّه ولا يمكن تصوّره.

وَكَفَوْمِ مَالِيَّ أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ الْ تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرُ اللهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَالْفَالَا اللَّهِ وَالْفَالَا اللَّهِ وَالْفَالَا اللَّهِ وَالْلَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

### التمسير

#### الكلام الأفير:

في خامس ـ و آخر ـ مرحلة يزيل مؤمن آل فرعون الحجب والأستار عن هويته، إذ لم يستطع التكتم ممّا فعل، فقد قال كلّ ما هو ضروري، أمّا القوم من ملاً فرعون، فكان لهم ـ كما سنرى ذلك ـ قرارهم الخطير بشأنه!

يفهم من خلال القرائن أنَّ أُولئك المعاندين والمغرورين لم يسكنوا حيال كـلام هـذا الرجل الشجاع المؤمن، وإغًا قاموا بطرح «مزايا» الشرك في مقابل كلامه، ودعوه كذلك إلى عبادة الأصنام.

لذا فقد صرخ قائلاً: ﴿ويا قوم مالي أدعوكم لِلى النَّجاة وتدعونني إلى النَّار﴾.

إنّني أطلب سعادتكم وأنتم تطلبون شقاني؛ إنّني أهديكم إلى الطريق الواضح الهادي وأنتم تدعونني إلىٰ الإنحراف والضلال! نعم، إنّكم: ﴿تدعونتي الأكفر بالله ولُشرك به ما ليس لي به علم وأننا أدعنوكم إلى العنزيز الغفّار﴾

نستفيد من الآيات القرآنية المختلفة، ومن تاريخ مصر، أنّ هؤلاء القوم لم يقتصروا في عبادتهم وشركهم وضلالهم على الفراعنة وحسب، وإغّا كانت لهم أصنام يعبدونها من دون الله الواحد القهّار، كما نستفيد ذلك بشكل مباشر من قوله تعالى في الآية ١٢٧ من سورة «الأعراف» حيث قوله تعالى: ﴿أتدرهوسى وقومه ليفسدوا في الأرض ويدرك وآلهتك ﴾ والآية تحكى خطاب أصحاب فرعون والملأمن قومه لفرعون.

وقد تكرّر نفس المضمون على لسان يوسفﷺ، إذ قال لرفاقه في سنجن الفراعنة: ﴿الربابِ مِنفرَقُونَ خير لَمِ الله الواحد القهار﴾ \

لقد ذكّرهم مؤمن آل فرعون من خلال مقارنة واضحة أنّ دعوتهم إلى الشرك لا تستند على دليل صحيح، والشرك طريق وعر مظلم محفوف بالمخاطر وسوء العاقبة والمصير، بينا دعوته (مؤمن آل فرعون) دعوة للهدئ والرشاد وسلوك طريق الله العزيز الغفّار.

إنّ عبارة (العزيز) و(الغفار) تشير من جانب إلى مبدأ (الخوف والرجاء) ومن جانب ثانٍ تشير إلى إلغاء ألوهية الأصنام والفراعنة، حيث لا يملكون العزّة ولاالعفو.

ينتقل الخطاب القرآني \_ على لسان مؤمن آل فرعون \_ إلى قوله تعالى: ﴿لا جسرم للَّهُ اللَّهُ النَّاسِ لله دموة في الدّنيا ولا في الآخرة الأصنام لم ترسل الرسل إلى الناس ليدعوهم إليهم، وهي لا تملك في الآخرة الحاكمية على أيّ شيء.

إنّ هذه الموجودات لا تملك الحس والشعور، إنّها أصنام لا تتكلم ولا تضر ولا تنفع، وإنّ عليكم أن تعلموا: ﴿وَلَنَّ مِودِنَا لِلْيَ اللَّهِ﴾.

فهو سبحانه وتعالى الذي أرسل رسله إلى الناس لأجل هدايتهم، وهو الذي يــثيبهم ويعاقبهم على أعيالهم.

ويجب أن تعلموا أيضاً: ﴿وَأَنَّ المسرفين هم أصحاب النَّارِ﴾.

۱. يوسف، ۳۹.

٢. قلنا سابقاً: إنّ «لا جوم»مركبة من (لا) و(جوم) على وزن (حوم) وهي في الأصل تعني القطع واقستطاف الثمر، وهي ككلمة مركبة تعني: لا يستطيع أيّ شيء أن يقطع هذا العمل أو يمنعه، لذلك تستخدم بشكل عام بمعنىٰ (حتماً) وتأتي أحياناً بمعنىٰ القسم.

وهكذاكشف مؤمن آل فرعون ماكان يخني من إيمانه، وبذلك فقد انكشف هنا خطّه الإيماني التوحيدي، وانفصل علناً عن خط الشرك الملوّث الذي يصبغ بآثامه وأوحاله الحكّام الفراعنة ومن يلف حولهم، لقد رفض الرجل دعوتهم ووقف لوحده إزاء باطلهم وانحرافهم.

في آخر كلامه \_ وبتهديد ذي مغزى \_ يقول لهم: ﴿فستذكرون ما أقول لكم﴾.

إنّ ما قلته لكم ستذكرونه في الدنيا والآخرة، وستعلمون صدقي عندما تسهيبكم المصائب، وينزل بساحتكم الغضب الإلهي، لكن سيكون ذلك كلّه بعد فوات الأوان، فإن كان في الآخرة فلا طريق للرجوع، وإن كان في الدنيا فهو لايتم ّ إلّا حين يحلّ بكم العذاب الإلهي، وعندها ستغلق جميع أبواب التوبة.

تم تضيف الآية على لسان الرجل المؤمن: ﴿وأفؤنن لُعري لِلنَّ اللَّه لِنَّ اللَّه بصيربالعباد﴾.

لهذا كلّه لا أخشى تهديداتكم، ولا أرهب كثرتكم وقوّتكم، ولا تخيفني وحدتي بـين أيديكم، لأنيّ وضعت نفسي بين يدي المطلق ذي القدرة اللامتناهية، والمحيط علمه بكل شيء، وبأحوال عباده أينها كانوا وحلّوا.

إنّ هذا التعبير يستبطن في طيّاته دعاء مهذباً انطلق من الرجل المؤمن الذي وقع أسيراً في قبضة هؤلاء الأشقياء الظالمين، لذلك طلب بشكل مؤدّب من خالقه (جلّ وعـلا) أن يحميه بحمايته وينقذه ممّا هو فيه.

الله تبارك و تعالى لم يترك عبده المؤمن المجاهد وحيداً وإنّما: ﴿فُوقَاهُ الله سَيِّنَاتُ هَا هَكُولُهُ الله عَل إنّ التعبير بـ ﴿سَيِّنَاتُ هَا هَكُرُولُهُ يَفِيدُ أَنّهُم وضعوا خططاً مختلفة ضدّه... ترى ما هي هذه الخطط؟

في الواقع، إنّ القرآن لم يذكرها بل تركها مجهولة، لكنّها ـ حتماً ـ لا تخسرج عـن ألوان العقاب والتعذيب الذي ينزلونه بالرجل قبل أن يحلّ به القتل والإعـدام، إلّا أنّ اللـطف الإلهى أبطل مفعولها جميعاً وأنجاه منهم.

تفيد بعض التفاسير أنّ مؤمن آل فرعون انتهز فرصة مناسبة فالنحق بموسى الله وعبر البحر مع بني إسرائيل، وقيل أيضاً: أنّهُ هرب إلى الجبل عندما صدر عليه قرار الموت، وبقي هناك مختفياً عن الأنظار \.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٨١٨، ذيل الآية مورد البحث.

ومن الطبيعي أن لا يكون هناك تعارض بين الرأيين، إذ يمكن أن يكون قد هــرب إلى الجبل أوّلاً، ثمّ التحق ببني إسرائيل.

وقد يكون من مؤامراتهم عليه، محاولتهم فرض عبادة الأصنام عليه وإخراجه من خط التوحيد، إلّا أنّ الله تبارك و تعالى أنجاه من مكرهم ورسّخ قدمه في طريق الإيمان والهدى.

أمّا القوم الظالمون فقد كان مصيرهم ما يرسمه لنا القرآن الكريم: ﴿وحاق بآل فرعون سوم العداب﴾ \.

إنّ العذاب والعقاب الإلهي أليم بمجمله، إلّا أنّ تعبير «سوء العذاب» يظهر أنّ الله تبارك وتعالى انتخب لهم عذاباً أشدّ إيلاماً من غيره، وهو ما تشير إليه الآية التي بعدها، حيث قوله تعالى: ﴿ للتّاريعرضون عليها هدوّا وعشيّا ﴾ أثم: ﴿ ويوم تقوم الشاعة ادخلوا آل فرعون أشدّ للعدّاب ﴾.

وهنا نلفت النظر إلى الملاحظات الثلاث الآتية:

أَوَّلاً: استخدام تعبير (آل فرعون)إشارة إلى العائلة والأنتصار والأصحاب الضالين، وعندما يكون هذا هو مصير الآل، ترئ ماذا يكون مصير نفس فرعون؟

ثانياً: تقول الآية: إنّهم يعرضون على النّار صباحاً ومساءً، ثمّ تقول: في يـوم القـيامة يكون العذاب أشد ما يمكن، وهذا دليل على أنّ العذاب الأوّل يختص بعالم البرزخ، وهو ممّا يلي موت الإنسان ومغادرة روحه جسده، ويقع قبل يوم القيامة، إنّ العرض على نار جهنم يهزّ الانسان ويجعله يرتعد خوفاً وهلعاً.

ثالثاً: إنَّ تعبير بـ (الغدو) و (العشي) قد تكون فيه إشارة إلى استمرار العذاب. أو قد يفيد انقطاع العذاب البرزخي ليقتصر على (الغدو) و (العشي) أي الصبح والمساء، وهو الوقت الذي يقترن في حياة الفراعنة وأصحابهم مع أوقات لهوهم واستعراضهم لقوّتهم وجبروتهم في حياتهم الدنيا.

وينبغي أن لا نتعجب هنا من كلمتي (الغدو) و(العشي) فنسأل: وهــل في البرزخ ثمّــة

١. «حاق» بمعنى أصاب ونزل، ولكن احتملوا أيضاً أن يكون أصلها (حــق) فتغيرت إحدى القافين فيها إلى ألف فأصبحت (حاق) [ يلاحظ ذلك في مفردات الراغب كلمة حاق]، ضمناً فإن (سوء العذاب) مــن قــبيل إضافة الصفة إلى الموصوف، إذ كانت في الأصل (العذاب الـــوء).

 <sup>«</sup>النّار» بدل عن (سوء العدّاب).

صباح ومساء؟ لأنّ الصبح والليل موجودان حتى في يوم القيامة، كما نقرأ في قوله تعالى: ﴿ولهم رزقهم فيها بكرة ومشيّا﴾ (

وهذا الأمر لا يتعارض مع دوام نعم الجنّة واستمرارها، كها جاء في الآية ٣٥ من سورة (الرعد) حيث قوله تعالى: ﴿أكلها دلئم وظلّها ﴾ حيث يكن أن تشمل الألطاف الإلهيّة أهل الجنّة في خصوص هذين الوقتين، بيناتكون نعم الجنّة داغة باقية.

#### بحوث

# أوّلاً: مؤمن آل فرعون والدرس العظيم في موامهة الطواغيت

إنّ القليل من الناس يؤمنون بالأديان الإلهيّة والمذاهب السهاوية في بداية الأمر ويقومون بتحدّي الجبابرة والطواغيت، وإذا توجّست هذه القلّة المخلصة خوفاً من أعدائها، أو أنّها شكت بأنّ الكثرة دليل على الحقانية، فلن يكون بمقدور الأديان الإلهيّة أن تمـتد وتنتشر في الدنيا.

إنّ الأساس الذي يتحكم في منطلق هذه البرامج الهادية والأطروحات الوضّاءة، هـو قول أمير المؤمنين على الله : «أيّها الناس، لا تستوحشوا في طريق الهدى لقلّة أهله» .

لقد كان مؤمن آل فرعون نموذجاً لهذه المدرسة، وكان من الأوائل في هـذا الطـريق، وأثبت أنّ الإنسان المؤمن يستطيع بعزمه وإرادته القويّة ـ النابعة من إيمانه بـالله تـعالى ـ التأثير حتى في إرادة الفراعنة الجبابرة؛ بل وأن يوفّر سبل النجاة لنبي كبير من أنبياء أولي العزم.

إنَّ تاريخ حياة هذا الرجل الشجاع الذكي، يثبت ضرورة أن تكون خطوات أهل الدعوة والحق في منتهئ الدقة والحذر، إذ يجب أحياناً التكتم على الإيمان وإخفاء القناعات الحقة؛ كما يجب في أحيان أخرى الجهر بدعوة الحق وإظهار الإيمان.

إنّ التقية ليست سوى إخفاء اعتقاد الإنسان والتكتم عليه في فترة معيّنة في سبيل الأهداف المقدّسة.

وكها يعتبر التسلّح بالسلاح المادي الظاهري من ضرورات المنعة وأسباب دحر العدو،

كذلك فإنّ المنطق القوي والحجّة البالغة هي سلاح ضروري قد يعادل في تأثيره السلاح المادي عدّة مرّات، لذا فإنّ العمل الذي قام به (مؤمن آل فرعون) بواسطة منطقه وقـوة حجته وحكمة تصرفه لم يكن ليعادله أيّ سلاح آخر.

ثم إنّ قصة هذا الرجل المؤمن تظهر أنّ الله جلّ وعلا لا يترك عباده المؤمنين وحيدين، بل يحميهم بلطفه عن الأخطار.

وأخيراً فإنّ من الضروري أن نشير إلى حياة مؤمن آل فرعون التي انتهت كما في بعض الروايات إلى الإستشهاد، وأنّ ما يقوله القرآن من حفظ الله له ووقايته له يمكن تأويسله بإنقاذه من برائن خططهم الشيطانية في إغوائه وجرّه إلى ساحة الضلال والشرك، وأنّ الله أنجاه من سوء المنقلب وانحراف العقيدة \.

# ثانياً: تفويض الأمور إلى الله

فيما يخص التفويض إلى الله تبارك وتعالى يكني أن نفتتح الحديث بقول لأمير المؤمنين على بن أبي طالب للمؤلم المؤمنين على بن أبي طالب للمؤلم بناء فيه: «الإيمان له أربعة أركان؛ التوكل على الله، وتفويض الأمر إلى الله عزّوجل، والرضى بقضاء الله، والتسليم لأمر الله» ".

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق أنّه عليه قال: «المفوض أمره إلى الله في راحة الأبد، والعيش الدائم الرغد، والمفوض حقّاً هو العالي عن كلّ همة دون الله» ".

«التغويض» كما يقول الراغب في مفرداته، يعني «التوكل» لذا فإن تفويض الأمر إلى الله يأتي بمعنى توكيل الأعمال إليه، وهذا لا يعني أن يترك الإنسان الجد والجسهد، إذ إن هذا السلوك ينطوي على فهم محرّف لمعنى التفويض، بل عليه أن يبذل كلّ جهده ولا يتخوّف الصعاب التي تواجهه، أو يترك العمل إذعاناً لها، بل عليه أن يسلم أمره وعمله إلى الله، ويستمر في بذل الجهد بعزم راسخ وهمة عالية.

وبالرغم من أنّ «التفويض» يشبه «التوكل» إلى حدٍ كبير، إلّا أنَّه يعتبر مرحلة أفضل

٢. بحار الأنوار، ج ٦٨، ص ٣٤١، وأصول الكافي، ج ٢، ص ٥٦.

٣. سفينة البحار، ج ٢، ص ٣٨٤. مادة فوض.

منه. لأنّ حقيقة (التوكل) هي أن يعتبر الإنسان الله تبارك وتعالى وكيلاً عنه، لكن التفويض يعني التسليم المطلق لله تعالى، وفي حياتنا العملية نرى أنّ الانسان الذي يتخذ لنفسه وكيلاً يواصل إشرافه على عمله. إلّا أنّه في حالة التفويض لايبق أيّ مجال لإشراف من أيّ نوع، بل تترك الأمور إلى من فوّضت إليه.

#### ثالثاً: عالم البرزغ

«البرزخ» -كما يدل عليه اسمه - هو عالم يتوسط بين عالمنا هذا والعالم الآخر. وفي القرآن الكريم يكثر الحديث عن العالم الآخر، ولكنّه قليل عن عالم البرزخ. ولهذا السبب هناك هالة من الغموض والإبهام تحيط بالبرزخ، وبالتالي لانعرف الكثير من خصائصه وجزئياته، ولكن عدم معرفة التفاصيل الجزئية لا تؤثّر على أصل الاعتقاد بالبرزخ الذي صرّح القرآن بأصل وجوده.

إنّ الآيات أعلاه تعتبر من الآيات التي عبّرت بصراحة عن وجود هذا العالم. حسينا قالت: إنّ آل فرعون يعرضون صباحاً ومساءً على النّار قبل القيامة، وذلك كنوع من العقاب البرزخي لهم.

من جانب آخر، فإنّ الآيات التي تتحدّث عن حياة الشهداء الخيالدة بعد الموت، والثواب العظيم الذي ينالهم، تدل هي الأخرى على وجود (البرزخ).

وفي حديث عن رسول عَنْ إِنْ أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي، إن كان من أهل الجنّة فمن الجنّة، وإن كان من أهل النّار فمن النّار، يقال: هذا مقعدك حيث يبعثك الله يوم القيامة» (

أمّا الإمام جعفر بن محمّد الصادق عَنْ فيقول عن البرزخ: «ذلك في الدنيا قبل يوم القيامة لأنّ في نار القيامة لا يكون غدو وعشي» ثمّ قال: «إن كانوا يعذبون في النّار غدواً وعشياً ففيما بين ذلك هم من السعداء، لا ولكن هذا في البرزخ قبل يوم القيامة، ألم تسمع قوله عزّوجلّ؛ ويوم تقوم الساعة ادخلوا آل فرعون أشد العذاب» ٢.

الإمام ﷺ لم يقل بعدم وجود الصباح والمساء في القيامة، بل يقول: إنّ نار جهنّم أبدية

إ. ينقل هذه الرواية كل من البخاري ومسلم في صحيحيهما (طبقاً لما يذكره الطبرسي وصاحب الدر المنثور والقرطبي، أثناء حديثهم عن الآية المذكورة أعلاه) أمّا صحيح مسلم فيعقد باباً حول الروايات المتعلّقة بالبرزخ، إذ يمكن مراجعته في ج ٤، ص ٢١٩٩.

خالدة لا تعرف الصباح والمساء، أمّا العقاب الذي له مواقيت في الصباح والمساء فهو عالم البرزخ، ثمّ يدلل على الجملة التي بعدها والتي تتحدّث عن القيامة؛ على أنّهما قرينة بإختصاص الجملة السابقة بالبرزخ.

لقد تعرّضنا إلى عالم البرزخ مفصّلاً أثناء الحديث عن الآية ١٠٠ من سورة «المؤمنون». عند تعرّضنا إلى عالم البرزخ مفصّلاً أثناء الحديث عن الآية ١٠٠ من سورة «المؤمنون». وَإِذْ يَتَحَاّ بَحُونَ فِ النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَتُواْ لِلَّذِينَ اَسْتَكَبْرُواْ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعَا فَهَلَ أَنتُم مُغَنُونَ عَنَا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ ﴿ قَالَ الَّذِينَ الشَّتَكَبُرُواْ إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكُم بَيْنَ الْعِبَادِ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ السَّتَكْبَرُواْ إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ اللَّهُ قَدْ حَكُم بَيْنَ الْعِبَادِ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ السَّتَكْبَرُواْ إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ اللَّهُ قَدْ حَكُم بَيْنَ الْعِبَادِ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّ مَا دُعُواْ رَبَّكُمْ يُخْفِفْ عَنَا يَوْمًا مِنَ الْعَذَابِ ﴿ قَالُواْ فَادْعُواْ وَاللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ ال

### التفسير

## نقاش الضعفاء والمستكبرين في مهنّم:

لقد لفت مؤمن آل فرعون في نهاية كلامه نظر القوم إلى القيامة والعذاب وجهنم، لذلك جاءت هذه المجموعة من الآيات الكريمة وهي تقف بشكل رائع دقيق على تحاجج وتخاصم أهل النّار فيا بينهم، وبالذات تحاجج المتستضعفين مع المستكبرين.

يقول تعالى: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيقُولَ الضَّعَفَاءَ للَّذِينَ اسْتَكَبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكم تبعاً فَهَلَ أنتم مغنون عنَّا تصيباً مِنْ النَّارِ ﴾ ` .

المراد من «الضعفاء» هنا هم أولئك الذين يفتقدون العلم الكافي والإستقلال الفكري، إذ كان هؤلاء يتبعون زعهاء الكفر الذي يطلق عليهم القرآن اسم المستكبرين، وكانت التبعية مجرّد انقياد أعمىٰ بلا تفكير أو وعي.

لا يتصور البعض أنّ الضعير في «يتحاجون» يعود إلى آل فرعون، إلّا أنّ القرائن تفيد أنّ الآية تنطوي على مفهوم عام يشمل جميع الكفّار.

ولكن هؤلاء الأتباع يعلمون أنّ العذاب سيشمل زعاءهم ولا يستطيعون الدفاع عن أنفسهم، فلهاذا إذن يستغيثون بهم ويلجأون إليهم كي يتحملوا عنهم قسطاً من العذاب؟ ذهب البعض إلى أنّ ذلك يحصل تبعاً لعادتهم في الإنقياد إلى زعهائهم في هذه الدنسيا، لذلك تكون استغاثتهم بهم في الآخرة كنوع من الإنقياد الا إرادي وراء قادتهم.

ولكن الأفضل أن نقول: إنّ الإستغاثة هناك هي نوع من السخرية والإستهزاء واللوم، يوم يثبت أنّ كلّ ادعاءات المستكبرين مجرّد تقوّلات زائفة عارية عن المضمون والحقيقة . (وفي الحقيقة فإنّ الإمام أمير المؤمنين على يحذّر بهذا الكلام أولئك الذين سمعوا وصايا رسول الله على يوم الغدير \_أو أنّها وصلتهم بطريق صحيح \_ ثمّ اعتذروا بأنّهم نسوها لمتبعوا أناساً آخرين). أ

إنّ المستكبرين لم يسكتوا على هذا الكلام وذكروا جواباً يدل على ضعفهم الكامل وذكرة المستكبروا بن المستكبروا الله وذلتهم في ذلك الموقف المهول، إذ يحكي القرآن على لسانهم قولهم: ﴿قَالَ الَّذِينَ السَّتَكِيرُوا لِنَّا عَلَى لَا الله قد حكم بين العباد﴾.

يريدون أن يقولوا: لو كان بمستطاعنا حلّ مشاكلكم فالأحرى بنا والأجدر أن نحلّ مشاكلنا وما حلّ بنا، ولكنّا لا نستطيع أن نمنع العذاب عن أنفسنا ولا عنكم، ولا أن نتحمل عنكم جزءاً من العقاب!

والملاحظ هنا أنّ الآية ٢١ من سورة «أيراهيم» تنضمن نفس هذا الإقتراح من قبل الضعفاء إزاء المستكبرين، الذين قالوا في مقام الجواب: ﴿لو هدانا الله لهديناكم سواء عملينا أجزعنا أم صبرنا مالنا من محيص﴾.

والمقصود بالهداية هنا هي الهداية الى طريق الخلاص من العذاب.

وهكذا يظهر أنَّ هذين الجوابين لا يتعارضان فيا بينهما، بل يكمل أحدهما الآخر.

وعندما تغلق في وجههم السبل، سبل النجاة والخلاص، يتوجّه الجميع إلى خزنة النّار: ﴿ وقال الّذين في النّار لغزنة جهنّم ادعوا ربّكم يخفّف عنّا يوماً من العدّاب، ".

١٠ «تبعاً» جمع تابع، والبعض يحتمل أن تكون مصدراً، خصوصاً وأنّ إطلاق المصدر عبلي الأشخاص الموصوفين بصفة معيّنة أمر متعارف, والمعنى في هذه الحال هو: إنّنا كنّا لكم عين التبعية.

٢. المصباح للشيخ، نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٥٢٦.

٣ «خزنة» جمع خازن، وتعني الحارس.

إنّهم يعلمون أنّ العذاب الإلهي لا يرتفع، لذلك يطلبون أن يتوقف عنهم ولو ليوم واحد كي يرتاحوا قليلاً... إنّهم قانعون بهذا المقدار؛

لكن إجابة الخزنة تأتي منطقية واضحة: ﴿قالوا أولم تك تأتيكم رسلكم بالبيّناسه ؟ وفي الجواب: ﴿قالوا بليّ).

فيستطرد الخزنة: ﴿قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دْعَاءُ الْكَافُرِينَ إِلَّا فَي صَلال ﴾.

إنّكم بأنفسكم اعترفتم بأنّ الأنبياء والرسل جاءوا بالدلائل الواضحة، ولكنّكم كفرتم عا جاءكم وكذبتم الأنبياء، لذلك لا ينفعكم الدعاء، لأنّ الله لا يستجيب لدعاء الكافرين. بعض المفسّرين يرى في تفسير الجملة الأخيرة أنّ المراد هو أنّنا لا نستطيع الدعاء لكم بدون اذن من الله تعالى، فادعوا انتم بذلك، وذلك اشارة إلى انغلاق سبل النجاة أمامكم. صحيح أنّ الكافر يصبح مؤمناً في يوم القيامة، إلّا أنّ هذا الإيان لا يقلل من آثار كفره، لذلك يلازمه لقب الكافر.

لكن يبدو أنّ التّفسير الأوّل أفضل وأكثر قبولاً. عندي المُوّل المُوّل عند المُوّل عند المُوّل عند المُوّل المُوّل المُوّل المُوّل المُوّل المُوّل المُوّل المُ إِنَّا لَنَنْصُرُرُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْوَ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴿ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوَّءُ الدَّارِ ﴿ وَلَقَدْ يَوْمَ لَا بَنَعُ الظّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوَّءُ الدَّارِ ﴿ وَلَقَدْ عَلَيْنَامُوسَى اللَّهُ دَى وَزَحْتَرَى اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَالْوَاللّهُ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَلَهُ اللّهُ عَنْ وَلَهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُو

### التفسير

#### الوعد بنصر المؤمنين:

بعد أن تحدّثت الآيات السابقة عن تحاجج أهل النّار وعجزهم عن أن ينصر أحدهم الآخر، وبعد أن تحدّثت الآيات التي سبقتها عن مؤمن آل فرعون وحماية الله لم من كيد فرعون وآل فرعون، عادت هذه المجموعة من الآيات البينات تتحدّث عن شمول الحماية والنصر الإلهي لأنبياء الله ورسله وللذين آمنوا، في هذه الدنيا وفي الآخرة.

إنّها تتحدّث عن قانون عام تنطق بمضمونه الآية الكريمة: ﴿إِنَّا لَنْنَصُرُ رَسَلْنَا وَالَّذِينَ آمِنُوا في الحيوة الدّنيا ويوم يقوم الأشهاد﴾.

إنّها الحماية المؤكّدة بأنواع التأكيد، والتي لا ترتبط بقيد أو شرط، والتي يستتبعها الفوز والنصر، النصر في المنطق والبيان؛ وفي الحرب والميدان؛ وفي إرسال العذاب الإلهي على القوم الظالمين، وفي الإمداد الغيبي الذي يقوي القلوب ويشدّ الأرواح ويجذبها إلى بارئها جلّ وعلا.

إنّ الآية تواجهنا باسم جديد ليوم القيامة هو: ﴿يوم يقوم اللُّشهاد﴾.

«أشهاد» جمع «شاهد» أو «شهيد» (مثل ما أنّ أصحاب جمع صاحب، وأشراف جمع شريف) وهي تعني الذي يشهد على شيء ما.

لقد ذكرت مجموعة من الآراء حول المقصود بالأشهاد، نستطيع اجمالها بما يلي:

١- الأشهاد هم الملائكة الذين يراقبون أعيال الإنسان.

٢- هم الأنبياء الذين يشهدون على الأمم.

٣- هم الملائكة والأنبياء والمؤمنون الذين يشهدون على أعمال الناس.

أمّا احتمال أن تدخل أعضاء الإنسان ضمن هذا المعنى، فهو أمر غير وارد، بالرغم من شمولية مصطلح «الأشهاد» لأنّ تعبير ﴿يوم يقوم اللَّفهاد﴾ لا يتناسب وهذا الإحتمال.

إنّ التعبير يشير إلى معنى لطيف، حيث يريد أن يقول أنّ: ﴿ يوم اللّه هاد ﴾ الذي تنبسط فيه الأمور في محضر الله تبارك و تعالى، و تنكشف السرائر والأسرار لكافة الخلائق، هو يوم تكون الفضيحة فيه أفظع ما تكون، و يكون الإنتصار فيه أروع ما يكون... إنّه اليوم الذي ينصر الله فيه الأنبياء والمؤمنين و يزيد في كرامتهم.

إنّ يوم الأشهاد يوم افتضاح الكافرين وسوء عاقبة الظالمين، هو: ﴿يوم الينفع الظّالمين معدّرتهم ولهم اللّعنة ولهم سوء الدّلر﴾.

فمن جهة هو يوم لا تنفع المعذرة فيه، ولا يحـول شيء دون افـتضاح الظـالمين أمـام الأشهاد.

ومن جهة أخرى هو يوم تشمل اللعنة الإلهيّة فيه الظالمين، واللعنة هنا البعد عن الرحمة. ومن جهة ثالثة هو يوم ينزل فيه العذاب الجسماني على الظالمين، ويوضعون في أســوأ مكان من نار جهنم.

سؤال: إنّ الآية تفتح الجال واسعاً للسؤال التالي: إذا كان الله (تبارك وتعالى) قد وعد حتماً بانتصار الأنبياء والمؤمنين، فلهاذا نشاهد \_ على طول التاريخ \_ مقتل مجموعة من الأنبياء والمؤمنين على أيدي الكفّار؟ ولماذا ينزل بهم الضيق والشدّة من قبل أعداء الله؟ ثمّ لماذا تلحق بهم الهزيمة العسكرية؟ وهل يكون ذلك نقضاً للوعد الإلهي الذي تتحدّث عنه الآية الكريمة؟

الجواب: على كلّ هذه الأسئلة المتشعبة يتضح من خلال ملاحظة واحدة هي: إنّ أكثر الناس ضحية المقاييس المحدودة في تقييم مفهوم النصر، إذ يعتبرون الإنتصار يتمثل فقط في قدرة الإنسان على دحر عدوه، أو السيطرة على الحكم لفترة وجيزة!

إنّ مثل هؤلاء لا يرون أيّ اعتبار لانتصار الهدف وتقدّم الغياية، أو تيفوّق وانستشار

المذهب والفكرة؛ هؤلاء لا ينظرون إلى قيمة المجاهد الشهيد الذي يتحوّل إلى نموذج وقدوة في حياة الناس وعلى مدى الأجيال، ولا ينظرون إلى القيمة الكبرى التي يستبطنها مفهوم العزة والكرامة والرفعة التي ينادي بها أحرار البشر والقرب من الله تعالى ونيل رضاه.

وبديهي إنّ الإنحباس في إطار هذا التقييم المحدود يجعل من العسير الجواب على ذلك الإشكال، أمّا الإنطلاق إلى أفق المعاني الواسعة الوضّاءة لمفهوم النصر الإلهي والاخذ بنظر الاعتبار القيم الواقعية للنصر سيؤدّى بنا إلى معرفة المعنى العميق للآية.

ثمّة كلام لطيف لسيّد قطب في تفسيره «في ظلال القرآن» يناسب هذا المقام، إذ يورد فيه ذكرى بطل كربلاء الإمام الحسين الله كمثال على المعنى الواسع لمفهوم النصر فيقول: «... والحسين ـ رضوان الله عليه ـ وهو يستشهد في تلك الصورة العظيمة من جانب، المفجعة من جانب، أكانت هذه نصراً أم هزيمة؟ في الصورة الظاهرة وبالمقياس الصغير كانت هزيمة، وأمّا في الحقيقة الخالصة وبالمقياس الكبير فقد كانت نصراً. فما من شهيد في الأرض تهتز له الجوانح بالحب والعطف وتهفو له القلوب وتجيش بالغيرة والفداء كالحسين رضوان الله عليه، يستوى في هذا المتشيعون وغير المتشيعين من المسلمين وكثير من غير المسلمين» أ.

وينبغي أن نضيف إلى هذا الكلام أنّ شيعة أهل البيت عليهم السلام يشاهدون كل يوم بأعينهم آثار الخير من حياة سيّد الشهداء الإمام أبي عبدالله الحسين الله ويلمسون آثار استشهاده واستشهاد صحبه البررة من أهل بيته وأصحابه؛ إنّ مجالس العزاء التي تقام للحديث عن مناقب الحسين وصحبه الكرام هي ينبوع الخير لحركة عظيمة ثرّة ما زال عطاؤها لم ولن ينضب!

لقد شاهدنا بأعيننا ومن خلال النموذج الثوري الذي شهدته أرض إيران المسلمة، كيف استطاع الملايين من أبناء الإسلام أن يتحركوا في أيّام عاشوراء للقضاء على الظلم والطغيان والإستكبار.

لقد شاهدنا بأعينناكيف استطاع هذا الجيل المضحّي الذي تربى في مدرسة أبي الشهداء الحسين الله و تغذّى ممّا تدرّه مجالس عزائه، أن يحطّم بأيدٍ خالية عرش أقوى السلاطين الجبّارين.

۱. تفسیر فی ظلال القرآن، ج ۷، ص ۱۸۹ و ۱۹۰.

نعم، لقد شاهدنا دم الحسين الشهيد وقد سرى في العروق عـزةً وحـركةً وانــتفاضة، غيّرت الحسابات السياسية والعسكرية للدول الكبرى.

بعد كلّ ذلك، ومع كلّ العطاء الثر الهادي الذي استمدته كلّ الأجيال \_خلال التاريخ \_ من ذكرى الطف وسيّد الشهداء، ألا يعتبر الحسين على منتصراً حتى باتت آثار نـصره الظافر حاضرة فينا بالرغم من مرور أكثر من ثلاثة عشر قرناً على استشهاده!؟

سؤال آخر: ثمة سؤال آخر يتبلور من المقابلة بين الآية التي بين أيدينا والآية ٣٦ من سورة «المرسلات» إذ نقرأ الآية التي نحن بصددها أنّ اعتذار الظالمين لا يؤثّر ولا ينفعهم يوم القيامة، فيا تنص الآية من سورة المرسلات على أنّه لا يسمح لهم بالإعتذار أصلاً، حيث قوله تعالى: ﴿ولا يؤدن لهم فيعتذرون ﴾ فكيف يا ترى نوفق بين الإثنين؟

قبل الإجابة ينبغي الإنتباه إلى ملاحظتين:

الأولى: أنّ ليوم القيامة مواقف معيّنة تختلف شرائطها، فني بعضها يتوقف اللسان عن العمل وتنطق الأرجل والأيدي والجوارح، وتقوم بالشهادة على عمل الإنسان، وفي مواقف أخرى ينطلق اللسان بالنطق والكلام (كما تحكي ذلك الآية ٦٥ من سورة «يس» والآيات السابقة في هذه السورة التي تحدّثت عن تحاجج أهل النّار).

بناء على هذا، فلا مانع من عدم السماح لهم بالإعتذار في بعض المواقف، في حين يسمح لهم في مواقف أخرى، وإن كان الإعتذار لا يجدى شيئاً ولا يغيّر من المصير.

الملاحظة الثانية: إنّ الإنسان يتحدّث في بعض الأحيان بكلام لا فائدة منه، فني مثل هذه الموارد يكون الشخص كمن لم يتكلّم أصلاً، بناءً على هذا يكن أن تكون الآية الدالة على عدم الساح لهم بالإعتذار تقع وفق هذا المعنى، أي أنّ اعتذارهم برغم خروجه من أفواههم، إلّا أنّه لا فائدة ترجى منه.

تنتقل الآيات الكريمة بعد ذلك للحديث عن أحد الموارد التي إنتصر فيها الرسل نتيجة الحماية الإلهيّة والدعم الربّاني لهم، فتتحدّث عن النّبي الكليم الله والدعم الربّاني لهم، فتتحدّث عن النّبي الكليم الله والدعم الربّاني لهم، فتتحدّث عن النّبي الكليم الله والدعم الربّاني الكتاب.

إنّ هداية الله لموسى تنطوي على معاني واسعة، إذ تشمل مقام النبوة والوحي، والكتاب السماوي (التوراة) والمعاجز التي وقعت على يديه على أثناء تنفيذه لرسالات ربّه و تبليغه إيّاها.

إنّ استخدام كلمة «ميراث» بالنسبة الى التوراة يعود إلى أنّ بني إسرائيل توارثوه جيلاً بعد جيل، وكان بإمكانهم الاستفادة منه بدون مشقة؛ تماماً مثل الميراث الذي يصل إلى الإنسان بدون عناء وتعب، ولكنّهم فرّطوا بهذا الميراث الإلهي الكبير.

الآية التي بعدها تضيف: ﴿هدىٰ وذكرىٰ لأولي الألباب﴾ ﴿

الفرق بين «الهداية» و«الذكرئ» أنّ الهداية تكون في مطلع العمل وبدايته، أمّا التذكير فهو يشمل تنبيه الإنسان بأمور سمعها مسبقاً وآمن بها لكنّه نسيها.

وبعبارة أخرى: إنّ الكتب السهاوية تعتبر مشاعل هداية ونور في بداية انطلاقة الإنسان، وترافقه في أشواظ حياته تبتّ من نورها وهداها عليه.

ولكن الذي يستفيد من مشاعل الهدئ هذه هم «أولو الألباب» وأصحاب العقل، وليس الجهلة والمعاندون المتعصّبون.

الآية الأخيرة \_ من المقطع الذي بين أيدينا \_ تنطوي على وصايا و تعليات مهمة للرسول على وهي في واقعها تعليات عامة للجميع، بالرغم من أنّ المخاطب بها هو شخص الرّسول الكريم عَلَيْنَا.

يقول تعالى: ﴿فَاصِيرِ إِنَّ وَمِدَ اللَّهُ حَقَّ ﴾.

عليك أن تصبر على عناد القوم ولجاجة الأعداء.

عليك أن تصبر حيال جهل بعض الأصدقاء والمعارف، وتتحمل أحياناً أذاهم وتخاذلهم.

وعليك أيضاً أن تصبر إزاء العواطف النفسية.

إنّ سرّ انتصارك في جميع الأمور يقوم على أساس الصبر والإستقامة.

ثم اعلم أنّ وعد الله بنصرك وأمتك لا يمكن التخلّف عند، وإيمانك وإيمانهم بحقانية الوعد الإلهي يجعلك مطمئناً ومستقيماً في عملك، فتهون الصعاب عليك وعلى المؤمنين.

لقد أمر الله تعالى رسوله مرّات عديدة بالصبر، والأمر بالصبر جاء مطلقاً في بـعض الموارد،كما في الآية التي نحن بصددها، وجاء مقيّداً في موارد أخرى ويختص بأمر معيّن،كما

١. يمكن أن تكون «هدى وذكرى» مفعولاً لأجله أو مصدراً بمعنى الحال، أي (هادياً ومذكّراً لأولي الألباب)
 لكن البعض احتمل أن تكون بدلاً أو خبراً لمبتدأ محذوف، إلّا أنّ ذلك غير مناسب كما يبدو.

في الآيتين ٣٩-٤٠ من سورة «ق»: ﴿فاصبر على ما يقولون﴾. وكذلك يخاطبه تعالى في الآية ٢٨ من سورة الكهف بقوله تعالى: ﴿واصبر نفسك مع الدين يدعون ربّهم بالغداوة والعشيّ يريدون وجهه ولا تحد ميناك عنهم تريد زينة الحيوة الدّنيا ولا تطع من أغفلنا قلبه من ذكرنا ولتّبع هواه وكان أمره فرطا﴾.

إنّ جميع انتصارات الرّسول عَلَيْجَةً والمسلمين الأوائل إنّا تمّت بفضل الصبر والإستقامة. واليوم لابدّ أن نسير على خطئ رسول الله ونصبر كها صبر الرّسول وأصحابه إذ لولاه لما حالفنا النصر مقابل أعدائنا الألداء.

الفقرة الأخرى من التعليات الربانية تقول: ﴿ولستغفر لدُنيك﴾.

واضح أنّ رسول الله تَبَيَّقَ معصوم لم يرتكب ذنباً ولا معصية، لكنّا قد أشرنا في غير هذا المكان إلى أنّ أمثال هذه التعابير في القرآن الكريم، والتي تشمل في خطابها الرّسول الأكرم وسائر الأنبياء، إنّا تشمل ما نستطيع تسميته به «الذنوب النسبية» لأنّ من الأعبال ما هو عبادة وحسنة بالنسبة للناس العاديين، بينا هي ذنب للرسل والأنبياء لأنّ: (حسنات الأبرار سيئات المقربين).

فالغفلة \_مثلاً \_لا تليق بمقامهم، ولو للحظة واحدة. وكذلك الحال بالنسبة لترك الأولى، إذ إنّ منزلتهم الرفيعة ومعرفتهم العالية تستوجب أن يحذروا هذه الأمور ويستغفروا منها متى ما صدرت عنهم.

وما ذهب إليه البعض من أنّ المقصود بالذنوب هي ذنوب المجتمع، أو ذنوب الآخرين التي ارتكبوها بشأن رسول الله عَيَّاتُهُمُ أو أنّ الاستغفار تعبدي فهو بعيد.

الفقرة الأخيرة في الآية الكريمة تقول: ﴿وسيِّح بحمد ربِّك بالعشيِّ والإبكار﴾.

«العشي» فترة ما بعد الظهر إلى قبل غروب الشمس، أمّا «الإبكار» فهو ما بين الطلوعين. ويمكن أن تطلق لفظتا (العشي والإبكار) على الوقت المعين بالعصر والصباح، حيث يكون الإنسان مُهيأً للحمد وتسبيح خالقه تبارك وتعالى بسبب عدم شروعه بعد بعمله اليومي، أو أنّه قد انتهى منه.

وقد اعتبر البعض أنّ هذا الحمد والتسبيح إشارة إلى صلاة الصبح والعصر، أو الصلوات اليومية الخمس، في حين أنّ ظاهر الآية ينطوي على مفهوم أوسع من ذلك، والصلوات هي إحدى مصاديقها. في كلّ الأحوال تعتبر التعليات الثلاث الآنفة الذكر شاملة لبناء الإنسان وإعداده للرقي في ظلّ اللطف والرعاية الإلهيّة، وهي إلى ذلك زاده في سيره للوصول نحو الأهداف الكبيرة. فهناك أوّلاً \_ وقبل كلّ شيء \_ التحمّل والصبر على الشدائد والصعوبات، ثمّ تطهير النفس من آثار الذنوب، وأخيراً تتويج كلّ ذلك بذكر الله، حيث تسبيحه وحمده يعني تنزيهه من كلّ عيب ونقص، وحمده فوق كلّ حسن وكمال.

إنّ الحمد والتسبيح الذي يكون لله تعالى يؤثّر في قلب الإنسان و ينطهّره من جميع العيوب، ومن سيئات الغفلة واللهو، ويجعله يتصف باليقظة والكمال.

8003

إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَكِدُ لُونَ فِي اَيكتِ ٱللَّهِ بِعَنْ يُرسُلُطُ اِلْتَهُمْ إِن فِي صُدُودِهِمْ إِلَّا اللَّهِ مِن اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّلْمُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللَّلْمُ الللللِّلِلْمُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ اللللللِلْمُ اللل

التفسير

ما يستوي الأعمىٰ والبصيرا

يقول تعالى: ﴿ إِنِّ الدِّين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم إن في صدورهم إلاكبر، «المجادلة» -كما أشرنا سابقاً - تعني العناد في الكلام وإطالته بأحاديث غير منطقية، وإن كانت تشمل أحياناً في معناها الواسع الحق والباطل.

أمّا قوله تعالى: ﴿ بغير سلطان أتاهم ﴾ فهي للتأكيد على ما يستفاد من معنى الجادلة حيث تعنى «سلطان» الدليل والبرهان الذي يكون سبباً لهيمنة الإنسان على خصمه.

أُمّا «آتاهم»فهي إشارة إلى الأدلة والبراهين التي أوحى الله بها إلى أنبيائه عليهم السلام، ولا ربب أنّ الوحي هو أفضل الطرق وأكثرها اطمئناناً لإثبات الحقائق.

أمّا المقصود بـ «آيات الله» التي كانوا يجادلون فـيها، فـهي مـعجزات وآيــات القـرآن والأحاديث المختصة بالمبدأ والمعاد، حيث كانوا يعتبرونها سحراً، أو أنّها علامات الجنون، أو أساطير الأوّلين!

من ذلك يتبيّن أن ليس لهؤلاء من دليل حي ومنطق في المجادلة سوى التعالي والغرور والتكبر عن الإنصياع إلى الحق، لذلك كانوا يرونَ أنّ أفكار الآخرين وعقائدهم باطلة وأنّ عقائدهم وأفكارهم حقّة!

تشير كلمة (إن) إلى أنّ السبب الوحيد لعنادهم في هذه الموارد هو الغرور والتكبّر، وإلّا كيف يصرّ الإنسان على كلامه وموقفه دون دليل أو برهان.

«الصدور» تشير هنا إلى القلوب، والمقصود بالقلب هو الفكر والروح، حيث ورد هذا المعنى مرّات عدّة في آيات الكتاب المبين.

أمّا كلمة (كبر) في الآية فقد فسّرها بعض المفسّرين بالحسد.

وبذلك اعتبر هؤلاء أنّ سبب مجادلتهم لرسول الله عَلَيْنَ هو حسدهم له ولمنزلته ومقامه المعنوى والظاهري.

لكن «كبر» لا تعني في اللغة المعنى الآنف الذكر، لكنّه يمكن أن يلازمها، لأنّ من يتكبّر يحسد، إذ لا يرى المتكبّر المواهب إلّا لنفسه، ويتألم إذا انصرفت لغيره حسداً منه وجهلاً. ثم تضيف الآية: ﴿مَا هُم مِبالغيه ﴾.

إنَّ هدفهم أن يروا أنفسهم كباراً، يفاخرون بذلك ويفتخرون على غيرهم، لكنّهم لن يحصدوا سوى الذلّة والخسران، ولن يصلوا بطريق التكبّر والغرور والعلو والمجادلة بالباطل إلى ما يبتغونه (

في نهاية الآية تعليات قيمة لرسول الله تَجَيَّقُ بأن يستعيذ بالله من شرّ هؤلاء المتكبرين المغرورين الذين لا منطق لهم، حيث يقول تعالى: ﴿فَاستعذبالله لِنَّه هوالسّميع البصير﴾.

فهو \_ تعالى \_ يسمع أحاديثهم الباطلة الواهية، وينظر إلى مؤامراتهم وأعالهم القبيحة وخططهم الشريرة.

١. ثمَّة بين المفسّرين كلام حول مرجع الضمير في قوله: «بالغيه» أشهره قولان:

الأول: أن يعود الضمير إلى «كبر» وتكون ﴿ماهم ببالغيه ﴾ جملة وصفية لـ (كبر) ويكون المعنى هكذا: إنهم لا يصلون إلى مقتضى وهدف تكبرهم (في الواقع حذف هنا المضاف والتقدير «ما هم ببالغي مقتضى كبرهم»). الثاني: أن يعود الضمير إلى «جدال» الذي يستفاد من جملة «بجادلون» والمعنى أنهم لن يتصلوا إلى هدف جدالهم المتمثل بإبطال الحق. ولكن في هذه الحالة لا نستطيع أن نقول: إنّ الجملة صفة الاكبر) بل ينبغي أن نعطفها على ما سبقها مع حذف العاطف.

والاستعادة بالله لا تنبغي لرسول الله ﷺ وحده وحسب، وإنّما تجب على كل السائرين في طريق الحق عندما تتعاظم الحوداث ويستعر الصِدام مع المتكبرين عديمي المنطق!

لذلك نرئ استعاذة يوسف على عندما تواجهه العاصفة الشديدة المتمثلة بشهوة «زليخا» يقول: ﴿معادُ الله لِله ربي أحسن مثولي﴾ فكيف أخون عزيز مصر الذي أكرمني وأحسن وفادتي.

وفي آيات سابقة من نفس هذه السورة نقرأ أنّ كليم الله موسى الله قال: ﴿ لِنِي عَدْمِهُ بِرِبِّي وَفِي آياتُ سابقة وربِّكم هن كلّ متكبّر لا يؤمن بيوم الحساب ﴾ (

إنَّ قضية المعاد وعودة الروح للإنسان بعد موته، تعتبر من أكثر القضايا التي يجادل فيها الكفار، ويعاندون بها رسول الله تَنْكُونَ لذلك تنتقل الآية التبالية إلى التذكير بهذه القضية، وإعادة طرحها وفق منطق قرآني آخر، إذ يقول تعالى: ﴿الحَلَقَ السَّمَاواتُ والأَرْضُ أَكْبِرُ مِنْ خَلَقَ النَّاسُ وَلَكُنَ أَكْثِرُ النَّاسُ لا يعلمون﴾.

إنّ خالق هذه المجرّات العظيمة ومدبّرها يستطيع ـ بطريق أولىٰ ـ أن يحيي الموتىٰ، وإلّا كيف يتّسق القول بخلقه السماوات والأرض وعجزه من إعادة الإنسان إلى الحــياة بـعد الموت؟

إنّ هذا المنطق يعبّر عن جهل هؤلاء الذين لا يستطيعون إدراك هذه الحقائق الكبرى! أغلب المفسّرين اعتبر هذه الآية ردّاً على مجادلة المشركين بشأن قضية المعاد، بسينا احتمل البعض أنّها رد على كبر المتكبرين والمغرورين الذين كانوا يتصورون أنّ ذواتهم وأفكارهم عظيمة غير قابلة للردّ أو النقض، في حين أنّها تافهة بالقياس إلى عظمة عالم الوجود ".

هذا المعنىٰ غير مستبعد، ولكن إذا أخذنا بنظر الاعتبار الآيات التي بعدها يكون المعنىٰ الأوّل أفضل.

لقد تضمّنت الآية الكريمة سبباً آخر من أسباب المجادلة متمثلاً بـ «الجـهل» في حـين طرحت الآيات السابقة عامل «الكبر». والعاملان يرتبطان مع بعضهها، لأنّ أصل وأساس

۱. المؤمن، ۲۷.

٢. يلاحظ الرأي الأوّل في تفاسير مجمعالبيان، التفسير الكبير، الكشاف، روحالمعاني، الصافي، وروحالبيان.

«الكبر» هو «الجهل» وعدم معرفة الإنسان لحدوده وقدره، ولعدم تقديره لحــجم عــلمه ومعرفته.

الآية التي بعدها، وفي إطار مقارنة واضحة تكشف عن الفرق بين حال المتكبرين الجهلة وبين المؤمنين الواعين، حيث تقول: ﴿وها يستوي الأممى والبصير والدين آهنوا وعملوا الطالعات ولا المسين ﴿

إلا أنَّكم بسبب جهلكم وتكبّركم: ﴿قليلا ما تتذَّرُونَ﴾ `.

إنّ المبصرين يرون صغر أنفسهم إزاء عظمة العالم المحيط بهم، وبذلك فهم يعرفون قدر أنفسهم ومعرفتهم وموقعهم، إلّا أنّ الأعمىٰ لا يدرك موقعه أو حجمه في الزمان والمكان وفي عموم الوجود المحيط به، لذلك فهو يخطىء دائماً في تقييم أبعاد وجوده، ويمصاب بالكبر والغرور والوهم الذي يدفعه إلى ما هو قبيح وسيّء.

ونستفيد أيضاً من خلال ارتباط الجملتين ببعضهما البعض أنّ الإيمان والعمل الصالح ينوّر بصائر القلب والفكر بنور المعرفة والتواضع والإستقرار، بعكس الكفر والعمل الطالح الذي يجعل الإنسان أعمى فاقداً لبصيرته، مشوّهاً في رؤيته للأشياء والمقاييس.

الآية الأخيرة في الجموعة القرآنية التي بين أيدينا تتعرّض إلى وقوع القيامة وقيام الساعة حيث يقول تعالى: ﴿إِنَّ السّاعة لآتية لاريب فيها ولكنَّ أكثر النّاس لا يؤمنون ﴾.

«إن» و «اللام» في (لاتية) وجملة (لاريب فيها) كلها للتأكيد المكرّر الذي يستهدف تأكيد المضمون والمعنى المراد، وهو قيام القيامة.

لقد عالجت الرؤية القرآنية قضية القيامة في أكثر من مكان ومورد، بمختلف الأدلة ووسائل الإقناع، لذلك نرئ بعض الآيات تذكر قيام الساعة والقيامة بدون مقدمات أو دليل، مكتفية بما ورد من أدلة ومقدمات في أماكن أخرى من الكتاب المبين.

«الساعة» كما يقول «الراغب» في «المفردات» هي بمعنى: أجزاء من أجزء الزمان.

إنَّ الإشارة التي يطويها هذا الإستخدام لكلمة (الساعة) يشير إلى السرعة التي يتم فيها محاسبة الناس هناك.

النظرة الأولية في الآية قد لا توجب معنى لـ «لا النافية» في قوله تعالى: ﴿ ولا المسي ، ﴾ ولكن تأكيد النفي من ناحية ، وتجلية المقصود من الجملة من ناحية ثانية ، أوجب تكرار النفي ، مضافاً إلى أن طول الجملة قد يؤدي إلى نسيان الإنسان للنفي الأول ، الأمر الذي يوجب التكرار .

٢٠ «ما» في قوله تعالىٰ: ﴿قليلاً ما تتذكرون﴾ زائدة، وهي للتأكيد.

لقد استخدمت الكلمة عشرات المرّات في القرآن الكريم، لتدل بشكل عام على المعنى الآنف الذكر، لكنّها تعني في بعض الأحيان نفس القيامة، فيا تعني في أحيان أخرى الإشارة إلى انتهاء العالم ومقدمات البعث والنشور. وبسبب من الإرتباط القيائم بين الحمدثين والقضيتين، وأنّ كلاهما يحدث بشكل مفاجىء، لذا تمّ استخدام كلمة «الساعة». (يمكن للقارىء الكريم أن يعود إلى بحث مفصل حول «الساعة» في تفسير سورة الروم).

أمّا سبب القول: ب﴿ ولكنّ أكثر النّاس الايؤمنون ﴾ فلا يعود إلى أنّ قيام القيامة من القضايا الجهولة والمبهمة، بل ثمّة ميل في الإنسان نحو «الحرية» في الاستفادة غير المشروطة أو المقيدة من ملذّات الدنيا وشهواتها، بالإضافة إلى الأمل الطويل العريض الذي يلزم الإنسان فينساق مع الحياة، ويغفل عن التفكير بالقيامة، أو الإستعداد لها.

#### ہحث

#### اليهود المغرورون:

لقد ذكر بعض المفسّرين في سبب نزول الآية الأولى \_من مجموعة الآيات التي بين أيدينا \_ بحثاً مفاده أنّ اليهود كانوا يقولون: سيخرج المسيح الدجال فنعينه على محمّد وأصحابه ونستريح منهم، ونعيد الملك إلينا (مجمع البيان \_ الجزء الثامن \_ صفحة ٨٢٢ طبعة دار المعرفة).

يمكن أن يشمل هذا السبب فيا يتضمّن من ادعاءات اليهود معنيين: الأوّل: أنّهم أرادوا أن ينتصر المسيح على الدّجال، من خلال ادعائهم أنّ «المسيح المنتظر» هو منهم و تطبيق الدجّال، والعياذ بالله، على النّبي الأكرم ﷺ.

الثاني: أنَّهم كانوا حقاً في انتظار الدجَّال الذي كانوا يعتبرونه من أنفسهم.

ذلك أنّ المسيح وكها ذكر «الراغب» في «المفردات» وابن منظور في «لسان العرب» تطلق على «عيسى » الله بسبب سيره وسياحته في الأرض، أو بسبب شفائه للمرضى بأمر الله عندما كان يمسح بيده عليهم. وكانت تطلق أيضاً على «الدجمال» لأنّ الدجمال له عين واحدة، بينها كان مكان العين الأخرى ممسوحاً.

ويحتمل أن يكون اليهود ينتظرون خروج الدجال ليتعاونوا معه في دحر المسلمين الذين هزموهم مرّاتٍ عديدة ممّا أثار غضبهم على رسول الله ﷺ.

وقد يكونوا في انتظار المسيح، كما يستفاد من قاموس الكتاب المقدس حيث يظهر أنّ المسيحيين واليهود ينتظرون خروج المسيح، لأنّهم يعتقدون بأنّ المسيح سيحارب الدجال ويقضي عليه. لذلك أرادوا تطبيق هذا المعنى على ظهور الإسلام.

وقد استنتج بعض المفسّرين من سبب نزول هذه الآية على أنّها مدنية دون غيرها من وقد استنتج بعض المفسّرين من سبب نزول هذه الآية على أنّها مدنية دون غيرها من آيات هذه السورة المكّية. ولكن عدم ثبوت سبب النّزول، كما أنّ عدم وضوح مفاد الآية وإبهامها يستوجب ضعف هذا الإستنتاج.

8003

وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُو إِنَّ اللَّذِينَ يَسَتَكُيرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ التَّلَ لِنَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَمُبُصِرًا إِنَّ اللَّهَ لَذُوفَضًا إِعَلَى النَّاسِ وَلَذِينَ أَحَى ثَرَالنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ ذَلِحَهُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ حَكِلَ شَيْءٍ لَآ إِلَهَ إِلَاهُو فَأَنَّ تُوفَكُونَ ﴿ مَنْ كَذَلِكَ يُوفَكُ الَّذِينَ كَانُوا بِنَايَنتِ اللَّهِ يَعْمَدُونَ ﴿ فَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْعُلِيْ الْمُنْ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللْ

# التفسير

### احونى أستمِب لكم:

لقد تضمّنت الآيات السابقة ألوان الوعيد والتهـديد لغـير المـؤمنين مـن المــتكبرين والمغرورين، المجموعة التي بين أيدينا من الآيات الكريمة تفيض حبّاً إلهيّاً ولطفاً، وتنبجس بالرحمة الشاملة للتائبين.

يقول تعالى أوّلاً: ﴿وقال ربّكم لُدموني أستجب لكم ﴾.

لقد فسّر الكثير من المفسّرين «الدعاء» بمعناه المعروف، وما يؤكّد ذلك هو جملة «استجب لكم» بالإضافة إلى ما تفيده الروايات العديدة الواردة بخصوص هذه الآية وثواب الدعاء، والتي سنشير إلى بعض منها فيها بعد.

ولكن بعض المفسّرين تبع (ابن عباس) في رأيه بأنّ الدعاء هنا بمعنى التوحيد وعبادة الخالق جلّ وعلا، أي «اعبدوني واعترفوا بوحدانيتي» إلّا أنّ التّفسير الأوّل هو الأظهر.

ونستفيد من الآية أعلاه مجموعة ملاحظات هي:

١-أنَّ الله يحب الدعاء ويريده ويأمر به.

٢-لقد وعد الله بإجابة الدعاء، لكن هذا الوعد مشروط وليس مطلقاً، فالدعاء واجب

الإِجابة هو ما اجتمعت فيه الشروط اللازمة للدعاء والداعي وموضوع الدعاء.

وفي هذا الإطار شرحنا ما يتعلّق بهذا الموضوع في تفسير الآية ١٨٦ من سورة البقرة. ٣-الدعاء في نفسه نوع من العبادة، لأنّ الآية أطلقت في نهايتها صفة العـبادة عــلى الدعاء.

تتضمّن الآية في نهايتها تهديداً قويّاً للذين يستنكفون عن الدعاء، حيث يقول تعالى: 
﴿ إِنَّ الَّذِينَ يستكبرون عن مبادتي سيدخلون جهنّم داخرين﴾ ﴿

#### أممّية الدعاء وشروط الإستمابة:

عُمّة تأكيد كبير على أهمّية الدعاء في الروايات المنقولة عن رسول الله ﷺ والأثمّـة المعصومين ﷺ:

1 في حديث عن رسول الله عليه الله الله الله الله عليه الماء من العبادة» [.

٢- في حديث عن الإمام الصادق على الله سئل: ما تقول في رجلين دخلا المسجد جميعاً، كان أحدهما أكثر صلاة، والآخر اكثر دعاءً فأيهما أفضل؟ قال «كلّ حسن».

لكن السائل عاد وسأل الإمام ﷺ: قد علمت، ولكن أيهما أفضل؟ أجاب الإسام ﷺ: «أكثرهما دعاء، أما تسمع قول الله تعالى: ﴿ادعوني لستجب لكم لِنَّ الله يستكبرون من عبادتي سيدخلون جهتم داخرين﴾، ثمّ أضاف بعد ذلك: «هي العبادة الكبرى» ".

٣- في حديث عن الإمام الباقر على أنّه أجاب عن أفضل العبادات بقوله: «ما من شيء أفضل عند الله من أن يسأل ويطلب ممّا عنده، وما أحد أبغض إلى الله عزّوجلّ ممن يستكبر عن عبادته، ولايسأل ما عنده» أ.

٤- في حديث آخر عن الإمام جعفر الصادق أنّه على قال: «إنّ عند الله عزّوجلٌ منزلة لا تنال إلّا بمسألة، ولو أنّ عبداً سدّ فاه ولم يسأل لم يعط شيئاً فاسأل تعط، إنّه ليس من باب يقرع إلا يوشك أن يفتح لصاحبه» ٥.

٥ لقد ورد في بعض الرّوايات أنّ الدعاء أفضل حتى من تلاوة القرآن، كما أشار إلى ذلك

 <sup>«</sup>داخر» من «دخور» وتعنى الذلة، وهذه الذلة هي عقوبة ذلك التكبّر والإستعلاء.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٨٢٢. ٢. المصدر السابق.

٤. أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٦٦، (باب فضل الدعاء والحث عليه) ح ٢.

ه. النصدر السابق، ح ٣.

الرّسول الأعظم تَنَافِنَهُ وحفيداه من أتمة المسلمين الإمام الباقرالصادق الله مسلمين قالوا: «الدعاء أفضل من قراءة القرآن» . وفي نطاق تحليل قصير نستطيع أن ندرك عمق مفاد هذه الأحاديث، فالدعاء يقود الإنسان من جانب إلى معرفة الله تبارك وتعالى، وهذه المعرفة هي أفضل رصيد للإنسان في وجوده.

ومن جانب آخر يدفع الدعاء الإنسان إلى الإحساس العميق بالفقر والخسفوع تجاه خالقه جلّ وعلا ويبعده عن التعالي والغرور اللذين يعدّان الأرضية المناسبة للمجادلة في آيات الله والإنحراف عن جادة الصواب والوقوع في المهالك.

من جانب ثالث يعمق الدعاء لدى الإنسان الشعور بأنّه جلّ وعلا منبع النعم ومصدره ويدفعه إلى العشق والارتباط العاطني مع الله جلّ جلاله.

ومن جانب رابع يشعر الإنسان بالحاجة إلى الله تعالى وأنّه رهين نعمته، ولذلك فهو موظّف بطاعته وتنفيذ أوامره، ويرهف إحساسه بالعبودية لله تعالى.

وخامس بما أنّه يعلم أنّ للإجابة شروطها، ومن شروطها خلوص النية، وصفاء القلب، والتوبة من الذنوب، وقضاء حوائج المحتاجين، والسعي في مسائل الناس من الأقسرباء والأصدقاء وغيرهم، فلذلك يهتم ببناء الذات واصلاح النفس وتربيتها.

وسادس يركّز الدعاء في نفس الإنسان الداعي عوامل المنعة والإرادة والثقة، ويجعله أبعد الناس عن اليأس والقنوط أو التسليم للعجز (وقد تحـدّثنا عـن الدعـاء وفــلسفته وشرائطه ذيل الآيات ٧٧ من سورة الفرقان).

غَة ملاحظة مهمة هنا، هي أنّ الدعاء لا يلغي بذل الوسع والجهد من قبل الإنسان، وإغّا حسبا تفيد الروايات والأحاديث في هذا الشأن، على الإنسان أن يسعى ويبذل ويجهد، ويترك الباقي على الله تعالى. لذا لو جعل الإنسان الدعاء بديلاً عن العمل والجهد فسوف لا يجاب إلى مطلبه حتماً.

لذلك نقرأ في حديث عن الإمام جعفر الصادق الله قال: «أربعة لا تستجاب لهم دعوة: رجل جالس في بيته يقول: اللهم أرزقني، فيقال له: ألم آمرك بالطلب؟. ورجل كانت له امرأة فدعا عليها، فيقال له: ألم أجعل أمرها إليك؟ ورجل كان له مال فأفسده، فيقول: اللهم

١. مكارم الأخلاق، ص ٣٨٩، طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ٢، ص ٣٥، ذيل الآية ١٨٦ من سورة البقرة.

ارزقني، فيقال له: ألم آمرك بالإقتصاد؟ ألم آمرك بالإصلاح؟ ورجل كان له مال فأدانه بغير بيّنة، فيقال له: ألم آمرك بالشهادة؟! \.

ومن الواضح أنّ الموارد التي يتحدّث عنها الحديث الشريف، إنّما مُنِعَ فيها الإنسان عن إجابة دعوته لعدم بذله قصاري جهده وسعيه، فعليه أن يتحمّل تبعة تقصيره وتفريطه.

من هنا يتضح أنّ أحد عوامل عدم استجابة الدعاء يتمثل في التباطؤ وتسرك الجسهد المناسب للعمل واللجوء إلى الدعاء وقد جرت سنة الله تعالى على عدم إجابة مثل همذه الدعوات.

طبعاً، هناك عوامل وأسباب أخرى لعدم استجابة بعض الأدعية. فمثلاً عادة ما يحدث أن يخطيء الإنسان في تشخيص مصالحه ومفاسده، إذ يصر أحياناً على موضوع معين ويطلبه من الخالق جل وعلا في حين ليس من مصلحته ذلك. ولكنّه يفهم ذلك فيها بعد.

وهذا الأمريشبه إلى حد كبير الطفل أو المريض الذي يطلب بعض الأطعمة والأشربة ويشتهيها، فلا يجاب لطلبه ولا تلبي رغباته، لأنها قد تؤدّي إلى مضاعفة الخطر على صحته أو حتى الجازفة بحياته، فني مثل هذه الموارد لا يستجيب الله تعالى لدعاء العبد، بل يدخر له الثواب يوم القيامة، مضافاً إلى أنّ لاجابة الدعاء شروطاً مذكورة في الآيات والرّوايات الشريفة وقد بحثنا هذا الموضوع مفصلاً في المجلد الأوّل من هذا التّفسير للمريفة وقد بحثنا هذا الموضوع مفصلاً في المجلد الأوّل من هذا التّفسير للمريفة وقد بحثنا هذا الموضوع مفصلاً في المجلد الأوّل من هذا التّفسير للمريفة وقد بحثنا هذا الموضوع مفصلاً في المجلد الأوّل من هذا التّفسير للم

#### موانع استمابة الدعاء:

لقد ذكرت بعض الروايات ذنوباً متعدّدة إذا ارتكبها الإنسان تحول بينه وبين إجابة دعائه، مثل سوء النية، النفاق، تأخير الصلاة عن وقتها، اللسان البنديء الذي يخشاه الناس، الطعام الحرام، وترك الصدقة والإنفاق في سبيل الله تعالى ".

وفي إطار هذه النقطة بالذات عُمّ حديث جامع عن الإمام الصادق الله ينقله «الشيخ الطبرسي» في «الإحتجاج» أنّه سئل: أليس يقول الله: ﴿ادعوني أستجب لكم﴾ وقد نسرى المضطر يدعوه ولا يجاب له، والمظلوم يستنصره على عدوه فلا ينصره؟ قال: «ويحك! ما

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٥١١، (باب من لا يستجاب له دعوة) ح ٢.

٢. البقرة، ١٨٦.

٣. معاني الأخبار، طبقاً لما أورده، تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٥٣٤، وأصول الكافي.

يدعوه أحد إلا استجاب له، أمّا الظالم فدعاؤه مردود إلى أن يتوب، وأمّا المحق فإذا دعا استجاب له وصرف عنه البلايا من حيث لا يعلمه، أو ادخر له ثواباً جزيلاً ليوم حاجته إليه، وإن لم يكن الأمر الذي سأل العبد خير له إن أعطاه، أمسك عنه» .

نعود الآن إلى الآية الكريمة... فها أنّ الدعاء وطلب الحوائج من الله تعالى يعتبر فرعاً لمعرفته، لذا تتحدّث الآية التي تطبها عن حقائق تؤدّي إلى ارتقاء مستوى المعرفة لدى الإنسان، وتزيد شرطاً جديداً لإجابة الدعاء، متمثلاً بالأمل في الإجابة، بل وانتظار تنجز الحاجة وتمامها.

يقول تعالى: ﴿ للله الَّذِي جِعل لكم الليل لتسكنوا فيه ﴾.

إن ظلمة الليل وهدوءه وسكونه يعتبر -من جانب -سبباً قهرياً لتعطيل الحركة اليومية لعمل الإنسان السوي ونشاطه، ومن ناحية أخرى تمحو عن الإنسان تعب النهار، وتدفعه إلى الإستقرار والرأفة لجسده وأعصابه، في حين يعتبر النور والنهار أساس الحياة والحركة. لذلك يضيف تعالى قوله تعالى: ﴿والنّهار مبصرا ﴾.

في النهار المبصر يُضاء محيط الحياة وتدب الحركة والنشاط في روح الإنسان وكيانه.

والطريف أنّ «مبصراً» تعني الذي يبصر، وعندما يوصف النهار بهذا الوصف، فإنّه في الحقيقة نوع من التأكيد في جعل الناس مبصرين. وقد بحثنا فيا سبق بالتفصيل عن فلسفة النور والظلام والليل والنهار). ٢

ثم تضيف الآية: ﴿إِنَّ الله لذو فضل ملى النَّاس ولكنَّ أكثر النَّاس البشكرون ﴾.

إنّ النظام الدقيق كتناوب الليل والنهار والظلمة والنور، يعتبر واحداً من مواهب الله تبارك وتعالى وعطاياه لعباده، وسرّ من أسرار الحركة في الحياة وفي منظومة الوجود الكونى.

فبدون النور ليس ثمّة حياة أو حركة، ومن دون أن يتناوب الليل والنهار \_أو الظلام والنور \_مثلاً \_ستشل والنور \_سيؤدّي إلى تعطيل حركة الحياة، بل وجعلها مستحيلة. فشدّة النور \_مثلاً \_ستشل الموجودات وتعطّل غو النبات، وكذلك الظلمة الدائمية لها أضرارها. ولكن النباس \_ وبدواعي العادة والألفة \_لم يلتفتوا إلى هذه المواهب الإلهيّة وما تستبطنه من منافع لهم.

١. تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث. ٢. يونس، ٨٧. والنمل، ٨٦. والقصص، ٧١.

والملفت للنظر أنّ القاعدة تقتضي أن يكون هناك «ضمير» بدل «الناس» الثانية، فيكون القول: لكن أكثرهم لا يشكرون، إلّا أنّ ذكر «الناس» بدلاً عن الضمير كأنّه يشير إلى أنّ طبع الإنسان الجاهل هو كفران النعم و ترك الشكر، كما نقراً ذلك واضحاً في الآية ٣٤ من سورة إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ للإنسان لقلوم كفّار ﴾. (يلاحظ هذا المعنى في تنفسير الميزان وروح المعاني).

أمّا إذا ملك الإنسان عيناً بصيرة وقلباً عارفاً بحيث يرى النعم الإلهيّة اللامتناهية في كلّ مكان يحل به، وينظر إلى فيض النعم والعطايا والمواهب الربانية، فسيضطر طبيعياً إلى الخضوع والعبودية والشكر، ويرى نفسه صغيراً مديناً إلى خالق هذه العظمة وواهب هذه العطايا. (عن معنى الشكر وأقسامه يمكن مراجعة البحث الخامس في تفسير الآية ٧ مس سورة إبراهيم).

الآية التي تليها تبدأ من توحيد الرّبوبية وتنتهي بتوحيد الخالقية والرّبوبية. فستقول أوّلاً: ﴿ فالله ربّكم ﴾ ومربيكم الذي من صفاته أنّه: ﴿ فالله كُلّ هُنِي ﴾.

ولا معبود إلَّا الله: ﴿لالِله لِلاهو﴾.

في الواقع إنّ وجود كلّ هذه النعم دليل على الربوبية والتدبير، وخالق كلّ شيء عنوان لصفة التوحيد في الربوبية، لأنّ الخالق هو المالك والمربي. ومن المعلوم أنّ الخلق يستدعي الرعاية الدائمة لأنّ الخالقية لا تعني أنّ الله يخلق الخلق ويتركها وشأنها، بل لابدّ وأن يكون الفيض الإلهي مستمراً في كلّ لحظة على جميع الموجودات. ولذلك فهذه الخالقية لا تنفصل عن الرّبوبية.

ومن الطبيعي أنّ هذا الإله هو الوحيد الذي يستحق العبادة، وأن ترجع إليه الأشياء. لذا فإنّ جملة ﴿خالق كل شي،﴾ تعتبر الدليل ل﴿ذلكم للله ربّكم﴾ وإنّ ﴿لالِله لِلاهو﴾ هي النتيجة لذلك.

وتتساءل الآية في نهايتها: كيف يسوّغ الإنسان لنفسه الإنحراف والتنكّب عن الجادة المستقيمة؟ فيقول تعالى: ﴿فَاتَنَىٰ تَوْفَعُونَ﴾ \.

٨ «تؤفكون»من «إفك» وتعني الإنحراف والرجوع عن طريق الحق وجادة الصواب، ولهذا السبب يتقال
 للرياح المضادة «المؤتفكات». ويعبّر عن «الكذب» بـ «الإفك» بسبب مافيه من انحراف عن بيان الحق.

ولماذا تتركون عبادة الله الواحد الأحد إلى عبادة الأصنام؟

والملاحظ أنّ «تؤفكون» صيغة مجهول، بمعنى أنّها تحرفكم عن طريق الحق، وكأنّ المراد هو أنّ المشركين فاقدون للإرادة إلى درجة أنّهم يساقون في هذا المسير دون أيّ نسبة من الحرية والإرادة والإختيار في هذا المجال!

الآية الأخيرة \_ من مجموعة الآيات التي نبعثها \_ تأتي وكأنّها تأكيد لمواضيع الآيات السابقة، فيقول تعالى: ﴿كذلك يؤفك الدين كانوا بآيات الله يجعدون ﴾

«يجحدون» مشتقّة من مادة «جعد» وهي في الأصل تعني إنكار الشيء المـوجود في القلب والنفس. بمعنىٰ أنّ الإنسان يقر في نفسه وقلبه بعقيدة أو بشيء ما، وفي نفس الوقت ينفيه ويتظاهر بعكسه أو يعتقد بعدمه في نفسه ويثبته في لسانه.

ويطلق وصف الجحود على البخلاء والذين لا يؤمّل منهم الخير ويتظاهرون بالفقر داتماً. أمّا «الأرض الجحدة» فهي التي لا ينبت فيها النبات إلّا قليلاً '

بعض علماء اللغة أوجز في تفسير «جحد» و «جحود» بقولهم: الجعود الإنكار مع العلم ".
وبناء على ما تقدّم فإنّ الجحود يتضمّن في داخله نوعاً من معاني العناد في مقابل الحق،
ومن الطبيعي أنّ من يتعامل مع الحقائق بهذا المنظور لا يمكن أن يستمر في طريق الحق، فما لم
يكن الإنسان باحثاً عن الحقيقة وطالباً لها ومذعناً أمام منطقها فسوف لن يصل إليها
مطلقاً.

لذا فإنَّ الوصول إلى الحق يحتاج مسبقاً إلى الإستعداد والبناء الذاتي، أي التقوىٰ قبل الإيمان، وهو الذي أشار إليه تعالىٰ في مطلع سورة البقرة: ﴿ وَلَلْتُ لِلْكِتَابِ لاربِبِ فَيه هـ دَى لَلْمَتَّقِينَ ﴾.

#### 8003

## التفسير

#### ذلكم الله ربِّكم:

تستمر هذه المجموعة من الآيات الكريمة بذكر المواهب الإلهيّة العظيمة وشمولها للعباد، كي تهب لهم المعرفة، وتُربّي في نفوسهم الأمل بالدعاء والتسليم وطلب الحوائج سن الله تعالىٰ.

والطريف في الأمر هنا أنّ الآيات السابقة كانت تتحدّث عن «النعم الزمانية» من ليل ونهار، بينا تتحدّث هذه المجموعة عن «النعم المكانية» أي الأرض المستقرة، والسقف المرفوع (السهاء) حيث تقول: ﴿الله الّذي جعل لكم الأرض قراراً﴾.

لقد خلق الله للإنسان الأرض كي تكون مقراً هادئاً ومستقراً آمناً له، إنّه المكان الخالي من المعوقات الصعبة، متناسق في تشكيلته مع تكوين الإنسان الروحي والجسدي، حيث تتوفر في الأرض المصادر المختلفة للحياة والوسائل المتنوعة والجانية التي يحتاجها لمعيشته. ثم تضيف الآية: ﴿والسّها، بناء لَهُ أَي كالسقف والقبة فوقكم.

و «بناء» كما يقول «ابن منظور» في لسان العرب، تعني البيوت التي كان عرب البادية يستفيدون منها ويستظلون تحتها كالخيم وكلما يستظل الإنسان تحته إنّه تعبير جميل ودال، حيث يصوّر السهاء كالخيمة التي تغطي أطراف الأرض و لا تنقص منها شيئاً. والمقصود بالسهاء هنا الغلاف الجوي الذي يحيط بالأرض.

إنّ الخيمة الإلهيّة الكبيرة هذه تقلل من شدّة أشعة الشمس، وعدمها يعرض الأرض إلى الأشعة الكونية الحارقة القاتلة لجميع الكائنات الحية الموجودة على الأرض، لذلك نرى أنّ روّاد الفضاء مضطرين لارتداء ملابس خاصة تحميهم من هذه الإشاعات.

إضافة إلى ما تقدّم، تمنع الخيمة السهاوية سقوط الأحجار التي تنجذب من السهاء نحو الأرض، حيث تقوم بإحراقهابمجرّد وصولها إلى غلاف الأرض ليصل رمادها بهدوء إلى الأرض.

وإلى هذا المعنىٰ تشير الآية ٣٢ من سورة الأنبياء، حيث يقول تعالىٰ: ﴿وَجَعَلْنَا السَّمَا، سَقَفًا مَعَفُوظًا﴾.

ثمّ ينتقل الحديث من آيات الآفاق إلى آيات الأنفس، فيقول تعالى: ﴿وصوركم فأحسن صوركم ﴾. القامة متوازنة خالية من الانحراف، وجه في تقاطيع جميلة لطيفة وفي منتهى النظم والإستحكام، إذ يمكن بلمحة واحدة التمييز بين الكائن البشري وبين الموجودات والكائنات الأخرى.

إنّ الهيكل الإنساني الخاص يؤهّل الإنسان لإنجاز مختلف الأعلى من الصناعة والزراعة والتجارة والإدارة، وهو بامتلاكه للأعضاء المختلفة يعيش مرتاحاً مستفيداً من مواهب الحياة وعطايا الخالق.

الإنسان على خلاف أغلب الحيوانات التي تشرب الماء بفمها، فإنّد يحمل المشروبات والمأكولات بيديه، ويقوم بشرب الماء في منتهئ الدّقة واللطافة، وهذا الأمر يجعل الإنسان أقدر على انتخاب ما يشاء من الأشربة والأطعمة. ويجعل ما يتناوله نظيفاً غير مخلوط مع غيره. فهو مثلاً يقشّر الفاكهة ويهذّبها قبل تناولها، ويرمى الأجزاء الزائدة.

لقد ذهب بعض المفسّرين في تفسير: ﴿ومورَكُم فأحسن صورَكُم﴾ إلى معنى أوسع من الصورة والشكل الظاهري والتكوين الداخلي، فقال: إنّ المعنى يتضمّن كل الإستعدادات والأذواق التي خلقها الله في الإنسان وأودعها فيه، ففضّله بها على كثير ممن خلق.

وفي آخر الحديث عن سلسلة هذه العطايا والمواهب الإلهيّة، تتحدّث الآية عن النعمة الرّابعة، وهي الرزق الطيّب بقوله تعالى: ﴿ورزقكم من الطّيّبات ﴾.

«الطيبات» تشتمل على معنىٰ وسيع جدّاً، وهي تشمل الجيّد من الطبعام واللباس والزوجة والمسكن والدواب، وهي أيضاً تشمل الكلام والحديث الطيّب الزكي النافع.

الإنسان يقوم بسبب جهله وغفلته بتلويث هذه المواهب الطاهرة والطيّبات اللذيذة، إلّا أنّ الله أبقاها على نقائها وطهرها في عالم الوجود.

بعد بيان هذه الجموعة الرباعية من النعم الإلهيّة التي تتوزع بين الأرض والساء وبين خلق الإنسان، تعود الآية للقول: ﴿ذَلِكُم لِللهُ رَبِّكُم فَتَبَارِكُ لِللهُ رَبِّ للعالمين﴾ أ

إنَّ هذه المواهب تعود لله مدبر الكون، خالق السماوات والأرض، لذلك فهو الذي يليق بمقام الرِّبوبية لأغير.

الآية التي بعدها تستمر في إثارة قضية توحيد العبودية من طريق آخر. فتؤكّد انحصار الحياة الواقعية بالله تعالى وتقول: ﴿هوالعيّ﴾.

إنّ حياته عين ذاته، ولا تحتاج إلى الغير. حياته (جلّ وتعالى) أبدية لا يطالها الموت، بينا جميع الكائنات الحية تتمتع بحياة مقرونة بالموت وحياتها محدودة وموقتة تسترفد هذه الحياة من الذات المقدسة.

لذلك ينبغي للإنسان الفاني المحدود المحتاج أن يرتبط في عبادته بالحي المطلق، من هنا تنتقل الآية مباشرة إلى تقرير معنى الوحدانية في العبودية من خلال قوله تعالى: ﴿لالِله لِلّا هو﴾.

وعلى أساس هذه الوحدانية تتقرّر قضية أخرى يتضمّنها قوله تعالى: ﴿فَادَمُو مَعْلَمُهُمْ وَعَلَى أَسَاسَ هذه الوحدانية تتقرّر قضية أخرى يتضمّنها قوله تعالى حيانها فهي في له الدّين ﴾ واتركوا جانباً كلّ شيء غيره، لانّها جميعاً فانية، وحتى في حال حيانها فهي في تغيّر دائم «فالذي لا يتغيّر هو الله تعالى فقط. والذي لم يمت ولن يموت هو سبحانه فحسب».

ثم تنتهى الآية بقوله تعالى: ﴿العجد لله ربِّ العالمين﴾.

والتعبير القرآني درس للعباد بأن يتوجّهوا بالشكر والحمد إلى الخالق جلّوعلا دون غيره، فهو جزيل العطايا كثير المواهب متواصل النعم على عباده، خـاصّة نـعمة الحــياة والوجود بعد العدم.

الآية الأخيرة من المجموعة القرآنية، هي في الواقع خلاصة لكل البحوث التـوحيدية

١. «ذلكم» اسم إشارة للبعيد. واستخدامها في مثل هذه الموارد كناية على العظمة وعلو المقام.

الآنفة، وجاءت لكي تقضي على أدنى بارقة أمل قد يحتمل وجودها في نفوس المشركين، إذ يقول تعالى موجّها كلامه إلى النّبي الأكرم بَهَنَيْنَ ﴿ قُلْ لِنّبي نهيت أَنْ لَعبد الّذين تدعون من دون الله لما جامدي البينات من ربّي ﴾.

ولم ينهاني ربي عن عبادة غيره فحسب، بل: ﴿وَلَعْرَفَ لَسُلُمُ لَوَ الْعَالَمِينَ ﴾. فهنا نهي عن عبادة الأصنام يتبعه \_ مباشرة \_ بدليل منطق من البراهين والبينات، ومن العقل والنقل، في أن يسلم لـ «ربّ العالمين» وفي هذه العبارة أيضاً دليل آخر على المقصود، لأنّ كونه ربّ العالمين دليل كافي على ضرورة التسليم في مقابله.

ومن الضروري أن نشير إلى افتراق الأمر والنهي في هذه الآية، فهناك أمر بالتسليم لله جلّ وعلا، ونهي عن عبادة الأصنام، وقد يعود السبب في التفاوت بين النهي والأمر إلى أنّ الأصنام قد تختص بصفة «العبادة» وحسب، لذلك جاءالنهي عن عبادتها. أمّا بالنسبة لله تعالى فبالإضافة إلى عبادته يجب التسليم له والإنصياع والإنقياد إلى أوامره وتعلياته.

لذلك نقراً في الآيتين ١١-١٢ من سورة «الزمر» قوله تعالى: ﴿قُلَ لِنِّي لُمِومِهِ أَنْ لُعبِدلللهِ مخلصاً له للدّين \* وأمرت لأنْ أكون أوّل المسلمين ﴾.

إنّ أمثال هذه الصيغ والأساليب المؤثّرة يمكن أن نلمسها في كلّ مكان من كـتاب الله العزيز، فهي تجمع الليونة والأدب حتى إزاء الأعداء والخصوم، بحيث لو كانوا يملكون أدنى قابلية لقبول الحق فسيتأثرون بالأسلوب المذكور.

ينبغي أن نلاحظ أيضاً التعبير في قوله تعالى: ﴿ لِتِي لَمرت لِتِي تهيت أَي عليكم أنتم أن تحاسبوا أنفسكم، ولكن دون أن يثير فيهم حسّ اللجاجة والعناد.

الكلام الأخير في هذه المجموعة من الآيات هو أنّها أعـادت وصـف الخـالق بـ «ربّ العالمين» في ثلاث آيات متتالية:

تقول أوّلاً: ﴿فتبارك للله ربّ العالمين﴾.

ثم: ﴿الحجد لله ربِّ العالجين﴾.

وأخيراً: ﴿لُهُونِ لَنْ لُسِلْمَ لُوبٌ لِلْعَالَمِينَ﴾.

إنّه نوع من أنواع الترتيب المنطق الذي يصل بين أجزائها وجوانبها فالآية الأولىٰ تشير إلى البركة وديموميتها، والثانية إلى اختصاص الحمد والثناء بذات المسقدّسة دون غيره، وأخيراً تخصيص العبودية وحصرها به دون غيره عزّاسمه.

هُوَالَّذِى خَلَقَكُمْ مِن ثُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ مِن عَلَقَةِ ثُمَّ بُخْرِجُكُمْ طِفَلا ثُمَّ لِتَلُولُا أَشُدُ وَلَا اللَّهُ مُنَا مُنَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْل

## التفسير

#### المرامل السبع لفلق الإنسان:

تتميماً لما تحدّثت به الآيات السابقة عن قضية التوحيد، تستمر الآيات التي بين أيدينا في إثارة نفس الموضوع من خلال الحديث عن «الآيات الأنفسية» والمراحل التي تطوي خلق الإنسان و تطوّره، من البدء إلى النهاية.

الآية الكريمة تتحدّث عن سبع مراحل تكشف عن عظمة الخالق جلّ وعلا وجمزيل مواهبه ونعمه على العباد.

يقول تعالى: ﴿هو الله يخلقكم من تراب لم من نطفة لم من ملقة لم يخرجكم طفلاً ثمم التبلغوا أهدتكم على التبلغوا أهدتكم عن يتوقى من قبل والسبلغوا أجلاً مسمى واسلكم تعقلون﴾.

يتضح من سياق الآية الكريمة أنّ المرحلة الأولى أو بداية الإنسان في مسيرة الخلق والوجود تكون من التراب، حيث خلق الله أبانا الأوّل آدم الله من تراب، أو أنّ جميع البشر خلقوا من التراب، ذلك أنّ المواد الغذائية التي تشكّل قوام الإنسان ووجوده، بما في ذلك النطفة \_سواء كانت حيوانية أم نباتية \_كلّها تستمد أساسها وأصولها من التراب.

المرحلة الثانية، هي مرحلة النطفة التي تشمل جميع البشر كأصلٍ ثانٍ في وجودهم عدا آدم وزوجته حوّاء. المرحلة الثّالثة التي تتكامل فيها النطفة وتنمو بشكلٍ مستمر وتـتحوّل إلى قـطعة دم فتسمى بمرحلة «العلقة».

بعد ذلك تتحوّل «العلقة» إلى «مضغة» أشبه ما تكون باللحم «الممضوغ» وهي مرحلة ظهور الأعضاء، ثمّ مرحلة الحس والحركة، والآية لا تشير هنا إلى هذه المراحل الشلاث، لكن الآيات الأخرى أشارت إلى ذلك بشكل واضح.

المرحلة الرّابعة تتمثل في ولادة الجنين، بينا تتمثل المرحلة الخامسة في تكامل القـوّة الجسمية الرّابعة تتمثل إنّها تتم في سن الثلاثين، حيث سيحرز الجسم الإنساني أكبر قدر ممكن من نموه وتكامل قواه.

وقال البعض: إنّ الإنسان يصل هذه المرحلة قبل هذا السن، ومن الممكن أن تختلف هذه المرحلة عند الأشخاص إلى أن يحرز الإنسان فيها مرحلة «بلوغ الأشد» حسب التعبير القرآني.

بعد ذلك تبدأ مرحلة الرجوع القهقري إلى الوراء، فيفقد الإنسان قواه تدريجياً، فيصل إلى الشيب الذي يعتبر المحطة السادسة من محطات حياة الإنسان.

أخيراً، تنتهي حياة كلِّ إنسان في الأرض بالموت والإنتقال إلى العالم الآخر.

بعد كلّ هذه التغيّرات والتطوّرات، هل ثمّة من شك في قــدرة وعــظمة مــبدى. عــالم الوجود، وألطاف الله ومواهبه على الخلق؟!

الطريف أنّ الآية تستخدم في الإشارة إلى المراحل الأربع الأولى تعبير «خلقكم» حيث لا يكون للإنسان أيّ دور فيها، حيث يتطور من التراب إلى النطفة ثمّ إلى العلقة فطفلاً صغيراً من دون أن يكون له أيّ دور في هذه التحولات، لكن في المراحل الثلاث التي تلي الولادة، أي مرحلة الوصول إلى أقصى القوّة الجسمية ثمّ مرحلة الشيب وانتهاء العمر، استخدمت الآية تعبير «لتبلغوا» و«لتكونوا» وفيها إشارة إلى كيان الإنسان الحرّ، وفيها أيضاً ما يشير إلى الحقيقة التي تقول: إنّ نمو الإنسان ووجوده عبر هذه المراحل الشلاث، وتقدّمه باطراد أو تأخّره، يرتبط بشكل أو بآخر بحسن تدبير الإنسان أو سوء تدبيره، حيث يبلغ من الشيخوخة أو يموت مبكراً، وهذا يدل على مدى الدقّة في استخدام التعابير حيث يبلغ من الشيخوخة أو يموت مبكراً، وهذا يدل على مدى الدقّة في استخدام التعابير القرآنية الآنفة الذكر.

وسبق أن أشرنا إلى أنّ التعبير بـ «يتوفئ» الذي يتضمّن معنىٰ الموت، لا يعني الفناء التام

وفق المنطق القرآني، بل إنّ ملك الموت يمسك الروح ويقبضها بإذنه تعالى وبحسب الأجل الإلهى المحتوم، فتنقل الأرواح إلى عالم آخر ألا وهو عالم «البرزخ».

إنّ تكرار مفاد هذا التعبير في القرآن الكريم، يبيّن بوضوح نظرة الإسلام تجاه الموت، هذا المفهوم الذي يخرج عن نطاق الفهم المادي الضيّق الذي يقرن الموت بالفناء والعدم، بسينا الموت لا يعبّر إلّا عن انتقال الروح من هذا العالم إلى عالم آخر هو عالم البقاء.

وقوله تعالى: ﴿ومنكم من يتوقى من قبل﴾ قد يكون إشارة إلى حصول الموت قبل مرحلة الشيخوخة، أو قد يعني الإشارة إلى المراحل السابقة بأجمعها؛ بمعنى أنّ الموت قد يصيب الإنسان قبل أن يبلغ إلى مرحلة من المراحل السابقة.

ومن الضروري أن نشير هنا إلى أنّ جميع المراحل، عدا المرحلة الأخيرة (أي بلوغ نهاية العمر وحلول الوفاة) قد عطفت بد «ثم» وهي إشارة إلى السياق التسلسلي الترتيبي لوجودها في حياة الإنسان، فرحلة «المضغة» لا تسبق مثلاً مرحلة «النطفة» وهكذا. وفي هذا النوع من العطف إشارة أيضاً إلى وجود الفاصلة بين مرحلة وأخرى.

أمّا عطف المرحلة الأخيرة بـ (الواو) فقد يكون السبب فيه أنّ نهاية العمر لا تكون بالضرورة بعد انتهاء مرحلة الشيخوخة، إذ كثيراً ما يموت الإنسان قبل بلوغه إلى مرحلة الشيوخة (هناك بحث عن «الأجل المسمّىٰ» ذيل الآية ٢ من سورة الأنعام والآية ٣٤ من سورة الأعراف والآية ٢٠ من سورة الأعراف والآية ٢٠ من سورة النحل).

الآية الأخيرة في هذا البحث تتحدّث عن أهم مظهر من مظاهر قدرة الله تبارك وتعالى متمثلة بقضية الحياة والموت، هاتان الظاهرتان اللتان لا تزالان ـ بالرغم من تقدّم العلم وتطوّره ـ في نطاق الأمور الغامضة والجهولة في معرفة الإنسان وعلمه.

#### قوله تعالى: ﴿هُوالَّذِي يَحِينِ وَيَعِينَهُ.

إنّ الحياة والموت\_بالمعنى الواسع للكلمة \_بيد الله، سواء تعلّق ذلك بـالإنسان أو النبات أو أنواع الحيوان والموجودات الأخرى التي تتجلى فيها الحياة بأشكال متنوعة.

إنّ نماذج الحياة تعتبر أكثر النماذج تنوّعاً في عالم الوجود وكل الكائنات تنتهي بأجلٍ معيّن إلى الموت، سواء في ذلك الكائن ذو الخليّة الواحدة أو الحيوانات الكبيرة، أو التي تعيش في الأعهاق المظلمة للمحيطات والبحار، أو الطيور التي تعانق السهاء، ومن الأحياء احادية الخليّة السابحة في امواج الحيطات إلى الأشجار التي يبلغ طولها عشرات الأمتار،

فإنّ لكل واحد منها حياة خاصّة وشرائط معيّنة، وبهذه النسبة تتفاوت عـملية مـوتها، وبدون شك فإنّ أشكال الحياة هي أكثر أشكال الخلقة تنوّعاً وأعجبها.

إنّ الإنتقال من عالم إلى آخر؛ من الوجود المادي إلى الحياة، ومن الحياة في هذه الدّنيا إلى ما بعد الموت يستبطن أسراراً وعجائب بليغة تحكي عظمة الخالق ومدى قدرته في عالم الخليقة العجيب والمتنوع وكل واحدة من هذه القضايا المعقّدة والمتنوعة لا تعتبر مشكلة وعسيرة بالنسبة إلى قدرة الخالق جلّ وعلا، حيث تتحقق بمجرّد إرادته.

لذلك تقول الآية في نهايتها بياناً لهذه الحقيقة: ﴿ فَاذَا قَاضَىٰ لَمَاراً فَالْمَا يَعُولُ لَهُ كُنُ فيكون﴾.

إنّ كلمة «كن» وبعدها «فيكون» هي من باب عدم قدرة الألفاظ على استيعاب حقيقة الإرادة والقدرة الإلهيّة، وإلّا فليس ثمّة من حاجة إلى هذه الجملة، لأنّ إرادة الله هي نفسها حدوث الكائنات ووجودها لله بدون فصل.

8003

١. راجع تفسير قوله تعالى: ﴿كن فيكون﴾ في أثناء الحديث عن الآية ١١٧ من سورة البقرة.

## التفسير

#### عاقبة المعاندين المغرورين:

لنطقها

مرّة أخرى تعود آيات الله البينات للحديث عن الذين يجادلون في آيات الله ولا يخضعون إلى منطق الحق ودلائل النبوّة ومضامين دعوات الأنبياء والرسل، هذه الآيات تتحدّث عن مصير هؤلاء، فتقول: ﴿ أَلَم تَولِلَى الّذين يجادلون في آيات الله أنّى يصوفون ﴾. إنّ هذه المجادلة بالباطل المقترنة مع التعصّب الأعمى جعلتهم يحيدون عن الصراط المستقيم، لأنّ الحقائق لا تظهر أو تبيّن إلّا في الروح الباحثة عن الحقيقة ومن ثمّ الإذعان

إنّ طرح هذه القضية من قبل رسول الله يَتَهَاؤُهُ بصيغة الإستفهام يؤكّد أنّ من يتمتع بذوق سليم ومنطق قويم يثيره العجب من إنكار هذه الفئة لكل هذه الآيات البينات والدلائل والمعجزات.

ثم تنتقل الآيات إلى بيان أمرهم عندما تقول: ﴿الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالكِتَابِ وَبِهَا لُرَسَلْنَا بِـهُ رسلنا﴾ من الضروري أن نشير أوّلاً إلى أنّ السورة التي بين أيدينا تحدّثت أكثر من مرّة عن وللذين يجادلون في آيات الله جاء ذلك في الآيتين ٣٥ و٥٦ وهذه الآية، ونستفيد من القرائن أنّ المقصود بـ «آيات الله» هي دلائل النبوّة وعلائمها على الأكثر، بالإضافة إلى ما تحويه الكتب السماوية، وطالما تتضمّن الكتب السماوية آيات التوحيد، والمسائل الخاصة بالمبدأ والمعاد، لذا فإنّ هذه القضايا مشمولة بجدال القوم وخصومتهم للحق.

وهل يستهدف التكرار تأكيد هذا الموضوع، أم أنّ كلّ آية تختص بطرح موضوع يختلف عن أختها؟

الإحتال الثّاني أقرب إلى المراد. إذ يلاحظ أنّ لكل آية موضوع خاص.

فالآية ٥٦ تتحدّث عن دواعي الجادلة وأهدافها أي الكبر والغرور، في حين تتحدّث الآية ٣٥ عن عقابهم الدنيوي و أنّ اللّه ختم على قلوبهم.

أمّا الآية التي نتحدّث عنها الآن فهي تتحدّث عن العقاب الأخروي، وأوصافهم في النّار ذات السعير.

من الضروري أن نشير أيضاً إلى أنّ «يجادلون» فعل مضارع يدل على الإستمرار. وهذه إشارة إلى أنّ مثل هؤلاء الأفراد الذين يكذبون بآيات الله لتبرير عقائدهم وأعمالهم السيئة المشينة، إنّا يقومون بالمجادلة بشكل مستمر من خلال الأقوال والذرائع الواهية.

وتنتهي الآية بتهديد من خلال قوله تعالى: ﴿فُسُوفَ يَعَلَمُونَ﴾ أي سوف يعلمون نتيجة أعهالهم وعاقبة أعهالهم السيئة وذلك في وقت ﴿إِذَ الأَهْلال فِي أَعْنَاقَهُم والسَّلاسل يسعبون \* في الحميم) أي يلتى بهم في الماء المغلى ﴿ثُمّ فِي النَّاريسجرون﴾ أ.

«يسجرون» من كلمة «سجر» على وزن «فجر» وتعني إشعال النّار وزيادة لهيبها -كما ذهب إليه الراغب في مفرداته-.

أمَّا الآخرون من أرباب اللغة والتَّفسير فيقولون: إنَّها تعني ملء التنور بالنار ``

١٠ «الاخلال» جمع «غل» وتعني الطوق حول العنق أو الرجل. وهي في الأصل مأخوذة من كلمة «غلل» على وزن «أجل» بمعنى الماء الذي يجري بين الأشجار. ويطلق على «الخيانة» (غلول) وعلى الحرارة الناشئة من العطش «غليل» وذلك بسبب نفوذها تدريجياً إلى داخل أعماق الإنسان.

<sup>«</sup>السلاسل» جمع «سلسلة» و «يسحبون» من كلمة وسحب، على وزن (سهو).

الحظ ذلك في تفسير الصافي، وتفسير روح المعاني، وتفسير الكشاف، في نهاية الآيات التي نبحثها. وفي لسان العرب، المعنى الأصلي لـ وسجره هو العل. فيقال «سجرت النهر» أي ملأته ماءً.

لذلك يذهب بعض المفسّرين إلى أنّ هذه المجموعة من الكفّار تصبح وقوداً للنار، كما نقراً ذلك في الآية ٢٤ من سورة البقرة: ﴿فَاتّقُولَ للنَّارِ الَّتِي وقودها للنَّاسِ وللحجارة﴾.

البعض الآخر يقول: إنّ معنىٰ الآية هو أنّ هؤلاء ستملأ النّار كلّ وجودهم وتستوعب كامل كيانهم. (طبعاً ليس ثمّة تعارض بين المعنيين).

هذا النوع من العقاب للمعاندين والمتكبرين والمحادلين يعتبر في الواقع العكاس لأعالهم في هذه الدنيا، حيث كذّبوا بآيات الله بسبب كبريائهم وغرورهم، وقيدوا أنفسهم بسلاسل التقليد الأعمى، وفي يوم الجزاء والقيامة ستطوقهم السلاسل من الأعناق بمنتهى الذلّة، وسيسحبون أذلاء إلى نار جهنم وبئس المصير.

إضافة إلى هذا العذاب الجسماني سيعاقبون بمجموعة من أنواع العذاب الروحي والنفسي كما تشير إليه الآية التالية، حيث يقول تعالى: ﴿ ثم قيل لهم أبن ماكنتم تشركون \* من دون الله ﴾ ؟!

أي أين شركاؤكم من دون الله كي ينقذوكم من هـذا العـذاب الأليم وأمـواج النّـار المتلاطمة؟ ألم تقولوا: إنّكم تعبدونهم وتطيعونهم وتتخذونهم أرباباً ليشفعوا لكم، إذاً أين شفاعتهم الآن؟!

فيجيبون بخضوع يغشاهم وذلّ يعلوهم: ﴿قَالُوا صُلُوا مِنّا﴾ ` أي اختفوا وهلكوا وأبيدوا بحيث لم يبق منهم أثر.

ولاً ريب، فإنّ من كانوا يدعونه من دون الله هم في نار جهنم، وقد يكونون بجانبهم، إلّا أنّهم لا ينفعون ولا يؤثّرون وكأنّهم قد اختفوا!

وعندما يرى هؤلاء أنَّ اعترافهم بعبادة الأصنام أصبح عاراً عليهم وعلامةً تميزهم، فإنهم يبدأون بالإنكار فيقولون: ﴿ بِلِ لِم تَكُنَ تَدَعُوا مِنْ قَبِلِ شَيِئا﴾.

لقد كانت الأصنام مجرّد أوهام، لكنّا كنّا نظن أنّها غثل حقائق ثابتة، لكنّها أصبحت كالسراب الذي يتصوّر والعطشان ماءً وأمّا اليوم فقد ثبت لنا أنّها لم تكن سوى أسهاء من غير مسمى وألفاظ ليس لها معنى وأنّ عبادتها لم تنفعنا بشيء سوى الضلال. لذلك فهؤلاء اليوم يواجهون الواقع الذي لا سبيل إلى إنكاره.

١. لقد ذكر المفسّرون معنيين لكلمة وضلّوا، فالبعض اعتبرها بمعنى ضاعوا وهلكوا، بينما قال البعض الآخر:
 إنّها بمعنى وغابوا، كقولنا وضلت الدابة، أي غابت فلم يعرف مكانها.

هناك احتال آخر في تفسير الآية، هو أنّهم سيكذبون لينقذوا أنفسهم من الفضيحة، كما نقراً ذلك في الآيتين ٢٣ و ٢٤ من سورة الأنعام: ﴿ لَمْ لَم تَكُنْ فَتَنْتُهُمْ إِلَّا لَنْ قَالُوا وَالله رَبّنا مَا كُنّا مَشْرِكِينْ \* لَنظَرِكِيفُ كَفْبُوا مَلَىٰ لَنفسهم وصَلّ عنهم ما كانوا يفترون ﴾.

وأخيراً يقول تعالى: ﴿كذلك يضل الله الكافرين﴾.

إنّ كفرهم وعنادهم سيكون حجاباً على قلوبهم وعقولهم، ولذلك سيتركون طريق الحق ويسلكون سبيل الباطل، فيحرمون يوم القيامة من الجنّة وينتهي مصيرهم إلى النّار. وهكذا يضل الله الكافرين.

الآية التي بعدها تشير إلى علة مصائب هذه الجموعة، حيث يقول تعالى: ﴿ وَلَكُم بِمَا كُنتُم تَعْرُمُونَ ﴾.

كانوا يفرحون بمعارضة الأنبياء وقتل المؤمنين والتبضييق على المحرومين، وكانوا يشعرون بالعظمة عند إرتكاب الذنوب وركوب المعاصي واليوم عليهم أن يتحمّلوا ضريبة كلّ ذلك الفرح والغفلة والغرور من خلال هذه النيران والسلاسل والسعير.

«تفرحون» من «فرح» وتعني السرور والإبتهاج وقد يكون الفرح ممدوحاً ومطلوباً في بعض الأحيان، كما تفيد الآيتان ٤ و ٥ من سورة «الروم» في قوله تعالى: ﴿ويـومئة يـفرح المؤمنون \* بنصرالله ﴾

وفي بعض الأحيان يكون الفرح مذموماً وباطلاً، كما ورد في قصة قارون، الآية ٧٦ من سورة «القصص» حيث نقراً قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَه قومه لا تَقْرِح إِنْ الله لا يحبّ الفرحين﴾

طبعاً ينبغي التفريق بين الموردين من خلال القرائن. ولا ريب من أنّ «الفرح» في الآية التي نبحثها من النوع الثّاني.

«تمرحون» مشتقّة من «مرح» على وزن «فرح» وهي كما يقول اللغويون والمـفسّرون، تأتى بمعنىٰ شدّة الفرح، وقال آخرون: إنّها تعنى الفرح بسبب بعض القضايا الباطلة.

في حين ذهبت جماعة ثالثة إلى اعتبارها حالة من الفرح المتزامن مع نوع من الطـرب والإستفادة من النعم الإلهيّة في طريق الباطل.

والظاهر أنَّ هذه المعاني جميعاً تعود إلى موضوع واحد، ذلك أنَّ شدَّة الفرح والإفراط فيه

يشمل جميع المواضيع والحالات السابقة، وفي نفس الوقت فهو يتزامن مع أنواع الذنسوب والآثام والفساد والشهوة \.

إنّ هذه الأفراح المتزامنة مع الغرور والغفلة والشهوة، تبعد الإنسان بسرعة عن الله تبارك وتعالى وتمنعه من إدراك الحقيقة، فتكون الحقائق لديه غامضة والمقاييس معكوسة. ولمثل هؤلاء يصدر الخطاب الإلهي: ﴿الدخلوا لبواب جهتم خالدين فيها فينس حثوى المتكيرين﴾.

هذه الآية تؤكّد مرّة أخرى على أنّ التكبّر هو أساس المصائب، ذلك أنّ التكبّر هـو قاعدة الفساد، ويحجب البصائر عن رؤية الحق ويجعل الإنسان يخالف دعوة الأنبياء المُثِيناء المُثِيناء المُثِيناء المُثَنِياء اللهُ تعالى: ﴿لبولب جهنّم ﴾

ولكن هل الدخول من أبواب جهنم يعني أنّ لكل مجموعة باب معيّن تدخل منه، أو أنّ كلّ مجموعة منهم تدخل من أبواب متعدّدة؟

أي أنّ جهنم تشبه السجون المخيفة التي تتداخل فيها الأبواب والدهاليز والممرات والطبقات، فبعض الضالين المعاندين يجب أن يسلكواكلّ هذه الأبواب والممرات والطبقات قبل أن يستقرّوا في قعر جهنم.

وممّا يؤيّد هذا التّفسير ما يروى عن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله أنّه أنّه أنّه أنّه عن سؤال في تفسير قوله تعالى: ﴿لها سبعة لبولب لكلّ باب منهم جز مقسوم أنّه قال: إنّ جهنّم لها سبعة أبواب، أطباق بعضها فوق بعض، ووضع إحدى يديه على الأخرى، فقال هكذا ...

وثمّة تفسير آخر نستطيع أن نقف على خلاصته بالشكل الآتي: إنّ أبواب جهنم -كأبواب الجنّة \_إشارة إلى العوامل المختلفة التي تؤدّي بالإنسان إلى دخولها، فكل نوع من الذنوب أو نوع من أعبال الخير يعتبر باباً.

وثمَّة ما يشير الىٰ ذلك في الروايات الإسلامية، ووفق هذا المعنىٰ فإنَّ العدد ٧ هو كناية

١. يقول الراغب في المفردات: «الفرح» انشراح الصدر بلذّة عاجلة، وأكثر ما يكون ذلك في اللذات البدنية.
 «والمرح» شدّة الفرح و التوسّع فيه.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٥١٩، ذيل الآية ٤٤ من سورة الحجر. هناك روايات أخرى ذكرها العلامة المجلسي في بحارالأنوار، ج ٨، ص ٢٨٩ و ٣٠١ و ٢٨٥.

عن الكثرة، وما ورد في القرآن الكريم من أنّ للجنّة غانية أبواب هــو إشــارة إلىٰ ازديــاد عوامل الرحمة على عوامل العذاب (راجع ذيل الآية ٤٤ من سورة الحجر).

وهذان التّفسيران لا يتعارضان فيا بينهما.

8003

فَأُصِّرِ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقُّ فَكَإِمَّا نُرِينَكَ بَعْضَ الَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْنَتُوفَيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرُجَعُونَ ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُ مِمَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْ فِي إِنَّا يَةٍ إِلَّا بِإِذْ نِ اللَّهِ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللَّهِ قُضِى بِالْمَقِي وَخَسِرَهُ مَنَا لِكَ الْمُنْظِلُونَ ﴿ اللَّهِ قُضِى بِالْمَقِ وَخَسِرَهُ مَنَا لِكَ الْمُنْظِلُونَ ﴿ اللَّهُ وَالْمَالِلُكَ الْمُنْظِلُونَ ﴿ اللَّهُ الْمَالِكَ الْمُنْظِلُونَ ﴾

# التفسير

#### فاصبر متى يأتيك وعد الله:

بعد سلسلة البحوث السابقة عن جدال الكافرين وغرورهم و تكذيبهم الآيات الإلهيّة والدلائل النبوية، تأتي هاتان الآيتان لمواساة النّبي الأكرم اللّبيّة و تأمرانه بالصبر والإستقامة في مواجهة المشاكل والصعاب.

يأتي الأمر أوّلاً في قوله تعالى: ﴿فاصبر إنّ ومدالله حتى﴾.

إنّ وعده بالنصر حق، ووعده بمعاقبة المستكبرين المغرورين حق، وكلاهما سيتحققان، فعلى أعداء الحق أن لا يظنّوا بأنّهم يستطيعون الهروب من العذاب الإلهي بسبب تأخّر عقابهم، لذلك تضيف الآية: ﴿قَالِمًا تُربِنُك بِعض الّذِي تعدهم أو تتوفّينَك قِالِينا يرجعون ﴾ أ

إنَّ مسؤوليتك هي التبليغ البليغ وإتمام الحجة على الجميع، حتى تتنوَّر القلوب اليقظة ببلاغك، ولا يبق للمعاندين عذر!

عليك أن تهتم بإنجاز مهمتك ولا تنتظر أن يتحقق الوعيد عاجلاً بإنزال العقاب عــلى هذه الفئة الضالة.

والكلام يتضمّن تهديداً إلى تلك الفئة لكبي يعلموا أنّ العذاب مصيبهم، ونازل

١. يلاحظ مثلها في الآية ٤٦ من سورة يونس.

بساحتهم، فكما نال بعضهم العقاب الذي يستحقونه في هذه الدنيا في «بدر» وغيرها، فهناك أيضاً يوم القيامة والعذاب المنتظر.

ثم تشير الآية الكريمة إلى الوضع المشابه الذي واجهه الرسل والأنسياء قسبل رسول الله تَنْ تَكُون في هذه الذكرى مواساة أكثر للرسول الكريم، حسيث واجسه الأنسياء السابقين مثل هذه المشاكل، إلّا أنهم استمروا في طريقهم واحتفظوا بمسارهم المستقيم.

يقول تعالى: ﴿وَلَقَدَ لُرَسَلْنَا رَسَلاً مِنْ قَبِلُكَ مِنْهِمِ مِنْ قَصَصَنَا عَلَيْكَ وَمِنْهِمِ مِنْ لَمَ نَـقَصَعَنَ عليك﴾.

لقد واجه كلّ منهم ما تواجهه أنت اليوم، فصبروا وكان حليفهم النصر والغلبة على الظالمين.

ومن جهة ثانية كان الجميع يطلبون من الرسل الإثيان بالمعجزة، ومشركو مكّة لم يشذّوا على غيرهم في طلب المعاجز من رسول الله تَنْكُونُ لذلك يخاطب الله تعالى رسوله الكريم تَنْكُلُهُ بقوله: ﴿وها كان لرسول أن يأتي بآية إلا يإذن الله ﴾.

إنّ جميع المعاجز هي من عند الله وبيده، وبذلك فهي لا تخطع إلى أمزجة الكفار والمشركين، بل إنّ رسول الله تَنْكُنْ لا ينبغي له الإستسلام أمام «معجزاتهم المقترحة» بل ما يكون من المعجزة ضرورياً لهداية الناس وإحقاق الحقّ، يظهره الله على أيدي الأنبياء.

ثم تهدّد الآية من كان يقول: لماذا لا يشملنا العذاب الإلهي إذا كان هذا الرّسول صادقاً؟ فتقول الآية: ﴿فَإِذَا جِاء لَهِ لِلله قَمْنِ بِالحقّ وحُسر هنالك العبطلون﴾.

في ذلك اليوم المهول تغلق أبواب التوبة، ولا تنفع الآهات والصرخات، ويخسر أهــل الباطل صفقتهم، ويشملهم العذاب الإلهي الأليم، إذاً فلهاذا كلّ هذا الإصرار على مجيء ذلك اليوم؟!

وفقاً لهذا التّفسير ينصرف معنى الآية والمقصود بالعذاب فيها إلى «عذاب الإستئصال». ولكن بعض المفسّرين اعتبر هذه الآية بمثابة بيان للعذاب في يوم القيامة، فهناك يكون القضاء الحق بين الجميع، ويشاهد أنصار الباطل خسرانهم المربع.

إن في تضمّنته الآية ٢٧ من سورة «الجاثية» يؤكّد هذا التّفسير، إذ يقول تعالى: ﴿ويومِ تقوم السّامة يومئذ يخسر المبطلون﴾ . ولكن تم استخدام «أمر الله» وما شابهها في الآيات المتعدّدة التي تختص بعذاب الدنيا . ويحتمل أن يكون للآية معنى أوسع يشمل عذاب الدنيا والآخرة، وفي المشهدين يتوضّح خسران المبطلين.

ومن الضروري هنا الإشارة إلى الحديث الذي رواه الشيخ الصدوق في أساليه بإسناده إلى أبي عبدالله على «قال: كان في المدينة رجل يضحك الناس، فقال: قد أعياني هذا الرجل أن أضحكه \_ يعني على بن الحسين على حقال: فرّ على وخلفه موليان له، فجاء الرجل حتى انتزع رداءه من رقبته، ثم مضى فلم يلتفت إليه الإمام على فاتبعوه وأخذوا الرداء منه، فجاؤوا به فطرحوه عليه فقال لهم: من هذا؟ فقالوا: هذا رجل بطال يضحك أهل المدينة، فقال: قولوا له إن لله يوماً يخسر فيه المبطلون» أ

#### بحث

## كم عدد الأنبياء؟

للمفسّرين كلام كثير حول عدد أنبياء الله ورسله.

والرواية المشهورة في هذا الجال تذكر أنّ عددهم مائة وعشرون ألف نبي، في حين تقتصر روايات أخرى على ثمانية آلاف، أربعة الآف منهم هم أنبياء بني إسرائيل، والباقون من غيرهم ".

وقد جاء في حديث عن الإمام علي بن موسىٰ الرضاعظِ أَنَّ النَّبِي عَلَيْظُ قَالَ: «خلق الله عزّوجلٌ مائة ألف نبي وأربعة وعشرين ألف نبيّ، أنا أكرمهم على الله ولا فخر، وخلق الله عزّوجلٌ مائة ألف نبي وأربعة وعشرين ألف وصي، وعلي أكرمهم على الله وأفضلهم» ٤.

و في رواية أخرى عن أنس بن مالك أنّ رسول الله قال: «بعثت على أثر ثمانية آلاف نبيّ. منهم أربعة آلاف من بني إسرائيل» ٩.

هذان الحديثان لا يتناقضان فيما بينهما، إذ يمكن أن يكون الحديث الشَّاني قد أشار

۱. كما في سورة هود، ٤٣ و٧٦ و ١٠١.

٢. الامالي للصدوق، ص ٢٢٠، ح ٦. نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٥٣٧، ح ١١٨.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٨٣٠ ذيل الآية مورد البحث.

٤. بحار الأنوار، ج ١١، ص ٣٠ ح ٢١. ٥. المصدر السابق، ص ٣١ ح ٢٢.

إلالأنبياء العظام، كما يذكر ذلك العلّامة الجلسي في توضيح هذا الكلام.

وفي حديث آخر أنّ رسول الله ﷺ أجاب على سؤال الأبي ذر الله عن عدد الأنسياء قائلاً بأنّهم ١٢٤ ألف نبي، وعن سؤال حول عدد الرسل منهم، أنّهم ٣١٣ رسول فقط أ

وفي حديث آخر أنَّ رسول الله ﷺ بعد أن ذكر العدد ١٢٤ ألف قــال: خمســة مــنهم أولوالعزم: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمدﷺ .

وهناك روايات أخرى في هذا الجال تؤيّد العدد المذكور أعلاه.

من هنا يتضع أنّ هذه الرواية (حول عدد الأنبياء) ليست خبراً واحداً كما يـقول «برسوئي» نقلاً عن بعض العلماء في تفسير «روح البيان»، بمل همناك روايات مـتعدّدة ومستفيضة تؤكّد أنّ عدد الأنبياء الإلهيّين كان ١٢٤ ألف نبي. وأنّ مثل هـذه الروايات موجودة في المصادر الإسلامية المختلفة.

والطريف في الأمر أنَّ عدد الأنبياء الذين صرِّح القرآن بأسهائهم هو ٢٦ نبي فقط، هم: آدم \_نوح \_إدريس \_صالح \_هود \_إبراهيم \_إسهاعيل \_إسحٰق \_يوسف \_لوط \_يعقوب \_ موسئ \_ هارون \_ زكريا \_ شعيب \_ يحيئ \_ عيسئ \_ داود \_ سليان \_ إلياس \_ اليسع \_ ذوالكفل \_أيوب \_يونس \_ عزير \_ومحمد اللها .

ولكن هناك أنبياء آخرون أشار إليهم القرآن وإن لم يذكر أسهاءهم صراحة مثل «أشموئيل» الذي ورد ذكره في الآية ٢٤٨ من سورة «البقرة» في قوله تعالى: ﴿وقال لهم نبيهم﴾.

والنّبي «أرميا» الوارد في الآية ٢٥٩ من سورة البقرة في قوله تعالى: ﴿ لَوْ كَالَّذِي هُرْ عَلَى قرية ﴾ ٢

و «يوشع» المذكور في الآية ٦٠ من سورة «الكهف» في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَــال مــوسىٰ لَفْتَاهُ ﴾.

و «الخضر» الذي وردت الإشارة إليه في الآية ٦٥ من سورة الكهف في قـوله تـعالى: ﴿فُوجِدَا عَبِدُا مِنْ عَبَادِنَا﴾.

١. بحار الأثوار، ج ١١، ص ٢٢، ح ٢٤. ٢. المصدر السابق، ص ٤١، ح ٤٣.

٣. ثمّة بحث بين المفسّرين عن اسم هذا النّبي، إذ فيهم من قال: إنّه «أرميا» والبعض قال: إنّه «الخضر» وقال جمع: إنّه «عزير».

وورد ذكر لأسباط بني إسرائيل، وهم زعهاء قبائل بني إسرائيل كها في قوله تعالىٰ: ﴿وَ أَوْحِينَا لِلَىٰ لِبْرَاهِيمِ وَلِسْمَامِيلِ وَلِسْمَاقَ وَيَعْقُوبِ وَالنَّسِاطِ ﴾ ﴿

وإذا كان هناك أنبياء من بين إخوة يوسف ﷺ فقد أشير إليهم مرّات عديدة في سورة يوسف.

وخلاصة القول هنا أنّ القرآن أشار إلى قصص وحوادث ترتبط بأكثر من ٢٦ نبياً وهم المصرّح بأسهائهم مباشرة في القرآن الكريم.

ويستفاد من بعض الروايات الواردة في مصادر السنّة والشيعة أنّ الله بعث بعض الأنبياء من ذوي البشرة السوداء، كما يقول العلامة الطبرسي مثلاً في «مجمع البيان»: روي عن علي أنّه قال: «بعث الله نبيّاً أسود لم يقص قصته» .

#### go ca

٨ النساء، ١٦٣.

تفسير مجمع البيان، ج ٨ ص ٥٣٠ ذيل الآية مورد البحث. وفي هوامش تفسير الكشّاف هناك روايات عديدة في هذا المجال. يلاحظ ج ٤، ص ١٨٠، طبعة دار الكتاب العربي.

اللَّهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَلَمَ لِتَرْكَبُواْ مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَلَكُمْ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّه

## التفسير

### منافع الأنعام المفتلفة:

تعود الآيات التي بين أيدينا للحديث مرّة أخرى عن علائم قدرة الخالق (جلّ وعلا) ومواهبه العظيمة لبني البشر، وتشرح جانباً منهاكي تزيد من وعي الإنسان ومعرفته بالله تعالى، وليندفع نحو الثناء والشكر فيزداد معرفة بخالقه.

يقول تعالى: ﴿الله الَّذِي جِعل لكم الأنعام لتركبوا منها ومنها تأكلون﴾.

فبعضها يختص بالغذاء كالأغنام، وبعضها للركوب والغذاء كالجمال التي تعتبر بحق سُفن الصحاري.

«أنعام» جمع «نعم» على وزن «قلم» وتطلق في الأصل على الجهال، لكنّها توسّعت فيا بعد لتشمل الجهال والبقر والأغنام، والمصطلح مشتق من «النعمة» بسبب أنّ أحد أكبر النعم على الإنسان هي هذه الأنعام. وفي يومنا هذا، وبالرغم من تقدّم التكنولوجيا في بحال النقل البرّي والجوّي، إلّا أنّ الإنسان ما زال يستفيد من الأنعام، خصوصاً في الأماكن الصحراوية الرملية، التي يصعب فيها استخدام وسائل النقل الأخرى، ويستم استخدام الأنعام والحيوانات في بعض المضائق والمناطق الجبلية، حيث يتعذّر استخدام غيرها من وسائل النقل الحديث.

لقد خلق الله الأنعام بأشكال مختلفة، وبروح تستسلم للإنسان وتنصاع إليه وتخسضع لأوامره وتلبّي له احتياجاته، في حين أنّ بعضها أقوىٰ من أقوىٰ الناس، وهذا الإنصياع في حدّ ذاته دليل من أدلة قدرة الخالق العظيم الذي سخّر لعباده هذه الأنعام.

إنّ من الحيوانات الصغيرة ما يكون خطره مميتاً للإنسان، في حين أنّ قافلة من الجمال يكني صبى واحد لقيادها!

. إضافة لما سبق تقول الآية التي بعدها: إنّ هناك منافع أخرى: ﴿ولكم فيها منافع﴾.

الانسان يستفيد من لبنها وصوفها وجلدها وسائر أجزائها الأخرى، بل يستفيد حتى من فضلاتها في تسميد الأرض وإخصاب الزرع وخلاصة القول: إنه لا يوجد شيء غير نافع في وجود هذه الأنعام، فكل جزء منها مفيد ونافع، حتى أنّ الإنسان بدأ يستخلص بعض الأدوية من امصال هذه الحيوانات والملفت للنظر أنّ «منافع» جاءت نكرة في الآية لتبيّن أهمية ذلك.

## ثم تضيف الآية: ﴿ولتبلغوا عليها حاجة في صدوركم﴾.

احتمل بعض المفترين أنّ معنى الآية ينصرف إلى حمل الأثقال الذي يتم بواسطة الأنعام، لكن يحتمل أن يكون المقصود بقوله تعالى: ﴿حاجة في صدوركم﴾ الإشارة إلى بعض المقاصد والأهداف والرغبات الشخصية، إذ يستفاد من الأنعام في الترفيه والهجرة والسياحة والتسابق والتفاخر، وما إلى ذلك من رغبات تنطوي عليها نفس الإنسان.

ولأنّ الأنعام تعتبر وسيلة سفر على اليابسة، لذلك تقول الآية في نهايتها: ﴿وعليها وعلى الفلك تحملون﴾ هناك بحث عن منافع الحيوانات يمكن مراجعته أثناء الحديث عن الآية الخامسة من سورة النحل.

لقد جاء التعبير القرآني «عليها» (أي الأنعام) بالرغم من الإشارة المباشرة إليها سابقاً، ليكون مقدمة لذكر (الغلك). والمعنىٰ أنّ الله جلّ وعلا سخّر لكم الوسائل في البر والبحر للإنتقال ولحمل الأثقال كي تستطيعوا أن تبلغوا مقاصدكم بسهولة.

لقد جعلت للسفينة صفة خاصة بحيث تستطيع أن تبقى على سطح الماء بالرغم من الأثقال والأوزان الكبيرة التي عليها، وجعل الله تعالى الحركة في الريح بحيث تستطيع الفلك الاستفادة منها في حركتها و ايصال الإنسان و البضائع إلى مناطق مختلفة في العالم.

الآية الأخيرة هي قوله تعالى: ﴿ويريكم آياته فأي آيات الله تنكرون﴾ هل تستطيعون إنكار آياته في خلقكم من تراب وتحويلكم عبر مراحل الخلق إلى ما أنتم عليه، أم أنكم تنكرون آياته في الحياة والموت والمبدأ والمعاد؟

وهل يمكنكم إنكار آياته في خلق السهاء والأرض أو الليل والنهار، أو خلقه لأمور تساعد في استمرار حياتكم كالأنعام وغيرها؟

أينها تنظر وتمد البصر فشمّة آيات الله وآثار العظمة في خلقه سبحانه وتعالى: «عميت عين لا تراك».

يقول المفسّر الكبير العلّامة «الطبرسي» في تفسيره «مجمع البيان» في جوابه على هذا السؤال: ما هو سبب مثل هذا الإنكار مع وضوح الدلائل والعلامات؟

يقول: إنَّ ذلك يمكن أن يعود إلى ثلاثة أسباب هي:

ا-عبادة الأهواء والإنقياد إليها، لأن ذلك يؤدي إلى حجب الإنسان عن رؤية الحق،
 (وينساق وراء غرائزه، لأنّ الحق يحدّد هذه الغرائز من خلال فرض التكاليف والوظائف الربانية. لذلك يعمد هؤلاء إلى إنكار الحق برغم دلائله الواضحة).

٢-التقليد الأعمى للآخرين \_خصوصاً السابقين \_وهذا أمر يحجب الإنسان عن الحق.
٣-الأحكام والإعتقادات الباطلة المترسّخة في وعي الإنسان، حيث يتحرّك الإنسان
معها من موقع التسليم والاذعان، فتحجبه عن ادراك الحق والإنفتاح على آيات الله تبارك
وتعالى.

#### 8003

أَفَلَمْ بَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِمَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْفَ الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ مَنْهُمْ وَالْسَدُونَ اللَّهُمْ وَالْسَاكُةُم وَالْمَا يَعْنَدُهُم مِنَ الْعِلْمِ وَحَافَ بِهِم فَلَمَّا حَامَةُ وَمُوا فَلَمَا عَندَهُم مِنَ الْعِلْمِ وَحَافَ بِهِم فَلَمَّا عَامَا وَالْمَا عِندَهُم مِنَ الْعِلْمِ وَحَافَ بِهِم فَلَمَا عَالَمُ اللَّهُ الْمَا عَلَيْهِ مَن اللَّهِ وَحَدَهُ وَحَافَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ عَنْهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَحَدَهُ وَحَافَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُولُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُولُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُولُولُولُومُ اللِهُ اللَ

## الثفسير

#### لاينفع الإيمان عند نزول العذاب:

هذه الآبات هي آخر مجموعة من سورة المؤمن، ونستطيع أن نعتبرها نوعاً من الاستنتاج للبحوث السابقة، فبعد بيان كل الآبات الإلهيّة في الآفاق والأنفس، وكل تلك المواعظ اللطيفة التي تحدّثت عن المعاد، ومحكمة البعث الكبيرة، هددت هذه الآيات الكافرين المستكبرين والمنكرين المعاندين تهديداً شديداً، وواجهتهم بالمنطق والإستدلال، وأوضعت لهم عاقبة أعهاهم.

فأوّلاً تقول: ﴿ أَفِلَم يسيروا فِي الأرض فِينظروا كيف كان ماقبة الَّذين من قبلهم ﴾.

فإذا كان عندهم شك في صحة التاريخ المدوّن على الأوراق، فهل عندهم شك فيها يلمسونه من الآثار الموجودة على سطح الأرض، من القصور الخربة للملوك، والعظام النخرة تحت التراب، أو المدن التي أصابها البلاء والعذاب وبقيت آثارها شاهدة على ما جرى عليها؟!

فأولئك: ﴿كانوا أكثر منهم ولفد قوة والثارا في الأرفن﴾. حيث يكن سعرفة عددهم وقوّتهم من آثارهم المتمثلة في قبورهم وقصورهم ومدنهم.

عبارة: ﴿ آثاراً في الأرض ﴾ \_ سبق تفسيرها في الآية ٢١ من نفس السورة \_ لعلها إشارة إلى تقدّمهم الزراعي \_ كما جاء في الآية ٩ من سورة الروم \_ أو إشارة إلى البناء العظيم للأقوام السابقين في قلب الجبال والسهول أ.

ومع هذه القوّة والعظمة التي كانوا يتمتعون بها، فإنّهم لم يستطيعوا مواجهة العداب الإلهي: ﴿فَمَا لَفَنَىٰ عَنْهُم مَا كَانُولِ يَكُسُبُونَ ﴾ <sup>٢</sup>.

بل إنّ كلّ قواهم وقدراتهم أبيدت خلال لحظات قصيرة، حيث خربت القصور وهلكت الجيوش التي كان يلوذ بها الظالمون... وسقطوا كما تسقط أوراق الخسريف، أو أغسرقوا في خضم الأمواج العاتية.

فإذا كان هذا هو مصير أولئك السابقين مع كلّ مالديهم، فبأيّ مصير\_ يا ترىٰ \_ يفكّر مشركو مكّة وهم أقل من أولئك؟!

الآية التي بعدها تنتقل للحديث عن تعاملهم مع الأنبياء ومعاجز الرسل البيئة، حيث يقول تعالى: ﴿ قُلْمًا جَائِهِم رسلهم بالبيّنات قرحوا بما مندهم من العلم ﴾ "أي إنّهم فرحوا بما عندهم من المعلومات والأخبار، وصرفوا وجوههم عن الأنبياء وأدلتهم. وكان هذا الأمر سبباً لأن ينزل بهم العذاب الالهي: ﴿ وحاق بهم ها كانوا به يستهزئون ﴾.

وذكر المفسّرون احتمالات عديدة عن حقيقة العلم الذي كان عندهم، والذي اغترّوا به وشعروا معه بعدم الحاجة إلى تعليات الأنبياء، والاحتمالات هذه هي:

أَوُّلاً: لقد كانوا يظنون أنَّ الشبهات الواهية والسفسطة الفارغة هي العلم، ويسعتمدون

١. كما تذكره الآيات ١٢٨ و ١٢٩ من سورة الشعراء.

هناك احتمالان في (ما) في جملة دما أفنىٰ، فإمّا نافية أو استفهامية. لكن يظهر أنّ الأوّل هو الصحيح.
 وهناك أيضاً احتمالان في دما، في جملة ﴿ما كانوا يكسبون﴾ فإمّا موصولة أو مصدرية ولكن الأوّل هـ والمرجح.

٣. إحتمل البعض أن يعود الضمير في (جاءتهم) إلى الأنبياء، لذا يكون المقصود بالعلوم علوم الأنبياء، بينما المقصود من (فرحوا) هو ضحك واستهزاء الكفّار بعلوم الأنبياء، لكن هذا التّفسير احتماله بعيد.

عليها. لقد ذكر القرآن الكريم أمثلة متعدّدة لهذا الاحتال، كما في قوله تعالى: ﴿هن يسعينِ العظام وهني رهيم﴾ ( والآية حكاية على لسانهم.

وثمًا حكاه القرآن عنهم أيضاً، قوله تعالى: ﴿لَنَدُا صَلَلْنَا فِي الأَرْضَ لَنَنَا لَفِي خَلَقَ جِديد﴾ [. وقولهم في الآية ٢٤ من سورة الجاثية: ﴿ها هِي إِلّا حياتنا الدِّنيا نموس ونحيا وها يهلكنا إِلّا الدَّهر﴾.

وهناك أمثلة أخرى لإدعاءاتهم.

ثانياً: المقصود بها العلوم المرتبطة بالدنيا وتدبير أمور الحياة، كما كان يدّعي «قارون» حيث يحكى عنه القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿النِّما لُوتيته على علم مندي﴾ ".

ثـالئـًا: المقصود بها العلوم ذات الأدلة العقلية والفلسفية، حيث كان يعتقد البعض ممن يمتلك هذه العلوم أن لاحاجة له للأنبياء، وبـالتالي فـهو لا يـنصاع لنـبوّاتهــم ودلائــل إعجازهم.

التفاسير الآنفة الذكر لا تتعارض فيما بينها، لأنّها جميعاً تقصد اعتماد البشر على ما لديهم، واستعلاءهم بهذه «المعرفة» على دعوات الرسل ومعاجز الأنبياء، بل واندفع هؤلاء حتى إلى السخرية بالوحي والمعارف السماوية.

لكن القرآن الكريم يذكر مآل غرور هؤلاء وعلوّهم وتكبّرهم إزاء آيات الله، حينا يقول: ﴿ فَلَمَّا رَاوِلُهِ أَسْنَا قَالُولُ آمَنّا بِالله وحده وكفرنا بِمَاكنّا بِهِ مِشْرِكِينَ ﴾.

ثم تأتي النتيجة سريعاً في قوله تعالى: ﴿ قلم يك ينفعهم ليمانهم لمَّا رأوا بأسنا ﴾.

لماذا؟ لآنه عند نزول «الإستئصال» تغلق أبواب التوبة، وعادة ما يكون مثل هذا الإيمان إيماناً اضطرارياً ليس له ثمرة الإيمان الاختياري، إذ أنّه تحقق في ظل شروط غير عادية، لذا من المحتمل جدّاً أن يعود هؤلاء إلى سابق وضعهم عندما ترتفع الشروط الاستثنائية التي حلّت بهم.

لذلك لم يُقبل من «فرعون» إيمانه وهو في الأنفاس الأخيرة من حياته وعند غرقه في النيل.

٢. السجدة، ١٠.

۱. پس، ۷۸.

۲. القصص، ۷۸.

وهذا الحكم لا يختص بقوم دون غيرهم، بل هو: ﴿ سُنَّةَ الله الَّتِي قَد خُلْتُ فِي مِبادُهُ ﴾. ثم تنتهي الآية بقوله تعالى: ﴿ وخسر هنالك الكافرون ﴾.

فني ذلك اليوم عندما ينزل العذاب بساحتهم، سيفهم هؤلاء بأنّ رصيدهم في الحياة الدنيا لم يكن سوى الغرور والظنون والأوهام، فلم يبق لهم من دنياهم سوى التبعات والعذاب الإلهى الأليم، وهل ثمّة خسران أكبر من هذا؟!

وهكذا تنتهي السورة المباركة (المؤمن) التي بدأت بوصف حال الكافرين المغرورين، ببيان نهاية هؤلاء وما آل إليه مصيرهم من العذاب والخسران.

#### المغرورون بالعلما

في الآيات المختلفة لهذه السورة المباركة \_كها أوضحنا ذلك \_ يتبيّن أنّ أساس انحـراف قسم كبير من الناس هو التكبّر والغرور.

قد يكون امتلاك المال من أسباب العلو والتكبّر، أو كثرة الأفراد واستلاك القدرات العسكرية، أو كميّة محدودة من المعلومات في فرع من فروع المعرفة، يظنّ الإنسان أنّها كبيرة وكثيرة، فتدفعه إلى العلو والإستغناء والسخرية.

إنّ حالة عصرنا الراهن تعكس نموذج «الغرور العلمي» بشكل جلّي واضح، فني ظل التقدّم السريع الذي أحرزته المجتمعات المادية في المجالات العلمية والتقنية، نراها عمدت إلى إلغاء دور الدين من الحياة، وقد سيطر الغرور العلمي على بعض علماء الطبيعة إلى درجة أنّهم تصوّروا أن لا يوجد في هذا العالم شيء خارج اطار علومهم ومعارفهم، وبما أنّهم لم يروا الله في مختبراتهم أنكروا وجوده وجحدوا نعمته.

لقد ذهب بهم الغرور إلى أكثر من ذلك عندما أصبحوا يجهرون أنّ الدين ووحي الأنبياء إنّا كانا بسبب الجهل أو الخوف، أمّا وقد حلّ عصر التقدّم العلمي فإنّ الحاجة إلى مثل هذه المسائل انعدمت تماماً، بل وعمدوا إلى فرض تفسير معيّن لتطوّر الحياة، يماشي ادّعاءهم هذا، فقالوا: إنّ الحياة الفكرية للبشر مرّت عبر المراحل الآتية:

- ١- مرحلة الأساطير.
  - ٢- مرحلة الدين.
  - ٣- مرحلة الفلسفة.

٤ مرحلة العلم، والمقصود بها العلوم الطبيعية.

بالطبع، نحن لا ننكر أنّ السلطة الديكتاتورية للكنيسة على عقول الناس في أروبا، وشيوع الخرافات وأنواع التفكير الأسطوري لقرون مديدة في تاريخ تلك القارّة، بالإضافة إلى القمع الذي كانت تمارسه طبقة رجال الدين الكنسي (الإكليروس) هناك؛ كلّ هذه العوامل ساهمت \_ إلى درجة كبيرة \_ في غو المذاهب التي تقوم على أساس رفض الديس والإعماد بدلاً عنها على أسس المادة والتجربة والإلحاد.

ولحسن الحظ لم تستمر هذه المرحلة طويلاً، إذ اجتمعت مجموعة عوامل وساعدت للقضاء على مثل هذه التصوّرات المنحرفة، وكأنّ العذاب قد مسّهم عندما ركبهم الغرور والعلو.

فن ناحية أظهرت الحرب العالمية الأولى والثانية أنّ التقدّم العلمي والصناعي قد جعل البشرية على حافة السقوط والدمار.

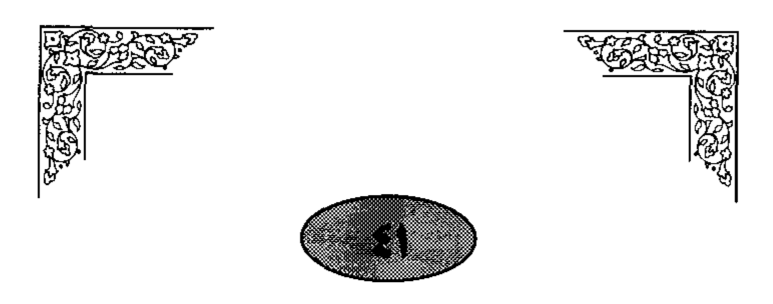
ومن ناحية ثانية، فإن ظهور المفاسد الأخلاقية والاجتاعية والقتل والإبادة وأنسواع الأمراض النفسية، وسلسلة الإعتداءات المالية والجنسية، كلّ ذلك كشف عن عجز العلوم وقصورها لوحدها عن بناء الحياة الإنسانية بشكل سليم صحيح.

من جانب ثالث، عملت المساحات المجهولة في وعي الإنسان العلمي وقبصوره عن الإحاطة بكافة أسباب الظواهر الطبيعية والحياتية إلى اعترافه بالعجز عن إدراك مطلق لأسباب المعرفة من خلال العلم وحده، فعاد الكثير من العلماء إلى ساحة الإيمان وجادة الدين، وضعفت نوازع الدعاوى الإلحادية.

وفي المعترك الصعب هذا تألّق الإسلام بتعليماته الشاملة والجامعة. وبدأت سوجات العودة نحو الإسلام الأصيل.

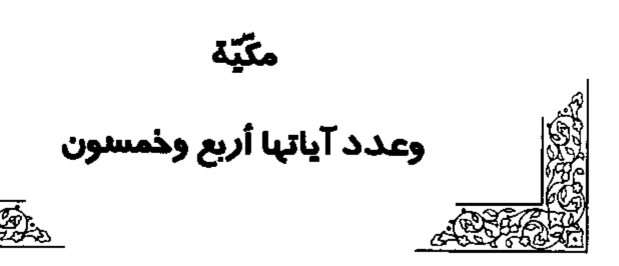
ونأمل أن تكون هذه اليقظة عميقة شاملة قبل أن يشمل البأس الإلهي مرّة أخرى أجزاء من هذا العالم، ونأمل أن تزول آثار ذلك الغرور باسم العلم حتى لا يكون مدعاة للخسران الكبير.

اللّهم، اجعلنا ممن يأخذ العبرة من مصير الاقوام السالفة لكي لا نمسي عبرة للآخرين آمين رب العالمين



سورة

فصلت



#### «سورة فصّلت»

## نظرة في الممتوى العام للسورة:

سورة «فصلت» من السور المكية، وهي بذلك لا تخرج في مضامينها الأساسية عن مثيلاتها، بل تعكس في محتواها كامل خصائص السور المكية، من التأكيد على المعارف الإسلامية التي تتصل بالعقيدة وبالحساب والجزاء، والوعيد والإنذار، وبالبشرى للذين آمنوا.

لكن كون السورة مكّية لا يعني عدم اختصاصها بمواضيع معيّنة قمد لا نجدها فيا سواهامن السور القرآنية الأخرى.

بشكل عام يمكن الحديث عن محتويات السورة من خلال الخطوط العريضة التالية:

أوّلاً: التركيز على موضوع القرآن وما يتصل به من بحوث، كالإشارة الصربحة إلى حاكمية القرآن في جميع الأدوار والعصور، وصيانته من أيّ تحريف، وقوّة منطقه وتماسكه بحيث رأينا أعداء الله يخشون حتى من الإستاع إلى آياته، بل ويمنعون الناس من مجسرّد الإنصات إليه.

الآيتان ٤١ و ٤٢ من السورة تتحدّثان عن هذه النقطة بوضوح كامل، إذ يقول تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لِكِتَابِ عَزِيزٌ لا يَأْتَيُهُ الباطل مِن بِين يديه ولا مِن خلقه﴾.

ثانياً: إثارة قضية خلق السهاء والأرض، خاصة ما يتعلّق ببداية العالم الذي خلق من مادّة (الدخان) ثمّ مراحل نشوء الكرة الأرضية والجبال والنباتات والحيوانات.

رابعاً: تتضمّن السورة تهديد المشركين وإنذار الكافرين، مع ذكر آيات القيامة وما يتعلّق بشهادة أعضاء جسم الإنسان عليه، وتوبيخ الله تبارك وتعالى لأمثال هؤلاء خامساً: تتناول السورة قسماً من أدلة البعث والقيامة وخصوصياتهما. سادساً: المواعظ والنصائح المختلفة التي تبعث في الروح الحياة من خلال الدعوة إلى الاستقامة في طريق الحق، وتوجيه المؤمن نحو أسلوب التعامل المنطقي مع الأعداء وكيفية هدايتهم نحو الله.

سابعاً: تنتهي السورة ببحثٍ لطيف قصير عن آيات الآفاق والأنفس، وتعود كرّةً أخرى إلى قضية المعاد.

#### فضيلة تلاوة السورة:

ورد في الحديث الشريف عن رسول الله ﷺ قوله: «من قرأ «حم السجدة» أعطي بكـل حرف منها عشر حسنات» .

وفي حديث آخر حول فضيلة قراءة هذه السورة، قال الإمام الصادق الله الله السجدة» كانت له نوراً يوم القيامة مدّ بصره وسروراً، وعاش في هذه الدنيا مغبوطاً محموداً» أن «خليل بن مرّة» كان يقول: إنّ النّبي لم ينم ليلة من الليالي قبل أن يقرأ سورتي «تبارك» و «حم السجدة». "

و طبيعي أن هذه السورة المباركة بكل ما تتضمن في مضامينها العالية من أنوار ومعارف ومواعظ إنّا تكون مؤثّرة فيا لو تحوّلت تلاوتها إلى نور ينفذ إلى أعهاق النفس، فتتحوّل في حياة الإنسان المسلم إلى دليل من نور يقوده في يوم القيامة نحو الصراط والخلاص، لأنّ التلاوة مقدمة للتفكير، والتفكير مقدمة للعمل، إنّ تسمية السورة بـ «فصلت» مُشتق من الآية الثّالثة فيها، وإطلاق «حم السجدة» عليها لأنّها تبدأ بـ «حم» والآية ٣٧ فيها هي آية السجدة.

#### 800

١. تفسير مجمع البيان، ج ٦، ص ٢، بداية سورة فصّلت.

٣. تفسير روحالمعاني، ج ٢٤، ص ٨٤.

#### الآيات

# بِنْ بِاللَّهِ الرَّحِيرِ اللَّهِ الرَّحْمِرَ الرَّحِيرِ عِلَمَا الرَّحِيرِ الرَّحِيرِ عِلَمَ الرَّحِيرِ الرّحِيرِ الرَّحِيرِ الرّحِيرِ الرَّحِيرِ الرّحِيرِ الرّحِيرِ

حمد الله تنزيلُ مِن الرَّحْنِ الرَّحِيدِ اللهُ كَلَابُ فُصِلَتْ الْكَابُ فُو النَّاعَرَبِيَّ الْفَوْمِ يَعْلَمُونَ الْ مَنْ الرَّعْنِ الْمَالَةِ الْمُولِدُ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعُونَ الْ وَقَالُوا قُلُولُنَا فِي يَعْلَمُونَ اللهُ مَعُونَ اللهُ وَقَالُوا قُلُولُنَا فِي الْمُعْمَ اللهُ ا

## التفسير

## عظمة القرآن:

وفي يوم سأل أبوجهل الوليد بن المغيرة قائلاً له:

يا أبا عبد شمس، ما هذا الذي يقول محمّد؟ أسحر أم كهان أم خطب؟

فقال: دعوني أسمع كلامه، فدنا من رسول الله عَلَيْنَ وهو جالس في الحجر، فقال: يا محمّد أنشدني من شعرك.

قَالَ عَيَالَيْنَ مَا هُو بِشَعْرٍ، ولكنَّه كلام الله الذي به بعث أنبياءه ورسله.

فقال: اتل على منهُ.

فقرأ عليه رسول الله ﴿ بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴾ فلّما سمع (الوليد) الرحمٰن استهزأ فقال:

تدعو إلى رجل باليمامة يسمّى الرحمان، قال: لا، ولكنيّ أدعو إلى الله وهو الرحمان الرحيم.

ثم افتتح سورة «حم السجدة»، فلما بلغ إلى قوله تعالى: ﴿فَإِنْ لَصَوْمُوا فَـقَلَ لَنَـدُوتُكُمُ صَاعِقَةُ مِثْلُ صَاعِقَةُ مَادُ وَثُمُودِ﴾ فلم سمعه اقشعر جلده، وقامت كل شعرة في رأسه ولحيته، ثمّ قام ومضى إلى بيته ولم يرجع إلى قريش.

فقالت قريش: يا أبا الحكم، صبأ أبو عبد شمس إلى دين محمّد، أما تراه لم يرجع إلينا؟ وقد قبل قوله ومضي إلى منزله، فاغتمّت قريش من ذلك غمّاً شديداً.

وغدا عليه أبو جهل فقال: يا عم، نكست برؤوسنا وفضحتنا.

قال: وما ذلك يا ابن أخ؟

قال: صبوت إلى دين محمّد.

قال: ما صبوت، وإنّي علىٰ دين قومي وآبائي، ولكنّي سمعت كلاماً صعباً تقشعر مـنه الجلود.

قال أبوجهل: أشعر هو؟

قال: ما هو بشعر.

قال: فخطب هي؟

قال: إنَّ الخطب كلام متصل، وهذا كلام منثور، ولا يشبه بعضه بعضاً، له طلاوة.

قال: فكهانة هي؟

قال: لا.

قال: فماهو؟

قال: دعني أفكّر فيه.

فلَّما كان من الغد قالوا: يا أبا عبد شمس ما تقول؟

قال: قولوا هو سحر، فإنّه آخذ بقلوب الناس، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ قرني ومن خلقت وحيدا \* وجعلت له حالاً محدوداً \* وبنين شهوداً ﴾ إلى قوله: ﴿ عليها تسعة عشر ﴾ ٢ ٢.

إنّ هذه الرّواية الطويلة تكشف بوضوح مدى تأثير آيات هذه السورة، بحيث إنّ أكثر

٢. المدئر، ١٩ ـ ٣٠ ٢

۱. فصّلت، ۱۳.

٣. بحارالأنوار، ج ١٧، ص ٢١١ فما فوق، ويمكن ملاحظة القصة في كتب أخرى منها: تفسير القرطبي، ج ٨. ص ٥٧٨٢، بداية سورة فصّلت.

المتعصّبين من مشركي مكّة أبدى تأثّره بآياتها، وذلك يظهر جانباً من جوانب العظمة في القرآن الكريم.

نعود الآن إلى المجموعة الأولى من آيات هذه السورة المباركة، التي تطالعنا بـالحروف المقطعة في أوّلها ﴿حم﴾.

لقد تحدّثنا كثيراً عن تفسير هذه الحروف، ولا نرى حاجة للإعادة سوى أنّ البعض اعتبر وحم، اسماً للسورة، أو أنّ (ح) إشارة إلى «حميد» و(م) إشارة إلى «مجيد» وحمسيد وبحيد هما من أسهاء الله العظمى.

ثم تتحدّث عن عظمة القرآن فتقول: ﴿تنزيل مِن الرّحمن الرّحيم﴾.

إنّ «الرحمة العامة» و «الرحمة الخاصة» لله تعالى هما باعث نزول هذه الآيات الكريمة التي هي رحمة للعدو والصديق، ولها بركات خاصّة للأولياء.

في الواقع إنّ الرحمة هي الصفة البارزة لهذا الكتاب السهاوي العظيم، التي تتجسّد مسن خلال آياته العطرة التي تفوح بشذاها ونورها فتضيء جوانب الحياة، وتسلك بالإنسان مسالك النجاة والرضوان.

بعد التوضيح الاجمالي الذي أبدته الآية الكريمة حول القرآن، تعود الآيات التالية إلى بيان تفصيلي حول أوصاف هذا الكتاب السهاويالعظيم، وذكرت له خمسة صفات ترسم الوجه الأصلي للقرآن:

فتقول أوَّلَا: إنَّه كتاب ذكرت مطالبه ومواضيعه بالتفصيل كلَّ آية في مكانها الخاص، بحيث يلبي احتياجات الإنسان في كلّ الجالات والأدوار والعصور، فهو: ﴿كتاب فعللت آياته﴾ أ

وهو كتاب فصيح وناطق **﴿قُرآئا مربيّا لقوم يعلمون﴾**.

وهذا الكتاب بشير للصالحين، نذير للمجرمين: ﴿بشيرا ونذيرا ﴾ إلا أنّ أكثرهم: ﴿فاعرض أكثرهم فهم لايسمعون ﴾ آ.

بناً على ذلك فإنَّ أوَّل خصائص هذا الكتاب هو أنَّهُ يتضمَّن في تشريعاته وتعاليمه كلَّ

١. «كتاب» خبر بعد الخبر، وبهذا الترتيب فإنَّ وتنزيل، خبر لمبتدأ محذوف و«كتاب» خبر بعدالخبر.

٢. ﴿لقوم بعلمون﴾ يمكن أن تكون متعلقة بـ «فصلت» أو بـ «تنزيل».

ما يحتاجهُ الإنسان وفي جميع المستويات، ويلبّي ميوله ورغباته الروحية.

الصفة الثانية أنّه متكامل، لأنّ «قرآن» مشتق من القراءة، وهي في الأصل بمعنى جمع أطراف وأجزاء الكلام.

الصفة الثّالثة تتمثل بفصاحة القرآن وبلاغته، حيث يذكر الحقائق بدقّة بليغة دون أيّ نواقص. وفي نفس الوقت يعكسها بشكل جميل وجذّاب.

الصفتان الرابعة والخامسة تكشفان عن عمق التأثير التربوي للقرآن الكريم، عن طريق أسلوب الإنذار والوعيد والتهديد والترغيب، فآية تقوم بتشويق الصالحين والحسنين بحيث إنّ النفس الإنسانية تكاد تطير وتتاوج في آفاق الملكوت والرحمة، وأحياناً تقوم آية بالتهديد والإنذار بشكل تقشعر منه الأبدان لهول الصورة وعنف المشهد.

إنَّ هذين الأصلين التربويين (الترغيب والتهديد) مـتلازمان في الآيــات القــرآنــية ومترابطان في اُسلوبه.

ومع ذلك فإنّ المتعصّبين المعاندين لا يتفاعلون مع حقائق الكتاب المنزل، وكأنّهم لا يسمعونها أبداً بالرغم من السلامة الظاهرية لأجهزتهم السمعية، إنّهم في الواقع يفتقدون لروح السماع وإدراك الحقائق، ووعي محتويات النذير والوعيد القرآني.

وهؤلاء \_كمحاولة منهم لثني الرّسول لَيَّا فِي عن دعوته، وايغالاً منهم في الغي

وفي زرع العقبات \_ يتحدّثون عند رسول الله بعناد وعلو وغرور حيث يحكي القرآن عنهم: ﴿وقالوا قلوبنا في أكنّة ممّا تدمونا لِليه وفي آذلننا وقرومن بيئنا وبينك حجاب.

مادام الأمر كذلك فاتركنا وشأننا، فاعمل ما شئت فإنّنا عاكفون على عملنا: ﴿قَامِمِلُ النَّنَا مَاهِلُونَ﴾.

حال هؤلاء كحال المريض الأبله الذي يهرب من الطبيب الحاذق، ويحاول أن يسبعد نفسه عنه بشتي الوسائل والأساليب.

إِنَّهُم يقولون: إنَّ عقولنا وأفكارنا موضوعة في علب مغلقة بحيث لا يصلها شيء.

«أكنّة» جمع «كنان» وتعني الستار، أي أنّ الأمر لا يقتصر هنا على ستار واحد، بل هي ستائر من العناد والتقليد الأعمى، وأمثال ذلك ممّا يحجب القلوب ويطبع عليها.

وقالوا أيضاً: مضافاً إلى أنَّ عقولنا لا تدرك ما تقول، فإنَّ آذاننا لا تسمع لما تقول أيضاً، وهي منهم إشارة إلى عطل المركز الأصلي للعمل والوسائل المساعدة الأخرى. وبعد ذلك، فإنّ بيننا وبينك حجاب سميك، بحيث حتى لوكانت آذاننا سالمة فــانّنا لا نسمع كلامك، فلهاذا ــ إذاً ــ تتعب نفسك، لماذا تصرخ، تحزن، تقوم بالدعوة ليلاً ونهاراً؟ اتركنا وشأننا فأنت على دينك ونحن على ديننا.

هكذا... بمنتهئ الوقاحة والجهل، يهرب الإنسان بهذا الشكل الهازل عن جادة الحق.

والطريف أنّهم لم يقولوا: «وبيننا وبينك حجاب» بل أضافوا للجملة كلمة «من» فقالوا: 
﴿ومن بيننا وبينك حجاب ﴾ وذلك لبيان زيادة التأكيد، لأنّ بزيادة هذه الكلمة يصبح مفهوم الجملة هكذا: إنّ جميع الفواصل بيننا وبينك مملوءة بالحجب، وطبيعي أن يكون مثل هذا المجاب سميكاً عازلاً للغاية ليقضي على كلّ نقاط الالتقاء بين الطرفين، وبذلك سوف لا ينفع الكلام مع وجود هذا الحجاب.

وقد يكون الهدف من قول المشركين: ﴿قاعمل إِنّنا عاملون﴾ محاولتهم زرع اليأس عند النّبي عَيَيْنِ أَو قد يكون المراد نوعاً من التهديد له، أي اعمل ما تستطيعه ونحن سوف نبذل ما نستطيع ضدّك وضد دينك، والتعبير عيثل منتهى العناد والتحدي الأحمى للحق ولرسالاته.

#### 8003

# التفسير

#### من هم المشركون؟

الآيات التي بين أيدينا تستمر في الحديث عن المشركين والكافرين، وهي في الواقع إجابة لما صدر عنهم في الآيات السابقة، وإزالة لأيّ وهمّ قد يلصق بدعوة النّبي ﷺ.

يقول تعالى لرسوله الكريم: ﴿قُلْ لِنَّمَا لَنَا يَشُرُّ مِثْلَكُمْ يُوحِيْ لِلنِّ لِنَّمَا لِلْهِكُمْ لِلهُ واحد﴾.

فلا أدّعي أنّي ملك، ولست إنساناً أفضل منكم، ولست بربّكم، ولا ابن الله بل أنا إنسان مثلكم، وأختلف عنكم بتعليات التوحيد والنبوّة والوحي، لا أريد أن أفرض عليكم ديني حتى تقفوا أمامي وتقاوموني أو تهددونني، لقد أوضحت لكم الطريق، وإليكم يعود التصميم والقرار النهائي.

ثمٌ تستمر الآية: ﴿فَاسْتَقْيَمُوا لِلنَّهُ وَلَسْتَغَفَّرُوهُ﴾ ﴿

ثمّ تضيف الآية محذّرة: ﴿وويل للمشركين﴾.

الآية التي تليها تقوم بتعريف المشركين، وتسلّط الضوء على جملة من صفاتهم وتختص هذه الآية بذكرها، حيث يقول تعالى: ﴿اللّذين لايؤتون الزّكاة وهم بالآخرة هم كافرون﴾. إنّ هؤلاء يعرّفون بأمرين: ترك الزكاة، وإنكار المعاد.

١. وفاستقيموا، مأخوذة من والإستقامة، وهي هنا بمعنى التوجّه بشكل مستقيم نحو شيء معيّن، لذا فبإنها تعدّت بواسطة الحرف (إلىٰ) لأنها تعطى مفهوم (استواء).

لقد أثارت هذه الآية كلاماً واسعاً في أوساط المفسّرين، وذكروا مجموعة احتالات في تفسيرها، والسبب في كلّ ذلك هو أنّ الزكاة من فروع الدين، فكيف يكون تركها دليلاً على الكفر والشرك؟

البعض أخذ بظاهر الآية وقال: إنّ ترك الزكاة يعتبر من علائم الكفر، بالرغم من عدم تلازمه مع إنكار وجوبه.

البعض الآخر اعتبر الترك مع تلازم الإنكار دليلاً على الكفر، لأنّ الزكاة من ضروريات الإسلام ومنكرها يعتبر كافراً.

وقال آخرون: الزكاة هنا بمعنىٰ التطهير والنظافة، وبذلك يكون المقصود بترك الزكاة، ترك تطهير القلب من لوث الشرك، كها جاء في الآية ٨١ من سورة الكهف في قوله تعالىٰ: ﴿ عَمْدُولُ هِنْهُ زَكَاتُهُ ﴾.

إلّا أنّ كلمة (لا يؤتون) لا تناسب المعنى أعلاه، لذلك يبق الإشكال على حاله. لذلك لا يبقى من مجال سوى أن يكون المقصود منها هو أداء الزكاة.

المشكلة الأخرى التي تواجهنا هنا، هي أنّ الزكاة شرّعت في العام النّاني من الهجرة المباركة، والآيات التي بين أيدينا مكّية، بل يذهب بعض كبار المفسّرين إلى أنّ سورة «فصلت» هي من أوائل السور النازلة في مكّة، لذلك كلّه وبغية تلافي هذه المشكلة فسر المفسّرون الزكاة هنا بأنّها نوع من الإنفاق في سبيل الله، أو أنّهم تأوّلوا المعنى بقولهم: إنّ أصل وجوب الزكاة نزل في مكّة، إلّا أنّ حدودها ومقدارها والنصاب الشرعي لها نزل تحديده في العام النّاني من الهجرة المباركة.

يتبيّن من كلّ ما سلف أنّ أقرب مفهوم لمقصود الزكاة في الآية هو المعنى العام للإنفاق، أمّا كون ذلك من علائم الشرك، فيكون بسبب أنّ الإنفاق المالي في سبيل الله يعتبر من أوضح علامات الإيثار والحب لله، لأنّ المال يعتبر من أحبّ الأشياء إلى قلب الإنسان ونفسه، وبذلك فإنّ الإنفاق وعدمه عكن أن يكون من الشواخص الفارقة بين الإيمان والشرك، خصوصاً في تلك المواقف التي يكون فيها المال بالنسبة للإنسان أقرب إليه من روحه ونفسه، كما نرى ذلك واضحاً في بعض الأمثلة المنتشرة في حياتنا.

بعبارة أخرى: إنَّ المقصود هنا هو ترك الإنفاق الذي يعتبر أحد علامات عدم إيمانهم

بالخالق جلّ وعلا، والأمر من هذه الزاوية بالذات يقترن بشكل متساوي مع عدم الإيمان بالمعاد، أو يكون ترك الزكاة ملازماً لإنكار وجوبه.

وثمة ملاحظة أخرى تساعد في فهم التفسير، وهي أنّ الزكاة لها وضع خاص في الأحكام والتعاليم الإسلامية، وإعطاء الزكاة يعتبر علامة لقبول الحكومة الإسلامية والخضوع لها، وتركها يعتبر نوعاً من الطغيان والمقاومة في وجه الحكومة الإسلامية، ونعرف أنّ الطغيان ضدّ الحكومة الإسلامية يوجب الكفر.

والشاهد على هذا المطلب ما ذكره المؤرخون من «اصحاب الرّدة» وأنّهم من «بني طي» و«غطفان» و«بني اسد» الذين امتنعوا عن دفع الزكاة لعمال الحكومة الإسلامية في ذلك الوقت، وبهذا رفعوا لواء المعارضة فقاتلهم المسلمون وقضوا عليهم.

صحيح أنَّ الحكومة الإسلامية لم يكن لها وجود حين نزول هذه الآية ولكن هذه الآية بمكنها أن تكون إشارة مجملة إلى هذه القضية.

وقد ذكر في التواريخ أنّ أهل الردّة قالوا بعد وفاة النّبي ﷺ: «أمّا الصلاة فنصلي، وأمّا الزكاة فلا يغصب أموالنا» وهكذا رأى المسلمون ضرورة قتالهم وقمع الفتنة. \

الآية الآخيرة تقوم بتعريف مجموعة تقف في الجانب المقابل لهؤلاء المشركين البخلاء، وتتعرّض إلى جزائهم حيث يقول تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمنوا ومعلوا المقالحات لهم أجر فير معنون ﴾.

«ممنون» مشتق من «منّ» وتعني هنا القطع أو النقص، لذا فإنّ غير ممنون تعني هنا غير مقطوع أو منقوص.

وقيل إنَّ مصطلح «منون» ـعلى وزن «زبون» ـويعني الموت مشتق من هذه المفردة. وكذلك المنَّة باللسان، لأنَّ الأوَّل يعني القطع ونهاية العمر، بينها الثاني يـعني قـطع النـعمة والشكر <sup>٢</sup>.

وذهب بعض المفسّرين إلى القول بأنّ المقصود بـ ﴿ مُيرِ مَعْنُونَ ﴾ أنّه لا توجد أيّ منّة على المؤمنين فيا يصلهم من أجر وجزاء وعطاء. لكن المعنىٰ الأوّل أنسب.

١. تفسير روحالجنان، ج ١٠، ص ٦، ذيل الآيات مورد البحث.

٢. يلاحظ مادة من في مفردات الراغب.

#### ہحث

### الأهمية الإستثنائية للزكاة في الإسلام:

الآية أعلاه تعتبر تأكيداً مجدداً وشديداً حول أهمية الزكاة كفريضة إسلامية، سواء كانت بمعنى الزكاة الواجبة أو بمفهومها الواسع، لأنّ الزكاة تعتبر أحد الأدوات الرئيسية لتحقيق العدالة الاجتاعية، ومحاربة الفقر والمحرومية، وملء الفواصل الطبقية، بالإضافة إلى تقوية البنية المالية للحكومة الإسلامية، وتطهير النفس من حبّ الدنيا وحبّ المال، والحلاصة: إنّ الزكاة وسيلة مثلى للتقرّب إلى الله تبارك وتعالى.

وقد ورد في الروايات الإسلامية أنّ ترك الزكاة يعتبر بمنزلة الكفر، وهو تعبير يشسبه ماورد في الآية التي نحن بصددها.

و في هذا الجال نستطيع أن نقف مع الأحاديث التالية:

أولاً: في حديث عن الإمام الصادق الله أنّ من وصايا رسول الله لأمير المؤمنين على بن أبي طالب قوله له: «يا علي كفر بالله العظيم من هذه الأمّة عشرة، وعدّ منهم مانع الزكاة... ثمّ قال: يا علي من منع قيراطاً من زكاة ماله فليس بمؤمن ولا مسلم ولاكرامة، يا علي: تارك الزكاة يسأل الله الرجعة إلى الدنيا، وذلك قبوله عبر وجلّ: ﴿حبتَىٰ إذا جباء أحدهم العبوم قبال ربّ لرجعون ( ﴾ أ.

ثانياً: في حديث آخر عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «إنّ الله عنزوجلٌ فسرض للمفقراء في أموال الأغنياء فريضة لا يحمدون إلا بأدائها، وهي الزكاة، بها حقنوا دماءهم وبسها سمّوا مسلمين» ".

ثالثاً: أخيراً نقراً في حديث عن الإمام الصادق على قوله: «من منع قيراطاً من الزكاة فليمت إن شاء يهودياً أو نصرانياً» أ.

وتقدّم بحث مفصل عن أهمّية الزكاة في الإسلام وفلسفتها وتاريخ وجوب الزكــاة في الإسلام، وكل ما يتعلّق بهامن أمور، في تفسير الآية ٦٠ من سورة التوبة.

۱. مؤمنون، ۹۹.

٢. وسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٨ و ١٩ (باب ثبوت الكفر والإرتداد والقتل بعنع الزكاة استحلالاً وجحوداً) وقد اعتبر بعض الفقهاء كصاحب الوسائل مثلاً، أنّ الروايات أعلاء تختص بإنكار الزكاة، وج ٩، ص ٣٢، ح ١١٤٥٠ و ١١٤٥٠ و ١١٤٥٥.
 ٣. المصدر السابق.

٤. المصدر السابق.

قُلْ أَيِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِأَلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعَلُونَ لَهُ وَأَندَادُا ذَالِكَ رَبُ فَلَا أَيْنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِأَلَّهُ وَهِمَ مِن فَوْقِهَا وَبَرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُوا تَهَا فِي أَرْبَعَةِ الْعَالَمِينَ فَي وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِي مِن فَوْقِهَا وَبَرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُوا تَهَا فِي آرَبَعَةِ أَلْعَالَمُ اللَّهُ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ أَقْتِيا طَوَعًا أَيَامِ سَوَاءً لِلسَّآبِلِينَ فَي مُنْ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ أَقْتِيا طَوَعًا أَوْكَرَهُا قَالَهُا وَلِلْأَرْضِ أَقْتِيا طَوَعًا أَوْكَرَهُا قَالَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيَا لَكُونِ وَالْعَرِينَ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّ

# الثفسير

### مرامل فلق السماوات والأرض:

الآيات أعلاه نماذج للآيات الآفاقية، وعلائم العظمة، وقدرة الخالق جلّوعلا في خلق الأرض والسهاء، وبداية خلق الكائنات، حيث يأمر تـعالى النّـبي الأكـرم ﷺ بمـخاطبة الكافرين والمشركين وسؤالهم: هل يمكن إنكار خالق هذه العوالم الواسعة العظيمة؟

لعلَّ هذا الأسلوب يوقظ فيهم إحساسهم ووجدانهم فيحتكمون للحق..

يقول تعالى: ﴿قُلَ لَئَنَكُمُ لِتَكَفَّرُونَ بِالَّذِي خَلِقَ الأَرْضَ فِي يَــوَمِينَ ﴾. وتجـعلون لله تـعالى شركاء ونظائر: ﴿وتجعلون له لَندادلُ ﴾.

إنّه لخطأ كبير، وكلام يفتقد إلى الدليل: ﴿ ذَلِكَ رَبُّ العالمين ﴾.

إنّ الذي يدبّر أمور هذا العالم. أليس هو خالق السهاء والأرض؟ فإذا كان سبحانه وتعالى هو الخالق، فلهاذا تعبدون هذه الأصنام وتجعلونها بمنزلته؟!

إنّ الذي يستحق العبادة هو الذي يقوم بالخلق والتدبير، ويملك هذا العالم ويحكمه. الآية التي تليها تشير إلى خلق الجبال والمعادن وبركات الأرض والمواد الغـذائـية. حيث تقول: ﴿وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدّر فيها أقواتها في أربسة أيّام﴾ وهذه المواد الغذائية هي عقدار حاجة الحتاجين: ﴿سوا، للسائلين﴾ أ.

وبهذا الترتيب فإنه تبارك وتعالى قد دبر لكلّ شيء قدره وحاجته، وليس ثمّة في الوجود من نقص أو عوز، كما في الآية ٥٠ من سورة «طه» حيث قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا اللَّذِي لَمُطَىٰ كُلَّ شِيء خلقه ثمّ هدى﴾.

المقصود من «السائلين» هنا هم الناس، أو أنّها تشمل بشكل عام الإنسان والحيوان والنبات [وإذا ذكرت بصيغة الجمع للعاقل فهي من باب التغليب].

ووفق هذا التّفسير فإنّ الله تعالى لم يحدّد احتياجات الإنسان لوحده منذ البداية وحسب، وإنّا فعل ذلك للحيوانات والنباتات أيضاً.

وهنا ينار هذا السؤال: تذكر الآيات القرآنية \_أعلاه \_أنّ خلق الأرض تمّ في يومين، وخلق الجبال والبركات والطعام في أربعة أيّام، وبعد ذلك خلق السهاوات في يومين، وبذا يكون المجموع ثمانية أيّام، في حين أنّ أكثر من آية في كتاب الله تذكر أنّ خلق السهاوات والأرض تمّ في ستة أيّام، أو بعبارة أخرى: في ستة مراحل ٢٠

سلك المفسّرون طريقان في الإجابة على هذا السؤال:

الطريق الأوّل: وهو المشهور المعروف، ومفاده أنّ المقصود بأربعة أيّام هو تتمة الأربعة أيّام، بأن يتم في اليومين الأوّلين من الأربعة خلق الأرض، وفي اليومين الآخرين خلق باقي خصوصيات الأرض، مضافاً إلى ذلك اليومين لخلق السهاوات، فيكون المجموع ستة أيّام أو ست مراحل.

وشبيه ذلك ما يرد في اللغة العربية من القول \_ مثلاً \_ بأنَّ المسافة من هــنا إلى مكّــة

١٠ هناك احتمالات متعدّدة حول محل (سواء) و(للسائلين) من الإعراب وبما تختص:

الأوّل: أنّ (سواء) حال لــ (أقوات) و(للسائلين) متعلّق بـ (سواء) وتكون النتيجة هي التّفسير الذي أوردناه أعلاه.

الثّاني: أنّ (سواء) صفة للأيام، يعني أنّ هذه المراحل الأربع تتساوى فيما بينها، وأمّا (للسائلين) فإمّا أن تتعلّق بـ (قدر) أو بمحذوف ويكون التقدير (كاثنة للسائلين) يعني أنّ الأيّام الأربع هذه تعتبر جواباً للسائلين، لكن التّفسير الأوّل أوضح.

٢- يمكن مراجعة الآيات ٥٤ من سورة الأعراف، و٣ من سورة يونس، و٧ من سورة هود، و٥٩ من سورة الفرقان، و٤ من سورة الفرقان، و٤ من سورة الحديد.

يستغرق قطعها عشرة أيّام، وإلى المدينة المنورة ١٥ يوماً، أي إنّ المسافة بين مكّة والمدينة تكون خمسة أيام ومن هنا إلى مكّة عشرة أيّام .

وهذا التّفسير صحيح لوجود مجموعة من الآيات التي تتحدّث عن الخلق في ستة أيّام. وإلّا فني غير هذه الحالة لا يمكن الركون له، من هنا تتبين أهمّية ما يقال من أنّ القرآن يفسّر معضه معضاً.

الطريق الآخر الذي اعتمده المفسّرون للإجابة على الإشكال أعلاه هو قولهم: إنّ أربعة أيّام لاتختص ببداية الخلق، بل هي إشارة إلى الفصول الأربعة للسنة، والتي هي بداية ظهور الأرزاق وغو المواد الغذائية التي تنفع الإنسان والحيوان .

لكن هذا التّفسير فضلاً عن أنّه لا يلائم الآيات أعلاه، فإنّه أيضاً يـقصر المـراد مـن «اليوم» فيما يتعلّق بالأرض والمواد الغذائية وحسب، لأنّ معناه يتعلّق بالفصول الأربـعة فقط، بينما لاحظنا أنّ «يوم» في معنى خلق السماوات والأرض يعنى بداية مرحلة!

مضافاً لذلك تكون النتيجة اختصاص يومين من الأيّام الستة لخلق الأرض، ويومين آخرين لخلق السماوات، أمّا اليومان الباقيان اللذان يتعلّقان بخلق الكائنات بين السماء والأرض «ما بينهما» فليس هناك إشارة إليهها!

من كلِّ ذلك يتبيِّن أنَّ التَّفسيرِ الأوَّل أجود.

وقد لا تكون هناك حاجة للقول بأنّ «اليوم» في الآيات أعلاه هـو حـتماًغير اليـوم العادي، لأنّ اليوم بالمعنى العادي لم يكن قد وجد قبل خلق السهاوات والأرض، بل المقصود بذلك هو مراحل الخلق التي استنفذت من الزمن أحياناً ملايين بل وبلايين السنين. "

### بحثان

تبق أمامنا ملاحظتان ينبغي أن نشير إليها:

### أوّلاً: ما هو المقصود من قوله تعالى: ﴿بارك فيها ﴾؟

الظاهر أنَّها إشارة إلى المعادن والكنوز المستودعة في باطن الأرض، وما على الأرض

ا. في ضوء هذا التفسير يكون للآية تقديرها بالصيغة الآتية وقدر فيها أقواتها في تتمة أربعة أيّام أو يكون التقدير كما جاء في تفسير الكشاف: «كل ذلك في أربعة أيّام».

٢. ثمّة حديث بهذا المضمون في تفسير علي بن إبراهيم، ج ٢، ص ٢٦٢.

٣. راجع الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

من أشجار وأنهار ونباتات ومصادر للهاء الذي هو أساس الحياة والبركة، حيث تستفيد منها جميع الاحياء الأرضية.

# ثَانِياً: بِهُ تَتَعَلَقُ الايامُ الاربِعةَ في عبارة: ﴿فِي أَربِعةَ أَيَّامٍ ﴾؟

بعض المفسّرين يعتقد أنّها تخص «الأقوات» فقط. لكنّها ليست كذلك، بـل تشمل الأقسام الثلاثة المذكورة في الآية (أي خلق الجبال، خلق المصادر وبركات الأرض، خلق المواد الغذائية) لأنّه \_خلافاً لذلك \_فإنّ بعض هذه الأمور سوف لا تدخل في الأيام الواردة في الآيات أعلاه، وهذا أمر لا يتناسب مع نظم الآيات ونظامها.

بعد الإنتهاء من الكلام عن خلق الأرض ومراحلها التكاملية، بدأ الحديث عن خلق السهاوات حيث تقول الآية: ﴿ثم لستوى لِلى السّماء وهي دخان فقال لها وللأرض لنتيا طوماً أو حرها ﴾.

فكانت الإجابة: ﴿قَالِنَا لَتِينَا طَائِعِينَ ﴾.

وفي هذه الأثناء؛ وفقضاهن سبع سمولت في يومين عنم؛ وولوحي في كل سماء لمرها > وأخيراً: ووزيّنًا السّماء الدّنيا بمصابيح وحفظاً > نعم: وذلك تقدير العزيز العليم >.

في الآيتين المتقدمتين تستلفت النظر عشر ملاحظات سنقف عليها خلال النقاط الآتية، التي ننهي من خلالها البحث في هذه المجموعة من الآيات، وهي:

أولاً: كلمة «ثم» تأتي عادة للإشارة إلى التأخير في الزمان، وتأتي أحياناً للدلالة على التأخير في البيان، فإذا كان المعنى الأوّل هو المقصود فسيكون المفهوم هو أنّ خلق السهاوات تم بعد خلق الأرض وخلق الجبال والمعادن والمواد الغذائية، أمّا إذا كان المعنى الثّاني هو المقصود، فليس هناك مانع من أن تكون السهاوات قد خلقت وبعدها تم خلق الأرض، ولكن عند البيان ذكرت الآية أوّلاً خلق الأرض والأرزاق ومصادرها التي يحتاجها البشر، ثمّ عرجت إلى ذكر قضية خلق السهاء.

المعنى الثّاني بالإضافة إلى أنّه أكثر تناسقاً وانسجاماً مع الإكتشافات العلمية، فهو أيضاً يتّفق مع الآيات القرآنية الأخرى، كقوله تعالى في الآيات ٢٧-٣٣ من سورة «النازعات»: ولأنتم لشدّ علقاً لم السّما، بناها \* رفع سمكها فسؤلها \* ولفطش ليلها وأخرج نسحاها \* والأرض بعد ذلك دحاها \* أخرج منها ما ها ومرعاها \* والجبال لرساها \* متاعاً لكم ولأنعامكم ».

إنّ هذه المجموعة من الآيات الكريمة تكشف بوضوح أنّ دحو وتوسيع الأرض وتفجّر العيون ونبات الأشجار والمواد الغذائية، قد تمّ جميعاً بعد خلق السهاوات، أمّا لو فسّرنا معنى «ثم» بالتأخير في الزمان، فعلينا أن نقول: إنّ كلّ تلك قد تكوّنت قبل خلق السهاء، وهذا يتنافئ مع المعنى الواضح لقوله تعالى: ﴿بعد فلله ﴾ أي أنّ كلّ ما ذكر قد تمّ خلقه بعد ذلك (أي بعد السهاوات). وبذلك نفهم أنّ (ثم) هنا قد استخدمت للتدليل على التأخير البياني أ

ثانياً: «استوىٰ» من «استواء» وتعني الإعتدال أو المساواة بين شيئين ولكن ذهب علماء اللغة والتّفسير إلى أنّ هذه الكلمة عندما تستعدّى بـ «عسلى» يـصبح مـعناها الإســتيلاء والتسلّط على شيء ما، مثل: ﴿الرّحمن على العرف استوىٰ ﴾ .

وعندما تتعدّى بـ «إلى» فهي تعني القصد، كما في الآية التي نبحثها وشم استوى اللي السّماء الله السماء.

ثالثاً: جملة «هي دخان» تبيّن أنّ بداية خلق السهاوات كان من سحب الغازات الكثيفة الكثيرة، وهذا الأمر يتناسب مع آخر ما توصّلت إليه البحوث العلمية بشأن بداية الخلق والعالم.

والآن فإنّ الكثير من النجوم السهاوية هي على شكل سحب مضغوطة مسن الغــازات والدخـان.

وابعاً: قولد تعالى: ﴿فقال لها وللأرض لنتيا طوما أو كرها لله تعني أنّ كلاماً قد جرى باللفظ، وإنّا قول الخالق وأمره هو نفسه الأمر التكويني، وهو عين إرادته في الخلق. أمّا التعبير بـ «طوعاً أو كرهاً» فهو إشارة إلى أنّ الإرادة الإلهيّة الحتمية قد ارتبطت بـ تكوّن السهاوات والأرض. والمعنى أنّه يجب أن يحدث هذا الأمر شاءت أم أبت.

خامساً؛ الجملة في قوله تعالى: ﴿ لَتِنا طَانِعِينَ ﴾ تشير إلى أنّ المواد التي تتشكّل سنها السهاء والأرض من ناحية التكوين والخلقة، كمانت مستسلمة تماماً لإرادة الله وأسره، فتقبّلت شكلها المطلوب ولم تعترض أمام هذا الأمر الإلهى مطلقاً.

ومن الواضح أنَّ هذا الأمر وهذا الإمتثال ليس لهما طبيعة تكليفية وتــشريعية، بــل حدثت بمحض التكوين فقط.

أمّا ما نقل عن ابن عباس من قوله: إنّ خلق الأرض كان قبلاً، وأمّا ودحو الأرض، فجاء بعد ذلك، فهو لا يحل المشكلة، وكأنّ ابن عباس لم يهتم عمّا بعد الآية من حديث عن خلق الجبال والمواد الغذائية!
 ٢٠ طه، ٥.

سادساً: قوله تعالى: ﴿فقضاهن سبع سماولت في يومين﴾ بشير إلى وجود مرحلتين في خلق السهاوات، كلّ مرحلة استمرت لملايين أو مليارات السنين، وكل مرحلة تنتضمن مراحل أخرى، ومن المحتمل أن تكون هاتان المرحلتان هما مرحلة تبديل الغازات المضغوطة إلى سوائل ومواد مذابة، ثم مرحلة تبديل المواد المذابة إلى مواد جامدة.

كلمة «يوم» استخدمت هنا \_كما أشرنا سابقاً \_بمعنى مرحلة، وهو ممّا يشيع استخدامه في عدّة لغات، ويشيع استخدامه أيضاً في كلامنا اليومي، فعندما تقول مثلاً: يوم لك ويوم عليك، إنّما تشير إلى مراحل الحياة المختلفة. (هناك بحث مفصل حول هذا الموضوع في نهاية تفسير الآية ٥٤ من سورة الأعراف).

سابعاً: إنّ العدد «سبع» ربّما جاء هنا للكثرة، بمعنىٰ أنّ هناك سهاوات كشيرة وأجسرام كثيرة. ومن المحتمل أن يكون الرقم للعدد، أي إنّ عدد السهاوات هي سبع بالتحديد. ومع هذا التقييد، فإنّ جميع ما نرىٰ من كواكب ونجوم ثابتة وسيّارة هي من السهاء الأولى، وبذلك يكون عالم المنلقة متشكّلاً من سبع مجموعات كبرى، واحدة منها فقط أمام أنظار البشرية، وإنّ الأجهزة العلمية الفلكية الدقيقة وبحوث الإنسان، لم تتوصل إلى ما هو أبعد من السهاء الأولى!

ولكن كيف تكون العوالم الستة الأخرى؟ وممّ تتشكّل؟ فهو أمر لا يعلمه إلّا الله تعالى. والمعتقد هنا أنّ هذا التّفسير هو الأصح. (في هذا الموضوع يمكن مراجعة نهاية تفسير الآية ٢٩ من سورة البقرة).

ثامناً: قوله تعالى: ﴿وَلُوحِيْ فَي كُلُّ سِمَا لَمُرَهَا ﴾ تشير إلى أنّ المسألة لم تنته بخلق السهاوات وحسب، بل إنّ في كلّ منها مخلوقات وكائنات ونظام خاص و تدبير معين، بحيث إنّ كلّ واحدة تعتبر بحدّ ذاتها دليلاً على العظمة والقدرة والعلم.

تاسعاً: قوله تعالى: ﴿وَزَيْنَا السَّهَا الدِّنْيَا بِمِصَابِيحِ ﴾ تدل على أنّ جميع النجوم زينة للسهاء الأولى، وتبدو في نظر الإنسان كالمصابيح المعلّقة في سقف هذه السهاء الزرقاء، وهي ليست للزينة وحسب، حيث تجذب بتلألؤها الخاص المتعاقب قلوب عشّاق أسرار الخلقة، بل في اللزينة تكون مصابيح للتائهين وأدلة لمن يسير في الطريق، تعينهم على تعيين اتجاه الحركة.

أمّا «الشهب» التي تظهر كنجوم سريعة في السهاء بوميض سريع قبل أن تنطفيء، فهي في

الواقع سهام تستقر في قلوب الشياطين وتحفظ السهاء من نفوذهم. (راجع تفسير الآية ١٧ من سورة الحجر ونهاية الآية السابعة من سورة الصافات).

عاشراً: قوله تعالى: ﴿ ذلك تقدير العزيز العليم ﴾ تكلة للجمل التسع السابقة، وتشكّل بجموعها عشرة كاملة، تقول: إنّ ما حدث في السهاء والأرض منذ بداية الخلق إلى مرحلة التشكّل والنظام الدقيق، كان وفق برنامج محسوب ومقدّر، تمّ تنظيمه من قبل المبدأ الأزلي ذي العلم والقدرة المطلقتين، وإنّ أيّ تفكير في أيّ بحر من هذه البحور يقودنا نحو المبدأ العظيم جلّت قدرته.

#### 8003

فَإِنَّ أَعْرَضُواْ فَقُلِ أَنَذَرْتُكُوْ صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةِ عَادِوَتَمُودَ ﴿ إِذَ جَآءَ تَهُمُ ٱلرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا نَعْبُدُوۤ أَإِلَّا اللَّهُ قَالُواْ لَوْشَاءَ رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلَيْكَةً فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلَتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ فَا مَا عَادُ فَاسْتَكَ مَنُوا فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَا قُوَةً أَوَلَمْ يَرَوَا أَنَ اللّهَ ٱلّذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِعَايَلِنَا يَحْحَدُونَ فَي الْحَيْوَةِ ٱلدَّيْرَ وَالْمَا عَلَيْهِمْ رِيَحًا صَرَّصَرًا فِي آيَا مِنْحَسَاتِ لِنَذِيقَهُمْ عَذَابَ الْحَرْقِ فِي الْحَيْوَةِ ٱلدَّيْ أَوْلَعَذَابُ ٱلْاَحْرَةِ أَخْرَى وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ ﴿ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الْحَلَالَةُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ

# التفسير

## أمذركم صاعقة مثل صاعقة عادٍ وثمودا

بعد البحث المهم الذي تضمّنته الآيات السابقة حول التوحيد ومعرفة الخالق جلّ وعلاه تنذر الآيات \_ التي بين أيدينا \_ المعارضين والمعاندين الذين تجاهلوا كلّ هذه الدلائل الواضحة والآيات البينات، وتحذّرهم أنّ نتيجة الإعراض، نزول العذاب بهم، يقول تعالى: ﴿ فَإِنْ لَعرضوا فَقُل لَنَدُرِدُكُم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود ﴾ (.

عليكم أن تخافوا هذه الصاعقة المميتة المحرقة التي إذا نزلت بساحتكم تفنيكم وتحللً بداركم الدمار.

لاحظنا في بداية هذه السورة المباركة أنّ بعض زعهاء الشرك في مكّة مثل «الوليد بن المغيرة» وبرواية أخرى «عتبة بن ربيعة» جاءوا إلى النّبي ﷺ للتحقيق حول القرآن ودعوة

١. «الفاء» في ﴿فإن اعرضوا﴾ هي «فاء التفريع» كما قيل، بناءاً على ذلك فإنّ هذا الإنذار الحاسم يعتبر فرعاً ونتيجة للإعراض عن الآيات التوحيدية السابقة.

الرّسول وطرحوا عليه بعض الأسئلة، وفي سياق إجابة رسول اللّه يَرْبَقُ هم، تـلا عـليهم الآيات الأولى من هذه السورة، وعندما وصل النّبي في تلاوته إلى الآيات أعلاه وهدّدهم بصاعقة مثل صاعقة عاد وغود، ارتعشت أجسادهم وأصيبوا بالخوف بحيث إنّهم لم يكونوا قادرين على الاستمرار في الكلام، لذلك عادوا إلى قومهم وذكروا لهم تأثّرهم العـميق واضطرابهم ووجلهم من هذه الكلمات.

«الصاعقة» كما يقول الراغب في المفردات، تعني الصوت المهيب في السهاء، ويشتمل على النّار أو الموت أو العذاب. (ولهذا السبب تطلق الصاعقة على الموت أحياناً، وعلى النّار في أحيان أخرى).

والصاعقة \_ وفقاً للتحقيقات العلمية الراهنة \_ هي شرارة كهربائية عظيمة تحدث بين مجموعة من الغيوم التي تحمل الشحنات الكهربائية الموجبة، وبين الأرض التي تكون شحنتها «سالبة» وتصيب عادة قم الجبال والأشجار وأيّ شيء مرتفع، وفي الصحاري المسطحة تصيب الإنسان والأنعام، كما أنّ حرارتها شديدة للغاية بحيث إنّها تحيل أيّ شيء تصيبه إلى رماد، وتحدث صوتاً مهيباً وهزّة أرضية قوية في المكان الذي تضربه.

الله تبارك وتعالى ـكما تنص على ذلك آيات القرآن ـعاقب بعض الأقوام الأشقياء من الأمم السابقة بالصاعقة.

والطريف هنا أنّ عالم اليوم برغم التقدّم الهائل في العلوم، بتي عاجزاً عن اكتشاف وسيلة لمنع الصاعقة.

وسيبق هذا السؤال: لماذا ذكرهنا قوم عاد وغود من بين جميع الأقوام السابقة؟

السبب يعود إلى أنّ العرب كانوا على اطّلاع بخبر أولئك الأقوام، وكانوا قد شاهدوا بأعينهم آثار مدنهم المدّمرة، إضافة إلى أنّهم كانوا يعرفون أخطار الصواعق، لأنّهم يعيشون في الصحراء والبادية.

يواصل الحديث القرآني سياقه بالقول: ﴿إِذْ جَامِتُهُمُ الرَّسَلُ مِنْ بِينَ لَيْدِيهُمْ وَمِنْ خَلَفُهُمْ اللَّ تعبدوا إِلَّا الله ﴾.

إنّ استخدام تعبير ﴿من بين أيديهم ومن خلفهم ﴾ هو إشارة إلى ما ذكرناه أعلاه من أنّ الأنبياء قد استخدموا جميع الوسائل والأساليب لهدايتهم، وحاولوا طرق كلّ الأبواب حتى ينفذوا إلى قلوبهم المظلمة.

وقد يكون التعبير إشارة إلى الأنبياء الذين بعنوا خلال أزمنة مختلفة إلى هؤلاء الأقوام، وطرحوا علمهم نداء التوحيد.

لكن لنرى ماذا كان جوابهم حيال هذه الجهود العظيمة الواسعة لرسل الله تعالى؟ يقول تعالى: ﴿قَالُولُوهُا، رَبّنا لأنزل ملائكة﴾ لإبلاغ رسالته بدلاً من إرسال الناس.

والآن وما دام الأمر كذلك: ﴿فَإِنَّا بِمَا لُرَصِلتُم بِه كَافْرُونَ ﴾. وما جئتم به لا نعتبره من الله ان مفهوم هذا الكلام لا يعني إيمان هؤلاء بأن هؤلاء رسل الله حقاً، وأنهم لا يؤمنون بهم، وإنّا مفهوم الكلام رفض هؤلاء دعوة الرسل في أنهم مبلّغوا رسالات الله من الأساس، حيث حملوهم على الكذب والادّعاء. (ذلك فإنّ جملة ﴿بِهَا لُرسِلتُم بِه ﴾ هي للإستهزاء أو السخرية، أو أن يكون المقصود بها هو: طبقاً لإدّعائكم بأنكم رسل الله تبلغون عنه).

إنّها نفس الذريعة التي ينقلها القرآن مراراً على لسان منكري النبوات ورسالات الله ومكذبي الرسل، من الذين كانوا يتوقعون أن يكون الأنبياء دائماً ملائكة، وكأنّما البشر لا يستحقون مثل هذا المقام.

مثال ذلك قولهم في الآية ٧ من سورة الفرقان: ﴿وقالوا هال هذا الرَّسول يأكل الطَّعامِ ويحشي في الأسواق لولا لُنزل إليه هلك فيكونَ جعه تديراً ﴾.

إنّ قائد البشر يجب أن يكون من صنف البشر، كي يعرف مشاكل الإنسان واحتياجاته ويحس آلامهم ويتفاعل مع قضاياهم، وكي يستطيع أن يكون القدوة والأسوة، لذلك يصرّح القرآن في الآية ٩ من سورة «الأنعام» بقوله تعالى: ﴿ولوجعلناه هلكا لجعلناه رجلا﴾ بعد الجمل الذي بيّنته الآيات أعلاه، تعود الآيات الآن \_كها هو أسلوب القرآن الكريم \_ إلى تفصيل ما أوجز من خبر قوم عاد وغود، فتقول: ﴿فأها عاد فاستكبروا في الأرض بغير الحق وقالوا من أشدٌ منّا قوّة﴾.

إنّ هؤلاء القوم كانوا يعيشون في أرض «الأحقاف» من (حضرموت) جنوب الجزيرة العربية، وكانوا يتّصفون بوضع استثنائي فريد من حيث القوّة الجسمانية والمالية والتمدّن المادي، فكانوا يبنون القصور الجميلة والقلاع الحكمة، خاصة في الأماكن المرتفعة حسيث يرمز ذلك إلى قدرتهم ويكون وسيلة لإستعلائهم.

لقد كانوا رجالاً مقاتلين أشدًا، فأصيبوا بالغرور بسبب قدراتهم الظماهرية ومجدهم المادي، حتى ظنّوا أنّهم أفضل من الجميع، وأنّ قوّتهم لا تقهر، ولذلك قاموا بتكذيب الرسل والإنكار عليهم، وتكالبوا على نبيّهم «هود».

لكن القرآن يردّ على هؤلاء ودعواهم بالقول: ﴿أَوْلُمْ يَرُوا أَنَّ لَلَهُ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُو لَشَـدُّ منهم قوّة﴾.

أليس الذي خلقهم خلق السهاوات والأرض؟

بل هل يمكن المقايسة بين هاتين القدرتين، فأين القدرة المحدودة الفانية من القيدرة المطلقة اللامتناهية الأزلية؟!

ما للتراب وربّ الأرباب ٢٠!

تضيف الآية في النهاية قوله تعالى: ﴿وكانولها ياتنا يجعدون﴾.

نعم، إنّ الإنسان الضعيف المحدود سوف يطغىٰ بمجرّد أن يشعر بقليل من القدرة والقوّة. وأحياناً بدافع من جهله، فيتوهم أنّه يصارع الله جلّ وعلا!!

لكن ما أسهل أن يبدل الله عوامل حياته إلى موت ودمار، كما تخبرنا الآية عن مآل قوم عاد: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِم رَيْحًا صَرْصَراً فِي أَيَّامِ نَحْسَاتُ لِنَدْيِقَهِم مَذَلَبِ الغَرْي فِي الحيوة الدّنيا﴾.

إنّ هذه الريح الصرصر، وكما تصرّح بذلك آيات أخرى، كانت تقتلعهم من الأرض بقوّة ثمّ ترطمهم بها، بحيث أصبحوا كأعجاز النخل الخاوية. (يلاحظ الوصف في سمورة «القمر» الآية ١٩ـ٢٠ وسورة الحاقة الآية ٦ فما بعد).

لقد استمرت هذه الريح سبع ليال وغانية أيّام، وحطّمت كيانهم وكل وسائل عيشهم، نكالاً بما ركبوا من حماقة وعلو وغرور، ولم يبق منهم سوى أطلال تلك القصور العظيمة، وآثار تلك الحياة المرفّهة.

هذا في الدنيا، وهناك في الآخرة: ﴿ ولعدُلبِ الآخرة أخزى ﴾.

إنّ العذاب الدنيوي هو في الواقع كالشرارة في مقابل بحر لجيّ من النّار في عذاب الآخرة. والأنكئ من ذلك أن ليس هناك من ينصرهم: ﴿وهم لا ينصرون﴾.

فبعد عمر من الجد والعمل في سبيل التظاهر بالعظمة والعلو، يصيبهم الله تعالى بعذاب أذهّم في هذه الدنيا، وفي العالم الآخر ينتظرهم ما هم أشدّ وأصعب!

«صرصر»: على وزن (دفتر) مشتقّة في الأصل من كلمة «صُرّ» على وزن «شرّ» وتعني

ا. إنّ هذا التعبير يشبه في الواقع جملة: والله أكبر، حيث تقوم بتعريف الله (جلّ وعلا) بأنّه أعظم وأكبر من جميع الموجودات، ذلك أنّنا نعلم أن لا قياس بين الإثنين (التراب ورب الأرباب) ولكن الله يستحدّث إليــنا بلساننا، لذلك نرى أمثال هذه الألفاظ والتعابير في كلامه تعالىٰ

الغلق بإحكام، لذا تستعمل كلمة «صرّه» للكيس الذي يحتوي على المال وهو مغلق بشكل جيّد، ثمّ أطلقت على الرياح الماردة جداً، أو التي فيها صوت عال، أو الرياح المسمومة القاتلة، وقد تكون الرياح العجيبة التي شملت قوم «عاد» تحمل كلّ هذه الصفات جميعاً.

﴿ الله الله الله الله الله الله ومنه التي اعتبرها البعض بأنّها الأيّام المليئة بالتراب والغبار، أو الأيّام الباردة جداً، وهذه المعاني يمكن أن تكون مرادة من الآيات التي نحسن بصددها.

لقد أشار أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله في خطب نهج البلاغة إلى قصة عاد، كي تكون درساً أخلاقياً تربوياً يتعظ منه الآخرون. يقول الله «واتعظوا فيها بالذين قالوا: من أشدّ منّا قوّة؟ حملوا إلى قبورهم، فلا يدعون ركباناً، وأنزلوا الأجداث فلا يدعون ضيفاناً، وجعل لهم من الصفيح أجنان، ومن التراب أكفان، ومن الرفات جيران» أ.

### بحثان

### أُوّلاً: ما هي وسيلة فناء قوم عاد؟

وفقاً للآية ١٣ من هذه السورة، فإن قوم عاد ونمود أهلكوا بالصاعقة، في حين أنّ الآيات التي نبحثها تقول: إنّهم أبيدوا بالريح الصرصر العاتية، فهل هناك تعارض بين الاثنين؟

في الجواب ذكر المفسّرون وعلماء اللغة معنيين للصاعقة، أحدهما عام، والآخر خاص. فالصاعقة بمعناها العام تعني أيّ شيء يهلك الإنسان، وهي كما يقول العلّامة الطبرسي في مجمع البيان: «المهلكة من كلّ شيء».

أمّا المعنىٰ الخاص، فالصاعقة شرارة عظيمة من النّار تنزل من السماء، وتحرق كلّ سا يوجد في طريقها، كها وضّحنا ذلك آنفاً.

بناءً على هذا، لو كانت الصاعقة بالمعنى الأوّل فلا تعارض بينها وبين الرياح القويّة. يقول الراغب في المفردات: «قال بعض أهل اللغة: الصاعقة على ثلاثة أوجه: الموت كقوله: ﴿قصعت مِن فِي السّماولت ومِن فِي الأرض﴾ وقوله: ﴿فَاحْدُتُهُمُ الصاعقة﴾ والعذاب

١. نهج البلاغة، الخطبة ١١١٠.

كقوله: ﴿النفرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود ﴾ والنّار كقوله: ﴿ويرسل الصواعق فيصيب بها من يشا. ﴾ وما ذكره فهو أشياء حاصلة من الصاعقة، فإنّ الصاعقة هي الصوت الشديد من الجوّ، ثمّ يكون منه نار فقط أو عذاب أو موت وهي في ذاتها شيء واحد وهذه الأشياء تأثيرات منها ».

وثمة احتمال آخر، هو أنّ قوم عاد قد شملهم نوعان من العذاب: الأوّل الرياح الشديدة التي دمّرت كلّ شيء والتي سلّطها الله عليهم أيّاماً عديدة، ثم جاء بعد ذلك دور الصاعقة النّارية المميتة التي شملتهم بأمرالله.

لكن المعنى الأوّل يبدو أكثر تناسباً مع الموضوع، خصوصاً إذا لاحظنا الآيات الأخرى التي تتحدّث عن عقاب قوم عاد وهلاكهم. (راجع الآيات في سورة الذاريات \_ آية ٤١، وسورة الحاقة \_ آية ٦، والقمر الآيتان ١٨ و ١٩).

## ثانياً: أيام قوم عاد النمسة

البعض يعتقد أنّ أيّام السنة نوعان: أيّام نحسة مشوّومة، وأيسام سعيدة مباركة، ويستدلون على ذلك بالآيات أعلاه، فيقولون: هناك تأثيرات مجمهولة توثّر في الليالي والأيّام، ونشعر نحن بآثار ذلك، بينها أسبابها ما تزال مبهمة بالنسبة لنا.

وقال البعض: إنّ الأيام النحسة في الآية التي نبحثها هي الأيّام المملوءة بالتراب والغبار. وقوم عاد قد أصيبوا بمثل هذه الرياح الشديدة بحيث باتوا لا يرى أحدهم الآخر، كما تفيد ذلك الآيتان ٢٤ ـ ٢٥ من سورة «الأحقاف» في قوله تعالى: ﴿ فَلُمّا رَلُوه عارضا مستقبل أوديتهم قالوا هذا مارض معطرنا بل هوما استعجلتم به ربح فيها عذلب أليم \* تدمّر كل شي، بأمر ربها فأصبحوا لا يرى إلّا مساكنهم كذلك نجزي القوم المجرمين ﴾.

وسوف نقوم ببحث مفصّل حول مفهوم الأيّام النـحسة والأيّـام السـعيدة، في نهـاية حديثنا عن الآية ١٩ من سورة القمر، إن شاء الله تعالىٰ.

#### الآيتان

وَأَمَّا نَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُوا الْعَمَىٰعَلَى الْهُدَىٰ فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْمُونِ بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ١٠٠٥ وَنَعَيْنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَقُونَ ١٠٠٠

# التفسير

#### عاقبة قوم ثمود:

بعد أن تحدّثت الآيات السابقة عن قوم عاد، تبحث هاتان الآيتان في قضية قوم نمود ومصيرهم، حيث تقول: إنّ الله قد بعث الرسل والأنبياء لهم مع الدلائل البيّنة، إلّا أنّهم: ﴿وَلَمَّا ثُمُود فَهِدِينَاهُم فَاسْتَعَبُّوا العملُ على الهدى ﴾.

لذلك: ﴿فَأَحَدْتُهُمْ صَاعِقَةُ العَدْابِ الْهُونَ بِهَا كَانُواْ يَكْسَبُونَ ﴾.

وهؤلاء مجموعة تسكن «وادى القرى» (منطقة بين الحجاز والشام) وقد وهبهم الله أراضي خصبة خضراء مغمورة، وبساتين ذات نعم كثيرة، وكانوا يبذلون الكثير من جهدهم في الزراعة، ولقد وهبهم الله العمر الطويل والأجسام القوية، وكانوا مهرة في البناء القوي المتاسك، حيث يقول القرآن عنهم في ذلك: ﴿وكانوا يستحتون هن الجيال بيوتاً لهنين﴾ أ.

لقد جاءهم نبيّهم بمنطق قوي وقلبٍ ملؤه الحبّ، ومعه المعاجز الإلهيّة، إلّا أنّ هـؤلاء القوم المغرورين المستعلين لم يرفضوا دعوته وحسب، بل آذوه وأتـباعه القـليلين، لذلك شملهم الله بعقابه في الدنيا، ولن يغني ذلك عن عذاب الآخرة شيئاً.

نقراً في الآية ٧٨ من سورة الأعراف أنهم أصيبوا بزلزلة عظيمة، فبقيت أجسادهم في المنازل بدون حراك: ﴿فَأَحَدْتُهُمُ الرَّجِفَةُ فَأَصْبِحُوا فِي دارهم جائمين﴾.

١- الحجر، ٨٢.

وفي الآية ٥ من سورة الحاقة قوله تعالى بشأنهم: ﴿فَأَمَّا تُمُودُ فَأَهَاكُولُ بِالطَّامُية ﴾. أمّا الآية ٦٧ من سورة هود فتقول عنهم: ﴿و أَخَدُ لِلَّذِينَ قَلْمُولُ لِلصَّيْحَةُ فَأَصَّ بِحُولًا فَــيَ ديارهم جائمين ﴾.

أمّا الآية التي نحن بصددها فقد استخدمت تعبير «صاعقة».

قد يتصوّر البعض أنّ هناك تعارضاً بين هذه التعابير، ولكن عند التدقيق يظهر أنّ الكليات الأربع أعلاه (رجفة، طاغية، صبحة، صاعقة) ترجع جميعاً إلى حقيقة واحدة، لأنّ الصاعقة \_كم قلنا سابقاً \_ لها صوت مخيف، بحيث يمكن أن نسميها بالصيحة السهاوية، ولها أيضاً ناراً محرقة، وهي عندما تسقط على منطقة معيّنة تحدث هزّة شديدة، وكذلك هي وسيلة للتخريب.

في الواقع إنّ البلاغة القرآنية تستوجب أن تبيّن الأبعاد المختلفة للعذاب الإلهي بتعابير مختلفة وفي سياق آيات عديدة كيما تخلّف أثراً عميقاً في نفس الإنسان.

وهؤلاء القوم قد واجهتهم عوامل مختلفة للموت في إطار حادثة واحدة، بحيث إنّ كلّ عامل لوحده يكني لإبادتهم كالصيحة المميتة مثلاً، أو الهزّة الأرضية القاتلة، أو النّار المحرقة، وأخيراً الصاعقة المخيفة.

ولكن قد يتساءل عن مصير الاشخاص الذين آمنوا بصالح على بين هذه الأمواج القاتلة من الصواعق، فهل احترقوا بنيران غيرهم؟

القرآن يجيبنا على ذلك بقول الله عزّوجلَّ: ﴿ وَنَجِّينَا الَّذِينَ آمِنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾.

لقد أنجى هذه المجموعة إيمانها وتقواها، بينما شمل العذاب تلك الكثرة الطاغية بسبب كفرها وعنادها، والمجموعتان يمكن أن تكونا نموذجاً لفئات من هذه الأُمة.

قال بعض المفسّرين: لقد آمن بالنبيّ صالح ١١٠ أشخاص من بين مجموع القوم، ولقد أنقذ الله هؤلاء وأنجاهم في الوقت المناسب.

### بدث

#### أنواع الهداية الإلهيّة:

الهداية على نوعين: أوّلاً «الهداية التشريعية» وهي تشمل إبانة الطريق والكشف عنه بجميع العلائم، ثمّ هناك «الهداية التكوينية» التي هي في واقعها إيـصال إلى المـطلوب أو الوصول إلى الهدف.

لقد اجتمعت الهدايتان معاً في الآيات التي نبحثها، فالآيات تتحدّث أوّلاً عن هداية تمود «وأمّا ثمود فهديناهم» وهذه هي الهداية التشريعية التي استبانوا من خلالها الطريق.

ثم أضافت الآية في وصف حالهم بأنّهم استحبوا العمىٰعلى الهدىٰ، وهذه هي الهدايـــة التكوينية والتوصّل نحو الهدف.

وهكذا فإنّ الهداية بمعناها الأوّل قد تمّت من خلال بعثة الرسل والأنبياء، أمّا الهداية بمعناها الثّاني والتي ترتبط بإرادة واختيار أيّ إنسان، فلم تتمّ بسبب غرور القوم وتكبّرهم وعلوهم، لأنّهم: ﴿فاستعبّوا العمي على الهدى ﴾

إنّ هذا \_ بحدّ ذاته \_ دليل على مبدأ «حرية الإرادة الإنسانية» وعدم الجبر.

ولكن \_ برغم صراحة ووضوح الآيات \_ نرئ أنّ بعض المفسّرين كالفخر الرازي يصرّون على إنكار دلالة الآية، وذكروا كلاماً لا يليق بمنزلة الباحث المحقق، وذلك بسبب ميولهم نحو عقيدة الجبر \!!

8003

١. يلاحظ التَّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاء أَللَهِ إِلَى النَّارِفَهُمْ بُوزَعُونَ ﴿ حَقَّى إِذَا مَاجَاءُ وَهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَدُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَ ثُمْ عَلَيْنَا قَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِد ثُمْ عَلَيْنَا قَالُوا لَاجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِد ثُمْ عَلَيْنَا قَالُوا لَا فَاللَّهُ اللَّهِ وَجُعُونَ ﴿ عَلَيْنَا قَالُوا لَا اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

### التفسير

كانت الآيات السابقة تتحدّث عن الجـزاء الدنـيوي للكـفار المـغرورين والظـالمين والجرمين. أمّا الآيات التي نبحثها الآن فتتحدّث عن العذاب الأخروي، وعن مراحل مختلفة من عقاب أعداء الله.

يقول تعالى: ﴿ويوم يحشر أعداء الله إلى النَّارِ﴾.

ولكي تتصل الصفوف ببعضها يتم تأخيرالصفوف الاولى حتى تلتحق بها الصفوف الأخرى: ﴿فَهُمْ يُوزُمُونَ﴾.

وحينذاك: ﴿حَتَىٰ لِدُاها جَاءِها شهد مليهم سنعهم وأبسمارهم وجلودهم بنها كناتوا يعملون ﴾ '.

١. «يوزعون» من «وزع» وهي بمعنى المنع، وعندما تستخدم للجنود أو الصفوف الأخرى، فإن مفهومها يعني أن يبقئ المجموع إلى أن يلتحق بهم آخر نفر.

٢. «ما» في قوله تعالى: ﴿إذا ما جاءوها﴾ زائدة، وهي هنا للتأكيد.

يا لهم من شهود؟ فأعضاء الإنسان تشهد بنفسها عليه ولا يمكن إنكار شهادتها، لأنّها كانت حاضرة في جميع المشاهد والمواقف وناظرة لكل الأعمال، وهي إذ تتحدّث فبأمر الله تعالى.

وهنا يثار سؤال: هل تعني شهادة هذه الأعضاء من جسم الإنسان أنّ الله تبارك وتعالى يخلق فيها قدرة الإحساس والإدراك والشعور، وبالتالي القدرة على الكلام؟

أم أنّ آثار الذنوب سوف تظهر في ذلك اليوم (يوم البروز) لأنّها مطبوعة عليها طوال عمر الإنسان، كما نقول في تعبيراتنا الشائعة: إنّ صفحة وجهه تحكي وتخبر مــا يخــفيه في سرّه؟

أو أنّ الأمر يكون كما في حال الشجرة التي أوجد الله تـعالى فـيها الصـوت وأسمـعه موسىٰ عليها ؟

في الواقع يمكن قبول كلُّ هذه التفاسير، وقد جاءت مبثوثة في تفاسير المفسّرين.

طبعاً لا يوجد مانع من أن يقوم تعالى بخلق الإدراك والشعور في الأعضاء، فتشهد في محضر الله تعالى عن علم ومعرفة، خصوصاً وأنّ ظاهر الآيات يشير للوهلة الأولى إلى هذا المعنى. وهو ما يعتقده البعض فيما يخص تسبيح وحمد وسجود ذرّات العالم وكائنات الوجود بين يدي الله تبارك و تعالى.

والمعنى النّاني محتمل أيضاً لأنّنا نعلم أنّ أيّ كائن في هذا العالم لا يفني من الوجود، وأنّ آثار أقوالنا وأفعالنا سوف تبتى في أعضائنا وجوارحنا، ومن الطبيعي أن تعتبر «الشهادة التكوينية» هذه من أوضح الشهادات وأجلاها، إذ لامجال لإنكارها، كما في إصفرار الوجه الذي يعتبر عادةً دليلاً على الخوف، واحمراره دليل على الغضب أو الخجل.

" وإطلاق النطق على هذا المعنىٰ يكون مقبولاً أيضاً.

أمّا الإحتال الأخير في أن تنطق الأعضاء بإذن الله تعالى دون أن يكون لها شعور بذلك أو يظهر منها أثر تكويني، فإنّ ذلك بعيد ظاهراً، لأنّه في مثل هذه الحالة لا تعتبر هذه الشهادة مصداقاً للشهادة مصداقاً للشهادة التشريعية ولا مصداقاً للشهادة التكوينية، فلا عقل هناك ولا شعور ولا الأثر الطبيعي للعمل، وسوف تفقد قيمة الشهادة في المحكمة الإلهيّة الكبرى.

ومن الضروري الانتباه إلى أنّ قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ لِذَا هَا جَاءُهُا ﴾ يبيّن أنّ شهادة أعضاء الإنسان تتمّ في النّار، في حين أنّ النّار هي نهاية المطاف، أم أنّ الحكمة تنعقد بالقرب من النّار؟

الاحتمال الثَّاني هو الأقرب كما يظهر.

ثمّ ما هو المقصود من (جلود) بصيغة الجمع؟

الظاهر أنّ المقصود بذلك هو جلود الأعضاء المختلفة للجسم، جلد اليد والرجل والوجه وغير ذلك.

أمّا الروايات التي تفسّر ذلك بـ «الغروج» فهي في الحقيقة من باب بيان المصداق، وليس حصر مفهوم الجلود في ذلك.

ومن جانب آخر رُبِّ سائل يسأل: لماذا تشهد العين والأذن والجلود فقط، دون أعضاء الجسم الأخرى؟ وهل الشهادة مقتصرة على هذه الأعضاء، أو أنّ هناك أعضاء أخرى تشهد؟

ما نستفيده من الآيات القرآنية الأخرى أنّ هناك أعضاء أخرى في جسم الإنسان تشهد عليه، إذ نقرأ في الآية ٦٥ من سورة «يس» قوله تعالى: ﴿ وَلَكُلُّمْنَا لَيديهم وَتَشْهِدُ لَرْجِلْهِمْ بِمَا كَانُولِ يَكْسِبُونَ ﴾.

وفي الآية ٢٤ من سورة «النور» قوله تعالى: ﴿ يَسُومُ تَشْبَهُدُ صَلَيْهُمُ لَلسَّنَتُهُمُ وَلَيْسُدِيهُمُ وَلُرْجِلُهُم ﴾.

وهكذا يتضح أنّ هناك أعضاء أخرى تقوم بالإدلاء بالشهادة، إلّا أنّ ما تذكره الآية التي بين أيدينا من أعضاء تعتبر في الدرجة الأولى، لأنّ معظم أعيال الإنسان تتم بمساعدة العين والأذن، وإنّ الجلود هي أوّل من يقوم بملامسة الأعيال.

المجرمون يستغربون هذه الظاهرة، وآية استغرابهم قوله تعالى: ﴿وقسالوالصلودهم لم شهدتم عليته﴾.

لسان حالهم يقول: لقد كنّا لسنين مديدة نحافظ عليكم من الحر والبرد ونبعتني بنظافتكم، فلهاذا أنتم هكذا؟

وفي الجواب يقولون: ﴿قَالُوا لَنَطْقَنَا اللَّهُ الَّذِي لَنَطْقَ كُلُّ شِي﴾.

لقد أعطانا الله مهمّة القيام بالشهادة على أعهالكم في هذه المحكمة العظيمة، ولا غلك نحن سوى الطاعة، فالذي أعطى غيرنا من الكائنات قابلية النطق أعطانا \_ أينضاً \_ هذه القابلية \.

١. هذا التّفسير وارد عندما يكون معنى الآية: ﴿ أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيء ناطق﴾ ولكن يحتمل أن

والطريف هنا أنّ أولئك يسألون جلودهم دون باقي الأعــضاء مــن الشهــود كــالعين والأذن.

قد يكون السبب في ذلك أنّ شهادة الجلود هي أغرب وأعجب من جميع الأعلام الأخرى، وأوسع منها جميعاً، فتلك الجلود التي يجب عليها أن تذوق طعم العذاب الإلهي \_ قبل غيرها من الأعضاء \_ تقوم بمثل هذه الشهادة، وهذا الأمر محيّر حقاً!

ثم تستمر الآية بقوله تعالى: ﴿ وهو خلقكم لَوْل مِرَّة ولِليه ترجعون ﴾.

ومرّة أُخرى تضيف: ﴿وهاكنتم تستترون أن يشهد سليكم سمعكم ولا أبساركم ولا جلودكم﴾.

وإنّ سبب إخفائكم الأعمالكم هو: ﴿ ولكن طننتم أنّ الله الايعلم كثيراً ممّا تعملون ﴾.

كنتم غافلين عن أنّ الله يسمع ويرى، يشهد أعهالكم في كلّ حــال ومكــان، ويــعلم أسراركم ما بطن منها وما ظهر، ثمّ هناك عناصر الرقابة التي ترافقكم وهي معكم في كلّ مكان، فهل تستطيعون إنجاز عمل مخنى عن أعينكم وآذانكم وجلودكم؟

إنّكم في قبضة القدرة الإلهيّة وتحت نظر الشهود المستترين والظاهرين حستىٰ أدوات ذنبكم تشهد ضدّكم؟!

يروي المفسّرون أنّ الآية أعلاه نزلت في ثلاثة نفر من كفار قريش وطائفة من بني ثقيف ذوي بطون كبيرة ورؤوس صغيرة اجتمعوا بجوار الكعبة وهم يتسارّون، فقال أحــدهم: أتظنون أنّ الله يسمع كلامنا وحديثنا هذا؟

فأجاب آخر: تكلّم بهدوء واخفض صوتك، فإذا تحدّثنا بصوت عالٍ فهو (أي الله جلّ جلاله) يسمعه، وإذا خفضنا أصواتنا فلا يسمعنا.

فقال الثّالث: إذا كان الله يسمع الكلام العالي فهو حتماً يسمع الصوت الضعيف أيضاً. وهنا نزلت الآية الكريمة: ﴿ وها كنتم تستترون أن ﴿ .

للكيكون معنى أنطق كل شيء بالمعنى المطلق، بمعنى أنّ الله الذي أنطق جميع الموجودات، وهو يكشف عن جميع الأسرار اليوم، هو الذي أنطقنا، فلا تتعجبوا من كلامنا فجميع كائنات العالم ستنطق في هذا اليوم. ١. نقل هذه الحادثة (باختلاف) الكثير من المفسّرين، منهم: القرطبي، الطبرسي، الفخر الرازي، الآلوسسي، المراغي، وكذلك نقل الحادثة كلّ من البخاري ومسلم والترمذي، وما أوردناه أعلاه مأخوذ عن القرطبي مع التصرّف. ج ٨، ص ٥٧٩٥.

ثم يقول تعالى: ﴿ودلكم ظنّكم الدي ظننتم بربّكم أرداكم فأصبحتم من الخاسرين ﴾ ' ' .
هل أنّ هذا الحديث هو من قبل الله تعالى، وأنّ كلام الأعضاء والجوارح ينتهي إلى قوله
تعالى: ﴿الطقنا الله الذي لنطق كلّ شي. ﴾، أم أنّ ما يليه استمرار له ؟

المعنىٰ النّاني يبدو أكثر توافقاً، وعبارات الآية تتلاءم معه أكثر، بالرغم من أنّ أعضاء الجسم وجوارحه إنّا تتحدّث هنا بأمر الله تعالى وبإرادته، والمعنىٰ في الحالتين واحد تقريباً.

### بحثان

#### الأوّل: مسن الظن وسوء الظن بالله تعالى

توضّح الآيات بشكل قاطع خطورة سوء الظن بـالله تـعالى، ومآل ذلك إلى الهــلاك والخسران.

وبعكس ذلك فإنّ حسن الظن بالله تعالىٰ سبب للنجاة في الدنيا والآخرة.

وفي حديث عن الإمام الصادق على المعلم الصادق عن الإمام الصادق عن المؤمن أن يخاف الله خوفاً كأنّه يشرف على النّار، ويرجوه رجاءً كأنّه من أهل الجنّة، إنّ الله تعالى يقول: ﴿وَدُلِكُم طَنَّكُم الَّذِي طَلَّنْتُم بِرِيِّكُم ﴾... ثم قال: إنّ الله عند ظن عبده، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر» ...

وروي عن الصادق على حسناته، فتأخذه الملائكة إلى النّار وهو يلتفت، فيأمر الله بردّه، فيقول فضلت سيئاته على حسناته، فتأخذه الملائكة إلى النّار وهو يلتفت، فيأمر الله بردّه، فيقول له: لم إلتفت؟ \_ وهو تعالى أعلم به \_ فيقول: يا ربّ ماكان هذا ظنيّ بك، فيقول الله تعالى: يا ملائكتي! وعزّتي وجلالي و آلائي وعلوّي وارتفاع مكاني، ما ظنّ بي عبدي هذا ساعة من خير قط، ولو ظنّ بي ساعة من خير ما ودعته بالنّار، أجيزوا له كذبه وأدخلوه الجنّة. ثمّ أضاف رسول الله: ليس من عبد يظن بالله عزّوجل خيراً إلّاكان عند ظنّه به وذلك قوله عزّوجل، ﴿ وَوَلَكُم ظنّكم الّذي ظننتم بربّكم أرداكم فاصبحتم من الشاسرين ﴾ أ

<sup>· «</sup>ذلكم» مبتدأ و(ظنكم) خبر له. لكن البعض احتمل أنّ (ظنكم) بدل و(أرداكم) خبر (ذلكم).

۲ «أرداكم» من «ردى» على وزن «رأى» وتعنى الهلاك.

٣ تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٤، ذيل الآية مورد البحث.

٤٠ تفسير على بن إبراهيم، كما نقل عنه تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٥٤٤.

## الثَّاني: الشهود في ممكمة القيامة

عندما تقول: إنّ جميع الناس سيحاكمون في العالم الآخر، فقد يستبادر إلى الذهب أنّ الحكمة هناك تشبه محاكم هذه الدنيا، إذ سيحضر كلّ فرد أمام القاضي وبيده ملّفه، وثمّة شهود في القضية، ثمّ يبدأ السؤال والجواب قبل أن يصدر الحكم النهائي.

وقد أشرنا مراراً إلى أنّ الألفاظ سيكون لها مفهوم أعمق في ذلك العالم بحيث يصعب أو يستحيل علينا تصوّر مداليلها، لأنّنا سجناء هذه الدنيا ومقاييسها.

ولكن نستطيع ـمع ذلك ـأن نقترب من بعض حقائق العالم الآخر من خلال ما نستفيده من الآيات القرآنية والأحاديث المروية عن رسول الله ﷺ وأغمّة المسلمين مسن أهل بيته الله عنه وتتبيّن لنا آثار عن عظمة وعمق الحياة في ذلك العالم ومحكمة يوم الهعث، ولو بشكل إجمالي.

فئلاً عندما يقال: «ميزان الأعمال» قد ينصرف الذهن إلى المعنى الذي نتصور فيه أعمالنا في ذلك اليوم خفيفة أو ثقيلة، حيث توزن في ميزان ذي كفتين. ولكن عندما نقرأ في روايات المعصومين الله الله أن أمير المؤمنين علي الله هو ميزان الأعمال، بمعنى أن قيمة الأعمال وشخصية الأفراد ستقاس بمقياس يكون مركزه شخص الإمام العظيم، وبمقدار مشابهة الإنسان لسلوك هذا الإمام العظيم واقترابه منه سيكون له وزن أكثر، وبمقدار بعده عنه سيكون خفيفاً في ميزان أعماله وحسابه.

ومن خلال هذا المعنىٰ نفهم ماذا يعني ميزان الأعيال هناك.

وفي مسألة «الشهود» فإنّ الآيات القرآنية تكشف لنا الستار \_كذلك \_ عن حقائق أخرى، إذ يتبيّن أنّ مفهوم الشهود هناك يختلف عن شهود محاكم هذه الدنيا.

وفي قضية الشهود \_ بالذات \_ نستفيد من آيات القرآن الكريم أنَّ هناك ستة أنواع من الشهود في تلك المحكمة:

١- إنّ أوّل الشهود وأعلاهم شأناً هو الذات الإلهيّة الطاهرة: ﴿ وما تكون في شأن وما تتلول من قرآن ولا تعملون من عملِ إلّاكنًا عليكم شهودا إذ تفيضون فيه ﴾ \ .

إنَّ شهادة الله تكني لكل شيء، إلَّا أنَّ مقتضىٰ اللطف الإلهي والعدالة الربوبية تستوجب أن يضع تعالى شهوداً آخرين.

۱. يونس، ٦١.

٣\_ الأنبياء والأوصياء: يقول القرآن الكريم: ﴿فَكِيفَ إِذَاجِئنَا مِنْ كُلِّ لُمَّة بِشَهِيد وَجِئنَا بِكَ علىٰ هؤلاء شهيدلَ﴾ (

٣\_ شهادة اللسان واليد والرجل والعين والأذن: كما في قوله تعالى: ﴿يوم تشهد مليهم السنتهم وأيديهم وأرجلهم بماكانوا يعملون ﴾ ٢٠

ومن الآية الّتي نحن بصددها نستفيد أنّ العين والأذن هما من قـائمة الشهـود أيـضاً، ونستفيد كذلك من بعض الرّوايات أنّ كلّ أعضاء الجسم ستقوم بدورها بالشهادة عـلى الأعـهال التي قامت بها٤.

٤. شهادة الجلود: لقد تحدّثت الآيات التي نحن بصددها عن هذا الموضوع بصراحة، بل وأضافت أنّ المذنبين لم يكونوا يتوقعون أن تشهد عليهم جلودهم، فخاطبوها بالقول: ﴿لم شهدتم ملينا﴾؟ فيأتي الجواب من جلودهم: ﴿لنطقنا الله الذي لنطق كل شي، وهو خلقكم لؤل مرّة وإليه ترجعون﴾ ٥.

٥ الملائكة: يقول تعالى: ﴿وجارت كل نفس معها سائق وههيد ﴾ . ومفهوم الآية الكريمة أن كل إنسان يحشر إلى القيامة، يكون معه ملك يسوقه نحو الحساب وتشهد الملائكة عليه. ٦ الأرض: إنّ الأرض التي تحت أقدامنا، وتؤمّن لنا مختلف البركات والنعم، تقوم أيضاً عراقبتنا بدقّة، وتحدّث في ذلك اليوم ما كان منّا عليها، يقول تعالى: ﴿يومئة تعدّن أخبارها ﴾ ٧.

٧ شهادة الزمان: بالرغم من عدم إشارة نصوص الآيات القرآنية إلى هذه الشهادة، ولكن نستفيد هذه الشهادة من أحاديث الأئمة المعصومين على فعن أمير المؤمنين على بن أبى طالب قولم إلى الله من يوم يمرّ على ابن آدم إلّا قال له ذلك اليوم: يا ابن آدم! أنا يسوم

٢. أصول الكافي، ج ١، ص ١٩٠.

١. النساء، ١٤.

٤. لثالى الأخبار، ص ٤٦٢.

٣ النور، ٢٤.

٦. ق، ٢١.

٥. فصلت، ٢١.

٧. الزلزلة، ٤.

جديد، وأناعليك شهيد، فقل في خيراً واعمل في خيراً، أشهد لك يوم القيامة» '.

ما أعجب هذه الشهود التي تشهد علينا في تلك المحكمة! إنّه خليط عجيب من الملائكة وأعضاء الجسم والأنبياء والأوصياء، والأعظم من ذلك هي شهادة الله تبارك وتعالى علينا الذي يسمع ويرئ ويحيط علمه بكل شيء، فيراقب أعمالنا ويشهد علينا... لكنّا لا نبالي !!؟ ألا يكني الإيمان بوجود مثل هؤلاء الشهود أن يسير الإنسان في طريق الحق والعدالة والتقوئ والغزاهة!؟

8003

١. سفينة البحار، ج ٢، مادة يوم.

#### الآيتان

فَإِن يَصَّبِرُوا فَأَلْنَا أَرُمَنُوكَ لَمُنَمَّ وَإِن يَسْتَعْتِبُواْ فَمَاهُم مِنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ٥ وَقَيَّضَ نَا لَهُمْ قُرَنَا ءَ فَزَيَّ نُواْ لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيمِ مَ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِ مُ ٱلْقَوْلُ فِي أَمْدِ فَذَ خَلَتْ مِن فَبْلِهِم مِنَ ٱلْجِنْ وَٱلْإِنسِ إِنَّهُ مَ كَانُواْ خَسِرِينَ ٥ فِي أَمْدِ فَذَ خَلَتْ مِن فَبْلِهِم مِن ٱلْجِنْ وَٱلْإِنسِ إِنَّهُ مَ كَانُواْ خَسِرِينَ ٥

# التفسير

#### قرناء السوء:

في أعقاب البحث السابق حيث تحدّثت الآيات الكريمة عن مصير «أعداء الله» جاءت الآيتان أعلاه لتشيران إلى نوعين من العقاب الأليم الذي ينتظر هؤلاء في الدنيا والأخرة.

يقول تعالى: ﴿فَإِن يعبروا قَالنّار مِثُوى لِهم ﴾ أولا يمكنهم الخلاص منها لأنها مصيرهم سواء صبروا أم لم يصبروا.

«مثوى» من «ثوي» على وزن «هوى» وتعني المقرّ ومحل الاستقرار.

والآية الكريمة هذه تشبه الآية ١٦ من سورة «الطور» حيث قبوله تبعالى: ﴿الصلوها فَاصِيرُوا لَوْ لا تصبروا سواء عليكم ﴾.

وكذلك تشبه الآية ٢١ من سورة «إبراهيم» حيث قوله تعالى: ﴿سُولَ عَلَيْنَا لَجَـزُمُنَا لَمُ صيرناهالناهن هجيمن﴾.

وللتأكيد على هذا الأمر تضيف الآية: ﴿وَإِنْ يَسْتَعْتَبُوا فَمَّا هُمْ مِنْ المَعْتَبِينْ ﴾.

«يستعتبون» مأخوذة في الأصل من (العتاب) وتعني إظهار الخشونة، ومفهوم ذلك أنّ

ا. يكون التقدير هكذا: «فإن يصبروا أو لا يصبروا فالنار مثوى لهم».

الشخص المذنب سيستسلم للوم صاحب الحق كي يعفو عنه ويرضىٰ عنه، لذلك فإنّ كلمة (استعتاب) تعنى الإسترضاء وطلب العفوا .

ثم تشير الآية الثانية إلى العذاب الدنيوي لهؤلاء فتقول: ﴿وقيضنا لهم قرنا. فزينوا لهم ما بين أيديهم وما خلفهم ﴾ حيث قام هؤلاء الجلساء بتصوير المساويء لهم حسنات.

«قيضنا» من (قيض) على وزن (فيض) وتعني في الأصل قشرة البيضة الخارجية، ثمّ قيلت لوصف الأشخاص الذين يسيطرون على الإنسان بشكل كامل، كسيطرة القشرة على البيضة.

وهذه إشارة إلى أن أصدقاء السوء والرفاق الفاسدين يحيطون بهم من كل مكان، حيث يصادرون أفكارهم، ويهيمنون عليهم بحيث يفقدون معه قابلية الإدراك والإحساس المستقل، وعندها ستكون الأمور القبيحة السيئة جميلة حسنة في نظرهم، وبذلك يسنتهي الإنسان إلى الوقوع في مستنقع الفساد وتغلق بوجهه أبواب النجاة.

في بعض الأحيان تستخدم كلمة «قيضنا» لتبديل شيء مكان شيء آخر، ووفقاً لهذا المعنى سيكون مقصود الآية، هو أنّنا سنأخذ منهم الأصدقاء الصالحين ونسلب منهم رفاق الخير، لنبدلهم بأصدقاء السوء والقرناء الفاسدين.

لقد ورد هذا المعنى بشكل أوضع في الآيتين ٣٦ ـ ٣٧ من سورة «الزخرف» في قوله تعالى: ﴿وَمِنْ يَعِشُ مِنْ دُكُرُ الرَّحْمَنُ نَقَيْضُ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِينَ \* وَإِنْسَهُمُ لَيْ صَدَّونَهُمُ مَنْ السَّبِيلُ وَيَحْسَبُونَ لُنَّهُمُ مُهَتَدُونَ ﴾.

إنّ التدبّر في حالات المجتمعات الفاسدة والفئات المنحرفة الضالة ينتهي بنا \_ بسهولة \_ إلى اكتشاف آثار أقدام الشياطين في حياتهم، إذ يحاصرهم رفاق السوء وقرناء الشر من كلّ جانب وصوب، ويسيطرون على أفكارهم ويقلبون لهم الحقائق.

قوله تعالى: ﴿مابين أيديمه وما خلفهم﴾ لعله إشارة لإحاطة الشياطين من كل جانب وتزيين الأمور لهم.

وقيل أيضاً في تفسيرها أنَّ ﴿ما بين ليديهم﴾ إنسارة إلى لذَّات الدنيا وزخارفها، ﴿وَمِهَا خَلَفُهُم﴾ هو إنكار القيامة والبعث.

<sup>·</sup> يلاحظ «مفردات الراغب» و«لسان العرب» في مادة «عتب».

وقد يكون ﴿ هابين أيديهم ﴾ إشارة إلى وضعهم الدنيوي ﴿ وها خلفهم ﴾ إلى المستقبل الذي سينتظرهم وأبناءهم ، إذ عادة ما ير تكب هذه الجرائم تحت شعار تأمين المستقبل وبسبب هذا الوضع تضيف الآية بأنّ الامر الالهي صدر بعذابهم وأنّ مصيرهم هو مصير الأمم السالفة: ﴿ وحقّ عليهم القول في لهم قد خلت من قبلهم من الجن والإنس ﴾ (

ثم تنتهي الآية بقوله تعالى: ﴿لِلْهُمُ كَالُولِ خَاسِرِينَ ﴾.

إنّ هذه الآيات تعتبر \_ في الواقع \_ الصورة المقابلة والوجه الآخر، وسوف تـ تحدّث الآيات القادمة عن المؤمنين الصالحين المنصورين في الدنيا والآخرة بالملائكة التي تبشّرهم بكل خير، وتكشف عنهم الغم والحزن.

8003

ال «في أمم» متعلّقة بفعل محذوف، وفي التقدير تكون الجملة: «كاثنين في أمم قد خلت». ومن المحتمل أن
 تكون «في» هنا بمعنىٰ «معّ».

## الثفسير

# الصَمِيمِ في مقابل صوت القرآناا

بعد أن تحدّثت الآيات السابقة عن الأقوام الماضين كقوم عاد وغمود، وتحدّثت عن جلساء السوء وقرناء الشر، تتحدّث المجموعة التي بين أيدينا من الآيات البينات عن جانب من جوانب الإنحراف لمشركي عصر رسول الله على لقد ورد في بعض الرّوايات أن رسول الله الله الله المان يرفع صوته في مكّة ليتلو القرآن بصوته الجميل وأسلوبه الخاشع، حتى كان المشركون يقومون بإبعاد الناس عنه ويقولون: أطلقوا الصفير وارفعوا أصواتكم بالشعر حتى لا تسمعوا كلامه الم

القرآن الكريم يشير إلى هذا المعنىٰ في هذه الآيات، حيث يقول: ﴿وقال الَّذِينَ كَفُرُوا الْا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلَّكم تغلبون﴾.

هذا الأسلوب في مواجهة تأثير الحق ونفوذه بالرغم من كونه أسلوباً قديماً، إلّا أنّه يستخدم اليوم بشكلٍ أوسع وأخطر لصرف أفكار الناس وخنق أصوات المنادين بالحق والعدالة، فهؤلاء يقومون بملء المجتمع بالضوضاء حتى لا يسمع صوت الحق. ومع الالتفات

١٠ تفسير المراغي، ج ٢٤، ص ١٢٥، وتفسير روح المعاني، ج ٢٤، ص ١٠٦.

إلى أنّ معنىٰ كلمة «والغوا» المشتقة من «لغو» لها معنىٰ واسع يشمل أيّ كلام فارغ، ندرك جيّداً سعة هذا المنهج المتبع.

فتارة يتم اللغو بواسطة الضجة والضوضاء والصفير.

وأخرى بواسطة القصص الكاذبة والخرافية.

وثالثة بواسطة قصص الحب والعشق المثيرة للشهوات!

وقد يتجاوز مكرهم مرحلة القول فيقومون بتأسيس مراكز خاصة بالفساد وأنواع الأفلام المبتذلة والمطبوعات المنحرفة الرخيصة، والألاعيب السياسية الكاذبة والمشيرة، إنهم يعمدون إلى الإستعانة بأي أسلوب يؤدّي إلى حرف أفكار الناس واهتهاماتهم عن الحق.

والأنكى من ذلك طرح بعض البحوث والقضايا الفارغة التافهة في الأوساط العلمية لتثار حولها ضجة تهيمن على اهتمامات الناس ووعيهم، وتصدّهم عن التفكير بــالقضايا الأساسية والأمور المهمّة.

لكن... هل استطاع المشركون التغلّب على القرآن الكريم بأعهالهم هذه؟! لقد عـمّهم الفناء وذهبت أساليبهم الشريرة ادراج الرياح، وامـتد القـرآن واتسـع في تأثـيره حـتى استوعب أرجاء الدنيا.

الآية الأخرى تشير إلى عذاب هؤلاء فتقول: ﴿فلنذيقنَ الذين كفروا صذابا شديدا ﴾ خاصة أولئك الذين ينعون الناس من سهاع آيات الله.

قوله تعالىٰ: ﴿ولنجزينُهِم لُسواُ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾.

فهل لهؤلاء عمل أسواً من الكفر والشرك وإنكار آيات الله ومنع الناس وصدّهم عن سهاع كلام الحق؟

لكن لماذا أشارت الآية إلى «أسوأ» بالرغم من أنَّهم يرون جزاء كلّ أعهالهم؟

قد يكون هذا التعبير للتأكيد على موضوع الجزاء والتهديد بأشدّ العقاب، وكذلك فيه إشارة لمنعهم الناس عن سماع كلام النّبي ﷺ.

كما أنّ قوله تعالى: ﴿ كَانُوا يَعْمُلُونَ ﴾ دليل على أنّه سيتم التأكيد على الأعمال التي كانوا

يقومون بها داغاً، وبعبارة أخرى: إنّ ما يعملونه لم يكن أمراً مؤقتاً بلكانت سنّتهم وسيرتهم الداغة.

وللتأكيد على قضية العذاب، يأتي قوله تعالى: ﴿ ذلك جزا. أعدا. الله النَّارَ ﴿ `

وهذه النّار ليست مؤقتة زائلة بل: ﴿لهم فيها دار الخلد﴾ نعم، فذلك: ﴿جزاء بمها كمانوا بآياتنا يجعدون﴾ `

إنَّهم لم ينكروا الآيات الإلهيَّة وحسب، بل منعوا الآخرين من سماعها.

«يجعدون» من «جعد» على وزن «عهد» وتعني في الأصل كما يسرى «الراغب» في «المفردات»: إلغاء ونني شيء ثابت في القلب، أو إثبات شيء منني في القلب. أو هو بعبارة أخرى: إنكار الحقائق مع العلم بها، وهذا من أسوأ أنواع الكفر (راجع نهاية الآية ١٤ من سورة النمل).

إنّ الإنسان عندما يصاب ببلاء معيّن، خاصة إذا كان بلاءاً شديداً، فإنّه يفكّر بمسببه الأصلى كي يعثر عليه وينتقم منه، وأحياناً يودّ تقطيعه قطعة قطعة إذا استطاع ذلك.

لذلك تشير الآية التالية إلى هذا المعنى الذي سيشمل الكفّار وهم في الجحيم فيقول: 
ووقال الّذين كفروا ريّنا أرنا اللّذين أضلًانا من الجنّ والإنس نجملهما تحم أقدامنا ليكونا من الأسفلين ﴾.

إنّ أولئك كانوا ينهونا عن سهاع قول النّبي وكانوا يقولون: إنّه ساحر مجنون، ثم كانوا يكثرون من اللغو حتى لا نسمع صوته وكلامه، وبدلاً عن ذلك كانوا يشغلوننا بأساطيرهم وأكاذيبهم.

أمّا الآن وقد فهمنا أنّ كلامه عَنْهُ هو روح الحياة الخالدة، وأنّ نخمات صوته حياة النفوس الميتة، ولكن «ولات ساعة مندم».

لاريب أنّ المقصود من الجن والإنس ـ في الآية ـ هم الشياطين، والناس الذين يقومون بالغواية مثل الشياطين، وليس هما شخصان معيّنان.

القاري يمكن أن تكون «عطف بيان» أو «بدل» لـ «جزاء» أو أن تكون (خبراً لمبتدأ معذوف) والتقدير هو النار».

٢. «جزاء» يمكن أن تكون مفعولاً لفعل محذوف تقديره «يجزون جزاء» أو أن تكون مفعولاً لأجله.

ولا مانع من تثنية الفعل عندما يكون الفاعل مجموعتان، كما في قوله تعالى: ﴿فَهَايِ اللهُ رَبُّكُهَا لَكَذُهِانَ﴾.

قال بعض المفسّرين في تفسير قوله تعالى: ﴿ليكونا مِن الأسفلين﴾: المقصود أنّ المضلين من الجن والإنس سيكونون في أسفل درك من الجحيم، ولكن الأظهر منه أنّ شدّة غضبهم يدفعهم إلى وضع من أغواهم تحت أقدامهم ليركلونهم ويكونوا في أدنى مقام في مقابل ما كان لهم من مقام ومكانة عليا في الحياة الدنيا.

#### 8003

## التفسير

#### نزول الملائكة على المؤمنين الصامدين:

يعتمد القرآن الكريم في أسلوبه وضع صور متقابلة ومتعارضة للحالات التي يتناولها كي يوضحها بشكل جيّد من خلال المقايسة والمقارنة فسبعد أن تحدّث عن المنكرين المعاندين الذين يصدّون عن آيات الله، وأبان جزاءهم وعقوبتهم، بدأ الآن (في الصورة المقابلة) في الحديث عن المؤمنين الراسخين في إيمانهم، وأشار إلى سبعة أنواع من الشواب الذي يشملهم جزاء ومثوبة لهم.

يقول تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبِّنَا الله ثُمَّ استقامُوا تَسْتَنَوَّلَ عَلَيْهِمِ الْمُسْلَانِكَةَ أَلَّا تَسْعَاقُوا وَلاَ تَحَرِّنُولُ﴾.

إنّه تعبير جميل وشامل يتضمّن كلّ الخير والصفات الحميدة، فأوّلاً يوجّه القلب إلى الله ويوثق الإيمان به تعالى ويقويه، ثمّ يتحدّث عن سيطرة هذا الإيمان وهيمنته على كلّ مرافق الحياة، وثبات السير في هذا الطريق؛ طريق الإستقامة \.

١. «استقاموا» من «الإستقامة» وتعني الثبات على الطريق المستقيم والخط الصحيح، وفشرها بعض عملماء اللغة بمعنى «الإعتدال» ولا يستبعد الجمع بين المعنيين.

هناك الكثير من الذين يدّعون محبة الله، إلّا أنّنا لا نرى الإستقامة واضعة في عـملهم وسلوكهم، فهم ضعفاء وعاجزون بحيث عندما يشملهم طوفان الشهوة يودّعون الإيمان ويشركون في عملهم؛ وعندما تكون منافعهم في خطر يتنازلون عن إيمانهم الضعيف ذلك.

فني حديث عن رسول الله ﷺ أنّه بعد أن تلا الآية قال: «قد قالها الناس ثمّ كفر أكثرهم فمن قالها حتى يموت فهو ممن استقام عليها» (

وفي نهج البلاغة يفسر الإمام علي يؤلا هذه الآية بعبارات حيّة وناطقة وعميقة المعنى، يقول يؤلا: «وقد قلتم «ربنا الله» فاستقيموا على كتابه، وعلى منهاج أسره، وعلى الطريقة الصالحة من عبادته، ثمّ لا تمرقوا منها، ولاتبتدعوا فيها، ولا تخالفوا عنها» ٢.

وفي مكان آخر نرى أنَّ الإمام علي بن مـوسىٰ الرضـاﷺ أجــاب في تــفسير مـعنىٰ الاستقامة بقوله: «هـى والله ما أنتم عليه» ٢.

وهذا لا يعني أنّ الاستقامة تختص بالولاية فقط، بل إنّ قبول قيادة أثمَّة أهل البيت المنظل سيضمن بقاء خط التوحيد، والطريق الإسلامي الأصيل، واستمرار العمل الصالح، وهذا هو تفسيره الله لمعنى الاستقامة.

وخلاصة القول أنّ قيمة الإنسان هي بالإيمان والعمل الصالح، وهذه القيمة يتحدّث عنها الله تبارك و تعالى بقوله: ﴿قالوا ربّنا الله فمّ استقاموا﴾.

لذلك فقد روي أنَّ رجلاً جاء إلىٰ رسول الله تَنْبَيْنَ فقال له: أخبرني بأمر أعتصم به؟ فقال رسول الله: «قل ربّىالله ثمّ استقم».

ثم سأل الرجل رسول الله ﷺ عن أخطر شيء ينبغي عليه أن يخشاه، فمسك رسول الله لسانه وقال: هذا <sup>٤</sup>.

والآن لنرَ ما هي المواهب الإلهيّة التي سيشمل من يتمسك بهذين الأصلين؟ القرآن الكريم يشير إلى سبع مواهب عظيمة تبشّرهم ملائكة الله بها عندما تهبط

١. تفسير مجمع البيان ج ٩. ص ١٧. ذيل الآية مورد البحث.

٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.

٣. تفسير مجمع البيان، ج ٩. ص ١٧، ذيل الآية مورد البحث.

٤. تفسير روحالبيان، ج ٨. ص ٢٥٤.

عليهم. فني ظل الإيمان والاستقامة يصل الإنسان إلى مرحلة بحيث تنزل عليه الملائكة وتعلّمهُ.

فبعد البشار تين الأولى والثانية والمتمثلتين بعدم (الخوف) و(الحزن) تصف الآية المرحلة النّالثة بقوله تعالى: ﴿ وليشروا بالجنّة الّتي كنتم توعدون ﴾ .

والبشارة الرّابعة يتضمّنها قوله تعالى: ﴿ نعنَ لُولِياؤُكُم فِي العياة الدّنيا وفي الآخرة ﴾ فلن نترككم وحيدين، بل نعينكم في الخير و تعصمكم عن الانحراف حتى تدخلوا الجنّة.

والبشارة الخامسة قوله تعالى: ﴿ ولكم فيها ما تشتهي لَنفسكم ﴾ أي في الجنّة.

أمّا البشارة السادسة فلا تختص بالنعم المادية وما تريدونه. بل الاستجابة إلى العطايا والمواهب المعنوية: ﴿ولكم فيها ما تدّمون﴾.

أمّا البشارة السابعة والأخيرة فهى أنّكم ستحلون ضيوفاً لدى الباريء عزّوجلّ وفي جنته الخالدة، وستقدّم لكم كلّ النعم تماماً مثلها يتمّ الترحيب بالضيف العريز من قبل المضيف: ﴿ نزلا مِن فَفُور رحيم ﴾.

### بحوث

في طيّات هذه الآيات المبينة، والتعابير القرآنية القصيرة البليغة ذات المعاني الكبيرة ؛ ثمّة ملاحظات دقيقة ولطيفة نقف عليها من خلال النقاط التالية:

1- هل نزول الملائكة على المؤمنين المستقيمين يتم أثناء الموت والانتقال من هذا العالم الآخر، كما يحتمل ذلك بعض المفسّرين، أم أنَّ نزولهم يكون في ثلاثة مواطن؛ عند (الموت) وعند (دخول القبر) وعند (الإحياء والبعث والنشور)، أو إنّ هذه البشائر تكون داغة ومستمرة، وتتم بواسطة الإلهام المعنوي، حيث تستقر الحقائق في أعهاق المؤمنين بالرغم من أنّ بشائر الملائكة في لحظة الموت ولحظة الحشر تكون أجلى وأوضع؟ يبدو أنّ المعنى الأخير أنسب، وذلك لعدم وجود قيد أو شرط في الآية.

ويؤيد ذلك أنّ الملائكة تقول في البشارة الرّابعة: ﴿ نعن لُولِيا وَ تَعَمَى العَياة الدّنيا وَفَي الاَّوْرَة ﴾ وهذا دليل على أنّ المؤمنين من ذوي الاستقامة يسمعون هذا الكلام من الملائكة في الدنيا عندما يكونون أحياء، إلّا أنّ ذلك لا يكون باللسان واللفظ، بل يسمعون ذلك بأذان قلوبهم، بما يشعرون به من هدوء واستقرار وسكينة وإحساس كبير بالراحة عند المشاكل والصعاب.

صحيح أنّ بعض الروايات قيّدت نزول الملائكة وحضورهم عند المـوت، إلّا أنّ ثمّـة روايات أخرى أشارت إلى معني أوسع يشمل الحياة أيضاً !

ويمكن أن نستنتج من مجموع الروايات أنّ ذكر خصوص الموت هو بعنوان المصداق لهذا المفهوم الواسع، ومعلوم أنّ التفاسير الواردة في الروايات غالباً ما توضّح المصاديق.

إنَّ بشائر الملائكة ستشع في أرواح المؤمنين وأعباق ذوي الاستقامة حتى تهبهم القوّة والقدرة على مواجهة أعاصير الحياة ومشقاتها، وتثبّت أقدامهم من السقوط والإنحراف.

٣\_ قال بعض المفسّرين في التفريق بين الخوف والحزن، أنّ (الخوف) يختص بالحوادث التي تثير القلق لدى الإنسان لكنّها تقع في المستقبل، فيبق الإنسان قلقاً حذراً إزاءها ومنتظر وقوعها. أمّا (الحزن) فهو ممّا يختص بالحوادث المؤسفة التي وقعت في الماضي.

وعلى أساس هذا المعنى يأتي خطاب الملائكة: أن لا تقلقوا من الصعوبات التي تنتظركم، سواء في هذه الدنيا أو عند الموت أو في مراحل البعث، ولا تحزنوا على ذنوبكم الماضية أو الأبناء الذين سيبقون بعدكم.

وتقديم (الخوف) على (الحزن) قد يكون بسبب أنّ المؤمن أكثر مــا يكــون قــلقاً إزاء حوادث المستقبل، خاصّةً ما يتعلّق منها بالحشر والجزاء واليوم الآخر.

وقال البعض أيضاً: إنّ (الحنوف) من العذاب، بينها (الحزن) على ما فات من الشواب، والملائكة تقوم بزرع الأمل عندهم في الحالتين بواسطة الألطاف الإلهيّة والمواهب والعطايا الربانية.

٣ قوله تعالى: ﴿كنتم تومدون﴾ هو تعبير جامع تتداعى فيه كلّ صفات الجنّة في ذهن المؤمنين ذوي الاستقامة، بمعنى أنّ الجنّة كلّها وبكل ما سمعتم عنها وعن نعيمها مسخّرة لكم، من حورها وقصورها إلى مواهبها الكثيرة وعطاياها المعنوية التي لا يدركها الإنسان، ولم تغطر ببال أحد: ﴿فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرّة أعين﴾ آ.

٤- في البشارة الرّابعة تعرّف الملائكة نفسها بأنّها تلتزم جانب المؤمنين في الدنسيا والآخرة؛ تقوم بنصرهم وإنزال السكينة عليهم، وهي صورة تقابل الآيات السابقة من هذه السورة المباركة عندما وصفت أعداء الله من الكفّار من المعاندين والمكذبين، وكيف أنّهم

يمكن ملاحظة ذلك في تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٥٤٦ و٥٤٧، الروايات، ٣٨ و ٤٠ و ٤٥ و ٤٠.
 السجدة، ١٧.

يتأوّهون من عذا ب النّار ويمتلئون غيظاً وغضباً على من أضلّهم في الحياة الدنيا، ويريدون الانتقام منهم.

٥- الفرق بين البشارة الخامسة والسادسة، أنّ في الخامسة يقال لهم: إنّ ما تسرغبونه وتريدونه موجود هناك، فإنّ مجرّد رغبتكم في شي ما يتزامن مع مثوله أمامكم.

ولكن قوله تعالىٰ في ﴿تفتهي أنفسكم﴾: يستخدم للإنسارة إلى الرغبات واللذات المادية، وإنّ قوله تعالىٰ في ﴿ما تدّعون﴾: يشير إلى ما تريدونه من المواهب المعنوية والعطايا والملذات الروحانية.

وخلاصة الكلام: إنَّ كلِّ شيء موجود هناك، سواء كان مادياً أم معنوياً.

٦- «نزل» تعني كما أشرنا سابقاً، ما يقدّمه المضيف إلى ضيفه، بينا فسرها البعض بأوّل ما يقدّم إلى الضيف. والتعبير في كلّ الأحوال يكشف عن أنّ جميع المؤمنين ذوي الاستقامة هم ضيوف الله ونزل رحمته وجنته ومائدته.

٧- إنّ التدقيق في هذه البشائر ووعود الحق من قبل الباريء جلّ وعلا، والتي تعطى للمؤمنين بواسطة ملائكة الله الكرام، سوف تحرّك في وجود الإنسان الدوافع نحو الإيمان والاستقامة، تجعل الروح البشرية تتعشق السير في هذا الطريق.

وفي ظل هذه الأجواء المضيئة بالطاعة والبشرى، استطاع الإسلام العزيز أن يصنع من عرب الجاهلية مجموعة نموذجية لا تتوانى عن الإيثار والتضحية بالغالي والعزيز في سبيل منعة الإسلام والمسلمين، وإنتصارهم على كلّ المشاكل والعقبات.

وينبغي أن ننتبه هنا إلى أنّ «الاستقامة» مثلها مثل «العمل الصالح» هي غرة لشجرة الإيمان، إذ الإيمان يدعو الإنسان إلى الاستقامة متى ما نفذ إلى عمق الإنسان، وتأسست قواعد وجوده النفسي على التقوى، كما أنّ الاستقامة تقوي في الانسان مملكة التقوى والسير في طريق الحق والإيمان.

وهكذا يكون لهذين العاملين أثران متبادلان متقابلان.

والذي نستفيده، من الآيات القرآنية الأخرى، أنّ الإيمان والاستقامة لا يجلبان البركات المعنوية والروحية وحسب، وإنّا يرفل الإنسان من خلالهما بالبركات المادية التي تسود عالمنا هذا، إذ نقرأ في الآية ١٦ من سورة الجن قول الله تعالى: ﴿وَالْوَاسْتَقَاهُوا عَلَىٰ لِلطّريقة السّقيناهُم ها: عَدْقًا ﴾ وستشملهم فيما يشملهم سنوات ملأى بالخير والعطاء والبركة.

### الثفسير

#### ادفع السيئة بالمسنة:

مازالت هذه الجموعة من الآيات الكريمة تتحدّث عن الصورة الأخرى؛ عن المؤمنين الذين يتبعون أحسن القول.

يقول تعالى: ﴿وَمِنْ أَحَسَنَ قُولًا مِمِّنَ دَمَا لِلْيَ اللهِ وَمَمِلَ صَالِعاً وَقَالَ لِنَّنِي مِنَ المسلمين﴾.

وبالرغم من أنّ الآية استفهامية، إلّا أنّ الاستفهام هنا إنكاري، بمعنىٰ أنّه ليس هـناك أفضل من كلام الشخص الذي يدعو إلى الله وينادي بالتوحيد، ثمّ يؤكّد دعوته اللفظية هذه ويقرنها بالفعل والعمل الصالح.

إنّ اعتقاد هؤلاء بالإسلام وتسليمهم للباري جلّ وعلا، يدعم عملهم الصالح.

إنّ الآية الكريمة هذه ترسم ثلاث صفات لذي القول الحسن هي: الدعوة إلى الله، والعمل الصالح، والتسليم حيال الحق.

إنّ أمثال هؤلاء فضلاً عن تمسكهم بالأركان الإيمانية الثلاثة (الإقرار باللسان، والعمل بالأركان، والإيمان بالقلب) فإنّهم تمسكوا بركن رابع هو التبليغ والدعوة ونشر دين الحق، وإقامة الدليل على أصول الدين، ودفع آثار الشرك والتردد من قلوب عباد الله.

إنَّ هؤلاء المنادين، بصفاتهم الأربع، يعتبرون أفضل المنادين والدعاة في العالم.

وبرغم ما ذهب إليه بعض المفسّرين من قولهم بانطباق الصفات السابقة على شخص رسول الله على أو هو والأثمّة الذين يدعون إلى الحق، أو المؤذّنين خاصة، لكن من الواضح أنّ للآية مفهوماً أوسع بحيث يشمل كلّ المنادين بالتوحيد ممن تشملهم الصفات المذكورة، بالرغم من أنّ أفضل مصداق لذلك هو الرسول على المنادين بالتوحيد عن فترة نزول الآية ] ثمّ يأتي بعد ذلك الأثمّة من أهل البيت بالله و بعدهم جميع العلماء والمجاهدين في طريق الحق، والآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر، والداعين للإسلام من أيّ طائفة كانوا.

إنّ هذه الآية فخر عظيم وعزّ كبير لكل أولئك المؤمنين والجحاهدين، كي تتقوىٰ عزائمهم ويربط على قلوبهم.

وإذا قيل بأنّ الآية مدح لبلال الحبشي المؤذّن الخاص لرسول الله ﷺ فذلك بسبب أنّه أطلق نداء التوحيد في فقرة من أحلك الفترات وأوحشها في تاريخ الدعوة الإسلامية، وعرّض روحه للخطر.

ثم كمّل هذه الأوصاف بإيمانه الراسخ، واستقامته التي لا نظير لها، وأعساله الصالحة، والاستمرار على نهج الإسلام الصحيح.

أمَّا قوله تعالى: ﴿وقال لِتَّني مِن المسلمين ﴾ فللمفسِّر بن فيه قولان:

الأوّل: أنّ (قال) هنا من (قول) وتعني الاعتقاد، ويكون المعنى: الذي عـنده الاعــتقاد الراسخ بالاسلام.

الثَّاني: أنّ (قول) بمعنىٰ الحديث والتحدّث، وحــين ذلك يكــون المـعنىٰ: الذي يــفتخر ويتباهىٰ بالدين الإلهي، وينادي بصوت مرتفع إنّني من المسلمين.

المعنىٰ الأوّل يبدو أكثر قبولاً بالرغم من أنّ مفهوم الآية يتحمل المعنيين.

بعد بيان الدعوة إلى الله وأوصاف الدعاة إلى الله، شرحت الآيات أسلوب الدعوة وطريقتها، فقال تعالى: ﴿ولاتستوي العسنة ولا السّيّئة﴾ .

في الوقت الذي لا يملك فيه أعداؤكم سوى سلاح الإفتراء والإستهزاء والسخرية والكلام البذي، وأنواع الضغوط والظلم؛ يجب أن يكون سلاحكم - أنتم الدعاة - التقوى والطهر وقول الحق واللين والرفق والحبة.

<sup>·</sup> تكرار «لا» في ﴿ ولا السيئة ﴾ هو لتأكيد النغي،

إنَّ المذهب الحق يستفيد من هذه الوسائل، بعكس المذاهب المصطنعة الباطلة.

وبالرغم من أنّ (العسنة) و(السيئة) تنطويان على مفهومين واسعين، إذ تشمل الحسنة كلّ إحسان وجميل وخير وبركة، والسيئة تشمل كلّ انحراف وقبح وعذاب، إلّا أنّ الآية تقصد ذلك الجانب المحدّد من السيئة والحسنة، الذي يختص بأساليب الدعوة.

لكن بعض المفسّرين فسّر الحسنة بمعنى الإسلام والتوحيد، والسيئة بمعنى الشرك والكفر.

وقال البعض: (الحسنة) هي الأعمال الصالحة. و(السينة) الأعمال القبيحة.

وهناك من قال: إنَّ (الحسنة) هي الصفات الإنسانية النبيلة، كالصبر والحلم والمداراة والعفو، بينا السيئة بمعنى الغضب والجهل والخشونة.

ولكن التَّفسير الأوَّل هو الأفضل حسب الظاهر.

في حديث عن الإمام الصادق أنه سني قال في تفسير الآية أعلاه: «الحسنة التقية، السيئة الإذاعة» . وطبعاً فإن هذا الحديث الشريف ناظر إلى الموارد التي تكون فيها الاذاعة سبباً في اتلاف الطاقات والكوادر الجيّدة وافشاء الخطط للأعداء.

ثم تضيف الآية: ﴿الدفع بِالَّتِي هِي أَحسن﴾.

إدفع الباطل بالحق، والجهل والخشونة بالحلم والمداراة، وقابل الإساءة بالإحسان، فلا ترد الإساءة بالإساءة، والقبح بالقبح، لأنّ هذا أسلوب من همّه الانتقام، ثمّ إنّ هذا الأسلوب يقود إلى عناد المنحرفين أكثر.

وتشيرالآية في نهايتها إلى فلسفة وعمق هذا البرنامج في تعبير قصير، فتقول: إنّ هذا التعامل سيقود إلى: ﴿فَإِذَا الَّذِي بينك وبينه عدلوة كأنّه وليّ حميم﴾.

إنّ ما يبيّنه القرآن هنا، مضافاً إلى ما يشبهه في الآية ٩٦ من سورة المؤمنون في قلوله تعالى: ﴿الدفع بِالنّبي هي أحسن السّيّئة ﴾ يعتبر من أهم وأبرز أساليب الدعوة، خلصوصاً حيال الأعداء والجهلاء والمعاندين. ويؤيّد ذلك آخر ما توصّلت إليه البحوث والدراسات في علم النفس.

لأنَّ كلَّ من يقوم بالسيئة ينتظر الرد بالمثل، خاصّة الأشخاص الذين هم من هذا النمط؛

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٢٠. ذيل الآية مورد البحث.

وأحياناً يكون جواب السيئة الواحدة عدّة سيئات. أمّا عندما يرى المسيء أنّ من أساء إليه لا يرد السيئة بالسيئة وحسب، وإنّما يقابلها بالحسنة، عندها سيحدث التغيير في وجوده، وسيؤثّر ذلك على ضميره بشدّة فيوقظه، وستحدث ثورة في أعساقه، وسيخجل ويحس بالحقارة وينظر بعين التقدير والإكبار إلى من أساء إليه.

وهنا ستزول الأحقاد والعداوات من الداخل وتترك مكانها للحبّ والمودّة.

ومن الضروري أن نشير هنا إلى أنّ هذا الأمر لا يمثّل قانوناً دائماً، وإنّما هو صفة غالبة، لأنّ هناك أقلية تحاول أن تسيء الاستفادة من هذا الأسلوب، قما لم ينزل بها ما تستحق من عقاب فإنّها لا تترك أعمالها الخاطئة.

ولكن في نفس الوقت الذي نستخدم العقوبة والشدّة ضدّ هذه الأقلية، علينا أن لا نغفل عن أنّ القانون الحاكم على الأكثرية هو قانون: «ادفع السيئة بالحسنة».

لذلك رأينا أنّ رسول الإسلام عَبَيْنَ والقادة من أغة أهل البيت المنتظ كانوا يستفيدون داغاً من هذا الأسلوب القرآني العظيم، فني فتح مكة مثلاً كان الأعداء وحتى الأصدقاء ينتظرون أن تسفك الدماء وتؤخذ الثارات من الكفار والمشركين والمنافقين الذين أذاقوا المؤمنين ألوان الأذى والعذاب في مكة وخارجها، من هنا رفع بعض قادة الفتح شعار «اليوم يوم الملحمة، اليوم تسبئ الحرمة، اليوم أذل الله قريشاً» لكن ماكان من رسول الله على وتنفيذاً لأخلاقية «ادفع السيئة بالحسنة» - إلّا أن عفا عن الجميع وأطلق كلمته المشهورة: «اذهبوا فأنتم الطلقاء». ثمّ أمر عَبَيْنَ أن يستبدل الشعار الإنتقامي بشعار آخر يفيض إحساناً وكرماً هو: «اليوم يوم المرحمة، اليوم أعز الله قريشاً» !.

لقد أحدث هذا الموقف النبوي الكريم عاصفة في أرض مشركي مكّة حتى أنّه على حدّ وصف كتاب الله تعالى بدأوا: ﴿ يدخلون في دين الله أفواجاً ﴾ .

لكن برغم ذلك، نرى أنّ النّبي تَنَبَّقُ استثنىٰ بعض الأشخاص من العفو العام هذا، كما نقله أصحاب السيرة، لأنّهم كانوا خطرين ولم يستحقوا العفو النبوي الكسريم الذي عسبّر فسيه رسول الله تَنَفِيْ عن خلق الإسلام ومنطق النّبيين حينا قال: «لا أقول لكم إلّا كما قال يوسف

١. بحار الأتوار، ج ٢١، ص ١٠٩.

لإخوته: لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين» .

«ولي» هنا بمعنى الصديق. و(حميم) تعني في الأصل الماء الحار المغلي، وإذا قيل لعرق جسم الإنسان (حميم) فذلك لحرارته، ولهذا السبب يطلق اسم «الحمّام» على أماكن الغسل، ويقال أيضاً للأصدقاء المخلصين والحبين للشخص «حميم» والآية تقصد هذا المعنى!

وضروري أن نشير إلى أنّ قوله تعالى: ﴿كَأَنَّهُ وَلِي حَمِيمٍ﴾ حتى وإن لم تكن تعني أنّ الشخص لم يكن كذلك حقاً، إلّا أنّ ظاهره سيكون كذلك على الأقل.

إنّ هذا الأسلوب من التعامل مع المعارضين والأعداء ليس بالأمر العادي السهل، والوصول إليه يحتاج إلى بناء أخلاقي عميق، لذلك فإنّ الآية التي بعدها تبيّن الأسس الأخلاقية لمثل هذا التعامل في تعبير قصير ينطوي على معاني كبيرة، حيث يقول تعالى: ﴿وها يلقّاها إلّا الّذين صبرول﴾ ٢.

و كذلك: ﴿وها بِلقاها إلا دُو حظ عظيم﴾.

على الإنسان أن يجاهد نفسه مدّة طويلة حتى يستطيع أن يسيطر على غضبه، يجب أن تكون روحه قوية في ظلّ الإيمان والتقوى حتى لا يستطيع أن يتأثّر بسرعة وبسهولة بإيذاء الأعداء، ولا يطغى عنده حب الإنتقام، فتلزمه الروح الواسعة وانشراح الصدر بالمقدار الكافي، حتى يصل الإنسان إلى هذه المرحلة من الكال بحيث يقابل السيئات بالإحسان، وعليه أن يتجاوز مرحلة العفو ليصل إلى منزلة «دفع السيئة بالحسنة» وأن يحتسب كملّ ذلك في سبيل الله تعالى بغية تحقيق الأهداف المقدّسة.

وهنا أيضاً \_كما تلاحظون \_ تواجهنا قضية «الصبر» بوصف هذه الخصلة الأساس المتين لكل الملكات الأخلاقية الفاضلة، وهي شرط في التقدّم المعنوي والمادي ."

إنّ هناك ـ بلا شك ـ موانع تحول دون الوصول إلى هذا الهدف العظيم، وإنّ وساوس الشيطان تمنع الإنسان من تحقيق ذلك بوسائل مختلفة، لذلك نرى الآية الأخيرة تخاطب

١. بحار الأنوار، ج ٢١، ص ١٣٢.

٢. يرجع ضمير (يلقاها) إلى (الخصلة) أو (الوصية) المستفادة من الجملة السابقة.

٣. اعتقد بعض المفسّرين أنّ قوله تعالى: ﴿وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم﴾ إشارة إلى الثواب العظيم لمثل هؤلاء الأشخاص العافين الذي ينالهم في الآخرة، لكن هذا التفسير مستبعد بسبب أنّ الآية تريد أن تبيّن الأساس الأخلاقي لهذا العمل العظيم.

الرّسول عَيْنَ بوصفه الأسوة والقدوة فتقول له: ﴿وَلِهَا يَنْزَمُنَّكَ مِنَ الشّيطَانَ نَزَعُ فَاسْتَعَدُ بِالله لِنَّهُ عِلْهُ عَلَيْهُ ﴾ . .

«نزغ» تعني الدخول في عملٍ ما لإفساده، ولهذا السبب يطلق على الوساوس الشيطانية «نزغ» وهذا التحذير بسبب ما يراود ذهن الإنسان من مفاهيم مغلوطة خطرة، إذ يقوم بعض أدعياء الصلاح بتوجيه النصائح على شاكلة قولهم: لا يمكن إصلاح الناس إلا بالقوّة، أو يجب غسل الدم بالدم، أو الترحم على الذئب ظلم للخراف وأمثال ذلك من الوساوس التي تنتهي إلى مقابلة السيئة بالسيئة.

القرآن الكريم يقول: إيّاكم والسقوط في مهاوي هذه الوساوس، ولا تلجأوا إلى القوّة إلّا في موارد معدودة، وعندما يواجهكم أمثال هذا الكلام فاستعينوا بالله واعتمدوا عليه لأنّه يسمع الكلام ويعلم النيّات.

وأخيراً، تتضمّن الآية الدعوة إلى الاستعاذة بالله في دائرة واسعة، وما ذكر هو أحــد المصاديق لذلك.

### بحثان

### أوّلاً: برنامج الدعاء إلى الله

لقد تضمّنت الآيات الأربع \_أعلاه \_أربعة بحوث بالنسبة إلى كـيفية الدعــوة إلى الله تعالىٰ. والخطوات الأربع هي:

١\_ البناء الذاتي للدعاة من حيث الإيمان والعمل الصالح.

الاستفادة من أسلوب «دفع السيئة بالحسنة».

٣\_ تهيئة الأرضية الأخلاقية لإنجاز هذا الأسلوب والعمل به.

٤ رفع الموانع من الطريق ومحاربة الوساوس الشيطانية.

لقد قدَّم لنا رسول الله عَبَيْنَ والأُنْمَة من أهل بيته عَبَيْنَ خير أسوة وقدوة في تنفيذ هذا البرنامج والالتزام به، والالتزام بهذا البرنامج يعتبر أحد الأسباب التي أدَّت بالاسلام في ذلك العصر المظلم الى الإتساع والانتشار.

١. «نزغ» في الآية الكريمة يمكن أن تكون بنفس معناها المصدري أو أن تكون «أسم فأعل».

واليوم يشهدعلم النفس العديد من البحوث والدراسات حول وسائل التأثير على الآخرين، إلا أنّها تعتبر شيئاً تافهاً في مقابل عظمة الآيات أعلاه، خصوصاً وأنّ البحوث هذه عادة ما تتعامل مع ظواهر الإنسان وتستهدف الكسب السريع العاجل ولو من خلال التمويه والخداع، لكن البرنامج القرآني يخوض في أعهاق النفس البشرية ويؤسس قواعد تأثيره على مضمون الإيمان والتقوى!

واليوم؛ ما أحلىٰ أن يلتزم المسلمون ببرنامج دينهم، ويعمدون إلىٰ نشر الإسلام في عالم متلهف إلى قيم السهاء.

أخيراً نُنهي هذه الفقرة بإضاءة نبوية نقتبسهاعن تفسير «على بن إبراهيم» الذي ورد فيه: «أدّب الله نبيّه فقال: ﴿ولا تستوي الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن﴾، قال: ادفع سيئة من أساء إليك بحسنتك، حتى يكون﴿الذي بينك وبينة عداوة كأنّه ولي حجيم﴾» \.

### ثَانياً: الإنسان في مواجهة عواصف الوسواس

ثمّة منعطفات صعبة في حياة المؤمنين يكمن فيها الشيطان، ويحساول أن يسنزغ ويحسيد بالإنسان عن طريق السعادة وكسب رضا الله تعالى.

وعلى الإنسان في مقابل وسواس الشيطان أن يعتمد في تجاوزها على الله، وإلّا فإنّه لا يستطيع ذلك لوحده، فعليه أن يتوكل على الله ليجتاز عقبات الطريق ومخاطره، ويتمسك بحبل الله المتين.

لقد ورد في الحديث أنَّ شخصاً أساء لآخر في محضر رسول الله تَشَيَّةُ فثار الغضب في قلبه واشتعلت فيه هواجس الثار، فقال رسول الله تَشَيَّةُ : «إنّي لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنهُ الغضب: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم».

فقال الرجل: أمجنوناً تراني؟

فاستند رسول الله عَلَيْ إلى القرآن و تلا قوله تعالى: ﴿ وَلِمَّا مِنزَعْنَكَ مِنْ الشَّيطانَ نَزَعُ فاستعدُ بالله ﴾ `.

وهذه إشارة إلى أنّ ثورة الغضب من وسواس الشيطان، مثلها تــعتبر ثــورة الشهــوة والهوئ من وسواسه أيضاً.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ٤، ص ٥٤٩. ٢. تفسیر روحالمعانی، ج ٢٤، ص ١١١.

ونقرأ في كتاب «الخصال» أنّ أمير المؤمنين على بن أبي طالب علم أصحابه أربعائة باب تنفع المسلمين في الدين والدنيا، من ضمنها قوله على الله المسلمين في الدين والدنيا، من ضمنها قوله على الهم: «إذا وسموس الشمان إلى أحدكم فليستعذ بالله وليقل: آمنت بالله مخلصاً له الدين» أ.

8003

١. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ١٥٥١.

وَمِنْ اَينَتِهِ النَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُّ لاَ سَّجُدُ وَاللَّشَمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُ وَاللَّهِ الَّذِى خَلَقَهُ نَ إِن كُنتُمْ إِبَاهُ نَعْبُدُونَ ۞ فَإِنِ اَسْتَحَبُرُوا فَالَّذِينَ عِندَ رَيِكَ يُسَيِّحُونَ لَهُ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ۞ وَمِنْ اَينَاهِ عَ أَنْكَ تَرَى الْأَرْضَ خَنْشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اَهْ تَرَّتَ وَرَبَتَ إِنَّ الَّذِي آخَياهَا لَمُحْي الْمَوْنَ أَيْنَهُ مَكِن كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ۞

### التفسير

### السمود لله تعالى:

تعتبر هذه الآيات بداية فصل جديد في هذه السورة، فهي تختص بـقضايا التـوحيد والمعاد، ودلائل النبوة وعظمة القرآن، وهي في الواقع مصداق واضح للـدعوة إلى الله في مقابل دعوة المشركين إلى الأصنام.

تبدأ أوّلاً من قضية التوحيد، فتدعو الناس إلى الخالق عن طريق الآيات الآفاقية: ﴿وهن آياته الليل والنّهار والشّهس والقهر﴾ فالليل وظلمته للراحة، والنهار وضوءه للحركة.
وهذان التوأمان يقومان بإدارة عجلة حياة الناس بشكل متناوب ومنظم، بحيث لوكان أحدهما دائمياً أو استمر لمدّة أطول، فستصاب جميع الكائنات بالفناء، لذا فإنّ الحياة تنعدم على سطح القمر حيث تعادل لياليه ١٥ ليلة أرضية ونهاره بهذا المقدار أيضاً.

إنّ لياليه المظلمة الباردة تجعل كلّ شيء جامداً، أمّا نهاره الطويل الحار فإنّهُ يحرق كلّ شيء، لذلك لا يستطيع الإنسان وكائنات أرضنا أن تعيش على القمر.

أمّا الشمس فهي مصدر كلّ البركات المادية في منظومتنا، فالضوء والحرارة والحمركة

١. ينبغي الإلتفات إلى أنَّ السجدة هنا واجبة في حال سماع الآية أو تلاوتها.

ونزول المطر، وغو النباتات ونضج الفواكه، وحتى ألوان الورود الجميلة، كل ذلك يدين في وجوده إلى الشمس.

القمر يقوم بدوره بإضاءة الليالي المظلمة، وضوءه دليل السائرين في دروب الصحراء، وهو يجلب الخيرات بتأثيره على مياه البحار وحدوث الجزر والمد فيه.

ولعلّ البعض قام بالسجود لهذين الكوكبين السهاويسين وبعبادتهما بسبب الخسيرات والبركات الآنفة الذكر، فتاهوا في عالم الأسباب، ولم يستطيعوا الوصول إلى مسبّب الأسباب.

ولذلك نرى القرآن بعد هذا البيان يقول مباشرة: ﴿ لاتسجدوا للقَّمِسَ ولا للقَمر ولسجدوا للهُ لللهُ وَلسجدوا للهُ الدِّي خلقهنَّ إِنْ كنتم لِيًا \* تعبدون ﴾ (

فلهاذا لا تتوجهوا بالسجود والعبادة إلى خالق الشمس والقمر؟

ولماذا تعبدون كائنات هي نفسها خاضعة لقوانين الخلقة ونظام الوجود، ولهما شروق وغروب وتخضع للتغيّرات؟

إنّ السجود لا ينبغي إلّا لله خالق هذه الموجودات؛ إنّ خالق هذه الموجودات ومودع النظم والقوانين فيها لا يغرب ولا يأفل ولا تمتد يد التغيير إلى محضر كبريائه عزّوجلّ.

وبهذا الشكل تنني الآيات أحد الفروع الواسعة لانـتشار الشرك وعـبادة الأصـنام المتمثلة في عبادة الكائنات الطبيعية النافعة، فينبغي للجميع أن يبحثوا عن علة العلل وأن لا يتوقفوا عند المعلول؛ نعم ينبغي البحث عن خالق هذه الموجودات!

إنّ هذه الآية تستدل \_ في الواقع \_ على وجود الخالق الواحد عن طريق النظام الواحد الذي يتحكّم بالشمس والقمر والليل والنهار، وإنّ حاكميته تعالى على هذه الموجودات تعتبر دليلاً على وجوب عبادته.

قوله تعالى: ﴿ إِنْ كُنتِم لِيَّاه تعبدون ﴾ فيه إشارة إلى ملاحظة، مؤدًّاها: إذا كنتم تريدون

١. يرجع ضمير التأنيث في (خلقهن) إلى الليل والنهار والشمس والقمر كما يقول علماء اللخة وأصحاب
التّفسير، إذ إنّ ضمير جمع المؤنث العاقل قد يعود أحياناً إلى جمع غير العاقل كما يقال مثلاً (الأقلام بريتهنّ)
والبعض يعتقد أنّ الضمير هنا يرجع للآيات التي هي جمع مؤنث لغير العاقل.

واحتمل البعض أنّ الضمير يعود على الشمس والقُمر فقط باعتبار أنّها جنس تشمل جميع الكواكب وكأنّها تتمتع بعقل وشعور.

عبادة الخالق فعليكم إلغاء غيره من الشركاء في العبادة، لأنّ عبادته لا تكون إلى جانب عبادة غيره.

وإذا لم يؤثّر هذا الدليل المنطق في أفكار هؤلاء، واستمروا مع ذلك في عبادة الأصنام والموجودات الأخرى، ونسوا المعبود الحقيق، فالله تعالى يخاطبهم بعد ذلك بقوله: ﴿فَإِن السَّكِيرُوا فَالَّذِينَ عند رَبِّكَ يَسْبُحُونَ لَهُ بِاللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَهُمَ لَا يَسْاَمُونَ ﴾ (.

فليس مهماً أن لا تسجد مجموعة من الجهلة والغافلين حيال جبروت الله وذاته المقدّسة الطاهرة، فهذا العالم الواسع مليء بالملائكة المقرّبين الذين يركعون ويسجدون ويسبحون له دائماً ولا يفترون أبداً.

ثم إنّ هؤلاء هم بحاجة إلى عبادة الله ولا يحتاج تعالىٰ لعبادتهم، لأنّ فخرهم وكيالهم لا يتمّ إلّا في ظل العبودية له سبحانه وتعالى.

ولقد ذكرنا أنّ الآيات أعلاه هي من آيات السجدة، وغُمّة اختلاف بين فقهاء أهل السنّة في أنّ السجدة هل تكون كذلك بعد في أنّ السجدة هل تكون واجبة بعد بداية الآية الأولى (تعبدون) أو أنّها تكون كذلك بعد عام الآيتين (يسأمون)؟

ذهب الشافعي ومالك إلى الإحتال الأول، بينا رجّع آخرون كأبي حنيفة وأحمد بسن حنبل الاحتال الثّاني.

إلا أنَّ موقع السجدة الواجبة حسب اعتقاد علماء الإمامية، وفقاً للرَّوايات الواردة عن أهل البيت الله الله الآية الأولى (تعبدون) والآية الكريمة هي من آيات السجدة الواجبة في القرآن الكريم.

وضروري أن نشير هنا إلى أنّ الواجب هو أصل السجدة، أمّا الذكر فهو مستحب، ونقرأ في رواية أنّ أقل هذا الذكر في السجدة هوالقول: «لا إله إلا الله حقّاً حقّاً، لا إله إلا الله إيماناً وتصديقاً، لا إله إلا الله عبودية ورقاً سجدت لك ياربّ تعبداً ورقاً، لا مستنكفاً ولا مستكبراً بل أنا عبد ذليل خائف مستجير» .

ا. ﴿لا يسأمون﴾: من كلمة (السئامة) وتعني التعب من الاستمرار في العمل أو في موضوع معين.
 ضمناً فإنّ جملة ﴿فإن استكبروا﴾ جملة شرطية جزاؤها محذوف، والتقدير هو: فإن استكبروا عن عبادة الله وتوحيده فإنّ ذلك لا يضرّه شيئاً.

وسائل الشيعة، ج ٤، ص ٨٨٤ كتاب الصلاة، (باب ٤٦ من أبواب قراءة القرآن، ح ٢)، و ج ٦، ص ٢٤٥، ح ٧٨٥٢.

نعود مرّة أخرى إلى آيات التوحيد التي تعتبر الأرضية للمعاد، وإذا كان الحديث قد شمل في السابق الشمس والقمر والآيات السهاوية، فإنّ الحديث هنا يدور حول الآيات الأرضية.

يقول تعالى: ﴿ وَمِنْ آياتِهِ أَنُّكَ تَرِيُّ الأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلِيهَا المَّاء لَعْتَرْتُ وريتُ ﴾.

هذه الأرض الميتة اليابسة الخالية من الحركة وآثار الحياة، أيّ قدرة حوّلتها إلى نبض دائم يمور بالحياة والحركة، إنّه الماء، وإنّه لدليل كبير على قدرة الله الأزلية، وعلامة على وجود ذاته المقدّسة.

ثم تنتقل الآية من قضية التوحيد المتمثلة هنا بالحياة التي ما زالت تحيطها الكثير من الأسرار والخفايا والغموض، إلى قضية المعاد، حيث يتقول تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِي أَحياها لِمَحْيُ الْمُوتِينَ﴾.

نعم: ﴿لِلَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شِيءَ قَدِيرٍ﴾.

فدلائل قدرته واضحة في كلّ مكان، ومع هذا الوضع فكيف نشكّك بالمعاد ونـعتبره محالاً، أليس هذا سوى الجهل والغفلة؟

«خاشعة» من (الخشوع) وتعني في الأصل التضرّع والتواضع الملازم للأدب، واستخدام هذا التعبير بخصوص الأرض الميتة اليابسة، يعتبر نوعاً من الكناية.

فالأرض اليابسة الفاقدة للماء ستخلو من أيّ نوع من أنواع النبات، فهي تشبه الإنسان الساقط أرضاً أو الميت الذي لا حراك فيه، إلّا أنّ نزول المطر سيهب لها الحسياة ويجعلها تتحرك وتنمو.

«ربت» من (ربو) على وزن (غلو) وتعني الزيادة والنمو، والربا مشتق من نفس هذه الكلمة، لأنّ المرابي يطلب دينهُ مع الزيادة.

«اهتزت» من «هز» على وزن «حظ» وتعنى التحريك الشديد.

وحول «المعاد الجسماني» وأدلته وكيفية الاستدلال عليه من عالم النسبات تـقدّم بحث مفصّل في نهاية سورة «يس» من هذا التّفسير. إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَلِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا أَفَنَ يُلْفَى فِي النَّارِخَيِّرُ أَم مَّن يَأْفِي النَّارِخَيِّرُ أَم مَّن يَأْفِي النَّارِخَيِّرُ أَم مَّن يَأْفِي النَّارِخَيِّرُ أَم مَّن يَأْفِي النَّارِخَيْرُ أَم مَّن يَأْفِي النَّالِ الْمَا الْمَاجَاءَ هُمَّ يُومُ الْفِيدَ وَالْمَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ ال

### التفسير

### ممرّفو آيات المق:

الجموعة التي بين أيدينا من آيات السورة الكريمة، بدأت بتهديد الذين يقومون بتحريف علائم التوحيد، و تضليل الناس، حيث يقول تعالى: ﴿ لِنَّ اللَّذِينَ بِلَحَدُونَ فَي آياتنا الايحَفُونَ عَلَيْنا﴾.

من الممكن لهؤلاء أن يضلّوا الناس بأسلوب المغالطة وباستخدام السفسطة الكلامية، ويخفوا ذلك عن الناس. إلّا أنّه ليس بوسعهم إخفاء ذرّة ممّا يقومون بــه عــن الله تــبارك وتعالىٰ.

«يلحدون» من (إلحاد) وهي في الأصل من (لحد) على وزن (عهد) وتعني الحفرة الواقعة في جانب واحد، ولهذا السبب يطلق على الحفرة في جانب القبر اسم «اللحد».

ثمّ أطلقت كلمة (إلحاد) على أيّ عمل يتجاوز الحدّ الوسط إلى الإفراط أو التفريط، وهي لذلك تطلق لوصف الشرك وعبادة الأصنام، ويقال لمن لا يؤمن بالله تعالى (الملحد).

والمقصود من «الإلحاد في آيات الله» هو إيجاد الوساوس والتمويد في أدلة التوحيد والمعاد التي ذكرتها الآيات السابقة بعنوان «ومن آياته» أو جميع الآيات الإلهيّة، سواء منها الآيات التكوينية السابقة أم الآيات التشريعية النازلة في القرآن الكريم والكتب الساوية الأخرى. إنّ المذاهب المادية والإلحادية في عالمنا اليوم التي تعتبر الدين وليد الجهل أو الحوف أو

نتاج العامل الاقتصادي والأمور الأخرى لغرض إضلال الناس، هي بلاشك من مصاديق الخطاب في هذه الآية الكريمة.

القرآن الكريم أوضح جزاء هؤلاء في إطار مقارنة واضحة فقال تعالى: ﴿ لَفَحَنَ يُلَقَىٰ فَيَ النَّارِ خَيْرٍ لَمْ مَن يأتِي آمناً يوم القيامة ﴾ ؟

الأشخاص الذين يحرقون ايمان الناس وعقائدهم بنيران الشبهات والتشكيكات سيكون جزاؤهم نار جهنم، بعكس الذين أوجدوا الحيط الآمن للناس بهدايتهم الى التوحيد والإيمان، فإنهم سيكونون في أمان يوم القيامة أليس ذلك اليوم هو يوم تتجسد فيه أعمال الإنسان في هذه الدنيا؟

وقال بعض المفسّرين: إنّ الآية تقصد «أباجهل» كنموذج للغواية ولأهل النّـــار، وفي الجانب المقابل ذكروا «حمزة» عم النّبي تَنْكُلُهُ أو «عمار بن ياسر» لكن من الواضح أنّ هـــذا المقول لا يعدو أن يكون مصداقاً للآية ذات المفهوم الواسع.

والطريف في هذا الجزء من الآية أنّ التعبير القرآني يستخدم كلمة (إلقام) في مخاطبة أهل النّار كدليل علىٰ عدم امتلاكهم الخيار في أمرهم، بينا يستخدم كلمة «يأتي» في مخاطبة أهل الجنّة، كدليل علىٰ احترامهم وحريتهم وإرادتهم في اختيار الأمن والهدوء.

وفوق كلّ هذا فقد استخدمت الآية تعبير الأمان من العذاب كناية عن الجنّة، بينا استخدمت نار جهنم بشكلٍ مباشر، وفي ذلك إشارة إلى أنّ أهم قضية في ذلك اليوم هي «الأمن».

وعندما ييأس الإنسان من هداية شخص يخاطبه بقوله: افعل ما شئت. لذا فالآية تقول لأمنال هؤلاء: ﴿ لِعِمِلُوا هَا شَنتُهِ ﴾.

لكن عليكم أن تعلموا: ﴿ لِنَّه بِمَا تَعْمَلُونَ بِصِيرٍ ﴾.

لكن هذا الأمر لا يعني أن لهم الحرية في أن يعملوا ما يشاؤون، أو أن يستصرّفوا بما يرغبون، بل هو تهديد لهم لإعراضهم عن كلام الحق، إنّه تهديد يستضمّن تـوعّد هـؤلاء والصبر على أعمالهم إلى حين.

الآية التي بعدها تتحوّل من الحديث عن التوحيد والمعاد إلى القرآن والنبوّة، وتحذّر

الكفار المعاندين بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا بِالذِّكُو لِمَّا جِاءِهِم ﴾ ١٠

إنّ إطلاق وصف «الذكر» على القرآن يستهدف تـذكير الإنسان وإبـقاظه، وشرح وتفصيل الحقائق له بشكل إجمالي عن طريق فطرته، وقد ورد نظير ذلك في الآية ٩ من سورة «الحجر» في قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَعْنَ نَزُلنا الذِّكَرُ وَلِنَّا لَهُ لَعَافِظُونَ﴾.

ثمّ تنطلق الآية لبيان عظمة القرآن فتقول: ﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابِ مَزْيِزٍ ﴾.

إنّه كتاب لا يستطيع أحد أن يأتي بمثله أو أن يتغلّب عليه، منطقه عظيم واستدلاله قوي، وتعبيره بليغ منسجم وعميق، تعلياته جذرية، وأحكامه متناسقة متوافقة مع الاحتياجات الواقعية للبشر في أبعاد الحياة المختلفة.

ثم تذكر الآية صفة أخرى مهمّة حول عظمة القرآن وحيويته، فيقول تعالى: ﴿لايأتيه الباطل مِن بين يديه ولا من خلفه ﴾ لأنه: ﴿تنزيل من مكيم حميد ﴾.

أفعال الله عزوجل لا تكون إلّا وفق الحكمة وفي غاية الكمال. لذا فهو أهل للحمد دون غيره.

لقد ذكر المفسّرون عدّة احتالات حول قوله تعالى: ﴿لاياتيه الباطل...﴾ إلّا أنّ أشملها هو أنّ أيّ باطل لا يأتيه، من أيّ طريق كان، ومها كان الأسلوب، وهذا يعني عدم وجود تناقض في مفاهيمه، ولا ينقض بشيء من العلوم، أو بحقائق الكتب السابقة، ولا يعارض كذلك بالإكتشافات العلمية المستقبلية.

لا يستطيع أحد أن يبطل حقائقه، ولا يمكن أن ينسخ في المستقبل.

لا يوجد أيّ تعارض في معارفه وقوانسينه ووصاياه وأخسباره، ولا يكسون ذلك في المستقبل أيضاً.

لم تصل إليه يد التحريف بزيادة أو نقص في آية أو كلمة، ولن يطاله ذلك مستقبلاً.

١. لقد ذكر المفسّرون عدّة احتمالات حول خبر وإنّ الذين، أنسبها أن نقول بأنّ الخبر هو جملة ﴿لا يخفون علينا﴾ حيث حذف بقرينة الآية السابقة. وقال البعض: إنّ الخبر هو جملة ويلقون في النّار، المستفادة من الآية السابقة، بينما قال البعض بأنّه جملة ﴿أولئك ينادون من مكانٍ بعيد﴾ التي ترد في الآيات القادمة، لكن الرأي الأوّل أرجح.

إنَّ هذه الآية تعبير آخر لمضمون الآية ٩ من سورة «الحجر» حيث قوله تعالى: ﴿ لِلَّا نَعَنُ نَوْلُنَا الذَّكُرُ وَلِنَّا لَهُ لَحَافُظُونُ ﴾ ﴿ لَمُنْ الذِّكرُ وَلِنَّا لَهُ لَحَافُظُونُ ﴾ ﴿

ومن خلال ما قلناه نستنتج أنّ قوله تعالى: ﴿ مِنْ بِينْ يِدِيه وَمِنْ خَلَفُه ﴾ كناية عن جميع الجوانب والجهات، بمعنىٰ أنّهُ لن يصيبهُ البطلان أو الفساد من جميع الأوجه والجوانب، وما ذهب إليه البعض من أنّ ذلك كناية للحال والمستقبل، فإنّ قولهم هذا مصداق للمفهوم الأوّل.

«الباطل» كما يرئ الراغب في مفرداته: هو ما يقابل الحق، ولكن قد يفسّر أو يراد بــه أحياناً أحد مصاديقه كالشرك والشيطان والعدم والساحر.

ويطلق على الشجاع بـ «البطل» لأنّه يبطل أعداء، ويقتلهم أو يلتي بهم خارجاً. لكن «باطل» في الآية تنطوي على مفهوم مطلق غير محدّد بمصداقٍ معيّن.

والتعبير الأخير في الآية ﴿تنزيل من حكيم حميد ﴾ دليل واضح على عدم وصول الباطل بأيّ طريق من الطرق إلى القرآن الكريم، فالباطل قد يسري إلى الكلام الذي يصدر من الأفراد ذوى العلم المحدود والقدرات النسبية.

أمّا الذي يتصف بالعلم المطلق والحكمة المطلقة ويجمع كلّ الصفات الكالية التي تجعله أهلاً للحمد، فلا يطرأ على كلامه التناقض والاختلاف، ولا ينسخ أو ينقض، أو تمتد إليه يد التحريف، ولا يتناقض كلامه مع الكتب الساوية والحقائق السابقة، ولا يعارض بالمكتشفات العلمية الراهنة، أو تلك التي يكشفها المستقبل.

وأخيراً، الآية واضحة الدلالة على نني التحريف عن القرآن الكريم، سواء من جسهة الزيادة أو النقصان (هناك بحث مفصل حول نني التحريف أوردناه في نهاية الحديث عن الآية ٩ من سورة «الحجر»).

١. لقد اختار هذا التفسير الزمخشري في كشافه. وللعلامة الطباطبائي حديث يشبه هذا في تفسير الميزان، في حين حدّد بعض المفسّرين مصطلح الباطل بالشيطان أو المحرّفين أو الكذب، وما شابه، وقد ورد في حديث عن الباقر والصادق قولهما عليهما السلام: «إنّه ليس في إخبار، هما مضى باطل، ولا في إخباره هما يكون في المستقبل باطل» كما نقل عنهما عليهما السلام صاحب مجمع البيان، وواضح أنّ ما ذكر هو مصاديق لمفهوم الآية.

سؤال: قد يقال: إذا كان الباطل هو ما أشرنا إليه، أي كلّ ما يتصف بأنّه «الخالف للحق» فإنّنا في تفسير الآبة (وكذلك المفترين الآخرين) فترناه بمعنىٰ «المبطل» فكيف يستسق ذلك؟

الجواب: الإجابة على هذا السؤال تكمن في ملاحظة دقيقة في الأسلوب القرآني، فالقرآن لا يقول: سوف لا يأتي باطل بعد هذا الكتاب السهاوي، بل يقول لا يأتي الباطل إلى هذا الكتاب الكتاب (أي القرآن) [ينبغي الإنتباه إلى ضمير جملة: يأتيه]. ومعنى الكلام أن لا شيء يستطيع أن يصل إليه ويبطله. (فدقق في ذلك).

8003

مَّايُقَالُ لَكَ إِلَّا مَاقَدْ قِيلَ لِلرَّسُلِ مِن قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُوعِقَابٍ أَلِيمِ شَ وَلَوَجَعَلْنَهُ قُرُءَانًا أَعْجَمَيًا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِلَتَ ءَاينَهُ مَّءَا عُجَمِيٌ وَعَرَفِيٌ قُلَ هُولِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَا مَّهُ وَالَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقَرُّ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّى أُولَتَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ شَنَّ وَلَقَدْءَ اللَّيْنَامُوسَى ٱلْكِئنَبَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوَلَاكَ يُنَادُونَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ شَنَّ وَلَقَدْءَ اللَّيْنَامُوسَى ٱلْكِئنَبَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَاكَ لِمَا مَا وَلَوْلاَكَ لِمَا مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا اللَّهُ مَا وَاللَّهُمْ وَاللَّهُ مَا لَعُي شَلِي مِنْهُ مُولِيفٍ فَ مَنْ عَمِلَ صَلِيمًا فَلِنَفْسِهِ مَا وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا أَوْمَا رَبُّكَ بِظَلَامِ لِلْعَيْدِ الْآَ

### التفسير

#### كتاب الهداية والشفاء:

قام الكفار والمشركون بمحاربة رسول الله تَنْفَقَ وتكذيبه، والتصدي للاسلام والقرآن. والآيات السابقة كانت تحكي عن إلحادهم وكفرهم بآيات الله لذلك جاءت الآية الأولى من الآيات التي بين أيدينا لمواساة النّبي تَنْفَقَ وارشاد المسلمين الذين يواجهون الأذى بأن لامحيص لهم عن الاستقامة والصبر.

يقول تعالى: ﴿ هَا مِقَالَ لَكَ إِلَّا هَا قَدْ قَيْلَ لَلرَّسُلَ هِنْ قَبِلُكَ ﴾.

فإذا كانوا يتهمونك بالجنون والكهانة والسحر، فقد أطلقوا هذه الأوصاف على من قبلك من الأنبياء والمرسلين.

إنّ دعوتك لدين الحق ليست جديدة، وإنّ ما تواجهه وأنت تدعو للدين الجديد ليس جديداً أيضاً، لذلك ما عليك \_ يا رسول الله \_ إلّا أن ترابط بقوّة و تلزم ما أنت عليه ولا تهتم بكلام هؤلاء، لأنّ الله معك. احتمل بعض المفسّرين أن يكون المراد من الآية هو: أنّ الكلام الذي قيل لك من قبل الله هو نفس الكلام الذي قيل لمن قبلك من الأنبياء !.

لكن المعنى الأوّل أنسب في المقام، خاصّة مع ملاحظة سياق الآيات القادمة. يقول الله تبارك و تعالى في نهاية الآية: ﴿لِنَّ رَبُّكَ لَدُو مَعْفَرَةٌ وَدُو مَقَابِ لَلِيمِ﴾.

فرحمتهُ ومغفرته للمصدّقين، وعذابه للمكذبين والمعارضين.

وهذا الجزء من الآية هو بشارة للمؤمنين وتشويق لهم، وإنذار للكفار وتهديد لهم. إن تقديم (المغفرة) على (العقاب) يشبه \_ في الواقع \_ الموارد الأخرى، وهو دليل على تقدّم رحمته تعالى على غضبه، كما جاء في المأثور من الدعاء: «يامن سبقت رحمته غضبه» . الآية التي بعدها تتحدّث عن ذرائع هؤلاء المعاندين، وترد على واحدة منها، إذ كانوا يقولون: لماذا لم ينزل القرآن بلسان الأعاجم حتى نهتم به أكثر و يستفيد منه غير العرب؟ إنها حجّة عجيبة!

ولعلّهم كانوا يستهدفون منها عدم فهم الناس القرآن حتى لا يضطروا إلى منعهم عنه، كما حكى القرآن عن سلوكهم هذا في آية سابقة في قوله تعالى: ﴿التسمعوا لهذا القرآن والنسوا فيه هـ؟.

وهنا يجيب القرآن على هذا القول بقوله: ﴿ولوجعلناه قدرآنا أصجعياً لقالوا لولا فعلمه آياته ﴾.

> ثم يضيفون: يا للعجب قرآن أعجمي من رسولٍ عربي؟: ﴿ المجميّ ومربيّ ﴾. أو يقولون: كتاب أعجمي لأمّة تنطق بالعربية؟!

والآن وبالرغم من نزوله بلسان عربي، والجميع يدرك معانيه بوضوح ويفهم عمق دعوة القرآن، إلا أنهم ومع ذلك نراهم يصرخون: ﴿التسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه ﴾. ٤

إنّ الآية تتحدّث في الواقع عن المرض الكامن في نفوس هؤلاء وعجزهم عن مواكبة الهدئ والنور الذي أنزل عليهم من ربّهم، فإذا جاءهم بلسانهم العربي قالوا: همو السحر

ا. هذا الاحتمال يمكن ملاحظته في تفسير مجمع البيان، والتّفسير الكبير، ولكنّ كليهما رجّع التفسير الأوّل.
 ٢٠ عن دعاء الجوشن الكبير، الفصل ١٩.

٣ في التفسير الكبير نقرأ قوله: نقلوا في سبب نزول هذه الآية أنّ الكفّار لأجل التعنت قالوا: لو نزل القرآن بلغة العجم.
 ٤٠ فصّلت، ٢٦.

والأُسطورة، وإذا جاءهم بلسان أعجمي فإنّهم سيعتبرونه غير مفهوم، وإذا جاءهم مزيجاً من الألفاظ العربية والأعجمية عندها سيقولون بأنّه غير موزون '!!

وينبغي الإنتباه هنا إلى أنّ كلمة (أعجمي) من «عجمة» على وزن «لقمة» وتعني عدم الفصاحة والإبهام في الكلام، وتطلق «عجم» على غير العرب لأنّ العرب لا يفهمون كلامهم بوضوح، وتطلق «أعجم» على من لا يجيد الحديث والكلام سواء كان عربياً أم غير عربي، بناءاً على هذا فإنّ (أعجمي) هي (أعجم) منسوبة بالياء.

ثم يخاطب القرآن الرّسول عَبَيْنَ بالقول: ﴿قُلْ هُو لِلَّذِينَ آمِنُوا هُدَى وَمُغَا ﴾.

أمَّا لغيرهم: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَوْمِنُونَ فَي آذَلَتُهِمَ وَقُرَ﴾ أي «ثقل» ولذلك لا يدركونه.

ثم إنّه: ﴿وهوعليهم ممن﴾ أ. أي إنّهم لا يرونه بسبب عباهم، فهؤلاء كالأشخاص الذين ينادون من بعيد: ﴿لُولئك يِنادون مِن مِكان بعيد﴾.

ومن الواضح أنّ مثل هؤلاء الأشخاص لا يسمعون ولا يبصرون. فلأجل العثور على الطريق والوصول إلى الهدف لا يكني وجود النور وحده، فيجب أن تكون هناك عين تبصر، كذلك يقال في مسألة التعلم، حيثُ لا يكني وجود المبلّغ والداعية الفصيح، بل ينبغي أن تكون هناك أذن تسمع وتعي، فلا شك في بركة المطر وتأثيره في نمو النباتات. ولكن المسألة في الأرض، طيّبة أم خبيثة!!

فالذين يتعاملون مع القرآن بروح تبحث عن الحقيقة سيهتدون وستشنى نفوسهم وصدورهم به، حيث يعالج القرآن الكريم الأمراض الأخلاقية والروحية، ثم يشدّون الرحال للسفر نحو الآفاق العالية في ظل نور القرآن وهداه.

أمّا ماذا يستفيد المعاندون والمتعصبون وأعداء الحق والحقيقة وأعداء الأنبياء والرسل من كتاب الله تعالى، فهم في الواقع مثلهم مثل الأعمى والأصم ومن ينادى من مكانٍ بعيد، فهل تراه يسمع النداء أو يستجيب لهداه، إنّهم كمن أصيب بالعمى والصمم المضاعف، وهو بعد ذلك في مكان بعيد!!

ونقل بعض المفسّرين أنّ أهل اللغة يقولون لمن يفهم: أنت تسمع من قريب.

<sup>\.</sup> بعض المفسّرين فسّر قوله تعالى: ﴿أَأْعِجِمِي وعربي﴾ بنفس معناه المباشر أي مزيج وخليط بين العربي والأعجمي.

٢. بعض المفسّرين ذهب إلى القول بأنّ الجملة أعلاء معناها هو: أنّ القرآن هو سبب في عمى هذه الفئة وعدم رؤيتها، في حين أنّ الراغب في المفردات وابن منظور في لسان العرب اعتبرا قول العرب «عمي عليه» بمعنى أنّه «اشتبه حتى صار الإضافة إليه كالأعمى» وبناءاً على هذا يكون المراد من الآبة هو ما ذهبنا إليه في المتن.

ويقولون لمن لا يفهم: أنت تنادي من بعيد ١.

«وثمّة شرح مفصّل حول شفاء القرآن ومعالجته لآلام الإنسان الروحية، يمكن مراجعته ذيل الآية ٨٢من سورة الإسراء.»

الآية التالية تستمر في مواساة رسول الله ﷺ والمؤمنين معه وتقول لهم: إنّ للعناد والإنكار تاريخ طويل في حياة النبوّات: ﴿ولقد آلينا موسى الكتاب فاختلف فيه ﴾.

وإذ ترى أنّنا لا نعجل في عقاب هؤلاء الأعداء المعاندين، فذلك لأنّ المصلحة تقتضي أن يكونوا أحراراً حتى تتم الحجّة عليهم: ﴿ولولا تلمة سبقت من ربّك لقفي بينهم ﴾ أي لكان العقاب قد شملهم بسرعة.

إنّ التأجيل الإلهي إنّما يتم هنا لمصلحة الناس ومن أجل المزيد من فرص الهداية والنور. وبغية إتمام الحجّة عليهم، وهذه السنّة كانت نافذة في جميع الأقوام السابقة، وهي تجري في قومك أيضاً.

لكنَّهم لم يصدَّقوا بهذه الحقيقة بعد: ﴿ وَلِلَّهِم لَفِي هُكَ مِنْهُ مِرْيِبٍ ﴾.

«مريب» من «ريب» بمعنى الشك الممزوج بسوء الظن والقلق، لذلك فسعنى الآية: إنّ المشركين لا يشكّون في كلامك وحسب، بل يزعمون وجود القرائن على بطلانه والتي تؤدّى بزعمهم إلى الريب.

بعض المفسّرين احتمل أنّ مراد الجملة الأخيرة هم اليهود وكتاب موسى عليه ، بمعنىٰ أنّ هؤلاء القوم لا يزالون يشكّون في التوراة، لكن بعد هذا المعنىٰ يرجّع التّفسير الأوّل .

في الآية الأخيرة -من المجموعة -نقف أمام قانون عام يرتبط بأعمال الناس، وقد أكّده القرآن مراراً، وهذا القانون يكمل البحث السابق بشأن استفادة المؤمنين من القرآن، بسينا يحرم غير المؤمنين أنفسهم من فيض النور الإلهي والهدئ الرّباني.

يقول تعالى في هذا القانون: ﴿من عمل صالحا فلنفسه ومن لسا. فعليها وما ربّك بقلام للعيد﴾.

لذا فإنّ من لم يؤمن بهذا الكتاب والدين العظيم فسوف لن ينضروا الله تنعالي ولا

١. يلاحظ ذلك في تفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

٢. ينبغي أن يلاحظُ أنَّ الآية بعينها وردت في سورة هود. ١١٠.

يضروك، لأنّ الحسنات والسيئات تعود إلى أصحابها، وهم الذين سينالون حلاوة أعمالهم ومرارتها.

### بحوث

### أوّلاً: الإفتيار والعدالة

قوله تعالى: ﴿وهارتِك بِطَلَام للعبيد﴾ دليل واضح على قانون الإختيار وحرية الإرادة، وفيه حقيقة أنّ الله لا يعاقب أحداً بدون سبب، ولا يعزيد في عقاب أحد دون دليل، فسياسته في عباده العدالة المحضة، لأنّ الظلم يكون بسبب النقص والجهل والأهواء النفسية، والذات الإلهيّة المقدسة منزّهة عن كلّ هذه العيوب والنواقص.

كلمة «ظلّام» والتي هي صيغة مبالغة بمعنى «كثير الظلم»، يمكن أن تشير \_هنا وفي آيات قرآنية أخرى \_إلى أنّ العقاب دون سبب من قبل الخالق العظيم يعتبر مصداقاً للظلم الكثير، لأنّه تعالى منزّ، عن هذا الفعل.

وذهب بعضهم إلى أنّ الله تعالىٰ لهُ عباد كثيرون، فلو أراد أن يظلم كلّ واحد منهم بجزء يسير قليل، عندها سيكون مصداقاً لدظلام».

وهذان التّفسيران لا يتعارضان فها بينهها.

المهم هنا أنّ القرآن وفي هذه الآيات البينات ننى الجبر الذي يؤدّي الى إشاعة الفساد وإرتكاب أنواع القبائح، والاعتقاد به يؤدّي إلى إلغاء أيّ نوع من المسؤولية والتكليف، بينا الجميع مسؤولون عن أعمالهم، نتائجها تعود بالدرجة الأولى عليهم.

لذلك نقراً في حديث عن الإمام على بن موسى الرضائيِّ في الإجابة على هذا السؤال: هل يجبر الله عباده على المعاصى؟

فقال: «لا، بل يخيرهم ويمهلهم حتى يتوبوا».

فسئل الله محدداً: هل كلّف عباده ما لا يطيقون؟

أجاب الإمام ﷺ: «كيف يفعل ذلك وهو يقول: ﴿ وَهَا رَبُّكَ بِظَّالُمُ لِلسَّبِيدِ ﴾ ».

ثم أضاف الإمام الرضا على: «إنّ أبي، موسى بن جعفر نقل عن أبيه جعفر بن محمّد من زعم أنّ الله يجبر عباده على المعاصى أو يكلّفهم ما لا يطيقون فلا تأكلوا ذبيحته، ولا تقبلوا شهادته،

### ولا تصلُّوا وراءه ولا تعطوه من الزكاة شيئاً» `.

إنّ هذا الحديث الشريف يشير \_ضمناً \_إلى هذه الملاحظة الدقيقة. وهي إنّ الجبريين ينتهون في عقيدتهم إلى القول بـ «التكليف بما لا يطاق» لأنّ الإنسان إذا كان مجبوراً على الذنب من ناحية، وممنوعاً عنه من ناحية أخرى، فهذا يكون مصداقاً واضحاً للتكليف بما لا يُطاق.

### ثانياً: الذنوب وسلب النعم

في حديث عميق الدلالة لأمير المؤمنين نقراً قوله على: «وأيم الله! ماكان قوم قط في غض نعمة من عيش فزال عنهم إلا بذنوبِ اجترحوها، لأنّ الله ليس بظلام للعبيد».

ثم أضاف ﷺ:

«ولو أنَّ الناس حين تنزل بهم النقم، و تزول عنهم النعم، فزعوا إلى ربَّهم بصدق من نيَّاتهم، ووله من قلوبهم، لردَّ عليهم كلَّ شارد، وأصلح لهم كلَّ فاسد.» <sup>٢</sup>

إنَّ هذا النص العلوي الكريم يوضِّح \_ بجلاء \_ علاقة الذنوب بسلب النعم وزوالها.

### ثالثاً: لماذا كلّ هذا التممه؟١

لاشك أنّ اللغة العربية أغنىٰ اللغات وأوسعها، ولكن مع هذا فإنّ عظمة القرآن ليست لأنّه باللغة العربية، بل تعود عربية القرآن إلىٰ أنّ الله يرسل الرسل بلسان قومهم كي يؤمنوا أوّلاً، ثمّ ينتشر الدين إلىٰ الآخرين.

لكن أصحاب الذرائع والحجج يطرحون في كلّ موقف حجة أو ذريعة غير منطقية، وهم يعلمون أنّهم بأسلوبهم هذا لا يبحثون عن الحقيقة ولا ينشدونها.

إنّهم يقولون مرّة: لماذا نزل القرآن بالعربية؟ ألم يكن من الأفضل أن ينزل كلّه أو جزء منهُ بلغة أخرى حتى يفهمهُ الآخرون؟ (في حين أنّهم كانوا يهدفون إلى تحقيق شيء آخر هو أن لا ينجذب عامة العرب نحو القرآن الكريم).

ولوحقّق لهم هذا الطلب فسيقولون: كيف بكون الرّسول عربياً وكتابه غير عربي؟

ال عيون أخبار الرضاء نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٥٥٥؛ وسائل الشيعة، ج ٨، ص ٣١٣، ح ١٠٧٦٢؛
 بحارالانوار، ج ٥، ص ١١، ح ١٧.

هؤلاء إنّا يهربون من الحق من خلال هذا التذرَّع. وعادةً ما يكون أسلوب التذرُّع وإثارة الحجج دليلاً على وجود علة أخرى وهدف آخر يخفيه الإنسان ويغطّي عليه، وعلّة هؤلاء القوم كانت أنّ عامة الناس شغفوا بالقرآن الكريم وانجذبوا إليه، فأصبحت مصالحهم في خطر، لذا فقد استخدمواكل الوسائل المتاحة لهم لمواجهة الإسلام دعوة وكتاباً ونبيّاً.

### الآبتان

إِلَيْهِ بُرَدُّعِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَغُرُّجُ مِن ثَمَرَتِ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنكَى وَلَا تَضَعُ إِلَابِعِلْمِهِ ، وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَحَكَآهِى قَالُواْ ءَاذَنَكَ مَامِنَّا مِن شَهِيدِ ﴿ اللَّهِ عِلْمِهُ مَا مَنَّا مِن شَهِيدِ ﴿ اللَّهِ عِلْمِهُ مَا مَنَّا مِن شَهِيدِ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُمْ مَن مَعْمِيلٍ ﴿ وَضَلَ مَا مَن مَعْمِيلٍ ﴾ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَدْعُونَ مِن قَبْلٌ وَظَنُواْ مَا لَحُهُم مِن تَعِيمِي ﴾

### الثمسير

# الله العالمُ بكلِّ شيء:

الآية الأخيرة في المجموعة السابقة تحدّثت عن قانون تحمّل الإنسان مسؤولية أعماله خيراً كانت أم شراً، وعودة آثار أعماله على نفسه، وهي إشارة ضمنية لقبضية الشواب والعقاب في يوم القيامة.

وهنا يطرح المشركون هذا السؤال: متى تكون هذه القيامة التي تتحدّث عنها؟ الآيتان الله المتعدّب عنها؟ الآيتان الله المتعدّب الله الله الله الله الله الله وحده يختص بعلم قيام الساعة: ﴿ الله يردّ علم السّامة ﴾ .

فلا يعلم بذلك نبيّ مرسل ولا ملك مقرّب، ويجب أن يكون الأمـر كـذلك لأغـراض تربوية يكون فيها المكلّف على استعداد دائم للمحاسبة في أيّ ساعة.

ثم تضيف الآية: ليس علم الساعة وحده من مختصات العلم الإلهي فحسب، بل يندرج معه أشياء أخرى مثل أسرار هذا العالم، وما يختص بالكائنات الظاهرة والخفية: ﴿وهاتخرج من ثمرات من تُحرات من أكمامها وماتحمل من لُنشئ ولا تنفع إلا بسلمه ﴾ أ. إنّ النساتات لا تنمو،

١٠ «من» في «من الشعرات» و «من أثنن» وكذلك في «من شهيد» تأتي في نهاية الآية. كلّها زائدة جاءت هنا للتأكيد.

والحيوانات لا تتكاثر، ولا يضع الإنسان نطفة إلّا بأمر الخالق العـظيم، وبمـقتضى عــلمه وحكمته.

«أكمام» جمع «كم» على وزن «جم» وتعني الغلاف الذي يغطّي الفاكهة و«كم» على وزن «قُم» تعني الجزء من الرداء الذي يغطّي اليد. أمّا «كمة» على وزن «قبة» فهي القلنسوة على الرأس .

قال العلّامة الطبرسي في مجمع البيان: تكمم الرجل في نوبة، أي غطّى الشخص نـفسه بلباسة.

> أمّا الفخر الرازي فيفسّر «الأكهام» بمعنىٰ القشرة التي تغطّي الفاكهة. وهناك من المفسّرين من فسّروها بأنّها: «وعاء الثمرة» ٢.

ويبدو أنّ جميع هذه الآراء تعود إلى معنىٰ واحد، ولأنّ أدق المراحل في عالم الكائن الحي هي مرحلة النمو في الرحم والولادة، لذلك أكّد القرآن على هاتين القضيتين، سواء في عالم الإنسان والحيوان، أم في عالم النبات.

فالله هو الذي يعلم بالنطف وزمان انعقادها في الأرحام ولحظة ولادتها، ويـعلم مـتى تتشكل التمار وتنمو، ومتى تخرج من أغلفتها.

ثم يضيف السياق القرآني: إنّ هذه الجموعة التي تنكر القيامة وتستهزى، بها، ستتعرض إلى مشهد يقال لهم فيه: ﴿ويوم يناديهم أين شركائي قالوا آذناك ما منّا من شهيد﴾ ".

فاكنًا نقوله هو كلام باطل، كان كلاماً نابعاً من الجهل والعناد والتقليد الأعمى، واليوم عرفنا مدى بطلان ادعاءاتنا الواهية.

وهؤلاء في نفس الوقت الذي يسجّلون اعترافهم السابق، فهم أيضاً لا يشاهدون أثراً للمعبودات التي كانوا يعبدونها من دون الله من قبل: ﴿وَصْلَ عَنْهُم مَا كَانُوا يَدْعُونُ مِنْ قَبِل﴾.

إنّ مشهد القيامة مشهد موحش مهول بحيث يأخذ منهم الألباب، فينسون خواطر تلك الأصنام والمعبودات التي كانوا يعبدونها ويسجدون لها ويذبحون لها القرابين؛ بل وكانوا

١٠ يلاحظ الراغب في المفردات. ٢٠ تفسير الميزان، ج ١٧، ص ٤٠١، وتفسير المراغي.

٣- «أذناك» من وإيذان» بمعنى الإعلان. وجملة ﴿ يوم يناديهم ﴾ تتعلّق بمحذوف. والتقدير: «اذكبر يـوم يناديهم » لقد ذكروا لهذه الجملة تفسيراً آخر هو: لا يوجد بيننا اليوم من يشهد بوجود شريك لك، والكل ينكر وجود الشريك.

أحياناً يضحّون بأرواحهم في سبيلها، وكانوا يظنون أنّها تحل لهم مشكلاتهم وتنفعهم يوم الحاجة... إنّ كلّ ذلك أصبح وهماً كالسراب.

فني ذلك اليوم سيعلمون: ﴿وَظَنُّوا مَا لَهُمْ مِنْ مِحِيصٍ﴾.

«محيص» من «حيص» على وزن «حيف» وتعني العدول والتــنازل عــن شيء، ولأنّ (محيص) اسم مكان، فهي تعني هنا الملجأ والمفر.

«ظنوا» من «ظنق» ولها في اللغة معنى واسع، فهي أحياناً بمعنى اليقين، و تأتي أيضاً بمعنى الظن. وفي الآية مورد البحث جاءت بمعنى اليقين، إذ سيحصل لهم في ذلك اليوم اليقين حيث لا مفر ولا نجاة من عذاب الله.

يقول الراغب الإصفهاني في المفردات: «ظن» تمعني الاعتقاد الحاصل من الدليل والقرينة، وهذا الإعتقاد قد يكون قويّاً في بعض الأحيان ويصل إلى مرحلة اليقين، وأحياناً يكون ضعيفاً لا يتجاوز حدَّ الظن.

8003

لَايَسْنَمُ الْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ الْحَيْرِ وَإِن مَّسَةُ الفَّرُ فَيَوُسُ قَنُوطٌ ﴿ وَمَا اَظُنُ السَاعَةَ فَآبِمَةً اَذَفَن الْمَرْمَةَ مِنَّا إِلَى رَبِيَ إِنَّ إِلَى مَسَنَهُ لَيَقُولَنَ هَذَا لِي وَمَا اَظُنُ السَاعَةَ فَآبِمَةً وَلَيْن اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَسَنَع لَيُ لَيْنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن عَذَابٍ عَلِيظٍ ﴿ وَ وَإِذَا اَنْعَمْنَا عَلَ الْإِنسَنِ أَعْرَضَ وَنَا إِجَانِيهِ وَ لِذَا مَسَهُ الشَّرُ فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ ﴿ قُ وَإِذَا اَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنسَنِ الْعَرضَ وَنَا إِجَانِيهِ وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُ فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ ﴿ قُ قُلُ الْرَءَ يَتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللّهِ وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُ فَذُ وَمُعَاءً عَرِيضٍ ﴿ قُ قُلُ الْرَءَ يَتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللّهِ فَي إِذَا مَسَهُ الشَّرُ فَذُ وَمُعَا أَضَلُ مِمَنَ هُو فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴿ قَ

### التفسير

في نفس الاتجاه الذي تحدّثت فيه الآيات السابقة، نلتتي مع مضمون المجموعة الجديدة من الآيات التي بين أيدينا، والتي تواصل حديثها عن صور أخرى حيّة وناطقة من حياة أناسٍ من عديمي الإيمان وضعافه، الذين يحملون أفكاراً غير ناضجة ومواقف مهزوزة ولا يمتلكون القدرة على تحمّل الصعاب.

يقول تعالى: ﴿لا يسأم الإنسان من دما الخير﴾.

فليس لحرص الإنسان من نهاية, فكلّما يحصل على شيء يطالب بالمزيد، ومهما يعطى لا يكتنى بذلك.

ولكنّه: ﴿وَلِنَّ مِسَّهُ الشُّرِّ فِيؤُوسَ قَنُوطُ﴾.

والمقصود بالإنسان هنا الإنسان غير المتربي بعدُ بأصول التربية الإسلامية، والذي لم يتنور قلبهُ بالمعرفة الإلهيّة والإيمان بالله، ولم يحسّ بالمسؤولية بشكلٍ كامل، إنّها كناية عن الناس المتقوقعين في عالم المادة بسبب الفلسفات الخاطئة، فهم لا يملكون الروح العالية التي تؤهّلهم للصبر والثبات، وتجاوز الحدود المادية إلى ما وراءها من القيم العظيمة.

هؤلاء يفرحون إذا أقبلت الدنيا عليهم، وييأسون ويحزنون إذا ما أدبرت عـنهم، ولا يملكون ملجأً يلجأون إليه، ولا يدخل نور الأمل والهداية إلى قلوبهم.

وينبغي أن نشير أيضاً إلى أنّ «دعاء» تأتي أحياناً بمعنىٰ المناداة، وأحياناً بمعنىٰ الطلب، وفي الآية التي نبحثها جاءت بالمعنىٰ الثّاني.

لذا فقوله تعالى: ﴿اليسام الإنسان من دعاء اللغير ﴾ يعني لا يمل و لا يتعب الإنسان أبداً من طلب الخير والجميل.

وغَة بيّن المفسّرين اختلاف في الرأي حول «يؤوس» و«قنوط» فيما إذا كانا بمعنى واحد أم لا؟

يرى البعض أنّهما بمعنى واحد، والتكرار للتأكيد .

وقال البعض الآخر: «يؤوس» من«يئس» بمعنىٰ اليأس في القلب، أمّا «قــنوط» فــتعني إظهار اليأس على الوجه وفي العمل ً .

أمّا «الطبرسي» فقد قال في مجمع البيان: إنّ الأوّل هو اليأس من الخير، بينا الثّاني هو اليأس من الرحمة ".

ولكن الذي نستفيده من الاستخدام القرآني أنّ الاثنين يستخدمان تقريباً للدلالة على معنى واحد، فنقرأ في قصة يوسف منلاً مأنّ يعقوب الله حذّر أبناءه من اليأس من رحمة الله، في حين كانت قلوبهم يائسة من العنور على يوسف، وكانوا أيضاً يظهرون علامات اليأس. أ

وفي حالة إبراهيم الله نرى أنه عجب من البشارة التي زفتها إليه الملائكة بالولد، لكن الملائكة قالت لد: ﴿ مِشْرِنَاكَ مِالحَقَ فَلَا تَكُنَّ مِنْ القَائطينَ ﴾ أ

الآية التالية تشير إلى صفة أخرى من صفات الإنسان الجاهل البعيد عن العلم والإيمان

أ- تفسير الميزان، ج ١٧، ص ٤٠٤، ذيل الآيات مورد البحث.

٢٠ التَّفسير الكبير، ج ٢٧، ص ١٣٧، وتفسير روح المعاني، ج ٢٥، ص ٤.

تفسیر مجمع البیان، ج ۹، ص ۱۸.
 تفسیر مجمع البیان، ج ۹، ص ۱۸.

٥٠ الحجر، ٥٥.

متمثلة بالغرور: ﴿ولئن لدُقناه رحمة منّا من بعد ضرّاء مسته ليقولنَ هذالي﴾ أي إنّني مستحق ولائق لمثل هذه المواهب والمقام.

إنّ الإنسان المغرور ينسى أنّ البلاء كان من الممكن أن يشمله عوضاً عن النعمة، تماماً كما قال قارون: ﴿قَالَ لِلْهَا لُولِيتُه ملى علم مندي﴾ ٢.

تضيف الآية بعد ذلك أنّ هذا الغرور يقود الإنسان في النهاية إلى إنكار الآخرة حيث يقول: ﴿وَمَا لَظُن السَّاعَة قَائمَة﴾. ولنفرض أنّ هناك قيامة فإنّ حالي سيكون أحسن من هذا: ﴿وَلَنُن رَجِعَتَ لِلَيْ رَبِّي لَنْ لَي عندة للحسني ﴾.

إنّ هذه الحالة تشابه ما استمعنا إليه في سورة الكهف من قصة الرجلين الذيب كان أحدهما غنياً مغروراً، والثّاني عارفاً مؤمناً،حيث حكت الآية على لسان الثري المغرور قوله: ﴿ وَهَا لَظِنْ لَنْ تَبِيدُ هَذَهُ لَبِدُ لَهُ وَهَا أَظِنْ السَّاعَةُ قَائمةً ولئن رددت إلى ربّي الأجدن خيراً منها هنقلباً ﴾ ".

لكنّ الله يحدّر أمثال هؤلاء بقوله تعالى: ﴿قَلْنَتْبَنَّ الدّين كَفُرُوا بِمَا مَمَلُوا وَلَنَدْيَقَنَّهُم مِنَ عَدُلْبِ غَلَيْظٌ ﴾.

«العذاب الغليظ» هو العذاب الشديد المتراكم.

۲. القصص، ۷۸.

نفس هذا المعنىٰ لاحظناه في مكان آخر من القرآن، في قوله تعالىٰ في الآية ١٠ من سورة هود: ﴿ولئن ادْقَناه نعما، بعد ضرّا، حسّته ليقولنّ ذهب السّيّنات عنّي لِنّه لغرح فخور﴾.

الآية التي بعدها تذكر حالة ثالثة لمثل هؤلاء، هي حالة النسيان عند النعمة والفزع والجزع عند المصيبة.

يقول تعالىٰ: ﴿وَإِذَا لَنَعَمَنَا عَلَىٰ الْإِنْسَانَ أَعَرَفَنَ وَنَا بَجَانِيهِ ﴾ أمَّا: ﴿وَإِذَا مِسَّهُ الشِّرَّ فَذُو دَمَـا، عَرِيفَنَ ﴾.

«ناآ» من «نأي» على وزن «رأي» وتعني الابتعاد، وعندما تقترن مع كلمة «بسجانبه» فتكون كناية عن التكبّر والغرور، لأنّ المتكبرين ينأون بوجوههم دون اهتام ويبتعدون.

١. ذهب بعض المفسّرين للقول بأنّ جملة وهذا لي، تعني أنّ هذه النعمة ستبقىٰ دائماً لي، أي إنّها في الحقيقة توضّح دوام ذلك، إلّا أنّ التّفسير الذي عرضناه أعلاه أنسب بالرغم من إمكان الجمع بين الإثنين، أي إنّهم يعتبرون أنفسهم مستحقين للنعم، ويتصوّرونها دائمة لهم أيضاً.

۳ الكهف، ۳۵\_۳۳.

«العريض» مقابل الطويل، ويستخدم العرب هاتين الكــلمتين للــدلالة عــلى الزيــادة والكثرة.

وفي الآية ١٢ من سورة يونس نرى معاني شبيهة لما نحنُ بصدده، حيث يقول تعالى: ﴿وَإِذَا هِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَ عَالَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

إنّ الإنسان الذي يفتقد الإيمان والتقوى يكون عرضة لمثل هذه الحالات، فهو مع إقبال النعم مغرور ناسٍ لله، وإذا أدبرت عنهُ فقنوط يائس كثير الجزع.

وفي الجانب المقابل نرى أنّ رجال الحق وأتباع الأنبياء والرسل لا يتغيرون إذا أقبلت عليهم النعم، ولا يهنون أو ييأسون أو يجزعون عند إدبارها، إنّهم مصداق قوله تعالى: 
﴿ رَجَالَ لا تلهيهم تجارة ولا بيع من ذكرالله ﴾ فأرباح التجارة لا تنسيهم ربّهم، إنّهم عارفون حق المعرفة بفلسفة النعمة والبلاء في هذه الدنيا، يعلمون أنّ الابتلاءات ناقوس خطر لهم، بينا النعم اختبار وامتحان إلهى لهم.

ومن الابتلاء ما يكون أحياناً عقوبةً للغفلة والنسيان، وتكون النعم لإثارة دوافع الشكر لدي العباد.

ويلفت النظر هنا طرافة الاستخدام القرآني لكلمتي «أذقنا» و «مسه» والتي تعني أنّهم مع قليل جدّاً من إقبال الدنيا عليهم يتغيّرون وينسون ويصابون بالغرور، وهؤلاء مع «مسّة» قليلة من ضرر أو بلاء يصابون باليأس والقنوط.

من هنا نقف على قيمة سعة الروح، وتدفق النفس بالإيمان، واتساع أف ق الفكر، وانشراح الصدر، وإستعداد الإنسان لمواجهة المشاكل والصعاب، وتحدي المزالق والأهواء، التي تعتبر جميعاً من ثمار الإيمان والتق.

يقول شهيد المحراب الإمام أمير المؤمنين على الله في أحد أدعيته التي تعتبر درساً لأصحابه: «نسأل الله سبحانه أن يجعلنا وإيّاكم ممن لا تبطره نعمة، ولا تقصر به عن طاعة ربّه غاية، ولا تحل به بعد الموت ندامةً وكتابة» .

الآية الأخيرة تتضمّن الخطاب الأخير لهؤلاء، وتبيّن لهم ـ بوضوح ــ الأصل العــقلى

١. نهج البلاغة، الخطبة ٦٤.

المعروف بدفع الضرر المحتمل، حيث تخاطب النّبي اللّبي الله فقول: ﴿قُلَ أُرْأَيْتُم إِنْ كَانَ مِنْ عَنْدُ اللّه فق كَفْرَتُم بِهِ مِنْ أَصْلَ مِمِّنْ هُو فِي شَقَاق بِعِيد ﴾ ﴿

ومن الواضح أن هذا الكلام إنّا يقال للأشخاص الذين لا ينفع معهم أيّ دليل منطق لشدّة عنادهم وتعصّبهم. فالآية تقول لهؤلاء: إذا كنتم ترفضون حقانية القرآن والتوحيد ووجود عالم ما بعد الموت وتصرّون عليه، فأنتم لا تملكون حتماً دليلاً قاطعاً على هذا الرفض، لذا يبق ثمّة احتال في أن تكون دعوة القرآن وقضية المعاد حقيقة موجودة، عندها عليكم أن تتصوروا المصير الأسود الموحش الذي ينتظركم لعنادكم وضلالكم ومعارضتكم الشديدة إزاء الدين الإلهي.

إنّه نفس الأسلوب الذي نقرأ عنهُ في محاججة أثمّة المسلمين لأمثال هؤلاء الأفراد، كما نرى ذلك واضحاً في الحادثة التي ينقلها العلّامة الكليني في «الكافي» حيث يذكر فيه الحوار الذي دار بين الإمام الصادق على وابن أبي العوجاء.

فن المعروف أنّ «عبد الكريم بن أبي العوجاء» كان من ملاحدة عصره ودهريبه، وقد حضر الموسم (الحج) أكثر من مرّة والتق مع الإمام الصادق في مجالس حوار، انتهت إلى رجوع بعض أصحابه عنه إلى الإسلام، ولكن ابن أبي العوجاء لم يسلم، وقد صرّح الإمام الله بأنّ سبب ذلك هو إنّه أعمى ولذلك لا يسلم.

والحادثة موضع الشاهد هنا، هي أنّ الإمام بضُر بابن أبي العوجاء في الموسم فقال له: ما جاء بك إلىٰ هذا الموضع؟

فاجاب ابن أبي العوجاء: عادة الجسد، وسنة البلد، ولننظر ما الناس فيه من الجنون والحلق ورمى الحجارة!

فقال لهُ الإمام: أنت بعد على عتوك وضلالك يا عبد الكريم `.

وعندما أراد أن يبدأ بالمناقشة والجدال قال له الإمام عَيْلًا: لا جدال في الحج. ثم قال لهُ: إن يكن الأمر كما تقول، وهو كما نقول يكن الأمر كما نقول، وهو كما نقول نجونا وهونا وهلكت.

ارأيتم» تأتي عادةً بمعنى «أخبروني» وتفسّر بنفس المعنى.

٢. يناديه الإمام بهذا الاسم. وهو اسمه الحقيقي مع كونه منكراً لله لكي يشعره مهانة ما هو عليه وهذا اسمه.

فأقبل عبد الكريم على من معه وقال: وجدت في قلبي حزازة (ألم) فردّوني، فردّوه فمات \.

#### بحث

يثار هنا السؤال الآتي: لقد قرأنا في الآيات التي نبحثها قوله تعالى: ﴿إِدَّا مِسَّهُ الشَّرِّ فَدُو دَمَاءُ عريض ﴾ ولكنّا نقرأ في سورة «الإسراء» قوله تعالى: ﴿وَإِدَّا مِسَّهُ الشَّرِّ كَانَ يؤوسا﴾ ٢

والسؤال هنا كيف نوفق بين الآيتين، إذ المعروف أنّ الدعــاء دليــل الأمــل، في حــين تتحدّث الآية الأخرى عن يأس أمثال هؤلاء؟

أجاب بعض المفسّرين على هذا السؤال بتقسيم الناس إلى مجموعتين، مجموعة تياس نهائياً عندما تصاب بالشر والبلاء، وأخرى تصر على الدعاء برغم ما بها من فزع وجزع بهائياً عندما الآخر قال: إنّ اليأس يكون من قطع الأمل بالخير أو دفع الشر عن طريق الأسباب المادية العادية، وهذا لا ينافي أن يلجأ الإنسان إلى الله بالدعاء أ.

و يحتمل أن تكون الإجابة من خلال القول بأنّ المقصود من ﴿دُودِهَا. مريفَى﴾ هو ليس الطلب من الله، بل الجزع والفزع الكثير، ودليل ذلك قوله تعالى في الآية ١٩ و ٢٠ من سورة المعارج: ﴿إِنَّ الإنسان خلق هلوما \* إذا حِسْهُ الشّرَ جزوما﴾.

أو أنَّ الآيتين تعبَّران عن حالتين. إذ إنَّ هؤلاء الأفراد يقومون أوَّلاً بــالدعاء وطــلب الخير من النَّبي ﷺ وهم فزعون جزعون، ثمَّ لا تمرَّ فترة قصيرة إلَّا ويصابون باليأس الذي يستوعب وجودهم كلَّه.

#### 8003

١. أصول الكافي، ج ١، ص ٧٧ و ٧٨، (كتاب التوحيد باب خدوث العالم).

۲. الإسراء، ۸۳. من ۲۸۰ من ۲۸۰.

٤٠ تفسير الميزان، ج ١٧، ص ٤٠٢، لكن هذا التفسير لا يناسب المقام كثيراً، خاصة وإنّ الآيات أعلاه هي بصدد ذم مثل هؤلاء الأشخاص، في حين أنّ قطع الأمل من الأسباب الظاهرية والتوجّه نحو الله ليس عيباً وحسب، بل يستحق التنويه والمدح.

#### الآيتان

سَنُرِيهِ مَ اَيُدِنَافِ ٱلْآفَاقِ وَفِى آَنفُسِمِ حَقَّى يَنبَيَّنَ لَهُمَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ٱوَلَمْ يَكُفِ بَرَيِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءِ شَهِيدُ ﴿ اللَّا إِنَّهُمْ فِ مِرْدَةٍ مِن لِقَاءِ رَبِهِ مُّ ٱلاَ إِنَّهُم بِكُلِّ شَىءٍ يُحِيطُ اللَّ

# التفسير

#### علائم المق في العالم الكبير والصغير:

الآيتان الختاميتان في هذه السورة تشيران إلى موضوعين مهمين، وهما بمثابة الخلاصة الأخيرة لبحوث هذه السورة المباركة.

فالآية الأولى تتحدّث عن التوحيد (أو القرآن)، والثانية عن المعاد.

يقول تعالىٰ: ﴿ستريهم آياتنا في الآفاق وفي لنفسهم حتَّىٰ يتبيّن لهم أنَّه الحق﴾.

«آيات الآفاق» تشمل خلق الشمس والقمر والنجوم والنظام الدقيق الذي يحكمها، وخلق أنواع الأحياء والنباتات والجبال والبحار وما فيها من عجائب وأسرار لا تعد ولا تحصى، وما في عالم الأحياء من عجائب لا تنتهي، إنّ كلّ هذه الآيات هي دليل على التوحيد وعلى وجودالله.

أمّا «الآيات النفسية» مثل خلق أجهزة جسم الإنسان، والنظام الحيّر الذي يتحكّم بالمخ وحركات القلب المنتظمة والشرايين والعظام والخلايا، وانعقاد النطفة ونمو الجنين في ظلمات الرحم. ثمّ أسرار الروح العجيبة. إنّ كلّ ذلك هي كتاب مفتوح لمعرفة الإله الخالق العظيم.

صحيح أنّ هذه الآيات قد ذُكرت سابقاً بمقدار كافٍ من قبل الله تعالى، إلّا أنّ هذه العملية والإراءة مستمرة، لأنّ (سنريهم) فعل مضارع يدل على الاستمرار، وإذا عاش الإنسان مئات الآلاف من السنين، فسوف تنكشف له في كلّ زمان علامات وآيات إلهيّة جديدة، لأنّ أسرار العالم لا تنتهي.

إنّ كافة كتب وبحوث العلوم الطبيعية ومايتصل بمعرفة الإنسان في أبعاده الخستلفة (التشريح، فسلجة الأعضاء، علم النفس، والتحليل النفسي) وكذلك العلوم التي تخستص بمعرفة النباتات والحيوانات والهيئة والطبيعة وغير ذلك، تعتبر في الواقع كسباً وبحوثاً في التوحيد ومعرفة الخالق (جلّ وعلا) لأنّها عادةًما ترفع الحجب عن الأسرار العجيبة لتبين قدراً من حكمة الخالق العظيم، وقدرته الأزلية، وعلمه الذي أحاط بكل شيء.

أحياناً يستحوذ علم واحد من هذه العلوم، بل فرع من فروعه المتعدّدة على اهتمام عالم من العلماء فيصرف عمرهُ في سبيله، وفي النهاية يقرّر قائلاً: مع الأسف لا زلت لا أعرف شيئاً عن هذا الموضوع، وما علمتهُ لحدّ الآن تجعلني أغوص أكثر في أعماق جهلي.

نعود الآن إلى الآية التي تنتهي بجملة ذات مغزى حيث يقول تعالى: ﴿ أُولِم يَكُفُ بِرَبُّكُ أَنَّهُ عَلَيْ كُلِّ شَيْءَ شَهِيدٍ ﴾ ﴿

وهل هناك شهادة أفضل وأعظم من هذه التي كتبت بخط القدرة التكوينية على ناصية جميع الكائنات، على أوراق الشجر، في الأوراد والزهور، وبين طبقات المخ العجبية، وعلى الأغشية الرقيقة للعين، وفي آفاق السهاء وبواطن الأرض، وفي كل شيء من الوجود تجدأ ثراً يدل على الخالق، وشهادة تكوينية على وحدانيته وقدرته وحكمته وعلمه (سبحانه وتعالى).

إنّ ما قلناه أعلاه هو أحد التّفسيرين المعروفين للآية، اذ بناءاً على هذا التّفسير فإنّ الآية تتحدّث عن قضية التوحيد، وتجلّي آيات الحق في الآفاق والأنفس.

أمّا التّفسير النّاني فيذهب إلى قضية إعجاز القرآن، وخلاصته أنّ الله يريد أن يقول: لقد عرضنا معجزاتنا ودلائلنا المختلفة لا في جزيرة العرب وحسب، وإنّما في نـواحــي العـالم المختلفة، وفي هؤلاء المشركين أنفسهم، حتى يعلموا بأنّ هذا القرآن على حق.

فن آيات الآفاق ما تمثّل بانتصار الإسلام في ميادين الحرب المختلفة، وفي سيدان المواجهة الفكرية والمنطقية، ثمّ إنتصاره في المناطق التي فتحها وحكم فيها على أفكار الناس.

١. ذهب الكثير من المفسّرين إلى أنّ والباء، زائدة ووربك، تقوم مقام الفاعل. وجملة ﴿ أنّه على كلّ شيء شهيد﴾ «بدل» ذلك، والمعنى يكون هكذا: وأولم يكفهم أنّ ربّك على كلّ شيء شهيد».

ثم إنّ نفس المجموعة من المسلمين التي كانت في مكّة، كيف يسَّر الله لها أمرها بالهجرة، ثمّ انطلقت إلى بقاع الدنيا، لتدين لدينها الشعوب في مناطق واسعة من العالم ورفع راية الإسلام.

ومن آيات الأنفس ما تمثل في إنتصار المسلمين على مشركي مكّة في معركة بدر، وفي يوم فتح مكّة، ونفوذ نور الإسلام إلى قلوب العديد منهم.

إنَّ هذه الآيات الآفاقية والأنفسية أثبتت أنَّ القرآن على حق.

وهكذا فإنّ الخالق العظيم الذي يشهد على كلّ شيء، شهد أيضاً على حقانية القرآن عن هذا الطريق.

وبالرغم من أنّ لكل واحد من هذين التّفسيرين قرائن وأدلة ترجّحهُ، إلّا أنّ التأمل في نهاية الآية والآية التي تليها يكشف عن رجاحة التّفسير الأوّل !.

وثمَّة أقوال أخرى في تفسير الآية تركناها لعدم جدواها.

الآية الأخيرة في السورة تشير إلى الأساس والسبب في شقاء هذه المجموعة المشركة الفاسدة، إذ يقول تعالى عنهم: ﴿ أَلَا لِلَّهُمْ قَي مِرْيَةً مِنْ لَقَاء رَبُّهُم ﴾.

ولأنهم لا يؤمنون بيوم الحساب والجزاء، فهم يقومون بأنواع الجرائم والمعاصي مهما كانت، ومهما بلغت. إنّ حجب الغفلة والغرور تهيمن على هؤلاء فتنسيهم لقاء الله، ممّا يؤدّي بهم إلى السقوط عن مصاف الإنسانية.

١. التَّفسير الأوَّل لهُ أربعة مرجعات هي:

أَوْلاً: إِنَّ أَكْثر ما تؤكَّد عليه الآيات هو قَضية التوحيد وأدلته.

ثانياً: إنّ تعبيري «آفاق وأنفس» أكثر تناسباً مع آيات التوحيد.

ثالثاً: تشير نهاية الآية في قوله تعالى: ﴿ أولم يكف بربك أنّه علىٰ كلّ شيء شهيد ﴾ إلىٰ قضية التوحيد، وشهادة الله التكوينية علىٰ حقانية ذاته المنزُّهة.

رابعاً: الآية التي تليها تتحدَّث عن المعاد، ونحن نعرف أنَّ المبدأ والمعاد غالباً ما يقترن أحدهما بالآخر.

أمّا التّفسير الأوّل فلهُ ثلاثة مرجحات هي:

أوّلا: إنّ ضمير «إنّه» مفرد للغائب، في حيّن أنّ ضمير «آياتنا» مُتكلّم مع الغير، وهذه إشارة إلى أنّ كلّ ضمير من الضميرين يختص بمتابعة موضوع خاص.

ثانياً: إنَّ الآية السابقة كانت حول القرآن بالخصوص.

ثالثاً: إنّ جملة «سنريهم» التي هي فعل مضارع للإستمرار. تفيد هذا المعنى بالذات؛ أي إنّ الآيات المذكورة سنعرضها فيمابعد.

ولكنَّهم يجب أن يعلموا: ﴿ أَلَّا لِنَّهُ بِكُلُّ شِي مِعْيِطٍ ﴾.

إنّ جميع أعمالهم ونواياهم حاضرة في علم الله، وكل ذلك يسجّل لحكمة القيامة والحشر. «مربة» على وزن «جزية» و «قرية» تعني التردُّد في اتخاذ القرار، والبعض اعتبرها بمعنى الشك والشبهة العظيمة، والكلمة مأخوذة في الأصل من «مريت الناقة» بمعنى عصر ثدي الناقة بعد حَلبها أملاً بوجود بقايا الحليب فيه، ولأن هذا العمل يقترن مع الشك والتردُّد، فقد وردت هذه الكلمة بهذا المعنى!

وعندما نسمع إطلاق كلمة «المراء» على «المجادلة» فذلك لما يحاوله الإنسان من إخراج ما في ذهن الطرف الآخر.

والآية \_ في هذا الجزء منها \_ رد على شبهات الكفار بخصوص المعاد، فهؤلاء يقولون: كيف يمكن لهذا التراب المتناثر المختلط مع بعضه البعض أن ينفصل؟ ومن يستطيع أن يجمع أجزاء الإنسان؟ والأكثر من ذلك: من الذي يحيط بنيات الناس وأعهالهم على مدى تاريخ البشرية؟

القرآن يجيب على كلّ ذلك بالقول: كيف يُمكن للخالق الحيط بكل شيء أنْ لا تكون هذه الأمور طوع قدرته وواضحة بالنسبة له؟

ثم إنّ دليل إحاطة علمه بكل شيء، هو تدبيره لكل هذه الأمور، فكيف يجوز لهُ أن لا يعلم بأمور ما خلقَ ودبّر؟

بعض المفسّرين اعتبر أنّ الآية تختص بالتوحيد وليس بالمعاد، حيث يـقول العـلامة الطباطبائي في ذلك: «الذي يفيده السياق أنّ في الآية تنبيهاً على أنّهم لا ينتفعون بالإحتجاج على وحدانيته تعالى بكونه شهيداً على كلّ شيء، وهو أقوى براهين التوحيد وأوضحها لمن تعقل، لأنّهم في مريةٍ وشك من لقاء ربّهم، وهو تعالى غير محجوب بصفاته وأفعاله عن شيء من خلقه» \.

ولكن هذا التّفسير مُستبعد نظراً لأنّ تعبير «لقاء الله» عادةً ما يأتي للكناية على يوم القيامة.

١. تفسير الميزان. ج ١٧، ص ٤٠٥.

#### بحوث

# أُوّلاً: التوميد بين دليل «النظم» ودليل «الصدّيقين»

أشار الفلاسفة في بحوثهم حول التوحيد إلى الأهمية الكبيرة لنوعين من الإستدلال على الخالق جلَّ وعلا: أحدهما الإستدلال من خلال «النظم». والآخر دليل «الصديقين».

ودليل «النظم» كما يظهر من اسمه، يبدأ من نظام عالم الوجود وأسراره ودقائقه، ليرشد إلى مصدر العلم والقدرة والخلق الذي أوجد ذلك ودبّره، والقرآن الكريم مليء بهذا النوع من الاستدلال، فهو يذكر نماذج كثيرة عن آيات الله في السماء والأرض وفي مظاهر الحياة ونظمها وما يمور فيها من كائنات، وينتهي من هذا الطريق إلى إثبات وجود الصانع المدبّر (جلّ وعلا).

إنّ كلّ شخص يستطيع استيعاب هذا النوع من الاستدلال مهما كان مستواه وعلى قدر ما يحمل من علم وإدراك، إذ يستفيد منه أكبر العلماء على قدر استعداده وثقافته واستيعابه، في نفس الوقت الذي يستفيد منهُ الأمّي وغير المتعلّم وغير المطلع على فنون العلوم والمعرفة.

أمّا دليل «الصديقين» فهو نوع من الاستدلال يقوم بـالوصول إلى (الذات) بــواســطة (الذات) نفسها، ومثل هؤلاء يعرفونه تعالى من خلال وجوب وجوده.

بعبارة أخرى: إنّ الممكنات والمخلوقات لا تكون هنا واسطة لإثبات وجوده، بل إنّ ذاته بنفسه تدل على ذاته، و يكون تعالى مصداقاً له «يا من دلَّ على ذاته بذاته» ومصداقاً أيضاً لوشهدالله أنّه لا إله إلا هو ﴾ آ.

إنّ هذا الاستدلال استدلال فلسني معقد بحيث لا يستطيع أن يحيط بكنهد وبأعهاقد إلّا من يحيط بمبادئه، وليس من قصدنا هنا تبسيط الدليل فذلك شأن الكتب الفلسفية، وإنّا أردنا من خلال هذا العرض أن نقف على آراء بعض المفسّرين من الذين يعتقدون بأنّ مطلع الآية في قوله تعالى: ﴿منريهم آياتنا في الآفاق﴾ يتضمّن إشارة إلى دليل «النظم» والعلة والمعلول. بينا اعتبروا نهاية الآية في قوله تعالى: ﴿أولم يكف بربّك لَقَه صلى كلّ شي، شهيد﴾ آيشارة إلى دليل «الصديقين».

١٠ هذا المقطع من دعاء الصباح المنقول عن أمير المؤمنين عليه .

۲. آل عمران، ۱۸. مصلت، ۵۳.

ولكن ليسَ ثُمَّة قرائن واضحة من نفس الآية تؤيّد فكرة هذا الإستنتاج!

# ثانياً: مقيقة إماطة الله بكل شيء

يجب أن لا نتصور \_مطلقاً \_أنّ إحاطة الخالق جلَّ وعلا بالموجودات والكائنات تشبه إحاطة الهواء الذي يلف الكرة الأرضية ويغلِّفها، لأنّ مثل هـذه الإحـاطة هـي دليـل المحدودية، بل الإحاطة المعنيّة هنا تتضمن معنى دقسيقاً ولطـيفاً يـتمثل في ارتـباط كـلّ الكائنات والموجودات بالذات المقدسة.

وبعبارة أخرى: لا يوجد في عالم الوجود سوى وجود أصيل واحد قائم بذاته، وبقية الموجودات والكائنات تعتمد عليه وترتبط به، بحيث لو زال هذا الإرتباط لحظة واحدة فلا يبقى شيء منها.

إنّ هذه الإحاطة نتلمّس كنهها وحقيقتها في الكلمات الواردة عن أمير المؤمنين ﴿ إِذَ عَنَ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَنَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الل

وقد نلمح هذا المعنى بعينه فيا ذكره الإمام الحسين على دعاء عرفة ذي الحستوى العميق، إذ يقول فيه: «أيكون لغيرك من الظهور ما ليس لك، حتى يكون هو المظهر لك؟ متى غبت حتى تحتاج إلى دليل يدل عليك؟ ومتى بعدت حتى تكون الآثار هي التي توصل إليك؟ عميت عين لا تراك عليها رقيباً، وخسرت صفقة عبد لم تجعل له من حبك نصيباً» أ.

# ثلاثاً: آيات الآفاق والأنفس

لو أتيح للإنسان أن ينكر كل ما يستطيع، فهو لا يستطيع أن ينكر وجود نظام دقيق قانم يعم بنسقه عالم الوجود، فأحياناً يقضي عالم معين كل عمره بالدرس والمطالعة حول تركيب العين وأسرارها أو المخ أو القلب، ويقرأ الكتب الكثيرة ممّا كتب حول الموضوع، إلّا أنّه أخيراً يعترف بأنّ هناك أسراراً كثيرة حول موضوعه لا تزال مجهولة.

وهنا يجب أن لا يغيب عن بالنا أنّ علوم علماء اليوم، ليست هي سوى نتيجة متراكمة لجهود ودراسات آلاف العلماء عبر تاريخ البشر.

١. مقطع من دعاء الإمام الحسين لله في يوم عرفة، وهو ممّا تذخر به كتب الأدعية.

إنّ عالم الوجود ينطق في كلّ جزء من أجزائه بوجود قدرة أزلية تـكمن وراءه، فكــل شيء يدل على الصانع المدبّر، وأيّ نبات ينبت على الأرض يهتف «وحده لا شريك له».

نستطيع هنا أن نترك الحديث عن القضايا العلمية المعقدة، ونتّجه إلى ظواهر عادية ممّاً ينتشر حولنا، لنتلمّس فيها أدلة واضحة على إثبات الصانع العظيم.

ولا بأس هنا من ذكر هذين المثالين:

المثال الأول: الجميع يعرف أنّ هناك تقوّس في أخمص قدم كلّ إنسان بحيث لا يبدو الأمر ملفتاً للنظر مطلقاً، ولكنّا نسمع في معاملات الفحص الطبي الخاص بأداء الخدمة العسكرية، أنّ الشاب الذي يفتقد مثل هذا التقوّس يعنى من الخدمة العسكرية أو يحال إلى الأعمال المكتبية الإدارية.

إنّ الإنسان الذي يفتقد مثل هذا التقوّس يتعب بسرعة، ولا يملك الإستعداد الكافي لأداء الخدمة العسكرية التي تستدعى المشي الطويل.

المثال الثّاني: في داخل فم الإنسان وعينه منابع فوّارة منتظمة ودقيقة الإفراز، يخرج من فتحتها الصغيرة على مدى حياة الإنسان سائلان مختلفان تماماً، لولاهما لما استطاع الإنسان أن يكون قادراً على الرؤية أو التحدّث أو مضغ الطعام وبلعه.

بعبارة أخرى: إنّ الحياة مستحيلة بدون هذين السائلين العاديين ظاهراً!

فبدون أن يكون سطح العين رطباً بشكل دائم يستحيل دوران الحدقة التي سـتصاب بآلام كثيرة والأذى بمجرّد ملامستها لأجسام صغيرة، بل ستمنعها هـذه الأجسـام عـن الحركة.

كذلك إذا لم يكن فم الإنسان وبلعومه رطباً، فإنّ الكلام يصبح أمراً مستحيلاً بالنسبة له، وكذلك مضغ الطعام وبلعه. بل وحتى التنفس إذا كان الفم جافاً.

وكذلك ينبغي أن تكون التجاويف الأنفية رطبة دانماً حتى يسهل دخول الهواء ومروره باستمرار.

والدقيق هنا أنّ ماء العين ينزل عبر قنوات خاصة من العين إلى الأنف للمحافظة على رطوبته، وإذا قدّر لهذا المجرئ أن يغلق ليوم واحداً فقط ـكها نشاهد ذلك في حال بمعض المرضى \_ فإنّ الدموع ستسيل على الوجه بشكل دائم وسيكون لها منظر مزعج مؤذٍ.

ونفس الكلام يقال بالنسبة للغدد اللعابية في الفم، فقلّة إفرازاتها تزيد من جفاف اللسان والفم والبلعوم، وكثر ته تعوق التحدّث وتجعل اللعاب يسيل من الفم إلى الخارج.

ثم إنَّ المذاق الملحي للغدد الدمعية يؤدّي إلى حفظ أنسجة العين ضدَّ الأجسام الغريبة بجرّد دخولها إلى العين.

بينها يفتقد اللعاب لأيّ طعم، كي يستطيع الإنسان أن يشعر بالمذاق الخاص للأطعمة، بينها تساعد الأملاح الموجودة فيه على هضم الطعام.

وإذا تدبّرنا في طبيعة التكوين الكيمياوي والفيزيائي لسوائل هذه الغدد وأنظمتها الدقيقة ومنافعها، يتبيّن عندها أنَّ وجودها لا يمكن أن يكون مجرّد صدفة عمياء لا تعقل ولا تعي، بل هي من آيات الله الأنفسية ومصداق لقول الحق جلَّ وعلا: ﴿سنريهم آياتنا في اللّكاق وقي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّه الحق،

وفي إشارة عابرة لكنّها كبيرة الدلالة والمعنى، يتحدّث الإسام الصادق في الحديث المعروف بتوحيد المفضّل، الذي هو غني جدّاً في الإشارة إلى الآيات الآفاقية والأنفسية لله في الوجود، يقول الله وأي مفضل! تأمّل الربق وما فيه من المنفعة، فإنّه جعل يجري جرياناً دائماً إلى الغم، ليبل العلق واللهوات فلا يجف، فإنّ هذه المواضع لو جعلت كذلك كان فيه هلاك الإنسان، ثمّ كان لا يستطيع أن يسيغ طعاماً إذا لم يكن في الفسم بلة تستفذه، تشهد بسذلك المشاهدة» .

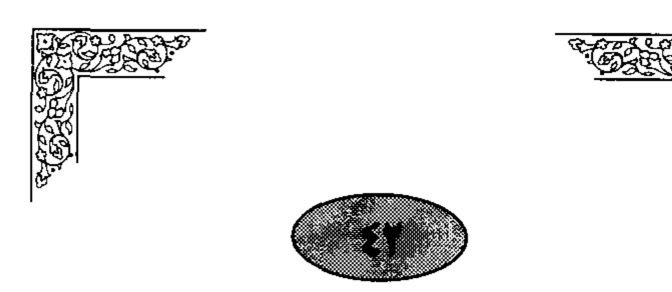
فإذا تجاوزنا جسم الإنسان فإنّ روحه بؤرة للعجائب بحيث حيّرت جميع العلماء، وثمّة آلاف الآلاف من هذه الآيات البينات التي تشهد جميعاً «أنّهُ الحق».

وهنا يلتقي صوتنا \_ بدون إرادة منّا\_ مع صوت الحسين ﷺ، ونقول: «عــميت عــين لا تراك»!!

نهاية سورة فصّلت

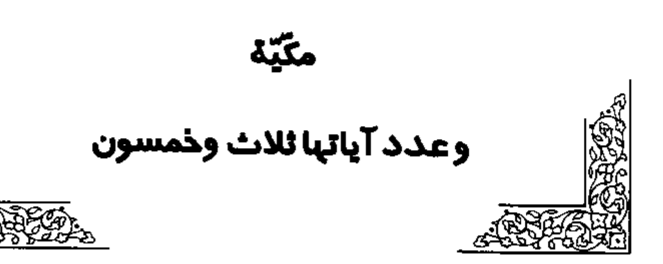
रूख

١٠ بحار الأنوار، ج ١٣ ص ٧٧.



# سورة

# الشوري



#### «سورة الشوري»

# نظرة عامة في ممتوى السورة:

إنّ إطلاق اسم «الشورى» على هذه السورة المباركة يعود إلى محتوى الآية ٣٨ منها والتي تدعو المسلمين إلى المشورة في أمورهم.

وَلَكُنَ بِالإِضَافَةَ إِلَى هذا المُوضوع، وإلى ما تتضمّنهُ السورة من بحوث ومضامين السور المكّية من بحث في المبدأ والمعاد، والقرآن والنبوّة، فإنّها تتناول قضايا أُخرى يمكن الإشارة إليها مختصراً بما يلى من نقاط:

القسم الأوّل: وهو أهم أقسام السورة، يشتمل البحث فيه على قضية الوحي الذي يمثل طريق ارتباط الأنبياء عليه بالله تبارك وتعالى.

والملاحظ أنّ هذا الموضوع يلتي بظلاله على جمسيع أجسزاء السسورة، فسالسورة تسبدأ بالإشارة إليه وتنتهي به أيضاً.

وكامتداد لهذا الموضوع تثير السورة بحوثاً حول القرآن ونبوة نبيّ الإســـلام وبـــدايـــة الرسالة منذ أيام نبيّ الله نوح ﷺ.

القسم الثّاني: إشارات عميقة المعنى إلى دلائل التوحيد، وآيات الله في الآفاق والأنفس التي تكلّل البحث في موضوع الوحي.

وفي هذا القسم ثمّة بحوث حول توحيد الربوبية.

القسم الثّالث: في السورة إشارات إلى قضية المعاد ومصير الكفّار في القسيامة. وهسو محدود قياساً إلى الأقسام الأخرى.

القسم الرابع: تشتمل السورة على مجموعة من البحوث الأخلاقية التي تعكسها السورة بشكل خاص ودقيق، فهي تدعو أحياناً إلى ملكات خاصة مثل الاستقامة والتوبة والعفو والصبر وإطفاء نار الغضب.

وتنهىٰ في المقابل عن الرذيلة. والطغيان في مقابل النعم الإلهيّة، أو العناد وعبادة الدنيا،

وكذلك تنهي عن الفزع والجزع عند ظهور المشاكل.

إنّ السورة تنطوي على مجموعة متكاملة من دروس الهدى هي في الواقع شفاء للصدور ومسالك نور في طريق الحق.

#### فضيلة تلاوة السورة:

جاء في حديث عن رسول الله ﷺ قوله: «من قرأ سورة حم عسق كان ممن تصلّي عليه الملائكة، ويستغفرون لهُ ويترحمون عليه» \.

وفي حديث آخر عن الصادق نقراً قوله على «من قرأ حم عسق بعثه الله يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر، حتى يقف بين يدي الله عزّوجلٌ فيقول: عبدي أدمنت قراءة حم عسق ولم تدر ما ثوابها، أمّا لو دريت ما هي وما ثوابها لما مللت من قراءتها، ولكن سأجزيك جزاءك، أدخلوه الجنّة».

وعندما يدخل الجنّة يرفل بأنواع النعم الإلهيّة التي ذكرها الإمام الصادق في الحديث الآنف بشكل مفصّل ٢.

8003

١. تقسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٣١، بداية سورة الشوري.

٢. ثواب الأعمال، نقلاً عن تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٥٥٦.

# 

حد الله عَسَقَ الله كَذَاكِ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

# التفسير

#### تكادُ السماوات يَتَفَطَّرنا

مرّة أخرى تواجهنا الحروف المقطّعة في مطلع السورة، وهي هنا تنعكس بشكل مفصّل، إذ بين أيدينا خمسة حروف.

﴿ صمى موجودة في بداية سبع سور قرآنية (المؤمن، فيصلت، الشيوري، الزخيرف، الدخان، الجاثية، والأحقاف) ولكن في سورة الشوري أضيف إليها مقطع ﴿عسق﴾.

وقد ذكرنامراراً أنّ للمفسّرين آراءاً وبحوثاً كثيرة حول هذه الحروف، يجملها صاحب محمع البيان العلّامة الطبرسي في أحد عشر قولاً، وقد ذكرنا أهم تلك الأقوال في مطلع الحديث عن سور: البقرة، آل عمران، والأعراف، ومريم، وغضضنا الطرف عن غير المهم منها.

ونذكر الآن بعضاً لا بأس به من هذه الأقوال بالرغم من عدم قيام دليل قــاطع عــليٰ صحتها.

فنها قولهم أنّ هذه الحروف جاءت كأسلوب للفت أنظار النباس إلى القبرآن، لأنّ المشركين والمعاندين كانوا قد تواصوا فيما بينهم على عدم استماع آيات الله، خاصّة عندما كان رسول الله يقرؤها عليهم، إذ كانوا يثيرون الضوضاء، لذلك جاءت الحروف المقطعة (في

٢٩ سورة قرآنية) لتكون أسلوباً جديداً في جلب الإنتباه.

وقد ذكر العلّامة الطباطبائي احتمالاً آخر بمكن أن نضيفه إلى مـــا اســـتخلصه العـــلّامة الطبرسي من الأقوال الأحد عشر ليكون الجموع اثنا عشر تفسيراً.

وما ذكره العلامة الطباطباني وإن كان مثله مثل غيره من الأقوال، ممّا لم يــقم الدليــل القاطع عليه، إلّا أنّه من المفيد أن نستعرضه بإيجاز.

يقول العلّامة الطباطبائي: «إنّك إن تدبّرت بعض التدبّر في هذه السور التي تشترك في الحروف المفتتح بها مثل الميات والراءات والطواسين والحواميم، وجدت في السور المشتركة في الحروف من تشابه المضامين، وتناسب السياقات ما ليس بينها وبين غيرها من السور».

«ويؤكّد ذلك ما في مفتتح أغلبها من تقارب الألفاظ، كها في مفتتح الحواميم من قوله: ﴿تلك آيات ﴿تنزيل للكتاب من للله﴾ أو ما هو في معناه، وما في مفتتح الراءات من قوله: ﴿تلك آيات للكتاب أو ما في معناه، ونظير ذلك في مفتتح الطواسين، وما في مفتتح الميات من ني الريب عن الكتاب أو ما هو في معناه».

«ويكن أن يحدس من ذلك أنّ بين هذه الحروف المقطعة وبين مضامين السور المفتتحة بها إرتباطاً خاصاً، ويؤيّد ذلك ما نجده في سورة الأعراف المصدّرة بد «المص» في مضمونها كأنّها جامعة بين مضامين الميات وص[أي ما افتتح بد «ألم» و «ص»] وكذا سورة الرعد المصدّرة بد «المر» في مضمونها كأنّها جامعة بين مضامين الميات والراءات».

«ولعلّ المتدبر لو تدبّر في مشتركات هذه الحروف، وقايس مضامين السور التي وقعت فيها، بعضها إلى بعض، لتبيّن له الأمر أزيد من ذلك» ".

وثمَّة تفسير آخر أشرنا إليه سابقاً. وهو احتمال أن تكون هذه الحروف إشارات ورموزاً لأسهاء الخالق ونعمه وقضايا أخرى.

مثلاً، في السورة التي نبحثها اعتبروا الحاء إشارة إلى الرحمٰن، والميم إلى المجيد، والعين إلى العليم، والعين إلى العليم، والسين إلى القدوس، والقاف إلى القاهر <sup>3</sup>.

يعترض البعض على هذا الكلام بقولهم: لو كان المقصود من الحروف المقطعة أن لا يعلم

۱. المؤمن، ۲، والجائيه، ۲. بونس، ۱، ويوسف، ۱.

٣ تفسير الميزان، ج ١٨، ص ٥ و ٦.

٤. يستفاد هذا التّفسير عن حديث للإمام الصادق عليُّه . يراجع تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٥٨٢٢.

بها الآخرون فإن ذلك غير صحيح، لأن هناك آيات أخرى تصرّح بأسهاء الله، ولكن يجب الإنتباه إلى أنّ الرموز والإشارات لا تعني دائماً أن يبق الموضوع أو المعنى سرّياً، بل قد تكون أحياناً علامة للإختصار، وهذا الأمر كان موجوداً سابقاً، وهو مشهور في عصرنا الراهن، بحيث إنّ أسهاء العديد من المؤسسات والمنظهات الكبيرة، تكون على شكل مجموعة مختصرة من الحروف المقطّعة التي يرمز كلُّ منها إلى جزء من الاسم الأصيل.

بعد الحروف المقطعة تتحدّث الآية الكريمة عن الوحي، فتقول: ﴿كذلك يوحى إليك وإلىٰ الذين من قبلك الله العزيز الحكيم﴾.

«كذلك» إشارة إلى محتوى السورة ومضامينها.

ومصدر الوحي واحد، وهو علم الله وقدرته، ومحتوى الوحي في الأصول والخطوط العريضة واحد أيضاً بالنسبة لجميع الأنبياء والرسالات، بالرغم من أنّ هناك خصوصيات بين دعوة نبى وآخر بحسب حاجة الزمان والمسيرة التكاملية للبشر .

وضروري أن نشير إلى أنّ الآيات التي نبحثها أشارت إلى سبع صفات من صفات الله الكمالية، لكل منها دور في قضية الوحي بشكل معين، ومن ضمنها الصفتان اللتان نقرؤهما في هذه الآية: ﴿العزيزالعكيم﴾

فعزّته تعالى وقدرته المطلقة تقتضي سيطرته على الوحي ومحتواه العظيم. وحمكمته تستوجب أن يكون الوحي الإلهي حكيماً متناسقاً مع حاجات الإنسان التكاملية في جميع الأمور والشؤون.

وتعبير «بوحى» دليل على استمرار الوحي منذ خلق الله آدم ﷺ حتى عمصر النّبي الخاتم ﷺ لأنّ الفعل المضارع يفيد الإستمرار.

قوله تعالى: ﴿له ما في السماوات وما في الأرض وهو العليّ العظيم﴾.

إنّ مالكيته تعالىٰ لما في السهاء والأرض تستوجب ألّا يكون غريباً عن مخلوقاته وما يؤول إليه مصيرها، بل يقوم بتدبير أمورها وحاجاتها عن طريق الوحي، وهذه هي الصفة الثّالثة من الصفات السبع.

ا. بالرغم من الكلام الكثير للمفسّرين حول المشار إليه في اسم الإشارة وكذلك؛ لكن يظهر أنّ المشار إليه هو نفس هذه الآيات النازلة على النبي الأكرم ﷺ لذا يكون مفهوم الآية: إنّ الوحي هو يهذا الشكل الذي أنزله الله عليك وعلى الأنبياء السابقين، وقد استخدم اسم الإشارة للبعيد بالرغم من قرب المشار إليه، وذلك للتعظيم والإحترام.

أمّا «العليّ» و«العظيم» اللذان هما رابع وخامس صفة لهُ (سبحانهُ وتعالىٰ) في هـذه الآيات، فهما يشيران إلى عدم حاجته لأيّ طاعة أو عبودية من عباده، وإنّما قـام تـعالىٰ بتدبير أمر العباد عن طريق الوحي من أجل أن ينعم على عباده.

الآية التي بعدها تضيف: ﴿تكاد السماوات يتفطّرن من فوقهن﴾ ﴿ وذلك بسبب نزول الوحي من قبل الله، أو بسبب التهم الباطلة التي كان المشركون والكفّار ينسبونها إلى الذات المقدّسة ويشركون الأصنام في عبادته.

ويتّضح ممّا سلف أنّ للجملة معنيين:

الأول: أنّها تختص بموضوع الوحي الذي هو حديث الآيات السابقة، وهو في الواقع يشبه ما جاء في الآية ٢١ من سورة «الحشر» في قوله تعالى: ﴿لولنزلنا هذا القرآن على جيل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله﴾

إنّه كلام الله الذي يزلزل السهاوات عند نزوله وتكاد تتلاشى، فلو أنّه نزل على الجبال لتصدّعت، لأنّه كلام عظيم من خالق حكيم.

التنسير الثاني: أنّ الساوات تكاد تتفطّر وتتلاشى بسبب شرك المشركين وعبادتهم للأصنام من دون الله، بل هم يساوون بين أدنى الكائنات والموجودات وبين المبدأ العظيم خالق الكون جلّ وعلا.

التفسير الأوّل يناسب الآيات التي نبحثها والتي تنصب حول الوحي والتّفسير الثّاني يناسب ما نقرؤه في الآيتين ٩٠، ٩١ من سورة «مريم» حيثُ يقول تعالى بعد أن يذكر قول الكفار \_وقبح قولهم \_باتخاذه ولداً(!!): ﴿تكاد السماوات يتفطّرن هنه وتستشق الأرفن وتسخر الجبال هذا \* إن دموا للرّحمان ولداً ﴾

ومن الواضح أن ليس ثمَّة تعارض بين التَّفسيرين.

أمّا عن كيفية انقطار المهاوات وانهدام الجبال وهي موجودات جامدة، فقد ذكرواكلاماً وأقوالاً متعدّدة في الموضوع تعرّضنا لهافي نهاية حديثنا عن الآيتين المذكورتين من سورة مريم.

 <sup>«</sup>يتغطرن» من كلمة «فطر» على وزن «سطر» وتعنى في الأصل الشق الطولي.

وإذا أردنا أن نقف على استخلاص عام لما قلناه هناك، فيمكن أن نلاحظ أنّ مجموعة عالم الوجود من جماد ونبات وغير ذلك لها نوع من العقل والشعور، بالرغم من عدم إدراكنا له، وهم على هذا الأساس يسبحون الله ويحمدونه، ويخضعون له ويخشعون لكلامه.

أو أن يكون التعبير كناية عن عظمة وأهمية الموضوع، مثلها نـقول مـثلاً: إنّ الحـادثة الفلانية كانت عظيمة جداً وكأنّا انطبقت معها السهاء على الأرض.

بقية الآية، قوله تعالى: ﴿ وَالْمَلَائِكَةُ يَسْبَحُونَ بَحَمَدُ رَبِّهُمْ وَيَسْتَغَفَّرُونَ لَمِنَ فَي الأَرضَ ﴾.

أمّا الرابطة بين هذا الجزء من الآية والجزء الذي سبقه، فهو وفقاً للتفسير الأوّل - أنّ الملائكة الذين هم حملة الوحي العظيم وواسطته، يسبحون ويحمدون الله داغاً، يحمدونه بجميع الكالات، وينزّهونه عن جميع النواقص، وعندما ينحرف المؤمنون أحساناً، تسقوم الملائكة بنصرهم ويطلبون المغفرة لهم من الله تعالى.

أمّا وفق التّفسير الثّاني، فإنّ تسبيح الملائكة وحمدهم إنّما يكون لتنزيهه تعالى عسا ينسب إليه من شرك، وهم يستغفرون كذلك للمشركين الذين آمنوا وسلكوا طريق التوحيد ورجعوا إلى بارئهم جلّ جلاله.

وعندما تستغفر الملائكة لمثل هذا الذنب العظيم لدى المؤمنين، فهي حتماً ـ ومن باب أولى ـ تستغفر لجميع مالديهم من ذنوب أخرى. وقد يكون الإطلاق في الآية لهذا السبب بالذات.

ونقرأ نظيراً هذه البشرى العظيمة في الآية ٧ من سورة المؤمن في قوله تعالى: ﴿الدّينَ عَمَالُ وَالدّينَ المُعَالَ و يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربّهم ويؤمنون به ويستغفرون للدّين آمنوا ربّنا وسعت كلّ شي، رحمة وعلماً فاغفر للدّين تابوا والتبعوا سبيلك ﴾.

وأخيراً تشير نهاية الآية الكريمة إلى سادس وسابع صفة من صفات الله تبارك وتعالى، وتنصب حول الغفران والرحمة، وتتصل بقضية الوحمي ومحتواه، وبخصوص وظائف المؤمنان، حيث يقول تعالى: ﴿ لَا لِنَّ الله هو الففور الرحميم ﴾.

وبهذا الترتيب أتمّت الآيات الكريات الإشارة إلى مجموعة متكاملة من الأسهاء الحسني المختصة بالله تعالى والمرتبطة بالوحي.

وفي نهاية الآية ثمّة إشارة لطيفة إلى استجابة دعاء الملائكة بخصوص استغفارهم للمؤمنين، بل إنّه تعالى يضيف الرحمة إلى صفة الغفور ممّا يدل على عظيم فضله. أمّا عن مسألة الوحي فسيكون لناكلام مفصّل في نهاية هذه السورة \_إن شاء الله \_عندما نتحدّث عن الآيتين ٥١، ٥٢.

#### مل تستغفر الملائكة للمميع؟

قد يطرح السؤال الآتي حول قوله تعالى: ﴿ويستغفرون لَمِن فِي الأَرْض ﴾ وهو: الآية تفيد استغفار الملائكة لمطلق أهل الأرض سواء المؤمن منهم أم الكافر، فهل يمكن ذلك؟

لقد أجابت الآية ٧ من سورة المؤمن على هذا السؤال من خلال قوله تعالى: ﴿يستغفرون للذين آهنول﴾.

وبناءً على هذا فإنَّ شرط الإستغفار هو الإيمان، إضافة إلى كونهم معصومين، وهم بذلك لا يطلبون المستحيل للذين يفتقدون أرضية الغفران.

8003

وَالَذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ وَ أَوْلِيَا اللهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ اللهُ وَالَذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ وَأَوْلِيَا اللهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ اللهُ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا إِلنَّذِرَ أُمَّ الْقُدَى وَمَنْ حَوْلَمَا وَنُهُ ذِرَيْوَمَ الجَمَعُ وَكَذَلِكَ أَوْحَدَا اللهُ لَعَلَمُ اللهُ عَلَيْهُمْ أُمَّةً وَحَدَةً لَارَبِينِ فِي فَرِيقٌ فِي اللّيعِيرِ اللهُ وَلَوْشَاءَ اللهُ لَحَعَلَهُمْ أُمَّةً وَحَدَةً وَلَكِن يُدْحِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهُ وَالطَّالِمُونَ مَا لَهُمُ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ اللهُ وَلَا خَصِيرٍ اللهُ وَلَكِن يُدْحِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهُ وَالطَّالِمُونَ مَا لَهُمُ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا خَصِيرٍ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَلَا نَصِيرٍ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلِي وَلَا خَصِيرٍ اللهُ اللهُ وَلَا خَصِيرٍ اللهُ المُونَ مَا لَهُ مُ مِن وَلِي وَلَا خَصِيرٍ اللهُ المُعْرِيقُ فِي السَّعِيرِ اللهُ المُعْرَاقُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ أَمَا وَلَا عَلَيْ وَلَا خَلِيهِ وَلِي اللّهُ المُعْرِيقُ فَي السَّعِيرُ عَالَمُ عَلَيْهِ مَا وَلِي وَلَا اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهُمْ أَمْ وَلَا عَلَيْ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَرَالِكُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُعُولُ وَلَا عَلَيْكُولُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ اللّهُ الْمُؤْلِي اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللّهُ الْمُعْرِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِن وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

# التفسير

#### انطلاقة من ﴿لُم القريُ﴾:

تحدّثت الآيات السابقة عن قضية الشرك، لذلك فإنّ الآية الأولى في الجموعة الجديدة، تتناول بالبحث نتيجة عمل المشركين وعاقبة أمرهم حيث يقول تعالى: ﴿والدّين المُحدُوا مِنْ دُونِه أُولِيا، الله حقيظ عليهم﴾.

حتى يحاسبهم في الوقت المناسب، ويعاقبهم جزاء لأعمالهم.

ثم تخاطب الآية رسول الله تَوَلَّقُ بقوله تعالى: ﴿ وَهَا لَنْ عَلَيْهُمْ مُوكِيلٌ ﴾ إنَّ مسؤوليتك هي تبليغ الرسالة وإيصال نداء الله الى جميع العباد.

وعُمَّةً في كتاب الله آيات أخرى تشير إلى هذا المعنى:

قوله تعالى: ﴿لسعه عليهم بجصيطر﴾ ١

قوله تعالى: ﴿مَا لَئُتُ مَلِيهِم بِجِبَارِ﴾ ``.

قوله تعالى: ﴿وها جعلناك عليهم حقيظا﴾ .

۲. ق، ۵۵.

١. الغاشية، ٢٢.

٣. الأنعام، ١٠٧.

قوله تعالى: ﴿ مَا عَلَىٰ الرَّسُولُ إِلَّا البَّلَاعُ ﴾ [

إنّ هذه الآيات تبيّن حقيقة حرية العباد واختيارهم الطريق الذي يريدونه بإرادتهم وحريتهم، لأنّ القيمة الحقيقة للإيمان والعمل الصالح تمكن في حرية الاختيار، وليس للإيمان أو العمل الإجباري أيّ قيمة معنوية.

يعود القرآن إلى قضية الوحي مرّة أخرى، وإذا كانت الآيات السابقة قد تحدّثت عن أصل الوحي، فإنّ الكلام هنا ينصب حول الهدف النهائي له، إذ يقول تعالى: ﴿وكذلك أوحينا للبك قرآنا عربياً لتنذر لُمّ القرى ومن حولها ﴾ و«أمّ القرى» هي مكّة المكرمة، ثمّ تنذر الناس من يوم القيامة وهو يوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس للحساب والجزاء: ﴿وتنذريوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس للحساب والجزاء: ﴿ وتنذريوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس للحساب والجزاء: ﴿ وتنذريوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس للحساب والجزاء: ﴿ وتنذريوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس للحساب والجزاء: ﴿ وتنذريوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس للحساب والجزاء: ﴿ وتنذريوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس للحساب والجزاء: ﴿ وتنذريوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس الحساب والجزاء: ﴿ وتنذريوم الجمع الذي يجتمع فيه الناس الحساب والجزاء: ﴿ وتنذريوم الجمع الذي يحتمع فيه الناس الحساب والجزاء: ﴿ وتنذر يت الناس الله عليه الناس التعديد و التعديد

وفي ذلك البوم ينقسم الناس إلى مجموعتين: ﴿ قَرِيقَ فِي الجِنَّةَ وَقُرِيقَ فِي السَّمِيرِ ﴾.

وقد يكون التعبير بـ «كذلك» إشارة إلى أنّهُ مثلها أوحينا إلى الأنبياء السابقين بلسانهم، فإنّنا كذلك أوحينا إليك بلسانك، هذا القرآن العربي.

وعليه تكون «كذلك» إشارة إلى ماورد في الآية السابقة: ﴿وَالِمَ لِلدَّينَ مِنْ قَبِلُكَ﴾. ويمكن أن تكون إشارة إلى مابعدها، يعني أنّا أوحيناه إليك بهذه الصورة قرآناً عربياً بهدف إلى الإنذار.

صحيح أنّنا نستفيد من نهاية الآية أي من قوله تعالى: ﴿فريق في الجنّة وفريق في السعير في السعير في السعير في أنّ مسؤولية النّبي عَلَيْ هي التبشير والإنذار، ولكن بسبب ما للإنذار من تأثير أعمق في نفوس الأفراد المعاندين والجهلة، لذا فإنّ الآية استندت إلى «الإنذار» مرّ تين فقط، مع اختلاف بينها، إذ إنّ الكلام شمل في المرحلة الأولى إنذار المستمعين، بينا شمل في الثانية تخويفهم من شيء يجب أن يخافوه، يعني القيامة وما فيها من حساب وفضيحة ستكون مؤلمة وصعبة للغاية، بسبب حضور الأشهاد والملائكة والناس .

سؤال: وقد يتساءل البعض هنا: إنّنا نستفيد من قوله تمعالى: والتسندر أم القرى ومن حولها أنّ الهدف من نزول القرآن هو لإنذار أهل مكّة وأطرافها. أفلا يتنافئ هذا المعنى مع مفهوم عالمية الإسلام؟

١٠ المائدة، ٩٩.

إنبغي الإنتباء، إلى أن «تنذر» تتعدى إلى مغمولين، وفي الآية مورد البحث ذكر مفعولها الأوّل في الجملة الأولى، والثّاني في الجملة الثانية، وقد يصحب المفعول الثّاني بالباء فيقال: أنذره بذلك.

الجواب، الجواب على هذا الاستفهام يتم من خلال ملاحظة المعنى الذي تستبطنه ﴿ لَمْ القرئ.

إنّ كلمة «أمّ القرى» وهي أحد أسهاء مكّة المكرّمة، مؤلّفة من كلمتين هما: «أمّ» وتعني في الأصل الأساس والبداية في كلّ شيء، ولهذا السبب تسمئ الأمّ بهذا الأسم لأنّها أساس وأصل الأبناء.

ثمّ كلمة «قرى» جمع «قرية» بمعنىٰ أيّ منطقة معمورة أو مدينة، سواء كانت المدينة كبيرة أم صغيرة، أو مجرّد قرية.

وفي القرآن الكريم ثمَّة أدلة كثيرة على هذا المعنيٰ.

والآن لنرَ لماذا سمّيت «مكَّة» بأمّ القرىٰ؟

الرّوايات الإسلامية تصرّح بأنّ الأرض كانت في البداية مغطاة جميعها بالماء، ثمّ بدأت اليابسة تظهر بشكل تدريجي من تحت هذه المياه. (تؤيّد النظريات العلمية الآن هذا المعنى). ثمّ تخبرنا الرّوايات بأنّ منطقة الكعبة كانت أوّل منطقة ظهرت من تحت الماء، ثمّ بدأت اليابسة بالإرساع من جوار الكعبة، ويعرف ذلك بدحو الأرض.

وهكذا ينضح أنّ مكة هي أصل وأساس لجميع القرى والمدن على سطح الأرض، لذا فتى قيل ولم القرى ومن حولها فالمعنى سيشمل جميع الناس على سطح الكرة الأرضية . مضافاً إلى ذلك، نحن نعرف أنّ الإسلام بدأ بالانتشار تدريجياً، فني البداية أمر النّبي عَلَيْنَ الإندار المقرّبين إليه، كها ورد في قوله تعالى: ﴿وللدُر مشيرتك الأقربين ﴾ كي تتقوى قاعدة الإسلام وتصلب نواته، و يكون أكثر قدرة واستعداداً للإنتشار.

ثم جاءت المرحلة الثانية المتمثلة بإنذار العرب، كما ورد في قوله تعالى: ﴿قُرْآنا عربيالقوم عليه علمون ﴾ ".

وكذلك في قوله تعالى: ﴿**وَإِنَّهُ لَذَكُرُ لَكُ وَلَقُومُكُ ﴾**. ٤

وعندما ترسّخت أعمدة الإسلام بين هـؤلاء القوم، وقوي عوده أمر رسـول اللهُ اللهِ اللهِ

١. جاء هذا التعبير في سورة الأنعام كذلك الآية ٩٢ وقد ذكرنا هناك توضيحاً أوسع، فليراجع.

٢ الشعراء، ٢١٤.

٣. فصلت، ٣. إنّ ما قلناه هو في حال اعتبارنا كلمة (عربي) بمعنى اللغة العربية، أمّا إذا فسرناها بالمعنى الفصيح فسيكون للآية مفهوم آخر.
 ٤٤. الزخرف، ٤٤.

بأوسع من ذلك، أن ينذر العالم والناس كافة، كما نقراً في أوّل سورة الفرقان قوله تسعالى: 
﴿ تَبَارِكَ لَلْذِي نَزَّلَ لَلْفَرْقَانَ عَلَىٰ عَبِدَ لَيْكُونَ لَلْعَالَجِينَ نَدْيِرًا ﴾ وفي آيات أُخرى .

وبسبب هذا التكليف قام رسول الله تَتَنَاقِةً بإرسال الرسائل إلى زعماء العمالم خمارج الجزيرة العربية، ودعا كسرى وقيصر والنجاشي وغيرهم إلى الإسلام.

ووفق هذه التعليمات قام أتباعه من بعده بالدعوة إلى الإسلام في مختلف بقاع العــالم، ونشروا تعاليم الإسلام في جميع أرجاء المعمورة.

أمَّا لماذا سمَّى يوم القيامة بيوم الجمع؟ فهناك أقوال مختلفة، منها:

بسبب ما يكون فيه من جمع بين الأرواح والأجساد.

أو بسبب الجمع بين الإنسان وعمله.

أو بسبب الجمع بين الظالم والمظلوم.

ولكن يظهر أنّ السبب يتمثل في الجمع بين الخلائق من الأوّلين والآخرين كما نقراً ذلك واضحاً في قوله تعالى: ﴿قُل إِنْ الأوّلين والآخرين \* لعجموعون إلىٰ ميقامه يوم معلوم ﴾ [.

وبما أنّ قوله تعالى: ﴿فريق في الجنّة وفريق في السمير﴾ يقسّم الناس إلى فنتين، فإنّ الآية التي بعدها تضيف: ﴿ولو شاء الله لجعلهم لمة واحدة﴾ على الهداية.

إِلَّا أَنَّ الإِيمان الإِجباري ليست له قيمة، وكيف يمكن لمثل هذا الإيمان أن يكون معياراً للكمال الإنساني؟

إنَّ التكامل الحقيقي هو أن يسير الإنسان بإرادته وبمنتهى الإختيار والحرية.

إنّ الآيات القرآنية مليئة بأدلة حرية الإنسان، ومثل هذا الإختيار هو ما يميّز الإنسان عادة عن غيره من الكائنات الأخرى، وإذا سلبت منه إرادته واختياره فكأنّما سلبت منه إنسانيتهُ.

وكها أنّ ملكة الحرية والإختيار طريق إلى التكامل، فهي أيضاً سنّة إلهيّة لاتقبل التغيير.
ولكن العجيب أمر البعض الذين ما زالوا على عقيدة الجبر، وهم يحدّعون إتباعهم للأنبياء، في حين أنّ قبول الجبر يساوي في الواقع نني مضمون دعوة جميع الأنبياء، فلا معنى للتكليف حينئذ، ولا للحساب والسؤال والجواب، ولا النصيحة والموعظة، وبشكلٍ أولى الثواب والعقاب!

الواقعة، ٤٩ و ٥٠.

ومع عقيدة الجبر لا معنىٰ لتردُّد الإنسان في أعهاله، ولا مسعنىٰ لنسدمه وعسريمته عسلى تصحيح الأخطاء!

تشير الآية بعد ذلك إلى وصف أهل الجنّة والسعادة حيال أهل النّار، فيقول تعالى: 
﴿ولكن يدخل من يشا، في رحمته والظالمون ما لهم من ولي ولا نصير﴾.

وعندما يشخّص أهل النّار بوصف «الظلم» يتبيّن أنّ المراد من «من يشاء» في الجـملة الأولى هم الجموعة التي لا ترتكب الظلم.

وعلىٰ هذا الأساس يكون أهل العدل هم أصحاب الجنّة في مقابل أهل الظلم الذي هم أهل النّار.

ولكن ينبغي الإنتباه إلى أنّ «ظالم» هنا، وفي العديد من الآيات القرآنية الأخرى لها معنى واسع ولا تشمل الذين يظلمون غيرهم فقط، بل تشمل الذين يظلمون أنفسهم أيضاً، وتشمل المنحرفين عقائدياً، وهل هناك ظلم أعلى من الشرك والكفر؟

يقول لقيان لابند وهو يعظه: ﴿يا بِنِيِّ لا تشرك بالله لِنَّ الشَّرك لظلم عظيم ﴾ ١.

و في آية اُخرى نقرأ قوله تعالى: ﴿ لَالصنة الله ملى الظالمين \* الذين يصدون من سبيل الله ويبغونها موجاً وهم بالآخرة هم كافرون﴾ . `

وقال بعضهم في الفرق بين «ولي» و«نصير» أنَّ «الولي» الذي يقوم بمساعدة الإنسان دون طلبه. أمَّا النصير فأعم من ذلك ".

ويحتمل أن تشير كلمة «ولي» إلى المشرف الذي يقوم بالحماية والمساعدة بحكم ولايته ودون أيّ طلب.

> أمّا «النصير» فالذي يقوم بنصر الإنسان ومساعدته بعد أن يطلب العون. عصده

۲ هم در ۱۸ و ۱۹.

۱. لقمان، ۱۳.

٣. يلاحظ ذلك في تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٤٣٨. ذيل الآية ٢٢ من سورة العنكبوت.

أَمِ النَّخَذُواْ مِن دُونِهِ الْوَلِيَّا أَهُ اللَّهُ هُواْ لُولِيُّ وَهُو يُحْيِ الْمَوْنَ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرُ الْ وَمَا الْخَلَفَةُ مُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى اللَّهِ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَقِي عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَمَا الْخَلَفَةُ مُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى اللَّهِ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَقِي عَلَيْهِ تَوَكَّلَ لَكُمُ اللَّهُ رَقِي عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَمَا الْخَلْفَةِ مِن شَيْءً وَهُوا السَّمَا وَرَقَ عَلَيْهِ وَالْأَرْضِ مَعَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّ

# التفسير

#### الولي المطلق:

أوضحت الآيات السابقة أن لا وليّ ولا نصير سوى الله، والآيات التي بين أيدينا تعطي أدلة على هذه القضية ،وتنني الولاية لما دونه سبحانه وتعالىٰ.

تقول الآية بأسلوب التعجب والإنكار: ﴿ لَم التخذوا من دونه أوليا، ﴾ [الا أنَّهُ: ﴿ قالله هو لولي ﴾ .

فلو أراد هؤلاء أن يختاروا ولياً، فعليهم أن يختاروا الله، لأنّ أدلة ولايسته واضحة في الآيات السابقة، مع بيان أوصافه الكمالية، فالعزيز والحكيم، والمالك والعلي والعظيم، والغفور والرحيم، هذه الصفات السبع التي مرّت علينا تعتبر لوحدها أفضل دليل على اختصاص الولاية به.

ثم تذكر دليلاً آخر فتقول: ﴿وهو يحيي الموتىٰ ﴾.

اعتبر بعض المفسّرين (كالزمخشري في الكشاف والفخر الرازي في التّفسير الكبير- أنّ «أم» هنا بمعنى الاستفهام الإنكاري، أمّا البعض الآخر-كالطبرسي في «مجمع البيان» والقرطبي في «الجامع لأحكام القرآن» ـ فقد اعتبروها بمعنى دبل».

ويجب اللجوء إليه لا لغيره، لأنّ المعاد والبعث بيده، وأنّ أكثر ما يخشاه الإنسان هــو مصيره بعدالموت.

ثم تذكر دليلاً ثالثاً فتقول: ﴿وهو على كل شي، قدير﴾.

وهذه إشارة إلى أنّ الشرط الرئيسي للولي هو امتلاكه للقدرة الحقيقية.

الآية التي بعدها تشير إلى الدليل الرابع لولايته تعالى فتقول: ﴿وها اختلفتم فيه من شيء فحكمه للني الله ﴾. فهو الوحيد الذي يستطيع أن يحل مشاكلكم.

إنّ من اختصاصات الولاية أن يستطيع الولي إنهاء اختلافات من هم تحت ولايسته بحكمه الصائب، فهل تستطيع الأصنام والشياطين التي تعبدونها أن تقوم بذلك، أم أنّ هذا الأمر يختص بالله الحكيم والعالم والقادر على حلّ مشاكل عباده، وتنفيذه لحكمه وإرادته دون غيره؟

إذن فالله العزيز الحكيم هو الحاكم لا غيره.

لقد حاول بعض المفسّرين حصر مفهوم الاختلاف الذي تشير إليه الآية في قوله تعالى: 
﴿ هَا احْتَلَفْتُم فِيهُ مِن شِي ﴾ في الإختلاف الوارد في الآيات المنتشابهة، أو في الاختلاف والخاصات الحقوقية فقط، إلّا أنّ مفهوم الآية أوسع من ذلك، إذ هي تشمل الإختلاف سواء كان في المعارف الإلهيّة والعقائد، أم الأحكام الشرعية، أم القضايا الحقوقية والقضائية، أم غير ذلك ممّا يحدث بين الناس لقلّة معلوماتهم ومحدوديتها؛ إنّ ذلك ينبغي أن يحل عن طريق الوحي، وبالرجوع إلى علم الله وولايته.

وبعد ذكر الدلائل الختلفة على اختصاص الولاية بالله، تقول الآيات على لسان النّبي يَتَلِينًا : ﴿ وَلَكُم الله ربّي ﴾ فهو الذي يتصف بهذه الأوصاف الكمالية ولهذا السبب: ﴿ عليه توكلت واليه أي أعود إليه في المشكلات والشدائد والزلات.

جملة؛ وذلكم الله ربي تشير إلى الربوبية المطلقة لله بمعنى الحاكمية المتزامنة مع التدبير. ونحن نعلم أنّ للربوبية قسمين: القسم التكويني الذي يعود إلى إدارة نظام الوجود، والقسم التشريعي الذي يقوم بتوضيح الأحكام ووضع القوانين وإرشاد الناس بواسطة الرسسل والأنبياء المنابية المسلمة الرسل

آ. في بداية هذه الجملة تكون كلمة «قبل» مقدرة، فهذه الجملة وما بعدها تتحدّث عن لسان النبيّ فقط، أمّا جملة ﴿ما اختلفتم فيه من شيء﴾ فهي استمرار لحديث الخالق جلّ وعلا. والذيبن إخبتاروا غبير ذلك لم يسلكوا الطريق الصحيح في الظاهر.

وعلى أساس ذلك طرحت الآية فيما بعد قضية «التوكل» و«الإنابة» حيث تعني الأولى رجوع جميع الأمور الذاتية في النظام التكويني إلى الخالق جلّوعلا. والثّانية تعني رجوع الأمور التشريعية إليه <sup>١</sup>.

الآية التي تمليها يمكن أن تكون دليلاً خامساً على ولاية الله المطلقة، أو دليملاً عمليًا ربوبيته، واستحقاقه دون غيره للتوكل والإنابة، إذ تقول: ﴿ فاطر السماولت والأرض ﴾ .

«فاطر» من مادة «فطر» وتعني في الأصل فتق شيء ما، ويقابلها «قط» التي تعني بقول البعض الشق العرضي.

وكأنّما الآية تشير إلى تفتق ستار العدم المظلم عند خلق الكائنات وخروج الموجودات منه.

وبهذه المناسبة فإنّ «فُطُر» تطلق على «طلاع» التمر عندما يتفتق ويخرج منه التمر. والمقصود بالسهاوات والأرض هنا جميع السهاوات والأرض وما فيها من كائنات وما بينها، لأنّ الخالقية تشملها جميعاً.

ثم تشير الآية إلى وصف آخر من أفعاله تعالى فتقول: ﴿ جعل لكم من لنفسكم لزواجاً ومن الأنعام لزواجاً عدرة كم فيه ﴾ [

وهذه لوحدها تعتبر إحدى الدلائل الكبيرة على تدبير الله وربوبيته وولايته، حيث خلق سبحانه وتعالى للناس أزواجاً من أنفسهم، وهو يعتبر أساساً لراحة الروح وسكون النفس، ومن جانب آخر يعتبر الزواج أساساً لبقاء النسل واستمراره، وتكاثره.

وبالرغم من أنّ خطاب الآية موجّه للإنسان، والمعنى منصب عليه من خِلال «يذرؤكم» إلّا أنّ هذا الأمر هو حكم سائد وسنّة جارية في جميع الأنعام والموجودات الحية الأخرى التي تسري عليها التكاثر بالمثل.

وفي الواقع إنّ توجيه الخطاب للإنسان دونها يشير الى مقامه الكريم، وأمّا أمر البقية فيتبيّن من خلال الإنسان كمثال.

الصفة الثَّالثة التي تذكرها الآية هو قوله تعالى: ﴿ليس محمثله شي. ﴾.

١. تفسير الميزان، بع ١٨، ص ٢٥.

إنّ هذا الجزء من الآية يتضمّن حقيقة أساسية في معرفة صفات الله الأخرى، وبدونها لا يكن التوصّل إلى أيّ صفة من صفات الله، لأنّ أكبر منزلق يواجه السائرين في طريق معرفة الله يتمثل في «التشبيه» حيث يشبّهون الخالق جلّ وعلا بصفات مخلوقاته، وهو أمر يؤدّي للسقوط في وادي الشرك!

إنّ وجود الله تعالىٰ ليس له نهاية ولا يحدّ بحدّ، وكل شيء غيره له نهاية وحدّ من حيث القدر والعمر والعلم والحياة والإرادة والفعل...؛ وفي كلّ شيء.

وهذا هو خط تنزيه الخالق من نقائص الممكنات.

لذا فإنّ ما يثبت لغيره لا يصح عليه (سبحانه وتعالىٰ) ولا ينطبق على ذاته المنزّهة، بل ولا معنىٰ له.

فبالنسبة إلينا تكون بعض الأمور سهلة والأخرى صعبة، وبعض الأحداث وقع في الماضي وبعضها يقع الآن، ومنها ما يقع في المستقبل، وبعض الأشياء صغير وبعضها كبير. إنّ مقاييس هذه الأشياء ومدلولاتها ومفاهيمها تحتكم إلى وجودنا المحدود، وهي تلائم إدراكنا وحاجتنا إلى مقايسة الأشياء بغيرها.

أمّا هذه المواصفات والمقاييس والمصطلحات المحدودة، فإنّ أيّاً منها لا يمنطبق عملى صفات الله، إذ لا معنىٰ لديه للقرب والبعد، فالكل قريب وفي متناول إرادته، ولا معنىٰ للصعب والسهل، فكل شيء سهل وطوع إرادته المطلقة، ولا يوجد مستقبل وماض، فكل شيء بالنسبة إليه تعالى حضور وحال.

أنّ إدراك هذه المعاني غير مستطاع من دون تفريغ الذهن وتخليته ممّا هو فيه.

لهذا السبب يقال: إنَّ من السهل معرفة أصل وجود الخالق جلَّ وعلا، لكن من الصعب معرفة صفاته.

يقول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب للله في هذا الشأن: «وما الجليل واللطيف، والثقيل والخفيف، والثقيل والخفيف، والتخفيف، والتخفيف، والتخفيف، والتخفيف، والتخفيف، والتخفيف في خلقه إلاّ سواء» .

تشير نهاية الآية إلى صفات أخرى من صفات الله: ﴿وهو السميع البصير﴾.

هو الخالق والمدبّر، والسميع والبصير، وفي نفس الوقت ليس له شبيه أو نظير أو مثيل،

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٨٥.

ولهذا لا ينبغي الإستظلال إلّا تحت ولايته، ولا تصح العبودية والربــوبية إلّا له، وذلك لا يكون إلّا بفك قيود عبودية الغير، وتصريفها إليه دون غيره سبحانه وتعالى!.

الآية التي بعدها تتحدّث عن ثلاثة أقسام أخرى من صفات الفعل والذات حيث توضّح كلّ واحدة منها قضية الولاية والربوبية في بعدٍ خاص.

يقول تعالى: ﴿له مقاليد السماولت والأرض).

فكل ما يملكه مالك هو منه سبحانه وتعالى، وكل ما يرغب به راغب ينبغي أن يطلبه منه، لأن له تعالى خزائن السهاوات والأرض وليس «مفاتيحها» وحسب ﴿ولله خـزائن السهاوات والأرض وليس «مفاتيحها» وحسب ﴿ولله خـزائن السهاوات والأرض ﴾ '.

«مقاليد» جمع «مقليد» وتعني المفتاح، وهي تستخدم ككناية للسيطرة الكاملة على كلّ شيء، فيقال مثلاً: إنّ مفتاح هذا الأمر بيدي، يعني أنّ برنامجه وطريقه وشرائطه كلّها تحت قدرتي وفي يدي. آ

وفي الصفة الأخرى، والتي هي في الواقع غرة ونتيجة للصفة السابقة تقول الآية: ﴿يبسط الرزق لمن يشا، ويقدر ﴾ لأنّ بيده تعالى جميع خزائن الساوات والأرض، فإنّ جميع الأرزاق في قبضته، ويقسّمها وفقاً لمشيئته التي تصدر بمقتضى حكمته، ويلاحظ فيها مصلحة العباد.

إنّ من مقتضيات استفادة جميع الكائنات من رزقه تعالى هو العلم بمقدار حاجتها، ومكانها وسائر شؤون حياتها الأخرى، لذا تضيف الآية في آخر صفة قوله تعالى: ﴿إِنّه بِكُلُ شَيْءَ عَلَيْهِ ﴾.

وهناك ما يشبه هذا الأمر وهو ما جاء في الآية ٦ من سورة «هود» في قوله تعالى: ﴿وها مِن دَائِمَة فِي الأَرْضِ إِلَّا عِلَىٰ الله رزقها ويعلم مستقرها ومستودمها كلّ في كتاب مبين﴾.

وبذلك يتّضح أنّ الآيات الأربع التي بحثناها ذكرت إحدى عشرة صفة من صفات الله الكالية سواء الذاتية منها أم الفعلية.

فقد وصفته بصفات الولاية المطلقة، إحياء المبوق، قدرته عملى كل شيء، خملقه للسهاوات والأرض، خلقه للأزواج وتكثير النسل، لا يوجد مشيل له، سميع، بمصير، له خزائن السهاوات والأرض، رزاق، وعليم بكل شيء.

١. المنافقون، ٧.

بهذا الخصوص لدينا بحث مفصل يمكن مراجعته في نهاية الحديث عن الآية ٦٣ من سورة «الزمر».

إنّها صفات تكمل الواحدة منها الأخرى من حيث البيان، وكلّها دليل عـلى ولايــته وربوبيته، وبالنتيجة تعتبر طريقاً لإثبات توحيده في العبادة.

# بحوث

#### ١\_ معرفة صفات الله تعالىٰ

إنّ علمنا وعلوم الكائنات جميعاً محدود، لذا لا نستطيع أن نصل إلى كنه وحقيقة ذات الخالق غير المحدودة، لأنّ المعرفة بحقيقة شيء ما تعني الإحاطة به، فكيف يستطيع الكائن المحدود أن يحيط بالذات غير المحدودة؟

وكذلك الحال بالنسبة لصفات الله، إذ لا يمكن معرفتها بالنسبة لنا، خصوصاً وأنّ صفاته هي عين ذاته.

لذلك فعلمنا بذات الخالق وصفاته هو علم اجمالي، وأكثر ما يدور حول آثاره جــلّ وعلا.

من جانب آخر لا تستطيع ألفاظنا أن تبين ذات الله وصفاته المطلقة غير المحدودة، لأن ألفاظنا موضوعة لتلبية حاجاتنا في حياتنا اليومية، لذلك سوف نصل إلى معاني خاطئة من خلال استخدام ألفاظنا في توصيف صفات الخالق الكالية، كالعلم والقدرة والحياة والولاية والمالكية، وسائر الصفات الأخرى.

نقول مثلاً: إنّ الله هو «الأوّل» وهو أيضاً «الآخر» هو «الظاهر» وهو «الباطن» هو مع كلّ شيء وليس مع شيء، وبعيد عن كلّ شيء إلّا أنّهُ ليس غريباً عنهُ.

قد يبدو في بعض هذه الألفاظ تناقض أو تضاد، لأنّ معاني الألفاظ نقيسها على الأشياء والموجودات المحدودة، فيمكن أن يكون هو الأوّل ولا يكون الآخر، والظاهر ولا يكون باطن، ولكن التفكير الدقيق في ذات الله وصفاته يوصلنا إلى إمكانية انطباق معاني هذه الألفاظ عليه، فهوالأوّل في نفس الوقت الذي هو الآخر، وهو الباطن في نفس الوقت الذي يكون فيه هو الظاهر أيضاً.

وعلينا أن نعترف هنا بأنَّ المهم في معرفة أوصافه الجمالية والجلالية هـو أن نـنتبه إلىٰ حقيقة: ﴿ليس كمثله شيم﴾

يشير أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله إلى هذه الحقيقة بوضوح فيقول: «ما وحده من

كيّفه، ولا حقيقته أصاب من مثّله، ولا إيّاه عنى من شبّهه، ولا صمّده من أشار إليه و توهمه» . وفي مكان آخر يقول ﷺ: «كل مسمّى بالوحدة غير قليل» .

خلاصة القول: يجب ولوج البحث في صفات الخالق على ضوء قوله تعالى: ﴿ليس كمثله شي﴾ وعلينا أن ننظر إلى ذاته المقدسة من خلال قوله تعالى: ﴿لم يكن له كفوا أحداً ﴾ وعبارة «سبحان الله» في العبادات وغيرها تشير إلى هذه الحقيقة.

#### ٢\_ ملامظة أدبية

إنّ الكاف في جملة ﴿ليس كمثله شي.﴾ للتشبيه، وتعني المثل أيضاً. لذا فإنّ هذا التكرار أصبح سبباً لأن يعتبر الكثير من المفسّرين أنّها زائدة، وأنّها جاءت للتأكيد، وأمثال ذلك كثير في الكلمات الفصحي.

ولكن ثمّة تفسير أجمل، وهو أن يقال أحياناً: مثلك لا يهرب من ساحة الأحداث. أيّ إنّ الذي يملك الشجاعة والعقل والذكاء مثلك، لا ينبغي عليه الهرب (والخلاصة أنّ من يملك مثل صفاتك يجب أن يكون هكذا وهكذا).

وفي الآية التي نبحثهاسيكون المعنىٰ هكذا: مثل الخالق الذي ذكرنا أوصافه \_كـالعلم الواسع والقدرة العظيمة اللامتناهية \_ليس له مثل.

ذهب أرباب اللغة وعلماؤها إلى أنّ بعض المصطلحات لها نفس معنى (مثل) إلّا أنّها ليست مثلها في المفهوم من زاوية عموميتها وشموليتها، مثلاً: «ند» على وزن «ضد» وتقال عندما يكون القصد من التشبيه الإشارة إلى المشابهة في الجوهر والماهية.

«شبه» وتقال عندما يكون الكلام عن الكيفية فقط.

«مساوي» وتقال عندما يكون الكلام عن الكية فقط.

«شكل» وتقال عندما يكون الكلام في التشبيه عن المقدار والمساحة.

إِلَّا أَنَّ «مثل» لها مفهوم أوسع وأكثر عمومية، بحيث تشمل جميع المفاهيم الآنفة الذكر. لذا فإنّ الله عندما يريد أن ينني عن ذاته أيّ شبيه أو نظير يقول: ﴿ليس كمثله شي.﴾ ".

٢. المصدر السابق، الخطبة ٦٥.

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٨٦.

٣. لاحظ مفردات الراغب مادة «مثل».

#### ٣ـ بعض الملامظات مول الرزق الإلهي

#### أ) معيار بسط الرزق وتقديره

يجب أن لا نتصوّر أبداً أنّ بسط الرزق يعني محبة الله لنا، أو أنّ تضييق المعيشة هي دليل غضبه، لأنّ الله قد يختبر الإنسان بواسطة البسط في رزقه، وأحياناً يريد أن يمتحن صبره ومقاومته عن طريق التضييق بالمعيشة عليه.

وعن هذا الطريق يصار إلى تربية الإنسان.

إنّ التروة الكبيرة قد تكون أحياناً سبباً لعذاب أهلها وتعبهم وسلب استقرارهم ولا وراحتهم النفسية، حيث يقول القرآن في الآية ٥٥ من سورة التوبة: ﴿ فلا تعجبك أحوالهم ولا أولادهم لِمّما يريد اللهُ ليعذبهم بها في الحياة الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون﴾.

وفي الآيتين ٥٥ \_ ٥٦ من سورة المؤمنون، نقرأ قوله تعالى: ﴿ لَيحسبونَ لَنَّمَا لَهُمْ مِهُ مِنْ مِنْ اللهِ مِنْ م مال وبنين \* نسارع لهم في الخيرات بل لا يشعرون ﴾.

# ب) تحديد الأرزاق لا يتعارض مع بذل الجهود

إنّ الآيات التي تتحدّث عن تحديد مقدار الرزق لا تتنافى مع سعي الإنسان في مجال تحصيله للرزق. وينبغي أن لا يكون الأمر مبعثاً للخمول والكسل والهروب من تحمل مسؤوليات الجهاد الفردي والاجتاعي، إذ هناك آيات قرآنية كثيرة تؤكّد أهسية وقسيمة السعى الإنساني.

إنَّ الهدف هو أن ندرك أنّنا رغم سعينا وعملنا فهناك يد خفية تقوم أحياناً بحجب نتائج هذه الجهود، وتقوم في بعض الأحيان بعكس ذلك، حسى لا يسنسي النساس في حسياتهم الاجتاعية الطويلة أنَّ ثمَّة قدرة أخرى هي قدرة مسبب الأسباب وهي التي تدبّر شسؤون العالم.

وينبغي هنا أن لا نلتي تبعات الكسل والإهمال والتقاعس على مفهوم الرزق الإلهمي الحدود لكل إنسان، لأنّه تعالى صرّح بأنّ عطاء الرزق يساوي ما يبذله الفرد من جمهدٍ وعناء.

# ج) عدم اقتصار الرزق على المفهوم المادي

للرزق معنى واسع بحيث يشمل الرزق المعنوي، بل إنّ الرزق الأصلي هو الرزق المعنوي، وفي الأدعية نلتقي مع أمثلة كثيرة تؤكّد ذلك، فنقول حول الحج مثلاً: «اللهم ارزقني حج بيتك الحرام».

و في أدعية طلب الطاعة نقول: «اللهم ارزقني توفيق الطاعة وبعد المعصية».

... وفي أدعية أيام شهر رمضان نقول: «اللهم ارزقني فيد طاعة الخاشعين» (دعاء البوم الخامس عشر).

وهكذا بالنسبة للهبات المعنوية الأخرى.

# د) القرآن والأسباب التي تؤدّي إلى زيادة الرزق

لقد ذكر القرآن الكريم بعض الأمور التي تعتبر بحدٌ ذاتها درساً لتربية الإنسان وبنائه، فني الآية ٧من سورة إيراهيم نقرأ قوله تعالى: ﴿لَئْنَ شَكَرْتُم الْزَيْدِنَكُم﴾.

وفي الآية ١٥ من سورة الملك قوله تعالى: ﴿هو للذي جسل لكم الأرض دُلُولاً فَاحْشُوا فَسِي

و في سورة الأعراف، آية ٩٦ قوله تعالى: ﴿وَلُو أَنْ أَهُلَ لَلْقُرَىٰ آَهِنُوا وَلَتُقُوا لَفُتَحَنَّا عَلَيْهِم بركانته مِنْ السَّمَاءُ وَالْأَرْضِ ﴾.

# التضييق في الرزق والقضية التربوية

أحياناً يكون ضيق الرزق لمنع الناس عن الطغيان، كما نقراً في قوله تعالى: ﴿ولوبسط الله الرزق لعياده ليغوا في الأرفن﴾ \.

# ز) الرّزاق هو اللّه

يؤكّد القرآن الكريم أنّ الذي يعطي الرزق للناس هو الله، وعليهم أن لا يطلبوا من غيره، وعليهم بعد الإيمان والتوكل أن يعتمدوا على سعيهم وطاقاتهم، كها ورد في الآية ٣من سورة

۱. الشورئ، ۲۷.

فاطر من قوله تعالى: ﴿ هِلْ مِنْ خَالِقَ غِيرِ الله يرزقكم مِنْ السما، والأرض ﴾.

والآية ١٧ من العنكبوت في قوله تعالى: ﴿ فَابِتَمُوا مِنْدُ اللهِ الرَّقِ ﴾.

وهكذا تقطع التربية القرآنية روح الحاجة لدى الانسان إلى عبادٍ مثله، وتجعله مرتبطاً بخالقه وبارئه ورازقه، فتنمى فيه روح الإباء، والعبودية والإنقطاع إلى الله.

ولدينا بحث مفصّل بخصوص الأرزاق والسعي للحياة، وأسباب الرزق ومـصادره في نهاية تفسير الآية ٦ من سورة هـود، فليراجع هناك.

#### 8003

شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ عَوْمًا وَالَّذِى أَوْحَيْنَ آلِيَكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ اِلْهَ هِ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَنَ أَفِيمُوا الدِينَ وَلَا لَنَفَرَ قُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُم إِلَيْتَ هُاللَّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا إِلَا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَ هُمُ الْعِلْمُ بَعْ يَا بَيْنَهُمْ وَلَوْلا كِلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِكَ إِلَى أَجَلِ مُسمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِنَبَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَفِي شَاتِي مِنْ مُرِيبٍ ﴿ فَاللَّهُ مَرْ مِن اللَّهِ مَن مَن يَلِكَ إِلَى آجَلِ مُسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الَذِينَ أُورِثُوا الْكِنَبَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَفِي شَاتِي مِنْ مُرْمِيبٍ ﴿ اللَّهِ

## الثفسير

## الإسلام عصارة شرائع مميع الأنبياء:

بما أنّ العديد من بحوث هذه السورة تتعلّق بالمشركين، وأنّ الآيات السابقة كانت تتحدّث عن نفس هذا الموضوع أيضاً، لذا فإنّ الآيات التي نبحثها تبيّن هذه الحقيقة، وهي أنّ دعوة الإسلام إلى التوحيد ليست دعوة جديدة، إنّها دعوة جميع أنبياء أولى العزم، وليس أصل التوحيد فحسب، بل إنّ جميع دعوات الأنبياء في القضايا الأساسية وفي مختلف الأديان السهاوية كانت واحدة.

تقول الآية: ﴿ فرع لكم من الدّين ما وصّى به نوحا ﴾ والذي هو أوّل نبيّ من أولي العزم. وأيضاً: ﴿ والذي أوحينا لِليك وما وصينا به لِبراهيم وموسى وميسى ﴾ .

وبهذا الشكل فما كان موجوداً في شرائع جميع الأنبياء موجود في شريعتك أيضاً و«ما يمتلكه الصالحون جميعاً تملكه لوحدك».

إنّ عبارة (من الدين) تبيّن أنّ التنسيق بين جميع الشرائع السهاوية لم يكن بخسصوص التوحيد أو أصول العقائد فحسب، بل في كلّ مجموعة الدين الإلهي، فمن حيث الأساس والجذور كانت واحدة، بالرغم من أنّ تكامل الجستمع الإنساني يسقتضي أن تكون

التشريعات والقوانين الفرعية متناسقة مع تكامل الناس، وتسير نحو التكامل حتى تصل إلى الحد النهائي وتختتم الأديان.

لهذا السبب هناك أدلة كثيرة في آيات قرآنية أخرى تبيّن أنّ الأصول العمامة للمعقائد والقوانين والتعليمات واحدة في جميع الأديان.

فمثلاً نقراً في القرآن الكريم بخصوص شرح حال العديد من الأنبياء، أنَّ أوَّل دعوة لهم كانت: ﴿يَا قُوم لَعَبِدُوا لِللهِ ﴾ .

و في مكان آخر نقراً: ﴿ولقد بعثنا في كلّ لَمّة رسولاً أن لعبدوا الله ﴾. `

وأيضاً فقد ورد الإنذار بالبعث في دعوة العديد من الأنبياء (الأنعام ١٣٠، الأعــراف ٥٩، الشعراء ١٣٥، طه ١٥، مريم ٣١).

أمّا موسىٰ وعيسىٰ وشعيب عليه فيتحدّثون عن الصلاة (طه ١٤، مريم ٣١، هود ٨٧). وإبراهيم يدعو إلى الحج (الحج ٢٧).

وكان الصوم مشرّعاً عند جميع الأقوام السابقين (البقرة ١٨٣).

لذا، وكتعليات عامّة لجميع الأنبياء العظام تقول الآية في الجملة الأخرى: ﴿أَن أَقَيْمُوا الدين ولا تتفرقوا فيه ﴾.

فهي توصي بأمرين مهمّين:

الأوّل: إقامة دين الخالق في كلّ الأرض (وليس العمل فحسب، بل إقــامته وإحــياؤه ونشره).

الثَّاني: الإحتراز عن البلاء العظيم، يعني الفرقة والنفاق في الدين.

وبعد ذلك تقول: ﴿كبر على العشركين عائدموهم إليه﴾.

فلقد تطبّع هؤلاء على الشرك وعبادة الأصنام بسبب الجهل والتعصّب لسنين طويلة، وعشعش ذلك في أعهاقهم بحيث أصبحت الدعوة إلى التوحيد تخيفهم و توحشهم، إضافة لذلك فإنّ مصالح زعهاء المشركين اللامشروعة محفوظة في الشرك، في حين أنّ التوحيد هو أساس ثورة المستضعفين، ويقف حائلاً دون أهواء الطغاة ومظالمهم.

١. الأعراف، ٥٥ و ٦٥ و ٧٣ و ٥٨ و ١٨ و ٨٠ و ٨٠ حيث جاءت بالترتيب بخصوص نـوح، هـود وصالح الله ٢٠٠.

وكما أنّ انتخاب الأنبياء بيد الخالق، كذلك فإنّ هداية الناس بيده أيضاً؛ ﴿الله يجتبي إليه من يشا. ويهدي إليه من ينيب

### بحوث

وهناك ملاحظات في هذه الآية يجب الإنتباء إليها:

ا- (شَرَع) من كلمة (شَرَع) وهي في الأصل تعني الطريق الواضع، حيث يقال (الشريعة) للطريق المؤدّي إلى النهر، ثمّ استخدمت هذه الكلمة بخصوص الأديان الإلهيّة والشرائع السماوية، لأنّ طريق السعادة الواضح يتمثل فيها، وهي طريق الوصول إلى الإيمان والتقوى والصلح والعدالة.

وبما أنّ الماء هو أساس النظافة والطهارة والحياة، لذا فإنّ لهذا المصطلح تناسب واضح مع الدين الإلهي الذي يؤدّي نفس هذه الأعمال من الناحية المعنوية مع روح الإنسان والمجتمع البشري .

٢- لقد أشارت هذه الآية إلى خمسة من الأنبياء الإلهيين فقط (نوح وإيراهيم وموسى وعيسى ومحمد عليهم السلام) لأن هؤلاء الخمسة هم الأنبياء أولو العنزم، أي أصحاب الدين والشرائع، وفي الحقيقة فإن الآية تشير إلى انحصار الشريعة بهنؤلاء الخمسة من الأنبياء.

"- في البداية ذكرت الآية نوحاً، لأنّ أوّل شريعة (أو الدين الذي يحتوي على كلّ القوانين العبادية والاجتهاعية) نزلت عن طريقه، وكانت هناك تـعليهات وبسرامج محـدودة للأنبياء الذين سبقوه ".

ولهذا السبب لم يشر القرآن ولا الرّوايات الإسلامية إلى الكتب السهاوية قبل نوح الله عند ذكر هؤلاء الخمسة، تم ذكر نوح الله في البداية ثم نبي الإسلام الله وبعد ذلك إبراهيم الله وموسى الله وعيسى الله ، وهذا الترتيب بسبب أن نوحاً كان هو الباديء والفاتح، ونبي الإسلام ذكر بعد ذلك بسبب عظمته، وذكر الآخرون حسب الترتيب الزمني لظهورهم.

١. لقد جاء هذا المعنىٰ بشكل مجمل في لسان العرب والمفردات للراغب وبقية كتب اللغة.

٢. هناك شرح أوردناه بهذا الخصوص في نهاية الآية ٢١٣ من سورة البقرة.

٥- من الضروري أيضاً أن نشير إلى هذه الملاحظة، وهي أنّ القرآن يستخدم عبارة: 
﴿ أُوحِينَا لِلِيك ﴾ بخصوص نبيّ الإسلام عَلَيْكُ ، إلّا أنّه استخدم عبارة «وصيّنا» بالنسبة إلى الآخرين، وقد يكون هذا الاختلاف في التعبير بسبب أهمّية الإسلام بالنسبة لسائر الأديان الساوية الأخرى.

٦- وردت عبارة (من يشاء) بالنسبة إلى كيفية انتخاب الأنبياء في نهاية الآية، والتي قد
 تكون إشارة مجملة للمؤهلات الذاتية للرسل الإلهيين.

أمّا بخصوص الأمم فقد تمّ استخدام عبارة (من ينيب) «والتي تعني الرجوع إلى الخالق والتوبة عن الذنب» حتى يتّضح معيار الهداية الإلهيّة وشرائطها للجميع، ويسعثروا عملى طريق الوصول إلى بحر رحمته.

جاء في الحديث القدسي «من تقرب منّي شبراً تقربت منه ذراعاً، ومن أتاني يمشي أتيته مرولة» أ

وقد ورد هذا الإحتال أيضاً في تفسير الجملة الأخيرة، وهو أنّ (الإجتباء) لا يخـتص بالأنبياء فحسب، بل يشمل جميع العباد المخلصين الذين لهم المقام المحمود عند الخالق.

وبما أنّ أحد أركان دعوة الأنبياء من أولى العزم هو عدم التفرّق في الدين، فقد كانوا يدعون لذلك حتماً، لذا فقد يطرح هذا السؤال: ما هو أساس كملّ هذه الاختلافات المذهبية؟

وقد أجابت الآية الأخرى على هذا السؤال وذكرت أساس الاختلافات الدينية بأنه: ﴿ وَمَا تَفْرِقُوا لِلَّا مِنْ بِعِدِ مَا جَاءِهُم العلم بِغِياً بِينِهُم ﴾ ، فالإختلافات لم تحدث إلّا بسبب حب الدنيا والمنصب والظلم والحسد والعداوة.

نعم، فعبيد الدنيا الظلمة والحاسدون الحاقدون وقفوا حيال أديان الأنبياء جميعاً، ودفعوا كلّ مجموعة باتجاه معين كيا يتبتوا أركان زعامتهم ويؤمّنوا مصالحهم الدنيوية، ويكشفوا علانية حسدهم وعداوتهم للمؤمنين الحقيقيين لدين الأنبياء، ولكن كلّ هذا حصل بعد إتمام الحجة.

١. التَّفسير الكبير، ج ٢٧، ص ١٥٧، ذيل الآيات مورد البحث.

وبهذا الترتيب فإنّ أساس التفرّق في الدين لم يكن الجهل، بــل كــان الظــلم والبــغي والانحراف عن الحق، والأهواء والآراء الشخصية.

«فالعلماء الذين يطلبون الدنيا» و«الحاقدون من الناس والمتعصبون» إتحدوا معاً لزرع هذه الاختلافات.

وتعتبر هذه الآية رداً واضحاً على الذين يقولون بأنّ الدين أوجد الاختلاف بين البشر، وأدّى إلى إراقة دماء كثيرة على مدى التاريخ، فلو دققوا في الأمر لوجدوا أنّ الدين دائماً هو أساس للوحدة والإتحاد في المجتمع (كها حصل للإسلام وقبائل الحجاز وحتى الأقوام في خارج الجزيرة حيث انتهت الاختلافات وأصبحوا أمّة واحدة).

إلّا أنّ السياسات الإستعمارية هي التي أوجدت الفرقة بين النماس، وحسرّضت عملى الاختلافات، وكانت أساساً لإراقة الدماء، وفرضت سياساتها وأهوائها عملى الأديمان السماوية، فكانت عاملاً كبيراً آخر في إيجاد الفرقة، وهذا بحدّ ذاته ينبع من (البغي) أيضاً.

«البغي» كما يكشف أساسه اللغوي، يعني (طلب التجاوز والانحراف عن خط الوسط والميل نحو الإفراط أو التفريط) سواء تم تطبيق هذا الطلب أم لا، وتختلف كميته وكيفيته، ولهذا السبب فغالباً ما يستخدم بمعنى الظلم.

وأحياناً يقال لأيّ طلب بالرغم من كونه أمراً جيّداً ومرغوباً.

لذا فإنّ الراغب في مفرداته يقسّم (البغي) إلى نوعين: (ممـدوح) و(مـذموم) فـالأوّل يتجاوز حدّ العدالة ويصل إلى الإحــان والإيـثار، وتجـاوز الواجـبات والوصـول إلى المستحبات، والثّاني يتجاوز الحق نحو الباطل.

ثم يضيف القرآن الكريم: ﴿ولولا كلمة سبقت من ربّك إلى أجل مسمّى لقسي بسينهم ﴾ حيث يهلك أتباع الباطل وينصر أتباع الحق.

نعم، فالدنيا هي محل الاختبار والتربية والتكامل، ولا يحصل هذا بدون حرية العمل، وهذا هو الأمر التكويني الإلهي الذي كان موجوداً منذ بدء خلق الإنسان ولا يقبل التغيير، إنّ هذه هي طبيعة الحياة الدنيوية، ولكن ما يمتاز به عالم الآخرة هو أنّ جميع هذه الاختلافات ستنتهي وسوف تصل الإنسانية إلى الوحدة الكاملة، ولهذا السبب يمتم استخدام عبارة (يوم الفصل) للقيامة.

أمَّا آخر جملة فتقوم بتوضيح حال الأشخاص الذين جاؤوا بعد هـذه الجـموعة، أي

الذين لم يدركوا عصر الرسل، بل جاؤوا في فترة طبع فيها المنافقون والمفرّقون الجستمع البشري بطابعهم الشيطاني، لذا لم يستطيعوا إدراك الحق بشكل جيّد، حيث تقول: ﴿وَإِنْ الذين لوراثوا الكتاب من بعدهم لغي شك منه مريب ﴾ أ.

وقد ذكروا في حقيقة معنى كلمة (ريب) أنّ هذه الكلمة تطلق على الشك الذي يتبدل إلى الحقيقة أخيراً بعد أن يزال الستار عنه، وقد يكون هذا الأمر إسارة إلى ظهور نبيّ الإسلام بَهِيُ بالأدلة الواضحة، حيث محى آثار الشك والريب من قلوب طلاب الحق.

#### ہدث

وبديهي أنّ المقصود ليس تحديد الدين في ولاية على عليه أفضل الصلاة والسلام، بل الهدف هو بيان هذه الحقيقة، وهي أنّ قضية ولاية أمير المؤمنين الإمام على الله تعتبر من أركان الدين أيضاً.

#### 8003

إ. وفقاً لهذا التفسير الذي يتناسق بشكل كامل مع الجمل السابقة، فإن ضمير (بعدهم) يعود إلى الأمم الأولى التي أوجدت الفرقة بين المذاهب والأديان، وليس إلى الأنبياء المذكورين في الآية السابقة (فدقق ذلك).
 ٢. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٥٦٧.

فَلِذَلِكَ فَأَدَّعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلَائلَيْعَ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْءَ امَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كِتَنبٌ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لَاحُجَّةَ بَيْنَا وَيَيْنَكُمُ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَا أَوَ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ اللَّ

## التفسير

### فاستقم كما أمرت

بما أنّ الآيات السابقة تحدّثت عن تفرّق الأمم بسبب البغي والظلم والانحراف، لذا فإنّ الآية التي نبحثها تأمر النّبي بمحاولة حلّ الاختلافات وإعادة الحياة إلى دين الأنبياء، وأن يبذل منتهى الاستقامة في هذا الطريق، فتقول: ﴿قلدُلك قادع﴾ أي ادعوهم إلى الديس الإلهى الواحد وامنع الإختلافات.

ثم تأمره بالإستقامة في هذا الطريق، فتقول: ﴿ولستقم كما لمرسه﴾.

ولعل جملة «كما أمرت» إشارة إلى المرحلة العالية من الإستقامة، أو إلى أنَّ الاستقامة يجب أن تكون من حيث الكمية والكيفية والزمن والخصوصيات الأخرى مطابقة للقانون الإلهى.

وبما أنّ أهواء الناس تعتبر من الموانع الكبيرة في هذا الطريق، لذا تقول الآية في ثالث أمر لها: ﴿وَلا تَتْبِع لَهُوا.هُم ﴾، لأنّ كلّ مجموعة ستدعوك إلى أهوائها ومصالحها الشخصية، تلك الدعوة التي يكون مصيرها الفرقة والاختلاف والنفاق، فعليك القضاء على هذه الأهواء، وجمع الكل في ظل الدين الإلهي الواحد.

١. بعض المفسّرين اعتبر «اللام» في «لذلك» بمعنى (إلى)، والبعض الآخر بمعنىٰ (التعليل) وفي الحالة الأولى
 تكون كلمة (ذلك) إشارة إلى دين الأنبياء السابقين، وفي الحالة الثانية إشارة إلى اختلاف الأمم.

وبما أنّ لكل دعوة نقطة بداية، لذا فإنّ نقطة البداية هي شخص الرّسول عَلَيْ محيث تقول الآية في رابع أمر لها: ﴿وقل آهنت بها لنزل الله هن كتاب ﴾. فأنا لا أفرّق بين الكتب السهاوية، اعترف بها جميعاً، وكلها تدعو إلى التوحيد والمعارف الدينية الطاهرة والتقوى والحق والعدالة، وفي الحقيقة فإنّ ديني جامع لها ومكملها.

فأنا لستُ مثل أهل الكتاب حيث يقوم كلّ واحد بإلغاء الآخرين، فاليهود يلغون المسيحيين، والمسيحيون يلغون اليهود، وحتى أنّ أتباع كلّ دين أيضاً يقبلون ما يتلاءم مع حاجاتهم ورغباتهم من كتبهم الدينية، فأنا أقبل بالكل لأنّ الكل له أصول أساسية واحدة. وبما أنّ رعاية (أصل العدالة) ضروري لإيجاد الوحدة، لذا فإنّ الآية تـطرح ذلك في خامس أمرٍ لها فتقول: ﴿ولَهرت المعدل بينكم﴾، سواء في القضاء والحكم، أو في الحقوق الإجتاعية والقضايا الأخرى .

وبهذا الشكل فإن الآية التي نبحثها مؤلفة من خمس تعليات مهمة، حيث تبدأ من أصل الدعوة، ثم تطرح وسيلة انتشارها \_ يعني الإستقامة \_ ثم تشير إلى الموانع في الطريق «كعبادة الأهواء» ثم تبين نقطة البداية التي تبدأ من النفس، وأخيراً الهدف النهائي والذي هو توسيع وتعميم العدالة.

بعد هذه التعليات الخمس، تشير إلى المشتركات بين الأقوام والتي تستلخص بخمس فقرات، حيث تقول: ﴿الله ربّنا وربّكم ﴾ وكل واحد مسؤول عن أعماله ﴿لنا أعمالنا ولكم أعمالكم ﴾. ﴿الاحجّة بيننا وبسينكم ﴾ وليس بيننا نزاع وخصومة، والا امتياز الأحدنا عملى الآخر وليست لدينا أغراض شخصية اتجاهكم.

وعادة لا توجد حاجة إلى الاستدلال والاحتجاج، لأنّ الحق واضح، إضافة إلى ذلك فإنّنا جميعاً سوف نجتمع في مكان واحد: ﴿الله يجمع بيننا﴾ `.

والذي سوف يقضي بيننا في ذلك اليوم هو الأحد الذي: ﴿وَإِلِيهُ الْمُصَيِّرِ﴾.

وعلى هذا الأساس فإنّ إلهنا واحد، ونهايتنا ستكون في مكان واحد، والقاضي الذي إليه المصير واحد، وبالرغم من كلّ هذا فإنّنا مسؤولون جميعاً حيال أعمالنا، وليس هناك فرق لإنسان على آخر إلّا بالإيمان والعمل الصالح.

١. بعض المفسّرين حدّد (العدالة) هنا بالقضاء، في حين أنه لا توجد قرينة على هذه المحدودية في الآية.
 ٢. الضمير المتكلم مع الغير في (بيننا) يشير إلى الرّسول عَبَيْرَاللهُ والمؤمنين، وضمير الجمع في (بينكم) يشير إلى جميع الكفار، سواء كانوا أهل الكتاب أم المشركين.

وننهي هذا البحث بحديث جامع، فقد ورد في حديث عن الرسول الأكرم عَلَيْقَا: «ثلاث منجيات، وثلاث مهلكات، فالمنجيات: العدل في الرضا والغضب، والقصد في الغنى والفقر، وخشية الله في السر والعلانية، والمهلكات: شع مطاع، وهوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه» ( عنفسه الله في السر والعلانية والمهلكات: شع مطاع، وهوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه الله في السر والعلانية والمهلكات: شع مطاع، وهوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه الله في السر والعلانية والمهلكات المرء بنفسه الله في السروالعلانية والمهلكات المرء بنفسه الله في السروالعلانية والمهلكات المرء بنفسه الله في السروالعلانية والمهلكات الله في السروالعلانية والمهلكات المرء بنفسه الله في السروالعلانية والمهلكات الله في السروالعلانية والمهلكات الله في المرء بنفسه الله في السروالعلانية والمهلكات الله في المراء الم

٨ تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٣٨، ذيل الآيات مورد البحث، وتحف العقول كلمات الرّسول الأعظم عَيْبُولُهُ

وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا السَّيْجِيبَ لَهُ جُعَّنُهُمْ دَاحِضَةُ عِندَرَ بِهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبُ وَلَهُمْ عَذَابُ شَكِيدُ فَلَّ اللَّهُ الَّذِى أَنزَلَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانُ وَعَلَيْهِمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَذَابُ شَكِيدُ فَلَى اللَّهُ الَّذِينَ الْزَلَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانُ وَمَا يُدَّرِيكَ لَعَلَ السَّاعَة قَرِيبُ فَ يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِهَا وَيَعَلَمُونَ أَنَهَا الْحَقُّ الْآلِينَ اللَّي يَعَارُونَ فِهَا وَالَّذِينَ عَمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَهِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ هِا وَيَعْلَمُونَ أَنَهَا الْحَقُّ الْآلِينَ اللَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَهِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ هِا

## التفسير

#### لا تستعمِلوا بالساعة ١١

الآيات السابقة كانت تتحدّث عن واجبات النّبي عَلَيْهُ، كاحترامه لمحسوى الكتب الساوية، وتطبيق العدالة بين جميع الناس وترك أيّ محاججة أو خصومة بينه وبينهم، أمّا الآيات التي نبحثها، فلكي تكلّ البحث السابق وتثبت أنّ حقانية نبيّ الإسلام لا تحتاج إلى دليل، تقول: ﴿ والذين يحاجون في الله من بعد ما استجيب له حجتهم داحضة عند ربّهم ﴾ وبما أنّ نقاشهم ومحاججتهم ليس لكشف الحقيقة، بل للعناد والإصرار تقول الآية ﴿ ومليهم قضيه في الله من بعد ما المعناد والإصرار تقول الآية ﴿ ومليهم قضيه في الله في الله المعناد والإصرار تقول الآية ﴿ ومليهم قضيه في الله في

﴿ ولهم عدَّاب شديد ﴾ لعدم وجود غير هذا الجزاء للمعاندين.

وقد ذكر المفسّرون تفاسير مختلفة حول المقصود من جملة: ﴿ مِنْ بِعِدُ مِالسَّتِعِيبِ لَهِ ﴾.

فقالوا: إنّ المقصود هو استجابة عامة الناس من ذوي القلوب الطاهرة، والذين ليست لهم نوايا خبيئة، ويستسلمون للحق ويخضعون له مستلهمين ذلك من الفطرة الإلهيّة ومشاهدة محتوى الوحى والمعاجز المختلفة للنبي الأكرم اللهجيّة.

وقد يكون المقصود بها استجابة دعاء الرّسول المَنْيَةُ بحق معارضيه كما في معركة بـدر،

حيث أدّى ذلك إلى فناء قسم عظيم من جيش العدو وانكسار شوكته.

وأحياناً اعتبروا ذلك إشارة إلى قبول أهل الكتاب، حيث كانوا ينتظرون نبي الإسلام الله الله الله الله الله الله ويذكرون علامات ظهوره للناس من خلال كتبهم، وكانوا يظهرون الإيان والحب له، إلا أنّه بعد ظهور الإسلام أنكروا كلّ ذلك، لأنّ مصالحهم غير المشروعة أصبحت في خطر.

ويبدو أنّ التّفسير الأوّل هو الأفضل، لأنّ التّفسير الثّاني يقتضي أن تكون هذه الآيات نازلة بعد معركة بدر، في حين أنّه لا دليل على هذا الأمر، ويظهر أنّ جميع هذه الآيات نزلت في مكّة.

والتّفسير الثّالث لا يتلاءم مع أسلوب الآية، لأنّه يجب أن يقال: «من بعدما استجابوا له».

إضافةً إلى أنّ ظاهر جملة: ﴿يحاجُون في الله يشير إلى محاججة المشركين بخصوص الخالق، وليس أهل الكتاب بالنسبة إلى النّبي تَتَكِيَّةُ ولكن ما هي المواضيع المطروحة المشار إليها في هذه المحاججة الباطلة؟ هناك اختلاف بين المفسّرين:

فقال البعض: إنّ المقصود هو ادعاء اليهود الذين يقولون بأنّ دينهم كان موجوداً قبل الإسلام وإنّ أسبقيته دليلٌ على أفضليته.

أو ما دمتم تدَّعون الوحدة فتعالوا وآمنوا بدين موسى ﷺ لأنَّ الطرفين يقبلانه.

ولكن \_كها قلنا\_فإن من المستبعد أن يكون الكلام في هذه الآيات مع اليهود أو أهل اكتاب، لأن «المحاججة في الله» أكثر ما تخص المشركين، لذا فإن الجملة أعلاه تشير إلى الأدلة الواهية للمشركين في قبولهم بالشرك، والتي منها شفاعة الأصنام أو اتباع دين الآباء والأجداد.

على أيّة حال، فالمعاندون الذين يصرّون على عنادهم بعد وضوح الحـق، سيفتضح أمرهم بين خلق الله، وسيشملهم غضب الخالق في هذا العالم والعالم الآخر.

ثم يشير القرآن إلى أحد أدلة التوحيد وقدرة الخالق، وفي نفس الوقت يتضمّن إثبات النبوة حيال المتحاججين ذوي المنطق الواهي، حيث تقول الآية: ﴿الله الذي أنزل الكتاب بالحق والميزان﴾.

«العق» كلمة جامعة تشمل المعارف والعبقائد الحبقة، والأخبار الصحيحة والبرامج

المتطابقة مع الحاجة الفطرية والاجتماعية، وما شابه ذلك، لأنّ الحق هــو الشيء المــوجود الذي يطابق مصداقه الخارجي، وليس له جنبة ذهنية وخيالية.

وأمّا «الميزان» فلد معنى عام في مثل هذه الموارد، بالرغم من أنّ معناه اللغوي هو وسيلة لقياس الوزن، إلّا أنّه في معناه الكنائي يطلق على أيّ معيار للقياس الصحيح، وحتى شخص الرّسول عَبَالَيُهُ والأَثْمَة البَيّا، حيث أنّ وجودهم معيار لتشخيص الحق من الباطل وميزان يوم القيامة، والميزان في القيامة يراد به هذا المعنى!

بناءً على هذا فإنّ الخالق أنزل كتاباً على نبيّ الإسلام تَتَلِيَّةً بحيث يعتبر هو الحق، والميزان للتقييم، والتدقيق في محتوى هذا الكتاب سواء معارفه وعقائده، واستدلالاته المنطقية، أو قوانينه الاجتاعية، وحتى برامجه لتهذيب النفوس وتكامل البشر... كلّ ذلك يعتبر دليـلاً على حقانيته.

إنّ هذا المحتوى العظيم ـ بهذا العمق ـ من شخص أمّي لا يعرف القراءة والكتابة، وقد نشأ في مجتمع يعتبر من أكثر المجتمعات تخلّفاً، يعتبر بحدّ ذاته دليلاً على عـظمة الخـالق، ووجود عالم ما وراء الطبيعة، وحقانية من جاءبه.

وهكذا فإنّ الجملة أعلاه تعتبر جواباً للمشركين ولأهل الكتاب.

وبما أنّ نتيجة كلّ هذه الأمور، خاصة ظهور الحق بشكل كامل وتحقق العدالة وإقامة الميزان تتضح في يوم القيامة، لذا فإنّ الآية تقول في نها يتها: ﴿ وها يدريك لعل الساعة قريب ﴾ . فالقيامة عندما تقام يحضر الجميع في محكمة عدله، ويواجهون الميزان الذي يقيس حتى حبّة الخردل أو أصغر منها.

ثم يشير القرآن إلى موقف الكفار والمؤمنين حيال القيامة، فتقول الآية: ﴿يستعجل بها للذين لا يؤمنون بها﴾.

فهؤلاء لا يقولون ذلك بسبب عشقهم للقيامة والوصول إلى لقاء المحبوب، أبداً، إنّ كلامهم هذا من قبيل الاستهزاء والإنكار، ولو كانوا يعلمون ما سيحل عليهم يوم القيامة لم يطلبوا مثل هذا الأمر.

﴿والدِّينَ آمِنُوا مِشْفَقُونَ مِنْهَا ويعلمونَ لُنِّهَا العَقَّ ﴾ ``

١. «مشفقون» من كلمة «إشفاق» وتعني العلاقة المقترنة مع الخوف، فمتى ما تعدّت بحرف (من) يطغى جانب
 ٢. «مشفقون» من كلمة «إشفاق» وتعني العلاقة المقترنة مع الخوف، فمتى ما تعدّت بحرف (من) يطغى جانب

طبعاً لحظة قيام القيامة خافية على الجميع، حتى بالنسبة للأنبياء المرسلين والملائكة المقرّبين، ليكون هذا الأمر أسلوباً تربوياً مستمراً للمؤمنين، واختباراً واتمام حجة للمنكرين، ولكن لا يوجد أيّ شك في أصل وقوعها.

ومن هنا يتضح مدى التأثير التربوي العميق للإيمان بالقيامة ومحسكمة العمدل الإلهسي الكبيرة على المؤمنين خاصّة وفي احتمالهم حصول هذا الأمر في أيّة لحظة من اللحظات.

وكإعلان عام، تقول الآية في نهايتها: ﴿ أَلَا إِنْ الدَّين يِعارون في الساعة لفي ضلال بعيد﴾ لأنّ نظام هذا العالم يعتبر \_ بحد ذاته \_ دليلاً على أنّه مقدمة لعالم آخر وبدونه سيكون خلق هذا العالم عبثاً وليس له أيّ معنى، وهذا لا يتناسب مع حكمة الخالق ولا مع عدالته.

وتشير عبارة (ضلال بعيد) إلى أنّ الإنسان قد يضل الطريق أحياناً، إلّا أنّه لا يبتعد عنه كثيراً، وبقليل من البحث والجهد عكنه أن يكتشف الطريق وأحياناً يكون البعد كبيراً جداً بحيث يصعب \_أو يستحيل \_عليه العثور على الطريق مرّة أخرى.

والطريف في الأمر أنّنا نقرأ في حديث عن النّبي الأكرم ﷺ: «سأل رجل رسول الله في إحدى سفراته وبصوت مرتفع مثل صوته «ما تقول؟».

قال الرجل: متى الساعة؟

قال الرّسول ﷺ: «إنّها كائنة فما أعددت لها؟».

قال الرجل: حبّ الله ورسوله!

قال الرّسول عَنْ الله عن أحببت » أنت مع من أحببت » أ

8003

<sup>﴿</sup> إِلَانْتِهَا، وعندما تتعدّى بحرف (على) يطغىٰ جانب الإنتباء والمراقبة عليها، ولذا فإنّ الإنسان يقول لصاحبه وصديقه: «أنا مشفق عليك» (تفسير روح المعاني ومفردات الراغب). ١. تفسير المراغي، ج ٢٥، ص ٣٢.

اللهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ ، يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ وَهُوَ الْقَوِئُ الْعَزِيزُ اللهُ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ, فِي حَرْثِهِ ، وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِمْ نَهَا وَمَالَهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ اللهِ

# الثفسير

### مزرعة الدنيا والآفرة:

بما أنّ الآيات السابقة كانت تتحدّث عن العذاب الإلهي الشديد وعن طلب منكري المعاد للتعجيل بقيام القيامة، لذا فإنّ أوّل آية نبحثها هنا تقرن «الغضب» الالهمي مع «اللطف» الالهي في معرض ردّها على استعجال منكري المعاد: ﴿الله لطهف بعياده﴾.

فعندما يهددهم بالعذاب الشديد في موضع، يعدهم باللطف في موضع آخر، ذلك اللطف الواسع غير المحدود ولا يعجّل في عقاب الجاهلين المغرورين.

ثم تطرح الآية أحد مظاهر لطفه العام وهو الرزق، فتقول: ﴿ يَرَنَقُ هِنْ يَشَا﴾. وهذا لا يعني أنّ هناك جماعة محرومون من رزقه، بل المقصود البسط في الرزق لمن يشاء، كما جاء في الآية ٢٦ من سورة الرعد: ﴿ للله يَيْسَطُ الرَبْقُ لَمِنْ يَشَاءُ وَيَقْدَرُهُ.

ونقرأ في آية لاحقة في هذه السورة: ﴿ ولو بسط الله الرزق لعباده ليغوا في الأرض ﴾ ﴿

وواضح أنّ (الرزق) هنا يشمل الرزق المعنوي والمادي، الجسماني والروحاني، فـعندما يكون هو مصدر اللطف والرزق، فلهاذا تتوجّهون نحو الأصنام التي لا ترزق ولا تتلطّف، ولا تحلّ مشاكلكم.

وتقول الآية في نهايتها: ﴿وَهُو القُومُ الْعُرْيِزِ﴾.

۱ الشورئ، ۲۷.

وعندما يعدالله تعالى عباده بالرزق واللطف فهو قادر على إنجاز هذا الأمر، ولهذا السبب لا يوجد أيّ تخلّف في وعوده أبداً.

ومن الضروري الإنتباه إلى هذه الملاحظة وهي أنّ (لطيف) لها معنيان: الأوّل: أنّه صاحب اللطف والحبة والرحمة، والتّاني: علمه بجميع الأمور الصغيرة والخافية، وبما أنّ رزق العباد يحتاج إلى الإحاطة والعلم بالجميع وفي أيّ مكان كانوا، سواء في السماء أم في الأرض، لذا فإنّ الآية تشير في البداية إلى لطفه ثمّ إلى رزقه، كما أنّ القرآن يضيف في الآية ٦ من سورة هود وبعد أن يذكر: ﴿وها من دلبّة في الأرض إلّا على الله رزقها ﴾ قوله: ﴿وها من دلبّة في الأرض إلّا على الله رزقها ﴾ قوله: ﴿وهعلم مستقرها ومستودعها ﴾.

وطبعاً لا يوجد أيّ تناقض بين هذين المعنيين، بل يكل أحدهما الآخر، فاللطيف هو الشخص الذي يكون كاملاً من حيث المعرفة والعلم، ومن حيث اللطف والمحبّة لعباده، وبما أنّ الخالق يعلم باحتياجات عباده بشكل جيّد فإنّه يسدد احتياجاتهم بأفضل وجه، لذا فهو الأجدر بهذا الاسم.

على أيّة حال، فإنّ الآية أعلاه أشارت إلى أربعة صفات من أوصاف الخالق: اللطف، والرزق، والقوّة، والعزّة، وهي أفضل دليل على مقام (ربوبيته)، لأنّ (الرب) يجب أن تتوفر فيه هذه الصفات.

الآية التي بعدها شبّهت أفراد العالم حيال رزق الخالق وكيفية الاستفادة منه بالمزارعين الذين يقوم قسم منهم بالزراعة للآخرة والقسم الآخر للدنيا، وتحدد عاقبة كلّ قسم منهم وفق تشبيه لطيف حيث تقول: ﴿ وَمَنْ كَانْ يَرِيدُ حَرَفُ لَا فَيْ حَرَفُهُ وَمِنْ كَانْ يَرِيدُ حَرَفُهُ لَا لَهُ لَا فَيْ لِلْأَخْرَةُ مِنْ نَصِيبُ ﴾ أ

إنه لتشبيه لطيف وكناية جميلة، فجميع الناس مزارعون، وهذه الدنيا مزرعة لنا، أعهالنا هي البذور، والإمكانات الإلهيّة هي المطر لهذه المزرعة، إلّا أنّ هذه البذور تختلف كـثيراً، فبعضها غير محدودة النتاج وأبدية، أشجارها دائمة الخضرة ومثمرة، وبعضها الآخر قليل النفع جداً، وتنتهي بسرعة، وتحمل ثماراً مُرّة.

١٠ مصطلح (حرث) كما يقول الراغب في مفرداته: تعني في الأصل: رمي البذر في الأرض وتهيئتها للزراعة.
 وفي القرآن الكريم استخدمت عدّة مرّات بهذا المعنى، ولكن لا يعلم سبب اعتبار بعض المفسّرين أنّها تعني
 (العمل والكسب).

وفي الحقيقة، فإنّ عبارة (يريد) تشير إلى اختلاف الناس في النيّات، ومجموع هذه الآية يعتبر توضيحاً لما جاء في الآية السابقة من المواهب والرزق الإلهي، فالبعض يستفيد من هذه المواهب على شكل بذور للآخرة، والبعض الآخر يستعملها للتمتع الدنيوي.

والطريف في الأمر أنّ الآية تقول بخصوص الذين يزرعون للآخرة: ﴿ نزد له في حرفه﴾ إلّا أنّها لا تقول أنّه لا يصيبهم شيء من متاع الدنيا، وبالنسبة لمن يزرع للدنيا تقول: ﴿ نؤته منها وهاله في الآخرة من نصيب﴾.

وعلى هذا الأساس فلاطلاب الدنيا يصلون إلى ما يريدون، ولاطلاب الآخرة يحرمون من الدنيا، ولكن مع الفارق، وهو أنّ المجموعة الأولىٰ تذهب إلى الآخرة بأيد فسارغة، والمجموعة الثانية بأيد مملوءة.

وقد جاء ما يشبه نفس هذا المعنىٰ في الآية ١٨ و ١٩ من سورة الإسراء، ولكن بشكل آخر: ﴿ مِنْ كَانَ يِرِيدُ العَاجِلَةُ عَجِّلْنَالُهُ فَيهَا مَا نَشَاءُ لَمِنْ نَرِيدُ ثُمِّ جَعَلْنَا لَهُ جَهِنَمُ يَصَلَاهَا مَدْمُوماً مُدَّمُوراً \* ومِنْ أَرَادُ الآخرة وسعىٰ لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكوراً ﴾.

عبارة ﴿ فزد له في حرثه ﴾ تتلاءم مع ما ورد في آيات قرآنية أخرى، مثل: ﴿ هـن جـا، بالحسنة قله عشر لمثالها ﴾ أ و ﴿ ليوقيهم لُجورهم ويزيدهم من قضله ﴾ أ.

على أيّة حال، فالآية أعلاه صورة ناطقة تعكس التفكير الإسلامي بالنسبة الى الحياة الدنيا، الدنيا المطلوبة لذاتها، والدنيا التي تعتبر مقدمة للمعالم الآخر ومطلوبة لغيرها، فالإسلام ينظر إلى الدنيا على أنّها مزرعة بقتطف تمارها يوم القيامة.

والعبارات الواردة في الروايات أو في آيات قرآنية أخرى تؤكَّد هذا المعنى.

فمثلاً تشبّه الآية ٢١٦ من سورة البقرة المنفقين بالبذر الذي له سبعة سنابل، وفي كــلّ سنبلة مئة حبة, وأحياناً أكثر. وهذا نموذج لمن يبذر البذور للآخرة.

ونقرأ في حديث عن الرّسول ﷺ: «وهل يكب الناس على مناخرهم في النّار إلّا حصائد السنتهم» ".

وجاء في حديث آخر عن أمير المؤمنين عَنْهُ: «إنَّ المال والبنين حرث الدنسيا، والعسمل الصالح حرث الآخرة، وقد يجمعهما الله لأقوام» <sup>2</sup>.

١. الأنعام، ١٦٠. ١. فاطر، ٣٠٠

٣. المحجة البيضاء، ج ٥، ص ١٩٣ (كتاب آفات اللسان).

٤. أصول الكافي، ج ٥، ص ٥٧، وفقاً لنقل نور الثقلين، ج ٤، ص ٥٦٩.

ويمكن أن نستفيد هذه الملاحظة من الآية أعلاه، وهي أنّ الدنيا والآخرة تحتاجان إلى السعي، ولا يمكن نيلها دون تعب وأذى، كما أنّ البذر والثمر لا يخلوان من التعب والأذى، لذا فالأفضل للإنسان أن يزرع شجرة ويبذل جهده في تربيتها، ليكون ثمرها حلو المذاق ودانمياً وأبدياً، وليست شجرة تموت بسرعة وتُفنى!

ونُنهي هذا الكلام بحديث عن الرّسول الأكرم مَنَّظَالاً حيث يقول: «من كانت نيّته الدنيا فرّق الله عليه أمره، وجعل الفقر بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلّا ما كتب له، ومن كانت نيّته الآخرة جمع الله شمله، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة» \.

وما هو مشهور بين العلماء أنّ (الدنيا مزرعة الآخرة) فهو في الحقيقة اقتباس من مجموع ما ذكرناه أعلاه.

8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩. ص ٤١، ذيل الآيات مورد البحث.

أَمْ لَهُ مْ شُرَكَ تَوُّا شَرَعُواْ لَهُم مِنَ الدِينِ مَا لَمْ يَا ذَنَا بِهِ اللَّهُ وَلُولاكِلِمِنَ الْفَصْلِ لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيهُ فَلَ اللَّالِمِينَ الطَّلِمِينَ الْفَصْلِ لَقُضِى بَيِّنَهُمْ وَإِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيهُ فَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنُولًا اللَّهُ اللَّهُ عَنُولًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُولُولُولُولُ

## سبب النزول

لقد ورد في تفسير مجمع البيان سبب نزول للآيات ٢٣ وحتى ٢٦ من هذه السورة، أنّه ذكر أبو حمزة الثمالي في تفسيره: حدّ ثني عثمان بن عمير عن سعيد بن جبير عن عبدالله بن عباس أنّ رسول الله حين قدم المدينة واستحكم الإسلام قالت الأنصار فيا بينها: نأتي رسول الله فنقول له إن تعروك أمور فهذه أموالنا تحكم فيها غير حرج ولا محظور عليك، فأتوه في ذلك فنزلت: ﴿قُلُ لا أَسَالِكُم عليه أَجِرا لِا المعودة في القريبي فقرأها عليهم وقال تودّون قرابتي من بعدي. فخرجوا من عنده مسلّمين لقوله. فقال المنافقون: إنّ هذا الشيء افتراه في مجلسه أراد بذلك أن يذللنا لقرابته من بعده، فنزلت: ﴿لَم يقولون افترى على الله كذبا فأرسل إليهم فتلاها عليهم فبكوا واشتد عليهم فانزل الله: ﴿وهوالذي يقبل التوبة عن عباده ﴾ الآية، فأرسل في أثرهم فبشّرهم وقال: (ويستجيب للذين آمنوا وهم الذين سلّموا لقوله تعالى) أ

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٤٤.

## التفسير

### أمِر الرسالة في مودة أهل البيت ﷺ:

بما أنّ الآية ١٣ من هذه السورة كانت تتحدّث عن تشريع الدين من قبل الخالق بواسطة الأنبياء أولي العزم، لذا فإنّ أوّل آية في هذا البحث \_كاستمرار للموضوع \_ تقول في بحال نني تشريع الآخرين، وأنّ جميع القوانين ليست معتبرة قبال القانون الإلهي، وأنّ التقنين يختص بالخالق: ﴿لُم لَهُم شَرِكا، شَرِعوالَهُم مِن الدين ما لم يأذن به الله ﴾.

فهو خالق ومالك ومدبر عالَم الوجود، ولهذا السبب تنفرد ذاته المنزّهة بحق التقنين، ولا يستطيع شخص أن يتدخل في تشريعاته دون إذن، لذا فكل شيء باطل قبال تشريعه.

وبعد ذلك يقوم القرآن بتهديد المشرّعين بالباطل، حيث تقول الآية: ﴿ولو لا كلمة الفصل لقضي بينهم ﴾ حيث يصدر الأمر بعذابهم.

وفي نفس الوقت يجب عليهم أن لا ينسوا هذه الحقيقة وهي: ﴿وَإِنّ الظَّالِحِينَ لَهُمْ مَدَّاتِهِ اليم﴾.

المقصود من (كلمة الغصل) هي المدّة المقررة المعطاة من قبل الخالق لمثل هؤلاء الأفراد. كي تكون لهم حرية العمل وتتم الحجة عليهم.

كما أنّ عبارة (ظالمين) تتحدّث عن المشركين الذين لهم عقائد منحرفة قبال القوانين الإلهيّة وذلك بسبب اتساع مفهوم الظلم، وإطلاقه على أيّ عمل ليس في مورده.

ويظهر أنَّ المقصود من (العذاب الأليم) هو عذاب يوم القيامة، لأنَّ هذه العبارة عادةً ما تستخدم بهذا المعنىٰ في القرآن الكريم، والآية التي بعدها تشهد على هذه الحقيقة، وما قاله بعض المفسّرين (كالقرطبي) من أنَّ ذلك يشمل عذاب الدنيا والآخرة مستبعد.

ثم تذكر الآية بياناً مجملاً حول (عذاب الظالمين) ثمّ بياناً مفصّلاً عن (جزاء المؤمنين)، فتقول: ﴿ترى الظالمين مشفقين ممّا كسبوا وهو ولقع بهم والذين آمنوا ومملوا الصالحات في روضات الجنات.

«روضات» جمع (روضة) وتعني المكان الذي يشتمل على الماء والشجر الكثير، لذا فإن كلمة (روضة) تطلق على البساتين الخضراء، ونستفيد من هذه العبارة بشكل واضح أن بساتين الجنّة متفاوتة، والمؤمنون من ذوي الأعمال الصالحة في أفضل بساتين الجنّة، ومفهوم هذا الكلام أنّ المؤمنين المذنبين سيدخلون الجنّة بعد أن يشملهم العفو الإلهي بالرغم من أنّ مكانهم ليس في (الروضات).

إلّا أنّ الفضل الإلهي بخصوص المؤمنين ذوي الأعبال الصالحة لا ينتهي هنا، فسوف يشملهم اللطف الإلهي بحيث: ﴿لهم ما يشاؤون مند رتبهم﴾.

وبهذا الترتيب لا يوجد أيّ قياس بين (العمل) و(الجزاء)، بل إنّ جزاءهم غير محدود من جميع الجهات، لأنّ جملة: ﴿لهم ما يشاؤون﴾ تكشف عن هذه الحقيقة.

والأجمل من ذلك عبارة ﴿مندرتهم عيث توضّع اللطف الإلهي اللامتناهي بشأنهم، وهل هناك فوز أكبر من أن يصلوا إلى قرب مقام الخالق؟ فكما يقول بخصوص الشهداء: ﴿بل أحيا. مندرتهم يرزقون ﴾ ، كذلك يقول بنأن المؤمنين ذوي الأعمال الصالحة: ﴿لهم ما يشاؤون مندرتهم ﴾.

وليس غريباً أن تقول الآية في نهايتها: ﴿ ذَلْكَ هُو الْفُصِّلُ الْكَبِيرِ ﴾.

وقد قلنا \_مراراً \_أنّه لا يمكن شرح نعم الجنّة من خلال الكلام، فنحن المكبّلون بقيود عالم المادة، لا نستطيع أن ندرك المفاهيم التي تتضمّنها جملة: ﴿لهم ها يشاؤون مند ربّهم﴾. فاذا يريد المؤمنون؟ وما هي الألطاف الموجودة في جوار قربه تعالى؟!

وعادة عندما يقوم الخالق العظيم بوصف شيء ما بالفضل الكبير، فإنَّ ذلك يكشف عن مقدار العظمة بحيث يكون أعظم من كلَّ ما نفكر به.

وبعبارة أخرى: سوف يصل الأمر بهؤلاء العباد الخلّص أن سيتوفر لهم كلّ ما يريدونه، يعني سيظهر في وجودهم شعاع من قدرة الخالق الأزلية، أي ﴿ لِلّمَا لَمُوهُ لِذَا لَرَادَهُ عِنَا أَنْ يَقُولُ له مَنْ قَيْكُونَ ﴾ ٢، فهل هناك فضيلة وموهبة أعظم من هذه؟

ولبيان عظمة هذا الجزاء تقول الآية التي بعدها: ﴿ وَلَكَ لَلَّذِي يَبِشُرُ لَلَّهُ عَبَادُهُ الدِّينَ آهَنُوا وعملوا الصالحات.

يبشرهم حتى لا تَصعُب عندهم آلام الطاعة والعبودية ومجاهدة هوى النفس والجهاد حيال أعداء الله، ويقوم هذا الجزاء العظيم بترغيبهم ويعطيهم القـدرة والطـاقة الكـبيرة لـــلوك طرق الحياة المليئة بالصعوبات والمشاكل للوصول إلى رضا الخالق.

وقد يتوهم أنّ نبيّ الإسلام ﷺ يريد جزاءً وأجراً على إيلاغ هذه الرسالة، لذا فإنّ القرآن يأمر الرّسول بعد هذا الكلام ليقول: ﴿قُلْ لا نُسألكم عليه أجراً إلا العودّة في القريئ ﴾ أي حبّ أهل بيتي.

۱. آل عمران، ۱۶۹.

ومودة ذوي القربي ومحبتهم -كما سيأتي بيانها بشكل مفصّل ـ ترتبط بقضية الولاية وقبول قيادة الأثمة المعصومين عليهم السلام من آل الرّسول حيث تعتبر في الحقيقة استمراراً لقيادة النّبي عَلَيْهُ واستمراراً للولاية الإلهيّة، وجليّ أنّ قبول هذه الولاية والقيادة كقبول نبوة النّبي عَلَيْهُ ستكون سبباً لسعادة البشرية نفسها وستعود نتائجها إليها.

#### توضيع:

هناك بحوث متعددة وتفاسير مختلفة للمفسّرين في تفسير هذه الجملة، بحسيث إذا ما نظرنا إليها بدون أيّ موقف مسبق نشاهد أنّها ابتعدت عن المفهوم الأصلي للآيـــة بســبب الدوافع المختلفة، وذكروا احتمالات لا تتلاءم مع محتوى الآية، ولامع سبب نزولها ،ولا مع سائر القرائن التأريخية والروائية.

وبشكل عام هناك أربعة تفاسير معروفة للآية:

ا ـ هو ما قلناه أعلاه، حيث إنّ المقصود من ذوي القربئ هم أقرباء الرّسول عَلَيْلَاً، وحبّهم يعتبر وسيلة لقبول إمامة وقيادة الأثمّة المعصومين عِنْكُ من نسل الرّسول عَلَيْلاً، ودعماً لتطبيق الرسالة.

وقد اختار هذا المعنىٰ جمع من المفسّرين الأوائل، وجميع المفسّرين الشبيعة، ووردت روايات كثيرة من طرق الشيعة والسنّة في هذا الجال سنشير إليها لاحقاً.

٢-المقصود هو أنّ جزاء الرسالة وأجرها هو حب أمور معيّنة تقرّبكم من الله.

هذا التّفسير الذي ذكره بعض مفسّري أهل السنّة لا يتلاءم مع ظاهر الآية أبداً، لأنّ معنى الآية سيصبح هكذا: إنّني أريد منكم أن تحبوا طاعة الخالق، وتودّونه في قلوبكم، في حين أنّه يجب أن يقال: إنّني أريد منكم أن تطيعوا الخالق، (وليس مودة الطاعة الإلهيّة).

إضافة إلى ذلك فإنّه لا يوجد أحد بين المخاطبين في الآية لا يرغب بالتقرّب من الحنالق، وحتىٰ المشركين كانوا يرغبون بذلك، وكانوا يظنون أنّ عبادة الأصنام تعتبر وسيلة لهـذا الأمر.

٣-المقصود حبّ أقرباءكم بعنوان أجر الرسالة، أي بصلة الرحم. وبملاحظة هذا التّفسير لا يوجد أيّ ترابط بين الرسالة وأجرها، لأنّه ماذا يستفيد الرّسول ﷺ من حبّ الشخص أقرباءه؟ وكيف يمكن اعتبار هذا الأمر أجراً للرسالة؟!

٤- المقصود أنّ أجري هو أن تحفظوا قرابتي منكم، ولا تؤذونني، لأني أرتبط برابطة القرابة مع أكثر قبائلكم (لأنّ الرّسول ﷺ كان يرتبط بقبائل قريش نسبياً، وبالقبائل الأخرى سببياً (عن طريق الزواج)، وعن طريق أمّه ببعض أهالي المدينة من قبيلة بني النجار، وعن طريق مرضعته بقبيلة بني سعد).

هذه العبارة هي أسوأ تفسير مذكور للآية، لأنّ طلب أجر الرسالة هو من الأشخاص الذين آمنوا بها، ومع هؤلاء الأشخاص لا توجد حاجة إلى مثل هذا الكلام، فأولئك كانوا يمترمون النّبي عَلَيْ لانّه مرسل إلهي، ولا توجد حاجة لإحترام بسبب قسرابته، لأنّ الإحترام الناشيء بسبب قبول الرسالة فوق جميع هذه الأمور، وفي الواقع يجب اعتبار هذا التّفسير من الأخطاء الكبيرة التي أصابت بعض المفسّرين ومسخت مفهوم الآية بشكسل كامل.

ولكي نفهم حقيقة محتوى الآية بشكل أفضل، علينا طلب العون من الآيات القرآنية الأخرى:

نقرأ في العديد من آيات القرآن الجيد: ﴿وها لَسَالِكُم عليه هن أَجِرَانِ أَجِرِي اِلَّا عَلَى رَبِّ العالمين﴾ \.

وهناك عبارات مختلفة تخص الرّسول، فقد ورد في القرآن: ﴿قُلَ مَاسَالَتُكُمْ مَنْ أَجِرَ فَهُو لكم إِنْ أَجِرِي إِلّا مَلَى الله ﴾ <sup>٢</sup>.

و في مكان آخر نقراً: ﴿قُلْ مَا لَسَالِكُمْ عَلَيْهُ مِنْ لَجَوَالَّا مِنْ هَا. أَنْ يَتَخَذُٰ لِلَّى رَبَّهُ سبيلاً﴾. `` وأخيراً: ﴿قُلْ مَا لَسَالِكُمْ عَلَيْهُ مِنْ لَجَرُومًا لَنَا مِنْ الْمَتَكُلُفِينَ﴾ \* .

وعندما نضع هذه الآيات الثلاثة إلى جانب الآية التي نبحثها، يسهل علينا الاستنتاج: فني مكان تنفي الآية الأجر والجزاء بشكل كامل.

وفي مكان آخر تقول الآية: إنّني أطلب الأجر من الأشخاص الذين يريدون سلوك الطريق إلى الخالق.

وبخصوص الآية الثَّالَثة فإنَّها تقول: إنَّ الأجر الذي أطلبه منكم إنَّما هو لكم.

الشعراء، الآية ١٠٩، ١٢٧، ١٤٥، ١٦٤، ١٨٠. ٢. سبأ، ٤٧.
 الفرقان، ٥٧.
 ع. ص، ٨٦.

وأخيراً فإنّ الآية التي نبحثها تضيف: إنّ مودّة القربى هي أجر رسالتي، يعني أنّ الأجر الذي طلبته منكم ويشمل هذه الخصوصيات: لا يعود نفعه إليّ أبداً، بل ينفعكم بالكامل، ويعبّد الطريق أمامكم للوصول إلى الخالق.

وعلى هذا الأساس، فهل تعني الآية شيئاً آخر سوى قضية استمرار خط رسالة النّبي الكريم بواسطة القادة الإلهيين وخلفاءه المعصومين الذين كانوا جميعهم من عائلته؟ لكن لأنّ المودة هي أساس هذا الإرتباط نرى أنّ الآية أشارت بصراحة إلى ذلك.

والطريف في الأمر أنّ هناك خمسة عشر مورداً في القرآن الجيد \_غير الذي ذكرنا \_ذكر في الطريف في الأمر أنّ هناك خمسة عشر مورداً في القرآن الجيد \_غير الذي يصر البعض فيه كلمة (القربي) حيث إنّ جميعها تعني الأقرباء، ومع هذا الوضع لا نعلم لماذا يصر البعض بحصر معنى كلمة القربي في (التقرّب إلى الله) ويتركون المعنى الواضع والظاهر المستخدم في جميع الآيات القرآنية؟.

ومن الضروري الإشارة إلى هذه الملاحظة، وهي أنّه ورد في آخر الآية: ﴿وَمَنْ يَقْتُرُفَ حَسنَةُ نَوْدُ لَهُ فَيِهَا حَسنَا إِنْ الله فَعُورُ شَكُورُ ﴾. وهل هناك حسنة أفضل من أن يكون الإنسان دائماً تحت راية القادة الإلهيين، يحبّهم بقلبه، ويستمر على خطهم، يطلب منهم التوضيح للقضايا المبهمة في كلام الخالق، يعتبرهم القدوة والأسوة، وسيرتهم وعملهم هو المعيار.

## الروايات الواردة في تفسير هذه الآية:

الدليل الآخر على التّفسير أعلاه هو الروايات المتعددة الواردة في مصادر أهل السنّة والشيعة، والمنقولة عن الرّسول ﷺ، حيث توضّح أنّ المقصود من (القربي) هم أهل البيت والمقرّبون وخاصّة الرّسول، وعلى سبيل المثال نذكر:

١- ينقل (أحمد بن حنبل) في فضائل الصحابة بسنده عن سعيد بن جبير عن عامر: لما نزلت: ﴿قُلُ لا أَسَالِكُم عليه أَجُرا إِلَّا المُودّة في القربي﴾ قالوا: يا رسول الله! ومن قرابتك؟ من هؤلاء الذين وجبت علينا مودّتهم؟ قال: «علي وفاطمة وابناهما عليهم السلام، وقالها ثلاثاً» \.

إحقاق الحق، ج ٣، ص ٢، كما ذكر أيضاً هذه الرواية في تفسير القرطبي، ج ٨، ص ٥٨٤٣، ذيل الآية مورد البحث.

٢- ورد في (مستدرك الصحيحين) أنّ الإمام علي بن الحسين على قال: عند استشهاد أمير المؤمنين الإمام علي على ، وقف الحسن بن علي على يخطب في الناس، وكان ممّا قال: إنّا من أهل البيت الذين افترض الله مودّتهم على كلّ مسلم، فقال تبارك و تعالى لنبيّه: ﴿قُلُ لا أَسَالَكُم عليه أَجِرا إلّا المودّة في القربى ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسناً ﴾ فاقتراف الحسنة مودتنا أهل البيت البيت البيت المناس

٣-ذكر (السيوطي) في (الدر المنثور) في نهاية الآية التي نبحثها عن مجاهد عن ابن عباس أنّد قال في تفسير آية: ﴿قُلُ لا لُسألكم عليه أَجِرا لِلا المودّة في القربيٰ﴾:أن تحفظوني في أهل بيتى وتودّوهم بي ٢.

ومن هنا يتضح ضعف ما ينقل عن ابن عباس بطريق آخر من أنّ المقصود هو عــدم إيذاء النّبي ﷺ بسبب قرابته مع القبائل العربية المختلفة.

٤\_ ينقل (ابن جرير الطبري) في تفسيره بسنده عن (سعيد بن جبير) وبسند آخر عن (عمر بن شعيب) أن المقصود من هذه الآية هم قربي رسول الله ﷺ ".

٥- وينقل العلامة الطبرسي عن (شواهد التنزيل) للحاكم الحسكاني، الذي هـو مـن المفسّرين والحدثين المعروفين لأهل السنّة، عن (أبي أمامة الباهلي) أنّ رسول الإسلام عَنْ قال: «إن الله خلق الأنبياء من أشجار شتى، وأنا وعلي من شجرة واحدة، فأنا أصلها، وعلي فرعها، وفاطمة لقاحها، والحسن والحسين ثمارها، وأشياعنا أوراقها حتى قال - لو أن عبدا عبدالله بين الصفا والمروة ألف عام، ثمّ ألف عام، ثمّ ألف عام، حتى يصير كالشن البالي، ثمّ لم يدرك محبتنا أكبّه الله على منخريه في النّار، ثمّ تلا: ﴿قُلْ لا لَسَالِكُم عليه أجرا إلّا المودّة فسي يدرك محبتنا أكبّه الله على منخريه في النّار، ثمّ تلا: ﴿قُلْ لا لَسَالِكُم عليه أجرا إلّا المودّة فسي القربين﴾».

والطريف في الأمر أنَّ هذا الحديث اشتهر بدرجة بحيث إنَّ الشاعر المعروف كميت أشار إلى ذلك في أشعاره، فقال:

تأوَّلَها مـنا تـنقيُّ ومـعربُ ٤

وجدنا لكم في آل حاميم آية

١. مستدرك الصحيحين، ج ٣، ص ١٧٢، وقد نقل محب الدين الطبري نفس هذا الحديث في الذخائر، ص
 ١٣٧، كما ذكر ابن حجر ذلك أيضاً في الصواعق المحرقة، ص ١٠١.

٢. تفسير الدرّالمنثور، ج ٦، ص ٧، ذيلُ الآية مورد البحث.

ع. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٤٣.

٣. تفسير الطبري، ج ٢٥. ص ١٦ و١٧.

٦- وينقل السيوطي أيضاً في (الدر المنثور) عن ابن جرير عن أبي الديلم: عندما تأسّر على بن الحسين الله ، وأوقفوه في بوّابة دمشق، قال رجل من أهل الشام: الحمد لله الذي قتلكم واستأصلكم.

قال على بن الحسين عليه : هل قرأت القرآن؟

قال: نعم.

قال: هل قرأت سور حم.

قال: لا.

قال: ألم تقرأ هذه الآية: ﴿قُلَ لا لُسَالِكُم عليه أَجِرا إِلَّا للمُودَّة فِي القَربِيٰ ﴾.

قال: أأنتم الذين أشارت لهم هذه الآية؟

قال: بلل<sup>'</sup> .

 ٧- نقل (الزمخشرى) حديثاً في «تفسير الكشاف» وقد اقتبسه أيهضاً الفخر الرازى والقرطبي في تفسيرهما، حيث يوضّح هذا الحديث مقام آل محمّد وأهمّية حبّهم، فيقول:

قال رسول الله عَبِينَ إِنَّهُ : من مات على حب آل محمَّد مات شهيداً

ألا ومن مات على حب آل محمّد مات مغفوراً له

ألا ومن مات على حب آل محمّد مات تائباً.

ألا ومن مات على حب آل محمّد مات مؤمناً مستكمل الإيمان

ألا ومن مات على حب آل محمّد بشّره ملك الموت بالجنة ثمّ منكر ونكير

ألا ومن مات على حب آل محمّد فتح له في قبره بابان إلى الجنّة

ألا ومن مات على حب آل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة

ألا ومن مات على حب آل محمّد مات على السنّة والجماعة

ألا ومن مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه آيس من رحمة الله

ألا ومن مات على بغض آل محمَّد مات كافراً

ألا ومن مات على بغض آل محمّد لم يشم رائحة الجنّة `.

١. تفسير الدرّالمنثور، ج ٦، ص ٧.

۱۰ تفسیر الکشاف، ج ٤، ص ۲۲۰ و ۲۲۱، والتّفسیرالکبیر، ج ۲۷، ص ۱٦٥ و ۱٦٦، وتفسیر القرطبي، ج ۸ کل

والطريف في الأمر أنّ (الفخر الرازي) بعد ذكر هذا الحديث الشريف الذي أرسله «صاحب الكشاف» ارسال المسلّمات، يقول: «وأنا أقول: آل محمّد هم الذين يؤول أمرهم إليه، فكل من كان أمرهم إليه أشد وأكمل كانوا هم الآل، ولا شك أنّ فاطمة وعلياً والحسن والحسين كان التعلّق بينهم وبين رسول الله أشدّ التعلّقات، وهذا كالمعلوم بالنقل المتواتر فوجب أن يكونوا هم الآل، وأيضاً اختلف الناس في الآل فقيل هم الأقارب وقيل هم أمّته، فإن حملناه على القرابة فهم الآل وإن حملناه على الأمّة الذين قبلوا دعوته فهم أيضاً آل، فثبت أنّ على جميع التقديرات هم الآل، وأمّا غيرهم فهل يدخلون تحت لفظ الآل؟ فختلف فيه.

وروى فيه صاحب الكشاف أنّه لمّا نزلت هذه الآية قيل: يا رسول الله من قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودّتهم؟ فقال علي وفاطمة وابناهما. فتبت أنّ هؤلاء الأربعة أقارب النّبي، وإذا ثبت هذا وجب أن يكونوا مخصوصين بمزيد التعظيم ويدل عليه وجوه:

الأوّل: قوله تعالى: ﴿إِلاالمودة في القريئ﴾ ووجه الإستدلال به ما سبق.

الثّاني: لا شك أنّ النّبي تَبَيُّنَ كان يحب فاطمة وقال (فاطمة بضعة مني يؤذيني ما يؤذيها) وثبت بالنقل المتواتر عن رسول الله تَبَيُّنَ أنّه كان يحب علياً والحسن والحسين وإذا ثبت ذلك وجب على كلّ الأمة مثله لقوله: ﴿ولقبعوه لعلكم تهتدون﴾ ولقوله تعالى: ﴿فليحذرالذين يخالفون عن أمره﴾ ولقوله: ﴿قُل إن كنتم تسعبون الله فاقبعوني يسعببكم الله﴾ ولقوله سبحانه: ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ﴾ أ

الثّالث: إنّ الدعاء للآل منصب عظيم ولذلك جعل هذا الدعاء خاتمة التشهد في الصلاة وهو قوله اللهم صل على محمّد وعلى آل محمّد وارحم محمّداً وآل محمّد. وهذا التعظيم لم يوجد في حق غير الآل، فكل ذلك يدل على أنّ حبّ آل محمّد واجب.

وقال الشافعي رضي الله عنه:

م ٥٨٤٣، وتفسير الثعلبي، ذيل الآية مورد البحث، عن جليل بن عبد الله البجلي (وفقاً لنقل المراجعات رسالة رقم ١٩).

٣. آل عمران، ٣١.

۲. النور، ٦٣.

ع. الاحزاب، ٢١.

يا راكباً قف بالمحصب من مني سحراً إذا فاض الحجيج إلى منى إن كسان دفسضاً حب آل مسحمد

واهتف بساكن ضيفها والنباهض فيضأ كسلتطم الفرات الفائض فسليشهد الثسقلان أنسى رافسضى

نعم فهذا مقام آل محمّد الذين نتمسك بهم ونؤمن بهم كقادة لنا، وسراج لديسننا ودنسيانا، ونعتبرهم أسوة وقدوة لنا، ونرى أنّ استمرار خط النبوة في إمامتهم.

وطبعاً، فإنّ هناك روايات كثيرة أخرى غير التي ذكرناها أعلاه، في المصادر الإسلامية، وقد اكتفينا بسبع روايات مراعاة للإختصار، ولكن لا بأس من ذكر هذه الملاحظة، وهي أنَّه في بعض المصادر الكلامية كإحقاق الحق وشرحه المبسوط، ورد الحديث المعروف أعلاه بشأن تفسير الآية: ﴿قُلُ لا أَسَالِكُم عليه أَجِرا إلَّا المودَّة فِي القريئ منقولاً عن خسين كتاباً تقريباً من كتب أهل السنّة، حيث يبيّن هذا الأمر مدى انتشار هذه الرواية واشــتهارها، بغض النظر عن المصادر الكثيرة التي تنقل هذا الحديث عن طريق أهل البيت الملكان.

# ہحوث ١\_ كلام مع المفسر المعروف (الآلوسي)

في هذا الجال يطرح سؤال ذكره الآلوسي في تفسير روح المعاني بشكل اعتراض على الشيعة، ونحن نذكر ذلك على شكل سؤال ونقوم بمناقشته: يقول: «ومن الشيعة من أورد الآية في مقام الإستدلال على إمامة على كرم الله تعالى وجهه قال: على كرم الله تعالى وجهه واجب المحبة وكل واجب المحبة واجب الطاعة وكل واجب الطاعة صاحب الإمامة. ينتيج، على رضي الله عنه صاحب الإمامة وجعلوا الآية دليل الصغرى، ولا يخني ما في كلامهم هذا من البحث.

أمَّا أُوِّلاً: فلأنَّ الاستدلال بالآية على الصغرى لا يتمَّ إلَّا عــلى القــول بأنَّ سـعناها لا أسألكم عليه أجراً إلّا أن تودّوا قرابتي وتحبوا أهل بيتي وقد ذهب الجمهور إلى المعني الأوّل وقيل في هذا المعنى: إنَّه لا يناسب شأن النبوَّة لما فيه من التهمة فإنَّ أكثر طلبة الدنيا يفعلون شيئاً ويسألون عليه ما يكون فيه نفعٌ لأولادهم وقراباتهم وأيضاً فيه منافاة لقوله تعالى: ﴿وَمَّا تَسَأَلُهُمْ عَلَيْهُ مِنْ أُجِرَهُ ۚ ۚ

١. التّفسيرالكبير، ج ٢٧، ص ١٦٦. ۲. يوسف، ۱۰٤.

وأمّا ثانياً: فلانًا لا نسلّم أنّ كلّ واجب الحبة واجب الطاعة فقد ذكر ابن بابويه في كتاب الإعتقادات أنّ الإمامية اجمعوا على وجوب محبة العلوية مع أنّه لا يجب طاعة كلّ منهم. وأمّا ثالثاً: فلانّا لا نسلّم إنّ كلّ واجب الطاعة صاحب الإمامة أي الزّعامة الكبرى وإلّا لكان كلّ نبي في زمنه صاحب ذلك، ونص: ﴿ إِنْ الله قد بعث لكم طالوت هلكا ﴾ يأبي ذلك. وأمّا رابعاً: فلأنّ الآية تقتضي أن تكون الصغرى، أهل البيت واجبو الطاعة ومتى كانت هذه صغرى قياسهم، لا ينتج النتيجة التي ذكروها ولو سلّمت جميع مقدماته، بل ينتج أهل البيت صاحبو الإمامة وهم لا يقولون بعمومه...» .

#### تمليل ومناقشة:

يمكن توضيح جواب العديد من هذه الإشكالات إذا راجعنا تصوّرنا لهذه الآية \_التي نبحثها \_وفقاً للقرائن المتعددة القوية الموجودة في نفس هذه الآية، وسائر الآيات القرآنية الأخرى:

قلنا: إنّ هذه الحبّة ليست أمراً عادياً، بل هي جزاءً للنبوّة وأجراً للـرسالة، ولابـد أن يكون الأجر والثمن مساوياً للمثمن، حتى يمكن اعتباره جزاءً له.

من جانب ثان فإنّ الآيات القرآنية تؤكّد أنّ نفع هذه المحبة ليس شيئاً يعود إلى النّبي ﷺ، بل إنّ حاصل ذلك يعود إلى المؤمنين أنفسهم، أو بعبارة أخرى يعتبر أمراً معنوياً يؤثّر في هداية المسلمين وتكاملهم.

وبهذا الترتيب فبالرغم من أنّه لا يستفاد من الآية سوى وجوب المحبة، إلّا أنّ وجوب المحبة الله أنّ وجوب المحبة هذه \_ بمراعاة القرائن المذكورة \_ لها علاقة بقضية الإمامة التي تعتبر السند لمقام النبوة والرسالة.

ومع هذا التوضيح المختصر سنقوم ببحث الإشكالات أعلاه:

١- يجب القول أنّ بعض الترسبات الذهنية واتخاذ المواقف المسبقة كانت سبباً لعدم تفسير بعض المفسّرين للآية بمودة أهل البيت، فمثلاً فسّر بعضهم (القربي) بمعنى (التقرّب من الخالق) في حين أنّها وردت بمعنى الأقرباء في جميع الآيات القرآنية التي تحتوي على هذه الكلمة.

١. البقرة، ٢٤٧.

٢. تفسير روح المعاني ج ٢٥، ص ٢٨، ذيل الآية مورد البحث.

أو أنّ البعض فسر ذلك بمعنىٰ قرابة النّبي مع سائر القبائل العربية، في حين أنّ هذا التّفسير يخلّ بنظام الآية بشكل كامل، فأجر الرسالة يطلب من الذين قبلوا تلك الرسالة، فهل توجد حاجة للإهمام بالقرابة وغض النظر عن الأذى لمن آمن برسالة الرّسول عَنَا اللّهُ ؟

إضافة إلى ذَلك، لماذا نترك الرّوايات المتعددة التي تفسّر الآية بولاية أهل بيت النّبي؟ لذا يجب الإعتراف بأنّ هذه المجموعة من المفسّرين لم يفسّروا الآية بأذهان خالية من المواقف المسبقة، وإلّا فإنّه لا يوجد موضوع معقد ضمنها.

ومن هنا يتوضّح أنَّ طلب مثل هذا الأجر لا يتعارض، لا مع منزلة النبوة، ولايشبه تقاليد أصحاب الدنيا، ويتناسق بشكل كامل مع الآية ١٠٤ من سورة يوسف التي تنني أيّ نوع من الأجر، لأنَّ أجر مودة أهل البيت في الحقيقة لا يستفيد منه النّبي، بل إنَّ المسلمين هم الذين يستفيدون منه.

٢\_صحيح أن وجوب الحبة العادية لا تكون دليلاً أبداً على وجوب الطاعة، لكن عندما تكون هذه الحبة بمستوى الرسالة، عندها سنتيقن بأنّها تشمل وجوب الطاعة، ومن هنا يتّضح أنّ قول ابن بابويه (الشيخ الصدوق) لا يتعارض مع ما قلناه.

" صحيح أنَّ أي طاعة واجبة لاتكون دليلاً على منزلة الإمامة والزعامة الكبرى، ولكن يجب الإنتباه إلى أنَّ وجوب الطاعة التي هي أجر للرسالة بما يناسب مقامها لا يمكن أن تكون شيئاً سوى الإمامة.

٤\_ الإمام \_ بمعنىٰ القائد\_ لا يمكن أن يكون أكثر من واحد في أيّ عصر، وبناء على ذلك فإنّه لا يوجد أيّ معنىٰ لإمامة أعّة أهل البيت إلى جميعهم، إضافة لذلك يجب الاستفادة من دور الروايات في هذا المجال لفهم معنىٰ الآية.

والملفت للنظر أنّ الآلوسي نفسه يهتم كثيراً بمودة أهل البيت، ويقول في بضع سطور قبل هذا البحث:

«والحق وجوب محبة قرابته عليه الصلاة والسلام من حيث إنهم قرابته... وكلما كانت جهة القرابة أقوى كان طلب المودة أشدّ... وآثار تلك المودة التعظيم والإحترام والقيام بأداء الحقوق أتم قيام وقد تهاون كثير من الناس بذلك حتى عدّوا من الرفض السلوك في هاتيك المسالك. وأنا أقول قول الشافعي الشافي:

يا راكباً قف بالمحصّب من منى سحراً إذا فاض العجيج إلى منى إن كان رفضاً حب آل محمّد

واهتف بساكن خيفها والناهض فيضاً كملتطم الفرات الفسائض فليشهد الثقلان أنسي رافسضي ومع هذا لاأعتقد الخروج عها يعتقده أكابر أهل السنّة في الصحابة رضي الله تعالىٰ عنهم ديناً، وأرى حبّهم فرضاً عليّ مبيناً، فـقد أوجـبه الشـارع وقـامت عـلى ذلك البراهـين السواطع» \.

#### ٢\_ سفينة النماة

ذكر الفخر الرازي في نهاية هذا البحث ملاحظة، كها ذكرها الآلوسي أيسضاً في روح المعاني بعنوان (ملاحظة لطيفة) وذلك نقلاً عن الفخر الرازي، حيث يعتقد أنّ بعض التناقضات ستزول من خلال هذه الملاحظة، وهي: إنّ الرّسول الأكرم قال من جانب: «مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركب فيها نجى، ومن جانب آخر قال: أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتدبتم.

فنحن الآن تائهون في بحر التكاليف، وأمواج الشبهات، والشهوات تعصف بنا من كلّ جانب، ومن يريد أن يعبر هذا البحر يحتاج إلى شيئين:

الأول: السفينة الخالية من أيّ عيب أو نقص.

والثَّاني: النجوم المتلألنة التي توضّح الطريق.

فعندماً يركب الإنسان في السفينة و تراقب عيناه النجوم الوضّاءة، عندها سيكون هناك أمل بالنجاة، وبالمثل فأيّ واحد من أبناء السنّة عندما يركب في سفينة حب آل محمّد و بنظر إلى الأصحاب (النجوم) عندها سيكون هناك أمل بأن يوصله الخالق جلّ وعلا إلى السعادة والسلامة في الدنيا والآخرة ٢.

وكلنا نقول أنّ هذا التشبيه الشاعري ليس دقيقاً بالرغم من جماله، لأنّ سفينة نـوح كانت مركب النجاة في ذلك اليوم، عندما غطّت الأمواج العاصفة والمياه كل العالم، وكانت في حركة دائبة، وليست مثل السفن العادية التي لها مرفأ تتجه إليه مقتدية بالنجوم.

لقد كان الهدف السفينة نفسها، والنجاة من الغرق، حتى غاظ الماء واستوت على الجودي.

إضافة إلى ذلك فإنّ بعض الرّوايات الواردة في كتب أهل السنّة تـنقل عـن الرّسـول الأكرم ﷺ أنّه قال: «النجوم أمان لأهل الأرض من الغرق وأهل بيتي أمان لأمّتي من الإختلاف في الدين» ٣.

٨ تفسير روح المعاني، ج ٢٥، ص ٢٨. ذيل الآية مورد البحث.

٢ التَّفسير الكبير، ج ٢٧، ص١٦٧.

بر نقل (الحاكم) هذا الحديث عن ابن عباس في المستدرك الوسائل، ج ٢، ص ١٤٩، ثمّ يقول: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

#### ٣ ـ تفسير ﴿ ومن يقترف حسنة ﴾

«اقترف» في جملة: ﴿وهن يقترف حسنة نزدله فيها حسنا ﴾ مأخوذة في الأصل من (قرف) على وزن (حرف) و تعني قطع القشرة الإضافية من الشجرة، أو من الجروح الحاصلة، حيث تكون أحياناً علامة على شفاء الجرح وتحسنه، هذه الكلمة استخدمت فيا بعد في الإكتساب سواء كان حسناً أم سيئاً.

ولكن كما يقول الراغب، فإنّ هذا المصطلح استخدم في السيئات أكثر ممّا هو في الحسنات (بالرغم من أنّ الآية التي نبحثها استخدمته في الحسنات). لذلك فإنّ هناك مثل مسعروف يقول: الإعتراف يزيل الإقتراف.

والطريف في الأمر أنّ بعض التفاسير تنقل عن ابن عباس و(السدي) أنّ المقصود من (اقتراف الحسنة) في الآية الشريفة هو مودة آل محمّداً.

وجاء في حديث ذكرناه سابقاً عن الإمام الحسن بن علي الله : «اقتراف الحسنة مودتنا أهل البيت».

وواضح أنّ المقصود من هذه التفاسير أنّ معنى اكتساب الحسنة لا يتحدد بمودّة أهل البيت الله الله معنى أوسع وأشمل ولكن بما أنّ هذه الجملة وردت بعد قضية مودّة ذي القربى، لذا فإنّ أوضح مصداق لإكتساب الحسنة هو هذه المودّة. `

### ٤\_ مكان نزول هذه الآيات

هذه السورة (سورة الشورى) من السور المكّية، كما قبلنا في البيداية، إلّا أنّ بعض المفسّرين يعتقدون أنّ هذه الآيات الأربع ٢٣ ـ ٢٦ نزلت في المدينة، وسبب النّزول الذي ذكرناه في بداية تفسير هذه الآيات يشهد على هذا المعنىٰ.

وأيضاً فإنّ الرّوايات التي تفسّر أهل البيت بعلي وفاطمة وابنيهما الحسن والحسين المنظلة وأيضاً فإنّ الرّوايات التي تفسّر أهل البيت بعلي وفاطمة وابنيهما الحسن والحسين المناء المنا

تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٤٤، ذيل الآيات مورد البحث، وتفسير الصافي وتفسير القرطبي.
 المصدر السابق.

أَمْ يَقُولُونَ أَفَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبَّا فَإِن يَشَا اللّهُ يَغَيْرَعَلَى قَلْبِكَ وَبَعْحُ اللّهُ الْبَطِلَ وَيُحِنَّى الْحَقَّ الْحَقَّ وَيَعْفُواْ عَنِ بِكَلِمَن يَوْ عَلِيهُ وَيَعْفُواْ عَنِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَيَعْفُواْ عَنِ اللّهَ يَعْفُواْ عَنِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهَ يَعْفُواْ عَنِ اللّهَ يَعْفُواْ عَنِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا نَفْعَ لُونَ فَي وَيَسْتَجِيبُ الّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَيَوْدِيدُ هُم مِن فَضَلِهِ وَ وَالْكَفِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ

## التفسير

#### يقبل التوبة عن عباده:

هذه الآيات تعتبر استمراراً للآيات السابقة في موضوع الرسالة وأجرها، ومودّة ذوي القربي وأهل البيت ﷺ.

فأوّل آية تقول: إنّ هؤلاء القوم لا يقبلون الوحي الإلهي، بل: ﴿ لَم يقولُونَ الْفَتْرَى مَلَى اللَّهُ كذبا﴾ وهذا الإعتقاد وليد أفكارهم حيث ينسبونه إلى الخالق.

في حين: ﴿ قَإِنْ يِشًا لِللهُ يَخْتُمُ عَلَى قَلْبِكَ ﴾ ويجرّ دك من قابلية إظهار هذه الآيات.

وفي الحقيقة، فإن هذا الأمر إشارة إلى الاستدلال المنطق المعروف، وهو أنّه إذا ادعس شخص النبوة، وجاء بالآيات البينات والمعاجز، وشمله النصر الإلهي، فلو كذب على الخالق فإنّ الحكة الإلهيّة تقتضي سحب المعاجز منه وفضحه وعدم حمايته، كما ورد في الآيات ٤٤ إلى ٤٦ من سورة الحاقة: ﴿ ولوتقول علينا بعض الأقاويل \* لأخذناهنه باليهين \* ثمّ لقطعنا هنه الوتين ﴾.

وقد ذكر بعض المفسّرين احتمالات أخرى في تفسير هذه الجملة، إلّا أنّ ما قلناه أعلاه هو أفضل وأوضح التفاسير كما يظهر.

ونلاحظ أيضاً أنّ إحدى النهم التي نسبها الكفار والمشركون إلى الرّسول ﷺ هي أنّه يعتبر أجر الرسالة في مودّة أهل بيته وأنّه يكذب على الخالق في هذا الأمر: (جاء ذلك وفقاً للبحث في الآيات السابقة) إلَّا أنَّ الآية أعلاه نفت هذه التهمة عنه عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللّ

ولكن بالرغم من هذا، فإنّ مفهوم الآية لا يختص بهذا المعنى، فأعداء الرّسول كانوا يتهمونه بهذه التهمة في كلّ القرآن والوحي كها تقول الآيات القرآنية الأخرى، حيث نقرأ في الآية ٣٨ من سورة يونس: ﴿ لَمْ يقولون لَقَتَرَلَة قُلَ فَأَتُوا بِسُورَة مِثْلُهُ ﴾.

وورد نفس هذا المعنىٰ باختلاف بسيط في الآيات ١٣ و٣٥ من سورة هود، وقسم آخر من الآيات القرآنية، حيث إنّ هذه الآيات دليل لما انتخبناه من تفسير للآية أعلاه.

ثم تقول الآية لتأكيد هذا الموضوع: ﴿ ويعم الله الباطل ويعق العق بكلماته ﴾ `

فهذه هي مسؤولية الخالق في توضيح الحق وفضح الباطل وفقاً لحكمته، وإلّا فكيف يسمح لشخص بالكذب عليه وفي نفس الوقت ينصره ويظهر على يديه المعاجز؟

كما أنّ من الاخطاء الكبيرة أن يتصور بعض المشركين قيام الرّسول عَلَيْهِ بهذا العمل مُخفياً ذلك عن علم الخالق: ﴿ إِنَّه مليم بذلت الصدور ﴾.

وكما قلنا في تفسير الآية ٣٨ من سورة فاطر،فإنّ (ذات) لا تعني في اللغة العربية عين الأشياء وحقيقتها، بل هو مصطلح من قبل الفلاسفة أ، حيث إنّ ذات تعني، (الصاحب)، عندها سيكون مفهوم جملة: ﴿لِنه عليم بدّلت للصدور ﴾ إنّ الخالق عليم بالأفكار والعقائد المسيطرة على القلوب، وكأنّا هي صاحبة هذا القلب ومالكته.

وهذه إشارة لطيفة إلى استقرار الأفكار وحاكميتها على قلوب وأرواح الناس (فدقق في ذلك).

وبما أنّ الخالق يبقى طريق الرجعة مفتوحاً أمام العباد، لذا فإنّ الآيات القرآنية بعد ذم أعال المشركين والمذنبين القبيحة تشير إلى أنّ الابواب التوبة مفتوحة داعًا، ولذا تقول الآية محل البحث: ﴿وهو الذي يقبل التوبة من عباده ويعقو عن الشيّئات.﴾.

إِلَّا أَنَّكُم إِذَا تَظَاهِرَتُم بِالتَوْبِةُ وأَخْفِيتُم أَعَالاً أُخْرَىٰ، فلا تَتَصُورُوا أَنَّ ذَلَك يخفيٰ عن علم الخالق، لأنّه: ﴿ويعلم ما تفعلون﴾.

إلى العظوا أن «يمع» هي في الأصل كانت (يمحو) حيث سقطت الواو لأن الرسم القرآني \_عادة \_ هكذا، مثل ويدع الإنسان بالشر﴾ الإسراء، ١٦ ﴿ وسندع الزبانية ﴾ العلق، ١٨، إلّا أنّه وفقاً للرسم الحديث فإنّ الواو تذكر في جميع هذه الكلمات، إلّا أنّها تحذف في القرآن غالباً.

٢. راجع مفردات الراغب.

وقلنا في سبب النزول الذي ذكرناه في بداية الآيات السابقة، أنّه بعد نزول آية المودّة، قال بعض المنافقين وضعفاء الإيمان: إنّ هذا الكلام افتراه محمّد على الخالق، ويريد به أن يذلّنا بعده لأقربائه، عندها نزلت آية: ﴿ لَم يقولون افترى على الله تخبأ وردّاً عليهم، وعندما علموا بنزول هذه الآية ندم بعضهم وبكي وبات قلق البال، في ذلك الوقت نزلت الآية ﴿ وهو الذي يقبل التوبة ... وبشرتهم بغفران الذنب إذا تابوا إلى الله توبة نصوحاً.

أمّا آخر آية فتوضّح الجزاء العظيم للمؤمنين، والعذاب الأليم للكافرين في جمل قصيرة فتقول: إنّ الله تعالى يستجيب لدعاء المؤمنين وطلباتهم: ﴿ويستجيب الذين آهنوا وصعلوا الصالحات ، بل: ﴿ويزيدهم من قصله وسوف يعطيهم ما لم يطلبوا: ﴿والكافرون لهم مذلب هديد ﴾.

وتقدم ذكر تفاسير مختلفة للأمر الذي سيستجيبه للمؤمنين، حيث حدّد بعض المفسّرين ذلك في طلبات معيّنة، منها:

أنَّه سيستجيب دعاء المؤمنين أحدهم للآخر.

ومنها أنَّه سيقبل عباداتهم وطاعاتهم.

ومنها أنَّ ذلك مختص بشفاعتهم لاخوانهم.

ولكن لا يوجد أيّ دليل على هذا التحديد، حيث إنّ الخالق سيستجيب لأيّ طلب للمؤمنين الذين يعملون الصالحات والأكثر من ذلك فإنّه سيهبهم من فضله أموراً قمد لا تخطر على بالهم ولم يطلبوها، وهذا غاية اللطف والرحمة الإلهيّة بخصوص المؤمنين.

وورد في حديث عن الإمام الصادق الله عن الرّسول الأكرم الله في تفسير: ﴿ويزيدهم مِن فضله ﴾: «الشفاعة لمن وجبت له النّار ممن أحسن إليهم في الدنيا» أ.

ولا يعني هذا الحديث العظيم في معناه اقتصار الفضل الإلهي بهذا الأمر فحسب، بـــل يعتبر أحد مصاديقه الواضحة.

#### 8003

نفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٤٦، ذيل الآيات مورد البحث.

وَلَوْبَسَطُ ٱللَّهُ ٱلرِّزْقَ لِعِبَادِهِ - لَبَغَوَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَنَكِن يُنَزِلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاآهُ إِنَّهُ, بِعِبَادِهِ -خَبِيرُابَصِيرٌ ١٠ وَهُوَالَّذِي يُنَزِّلُ ٱلْعَيْثَ مِنْ بَعَدِمَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ. وَهُو ٱلْوَلِيُّ ٱلْحَمِيدُ ١٠ وَمِنْ ءَايَنِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَثَ فِيهِ عَامِن دَابَّةٍ وَهُوَعَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ فَلِيرٌ ١٠ وَمَا أَصَنَهُ حَيْمٌ مِن مُصِيبَ فَيِعَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ٥ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَالَكُمْ مِن دُوبِ أللَّهِ مِن وَلِيَ وَلَانَصِيرِ ﴿

# سبب النزول

نقل عن الصحابي المعروف (خباب بن الأرث) أنَّ الآية الأولى: ﴿ولوبسط... ﴾ نزلت فينا، وذلك بسبب أنّنا كنّا ننظر إلى الأموال الكثيرة لبني قريظة وبني النظير وبني القينقاع مــن اليهود، وكنَّا نرغب بامتلاكنا لمثل هذه الأموال، إلَّا أنَّ هذه الآية نزلت وحدَّر تنا مـن أنَّ الخالق لو بسط لنا في الرزق فسوف نطغي ١٠

وفى تفسير (الدر المنثور) ورد حديث آخر، وهو أنَّ هذه الآية نزلت في أهل الصُّـفَّة، لأنهم كانوا يأملون بتحسّن وضع دنياهم".

وهناك تفصيل في نهاية الآيات بخصوص أصحاب الصفّة ومن هم؟ 8003

١. التَّفسير الكبير، ج ٢٧، ص ١٧١، وتفسير روحالجنان، وتفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

٢. ينقل تفسير الدرّالعنثور هذا الحديث عن الحاكم والبيهقي وأبي نعيم (ج ٦، ص ٨).

## التفسير

## المترفون الباغون:

قد يكون إرتباط هذه الآيات بالآيات السابقة بلحاظ ما ورد في آخر آية من الآيات السابقة من أنّ الخالق يستجيب دعوة المؤمنين، وفي أعقاب ذلك يطرح هذا السؤال: لماذا نرئ البعض منهم فقراء، ولا ينالون ما يرغبونه مهما يدعون؟ تقول الآية: ﴿ولو يسط الله الرزق لعباده لبشوا في الأرض ولكن ينزل بقدرها يشا.﴾

وبهذا الترتيب فإنَّ تقسيم الأرزاق يقوم على حساب دقيق من قبل الخالق تجاه عباده، وهذا يحدث بسبب: ﴿لِنُه بعباده خبير بصير﴾

فهو يعلم بمقدار استيعاب أيّ شخص فيعطيه الرزق وفقاً لمصلحته، فلا يعطيه كـــثيراً ليطغي، ولا قليلاً فيعيش الضنك من الفقر.

وجاء ما يشبه هذا المعنى في الآية ٦ و٧ من سورة العلق: ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْفَىٰ \* أَنَ رَآهُ لَسْتَغْنَىٰ﴾.

وهو حقّاً كذلك، فالبحث في أحوال الناس يدل على هذه الحقيقة الصادقة، وأنّه عندما تقبل الدنيا عليهم ويعيشون في رفاهية وسعة، ينسون الخالق ويبتعدون عنه ويغرقون في بحر الشهوات، ويفعلون ما لا ينبغي فعله، ويشيعون الظلم والجور والفساد في الأرض.

وفي تفسير آخر عن (ابن عباس) في هذه الآية ورد أنّ المقصود من (البغي) ليس الظلم والجور، وإنّما (بغيّ) تعني(طلب) أي يكون معنىٰ الآية أنّهم يطلبون أكثر ولا يشبعون.

إلّا أنّ التّفسير الأوّل مقبول من قبل عدّة مفسّرين وهو الأفضل كما يظهر، لأنّ عبارة: ويبقون في الأرض وردت عدّة مرّات في الآيات القرآنية بمعنى الفساد والظلم في الأرض، مثل: وقلما أنجاهم إذا هم يبقون في الأرض بغير الحق (وولِنّما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبقون في الأرض بغير الحق) .

صحيح أنّ (بغن) وردت بمعنى (طلب) أيضاً، إلّا أنّها متى ما تذكر مع كلمة (في الأرض) فإنّها تعنى الفساد والظلم في الأرض.

۲. الشوری، ۲۶.

۱. یونس، ۲۳.

## وهنا يطرع سؤالان:

الأوّل: لوكان تقسيم الأرزاق وفق هذا البرنامج، فلهاذا إذن نرى أشخاصاً لهم رزق وفير وقد أفسدوا وطغوا كثيراً في الدنيا ولم يمنعهم الخالق، سواء على مستوى الأفراد، أو الدول الناهبة والظالمة؟

الجواب: وفي الجواب على هذا السؤال يجب الإنتباه إلى هذه الملاحظة، وهي أنّ بسط الرزق أحياناً قد يكون أسلوباً للامتحان والاختبار، لأنّ جميع الناس يجب أن يُختبروا في هذا العالم، فقسم منهم يختبرون بواسطة المال.

وأحياناً قد يكون بسط الرزق لبعض الأفراد لكي يعلموا بأنّ الثروة لا تجلب السعادة، فعسىٰ أن يعثروا على الطريق ويرجعوا إلى خالقهم، ونحن الآن نرى بعض المجتمعات غرقى . بأنواع النعم والثروات، وفي نفس الوقت شملتهم مختلف المصائب والمشاكل، كالخوف، والقتل، والتلوّث الخلق، والقلق بأنواعه المختلفة.

فأحياناً تكون الثروة غير المحدودة نوعاً من العقاب الإلهي الذي يشمل بعض الناس، فإذا نظرنا إلى حياتهم من بعيد نراها جميلة، أمّا إذا تفحصناها عن قرب فسوف نشاهد التعاسة بأدنى حالاتها!، وفي هذا المجال هناك قصص عديدة لسلاطين الثروة في الدنيا، حيث يطول بنا المقام لو أردنا سردها.

السؤال الآخر هو: ألا يعني هذا الكلام أنّه متى ما كان الإنسان فقيراً فلا ينبغي له السعي للتوسع في الرزق، لأنّ الخالق جعل مصلحته في هذا الفقر؟

الجواب: وللجواب على هذا السؤال نقول: إنّه قد تكون قلة الرزق بسبب كسل الإنسان وتهاونه أحياناً، فهذا النقص والحرمان ليس ما يريده الله حتماً، بل بسبب أعماله، والإسلام يدعو الجميع إلى الجهد والجهاد والمنابرة وفقاً لتأكيده على أصل السعي وبذل الجهد الذي يشير إليه القرآن في آيات عديدة، وسنّة الرّسول عَلَيْ والأنمة الأطهار عليه المراجع المنارعية الرّسول على المنارعية المراجع المنارعية المراجع المنارعية الرّسول على المنارعية الرّسول على المنارعية الرّسول على المنارعية المراجع المنارع المنارعية المراجع المنارع المنارع

ولكن عندما يبذل الإنسان منتهى جهده، ورغم ذلك تغلق الأبواب في وجهه، عليه أن يعلم بأنّ هناك مصلحة معيّنة في هذا الأمر، فلا يجزع، ولا يسيأس، ولا يسنطق بالكفر، ويستمر في محاولاته ويستسلم لرضا الخالق أيضاً.

وتجدر الإشارة إلى هذه الملاحظة وهي أنّ كلمة (عباده) لا تتعارض أبداً مع الطغيان عند بسط الرزق، لأنّ هذه العبارة تستخدم في الأفراد الصالحين والسيئين والمــتوسطي الحال، مثل: ﴿قُلْ يَا عِبَادِي الدِّينَ لُسْرِقُوا عَلَى لَنْفُسِهِمِ لَا تَقْتَطُوا مِنْ رَحَمَةَ اللَّهِ ﴾. `

صحيح أنّ الخالق ينزل الرزق بقدر حتى لا يطغي العباد، إلّا أنّه لا يمنعهم أو يحرمهم، لذا فإنّ الآية التي بعدها تقول: ﴿وهو الذي ينزل الغيمه من بعدها قنطوا وينشر رحمته ﴾.

ولماذا لا يكون هذأ: ﴿وهوالولي العميد﴾؟

هذه الآية تتحدّث عن آيات وعلائم التوحيد في نفس الوقت الذي تبيّن فيه نعمة ولطف الخالق، لأنّ نزول المطر يشتمل على نظام دقيق للغاية ومحسوب، فعندما تسترق الشمس على المحيطات تفصل ذرات الماء الدقيقة عن الأملاح وترسلها على شكل سحب إلى السهاء، ثمّ تقوم طبقات الجو العليا الباردة بتكثيفها، ثمّ تحملها الرياح إلى الأراضي اليابسة، ثمّ تتحول أخيراً إلى قطرات مطر بسبب برودة الهواء وضغطه الخاص وتهطل على الأرض، وتنفذ فيها دون تخربب.

نعم، فلو دققنا النظر في هذا النظام، فسنجد علائم قدرة الخالق وعلمه متجلية فيه، فهو الولى الحميد الذي يقوم بتأمين كلّ حاجات العباد وتشملهم ألطافه العديدة.

ولابدٌ من القول أنَّ كلمة (غيث) تعني المطر النافع، كما يقول العديد من المفسّرين وبعض علماء اللغة، في حين أنَّ (المطر) يطلق على جميع الأنواع الأُخرى النافعة والضارة.

لذا، فبعد تلك الجملة وردت عبارة: ﴿وينشر رحمته﴾.

ياله من تعبير لطيف وشامل! فهو ينشر رحمته لإحياء الأراضي الميتة، ونمو النساتات وتنظيف الهواء، وتأمين ماء الشرب للإنسان وباقي الكائنات الحية، والخسلاصة في جمسيع الجالات.

فلو أراد الإنسان أن يدرك مفهوم هذه الجملة القرآنية، فإنّ عليه أن يتوجه نحو الجبال والسهول بعد نزول المطر وعندما تشرق الشمس، كي يشاهد الجمال واللطافة ورحمة الخالق الواسعة وهي تعمر كلّ مكان.

وقد تكون الاستفادة من كلمة (غيث) بسبب أنّ لها جــدُوراً مشــتركة مـع (غــوث) المأخوذة من الإغاثة، ولهذا السبب فإنّ بعض المفسّرين اعتبر الكلمة أعلاه إشارة إلى أيّ

١ الزّمر، ٥٣.

إغاثة من قبل الخالق بعد اليأس ونشر رحمته .

و لهذه المناسبة \_أيضاً\_فإنّ الآية التي بعدها تتحدّث عن أهم آيات علم وقدرة الخالق، حيث تقول: ﴿وَهِنَ آيَاتُهُ خَلَقَ السَّمَاوَلِينَ وَلِأَرْضَ وَمَا بِنِكَ فَيَهِمَا مِنْ دَلِيةٍ ﴾.

فالسئوات بعظمتها، بمجرّاتها وكواكبها، بملايين الملايين من النجوم العنظيمة اللاسعة، بنظامها الدقيق الذي يبهت الإنسان عند مطالعته لها، والأرض بمنابعها الحياتية ونباتاتها المتنوعة والورود والفواكه بمختلف البركات والمواهب والجهال! كلها تعتبر آيات وعلائم تدل عليه... هذا من جانب.

ومن جانب آخر فالأحياء في الأرض والسهاء، كأنواع الطيور، ومئات الآلاف من الحشرات، وأنواع الحيوانات الأليفة والمتوحشة، والزواحف، والأسهاك بأنواعها وأحجامها، والعجائب الختلفة الموجودة في كلّ نوع من هذه الأنواع، والأهم من ذلك حقيقة (الحياة) وأسرارها التي لم يستطع أحد التوصل إلى كنهها بعد آلاف السنين من البحوث لملايين العلماء، كلّ ذلك هو من آيات الخالق.

والملفت للنظر أنّ (دابة) تشمل الكائنات الحية المجهرية التي لها حركات لطيفة وعجيبة، وتشمل الحيوانات الكبيرة العملاقة التي يصل طولها إلى عــشرات الأمــتار ووزنهــا إلى عشرات الأطنان، فكل صنف يسبّح على طريقته الخاصّة ويحمد الحالق، ويبيّن عــظمته تعالى وقدرته وعلمه اللامحدود، بلسان حاله.

وتقول الآية في نهايتها: ﴿وهو ملى جمسهم إذا يشا. قدير﴾ ".

أمّا ما هو المقصود من جمع الأحياء الذي تذكره هذه الآية؟ فـقد ذكسر العـديد مبن المفسّرين أنّه الجمع للحساب وجزاء الأعمال في القيامة، ويمكن اعتبار الآيات التي تذكر القيامة بعنوان (يوم الجمع) دليلاً على هذا المعنى (مثل الآية ٧ من نفس هذه السورة والآية ٩ من سورة التغابن).

سؤال: وهنا قد يطرح هذا السؤال وهو: هل أنّ جميع الأحياء سيحشرون يوم القيامة، حتى غير الإنسان؟ حيث يقال أحياناً أنّ كلمة (دابة) تطلق على غير الإنسان، وهنا

١. يقول الراغب في مفرداته: الغوث يقال في النصرة، والغيث في المطر.

ستُطرح هذه المشكلة وهي كيف ستحشر الأحياء من غير الإنسان للحساب، في حين أنّها لا تتمتع بعقل ولا اختيار ولا تكليف؟

الجواب: وقد ورد جواب هذا السؤال في نهاية الآية ٣٨ من سورة الأنعام: ﴿وها هن دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أهم أهثالكم ها قرطنا في الكتاب هن شي، ثمّ إلى ربهم يحشرون ﴾.

وقلنا أنّ حياة العديد من الحيوانات مقترنة مع نظام بديع وعجيب، فما المانع من أن تكون أعيالها نتاج نوع من العقل والشعور فيها؟ وهل هناك ضرورة لإرجاع جميع هذه الأمور إلى الغريزة؟ وفي هذه الحالة يمكن تصوّر نوع من الحشر والحساب لها (اقرأ شرحاً أكثر لهذا الموضوع في ذيل تفسير الآية ٣٨ من سورة الأنعام).

ويحتمل في تفسير الآية أعلاه أنّ المقصود من (الجمع) الجانب المقابل لـ (بث)، أي أنّ (بث) تشير إلى خلق أنواع الكائنات الحية باختلافها، ثمّ إذا شاء الخالق (جمعها) وأفناها. فكما أنّ العديد من الأحياء \_ (على مدى التاريخ) \_ انتشرت بشكل عجيب، ثمّ انقرضت واختفت فيا بعد، كذلك جمعها وإيادتها يكون بيد الخالق، فهي في الحقيقة تشبه الآيات التي تقول: يحيي وعيت (أي الخالق).

وبهذا فَإِنَّ قضية حساب الحيوانات سوف تكون أجنبية عن هذه الآية.

## النَّمُومُ السماوية الْآهلة:

من الإستنتاجات المهمّة التي نستنتجها من خلال هذه الآية، أنّها تدل على وجدود مختلف الأحياء في السهاوات، وبالرغم من عدم صدور الرأي النهائي للعلماء بهذا الخصوص، إلّا أنّهم يقولون وعلى نحو الإيجاز: هناك احتال قوي بوجود عدد كبير من النجوم من بين الكواكب السهاوية تحتوي على كائنات حية، إلّا أنّ القرآن يصرّح بهذه الحقيقة من خلال: ﴿وها بعد فيهما هن دائمة ﴾

وما يقوله بعض المفسّرين من احتال اختصاص (فيهما) بالكرة الأرضية غير سديد، لوجود ضمير المثنى والذي يعود إلى السهاء والأرض معاً، وكذلك لا يصح ما قيل في تفسير (دابة) بالملائكة، لأنّ دابة تطلق عادة على الاحياء المادية.

ويمكن استفادة هذا المعنى أيضاً من خلال الآيات القرآنية المتعددة الأخرى.

وفي حديث ورد عن الإمام علي بن أبي طالب على أنَّه قال: «هذه النجوم التي في السماء مدائن مثل المدائن التي في الأرض مربوطة كلّ مدينة إلى عمود من نور» (

وهناك روايات أخرى متعددة في هذا الجمال (يمكن مراجعة كتاب «الهيئة والإسلام» لمزيد من المعلومات).

وبما أنّ الآيات السابقة كانت تتحدّث عن الرحمة الإلهيّة، لذا يُطرح سؤال في هذا الجال، وهو كيف تجتمع الرحمة وكل هذه المصائب التي تصيبنا؟

الآية الأخرى تجيب على هذا السؤال و تقول: ﴿ وَمَا نَصَابِكُمْ مَنْ مَصَيِبَةٌ فَهِمَا كُسَبِتُ اللَّهِ اللَّهِ ا أيديكم ﴾ [

ثم إنّ هذا الجزاء ليس جزاءً على جميع أعالكم القبيحة، لأنّه ﴿ويعفو من كثير﴾.

## بحوث

## علَّهُ المصائب:

ومن الضروري الإنتباه إلى بعض الملاحظات الواردة في هذه الآية:

١- تبين هذه الآية وبوضوح أنّ المصائب التي تصيب الإنسان هي نوع من التحذير والعقاب الإلهي (بالرغم من وجود بعض الاستثناءات التي سنشير إليها فيها بعد).

وبهذا الترتيب سيتوضح لنا جانب من فلسفة الحوادث المؤلمة والمشاكل الحياتية.

والطريف في الأمر أنّنا نقراً في حديث عن الإمام علي الله نقل عن الرّسول الله قوله: «خير آية في كتاب الله هذه الآية، يا علي ما من خدش عود. ولا نكبة قدم إلا بذنب، وما عفى الله عنه في الدنيا فهو أكرم من أن يعود فيه، وما عاقب عليه في الدنيا فهو أعدل من أن يعني على عبده» .

وهكذا فإنّ هذه المصائب إضافة إلى أنّها تقلل من حمل الإنسان، فإنّها تجعله يتزّن في المستقبل.

ا. سفينة البحار، ج ٢، ص ٥٧٤، كلمة نجم، نقلاً عن تفسير علي بن إبراهيم القمي، وبحارالانوار، ج ٥٥، ص ٩١.

تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٤٧، ذيل الآيات مورد البحث، وقد ورد ما يشبه هذا الحديث في تنفسير الدرّالمنثور، وتفسير روح المعاني، مع بعض الإختلاف وذلك في نهاية الآيات التي نبحثها، والأحاديث في هذا المجال كثيرة.

٢- بالرغم من عمومية الآية وشمولها كلّ المصائب، لكن توجد استثناءات لكل عام،
 مثل المصائب والمشاكل التي أصابت الأنبياء والأثمة المعصومين عليه بهدف الإختبار أو رفع
 مقامهم.

وأيضاً المصائب بهدف الاختبار التي تشمل غير المعصومين. أو المصائب التي تحدث بسبب الجهل أو عدم الدقة في الأمور وعدم الإستشارة والتساهل والتي هي آثار تكوينية لأعمال الإنسان نفسه.

وبعبارة أخرى فإنّ الجمع بين الآيات القرآنية الخيتلفة \_ والأحاديث \_ يقتضي التخصيص في بعض الموارد بالنسبة لهذه الآية العامة، وليس هذا موضوعاً جديداً ليكون محل نقاش بعض المفسّرين.

وخلاصة القول فإنّ هناك غايات مختلفة للمصائب والمشاكل التي تصيب الإنسان، تمّت الإشارة إليها في المواضيع التوحيدية وبحوث العدل الإلهي.

فالملكات تنمو وتتكامل تحت ضغط المصائب، ويكون هناك حذر بالنسبة للمستقبل، ويقظة من الغرور والغفلة وكفارة للذنب و...

وبما أنّ أغلب أعمال الأفراد لها طبيعة جزائية وتكفيرية، لذا ف إنّ الآيــة تــطرح ذلك بشكل عام.

ولذا فقد ورد في الحديث أنّه عندما دخل على بن الحسين على يزيد بن معاوية، نظر إليه يزيد وقال: يا على، ما أصابكم من مصيبة فهاكسبت أيديكم (إشارة إلى أنّ مأساة كربلاء هي نتيجة أعهالكم).

إلّا أنّ الإمام الله أجابه مباشرة: «كلّا ما نزلت هذه فينا، إنّما نزل فينا: ﴿ هَا لُصَابِهِ هِنْ هَصِيبَةُ فِي الأَرْضُ ولا فِي الله يسير \* لكيلا تأسول في الأَرْضُ ولا في الله يسير \* لكيلا تأسول على الله يسير \* لكيلا تأسول على ها قاتكم ولا تقرحول بما أتاكم ﴾ فنحن الذين لا نأسى على مافاتنا من أمر الدنيا، ولا نفرح بما أوتينا» .

وننهي هذا الكلام بحديث آخر عن الإمام الصادق عَنْ فعندما سئل عن تفسير الآيــة

١. الحديد، ٢٢ و ٢٣.

٢. تفسير على بن إبراهيم، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٥٨٠.

أعلاه وأنّ علياً وأهل بيته قد أصيبوا بالمصائب من بعده، فهل كان ذلك بسبب أعهالهم؟ في حين أنّهم أهل بيت الطهر، والعصمة من الذنب، فقال: «إنّ رسول الله كان يـتوب إلى الله ويستغفر في كلّ يوم وليلة مائة مرة من غير ذنب، إنّ الله يخص أولياءه بالمصائب ليأجرهم عليها من غير ذنب .

٣- البعض يشكك في أن يكون المقصود من المصائب في هذه الآية مصائب الدنيا، لأن الدنيا هي دار العمل وليس دار الثواب والجزاء.

وهذا خطأ كبير، لوجود آيات وروايات متعددة تؤكّد أنّ الإنسان يسرى \_ أحياناً \_ جانباً من نتيجة أعهاله في هذه الدنيا، وما يقال من أنّ الدنيا ليست داراً للجزاء ولا تتم فيها تصفية جميع الحسابات، لا يعني عدم الجزاء بشكل مطلق، حيث إنّ إنكار هذه الحقيقة يشبه إنكار البديهيات، كما يقول المطّلعون على المفاهيم الاسلامية.

٤- أحياناً قد تكون المصائب جماعية، وبسبب ذنوب الجماعة، كما نقراً في الآية ٤١ من سورة الروم: ﴿ ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ليذيقهم بعض الذي معلوا لعلهم يرجعون﴾.

وواضح أنّ هذا يختص بالمجتمعات الإنسانية التي أصيبت بالمصائب بسبب أعهالها. وورد في الآية ١١ من سورة الرعد: ﴿ إِنْ الله لا يغيرها بقوم حتى يغيروا ها بأنفسهم ﴾.

وهذه الآيات تدل على وجود إرتباط وعلاقة قريبة بين أعلال الإنسان والنظام التكويني للحياة، فإذا سار الناس وفقاً لأصول الفطرة وقوانين الخلق فستشملهم البركات الإلهيّة، وعند فسادهم يفسدون حياتهم.

وأحياناً قد يصدق هذا الأمر بخصوص آحاد الناس، فكل إنسان سيصاب في جسمه وروحه أو أمواله ومتعلقاته الأخرى بسبب الذنب الذي يرتكبه، كما جاء في الآية أعلاه لل على أيّة حال، فقد يتصوّر البعض أنّهم يستطيعون الهروب من هذا القانون الإلهي الحتمى، لذا فإنّ آخر آية في هذا البحث تقول: ﴿وها لنتم بمعجزين في الأرض كلاً وفي السماء

١ أصول الكافي، طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٥٨١.

٢. تفسير الميزان، ج ١٨، ص ٦٦.

٣. «معجزين» من كلمة وإهجاز» إلّا أنّها وردت في العديد من الآيات القرآنية بمعنىٰ الهروب من محيط القدرة الإلهيّة ومن عذابه، حيث يقتضي معناها ذلك.

بطريق أولى وكيف تستطيعون الهروب من قدرته وحاكميته في حين أنّ كلّ عالم الوجود هو في قبضته ولا منازع له؟

وإذا كنتم تعتقدون بوجود من سيساعدكم وينصركم، فاعلموا: ﴿وهالكم من دون الله من ولي ولا نصير﴾.

قد يكون الفرق بين (الولي) و(النصير) هو أنّ الولي هو الذي يقوم بجلب المنفعة، والنصير هو الذي يقوم بدفع الضرر، أو أنّ الولي يقال لمن يدافع بشكل مستقل، والنصير يقال لمن يقف إلى جانب الإنسان ويقوم بنصرته.

وفي الحقيقة فإنَّ آخر آية تجسّد ضعف وعجز الإنسان، والآية التي قبلها عدالة الخالق ورحمته\.

## ہحوث

# الاولىٰ: مصائبكم بما كسبت أيديكم

يتصور العديد من الناس أنّ علاقة أعيال الإنسان بالجزاء الإلهي مثل العقود الدنيوية وما تحتويه من الأجر والعقاب، في حين قلنا \_مراراً \_إنّ هذه العلاقة أقرب ما تكون إلى الإرتباط التكويني منه إلى الإرتباط التشريعي.

وبعبارة أخرى فإنّ الأجر والعقاب أكثر ما يكون بسبب النتيجة الطبيعية والتكوينية لأعال الإنسان حيث يشملهم ذلك. والآيات أعلاه خير شاهد على هذه الحقيقة.

وبهذا الخصوص هناك روايات كثيرة في المصادر الإسلامية نشير إلى بعضها لتكميل الموضوع:

١-ورد في إحدى خطب نهج البلاغة: «ماكان قوم قط في غض نعمة من عيش، فزال عنهم الآبذنوب اجترحوها، لأن الله ليس بظلام للعبيد، ولو أنّ الناس حين تنزل بهم النقم، و تزول عنهم النعم، فزعوا إلى ربّهم بصدق من نيّاتهم، ووله من قلوبهم، لردّ عليهم كلّ شارد، وأصلح لهم كلّ فاسد» ``.

٣. وهناك حديث آخر عن أمير المؤمنين الإمام علي ﷺ في (جامع الأخـبار) حـيث

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٧، ص ٢٩٠. ٢٠ نهج البلاغة، الخطبة ١٧٨.

يقول: «إنَّ البلاء للظالم أدب، وللمؤمن امتحان، وللأنبياء درجة، وللأولياء كرامة» `.

وهذا الحديث خير شاهد للاستثناءات التي ذكرناها لهذه الآية.

٣- وورد في حديث آخر عن الإمام الصادق في الكافي أنّه قال: «إنّ العبد إذا كثرت ذنوبه، ولم يكن عنده من العمل ما يكفرها، ابتلاه بالعزن ليكفرها» .

٤- وهناك باب خاص لهذا الموضوع في كتاب أصول الكافي يشمل ١٢ حديثاً ٢.

وكل هذه هي غير الذنوب التي صرّحت الآية أعسلاه بأنّ الخسالق سسيشملها بعفوه ورحمته، حيث إنّها ـ بحدّ ذاتها \_كثيرة.

## الثانية: اشتباه كبير

قد يستنتج البعض بشكل خاطىء من هذه الحقيقة القرآنية ويقول بوجوب الإستسلام لأيّ حادثة مؤسفة، إلّا أنّ هذا الأمر خطير للغاية، لأنّه يستفيد من هذا الأصل القرآني التربوي بشكل معكوس ويستنتج نتيجة تخديرية.

فالقرآن لا يقول أبداً بالإستسلام حيال المصائب وعدم السعي لحل المشاكل، والركون للظلم والجور والمرض، بل يقول: إذا شملتك المصائب بالرغم من سعيك ومحاولاتك لدفعها، فاعلم أن ذلك هو كفارة الذنوب التي قمت بها وارتكبتها، عليك أن تفكّر بأعمالك السابقة، وتستغفر لذنوبك، وتصلح نفسك وتكتشف نقاط ضعفك.

وإذا ورد في الروايات أنّ هذه الآية من أفضل آيات القرآن، فذلك بسبب تأثيرها التربوي المهم، ومن جانب آخر تقوم بتخفيف هموم الإنسان، وتعيد الأمل وعشق الخالق إلى قلبه وروحه.

## الثَّالثة: من هم أصماب الصفّة؟

الذين يذهبون إلى زيارة قبر النّبي يَتَأَيُّنَ في المدينة، يشاهدون مكاناً مرتفعاً قليلاً عن الأرض في زاوية المسجد وقرب القبر الشريف حيث عزلت أطرافه بشكل جميل عن باقي

٨. بحار الأنوار، ج ٨١. ص١٩٨.

٢. أصول الكافي، ج ٢. (كتاب الايمان والكفر، باب تعجيل عقوبة الذنب) ح ٢.

س المصدر السابق.

المسجد، كما أنَّ الكثير ينتخب هذا المكان لتلاوة القرآن والصلاة.

هذا المكان يذكّرنا بمكان (الصفّة) وهو المحل الذي هيّأه النّبي ﷺ لمجموعة من الغـرباء الذين اعتنقوا الإسلام ولم يكن لديهم مأوى سوى المسجد \.

#### توضيع:

أوّل شخص غريب اعتنق الإسلام ولم يكن يملك مكاناً في المدينة هو شاب من أهل اليمامة يسمى (جويبر) حيث إنّ قصة زواجه الشهيرة مع (الذلفاء) تعتبر من أجمل حوادث محاربة الفواصل الطبقية في التاريخ الإسلامي.

وقد سمح له الرّسول على بالمبيت ليلاً في المسجد، لأنه لا يملك مكاناً للإستراحة والسكن، وعندما كثر عدد الغرباء \_ وكلهم سكن المسجد \_ أدّى ذلك إلى وضع سلبي للمسجد، أمر الرّسول على بإخراجهم من المسجد و تطهيره، واغلقت أبواب بيوت الصحابة التي كانت شارعة إلى المسجد بأمر الرّسول على أم الرّسول على وفاطمة على المسجد بأمر الرّسول على أم عدا بيت على وفاطمة على المسجد بأمر الرّسول على المسجد المسجد بأمر الرّسول على المسجد المسجد بأمر الرّسول على المسجد المسجد المسجد المسجد المسجد الرّسول على المسجد ا

عندها أمر الرّسول ﷺ بتسقيف مكان معيّن بسعف النخل ليكون محلاً لسكن الغرباء والفقراء، وكان بنفسه يزورهم ويعطيهم الماء والتمر والخبز والمواد الغذائية الأخرى، وقام باقي المسلمين بالإهتام بهم ومساعدتهم عن طريق الزكاة وأنواع الإنفاق الأخرى.

وقد اشترك هؤلاء في المعارك الإسلامية وجاهدوا بإخلاص، وقد وردت بعض الآيات القرآنية لتذكر فضلهم وصفاءهم وطهرهم، وقد سمّوا (بأصحاب الصُفّة) لأنّهم سكنوا تلك (الصفّة).

#### 8003

 <sup>«</sup>صفّة» على وزن «غصّة» وتعنى في اللغة، الصيفية المغطاة بسعف النحل.

وَمِنْ اَيَنِهِ الْجُوَارِفِ الْبَحْرِكَا لَا عَكُورِ اللهُ الْمَالُونِ اللهُ اللهُ وَالْكُلُونِ الرِّبِحَ فَيَظَلَلْنَ رَوَا كِذَعَلَى ظَهْرِوا وَمِنْ الرِّبِحُ الْكَلَامَ الْمُعْرِفِ اللهُ الْمُعْرِفِ اللهُ اللهُ

# التفسير

#### عبوب الرياع المنتظمة ومركة السفن:

مرّة أخرى نشاهد أنّ هذه الآيات تقوم بتبيان علائم الخالق وأدلة التوحيد، وتستمر في البحث الذي أشارت إليه الآيات السابقة بهذا الخصوص.

وهنا تذكر موضوعاً يتعامل معه الإنسان كثيراً في حياته المادية، خصوصاً المسافرين عبر البحار وسكّان السواحل، حيث تقول الآية: ﴿وَهَنَ آيَاتُهُ الجَوَارُ فَيَ البحر كالأَهلامِ ﴾.

«جوار» جمع (جارية) وهي صفة للسفن حيث لم تذكر للإختصار، وعادةً فــإنّ الآيــة تقصد حركة السفن، ولذا فقد استخدمت هذه الصفة.

ويقال للبنت الشابة «جارية» لأنّ الشباب والنشاط يجري في عروقها ووجودها.

«أعلام» جمع (علم) على وزن (قلم) وتعني الجبل، إلّا أنّها في الأصل بمعنى العلامة والأثر الباقي الذي يخبر عن شيء معيّن، مثل (علم الطريق) و(علم الجيش) وما شابه.

أُمّا لماذا سمّي الجبل بالعلم؟ فذلك لأنّه ظاهر من بعيد، وأحياناً كانوا يشعلون النّار فوق قنّه حتى تكون مناراً للسائرين، إلّا أنّ وجود النّار وعدمها لا يؤثّر في التسمية.

وعلى هذا الأساس فإنّ القرآن يعتبر حركة السفن العملاقة في هـذه الآيــة \_كــا في الآيات الحالق. الآيات الحالق.

فليس مهمّاً حركة السفينة الصغيرة أو الزوارق على سطح الماء بسبب هبوب الرياح،

المهم حركة السفن والبواخر العملاقة بحمولتها الكبيرة ومسافريها المتعددين عند هـبوب الرياح، فتقطع آلاف الأميال وتصل إلى مرساها.

فن الذي خلق هذه الحيطات بخصوصياتها ومياهها وعمقها؟ من أعطى للخشب الذي تصنع منه السفن خاصية الطفو على سطح الماء؟

ومن يأمر الرياح بالهبوب بشكل منظم على سطح البحار والمحيطات كي يستطيع الانسان أن يصل من نقطة إلى أخرى بالإستفادة من هذه الرياح؟

نعم، فلو أخذنا بعين الاعتبار الخرائط التي يملكها البحّارة بخصوص حركة الرياح، والمعلومات التي يملكها البشر حول هبوب الرياح من القطبين نحو خط الإستواء ومن خط الإستواء إلى القطبين، وأيضاً هبوب الرياح المتناوبة من السواحل واليابسة نحو البحار وبالعكس، عندها سندرك أنّ هذا الأمر مخطط وله نظام.

في زماننا، تقوم المحركات الضخمة بتحريك السفن ودفعها إلى الأمام، إلّا أنّ الرياح تبقيُّ مؤثّرة أيضاً في حركة هذه السفن.

وللتأكيد أكثر تقول الآية: ﴿إِنْ يِشَا يِسكن الربِح فيظللن رواكد على ظهره ﴾. وكاستنتاج تضيف الآية في نها يتها: ﴿إِنْ في ذلك البات لكل صبار شكور ﴾.

نعم، فهبوب الرياح، وحركة السفن، وخلق البحار، والنظام الخــاص المــتناسق الذي يتحكّم بهذه الأمور... كلّها آيات مختلفة للذات المقدسة.

ونعلم أنّ هبوب الرياح يتمّ بسبب الاختلاف في درجة الحرارة بين منطقتين على الكرة الأرضية، لأنّ الهواء يتمدد بسبب الحرارة ويتحرك نحو الأعلى، ويضغط على الهواء المحيط به ويقوم بتحريكه، ومن جانب آخر يترك مكانه للهواء المجاور له عند تحركه نحو الطبقات العليا، فلو سحب الخالق هذه الخاصية (خاصية التمدد) من الهواء، عندها سيطغى السكون والهدوء القاتل وستقف السفن الشراعية في عرض البحار دون أيّة حركة.

«صبار» و(شكور) صيغتا مبالغة حيث تعطي الأولى معنى كثرة الصبر، والثانية كـثرة الشكر. وهذان الوصفان الواردان في هـذه الآيـة ـ وفي مـوارد أخــرى من عيسيران إلى ملاحظات لطيفة.

فهاتان الصفتان توضحان حقيقة الإيمان، لأنّ المؤمن صبور في المشاكل والإبتلاءات

١. إبراهيم. ٥، ولقمان. ٣١، وسبأ. ١٩، والآية التي نبحثها.

وشكور في النعم، وقد ورد في حديث عن الرّسول ﷺ: «الإيمان نصفان: نصف صبر ونصف شكر» \.

إضافةً إلى ذلك، فإنّ البحث في أسرار نـظام الخــلق يحــتاج إلى الصــبر والاســتمرار وتخصيص الوقت الكافي، ومن جانب ثان يستحق شكر المنعم.

فمتى ما توفر هذان العاملان عندها يكون الإنسان مؤهّلاً للبحث في هذه الآيات، وعادةً فإنّ البحث في أسرار الخلق يعتبر بحدّ ذاته نوعاً من الشكر.

ومن جانب ثالث، فإنّ ها تين الصفتين تتجسدان في الإنسان أكثر من أيّ وقت مضىٰ متىٰ ما ركب في السفينة، حيث الصبر حيال حوادث ومشاكل البحار، والشكر عند الوصول إلى الساحل.

مرّة أخرى، لتجسيد عظمة هذه النعمة الإلهيّة، تقول الآية الأخرى: ﴿ لُو يوبِقهن بهما كسبول أي لو شاء لأباد هذه السفن بسبب الأعمال التي إرتكبها المسافرون.

وكها قرأنا في الآيات الماضية، فإنّ المصائب التي تصيب الإنسان غالباً ما مـا تكـون بسبب أعهاله.

إلّا أنّه بالرغم من ذلك فإنّ اللطف الإلهي يشمل الإنسان: ﴿ويعف من كثير﴾. فلو لا عفو الخالق لم يكن لينجو أحد من عذاب الخالق سوى المعصومين والخواص والطاهرين، كها نقرأ ذلك في الآية 20 من سورة فاطر: ﴿ولو يؤاخذ الله الناس بما كسبولها ترك على ظهرها من دليّة ولكن يؤخّرهم إلى أجل مسمئ ﴾.

نعم، فهو يستطيع أن يمنع الرياح من الهبوب حسى تنقف السنفن في وسبط البحار والمحيطات، أو يحوّل هذه الرياح إلى عواصف هوجاء تدمر هذه السفن والبواخس، إلّا أنّ لطفه العام يمنع هذا العمل.

﴿ ويعلم الدّين يجادلون في آياتنا ما لهم من معيس ﴾ أوما لهم من ملجاً سبوى ذات ه المنزّهة.

١٠ تفسير الصافي، وتفسير مجمع البيان، ج ٨ ص ٥٠٦، والتفسير الكبير، وتفسير القرطبي ذيل الآية ٣١ من سورة لقمان.

٢. جملة ﴿ويعلم الذين يجادلون...﴾ كما يقول الزمخشري في كشافه: وردت منصوبة بسبب عطفها على تعليل محذوف وتقديره: لينتقم منهم ويعلم الذين يجادلون... فالهدف أن ينتقم الخالق من هذه المجموعة، والهدف أن يعلم المجادلون بعدم وجود طريق للنجاة.

فهؤلاء سوف لا يشملهم العفو الإلهي، لأنّهم عارضوه بعلم ووعي، واستمروا في محاربته عن عداوة وعناد، فهؤلاء سوف لا يشملهم عفوه ورحمته، ولاخلاص لهم من عذابه.

«معيص» مأخوذة من كلمة (حيص) على وزن (حيف) وتعني الرجوع والعدول عن أمر ما، وبما أنّ (محيص) اسم مكان، لذا وردت هذه الكلمة، بمعنىٰ محل الهروب أو الملجأ.

والكلام في آخر آية موجّه إلى الجميع حيث تقول: ﴿ فَهَا لُوتِيتُم هِنْ شِي الْحَامَ الْحَيَاةُ الْحَيَاةُ الْحَياةُ الْحَيَاةُ الْعَيَاةُ الْحَيَاةُ الْحَي

فلا تتصوروا أنّه سيبق لكم، لأنّه كالوميض الذي يبرق ثمّ يخبو، وكالشمعة في مهبّ الريح والفقاعة على سطح الماء، ولكن ﴿ وما مند الله خير ولبقى للدّين آمسنوا وعلى رسمم بتوكلون ﴾.

فلو استطعتم أن تستبدلوا هذا المتاع الدنيوي الزائل المحدود التافه بمتاع أبدي خالد، فتلك هي التجارة المربحة العديمة النظير.

فالمواهب في هذه الدنيا لا تخلو من المشاكل، حيث توجد الأشواك داغاً إلى جانب الورود، والمحبطات إلى جانب الآمال، في حين أنّ الأجر الإلهـي لا يحـتوي عـلى أيّ إزعاجات، بل هو خير خالص ومتكامل.

ومن جانب آخر فإنّ هذه المواهب مهاكانت فستزول حتماً، إلّا أنّ الجزاء الأخروي أبدي خالد، عندها هل يقبل العقل أن يستغني الإنسان عن هذه التجارة المربحة، أو يصاب بالغرور والغفلة وتبهره زخارف الدنيا؟

لذا فإنّنا نقراً في الآية ٣٨ من سورة التوبة: ﴿لرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة فعاصتاع الحياة الدنيا في الآخرة إلا قليل.

وأساساً، فإنّ «الحياة الدنيا» (بالمعنى المتقدّم) تشير إلى الحياة الدنية والحقيرة، وطبيعي أنّ أيّ متاع أو وسيلة للاستفادة منها في هذه الحياة ستكون \_أيضاً\_مثلها في القيمة.

لذا فقد ورد في حديث عن الرّسول ﷺ أنّه قال: «والله ما الدنيا في الآخرة إلّا مسثل أن يجعل أحدكم إصبعه هذه في اليم، فلينظر بم ترجع؟!» \

والملفت للنظر أنَّه وردُّ في هذه الآية التأكيد على الإيمان والتوكل، وهذا بسبب أنَّ نيل

١. تفسير روح البيان، ج ٣. ص ٤٣٩، ذيل الآية ٢٨ من سورة التوبة.

الأجر الإلهي هو للذين يفوضون أمورهم في جميع الأعمال ويستسلمون له تعالى إضافة إلى الإيمان، لأنّ التوكل يعني تفويض الأمور. وتقابل هذه الجموعة أشخاص يجادلون في آيات الله بسبب حبّ الدنيا والإرتباط بالمتاع الزائل، ويقلبون الحقائق، وبهذا الترتيب فإنّ آخر آية هي بمثابة تعليل للآية التي قبلها، والتي كانت تتحدّث عن الذين يجادلون في آيات الله.

## الثفسير

## المؤمنون لا يستسلمون للظلم:

هذه الآيات استمرار للبحث الوارد في الآيات السابقة بخصوص الأجر الإلهي للمؤمنين المتوكلين.

فبعد ذكر الإيمان والتوكل اللذين لهما طبيعة قلبيّة، تشير هذه الآيات إلى سبعة أنواع من البرامج العملية للصفتين السابقتين سواء كانت إيجابية أو سلبية، فردية أو اجتماعية، مادية أو معنوية، وهذه البرامج توضّح أسس المجتمع الصالح والحكومة الصالحة القوية.

والملفت للنظر أنّ هذه الآيات نزلت في مكّة \_كها يظهر \_وفي ذلك اليوم لم يكن قد تأسس المجتمع الإسلامي بعد، ولم يكن هناك وجود للحكومة الإسلامية، إلّا أنّ هذه الآيات أعطت التفكير الإسلامي الصحيح في هذا الخصوص منذ ذلك اليوم، حيث كان الرّسول الكريم عَلَيْهُ يعلّمهم ويربّيهم لغرض الإستعداد لبناء المجتمع الإسلامي في المستقبل. فأوّل صفة تبدأ من التطهير حيث تقول الآية أنّ الثواب الإلهي العظيم سوف يكون من نصيب المؤمنين المتوكلين: ﴿والذين يجتنبون كيائر الإله والفواحثن ﴾ أ

١. يعتقد غالب المفسّرين أن ﴿الذين يجتنبون﴾ عطف لـ ﴿الذين أمنوا﴾ في الآية السابقة، بالرغم سن احتمال البعض أنها مبتدأ خبره محذوف (وفي التقدير والذين يجتنبون... لهم مثل ذلك من الثواب) إلا أنّ المعنىٰ الأوّل أفضل ظاهراً.

عليها النّار»`.

«كبائر» جمع «كبيرة» وتعني الذنوب الكبيرة، أمّا ما هو المعيار في الكبائر؟ البعض فسّرها بالذنوب التي توجّد القرآن في آياته بعذاب النّار لها، وأحياناً الذنوب التي تستوجب الحدّ الشرعى.

وقد احتمل البعض أنها إشارة للبدع وإيجاد الشبهات الإعتقادية في أذهان الناس. ولكننا لو رجعنا إلى المعنى اللغوي لكلمة «كبيرة» فإنها تعني الذنب الذي يكون كبيراً ومهماً من وجهة نظر الإسلام، وأحد علائم أهميته أنه ورد في القرآن الجيد وتوعد بالعذاب عليه، وقد ورد تفسير للكبائر في روايات أهل البيت البيت النها: «التي أوجب الله عدوجلًا

وعلى هذا الأساس فلو توضحت أهميّة وعظمة الذنب بطرق أخرى، عندها سيشمله عنوان (الكبائر).

«فواحش» جمع «فاحشة» وتعني الأعمال القبيحة للغاية والممقوتة، وذكر هذه العبارة بعد كلمة (الكبائر) من قبيل ذكر الخاص بعد العام، وفي الحقيقة فإنّ التأكيد على الذنوب القبيحة للغاية بعد ذكر اجتناب المؤمنين الحقيقيين عن جميع الذنوب الكبائر، للتأكيد على أهمية ذلك.

وعلى هذا الأساس فإنّ أوّل علائم الإيمان والتوكل هو الاجتناب عن (الكبائر)، فكيف يمكن للإنسان أن يدّعي الإيمان والتوكل على الخالق، في حين أنّه مصاب بأنواع الذنـوب وقلبه وكر من أوكار الشيطان؟!

أمّا ثاني صفة، والتي لها طبيعة تطهيرية أيضاً، فهي السيطرة على النفس عند الغضب الذي يعتبر من أشدّ حالات الإنسان حيث تقول الآية: ﴿وَإِذَا هَا عَضِبُوا هُمْ يَعْفُرُونَ ﴾.

فهؤلاء لا يفقدون السيطرة على أنفسهم عند الغضب ولا يسر تكبون الجسرانم عسنده. والأكثر من ذلك غسل قلوبهم وقلوب الآخرين من الحقد بواسطة مياه العفو والغفران.

وهذه الصفة لا تتوفر إلّا في ظل الإيمان الحقيقي والتوكل على الحق.

والطريف في الأمر أنّ الآية لا تقول: إنّهم لا يغضبون، لأنّ الغضب من طبيعة الإنسان، وهناك ضرورة له في بعض الأحيان خاصةً عندما يكون لله وفي طريق إحقاق الحق، بل

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۱، ص ٤٧٣.

تقول: إنهم لا يلوّثون أنفسهم بالذنب عند الغضب، وبكل بساطة يعفون ويغفرون، ويجب أن يكونوا هكذا، فكيف يمكن للإنسان أن ينتظر العفو الإلهي في حين أنّ أعهاقه مليئة بالحقد وحبّ الإنتقام، ولا يعترف بأيّ قانون عند الغضب؟ وإذا شاهدنا التأكيد على الغضب هنا، فذلك لأنّ هذه الحالة كالنار الحارقة التي تلتهب في داخل أعهاق الإنسان، وهناك الكثيرون الذين لا يستطيعون ضبط أنفسهم في تلك الحالة، إلّا أنّ المؤمنين الحقيقيين لا يستسلمون أبداً للغضب.

وورد في حديث عن الإمام الباقر على : «من ملك نفسه إذا رغب، وإذا رهب، وإذا غضب، حرّم الله جسده على النّار» (

الآية الأخرى تشير إلى الصفة الثالثة والرّابعة والخامسة والسادسة، حيث تـقول: 

﴿والدّين استجابوا لربهم﴾.

﴿وأَقَامُوا الصَّلَاتُ ﴾.

﴿ولُمرهم شورى بينهم ﴾ 🖔

﴿وممّا رزقناهم ينفقون﴾.

فالآية السابقة كانت تتحدّث عن تطهير النفس من الذنوب والتغلب على الغضب، إلّا أنّ الآية التي نبحثها تتحدّث عن بناء النفس في الجالات المختلفة، ومن أهمها إجابة دعوة المنالق، والتسليم حيال أوامره، حيث إنّ الخير كملّ الخسير تجسد في هذا الأمر، فهم مستسلمون بكل وجودهم لأوامره، وليست لهم إرادة إزاء إرادته، ويجب أن يكونوا هكذا، لأنّ الاستسلام والاستجابة أمران حتميان بعد تطهير القلب والروح من آثار الذنب الذي يعيق السير نحو الحق.

ونظراً لوجود بعض القضايا المهمّة في التعليات الإلهيّة، يجب الإشارة إليها بالخصوص، لذا نرى أنّ الآية أشارت إلى بعض المواضيع المهمّة وخاصة (الصلاة) التي هي عمود الدين

١. تفسير على بن إبراهيم، طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٥٨٣.

٢. يقول بعض المفسّرين أنّه متى ماكانت (شبورى) مصدراً وتعني المشاورة يجب أن تضاف لها كلمة (ذو) ويصبح تقدير الجملة (أمرهم ذو شورى بينهم)... أو للمبالغة والتأكيد، لأنّ ذكر (المصدر) بدلاً من (الصفة) يوصل هذا المعنى عادة، لكن إذا كانت شورى كما يقول الراغب في مفرداته بمعنى (الأمر الذي يتشاور فيه) عندها لا حاجة للتقدير (لاحظ ذلك).

وحلقة الوصل بين المخلوق والخالق ومربية النفوس، وتعتبر معراج المـؤمن وتـنهـيٰ عـن الفحشاء والمنكر.

بعد ذلك تشير الآية إلى أهم قضية اجتماعية وهي «الشورى» فبدونها تعتبر جميع الأعمال ناقصة، فالإنسان الواحد مهما كان قوياً في فكره وبعيداً في نظره، إلا أنّه ينظر للقضايا المختلفة من زاوية واحدة أو زاويتين، وعندها ستختني عبنه الزوايا والأبعاد الأخرى، إلا أنّه وعند التشاور حول القضايا المختلفة تقوم العقول والتجارب المختلفة بمساعدة بعضها البعض، عند ذلك ستتوضح الأمور وتقل العيوب والنواقص ويقل الإنحراف.

لذا فقد ورد في حديث عن الرّسولﷺ أنّه قال: «ما من رجل يشاور أحداً إلّا هدي إلى الرشد».

والملفت للنظر أنّ العبارة وردت هنا على شكل برنامج مستمر للمؤمنين، ليس في عمل واحد ومؤقت، بل يجب التشاور في جميع الأعمال. والطريف في الأمر أنّ الرّسول عَلَيْهِ كَانَ أيضاً يتشاور مع أتباعه وأنصاره في القضايا الاجتاعية المهمّة والتنفيذية والصلح والحرب والأمور المهمّة الأخرى بالرغم من تكامل عقله وإرتباطه بمصدر الوحي، وكان يشاور أصحابه أحياناً بالرغم من المشاكل التي تحصل من جرّاء ذلك، لكي يكون أسوة وقدوة للناس، لأنّ بركات الإستشارة أكثر بكثير من احتالات ضررها.

وهناك تفصيلات في نهاية الآية ١٥٩ من سورة آل عمران بخيصوص (الإستشارة) و(شروط الشورى) و(أوصاف الذين يجب استشارتهم) و(مسؤولية المستشار) حيث لا نرى ضرورة إلى إعادة ذلك، إلا أنّه يجب أن نضيف بعض الملاحظات الأخرى:

أ) الشورى تختص بالأعمال التنفيذية ومعرفة الموضوع وليست لمعرفة الأحكام، لأنها يجب أن تؤخذ من مصدر الوحي ومن الكتاب والسنة، وعبارة (أمرهم) تشير إلى هذا المعنى أيضاً، لأنّ الأحكام ليست من شأن الناس، بل هي من أمر الخالق.

ولذا فلا أساس لما يقوله بعض المفسّرين كالآلوسي من أنّ الشورى تشمل الأحكام أيضاً، حيث لا يوجد نص خاص بذلك، خاصة وأنّنا نعتقد بعدم وجود أيّ أمر في الإسلام ليس لد نص عام أو خاص صادر بشأنه، وإلا فما فائدة ﴿اليوم أكملت لكم دينكم ﴾ [ يجب قراءة تفصيلات عن هذا المعنى في كتب أصول الفقه بخصوص بطلان الإجتهاد بمعنى التقنين في الإسلام].

ب) قال بعض المفترين إن شأن نزول عبارة: ﴿لَعَرَهُم هُورَىٰ بِينَهُم ﴾ خاص بالأنصار، إمّا لأنّ أعلم هم قبل الإسلام كانت وفقاً للشورى، أو هي إشارة إلى تلك الجمعوعة من الأنصار الذين آمنوا قبل هجرة النّبي عَلَيْهُ وبايعوه في (العقبة)، ودعوه إلى المدينة (لأنّ هذه السورة مكّية، والآيات أعلاه نزلت في مكّة كما يظهر أيضاً).

وعلى أيّة حال، فإنّ الآية لا تختص بسبب نزولها، بل توضح برنامجاً عاماً وجماعياً.

وننهي هذا الكلام بحديث عن أمير المؤمنين الإمام علي الله حسيث يـقول: «لاظـهير كالمشاورة، والإستشارة عين الهداية» .

ومن الضروري الإشارة إلى أنّ آخر صفة وردت في هذه الآية لا تشير إلى الإنفاق المالي فحسب، وإنّما إنفاق كلّ ما أعطاه الخالق من الرزق كالمال والعقل والذكاء والتجربة، والتأثير الاجتماعي، والخلاصة: الإنفاق من كلّ شيء.

وتقول الآية بخصوص سابع صفة للمؤمنين الحقيقيين: ﴿والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون ﴾ أي أنّهم إذا تعرّضوا للظلم لا يستسلمون له، بل يطلبون النصر من الآخرين.

وواضح أنّ الآخرين مكلّفون بالإنتصار ضد الظلم، لأنّ طلب النصر دون النصرة يعتبر لغواً ولا فائدة فيد، وفي الحقيقة فإنّ المظلوم مكلّف بمقاومة الظالم وطلب النصرة، وأيضاً فإنّ المؤمنين مكلفون بإجابته، كما ورد في الآية ٧٢ من سورة الأنفال حيث نقرأ: ووإن لستنصروكم في الدين فعليكم النصر.

هذا البرنامج الإيجابي البنّاء يحذّر الظالمين من مغبّة ظلم المؤمنين، حيث إنّهم لا يسكتون على ذلك ويقفون بوجوههم، وهو أيضاً يؤمّل المظلومين بأنّ الآخرين سوف ينصرونكم عند استغاثتكم.

«ينتصرون» من كلمة «إنتصار» وتعني طلب النصر، إلّا أنّ البعض فسترها بمعنى «التناصر» والنتيجة واحدة، للتوضيح الذي ذكرناه.

١٠ المائدة، ٣.

٢. وسائل الشيعة، ج ٨. ص ٤٢٥. (باب ٢١ من أبواب الأحكام العشرة).

على أيّة حال، فأيّ مظلوم إذا لم يستطع أن يقف بوجه الظلم بمفرده، فعليه ألّا يسكت، بل يستفيد من طاقات الآخرين والنهوض بـوجه الظــلم، ومســؤولية جمــيع المســلمين الاستجابة لاستغاثته وندائه.

ولكن بما أنّ التناصر يجب أن لا يخرج عن حدّ العدل ويسنتهي إلى الإنستقام والحسقد والتجاوز عن الحد، لذا فإنّ الآية التي بعدها اشترطت ذلك بالقول: ﴿وجزا سيّنةِ سيّئةُ مثلها﴾.

يجب أن لا تتجاوزوا عن الحدّ بدافع وقوع الظلم على إخوانكم فتنقلبوا إلى أشخاص ظالمين، وخاصة الإفراط في الرد على الظلم في مجتمعات كالمجتمع العربي في بداية الإسلام، لذا يجب التمييز بين نصرة المظلوم والإنتقام.

وعمل الظالم يجب أن يسمى بـ (سيئة) إلّا أنّ جزاءه وعقابه ليس (سيئة) وإذا وجدنا أنّ الظالم الآية عبّرت عن ذلك بالسيئة فبسبب التقابل بالألفاظ واستخدام القرائس، أو أنّ الظالم يعتبرها (سيئة) لأنّه يعاقب، أو يحتمل أن يكون استخدام لفظة (السيئة) لأنّ العقاب أليم ومؤذٍ، والألم والأذى بحدّ ذاته (سيء) بالرغم من أنّ قصاص الظالم ومعاقبته يعتبر عملاً حسناً بحدّ ذاته.

وهذا يشبه العبارة الواردة في الآية ١٩٤ من سورة البقرة: ﴿ فَمَنَ لَمَتَدَى مَلِيكُمُ فَاعْتَدُولُ عليه بمثل ما لعتدى عليكم والتقوا الله ﴾.

على أيّة حال، فإنّ هذه العبارة يمكن أن تكون مقدمة للعفو الوارد في الجملة التي بعدها، وكأنّا تريد الآية القول: إنّ العقاب مهما كان فهو نوع من الأذى، وإذا ندم الشخص عندها يستحق العفو.

لذا فني مثل هذه الموارد ينبغي عليكم العفو، لأنَّ ﴿ قَمِنَ مِفَا وَلُصِلِحِ فَأَجِرِهِ عِلَى الله ﴾.

صحيح أنه فقد حقه ولم يحصل على شيء في الظاهر، إلّا أنّه بسبب عفوه، العفو الذي يعتبر أساس انسجام المجتمع والتطهّر من الأحقاد وزيادة أواصر الحب وزوال ظاهرة الإنتقام والاستقرار الاجتماعي، فقد تعهد الخالق بأن يعطيه من فضله الواسع، ويا لها من عبارة لطيفة (على الله) حيث إنّ الخالق يعتبر نفسه مديناً لمثل هؤلاء الأشخاص ويقول بأنّ أجرهم على.

وتقول الآية في نهايتها: ﴿لِنَّهُ لا يحب الظالمين ﴾.

وقد تكون هذه الجملة إشارة إلى بعض الملاحظات:

فأوّلاً: قد يكون العفو بسبب أنّ الإنسان لا يستطيع أحياناً السيطرة على نفسه بدقة عند العقاب والقصاص، وقد يتجاوز الحد ويكون في عداد الظالمين.

وثانياً: إنّ هذا العفو ليس بمعنى الدفاع عن الظالمين، لأنّ الله لا يحب الظالمين أبداً، بل إنّ الله فو هداية الضالين وتثبيت الأواصر الاجتماعية.

وثالثاً: إنّ الذين يستحقون العفو هم الذين يكفون عن الظلم ويندمون على ما ارتكبوه في الماضي، ويقومون بإصلاح أنفسهم، وليس للظالمين الذين يزدادون جرأة بواسطة هذا العفو.

وبعبارة أوضح، فإنّ كلاً من العفو والعقاب له موقعه الخاص، فالعفو يكون عندما يستطيع الإنسان الإنتقام، وهذا يسمئ العفو البنّاء، لأنّه يمنح المنظلوم المنتصر قابلية السيطرة على النفس وصفاء الروح، وأيضاً يفرض على الظالم المغلوب إصلاح نفسه.

والعقاب والإنتقام والردّ بالمثل يكون عندما يبق الظالم مستمراً في غيه وضلاله، والمظلوم لم يثبّت أركان سيطرته بعد، فالعفو هنا يكون من موقع الضعف فيجب الردّ بالمثل. وقد ورد في حديث عن الرّسول الأكرم مَنْ أنّه قال: «إذا كان يوم القيامة نادى مناد: من كان أجره على الله فليدخل الجنّة، فيقال: من ذا الذي أجره على الله؟ فيقال: العافون عن الناس، فيدخلون الجنّة بغير حساب» أ.

وهذا الحديث .. في الحقيقة .. هو النتيجة المستوحاة من آخـر آيـة في هـذا البـحث، والإسلام الأصيل هو هذا.

 $\infty$ 

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٥٢، ذيل الآية مورد البحث.

وَلَمَنِ ٱنْصَرَبَعْ دَظُلْمِهِ عَا أُولَئِهَ كَ مَاعَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴿ إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَظْلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَبَبَعُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ أُولَئِهِ لَكَ لَهُمْ عَذَابُ إَلِيهُ ﴿ آلِيهُ وَلَهَن صَبرَ وَ عَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴿ ﴾

# الثفسير

#### الظلم والإنتصار:

تعتبر هذه الآيات \_ في الحقيقة \_ تأكيداً وتوضيحاً وتكيلاً للآيات السابقة بشأن الإنتصار ومعاقبة الظالم والعفو في المكان المناسب، والهدف من ذلك أنَّ معاقبة الظالم والإنتقام منه من حق المظلوم، ولا يحق لأحد منعه عن حقّه، وفي نفس الوقت إذا صادف أن سيطر المظلوم على الظالم وانتصر عليه، وعند ذلك صبر ولم ينتقم فإنّ ذلك يعتبر فضيلة كبرى.

فأوّلاً تقول الآية: ﴿ولعن لنتصربحد ظلمه فاولئك ما عليهم من سبيل ﴾ فلا يحق لأحد أن يمنع هذا العمل، ولا يلوم ذلك الشخص أو يوبخه أو يعاقبه، ولا يتوانى في نصر مثل هذا المظلوم، لأنّ الإنتصار وطلب العون من الحقوق الطبيعية لأيّ مظلوم، ونصر المظلومين مسؤولية كلّ إنسان حر ومتيقظ الضمير.

﴿لِنَّمَا السَّبِيلِ على الذِّينِ يظلمون النَّاسِ ويبشون في الأرض بنغير الحقَّ. وإضافة إلى عقابهم الدنيوى ﴿لُولئك لهم مذلب أليم ﴾ ينتظرهم في الآخرة.

يقول بعض المفسّرين حول الاختلاف بين جملة ﴿يظلمون النَّاسِ﴾ وجملة ﴿يبغون في

١٠ عبارة (ظلمه) هي من باب إضافة المصدر إلى المفعول.

الأرض بغير الحق ﴾ أنّ الجملة الأولى إشارة إلى موضوع (الظلم) والثانية إلى (التكبر) .

البعض الآخر اعتبر الأولى إشارة إلى (الظلم) والشانية إشارة إلى (الوقوف بـوجه الحكومة الإسلامية).

«بغن» تعني في الأصل الجد والمنابرة والمحاولة للحصول على شيء ما، ولكن كثيراً ما تطلق على المحاولات لغصب حقوق الآخرين، والتجاوز عن حدود وحقوق الخالق، لذا فإنّ للظلم مفهوماً خاصاً وللبغى مفهوماً عاماً يشمل أيّ تعدٍ أو تجاوز للحقوق الإلهيّة.

عبارة (بغير الحق) تأكيد لهذا المعنى، وعلى هذا الأساس فإنّ الجملة الثانية من باب ذكر العام بعد ذكر الخاص.

أمّا آخر آية فتشير مرّة أخرى إلى الصبر والعفو، لكي تـؤكّد أنّ الإنـتقام والعـقاب والقصاص من الظالم لا يمنع المظلوم من العفو، حيث تقول: ﴿ولهن صبروهفران دُلك لهن عزم الأمور﴾ .

«العزم» في الأصل يعني (التصميم لإنجاز عمل معين)، ويطلق على الإرادة القوية، وقد تكون عبارة (عزم الأمور) إشارة إلى أنّ هذا العمل من الأعبال التي أمر الله بها ولا يمكن أن تنسخ، أو أنّه من الأعبال التي يجب أن يشد الإنسان العزم لها، وأياً كان من المعنيين فهو يدل على أهمية هذا العمل.

والملفت للنظر ذكر (الصبر) قبل (الغفران)، لأنّه مع عدم وجود الصبر لا يمكن أن يحصل العفو والغفران، حيث يفقد الإنسان السيطرة على نفسه ويحاول الإنتقام مههاكان.

ومرّة أخرىٰ نذكّر بهذه الحقيقة، وهي أنّ العفو والغفران مطلوبان في حال القوّة والإقتدار، وأن يستفيد الطرف المقابل من ذلك بأفضل شكل أيضاً، وقد تكون عبارة «من عزم الأمور» لتأكيد هذا المعنى أيضاً، لأنّ التصميم بخصوص شيء معيّن يحدث عندما يكون الإنسان قادر على إنجاز ذلك الشيء، على أيّة حال فإنّ العفو الذي يكون مفروضاً من قبل الظالم، أو يشجعه في عمله و يجرئه على ذلك، غير مطلوب.

١. تفسير الكشاف، وتفسير روحالمعاني وتفسير روحالبيان، ذيل الآيات مورد البحث.

٢. اللام في ﴿لمن صبر﴾ هي لاّم القسم وفي ﴿لمن عَزم الأمور﴾ للتأكيد، والإثنان يوضحان أهمية هذا الأمر الإلهي أي (العفو).

بعض الرّوايات فسّرت الآيات أعلاه بنورة الإمام المهدي (عجّل اللّه فرجه) وانتقامه وانتصاره على الظالمين والمفسدين في الأرض، وكها قلنا عدّة مرات سابقاً فإنّ مثل هذه التفاسير من قبيل بيان المصداق الواضع ولا تمنع من عمومية مفهوم الآية وشموليته (.

١٠ تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٥٨٥، من تفسير على بن ابراهيم.

وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَالَهُ, مِن وَلِي مِنْ بَعَدِهِ، وَتَرَى الظَّلِمِينَ لَمَّا رَأُواْ الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِيقِ سَبِيلِ ﴿ وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ الذَّلِ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيُّ وَقَالَ الَّذِينَ ءَامَنُوٓ إِنَّ الْخَسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوٓ الْ وَمُن الْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ أَلآ إِنَّ الظَّلِمِينَ فِي عَذَابِ مُقِيمٍ ﴿ وَمَاكانَ هَمُ مِن أَوْلِيآ ءَ يَنصُرُونَهُم مِن دُونِ اللَّهِ وَمَن يُضِلِلِ اللَّهُ فَاللهُ مِن سَبِيلِ ﴿ وَمَاكانَ

# التفسير

#### مل من سبيل للرمعة؟

الآيات السابقة كانت تتحدّث عن الظالمين، أمّا الآيات التي نبحثها فتشير إلى عاقبة هذه الجموعة وجوانب من عقابها.

فهي تعتبرهم من الضالين الذين لا يملكون أيّ ولي، فتقول: ﴿وهِن يَصْلُلُ الله فَعَالُهُ هِنْ وَلِي مِنْ بَعَدُه﴾.

الملمّون بتعابير القرآن بخصوص الهداية والضلالة، يعرفون بوضوح أنّه لا الهداية ولا الضلالة مفروضة وجبرية، إنّما هما نتيجتان مباشرتان لأعمال الناس. فأحياناً يقوم الإنسان بعمل معيّن وبسببه يسلب الخالق منه التوفيق ويطمس على قلبه ويمنع عنه نور الهداية ويتركه سابحاً في الظلمات.

وهذا هو عين الاختيار والحرية، فلو أنّ شخصاً أصر على شرب الخمر وأصيب بأنواع الأمراض، فإنّه هوالذي جلب هذا الوضع وهذه الأمراض إلى نفسه، فالخالق مسبب

الأسباب ويعطى التأثيرات المختلفة للأشياء، ولهذا السبب تربط النتائج به أحياناً \.

على أيّة حال، فإنّ هذا أحد أكثر العقوبات ألماً بالنسبة للظالمين، ثمّ تضيف الآية: ﴿ وَتَرَى الطَّالَمِينَ لَمّا رأوا العدّابِ يقولون هل إلى هرد من سبيل ﴾.

فقد تحدّث القرآن الجيد عدّة مرات عن طلب الكافرين والظالمين العودة، فأحياناً عند الموت مثل الآية ٩٩ و ١٠٠ من سورة المؤمنون: ﴿ حستى إِدَّا جِسَاء أحدهم الهوس قسال ربّ الرجعون \* لعلّي لعمل صالحاً فيما تركعه ﴾.

وأحياناً عند القيامة عندما يقتربون من الجحيم، كما تقول الآية ٢٧ من سورة الأنعام: 
﴿وولوترى إِذْ وقفوا على النَّار فقالوا يا ليتنا نردْ ولا نكذَّب بآيات ربنا ونكون من المؤمنين ﴾.

ولكن مهما كانت هذه الطلبات فإنها ستواجه بالرفض، لأنّ العودة غير ممكنة أبداً، وهذه سنّة إلهيّة لا تقبل التغيير، فكما أنّ الإنسان لا يمكنه الرجوع من الكهولة إلى الشباب، أو من الشباب إلى الطفولة، أو من الطفولة إلى عالم الأجنة، كذلك يستحيل الرجوع إلى الوراء والعودة إلى الدنيا من عالم البرزخ أو الآخرة.

الآية الأخرى تذكر ثالث عقاب لهذه الجموعة حيث تقول: ﴿وَتُواهِم يَعْرَضُونَ مِلْيُهَا خَاهُمِينَ مِنْ الدِّلِ يَنظرون مِنْ طرف خَفْيَ ﴾ [.

فالقلق والخوف الشديد يسيطران على وجودهم، والذلة والإستسلام يطغيان عليهم، وانتهى كلّ شيء من التكبّر ومحاربة وظلم وإيذاء المظلومين، وينظرون من طرف خني إلى النّار.

هذه صورة لحالة شخص يخشىٰ من شيء أشدّ خشية ولا يريد أن ينظر إليه بـعينين مفتوحتين، وفي نفس الوقت لا يستطيع أن يتغافل عنه، لذا فهو مجبور على النظر إليه، لكن بطرف خني.

بعض المفسّرين قالوا: إنّ جملة (طرف خفي) تعني هنا النظر بعين نصف مفتوحة، لأنّهم لا يستطيعون فتح العين كاملةً من شدّة الخوف والهول العظيم، أو أنّهم مــن شــدّة الإنهــيار والإعياء لا يستطيعون فتح العين بشكل كامل.

ا• هناك شرح مفصل في هذا الخصوص في نهاية الآية ٣٦ من سورة الزمر، حيث أوضحنا جميع جوانب هذا الوضوع.

٢- «طرف» «بتسكين الراء» مصدر وتعني دوران العين، وطرفة العين تعني حركة واحدة للعين. والضمير في (هليها) يعود إلى العذاب، صحيح أنّ العذاب مذكر لكنّه يعني هنا النّار وجهنم وضمير المؤنث يعود إليها.

فعندما تكون حالة الإنسان هكذا قبل أن يدخل النّار... فماذا سيجري عــليه عــندما يطؤها ويهوي في أعـاقها؟!

أمّا آخر عقاب ذكر هنا، فهو سماع اللوم والتوبيخ الأليم من المؤمنين، كما جاء في آخر الآية: ﴿وقال الدّين آمنوا إن الخاسرين الدّين خسروا النفسهم وأهليهم يوم القياهة﴾.

فهل هناك خسارة أعظم من أن يخسر الإنسان نفسه، ثمّ زوجه، وأبـناءه وأقـرباءه؟ ونصيبه نار الفراق وهو في داخل العذاب الإلهي؟!

ثم تضيف: يا أهل المحشر: ﴿ لَلَا لِنَّ الطَّالِمِينَ فِي عَدَّلِهِ حَقِيمٍ ﴾ .

إنّه العذاب الذي ليس هناك أمل بانتهائه، ولا يتحدد بزمان معيّن. إنّه العــذاب الذي يحرق أعياق الروح وظاهر الجسد على السواء.

وليس من المستبعد أن يكون القائل لهذا الكلام هم المؤمنون الحقيقيون، وهم الأنبياء والأولياء وأتباعهم الخاصين، حيث إنهم مطهرون من الذنب، والمظلومون الذين أوذوا كثيراً من قبل هؤلاء الظالمين، ومن حقهم التحدّث بهذا الكلام في ذلك اليوم (وقد أشارت روايات أهل البيت عليهم السلام إلى هذا المعنى)\.

ومن الضروري الإشارة إلى هذه الملاحظة، وهي أنّ (العذاب الخالد) لهؤلاء الظالمين، يدل على أنّ المقصود هم الكافرون، كما ورد في بعض الآيات القرآنسية: ﴿وَالكَافَرُونَ هُمُ الظالمون﴾ . '

الآية التي بعدها تشهد على هذه الحقيقة، حيث تقول: ﴿وهاكان لهم هن أوليا، ينصرونهم هن دون الله ﴾.

فهؤلاً عطعوا أواصر إرتباطهم بالعباد المخلصين والأنبياء والأولياء، لذلك لا يملكون ناصراً أو معيناً في ذلك اليوم، والقوى المادية سينتهي مفعولها في ذلك اليوم أيضاً، ولهذا السبب سيواجهون العذاب الإلهى بمفردهم.

ولتأكيد هذا المعنى تقول الآية في نهايتها: ﴿ومِن يصلل الله فعاله من سبيل ﴾.

و في الآيات السابقة قرأنا: ﴿ومن يضلل الله فما له من ولي من بعده ﴾.

فهناك تنني الولي، وهنا تنني السبيل، حيث إنّه ولأجل الوصول إلى الهـدف، يجب أن يكون هناك طريق، ويجب أن يتوفّر الدليل، إلّا أنّ هؤلاء الضالين محرومون من هذا وذاك.

١. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٥٨٦ من تفسير على بن ابراهيم.

٢. ألبقرة، ٢٥٤.

استَجِبُوالِرَبِكُمْ مِن فَسِلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَا مَرَدَّلَهُ مِن اللَّهُ مَا لَكُمْ مِن مَّلَجَالِ يَوْمَبِدُومَالَكُمْ مِن نَصِيرِ فَي فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاثُمُ وَإِنَّا إِذَا أَذَقَنَ الْإِنسَانَ مِنَارَحْمَةُ فَرِحَ بِهَا وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِنتَهُ أَ مِمَاقَدَمَتَ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ آلِاسَانَ كَفُورُ فَي لِلَهِ مُلَكُ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ مِمَاقَدَمَتَ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ آلِاسَانَ كَفُورُ فَي لِلَهِ مُلَكُ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ مَعْلُقُ مَايَشَاهُ يَهُمُ لِمَن يَشَاهُ إِنْ ثَا وَيَهِمُ لِمِن يَشَاءُ اللَّهُ مُورِ فَي اللَّهُ اللَّهُ الْفُكُورَ فَي أَوْرُونِ مُهُمْ مُعْلُقُ مَايِشَاهُ مُن يَشَاءُ عَقِيمًا أَيْ الْمُن يَشَاءُ عَقِيمًا إِنْ فَا وَيَهُمُ لِمِن يَشَاءُ اللَّهُ الْمُؤْرِقِ الْمُن يَشَاءً اللَّهُ الْمُؤْرِقِ اللَّهُ الْمُورِ وَالْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ اللَّهُ الْمُؤْرِقِ اللَّهُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْرِقِ الْمُؤْمِولِي الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِولِ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِولِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُ الْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ ا

# الأفسير

## الأولاد هبة الرعمن:

عا أنّ الآيات السابقة ذكرت جانباً من العقاب الأليم الموحش للكافرين والظالمين، فإنّ الآيات أعلاه تحذّر جميع الناس من هذا المصير المشؤوم، وتدعوهم إلى الإستجابة لدعوة الخالق والعودة إلى طريق الحق.

فأوّل آية تقول: ﴿استجيبوا لربّكم مِن قبل أن يأتي يوم لا مردّ له من الله ﴾ \.

وإذا كنتم تتصورون وجود ملجاً آخر سوى لطفه، وأحداً يحميكم غير رحمته، فإنّكم على خطأ، لأنّ: ﴿مَالَكُمْ مِنْ مِلْجَإِيومِنْدُ ومِالِكُمْ مِنْ نَكِيرٍ﴾.

عبارة ﴿يوم لاهرد له من الله > تشير إلى يوم القيامة، وليس إلى يوم الموت. كما أنّ عبارة (من الله) تشير إلى أنّ أحداً لا يستطيع أن يتخذ قراراً بالعودة قبال أمر الخالق جلّ وعلا.

١٠ قد تكون عبارة (من الله) في الجملة أعلاه بمعنى (من قبل الله) يعني لا توجد عودة من قبل الخالق، وقد
 تكون بمعنى (في مقابل الله) يعنى لا يوجد من يستطيع أن يعيدكم إلى هذه الدنيا ضد إرادة الخالق.

وعلى أيّة حال، فجميع الطرق التي يعتقد أنّها تنقذ الشخص من العذاب الإلهي تكون مغلقة في ذلك اليوم، وأحدها هوالعودة إلى عالم الدنيا والتكفير عن الذنوب والخطايا.

أمَّا الآخر فهو وجود ملجأ يأمن الإنسان عند اللجوء إليه.

وأخيراً وجود من يقوم بالدفاع عن الإنسان.

فكل جملة من الجمل الثلاث \_للآية أعلاه \_ تنني واحداً من هذه الطرق.

وقد فسّر بعضهم جملة ﴿مالكم من نكير﴾ بمعنى أنّكم لا تستطيعون أن تنكروا ذنوبكم هناك، لأنّ الأدلة والشهود كثيرون بحيث لا مجال للإنكار، إلّا أنّ المعنى الأوّل أفضل كما يبدو.

الآية التي بعدها تخاطب الرّسول بَيْنَيْ وتواسيه قائلة: ﴿فَإِنْ لَمَرْضُوا فَمَا لَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِهُ حَفَيْظًا ﴾ فلا تحزن عليهم لأنّك لست مسؤولاً عن حفظهم من الانحراف.

﴿إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا البَّلَاعُ ﴾ سواء قبلوا بذلك أم لم يقبلوا.

يجب عليك أن تقوم بإبلاغ الرسالة الإلهيّة بأفضل وجه، وتُتِم الحجّة عليهم، أمّا القلوب المهيأة فسوف تقبل بذلك بالرغم من أنّ كثيراً من الجاهلين سوف يعرضون عنها، ولكنّك لست مسؤولاً عنهم.

وقد ورد ما يشبه هذا المعنى في بداية هذه السورة في قوله تعالى: ﴿وها أنت عليهم بوكيل﴾ .

ثم ترسم صورة لحال هذه الجهاعة غير المؤمنة والمعرضة عن الحق فتقول: ﴿وَإِنَا إِذَا أَذَقْنَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالِلْلَاللَّالَاللّلْلَاللَّالَاللَّالِلْمُلْلَاللَّالِمُلْلَاللَّالِلْمُلْلَاللَّاللَّاللَّالَاللَّالِلْلَّاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّالَاللَّ

فلا النعم الإلهيّة وشكر المنعم توقظ هذا الإنسان وتجرّه نحو الشكر والمعرفة والطاعة، ولا العقوبات التي تصيبه بسبب الذنوب توقظه من نوم الغفلة، ولا دعوة الرّسول عَلَيْنَا تَوْثر فيه.

فعوامل الهداية من حيث «التشريع» هي دعوة رُسُل الحالق، ومن حيث «التكوين» قد تكون النعم وقد تكون المصائب، إلا أنّ هؤلاء الجهلة ذوي القلوب الميتة لا تؤثّر فيهم أيّ

۱. الشوري، ٦.

من هذه العوامل، وهذا بسببهم أنفسهم وليس بسببك، لأنَّك قمت بمسؤوليتك في الإبلاغ.

وقد تكون عبارة «إذا أذقنا» في الآية أعلاه (وهي هنا بخصوص رحمة الخالق، وفي آيات قرآنية أخرى بخصوص العذاب الإلهي) إشارة إلى أنّ النعم والمصائب في هذه الدنيا تعتبر لا شيء بالنسبة إلى نعم ومصائب الآخرة، أو قد تكون بمعنى أنّ هؤلاء الأشخاص يصابون بالغرور والطغيان بمجرّد قليل من النعمة، واليأس والكفر بقليل من المصائب.

ومن الضروري الإشارة إلى هذه الملاحظة، وهي أنّ الخالق يوكل النعم إلى نفسه، لأنّ رحمته تقتضي ذلك، بينا يوكل المصائب والإبتلاءات إليهم، لأنّها نتيجة أعمالهم.

واستخدام كلمة (الإنسان) في مثل هذه الآيات تشير إلى طبيعة (الإنسان غير المهذّب) حيث إنّه ذو تفكير قصير ونفسية ضعيفة، وتكرار ذلك \_ في الآية أعلاه \_ يؤكّد على هذا المعنىٰ:

ثمّ لبيان حقيقة أنّ أيّ نعمة ورحمة في هذا العالم مصدرها الخالق، ولا يملك الأفراد شيئاً من عندهم، أشارت الآية إلى قضية عامة ومصداق واضح لهذه الحقيقة، حيث تقول: ﴿ لله ملك الشّماولات والأرض يخلق ما يشا﴾.

ولهذا السبب فإنّ الكل بأكل من مائدة نعمه، ويحتاج إلى لطفه ورحمته، فليس منطقياً الغرور عند النعمة، ولا اليأس عن المصيبة.

و «غوذج» واضح لهذه الحقيقة وأنّ كلّ ما موجود هو منه، والأفراد لا يملكون شيئاً من عندهم هو أنّه: ﴿ يهب لهن يشاء لِناثاً ويهب لهن يشاء الذّكور \* أو يزوجهم ذكرانا ولناثا ويجمل من يشاء مقيماً ﴾.

وبهذا الترتيب فإنّ الناس يُقسّمون إلى أربع مجاميع: من عنده الأولاد الذكور ويسريد البنات، ومن عنده البنات ويريد الذكور، ومن عنده الذكور والإناث، والمجموعة التي تفتقد الأبناء ويأملون ويرغبون فيهم.

والعجيب أنّ أيّ شخص لا يستطيع الإنتخاب في هذا الجال سوا، في الماضي أو في الوقت الحاضر، بالرغم من تقدم وتطور العلوم، ورغم المحاولات العديدة ف إنّ أحداً لم يستطع أن يهب الأبناء للعقيم الحقيقي، أو يعين نوع المولود وفقاً لرغبة الإنسان بالرغم من دور بعض الأطعمة أو الأدوية في زيادة احتمال ولادة الذكر أو الأنثى، إلّا أنّ هذا يبقى مجرّد احتمال ولا توجد أيّة نتيجة حتمية لهذا الأمر.

وهذا نموذج واضح لعجز الإنسان، ودليل على المالكية والحاكمية والخالقية للباريء جلّ وعلا، وهل هناك مثال أوضح من هذا؟

والطريف في الأمر أنّ هذه الآيات قدّمت الإناث على الذكور، لكي توضّح الأهمية التي يعطيها الإسلام لمنزلة المرأة، ومن جانب ثانٍ تقول للذين لهم تصورات خاطئة عن ولادة البنت \_ويكرهونها \_أنّ الخالق يعطي الشيء الذي يريده هو وليس ما تريدونه أنتم، وهذا دليل على أنّه هو الذي ينتخب.

إنّ استخدام عبارة (يهب) تعتبر دليلاً واضحاً على أنّ الإناث والذكور من هدايا الخالق وهباته، وليس صحيحاً للمسلم الحقيقي التفريق بين الإثنين.

كما أنّ استخدام عبارة (يزوجهم) لا تعني التزويج هنا، بل تعني جمع الهبتين (الإناث والذكور) لبعض الناس وبعبارة أخرى فإنّ مصطلح (التزويج) يأتي أحياناً بمعنى الجمع بين الأشياء المختلفة أو الأنواع المستعددة، لأنّ (زوج) تسعني في الأصل شسينين أو شخصين متقارنين.

واعتبر بعضهم هذه الآية بمعنى ولادة الذكور والإناث على الترتيب، والبعض الآخر اعتبرها بمعنى ولادة التواثم، يعني الذكر والأنثى!

ولكن العبارة أعلاه لا تدل على أيّ من التفاسير المذكورة.

إضافة إلى ذلك فإنها لا تتناسب مع ظاهر الآية، لأنّ الآية تريد الكلام عن مجموعة ثالثة رزقها الله البنات والبنين.

وعلى أيّة حال، فإنّ المشيئة الإلهيّة هي التي تتحكم في كلّ شيء وليس في قضية ولادة الأبناء فحسب، فهو القادر والعليم والحكيم، حيث يقترن علمه بقدرته، لذا فإنّ الآية تقول في نهايتها: ﴿لِنّه مليم قدير﴾

ومن الضروري أن نشير إلى أن كلمة (عقيم) المأخوذة من كلمة (عقم) - على وزن (بخل) وكذلك على وزن (فهم) - تعني في الأصل الجفاف والتصلب المانع من قبول التأثير، والنساء العقيات تطلق على اللواتي تكون أرحامهن غير مستعدة لتقبّل النطفة وغو الطفل، كما تسمئ بعض الرياح بالرياح العقيمة لعدم قدرتها على ربط الغيوم المصطرة، و«اليوم

العقيم» يطلق على اليوم الذي ليس فيه سرور وفرح، كما يسمى يوم القيامة باليوم العقيم بسبب عدم وجود يوم بعد ذلك اليوم يكن فيه التعويض عن الماضي.

وأخيراً فإنّ الغذاء (المعقم) يطلق على الغذاء الذي تم القضاء على جميع مـيكروباته، بحيث لا يمكنها النمو في ذلك المحيط.

#### 8003

# وَمَاكَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ أَللَّهُ إِلَّا وَحْبًا أَوْمِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْيُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْ نِهِ، مَايَشَآءُ إِنَّهُ، عَلِيُّ حَكِيدٌ اللَّ

## سبب اللزول

فيا يلي خلاصة لما ذكره بعض المفسّرين من سبب النّزول في هذه الآية: جاء عدد من اليهود إلى الرّسول عَلَيْنَةً وقالوا له: لماذا لا تتكلم مع الخالق؟ ولماذا لا تنظر إليه؟ فلوكنت نبيّاً حقّاً فافعل مثل موسى حيث نظر إلى الخالق وتحدّث معه، وسوف لا نؤمن بك أبداً حتى تفعل ما نطلبه منك، عندها أجابهم النّبي عَلَيْنَةً: إنّ موسى لم يَرَ الخالق أبداً، هنا نزلت الآية أعلاه (حيث وضحت كيفية الإرتباط بين الأنبياء والخالق) (

# التفسير

## طرق ارتباط الانبياء بالمالق:

هذه السورة، كما قلنا في بدايتها، تهتم بشكل خاص بقضية الوحي والنبوّة، فهي تبدأ بالوحي وتنتهي به، لأنّ الآيات الأخيرة تتحدّث عن هذا الموضوع (أي الوحي).

وعاً أنّ الآيات السابقة كانت تتحدّث عن النعم الإلهيّة، لذا فإنّ هذه الآيات تتحدّث عن أهم نعمة إلهيّة وأكثرها فائدة لعالم البشرية، ألا وهي قضية الوحي والإرتباط بين الأنبياء والخالق.

في البداية تقول الآية: ﴿ وهاكان ليشرأن يكلمه الله إلا وحيا ﴾ لأنّ الخالق منزّه عن الجسم والجسمانية.

١. تفسير القرطبي، ج ٨. ص ٥٨٧٣.

﴿ أَو هِنْ وَرَاءَ حَجَابِ } كما كان يفعل موسىٰ حيث إنّه كان يتحدّث في جبل الطور، وكان يسمع الجواب عن طريق الأمواج الصوتية التي كان يحدثها الخالق في الفضاء، دون أن يرى أحداً، لأنّه لا يمكن مشاهدة الخالق بالعين الجرّدة.

﴿ أَو يَرْسُلُ رَسُولًا ﴾ كما كان يقوم به جبرائيل الأمين وينزل على الرّسول ﷺ ﴿ فَسَيُومِي الْأَنْهُ اللَّهُ ال بإذنه ها يشا. ﴾.

نعم، فلا يوجد طريق آخر سوى هذه الطرق الثلاثة لتحدّث الخالق مع عباده ل**ولِنّه مليّ** حكيم﴾.

فهو أعلى وأجل من أن يرى أو يتكلم عن طريق اللسان، وكلّ أفعاله حكيمة، ويستمّ ارتباطه بالأنبياء وفق برنامج.

هذه الآية تعتبر \_ في الحقيقة \_ ردًاً على الذين يتصورون \_ بجهالة \_ أنّ الوحي يـعني مشاهدة الأنبياء للخالق وهم يتكلمون معه، حيث إنّ الآية تعكس بشكل دقيق ومختصر حقيقة الوحي والروح.

ومن مجمل الآية نستفيد أنَّ الإرتباط بين الأنبياء والخالق يتم عبر ثلاثة طرق هي: ١- الإيحاء، حيث كان كذلك بالنسبة للعديد من الأنبياء مثل نوح، حيث تقول الآية: ﴿فَأُوحِينَا إِلَيْهِ أَنْ لَصِنْعِ الفَلْكِ بِالْمِينَا وَوْحِينًا ﴾ (

٢- ﴿ مِن ورا عجاب ﴾ كما كان الخالق يتكلم مع موسى في جبل طور ، ﴿ وَكُلُمُ الله موسى تَكْلِيماً ﴾ ٢.

وقد اعتبر البعض أيضاً أنّ ﴿ من ورا مجاب ﴾ تشمل الرؤيا الصادقة والحقيقية.

"- إرسال الرّسول، كما في الوحي الى الرّسول الأعظم عَلَيْكُ ، فالآية تقول: ﴿قُل مِن كَانَ مِدُوا لَجِيرِيل فَإنه نزّله مِلى قلبك باذن الله ﴾ ".

ولم يقتصر الوحي على هذا الطريق بالنسبة للرسول الأعظم لَيَّشَالِهُ بل كان يستم بطرق أخرى أيضاً.

ومن الضروري أن نشير إلى أنّ الوحي قد يتم ّ أحياناً في اليقظة، كما أشير إلى ذلك أعلاه،

۱۹ المؤمنون، ۲۷ النساء، ۱۹۵

٣ البقرة، ٩٧.

وأحياناً في المنام عن طريق الرؤيا الصادقة، كما جاء بشأن إسراهم وأصره بذبح ابنه إسهاعيل المنام عن طريق الرؤيا الصادقة، كما جاء بشأن إسراهم وراء حجاب ].

وبالرغم من أنّ الطرق الثلاثة التي ذكرتها الآية تعتبر الطرق الرئيسية للوحي، إلّا أنّ بعضاً من هذه الطرق لها فروع بحدّ ذاتها، فالبعض يعتقد أنّ الملائكة تقوم بإنزال الوحي عبر أربعة طرق:

١\_ يقوم الملك بالقاء الوحي إلى روح النبي وقلبه دون أن يتجسد أمامه أيّ النفث في الروع كها نقراً ذلك في حديث عن النبي يَبَيْنِ حيث تقول: «إن روح القدس نفث في روعي أنّه لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها فاتقوا الله واجملوا في الطلب».

٢\_ يتقمص الملك أحياناً شكل الإنسان ويتحدّث مع النّبي (حيث تذكر الأحاديث أنّ جبر ئيل ظهر بصورة دحية الكلبي)\.

٣\_ وأحياناً يكون على شكل رنين الجرس الذي يدوي صوته في الآذان، وكان هذا أصعب أنواع الوحي بالنسبة للرسول حيث كان يتصبب عرقاً حتى في الأيّام الباردة، وإذا كان راكباً على دابة فإنّها كانت تقف وتجنو على الأرض.

٤\_كماكان يظهر جبرئيل أحياناً بصورته الأصلية التي خلقه الله عليها، وهذا ما حدث مرتين فقط طوال حياة الرسول مَنْ إَنْ (كما سيأتي تفصيل ذلك في سورة النجم ـ الآية ١٢) ٢.

# بحثان

# الأوّل: الومى في اللغة والقرآن والسنة

يرى الراغب في مفرداته أنّ أصل الوحي يعني الإشارة السريعة سواء بالكلام الخافت، أو الصوت الخالي من التراكيب الكلامية، أو الإشارة بالأعضاء (بالعين واليد والرأس) أو بالكتابة.

١. «دحية بن خليفة الكلبي» هو أخو الرّسول عَنْبُولَة في الرضاعة، وكان من أجمل الناس في ذلك الزمان، حيث كان جبر ثيل يظهر على صورته عند مجيئه للرسول عَنْبُولَة (مجمع البحرين -كلمة دحين)، وكان من أشهر صحابة الرّسول ومعروفاً بالوجه الحسن، وقد أرسله النّبي الأكرم إلى قيصر الروم (هرقل) حاملاً رسالة منه في العام السادس أو السابع للهجرة، وبقي حياً إلى أيّام خلافة معاوية.

٢. تفسير في ظلال القرآن، ج ٧، ص ٣٠٦.

ومن خلال ذلك نستفيد أنّ الوحي يشتمل على السرعة من جانب والإشارة من جانب آخر، لذا فإنّ هذه الكلمة تستخدم للإرتباط الخاص والسريع للأنبياء مع عالم الغيب، وذات الخالق المقدسة.

وهناك معانٍ مختلفة (للوحي) في القرآن الجيد وفي لسان الأخبار، فأحياناً تكون بخصوص الأنبياء، وأحياناً للناس الآخرين، وأحياناً تطلق للإرتباط الخاص بين الناس، وأحياناً مخصوص الحيوانات.

وأفضل كلامٍ في هذا المجال هو ما ورد عن علي الله في ردّه لشخص سأل عن الوحي، حيث قسّمه الإمام إلى سبعة أقسام هي:

١- وحي الرسالة والنبوّة: مثل ﴿لِنَا تُوحِينَا لِلْيَكَ كَمَا تُوحِينَا لِلْيَ تَوْحَ وَالنّبِيينَ هِنَ بِعده وتُوحِينَا لِلى نوح والنّبِيينَ هِن بِعده وتُوحِينَا لِلى نوراهيم ولِسماعيل ولِسحاق ويعقوب واللسباط وعيسى وأيوب ويدونس وهارون وسليمان وآثينًا دلود زيوراً ﴾ `.

٢- الوحى بمعنى الإلهام: مثل ﴿ وَلُوحِيْ رَبِّكَ لِلِّي النَّعِلَ ﴾ ٢.

٣- الوحي بمعنى الإشارة: مثل ﴿فخرج على قومه من المحراب فأوحى السبحوا بكرة وعشيًا ﴾ ".

٤- الوحي بمعنى التقدير: مثل ﴿ وَلُومِيْ فِي كُلُّ سِمَّا، لَمُرِهَا ﴾ أ

٥-الوحى بمعنى الأمر: مثل ﴿ وَإِذْ لُوحِيت إلى العواريين أَنْ آهنوا بِي ويرسولي﴾ ٥

٦- الوحي بمعنى الأكاذيب: مثل ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي مدواً شياطين الإنس والجنّ يوحي بعضهم إلى يعض زخرف القول غروراً ﴾ [

٧- الوحي بمعنى الإخبار: مثل ﴿وجعلناهم لنسقة يسهدون بأهرنا وأوصينا لليسهم فسل الغيرالمه ٨٠٠

ويمكن أن تكون لبعض هذه الأقسام السبعة فروعاً أخرى تزيد عند اسمتعهالها من استخدامات الوحي في الكتاب والسنّة، لذا فإنّ «التفليسي» ذهب في كتابه (وجوه القرآن)

۱. النساء، ۱۹۳ بالنحل، ۸۸

۳. مريم، ۱۱. ع. فصلت، ۱۲.

٥. المائدة، ١١١.

٧. الأنبياء، ٧٣. ١٨ من ٢٥٤.

الى وجود عشر معاني أو أوجه للوحي، وبعضهم ذكر عدداً أكثر من هذا.

ومن خلال هذه الاستخدامات المختلفة للوحي ومشتقاته نستنتج أنّ الوحي الإلهي على نوعين: (وحي تشريعي) و(وحي تكويني).

فالوحي التشريعي هو ما كان ينزل على الأنبياء، ويمثل العلاقة الخاصة بسينهم وبسين الخالق، حيث كانوا يستلمون الأوامر الإلهيّة والحقائق عن هذا الطريق.

أمّا الوحي التكويني فهو في الحقيقة وجود الغرائز والقىابليات والشروط والقــوانــين التكوينية الخاصة التي أوجدها الخالق في أعياق جميع الكائنات في هذا العالم.

# الثَّاني: مقيقة (الومي) المجهولة

لقد قيل الكثير حول حقيقة الوحي، ولكن بما أنّ هذا الإرتباط الجهول خارج حدود إدراكاتنا، لذا فإنّ هذه الكلمات لا تستطيع أن تعطي صورة واضحة للموضوع، وأحياناً تؤدّي إلى الانحراف عن جادة الصواب، وقد ذكرنا آنفاً ما يمكن قوله في هذا الجال، وفي الحقيقة فإنّ ما يمكن قوله بشكل جميل ومختصر، ولم تصل بحوث المفكرين والعلماء لأكثر من ذلك، وفي نفس الوقت لابدّ هنا من ذكر بعض التفاسير التي طرحها الفلاسفة القدماء والجدد حول الوحى:

#### ١\_ تفسير بعض الفلاسفة القدماء

يرى هؤلاء \_وفقاً لمقدمات مفصّلة \_أنّ الوحي هو عبارة عن الإتصال الخارق (لنفس الرّسول) مع (العقل الفعّال) المسيطر بظلّه على عالم (الحس المشترك) و(الخيال).

وتوضيح ذلك؛ أنّ القدماء كانوا يعتقدون أنّ الروح الإنسانية لها ثلاث قوى: (قوة العس المشترك) وبواسطتها يدرك الإنسان صور المحسوسات، و(قوّة الخيال) وبواسطتها يدرك بعض الصور الذهنية، و(القوة العقلية) التي يدرك بواسطتها الصور الكلية.

ومن جانب آخر، فهم يعتقدون بنظرية الأفلاك التسعة لبطليموس، وكانوا يـعتقدون بأن لها نفساً مجردة (مثل الروح لأجـسادنا) ويضيفون: إنّ هذه النفوس الفلكية تستلهم من كائنات مجرّدة تسمى (العقول)، وعلى هذا الأساس فهم يقولون بوجود (تسعة عـقول) تختص (بالأفلاك التسعة).

ومن جانب ثالث كانوا يعتقدون أنّ النفوس الإنسانية وأرواحها يجب أن تستلهم من الكائن المجرّد الذي يسمئ بـ (العقل الفعال) وذلك لأجل إظهار القابليات وإدراك الحقائق، حيث كان يسمئ بـ (العقل العاشر)، أمّا سبب تسميته بالفعال فـ لأنّه أساس حـ دوث القابليات للعقول الجزئية.

ومن جانب رابع كانوا يعتقدون أنّه مهما قويت الروح الإنسانية فإنّه سيزداد إرتباطها واتصالها بالعقل الفعال الذي هو خزانة ومصدر المعلومات، لذا فإنّ الروح القوية والكاملة تستطيع أن تكتسب أوسع المعلومات من (العقل الفعال) بأمر من الخالق، وذلك في أقصر مدّة.

وأيضاً فإذا قويت (قوّة الخيال) فانّها تستطيع أن تنقل هذه المفاهيم إلى الحس بشكل أفضل، وعندما يقوى الحس المشترك للإنسان فإنّه يدرك القضايا المحسوسة الخارجية بشكل أفضل أيضاً.

ومن خلال هذه المقدمات يستنتجون أنّ روح النّبي لها إرتباط واتصال كبير جداً بالعقل الفعال، لأنّها قوية بشكل خارق، ولهذا السبب تستطيع أن تأخذ المعلومات بشكل عام من العقل الفعال في أكثر الأوقات.

وبما أنّ القوة الخيالية للنبي قوية جداً أيضاً، وفي نفس الوقت تتبع القوة العقلية، لذا فإنّها (أي القوة الخيالية) تستطيع أن تعطي صوراً محسوسة مناسبة للصور الكلية المأخوذة من العقل الفعال، وأن ترى نفسها ضمن أطر حسية في أفق الذهن، فمثلاً لو كانت تلك الحقائق العامة من باب المعاني والأحكام فسيسمعها من لسان شخص بمنتهى الكمال، وذلك على شكل ألفاظ موزونة بمنتهى الفصاحة والبلاغة.

ولأنّ قوّته الخيالية مسيطرة بشكل كامل على الحس المشترك، لذا فإنّها تستطيع أن تعطي طبيعة حسية لهذه الصور، ويستطيع النّبي أن يرئ ذلك الشخص بعينه ويسمع ألفاظه بإذنه.

نقد وتحليل: هذه النظرية تعتمد على مقدمات يعتبر القسم الأعظم منها مرفوضاً في الوقت الحاضر، فمثلاً أفلاك بطليموس التسع والنفوس والعقول المرتبطة بها تعتبر جزءاً من الأساطير، لعدم وجود أيّ دليل على إثباتها، بل وتوجد أدلة ضدّها.

ومن جانب آخر فإن هذه الفرضية لا تتلاءم مع الآيات القرآنية بخصوص الوحي، لأن الآيات القرآنية تصرّح بأن الوحي نوع من الإرتباط مع الخالق الذي قد يكون عن طريق الإلهام أحياناً، وأحياناً أخرى عن طريق الملك أو سهاع الأمواج الصوتية أمّا القول بأنه وليد القوة الخيالية والحس المشترك وأمثال ذلك فهو في غاية الضعف وعدم الانسجام مع الآيات القرآنية.

ومن الإشكالات الأخرى على هذا الكلام هو تصنيفه للنبي في قائمة الفلاسفة والنوابغ بعقل أوسع وروح أقوى، في حين أننا نعلم أنّ طريق الوحي مغاير تماماً لطريق الإدراكات العقلية.

فهذه الجموعة من الفلاسفة أساءت لأساس الوحي والنبوة دون قصد ولائهم لم يلمّوا بالحقيقة سلكوا طريق الخيال والأسطورة.

وهناك تفصيلات أكثر عن هذا الموضوع تأتي ضمن البحوث القادمة.

#### ٢\_ تفسير بعض الفلاسفة المدد

هذه الجموعة من الفلاسفة اعتبرت الوحي باختصار نوعاً من (الشعور الباطن) وجاء في (دائرة معارف القرن العشرين) حول الوحي ما يلي:

(كان الغربيون إلى القرن السادس عشر كجميع الأمم المتدينة يـقولون بـالوحي لأنّ كتبهم مشحونة بأخبار الأنبياء، فلمّا جاء العلم الجديد بشكوكه ومادياته ذهبت الفلسفة الغربية إلى أنّ مسألة الوحي من بقايا الخرافات القديمة وتغالت حتى انكرت الخالق والروح معاً وعللت ما ورد عن الوحي في الكتب القديمة بأنّه إمّا اختلاق من المتنبأة أنفسهم لجذب الناس إليهم وتسخيرهم لمشيئتهم، وإمّا إلى هذيان مرض يعتري بعض العصبيين فيخيّل إليهم أنّهم يرون أشباحاً تكلمهم وهم لا يرون في الواقع شيئاً. روّج هذا التعليل في العالم الغربي حتى صار مذهب العلم الرسمي، فلمّا ظهرت آية الأرواح في أمريكا سنة ١٨٤٦ وسرت منها إلى أوروبا كلها وأثبت للناس بدليل محسوس وجود عالم روحاني آهل وسرت منها إلى أوروبا كلها وأثبت للناس بدليل محسوس وجود عالم روحاني آهل

بالعقول الكبيرة والأفكار الثاقبة تغيّر وجه النظر في المسائل الروحانية، ودبّت الحياة في مسألة الوحي بعد أن كانت في عداد الأضاليل القديمة، وأعاد العلماء البحث فيها على قاعدة العلم التجريبي المقرر لا على أسلوب التقليد الديني ولا من طريق الغرق في دوّامة الخيالات، فتوصّلوا إلى نتائج وإن كانت غير ما قرره علماء الدين الإسلامي إلّا أنّها خطوة كبيرة في سبيل إثبات أمر عظيم كان قد أحيل إلى عالم الأمور الخرافية) أ.

والكلام في هذا المجال كثير، إلّا أنّ خلاصته أنّهم اعتبروا الوحي تجلياً للوجدان الخني وإظهاراً لعالم اللاشعور في الانسان الذي هو أقوى بكثير من عالم الشعور فيه وبما أنّ الانبياء كانوا رجالاً متميّزين فقد كانوا يتمتعون بوجدان قوى جدّاً وذي ترشحات مهمّة.

نقد وتحليل: واضح أنّ ما تقوله هذه الجموعة هو افتراض بحت، حيث لم يذكروا أيّ دليل على ذلك، وفي الحقيقة فقد اعتبروا الأنبياء أفراداً لهم نبوغ فكري وشخصية عظيمة، دون أن يقبلوا بارتباطهم بمصدر عالم الوجود (الخالق العظيم) واكتسابهم للعلوم عن طريقه ومن خارج كيانهم.

إنّ مصدر خطئهم هو أنّهم أرادوا قيا س الوحي وفقاً لمعايير العلوم التجريبية، ونني أيّ شيء خارج دائرتها، وجميع الموجودات في هذا العالم يجب أن تدرك بهذا المعيار، وإلّا فهي غير موجودة.

هذا الأسلوب من التفكير ترك آثاره السيئة، ليس في موضوع الوحي فحسب، بل في العديد من البحوث الفلسفية والعقائدية الأخرى، لذا فإنّ هذا التفكير مرفوض من أساسه، لأنّهم لم يذكروا أيّ دليل على تقييد جميع الكائنات في العالم بالكائنات المادية وما يستج عنها.

#### ٣ـ النبوغ الفكري

البعض الآخر تجاوز هذه الأقوال وأعلن بشكل رسمي أنّ الوحي نتيجة للنبوغ الفكري للأنبياء، ويقول: إنّ الأنبياء كانوا أفراداً ذوي فطرة طاهرة ونبوغ خارق، حيث كانوا يدركون مصالح المجتمع الإنساني، وبواسطته يضعون له المعارف والقوانين.

١. دائرة المعارف القرن العشرين، لفريد الوجدي مادة وحي.

وهذا الكلام في الواقع ينكر بصراحة نبوّة الأنبياء، ويكذب أقوالهم، ويتهمهم بأنـواع الأكاذيب (العياذ بالله).

وهكذا نرى أنّ أيّاً ممّا ذكرناه لا يعتبر تفسيراً للوحي، وإنّما هي افتراضات مطروحة في حدود الأفكار، ولأنّهم أصرّوا على عدم الإعتراف بوجود قضايا أخــرى خــارج إطــار معلوماتهم، لذا فإنّهم واجهوا الطريق المسدود.

# الكلام المق في الومي:

لا يمكننا الاحاطة \_ بلا شك \_ بحقيقة الوحي وإرتباطاته، لأنّه نوع من الإدراك خارج عن حدود إدراكنا، وهو إرتباط خارج عن حدود إرتباطاتنا المعروفة. فعالم الوحي بالنسبة لناعالم مجهول وفوق إداركاتنا، فكيف يستطيع إنسان ترابي أن يرتبط مع مصدر عالم الوجود؟!

وكيف يرتبط الخالق الأزلي الأبدي مع مخلوق محدود وممكن الوجود! وكيف يستيقن النّبي عند نزول الوحى أنّ هذا الإرتباط معه؟

هذه أسئلة يَصْعُب الجواب عليها بالنسبة لنا، ولا داعي للإصرار على فهمها.

أمّا الموضوع الذي يعتبر معقولاً بالنسبة لنا ويمكن قبوله فهو وجود \_أو إمكانية وجود\_ هذا الإرتباط المجهول.

فنحن نقول؛ لا يوجد أيّ دليل عقلي ينني إمكانية مثل هذا الأمر، بل على العكس من ذلك حيث نرى إرتباطات مجهولة في عالمنا نعجز عن تفسيرها، وهذه الإرتباطات تؤكّد وجود مرئيات ومدركات أخرى خارج حدود حواسنا وإرتباطاتنا.

ولا بأس من ذكر مثال لتوضيح هذا الموضوع:

لنفرض أنّنا كنّا في مدينة كلّ أهلها من العميان (عميان منذ الولادة) ونحن الوحيدون نظر بعينين، فكل أهل المدينة لهم أربعة حواس (على فرض أنّ الحواس الظاهرية للإنسان خسة) ونحن الوحيدون نملك خمسة حواس. عندها سنشاهد أحداثاً كثيرة في هذه المدينة، وعندما نخبر أهل هذه المدينة سيتعجبون جميعهم من هذه الحاسة الخامسة التي تستطيع أن تدرك هذه الحوادث المتعددة، ومها حاولنا شرح حاسة النظر لهم وفوائدها و آثارها فإنهم لا يستطيعون فهم ذلك. فن جانب لا يستطيعون نكران ذلك لإدراكهم آثارها، ومن جانب

آخر لا يقدرون على درك حقيقة حاسة النظر، لأنّهم غير قادرين على النظر طيلة حياتهم ولو للحظة واحدة.

ولا نريد القول أنّ الوحي هو (الحاسة السادسة)، بل هو نوع من الإرتباط والإدراك لعالم الغيب والذات الإلهيّة المقدسة، ولأنّنا نفقد ذلك لا نستطيع أن ندرك كنهه بالرغم من إيماننا بوجود الوحي لوجود آثاره.

إنّنا نرى رجالاً عظهاء يدعون الناس إلى أمور هي فوق مستوى أفكار البشر، ويدعوهم إلى الدين الإلهي، وعندهم من المعاجز الخارقة ما يفوق طاقة الإنسان، حيث توضح هذه المعاجز إرتباطهم بعالم الغيب، فالآثار واضحة إلّا أنّ الحقيقة مخفية.

هل توصلنا ـ نحن ـ إلى معرفة جميع أسرار هذا العالم، كي ننني الوحي لصعوبة إداركه بالنسبة لنا؟!

وحتى في عالم الحيوانات، فهناك ظواهر مجهولة نعجز عن تفسيرها، فهل توضحت لنا الحياة المجهولة لبعض الطيور المهاجرة التي قد تقطع ثمانية عشر ألف كيلومتر من القبطب الشمالي وحتى الجنوبي أو العكس؟ فكيف تعرف هذه الطيور الطريق بدقة مع أنها قد تسافر أحياناً في النهار وأحياناً أخرى في الليالي المظلمة، في حين أنّنا لا نستطيع أحياناً أن نسير مقداراً يسيراً من طريقها ما لم يكن لدينا أجهزة ووسائل معيّنة توضّح لنا لمسير؟

وهناك بعض الأسماك التي تعيش في أعماق البحار والحيطات، وعندما تريد أن تضع بيوضها تعود إلى مسقط رأسها الذي يبعد أحياناً آلاف الكيلومترات، فكيف تستطيع هذه الأسماك أن تهتدي إلى مسقط رأسها بهذه السهولة؟!

وهناك العديد من هذه الأمثلة المجهولة في حياتنا تمنعنا إنكار ونفيكل شيء، وتـذكّرنا بوصية الفيلسوف «ابن سينا» الذي يقول: «كل ما قرع سمعك من الغرائب فضعه في بـقعة الإمكان ما لم يردك عنه قاطع البرهان.»

والآن لنر ادلَّة الماديين في إنكار الوحي.

#### منطق منجري الومى:

يذكر بعض الماديين لدى طرح مسألة الوحي بأنّ الوحي خلاف العلم! وإذا سألناهم كيف ذلك؟ يقولون بلهجة المغرور والواثق من نفسه: إنّه يكنى لانكار شيء أنّ العلوم الطبيعية لم تثبته. ونحن لانقبل إلّا المواضيع التي أثبتتها العلوم التجريبية وفق معاييرها الخاصة.

وإضافة لذلك فنحن لم نواجه في تحقيقاتنا العلمية حول جسم الإنسان وروحه، شيئاً مجهولاً يستطيع أن يربطنا بعالم ماوراء الطبيعة.

كيف يمكننا أن نصدق بأنّ الأنبياء، الذين هم بشر مثلنا، لهم إحساس غير إحساسنا وادراك فوق ادراكنا؟

# الايراد الدائمي والرد الدائمي:

مثل هذا التعامل للهاديين مع الوحي لا يرتبط بهذه المسألة فحسب، فهؤلاء لهم مثل هذا التحليل حيال جميع القضايا التي تختص بما وراء الطبيعة، ولأجل التوضيح نقول لهم دائماً: لا تنسوا أنّ حدود العلم هي عالم المادة، والأجهزة والوسائل المستخدمة في البحوث العلمية - كالختبرات والتلسكوبات والميكروسكوبات وقاعات التشريح - كلها محدود بحدود هذا العالم، فهذه العلوم وأجهزتها لا تستطيع أن تتحدّث أبداً عمم هو موجود خارج حدود عالم المادة، لا بالني ولا بالإثبات، والدليل على ذلك واضح، لأنّ هذه الأجهزة والوسائل لها قدرة محدودة ومحيط خاص بها.

بل إنّ أجهزة كلّ واحد من العلوم الطبيعية لا يستطيع أن يكون فاعلاً بالنسبة للعلم الآخر، فمثلاً نحن لا نستطيع أن ننكر وجود ميكروب السل إذا لم نشاهده بواسطة التلسكوب العظيم المستخدم في النجوم، أو ننفي وجود كوكب البلوتون لأنّنا لم نشاهده بواسطة الميكروسكوب أو الجهر.

فالوسائل تتناسب مع نوع العلم دائماً، أمّا الوسائل المستخدمة لمعرفة ما وراء الطبيعة، فهي ليست سوى الاستدلالات العقلية القوية التي تفتح لنا الآفاق نحو ذلك العالم الكبير.

فالذين يخرجون العلم عن محيطه وحدوده ليسوا علماء ولا فلاسفة، إنَّمَا يدَّعون ذلك، وفي نفس الوقت هم خاطئون وضالون.

المهم إنّنا نرى أشخاصاً عظاماً جاؤوا وذكروا لنا أموراً هي خارج حدود معرفة البشر، وهذا يؤكّد ارتباطهم بما وراء عالم المادة، أمّا كيف يكون هذا الإرتباط المجهول؟ فهذا مالم يتضح لنا، إنّما المهم هو أنّنا نعلم بوجود مثل هذا الإرتباط.

# بعض الأماديث في قضية الهمي:

هناك روايات عديدة وردت في المصادر الإسلامية بخصوص الوحي، حيث تــوضّح جوانب من هذا الإرتباط المجهول للأنبياء بمصدر الوحى:

ا- يمكن الإستفادة من بعض الرّوايات أنّ النّبي تَنَبَّقُ كان في حالة عادية عند نـزول الوحي عليه عن طريق الملك، إلّا أنّه كان يشعر بحالة خاصة عند الإر تباط المباشر بدون واسطة ـ وأحياناً يشعر بالغشية، كما ورد في كتاب التوحيد للشيخ الصدوق عن الإمام الصادق عن الامام الصادق عن الأمام الصادق عندما سألوه عن الغشية التي كانت تصيب رسول الله تَنَالِقُ إذا نزل عليه الوحي قال: «ذلك إذا لم يكن بينه وبين الله أحد. ذاك إذا تجلّي الله له ا».

٣-كان جبرئيل ينزل على النّبي تَتَلَيْقُ بشكل مؤدّب وباحترام كامل، كها ورد في الحديث عن الإمام الصادق الله حيث يقول: «كان جبرئيل إذا أتن النّبي قعد بين يديه قعدة العبيد وكان لا يدخل حتى يستأذنه» .

٣- يمكن الإستفادة من روايات أخرى أنّ النّبي تَنَافِقُ كان يُشخّص جبر نيل بشكل جيّد، وذلك بتوفيق من الله (والشهود الباطني) كها جاء في حديث عن الإمام الصادق الله حيث يقول: «ماعلم رسول الله أنّ جبر ئيل من قبل الله إلّا بالتوفيق» ٣.

٤-هناك تفسير لقضية غشية النّبي عَبَالِيَّة عند نزوله الوحي ورد في حديث منقول عن ابن عباس حيث يقول: كان النّبي إذا نزل عليه الوحي وجد منه ألماً شديداً ويتصدع رأسه، ويجد ثقلاً (وذلك) قوله تعالى: ﴿إِنّا منلقي عليك قولا لقيلا ﴾ وسمعت أنّه نزل جبر ئيل على رسول الله ستين ألف مرّة ٥.

#### 8003

١. توحيد الصدوق، ص ١١٥، نقلاً عن بحار الأنوار، ج ١٨، ص ٢٥٦.

٢. علل الشرائع، ج ١، ص ٧، ح ٢، نقلاً عن بحار الأنوار، ج ١٨، ص ٢٥٦.

٣. بحار الأنوار، ج ١٨، ص ٢٥٦.

٥. بحارالانوار، ج ١٨، ص ٢٦١.

# الآيتان

وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحَامِنَ أَمْرِنَا مَا كُنتَ مَذْرِى مَا الْكِنَابُ وَلَا آلِإِيمَنُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ عَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطِ مُستَقِيعٍ ﴿ ثَا عَ صِرَطِ اللّهِ الّذِى لَهُ مَا فِي السَّمَ وَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ الْآ إِلَى اللّهِ تَصِيرُ الْأَمُورُ ﴿ ثَا

# التفسير

# القرآن روع من الفالق:

بعد البحث العام الذي ورد في الآية السابقة بخصوص الوحي، تتحدّث الآيات التي نبحثها عن نزول الوحي على شخص الرّسول الأكرم مَنْ اللّه حيث تقول: ﴿وَكَذَلْكَ لُوحِينَا لِلْبِكَ رُوحًا هَنْ لُمُونَا﴾.

قد تكون عبارة (كذلك) إشارة إلى الأنواع ثلاثة للوحي الواردة في الآية السابقة، والتي تحققت جميعها بالنسبة للنبي عَلَيْنَ ، فأحياناً كان يرتبط بذات الخالق المنزهة والمطهرة بشكل مباشر، وأحياناً عن طريق ملك الوحي، وأحياناً عن طريق ساع لحن خاص يشبه الأمواج الصوتية، كما أشارت الرّوايات الإسلامية إلى جميع ذلك، وبيتنا شرح ذلك في نهاية الآية السابقة.

وهناك قولان للمفسرين بخصوص المقصود من كلمة (روح) في هذه الآية:

الأوّل: إنّ المقصود هو القرآن الكريم، لأنّه أساس حياة القلوب وحياة جميع الأحياء، وقد اختار هذا القول أكثر المفسّرين .

ويقول الراغب في مفرادته: سمي القرآن روحاً في قوله: ﴿وَكَذَلَكَ لُوحِينَا لِلِيكَ رَوْحاً هَـنَ العرنا﴾ وذلك لكون القرآن سبب للحياة الأخروية.

١. الطبرسي في تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٥٨، والشيخ الطوسي في تفسير التبيان، والفخر الراذي في التفسير الكبير، والمراغى في تفسير المراغى وجماعة آخرون.

وهذا المعنى يتلاءم بشكل كامل مع القرائن المختلفة المـوجودة في الآيــة مــثل عــبارة (كذلك) التي تشير إلى قضية الوحي، وعبارة (أوحينا) وعبارات أخرى بخصوص القرآن وردت في نهاية هذه الآية.

وبالرغم من أنّ (روح) وردت غالباً بمعاني أخرى في سائر آيات القرآن، إلّا أنّه \_وفقاً للقرائن أعلاه \_ يظهر أنّها وردت هنا بمعنى القرآن.

وقد قلنا أيضاً في تفسير الآية ٢ من سورة النحل: ﴿ ينزل العلائكة بالروح هن لُهره على هن يشاء هن عباده ﴾ أنّ كلمة (روح) في هذه الآية \_ وفقاً للقرائن \_ وردت بمعنى (القرآن والوحى والنبوة) وفي الحقيقة فإنّ هاتين الآيتين تفسر إحداهما الأخرى.

فكيف يمكن للقرآن أن لا يكون روحاً؟ في حين أنّنا نقرأ في الآية ٢٤ من سورة الأنفال: ﴿ يَا أَيُهَا الذّينَ آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دماكم لها يحييكم ﴾.

التّفسير الثّاني: أنّ المقصود هو (روح القدس) (أو ملك أفضل حتى مـن جـبرائـيل وميكائيل وكان يلازم النّبي دائماً).

ووفقاً لهذا التّفسير فإنّ (أوحينا) تكون بمعنى (أنزلنا) يعني أنزلنا روح القدس عليك، أو ذلك الملك العظيم (بالرغم من أنّنا لم نر كلمة (أوحينا) لهذا المعنى في الآيات القرآنية الأخرى). ويؤيّد ذلك بعض الروايات المذكورة في مصادر الحديث المعروفة، ولكن \_كها قلنا \_ فإنّ التّفسير الأوّل أكثر ملاءمة مع الآية لوجود القرائن المتعددة، لذا يمكن أن تكون مثل هذه الرّوايات التي تفسّر الروح بمعنى روح القدس أو الملك المقرّب من الحنالق، إشارة إلى المعنى الباطنى للآية.

على أيّة حال، فإنّ الآية تضيف: ﴿ هَا كُنْتُ تَدْرِي هَا الكِتَابِ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكُنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نهدي به هن نشاء هن عبادنا ﴾.

فهذا هو اللطف الإلهي الذي شملك وأنزل عليك هذا الوحي السهاوي وآمنت بكل ما محتد به.

فالإرادة الإلهيّة كانت تقتضي أن يهدي عباده الآخرين في ظل هذا النور السهاوي، وأن يشمل الشرق والغرب بل وجميع القرون والأعصار حتى النهاية إلى الله الله الماديتك أنت إلى هذا الكتاب السهاوي الكبير وتعليهاته.

بعض المنحرفين فكرياً كانوا يتصورون أنّ هذه الجملة تبيّن أنّ الرّسول لم يكن يؤمن

بالله قبل نبوته، في حين أنّ معنىٰ الآية واضح، حيث إنّها تقول: إنّك لم تكن تعرف القرآن قبل نزوله ولم تكن تعرف تعلياته لكي تؤمن به وهذا لا يتعارض أبداً مع اعتقاد الرّسول التوحيدي ومعرفته العالية بأصول العبادة لله وعبوديته له.

والخلاصة، إنَّ عدم معرفة محتوى القرآن يختلف عن موضوع عدم معرفة الله.

فحياة الرَّسول تَبَيِّلُمُ قبل مرحلة النبوة والواردة في كتب التاريخ، تعتبر دليلاً حياً على هذا المعنى والأوضح من ذلك ما ورد عن أمير المؤمنين علي الله في نهج البلاغة: «وقد قرن الله به من لدن أن كان فطيماً أعظم ملك من ملائكته، يسلك به طريق المكارم، ومحاسن أخلاق العالم، ليله ونهاره» .

وتضيف الآية في نهايتها: ﴿ وَاللَّهُ لَتَهْدِي إِلَى صَرَاطَ مَسْتَقْيِمٍ ﴾.

فالقرآن نور للجميع وليس لك فحسب، وهو وسيلة لهداية البشر إلى الصراط المستقيم، وموهبة إلهيّة عظيمة بالنسبة للسائرين على طريق الحق، وهو ماء الحياة بالنسبة للعطاشي كي ينتهلوا منه.

وقد ورد نفس هذا المعنى بعبارة أخرى في الآية ٤٤ من سورة فصلت حيث تقول الآية: ﴿قُلُ هُو لِلدِّينَ آمِنُوا هُدَى وَهُفَا، وَالدِّينَ لَا يَوْمِنُونَ فِي آدَانِهِم وَقَرِ ﴾.

ثم تقول الآية مفسرة للصراط المستقيم: ﴿صواط الله الذي له ما في السّماواته وما فيي الأرض﴾.

وهل هناك طريق أكثر استقامة من الطريق الذي ينتهي بخالق عالم الوجود؟ وهل هناك أحسن من هذا الطريق؟

فالسعادة الحقيقية هي السعادة التي يدعو إليها الخالق، والوصول إليها يجب أن يكون عبر الطريق الوحيد الذي انتخبه الباريء لها.

أمّا آخر جملة في هذه الآية \_وهي آخر آية في سورة الشورى \_فهي في الحقيقة دليل على أمّا آخر جملة في هذه الآية \_وهي أخر آية في سورة الشورى \_فهي في الحقيقة دليل على أنّ الطريق المستقيم هو الطريق الوحيد الذي يوصل إلى الخالق، حيث تقول: ﴿اللَّا لِلَّى اللَّهُ تَصِيرُ اللَّمُورِ﴾.

فَهَا أَنَّهُ يُملُكُ عَالَمُ الوجود ويحكمه ويدبره لوحده، وبما أنَّ برامج تكامل الإنسان يجب أن

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٢، الخطبة القاصعة.

تكون تحت إشراف هذا المدبّر العظيم، لذا فإنّ الطريق المستقيم هو الطريق الوحسيد الذي يوصل إليه، والطرق الأخرى منحرفة وتؤدّي إلى الباطل، وهل هناك حق في هذا العالم غير ذاته المقدسة؟!

هذه الجملة بُشرى للمتقين، وهي في نفس الوقت تهديد للظالمين والمذنبين، لأنّ الجميع سوف يرجعون إلى الخالق.

وهي دليل على أنّ الوحي يجب أن يكون من الخالق فقط، لأنّ جميع الأمور ترجع إليه، وتدبير كلّ شيء بيده، ولهذا السبب وجب أن يكون الباري تعالى هو مصدر الوحي بالنسبة للأنبياء حتى تتمّ الهداية الحقيقية.

وهكذا نرى أنّ بداية ونهاية هذه الآيات منسجمة فيا بينها ومترابطة، ونهاية السورة \_ أيضاً \_ يتلاءم مع بدايتها والموضوع العام الساري عليها.

# بحوث

# ١\_ ماذا كان دين الرّسول الأعظم قبل نبوته؟

لا يوجد شك في أنّ الرّسول الأكرم لَلْكُولَّةُ لم يسجد لصنم قبل بعثته أبداً، ولم ينحرف عن خط التوحيد، فتاريخ حياته يعكس بوضوح هذا المعنى، إلّا أنّ العلماء يختلفون في الدين الذي كان علميه:

فذهب بعضهم أنّه دين المسيح الله الأنّ المسيحية كانت الدين الوحيد الرسمي غير المنسوخ قبل بعثة الرّسول ﷺ.

وقال البعض الآخر: إنّه دين إيراهيم ﷺ، لأنّه (شيخ الأنبياء) وأبوهم، وقد ذكرت بعض آيات القرآن أنّ دين الإسلام هو دين إيراهيم: ﴿ملة **نبيكم لِيراهيم﴾** <sup>١</sup>.

أمّا البعض الآخر فلم يذكر شيئاً واكتنى بالقول بأنّنا نعلم بأنّه كان على دين معيّن إلّا أنّه لم يتوضح لنا ما هو.

وبالرغم من أنَّ كلاً من هذه الأقوال يستند إلى دليل معين، إلَّا أنَّهـــا ليست قــطعية، وأفضلها قول آخر وهو: لقد كان الرَّسول ﷺ يملك برنامجاً خاصاً من قبل الخالق وكـــان يعمل به، وفي الحقيقة فقد كان له دين خاص حتى زمان نزول الإسلام عليه.

والدليل على هذا الكلام الجملة التي ذكرناها قبل قليل، والوارد في نهيج البلاغة، وهو

۱. الحج، ۷۸.

«ولقد قرن الله به من لدن أن كان فطيماً أعظم ملك من ملائكته، يسلك به طريق المكارم، ومحاسن أخلاق العالم ليله ونهاره».

فوجود مثل هذا الملك يدل على وجود برنامج خاص.

والدليل الآخر هو أنّ التاريخ لم يذكر لنا أبداً أنّ الرّسول مُتَنَّجُةُ انشغل بالعبادة في معابد اليهود أو النصارى أو الأديان الأخرى، ولم يكن إلى جوار الكفار في معابدهم، ولا إلى جوار أهل الكتاب في كنائسهم، وفي نفس الوقت فقد استمر في سلوك طريق التوحيد وكان متمسكاً بقوة بالأصول الأخلاقية والعبادة الإلهيّة.

وقد وردت عدّة روايات \_وفقاً لنقل العلّامة الجلسي في بحــار الأنــوار\_ في المــصادر الإسلامية عن أنّ الرّسول ﷺ كان مؤيّداً منذ بداية عمره بروح القدس. وحتماً فإنّه كان يعمل وفقاً لما يستلهمه من روح القدس .

ويرى العلامة الجلسي أنّ الرّسول عَلَيْلاً كان نبياً قبل أن يكون رسولاً، فالملائكة كانت تتحدّث معه أحياناً وكان يسمع صوتها، وأحياناً كان الإلهام الإلهي ينزل عليه ضمن الرؤيا الحقيقية الصادقة، وبعد أربعين سنة وصل إلى منزلة الرسالة ونزل القرآن والإسلام عليه، وقد ذكر لذلك ستة أدلة حيث يتلاءم بعضها مع ما ذكرناه أعلاه (للإستزادة راجع الجلد ١٨ من بحار الأنوار ص ٢٧٧ فما بعدها).

#### ٢\_ المواب على سؤال

بعد هذا البحث قد يُطرح هذا السؤال: لماذا تقول الآية: ﴿ ماكنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان ﴾ رغم ما ذكرناه من إيمان وأعمال النّبي ﷺ قبل نبوّته؟

وبالرغم من أنّه ورد جواب هذا السؤال بشكل موجز في تفسير الآية، إلّا أنّه من الأفضل إعطاء توضيح أكثر بهذا الخصوص.

المقصود أنّ الرّسولَ ﷺ لم يكن يعرف بتفصيلات هذا الدين ولا بمحتوى القرآن، قبل نزوله وقبل تشريع الإسلام.

أمّا كلمة الإيمان، فلو لا حظنا أنّ هذه الكلمة وردت بعد الكتاب، وبمسلاحظة الجمل الأخرى الواردة بعدها في الآية، يتّضح أنّ المقصود بها هو الإيمان بمحتوى هذا الكتاب السماوي وليس مطلق الإيمان، لذا لا يوجد أيّ تعارض مع ماذكرناه، ولا يمكن أن تكون

١. بحار الأنوار، ج ١٨، ص٢٨٨.

هذه الجملة وسيلة لذوي النفوس المريضة كي يستدلوا بها على نني الإيمان بشكل مطلق عن الرّسول، وينكرون الحقائق التاريخية في هذا المجال.

وقد ذكر بعض المفسّرين أجوبة أخرى لهذا السؤال منها:

 أ) المقصود من الإيمان ليس الإعتقاد لوحده، بل مجموع الإعتقاد والإقرار باللسان والأعمال وهذا هو المقصود به في التعبير الإسلامي.

ب) المقصود من الإيمان هو الإعتقاد بالتوحيد والرسالة، ونحن نـعلم أنّ النّـبي كـان
 موحداً، إلّا أنّه لم يكن يؤمن برسالته بعد.

ج) المقصود من الإيمان هو أركان الإيمان التي لا يتوصل إليها الإنسان عن طريق العقل، والطريق الوحيد لذلك هو الأدلة النقلية (مثل العديد من خصوصيات المعاد).

د) هناك محذوف في هذه الآية وفي التقدير: ما كنت تدري كيف تـدعو الخـلق إلى
 الإيمان '.

ولكن حسب اعتقادنا فإنّ المعنيٰ الأوّل أفضل المعاني وأكثرها تلاؤماً مع محتوى الآية.

# ٣\_ملامظة أدبية

هناك كلام كثير حول الضمير في جملة: (اكن جعلناه نوراً لل يعود، فذهب البعض أنّ المقصود هو القرآن نفسه، الكتاب السهاوي العظيم لرسول الإسلام الله المعلى أن يكون هذا النور هو النور الإلهي الالإيمان).

ولكن الأفضل أن يعود هذا الضمير إلى الإثنين (القرآن والإيمان)، فما داما ينتهيان إلى حقيقة واحدة، لذا فلا مانع من أن يعود الضمير المفرد إليهما.

إلهي، نوّر قلوبنا دامًاً بنور الايمان بك، واهدنا بلطفك إلى الخير والسعادة.

إلهمي، اجعلنا في صفّ المؤمنين المخسلصين في ذلك اليسوم الذي يكسون فسيه الظسالمون والمستكبرون حيارئ تائهين، والمؤمنون مصونين في ظل حمايتك

آمين ربّ العالمين

#### نهاية سورة الشوري

١. تفسير روحالمعاني، ج ٢٥، ص ٥٥، وقد ذكر احتمالات أخرى إلّا أنّنا لم نذكرها لعدم أهميتها.



# سورة

# الزخرف

3

مكيّة وعدد آياتها تسع وثمانون

#### «سورة الزّخرف»

#### ممتوى سورة الزَّمْرف:

سورة الزخرف من السور المكية، إلّا الآية ٤٥ منها، فإنّ جمعاً من المفسّرين اعستبرها مدنيّة، وربّا كان السبب هو أنّ ما تبحثه الآية يتعلق على الأغلب بأهل الكتاب، أو بقصّة المعراج، وكلا البحثين يتناسب مع المدينة أكثر، وسنوضّع المطلب في تفسير هذه الآية إن شاء الله تعالىٰ.

وعلىٰ أيّة حال، فإنّ طبيعة السور المكّية ـ والتي تــدور غــالباً حــول محــور العــقائد الإسلاميّة من المبدأ والمعاد والنبوّة والقرآن والإنذار والتبشير ــمنعكسة ومتجلّية فيها.

ويمكن تلخيص مباحث هذه السورة بصورة موجزة، في سبعة فصول:

الفصل الأوّل: وهو بداية السورة، ويتحدّث عن أهمّية القـرآن الجـيد، ونـبوّة نـبيّ الإسلاميّيَا ، ومواجهة المشركين لهذا الكتاب السهاوي.

الغصل الثَّاني: يذكر قسماً من أدلَّة التوحيد في الآفاق، ونعم الله المختلفة على البشر.

الغصل الثّالث: ويكل هذه الحقيقة عن طريق محاربة الشرك، ونني ما ينسب إلى الله عزّوجل من الأقاويل الباطلة، ومحاربة التقاليد العمياء، والخرافات والأساطير، كالتشاؤم من البنات، أو الاعتقاد بأنّ الملائكة بنات الله عزّوجلّ.

الغصل الرّابع: ينقل جانباً من قصص الأنبياء الماضين وأنمهم، وتاريخهم لتجسيد هذه الحقائق، ويؤكّد على حياة إيراهيم وموسى وعيسي ﷺ بصورة خاصّة.

الفصل الخامس: يتعرض إلى مسألة المعاد، وجزاء المؤمنين، ومصير الكفّار المشؤوم، ويحذّر المجرمين ويهدّدهم بتهديدات وتحذيرات وإنذارات قويّة.

الفصل السّادس؛ وهو من أهمّ فصول هذه السورة، ويتناول القيم الباطلة التي كانت ولا تزال حاكمة على أفكار الأشخاص المادّيين، ووقوعهم في مختلف الإشتباهات حينا يقيّمون مسائل الحياة ويزنونها بالميزان الدنيويّ حتى أنّهم كانوا يتوقّعون أن ينزل القرآن

الكريم على رجل غني عظيم الثراء، لأنهم كانوا يعتبرون قيمة الإنسان في ثرائه! لهذا نرئ القرآن في آيات عديدة من هذه السورة يهاجم هذا النمط من التفكير الساذج والجساهل ويحاربه، ويوضح المثل الإسلاميّة والإنسانيّة السامية.

الفصل السّابع: وهو فصل المواعظ والنصائح العميقة المؤثّرة حيث يكمل الفـصول الأخرى، ليجعل من مجموع آيات السورة دوأة شافياً تماماً يترك أقـوى الأثـر في نـفس السامع.

وقد أخذ اسم هذه السورة (الزخرف) من الآية ٣٥منها، والتي تتحدث في القيم المادّية.

#### فضيلة ثلاوة السّورة:

لقد ذكر فضل عظيم لتلاوة هذه السورة في الرّوايات الإسلاميّة في مختلف كتب التّفسير والحديث، ومن جملتها ما ورد في حديث عن الرّسول الأكرم ﷺ: «من قرأ سورة الزخرف، كان ممن يقال له يوم القيامة: يا عباد لا خوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون، أدخلوا الجنّة» أ.

لا شكّ أنّ الخطاب بـ ﴿ يَا عَبَادُ لَا خَوْفَ عَلَيْكُمُ لَلِيوَمُ وَلَا لَنْتُمُ تَعَزَّنُونَ ﴾ هو عين ما ورد في الآية ٦٨، وجملة ﴿ بغير حساب ﴾ من لوازم الكية ٦٨، وجملة ﴿ بغير حساب أخذت من الآية ٦٠، وجملة ﴿ بغير حساب من لوازم الكلام، وقد وردت في عدّة من آيات القرآن الأُخرى.

وعلى أيّة حال، فإنّ هذه البشارة العظمى، والفضيلة التي لا تقدّر، لا تحمصل بمجرّد التلاوة المغالبة من التدبر والإيمان والعمل الصالح، لأنّ التملاوة مقدّمة للمفكر، والإيمان والعمل الصالح، لأنّ التمل الصالح ثمرة له.

8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، بداية سورة الزخرف.

# 

حمّ ﴿ وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴿ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَ نَاعَرَبِيَا لَعَلَّكُمُ الْفِصَرَصَفَحًا وَإِنَّهُ فِي أَمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَ الْعَلِيُّ حَكِيمُ ﴿ الْفَنَصْرِبُ عَنَكُمُ الْفِصَرَصَفَحًا الْمَاكِنَةُ وَالْمَالُونِ اللَّهِ الْمَاكُونِ اللَّهِ الْمَالُونِ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُنَالِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

# الثفسير

#### ذنوبكم لا تمنع رممتناا

مرّة أخرى نواجه الحروف المقطّعة في بداية هذه السورة، وهي حروف (حم)، وهذه رابع سورة تبدأ بـ ﴿حم﴾ وتتلوها ثلاث سور أخرى أيضاً، فمتشكّل هذه السور السبعة بمجموعها (أسرة حم) وهي بالترتيب: المؤمن، فصلت، الشورى، الزخسرف، الدخان، الجاثية، والأحقاف.

وقد بحثنا الحروف المقطَّعة بصورة مفصّلة فيا سبق (راجع بداية سورة البقرة، بداية آل عمران، أوّل الأعراف، بداية سورة «فصلت» في خصوص حم).

ويقسم تعالى بالقرآن الكريم في الآية الثّانية، فيقول: ﴿وللكتابِ للمبين﴾. قسماً بهذا الكتاب الواضحة حقائقه، والبيّنة معانيه ومفاهيمه، والظاهرة دلائل صدقه، والمبيّنة طرق هدايته ورشاده.

ثمّ يضيف: ﴿لِنَّا حِملناه قرآنا عربيّاً لعلَّكم تعقلون﴾ ﴿

١. والواوء في ﴿ والكتاب المبين ﴾ للقسم ، وجواب هذا القسم جملة ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قَرَأَنَّا عُرِبَيًّا ﴾ .

إنّ كون القرآن عربيّاً، إمّا بمعنى أنّه نزل بلغة العرب التي هي أوسع لغات العالم في بيان الحقائق، وقادرة على تبيان دقائق المطالب بكل جمال ودقّة في التعبير، أو بمعنى فصاحته لأنّ أحد معاني كلمة (عربي) هو «الفصيح» وهي إشارة إلى أنا قد جعلناه في منتهى الفصاحة وغايتها، لتظهر الحقائق جيّداً من خلال كلهاته وجمله، ويدركها الجميع جيداً.

والطّريف أنّ القسم وجوابه ـ هنا ـ شيء واحد ، فهو تعالى يقسم بالقرآن أنّه جـ على القرآن أنّه لم يكن هناك القرآن عربيّاً ليستفيد الجميع منه ويعقلوا آياته، ورتّما كان هذا إشارة إلى أنّه لم يكن هناك شيء أجلّ من القرآن ليقسم به، فإنّ ما هو أسمى من القرآن نفس القرآن، لأنّـه كـلام الله سبحانه، وكلام الله مبيّن لذاته المقدّسة.

ولا يدل التعبير بـ (لعل) على أن الله سبحانه يشك في تأثير القرآن، أو أن الكلام هنا عن الرجاء والأمل الذي يصعب الوصول إليه وتحققه، بل إنه يشير إلى تـ فاوت الأرضـيّات الفكرية والأخلاقيّة لسامعي آيات القرآن الكريم، ويشير أيضاً إلى أن تأثير القرآن يستلزم توفر شروطاً معيّنة أشير إليها إجمالاً بكلمة (لعل). وقد أوردنا تفصيلاً أكثر لهذا المعنى في ذيل الآية ٢٠٠ من آل عمران.

ثمّ يتطرق القرآن إلى بيان ثلاث صفات أخرى لهذا الكتاب السهاوي، فيقول: ﴿وَإِنَّه فِي لَمُ الكتاب السهاوي، فيقول: ﴿وَإِنَّه فِي لَمُ الكتاب الدينا لعليّ جكيم ﴾ ويشير في الصفة الأولى إلى أن القرآن الكريم قد حُفظ وأثبت في أمّ الكتاب لدى الله سبحانه، كها نقرأ ذلك أيضاً في الآية ٢٢ من سورة البروج: ﴿بِل هُو قَرآن مَجيد \* في لوح محفوظ ﴾.

والآن، لغر ما هو المراد من «أم الكتاب»، أو «اللوح المحفوظ»؟

«الأم» في اللغة تعني أصل كل شيء وأساسه، وإنّا يقول العرب للأم أمّاً لائها أساس العائلة ومأوى الأولاد، وعلى هذا فإنّ (أم الكتاب) يعني الكتاب الذي يكون أساساً لكل الكتب الساويّة، وهو ذلك اللوح المحفوظ لدى الله سبحانه، والمصون من كل تغيير وتبديل وتحريف.. إنّه كتاب علم الله المحفوظ لديه، والذي أدرجت فيه كل حقائق العالم، وكل حوادث الماضي والمستقبل، وكل الكتب الساويّة، ولا يستطيع أي أحد أن يصل إليه ويعلم ما فيه، إلّا إذا أراد الله سبحانه أن يُعلم أحداً بالمقدار الذي يريده عزّوجلّ.

وهذا وصف عظيم للقرآن الذي ينبع من علم الله اللامتناهي، وأصله وأساسه لديــه سبحانه، ولهذا يقول في الصفة الثّانية: (لَعَلِيّ) وفي الثالثة (حكيم). إنّ الشيء الذي ينبعث من علم الله اللامتناهي يجب أن يكون بهذه الصفات.

واعتقد البعض أنّ سموّ القرآن وعلوَّ مقامه نابع من أنّه فاق كلّ الكتب السهاويّة، ونسخها جميعاً، وهو في أرفع مراتب الإعجاز.

واعتبر البعض الآخر علوّ القرآن لاحتوائه على حقائق لا تدركها أفكار البشر، وهي بعيدة عن مدى ما تستوعبه عقولهم \_إضافة إلى الحقائق التي يفهمها الجميع من ظاهر القرآن.

ولا تتضارب هذه المعاني فيما بينها حيث تجتمع كلُّها في مفهوم (عَلِيٌّ).

وهنا مسألة تستحق الإنتباه، وهي أنّ (الحكيم) صفة للشخص عادة، لا الكتاب، لكن لمّا كان هذا الكتاب السماوي بنفسه معلماً عظيماً وناطقاً بالحكمة ناشراً لها، فإنّ هذا التعبير في محله تماماً.

وقد وردت كلمة «العكيم» بمعنىٰ المستحكم الحصين أيضاً، وكلّ هذه المعاني جمعت في اللفظة المذكورة، وهي صادقة في شأن القرآن الكريم، لأنّه حكيم بكل هذه المعاني.

وفي الآية التّالية يخاطب المنكرين للقرآن والمعرضين عنه، فيقول: ﴿اقْــتَــْسُوبِ مــنكم الذّكر صفحاً إن كنتم قوماً مسرفين ﴾ ؟

صحيح أنّكم لم تألوا جهداً في مخالفتكم للحق وعدائه، ووصلتم في الخالفة إلى حدّ الإفراط والإسراف، إلّا أنّ رحمة الله سبحانه واسعة بحدٍّ لا تشكل هذه الأعلل المناوئة حاجزاً في طريقها، ونظل نُنزل باستمرار هذا الكتاب الساوي الذي يوقظكم، وآياته التي تبعث الحياة فيكم، حتى تهتز القلوب التي لها أدنى حظ من الإستعداد وتثوب إلى طريق الحق، وهذا هو مقام رحمة الله العامّة، أي: رحمانيته التي تشمل العدو والصديق، والمؤمن والكافر.

جملة ﴿أَفْنَصُوبِ مَنْكُمِ﴾ جاءت هنا بمعنى: أفنصرف عنكم، لأنّ الراكب إذا أراد أن يحوّل دابّته إلى طريق آخر، فإنّه يحوّله بضربه بالسوط أو بشيء آخر، ولذلك فإنّ كلمة الضرب تستعمل في مثل هذه الموارد بدلاً من الصرف .

«الصفع» في الأصل بمعنى جانب الشيء وطرفه، ويأتي أيضاً بمعنى العرض والسعة، وهو

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩. ذيل الآية مورد البحث.

في الآية بالمعنى الأوّل، أي: أنحول عنكم هذا القرآن الذي هو أساس التذكرة إلى جــانب وطرف آخر؟

«المسرف» من الإسراف، وهو تجاوز الحدّ، إشارة إلى أنّ المشركين وأعداء النّبي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ يقفوا عند حدّ في خلافهم وعدائهم مطلقاً.

ثمّ يقول في عبارة قصيرة كشاهد على ما قيل، وتسلية لخساطر النّسي الله وتهديداً للمنكرين المعاندين: ﴿ وَكُم أُرْسَلْنَا مِنْ نَبِيّ فِي الأَوْلِينَ \* وَمَا يَأْتِيهُم مِنْ نَبِيّ إِلَّا كَانُوا بِـهُ يَسْتَهْزَنُونَ ﴾.

إنّ هذه المخالفات وأنواع السخرية لم تكن لتمنع لطف الله ورحمسته أبداً، ف إنّها فسيض متواصل من الأزل إلى الأبد، ووجود يعمُّ عطاؤه كلّ العباد، بل إنّه سبحانه قد خلقهم للرحمة ﴿ولذلك خلقهم ﴿، ولهذا فإنّ إعراضكم وعنادكم سوف لا يمنع لطفه مطلقاً، وينبغي أن لا يفتر النّبي تَشَالِنُهُ والمؤمنون الحقيقيّون، فإنّ لهذا الإعراض عن الحق واتباع الشهوات والهوى والميول تاريخاً طويلاً.

لكن، ومن أجل أن لا يتصور هؤلاء بأنّ لطف الله اللامتناهي سيحول دون عقابهم في النهاية، لأنّ العقاب بنفسه من مقتضى حكمته، ولذلك يضيف في الآية التالية: ﴿ فَأَهَلَكُنَا أَهُدُّ مِنْهُم بِطُشَأَ وَمِفْسَى مِثْلُ الْأُوْلِينَ ﴾.

فالآية تخاطب النّبي عَبَيْهُ بأننا سبق وأن ذكرنا لك غاذج كثيرة من هذه الأقوام العاصية الطاغية، وأوحينا إليك تفصيل حالهم بدون زيادة أو نقصان، وكان من بينهم أقوام أقوى وأشد من مشركي العرب كثيراً، ولهم إمكانيّات وشروات وأفراد وجبيوش وإمكانات واسعة... كفرعون وآل فرعون، والتاريخ، وأوضح من ذلك أن تتدبّروا ما نزل في القرآن في شأنهم لتعلموا أيّها الطغاة المعاندون أنكم لستم في مأمن من عذاب الله الأليم أبداً.

«البطش» \_كما يقول الراغب في المفردات \_ بمعنى أخذ الشيء بالقوّة، وهنا اقترن بكلمة «أشد» وتعطى مفهوم شدّة القوّة والقدرة أكثر.

والضمير في ﴿منهم﴾ يعود على مشركي العرب الذين خوطبوا في الآيات السابقة، إلّا أنّهم ذكروا هنا بصيغة الغائب، لأنّهم ليسوا أهلاً للاستمرار في مخاطبتهم من قبل الله تعالى.

۱. هود، ۱۱۹.

واعتبر بعض كبار المفسّرين جملة ﴿ومفى مثل الأولين ﴾ إشارة إلى المطالب التي جاءت في السورة السابقة \_سورة الشورى \_حول جماعة من هؤلاء، إلّا أنّه لا دليل لدينا على هذا التحديد، خاصة وأنّه قلّما أشير إلى حوادث الأمم الماضية في سورة الشورى، في حسين وردت بحوث مفصّلة حولهم في سور أخرى من القرآن.

وعلى أيّة حال، فإنّ هذه الآية تشبه ما مرّ في الآية ٧٨ من سورة القصص، حيث تقول: وأولم يعلم أنّ الله قد أهلك من قبله من القرون من هو لفدّ منه قوّة وأكثر جمعاً ﴾؟!

أو ما مرّ في الآية ٢١ من سورة المؤمن حيث حذّرت مشركي العرب إذ تقول: ﴿ وَلَمْ يَسِيرُوا فَي الأَرْضُ فَينظرُوا كَيفَ كَانَ عَاقْبَةَ الَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبِلَهُمْ كَانُوا هُمْ لَقَدَّ مِنْهُمْ قُوّةٌ وَآلْالاً فَي الأَرْضُ فَاعْدُهُمُ لَللهُ بِذُنُوبِهُمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ لَللهُ مِنْ وَلِقَ ﴾ ؟!

रुध

وَلَهِن سَأَلَنَهُ مِنَّ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ الْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ الْعَلَكُمْ تَهْ تَدُون اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْعَلَكُمْ تَهْ تَدُون اللّهُ وَاللّهِ عَمَلَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللل

# التفسير

# بعض أدلَّهُ التوميد:

من هنا يبدأ البحث حول التوحيد والشرك، فتستعين الآيات بفطرة هؤلاء وطينتهم لإثبات التوحيد، وبعد أن تبين الأدلّة الموجودة في عالم الوجود، وتذكر خمسة نماذج من مواهب الله العظيمة وتثير فيهم حسّ الشكر، تتطرّق إلى إيطال اعتقادهم الخرافي فيما يتعلق بالأصنام ومختلف أنواع الشرك.

يقول سبحانه في القسم الأوّل: ﴿ ولئن سألتهم من خلق السّماوات والأرض ليقولنّ خلقهنّ العزيز العليم ﴾.

إنّ هذا التعبير الذي ورد بتفاوت يسير في أربع آيات من القرآن الكريم ــ العنكبوت ٦١، لقهان ٢٥، الزمر ٣٨ والزخرف في الآية التي نبحثها <sup>١</sup> ــدليل على كون معرفة الله سبحانه

ا. جاء في موضعين آخرين من القرآن اعتراف هؤلاء بكون الله خالقاً، غايته أنّ أحدهما في شأن نزول المطر
 من السماء: العنكبوت، ٦٣، والآخر في كون الله سبحانه خالقهم: الزخرف، ٨٧.

أمر فطري مغروس في طينة البشر وطبيعتهم من جانب، ومن جانب آخر يدلّ عـلى أنّ المشركين كانوا مقرّين بأن خالق السهاوات والأرض هو الله سـبحانه، ولا بـعتقدون بأنّ معبوداتهم خالقة إلّا في موارد نادرة.

ومن جانب ثالث فإن هذا الإعتراف أساس ودعامة لإبطال عبوديّة الأصنام، لأنّ الذي يكون أهلاً للعبادة هو خالق الكون ومدبّره، لا الموجودات التي لاحظ لها في هذا الجال، وبناء على هذا، فإنّ اعترافهم بكون الله سبحانه خالقاً كان دليلاً قاطعاً على بطلان مذهبهم ودينهم الفاسد.

والتعبير بـ ﴿العزيزالعكيم ﴾ والذي يبين قدرة الله المطلقة، وعلمه وحكمته، وإن كان تعبيراً قرآنيّاً، إلّا أنّه لم يكن أمراً ينكره المشركون، لأنّ لازم الإعتراف بكون الله سبحانه خالقاً للسماء والأرض وجود هاتين الصفتين فيه، وهؤلاء المشركين كانوا يعتقدون بعلم أصنامهم وقدرتها، فكيف بالله الذي يعتقدون أنّ أصنامهم وسيلة إليه، وتقربهم إليه زلني؟! ثمّ يشير سبحانه إلى خمس نعم من نعم الله العظيمة، والتي تعتبر كلّ منها نموذجاً من نظام الخلقة، وآية من آيات الله سبحانه، فيقول أولاً: ﴿الدّي جعل لكم الأرض مهداً ﴾

إنّ لفظتي «المهد» و «المهاد» تعني المحلّ الذي أعدّ للجلوس والنوم والإستراحة، ويقال في الأصل للمكان الذي يضعون فيه الطفل لينام «مهد».

أجل... إن الله سبحانه جعل الأرض مهداً للإنسان، ومع أن لها عدّة حركات بفعل قانون الجاذبيّة، ورغم الطبقة الغازيّة العظيمة التي أحاطت بها من كلّ جانب، فإنها هادئة ومستقرّة بحيث لا يشعر ساكنوها بأيّ إزعاج ونعلم أن الهدوء النفسي هو الدعامة الأساسيّة للاستفادة من النعم الأخرى والتنعّم بها، ولا شكّ أنّ هذه العوامل المختلفة ما لم تنسجم مع بعضها، ويكل بعضها بعضاً، فليس بالإمكان تحقّق هذا الهدوء والإطمئنان مطلقاً.

ثمّ يضيف سبحانه لتبيان النعمة الثانية: ﴿وجعل لكم فيها سبلاً لعلَّكم تهتدون﴾.

لقد أشير إلى هذه النعمة عدّة مرات في القرآن المجيد (سورة طه ــ ٥٣، الأنسياء ــ ٣١ النحل ــ ١٥ وغيرهنّ)، وهي من النعم التي غفل عنها الكثيرون، لأنّا نعلم أنّ التظاريس تعمّ كلّ اليابسة تقريباً، وفيها الجبال العظيمة والصغيرة والتلال والهسضاب، والبديع أن توجد بين أعظم سلال جبال العالم فواصل يستطيع الإنسان أن يشق طريقه من خلالها،

وقلّها اتّفق أن تكون هذه الجبال سبباً لإنفصال أقسام الكرة الأرضية عن بعضها تماماً، وهذا واحد من أسرار نظام الخلقة، ومن مواهب الله سبحانه وعطاياه للعباد.

وإضافة إلى ما مرَّ ، فإنَّ كثيراً من أجزاء الكرة الأرضية ترتبط مع بعضها بواسطة طرق المواصلات البحريّة، وهذا يدخل أيضاً في عموم معنى الآية '.

واتضح ممّا قلناه أنّ المراد من جملة والعلّكم تهتدون وهو الهداية إلى الهدف، واكتشاف مناطق الأرض المختلفة، بالرغم من أنّ البعض اعتبرها إشارة إلى الهداية لأمر التوحيد ومعرفة الله. ولا مانع من جمع هذين المعنيين.

وذكرت الموهبة الثالثة \_وهي موهبة نزول المطر، وإحياء الأراضي الميتة \_ في الآية التالية: ﴿وَالدِّي مَنْ السماء هَاءُ بِقَدْرُ فَأَنْشُرنَا بِهُ بِلَدَةُ هِيتَا كَذُلْكَ تَخْرَجُونَ ﴾ من قبوركم يوم اليعث.

إنّ التعبير بكلمة «قدر» إشارة لطيفة إلى النظام الخاص الذي يحكم نزول الأمطار، حيث إنّها تنزّل بمقدار كاف يكون مفيداً ومثمراً، ولا يؤدّى إلى الخسارة والاتلاف.

صحيح أنّه قد يؤدّي بعض الأحيان إلى حدوث فيضانات، وجريان السيول، وتدمير الأراضي، إلّا أنّ هذه الحالات استثنائيّة، ولها صبغة التحذير، فالأعمّ الأغلب من الأمطار مفيدة ومربحة، فنموّ كلّ الأشجار والنباتات والأزهار والمزارع المثمرة، من بركة نزول المطر الموزون هذا، ولو لم يكن لنزول المطر نظام، لما حصلت كلّ هذه البركات.

الآية الثانية تستخدم جملة «أنشرنا» من مادّة النشور التجسيد انبعاث عالم النباتات، فإنّ الأراضي اليابسة التي تضمّ بذور النباتات كها تضمّ القبور أجساد الموتى، تتحرك وتحيا بنفخة صور نزول المطر، وتهتزّ فتخرج أموات النبات رؤوسها من التراب، ويقوم محشرها وتقع قيامتها التي تمثل صورة لقيامة البشر، والتي أشير إليها في نهاية هذه الآية وفي آيات عديدة أخرى من القرآن الجميد.

وبعد ذكر نزول المطر وحياة النباتات، يشير في المرحملة الرّابعة إلى خملق أنـواع الحيوانات، فيقول سبحانه: ﴿والَّذِي خَلِقَ الأَرُواجِ كُلِّها ﴾.

ا. كلمة والسبل: \_جمع سبيل \_ تطلق على الطرق البرّية والبحريّة ، كما نقراً في الفقرة ٤٢ من دعاء الجوشن
 «يامن في البرّ والبحر سبيله».

إنّ التعبير بـ «الأزواج» كناية عن أنواع الحيوانات بقرينة ذكر النباتات في الآية السابقة، بالرغم من أنّ البعض اعتبرها إشارة إلى كلّ أنواع الموجودات، سواء الحيوان والنبات والجياد، لأنّ قانون الزوجيّة يحكمها جميعاً، فلكلّ جنس ما يخالفه: السهاء والأرض، الليل والنهار، النور والظلام، المرّ والحلو، اليابس والرطب، الشمس والقمر، الجنّة والنّار، إلّا ذات الله المقدّسة فإنّها أحديّة، ولا سبيل للزوجيّة إليها أبداً.

لكن كما قلنا، فإنّ القرائن الموجودة توحي بأنّ المراد هو «أزواج الحيوانات»، ونعلم أنّ قانون الزوجيّة سنّة حياتيّة في كلّ الكائنات الحيّة، والعيّنات النادرة الاستثنائية لا تقدح بعموميّة هذا القانون.

واعتبر البعض «الأزواج» بمعنى أصناف الحيوانات، كالطيور والدواب والمائيّات والحشرات وغيرها.

وفي المرحلة الخامسة تبين الآيات آخر نعمة من هذه السلسلة، وهي المسراكب التي سخّرها الله سبحانه للبشر لطي الطرق البريّة والبحريّة، فيقول سبحانه: ﴿وجعل لكم من الفلك والأنعام ما تركبون﴾.

إنّ هذه النعمة هي إحدى مواهب الله سبحانه للبشر، وكراماته التي منّ بها عليهم، وهي لا تلاحظ في الأنواع الأخرى من الموجودات، وذلك أنّ الله سبحانه قد حمل الإنسان على المراكب التي تعينه في رحلاته البحريّة والصحراويّة، كها جاء ذلك في الآية ٧٠ من سورة الإسراء: ﴿ ولقد حرّمنا بني آدم وحملناهم في البرّ وللبحرورزقناهم من الطّيبات وفضلناهم على كثير معن خلقنا تغضياله.

والمحقّ أنّ وجود هذه المراكب يضاعف أنشطة الإنسان ويوسّع حياته عدّة أضعاف، وحتى الوسائل السريعة السير التي نراها اليوم، والتي صنعت بالإستفادة من مختلف خواصّ الموجودات، ووضعت تحت تصرّف الإنسان، فإنّها من ألطاف الله الظاهرة، تلك الوسائل التي غيّرت وجه حياته، ومنحت كلّ شيء السرعة، وأهدت له كلّ أنواع الراحة. وتذكر الآية المتالية الهدف النهائي لخلق هذه المراكب فتقول: ﴿لتستوول على ظهوره ثمّ تذكروا نعمة ريّكم إذا استويتم عليه وتقولوا سبحان الذي سقرلنا هذا وما كنّا له مقرنين﴾.

إنّ جملة: ﴿ لِتُستوولُ على ظهوره ﴾ إشارة إلى أنَّ الله سبحانه قد خلق هذه المراكب عملى

هيئة تستطيعون معها ركوبها بصورة جيّدة، وتصلون إلى مقاصدكم براحة ويسر !

لقد أوضحت هذه الآية هدفين لخلق هذه المراكب البحريّة والبريّة، من الفلك والأنعام، أحدهما: ذكر نعم الله سبحانه حين الإستواء على ظهورها، والآخر: تنزيه الله سبحانه الذي سخّرها للإنسان، فقد جعل الفلك على هيئة تقدر أن تشقّ صدر الأمواج وتسير نحو المقصد، وجعل الدواب والأنعام خاضعة لأمر الإنسان ومنقادة لإرادته.

«مقرنين» من مادة «إقران»، أي امتلاك القدرة على شيء، وقال بعض أرباب اللغة: إنّه يعني مسك الشيء وحفظه، وفي الأصل بمعنى وقوع الشيء قريناً لشيء آخر، ولازم ذلك القدرة على حفظه .

بناء على هذا، فإنّ معنى جملة ﴿ وها مختاله مقرنين ﴾ هو أنّه لو لم يكن لطف الله وعنايته لما كان بإمكاننا السيطرة على هذه المراكب وحفظها، ولتحطمت بفعل الرياح المخالفة لحركة السفن، وكذلك الحيوانات القويّة التي تفوق قوّتها قوّة الإنسان أضعافاً، ما كان الإنسان ليستطيع أن يقترب منها مطلقاً لولا روح التسليم التي تحكمها، ولذلك حين يغضب أحد هذه الحيوانات ويفقد روح التسليم، فإنّه سيتحوّل إلى موجود خطر لا يقوى عدّة أشخاص على مقابلته، في حين أنّ من الممكن في حالة سكونها ودعتها أن تربط عشرات، بل مئات منها بحبل وزمام، ويسلّم بيد صبي ليذهب بها حيث يشاء، وكأنّ الله سبحانه يريد أن يبين منها بحبل وزمام، ويسلّم بيد صبي ليذهب بها حيث يشاء، وكأنّ الله سبحانه يريد أن يبين منها بحبل وزمام، ويسلّم بيد صبي ليذهب بها حيث يشاء، وكأنّ الله سبحانه يريد أن يبين

و تذكر آخر آية \_ من هذه الآيات \_ قول المؤمنين لدى ركوبهم المركب، إذ يــقولون: ﴿ وَإِنَّا إِلَى رَيْنَا لَهُنْقَلِبُونَ ﴾.

هذه الجملة إشارة إلى مسألة المعاد بعد الحديث حول التوحيد، لأنّ الإنتباه إلى الخالق والمبدأ، يلفت نظر الإنسان نحو المعاد دائماً.

وهي أيضاً إشارة إلى أن لا تغترّوا عندما تركبون هذه المراكب وتتسلّطون عليها. ولا تغرقوا في مغريات الدنيا وزخارفها، بل يجب أن تكونوا داتماً ذاكرين للآخرة غير ناسين لها،

الضمير في « على ظهوره » يعود على «ما» الموصولة والتي وردت في جملة «ما تبركبون» وهي تشمل
 السفن والدواب ، وكونه مفرداً لظاهر اللفظ .

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> جاء في لسان العرب : «أقون له وعليه»: أطاق وقوي عليه واعتلىٰ ، وفي التنزيل العزيز : ﴿ وما كمنّا له مقرنين﴾ .

لأنّ حالات الغرور تشتد وتتعمّق في مثل هذه الموارد خاصّة، والأشخاص الذين يتّخذون مراكبهم ووسائط نقلهم وسيلة للتعالي والتكبّر على الآخرين ليسوا بالقليلين.

ومن جهة ثالثة، فإنّ الإستواء على المركب والإنتقال من مكان إلى آخر يذكّرنا بانتقالنا الكبير من هذا العالم إلى العالم الآخر.

نعم... فنحن أخيراً ننقلب إلى الله سبحانه.

# بحث

#### ذكر الله عند الإنتفاع بالنعم:

من النكات الجميلة التي تلاحظ في آيات القرآن الكريم، أنّ المؤمنين قد عُلّموا أدعية يقرؤونها عند التنعّم بمواهب الله سبحانه ونعمه... تلك الأدعية التي تصقل روح الإنسان وتهذّبها بمحتوياتها البنّاءة، وتبعد عنها آثار الغرور والغفلة.

فيأمر الله سبحانه نوحاً على أن: ﴿ فَإِدْ الستويت لَنت وَهِنَ هَعَكَ عَلَى الفَلْكَ فَقَلَ الحَهِدُ لللهُ الله الله القوم الطّالمين﴾ ﴿ .

ويأمره أيضاً أن يقول عند طلب المنزل المبارك: ﴿ رَبِّ لَسَرَلْتِي مَسَرَلاً مَبَارَكاً ولَنْتَ حَسِيرَ العَنْزَلِينَ ﴾ .

وهو سبحانه يأمرنا في هذه الآيات أن نشكر نعم الله تعالى، وأن نُسبّح الله عزَّوجلّ عند الإستواء على ظهورها.

فإذا تحوّل ذكر المنعم الحقيق عند كلّ نعمة ينعم بها إلى طبع وملكة في الإنسان، فسوف لا يغرق في ظلمة الغفلة، ولا يسقط في هاوية الغرور، بل إنّ المواهب والنعم الماديّة ستكون له سلّماً إلى الله سبحانه!

وقد ورد في سيرة الرّسول الأعظم ﷺ أنّه ما وضع رجله في الركاب إلّا وقال: «العمد شه»، وإذا ما استوى على ظهر الدابّة فإنّه يقول: «العمد شه على كلّ حال، سبحان الذي سخّر لنا هذا وما كنّا له مقرنين وإنّا إلى ربّنا لمنقلبون» .

٢٠ المؤمنون، ٢٩.

٠ المؤمنون، ٢٨.

٣. التفسير الكبير، ج ٢٧، ص ١٩٩.

وجاء في حديث آخر عن الإمام الحسن المجتبى الله أنّه رأى رجلاً ركب دابّة فقال: سبحان الذي سخّر لنا هذا، فقال له: «ما بهذا أمرت، أمرت أن تقول: «الحمد لله الذي هدانا للإسلام، الحمد لله الذي منّ علينا بمحمّد، والحمد لله الذي جعلنا من خير أمّة أخرجت للناس، ثمّ تقول: سبحان الذي سخّر لنا هذا» أ، إشارة إلى أنّ الآية لم تأمر بأن يقال: سبحان الذي سخّر لنا هذا، بل أمرت أوّلاً بذكر نعم الله العظيمة: نعمة الهداية إلى الإسلام، نعمة نبوّة النّبي عَبَالَيْهُ، نعمة حملنا في زمرة خير أمّة، ثمّ تسبيح الله على تسخيره لما نركب!

و مما يستحق الإنتباء أنّه يستفاد من الرّوايات أنّ من قال عند ركوبه: ﴿سبحان الذي سخّرانا هذا وها كنّاله مقرنين \* وإنّا إلى ربّنا لهنقلبون فسوف لن يصاب بأذى بأمر الله! وقد روي هذا المطلب في حديث في الكافي عن أثمة أهل البيت المثيماً .

ونكتشف من خلال ذلك البون الشاسع بين تعليات الإسلام البنّاءة هذه، وبين ما يلاحظ من جماعة من المغرورين ومتّبعي الأهواء والميول الذين يتّخذون وسائط نقلهم وسيلة للفخر ولإظهار أنفسهم بمظهر العزيز الوجيه، وقد يجعلونها سبباً لإرتكاب أنواع المعاصي كما ينقل «الزمخشري» في الكشّاف عن بعض السلاطين أنّه يركب مركبه الخاص يريد الذهاب من مدينة إلى أخرى التي تبعد عنها مسافة شهر فكان يكثر من شرب الخمر لئلّا يحسّ بطول الطريق و تعبه، ولا يفيق من سكره إلّا حين يصل تلك المدينة!

ا التفسير الكبير، ج ٢٧، ص ١٩٩.

٢- تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٥٩٣؛ وأصول الكافي، ج ٣، ص ٤٧١، ح ٥.

وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ عَزَّا إِنَّ الإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينَ اللَّهُ أَمِ أَعَلَى الْكَفُورُ مُبِينَ اللَّهُ أَلِانسَانَ الكَفُورُ مُبِينَ اللَّهُ أَمِن اللَّحْمَنِ مَثَلًا يَعْلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

# التفسير

# كيف ترُعمون أنّ الملائكة بنات الله؟

بعد تثبيت دعائم التوحيد بوسيلة ذكر آيات الله سبحانه في نظام الوجود، وذكر نعمه ومواهبه، تتناول هذه الآيات ما يقابل ذلك، أي محاربة الشرك وعبادة غير الله تعالى، فتطرّقت أوّلاً إلى أحد فروعها، أي عبادة الملائكة فقالت: ﴿وجعلواله من عباده وأنّها آلهتهم، وكانت هذه الخرافة القبيحة رائجة بين الكثيرين من عبدة الأوثان.

إنّ التعبير بـ «الجزء» يبيّن من جانب أنّ هؤلاء كانوا يعتبرون الملائكة أولاد الله تعالى، لأنّ الولد جزء من وجود الأب والأمّ، وبنفصل عنهما كنطفة تستكوّن وتستلقّح، وإذا ما تلقّحت تَكوّن الولد من تلك اللحظة. ويبيّن من جانب آخر قبولهم عبادتها، لأنّهم كانوا يظنّون الملائكة جزءاً من الآلهة في مقابل الله سبحانه.

أُمْ إِنَّ هذا التعبير استدلال واضح على بطلان اعتقاد المشركين الخرافي، لأنّ الملائكة إن كانت أولاداً لله سبحانه، فإنّ ذلك يستلزم أن يكون لله جزء، ونتيجة ذلك أنّ ذات الله مركبة سبحانه، في حين أنّ الأدلّة العقليّة والنقليّة شاهدة على بساطة وجوده وأحديّته، لأنّ الجزء مختصّ بالموجودات الممكنة.

ثمّ تضيف: ﴿ فَنَ الإنسان لَكَفُور مَبِينَ ﴾ فمع كل هذه النعم الإلهيّة التي أحاطت بـوجوده، والتي مرّ ذكر خمس منها في الآيات السابقة، فإنّه بدل أن يطأطيء رأسه إعظاماً لخالقه، وإجلالاً لولي نعمته، سلك سبيل الكفر واتّجه إلى مخلوقات الله ليعبدها!

في الآية التي بعدها يستثمر القرآن الثوابت الفكريّة لدى هؤلاء من أجل إدانة هذا التفكير الخرافي، لأنهم كانوا يرجّعون جنس الرجل على المرأة، وكانوا يعدّون البنت عاراً عادةً عقول تعالى: ﴿مُ لِتَحَدُ مَمَّا يَحْلَقُ بِنَاتُ وَأَصْفَاكُمُ بِالْبِنِينَ ﴾؟ فإذا كان مقام البنت أدنى في اعتقادكم، فكيف ترجّعون أنفسكم وتعلونها على الله، فتجعلون نصيبه بنتاً، ونصيبكم ولداً؟

صحيح أنّ المرأة والرجل متساويان في القيم الإنسانيّة السامية عند الله سبحانه، إلّا أنّ الاستدلال باعتقادات المخاطب يترك أحياناً في فكره أثراً يدفعه إلى إعادة النظر فيما يعتقد.

وتتابع الآية التالية هذا البحث ببيان آخر، فتقول: ﴿وَإِذَا بِشَرِ أَحَدُهُم بِمَا ضَرِبِ للرَّحَمَٰنُ مَثَلاً ظُلُّ وَجِهِهُ مِسُودًا وَهُو كَظْيِمٍ ﴾.

والمراد من هيما ضرب للرّحمان مثلاً ﴾ هم الملائكة الذين كانوا يعتبرونهم بنات الله، وكانوا يعتقدون في الوقت نفسه أنّها ألهتهم، وأنّها شبيهة به ـ سبحانه ـ ومثله.

إنّ لفظة (كظيم) من مادّة «كظم»، وتعني الحلقوم، وجاءت أيضاً بمعنى غلق فم قربة الماء بعد امتلائها، ولذلك فإنّ هذه الكلمة استعملت للتعبير عمّن امتلاً قلبه غضباً أو غمّاً وحزناً، وهذا التعبير يحكي جيّداً عن خرافة تفكير المشركين البله في عصر الجاهليّة فيما يستعلق بولادة البنت، وكيف أنهم كانوا يحزنون ويغتمّون عند سهاعهم بولادة بنت لهم، إلّا أنّهم في الوقت نفسه كانوا يعتقدون بأنّ الملائكة بنات الله سبحانه!

و تضيف في الآية الكريمة: ﴿ و من ينشُّؤ في الحلية وهو في الخصام غير مبين ﴾

لقد ذكر القرآن هنا صفتين من صفات النساء غالباً. تنبعثان من يـنبوع عـاطفتهنّ، إحداهما: تعلّق النساء الشديد بأدوات الزينة.

والأخرى: عدم إمتلاكهن القدرة الكافية على إثبات مرادهن أثناء المخاصمة والجدال لحيائهن وخجلهن.

ا. «ينشؤ» من مادة والإنشاء»، أي إيجاد الشيء، وهنا بمعنى تربية الشيء وتنميته، ووالحلية» تعني الزيمنة،
 و«الخصام» هو المجادلة والنزاع على شيء ما.

لا شكّ أنّ بعض النسوة ليس لديهن هذا التعلّق الشديد بالزينة، ولا شكّ أيضاً أنّ التعلّق بالزينة ومحبّتها في حدود الإعتدال لا يعد عيباً في النساء، بل أكّد عليها الإسلام، إلّا أنّ المراد هو أكثريّة النساء اللاتي تعوّدن على الإفراط في الزينة في أغلب المجتمعات البشريّة، وكأنّهن يولدن بين أحضان الزينة ويتربّين في حجرها.

وكذلك لا يوجد أدنى شك في أنّ بعض النسوة ارتفين أعلى الدرجات في قوّة المنطق والبيان، لكن لا يمكن إنكار ضعف النساء عند المخاصمة والبحث والجدال، إذا ما قورنت بقدرة الرجال، وذلك بسبب خجلهنّ وحيائهنّ.

والهدف بيان هذه الحقيقة. وهي: كيف تظنّون وتعتقدون بأنّ البنات أولاد الله سبحانه، وأنّكم مصطفون بالبنين؟

و تذكر الآية الأخيرة \_ من هذه الآيات \_ هذا المطلب بصراحة أكثر، فتقول: ﴿وجعلوا المهلائكة الذين هم مباد الرّحمن لِناقاً ﴾.

أجل... إنّهم عباد الله، مطيعون لأمره، ومسلمون لإرادته، كما ورد ذلك في الآيتين ٢٦ و ٢٧ من سورة الأنبياء: ﴿ لَمُ عباد مكرمون \* لايسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ﴾.

إنّ التعبير بكلمة (عباد) في الواقع ردّ على ظنّ هؤلاء، لأنّ الملائكة لوكانت مؤنّناً لوجب أن يقول: (عبدات)، لكن ينبغي الإنتباء إلى أنّ العباد تـطلق عـلى جمـع المـذكّر وعـلى الموجودات التي تخرج عن إطار المذكر والمؤنث كالملائكة، ويشبه ذلك استعمال ضمائر المفرد المذكّر في حقّ الله سبحانه، في حين أنّه تعالى فوق كلّ هذه التقسيات.

وجدير بالذكر أنّ كلمة (عباد) قد أضيفت إلى (الرحمن) في هذه الجملة، ويمكن أن يكون هذا التعبير إشارة إلى أن أغلب الملائكة منفذون لرحمة الله، ومدبرون لقوانين عالم الوجود وأنظمته، وكل ذلك رحمة.

لكن لماذا وجدت هذه الخرافة بين عرب الجاهليّة؟ ولماذا بقيت ترسباتها إلى الآن في أذهان جماعة من الناس؟ حتى أنهم يرسمون الملائكة ويصورونها على هيئة المرأة والبنت، بل حتى إذا أرادوا أن يرسموا ما يسمى بملك الحرية فإنهم يرسمونه على هيئة امرأة جميلة طويلة الشعر!

يمكن أن يكون هذا الوهم نابعاً من أنّ المـلائكة مـــتورون عـن الأنـظار، والنسـاء

مستورات كذلك، ويلاحظ هذا المعنى في بعض موارد المؤنث الجازي في لغة العرب، حيث يعتبرون الشمس مؤنثاً مجازيًا والقمر مذكراً، لأنّ قرص الشمس مغطى عادة بأمواج نورها فلا سبيل للنظر إليه، بخلاف قرص القمر.

أو أن لطافة الملائكة ورقتها قد سببت أن يعتبروها كالنساء، حيث إنّ النساء اكثر رقّة ولطافة إذا قيست بالرجال.

والعجيب أنّه بعد كل هذه المحاربة الإسلامية لهذا التفكير الخرافي وإيطاله، فإنّهم إذا ما أرادوا أن يصفوا امرأة فإنّهم يقولون: إنّها ملك، أمّا في شأن الرجال فـقلها يسـتعمل هـذا التعبير، وكذلك قد يختارون كلمة الملك والملاك اسهاً للنساء!

ثم تجيبهم الآية بصيغة الاستفهام الإنكاري فتقول: ولشهدوا علقهم >؟ وتسضيف في النهاية: وستكتب شهادتهم ويسألون >.

لقد ورد ما قرأناه في هذه الآيات بصورة أخرى في سورة النحل الآيات ٥٧ ـ ٥٩ أيضاً، وقد أوردنا هناك بحثاً مفصّلاً حول عقائد عرب الجاهليّة فيها يتعلق بمسألة الوأد، وعقيدتهم في جنس المرأة، وكذلك حول دور الإسلام في إحياء شخصيّة المرأة ومقامها السامي.

### الآيات

وَقَالُوالُوْشَاءَ الرَّمْنُ مَاعَبَدُنَهُمْ مَّالَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنَّهُمْ إِلَّا يَغَرُّصُونَ ۞ أَمَ الْبَنَاهُمْ صَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الل

## **التَّفسير** لا دليل لهم سوىٰ تقليد الآباء المِا**م**لين!

أعطت الآيات السابقة أوّل جواب منطق على عقيدة عبدة الأوثان الخرافيّة، حيث كانوا يظنون أنّ الملائكة بنات الله، والجواب هو: إنّ الرؤية والحضور في موقف ما ضروري قبل كل شيء لإثبات ادّعاء ما، في حين لا يقوى أي عابد وثن أن يدّعي أنّه كان حاضراً حين خلق الملائكة، وأنّه رأى كيفيّة ذلك الخلق بعينه.

وتتابع هذه الآيات نفس الموضوع، وتسلك مسالك أخرى لإبطال هذه الخرافة القبيحة، فتتعرض أوّلاً وبصورة مختصرة للأحد الأدلة الواهية لهؤلاء ثمّ تجيب عليه، فتقول: ووقالوالوشاء الرّحمان ما مبدناهم في

إنّ هذا التعبير قد يكون إشارة إلى أنّ هؤلاء كانوا يعتقدون بالجبر، وأن كل ما يصدر منا فهو بإرادة الله، وكل ما نفعله فهو برضاه أو أنّه لو لم يكن راضياً عن أعمالنا وعقائدنا لوجب أن ينهانا عنها، ولما لم ينهنا عنها فإنّ ذلك دليل على رضاه.

الحقيقة، أنَّ هؤلاء اختلقوا خرافات جديدة من أجل توجيه عقائدهم الخرافية الفاسدة الأولى، وافتروا أكاذيب جديدة لإثبات أكاذيبهم الأولى، وأيًّا من الاحتالين ..أعلاه \_كان مرادهم، فهو فاسد من الأساس.

صحيح أنّ كل شيء في عالم الوجود لا يكون إلّا بإذن الله تعالى، إلّا أنّ هذا لا يـعني الجبر، إذ يجب أن لا ننسى أنّ الله سبحانه هو الذي أراد لنا أن نكون مختارين وأحــراراً في اختيارنا و تصرفنا، ليختبرنا و يربينا.

وصحيح أيضاً أنّه يجب أن ينهى الله سبحانه عباده عن الباطل ، لكن لا يمكن إنكار أنّ جميع الأنبياء قد تصدّوا لردع الناس عن كل نوع من أنواع الشرك والإزدواجيّة في العبادة. إضافة إلى ذلك، فإنّ عقل الإنسان السليم ينكر هذه الخرافات أيضاً أليس العقل \_ هو رسول الله الداخلي \_ في أعهاق الإنسان؟!

وتجيب الآية في النهاية بجملة قصيرة على هذا الاستدلال الواهسي لعبدة الأصنام. فتقول: ﴿ الله مِذْلِكَ مِنْ عَلَمَ لِنَ هُمَ لِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾.

إنّ هؤلاء لا علم ولا إيمان لهم حتى بمسألة الجبر أو رضى الله سبحانه عن أعهالهم، بل هم من أجل من متبعي الهوى والمجرمين الآخرين \_ يتخذون مسألة الجبر ذريعة لهم من أجل تبرئة أنفسهم من الذنب والفساد، فيقولون: إنّ يد القضاء والقدر هي التي جرتنا إلى هذا الطريق وحتمته علينا! مع علمهم بأنهم يكذبون، وأن هذه ذريعة ليس إلا، ولذلك فإن أحداً لو اغتصبهم حقّاً فإنهم غير مستعدين أبداً لغض النظر عن معاقبته مطلقاً، ولا يقولون؛ إنّه كان مجبراً على عمله هذا!

«يخرصون» من الخرص، وهو في الأصل بمعنى التخمين، وأطلقت هذه الكلمة أوّلاً على تخمين مقدار الفاكهة، ثمّ أطلقت على الحدس والتخمين، ولما كان الحدس والتخمين يخطيء أحياناً ولا يطابق الواقع، فقد استعملت هذه الكلمة بمعنى الكذب أيضاً، و«يخرصون» في هذه الآية من هذا القبيل.

وعلى أيّة حال، فيظهر من آيات قرآنية عديدة بأن عبدة الأوثان كانوا يستدلون مراراً عسالة المشيئة الإلهيّة من أجل توجيه خرافاتهم، ومن جملة ذلك أنهم كانوا قد حرّموا على أنفسهم أشياء وأحلّوا أخرى، ونسبوا ذلك إلى الله سبحانه، كما جاء ذلك في الآية ١٤٨ من سورة الأنعام: ﴿ يقول الّذين لَشْركوالوها الله ها لَشْركنا ولا آباؤنا ولا حرّهنا هن هي ، ﴾.

و تكرر هذا المعنى في الآية ٣٥ من سورة النحل أيضاً: ﴿قَالَ الَّذِينَ لَشَرَكُوا لُو شَاءَ الله هَا عبدنا من دونه من شيء نحن ولا آباؤنا ولا حرّمنا من دونه من شيء ﴾.

وقد كذّبهم القرآن الكريم في ذيل آية سورة الأنعام، حيث يقول: وْكَذَلْكَ كَذّب الّذينَ مَنْ قَبْلُهُمْ حَتَّى دُلْقُولُ بِأَسْنَا ﴾ ويصرح في ذيل آية سورة النحل: ﴿ عَلَى عَمْلَى الرّسَالُ إِلّا البلاغ ﴾؟! وفي ذيل الآية مورد البحث ينسبهم إلى التخمين والكذب كما رأينا، وكلها ترجع في الحقيقة إلى أساس ومصدر واحد.

وتشير الآية التالية إلى دليل آخر يمكن أن يكونوا قد استدلوا به، فتقول: ﴿م آتيناهم كتاباً من قبله فهم به مستمسكون ﴾ ؟ أي يجب على هؤلاء أن يتمسّكوا بدليل العقل لإثبات هذا الإدّعاء، أو بدليل النقل، في حين لم يكن لهؤلاء دليل لامن العقل ولا من النقل، فإن كل الأدلّة العقلية تدعو إلى التوحيد، وكذلك دعا كيل الأنبياء والكتب السماوية إلى التوحيد.

وأشارت آخر آية \_من هذه الآيات \_إلى ذريعتهم الأصلية، وهي في الواقع خرافة لا أكثر، أصبحت أساساً لخرافة أخرى، فتقول: ﴿ فَلَ قَالُولَ لِنَّا وَجِدْنَا آبَامًا عَلَى لَهُمْ وَإِنَّا عَمَلَى آثارهم مهتدون ﴾.

لم يكن لهؤلاء دليل إلا التقليد الأعمى للآباء والأجداد، والعجيب أنهم كانوا ينظنون أنهم مهتدون بهذا التقليد، في حين لا يستطيع أي إنسان عاقل حر أن يستند إلى التقليد في المسائل العقائدية والأساسية التي يقوم عليها بناؤه الفكري، خاصة إذا كان التقليد تقليد «جاهل لجاهل»، لأنا نعلم أنّ آباء أولئك المشركين لم يكن لهم أدنى حظ من العلم، وكانت أدمغتهم مليئة بالخرافات والأوهام، وكان الجهل حاكماً على أفكارهم ومجتمعاتهم، كها توضح ذلك الآية ١٧٠ من سورة البقرة: ﴿ولوكان آباؤهم لا يعقلون هيئا ولا يهتدون ﴾؟

التقليد يصح في المسائل الفرعية وغير الأساسية فقط، وأيضاً يجب أن يكون تقليداً لعالم، أي رجوع الجاهل إلى العالم، كما يرجع المريض إلى الطبيب، وغير المستخصصين إلى أصحاب الإختصاص، وبناء على هذا فإنّ تقليد هؤلاء كان باطلاً بدليلين.

لفظة «الأمّة» تطلق - كما يقول الراغب في المفردات - على الجماعة التي تربط بعضها مع البعض الآخر روابط، إمّا من جهة الدين، أو وحدة المكان، أو الزمان، سواء كانت حلقة الإتصال تلك اختيارية أم إجباريّة. ومن هنا استعملت هذه الكلمة أحياناً بمعنى المذهب، كما هو الحال في الآية مورد البحث، إلّا أن معناها الأصلي هو الجماعة والقوم، وإطلاق هذه الكلمة على الدين يحتاج إلى قرينة ".

ا. «أم» هنا متصلة، وهي معطوفة على ﴿اشهدوا خلقهم﴾، والضمير في (من قبله) يعود إلى القبرآن. ومنا احتمله البعض من أن (أم) هنا منقطعة، أو أنّ الضمير يرجع إلى الرّسول، لا يتناسب كثيراً مع القرائن التي في الآبة.

٢. في جملة ﴿إِنَّا على آثارهم مهتدون﴾ مهتدون خبر (إنَّ) ووعلى آثارهم، متعلق به، وأمَّا ما احتمله البعض
 من أن «على آثارهم» خبر أوّل، و(مهتدون) خبر ثانٍ، فيبدو بعيداً عن الصواب.

وَكَذَالِكَ مَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْبَةِ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَانَا عَلَى الْمَا الْمَعْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَانَا عَلَى الْمَا الْمَعْرَوْنَ اللَّهُ وَلَنْ عِنْ الْمُؤْمِرُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَاللَهُ عَلَيْهِ عَالَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

## التفسير

#### عاقبة هؤلاء المقلدين:

تواصل هذه الآيات موضوع الآيات السابقة حول الدليل الأصلي للمشركين في عبادتهم للأصنام، وهو تقليد الآباء والأجداد، فتقول: إن هذا بحرّد ادعاء وأو من مشركي العرب: ﴿وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير إلّا قال مترفوها إذا وجدنا آبالنا على لُعّة وإنّا على آثارهم مقتدون﴾.

يستفاد من هذه الآية جيداً أنّ المتصدين لمحاربة الأنبياء، والذين كانوا يقولون بمسألة تقليد الآباء ويدافعون عنها بكل قوّة، كانوا من المترفين والأثرياء السكارى والمغرورين، لأنّ (المترف) من مادة (التَرَفُّه) أي كثرة النعمة، ولما كان كثير من المنعمين يغرقون في الشهوات والأهواء، فإنّ كلمة «المترف» تعني من طغى بالنعمة وغرق في سكرتها وأصبح مغروراً ، ومصداق ذلك \_على الأغلب \_الملوك والجبابرة والأثرياء المستكبرون والأنانيون.

نعم، هؤلاء هم الذين تتعرض مصالحهم وأنانيّاتهم للفناء بثورة الأنبياء، ويحدق الخطر بمنافعهم وثرواتهم اللامشروعة، ويتحرّر المستضعفون من مخالبهم، ولهذا كانوا يسعون إلى تخدير الناس وإيقائهم جهلاء بمختلف الأساليب والحيل، وأغلب فساد الدنيا يسنبع من

١. نقرأ في لسان العرب: أترفته النعمة، أي: أطغته.

هؤلاء المترفين الذين يتواجدون في أماكن الظلم والتعدي والمعصية والفساد والرذيلة.

وجدير بالذكر، أنّنا قرأنا في الآية السابقة أن هؤلاء كانوا يقولون: ﴿إِنّا ملى آلسارهم مهتدون﴾ وهنا يذكر القرآن أنّهم يقولون: ﴿ولِنا على آلنارهم مقتدون﴾ وبالرغم من أنّ التعبيرين يعودان إلى معنى واحد في الحقيقة، إلّا أنّ التعبير الأوّل إشارة إلى دعوى أحقيّة مذهب الآباء، والتعبير الثّاني إشارة إلى إصرار هؤلاء وثباتهم على اتّباع الآباء والإقتداء بهم.

وعلى أية حال فإن هذه الآية نوع من التسلية لخاطر النّبي الأكرم عَلَيْهُمْ والمؤمنين ليعلموا أنّ ذرائع المشركين واستدلالاتهم هذه ليست بالشيء الجديد، إذ إنّ هذا الطريق سلكه كل المنحرفين الضالين على مر التاريخ.

وتبين الآية القالية جواب الأنبياء السابقين على حجج هؤلاء المشركين والمنحرفين بوضوح تام، فتقول: ﴿قَالَ لُولُوجِئتُكُم بِأَهْدَىٰ هِمَّا وَجِدَتُم عليه آباء كم ﴾ '؟

هذا التعبير هو أكثر التعابير المؤدبة الممكن طرحها أمام قوم عنيدين مخرورين، ولا يجرح عواطفهم أو يمسها مطلقاً، فهو لا يقول: إن ما تقولونه كذب وخرافة، بل يقول: إن ما جئت به أهدى من دين آبائكم، فتعالوا وانظروا فيه وطالعوه.

إنّ مثل هذه التعبيرات القرآنية تعلمنا آداب المحاورة والمجادلة وخاصّة أمام الجماهلين المغرورين.

ومع كل ذلك، فإن هؤلاء كانوا غرق الجهل والتعصب والعناد بحيث لم يؤثّر فيهم حتى هذا المقال المؤدب الرقيق، فكانوا يجيبون أنبياءهم بجواب واحد فقط: ﴿قالوالِقَابِهَا لُرسلتُم بِهُ كَافُرُونَ ﴾ دون أن يأتوا بأيّ دليل على مخالفتهم، ودون أن يتأملوا في الإقتراح المعقول المتين لأنبياء الله ورسله.

من البديهي أنّ مثل هؤلاء الأقوام الطاغين المعاندين، لا يستحقون البقاء، وليست لهم أهليّة الحياة، ولابدّ أن ينزل عذاب الله ليقتلع هذه الأشواك من الطريق ويطهره سنها، ولذلك فإنّ آخر آية من هذه الآيات \_ تقول: ﴿قانتقمنا منهم﴾ فبعضهم بالطوفان،

الهذه الجملة محذوف تقديره: (أتتبعون آباءكم ولو جئتكم بدين أهدى من دين آبائكم). تفسير الكشاف، وتفسير المراغي، وتفسير القرطبي، وتفسير روحالمعاني.

و آخرون بالزلزلة المدمرة، وجماعة بالعاصفة والصاعقة، وخلاصة القول: إنّا دمّرنا كل فئة منهم بأمر صارم فأهلكناهم.

وأخيراً وجهت الآية الخطاب إلى النّبي عَبَيْقَ من أجل أن يعتبر مشركو مكّة أيضاً، فقالت: ﴿ فَانظر كيف كان عاقبة المكذّبين فعلى مشركي مكّة المعاندين أن يتوقعوا مثل هذا المصير المشؤوم.

8003

#### الآيات

وَإِذْ قَالَ إِبَرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّانَعُ بُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ مَ الْمَا لَا يَهُ لَا اللَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ مُ اللَّهُ مَ يَرْجِعُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ اللَّهُ مَ يَرْجِعُونَ ﴿ وَكَمَا اللَّهُ مَ يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَ

## الثفسير

### التوميد كلمة الأنبياء الفالدة:

أشارت هذه الآيات إشارة موجزة إلى قصّة إبراهيم، وما جرى له مع قوم بابل عبدة الأوثان، لتكمل بذلك بحث ذم التقليد، الذي ورد في الآيات السابقة، وذلك لأنّه:

أولاً: إنّ إبراهيم على كان الجد الأكبر للعرب، وكانوا يعدونه محمترماً ويسقد سونه، ويفتخرون بتأريخه، فإذا كان اعتقادهم وقولهم هذا حقّاً فيجب عليهم أن يتبعوه عمندما مزّق حجب التقليد، وإذا كان سبيلهم تقليد الآباء، فلهاذا يقلّدون عبدة الأوثان ولا يتبعون إبراهيم الله .

ثانياً: إنّ عبدة الأصنام استندوا إلى هذا الاستدلال الواهي \_وهو اتباع الآباء \_ فلم يقبله إبراهيم منهم أبداً، كما يقول القرآن الكريم في سورة الأنبياء \_07 و 05: ﴿قالوا وجدنا آباءنا لها عابدين \* قال لقد كنتم أنتم وآباؤكم في ضلال هبين﴾.

ثىالثاً: إنّ هذه الآية نوع من التطييب لخاطر الرّسول الأعظم ﷺ والمسلمين الأوائسل ليعلموا أنّ مثل هذه المخالفات والتوسّلات بالمعاذير والحجج الواهية كانت موجودة دائماً. فلا ينبغي أن يضعفوا أو ييأسوا.

تقول الآية الأولى: ﴿ وَإِذْ قَالَ لِبِرَاهِيمَ الْبِيهِ وَقُومِهِ لِتَنِي بِرَاءَ هِمَّا تَعَبِدُونَ ﴾ أ، ولما كان كثير من عبدة الأصنام يعبدون الله أيضاً ، فقد استثناه إيراهيم مباشرة فقال: ﴿ إِلَّا الَّذِي فَـطرني فَائِه سِيهدينَ ﴾ .

إنّه ﷺ يذكر في هذه العبارة الوجيزة دليلاً على انحصار العبوديّة بالله تعالى، لأنّ المعبود هو الخالق والمدبر، وكان الجميع مقتنعين بأنّ الخالق هو الله سبحانه، وكذلك أشار ﷺ في هذه العبارة إلى مسألة هداية الله التكوينيّة والتشريعيّة التي يوجبها قانون اللطف ً.

وقد ورد هذا المعني في سورة الشعراء، الآيات ٧٧\_ ٨٢ أيضاً.

ولم يكن إيراهيم على أنصار أصل التوحيد، ومحاربة كل أشكال الشرك طوال حياته وحسب، بل إنّه بذل قصارى جهده من أجل ابقاء كلمة التوحيد في هذا العالم إلى الأبد، كها تبيّن ذلك الآية التالية إذ تقول: ﴿وجعلها كلمة باقية في مقبه لعلم يرجعون﴾ ".

والطريف أن كل الأديان التي تتحدّث عن التوحيد اليوم تستلهم دعوتها وأفكارها من تعليات إيراهم على الشوحيديّة، وأن شلاثة من أنسياء الله العظام ـ وهم موسى الله وعيديّة ـ من ذرّيته، وهذا دليل على صدق تنبؤ القرآن في هذا الباب.

صحيح أنّ أنبياء آخرين قبل إيراهيم على \_ كنوح على \_ قد حاربوا الشرك والوثنية، ودعوا البشر إلى التوحيد، إلّا أنّ الذي منح هذه الكلمة الإستقرار والثبات، ورفع رايتها في كلّ مكان، كان إيراهيم على محطّم الأصنام، فهو على لم يسع لاستمرار خطّ التوحيد في زمانه وحسب، بل إنّه طلب استمرار هذا الأمر من الله سبحانه في أدعيته إذ قال: ﴿واجنبني وينيّ أن نعيد الأصناه ﴾ أن نعيد الأصناه ﴾ أ

ثمّة تفسير آخر، وهو: إنّ الضمير في (جعل) يعود إلى الله سبحانه، فيكون معنى الجملة: إنّ الله سبحانه قد جعل كلمة التوحيد في أسرة إبراهيم.

١٠ «براه» مصدر، وهي تعني التبرؤ، ولها في مثل هذه الموارد معنى الوصف بشكل مؤكّد والمبالغة، كـ (زيــد عدل) ولما كانت مصدراً فقد تــاوى فيها المفرد والجمع، والمذكر والمؤنث.

٢. طبقاً لهذا التفسير، فإن الاستثناء في جملة ﴿إلاالذي فطرني﴾ متصل، لأن كثيراً من عبدة الأوثان لم يكونوا منكرين لله، بل كانوا يشركون معه غيره، إلا أنه إحتمل أيضاً أن يكون الاستثناء منقطعاً، و(إلا) بمعنى (لكن) لأن التعبير بـ(ماتعبدون) يشير إلى الأصنام، فإن هذا التعبير غير متعارف في شأن الله تعالى. (تأمّل).

٣ «العقب» في الأصل بمعنى كعب القدم. إلّا أنّ هذه الجملة استعملت فيمًا بعد في الأولاد وأولاد الأولاد . بصورة واسعة.

غير أنّ رجوع الضمير إلى إيراهيم على \_ وهو التّفسير الأوّل يبدو أنسب، لأنّ الجمل السابقة تتحدّث عن إيراهيم، ومن المناسب أن يكون هذا الجزء من جملة أعمال إبراهيم، خاصّة وأنّه قد أكّد على هذا المعنى في آيات عديدة من القرآن الكريم، وإنّ إبراهيم كان مصرّاً على أن يبقى بنوه وعقبه على دين الله، كما نقراً في الآيتين ١٣١، ١٣٢ من سورة البقرة: ﴿ إِذْ قَال له ربّه لسلم قال لسلمت لربّ العالمين \* ووصّى بها ليراهيم بنيه ويعقوب يا بنيّ إنّ الله اصطفى لكم الدّين فلا تموتن إلاّ ولئتم مسلمون ﴾

والتصوّر بأنّ (جعل) يعني الخلق، وأنّه مختصّ بالله سبحانه، تصوّر خاطىء، لأنّ (الجعل) يطلق على أعيال البشر وغيرهم أيضاً، وفي القرآن نماذج كثيرة لذلك، فمثلاً عبّر القرآن عن إلقاء يوسف في البئر من قبل إخوته، بالجعل: ﴿ فَلَمَّا دُهبُوا بِهُ وَأَجْمَعُوا أَنْ يَجْعَلُوه فَي غَيَابِتُ الجبِهِ﴾ ١.

اتّضح ممّا قلناه أنّ ضمير المفعول في (جعلها) يعود إلى كلمة التوحيد وشهادة (لا إله إلّا الله) ويستفاد هذا من جملة: ﴿ لِلنَّنِي بِولِ حِمّا تعبدون ﴾ التي تخبر عن مساعي إبراهيم من أجل استمرار خط التوحيد في الأجيال القادمة.

وورد في روايات عديدة من طرق أهل البيت المنظ اعتبار مرجع الضمير إلى مسألة الإمامة، وضمير الفاعل يرجع إلى الله طبعاً، أي إنّ الله سبحانه قد جعل مسألة الإمامة مستمرّة في ذريّة إبراهيم الله على يستفاد من الآية ١٢٤ من سورة البقرة، إذ لما قبال الله سبحانه لإبراهيم: ﴿ لِلِّي جاعلك للنّاس لِعامة ﴾ طلب إبراهيم الله أن يكون أبناؤه أثمّة أيسضاً، فاستجاب الله دعاءه، إلّا في الذين ظلموا وتلوّثوا بالمعصية والجور: ﴿قال لِنّي جاعلك للنّاس لِعاماً قال ومن دُرّيتي قال لاينال مهدي للظّالهين ﴾.

إِلّا أَنَّ الإِشكالُ الذي يتبادر لأوّل وهلة هو أنّه لاكلام عن الإمامة في الآية سورد البحث، اللهمّ إِلّا أن تكون جملة (سيهدين) إشارة إلى هذا المعنى، لأنّ همدايمة النّمي ﷺ والأُمْدَ اللهمّ واحدة.

والأفضل من ذلك أن يقال: إنّ مسألة الإمامة مندرجة في كلمة التوحيد، لأنّ للتوحيد فروعاً أحدها التوحيد في الحاكميّة والولاية والقيادة، ونحن نعلم أنّ الأثمّة يأخذون ولايتهم

۱. يوسف، ۱۵.

وزعامتهم من الله سبحانه، لا أنهم مستقلّون بأنفسهم، وبهذا فإنّ هذه الرّوايات تعتبر من قبيل بيان مصداق وفرع من المعنى العام لـ ﴿ بِعلها كلمة باقية ﴾ ولهذا فإنّه لا مـنافاة مـع التّفسير الذي ذكرناه في البداية. (فتأمّل!) .

والجدير بالملاحظة هنا؛ هو أنّ المفسّرين قد احتملوا عدّة احتمالات في تنفسير وفي عقبه ﴾ ففسّرها البعض بكلّ ذريّة إيراهيم وأسرته، واعتبرها آخرون خاصّة بقوم إيراهيم وأمّته، وفسّرها جماعة بآل محمّد الله إلّا أنّ الظاهر هو أنّ لها معنى واسعاً يشمل كل ذريته إلى انتهاء الدنيا، والتفسير بآل محمّد الله من قبيل بيان المصداق الواضح لها.

والآية التالية جواب عن سؤال في الحقيقة، وهو: في مثل هذه الحال لم لا يسعد بالله مشركى مكّة؟ ألم نقراً في الآيات السابقة: ﴿ التقمنا منهم ﴾ ؟ ..

وبتعبير آخر، فإنّ جملة وصلهم يرجعون في الآية السابقة توحي بأنّ الهدف من مساعي إيراهيم الله الحثيثة كان رجوع كل ذرّيته إلى خط التوحيد، في حين أن العرب كانت تدعي أنّها من ذرية إيراهيم الله ورغم ذلك لم ترجع، إلّا أنّ الله سبحانه أمهلهم مع ذلك حتى يأتي النّبي العظيم بالكتاب الجديد ليوقظ هؤلاء من نومهم، وبالفعل فقد استيقظت جماعة عظيمة منهم.

إِلَّا أَنَّ العجيب أنَّه: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمُ السَّقِّي قَالُوا هَذَا سَعَرُ وَلِنَّا مِهُ كَافُرُونَ ﴾!

نعم... لقد عدّوا القرآن الجيد سحراً، والنّبي الأكرم ﷺ ساحراً، وإذا لم يرجعوا عمّا قالوا فإنّ عذاب الله سيحيط بهم ويأخذهم من حيث لا يشعرون.

#### 8003

١٠ نقل صاحب تفسير نورالتقلين هذه الأحاديث في ج ٤، ص ٥٩٦ و ٥٩٧، ووردت أيضاً في تفسير البرهان،
 ج ٤، ص ١٣٨ و ١٣٩.

### الآيتان

وَقَالُوالُولَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ اَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْتَ رَيِكَ نَحَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَتَ خِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَيِّكَ خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ ﴿

## التمسير

## لَهُ لَم يَنْزُلُ القَرْآنُ عَلَى أَمَدُ الْتُغْنِياء؟

كان الكلام في الآيات السابقة في ذرائع المشركين في مواجهة دعوة الأنبياء، فكانوا يتهمونهم بالسحر تارة، ويتوسلون تارة أخرى بتقليد الآباء ويسنبذون كلام الله وراء ظهورهم، وتشير الآيات \_ مورد البحث \_ إلى حسجة واهية أخسرى من حسجج أولئك المشركين، فتقول: ﴿وقالوا لولا نزّل هذا القرآن صلى رجل من القريتين عظيم أي مكّة والطائف.

لقدكانوا معذورين بتشبثهم بمثل هذه الذريعة من جهة، إذكان المعيار في تقييمهم للبشر هو المال والثروة والمقام الظاهري والشهرة.

إنّ صغار العقول هؤلاء كانوا يتصوّرون أنّ الأثرياء، وزعهاء قبائلهم الظلمة هم أقرب الناس إلى الله سبحانه، ولذلك فإنّهم كانوا يتعجبون لماذا لم تنزل موهبة النبوّة والرحمة الإلهيّة العظيمة هذه على رجل من قبيل هؤلاء الأفراد ونزلت على يتيم فقير خالي اليداسمه عمد! إن هذا لشيء عجاب لا يكاد يصدق!

نعم، إنّ نظام القيم الخاطيء يستتبع مثل هذا الاستنباط، وهذا هـو السـبب في بـلاء المجتمعات البشرية العظيم، والعامل الأساس في انحرافها الفكري، حيث تقلب الحقائق تماماً في بعض الأحيان.

إنّ حامل هذه الدعوة الإلهيّة يجب أن يكون إنساناً تغمر وجــوده روح التــقوى... أن

يكون إنساناً واعِياً، ذا إرادة وتصميم، شجاعاً عادلاً، عارفاً بآلام المحرومين والمظلومين، ذائقاً لمرارتها...

هذه هي القيم التي يلزم توفّرها من أجل حمل هذه الرسالة السهاويّة، لاالألبسة الفاخرة الجميلة، والقصور الفخمة الفارهة المزيّنة بأنواع الزينة والزخارف، خاصّة وإن أيّاً من أنبياء الله لم يكن متمتعاً بهذه الصفات والمزايا المادية، لئلّا تشتبه القيم الأصيلة بالقيم المزيّفة.

وللمفسّرين أقوال في مراد المشركين من الرجل في مكّة والطائف؟ إلّا أنّ أغلبهم اعتبروا «الوليد بن المغيرة» رجل مكّة، و «عروة بن مسعود الثقفي» رجل الطائف، وإن كان البعض قد ذكر أن عتبة بن ربيعة من مكّة، وحبيب بن عمر الثقني من الطائف.

إلّا أنّ الظاهر أن قول أولئك المشركين لم يكن يدور حول شخص معين، بل كان هدفهم الإشارة إلى أحد الأثرياء المعروفين، وله عشيرة مشهورة.

ويرد القرآن الكريم بأجوبة قاطعة على هذا النمط من التفكير المتسافل الخرافي، ويجسد النظرة الإلهيّة الإسلاميّة تماماً، فيقول أوّلاً: ﴿أَهُم يقسمون رحمة ربّك﴾ فيمنحوا النبوّة من يشاؤون، وينزلوا عليه الكتاب الساوي، وإذا لم يعجبهم إنسان أهملوه؟

هؤلاء على خطأ كبير، فإنّ ربّك هو الذي يقسم رحمته، وهو يعلم \_أفضل من سواه\_ من يستحق هذا المقام العظيم، ومن هو أهل له، كها ورد ذلك في الآية ١٢٤ من سورة الأنعام أيضاً: ﴿الله أعلم حينه يجعل رسالته﴾.

فضلاً عن ذلك، فإن وجود التفاوت والإختلاف بين البشر من ناحية مستوى المعيشة، لا يدل على تفاوتهم في المقامات والمنازل المعنويّة مطلقاً، بل: ﴿نعن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدّنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليّتخذ بعضهم بعضاً سغريّاً﴾.

لقد نسي هؤلاء أنّ حياة البشر حياة جماعيّة، ولا يمكن أن تدار هذه الحياة إلّا عن طريق التعاون والخدمة المتبادلة، فإذا ما تساوى كلّ الناس في مستوى معيشتهم وقابليّاتهم ومكانتهم الاجتاعية، فإنّ أصل التعاون والخدمة المتبادلة سيتزلزل.

بناء على هذا فينبغي أن لا يخدعهم هذا التفاوت، ويظنّوا أنّه معيار القيم الإنسانية، إذ: ﴿ورحمة ربّك خير ممّا يجمعون﴾ بل إن كل المقامات والثروات لا تعدل جناح بعوضة في
مقابل رحمة الله والقرب منه.

إنّ التعبير بـ «ربّك» الذي تكرّر مرّتين في هذه الآية، إشارة لطيفة إلى لطف الله الخاص بنبيّ الإسلام الأكرم ﷺ، ومنحه مقام النبوّة والخاتميّة.

#### سؤالين مهمّين:

عند مطالعة الآية أعلاه يتبادر إلى الذهن سؤالان يستخدمها أعداء الإسلام كحربة للطعن في الفلسفة الإسلاميّة:

الأوّل؛ كيف أقرّ القرآن استخدام الإنسان وتسخيره من قبل الإنسان؟ ألا يماثل هذا نظام الطبقات الاقتصاديّة، أي نظام المستثمرين والمستثمرين؟

الثّاني: أنّ الأرزاق والمعايش إذا كانت مقسّمة من قبل الله تعالى، فأي ثمرة يمكن أن تنتج عن جهودنا ومساعينا؟ ألا يعني هذا إطفاء مشاعل السعي ومصابيح الجهاد من أجل الحياة؟

إنّ الإجابة على هذه سؤالين تتضح بالتدقيق في متن الآية، لأنّ هؤلاء يتصورون أنّ معنى الآية هو أنّ جماعة معيّنة من البشر تسخر جماعة أخرى لأنفسها تسخيراً ظالماً يمتصّ الدماء والجهود، في حين أن الأمر ليس كذلك، بل هو استخدام الناس بعضهم بعضاً، أي أنّ كل جماعة من الناس لهم إمكانيّات وإستعدادات خاصة يستطيعون العمل بواسطتها في مجال ما من شؤون الحياة، وهم بطبيعة الحال يقدمون خدماتهم في ذلك الحقل إلى الآخرين، كما أنّ خدمات الآخرين في الحقول الأخرى تقدم إليهم.

والخلاصة: هو استخدام متبادل، وخدمة ذات طرفين، وبتعبير آخر: فإنّ الهدف من التسخير هو التعاون في أمر الحياة، ولا شيء آخر.

ولا يخنى أنّ البشر لوكانوا متساوين جميعاً من ناحية الذكاء والإستعداد الروحي والجسمي، فسوف لن تتهيّأ مستلزمات الحياة الاجتاعيّة، والنظم الحياتيّة مطلقاً، كما أن خلايا جسم الإنسان لوكانت متشابهة من ناحية البنية والرقة والمقاومة لاختل نظام الجسم، فأين خلايا عظم كعب القدم القويّة جدّاً من خلايا العين الرقيقة؟ إنّ لكل من هاتين مهمّة خاصّة بنيت على أساسها.

والمثال الحي الذي يمكن أن يضرب لهذا الموضوع هو الخدمات المتبادلة في جهاز التنفّس، ودوران الدم، والتغذية، وسائر أجهزة بدن الإنسان، التي هي مصداق واضح لوليتّخذ بعضهم بعضاً سعريّاً في إطار نشاطات البدن الداخليّة، فهل يمكن الإشكال على مثل هذا التسخير؟ وهل فيه خلل أو نقص؟

فإن قيل: إنّ جملة: ﴿ رفعنا بعضهم فوق بعض درجات ﴾ دليـل عملى عمدم العمدالة الإجتماعية. قلنا:هذا يصح في حالة تفسير العدالة بالمساواة، في حين أنّ العدالة تعني وضع كلّ شيء في محلّه ضمن منظومته، فهل أنّ وجود سلسلة المراجع والرتب في فرقة عسكريّة، أو تنظيم إداري، أو في الدولة، دليل على وجود الظلم في تلك الأجهزة؟

من الممكن أن يستعمل بعض الناس كلمة «المساواة» في بحال الشعارات من دون الإلتفات إلى معناها الواقعي، أمّا في الواقع العملي فلا يمكن أن يتمّ أو يقوم أي نظام بدون الاختلاف والتفاوت، غير أنّ هذا التفاوت يجب أن لا يكون ذريعة لأنّ يستغل الإنسان أخاه الإنسان أبداً، بل يجب أن يكون الجميع أحراراً في استعمال قواهم الخلاقة، وتسمية نبوغهم وإيداعهم، والاستفادة من نتائج نشاطاتهم بدون زيادة أو نقصان، وأمّا في حال عجزهم فيجب على القادرين أن يجدّوا ويجتهدوا في رفع النواقص وسد ما يحتاجونه.

وأمّا فيها يتعلق بالسؤال الثّاني، وهو: كيف يمكن المحافظة على شعلة الجمهاد والسمعي والإجتهاد وهاجة مع كون الرزق معيناً؟ فإنّ الإشتباه ناشيء من تصورهم أن الله سبحانه لم يجعل لسعى الإنسان وإجتهاده أي أثر أو دور.

صحيح أنّ الله سبحانه خلق القابليات متفاوتة لمختلف النشاطات، وصحيح أنّ العوامل الخارجة عن إرادة الإنسان مؤثّرة في مسير حياته، لكن مع ذلك فإنّه سبحانه قد جعل سعيه واجتهاده أيضاً أحد العوامل الأساسيّة، وأوضح سبحانه ببيان أصل: ﴿ لَنْ ليس للإنسان إلاهاسعى ﴾ أنّ سعادة الإنسان وما يجنيه ويحصل عليه يرتبط بسعيه وإجتهاده. وعلى أيّة حال، فإنّ النكتة الغامضة والدقيقة تسكن في أنّ البشر ليسموا كالأواني

وعلى ايه حان، فإن اسعمه العامصة والدقيقة تسمن في ال البسسر ليستوات دواي المتساوية الصفات التي صنعت في معمل واحد، وعلى شكل واحد، وو تيرة واحدة، وبحجم واحد، ولغاية واحدة في الاستعمال، ولو كانوا كذلك لما أمكنهم التعايش بعضهم مع البعض الآخريوما واحداً.

وأيضاً ليس الناس من قبيل أجهزة وأدوات سيارة نظمها مهندسها على هيئة ما، فهي تقوم بعملها بصورة إجبارية، بل لديهم حرية الإرادة، وعليهم مسؤولية وواجب في نفس الوقت الذي تختلف فيه قابلياتهم ولياقاتهم، وهذا همو المركب الخماص الذي يسمونه الإنسان، والإعتراضات والإيرادات التي تطرح غالباً تنبع من عدم معرفة هذا الإنسان.

۱. النجم، ۳۹.

وخلاصة القول: إنّ الله سبحانه لم يفضل أي إنسان على الآخرين من كل الجهات، بل إنّ جملة: ﴿ رفعنا بعضهم قوق بعض درجاسه إشارة إلى الإمتيازات التي تمتاز بها كل جماعة على الجهاعة الأخرى، وتسخير كل فئة لأخرى واستخدامها لها نابع من هذه الإمتيازات تماماً، وهذا عين العدالة والتدبير والحكة '.

8003

١. كان لنا بحث مفصل في هذا الباب في ذيل الآية ٣٢ من سورة النساء، وبحث آخر في ذيل الآية ١٦٥ من سورة الأنعام.

وَلُوْلَاۤ أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةُ وَحِدَةً لَّجَعَلْنَالِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّحْنِ لِهُ يُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَّ فِوَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴿ وَلِهُ يُوتِهِمْ أَبَوْبَا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكِئُونَ ﴿ وَرُخُرُفَا وَإِن كُلُّ ذَالِكَ لَمَّا مَتَنعُ ٱلْخَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِكَ لِلْمُتَّفِينَ ﴿ وَاللَّهُ نَيَا وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِكَ لِلْمُتَّفِينَ اللَّهُ نَيَا وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِكَ لِلْمُتَّفِينَ اللَّهُ نَيَا وَٱلْآخِرَةُ عَندَ رَبِكَ لِلْمُتَّفِينَ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مَا مَن اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مَن اللَّهُ مَا مُنَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مَلَهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مَا مَتَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّ

### التفسير

## قصور ففمة سُقُفها من فضة١١ (قيم كاذبة)

تستمر هذه الآيات في البحث حول «نظام القيم في الإسلام»، وعدم اعتبار كون المال والثروة والمناصب المادية هي المعيار في التقييم، فتقول الآية الأولى: ﴿ولولا أَنْ يَكُونَ النَّاسُ لُمَّةٌ وَاحدة لجعلنا لَمِنْ يَكُفُرُ بِالرَّحِمَٰنُ لِبِيوتِهِم سَقَفًا مِنْ فَضَّةً ﴾ أ.

ولجعلنا لهم بيوتاً لها عدّة طوابق ولها سلالم جميلة ﴿وهمارج عليها يظهرون﴾ `

وقال بعض المفسّرين: إنّ المراد أن السلالم مصنوعة من الفضة، وعدم تكرار كلمة الفضة لوضوح المراد. وكأنّهم لم يعتبروا وجود السلالم لوحدها دليلاً على أهميّة البيوت، والأمر ليس كذلك، إذ إنّ وجود السلالم الكثيرة دليل على عظمة البناء وتكونه من عدّة طوابق.

«السُقُف» جمع سَقْف، ويعتقد البعض أنها جمع سقيفة، أي المكان المسقف، إلّا أنّ القول الأوّل أشهر.

ثمّ تضيف الآية الأخرى: ﴿ولبيوتهم لبولها وسررا مليها يتكنون﴾.

ورتِّما كانت هذه الجملة إشارة إلى الأبواب والأسرّة الفضية، لأنّ الآية السابقة لما

الابيوتهم، بدل اشتمال لـ ﴿لمن يكفر بالرحمن﴾ وتكرار (اللام) لهذا المعنى، أو بمعنى (على) أي: (على بيوتهم)، لكن الاحتمال الأوّل أصح.

٢٠ «المعارج» جمع دمعراج»، وهو الوسيلة التي يستخدمها الإنسان للصعود إلى الطبقات العليا.

تحدثت عن السُّقُف الفضية امتنع التكرار، ويمكن أيضاً أن يكون وجود الأبواب والأسرّة المتعددة \_خاصّة وأن (أبواباً) و(سرراً) نكرة، وقد وردت هنا لبيان الأهميّة \_دليلاً بنفسه على عظمة تلك القصور، لأنهم لايجعلون لبيت حقير عدّة أبواب أبداً، بـل هـي مخـتصة بالقصور والبيوت الفخمة، وكذلك الحال بالنسبة لوجود الأسرّة.

ولم تكتف الآية بهذا، بل استطردت أنّه إضافة إلى كل ذلك فقد جعلنا لهم مباهج وانواع الزينة ﴿وَرَضَرَفُهُ ۗ لَتَكُلُ الْحِياةِ المَادِيةِ وَرَخَارِفُهَا وَزَبَارِجُهَا مِن كُلُ الْجِبَهَات، القيصور الفخمة المتعددة الطبقات، الأبواب والأسرّة المتعددة، وكُلُ وسائل الزينة والنقوش والرسوم وسائر الجواذب التي يتحقق فيها مراد عبيد الدنيا وأمانيهم.

ثمّ تضيف الآية: ﴿ وَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مِنَاعِ الْحِياةِ الدِّنيا وَالْآخَرَةِ مِنْدُ رَبُّكَ للمتَّقينَ ﴾.

«الزخرف» في الأصل بمعنى كل زينة مفترنة بالرسم والتصوير، ولما كان الذهب أحد أهم وسائل الزينة، فقد قيل له: زخرف، وإنّا قيل للكلام الأجوف الذي لا ف ائدة فيه: كلام مزخرف، لأنهم يحيطونه ويلبسونه المزوقات ليصبح مقبولاً.

وخلاصة القول: إنّ هذه الأسس المادية ووسائل الزينة الدنيوية، حقيرة لاقيمة لها عند الله تعالى فلا ينبغي أن تكون إلّا من نصيب الأفراد الذين لا قيمة لهم كالكافرين ومنكري الحق، ولو لم يتأثر الناس من طلاب الدنيا ويميلوا إلى الكفر لجعل الله تعالى هذه الأمور من نصيب هذه الفئة فقط، ليعلم الجميع أن هذه الأمور ليست هي المعيار والمقياس لشخصية الإنسان وقيمته ومقامه.

### بحثان

#### ١\_ الإسلام يمطم القيم الفاطئة

حقّاً لا يمكن العنور على تعبير أبلغ مما ورد في الآيات أعلاه لتحطيم المقاييس والقيم الكاذبة والقضاء عليها، وتغيير بناء ذلك المجتمع الذي يدور محور تقييم شخصية الأفراد فيه

١٠ اعتبر البعض (زخرفاً) عطفاً على (سقفاً)، ويعتقدون أنها إشارة إلى وسائل الزينة المستقلة التي تسوضع تحت تصرف أمثال هؤلاء الأفراد. والبعض اعتبرها عطفاً على (من فضة) وكانت في الأصل (من زخرف) ثم نصبت بنزع الخافض، وعلى هذا يصبح معنى الجملة: إنّا جعلنا بعض سقوف وأسرّة بيوت هؤلاء من ذهب وبعضها من فضة. (تأمل!).

حول مقدار ما يملكون من الإبل، ومقدار الدراهم والدنانير، وعدد الغلمان والجواري والبيوت وأدوات الزينة، حتى أنهم يتعجبون لماذا اختير محمّد ﷺ للنبوة وهو اليتيم الفقير مادياً؟!

إن أهم عمل لرسالة السهاء هو تحطيم أطر القيم الخاطئة هذه، وبسناء القسيم الإنسانية الأصيلة كالتقوى، والعلم، الإيثار والتضحية، الشهامة والحلم على أنقاضها، وإلّا فإنّ كل الإصلاحات ستكون فوقية وسطحية وغير ثابتة.

وهذا هو الذي قام به الإسلام والقرآن والرّسول الأعظم لَلْمَالِيَّةُ على أحسن وجه، ولهذا فإنّ المجتمع الذي كان أكثر المجتمعات البشرية تخلفاً وخرافة، قد تسلق سلّم الرشد والرقي حتى أصبح في المرتبة الأولى في مدّة قصيرة.

والطريف أنّنا نقراً في حديث عن النّبي الأكرم ﷺ في تكلة هذا البحث: «لو وزنت الدنيا عند الله جناح بعوضة ما سقى الكافر منها شربة ماء» \.

ويُبلغ أمير المؤمنين علي على الكلام في هذا الباب غايته حيث يقول: «ولقد دخل موسى بن عمران وأخوه هارون عليهما السلام على فرعون وعليهما مدارع الصوف وبأيديهما العصي، فشرطا له إن أسلم بقاء ملكه ودوام عزّه، فقال: ألا تعجبون من هذين يشرطان لي دوام العيز وبقاء الملك وهما بما ترون من حال الفقر والذل، فهلا ألقي عليهما أساورة من ذهب، إعظاماً للذهب وجمعه، واحتقاراً للصوف ولبسه، ولو أراد الله سبحانه بأنبيائه حيث بعثهم أن يفتح لهم كنوز الذهبان، ومعادن العقيان، ومغارس الجنان، وأن يحشر معهم طيور السماء ووحوش الأرض لفعل، ولو فعل لسقط البلاء، وبطل الجزاء».

ويقول في موضع آخر من هذه الخطبة: «ألا ترون أنّ الله سبحانه اختبر الأولين من لدن آدم صلوات الله عليه إلى الآخرين من هذا العالم بأحجار لا تضر ولا تنفع، ولا تبصر ولا تسمع، فجعلها بيته العرام الذي جعله للناس قياماً، ثمّ وضعه بأوعر بقاع الأرض حجراً، وأقل نتائق الأرض مدراً. وأضيق بطون الأودية قطراً، بين جبال خشنة، ورمال دمثة، وعيون وشلة، وقرى منقطعة، لا يزكو بها خف، ولا حافر ولا ظلف، ثمّ أمر آدم وولده أن يثنوا أعطافهم نحوه، فصار مثابة لمنتجع أسفارهم...».

١. تفسير الكشَّاف، ج ٤، ص ٢٥٠.

«ولو أراد الله سبحانه أن يضع بيته الحرام ومشاعره العظام بين جنات وأنهار، وسهل وقرار، جم الأشجار، داني الثمار، ملتف البُنا، متصل القرى، بين برة سمراء، وروضة خضراء، وأرياف محدقة، وعراص مغدقة، وطرق عامرة، لكان قد صغر قدر الجزاء على حسب ضعف البلاء» (

وعند ذلك كان الناس سينشغلون بالقيم الظاهرية الخداعة, ويغفلون عن القيم الإلهيّة الواقعية.

على أية حال، فإنّ أساس الثورة الإسلامية هو تغيير القيم، وإذا ما أصبح مسلمو اليوم يعانون من ظروف صعبة خانقة، وتحت ضغط الأعداء الجلادين القساة، فإنّ ذلك ناتج عن تركهم للقيم الأصيلة، وانتشار القيم والأعراف الجاهلية بينهم مرّة أخرى، فأصبح المال والمنصب الدنيوي مقياس التقييم، ونسوا العلم والفضيلة والتقوى، وغرقوا في بحر المغريات والزخارف المادية، وأضحوا غرباء عن الإسلام، وما دام الوضع كذلك فيجب أن يدفعوا كفارة هذا الذنب العظيم، وما داموا لم يشرعوا بالتغيير ابتداءاً من القيم الحاكمة على وجودهم، فسوف لن تشملهم رحمة الله ولطفه، وذلك: ﴿ إِنَّ الله لا يعتيرها بقوم حتى يعترولها بأنفسهم ﴾ آ.

#### ٢ـ مواب عن سؤال

بمطالعة الآيات المذكورة حول التحقير الشديد للزينة الظاهرية، والتروة والمقام المادي، بطرح هذا السؤال نفسه، وهو: إذا كان الحق كذلك، فلهاذا يقول القرآن في موضع آخر: ﴿قُل مِن حرّم زينة الله الَّتي أخرج لعباده والطّيّبات من الرّزق قل هي للّذين آمنوا في الحياة الدّنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصّل الآيات لقوم يعلمون ﴾. "

أو يقول في موضع آخر: ﴿يا بني آدم خدُوا زينتكم عند كل مسجد﴾، ٤ فكيف تتوافق هاتان الفئتان مع الآيات؟

ينبغي الإلتفات في الجواب إلى أن الهدف في الآيات ـ مورد البحث ـ هو القضاء على القيم الكاذبة الخاطئة، الهدف هو أن لا يعد الناس شخصية الإنسان متقومة بثروته وزينته،

١٠ نهج البلاغة، الخطبة ١٩٢، (الخطبة القاصعة). ٢. الرعد، ١١.

٤. الأعراف، ٣١.

٣ الأعراف، ٣٢.

ولا يعني هذا أنّ الإمكانيات المادية شيء سيّء، بل المهم أن تكون مجرّد أدوات ومظاهر للنظر، وليس كهدف سام وغاية تبلغ.

ثمّ إنّ هذه الإمكانيات تكون ذات قيمة عندما تكون في حد المعقول واللائق بالحال، وخالية من كلّ أنواع الإسراف والتبذير، لا أن تبنى القصور من الذهب والفضة، وتدّخر الثروات الطائلة منهما.

ومن هنا يتضح أن وجود جماعة من الكفّار والظالمين بهذه القدرة المادية ليس دليلاً على رفعة شخصيتهم، ولا أن حرمان المؤمنين منها، أو من التمتع بها في حد المعقول كأدوات للزينة، يضر بإيمانهم وتقواهم، وهذا هو التفكير الإسلامي والقرآني الصحيح.

#### الآيات

وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْنِ نُقَيِّضَ لَهُ, شَيْطَانَافَهُ وَلَهُ, قَرِينُ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّ وَنَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَعْسَبُونَ أَنَهُم مُّ هِتَدُونَ ﴿ حَقِّ إِذَا جَآءَ نَا قَالَ يَنكِنتَ بَيْنِي وَبَيْنكَ عَنِ السَّبِيلِ وَيَعْسَبُونَ أَنَهُم مُّ هِتَدُونَ ﴿ حَقِي إِذَا جَآءَ نَا قَالَ يَنكِنتَ بَيْنِي وَبَيْنك عَن السَّيفِ وَبَيْنك بَيْنِ وَبَيْن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَيْنُ مَ إِذْ ظَلَمْتُ وَأَنْ اللَّهُ مِن الْعُنْ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَمُن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَعُمْ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَعُمْ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَاللَّهُ مَا الْعُمْ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَعُمْ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ ال

# التفسير

#### أقران الشياطين

لماكان الكلام في الآيات السابقة عن عبدة الدنيا الذين يقيّمون كل شيء على أساس المعايير المادية، فإن الآيات \_مورد البحث \_ تتحدث عن أحد الآثار المميتة الناشئة عن الإرتباط بالدنيا والتعلق بها، ألا وهو الإبتعاد عن الله سبحانه.

تقول الآية الأولى: ﴿وهِن يعنُن مِن ذكر الرَّحِم مِنْ نَقَيْضَ لَهُ شَيْطَاناً فَهُولَهُ قَرِينَ ﴾ ``

نعم، إنّ الغفلة عن ذكر الله، والغرق في لذات الدنيا، والإنبهار بزخارفها ومغرياتها يؤدّي إلى تسلط شيطانٍ على الإنسان يكون قرينه دائماً، ويلتي لجاماً حول رقبته يشدّه به، ويجرّه إليه ليذهب به حيث يشاء!

من البديهي أنّه لا مجال لأن يتصور أحد معنى الجبر في هذه الآية لأنّ هذه نتيجة الأعمال التي قام بها هؤلاء أنفسهم، وقد قلنا مراراً: إنّ أولى نـتائج أعـمال الإنسمان ـ وخماصة

١. «يَعْشُ» من مادة والعشو»، فإن عديت بـ(إلىٰ): (عشوت إليه) فهي تعني الهداية بواسطة شيء ما يسعين ضعيفة، وإن عديت بـ(عن): (عشا عنه)، أعطت معنىٰ الإعراض عن الشيء، وهو المراد في الآية المـذكورة، لسان العرب (عشو).

 <sup>«</sup>تُقَيَّض» من مادة «قيض»، وهي في الأصل بمعنىٰ الغشاء الذي يخطي البيضة، ثمّ جاءت بمعنى جعل شيء مستولياً على شيء آخر.

الإنغاس في ملاذ الدنيا، والتلوث بأنواع المعاصي ـ هو تكوّن حجاب على القلب والسمع والبصر يبعده عن الله سبحانه، ويسلط الشياطين عليه، وقد يستمرّ هذا الحال بالنسبة إليه حتى يغلق بوجهه باب الرجوع، لأنّ الشياطين والأفكار الشيطانية تكون حينئذ قد أحاطت به من كل جانب، وهذه نتيجة عمل الإنسان نفسه، وإن كانت نسبتها إلى الله سبحانه بلحاظ كونه سبب الأسباب صحيحة أيضاً، وهذا هو نفس الشيء الذي عبر عنه في آيات القرآن الأخرى بعنوان تزيين الشياطين ﴿فَرَين لهم الشّيطان أم حالهم ﴾ أ، أو بعنوان ولاية الشيطان ﴿فهو وليّهم اليوم ﴾ أ

وممّا يستحق الإنتباه أن جملة ﴿ تَقَيِّفُن ﴾ وبالإلتفات إلى معناها الله غوي، تـدل عـلى إستيلاء الشياطين، كما تدل على كونهم أقراناً، وفي الوقت نفسه فقد جاءت جملة: ﴿ فهوله قسرين ﴾ بعدها لتؤكّد هذا المعنى، وهو أنّ الشياطين لا يفارقون مثل هـؤلاء الأفـراد، ولا يبتعدون عنهم مطلقاً!

والتعبير بـ«الرحمـٰن» إشارة لطيفة إلى أنّه كيف يعرض هؤلاء عن الله الذي عمّت رحمته العامّة الجميع وشملتهم، ويغفلون عن ذكره؟ فهل يستحق أمثال هؤلاء غير هذا المـصير ويكونون أقراناً للشياطين، يتبعون أوامرهم، وينفذون ما يملون عليهم؟

واحتمل بعض المفسّرين أن يكون للشياطين هنا معنى واسع بحيث يشمل حتى شياطين الإنس، واعتبروا الكلمة إشارة إلى رؤوس الضلالة وزعهائها الذين يستسلطون على الغافلين عن ذكر الله سبحانه فيكونون أقراناً لهم، وهذا التوسع في المعنى ليس ببعيد.

ثم أشارت الآية التالية إلى أمر مهم كانت الشياطين تقوم به في شأن هؤلاء الغافلين، فقالت: ﴿وَلِنَّهُم لِيصَدُّونَهُم مِن السِّبِيلِ ﴾ ".

فكلما صمّموا على التوبة والرجوع إلى طريق الصواب والرشاد كانت الشياطين تلقي في طريقهم الأحجار والعقبات، وتنصب الموانع في طريق عودتهم حتى لا يعودوا إلى الصراط المستقيم أبداً، وتزين الشياطين طريق الضلال لهم إلى الحد الذي يظنون: ﴿ويحسبون أنّهم مهندون ﴾ كما نقراً ذلك في الآية ٣٨ من سورة العنكبوت حول عاد وغهود: ﴿وزيهن لهم الشّيطان أعمالهم فصدهم عن السّبيل وكانوا مستبصرين ﴾

النحل، ٦٣. النحل، ٦٣.

٣ ضمير الجمع في «أنهم» والجملة التالية يعود إلى الشياطين، ومع أنّه قد جاء بصيغة المفرد من قبل، إلّا أنه كان بمعنى الجمع.

وهكذا تستمر هذه الحالة على هذا المنوال، فيبق الإنسان الغافل الجاهل على ضلاله، وتستمر الشياطين في إضلاله، حتى ترفع الحجب، وتنفتح عين رؤيته على الحقيقة: وحتى إذا جالنا قال بالبعد بيني وبينك بعد العشرقين فبئس القرين .

إن كل أنواع العذاب من جهة، ومجالسة قرين السوء هذا من جهة أخرى والنظر إلى وجهه المشؤوم يجسد أمام عينيه كل ذكريات ضياعه وتعاسته، فويل له إذ أصبح قرين من كان يزين له كل القبائح ويسلكه طريق الضلال على أنّه سبيل الخير والفلاح، وطريق الانحراف على أنّه طريق الهدى والصلاح، وويل له إذا أصبح مقيداً معه بنفس الأصفاد في نفس السجن!

نعم، إنَّ عرصة القيامة تجسيد واسع لمشاهد هذه الدنيا، والقرين والرفسيق والقائد والدليل هنا وهناك واحد، بل إنّهها ـبرأي بعض المفسّرين ـيقرنان بسلسلة واحدة!

من المعلوم أنّ المراد من المشرقين: المشرق والمغرب، لأنّ العرب عندما يريدون أن يتنوا جنسين مختلفين بلفظ واحد، فإنّهم يختارون أحد اللفظين، كما يقولون: الشمسان، إشارة إلى الشمس والقمر، والظهران، إشارة إلى صلاتي الظهر والعصر، والعشاءان، إشارة إلى صلاتي المغرب والعشاء.

وقد ذكروا تفاسير أخرى لا تبدو مناسبة للآية من أي وجه، كقولهم: إنّ المراد هو مشرق بداية الشتاء، ومشرق بداية الصيف، وإن كان هذا التّفسير مناسباً في موارد أخرى. وعلى أية حال، فإنّ هذا التعبير كناية عن أبعد مسافة يمكن تصورها، حيث يضرب المثل ببعد المشرق عن المغرب في هذا الباب.

إلا أن هذا الأمل لا يتحقق مطلقاً، ولا يمكن أن يقع الإفتراق أو البون بين هؤلاء وبين الشياطين، ولذلك فإنّ الآية التالية تضيف: ﴿وَلَنْ يَنْفَعَكُم اليّوم لِذَ ظلمتم لَتّكم في العدّاب الشياطين، ولذلك فإنّ الآية التالية تضيف: ﴿وَلَنْ يَنْفَعَكُم اليّوم لِذَ ظلمتم لَتّكم في العدّاب الأخرى إلى الأبد . مشتركون ﴾ فيجب أن تذوقوا عذاب قرين السوء هذا مع أنواع العذاب الأخرى إلى الأبد . وكم وبهذا فإنّ القرآن الكريم يبدل أمل هؤلاء في الإفتراق عن الشياطين إلى يأس دائم، وكم هو مضن تحمل هذا الجوار؟

العلى هذا فإن فاعل «ينفع» هو القول السابق حيث كانوا يأملون أن يكون البعد بينهم وبين الشياطين كما
 بين المشرق والمغرب، وجملة ﴿إذ ظلمتم﴾ بيان لعلة عدم النفع، وجملة ﴿ أَنْكُم في العذاب مشتركون > نتيجة هذا الظلم والجور.

وهناك احتمالات أخرى في تفسير هذه الآية، منها أن الإنسان قد يشعر بخفة آلامه عند رؤية متألمين آخرين، لأنّ المعروف (أن البلية إذا عمّت طابت) غير أنّه يقال لهؤلاء: لا يوجد هناك مثل تسلية الخاطر هذه، بسل ستغوصون في العنذاب، وعنذاب الشياطين المشتركين معهم لا يبعث على تسلية الخاطر ".

واحتملوا أيضاً أن المصيبة عندما تقع، تخف وطأتها عندما يجد الإنسان ثقلها موزعاً بينه وبين أصدقائه، ولكن هذه المسألة لا توجد هناك أيضاً، لأنّ لكل فرد سهماً وافراً من العذاب، من دون أن ينقص من عذاب الآخرين شيء!

لكن بملاحظة أنَّ هذه الآية تكلة للآية السابقة، فإنَّ التَّفسير الأوَّل الذي اخترناه هو الأنسب.

ويترك القرآن هنا هذه الغنة وشأنها، ويوجه الخطاب إلى النّبي عَلَيْهُ ويستحدث عن الغافلين عمي القلوب الذي كذّبوا إرتباطه بالله، وهم من جنس من تقدم الكلام عنهم في الآيات السابقة، فيقول: ﴿ لَفَأَنْتُ تَسْمِعُ العَمْمُ لُو تَهْدِي السّمِي وَمِنْ كَانَ فِي صَلال مِبِينَ ﴾.

وقد ورد نظير هذا المعنى في آيات أخرى من القرآن الكريم، حيث شبه المعاندين الذين لا أمل في هدايتهم، والغارقين في الذنوب بالعمي والصم، بل وبالأموات أحياناً.

فقد جاء في الآية ٤٢ من سورة يونس: ﴿ أَفَأَنْتُ تَسْمَعُ الصَّمْ وَلُو كَانُوا لا يَعْقَلُونَ ﴾.

وجاء في الآية ٨٠ من سورة النمل: ﴿ لِللَّكَ لا تسمع العوتى ولا تسمع الصّم الدّعا، إذا وأوا مديرين ﴾. وآيات أخرى .

إن كل هذه التعابير توضح أنّ القرآن يقول بنوعين من السمع والبصر والحياة للإنسان: السمع والبصر والحياة الظاهريّة، والسمع والبصر والحياة الباطنية، والمهم هو القسم الثّاني من الإدراك والنظر والحياة، فإنّها إذا تعطلت فلا ينفع حيننذ موعظة وإرشاد، ولا إنذار وتحذير!

وتما يستحق الإنتباء أنّ الآيات السابقة قد شبهت هذه الفئة بالأفراد العمش العيون، والمحدودي البصر، وتشبههم الآية الأخيرة هنا بالصم والعـمي، وذلك لأنّ الإنسـان إذا

١. بحارالانوار، ج ٣٢، ص ٢٦١.

٢. بناء على هذا التَّفسير، فإن جملة: ﴿ أَنَّكُم في العذاب مشتركون ﴾ ستكون فأعل (ينفع) لا نتيجته.

اشتغل بالدنيا فحاله كمن يشكو ألماً بسيطاً في عينه، فكلها زاد تعلقه بالدنيا واشتغاله بها، ومال إلى الماديات أكثر، وأهمل المسائل الروحية والمعنوية، فسيضعف بصره نتيجة ذلك الألم في عينه، حتى يصل بعدها إلى مرحلة العمى، وهذا هـو الشيء الذي أشبتته الأدلّـة القطعية في مجال التشديد على المعنويات السلبية والإيجابية في الإنسان، ورسوخ الملكات فيه نتيجة تكرار العمل والإصرار عليه، وقد راعى القرآن الكريم هذا التسلسل أيضاً ( فيه نتيجة تكرار العمل والإصرار عليه، وقد راعى القرآن الكريم هذا التسلسل أيضاً ( فيه نتيجة تكرار العمل والإصرار عليه، وقد راعى القرآن الكريم هذا التسلسل أيضاً ( فيه نتيجة تكرار العمل والإصرار عليه، وقد راعى القرآن الكريم هذا التسلسل أيضاً ( فيه نتيجة تكرار العمل والإصرار عليه وقد راعى القرآن الكريم هذا التسلسل أيضاً ( فيه نتيجة تكرار العمل والإصرار عليه وقد راعى القرآن الكريم هذا التسلسل أيضاً ( )

١ التّفسير الكبير، ج ٢٧، ص ٢١٤ و٢١٥.

### الآيات

فَإِمَّانَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّامِنْهُم مُّننَقِمُونَ ﴿ أَوْنُرِيَنَكَ ٱلَّذِى وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّاعَلَيْهِم مُقَتَدِرُونَ ﴿ فَاسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِى آُوجِى إِلَيْكَ إِنَّكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنَّهُ و لَذِكُرُّ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ نُسْتَكُونَ ﴿ وَسَنَلَ مَنْ أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَ الِهَذَ يُعْبَدُونَ ﴿ وَسَنَلَ مَنْ أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا آجَعَلْنَا

## التفسير

## استمست بالذي أومى إليك:

متابعة للآيات السابقة التي كانت تتحدث عن الكفّار المعاندين الظالمين الذين لا أمل في هدايتهم، تخاطب هذه الآيات نبي الإسلام الأكرم الله مددة الكفّار أشد تهديد من جانب، ومسليّة خاطر النّبي الله عن قول: ﴿ وَإِمّا نَدْهِ بِنْ بِكَ وَإِنّا مِنْهِم مِنْتَقْمُونَ ﴾ .

وسواء كان المراد من الذهاب بالنّبي بَنَيْنَة من بين أولئك القوم وفاته أم هجرته من مكة إلى المدينة، فإنّه إشارة إلى أنّك حتى وإن لم تكن شاهداً وناظراً لأمرهم، فإنّا سنعاقبهم أشد عقاب إن استمروا في طريق ضلالتهم وغيهم، لأنّ «الإنتقام» في الأصل يعني الجيزاء والعقوبة، وإن كان المستفاد من آيات قرآنية عديدة أخرى \_ نزلت في هذا المعنى \_ إن المراد من الذهاب بالنّبي تَنْفَيْق وفاته، كما جاء في الآية ٤٦ من سورة يونس: ﴿وَلِمّا نَريتُك بعض الذي نعدهم أو نتوفيتك وفاته، كما جاء في الآية ٤٦ من سورة يونس؛ ﴿وَلِمّا نَريتُك بعض الذي نعدهم أو نتوفيتك فإلينا مرجعهم ثمّ الله شهيد على ما يفعلون ﴾.

وجاء هذا المعنى أيضاً في سورة الرعد ـ الآية ٤٠، وسورة غافر ــ الآية ٧٧، وعلى هذا فإنّ تفسير الآية بالهجرة لا يبدو مناسباً.

ثمّ تضيف الآية: ﴿ أَو نريتُك الّذي ومدناهم فإنّا مليهم مقتدرون ﴾ فهم في قبضتنا على أية حال، سواء كنت بينهم أم لم تكن، والعقاب والإنتقام الإلهي حتمي في حقّهم إذا ما استمروا

في أعمالهم، سواء كان ذلك في حياتك أم بعد مماتك، فقد يتقدم أو يتأخر، إلّا أنّه لابدّ من وقوعه.

إنّ هذه التأكيدات القرآنية قد تكون إشارة إلى قلّة صبر الكفّار الذي كانوا يقولون: «إن كنت محقاً وصادقاً فيم تقول، فلماذا لا ينزل علينا العذاب»؟ هذا من جهة. ومن جهة أخرى كانوا في إنتظار موت النّبي عَبَّاتُهُم ظنّاً منهم أنّ النّبي إن أغمض عينه وغاب شخصه فسينتهى كل شيء!

بعد هذه التحذيرات تأمر الآية النّبي تَنَافِقُ أن: ﴿فاستمسك بالذي أوحب اليك الله ملى صواط مستقيم ﴾ فليس في دينك وكتابك أدنى اعوجاج أو زيغ، وعدم قبول جماعة من هؤلاء به لا يدل على عدم حقانيتك، فاستمر في طريقك بكل ما أوتيت من قوّة، والباقي علينا.

ثمّ تضيف الآية الأخرى: ﴿وَلِلْهُ لَذَكُولُكُ وَلَقُومُكُ ۚ فَإِنَّ الْهَدَفُ مِن نَزُولُهُ إِيقَاظُ البشر، وتعريفهم بتكاليفهم: ﴿وسوق تسألون﴾.

وبناء على هذا التّفسير فإنّ الذكر في هذه الآية يعني ذكر الله سبحانه، ومعرفة الواجبات الدينيّة، والإطلاع على تكاليف البشر، كما ورد هذا المعنى في الآيستين ٥ و٣٦ ممن همذه السورة، وككثير من آيات القرآن الأخرى.

ومن المعروف أنّ الذكر أحد أسهاء القرآن الكريم، والذكر بمعنى ذكر الله سبحانه، ونقرأ هذه الجملة عدّة مرات في سورة القمر: ﴿ولقد يشرنا القرآن للذّكر فهل من مذّكر ﴾ الآيات ١٧ و٢٢ و ٣٢ و ٤٠٠.

إضافة إلى أنّ جملة: ﴿وسوف تسألون﴾ تشهد بأنّ المراد هو السؤال عن العمل بهذا البرنام الإلهي.

لكن \_مع كل ذلك \_ فالعجيب أنّ كثيراً من المفسّرين اختاروا تفسيراً آخر لهذه الآية لا يتناسب مع ما قلناه، فمن جملة ما قالوا: إنّ معنى الآية هو: إنّ هذا القرآن هو أساس الشرف والعزة، أو الذكر الحسن والسمعة الطيبة لك ولقومك، وهو يمنح العرب وقريشاً أو أمستك الشرف، لأنّه نزل بلغتهم، وسيسألون قريباً عن هذه النعمة \.

التفسيرالكبير، ج ٢٧، ص ٢١٥؛ وتفسير مجمع البيان؛ وتنفسير القرطبي؛ وتنفسير المراغبي؛ وتنفسير روح الجنان، ذيل الآية مورد البحث.

صحيح أن القرآن رفع نداء نبي الإسلام عَلَيْنَ والعرب، بل وكل المسلمين عالياً في أرجاء العالم، وأن اسم النبي عَلَيْنَ بذكر بإعظام بكرة وعشياً على المآذن منذ أكثر من أربعة عشر قرناً، وأن عرب الجاهلية الخاملي الذكر قد عُرفوا في ظل اسمه عَلَيْنَ وعلا صوت الأمّة الإسلامية في ربوع العالم بفضله.

وصحيح أن الذكر قد ورد بهذا المعنى في القرآن الجيد أحياناً. إلّا أنّ ممّا لاشك فيه أنّ المعنى الأوّل أكثر وروداً في آيات القرآن، وأكثر ملاءمة مع هدف نزول القرآن والآيات مورد البحث.

واعتبر بعض المفسّرين الآية ١٠ من سورة الأنبياء شاهداً على التّفسير الثاني، وهي: ولقد أنزلنا لِليكم كتاباً فيه ذكركم أفلا تعقلون ﴿ في حين أنّ الآبة تناسب التّفسير الأوّل أيضاً، كما فصلنا ذلك في التّفسير الأمثل، في ذيل هذه الآية ﴿

وقد وردت روايات في هذه الآية في المصادر الحديثية، وستأتي فيما بـعد إن شـاء الله تعالى.

ثم تطرّقت الآية الأخيرة إلى نني عبادة الأصنام وإبطال عقائد المشركين بدليل آخر، فقالت: ﴿ وَلِسَالَ مِن أَرْسَلنا مِن قَبِلْكَ مِن رَسَلنا أَجِعَلنا مِن دون الرّحمِن آلهة يعبدون ﴾ ؟

إشارة إلى أن كل أنبياء الله قد دعوا إلى التوحيد، ووقفوا جميعاً ضد الوثنية بحزم، وعلى هذا فإن نبي الإسلام ﷺ في مخالفته الأصنام لم يقم بعمل لم يسبقه به أحد، بل أحيا بفعله سنة الأنبياء الأبدية، وإنّما كان عبدة الأصنام والمشركون هم الذين يسيرون على خلاف مذهب الأنبياء.

وطبقاً لهذا التّفسير فإنّ السائل وإن كان نبيّ الإسلام ﷺ، إلّا أنّ المراد كل الأُمّة، بــل وحتى مخالفيه.

والمسؤولون هم أتباع الأنبياء السابقين، أتباعهم الخلصون، بل ومطلق أتباعهم، إذ

١. تفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

٢. الأمر الآخر الذي يمكن أن يكون دليلاً على التّفسير المشهور، هي كلمة (القوم) التي وردت فسي الآية المذكورة، لأنّ القرآن منهاج لتذكير كل البشر، لا قوم النّبي تَلَيَّكُونَ وحسب، أو خصوص أمة الإسلام. إلّا أنّ هذا الكلام بمكن الإجابة عليه بأن هؤلاء القوم قد استفادوا من تذكير القرآن قبل الآخرين، ولذلك كان التأكيد عليهم.

يحصل الخبر المتواتر من مجموع كلامهم، وهو يبيّن دين الأنبياء التوحيدي.

وينبغي التذكير بأنّه حتى المنحرفين عن أصل التوحيد ـكالمسيحيين الذين يـؤمنون بالتثليث اليوم ـ يتحدثون عن التوحيد أيضاً، ويقولون: إنّ تثليثنا لا ينافي التوحيد الذي هو دين جميع الأنبياء! وبهذا فإنّ الرجوع إلى هذه الأمم كافٍ في إيطال دعوى المشركين.

إِلّا أنّ بعض المفسّرين احتملوا احتمالاً آخر في تفسير هذه الآية مستوحى من بعض الروايات ، وهو أن السائل هو النّبي يَرَالِين فله وأنّ المسؤولين هم الأنبياء السابقون. ثمّ أضافوا: إنّ هذا الأمر قد تمّ في ليلة المعراج، لأنّ النّبي يَرَالِين قد التق بأرواح الأنبياء الماضين، ومن أجل تأكيد أمر التوحيد طرح هذا السؤال وسمع الجواب.

وأضاف البعض: إنّ مثل هذا اللقاء كان ممكناً بالنسبة إلى النّبي ﷺ حتى في غير ليلة المعراج، لأنّ المسافات الزمانية والمكانية ليست مانعاً ولا عائقاً في مسألة اتصال النّبي ﷺ بأرواح الأنبياء، وكان بإمكان ذلك العظيم أن يتصل بهم في أية لحظة، وفي أي مكان.

طبعاً، ليس على هذه التفاسير أي إشكال عقلي، لكن لماكان الهدف من الآية نني مذهب المشركين، لاطمأنة النبي على الله أن أنه المؤلجة كان مستغرقاً في مسألة التوحيد، ومشمئزاً من الشرك إلى الحد الذي لا يحتاج معه إلى سؤال، ولم يكن التقاء النبي على الروحي بأرواح الأنبياء الماضين استدلالاً مقنعاً أمام المشركين اذن فائتفسير الأول يبدوا أكثر ملاءمة، والتفسير الثاني قد يكون إشارة إلى باطن الآية لا ظاهرها، لأن لآيات القرآن ظهراً وبطناً.

وهناك أمر يستحق الإنتباه، وهو أنّ اسم (الرحمن) قد اختير في هذه الآية من بين أسهاء الله سبحانه، وهو إشارة إلى أنّه كيف يمكن أن يترك هؤلاء الله الذي وسعت رحمته العامّة كل شيء، ويتوجهون إلى أصنام لا تضر ولا تنفع؟!

### ہحث

## من مم قوم النّبي ﷺ؟

توجد ثلاثة احتالات في المراد من «القوم» في آية: ﴿ولِنَّه لذكر لك ولقومك ﴾.

رويت هذه الرواية عن ابن عباس في تفسير القرطبي، والتفسير الكبير، وتفسير مجمع البيان، ورويت في تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٢٠٥ و ٢٠٧، روايتان مفصلتان في هذا الباب عن كتاب الاحتجاج وتفسير علي بن إبراهيم.

الأوّل: أنّهم كل الأمة الإسلامية.

**والثّاني:** أنّهم العرب.

والثّالث: أنّهم قبيلة قريش.

ولما كان القوم في منطق القرآن الكريم قد أطلقت في موارد كثيرة على أمم الأنبياء، أو الأقوام المعاصرين لهم، فالظاهر أنّه هو المعنى المراد في الآية أيضاً.

وبناءً على هذا، فإنّ القرآن أساس الذكر والوعي واليقظة لكل الأُمة الإسلامية حسب التّفسير الأوّل، وأساس الإفتخار والشرف لهم جميعاً حسب التّفسير الثّاني.

إِلَّا أَننَا نَطَالُع فِي الرَّوايَاتِ العديدة الواردة عن طرق أهل البيت ﷺ أنَّ المراد من القوم في الآية هم أهل بيت النَّبي وعترته .

لكن لا يبعد أن تكون هذه الروايات من قبيل بيان المصاديق الواضحة، سواء كان معنى القوم كل الأمة الإسلامية، أو أمة العرب، أو أهل بيت نبيّ الإسلام عَلَيْهِمْ، ففي كل الأحوال يعتبر أعدة أهل البيت المثلاً من أوضح مصاديقها.

8003

١. جمع هذه الأحاديث مؤلف تفسير نور الثقلين. في ج ٤. ص ٢٠٤ و ٢٠٥.

### الآيات

وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَنِيْنَآ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلِا يُهِ ، فَقَالَ إِنِّ رَسُولُ رَبِّ الْعَكِينَ وَمَا نُرِيهِ مِنَ اللَّهِ عَلَيْنِاً إِذَا هُم مِنْهَا يَضْعَكُونَ ﴿ وَمَا نُرِيهِ مِنْ اَيَةٍ إِلَاهِى اَسَعَرُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ مَنِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهُ السَّاحِرُ ادْعُ لَنَا مِنْ الْحَدِيةِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ السَّاحِرُ ادْعُ لَنَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّهُ اللللِّلْمُ الللِل

### التفسير

#### الفراعنة المغرورون ونقض العهد:

في هذه الآيات إشارة إلى جانب ممّا جرى بين نبيّ الله موسى بـن عــمران الله وبـين فرعون، ليكون جواباً لمقالة المشركين الواهية بأنّ الله إن كان يريد أن يرسل رسولاً، فلماذا لم يختر رجلاً من أثرياء مكّة والطائف لهذه المهمّة العظمى؟

وذلك لأنَّ فرعون كان قد أشكل على موسى نفس هذا الإشكال، وكان منطقه عين هذا المنطق، إذ جعل موسى في معرض التقريع والتوبيخ والسخرية للباسه الصوفي، وعدم المتلاكه لأدوات الزينة، فقالت الآية الأولى: ﴿ولقد أرسلنا موسى بآياتنا إلى فرمون ومَالِيه فقال إنّي رسول ربّ العالمين﴾.

المراد من «الآيات»: المعجزات التي كانت لدى موسى، والتي كان يــثبت حــقانيته بواسطتها، وكان أهمها العصا واليد البيضاء.

«الملأ» . كما قلنا سابقاً . من مادة الملاء، أي القوم أو الجماعة الذين يتبعون هدفاً واحداً، وظاهرهم يملأ العيون لكثرتهم، وقرآنياً فإنّ هذه الكلمة تعني الأشراف والأثرياء أو رجال البلاط عادة.

والتأكيد على صفة: ﴿رَبُ العالمين﴾ هو في الحقيقة من قبيل بيان مدعى مقترن بالدليل،

لأنّ ربّ العالمين ومالكهم ومعلمهم هو الوحسيد الذي يستحق العبوديّة، لا الخسلوقات الضعيفة المحتاجة كالفراعنة والأصنام!

ولغرَ الآن ماذا كان تعامل فرعون وآل فرعون مع الأدلة المنطقية والمعجزات البينة لموسى الله ؟

يقول القرآن الكريم في الآية التالية: ﴿فَلَمَّا جَاهُمُ بِآيَاتُنَا لِذَا هُمُ مَنْهَا يَسْحَكُونَ ﴾ وهذا الموقف هو الموقف الأوّل لكل الطواغيت والجهال المستكبرين أمام القادة الحقيقيين، إذ لا يأخذون دعوتهم وأدلتهم بجدية ليبحثوا فيها ويصلوا إلى الحقيقة، ثمّ يجيبونهم بسخرية واستهزاء ليُفهموا الآخرين أنّ دعوة هؤلاء لا تستحق البحث والتحقيق والإجابة أصلاً، وليست أهلاً للتلق الجاد.

إِلَّا أَننا أرسلنا بآياتنا الواحدة تلو الأخرى لإِمَّام الحجة: ﴿وَمَا نَرْيِهُمْ مِنْ آيَةَ إِلَّاهِي أَكْبَرُ مِنْ أَحْتُهَا ﴾ .

والخلاصة: أنّنا أريناهم آياتناكل واحدة أعظم من أختها وأبلغ وأشد، لئلا يبتى لهم أي عذر وحجّة، ولينزلوا عن دابة الغرور والعجب والأنانية، وقد أريناهم بعد معجزتي العصا واليد البيضاء معاجز الطوفان والجراد والقمل والضفادع وغيرها".

ثمّ تضيف الآية: ﴿وَأَحْدُنَاهُمْ بِالعَدُلِ لَعَلَهُمْ يَرْجَعُونَ ﴾ قُرّة أَتَاهُمُ الجَفَافُ والقَّحَطُ ونقص الثمرات كيا جاء في الآية ١٣٠ من سورة الأعراف: ﴿وَلَقَدَ أَخَذُنَا آلَ فَرَعُونَ بِالسَّنِينَ ونقص مِنْ التَّمَرُلِينَ ﴾.

وكان العذاب أحياناً بتبدل لون ماء النيل إلى لون الدم، فلم يعد صالحاً للشرب، ولا للزراعة، وأحياناً كانت الآفات النباتية تقضى على مزارعهم

إنّ هذه الحوادث المرّة الأليمة وإن كانت تنبه هؤلاء بصورة مؤقتة، فيلجأون إلى موسى، غير أنّهم بجرّد أن تهدأ العاصفة ينسون كل شيء، ويجعلون موسى غرضاً لسهام أنواع التهم، كما نقرأ ذلك في الآية التالية: ﴿وقالول يا لَيْها السّاحرادع لنا ربّك بها عمه مندك لِنّنا لمهتدون ﴾.

١. التعبير بـ «الأخت» في لغة العرب يعني ما يوازي الشيء في الجنس والمرتبة كالأختين.

٢. جاء تفصيل المعجزات التسع لموسى بن عمران الله في ذيل الآية ١٠١ من سورة الإسراء.

أي تعبير عجيب هذا؟! فهم من جانب يسمونه ساحراً، ومن جانب آخر يلجأون إليه لرفع البلاء عنهم، ومن جانب ثالث يعدونه بتقبل الهداية!

إنّ عدم الإنسجام بين هذه الأمور الثلاثة في الظاهر أصبح سبباً في اختلاف التفاسير: فذهب البعض: إنّ الساحر هنا يعني العالم، لأنّهم كانوا يعظمون السحرة في ذلك الزمان، وخاصّة في مصر، وكانوا ينظرون إليهم نظرتهم إلى العلماء.

واحتمل البعض أن يكون السحر هنا بمعنى القيام بأمر مهم، كما نـقول في محـادثاتنا اليومية: إنّ فلاناً ماهر في عمله جدّاً حتى كأنه يقوم بأعمال سحرية!

وقالوا تارة: إنَّ المراد أنَّه ساحر بنظر جماعة من الناس.

وأمثال هذه التفاسير.

إِلّا أنّ العارفين بطريقة تفكير وتحدث الجاهلين المعجبين بأنفسهم والمستكبرين المغرورين والطواغيت يعلمون أنّ لهؤلاء الكثير من هذه التعابير المتناقضة، فلا عجب من أن يسمّوه ساحراً أوّلاً، ثمّ يلجأون إليه لرفع البلاء، وأخيراً يعدونه بالإهتداء.

بناء على هذا فيجب الحفاظ على ظاهر تعبيرات الآية والوقوف عـندها، إذ لا تـبدو هناك حاجة إلى توجيهات وتفاسير أخرى.

وعلى أية حال، فيظهر من أسلوب الآية أنهم كانوا يعدون موسى الله وعوداً كاذبة في نفس الوقت الذي هم بأمس الحاجة إليه، وحتى في حال المسكنة وعرض الحاجة لم يتخلوا عن غرورهم، ولذلك عبروا في طلبهم من موسى بـ ﴿وَبِهُ عَهُ مَهُ مَهُ مَهُ مُعُولُوا: ربّنا، وما وعدنا، أبداً، مع أنّ موسى قال لهم بصراحة: إنيّ رسول ربّ العالمين، لا رسول ربيّ.

أجل، إن ضعاف العقول والمغرورين إذا ما تربعوا على عرش الحكم، فسيكون هـذا منطقهم وعرفهم وأسلوبهم.

إلا أن موسى رغم كل هذه التعبيرات اللاذعة والحقرة لم يكف عن السعي لهدايتهم مطلقاً، ولم ييأس بسبب عنادهم وتعصبهم، بل استمر في طريقه، ودعا ربه مرات كي تهدأ عواصف البلاء، وهدأت، لكنهم كما تقول الآية التالية: ﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهِمُ لِعَدَابِ إِذَا هِمُ يَتَكُونَ ﴾.

كل هذه دروس حيّة وبليغة للمسلمين، وتسلية للنّبي تَبَيُّكُمُّ لكي لا ينثنوا مطلقاً أمام

عناد الخالفين و تصلبهم، ولا يدعوا اليأس يخيم على أرواحهم وأنفسهم، بل ينبغي أن يشقوا طريقهم بكل ثبات ورجولة وحزم، كما ثبت موسى في وبنو إسرائيل على مواقفهم، واستمرّوا في طريقهم حتى انتصروا على الفراعنة.

وهي أيضاً تحذير للأعداء اللجوجين المعاندين، بأنّهم ليسوا أقوى مـن فـرعون وآل فرعون ولا أشد، فلينظروا عاقبة أمر أولئك، وليتفكروا في عاقبتهم.

8003

# التفسير

# إذا كان نبياً فلم لا يملك أسورة من ذهب؟

لقد ترك منطق موسى على من جهة، ومعجزاته المختلفة من جهة أخرى، والإستلاءات والمصائب التي نزلت على رؤوس أهل مصر والتي رفعت ببركة دعاء موسى الله من جهة ثالثة، أثراً عميقاً في ذلك المحيط، وزعزعت أفكار الناس واعتقادهم بفرعون، ووضعت كل نظامهم الاجتاعي والديني موضع سؤال واستفسار.

هنا أراد فرعون بسفسطته ومغالطته أن يمنع نفوذ موسى الله عن التأثير في أفكار شعب مصر، فالتجأ إلى القيم الواهية المنحطة التي كانت حاكمة في ذلك المحيط، وقارن بينه وبين موسى الله من خلال هذه القيم ليبدو متفوقاً على موسى، كما يذكر ذلك القرآن الكريم حيث يقول: ﴿وتادى قرعون في قومه قال يا قوم أليس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي يقول: ﴿وتادى قرعون في قومه قال يا قوم أليس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي أفلا تبصرون﴾ أ

الوار» في جملة ﴿ وهذه الأنهار تجري من تحتي ﴾ يمكن أن تكون عاطفة على ﴿ ملك مصر ﴾ ويمكن أن تكون حالية (تفسير الكشاف). إلّا أنّ الاحتمال الأوّل يبدو هو الأنسب.

أمّا موسى فماذا يملك؟ لا شيء سوى عصا ولباس صوف! فلمن الشأن الرفيع والمكانة السامية، له أم لى؟ أهو يقول الحق أم أنا؟ افتحوا عيونكم جيداً وتأمّلوا دقيقاً في المسألة..

وبهذا فقد عظم فرعون القيم المبتدعة السيئة، وجعل المال والمقام والجاه هي سعايير الإنسانية، كما هو الحال بالنسبة إلى عبدة الأصنام في عصر الجاهلية في موقفهم أمام نبيّ الإسلام المَنْظَافِينَةً.

التعبير بـ «نادى» يوحي بأن فرعون عقد مجلساً عـظياً لخـبراء البـلد ومسـتشاريه، وخاطبهم جميعاً بصوت عال فقال ما قال، أو أنّه أمر أن يوزع نداؤه كرسالة في جميع أنحاء البلاد.

وقال بعض المفسّرين: كان لنهر النيل ٣٦٠ فرعاً، وكان أهمها: نهر الملك، ونهر طولون، ونهر دمياط، ونهر تنيس.

أمّا لماذا يؤكّد فرعون على نهر النيل خاصّة؟ فذلك لأنّ كل عمران مصر وثروتها وقوتها وتطورها كان يستمد طاقته من النيل، من هنا فإنّ فرعون كان يُدِلّ به، ويفتخر به عــلى موسى.

والتعبير بـ وتجري من تحتي لا يعني أنّ نهر النيل عر من تحت قصري، كما قال ذلك جمع من المفسّرين، لأنّ نهر النيل كان أعظم من أن يمرّ من تحت قصر فرعون ولو كان المراد أنّه عرّ بمحاذاة قصره، فإنّ كثيراً من قصور مصر كانت على هذه الحال، وكان أغلب العمران على حافتي هذا الشط العظيم، بل المراد أنّ هذا النهر تحت أمري، ونظام تقسيمه على المزارع والمساكن حسب التعليات التي أريدها.

ثم يضيف: ﴿ مَ لَنَا خير مِنْ هَذَا اللَّذِي هُو مِهِينَ وَلا يَكَادَ يَبِينَ ﴾ أو بهذا يكون قد خــص نفسه بافتخارين عظيمين \_حكومة مصر، وملك النيل \_ وذكر لموسى نقطتي ضعف: الفقر ولكنة اللسان.

اعتبر جماعة (أم) في الجملة أعلاه منقطعة، وأنها بمعنى (بل)، وذهب البعض أنها متصلة ومتعلقة بجملة
 أفلا تبصرون، وتقدير الجملة: (أفلا تبصرون أم تبصرون أنا خير من هذا).

هذا في الوقت الذي لم يكن بموسى أية لكنة في اللسان، لأنّ الله تعالى قد استجاب دعاءه، ورفع عنه عقدة لسانه، لأنّه سأل ربّه عند البعثة أن: ﴿وَلَحَلُّكُ مَقَدَةٌ مِنْ لَسَانِينِ﴾ (، ومن المسلّم أنّ دعاءه قد استجيب، والقرآن شاهد على ذلك أيضاً.

وليس عيباً عدم امتلاك الثروة الكثيرة، والألبسة الفاخرة، والقـصور المــزينة، والتي تحصل عادة عن طريق ظلم المحرومين والجور عليهم، بل هو فخر وكرامة وسمو.

إنّ التعبير بـ «مهين» لعله إشارة إلى الطبقات الاجتاعيّة في ذلك الزمان، حيث كانوا يظنون أن الأشراف الأقوياء والأثرياء طبقة متعالية، والكادحين الفقراء طبقة واطئة، أو أنّه إشارة إلى أصل موسى حيث كان من بني إسرائيل، وكان الأقباط يرون أنهم ساداتهم وكبراؤهم.

ثمّ تشبث فرعون بذريعتين أخريين، فقال: ﴿ قُلُولا لَكُفي عليه لسورة من ذهب أو جاء معه المعلائكة مقترتين ﴾ أ فلو أنّ الله قد جعله رسوله فلهاذا لم يعطه أساور من ذهب، ومعاونين له كباقي الرسل؟

يقال: إنّ الفراعنة كانوا يعتقدون أنّ الرؤساء يجب أن يزينوا أنفسهم بالأساور والقلائد الذهبية، ولذلك فإنهم يتعجبون من موسى إذلم يكن معه مثل آلات الزينة هذه، بل كان قد لبس بدل ذلك ملابس الرعي الصوفية، وهذا هو حال المجتمع الذي يكون معيار تنقيم الشخصية في نظره الذهب والفضة وأدوات الزينة.

أمّا أنبياء الله فإنّهم بطرحهم هذه المسائل بالذات بجانباً كانوا يريدون أن يبطلوا هذه المقاييس الكاذبة، وأن يزرعوا محلها القيم الإنسانية الأصيلة -أي العلم والتقوى والطهارة \_ لأنّ نظام القيم إذا لم يُصلح في مجتمع فسوف لن يرى ذلك المجتمع وجه السعادة أبداً.

على أية حال، فإنّ ذريعة فرعون هذه تشبه الذريعة التي نقلت عن مشركي مكّة قبل عدّة آيات حيث كانوا يقولون: لِمَ لَم ينزل القرآن على عظيم من مكّة والطائف؟!

والحجّة الثانية هي تلك الحجّة المعروفة التي كانت تطرحها كثير من الأمم الضالة العاصية في مواجهة الأنبياء، فكانوا يقولون أحياناً: لماذا أرسل الله بـشراً وليس مـلكاً؟ وأحياناً أخرى: إذا كان إنساناً فلهاذا لم يأت معه ملك؟

١. طه، ٢٧.

٢. جاءت كلمة «مقترنين» هنا بمعنى المتتابعين أو المتعاضدين، وقال البعض: إنَّ الإقتران هنا بمعنى التقارن.

في حين أنّ الرسل المبعوثين إلى البشر يجب أن يكونوا من جنسهم ليلمسوا حاجاتهم، ويحسوا بمشاكلهم ومسائلهم ويجيبوهم، وليقدروا على أن يكونوا من الناحية العملية قدوة وأسوة لهم .

ويلزم أن نذكر هنا أن «الأسورة» جمع سوار، سواء كان من الذهب أم من الفضة. وتشير الآية التالية إلى نكتة لطيفة، وهي: إنّ فرعون لم يكن غافلاً عن واقع الأمر تماماً، وكان ملتفتاً إلى أن لا قيمة لهذه القيم والمعايير، إلّا أنّه: ﴿فاستخفّ قومه فأطاعوه﴾.

إنّ طريقة كل الحكومات الجبارة الفاسدة من أجل الإستمرار في تحقيق أهدافها وأنانياتها، هي الإبقاء على الناس في مستوى مترد من الفكر والثقافة والوعي، وتسعى إلى تركهم حمق لا يعون ما حولهم باستخدام أنواع الوسائل، فتجعلهم غرق في حالة من الغفلة عن الوقائع والأحداث والحقائق، وتنصب لهم قياً وموازين كاذبة منحطة بدلاً من الموازين الحقيقية، كما تمارس عملية غسل دماغ تام متواصل لهذه الشعوب، وذلك لأن يسقطتها ووعيها، وتنامي رشدها الفكري يشكل أعظم خطر على الحكومات، ويعتبر أكبر عدو للحكومات المستبدة، فهذا الوعى بمثابة مارد يجب أن تحاربه بكل ما أوتيت من قوة.

إنّ هذا الأسلوب الفرعوني \_أي استخفاف العقول \_حاكم على كل المجتمعات الفاسدة في عصرنا الحاضر، بكل قوّة واستحكام، وإذا كان تحت تصرف فرعون وسائل محدودة توصله إلى نيل هدفه، فإنّ طواغيت اليوم يستخفون عقول الشعوب بمواسطة وسائل الإتصال الجماعية، الصحف والمطبوعات، شبكات الراديو والتلفزيون، أنواع الأفلام، بل وحتى الرياضة في قالب الانحراف، وابتداع أنواع الأساليب المضحكة المستهجنة، لتغرق هذه الشعوب في بحر الغفلة، فيطيعوهم ويستسلموا لهم، ولهذا كانت المسؤولية الملقاة على عاتق علماء الدين والملتزمين به \_والذين يحيون خط الأنبياء الفكري والعقائدي \_ ثقيلة في محاربة برامج استخفاف العقول، فهي من أهم واجباتهم.

والطريف أنّ الآية المذكورة تنتهي بجملة: ﴿لِنَهِم كَانُوا قُوماً فَاسَقَينَ ﴾، إشارة إلى أنّ هؤلاء القوم الضالين لولم يكونوا فاسقين ومتمردين على طاعة الله عزَّوجل وحكم العقل، لما كانوا يستسلمون لمثل هذه الدعايات والخزعبلات ويصغون إليها، فهم قد هيؤوا أسباب ضلالهم بأيديهم، ولذلك فإنّهم ليسوا معذورين في هذا الضلال أبداً.

١. ورد في التّفسير الأمثل، ذيل الآية ٩ من سورة الأنعام بحث مفصل في هذا الباب.

صحيح أنّ فرعون قد سرق عقول هؤلاء وحملهم على طاعته، إلاّ أنّهم قد أعانوه على هذه السرقة باتباعهم الأعمى له.

نعم، كان هؤلاء قوماً فاسقين يتبعون فاسقاً.

كانت هذه جنايات فرعون وآل فرعون ومغالطاتهم في مواجهة رسول الله موسى الله موسى الله موسى الله موسى الله من لكننا نرى الآن إلى أين وصلت عاقبة أمرهم بعد كل هذا الوعظ والإرشاد وإتمام الحجج من طرق مختلفة، إذ لم يسملوا للحق:

تقول الآية: ﴿فَلَمَّا آسفُونَا لِنَتَهُمُنَا مِنْهُمْ فَأَعُرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ فقد اختار الله سبحانه لهؤلاء عقوبة الإغراق بالخصوص من بين كل العقوبات، وذلك لأن كل عزتهم وشوكتهم وافتخارهم وقوتهم كانت بنهر النيل العظيم وفروعه الكثيرة الكبيرة، والذي كان فرعون يؤكّد عليه من بين كل مصادر قوته، إذ قال: ﴿اليس لي ملك مصروهذه الأنهار تـجري هـن يوكّد عليه من بين كل مصادر قوته، إذ قال: ﴿اليس لي ملك مصروهذه الأنهار تـجري هـن تحتي﴾؟

نعم، يجب أن يكون مصدر حياتهم وقوّتهم، سبب هلاكهم وفنائهم، ويكون قبراً لهــم ليعتبر الآخرون!

«آسفونا» من مادة الأسف، وهو الحزن والغم، ويأتي بمعنى الغضب، بل إنّه يقال للحزن المقترن بالغضب أحياناً على قول الراغب في مفرداته إوقد يقال لكل منها على الإنفراد. وحقيقته ثوران دم القلب، شهوة الإنتقام، فمتى كان ذلك على من دونه انتشر فصار غضباً، ومتى كان على من فوقه انقبض فصار حزناً، ولذلك سئل ابن عباس عن الحزن والغضب فقال: «مخرجهما واحد واللفظ مختلف».

وفسّر بعضهم «آسفونا» بـ (آسفوا رسلنا)، إلّا أن هذا التّفسير يبدو بعيداً، ولاضرورة لمثل هذا الخلاف الظاهري.

وهنا نكتة تستحق الإنتباه، وهي أنّه لا معنى للحزن والغم بالنسبة إلى الله سبحانه، ولا الغضب بالمعنى المتعارف بيننا، بل إنّ غضب الله يعني «إرادة العقاب»، ورضاه يعني «إرادة الثواب».

و تقول الآية الأخيرة كاستخلاص لنتيجة بحموع ما مر من كلام: ﴿فجملناهم سلفاً ومثلاً للآخرين﴾.

١. مفردات الراغب، مادة (أسف).

«السلف» في اللغة يعني كل شيء متقدم، ولذلك يقال للأجيال السابقة: سلف، وللأجيال الآتية: خلف، ويسمّون المعاملات التي تتم قبل الشراء «سلفاً»، لأن ثمن المشتري يدفع من قبل.

والمثل يقال للكلام الدائر بين الناس كعبرة، ولما كانت قبصة فسرعون والفسراعسنة ومصيرهم المؤلم عبرة عظمى، فقد ذكرت في هذه القصة كعبرة للأقوام الآخرين.

وَلَمَّاضُرِبَ أَنْ مُرْدَعَ مَثَلًا إِذَا فَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴿ وَقَالُواْ ءَأَلِهَ مُنَا خَيْرُ أَوْهُ وَمُحَمِمُونَ ﴿ وَقَالُواْ ءَأَلِهَ مُنَا اللَّهُ وَقَوْمُ خَصِمُونَ ﴿ وَإِلَّا عَبَدُ أَنْعَمَنَا عَلَيْهِ وَجَعَلَنَاهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَهِ بِلَ ﴿ وَلَوْنَشَاءُ لَجَعَلْنَامِنكُو مَلَكِكَةً فِ ٱلْأَرْضِ عَلَيْهِ وَجَعَلْنَامِنكُو مَنَكُ لِبَنِي إِسْرَهِ بِلَ ﴿ وَلَوْنَشَاءُ لَحَعَلْنَامِنكُو مَلَكِكَةً فِ ٱلْأَرْضِ عَلَيْهُ وَخَعَلَنَامُ مَن كُولَا لَهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَوْنَشَاءُ لَكُومُ عَلَيْهُ وَلَا تَمْ مُؤْلِثُ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ

## سبب النزول

جاء في سيرة ابن هشام: «وجلس رسول الله على يوماً في الجلس عبر الوليد بن المغيرة في المسجد، فجاء النضر بن الحارث حتى جلس معهم في الجلس، وفي الجلس غير واحد من رجال قريش، فتكلم رسول الله عَنْ عرض له النضر بن الحارث، فكلمه رسول الله عَنْ عرض له النضر بن الحارث، فكلمه رسول الله عَنْ من أفحمه ثم تلا عليه وعليهم: ﴿ لِلنَّكُم وما تعبدون من دون الله حصب جهمتم أنستم لها واردون \* لوكان هؤلا، آلهة ما وردوها وكل فيها خالدون ﴾. أ

٢٠ سيرة ابن هشام، ج ١، ص ١٣٨٥، بتلخيص قليل،

فنزلت الآية الشريفة ١٠١ من سورة الأنبياء: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سبقت لهم هنَّا الحسنى لُولئك عنها هبعدون ﴾ وكذلك نزلت الآية: ﴿ولمَّا ضرب لبن مريم مثلاً إذا قومك هنه يصدّون ﴾. (

# التفسير

## أي الآلهة في مهنم؟

تتحدث هذه الآيات حول مقام عبودية المسيح يُثِيِّا، ونني مقولة المستركين بألوهسيته وألوهية الأصنام، وهي تكملة للبحوث التي مرت في الآيات السابقة حول دعوة مـوسى ومحاربته للوثنية الفرعونية، وتحذير لمشركي عصر النَّبِي عَيَّيْنَةٌ وكل مشركي العالم.

وبالرغم من أنّ الآيات تتحدث بإبهام، إلّا أنّ محنواها ليس معقّداً ولا غامضاً للقرائن الموجودة في نفس الآيات، وآيات القرآن الأخرى، رغم التفاسير المختلفة التي ذكرها المفسّرون.

تقول الآية الأولى: ﴿ولها ضرب لبن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدّون﴾ .

أيّ مثل كان هذا؟ ومن الذي قاله في حقّ عيسي بن مريم؟

هذا هو السؤال الذي اختلف المفسّرون في جوابه على اقوال، إلّا أنّ الدقّة في الآيات التالية توضح أنّ المثل كان من جانب المشركين، وضرب فيما يتعلق بالأصنام، لأنّا نقرأ في الآيات التالية: ﴿هَا صَرْبُوهُ لِكَ إِلّا جَدَلاً﴾.

بملاحظة هذه الحقيقة، وما جاء في سبب النزول، يتضح أن المراد من المثل هو ما قاله المشركون استهزاء لدى سهاعهم الآية الكريمة: ﴿لِنّكُم وها تعبدون هن دون الله حسب جهنم » "، وكان ما قالوه هو أن عيسى بن مريم قد كان معبوداً، فينبغي أن يكون في جهنم بحكم هذه الآية، وأي شيء أفضل من أن نكون نحن وأصنامنا مع عسيسى؟! قالوا ذلك وضحكوا واستهزؤوا وسخروا!

ثمّ استمرّوا: ﴿وقالوا ألهتنا عير لم هو﴾؟ فإذا كان من أصحاب الجحيم، فإنّ آلهتنا ليست بأفضل منه ولا أسمى.

۱. الزخرف، ۵۷.

 <sup>«</sup>يصدون» من مادة «صد»، ويكسر مضارعها، وهي تعني الضحك والصراخ، وإحداث الضجيج والغوغاء،
 حيث يضعون بدأ بيد عند السخرية والإستهزاء عادة. يراجع لسان العرب، مادة: صدد.

٣. الأنبياء، ٩٨.

ولكن، اعلم أن هؤلاء يعلمون الحقيقة، و ﴿ ماضربوه لك إلا جدلاً بل هم قوم خصمون ﴾ . إن هؤلاء يعلمون جيداً أن الآلهة الذين يردون جهنم هم الذين كانوا راضين بعبادة عابديهم، كفرعون الذي كان يدعوهم إلى عبادته، لا كالمسيح على الذي كان ولا يسزال رافضاً لعملهم هذا، ومتبرءاً منه.

بل: ﴿إِنْ هُولِلاً عبد لنعمنا عليه وجعلنا عثلاً لبني إسرائيل فقد كانت ولادته من غير أب آية من آيات الله، وتكلمه في المهد آية أخرى، وكانت كل معجزة من معجزاته علامة بينة على عظمة الله سبحانه، وعلى مقام النبوّة.

لقد كان عيسى مقِراً طوال حياته بالعبودية لله، ودعا الجميع إلى عبوديته سبحانه، ولما كان موجوداً في أمنه لم يسمح لأحد بالانحراف عن مسير التموحيد، ولكن المسيحيين أو جدوا خرافة ألوهية المسيح، أو التثليث، بعده ".

والطريف أن نقرأ في روايات عديدة وردت عن طريق الشيعة والسنّة، أنّ النّبي عَلَيْهُ قال لعلى الله الله الله عيد» فقال لعلى الله الله عنه عيسى، أحبّه قوم فهلكوا فيه، وأبغضه قوم فهلكوا فيه» فقال

١٠ «خصمون» جمع خصم، وهو الشخص الذي يجادل ويخاصم كثيراً.

٢. احتملوا في تفسير الآيات أعلاه احتمالات أخرى، وكل منها لا يتناسب مع محتوى الآيات:

١ ـ فقال البعض: إنّ المراد من المثل الذي ضربه المشركون هو أنهم قالوا بعد ذكر المسيح وقصته في آيات القرآن: إنّ محمّداً يهيء الأرضية ليدعونا إلى عبادته، والقرآن في مقام الدفاع عن النّبي مُنْبَرُولُهُ يقول: لم يكن المسيح مدعياً للألوهية، وسوف لن يدعيها هو أيضاً.

٢ ـ وقال البعض الآخر؛ إنّ المراد من المئل في الآيات المذكورة هو التشبيه الذي ذكره الله سبحانه في شأن المسيح في الآية ٥٩ من سورة آل عمران، حيث يقول: ﴿إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثمّ قال له كن فيكون﴾ فإذا كان عيسى قد ولد من غير أب فإنّ ذلك لا يثير العجب، لأنّ آدم قد ولد من غير أب وأم، بل من التراب بأمر الله تعالى.

٣ واحتمل بعض آخر أنَّ المراد من المثل هو قول العشركين حيث كانوا يقولون: إذا كان النصارى يعبدون المسيح، فلماذا لا تكون آلهتنا التي هي أسمى منه. لائقة للعبادة وأهلاً لها؟

غير أنَّ الإلتفات إلى الخصوصياتُ التيَّ ذكرت في هذه الآيات يوضح أن أيَّا من هذه التَّفسيرات الثلاثة لا يصح. لأنَّ الآيات تبيَّن جيداً:

أوّلاً: أنّ المثل كان من ناحية المشركين.

ثانياً: كان الموضوع قد أثار ضجة وصخباً، وكان مضحكاً بنظرهم.

ثَالثاً: كان شيئاً على خلاف مقام عبودية المسيح المُثَلِّرِ.

رابعاً: أنَّه كان يحقق هدف هؤلاء، وهو الجدال في أمر كان كاذباً. وهذه الخصائص لا تتناسب إلَّا مع ما قلناه في المتن فقط.

المنافقون: أما رضي له مثلاً إلاّ عيسى، فنزل قوله تعالى: ﴿ولمَّا صُرب لَبِنْ مِربِم مِثْلاً لِذَا قَومك مِنه

وما قلناه متن رواية أوردها الحافظ أبو بكر بن مردويه \_من علماء أهل السنّة المعروفين \_ في كتاب المناقب. طبقاً لنقل كشف الغمة صفحة ٩٥.

وقد نقل جمع آخر من علماء السنة، وكبار علماء الشيعة هذه الحادثة في كتب عديدة. تارة بدون ذكر الآية أعلاه، وأخرى مع ذكرها .

إنّ القرائن الموجودة في الآيات توحي بأن هذا الحديث المعروف من قبيل تطبيق المصداق، لا أنه سبب النّزول، وبتعبير آخر: فإنّ سبب نزول الآية هو قصة عيسى وقول المشركين وأصنامهم، لكن لما وقع لعلي على حادث شبيه لذاك بعد ذلك القول التاريخي للنّبي عَلَيْنَ ، فإنه عَلَيْنَ تلا هذه الآية هنا ليبين أنّ هذا الحادث كان مصداقاً لذاك من جهات مختلفة.

ولئلا يتوهموا أنّ الله سبحانه محتاج لعبوديتهم، وأنّه يصر عليها، فإنّه تعالى يـقول في الآية التالية: ﴿وَلُو نَشَاء لَجُعَلْنَا هَنْكُم هَلَائِكُهُ فَي الأَرْضَ يَـخَلَفُونَ ﴾ ملائكة تخضع لأوامر الله، ولا تعرف عملاً إلّا طاعته وعبادته.

واختار جمع من المفسّرين تفسيراً آخر للآية، يصبح معنى الآية على أساسه: ولو نشاء لجعلنا أبناءكم ملائكة يخلفونكم في الأرض، بناء على هذا فلا تعجبوا من أن يولد المسيح من دون أب، فإنّ الله عزّ وجلّ قادر على أن يخلق ملكاً من الإنسان، وهو نوع يختلف عنه للحما من تولد الملك من الإنسان لا يبدوا مناسباً، فقد فسّره بعض كبار المفسّرين بولادة الأبناء الذين يتمتعون بصفات الملائكة، وقالوا: إنّ المراد: لا تعجبوا من أن تكون لعبد كالمسيح القدرة على إحياء الموتى، وإبراء المرضى بإذن الله، وهو في الوقت نفسه عبد مخلص

امزيد الإطلاع راجعوا: كتاب إحقاق الحق. ج ٣. ص ٣٩٨ وما بعدها. وتفسير نورالثقلين، ج ٤. ص ٣٠٩ وما بعدها، وتفسير مجمع البيان ذيل الآيات مورد البحث.

٢- اختار التّفسير الأوّل، الطبرسي في تفسير مجمع البيان، والشيخ الطوسي في تفسير التبيان، وأبـو الفـتوح الرازي في تفسير روح الجنان و آخرون.

أما التّفسير الثّاني فقد نقله القرطبي والآلوسي في تفسير روح المعاني، والزمخشري فسي تــفسير الكشــاف. والمراغي في تفسيره، على أنّه المعنى الوحيد للآية، أو أنّه أحد معنيين لها.

مطيع لأمر الله، فإنّ الله قادر على أن يخلق من ابنائكم من تكون فيه كل صفات الملائكة وطبائعهم \.

إِلَّا أَنَّ التَّفسيرِ الأوَّل ينسجم مع ظاهر الآية أكثر من الجميع، وهذه التفاسير بعيدة ٢.

والآية التالية تشير إلى خصيصة أخرى من خصائص المسيح الله وتقول: إن عيسى سبب العلم بالساعة ﴿ وَلِنه لعلم للساعة ﴾ إمّا أن ولادته من غير أب دليل على قدرة الله اللامتناهية، فتحُل على ضوئها مسألة الحياة بعد الموت، أو من جهة نزول المسيح الله من السهاء في آخر الزمان طبقاً لروايات عديدة، ونزوله هذا دليل على اقتراب قيام الساعة.

يقول جابر بن عبدالله: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «ينزل عيسى بن مريم، فيقول أميرهم: تعال صلّ بنا، فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أمراء تكرمة من الله لهذه الأمّة» ".

ونقرأ في حديث آخر عن النّبي تَبَيَّقُ أنّه قال: «كيف أنتم إذا نزل فيكم ابن مريم وإمامكم منكم» أ.

وعلى أية حال، فإنّ إطلاق (العلم) على المسيح نوع من التأكيد والمبالغة، وهو إشارة إلى أن نزوله من علامات القيامة حتاً.

واحتمل أيضاً أن يعود الضمير في (أنه) على القرآن، وعلى هذا يكون معنى الآية: إنّ نزول القرآن الذي هو آخر الكتب المهاوية، دليل على اقتراب الساعة، ويخبر عمن قسيام القيامة.

غير أنَّ الآيات السابقة واللاحقة حول عيسى تقوي التَّفسير الأوَّل.

ثم تقول الآية بعد ذلك: إن قيام الساعة حتم، ووقوعها قريب: ﴿ فلا تحترنُ بها ﴾ لا من حيث الإعتقاد بها ولا من حيث الغفلة عنها.

﴿ والتَبعون هذا صراط مستقيم ﴾ وأي صراط أكثر استقامة من الذي يخبركم بالمستقبل الخطير الذي ينتظركم، ويحذركم منه، ويدلكم على طريق النجاة من أخطار يوم البعث؟!

١. تفسير الميزان، ج ١٨، ذيل الآية مورد البحث.

٢. طبقاً لَلتفسير الأوّل، فإنّ (من) للبدلية، وبناء على التّفسيرين التّاني والتّالث فإنّ (من) للإنشاء والابتداء.

٣ نقل هذا الحديث صاحب تفسير مجمع البيان عن صحيح مسلم في ذيل الآيات مورد البحث.

٤. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث، وتفسير روح المعاني، ج ٢٥، ص ٨٨.

إلا أنّ الشيطان يريد أن يبقيكم في عالم الغفلة والإرتباط بها، فاحذروا: ﴿ولا يصدّلُكم الشّيطان لِلّه لكم عدة حبين﴾.

لقد أظهر عداءه لكم منذ اليوم الأوّل، مرّة عند وسوسته لأبيكم وأمكم \_ آدم وحواء \_ وإخراجها من الجنّة، وأخرى عندما أقسم على إضلال بني آدم وإغوائهم، إلّا الخلصين منهم، فكيف تخضعون أمام هكذا عدو لدود أقسم على أذاكم ودفعكم إلى الهاوية السحيقة؟ وكيف تسمحون له أن يتسلط على قلوبكم وأرواحكم، وأن ينعكم عن طريق الحق بوساوسه المستمرة؟!

#### 8003

#### الآيات

وَلَمَّاجَآةَ عِيسَىٰ بِأَلْبَيِنَتِ قَالَ قَدْجِثْتُكُمْ بِأَلْحِكُمَةِ وَلِأُبَيِنَ لَكُمُ بَعْضَ ٱلَّذِى تَخْلَطُهُ وَلَاللَّهُ وَلَا يَكُمُ بَعْضَ ٱلَّذِى تَخْلَطُونَ فِيدٍ فَالْتَقُوا اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ هُورَتِي وَرَبُّكُو فَاعْبُدُوهُ هَلَا اصِرَطُ تَخْلَطُهُ وَلَيْكُولِ فَاعْبُدُوهُ هَلَا اصِرَطُ مُنْ اللَّهُ وَلَيْكُ لِللَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ مُسْتَقِيمٌ فَوَيْكُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ مَنْ بَيْنِهِمْ فَويْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ مَوْمِ اللّهِ مِنْ فَالْمَعْدُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

## التفسير

#### الذين غالوا في المسيع:

مرت الإشارة إلى جانب من خصائص حياة المسيح الله في الآيات السابقة، وتحمل هذه الآيات ذلك البحث، وتؤكّد بالخصوص على دعوة المسيح إلى التوحيد الخالص، ونفي كل شكل من أشكال الشرك.

تقول الآية أوّلاً: ﴿ولمّا جا. عيسى بالبيّنات قال قد جئتكم بالحكمة ولأبيّن لكم بعض الذي تختلفون فيه و وبهذا فقد كانت «البينات» \_ أي آيات الله والمعجزات \_ رأسهال عيسى، إذ كانت تبيّن حقانيته من جانب، وتبين من جانب آخر الحقائق المسر تبطة بالمبدأ والمعاد واحتياجات حياة البشر.

ويصف عيسى الله محتوى دعوته بـ «العكمة» في عبارته، ونحن نعلم أنّ أساس الحكمة هو المنع من شيء بقصد إصلاحه، ثمّ أطلقت على كل العقائد الحقّة، وبرامج الحياة الصحيحة التي تصون الإنسان من أنواع الانحراف في العقيدة والعمل، وتتناول تهذيب نفسه وأخلاقه، وعلى هذا فإنّ للحكمة هنا معنى واسعاً يشمل «العكمة العلمية» و «الحكمة العملية».

ولهذه الحكمة \_إضافة إلى ما مرّ \_هدف آخر، وهو رفع الاختلافات التي تخلّ بـنظام المجتمع، وتجعل الناس حيارى مضطربين، ولهذا السبب نرى المسيح الله يؤكّد عـلى هـذه المسألة.

وهنا يطرح سؤال التفت إليه أغلب المفسّرين، وهو: لماذا يقول: ﴿قد جِئتكم بِالحكمة ولأبيّن لكم بعض الّذي تختلفون فيه ولم لا يبيّن الجميع؟

وقد ذكرت أجوبة عديدة لهذا السؤال، وأنسبها هو:

إنّ الاختلافات التي بين الناس نوعان: منها ما يكون مؤثراً في مصيرهم من الناحية العقائدية والعملية، ومنها ما يكون في الأمور غير المصيرية، كالنظريات المختلفة حول نشأة المنظومة الشمسية والسهاوات، وكيفية الأفلاك والنجوم، وماهية روح الإنسان، وحقيقة الحياة، وأمثال ذلك.

ومن الواضح أنّ الأنبياء مكلّفون أن ينهوا الاختلافات من النموع الأوّل ويــقتلعوها بواسطة تبيان الحقائق، ولكنّهم غير مكلّفين برفع كل اختلاف يكون بين الناس حتى وإن لم يكن له تأثير في مصير الإنسان مطلقاً.

ويحتمل أيضاً أن تبيان بعض الاختلافات نتيجة وغاية لدعوة الأنبياء، أي إنهم سيوفقون أخيراً في حل بعض هذه الاختلافات، أمّا حلّ جميع الإختلافات في الدنيا فإنّه أمر غير ممكن، ولذلك تبيّن آيات متعددة من القرآن الجيد أنّ أحد خصائص القيامة هو ارتفاع كل الاختلافات وانتهاؤها، فنقرأ في الآية ٩٢ من سورة النحل: ﴿ وليبيّننَ لكم يوم القيامة ها كنتم فيه تختلفون﴾.

وقد جاء هذا المعنى في الآيات، ٥٥ ـ آل عمران. ٤٨ ـ المائدة، ١٦٤ ـ الأنعام، ٦٩ ـ الحج، وغيرها <sup>١</sup>.

وتضيف الآية في النهاية: ﴿ فَاتَّقُولُ لِللَّهُ وَأَطْيِعُونَ ﴾.

بعد ذلك، ومن أجل أن ترفع كل نوع من الإبهام في مسألة عبوديته، تقول الآية: ﴿إِنَّ الله هو ربِّي وربِّكم﴾.

الملفت للإنتباء تكرار كلمة «الرب» مرّتين في هذه الآية، مرّة في حقّه، وأخرى في حق الناس، ليوضح للناس أنّي وإيّاكم متساوون، وربّي وربّكم واحد. وأنا مثلكم محتاج في كل وجودي إلى الخالق المدبر، فهو مالكي ودليلي.

١. قال بعض آخر من المفسّرين: إن (بعض) هنا بمعنى الكل، أو أنّ التعبير بـ ﴿ بعض الذي تختلفون فيه ﴾ إضافة موصوف إلى الصفة، أو أنّ هذا التعبير إشارة إلى آني أبيّن لكم أمور الدين وحسب، لا اختلافاتكم في أمر الدنيا. إلّا أن أيّاً من هذه التفاسير لا يستحق الإهتمام.

وللتأكيد أكثر يضيف: ﴿قاعبدوه﴾ إذ لا يستحق العبادة غيره، ولا تليق إلّا به، فسهو الرب والكل مربوبون، وهو المالك والكل مملوكون.

ثمّ يؤكّد كلامه بجملة أخرى حتى لا تبق لمتذرع ذريعة، فيقول: ﴿هذا صراط مستقيم﴾ \ نعم، إنّ الصراط المستقيم هو طريق العبودية لله سبحانه... ذلك الطريق الذي لا انحراف فيه ولا إعوجاج، كما جاء في الآية ٦٦ من سورة يس: ﴿وأن لعبدوني هذا صراط مستقيم﴾. لكن العجب أن يختلف أقوام من بعده مع كل هذه التأكيدات: ﴿فَاحْتَلَفُ الْأَحْزَابِ هِنَ بِينَهِمِ ﴾ .

فالبعض ذهب إلى أنّه الرب الذي نزل إلى الأرض! وبعض آخر اعتبره ابن ربّه.

وآخرون بأنّه أحد الأقانيم الثلاثة (الذوات المـقدسة الثـلاثة: الأب، والابـن، وروح القدس).

وهناك فئة قليلة فقط هم الذين اعتبروه عبدالله ورسوله، غير أنَّ عقيدة الأُغلبية هي التي هيمنت، وعمت مسألة التثليث والآلهة الثلاثة عالم المسيحية.

وقد نقل في هذا الباب حديث تاريخي جميل أوردناه في ذيل الآية ٣٦ من سورة مريم. ويحتمل أيضاً في تفسير الآية، أنّ هذا الاختلاف لم يكن بين المسيحيين وحسب، بل حدث بين اليهود والنصارى في المسيح، فغالى أتباعه فيه، وأوصلوه إلى مقام الألوهية، في حين اتهمه وأمّد الطاهرة أعداؤه بأشنع الإتهامات، وهكذا سلوك الجاهلين وعرفهم، بعضهم صوب الإفراط، وآخرون نحو التفريط، أو هم على حد تعبير أمير المؤمنين علي الله عنه عالى ومبغض عالى ومبغض على الله عنه وجلان محب عالى ومبغض عالى ومبغض عالى ومبغض عالى المؤمنين على الله عنه والله المؤمنين المؤمنين على الله المؤمنين المؤمنين المؤمنين على الله المؤمنين المؤمنين المؤمنين على الله المؤمنين المؤمنين

وكم هي متشابهة أحوال هذين العظيمين!

ا. ورد نظير هذه الآية بتفاوت يسير في سورة مريم، ٣٦، وسورة آل عمران، ٥١، وتكرار هذا المعنى تأكيد على أن عيسى الله قد أتم الحجة على جميع هؤلاء في مورد عبوديته وكونه عبداً لله سبحانه.
 ٢. الضمير في (بينهم) يعود إلى الذين خاطبهم المسيح عليه في الآية السابقة، ودعاهم إلى عبودية الله سبحانه.
 ٣. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١١٧.

وهددهم الله سبحانه في نهاية الآية بعذاب يوم القيامة الأليم، فقال: ﴿ قُويِلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا من عذاب يوم اليم﴾ `.

نعم، إنّ يوم القيامة يوم أليم، فطول حسابه أليم، وعقوباته أليمة، وحسرته وغمه أليمان، وخزيه وفضيحته أليمان أيضاً.

8003

١. ينبغي الإنتباء إلى أن (أليم) صغة لليوم لا للعذاب.

#### الآيات

هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْلِيهُ مِبَعْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ آلَا الْآلِيهُ مَا يَنظُرُونَ ﴿ آلَا الْآلِيهُ مَا يَعْتَلُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ

# التفسير

## ماذا تنتظرون غير عذاب الآفرة؟

كان الكلام في الآيات السابقة يدور حول عبدة الأوثان العنودين، وكذلك حول المنحرفين والمشركين في أمّة عيسى الله والآيات مورد البحث تجسد عاقبة أمرهم، يقول تعالى: ﴿هُلُ يَنْظُرُونُ لِلَّالسَّامَةُ لَنْ تَأْتَيْهُمْ بِغَنّة وهم لايشعرون﴾؟

لقد طرح هذا السؤال بصورة الاستفهام الإنكاري، وهو في الحقيقة بيان لواقع حال أمثال هؤلاء الأفراد، كما نقول في مقام ذم شخص لا يصغي إلى نصيحة ناصح، ويهميء عوامل فنائه بيده: إنّه بانتظار حتفه فقط!

والمراد من «الساعة» في هذه الآية \_ككثير من آيات القرآن الأخرى \_هو يوم القيامة، لأنّ الحوادث تقع سريعة حتى كأنّها تحدث في ساعة واحدة.

وجاءت هذه الكلمة \_أيضاً \_ بمعنى لحظة انتهاء الدنيا، ولما لم يكن بين هذين المعنيين كبير فرق، فمن الممكن أن يكون هذا التعبير شاملاً لكلا المعنيين.

وعلى أية حال، فقد وصف قيام الساعة، الذي يبدأ بانتهاء الدنيا المفاجىء، بوصفين في الآية أعلاه: الأوّل: كونه بغتة، والآخر: عدم علم عامة الناس بتأريخ وقوعها وحدوثها.

من الممكن أن يحدث حدث فجأة، ولكنّا نتوقع حدوثه من قبل، ونكون على إستعداد لمواجهة المشاكل التي تنجم عنه، إلّا أنّ سوء الحظ والتعاسة في أن تقع فاجعة قاسية وصعبة جدّاً، بصورة مفاجئة ونحن غافلون عنها تماماً. هكذا بالضبط حال الجرمين، فهم يُؤخذون وهم في غفلة تامة، بحيث تصور الروايات الواردة عن النّبي الأكرم بَهُوَ ذلك فتقول: «تقوم الساعة والرجلان يحلبان النعجة، والرجلان يطويان الثوب، ثم قرأ بَهُون (هل ينظرون إلاالسّاعة أن تأتيهم بغتة وهم لا يشعرون) » أ.

وأي شيء آلم من أن يكون الإنسان غافلاً أمام مثل هذه الحادثة التي ليس فيها أي طريق أو منفذ للرجوع والخلاص، ويغرق في أمواجها من دون أن يكون مُعِدّاً لمستلزمات النجاة؟

ثمّ رفعت الآية الغطاء عن حالة الأخلاء الذين يودّ بعضهم بعضاً، ويسيرون معاً في طريق المعصية والفساد، والإغترار بزخارف الدنيا، فتقول: ﴿الأَخْلَا يَوْمُنْدُ بِعَضْهُمُ لِبِعَضُ عُدُولِلّا الْمُتَّقِينَ﴾ `.

إنّ هذه الآية التي تصف مشهداً من مشاهد القيامة، تبيّن بوضوح أنّ المراد من الساعة في الآية السابقة هو يوم القيامة أيضاً، اليوم الذي تنفصم فيه عرى العلاقات الأخوية والصداقة والرفقة، إلّا العلاقات التي قامت لله وفي الله وباسمه.

إن تبدل مثل هذه المودة إلى عداوة في ذلك اليوم أمر طبيعي، لأنّ كلاً منهم يرى صاحبه أساس تعاسته وسوء عاقبته، فأنت الذي دللتني على هذا الطريق ودعوتني إليه، وأنت الذي زينت الدنيا في نظري ورغبتني فيها وأطمعتني.

يُّعم، أنت الذي أغرقتني في بحر الغفلة والغرور، وجعلتني جاهلاً بمصيري، غافلاً عنه.

وهكذا يقول كل واحد منهم لصاحبه مثل هذه المطالب، إلّا المتقبن الذين تبتى روابط أخوتهم، وأواصر مودّتهم خالدة، لأنّها تدور حول محور القيم والمعايير الخالدة، وتتّضح نتائجها المثمرة في عرصة القيامة أكثر، فتمنحها قوّة إلى قوّتها.

من الطبيعي أنّ الأخلاء يعين بعضهم بعضاً في أمور الحياة، فإن كانت خلتهم على أساس الشرّ والفساد، فهم شركاء في الذنب والجريمة، وإن كانت على أساس الخير والصلاح فهم شركاء في الذنب وعلى هذا فلامجال للعجب من أن يتبدل الخليل من القسم الأوّل شركاء في الثواب والعطية، وعلى هذا فلامجال للعجب من أن يتبدل الخليل من القسم الأوّل

۱. تفسير روح البيان، ج ۲۵، ص ۸۹.

إلى عدوّ، ومن القسم التّاني إلى خليل يشتد حبّه ومودّته أكثر من ذي قبل.

يقول الإمام الصادق ﷺ: «ألاكل خُلّة كانت في الدنيا في غير الله عزَّ وجلَّ فاتها تسمير عداوة يوم القيامة» \.

والآية التالية \_ في الحقيقة \_ تبيان لأوصاف المتقين وأحوالهم، وبسيان لعاقبتهم التي تبعث على الفخر والإعتزاز.

في ذلك اليوم العصيب يقول لهم الله تعالى: ﴿يا عباد لاخسوف عليكم اليوم ولاأنتم تعزنون﴾.

كم هو جميل هذا النداء؟! نداء مباشر من الله سبحانه من دون واسطة توصله ... نداء يبدأ بأحسن الصفات: يا عبادي! نداء يزيل قلق الإنسان في بـوم ليس فـيه إلاّ القـلق والاضطراب... نداء يطهر القلب من غم الماضي وحزنه، وينقيه...

نعم، لهذا النداء هذه المزايا الأربعة المذكورة.

وتبيّن آخر آية \_من هذه الآيات \_هؤلاء المتقين والعباد المكرمين بـصورة أكـثر وضوحاً، بذكر جملتين أخريين، فتقول: ﴿الذين آهنوا بآياننا وكانوا هسلمين ﴾.

أجل، هؤلاء هم الذين يخاطبون بمثل هذا الخطاب العظيم، ويسبحون في تلك النعم.
 إنّ ها تين الجملتين تعريف بليغ باعتقادات هؤلاء وأعيالهم، فهما تبينان إيمانهم الذي هو أساس عقيدتهم الثابت، وتبينان إسلامهم في تسليمهم لأمر الله سبحانه وتنفيذ أوامره.

١. تفسير على بن إبراهيم، ج ٢، ص ٢٨٧، نقلاً عن تفسير نورالتقلين، ج ٤، ص ٦١٢.

## الآيات

ادْخُلُوا الْجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَجُكُو نَحْ بَرُونَ ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِن ذَهَبِ وَأَكُوا لِهُ وَيَهَا خَلِدُونَ فَا يُعْلَقُ الْأَعْيُنُ وَأَنتُمْ فِيهَا خَلِدُونَ وَأَكُوا لِهِ وَفِيهَا مَا لَتَتْمَ فِيهَا خَلِدُونَ وَأَكُوا لِهِ وَفِيهَا فَكُونَ وَلَا نَفْسُ وَتَلَذُّ ٱلْأَعْيُنُ وَأَنتُمْ وَاللَّهُ وَلِيهَا فَكِمَهُ اللَّهُ وَيَهَا فَكِمَهُ اللَّهُ وَيَلَا فَكُونَ اللَّهُ وَيَهَا فَكُونَ اللَّهُ وَيَعْمَا فَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## التفسير

## فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين:

تبيّن هذه الآيات جزاء عباد الله المخلصين، والمؤمنين الصالحين الذين مـرّ وصـفهم في الآيات السابقة، وتبشرهم بالجنّة الخالدة مع ذكر سبع نعم من نعمها النفيسة الغالية.

تقول أوّلاً: ﴿الدخلوا الجنّة﴾ وبذلك فإنّ مضيفهم الحقيقي هــو الله تــعالى الذي يــدعو ضيوفه ويقول لهم: أدخلوا الجنّة.

ثم أشارت إلى أول نعمة من تلك النعم، فقالت: ﴿لَنَتُم وَلَرُوا حِكُم ﴾ ومن الواضح أن كون المؤمنين الرحماء إلى جانب زوجاتهم المؤمنات بمنحها معاً اللـذة والسرور، فإذا كانا شريكين في سرور الآخرة ونشوتها.

وقد فسّر بعضهم «الأزواج» هنا بالمتساوين في الدرجة والأصدقاء والأقارب، فلو صحَّ فوجودهم نعمة عظيمة، إلّا أنّ ظاهر الآية هو المعنى الأوّل.

ثمٌ تضيف: ﴿تحبرون﴾.

«تحبرون» من مادة حِبْر ـ وزن فكر ـ أي الأثر المطلوب، وتطلق أحياناً على الزينة وآثار الفرح التي تظهر على الوجه، وإذا قيل للعلماء أحبار، فلآثارهم التي تبقى بين المجتمعات

البشرية، كما يقول أمير المؤمنين علي ﷺ: «العلماء باقون ما بقي الدهر، أعليانهم مفقودة، وأمثالهم في القلوب موجودة» أ.

وتقول في بيان النعمة الثالثة: ﴿يطاف عليهم بصحاف من دُهب وأكولب ﴾ فهم يُضافون ويُخدمون بأفضل الأواني، وألذ الأطعمة، في منتهى الهدوء والإطمئنان والصفاء.

«الصحاف» جمع صحفة، وهي في الأصل من مادة صحف، أي التوسع، وتعني هنا الأواني الكبيرة الواسعة والأكواب جمع كوب، وهي أقداح الماء التي لا عروة لها.

ومع أنّ الكلام في الآية عن الصحاف الذهبية، دون طبعامهم وشرابهم، إلّا أنّ من البديهي أنّ الذين يخدمونهم لا يطوفون عليهم بصحاف خالية مطلقاً.

وتشير في الرابعة والخامسة إلى نعمتين أخريين جمعت فيها كلّ نعم العالم المادية والمعنوية، فتقول: ﴿وَفِيها هَا تَشْتَهِيهِ الأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الأَعِينُ﴾، وعلى قول المرحوم الطبرسي في مجمع البيان: لو أنّ جميع الخلائق قد اجتمعت لوصف أنواع نعم الجنّة، فسوف لا يقدرون أن يضيفوا شيئاً على ما جاء في هذه الجملة أبداً.

وأي تعبير أجمل من هذا التعبير وأجمع منه؟ فهو تعبير بسعة عالم الوجود، وبسعة مــا يخطر في أذهاننا اليوم وما لا يخطر، تعبير ليس فوقه تعبير.

والطريف أن مسألة شهية النفس قد بيّنت منفصلة عن لذة العين، وهذا الفصل عميق المعنى: فهل هو من قبيل ذكر الخاص بعد العام، من جهة أن للذّة النظر أهمية خاصّة تفوق اللذات الأخرى! أم هو من جهة أن جملة: ﴿ما تشتهيه الأنفس﴾ تبيّن لذات الذوق والشم والسمع واللمس، أمّا جملة: ﴿تلدّ الأعين﴾ فهى تبيان للذة العين والنظر؟

و يعتقد البعض أنّ جملة: ﴿مَا تَشْتَهِيهِ الأَنْفُسِ﴾ إشارة إلى كلّ اللذات الجسمية، في حين أنّ جملة: ﴿تَلَةُ الأَعِينَ﴾ مبينة للذات الروحية، وأي لذة في الجنّة أسمى من أن ينظر الإنسان بعين القلب إلى جمال الله الذي لا يشبهه جمال، فإنّ لحظة من تلك اللحظات تفوق كل نعم الحنّة المادية.

ومن البديهي أنَّ شوق الحبيب كلما زاد، كانت لذة الالقاء أعظم.

١٠ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٤٧.

سؤال: وهنا يطرح سؤال. وهو: هل أنّ سعة عمومية مفهوم هذه الآية، دليل على أنّهم يطلبون من الله هناك أن يمنحهم أموراً كانت حراماً في الدنيا؟

والجواب: إنّ طرح هذا السؤال ناتج عن عدم الإلتفات إلى نكتة، وهي أنّ الحرمات والقبائح كالغذاء المضر لروح الإنسان، ومن المسلّم أنّ الروح السالمة الصحيحة لا تشتهي مثل هذا الغذاء، وتلك التي تميل أحياناً إلى السموم والأغذية المضرة هي الأرواح المريضة. إنّنا نرى بعض المرضى يميلون حتى في حالة المرض إلى تناول التراب أو أشياء أخرى من هذا القبيل، إلّا أنهم بمجرّد أن يزول عنهم المرض تزول عنهم هذه الشهية الكاذبة.

نعم، إنّ أصحاب الجنّة سوف لا يميلون أبداً إلى مثل هـذه الأعسال، لأن مـيل الروح وانجذابها إليها من خصائص أرواح أصحاب الجحيم المريضة.

إنّ هذا السؤال يشبه ما ورد في الحديث من أنّ أعرابياً أتى النّبي عَلَيْنَ وقال: هل في الجنّة إيل؟ فإني أحبّها حبّاً جمّاً، فالتفت إليه النّبي عَلَيْنَ الذي كان يعلم أن في الجنّة نعماً سينسى معها الأعرابي الابل، وأجابه بعبارة قصيرة فقال: «يا أعرابي، إن أدخلك الله الجنّة أصبت فيها ما اشتهت نفسك ولذت عينك» .

وبتعبير آخر: فهناك العالم الذي ينسجم فيه الإنسان مع الحقائق تماماً.

وعلى كل حال، لما كانت قيمة النعمة في كونها خالدة، فقد طمأنت الآية أصحاب النعيم من هذه الجهة عندما ذكرت الصفة السادسة فقالت: ﴿وَأَنسَتِم فَسِيها خَالدُونَ ﴾ لسُلَّا يكدر التفكير في زوال هذه النعمة صفو عيشهم ولذَّتهم، فيقلقوا من المستقبل وما يخبئه.

وهنا، من أجل أن يتّضح أن كل نعم الجنّة هذه تعطى جزاءً لا اعتباطاً وعبثاً، تضيف الآية؛ ﴿وَتَلْكَ الْجَنَّةُ الّتِي أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾.

والطريف في الأمر أنّ الآية تطرح مجازاة الأعبال وكون الجنّة في مقابلها من جهة، ومن جهة أخرى تجعلها إرثاً، وهو يستعمل عادة في الموارد التي تصل فيها النعمة إلى الإنسان من دون أن يبذل جهداً أو سعياً في تحصيلها، وهذه إشارة إلى أنّ أعبالكم هي أساس خلاصكم ونجاتكم، إلّا أن ما تحصلون عليه إذا ما قورن بأعبالكم فهو كالشيء المجاني المعطى من قبل الله تعالى، وكالهبة حصلتم عليها بفضله.

ا. تفسير روحالبيان، ج ٨ ص ٢٩١.

ويعتبر البعض هذا التعبير إشارة إلى ما قلناه سابقاً من أنّ لكل إنسان منزلاً في الجنّة ومحلاً في الجحيم، فيرث أصحاب الجنّة منازل أصحاب النّار، ويرث أصحاب النّار أمكنة أصحاب الجنّة!

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأُوِّل يبدو هو الأنسب.

والكلام في النعمة السابعة والأخيرة في غار الجنّة التي هي من أفضل نعم الله، فـتقول الآية: ﴿لكم فيها فاكهة كثيرة منها تأكلون﴾.

لقد كانت الصحاف والأكواب بياناً لأنواع الأطعمة والأشربة في الواقع، أمّا الفواكه فلها حسابها الخاص، وقد أُشير إليه في آخر آية من هذه الآيات.

والجميل أنّها تبيّن بتعبير (منها) حقيقة أنّ فاكهة الجنّة كثيرة جدّاً بحيث لاتتناولون إلّا جزءاً منها، وعلى هذا فإنّها لا تفني، وأشجارها مثمرة دانماً.

وجاء في الحديث: «لا ينزع رجل في الجنّة ثمرة من ثمرها إلّا نبت مثلها مكانها» ﴿

كانت هذه بعض نعم الجنّة التي تبعث الحياة في النفوس، وهي بانتظار ذوي الإيمان القوى البيّن، والأعمال الصالحة النبيلة.

8003

۱. تفسیر روحالبیان، ج ۸، ص ۲۹۲.

#### الآيات

إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴿ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ وَالْكَالَمُ الْمُكَانُوا هُمُ الظَّلِمِينَ ﴿ وَالْاَيْفَا الْمُكَالِكُ لِيَقْضِ عَلِيَنَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُمُ مَا ظَلَمَنَا هُمْ وَلَكِنَ كَانُوا هُمُ الظَّلِمِينَ ﴿ وَنَا دَوَا يَمَلِكُ لِيقَضِ عَلِيَنَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُمُ مَا ظَلَمَنَا هُمْ وَلَكِنَ الْكَرَكُمُ لِلْحَقِ كَلِهُونَ ﴿ اللَّهُ مَا الْمَرَافَإِنَا مَرَافُونَ فَ الْمَا الْمَرَافَإِنَا مُرَافُونَ اللَّهُ الْمَرَافَإِنَا مُرَومُونَ ﴿ اللَّهُ مَا الْمَرْفُونَ اللَّهُ الْمَرْفُونَ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُمْ يَكُنُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالْمُلَالُلُكُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## التفسير

## نتمنى أن نموت لنستريع من العذاب:

لقد فصّلت هذه الآيات القول في مصير المجرمين والكافرين في القيامة، ليتّضح الفرق بينه وبين مصير المؤمنين ـ المطيعين لأمر الله ـ المشرف السعيد من خــلال المــقارنة بــين المصيرين.

تقول الآية الأولى: ﴿إِنَّ المجرمين في مذاب جهنَّم خالدون ﴾.

«المجرم» من مادة «جرم»، وهو في الأصل بمعنى القطع الذي يستعمل في قطع التمار من الشجرة \_أي القطف \_وكذلك في قطع نفس الشجرة، إلا أنّه استعمل فيا بعد في القيام بكل عمل سيء، وربّما كان سبب هذا الاستعمال هو أنّ هذه الأعمال تفصل الإنسان عن ربّه وعن القيم الإنسانية، وتبعده عنهما.

لكن من المسلّم هنا أنّه لا يريدكل المجرمين، وإغّا المراد هم المجرمون الذين اتخذوا سبيل الكفر سبيلاً لهم، بقرينة ذكر مسألة الخلود والعذاب الخالد، وبقرينة المقارنة بالمؤمنين الذين مرّ الكلام عنهم في الآيات السابقة، ويبدو بعيداً ما قاله بعض المفسّرين من أنها تشمل كل المجرمين.

ولما كان من الممكن أن يخفف العذاب الدائمي بمرور الزمان، وتقل شدته تدريجياً، فإنّ

الآية التالية تضيف: ﴿لايفترّمنهم وهم فيه مبلسون﴾، وعلى هذا فإنّ عذاب هؤلاء دائم من ناحيتي الزمان والشدّة، لأنّ الفتور يعني السكون بعد الحدة، واللين بعد الشدّة، والضعف بعد القوّة كها يقول الراغب في مفرداته.

«مبلس» من مادة «إبلاس»، وهي في الأصل الحزن الذي يصيب الإنسان من شدة التأثر والإنزعاج، ولما كان هذا الهم والحزن يدعو الإنسان إلى السكوت، فقد استعملت مادة الإبلاس بمعنى السكوت والإمتناع عن الجواب أيضاً، ولما كان الإنسان ييأس من خلاص نفسه ونجاته في الشدائد العصيبة، فقد استعملت هذه المادة في مورد اليأس أيضاً، ولهذا المعنى سمى «إبليش» إبليس، إذ أنّه آيس من رحمة الله.

على أية حال، فإنّ هاتين الآيتين قد أكدتا على ثلاث مسائل: مسألة الخلود، وعــدم تخفيف العذاب، والحزن واليأس المطلق، وما أشد العذاب الذي تمتزج فيه هــذه الأمــور الثلاثة وتجتمع.

وتنبه الآية التالية إلى أنّ هؤلاء هم الذين أرادوا هذا العذاب الأليم، واشتروه بأعهاهم وبظلمهم لأنفسهم، فتقول: ﴿وها ظلمناهم ولكن كانوا هم الظّالمين ﴾.

فكما أن الآيات السابقة قد بينت أن منبع كل تلك النعم اللامتناهية هي أعهال المؤمنين المتقين، فإن هذه الآيات تعد أعهال هؤلاء الظالمين سبب هذا العذاب الخالد ومنبعه، وأي ظلم أكبر من أن يكذّب الإنسان بآيات الله سبحانه، ويضرب جذور سعادته بمعول الكفر والإفتراء: ﴿وَهِنْ أَطْلُمُ هُمِّنُ لَقَتْرَى عَلَى لَلْهُ الكذبه ﴾. (

نعم، إن القرآن يرى ارادة الإنسان وأعياله السبب الأساسي لكل سعادة أو شـقاء، لا المسائل الظنية والوهمية التي اصطنعها البعض لأنفسهم.

ثم تطرقت الآية إلى بيان جانب من مذلة هؤلاء ومسكنتهم، فقالت، ﴿ونادوليا حالك ليقض علينا ربّك ﴾ فع أن كل امرىء يهرب من الموت ويريد استمرار الحياة وبقاءها، إلا أنه عندما تتوإلى عليه المصائب أحياناً ويضيق عليه الخناق يتمنى على الله الموت، وإذا كانت هذه الأمنية قد تحدث أحياناً لبعض الناس في الدنيا، فانها تعمّ جميع المجرمين هناك ، فكلهم يتمنى الموت.

۱۰ الصف، ۷.

ولكن حيث لا فائدة من ذلك، فإنّ مالك النّار وخازنها يجيبهم: ﴿قَالَ لِنَكُمُ مَاكِثُونَ ﴾ ` . والعجيب أنّ خازن النّار يجيبهم بعد ألف سنة \_برأي بعض المفسّرين \_وبكل احتقار وعدم اهتام، فما أشد ايلام هذا الإحتقار ` .

قد يقال: كيف يطلب هؤلاء مثل هذا الطلب مع يقينهم أن لا موت هناك؟ غير أنّ مثل هذا الطلب طبيعي من إنسان أحاطت به المصائب والآلام، وقطع أمله من كل شيء.

أجل، إنَّ هؤلاء عندما يرون كل سبل النجاة مغلقة في وجـوههم، سـيطلقون هـذه الصرخة من أعياق قلوبهم، ولكن حق القول عليهم بالعذاب، فلا فائدة من صراخهم، ولا صريخ لهم.

أمّا لماذا لا يطلب هؤلاء الموت من الله مباشرة، بل يقولون لمالك: ﴿ليقفى ملينا ربّك ﴾؟ فلائنهم في ذلك اليوم محجوبون عن ربّهم، كها نقرأ ذلك في الآية ١٥ من سورة المطففين: ﴿كلا إِنّهِم عن ربّهم يوهئد لهحجوبون ﴾ ولذلك يطلبون طلبتهم هذه من ملك العذاب، أو بسبب أن مالكاً ملك مقرب عند الله سبحانه.

وتقول الآية الأخرى، وهي تشير في الحقيقة إلى علة خلود هؤلاء في نار جهنم: والقد جئناكم بالحقّ ولكنّ أكثركم للحقّ كارهون.

وللمفسّرين رأيان مختلفان في أن هذا الكلام هل هو من قبل مالك خازن النّــــار، وأن ضمير الجمع يعود على الملائكة ومنهم مالك، أم أنّه كلام الله تعالى؟

السياق يوحي أن يكون الكلام كلام مالك، لأنّه أتى بعد كلامه السابق، إلّا أنّ محتوى نفس الآية ينسجم مع كونه كلام الله تعالى، والشاهد الآخر لهذا الكلام الآية ٧١ من سورة الزمر: ﴿وقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربّكم ﴾ فهنا يعد الملائكة الرسل هم الذين جاؤوا بالحق، لاهم.

وللتعبير «بالحق» معنى واسع يشمل كل الحقائق المصيرية، وإن كانت مسألة التوحيد والمعاد والقرآن تأتي في الدرجة الأولى.

 <sup>«</sup>ماكثون» من مادة «مكث»، وهو في الأصل التوقف المقترن بالإنتظار، وربّما كان هذا التعبير من مالك استهزاءً، كما نقول أحياناً لمن يطلب شيئاً لا يستحقه انتظر!

٢- تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث، وقال البعض: إنّ المسافة بين السؤال والجواب مائة سنة، وآخرون: أربعون سنة، ومهما تكن فإنّها دليل على الإحتقار وعدم الإهتمام.

وهذا التعبير يشير \_ في الحقيقة \_ إلى أنّكم لم تخالفوا الأنبياء فحسب، وإنّما خالفتم الحق في الواقع، وهذه المخالفة هي التي ساقتكم إلى العذاب الخالد الأبدي.

وتعكس الآية التالية جانباً من كراهية هؤلاء للحق واشمئزازهم منه، وكذلك مناصرتهم للباطل والتمسك به، فتقول: ﴿ لَم لَبُومُوا لَمُوا فَإِنّا مَبُومُونَ ﴾ فقد حماك هؤلاء الأشرار الدسائس ودبّروا المؤمرات لإطفاء نور الإسلام، وقتل النّبي ﷺ ولم يتورعوا في إنزال الضربات بالإسلام والمسلمين ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً.

وفي المقابل أردنا أن نجازي هؤلاء في هذه الحياة الدنيا، وفي الآخرة بأشد العذاب.

ويرى بعض المفسّرين أنّ سبب نزول هذه الآية هو قضية مؤامرة قتل النّبي عَلَيْهَ قبل الهُبي عَلَيْهَ قبل الهُجرة، والتي أشير إليها في الآية ٣٠ من سورة الأنفال: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكُ لَذْيُنْ كَفُرُولُ…﴾ ٢. والظاهر أنّ هذا من قبيل التطبيق، لا أنه سبب النّزول…

والآية الأخرى بيان لإحدى علل التآمر، فتقول: ﴿ لَم يحسبون أَنَّا لانسجع سرَّهم وتجولهم ﴾ ؟ فإن الأمر ليس كذلك، إذ نحن نسمع ورسلنا: ﴿ بلي ورسلنا لديهم يكتبون ﴾.

«السر» هو ما يضمره الإنسان في قلبه، أو ما يودعه من أسراره لدى إخوانه وأصدقائه، و«النجوي» هي الهمس في الأذن.

نعم، فإن الله سبحانه لا يسمع نجواهم وهمسهم فيا بينهم فحسب، بل يعلم ما يضمرونه في أنفسهم أيضاً، فإنّ السر والعلن لديه سواء.

والملائكة المكلفون بتسجيل أعال البشر وأقوالهم يكتبون هذه الكلمات في صحائف أعالهم دائماً ، وإن كانت الحقائق بدون ذلك واضحة أيضاً، ليروا جزاء أعالهم وأقـوالهـم ومؤامراتهم في الدنيا والآخرة.

#### $\infty$

١٠ «أم» في الآية منقطعة، وهي بمعنى (بل) والإبرام بمعنى الإحكام.

٢. التفسير الكبير، ج ٢٧، ص ٢٢٨، ذيل الآيات مورد البحث.

#### الآيات

# التفسير

## ذرهم في غوضهم يلعبون:

لما كان البحث في الآيات السابقة ـ وخاصة في بداية السورة ـ عن مـ شركي العـ رب واعتقادهم بأن لله ولداً، وأنهم كانوا يظنون الملائكة بنات الله، ولما مر البحث في عدة آيات مضت عن المسيح على ودعوته إلى الوحدانية الخالصة والعبودية لله وحده، فقد ورد البحث في هذه الآيات في ننى هذه العقائد الفاسدة عن طريق آخر.

تقول الآية: ﴿قُلْ لِنَ كَانَ للرحمَنَ ولد فَأَنَا أُولَ العابدينَ ﴾ لأنّ إيماني بالله أقوى من إيمانكم جميعاً، ومعرفتي به أكبر، وعليه فيجب أن أعظم ولده وأطيعه قبلكم.

وبالرغم من أنّ مضمون هذه الآية بدأ معقداً لجماعة من المفسّرين، فذكروا توجيهات مختلفة له كان بعضها عجيباً جدّاً "، لكن لا يوجد في الواقع أي تعقيد في محتوى الآية، وهذا

ا. فمثلاً: نرئ بعض المفسّرين قد فسّر (إن) هنا بمعنى النفي، و(أنا أول العابدين) بمعنى أول من عبد الله،
 وعلى هذا التّفسير فإن معنى الآية يصبح: لا ولد لله أبداً. وأنا أوّل من عبد لله!

وفسر البعض الآخر (العابدين) بالذي يأبي العبادة، وعلى هذا يكون المعنى: إن كان لله ولد فإني سوف لا أعبد مثل هذا الرب أبداً، لأنه بأبوته لا يمكن أن يكون رباً.

وواضح أن مثل هذه التقاسير لا تنسجم مع ظاهر الآية بأي وجه من الوجوه.

الأسلوب الرائع يستعمل مع الأفراد العنودين المتعصبين، كما لو قال شخص: إنّ فلاناً أعلم من الجميع، في حين أنّه لا يعلم شيئاً، فيقال له: إذا كان هو الأعلم فأنا أوّل من يتبعه، وذلك ليبذل القائل جهده في البحث عن دليل يدعم به مدعاه، وعندما يصطدم بصخرة الواقع يستيقظ من غفلته.

غاية ما في الأمر أنّ هناك نكتتين يجب الإلتفات إليهما:

الأولى: أنَّ العبادة لا تعني العبادة في كل الموارد، فقد تأتي أحياناً بمعنى الطاعة والتعظيم والإحترام، وهي هنا بهذا المعنى، فعلى فرض أنَّ لله ولداً \_وهو فرض محال \_فلا دليل على عبادته، لكنَّه لما كان \_ طبقاً لهذا الفرض \_ابن الله فيجب أن يكون مورد احترام وتقدير وطاعة.

والأخرى: أنّ (لو) تستعمل بدل (أن) في مثل هذه الموارد عادة في أدب العرب، وهي تدل على كون الشيء مستحيلاً، وإنّما لم تستعمل في الآية \_مورد البحث \_مماشاة وانسجاماً في الكلام مع الطرف المقابل.

وعلى هذا، فإنّ النّبي الأكرم ﷺ يقول: لو كان لله ولد لبادرت قسبلكم إلى احستراسه و تعظيمه، ليطمئن هؤلاء من إستحالة أن يكون لله ولد.

بعد هذا الكلام ذكرت الآية دليلاً واضحاً على نفي هذه الإدعاءات، فقالت: ﴿سبحان ربّ السّماوات والأرض ومدبراً لها، السّماوات والأرض ومدبراً لها، وربّاً للعرش العظيم، لا يحتاج إلى الولد، فهو الوجود اللامتناهي، والحيط بكل عالم الوجود، ومربي كل عالم الخلقة، بل يحتاج الولد من يموت، ولا يستمر وجوده إلّا عن طريق الولد.

الولد لازم لمن يحتاج العون والأنس في وقت العجز والوحدة. وأخيراً فإنّ وجود الولد دليل على الجسمانية والانحصار في حيّز الزمان والمكان.

إنّ ربّ العرش، والسماء والأرض، والمنزّه عن كل هذه الأمور، غني عن الولد.

والتعبير بورت العرف بعد ورب السماوات والأرض من قبيل ذكر العام بعد الخاص، لأنّ العرش ـ وكما قلنا سابقاً ـ يقال لمجموع عالم الوجود، والذي هو عرش حكومة الله عزّ وجلّ.

و يحتمل أيضاً أن يكون العرش إشارة إلى عالم ما وراء الطبيعة، فيكون في مقابل السهاوات والأرض التي تشير إلى عالم المادة.

لمزيد الإطلاع على معنى العرش، راجع التّفسير الأمثل ذيل الآيــة ٢٥٥ مــن ســورة البقرة، وأوسع منه ما جاء في ذيل الآية ٧من سورة المؤمن. ثمّ تضيف الآية الأخرى كاحتقار لهؤلاء المعاندين وتهديد لهم، وهو بحد ذاته أسلوب آخر من أساليب البحث مع أمثال هؤلاء الأفراد ﴿فَدُرهم يَصُوصُوا ويلعبوا حتى يلاقوا يومهم الذي يومدون﴾ ليجنوا عاقبة أعالهم، وليذوقوا وبال أمرهم.

من الواضح أن المراد من هذا اليوم الموعود هو يوم القيامة، وما احتمله البعض من أنّ المراد هو لحظة الموت فيبدو بعيداً جدّاً، لأنّ الجزاء على الأعمال يكون في يوم القيامة لا في لحظة الموت.

إنّه نفس اليوم الموعود الذي أقسمَ الله تعالى به في الآية ٢ من سورة البروج، حيث تقول الآية: ﴿وَاليّومِ المومود﴾.

وتواصل الآيتان التاليتان البحث حول مسألة التوحيد، وهما تشكلان نتيجة للآيات السابقة من جهة، ومن جهة أخرى دليلاً لتكملتها وإثباتها، وفيهما سبع من صفات الله سبحانه، ولجميعها أثر في تحكيم وتقوية مباني التوحيد.

فتقف الآية الأولى بوجه المشركين الذين كانوا يعتقدون بانفصال إله السهاء عن إله الأرض، بل ابتدعوا للبحر إلهاً، وللصحراء إلهاً وآخر للحرب، ورابعاً للصلح والسلم، وآلهة عنتلفة ومتعددة بتعدد الموجودات، فتقول: ﴿وهو الذي في السّما، إله وفي الأرض إله ﴾ لأنّ كونه إلهاً في السهاء والأرض يثبت كونه ربّاً ومعبوداً فيها وقد مرّ ذلك في الآبات السابقة للأنّ المعبود الحقيق هو ربّ العالم ومدبره، لا الأرباب المختلفة، ولا الملائكة، ولا المسيح ولا الأصنام، فكلها ليست أهلاً لأن تكون أرباباً وآلهة، إذ ليس لها مقام الربوبية، فكلها مخلوقة في أنفسها ومربوبة، وتتمتع بأرزاق الله، وكلها تعبده سبحانه.

وتقول في الصفتين الثّانية والثّالثة ﴿وهوالحكيم العليم﴾ فكل أعهاله تقوم على أساس الدقّة والحساب والنظم، وهو عليم بكل شيء ومحيط به، وبذلك فإنّه يعلم أعهال العباد جيداً، ويجازيهم عليها طبقاً لحكمته.

وتتحدث الآية الثانية في الصفتين الرابعة والخامسة، بركات وجوده الدائمة الوفسيرة، وعن امتلاكه السهاء والأرض وما بينهما، فتقول: ﴿تبارك اللَّذِي له ملك السَّماوات والأرض وما بينهما ﴾.

«تبارك» من مادة «بركة»، وتعني امتلاك النعمة الوفيرة، أو الثبات والبقاء، أو كــليهـا، وكلاهما يصدقان في شأن الله تعالى، فإنّ وجوده باق وخالد، وهو مصدر النعم الكثيرة.

وليس للخير الكثير كمال المعنى إذا لم يكن ثابتاً وباقياً، فإنّ الخيرات مهما كانت كثيرة، فهي تعد قليلة إذا كانت مؤقتة وسريعة الزوال.

وتضيف في الصفتين السّادسة والسّابعة: ﴿وعنده علم السّاعة واليه ترجعون ﴾ وعلى هذا فإذا أردتم الخير والبركة فاطلبوها منه لا من الأصنام، فإنّ مصائركم إليه يوم القيامة، وهو المرجع الوحيد لكم، وبيده كل شيء، وليس للأصنام والآلهة أي دور في هذه الأمور.

#### بحوث

١- لقد تكررت (السماوات والأرض) في هذه الآيات ثلاث مرات: مرّة لبيان كون الله ربّاً ومدبراً لها، وأخرى في كونه إلها فيهها، وثالثة في كونه مالكاً وحاكها، وهذه الأمور الثلاثة مترابطة ببعضها، وهي في الحقيقة علة ومعلول لبعضها البعض، فهو مالك، ولذلك فهو ربّ، وهو في النتيجة إله. ووصفه بالحكيم والعليم إكهال لهذه المعاني.

٢- يستفاد من بعض الرّوايات الإسلامية أن تعبير الآيات المذكورة بـ ﴿وهو الدّي في السّها الله وفي الأرض إله ﴾ كان قد أصبح وسيلة لبعض الزنادقة والمشركين لإثبات مدعاهم، وكانوا يفسّرون الآية حسب سفسطتهم بأنّ في الساء إلها، وفي الأرض إلها آخر غيره، في حين أنّ الآية تقول بعكس ذلك، فهي تقول: إنّه الإله الذي يعبد في الساء وفي الأرض، أي إنّه تعالى هو المعبود في كل مكان.

ومع ذلك، فإنّ الزنادقة عندما كانوا يطرحون هذا المطلب كسؤال أمام الأثمّة المعصومين، فإنّهم ﷺ كانوا يجيبونهم على طريقة النقض والحل:

فن جملة ذلك ما ورد في الكافي عن هشام بن الحكم، أنّه قال: قال أبو شاكر الديصاني\! إنّ في القرآن آية هي قولنا، قلت: ما هي؟ قال: ﴿وهو الّذي في الشماء الله وفي الأرض إله ﴾ فلم أدر بِمَ أجيبه.

كان أبوشاكر الديصاني أحد علماء فرقة الديصانية، الذين كانوا يعتقدون بعبادة إلهين، ويقولون بإله النور وإله الظلمة. (لغت نامه دهخدا مادة ديصان).

ربّنا، في السماء إله، وفي الأرض إله، وفي البحار إله، وفي القفار إله، وفي كل مكان إله».

قال: فقدمت فأتيت أبا شاكر فأخبرته، فقال: هذه نقلت من الحجاز 🔍

وذكر المفسّر الكبير العلّامة الطبرسي لتكرار لفظ الإله، في هذه الآية علتين:

إحداهما:التأكيد على كون الله تعالى إلهاً في كل مكان.

والأخرى: أنّه إشارة إلى أنّ ملائكة السهاء تعبده، والبشر في الأرض يعبدونه أيـضاً، وعلى هذا فإنّه إله الملائكة وبني آدم وكل الموجودات في السهاوات والأرض.

١. أصول الكافي، ج ١، (كتاب التوحيد، بأب الحركة والإنتقال، ح ١٠).

وَلَا يَمْ الْكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ٥ وَلَيِن سَا ٱلنَّهُم مِّن خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُوْفَكُونَ ۞ وَقِيلِهِ عِنْرَبِ إِنَّ هَنَوُلاَ عَوَلَيْ اللَّهُ فَالَّيْ مُؤْفِكُونَ ۞ وَقِيلِهِ عِنْرَبِ إِنَّ هَنَوُلاَ عَوَمٌ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَقِيلِهِ عِنْرَبِ إِنَّ هَنَوُلاَ عَوَمٌ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَقِيلِهِ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَكُمْ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞

# الأفسير

#### من يملك الشفاعة؟

لا زال الحديث في هذه الآيات ـ وهي آخر آيات سورة الزخرف ـ حول إيطال عقيدة الشرك وتفنيدها، وعاقبة المشركين المُرّة، وهي توضح بطلان عقيدتهم بدلائل أخرى.

تقول الآية الأولى: ﴿ولايجلك الدين يدمون من دونه القفامة ﴾ فلا تقام الشفاعة عند الله إلا بإذنه، ولم يأذن الله الحكيم بها لهذه الأحجار والأخشاب التي لا قيمة لها، والفاقدة للعقل والشعور والإدراك مطلقاً.

لكن لما كانت الملائكة وأمثالها من بين آلهة هؤلاء، فقد استثنوا في ذيل الآية، فقالت: ﴿إِلَّا مِنْ شَهِدِ بِالحَقِّ﴾ وهم الذين أسلموا لوحدانية الله سبحانه في جميع المراحل، وأذعنوا لها، نعم، هؤلاء هم الذين يشفعون بإذن الله تعالى.

لكن ليس الأمركا تتوهمون أنهم يشفعون لأي كان، حتى وإن كان وثنياً ومستركاً ومنحرفاً عن طريق التوحيد وضالاً عن الصراط المستقيم، بل ﴿ وهم يعلمون ﴾ جيداً لمن يشفعون.

وعلى هذا فإنّهم يقطعون الأمل من شفاعة الملائكة لسببين:

الأوّل: أنّها كانت بنفسها تقرّ بوحدانية الله وتـشهد بهـا. ولذلك حـصلت عـلى إذن الشفاعة. والآخر: أنهم بعرفون جيداً من له أهلية الشفاعة ومستحقها .

واعتبر البعض جملة ﴿وهم يعلمون﴾ مكملة لجملة ﴿إِلَّا مِن شهد بــالحق﴾ وعــلى هــذا يصبح معنى الآية: إنّ الذين يشهدون بالتوحيد ويعلمون حقيقته هم الذين يملكون حق الشفاعة فقط. إلّا أنّ التّفسير الأوّل هو الأنسب.

وعلى أية حال، فإنّ هذه الآية تبيّن الشرط الأساس الذي ينبغي توفّره في الشفعاء عند الله تعالى، وهم الشاهدون بالحق، والعالمون به على الدوام والحيطون بروح النوحيد جيداً، وهم كذلك عالمون بأحوال المشفوع لهم وأوضاعهم.

ثم تدين المشركين من أفواههم، وتجيبهم جواباً قاطعاً، فتقول: ﴿ وَلَنْنَ سَأَلْتُهُمْ هَنْ خَلَقُهُمْ لِيقُولِنَ لِللَّهِ ﴾ .

لقد قلنا مراراً إن من النادر أن يوجد من بين مشركي العرب وغيرهم من يعتقد أنّ الأصنام هي الخالقة لهم، فإنّ الأعم الأغلب منهم يعتبرون الأصنام وسائط وشفعاء يقربونهم إلى الله زلني، أو أنّها دلائل وعلامات لأولياء الله المقدسين، ثمّ يضمون إليها ذريعة أن معبودنا يجب أن يكون موجوداً ملموساً ومحسوساً لنأنس به، فيعبدونها، ولذا فإنّهم متى ما سئلوا عن خالقهم فسيقولون؛ الله.

وقد ذكر القرآن مراراً بحقيقة أن العبادة لا تليق إلا بخالق هذا الكون ومدبره، وإذا كنتم تعلمون أنّ الله هو الخالق والمدبر، فلم يبق لكم إلا أن تقصر وا عباد تكم عليه، وتخصوه بها. ولذلك فإنّ الآية تقول في نهايتها ﴿فَاتَن تَوْفَكُون﴾ وهو لوم و توبيخ لهم... ف إنّكم إذا علمتم حقيقة الأمر فلم تعرضون عن الله و تعبدون غيره؟

و تُعدثت الآية التالية عن شكوى النّبي تَنَافَة إلى الله سبحانه من هؤلاء القوم المتعصبين الذين لا منطق لديهم، فقالت: ﴿ وقيله يارب إنّ هؤلا، قوم لا يؤمنون ﴾ .

إنّه يقول: لقد تحدثت مع هؤلاء القوم ليلاً ونهاراً، فأتيتهم من طريق التبشير والإنذار، وذكرت لهم قصص الأقوام الماضين المؤلمة، وحذرتهم من عذابك، ورغبتهم في رحمتك إن هم رجعوا عن طريق الضلال، وخلاصة القول: إنّي أبلغتهم الأمر ما استطعت إلى ذلك سبيلاً، وقلت كل ما ينبغي أن يقال، إلّا أن حرارة كلامي لم تؤثر في برودة قلوبهم، فهي

ا. طبقاً لهذا التّفسير فإنّ استثناء ﴿إلّا من شهد بالحقّ استثناء متصل، لكنه يصبح منقطعاً فيما إذا كان المراد من جملة ﴿الذين يدعون من دونه الشفاعة > خصوص الأصنام. لكن يبدو أنّ المعنى الأوّل هو الأنسب، خاصة بملاحظة (الذين) وهي للعاقل، أو التغليب من العاقل وغير العاقل.

كالحجارة أو أشدّ قسوة، فلم يؤمنوا' .

ويأمر الله سبحانه نبيّه في آخر آية أن ﴿فاصفح عنهم ﴾ ولا يكن إعراضك عنهم إعراض افتراق وغضب وأذى وجرح للمشاعر، بل أعرض عنهم ﴿وقل سلام ﴾ لاسلام تحية ومحبّة، بل سلام وداع وافتراق.

إنّ هذا السلام يشبه ذلك السلام الذي ورد في الآية ٦٣ من سورة الفرقان: ﴿وَإِذَا خاطيهم الجاهلون قالواسلاماً ﴾ سلام هو علامة اللامبالاة بهم ممتزجةً بالعلوّ والعزة.

ومع ذلك فإنّه تعالى يهددهم ويحذرهم بجملة عميقة المعنى، لئلا يتصوروا أنّ الله تاركهم بعد هذا الفراق والوداع، فيقول: ﴿فسوف يعلمون﴾.

نعم، سوف يعلمون أي نار محرقة قد أوقدوها لأنفسهم بعنادهم، وأي عذاب أليم قد هيأوا أسبابه ليطالهم فيها بعد؟

وقد ذكر البعض سبب نزول الآية ﴿ولايملك الذين يسدمون ... ﴾ وهو : أنّ «النفر بسن الحارث» ونفراً من قريش قالوا: إن كان ما يقوله محمّد حقاً، فلا حاجة لنا بشفاعته، فإننا نحبّ الملائكة وهم أولياؤنا، وهم أحق بالشفاعة، فنزلت هذه الآية ونبهتهم على أنّ الملائكة لا تشفع يوم القيامة إلّا لمن يشهدون بالحق، أي للمؤمنين. " "

وهنا تنتهي سورة الزخرف.

اللّهم، قربنا منك ومن أوليائك يوماً بعد يوم، وزدنا حباً لك ولهم حتى تنالنا شفاعتهم. اللّهم، احفظنا من كل شرك خفى وجلى.

اللهم فعاملنا بفضلك في ذلك اليوم ولا تعاملنا بعدلك، يا أرحم الراحمين.

نهاية سورة الزخرف

#### 8003

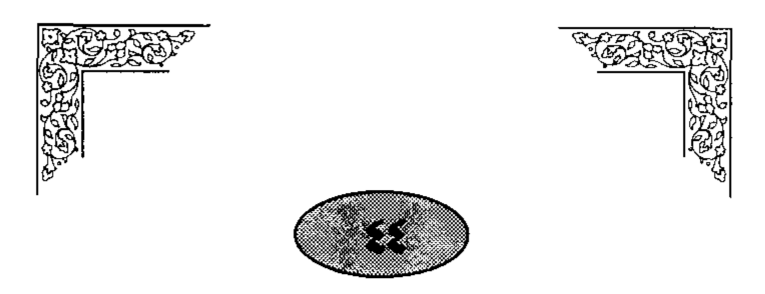
١. هنا اختلاف كبير بين المفسّرين في أنّ (قيله) مطوفة على ماذا؟ فالبعض يعتقد أنّها معطوفة على الساهة التي مرت قبل ثلاث آيات، وعلى هذا يصبح معنى الجملة: إنّ اقد عنده علم الساعة، وشكوى النّبي من الكفار. والبعض الآخر اعتبرها معطوفة على (علم الساعة) بشرط أن تكون (علم) مقدرة قبل (قيله) كمضاف محذوف. وهو لا يختلف كثيراً عن التّفسير الأول.

واعتبر جماعة الواو واو القسم. وهناك احتمالات أخرى لو ذكرناها هنا لطال بنا المقام.

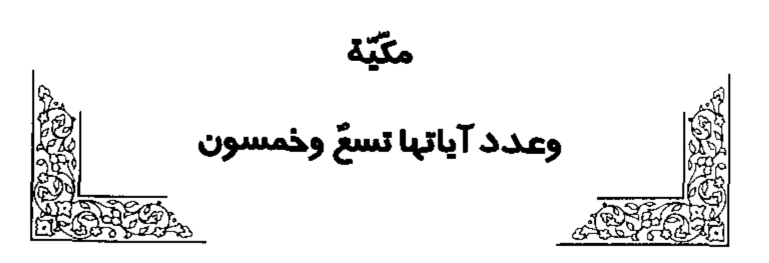
وهنا احتمال آخر لعله أفضل من كل ما قيل في هذا الباب، وهو أنّها معطوفة عبلى محذوف جسملة: (انسى يؤفكون)، وتقدير ذلك: (أني يؤفكون عن عبادته وعن قيله يارب إن هؤلاء قوم لا يؤمنون).

٣. وفقاً لهذا التفسير أنَّ جملة ﴿ الَّا من شهد بالحقِّ ، توصيفٌ للمشفعين، لا للشَّافعين،

٣ تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٥٩٤٢.



سومرة الدُخان



#### «سورة الدّخان»

#### ممتوى سورة الدَّفات:

هذه السورة هي خامس الحواميم السبعة، ولما كانت من السور المكية، فإنها تتضمن الأبحاث العامة لتلك السور، أي البحث حول المبدأ والمعاد والقرآن بسصورة تمامّة. وقد نُسجت آياتها ونظمت في هذا الباب تنظيم تنزل معه ضرباتها الحاسمة المفزعة على القلوب الغافلة الذاهلة عن ربها، وتدعوها إلى الإيمان والتقوى، والحق والعدالة.

ويمكن تلخيص فصول هذه السورة في سبعة:

 ١\_ بداية السورة بالحروف المتقطعة، ثمّ بيان عظمة القرآن، مع تبيان نزوله في ليلة القدر أوّل مرة.

٢ـ وتتحدث في الفصل الثّاني عن التوحيد ووحدانية الله سبحانه، وبيان بعض مظاهر
 عظمته في عالم الوجود.

٣ـ ويتحدث قسم مهم منها عن مصير الكفّار وعاقبتهم، وأنواع العقوبات الأليمة التي نزلت وستنزل بهم.

٤ـ وتتحدث السورة في فصل آخر عن قصة موسى الله وبني إسرائيل مع قوم فرعون، وهزيمة قوم فرعون وهلاكهم وفنائهم، من أجل إيقاظ هؤلاء الغافلين.

هـ وتشكل مسألة القيامة وأنـواع العـذاب الأليم الذي سـينال أصـحاب الجـحيم، والمثوبات العظيمة التي تسر الروح، والتي سينالها المتقون، فصلاً آخر مـن آيــات هــذه السورة.

٦- ومن المواضيع الأخرى التي طرحت في هذه السورة موضوع الغاية من الخلق، وعدم
 كون خلق السهاء والأرض عبثاً.

٧\_ وأخيراً تنتهي السورة ببيان عظمة القرآن الكريم كما بدأت بذلك.

ولما كان الكلام في الآية العاشرة من هذه السورة عن «الدخان المبين»، فـقد سمـيت بسورة الدخان.

#### فضيلة ثلاوة هذه السورة:

و روي عنه ﷺ أنَّه قال: «من قرأ سورة الدخان في ليلة أصبح يستغفر له سبعون ألف ملك» ٢.

وفي حديث آخر عن أبي حمزة الثمالي، عن الإمام الباقر على المن قرأ سورة الدخان في فرائضه ونوافله بعثه الله من الآمنين يوم القيامة. وأظله تحت ظل عرشه، وحاسبه حساباً يسيراً، وأعطى كتابه بيمينه» ".

8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩. بداية سورة الدخان. ٢. المصدر السابق.

٣. المصدر السابق.

# 

حمّ ٥ وَالْحَيْمَ الْمُهِينِ ٥ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِ لَبْلَةِ مُّبَدَرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ٥ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ٥ أَمْرَا مِنْ عِندِ نَأَ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ٥ رَحْمَةً مِن زَيِكَ إِنَّهُ, هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ٥ رَبِّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ آ إِن كُنتُم مُوقِيٰهِ ٤ ٥ ثَوْنِينَ ٥ ثَلَ إِلَنَهُ إِلَا هُوَيُمْي، وَيُعِيثُ رَبُّكُو وَرَبُ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ٥ مُنْ فَيْنِينَ وَيُعِيدُ وَيُعِيدُ وَيُعُيدُ وَرَبُ ءَابَآيِكُمُ الْأَوَّلِينَ ٥ مُنْ فِينِينَ وَيُعِيدُ وَيُعِيدُ وَيُعِيدُ وَيُعَيدُ وَيَهُ وَرَبُ ءَابَآيِكُمُ الْأَوَّلِينَ ٥ هُوَيْمُونَ وَيُعِيدُ وَيُعْمِدُ وَرَبُ ءَابَآيِكُمُ الْأَوَّلِينَ ٥ هُو يَعْمِدُ وَيَعْمِدُ وَيْعِيدُ وَيَعْمُ اللَّهُ وَيَعْمِدُ وَيَعْمِدُ وَيَعْمِدُ وَيَعْمُ اللَّهُ وَيَعْمُ الْأَوْلِينَ ٥ اللَّهُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَيَعْمَ وَيُعْمِدُ وَيَعْمَ وَيُعْمِدُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَيَعْمَ وَيُعْمِدُ وَيَعْمَ وَيَعْمَ اللَّهُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالِيمُ اللَّهُ وَالْعَلَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعِينَ وَالْعَالِيمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَالَمُ اللَّهُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالُونُ وَالْعَالِيمُ وَالْعَالَامُ وَالْعَلِيمُ وَالْعُولِيمَ الْعَلَامُ وَلَيْعُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالِمُ اللَّهُ وَالْعِينَ وَالْعَالَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالِمُ الْعَلَيْمِ وَالْعَالَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالَامُ الْعُولِينَ الْعَلَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعَالَامُ وَالْعُلِيمُ وَالْعُولِينَا وَالْعَلَامُ الْعُلِيمُ الْعَلَامُ الْعَلِيمُ وَالْعَالَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَالِيمُ وَالْعُولِيمُ الْعَلَامُ الْعَالِمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللْعُلِيمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعُلِيمُ اللْعُلِيمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعِلْمُ الْعُلِيمُ الْعُلِمُ ال

# التفسير

## نزول القرآن في الليلة المباركة:

نلاحظ في بداية هذه السورة \_وكالسور الأربعة السابقة، والسورتين الآتيتين، والتي يكون مجموعها سبع سور هي سور الحواميم \_الحروف المقطّعة (حم)، وقد بحثنا كثيراً فيما مضى حول الحروف المقطعة في القرآن بصورة عامة أ، وبحثت حروف (حم) خاصة في بداية أوّل سورة من الحواميم (سورة المؤمن) وفي بداية سورة فصلت.

وجدير بالإنتباء أنَّ بعض المفسّرين فسّر (حم) هنا بالقسم، فيصبح في الآيــة قَــــمان متتابعان: قَسّم بحروف الهجاء كـ(حم)، وَقَسَم بهذا الكتاب المقدس الذي يكون من هذه الحروف.

وكما قلنا، فإن الآية الثانية أقسمت بالقرآن الكريم، حيث تقول: ﴿والكتاب الهبين﴾ ذلك الكتاب الواضح محتواه، والبينة معارفه... الحية تعلياته، البناءة أحكامه، الدقيقة برامجه

١. راجع تفسير بداية سورة البقرة، وبداية سورة آل عمران، وبداية سورة الأعراف.

وخططه، وهو الكتاب الذي يدل بنفسه على كونه حقّاً. كما أن بزوغ الشمس دليل عــلى الشمس.'

لكن لنر الآن ما هو القصد من وراء ذكر هذا القسم؟

الآية التالية توضع هذا الأمر، فتقول: ﴿إِنَّا لِنزِلناه فِي لِيلة مباركة ﴾.

«المبارك» من مادة بركة، وهي الربح والمنفعة والخلود والدوام، فأي ليلة هـذه التي تكون مبدأ الخيرات، ومنبع الإحسان والعطايا الدائمة؟

لقد فسرها أغلب المفسّرين بليلة القدر، تلك الليلة العظيمة التي تغيرت فيها مقدرات البشر بنزول القرآن الكريم... تلك الليلة التي تقدر فيها مصائر الخلائق... نعم، لقد نمزل القرآن على قلب النبي المطهر في ليلة حاسمة مصيرية.

وتجدر الإشارة إلى أنّ ظاهر الآية هو أنّ القرآن كله قد نزل في ليلة القدر.

أمّا ما هو الهدف الأساس من نزوله؟ نهاية الآية أشارت إليه إذ قالت: ﴿إِمَّا كُنّا هِنَدُرِينَ ﴾ فإن سنتنا الدائمة هي إرسال الرسل لإنـذار الظـالمين والمـشركين، وكـان إرسـال نـبيّ الإسلام ﴿ الله الكتاب المبين آخر حلقة من هذه السلسلة المباركة المقدسة.

صحيح أنّ الأنبيا عليه ينذرون من جانب، ويبشرون من جانب آخر، لكن لما كان أساس دعوتهم هو مواجهة الظالمين والمجرمين ومحاربتهم، كان أغلب كلامهم عن الإنـذار والتخويف.

## نزول القرآن الدفعى والتدريمي:

1\_ نحن نعلم أن القرآن الكريم نزل على مدى ثلاث وعشرين سنة \_ وهي فترة نبوة النبي على أن للحتوى القرآن ارتباطاً وعلاقة بالحوادث المختلفة التي وقعت في حياة النبي على أن لمحتوى القرآن ارتباطاً وعلاقة بالحوادث المختلفة التي وقعت في حياة النبي على أنها إذا فصلت عن القرآن الكريم فسيكون غير مفهوم، وإذا كان الحال كذلك فكيف نزل القرآن الكريم كاملاً في ليلة القدر؟

١. سنبحث حول فلسفة الأيمان والقسم في القرآن، والهدف الأساسي منها، في تفسير الجرء الأخير من القرآن الكريم، في ذيل الآيات الكثيرة التي يلاحظ القسم فيها مكرراً إن شاء الله تعالى.

وفي معرض الإجابة على هذا السؤال، ذهب البعض هذا المعنى ببداية نـزول القـرآن، وبناء على هذا فلا مانع من أن تكون بداية نزوله في ليلة القدر، وينزل الباقي خلال ٢٣ سنة. غير أن هذا التّفسير \_وكها قلنا \_لا ينسجم مع ظاهر الآية مورد البحث، ومع آيات أخرى في القرآن الجيد.

وللاجابة على هذا السؤال يجب الانتباء إلى أننا نقراً في هذا الآية ﴿ لِمُنا لَنُولُناهُ فِي لِيلَةً مَبَارِكَةً من جهة، ومن جهة أخرى جاء في الآية ١٨٥ من سورة البقرة ﴿ شهر رهضان الذي أنزل فيه القرآن ومن جهة ثالثة نقراً في سورة القدر ﴿ لِنَا لَنُولُناهُ فَي لِيلَةَ القدر التي هي جيداً من مجموع هذه الآيات أن الليلة المباركة في هذه الآية إشارة إلى ليلة القدر التي هي من ليالي شهر رمضان المبارك.

وإضافة إلى ما مر، فإنه يستفاد من آيات عديدة أن النّبي ﷺ كان عالماً بالقرآن قبل نزوله التدريجي، كالآية ١١٤ من سورة طه ﴿ وَلا تَعْجُلُ بِالقَرْآنُ هِـنْ قَـبُلُ أَنْ يَـقَمُنُ لِلْبِكُ وَحِيْمُهُ.

وجاء في الآية ١٦ من سورة القيامة ﴿ لا تحرك بِه لسانك لتعجل به ﴾.

من مجموع هذه الآيات يمكن الإستنتاج أنه كان للقرآن نزولان:

الأوّل: نزوله دفعة واحدة، حيث نزل من الله سبحانه على قلب النّبي ﷺ الطاهر في ليلة القدر من شهر رمضان.

والثّاني: النّزول التدريجي، حيث نزل على مدى ٢٣ سنة بحسب الظروف والحوادث والإحتياجات.

والشاهد الآخر لهذا الكلام أن بعض الروايات قد عبرت بالإنزال، وبعضها الآخر بالنزول، والذي يفهم من متون اللغة أن التنزيل يستعمل في الموارد التي ينزل فيها الشيء تدريجياً ومتفرقاً، أما الإنزال فله معنى واسع يشمل النزول التدريجي والنزول دفعة واحدة. \

والطريف أنَّ كل الآيات المذكورة التي تتحدث عن نزول القرآن في ليلة القدر و شهر رمضان قد عبرت بالإنزال، وهو يتوافق مع النَّزول دفعة واحدة، في حين عُبر بـالتنزيل

١ تراجع مفردات الراغب، مادة نزل.

فقط في الموارد التي دار الكلام فيها حول النَّزول التدريجي للقرآن.

لكن، كيف كان هذا النّزول جملة على قلب النّبي تَرَافِيُّ؟ هل كان على هيئة هذا القرآن الذي بين أيدينا بآياته وسوره المختلفة، أم أنّ مفاهيمه وحقائقه قد نزلت بصورة مختصرة جامعة؟

ليس الأمر واضحاً بدقة، بل القدر المتيقن الذي نفهمه من القرائن \_أعسلاه \_أن هـذا القرآن قد نزل دفعة واحدة في ليلة واحدة على قلب النّبي يَرَابُونَةُ مرّة، ونزل على مدى ٢٣ سنة بصورة تدريجية مرّة أخرى.

والشاهد الآخر لهذا الكلام، أنّ للتعبير بالقرآن ـ في الآية أعلاه ـ ظـهوراً في مجـموع القرآن.

صحيح أنّ كلمة القرآن تطلق على كل القرآن وجزئه، لكن لا يمكن إنكار أنّ ظاهر هذه الكلمة هو مجموع القرآن عند عدم وجود قرينة أخرى معها، والتي فسر بها البعض هذه الآية بأنها بداية نزول القرآن، وقالوا: إنّ أوّل آيات القرآن نزلت في شهر رمضان وليلة القدر، الأمر الذي يخالف ظاهر الآيات.

وأضعف منه قول القائل: لما كانت سورة الحمد ـ التي هي خلاصة لمجموع القرآن ـ قد نزلت في ليلة القدر، فقد عُبِّر بـ ﴿ لِنَّا لِنزلناه في ليلة القدر ﴾.

إن كل هذه الاحتالات مخالفة لظاهر الآيات، لأنّ ظاهرها أنّ كل القرآن قد نزل في ليلة القدر.

الشيء الوحيد الذي يبقى هنا هو ما نقرؤه في روايات عديدة رويت في تفسير على بن إبراهيم، عن الإمام الباقر والصادق وأبي الحسن موسى بن جعفر الله أنهم قالوا في تفسير الإنا أنزلناه في ليلة المباركة ﴾: «هي ليلة القدر، أنزل الله عزَّوجلَّ القرآن فيها إلى البيت المعمور جملة واحدة، ثمّ نزل من البيت المعمور على رسول الله في طول عشرين سنة ». \

(التفتوا جيداً إلى أنّ الرواية قد عبرت عن النّزول جملة واحدة بـ (أنزل) وعن النّزول التدريجي بـ(نزل).

وأين هو «البيت المعمور»؟ صرحت روايات عديدة \_سيأتي تفصيلها في ذيل الآية

ا. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٦٢٠. وقد ذكر هذا الحديث أن القرآن نزل تدريجياً في عشرين سنة، في حين أننا نعلم فترة النبوة التي نزل فيها القرآن كانت ٢٣ سنة، ولعل هذا القول اشتباء من الراوي، أو غلط في نسخ الحديث.

٤ من سورة الطور، إن شاء الله تعالى ـ بأنه بيت في الـماوات بمحاذاة الكعبة، وهو محل عبادة الملائكة، و يحج إليه كل يوم سبعون ألف ملك لا يعودون إليه إلى يوم القيامة.

لكن في أي سماء هو؟ الرّوايات مختلفة، فني كثير منها أنه في السماء الرابعة، وفي بعضها أنه في السماء الأولى \_السماء الدنيا \_وجاء في بعضها أنه في السماء السابعة.

ونطالع في الحديث الذي نقله العلّامة الطبرسي في مجمع البيان في تفسير سورة الطور عن على الحديث الذي نقله العالمة الطبرسي في مجمع البيان في تفسير سورة الطور عن على الحيادة، ويدخله كل يوم سبعون ألف ملك ثمّ لا يعودون إليه أبداً» .

وعلى أية حال، فإنّ نزول القرآن جملة واحدة إلى البيت المعمور في ليلة القدر لا ينافي علم النّبي عَبِينَةً به مطلقاً، فإنّه عَبَينَةً لا سبيل له إلى اللوح المحقوظ الذي هو مكنون علم الله، إلّا أنّه عالم بالعوالم الأخرى.

وبتعبير آخر، فإن ما استفدناه وفهمناه من الآيات السابقة، بأن القرآن نـزل عـلى النّبي ﷺ مرتين: نزولاً دفعياً في ليلة القدر، ونزولاً تدريجياً طـوال ٢٣ عـاماً، لا يـنافي الحديث المذكور الذي يقول: إنّه نزل في ليلة القدر إلى البيت المعمور، لأن قلب النّبي ﷺ مطلع على البيت المعمور.

وقد اتضع من خلال ما قيل في الجواب عن هذا السؤال، الإجابة عن سؤال آخر يقول: إذا كان القرآن نزل في ليلة القدر، فكيف كانت بداية بعثة النّبي بَيَنِيَّةٍ في السابع والعشرين من شهر رجب طبقاً للروايات المشهورة؟ حيث كان لنزوله في رمضان صفة الجمع والكلية، في حين أنّ أوّل آياته نزلت في ٢٧ رجب، كبداية للنزول التدريجي، وبذلك فلا مشكلة من هذه الناحية.

والآية التالية وصف وتوضيح لليلة القدر، حيث تقول: ﴿فيها يفرق كل لمرحكيم﴾. التعبير بـ (يفرق) إشارة إلى أن كل الأمور والمسائل المصيرية تمقدر في تملك اللميلة، والتعبير بـ «الحكيم» بيان لاستحكام هذا التقدير، وعدم تغيره، وكونه حكيماً، غاية ما في

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩. ص ١٦٣. وقد جمع العلّامة المجلسي في بحار الأنوار، ج ٥٨، ص ٥٥ وما بعدها، الروايات المتعلقة بالبيت المعمور. والجدير بالذكر أنّ ما ورد من الأحاديث خمسة عشر حول هذا الموضوع يعتبر الحديث السادس «يدخله في كل يوم سبعون الف ملك و يخرجون منه و لا يعودون إليه إلى يوم القيامة» والظاهر أنّ هذا الحديث أكمل وأشمل من غيره، ص ٥٨.

الباب أنّ هذه الصفة تذكر عادة لله سبحانه، ووصف الأمور الأخرى بها من باب التأكيد. وهذا البيان ينسجم مع الرّوايات الكثيرة التي تقول: إنّ مقدرات بني آدم بأجمعهم لمدّة سنة تقدر في ليلة القدر، وكذلك تفرق الأرزاق والآجال والأمور الأخرى في تلك الليلة.

وسيأتي تفصيل الكلام في هذا البحث والمسائل الأخرى التي ترتبط بليلة القدر، وعدم التناقض بين هذا التقدير، وبين حرية البشر، في تفسير سورة القدر، إن شاء الله تعالى.

وتقول الآية الأخرى لتأكيد أنّ القرآن منزل من قبل الله تعالى: ﴿لَعُولُ هُنْ عَنْدُنَا لِنَّا كُنَّا هرسلين﴾. أ

ولأجل تبيان العلة الأساسية لنزول القرآن وإرسال النّبي تَتَلَيْكُ وكون المقدرات في ليلة القدر، تضيف الآية: ﴿رحمة من ربّله ﴾. "

نعم، فإن رحمته التي لا تُحدُّ توجب أن لا يترك العباد وشأنهم، بل يجب أن ترسل إليهم التعليات اللازمة لترشدهم في سيرهم إلى الله عبر ذلك المسير التكاملي المليء بالإلتواءات والتعرجات، فإن كل عالم الوجود يصدر عن رحمته الواسعة وينبع منها، والبشر أكثر تنعماً بهذه الرحمة من كل الموجودات.

وتذكر نهاية هذه الآية \_والآيات التالية \_سبع صفات لله سبحانه، وكلها تبين توحيده ووحدانيته، فتقول: ﴿لِلَّهِ هُو السَّمِيعِ العليمِ فَهُو يَسْمَعُ طَلْبَاتُ العباد، وهو عـليم بأسرار قلوبهم.

ثمّ تقول مبينة للصفة الثالثة ﴿ربّ السماوات والأرض وما بينهما إن كنتم موقنين﴾ ١٠٠٠.

ا ذكر في تفسير الميزان تفسير آخر لهذه الآية، خلاصته، إن الأمور في هذا العالم مرحلتين: مرحلة الإجمال والإبهام، والتي عبر عنها بـ (حكيم)، ومرحلة التفصيل والكثرة، والتي عبر عنها بـ (يفرق) ج ١٨، ص ١٣٢.
 ٢- هناك احتمالات مختلفة في محل جملة ﴿أمرأ من عندنا...﴾ من الإعراب، وإلى أي من بحوث الآيات

<sup>&</sup>quot;هناك الحنما وي محتله في محل جمله وامر، من صدنا... من الإعراب، وإلى الى من بحوث الايت السابقة تنظر؟ وأنسب هذه الإحتمالات أن تكون جملة ﴿أمراً من عندنا ﴾ حالاً لضمير مفعول ﴿إنا أنزلناه ﴾، أي: إنّا أرسلنا القرآن، وكان ذلك أمراً من عندنا، وهذا الإحتمال ينسجم في هذه الصورة تماماً مع جملة ﴿إنّا كنّا مرسلين ﴾ والتي تتحدث عن إرسال النّبي مَنْبَوّة .

ويحتمل أيضاً أن يكون توضيحاً بـ (كل أمرٍ حكيم) ونصبها على الاختصاص، فيكون المعنى: أعني بهذا الأمر أمراً حاصلاً من عندنا.

٣ ﴿ رحمة من ربِّك ﴾ مفعول الأجله بـ (إنَّا أنزلناه)، أو لـ ﴿ يفرق كل أمر حكيم ﴾، أو لكليهما.

٤٠كلمة (ربّ) في هذه الآية بدل من (ربّ) في الآية السابقة.

حزاء الجملة الشرطية ﴿إن كنتم موقنين﴾ محذوف، وتقدير الكلام: ﴿إن كنتم من أهل السقين، أو في طلب اليقين، علمتم أن الله رب السماوات والأرض وما بينهما﴾.

لمّا كان كثير من المشركين يعتقدون بوجود آلهة وأرباب عديدين، وكانوا ينظنون أن لكل موجود من الموجودات إله، ولمّا كان التعبير بـ (ربّك) في الآية السابقة يمكن أن يوهم أنّ ربّ النّبي عَلَيْ غير ربّ الموجودات الأخرى، فإنّ هذه الآية أبطلت كل هذه الأوهام بجملة وربّ السماوليد، والأرض وما بينهما وأثبتت أنّ ربّ كل موجودات العالم واحد.

وجملة ﴿إِن كنتم موقنين ﴾ التي وردت هنا بصيغة الجملة الشرطية، تبعث على التساؤل: هل أن كون ربّ العالم ربّاً، مشروط بمثل هذا الشرط؟

الظاهر أن المراد من ذكر هذه الجملة هو بيان أحد معنيين أو كليهما:

الأوَّل: إذا كنتم طلاب يقين، فإنَّ السبيل إلى ذلك هو أن تتفكروا في ربوبية الله المطلقة.

والآخر: إذا كنتم من أهل اليقين فإن أفضل مورد لتحصيل هذا اليقين هو أن تتفكروا في آثار رحمة الله، فإنّكم إذا نظرتم إلى الآثار في كل عالم الوجود دلتكم على أن الله ربّ كلل شيء، وإذا فلقتم قلب كل ذرّة رأيتم فيه دلالة على هذه الربوبية، ثمّ إذا لم توقنوا بعد هذا بكونه تعالى ربّاً، فبأي شيء في هذا العالم يمكن أن توقنوا وتؤمنوا؟

وتقول في الصفة الرابعة والخامسة والسادسة ﴿لالله إلا هو يحيى ويعيمه فلم فحياتكم ويماتكم ويماتكم وماتكم بيده، وهو سبحانه ربكم ورب العالمين، وعلى هذا فلا إله سواه، أو يكون من ليس له مقام الربوبية ولا أهليتها، ولا يملك الحياة والموت ربّاً ومبعوداً؟!

وتضيف في الصفة السابعة ﴿رَبُّكُم وَرَب آبَانَكُم الأَوْلِينَ ﴾ فإذا قلتم: إنّكم إنّا تعبدون الأصنام، لأن آباءكم كانوا يعبدونها، فاعلموا أن ربّهم هو الله الواحد الأحد أيضاً، وعلاقتكم بآبائكم وإرتباطكم بهم يوجب عليكم أن لا تعبدوا إلّا الله، وأن لا تخضعوا إلّا له، وإذا كان سبيلهم غير هذا السبيل فقد كانوا على خطأ بلاريب.

من الواضح أنّ مسألة الحياة والموت من شؤون الله وتدبيره، وإذا كانت الآية قد ذكرتها بالخصوص، فلأن لها أهمية فائقة من جهة، ولائها إشارة ضمنية إلى مسألة المعاد من جهة أخرى، وليست هذه هي المرة الأولى التي يؤكّد فيها القرآن على مسألة الحياة والموت، بل بينها مراراً على أنّها من الأفعال المختصة بالله تعالى، لأن مسألة الحياة والموت أكثر المسائل

ا. يمكن أن تكون جملة ﴿لا إله إلا هو﴾ استئنافية، أو خبراً لمبتدأ محذوف تقديره: هو لا إله إلا هو. إلا أنّ الاحتمال الأول هو الأنسب.

تأثيراً في حياة البشر ومصائرهم، وهي في الوقت نفسه أعقد مسائل عالم الوجود، وأوضح دليل على قدرة الله تعالى.

### بحث

#### علاقة القرآن بليلة القدر:

ممّا يجدر الإنتباه إليه أنّه ورد في هذه الآيات تلميحاً، وفي آيات سورة القدر تصريحاً، أنّ القرآن نزل في ليلة القدر، وكم هو عميق هذا الكلام؟! ففي تلك الليلة التي تقدر فيها مقدرات العباد وأرزاقهم، ينزل القرآن الكريم على قلب النّبي ﷺ الطاهر، ألا يدل هذا على أنّ هناك علاقة صميمية بين مقدراتكم ومصائركم وبين محتوى هذا الكتاب السماوى؟

ألا يعني هذا الكلام أن هناك علاقة لا تقبل الانفصال بين القرآن وبين حياتكم المعنوية، بل وحتى حياتكم المادية؟ فقد أدّى إلى إنتصاركم على الأعداء، وشموخكم وحسريتكم واستقلالكم، وعمران مدنكم ورقيكم.

أجل، في تلك الليلة التي كانت تقدر فيها المقدرات، أنزل القرآن أيضاً.

8003

بَلْهُمْ فِ شَكِي بَلْعَبُونَ ﴿ فَأَرْتَفِبْ بَوْمَ تَأْقِ السَّمَآءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ ﴿ يَعْشَى النَّاسَ هَاذَا عَذَا ثُلَ الْمِيدُ ﴿ فَأَنْ الْمَثْمَا الْمَالَةُ مَا الْمَالَةُ مَا الْمِيدُ اللَّهُ الْمَالُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُونُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنَامِلُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُلِلِمُ

# التفسير

#### الدِّمَان المَّاثل:

لما كان الكلام في الآيات السابقة في أنّ هؤلاء إن كانوا طلّاب يقين، فإنّ سبل تحصيله كثيرة، وتضيف أوّل آية من هذه الآيات ﴿يل هم في شك يلعبون ﴾ فإنّ شك همؤلاء في حقانية هذا الكتاب الساوي وفي نبوّتك، ليس نابعاً من كون المسألة معقدة صعبة، بل من عدم جديتهم في التعامل معها، فهم يتعاملون معها بهزل، فيستهزئون ويسخرون تارة، ويصفون أنفسهم بعدم الاطلاع والإلمام وبالجهل تارة أخرى، ويشغلون أنفسهم كل يوم بأسلوب لعب جديد.

«يلعبون» من مادة «اللعاب» ـ على قول الراغب ـ وهو البزاق السائل، ولما لم يكن للإنسان هدف مهم من اللعب، فقد شبهه بالبزاق الذي يبصقه الفرد لا إرادياً.

ومهها كان، فإن الحقيقة هي أن التعامل الجدي مع المسائل يـعين الإنســـان في مــعرفة الحقائق، أمّا التعامل الهازل الفارغ فإنّه يلقى الحجب عليها ويمنعه من الوصول إليها.

ثمّ انتقلت الآية التالية إلى تهديد هؤلاء المنكرين المعاندين المتعصبين، في الوقت الذي وجهت الخطاب إلى النّبي مَنْ فقالت: ﴿فَارْتَقْبُ بُومْ تَأْتُنِ السَّهَا، بِدَحَانَ هِبِينَ \* يَعْشَى النّاسُ هَذَا عَذَابُ اللّهِ ﴾.

عند ذلك سيعم الخوف والاضطراب كل وجودهم، وتزول الحجب من أمام أعينهم، فيقفون على خطئهم الكبير، ويتجهون إلى الله تعالى بالقول: ﴿ رَبُّنَا الْكَشَفُ مَنَّا الصَّدَابِ لِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾.

إِلَّا أَنَّ الله عزَّ وجلَّ يرفض طلب هؤلاء ويقول: ﴿ لَنَّى لَهُمُ الذَّكرى وقد جا.هم رسول مبين وسول كان واضحاً في نفسه و تعلياته وبرامجه و آياته ومعجزاته، ومبيناً لها جميعاً.

غير أنّ هؤلاء بدل أن يذعنوا له، ويؤمنوا بالله الواحد الأحد، ويتقبلوا أوامـره بكـل وجودهم، أعرضوا عن النّبي تَنْكُمُ ﴿ لَمْ تُولُوا عَنْهُ وَقَالُوا مُعلَم مَجْنُونَ ﴾.

فكانوا يقولون تارة: إنّ غلاماً رومياً سمع قصص الأنبياء وأخبارهم يعلمه إباها، وهذه الآيات من اختراعه وإملائه على النّبي سَجَيَّة ﴿ ولقد نعلم لنّهم يقولون لِنّها يُعَلّمه بشرلسان للذي يلحدون لِله أمجميّ وهذالسان عربيّ هبين ﴾ ﴿

ويقولون تارة أخرى: إنّه مصاب بالاختلال الفكري والعقلي، وهذه الكلمات وليــدة فقدانه التوازن الفكرى.

ثم تضيف الآية التالية: ﴿ لِنَا كَاشَفُوا العَدَابِ قَلِيلاً لِنَكُم مَانُدُونَ وَمِن هَنَا يَتَضَحَ أُنَهُم ع عندما يقعون في قبضة العذاب، يندمون على ما بدر منهم من أفعال، ويصممون على تعديل سلوكهم وإصلاحه، إلّا أنّ هذا الموقف الجديد مؤقت وسريع الزوال، فما أن تهدأ عاصفة الأحداث حتى يعودوا لما كانوا عليه من قبل.

ويقول سبحانه في آخر آية من هذه الآيات ﴿ يوم نبطش البطشة الكبرى إذا منتقمون ﴿ . «البطش» هو تناول الشيء بصولة، وهنا بمعنى الأخذ للإنتقام الشديد، ووصف البطشة بالكبرى إشارة إلى العقوبة الشديدة التي تنتظر هذه الفئة.

والخلاصة: أنّه على فرض تخفيف العقوبات المؤقتة في حق هـؤلاء، فـإنّ العـقوبات النهائية العسيرة تنتظرهم، ولا مفرّ لهم منها.

«منتقمون» من مادة «الانتقام»، وكما قلنا سابقاً فإنّها تعنى العقوبة والجزاء، وإن كانت

النعل، ۲۰۲.

١٠ احتمل المفسّرون في تركيب هذه الجملة احتمالات كثيرة، وأكثرها قبولاً من قبل المفسّرين، وهـو المناسب أيضاً لسياق الآية: إن (يوم) متعلق بفعل (ننتقم) الذي يفهم من جملة (إنا منتقمون) وعلى هذا يكون التقدير: ننتقم منهم يوم نبطش البطشة الكبرى إنا منتقمون.

كلمة الإنتقام تعطي معنى آخر في محادثاتنا اليومية في عصرنا الحاضر، حيث تعني العقوبة المقترنة بإخماد نار الغضب وتفريغ ما في القلب من انفعال وحبّ الإنتقام، إلّا أنّ هذا الأمر لا وجود له في المعنى اللغوي للكلمة.

## بحث

#### ما المراد من الدفان المبين؟

هناك أقوال بين المفسّرين حول المراد من الدخان الذي ذكر في هذه الآيات كتعبير عن العذاب الإلهي، وتوجد هنا نظريتان أساسيتان:

1- إنّه إشارة إلى العقاب والعذاب الذي ابتلي به كفار قريش في عصر النّبي الله لانه لعنهم ودعا عليهم قال: «اللهم سنين كسني يوسف». وبعد ذلك أصاب مكّة قحط شديد، حتى أنّهم كانوا يرون كأن بين السهاء والأرض عموداً من الدخان من شدة الجوع والعطش، وعسر الأمر عليهم حتى أكلوا الميتة وعظام الحيوانات الميتة.

فأتوا إلى النّبي ﷺ وقالوا: يا محمّد، تأمرنا بصلة الرحم وقد هلك قومك! لئن رفع عنا العذاب لنؤمنن. فدعا النّبي ﷺ فارتفع العذاب وعم الخير والنعمة الوفيرة، لكنّهم لم يعتبروا بذلك، بل عادوا إلى الكفر مرة أخرى. "

طبقاً لهذا التّفسير فقد اعتبرت غزوة بدر هي البطشة الكبرى ـ أي العقوبة الشديدة ـ لأنّ المشركين تلقوا من المسلمين في بدر ضربات مهلكة ماحقة.

وطبقاً لهذا التّفسير لم يكن للدخان وجود في الحقيقة، بل إنّ السهاء قد بــدت للــناس العطاشي الجائعين كعمود الدخان، وعلى هذا فذكر الدخان هنا من باب المجاز، وهو يشير إلى تلك الحالة الصعبة المؤلمة.

وقال البعض: إنّ الدخان يستعمل عادة في كلام العرب كناية عن الشر والبلاء الذي يعم ويغلب."

١. بحارالانوار، ج ١٨، ص ١٤؛ في مواردٍ كثيرة تكون العبارة هكذا «اللّهم اشدد وطأتك على مضر واجعلها عليهم سنين كسنّى يوسف»؛ بحارالانوار، ج ٩، ص ١٢٨.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٦٢، ذيل الآيات مورد البحث.

٣. يقول الفخر الرازي: إنَّ العرب يسمّون الشر الغالب بالدخان؛ التفسير الكبير، ج ٢٧، ص ٢٤٢.

ويعتقد بعض آخر أنّه حين القحط وقلّة المطر تغطي السهاء عادة أعمدة الغبار، وقد عُبر هنا عن هذه الحالة بالدخان، لأنّ المطر يُنزل بالغبار إلى الأرض فيصفو الأفق. \

ومع كل هذه الصفات، فإنّ استعمال كلمة الدخان هنا مجازاً طبقاً لهذا التّفسير.

٢-إنّ المراد من «الدخان المبين» هو ذلك الدخان الغليظ الذي سيغطي السماء في نهاية العالم، وعلى أعتاب القيامة، فهو علامة لحلول اللحظات الأخيرة لهذه الدنيا، وبداية عذاب الله الألم للظالمين والمفسدين.

عند ذلك سينتبه هؤلاء الظالمون من نوم غفلتهم، ويطلبون رفع العذاب والرجوع إلى الحياة الدنيوية العادية، لكن أيديهم ترد في أفواههم.

وطبقاً لهذا التفسير فإن الدخان معناه الحقيق، ويكون مضمون هذه الآيات هو نفس ما ورد في آيات القرآن الأخرى، وهو أن المجرمين والكافرين يرجون وهم على أعتاب القيامة أو فيها \_ رفع العذاب عنهم، والرجوع إلى الدنيا، لكن ذلك لا يتقبل منهم ولا يحقق رجاؤهم.

الإشكال الوحيد الذي يرد على هذا التّفسير أنّه لا ينسجم مع جملة ﴿ لِنّا كَاشَفُوا العَدُابِ قَلِيمًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عند انتهاء الدنيا أو في القيامة ليعود الناس إلى حالة الكفر والمعصية.

أما إذا اعتبرنا هذه الجملة قضية شرطية \_ وإن كان ذلك يخالف الظاهر \_ فسيرتفع الإشكال حينئذ، لأن معنى الآية يصبح: كلما كشفنا عنهم قليلاً من العذاب فإنهم يعودون إلى طريقتهم الأولى، وهذا في الواقع شبيه بالآية ٢٨ من سورة الأنعام ﴿ ولوردّوا لعادوا لها تهوا عنه ﴾.

اضافة إلى أنَّ تفسير «البطشة الكبرى» بأحداث يوم بدر، يبدو بعيداً عن الصواب، لكن تفسيرها بعقوبات القيامة "مع الآية تماماً.

والشاهد الآخر للتفسير الثّاني هو الروايات الواردة عن النّبي الأكرم ﷺ والتي تفسّر الدخان بالدخان الذي سيملأ العالم على أعتاب قيام القيامة، كالرواية التي يرويها حذيفة

١. تفسير روح المعاني، ج ٢٥، ص ١٠٧.
 ٣. تراجع الآيات ٢٧ ـ ٣٠. من سورة الأنعام.
 ٣. يقول الراغب في المفردات، البطش: هو تناول الشيء بصولة، وهو مقدمة العقوبة عادة.

بن اليمان عن النّبي ﷺ بأنّه ذكر أربع علامات لاقتراب القيامة: الأولى ظـهور الدجــال، والأخرى نزول عيسى ﷺ، والثالثة النّار التي تظهر من أرض عدن، والدّخان.

فسأل حذيفة: يا رسول الله، وما الدّخان؟ فتلا رسول الله عَلَيْ ﴿ فَارْتَقْبُ يُومُ تَأْتِي السّمَاءُ بدخان هبين ﴾ يملأ ما بين المشرق والمغرب، يمكث أربعين يوماً وليلة، أمّا المؤمن فيصيبه منه كهيئة الزكمة، وأمّا الكافر فبمنزلة السكران يخرج من منخريه وأذنيه ودبره » أ.

وجاء في حديث آخر عن أبي مالك الأشعري عن رسول الله عَلَيْهُ : «إنَّ ربَّكم أن ذركم ثلاثاً: الدخان يأخذ منه المؤمن كالزكمة، ويأخذ الكافر فينفخ حتى يخرج من كل مسمع منه، والثانية الدابة، والثالثة الدجال» .

وقد قدمنا توضيحاً كافياً حول دابة الأرض في ذيل الآية ٨٦ من سورة النمل.
وروي شبيه هذا المعنى حول الدخان عن أبي سعيد الحذري عن النبي الأكرم تَنْفِيلًا. "
ويلاحظ نظير هذه التعبيرات، بصورة أكثر تفصيلاً، في الروايات الواردة عن طرق أهل البيت المنظية، ومن جملتها ما نقرأه في رواية عن أمير المؤمنين علي المنظية، أنّ رسول الله تنظيفة قال: «عشر قبل الساعة لابد منها: السفياني، والدجال، والدخان، والذابة، وخروج القائم، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى، وخسف بالمشرق، وخسف بجزيرة العرب، ونار تخرج من قعر عدن تسوق الناس إلى المحشر». أ

ومن مجموع ما قيل، نستنتج أنّ التّفسير الثّاني هو الأنسب. عندي الثّاني هو الأنسب.

٢٠ المصدر السابق.

ع. بحارالأنوار، ج ٥٢، ص ٢٠٩.

١٠ تفسير الدر العنثور، ج ٦، ص ٢٩.

٣٠ المصدر السابق.

وَلَفَدْ فَتَنَا قَبْلَهُ مْ فَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَاءَهُمْ رَسُولُ كَيْمُ شَا أَنَّ أَنَّ أَنَّ أَوَا إِلَى عِبَادَ اللَّهِ إِنِي لَكُورَسُولُ آمِينٌ ﴿ وَأَن لَا تَعْلُوا عَلَى اللَّهِ إِنِي ءَاتِيكُر بِسُلَطَنِ مُبِينِ ﴿ وَإِن عُذْتُ بِرَقِي وَرَبِّكُو أَن تَرْجُمُونِ ﴿ وَإِن لَرَاؤُومِنُوا لِي فَاعْلَزِلُونِ ﴾

#### التفسير

# إذا لم تؤمنوا فلا تصدّوا الآفرين عن الإيمان:

متابعة للآيات السابقة التي كانت تتحدث حول تمرد مشركي العرب وعدم إذعانهم للحق، تشير هذه الآيات إلى غوذج من الأمم الماضية التي سارت في نفس هذا المسير، وابتليت أخيراً بالعذاب الأليم والهزيمة النكراء، ليكون ذلك تسلية للمؤمنين، وتحذيراً للمنكرين المعاندين. وذلك النموذج هو قصّة موسى وفرعون، حيث تقول الآية: ﴿ولقد فتنا قبلهم قوم فرمون﴾.

«فتنا» من مادة «فتنة»، وهي في الأصل تعني وضع الذهب في فرن النّار لتخليصه من الشوائب، ثمّ أطلقت على كل امتحان واختبار يجري لمعرفة نسبة خلوص البـشر... ذلك الاختبار الذي يعم كل حياة الإنسان والجتمعات البشرية، وبتعبير آخر، فإن كل مراحل حياة الإنسان في هذه الدنيا تطوئ في هذه الاختبارات، فإنّ هذه الدنيا دار امتحان وابتلاء. لقد كان قوم فرعون يعيشون أوج قوتهم وعظمتهم بامتلاكهم حكومة قوية، وثروات ضخمة، وإمكانيات واسعة، فغرتهم هذه القدرة العظيمة، وتلوثوا بأنواع المعاصي والظلم والجور.

ثمّ تضيف الآية ﴿وجاءهم رسول كريم، فهو كريم من ناحية الخلق والطبيعة، وكريم من

ناحية العظمة والمنزلة عند الله، وكريم من ناحية الأصل والنسب، ولم يكن هذا الرّسول إلا موسى بن عمران الله .\

لقد خاطبهم موسى على بأسلوبه المؤدب جدّاً، المليء بالود والمحبّة، فقال: ﴿ أَنْ لَدُولَ اللَّهِ عَبَادُ لِللَّهِ عباد الله ﴾. ٢

وطبقاً لهذا التفسير، فإن ﴿عبادالله﴾ بحكم المخاطب، والمراد منهم الفراعنة، وبالرغم من أن هذا التعبير يستعمل في آيات القرآن في شأن العباد الصالحين، إلّا أنّه أطلق أيضاً في موارد عديدة على الكفار والمجرمين، من أجل تحريك وجدانهم، وجذب قلوبهم نحو الحق "بناء على هذا، فإنّ المراد من ﴿لدّول﴾ إطاعة أمر الله سبحانه و تنفيذ أوامره.

وقد ذكر جماعة من المفسّرين تفسيراً آخر لهذه الجملة، فقالوا: المراد من ﴿مبادالله﴾ بنو إسرائيل، ومن ﴿لَمُّولُ﴾ إيداعهم بيد موسى، ورفع الذلة والعبودية عنهم، كما جاء في الآية ١٠٥ من سورة الشّعراء ﴿لَنْ لَرسَل معنا بني لِسرئئيل﴾ وورد نظير هذا المعنى في الآية ١٠٥ الأعراف، و٤٧ طد، أيضاً.

والأمر الذي لا ينسجم مع هذا التّفسير، هو أن جملة ﴿أَدُولِ﴾ تستعمل عادة في أداء الأموال والأمانات والتكاليف، لا في مورد إيداع الأشخاص، ويتّضح هذا الموضوع جيداً علاحظة موارد استعمال هذه الكلمة.

وعلى أية حال، فإنّه يضيف في بقية الآية **﴿لِئي لكم رسول لمين﴾** وذلك لنني كل اتهام عن نفسه.

إنّ هذا التعبير \_ في الحقيقة \_ داحض للإتهامات الباطلة التي ألصقها بـ الفـراعـنة، كالسحر، والسعي إلى التفوق واستلام الحكم في أرض مصر، وطرد أصحابها الأصليين، والتي أشير إليها في الآيات المختلفة.

١. يقول الراغب في المفردات: الكرم إذا وصف الله تعالى به فهو اسم لإحسانه وإنعامه، نحو قوله: ﴿إن ربّي غنى كريم﴾ وإذا وصف ربّه الإنسان فهو اسم للأخلاق والأفعال المحمودة التي تظهر منه.

ولقد ورد هذا الوصف لأمور أخرى أيضاً في القرآن المجيد، مثل: كتاب كريم، كُل زوج كريم، رزق كريم، مقام كريم، أجر كريم.

٢. «أن» في جملة: ﴿أن أدوا إليّ عباد الله﴾ تفسير لفعل مقدر يفهم من الكلام السابق، والتقدير: (جئتكم أن أدوا إلى عبادالله).

٣ كالآية ١٧ من سورة الفرقان، و١٣ من سورة سبأ. و٥٨ من سورة الفرقان، وغيرها.

ثمّ يقول لهم موسى على بعد أن دعاهم إلى طاعة الله سبحانه، أو إطلاق سراح بني إسرائيل و تحريرهم: إنّ مهمتني الأخرى أن أقول لكم: ﴿وَأَنْ لا تعلوا على الله إنسي آلسيكم بسلطان هبين معجزاته بينة، وأدلته منطقية واضحة.

والمراد من عدم العلو على الله سبحانه، هو عدم القيام بأي عمل لا ينسجم مع أصول العبودية، من المخالفة والتمرد، وحتى إيذاء رسل الله، أو ادعاء الألوهية وأمثال ذلك.

ولما كان المستكبرون وعبيد الدنيا لا يدعون أي تهمة وافتراء، إلّا وألصقوهما بمن يرونه مخالفاً لمنافعهم ومصالحهم اللامشروعة بل لا يتورعون حتى عن قتله وإعدامه، لذا فإنّ موسى الله يضيف للحد من مسلكهم هذا ﴿وَلِنْيَ عَدْمَهُ بِرَبِي وَرَبِّكُمْ أَنْ تَرْجِمُونَ﴾.

إنّ هذا التعبير لعله إشارة إلى أنيّ لاأخاف تهديداتكم، وسأصمد حتى آخر نفس، والله حافظي وحارسي، وكانت مثل هذه التعبيرات تمنح القادة الإلهيين حزماً أكبر في دعوتهم، وتزيد في انهيار إرادة الأعداء ومعنوياتهم، وتزيد من جانب آخر ثبات المحبين والمؤمنين واستقامتهم، لأنّهم يعلمون أنّ إمامهم وقائدهم يقاوم حتى اللحظات الأخيرة.

وربّما كان التأكيد على مسألة الرجم من جهة أنّ كثيراً من رسل الله قبل موسى الله قد هُدّدوا بالرجم، ومن جملتهم نوح الله ﴿قَالُوا لَئِنْ لَمْ تَنْتُهُ مِا نُوحِ لَتَكُونُنْ مِنْ المرجومين ﴾ ﴿

وكذلك الحال بالنسبة إلى إبراهيم على لما هدده آزر وقال له: ﴿لَنْ لَمُ لَنْتُهُ الْرَجْمَنْكُ ﴾ "، وشعيب لما هدده الوثنيون قالوا له: ﴿ولو لارهطك لرجمناك ﴾ ".

أمّا اختيار الرجم من بين أنواع القتل، فلأنّه أشدّها جميعاً، وعلى قول بعض أرباب اللغة فإنّ هذه الكلمة جاءت بمعنى مطلق القتل أيضاً. ٤

واحتمل كثير من المفسّرين أن يكون الرجم بمعنى الإتهام وإساءة الكلام، لأنّ هذه الكلمة قد استعملت في هذا المعنى أيضاً، وكانت هذه الاستعاذة في الحقيقة مانعاً من تأثير التهم التي اتهموا بها موسى فيا بعد.

و يمكن أن تكون هذه الكلمة قد استعملت في معناها الواسع الذي يشمل كلا المعنيين. و تخاطب الآية الأخيرة هـ ولاء القـ وم فـتقول: ﴿ وَإِنْ لِم تـوَمنُوا لِي فـاعتزلون ﴾ لأن

۲. مریم، ۲۵.

۱. الشعراء، ۱۱۹.

٤. لسان العرب، مادة رجم.

۳. هود، ۹۱.

موسى الله كان واثقاً من نفوذه بين أوساط الناس، ومختلف طبقاتهم، بامتلاك تلك المعجزات الباهرات، والأدلة القوية، والسلطان المبين، وأنّ ثورته ستؤتي أكلها بعد حين، ولذلك كان يرضى من هؤلاء القوم أن يتنحوا عن طريقه ولا يكونوا حاجزاً بهينه وبين الناس.

لكن، هل يمكن أن يهدأ هؤلاء الجبابرة المغرورون وهم يرون الخطر يهدد مصالحهم وثرواتهم اللامشروعة، ويقبلوا مثل هذا الاقتراح ويدعوا موسى وشأنه؟ الآيات الآتية كفيلة بأن تبنّ تتمة هذه الأحاديث.

8003

فَدَعَا رَبَّهُ وَأَنَّ هَنَوُلَآءِ قَوْمٌ مُجُومُونَ ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُمْ مُنَّبَعُونَ ﴿ وَ الْمَحْرَرَهُوا أَلَا يَنَكُوا مِن جَنَّتِ وَعُيُونٍ ﴿ وَوَرُرُوعٍ وَ الْمَحْرَرَهُوا إِنَّهُمْ جُندُ مُغَرَقُونَ ﴿ كَمْ تَرَكُوا مِن جَنَّتِ وَعُيُونٍ ﴿ وَوَرُرُوعٍ وَ مَقَامِ كَرِيمٍ ﴿ وَنَعْمَةِ كَانُوا فِيهَا فَلَكِهِينَ ﴿ كَذَالِكُ وَأَوْرَثَنَاهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾ مَقَامِ كَرِيمٍ ﴿ وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَلَكِهِينَ ﴿ كَذَالِكُ وَأَوْرَثَنَاهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلأَرْضُ وَمَاكَانُوا مُنظرِينَ ﴾ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلأَرْضُ وَمَاكَانُوا مُنظرِينَ ﴾

# التفسير

#### تركوا القصور والبساتين والكنوز وارتملواا

لقد استخدم موسى ﴿ كُلَّ وسائل الهداية للنفوذ إلى قلوب هؤلاء المجرمين الظلمة، إلَّا أنّها لم تؤثر فيهم أدنى تأثير، وطرق كلّ باب ولكن ما من مجيب.

لذلك يئس منهم، ولم ير لهم علاجاً إلّا لعنهم والدعاء عليهم، لأنّ الفاسدين الذين لا أمل في هدايتهم لا يستحقون الحياة في قانون الخلقة، بل يجب أن ينزل عليهم عذاب الله ويجتثهم ويطهر الأرض من دنسهم، لذلك تقول الآية الأولى من هذه الآيات: ﴿فدهارتِه أَنَّ هؤلا قوم مجرمون﴾.

انظر إلى أدب الدعاء، إنّه لا يقول: اللّهم افعل كذا وكذا، بل يكتني بأنّ يقول: اللّهمَّ إنّ هؤلاء قوم مجرمون لا أمل في هدايتهم وحسب!

وقد استجاب الله سبحانه دعاءه، وكمقدمة لنزول العذاب على الفراعنة، ونجاة بني إسرائيل منهم، أمر موسى الله أن ﴿فأسربعبادي ليلا لِلْكُم متبعون﴾ لكن لا تقلق من ذلك، فيجب أن يتبعكم هؤلاء ليلاقوا المصير الذي ينتظرهم.

إنّ موسى على ما مور بأنّ يتحرك ليلاً بصحبة عباد الله المؤمنين، أي بني إسرائيل، وجماعة من أهل مصر الذين مالت قلوبهم إلى الإيمان ولبّت دعوة موسى، وأن يأتي النيل، ويعبره بطريقة إعجازية، ثمّ يسير إلى الأرض الموعودة، «فلسطين».

صحيح أنّ حركة موسى وأنصاره قد تمّت ليلاً، إلّا أنّ من المحتم أنّ لا تبقى حركة جماعية عظيمة كهذه خافية عن أنظار الفراعنة مدة طويلة، وربّا لم تمض عدّة ساعات حتى أوصل جواسيس فرعون هذا الخبر المهول \_ أو قل فرار العبيد الجساعي \_ إلى مسامعه، ف أمر بطاردتهم بجيش جرار.

والطريف أنّ كلّ هذه الأمور التي حدثت جاءت ضمن إشارة موجزة في الآيات أعلاه ﴿لِتُكِم مِتيعون﴾.

إنّ ما حذف هنا من أجل الاختصار وُضِّح في آيات أخرى من القرآن بعبارات موجزة، في لاّ نقراً في الآية ٧٧ من سورة طد ﴿ولقد لُوحينا إلىٰ هوسیٰ لَنَّ لُسربعبادي فاضرب لهم طريقاً في البحريباً لا تخاف دركاً ولا تخشى ﴾.

ثمّ تضيف الآية التي بعدها: عندما تصل إلى الساحل الآخر عليك أن تترك البسحر بهدوء ﴿ولترك البحررهولَ﴾ والمراد من البحر في هذه الآيات هو نهر النيل العظيم.

لقد ذكر المفسّرون وأرباب اللغة معنيين للرهو: هما الهدوء، والسعة والإنفتاح، ولا مانع هنا من اجتماعهما.

لكن لماذا صدر مثل هذا الأمر لموسى ﷺ؟

من الطبيعي أنّ موسى على وبني إسرائيل كانوا راغبين في أن يجتازوا البحر حتى تتصل المياه مرّة أخرى و تملأ هذا الفراغ، ويبتعدوا بسرعة عن منطقة الخطر، ويتجهوا بسلامة إلى الوطن الموعود، إلّا أنّهم أمروا أنّ لا يعجلوا أثناء عبورهم نهر النيل، بل ليدعوا فرعون وآخر جندي من جنوده يردون النيل، فإنّ أمر إهلاكهم وإماتتهم قد صدر إلى أمواج النيل المتلاطمة الغاضبة، ولذلك تقول الآية في ختامها ﴿لِتّهم جند معرقون﴾.

هذا هو أمر الله عزَّوجلَّ الحتمي الصادر بحق هؤلاء القوم، بأنَهم يجب أن يغرقوا جميعاً في نهر النيل العظيم، الذي كان أساس ثروتهم وقوّتهم! وبأمر إلهي واحد تحول هذاالنهر الذي كان عصب حياتهم إلى أداة فنائهم وموتهم.

نعم، عندما وصل فرعون وجنوده إلى شاطئ النيل كان بنو إسرائيل قد خرجوا من الجانب الآخر، وكان ظهور مثل ذلك الطريق اليابس وسط النيل كافياً وحده لأن يلفت نظر حتى الطفل الساذج إلى تحقق إعجاز إلهي عظيم في البحر، إلّا أنّ كبر أولئك الحمق وغرورهم لم يسمح لهم بإدراك هذه الحقيقة الواضحة فيقفوا على اشتباهاتهم وأخطائهم، ويتوجهوا إلى الله سبحانه!

ربّما كانوا يظنون أنّ هذا التغير الذي طرأ على النيل قد تمّ بأمر فرعون أيضاً! وربّما قال هذا الكلام لجنوده، ثمّ ورد بنفسه ذلك الطريق فتبعه جنوده حتى الجندى الأخير!

لكن، أمواج النيل تلاطمت فجأةً وانهالت عليهم كبناء شاهق انهدمت قواعده فانهار إلى الأرض، فغرقوا جميعاً.

والنكتة التي تلفت النظر في هذه الآيات، هي اختصارها الفائق، وكونها بليغة ومعبرة في الوقت نفسه، فقد ذكرت قصة مفصلة في ثلاث آيات -أو جمل -بحذف الجمل الإضافية التي تفهم من القرائن أو الجمل الأخرى، ونراها اكتفت بالقول: ﴿قدما ربّه أنّ هؤلاء قوم مجرمون \* فأسر بعبادي ليلاً إنّكم متبحون \* ولترك للبحر رهواً إنّهم جند مغرقون ».

إنّ التعبير بسمغرقون» مع أنّهم لم يكونوا قد غرقوا بعدُ إشارة إلى أنّ هذا الأمر الإلهــي حتمي وقطعي.

ولغر الآن ماذا جرى من الحوادث التي تدعو إلى الاعتبار بهــا، بــعد غــرق فــرعون والفراعنة.

يبيّن القرآن الكريم في الآيات التالية تركة الفراعنة العظيمة التي ورثها بـنو إسرائـيل، ضمن خمسة مواضيع تكون الفهرس العام لكلّ حياة الفراعنة، فيقول أوَّلاً: ﴿ كُمْ تَرْكُوا مِنْ جنّاه، وميون﴾

لقد كانت البساتين والعيون ثروتين من أهم وأروع ثروات هؤلاء، لأن مصر كانت أرضاً خصبة مليئة بالبساتين بوجود نهر النيل، وهذه العيون يمكن أن تكون إشارة، إلى العيون التي كانت تنبع هنا وهناك، أو أنّها جداول كانت تستمد مياهها من النيل، وتمر في بساتين أولئك وحدائقهم الغناء الخضراء، وليس بعيداً إطلاق العين على هذه الجداول.

ثمّ يضيف القرآن الكريم ﴿وندوع ومقام كريم﴾ وكانت هاتان ثروتين مهمتين أخريين، فمن جهة كانت الزراعة العظيمة التي تعتمد على النيل، حيث أنواع المواد الزراعية الغذائية وغيرها، والمحصولات التي امتدت في جميع أنحاء مصر، وكانوا يستخدمونها غذاءاً لهم ويصدرون الفائض منها إلى الخارج، ومن جهة أخرى كانت القصور والمساكن العامرة، حيث إنّ من أهم مستلزمات حياة الإنسان هو المسكن المناسب.

لاشك أنّ هذه القصور كريمة من الناحية الظاهرية، ومن وجهة نظر هؤلاء أنفسهم، وإلّا فإنّ مساكن الطواغيت المزينة هذه، والتي تسبب الغفلة عن الله، لا قيمة لها في منطق القرآن.

واحتمل البعض أن يكون المراد من المقام الكريم مجالس الأنس والطرب، أو المنابر التي كان يرتقيها المدّاحون والشعراء للثناء على فرعون.

لكن، الظاهر أنّ المعنى الأوّل أنسب من الجميع.

ولما كان هؤلاء يمتلكون وسائل رفاه كثيرة غير الأمور الأربعة المهمّة التي مرَّ ذكرها. فقد أشار القرآن إليها جميعاً في جملة مقتضبة، فقال: ﴿ونعمة كانوا فيها فاكهين﴾ ٢٦.

ثمٌ يضيف ﴿ كَذَٰلِكَ وَلُورِثُنَاهَا قُومًا آخرينَ ﴾ ``،

والمراد من ﴿قوماً آخرين﴾ هم بنو إسرائيل، حيث صرّح بذلك في الآية ٩٥ من سورة الشعراء، والتعبير بالإرث إشارة إلى أنهم حصلوا على كلّ هذه الأموال والثروات من دون أن يبذلوا أدنى جهد، أو يتحملوا أقل تعب ومشقّة، كما يحصل الإنسان على الإرث دون أن يشتى ويجهد في تحصيله.

والجدير بالإنتباه أنّ الآية المذكورة ونظيرتها في سورة الشعراء تــوحيان بــأنّ بــني إسرائيل قد عادوا إلى مصر بعد غرق الفراعنة وورثوا ميراثهم، وحــكوا هــناك، وســير الحوادث يقتضي \_أيضاً \_أن لا يدع موسى على مصر تعيش فراغاً سياسياً بعد انهيار دعائم حكومة الفراعنة فيها.

لكن هذا الكلام لا ينافي ما ورد في آيات القرآن الكريم من أنَّ بني إسرائيل قد ساروا إلى الأرض الموعودة، أرض فلسطين، بعد خلاصهم من قبضة الفراعنة، والذي جاء مفصلاً في القرآن، فمن الممكن أن تكون جماعة منهم قد أقاموا في مصر بعد استيلائهم عليها كوكلاء لموسى الله وسار القسم الأعظم إلى فلسطين.

ولمزيد من الإيضاح حول هذا الكلام انظر ذيل الآية ٥٩ من سورة الشعراء.

و تقول الآية الأخبيرة من هذه الآيات ﴿فها بكت عليهم للسها، والأرض وها كانوا

المعنى، في حين يعتقد جمع آخر أن للإثنين معنى واحداً يشمل كل المنافع التي تستحق الإلتفات والنظر.
 المعنى، في حين يعتقد جمع آخر أن للإثنين معنى واحداً يشمل كل المنافع التي تستحق الإلتفات والنظر.
 إلى فسرت كلمة «فاكهين» بالاستمتاع بالفواكه تارة، وأخر بالأحاديث الفكاهية السارة، وثالثة بالتنعم والتلذذ، والمعنى الأخير أجمع من الجميع.

٣. «كذلك» خبر لمبتدأ محذوف والتقدير: الأمر كذلك، ويستعمل هذا التعبير للمتأكيد. واحتمل البعض احتمالات أخرى في تركيبها.

إنّ عدم بكاء السهاء والأرض ربّما كان كناية عن حقارتهم، وعدم وجود ولي ولا نصير لهم ليحزن عليهم ويبكيهم، ومن المتعارف بين العرب أنّهم إذا أرادوا تبيان أهميّة مكانة الميت، يقولون: بكت عليه السهاء والأرض، وأظلمت الشمس والقمر لفقده.

واحتمل أيضاً أنّ المراد بكاء أهل السهاوات والأرض، لأنّهم يبكون المؤمنين المـقربين عند الله، لا الجبابرة والطواغيت وأمثاله.

وقال البعض: إنّ بكاء السهاء والأرض بكاء حقيقي، حيث تُظهر احمراراً خاصاً غير احمرار الغروب والطلوع، كما نقراً في رواية: «لما قتل الحسين بن علي بن أبي طالب على بكت السماء عليه، وبكاؤها حمرة أطرافها» (

وفي رواية أخرى عن الإمام الصادق الله «بكت السماء على يحيى بن زكريا وعلى الحسين بن وكريا وعلى الحسين بن علي (عليهما السلام) أربعين صباحاً، ولم تبك إلاّ عليهما» قلت: وما بكاؤها؟ قال: «كانت تطلع حمراء، وتغيب حمراء» .

غير أننا نقراً في حديث روي عن النّبي تَنَبَّرُهُ: «ما من مؤمن إلّا وله باب يصعد منه عمله. وباب ينزل منه رزقه، فإذا مات بكيا عليه» ".

ولا منافاة بين هذه الرّوايات، حيث كان لشهادة الحسين الله ويحيئ بن زكريا الله صفة العموم في كلّ السهاء، وما ورد في الرّوايات الأخيرة صفة الخصوص أ.

علىٰ أي حال، فلا تضاد بين هذه التفاسير، ويمكن جمعها في معنيٰ الآية.

نعم لم تبك السهاء لموت هؤلاء الضالين الظالمين، ولم تحزن عليهم الأرض، فقد كانوا موجودات خبيئة، وكأنّما لم تكن لهم أدنى علاقة بعالم الوجود ودنيا البشرية، فلما طرد هؤلاء الأجانب من العالم لم يحس أحد بخلو مكانهم منهم، ولم يشعر أحد بفقدهم، لا على وجد الأرض، ولا في أطراف السهاء، ولا في أعهاق قلوب البشر، ولذلك لم تذرف عين أحد دمعة لموتهم.

وننهي الكلام في هذه الآيات بذكر رواية عن أمير المؤمنين ﷺ.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٦٥، ذيل الآية مورد البحث.

٢. المصدر السابق. ٢. المصدر السابق.

٤. روي في تفسير الدر المنثور حديث في باب الجمع بين هذه الروايات. تفسير الدرّالمنثور، طبقاً لنقل تفسير الميزان، ج ١٨، ص ١٥١.

فقد ورد في رواية أنّ أمير المؤمنين علياً عَلِيّاً لما مرّ على المدانس، ورأى آثمار كمسرى مشرفة على السقوط والإنهيار، أنشد أحد أصحابه الذين كانوا معه:

فكأنهم كانوا على ميعادا

جرت الرياح علىٰ رسومهم

فقال أمير المؤمنين على الله «أفلا قلت ﴿ كَمْ تَركُوا مِنْ جِنَاتُ وَعِيُونَ \* وَزَرُوعَ وَمَقَامَ كَرِيمَ \* و وتسمة كاتوا فيها فاكهين \* كذلك و لورثناها قوماً آخرين \* فما بكت عليهم السماء والأرض وما كانوا منظرين﴾ » أ.

8003

١. سفينة البحار، ج ٢، ص ٥٣١ مادة مدن.

وَلَقَدْ نَجَيَّنَا بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ مِن فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِن ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرْنَهُمْ عَلَى عِلْمَ عِلَى الْعَلَمِينَ ﴿ وَمَا لَيْنَهُم مِنَ ٱلْاَينِ مَا فِيهِ بَلَتَوُّا مُبِيثٍ ﴾ وَمَالَيْنَهُم مِنَ ٱلْاَينِ مِا فِيهِ بَلَتَوُّا مُبِيثٍ ﴾ مَافِيهِ بَلَتَوُّا مُبِيثٍ ﴾

## التفسير

### بنو إسرائيل في بوتقة الافتبار:

كان الكلام في الآيات السابقة عن غرق الفراعنة وهلاكهم، وانكسار شوكتهم وانتهاء حكومتهم، وانتقالها إلى الآخرين، وتتحدّث هذه الآيات في النقطة المقابلة لذلك أي نجاة بني إسرائيل وخلاصهم، فتقول: ﴿ ولقد نجيّنا بني إسرائيل من العذاب العهين ﴾ من العذاب الجسمي والروحي الشاق، والذي نفذ إلى أعهاق أرواحهم.. من ذبح الأطفال الذكور، واستحياء البنات للخدمة وقضاء المآرب، من السخرة والأعمال الشاقة جدّاً، وأمثال ذلك. فكم هو مؤلم أن يكون مصير أمة بيد هكذا عدو دموي شيطاني، وأن تبتلى بهكذا ظلمة لا يعرفون الرحمة ولا الإنسانية؟

نعم، لقد نجين الله سبحانه هذه الأمّة المظلومة من قبضة هؤلاء الظالمين، أعظم سفاكي الدماء في التاريخ، في ظل ثورة موسى بن عمران على الرّبانية، لذلك تنضيف الآية ﴿ الله فرعون لِنّه كان عالياً من المسرفين ﴾.

ليس المراد من «عالمياً» هنا علو المنزلة، بل هو إشارة إلى استشعاره العلو، وإنّما علوه في الإسراف والتعدي، كما جاء ذلك أيضاً في الآية ٤ من سورة القصص ﴿ إِنَّ فَرَعُونَ عَلا فَي الأَرْفِن ﴾ حتى أنّه ادعى الألوهية، وسمى نفسه الرب الأعلى.

و«المسرف» من مادة «إسراف»، أي كلّ تجاوز للحدود، سواء في الأقوال أم الأفعال، ولذلك استعملت كلمة المسرف في آيات القرآن المختلفة في شأن المجرمين الذيس يستعدون

الحدود في ظلمهم وفسادهم، وكذلك أطلقت على العصاة المسرفين، كما نقرأ ذلك في الآية ٥٣ من سورة الزمر ﴿قُل ياعبادي الذين لسرقوا على لنفسهم لا تقنطوا هن رحمة الله ﴾.

وتشير الآية التالية إلى نعمة أخرى من نعم الله سبحانه على بني إسرائيل، فتقول: ﴿ولقد اخترناهم على علم على العالمين﴾ إلّا أنّهم لم يعرفوا قدر هذه النعمة، فكفروا وعوقبوا.

وعلىٰ هذا فإنّهم كانوا الأمة المختارة في عصرهم، لأنّ المراد من العالمين البشر في ذلك العصر والزمان لا في كلّ القرون والأعصار، لأنّ القرآن يخاطب الأمة الإسلامية بصراحة في الآية ١١٠ من سورة آل عمران ويقول: ﴿كنتم خيرلَمّة لُخرجِمع للناس﴾.

وكذلك الحال بالنسبة إلى الأراضي التي ورثها بنو إسرائيل، إذ يقول القرآن الكريم في الآية ١٣٧ من سورة الأعراف ﴿ وتُورثنا القوم الذين كانوليستضعفون مشارق الأرض ومغاربها التي باركنا فيها ﴾ في حين أنّ بني إسرائيل لم يرثوا كلّ الأرض، والمراد شرق منطقتهم وغربها.

ويعتقد بعض المفسّرين أنّه كان لبني إسرائيل بعض الميزات التي كانت منحصرة فيهم على مرّ التأريخ، ومن جملتها كثرة الأنبياء، إذ لم يظهر في أي قوم هذا العدد من الأنبياء.

إلّا أنّ هذا الكلام، إضافة إلى أنّه لا يثبت مزيتهم المطلقة هذه، فإنّه يدل على أنّها ليست مزية أساساً، فربّما كانت كثرة الأنبياء فيهم دليلاً على غاية تمرد هؤلاء القوم وقمة عصيانهم، كما بيّنت الحوادث المختلفة بعد ظهور موسى المنه أنّهم لم يتركوا شيئاً سيئاً لم يفعلوه ضد هذا النّبي العظيم.

وعلىٰ أية حال، فإنّ ما ذكرناه أعلاه في تفسير الآية، هو المقبول من قبل كبثير من المفسّرين في شأن أهلية بني إسرائيل النسبية.

غير أنّ هؤلاء القوم المعاندين كانوا يؤذون أنبياءهم دائماً حسب ما يذكره القرآن و كانوا يقفون أمام أحكام الله سبحانه بكلّ تصلب وعناد، بل إنّهم بمجرّد أن نجوا من النيل وأهواله طلبوا من موسىٰ أن يجعل لهم آلهة يعبدونها! وهذا يدلنا على إمكانية أن يكون الهدف من الآية ليس بيان خصيصة لبني إسرائيل، بل بيان حقيقة أخرى، وعليه يصبح معنىٰ الآية؛ مع أنّنا نعلم أنّ هؤلاء سيسيئون استغلال نعم الله ومواهبه، فقد منحناهم التفوق لنختبرهم.

كما يستفاد من الآية التالية \_أيضاً \_أنّ الله سبحانه قد منحهم مواهب أخرى ليبلوهم.

ولذا فإن هذا الاختبار الإلهي لا يدل على كونه مزية لهؤلاء، وليس هذا وحسب، بل هو ذم ضمني أيضاً، لائهم لم يشكروا هذه النعمة، ولم يؤدّوا حقها، ولم ينجحوا في الامتحان. وتشير آخر آية من هذه الآيات إلى بعض المواهب الأخرى التي منحهم الله إيّاها، فتقول: ﴿وَلَلْيَناهُم هِنَ اللَّيَاتُ هَا فَيه بلا هبين ﴾ فرة ظللنا عليهم الغهام في صحراء سيناء، وفي وادي التيه وأخرى أنزلنا عليهم مائدة خاصة من المن والسلوى، وثالثة أجرينا لهم العيون من الصخور الصاء، ومنحناهم أحياناً نعماً مادية ومعنوية أخرى، إلّا أنّ كلّ ذلك كان لغرض الابتلاء والامتحان، لأنّ الله سبحانه يختبر قوماً بالمصيبة، وآخرين بالنعمة، كها نقرأ ذلك في الآية من سورة الأعراف: ﴿وبلوناهُم بالحسنات والسّينات لعلهم يرجعون ﴾.

ورتباكان الهدف من ذكر قصة بني إسرائيل للمسلمين الأوائل، هو أن لا يخافوا من كثرة الأعداء وتعاظم قوّتهم، وليطمئنوا بأنّ الله الذي أهلك الفراعنة ودمرهم، وأورث بني إسرائيل ملكهم وحكومتهم، سيمنّ عليهم في القريب العاجل بمثل هذا النصر، وكما اختبر أولئك بهذه المواهب، فإنّكم ستوضعون أيضاً في بوتقة الامتحان والاختبار، ليتضح ماذا ستفعلون بعد الإنتصار وتقلد الحكم؟

وهذا تحذير لكلّ الأمم والأقوام فيما يتعلق بالإنتصارات والمواهب التي يحصلون عليها بفضل الله ولطفه، فإنّ الامتحان عندئذٍ عسير.

ജ

إِنَّ هَنَوُلآءِ لَيَقُولُونَ ﷺ إِنْ هِيَ إِلَّا مَوْتَثَنَاٱلْأُولِيَ وَمَا نَعَنُ بِمُنشَرِينَ ﷺ فَأَنُواْ بِعَابَآ إِناَ الْكُنتُمْ صَدِيقِينَ ۞

### الأفسير

### لا شيء بعد الموتا

بعد أنّ جسدت الآيات السابقة مشهداً من حياة فرعون والفراعنة، وعاقبة كفرهم وإنكارهم، تكرر الكلام عن المشركين مرّة أخرى، وأعادت هذه الآيات مسألة شكهم في مسألة المعاد والتي مرّت في بداية السورة بصورة أخرى، فقالت: ﴿إِنّ هؤلا ليقولون \* إِن هي إِلّا هوتتنا الأولى وها نعن بعنشرين ﴾ وسوف لا نعود إلى الحياة اطلاقاً وما يقوله محمّد عن المعاد والحياة بعد الموت والثواب والعقاب، والجنّة والنّار لا حقيقة له، فلا حشر ولا نشر أبداً!

وهنا سؤال يطرح نفسه، وهو: لماذا يؤكّد المشركون على الموتة الأولى فقط، والتي تعني عدم وجود موت آخر بعد هذا الموت، في حين أنّ مرادهم نفي الحياة بعد الموت، لا إنكار الموت الثاني وبتعبير آخر فإنّ الأنبياء كانوا يخبرون بالحياة بعد الموت، لا بالموت مرة ثانية. ونقول في الإجابة: إنّ مرادهم عدم وجود حالة أخرى بعد الموت، أي إنّنا نموت سرّة واحدة وينتهي كلّ شيء، وبعد ذلك لا توجد هناك حياة أخرى ولا موت آخر، فكل ما هو موجود هذا الموت لا غبر. (فتأمل!) ...

ا. هنا اختلاف في مرجع ضمير (هي) فأرجعه بعض المفترين إلى (الموتة)، وهو المستفاد من سياق الكلام، وبناء على هذا يكون المعنى: ما الموتة إلا موتتنا الأولى (تفسير التبيان وتفسير مجمع البيان وتفسير الكشاف). في حين اعتبر البعض الآخر مرجع الضمير هو العاقبة والنهاية، وعلى هذا يكون المعنى: ما عاقبة أمرنا إلا الموتة الأولى (تفسير روح المعاني وتفسير الميزان) وليس بينهما من تفاوت كثير من حيث النتيجة.
 ٢. ذكر المفترون احتمالات أخرئ في تفسير هذه الجملة، وتبدو جميعاً بعيدة، ومن جملتها: أنهم فسروا بها المنابع الم

وهذا يشبه كثيراً ما ورد في الآية ٢٩ من سورة الأنعام، حيث تقول: ﴿وقالوا إِن هي إلاّ حياتنا الدنيا وها نحن بمبعوثين﴾!

ثم تنقل كلام هؤلاء الذين تشبئوا بدليل واه لإثبات مدعاهم، إذا قالوا: ﴿فَأَتُوا بِآبَائِنَا لِنُ كنتم صادقين﴾.

قال البعض: إنّ هذا كان كلام أبي جهل، حيث إنّه التفت إلى النّبي عَلَيْ وقال: إن كنت صادقاً فابعث جدك قصي بن كلاب، فإنّه كان رجلاً صادقاً لنسأله عمّا يكون بعد الموت . من البديهي أنّ كلّ ذلك كان تذرعاً، ومع أنّ سنّة الله لم تقم على أن يحيي الأموات في هذه الدنيا ليأتوا بأخبار ذلك العالم إلى هذا العالم، لكن على فرض أن يتمّ هذا العمل من قبل الرّسول الأعظم عَنْ في في في في المتذرعون نغمة جديدة، ويضربون على وتر آخر، فيسمون ذلك الفعل سحراً مثلاً، كما طلبوا المعاجز عدّة مرات، فلما أتاهم النّبي عَنْ الله النكر وها أشد إنكار.

### ہدث

## عقيدة المشركين في المعاد:

وبعضهم الآخر كانوا يعتقدون بالله عزّوجلٌ، ويعتقدون أيضاً أنّ الأصنام شفعاؤهم عند الله، إلّا أنّهم كانوا ينكرون المعاد، وهم الذين كانوا يقولون: ﴿هن يحيي العظام وهي رهيم ﴾ ، فأولئك كانوا يحجون إلى الأصنام، ويقدمون القرابين لها، وكانوا يعتقدون بالحلال والحرام، وكان أكثر مشركي العرب من هذه الفئة.

الموتة الأولى بالموت قبل الحياة في هذه الدنيا، وبناء على هذا يكون معنى الآية: إنَّ الموت الذي تكون بعده حياة هو الموت الذي متنا من قبل، أمَّا الموت الثّاني فلا حياة بعده أبداً.

١. تفسير مجمعالبيان، ج ٩، ص ٦٦، وبعض التفاسير الأخرى.

۲. الجائية، ۲۲. ۳ يس، ۷۸.

لكن هناك شواهد تدل على أنّ هؤلاء كانوا يعتقدون ببقاء الروح بشكل ما، سواء على هيئة التناسخ وانتقال الأرواح إلى الأبدان جديدة أم بشكل آخر ١.

واعتقادهم بطير اسمه (هامة) معروف، فقد ورد في قصص العرب أنه كان من بين العرب من يعتقد بأنّ روح الإنسان طائر انبسط في جسمه، وعندما يرحل الإنسان عن هذه الدنيا أو يقتل، يخرج هذا الطائر من جسمه ويدور حول جسده بصورة مرعبة، وينوح عند قبره وكانوا يعتقدون \_ أيضاً \_ أنّ هذا الطائر يكون صغيراً في البداية ثمّ يكبر حتى يصبح بحجم البوم، وهو يعيش دائماً في خوف واضطراب، ويسكن الديار الخالية، والخرائب، والقبور ومصارع القتلى!

وكذلك كانوا يعتقدون أنَّ شخصاً إذا قتل ستصيح هامة على قبره: اسقوني فإني صدية أي عطشانة ٢.

لقد أبطل الإسلام كلّ هذه المعتقدات الخرافية، ولذلك روي عن النّبي ﷺ أنّه قال: «لا هامة»٣.

وعلىٰ أية حال، فيبدو أنّ هؤلاء وإن لم يكونوا يعتقدون بالمعاد وحياة الإنسان بعد موته، إلّا أنّهم كانوا يقولون بالتناسخ وبقاء الأرواح بشكل ما.

أمّا المعاد الجسماني على الهيئة التي يذكرها القرآن الكريم، بأنّ تراب الإنسان يجمع مرة أخرى، ويعود إلى الحياة من جديد، وأن لكلا الجسم والروح معاداً مشتركاً، فإنّهم كانوا ينكرونه تماماً، ولا ينكرونه فحسب، بل كانوا يخافونه، وقد أوضحه لهم القرآن بـأساليب مختلفة وأثبته لهم.

#### 8003

شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد المعتزلي، ج ١، ص ١١٩.
 بلوغ الأرب، ج ٢، ص ٣١١.

## الثفسير

#### قوم تبع:

لقد كانت أرض اليمن \_ الواقعة في جنوب الجزيرة العربية \_ من الأراضي العامرة الغنية، وكانت في الماضي مهد الحضارة والتمدن، وكان يحكمها ملوك يسمّون «تبعاً» \_ وجمعها تبابعة \_ لأنّ قومهم كانوا يتبعونهم، أو لأنّ أحدهم كان يخلف الآخر ويتبعه في الحكم.

ومهما يكن، فقد كان قوم تبّع يشكلون مجتمعاً قوياً في عدته وعدده، ولهم حكومتهم الواسعة المترامية الأطراف.

وهذه الآيات تواصل البحث الذي ورد حول مشركي مكة وعنادهم وإنكارهم للمعاد \_ فتهدد أولئك المشركين من خلال الإشارة إلى قصة قوم تبّع، بأنّ ما ينتظركم ليس العذاب الإلهي في القيامة وحسب، بل سوف تلاقون في هذه الدنيا أيضاً مصيراً كمصير قوم تببّع المجرمين الكافرين، فتقول: ﴿أهم خيرلُم قوم تُبّع والذين من قبلهم لُهلكتاهم إنسهم كانوا مجرمين﴾.

من المعلوم أنّ سكان الحجاز كانوا مطلعين على قصة قوم تبّع الذين كانوا يعيشون في جوارهم، ولذلك لم تفصّل الآية كثيراً في أحوالهم، بل اكتفت بالقول: أن احذروا أن تلاقوا نفس المصير الذي لاقاه أولئك الأقوام الآخرون الذين كانوا يعيشون قربكم وحواليكم، وفي مسيركم إلى الشام، وفي أرض مصر، فعلى فرض أن بإمكانكم إنكار القيامة، فهل تستطيعون أن تنكروا العذاب الذي نزل بساحة هؤلاء القوم المجرمين العاصين؟

والمراد من ﴿الدِّينَ مِنْ قَبِلَهِمِ﴾ أمثال قوم نوح وعاد وثمود.

وسنبحث المراد من قوم تبّع، في ما يأتي، إن شاء الله تعالى!

ثم تعود الآية التي بعدها إلى مسألة المعاد مرّة أخرى، وتثبت هذه الحقيقة باستدلال رائع، فتقول: ﴿وها خلقنا السهاولسه والأرض وها بينهما العبين ﴾ (

نعم، فإن لهذا الخلق العظيم الواسع هدفاً، فإذا كان الموت بزعمكم نقطة النهاية بعد أيام من المأكل والمشرب والمنام وقضاء الشهوات الحيوانية، وبعد ذلك ينتهي كلّ شيء بالموت، فسيكون هذا الخلق لعباً ولهواً وعبثاً، لا فائدة من ورائه ولا هدف.

ولا يمكن التصديق بأنّ الله القادر الحكيم قد خلق هذا النظام والخلق العظيم من أجل عدّة أيّام سريعة الإنقضاء لا هدف من ورائها، مع ما تقترن به أيّام الحياة هذه من أنواع الآلام والمصائب والمصاعب، أفينتهي كلّ شيء بانتهائها!؟ إنّ هذا الأمر لا ينسجم مطلقاً مع حكمة الله.

بناءً علىٰ هذا، فإنّ مشاهدة وضع هذا العالم وتنظيمه، تلزمنا التصديق بأنّه مدخل وممر إلىٰ عالم أعظم أبدي، فلهاذا لا تتفكرون في ذلك؟

لقد ذكر القرآن الكريم هذه الحقيقة مراراً في سور مختلفة، فيقول في الآية ١٦ من سورة الأنبياء: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَلُكُ وَلَأَرْفَنَ وَمَا بِينَهُمَا الْعَبِينَ ﴾.

ويقول في الآية ٦٢ من سورة الواقعة : ﴿ولقد ملمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون ﴾.

وعلىٰ أية حال، فإنّ هنالك غاية وراء خلق هذا العالم، وهناك عالماً آخر يتبعه، في حين أنّ المذاهب الإلحادية والمنكرة للمعاد ترىٰ بأنّ هذا الخلق عبث لا فائدة من ورائــه ولا هدف.

ثم تضيف الآية التي بعدها لتأكيد الكلام: ﴿مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾.

إِنْ كُونَ هذا الخلق حقاً يوجب أن يكون له هدف عقلائي، وذلك الهدف لا يتحقق إلّا بوجود عالم آخر، إضافة إلى أنّ كونه حقاً يقضي بأن لا يتساوى المحسنون والمسيئون، ولما كنا نرى كل واحد من هاتين الفئتين قلّما يرى جزاء عمله في هذه الدنيا، فلابدٌ من وجود

ا. «لاعب» من مادة «لعب»، ويقول الراغب في المفردات: لعب فلان إذا كان فعله غيير قياصد به مقصداً صحيحاً. والتثنية في (ما بينهما) من أجل أنّ المراد جنس السماء والأرض.

عالم آخر يجري فيه الحساب والثواب والعقاب، ليتلق كل إنسان جزاء عمله، خيراً أم شراً. وخلاصة القول، فإنّ الحق في هذه الآية إشارة إلى الهدفية في الخلق، واختبار البشر وقانون التكامل، وكذلك تنفيذ أصول العدالة: ﴿ولكنّ أكثرهم اليعلمون ﴾ الأنهم الا يعملون الفكر في التوصل إلى الحقائق، وإلّا فإنّ أدلة المبدأ والمعاد واضحة بينة.

#### ہحث

#### من هم قوم تبّع؟

لقد وردت كلمة (تبّع) في القرآن الكريم مرّتين فقط: مرّة في الآيات مورد البحث، وأخرى في الآيات مورد البحث، وأخرى في الآية ١٤ من سورة (ق) حيث تقول: ﴿وَلُصَمَابِ الأَيْكَةُ وَقُومٍ تَبْعَ كُلّ كَذَّبِ الرسل فَحَقّ وَعَيد﴾.

وكما أشرنا من قبل، فإنّ «تبعاً» كان لقباً عاماً لملوك اليمن، ككسرى لسلاطين إيسران، وخاقان لملوك الترك، وفرعون لملوك مصر، وقيصر لسلاطين الروم.

وكانت كلمة (تبع) تطلق على ملوك اليمن من جهة أنّهم كانوا يدعون الناس إلى اتباعهم. أو لأنّ أحدهم كان يتبع الآخر في الحكم.

لكن يبدو أنّ القرآن الكريم يتحدث عن أحد ملوك اليمن خاصة \_كها أنّ فرعون المعاصر لموسئ يَنِيدٍ ، والذي يتحدث عنه القرآن كان معيناً ومحدداً \_وورد في بعض الرّوايات أنّ اسمه «أسعد أباكرب».

ويعتقد بعض المفسّرين أنه كان رجلاً مؤمناً، واعتبروا تعبير «قوم تبّع» الذي ورد في آيتين من القرآن دليلاً على ذلك، حيث أنّه لم يُذَمّ في هاتين الآيتين، بل ذُم قومه، والرّواية المروية عن النّبي تَرَالِيَةٍ شاهدة على ذلك، فني هذه الرواية أنّه قال: «لاتسبّوا تبّعاً فإنّه كان قد أسلم» .

وجاء في حديث عن الإمام الصادق في «إن تبّعاً قال للأوس والخزرج: كونوا ها هنا حتى يخرج هذا النّبي، أما لو أدركته لخدمته وخرجت معه» ٢.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٦٦، ذيل الآية مورد البحث، وأورد نظير هذا المعنىٰ في تفسير الدر المنثور،
 وكذلك ورد في تفسير روح المعاني، ج ٢٥، ص ١١٦.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

وورد في رواية أخرى: إنّ تبعاً لما قدم المدينة \_من أحد أسفاره \_ونزل بفنائها، بعث إلىٰ أحبار اليهود الذين كانوا يسكنونها فقال: إنّي مخرب هذا البلد حتىٰ لا تقوم بــه يهــودية، ويرجع الأمر إلىٰ دين العرب.

فقال له شامول اليهودي ـ وهو يومئذ أعلمهم ـ أيها الملك إنّ هذا بلد يكون إليه مهاجر نبي من بني إسهاعيل، مولده بمكّة اسمه أحمد. ثمّ ذكروا له بعض شهائل نبيّ الإسلام ﷺ فقال تبتع ـ وكأنّه كان عالماً بالأمر ـ ما إلى هذا البلد من سبيل، وما كان ليكون خرابها عملى يدى \.

بل ورد في رواية في ذيل تلك القصة أنّه قال لمن كان معه من الأوس والخزرج: أقيموا بهذا البلد، فإن خرج النّبي الموعود فآزروه وانصروه، وأوصوا بذلك أولادكم، حتى أنّه كتب رسالة أودعهم إياها ذكر فيها إيمانه بالرّسول الأعظم يَهَا إِنْ اللهِ عَلْمَ عَلَيْهِا لَهَا لَهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لِهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لِهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لَهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلْمُ عَلَيْهِا فَعَلْمُ عَلَيْهِا لَهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لَوْ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِا لَهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لِهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لَهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لِهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لَهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لِهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لِهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لِهُ عَلْمُ عَلَيْهِا عَلْمُ عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَيْهِا لَهُ عَلْمُ عَلَيْهِا لَهُ عَلْمُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْهِا عَلْمُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلْمُ عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلْمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَيْهِا عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَيْكُوا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

ويروي صاحب أعلام القرآن أنّ تبّعاً كان أحد ملوك اليمن الذين فتحوا العالم، فقد سار بجيشه إلى الهند واستولى على بلدان تلك المنطقة، وقاد جيشاً إلى مكّة، وكان يريد هدم الكعبة، فأصابه مرض عضال عجز الأطباء عن علاجه.

وكان من بين حاشيته جمع من العلماء، كان رئيسهم حكياً يدعى شامول، فقال له: إنّ مرضك بسبب سوء نيتك في شأن الكعبة، وستشنى إذا صرفت ذهنك عن هذه الفكرة واستغفرت، فرجع تبع عما أراد ونذر أن يحترم الكعبة، فلما تحسن حاله كسا الكعبة ببرد عانى.

وقد وردت قصّة كسوة الكعبة في تواريخ أخرى حتى بلغت حد التواتر. وكان تحسرك الجيش هذا، ومسألة كسوة الكعبة في القرن الخامس الميلادي، ويوجد اليوم في مكّة مكان يسمى «دار التبابعة» ".

وعلىٰ أية حال، فإنّ القسم الأعظم من تأريخ ملوك التبابعة في اليمن لا يخلو من الغموض من الناحية التاريخية، حيث لا نعلم كثيراً عن عددهم، ومدّة حكومتهم، وربّما نواجه في هذا الباب روايات متناقضة، وأكثر ما ورد في الكتب الإسلامية \_سواء كتب التّفسير أو التأريخ أو الحديث \_ يتعلق بذلك الملك الذي أشار إليه القرآن في موضعين.

#### 8003

١. تفسير روح المعاني، ج ٢٥، ص ١١٨. ٢ را المصدر السابق،

٣. اعلام القرآن، ص ٢٥٧ ـ ٢٥٩ (بتلخيص).

إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصَلِ مِيقَاتُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ يَوْمَ لَا يُغَنِي مَوْلًى عَن مَّوْلُ شَيْئًا وَلَاهُمْ أَن يَصَرُونَ وَلَا اللَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ إِنَّهُ الْمُوَالْعَرِيزُ ٱلرَّحِيثُ الْ

# التفسير

#### يوم الفصل

تمثل هذه الآيات في الحقيقة نتيجة الآيات السابقة التي بحثت مسألة المعاد، والتي استدل بها عن طريق حكمة خلق هذا العالم على وجود البعث والحياة الأخرى.

فتستنتج الآية الأولى من هذا الإستدلال: ﴿إِن يوم الفصل ميقاتهم أجمعين ﴾.

كم هو جميل هذا التعبير عن يوم القيامة بيوم الفصل! ذلك اليوم الذي يفصل فيه الحق عن الباطل، وتمتاز صفوف المحسنين عن المسينين، ويعتزل فيه الإنسان أعـز أصـدقائه وأقرب أخلائه.. نعم، إنّه موعد كلّ المجرمين\.

ثم ذكرت الآية التالية شرحاً موجزاً ليوم الفصل هذا، فقالت: ﴿يوم لايغني مولى عن مولى عن مولى عن مولى عن مولى هيئاً ولا هم ينصرون ﴾.

أجل، ذلك اليوم هو يوم الفصل والافتراق، يوم يفارق الإنسان فيه كلّ شيء إلّا عمله، ولا يملك المولى \_ بأي معنى كان، الصاحب، الولي، ولي النعمة، القريب، الجار، الناصر وأمثال ذلك \_ القدرة على حل أصغر مشكلة من مشاكل القيامة.

«الموليٰ» من مادة «ولاء»، وهي في الأصل تعني الإتصال بين شيئين بحيث لا يوجد

احتمل المفسّرون احتمالات عديدة في مرجع الضعير في (ميقاتهم) فالبعض أرجعه إلى كلّ البشر،
 والبعض خصوص الأقوام الذين أشير إليهم في الآيات السابقة، أي قوم تبع والعصاة من قبلهم. غير أنّ المعنى الأوّل هو الأصح.

في ذلك اليوم لا يجيب الرفيق رفيقد، وترئ الأقارب لا يحل بعضهم مشكلة بعض، بل وتتبخر كلّ الخطط وتتقطع جميع الأواصر الدنيوية كها نقرأ هذه الصورة في الآية ٤٦ من سورة الطور: ﴿ يوم لا يعني عنهم كيدهم شيئاً ولا هم ينصرون ﴾.

أمّا ما هو الفرق بين «لا يغني» وبين «لا هم ينصرون»؟ فإنّ أحسن ما يقال هو: إنّ الأوّل إشارة إلى أنّ أي فرد لا يقدر في ذلك اليوم على حل مشكلة فرد آخر بصورة إنفرادية مستقلة، والقّاني إشارة إلى أنّهم عاجزون عن حلّ المشاكل حتى وإنّ تعاونوا فيا بينهم، لأنّ النصرة تقال في موضع يهبّ فيه شخص لمعونة آخر ومساندته حتى ينصره على المشاكل.

لكن هناك جماعة واحدة مستثناة فقط، وهي التي أشارت إليها الآية التالية، فقالت: ﴿ إِلَّا هن رحم الله إِنَّه هو العزيز الرحيم﴾.

لاشك أن هذه الرحمة الإلهية لا تُمنح اعتباطاً، بل تشمل الذين آمنوا وعملوا الصالحات فقط، وإذا كانوا قد بدر منهم زلل ومعصية، فإنها لا تبلغ حدّاً تقطع فيه علاقتهم بالله سبحانه، فهم يرفعون أكفهم إلى الله ويرجنون رحمته، فيتنعمون بها، ويسرتوون منها، ويتمتعون بشفاعة أوليائه.

من هنا يتّضح أنّ نني وجود صديق وولي ونصير في ذلك اليوم لا ينافي مسألة الشفاعة، لأنّ الشفاعة أيضاً لا تحصل إلّا بإذن الله تعالى.

والطريف أنّ الآية قرنت وصفه سبحانه بكونه عزيزاً ورحياً، والأوّل إشارة إلى قدرته اللامتناهية التي لا تعرف الهزيمة والضعف، والثّاني إشارة إلى رحمــته التي لا حــدود لهــا، والاقتران يوحى بأن رحمته عين قدرته.

١٠ لقد ذكرت للمولئ معان كثيرة في اللغة، وعدها البعض سبعة وعشرين معنى: ١ - الرب ٢ - العم ٣ - ابن العم ٤ - الابن ٥ - ابن الأخت ٦ - المعتق ٧ - المعتق ٨ - العبد ٩ - المالك ١٠ - التابع ١١ - المنعّم عليه ١٢ - الشريك ١٣ - الحليف ١٤ - الصاحب ١٥ - الجار ١٦ - النزيل ١٧ - الصهر ١٨ - القريب ١٩ - العنعم ٢٠ - الفقيد ٢١ - الولي ٢٢ - الأولى ٢٢ - المتصرف في الأمر ١٩ - المتصرف في الأمر ٢٧ - المتولى في الأمر (الغدير، ج ١، ص ٣٦٢).

وقد روي في بعض روايات أهل البيت على الله أنّ المراد من جملة: ﴿ اِلَّا مِنْ رَصِمُ الله ﴾ وصي النّبي ﷺ أمير المؤمنين علي ﷺ وشيعته ﴿ .

ولا يخني أنَّ الهدف منها هو بيان المصداق الواضح. عنديج

١٠ تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٦٢٩.

# التفسير

#### شمرة الزقوما

تصف هذه الآيات أنواعاً من عذاب الجحيم وصفاً مرعباً يهز الأعهاق، وهي تلكمل البحث الذي مرّ في الآيات السابقة حول يوم الفصل والقيامة، فتقول: ﴿ إِنْ شجرت الزقوم طعام الأثيم، فهؤلاء المجرمون هم الذين بأكلون هذا النبات المر القاتل، والخبيث الطعام النتن الرائحة.

«الزّقوم» كما قلنا في تفسير الآية ٦٢ من سورة الصافات ـ على قول المفسّرين وأهل اللغة، اسم شجرة لها أوراق صغيرة وغمرة مرّة خشنة اللمس منتنة الرائحة، تنبت في أرض تهامة من جزيرة العرب، كان المشركون يعرفونها، وهي شجرة عصيرها مرّ، وإذا أصابت البدن تورّم \.

و يعتقد البعض أنّ الزقوم في الأصل يعني الإبتلاع `، ويقول البعض: إنّها كلّ طعام خبيث في النّار ``.

وجاء في حديث أنَّ هذه الكلمة لما نزلت في القرآن قال كفار قريش: ما نــعرف هــذه

١. تفسير مجمعالبيان، وتفسير روحالبيان، وتفسير روحالععاني.

لسان العرب مادة «زقم».
 لسان العرب مادة «زقم».

الشجرة، فأيّكم يعرف معنىٰ الزقوم؟ وكان هناك رجل من أفريقية قال: هي عندنا التمر والزبد \_وربّما قال ذلك استهزاء \_ فلما سمع أبو جهل ذلك قال مستهزئاً: يا جارية زقمينا، فأتته الجارية بتمر وزبد، فقال لأصحابه: تزقموا بهذا الذي يخوفكم به محمّد \.

وينبغي الالتفات إلى أنّ «الشجرة» تأتي في لغة العرب والاستعمالات القرآنـية بمـعنىٰ الشجرة أحياناً، وبمعنىٰ مطلق النبات أحياناً.

و «الأثيم» من مادة «إثم»، وهو المقيم على الذنب، والمراد هنا الكفار المعاندون المعتدون، المصرون على الذنوب والمعاصي المكثرون منها.

ثمّ تضيف الآية: ﴿كالمهل يغلي في البطون \* كفلي العميم﴾.

«المهل» على قول كثير من المفسّرين وأرباب اللغة الفلز المذاب، وعلى قول آخرين و كالراغب في المفردات هو دُرْدِيُّ الزيت، وهو ما يترسب في الإناء، وهو شيء مرغوب فيه جداً، لكن يبدو أنَّ المعنىٰ الأوّل هو الأنسب.

«والحميم» هو الماء الحار المغلي، وتطلق أحياناً على الصديق الوثيق العلاقة والصداقة. والمراد هنا هو المعني الأول.

علىٰ أي حال، فعندما يدخل الزقوم بطون هؤلاء، فإنّه يولد حرارة عــالية لاتـطاق، ويغلي كما يغلي الماء، وبدل أن يمنحهم هذا الغذاء القوة والطاقة فإنّه يهبهم الشقاء والعذاب والألم والمشقة.

ثم يخاطب سبحانه خزنة النّار، فيقول: ﴿ حَدُوه قاعتلوه إلى سواد الجعيم،

«فاعتلوه» من مادة «العَتُل»، وهي الأخذ والسحب والإلقاء. وهو ما يفعله حماة القانون والشرطة مع المجرمين المتمردين، الذي لا يخضعون لأي قانون ولا يطبقونه.

«سواء» بمعنىٰ الوسط، لأنّ المسافة إلىٰ جميع الأطراف متساوية، وأخذ أمــثال هــؤلاء الأشخاص وإلقاؤهم في وسط جهنم باعتبار أنّ الحرارة أقوىٰ ما تكون في الوسط، والنّار تحيط بهم من كلّ جانب.

ثمّ تشير الآية التالية إلى نوع آخر من أنواع العقاب الأليم الذي يناله هؤلاء، فتقول:

١. تفسير القرطبي، ج ٨، ص ٥٢٩، ذيل الآية ٦٢ من سورة الصافات.

﴿ثُمَّ صَبُوا فُوقَ رأسه مِنْ عَدُلَبِ العَمْمِيمِ ﴿ وَبَهَذَا فَإِنَّهُمْ يَحَتَرَقُونَ مِنَ الدَاخَلَ، وتحيط النَّار بكلّ وجودهم من الخارج، وإضافة إلى ذلك يصب على رؤوسهم الماء المغلي في وسط الجحيم.

وقد ورد نظير هذا المعنىٰ في الآية ١٩ من سورة الحج حيث تقول: ﴿ يَصِّ هَـَنْ قَــُوقَ رؤوسهم الحميمية.

وبعد كلّ أنواع العذاب الجسمي هذه، تبدأ العقوبات الروحية والنفسية، فيقال لهذا المجرم المتمرد العاصي الكافر: ﴿ فَقَ لِنْكَ لَنْتَ العَزِيزَ الكريمِ الذي كنت قد قيدت البؤساء فباتوا في قبضتك تظلمهم كيف شئت، وتعذبهم حسبا تشتهي، وكنت تظن أنّك قوي لا تقهر، وعزيز لا يمكن أنّ تُهان و يجب على الجميع احترامك و تقديرك.

نعم، أنت الذي ركبك الغرور فلم تدع ذنباً لم ترتكبه، ولا موبقة لم تأتها، فذق الآن نتيجة أعهانك التي تجسدت أمامك، وكها أحرقت أجسام الناس وآلمت أرواحهم، فليحترق الآن داخلك وخارجك بنار غضب الله والماء المغلى الذي يصهر ما في بطونهم والجلود.

وجاء في حديث أنّ النّبي الأكرم لَهُ أخذ يوماً بيد أبي جهل وقال: «أولى لك فأولى» فغضب أبو جهل ووال: «أولى لك فأولى» فغضب أبو جهل وجرّ يده وقال: بأي شيء تهددني؟ ما تستطيع أنت وصاحبك أن تفعلا بي شيئاً، إنّى لمن أعز هذا الوادي وأكرمه.

والآية ناظرة إلى هذا المعنى، فتقول: عندما يلقونه في جهنم يقولون له: ذق يا عزيز مكّة وكرعها .

ويضيف القرآن الكريم في آخر آية من الآيات مورد البحث عناطباً إيّاهم: ﴿ لِنَ هَذَا هَا عَلَمُهُ وَيَعَمُونُ وَيَخْتَلُفُ كَنْتُم بِهُ تَعْتُرُونُ فَكُم ذُكّرُ نَاكُم بِحَقّانِية هذا اليوم وحقيقته في مختلف آيات القرآن وبمختلف الأدلة؟!

أُم نقل لكم: ﴿ كَذَلَكَ لَلْحُرُونِ ؟ . أَ أَمْ نقل: ﴿ كَذَلْكَ لَلْنَشُونِ ﴾ ؟ أَ

١ ﴿ عذاب الحميم ﴾ من قبيل الإضافة البيانية، أي إنّ هذا الماء المحرق عذاب يصب على هؤلاء.
 ٢٠ تفسير المراغي، ج ٢٥، ص ١٣٥، ذيل الآيات مورد البحث، وتفسير روح المعاني، والتّفسير الكبير.
 ٣ ق، ١١.

أَمُ نقل: ﴿ وَدُلكَ عَلَىٰ لَللَّهُ يَسِيرُ ۗ ؟ `

أَمْ نَقَلَ: ﴿ لَفُعِيبِنَا بِالْخَلِقِ لِلْأُولِ ﴾ ؟ ``

وخلاصة القول: قد قلنا لكم الحقيقة وأوضحناها بطرق مختلفة، لكن لم تكن لكم آذان تسمعون بها.

### ہدث

#### العقوبات المسمية والرومية:

نحن نعلم، وطبقاً لصريح القرآن، أنّ للمعاد جانباً جسمياً، وآخر روحياً، وعلى ذلك فن الطبيعي أن تكون العقوبات والمثوبات متصفتين بهما كذلك، ولذلك أشير في آيات القرآن الكريم والرّوايات الإسلامية إلى كلا القسمين، غاية ما في الأمر أنّ إنتباه الناس وإحساسهم لما كان منصباً على الأمور الجسمية غالباً، لذلك يلاحظ أنّ التفصيل في العقوبات والمثوبات المادية أكثر، لكن لا يعنى هذا أنّ الإشارة إلى المثوبات والعقوبات المعنوية قليلة.

وقد رأينا في الآيات أعلاه نموذجاً لهذا المطلب، فمع ذكر عدّة أقسام من العـقوبات الجسمية الأليمة، هناك إشارة وجيزة عـميقة المحستوى إلى الجــزاء الروحــي الذي ســينال المستكبرين.

ونلاحظ في آيات أخرى من القرآن إشارة إلى المتوبات الروحية أيضاً. فيقول الله تعالى في موضع: ﴿ وَرَضُولُنَ مِنَ الله أكبرُ ﴾ `

ويقول في موضع آخر: ﴿ سلام قولاً مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ ﴿

وأخيراً يقول في موضع ثالث: ﴿ وَلَزَعْنَا هِ اللَّهِ صَدُورَهُم هِ مِنْ عَمَلَ لِحَمُولَا أَعَمَانُ سَرَرَ مَتَقَابِلِينَ ﴾ أُ

ولا يخنى أنّه لا يمكن وصف اللذائذ المعنوية غالباً وخاصّة في ذلك العالم الواسع، ولذلك فقد أشير إليها في القرآن إشارة غامضة عادة، أمّا العقوبات الروحية التي تكون بالتحقير والإهانة، التوبيخ والتقريع، والأسف والهم والحزن، فقد وصفتها الآيات وأوضحتها، وقد قرأنا نماذج منها في الآيات أعلاه.

۲ ق، ۱۵.

التغابن، ٧.

غ. يس، ۸۵.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup>.التوبة، ۷۲.

٥٠ الحجر، ٤٧.

#### الآيات

إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَقَامِ أَمِينِ ﴿ فَي جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴾ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَةِ مُتَقَدِيلِينَ ﴿ صَحَلَاكَ وَزَوَّجَنَهُم بِحُورٍ عِينٍ ۞ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَذَكِهَ فِي المِنِينَ ﴿ فَ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَ وَوَقَنَاهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ﴿ فَضَاكُ مِن زَيِكَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ فَوَقَنَاهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ﴿ فَضَلَا مِن زَيِكَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ فَ

# الثفسير

#### المثقون ومفتلف نعم المِنَّة:

لماكان الكلام في الآيات السابقة عن العقوبات الأليمة لأهل النّار، فإنّ هذه الآيات تذكر المواهب والنعم المعدّة لأهل الجنّة، لتتضح أهمية كلّ منهما من خلال المقارنة بينهما.

وقد لخَّصت هذه المواهب في سبعة أقسام:

الأولى: هي وإن العتقين في مقام لعين ﴾ على هذا فلا يصيبهم أي إزعاج أو خوف، بل هم في أمن كامل من الآفات والبلايا، من الغم والأحزان، ومن الشياطين والطواغيت.

ثمّ تطرقت الآيات إلى النعمة الثانية فقال: ﴿فَي جِنَّاتُ وَعِيونَ ﴾.

إنّ التعبير بالجنات يمكن أن يكون إشارة إلى تعدد الحدائق والبساتين التي يتمتع بهاكلّ فرد من أهل الجنّة، فهي تحت تصرفه، أو تكون إشارة إلى مقاماتهم الختلفة ودرجاتهم المتفاوتة، لأنّ حدائق الجنّة وبساتينها غير متساوية، بـل تختلف بـاختلاف درجـات أصحاب الجنّة.

<sup>·</sup> ممّا يستحق الإنتباه أنّ (أمين) قد ذكر وصفاً للمقام. فكأن مقام أهل الجنّة أمين ينفسه ولا يخون أهل الجنّة مطلقاً، ومثل هذه التعبيرات تأتي عادة للتأكيد والمبالغة.

وتشير الثالثة إلى ملابسهم الجميلة، فتقول: ﴿ يلبسون من سندس ويستبرق متقابلين ﴿ وللبسون من سندس ويستبرق متقابلين ﴿ والسندس يقال للأقشة الحريرية الناعمة الرقيقة، وأضاف البعض قيد كونها مذهّبة.

و «الإستبرق» هي الأقشة الحريرية السميكة، ويعتقد بعض المفسّرين وأهل اللغة أنها معربة من الكلمة الفارسية (أستبر) أو (ستبر) أي السميك. ويحتمل أن يكون أصلها عربياً مأخوذاً من البرق أي التلألؤ، حيث إنّ لهذه الأقشة بريقاً خاصّاً.

طبعاً. ليس في الجنّة حرّ شديد أو برد قارص ليتوقاه أهل الجنّة بارتداء هذا الملابس، بل هذه إشارة إلى الألبسة المتنوعة المعدة لهم.

وكها قلنا سابقاً، فإنّ كلماتنا وألفاظنا ـ هذه التي وضعت لرفع حاجات الحياة اليومية في دنيانا ـ عاجزة عن وصف مسائل ذلك العالم الكامل العظيم، بل هي قادرة على الإشارة إليها وحسب.

واعتقد البعض أنّ اختلاف هذه الألبسة إشارة إلىٰ تفاوت مقامات القرب بين أصحاب النعيم.

ثم إن كون أهل الجنّة متقابلين مع بعضهم البعض، وزوال أي تفاوت و تكبر لأحد على آخر، إشارة إلى روح الأنس والأخوّة التي تسود مجالسهم، تلك المجالس والحلقات التي لا يرى فيها إلّا الصفاء والمودّة و تسامى الروح.

و تصل النوبة في النعمة الرابعة إلى أزواجهم، فتقول: ﴿ كذلك وزوجناهم بحور مين ٠٠

«العور» جمع حوراء وأحور، وتقال لمن اشتد سواد عينه، واشتد بياض بياضها. و«العين» جمع أعين وعيناء، أي أوسع العين، ولما كان أكثر جمال الإنسان في عينيه، فإنّ الآية تصف عيون الحور العين الجميلة الساحرة، وقد ذكرت محاسنهن الأخرى بأسلوب رائع في آيات أخرى من القرآن.

ثمّ تناولت الآية الأخرى النعمة الخامسة لأصحاب الجنّة فقالت: ﴿ يدعون فيها يكل فاتمهة تمنين فلا توجد في الجنّة تلك المشكلات والصعوبات التي كانوا يعانونها هنا في تناول فاكهة الدنيا، فإنّها قريبة منهم وفي متناولهم، وعلى هذا فليس هناك بذل جهد لاقتطاف الأثنار من الأشجار العالية، إذ ﴿ قطوفها دلنية ﴾ أ.

الحاقة، ٢٢.

وإليهم يرجع اختيار الفاكهة التي يشتهونها: ﴿وَفَاكِهِةُ مِمَّا يَتَغَيِّرُونَ ﴾

ولا أثر هنا للأمراض والاضطرابات التي قد تحدث في هذه الدنيا على أثر تناول الفواكه، وكذلك لا خوف من فسادها وقلتها، فهم في راحة وأمن واطمئنان من كافّة الجهات.

وعلىٰ أية حال، فإذا كان الزقوم طعام أهل النّار الذي يغلي في بطونهم كغلي الحميم، فإنّ طعام الجنّة هي الفواكه اللذيذة الخالية من كلّ أذىٰ وإزعاج.

خلود الجنّة ونعمها هي النعمة السادسة من نعم الله سبحانه على المتقين، لأنّ الذي يقلق فكر الإنسان عند الوصال واللقاء هو خوف الفراق، ولذلك تقول الآية: ﴿لا يدوقون فسيها الموسه إلّا الموقة الأولى ﴾.

والطريف أنّ القرآن الكريم قد بين كون نعم الجنّة خالدة بتعابير مختلفة، فيقول تـــارة: ﴿خالدين فيها﴾ أو يقول أخرى: ﴿مطاء فيرمجذوذ﴾ ".

أمّا لماذا عُبر بـ والموتة الأولئ ﴾ فسيأتي بيانه في التأملات، إن شاء الله تعالى.

وأخيراً يبين القرآن الكريم السابع من النعم وآخرها، فيقول: ﴿ووقاهم عذاب الجعيم ﴾ فإنّ كيال هذه النعم إنما يتم عندما يخلو فكر أصحاب الجنّة من احتال العذاب، وعدم انشغالهم بد، لئلا يقلقوا فيتكدر صفوهم فلا تكل تلك النعم حينئذٍ.

وهذا التعبير يشير إلى أنّ المتقين إن كانوا خائفين مما بدر منهم من هفوات، فإنّ الله سبحانه سيعفو عنها بلطفه وكرمه، ويطمئنهم بأن لا يدعوا للخوف إلى أنفسهم سبيلاً. وبتعبير آخر، فإنّ غير المعصومين مبتلون بالهفوات شاؤوا أم أبوا، وهم في خوف وقلق منها ماداموا غير مطمئنين بشمول العفو الإلهي لهم، وهذه الآية تمنحهم الإطمئنان والراحة والأمان من هذه الجهة.

سؤال: وهنا يطرح سؤال، وهو: إنّ بعض المؤمنين يقضون مدّة في الجمحيم بـــذنوب اقترفوها، ليتطهروا منها، ثمّ يدخلون الجنّة، فهل تشملهم الآية المذكورة؟

الجواب: ويمكن القول في معرض الإجابة عن هذا السؤال، بأنّ الآية تستحدث عسن المتفين ذوي الدرجات السامية، والذين يردون الجئّة من أوّل وهلة، أما الفئة الأخرى فهي ساكتة عنهم.

الراقعة، ٢٠.

٢٠ ورد هذا التعبير في آيات كثير من القرآن، ومن جسماتها: آل عسمران، ١٥ و١٣٦، والنسساء، ١٣ و١٢٢، والمائدة، ٨٥. وغيرها.

ويحتمل أيضاً أنّ هؤلاء عندما يدخلون الجنّة فلن يخشوا بعد ذلك العودة إلى النّار، بل يبقون في الأمن الدائم، وهذا يعني أنّ الآية أعلاه ترسم صورة هؤلاء وحالهم بعد دخولهم الجنّة.

وأشارت آخر آية ـ من هذه الآيات ـ إلى جميع النعم السبعة، وكنتيجة لما مر تقول: ﴿ فَصَلاَ مِن رَبِّكَ دُلِكَ هُو الفُورُ الْعَظِيمِ ﴾ ﴿ فَصَلاَ مِن رَبِّكَ دُلِكَ هُو الفُورُ الْعَظِيمِ ﴾ ﴿

صحيح، إنّ المتقين قد عملوا الكثير من الصالحات والحسنات، إلّا أنّ من المسلّم أنّ تلك الأعيال جميعاً لا تستحق كلّ هذه النعم الخالدة، بل هي فضل من الله سبحانه، إذ جعل كلّ هذه النعم ووهبهم إيّاها.

هذا إضافة إلى أنّ هؤلاء لم يكونوا قادرين على كسب كلّ هذه الحسنات ولاعلى فعل الحسنات لو لا على فعل الحسنات لو لم يشملهم فضل الله وتوفيقه ولطفه، فهو الذي منحهم العقل والعلم، وهو الذي أرسل الأنبياء والكتب السماوية، وهو الذي غمرهم بتوفيق الهداية والعمل.

نعم، إنّ استغلال هذه المنح العظمى، والوصول إلى كلّ تلك العطايا والشواب، إنَّــا تمّ بفضله سبحانه إذ وهبهم إيّاها، ولم يكن هذا الفوز العظيم ليحصل إلّا في ظل لطفه وكرمه.

### ہدث

# ما هي الموتة الأولى؟

قرأنا في الآيات المذكورة أعلاه أنّ أصحاب الجنّة لا يذوقون إلّا الموتة الأولى، وهــنا تطرح أسئلة ثلاثة:

الأول: ما المراد من الموتة الأولى؟ فإن كان المراد الموت الذي تنتهي به الحياة الدنيا، فلهاذا تقول الآية: ﴿الايدوقون فيها الموس إلا الموتة الأولىٰ﴾ في حين أنهم قد ذاقوها، وعليه يجب أن يأتى الفعل بصيغة الماضى الاالمضارع؟

وللإجابة عن هذا السؤال اعتبر البعض (إلّا) في جملة ﴿إِلَّا للموتة للأولى﴾ بمعنىٰ (بعد)، وقالوا: إنّ معنىٰ الآية هو أنّهم لا يذوقون موتاً بعد موتتهم الأولىٰ.

احتملت عدّة احتمالات في إعراب (فيضلاً): أحدها: إنّها مفعول مطلق لفعل محذوف، والتقدير: فيضلهم فضلاً، والآخر: أنّه مفعول لأجله، أو أنّها حال.

وقدّر البعض الآخر تقديراً في الكلام فـقالوا: إنّ التـقدير هـو: إلّا المـوتة الأولىٰ التي ذاقوها\ .

الشاني؛ لماذا ورد الكلام عن الموتة الأولى فقط، في حين أننا نعلم أنّ الإنسان يــذوق الموت مرّ تين: مرّة عند انتهاء حياته، وأخرى بعد حياة البرزخ؟

وقد**ذكرواللإجابة** على هذا السؤال عدة إجابات كلها غير مرضية، فآثرنا عدم ذكرها لضعفها.

والأفضل أن يقال: إنّ الحياة والموت في البرزخ لا يشبهان أبداً الحياة والموت العاديين، بل إنّ حياة القيامة تشبه الحياة الدنيا من وجوه عديدة بمقتضى المعاد الجسماني، غاية ما هناك أنّها في مستوى أعلى وأسمى، ولذلك يقال لأصحاب الجنّة: لا موتة بعد الموتة الأولى التي ذقتموها، ولما كانت الحياة والموت في البرزخ لا شباهة لها بحياة الدنيا وموتها لذا لم يرد الكلام حولها".

السؤال الثّالث: إنّ عدم وجود الموت في القيامة لا ينحصر بـأصحاب الجننّة، بـل أصحاب الجننّة، بـل أصحاب الجنّة؟

للمرحوم الطبرسيجواب رائع عن ذلك، فهو يقول: إنّ ذلك بشارة لأهل الجنّة، بأنّ لهم حياة خالدة هنيئة، أما أصحاب النّار الذين يعتبر كلّ لحظة من لحظات حسياتهم موتاً. وكأنّهم يحيون ويموتون داغاً. فلا معنىٰ لهذا الكلام في حقهم.

وعلىٰ أية حال، فإنّ التعبير هنا بولا يذوقون ﴾ إشارة إلى أنّ أصحاب الجنّة لا يرون ولا يعانون أدنىٰ أثر من آثار الموت.

وجميلُ أنّ نقراً في حديث عن الإمام الباقرين أنّ الله تعالى يقول لبعض أهل الجسنة: «وعزتي وجلالي، وعلوي وارتفاع مكاني لأنحلن لهم اليوم خمسة أشياء: ألا إنّهم شباب لا يهرمون، وأصحاء لا يسقمون، وأغنيا، لا يفتقرون، وفرحون لا يحزنون، وأحياء لا يموتون» ثمّ تلا هذه الآية: ﴿لا يدوقون فيها الهوت إلّا الهوتة الأولى ﴾ آ.

ا. بناءً على هذا فإنّ الاستثناء أعلاه منقطع أيضاً لأنّ أصحاب الجنّة لا يذوقون مثل هذا الموت، بل ذاقوه من قبل (فتأمل!).

٢. الحياة والموت في البرزخ في ذيل الآية ١١ من سورة العؤمن.

٣. أصول الكافي، ج ٢، ص ٥٩٨، طبقاً لنقل تفسير نورالتقلبن، ج ٤، ص ٦٣٤.

### الآيتان

# فَإِنَّمَايَسَرِّنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ٥٠٠ فَأَرْبَقِبَ إِنَّهُم مُرْبَقِبُونَ ٥٠٠

# التفسير

#### ارتقب فإنهم مرتقبونا

قلنا: إنّ سورة الدخان بدأت ببيان عظمة القرآن وعمقه، وتنتهي بهذه الآيات التي تبيّن كذلك التأثير العميق لآيات القرآن الكريم، لتنسجم بذلك بداية السورة مع نهايتها، وما هو مبيّن أيضاً بين البداية والنهاية هو التأكيد على مواعظ القرآن ونصحه.

تقول الآية الأولى: ﴿فَإِنّها يسرناه بلسانك لعلهم يتذكّرون ﴾ فع أنّ محتواه عميق جداً، وأبعاده مترامية، لكنه بسيط واضح، يفهمه الجميع، وتقتبس من أنواره كلّ الطبقات، أمثاله جميلة رائعة، وتشبيهاته واقعية بليغة، وقصصه حقيقية تربوية، دلائله واضحة محكة، وبيانه مع عمقه بسيط سهل، مختصر عميق الحتوى، وهو في الوقت نفسه ذو حلاوة وجاذبية، ينفذ إلى أعهاق قلوب البشر، فينبه الغافلين، ويعلم الجاهلين، ويذكر من كان له قلب.

وقد ذكر بعض المفسّرين تفسيراً آخر لهذه الآية، يكون معنىٰ الآية طبقاً له: إنّك وإن كنت أُميّاً لم تدرس وتتعلم، لكنك تستطيع أن تقرأ بكلّ يسر وسهولة هذه الآيات العميقة الغنية المحتوى، والتي تبيّن الوحي والإعجاز الإلهي. غير أنّ التّفسير الأوّل أنسب.

وهذه الآية \_ في الواقع \_ شبيهة بالآية التي تكررت عدّة مرات في سورة القمر: ﴿ولقد يُسونا القَرْآنُ لِلذِّكرِ فَهل مِن مِدكر ﴾ ؟ إ

لكن لماكان هناك جماعة لم يدعنوا لأمر الله، ولم يسلموا ويستسلموا رغم ذكر كل هذه

🛭 القمر، ١٧ و٢٢ و٣٣و ٤٠.

الأوصاف، فقد هددتهم الآية الأخيرة وحذرتهم فقالت: ﴿فارتقب لِلَّهِم مرتقبون﴾ فانتظر ما وعدك الله بالنصر على الكفّار، ولينتظروا الهزيمة والخسران...

انتظر نزول عذاب الله الأليم على هؤلاء المعاندين الظالمين، ودعهم ينتظرون هزيمتك وعدم تحقق أهدافك السامية، ليعلم أي الإنتظارين هو الصحيح؟

بناء على هذا، ينبغي أن لا يستفاد أبداً من الآية أنّ الله سبحانه يأمر نبيّه أن يكف كلياً عن إبلاغهم رسالته، وينهي نشاطه وفعالياته وجهاده، ويكتني بأنّ يكون منتظراً للنتيجة، وإنّا هو نوع تهديد لأولئك المتعصبين عسى أن يستيقظوا من سباتهم، وينتبهوا من غفلتهم.

### ہدوث

١\_ «ارتقب» في الأصل مأخوذة من الرقبة، ولما كان من ينتظر شيئاً بمد رقبته نحوه دانماً.
 فقد جاءت بمعنى انتظار الشيء ومراقبته.

٧- إنّ الآيات أعلاء تبين بوضوح أنّ القرآن الكريم لا يختص بطبقة خاصّة أو قـوم معينين، بل هو لإفهام الجميع وتذكيرهم وإثارة تفكرهم، وعلى هذا، فـإنّ أولئك الذيب يجعلون القرآن مجموعة من المفاهيم المبهمة والألغاز الحيرة التي لا يسفهمها ولا يـعلمها إلّا طبقة خاصة، بل وحتى هذه الطبقة لا تفهم منه شيئا ولا تدرك أبعاده، غافلون في الحقيقة عن روح القرآن.

إنّ القرآن يجب أن يحيا بين الناس ويحضر بينهم حيثا كانوا، في المدينة والقرية، في الخلاء والملأ، في المدار الابتدائية والجامعات، في المسجد وميادين الحرب، وفي كلّ مكان يوجد فيه إنسان، لأنّ الله سبحانه قد يسَّره ليتذكر الجميع ويقتبسوا من أنواره ما يضيؤون به حياتهم.

وكذلك قضت هذه الآية ببطلان أفكار أولئك الذين حبسوا القرآن في إطار طريقة تلاوته وقواعد تجويده وتعقيداتها، وأصبح همهم الوحيد أداء ألفاظه من مخارجها، ومراعاة آداب الوقف والوصل فتقول لهم: إنّ كلّ ذلك من أجل التذكر الذي يكون عامل حركة وباعثاً على العمل في الحياة، فإنّ رعاية ظواهر الألفاظ صحيح في محله، إلّا أنّه ليس الهدف النهائي، بل الهدف هو فهم معاني القرآن لا ألفاظه.

٣- ورد في حديث عن الإمام الصادق على «اولا تيسير، لما قدر أحد من خلقه أن يتلفظ

بحرف من القرآن، وأنى لهم ذلك وهو كلام من لم يزل ولا يزال» أ.

اللهم اجعلنا ممن يتعظ بالقرآن العظيم، ويتذكر ويتدبر فيه، ويجعل حياته في جميع أبعادها تبعاً لمفاهيمه وأحكامه.

اللَّهمَّ امنحنا من ذلك الأمن الذي وهبته المتقين، فجعلتهم مطمئنين موقنين أمام عواصف الأحداث والمصاعب الجمة التي تعترضهم.

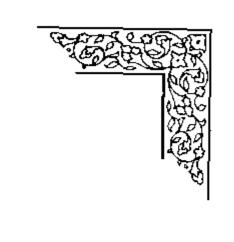
إلهنا.. إنَّ مواهبك لا تحصى، ورحمتك لا تحد، وعذابك أليم، وليست أعمالنا بالتي تجعلنا مؤهلين لنيل رحمتك والنجاة من عذابك.

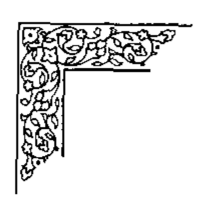
اللَّهمَّ فانشر علينا من رحمتك، وأفض علينا من فضلك الذي وعدت به المتقين من عبادك، وإلَّا فلا سبيل لنا إلى جنتك الخالدة.

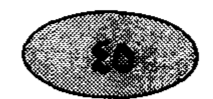
أمين ربّ العالمين

نهاية سورة الدخان

8003





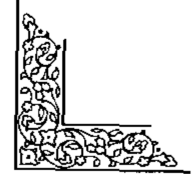


سورة

الجاثية

مثية

وعدد آياتها سبعٌ وثلاثون



#### «سورة الجاثية»

#### ممتویٰ السورة:

هذه السورة \_وهي سادس الحواميم \_من السورة المكية، وقد نزلت في وقت كانت المواجهة بين المسلمين ومشركي مكّة قد اشتدت وسادت الأجواء الاجتاعية في مكّة، ولذلك فإنّها أكّدت على المسائل المتعلقة بالتوحيد، ومحاربة الشرك، وتهديد الظالمين بمحكمة القيامة، والتنبيه إلى كتابة الأعمال وتسجيلها، وكذلك التنبيه إلى عاقبة الأقوام المتمردين الماضين.

ويكن تلخيص محتوي هذه السورة في سبعة فصول:

١-عظمة القرآن الجيد وأهميته.

٢-بيان جانب من دلائل التوحيد أمام المشركين.

٣-ذكر بعض ادعاءات الدهريين، والردّ عليها بجواب قاطع.

٤-إشارة وجيزة إلى عاقبة بعض الأقوام الماضين -كبني إسرائيل -كشماهد عملى مباحث هذه السورة.

٥-تهديد الضالين المصرّين على عقائدهم المنحرفة والمتعصبين لها تهديداً شديداً.

١-الدعوة إلى العفو والصفح، لكن مع الحزم وعدم الانحراف عن طريق الحق.

٧-الإشارات البليغة المعبّرة إلى مشاهد القيامة المهولة، وخاصة صحيفة الأعمال التي تشتمل على كلّ أعمال الإنسان دون زيادة أو نقصان.

وتبدأ هذه السورة بصفات وأسماء الله عزّوجلّ العظيمة كالعزيز والحكيم، وتنتهي بها أيضاً.

واسمها مقتبس من الآية ٢٨ منها. و«الجاثية» تعني الجئو على الركب، وهي إشارة الى وضع كثير من الناس في ساحة القيامة. في محكمة العدل الإلهيّة تلك. وقد ذكر المرحوم الطبرسي في مجمع البيان اسماً آخر لهذه السورة غير مـشهور، وهـو (الشريعة) مستلهم من الآية ١٨ من هذه السورة.

#### فضيلة تلاوة السورة:

نقرأ في حديث عن النّبي ﷺ: «من قرأ حاميم البجاثية ستر الله عورته، وسكن روعته عند الحساب» ١.

وورد في حديث آخر عن الإمام الصادق عن إلى المام الصادق عن الإمام الصادق عن الإمام الصادق عن الإمام الصادق عن الأمام التار أبداً، ولا يسمع زفير جهنم ولا شهيقها، وهو مع محمّد» ٢.

8003

١. تفسير مجمع البيان، بداية سورة الجائية.

٢. تفسير البرهان، ج ٤. ص ١٦٧، بداية سورة الجائية.

#### الآيات

# 

حمّ ﴿ نَهٰ الْكِنْكِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴿ إِنَّ فِي السَّمَوَٰتِ وَالْأَرْضِ لَاَ يَتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَفِ خَلْقِكُرُ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَةٍ مَا يَنْ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ وَالْحَيْلَافِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مِن وَفَى خَلْقِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن وَرَقِي فَا أَخِيالِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرّبِيعِ مَا يَنْ لَيْ لَا مَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَمَا عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَمَا عَلَيْكُ وَالْحَقِي فَيْ أَي حَدِيثٍ بَعْدَ اللَّهُ وَ النَّهُ وَاللَّهُ وَمَنُونَ ﴾

# الثفسير

### آبات الله في حَلِّ محَان:

قلنا: إنّ هذه السورة هي سادس السور التي تبدأ بالحروف المتقطعة (حم) وهي تشكل مع السورة الآتية \_أي سورة الأحقاف \_سور الحواميم السبعة.

وقد بحثنا مراراً في تفسير الحروف المتقطعة في بدايات سور البقرة وآل عمران، وكذلك في الحواميم.

يقول المرحوم الطبرسي في بداية هذه السورة: إنّ أحسن ما يقال هو أنّ (حم) اسم هذه السورة. ثمّ ينقل عن بعض المفسّرين، أنّ تسمية هذه السورة باحم) للإشارة إلى أن هذا القرآن المعجز بتامه يتكون من حروف الألف باء.

نعم، إنّ كتاب النور والهداية والإرشاد وحل المعضلات ومعجزة نبيّ الإسلام ﷺ المخالدة هذا، يتركب من هذه الحروف البسيطة، وغاية العظمة أن يتكون أمر بهذه الأهميّة من هذه الحروف البسيطة.

وربِّما كان هذا هو السبب في أن تتحدث الآية التالية عن عظمة القرآن مباشرة فتقول: ﴿تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم﴾ \.

«العزيز» هو القوي الذي لا يقهر، و«العكيم» هو العارف بأسرار كلّ شيء، وتقوم كل أفعاله على أساس الحكمة والدقة، ومن الواضح أنّ الحكمة التامة والقوّة اللامحدودة من لوازم تنزيل مثل هذا الكتاب العظيم، وهما غير موجودتين إلّا في الله العزيز المتعال.

والطريف أنّ هذه الآية قد وردت على هذه الهيئة في بدآية أربع سور من القرآن الكريم، ثلاث منها من الحواميم وهي المؤمن والجاثية والأحقاف والأخرى من غير الحواميم، وهي سورة الزمر، وهذا التكرار والتأكيد يهدف إلى جلب انتباه الجميع إلى عمق أسرار القرآن وعظمة محتواه، لئلا ينظروا ببساطة وعدم تدبر إلى أية عبارة أو تعبير من تعابيره، ولئلا يظنوا أنّ هذه الكلمة أو تلك لا محل لها ولا فائدة من ذكرها، لكي لا يقنعوا بحدٌ معين من فهمه وإدراكه، بل ينبغى أن يكونوا في سعى دؤوب للتوصل إلى أعمق عمّا أدركوه.

وهنا نكتة تستحق الإلتفات، وهي أنَّ صفة (العزيز) قد وردت أحياناً لوصف نفس القرآن، مثل: ﴿ وَلِله لكتاب عزيز ﴾ ، فإنّه عزيز لا تصل إليه أيدي الذين يقولون بعدم فائدته، ولا ينقص مرّ الزمان من أهميّته، ولا تبلى حقائقه ولا تفقد قيمتها، ويفضح الحرّفين أو من يحاول تحريفه، ويشق طريقه إلى الأمام داعًا رغم كل ما يوضع أمامه من عراقيل.

وقد تأتي هذه الصفة في حقّ مُنزله جل وعلا، كما في هذه الآية، وكلاهما صحبيح.

م تناولت الآية التي بعدها بيان آيات الله سبحانه ودلائل عظمته في الآفاق والأنفس، فقالت: ﴿ إِنْ فِي السَّمَاولِ وَالأَرْفِن لَيَاتِ للمؤمنين ﴾.

إن عظمة السهاوات من جانب، ونظامها العجيب الذي مرّت عليه ملايين السنين الذي لم ينحرف عها سار عليه قيد أغلة، من جانب آخر، ونظام خلقة الأرض وعجائبها، من جانب ثالث، يكون كلّ منها آية من آيات الله سبحانه.

إنّ للأرض ـعلىٰ قول بعض العلماء ـ أربع عشرة حركة، وتدور حول نفسها بسرعة مذهلة، وكذلك تدور حول الشمس بحركة سريعة، وأخرىٰ مع المنظومة الشمسية ضمن

أ ﴿ تنزيلِ الكتاب﴾ خبر لمبتدأ محذوف، والتقدير: (هذا تنزيل الكتاب)، ثمّ إنّ (تنزيل) مصدر جماء همنا بمعنى اسم المفعول، وهو من قبيل إضافة الموصوف إلى الصفة، وتقدير الكلام: هذا كتاب منزل.
 ٢٠ فصلت، ٤١.

بحرّة «درب التبانة»، وهي تسير في طريق لا نهاية له، وسفر لاحدّ له، ومع ذلك فهي من الهدوء والاستقرار بمكان، بحيث يستقر عليها الإنسان وكل الموجودات الحية فلا يشعرون بأي اضطراب و تزلزل، حتى ولا بقدر رأس الإبرة.

وهي ليست بتلك الصلابة التي لا يمكن معها أن تزرع، وتبنى عليها الدور والبنايات، ولا هي رخوة ولا يمكن الثبات عليها، والاستقرار فيها.

. وقد هيئت فيها أنواع المعادن ووسائل الحياة لمليارات البشر، سـواء المـاضون مـنهم والحاضرون والآتون، وهي جميلة تسحر الإنسان وتفتنه

والجبال والبحار وجوّ الأرض \_أيضاً \_كلّ منها آية وسرّ من الأسرار.

غير أنّ علامات التوحيد هذه، وعظمة الله تعالى إنّما يلتفت إليها وينتفع بها المؤمنون، أي طلاب الحق والسائرون في طريق الله، أمّا عمي القلوب المغرورون المغفلون، فهم محرومون من إدراكها والإحساس بها.

مَمُ انتقلت السورة من آيات الآفاق إلى آيات الأنفس، فقالت: ﴿ وَفَي خَلَقْكُم وَمَا يَبِكُ مَنْ دُمُ انتقلت السورة من آيات الآفاق إلى آيات الأنفس، فقالت: ﴿ وَفَي خَلَقْكُم وَمَا يَبِكُ مَنْ دُلِيَّةً لَيَاتِ القَوْمِ يَوْقُنُونَ ﴾ .

كما ورد في العبارة المعروفة والمنسوبة إلى أمير المؤمنين على على التحسب انك جسرم صغير، وفيك انطوى العالم الأكبر»، وكلّ ما هو موجود في ذلك العالم الكبير يوجد منه نموذج مصغر في داخل جسم الإنسان وروحه.

إنّ خصاله وصفاته مركّبة من خصال الكائنات الحية وصفاتها، وتنوع خلقته عصارة مجموعة من حوادث هذا العالم الكبير.

إنّ بناء خلية من خلاياه كبناء مدينة صناعية عظيمة مليئة بالأسرار، وخلق شعرة منه \_ بخصائصها وأسرارها المختلفة التي اكتشفت بقدرة العلم وتطوره \_ آية عظيمة من آيات الله \_ العظم.

إنّ وجود آلاف الكيلومترات من العروق والشرايين والأوردة الكبيرة والصغيرة، والأوعية الدموية الصغيرة جدّاً والشعيرات المتناهية في الصغر في بدن الإنسان، وآلاف الكيلومترات من طرق المواصلات وأسلاك الإتصالات في سلسلة الأعصاب، وكيفية إرتباطها واتصالها بمركز القيادة في المخ، والذي هو مزيج فذّ من العقد والأسرار، وقوي في الوقت نفسه، وكذلك طريقة عمل كلّ جهاز من أجهزة البدن الداخلية وانسجامها العجيب

في مواجهة الأحداث المفاجئة، والدفاع المستميت للقوى المحافظة على البدن ضد هـجوم العوامل الخارجية.. كلّ واحد من هذه الأمور يشكل ـ بحد ذاته ـ آية عظمى من آيات الله سبحانه.

وإذا تجاوزنا الإنسان، فإنّ مئات الآلاف من أنواع الكائنات الحية، ابتداءً من الحيوانات الجهرية وحتى الحيوانات العملاقة، بخصائصها وبناء أجهزتها المختلفة عاماً، والتي قد يصرف جمع من العلماء كلّ أعهارهم أحياناً لمطالعة حياة وسلوك نوع واحد منها، ومع أنّ آلاف الكتب قد كتبت حول أسرار هذه المخلوقات، فإنّ ما نعلمه عنها قليل بالنسبة إلى ما نجهله منها. كلّ واحد من هذه المخلوقات آية بنفسه، ودليل على علم مبدئ الخلقة وحسكمته وقدرته اللامتناهية.

لكن، لماذا يعيش جماعة عشرات السنين في ظل هذه الآيات، ويمرون عليها، دون أن يطلعوا حتى على واحدة منها!؟

إنّ سبب ذلك هو ما يقرره القرآن الكريم من أنّ هذه الآيات خاصة للمؤمنين وطلاب اليقين وأصحاب الفكر والعقل، ولأولئك الذين فتحوا أبواب قلوبهم لمعرفة الحقيقة، بكلّ وجودهم الظاميء للعلم واليقين ليرتووا من صافي نبعه وفيضه، فلا تعزب عن نظرهم أدنى حركة ولا أصغر موجود، ويفكرون فيه الساعات الطوال، ليجعلوا منه سلماً للإرتقاء إلى الله سبحانه، وسجلاً لمعرفته جلّ وعلا، وليذوبوا في مناجاته، وليملؤوا أقداح قلوبهم من خمرة عشقه فينتشوا منها.

وتذكر الآية التالية ثلاث مواهب أخرى لكلّ منها أثره الهام في حياة الإنسان والكائنات الحية الأخرى، وكل منها آية من آيات الله تعالى، وهي مواهب «النور» و «الماء» و «الهواء»، فتقول: ﴿وَاخْتَلَافُ اللّيل وَالنّهار وَمَا لَنزَل الله مِن السّماء مِن رزق فأحيا بِه الأرض بعد موتها وتصريف الرّياح آيات لقوم يعقلون ﴾

إن نظام «النور والظلمة»، وحدوث الليل والنهار حيث يخلف كلّ منها الآخر نبظام موزون دقيق جدّاً، وهو عجيب في وضعه وسنته وقانونه، فإذا كان النهار دائمياً، أو أطول من اللازم، فستر تفع الحرارة حتى تحترق الكائنات الحية، ولو كان الليل سرمداً، أو طويلاً جدّاً لانجمدت الموجودات من شدّة البرد.

ويحتمل في تفسير الآية أنَّ لا يكون المراد من اختلاف الليل والنهار تعاقبهها، بل هو

إشارة إلى اختلاف المدة وتفاوت الليل والنهار، في فصول السنة، فيعود نفعه على الإنسان من خلال ما ينتج عن هذا الإختلاف من المحاصيل الزراعية المختلفة والنباتات والفواكه، ونزول الثلوج وهطول الأمطار والبركات الأخرى.

والطريف أنّ العلماء يقولون: بالرغم من التفاوت الشديد بين مناطق الأرض المختلفة من ناحية طول الليل والنهار وقصرهما، فإنّنا إذا حسبنا مجموع أيّام السنة فسنرئ أنّ كـلّ المناطق تستقبل نفس النسبة من أشعة الشمس تماماً \.

ثمّ تتناول الحديث في الفقرة الثانية عن الرزق السهاوي، أي «المطر» والذي لاكلام في الطافة طبعه ورقته، ولا بحث في قدرته على الإحياء، وبعثه الحياة في كلّ الأرجاء ومنحها الجمال والروعة.

ولم لا يكون كذلك، والماء يشكل الجانب الأكبر والقسم الأساسي من بدن الإنسان، وكثير من الحيوانات الأخرى، والنباتات؟

ثمّ تتحدث في الفقرة الثالثة عن هبوب الرياح.. تلك الرياح التي تنقل الهبواء المليء بالأوكسجين من مكان إلى آخر، وتضعه تحت تصرف الكائنات الحية، وتبعد الهواء الملوث بالكاربون إلى الصحاري والغابات لتصفيته، ثمّ إعادته إلى المدن.

والعجيب أن ها تين المجموعتين من الكائنات الحية \_أي الحيوانات والنباتات \_متعاكسة في العمل تماماً، فالأولى تأخذ الأوكسجين وتعطي غاز ثاني أوكسيد الكاربون، والثانية على العكس تتنفس ثاني أوكسيد الكاربون وتزفر الأوكسجين، ليقوم التوازن في نظام الحياة، ولكى لا ينفذ مخزون الهواء النق المفيد من جو الأرض بمرور الزمان.

إنّ هبوب الرياح، إضافة إلى ذلك فانّه يلقح النباتات فيجعلها حاملة للأثمار والمحاصيل، وينقل أنواع البذور إلى الأراضي المختلفة لبذرها هناك، وينمي المراتع الطبيعية والغابات، ويبيج الأمواج المتلاطمة في قلوب المحيطات، ويبعث الحركة والحسياة في البحار ويسثير أمواجها العظيمة، ويحفظ الماء من التعفّن والفساد، وهذه الرياح نفسها هي التي تحرك السفن على وجه المحيطات والبحار وتجريها .

والطريف أنَّ هذه الآيات تتحدث أوَّلاً عن آيات السهاء والأرض وتقول في نهاية الآية

١. وردت بحوث مفصلة حول اختلاف الليل والنهار، في سورة البقرة، ذيل الآية ١٦٤، وفي سورة آل عمران،
 ذيل الآية ١٩٠، وفي سورة يونس، ذيل الآية ٦، وفي ذيل الآية ٧١ من سورة القصص.

٢. لقد وردت بحوث مفصلة حول آثار الرياح والأمطار في ذيل الآيات ٤٦ ـ ٥٠ من سورة الروم.

الأولى: إنّها آيات «للمؤمنين»، ثمّ تتناول الحديث في خلق الكائنات الحية فتقول في نهاية الآية الثانية: إنّها آيات «للموقنين»، وبعد ذلك تتكلم في أنظمة النور والظلمة، والرياح والأمطار، ثمّ تقول: إنّها آيات للذين «يعقلون».

إنّ هذا التفاوت في التعبير لعله بسبب أنّ الإنسان يطوي ثلاث مراحل في سيره الى معرفة الله سبحانه ليصل إلى هدفه، فالأولى مرحلة «التفكر»، والثانية مرحلة «اليسقين» والعلم، وبعدها مرحلة «الإيمان» أو ما يسمى بعقد القلب، ولما كان الإيمان أشرف هذه المراحل، ثمّ يأتي بعده اليقين، وفي المرحلة الثالثة يأتي التفكير، فقد وردت هذه المراحل المراحل من ناحية الوجود الخارجي حسب هذا الترتيب في الآيات المذكورة، وإن كانت المراحل من ناحية الوجود الخارجي تبدأ بمرحلة التفكر، ثمّ اليقين، ثمّ الإيمان.

وبتعبير آخر فإنّ أهل الإيمان يرتقون إلى هذه المرحلة من خلال مشاهدة آيات الله سبحانه، أمّا الذين ليسوا منهم فليصلوا إلى مرحلة اليقين أو إلى مرحلة التفكر على أقلل التقادير.

وقد ذكر المفشرون في هذا الباب وجوهاً أخرى أيضاً، وما قلناه هو الأنسب.

وتقول الآية الأخيرة، إجمالاً للبحوث الماضية، وتبياناً لعظمة آيات القرآن وأهسيتها: وتلك لياس الله نتلوها عليك بالحقي،

هل أنّ كلمة «تلك» إشارة إلى آيات القرآن، أم إلى آيات الله والعلامات الدالة عليه في الآفاق والأنفس، والتي مرّت الإشارة إليها في الآيات السابقة؟

كلَّ محتمل، إلا أنَّ الظاهر هو أنَّ المراد الآيات القرآنية بقرينة التعبير بالتلاوة، غاية ما في الأمر أنَّ هذه الآيات القرآنية آيات الله سبحانه في كلَّ عالم الوجود، وعلى هذا فيمكن الجمع بين التّفسيرين (فتأمل!).

وعلىٰ أية حال، فإن (التلاوة) من مادة (تلو) أي الإتيان بالكلام بعد الكلام منعاقباً، وبناء علىٰ هذا فإن تلاوة آيات القرآن تعني قراءتها بصورة متوالية متعاقبة.

والتعبير بالحق إشارة إلى محتوى هذه الآيات، وهو أيضاً إشارة إلى كون نبوّة النّبي اللّبيّة والوحي الإلهي حقّاً. وبعبارة أخرى، فإنّ هذه الآيات بليغة معبرة تنضمنت في طبياتها الاستدلال على حقانيتها وحقانية من جاءها.

وحقًّا إذا لم يؤمن هؤلاء بهذه الآيات فبأي شيء سوف يؤمنون؟ ولذلك تعقب الآية:

# ﴿فَياًى حديث بعد الله وَلَيَاتُه يؤمنُونَ ﴾ ﴿

وعلى قول «الطبرسي» في مجمع البيان، فإنّ الحديث إشارة إلى قصص الأقوام الماضين، وأحداثهم التي تبعث على الإعتبار بهم، في حين أنّ الآيات تقال للدلائل التي تميز الحق من الباطل والصحيح من السقيم، وآيات القرآن الجيد تتحدث عن الإثنين معاً.

حقاً إنّ للقرآن الكريم محتوى عميقاً من ناحية الاستدلال والبراهين على التوحيد، وكذلك فهو يحتوي على مواعظ وإرشادات تجذب العباد إلى الله سبحانه حتى القلوب التي لها أدنى استعداد \_أو أرضية صالحة \_ و تدعو كلّ مر تبط بالحق الى الطهارة والتقوى، فإذا لم تؤثر هذه الآيات البينات في أحد فلا أمل في هدايته بعد ذلك.

8003

١. للتعبير ب(بعد الله) محذوف، والتقدير: فبأي حديث بعد حديث الله.

### التفسير

### ويل لكلّ أفاك أثيم:

رسمت الآيات السابقة صورة عن فريق يسمعون كلام الله مدعماً بمختلف أدلة التوحيد والمواعظ والإرشاد، فلا يترك أثراً في قلوبهم القاسية.

أمّا هذه الآيات فتتناول بالتفصيل عواقب أعهال هذا الفريق، فتقول: أوّلاً: ﴿ويل لكل لَكُلُ اللهُ ا

«الأفاك» صيغة مبالغة، وهي تعني الشخص الذي يكثر الكذب جدّاً، وتقال أحياناً لمن يكثر كذبة عظيمة حتى وإن لم يكثر من الكذب.

و «الأثيم» من مادة «إثم». أي الجرم والعاصي، وتعطي أيضاً صفة المبالغة.

ويتضح من هذه الآية جيداً أنّ الذين يقفون موقف الخصم العنيد المتعصب أمام آيات الله سبحانه هم الذين غمرت المعصية كيانهم، فانغمسوا في الذنوب والآثام والكذب، لا أولئك الصادقون الطاهرون، فإنّهم يذعنون لها لطهارتهم ونقاء سريرتهم.

ثم تشير الآية التالية إلى كيفية اتخاذهم لموضع الخصام هذا، فتقول: ﴿يسمع آيات الله تتلى عليه ثم يصر مستكبراً كأن لم يسمعها ﴾ أولهذا فإنّه بحكم تلوثه بالذنب والكذب،

١. يمكن أن تكون عبارة ﴿ يسمع آيات الله ﴾ جملة مستأنفة، أو هي وصف آخر لـ (كل).

والغرور والكبر والعجب، يمر كأن لم يسمع كلّ هذه الآيات، وكأنه أصم أو أنّه يعتبر نفسه كذلك، كما ورد لك في الآية ٧ من سورة لقهان: ﴿وَإِذَا تَتَلَىٰ عَلَيْهِ لَيَاتِنَا وَلَىٰ هَسْتَكُبُواْ كَأَنْ لَمُ يُسْمُعُهَا كُأَنْ فَي الدّنية وقراً ﴾.

وتهدده الآية في نهايتها بالعذاب الشديد، فتقول: ﴿فَيشُوه بعدُلب اليم﴾ فكما أنّه آذى قلب النّبي اللّه والمؤمنين وآلمهم، فإنّنا سنبتليه بعذاب أليم أيضاً، لأنّ عذاب القيامة تجسم لأعمال البشر في الحياة الدنيا.

وبالرغم من أنّ بعض المفشرين ذكر سبب نــزول لهــذه الآيـــة والآيـــة التي تــلـيها، واعتبروهما إشارة إلى أبي جهل أو النظر بن الحارث، ذلك أنّهم كانوا قد جمــعوا قــصصاً وأسـاطير من العجم ليلهوا بها الناس ويصرفوهم عن دين الحق.

لكن من الواضع أنّ هذه الآية لا تختص بهم، بل ولا بمشركي العرب أيضاً، فهي تشمل كلّ المجرمين الكاذبين المستكبرين في كلّ عصر وزمان، وكلّ الذين يصرون كأن لم يسمعوا آيات الله سبحانه ونداءات الأنبياء وكلهات الأنمّة والعظهاء، لأنها لا تنسجم مع شهواتهم ومبولهم ورغباتهم المنحرفة، ولا تؤيد أفكارهم الشيطانية، ولا توافق عاداتهم الخاطئة وأعرافهم البالية وتقاليدهم العمياء.

نعم، بشّر كلّ أولئك بالعذاب الأليم.

ولما كان العذاب لا ينسجم مع البشارة، فإنّ هـذا التمعبير ورد مـن بــاب الســخرية والإستهزاء.

ثمّ تضيف الآية التي بعدها: ﴿وَإِذَا عَلَمْ مِنْ لَيَاتِنَا هُيِئاً لِتَحْدُها هَزُولَ ﴾ أ.

في الحقيقة، توجد لدى هؤلاء الجاهلين الأنانيين حالتان:

ال**أولىٰ:** أنّهم غالباً ما يسمعون آيات الله فلا يعبؤون بها، ويمسرون عمليها دون اهمنهام وتعظيم، فكأنّهم لم يسمعوها أيضاً.

والأخرى: أنهم إذا سمعوها وأرادوا أن يهتموا بها، فسوف يتحركون من موقع الاستهزاء والسخرية، وكلهم مشتركون في هاتين الحالتين، قرّة هذه، وأخرى تلك، وبناء على هذا فلا تعارض بين هذه الآية والتي قبلها.

١. ينبغي الإلتفات إلى أنَّ ضمير (اتخذها) لا يعود على (شيئاً)، بل على (أياتنا).

والطريف أنّها تقول أوّلاً: ﴿ولِدُل علم مِن لَياتنا هيئا﴾ ثمّ لا تقول: إنّه يستهزي، فيا بعد بما علم، بل تقول: إنّه يتخذ كلّ آياتنا هزواً، سواء التي علمها والتي لم يعلمها، وغاية الجهل أن ينكر الإنسان شيئاً أو يستهزي، به وهو لم يفهمه أصلاً، وهذا خير دليل على عناد أولئك و تعصبهم.

ثمّ تصف الآية عقاب هؤلاء في النهاية فتقول: ﴿ لُولئك لهم عذلك مهين ﴾ ولم لا يكون الأمر كذلك، فإنّ هؤلاء كانوا يريدون أن يضفوا على أنفسهم الهيبة والعرة والمكانة الاجتاعية من خلال الاستهزاء بآيات الله سبحانه، إلّا أنّ الله تعالى سيجعل عقابهم تحقيرهم ومذلتهم وهوانهم، ويبتليهم بعذاب القيامة المهين المذل، فيسحبون على وجوههم مصفّدين مكبّلين ثمّ يرمون على تلك الحال في جهنم، ويلاحقهم مع ذلك تقريع ملائكة العذاب وسخريتهم.

ومن هنا يتّضح لماذا وصف العذاب بالأليم في الآية السابقة، وبالمهين هنا، وبالعظيم في الآية التالية، فكلّ منها يناسب نوعية جرم هؤلاء وكيفيته.

و توضح الآية التالية العذاب المهين، فتقول: ﴿من ورائهم جهتم ﴾.

إن التعبير بالوراء مع أنّ جهنم أمامهم وسيصلونها في المستقبل، يمكن أن يكون ناظراً إلى أنّ هؤلاء قد أقبلوا على الدنيا ونبذوا الآخرة والعذاب وراء ظهورهم، وهو تعبير مألوف، إذ يقال للإنسان إذا لم يهتم بأمر، تركه وراء ظهره، والقرآن الكريم يقول: ﴿إِنّ هـؤلا. يـعبّون العاجلة ويدرون ورا،هم يوماً لقيلاً ﴾ .

وقال جمع من المفسّرين أيضاً: إنّ كلمة (وراء) من مادة المواراة، وتقال لكلّ شيء خني على الإنسان وحجب عنه، سواء كان خلفه ولا يراه، أم أمامه لكنّه بعيد لا يراه، وعلى هذا فإنّ لكلمة (وراء) معنى جامعاً يطلق على مصداقين متضادين ً.

وليس ببعيد إذا قلنا: إنّ التعبير بالوراء إشارة إلى مسألة العلة والمعلول، فمثلاً نقول: إذا تناولت الغذاء الفلاني غير الجيد فستمرض بعد ذلك، أي إنّ تناول الغذاء يكون علة لذلك المرض، وهنا أيضاً تكون أعمال هؤلاء علة لعذاب الجحيم المهين.

١. الدهر، ٢٧.

٢. قال البعض أيضاً: إنّ كلمة (وراء) إنّ أضيفت إلى الفاعل أعطت معنى الوراء، وإن أضيفت إلى الصفعول
 أعطت معنى الأمام. تفسير روح البيان، ج ٨. ص ٤٣٩. لكن لا دليل على هذا المدعى.

وعلىٰ أية حال، فإنّ الآية تضيف مواصلةً الحديث أنّ هؤلاء إن كانوا يظنون أنّ أموالهم الطائلة وآلهتهم التي ابتدعوها ستحل شيئاً من أثقالهم، وأنَّها ستغنى عنهم من الله شيئاً، فإنَّهم قد وقعوا في اشتباه عظيم، حيث: ﴿ولا يغني منهم ما كسبوا شيئاً ولا ما التَّحْدُوا مِن دون الله توليا. ١٠.

ولما لم يكن هناك سبيل نجاة وفرار من هذا المصير، فإنّ هؤلاء يجب أن يبقوا في عذاب الله ونار غضبه: ﴿ولهم مدّلب عظيم ﴾.

ولقد استصغر هؤلاء آيات الله سبحانه، ولذلك سيعظم الله عذابهم، وقد اغتر هـؤلاء وتفاخروا فألقاهم الله في العداب الأليم!

إن هذا العذاب عظيم من كلِّ الجهات، فهو عظيم في خلوده، وشدته، وباقترانه بالتحقير والإهانة، وعظيم في نفوذه إلى نخاع وقلوب المجرمين.

> نعم... إنَّ الذنب العظيم، أمام الله العظيم، لا يكون جزاؤه إلَّا العذاب العظيم. 8003

هَنذَا هُدَى وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَا يَنتِ رَبِّهِم هَمُ عَذَابُ مِن رِجَدٍ الِيدُ اللهُ الَّذِى سَخَرَا كُرُ الْبَحْرَلِتَجْرِى الْفُلْكُ فِيهِ بِالْمَرِهِ وَلِنَبْلَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُوْ تَشْكُرُونَ اللَّ وَسَخَرَا كُرُمَّا فِي الْبَعْرَى الْفُولِيَ مِن الْفَكُونِ اللَّهُ وَلَيْكُ كُونَتِ الْفَالِمُ وَسَخَرَا كُرُمَّا فِي اللَّهَ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللَّهُ لِللَّهُ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللَّهُ مِن اللَّهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللَّهُ مَن اللهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللَّهُ مِن اللهُ اللهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللهُ مَن اللهُ اللهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللهُ مَن اللهُ اللهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللهُ مَن اللهُ اللهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللهُ مَن اللهُ اللهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللهُ مَن اللهُ اللهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا لَاللهُ اللهُ ا

### التفسير

### كل شيء مسمر للإنسان:

مواصلة للبحوث التي وردت في الآيات السابقة حول عظمة آيات الله، تتناول هذه الآيات نفس الموضوع، فتقول: ﴿هذا هدى فهو يميز بين الحق والباطل، ويسضيء حياة الإنسان، ويأخذ بيد سالكي طريق الحق ليوصلهم إلى هدفهم ومنزلهم المقصود، لكن: ﴿والدّين كفروا بآيات ربّهم لهم عدّاب من رجز البم ﴾.

«الرجز» يعني الاضطراب والإهتزاز وعدم الإنتظار، كما يــقول الراغب في مــفرداتــه، وتقول العرب: رجز البعير إذا تقاربت خطواته واضطرب لضعف فيه.

و تطلق هذه الكلمة أيضاً على مرض الطاعون والإبتلاءات الصعبة، أو العبواصف الثلجية الشديدة، والوساوس الشيطانية وأمثال ذلك، لأنّ كلّ هذه الأمور تبعث على الإضطراب والتزلزل وعدم الإنتظام والانضباط، وإنّما يقال لأشعار الحرب (رجز) لأنّها مقاطع قصيرة متقاربة، أو لأنّها تلتى الرعب والاضطراب بين صفوف الأعداء.

ثمّ تحول زمام الحديث إلى بحث التوحيد الذي مرّ ذكره في الآيات الأولى لهذه السورة، فتعطى المشركين دروساً بليغة مؤثرة في توحيد الله سبحانه ومعرفته. فتارة تدغدغ عواطفهم، وتقول: ﴿ الله الّذي سخّر لكم البحر لتجري القبلك قيه بأمره ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ﴾.

من الذي أودع في مادة السفن الأصلية خاصية الطفو على الماء وعدم الغطس؟ ومن الذي جعل الماء فراشاً ناعماً لحركتها حتى استطاعت أن تسير فيه بكل سهولة ويسر؟ ومن الذي أمر الرياح أن تمرّ على سطح الحيطات بصورة منتظمة لتحرك السفن و تسيرها؟ أو يحل قوّة البخار محل الهواء ليزيد من سرعة هذه السفن العظيمة؟

نحن نعلم أنّ أكبر وسائط نقل الإنسان وأهمتها في الماضي والحاضر هي السفن الصغيرة والكبيرة، والتي تنقل على مدار السنة ملايين البشر، وأكثر من ذلك البضائع التجارية من أقصى نقاط العالم إلى المناطق المختلفة، وقد تكون السفن أحياناً بسعة مدينة صغيرة، وسكانها بعدد سكانها، وهي مجهزة بمختلف الوسائل والأموال.

حقاً لو لم تكن هذه الفوى الثلاث، أفيكون بمقدور الإنسان أن يحل مشاكل حمله ونقله بواسطة المراكب العادية البسيطة؟ حتى هذه المراكب والوسائط البسيطة هي بحد ذاتها من نعمه سبحانه، وهي فعالة في مجالها.

والطريف أنّ الآية ٣٢ من سورة إيراهيم تقول: ﴿ وَسَغُولَكُمُ الفَلْكُ لَتَجْرِي فِي البحربُ الْمُولَّ ﴾ أمّا هنا فإنّ الآية تقول: ﴿ سَغُولَكُمُ البحرلَّ جَرِي الفَلْكُ فَيْهِ ﴾ لأنّ التأكيد هناك كان على تسخير البحار، ولذلك اتبعتها بقولها: ﴿ وَسَغُولَكُمُ اللَّهُ هَا هَا فَإِن الآيسة نَاظُرة إلى تسخير الفلك، وعلى أية حال، فإنها معاً مسخران للإنسان بأمر الله سبحانه، وهما في خدمته

إنّ الهدف من هذا التسخير هو أن تبتغوا من فضل الله، وهذا التعبير يأتي عادة في مورد التجارة والنشاطات الاقتصادية، ومن الطبيعي أنّ نقل المسافرين من مكان الى آخــر في ضمن هذا التسخير.

والهدف من الاستفادة من فضل الله هو إثارة حس الشكر لدى البشر، لتعبئة عواطفهم لأداء شكر المنعم، وبعد ذلك يسيرون في طريق معرفة الله سبحانه.

كلمة «الفلك» \_ وكها قلنا سابقاً \_ تستعمل للمفرد والجمع.

ولمزيد من التفصيل حول تسخير البحار والفلك، ومنافعها وبركاتها، راجعوا ذيل الآية ١٤ سورة النحل. بعد بيان السفن التي لها تماس مباشر بحياة البشر اليومية، تطرقت الآية التي بعدها إلى مسألة تسخير سائر الموجودات بصورة عامة، فتقول: ﴿وسفّرلكم ما قي السّموات وما قي الأرض جميعاً منه ﴾.

فقد كرّمكم إلى درجة أن سخر لكم كلّ موجودات العالم، وجعلها في خدمتكم ولتأمين مصالحكم ومنافعكم، فالشمس والقمر، والرياح والمطر، والجبال والوديان، والغابات والصحاري، والنباتات والحيوانات، والمعادن والمنابع الغنية التي تحت الأرض، وبالجملة فإنّه أمر كلّ هذه الموجودات أن تكون في خدمتكم، ومطيعة لأمركم، ومنفذة لإرادتكم، لتتمتعوا بنعمه ومواهبه سبحانه، ولا تذهلوا في سكرة الغفلة عنه.

وبما يستحق الإنتباه أنّه يقول: ﴿جِمِيعاً مِنه﴾ فإذا كانت كلّ النعم منه، وهو خالقها وربها ومدبرها جميعاً، فلهاذا يعرض الإنسان عنه ويلجأ إلى غيره، ويتسكع على أعتاب المخلوقات الضعيفة، ويبقى في غفلة وذهول عن المنعم الحقيقي عليه؟ ولذلك تضيف الآية في النهاية: ﴿إِنْ فَي ذَلِك قَيَامِه لقوم يتفكّرون﴾.

لقد كانت الآية السابقة تلامس عاطفة الإنسان وتحاول إثارتها، وهنا تحاول هذه الآية تحريك عقل الإنسان وفكره، فما أعظم رحمة ربّنا سبحانه!! إنّه يتحدث مع عباده بكلّ لسان وأسلوب يمكن أن يطبع أثره، فمرّة بحديث القلب، وأخرى بلسان الفكر، والهدف واحد من كلّ ذلك، ألا وهو إيقاظ الغافلين ودفعهم إلى سلوك السبيل القويم.

وقد أوردنا بحثاً مفصلاً حول تسخير مختلف موجودات العالم في ذيل الآيات ٣١-٣٣ من سورة إيراهيم.

ثمّ تطرقت الآية التالية إلى ذكر قانون أخلاقي يحدد كيفية التعامل مع الكفّار لت كمل أبحاثها المنطقية السابقة عن هذا الطريق، فحولت الخطاب إلى النّبي ﷺ وقالت: ﴿قُل للَّذِينَ لَمُنوا يَعْفُرُوا للَّذِينَ لا يرجون لَيّام الله ﴾.

١. ثقة احتمالات عديدة في إعراب (جميعاً منه) وتركيبها، فقد احتمل الزمخشري في الكشاف احتمالين: الأول: إنّ ﴿جميعاً منه﴾ حال ا﴿ما في السموات وما في الأرض﴾ أي إنّها جميعاً مسخرة لكم لكنّها منه سبحانه. والآخر: إنّه خبر لمبتدأ محذوف، والتقدير: هي منه جميعاً. واحتمل البعض أيضاً أن تكون تأكيداً لـ ﴿ما في السموات وما في الأرض﴾.

فن الممكن أن تكون معاملة هؤلاء قاسية، وتعبيراتهم خشئة غير مؤدبة، وألفاظهم بذيئة، وذلك لبعدهم عن مبادئ الإيمان وأسس التربية الإلهيّة، غير أنّ عليكم أن تقابلوهم بكلّ رحابة صدر لئلا يصروا على كفرهم ويزيدوا في تعصبهم، فتبعد المسافة بينهم وبين الحق.

إنّ حسن الخلق والصفح ورحابة الصدر يقلل من ضغوط هؤلاء وعدائهم من جهة، كما أنّه يكن أن يكون عاملاً لجذبهم إلى الإيمان وإقبالهم عليه.

وقد ورد نظير هذا الأمر الأخلاقي كثيراً في القرآن الكريم كقوله تعالى: ﴿ فَاصَفَحَ مَسْهُمُ وَقَلَ سَلَامَ فَسُوفَ يَعْلَمُونَ ﴾ (

إنّ التصلب في التعامل مع الجاهلين والإصرار على عقوبتهم لا يثمر في العادة، بل إن تجاهلهم والإعتزاز بالنفس أمامهم هو الأسلوب الناجح في إيقاظهم، وهو عامل مؤثر في هدايتهم.

وليس هذا قانوناً عاماً بالطبع، إذ لا يمكن إنكار وجود حالات لا يمكن معالجتها ومواجهتها إلّا بالغلظة والشدّة، غير أنّها قليلة.

والنكتة الأخرى هنا أنّ كلّ الأيّام هي أيّام الله، إلّا أنّ (أيّام الله) قد أُطلقت على أيّـام خاصّة، للدلالة على عظمتها وأهميتها

لقد ورد هذا التعبير في موضعين من القرآن المجيد: أحدهما في هذه الآيــة، والآخــر في سورة إبراهيم، وله هناك معنى أوسع وأشمل.

وقد فسّرت «أيّام» في الرّوايات الإسلامية بتفاسير مختلفة، ومن جملتها مـا ورد في تفسير على بن إبراهيم بأنّ أيّام الله ثلاثة: يوم قيام المهدي، وبوم الموت، ويوم القيامة ٢.

وَنَقَرَأُ فِي حَدَيْثَ آخِرَ عَنَ النَّبِي الأَكْرَمُ (صلىٰ الله عليه وآله وسلَّم): «أيام الله نـعماؤه وبلاؤه ببلائه» ...

وعلىٰ أية حال، فإنّ هذا التعبير ببين أهتية يوم القيامة، يوم تجلي حاكمية الله تعالىٰ علىٰ كلّ فرد، وعلىٰ كلّ شيء، وهو يوم العدل والقانون والحكمة الكبرىٰ.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ٢، ص ٥٢٦.

١. الزخرف، ٨٩.

٣. المصدر السابق.

لكن، ومن أجل أنّ لا يستغل مثل هؤلاء الأفراد هذا الصفح الجميل والعفو والتسامي، فقد أضافت الآية: ﴿لِيجزي قوماً بِهاكانوليكسبون﴾.

لقد اعتبر بعض المفسّرين هذه الجملة تهديداً للكفار والمجرمين، في حين أنّ البعض الآخر اعتبرها بشارة للمؤمنين لهذا العفو والصفح، لكن لا مانع من أن تكون تهديداً لتلك الفئة من جانب، وبشارة لهذه الجهاعة من جانب آخر، كها أشير إلى هذا المعنى في الآية التالية أيضاً.

تقول الآية: ﴿ مِنْ عَمِلُ صَالَحاً فَلَنْفُسِهِ وَمِنْ لُسَاء فَعَلِيها لَمْ لِلِّي رَبِّكُم تَرْجِعُونَ ﴾.

إن هذا التعبير الذي ورد في القرآن الكريم مراراً، وبعبارات مختلفة، يشكل جواباً لمس يقول: ماذا يضر عصياننا الله تعالى، وما تنفعه طاعتنا؟ ولماذا هذا الإصرار عملى طماعة أوامره والانتهاء عن معاصيه؟

فتقول هذه الآيات: إنّ كلّ ضرر ذلك وكلّ نفعه يعود عليكم، فأنتم الذين تسلكون مراقي الكال في ظل الأعيال الصالحة، وتحلّقون إلى سهاء قرب الله عزَّ وجلّ، كها أنّكم أنتم الذين تهوون إلى الحضيض نتيجة ارتكابكم الآثام والمعاصي، فتبتعدون عن الله عزَّ وجلَّ وتستحقون بذلك اللعنة الأبدية.

إن كلّ أمور التكليف، وإرسال الرسل، وإنزال الكتب تهدف إلى هذا المراد السامي، ولذلك يقرر القرآن الحكيم (ومن يشكر فإنّما يشكر لنفسه ومن كفر فإنّ الله هني حميد) .

ويقول في موضع آخر: ﴿قُمِن اهتدىٰ قلنفسه ومِن صَلَّ قَائِمًا يَصُلُّ عَلَيْهَا ﴾ ``.

ونقرأ في موضع ثالث: ﴿وَمِنَ تَرْكُنُ فَإِنَّمَا يَتَرْكُنُ لِنفُسِهِ وَلَلَيْ لَللَّهِ لِلْمِصِيرِ ﴾ .

وخلاصة القول: إنّ أمثال هذه التعابير تبيّن حقيقة أنّ دعوة الداعين إلى الله سبحانه خدمة للبشر في جميع أبعادها، وليست خدمة لله الغني عن كلّ شيء، ولا لأنبيائه الذين أجرهم على الله فقط.

إنّ الإنتباه إلى هذه الحقيقة يعدّ عاملاً مهماً في السير نحو طاعة الله سبحانه، والإبتعاد عن معصيته.

۲. الزمر، ٤١.

١. لقمان، ١٢.

۳ فاطر، ۸۸

### الآيات

وَلَقَدْءَ الْبِنْ اَبِنِيَ إِسْرَءِ بِلَ الْكِئْبُ وَالْحُكُمْ وَالنَّبُوةَ وَرَزَقْنَهُم مِنَ الطَّيِسَ وَفَضَلْنَاهُمُ عَلَى الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### التفسير

# آتینا بنی إسرائیل کل ذلک، ولکن...

متابعة للبحوث التي وردت في الآيات السابقة حول نعم الله المختلفة وشكرها والعمل الصالح، تتناول هذه الآيات نموذجاً من حياة بعض الأقوام الماضين الذين غمرتهم نعم الله سبحانه، إلّا أنّهم كفروا بها ولم يرعوها حق رعايتها.

تقول الآية الأولى: ﴿ولقد لَتينا بني إسرلنيل الكتاب والحكم والنّبوّة ورزقناهم من الطّيّبات وفضّلناهم على العالمين﴾.

تبيّن هذه الآية في مجموعها خمس نعم أنعم الله بها على بني إسرائيل، وبــالإضافة إلى النعمة الأخرى التي سيأتي ذكرها في الآية التالية تشكل ست نعم عظيمة.

النعمة الأولى هي الكتاب السهاوي، أي التوراة التي كــانت مــبينة للــمعارف الديــنية والحلال والحرام، وطريق الهداية والسعادة.

«العكم» في التعبيرات القرآنية يعني عادة القضاء والحكومة، لكن لما كان مقام القضاء يشكل جزءً من برنامج الحكومة داغاً، ولايمكن للقاضي أن يؤدّي واجبه من دون حماية الدولة وقوّتها، فإنّه يدل دلالة التزامية على مسألة التصدي وتسلم زمام الأمور.

ونقرأ في الآية ٤٤ من سورة المائدة في شأن التوراة: ﴿ يحكم بها النّبيّون الّذين لُسلمول ﴾. أمّا النعمة الثالثة فقد كانت نعمة مقام النبوّة، حيث اصطفىٰ الله سبحانه أنبياء كثيرين من بني إسرائيل.

وقد ورد في رواية أنَّ عدد أنبياء بني إسرائيل بلغ ألف نبي `، وفي رواية أخرىٰ: إنَّ عدد أنبياء بني إسرائيل أربعة آلاف نبي <sup>٢</sup>.

وكل هذه كانت مواهب ونعماً من الله سبحانه.

و تتحدث الآية في الفقرة الرابعة حديثاً جامعاً شاملاً عن المواهب المادية، فتقول: 
﴿ وَرَزَّقْنَاهُمْ مِنَ الطّيِّياسِ ﴾.

النعمة الخامسة، هي تفوقهم وقوّتهم التي لا ينازعهم فيها أحد، كما توضح الآية ذلك في ختامها فتضيف: ﴿وقفلناهم على العالمين﴾.

لاشك أنَّ المراد من «العالمين» هنا هم سكان ذلك العصر، لأنَّ الآية ١١٠ من سورة آل عمران تقول بصراحة: ﴿كنتم خيرلُمَة أخرجت للنَّاس﴾.

وكذلك نعلم أنّ الرّسول الأعظم عَلَيْ هو أشرف الأنبياء وسيدهم، وبناء على هذا فإنّ أمته أيضاً تكون خير الأمم، كما ورد ذلك في الآية ٨٩ من سورة النحل: ﴿ويوم نبعته في كلّ لُمّة شهيداً عليهم من لنفسهم وجئنا وله شهيداً على هؤلا.﴾.

وتشير الآية التالية إلى الموهبة السادسة التي منحها الله سبحانه لهؤلاء المنكرين للجميل، فتقول: ﴿ وَلَتَينَاهُم بِينَاتُ مِنْ الأَمْرِ ﴾.

«البينات» يمكن أن تكون إشارة إلى المعجزات الواضحة التي أعطاها الله سبحانه موسى بن عمران الله وسائر أنبياء بني إسرائيل، أو أنها إشارة إلى الدلائــل والبراهــين المـنطقية الواضحة، والقوانين والأحكام المتقنة الدقيقة.

وقد احتمل بعض المفسّرين أن يكون هذا التعبير إشارة إلى العلامات الواضحة التي

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١١٣. ٢. بحار الأنوار، ج ١١، ص ٢٦ الطبعة الجديدة.

تتعلق بنبي الإسلام عَلَيْنَ والتي علمها هؤلاء، وكان باستطاعتهم أن يعرفوا نبي الإسلام عَلَيْنَ مَن خلالها كمعرفتهم بأبنائهم: ﴿ للَّذِينَ لَقِينَاهِمِ الكتاب يعرفونه كما يعرفون لُبناءهم ﴾ ﴿

لكن لا مانع من أن تكون كلِّ هذه المعاني مجتمعة في الآية.

وعلى أية حال، فع وجود هذه المواهب والنعم العظيمة، والدلائل البيّنة الواضحة لا يبقى عال للاختلاف، إلّا أنّ الكافرين بالنعم هؤلاء ما لبثوا أن اختلفوا، كما يصور القرآن الكريم ذلك في تتمة هذه الآية إذ يقول: ﴿ قَمَا اختلفُوا إِلَّا مِنْ بعدما جاءهم العلم بغياً بينهم ﴾.

نعم، لقد رفع هؤلاء راية الطغيان، وأنشبت كل جماعة أظفارها في جسد جماعة أخرى، واتخذوا حتى عوامل الوحدة والألفة والإنسجام سبباً للاختلاف والتباغض والشحناء، وتنازعوا أمرهم بينهم فذهبت ريحهم وضعفت قوتهم، وأفل نجم عظمتهم، فزالت دولتهم، وأصبحوا مشردين في بقاع الأرض ضربت عليهم الذلة أينا ثقفوا.

وقال البعض: إنّ المراد هو الاختلاف الذي وقع بينهم بعد علمهم واطلاعهم الكافي على صفات نبيّ الإسلام ﷺ.

ويهددهم القرآن الكريم في نهاية الآية بقوله: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَقْلَى بِينَهُمْ يُومُ القيامة فيماكانوا فيه يختلفون وبهذا فقد فقدوا قوتهم وعظمتهم في هذه الدنيا بكفرانهم النعمة، واختلافهم فيا بينهم، واشتروا لأنفسهم عذاب الآخرة.

بعد بيان المواهب التي منّ الله تعالى بها على بني إسرائيل، وكفرانها من قسبلهم، ورد الحديث عن موهبة عظيمة أهداها الله سبحانه لنبيّ الإسلام ﷺ والمسلمين، فقالت الآية: ﴿ ثُمّ جعلناك على شريعة من الأهر﴾.

"الشريعة» تعني الطريق التي تستحدث للوصول إلى الماء الموجود عند ضفاف الأنهر التي يكون مستوى الماء فيها أخفض من الساحل، ثمّ أطلقت عملي كل طريق يسوصل الإنسان إلى هدفه ومقصوده.

إنّ استعمال هذا التعبير في مورد دين الحق، بسبب أنّه يوصل الإنسان إلى مصدر الوحي ورضيٰ الله سبحانه، والسعادة الخالدة التي هي بمثابة الماء للحياة المعنوية.

لقد استعملت هذه الكلمة مرّة واحدة في القرآن الكريم، وفي شأن الإسلام فقط.

والمراد من «الأمر» هنا هو دين الحق الذي مرّت الإشارة إليه في الآية السابقة أيـضاً. حيث قالت: ﴿بِيناتُ مِن الأمر﴾.

ولما كان هذا المسير مسير النجاة والنصر، فإنّ الله سبحانه يأمر النّبي عَلَيْكُمْ بعد ذلك أنّ ﴿ فَاتْبِعِها ﴾ .

وكذلك لما كانت النقطة المقابلة ليس إلا اتباع أهواء الجاهلين ورغباتهم، فإنّ الآية تضيف في النهاية: ﴿ولاتتّبع لَهواء الّذين لايعلمون﴾.

في الحقيقة، لا يوجد إلا طريقان: طريق الأنبياء والوحي، وطريق أهواء الجاهلين وميولهم، فإذا ولى الإنسان دبره للأوّل فسيقع في الثّاني، وإذا توجه الإنسان إلى ذلك السبيل فسينفصل عن خط الأنبياء ويبتعد عنهم، وبذلك فإنّ القرآن أبطل كلّ البرامج الإصلاحية التي لا تستمد تعلياتها من مصدر الوحي الإلهي.

والجدير بالإنتباه أنّ بعض المفسّرين قالوا: إنّ رؤساء قريش أتوا النّبي تَنْفَقَة وقالوا: ارجع إلى دين آبائك، فإنّهم كانوا أفضل منك وأسلم. وكان النّبي تَنْفَقَة لا يزال في مكّة، فنزلت الآية أعلاه (وأجابتهم بأنّ طريق الوصول إلى الحق هو الوحي الساوي الذي نزل عليك، لا ما يمليه هوى هؤلاء الجاهلين ورغبتهم.

لقد كان القادة المخلصون يواجهون دائماً وساوس الجاهلين هذه عندما يا أتون بدين جديد ويطرحون أفكاراً بنّاءة طاهرة، فقد كان الجهال يطرحون عليهم: أأنتم أعلم أم الآباء السابقون والعظهاء الذين جاؤوا قبلكم؟ وكانوا يصرون على الاستمرار في ذلك الطريق، وإذا كان مثل هذا الإقتراح يمكن أن ينزل إلى حيز التطبيق والواقع العملي، فليس بوسع الإنسان أن يخطو خطوة في طريق التكامل.

وتعتبر الآية التالية تبياناً لعلة النهي عن الإستسلام أمام مقترحات المشركين وقبول طلباتهم، فتقول: ﴿إِنَهُم لِن يغنوا عنك من الله شيئاً ﴾ فإذا ما اتبعت دينهم الباطل وأحاط بك عذاب الله تعالى فإنهم عاجزون عن أن يهبّوا لنجدتك وإنقاذك، ولو أنّ الله سبحانه سلب منك نعمة فإنهم غير قادرين على إرجاعها إليك.

ومع أنَّ الخطاب في هذه الآيات موجه إلىٰ النَّبِي ﷺ إلَّا أنَّ المراد منه جميع المؤمنين.

١. التفسير الكبير، ج ٢٧، ص ٢٦٥.

ثمّ تضيف الآية: ﴿وَإِنَّ الطَّالِمِينَ بِعِضْهِم لُولِياً بِعِضُ﴾ فكلهم من جنس واحد، ويسلكون نفس المسير، ونسجهم واحد، وكلهم ضعفاء عاجزون.

لكن لا تذهب بك الظنون بأنّك وحيد، ومن معك قليل ولا ناصر لكم ولا معين، بل: ﴿والله وليّ المتّقين﴾.

صحيح أنّ جمع هؤلاء عظيم في الظاهر، وفي أيديهم الأموال الطمائلة والإمكمانيات الهائلة، لكن كلّ ذلك لا يعتبر إلّا ذرة عديمة القيمة إزاء قدرة الله التي لا تقهر، وخزائنه التي لا تفنيّ.

وكتأكيد لما مرّ، ودعوة إلى اتباع دين الله القويم، تقول آخر آية من هذه الآيات؛ ﴿هذا بِصَائر لَلنَّاسَ وهدى ورحمة لقوم يوقنون﴾.

«البصائر» جمع بصيرة، وهي النظر، ومع أنّ هذه اللفظة أكثر ما تستعمل في وجهات النظر الفكرية والنظريات العقلية، إلّا أنّها تطلق على كلّ الأمور التي هي أساس فهم المـعاني وإدراكها.

والطريف أنّها تقول: إنّ هذا القرآن والشريعة بصائر، أي عين البصيرة، ثمّ إنّها ليست بصيرة، بل بصائر، ولا تقتصر على بعد واحد، بل تعطي الإنسان الأفكار والنظريات الصحيحة في كافة مجالات حياته.

وقد ورد نظير هذا التعبير في آيات أخرى من القرآن الكريم، كالآية ١٠٤ من سورة الأنعام، حيث تقول: ﴿قدجا،كم بصائرهن ربّكم﴾

وقد طرحت هنا في هذه الآية ثلاثة مواضيع: البصائر والهدئ والرحمة، وهمي حسب التسلسل علة ومعلول لبعضها البعض، فإنّ الآيات الواضحة والشريعة المسبطرة تمدفع الإنسان نحو الهداية، والهداية بدورها أساس رحمة الله.

والجميل في الأمر أنّ الآية تذكر أنّ البصائر لعامة الناس، أمّا الهدى والرحمة فخصت الموقنين بهما، ويجب أن يكون الأمر كذلك، لأنّ آبات القرآن ليست مقصورة على قوم بالخصوص، بل يشترك فيها كلّ البشر الذين دخلوا في كلمة (الناس) في كلّ زمان ومكان، غير أنّ من الطبيعي أن يكون الهدى فرع اليقين، وأن تكون الرحمة وليدته، فملا تشمل الجميع حينئذ.

وعلىٰ أية حال، فإنّ ما تقوله الآية من أنّ القرآن عين البصيرة، وعين الهداية والرحمة، تعبير جميل يعبر عن عظمة هذا الكتاب السهاوي وتأثيره وعمقه بالنسبة لأولئك السالكين طريقه، والباحثين عن الحقيقة.

8003

## الآيات

أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَحُواْ السَّيِّ اَنِ أَن خَعَلَهُ مْ كَالَّذِينَ ءَا مَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحن سَوَاءَ تَعْيَاهُمْ وَمَمَاثُهُمْ سَاءً مَا يَعْكُمُونَ ﴿ وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَنِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِيِّ وَلِتُجْزَى كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ الْفَالَمُونَ مَنَ اَتَّخَذَ إِلَنْهَهُ مَهُونَهُ وَأَضَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلِيهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَنَوةً فَمَن إِلَنْهَهُ مَهُونَهُ وَأَضَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلِيهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِه عِشَنَوةً فَمَن يَهْ يِهِ مِن بَعْدِ اللَّهُ أَلَا تَذَكُرُونَ ﴿

## التفسير

#### ليسوا سواءً ممياهم ومماتهم:

متابعة للآيات السابقة التي كان الكلام فيها يدور حول فئتين هما: المؤمنون والكافرون، أو المتقون والجرمون، فإنّ أولى هذه الآيات قد جمعتها في مقارنة أصولية بينها، فقالت: ﴿ لَم حسب الّذين اجترحوا السّيّنات لنّ تجعلهم كالّذين آحنوا وعملوا السّالحات سواء حسباهم ومماتهم ساءها يحكمون ﴾.

هل يمكن أن يتساوئ النور والظلمة، والعلم والجمهل، والحسسن والقسبيح، والإيمان والكفر؟

هل يمكن أن تكون نتيجة هذه الأمور غير المتساوية متساوية؟

كلّا، فإنّ الأمر ليس كذلك، إذ المؤمنون ذوو الأعال الصالحات يختلفون عن المجرمين الكافرين، ويفترقون عنهم في كلّ شيء، إذ أنّ كلا من الإيمان والكفر، والعمل الصالح والطالح، يصبغ كلّ الحياة بلونه.

وهذه الآية نظير الآية ٢٨ من سورة ص، حيث تقول: ﴿ لَمْ نَجِعُلُ الَّذِينَ آَهَنُوا وَمَعْلُوا الصَّالَحَاتُ كَالْفُجَّارِ ﴾ ؟ المُتَلَقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ ؟

أو كالآيتين ٣٥ و٣٦، من سورة القلم حيث: ﴿ لَفَنْجِعَلَ الْمُسَلَمِينَ ۖ كَالْمَجَرَهِينَ \* هَا لَكُمْ كيف تحكمون﴾؟

«اجترحوا» في الأصل من الجرح الذي يصيب بدن الإنسان أثر إصابته بحادث، ولما كان إرتكاب الذنب والمعصية كأنما يجرح روح المذنب، فقد استعملت كلمة الإجتراح بمعنى أرتكاب الذنب، وتستعمل أحياناً بمعنى أوسع يدخل فيه كلّ اكتساب، وإنّما يقال لأعضاء البدن: جوارح، لأنّ الإنسان يحقق مقاصده ورغباته بواسطتها، ويحصل على ما يسريد، ويكتسب ما يشاء بواسطتها.

وعلىٰ أية حال، فإنّ الآية تقول: إنّه لظن خاطئ أن يتصوروا أنّ الإيمان والعمل الصالح، أو الكفر والمعصية، لا يترك أثره في حياة الإنسان، فإنّ حياة هــذين الفــريقين وممــاتهـم يتفاوتان تماماً:

فالمؤمنون يتمتعون باطمئنان خاص في ظلّ الإيمان والعمل الصالح، بحيث لا تـؤثر في نفوسهم أصعب الحوادث وأقساها، في حين أنّ الكافرين والمسلوثين بـالمعصية والذنـوب مضطربون دائماً، فإن كانوا في نعمة فهم معذبون دائماً من خوف زوالها وفقدانها، وإن كانوا في مصيبة وشدّة فلا طاقة لهم على تحملها ومواجهتها.

وتصور الآية ٨٢ من سورة الأنعام حال المؤمنين، فتقول: ﴿الذيب آهنوا ولم يسلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون﴾.

إنّ المؤمنين مطمئنون بمواعيد الله سبحانه، وهم ير تعون في رحمته ولطفه: ﴿إِنَّا لَنْنُصُورُ سُلْنَا والَّذِينَ لَهُنُوا فِي الحِياةُ الدُّنيا ويوم يقوم الأشهاد﴾. \

فنور الهداية يضيء قلوب الفريق الأوّل لتشرق بنور ربّها، فيسيرون بخطئ ثابتة نحو هدفهم المقدس: ﴿الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلىٰ النور﴾ ﴿

أمّا الفريق الثّاني، فليس لديهم هدف واضح يطمحون إلى بلوغه، ولا هدى بسيّن يسيرون في ظلد، بل هم سكارى تتقاذفهم أمواج الحيرة في بحر الضلالة والكفر: ﴿والذينَ كَفْرُوا أُولِياؤُهُمُ الطّاهُونُ يَخْرَجُونُهُمُ مِنْ النّور إلى الطّلمان،

هذا في الحياة الدنيا، أما عند الموت الذي هو نافذة تطل على عالم البقاء، وباب للآخرة،

١. غافر، ٥١. ٢. البقرة، ٢٥٧.

فإنّ الحال كما تصوره الآية ٣٢ من سورة النحل حيث تقول: ﴿الَّذِينَ تَـتُوفّاهُم المَـالانكة طيبين يقولون سلام عليكم ادخلوا الجنّة بما كنتم تعملون ﴾.

أمّا المجرسون الكافرون، فإنّ الآيتين ٢٨ ـ ٢٩ من سورة النحل تتحدثان معهم بأسلوب آمّا المجرسون الكافرون، فإنّ الآيتين ٢٨ ـ ٢٩ من سورة النحل تتحدثان معهم بأسلوب آخر، فتقولان: ﴿اللّه على تعمل من سوريلين الله عليم بماكنتم تعملون \* فادخلوا لُبواب جهنّم خالدين فيها فليئس مثوى المتكبّرين ﴾.

وخلاصة القول، فإنّ التفاوت والاختلاف موجود بين هاتين الفئتين في كافة شــؤون الحياة والموت، وفي عالم البرزخ والقيامة \.

أمّا الآية التالية فإنّه في الحقيقة تفسير لسابقتها وتعليل لها، إذ تـقول: ﴿وضلق الله السّموات والأرض بالحق ولتجزئ كلّ نفس بماكسبت وهم الايظلمون ﴾، فكل العالم يوحي بأنّ خالقه قد خلقه وجعله يقوم على محور الحق، وأن يحكم العدل والحق كلّ مكان، وإذا كان الأمر كذلك فكيف يمكن أن يجعل الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمحرمين الكافرين، فيكون هذا الأمر استثناء من قانون الخلقة؟

من الطبيعي أنّه يجب أن يتمتع أولئك الذين يتحركون حركة تنسجم مع قانون الحق والعدالة هذا، ولا يحيدون عنه ببركات عالم الوجود وينعمون بألطاف الله سبحانه، كما يجب أن يكون أولئك الذين يسيرون عكس هذا الطريق ويخالفون القانون طعمة للنّار المحرقة، ومحطاً لغضب الله عزّ وجلّ، وهذا ما تقتضيه العدالة.

ومن هنا يتّضح أنّ العدالة لا تعني المساواة، بل العدالة أن يحصل كلّ فرد على ما يناسبه من المواهب والنعم حسب مؤهلاته وقابلياته.

وكذلك فإن الآية الأخيرة من هذه الآيات توضيح وتعليل آخر لعدم المساواة بين الكافرين والمؤمنين، إذ تقول: ﴿ أَفْرَلْيِتَ مِنْ التَّحَدُ اللهِ هواه وأَصْلَه الله على علم وحستم على سمعه وقليه وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله أفلا تذكرون ﴾.

وهنا سؤال يطرح نفسه، وهو: كيف يمكن أن يتخذ الإنسان إلهه هواه؟

١. ثمّة احتمالات أخرى في تفسير الآية العذكورة ومن جملتها ما ذكر من أنّ المسراد من جمعلة ﴿سواء محياهم ومماتهم﴾ أنّ موت العجرمين الكافرين وحياتهم واحد لا فرق فيه، فلا خير فيهم ولا طاعة لهم حال حياتهم، ولا في موتهم، فهم أحياء لكنّهم أموات، وعلىٰ هذا التّفسير فإنّ كلا الضميرين يعودان على المجرمين، والاحتمال الآخر: أنّ المراد من الحياة يوم القيامة، أي أنّ المؤمنين والكافرين لا يتساوون عند الموت وعند بعنهم يوم القيامة، إلّا أن ظاهر الآية هو ما ذكرناه أعلاه.

غير أنّ من الواضح الجلي أنّ الإنسان عندما يضرب صفحاً عن أوامر الله سبحانه، ويتبع ما تمليه عليه شهواته، ويقدم طاعتها على طاعة الله سبحانه ويعتبر ذلك حقّاً، فقد عبد هواه، وهذا عين معنى العبادة، إذ أنّ أحد المعانى المعروفة للعبادة هو الطاعة.

وقد ورد في القرآن الكريم الكثير مما يبين هذا المعنى كعبادة الشيطان أو عبادة أحسبار اليهود، فيقول القرآن مثلاً في الآية ٦٠ من سورة يس: ﴿ لَلْمَ لُمُهُدُ لِلْمِكُمُ مِا مِنْيَ آدُمُ لُنُ لَا تَعْبِدُوا لَلشَّيْطَانَ ﴾.

ويقول في الآية ٣١ من سورة التوبة؛ ﴿التخذوا لُعبارهم ورهباتهم لُرباباً مِنْ دونَ الله ﴾. وجاء في حديث عن الإمامين الباقر والصادق عليهما السلام أنّهما قالا: «أما والله ما

صاموا لهم، ولا صلوا، ولكنّهم أحلوا لهم حراماً وحرموا عليهم حلالاً، فاتبعوهم، وعبدوهم من حيث لا يشعرون» \.

غير أنّ بعض المفسّرين يعتبر هذا التعبير إشارة إلى الوثنيين من قريش، الذين إذا ما عشقوا شيئاً وأحبوه صنعوا على صورته صناً ثمّ عبدوه وعظموه، وكلما رأوا شيئاً آخر أعجبهم أكثر من صنمهم أعرضوا عن الأوّل وتوجهوا إلى عبادة الثّاني، وعلى هذا فإنّ إلههم كان الشيء الذي ترتضيه أنفسهم وتهواه".

إِلَّا أَنَّ تَعبير: ﴿مِن لِتَعَدُ إِلَهِهِ هُولِهِ ﴾ أكثر انسجاماً مع التَّفسير الأوَّل.

أما في مورد جملة: والفله على علم فالتفسير المعروف هو أنّ الله سبحانه قد أضلهم لعلمه بأنّهم لا يستحقون الهداية، وهو إشارة إلى أنّ هؤلاء قد أطفأوا بأيديهم كلّ مصابيح الهداية وحطموها، وأغلقوا في وجوههم كلّ سبل النجاة، ودمروا وراءهم جسور العودة إلى طريق الحق، فعند ذلك سلبهم الله تعالى رجته ولطفه، وأفقدهم القدرة على تشسخيص الصالح من الطالح، وتركهم في ظلمات لا يبصرون، وكأنّا ختم على قلبهم وسمعهم، وجعل على أبصارهم غشاوة.

وماكلّ ذلك في الحقيقة إلّا آثار لما اختط هؤلاء لأنفسهم من مسير، ونتيجة مشؤومة لعبادة الآلهة التي اتخذوها.

ولاصنم في الحقيقة أخطر من إتباع هوى النفس الذي يوصد كلّ أبواب الرحمة وطرق

٢. تغسير الدر المنثور، ج ٦، ص ٣٥.

النجاة بوجه الإنسان؟ وكم هو بليغ وعميق الحديث المروي عن الرّسول الأكرم عَلَيْقًا: «ما عبد تحت السماء إله أبغض إلى الله من الهوى» ﴿

إلّا أنّ بعض المفسّرين يعتبر هذه الجملة إشارة إلى أنّ متبعي الهوى هؤلاء قد اختاروا طريق الضلالة طريقاً لهم عن علم ودراية، لأنّ العلم لا يقارن الهداية دانماً، كما لا تكون الضلالة دائماً قرينة الجهل.

إنّ العلم الذي يتمسك الإنسان بلوازمه أساس الهداية، فعليه كي يـصل إلى مراده وهدفه أن يتحرك على هدي هذا العلم، وألا يكون كأولئك الكفّار العنودين الذين قال بحقهم القرآن: ﴿وجِحدوا بها واستيقنتها لنفسهم﴾ ٢٦٠.

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأوّل هو الأنسب بملاحظة أنّ مرجع الضائر في الآية إلى الله سبحانه، لأنّها تقول: ﴿ أَصْله الله على علم وختم على سعمه وقلبه ﴾.

ممًا قلناه ينتضح جيداً أنّ الآية لاتدل من قريب أو بعيد على مذهب الجبرية، بل هي تأكيد على أصل الاختيار و تعيين الإنسان مصيره بنفسه.

لقد أوردنا بحوثاً أكثر تفصيلاً وإيضاحاً حول ختم الله على قلب الإنسان وسمعه، وإلقاء الغشاوة على قلبه في ذيل الآية ٧من سورة البقرة ٤٠.

## بحوث

#### ١\_أفطر الأصنام صنم موى النفس

قرأنا في حديث أنّ أبغض الآلهة إلى الله هوى النفس، ولا مبالغة في هذا الحديث قط، لأنّ الأصنام العادية موجودات لا خصائص لها ولا صفات فعالة مهمة، أما صنم الهوى، فإنّه يغوى الإنسان ويسوقه إلى إرتكاب أنواع المعاصي، والإنزلاق في هاوية الإنحراف.

وبصورة عامّة، يمكن القول بأنّ لهذا الصنم من الخصوصيات ما جعله مستحقاً لصفة أبغض الآلهة والأصنام، فهو يزين القبائح والسيئات في نظر الإنسان حتى يصل إلى درجة

١. تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٥٩٨٧، وتفسير روح البيان، وتفسير المراغي، ذيل الآيات مورد البحث.
 ٢. النمل، ١٤.

٤. التّفسير الأمثل، ذيل الآية ٧ من سورة البقرة.

يفخر عندها بتلك الأعمال الطالحة، ويكون مصداقاً لقوله تعالى: ﴿وهـم يـحسبون لنّمهم يحسنون لنّمهم يحسنون منعاً ﴾ .

## ٢\_ أفضل طريق لنفوذ الشيطان هو اتباع الهوي

فما دام الشيطان لا يمتلك قاعدة وأساساً يستند إليه في داخل الإنسان، فلا قدرة له على الوسوسة ودفع الإنسان إلى الانحراف والمعصية، وما تلك القاعدة والأساس إلا اتساع الهوى، وهو ذات الشيء الذي أسقط الشيطان وأرداه، وطرده من صف الملائكة، وأبعده عن مقام القرب من الله.

## ٣ـ إنّ اتباع الهوى يسلب الإنسان أهم وسائل الهداية

وهي الإدراك الصحيح للحقائق، ويلتي الحجب على عقل الإنسان وعينه، وقد أشارت هذه الآيات إلى هذا الموضوع بصراحة بعد ذكر مسألة اتباع الهوى واتخاذه إلهاً، وآيسات القرآن الأخرى شاهدة على هذه الحقيقة أيضاً.

## ٤\_ إنّ اتباع الهوى يوصل الإنسان إلى مرملة مماربة الله

كما ابتلي بها إمام عباد الهوى \_أي الشيطان الرجيم \_ فاعترض على حكمة الله سبحانه لمّا أمره بالسجود لآدم، واعتبره أمراً عارياً عن الحكمة!

## ه\_ عواقب اتباع الهويٰ مشؤومة وأليمة

بحيث أنّ لحظة من لحظات اتباع الهوى قد يصاحبها عمر من الندامة والأسف والحسرة، ولحظة \_ يُتبع فيها الهوى \_ قد تجعل كلّ حسنات الإنسان وأعماله الصالحة التي عملها طوال عمره هباء منثوراً، ولذلك ورد التأكيد على الحيطة واليقظة في هذا الأمر والتحذير الشديد منه في آيات القرآن والرّوايات الإسلامية.

فقد ورد في الحديث المعروف عن النّبي ﷺ: «إن أخوف ما أخاف على أمتي (اتّباع) الهوىٰ وطول الأمل، أما الهوى فإنّه يصد عن الحق. وأمّا طول الأمل فينسي الآخرة» ﴿

٢. بحار الأنوار، ج ٧٠، ص ٧٥ و٧٦ و٧٧.

وفي حديث آخر عن أمير المؤمنين علي على الله سئل: أي سلطان أغلب وأقوى ؟ قال: «الهوى » .

وجاء في حديث آخر عن الإمام زين العابدين الله تسعالي يسقول: وعنزي وعظمتي، وجلالي وبهائي، وعلوي وارتفاع مكاني، لا يؤثر عبد هواي على هواه إلا جعلت همه في آخرته، وغناه في قلبه، وكففت عنه ضيعته، وضمنت السماوات والأرض رزقه، وأتته الدنيا وهي راغمة "

وورد في حديث عن الإمام الصادق على «احذروا أهواءكم كما تحذرون أعداءكم، فليس شيء أعدى للرجال من اتباع أهوائهم وحصائد ألسنتهم» .

وأخيراً ورد في حديث آخر عن الإمام الصادق الله قال: «إني لأرجو النجاة لهذه الأمة لمن عرف حقنا منهم إلا لأحد ثلاثة: صاحب سلطان جائر، وصاحب هوى، والفاسق المعلن» أ

وفي هذا الباب آيات وروايات كثيرة غنية المضمون.

وننهي هذا الحديث بجملة عميقة المعنى ذكرها البعض كسبب نزول، وكشاهد عمل مرادنا، فيقول أحد المفسّرين: طاف أبو جهل بالبيت ذات ليلة ومعه الوليد بسن المغيرة، فتحدثا في شأن النّبي عَمَالُهُ ، فقال أبوجهل: والله إنى لأعلم أنّه صادق.

فقال له: مه، وما دلُّك على ذلك؟

قال: يا أبا عبد شمس، كنا نسميه في صباه الصادق الأمين، فلما تم عقله، وكمل رشده نسميه الكذاب الخائن! والله إنى لأعلم أنه صادق.

قال: فما يمنعك من أن تصدقه و تؤمن به؟

قال: تتحدث عني بنات قريش أني اتبعت يتيم أبي طالب من أجل كسرة! واللات والعزى لن أتبعه أبداً.

فنزلت الآية: ﴿وحُتم على سمعه وقلبه ﴾ ".

8003

١. يجار الأنوار، ج ٧٠، ص ٧٥ و ٧٦ و٧٧. ٢٠ المصدر السابق.

٣. أصول الكافي، ج ٢. ص ٣٣٥، (باب أتباع الهوى، ح ١).

٤. بحار الأنوار، ج ٧٠، ص ٧٦. ٥٠ تفسير المراغي، ج ٢٥، ص ٢٧.

#### الآيتان

وَقَالُواْ مَاهِى إِلَاحَيَانُنَا ٱلدُّنِيَانَمُوتُ وَنَخِيَا وَمَايُهُلِكُنَّا إِلَّا ٱلدَّهُرُّوَ مَالَكُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِرْ إِنَّا الدَّهُرُ وَمَا لَكُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِرْ إِنَّ اللَّهُ الْوَالْمُ اللَّهُ الْمَالُكُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَّهُ مِنْ عِلْمِرْ إِلَّا اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ ال اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّال

## الثفسير

#### عمّائد الدمريين:

في هذه الآيات بحث آخر حول منكري التوحيد، غاية ما هناك أنّه ذكر هنا اسم جماعة خاصّة منهم، وهم «الدهريون» الذين ينكرون وجود صانع حكيم لعالم الوجود مطلقاً، في حين أنّ أكثر المشركين كانوا يؤمنون ظاهراً بالله، وكانوا يعتبرون الأصنام شفعاء عند الله، فتقول الآية أولاً: ﴿وقالولها هي إلا حياتنا الدّنيا نموت ونحيا ﴾ فكما يموت من يموت منّا، يولد من وبذلك يستمر النسل البشري: ﴿وها يهلكنا إلّا الدّهو ﴾ وبهذا فاتهم ينكرون المعاد كما ينكرون المبدأ، والجملة الأولى ناظرة إلى إنكارهم المعاد، أمّا الجملة الثّانية فتشير إلى إنكار المبدأ.

والجدير بالإنتباه أنّ هذا التعبير قد ورد في آيتين أخريين من آيات القرآن الأخرى، فنقرأ في الآية ٢٩ من سورة الأنعام: ﴿وقالوا إنّ هي إلّاحياتنا الدّنيا وها نحن بمبحولين﴾.

وجاء في الآية ٣٧ من سورة المؤمنون: ﴿إِنْ هِي إِلَّا حِياتِنَا الدَّنِيا تَمُونُ وَنَعِيا وَمَا نَسْحَنُ بَمِيعُولُينَ﴾.

إِلَّا أَنَّ التَّاكِيدُ فِي الآيتينَ عَلَىٰ إِنكَارِ المعادُ وحسب، ولم يردُ إِنكَارِ المبدأُ والمعادُ معا الآ هذه الآية مورد البحث.

ومن الواضح أنَّ هؤلاء إغَّا كانوا يؤكدون علىٰ المعاد أكثر من المبدأ لخوفهم واضطرابهم منه الذي قد يغير مسير حياتهم المليئة بالشهوات والخاضعة لها. وقد ذكر المفسّرون عدّة تفاسير لجملة ﴿ نموت ونحيا ﴾:

الأول: وهو ما ذكرناه، بأنّ الكبار يغادرون الحياة ليحل معلهم المواليد.

الثّاني: أنّ الجملة من قبيل التأخير والتقديم، ومعناها: إنّنا نحيا ثمّ نموت، ولا شيء غير هذه الحياة والموت.

النّالث: أنّ البعض يوتون ويبق البعض الآخر، وإن كان الجميع سوف يوتون في النهاية. الرّابع: أننا كنا في البداية أموات لا روح فينا، ثمّ مُنحنا الحياة ودبت فينا.

غير أنّ التّفسير الأوّل هو أنسب الجميع وأفضلها.

وعلىٰ أية حال، فإنّ جماعة من الماديين في العصور الخالية كانوا يعتقدون أنّ الدهر هو الفاعل أو الزمان في هذا العالم \_أو بتعبير جماعة آخرين: إنّ الفاعل هـو دوران الأفلاك وأوضاع الكواكب \_وكانوا يُنهون سلسلة الحوادث إلى الأفلاك، ويعتقدون أنّ كلّ ما يقع في هذا العالم بسببها المحتى أنّ جماعة من فلاسفة الدهريين وأمناهم كانوا يقولون بوجود عقل للأفلاك، ويعتقدون أنّ تدبير هذا العالم بيدها.

إن هذه العقائد الخرافية انقرضت بمرور الزمان، خاصة وقد ثبت بتقدم علم الهيئة عدم وجود شيء باسم الأفلاك \_ الكرات المتداخلة الصافية \_ في الوجود الخارجي أصلاً، وأن لنجوم العالم العلوي بناء كبناء الكرة الأرضية بتفاوت ما، غاية ما في الأمر أن بعضها مظلم ويكتسب نوره من الكرات الأخرى، وبعضها الآخر مشتعل ومنير.

إنّ الدهريين كانوا يذمون الدهر ويسبونه أحياناً عندما تقع حوادث مرّة مؤلمة، غير أنّه ورد في الأحاديث الإسلامية عن النّبي الأكرم تَشَيَّنَ «لا تسبوا الدهر، فإنّ الله هو الدهر» أ، وهو إشارة إلى أنّ الدهر لفظ ليس إلّا، فإنّ الله سبحانه هو مدبر هذا العالم ومديره، فانّكم إنّ أسأتم القول بحق مدبر هذا العالم ومديره، فقد أسأتم بحق الله عزّوجل من حيث لا تشعرون والشاهد على هذا الكلام حديث آخر روي كحديث قدسي عن الله تعالى أنّه قال: «يؤذيني ابن آدم يسبّ الدهر، وأنا الدهر! بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار» أ

١ احتمل البعض احتمالاً خامساً في تفسير هذه الجملة، وهو أنها إشارة إلى عقيدة التناسخ التي كان يعتقد بها جمع من الوثنيين، حيث كانوا يقولون: إنّنا نموت دائماً ثمّ نحيا في أبدان أخرى في هذا العالم. إلّا أنّ هذا التفسير لا ينسجم مع جملة ﴿ وما يهلكنا إلّا الدهر ﴾ والتي تتحدث عن الهلاك والفناء فقط. (فتأمل!).
 ٢. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٧٨.

لكن قد استعمل الدهر في بعض التعبيرات بمعنىٰ أبناء الأيّام، وأهل الزمان الذين شكا العظهاء من عدم وفائهم، كما نقل في الشعر المنقول عن الإمام الحسين عليه حيث أنشد ليلة عاشوراء:

كم لك بالإشراق والأصيلِ والدهر لا يقنع بالقليل \ يا دهر أف لك من خبليلِ من صاحب وطالب قستيل

وعلى هذا فللدهر معنيان: الدهر بمعنى الأفسلاك والأيّسام، والذي كان محسل اهستام الدهريين، حيث كانوا يظنونه حاكماً على نظام الوجود وحياة البشر. والدهر بمعنى أهسل العصر والزمان وأبناء الأيّام.

ومن المسلّم أنّ الدهر بالمعنى الأوّل أمر وهمي، أو نقول أنّه اشتباه في التعبير حيث أطلق اسم «الدهر» بدل اسم الله المتعالي الحاكم على كلّ عالم الوجود. أمّا الدهر بالمعنى الثّاني فهو الشيء الذي ذمه كثير من الأثمة والعظهاء، لأنّهم كانوا يرون أهل زمانهم مخادعين مذبذبين لا وفاء لهم.

علىٰ أية حال، فإنّ القرآن الكريم أجاب هؤلاء العبثيين بجملة وجيزة عميقة، تلاحظ في موارد أخرى من القرآن الكريم أيضاً، فقال: ﴿ وها لهم بذلك من علم إن هم إلا يظنّون﴾.

وقد ورد نظير هذا المعنىٰ في الآية ٢٨ من سورة النجم في من يظنون أنَّ الملائكة بنات الله سبحانه: ﴿ وَمَا لَهُمْ بِهُ مِنْ عَلَمْ إِنَّ يَتَبِعُونَ إِلَّا لِلطَّنِّ وَإِنْ لِلطَّنِّ لَا يَعْنِي مِنْ الْحَقِّ شِيئا﴾.

وقد ورد هذا المعنىٰ أيضاً في القول بقتل المسيح، النساء ــ ١٥٧، وعقيدة مشركي العرب في الأصنام، يونس ــ ٦٦.

وهذا أبسط وأوضح دليل يلتى على هؤلاء بأنكم لا تملكون أي شاهد أو دليل منطتي على مدعاكم، بل تستندون في دعواكم إلى الظن والتخمين فقط.

وأشارت الآية التالية إلى إحدى ذرائع هؤلاء الواهية وحججهم الباطلة فيا يستعلق بالمعاد، فقالت: ﴿ وَإِذَا تَتَلَىٰ عَلَيْهِم آيَاتُنَا بِيُنَاتُ مَا كَانَ حَجْتُهُم إِلَّا أَنَّ قَالُوا لِتَتُوا بِآبَائِنَا إِنَّ كَنْتُمُ عِلَا مُنْ قَالُوا لِتُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كَنْتُمُ عِلَا مُنْ قَالُوا لِتُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كَنْتُمُ عِلَا مُنْ قَالُوا لِتُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كَنْتُمُ عِلَا أَنْ قَالُوا لِتُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كَنْتُمُ عِلَا أَنْ قَالُوا لِتُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمُ عِلَا أَنْ قَالُوا لِتُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمُ عِلَا أَنْ قَالُوا لِنُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمُ عِلَا أَنْ قَالُوا لِنُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمْ عِلْهُ لَنْ قَالُوا لِنُتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُم

١. بحارالانوار، ج ٤٥. ص ٢.

٢. «حجتهم» في الآية المذكورة خبر كان، و(أن قالوا...) اسمها.

كان هؤلاء يرددون أنّه إذا كانت حياة الأموات وبعثهم حقّاً فأحيوا آباءنا كنموذج لإدعائكم، حتى نعرف مدى صدقكم، ولنسألهم عمّا يجري بعد الموت، وهل يصدّقون ما تقولونه أم يكذبونه؟

نعم، هذا هو دليلهم الأجوف لأنّ الله سبحانه قد أبان للبشر قدرته على إحياء الأموات بطرق مختلفة، فإنشاء أوّل إنسان من التراب، وتحولات النطفة العجيبة في الرحم، وخلق السهاء الواسعة والأرض، وإحياء الأراضي الميتة بعد هطول الأمطار عليها، ذكرت كلها كأسانيد حية على إمكان القيامة والبعث الجديد، وكأفضل دليل على هذا المعنى، وبعد كلّ هذا لا حاجة إلى دليل آخر.

وبغض النظر عن ذلك، فإن هؤلاء كانوا قد أثبتوا أنهم لا هدف لهم إلا التذرع والتوسل بالحجيج، للاستمرار في ضلالهم واعتقادهم المنحرف، فإذا كشف لهم عن مشهد إحساء الأموات فرضاً فرأوه بأم أعينهم، فإنهم سيقولون مباشرة: إنّه سحر، كما قالوا ذلك في الموارد المشابهة.

إنّ التعبير بـ «العجمة» في مورد قول هؤلاء الفارغ هو كناية في الحقيقة عن أنّ هؤلاء لا دليل لهم إلّا عدم الدليل.

8003

قُلِ اللّهُ بُحْنِيكُونَ مُّمَّ بُمِينُكُونَ مُّمَّ بَعَمَعُكُمْ إِلَى يَمْ الْقِينَمَةِ لَارَبْ فِيهِ وَلَكِنَ أَكُمُ النّاسِ لايعَلَمُونَ وَالْأَرْضِ وَيَوْمَ نَقُومُ السّاعَةُ يَوْمَ بِذِيغَسَرُ الْمُبْطِلُون ﴿ وَمَرَى وَمَرَى اللّهُ مُ وَمَرَى اللّهُ مُلُونَ اللّهُ مُلُونَ اللّهُ مَا أَمَةُ مِنْ اللّهُ مَا أَمَة مِنْ مَن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا كُنتُ مَعْمَلُونَ اللّهُ مَا كُنتُ مَعْمَلُونَ اللّهُ عَمْلُونَ اللّهُ هَا اللّهُ اللّهُ مَا كُنتُ مُ مَا كُنتُ مُ مَعْمَلُونَ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

## التفسير

الكِلُّ مِاثٍ في ممكمة العدل الإلهي:

هذه الآيات في الحقيقة جواب آخر على كلام الدهريين، الذين كانوا يسنكرون المبدأ والمعاد، وقد أشير إلى كلامهم، في الآيات السابقة، فتقول الآية أوّلاً: ﴿قُل الله يعييكم ثمّ يجمعكم إلى يوم القيامة لاريب فيه﴾.

لم يكن هؤلاء يعتقدون بالله ولا باليوم الآخر، ومحتوى هذه الآية استدلال عليها معاً، حيث أكّدت على مسألة الحياة الأولى، وبتعبير آخر، فإنّ هؤلاء لا يستطيعون أن ينكروا أصل وجود الحياة الأولى، ونشأة الموجودات الحية من موجودات ميتة، وهذا يشكل من جهة دليلاً على وجود عقل وعلم كلي شامل، إذ هل يمكن أن توجد الحياة على هذه الهيئة المدهشة، والتنظيم الدقيق، والأسرار العجيبة المعقدة، والصور المستعددة، والتي أذهلت عقول كلّ العلماء، من دون أن يكون لها خالق قادر عالم؟

معرق من الله القرآن المختلفة تؤكّد على مسألة الحياة كأحد آيات التموحيد وأدلته السنة ومن جهة أخرى، تقول لهم: كيف يكون القادر على إنشاء الحياة الأولى عاجزاً عس إعادتها ثانياً؟

أمّا التعبير بـ ﴿ لارب فيه ﴾ حول القيامة، والذي يخبر عن حتمية وقوعها وحدوثها، لا عن إمكانها، فهو إشارة إلى قانون العدل الإلهي، حيث لم يصل كلّ صاحب حق الى حقّه في هذه الحياة الدنيا، ولم يلاق كلّ المعتدين والظالمين جزاءهم، ولولا محكمة القيامة العادلة، فإن العدالة الإلهية لا مفهوم لها حينئذ.

ولما كان كثير من الناس لا يتأمل هذه الدلائل ولا يدقق النظر فيها، فإنّ الآية تضيف في النهاية: ﴿وَلَكُنَّ أَكُثُو النَّاسُ لا يَعَلُّمُونَ﴾.

إنّ أحد أسهاء يوم القيامة المار ذكره في هذه الآية هو: ﴿يوم الجمع لأنّ جميع الخلق من الأولين والآخرين، وعلى اختلاف طبقات البشر وأصنافهم يجمعون في ذلك اليوم في مكان واحد، وقد ورد هذا التعبير في عدّة آيات أخرى من القرآن الكريم أيسضاً، ومس جملتها الشورى، ٧، والتغابن، ٩.

أمّا الآية التالية فهي دليل آخر على مسألة المعاد، وقد قرأنا الشبهة المطروحة حوله في آيات القرآن الأخرى، فتقول: ﴿ولله ملك السّماولت والأرفن ﴾ فلما كان مالكاً لتمام عالم الوجود الواسع وحاكماً عليه، فن المسلّم أن يكون قادراً على إحياء الموتى، ومع وجود تلك القدرة المطلقة لا تكون عملية الإحياء بالأمر العسير.

لقد جعل الله سبحانه هذا العالم مزرعة للآخرة، ومتجراً وافسر الربح إلى ذلك العالم، ولذلك يقول سبحانه في نهاية الآية: ﴿ويوم تقوم السّامة يومئة يغسر المبطلون ﴾ لأنّهم فقدوا رأس مالهم ـ وهو العمر ـ ولم يتّجروا فيه، ولم يشتروا متاعاً إلّا الحسرة والندم.

إنّ الحياة والعقل والذكاء ومواهب الحياة الأخرى هي رأس مال الإنسان في سوق التجارة هذا، لكن اتباع الباطل يبادلونه بمتاع فان سريع الزوال، ولذلك فإنهم حين يأتون يوم القيامة، يوم لا ينفع إلّا القلب السليم والإيمان والعمل الصالح سيرون خسارتهم الباهظة بأم أعينهم، ولات ساعة مندم.

"يغسر" من الخسران، وهو فقدان رأس المال، وينسب أحياناً إلى نفس الإنسان -كما يقول الراغب في المفردات - فيقال: خسر فلان، وأحياناً إلى تجارته فيقال: خسرت تجارته. إلا أنّ أبناء الدنيا لا يستعملون هذا التعبير إلا في موارد المال والمقام والمواهب المادية،

مع أنّ الأهم من الخسارة المادية هو فقدان رأس مال العقل والإيمان والثواب.

أمّا «المبطل» \_من مادة «إبطال» \_فلها في اللغة معان مختلفة، كإبطال الشيء، والكذب، والاستهزاء والمزاح، وطرح أمر باطل وذكره، وكلّ هذه المعاني يمكن أن تقبل في مورد الآية. الأشخاص الذين أبطلوا الحق، والذين نشروا عقيدة الباطل وأهدافه، والذين كذبوا أنبياء الله، وسخروا من كلامهم، سيرون خسرانهم المبين في ذلك اليوم.

و تجسّد الآية التالية مشهد القيامة بتعبير بليغ مؤثر جدّاً، فستقول: ﴿وقدرى كـلّ لُهــة جاثية﴾.

يستفاد من بعض كلبات المفسّرين أنّ أصحاب الدعوى في الماضي كانوا يجلسون على هذه الهيئة في مجلس القضاء ليميزوا عن الآخرين، وسيجثو الجميع يوم القسيامة في سلك المحكمة الكبرى لتتم محاكمتهم.

ويمكن أيضاً أن يكون هذا التعبير علامة على استعدادهم لتقبل أي أمر أو حكم يصدر بحقّهم، لأنّ من كان على أهبة الإستعداد يجثو على الركب.

أو أنّه إشارة إلى ضعف هؤلاء وعجزهم وخوفهم واضطرابهم الذي سيعانونه، وجمع كلّ هذه المعاني في مفهوم الآية ممكن أيضاً.

وللجاثية معان أخرى، من جملتها الجمع الكثير المتراكم، أو جماعة جماعة، ويمكن أن تكون إشارة إلى تراكم البشر وازدحامهم في محكمة العدل الإلهي، أو جلوس كلّ أمة وفئة على حدة وبمعزل عن الأمم الأخرى. إلّا أنّ المعنى الأوّل هو الأنسب والأشهر.

ثمّ تبين الآية ثاني مشاهد القيامة، فتقول: ﴿ كُلُ لَقَة تدمن لِلَي كتابها لليوم تجزون ماكنتم تعملون ﴾ فإنّ هذا الكتاب صحيفة أعمال سجلت فيها كلّ الحسنات والسيئات، والقبائح والأفعال الجميلة، وأقوال الإنسان وأعماله، وعلى حدّ تعبير القرآن الكريم: ﴿ لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ﴾ أ.

و تعبير ﴿ كُلَّ لَهُمْ تَدَمَىٰ لِلَىٰ كُتَابِها﴾ يوحي بأنّ لكلّ أمة كتاباً يتعلق بأفرادها جميعاً، إضافة إلى صحيفة الأعمال الخاصة بكلّ فرد، ولا يبدو هذا الأمر عنجيباً إذا علمنا أنّ للإنسان نوعين من الأعمال: الأعمال الفردية، والأعمال الجماعية، ولذلك فإن وجود نوعين

من صحائف الأعمال يبدو طبيعياً جدّاً من هذه الناحية \

والتعبير بـ «تدعى» يوحي بأنّ هؤلاء يدعون إلى قراءة ما في كتبهم، وهذا المعنى نظير ما ورد في الآية ١٤ من سورة الإسراء: ﴿ اقرأكتابك كفئ بنفسك اليوم عليك حسيبة.

ثمّ يأتيهم الخطاب من قبل الله مرّة أخرى، فيقول مؤكّداً: ﴿ هـ قَا كَمْتَابِنَا يَسْطَقُ مـليكم بالحقّ فقد كنتم تفعلون كلّ ما يحلو لكم، ولم تكونوا تصدّقون مطلقاً أنّ كلّ أعهالكم هذه تسجل في مكان ما، ولكن ﴿ إِنَّا كُنّا نستنسخ ها كنتم تعملون ﴾.

«نستنسخ» من مادة «إستنساخ»، وهي في الأصل مأخوذة من النسخ، وهو إزالة الشيء بشيء آخر، فيقال مثلاً: نسخت الشمس الظل. ثمّ استعملت في كتابة كتاب عن كتاب آخر من دون أن يمحى الكتاب الأوّل.

وهنا يبدو سؤال، وهو: إذاكان الله سبحانه قد أمر باستنساخ أعمال ابن آدم، ذلك يستلزم أن يكون هناك كتاب قبل النسخ تكتب فيه تلك الأعمال؟ ولذلك فإنّ البعض يسعتقد أنّ صحائف أعمال كلّ البشر قد كتبت في اللوح المحفوظ، والملائكة المسوكلون بحفظ أعمال الإنسان يستنسخونها من ذلك اللوح المحفوظ.

إلا أنّ هذا المعنى لا يتلاء م كثيراً مع الآية مورد البحث، بل الملائم أحد معنيين هما: إمّا أن يكون الإستنساخ هنا بمعنى أصل الكتابة \_كها قاله بعض المفسّرين \_ أو أنّ نفس أعلى الإنسان كالكتاب التكويني تنسخ عنه الملائكة الحفظة و تصوره، ولذلك فقد ورد في آيات أخر من القرآن الكريم التعبير بالكتابة بدل الإستنساخ، كها نقراً ذلك في الآية ١٢ من سورة يس: ﴿ لِنّا نحن تحيي الموتى ونكتب ما قدّموا والكاره هه .

وقد ورد تفصيل أوسع حول أنواع الكتب التي تسجل فيها الأعمال ـ صحيفة الأعمال الشخصية، وصحيفة أعمال الأمم، والكتاب الجامع العام لكلّ أفراد البشر ـ في ذيل الآية ١٢ من سورة يس.

١١-عتمل بعض العفسرين أن يكون المراد من الكتاب في الآية أعلاه، هو الكتاب السماوي الذي أنزل على تلك الأمة. إلا أن ظاهر الآية يدل على أنه صحيفة الأعمال، خاصة بملاحظة الآية التالية، وأكثر المفسرين على ذلك أيضاً.

٢.ورد في رواية عن أمير المؤمنين علي عَنْ إِن فه ملائكة ينزلون كل يوم يكتبون فيه أعسمال بمني آدم». ويقول الشيخ الطوسي في تفسير التبيان، ج ٩، ص ٢٦٠، ذيل الآية مورد البحث بعد نقل هذه الرواية: ومعنى نستنسخ نستكتب الحفظة، لأنهم يثبتونه جميعاً.

وتبين الآية التالية الجلسة الختامية للمحكمة وإصدار قرار الحكم، حيث تنال كلّ فئة جزاء أعيالها، فتقول: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ آمِنُوا وعملوا الصّالحات فيدخلهم ربّهم في رحمته.

إن ذكر «فاء التفريع» هنا دليل على أنّ نتيجة حفظ الأعمال والمحاسبة و تــلك الهــكمة الإلهية العادلة، هي دخول المؤمنين في رحمة الله سبحانه.

وطبقاً لهذه الآية، فإنّ الإيمان ـ وحده ـ غير كاف لأنّ يجعل المؤمنين يتنعمون بهــذه الموهبة العظيمة والعطية الجزيلة، بل إنّ العمل الصالح شرط لذلك أيضاً.

والتعبير بـ «ربّهم» يحكي عن لطف الله الخاص، يكتمل بتعبير «الرحمة» بدل «الجنّة». و تبلغ بهم نهاية الآية أوج الكال حينا تقول: ﴿ ذلك هو الفوز العبين ﴾.

إنّ لـ «رحمة الله» معنى واسعاً يشمل الدنيا والآخرة، وقد أطلقت في آيات القرآن الكريم على معان كثيرة، فتارة تطلق على مسألة الهداية، وأخرى على الإنقاذ من قبضة الأعداء، وثالثة على المطر الغزير المبارك، ورابعة على نعم أخرى كنعمة النور والظلمة، وأطلقت في موارد كثيرة على الجنّة ومواهب الله سبحانه في القيامة.

جملة ﴿ ذلك هوالفوز العبين ﴾ تكررت مرّة أخرى في الآية ١٦ من سورة الأنعام، غاية ما هناك أنّ الفوز المبين قيل هناك لأولئك الذين ينجون من عذاب الله عزَّ وجلّ: ﴿ هن يصرف عنه يوهنة فقد رحمه وذلك الفوز العبين ﴾ أمّا هنا فقد قيلت فيمن دخل الجنّة وفي رحمة الله، وكلاهما في الواقع فوز عظيم: النجاة من العذاب، والدخول في مستقر رحمة الله سبحانه.

سؤال: وهنا قد يرد هذا السؤال، وهو: هل أنّ المؤمنين الذين ليس لهم عمل صالح لا يدخلون الجنّة؟

والجواب: إنّهم يدخلونها لكن بعد أن يروا جزاءهم في جهنم حتى يطهروا، فإنّ الذين يردون مستقر رحمة الله هذا بعد الحساب مباشرة هم أصحاب العمل الصالح مـضافاً إلىٰ إيانهم، وحسب.

كلمة «الغوز» -كما يقول الراغب في مفرداته - تعني الظفر المقترن بالسلامة. وقد استعملت في ١٩ مورداً من آيات القرآن المجيد، فوصف الفوز مرّة بالمبين، وأخرى بالكبير، أمّا في غالب الآيات فقد وصف بالعظيم. وهو مستعمل عادة في شأن الجنّة، إلّا أنّه استعمل في بعض الموارد في شأن التوفيق لطاعة الله ومغفرة الذنوب وأمثال ذلك.

وتذكر الآية الآمية مصير من يقع في الطرف المقابل لأولئك السابقين، فتقول: ﴿وَلَمَّا

## الَّذِينَ كَفُرُوا أَقْلِمَ تَكُنَّ لِّيَاتِي تَتَلَىٰ عَلَيْكُمْ فَاسْتَكْبُرْتُمْ وَكُنْتُمْ قُوماً مجرمين ﴾.

وممّا يلفت النظر أنّ الكلام في هذه الآية عن الكفر فقط، وأمّا أعمال السوء التي هي عامل الدخول في عذاب الله وسببه فلم يجر لها ذكر، وذلك لأنّ الكفر وحده كاف لأنّ يمدخل صاحبه العذاب، أو لأنّ التعبير بالمجرمين في ذيل الآية كاف لبيان هذا المعنى!

والنكتة الأخرى هنا أنّه لم يردكلام عن عقوبات الجحيم، بل الكلام عن التوبيخ الإلهي لهم وتقريعهم، وهو يعتبر أشد العذاب وأكبره، وتهون معه الجحيم وكلّ عذابها.

وهنا نكتة تستحق الإنتباه، وهي: أنّه يستفاد من هذه الآية أنّ الله سبحانه لن يعذب أحداً من دون أن يبعث الأنبياء ويرسل الرسل وينزل آياته \_أو كما يصطلح عليه تأكيد أحكام العقل بأحكام الشرع \_وهذا منتهئ لطفه ورحمته سبحانه.

وآخر ملاحظة هي أنّ أكبر مشاكل هؤلاء القوم هو استكبارهم على آيات الله من جهة، وتماديهم في المعصية والإجرام من جهة أخرى، وهذا يستفاد من جملة ﴿وكنتم قوماً مجرهين﴾.

#### 8003

#### الآيات

## التفسير

### يوم تبدو السيئات:

الآية الأولى من هذه الآيات توضيح لما ذكر في الآيات السابقة بصورة مجملة، توضيح لمسألة استكبار الكافرين على آيات الله ودعوة الأنبياء، فتقول: ﴿وَإِذَا قَيلَ إِنَّ وَعَدَ لَللهُ حَقَّ وَالسَّاعَةُ لِنَّ نَظَنَّ إِلَّا ظُنَا وَهَا نَحْنَ بِمَسْتِيقَنِينَ﴾.

انتعبير بـ ﴿ هَا تَدْرِي هَا السَّاعَة ﴾ في حين أنّ معنى القيامة لم يكن غامضاً عليهم أو مبهاً، ولو وإن كان شك لديهم فني وجودها، مما يوحي بأنهم كانوا في موضع تكبر وعدم اهتام، ولو كانت لدى هؤلاء روح تتبع الحق وطلبه لرأوا أنّ ماهية يوم القيامة أمر واضح، كما أنّ الدليل عليها بيّن جلي، ومن هنا يتضح الجواب عن سؤال طرح هنا، وهو: أنّ هؤلاء إن كانوا حقاً \_ في شكّ من الأمر، فلا تثريب عليهم ولا إثم، لكن الشك لم يكن ناشئاً من عدم وضوح الحق، بل ناتج عن الكبر والغرور والعناد التعصب.

و يحتمل أيضاً أن يكون هدفهم من تهافت كلامهم وتناقضه السخرية والإستهزاء. وتتحدث الآية التالية عن جزاء هؤلاء وعقابهم، ذلك الحزاء الذي لا يشبه عقوبات الحاكم الدنيوية، فتقول: ﴿وبدالهم سيّنات ما محلول فستتجسد القبائح والسيئات أمام أعينهم، وتتّضح لهم، وتكون لهم قريناً دائماً يتأذون من وجوده إلى جانبهم ويتعذبون من صحبته: ﴿وحاق بهم هاكانوا به يستهزئون ﴾ .

والأشد ألماً من كلّ ذلك هو الخطاب الذي يخاطبهم بعد الله الرحمين الرحميم، فيقول سبحاند: ﴿وقيل اليوم ننساكم كما نسبتم لقاء يومكم هذا ﴾.

لقد ورد هذا التعبير بصبغ مختلفة في القرآن الكريم مراراً، فسني الآيــة ٥١ مــن ســورة الأعراف: ﴿فَاليوم ننساهم كما نسوالقاء يومهم هذا ﴾.

وجاء هذا المُعنيٰ أيضاً بأسلوب آخر في الآية ١٤ من سورة ألم السجدة.

لاشك أنّ النسيان لا معنىٰ له بالنسبة إلى الله سبحانه الذي يحيط علمه بكل عالم الوجود، لكنّه هناكناية لطيفة عن احتقار الإنسان المجرم العاصي وعدم الإهتام به، ويلاحظ هذا التعبير حتىٰ في محادثاتنا اليومية, فنقول: انسَ فلاناً الذي لا وفاء له، أي عامله كإنسان منسى، ولا تمنحه المحبة والعطف والوداد، واترك تفقد أحواله، ولا تذهب إليه أبداً.

"م إن هذا التعبير تأكيد آخر \_ بصورة ضمنية \_ على مسألة تجسم الأعمال، وتسناسب الجريمة والعقاب، لأن نسيانهم ليوم القيامة في الدنيا بؤدي إلى أن ينساهم الله يوم القيامة، وما أعظم مصيبة نسيان الله الرحمن الرحيم لفرد من الأفراد، وحرمانه من جميع ألطافه ومننه.

وذكر المفسّرون هنا تفاسير مختلفة للنسيان تتلخص جميعاً في المعنىٰ المذكور أعـلاه، ولذلك لانرىٰ حاجة لتكرارها.

ثمّ إنّ المراد من نسيان لقاء يوم القيامة، نسيان لقاء كلّ المسائل والحوادث التي تقع في ذلك اليوم، سواء الحساب أم غيره، حيث كانوا ينكرونها.

ويحتمل أيضاً أن يكون المراد نسيان لقاء الله سبحانه في ذلك اليوم، لأنّ يوم القيامة قد وصف في القرآن الجيد بيوم لقاء الله، والمراد منه الشهود الباطني.

و تتابع الآية الحديث، فتقول: ﴿وهأواكم النّار﴾ وإذا كنتم تنظنون أنّ أحداً سيهبّ لنصر تكم وغو ثكم، فاقطعوا الأمل من ذلك، واعلموا أنّه ﴿وها لكم من فاصرين ﴾.

السحاق» من مادة «حوق»، وهي في الأصل بمعنى الورود، والنزول، والإصابة، والإحاطة, وقال البعض: إنّ أصلها (حق) \_ بمعنى التحقيق \_ فأبدلت القاف الأولى إلى واو، ثمّ إلى ألف.

أمّا لماذا ابتليتم عمثل هذا المصير؟ فودلكم بأنّكم لقفدتم لياسه للله هزواً وضرّتكم للعياة الدّنيان.

وأساساً فإنّ «الغرور» و«الاستهزاء» لا ينفصلان عن بعضها عادة، فإنّ الأفراد المغرورين والمتكبرين الذين ينظرون إلى الآخرين بعين الإحتقار يتخذونهم هزواً ويسخرون منهم، ومصدر الغرور في الواقع هو متاع الدنيا وقدرتها وثروتها الزائلة المؤقتة، والتي تدع الأفراد الضيقي الصدور في غفلة تامة لا يعيرون معها لدعوة رسل الله أدنى اهتام، ولا يكلفون أنفسهم حتى النظر فيها للوقوف على صوابها من عدمه.

وتكرر الآية ما ورد في الآية السابقة وتؤكّده بأسلوب آخر، فتقول: ﴿فَاليوم البخرجون منها ولا هم يستعتبون ﴾ أ، فقد كان الكلام هناك عن مأواهم ومقرهم الثابت، والكلام هنا عن عدم خروجهم من النّار ... حيث قال هناك: ما لهم من ناصرين، وهنا يقول: لا يقبل منهم عذر، والنتيجة هي أنّ لا سبيل لنجاتهم.

وفي نهاية هذه السورة، ولإكهال بحث التوحيد والمعاد، والذي كان يشكل أكثر مباحث هذه السورة، تبين الآيتان الأخير تان وحدة ربوبية الله وعظمته، وقدرته وحكمته، و تذكر خمس صفات من صفات الله سبحانه في هذا الجانب، فتقول أولاً: ﴿فلله الحمد﴾ لأنه ﴿ربّ السّماولت وربّ الأرض ربّ العالمين﴾.

«الرّب» بمعنى المالك والمدبر، والحاكم والمصلح، وبناء على هذا فكلّ خير وبركة تأتي منه سبحانه ولذلك، ترجع إليه كلّ المحامد والثناء، فحتى الثناء على الورد، وصفاء العيون، وعذوبة النسيم، وجمال النجوم، حمد له وثناء عليه، فإنّها جميعاً تصدر عنه، وتنمو بفضله ورعايته.

والطريف أنّه يقول مرّة: ربّ الساوات، وأخرى: ربّ الأرض، وثالثة: ربّ عالم الوجود والعالمين، ليفند الإعتقاد بالآلهة المتعددة التي جعلوها للموجودات الختلفة، ويدعو الجميع إلى توحيد الله سبحانه والإعتقاد بأحديته.

وبعد وصف ذاته المقدسة بمقام الحمد والربوبية، تضيف الآية في الصفة الشالئة: ﴿وله الكبريا، في السّماولات والأرفن ﴾ لأنّ آثار عنظمته ظناهرة في السماء المنترامية الأطراف، والأرض الواسعة الفضاء، وفي كلّ زاوية من زوايا العالم.

١. أعطينا التوضيح اللازم حول معنى (يستعتبون) وأصلها في ذيل الآية ٥٧ من سورة الروم.

لقد كان الكلام في الآية السابقة عن مقام الربوبية، أي كونه تعالى مالكاً لأمور عالم الوجود ومدبراً لها، والكلام هنا عن عظمته، فكلما دققنا النظر في خلق السماء والأرض وتأملناه، سنزداد معرفة بهذه الحقيقة، وتزداد بصيرتنا بها.

وأخيراً تقول الآية في الوصفين الرابع والخامس: ﴿وهوالعزيزالحكيم ﴾ وبذلك تكل بمموعة العلم والقدرة والعظمة والربوبية والمحمودية، والتي هي مجموعة من أهم صفات الله، وأسائه الحسني.

ولعلها تشير إلى أنّ: له الحمد فاحمدوه، وهو الرب فاشكروا له، وله الكبرياء فكبروه، وهو العزيز الحكيم فأطيعوه.

وبوصف الله سبحانه بالعزيز والحكيم تنتهي سورة الجاثية كها بدأت بهها، وكل محتواها وما تضمنته شاهد على عزّة الله سبحانه وحكمته السامية.

اللّهمّ. إنا نقسم عليك بكبريائك وعظمتك، وبمقام ربوبيتك، وعزتك وحكمتك، أن تثبت أقدامنا في طريق طاعة أوامرك.

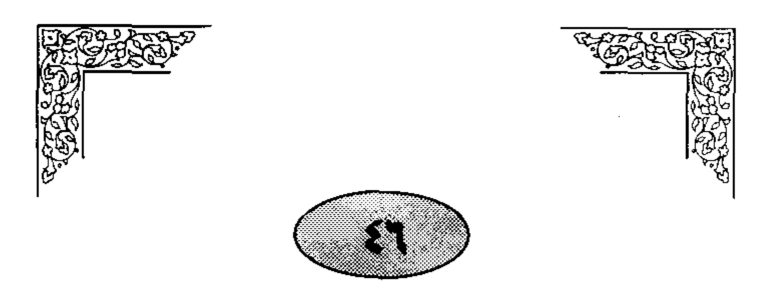
اللّهمَّ. إنَّ كلِّ حمد وثناء نؤدّيه فبتوفيق منك، وكلِّ ما لدينا من بركاتك وألطافك، فأدم اللّهمَّ هذه النعم وزدها علينا.

إلهنا: نحن غارقون في بحر إحسانك وكرمك، فوفقنا لأداء شكرك.

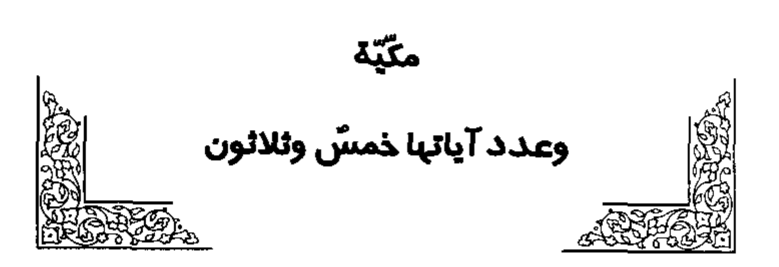
آمين يا ربّ العالمين.

نهاية سورة الجاثبة

8003



# سورة الأحقاة



## «سورة الأحقاف»

#### ممتويٰ السورة:

هذه السورة من السور المكية \_ وإن كان جمع من المفسّرين ذهبوا إلى أنّ بعض آياتها قد نزلت في المدينة، وسنبحث ذلك في شرح تلك الآيات إن شاء الله تعالى \_ ولما كان زمان نزولها وظروفه زمان مواجهة الشرك، والدعوة إلى التوحيد والمعاد ومسائل الإسلام الأساسية، فإنها تتحدث حول هذه الأمور، وتدور حول هذه المحاور.

ويمكن القول باختصار، أنَّ هذه السورة تتابع الأهداف التالية:

١ ـ بيان عظمة القرآن.

٢\_ محاربة كلّ أنواع الشرك والوثنية بشكل قاطع.

٣. توجيه الناس إلى مسألة المعاد ومحكمة العدل الإلهي.

٤-إنذار المشركين والمجرمين من خلال بيان جانب من قصة قوم عاد، الذين كانوا يسكنون أرض «الأحقاف»، ومنها أخذ اسم هذه السورة.

هـ الإشارة إلى سعة دعوة نبيّ الإسلام ﷺ وكونها عامّة تتخطى حتى حدود البشر، أي إنّها تشمل طائفة الجن أيضاً.

٦\_ ترغيب المؤمنين و ترهيب الكافرين وإنذارهم، وإيجاد دوافع الخوف والرجاء.

٧ دعوة نبيّ الإسلام ﷺ إلى التحلي بالصبر والاستقامة الى أبعد الحدود، والإقسنداء بسيرة الأنبياء الماضين.

#### فضيلة هذه السورة:

ورد في حديث عن النّبي الأكرم عَبَيْنِيَّ في فضل هذه السورة: «من قرأ سورة الأحقاف أعطي

من الأجر بعدد كلَّ رمل في الدنيا عشر حسنات، ومحي عنه عشير سيئات، ورفيع له عشير درجات» \.

ولماكانت «الأحقاف» جمع حِقْف، وهي الكثبان الرملية التي تتجمع على هيئات مختلفة، مستطيلة ومتعرجة نتيجة هبوب الرياح في الصحاري، وكان يـقال لأرض قـوم عـاد «الأحقاف» لأنهاكانت حصباء على هذه الشاكلة، فإنّ تعبير الحديث أعلاه ناظر إلى هذا المعنى.

ومن البديهي أنّ كلّ هذه الحسنات والدرجات لا تمنح لمجرّد التلاوة اللفظية، بل التلاوة البنّاءة المؤدّية إلى السير في طريق الإيمان والتقوى، ولمحتوى سورة الأحقاف هذا الأثر حقّاً إذا كان الإنسان طالب حقيقة ومستعداً للعمل والتطبيق.

وجاء في حديث آخر عن الإمام الصادق على «من قرأ كلّ ليسلة أو كسلّ جمعة سورة الأحقاف لم يصبه الله عرَّ وجلَّ بروعة في الحياة الدنيا، وآمنه من فزع يوم القيامة إن شام» ٢. ٢٥٥٥

١. تفسير مجمع البيان، بداية سورة الأحقاف.

٢. تفسير مجمع البيان، وتفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٧، بداية سورة الأحقاف.

#### الآيات

# بِنْ \_\_\_\_\_ وَاللَّهُ ٱلرَّحْمُ الرَّحِيَةِ

حمَ ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَنْنَهُ مَا إِلَّا إِلَّهِ إِلْهُ كَالْمَا مُسَمَّى وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴿ مَا يَنْهُ مَا إِلَّا إِلَّ الْحَالِمُ اللَّهُ مِنْ أَلَا إِلَّا إِلَّا إِلَّا إِلَّا إِلَّ إِلَّا عِلَى أَنْ إِلَّا مُعْرِضُهُ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْعِلَى الْمُعْرِفِ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّذِيلُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُلْحِلُهُ اللَّهُ الْمُلْحِلُوا اللَّهُ الْمُلْعِلَى الْمُلْكِالِكُولِ الْمُلْعِلَى الْمُلْكِالِكُولِ اللَّهُ الْمُلْكِالِكُولِ الْمُلْكِالِمُ الْمُلْكِلِيلُوا اللَّهُ الْمُلْعِلَى الْمُلْكِالِمُ الْمُلْكِلِيلُولُولِ اللَّهُ الْمُلْكِلِيلُ الْمُلْكِلِيلُولِ الْمُلْكِلِيلُولِ الْمُلْكِلِيلُولِ الْمُعْمِيلُولُولِ الْمُعْمِقِ الْمُعْمِقِ الْمُؤْمِقُ الْمُعْمِقُ الْمُلْمُ الْمُعْمِلِ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْمِقِيلُولِ الْمُعْلِيلُولِ الْمُعْلِقُ الْمُعْمِقُ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْلِيلُولِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْلِيلُولِ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُولُ الْمُعْلِقُلْمُ الْمُعْلِيلِ

## الثفسير

## فلق هذا العالم على أساس المق:

هذه السورة هي آخر سورة تبدأ بـ ﴿حم ﴾ وتسمى جميعاً الحواميم.

وقد كانت لنا بحوث كثيرة حول الحروف المتقطعة بعامة، و(حم) بخاصة، في بدايــات سور البقرة وآل عمران والاعراف سور الحواميم السابقة، فلا حاجة لتكرارها هنا.

ونكتني هنا بالقول بأن هذه الآيات التي تهزّ الأعماق، وتحرك الوجدان، والتي تضمنها القرآن الكريم بين دفتيه تتكون من حروف الهجاء البسيطة، من الألف والباء، والحاء والميم وأمثالها، وكني بها دليلاً على عظمة الله سبحانه إذ أظهر هذا المركب العظيم من مثل هذه المفردات البسيطة، ولو تأملنا فيه كثيراً، وفكرنا في أسراره حتى القيامة فسيبق فيه من الأسرار الخافية الكثير الكثير.

وربّما كان هذا هو السبب في أن تضيف الآية مباشرة: ﴿تنزيل الكتاب هـن الله العـزيز العكيم﴾.

إنّه نفس التعبير الذي ورد في بداية ثلاث سور من الحواميم، وهي: المؤمن، والجاثية، والأحقاف.

ولا شكّ في الحاجة إلى قوّة لا تقهر، وحكمة لاحد لها، لكي تنزل مثل هذا الكتاب. ثمّ تحولت الآيات من كتاب التدوين إلى كتاب التكوين، فتحدثت الآية عن عظمة السهاوات والأرض وكونها حقاً، فقالت: ﴿ هَا خَلَقْنَا السَّهَاوَلَاتَ وَالْأَرْضَ وَهَا بِينْهِمَا إِلَّا بِالحق﴾ فلا ترى في كتاب سهائه كلمة تخالف الحق، ولا تجد في مجموع عالم خلقه شيئاً نشازاً لا ينسجم والحق، فالكل منسق منتظم، وكله مقترن بالحق.

لكن، كما أنّ لهذا الكون بداية، فإنّ له نهاية أيضاً، ولذلك تضيف الآية: ﴿ وَلَجِل مسمى الله فَإِذَا حَلَ الأَجِلَ سَتَفَىٰ الدنيا بَمَا فَيهَا، ولما كان هذا العالم مقترناً بالحق ويسير ضمن منهجه، وله هدف مرجو، فمن الطبيعي أن يوجد عالم آخر تُبحث فيه الأعمال وتعلن فيه النتائج، وبناءً على هذا، فإنّ كون هذا العالم حقّاً دليل بنفسه على وجود المعاد، وإلّا فإنّه سيكون لغواً وعبثاً لا فائدة فيه، وسيقترن حين ذلك بكثير من المظالم والمفاسد.

لكن مع أنّ القرآن حق، وخلق العالم حق أيضاً: ﴿ وَالدَّينَ كَفُرُوا عِما لَسَدُرُوا مِعِمُونَ ﴾ فالآيات القرآنية تهددهم وتنذرهم بصورة متلاحقة متوالية، وتحذرهم بأن محكمة عظمى أمامهم، هذا من جانب، ومن جانب آخر فإنّ نظام الخلقة بدقته وأنظمته الخاصّة يدل بنفسه على أنّ في الأمر حساباً ونظاماً، غير أنّ هؤلاء الغافلين لم يلتفتوا لا إلى هذا ولا إلى ذاك.

كلمة «معرضون» ـ من الإعراض ـ تشير إلى أنّ هؤلاء إذا نظروا إلى آيات التكوين والتدوين فسيدركون الحقائق، إلّا أنّهم أعرضوا بوجوههم عنها، وفرّوا من الحق لئلا يغير من أسلوب تقاليدهم وأهوائهم وميولهم وشهواتهم وإتباعهم لها.

8003

قُلْ أَرَءَ يَتُمُ مَّا لَدَّعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَا ذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ التَّهُ وَالْمَنَ مَا لَا أَوْ أَثْنَرُ وَمِنَ عِلْمِ إِن كُنتُمْ صَكِيةِ فِيكَ الْ وَمَنْ الْتُمُونِ بِكِتَنبِ مِن قَبِّلِ هَلْذَا أَوْ أَثْنَرُ وَمِن عِلْمِ إِن كُنتُمُ صَكِيةِ فِيكَ اللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ الْفِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَا يِهِمْ الْصَلُ مِمَّن يَدَعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ الْفِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَا يَهِمْ السَّمَ اللَّهُ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ الْفِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَا يَهِمْ السَّالُ مِمَّالُ اللَّهُ اللَّهُ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ الْفِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَا يَهِمْ عَن دُعَا يَهِمْ لَا مُن وَاللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُعْمَ اللَّهُ الْمُعْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُن اللَّهُ الْمُعْمَ اللَّهُ مَا عَلَا عَلْمَ اللَّهُ الْمُعْلِيلُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْ

## الأفسير

#### أضل الناس:

كان الكلام في الآيات السابقة عن خلق السهاوات والأرض وأنّها جميعاً من صنع الله العزيز الحكيم، ولازم ذلك أن لا يكون في الكون إله سواه، لأنّ من له أهلية الألوهية هو خالق العالم ومدبره، وهاتان الصفتان قد جمعتا في الذات المقدسة.

ومن أجل تكملة هذا البحث، تخاطب هذه الآيات النّبي عَبَيْنَةً و تقول: ﴿ قُلَ الْأَيْسِتُم هِ اللّهِ وَمِن الله لروني هاذا خلقوا من الأرض لم لهم شرك في السماوات.

إذا كنتم تقرون بأنّ الأصنام لا دخل لها في خلق الموجودات الأرضية مطلقاً، ولا في خلق الشمس والقمر والنجوم وموجودات العالم العلوي، وتقولون بصراحة بأن الله هو خالقها جميعاً ، فعلام تمدون أكفكم إلى الأصنام التي لا تضرّ ولا تنفع، ولا تسمع ولا تعقل، تستمدون منها العون في حلّ معضلاتكم، ودفع البلاء عنكم، واستجلاب البركات إليكم؟ وإذا قلتم حلى سبيل الفرض إنها شريكة في أمر الخلق والتكوين ف (التتوني بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم إن كنتم صادقين).

١. لقد ورد هذا المعنى في أربع آيات من القرآن، وطالعوا تفصيلاً أكثر حول هذا المطلب في ذيل الآية ٢٥ من سورة الزخرف من التفسير الأمثل.

وخلاصة القول، فإنّ الدليل إمّا أن يكون نقلياً عن طريق الوحي الساوي، أو عقلياً منطقياً، أو بشهادة العلماء وتقريرهم، أمّا أنتم فلستم مستندين إلى الوحي والكتاب الساوي في دعواكم حول الأصنام، وغير قادرين من طريق العقل على إثبات اشتراكها في خلق الساوات والأرض وبالتالي إثبات كونها آلهة، ولم يرد أثر من أقوال العلماء الماضين ما يؤيد رأيكم ويدعم اعتقادكم، ومن هنا يتبين أنّ دينكم ومعتقدكم لا يعدو كونه حفنة من الخرافات المستهجنة، والأوهام الكاذبة.

بناءً على هذا، فإنّ جملة وأروني هاذا خلقوا هن الأرض ... إشارة إلى دليل العقل، وجملة وانتوني بكتاب هن قبل هذا إشارة إلى الوحي السهاوي، والتعبير بـ والثارة هن علم إشارة إلى سنن الأنبياء الماضين وأوصيائهم، أو آثار العلماء السابقين . وقد ذكر علماء اللغة والمفسرون عدة معان لكلمة «أثارة» - على وزن حلاوة - فينها: بقية الشيء، الرواية، العلامة. لكنّ الظاهر أنها تعود إلى معنى واحد، وهو الأثر الذي يبتى من الشيء ويدل على وجوده.

وقد وردت مثل هذه المناظرة والمحاكمة مع الوثنيين في الآية ٤٠ من سورة فاطر، حيث تقول: ﴿قُلُ لُولِيتِم شُرِكَ حَمَ الدّين تدعون مِن دون الله لروني ماذا خلقوا مِن الأرض لُم لهم شرك في السماولي لُم لَهم على بيّنت منه بل إن يعد الظالمون بعضهم بعضاً إلّا غروراً ﴾.

وممّا يلفت النظر أنّه يقول في مورد الأرض: ﴿ هَاذَا خَلَقُوا هِنَ الْأَرْضِ ﴾ أمّا في مورد الساء فيقول: ﴿ لَهُ لَهُم لَهُم شَرْك فِي السماوات ﴾ أي إنّ الكلام في الموردين عن الإشتراك، لأنّ الشرك في المعادة يجب أن ينشأ من الشرك في الخالقية و تدبير النشأة.

سؤال: وهنا يطرح سؤال، وهو: إذا كان المشركون يعتقدون ـ عادةً ـ أنَّ أمر الخلق مختص بالله سبحانه، فلهاذا يطالبون بأحد هذه الأدلة الثالثة؟

الجواب: ويمكن الإجابة بأنّ هذه المطالبة موجهة إلى فئة قليلة من بين عبدة الأوثان، يحتمل أنّهم كانوا يقولون باشتراك الأصنام في الخلق، أو أنّها طرحت على سبيل الفرض، أي إنّكم إذا ظننتم يوماً أنّ الأصنام شريكة في خلق العالم، فاعلموا أن لا دليل لكم على ذلك، لا من النقل ولا من العقل.

ا. نقرأ في حديث روي عن الإمام الباقر علي في أصول الكافي في تفسير جملة ﴿أَو أَثَارَة من علم﴾ أنه قال:
 «إنّما عنى بذلك علم أوصياء الأنبياء». تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٩.

بعد ذلك تبين الآية التالية عمق ضلالة هؤلاء المشركين وانحرافهم، فتقول: ﴿وهن أَصْلُ همن يدعولهن دون الله هن لايستجيب له إلى يوم القياهة ﴾ ولا يقف الأمر عند عدم إجابتهم وحسب، بل إنهم لا يسمعون كلامهم: ﴿وهم عن دعائهم غافلون ﴾.

ويرى بعض المفسّرين أنّ مرجع الضمير في هذه الآية إلى الأصنام الجامدة المستة، باعتبار أنّ أكثر آلهة مشركي العرب كانت الأصنام، واعتبره البعض إشارة إلى المملائكة والبشر الذين عُبدوا من دون الله، لأنّ عبدة الملائكة والجن لم يكونوا قملة بسين العمرب، والتعبيرات المختلفة لهذه الآية، والمتناسبة مع ذوي العقول تؤيد هذا المعنى!

لكن لا مانع من أن نفسر الآية بمعناها الواسع، فتدخل فيه كلّ هذه المعبودات، سواء الحية والميتة، العاقلة وغير العاقلة، فتكون التعابير متناسبة مع ذوي العقول من باب التغليب.

وعندما تقول الآية: إنّهم لا يجيبونهم إلى يوم القيامة، فإنّ ذلك لا يعني أنهم سيجيبونهم يوم القيامة حكما ظن البعض ذلك حبل إنّ هذا التعبير متداول في النفي المؤكّد، كما نقول مثلاً: لو أصررت على فلان إلى يوم القيامة لما أقرضك، أي أنّه سوف لا يقوم بها العمل أبداً، لا أنّه سيلبي طلبك في يوم القيامة.

وسبب ذلك معلوم أيضاً، لأنّ كلّ سعي وجهد وتلبية طلب وقضاء حاجة نافع في هذه الحياة الدنيا، فإذا انتهت انتهي معها إمكان القيام بكلّ هذه الأعمال.

والأشد أسفاً من ذلك أنَّه: ﴿ وَإِذَا حَشَرَ النَّاسَ كَانُوا لَهُمْ لُمَدَاءُ وَكَانُوا بِعِبَادِتِهُمْ كَافُرينَ﴾.

أمّا المعبودات من العقلاء، فإنّهم سيهبّون لإظهار عدائهم لهؤلاء الضالين، فالمسيح الله يظهر اشمئزازه وتنفره من عابديه، وتتبرأ الملائكة منهم، بل وحتى الشياطين والجن تظهر عدم رضاها. وأمّا المعبودات التي لا عقل لها ولا حياة، فإنّ الله سبحانه سمنحها العقل والحياة لتنطق بالبراءة من هؤلاء العبدة وتبدي غضبها عليهم.

لقد ورد نظير هذا المعنى في آيات القرآن الأخرى، ومن جملتها الآية ١٤ من سورة فاطر، حيث تقول: ﴿ إِنْ تدعوهم لا يسمعوا دعا كم ولو سمعوا ها استجابوا لكم ويوم القيامة يكفرون بشرككم ولا ينبّئك مثل خبير). وكررت في الآيات مورد البحث كل هذه المسائل بتفاوت يسير.

لكن كيف ينكر المعبودون عبادة عابديهم، وهي ممّا لا ينكر؟

ربّاكان ذلك إشارة إلى أنّهم كانوا يعبدون أهواءهم في الحقيقة، ولم يكونوا يعبدون تلك الآلهة، لأنّ أساس الوثنية عبادة الهوئ.

وهنا نكتة تستحق الإنتباه، وهي: إنّ عداء المعبودين لعبدتهم يوم القيامة لم يرد التأكيد عليه هنا فقط، بل نقرأ ذلك أيضاً في الآية ٢٥ من سورة العنكبوت على لسان إبراهيم بين بطل التوحيد وعطم الأصنام إذ يقول: ﴿ وقال لِنّما لتخذتم من دون الله لوثاناً مودّة بينكم في الحياة الدنيا ثمّ يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً ﴾.

وجاء في الآية ٨٢ من سورة مريم: ﴿ كلاسيكفرون بعبادتهم ويكونون عليهم ضدلُه. كنك 

## التفسير

# لم أكن أوّل نبيّ١١

يستمر الحديث في هذه الآيات عن حال المشركين، وكيفية تعاملهم مع آيات الله، فتقول: ﴿وَإِذَا تَتَلَىٰ عليهم آياتنا بيّناه قال الذين كفروا للعق لها جا،هم هذا سعر مبين ﴾ فهم لا يستطيعون إنكار نفوذ القرآن السريع في القلوب، وجاذبيته التي لا تقاوم من جهة، وهم من جهة أخرى غير مستعدين لأن يخضعوا أمام عظمته وكونه حقّاً، ولذلك فإنهم يفسرون هذا النفوذ القوي بتفسير خاطئ منحرف ويقولون: إنّه سحر مبين، وهذا القول \_ بحد ذاتـه \_ اعتراف ضمني واضح بتأثير القرآن الخارق في قلوب البشر.

بناءً على هذا فإنّ «العق» \_ في الآية المذكورة \_إشارة إلى آيات القرآن، وإن كان البعض قد فسّرها بالنبوّة، أو الإسلام، أو معجزات النّبي ﷺ الأخرى، إلّا أنّ التّفسير الأوّل هـو الأنسب بملاحظة بداية الآية.

غير أنّ هؤلاء لم يكتفوا بإطلاق هذه التهمة وإلصاقها به، بل إنّهم تمادوا فخطوا خطوةً أوسع، وأكثر صراحةً: ﴿لَم يقولون افتراه﴾

قد فسرها بالنبوّة، أو الإسلام، أو معجزات النبيَّ الآخرى، إلا أنَّ التَّفسير الآوّل هــو الأنسب بملاحظة بداية الآية.

غير أنّ هؤلاء لم يكتفوا بإطلاق هذه التهمة وإلصاقها به، بل إنّهم تمادوا فخطوا خطوة أوسع، وأكثر صراحةً: ﴿لَم يقولون افتراه ﴾

إنّ الله سبحانه يأمر نبيّه هنا بأن يجيبهم بجواب قاطع، ويعطيهم البرهان الجلي بأنّه قل لهم إذا كان كذلك فاللازم أن يفضحني ولا تستطيعون الدفاع عني مقابل عقابه: ﴿قُل إِنْ افْتريتُهُ فَلا تَملكُونَ لِي هِنَ اللهِ فَيئاً ﴾ فكيف يمكن أن يظهر الله سبحانه هذه الآيات البينات والمعجزة الخالدة على يد كذّاب؟ إنّ هذا بعيد عن حكمة الله ولطفه.

وهذا كما ورد في الآيات ٤٤ ـ ٤٧ من سورة الحاقة: ﴿وَلُو تَقُوُّلُ مَلَيْنَا يَعَفُنُ لَالْقَاوِيلُ \* لأخذنا هنه باليهين \* ثُمَّ لقطعنا هنه الوتين \* فما هنكم هن أحد عنه حاجزين ﴾.

بناءً علىٰ هذا، هل يمكن أن أقدم علىٰ مثل هذا العمل الخطير من أجلكم؟ وكيف تصدّقون أنّ بالإمكان أن أكذب مثل هذه الكذبة ثمّ يبقيني الله حياً، بل ويمنحني معاجز أخر؟

ثمّ يضيف مهدداً: ﴿هُو لَعلم بِمَا تَقْيَضُونَ فَيه ﴾ ` وسيعاقبكم في الوقت اللازم.

نعم، إنّه يعلم كلّ ما رميتموني به من التهم، وأنكم وقفتم بوجه رسوله، وكنتم تصدون الناس عن الإيمان بالحق بنفتكم السموم بينهم.

ثم يقول في الجملة التالية كتأكيد أكبر مقترن بتعامل مؤدب جداً: ﴿ تُعْفَىٰ بِهِ شهيداً بِينِي وَبِينِكُم ﴾ فهو يعلم صدق دعوتي، وسعيي وجهدي في إيلاغ الرسالة، كما يمعلم كذبكم وافتراءكم والعوائق التي تضعونها في طريقي، وهذا كاف لي ولكم.

ومن أجل أن يدلهم على طريق الرجوع إلى الحق، ويعلمهم بأنّه مفتوح إن أرادوا العودة، يقول: ﴿وهوالعَفُود الرحميم﴾ فهو يعفو عن التائبين ويغفر لهم، ويدخلهم في رحمته.

و يضيف في الآية التالية: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدُما مِنْ الرسل وَمَا لُدَرِي مَا يَفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ إِنْ أُنْبِع إِلَّا مَا يُوحِيْ لِلِيُّ وَمَا لُنَا إِلَّا نَذِيرَ مِبِينَ ﴾.

إنّ هذه الجمل الوجيزة الغنية المحتوى تجيب عن كثير من إشكالات المشركين، ومن جملتها أنّهم كانوا يتعجبون أحياناً \_ في مسألة بعثة النّبي عَلَيْنَا للهُ عكن أن يتصل إنسان بالله ويرتبط به؟

إلى الحق، وهنا تكون (تفيضون) بمعنى الدخول في عمل ما بقصد الإفساد والتخريب.

ا جملة ﴿إن افتريته ﴾ جملة شرطية حذف جزاؤها، والتقدير: إن افتريته أخذني وعاجلني بالعقوبة.
 ٢٠ «ما» في جملة ﴿ما تُفيضون فيه ﴾ يمكن أن تكون موصولة، وتعني التهم غير الصحيحة، والتي كان يعلمها النّبي عَنْ الله على هذا فإنّ ضمير (فيه) يعود إليها. وإن كانت مصدرية فإنّ الضمير (فيه) يعود إلى القرآن أو

وأحياناً كانوا يقولون: لماذا يأكل الطعام ويمشي في الأسواق؟

وتارة كانوا يطلبون معاجز عجيبة غريبة، وكان كلَّ منهم يتمني شيئاً.

وكانوا يظنون أنّ النّبي ﷺ مستودع لعلم الغيب، فيطلبون منه أن يخبرهم بكلّ حوادث المستقبل.

وأخيراً فإنّهم كانوا يعجبون أحياناً من دعـوته لنـبذ الآلهـة والتـوجّه إلى عـبادة الله وتوحيده.

وهذه الآية إشارة إجمالية إلى أجوبة جميع هذه الأسئلة، وقطع لكل تلك الأعدذار الواهية.

يقول النّبي بَنِيْنَ أَنَا لَسَتَ أَوَّلَ نِيَّ دَعَا إِلَىٰ التوحيد، فقد جَاء قبلي أُنبياء كثيرون كلهم كانوا بشراً، وكانوا يلبسون الثياب ويأكلون الطعام، ولم يَدَّع أحد منهم أنّه يسعلم الغسيب المطلق، بل كانوا يقولون: إنّنا نعلم من أمور الغيب ما يعلمنا الله إيّاه فقط.

ولم يستسلم أحد منهم أمام المعاجز التي كان يقترحها الناس، والتي كانت تقوم عملياً أساس الرغبة والميول.

كل ذلك ليعلم الجميع أنّ النّبي أيضاً عبد من عباد الله، وعلمه وقدرته محدودة بما يريده الله سبحانه وبمنحه، فإنّ العلم المطلق والقدرة المطلقة لله جلَّ وعلاء وحسب.

هذه الحقائق كان يجب على الناس أن يعلموها ويدركوها، لينتهوا من إشكالاتهم الجوفاء.

كل ذلك ورد بعد البحث الذي مرّ في الآيات السابقة، حيث كانوا يسرمون النّسي تَنَافِقُهُ عِلَى اللهُ وَمَامُ بِالسحر مرّة، وبالإفتراء أخرى، ليُعلم أنّ منبع هذه الإتهامات ومصدرها هو تلك الأوهام التي أجيب عنها في هذه الآية.

ومن هنا يتضح أن مفاد هذه الآية لا يتنافئ مع الآيات الأخرى التي تسوحي بأنّ النّبي عَلَيْ يعلم الغيب، كالذي ورد في سورة الفتح حول فتح مكّة ودخول المسجد الحرام - الآية ٢٧ من سورة الفتح -أو ما ورد في شأن المسيح على حيث يقول: ﴿النبنكم بعا تأكلون وما تدخرون في بيوتكم ﴾ ، وأمثال ذلك، لأنّ الآية مورد البحث تنفي علم الغيب المطلق، لا

١٠ آل عمران، ٤٩.

مطلق علم الغيب، وبتعبير آخر، فإنّ الآية تنفي علم الغيب الاستقلالي، أمّا تلك الآيات فتتحدث عن علم الغيب الذي يُنال ببركة التعليم الإلهي.

والشاهد على هذا الكلام الآيتان ٢٦ و٢٧ من سورة الجن: ﴿ عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً \* إلا هن ارتضى هن رسول ﴾.

وقد ذكر بعض المفسّرين سبب نزول للآية مورد البحث، فقالوا: إنّ عبء المساكل وضغطها لما زاد على أصحاب النّبي تَنْفَيْنَ في مكّة، رأى النّبي تَنْفَيْنَ في المنام أنّه يهاجر إلى أرض ذات نخيل وأشجار وماء كثير، فذكر ذلك لأصحابه، ففرحوا لذلك وظنّوا أنّهم سيرون فَرَجاً وسعة بعد أذى المشركين، فصبروا مدّة فلم يروا أثراً لذلك، فقالوا: يا رسول الله، لم نرّ ما أخبر تنا به، فتى سنهاجر إلى تلك الأرض التي رأيتها في منامك؟ فسكت النّبي تَنَافِيْ فنزلت هذه الآية: ﴿وها لُدري ها يفعل بن ولا بكم ﴾ .

إِلَّا أَنَّ سبب النَّزُول هذا يبدو بعيداً، لأنَّ المخاطبين في هـذه الآيــات أعــداء النَّـبي لا أصحابه، لكن يمكن أن يكون هذا من باب التطبيق، أي انَّه ﷺ تمسّك بهذه الآية وأجاب بها أصحابه حينها طرحوا هذا السؤال.

و تضيف آخر آية من هذه الآيات، ولتكلة ما ورد في الآيات السابقة: ﴿قُل لُرلَيتُم إِنْ كَانَ مِنْ مِنْدُ لِللهِ لا كان مِنْ مند الله وكفرتم به وههد شاهد مِن بني إسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم إنّ الله لا يهدي القوم الظّالمين ﴾ آ.

وللمفسّرين أقوال في الشاهد من بني إسرائيل الذي شهد على كون القرآن الجيد حقّاً... قال البعض: إنّه موسى بن عمران عليّ الذي أخبر في عصره بظهور نبيّ الإسلام، وأعطى أوصافه وعلاماته.

إلا أنّ هذا الاحتال غير صحيح بملاحظة جملة: ﴿فَآمِن ولستكبرتم ﴾ التي توحي بأنّ هذا الشاهد من بني إسرائيل قد آمن بنبي الإسلام بَهُمَّةٌ في الوقت الذي استكبر فيه المشركون ولم يؤمنوا، لأنّ ظاهر الجملة يوحي بأنّ هذا الشاهد كان موجوداً في عصر نبي الإسلام بَهَمَّةً وآمن به، بينا اختار الآخرون طريق الإستكبار والكفر.

١. التَّفسير الكبير، ج ٢٨، ص ٨٠.

٢. جزاء الجملة الشرطية: ﴿إِن كَانَ مِن عند الله ﴾ محذوف، وتقديره: (من أضل منكم)،

وقال آخرون: إنّه كان رجلاً من علماء أهل الكتاب، كان يحيا في مكّة. ومع أنّ أنصار الدين اليهودي والمسيحي كانوا قلة في مكّة، لكن لا يعني هذا أنّ أحداً منهم لم يكن فيها، ومع ذلك فلا يعرف من كان هذا العالم من بني إسرائيل؟ وما هو اسمه؟

وهذا التّفسير باطل منهم أيضاً لآنه لم يكن هناك عالم معروف من أهل الكتاب في مكّة في عصر ظهور النّبي ﷺ، ولم تذكر التواريخ اسماً له \.

طبعاً، يمتاز هذا التّفسير والذي قبله بأنّها ينسجهان مع كون كلّ سورة الأحقاف مكية. والتّفسير الثّالث الذي ارتضاه أكثر المفسّرين، هو أنّ هذا الشاهد كان «عبدالله بن سلام» عالم اليهود المعروف، الذي آمن في المدينة والتحق بصفوف المسلمين.

وقد ورد \_ في حديث \_ أنّ النّبي عَبَيْنَ انطلق حتى دخل كنيسة اليهود يبوم عيدهم، فكرهوا دخوله عليهم، فقال لهم رسول الله يَجْلُ الله عشر اليهود أروني اثني عشر رجلاً منكم يشهدون أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله، يحط الله عن كلّ يهودي تحت أديسم السساء الغضب الذي عليه فسكتوا فما أجابه منهم أحد، ثمّ ردّ عليهم فلم يجبه أحد ثلاثاً، فقال: «أبيتم، فوالله لأنا الحاشر، وأنا العاقب، وأن المقض، آمنتم أو كذبتم» ثمّ انصر ف حتى كاد يخرج، فإذا رجل من خلفه، فقال: كما أنت يا محمّد فأقبل، فقال ذلك الرجل: أي رجل تعلموني فيكم يا معشر اليهود؟ فقالوا: والله ما نعلم فينا رجلاً أعلم بكتاب الله ولا أفقه منك ولا من جدك، فقال: فإني أشهد بالله إنّه النّبي الذي تجدونه مكتوباً في التوراة والإنجيل، قالوا: كذبت، وردّوا عليه وقالوا شرّاً، فقال رسول الله يَهْنَيْ : «كذبتم، لن يقبل منكم والإنجيل، قالوا: كذبت، وردّوا عليه وقالوا شرّاً، فقال رسول الله يَهْنَيْ : «كذبتم، لن يقبل منكم عندلله» ولم يكن هذا الرجل غير عبد الله بن سلام \_ فنزلت الآية : ﴿قُل لُولِيتِم لِن كان من

وطبقاً لهذا التّفسير، فإنّ هذه الآية نزلت في المدينة بالرغم من أنّ السورة مكّية، وهذا ليس منحصراً بالآية مورد البحث، بل يلاحظ - أحياناً - في سور القرآن الأخرى وجود آيات مكية في طيات السور المدنية وبالعكس، وهذا يبيّن أنّ النّبي تَبَالِقَة كان يأمر بوضع الآية مع ما يناسبها من مفاد السورة من دون الإلتفات إلى تاريخ نزولها.

ويبدو من جهات عديدة أنّ هذا التّفسير هو الأنسب.

#### 8003

١. التعبير هنا بـ (شاهد) بصيغة النكرة للتعظيم، وهو يوحي بأنَّه كان شخصاً معروفاً عظيماً.

٢. تفسير المراغي، ج ٢٦، ص ١٤.

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ امَنُوا لَوَكَانَ خَيْراً مَاسَبَقُونَا إِلَيْهِ وَإِذْ لَمْ يَهَ تَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هَنَا إِفْكُ قَدِيمٌ إِمَامَا وَرَحْمَةً وَهَنَا فَسَيَقُولُونَ هَنَا إِفْكُ قَدِيمٌ إِمَامَا وَرَحْمَةً وَهَنَا الْسَيَقُولُونَ هَنَا إِفْكُ قَدِيمٌ أَنْ وَمِن قَبْلِهِ عَلَيْهُ مُوسَى إِمَامَا وَرَحْمَةً وَهَنَا اللَّهُ مُ مَصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِتَ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

### سبب اللزول

ذكر المفسّرون أسباب عديدة لنزول الآية الأولى من هذه الآيات:

١- إنّ هذه الآية نزلت في «أبي ذر الغفاري» الذي أسلم في مكّة، ثمّ تابعته في الإيمان قبيلته بنو غفار و لما كانت قبيلة بني غفار من سكان البادية وكانوا فقراء، قال كفار قريش وكانوا أثرياء من أهل المدن : لو كان الإسلام خيراً ما سبقنا إليه غفار الحلفاء، فنزلت هذه الآية وأجابتهم.

٢-كانت في مكّة جارية رومية يقال لها «ذي النيرة» ، لبت دعوة النّبي الله إلى الإسلام،
 فقال زعهاء قريش: لوكان ما جاء به محمّد خبراً ما سبقتنا إليه ذي النبرة.

٣- إن جماعة من قبائل البوادي أسلموا قبل سكان مكّة، فقال أشراف مكّـة: لو كـان
 الإسلام خيراً ما سبقتنا إليه رعاة الإبل.

٤- إنّ جماعة من الرجال الطاهرين والفقراء كبلال وصهيب وعبار، قد اعتنقوا الإسلام،

كانت «ذى النيرة» بكسر الزاي وتشديد النون من السابقات إلى الإسلام، ولذلك كان أبـو جـهل يـؤذيها ويعذبها.

فقال زعماء مكّة: أيكن أن يكون دين محمّد خيراً ويسبقنا إليه هؤلاء؟

٥-إنّ عبد الله بن سلام وجماعة من أصحابه لما آمنوا، قال جماعة من اليهود: لو كان دين محمّد خبراً ما سبقونا إليه '.

ويمكن تلخيص أسباب النزول الأربعة الأولى بالقول بأن الإسلام لافى ترخيباً واسعاً واسعاً وامتداداً سريعاً بين الطبقات الفقيرة وسكان البوادي، وذلك لأنهم لم يكونوا بمتلكون منافع غير مشروعة لتهدد بالخطر، ولم يكن الغرور قد ركبهم وملاً عقولهم، وقلوبهم أطهر من قلوب المترفين ومتبعى الشهوات والرغبات.

لقد عد الإقبال الواسع على الإسلام من قبل هذه الفئة، والذي كان يشكل أقوى نقاط هذا الدين، نقطة ضعف كبيرة من قبل المستكبرين فقالوا: أي دين هذا الذي يتبعه سكان البوادي والفقراء والحفاة والجواري والعبيد؟ إذا كان ديناً مقبولاً ومعقولاً فلا ينبغي أن يكون أتباعه من طبقة فقيرة واطئة اجتاعياً، ونتخلف نحن أعيان المجتمع وأشراف عن اتباعه.

والطريف أنّ نمط التفكير المنحرف هذا من أكثر أنماط التفكير رواجاً اليوم بين الأثرياء والمترفين فيما يتعلّق بالدين، حيث يقولون: إنّ الدين ينفع الفقراء والحفاة، وكلّ منهما ينفع صاحبه وينسجم معه، ونحن في مستوى أسمى منه وأعلى.

وقد أجاب القرآن هؤلاء جواباً شافياً كافياً سيتّضح في تفسير هذه الآيات.

أمّا سبب النّزول الخامس الذي ذكر أعلاه، والقائل بأنّ المراد هو عبد الله بـن سـلام وأصحابه, فمع أنّه نقل عن أكثر المفسّرين على قول الطبرسي في مجمع البيان، والقرطبي في تفسيره، إلّا أنّه يبدو بعيداً من جهتين:

الأولى: إنّ التعبير بـ ﴿ الدّبن كفروا ﴾ بصورة مطلقة يستعمل عادةً في مورد المشركين، لا في أهل الكتاب واليهود والنصاري.

والأخرى: إنّ عبد الله بن سلام لم يكن رجلاً مجهولاً أو ضعيف الشخصية بين اليهود ليقولوا فيه: إنّ الإسلام لوكان خيراً ما سبقا هذا وأصحابه إليه.

١٠ تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦٠٠٩.

# التفسير

## شرط الإنتصار الإيمان والإستقامة:

تستمر هذه الآيات في تحليل أقوال المشركين وأفعالهم، ثمّ تقريعهم وملامتهم بعد ذلك، فتشير أوّلاً إلى ما نطق به هؤلاء من كلام بعيد عن المنطق السليم، مبنيّ على أساس الكبر والغرور، فتقول: ﴿وقال الّذين كفروا للّذين لمنوالوكان خيراً ما سيقونا إليه ﴾ أ

فما هؤلاء إلّا حفنة من الفقراء الحفاة من سكان القرئ، والعبيد الذين لاحظ لهم مسن العلم والمعرفة إلّا القليل، فكيف يمكن أن يعلم هؤلاء الحق وأن يقبلوا عليه ونحن \_أعيان المجتمع وأشرافه \_ في غفلة عنه؟

لقد غفل هؤلاء عن أن العيب فيهم لا في الإسلام، فلو لا حجب الكبر والغرور الملقاة على قلوبهم ولولا أنّهم سكرى من خمرة المال والجاه والمقام، ولولا أنّ غرورهم وتكبرهم ينعهم من التحقيق في أمر هذا الدين، إذن لانجذبوا بسرعة الى الإسلام كما انجذب الفقراء إليه.

والتعبير بـ «الإفك القديم» شبيه بتهمة أخرى حكيت عنهم في آيات القرآن الأخرى، إذ قالوا: ﴿لُساطيو الأولين﴾ ٢.

جملة «سيقولون» بصيغة المضارع، تدل على أنّهم كانوا يرمون القرآن بهذه التهمة دانماً. وكانوا يتخذون هذا الإتهام غطاء لعدم إيمانهم.

١. بحث المفسّرون كثيراً في معنىٰ «اللام» في (للذين آمنوا) إلّا أنّ أنسب الإحتمالات جميعاً هو أن «اللام» بمعنىٰ (في) وبناءً على هذا فإنّ معنىٰ الجملة: إنّ الكافرين قالوا في المؤمنين، ولا يأتي في هذه الحالة إشكال من جهة كون فعل (سبقونا) للغائب. في حين أنّ البعض قد اعتبر اللام لام التعليل! وقال آخرون (الذين آمنوا) هنا مخاطبون، وجملة (سبقونا) بمعنىٰ سبقتمونا!

٢. (إذ) في هذه الآية ظرفية، ويعتقد البعض أنها متعلقة (سيقولون)، ويقولون: إنّ وجود الفاء غير مانع، إلّا أنّ البعض الآخر كالزمخشري في الكشاف يرى أنّه بما أنّ الفعل بعدها ماض، و(سيقولون) فعل مضارع فلا يمكن أن يكون متعلقها، بل متعلقها محذوف، والتقدير: «وإذا لم يهتدوا به ظهر عنادهم» إلّا أنّ الاحتمال الأوّل أكثر انسجاماً مع معنى الآية.
 ٣. الفرقان، ٥.

ثمّ تطرقت الآية إلى دليل آخر لإثبات كون القرآن حقاً، ولنني تهمة المشركين إذ كانوا يقولون: هذا إفك قديم، فقالت: إنّ من علامات صدق هذا الكتاب العظيم أنّ كتاب موسى الذي يعتبر إماماً أي قدوة للناس ورحمة قد أخبر عن هذا النّبي وصفاته، وهذا القرآن أيضاً كتاب منسجم في آياته وفيه العلائم المذكورة في التوراة: ﴿وهن قبله كتاب موسى لعاماً ورحمة وهذا كتاب مصدّق وإذا كان الأمر كذلك، فكيف تقولون: هذا إفك قديم ؟

لقد أكّد القرآن في آياته مراراً على أنّه مصدق للتوراة والإنجيل، أي إنّه يتفق مع العلامات والصفات التي وردت في هذين الكتابين الساويين حول نبيّ الإسلام يَنْ أَنْهُ وقد كانت هذه العلامات دقيقة إلى الحد الذي يقول القرآن الكريم: ﴿الذين النيناهم الكتاب يسعرفونه كما يعرفون لبناءهم ﴾ (

وقد ورد نظير معنى الآية مورد البحث في الآية ١٧ من سورة هود: ﴿ أَفَعَنْ كَانَ عَلَىٰ بيّنة مِنْ ربّه ويتلوه شاهد هنه ومِن قبله كتاب موسى لِماماً ورحمة لُولئك يؤمنون به ﴾ .

والتعبير بـ ﴿إِهِهُ وَرَحِهُ يَعتمل أَن يكون من جهة أَن ذكر الإمام يستدعي أحياناً أَن تغطر في الذهن مسألة التكليف الشاق الصعب، نتيجة الذكريات التي كانت لديهم عن المُتهم، إلا أنّ ذكر الرحمة يبدل هذا الخطور الذهني إلى ما يبعث على الاطمئنان، فهو يقول: إنّ هذا الإمام توأم الرحمة ومقترن بها، فحتى إذا أتاكم بالتكاليف والأوامر فهي رحمة أيضاً، وأى رحمة أعم وأسمى من تربية نفوس هؤلاء القوم؟!

ثمّ تضيف بعد ذلك: ﴿ لِسَائاً عربياً ﴾ يفهمه الجميع ويستفيدون منه.

ثمّ تبيّن في النهاية الهدف الرئيسي من نزول القرآن في جملتين قصيرتين، فتقول: ﴿لينفر الذين ظلموا وبشرى للمحسنين﴾ وإذا لاحظنا أنّ جملة (ينذر) مضارعة تدل على الاستمرار والدوام، فسيتضح أنّ إنذار القرآن كبشارته دائمي مستمر، فهو يحذر الظالمين والمجرمين على مدى التأريخ ويخوفهم وينذرهم، ويبشر المحسنين على الدوام.

وممًا يلفّت النظر أنّ الآية جعلت الظالمين في مقابل المحسنين لأنّ للظلم هنا معنىٰ واسعاً يشمل كلّ إساءة ومخالفة، ومن الطبيعي أنّ الظلم إمّا بحق الآخرين أو بحق النفس.

والآية التالية تفسير للمحسنين الذين ورد ذكرهم في الآية التي قبلها، فستقول: ﴿إِنَّ

# الذين قالوا ربِّنا الله ثمّ استقاموا فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون﴾ ﴿

لقد جمعت في الواقع كلّ مراتب الإيمان، وكلّ الأعمال الصالحة في هاتين الجملتين، لأنّ التوحيد أساس كلّ المعتقدات الصحيحة، وكلّ أصول العقائد ترجع الى أصل التوحيد، كما أنّ الإستقامة والصبر والتحمل والصمود أساس كلّ الأعمال الصالحة، لأنّا نعلم أنّه يمكن تلخيص كلّ أعمال الخير في ثلاثة: «الصبر على الطاعة»، و«الصبر عن المعصية»، و«الصبر على المصيبة».

وبناءً على هذا، فإنّ «الحسنين» هم السائرون على خط التوحيد من الناحية العقائدية، وفي خط الإستقامة والصبر من الناحية العملية.

ومن البديهي أنّ أمثال هؤلاء الأفراد لا يخافون من حوادث المستقبل، ولا يغتمون لما مضيّ.

وقد ورد نظير هذا المعنى \_ بتوضيح أكثر \_ في الآية ٣٠ من سورة فصلت حيث تقول: ﴿ إِنَّ الدَّينَ قَالُوا رَبِّنَا اللَّه ثُمَّ استقامُوا تَتَنزَّلُ عليهم الملائكة ألَّا تَخافُوا ولا تحزّنوا ولْبشروا بِالجِنَّة التي كنتم توعدون﴾.

إنّ هذه الآية تضيف شيئين:

الأوّل: أنّهم بشروا بعدم الخوف والحزن من قبل الملائكة، في حين سكتت الآية مورد البحث عن هذا.

والثّاني: أنّه إضافة إلى نني الخوف والحزن عنهم، فقد وردت البشارة بالجنّة أيضاً في آية سورة فصلت، في حين أنّ هذه البشارة وردت في الآية اللاحقة في محل كلامنا.

وعلىٰ أية حال، فإنّ الآيتين تبحثان مطلباً واحداً، غايته أن أحداهما أكثر تفصيلاً من لأخرى.

ونقرأ في تفسير علي بن إبراهيم في تفسير جملة: ﴿ إِنِّ الدِّينَ قَالُوا رَبِّنَا الله ثُمَّ استَقَاهُوا ﴾ قال: استقامُوا على ولاية على أمير المؤمنين ﷺ في جوانب العلم والعمل، والعدالة والتقوى، وخاصة في العصور المظلمة الحالكة، أمر لا يمكن

١. ﴿الذين قالوا ربنا الله ﴾ مبتدأ. وجملة ﴿لا خوف عليهم ﴾ خبره، والفاء لا تأتي مع الخبر إلا في الموارد التي يكون في الجملة مفهوم الشرطية كالآية مورد البحث.

تحققه بدون الاستقامة، وبناءً على هذا فإنّه يعد أحد المصاديق الواضحة للآية مورد البحث، لا أنّ معناها منحصر به، بحيث لا تشمل الإستقامة في الجهاد وطاعة الله سبحانه، ومحاربة هوى النفس والشيطان.

وقد أوردنا شرحاً مفصلاً حول مسألة الإستقامة في ذيل الآية ٣٠ من سورة فصلت ١. وتبشر آخر آية من هذه الآيات الموحدين الحسنين بأهم بشارة وأثمنها، فتقول: ﴿ لُولئك أَصِعاب الجِنّة خالدين فيها جزارَ بها كانوا بعملون ﴾

إنَّ ظاهر الآية يعطي مفهوم الحصر، كما استفاد ذلك البعض، أي أنَّ أصحاب الجنّة هم أهل التوحيد والإستقامة فقط، أمّا الذين إرتكبوا المعاصي منهم، فإنّهم وإن كانوا في النتيجة من أصحاب الجنّة، إلّا أنّهم ليسوا من أصحابها منذ بداية الأمر.

التعبير بـ «الأصحاب» إشارة إلى اجتاعهم الدائم وتنعمهم الخالد بنعم الجنّة.

وتعبير: ﴿ حِزاد بِها كانوا يعملون ﴾ يدل من جهة على أنّ الجنّة لا تمنح مجاناً، بل إنّ لها ثمناً يجب أن يؤدّى، ويشير من جهة أخرى إلى أصل حرية الإنسان واختياره.

**EDOS** 

١. راجع التّفسير الأمثل، سورة فصلت، الآية ٢٠.

### الآيتان

وَوَصَّيْنَا أَلِانسَنَ بِوَلِدَ يَهِ إِحْسَنَا مَلَتَهُ أَمَهُ كُرْهُ اوَوَضَعَتْهُ كُرُهُ أَوْحَمُلُهُ، وَفِصَلُهُ، ثَلَثُونَ شَهْرًا حَتَى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ، وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِ أَوْزِعِنِي آنَ أَشَكُر نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَلِدَى وَأَنَ أَعْمَلُ صَلِيحًا تَرْضَلَهُ وَأَصَلِح لِي فِي ذُرِيَّتِي إِنِي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ شَيُّ أُولَئِيكَ ٱلّذِينَ نَلْقَبَلُ عَنْهُمْ آحْسَنَ مَاعَمِلُوا و نَنَجَاوَزُعَن سَيِّنَا يَهِمْ فِي أَضْعَنِهِ آلِمَنْ الْمَسْلِمِينَ الْمَا أُولِئِيكَ ٱلّذِينَ نَلْقَبَلُ عَنْهُمْ آحْسَنَ مَاعَمِلُوا و نَنَجَاوَزُعَن سَيِّنَا يَهِمْ فِي أَضْعَنِ ٱلْمُسْلِمِينَ الْمَا الْمِيدَةِ وَعَدَالْصِدَقِ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ الْ

# التفسير

# أيّها الإنسان أمسن إلى والديك:

هذه الآيات والتي تليها، توضيح - في الحقيقة - لما يتعلق بالفريقين: الظالم والمحسن، اللذين أشير إليهما إجمالاً في الآيات السابقة.

و تتناول الآية الأولى وضع الحسنين، و تبدأ بمسألة الإحسان إلى الوالديس وشكر جهودهم وأتعابهم التي بذلوها، والذي يعتبر مقدمة لشكر الله سبحانه، فتقول: ﴿ووصّينا للإنسان بوالديه إحسانا ﴾ .

«الوصية» و «التوصية» بمعنى مطلق الوصية، ولا ينحصر معناها بالوصايا بما بعد الموت، ولذلك فسرها جماعة هنا بأنّها الأمر والتشريع.

ثمّ تطرّقت إلى سبب وجوب معرفة حقّ الأمّ، فقالت: ﴿ صعلته لَمَّه كرها ووضعته كرها

التوصية» تتعدى عادة بمفعولين، غايته أنّ المفعول الثّاني يقترن بالباء أو (إلى)، وبسناءً عملى هذا فأنّ (إحساناً) لا يمكن أن تكون المفعول الثّاني في الجملة، إلّا أن نعتبر (وصينا) بمعنى (ألزمسنا) التي تستعدى بمفعولين دون حاجة إلى حرف جر، أو أن نقول: إنّ في الآية محذوفاً نقدره: ووصينا الإنسان بأن يحسن بوالديه إحساناً, ففي هذه الحالة تكون (إحساناً) مفعولاً مطلقاً لفعل محذوف.

وحمله وقصاله ثلاثون شهراً ﴾ تضحي خلالها الأم أعظم التضحيات، و تؤثر ولدها على نفسها أيًا إيثار.

إنّ حالة الأم تختلف منذ الأيّام الأولى لإنعقاد النطفة، فتتوالى عليها الصعوبات، وهناك حالة تسمى حالة (الوحام) هي أصعب الحالات التي تواجهها الأم، ويقول الأطباء عنها: إنّها تنشأ نتيجة قلّة المواد التي تحدث في جسم الأم نتيجة إيثارها ولدها على نفسها.

وكلها تكامل نمو الجنين امتص مواداً أكثر من عصارة روح الأم وجسدها، تترك أثرها على عظامها وأعصابها، فيسلبها أحياناً نومها وغذاءها وراحتها وهدوءها، أمّا في آخر فترة الحمل فيصعب عليها حتى المشي والجلوس والقيام، إلّا أنّها تتحمل كلّ هذه المصاعب بصبر ورحابة صدر وعشق للوليد الذي سيفتح عينيه على الدنيا عمّا قريب، ويبتسم بوجه أمّه.

وتحل فترة وضع الحمل، وهي من أعسر لحظات حياة الأم، حتى أنّ الأم أحياناً تبذل نفسها وحياتها من أجل سلامة الوليد.

على كلّ حال، تضع الأم حملها الثقيل لتبدأ مرحلة صعبة أخرى، مرحلة مراقبة الطفل المستمرة ليل نهار... مرحلة يجب أن تلبى فيها كلّ احتياجات الطفل الذي ليست لديه أية قدرة على بيانها و توضيحها، فإن آلمه شيء لا يقوى على تعيين محل الألم، وإذا كان يشكو من الجوع والعطش، والحر والبرد، فهو عاجز عن التبعير عن شكواه، إلّا بالصراخ والدموع، ويجب على الأم أن تحدد كلّ واحدة من هذه الاحتياجات و تؤمّنها بتفحصها وصبرها وطول أناتها.

إنّ نظافة الوليد في هذه المرحلة مشكلة مضنية، وتأمين غذائه الذي يســـتخلص مــن عصارة الاُم، إيثار كبير.

والأمراض الختلفة التي تصيب الطفل في هذه المرحلة، مشكلة أخرى يجب على الأم أن تتحملها بصبرها الخارق.

إنّ القرآن الكريم عندما تحدّث عن مصاعب الأم هنا، ولم يورد شيئاً عن الأب، لا لأنّه لا أنّه لا أنّه للأب، فهو يشارك الأم في كثير من هذه المشاكل، بل لأنّ سهم الأم من المصاعب أوفر، فلهذا أكّد عليها.

وهنا يطرح سؤال، وهو: إنّ فترة الرضاع ذكرت في الآية ٢٣٣ من سورة البقرة على أنّها

سنتان كاملتان - ٢٤ شهراً -: ﴿ والوالدات يرضعن أواادهن حولين كاهلين لعن أواد أن يتم الرضاعة ﴾ في حين أن الآية مورد البحث قد ذكرت أن مجموع فترة الحمل والرضاع ثلاثون شهراً، فهل من الممكن أن تكون مدة الحمل ستة أشهر؟

لقد أجاب الفقهاء والمفسّرون، عن هذا السؤال ـ استلهاماً من الرّوايات الإسلامية \_ بالإيجاب وقالوا: إنّ أقل مدّة الحمل ستة أشهر، وأكثر مدّة تفيد في الرضاع ٢٤ شهراً، حتى نقل عن جماعة من الأطباء القدامي كجالينوس وابن سينا أنّهم قالوا: إنّهم كانوا قد شاهدوا بأمّ أعينهم وليداً ولد لستة أشهر.

ثمّ إنّه يمكن أن يستفاد من هذا التعبير القرآني أنّه كلما قصرت فترة الحمل يجب أن تطول فترة الرضاع بحيث يكون الجموع ٣٠ شهراً.

وقد نقل عن ابن عباس أنّ فترة الحمل إن كانت ٩ أشهر فيجب أن يسرضع الولد ٢١ شهراً، وإن كان الحمل ستة أشهر وجب أن يرضع الطفل ٢٤ شهراً.

والقانون الطبيعي يوجب ذلك أيضاً. لأنّ نواقص فــترة الحــمل يجب أن تجــبر بــفترة الرضاع.

ثمّ تضيف الآية: إنّ حياة هذا الإنسان تستمر ﴿ حتى إذا بلغ لَفقه وبلغ لربعين سنة ﴾ \ يعتقد بعض المفسّرين أنّ بلوغ الأشد منسجم مع بلوغ الأربعين سنة ، وهو للتأكيد ، إلّا أنّ ظاهر الآية هو أنّ بلوغ الأشد إشارة إلى البلوغ الجسمي ، وبلوغ الأربعين سنة إشارة إلى البلوغ الفكري والعقلي ، لأنّ من المعروف أنّ الإنسان يصل إلى مرحلة الكال العقلي في سن الأربعين غالباً ، وقالوا: إنّ أغلب الأنبياء قد بعنوا في سن الأربعين .

ثم إنّ هناك بحثاً في أنّ بلوغ القدرة الجسمية في أي سن يتم؟ فالبعض يعتبره سن البلوغ المعروف، والذي أشير إليه في الآية ٣٤ من سبورة الإسراء في شبأن اليستامي، في حسين صرّحت بعض الروايات بأنّه سن الثامنة عشرة عاماً.

طبعاً. لا مانع من أن يعطي هذا التعبير معاني مختلفة في موارد مختلفة تتّضح من خلال القرائن.

١. (حتى) هنا غاية لجملة محذوفة، والتقدير: وهاش الإنسان واستمرت حياته حتى إذا بلغ أشده. واعتبرها البعض غاية لـ (وصينا) أو لمراقبة الوالدين لولدهما، وكلاهما يبدو بـعيداً، إذ لا تـنتهي تـ وصية الله سـبحانه بالإحسان إلى الوالدين في سن الأربعين، ولا تستمر مراقبة الوالدين لولدهما حتى يصل الأربعين.

وقد ورد في حديث: «إنّ الشيطان يجبّر يده على وجه من زاد على الأربعين ولم يستب، ويقول: بأبي وجه لا يفلح» \.

ونقل عن ابن عباس: من بلغ الاربعين ولم يغلب خيره شرّه، فليتجهز إلى النّار. ``

وعلىٰ أي حال، فإنّ القرآن الكريم يضيف في متابعة هذا الحديث: إنّ الإنسان العاقل المؤمن إذا بلغ سن الأربعين، يطلب من ربّه ثلاث طلبات، فيقول أولاً: ﴿قال رب لُوزعني أن لَشكر نعمتك التي لنعمت عليّ وعلى والديّ ؟

إنّ هذا التعبير يوحي بأنّ الإنسان يدرك في هذه السن عمق نعم الله سبحانه وسعتها، وكذلك يدرك ما تحمله أبواه من الجهود المضنية حتى بلغ هذا المقدار من العمر، وذلك لأنه غالباً ما يصبح في هذا العمر أباً إن كان ذكراً، وأمّاً إن كانت أنثى، ويرى بأم عينه كلّ تلك الجهود التي بذلت من أجله، ومدى الإيثار الذي آثره أبواه في سبيله، وشكراً لسعيها يتوجّه لا إرادياً لشكر الله سبحانه.

أمَّا طلبه الثَّاني فهو: ﴿ وَلَنْ لُمَعِلَ صَالَحَا تَرْضَالُهُ.

وأخيراً يقدم طلبه الأخير فيقول: ﴿ وأصلح لي في دُرَّيْتِي﴾.

إنّ التعبير ب(لي) يشير إشارة ضمنية إلى أنّه يرجو أن يكون أولاده في وضع من الصلاح والخير بحيث تعود نتائجه وحسناته عليه.

والتعبير بـ (في ذريتي) بصورة مطلقة، يشير الى استمرار الخير والصلاح في كلّ نسله وذربته.

والطريف أنّه يشرك أبويه في دعائه الأوّل، وأولاده في الدعاء الثالث، أمّا الدعاء الثّاني فيخص نفسه به، وهكذا يكون الإنسان الصالح، فإنّه إذا نظر إلى نفسه بعين، ينظر بالأخرى إلى الآخرين الذين تفضلوا عليه ولهم حق في رقبته.

وتبيّن الآية في نهايتها مطلبين، كلّ منها تبيان لبرنامج عملي مؤثر، فتقول: ﴿ لِنِّي تبعه الله الله عنها مسير حياتي، وأسير في ذلك الخط ما حييت.

نعم، لقد بلغت الأربعين، ويقبح بعبد مثلي أن يأتيك ولم يغسل نفسه بماء التوبة، ولم يطهرها بالعودة إلى طريق ربّه ويقرع باب رحمته.

۱. تفسير روح المعاني، ج ٢٦، ص ١٧. ٢٠ ارشاد القلوب، ج ١، ص ١٨٥.

٢ ﴿أوزوني﴾ من مأدة «الإيزاع» التي وردت بعدة معان: الإلهام، والمنع من الإنحراف، وإيجاد العشق والمحبة، والتوفيق.

### والآخر: ﴿وَإِنِّي مِنْ لِلْمُسْلَمِينَ﴾.

إنّ هاتين الجملتين تأكيد لتلك الأدعية الثلاثة ومترتبة عليها، ومعناهما: بما إنّي تبت إليك، وأسلمت لأوامرك، فأنت أيضاً منّ علىّ برحمتك، واشملني بنعمك وفضلك.

والآية التالية بيان بليغ لأجر هؤلاء المؤمنين الشاكرين وثوابهم، وقد أشارت إلى مكافآت مهمّة ثلاث، فقالت أوّلاً: ﴿ لُولئك الدّين تتقبّل عنهم أحسن ما معلول ﴾.

أي بشارة أعظم من أن يتقبل الله القادر المنان عمل عبد ضعيف لا قدر له، وهذا القبول بحدٌ ذاته، وبغض النظر عن آثاره الأخرى، فخر عظيم، وموهبة معنوية عالية.

إنّ الله سبحانه يتقبل كلّ الأعمال الصالحة، فلماذا يقول هنا: ﴿ تتقبّل صنهم أحسن هما معلول ﴾ ؟

وفي معرض الإجابة على هذا السؤال، قال جمع من المفسّرين: إنّ المراد من أحسن الأعمال: الواجبات والمستحبات التي تكون في مقابل المباحات التي هي أعمال حسنة لكنّها لا تقع موقع القبول، ولا يتعلق بها أجر وثواب \.

والجواب الآخر: إنّ الله سبحانه يجعل أحسن أعال هؤلاء معياراً للقبول، وحتى أعالهم التي تأتي في مرتبة أدنى من الأهتية، فإنّه يجعلها كأحسن الأعمال بفضله ورحمته، إنّ هذا يشبه تماماً أن يعرض بائع أجناساً مختلفة بأسعار متفاوتة، إلّا أنّ المشتري يشتريها جميعاً بثمن أعلاها وأفضلها تكرماً منه وفضلاً، ومهما قيل في لطف الله وفضله فليس عجباً.

والهبة الثّانية هي تطهيرهم، فتقول: ﴿ ولتجاوز من سيِّئاتهم ﴾.

والموهبة الثّالثة هي أنّهم ﴿ فَي لَصحاب الجنّة ﴾ <sup>آ</sup>، فيطهرون من الهفوات التي كانت منهم، ويكونون في جوار الصالحين المطهرين المقربين عند الله سبحانه.

ويستفاد بصورة ضمنية من هذا التعبير أنّ المراد من ﴿ أَسَحَابُ الجَنَّةُ ﴾ هنا العباد المقرّبون الذين لم يصبهم غبار المعاصي، وهؤلاء المؤمنون التائبون يكونون في مصافهم بعد أن ينالوا غفران الله ورضاه.

١٠ الطبرسي في تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٣٢، والعلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان، ج ١٨، ص ٢٠٣، والفخر الرازي في التّفسير الكبير، وغيرهم في ذيل الآية مورد البحث.

إن أصحاب الجنّة﴾ متعلق بمحذوف هو حال لضمير (هم) والتقدير: حال كونهم موجودين في أصحاب الجنّة.

وتضيف الآية في نهايتها ـ كتأكيد على هذه النعم التي مرَّ ذكرها ـ ﴿وَهُدُ الصَّدَقُ الذِي عَلَىٰ الذِي مَرَّ ذكرها ـ ﴿وَهُدُ الصَّدَقُ الذِي عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّا عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللللّهُ عَلَىٰ

### بحوث

1- إنّ هذه الآيات تجسيد للإنسان المؤمن من أصحاب الجنّة، الذي يطوي أوّلاً مرحلة الكمال الجسمي، ثمّ مرحلة الكمال العقلي، ثمّ يصل إلى مقام شكر نعم الله تعالى، وشكر متاعب والديد، والتوبة عمّا بدر منه من هفوات وسقطات ومعاص، ويهتم أكثر بالقيام بالأعمال الصالحة، ومن جملتها تربية الأولاد، وأخيراً يرقى إلى مقام التسليم المطلق لله تعالى ولأوامره، وهذا هو الذي يغمره في رحمة الله ومغفرته ونعمه المختلفة التي لا تحصى.

نعم، ينبغي أن يعرف أهل الجنّة من هذه الصفات.

٢- إنّ التعبير بـ ﴿وصينا الإنسان﴾ إشارة إلى أنّ مسألة الإحسان إلى الوالديس من الأصول الإنسانية، ينجذب إليها ويقوم بها حتى أولئك الذين لا يلتزمون بدين أو مذهب، وبناءً على هذا، فإنّ الذين يعرضون عن أداء هذه الوظيفة، ويرفضون القيام بهذا الواجب، ليسوا مسلمين حقيقيين، بل لا يستحقون اسم الإنسان.

٣- إنّ التعبير بـ «إحساناً» وبملاحظة أنّ النكرة في هذه الموارد لبيان عظمة الأمر وأهميته، ويشير إلى أنّه يجب \_ بأمر الله سبحانه \_ الإحسان إلى الأبوين إحساناً جميلاً مقابلة لخدماتهم الجليلة التي أسدوها.

٤- لأنّ آلام ومعاناة الأم في طريق تربية الطفل محسوسة وملموسة أكثر، ولأنّ جهود الأم أكثر أهميّة إذا ما قورنت بجهود الأب، كان التأكيد أكثر على قدر الأم في الرّوايات الإسلامية.

فقد ورد في حديث أنّ رجلاً أتى رسول الله عَلَيْقَ وقال: من أبر؟ قال: «أمّك»، قال: ثمّ من؟ قال: «أمّك»، قال: ثمّ من؟ قال: «أمّك»، قال: «أمّك»، قال: «أباك» .

ا. ﴿ وعد الصدق ﴾ مفعول مطلق لفعل محذوف، والتقدير: يعدهم وعد الصدق الذي كانوا يوعدون بالسان الأنبياء والرسل.
 ٢٠. تفسير روح المعاني، ج ٢٦. ص ٢٦.

وجاء في حديث آخر، أنّ رجلاً كان قد حمل أمّه العجوز العاجزة، وكان يطوف بها، فأتى النّبي ﷺ وقال: هل أديت حقّها: قال: «لا ولا بزفرة واحدة» .

٥- لقد أولت الآيات القرآنية العلاقات العائلية، واحترام الأبوين وإكرامهم، والعناية بتربية الأولاد، اهتاماً فائقاً، وقد أشير إليها جميعاً في الآيات المذكورة، وذلك لأنّ المجتمع الإنساني الكبير يتكون من خلايا وتشكيلات أصغر تسمئ العائلة، كها أنّ البناية الضخمة تتكون من غرف، وهي بدورها من الطابوق والحجر.

من البديهي أنّه كلّما كانت هذه التقسيات الصغيرة أكثر انسجاماً وترابطاً، كان أساس المجتمع أقوى وأشد ثباتاً، وأحد عوامل التمزق والاختلال الاجتماعي في المجتمعات الصناعية في عصرنا الحاضر هو انحلال نظام العائلة، فلا احترام من قبل الأولاد، ولا عطف من الآباء والأمهات، ولا علاقة حب وحنان وعاطفة من الأزواج.

إنّ المشهد المؤلم لدور رعاية المسنين في المجتمعات الصناعية اليوم، والتي تحتضن العجزة من الآباء والأمهات الذين طردوا من العائلة، شاهد معبر جدّاً عن هذه الحقيقة المرّة.

فالرجال والنساء الذين صرفوا عمراً طويلاً في الخدمة لمنح الجستمع أبناء عديدين، يطردون تماماً في الأيّام التي يكونون فيها بأشد الحساجة إلى عسواطف الأبناء ومحسبتهم ومعونتهم، ويبقون في تلك الدور يعدون الأيّام في إنتظار لحظة الموت، وقد سمّروا أعينهم في الباب بانتظار صديق أو قريب يفتحها... ولا تفتح عليهم إلّا مرّة أو مرّتين في السنة!

حقاً، إنّ تصور مثل هذه الحالة ينغص على الإنسان عيشه منذ البداية، وهذا هو عرف دنيا المادة والتمدن وأسلوبها حينها يطرح منها الإيمان والدين.

٦- إنّ جملة: ﴿وَلَنْ لَعمل صالحاً ترضاه ﴾ تبيّن أنّ العمل الصالح هو العمل الذي يبعث على رضى الله سبحانه، وتعبير: ﴿أحسن ها معلول ﴾ والذي ورد في آيات عديدة من القرآن الجيد، يبيّن فضل الله الذي لا يحصى في مقام مكافأة العباد وجزائهم، حيث يجعل أحسن أعمالهم معياراً لكلّ أعمالهم الحسنة في الحساب والمثوبة.

8003

۱. تفسیر فی ظلال القرآن، ج ۷، ص ٤١٥.

وَالَّذِى قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِ لَكُمَا أَتَعِدَ انِيَ أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَ هُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللَّهَ وَيْلَكَ امِنْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلَا أَسْتَطِيرُ الْأَوَلِينَ هُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللَّهَ وَيْلَكَ امِنْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلَا آسَتَطِيرُ الْأَوْلِينَ اللَّهُمُ الْفَوْلُ فِي أَمْرِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجِينِ وَالْإِنسِ اللَّهُ أَوْلَكِ اللَّهِ مَنَ الْجِينَ وَالْإِنسِ اللَّهُمُ مَا عَلَيْهِمُ الْفُولُ فِي أَمْرِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجِينَ وَالْإِنسِ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ اللَّهُ وَلَيْ وَالْفَوْلُ فِي أَمْرِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجُعِنَ وَالْإِنسِ اللَّهُ مَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ اللَّهُ وَالْمُولِ وَرَحَمْ لَا يُظْلَمُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

## التفسير

#### مضيّعو مقوق الوالدين:

كان الكلام في الآيات السابقة عن المؤمنين الذين سلكوا طريق القرب من الله، فبلغوا الغاية ووسعتهم رحمة الله، وكرمهم لطفه، وكلّ ذلك في ظل الإيمان والعمل الصالح، وشكر نعم الله سبحانه، والإلتفات إلى حقوق الأبوين والذرية وأدائها.

أمّا هذه الآيات، فيدور الكلام فيها عمّن يقفون في الطرف المقابل، وهم الكافرون المنكرون للجميل والحق، والعاقون لوالديهم، فتقول: ﴿وَالذِي قَالَ لَوَالدَيهُ لَقَالَ لَعَدَلْنَنِي الْمُرْوِنُ هِنْ قَبْلِي ﴾ [

إلا أنّ أبويه المؤمنين لم يستسلما أمام هذا الولد العاق الضال، فتقول الآية: ﴿وهما يستغيثان الله ويلك آمن إنّ وعدالله حق عير أنّه يأبى إلّا أن يسير في طريق الضلالة والعناد الذي اختطه لنفسه، ولذلك نراه يجيبهما بكلّ تكبر وغرور ولا مبالاة: ﴿فيقول هما همذا إلّا أساطير الأولين ﴾، فما تقولانه عن المعاد والحساب ليس إلّا خرافات وقصص كاذبة أتتكم من

 <sup>﴿</sup> والذي قال ﴾ مبتدأ، وخبره مباعثقاد كثير من المفسّرين \_ ﴿ أُولئك الذين ﴾ ... الذي ورد في الآية التالية،
 ولا منافاة بين كون المبتدأ مفرداً والخبر مأولئك \_ جمعاً، لأنّ المراد منه الجنس.

لكن يحتمل أيضاً أن يكون خبره محذوفاً، وتقديره الكلام: «وفي مقابل الذين مضى وصفهم الذي قال لوالديه» وفي هذه الحالة تكون الآية التالية مستقلة، كما أنّ آية: ﴿أُولِئِكِ الذين نتقبل عنهم...﴾ مستقلة.

الماضين من قبلكم، ولست بالذي يعتقد بها وينقاد لها.

إنّ الصفات التي يمكن أن تستخرج من هذه الآية حول هذه الفئة من الأبناء الضالين عدّة صفات: عدم احترام منزلة الأبوين، والإساءة لهما، لأنّ (أف) في الأصل تعني كلّ شيء قذر، وهي تقال في مقام التحقير والإهانة \

وقال البعض: إنّها تعني الأقذار التي تجتمع تحت الأظافر، وهي قذرة ملوثة، ولا قيمة لها<sup>٢</sup>.

والصفة الأخرى هي أنهم مضافاً إلى عدم إيمانهم بيوم القيامة والبعث والجزاء، فــانهم يسخرون منه ويستهزئون به، ويعدونه من الأساطير والأوهام الخرافية الباطلة.

والصفة الأخرى أنهم لا أذن سامعة لهم، ولا يذعنون للحق، وقد امتلأت نفوسهم بروح الغرور والكبر والأنانية.

نعم، فبالرغم من أن الأبوين الحريصين يبذلان قصارى جهودهما، وكلّ ما في وسعهما لإنقاذه من دوامة الجهل والغفلة، لئلا يبتلي هذا الابن العزيز بعذاب الله الأليم، إلّا أنّه يأبي الآلالاستمرار في طريق غيه وكفره، ويصر على ذلك، وأخيراً يتركه أبواه وشأنه بعد اليأس منه.

وكما بيّنت الآيات السابقة ثواب المؤمنين العاملين للصالحات، فإنّ هذه الآيات تبيّن عاقبة أعمال الكافرين الضالين المتجرئين على الله، فتقول: ﴿ لُولئك الدّين حتى عليهم القول في أهم قد خلت من قبلهم من الجن والإنس إنّهم كانوا خاسرين ﴾ آ، وأي خسارة أعظم من أنّهم خسر واكلّ رأس مال وجودهم إذ اشتروا به غضب الله عزّ وجلّ وسخطه.

ومن خلال المقارنة بين هذين الفريقين ـ أصحاب النعيم وأصحاب الجحيم ـ في هذه الآيات نقف علىٰ هذه الأمور:

إنّ أولئك يطوون مدارج رشدهم وكهالهم، في حين أنّ هؤلاء فقدواكلّ ما يملكون، فهم خاسرون.

١ مفردات الراغب.

٢. أوردنا بحوثاً أخرى حول معنى (أف) في سورة الإسراء، ٢٣.

٣ جملة ﴿حقّ عليهم القول﴾ إشارة إلى كلام الله الذي قاله سبحانه فـي عـقوبة الكـافرين والمـجرمين، والتقدير: حقّ عليهم القول بأنّهم أهل النّار... و(في أمم) في محل حال.

أولئك يقدرون الجميل ويشكرونه حتى من أبويهم، وهؤلاء منكرون للجميل معتدون لا أدب لهم حتى مع والديهم.

أُولئك مع المقربين إلى الله في الجنّة، وهؤلاء مع الكافرين في النّار، فكلّ منهم يسلتحق بأمثاله ومن على شاكلته.

أُولئك يتوبون من الهفوات التي تصدر عنهم، ويذعنون للحق، أمّا هؤلاء فهم قوم طغاة عتاة متمردون، أنانيّون ومتكبرون.

وممًا يستحق الإلتفات أنّ هؤلاء المعاندين يستندون في انحرافاتهم إلى وضع الأقسوام الماضين وسيحشرون معهم إلى النّار أيضاً.

أمّا الآية الأخيرة من هذه الآيات فإنّها تشير أوّلاً إلى تفاوت درجات كلا الفريقين، فتقول: ﴿ولكل درجات مقا معلول﴾ فليس كلّ أصحاب الجنّة أو أصحاب النّار في درجة واحدة، بل إنّ لكلّ منها درجات ومراتب تختلف باختلاف أعهاهم، وحسب خلوص نيّتهم وميزان معرفتهم، وأصل العدالة هو الحاكم هنا تماماً.

«الدرجات» جمع «درجة»، وتقال عادةً للسلالم التي يصعد الإنسان بتسلقها إلى الأعلى، و«الدركات» جمع «درك»، وهي تقال للسلّم الذي ينزل منه الإنسان إلى الأسفل، ولذلك يقال في شأن الجنّة: درجات، وفي شأن النّار: دركات، لكن لما كانت الآية مورد البحث قد تحدثت عنها معاً، ولأهميّة مقام أصحاب الجنّة، ورد لفظ (الدرجات) للأثنين، وهو من باب التغليب .

ثمّ تضيف الآية: ﴿وليوفيهم لمعالهم ﴾ وهذا النعبير إشارة أخرى إلى مسألة تجسم الأعهال، حيث أنّ أعهال ابن آدم ستكون معه هناك، فتكون أعهاله الصالحة باعثاً على الرحمة به واطمئنانه، وأعهاله الطالحة سبباً للبلاء والعذاب الأليم.

وتقول الآية أخيراً كتأكيد على ذلك: ﴿وهم لايظلمون﴾ لأنهم سيرون أعمالهم وجزاءها، فكيف يمكن تصور الظلم والجور؟

هذا إضافة إلى أنّ درجات هؤلاء ودركاتهم قد عيّنت بدقّة، حتى أنّ لأصغر الأعمال، حسناً كان أم قبيحاً، أثره في مصيرهم، ومع هذه الحال لامعنى للظلم حينئذٍ.

١٠ (من) في ﴿ممّا عملوا﴾ للإبتداء ـ أو كما تسمئ نشوية ـ أو بمعنى التعليل، أي: من أجل ما عملوا.
 ٢٠ «درّك» ـ بسكون الوسط ـ و«درّك» ـ بفتحه ـ بمعنى أعمق نقطة في العمق، وجاءت ـ أحياناً ـ «الدرّك» ـ

١٠ «درك» \_ بسكون الوسط \_ و«درك» \_ بفتحه \_ بمعنى اعمق نقطه في العمق، وجاءت ـ احميان \_ «الدرك» \_ بالفتحة \_ بمعنى الفتحة \_ بمعنى الفتحة \_ بمعنى الخسارة، والدرك \_ بالسكون \_ بمعنى فهم الشيء وإدراكسه، لمسناسبته الوصلول إلى عسمةه وحقيقته.

### ہدث

### كيف مرّف بنو امية هذه الآية؟

ورد في رواية أنَّ «معاوية» أرسل رسالة إلى «مروان» ـ واليه على المدينة ـ يأمره بأخذ البيعة من الناس لابنه يزيد، وكان «عبدالرحمن بن أبي بكر» حاضراً في المجلس، فقال: يريد معاوية أن يجعل هذا الأمر هرقلياً وكسر وياً ـ ملكي الروم وفارس \_ إذا مات الآباء جعلوا أبناءهم مكانهم، وإن لم يكونوا أهلاً لذلك، أو كانوا فسّاقاً؟

أجل... ولقد كان ذنب عبدالرحمن عشقه ومحبّته لأمير المؤمنين علي الله ، وهو أمر كان يسوء بني أمية كثيراً، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى فإنّه كان مخالفاً لصيرورة الخلافة وراثية، وتبديلها إلى سلطنة، وكان يعتبر أخذ البيعة ليزيد نوعاً من الانحراف نحو الكسروية والهرقلية، ولذلك أصبح غرضاً لأعداء الإسلام الألداء، أي آل أميّة، فحرّفوا آيات القرآن فيه.

وكم هو مناسب الجواب الذي أجابت به عائشة مروان بأنّ الله سبحانه لعن أباك إذكنت في صلبه، وهو إشارة إلى الآية ٦٠ من سورة الإسراء حيث تقول: ﴿والشجرة الملعونة في القرآن﴾ ٢.

#### 8003

١. التفسير الكبير في تفسيره، ج ١٠. ص ١٥٩، ونقل هذه الرواية بتفاوت يسير في تفسير القرطبي، ج ٩. ص
 ٢٠ ١٧.

٢. يراجع لتفسير هذه الآية ذيل الآية ٦٠ من سورة الإسراء. وينبغي الإلتفات إلى أنّ «مروان بن الحكم» هو ابن «أبي العاص»، وهذا بدوره ابن «أميّة» أيضاً.

وَيَوْمَ بُعْرَضُ لَذِينَ كَفُرُواْ عَلَى لَنَارِ أَذْ هَبْتُمْ طَيِّبَنِيكُو فِي حَيَائِكُو ٱلدُّنْيا وَٱسْتَعْنَعْتُم بِهَا فَٱلْبَوْمَ تَجْزُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنْتُو تَسْتَكْيرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَعِكَدُمْ نَفْسُقُونَ الْ

# التفسير

### الزهد والإدفار للآفرة:

تستمر هذه الآية في البحث حول عقوبة الكافرين والمجرمين، وتذكر جانباً من أنواع العذاب الجسمي والروحي الذي سينال هؤلاء، فتقول: ﴿ ويوم يعرفن الذي كفروا على النار أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا واستمتعتم بها ﴾ (

نعم، فقد كنتم غارقين في الشهوات، ولم تكونوا تعرفون شيئاً إلا التمتع بطيّبات هذا العالم ونعمه المادية، ومن أجل أن تكونوا متحللين من كلّ القيود في هذا المجال، أنكسرتم المعاد لتطلقوا لأنفسكم العنان، وسخرتم هذه المواهب من أجل إنزال كلّ أنواع الظلم والمجور بحق الآخرين.

﴿ فاليوم تجزون عداب الهون بما كنتم تستكبرون في الأرض بغير العق وبما كنتم تفسقون ﴾ فاليوم ترون جزاء كل ذلك النمتع الباطل، واتباع الشهوات الأعمى، وعبادة الهوى، والإستكبار والفسق والفجور و تذوقون العذاب المذل والمهين بسبب تلكم الأعمال.

### بحوث

١- تقول هذه الآية: إنَّ الكفار يعرضون على النَّار في القيامة، وقد ورد نظير هذا في الآية

١. «يوم» ظرف متعلق بفعل محذوف يستفاد من الجمل التالية، والتقدير: ويوم يعرض الذين كفروا على النّار يقال لهم أذهبتم طيّباتكم...

٤٦ من سورة المؤمن حول عذاب الفراعنة في البرزخ، إذ تقول: ﴿النّاريعرضون عليها عَدولَ وعشياً ﴾ في حين أننا نقراً في بعض آيات القرآن الأخرى أنّ جهنّم تعرض على الكافرين: ﴿وعرضنا جهنّم يومئة للكافرين عرضاً ﴾ (.

لذلك قال بعض المفسّرين: إنّ في القيامة نوعين من العرض: فقبل الحساب تعرض جهنّم على المجرمين ليملأ وجودهم الخوف والهلع، وهذا بحدٌ ذاته عقاب وعداب نفسي، وبعد الحساب وإلقائهم في جهنّم يعرضونهم على عذاب الله ٢.

وقال البعض: إنّ في العبارة نوع قلب، وإنّ المراد من عرض الكفّار علىٰ النّار هو عرض النّار علىٰ الكافرين، إذ لا عقل ولا إدراك للنار حتىٰ يعرض عليها الكافرون، في حين أنّ العرض يتم في الموارد التي يكون المعروض عليه فيها ذا شعور وإدراك.

لكن يمكن أن يرد على هذا الجواب بأنّ بعض الآيات ذكرت وجود إدراك وشعور لدى النّار، حتى أنّ الله سبحانه يخاطبها وتجيب، فيقول سبحانه: ﴿هل لمتلأك فتقول: ﴿هل من مزيد﴾ ".

والحق أنّ حقيقة العرض هي رفع الموانع بين شيئين حتى يتقابلا ويكونا وجهاً لوجه، وكذا الحال بالنسبة إلى الكافرين والنّار، فإنّ الحواجز ترفع من بينهما، فيمكن القول في هذه الصورة: إنّ الكافرين يعرضون على النّار، كما تعرض عليهم، وكلا التعبيرين صحيح.

وعلى أية حال، فلا حاجة لأن نعتبر العرض بمعنى الدخول في النّار كها ذكره «الطبرسي» في مجمع البيان، بل إنّ هذا العرض بحدَّ ذاته نوع من العذاب الأليم المرعب، حيث يسرئ الكافرون بأعينهم كلّ أقسام جهنم من الخارج قبل أن يسردوها، وليشساهدوا مسيرهم المشؤوم ويتعذّبوا ويتألموا له.

٢- إن جملة: ﴿لَدُهبتُم طَيّباتِكُم﴾ تعني التمتع بلذائذ الدنيا، والتعبير بـ «أذهبتم» الأن هذه اللذائذ والنعم تفنى بالتمتع بها واستهلاكها.

ومن المسلّم أنَّ التمتع بمواهب الله ونعمه في هذه الدنيا ليس أمراً مــذموماً قــبيحاً. بــل المذموم هو الغرق في اللذات المادية، ونسيان ذكر الله والقيامة. أو التمتع بها بصورة غــير

۱ الکهف، ۱۰۰

٢. تفسير الميزان، ج ١٨، ص ٢٢٣، ذيل الآيات مورد البحث.

۳۰ ق، ۳۰.

مشروعة والتلوث بالمعاصي عن طريقها، وغصب حقوق الآخرين فيما يتعلق بها.

وممًا يلفت الإنتباه أنّ هذا التعبير لم يرد إلّا في هذه الآية من القرآن الكريم، وهو إشارة إلى أنّ الإنسان يعزب أحياناً عن لذات الدنيا ويعرض عنها، أو أنّه لا يأخذ منها إلّا ما يقوّم به صلبه، ويتقوّى به على القيام بالواجبات الإلهيّة، وكأنّه في هذه الصورة قد ادخر هذه الطيبات لآخرته.

غير أنّ الكثيرين يتكالبون على هذه التمتعات الدنيوية كالحيوانات ولا يحدّهم شيء في الإلتذاذ بهذه الطيبات وافنائها جميعاً، ولا يكتفون بعدم ادخار شيء لآخرتهم، بل يحملون معهم أحمالاً من الأوزار، ولهؤلاء يقول القرآن: ﴿ لَدُهِبِتُم طَيْبِاتِكُم فِي حياتِكُم للدنيا﴾.

وقد نقل في بعض كتب اللغة أنّ المراد من الجملة: أنفقتم طيبات ما رُزقتم في شهواتكم وفي ملاذ الدنيا، ولم تنفقوها في مرضاة الله <sup>(</sup>

٣- للطيبات معنى واسع يشمل كلّ مواهب الدنيا، ومع أنّ بعض المفسّرين قد فسّرها بقوّة الشباب فقط، إلّا أنّ الحق هو أنّ الشباب يمكن أن يكون مصداقاً لا غير.

٤- إنّ التعبير بومذلب البهون بمثابة ردّ فعل الإستكبار هؤلاء في الأرض، لأنّ العقوبة الإلهية تتناسب تماماً مع نوع الذنب والمعصية، فأولئك الذين تكبّروا على خلق الله، بـل وحتى على أنبيائه، ولم يخضعوا الأي تشريع إلهي، يجب أن يلاقوا جزاءهم بذلة وحقارة ومهانة.

٥- لقد ذكر في ذيل هذه الآية ذنبان لأصحاب الجحيم، الأوّل: الإستكبار، والقّاني: الفسق. ويمكن أن يكون الأوّل إشارة إلى عدم إيمانهم بآيات الله وبعث الأنبياء والقيامة، والثّاني إشارة إلى أنواع الذنوب والمعاصي، فأحدهما يتحدّث عن تـرك أصول الدين، والآخر عن تضييع فروع الدين .

٦- إنّ التعبير بـ ﴿ فيرالحق لا يعني أنّ الإستكبار نوعان: حق، وغير حق، بل إنّ هذه التعابير تقال عادةً للتأكيد، ونظائرها كثير.

٧- زهد الأنمة العظهاء، لقد وردت في مختلف مصادر الحديث والتّفسير روايات كثيرة
 عن زهد أثمّة الإسلام العظهاء، واستندوا فيه بالخصوص إلى الآية مورد البحث، ومن جملتها:

٢. تفسير الميزان، ج ١٨، ص ٢٢٤.

١- مجمع البحرين، مادة ذهب.

جاء في حديث أن عمر أتى يوماً رسول الله عَلَيْهُ في مشربة أم إبراهيم ـ وهو موضع قرب المدينة ـ وكان مضطجعاً على حصير من الخوص، وجزء من بدنه الشريف على التراب، وكانت تحت رأسه وسادة من ليف النخل، فسلم وجلس، وقال: أنت نبي الله وأفضل خلقه، هذا كسرى وقيصر ينامان على أسرة الذهب وفرش الديباج والحرير، وأنت على هذا الحال؟! فقال عَلَيْهِ: «أولئك قوم عجلت طيباتهم وهي وشبيكة الإنسقطاع، وإنسما أخسرت لنا طيباتنا» .

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الباقر يُخِلِا أنّه أتي يوماً بحلوى، فامتنع من تناولها، فقالوا: أتراها حراماً؟ قال: «لا، ولكني أخشى أن تتوق نفسي فأطلبه، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿لَدُهِــبتُم طَيّباتِكُم فِي حياتِكُم الدنيا...﴾ ``.

وجاء في حديث آخر: «أنّ أمير المؤمنين الله إشتهى كبداً مشوية على خبرة لينة، فأقام حولاً يشتهيها، وذُكر ذلك للحسن الله وهو صائم يوماً من الأيّام فصنعها له، فلها أراد أن يفطر قرّبها إليه، فوقف سائل بالباب، فقال: يا بني احملها إليه، لا تقرأ صحيفتنا غداً: ﴿ لَدُهبتم طِيّاتِكُم لَكُم الدنيا ولستحتم بها﴾ ٢.

**8003** 

۱. تفسير مجمع البيان، ج ۹، ص ۸۸.

٢. تفسير البرهان، ج ٤، ص ١٧٥، ذيل الآية مورد البحث، وبحارالانوار، ج ٢٤، ص ٣٥٣.

٣. سفينة البحار، ج ٢، مادة كبد.

وَاذَكُرُ أَخَاعَادٍ إِذَ أَنذَرَ قُوْمَهُ. بِٱلْآخَقَافِ وَفَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِن اَبَيْنِ يَدَيْهِ وَمِن خَلْفِهِ الْآلَةَ عَبُدُ وَالْآلَا اللَّهَ إِنِي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَاب يَوْمِ عَظِيمِ اللَّ قَالُواْ أَجِعْتَنَا لِتَأْفِكَنَاعَنَ الْعَبْدُ وَلَا اللَّهُ إِنِي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَاب يَوْمِ عَظِيمِ اللَّهِ قَالُوا أَجِعْتَنَا لِتَأْفِيكُمُ الْفَيْدُ وَالْكِفَةُ الْإِنْمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللَّهِ وَأَبَلِغُكُمُ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَلْكِفَةَ أَرَىٰكُمْ فَوْمَا تَعْمَلُون اللَّهُ فَا رَأَوْهُ عَارِضَا مُسَتَقِيل أَوْدِيهِ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلِلْكِفَةَ أَرَىٰكُمْ فَوْمَا أَسْتَعْمَلُهُ مِن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَرَى الْقَوْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى الْعَامُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى الْعَالِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى الْعَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَالِمُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللْعُلِي اللَّهُ عَلَيْكُولُكُمُ عَلَى اللْعَلَالِلْعُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَالُكُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَالُ ا

## التفسير

#### قوم عاد والربع المدمرة:

لما كان القرآن يذكر قضايا كلية، ثمّ يتطرق إلى بيان مصاديق واضحة لها، ليطبق تلك الكليات. فإنّه هنا يسلك نفس السبيل، فبعد أن فصل حال المستكبرين المتمردين، تطرّق إلى ذكر قصة قوم عاد الذين هم صورة واضحة لأولئك العتاة، فتقول الآية: ﴿ولذكر لَهَا عاد﴾.

إنّ التعبير بالأخ يعكس منتهى صفاء هذا النّبي العظيم وحرصه على قومه، وقد ورد هذا التعبير في القرآن الجيد ـكما نعلم ـ في مورد عدة أنبياء عظام كانوا إخوة لأقوامهم حريصين رحماء بهم، لم يبخلوا من أجلهم بأي نوع من الإيثار والتضحية.

ويمكن أن يكون هذا التعبير إشارة إلى علاقة القرابـة والرحــم بــين هــؤلاء الأنــبياء وأقوامهم.

ثم تضيف الآية: ﴿إِذ لَندُر قومه بالأحقاف وقد خلت الندر من بين يديه ومن خلفه ﴾. «الأحقاف» \_ كما قلنا سابقاً \_ تعني الكثبان الرملية التي تتشكل على هيئة مستطيل أو

تعرجات ومنحنيات، على أثر هبوب العواصف في الصحاري، ويتّضح من هذا التعبير أنّ أرض قوم عادكانت أرضاً حصباء كبيرة.

وذهب البعض أنها في قلب جزيرة العرب بين نجد والأحساء وحضر موت وعمان أ إلا أنّ هذا المعنىٰ يبدو بعيداً، حيث يظهر من آيات القرآن الأخرىٰ \_ في سورة الشعراء \_ أنّ قوم عادكانوا يعيشون في مكان كثير المياه والأشجار الجميلة، ومثل هذا الحال بعيد جداً عن قلب الجزيرة.

وذهب جمع آخر من المفسّرين أنّها في الجزء الجنوبي للجزيرة حول اليمن، أو في سواحل بحر العرب ".

واحتمل البعض أنّ الأحقاف كانت منطقة في أرض العراق في مناطق كلدة وبابل ". ونقل عن الطبري أنّ الأحقاف اسم جبل في الشام أ.

لكن يبدو أنّ القول بأنّ هذه المنطقة تقع جنوب الجزيرة العربية قرب أرض اليمن، هو الأقرب، بملاحظة ملاءمته المعنى اللغوي للأحقاف، وبملاحظة أنّ أرضهم كانت غزيرة المياه وفيرة الأشجار، في نفس الوقت الذي لم تكن فيه بمأمن من العواصف الرملية.

وجملة: ﴿ وقد عَلَمَ النَّذُرِ مِنْ بِينَ يَدِيهُ وَمِنْ خَلَفُهُ إِسَارَةً إِلَىٰ الأَنبِياءَ الذين بعثوا قبله، بعضهم قريب عهد به، وهم الذين عبر عنهم القرآن بـ ﴿ مِنْ بِينَ يِدِيه ﴾ والبعض الآخر تقادمت الفترة الزمنية بينهم وبينه الذين عبر عنهم بِ ﴿ مِنْ خَلَفُه ﴾.

أمّا ما احتمله البعض من أنّ المراد من هذه الجملة الأنبياء الذين جاؤوا قبل هود وبعده، فيبدو بعيداً جدّاً، ولا ينسجم مع جملة: ﴿وقد حُلْتُ التي تعني الزمن الماضي.

ولنرَ الآن ماذاكان محتوى دعوة هذا النَّبي العظيم؟

يقول القرآن الكريم: ﴿ أَلَّا تعبدوا إِلَّا الله ﴾ ثمّ هدّدهم بقوله: ﴿ إِنِّي أَخَافَ عليكم مذَّاب يوم عظيم ﴾.

وبالرغم من أنّ التعبير ب﴿يوم مظيم﴾ جاء بمعنىٰ يوم القيامة غالباً، إلَّا أنَّه أطلق أحياناً في

١٠ اعلام القرآن، ص ٩٤.

٢. تفسير في ظلال القرآن، ج ٧. ص ٤٢٠، دَيل الآيات مورد البحث.

٣. طبقاً لنقلَ المرحوم الشعراني في هامش تفسير روحالجنان، ج ١٠، ص ١٦٥.

٤٠ المصدر السابق.

آيات القرآن على الأيّام القاسية المرعبة التي مرّت على الأمم، وهذا المعنى هو المراد هسنا، لأنّنا نقرأ في متابعة هذه الآيات أنّ قوم عاد قد ابتلوا بعذاب الله في يوم عسر مرعب وانتهىٰ أمرهم.

إِلَّا أَنَّ هؤلاء القوم المتمردين وقفوا بوجه هذه الدعوة الإلهيَّة، وخاطبوا هوداً: ﴿قَالُولُ الْجِئْتِنَا لِتَأْفِكِنَا مِنَ لِلْهِتِنَا فَأْتِنَا بِهَا تَحْدِنَا لِنَ كُنْتُ مِنْ الصَادِقِينَ﴾ `.

هاتين الجملتين تبيّنان بوضوح مدى انحراف هؤلاء القوم وتعصبهم، فـهم في الجـملة الأولى يقولون: إنّ دعوتك كاذبة، لأنّها تخالف آلهتنا التي تعوّدنا على عبادتها، وهي إرث ورثناه عن آبائنا.

ونراهم في الجملة الثّانية يطلبون وقوع العذاب! ذلك العذاب الذي إن نزل بهم فلا رجعة معه مطلقاً، وأي ذي لب يتمنّى نزول مثل هذا العذاب، حتى وإن لم يكن لديه يقين بوقوعه؟ إلّا أنّ هوداً على قال في ردّه على هذا الطلب المتهور الذي يدل على الجنون: ﴿قَالَ لِتّما السلم عندالله﴾ فهو الذي يعلم متى وفي أي ظروف ينزل عذاب الإستئصال، فلا هو مرتبط بطلبكم وتمنيكم، ولا هو تابع لرغبتي، بل يجب أن يتم الهدف ويتحقق، ألا وهو إتمام الحجة عليكم، فإن حكمته سبحانه تقتضى ذلك.

ثم يضيف: ﴿وَلَلِمُعُكُمُ هَا لُرسَلُمَ بِهِ ﴾ فهو مهمتي الأساسية، ومسؤوليتي الرئيسية، أمّا اتخاذ القرار في شأن طاعة الله وأوامره فهو أمر يتعلق بكم، وإرادة نزول العذاب ومشيئته تتعلق به سبحانه.

﴿ ولكتني أراكم قوماً تجهلون ﴾ وجهلكم هذا هو أساس تعاستكم وشقائكم، فإنّ الجهل المقترن بالكبر والغرور هو الذي يمنعكم من دراسة دعوة رسل الله، ولا ياذن لكم في التحقيق فيها... ذلك الجهل الذي يحملكم على الإصرار على نزول عذاب الله ليهلككم، ولو كان لديكم أدنى وعي أو تعقل لكنتم تحتملون على الأقل وجود احتال إيجابي في مقابل كل الإحتالات السلبية، والذي إذا ما تحقق فسوف لا يبق لكم أثر.

وأخيراً لم تؤثر نصائح هود عليه المفيدة، وإرشاداته الأخوية في قساة القلوب أولئك، وبدل أن يقبلوا الحق لجوّا في غيّهم وباطلهم، وتعصبوا له، وحتى نوح عليه كذّبه قومه بهذا

<sup>· «</sup>لتأفكنا» من مادة «إفك»، أي الكذب والإنحراف عن الحق.

الادّعاء الواهي وهو أنّك إن كنت صادقاً فيما تقول فأين عذابك الموعود؟

والآن، وقد تمّت الحجة بالقدر الكافي، وأظهر أولئك عدم أهليتهم للبقاء، وعدم استحقاقهم للحياة، فإنّ حكمة الله سبحانه توجب أن يرسل عليهم «عذاب الإستنصال»، ذلك العذاب الذي يجتث كلّ شيء ولا يبق ولا يذر.

وفجأة رأوا سحاباً قد ظهر في الأفق، واتسع بسرعة: ﴿ قَلْمًا رَاوُهُ مَارِضاً مَسْتَقْبِلِ لُودِيتُهُمُ قالوا هذا عارض معطرنا﴾ (

قال المفسّرون: إنّ المطر انقطع مدّة عن قوم عاد، وأصبح الهواء حاراً جافاً خانقاً، فلمّا وقع بصر قوم عاد على السحب المظلمة الواسعة في الأفق البعيد، وهي تتجه صوبهم فرحوا لذلك جدّاً، وهبّوا لاستقبالها، وجاؤوا إلى جوانب الوديان والسهسول ومحاري السيول والمياه، ليروا منظر نزول المطر المبارك ليحيوا من جديد، وتسر بذلك نفوسهم.

لكن، قيل لهم سريعاً بأنّ هذا ليس سحاباً بمطراً: ﴿بل هو ما استعجالتم يه ربح فيها عذاب لُيم ﴾.

والظاهر أنَّ المتكلم بهذا الكلام هو الله سبحانه، أو أنَّ هوداً لمَّا سمع صرخات فرحمهم واستبشارهم قال لهم ذلك.

نعم، إنَّها ريح مدمّرة: ﴿ تَدَعَّر كُلُّ شِي مِأْمُو رَبِّها ﴾.

قال بعض المفسّرين: إنّ المراد من ﴿كل شي، ﴾ البشر ودوابهم وأموالهم، لأنّ الجملة التالية تقول: ﴿فَأَصِبِحُوا لا يَرِئُ إِلّا هِسَاكِنَهُم ﴾ وهذا يوحي بأنّ مساكنهم كانت سالمة، أمّا هم فقد هلكوا، وألقت الرياح القوية أجسادهم في الصحاري البعيدة، أو في البحر.

وقال البعض: إنّهم لم يلتفتوا إلى أنّ هذه السحب السوداء هي رياح قوية مغبرة، إلّا عندما وصلت قريباً من ديارهم، ورفعت دوابهم ورعاتهم ـ الذين كانوا في الصحاري الحيطة بهم ـ من الأرض ورمتهم في الهواء، ورأوا أنّها تقتلع الخيام من مكانها وتلقيها في الهواء حتى كانت تبدو كالجراد!

عندما رأوا ذلك المشهد، فروا والتجأوا إلى دورهم وأغلقوا الأبيواب عليهم، إلَّا أنَّ

١٠ «عارض» من مادة وعرض»، وهنا بمعنى السحاب الذي ينتشر في عرض السماء، وربّما كان هذا أحد علامات السحب المعطرة بأنّها تتسع في ذلك الأفق ثمّ تصعد. و«الأودية» جمع واد، وهو المنخفض ومجرى السيول والمياه.

الأعاصير اقتلعت الأبواب وألقتها على الأرض \_ أو حملتها معها \_ ورمت أجساد هؤلاء بالأحقاف، وهي الرمال المتحركة.

وجاء في الآية ٧ من سورة الحاقة: ﴿سقرها عليهم سبع لبال وثمانية ليام﴾ وهكذا بقي هؤلاء القوم يتنون تحت تل من الرمال والتراب، ثمّ أزالت الرياح القوية التراب فسظهرت أبدانهم مرّة أخرى، فحملتها وألقتها في البحر '.

وتشير الآية في النهاية إلى حقيقة، وهي أنَّ هذا المصير غير مختص بهـؤلاء القـوم الضالين، بل: ﴿كذلك نجزي القوم الحجرمين﴾.

وهذا إنذار وتحذير لكل المجرمين العصاة، والكافرين المعاندين الأنانيين، بأنكم إن سلكتم هذا الطريق فسوف لن يكون مصيركم أحسن حالاً من هؤلاء، فإنّه تعالى قد يأمر الرياح بأن تهلككم، ذات الرياح التي يعبر القرآن الكريم بأنّها: ﴿ يِشُولُ بِينَ يِدِي رحمته ﴾ لأنّ الرياح تتصف بصفة الأمر الإلهي المطلوب منها.

وقد يبدل الأرض التي هي مهد استقرار الإنسان واطمئنانه، إلى قبر له بزلزلة شديدة. وقد يبدّل المطر الذي هو أساس حياة كلّ الكائنات الحية، إلى سيول جارفة تُغرق كل شيء.

نعم، إنّه عزَّوجلَّ يجعل جنود الحياة جنود موت وفناء، وكم هو مؤلم الموت الذي يأتي من سبب الحياة وأساسها؟ خاصّةً إذا كان الأمر كما في قوم هودٍ إذ فرحوا وسروا في البداية ثمّ جاءتهم البطشة ليكون العذاب أشد وآلم.

والطريف أنّه يقول: إنّ هذه الرياح، هي في الأصل أمواج هوائية لطيفة تتحوّل إعصار يدمّر كلّ شيء بأمر الله ٪

#### 8003

التقسير الكبير، ج ٢٨، ص ٢٨. ذيل الآيات مورد البحث، وجاء هذا المعنى أيضاً في تفسير القرطبي، ج ٩،
 ٢٠١٣.

٣. «تدمر» من مادة تدمير، وهو الإهلاك والإفناء.

### الآيات

وَلَقَدْ مَكَنَنَهُمْ فِيمَ آإِن مَكَنَكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَالَهُمْ سَمَعُا وَأَبْصَنَرَا وَأَفْتِدَةُ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَدُوهُمْ وَلَا أَفْتِدَ ثُهُم مِن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَعْتَمَدُونَ بِتَايَنتِ عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَدُوهُمْ وَلَا أَفْتِدَ ثَهُم مِن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَعْتَمُدُونَ بِتَايَنتِ اللّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عَيْسَتَهْ رِهُ وَنَ شَ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُو مِنَ اللّهُ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُو مِنَ اللّهُ وَكَانَا اللّهِ وَلَكُو مِن اللّهُ وَلَا فَصَرَهُمُ الّذِينَ النّحَدُواْ مِن دُونِ اللّهِ قُرْبَانًا وَصَرّفَنَا ٱلْآئِكَ مِن اللّهُ مِنْ وَعَوْنَ اللّهُ فَلُولًا فَصَرَهُمُ الّذِينَ اتَخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ قُرْبَانًا عَلَيْهُمْ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ وَكُ

# التفسير

## لستم بأقوىٰ من قوم عاد أبداً:

إنّ هذه الآيات بمثابة استنتاج للآيات السابقة التي كانت تتحدث عن عقاب قوم عاد الأليم، فتخاطب مشركي مكة وتقول: ﴿ولقد مكتاهم فيما إن مكتاكم فيه ﴾ فقد كانوا أقوى منكم من الناحية الجسمية، وأقدر منكم من ناحية المال والثروة والإمكانات المادية، فإذا كان بإمكان القوّة الجسمية والمال والثروة والتطور المادي أن تنقذ أحداً من قبضة الجزاء الإلهي، فكان ينبغي على قوم عاد أن يصمدوا أمام العاصفة ولا يكونوا كالقشة في مهب الرياح، تتقاذفهم كيف شاءت ولا يبقى من آثارهم إلا أطلال مساكنهم!

إنَّ هذه الآية شبيهة بما ورد في سورة الفجر في شأن قوم عاد: ﴿ ٱلهِ تُوكِيفَ فَعَلَ رَبِّكَ بِعَادٍ \* إِنَّ هذه الآية شبيهة بما ورد في سورة الفجر في شأن قوم عاد: ﴿ ٱلهِ تَلْمُ عَلَمُ عَلَمُهَا فَي البِلادِ ﴾ ``.

أو هي نظير ما جاء في الآية ٣٦ من سورة ق: ﴿ وَكُمْ لَطَلَكُنَا قَبِلَهُمْ مِنْ قَرِنَ هُمْ لُقَدُّ مِنْهُمُ بِطَشْاً﴾.

١٠ «إن» في جملة ﴿إن مكّناكم فيه﴾ نافية ولدينا شواهد متعددة من آيات القرآن الكريم وردت في المئن. إلّا أنّ البعض اعتبرها شرطية، أو زائدة ولا نرى ذلك صواباً.

۲. الفجر، ٦ ـ ٨.

وخلاصة القول: إنّ الذين كانوا أشدّ منكم وأقوى، عجزوا عن الوقوف أمام عاصفة العذاب الإلهي، فكيف بكم إذن؟

ثمّ تضيف الآية: ﴿وجعلنا لهم سمعاً ولبصاراً ولفندة ﴾ فقد كانوا أقوياء في مجال إدراك الحقائق وتشخيصها أيضاً، وكانوا يدركون الأمور جيداً، وكانوا يستغلون هذه المواهب الإلهيّة من أجل تأمين حاجاتهم ومآربهم المادية على أحسن وجه، لكن: ﴿فها لَفنيُ عنهم سمعهم ولالبصارهم ولا لفندتهم من شي. إذ كانوا يجعدون بآيات الله ﴾ أ وأخيراً: ﴿وحاق بهم ماكانوا به يستهزئون ﴾.

نعم، لقد كان أولئك مجهزين بالوسائل المادية، وبوسائل إدراك الحقيقة، إلاّ أنهم لما كانوا يتعاملون مع آيات الله بمنطق الإستكبار والعناد، وكانوا يتلقون كلام الأنبياء بالسخرية والاستهزاء، لم ينفذ نور الحق إلى قلوبهم، وهذا الكبر والغرور والعداء للحق هو الذي أدى إلى أن لا يستفيدوا ولا يستخدموا وسائل الهداية والمعرفة كالعين والأذن والعقل، ليجدوا طريق النجاة ويسلكوه، فكانت عاقبتهم أن ابتلوا بذلك المصير المشؤوم الذي أشارت إليه الآيات السابقة.

فإذا كان أولئك القوم قد عجزوا عن القيام بأي عمل مع كلّ تلك القدرات والإمكانيات التي كانوا عِتلكونها، وأصبحت جئثهم الهامدة كالريشة في مهب الرياح تتقاذفهم من كلّ جانب بكلّ مذلة واحتقار، فأولى لكم أن تعتبروا إذ أنتم أضعف منهم وأعجز.

وليس عسيراً على الله تعالى أن يأخذكم بأشد العذاب نتيجة أعمالكم وجرائمكم، وأن يجعل عوامل حياتكم أسباب فنائكم، وهذا خطاب لمشركي مكّة، ولكلّ البشر المغرورين الظالمين العتاة على مر التاريخ، وفي كلّ الأعصار والأمصار.

وحقاً فإنّ الأمركما يقول القرآن الكريم، فلسنا أوّل من وطأ الأرض، فقد كان قبلنا أقوام كثيرون يعيشون فيها، ولديهم الكثير من الإمكانيات والقدرات، فكم هو جميل أن نجعل تأريخ أولئك مرآة لأنفسنا لنعتبر به، ولنرئ من خلاله مستقبلنا ومصيرنا.

ا. يجدر الإنتباء إلى أن ﴿الأبصار والأفئدة﴾ وردت بصيغة الجمع، في حين أنّ السمع قد ورد بصيغة المفرد، ويمكن أن يكون هذا الاختلاف بسبب أنّ للسمع معنى المصدر، والمصدر يستعمل دائماً بصيغة الصفرد، أو لوحدة المسموعات أمام تفاوت المرئيات والمدركات.

٢. من في (من شيء) زائدة وللتأكيد، أي لم ينفعهم أي شيء.

ثمّ تخاطب الآية مشركي مكّة من أجل التأكيد على هـذا المـعنى، ولزيادة المـوعظة والنصيحة، فتقول: ﴿ولقد لَهلكنا ما حولكم من القرئ﴾.

أولئك الأقوام الذين لا تبعد أوطانهم كثيراً عنكم، وكان مستقرهم في أطراف جزيرة العرب، فقوم عاد كانوا يعيشون في أرض الأحقاف في جنوب الجزيرة، وقوم ثمود في أرض يقال لها «حجر» في شهالها، وقوم سبأ الذين لاقوا ذلك المصير المؤلم في أرض اليمن، وقوم شعيب في أرض مدين في طريقكم الشام، وكان قوم لوط يعيشون في هذه المنطقة، وابتلوا بأنواع العذاب لكثرة معاصيهم وكفرهم.

لقد كان كلّ قوم من أولئك عبرة، وكان كلّ منهم شاهداً ناطقاً معبراً، يسأل: كميف لا يستيقظ هؤلاء ولا يعون مع كلّ وسائل التوعية هذه؟!

ثمّ تضيف الآية بعد ذلك: ﴿وصرفنا الآيات لعلهم يرجعون ﴾ فتارة أريسناهم المعجزات وخوارق العادات، وأخرى أنعمنا عليهم، وثالثة بلوناهم بالبلاء والمصائب، ورابعة عن طريق وصف الصالحين الحسنين، وأخرى بوصف المجرمين، وأخرى وعنظناهم بعذاب الإستئصال الذي أهلكنا به الآخرين، إلّا أنّ الكبر والغرور والعجب لم يدع لهؤلاء سبيلاً إلى الهداية.

و توبخ الآية الأخيرة من هذه الآيات هؤلاء العصاة، و تذمهم بهذا البيان: ﴿ فَلُولا تَصُرُهُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللّ الذين التَحَدُوا مِن دون الله قربانا للهة ﴾ [.

حقاً، إذا كانت هذه الآلة على حق، فلهاذا لا تعين أتباعها وعبادها وتنصرهم في تلك الظروف الحساسة، ولا تنقذهم من قبضة العذاب المهول المرعب؟ إنّ هذا بنفسه دليل محكم على بطلان عقيدتهم حيث كانوا يظنّون أنّ هذه الآلهة المخترعة هي ملجأهم وحماهم في يوم تعاستهم وشقائهم.

ثمّ تضيف: ﴿ بِل ضلوا عنهم ﴾ فإنّ هذه الموجودات التي لا قيمة لها ولا أهسيّة، والتي ليست مبدأ لأي أثر، ولا تأتي بأي فائدة، وهي عند العسر صهاء عمياء، فكيف تستحق الألوهية و تكون أهلاً لها؟

المفعول الأوّل لـ (اتخذوا) محذوف، و(ألهة) مفعولها الثاني، و(قرباناً) حال، والتقدير: اتخذوهم ألهة من دون الله حال كونهم متقرباً بهم، ويحتمل أيضاً أن تكون (قرباناً) مفعولاً لأجله. وقد احتملت احتمالات أخرى في تركيب الآية، لكنّها لا تستحق الإهتمام.

وأخيراً تقول الآية: ﴿وذلك إفكهم وما كانوا يسفترون ﴾ فإنّ هذا الهلاك والشقاء، وهذا العذاب الأليم، واختفاء الآلهة وقت الشدّة والعسر، كان نتيجةً لأكاذيب أولئك وأوهامهم وافتراءاتهم .

8003

ا. بناءً على هذا فإن للآية محذوفاً، والتقدير: وذلك نتيجة إفكهم. ويحتمل أيـضاً أن لا تـحتاج الآيـة إلى محذوف، وفي هذه الحالة يصبح المعنى: كان هذا كذبهم وافتراءهم، غير أنّ المعنى الأوّل يبدو هو الأنسب.

وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرُا مِنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُورَكَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوَا الْسِمُواَ فَلَمَّا فَضِي وَلَوْا إِلَى قَوْمِيهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبَّا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِمُوسَىٰ مُصَدِّقًا إِلَى الْجَيْرِينَ اللَّهُ وَالْكُلُومِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ يَنفُومَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَعَالِمَ اللَّهِ وَعَالِمَ اللَّهُ عَلَيْمَ لِكُ عَلَى اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

### سبب النزول

وردت روايات مختلفة في سبب نزول هذه الآيات، ومن جملتها: أنّ رسول الله على خرج من مكّة إلى سوق عكاظ في الطائف \_ وكان معه زيد بن حارثة \_ من أجل أن يدعو الناس إلى الإسلام، إلّا أنّ أحداً لم يجبه، فاضطر الى الرجوع إلى مكّة، وفي طريق عودته وصل إلى موضع يقال له: وادي الجن، فبدأ بتلاوة القرآن في جوف الليل، وكانت طائفة من الجن يمرون من هناك، فلما سمعوا قراءة النّبي على لقرآن أصغوا إليه وقال بعضهم لبعض: اسكتوا وأنصتوا، فلما أثمّ رسول الله على تلاوته آمنوا به، وأتوا قومهم كرسل يدعونهم إلى الإسلام، فآمن لهم جماعة، وأتوا جميعاً إلى النّبي على فعلمهم رسول الله على الإسلام، فنزلت هذه الآيات وآيات سورة الجن ال

ونقل جماعة عن ابن عباس سبب نزول آخر يقرب من سبب النّزول السابق، وهو: أنّ النّبي ﷺ كان مشتغلاً بصلاة الصبح وكان يقرأ القرآن فيها، وكان جماعة من الجن في حالة

١. تفسير على بن إبراهيم طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ١٩، باختصار يسير.

بحث وتحقيق، إذ كان انقطاع أخبار السهاء عنهم قد أقلقهم، فسمعوا صوت تلاوة النّبي ﷺ فقالوا: هذا سبب انقطاع أخبار السهاء عنّا، فرجعوا إلى قومهم ودعوهم إلى الإسلام!

وقد أورد العلّامة الطبرسي في مجمع البيان سبباً ثالثاً للنزول هنا، وهو يرتبط بقصة سفر النّبي ﷺ إلى الطائف وخلاصته:

بعد وفاة أبي طالب صعب الأمر على النبي ﷺ فرحل إلى الطائف لعله يجد أنصاراً، فبرز إليه أشراف الطائف وكذّبوه أشدّ تكذيب، ورموا النّبي بالحجارة حتى سالت الدماء من قدميه، فأعياه التعب، فأتى إلى جنب بستان واستظل بظل نخلة، وكانت الدماء تسيل منه.

وكان البستان لعتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة، وكانا من أثرياء قريش، فتأذى النّبي عَلَيْنِ من رؤيتها لعلمه بعدائها للإسلام من قبل، فأرسلا غلامها «عداساً» وكان رجلاً نصرانياً وإلى النّبي عَلَيْنِ بطبق من العنب، فقال النّبي عَلَيْنِ لعداس: «من أي أرض أنت»؟ قال: من نينوى، قال: «من مدينة العبد الصالع يونس بن متىٰ»، فقال: وما يدريك من يونس بن متىٰ؟ قال: «أنا رسول الله، والله تعالى أخبرني خبر يونس بن متىٰ» فعرف عداس صدق النّبي عَلَيْنَ يقبلها.

فلها رجع لامه عتبة وشيبة على ما صنع، فقال: لقد أخبرني هذا الرجل الصالح بما يجهله أهل هذه البلاد من أمر نبيّنا يونس، فضحكا وقالا: لا يفتننك عن نصرانيتك، فإنّه رجل خداع!

فرجع النّبي ﷺ إلى مكّة، ولم يكن حاصل سفره هذا إلّا مؤمن واحد، فوصل نخلاً في جوف الليل، فما إن حلّ حتى تهيئاً للصلاة، وكان جماعة من الجن من أهل نصيبين أو اليمن يمرون من هناك، فسمعوا صوت تلاوة القرآن في صلاة الصبح فأصغوا إليه وآمنوا !.

# التفسير

### إيمان طائفة من المِن:

جاء في هذه الآيات \_ وكما أشير في سبب النّزول \_ بحث مختصر حول إيمان طائفة من

١. ورد هذا العديث الذي أوردنا ملخصه في صحيح البخاري ومسلم ومسند أحمد بصورة مفصلة، طبقاً لنقل
 تفسير في ظلال القرآن، ج ٧، ص ٤٢٩.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٩٢. وأورد هذه القصة باختلاف يسير ابن هشام في تأريخه (السيرة النبوية)،
 ج ٢، ص ١٢ و ٦٣.

الجن بنبي الإسلام ﷺ وكتابه السهاوي، لتوضح لمشركي مكّة حقيقة، هي: كيف تـؤمن طائفة من الجن البعيدين ـ ظاهراً ـ بهذا النّبي الذي هو من الإنس، وبعث من بين أظهركم، وأنتم تصرون على الكفر، وتستمرون في عنادكم ومخالفتكم؟

وسيكون لنا بحث مفصل حول (الجن) وخصوصياته في تفسير سورة الجن إن شاء الله تعالى، ونتناول هنا تفسير الآيات مورد البحث فقط.

لقد كانت قصة قوم عاد تحذيراً لمشركي مكّة في الحقيقة، وقصة إيمان طائفة من الجن تحذيراً آخر.

تقول الآية أوّلاً: ﴿وإِدْ صرفتا لِليك نفراً من الجن يستمعون القرآن ﴾.

إنّ التعبير بـ (صرفنا) ـ من مادة «صرف»، يعني نقل الشيء وتبديله من حالة إلى أخرى ـ ولعله إنسارة إلى أنّ الجن كانوا يصغون إلى أخبار السهاء عن طريق استراق السمع، ومع ظهور نبيّ الإسلام مَنْ الله واتّجهوا نحو القرآن.

و«النفر» كما يقول الراغب في مفرداته ـعدّة رجال يمكنهم النفر، بمعنى الهجرة من مكان لآخر، والمشهور بين أرباب اللغة أنّه الجماعة من الثلاثة إلى العشرة، وأوصلها البعض إلى الأربعين.

ثمّ تضيف الآية: ﴿ فَلَمَّا حَضُرُوهُ قَالُوا لَنَصَتُوا ﴾ وذلك حينا كان النّبي تَلَيُّ يَتَلُو آيات القرآن في جوف الليل، أو في صلاة الصبح.

«انصتوا» من مادة «إنصات»، وهو السكوت مع الإستاع والإنتباه.

وأخيراً أضاء نور الإيمان قلوب هؤلاء، فلمسوا في أعهاقهم كون آيات القرآن حقاً، ولذلك: ﴿قُلْمًا قَضِي وَلُوا لِلَيْ قُومِهِم مِنْدُرين﴾ وهذا دأب المؤمنين دانماً، في أن يبطلعوا الآخرين على الحقائق التي اطلعوا عليها، ويدلوهم على مصادر إيمانهم ومنابعه الفياضة.

وتبين الآية التالية كيفية دعوة هؤلاء قومهم عند عودتهم إليهم، تلك الدعوة المتناسقة الدقيقة، الوجيزة والعميقة المعنى: ﴿قَالُوا بِا قُومِنَا لِنَا سَمِعَنَا كِتَابًا لَنزَلُ مِنْ بَعِد مُوسَىٰ ﴾.

ومن صفاته أنّا رأيناه يصدق الكتب السهاوية السالفة ويتطابق معها في محتواها، وفيه العلائم الواردة في تلك الكتب: ﴿مصدقاً لما بين يديه ﴾ (

وصفته الأخرى أنه: ﴿يهدي للن الحق﴾ بحيث إنّ كلّ من يستند إلى عقله و فطرته يرى آيات حقانيته واضحة جلية.

١٠ لقد أوردنا تفسير هذه الجملة مفصلاً في ذيل الآية ٤١ من سورة البقرة.

وآخر صفة أنَّه يهدي إلى الرشد: ﴿واللَّيْ طريق مستقيم ﴾.

إنّ التفاوت بين الدعوة إلى الحق والى الصراط المستقيم، يسكن ظهاهراً في أنّ الأوّل إشارة إلى العقائد الحقة، والثّاني إلى البرامج العملية المستقيمة الصحيحة.

وجملة: ﴿لَنْزَلَ مِنْ بِعِدُ مُوسِىٰ﴾ وجملة: ﴿مُصِدَقَا لَمَا بِينَ يَدِيهِ﴾ تؤيدان أنَّ هذه الطائفة كانوا مؤمنين بالكتب السهاوية السابقة، وخاصة كتاب موسى الثَّلِة، وكانوا يسبحثون عسن الحق.

وإذا رأينا أنّ الكلام لم يرد عن كتاب عيسى الذي أنزل بعد موسى على فليس ذلك بسبب ما روي عن ابن عباس من أنّ الجن لم يكونوا مطلعين على نزول الإنجيل مطلقاً، إذ أنّ الجن كانوا مطلعين على نزول الإنجيل مطلقاً، إذ أنّ الجن كانوا مطلعين على أخبار السهاوات وعالمين بها، فكيف يمكن أن يغفلوا عن أخبار الأرض إلى هذا الحد؟ بل بسبب أنّ التوراة كانت هي الكتاب الأساسي، فحتى المسيحيون كانوا قد أخذوا ويأخذون أحكام شريعتهم عنها.

ثم أضافوا: ﴿يا قومنا أجيبوا داعي الله وآمنوا به ﴾ إذ سنمنحون حينها مكافأتين عظيمتين: ﴿يغفر لكم مِنْ دُنوبِكم ويجركم مِنْ عدّلبِ لليمِ ﴾ [.

المراد من: ﴿ دَلِمِي الله ﴾ نبيّ الإسلام ﷺ الذي كان يرشدهم إلى الله سبحانه، ولما كان أغلب خوف الإنسان واضطرابه من الذنوب وعذاب القيامة الأليم، فقد ذكروا لهم الأمن تجاه هذين الأمرين، ليلفت انتباههم قبل كلّ شيء.

واعتبر جمع من المفسّرين كلمة (من) في (من ذنوبكم) زائدة، ليكون ذلك تأكيداً على غفران جميع الذنوب في ظل الإيمان، في حين اعتبرها البعض تبعيضية، وأنّها إشارة إلى تلك الذنوب التي اقترفوها قبل إيمانهم، أو الذنوب التي تتعلق بالله سبحانه، لا بحق الناس.

غير أنَّ الأنسب هو كون (من) زائدة وللتأكيد، والآية الشريفة تشمل كلَّ الذنوب.

و تذكر الآية الآخيرة \_ من هذه الآيات \_ كلام مبلغي الجن، فتقول: ﴿وَمِنَ لَا يَجِبُ دَلَعَيَ اللهِ فَلِيسَ بِحَمِ الله قليس بحجز في الأرض وليس له من دونه أوليا، ﴾ ينصرونه من عذاب الله، ولذلك فإنّ: ﴿لُولئك في ضلال مبين ﴾ .

أي ضلال أشد وأسوأ وأجلى من أن يهبّ الإنسان إلى محاربة الحق ونبيّ الله، بل حتى إلى

<sup>· «</sup>يجركم» من مادة «إجارة»، وقد وردت بمعان مختلفة: الإغاثة، الإنقاذ من العذاب، الإيواء، والحفظ.

[ع

محاربة الله الذي لا ملجاً له سواه في كلّ عالم الوجود، ولا يستطيع الإنسان أن يــفر مــن حكومته إلى مكان آخر؟!

وقد قلنا مزاراً: إنّ (معجز) ـ أو سائر مشتقات هذه الكلمة ـ تعني في مثل هذه الموارد العجز عن المطاردة والتعقيب والجمازاة، وبتعبير آخر: الفرار من قبضة العقاب.

وعبارة (في الأرض) إشارة إلى أنّكم حيثا تذهبون في الأرض فإنّه ملك الله وسلطانه، ولا يمكن أن تكونوا خارج حدود قدرته وقبضته، وإذا كانت الآية لا تتحدث عن السهاء، فلأنّ مكان الإنس والجن هو الأرض على كلّ حال.

## بحثان

### ١- الإعلام المؤثر

كما قلنا سابقاً، فإن البحث حول الجن وكيفية حياتهم والخصوصيات الأخرى المتعلقة بهم ستأتي في تفسير سورة الجن إن شاء الله تعالى، والذي يستفاد من هذه الآيات أن الجن موجودات عاقلة لها إدراك وشعور، وهم مكلفون بالواجبات الإلهية، وفيهم المؤمن والكافر، ولديهم الإطلاع الكافي على الدعوات الإلهية.

والمسألة الملفتة للنظر في هذه الآيات هو الأسلوب الذي اتبعه هؤلاء للتبليغ من أجل الإسلام بين قومهم، فهم بعد حضورهم عند النّبي تَتَلَقِقُ وسهاعهم آيات القرآن، وإطلاعهم على محتواها، أتوا قومهم مسرعين وشرعوا بدعوتهم.

لقد تحدّثوا أوَّلاً عن كون القرآن حقّاً، وأثبتوا ذلك بـأدلة ثـلائة، ثمّ بـدأوا بـترغيبهم، فبشروهم بالنجاة والخلاص من قبضة عذاب الآخرة في ظل الإيمان بهذا الكتاب السهاوي، وكان ذلك تأكيداً على مسألة المعاد من جانب، وصرف الإهتام إلى قيم الآخرة الأصيلة في مقابل قيم الدنيا الزائلة الفانية من جانب آخر.

ثمّ نبّهوهم في المرحلة الثّالثة على أخطار تــرك الإيمــان، وحــذروهم تحــذيراً مــقترناً بالاستدلال والحرص، وأخيراً بيّتوا لهم عاقبة الإنحراف عن هذا المسير، فالانحراف عنه هو الضلال المبين.

إنّ هذا الأسلوب في التبليغ والإعلام أسلوب مؤثر نافع لكلّ فرد ولكلّ فئة.

# ٢\_ أفضل دليل على عظمة القرآن ممتواه

يظهر جلياً من الآيات أعلاه \_ وآيات سورة الجن \_ أنّ هذه الفرقة من الجن قد انجذبوا إلى القرآن وانشدّوا إليه بمجرّد سماع آياته، ولا يوجد أي دليل على أنّهم قد طلبوا من نهيّ الإسلام ﷺ معجزة أخرى.

لقد اعتبر هؤلاء انسجام القرآن الجيد مع آيات الكتب السابقة من جهة، وأنّه يدعو الى الحق من جهة ثانية، واستقامة برامجه العملية وتخطيطه من جهة ثالثة، كافياً لأن يدل على كونه حقّاً.

والحق أنّ الأمر كذلك، فإنّ التدبّر في محتوى القرآن والتحقيق فيه يغنينا عن الحاجة إلىٰ أي دليل آخر.

إنّ كتاباً لشخص أمي لم يدرس، وفي محيط ملي، بالجهل والخرافات، يكون فيه هذا المحتوى السامي، والعقائد الطاهرة النقية، والتوحيد الخالص، والقوانين المحكة المنسجمة، والاستدلالات القوية القاطعة، والبرامج المتينة البنّاءة، والمواعظ والإرشادات العالية الجلية، وبتلك الجاذبية القوية، والجهال المذهل، كل ذلك يشكل بنفسه أفضل دليل على طهورها حكما يقول المثل من حقانية هذا الكتاب السهاوي، فإنّ ظهور الشمس دليل على ظهورها حكما يقول المثل من المثل على المتواهد المثل المناوي، فإنّ ظهور الشمس دليل على ظهورها حكما يقول المثل ا

8003

١. كان لنا بحث مفصّل حول إعجاز القرآن في التّفسير الأمثل، ذيل الآية ٢٣ من سورة البقرة.

### الآيات

أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّ أَللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَ تِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِخَلْقِهِنَ بِقَلَدِ مِكَنَ أَنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللَّ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ أَلِيْسَ هُذَا بِالْحَقِّ قَالُواْ بَلَى وَرَبِنَا قَالَ فَدُوقُواْ الْعَذَابِ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ اللَّ فَاصْبِرَكُمَا هَذَا بِاللَّهُ وَيَعْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَ

# التفسير

## فاصبر كما صبر أولو العزم:

تواصل هذه الآيات \_ وهي آخر آيات سورة الأحقاف \_ البحث حول المعاد، حـيث جاءت الإشارة إلى مسألة المعاد في الآيات السابقة حكاية عن لسان مبلغي الجن. هذا من جهة.

ومن جهة أخرى فإنّ سورة الأحقاف تتحدث في فصولها الأولى عن مسألة التوحيد، وعظمة القرآن المجيد، وإثبات نبوة نبيّ الإسلام تَتَكِنْهُ، وتبحث في آخر فصل من هذه السورة مسألة المعاد لتكمل بذلك البحث في الأصول الإعتقادية الثلاثة.

تقول الآية الأولى: ﴿ لَوْلِم يروا لَنَّ الله الذي خلق السماوات والأرض ولم يعني بخلقهن بقادر على أن يحيي الموتى بلى لِنَّه على كل شيء قدير فيإن خلق السماوات والأرض مع موجوداتها المختلفة المتنوعة علامة قدرته تعالى على كل شيء، لأن كل ما يقع في دائرة هذا العالم فهو مخلوق لله، فإذا كان الأمر كذلك، فكيف يمكن أن يكون عاجزاً عن إعادة حياة البشر؟ وهذا بحد ذاته دليل قاطع مفحم على مسألة إمكان المعاد.

وأساساً فإنَّ أفضل دليل على إمكان أي شيء وقوعه، فكيف نسمع لأنفسنا بالشك في

قدرة الله المطلقة على مسألة المعاد ونحن نـرى نشـأة المـوجودات الحـية وتـولدها مـن موجودات ميتة، وعلى هذا النطاق الواسع؟

هذا أحد أدلة المعاد العدديدة التي يؤكّد عليها القرآن ويستند إليها في آيات مختلفة، ومن جملتها الآية ٨١من سورة يس ١.

و تجسّد الآية التالية مشهداً من العذاب الأليم المحيط بالمجرمين ومنكري المعاد، فتقول: ﴿ويوم يعرض الذين كفروا على النّار﴾.

أجل، فمرّة تُعرض النّار على الكافرين، وأخرى يُعرض الكافرون على النّار، ولكل من العرضين هدف أشير إليه قبل عدّة آيات. `

وعندما يُعرض الكافرون على النّار، ويرون ألسنة لهبها العظيمة المحرقة المرعبة يقال لهم: ﴿ اليس هذا بالحق﴾؟ وهل تستطيعون اليوم أن تنكروا البعث ومحكمة الله العادلة، وثوابـــه وعقابه، وتقولون: ما هذا إلّا أساطير الأولين؟

غير أنّ أولئك الذين لا حيلة لهم: ﴿قالوا بلي وربّنا﴾ فهنا يقول الله سبحانه، أو ملائكة العذاب: ﴿قَالَ فَدُوقُوا الصداب بِما كنتم تكفرون﴾.

وبهذا فإنهم يرون كلّ الحقائق بأم أعينهم في ذلك اليوم ويعترفون بذلك الإعتراف الذي لن ينفعهم، وسوف لن تكون نتيجته إلّا الهم والحسرة، وتأنيب الضمير والعذاب الروحي. ويأمر الله سبحانه نبيّه في آخر آية من هذه الآيات، وهي آخر آية في سورة الأحقاف، على أساس ملاحظة ما مرّ في الآيات السابقة حول المعاد وعقاب الكافرين، أن: ﴿فاصيركها صير لُولو العزم هن الرسل ﴾ فلست الوحيد الذي واجه مخالفة هؤلاء القوم وعداوتهم، فقد واجه أولو العزم هذه المشاكل وثبتوا أمامها واستقاموا، فنبيّ الله العظيم نوح الله دعا قومه واجه أولو العزم هذه المشاكل وثبتوا أمامها واستقاموا، فنبيّ الله العظيم نوح الله دعا قومه واحد الله والمنت الوحيد الذي واجه من العظيم نوح الله عنه الله المناكل وثبتوا أمامها واستقاموا، فنبيّ الله العظيم نوح الله وعدا قومه واحد الله والمنت والم يؤمن به إلّا فئة قليلة، وكان قومه يؤذونه دائماً، ويسخرون منه.

وألقوا إبراهيم الله في النّار، وهددوا موسى الله بالقتل، وكان قلبه قد امتلاً قسيحاً من عصيانهم، وكانوا يريدون قتل المسيح الله بعد أن آذوه كثيراً، فأنجاه الله منهم.

وخلاصة القول: إنّ الأمركان وما يزال كذلك ماكانت الدنيا، ولا يمكن التغلب على هذه المشاكل إلّا بقوّة الصبر والإستقامة والثبات.

١. طالع التفصيل حول هذا الموضوع، وأدلَّة المعاد المختلفة في ذيل آخر آيات سورة يس.

٢. الاحقاف، ٣٠.

## من هم أولو العزم من الرسل؟

هناك بحث واختلاف كبير جدًا بين المفسّرين في: مَن هم أولو العزم؟ وقبل أن نحقق في هذا، ينبغي أن نحقق في معنى (العزم)، لأنّ (أولو العزم) بمعنى ذوى العزم.

«العزم» بمعنى الإرادة الصلبة القوية، ويقول الراغب في مفرداته: إنّ العزم هو عقد القلب على إمضاء الأمر.

وقد استعملت كلمة العزم في مورد الصبر في آيات القرآن الجيد أحياناً، كقوله تعالى: ﴿وَلَمْنُ صَبَّرُ وَقَعْرُ لِنَ مُزْمِ الْمُورِ ﴾ ﴿

وجاءت أحياناً بمعنى الوفاء بالعهد، كقوله تعالى: ﴿وَلَقَدَ مَهَدَنَا لِلَىٰ آدَمُ مِنْ قَبِلَ فَنَسِي وَلَمُ تجدله مزماً ﴾ آ

لكن بملاحظة أنّ أصحاب الشرائع والأديان الجديدة من الأنبياء قد ابتلوا بمشاكل أكثر، وواجهوا مصاعب أشد، وكانوا بحاجة إلى عزم وإرادة أقوى وأشد لمواجهتها، فقد أطلق على هذه الفئة من الأنبياء (أولو العزم) والآية مورد البحث إشارة إلى هذا المعنى ظاهراً، وهي تشير ضمناً إلى أن نبي الإسلام بَهُ من هذه الفئة، لأنها تقول: وفاصبر كما صبر أولو العزم والعزم وإذا كان البعض قد فسر العزم والعزية بمعنى الحكم والشريعة فن هذه الجهة، وإلّا فإن كلمة العزم لم تأتٍ في اللغة بمعنى الشريعة.

وعلىٰ أية حال، فطبقاً لهذا المعنىٰ تكون (من) في (من الرسل) تبعيضية، وإشارة الىٰ فئة خاصّة من الأنبياء كانوا أصحاب شريعة، وهم الذين أشارت إليهم الآية ٧ من سورة الأحزاب: ﴿وَإِذْ لَحَدْنَا مِنَ النبيّينَ مِيثَاقَهِم ومنك ومِن نوح وإبراهيم وموسىٰ وميسىٰ بن مريم وأخذنا منهم ميثاقاً عليظاً في المناقعة عن النبيّين ميثاقاً عليظاً في المناقعة عن المنا

فقد أشارت الآية إلى هؤلاء الأنبياء الخمسة بعد ذكر جميع الأنبياء بصيغة الجمع، وهذا دليل على خصوصيتهم.

و تتحدث الآية ١٣ من سورة الشورئ عنهم أيضاً، فتقول: ﴿ هُرِع لِكُم مِن الدِّينَ ما وصَىٰ به نوحاً والذي أوحينا إليك وما وصّينا به إبراهيم وموسى وعيسى ﴾.

وقد رويت في هذا الباب روايات كثيرة في مصادر الشيعة والسنّة، تدل علىٰ أنّ الأنبياء

أولي العزم كانوا خمسة، كما ورد في حديث عن الإمامين الباقر والصادق عليهما السلام: «ومنهم خمسة: أولهم نوح، ثمّ إبراهيم ثمّ موسى، ثمّ عيسى، ثمّ محمّد» .

وجاء في حديث آخر عن الإمام علي بن الحسين على المستنطقة : «منهم خسسة أولو العزم من المرسلين: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومعتد». وعندما يسأل الراوي: لم سموا (أولو العزم)؟ يقول الإمام عليه بحيباً: «لأنهم بعثوا إلى شرقها وغربها، وجنّها وإنسها» .

وكذلك ورد في حديث عن الإمام الصادق الله النبيّين والمرسلين خمسة، وهم أولو العزم من الرسل، وعليهم دارت الرحى؛ نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمّد» ".

وروي هذا المعنىٰ في تفسير الدر المنثور عن ابن عباس أيضاً، بأنّ الأنبياء أولي العزم هم هؤ لاء الخمسة .

إِلَّا أَنَّ بعض المفسّرين يعتقد أنَّ (أولو العزم) إشارة إلى الأنبياء الذين أسروا بمحاربة الأعداء وجهادهم.

واعتبر البعض عددهم ٣١٣ نفراً ، ويرى البعض أنّ جمسيع الأنسياء (أولو عـزم) أي أصحاب إرادة <sup>7</sup> صلبة وطبقاً لهذا القول، فإنّ (من) في (من الرسل) بيانية لا تبعيضية.

إِلَّا أَنَّ التَّفسيرِ الأُوِّلِ أَصِحِ منها جميعاً، وتؤيده الروايات الإسلامية.

ثُمَّ يضيف القرآن بعد ذلك: ﴿ولا تستعجل لهم﴾ أي للكفّار لأنّ القيامة ستحل سريعاً، وسيرون بأعينهم ما أطلقوه عليها وادعوه فيها، ويجزون أشدّ العذاب، وعندها سيطلعون على أخطائهم، ويعرفون ما كانوا عليه من الضلالة والغي.

إنّ عمر الدنيا قصير جداً بالنسبة إلى عمر الآخرة، حتى: ﴿كَأَنُّهُم يَوْمُ يَرُونُ مَا يُومُدُونُ لَمُ يليثُوا إلّا سامة مِنْ نَهَارِ﴾.

إنّ هذا الإحساس بقصر عمر الدنيا بالنسبة إلى الآخرة، إمّا بسبب أنّ هذه الحياة ليست إلّا ساعة أمام تلك الحياة الخالدة حقيقة وواقعاً، أو لأنّ الدنيا تنقضي عليهم سريعاً حتى

ا. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٤٣، ذيل الآبات مورد البحث.

تسمير سباح به تا ج ٢. بحار الأنوار، ج ١١، ص ٥٨، ح ٦١، ويتحدث الحديث ٥٥، ص ٥٦، من مجلّد المذكور بصراحة في هذا الباب.

٣. أصول الكافي، ج ١، ص ١٧٥، (كتاب الحجة، باب طبقات الأنبياء والرسل، ح ١٣.

٤. الدر المنثور، ج ٦، ص ٤٥، وتفسير كشاف، ذيل الآية مورد البحث.

٥. المصدر السابق.

كانّها لم تكن إلّا ساعة، أو من جهة أنّهم لا يرون حاصل كلّ عــــرهم الذي لم يستغلوه ويستفيدوا منه الإستفادة الصحيحة إلّا ساعة لا أكثر.

هنا سيغطي سيل الأحزان والحسرة قلوب هؤلاء، ولات حين نــدم، إذ لا ســبيل الى الرجوع.

لهذا نرى النّبي تَتَهَالَة وقد سئل: كم ما بين الدنيا والآخرة؟ فقال: «غمضة عين، ثمّ يقول: قال الله تعالى: ﴿كَانْهُم يوم يرون ما يومدون لم يلبثول لِلساعة من نهار﴾ ". وهذا يوحي بأنّ التعبير بالساعة لا تعني مقدار الساعة المتعارفة، بل هو إشارة إلى الزمان القليل القصير.

ثمّ تضيف الآية كتحذير لكلّ البشر ﴿بلاغ﴾ لكلّ أولئك الذين خرجوا عن خط العبودية لله تعالى لأولئك الغارقين في بحر الحياة الدنيا السريعة الزوال والفناء، والعابدين شهواتها.. وأخيراً هو بلاغ لكلّ سكان هذا العالم الفاني.

وتقول في آخر جملة تتضمن استفهاماً عميق المعنى، وينطوي على التهديد: ﴿فَهُلَ يَهُلُكُ إِلَّا القَوْمِ الفَاسَقُونَ﴾؟

## ہحث

## كان نبى الإسلام مثال الصبر والإستقامة:

إنّ حياة أنبياء الله العظام ـ وخاصة نبيّ الإسلام ﷺ ـ تبيان لمقاومتهم اللامحدودة أمام المحوادث الصعبة والشدائد العسيرة، والعواصف الهوجاء، والمشاكل القاصمة، ولما كان طريق الحق مليئاً بهذه المشاكل دائماً، فيجب على سالكيه أن يستلهموا العبر من أولئك العظهاء في هذا المسير.

إنّنا ننظر عادة من نقطة مضيئة في تاريخ الإسلام إلى أيّام مرّت على الإسلام ونبيّه ﷺ صعبة مظلمة، وهذه النظرة من المستقبل إلى الماضي تجسم الوقائع والحقائق بشكل آخر، فينبغي علينا أن ندرك أنّ النّبي ﷺ كان وحيداً فريداً لا يرى في أفق الحياة أية علامة للإنتصار.

١. روضة الواعظين، ج ٢، ص ٤٤٨، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٥.

٢. «بلاغ» خبر لمبتدأ محدّوف، والتقدير: هذا القرآن بلاغ، أو: هذا الوعظ والإندار بلاغ.

فأعداؤه شمروا عن سواعدهم للفتك به، حتى أنّ أقاربه وعشيرته كانوا في الخط الأوّل في هذه الجابهة!

كان يذهب دامًا إلى قبائل العرب ويدعوهم، ولكن لم يكن يجيبه أحد.

كانوا يرجمونه حتى تسيل الدماء من عقبيه، لكنه لم يكن يكفّ عن عمله.

لقد فرضوا عليه الحصار الاجتاعي والاقتصادي والسياسي بحيث أغلقوا جميع الأبواب والطرق بوجهه وبوجه أتباعه، حتى مات بعضهم جوعاً، وأقعد المرض بعضهم الآخر.

لقد مرّت على النّبي ﷺ أيّام يصعب على القلم واللسان وصفها، فعندما جاء إلى الطائف ليدعو الناس إلى الإسلام، لم يكتفوا بعدم إجابة دعوته، بل رموه بالحجارة حتى سال الدم من قدميه.

لقد كانوا يحتّون الجهلاء من الناس على أن يصرخوا، ويسيؤوا في كلامهم إليه، فيضطر إلى أن يلتجى إلى بستان ويستظل بظل شجرة، ويناجي ربّه فيقول: «اللّهمَّ إليك أشكو ضعف قوتي، وقلة حيلتي، وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين: أنت رب المستضعفين، وأنت ربّي، إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتجهمني؟ أم إلى عدو ملكته أمري؟ إن لم يكن بك علي غضب فلا أبالى...» \.

. كانوا يسمونه ساحراً تارة، وأخرى يخاطبونه بالجنون.

كانوا يلقون التراب والرماد على رأسه حيناً، وحيناً يجمعون على قتله، فيحاصرون بيته بالسيوف والرماح.

إِلَّا أَنَّهُ رَغُمَ كُلَّ تَلُكُ الظُّرُوفُ اسْتَمْرُ فِي صَبْرُهُ وَصَمُودُهُ وَاسْتَقَامَتُهُ.

وأخيراً جنى الثمرة الطيبة لهذه الشجرة المباركة، فقد عمّ دينه شرق العالم وغربه، لا جزيرة العرب وحدها، ويدوّي اليوم صوت انتصاره صباح مساء في كلّ أرجاء الدنيا، وفي قارات العالم الخمسة، وهذا هو معنى: ﴿فاصبركما صبر لُولو العزم من الرسل﴾.

وهذا هو طريق محاربة الشياطين، وطريق الإنتصار عليهم، والوصول إلى الأهـداف الإلهيّة السامية.

إذا كان الأمر كذلك، فكيف يطمع طلاب الراحة والسلامة إلى أن يصلواإلى أهدافهم الكبيرة من دون صبر وتحمل للعذاب والآلام؟

۱. سیرة ابن هشام، ج ۲، ص ۹۱.

وكيف يأمل مسلمو اليوم أن ينتصروا على كلّ هؤلاء الأعداء الذين اجتمعت كلمتهم على إفنائهم والقضاء عليهم، دون الإستلهام من دين نبيّ الإسلام الأصيل؟

والقادة الإسلاميون بخاصة مأمورون بهذا الأمر قبل الجميع، كما ورد في حديث عن أمير المؤمنين على على السبر على ولاة الأمر مغروض، لقول الله عزَّ وجلَّ لنبيّه: ﴿ فاصبر كما صبر أولوالعزم من الرسل ﴾ وإيجابه مثل ذلك على أوليائه وأهل طاعته بقوله: ﴿ لقد كان لكم في رسول الله نسوة حسنة ﴾ . .

اللّهمَّ امنحنا هذه الموهبة العظيمة، هذه العطية الساوية، وهدا الصبر والشبات والإستقامة أمام المشاكل.

اللّهمَّ وفقنا لحفظ مشعل النور الذي حمله أولو العزم من أنبيائك، وخاصة خاتم النـبيين محمّد اللهمَّ و فقنا لأن نكون أهلاً محمّد الله الله عداية البشرية بعد تحملهم الجهود المسضنية، ووفقنا لأن نكون أهلاً لعراسته.

إلهنا! إنّ أعداء الحق متحدون ومتحزّبون ضده، ولا يرتدعون عن إقتراف أية جريمة وجناية، اللّهمّ فامنحنا صبراً وثباتاً أعظم مما لديهم لئلا نركع أمام سيل المشاكل وعظمتها، ووفقنا لأن نتخطئ الأمواج والعواصف ونتركها وراءنا، وهذا لا يتمّ إلّا بعونك ولطفك اللامحدود.

آمين يا ر**بّ العالمين**.

نهاية سورة الأحقاف

8003

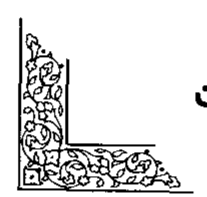
١. احتجاج الطبرسي، طبقاً لنقل تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٢٣. ذيل الآية ٢١ من سورة الاحزاب.



سورة

محمد

مدنيّة وعدد آياتها ثمان وثلاثون





### «سورة محمّد»

## ممتویٰ السورة:

سميت هذه السورة بسورة محمد الله المهاد وقتال أعداء الإسلام هو أهم موضوع ألق الآخر هو سورة القتال، والواقع أنّ مسألة الجهاد وقتال أعداء الإسلام هو أهم موضوع ألق ظلاله على هذه السورة، في حين أنّ جزءاً مها آخر من آيات هذه السورة يتناول المقارنة بين حال المؤمنين والكافرين وخصائصهم وصفاتهم، وكذلك المصير الذي ينتهي إليه كلّ منها في الحياة الآخرة.

ويمكن تلخيص محتوى السورة بصورة عامة في عدة فصول:

١-مسألة الإيمان والكفر، والمقارنة بين أحوال المؤمنين والكفّار في هذه الدنيا وفي الحياة الآخرة.

٢- بحوث معبرة بليغة وصريحة حول مسألة الجهاد وقتال المشركين، والتعليات الخاصة في يتعلق بأسرى الحرب.

٣-شرح أحوال المنافقين الذين كان لهم نشاطات هدّامة كثيرة حين نزول هذه الآيات
 في المدينة.

٤- فصل آخر يتناول مسألة السير في الأرض، وتدبر مصير الأقوام الماضية وعاقبتهم،
 كدرس للاعتبار والإتعاظ.

 وفي جانب من آيات هذه السورة ذكرت مسألة الاختبار الإلهي لمناسبتها موضوع القتال والجهاد.

٦-ورد الحديث في فصل آخر عن مسألة الإنفاق الذي يعتبر بحدً ذاته نوعاً من الجهاد،
 وجاء الحديث عن مسألة البخل الذي يقع في الطرف المقابل.

٧- وتناولت بعض آيات هذه السورة \_ لمناسبة موضوعها \_ مسألة الصلح مع الكفّار \_
 الصلح الذي يكون أساساً لهزيمة المسلمين وذلّتهم \_ ونهت عنه.

وبالجملة، فبملاحظة أنّ هذه السورة قد نزلت في المدينة حيناكان الإشتباك شديداً بين المسلمين وأعداء الإسلام، وعلى قول بعض المفسّرين أنّها نزلت أثناء معركة أحد أو بعدها بقليل، فإنّ أهم مسألة فيها هي قضية الجهاد والحرب، وتدور بقية المسائل حول ذلك المحور. الحرب المصيرية التي تميّز المؤمنين عن الكافرين والمنافقين. الحرب التي كانت تثبت دعائم الإسلام، وردّت كيد الأعداء الذين هبّوا للقضاء على الإسلام والمسلمين في نحورهم وأوقفتهم عند حدّهم.

### فضيلة تلاوة السورة:

جاء في حديث عن نبي الإسلام الأكرم ﷺ: «من قرأ سورة محمّد كان حقّاً على الله أن يسقيه من أنهار الجنّة» \.

وروي في كتاب ثواب الأعيال عن الصادق يَهِ ، أنّه قال: «من قرأ سورة الذين كفروا مورة محمّد لم يرتب أبداً. ولم يدخله شكّ في دينه، ولم يبتله الله بفقر أبداً، ولا خوف سلطان أبداً، ولم يزل محفوظاً من الشرك والكفر أبداً حتى يموت، فإذا مات وكّل الله به في قبره ألف ملك يصلون في قبره، ويكون ثواب صلاتهم له ويشيعونه حتى يوقفوه موقف الأمن عندالله عزَّ وجلّ، ويكون في أمان الله، وأمان محمّد» ...

من الواضح أنّ الذين يعيشون محتوى هذه السورة في نفوسهم و أعهاق وجودهم، وتشبّعت به أرواحهم، وهم أشداء في جهاد الأعداء اللدودين القساة، والذين لم يدعوا للشك والتزلزل الى أنفسهم سبيلاً، تكون أسس دينهم قوية، وإيمانهم صلباً، ولا يملكهم خوف ولا تنالهم ذلة ولا يعتريهم فقر، وهم في الآخرة منعمون في جوار رحمة الله.

وجاء في حديث آخر أنّ الإمام على قال: «من أراد أن يعرف حالنا وحال أعدائنا فسليقرأ سورة محمّد فإنّه يراها آية فينا وآية فيهم» ٢.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩. ص ١٤٤، بداية سورة محمّد ﷺ.

٢. ثواب الأعمال، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٥.

٣ تفسير مجمع البيان، ج ٩، بداية سورة محمد عَبُرُونُهُ.

وقد نقل هذا الحديث مفسرو السنّة أيضاً، كالآلوسي في روح المعاني ( والسيوطي في الدر المنثور <sup>٢</sup>.

وهذه السورة تبيان لحقيقة أنّ أهل بيت النّبي ﴿ كَانُوا غُوذُ جِأَ لا كُمَلِ الإيمان وأُمَّه، وأنّ بني أمية كانوا المثال البارز للكفر والنفاق.

صحيح أنّه لم يرد تصريح باسم أهل البيت ولا باسم بني أمية في هذه السورة، لكن لمّا كان البحث فيها عن فئة المؤمنين والمنافقين وخصائص كلّ منهما، فإنّها تشير قبل كلّ شيء إلى مصداقين واضحين، ولا مانع في نفس الوقت من أن تشمل السورة سائر المؤمنين والمنافقين.

#### 8003

# بِنْ الرَّحِيَةِ الرَّحْفِرَ الرَّحِيَةِ

الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَضَكَ أَعْمَلُهُمْ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ
وَءَامَنُواْ بِمَانُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَالْحَقُّ مِن زَبِّهِمْ كَفَرَعَنَهُمْ سَيِتَا تِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ ۞ ذَالِكَ
فِأَ النَّا مِن كَفَرُواْ البَّعُولَ وَأَنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا البَّعُوا الْحَقَّ مِن زَبِهِمْ كَذَالِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ
فِأَنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ البَّعُولَ وَأَنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا البَّعُوا الْحَقَّ مِن زَبِهِمْ كَذَالِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ
أَمْنَا لَهُمْ ۞
أَمْنَا لَهُمْ ۞

# التفسير

# المؤمنون أنصار المق، والكافرون أنصار الباطل:

إنّ هذه الآيات الثلاث تعتبر في الحقيقة مقدمة لأمر حربي مهم صدر في الآية الرابعة، فبيّنت الأولى منها وضع الكافرين وحالهم، والثانية حال المؤمنين، وقارنت ثالثتهما بـين الإثنين، وذلك لتتهيأ الأرضية والاستعداد للجهاد الديني ضد الأعـداء الظـالمين العـتاة باتضاح حال الفئتين.

تقول الآية الأولى: ﴿الله ين كفروا وصدّوا من سبيل الله لَضلَ لَعمالهم ﴾ وهبي إنسارة الى زعهاء الكفر ومشركي مكّة الذين كانوا يشعلون نار الحروب ضد الإسلام، ولم يكتفوا بكونهم كفاراً، بل كانوا يصدون الآخرين عن سبيل الله بأنواع الحيل والخدع والخططات.

ومع أنّ بعض المفسّرين ـكالزمخشري في الكشّاف ـفسّر «الصدّ» هنا بمعنى الإعراض عن الإيمان، في مقابل الآية التالية التي تتحدث عن الإيمان، إلّا أنّ الإحاطة بموارد استعمال هذه الكلمة في القرآن الكريم توجب الحفاظ على معناها الأصلى، وهو المنع.

والمراد من: ﴿ لَشِلَ لَمِمَالِهِمِ ﴾ أنّه يحبطها ويجعلها هباءً منثوراً، لأنّ الإحباط والإضاعة كناية عن بقاء الشيء بدون حماية ولاعهاد، ولازم ذلك زواله وفناؤه.

وعلىٰ أية حال، فإنّ بعض المفسّرين يرون أنّ هذه الجملة إشارة إلىٰ الذين نحروا الأبل

يوم بدر وأطعموها الناس، إذ نحر أبو جهل عشرة من الأبل، ومثله صفوان، وسهيل بـن عمر، لإطعام جيش الكفر \. لكن لما كانت هذه الأعمال من أجل التفاخر ومكائد الشيطان فقد أحبطت جميعاً.

غير أنّ الظاهر أنّها لا تنحصر بهذا المعنى، بل إنّ كلّ أعهالهم التي قاموا بها، وظاهرها معونة للفقراء والضعفاء، أو إقراء للضيف، أو غير ذلك، ستحبط لعدم إيمانهم.

وبغض النظر عن ذلك، فإنّ الله سبحانه قد أحبط كلّ مؤامراتهم وما قاموا به من أعمال لمحو الإسلام والقضاء على المسلمين، وحال بينهم وبين الوصول إلى أهدافهم الخبيثة.

والآية التالية وصف لوضع المؤمنين الذين يقفون في الصف المقابل للكافرين الذين وردت صفاتهم في الآية السابقة، فتقول: ﴿واللّذِينَ آمنوا وعملوا الصّالحات وآمنوا بما نزّل ملى محمّد وهو الحقّ من ربّهم كفّر عنهم سيّئاتهم وأصلح بالهم ﴾ ``.

إنّ ذكر الإيمان بما نزل على نبيّ الإسلام تَقَيَّقُ بعد ذكر الإيمان بصورة مطلقة. تأكيد على تعليات هذا النّبي العظيم ومناهجه، وهو من قبيل ذكر الخناص بعد العام، وتبيان لحقيقة أنّ الإيمان بالله سبحانه لا يتم أبداً بدون الإيمان بما نزل على النّبي تَشَيَّةً.

و يحتمل أيضاً أن تكون الجملة الأولى إشارة إلى الإيمان بالله تعالى، ولها جانب عقائدي، وهذه الجملة إلى الإيمان بمحتوى الإسلام وتعليات النّبي تَنْكِرْتُهُ، ولها الجانب العملي.

وبتعبير آخر، فإنّ الإيمان بالله سبحانه لا يكني وحده، بلّ يجب أن يؤمنوا بما نزل على النّبي على النّبي الله الله الله الله القرآن، إيمان بالجهاد، إيمان بالصلاة والصوم، وإيمان بالقيم الأخلاقية التي نزلت عليه، ذلك الإيمان الذي يكون مبدأ للحركة، وتأكيداً عملى العمل الصالح.

وممّا يستحق الإنتباء أنّ الآية تقول بعد ذكر هذه الجملة: ﴿وهو للحقّ من ربّهم ﴾ وهي تعني أنّ إيمانهم لم يكن تقليداً، أو أنّه لم يقم على دليل وحجة، بل إنّهم آمنوا بعد أن رأوا الحق فيه.

وعبارة ﴿مِن رَبِّهِمِ﴾ تأكيد على حقيقة أنّ الحق يأتي دائماً من قبل الله سبحانه، فـهو يصدر منه، ويعود إليه.

١. تفسير روحالمعاني، ج ٢٦، ص ٣٣.

٢. اعتبر جماعة من المفسّرين جملة ﴿وهو الحق من ربّهم﴾ جملة معترضة.

والجدير بالإلتفات إليه أنّ الآية تبيّن ثوابين للمؤمنين الذين يعملون الصالحات، في مقابل العقابين اللذين ذكرا للكفار الصادين عن سبيل الله: أولهما: التكفير عن السيئات التي لا يخلو منها أي إنسان غير معصوم، والثاني: إصلاح البال.

لقد جاء «البال» بمعان مختلفة، فجاء بمعنى الحال، العمل، القلب، وعلى قول الراغب: بمعنى الحالات العظيمة الأهميّة، وبناءً على هذا فإنّ إصلاح البال يعني تنظيم كلّ شؤون الحسياة والأمور المصيرية، وهو يشمل حطبعاً الفوز في الدنيا، والنجاة في الآخرة، على عكس المصير الذي يلاقيه الكفار، إذ لا يصلون إلى ثمرة جهودهم ومساعيهم، ولا نصيب لهم إلّا الهزيمة والخسران بحكم: ﴿ أَصُلَ لَعِمَالِهِم ﴾.

و يمكن القول بأن غفران ذنوبهم نتيجة إيمائهم، وأن إصلاح بالهم نتيجة أعمالهم الصالحة. إن للمؤمنين هدوءاً فكرياً واطمئناناً روحياً من جهة، وتوفيقاً ونجاحاً في بسراجمهم العملية من جهة ثانية، فإن لإصلاح البال إطاراً واسعاً يشمل الجميع، وأي نعمة أعظم من أن تكون للإنسان روح هادئة، وقلب مطمئن، وبرامج مفيدة بنّاءة.

وبيّنت الآية الأخيرة العلة الأساسية لهذا الإنتصار وتلك الهزيمة من خلال مقارنة مختصرة بليغة، فقالت: ﴿ فَلْكَ بِأَنَّ الْفَيِنَ كَفُرُوا التّبعوا الباطل وَلَنَّ الّفِينَ آهِنُوا التّبعوا العلّي هن ربّهم ﴾.

هنا يكن سرّ المسألة بأنّ خطّي الإيمان والكفر يتفرعان عن خطّي الحـق والبـاطل، فالحق يعني الحقائق المـتعلقة بحـياة الحقائق المـتعلقة بحـياة الإنسان، والقوانين الحاكمة في علاقته بالله تعالى، وفي علاقته بالآخرين.

والباطل يعني الظنون. والأوهام، والمكائد والخدّع، والأساطير والخرافات، والأفعال الجوفاء التي لا هدف من ورائها، وكلّ نوع من الانحراف عن القوانين الحــاكــمة في عــالم الوجود.

نعم، إنّ المؤمنين يتبعون الحق وينصرونه، والكفّار يتبعون الباطل ويؤازرونــه، وهــنا يكمن سرّ انتصار هؤلاء، وهزيمة أولئك.

يقول القرآن الكريم: ﴿وها خلقنا السَّما، والأرض وها بينهما باطلاً ﴾ ` .

۱. ص، ۲۷.

وفسّر البعض «الباطل» بالشيطان، وآخرون بالعبثية، لكن كما قلنا، فإنّ للباطل معنى واسعاً يشمل هذين التّفسيرين وغيرهما.

وتضيف الآية في النهاية: ﴿كذلك بضرب الله للنّاس لَمثالهم﴾ أي: كما أنّه سبحانه قد بيّن الخطوط العامّة لحياة المؤمنين والكفّار، وعقائدهم وبرابحهم العملية ونتائج أعمالهم في هذه الآيات، فإنّه يوضح مصير حياتهم وعواقب أعمالهم.

يقول الراغب في مفرداته: المثل عبارة عن قول يشبه قولاً في شيء آخر بينهما مشابهة يبيّن أحدهما الآخر.

ويستفاد من كلام آخر له أنّ هذه الكلمة تستعمل أحياناً بمعنى «المشابهة»، وأحياناً بمعنى «الوصف».

والظاهر أنّ المراد في هذه الآية هو المعنى الثاني، أي إنّ الله سبحانه يصف حال الناس هكذا، كما مثّل الجنّة في الآية ١٥ من سورة محمّد: ﴿مثل الجنّة التي وعدالمتقون﴾

وعلىٰ أية حال، فالذي يستفاد من هذه الآية جيداً، أنّنا كلما اقتربنا من الحق اقتربنا من الإيمان، وسنكون أبعد عن حقيقة الإيمان وأقرب إلى الكفر بتلك النسبة التي تميل بها أعمالنا نحو الباطل، فإنّ أساسي الإيمان والكفر هما الحق والباطل.

#### 8003

فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرِّبَ الرِّقَابِحَقَّى إِذَا أَنْحَنَتُمُ وَمُرْفَشُدُّواْ الْوَثَاقَ فَإِمَّامَنَا ابْعَدُواِمَا فِذَاءً حَقَىٰ تَضَعَ الْمَرِّبُ أَوْزَارَهَا ذَلِكَ وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَا نَصَرَمِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبَلُواْ بَعْضَحَهُم بِبَعْضِ مَعَضَعَ الْمَرَّفِي اللَّهُ وَلَا يَعْفَلُهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُلْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْمِلُ اللَّهُ اللَّلَةُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّ

## التفسير

# يمِب المزم في سامة المرب:

كما قلنا سابقاً، فإنّ الآيات السابقة كانت مقدمة لتهيئة المسلمين من أجل إصدار أمر حربي مهم ذكر في الآيات مورد البحث، فتقول الآية: ﴿فَإِذَا لَقَيْتُم اللَّذِينَ كَفُرُوا فَنَصُرِبُ لَلْوَقَابِ﴾ \.

من البديهي أن «ضرب الرقاب» كناية عن القتل، وعلى هذا فلا ضرورة لأن يبذل المقاتلون قصارى جهدهم لأداء هذا الأمر بالخصوص، فإنّ الهدف هو دحر العدو والقضاء عليه، ولما كان ضرب الرقاب أوضح مصداق له، فقد أكّدت الآية عليه.

وعلىٰ أية حال، فإنّ هذا الحكم مرتبط بساحة القتال، لأنّ «لقيتم» ـ من مادة اللقاء ـ تعني الحرب والقتال في مثل هذه الموارد، وفي نفس هذه الآية قرائن عديدة تشهد لهمذا المعنىٰ كمسألة أسر الأسرىٰ، ولفظة الحرب، والشهادة في سبيل الله، والتي وردت في ذيل الآرة.

وخلاصة القول: إنّ اللقاء يستعمل \_أحياناً \_ بمعنى اللقاء بأي شكل كان، وأحياناً بمعنى

١. «ضرب» مصدر مفعول مطلق لفعل مقدر، والتقدير: اضربوا ضرب الرقاب، كما صرّحت الآية ١٢ من سورة الأنفال بذلك إذ قالت: ﴿ فاضربوا فوق الأعناق﴾.

المواجهة والمجابهة في ميدان الحرب، واستعمل في القرآن المجيد بكلا المعنيين، والآية مـورد البحث ناظرة إلى المعنى الثّاني.

ومن هنا يتضح أنّ أولئك الذين حوّروا هذه الآية وفسّروها بأنّ الإسلام يقول: حيثًا وجدتم كافراً فاقتلوه، لم يريدوا إلّا الإساءة إلى الإسلام، واتخاذ الآية بمعناها المحرّف حربة ضد الدين الحنيف، ومحاولة منهم لتشويه صورة الإسلام الناصعة، وإلّا فإنّ الآية صريحة في اللقاء في ساحة الحرب وميدان القتال.

من البديهي أنّ الإنسان إذا واجه عدواً شرساً في ميدان القتال، ولم يقابله بحزم ولم يكل له الضربات القاصمة ولم يذقه حرّ سيفه ليهلكه، فإنّه هو الذي سيهلك، وهذا القانون منطقي تماماً.

ثم تضيف الآية: ﴿حتَىٰ إِذَا لِتُحَنتُمُوهُم فَشَدُّوا الوثاق﴾.

«أثخنتموهم» من مادة ثخن، بمعنىٰ الغلظة والصلابة، ولهذا تطلق علىٰ النـصـر والغــلبة الواضحة، والسيطرة الكاملة علىٰ العدو.

وبالرغم من أنّ أغلب المفسّرين فسّروا هذه الجملة بكثرة القتل في العدو وشدّته، إلّا أنّ هذا المعنى لا يوجد في أصلها اللغوي، كما قلنا، ولكن لمّا كان دفع خطر العدو غير ممكن أحياناً إلّا بكثرة القتل فيه، فيمكن أن تكون مسألة القتل أحد مصاديق هذه الجملة في مثل هذه الظروف، لا أنّها معناها الأصلى .

وعلى كلّ حال، فإنّ الآية المذكورة تبيّن تعلياً عسكرياً دقيقاً، وهو أنّه يجب أن لا يُقدَم على أسر الأسرى قبل تحطيم صفوف العدو والقضاء على آخر حصن لمقاومته، لأنّ الإقدام على الأسر قد يكون سبباً في تزلزل وضع المسلمين في الحرب، وسيعيق المسلمين الإهتام بأمر الأسرى ونقلهم إلى خلف الجبهات عن أداء واجبهم الأساسى.

وعبارة ﴿فَشَدُوا الوقاق﴾ وبملاحظة أنّ الوثاق هو الحبل، أو كلّ ما يربط به، يشير الى إتقان العمل في شدّ وثاق الأسرى، لئلا يستغل الأسير فرصة يفر فيها، ثمّ يوجّه ضربةً إلى الإسلام والمسلمين.

وتبيّن الجملة التالية حكم أسرى الحرب الذي يجب أن يقام بحقّهم بعد انتهاء الحرب،

١. ينقل صاحب لسان العرب عن ابن الأعرابي أنَّ: «أثخن»: إذا غلب وقهر.

فتقول: ﴿ فَإِمَّا هِنَا بِعِدُ وَإِمَّا فَدَا ﴾ وعلى هذا لا يمكن قتل الأسير الحربي بعد انتهاء الحرب، بل إنّ ولي أمر المسلمين \_ طبقاً للمصلحة التي يراها \_ يطلق سراحهم مقابل عوض أحياناً، وبلا عوض أحياناً أخرى، وهذا العوض \_ في الحقيقة \_ نوع من الغرامة الحربية التي يجب أن يدفعها العدو.

طبعاً يوجد حكم ثالث في الإسلام فيا يتعلق بهذا الموضوع، وهو استعباد الأسرى، إلّا الله ليس أمراً واجباً، بل هو راجع إلى ولي أمر المسلمين ينفّذه عندما يراه ضرورة في ظروف خاصة، ولعلّه لم يرد في القرآن بصراحة لهذا السبب، بل بيّنته الرّوايات الإسلامية فقط.

يقول فقيهنا المعروف «الفاضل المقداد» في «كنز العرفان»: إنّ ما روي عن مذهب أهل البيت المثل أنّ الأسير لو أسر بعد انتهاء الحرب فإنّ إمام المسلمين مخيّر بين ثلاث: إمّا إطلاقه دون شرط، أو تحريره مقابل أخذ الفدية، أو جعله عبداً، ولا يجوز قتله بأي وجه.

ويقول في موضع آخر من كلامه: إنّ مسألة الرق استفيدت من الروايات، لا من ستن الآية <sup>١</sup>.

وقد وردت هذه المسألة في سائر الكتب الفقهية أيضاً ".

وسنشير إلى هذا المطلب في بحث الرق الذي سيأتي في ذيل هذه الآيات.

ثمّ تضيف الآية بعد ذلك: ﴿ حَتَّىٰ تضع العرب أوزارها ﴾ آفلا تكفوا عن القتال حتىٰ تخطّموا قوىٰ العدو ويصبح عاجزاً عن مواجهتكم، وعندها سيخمد لهيب الحرب.

«الأوزار» جمع «وزر»، وهو الحمل الثقيل، ويطلق أحياناً على المعاصي، لأنّهـا تــثقل كاهل صاحبها.

والطريف أن هذه الأوزار نسبت إلى الحرب في الآية، إذ تقول: ﴿ مَسَمَّىٰ تَسْمَع للعربُ لُوزِرها ﴾ وهذه الأحمال الثقيلة كناية عن أنواع الأسلحة والمشاكل الملقاة على عاتق المقاتلين، والتي يواجهونها، وهي بعهدتهم ماكانت الحرب قائمة.

لكن متى تنتهي الحرب بين الإسلام والكفر؟ سؤال أجاب عنه المفسرون إجابات مختلفة:

١. كنز العرفان، ج ١، ص ٣٦٥.

٢. الشرائع، كتاب الجهاد وشرح اللمعة، أحكام الغنيمة.

٣. «حتى» غاية لافضرب الرقاب). واحتملت احتمالات أخرى لا تستحق الإهتمام.

فالبعض كابن عباس قال: حتى لا تبقى وثنية على وجه البسيطة، وحتى يقتلع دين الشرك وتجتث جذوره.

وقال البعض الآخر: إنّ الحرب بين الإسلام والكفر قائمة حتى ينتصر المسلمون على الدجال، وهذا القول يستند إلى حديث روي عن الرّسول الأكرم الله قال: «والجهاد ماض مذ بعثنى الله إلى أن يقاتل آخر أمّتي الدجال» \.

البحث حول «الدجّال» بحث واسع، لكن القدر المعلوم أنّ الدجّال رجل خدّاع، أو رجال خدّاعون ينشطون في آخر الزمان من أجل إضلال الناس عن أصل التوحيد والحق والعدالة، وسيقضي عليهم المهدي (عج) بقدرته العظيمة، وعلى هذا فإنّ الحرب قائمة بين الحق والباطل ما عاش الدجّالون على وجه الأرض.

إنّ للإسلام نوعين من المحاربة مع الكفر: أحدهما الحروب المرحلية كالغزوات التي غزاها النّبي ﷺ حيث كانت السيوف تغمد بعد انتهاء كل غزوة. والآخر هو الحرب المستمرة ضد الشرك والكفر، والظلم والفساد، وهذا النوع مستمر حتى زمن اتساع حكومة العدل العالمية، وظهورها على الأرض جميعاً على يد المهدي (عج).

ثم تضيف الآية: ﴿ وَلَكَ وَلَوْ مِشَاء لَلله لانتصر منهم ﴾ أ بالصواعق الساوية، والزلازل، والعواصف، والإبتلاءات الأخرى، لكن باب الإختبار وميدانه سيغلق في هذه الصورة: ﴿ وَلَكُنْ لِيبِلُو بِعَفْكُم بِبِعِفْنَ ﴾.

هذه المسألة هي فلسفة الحرب، والنكتة الأساسية في صراع الحق والباطل، فني هذه المروب ستتميز صفوف المؤمنين الحقيقيين والعاملين من أجل دينهم عن المستكلمين في المجالس المتخاذلين في ساعة العسرة، وبذلك ستتفتح براعم الاستعدادات، وتحيا قوة الإستقامة والرجولة، ويتحقق الهدف الأصلي للحياة الدنيا، وهو الإستلاء وتسمية قوة الإعان والقيم الإنسانية الأخرى.

إذا كان المؤمنون يتقوقعون على ذواتهم وينشغلون بالحياة اليومية الرتيبة، وفي كل مرة تطغى فيها جماعة من المشركين والظالمين يدحضهم الله سبحانه بالقوى الغيبية، ويدمّرهم بالطرق الإعجازية، فإنّ المجتمع سيكون خاملاً ضعيفاً عاجزاً، ليس له من الإسلام والإيمان إلّا اسمه.

٢. وذلك؛ خبر لمبتدأ محذوف، والتقدير: الأمر كذلك.

وخلاصة القول: إنّ الله سبحانه غني عن سعينا وجهادنا من أجل تثبيت دعائم دينه، بل نحن الذين نتربيّ في ميدان جهاد الأعداء، ونحن الذين نحتاج إلى هذا الجهاد المقدّس.

وقد ذكر هذا المعنى في آيات القرآن الأخرى بصيغ أخرى، فنقرأ في الآية ١٤٢ من سورة آل عمران: ﴿ لُم حسبتم لَن تدخلوا الجنّة ولمّا يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم المتابرين ﴾ وجاء في الآية التي سبقتها: ﴿ وليمحص الله الذين آمنوا ويمحق الكافرين ﴾ .

وتحدّثت آخر جملة من الآية مورد البحث عن الشهداء الذين قدّموا أرواحهم هدية لدينهم في هذه الحروب، ولهم فضل كبير على المجتمع الإسلامي، فقالت: ﴿وَاللَّذِينَ قَتَلُوا فَي سبيل الله قلن يضل لُعمالهم﴾.

فلن تذهب جهودهم وآلامهم وتضحياتهم سدى، بل كلها محفوظة عند الله سبحانه، فستبق آثار تضحياتهم في هذه الدنيا، وكل نداء (لا إله إلا الله) يطرق سمع البشر بمثل نمرة جهود أولئك الشهداء، وكل سجدة يسجدها مسلم بين يدي الله هي من بركات تضحياتهم، فبمساعيهم تحطمت قيود المذلة والعبودية، وعزة المسلمين ورفعتهم رهينة ما بذلوه من الأرواح والتضحيات.

هذه هي أحدى مواهب الله في شأن الشهداء.

وهناك ثلاث مواهب أخرى أضيفت في الآيات التالية:

تقول الآية أوّلاً: ﴿سِيعه يعم إلى المقامات السامية، والفوز العظيم، ورضوان الله تعالى . والأخرى: ﴿يصلح بالعم فيهبهم هدوء الروح، واطمئنان الخاطر، والنشاط المعنوي والروحي، والإنسجام مع صفاء ملائكة الله ومعنوياتهم، حيث يجعلهم جلساءهم وندماءهم في مجالس أنسهم ولذّتهم، ويدعوهم إلى ضيافته في جوار رحمته.

والموهبة الأخيرة هي: ﴿ويدخلهم الجنَّة عرَّفها لهم ﴾.

قال بعض المفسّرين: إنّه تعالى لم يبيّن لهم الصفات الكلية للجنّات العلى وروضة الرضوان وحسب، بل عرف لهم صفات قصورهم في الجنّة وعلاماتها، بحيث أنّهم عندما يردون الجنّة يتوجّهون إلى قصورهم مباشرة .

وفسر البعض «عرّفها» بأنّها من مادة «عرف» \_ على زنة فكر \_، وهـ و العـ طر الطـ يب

۱۰ تفسیر مجمع البیان، ج ۹، ص ۹۸.

الرائحة، أي إنَّ الله سبحانه سيدخلهم الجنَّة التي عطَّرها جميعاً استقبالاً لضيوفه.

إلّا أنّ التّفسير الأوّل يبدو هو الأنسب.

وقال البعض: إذا ضممنا هذه الآيات إلى آية: ﴿ولا تحسبنَ الَّذِينَ قَتَلُوا فَي سبيل الله لَمُواتِهَ ﴾ أ، سيتضح أنّ المراد من إصلاح البال إحياؤهم حياة يصلحون بها للحضور عند ربّهم بانكشاف الغطاء ".

## بحوث

## ١\_ مقام الشهداء السامي

قرّ في تأريخ الشعوب أيام تحدق الأخطار فيها بتلك الأمم والشعوب، ولا يمكن دفع هذه الأخطار والحفاظ على الأهداف المقدّسة العظيمة إلّا بالتضحية والفداء وتقديم القرابين الكثيرة، وهنا يجب أن يتوجّه المؤمنون المضحّون إلى ساحات القتال، ليحفظوا دين الحق بسفك دمائهم، ويسمى هؤلاء الأفراد في منطق الإسلام بـ«الشهداء».

إنّ إطلاق كلمة الشهيد - من مادة الشهود - على هؤلاء، إمّا لحضورهم في ميدان الجهاد ضد أعداء الحق، أو لأنّهم يشاهدون ملائكة الرحمة لحظة شهادتهم، أو لمشاهدتهم النعم العظيمة التي أعدّت لهم، أو لحضورهم عند الله، كها جاء في الآية الشريفة: ﴿ وَلا تحسبنَ الّذين قَتَلُوا فَي سِيل الله لَمُولِناً مِل أحياء عند ربّهم يرزقون ﴾ ".

وقلٌ من يصل إلى درجة الشهيد في الإسلام.. أُولئك الشهداء الذين يذهبون إلى ساحة الحرب بين الحق والباطل عن وعي وخلوص نيّة، ويقدّمون آخر قطرة من دمائهم الزكية في هذا السبيل.

وتلاحظ في المصادر الإسلامية روايات عجيبة حول مقام الشهداء، تحكي عظمة عمل الشهداء، وقيمته الفذّة.

وجاء في حديث آخر روي عنه ﷺ: «المجاهدون في الله قوّاد أهل الجنّة» ٥.

۱ آل عمران، ۱۶۹.

۲۰ تفسیر المیزان، ج ۱۸، ص ۲٤٤.

٣. آل عمران، ١٦٩. ٤٠ و ج ٧٤، ص ٨٣.

٥. المصدر السابق.

ونطالع في حديث آخر عن الإمام الباقر على: «ما من قطرة أحبّ إلى الله من قطرة دم في سبيل الله، أو قطرة من دموع عين في سواد اللبل من خشية الله، وما من قدم أحبّ إلى الله من خطوة إلىٰ ذي رحم، أو خطوة يتم بها زحفاً في سبيل الله» .

وإذا قلبنا أوراق تأريخ الإسلام، فسنرئ الشهداء قد سجّلوا القسم الأعظم من الافتخارات، وهم الذين قدّموا القسط الأوفر من الخدمة.

وليس هذا في الأمس فقط، فإنّ ثقافة الشهادة المصيرية اليوم ترعب العدو أيضاً، وتمزّق صفوفه، وتمنعه من النفوذ إلى حصون الإسلام، وتزرع اليأس في نفسه من إمكان تخطّيها، فما أكثر بركة ثقافة الشهادة للمسلمين، وما أشدّها على أعداء الدين.

لكن، لاشك أنّ الشهادة ليست هدفاً، بل الهدف هو الانتصار على العدو، وحراسة دين الله والحفاظ عليه، إلّا أنّ هؤلاء الحراس على دينهم يجب أن يكونوا على أهبة الاستعداد، بحيث إذا إحتاج الحال بذل النفوس والدماء فإنّهم لا يتأخّرون عن بذلها، بل يبادرون إلى البذل والتضحية والإيثار، وهذا هو معنى كون الأمّة منجبة للشهداء، لا أنّهم يطلبون الشهادة كهدف نهائي.

وهناك نكتة تستحق الإهتام، وهي أنّ للشهادة في ثقافة الإسلام معنيين مختلفين: معنى «خاص»، وآخر «عام» واسع.

أمّا الخاص فهو القتل في سبيل الله في معركة الجمهاد، وله أحكمه الخماصة في الفقه الإسلامي، ومن جملتها أنّ الشهيد لا يغسل ولا يكفن، بل يدفن بثيابه ودمائه إذا توفي في ميدان المعركة!!

أمّا المعنى العام الواسع للشهادة، فهو أن يقتل الإنسان في طريق تأدية الواجب الإلهي، فإنّ كلّ من يرحل عن الدنيا وهو في حالة أداء هذا الواجب يعد شهيداً، ولذلك ورد في الروايات الإسلامية أنّ عدة فئات يغادرون الدنيا وهم شهداء:

٢. المصدر السابق، ص ١٢.

١. بحار الأنوار، ج ١٠٠، ص ١٤.

١-روي عن نبي الإسلام الأكرم ﷺ: «إذا جاء الموت طالب العلم وهو على هذا الحال مات شهيداً» \.

٢. يقول أمير المؤمنين علي ﷺ: «من مات علىٰ فراشه وهو علىٰ معرفة حق ربّه، وحـق رسوله وأهل بيته، مات شهيداً» ٢.

٣ نقراً في حديث آخر عن الإمام الصادق الله عن عن الإمام الصادق الله عنه الله عنه عن الإمام الصادق الله عن الإمام الصادق الله الله عنه عنه الله عنه

وكذلك آخرون يقتلون في طريق الحق، أو يموتون فيه، ومن هنا تتّضح عظمة ثـقافة الإسلام هذه، ومدى سعتها.

وننهي هذا البحث بحديث عن الإمام على بن موسى الرضائي، عن آبائه عن رسول الله وننهي «أوّل من يدخل الجنّة الشهيد» أ.

# ٢\_ أهداف القتال في الإسلام

إنّ القتال لا يعتبر في الإسلام قيمة من القيم، بل يعتبر ضد القيم من جهة كونه باعثاً على الخراب والتدمير، وإزهاق الأنفس، وإهدار القوى والإمكانيات التي يمكن أن تسخّر لخدمة الإنسان وسعادته ورفاهه، ولذلك جُعل في بعض الآيات القرآنية في مصاف العقوبات الإلهية، فنرى الآية من سورة الأنعام تقول: ﴿قُل هوالقادر على لن يبسف عليكم عذاباً من فوقكم أو من تحدد أرجلكم أو يلبسكم هيداً ويذيق بعضكم بأمن يعلن ﴾

فقد اعتبر القتال هنا بمثابة الصاعقة والزلزلة والإبتلاءات الأرضية والسهاوية، ولذلك فإنّ الإسلام يمتنع عن القتال والحرب ما استطاع إلى ذلك سبيلاً.

أمّا إذا تعرّض وجود الأمّة للخطر، أو أنّ أهدافه المقدّسة السامية أصبحت مهددة بالسقوط، فإنّ القتال هنا يعتبر قيمة سامية، ويكتسب عنوان الجهاد في سبيل الله، ولذلك توجد في الإسلام أنواع من الجهاد: الجهاد الابتدائي، الحرر للاُمم، والجهاد الدفاعي، والجهاد من أجل إخماد نار الفتنة والشرك والوثنية، وقد أوردنا تفصيلها في موضع آخر<sup>0</sup>.

بناءً على هذا فإنّ الجهاد الإسلامي على خلاف ما يدّعيه أعداء الإسلام من أنّه يعني

٢. نهج البلاغة، آخر الخطبة ١٩٠.

١. سفينة البحار، ج ١، مادة شهد.

٤. بحار الأنوار، ج ٧١. ص ٢٧٢.

٣. سفينة البحار، ج ١، مادة شهد.

التّفسير الأمثل، ذيل الآية ١٩٣ من سورة البقرة.

فرض العقيدة على الآخرين، بل إنّ العقيدة المفروضة لا قيمة لها في الإسلام، لكن الجهاد يتعلق بالموارد التي يشن فيها العدو الحرب ضد الأمّة الإسلامية، أو عندما يسلبها الحريات التي منحها الله إيّاها، أو أنّه يريد أن يهدر حقوقها ويصادرها، أو أنّ ظالماً قد أخذ بأنفاس مظلوم فيجب على المسلمين حينئذٍ أن يهبوا لنصرة المظلوم، حتى وإن أدّى الأمر إلى قتال القوم الظالمين.

وقد عكست الآيات السابقة هذا المعنى في عبارة لطيفة وجيزة، حينا تقول: ﴿ وَلك بِأَنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا لِتَبعوا اللَّحَقّ مِن رَبّهم ﴾ وعلى هذا فإنّ الحرب هي حرب بين الحق والباطل، لا أنّها وسيلة لتكوين الدولة، ومحاولة توسيع رقعتها، والإغارة على أموال الآخرين، والتسلّط وإعمال القوة والإرهاب.

ولهذا السبب\_أيضاً \_قرأنا في الرواية التي أوردناها في تفسير هذه الآيات أنّ نار الحرب لن تخمد في المجتمع الإنساني إلّا بعد القضاء على الدجّالين، وتطهير الأرض من دنسهم.

وهنا نكتة تستحق الإنتباه، وهي أنّ الإسلام قد أكّد على مسألة التعايش السلمي مع أتباع الأديان الساوية الأخرى، وقد وردت في الآيات والرّوايات والفقه الإسلامي بحوث مفصلة في هذا الباب تحت عنوان (أحكام أهل الذمّة) فإذا كان الإسلام يؤيّد فرض العقيدة والإكراه عليها، ويتوسّل بالقوة والسيف من أجل تحقيق أهدافه، فأي معنى إذن لقانون أهل الذمّة والتعايش السلمي؟

# ٣\_ أمكام أسرىٰ المرب

قلنا: يجب على المسلمين أن لا يفكروا في أسر أفراد العدو إلّا بعد هزيمة العدو الكاملة واندحاره التام، لأنّ هذا التفكير والإنشغال بالأسرى قد يتضمّن أخطاراً جسيمة.

غير أنّ أسلوب الآيات \_مورد البحث \_يدل على وجوب الإقدام على أسر أفراد العدو بعد هزيمته، فالآية تقول: ﴿فَإِذَا لَقَيْتُم اللَّذِينَ كَفُرُوا فَصُرِبِ الرَّقَـابِ ﴾ ثمّ تـضيف: ﴿حـتَىٰ إِذَا لَمُحْتَمُوهُم فَشَدُّوا الوثاق ﴾ وعلى هذا يجب أسرهم بدل قتلهم بعد الإنتصار عليهم، وهو أمر لابدٌ منه، لأنّ العدو إذا ترك وشأنه فمن الممكن أن ينظم قواه مرّة أخرى ليهجم على المسلمين من جديد.

إلّا أنّ الحال يختلف بعد الأسر، إذ يكون الأسير أمانة إلهيّة بيد المسلمين رغم كلّ الجرائم التي ارتكبها، ويجب أن تراعئ فيه حقوق كثيرة. إنّ القرآن يجد أولئك الذين آثروا الأسير على أنفسهم، وقد موا له طعامهم، فيقول: ﴿ويطعمون الطّعام على حبّه مسكينا ويتيما ولسيرا ﴾ وهذه الآية - طبقاً لرواية معروفة - نزلت في على وفاطمة والحسن والحسين عبي إذ كانوا صاغين وأعطوا إفطارهم لمسكين مرّة وليتيم أخرى، لأسير ثالثة.

وحتى الأسرى الذين يقتلون بعد الحرب استثناءاً، إمّا لكونهم خطرين، أو لارتكابهم جرائم خاصّة، فإنّ الإسلام أمر أن يحسن إليهم قبل تنفيذ الحكم بحقّهم، كما نسرى ذلك في حديث عن على الله الأسير والإحسان إليه حق واجب، وإن قتلته من الغد» ٢.

والأحاديث في هذا الباب كثيرة ، حتى أنّه ورد في حديث عن الإمام على بن الحسين الله قال: «إذا أخذت أسيراً فعجز عن المشي وليس معك محمل فأرسله ولا تقتله، فإنّك لا تدرى ما حكم الإمام فيه » أ.

بل ورد في التأريخ في أحوال أمَّة أهل البيت عليهم السلام أنَّهم كانوا يطعمون الأسرى من نفس الطعام الذي كانوا يتناولونه.

إلا أنّ حكم الأسير ـ وكما قلنا في تفسير الآيات ـ بعد انتهاء الحرب أحد ثلاثة: إمّا إطلاق سراحه من دون قيد أو شرط، أو إطلاق سراحه مقابل دفع غرامة مالية هي الفدية، أو استرقاقه، واختيار أحد هذه الأمور الثلاثة منوط بنظر إمام المسلمين، فهو الذي يختار ما يراه الأصلح بعد الأخذ بنظر الاعتبار ظروف الأسرى، ومصالح الإسلام والمسلمين مسن الناحية الداخلية والخارجية، وبعد ذلك يأمر بتنفيذ ما اختاره.

بناءً علىٰ هذا، فليس لأخذ الفدية أو الاسترقاق صفة الإلزام والوجوب، بل هما تابعان للمصالح التي يراها إمام المسلمين، فإذا لم تكن مصلحة فيهما فله أن يغض النظر عمنهما، ويطلق سراح الأسرى دون طلب الفدية.

وقد بحثنا حول فلسفة أخذ الفدية بصورة مفصلة لدى تفسير الآيــة ٧٠ مــن ســورة الأنفال.

۱. الانسان، ۸. ۲. وسائل الشيعة، ج ۱۱، ص ٦٩.

٣. فروع الكافي، ج ٥، ص ٣٥. (باب الرفق بالأسير وإطعامه).

٤. المصدر السابق.

## ٤\_ الرق في الإسلام

بالرغم من أنّ مسألة «استرقاق أسرى الحرب» لم ترد في القرآن الجميد كحكم حتمي، لكن لا يمكن إنكار ورود أحكام في القرآن فيا يتعلق بالعبيد، وهي تثبت وجود أصل الرقية حتى في زمان النّبي عَيَالَيَّ وصدر الإسلام، كالأحكام المتعلقة بالزواج من العبيد، أو كونهم محرماً، أو مسألة المكاتبة (وهي اتفاق يتحرر بموجبه العبد بعد أدائه مبلغاً من المال يتفق عليه) وقد وردت هذه الأحكام في آيات عديدة من القرآن في سورة النساء، النحل، المؤمنون، النور، الروم، والأحزاب.

سؤال: وهنا يعترض البعض على الإسلام بأنه: لماذا لم يلغ هذا الدين الإلهي مسألة الرق تماماً مع ما يحتويه من القيم الإنسانية السامية، ولم يعلن تحرير كلّ العبيد من خلال إصدار حكم قطعي؟!

صحيح أنّ الإسلام أوصىٰ كثيراً بالرقيق، إلّا أنّ المهم هو تحريرهم بــدون قــيدشرط، فلهاذا يكون الإنسان مملوكاً لإنسان آخر مثله، ويفقد الحرية التي هي أعــظم عــطايا الله سبحانه؟!

الجواب: يجب القول في جملة موجزة: إنّ للإسلام برنامجاً دقيقاً مدروساً لتحرير العبيد، تؤدّي نهايته إلى تحرير جميع العبيد تدريجياً، دون أن يكون لهذه الحرية ردّ فعل سلبي في الجتمع.

وقبل أن نتناول توضيح هذه الخطة الإسلامية الدقيقة، نرى لزاماً ذكر عـدة نـقاط كمقدمة:

### عذة نقاط

### ١\_الإسلام وظامرة الرق

الإسلام لم يكن المبتدع للرق مطلقاً، بل إنه لما ظهر كانت مسألة العبودية والرقيق قد عمّت أرجاء العالم، وكانت معجونة بظلام المجتمعات البشرية وبوجودها، بل استمرت مسألة الرقيق في كلّ المجتمعات حتى بعد الإسلام أيضاً، وبقيت مستمرة حتى قبل مائة عام حيث بدأت ثورة تحرير الرقيق، حيث لم تعد مسألة الرقيق مقبولة بشكلها القديم نتيجة اختلاف نظام حياة البشر، وتغيره عمم كان عليه.

إنّ إلغاء العبودية بدأ من أوربا، ثمّ اتسع في سائر الدول ومن جملتها أمريكا وآسيا.

لقد استمر الرق في إنجلترا حتى سنة ١٨٤٠، وفي فرنسا حتى سنة ١٨٤٨، وفي هولندا إلى اسنة ١٨٤٨، وفي هولندا إلى اسنة ١٨٦٣، وفي أمريكا إلى سنة ١٨٦٥، ثمّ عقد مؤتمر بروكسل فأصدر قراراً بإلغاء الرق في أنحاء العالم، وكان ذلك سنة ١٨٩٠، أى قبل أقل من مائة عام.

# ٢\_هل ألقيت ظامرة الرق؟

تغيير شكل الرق في دنيا اليوم: صحيح أنّ الغربيين كانوا قد سبقوا إلى إلغاء الرق، إلّا أنّنا عندما نحقق في المسألة بدقة، نرى أنّ الرق لم تقتلع جذوره، بل إنّه تحور من حالة إلى أخرى أخطر وأكثر رعباً، أي إنّه اتخذ شكل استعبار الشعوب، واسترقاق المستعمرات، بحيث كلما ضعف الرق الفردي قوي الإسترقاق الجماعي والاستعبار، فإنّ الإمبراطورية البريطانية التي كانت سبّاقة إلى إلغاء الرق، تعتبر السبّاقة أيضاً في استعبار الشعوب.

إنّ الجرائم التي ارتكبها المستعمرون الغربيون طوال مدة استعمارهم لم تكن أقسل مسن جرائم مرحلة العبودية، بل كانت أوسع وأشدّ إجراماً.

وحتى بعد تحرر المستعمرات، فإنّ استعباد الأمم قد استمر، لأنّ هذه الحرية كانت حرية سياسية، أمّا الاستعمار الاقتصادي والثقافي فلا يزال حاكماً في كثير من المستعمرات التي نالت حريتها، وغيرها.

وأمّا الدول الشيوعية التي نادت قبل الجميع بإلغاء العبودية، واتخذتها ذريعة في ثورتها، فإنّها بالذات مبتلاة بنوع من الإسترقاق العام الذي يندى له الجبين، فإنّ الشعوب التي تعيش في ظل هذه الدول تكون كالعبيد تماماً لا يملكون من أمرهم شيئاً، ويعيّن أعضاء الحزب الشيوعي كلّ مقدراتهم وما يتعلق بشؤون حياتهم، وإذا ما أبدى أحد وجهة نظر مخالفة فإمّا أن يرسل إلى الخيّات الإجبارية، أو يلق في دهاليز السجون، وإذا كان من العلماء فإنّه يبعث إلى دار الجانين باعتباره مختل العقل ومصاباً بمرض نفسي وعصبي.

والخلاصة: إنّ الرق لا يتبع الاسم، فإنّ القبيح والمرفوض هو محتوى الرق، ونحن نعلم أنّ مفهوم الرق قائم في الدول الاستعمارية والدول الشيوعية بأسوأ أشكاله.

والنتيجة: إنّ إلغاء الرق في العالم كان صورياً، ولم يكن في الحقيقة إلّا تبديل للصورة والشكل الظاهري.

## ٣ مصير الرقيق المؤلم في الماضي

لقدكان للرقيق على مرّ التاريخ مصير مؤلم جدّاً، ولنأخذ على سبيل المثال عبيد الرومان \_ باعتبارهم قوماً متمدنين \_ كنموذج، فإنهم \_ على حدّ قول كاتب «روح القوانين» \_ كانوا تعساء بحيث لم يكونوا عبيداً لفرد، وإغّا كانوا يعتبرون عبيداً لكل المجتمع، وكان باستطاعة كلّ شخص أن يعذّب عبده ويؤذيه كما يحلو له دون خوف من القانون. لقد كانت حياة أولئك أسوأ من حياة الحيوانات في الواقع.

لقد كان الكثير من الرقيق يموتون في الفترة بين اصطيادهم من المستعمرات الأفريقية وحتى عرضهم في الأسواق للبيع، وما تبق منهم كان يُتخذ وسيلة للإستغلال في العمل، وكان تجار العبيد الطامعون لا يعطونهم من الغذاء إلا ما يبقيهم أحياء وقادرين على العمل، أمّا عند كبرهم وعجزهم وابتلائهم بأمراض يصعب علاجها، فإنّهم كانوا يتركونهم وشأنهم ليسلموا الروح بشكل أليم، ولذلك كان اسم الرق يقترن بسيل من الجرائم المرعبة على مرّ التاريخ.

وباتضاح هذه النكات نعود إلى خطة الإسلام في تحريره العبيد تــدريجياً، ونــتناولها بصورة مختصرة.

### ٤\_ مُطة الإسلام لتمرير العبيد

إنّ ما يغفل عنه غالباً هو أنّ ظاهرة سلبية إذا توغّلت في مفاصل المجتمع، فهناك حاجة إلى فترة زمنية لاقتلاع جذورها، ولكلّ حركة غير مدروسة ردّ فعل سلبي، تماماً كما إذا ابتلي إنسان بمرض خطير، وقد استفحل هذا المرض في بدنه، أو من اعتاد على تناول المخدارات لعشرات السنين حتى تطبع على هذه الطبيعة المستهجنة، فني هذه الموارد يجب الإعتاد على برامج زمنية لعلاجه قد تطول وقد تقصر.

ونقول بأسلوب أكثر صراحةً: لو أنّ الإسلام كان قد أصدر أمراً عاماً بتحرير كل العبيد، فربّا كان الضرر أكثر، وقد يهلك منهم عدد أكثر، لأنّ الرقيق كانوا يشكلون نصف المجتمع أحياناً، وليس لهم عمل مستقل يتكسبون به، ولا دار أو ملجاً، أو وسيلة ما لإدامة الحياة. إنّ هؤلاء لو تحرّروا في ساعة معينة من يوم معين فستظهر على الساحة فجأةً جماعة عظيمة عاطلة عن العمل، وعندها ستكون حياتهم مهددة وربّا أدّى إلى إرباك نظام المجتمع،

وعندما يلح عليه الحرمان فسيجد نفسه مضطراً إلى الهجوم عملي ممتلكات الآخرين، فتنشب الصراعات والإشتباكات ونزف الدماء.

هنا ندرك الغاية من التحرير التدريجي، وذلك ليستوعبهم المجتمع ولا يشمئز منهم، وحينئذٍ سوف لا تتعرض أرواحهم للخطر، كما لا يتهدد أمن المجتمع، وقد اتبع الإسلام هذا البرنامج الدقيق تماماً.

إنّ تطبيق وترجمة هذا البرنامج الإنساني على أرض الواقع العملي له قواعد كثيرة نذكرها هنا بصورة موجزة وكفهرس، أمّا تفصيلها فيحتاج إلى كتاب مستقل:

# المادة الأولى: غلق مصادر الرق

لقد كان للرق على طول التاريخ أسباب كثيرة، فلم يبقتصر الإستعباد على أسرى الحرب، والمدينين الذين يعجزون عن أداء ديونهم، حيث كانت القوة والغلبة تبيح الاسترقاق والاستعباد، بل إنّ الدولة القوية كانت ترسل فرق من جيوشها وهم مدجّجون بأنواع الأسلحة إلى الدول الأفريقية المتخلفة وأمثالها، ليأسروا شعوب تلك الدول جماعات جماعات، ثمّ يرسلونهم بواسطة السفن إلى أسواق بلدان آسيا وأوربا.

لقد منع الإسلام كلّ هذه المسائل، ووقف حائلاً دونها، ولم يبح الاسترقاق إلّا في مورد واحد، وهو أسرى الحرب، وحتى هذا لم يكن يتصف بالوجوب والإلزام، بل إنّ الإسلام قد أجاز \_وكها قلنا في تفسير الآيات المذكورة \_إطلاق سراح الأسرى مقابل فدية يؤدّونها تبعاً لمصلحة الإسلام والمسلمين.

ولم تكن في تلك الأيام سجون يسجن فيها أسرى الحرب حتى يتبين وضعهم وماذا يجب فعله معهم، بل كان الطريق الوحيد هو تقسيمهم بين العوائل، والإحتفاظ بهم كرقيق، من البديهي أن هذه الظروف إذا تغيرت فلا دليل على أن إمام المسلمين ملزم بأن يرضى برق الأسرى، بل هو قادر على تحريرهم إمّا مناً أو فداءً، لأن الإسلام خير الإمام المسلمين في هذا الأمر، كي يقدم على اختيار الأصلح من خلال مراعاة المصلحة، وبهذا فإن مصادر الرق الجديدة قد أغلقت في الإسلام.

### المادة الثانية: فتع نافذة المرية

لقد وضع الإسلام برنامجاً واسعاً لتحرير العبيد، بحيث إنّ المسلمين لو عملوا بموجبه فإنّ

كلّ العبيد كانوا سيتحررون في مدة وجيزة وبصورة تدريجية، وكان المجتمع سيستوعبهم ويؤمّن لهم ما يحتاجونه من اللوازم الحياتية، من عمل ومسكن وغير ذلك.

وإليك رؤوس نقاط هذا البرنامج:

 أ) إنّ أحد الموارد الثمانية لصرف الزكاة في الإسلام شراء العبيد وعتقهم أ، وبهذا فقد خصصت ميزانية دائمية في بيت المال لتنفيذ هذا الأمر، وهي مستمرة حتى إعتاق العبيد جميعاً.

ب) ولتكيل هذا المطلب وضع الإسلام أحكاماً يستطيع العبيد من خلالها أن يعقدوا اتفاقيات مع مالكيهم، على أن يؤدّوا إليهم مبلغاً من المال يتفق عليه مقابل الحصول على حريتهم. وقد جاء في الفقه الإسلامي فصل في هذا الباب تحت عنوان المكاتبة ".

ح) إنّ عتق العبيد يعتبر أحد أهم العبادات والأعمال الصالحة في الإسلام، وقد كان أمّة أهل البيت التي المنظم من السابقين في هذا المضهار، حتى كتبوا في أحوال علي الله أنّه أعــتق ألف مملوك من كد يده ؟

د) لقد كان أغة أهل البيت المستخطئ يعتقون العبيد لأدنى عذر ليكونوا قدوة للآخرين، حتى أن أحد غلمان الإمام الباقر على عمل عملاً صالحاً، فقال له الإمام: «إذهب فأنت حر، فإني أكر، أن أستخدم رجلاً من أهل الجنّة» أ.

وجاء في أحوال الإمام السجاد على بن الحسين عليه، أنّ جارية كانت تسكب عليه الماء، فسقط الإبريق من يدها فشجّه، فرفع رأسه إليها، فقالت: ﴿ والكاظمين الفيظ، قال: «قد كظمت غيظي» قالت: ﴿ والعافين من النّامن ﴾، قال: «عفا الله عمنك»، قالت: ﴿ والله يحتِ المحسنين ﴾ قال: «فاذهبى فأنت حرّة لوجه الله» أ.

ه) ورد في بعض الرّوايات الإسلامية أنّ العبيد يتحرّرون تلقائياً بعد مرور سبع سنين، ففي رواية عن الإمام الصادق عليه «من كان مؤمناً فقد عتق بعد سبع سنين، أعتقه صاحبه أم لم يعتقه، ولا يحل خدمة من كان مؤمناً بعد سبع سنين» [.

۱. التوبة، ۲۰

٢. كان لنا بحث مفصل حول المكاتبة وأحكامها الرائعة في ذيل الآية ٣٤ من سورة النور.

٤. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٣٨.

بحار الأنوار، ج ٤١، ص ٤٣.
 تفسير نورالثقلين، ج ١، ص ٣٩٠.

٦. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٣٦.

وروي في هذا الباب حديث من النّبي الأكرم ﷺ، أنّه قال: «ما زال جبرنيل يــوصيني بالمملوك حتى ظننت أنّه سيضرب له أجلاً يعتق فيه» \

و) إذا كان العبد مشتركاً بين اثنين، وأعتق أحدهما نصيبه، وجب عليه شراء نـصيب شريكه وإعتاق العبد<sup>٢</sup>.

وإذا أعتق مالك العبد بعضه سرت الحرية إلى باقيه فيعتق جميعه ٦.

إذا ملك إنسان أباه، أو أمّه، أو أجداده، أو أبناءه، أو عمّه، أو عمّته، أو خاله، أو خالته، أو أخاه، أو أخاه، أو أخاه، أو أخاه، أو أبن أخته، فإنّهم يعتقون فوراً.<sup>3</sup>

ح) إذا استولد المالك جاريته فلا يجوز بيعها، وتعتق من سهم ولدها من الميراث. وقد كان هذا الأمر سبباً في عتق الكثير من العبيد، لأنّ الجواري كن بمنزلة زوجات مالكيهن، وكان لهن أولاد منهم.

ط) لقد جعل عتق العبيد كفارةً لكثير من الذنوب من الإسلام، ككفّارة القتل الخطأ.
 وكفارة ترك الصوم عمداً، وكفارة اليمين، وغيرها.

ي) إذا عاقب المالك عبده ببعض العقوبات الشديدة، فإنّ العبد ينعتق تلقائياً ٥.

### المادة الثالثة: إمياء شفصية الرقيق

عندما كان العبيد يطوون مسيرهم نحو الحرية طبقاً لبرنامج الإسلام الدقيق، أقدم الإسلام على خطوات واسعة لإحياء حقوقهم وشخصيتهم الإنسانية، حتى أنه لم يفرق أبداً بين العبيد والأحرار من ناحية الشخصية الإنسانية، وجعل التقوى معياراً للتمييز بينهم، ولذلك أجاز للعبيد أن يتقلدوا مسؤوليات مهمة، ويتسنّموا مناصب اجتاعية مهمة، حتى أن العبيد يكنهم أن يشغلوا منصب القضاء ".

وقد أنيطت بالعبيد في زمن النّبي ﷺ مراكز هامة وحسّاسة، ابتداءً من قيادة الجيش، وحتى المناصب الحسّاسة الأخرى.

١. وسائل الشيعة، ج ١٦. ص ٦٠.

٢. الشرائع، كتاب العتق، ووسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٢١.

٣. الشرائع، كتاب العتق.

٤. هذه في مالكية الرجال، ولكنَّها محدودة في مالكية النساء، (اللمعة، بيع الحيوان).

٥. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٢٦. ٢٦ الشرائع، كتاب القضاء.

وقد كان الكثير من كبار صحابة النّبي تَتَلِيْنَةُ عبيداً، أو رقيقاً أعتقوا، وكان الكثير منهم يؤدّون واجبهم كمستشارين ومعاونين لعظهاء الإسلام وقادته، ويمكن ذكر أسهاء سلمان وبلال وعبار بن ياسر وقنبر من ضمن هذه القافلة.

وبعد أن انتهت غزوة بني المصطلق تزوّج النّبي ﷺ بجارية عتيقة من هذه القبيلة، وكان هذا الزواج سبباً في إطلاق سراح كلّ أسرى القبيلة.

# المادة الرابعة: المعاملة الإنسانية مع العبيد

لقد وردت في الإسلام تعليات كثيرة حول الرفق بالعبيد ومداراتهم، حتى أنّها أشركتهم في حياة مالكيهم.

يقول النّبي الأكرم المَّكِنَّةُ: «إخوانكم جعلهم الله تحت أيديكم، فمن كان أخوه تبحت يده فليطعمه ممّا يأكل، وليكسه ممّا يلبس، ولا يكلفه ما يغلبه، فإن كان ما يغلبه فليعند» (

ويقول علي الله لغلامه قنبر: «أنا أستحيي من ربّي أن أتفضل عليك. لأنّ رسول الله يقول: ألبسوهم ممّا تلبسون، وأطعموهم ممّا تأكلون» \

ويقول الإمام الصادق عليه «وإن كان أبي ليأمرهم \_أي غلمانه \_فيقول: كما أنتم، فيأتي، فإن كان ثقيلاً قال: بسم الله، ثمّ عمل معهم» ٢.

لقد كانت معاملة الإسلام مع العبيد في هذه المرحلة الإنتقالية حسنة إلى الحدِّ الذي أكَّد عليها حتى الغرباء عن الإسلام وحمدوها ومجدوها.

وكنموذج لذلك نذكر ما يقوله «جرجي زيدان» في تأريخ تمدّنه: إنّ الإسلام رحيم بالعبيد كلّ الرحمة، وقد أوصىٰ نبيّ الإسلام بالعبيد كثيراً، ومن جملة ما قاله: لا تكلفوا العبد ما لا يطيق، وأطعموه ممّا تأكلون.

ويقول في موضع آخر: لا تنادوا مماليككم بـ: يا غلام، ويا جـارية، بل قولوا: يا بني، ويا ابنتي!

والقرآن أيضاً أوصىٰ بالرقيق وصايا رائعة، فهو يقول: اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً،

٢. المصدر السابق، ص ١٤٤، ح ١٩.

١. بحار الأنوار، ج ٧٤، ص ١٤١، ح ١١.

٢. المصدر السابق، ص ١٤٢، ح ١٣.

ولا تعاملوا آباءكم وأمّها تكم وأولي أرحامكم واليتاميٰ والفقراء والجيران، البعيد سنهم والقريب، والأصدقاء، والمشرّدين، والرقيق، إلّا بالحسنيٰ، فـإنّ الله لا يسرضيٰ بـالعجب والرضيٰ من النفس (.

# المادة الفامسة: أقبع الأعمال بيع الإنسان

يعد بيع العبيد وشراؤهم من أبغض المعاملات في الإسلام، حتى ورد في حديث عن النّبي الأكرم عَلَيْلَةً: «شرّ الناس من باع الناس» . وهذا التعبير كاف لتوضيح وجهة نظر الإسلام في شأن العبيد، ويبيّن اتجاه حركة البرامج الإسلامية، وما تريد تحقيقه والوصول إليه.

والأروع من ذلك أنّ الإسلام قد اعتبر سلب حرية البشر، وتبديلهم إلى سلعة تباع وتشترى، من الذنوب التي لا تغفر، فقد ورد في حديث عن نبيّ الإسلام الأكرم عَلَيْنَا : «إنّ الله تعالىٰ غافر كلّ ذنب إلّا من جعد مهراً، أو اغتصب أجيراً أجره، أو باع رجلاً حراً» لل وطبقاً لهذا الحديث فإنّ اغتصاب حقوق النساء، والعمال، وسلب حرية البشر ثلاثة ذنوب لا تغفر.

وكما قلنا سابقاً، فإنّ الإسلام لم يبح الإسترقاق إلّا في مورد أسرى الحرب، وحتى في هذا المورد لا يكون الإسترقاق إلزامياً، وكان ذلك في عصر ظهور الإسلام، غير أنّنا نسرى العبودية والإسترقاق متفشيّة في الدول الغربية بعد عدّة قرون من ظهور الإسلام حيث كان المستعمرون يشنّون الحملات والهجهات الشرسة على بلدان السود، ويقبضون على البشر الأحرار ويحوّلونهم إلى رقيق يباعون ويشترون، وقد بلغ بيع وشراء العبيد حدّاً رهيباً، بحيث كان يباع في كلّ سنة ٢٠٠،٠٠٠ عبداً في بريطانيا أواخر القرن الثامن عشر، وكانوا يأخذون مائة ألف نسمة من أفريقيا كل عام، ويرسلونهم إلى أمريكا كعبيد على المبيد عمر المناه العبيد عند المريكا كعبيد المناه المريكا كعبيد المريكا كوبيد المريكا كعبيد المريكا كعبيد المريكا كعبيد المريكا كعبيد المريكا كعبيد المريكا كعبيد المريكا كوبيد المريكا كوبيد المريكا كعبيد المريكا كوبيد المريكا كوبيا المريكا كوبيد المريك

وخلاصة القول: إنّ الذين يعترضون على برنامج الإسلام في مسألة الرقيق قد سمعوا كلاماً لم يتأمّلوا فيه، ولم يطلعوا الإطلاع الكافي على أصول البرنامج وهدفه، وهو «تحرير العبيد تدريجياً»، ومن دون خسائر، أو إنّهم وقعوا تحت تأثير المغرضين الذين يظنون أنّ هذه نقطة ضعف كبيرة في الإسلام، وطبّلوا له وزمّروا، وسخّروا لها وسائل الإعلام، إلّا أنّ الظنّ لا يغني من الحق شيئاً.

١٠ تاريخ التمدّن، ج ٤، ص ٥٤.

٢. المستدرك، ج ١٣. ص ٩٥. كتاب التجارة، (باب ١٩، باب كراهة الصرف وبيع الاكفان و... ح ١).

٣. بحار الأنوار، ج ١٠٣، ص ١٦٨، ح ١١. ٤٠ تفسير العيزان، ج ٦، ص ٣٦٨.

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا إِن نَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتَ أَقَدَا مَكُونُ وَالَّذِينَ كَفُرُوا فَتَعَسَا لَهُمُّ وَأَصَلَ أَعْمَلُهُ وَالَّذِينَ عَالَهُمْ وَالْمَا أَنزلَ اللهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلُهُ وَنَ كَفُرُوا فَتَعَسَا لَهُمُّ وَأَصَلَ أَعْمَلُهُ وَنَ الْمَعْلَ الْمَعْمَلُهُ وَنَ الْفَرْمِينِ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِينَ أَفْلُهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِينَ أَمْنُلُهَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِينَ أَمْنُلُهَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِينَ أَمْنُلُهَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِينَ أَمْنُلُهُا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِينَ أَمْنُلُهُا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِينَ أَمْنُلُهُا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُفِرِينَ أَمْنُلُهُا اللهُ وَاللَّهُ مَوْلَى اللَّهُ مَوْلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلِلْكُورِينَ الْمَوْلَى الْمُعْلِقُولِ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلِلْكُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُولِ اللّهُ عَلْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكُ فِي اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلِلْكُ عَلَيْهُمْ وَلِلْكُ عَلَيْهُمْ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَلِكُ عَلِي اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَل وعِلْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَي

# التفسير

### إن تنصروا الله ينصركم:

تستمر هذه الآيات في ترغيب المؤمنين في جهاد أعداء الحق، وهي ترغّبهم في الجهاد بتعبير رائع بليغ، فتقول: ﴿يا لَيُها الَّذِينَ لَهنوا إِنْ تنصروا الله ينصركم ويثبّع أقداهكم﴾.

إنّ التأكيد على مسألة «الإيمان» إشارة إلى أنّ إحدى علامات الإيمان الحقيقي هو جهاد أعداء الحق.

وعبارة ﴿تنصروا الله﴾ تعني ـ بوضوح ـ نصرة دينه، ونصرة نبيّه، وشريعته وتعلياته، وعبارة ﴿تنصروا الله﴾ تعني ـ بوضوح ـ نصرة دينه، ونصرة نبيّه، وشريعته وتعلياته، ولذلك وردت نصرة الله إلى جانب نصرة رسوله في بعض آيات القرآن الكريم، كما نقراً في الآية ٨ من سورة الحشر: ﴿وينصرون الله ورسوله لُولئك هم الصّادقون﴾.

ومع أنّ قدرة الله سبحانه غير محدودة، ولا قيمة لقدرة المخلوقات حيال قدرته، غير أنّه يعبّر بنصرة الله ليوضح أهميّة الجهاد والدفاع عن دين الله، ولا يوجد تعبير أعظم من هذا لتبيان أهميّة هذا الموضوع.

ولنرَ ما هو هذا الوعد الذي وعد الله به المجاهدين إذا ما دافعوا عن دينه؟

يقول أوّلاً ﴿ينصرَكم﴾ أمّاكيف يتمّ ذلك؟ فإنّ الطرق كثيرة، فهو سبحانه يلتي في قلوبكم نور الإيمان، وفي نفوسكم وأرواحكم التقوى، وفي أرادتكم القـوّة والتـصميم أكـثر، وفي أفكاركم الهدوء والإطمئنان. ومن جانب آخر يرسل الملائكة لمدكم ونصر تكم، ويغيّر مسار الحوادث لصالحكم، ويجعل أفئدة الناس تهوي إليكم، ويجعل كلما تكم نافذة في القلوب، ويمصيّر نشاطا تكم وجهودكم مثمرة، نعم، إنّ نصرة الله تحيط بالجسم والروح، من الداخل والخارج.

إلّا أنّه سبحانه يؤكّد على مسألة تثبيت الأقدام من بين كلّ أشكال النصرة، وذلك لأنّ الثبات أمام العدو أهم رمز للانتصار، وإنّا يكسب الحرب الذين يصمدون ويستقيمون أكثر، ولذلك نقراً في قصة محاربة طالوت \_القائد العظيم لبني إسرائيل \_ لجالوت \_المتسلّط الجائر القوي \_أنّ المؤمنين القليلين الذين كانوا معه عندما واجهوا جيش العدو الجرار، قالوا: ﴿رَبّنا أَفْرِغُ عَلَينا صِيراً وثبّت أقدلهنا ولنصرنا على القوم الكافرين﴾. (

ونقرأ في الآية التي بعدها: ﴿فَهْرُمُوهُمْ بَإِذْنُ لَللَّهُ﴾.

أجل، إنَّ نتيجة ثبات القدم هي النصر المؤزِّر على العدو.

ولمّا كانت حشود العدو العظيمة، وأنواع معداتهم وتجهيزاتهم قد تشغل فكر المجاهدين في سبيل الله أحياناً، فإنّ الآية التالية تضيف: ﴿والَّذِينَ كَفُرُوا فَتَعَسَا لَهُمْ وَلَصْلَ لُعُمَالِهُمْ﴾ `

«تعس» \_ على وزن نحس \_ بمعنى الإنزلاق والهوي، وما فستره البحض بــأنّه الهــلاك والإنحطاط، فهو لازمه في الواقع لامعناه.

وعلىٰ كلّ حال، فإنّ المقارنة بين هذين الفريقين عميقة المعنىٰ جدّاً، فالقرآن يـقول في شأن المؤمنين ﴿يثبُت لُقدامهم﴾ وفي شأن الكافرين ﴿لَصْلَ لُمحالهم﴾ وبصيغة اللعنة، ليكون التعبير أبلغ وأكثر جاذبية و تأثيراً.

نعم، إنَّ الكافرين إذا انزلقوا وزلّت أقدامهم، فليس هناك من يأخذ بأيديهم لينقذهم من الهلكة، بل إنّهم سينحدرون إلى الهاوية سريعاً وبسهولة، أمّا المؤمنون، فإنّ ملائكة الرحمة تهب لنجدتهم ونصرتهم، ويحفظونهم من المنزلقات والمنحدرات، كما نقرأ ذلك في موضع آخر، حيث تقول الآية ٣٠ من سورة فصلت: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبّنا الله ثُمّ لستقاموا تستنزّل عليهم العلائكة﴾.

إنَّ أعيال المؤمنين مباركة، أمَّا أعيال الكافرين فإنَّها بائرة ولذلك فيهي تسزول وتفنىُ سريعاً.

٨ البقرة، ٢٥٠.

٢. وتعسأ، مفعول مطلق لفعل مقدر، والتقدير: تعسهم تعساً، وجملة ﴿أَصْلَ أعمالهم﴾ عطف على هذا الفعل المقدر، وكلاهما بصيغة اللعنة، مثل (قاتلهم الله)، ومن الواضح أنّ اللعنة من قبل الله تعني وقوعها.

وتبيّن الآية التالية علّة سقوط هؤلاء، وجعل أعيالهم هباءً منثوراً، فتقول: ﴿ دُلك بِأَنَّهُمُ كرهواها لنزل الله فأحبط لمهالهم ﴾.

لقد أنزل الله سبحانه دين التوحيد قبل كلّ شيء، إلّا أن هؤلاء نبذوه وراء ظـهورهم وأقبلوا نحو الشرك.

لقد أمر الله سبحانه بالحق والعدالة، والعفّة والتقوى، غير أنّهم أعرضوا عنها جميعاً، واتجهوا صوب الظلم والفساد، بل إنّهم تشمئز قلوبهم إذا ذكر اسم الله تعالى وحده: ﴿وَإِذَا دُكُر الله وحده لشمأزت قلوب الّذين لا يؤمنون بالآخرة ﴾ .

وإذاكان هؤلاء يتنفّرون من هذه الأمور، فمن الطبيعي أن لا يخطوا خطوة في هذا المسير، ولقد كانت كلّ مساعيهم وجهودهم في مسير الباطل وخدمته، فمن الطبيعي أيضاً أن تحبط كلّ هذه الأعمال.

وجاء في حديث عن الإمام الباقر ﷺ : «كرهوا ما أنزل الله في حق علي» ﴿

ومعلوم أن لتعبير ﴿ مَا لَنزُلُ الله ﴾ معنى واسعاً، ومسألة ولاية أمير المؤمنين على الحد مصاديقه الواضحة، لا أنّ معناه منحصر فيها.

ولماً كان القرآن الكريم في كثير من الموارد يعرض للظالمين العاصين نماذج محسوسة، فقد دعاهم هنا أيضاً إلى التدبّر في أحوال الماضين، فقال: ﴿أَقَلَمْ يَسْيَرُوا فَيَ الْأَرْمَى فَيَنْظُرُوا كَيْفُ كَانَ عَاقْبَةَ الدّينَ مَنْ قَبِلَهُمْ دَمَّرُ الله عليهم ﴾؟

ومن أجل أن لا يظنّ هؤلاء أنّ ذلك المصير المشؤوم كان مخستصّاً بـالأقوام الطـاغين الماضين، فقد أضافت الآية: ﴿وَلِلْكَافِرِينَ لَعِثَالِها﴾ ".

فلا يظنّوا أنّهم في منأى من العقاب المشابه لذلك العقاب إن هم عملوا أعمالاً تشابه أعمال الماضين، فليسيروا في الأرض ولينظروا آثار الذين من قبلهم، ثمّ لينظروا مستقبلهم من خلال سنن التأريخ.

والجدير بالإنتباء أنّ «دمّر» من مادة «تدمير»، وهي في الأصل بمعنى الإهلاك والإفناء، أمّا إذا أتت مع (علن) فإنّها تعني إهلاك كلّ شيء حتى الأولاد والأهل والعشيرة والأموال

١. الزمر، ٤٥.

٣ ضمير «أمثالها» بعود إلى العاقبة التي تستفاد من الجملة السابقة.

الخاصّة بالإنسان . وعلى هذا فإنّ هذا التعبير بيان لمصيبة أليمة، خاصة بملاحظة لفظ (على) الذي يستعمل عادةً في مورد التسلط، وبذلك يصبح معنى الجملة، إنّ الله عزَّ وجلَّ قد صبَّ عذابه على رؤوس هؤلاء الأقوام وأموالهم وكلّ ما يتعلّق بهم فأفناها جميعاً.

وقد بحثنا موضوع «السير في الأرض» ـ والذي يؤكّد عليه القرآن الجيد مراراً كبرنامج توعية مؤثر ـ بصورة مفصّلة في ذيل الآية ١٣٧ من سورة آل عمران، والآية ٤٥ من سورة الروم.

و تناولت آخر آیة \_من الآیات مورد البحث \_سبب حمایة الله المطلقة للمؤمنین و دفاعه عنهم، وإهلاكه الكافرین الطغاة، فتقول: ﴿ ذلك بأنّ الله هولی الدّین آهنوا وأنّ الكافرین الا هولی لهم ﴾ آ

«المولى» بمعنى الولي والناصر، وبذلك فإنّ الله سبحانه قد تولى أمر المؤمنين ونصرتهم، أمّا الكافرون فقد أخرجهم من ظل ولايته، ومن الواضح أنّه تعالى يعين أولئك المستظلين بظل ولايته، ويذيل عن طريقهم العراقيل، ويثبّت أقدامهم، وأخيراً فإنّهم ينالون مرادهم بنصرة الله ومعونته، أمّا أولئك الخارجون عن ولايته فإنّ أعسالهم ستحبط، وتكون عاقبتهم الهلاك.

سؤال: وهنا يأتي سؤال، وهو: إنّ الآية مورد البحث قد ذكرت أنّ الله سبحانه مولى المؤمنين فقط، في حين أنّه سبحانه وصف في بعض آيات القرآن الأخرى بأنّه مولى الجميع حتى الكافرين، كما في الآية ٣٠ من سورة يونس حيث تقول: ﴿وردُول إلى الله مولاهم العقى وضلّ عنهم ها كانول يفترون﴾.

الجواب: وتتضح الإجابة على هذا السؤال بملاحظة نكتة واحدة، وهي: إنّ ولاية الله العامّة ـ وهي كونها خالقاً مدبّراً ـ تعم الجميع، أمّا الولاية الخاصة، وعنايته الخاصة المقترنة بأنواع الحماية والنصرة، فإنّها لاتشمل إلّا المؤمنين ".

١. تفسير روح المعاني، وتفسير روحالبيان، والتفسير الكبير، ج ٢٨، ص ٥٠.

٢. المشار إليه بـ (ذلك) هي عاقبة المؤمنين الحسنة، وعاقبة الكافرين المشؤومة، واللتان أشير إليهما في الآيات السابقة.

٣. فشر البعض \_كالآلوسي في تفسير روح المعاني \_ «المولئ» في الآية مورد البحث بالناصر، وفي آية سورة يونس وأمثالها. بالمالك

وقال البعض: إنّ هذه الآية أرجى آية في القرآن، لأنّها أدخلت كلّ المؤمنين، العالم منهم والجاهل، الزاهد والراغب، الصغير والكبير، المرأة والرجل، الشاب والكهل، أدخلتهم تحت حماية الله ورعايته الخاصة، ولم تستثن حتى المؤمنين العاصين، فهو سبحانه يظهر رعايته في المواقف الحسّاسة واللحظات الحرجة، والحوادث والمصائب والنكبات، وكلّ فرد منّا قد أحسّ بهذه الرعاية طيلة مدة حياته، وفي التأريخ شواهد كثيرة على ذلك.

وقد ورد في حديث أنّ النّبي تَنَافِقُ كان جالساً تحت شجرة وحيداً بعد غزوة من غزواته، فحمل عليه مشرك بسيف فقال له: من يخلّصك منيّ؟ فقال النّبي تَنَافِقُ : «اللّسه»، فأخذت الكافر رعدة وهوى على الأرض و سقط السيف من يده، فأخذه النّبي تَنَافِقُ ، وقال له: فمن يخلصك مني؟ قال: لاأحد، ثم أسلم. أ

نعم، الله مولى الذين آمنوا، وأنّ الكافرين لا مولى لهم. عصري

ا. ورد في ذيل الآية ٥٣ من سورة الزمر ﴿ يا حبادى الذين اسرفوا... ﴾ عن أميرالمؤمنين الله الله القران آية أوسع من يا عبادي الذين اسرفوا... » ولاتنافي بينهما.

۲. تفسیر روحالبیان، ج ۸. ص ۵۰۳.

إِنَّ اللَّهَ يُدَخِلُ الَّذِينَ ءَا مَنُوا وَعِمْلُوا الصَّلِحَنتِ جَنَّتِ تَغْرِى مِن تَغْلِمَ الْأَنْهَ أَوْ وَالْمَلِكَ الْمَنْوَى لَمَنْ مَن وَيَا الْأَنْهَ أَوْ وَالْمَلْكُونَ كَفَا الْأَنْعَ لَمُ وَالنَّارُ مَثْوَى لَمَنْمَ اللَّهُ وَكَا إِن مِن قَرْيَةٍ هِى أَشَدُ قُونَ وَي اللَّهُ وَالنَّارُ مَثُوى لَمُن اللَّهُ وَكَا إِن مِن قَرْيَةٍ هِى أَشَدُ قُونَ وَي اللَّهُ وَالنَّارُ مَنْ وَي اللَّهُ وَالنَّالُ مَنْ وَي اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّةُ الللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّلْمُ ا

### التَّفسير

#### عاقبة المؤمنين والكافرين:

لمّا كانت الآيات السابقة تتحدّث عن الصراع الدائم بين الحق والباطل، والإيمان والكفر، فإنّ الآيات مورد البحث تبيّن عاقبة المؤمنين والكفّار من خلال مقارنة واضحة، وهي بذلك تريد أن توضح أنّ هذين الفريقين لا يختلفان في الحياة الدنيا وحسب، بل إنّ الاختلاف بينها سيكون أوسع في الآخرة، فتقول: ﴿ لِنَّ الله يسدخل اللّذين آهنوا ومعلوا الصّالحات جنّات تجري من تحتها الأنهار والدّين كفروا يتمتّعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنّار مثوى لهم في المراح المنها والنّار

صحيح أنَّ كلا الفريقين يعيشون في الدنيا، ويتنعّمون بمواهبها ولذّاتها، إلَّا أنَّ الفرق يكن في أنَّ هدف المؤمنين هو القيام بالأعهال الصالحة، والأعهال المفيدة البنّاءة لجلب رضى الله تعالى، أمّا الكافرون فإنَّ هدفهم ينصب على الأكل والشرب والنوم والتمتّع بملذّات الحياة.

المؤمنون يتحرّكون حركة واعية هادفة، والكافرون يحيون بلا همدف، ويمـوتون بـلا هدف،كالأنعام تماماً.

<sup>\ ﴿</sup> كما تأكل﴾ في محل نصب مفعول مطلق مقدّر، والتقدير: يأكلون أكلاً كما تأكل الأنعام.

المؤمنون يضعون شروطاً كثيرة للتمتع بنعم الحياة، فهم يدقّقون في مشروعية طرق الحصول عليها، كما يدقّقون كيف ينفقونها، أمّا الكافرون فإنّهم كالدّواب لا يهمها أن يكون علفها من أرض صاحبها أو يكون مغصوباً، وسواء كان من حق يتيم أو عجوز بائسة أم لا؟ عندما يتنعّم المؤمنون بنعمة، فإنّهم يفكّرون في واهبها، ويتدبّرون في آياته، ويشكرونه عليها، أمّا الكافر الغافل فلا يفكّر في أي شيء لغفلته، وهو يضيف إلى حمله حملاً جديداً من الظلم والذنوب باستمرار، ويدني نفسه من الهلاك بعد أن تثقله الأوزار، حاله في ذلك حال الأغنام السمينة، فهي كلّما تأكل أكثر، وتسمن أكثر، تكون أقرب إلى الذبح.

وقال البعض: إنّ الفرق بين المؤمنين والكافرين، أنّ المؤمن لا يخلو أكله من ثلاث: الورع عند الطلب، واستعمال الأدب، والأكل للسبب. والكافر يطلب للنهمة، ويأكل للشهوة، وعيشه في غفلة.

وممّا يستحق الإنتباء أنّ القرآن الكريم يقول في شأن المؤمنين: ﴿ إِنَّ الله يدخل الّذين آهنوا وعملوا الشالحات جنّات ويقول في الكافرين ﴿ والنّار هنوى لهم ﴾ فإنّ التعبير الأوّل يدلّ على احترام المؤمنين وتقديرهم، وإنّ الله سبحانه يدخلهم الجنّة، أمّا التعبير النّاني، فإنّه يوحي باحتقار الكفّار الذين خرجوا من ولايته، وعدم الإهتام بهم.

واستفاد بعض المفسّرين من جملة: ﴿والنّار مثوى لهم﴾ .. أي محلهم النّار .. أنّهم الآن في النّار، لأنّ الجملة ليست بصيغة الفعل المضارع والمستقبل، وإنّا هي تخبر عن الحال.

والحقيقة كذلك، لأنّ أعيال هؤلاء وأفكارهم نار بحدٌ ذاتها، وهم مبتلون بها، وقد أحاطت بهم جهنّم من كلّ مكان، وإن كان هؤلاء الذين هم كالأنعام في غفلة، كما نقرأ ذلك في الآية 29 من سورة التوبة: ﴿وَلِنْ جَهِنْم لِمِحْيِطَة بِالكَافِرِينَ﴾.

وفي بعض آيات القرآن الأخرى شبّه أصحاب النّار بالأنعام، بل هم أضلّ منها: ﴿ لُولئك كَالْنَعَامِ بِل هِمْ أَصْلُ مَنْهَا: ﴿ لُولئك كَالْنَعَامِ بِل هِمْ لُصْلُ لُولئك هِمْ الْخَافِلُونَ ﴾ `، وقد أوردنا في ذيل هذه الآية شرحاً مفصّلاً.

ومن أجل إكمال هذا الهدف تقارن الآية التالية بين مشركي مكّة وعبدة الأوثان الماضين، وبعبارة أوضح، فإنّها تهدّدهم تهديداً شديداً، وتؤكّد ضمنياً على بعض جراعهم الشنيعة التي تدلّ على جواز قتالهم فتقول: ﴿وَكَأَيْنَ مِنْ قَرِيةٌ هِي لَشَدٌ قَوْقٍ مِنْ قَرِيْتُكَ الّسَي أَصْرَبُهُم فَلا ناصر لهم﴾.

١ الأعراف، ١٧٩.

فلا يظن هؤلاء أن الدنيا مستوسقة لهم إلى درجة أنهم اجترؤوا على إخسراج أشرف رسل الله من أقدس المدن، فإن الأمر لا يدوم كذلك، فهم بالقياس إلى قسوم عساد وتمسود والفراعنة وجيش أبرهة موجودات ضعيفة عاجزة، والله قادر على تدميرهم بكل سهولة، والقضاء عليهم يسير على الله سبحانه.

وجاء في رواية عن ابن عباس: إنّ النّبي ﷺ لمّا خرج من مكّة إلى غار ثور، توجّه إلى مكّة وقال: «أنت أحبّ البلاد إلى الله، وأنت أحبّ البلاد إليّ، ولولا المشركون أهلك أخرجوني لما خرجت منك»، فنزلت الآية أعلاه تبشّر النّبي ﷺ بنصر الله، وتهدد الأعداء بالعذاب والعقاب (

وطبقاً لسبب النزول هذا تكون الآية مكيّة، لكن يبدو أنّ سبب النزول هذا يستعلّق بالآية ٨٥ من سورة القصص، وقد ذكره كثير من المفسّرين هناك، فهو ينسجم مع تسلك الآية أكثر، إذ تقول: ﴿إِنَّ الذي قوض عليك القرآن لوادِّك إلىٰ معاد﴾ آ.

والملفت للنظر أنّ الآية نسبت الإخراج إلىٰ نفس مكّة، في حين أنّ المراد أهلها، وهذه كناية لطيفة عن تسلّط فئة معيّنة، على مقدرات المدينة، وقد ورد نظير ذلك في مواضع أخرى من القرآن الجيد.

ثمّ إنّ النعبير بالقرية \_ وكما قلنا ذلك مراراً \_ يطلق عـ لمى كسلّ مـ دينة وأرض عــامرة مسكونة، ولا يخص المعنى المتعارف للقرية.

وتطرح آخر الآيات \_ مورد البحث \_ مقارنة أخرى بين المؤمنين والكفّار. بين فسئتين تختلفان في كلّ شيء، فإحداهما مؤمنة تعمل الصالحات، وتحيا الأخرى حياة حيوانية بكلّ معنى الكلمة. بين فريقين، أحدهما مستظل بظل ولاية الله سبحانه، والآخر لا مولى له ولا ناصر، فتقول: ﴿ لَقُونَ كَانَ عَلَىٰ بِينَةُ مِن رَبّه كُونَ له سو، عمله واتّبعوا لُهوا هم ﴾ ؟

إنّ الفريق الأوّل قد إختاروا طريقهم عن معرفة صحيحة، ورؤية واقعية، وعن يقين ودليل وبرهان قطعي، وهم يرون طريقهم وهدفهم بوضوح، ويسيرون نحوه بسرعة.

أمّا الفريق الثّاني فقد ابتلوا بسوء التشخيص، وعسدم إدراك الواقع، وظلمة المسير والهدف، فهم في ظلمات الأوهام حائرون، والعامل الأساس في هذه الحيرة والضلالة هو

١. تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦٠٥٥.

٢. لمزيد من التفصيل حول هذا المطلب يراجع تفسير الآية ٨٥ من سورة القصص.

اتباع الهوى والشهوات، لأنّ الهوى والشهوات تلق الحجب على عقل الإنسان وفكره، فتصوّر له القبيح حسناً، كما نرى أناساً يفخرون بأعالهم التي يندى لها الجبين، وهي وصمة عار في جباههم، كما جاء ذلك في الآية ١٠٣ من سورة الكهف: ﴿قُل هُل تنبّئكم بالأخسرين أعمالاً \* الذين صَلّ سعيهم في الحياة الذنيا وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً \* أولئك الدّين كفروا بآيات ربّهم ولقائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً ﴾.

«البينة» تعني الدليل الواضح الجلي، وهي هنا إشارة إلى القرآن، ومعاجز الرّسول الأعظم عليه والدلائل العقلية الأخرى.

ومن الواضح أنّ الاستفهام في جملة: ﴿أَفَمَنَ كَانَ…﴾ استفهام إنكــاري، أي إنّ هــذين الفريقين لا يتساويان أبداً.

ولكن من الذي يزيّن أعمال السوء في أنظار عبدة الهوى ومتبعيه؟ أهو الله سبحانه، أم هم أنفسهم، أم الشياطين؟

ينبغي أن يقال: إنّها تصح جميعاً، لأنّ التزيين نسب إلى الثلاثة في آيات القرآن، فتقول الآية ٤ من سورة النمل: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لايؤمنونَ بِالآخرة زيّنًا لهم لُممالهم ﴾.

وجاء في آيات عديدة أخرى، ومن جملتها الآية ٣٨ من سورة العنكبوت، التي تقول: ﴿وَرَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ لُعُمَالِهُمُ﴾.

وظاهر الآية مورد البحث، وبملاحظة الجملة: ﴿ولتبعول لُهُولهُم﴾ أنّ هذا التزيين ناشئ عن اتباع الهوئ، وقضية كون الهوئ والشهوات تسلب الإنسان القدرة على الحس والتشخيص والإدراك الصحيح للحقائق، قضية يمكن إدراكها بوضوح.

إنّ نسبة التزيين إلى الشيطان ـ طبعاً \_ صحيحة أيضاً. لأنّه هو الذي ينصب المكائد ويوسوس للإنسان أن يلجها. ويزيّن له اتباع الهوئ.

وأمّا نسبته إلى الله سبحانه فلأنّه مسبب الأسباب، وإليه يرجع كلّ سـبب، فـهو الذي أعطىٰ النّار الأحراق، ومنح الهوى قدرة تغطية الحقائق وإلقاء الحجب عليها لئلا يدركها من يتبعه، وقد أظهر هذا التأثير وأعلنه من قبل، ولذلك فإنّ أصل المسؤولية يرجع إلىٰ نفس الإنسان.

و يعتقد البعض أنَّ جملة: ﴿ مِن كَانَ عَلَىٰ بِيَنَةِ مِن رَبِّهِ إِشَارَةَ إِلَىٰ النَّبِي عَلَيْنَ وَالجملة التالية ناظرة إلىٰ كفّار مكّة، غير أنَّ الظاهر هو أنَّ للآية معنىٰ واسعاً، وهذا من مصاديقه. مَّنُلُ الْمَنَ قَالَتُ وَعِدَ الْمُنَقُونَ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَا يَعَدِ السِنِ وَأَنْهَرُ مِن لَبَنِ لَمْ يَنَعَبَرَ طَعَمُهُ وَ الْمَنْ الْبَنِ لَمْ يَنَعَبَرُ طَعَمُهُ وَ الْهَرُ مِنْ الْبَرُ لَمْ يَنَعَبُرُ عَسَلِمُ صَفَى وَلَهُمْ فِهَا مِن كُلِ الشَّمَرَتِ وَمَعْفِرَةٌ مِن الْهَرُ مِنْ عَسَلِمُ صَفَى وَلَهُمْ فِهَا مِن كُلِ الشَّمَرَتِ وَمَعْفِرَةٌ مِن الْهَا مِن كُلِ الشَّمَرَتِ وَمَعْفِرَةٌ مِن رَبِيعِمْ كُمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مَا يَحْمِيمُ افْقَطَعَ أَمْعَا مَعْمَ الْمُعَلَى الْمَعَا

# التفسير

### وصف آفر للمِنَّة:

إنّ هذه الآية وصف لمصير كلّ من المؤمنين والكافرين، فالفئة الأولىٰ الذين يسعملون الصالحات، والثانية زيّن لهم سوء أعهالهم.

وقد رفعت هذه الآية الغطاء عن ستة أنواع من نعم أهل النعيم، وعن نوعين من أنواع العذاب الأليم لأصحاب الجحيم، وهي تحدد عاقبة كلا الفريقين و توضحها.

تتحدث الآية عن أربعة أنهار في الجنّة، لكلّ منها سائله ومحتواه الخاص، ثمّ تتحدث عن فواكه الجنّة، وأخيراً عن بعض المواهب المعنوية.

تقول الآية أوّلاً: ﴿ مثل الجنَّة الَّتِي وعد المتَّقون فيها لُنهار من ما. غير آسن ﴾ `

«الآسن» يعني النتن، وبناءاً على هذا. فإنّ ﴿هَا، هَيُولَسَنَ﴾ تعني الماء الذي لا يتغيّر طعمه ورائحته لطول بقائه وغيره ذلك، وهذا أوّل نهر من أنهار الجنّة، وفيه ماء زلال جارٍ طيب الطعم والرائحة.

ثمّ تضيف: ﴿وَلَنْهَارِ مِنْ لَمْ يَتَغَيِّرُ طُعِمِهِ ﴾ وذلك أنّ الجنّة مكان لا يعتريه الفساد، ولا تتغيّر أطعمة الجنّة بمرور الزمن، وإنّا تتغيّر الأطعمة في هذه الحياة الدنيا، لوجود أنواع الميكروبات التي تفسد المواد الغذائية بسرعة.

المفسّرين بحوث كثيرة حول تركيب هذه الآية الشريفة، والأنسب منها جميعاً أن يقال: (مثل الجنّة) مبتدأ، وخبره محذوف، والتقدير: مثل الجنّة التي وهد المتقون جنّة فيها أنهار، وهذه الآية تشبه في الحقيقة والآية ٣٥ من سورة الرعد التي تقول: ﴿مثل الجنّة التي وهد المتقون تجري من تحتها الأنهار﴾.

ثم تطرّقت إلى ثالث نهر من أنهار الجنّة، فقالت: ﴿ وَلَنهار مِنْ حُمَر لَدَّةَ للشّاربين ﴾. وأخيراً تبيّن الآية رابع أنهار الجنّة بأنّه: ﴿ ولنهار مِنْ عسل مصفّى ﴾.

وعلاوة على هذه الأنهار الختلفة التي خلق كلّ منها لغرض، فقد تحدّ ثت الآية عن فواكه الجنّة في الموهبة الخامسة، فقالت الآية: ﴿ ولهم فيها هن كلّ الشّمرات ﴿ فستوضع بين أيديهم وتحت تصرفهم كلّ الثرات والفواكه المتنوّعة الطعم والرائحة، سواء التي يمكن تصوّرها، أو التي لا يمكن أن تخطر على أذهاننا اليوم ويصعب تصوّرها.

وأخيراً تتحدث عن الموهبة السادسة التي تختلف عن المواهب المادية السابقة، إذ إنّ هذه الهبة معنوية روحية، فتقول: ﴿وهغفرة من ربهم﴾ إذ ستمحو رحمته الواسعة كل هفواتهم وسقطاتهم، وسيمنحهم الله الاطمئنان وألهدوء والرضى، ويجعلهم من المرضيين عنده والحبّين إليه، وسيكونون مصداق لقوله تعالى: ﴿رفسي الله عنهم ورفسوا عنه دُلك الفور السظيم﴾ آ.

وبذلك فإنّ المؤمنين الطاهرين الصالحين يتمتّعون بأنواع المواهب المادية والمعنوية في الجنان الحالدة، وفي جوار رحمة الله.

ولنرَ الآن ماذا سيكون مصير الفريق المقابل للمؤمنين، أي الكفار؟

تقول الآية متابعة لحديثها: ﴿ كَمَنَ هُو خَالِدَ فِي النَّارِ وَسَقُولُ مِنْ حَمِيماً فَقَطِّع لَمُعا هُم ﴾ ".

«الأمعاء» جمع «معي» ـ على وزن سعي ـ و «مِعا» ـ على وزن غنا ـ و تطلق أحياناً على كلّ ما في البطن، و تقطيعها إشارة إلى شدّة حرارة هذا الشراب الجهنّمي المـرعب، وقـوّة إحراقه.

#### بحوث

### ١\_ أنهار المِنَّة الأربعة

يستفاد من آيات القرآن المجيد جيداً أنّ في الجنّة أنهاراً وعيوناً مختلفة، ولكلّ منها فائدة

١ للجملة محذوف، وللتقدير: لهم فيها أنواع من كل الثمرات.

٢. المائدة، ١١٩.

٣. لقد وردت أبحاث كثيرة في تركيب هذه الآية أيضاً، والأنسب منها جميعاً أنّ للآية تقديراً هو: أفسن هــو خالد في الجنّة التي هذه صفاتها كمن هو خائد في النّار؟

ولذّة خاصّة، وقد ورد ذكر أربعة غاذج منها في الآية المذكورة، وستأتي نماذج أخــرىٰ في سورة الدهر، وسنذكرها في تفسيرها، إن شاء الله تعالىٰ.

إنّ التعبير بدالاً نهار» في شأن هذه الأنواع الأربعة، يوحي بأنّ كلاً منها ليس نهراً واحداً. بل أنهار عديدة.

لقد قلنا مراراً: إنّ نعم الجنّة ليست بالشيء الذي يمكن التحدّث عنه بألفاظ محادثاتنا اليومية في حياتنا الدنيا، فإنّ هذه الألفاظ قاصرة عن أن تجسدها تماماً، أو أن تعبر عنها بما يعكس حقيقتها، وكلّ ما تقدر عليه هو أن ترسم في الأذهان شبحاً باهت اللون عن تلك الحقائق العظيمة.

لقد أشارت الآية \_مورد البحث \_إلى أنهار الماء واللبن والخمر والعسل، إذ يمكن أن يكون الأوّل لرفع العطش، وأمّا الثّاني كغذاء، والنّالث يبعث النشاط والحسيوية، والرابع يوجد القوّة واللذّة.

والطريف أنّه يستفاد من آيات القرآن الأخرى أنّ جميع أصحاب الجنّة لا يشربون من كل هذه الأشربة، بل أنّ لها مراتب يشرب أصحاب كلّ مرتبة من الأشربة الموجودة في درجتهم، فنقرأ في الآية ٢٨ من سورة المطففين؛ ﴿عيناً يشرب بها العقرّبون﴾.

#### ٢\_ الشراب الطهور

لا يخنى أنّ خمر الجنّة وشرابها لا علاقة له بخمر الدنيا الملوّث مطلقاً، بل هو كما يصفه القرآن في موضع آخر: ﴿لا فيها هول ولا هم عنها ينزفون﴾ أ، وليس فيه إلّا العقل والنشاط واللذّة الروحية.

### ٣\_ أشربة لا يعتريها الفساد

جاء في وصف أنهار الجنّة مرة أنّ ماءها ﴿ غير آسن ﴾، وأخرى ﴿ لم يتغيّر طعمه ﴾، وهو يوحي بأنّ أشربة الجنّة وأطعمتها تبقى على طراوتها وجدتها، ولم لا تكون كذلك؟ وإنّا تتغيّر الأطعمة وتفسد بفعل الميكروبات المفسدة، ولولاها فإنّ أطعمة الدنسيا تسبق هسى

الاالصافات، ٤٧.

الأخرى على حالتها الأولى، ولما لم يكن للموجودات المفسدة مكان في الجنّة، فإنّ كلّ أشيائها صافية ونظيفة وطرية طازجة داعًاً.

#### ٤\_ لماذا الفواكه؟

لقد أكّدت الآية مورد البحث، وكثير من آيات القرآن الأخرى على الفواكه مــن بــين الأطعمة، الفواكه المتنوّعة المذاق، وهذا يبيّن أنّ الفاكهة أهم أغذية الجنّة، وحتى في هــذه الدنيا، فإنّ الفاكهة أفضل وأسلم غذاء للإنسان.

### هـ كيف يسقون أصماب المميم؟

أنّ جملة ﴿ سُقُولَ بَصِيعَة الفعل المبني للمجهول، توضح أنّ أصحاب الجحيم يسقون الماء الحميم بالقوة، لا بإرادتهم، وبدل الإرتواء في تلك النّار المحرقة فإنّه يقطّع أمعاءهم، وكما هي طبيعة الجحيم، فإنّهم يرجعون إلى حالتهم الأولى، حيث لا موت هناك.

8003

وَمِنهُم مَن يَسْنَعِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُوا مِن عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ مَاذَا قَالَ الفَا أَوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَبَعُوا أَهْوَا آهُو آهُ وَ وَالَّذِينَ الْهَنَدُواْ زَادَهُمْ هُدَى أَوْلَئِيكَ ٱلنِينَ الْهَنَدُواْ زَادَهُمْ هُدَى وَالنَّهُمْ مَقَوَنِهُمْ فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا وَالنَّهُمْ مَقَوَنِهُمْ فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا فَا النَّهُمُ إِذَا جَآءً مَهُمْ إِذَا جَآءً مَهُمْ فَلَا مَنْ أَعْدَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَالِمَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُ عَلَى اللْمُ الْمُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّه

# التفسير

#### ظهرت علامات القيامة

تعكس هذه الآيات صورة عن وضع المنافقين، وطريق تعاملهم مع الوحسي الإلهسي، وكليات النّبي الأكرم ﷺ، ومسألة قتال أعداء الإسلام ومحاربتهم.

وقد ورد الحديث حول المنافقين في السور المدنية كثيراً، في حين لا نرى أثراً للحديث حولهم في السور المكية، وذلك لأنّ مسألة النفاق ظهرت بعد إنتصار الإسلام وتسلمه السلطة والقوّة، حيث أصبح المشركون في موقع ضعف وانهيار، بحيث لم يكن باستطاعتهم إظهار مخالفتهم، ولذلك اضطروا إلى التلبّس بالإسلام ليأمنوا غضب المسلمين الحقيقيين، أمّا في الباطن فإنّهم لم يألوا جهداً في التآمر ضد الإسلام، وكان يهود المدينة الذين كانوا يتمتّعون بقوة عسكرية واقتصادية لا يستهان بها، يعتبرون سنداً للمنافقين.

وعلىٰ أي حال، فقد توغّل هؤلاء بين المسلمين الخلصين، وكانوا يحتضرون عند النّبي عَلَيْهُ ويشاركون في صلاة الجمعة، إلّا أنّ تعاملهم تجاه آيات القرآن كان ينفضح ما تنطوى عليه سرائرهم وقلوبهم المريضة.

تقول الآية الأولى من الآيات مورد البحث: ﴿وهنهم من يستمع لِليك حتَّىٰ إذا خرجوا من

مندك قالوا للَّذين لُوتوا العلم هاذا قال لَنفان وكان مرادهم من ذلك الرجل هو النِّي عَبَالِيَّةُ.

إنّ تعبير هؤلاء في شأن النّبي تَتَلَقَّةُ وكلماته البليغة،كان من القبح والبذاءة إلى درجة تدل على أنّهم لم يؤمنوا بالوحى السماوي قط.

«آنفاً» من مادة «أنف»، ولما كان للأنف بروزاً متميّزاً في وجه الإنسان، فإنّ هذه الكلمة تستعمل في شأن أشراف القوم، وكذلك تستعمل في مورد الزمان المتقدم على زمان الحال، كما جاء في الآية مورد البحث.

ثم إن التعبير بـ ﴿ اللَّذِينَ لُوتُوا العلم ﴾ يوحي بأن إحدى علامات المؤمن امتلاكه الوعي الكافي، فكما أن العلم مصدر الإيمان، فكذلك هو وليد الإيمان وحاصله.

إِلَّا أَنَّ القرآن الكريم قد أجابهم جواباً قاطعاً، فقال: إِنَّ كلام النَّبِي ﷺ لم يكن غامضاً ولا معقّداً، بل ﴿ وَلَوْلَئُكَ اللَّهِ عَلَىٰ قَلُوبِهِم وَلَقْبِعُوا لُقُولُهُم ﴾.

وفي الحقيقة فإنّ الجملة الثّانية علّة للجملة الأولى، أي إنّ اتباع الهوى يسلب الإنسان القدرة على إدراك الحقائق وتمييزها، ويلتي الحجاب على قلبه، بحيث إنّ قلوب متبعي الهوى تصبح كالظرف المختوم، فلا يدخله شيء، ولا يخرج منه شيء.

ويقف المؤمنون الحقيقيون في الطرف المقابل لهؤلاء، وعنهم تتحدّث الآية التالية فتقول: ﴿واللّذين اهتدوا زادهم هدئ وآتاهم تقواهم ﴾.

نعم، لقد خطا هؤلاء الخطوة الأولى بأنفسهم، واستخدموا عقلهم وفيطرتهم في هذا المسير، ثمّ أخذ الله سبحانه بيدهم كها وعدهم من قبل، فزادهم هدى إلى هداهم، وألق نور الإيمان في قلوبهم، وشرح صدورهم ورزقهم حسن الفكرة والنظر، هذا من الناحية العقائدية.

وأمّا من الناحية العملية فإنّه سبحانه يحيي فيهم روح التقوى، حتى أنّهم يشمنزون من الذنب والمعصية، ويعشقون الطاعة والعمل الصالح.

إنّ هؤلاء يقفون من الناحيتين في الطرف المقابل للمنافقين الذين أشارت إليهم الآية السابقة، فقد طبع على قلوبهم فلا يفقهون شيئاً من جهة، ومن جهة أخرى فإنّهم يتّبعون أهواءهم في العمل، أمّا المؤمنون فإنّ هدايتهم تعظم يوماً بعد يوم، وتتضاعف تقواهم في مجال العمل.

و تحذّر الآية التالية أولئك المستهزئين الذين لا إيان لهم، فتقول: ﴿فَهِل ينظرون إلَّا سامة

### أن تأتيهم بغثة فقد جا. لُغراطها فأتَىٰ لهم إِذَا جاءتهم ذكراهم ﴾.

أجل، إنّ هؤلاء لم يذعنوا للحق حيث كان الإيمان واجباً عليهم، ومفيداً لهم، بلكانوا في طغيانهم يعمهون، وبآيات الله يستهزئون، غير أنّهم يوم يرون الحوادث المرعبة وبداية القيامة تهزّ العالم و تزلزله، يصيبهم الفزع ويظهرون خضوعهم ويؤمنون، ولا ينفعهم يومئذ إيمانهم وخضوعهم.

إنّ هذه العبارة تشبه تماماً أن نقول لإنسان: أتنتظر حتى يشرف بك مرضك على الموت، ولا ينفع حينئذ علاج، ثمّ تدعو الطبيب وتأتي بالدواء؟ انهض واسرع إلى المعالجة وتناول الدواء قبل أن تفقد هذه الفرصة، فإنّ السعي الآن ذو فائدة، وبعد اليوم لا ينفع.

«الأشراط» جمع «شَرَط»، وهي العلامة، وعلى هذا فإنّ أشراط الساعة إشارة إلى علامات اقتراب القيامة.

وللمفسرين أقوال كثيرة حول المراد من علامات اقتراب القيامة هنا، حتى كتبت رسائل مختصرة ومفصّلة، في هذا الباب. إلّا أنّ الكثير يعتقدون أنّ المراد من «أشراط الساعة» في الآية مورد البحث هو ظهور شخص النّبي الأكرم الله ، ويستهد لذلك الحديث المروي عنه الله قال: «بعثت أنا والساعة كهاتين» وضم إصبعيه السبابة والوسطى .

وعد البعض مسألة «شق القمر»، وقسماً آخر من حوادث عصر النّبي اللّبي الله من أشراط الساعة أيضاً.

لقد وردت أحاديث عديدة في هذا الباب، وقد اعتبرت شيوع كثير من المعاصي بين الناس بالذات من علامات اقتراب القيامة، كالحديث الذي يسرويه «الفتال النيسابوري» (ره) في روضة الواعظين، عن النبي مَنْ الله قال: «من أشراط الساعة أن يرفع العلم، ويظهر الجهل، ويشرب الخمر، ويغشو الزنا» .

بل، حتى الحوادث المهمّة والمؤثرة، كقيام المهدي أرواحنا له الفداء عدّت من أشراط الساعة.

١٠ تفسير مجمع البيان، وتفسير القرطبي، وتفسير في ظلال القرآن، وتفاسير أخرى، في ذيل الآيات مبورد البحث، بتفاوت يسير في التعبير.
 ٢٠ تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٧.

لكن ينبغي أن نذكر أنّنا نبحث تارةً في أشراط الساعة بصورة مطلقة، فنسأل: ما هي علامات اقتراب القيامة؟ وأخرى نبحث في مورد خصوص الآية، والمطلب في مورد الآية هو ما قلناه، وأمّا حول علامات اقتراب القيامة بصورة مطلقة فقد وردت بحوث وروايات كثيرة في الكتب الإسلامية المعروفة، وسنشير إليها فيما يأتي \.

# مل أنّ ظهور النّبي من علامات قرب القيامة؟

يطرح هنا سؤال، وهو: كيف عدوا ظهور النّبي ﷺ من علامات اقتراب القيامة، وقد مرّ إلى الآن خمسة عشر قرناً ولا أثر للقيامة؟

والإجابة عن هذا السؤال تتضح بملاحظة واحدة، وهي أنّنا يجب أن نقارن بين ما مرّ من الدنيا وما بقي منها، وسيظهر من خلال هذه المقارنة أن ما بقي من عمر الدنيا قليل جداً، وهو سريع الإنقضاء، كما ورد في حديث عن النّبي الأكرم تَنَالُلُهُ، أنّه كان يخطب في أصحابه قبيل الغروب، فقال: «والذي نفس محمّد بيده ما مثل ما مضى من الدنيا فيما بقي منها إلّا مثل ما مضى من يومكم هذا فيما بقى منه، وما بقى منه إلّا اليسير» .

وتقول آخر آية من هذه الآيات وكاستخلاص لنتيجة البحوث التي وردت في الآيات السابقة حول الإيمان والكفر، ومصير المؤمنين والكفّار: ﴿فَاعِلْمُ لَنَّهُ لَا لِللهُ إِلَّا لِللهُ أَي: اثبت علىٰ خط التوحيد، فإنّه الدواء الشافي، واعلم أنّ أفضل وسيلة للنجاة هو التوحيد الذي بيّنت الآيات السالفة آثاره.

وبناءً على هذا، فلا يعني هذا الكلام أنّ النّبي تَشَرُّهُ لم يكن عالماً بالتوحيد بـل المـراد الإستمرار في هذا الخط، وهذا يشبه تماماً مـا ذكـروه في تـفسير الآيـة: ﴿إهـدنا للصواط المستقيم﴾ في سورة الحمد، بأنّها لا تعني عدم الهداية من قبل، بل تعني: ثبّتنا على خـط الهداية.

ويحتمل أيضاً أن يكون المراد التدبّر في أمر التوحيد أكثر، والإرتقاء إلى المقامات الأسمى، حيث إنّه كليًا تدبّر البشر فيه أكثر، وطالعوا آيات الله بدقّة أكبر، فإنّهم سيصلون إلى

ا. يتضح ممّا قلناه أنّه ليس المراد من جملة: ﴿ فقد جاء أشراطها ﴾ تحقق كلّ علامات القيامة وظهورها في عصر النّبي مَنْكَالله بل المراد أنّ بعضها قد ظهر، وهو يخبر عن اقتراب القيامة، وإن كانت بعض الأشراط ستتحقق وتتّضح فيما بعد.
 ٢٠ تفسير روح المعاني، ج ٢٦، ص ٤٨.

مراتب أرقى، والتدبّر بما قيل في الآيات السالفة في مورد الإيمان والكفر، عامل يؤثر بحدٌ ذاته في زيادة الإيمان والكفر.

والتّفسير الثّالث أنّ المراد: الجوانب العملية للـتوحيد، أي: اعـلم أنّ المـلجأ والمـأوى الوحيد في العالم هو الله تعالى، فالتجئ إليه، ولا تطلب حل معضلاتك إلّا منه، ولا تخـف سيل المشاكل، ولا تخشَ كثرة الأعداء.

ولا تنافي بين هذه التفاسير الثلاثة، فمن الممكن أن تجمع في معني الآية.

وبعد هذه المسألة العقائدية، تعود الآية إلى مسألة التقوى والعفّة عن المعصية، فتقول: ﴿واستغفر لذَّنبِك وللمؤمنين والمؤمنات﴾.

لا يخنى أنّ النّبي ﷺ لم يرتكب ذنباً قط بحكم مقام العصمة، وأمثال هذه التعابير إشارة إلى ترك الأولى، فإنّ حسنات الأبرار سيّتات المقرّبين أ، أو إلى أنّه قدوة للمسلمين.

وجاء في حديث: أنّ حذيفة بن اليمان يقول: كنت رجلاً ذرب اللسان على أهلي، فقلت: يا رسول الله إنّي لأخشى أن يدخلني لساني في النّار، فقال تَتَلَلّاً: «فأين أنت من الإستغفار؟ إنّي لأستغفر الله في اليوم مائة مرّة» أ. وجاء في بعض الروايات أنّه كان يستغفر في اليوم سبعين مرّة.

إذا كان الآخرون يستغفرون ممّا ارتكبوا من المعاصي والذنوب، فإنّ النّبي الأكرم مَّتَلِظًّ يستغفر الله من تلك اللحظة التي شغل فيها عن ذكره، أو أنّه ترك فعل الأحسسن وفعل الحسن. الحسن.

وهنا نكتة جديرة بالإنتباه، وهي أنّ الله سبحانه قد شفع للمؤمنين والمؤمنات، وأمر نبيّه عَلَيْهِ أَن يستغفر لهم لتسعهم رحمته، ومن هنا يتبيّن عمق مسألة «الشفاعة» في الدنسيا والآخرة، وكذلك تتبيّن أهميّة التوسّل وكونه مشروعاً.

ويقول سبحانه في ذيل الآية، وكتبيان للعلّة ﴿ولالله يعلم متقلّبكم ومثواكم و نهو يعلم ظاهركم وباطنكم، كتانكم وعلانيتكم، سرّكم ونجواكم، بل ويعلم حسى نسيّاتكم، وما توسوس به أنفسكم، ويخطر على أذهانكم، وما يجري في ضمائركم، ويعلم حسركاتكم وسكناتكم، ولهذا وجب عليكم التوجّه إليه ورفع الأكف بين يديه وطلب العفو والمغفرة والرحمة منه.

ا بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۲۵٦، وج ۲۵، ص ۲۰۵.

٢٠ تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٠٢، ذيل الآيات مورد البحث.

«المتقلّب»: هو المكان الذي يكثر التردّد عليه، و «المثوى» هو محل الإستقرار ١٠.

والظاهر أنّ لها تين الكلمتين معنى واسعاً يشمل كلّ حركات ابن آدم وسكناته، سواء التي في الدنيا أم في الآخرة، في فترة كونه جنيناً أم كونه من سكان القبور، وإن كان كثير من المفسّرين قد ذكر لهما معاني محددة:

فقال بعضهم: إنَّ المراد حركة الإنسان في النهار، وسكونه في الليل.

وقال آخرون: إنَّ المراد مسير الإنسان في الحياة الدنيا، واستقراره في الآخرة.

وقال بعض آخر: إنّ المراد تقلّب الإنسان في أصلاب الآباء وأرحام الأمهات، وثباته في القبر.

> وأخيراً ذكر البعض أنّ المراد: حركاته في السفر، وسكناته في الحضر. ولكن كها قلنا، فإنّ للآية معنى واسعاً يشمل كلّ هذه المعاني.

### بحث

# ما هي أشراط الساعة؟

قلنا سابقاً: إنّ الأشراط جمع شرط، وهي العلامة، ويقال لعملامات اقستراب القسيامة: أشراط الساعة، وقد بحثت كثيراً في مصادر الشيعة والسنّة، ولم يشر القرآن إليها إلّا في هذه الآية.

ومن أجمع الأحاديث وأكثرها تفصيلاً في هذا الباب، الحديث الذي رواه ابن عباس عن النّبي الأكرم الله في قضية حجّة الوداع، وهو يعلّمنا كثيراً من المسائل، ويحتوي على نكات ودقائق كثيرة، ولهذا نورده كاملاً:

قال ابن عباس: حججنا مع رسول الله عَلَيْ حَجّة الوداع وهي آخر حجّة حجّها رسول الله عَلَيْنَا بوجهه فقال: «ألا أخبركم بأشراط الله عَلَيْنَا بوجهه فقال: «ألا أخبركم بأشراط الله علينا بوجهه فقال: بلي يا رسول الله.

قَالَ عَلَيْكَ : «إِنَّ مِن أَشِرَاطُ الساعة إضاعة الصلوات، واتَّباع الشهوات، والميل مع الأهـواء،

ا. بناءً على هذا، فإن ومتقلب اسم مفعول جاء هنا بمعنى المكان، إلّا أنّ جماعة يعتبرونه مصدراً سمياً يعني الإنتقال من حال الى حال. غير أنّ المعنى الأوّل هو الأنسب بملاحظة قرينة مقابلته بالمثوى الذي لا ريب في كونه اسم مكان.

وتعظيم أصحاب المال، وبيع الدين بالدنيا، فعندها يذاب قلب المؤمن في جوفه كما يذاب الملح في الماء مما يرئ من المنكر فلا يستطيع أن يغيّره».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: إنّ عندها يليهم أمراء جورة، ووزراء فسقة، وعرفاء ظلمة، وأمناء خونة».

فقال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده ـ يا سلمان: إنّ عندها يكون المنكر معروفاً، والمعروف منكراً، ويؤتمن الخائن، ويخوَّن الأمين، ويصدّق الكاذب، ويكذّب الصادق».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن با رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: فعندها تكون إمارة النساء، ومشاورة الإماء، وقعود الصبيان على المنابر، ويكون الكذب ظرفاً، والزكاة مغرماً، والفيء مغنماً، ويجفو الرجل والديه ويبرّ صديقه، ويطلع الكوكب المذنب».

قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: وعندها تشارك المرأة زوجها في التجارة [ويبذل كل منهما قصارى جهده خارج المنزل لتحصيل المال] ويكون المطر غيضاً، ويغيض الكرام غيضاً، ويحتقر الرجل المعسر، فعندها تقارب الأسواق، قال هذا: لم أبع شيئاً، وقال هذا: لم أربح شيئاً، فلا ترى إلا ذاماً فه».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: فعندها يليهم أقوام إن تكلّموا قتلوهم، وإن سكتوا استباحوهم، ليستأثرون بفيئهم، وليطؤن حرمتهم، وليسفكن دماءهم، وليملؤن قلوبهم دغلاً ورعباً، فلا تراهم إلّا وجلين خائفين مرعوبين مرهوبين».

فقال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: إنّ عندها يؤتى بشيء من المشرق، وشبيء من المغرب [فقوانين من الشرق، وقوانين من الغرب] يلون أمّتي، فالويل لضعفاء أمّـتي مسنهم، والويل لهم من الله، لا يرحمون صغيراً، ولا يوقّرون كبيراً، ولا يتجافون عن مسيء، جثّتهم جثة الآدميين، وقلوبهم قلوب الشياطين».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: وعندها يكتفي الرجال بالرجال والنساء بالنساء، ويغار على الغلمان كما يغار على الجارية في بيت أهلها، وتشبه الرجال بسالنساء، والنسساء بالرجال، وتركب ذوات الفروج السروج [ويظهرن أنفسهن] فعليهن من أمّتي لعنة الله».

قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: إنّ عندها تزخرف المساجد كما تزخرف الكنائس وتحلى المصاحف [دون أن يعمل بها] وتطول المنارات، وتكثر الصفوف، قلوب متباغضة، وألسن مختلفة».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: وعندها تحلّىٰ ذكور أمّتي بالذهب، ويلبسون الحرير والديباج، ويتّخذون جلود النمور صفافاً».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: وعندها يظهر الزنا، ويتعاملون بالعينة والرشسا، ويوضع الدين وترفع الدنيا».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: وعندها يكثر الطلاق، فلا يقام أنه حد، ولن يضرّوا الله شيئاً [وإنّما يضرّون أنفسهم]».

قال سلبان؛ وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: وعندها تظهر القينات والمعازف، وتليهم أشرار أُمّتى».

قال سلبان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: وعندها يحج أغنياء أمّتي للنزهة، ويحج أوساطها للتجارة، ويحج فقراؤهم للرياء والسمعة، فعندها يكون أقوام يتعلّمون القرآن لغير الله، ويتخذونه مزامير، ويكون أقوام يتفقّهون لغير الله، ويكثر أولاد الزنا، ويستغنّون بالقرآن، ويتهافتون بالدنيا».

قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: ذاك إذا انتهكت المحارم، واكتسبت المآثم، وسلّط الأشرار على الأخيار، ويفشو الكذب، وتظهر اللجاجة، وتفشو الفاقة، ويتباهون في اللسباس، ويمطرون في غير أوان المطر، ويستحسنون الكوبة والمعازف، وينكرون الأمسر بالمعروف والنهي عن المنكر، حتى يكون المؤمن في ذلك الزمان أذلّ من الأمة، ويظهر قرّاؤهم وعبادهم فيما بينهم التلاوم، فأولئك يدعون في ملكوت السماوات الأرجاس الأنجاس».

قال سلمان: وإنّ هذا لكائن يا رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسي بيده. يا سلمان: فعندها لا يخشى الغني على الفقير، حتى أنّ السائل يسأل في الناس فيما بين الجمعتين لا يصيب أحداً يضع في كفه شيئاً».

قال سلهان: وإنّ هذا لكائن با رسول الله؟

قال: «إي والذي نفسى بيده. يا سلمان: فعندها يتكلم الرويبضة».

قال سلمان: ما الرويبضة يا رسول الله فداك أبي وأمّي؟

قال: «يتكلّم في أمر العامة من لم يكن يتكلّم، فلم يلبثوا إلاّ قليلاً حتى تخور الأرض خورة، فلا يظن كلّ قوم إلا أنها خارت في ناحيتهم، فيمكثون ما شاء الله، ثمّ يمكثون في مكثهم، فتلقي لهم الأرض أفلاذ أكبادها» قال: «ذهباً وفضة»، ثمّ أوماً بيده إلى الأساطين، فقال: مثل هذا، فيومئذٍ لا ينفع ذهب ولا فضة \_و يحل أمر الله \_فهذا يعني معنى قوله: ﴿فقد جاء لشراطها ﴾ . فيومئذٍ لا ينفع ذهب ولا فضة \_و يحل أمر الله \_فهذا يعني معنى قوله: ﴿فقد جاء لشراطها ﴾ .

١. تفسير علي بن إبراهيم، ج ٢، ص ٣٠٧، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٤، وتفسير الصافي، ذيل
 الآية مورد البحث.

وَيَقُولُ اللَّهِ مِنَا اللَّهِ اللَّهُ الْوَلَا نُولِكَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِكَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

# الثفسير

#### يفافون متى من اسم المهادا

تبيّن هذه الآيات المواقف المختلفة للمؤمنين والمنافقين تجاه الأمر بالجهاد، تكملة للأبحاث التي مرّت في الآيات السابقة حول هذين الفريقين.

تقول الآية الأولى: ﴿ويقول الذين آمنوا لولا نزلت سورة يكون فيها أمر بالجهاد، يوضح واجبنا تجاه الأعداء القساة الجلّادين الذين لا منطق لهم.. سورة تبعث آياتها نور الهداية في قلوبنا، وتضيء أرواحنا بنورها الوهّاج، هذا حال المؤمنين.

وأمّا المنافقون: ﴿ قَادُا لُنزلت سورة محكمة وذكر فيها القتال رئيت الّذين في قلوبهم هرض ينظرون لِليك نظر المغشيّ عليه من الموسه.

فعند سماع اسم الحرب يصيبهم الهلع، ويضطرب كيانهم أجمع، وتتوقف عـقولهم عـن التفكير، وتتسمّر عيونهم، وينظرون إليك كمن يوشك على الموت، وهذا أبلغ وأروع تعبير عن حال المنافقين الجبناء الخائفين.

إنّ سبب اختلاف تعامل المؤمنين والمنافقين مع أمر الجهاد، ينبع من أن الفريق الأوّل قد

علقوا آمالهم بالله سبحانه لإيمانهم القوي به، فهم يرجون عنايته ولطفه ونصرته، ولا خوف لديهم من الشهادة في سبيله.

إنّ ميدان الجهاد بالنسبة إلى هؤلاء ميدان إظهار عشمقهم لمحبوبهم، ميدان الشرف والفضيلة، ميدان تفجّر الإستعدادت والقابليات، وهو ميدان الثبات والمقاومة والإنتصار، ولا معنى للخوف في مثل هذا الميدان.

إلا أنه بالنسبة إلى المنافقين ميدان موت وفناء وتعاسة، ميدان هزيمة ومفارقة لذائـذ الدنيا، وهو أخيراً ميدان مظلم يعقبه مستقبل مرعب غامض!

والمراد من «السورة المحكمة» \_ باعتقاد بعض المفسّرين \_ هي السور التي ذكرت فيها مسألة الجهاد. لكن لا دليل على هذا التفسير، بل الظاهر أنّ «المحكم» هنا بمعنى المستحكم والثابت والقاطع، والخالي من أي غموض أو إبهام، حيث يقع المتشابه في مقابله أحياناً، ولما كانت آيات الجهاد تتمتّع عادة بحزم استثنائي، فإنّها تنسجم مع مفهوم هذا اللفظ أكثر، إلا أنّها ليست منحصرة فيه.

والتعبير بـ ﴿ الَّذِينَ فِي قلوبهم هرفن ﴾ تعبير يستعمل في لسان القرآن في شأن المنافقين عادةً، وما احتمله بعض المفسّرين من أنّ المراد ضعفاء الإيمان لا ينسجم مع سائر آيات القرآن، بل ولا مع الآيات السابقة لهذه الآيات والتي بسعدها، التي تستحدّث جمسيعاً عسن المنافقين.

وعلىٰ أية حال، فإنّ الآية تضيف في النهاية جملة قصيرة، فتقول: ﴿فَأُولَىٰ لِهُمَ﴾. إنّ جملة ﴿لُولَىٰ لِهُمَ﴾ تعبّر في الأدب العربي عن التهديد واللعنة، وتمنّي التعاسة والفناء للآخر ال

وفسّرها البعض بأنّها تعني: الموت أولئ لهم، ولا مانع من الجمع بينها كما أوردنا في تفسير الآية.

و تضيف الآية التالية: ﴿طامة وقول معروفه﴾ `

إنّ التعبير بـ ﴿قُول معروف ﴾ يمكن أن يكون في مقابل الكلمات الهزيلة المنكرة التي كان

١. اعتقد جماعة أنَّ معنى الجملة يصبح: يليه مكروه، وهو يعادل معنى ويل لهم.

٢. «طاعة» مبتدأ، وخبره محدوف، والتقدير: طاعة وقول معروف أمثل لهم، واعتبرها البعض خبراً لمبتدأ محدوف، وكان التقدير: أمرنا طاعة، إلا أنّ المعنى الأوّل هو الأنسب.

يتفوّه بها المنافقون بعد نزول آيات الجهاد، فقد كانوا يقولون تارة ﴿ ﴿ لا تَتَفَرُوا فَيَ للحرّ ﴾ ، وأخرى: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ المِنَافَقُونُ وَالَّذِينَ فَي قَلُوبِهِم هُونُنَ هَا وَصَدَنَا الله ورسولِه إِلّا شروراً ﴾ ؟ ، وثالثة كانوا يقولون: ﴿ هَلَمْ الله عِن السّوجّه إلىٰ ميدان الجهاد.

ولم يكونوا يكتفون بعدم ترغيب الناس في أمر الجهاد، بـل كـانوا يـبذلون قـصارى جهودهم من أجل صدّهم عن الجهاد، أو تثبيط معنوياتهم وعزائهم على الأقل.

ثم تضيف الآية: ﴿فَإِذَا مِنْمُ الأَمْرُ فَلُو صَدَقُوا الله لكانَ غيراً لَهُ هِ وَسِيرِفَعُ رؤوسهُم في الدنيا، ويمنحهم العزة والفخر، ويؤدّي إلى أن ينالوا الثواب الجزيل، والأجر الكبير، والفوز العظيم في الآخرة.

وجملة ﴿عزم الأمر﴾ تشير في الأساس إلى استحكام العمل، إلّا أنّ المراد منها هنا الجهاد، بقرينة الآيات التي سبقتها والتي تليها.

و تضيف الآية التالية: ﴿فَهَلَ مُسَيِّتُم لِنْ تُولِيَّتُهُم لَنْ تَفْسَدُوا فَي الأَرْمَن وَتَقَطَّمُوا لُرَحَاهُكُم ﴾ لأنكم إن أعرضتم عن القرآن والتوحيد، فإنكم سترجعون إلى جاهليّتكم حتاً، ولم يكن في الجاهلية إلاّ الفساد في الأرض، والإغارة والقتل وسفك الدماء، وقطيعة الرحم، ووأد البنات. هذا إذا كانت «توليّتم» من مادة «تولّى» بمعنى الإعراض.

غير أنّ كثيراً من المفسّرين احتمل أن تكون من مادة «ولاية»، أي: الحكومة، فيكون المعنى: إنّكم إذا توليّتم زمام السلطة فلا يتوقع منكم إلّا الضلال والفساد وسفك الدساء وقطيعة الرحم.

وكأنّ جمعاً من المنافقين قد اعتذر من أجل أن يفرّ من ميدان الجهاد بأنّا كيف نطأ ساحة الحرب ونقتل أرحامنا ونسفك دماءهم، وعندها سنكون من المفسدين في الأرض؟

فيجيبهم القرآن قائلاً: ألم تقتلوا أرحامكم وتسفكوا دماءهم، ولم يظهر منكم إلّا الفساد في الأرض يوم كانت الحكومة بأيديكم؟ إن هذا إلّا تذرّع وتهرّب، فإنّ الهدف من الحرب

٢. الأحزاب، ١٢.

١. التوبة، ٨١.

٣. الأحزاب، ١٨.

٤. بالرغم من أنّ القليل من المفسّرين قد بحث في تركيب هذه الآية، لكن يبدو أنّ (إن توليّتم) جملة شرطية وقعت بين اسم «عسى» وخبرها، وجزاء إن الشرطية مجموع جملة (فهل عسيتم أن تنفسدوا في الأرض)، والتقدير: إن توليّتم عن كتاب الله فهل يترقب منكم إلّا الفساد في الأرض؟

في الإسلام هو إخماد نار الفتنة، لا الفساد في الأرض، والهدف اقتلاع جذور الظلم وإزالته من الوجود، لا قطع الرحم.

وقد ورد في بعض الروايات الواردة عن أهل البيت المنظ أنّ هذه الآية في بني أمية الذين لم يرجموا صغيراً ولاكبيراً، بل سفكوا دماء الجميع حتى أقاربهم لما تسلّموا زمام الحكم . من المعلوم أنّ بني أمية جميعاً، اتبداءً من أبي سفيان إلى أبنائه وأحفاده، كانوا مصداقاً واضحاً لهذه الآية، وهذا هو المراد من الرواية، إذ أنّ للآية معنى واسعاً يشمل كلّ المنافقين الظالمين والمفسدين.

و توضح الآية التالية المصير النهائي لهؤلاء القوم المنافقين المفسدين المتذرّعين بأوهى الحجج فتقول: ﴿ لُولئك الدّين لعنهم الله فأصمَهم ولممن لبصارهم ﴾.

إنّ هؤلاء يظنّون أنّ الجهاد الإسلامي القائم على أساس الحق والعدالة، قطيعة للرحم، وفساداً في الأرض، أمّا كلّ الجرائم التي إرتكبوها في الجاهلية، والدماء البريئة التي سفكوها أيّام تسلطهم، والأطفال الأبرياء الذين وأدوهم ودفنوهم وهم أحياء يستغيثون، كانت قاغة على أساس الحق والعدل! لعنهم الله إذ لا أذن واعية لهم، ولا عين ناظرة بصيرة!

ونقرأ في رواية عن الإمام علي بن الحسين، أنّه قبال لولده الإمهام البهاقر عليّه الله الله عزّ وجلّ في ثلاثة مواضع، قال الله عزّ وجلّ في ثلاثة مواضع، قال الله عزّ وجلّ في ثلاثة مواضع، قال الله عزّ وجلّ فهل عسيتم...» ...

«الرحم» في الأصل محل استقرار الجنين في بطن أمّه، ثمّ أطلق هــذا التــعبير عــلىٰ كــل الأقرباء، لأنّهم نشأوا وولدوا من رحم واحد.

ولا يخني أنَّ لعن الله تعالى لهؤلاء القوم، وطردهم من رحمته، وكذلك سلبهم القدرة على ا

۱- تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۰.

٢. أصول الكافي، ج ٢. ص ٦٤١، (باب من تكره مجالسته، ح ٧)، نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٤١. أمّا الآيتان اللتان وردتا في بقية الحديث فإحداهما الآية ٢٥ من سورة الرعد، والأخرى الآية ٢٧ من سورة البقرة، وقد ورد اللعن في إحداهما صريحاً، وفي الأخرى كناية وتلميحاً.

التّفسير الأمثل ذيل الآية ٧٧ من سورة المائدة. نقلاً عن الخصال، ج ١، ص ١٧٩، وتفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ١٤٩.

إدراك المقائق، لا يستلزم الجبر، لأنّ ذلك جزاء أعيالهم، وردّ فعل لسلوكهم وأفعالهم.

وتناول آخر آية من هذه الآيات ذكر العلة الحقيقية لانحراف هؤلاء القوم التعساء، فقالت: ﴿ لَقَلَا يَتَدَبِّرُونَ القَرآنَ لَم علىٰ قلوب لَقَفَالِها ﴾ ؟

نعم، إنّ عامل مسكنة هؤلاء وضياعهم أحد اثنين: إمّا أنّهم لا يتدبّرون في القرآن، برنامج الهداية الإلهية، والوصفة الطبية الشافية تماماً، أو أنّهم يتدبّرونه، إلّا أنّ قلوبهم مقفلة نتيجة اتّباع الهوى والأعمال التي قاموا بها من قبل، وهي مقفلة بشكل لا تنفذ معه أي حقيقة إلى قلوبهم.

وبتعبير آخر، فإنّهم كرجل ضلّ طريقه في الظلمات، فلا سراج في يده، ولا هو يبصر إذ هو أعمىٰ، فلوكان معه سراج، وكان مبصراً، فإنّ الإهتداء إلى الطريق في أي مكان سهل ويسير.

«الأقفال» جمع «قفل»، وهي في الأصل من مادة «القفول» أي الرجوع، أو من القفيل، أي الأشياء اليابسة، ولما كان المتعارف أنهم إذا أغلقوا الباب وقفلوها بقفل، فكل من يأت يقفل راجعاً، وكذلك لما كان القفل شيئاً صلباً لا ينفذ فيه شيء، لذا فقد أطلقت هذه الكلمة على هذه الآلة الخاصة.

### ہدٹ

### القرآن كتاب فكر وعمل:

تؤكّد آيات القرآن المختلفة على حقيقة أنّ هذا الكتاب الساوي العظيم ليس للـتلاوة وحسب، بل إنّ الهدف النهائي منه هو الذكر، والتدبّر في عواقب الأمور، والإنذار، وإخراج البشر من الظلمات، والشفاء والرحمة والهداية.

فنقرأ في الآية ٥٠ من سورة الأنبياء: ﴿وهذا ذكر مبارك لنزلناه ﴾.

وفي الآية ٢٩ من سورة ص: ﴿كتاب لنزلنا والبك مبارك ليدبروا لياته ﴾.

وجاء في الآية ١٩ من سورة الأنعام: ﴿ولُوحِي لِليِّ هذا القرآن الأنذركم به وهن بلغ﴾.

و تقول الآية الأولى من سورة إيراهيم: ﴿كتاب لَنزلناه لِليك لتخرج الناس من الظلماس للي النور﴾.

وأخيراً. جاء في الآية ٨٢ من سورة الإسراء: ﴿ وَنَنْزَلُ مِنْ القَرْآنُ مِنَا هُو شَفَا. وَرَصَعَةُ لِلْمُوْمِنْينَ ﴾.

ولهذا، فإنّ القرآن الكريم يجب أن يأخذ مكانه من حياة المسلمين، ويكون في صميمها لا على هامشها، وعليهم أن يجعلوه قدوتهم وأسوتهم، وأن ينفذوا كلّ أوامسره، وأن يجمعلوا خطوط حياتهم وطبيعتها منسجمة معه.

لكنّ، جماعة من المسلمين \_ مع الأسف الشديد \_ لا يتعاملون مع القرآن إلّا على أنّه مجموعة أوراد وأذكار، فهم يتلونه جميعاً تلاوة بجرّدة، ويهتمون أشدّ الإهتام بالتجويد ومخارج الحروف وحسن الصوت، وأكثر شقاء المسلمين وتعاستهم يكمن في أنّهم أخرجوا القرآن عن كونه دستوراً جامعاً لحياة البشر، واكتفوا بترديد ألفاظه، وقنعوا بذلك.

والجدير بالإنتباه أنّ الآيات مورد البحث تقول بصراحة: إنّ هؤلاء المنافقين المرضىٰ القلوب لم يتدبّروا في القرآن، فلاقوا هذا المصير الأسود.

«التدبّر» من مادة «دَبْر»، وهو تحقيق وبحث نتائج الشيء وعواقبه، بعكس «التفكر» الذي يقال غالباً عن علل الشيء وأسبابه، واستعمل كلا التعبيرين في القرآن.

لكن، ينبغي أن لا ننسىٰ أنّ الاستفادة من القرآن تحتاج إلى نوع من تهدذيب النفس وجهادها، وإن كان القرآن بنفسه معيناً في تهذيبها، لأنّ القلوب إذا كانت مقفلة بأقفال الهوى والشهوة، والكبر والغرور، واللجاجة والتعصّب، فسوف لا يلجها نور الحق، وقد أشارت الآيات \_مورد البحث \_إلىٰ هذا المعنىٰ.

وما أروع كلام أمير المؤمنين علي على خطبته حول صفات المتقين، إذ يقول: «أمّا الليل فصافّون أقدامهم، تالين لأجزاء القرآن يرتلونها ترتيلاً، يحزنون به أنفسهم، ويستثيرون به دواء دائهم، فإذا مرّوا بآية فيها تشويق ركنوا إليها طمعاً، وتطلعت نفوسهم إليها شوقاً، وظنّوا أنّها نصب أعينهم، وإذا مرّوا بآية فيها تخويف أصغوا إليها مسامع قلوبهم، وظنّوا أنّ زفير جهنّم وشهيقها في أصول آذانهم» .

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٩٣، (بخطبة همام).

### مديث عن الإمام الصادق؛

ورد عن الإمام الصادق عَنْ في تفسير جملة: ﴿ لَم صلىٰ قلوب لَقَفَالِها ﴾: «إنَّ لك قلباً ومسامع، وإنَّ الله إذا أراد أن يهدي عبداً فتح مسامع قلبه، وإذا أراد به غير ذلك ختم مسامع قلبه فلا يصلح أبداً، وهو قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَمْ عَلَىٰ قَلُوبِ لُقَفَالِهَا ﴾ » أ.

8003

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ٤١.

# التفسير

### أفلا يتدبّرون القرآن:

تواصل هذه الآيات الكلام حول المنافقين ومواقفهم المختلفة، فتقول: ﴿إِنَّ الَّهْيِنَ الاِتَّدُوا مِلْ الدِّيارِهِم ملئ أدبارهم من بعدما تبيّن لهم الهدئ الشّيطان سوّل لهم وأحلى لهم».

وبالرغم من أنّ البعض احتمل أنّ هذه الآية تتحدّث عن جماعة من الذين كفروا من أهل الكتاب الذين كانوا يذكرون علامات النّبي عَلَيْقَ قبل ظهوره، وذلك استناداً إلى ما ورد في كتبهم السهاوية، وكانوا ينتظرونه على أحر من الجمر، إلّا أنّهم أعرضوا عنه بعد ظهوره واتضاح هذه العلامات وتحقّقها، ومنعتهم شهواتهم ومصالحهم من الإيمان به.

بالرغم من ذلك، فإنّ القرائن الموجودة في الآيات السابقة واللاحقة تبيّن جيداً أنّ هذه الآية تتحدث أيضاً عن المنافقين الذين جاؤوا ورأوا بأمّ أعينهم الدلائل الدالة على حقانية النّبي عَلَيْنَ وسمعوا آياته، إلّا أنّهم أدبروا اتباعاً لأهوائهم وشهواتهم، وطاعةً لوساوس الشيطان.

«سوّل» من مادة «سُؤل» ـ على وزن قفل ـ ، وهي الحاجة التي يحرص عليها الإنسان '،

١. ولذلك فإنّ البعض قد فشرها بمعنى الأمل، كما نقرأ ذلك في الآية (٣٦) من سورة طه: ﴿ قد أُوتيت سؤلك يا موسى ﴾.

و «التسويل» بمعنى الترغيب والتشويق إلى الأمور التي يحرص عليها، ونسبته إلى الشيطان بسبب الوساوس التي يلقيها في نفس الإنسان، وتمنع من هدايته.

وجملة ﴿وَلَعْلَىٰ لَهُمُ﴾ من مادة «إملاء»، وهو زرع طول الأمل فيهم، والآمال السعيدة المدى، والتي تشغل الإنسان، فتصدّه عن الحق والهدى.

وتشرح الآية التالية علّة هذا التسويل والتزيين الشيطاني، فتقول: ﴿ قلك بأنهم قالوا للّذين كرهواها نزّل الله سنطيعكم في بعض الأمر وهذا دأب المنافقين في البحث عن العصاة والمخالفين، وإذا لم يكونوا مشتركين ومتفقين معهم في كلّ المواقف، فإنّهم يتعاونون معهم على أساس المقدار المتفق عليه من مواقفهم، بل ويطيعونهم إذا اقتضى الأمر.

بل قد اتجه منافقو المدينة نحو يهود المدينة \_وهم «بنو النضير» و «بنو قريظة » الذين كانوا يبشرون بالإسلام قبل بعثة النّبي تَنْبَرُهُ ، أمّا بعد ظهوره ومبعثه ، وتعرّض مصالحهم للخطر ، ولحسدهم وكبرهم ، فإنّهم اعتبروا الإسلام ديناً باطلاً ، وغير سليم \_ولمّاكان هناك قدر مشترك بين المنافقين واليهود في مخالفتهم النّبي تَنْبُهُ ، وتآمرهم ضد الإسلام ، فإنّهم اتفقوا مع اليهود على العمل المشترك ضد الإسلام والمسلمين .

وربّاكان تعبير ﴿فَي بِعِفَن الأَمْرِ إِشَارة إِلَىٰ أَنّنا نتعاون معكم في هذا الجزء فقط، فإنّكم تخالفون عبادة الأصنام، وتعتقدون بالبعث والقيامة، ونحن لا نتفق معكم في هذه الأمور \ هذا الكلام شبيه بما جاء في الآية ١١ من سورة الحشر: ﴿لَلْمُ تَوَالِي الّذِينَ تافقوليقولون الإخوائهم الّذين كفروا من لهل الكتاب لئن أخرجتم لنخرجن محكم ولا نطيع فيكم أحداً أبداً وإن قوتلتم لنتصراً كم إلى التصراً كم إلى المناه الكتاب لئن أخرجتم لنخرجن محكم ولا نطيع فيكم أحداً أبداً وإن

وتهدد الآيات هؤلاء في نهايتها فتقول: ﴿ والله يعلم لِسرارهم ﴾ فهو عليم بكفرهم الباطن ونفاقهم، وبتآمرهم مع اليهود، وسيعاقبهم ويجازيهم في الوقت المناسب. وعليم بماكان يخفيه اليهود من حسدهم وعدائهم وعنادهم، فقد كانوا يعرفون علامات نبي الإسلام عَنْ كها يعرفون أبناءهم بشهادة كتابهم، وكانوا يذكرون هذه العلامات للناس من قبل، إلا أنهم أخفوها جميعاً بعد ظهوره، والله عليم بهذا الإخفاء ومحاولة طمس الحق.

وجاء في حديث عن الإمامين الباقر والصادق ﴿ الله المراد من ﴿ كوهوا هَا لَنزَّلِ الله ﴾ بنو أمية الذين كرهوا نزول أمر الله تعالى في ولاية على ﷺ ٪

١. ثمّة احتمالات عديدة أخرى في تفسير هذه الآية، لا ينسجم أي منها مع الآيات الــابقة واللاحقة، ولذلك أعرضنا عن ذكرها.
 ٢. تفسير مجمعالبيان، ج ٩، ص ١٠٥.

وواضح أنّ هذا النوع تطبيق وبيان مصداق، وليس حصراً لمعني الآية.

والآية التالية بمثابة توضيح لهذا التهديد المبهم، فتقول: ﴿فَكِيفَ إِذَا تَـوَقَّتُهُمُ المَـالانكةُ يَضْرِبُونَ وجوههم وأدبارهم﴾ `.

نعم، إنّ هؤلاء الملائكة مأمورون أن يذيقوا هؤلاء العذاب وهم علىٰ أعـــتاب المــوت ليذوقوا وبال الكفر والنفاق والعناد، وهم يضربون وجوههم لاُنّها اتجهت نحو أعداء الله، ويضربون أدبارهم لأنّهم أدبروا عن آيات الله ونبيّه.

وهذا المعنىٰ نظير ما ورد في الآية ٥٠ من سورة الأنفال حول الكفار والمنافقين: ﴿ولو ترىٰ إِذْ يَتُوفَّىٰ الَّذِينَ كَفُرُوا الملائكة يَضْربون وجوههم وأدبارهم ودُوقُوا مَذَابِ الحريق﴾.

وتناولت آخر آية من هذه الآيات بيان علَّة هذا العذاب الإلهي وهم على إعتاب الموت، فتقول: ﴿ ذلك بِأَنِّهِم لِقِيعُوا مِا لُسِعُط الله وكرهوا رضوانه فأحبط لُمِمالهِم ﴾.

لأنّ رضى الله سبحانه هو شرط قبول الأعيال وكلّ سعي وجهد، وبناءً على هذا، فمن الطبيعي أن تحبط أعيال أولئك الذين يصرّون على إغـضاب الله عـزّ وجـلّ وإسـخاطه، ويخالفون ما يرتضيه، ويودّعون هذه الدنيا وهم خالو الوفاض، قـد أثـقلتهم أوزارهم، وأرهقتهم ذنوبهم.

إنّ حال هؤلاء القوم يخالف تماماً حال المـؤمنين الذيـن تسـتقبلهم المـلائكة بـوجوه ضاحكة عندما يشرفون على الموت، وتبشّرهم بما أعد الله لهم: ﴿الّذِينَ تتوفّاهم الملائكة طيّبين يقولون سلام مليكم ادخلوا الجنّة بماكنتم تسملون﴾ ``.

وممّا يلفت النظر أنّ الجملة فعلية في مورد غضب الله تعالى: ﴿ مَا لَسَعَطَ اللَّهُ وَ هِي أَسَمِيةً فِي مورد غضب الله تعالى: ﴿ مَا لَسَعَطَ اللَّهُ وَ هِي أَسَمِيةً فِي مورد رضاه: ﴿ رَضُولُنَهُ ، وقال بعض المفسّرين: إنّ هذا التفاوت في التعبير يتضمن نكتةً لطيفة، وهي أنّ غضب الله قد يحدث وقد لا يحدث، أمّا رضاه ورحمته فهي مستمرة دائمة.

وواضح أيضاً أنَّ غضب الله تعالىٰ وسخطه لا يعني التأثر النفسي، كما أنَّ رضاه سبحانه لا يعني انبساط الروح وانشراح الأسارير، بل هماكما ورد في حديث الإمام الصادق على: «غضب الله عقابه، ورضاه ثوابه» ".

#### 8003

<sup>/ «</sup>كيف»، خبر لمبتدأ محذوف، والتقدير: «فكيف حالهم...».

۲ النحل، ۳۲.

٣ توحيد الصدوق، ص -١٧، طبق نقل تفسير الميزان، ج ١٨، ص ٢٦٦.

أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مَرَضُ أَن لَن يُغْرِجَ ٱللهُ أَضْعَننَهُمْ ﴿ وَلَوْنَسَاءُ لَا مَا اللهُ وَاللهُ يَعَامُ أَعْمَلُكُونَ لَا رَبْنَكُهُ مُ فَلَعَرَفْنَهُ مُ وَلَتَعْرِفَنَهُ مُ فِي لَحْنِ ٱلْقُولِ وَاللّهُ يَعَلَمُ أَعْمَلُكُونَ لَا رَبَنكُ وَلَتَعْرِفَنَهُ مُ فِي لَحْنِ ٱلْقُولِ وَاللّهُ يَعَلَمُ أَعْمَلُكُونَ اللّهُ وَلَنكُونَ اللّهُ وَلَكُمْ مَنَى نَعْلَمُ المُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّهِ فِي وَبَنْ لُوا أَخْمَارَكُونَ اللّهُ مَنْ فَالْمَ المُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّهِ فِي وَبَنْ لُوا أَخْمَارَكُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

# التفسير

#### يعرف المنافقون من لمن قولهم:

تشير هذه الآيات إلى جانب آخر في صفات المنافقين وعلاماتهم، وتؤكّد بالخصوص على أنهم يظنّون أنّ باستطاعتهم أن يخفوا واقعهم وصورتهم الحقيقية عن النّبي عَبَاللهُ والمؤمنين دائماً، وأن ينقذوا أنفسهم بذلك من الفضيحة الكبرى، فتقول أوّلاً: ﴿لَم حسبه الذين في قلوبهم مرض أن لن يخرج الله أضفائهم ﴾ أ.

«الأضغان» جمع «ضِغْن»، وهو الحقد الشديد.

نعم، لقد كانت قلوب هؤلاء مملوءة غيظاً وحقداً شديداً على النّبي عَلَيْهِ والمؤمنين، وكانوا يتحيّنون الفرص لإنزال الضربة بهم، فهنا يحذّرهم القرآن بأن لا يظنّوا أنّ بإمكانهم أن يخفوا وجههم الحقيق داعًا، ولذلك فإنّ الآية التالية تنضيف: ﴿ولونشاء الريستاكهم فلعرفتهم بسيماهم و فنجعل في وجوههم علامات تعرفهم بها إذا رأيتهم، وتراهم رأي العين فتنظر واقعهم عندما تنظر ظاهرهم.

ثم تضيف: ﴿ولتعرفنهم في لعن القول﴾ فيمكنك في الحال أن تعرفهم من خلال نمط كلامهم.

اعتبر البعض (أم) في الآية أعلاه استفهامية، والبعض الآخر اعتبرها منقطعة بمعنى بل، ويبدو أنّ الأوّل هو الأفضل.

يقول الراغب في مفرداته: «اللحن» عبارة عن صرف الكلام عن قواعده وسننه، أو إعرابه على خلاف حاله، أو الكناية بالقول بدلاً من الصراحة. والمراد في الآية مورد البحث هو المعنى الثالث، أي: يمكن معرفة المنافقين مرضى القلوب من خلال الكناية في كلامهم، وتعبيراتهم المؤذية التي تنطوي على النفاق.

حينا يكون الكلام عن الجهاد، فإنهم يسعون إلى إضعاف إرادة الناس ومعنوياتهم، وحينا يكون الكلام عن الحق والعدالة، فإنهم يحرّفونه بنحو من الأنحاء، وإذا ما أتى الحديث عن الصالحين المتقين السابقين إلى الإسلام، فإنهم يسعون إلى تشويه سمعتهم، وتقليل أهميتهم ومكانتهم، ولذلك روي عن «أبي سعيد الخدري» حديثه المعروف الذي يقول فيه: لحن القول بغضهم علي بن أبي طالب، وكنّا نعرف المنافقين على عهد رسول الله ببغضهم علي بن أبي طالب، وكنّا نعرف المنافقين على عهد رسول الله ببغضهم علي بن أبى طالب .

نعم، لقد كانت إحدى العلامات البارزة للمنافقين أنهم كانوا يعادون أوّل من آمن من الرجال، وأول مضح في سبيل الإسلام، ويبغضونه.

إنّ الإنسان لا يُستطيع عادةً أن يكتم ما ينطوي عليه ضميره لمدة طويلة دون أن يظهر ذلك في كنايات كلامه وإشاراته ولحنه، ولذلك نقرأ في حديث عن أمير المؤمنين علي على الله «ما أضمر أحد شيئاً إلّا ظهر في فلتات لسانه، وصفحات وجهه» .

وقد ذكرت آيات القرآن الأخرى كلمات المنافقين الجارحة، والتي هي مصداق للمحن القول هذا، أو حركاتهم المشبوهة، ولعلّه لهذا السبب قال بعض المفسّرين: إنّ النّبي تَهُمُّوا كان يعرف المنافقين جيداً، من خلال علاماتهم، بعد نزول هذه الآية.

والشاهد على هذا الكلام هو أنَّ النَّبِي تَتَكُولُهُ أمر بأن لا يصلي على من مات منهم ولا يقوم على قبره في الله له: ﴿ولا تصل على أحدِ منهم ماس لَبِدا ولا تقم على قبره ﴾ ".

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث. تم إنّ جماعة من كبار العامّة نقلوا مضمون هذا الحديث في كتبهم، ومن جملتهم: أحمد بن حنبل في كتاب الفضائل، وابن عبد البر في الإستيعاب، والذهبي في تاريخ أوّل الإسلام، وابن الأثير في جامع الأصول، والعلّامة الكنجي في كفاية الطالب، ومحب الدين الطبري في الرياض النضرة، والسيوطي في الدر المنثور، والآلوسي في روح المعاني، وأورده جماعة آخرون في كتبهم، وهو يبين أنها إحدى الروايات المسلمة عن الرسول الأعظم مُنْ للمزيد من الإيضاح يراجع إحقاق الحق، ج ٢٠ ص ١١٠ وما بعدها.

٣. التوبة، ٨٤.

لقد كان الجهاد بالذات من المواقف التي كان المنافقون يعكسون فيها ما يعيشونه في داخلهم، وقد أشارت آيات كثيرة في القرآن الكريم، وخاصة في سورة التوبة والأحزاب إلى وضع هؤلاء قبل الحرب حين جمع المساعدات وإعداد العدة للحرب، وفي أثناء الحرب في ساحتها إذا اشتد هجوم العدو واستعرت حملته، وبعد الحرب عند تقسيم الغنائم، حتى وصل الأمر بالمنافقين إلى أن يعرفهم حتى المسلمون العاديون في هذه المشاهد والمواقف.

واليوم أيضاً لا تصعب معرفة المنافقين من لحن قولهم ومواقفهم المنضادة في المسائل الاجتماعية المهمة، وخاصة عند الإضطرابات أو الحروب، ويمكن التعرف عليهم بأدنى دقة في أقوالهم وأفعالهم، وما أروع أن يعي المسلمون أمرهم ويستيقظوا ويستلهموا من هذه الآية تعلياتها ليعرفوا هذه الفئة الحاقدة الخطرة ويفضحوها.

وأخيراً تضيف الآية: ﴿والله يعلم أعمالكم﴾ فهو يعلم أعمال المؤمنين ما ظهر منها وما بطن، ويعلم أعمال المنافقين، وإذا افترضنا أنّ هؤلاء قادرون على إخفاء واقعهم الحقيق عن الناس، فهل باستطاعتهم إخفاءه عن الله الذي هو معهم في سرّهم وعلانيهم، وخلوتهم واجتاعهم؟

وتضيف الآية التالية مؤكّدة وموضحة طرقاً أخرى لتمييز المؤمنين عن المنافقين: ﴿ وَلَنْبِلُوتُكُمْ حَتَّىٰ نَعْلُم المجاهدين منكم والعَمَّابِرِينَ ﴾ الحقيقيين من المنظاهرين بالجهاد والصبر.

ومع أنّ لهذا الإبتلاء والإختبار أبعاداً واسعة، ومجالات رحبة تشمل الصبر والنبات في أداء كلّ الواجبات والتكاليف، ولكن المراد منه هنا الامتحان في ساحة الحسرب والقستال لمناسبته كلمة «المجاهدين»، والآيات السابقة واللاحقة، والحق أنّ ميدان الجهاد ساحة اختبار عسير وشديد، وقلّما يستطيع المرء أن يخنى واقعه في أمثال هذه الميادين.

وتقول الآية الأخيرة: ﴿ ونبلوا أخباركم ﴾.

قال كثير من المفسّرين: إنّ المراد من الأخبار هنا أعمال البشر، وذلك أن عملاً مــا إذا صدر من الإنسان، فإنّه سينتشر بين الناس كخبر.

وقال آخرون: إنّ المراد من الأخبار هنا: الأسرار الداخلية، لأنّ أعيال الناس تخبر عن هذه الأسرار.

ويحتمل أن تكون الأخبار هنا بمعنى الأخبار التي يخبر بها الناس عن وضعهم وعهودهم

ومواثيقهم، فالمنافقون ـ مثلاً ـ كانوا قد عاهدوا النّبي ﷺ أن لايرجعوا عن القتال، في حين أنّهم نقضوا عهدهم: ﴿ولقد كانوا عاهدوا الله من قبل لايولّون الأدبار﴾ ﴿

ونرأهم في موضع آخر: ﴿ويستأدُن قريق منهم النّبيّ يقولون إنّ بيوتنا عورة وما هي بعورة إن يريدون إلّا قرارلَه ``.

وبهذا فإنّ الله سبحانه يختبر أعمال البشر، كما يختبر أقوالهم وأخسارهم، وطبقاً لهذا التّفسير فإنّ لهاتين الجملتين في الآية مورد البحث معنيين متفاوتين، مع أنّ إحداهما تؤكّد الأخرى طبقاً للتفاسير السابقة.

وعلى أية حال، فليست هذه المرة الأولى التي يخبر الله سبحانه الناس فيها بأني أبلوكم لتمييز صفوفكم، وليعرف المؤمنون الحقيقيون وضعفاء الإيمان والمنافقون، وقد ذكرت مسألة الإمتحان والإبتلاء هذه في آيات كثيرة من القرآن الكريم.

وقد بحثنا المسائل المتعلقة بالاختبار الإلهي في ذيل الآية ١٥٥ من سورة البقرة، وكذلك وردت في بداية سورة العنكبوت.

ثمّ إنّ جملة ﴿ حتى نعلم المجاهدين ﴾ لا تعني أنّ الله لا يعلمهم، بل المراد تحقق هذا المعلوم عملياً، و تشخيص هؤلاء المجاهدين، فالمعنى: ليتحقق علم الله سبحانه في الخارج، وتحصل العينية، و تتميز الصفوف.

#### 8003

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَشَاقُواْ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيَّنَ لَمَهُ ٱلْمُدَى لَن يَضُرُّ واْ ٱللَّهَ شَيْنًا وَسَيُحِيطُ أَعْمَلَهُ مِن اللَّهُ وَ يَنا يَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱطِيعُوا ٱللَّهُ وَ لَن يَضُرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مُمَّ مَا تُواْ وَهُمْ كُفَا الرَّسُولَ وَلاَنبُطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ ﴿ آَ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مُمَّ مَا تُواْ وَهُمْ كُفَارٌ فَالْكَوْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

### الثفسير

### الذين يموتون على الكفر لن يغفر الله لهم:

بعد البحوث المختلفة التي دارت حول المنافقين في الآيات السابقة، تبحث هذه الآيات وضع جماعة أخرى من الكفار، فتقول: ﴿ إِنَّ الدّينَ كفروا وصدّوا من سبيل الله وشاقوا الرّسول من بعدما تبيّن لهم الهدى لن يضرّوا الله شيئاً وسيعبط أممالهم > حتى وإن عملوا خيراً، لأنّه لم يكن مقترناً بالإيان.

هؤلاء يمكن أن يكونوا مشركي مكّة، أو الكفّار من يهود المدينة، أو كليهها، لأنّ التعبير بـ «الكفر»، و «الصد عن سبيل الله»، و ﴿ الرسول ﴾ قد ورد بحقّ الفريقين في آيات القرآن الكريم.

أمّا «تبيّن الهدى»، فقد كان عن طريق المعجزات بالنسبة إلى مشركي مكّة، وعن طريق الكتب السهاوية بالنسبة إلى أهل الكتاب.

و «إحباط أعمالهم» إمّا أن يكون إشارة إلى أعمال الخير التي قد يقومون بها أحياناً كإقراء الضيف، والإنفاق، ومعونة ابن السبيل، أو أن يكون إشارة إلى عدم تأثير خطط هؤلاء ومؤامراتهم ضد الإسلام.

وعلىٰ أية حال، فقد كان هؤلاء الجهاعة متَّصفين بثلاث صفات: الكفر، والصدعن سبيل

الله، والعداء للنبي عَبَيْنَا ، إذ كانت إحداها تتعلق بالله سبحانه، والأخرى بعباد الله، والثالثة برسول الله عَبَالِيَّة .

وبعد أن تبين حال المنافقين، والخطوط العامة الأوضاعهم، وجّهت الآية التالية الخطاب إلى المؤمنين مبيّنة خطهم وحالهم، فقالت: ﴿يَا لَيْهَا الدّينَ لَهنوا لَطيعوا الله ولطيعوا الرّسول والا تبطلوا لُمهالكم﴾.

في الواقع، إنّ أسلوب حياة المؤمنين وبرنامجهم يقع في الطرف المقابل للكفّار والمنافقين في كلّ شيء، فهؤلاء يعصون أمر الله سبحانه، وأولئك يطيعونه، هؤلاء يعادون النّبي، وأولئك يطيعون أمره هؤلاء تحبط أعهالهم لكفرهم وريائهم ومنّتهم، أمّا أولئك فإنّ أعهالهم محفوظة عند الله سبحانه وسيثابون عليها، لاجتنابهم هذه الأمور.

وعلىٰ كلّ حال، فإنّ أسلوب الآية يوحي بأنّ من بين المؤمنين أفراداً كانوا قد قصروا في طاعة الله ورسوله وفي حفظ أعهالهم عن التلوث بالباطل، ولذلك فإنّ الله سبحانه يحذّرهم في هذه الآية.

والشاهد لهذا الكلام سبب النزول الذي ذكره البعض لهذه الآية، وهو: إنّ «بني أسد» كانوا قد أسلموا وأتوا رسول الله تَلِيَّ فقالوا: إنّنا نؤثرك على أنفسنا، ونحن وأهلونا رهس إشارتك وأمرك. غير أنّ أسلوبهم في الكلام كانت تلوح منه المئة، ف نزلت الآيسة أعلاه، وحذّرتهم من ذلك.

واستدل بعض الفقهاء بجملة: ﴿ولا تبطلوا لُعمالكم ﴾ على حرمة قطع الصلاة، ولكنّ الآية مورد البحث وما قبلها وما بعدها شاهدة على أنّها لا تتعلق بهذا الأمر، بل عدم الإبطال عن طريق الشرك والرياء والمنّ وأمثال ذلك.

وجاءت الآية الآخيرة من هذه الآيات موضحة ومؤكّدة لما مرّ في الآيات السابقة حول الكفّار، وتهدي إلى الصراط المستقيم من يريد التوبة إلى طريق الرجوع، فتقول: ﴿إِنّ الدّين كفروا وصدّوا عن سبيل الله ثمّ ماتوا وهم كفّار قلن يغفر الله لهم ﴾ لأنّ أبواب التوبة ستغلق بنزول الموت، ويحمل هؤلاء أوزارهم وأوزار الذين يضلّونهم، فكيف يغفر الله لهم؟

وبهذا، فقد ورد الحديث في مجموع هذه الآيات عن ثلاث مجموعات: الكفّار، والمنافقون، والمؤمنون، وتحدّدت صفات كلّ منهم ومصيره.

### ہحث

### عوامل إمباط ثواب العمل:

من المسائل الأساسية التي أكدت عليها آيات القرآن المختلفة، ومنها الآية مورد البحث، هي أن يحذر المؤمنون من أن تحبط أعهالهم كالكفّار، وبتعبير آخر: فإنّ نفس العمل شيء، والحفاظ عليه شيء أهم، فإنّ العمل الصالح السالم المفيد، هو العمل الذي يكون منذ البداية سالماً من العيوب وأن يحافظ عليه من الخلل والعيب حتى نهاية العمر.

والعوامل التي تؤدّي إلى إحباط أعهال الإنسان، أو تهددها بذلك الخطر كثيرة، ومسن جملتها:

١- المن والأذى كما يقول القرآن الكريم: ﴿يَا لَيْهَا الذَينَ لَمَنُوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأدى كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر في فهنا ذكر عاملان لبطلان العمل: أحدهما المن والأذى، والآخر الرياء والكفر، فالأوّل يأتي بعد العمل والثّاني قرينه، وهما كالنّار يحرقان الأعمال الصالحة.

٢- العجب عامل آخر في إحباط آثار العمل، كما ورد ذلك في الحديث: «العجب يأكل الحسنات كما تأكل النّار الحطب» ٢.

"-الحسد -أيضاً -أحد هذه الأسباب، والذي ورد فيه تعبير شبيه بما ورد في العجب، فقد روي عن الرّسول الأكرم مَنْ الله قال: «إيّاكم والحسد، فإنّ الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النّار الحطب» ".

وكيا تذهب الحسنات السيئات ﴿ إِنَّ العسنات يِدُهِبنَ السِّيِّنَاتِ ﴾ ؛. فإنَّ السيئات تمحو كلَّ الحسنات أحياناً.

٤- المحافظة على الإيمان إلى آخر لحظات العمر، وهذا أهم شرط لبقاء آثار العمل، لأنّ القرآن يقول بصراحة: ﴿ولقد لُوحي لِليك والى الذين من قبلك لئن لشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين﴾ ٥.

من هنا نعرف أهمية ومشاكل وصعوبات مسألة المحافظة على الأعيال، ولذلك ورد في

٤. هود، ١١٤.

ه. الزمر، ٦٥.

١. البقرة، ٢٦٤.

۲. تغسیر روحالبیان، ج ۸. ص ۵۲۲.

٣. بحار الأنوار، ج ٧٣. ص ٢٥٥.

حديث عن الإمام الباقر على الراوي ... الإبقاء على العمل أشدّ من العمل»، قال أي الراوي ... وما الإبقاء على العمل؟ قال: «يصل الرجل بصلة، وينفق نفقة لله وحده لا شريك له فكتب له سرّاً، ثمّ يذكرها فتمعى و تكتب له رياءً» .

وقد أشارت الآية مورد البحث إشارة خفية إلى هذه الأمور حيث تقول: ﴿ولاتبطلوا لَعِمَالِكُم ﴾ ٢.

8003

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٢٩٦، (باب الرياء، ح ١٦).

٢. لمزيد من الإيضاح والتفصيل حول مسألة إحباط العمل راجع ذيل الآية ٢١٧ من سورة البقرة.

# فَلا تَهِنُواْ وَنَدْعُوٓ اللَّهَ لِم وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَرَكُمُ أَعْمَلكُمْ

### التفسير

### الصلم المذلىاا

متابعة للآيات السابقة التي كانت تتحدّث حول مسألة الجهاد، تشير هذه الآية إلى أحد الأمور الهامة في مسألة الجهاد، وهو أنّ ضعفاء الإيمان يطرحون غالباً مسألة الصلح للفرار من مسؤولية الجهاد، ومصاعب ميدان الحرب.

من المسلم أنّ الصلح خير وحسن جداً، لكن في محله، إذ يكون حينها صلحاً يحقق الأهداف الإسلامية السامية، ويحفظ ماء وجه المسلمين وحيثيتهم وهيبتهم وعظمتهم، أمّا الصلح الذي يؤدّي إلى ذلّتهم وانكسار شوكتهم فلا، ولذلك تقول الآية الشريفة: الآن وقد سمعتم الأوامر الإلهية في الجهاد ﴿ فلا تهنوا وتدموا إلى السلم ولنتم الأعلون ﴾ أ.

أي: الآن وقد لاحت علائم انتصاركم وتفوّقكم، كيف تذلّون أنفسكم وترضون بالمهانة باقتراح الصلح الذي لا يعني إلاّ التراجع والهزيمة؟ فليس هذا صلحاً في الواقع، بسل هسو استسلام وخضوع ينبع من الضعف والإنهيار، وهو نوع من طلب الراحة والعافية، ويقبح بكم أن تتحملوا عواقبه الأليمة الخطرة.

ومن أجل رفع معنويات المسلمين الجاهدين تضيف الآية: ﴿ والله معكم وان يتركم لمعالكم فإنّ من كان الله معه تكون كلّ عوامل الإنتصار مسخّرة له، فلا يحس بالوحشة أبداً، ولا يدع للضعف والإنهزام سبيلاً إلى نفسه، ولا يستسلم للعدو باسم الصلح ولن يدع نتائج دماء الشهداء ومكاسبها تذهب سدى في اللحظات الحسّاسة.

١. وتدعوا، مجزوم، وهو منطوف على (لا تهنوا)، والمعنى: لا تهنوا ولا تدعوا إلى السلم.

﴿ لَنْ يَتَرَكُم ﴾ من مادة «الوتر»، وهو المنفرد، ولذلك يقال لمن قتل قريبه، وبتي وحيداً: وِثْر. وجاء أيضاً بمعنىٰ النقصان.

وفي الآية \_ مورد البحث \_ كناية جميلة عن هذا المطلب، بأنّ الله سبحانه لن يترككم وحدكم، بل سيقرنكم بثواب أعمالكم، خاصّةً وأنكم تعلمون أنّكم لن تخطوا خطوة ً إلّا كتبت لكم، فلم يكن الله لينقص من أجركم شيئاً، بل سيضاعفه ويزيد عليه من فيضله وكرمه.

اتضح ممّا قلناه أنّ الآية مورد البحث لا تنافي مطلقاً الآية ٦٦ من سورة الأنفال حيث تقول: ﴿وَإِنْ جَنْعُوا للسلم قَاجِئْجُ لَهَا وَتُوكُلُ عَلَىٰ الله لِلّه هُو السميح العليم للجعل إحداهما ناسخة للأخرى، بل إنّ كلاً منها ناظرة إلى مورد خاص، فإحداهما تنظر إلى الصلح المعقول، والأخرى إلى الصلح الذي ليس في محله فإنّ أحدهما صلح يحفظ مصالح المسلمين، والآخر صلح يطرحه ضعفاء المسلمين وهم على أبواب النصر، ولذلك فإنّ تتمة آية سورة الأنفال تقول: ﴿وَإِنْ يَرِيدُوا أَنْ يَعْدَمُوكَ فَإِنْ حسبك الله ﴾.

وقد أشار أمير المؤمنين علي ﷺ إلى كلا الصلحين في عهده لمالك الأشتر. حيث يقول: «ولا تدفعن صلحاً دعاك إليه عدوك وفه فيه رضي» .

إنّ طرح قضية الصلح من ناحية العدو من جهة، وكونه مقترناً برضي الله سبحانه من جهة أخرى، يبيّن انقسام الصلح إلى القسمين اللذين أشرنا إليهما فيا قلناه.

وعلىٰ أية حال، فإنّ أمراء المسلمين وأولياء أمورهم يجب أن يكونوا في غاية الحذر في تشخيص موارد الصلح والحرب، والتي هي من أعقد المسائل وأدقّها، لأنّ أدنى اشتباه في المحاسبة سيستتبع عواقب وخيمة في هذا الجال.

8003

إِنْ مَا الْحَيَوَةُ الدُّنَيَا لَعِبُ وَلَهُوْ وَإِن ثُوْمِنُواْ وَتَنَقُواْ بُوْتِكُوْ أَجُورَكُمْ وَلَا يَسْتَلَكُمْ الْمَالِكُمْ اللهُ إِن يَسْتَلَكُمُ وَهَا فَيُحْفِحُمْ بَنْ خَلُواْ وَيُحْرِجُ أَضَعَن كُوْ اللهُ عَن اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَا اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا

## التَّهُسير إن تتولّوا سيمنع الله الرسالة قوماً آفرين:

قلنا: إنّ سورة محمّد هي سورة الجهاد، فبأمر الجهاد بدأت، وبه تنتهي، والآيات مورد البحث وهي آخر آيات هذه السورة - تتناول مسألة أخرى من مسائل حياة البشر في هذا الميدان، فتطرح كون الحياة الدنيا لا قيمة لها لزيادة ترغيب المسلمين ودعوتهم إلى طاعة الله سبحانه عموماً، والى أمر الجهاد بالخصوص، لأنّ حبّ الدنيا والإنشداد إليها أحد العوامل المهمّة التي تعيق المسلمين عن الجهاد، فتقول: ﴿ لِلّما الحياة الدنيا لعب ولهو».

«اللعب» يقال للأعمال التي تتصف بنوع من الخيال للوصول إلى هدف خيالي، و «اللهو» يقال لكلّ عمل يشتغل الإنسان به فيصرفه عن المسائل الأساسية.

والحق أنَّ الدنيا لعب ولهو ليس إلَّا، فلا يحصل منها أنس وارتـياح، وليس لهـا دوام وبقاء، وإنَّ ما هي لحظات كلمح البصر، ولذَّات زائلة تحقّها الآلام والمتاعب.

ثمّ تضيف الآية: ﴿ وَإِنْ تَوْمِنُوا وَتَتَقُوا يَوْتَكُم أَجُورَكُم وَلا يَسْأَلُكُم أُمُوالِكُم ﴾ فلا الله يسألكم

١. جملة ﴿لا يسألكم﴾ مجزومة، ومعلوفة على جزاء الجملة الشرطية. أي: يؤتكم.

أجراً مقابل الهداية والرشاد وكلّ تلك الهبات العظيمة في الدنيا والآخرة، ولا رسوله، فإنّ الله تعالىٰ غنى عن العالمين، ولا يحتاج رسوله إلىٰ غير الله.

وإذا كان الشيء الزهيد من أموالكم يؤخذ كزكاة وخمس وحقوق شرعية أخرى، فإنه يعود عليكم ويصرف فيكم، لحماية يتاماكم ومساكينكم وضعفائكم وأبناء السبيل منكم، وللدفاع عن أمن بلادكم واستقلالها، ولاستقرار النظام والأمن، ولتامين احتياجاتكم، وعمران دياركم.

بناءً على هذا، فحتى هذا المقدار اليسير هو من أجلكم ومنفعتكم، فإنّ الله ورسوله في غنى عنكم، وبذلك فلا منافاة بين مفهوم هذه الآية وآيات الزكاة والإنفاق وأمثالها.

ثُمَّة احتالات أخرى عديدة في تفسير جملة: ﴿ولا يَسَالَكُم لَمُوالَكُم﴾ ولرفع ما يسبدو في الظاهر تناقضاً:

فقال البعض: إنَّه تعالى لا يسألكم شيئاً من أموالكم مقابل الهداية والثواب.

وقال آخرون: إنَّه تعالىٰ لا يسألكم كلِّ أموالكم، بل يريد قسماً منها فقط.

وقال جماعة: إنّ هذه الجملة إشارة إلى أنّ أموال الجميع من الله سبحانه، وإن كانت ودائع بأبدينا أتاماً قليلة.

لكن أفضلها جميعاً هو التّفسير الأول.

وعلى أية حال، فلا ينبغي نسيان أنّ جانباً من الجهاد هو الجهاد بالأموال، ومن الطبيعي أنّ كلّ جهاد للعدو وقتال ضده يحتاج إلى أموال وميزانيات يجب أن تجمع وتهيّاً من قبل المسلمين الزاهدين في الدنيا وغير المتعلّقين بها، والآيات مورد البحث تهييء \_ في الحقيقة \_ الأرضية الفكرية والثقافية لهذه المسألة.

ولتبيان تعلّق أغلب الناس بأموالهم وثرواتهم الشخصية تضيف الآيــة التـــالية: ﴿إِنْ يسألكموها فيحفكم تبخلوا ويخرج لفخانكم﴾.

«يحفكم» من مادة «إحفاء»، أي: الإصرار والإلحاح في المطالبة والسؤال، وهمي في الأصل من حفاً، وهو المشي حافياً، وهذا التعبير كناية عن الأعمال التي يتابعها الإنسان إلى أبعد الحدود، ومن هنا كان إحفاء الشارب يعنى تقصيره ما أمكن.

و «الأضغان» جمع «ضغن»، وهو بمعنىٰ الحقد الشديد، وقد أشرنا إليه سابقاً.

وخلاصة القول: فإنّ الآية تبيّن التعلّق الشديد لكثير من الناس بالأمور المالية، وهي في

الحقيقة نوع من اللوم ولتوبيخ لهؤلاء، وفي نفس الوقت ترغيب في ترك هذا الإرتباط، وتشويق إلى هذا المعنى، فإنّ تعلّقهم بلغ حدّاً أنّ الله سبحانه إذا سألهم شيئاً من أموالهم فإنّهم يغضبون ويحقدون عليه!

وبذلك فإنّ الآية تريد أن توقظ أرواح البشر الغاطّة في نومها العميق بسوط التـقريع والملامة والعتاب، ليرفعوا عن أعناقهم قيود الذل والعبودية للأموال، ويصبحوا في حـال يضحّون عندها بكلّ ما لديهم في سبيل الله، ويقدّمون ما عندهم بين يديه، ولا يرجون في مقابل ما يعطون إلّا الإيمان به وتقواه ورضاه عنهم.

والآية الأخيرة \_من الآيات مورد البحث، وهي آخر آية من سورة محمّد \_ تأكيد آخر على ما مرّ في الآيات السابقة حول المسائل المادية وتعلّق الناس بها، ومسألة الإنفاق في سبيل الله، فتقول: ﴿هَا لُنتُم هؤلاً تدمون لتنفقوا في سبيل الله فمنهم من يبخل ﴾

وهنا يأتي سؤال، وهو: إنّ الآيات السابقة قد ذكرت أنّ الله لا يسألكم أموالكم، فكيف أمرت هذه الآية بالإنفاق في سبيل الله؟

غير أنَّ تتمة الآية تجيب عن هذا السؤال عن طريقين، فتقول أولاً: ﴿وَمِنْ بِبِهُلَ فَإِلَّمُا يَبِهُلُ فَإِلَّمُا يَبِهُلُ مُؤْمًا اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ

وأمًا في الآخرة، فستمنحون مقابل كلّ درهم أو دينار تنفقونه الهبات والنعم العظيمة التي لم تخطر على قلب بشر، وعلى هذا فإنّ من يبخل يبخل عن نفسه!

وبتعبير آخر: فإنّ الإنفاق هنا يعني أكثر ما يعني الإنفاق في أمر الجهاد، والتعبير بـ ﴿فَي سَيِلُ الله ﴾ يلائم هذا المعنى أيضاً، ومن الواضح أنّ أي نوع من المساهمة في تقدّم أمر الجهاد سيضمن وجود المجتمع واستقلاله وشرفه.

والجواب الآخر هو: ﴿ولالله للفني ولنتم للفقول﴾ فهو غني عن إنفاقكم في سبيله، وغني عن إنفاقكم في سبيله، وغني عن طاعتكم، وإنّما أنتم الفقراء إلى لطفه ورحمته وثوابه وكرمه في الدنيا والآخرة.

إنَّ الموجودات الممكنة ـ وما سوى الله سبحانه ـ متسربلة في الفقر جميعاً. والغني بذاته

١. والبخل؛ يتعدَّىٰ مرة بعن، وأخر بعلىٰ، وعلىٰ الأوَّل يعني المنع، وعلىٰ الثَّاني يعني الإضرار.

هو الله سبحانه لاغير، فإنّها فقيرة إليه دانماً، حتى في أصل وجودها، وتستمد العون من منبع الفيض الأزلي كلّ لحظة، فإذا انقطعت عنها رعايته ولطفه لحظة، فسينتهي وجودها، وتخرّ أبدانها جئثاً هامدة!

وتعذر الجملة الأخير جميع المسلمين أن اعرفوا قدر هذه النعمة الجمليلة، والموهبة العظيمة، حيث جعلكم سبحانه حماة دينه القويم وأنصار دينه وأتباع رسوله وأصحابه، فحذار أن تقصروا في تعظيم هذه النعمة وإكبارها، إذ: ﴿وَإِنْ تَتُولُوا يَسْتَبِدُلُ قُوماً عَيْرَكُم ثُمّ لا يَكُونُوا لُعِثَالِكُم ﴾.

أجل، إنّ هذا الحمل لن يسقط على الأرض أبداً، وهذه الرسالة العنظيمة لا يمكن أن يتوقّف مسيرها، فإن أنتم لم تستمروا في موقفكم في الذب عن دين الله، واستصغرتم شأن هذه الرسالة العظيمة، فإنّ الله سبحانه سوف يأتي بقوم يتحمّلون أعباء هذه الرسالة.. أولئك قوم يفوقونكم مرّات في الإيثار والتضحية وبذل الأنفس والأموال والإنفاق في سبيل الله!

وقد جاء نظير هذا التهديد في الآية ٤٥ من سورة المائدة، حيث تقول: ﴿يَا لَيُهَا الدَّينَ لَمَوْهُ مِن اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى المُوهُ مِن اللّهُ عَلَى المُوهُ مِن المُوهُ الله عَلَى المُوهُ مِن الله ولا يَعْافُونَ لوهة لائم ﴾.

والطريف أنّ أكثر المفسّرين قد نقلوا في ذيل الآية ـ مورد البحث ـ أنّ جماعة من أصحاب رسول الله يَجَالِيَّةُ سألوه بعد نزول هذه الآية: من هؤلاء الذين ذكرهم الله في كتابه؟ وكان «سلمان» جالساً قريباً من النّبي يَجَالِيَّةُ ، فضرب النّبي يَجَالِيَّةُ بيده على فخذ سلمان ـ وفي رواية على كتفه ـ وقال: «هذا وقومه، والذي نفسي بيده لوكان الإيمان منوطاً بالثريا لتناوله رجال من فارس».

لقد أورد هذا الحديث وأمثاله محدّثو السنّة المعروفون في كستبهم المعروفة، كالبيهق والترمذي، وعليه اتفاق مفسّري الشيعة والسنّة المشهورين، كصاحب تفسير القسرطبي، وروح البيان، ومجمع البيان، والفخر الرازي، والمراغي، وأبي الفتوح الرازي وأمثالهم. وورد في تفسير الدر المنثور عدة أحاديث في هذا الباب في ذيل الآية مورد البحث\.

١. تفسير الدرّالمتثور، ج ٦، ص ٦٧.

وروي حديث آخر عن الإمام الصادق على الحديث السابق، إذ يقول: «والله أبدل بهم خيراً منهم الموالي» \.

إذا نظرنا إلى تاريخ الإسلام والعلوم الإسلامية بدقة، وبنظرة بعيدة عن التعصب، ولاحظنا سهم المسلمين غير العرب والإيرانيين خاصة \_ في ميادين الجهاد ومحاربة العدو من جهة، وتنقيح العلوم الإسلامية وتدوينها من جهة أخرى، فسنطلع على حقيقة هذا الحديث، وتفصيل هذا الكلام طويل.

اللَّهمَّ؛ ثبَّت أقدامنا في طريق الجهاد والإيثار والتضحية في سبيل دينك القويم.

اللَّهمَّ! لا تسلبنا ما منحتنا من الفخر العظيم إذ جعلتنا دعاةً لدينك الحنيف.

إلهنا! زد في قوّتنا وإيماننا، وتضحياتنا وإخلاصنا في هذا الوقت الذي هبّت فيه عواصف الشرق والغرب الهوجاء لمحو آثار دينك.

آمين يا رب العالمين.

نهاية سورة محمّد

### فهرس

| سورة غافر (المؤمن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نظرة مُختصرة في محتوىٰ السورة:٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| فضيلة تلاوة السورة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| صفات تبعث الأمل في النفوس: الله المناس المنا |
| يحوث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تفسير الآيات: ٤ ـ ٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الأمر الإلهي الحاسم: الأمر الإلهي الحاسم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| بحثان ۱۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أوّلاً: استعراض الكفار لقواهم الظاهرية١٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ثانياً: الجادلة في القرآن الكريم ١٩٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أ) مفهوم «جدال» و «مراء»١٩١٩ أ) مفهوم «جدال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ب) الجدال السلبي والإيجابي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ج) الآثار السيئة للجدال السلبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| د) أسلوب الجحادلة بالتي هي أحسن ٢٣٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| دعاء حملة العرش للمؤمنين:٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ېحوث ۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| د]                                               | <b>فهرس</b>                               | 37.5                                  |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|
| ٧٩.,                                             |                                           | ثانياً: آداب الدعاء                   |
| Y4                                               | کلمة «ربّنا»؟                             | ثالثاً: لماذا تبدأ الأدعية با         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            | •                                         | رابعاً: ما هو العرش الإلهج            |
|                                                  | تفسير الآيات: ١٠ ـ ١٢                     |                                       |
| <b>YE</b>                                        |                                           | اعترفنا بذنوبنا فهل من خ              |
| ٣٩                                               | لإجابة!لإجابة                             | بحث: الدعاء البعيد عن ا               |
| ٤١                                               | تفسير الآيات: ١٣ ــ ١٥<br>لكافرين:لكافرين | ادع الله وحده رغماً علىٰ ا            |
| 43                                               | تفسير الآيتان: ١٦_١٧                      | يوم التلاقي!                          |
| 2 (                                              | تفسير الآيات: ١٨ ـ ٢٠                     | يوم تبلغ القلوب الحناجر:              |
| <b>0.</b>                                        | تفسير الآيتان: ٢١_٢٢<br>لملمن:للمن        | اعتبروا بعاقبة أسلافكم الذ            |
| 82                                               | تفسير الآيات: ٢٣_٢٧                       | ذروني أقتل موسى!!                     |
| 6 <b>1</b> · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | تفسير الآيتان: ٢٨_٢٩                      |                                       |
| 74                                               | الله!ا                                    | ون ويدن                               |
| 70                                               |                                           | بلول<br>أَوِّلاً: من هو مؤمن آل في ع. |
| ₹0                                               | ن                                         | - ثانياً: التقية أداة مؤثّرة في ال    |
| 77                                               | صراع                                      | ثالثاً: من هم الصدّرة من ؟            |
| 77                                               | تفسير الآيات: ٣٠_٣٣                       |                                       |
| 74                                               |                                           | التحذير من العاقبة!                   |

| 170                                          | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل     | [1                   |
|----------------------------------------------|--------------------------------------|----------------------|
|                                              | تفسير الآيتان: ٣٥ ـ ٣٥               |                      |
| <b>VY</b>                                    | ن الادراك الصحيح!                    | بجز المتكبرين عز     |
|                                              | تفسير الآيتان: ٣٦_٢٧                 |                      |
| ٧٥                                           |                                      | ريد أن أطَّلع إلى إا |
|                                              | تفسير الآيات: ٣٨ ـ ٤٠                |                      |
| <b>VA</b>                                    |                                      | تبعوني أهدكم سبب     |
|                                              | تفسير الآيات: ٤٦-٤١                  | •                    |
| A                                            |                                      | لكلام الأخير:        |
| A£ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     | ********************************     | بحوث                 |
| A£ ······                                    | عون والدرس العظيم في مواجهة الطواغيت | وًلاً: مؤمن آل فرء   |
| ۸۵ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰      |                                      | نانياً: تفويض الأُم  |
| ۸٦ ۲۸                                        | ·············                        |                      |
|                                              | تفسير الآيات: ٤٧ ـ ٥٠                |                      |
| ۸۸ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰       | لستكبرين في جهنّم:                   | نقاش الضعفاء والم    |
|                                              |                                      |                      |
| 41                                           | ىي <b>ن:</b>                         | الوعد بنصر المؤمن    |
|                                              | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٥٩                |                      |
| ۹۸ ۸                                         | ن والبصير!                           | ما يستوي الأعمر      |
| 1.7                                          |                                      | بحث: اليهود المغر    |
|                                              | تفسير الآيات: ٦٠ ـ ٦٣                |                      |
| ١٠٤٠٠٠٠٠٠٠                                   | لکم:                                 | ادعوني أستجبا        |
| ١٠٥٠٠٠٠٠٠                                    |                                      | أهميّية الدعاء وشم   |
| ١٠٧                                          |                                      |                      |
|                                              | تفسير الآيات: ٦٢ ـ ٦٦                | •                    |
| <b>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,</b> |                                      | ذلكم الله ربّكم: .   |

| c)     | <b>قهرس</b>                                       | <b></b>                   |
|--------|---------------------------------------------------|---------------------------|
|        | تفسير الآيتان: ٦٨ ـ ٨٨                            |                           |
| 110    | لإنسان:                                           | المراحل السبع لخلق اا     |
|        | تفسير الآيات: ٦٩ ـ ٧٦                             |                           |
| 119    | رين:                                              | عاقبة المعاندين المغرو    |
|        | تفسير الآيتان: ٧٧ ـ ٧٨                            |                           |
| 140    | عد الله:                                          | فاصبر حتى يأتيك وء        |
| 177    | ,                                                 | بحث: كم عدد الأنبياء      |
|        | تفسير الآيات: ٧٩ ـ ٨١                             |                           |
| ١٣٠    |                                                   | منافع الأنعام المختلفة:   |
|        | تفسير الآيات: ٨٦ ـ ٨٥                             |                           |
| 177    | ل العذاب:ل                                        | لاينفع الإيمان عند نزوا   |
| ١٣٦٢٦١ |                                                   | المغرورون بالعلم!         |
|        | سورة فصلت                                         |                           |
| 181    | <b>سورة: ،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،</b> | نظرة في المحتوىٰ العام لل |
| 127    |                                                   | فضيلة تلاوة السورة: .     |
|        | تفسير الآيات: ١ _ ٥                               |                           |
| 188    |                                                   | عظمة القرآن:              |
|        | تفسير الآيات: ٦_٨                                 |                           |
| ١٤٨    |                                                   | من هم المشركون؟           |
| 101    | لية للزكاة في الإسلام:                            | بحث: الأهمية الإستثناء    |
|        | تفسير الآيات: ٩ _ ١٢                              |                           |
| 107    | •                                                 | مراحل خلق السهاوات        |
| \08    | .,,                                               | بحثان                     |

| <b>11V</b>                              | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [14                   |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|
| 102                                     | رد من قوله تعالى: (بارك فيها)؟          | أوّلاً: ما هو المقصر  |
| 100                                     | يام الاربعة في عبارة: (في أربعة أيّام)؟ | ثانياً: بمَ تتعلق الا |
|                                         | تفسير الآيات: ١٣ ـ ١٦                   |                       |
| 109                                     | مثل صاعقة عادٍ ونمود!                   | أُحذّركم صاعقة .      |
| 177                                     |                                         | بحثان                 |
| 13٣                                     | ·                                       | أوّلاً: ما هي وسيا    |
| ١٦٤                                     | د النحسة                                | ثانياً: أيام قوم عا   |
|                                         | تفسير الآيتان: ١٧ ـ ١٨                  |                       |
| ١٦٥                                     | ,                                       | عاقبة قوم نمُود:      |
| דדו                                     | بة الإلهيّة:                            | بحث: أنواع الهداي     |
|                                         | تفسير الآيات: ١٩ _٢٣                    |                       |
| 177                                     |                                         |                       |
| 177                                     | ن وسوء الظن بالله تعالى                 |                       |
| ١٧٣                                     |                                         | الثَّاني: الشهود في   |
|                                         | تفسير الآيتان: ٢٤ ـ ٢٥                  |                       |
|                                         |                                         | قرئاء السوء:          |
|                                         | تفسير الآيات: ٢٦ ـ ٢٩                   |                       |
| PV/                                     | , صوت القرآن!!<br>                      | الضجيج في مقابل       |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٠_٣٢                     |                       |
|                                         | ، المؤمنين الصامدين:                    |                       |
| \\\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ |                                         | ب <b>ح</b> وث         |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٣ ـ ٣٦                   |                       |
|                                         |                                         | ادفع السيئة بالحس     |
| 197                                     |                                         | بحثان                 |

| د]                                       | <b>فهرس</b><br>                         | 17%                        |
|------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| 195                                      | بالله                                   | أوّلاً: برنامج الدعاء إلى  |
|                                          | مهة عواصف الوسواس                       | _                          |
|                                          | تفسير الآيات: ٣٧ ـ ٣٩                   |                            |
| 117                                      |                                         | السجود لله تعالىٰ:         |
|                                          | تفسير الآيات: ٤٠ ـ ٢٤                   |                            |
| Y                                        | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | محرّنو آيات الحق: .        |
|                                          | تفسير الآيات: ٤٦ ـ ٤٦                   |                            |
| Y.0 ·····                                | ······································  | كتاب الهداية والشفا        |
| Y. 4 · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | بحوث                       |
| Y. 9 · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | أوّلاً: الإختيار والعدا    |
| *1                                       | النعم                                   | ثانياً: الذنوب وسلب        |
| Y1                                       | حجج؟!                                   | ثالثاً: لماذا كلَّ هذا الت |
|                                          | تفسير الآيتان: ٤٧ ـ ٤٨                  |                            |
| <b>*</b> 1 <b>*</b>                      |                                         | الله العالمُ بكلُّ شيء:    |
|                                          | تفسير الآيات: ٤٩ ـ ٥٢                   |                            |
| YY                                       | *************************************** | بحث                        |
|                                          | تفسير الآيتان: ٥٣ ـ ٥٤                  |                            |
| **1                                      | لكبير والصغير:                          | علائم الحق في العالم ا     |
| ****                                     |                                         | بحوث                       |
| 770                                      | يل «النظم» ودليل «الصدّيقين»            | أوّلاً: التوحيد بين دا     |
| ***************************************  | الله بكل شيءالله بكل شيء                | ثانياً: حقيقة إحاطة        |
| <b>۲۲7</b>                               | الأنفس                                  | ثالثاً: آمات الآفاة.       |

| 774        | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل          | [۱۲                         |
|------------|-------------------------------------------|-----------------------------|
|            | سورة الشوري                               |                             |
| 771        | ,رة: ،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،، | نظرة عامة في محتوى السو     |
| TTT        |                                           | فضيلة تلاوة السورة:         |
|            | تفسير الآيات: ١ _ ٥                       |                             |
| <b>TTT</b> |                                           | تكادُ السهاوات يَتَفَطَّرن! |
| YTA        | ييع؟                                      | هل تستغفر الملائكة للجم     |
|            | تفسير الآيات: ٦_٨                         |                             |
| 779        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   | انطلاقة من (أم القرئ):      |
|            | تفسير الآيات: ٩ ـ ١٢                      |                             |
| 7 £ £      |                                           | الولي المطلق:               |
| 7 6 9      | •••••                                     | <br>بحوث                    |
|            |                                           |                             |
| ۲٥٠        | ,,,,,,,                                   | ٢_ملاحظة أدبية              |
| ۲۵۱        | ل الرزق الإلهي                            | ٣ـ بعض الملاحظات حوا        |
|            | تفسير الآيتان: ١٣ ـ ١٤                    |                             |
| Y 0 £      | بيع الأنبياء:                             | الإسلام عصارة شرائع جم      |
|            |                                           |                             |
| Y04        |                                           | بحث                         |
|            | تفسير الآية: ١٥                           |                             |
| ۲٦٠        | ·····                                     | فاستقم كيا أمرت!            |
|            | تفسير الآيات: ١٦ ـ ١٨                     |                             |
| ۲٦٣        |                                           | لا تستعجلوا بالساعة!!       |
|            | تفسير الآيتان: ١٩ ـ ٢٠                    |                             |
| Y7V        |                                           | مزرعة الدنيا والآخرة:       |

| د]           | فهرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٦٧٠                     |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سبب النُزول             |
|              | تفسير الآيات: ٢١ ـ ٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                         |
| rvr          | هل البيت ﴿ عِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَل | أجر الرسالة في مودة أ   |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |
| ٠٠٠٠٠ ٢٧٦    | سير هذه الآية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الروايات الواردة في تف  |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |
| ۲۸۰          | روف (الألوسي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١ ـ كلام مع المفسر المع |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |
| Y እ ኔ        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣ـ تفسير (ومن يقترف     |
| ፕ <b>ለ</b> ኒ | يات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤_مكان نزول هذه الأ     |
|              | تفسير الآيات: ٢٤ _ ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                         |
| YA0          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يقبل التوبة عن عباده:   |
| ۲۸۸ ۸۸۲      | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سبب النَّزول            |
|              | تفسير الآيات: ٢٧ _ ٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                         |
| ۲۸۹ ۴۸۲      | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المترفون الباغون:       |
| ۲۹۰          | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وهنا يطرح سؤالان:       |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |
| ۲۹٤          | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | بحوث                    |
| <b>۲۹٤</b>   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | علّة المصائب:           |
| Y9V          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ېحوث                    |
| Y9V          | بت أيديكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لاولى: مصائبكم بماكس    |
| Y9A          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لثانية: اشتباه كبير     |
| Υ <b>૧</b> λ | الصفّة ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لثَّالثة: من هم أصحاب   |

| <b>1V1</b> | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [17                |
|------------|---------------------------------------|--------------------|
| <b>۲۹9</b> |                                       | توضيح:             |
|            | تفسير الآيات: ٣٦_٣٢                   | _                  |
| ٣٠٠        | تظمة وحركة السفن:                     | هبوب الرياح الم    |
|            | تفسير الآيات: ٢٧_ ٤٠                  |                    |
| ۳۰۵        | سلمون للظلم:                          | المؤمنون لا يست    |
|            | تفسير الآيات: ٤٦_٤١                   |                    |
| ۳۱۲        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الظلم والإنتصار    |
|            | تفسير الآيات: ٤٤ ـ ٤٦                 |                    |
| ۳۱۵        | جعة؟                                  | هل من سبيل للر     |
|            | تفسير الآيات: ٤٧ _ ٥٠                 |                    |
| ٣١٨        | ىن:ىن                                 | الأولاد هبة الرح   |
| ٣٢٣        |                                       | سبب النّزول        |
|            | تفسير الآية: ٥١                       |                    |
| <b>TTT</b> | نبياء بالخالق:                        | طرق ارتباط الا     |
| ۳۲٥        |                                       | بحثان              |
| ۳۲٥        | بِ اللغة والقرآن والسنة               | الأوّل: الوحي فج   |
| ۳۲۷        | لوحي) المجهولة                        | الثّاني: حقيقة (اا |
| ۳۲۷        | الفلاسفة القدماء                      | ۱_ تفسیر بعض       |
| ٣٢٩        | الفلاسفة الجدد                        | ۲_ تفسیر بعض       |
| ٣٣٠        | ي                                     | ٣_النبوغ الفكر:    |
| ۳۳۱        | لوحيي:                                | الكلام الحق في ا   |
| ٣٣٢        | وحيي:                                 | منطق منكري ال      |
|            | ي ع                                   | <u> </u>           |
| ٣٣٣        | ر في الدائمي:الرد الدائمي:            |                    |

| ٤]         | فهرس                   | 777                       |
|------------|------------------------|---------------------------|
|            | تفسير الآيتان: ٥٣ ـ ٥٣ |                           |
| TT0        |                        | القرآن روح من الحنالق:    |
| TTA        |                        | بحوث                      |
| 77A        | لُ الأعظم قبل نبو تد؟  | ١ ـ ماذا كان دين الرّسوا  |
| TT9        |                        | ٢_الجواب على سؤال         |
| <b>72.</b> | .,                     | ٣_ملاحظة أدبية            |
|            | سورة الزخرف            |                           |
| ٣٤٣        |                        | محتوى سورة الزّخرف:       |
| T££        |                        | فضيلة تلاوة السّورة:      |
|            | تفسير الآيات: ١ ـ ٨    |                           |
| ٣٤٥        |                        | ذنوبكم لاتمنع رحمتناا     |
|            | تفسير الآيات: ٩ ـ ١٤   |                           |
| ٣٥٠        |                        | بعض أدلَّة التوحيد:       |
| T00        | باع يالنعم:            | بحث: ذكر الله عند الإنتغ  |
|            | تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٩  |                           |
| TOV        | ة بنات الله؟           | كيف تزعمون أنَّ الملائكا  |
|            | تفسير الآيات: ٢٠ ـ ٢٢  |                           |
| ۳٦١        | لآباء الجاهلين!        | لادليل لهم سوى تقليد ا    |
|            | تفسير الآيات: ٢٣ _ ٢٥  |                           |
| ۲٦٤        |                        | عاقبة هؤلاء المقلدين: .   |
|            | تفسير الآيات: ٢٦ _ ٣٠  | _                         |
| Y7Y        | الدة:                  | التوحيد كلمة الأنبياء الخ |

| ٦٧٣                      | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [١٢]              |
|--------------------------|----------------------------------|-------------------|
|                          | تفسير الآيتان: ٣١_٣٢             |                   |
| rv1                      | على أحد الأغنياء؟                | لم لم ينزل القرآن |
| TVT                      |                                  | سؤالين مهمّين:    |
|                          | تفسير الآيات: ٣٦ ـ ٣٥            |                   |
| ۳۷٦                      | نها من فضة!! (قيم كاذبة)         | قصور فخمة سُقًا   |
|                          |                                  |                   |
|                          | م القيم الحناطئة                 |                   |
| <b>٣٧٩</b>               | ـؤال                             | ۲ـجواب عن س       |
|                          | تفسير الآيات: ٣٦ ـ ٤٠            |                   |
| ۲۸۱                      |                                  | أقران الشياطين!   |
|                          | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٥            |                   |
| <b>ΥΛ</b> ٦ Γ <b>Λ</b> Υ | أوحي إليك:                       | استمسك بالذي      |
| ۳۸۹                      | -                                | بحث: من هم قو     |
|                          | تفسير الآيات: ٤٦ ـ ٥٠            |                   |
| <b>r</b> ¶1              | رن ونقض العهد:                   | الفراعنة المغرورو |
|                          | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٥٩            |                   |
| ٣٩٥                      | لا يملك أسورة من ذهب؟            | _                 |
| ٤٠١                      |                                  | سبب النُزول       |
|                          | تفسير الآيات: ٥٧ ـ ٦٢            |                   |
| ٤٠٢                      |                                  | أي الآلهة في جها  |
|                          | تفسير الآيات: ٦٣ _ ٦٥            |                   |
| ٤٠٧                      |                                  | الذين غالوا في ا. |
|                          | تفسير الآيات: ٦٦ ـ ٦٩<br>-       |                   |
| ٤١١                      | ير عذاب الآخرة؟                  | ماذا تنتظرون غ    |

| د]    | <b>قهرس</b><br>       | ٦٧٤                         |
|-------|-----------------------|-----------------------------|
|       | تفسير الآيات: ٧٠_٧٧   |                             |
| ٤١٤   | وتلذ الأعين:          | فيها ما تشتهيه الأنفس       |
|       | تفسير الآيات: ٧٤ ـ ٨٠ |                             |
| ٤١٨   | من العذاب:            | نتمنى أن نموت لنستريح       |
|       | تفسير الآيات: ٨١ ـ ٨٨ |                             |
| 277   | رن: ،                 | ذرهم في خوضهم يلعبو         |
| ٤٢٥   |                       | بحوث                        |
|       | تفسير الآيات: ٨٦ ـ ٨٩ |                             |
| £ Y V |                       | من علك الشفاعة؟             |
|       | سورة الدخان           |                             |
| ٤٣٣   | ,,                    | محتوى سورة الدّخان:         |
| ٤٣٤   |                       | فضيلة تلاوة هذه السور       |
|       | تفسير الآيات: ١ _ ٨   |                             |
|       |                       | نزول القرآن في الليلة المب  |
| ۲٦    | لىرىجىي:              |                             |
| ££7·  | القدر:                | بحث: علاقة القرآن بليلة     |
|       | تفسير الآيات: ٩ _ ١٦  |                             |
| ٤٤٣   |                       | الدّخان القاتل:             |
| ٤٤٥   |                       | بحث: ما المراد من الدخا     |
|       | تفسير الآيات: ١٧ _ ٢١ |                             |
| ££A   |                       | إذا لم تؤمنوا فلا تصدّوا ا! |
|       | تفسير الآيات: ٢٢ _ ٢٩ |                             |
| ٤٥٢   | والكنوز وارتحلوا!     | تركوا القصور والبساتين      |

| 140                                     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل   | [١٢                         |
|-----------------------------------------|------------------------------------|-----------------------------|
|                                         | تفسير الآيات: ٣٠_٣٣                |                             |
| £ ልአ·····                               | وتقة الاختبار:                     | بنو إسرائيل في ب            |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٦_٣٤                |                             |
| ٤٦١٠٠٠٠٠                                | ت!                                 | لاشيء بعد الموء             |
| ٤٦٢٠٠٠٠٠                                | شركين في المعاد:                   | حث: عقيدة المنا             |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٧ ـ ٣٩              |                             |
| <u> </u>                                |                                    | قوم تبع:                    |
| £77                                     | م تبّع ؟                           | حث: من هم قو                |
|                                         | تفسير الآيات: ٤٠ ـ ٤٢              |                             |
| £7 <b></b>                              |                                    | بوم الفصل!                  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٠              |                             |
| ۶۷۱                                     | ,                                  | شجرة الزقوم!                |
|                                         | الجسمية والروحية:الجسمية والروحية: |                             |
| 212                                     | تفسير الآيات: ٥١ ـ ٥٧              | .5                          |
| 6 V A                                   |                                    | لمتقون ومختلف ن             |
|                                         |                                    | ول ر<br>حث: ما هي المو      |
| 21/////////                             | تفسير الآيتان: ٨٥ ـ ٥٩             | عد، حي                      |
| <i>4</i> <b>A</b>                       | قبون! السير الاينان. ١٠٠٠ ا        | د تقب فاغیم مر <del>.</del> |
|                                         |                                    |                             |
| ٤٨١                                     |                                    | حوت                         |
|                                         | سورة الجاثية                       |                             |
| ٤٨٥                                     |                                    | متوي السورة:                |
| £ <b>\</b> \\                           | ورة:                               | نضيلة تلاوة السو            |

| د]                                        | فهرس                                 | 777                        |
|-------------------------------------------|--------------------------------------|----------------------------|
|                                           | تفسير الآيات: ١ ـ ٦                  |                            |
| £AV                                       |                                      | آيات الله في كلِّ مكان:    |
|                                           | تفسير الآيات: ٧ ـ ١٠                 |                            |
| ٤٩٤                                       |                                      | ويل لكلِّ أفاك أثيم:       |
|                                           | تفسير الآيات: ١١ ـ ١٥                |                            |
| ٤٩A · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | كل شيء مسخر للإنسار        |
|                                           | تفسير الآيات: ١٦ ـ ٢٠                | na tanan ang managan       |
| 0-7                                       |                                      | أتينا بني إسرائيل كلَّ ذلا |
|                                           | تفسير الآيات: ٢١ ـ ٢٣                |                            |
| 0.4                                       | :                                    | ليسوا سواة محياهم وممات    |
| ٥١٣                                       |                                      | ب <b>حوث</b>               |
| 017                                       |                                      | ١-أخطر الأصنام صنم ٥       |
| ٥١٤                                       | <del>-</del> .                       | ٢-أفضل طريق لنفوذ الن      |
| 012                                       | ، الإنسان أهم وسائل الهداية          |                            |
| 012                                       | , الإنسان إلى مرحلة محاربة الله      |                            |
| 018                                       | شؤومة وأليمة                         | ٥-عواقب اتباع الهوي م      |
|                                           | تفسير الآيتان: ٢٤ _ ٢٥               |                            |
| 017                                       |                                      | عقائد الدهريين:            |
|                                           | تفسير الآيات: ٢٦_٣١                  | Ł                          |
| ٥٢٠                                       | ل الإلهي:                            | الكلُّ جاتٍ في محكمة العد  |
|                                           | تفسير الآيات: ٣٧_٣٧                  |                            |
| ٥٢٦                                       |                                      | يوم تبدو السيئات:          |
|                                           | سورة الاحقاف                         |                            |
| 077                                       |                                      | محتوى السورة:              |

| <b>1VV</b> | ١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل               |
|------------|----------------------------------------------------|
| ٥٣٣        | ضيلة هذه السورة:                                   |
|            | تفسير الآيات: ١_٣                                  |
| ٥٣٥        |                                                    |
|            | تفسير الآيات: ٤ ـ ٣                                |
| ٥٣٧        | ضل الناس:                                          |
|            | تفسير الآيات: ٧ ـ ١٠                               |
| 0 2 1      | م أكن أوّل نبيّ!!                                  |
| ٥٤٦        | سبب النَّزول                                       |
|            | تفسير الآيات: ١١ ـ ١٤                              |
| ٥٤٨        | شرط الإنتصار الإيمان والإستقامة:                   |
|            | تفسير الآيتان: ١٥ - ١٦                             |
| 004        | يُّهَا الإِنسان أحسن إلى والديك:                   |
| ٥٥٧        | بحوث                                               |
|            | تفسير الآيات: ١٧ _ ١٩                              |
|            | مضيّعو حقوق الوالدين:                              |
| 770        | <sub>بحث:</sub> كيف حرّف بنو امية هذه الآية؟       |
|            | تفسير الآية: ٢٠                                    |
|            | الزهد والإدخار للآخرة:الذهد والإدخار للآخرة:       |
| ٥٦٣        | بحوث                                               |
| - = 1.4    | تفسير الآيات: ٢١ _ ٢٥                              |
| ٥٦٧        |                                                    |
|            | تفسير الآيات: ٢٦_٢٨<br>لستم بأقوى من قوم عاد أبدأ: |
|            | لستم باَقویٰ من قوم عاد آبدا:                      |
| DYI        | سبب النَّزول                                       |

| ح]                                        | <b>قهرس</b><br>                         | AVF.                                  |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
|                                           | تفسير الآيات: ٢٩ ـ ٣٢                   |                                       |
| ۰۷۷                                       | .,                                      | إيمان طائفة من الجن:                  |
| ٥٨٠                                       | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | بحثان                                 |
| ٥٨٠                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ١_الإعلام المؤثر                      |
| ۰۸۱ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰   | للمة القرآن محتواه                      | ٢_أفضل دليل علىٰ عظ                   |
|                                           | تفسير الآيات: ٣٣ _ ٣٥                   |                                       |
| ۰۸۲ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰   | يزم:                                    | فاصبر كها صبر أولو اله                |
| ۰۸٤ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰   | رسل؟                                    | من هم أولو العزم من ال                |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ٢٨٥                            | مثال الصبر والإستقامة:                  | بحث: كان نبيّ الإسلام                 |
|                                           |                                         |                                       |
| <b>^4</b> \                               | سورة محمد                               | محتويٰ السورة:                        |
| - , .                                     | ,,                                      | ·                                     |
| • (1                                      | تفسير الآيات: ١ ـ ٣                     | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| 091                                       | تقسير الديات                            | المؤمنون أنصار الحق، و                |
| 0 (2                                      | تفسير الآيات: ٤_٦                       |                                       |
| 09A · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | يجب الحزم في ساحة الم                 |
|                                           |                                         |                                       |
|                                           | ي                                       |                                       |
|                                           |                                         | _                                     |
|                                           | , <del>.</del>                          |                                       |
|                                           |                                         |                                       |
|                                           |                                         |                                       |
|                                           | ق                                       |                                       |

| 7/4          | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [14                   |
|--------------|----------------------------------|-----------------------|
| 7.9          | امرة الرق؟ا                      | ٢ ـ هل أُلقيت ظ       |
|              | المؤلم في الماضي                 |                       |
|              | م لتحرير العبيد                  |                       |
| 711          | ق مصادر الرق                     | المادة الأولى: غل     |
|              | م نافذة الحرية                   |                       |
| 717          | باء شخصية الرقيق                 | المادة الثالثة: إحي   |
|              | املة الإنسانية مع العبيد         |                       |
| ٦١٥ ٠٠٠٠٠٠٠٠ | نبح الأعمال بيع الإنسان          | المادة الخامسة: أَنَّ |
|              | تفسير الآيات: ٧ ـ ١١             |                       |
|              | صركم:                            | إن تنصروا الله ين     |
|              | تفسير الآيات: ١٢ _ ١٤            |                       |
| 771          | لكافرين:لكافرين:                 | عاقبة المؤمنين وا     |
|              | تفسير الآية: ١٥                  |                       |
| ٠٠٠٠٠٠٠      |                                  | وصف آخر للجنّة        |
| ۲۲۲          |                                  | بحوث                  |
| ۲۲۲          | ربعة                             | ١_أنهار الجنّة الأ    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠     |                                  | ٢_الشراب الطهو        |
| ٠٠٠٠٠ ٧٢٢    | يها الفساد                       | ٣ــأشربة لا يعتر      |
| ٠٠٠٠ ۸۲۲     | ,                                | ٤ ـ لماذا الفواكه؟    |
| ٠ ٨٢٢        | صحاب الجعيم؟                     | ٥ـكيف يسقون أ         |
|              | تفسير الآيات: ١٦ ـ ١٩            |                       |
| РҮГ          | لقيامة!                          | ظهرت علامات اا        |
| ٦٣٢          | من علامات قرب القيامة؟           | هل أنّ ظهور النّبي    |
|              | اط الساعة؟                       |                       |

| ٤]          | <b>فهرس</b><br>       | <b>₩•</b>                  |
|-------------|-----------------------|----------------------------|
|             | تفسير الآيات: ٢٠ _ ٢٤ |                            |
| <b>٦٢٨</b>  | <u> </u>              | يخافون حتىٰ من اسم ا       |
| 787         | وعمل:                 | بحث: العرآن كتاب فكر       |
| ٦٤٤         | ادق ﷺ                 | حديث عن الإمام الصا        |
|             | تفسير الآيات: ٢٥ ـ ٢٨ |                            |
| ٦٤٥         |                       | أفلا يتدبّرون القرآن:      |
|             | تفسير الآيات: ٢٩ ـ ٣١ |                            |
| <b>ጓ</b> ٤٨ | ن قولهم:ن             | يعرف المنافقون من لحر      |
|             | تفسير الآيات: ٣٢ ـ ٣٤ |                            |
| ۲۵۲         | ر لن يغفر الله لهم:   | الذين يموتون علىٰ الكفر    |
| ₹05         | واب العمل:            | بحث: عوامل إحباط ثو        |
|             | تفسير الآية: ٣٥       |                            |
| ۲۵۲         |                       | الصلح المذل!!              |
|             | تفسير الآيات: ٢٦_٢٨   |                            |
| ۸۵۲         | ِسالة قوماً آخرين:    | إن تتولُّوا سيمنح الله الر |

.