



.



في تفييد ين المال المال

معَ تَهذيبٍ جَديد

الجزء الثالث عشر

تأليف العلامة الفقيه الهفسر الشيخ ناصر مكارم الشيرازى •



مکارم شیرازی، ناصر، ۱۳۰۵.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل/ تأليف ناصر مكارم شيرازى؛ إبا همكارى جمعى از فضلا [ويرايش ١٤٢٦ ق. - ١٣٨٤.

(درره) ISBN:964-8139-61-x

۱۵ج

ISBN:964-8139-76-8 (ج. ۱۳)

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

كتاب حاضر ترجمهٔ تفسير نمونه است.

کتاب حاضر در سالهای گذشته به صورت ۲۰ جلدی منتشر شده است.

كتابنامه.

١. تفاسير شيعه ـ قون ١٤. الف. معرسة الامام على بن ابيطالب. ب. عنوان.

149/174

٧٤.٧ ت ٧ م/١٤٩٨

1448

#### هوية الكتاب

| شيرازي ـ الجزء الثالثعشر   | شّيخ ناصر مكارم النّ     | ه المنزل لسماحة ال                                                                 | الأمثل في تفسير كتاب الله                                                                                       |            |
|----------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ٦٤٠                        |                          |                                                                                    | دد الصفحات: <u>نمت</u>                                                                                          |            |
| <u>.</u> کبیر              |                          |                                                                                    | مجم الغلاف: ل                                                                                                   | <b>-</b>   |
| . ۱۳۸ هش ــ ۱٤۲٦ هق        |                          | حديد.<br>سننهٔ ۱۹ ن ۲۰۰۰                                                           | اريخ النّشر: موم                                                                                                | ĭ          |
| ۲۰۰۰ نسخه                  | سة الإحداء النزان        | ان هيوت علي                                                                        | كتيّة:                                                                                                          | jį         |
| الاولى (التصحيح الثّالث)   | ا سرين<br>ون العال براست | بلی مکتبة ظین لا<br>سسسسسس                                                         | طبعة:                                                                                                           | <b>[</b> [ |
|                            |                          |                                                                                    |                                                                                                                 | 31         |
| لإمام على بن ابيطالب لللله | مدرسة ا                  |                                                                                    | <b>ئاشر:ئاشر:</b>                                                                                               | Jļ         |
| تم/ شارع شهداء/ فرع ۲۲     |                          |                                                                                    | بنوان النّاشر:                                                                                                  | 2          |
| ++91 701 VVTY £V1          |                          | tit saan oo oo oo oo oo dhalka                                                     | رات<br>باتف و فاکیشن پسیمسود                                                                                    |            |
|                            | 978_11/10/2              | الحالانال                                                                          | مُجَّعُتُنَّهُ                                                                                                  |            |
| www.amir                   | عرب<br>almomeninpub      |                                                                                    | مُؤْخِنَا لَنَا اللَّهُ |            |
|                            |                          | ويسمانيون وسير<br>تشمير مثلاث الجقوة<br>سنة مراه الجقوة                            | •                                                                                                               |            |
|                            | )                        | ل سَيَسَنَةُ ؟ الفيد المادة والمواقع المعادة والمواقع<br>المعتبيا المراقع - العراق | الشششة<br>متغزا                                                                                                 |            |



سورة

الفتح

la.

مدنیّة وعدد آیاتها تسعٌ وعشرون

#### «سورة الفتح»

#### ممتويٰ السورة:

هذه السورة كما هو ظاهر من اسمها تحمل رسالة الفتح والنصر! الفتح والنصر على أعداء الإسلام، الفتح المبين والأكيد «سواءً كان هذا الفتح متعلقاً بفتح مكّة أو بصلح الحديبيّة أو فتح خيبر أو كان هذا الفتح بشكل مطلق».

ومن أجل أن نفهم محتوى هذه السورة فينبغي أن نعرف ـقبل كلّ شيء ـأنّ هذه السورة نزلت في السنة السادسة للهجرة بعد قضيّة «صلح الحديبية».

وبيان ذلك.. أنّ النّبي الكريم بَيْنَ صمّم في السنّة السادسة للهجرة مع أصحابه من المهاجرين والأنصار وباقي المسلمين أن يتحرّكوا نحو مكّة للعُمرة، وكان من قبل قد أخبر المسلمين بأنّه رأى رؤيا في منامه وكأنّه مشغول بأداء مناسكه مع أصحابه في المسجد الحرام معتمرين فعقد المسلمون إحرامهم عند «ذي الحليفة» «المنطقة التي تـقرب من المدينة المنوّرة» وتحرّكوا نحو مكّة المكرّمة في إيل كثيرة لتُنحر «يوم الهدي» هناك.

وكانت الحالة التي يتحرك النّبي بيّري عليها توحي بصورة جيدة أنّه لا هدف لديه سوى هذه العبادة الكبرئ... إلى أن وصل النّبي منطقة الحديبيّة «وهي قرية على مقربة من مكّة ولا تبعد عنها أكثر من عشرين كيلو متراً».

إِلَّا أَنَّ قريشاً علمت بوصول النَّبي إلى الحديبيَّة فأوصدت بوجهه الطريق ومنعته من الدخول إلى مكّة المكرمة.

وبهذا ألغت قريش جميع السنن التي ترتبط بأمن المسجد الحرام وضيوف الله والشهر الحرام ووضعتها تحت أقدامها.. إذ كانت تعتقد بحرمة الأشهر الحرم «ومن ضمنها شهر ذي القعدة الذي عزم النبي على العمرة» وخاصّة إذا كان الناس حال الإحرام فلا ينبغي التعرّض لهم حتى لو كان الحرم قاتل واحد من رجالهم، ورُئي محرماً في مناسكه فلا يُس بسوءٍ أبداً.

وفي هذا المكان أي «الحديبية» جرئ ما جرئ بين رسول الله والمشركين من الكلام حتى انتهى إلى عقد معاهدة الصلح بين المسلمين وبين المشركين من أهل مكّة وقد سُمّي هذا الصلح بصلح الحديبيّة وسنتحدث عنه في الصفحات المقبلة بإذن الله.

وعلىٰ كلّ حال فقد مُنع النّبي أن يدخل مكّة ويؤدّي مناسك العمرة.. فاضطُر النّبي ﷺ أن يأمر أصحابه بأن ينحروا إيلهم ويحلقوا رؤوسهم ويُحلّوا من إحرامهم! وأن يعودوا نحو المدينة!

وهنا غمرَ المسلمين طوفانٌ من الحزن والغم وربّما تغلّبَ الشك والترديد على قــلوب بعض الأفراد ضعيني الإيمان!

وعن عبدالله بن مسعود قال: أقبل رسول الله من الحديبيّة فجعلت ناقته تثقل فتقدّمنا فأنزل الله عليه ﴿إِنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً﴾ فأدركنا رسول الله وبه من السرور ما شاء الله. فأخبر أنّها نزلت عليه `.

ومن هنا فإنّه يبدو واضحاً هذا الجو الخاص الحاكم على هذه السورة وبمراجعة إجمالية للسورة يمكن القول إنّها تتألف من سبعة أقسام!..

 ١- تبدأ السورة بموضوع البشرئ بالفتح كها أنّ آياتها الأخيرة لها علاقة بهذا الموضوع أيضاً، وفيها تأكيد على تحقق رؤيا النّبي التي تدور حول دخـوله وأصـحابه مكّـة وأداء مناسك العمرة.

٢- يتحدّث قسمٌ آخر من هذه السورة عن الحوادث المتعلّقة بصلح الحديبية ونــزول
 السكينة على قلوب المؤمنين و «بيعة الرضوان» وما إلى ذلك!...

٣-ويتحدَّث قسم ثالث منها عن مقام النِّبي ﷺ وهدفه الأسمىٰ.

٤- ويكشف القسم الرابع الستار عن غدر المنافقين ونقضهم العهد ونكثهم له ويعطي أمثلة من أعذارهم الواهية في مسألة عدم مشاركتهم النبي جهاده المشركين والكفّار.

٥- وفي قسم آخر يقع الكلام على طلبات «المنافقين» في غير محلّها.

٦-والقسم السادس يوضح من هم المعذورون الذين لاحرج عليهم!

٧- وأخيراً... فإنّ القسم السابع يتحدّث عن خـصائص أصـحاب النّـبي وأتـباعه في

١. تلخيص من تفسير مجمع البيان، تفسير القمي، وتفسير في ظلال القرآن.

طريقته وسنّته وصفاتهم التي يتميّزون بها... وبشكل عام فإنّ آيات هذه السورة حسّاسة للغاية كها أنّها مصيريّة وخاصّة لمسلمي اليوم الذيـن يـواجـهون الحـوادث الخـتلفة في مجتمعاتهم الإسلامية ففيها إلهام كبير لهم!...

#### فضيلة تلاوة سورة الفتع:

تلاحظ روايات عجيبة في فضيلة هذه السورة في المصادر الإسلامية، فني حديث عن أنس أنّه قال: حين كنّا نعود من الحديبيّة وكان المشركون قد منعونا من الدخول إلى مكّة وأداء مناسك العمرة فكنّا في حزن وغم شديدين فأنزل الله آيته ﴿ لِثَافَتَحَنَا لَكَ فَتَحَامُبِينَا ... ﴾.

فقال النّبي ﷺ: «لقد أنزلت عليّ آية هي أحبُّ إليّ من الدنيا كلّها» وفي بعض الروايات: «لقد أنزلت عليَّ سورة هي أحبُّ من الدنيا كلّها» ` .

ويقول عبد الله بن مسعود حين كنّا نرجع من الحديبيّة ونزلت ﴿ لِنَّا فَتَعَنَّا ﴾ على النّبي سُرَّ سروراً لا يعلم مداه إلّا الله `.

ونقراً في حديث آخر عن النّبي عَنَّقَ قوله: «من قرأها فكأنّما شهد مع محمّد فتح مكّة». و في رواية «فكأنّما كان مع من بايع محمّداً تحت الشجرة» .

وأخيراً نقراً حديثاً للإمام الصادق على يقول فيه: «حصنوا أموالكم ونساءكم وما ملكت إيمانكم من التلف بقراءة ﴿ لِنّا فتحنا ﴾ فإنّه إذا كان ممّن يدمن قراءتها نادى منادٍ يوم القيامة حتى يسمع الخلائق أنت من عبادي المخلصين، الحقوه بالصالحين من عبادي وادخلوه جنّات النعيم واسقوه من رحيق مختوم بمزاج الكافور » أ.

ومن الواضح أنّ كلّ هذه الفضيلة والفخر لا يحصل بتلاوة خالية من التفكّر، بل الهدف الأصلي من تلاوة هذه السورة هو تطبيق أعهال القارئ وخلقه وطبعه عملي مسفاد همذه السورة ومضامينها.

#### 8003

٢ المصدر السابق، ص ١٠٩.

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۹، ص ۱۰۸.

٢ المصدر السابق، ص ١٠٨.

٤. ثواب الأعمال طبقاً لما ورد في تقسير نور الثقلين، ج ٥، ص٤٦.

# بِسُـــــــِوْالْرَحِيَةِ

إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَامُهِينَا ١

### التفسير

#### الفتع المبين:

في الآية الأولى من هذه السورة بشرى عظيمة للنبي عَلَيْهُ بشرى هي عند النّبي طبقاً لبعض الرّوايات أحبُّ إليه من الدنيا وما فيها إذ تقول الآية: ﴿إِنَّا فَتَحَالُكَ فَتَحَا مِبِينًا ﴾.

﴿.. فتحاً مبيناً ﴾ تظُهرُ آثار، في حياة المسلمين في فترة وجيزة، وفي فترة مديدة أيضاً.. وذلك في انتشار الإسلام.. فتحاً يقل نظيرهُ أو ينعدم نظير، في طول تاريخ الإسلام وعلىًا امتداده.

وهناكلام عريض وبحث طويل بين المفسّرين.. حول المراد من هذا الفتح أيُّ فتح هو؟! فأكثر المفسّرين يرون أنه إشارة إلى ماكان من نصيب للمسلمين من الفتح الكبير علىٰ أثر «صلح الحديبية» .

وبعض ذهبوا إلىٰ أنَّه «فتع مكَّة».

وآخرون قالوا بأنّه «فتع خيبر».

وآخرون أنَّه إشارة إلى انفتاح أسرار العلوم على النَّبي ﷺ .

غير أنّ قرائن كثيرة لدينا ترجح أنّ هذا الفتح هو ما يتعلّق بموضوع صلح الحديبية.

ومن الأفضل وقبل الولوج في تفسير الآيات أن نعرض ولو بشكل مضغوط قصة صُلْح الحديبيّة ليتّضح «المقام» وليكون هذا العرض الموجز بمثابة شأن نزول الآيات أيضاً.

١. اختار هذا التفسير جماعة منهم أبو الفتوح الرازي في تمفسيره، والآلوسسي فسي روح المحاني، والفسيض الكاشاني في تفسير الصافي والعلامة الطباطبائي في الميزان.. في حين إن بعض المفسّرين يرجحون أن المراد من هذا الفتح هو فتح مكّة كما هو في تفسير التبيان للطوسي، والكشاف للزمخشري وتفسير الفخر الرازي وغيرهم.. أمّا العلامة الطبرسي فقد جمع بين القولين في مجمع البيان مع أقوال أخرى إلّا أنّه يميل إلى تفسير الطائفة الثانية..

#### قصّة «صلع المديبية»:

في السنة السادسة للهجرة وفي شهر ذي القعدة منها تحرّك النّبي نحو مكّة لأداء مناسك العُمرة ورغب المسلمين جميعاً في هذا الأمر.. غير أنّ قسماً منهم امتنع عن ذلك، في حين أنّ معظم المهاجرين والأنصار وجماعة من أهل البادية عزموا على الاعتبار مع النّبي فساروا نحو مكّة!...

فأحرم هؤلاء المسلمون الذيبن كانوا مع النّبي وكان عددهم في حدود «الألف والأربعائة» ولم يحملوا من أسلحة الحرب شيئاً سوى السيوف التي كانت تعدّ أسلحة للسفر فحسب!

ولما وصل النبي إلى «عسفان» التي لا تبعد عن مكة كثيراً أخبر أن قريشاً تهيئات لصدة وصمّمت على منعه من الدخول إلى مكة. ولما بلغ النبي الحديبيّة [وهي قرية على مسافة عشرين كيلو متراً من مكة وسمّيت بذلك لوجود بثر فيها أو شجرة] أمر أصحابه أن يحطّوا رحالهم فيها. فقالوا: يا رسول الله ليس هنا ماء ولاكلاً، فهيّا النبي عن طريق الاعجاز لهم ماء من البئر الموجودة في تلك المنطقة.. وبدأ التزاور بين سفراء النبي وممثليه وسفراء قريش وممثليها لتُحلّ المسكلة على أي نحو كان، وأخيراً جاء عروة بن مسعود الثقفي الذي كان رجلاً حازماً عند النبي فقال له النبي: «إنّا لم نجيء لقتال أحد ولكن جننا معتمرين…». وهذا وقد لاحظ عروة الثقني، ضمناً حالة الأصحاب وهم يكتنفون نبيّهم عسند وضوئه فيلا يَدَعُون قطرةً تهوي إلى الأرض منه.

وحين رجع عروة إلى قريش قال: لقد ذهبت إلى قصور كسرى وقيصر والنجاشي فلم أرّ قائداً في قومه في عظمته كعظمة محمد بين أصحابه.. وقال عروة لرجال قريش أيضاً إذا كنتم تتصورون أنّ أصحاب محمد يتركونه فأنتم في خطأ كبير.. فأنتم في مواجهة أمثال هؤلاء الرجال الذين يؤثرون على أنفسهم فاعرفواكيف تواجهونهم!؟

ثمّ إنّ النّبي أمرَ عمرَ أن يمضي إلى مكّة ليطلع أشراف قريش على الهدف من سفر النّبي فاعتذر عمر وقال إنّ بينه وبين قريش عداوة شديدة وهو منها على حذر ف الأفضل أن يرسل عنمان بن عفان ليبادر إلى هذا العمل، فمضى عنمان إلى مكّة ولم تمض فترة حتى شاع

١. «الاعتمار» مصدر من «اعتمر» و«العمرة» أو اسم مصدر من عمر وكلا المصدرين بمعنى واحد وهو الزيارة مطلقاً (لغةً) غير أنّه اصطلح عليهما في زيارة بيت الله خاصة.

بين المسلمين خبر مفاده أنّ عنمان قُتل، فاستعد النّبي لأن يواجه قسريشاً بشدّة! فسطلب بتجديد البيعة من أصحابه فبايعوه تحت الشجرة بيعة سُمّيت «بيعة الرضوان» وتعاهدوا على مواصلة الجهاد حتى آخر نفس؛ إلّا أنّه لم يمضِ زمن يسير حتى عاد عنمان سالماً وأرسلت قريش على أثره سهيل بن عمرو للمصالحة مع النّبي غير أنّها أكّدت على النّبي أنّه لا يدخل مكّة في عامه هذا أبداً.

وبعد كلام طويل تم عقد الصلح بين الطرفين وكان من مواده ما بيناه آنفاً وهو أن يغض المسلمون النظر عن موضوع العمرة لذلك العام وأن يأتوا في العام القابل الى مكة شريطة أن لا يمكنوا في مكة أكثر من ثلاثة أيّام وأن لا يحملوا سلاحاً غير سلاح السفر كما كان من مواد العقد أمور أخرى تدور حول سلامة الأرواح والأموال التي تعود للمسلمين والذين يأتون مكة منهم [ من قِبَل المدينة ] ومن مواد العقد أيضاً إيقاف القتال بين المسلمين والمشركين لعشر سنين وأن يكون مسلمو مكة أحراراً في أداء مناسكهم وفرائضهم الإسلامية.

وكان هذا العقد [أو هذه المعاهدة] بمثابة عدم التعرض لكلا الجانبين ولحسم المعارك المستمرّة بين المسلمين والمشركين بصورة مؤقتة.

وكان مؤدّى هذه المعاهدة وما يتضمّنه عقد الصلح بالنحو التالي:

«قال النّبي لعلي اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم: فقال سهيل بن عمرو الذي كان سفير المشركين: لا أعرف هذه العبارة بل ليُكتب بسمِكَ اللّهمّ! فقال النّبي لعلي اكتب: بسمك اللّهمّ: ثمّ قال النّبي لعلي أكتب: هذا ما صالح عليه محمّد رسول الله سهيل بن عمرو، فقال سهيل: لوكنّا نعرفك رسول الله لما حاربناك فاكتب اسمك واسم أبيك فحسب. فقال النبيّ: لا مانع من ذلك أكتب: هذا ما صالح عليه محمّد بن عبد الله سهيل بن عمرو أن يترك القتال عشر سنين ليجد الناس مأمنهم ثانية، وإضافة إلى ذلك من يأتِ محمّداً من قريس مسلماً دون إذن وليّه فيجب إعادته الى أهله ومن جاء قريشاً من أصحاب محمّد فلا يجب إعادته إلى محمّد!

والجميع أحرار فمن شاء دخل في عهد محمّد ومن شاء دخل في عهد قريش! ويتعهّد الطرفان أن لا يخون كلّ منهما [صاحبه] الآخرَ وأن يحترم ماله ونفسه!

ثمّ بعد هذا ليس لمحمّد هذا العام أن يدخل مكّة، لكن في العام المُقبل تخرج قريش من مكّة لثلاثة أيّام ويأتي محمّد وأصحابه إلىٰ مكّة علىٰ أن لا يمكنوا فيها أكثر من ثلاثة أيّــام ويؤدّوامناسك العمرة ثمّ يعودوا إلى أهلهم شريطة أن لا يحملوا معهم سلاحاً سوى السيف الذي هو من عُدة السفر وأن يكون في الغمد وشهد على هذه المعاهدة جماعة من المسلمين وجماعة من المشركين وأملى المعاهدة على بن أبي طالب على ".

وذكر العلّامة الجلسي في «بحار الأنوار» مواد أخرى منها:

«ينبغي أن يكون الإسلام في مكّة غير خني وأن لا يُجبر أحد في اختيار مذهبه وأن لا ينالَ المسلمين أذي من المشركين» .

وهذا المضمون كان موجوداً في التعبير السابق بصورة إجمالية.

وهنا أمر النّبي ﷺ أن تنحر الإبل التي جيء بها مع المسلمين وأن يحلق المسلمون رؤوسهم وأن يتحلّلوا من احرامهم!..

لكن هذا الأمركان على بعض المسلمين عسير للغاية وغير مستساغ أيضاً. لأنّ التحلل من الإحرام في نظرهم دون أداء العمرة غير ممكن!! لكنّ النّبي تقدّم بنفسه ونحر «هديه» وتحلّل من إحرامه وأشعرَ المسلمين أنّ هذا «استثناءً» في قانون الإحرام أمر به الله سبحانه نبيّه!

ولمّا رأى المسلمون ذلك من نبيّهم اذعنوا للأمر الواقع ونفذوا أمر النبي بدقة وعزموا على التوجّه نحو المدينة من هناك، غير أنّ بعضهم كان يحسّ كأنّ جبلاً من الهم والحزن يجثم على صدره لأنّ ظاهر القضية أنّ هذا السفر كان غير موفّق بل مجموعة من الهزائم! لكنّ مثل هذا وأضرابه لم يعلموا ما ينطوي وراء صلح الحديبية من انتصارات للمسلمين ولمستقبل الإسلام، وفي ذلك الحين نزلت سورة الفتح وأعطت للنبي الكريم بسمرى كبرى بالفتح المبين ".

# الآثار السياسية والامتماعية والمذمبية لصلع المديبية:

يتّضع بمقايسة إجمالية بين حال المسلمين في السنة السادسة للهجرة «أي عند صلح

١. منقول بتصرّف يسير عن تأريخ الطبري، ج ٢، ص ٢٨١.

٢. بحار الأنوار، ج ٢٠. ص ٣٥٢.

الجع سيرة أبن هشام، ج٣، ص٣٢١ ـ ٣٢٤، وتفسير مجمع البيان، وتفسير في ظلال القرآن، والكامل
 لابن الأثير، ج٢ ومصادر أخرى [مع شيء من التلخيص طبعاً].

الحديبية» وحالهم بعدها بسنتين حيث تحرّك المسلمون لفتح مكّة بـعشرة آلاف مـقاتل ليردّوا على نقض العهد بشدّة، وقد فتحوا مكّة دون أية مواجهة عسكرية لأنّ قريشاً لم تجد في نفسها القدرة على المقاومة أبداً.

يتضح بهذه المقايسة الإجمالية \_سعة ردّ الفعل \_التي أحدثتها معاهدة صلح الحديبية!.. وباختصار فإنّ المسلمين حصلوا على إمتيازات عديدة من وراء هذا الصلح وفستحاً كبيراً نذكرها على النحو التالي:

١-بيّنوا عملياً للمضللين من أهل مكّة أنّهم ليس لديهم نيّة للحرب وسفك الدماء وأنّهم
 يحترمون مكّة وكعبتها المقدسة وكان هذا الأمر سبباً لاكـــتساب قـــلوب الكـــثيرين نحــو
 الإسلام.

٢- اعترفت قريش الأول مرّة باالإسلام والمسلمين «بصورة رسمية» وكان ذلك سبباً لتثبيت موقعهم في جزيرة العرب!..

٣-استطاع المسلمون بعد صلح الحديبيّة أن يمضوا حيث بشاؤون وأن تبقى أرواحهم وأموالهم في مأمن من الخطر واتصلوا بالمشركين من قريب اتصالاً أثمر نتيجته، فكان أن عرف المشركون الإسلام بصورة أكثر واسترعى أنظارهم نحوه!.

٤-انفتح الطريق بعد صلح الحديبيّة لنشر الإسلام في الجزيرة العربية. وأثار موقف النّبي الإيجابي من الصلح القبائل العربية وأصلح نظرتها إلى الإسلام ورسوله الكريم، وحسل المسلمون على مجال إعلامي واسع في هذا الصدد.

٥-هيّاً صلح الحديبيّة الطريق لفتح «خيبر» واستئصال هذه الغدة السرطانية «المتمثلة باليهود» والتي كانت تشكل خطراً مهمّاً «بالفعل والقوّة» على الإسلام والمسلمين!

٦- وأساساً فإنّ استيحاش قريش من مواجهة الجيش الذي كان يتألّف من ألف وأربعائة مسلم فحسب ولا يحمل أي منهم سلاحاً سوى سلاح السفر وقبول قريش عماهدة الصلح كان بنفسه أيضاً عاملاً مها على تقوية المعنويات عند المسلمين وهزيمة أعداء الإسلام إلى درجة أنهم كانوا يتهيّبون من مواجهة المسلمين!

٧- وبعد صلح الحديبيّة كتب النّبي سَنَانَة كتباً و(رسائل) متعددة إلى رؤساء الدول الكبرى (إيران والروم والحبشة) وملوك العالم البارزين يدعوهم فيها إلى الإسلام، وهذا بنفسه يدل على أن صلح الحديبيّة أعطى المسلمين الثقة بأنفسهم وأن ينفتحوا لاعلى الجزيرة العربية فحسب بل على آفاق العالم قاطبة!

والآن لنعد ثانية إلى تفسير الآيات!...

نستطيع أن ندرك ممّا ذكر آنفاً \_ بشكل جيد \_ أنّ صلح الحديبيّة كــان بحــق انــتصاراً للإسلام وفتحاً للإسلام والمسلمين فلا غرابة أن يعبّر عنه القرآن بالفتح المبين!.

ثم بعد هذا كله فإن هناك قرائن كثيرة تؤيد هذا التّفسير..

١-جملة \_ فتحنا \_ التي جاءت بصيغة الفعل الماضي تدل على أنّ هذا الأمر قد تحقق عند
 نزول الآيات في حين أنّه لم يكن وقتئذٍ أي شيء سوى صلح الحديبية!.

٢- زمان نزول الآيات المشار إليها آنفاً والآيات الأخرى المذكورة في هذه السورة التي تقدح المؤمنين وتذم المنافقين والمشركين في صلح الحديبيّة كلّ ذلك شاهد آخر على هدذا المعنى، والآية ٢٧ من سورة الفتح التي تؤكّد على تحقق رؤيا النّبي عَنَيْ ﴿لقد صدق الله رسوله الرّؤيا بالحقّ لتدخلن المسجد الحرلم إن شاء الله لمنين محلّقين رؤوسكم ومقصّرين لا تخافون على شاهد بليغ على أنّ هذه السورة نزلت بعد الحديبيّة وقبل فتح مكّة!

٣\_هناك روايات كثيرة تعبّر عن صلح الحديبيّة بأنّه «الفتح المبين»! ومن ضمنها ما ورد في تفسير «جوامع الجامع» أنّه حين كان النّبي راجعاً من الحديبيّة ونــزلت عــليه ســورة الفتح... قال أحد أصحابه: ما هذا الفتح؟! لقد صُددنا عن البيت وصُدّ هديُنا!.

فقال النّبي ﷺ: «بئس الكلام هذا بل هو أعظم الفتوح قد رضي المشركون أن يدفعوكم عن بلادهم بالراع ويسألوكم القضيّة! ورغبوا إليكم في الأمان وقد رأوا منكم ماكرهوا...» \.

ثم ذكرهم النبي ﷺ ما تحمّل المشركون من مساءة يوم بدر ويوم الأحــزاب فــصدّق المسلمون رسولهم على أنّ هذا أعظم الفتوح وأنهم قضوا عن عدم إطلاعهم بما قالوا ً.

يقول «الزهري» وهو من التابعين: لم يكن فتح أعظم من الحديبيّة وذلك أن المــشركين اختلطوا بالمسلمين فسمعوا كلامهم فتمكّن الإسلام في قلوبهم وأسلم في ثلاث سنين خلق كثيرٌ كثر بهم سواد الإسلام."

فني هذه الأحاديث إشارة إلى جانب من الإمتيازات التي حصل عليها المسلمون ببركة صلح الحديبية.

١. جوامع الجامع، طبقاً لتفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ٤٨، ح ٩.

٢. تفسير الدرالمنثور، ج ٦. ص ٦٨. ٢ المصدر السابق، ص ١٠٩.

إلّا أنّ حديثاً واحداً ورد عن الإمام الرضا «علي بن موسىٰ» عليه يقول: ﴿إِنَّاهُ تَمْلُا﴾ نزلت بعد «فتح مكّة» ١.

بيد أنّه يمكن توجيه هذه الرواية ببساطة بالقول بأنّ صلح الحديبيّة كان مقدمةً لفتح مكّة بعد سنتين، فيرتفع الإشكال.

أو بتعبير آخر أنّ «صلح العديبية» كان سبباً لفتح خيبر في فـترة وجـيزة «في السـنة السابعة للهجرة» وأوسع من ذلك كان سبباً لفتح مكّة (السنة الثامنة للهجرة) وانتصارات الإسلام في مجالات شتى من حيث النفوذ في قلوب العالمين!

وبهذا يمكن الجمع بين التفاسير الأربعة مع هذا القيد وهو أنّ صلح الحديبيّة بشكل الحور الأصلي لهذه التفاسير!.

8003

١. تقسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٤٨.

### الآيتان

لِيَغَفِرَلَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْلِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِغَ نِعْمَتَهُ، عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ۞ وَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ نَصْرًا عَهْزًا۞

# التفسير

### نتائم الفتع المبين الكبرى:

في هاتين الآيتين بيان للنتائج المباركة من «الفتح المبين» [صلح الحديبية] والتي ورد ذكره في الآية السابقة فتقول الآيتان: ﴿ليغفر لك الله ما تقدّم من دُنبك وما تأخّر ويتمّ نعمته عليك وبهديك صراطاً مستقيماً \* وينصرك الله نصراً عزيزاً ﴾.

وبهذا فإنّ الله منح نبيّه الكريم في ظل هذا الفتح المبين أربع مواهب عظيمة هي «المغفرة»، و «إتمام النعمة»، و «الهداية» و «النصر».

### بحثان

# ١\_ الإمابة على بعض الأسئلة المهمة

تثار هنا أسئلة كثيرة دأب المفسّرون منذ زمن قديم حتىٰ يومنا هذا بالإجابة علىٰ هذه الأسئلة!

ومن هذه الأسئلةِ، الأسئلةُ الثلاثة التالية حول قوله تعالىٰ لنبيّه: ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر!.

١- ما المراد من العبارة الآنفة وليخفرك الله > مع أنّ النّبي معصوم من الذنب؟!

٢- وعلى فرض أن نغض النظر عن هذا الإشكال! فما علاقة المففرة بالفتح وصلح
 الحديبية؟!

٣- وإذا كان المقصود من قوله تعالى «وما تأخّر» هو الذنوب المستقبلية! فكيف يمكن أن

تكون الذنوب الآتية تحت دائرة العفو والمغفرة. أليس مثل هذا التعبير ترخيصاً لارتكاب الذنب؟!

وقد أجاب كلّ من المفسّرين بنحوٍ خاص على مثل هذه الإشكالات، ولكن للحصول على الإجابة «الجامعة» لهذه الإشكالات والتّفسير الدقيق لهذه الآيات لابدّ من ذكر مقدمة لهذا البحث وهي:

إنّ المهم هو العثور على العلاقة الحنفيّة بين فتح الحديبيّة ومغفرة الذنب لائمّها المفتاح الأصيل للإجابة على الأسئلة الثّلاثة المتقدّمة!

وبالتدقيق في الحوادث التاريخية وما تمخّضت عنه نصل إلى هذه النتيجة، وهي أنّه حين يظهر أيّ مذهب حق ويبرز في عالم الوجود فإنّ أصحاب السنن الخرافية الذيبن يسرون أنفسهم ووجودهم في خطر يكيلون التهم والأسور التافهة إليه ويشيعون الشائعات والأباطيل وينشرون الأراجيف الكاذبة بصدده وينسبون إليه الذنوب العديدة وينتظرون عاقبته وإلى أين ستصل؟!

فإذا واجه هذا المذهب في مسيره الاندحار فإنّ ذلك يكون ذريعة قوية لإثبات النِسَب الباطلة ضدّه علىٰ أيدي أعدائه ويصرخون: ألم نقل كذا وكذا!!

ولكن حين ينال الانتصار وتحظى مناهجه وخططه بالموفقية فإنّ تلك النسب تمضي كما لو كانوا قد رقموا على الماء!! وتتبدّل جميع أقوالهم إلى حسرات وندامة ويقولون عندئذٍ لم نكن نعلم!

وخاصّةً في شأن النّبي محمّد ﷺ كانت هذه التصوّرات والذنــوب التي وصــموها بــه كثيرة!! إذ عدّوه باغياً للحرب والقتال ومثيراً لنار الفتئة معتداً بنفسه لا يقبل التفاهم وما إلى ذلك!

وقد كشف صلح الحديبيّة أنّ مذهبه على خلاف ما ينزعمه أعداؤه إذ كسان منذهباً «تقدّمياً» إلهياً.. وكان آيات قرآنه ضامنة لتربية النفوس الإنسانية وطاوية لصحائف الظلم والإضطهاد والحرب والنزيف الدموى!.

فهو يحترم كعبة الله وبيته العتيق ولا يهاجم أية جماعة أو قبيلة دون سبب، فهو رجل منطق ويعشقه أتباعه، ويدعو جميع الناس بحق إلى محبوبهم «الله» وإذا لم يضطره أعداؤه إلى الحرب فهو داعية للسلام والصلح والدعة!...

وعلى هذا فقد غسل صلح الحديبيّة جميع الذنوب التي كانت قبل الهجرة وبعد الهجرة قد نسبت إلى النّبي عَيَّا أَوْ جميع الذنوب التي نسبت إليه قبل هذا الحادث أو ستنسب إليه في المستقبل احتمالاً... وحيث إنّ الله جعل هذا الفتح نصيب النّبي فيمكن أن يقال أن الله غفر للنبي ذنوبه جميعاً.

والنتيجة أنّ هذه الذنوب لم تكون ذنوباً حقيقية أو واقعية بل كانت ذنوباً تصورية وفي أفكار الناس وظنّهم فحسب، وكها نقراً في الآية ١٤ من سورة الشعراء في قصة موسى قوله مخاطباً ربّه ﴿ولهم عليّ ذنب فأخاف أن يقتلون ﴾ في حين أنّ ذنبه لم يكن سوى نصرة المظلوم من بني إسرائيل وسحق ظلم الفراعنة لا غير!

وبديهي أنّ هذا الفعل لا يعدّ ذنباً، بل دفاع عن المظلومين ولكنّه كان يعدّ ذنباً في نظر الفراعنة وأتباعهم.

وبتعبير آخر أنّ «الذنب» في اللغة يعني الآثار السيئة والتبعات التي تنتج عن العمل غير المطلوب، فكان ظهورُ الإسلام في البداية تدميراً لحسياة المشركين، غمير أنّ إنستصارات المتلاحقة والمتتابعة كانت سبباً لنسيان تلك التبعات.

فئلاً لوكان لدينا بيت قديم يوشك على الخراب ولكنّنا نلتجى إليه ولنا به علاقة وطيدة فقام أحد الناس بتخريبه فإنّنا نغضب منه ونخطّنُه على فعله ولكنّه بعد بنائه من جديد مُحكماً سامقاً فإنّ أحكامنا السابقة تمضى أدراج الرياح!

وهكذا بالنسبة لمشركي مكّة سواءً قبل هـجرة النّـبي أم بـعدها إذ كـانت أفكــارهم وأذهانهم مبلبلة عن الإسلام وشخص النّبي بالذات، غير أنّ إنتصارات الإسلام أزالت هذه التصورات والأفكار!

أجل: لو أخذنا مسألة العلاقة بين مغفرة هذه الذنوب وفتح الحديبيّة بـنظر الاعــتبار لاتضح الموضوع بجلاء، واستفدنا العلاقة من «اللام» في «ليغفر لك الله» في كونها مــفتاح «الرمز» لفتح معنى الآية المغلق!

غير أنّ من لم يلتفت إلى هذه «اللطيفة»... جعل عصمة النّبي ﷺ موضع استفهام وقال «والعياذ بالله»: إنّ لديه ذنوباً غفرها الله بفتح «الحديبية» أو حمل الآية على خلاف ظاهر معناها وأنّ المراد (الذنوب عامّةً).

وقال بعضهم: بل هي ذنوب الناس التي إر تكبوها في حقّ النّبي كأذاهم والإساءة إليه

وقد غفرها الله بفتح «العديبية» [و في هذه الصورة يكون الذنب قد أضيف إلى مفعوله معنيًّ لا إلى فاعله].

أو حملوا الذنب على [ترك الأولى].

وبعضهم فسر ذلك بالفرض فقال: ليخفر لك الذنب الذي لو كنت عملته فَرضاً أو ستعمله فقد غفر الله كلّ ذلك لك!.

زدُ على ذلك، فالمذنب بنفسه يحتاج إلى قائد يرشده ويدلُّه ليهتدي به.

وهناك تفاسير أخرى تخالف ظاهر الآية، والإشكال المهم فيها أنّها تقطع العلاقة ما بين مغفرة الذنب والفتح «صلح الحديبية».

فأحسنُ التفاسير هو ما ذكرناه آنفاً، وهو ما يجيب على الأسئلة الثلاثة المتقدّمة في مكان واحدا ويبيّن إرتباط الجمل في الآية..

كل ذلك هو في شأن الموهبة الأولى من المواهب الأربعة التي وهبها الله نبيّه في صلح الحديبية!.

أمّا «إتمام النعمة» على النّبي وهدايته إبّاه الصراط المستقيم ونصره النصر العزيز.. بعد الفتح في الحديبيّة فليست هذه الأمور ممّا تحنى على أحد.. فقد انتشر الإسلام بسرعة وسخّر القلوب المهيّأة! وظهرت عظمة تعلياته للجميع وأبطل السموم (المضادّة) وعَنّت نعمة الله على النّبي وعلى المسلمين وهداهم الصراط المستقيم نحو الإنتصارات حتى أنّ جيش الإسلام لم يجد أية مقاومة في فتح مكّة وفتح أكبر حصن للمشركين!

### ٢ـ المراد من «ما تقدّه» و«ما تأفّر»...

قرأنا في الآية السابقة قوله تعالى: ﴿ليخفرك الله ما تقدّم من دُنبك وما تأخّر ﴾ فما المراد من هذا النص «ما تقدّم وما تأخّر » اختلف المفسّرون في بيان الآية:

فقال بعضهم: المراد بما تقدّم هو عصيان آدم وحواء و ترك الأولى من قبلهما، أمّا المراد بما تأخّر فهو ذنوب أمّة محمّد الله المراد المراد بما تأخّر فهو ذنوب أمّة محمّد الله الله المراد بما ال

وقال بعضهم: «ما تقدّم» إشارة إلى المسائل المتعلّقة بما قبل النبوة، و «ما تأخّر» إشارة إلى المسائل المتعلّقة بما بعدها...

وقال بعضهم: المراد بما تقدّم هو ما تقدّم على صلح الحديبية، وما تأخّر أي ما تأخّر عنها من أمور وحوادث!.

ولكن مع ملاحظة التّفسير الذي أوضعناه في أصل معنى الآية وخاصةً العلاقة بين مغفرة الذنب مع مسألة فتح الحديبية، يبدو بجلاء أنّ المراد هو النهم الباطلة التي وصمها المشركون بزعمهم بالنّبي عَلَيْقَةً في ما سبق وما لحق ولو لم يتحقّق هذا النصر العظيم لكانوا يتصوّرون أنّ جميع هذه الذنوب قطعية...

غير أنّ هذا الإنتصار الذي تحقّق للنّبي طوى جميع الأباطيل والتهم (المتقدّمة) في حقّ النّبي وما سيُتّهم به في المستقبل في حال عدم انتصاره!.

والشاهد الآخر على هذا التفسير هو الحديث المنقول عن الإمام الرضاعلي بن موسى عليها السلام إذ سأله المأمون عن تفسير هذه الآية فقال: «لم يكن أحد عند مشركي أهل مكة أعظم ذنباً من رسول الله عليه لأنهم كانوا يعبدون من دون الله ثلاثمانة وثلاثين صنماً فسلما جاءهم بالدعوة إلى كلمة الإخلاص «التوحيد» كبر ذلك عليهم وقالوا: أجعل الآلهة إلها واحداً إن هذا لشيء عجاب إلى أن قالوا ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن هذا إلا اختلاق .

فلمًا فتح الله تعالى على نبيّه مكّة قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحَالُكُ فَتَحَاهِبِينَا \* لِيَخْفُر لك للله ها تقدّم هن دُنيك وها تأخّر ﴾ عند مشركي أهل مكّة بدعائك إلى توحيد الله فيما تقدّم وما تأخّر لأنّ مشركي مكّة أسلم بعضهم وخرج بعضهم عن مكّة ومن بقي منهم لم يقدر على إنكار التوحيد عليه إذ دعا الناس إليه فصار ذنبه عندهم مغفوراً بظهُوره عليهم » فلمّا سمع المأمون كلام الرضا قال له: «أحسنت، بارك الله فيك يا أبا الحسن».

#### 8003

ا. راجع في هذا الصدد سورة ص في الآية ٤ ـ ٧ و تفسير الصافي نقلاً عن عيون الأخبار، وتقسير نورالثقلين،
 ج ٥، ص ٥٦.

هُوَالَّذِى أَنزَلَ السَّكِنَةَ فِى قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓ أَلِيمَننَامَّعَ إِيمَنِهِمُّ وَلِلَّهِ جُمنُودُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللَّهِ

# التفسير

### نزول السكينة على قلوب المؤمنين:

ما قرأناه في الآيات السابقة هو ما أعطاه الله من مواهب عظيمة لنبيّ الإسلام الله بالفتح المبين «صلح الحديبية». أمّا في الآية أعلاه فالكلام عن الموهبة العظيمة التي تلطف الله بها على جميع المؤمنين إذ تقول الآية:

﴿هو الَّذِي لَنزل السَّكِينَةَ في قلوب المؤمنين ليزدادوا لِيماناً مع لِيمانهم ﴾.

ولمَ لا تنزل السكينة والاطمئنان على قلوب المؤمنين؟ ﴿ولله جِنود السَّماوليه والأرض

### ماذا كانت هذه السكينة؟١

من الضروري هنا أن نعود إلى قصة «صلح الحديبيّة» وأن نـتصوّر أنـفسنا في فـضاء الحديبيّة وفي جوّها لنطّلع على عمق هذه الآية.

لقد كان النّبي عَلَيْ قد رأى رؤيا «رحمانية وإلهية» أنّه دخل المسجد الحرام مع أصحابه، وعلى أثر رؤياه تحرّك نحو زيارة بيت الله مع أصحابه وكان أغلب أصحابه يتوقّعون أنّ هذه الرؤيا الصالحة سيتحقّق تعبيرها في هذا السفر نفسه، لكنّ الذي قدّره الله كان شيئاً آخرا هذا كلّه من جانب.

ومن جانب آخر كان المسلمون قد أحرموا وجاءوا بالإبل ليهدوها أو ينحروها، ولكنّهم وعلىٰ خلاف ما توقّعوا لم يوفّقوا لزيارة بيت الله، وأمر النّبي أن ينحروا الإبل في الحديبيّة التي توقّفوا فيها هناك. وأن يحلّوا من إحرامهم، وكان ذلك أمراً صعباً عليهم ولا يمكن تصديقُه، لأنّ آدابهم وسننهم و تعليات الإسلام أيضاً تنصّ على عدم الخروج والإحلال من الإحرام ما لم يترَّ أداء المنّاسك الخاصة بالعمرة.

ومن جانب ثالث كان من مواد معاهدة الصلح في الحديبية، مادة تقضي بإعادة المسلمين من يلجأ إليهم من قريش ويعلن إسلامه ويدخل المدينة! ولا يلزم العكس، وكان هذا الموضوع صعباً على المسلمين للغاية.

ومن جانب رابع، فإن قريشاً لم ترغب أن تكتب كلمة «رسول الله» التي كان يدعى بها النبي محمد وأصر ممثلها سهيل بن عمرو على حذف الكلمة من معاهدة الصلح، ولم يوافق حتى على كتابة بسم الله الرحمن الرحيم، وأصر أن يكتب مكانها «بسمك اللهم»، التي كانت تنسجم مع سنة أهل مكة، فهذه الأمور كل واحد منها كان غير مرغوب فيه، فكيف بجميعها؟ ولذلك تزلزلت قلوب بعض ضعاف الإيمان من أصحاب النبي إلى درجة أنه حين نزلت سورة ﴿إنّافتهنا﴾ قالوا أي فتح هذا؟!

هنا ينبغي أن يشمل لطف الله حال المسلمين وأن يُنزل عليهم السكينة والاطمئنان وأن لا يوجد في قلوبهم الضعف والفتور فحسب، بل (المازاده الممانهم) وتنطبق مصداقية الآية عليهم، فإنّ الآية نزلت في مثل هذه الظروف.

«السكينة» في الأصل مشتقة من «السكون»، ومعناها الاطمننان والدعة وما يزيل كل أنواع الشك والتردّد والوحشة من الإنسان ويجعله ثابت القدم في طوفان الحوادث!

وهذه السكينة يمكن أن يكون لها جانب عقائدي فيزيلٌ ضعف تزلزل العقيدة أو يكون لها جانب عملي بحيث يهب الإنسان ثبات القدم والمقاومة والاستقامة والصبر.

وبالطبع فإنّ البحوث السابقة وتعبيرات الآية نفسها تتناسب مع استعمال السكينة في معناها الأوّل أكثر.

في حين أنّها في الآية ٢٤٨ من سورة البقرة في قصة «طالوت وجمالوت» تـعوّل عملياً الأسس العملية أكثر!

وقد ذكر جماعة من المفسّرين معاني أخرَ للسكينة وترجع في نهايتها إلىٰ هذا التّفسير أيضاً. الطريف أنَّ «السكينة» في بعض الرَّوايات فسّرت بالإيمان 'كما فُسّرت في بعضها بنسيم الجنّة الذي يبدو في هيئة الإنسان ويمنح المؤمنين الإطمئنان '!

وكل هذه التفاسير تأييد لما قلناه، لأنّ السكينة وليدة الإيمان، وهي تهب الاطمئنان كنسيم الجنّة!

وينبغي الإلتفات أيضاً إلى هذه اللطيفة في شأن السكينة، إذ عُبِّر عنها بالإنزال ﴿هوالذي أنزل الشكينة ﴾ ونعلم أنّ هذا التعبير في القرآن قد يعني الخلق والإيجاد وإيلاء النعمة أحياناً... وحيث إنّها من عالٍ إلى دانٍ فقد ورد في شأنها التعبير بالإنزال!

### بحوث

### ١- السكينة التي لا نظير لها١

إذا لم يكن للإيمان أية غرة سوى مسألة السكينة لكان على الإنسان أن يتقبَّله! فكيف به وهو يرى آثاره وغراته وبركاته!

والتحقيق في حال المؤمنين وحال غير المؤمنين يكشف هذه الحقيقة، وهمي أنّ الفئة الثّانية يعانون حالة الاضطراب والقلق الدائم، في حين أنّ الجماعة الأولىٰ في اطمئنان خاطر عديم النظير...

وفي ظل الاطمئنان، فإنّهم ﴿لايخشون أحداً إلَّا الله ﴾ ".

كما أنهم في مواصلة نهجهم لا يؤثر اللوم والتهديد فيهم أبداً ﴿ولايخافون لومة لانم ﴾ أ. وهم يتمسّكون بأصلين مهمّين في حفظ هذه السكينة، وهما: عدم الحزن على ما فاتهم، وعدم التعلّق والفرح بما لديهم، فهم مصداق لقوله تعالى: ﴿لكيلا تأسوا على هما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم ﴾ أ.

وأخيراً فإنهم لا يضعفوا أبداً أمام الشدائد، ولا يركعوا مقابل الأعداء ويتحلّون بشعار 
﴿ولاتهنوا ولا تحزنوا ولنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ [

إنَّ المؤمن لا يرى نفسه وحيداً في ميدان الخطوب والحوداث بل يحسَّ بيد الله على رأسه

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> المصدر السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>غ.</sup> المائدة، ٤٥.

٦. آل عمران، ١٣٩.

اً. تقسير البرهان، ج ۲، **ص ۱۱**٤.

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup>. الأحزاب، ٣٩.

<sup>&</sup>lt;sup>٥.</sup> الحديد، ٢٣.

ويلمس إعانة الملائكة ونصرتهم له، في حين أنَّ غير المؤمنين يحكمهم الإضطراب في أحاديثهم وسلوكهم ولاسيا عند هبوب العواصف وطوفان الأحداث إذ يُرى كلَّ ذلك منهم بصورة بيَّنة!

#### ٢ـ سلسلة مراتب الإيمان

الإيمان، سواءً بمعنى العلم والمعرفة، أم روح التسليم والاذعان للحق فإنّ له درجاتٍ وسلسلة مراتب، لأنّ العلم له درجات، والتسليم والاذعان لها درجات مختلفة أيضاً، حتى العشق والحب الذي هو توأم الإيمان يتفاوت من حالة إلى أخرى!

فالآية محل البحث التي تقول: ﴿ليزدادوا إيهاناً مع إيهانهم﴾ تأكيد على هـذه الحـقيقة أيضاً.. وعلىٰ هذا فلا ينبغي للمؤمن أن يتوقّف في مرحلة واحدة من مراحل الإيمان، بـل عليه أن يتسامىٰ إلىٰ درجاته العليا عن طريق بناء شخصيّته والعلم والعمل.

فني حديث عن الإمام الصادق أنّه قال: «إنّ الإيمان عشر درجات بمنزلة السلّم يصعد منه مرقاة بعد مرقاة »\.

كما تقرأ عنه حديثاً آخر إذ قال: «إنّ الله عزَّ وجلَّ وضع الإيمان على سبعة أسهم على البر والصدق واليقين والرضا والوفاء والعلم والحلم فمن جعل فيه السبعة الأسهم فهو كامل محتمِلُ وقسّم لبعض الناس السهم والسهمين ولبعض الثلاثة حتى انتهوا إلى (الم) سبعة».

ثم يضيف الإمام على صاحب السهم الله على صاحب السهم سهمين ولا على صاحب السهمين ثلاثة فَتبهضوهم»... ثم قال كذلك حتى انتهى إلى (ال) سبعة ...

ومن هنا يتضح ما نُقل عن بعضهم أنَّ الإيمان ليس فيه زيادة ولانقصان، لاأساس له، لاَنَّه لا ينسجم مع الثوابت العلميّة ولا مع الرّوايات الإسلامية!.

### ٣ـ ركنى السكينة

قرأنا في ذيل الآية محل البحث جملتين، كلَّ منهما تمثّل ركناً من أركبان «السكينة» والإطمئنان للمؤمنين.

بحار الأنوار، ج ٦٦، ص ١٦٥.
 اصول الكافي، ج ٢، (باب درجات الإيمان، ح ١).

فالأولى جملة وولله جنود الشماوات والأرض).

والأخرى جملة ووكان الله عليماً حكيماً ﴾.

فَالاُّولَىٰ تَقُولُ للإنسان: إذا كنت مع الله فإنَّ جميع ما في الأرض والسهاء معك!.

والأخرى تقول: إنَّ الله يعلم حاجاتك ومشاكلك كما يعلم سعيك وطاعتك وعبادتك.

ومع الإيمان بهذين «الأصلين» كيف يكن أن لا يحكم الاطمئنان وسكينة القلب وجود

الإنسان!

8003

لِيُدْخِلُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ جَنَّاتٍ جَوى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُخَالِدِينَ فِيهَا وَيُحَفِّرَ عَنْهُمْ مَ سَيِّنَاتِهِمْ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ اللَّهِ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ وَيُعَذِبُ الْمُنَفِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنْمِكِينَ وَاللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنْهُمْ وَاعَدَّلُهُمْ حَهَا مُنْ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَونِ وَالْاَرْضُ وَلِعَنْهُمْ وَاعَدَّلُهُمْ حَهَا اللَّهُ عَلِيمُ وَلَعَنْهُمْ وَاعَدَّلُهُمْ حَهَا اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنْهُمْ وَاعَدَّلُهُمْ حَهَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنْهُمْ وَاعَدَّلُهُمْ حَهَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنْهُمْ وَلَعَنْهُمْ وَاعَدَالُهُمْ وَاعَدُولُهُمُ وَاعَدُولُهُمُ وَاعَدُ لَهُمْ حَهَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنْهُمْ وَلَعَنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ وَكُولُولُ وَلَا مُنْ اللَّهُ عَزِيدًا حَكِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَعَلَى اللَّهُ عَرِيدًا حَكِيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَلَى اللَّهُ عَلِيهُمْ وَلَعَلَامُ اللَّهُ عَرِيدًا حَكِيمًا اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْلَامُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

# الثفسير

# نتيمة أفرى من الفتع المُبين:

نقل جماعة من مفسّري الشيعة وأهل السنّة أنّه حين بُشّر النّبي النّبي الفتح المبين» و«الهداية» و«النصرة».. قال بعض المسلمين ممّن كان مستاءً من صلح الحديبيّة: هنيئاً لك يا رسول الله! لقد بيّن لك الله ماذا يغعل بك! فماذا يغعل بنا فنزلت الآية ﴿ لَيُدخُلُ الْعَوْمُنِينَ وَالْعَوْمُنَاتِ ﴾ ﴿

وعلىٰ كلّ حال، فإنّ هذه الآيات تتحدّث عن علاقة صلح الحديبيّة وآثاره وردّ الفعل المختلف في أفكار الناس ونتائجه المثمرة، وكذلك عاقبة كلّ من الفريقين اللذين أمتحنا في هذه «البوتقة» والمختبر \_ فتقول الآية الأولىٰ من هذه الأيات محل البحث وليدخل العومنين والعومنات جنّات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ﴾. فلا تُسلب هذه النعمة الكبرىٰ عنهم أبداً...

١. تفسيرالمراغي، ج ٢٦، ص ٨٥، وتفسير روحالجنان، ج ١٠،ص ٢٦، وتفسير روحالمعاني، ج ٢٦، ص ٨٦

وبهذا فإن الله قد وهب المؤمنين بإزاء ما وهب لنبيّه في فتحه المبين من المواهب الأربعة موهبتين عظيمتين هما «الجنّة خالدين فيها» و«التكفيرُ عن سيّئاتهم» بالإضافة إلى إنـزال السكينة على قلوبهم ومجموع هذه المواهب الثلاث يعدّ فوزاً عظياً لأولئك الذين خرجوا من الامتحان بنجاح وسلامة!

وكلمة «الغوز» التي توصف في القرآن غالباً بـ «العظيم» وأحياناً توصف بـ «المبين» أو «الكبير» بناءً على ما يقول «الراغب» في «مفرداته» معناها الانتصار ونيل الخيرات المقرون بالسلامة، وذلك في صورة ما لو كان فيه النجاة في الآخرة وإن اقـترن مع زوال بعض المواهب الدنيوية.

وطبقاً للرواية المعروفة عن أمير المؤمنين علي على حين ضربه اللعين عبد الرحمن بسن ملجم في محراب العبادة بالسيف على أمّ رأسه قال هاتفاً «فزت وربّ الكعبة» وكأنّه يسقول فزت بأنيّ أمضيت خَتم صحيفتي بدم رأسي.

أجلُّ قد تبلغ الامتحانات الإلهية درجة أن تضعضع الإيمان الضعيف وتغيَّر القلوب، وإغّا يثبت المؤمنون الصادقون الذين تحلّوا بالسكينة والاطمئنان وسينعمون في يسوم القسيامة بنتائجه، وذلك هو الفوز العظيم حقًاً!

غير أنّ إزاء هذه الجهاعة، جماعة المنافقين والمشركين الذين تتحدّث الآية التالية عن عاقبتهم بهذا الوصف فتقول: ﴿ويعذّب العنافقين والعنافقات والعشركين والعشركات الطّائين بالله تلنّ السّو. ﴾.

أجلْ، لقد ظنّ المنافقون حين تحرّك النّبي اللّه ومعه المؤمنون من المدينة أن لا يعودوا نحوها سالمين كما تتحدّث عنهم الآية ١٢ من هذه السورة ذاتها فتقول: ﴿ بَلَ ظَنْنَتُمْ أَنْ لَنَ يَنْقَلُبُ الرّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰ أَهْلِيهِمَ أَبِدَلْهِ.

أ طبقاً لهذا البيان فإن جملتي «ليدخل» وكذلك «ويعذّب» اللتين هما في الآية التالية معطوفان على جملة ليغفر، وقد اختار جماعة من المفسّرين هذا الرأي كالشيخ الطوسي في تفسير النبيان، والطبرسي في تنفسير مجمع البيان، وأبو الفتوح الرازي في تفسيره، غير أن جماعة آخرين قالوا أن ما سبق آنفاً معطوف على جملة ليزدادوا إيماناً وهذا لا ينسجم مع شأن النّزول ولا مجازاة الكفّار.

كما ظنّ المشركون أيضاً أنّ محمّداً لن يعود إلى المدينة سالماً مع قلّة العَدد والعُدد وسيأفل كوكب الإسلام عاجلاً.. ثمّ يفصّل القرآن ببيان عذاب هؤلاء وعقابهم ويجعله تحت عناوين أربعة فَيقول أوّلاً: ﴿مليهم دلنرة السّو.﴾ \.

«الدائرة» في اللغة هي الحوادث وما ينجم عنها أو ما يتّفق للإنسان في حياته، فهي أعم من أن تكون حسنةً أو سيئة غير أنّها هنا بقرينة كلمة «السوء» يُراد منها الحـوادث غـير المطلوبة!.

وثانياً: ﴿وغضب الله عليهم ﴾.

وثالثاً: ﴿ولعنهم﴾

ورابعاً وأخيراً: فإنّه بالمرصاد ﴿وأعدّ لهم جهتم وساسه مصيرلَ ﴾. `

والذي يسترعي الإنتباء أنه في الحديبيّة كان أغلبُ الحاضرين من المسلمين رجالاً، وفي مقابلهم من المنافقين والمشركين رجالاً أيضاً، غير أنّ الآيات الآنفة أشركت الرجال والنساء في ذلك الفوز العظيم، وهذا العذاب الأليم، وذلك لأنّ الرجال المؤمنين أو المنافقين الذين يقاتلون في «ساحات القتال» لا يحقّقون أهدافهم إلّا أن تدعمهم النساء بالدعم اللازم.

وأساساً فإنّ الإسلام ليس دين الرجال فحسب فيُهمل شخصيّة المرأة، بل يهتمّ بها، و في كلّ موطن يوهم الكلام بالاقتصار على الرجل مع عدم ذكر المرأة فيه يصرّح بذكرها ليُعلَم أنّ الإسلام دين الجميع دون استثناءٍ رجالاً ونساءً.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث إشارة أخرى إلى عظمة قدرة الله فتقول الآية: ﴿وَلَلْهُ جَنُودُ السَّمَاوُلُكُ وَلَارُمُنَ وَكَانَ لَلْهُ مَزْيَرًا حَكِيماً ﴾.

وقد ورد هذا التعبير مرّة في ذيل مقامات أهل الإيمان ومواهبهم، ومرّة هنا في ذيل الآية التي تحكي عن عقاب المنافقين والمشركين. ليتّضح أنّ الله الذي له جنود السهاوات والأرض جميعاً قادر على الأمرين، فهو قادرٌ أن تشمل رحمته مستحقيها من عباده الصالحين وناصريه، كما أنّه قادر على أن ينزل غضبه وانتقامه ناراً تحرق المجرمين.

 <sup>«</sup>سَوْه» على زنة «نوع» كما يقول صاحب صحاح اللغة فيه معنى مصدري، و«الشوه» على وزن «نُور» اسم مصدر، غير أنّ صاحب الكشّاف يقول أنّ كليهما، بمعنى واحد.

٢٠ «مصير» وردت بمعانى مختلفة حيث يصل الإنسان واحد تلو الآخر.

وممًا يستلفت النظر أنَّ القرآن حين يذكر المؤمنين يسصف الله بالعلم والحسكمة، وهسا يناسبان مقام الرحمة، ولكنَّه حين يذكر المنافقين والمشركين يصف الله بالعزة والحكمة، وهما يناسبان العذاب!

# ما المراد من «مِنود السماوات والأرض»١٢

هذا التعبير له معنىٰ واسع حيث يشمل الملائكة «وهي من جنود السهاء» كما يشمل جنوداً أخرَ كالصواعق والزلازل والطوفانات والسيول والأمواج والقوى الغيبية غير المرئية التي لا نعرف عنها شيئاً. لأنَّ جميع هذه الأشياء هي جنود الله وهي مطبعة لأوامره!

### ہحث

### من هم الظانون بالله ظنّ السوء؟!

قد يكون سوء الظن تارةً بالنفس، وقد يكون سوء الظن بالآخرين، كما قد يكون بالله، وبهذا التقسيم وعلى منواله يكون «حسن الظن» أيضاً.

أمّا سوء الظن بالنفس إذا لم يبلغ درجة الإفراط فهو سلّم إلى التكامل ويدفع الإنسان إلى التدقيق في أعماله والإخلاص فيها، ويكون حاجزاً عن العجب والغرور منه عند قيامه بالأعمال الصالحة.

وبهذا فإنّ الإمام علياً ﴿ يصف المتّقين في جوابه لهمّام قائلاً: «فهم لأنفسهم ستّهمون، ومن أعمالهم مشفقون، إذا زُكّي أحد منهم خاف ممّا يقال له، فيقول: أنا أعلم بنفسي من غيري وربّي أعلم بي منّي بنفسي، اللّهمّ لا تؤاخذني بما يقولون واجعلني أفضل ممّا يظنّون واغفر لي ما لا يعلمون» \.

وإذا كان سوء الظن بالناس فهو ممنوع إلّا أن يغلب الفساد في المجتمع حيث لا يسنبغي هناك حسن الظن «وسيأتي بيان هذا الموضوع بإذن الله ذيل الآية ١٢ من سورة الحجرات».

أمّا سوء الظن بالله أي سوء الظن بوعده أو رحمته وكرمه الذي لا حــدَّ له فــهو قــبيح ومذموم، وقد يدلّ على ضعف الإيمان ورتما دلّ علىٰ عدم الإيمان!

١٠نهج البلاغة، الخطبة ١٩٢ (همام).

ويشير القرآن عدّة مرّاتٍ إلى سوء ظنّ ضعافِ الإيمان أو عديمي الإيمان... وخاصةً عند بروز الحوادث الاجتماعية الصعبة وطوفان الإبتلاء والامتحان، وكيف أنّ المؤمنين يبقون ثابتي الأقدام عند هذه الحوادث وهم في كهال حسن الظن والاطمئنان بلطف الله... ولكنّ ضعيني الإيمان يطلقون لسان الشكوى، كهاكان ذلك في قصة الحديبيّة، حيث إنّ المنافقين ومن على شاكلتهم أساءوا الظنّ، وقالوا أنّ محمّداً وأصحابه يمضون في سفرهم هذا ولا يعودون بعده، فكأنّهم نسوا وعود الله أو أنّهم اتهموها.

والنموذج الآخر ما حدث في ساحة يوم الأحزاب حين زُلزل المسلمون زلزالاً شديداً ووقعوا تحت التأثير والمحنة الصعبة فهناك ذمّ الله المسيئين الظنّ به فقال: ﴿إِدْ جاوكم من فُوقكم ومن لسقل منكم وإدْ زلفت الأبصار ويلغت القلوب الحناجر وتظنّون بالله الظنونا \* هنالك البتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالاً شديداً ﴾ (

وقد عبّرت الآية ١٥٤ من سورة آل عمران عن مثل هذه الظنون بــ«ظنّ الجاهلية».

وعلىٰ كلّ حال، فإنّ حسن الظن بالله ورحمته ووعده وكرمه ولطفه وعنايته من علائم الإيمان المهمّة ومن الأسباب المؤثّرة في النجاة والسعادة!.

حتىٰ أنّه ورد في بعض أحاديث الرّسول ﷺ قوله: «ليس من عبد يظنّ بالله خيراً إلّا كان عند ظنّه به» ٪

كما ورد عن الإمام علي بن موسى الرضاين أنّه قال: «أحسن بالله الظن فإنّ الله عزَّ وجلَّ يقول أنا عند ظنّ عبدى المؤمن بي إن خير فخير وإن شر فشر» ".

وأخيراً فقد ورد حديث آخر عن النّبي ﷺ يقول فيه: «إنّ حسن الظنّ بالله عزَّ وجلَّ ثمن الجنّة» أ.

فأي قيمة أيسر من هذا... وأيَّ متاعٍ أعظم قيمةً منه!؟ عندي على المناطقة الم

بعار الأنوار، ج ٧٠، ص ٣٨٤.
 المصدر السابق.

١. الأحزاب، ١٠ و ١١.

٣. المصدر السابق، ص ٣٨٥.

# التفسير

# مكانة النّبى وواجب الناس تجاهما

قلنا إنّ بعض الجهلاء اعترضوا بشدّة على صلح الحديبيّة وحتى أنّ بعض تعبيراتهم لم تخل من عدم الإحترام بالنسبة إلى النّبي ﷺ وكان مجموع هذه الأمور يستوجب أن يؤكّد القرآن مرّة أخرى على عظمة النّبي ﷺ وجلالة قدره!

لذلك فإنّ الآية الأولى من الآيات أعلاه تخاطب النّبي فتقول: ﴿إِنَّا لُرسِلناك شاهداً وهبشّراً ونذيراً ﴾.

وهذه ثلاثة أوصاف بارزة هي من أهم ما يتمتّع به النّبي من صفات ومقام، كونه «شاهداً» و«مبشّراً»، و«نذيراً».

«شاهداً» على جميع الأمّة الإسلامية، بل هو شاهد على جميع الأمم كما نقراً هذا التعبير في الآية ٤١ من سورة النساء وفكيف إذا جئنا هن كلّ لُقةٍ بشهيدٍ وجئنا بك على هؤلا. شهيداً ﴾.

ونقراً في الآية ١٠٥ من سورة التوبة قوله تعالى: ﴿وقل لعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون﴾.

وأساساً فإنّ لكلّ إنسان شهوداً كثيرين!.

أولهم الله الذي هو عالم الغيب والشهادة المطّلع على جميع أعماله ونيّاته!.

ومن بعده الملائكة المأمورون بحفظ أعياله كيا ورد التعبير في الآية ٢١ من سورة (ق) ﴿وجاءت كلّ نفس معها سائق وشهيد﴾.

ثم أعضاء بدن الإنسان وحتى جلده شاهد عليه. ﴿يوم تشهد عليهم للسنتهم وليديهم وأرجلهم بماكانوا يعملون ﴾ أ.

وجاء في الآية ٢١ من سورة فصلت في هذا الصدد أيضاً: ﴿وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا قالوا لنطقنا الله الذي لنطق كلّ شي.﴾.

و «الأرض» أيضاً، من زمرة الشهود وكها جاء في سورة الزلزلة ﴿يومنذِ تحدّنك أخبارها﴾. ` وطبقاً لبعض الروايات فإنّ «الزمان» أحد الشهود أيضاً، إذ نقراً في بعض أحاديث الإمام على الله قوله: «ما من يوم يمرّ على بني آدم إلّا قال له ذلك اليوم أنا يوم جديد وأنا عليك شهيد فافعل فيّ خيراً واعمل فيّ خيراً، اشهدُ لك يوم القيامة فإنّك لن ترانى بعد هذا أبداً» " على "

ولاشك أنّ شهادة الله وحدها كافية، لكنّ تعدّد الشهود فيه إتمام للحجّة أكثر وله أثر تربويّ ــأقوىٰ ــفي الناس..

وعلىٰ كلّ حالَ فإنّ القرآن الكريم بيّن هذه الأوصاف الثلاثة وهي الشهادة والبشارة والانذار التي هي من الأوصاف الأساسية للنبي عَيَّاتُ لتكون مقدمة لما ورد في الآية التي بعدها.

وفي الآية التالية خمسة أوامر مهمة مهي في الحقيقة بمثابة الهدف من سهات النبي المذكورة آنفاً: وتشكل أمرين في طاعة الله وتسبيحه وتقديره، وثلاثة أوامر منها في «طاعة» رسوله و«الدفاع عنه» و «تعظيم مقامه»، إذ تقول الآية: ﴿لتؤمنوا بالله ورسوله وتعزروه وتوقروه وتسبّحوه بكرة ولصيلاً ﴾.

كلمة «تعزّروه» مشتقة من مادة تعزير، وهو في الأصل يعني «المنع» ثمّ تـوسّعوا فـيه فأطلق على كلّ دفاع ونصرة وإعانة للشخص في مقابل أعدائه كما يـطلق عـلى بـعض العقوبات المانعة عن الذنب «التعزير» أيضاً.

وكلمة «توقّروه» مشتقة من مادة توقير، وجذورها «الوقر» ومعناها الثِقَل.. فيكون معنى التوقير هنا التعظيم والتكريم.

۱۸ النور، ۲۵. ۲۰ الزلزلة، ۶.

٣ تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ١١٢.

٤. مرّ البحث عن الشهود في محكمة القيامة ذيل الآيات ٢٠ ـ ٢٢ من سورة فصلت.

وطبقاً لهذا التّفسير فإنّ الضميرين في «تعزّروه» و«توقّروه» يعودان على شخص النّبي على الله الله والحرامه «وقد اختار هذا النّبي الله والله عنه بوجه أعدائه وتعظيمه واحترامه «وقد اختار هذا التّفسير الشيخ الطوسي في «التبيان» و «الطبرسي» في مجمع البيان وغيرهما أيضاً».

غير أنَّ جماعة من المفسّرين ` ذهبوا إلىٰ أنَّ جميع الضائر في الآية تعود على الله، والمراد بالتعزير والتوقير هنا نصرة دين الله وتعظيمه وتكريمه دينه ودليلهم على هـذا السّفسير انسجام جميع الضائر بعضها مع بعض.

غير أنّ التّفسير الأوّل يبدو أقرب، لأنّ «التعزير» أولاً: معناه في الأصل المـنع وذبُّ الأعداء والدفاع عن «الشخص»، ولا يصحّ ذلك في شـأن الله إلّا عـلىٰ سـبيل «الجـاز» فحسب!

وأهمُ من ذلك هو شأن نزول الآية، إذ أنها نزلت بعد صلح الحديبية وكان بعضهم يسيءُ التعامل مع النّبي ولا يحترم مقامه الكريم، وقد نزلت الآية لتنبه المسلمين على ما يستبغي عليهم من الوظائف بالنسبة إلى رسول الله يَهْمَدُ.

ثمّ لا ينبغي أن ننسىٰ أنّ الآية هي بمنابة النتيجة للآية السابقة التي وصفت النّبي بــأنّه «شاهدٌ ومبشرٌ ونذير» وهذا الأمر يهيء الأرضية المناسبة للآية التي بعدها.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث إشارة قصيرة إلى مسألة «بيعة الرضوان» وقد جاء التفصيل عنها في الآية ١٨ من السورة ذاتها!

وتوضيح ذلك هو: كما قلناه آنفاً إنّ النّبي عَلَيْقَ رأى في منامه كما تقول التواريخ أنّه دخل مع أصحابه مكّة، فتوجّه على أثر هذه الرؤيا مع ألف وأربعهائة صحابي إلى مكّة، إلّا أنّ قريشاً صمّمت على منعه وهو على مقربة من مكّة... فتوقف النّبي عَلَيْقَة مع أصحابه في منطقة الحديبيّة.. وتمّ تبادل المبعوثين بين قريش والنّبي حتى انستهى الأمر إلى معاهدة صلح الحديبيّة.

وفي عملية تبادل السفراء والمبعوثين، أمر عنمان مرّةً أن يبلّغ أهل مكّة \_من قِبل النّبي \_ انّه لا يريد الحرب ولا القتال وإغّا يريد العمرة فحسب، إلّا أنّ المشركين من أهل مكّة أوقفوا عنمان مؤقتاً وكان هذا الأمر سبباً لأن يشيع بين المسلمين خبر قتل عنمان، ولو كان هذا

١٠ منهم الزمخشري في تفسير الكشاف، والآلوسي في تفسير روح المعاني، والفيض الكاشاني فــي تــفسير الصافي، والعلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان.

الموضوع صحيحاً لكان دليلاً على إعلان قريش الحرب ومنازلة النّبي عَلَيْ الذلك فإنّ النّبي قال: «لا نبارح مكاننا «العديبيّة» حتى نأخذ البيعة من قومنا»، فطلب تجديد البيعة.. فاجتمع المسلمون وبا يعوا النّبي عَلَيْ الله على أن لا يتركوا النّبي وراءهم ظهريّاً وأن يقاتلوا مع النّبي أعداء، ويذبّوا عنه ما دام فيهم طاقة على ذلك.

فبلغ هذا الأمر سمع المشركين ودبّ الرعب فيهم، وهذا ما دعاهم إلى الصلح مع النّبي. ومن هنا سمّيت مبايعة المسلمين نبيّهم تحت الشجرة بيعة الرضوان حيث وردت الإشارة إليها في الآية ١٨ من السورة ذاتها: ﴿لقدرضي الله من العؤمنين إذيبا يعونك تحت الشّجرة ﴾. وعلىٰ كلّ حال فإنّ القرآن يتحدّث عن مبايعة المسلمين في الآية محلّ البحث فيقول:

﴿إِنَّ الَّذِينَ بِبايعونَكَ إِنَّمَا يِبايعونَ الله يد الله فوق أيديهم ﴾ {

و «البيعة» معناها المعاهدة على اتباع الشخص وطاعته، وكان المرسوم أو الشائع بين الناس أنّ الذي يعاهد الآخر ويبايعه يمد يده إليه ويظهر وفاءه ومعاهدته عن هذا الطريق لذلك الشخص أو لذلك «القائد» المبايّع!.

وحيث أنّ الناس يمدّون أيديهم «بعضهم إلى بعض» عند البيع وما شاكله من المعاملات ويعقدون المعاملة بمد الأيدي و «المصافحة» فقد أطلقت كلمة «البيعة» على هـذه العـقود والعهود أيضاً. وخاصةً أنّهم عند «البيعة» كأنما يقدّمون أرواحهم لدى العقد مع الشخص الذي يظهرون وفاءهم له.

وعلىٰ هذا يتضح معنىٰ ﴿يدالله فوق ليديهم﴾.. إذ إنّ هذا التعبير كناية عن أنّ بيعة النّبي هي بيعة النّبي بيعة النّبي بيعة النّبي بيعة الله على أيديهم فهم لا يبايعون النّبي فحسب بل يبايعون الله، وأمثال هذه الكناية كثيرة في اللغة العربية !.

وبناءً على هذا التفسير فإن من يرى بأن معنى هذه الجملة ﴿يدالله فوق ليديهم ﴾ هو أن قدرة الله فوق قدرتهم أو أن نصرة الله أعظم من نصرة الناس وأمثال ذلك لا يتناسب تأويله مع شأن نزول الآية ومفادها وإن كان هذا الموضوع بحدٌ ذاته صحيحاً.

ثم يضيف القرآن الكريم قائلاً: ﴿ فَمَنَ نَكُتُ فَإِنَّمَا يِنَكُتُ عَلَىٰ نَفْسَهُ وَمِنْ لُوفَىٰ بِمَا عَاهَدُ عليه الله فسيؤتيه لُجِراً عظيماً ﴾ (.

ا. ينبغي الإلتفات إلىٰ أن كلمة «عليه » في الآية الآنفة جاءت علىٰ خلاف ما نعهده، إذ ضُمّ الضمير وهو الهاء

كلمة «نكث» مشتقة من «نكث» ومعناها الفتح والبسط ثمّ استعملت في نقض العهد .
والقرآن في هذه الآية يُنذر جميع المبايعين للنبي الله الله يُنتوا على عهدهم وبيعتهم فمن ثبت على العهد فسيؤتيه الله أجراً عظياً ومن نكث فإنما يعود ضرره عليه ولا يمنال الله ضررُه أبداً... بل إنّه يهدد وجود المجتمع وكرامته وعظمته ويعرّضه للخطر بنقضه البيعة!

وقد ورد \_ في كلام \_ عن أمير المؤمنين في النّار لمدينة يقال لها الحصينة، أفلا تسألوني ما فيها؟! فقيل له: ما فيها يا أمير المؤمنين؟! قال: فيها أيدى الناكثين» .

ومن هنا يتضح بجلاء قبح نقض البيعة من وجهة نظر الإسلام!! وفي هذا المجال هناك بحوث في «البيعة في الإسلام» وحتى «قبل الإسلام» وكيفية البيعة وأحكامها ستأتي بأذن الله في ذيل الآية ١٨ من هذه السورة ذاتها!.

**8008** 

<sup>﴿</sup> لَهُ هنا، وقد وجّه بعض المفسّرين إلىٰ أنّ هذا أصله «هو» وبعد حذف الواو يأتي مضموناً أحياناً مثل له وعنه ويأتي مكسوراً أحياناً لأنه يلي الياء ككلمة «هليه الله» وحيث أنّ كلمة «هليه» هنا تلاها لفظ الجلالة فقد ضم الضمير في «هليه» ينسجم مع تضخيم اللام في لفظ الجلالة «الله».

١٠ والنكث عفتح النون مصدر ووالنكث بكسر النون اسم مصدر.

٢. بحار الأنوار، ج ٦٧، ص ١٨٦.

سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلِّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْ نَا آمَو لُنَا وَاَهْلُونَا فَاسْتَغْفِر لَنَا يُعُولُونَ

بِأَلْسِنَتِهِ مِمَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ قُلَ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْتًا إِنَّ أَرَا دَيِكُمْ ضَرًّا

وَأَرَا دَيِكُمْ نَفَعًا أَبْلَكَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا شَّ بَلْ طَنَنتُمْ أَن لَن يَنقلِب الرَّسُولُ وَ

الْمُؤْمِنُونَ إِلَى آهْلِيهِمْ أَبْدًا وَرُيْنِ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَطَنَسَتُمْ ظَنَ السَّوْءِ وَكُنتُمْ

الْمُؤْمِنُونَ إِلَى آهْلِيهِمْ أَبْدًا وَرُيْنِ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَسَتُمْ ظَنَ السَّوْءِ وَكُنتُمْ

قُومًا بُورًا شَ وَمَن لَمْ يُوْمِنُ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ عَلَيْ إِنَّا آعَتَ دَنَا لِلْكَنفِرِينَ سَعِيرًا شَ وَلِلّهِ مَنْ اللّهُ عَفُورًا مَنْ اللّهُ مَن يَشَاءُ وَكَالْ اللّهُ عَفُورًا مُنْ يَشَاءُ وَكَالَ اللّهُ عَفُورًا اللّهُ مَن يَشَاءُ وَكَالَ اللّهُ عَلْمُ وَلَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ وَلَا اللّهُ مَن يَشَاء وَكَالَ اللّهُ عَلْمُ وَلَا اللّهُ مَن يَشَاء وَلَا اللّهُ مَن يَشَاء وَكُاللّهُ اللّهُ مَن يَشَاء وَلَا لَا مَنْ يَسَالًا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ السَلْمَ وَلَا اللّهُ مَنْ مِنْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ مَن يَشَاء وَلَو اللّهُ عَلْمَ اللّهُ اللّهُ مَنْ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ السَامِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ ا

# التفسير

#### اعتذار المخلفين:

ذكرنا \_ في تفسير الآيات الآنفة \_ أنّ النّبي ﷺ توجّه من المــدينة إلى مكّــة مـع ألف وأربعهائة من صحابته «للعُمرة»!.

وقد أبلغ عن النبي جميع من في البادية من القبائل أن يحضروا معه في سفره هذا، إلّا أنّ قسماً من ضعيفي الإيمان لووا رؤوسهم عن هذا الأمر وأعرضوا عنه وكان تحليلهم هو أنّ المسلمين لا يستطيعون الحفاظ على أرواحهم في هذا السفر في حين أنّ كفار قريش كانوا في حالة حرب مع المسلمين وقاتلوهم في أحد والأحزاب على مقربة من المدينة، فإذا توجّهت هذه الجهاعة القليلة العزلاء من كلّ سلاح نحو مكّة وعرّضت نفسها إلى العدو المدجّج بالسلاح، فكيف ستعود إلى بيوتها بعدئذ؟!

إلّا أنّهم حين رأوا المسلمين وقد عادوا إلى المدينة ملاءَ الأيدي وافرين قد حصلوا على المتيازات تستلفت النظر من صلح الحديبيّة دون أن تراق من أحدهم قـطرة دم، عـرفوا

حينئذٍ خطأهم الكبير وجاؤوا إلى النّبي اللُّهُ ليعتذروا إليه، ويبرّروا تخلّفهم عنه ويطلبوا منه أن يستغفر لهم!

غير أنَّ الآيات آنفة الذكر نزلت ففضحتهم وأماطت عنهم اللثام.

وعلىٰ هذا، فالآيات هذه ـ تبيّن حالة المخلّفين ضعاف الإيمان بـعد أن بـيّنت الآيــات السابقة حال المنافقين والمشركين لتتمّ حلقات البحث وير تبط بعضها ببعض!

تقول هذه الآيات: ﴿سِيقُول لك المخلِّفُونَ مِنَ الأَمْرَابِ شَعَلَتُنَا لَمُوالِنَا وَلَهُلُونَا فَاسْتَعْفُر لَنَا يقولونَ بِالسَنتِهِمِ مَا لِيسَ فِي قَلُوبِهِمِ ﴾ِ

إنّهم لم يكونوا صادقين حتى في توبتهم!

فأبلغهم يا رسول و ﴿قُلْ قَعَنْ يَعَلَّكُ لِكُمْ هِنْ لَللهُ شَيئاً لِنْ لُولدَ بِكُمْ ضَرَّا لُو لُولدَ بِكُمْ نَفْعاً ﴾؟! فليس على الله بعزيز ولا عسير أن يحفكم بأنواع البلاء والمصائب وأنتم في دار أمنكم وبين أهليكم وأبنائكم كما لا يعزّ عليه أن يجعلكم في حصن حصين من بأس الأعداء ولو كنتم في مركزهم!

إنَّما هو جهلكم الذي دعاكم إلى هذا التصور والاعتقاد!

أجلُّ ﴿بِلِ كَانَ الله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾.

وأقصىٰ من هذا فهو خبير بأسراركم ونيّاتكم وهو يعلم جيداً أنّ هذه الحيل والحجج الواهية لاصحة لها ولا واقعيّة.. والواقع هو أنّكم متردّدون ضعيفو الإيمان، وهذه الأعذار لا تخفيٰ علىٰ الله ولا تحول دون عقابكم أبداً!

الطريف هنا أنّه يستفاد من لحن الآيات ومن التواريخ أيضاً أنّ هذه الآيات نزلت عند عودة النّبيﷺ إلى المدينة، أي أنّها قبل مجيء المخلّفين للإعتذار إليه ـ أماطت اللثام عنهم وكشفت الستار وفضحتهم!.

ومن أجل أن ينجلي الأمر ويتضح الواقع أكثر يميط القرآن جيمع الأستار فيقول: ﴿بِلُ ظننتُم أنْ لَنْ يَنْقَلَبُ الرّسولُ والمؤمنون لِلَيْ أهليهم لَبُداً ﴾.

أجلَّ، إنّ السبب في عدم مشاركتكم النّبي وأصحابه في هذا السَفَر التاريخي لم يكن هو كما زعمتم دانشغالكم بأموالكم وأهليكم بل العامل الأساس هو سوء ظنّكم بالله، وكنتم تتصوّرون خطأً أنّ هذا السفر هو السفر الأخير للنّبي وأصحابه وينبغي الاجتناب عنه! وما ذلك إلّا ما وسوست به أنفسكم خوزيّن ذلك في قلوبكم وظننتم ظنّ الشو. ٤.

لأنكم تخيّلتم أنّ الله أرسل نبيّه في هذا السفر وأودعه في قبضة أعدائه ولن يخلصه ويحميه عنهم! ﴿وَكُنتُم قُوماً بَوراً﴾ \_أي هالكين \_ في نهاية الأمر!.

وأي هلاك أشدّ وأسوأ من عدم مشاركتهم في هذا السفر التـــاريخي وبــيعة الرضــوان وحرمانهم من المفاخر الأخَر.. ثمّ الفضيحة الكبرئ.. وبعد هـــذا كـــله يــنتظرهم العـــذاب الشديد في الآخرة، أجل لقد كان لكم قلوب ميتة فابتليتم بمثل هذه العاقبة!.

وحيث إنّ هؤلاء الناس \_ضعاف الإيمان \_أو المنافقين هم أناس جبناء و تسائقون الى الدعة والراحة ويفرّون من الحرب والقتال فإنّ ما يحلّلونه إزاء الحوادث لا يسنطبق عسلى الواقع أبداً.. ومع هذه الحال فإنّهم يتصوّرون أنّ تحليلهم صائب جدّاً.

وبهذا الترتيب فإنّ الخوف والجبن وطلب الدعة والفرار من تحمل المسؤوليات يجعل سوء ظنّهم في الأمور واقعياً، فهم يسيئون الظنّ في كلّ شيء حتى بالنسبة الى الله والنّبي عَلَيْنَا. ونقرأ في نهج البلاغة من وصية للإمام علي الله على الله الأشتر قوله: «إنّ البخل والجبن والحرص غرائز شتئ يجمعها سوء الظنّ بالله» (

حادثة «الحديبيّة» والآيات محل البحث، كلّ ذلك هو الظهور العيني لهذا المعنى، ويدلّل كيف أنّ مصدر سوء الظنّ هو من الصفات القبيحة حاله حال البخل والحرص والجبن! وحيث أنّ هذه الأخطاء مصدرها عدم الإيمان فإنّ القرآن يصرّح في الآية التالية قائلاً: ﴿وَمَنْ لَمْ يَوْمِنْ بِاللّهِ وَرَسُولُهُ فَإِنّا لَعَافَرِينَ سَعِيراً ﴾ أ... و «السعير» معناه اللهيب.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث يقول القرآن ومن أجل أن يثبت قدرة الله على معاقبة الكفار والمنافقين: ﴿ولله هلك السّماوات والأرض يعفر لهن يشا، ويعذّب هن يشا، وكان الله ففوراً رحيماً ﴾.

وممًا يسترعي النظر أنّ موضوع المغفرة مقدّم هنا على العذاب، كما أنّ في آخر الآية تأكيداً على المغفرة والرحمة أيضاً، وذلك لأنّ الهدف من هذه التهديدات جميعاً هو التربية، وموضوع التربية يوجب أن يكون طريق العودة مفتوحاً بوجه الآثمين حتى الكفّار، وخاصةً أنّ أساس كثير من هذه الأمور السلبية هو الجهل وعدم الإطلاع -فينبغي أن يُبعث في مثل هؤلاء الأفراد الأمل على المغفرة بمزيد من الرجاء، فلعلهم يؤوبون نحو السبيل!

١٠ نهج البلاغة، الرسالة ٥٩.

٢. أسلوب الجملة ونظمها كان ينبغي أن يكون: فقل: ﴿إنّا اعتدنا لهم سعيراً﴾: إلّا أنّ القرآن حذف الضمير خاصة وجعل مكانه الاسم الصريح «الكافرين» ليبيّن أنّ علة هذا المصير المشؤوم هو الكفر بعينه.

## بحث

#### تعليل الذنب وتوميهه مرض عام:

مهاكان الذنب كبيراً فإنّه ليس أكبر من تبريره وتوجيهه، لأنّ المذنب المعترف بالذنب غالباً ما يؤوب للتوبة، لكنّ المصيبة تبدأ حين يقوم المذنب بتبرير ذنوبه، فلا ينغلق باب التوبة بوجه الإنسان فحسب بل يتجرّاً على الذنب ويشتدّ على مقارفته!

وهذا التعليل أو التوجيه يقع أحياناً لحفظ ماء الوجه وتحسباً من الافتضاح، ولكنّ أسوأ من هذا كلّه حين ينخدع به الضمير و«الوجدان»!

وهذا التعليل ليس أمراً جديداً، ويمكن العثور على أمثالٍ له على إمتداد التاريخ البشري، وكيف وجّه أكبر مجرمي التاريخ جناياتهم لخداع أنفسهم بتوجيهات مضحكة تجعل كــلّ إنسان غارقاً في ذهوله وتعجّبه منها!.

والقرآن الجيد الذي يسعىٰ لتربية وصناعة الإنسان يعالج مسائل من هذا الباب كثيرة منها ما قرأناه في الآيات الآنفة \_محلّ البحث \_.

ولا بأس بأن نقف على آيات أخرى لإكبال البحث في هذا الصدد.

ا- كان العرب المشركون يتذرّعون أحياناً بسيرة السلف لتموجيه شركهم وتمبريره وكانوا يقولون: ﴿إِنَّا وَجِدِنَا لَبَّامًا مَلَىٰ لُقَةِ وَإِنَّا عَلَىٰ لَكَارِهُم مَقْتَدُونَ﴾! ﴿

كها كانوا يتذرّعون أحياناً بنوع من الإجبار فكأنّهم بُعبرون! ويقولون: ﴿لوها، الله ما لشركتا ولا آباؤنا﴾ `.

٢-كياكان بعض ضعفاء الإيمان يأتون إلى النّبي أحياناً متذرّعين عن عدم مشاركتهم في الحرب بأن بيوتهم عورة ﴿ويستأذن فريق منهم النّبيّ يقولون إنّ بيوتها عورة وها هي بحورة إن يريدون إلّا فراراً ﴾ ".

٣- وربّما تذرّعوا بعدم ذهابهم إلى الحرب لأنّ وجوه نساء الرومان النفرة تسلب قلوبهم وتفتنهم!! ﴿وهنهم هن يقول لئذن لي ولاتفتنّي﴾! ٤.

٤ ـ وربّما تذرّعوا بانشغالهم بأموالهم وأهليهم ونسائهم فيوجّهون ذنبهم الكبير في الفرار عن طاعة أمر رسول الله ﷺ كما هي الحال في الآيات الآنفة ـ محل البحث ـ .

٢. الأنعام، ١٤٨.

۱. الزخرف، ۲۳.

٤. التوبة، ٤٩.

٣ الأحزاب، ١٣.

 ٥\_ والشيطان أيضاً وجّه عدم طاعته لله بمقايسة خاطئة فقال: ﴿ لَنَا خير منه خلقتني من ناروخلقته من طين ﴾ ! \.

٦- وفي العصر الجاهلي ومن أجل أن يوجّهوا ذنبهم الكبير وخطأهم في وأد البنات كانوا يقولون نخشىٰ أن تؤسر بناتنا في الحرب وإن غيرتنا وناموسنا يدعواننا إلى قتلهن ودسّهنّ في التراب! وربّا قالوا إنّا نقتل الأطفال خشية الاملاق كما صرّحت بـه سـورة الإسراء وغيرها في القرآن. آ

كما أنَّه يظهر من بعض الآيات أنَّ المجرمين يتشبّئون بالكبراء والاقتداء بهم في توجيه ذنوبهم ﴿وقالواربّنا لِنّا لَطعنا سادتنا وكبراها فأضلّونا السّبيلا﴾ .

والخلاصة إنّ بلاء توجيه الذنب بلاء واسع شمل طائفة عنظيمة من النباس عنامّهم وخاصهم، وخطره الكبير أنّه يغلق شبل الإصلاح في وجوههم وربّما غيّر حتى الواقعيات وأعطاها وجهاً آخر عند المذنبين!

فكثير من يوجّه الخوف والجبن بأنّه: إحتياظ.

والحرص بأنَّه تأمين على الحياة في «المستقبل».

والتهوّر بأنّه حسم وجرأة.

وضعف النفس بالحياءا

وعدم الاكتراث بالزهد.

وارتكاب الحرام بالحيلة الشرعية.

والفرار من تحمّل المسؤولية يعدم ثبوت الموضوع!!

والتقصير والتفريط بالقضاء والقدر

وهكذا يغلق الإنسان بيده سبيل نجاته!

وبالرغم من أنّ هذه المفاهيم كلاً منها له معنى صحيح في محلّه وموقعه، ولكن الإشكال في أنّها حرّفت واتخذت نتيجة مقلوبة، وكم نال المجتمعات البشرية والأسر والأفراد سن أضرار من هذا المنفذ!!... حفظنا الله جميعاً من هذا البلاء العظيم «آمين».

#### 8003

٢. الاسراء، ٢١.

١. الأعراف، ١٢.

٣. الأحزاب، ٦٧.

سَكَفُولُ ٱلْمُخَلَّفُونَ إِذَا ٱنطَلَقَتُمْ إِلَى مَعَانِمُ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعُكُمْ مُريدُونَ آنَ مُبَدِلُوا كَلَامَ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنَا كَذَلِكُمْ قَالَكَ ٱللَّهُ مِن مُريدُونَ آنَ مُبَدِلُوا كَلَامَ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

# التفسير

## الممُلَّفُونِ الانتهازيُّون:

يعتقد أغلب المفسّرين أنّ هذه الآيات ناظرة إلى «فتح خيبر» الذي كان في بداية السنة السابعة للهجرة وبعد صلح الحديبيّة! وتوضيح ذلك أنّه طبقاً للرّوايات حين كان النّبي عليه يعود من الحديبيّة بشّر المسلمين المستركين بالحديبيّة ـ بأمر الله ـ بفتح خيبر، وصرّح أن يسترك في هذه الحرب من كان في الحديبيّة من المسلمين فحسب، وأنّ الغنائم لهم وحدهم ولن ينال المحلّفين منها شيء أبداً.

إلّا أنّ عبيد الدنيا الجبناء لما فهموا من القرائن أنّ النّبي سينتصر في المعركة المقبلة قطعاً وأنّه ستقع غنائم كثيرة في أيدي جنود الإسلام \_ أفادوا من الفرصة، فجاؤوا الى النّبي عَبَالله وطلبوا منه أن يأذن لهم بالاشتراك في حرب خيبر، وربّا توسّلوا بهذا العذر، وهو أنّهم يريدون التكفير عن خطئهم السابق والتوبة من الذنب وأن يستحمّلوا عبء المسؤولية، والخدمة الخالصة للإسلام والقرآن ويريدون الجهاد مع رسول الله في هذا الميدان، وقد غفلوا

عن نزول الآيات آنفاً وأنها كشفت حقيقتهم من قبل كها نـقرأ ذلك في الآيــة الأولى مــن الآيات محل البحث ــ: ﴿سيقول المخلّفون إذا انطاقتم إلى مخانم لتأخذوها درونا نتّبعكم...﴾.

ولا نجد ذلك في هذا المورد فحسب، بل في موارد كثيرة نجد هؤلاء الطامعين يركضون ورأء اللقمة الدسمة التي لا تقترن بألم، ويهربون من المواطن الخطيرة وساحات القتال كها نقراً ذلك في الآية ٤٢ من سورة التوبة: ﴿لُوكَانَ عَرَضاً قَرِيباً وَسَفَراً قَاصَداً لاَتَّبِعُوكَ وَلَكُنَ بِعَدْتُ عَلَيْهُمُ الشَّقّة وسيحلفون بالله لولستطعنا المحرجنا معكم ﴾.

وعلىٰ كلّ حال فإنّ القرآن الكريم يقول رداً علىٰ كلام هؤلاء الانتهازيين وطالبي الفُرص ﴿يريدون أن يبدّلوا كلام الله﴾ ثمّ يضيف قائلاً للنّبي: ﴿قُل لن تَتْبِعُونا﴾.

وليس هذا هو كلامي بل ﴿ كذلكم قال الله من قبل ﴾ وأخبرنا عن مستقبلكم أيضاً.

إنّ أمر الله أن تكون غنائم خيبر خاصة بأهل الحديبيّة ولن يشاركهم في ذلك أحد. لكنّ هؤلاء المخلّفين الصلفين استمروا في تبجّحهم واتهموا النبيّ ومن معه بالحسد كها صرّح القرآن بذلك: ﴿فسيقولون بل تحسدوننا ﴾.

وهكذا فإنّهم بهذا القول يكذّبون حتى النّبي لَيَكِيُّهُ ويعدّون أساس منعهم من الاشتراك في معركة خيبر الحسد فحسب.

وفي ذيل الآية يصرّح القرآن عن حالهم فيقول: ﴿بِل كَانُولُ لا يَفْقَهُونَ إِلَّا قَلْيُلاً ﴾.

أجل إنّ أساس جميع شقائهم وسوء حظهم هو جهلهم وعدم فقاهتهم، فالجهل ملازم لهم أبداً، جهلهم بالله سبحانه وعدم معرفة مقام النّبي ﷺ وجهلهم عن مصير الإنسان وعدم توجّههم إلى أنّ الثروة في الدنيا لا قرار فيها، فهي زائلة لا محالة!

صحيح أنّهم أذكياء في المسائل المادية والمنافع الشخصية، ولكن أي جهل أعظم من أن يبيع الإنسان جميع كيانه وكلّ شيء منه بالثروة!

وأخيراً وطبقاً لما نقلته التواريخ فإنّ النّبي الأكرم وزّع غنائم خيبر على أهل الحديبيّة فحسب، حتى الذين لم يشتركوا في خيبر وكانوا في الحديبيّة جعل لهم النّبي سهماً من غنائم خيبر، وبالطبع لم يكن لهذا المورد أكثر من مصداق واحد وهو «جابر بن عبدالله الأنصاري» .
واستكمالاً لهذا البحث فإنّ الآية التالية تقترح على المخلّفين عن الحديبيّة اقـ تراحـاً

۱. سیرة ابن هشام، ج ۳، ص ۳٦٤.

و تفتح عليهم باب العودة فتقول: ﴿قُلَ للمَعْلَفِينَ مِنَ الأَعْرَابِ سَتَدَعُونَ لِلَّيْ قَـومَ لُولِي بِالسَّ شديد تقاتلونهم لُو يسلمون فإن تطيعوا يؤتكم الله أُجراً حسناً وإن تتولُّوا كما تولَّيتم من قسبل يعذَّبكم عذاباً اليماً﴾.

في ما ندمتم عن أعمالكم وسيرتكم السابقة ورفعتم اليد عن عبادة الدنيا وطلب الراحة، فينبغي أن تؤدّوا امتحان صدقكم في الميادين الصعبة وأن تُسهموا فيها مرّة أخرى، وإلّا فإنّ إجتناب الميادين الصعبة، والمساهمة في الغنائم وميادين الراحة غير مقبول بأي وجه ودليل على نفاقكم أو ضعف إيمانكم وجبنكم.

الطريف هنا أنّ القرآن كرر التعبير بالمخلّفين في آياته، وبدلاً من الاستفادة من الضمير فقد عوّل على الاسم الظاهر.

وهذا التعبير خاصةً جاء بصيغة اسم المفعول «المخلَّفين» أي المتروكين وراء الظهر، وهو إشارة إلى أنَّ المسلمين المؤمنين حين كانوا يشاهدون ضعف هؤلاء و تذرعهم بالحيل كانوا يخلَّفونهم وراء ظهورهم ولا يعتنون أو يكترثون بكلامهم! ويسرعون إلى ميادين الجهاد!.

ولكنّ من هم هؤلاء القوم المعبّر عنهم بـ «أولي بأس شديد» في الآية وأي جماعة هم؟! هناك كلام بين المفسّرين..

وجملة ﴿تقاتلونهم لُويسلمون﴾ تدلُّ على أنهم ليسوا من أهل الكتاب، لأنَّ أهل الكتاب لا يُجبرون على قبول الإسلام، بل يُخيِّرون بين قبوله أو دفع الجزية والحياة مع المسلمين على شروط أهل الذمّة.

وإنّما الذين لا يُقبل منهم إلّا الإسلام هم المـشركون وعـبدة الأصـنام فـحــب، لأنّ الإسلام لا يعترف بعبادة الأصنام ديناً ويرى انّه لابدّ من إجبار الناس على ترك عبادتها.

ومع الإلتفات إلى أنّه لم تقع معركة مهمّة في عصر النّبي بعد حادثة الحديبيّة مع المشركين سوى فتح مكّة وغزوة حنين، فيمكن أن تكون الآية المتقدّمة إشارة إلى ذلك وخاصّة غزوة حنين لاُنّها اشترك فيها أولو بأس شديد من «هوازن» و«بني سعد».

وما يراه بعض المفسّرين من احتمال أنّ الآية تشير إلى غزّوة (مؤتة) التي حدثت مع أهل الروم فهذا بعيد، لأنّ أهل الروم كانوا كتابيين.

واحتال أنّ المراد منها الغزوات التي حدثت بعد النّبي ومن جملتها غزوة فارس واليمامة، فهذا أبعد بكثير، لأنّ لحن الآيات مشعر بأنّ الحرب ستقع في زمان النبيّ ولا يلزمنا أبداً أن نطبّق ذلك على الحروب التي حدثت بعده، ويظهر أنّ للدوافع السياسية أثراً في بعض أفكار المفسّرين في هذه القضية!.

وهنا ملاحظة جديرة بالتأمّل وهي أنّ النّبي اللّهِيَ لا يَعِدُهم بالقول أنّهم سسيغنمون في الحروب والمعارك المقبلة، لأنّ الهدف من الجهاد ليس كسب الغنائم بل المعوّل عليه هو ثواب الله العظيم وهو عادةً إنّا يكون في الدار الآخرة!

وهنا ينقدح هذا السؤال، وهو أنّ الآية ٨٣ من سورة التوبة تردّ ردّاً قاطعاً على هؤلاء المخلّفين فتقول: ﴿فقل لن تخرجوا معي أبداً ولن تقاتلوا معي عدواً لِنّكم رضيتم بالقعود أوّل مرّة فاقعدوا مع الخالفين﴾.

في حين أنّ الآية محل البحث تدعوهم إلى الجهاد والقتال في ميدان صعب ﴿ستدعون إلىٰ قوم لولي بأس شديد﴾. فما وجه ذلك؟

ولكن مع الإلتفات إلى الآية ٨٣ في سورة التوبة تتعلق بالمخلّفين في معركة تبوك الذين قطع النّبي الأمل منهم، أمّا الآية محل البحث فتتحدّث عن المخلّفين عن الحديبيّة، وما يزال النّبي يأمل فيهم المشاركة، فيتّضح الجواب على هذا الاشكال!

وحيث إنّ من بين المخلّفين ذوي أعذار لنقص عضوي في أبدانهم أو لمرض وما الى ذلك فلم يقدروا على الإشتراك في الجهاد، ولا ينبغي أن نُجحد حقهم، فإنّ الآية الآخيرة من الآيات محلّ البحث تبيّن أعذارهم وخاصّة أنّ بعض المفسّرين قالوا إنّ جماعة من المعوّقين جاؤوا إلى النّبي بعد نزول الآية وتهديدها للمخلّفين بقولها «يعذّبكم عذاباً أليماً»، فقالوا: يا رسول الله ما هي مسؤوليتنا في هذا الموقع؟ فنزل قوله تعالى: ﴿ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرب حرج ولا على المعريض حرج ولا على

وليس الجهاد وحده مشروطاً بالقدرة، فجميع التكاليف الإلهيّة هي سلسلة من الشرائط العامة ومن ضمنها الطاقة والقدرة، وكثيراً ما أشارت الآيات القرآنية إلى هذا المعنى وفي الآية ٢٨٦ من سورة البقرة نقرأ تعبيراً كلياً عن هذا الأصل وهو: ﴿لا يكلّف للله نفساً لِلا وسعها﴾.

وهذا الشرط ثابت بالأدلة النقلية والعقليّة!.

وبالطبع فإن هذه الجهاعة وإن كانت معذورة من الاشتراك في ميادين الجهاد، إلّا أنّ عليها أن تساهم بمقدار ما تستطيع لتقوية قوى الإسلام وتقدّم الأهداف الإلهيّة كها نقراً ذلك في الآية ٩١ من سورة التوبة: ﴿ليس على القَعفاء ولا على المرضى ولا على الدّين لا يجدون ما ينفقون حرج إذا تصحوا لله ورسوله ﴾.

أي أنهم إذا لم يستطيعوا أن يؤدّوا عملاً بأيديهم، فلا ينبغي أن يألوا جهداً فيا يقدرون عليه ولا يعتذروا بألسنتهم عنه، وهذا التعبير الطريف يدلّ على أنّه لا ينبغي الاغهاض عن القدرات أبداً، وبتعبير آخر أنّهم إذا لم يستطيعوا أن يشاركوا في الجبهة فعلى الأقل عليهم أن يُحكموا المواضع الخلفية للجبهة !

ولعلّ الجملة الأخيرة في الآية محل البحث تشير أيضاً إلى هذا المعنى فتقول: ﴿وهن يطع الله ورسوله يُدخله جنّات تجري هن تحتها الأنهار وهن يتولّ يعذّبه عذلباً لليها).

وهذا الاحتال وارد أيضاً، وهو أنّ بعض الأفراد في المواقع الاستثنائية يعتذرون عـن المساهمة [ويسيئون فهم النص] فالقرآن هنا يحذّرهم أنّهم إذا لم يكونوا معذورين واقعاً فإنّ الله أعدّ لهم عذاباً أليماً.

ومن نافلة القول أنّ كون المريض والأعمى والأعرج معذورين خاص بالجهاد. أمّا في الدفاع عن حمى الإسلام والبلد الإسلامي والنفس فيجب أن يدافع كـلُّ بمــا وســعه، ولا استثناء في هذا الجال!

#### 8003

### الآيتان

لَقَدْرَضِ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَافِى قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْنَبَهُمْ فَتَحَافَرِيبَا ۞ وَمَغَانِعَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ۞

# التفسير

# رضي الله عن المشتركين في بيعة الرضوان:

ذكرنا آنفاً أنّه في الحديبيّة جرى حوار بين ممثلي قريش والنّبي على وكان من ضمن السفراء «عثان بن عفان» الذي تشدّه أواصر القُربي بأبي سفيان، ولعل هذه العلاقة كان لها أثر في انتخابه ممثلاً عن النّبي عَلَيْ فبعثه إلى أشراف مكّة ومشركي قريش ليطلعهم على أنّ النّبي لم يكن يقصد الحرب والقتال بل هدفه زيارة بيت الله واحترام الكعبة المشرّفة بمعية أصحابه.. إلّا أنّ قريشاً أوقفت عثان مؤقتاً وشاع على أثر ذلك بين المسلمين أنّ عثان قد قتل! فقال النّبي عَلَيْ الله بن المسلمين أنّ عثان قد قتل! فقال النّبي عَلَيْ الله بن المسلمين أنّ عثان عدوي!

ثمّ جاء إلى شجرة هناك فطلب من المسلمين تجديد البيعة تحتها، وطلب منهم أن لا يقصّروا في قتالهم المشركين وأن لا يُولّوا أدبارهم من ساحات القتال '.

فبلغ صدى هذه البيعة مكَّة واضطربت قريش من ذلك بشدَّة واطلقوا عثمان.

وكها نعرف فإنّ هذه البيعة عرفت ببيعة الرضوان وقد أفزعت المشركين وكانت منعطفاً في تاريخ الإسلام.

فالآيتان محل البحث تتحدّثان عن هذه القصة فستقول الأولى: ﴿لقدرضي الله من المؤمنين إذيبايمونك تحد الشّجرة ﴾.

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآيات مورد البحث.

والهدف من هذه البيعة الإنسجام أكثر فأكثر بين القوى وتقوية المـعنويات وتجـديد التعبئة العسكرية ومعرفة الأفكار واختبار ميزان التضحية من قبل المخلصين الأوفياء!

وهذه البيعة أعطت روحاً جديداً في المسلمين لأنّهم أعطوا أيديهم إلى النبيّ وأظهروا وفاءهم من أعباق قلوبهم.

فأعطىٰ الله هؤلاء المؤمنين المضحين والمؤثرين على أنفسهم نفس رسول الله في همذه اللحظة الحسّاسة والذين بايعوه تحت الشجرة أعطاهم أربعة أجور، ومن أهمّ تلك الأجور والاثابات الأجر العظيم وهو «رضوانه» كما عبّرت عنه الآية ٧٢ من سورة التوبة ﴿ورضوانه من الله أكبر﴾ ... أيضاً.

ثمّ تضيف الآية قائلة: ﴿فعلم ما في قلوبهم فأنزل السّكينة عليهم﴾.

سكينة واطمئناناً لاحدٌ لهما، وهم بين سيل الأعداء في نقطة بعيدة عن الأهل والديار والعدو مدجّج بالسلاح، في حين أن المسلمين عُزّل من السلاح «لائهم جاؤوا بقصد العمرة لا من أجل المعركة» فوقفوا كالجبل الأشم لم يجد الخوف طريقاً إلى قلوبهما.

وهذا هو الأجر الثّاني والموهبة الإلهـية الأخــرى، وأســاساً فــإنّ الألطــاف الخــاصة والإمدادات الإلهية تشمل حال الخلصين والصادقين.

لذلك فإنّنا نقراً حديثاً عن الإمام الصادق ﴿ يَقُولُ فَيهِ!: «إِنَّ العبد المؤمن الفقير ليقولُ يا ربّ ارزقني حتى افعل كذا وكذا من البرّ ووجوه الخير فإذا علم الله عزَّ وجلَّ ذلك منه بصدق نيّته كتب الله له من الأجر مثل ما يكتب له لو عمله إنّ الله واسع كريم» (.

و في ذيل هذه الآية إشارة إلى الأجر الثّالث إذ تقول الآية: ﴿وَلَثَابِهِم فَتَعَا قَرِيباً ﴾.

أجل، هذا الفتح وهو فتع خيبركها يقول أغلب المفسّرين [وإن كان يرى بعضهم أنّه فتح مكّة] هو ثالث أجر وثواب للمؤمنين المؤثرين، المضحّين.

والتعبير ب«قريباً» تأييد على أنّ المراد منه «فتح خيبر». لأنّ هذا الفتح حدث وتحقّق بعد بضعة أشهر من قضيّة الحديبيّة وفي بداية السنة السابعة للهجرة!

والأجر الرابع أو النعمة الرابعة التي كانت على أثر بيعة الرضوان من نصيب المسلمين كما تقول الآية التالية هي: ﴿وهِ عَانِم كثيرة يأخذونها ﴾.

١٠ بحار الأنوار، ج ٧٠، ص ١٩٩.

وواحدة من هذه الغنائم الكثيرة هي «غنائم خيبر» التي وقعت في أيدي المسلمين بعد فترة قصيرة من قضية الحديبيّة، ومع الإلتفات إلى ثروة اليهود الكثيرة جدّاً تعرف أهمية هذه الغنائم.

إِلَّا أَنَّ تَحديد هذه الغنائم بغنائم خيبر لا دليل قطعي عليه، ويمكن عدّ الغنائم الأخرى التي وقعت في أيدي المسلمين خلال الحروب الإسلامية بعد فتح (الحديبيّة) في هذه الغنائم الكثيرة!

وحيث إنّ علىٰ المسلمين أن يطمئنوا بهذا الوعد الإلهي اطمئناناً كاملاً فإنّ الآية تضيف في الختام: ﴿وَكَانَ للله عزيزاً حكيماً ﴾.

فإذا ما أمركم في الحديبيّة أن تصالحوا فإغّا هو على أساس من حكمته، حكمة كشف عن إسرارها الأستار مضي الزمن، وإذا ما وعدكم بالفتح القريب والغنائم الكثيرة فهو قادر على أن يُلبس وعده ثياب الإنجاز والتحقّق!

وهكذا فإنّ المسلمين المضحّين الأوفياء أولي الإيمان والإيثار اكتسبوا في ظل بيعة الرضوان في تلك اللحظات الحسّاسة انتصاراً في الدنيا والآخرة، في حين أنّ المنافقين الجهلة وضعاف الإيمان احترقوا بنار الحسرات!

ونختم حديثنا بكلام لأمير المؤمنين في حيث يتحدّث عن بسالة المسلمين الأوائسل وثباتهم وجهادهم الذي لا نظير له ويخاطب ضعاف الإيمان موبّخاً إيّاهم على خذلانهم فيقول: «فلمّا رأى الله صدقنا أنزل بعدونا الكبت وأنزل علينا النصر حتى استقر الإسلام ملقياً جرانه ومتبوّناً أوطانه ولعمري لوكنّا نأتي ما أتيتم. ما قام للدين عمود. ولا اخضر للإيمان عود وأيم الله لتحتلبنها دماً ولتتبعنها ندماً!» .

### بحث

#### البيعة ومصوصيّاتهاا

«البيعة» من مادة «بيع» وهي في الأصل إعطاء اليد عند إقرار المعاملة. ثمّ أطلق هــذا التعبير علىٰ مدّ اليد علىٰ المعاهدة، وهكذا كانت حين كان الشخص يريد أن يعلم الآخر

١. نهج البلاغة، الخطبة ٥٦.

بوفائه له وأن يطبع أمره ويعرفه رسميًا فيبايعه ويمدّ له يده، ولعلّ إطلاق هذه الكلمة من جهة أنّ كلّاً من الطرفين يتعهّد كما يتعهّد ذوا المعاملة فيا بينهما، وكان المبايع مستعداً أحياناً أن يضحّي بروحه أو بماله أو بولده في سبيل الطاعة! والذي يقبل البيعة يتعهّد على رعايته وحمايته والدفاع عنه!..

يقول «ابن خلدون» في مقدمة تأريخه في هذا الصدد «كانوا إذا بايع الأمير جعل أيديهم في يده تأكيداً فأشبه ذلك فعل البائع والمشترى» .

وتدل القرائن على أنّ البيعة ليست من إبداعات المسلمين، بل هي سنّة متبعة بين العرب قبل الإسلام، ولهذا السبب فإنّ طائفة من «الأوس والخزرج» جاءوا في بداية الإسلام خلال موسم الحج من المدينة إلى مكّة وبايعوا النّبي في العقبة، وكان تعاملهم في قضية البيعة يوحي بأنّها أمر معروف، وبعدها وخلال فرص ومناسبات متعدّدة جدّد النّبي البيعة مع المسلمين، وكانت إحداها هذه البيعة التي عرفت ببيعة الرضوان في الحديبيّة، وأوسع منها البيعة التي كانت عند فتح مكّة، وسيأتي بيانها وشرحها في تفسير «سورة الممتحنة» بإذن اللها

ولكن كيف تتم البيعة؟!.. بصورة عامّة تتم البيعة كما يلي:

عدّ المبايع يده إلى يد المبايّع ويبدي الطاعة والوفاء بلسان الحال أو المقال!.. وربّما ذكر شروطاً أو حدوداً لبيعته كأن يعقد البيعة على بذل ماله! أو بذل روحه أو بذل جميع الأشياء حتى الولد والمرأة!

وقد تقع البيعة أحياناً على أن لا يفرّ المبايعُ أبداً أو أن يبتى على عهده وبيعته حتى الموت «وكان هذان المعنيان جميعاً في بيعة الرضوان كما صرَّحت بذلك التواريخ».

وكان النّبي الكريم يقبلُ بيعة النساء أيضاً لكن لا علىٰ أن يمددن أيديهنّ إلىٰ يده الكريمة بلكان يأمر بإناء كبير فيه ماء فيدخل يده في طرف منه و تدخل يدها في طرف آخر.

وكان يشترط في البيعة أحياناً على عمل معين أو ترك عمل معين كما اشترط النبي الله النبي الله على عمل النبي الله على على النبي الله على على النساء المبايعات له بعد مكّة ﴿على أن لايشركنَ بالله شيئاً ولا يسرقن ولا يؤنين ولا يقتلن أولادهن ولا يأتين بيهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن ... ﴾ `.

وعلىٰ كلّ حال فإنّ في أحكام البيعة بحوثاً مختلفة نشير إليها هـنا عــلىٰ نحــو الإيجــاز والإختصار وإن كانت مسائل هذا البحث محاطة بهالة من الإبهام في الفقه الإسلامي:

١- «ماهية البيعة» نوع من العقد والمعاهدة بين المبايع من جهة والمبايع من جهة أخرى، ومحتواها الطاعة والإتباع والدفاع عن المبايع، ولها درجات طبقاً للشروط الذي يذكرونها فيها، ويستفاد من لحن الآيات القرآنية والأحاديث النبوية أنّ البيعة نوع من العقد اللازم من جهة المبايع، ويجب العمل طبقاً لما بايع عليه، ويكون مشمولاً بالقانون الكلّي ﴿أوفوا بالعقود﴾ فعلى هذا لا يحق للمبايع الفسخ، ولكن المبايع له أن يفسخ البيعة إن وجسد في الأمر صلاحاً وفي هذه الصور يتحرر المبايع من بيعته .

٧\_ ويرئ البعض أنّ البيعة شبيهة بالإنتخابات أو نوعاً منها، في حين أنّ الإنتخابات على العكس منها تماماً. أي إنّ ماهيتها نوع من إيجاد المسؤولية والوظيفة والمقام للمنتخب، أو بتعبير آخر هي نوع من التوكيل في عمل ما بالرغم من أنّ الإنتخاب يقتضي وظائف على المنتخب أيضاً «كسائر الوكالات» في حين أنّ البيعة ليست كذلك!

وبتعبير آخر إنّ الإنتخابات تعني إعطاء «المقام» وكما قلنا هي شبيهة بالتوكيل في حين أنّ البيعة تعهّد بالطاعة!

ومن الممكن أن يتشابه كلَّ من البيعة والإنتخاب في بعض الآثار، لكن هذا التشابه لا يعني وحدة المفهوم والماهية أبداً..

ولذلك لا يمكن للمبايع أن يفسخ البيعة، في حين أنّ المنتخبين لهم الحق في الفسخ في كثير من المواطن بحيث يستطيع جماعةً ما أن يعزلوا المنتخب «فلاحظوا بدقة»!

٣- وبالنسبة للنّبي عَلَيْنَ والأُمّة المعصومين المنصوبين من قبل الله تعالى لاحاجة لهم بالبيعة، أي أنّ طاعة النّبي عَلَيْنَ والإمام المعصوم والمنصوب من قبل الله واجبة سواءً على من بايع أو لم يبايع!

وبتعبير آخر: إنّ لازم مقام النبوّة والإمامة وجوب الطاعة كما يسقول القرآن الكريم: 
ولطيعوا الله ولطيعوا الرّسول ولولي الأهرهنكم ﴾ ".

٨ المائدة، ٨.

٢. نقراً في حادثة كربلاء أن الإمام الحسين على خطب أصحابه ليلة العاشر من المحرم وأحل بيعته من أصحابه بعد أن أظهر تقديره لهم وشكرهم على مواساتهم إيّاه لينطلقوا حيث يشاؤون فقال: فانطلقوا في حِلَّ متّي ليس عليكم متّي ذمام» لكنهم لم يتركوا الحسين على وفوا على وفائهم (الكامل لابن الأثير، ج ٤، ص ٥٧).
 ٢. النساء، ٥٩.

لكن ينقدح هنا هذا السؤال وهو إذا كان الأمر كذلك فعلامَ أخذ النّبي من أصحابه \_ البيعة كراراً \_ أو المسلمين الجدد، وقد ورد في القرآن الإشارة إلى حالتين منها بـصراحـة إحداهما «بيعة الرضوان» \_ محل البحث \_ والأخرى «البيعة مع أهل مكّة» المشار إليها في سورة المتحنة!

وفي الإجابة على هذا السؤال نقول: لاشك أنّ هذه المبايعات كانت نوعاً من التأكيد على الوفاء، وقد أديّت في ظروف خاصة ولاسيا في مواجهة الأزمات والحوادث الصعبة لتنبض في ظلّها روح جديدة في الأفراد كما وجدنا تأثيرها المذهل في بيعة الرضوان في البحث السابق!..

إلّا أنّه فيما يتعلّق بمبايعة الخلفاء فقد كانت البيعة على أساس أنّها قبول لمقام الخلافة وإن كنّا لا نعتقد بخلافة من يخلف النّبي والتي تؤخذ البيعة لها عن طريق الناس، بل هي من قبل الله و تتحقّق بالنص من قِبل النّبي أو الإمام السابق على اللاحق!

٤- هل البيعة في العصر الحاضر مقبولة على أنّها أصل إسلامي، أو بتعبير آخر: هل يمكن تعميم البيعة، وهل للجهاعة الفلانية أن تختار شخصاً لائقاً وواجداً للشرائط الشرعية كأن يكون آمراً للقوات المسلّحة أو رئيساً للجمعية أو رئيساً للحكومة فتبايعه؟ فهل أنّ مثل هذه البيعة مشمول بأحكام الشارع للبيعة؟!

الجواب على ذلك: إنّه لا يوجد عموم ولا إطلاق في القرآن والسنّة في خصوص البيعة فن المشكل تعميم هذه المسائلة وإن كان الاستدلال بعموم الآية ﴿أوقولهالعقود﴾ غير بعيد! ولكن مع هذا الإبهام في المسائل المرتبطة بالبيعة فإنّ هناك مانعاً من أن نعوّل بصورة قطعية على ﴿أوقولهالعقود﴾ وخاصةً أنّنا لا نجد في الفقه أي مورد للبيعة لغير النّبي على والإمام المعصوم.

وينبغي الإلتفات إلى هذه «اللطيفة» وهي أن مقام نيابة الوليّ الفقيه في نيظرنا منقام منصوص عليه من قبل الأثمة المعصومين عليه ولاحاجة له بالبيعة وبالطبع فإنّ اتباع الناس للولي الفقيه وطاعتهم له يمنحه الإمكان من الاستفادة من هذا المقام ويعطيه \_كها همو مصطلح عليه \_بسط اليد، لكنّ هذا لا يعني أنّ مقامه مشروط بتبعيّة الناس له، ثمّ إنّ اتباع

الناس إيّاه لا علاقة له بالبيعة، بل هو عمل بحكم الله في شأن ولاية الفقيه «فلاحظوا بدقّة».

وعلى كلّ حال فإنّ البيعة مرتبطة بالمسائل الإجرائية ولا علاقة لها بالأحكام، أي إنّ البيعة لا تمنح أحداً حق «التشريع والتقنين» أبداً.. بل يجب أن تؤخذ القوانين من الكتاب والسنّة ثمّ تنفّذ في حيّز الواقع، ولاكلام لأحد في هذا.

٦- يستفاد من الرّوايات أنّ البيعة مع الإمام المعصوم ينبغي أن تكون خالصةً لله، وبتعبير
 آخر هي من الأُمور التي يلزم فيها قصد القربة.

فقد ورد عن النبي على الله قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله عزَّ وجلَّ يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكّيهم ولهم عذاب أليم، رجل بايع إماماً لا يبايعه إلاّ للدنيا، إن أعطاه ما يريده وفي له وإلاكف، ورجلاً بايع رجلاً بسلعته بعد العصر فعلف بالله عزَّ وجلَّ لقد أعطى بها كذا وكذا فصدّقه وأخذها ولم يُعط فيها ما قال، ورجل على فضل ماء بالفلاة يمنعه ابن السبيل» ( «والتعبير بالعصر لعلّه لشرف هذا الوقت أو لأنَّ كثيراً من الباعة يبيعون أجناسهم بالقيمة التي اشتروها في هذا الوقت».

٧ «نكث البيعة» من الذنوب الكبيرة، ونقرأ حديثاً عن الإمام موسى بن جعفر أنّه قال: «ثلاث موبقات, نكث الصفقة، وترك السنّة، وفراق الجماعة» .

ويظهر أنّ المراد من «ترك السنّة» هي ترك القوانين التي جاء بها النّبي محمّد ﷺ وفراق الجماعة معناها الإعراض عنها لا محض عدم المشاركة في الجماعة.

٨ البيعة في كلام الإمام على الله هناك في نهج البلاغة كلمات تؤكّد على البيعة وقد عوّل الإمام على البيعة وقد عوّل الإمام على الله عليها مراراً وأنّ الناس با يعوه.

ومن جملتها أنّه قال في بعض خطبه: «أيّها الناس إنّ لي عليكم حقّاً ولكم عليّ حق فأمّا حقكم عليّ فالنصيحة لكم وتوفير فيئكم عليكم وتعليمكم كيلا تجهلوا وتأديبكم كيما تعلموا» ثمّ يضيف الله : «وأمّا حقي عليكم فالوفاء بالبيعة والنصيحة بالمشهد والمغيب والإجابة حين أمركم» ...

أدعوكم والطاعة حين آمركم» ...

ويقول إلى حكان آخر: «لم تكن بيعتكم إيّاي فلتدَّ» أ.

وفي خطبته التي خطبها قبل حرب الجمل والتحرّك من المدينة نحو البصرة أشار الي بيعة

٢. بحار الأنوار، ج ٦٧، ص ١٨٥.

الخصال، باب ۳، ح ۷۰.
 بنهج البلاغة، الخطبة ۳٤.

٤. نهج البلاغة، الخطبة ١٣٦.

الناس إيّاه وأن يثبتوا على ما بايعوه فقال ﴿ وبايعني الناس غير مستكرهين ولا مجبرين بل طائعين مخيّرين» (.

ونقرأ أخيراً في بعض كتبه لمعاوية حين لم يبايع الإمام عليّاً وكان يريد الانتقام من علي الله علي الله على ما بايعوهم عليه فلم يكن على النابعوهم عليه فلم يكن للشاهد أن يختار ولا للغائب أن يرد» .

[إنّها بيعة واحدة لا يثنَّىٰ فيها النظر ولا يستأنف فيها الخيار؛ الخارج منها طاعن والمروّي فيها مداهن] .

ويستفاد من مجموع هذه التعابير أنّ الإمام ﴿ استدلّ على من لم يقبلوا بـأنّ إمامته منصوص عليها من قبل النّبي ﴿ وكانوا يتذرّعون بحجج واهية \_ بـالبيعة التي كـانت عندهم من المسلّم بها، ولم تكن لهم الجرأة على أن يرفضوا طاعة الإمام ويسمعوا لمعاوية وأمثال معاوية، فكما أنّهم يرون مشروعية الخلافة للخلفاء الثلاثة السـابقين، فـعليهم أن يعتقدوا بأنّ خلافة الإمام مشروعة أيضاً وأن يذعنوا له «بل إنّ خلافته أكثر شرعيةً لأنّ بيعته كانت أوسع وكانت حسب رغبة الناس ورضاهم».

فبناءً على هذا لا منافاة بين الاستدلال بالبيعة ومسألة نـصب الإمـام بـواسـطة الله والنّبي على وتأكيد البيعة.

لذلك فإن الإمام يشير في مكانٍ من (نهج البلاغة) نفسه بحديث الثقلين الذي هو من نصوص الإمامة عكما يشير في مكان آخر إلى مسألة الوصية والوراثة ؟ [فلاحظوا بدقة].

كما يشير ﷺ في بعض عباراته الأخرى إلى لزوم الوفاء بالبيعة وعدم إمكان الفسيخ

١. نهج البلاغة، الرسالة ١.

٢ المصدر السابق، الرسالة ٦، وينبغي الإلتفات إلىٰ أنّ التعويل علىٰ بيعة الخلفاء السابقة هو لأنّ معاوية كان
 منصوباً من قِبلهم وكان يدافع عنهم فلا منافاة بين هذا وما جاء في الخطبة المعروفة بالشقشقية.

٤. المصدر السابق، الرسالة ٨٧.

ج المصدر السابق، الرسالة ٧.

٥. المصدر السابق، الرسالة ٢.

والنكث وتجديد النظر وعدم الحاجة إلى التكرار وهذه هي مسائل مقبولة بالنسبة للبيعة أيضاً.

ويستفاد من هذه التعابير ضمناً بصورة جيّدة أنّ البيعة إذا كانت فيها «جنبة» إكراه أو إجبار أو أخذت على حين غرّة من الناس فلا عبرة بها ولا قيمة لها بل البيعة الحسق التي تكون في حال الاختمار والحد مة والارادة والتفكّر والتدرّ.

## الآيتان

وَعَدَّكُمُ أَللَّهُ مَغَانِمَ كَيْبِرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ وَكُفَّ أَيْدِى ٱلنَّاسِ عَنكُمْ وَلِتَكُونَ ءَايَةً لِلْمُوْمِنِينَ وَيَهَدِيَكُمْ صِرَطَا مُّسْتَقِيمًا ۞ وَأُخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُواْ عَلَيْهَا فَذَ أَحَاطَ ٱللَّهُ بِهَا وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ۞

# الأفسير

# من بركات صلع المديبيّة مرّة أفرى ا

تتحدّث هاتان الآيتان كالآيات السابقة المتعلّقة بصلح الحديبيّة والوقائع التالية لها \_ عن البركات وما حصل عليه المسلمون من غنائم في هذا الطريق.

فتقول الآية الأولى منهما: ﴿وعدكم الله مَعَانِم كثيرة تأخذونها فعجِّل لكم هذه ﴾

ويدلّ لحن الآية أنّ المراد من المغانم الكثيرة هنا جميع المغانم التي جعلها الله للمسلمين سواءً في أمد قصير أم بعيد حتىٰ أنّ جمعاً من المفسّرين يعتقدون أنّ المغانم التي تقع في أيدي المسلمين إلىٰ يوم القيامة داخلة في هذه العبارة أيضاً.

أمّا قوله: ﴿فُعجُلُ لَكُمْ هُـذُهُ فَيْرَىٰ الْكَثْيَرِ مِنَ الْمُفَسِّرِينَ أَنَّ الْمُرادَ مِنْهُ مِغَانَمَ خيبر التي توفّرت خلال أمد قصير جداً بعد حادثة الحديبيّة!

غير أنَّ البعض يرىٰ أنَّ كلمة «هذه» إشارة إلىٰ فتح الحديبيَّة الذي يُعدَّ أكبر غـنيمة معنوية!.

ثمّ يشير القرآن إلى لطف آخر من ألطاف الله على المسلمين ـ في هذه الحادثة \_ فيقول: ﴿وَكُفُّ لَيدِي النّاسِ عَنكُم﴾.

وهذا لطف كبير أن يكون المسلمون على قلة العَدد والعُدد وفي نقطة نائية عن الوطن وفي مقربة من العدو \_ في مأمن منه وأن يلتي الله رعباً ووحشة منهم في قلوب الأعداء بحيث يخشون التحرش بهم!.

ويرى جماعة من المفسّرين أنّ هذه الجملة إنسارة إلى ما جرى في خيبر إذ كانت بعض القبائل من «بني أسد» و «بني غطفان» قد صمّموا أن يهجموا على المدينة في غياب المسلمين وأن ينهبوا أموالهم ويأسروا نساءهم!

أو أنّها إشارة إلى تصميم جماعة من هاتين القبيلتين على أن ينهضوا لنصرة يهود خيبر فألق الله الرعب في قلوبهم فصرفهم عن ذلك.

غير أنّ التّفسير الأوّل أنسب ظاهراً! لأنّنا نشاهد شرطاً لهذا التعبير بعد بضعة آيات ورد في شأن أهل مكّة كما جاء في الآية محل البحث، وهو منسجم مع أسلوب القرآن الذي هو أسلوب إجمال وتفصيل!

المهم أنّه طبقاً للرّوايات المشهورة فإنّ سورة الفتح جميعها نزلت بعد حادثة الحــديبية وخلال عودة النّبي ﷺ من مكّة إلى المدينة!

ثم يضيف القرآن في تكلة الآية مشيراً إلى نعمتين كُبريين أخريين من مواهب الله ونعمه إذ يقول: ﴿ولتكون آية للمؤمنين ويهديكم صراطاً مستقيماً ﴾

وبالرغم من أن بعض المفسّرين يرى أن الضمير في لتكون عائد على الغنائم الكشيرة الموعودة، وبعضهم يراه عائداً على حماية المسلمين وكف أيدي الناس عنهم، غير أن المناسب أن يعود الضمير إلى جميع حوادث الحديبية وبجرياتها بعد ذلك. لأن كلاً منها آية من آيات الله ودليل على صدق النبي عَلَيْنَ ووسيلة لهداية الناس إلى الصراط المستقيم، وكان في قسم منها (جنبة) أخبار بالمغيّبات، وكان بعضها لا ينسجم مع الظروف العادية، وهي في المجموع تعدّ معجزة واضحة من معاجز النبي عَلَيْنَ.

وفي الآية التالية أعطى الله بشارة أخرى للمسلمين إذ قال: ﴿وَاَخْرَىٰ لَمْ تَقْدَرُوا عَلَيْهَا قَدَ أَحَاظَ الله بِهَا وَكَانَ لَلله عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيراً ﴾.

وهناك كلام بين المفسّرين في أنّ هذا الوعد يشير إلى أية غنيمة؟ والى أي نصر؟! يرى بعضهم أنّه إشارة إلى فتح مكّة وغنائم حنين.

ويرىٰ آخرون أنّه إشارة إلىٰ الفتوحات والغنائم التي كانت نصيب المسلمين بعد النّبي (كفتح فارس والروم ومصر)كما يحتمل أيضاً أنّه إشارة لجميع ما تقدّم ذكره ' .

١. وأخرى، هنا صفة لمحذوف تقدير (ومغانم أخرى لم تقدروا عليها) وهي منصوبة لعطفها على ﴿وعدكم الله مغانم كثيرة﴾.

عبارة ﴿لَمْ تَقْدُرُولَ عَلَيْهَا﴾ إشارة إلى أنّ المسلمين لم يحتملوا قبل ذلك أن يظفروا بمثل هذه الفتوحات والغنائم، إلّا أنّه وببركة الإسلام والإمدادات الإلهية نالوا هذه القدرة والقوّة!

واستنبط بعض المفسّرين من هذه الجملة أنّ المسلمين كانوا يتحدّثون عن مثل همذه الفتوحات، إلّا أنّهم كانوا يرون أنفسهم غير قادرين وخاصّة أنّنا نقراً في قصة الأحزاب يوم بشّر النّبي ﷺ المسلمين بفتح بلاد فارس والروم واليمن اتخذ المنافقون كلامه هزواً!

وجملة ﴿قد أَصاط الله بسها﴾ إشارة إلى إحاطة قدرة الله على هذه الغنائم أو الفتوحات، ويرى بعض المفسّرين أنّها إشارة إلى إحاطة علمه، غير أنّ المعنى الأوّل أكثر انسجاماً مع تعابير الآية الأخرى، وبالطبع لا مانع في الجمع بينها معاً.

وأخيراً فإنّ آخر جملة في الآية ﴿وكان الله ملى كلّ شي، قديراً﴾ هي في الحقيقة بمنزلة بيان العلة للجملة السابقة، وهي إشارة إلى أنّه مع قدرة الله على كلّ شيء فلا عجب أن يسنال المسلمون مثل هذه الفتوحات!

وعلىٰ كلّ حال فإنّ الآية من إخبار القرآن بالمغيّبات والحوادث الآتية، وقد حدثت هذه الفتوحات في مدة قصيرة وكشفت عن عظمة هذه الآيات بجلاء!

### بحث

#### قصة غزوة فيبر:

لمّا عاد النّبي عَلَيْ من الحديبيّة نحو المدينة أمضى شهر ذي الحجة كلّه وأياماً من شهر عرم الحرام من السنة السابعة للهجرة في المدينة، ثمّ تحرّك بألف وأربعهائة نفر من المسلمين الذين كانوا حضروا الحديبيّة نحو «خيبر» [حيث كان مركزاً للتحرّكات المناوئة للإسلام وكان النّبي عَبِينٍ يتحيّن الفرص لتدمير ذلك المركز للفساد].

وقد صمّمت قبيلة غطفان في البداية أن تحمي يهود خيبر غير أنّها خافت بعدئذٍ عواقب أمرها (فاجتنبت حمايتها لهم).

فلمّ وصل النّبي ﷺ قريباً من قلاع خيبر أمر أصحابه أن يقفوا ثمّ رفع رأسه الشريف للسماء ودعا بهذا الدعاء: «اللّهمّ ربّ السماوات وما أظللن وربّ الأرضين وما أقللن، نسألك خير هذه القرية وخير أهلها ونعوذ بك من شرّها وشرّ أهلها وشرّ ما فيها».

ثم قال على: «أقدموا بسم الله»، وهكذا وصلوا خيبر ليلاً وعند الصباح ـ حيث علم أهل خيبر بالخبر ـ وجدوا أنفسهم محاصرين من قبل جنود الإسلام، ثم فتح النّبي على القلاع

قلعة بعد أخرى حتى بلغ أقوى القلاع وأمنعها وآخرها وكان فيها «مرحب» قــائد اليهــود المعروف.

وفي هذه الأيّام أصاب رأس النّبي عَلَيْتُ وجع شديد كان ينتابه أحياناً حتى أنّه لم يستطع الخروج من خيمته \_ يوماً أو يومين.. وفي هذه الأثناء وطبقاً لما ورد في التاريخ الإسلامي، حمل أبو بكر الراية في يده وتوجّه بالمسلمين نحو معسكر اليهود غير أنّه سرعان ما عاد وهو صفر اليدين دون نتيجة، ومرّة أخرى أخذ عمر الرأية وحمل بالمسلمين بصورة أشد في أسرع ما عاد دون جدوى ...

فلمّا بلغ الخبر مسمع النّبي ﷺ قال: «والله لأعطينها غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله يأخذها عنوة!».

فاشرأبت الأعناق من كلّ جانب تَرىٰ من هو المقصود، وقد حدس جماعة منهم أنّ مقصوده (علي) على الآأنّ علياً كان مصاباً بوجع في عينه فلم يكن حاضراً حينئذ، ولمّا كان الغد أمر النّبي بأن يدعو له علياً، فجاء راكباً على بعير له حتى أناخ قريباً من خباء رسول الله على وهو أرمد قد عصّب عينيه.

فقال رسول الله على: ما لك؟

قال علي ﷺ : رمدت بعدك.

فقال له: أدنُ مني، فدنا منه، فتفل في عينيه، فما شكا وجعاً حتىٰ مضىٰ بسبيله، ثمّ أعطاه الراية.

فتوجّه علي إلى بجيش الإسلام نحو القلعة الكبرى (من خيبر) فرآه رجل يهودي من أعلى الجدار فسأله من أنت؟ فقال: أنا علي بن أبي طالب. فنادى اليهودي: أيّتها الجماعة حان اندحاركم، فجاء «مرحب» آمر الحصن ونازل علياً فما كان إلّا أن هوى إلى الأرض صريعاً بضربة علي الله فالتحمت الحرب بين المسلمين واليهود بشدّة فاقترب علي الله من باب الحصن فقلعه فدحاه ورماه بقوّة خارقة إلى مكان آخر، وهكذا فُتحت القلعة ودخلها المسلمون فاتحين.

واستسلم اليهود وطلبوا من النّبي أن يحقن دماءهم لاستسلامهم، فقبل النّبي ﷺ وغنم الجيش الإسلامي الغنائم المنقولة، وأودع النّبي ﷺ الأرض والأشجار بأيدي اليهود على أن يعطوا المسلمين نصف حاصلها \.

١. نقلاً بتلخيص عن الكامل في التاريخ لابن الأثير، ج ٢، ص ٢١٦ ـ ٢٢١.

# التفسير

### لو مُدَثْتِ المرب في المديبيّة٢١

هذه الآيات تتحدّث أيضاً عن أبعادٍ أخر لما جرى في الحديبيّة وتشير إلىٰ «لطيفتين» مهمّتين في هذا الشأن!

الأولى: هي أنّه لا تتصوّروا أنّه لو وقعت الحرب بينكم وبين مشركي مكّة في الحديبيّة لانتصر المشركون والكفرة! ﴿ ولو قاتلكم الّذين كفروالولوالأدبار ثمّ لا يجدون وليّا ولا نصيراً ﴾. وليس هذا منحصراً بكم بل: ﴿ سنّة الله الّتي قد خلت من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلاً ﴾. فهذا هو قانون إلهي دائم، فهنى واجه المؤمنون العدوّ بنيّات خالصة وقلوب طاهرة ولم يضعفوا في أمر الجهاد نصرهم الله على عدوهم، وربّا حدث في هذا الشأن إيطاء أو تعجيل لإمتحان المؤمنين أو لأهداف أخرى، ولكنّ النصر النهائي على كل حال هو حليف المؤمنين...

لكن في موارد كمعركة أحد مثلاً حيث إنّ جماعة لم يتّبعوا أمر الرّسول ومالت طائفة منهم

إلىٰ الدنيا وزخرفها فلوّثت نياتها وعكفت علىٰ جمع الغنائم فإنّها ذاقت هزيمة مرّة، وهكذا بعد!

اللطيفة المهمّة التي تبيّنها الآيات هي أن لا تجلس قريش فتقول: مع الأسف إنّنا لم نقاتل هذه الطائفة القليلة العدد، أسفاً إذ بلغ «الصيد» مكّة فغفلنا عنه.. أبداً ليس الأمر كذلك.. فبالرغم من أنّ المسلمين كانوا قلّة وبعيدين عن الوطن والمأمن وفاقدين للأعتدة والمؤن. ولكن مع هذه الحال لو وقع قتال بين المشركين والمؤمنين لانتصر المؤمنون ببركة قوى الإيمان ونصر الله أيضاً.. ألم يكونوا في بدرو الأحزاب قلّة وأعداؤهم كثرة، فكيف انهزم الجمع وولّوا الدبر في المعركتين؟!

وعلى كلّ حال فإنّ بيان هذه الحقيقة كان سبباً لتقوية روحية المؤمنين وتضعيف روحية الأعداء وإنهاء القيل والقال من قبل المنافقين، ودلّ على أنّه حتى لو حدثت حرب في هذه الظروف غير الملائمة بحسب الظاهر فإنّ النصر سيكون حليف المؤمنين الخُلّص!.

واللطيفة الأخرى التي بيّنتها هذه الآيات أنّها قالت: ﴿وهو الّذي كفّ أيديهم سنكم وأيديكم عنهم يبطن مكّة من بعد أن أظفركم عليهم وكان الله بما تعملون بصيراً﴾.

حقاً.. كان ما حدث مصداقاً جليّاً «للفتع المبين» ونعمّ ما اختاره القرآن له من وصف، فالعدوّ الذي زحف بجيشه مراراً نحو المدينة وسعى سعياً عجيباً لإيقاع الهزيمة بالمسلمين، إلّا أنه الآن حيث حطّوا أقدامهم في حريمه ودياره يمتلكه الرعب منهم حتى أنه يقترح الصلح معهم، فأيّ فتح مبين أكبر من هذا الفتح إذ ينال المسلمون هذا التفوّق على العدو دون أن تسفك قطرة دم واحدة من المسلمين!؟

ولا شكّ أنّ ما جرئ في الحديبيّة كان يعدّ في جزيرة العرب عامة نـصراً للــمسلمين وهزيمة لقريش.

هذا وقد ذكر جماعة من المفسّرين في نزول هذه الآية أنّ مشركي مكّة عبّؤوا أربعين رجلاً للهجوم على المسلمين (بصورة خفية) في الحديبيّة، غير أنّ المسلمين أفشلوا مؤامرتهم وأجهضوا مكيدتهم \_ بفطنتهم \_ فأسر المسلمون هؤلاء الأربعين جميعاً وجاءوا بهم إلى النّبي يَنْفِينَ فخلّى عنهم سبيلهم.

وقال بعضهم: أنّهم كانوا ثمانين أرادوا أن يهجموا على المسلمين من جبل التنعيم عند صلاة الغداة وبالاستفادة من العتمة، وقال بعضهم: كان النّبي ﷺ يستظلّ تحت الشجرة

ليكتب معاهدة الصلح مع ممثل قريش وعلى مشغول بالإملاء، فحمل عليه ثلاثون شابًا من أهل مكّة بأسلحتهم ولكن بمعجزة مذهلة فشلت خطتهم وأسر جميعهم وخلّى النّـبي الله عنهم سبيلهم .

وطبقاً لشأن النّزول هذا فإنّ جملة ﴿من بعد أن أظفرتم عليهم ﴾ إشارة إلى الإنتصار على هذه الطائفة، في حين أنّه طبقاً للتفسير السابق يكون المقصود هو النصر الكلّي للمسلمين على المشركين وهذا التّفسير أكثر انسجاماً مع مفاد الآية..

ممًا يستلفت النظر أنّ القرآن يؤكّد على عدم القتال في بطن مكّة، وهذا التعبير يمكن أن يكون إشارة إلى لطيفتين:

الأولى: إن مكة كانت مركزاً لقرة العدو، وعلى القاعدة كان على أهل مكة [المشركين] أن يغتنموا الفرصة المناسبة فيحملوا على المسلمين فقد كانوا يبحثون عنهم وعن فسرصة للقضاء عليهم فإذا هم في دارهم وفي قبضتهم فما كان ينبغي أن يتركوا هذه الفرصة بهذه البساطة، لكن الله سلب عنهم قدرتهم وصرفهم عنهم!

الثانية: إنّ مكّة كانت حرم الله الآمن، فلو وقع القتال فيها لسالت الدماء فتهتك حرمة الحرم من جانب، وتكون عاراً على المسلمين وعيباً أيضاً. إذ سلبوا أمن هذه الأرض المقدّسة، ولذلك فإنّ من نِعَم الله على نبيّه على المسلمين أنه وبعد هذه القضية بسنتين فتح عليهم مكّة وكان ذلك من دون سفك دم أيضاً.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث إشارة إلى لطيفة أخرى تتعلّق بمسألة صلح الحديبيّة وحكمتها إذ تقول الآية: ﴿هم الذين كفروا وصدّوكم عن المسجد الحرام والهدي معكوفاً أن يبلغ محلّه ﴾ `

كان أحد ذنوبهم كفرهم، والذنب الآخر صدّهم إيّاكم عن العُمرة زيارة بسيت الله ولم يجيزوا أن تنحروا الهدي في محله، أي مكّة (الهدي في العمرة ينحر [أو يذبح] في مكّة وفي الحج بمنىًا) على حين ينبغي أن يكون بيت الله للجميع وصدّ المؤمنين عنه من أعظم الكبائر،

تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٢٣، مع شيء من التصرف كما ذكر هذا الشأن القرطبي بمتفاوت يسمير وأبوالفتوح الرازي في تفسير روح الجنان والآلوسي في تفسير روح المعاني، والشيخ الطوسي في تفسير التبيان، والمراغي وأضرابهم.

٢. «معكوفاً» مشتق من «العكوف» ومعناها المنع عن الحركة والبقاء في المكان.

كما يصرّح القرآن بذلك في مكان آخر من سورة: ﴿وَهِنَ لَظُلَمُ هِمَّنَ مِنْعُ مِسَاجِدُ لَلْهُ لَنْ يَذْكُرُ فيها لسمه ﴾ '.

ومثل هذه الذنوب يستوجب أن يسلّطكم الله عليهم لتعاقبوهم بشدّة! لكنّ الله تعالى لم يفعل ذلك فلهاذا؟! ذيل الآية يبيّن السبب بوضوح إذ يقول: ﴿ولولا رجال هـؤهنون ونساء هؤهنات لم تعلموهم أن تطؤوهم فتصيبكم منهم معرّة بغير علم﴾ أ.

وهذه الآية تشير إلى طائفة (من الرجال والنساء) المسلمين الذين اعتنقوا الإسلام في مكّة ولم يهاجروا إلى المدينة لأسباب خاصة.

فلو قاتل المسلمون أهل مكّة لأوقعوا أرواح هؤلاء المستضعفين في خطر ولاستدت ألسنة المشركين بالقول: إنّ جنود الإسلام لم يرحموا لا أعداءهم ومخالفيهم ولا أتباعهم ومؤالفيهم، وهذا عيب وعاركبيرا

وقال بعضهم أيضاً، إنّ المراد من هذا العيب لزوم الكفارة ودية قتل الخطأ، لكنّ المعنى الأوّل أكثر مناسبةً ظاهراً.

«المعرّة» من مادة «عرّ» على زنة «شرّ» «والعرّ على زنة الحر» في الأصل معناه ممرض الجرب وهو من الأمراض الجلدية التي تصيب الحيوانات أو الإنسان أحياناً ثمّ توسّعوا في المعنى فأطلقوا هذا اللفظ على كلّ ضرر يصيب الإنسان.

والإكبال الموضوع تضيف الآية: ﴿ليدخل الله في رحمته من يشا. ﴾.

أجل، كان الله يريد للمستضعفين المؤمنين من أهل مكّة أن تشملهم الرحمة ولا تنالهم أية صدمة.

كما يرد هذا الاحتال أيضاً وهو أنّ أحد أهداف صلح الحديبيّة أنّ من المشركين من فيه قابلية الهداية فيهتدي ببركة هذا الصلح ويدخل في رحمة الله.

والتعبير بـ «من يشاء» يراد منه الذين فيهم اللياقة والجدارة، لأنّ مشيئة الله تنبع مس حكمته دائماً، والحكيم لا يشاء إلّا بدليل ولا يعمل عملاً دون دقّة وحساب..

و لمزيد التأكيد تضيف الآية الكريمة: ﴿لو تزيِّلُوالعَذَّبِنَا الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْهِم عَدْلِهَا لُلِيماً ﴾ أي لو

٦. البقرة، ١١٤.

٢. جواب «لولا» في الجملة الآنفة محذوف والتقدير: (لما كف أيديكم عنهم)، أو: (لوطأتم رقاب المشركين بنصرنا إيّاكم).

افترقت وانفصلت صفوف المؤمنين والكفّار في مكّة ولم يكن هناك خطر على المؤمنين لعذّبنا الكفّار بأيديكم عذاباً أليماً.

صحيح أنّ الله قادر علىٰ أن يفصل هذه الجماعة عن الآخرين عن طـريق الإعــجاز، ولكنّ سنّة اللهــ في ما عدا الموارد الاستثنائية ــأن تكون الأمور وفقاً للأسباب العاديّة.

جملة «تزيلوا» من مادة زوال، وهنا معناها الإنفصال والتفرّق.

ويستفاد من روايات متعدّدة منقولة عن طرق الشيعة والسنّة حول ذيل هذه الآية أنّ المراد منها أفراد مؤمنون كانوا في أصلاب الكافرين والله سبحانه لأجل هـوَلاء لم يـعذّب الكافرين..

ومن جملة هذه الروايات نقراً في الرواية أنّه سأل رجلُ الإمام الصادق ﷺ: أَم يكن علىﷺ قوياً في دين الله؟ قالﷺ: بلىٰ. فقال: فعلام إذ سُلَط علىٰ قوم (في الجمل) لم يفتك بهم فما كان منعه من ذلك؟!

> فقال الإمام: آية في القرآن! فقال الرجل: وأية آيةٍ؟!

فقال الصادق على قوله تعالى: ﴿لو تزيّلوا لعذّبنا اللّذين كفروا هنهم عذاباً السمآ﴾.. ثمّ أضاف على: أنّه كان لله عزّ وجلّ ودائع مؤمنون في أصلاب قوم كافرين ومنافقين، ولم يكن علي ليتتل الآباء حتى تخرج الودائع.. وكذلك قائمنا أهل البيت لن يظهر أبداً حتى تظهر ودائع الله عزّ وجلّ \.

أي أن الله سبحانه يعلم أنَّ جماعة سيولدون منهم في ما بعد وسيؤمنون عن إختيارهم وإرادتهم ولأجلهم لم يعذب الله أباءهم وقد أورد هذا القرطبي في تفسيره بعبارة أخرى.

ولا يمنع أن تكون الآية مشيرة إلى المؤمنين المختلطين بالكفّار في مكّة وإلى المؤمنين الذين هم في أصلاب الكافرين وسيولدون في ما بعد!...

#### 8003

١. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٧٠، ح ٥٩، وروايات أخر متعددة وردت أيضاً في هذا المجال!.

إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ ٱلْجَهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَهُ، عَلَى رَسُولِهِ، وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُ مِّ كَلِمَةَ ٱلنَّفُوىٰ وَكَانُوۤ أَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَأ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ۞

# التفسير

# التعصّب «وممية الماهلية» أكبر سدٍّ في طريق الكفّار:

هذه الآية تتحدّث مرّة أخرى عن (مجريات) الحديبيّة وتجسّم ميادين أخرى من وضيتها العظمى ... فتشير أوّلاً إلى واحد من أهم العوامل التي تمنع الكفّار من الإيمان بالله ورسوله والإذعان والتسليم للحق والعدالة فتقول: ﴿إِذْ جِعل الّذِينُ كَفُرُوا فِي قَلُوبِهِم الحَمِيّة مَعْيَة الجاهلية ﴾ .

ولذلك منعوا النّبي والمؤمنين أن يدخلوا بيت الله ويؤدّوا مناسكهم وينحروا «الهدي» في مكّة. وقالوا: لو دخل هؤلاء \_الذين قتلوا آباءنا وإخواننا في الحسرب \_أرضنا وديارنا وعادوا سالمين فما عسىٰ أن تقول العرب فينا؟! وأية حيثية واعتبار لنا بعد هذا؟

هذا الكبر والغرور والحمية \_ حمية الجاهلية \_ منعتهم حتى من كتابة «بسم الله الرحم الرحمي» بصورتها الصحيحة عند تنظيم معاهدة صلح الحديبية، مع أن عاداتهم وسننهم كانت تجيز العُمرة وزيارة بيت الله للجميع، وكانت مكة عندهم حرماً آمناً حتى لو وجد أحدهم قاتل أبيه فيها أو أثناء المناسك فلا يناله منه سوء وأذى لحرمة البيت عنده، فهؤلاء \_ بهذا العمل \_ هتكوا حرمة بيت الله والحرم الآمن من جهة، وخالفوا سننهم وعاداتهم من

١. يستوفي الفعل وجعل، مفعولاً واحداً أحياناً وذلك إذا كان معناه والإيجاد، كالآية محل البحث وضاعله والذين كفروا، ومفعوله والحمية، والمراد بالإيجاد هنا البقاء على هذه الحالة والتعلق بها، وقد يستوفي هذا الفعل وجعل، مفعولين وذلك إذا كان بمعنى وصار».

جهة أخرى، كما أسدلوا ستاراً بينهم وبين الحقيقة أيضاً، وهكذا هي آثار حمية الجماهلية المميتة!

«العمية» في الأصل من مادة حَمي \_ على وزن حمد \_ ومعناها حرارة الشمس أو النّار التي تصيب الإنسان بهذا التي تصيب الإنسان وما شاكله، ومن هنا سمّيت الحُمّى التي تصيب الإنسان بهذا الاسم «حُمّى» على وزن كبرى، ويقال لحالة الغضب أو النخوة أو التعصّب المقرون بالغضب عمية أيضاً.

وهذه الحالة السائدة في الأمم هي بسبب الجهل وقصور الفكر والانحطاط الثقافي خاصةً بين «الجاهليّين» وكانت مدعاة لكثير من الحروب وسفك الدماء!..

ثم تضيف الآية الكريمة \_ وفي قبال ذلك \_ ﴿ فَالْوَلَ لَلْهُ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولُهُ وَعَلَىٰ اللهِ اللهِ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولُهُ وَعَلَىٰ المُؤْمِنِينَ ﴾ ...

هذه السكينة التي هي وليدة الإيمان والإعتقاد بالله والإعتماد على لطفه دعتهم الى الإطمئنان وضبط النفس وأطفأت لهب غضبهم حتى أنهم قبلوا \_ ومن أجل أن يحفظوا ويرعوا أهدافهم الكبرى \_ بحذف جملة «بسم الله الرحمن الرحيم» التي هي رمز الإسلام في بداية الأعمال وأن يثبتوا \_ مكانها «بسمك اللهم التي هي من موروثات العرب السابقين \_ في أوّل المعاهدة وحذفوا حتى لقب «رسول الله» الذي يلي اسم محمد مُمَالِيَّةُ.

وقبلوا بالعودة إلى المدينة من الحديبيّة دون أن يستجيبوا لهوى عشقهم بالبيت ويؤدّوا مناسك العمرة! ونحروا هديهم خلافاً للسنّة التي في الحج أو العمرة في المكان ذاته وأحلّوا من احرامهم دون أداء المناسك!..

أجل، لقد رضوا بمرارة أن يصبروا إزاء كلّ المشاكل الصعبة، ولوكانت فيهم حمية الجاهلية لكان واحد من هذه الأمور الآنفة كفيلاً أن يشعل الحرب بينهم في تلك الأرض! أجل... إنّ الثقافة الجاهلية تدعو إلى «الحمية» و«التعصّب» و«الحفيظة الجاهلية»، غير أنّ الثقافة الإسلامية تدعو إلى «السكينة» و«الإطمئنان» و«ضبط النفس».

ثمّ يضيف القرآن في هذا الصدد قائلاً: ﴿ وَالزَّمِهِمَ كَلَّمَةَ التَّقُويُ وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وأهلها ﴾..

(كلمة) هنا بمعنى «روح»، ومعنى الآية أنّ الله ألق روح التقوى في قلوب أولئك المؤمنين وجعلها ملازمة لهم ومعهم، كما نقرأ في هذا المعنى في أيضاً الآية ١٧١ من سورة النساء في شأن عيسى بن مريم إذ تقول الآية: ﴿ لِنَّمَا المسيح عيسى بن مريم رسول الله وكلمته القاها إلى مريم وروح هنه ﴾.

واحتمل بعض المفسّرين أنّ المراد من «كلمة التقوىٰ» ما أمر الله به المــؤمنين في هــذا الصدد!

إلّا أنّ المناسب هو «روح التقوى» التي تحمل مفهوماً تكوينياً، وهمي وليدة الإيمان والسكينة والالتزام القلبي بأوامر الله سبحانه، لذا ورد في بعض الروايات عن النبي عَنَيْ أنّ المراد بكلمة التقوى هو كلمة لا إله إلّا الله '، وفي رواية عن الإمام الصادق الله أنّه فسّرها بالإيمان '.

ونقرأ في بعض خطب النّبي ﷺ قوله: «نحن كلمة التقوى وسبيل الهدى» وشبيه بهذا التعبير ما ثُقل عن الإمام علي بن موسى الرضا ﴿ قوله: «ونحن كلمة التقوى والعروة الوثقى» أ!

وواضح أنّ الإيمان بالنبوّة والولاية مكمل للإيمان بأصل التوحيد ومعرفة الله لأنّهها جميعاً داعيانِ إلىٰ الله ومناديان للتوحيد.

وعلىٰ كلّ حال فإنّ المسلمين لم يُبتلوا في هذه اللحظات الحسّاسة بالحميّة والعـصبية والنخوة والحفيظة، وما كتب الله لهم من العاقبة المشرفة في الحديبيّة لم تمسشه نار الحــمية والجهالة!

لأنَّ الله يقول: ﴿ وَلَازِمِهِم كَلِمَةَ لِلتَّقُويُ وَكَانُوا أَحَقَّى بِهَا وَلَهُلُهَا ﴾.

وبديهي أنه لا يُنتظر من حفنة عتاة وجهلة وعبدة أصنام سوى (حميّة الجاهلية) ولا ينتظر من المسلمين الموحّدين الذين تربّوا سنين طويلة في مدرسة الإسلام مثل هذا الخلق والطباع الجاهلية، ما ينتظر منهم هو الاطمئنان والسكينة والوقار والتقوى، وذلك ما أظهروه في الحديبيّة ولكن بعض حادّي الطبع والمزاج أوشكوا على كسر هذا السدّ المنيع بما يحملوه من أنفسهم من ترسبات الماضي وأثاروا البلبلة والضوضاء، غير أنّ سكينة النّي سَلَيْنَ ووقاره كانا كمثل الماء المسكوب على النّار فأطفأها!

وتُختتم الآية بقوله سبحانه: ﴿ وكان الله بكل شي. عليماً ﴾. فهو سبحانه يمعرف نسيّات

١. تفسير الدرالمنثور، ج ٦، ص ٨٠.

٢ أصول الكافي، طبقاً لما نقل في تفسير نور التقلين، ج ٥، ص ٧٣.

٣ خصال الصدوق، ج ٢، ص ٤٣٢، وتفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٧٣.

٤ بحارالانوار، م ٢٣، ص ٣٥، وتفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٧٤.

الكفّار السيئة ويعرف طهارة قلوب المؤمنين أيضاً فينزل السكينة والتقوى عليهم هنا، ويترك أولئك في غيّهم وحميّتهم حميّة الجاهلية، فالله يشمل كلّ قوم وأمّة بما تستحقّه من اللطف والرحمة أو الغضب والنقمة!

## بحث

## ما هي هميّة الماهلية؟١

قلنا أنّ «الحميّة» في الأصل من مادة «حَمِي» ومعناها الحرارة، ثمّ صارت تستعمل في معنىٰ الغضب، ثمّ استعملت في النخوة والتعصّب الممزوج بالغضب أيضاً..

وهذه الكلمة قد تستعمل في هذا المعنىٰ المذموم «مقرونة بالجاهلية أو بدونها» بـعض الأحيان، وقد تستعمل في المدح حيناً آخر، فتكون عندئذٍ بمعنىٰ التعصّب في الأمور الإيجابية البنّاءة!

يقول الإمام أمير المؤمنين عَلِي حين انتقده بعض أصحابه المعاندين: «مُنيت بمن لا يطبع إذا أمرت ولا يجيب إذا دعوت أما دين يجمعكم ولا حميّة تحشمكم» .

غير أنَّ هذه الكلمة غالباً ما ترد في الذم كما ذكرها الإمام علي الله مراراً في خطبته القاصعة ذامًا بها إيليس إمام المستكبرين: «صدّقه به أبناءُ العمية وأخوان العصبية وفرسان الكبر والجاهلية» .

وفي مكان آخر من هذه الخطبة يقول محذّراً من العصبيات الجاهلية: «فاطفئوا ماكمن في قلوبكم من نيران العصبية وأحقاد الجاهلية فإنّما تلك الحمية تكون في المسلم من خيطرات الشيطان ونخواته ونزعاته ونفثاته» ؟.

وعلىٰ كلّ حال فلا شكّ أنّ وجود مثل هذه الحالة في الفرد أو المجتمع باعث علىٰ تخلف ذلك المجتمع وتكبيل العقل والفكر الإنساني ومنعه من الإدراك الصحيح والتشخيص السالم... ورتبًا تذرُ جميع مصالحه مع الرياح!...

وأساساً فإنَّ انتقال السنن الخاطئة من جيل لآخر ومن قوم لآخرين ماكان إلَّا في ظل

١. تهج البلاغة. الخطبة ٣٩. ١ ٢. المصدر السابق، الخطبة ١٩٢.

٣ المصدر السابق.

هذه الحميّة المشؤومة، ومقاومة الأمم للأنبياء والقادة غالباً ما تكون عـن هـذه السبيل أيضاً...

يُنقل عن الإمام على بن الحسين حين سئل عن «العصبية» أنّه قال الله العصبية التي يأثم عليها صاحبها أن يرى شرار قومه خيراً من خيار قوم آخرين وليس من العصبية أن يحب الرجل قومه ولكن من العصبية أن يعين قومه على الظلم» .

إنَّ خير سبيل لمقاومة هذه السجية السيئة والنجاة من هذه المهلكة العنظمي السنعي والجد لرفع المستوى الثقافي والفكري وإيمان كلَّ قوم وجماعة..

وفي الحقيقة إنّ القرآن عالج هذا المرض بالآية المتقدّمة ـ محل البحث ـ حيث يتحدّث عن المؤمنين ذوي السكينة والتقوى، فحيث توجد التقوى فىلا تموجد حميّة الجماهلية، وحيث توجد حميّة الجماهلية فلا تقوى ولا سكينة.

8003

لَّقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّهُ يَا بِالْحَقِّ لَتَدَّخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ عَامِنِينَ مُحَلِقِينَ رُءُ وسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَحَافُونَ فَعَلِمَ مَالَمْ تَعَلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحَاقَرِبِاللَّ

# التفسير

# رؤيا النّبي الصادقة:

هذه الآية \_أيضاً \_ ترسم جانباً آخر من جوانب قصة الحديبيّة المهمّة، والقصة كانت علىٰ النحو التالى:

رأى النبي على المدينة رؤيا أنه يدخل مكة مع أصحابه لأداء مناسك العمرة، فحدّت أصحابه عن رؤياه فسرّوا جميعاً، غير أنه لما كان جماعة من أصحابه يتصوّرون أنّ تعبير الرؤيا سيتحقق في تلك السنة ذاتها ومنعهم المشركون من الدخول إلى مكّة أصابهم الشك والتردّد... ترى هل من الممكن أن تكون رؤيا النّبي غير صادقة؟ ألم يكن البناء أن نعتمر هذا العام؟! فأين هذا الوعد؟ وأين صارت هذه الرؤيا الرحمانية؟!

فكان جواب النِّبي لهم: هل قلت لكم أنَّ هذه الرؤيا ستتحقق هذا العام؟!

فنزلت الآية الآنفة في هذا الصدد والنّبي عائد من الحديبية إلى المدينة وأكّدت أنّ هذه الرؤيا كانت صادقة ولابدّ أنّها كائنة... تقول الآية: ﴿لقد صدق الله رسوله الرّؤيا بالحق﴾ ﴿ فما رآه النّبي في المنام كان حقّاً وصدقاً.

ثم تضيف الآية قائلة: ﴿لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله لمنين محلقين رؤوسكم ومقصرين لا تخافون فعلم ما لم تعلموا وكان في هذا التأخير حكمة : ﴿فجعل من دون ذلك فتحا قريبا ﴾.

١. «صدق» فعل ماض قد يستوفي مفعولين كما هي الحال في الآية الآنفة «فرسوله» مفعول به أوّل «والرؤيا» مفعول ثان، وقد يستوفي هذا الفعل مفعولاً واحداً يتعدّى إلى المفعول الثّاني بفي كقولك «صدقته في حديثه».

## بحوث

وفي الآية الكريمة عدّة ملاحظات تلفت النظر:

1- ينبغي الإلتفات إلى أنّ «اللام» في ﴿لتدخلنَ﴾ هي لام القسم، وأنّ «النون» في آخـر الفعل هي للتوكيد، بأنّ هذا هو وعد إلهي قطعي في المستقبل و تنبؤ معجز صريح عن أداء المناسك والعمرة في كامل الأمان ومنتهى الطأنينة ـ وكما سنبيّن ـ كان هذا التوقّع والتنبّؤ صادقاً في شهر ذي القعدة ذاته من السنة المقبلة، وهكذا أدّى المسلمون مناسك العمرة بهذه الصورة!

٢\_ جملة ﴿إِنْ هَا لِلله﴾ هنا لعلّها نوع من تعليم العباد لكي يعوّلوا على مشيئة الله عند الإخبار عن المستقبل وأن لا ينسوا إرادة الله، وأن لا يجدوا أنفسهم غير محتاجين أو مستقلّين عنه، وربّما هي إشارة للظروف التي يهيّؤها الله لهذا التوفيق «توفيق الله المسلمين لزيارة بيته في المستقبل القريب» والبقاء على خط «التوحيد والسكينة والتقوى)»...

كما يمكن أن تكون إشارة إلى بعض المسلمين الذين تنتهي أعمارهم في هذه الفترة والفاصلة الزمانية ولا يوفّقون إلى زيارة بيت الله، والجمع بين هذه المعاني كلها لا مانع منه أبداً...

٣\_ التعبير بـ ﴿فتحا قريباً ﴾ كما يعتقد كثيرٌ من المفسّرين هو إشارة إلى صلح الحـديبيّة الذي عبّر عنه القرآن بالفتح المبين، ونعرف أنّ هذا الفتح كان السبيل إلى دخول المسجد الحرام في السنة التالية.

علىٰ حين أنّ جماعة آخرين يعتقدون أنّ ﴿فتحا قريباً ﴾ إشارة إلى «فتح خيبر».

وبالطبع فإن كلمة (قريباً) فيها تناسبُ أكثر مع «فتح خيبر» لأنّه كان ـ «تحقّقه العيني» بعد هذه الرؤيا في فترة أقل زمناً من فتح مكّة بعدها، ثمّ بعد هذا فإنّ القرآن يقول في الآية ١٨ من هذه السورة ذاتها عند الكلام على بيعة الرضوان: ﴿فَانُولُ السّكينة عليهم ولُشابهم فتحاقريباً ﴾. وكما قلنا ـ ويعتقد بذلك أكثر المفسّرين أيضاً ـ أنّ المراد من هذا الفتح هو «فتح خيبر» والقرائن الموجودة في الآية تحكي عن هذا الفتح أيضاً، ومع الإلتفات إلى أنّ الآية محل البحث تنسجم مع تلك الآية فيبدو أنّ الآيتين بمعنى واحد...١.

٨ التعبير بـ ﴿من دون ذلك﴾ إمّا بمعنىٰ قبل ذلك، أي قبل أداء العمرة يفتح الله عليكم فتحاً قريباً في السنة المقبلة، أو بمعنىٰ «فير ذلك» أي سينال العؤمنون فتحاً قريباً غير زيارة بيت الله والعمرة أيضاً.

وفي تفسير علي بن إبراهيم رواية تشير إلى هذا المعنيٰ أيضاً '.

٤- جملة «معلّقين رؤوسكم ومقصّرين» إشارة إلى واحد من مناسك العمرة وآدابها وهو «التقصير» وبه يخرج المحرم من إحرامه وقد استدل بعضهم بالآية في التخيير عند الخروج من الإحرام بين التقصير في تقليم الأظافر والحلق، لأنّ الجمع بينهما ليس واجباً قطعاً.

٥- جملة «فعلم ما لم تعلموا» إشارة إلى مسائل مهمة مطوية في صلح الحديبية وقد انكشفت بمرور الزمن \_ إذ قويت قواعد الإسلام وانتشر صوته وترامت اصداؤه في كل مكان وطُويت نزعة الحرب عند المسلمين واستطاعوا أن يفتحوا «خيبر» بفارغ البال وقرار البلبال، وأرسلوا المبلغين إلى أطراف الجزيرة العربية وبعث النبي مَنْ الله إلى أعاظم رؤوساء الدول آنئذ، فهذه مسائل كان الغرد المسلم لا يعرفها لكن الله كان يعلمها...

٦- نواجه في هذه الآية الكريمة موضوع الرؤيا، وهي رؤيا النّبي ﷺ الصادقة التي تعدّ (غصناً من غصون) الوحي وهي مشابهة لقصة رؤيا إبراهيم ﷺ وذبح ولده إسهاعيل الواردة في سورة الصافات الآية ١٠٢.

«ولمزيد الإيضاح وتفصيل البيان حول الرؤيا وتعبير الأحلام من المناسب مراجـعة تفسير سورة يوسف في هذا التّفسير».

٧- الآية محل البحث واحدة من المسائل الغيبية التي أخبر عنها القرآن، وهي شاهد على أن هذا الكتاب سهاوي وأنه من معاجز النبي الكريم حيث يخبر قاطعاً عبن أداء سناسك العمرة ودخول المسجد الحرام في المستقبل القريب وعن الفتح القريب قبله أيضاً، وكها نعلم أن هذين التنبّؤين قد حدثا فعلاً، وقد ذكرنا قصة «فتح خيبر» والآن نتحدّث عن قصة «عمرة القضاء»:

#### عمرة القضاء:

عمرة القضاء هي العمرة التي أدّاها النّبي ﷺ مع أصحابه بعد صلح الحديبيّة بعام، أي في ذي القعدة من السنة السابعة للهجرة (على وجه الدقّة بعد عام من منع المشركين أن يدخل الرّسول وأصحابه مكّة).

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۷۹، ح ۸٤

وتسمية «عمرة القضاء» بهذا الأسم لأنَّها في الحقيقة تعد قضاءً عن السنة السابقة...

وتوضيح ذلك: أنّه طبقاً لإحدى مواد معاهدة الحديبيّة أصبح من المسقرر أن يسؤدي المسلمون العمرة وزيارة بيت الله في العام المقبل على أن لا يمكنوا في مكّة أكثر من ثلاثة أيام، وفي الوقت ذاته يخرج المشركون من مكّة ورؤساء قريش أيضاً الئلا يقع نزاع محتمل بين الطرفين ولئلا يروا المسلمين يؤدّون المناسك فينيرهم منظر العبادة «التوحيدية».

وقد ورد في بعض التواريخ أنّ النّبي عَلَيْ أحرم في السنة المقبلة منع أصحابه والجال المساقة للهدي وتحرّ كوا جميعاً حتى بلغوا أطراف «الظهران» وضواحيه فأرسل النّبي عَلَيْ ما كان عنده من أسلحة وخيول تستلفت النظر مع أحد أصحابه واسمه «محمّد بن مسلمة» فلمّا رأى المشركون هذه الخطة فزعوا وخافوا خوفاً شديداً وظنّوا أنّ النّبي عَلَيْ يريد أن يقاتلهم وينقض المعاهدة الممضاة لعشر سنين واخبروا أهل مكّة بذلك.

غير أنّ النّبي ﷺ حين وصل منطقة قريبة من مكّة أمر أن توضع الأسلحة من السهام والرماح وغيرها من الأسلحة في منطقة تدعى «ياجج»، ودخل هــو وأصــحابه مكّــة بالسيوف المغمدة.

فلم رأى أهل مكّة من النّبي ما رأوا فرحوا إذ وفى النّبي بوعده [فكأنّ النّبي باقدامه هذا أنذر المشركين أن لو نقضوا العهد وأرادوا أن ينازلوا المسلمين فهم على أتم الاستعداد].

فخرج رؤوساء مكّة منها لئلّا تتأثر عواطفهم وقلوبهم بهمذه «المناظر» ولا تستيرهم مناسك العمرة من قبل المسلمين.

غير أنّ بقية أهل مكّة من الرجال والنساء والأطفال اجتمعوا في السطوح وحول الكعبة وخلال الطريق ليرواكيف يؤدّي المسلمون مناسكهم...

فدخل النبي مكة بهذه الأتبهة الخاصة وكانت معه جمال كثيرة مسوقة للهدي فعامل أهل مكة بمنتهى اللطف والمحبّة وأمر المسلمين أن يسرعوا أثناء الطواف وأن يزيحوا الإحرام عن اكتافهم قليلاً لتبدو علائم القدرة والقوّة فيهم وأن تترك هذه الحالة في أفكار أهل مكّة وأنفسهم تأثيراً كبيراً ودليلاً حيّاً على قوة المسلمين وحكمتهم!

وعلىٰ كلّ حال فإنّ «عمرة القضاء» كانت عبارة كاكانت في الوقت ذاته عَرضاً «للعضلات المفتولة» وينبغي القول أنّ «فتح مكّة» الذي تحقّق بعد سنة أخرى كان قد نثر بذره في هذه السنة وهيّاً الأرضية لإستسلام أهل مكّة للفاتحين (المسلمين).

وكان هذا الأمر مدعاةً لقلق رؤساء قريش إلى درجة أنّهم بعثوا رجلاً بعد مضي ثلاثة أيّام إلى النّبي يطلب منه أن يغادر بسرعة هو وأصحابه مكّة طبقاً للمعاهدة...

الطريف هنا أنّ النّبي تزوّج أرملة من نساء قريش وكانت من أقرباء بعض رؤسائهم المعروفين وذلك ليشدّ أواصره بهم ويخفّف من غلوائهم وبغضائهم.

وحين سمع النّبي اقتراحهم بالمغادرة قال: «ما عليكم لو تركتموني فأعرست بين أظهركم فصنعنا لكم طعاماً فعضر تموه». قالوا: لا حاجة لنا في طعامك فاخرج عنّا.

ولوكان تمّ ذلك لكان له أثره في نفوذ أمر النّبي في قلوبهم غير أنّهم لم يقبلوا ذلك منه . كتن عج

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٢٧، وتفسير في ظلال القرآن، ج ٧، ص ٥١١، وتاريخ الطبري، ج ٢، ص
 ٣١٠ مع شيء من التلخيص.

### الآيتان

هُوالَّذِى آَرْسَلَ رَسُولَهُ وَبِالْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ ، عَلَى الدِينِ كُلِّهِ ، وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

# التفسير

﴿لُمُدَّادُ عَلَىٰ الكَفَّارِ رَحَمًا، بِينْهُمْ ﴾:

في هاتين الآيتين اللتين بهها تنتهي سورة الفتح إشارة إلى مسألتين مهمّتين من «الفتح المبين» أي «صلح الحديبيّة» احداهما تتعلّق بعالميّة الإسلام والثانية تستعلّق بـأوصاف أصحاب النّبي وخصائصهم وما وعدهم الله سبحانه به!

فالأولىٰ منهما تقول: ﴿هو الَّذِي لُرسل رسوله بالهدى ودين الحقّ ليظهره علىٰ الدّيـــن كــلّـه وكفىٰ بالله شهيداً﴾.

وهذا وعد صريح وقاطع من الله سبحانه في غلبة الإسلام وظهوره على سائر الأديان. أي لا تعجبوا لو أخبركم الله عن طريق رؤيا نبيّه محمّد بالإنتصار وأن تدخلوا المسجد الحرام بمنتهى الأمان وتؤدّوا مناسك العمرة دون أن يجرؤ أحد على إيذائكم، كما لا تعجبوا أن يبشّركم الله بالفتح القريب \_ فتح خيبر «فأوّل الغيث قطرة» وسيكون الإسلام باسطاً ظلاله في أرجاء المعمورة ويظهر على جميع الأديان...

ولِمَ لا يكون كذلك ومحتوى دعوة النّبي هداية الله إذ «أرسله بالهدى» ودينه «دين الحق» ويستطيع كلّ ناظر غير منحاز أن يرى حقّانيته في آيات القرآن وأحكام الإسلام الفرديّة والإجتماعية والقضائية والسياسية! وكذلك تعليماته الأخسلاقية والانسانية، وأن يعرف علاقة النّبي عَلَيْ بالله حقّاً من خلال إخباره بالمغيّبات وتنبّؤاته التي تقع في المستقبل بصورة قاطعة.

أجلُّ: إنَّ منطق الإسلام المتين ومحتواه الغني الغزير يطهّر الأرض من أديان الشرك الملوّثة، وتخضع له الأديان السهاوية الحرّفة الأخرى وأن يشدّ بأسلوبه الشائق القلوب إليه. ولكن ما المراد بد «الظهور على الدين كلّه»؟ أهو الظهور المنطقي؟! أم الظهور (والغلبة) العسكريان؟! هناك اختلاف بين المفسّرين...

يعتقد جماعة منهم أنَّ هذا الظهور هو الظهور المنطقي والاستدلالي فحسب وهذا الأمر متحقق، لأنَّ الإسلام متفوّق من حيث الاستدلال والقدرة المنطقية على جميع الأديان.

ولكنّ جماعة آخرين فسروا هذا الظهور بالغلبة الظاهرية وغلبة القوة، وموارد استعال كلمة «يظهر» ومشتقاتها أيضاً دليل على الغلبة الخارجية... ولهذا يمكن القول أنّه بالإضافة إلى نفوذ الإسلام في مناطق كثيرة واسعة من الشرق والغرب وهي تحت لوائه اليوم وتدين به أكثر من أربعين دولة إسلامية بنفوس يقدّر إحصاؤها بأكثر من مليارد نسمة فإنّه سيأتي زمان على الناس يستوعب الإسلام جميع أرجاء المعمورة «رسميّاً» وسيكتمل هذا الأمر بظهور المهدى أرواحنا فداه إن شاء الله.

وكما نقل عن بعض أحاديث النّبي عَلَيْهُ أنّه قال: «لا يبقى على ظهر الأرض بيت مدر ولا وبر إلّا أدخله الله كلمة الإسلام» .

وسبق أن بحثنا في هذا المجال في نفس هذا التّفسير ذيل الآية ٣٣ مــن ســورة التــوبة المشابهة لهذه الآية محل البحث.

وهنا ملاحظة تلتفت النظر إليها وهي أنَّ البعض ذهب إلىٰ أنَّ التعبير بالهدي إشارة الىٰ

١. يجري على ألسنة الناس وبعض الأدباء قولهم هذا أسلوب شيّق، وهذا التعبير خطأ، والصحيح «شائق» أي مثير للشوق أمّا الشيّق فهو المشتاق (المصحّح).

تفسير مجمع البيان، ج ٥، ص ٢٥، وتفسير القرطبي، ج ٧، ص ٦٩٢. نقل هذه الرواية عن النبي أيضاً ذيل
 الآية ٥٥ من سورة النور.

استحكام العقائد الإسلامية، في حين أنّ التعبير بـ «دين العق» ناظرٌ إلى حقّانية فروع الدين، إلّا أنّه لا دليل لدينا على هذا التقسيم، والظاهر أنّ الهداية والحقّانية هما في الأصول والفروع معاً...

وفي عود الضمير في «ليظهر» هل يعود على الإسلام أم على النّبي؟ للمفسّرين احتالان، إلّا أنّ القرائن تدل بوضوح على أنّ المقصود هو دين الحق، لأنّه قريب من الضمير، هذا من حيث النظم والسبك اللغوي، كما أنّ المناسب ظهور الدين على الديس الآخر لا ظهور الشخص على الدين \_أيضاً \_.

وآخر ما نريد بيانه في شأن هذه الآية أنّ جملة ﴿كَفَيْ بِالله شهيداً﴾ إنسارة إلى همذه الحقيقة وهي أنّ هذا التوقع أو التنبّؤ لا يحتاج إلى أي شاهد، لأنّ شاهده الله، ورسالة رسول الله يَجْتَاج إلى شاهد آخر، لأنّ الشاهد هو الله أيضاً، وإذا لم يوافق سهيل بن عمرو وأمثاله على كتابة عنوان (رسول الله) بعد اسم النّبي محمّد فليس ذلك مدعاة للتأثر أبداً.

وفي آخر آية وصف بليغ لأصحاب النبي الخاصين والذين كانوا على منهاجه على لسان التوراة والإنجيل وهو مدعاة افتخار لهم إذ أبدوا شهامتهم ورُجولتهم في الحديبيّة والمراحل الأخركها أنّه درس اختبار لجميع المسلمين على مدى القرون والأعصار!...

فتقول الآية في البداية: ﴿محمَّد رسول الله﴾.

سواء رضي به خفافيش الليل كسهيل بن عمرو أم لم يرضّ به؟! واخفوا أنفسهم عن هذه الشمس التي أشرقت على العالم أجمع أم لم يُخفوا؟! فالله يشهد على رسالته ويشهد بذلك العارفون.

ثمّ تصف الآية أصحابه وخلالهم (وسجاياهم) الباطنية والظاهرية ضمن خمس صفات إذ تقول في وصفهم: ﴿والَّذِينَ مِعِه لَشَدَّاء على الكفّار﴾.

وصفتهم الثانية أنّهم: ﴿رحما. بينهم﴾.

أجل: هم منطلق للمحبّة والرحمة فيا بينهم كما أنّهم نار ملتهبة وسد محكم بوجه أعدائهم الكفّار...

وفي الحقيقة أنّ عواطفهم وأفكارهم تتلخّص في هاتين الخصلتين: «الرحمة» و «الشدّة»... لكن لا تضادّ في الجمع بينها أوّلاً، ولا رحمتهم فيا بينهم وشدّتهم على الكفّار تـقتضي أن تحيد أقدامهم عن جادّة الحق ثانياً... ثمّ تضيف الآية مبيّنة وصفهم الثّالث فتقول: ﴿ تُواهِم رَحَّما سَجِّداً ﴾.

هذا التعبير يجسد العبادة بركنيها الأساسيين: «الركوع والسجود» على أنّها حالة دائمية لهم، العبادة التي هي رمز للتسليم أمام أمر الله الحق، ونني الكبر والغسرور والأنسانية عسن وجودهم.

أمّا الوصف الرابع الذي تذكره الآية عن هؤلاء الأصحاب فهو بسيان نسيّتهم الخسالصة الطاهرة فتقول: ﴿يبتغون فضلاً هن الخلق الطاهرة فتقول: ﴿يبتغون فضلاً هن الخلق الثواب، بل هدفهم رضا الله وفضله فحسب، والباعث على تحرّكهم في حياتهم جميعاً هو هذا الهدف ليس إلّا!...

حتى التعبير به فضلاً» يدل على أنهم معترفون بتقصيرهم ويرون أعيالهم أقسل مسن أن يطلبوا الثواب من الله، بل إنهم مع كلّ عبادتهم وأعيالهم الصالحة ما يزالون قسائلين: لولا فضلك يا ربّنا فالويل لنا..

أمّا الوصف الخامس فهو عن سياهم المشرق إذ تقول الآية: ﴿سيماهم في وجوههم هن لَتُرالسَّجُودِ﴾ \.

«سيما» في الأصل معناها العلامة والهيأة، سواءً أكانت هذه العلامة في الوجه أم في مكان آخر وإن كانت في الاستعبال العرفي تشير إلى علامة الوجه! والأثر الظاهري له...

وبعبارة أخرى أنَّ قيافتهم تدلَّ بصورة جيدة أنهم أناس خاضعون أمام الله والحق والقانون والعدالة، وليست العلامة في وجوههم فحسب، بل في جميع وجودهم وحياتهم تيدو هذه العلامة...

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين يرى بأنّ «السياء» هي الأثر الظاهر في الجبهة من السجود أو أثر التراب عليها من مكان السجدة... غير أنّ هذه الآية كما يظهر لها مفهوم أوسع ترتسم ملامحه على وجوه هؤلاء الرجال الربّانيين...

وبالطبع يمكن أن تكون جباههم ووجوههم على هذه الهيّأة يوم القليامة إلّا أنّ الآيــة تتحدّث عن وضعهم الظاهري في الدنيا...

ر ﴿سيماهم﴾ مبتدأ و﴿ في وجوههم﴾ خبره و﴿ من أثر السجود﴾ قد يكون حالاً عن السيماء والأفضل أن
 تعد «من» نشوية أي: (سيماهم في وجوههم وهذه السيماء والعلامة من أثر سجودهم).

وقد ورد في حديث عن الإمام الصادق في تفسير هذه الجملة أنَّه قال: «هو السهر في الصلاة!» .

ولا مانع من الجمع بين هذه المعاني كلّها!...

وعلىٰ كلّ حال فإنّ القرآن يضيف بعد بيان هذه الأوصاف: ﴿ قُلْكَ هَنْلُهُم فِي التَّورَاقَ ﴾! فهذه حقيقة مقولة قبلاً وأوصافٌ وردت في كتاب ساوي نزل منذ أكثر من ألني عام...

ولكن لا ينبغي أن ننسى أنّ التعبير ب﴿ واللّذينَ معه ﴾ يمكي عن معيّة النّبي في كلّ شيء، في الفكر والعقيدة والأخلاق والعمل لا عن أولئك الذين كانوا في عصره ـ وإن اختلفوا وإيّاه في المنهج.

ثم يتحدّث القرآن عن وصفهم في كتاب سهاوي كبير آخر وهو الإنجيل فيقول: ﴿ وهثلهم في للإنجيل كزرع أخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزّراع﴾ [.

«الشطأ»: معناه الفسيل أو البرعم الذي يخرج إلى جانب الساق الأصلي للـزرع... و«آزره» مشتقٌ من المؤازرة أي المعاونة.

و «استغلظ» مشتق من مادة الغلظة، أي أنَّه متين...

وجملة «استوى على سوقه» مفهومها أنّ هذا الزرع بلغ قدراً من المتانة بحيث ثبت على سيقانه: و «سوق» جمع ساق ـ والتعبير ب يعجب الزراع» يعني أنّ هذا الزرع يكون سريع النمو كثير البراعم وافر النتاج إلى درجة يُسرّ به الزراع ويعجبون منه، والطريف أنّ وصفهم الثّاني في الإنجيل جاء على خمسة أمور أيضاً هي:

"-أخراج الشطأ. ٢-والمؤازرة للنموّ. ٣-والْإستغلاظ. ٤-والإستواء. ٥-والنمو المعجب. وفي الحقيقة إنّ أوصافهم المذكورة في «التوراة» تتحدّث عن أبعاد وجودهم من جهة العواطف والأهداف والأعمال وصورتهم الظاهرية...

وأمّا الأوصاف الواردة في «الإنجيل» فهي تتحدّث عن حركتهم ونموّهم وتكاملهم في جوانب مختلفة (فلاحظوا بدقة).

١. من لا يحضره الفقيه، وروضة الواعظين، طبقاً لما ورد في تفسير نور التقلين، ج ٥، ص٧٨.
 ٢. هناك كلام بين المفسّرين في جملة ﴿ ومثلهم في الإنجيل ﴾ أهي جملة مستقلة ووصف آخر عن أصحاب محمّد ﷺ غير ما وُصفوا في التوراة، أم هي مطوفة على جملة ذلك مثلهم في التوراة؟ فيكون الوصفان مذكورين في كتابين سماويين! الظاهر أنّ الآية ذكرت الوصفين كلاً على حدة في كتاب سماوي ولذلك كرّرت كلمة «مثلهم» ولو كان هذا الوصف معطوفاً على السابق لاقتضت الفصاحة أن يكون التعبير: ذلك مثلهم في التوراة والإنجيل.

أجل هم أناس متصفون بصفات عليا لا يفترون عن الحركة لحظة واحدة... وتتنامئ براعمهم دائماً ويثمرون ويتآزرون كلّ حين... وينشرون الإسلام بأقوالهم وأعمالهم في العالم ويوماً بعد يوم يزداد عددهم في الجتمع الإسلامي!...

أجل، إنهم لا يتكاسلون في حركتهم المتّجهة إلى الإمام داغاً، وهم في حال عبادتهم بماهدون، وفي حال جهادهم عابدون، ظاهرهم سوي، وباطنهم سليم، وعواطفهم صادقة، ونيّاتهم خالصة، وهم مظهر غضب الله بوجه أعداء الحق، ومظهر الرحمة بوجه إخوانهم.

ثم تضيف الآية معقبة: أن هذه الأوصاف العليا وهذا النمو والتكامل السريع وهذه الحركة المباركة بقدر ما تعجب المحبين وتسرهم فهي في الوقت ذاته: ﴿ليغيظ بهم الكفّاد﴾ أ. ويضيف القرآن مختماً هذه الآية المباركة: ﴿وعد الله الّذين لمنوا ومعلوا الصّالحات منهم مغفرة وأجراً عظيماً ﴾.

بديهي أنّ أوصاف أصحاب النّبي التي وردت في بداية الآية محل البحث جمعت فيها الإيمان والعمل الصالح، فتكرار هذين الوصفين إشارة إلى استمرارهما وديومتهما: أي أنّ الله وعد أولئك الذين بقوا على نهجهم من أصحاب محمد تَلَيَّنَ واستمروا بالإيمان والعمل الصالح، وإلّا فإنّ من كان يوماً مع النّبي ويوماً آخر مع سواه وعلى خلاف طريقته فلا يُشملون بهذا الوعد أبداً.

والتعبير بـ «منهم» مع الإلتفات إلى هذه المسألة، وهي أنّ الأصل في كلمة «من» في مثل هذه الموارد التبعيض، وظاهر الآية يُعطي هذا المعنىٰ أيضاً، وهذا التعبير يـدلُّ عـلىٰ أنّ أصحاب النّبي ينقسمون قسمين: فطائفة منهم يواصلون إيمانهم وعملهم الصالح وتشملهم رحمة الله الواسعة وأجره العظيم، وطائفة يحيدون عن نهجه فيحرمون من هـذا الفـيض العظيم!...

وليس معلوماً السبب في إصرار بعض المفسّرين علىٰ أنّ «من» في كلمة «منهم» بيانيّة حيماً. في حين لو ارتكبنا خلاف الظاهر وقلنا إنّ من هنا بيانية فكيف بمكن أن ندع القرائن العقلية هنا، فلا أحد يدّعي أبداً أنّ جميع أصحاب النّبي معصومون وفي هذه الصورة يزول احتمال أنّ كلّ واحد منهم بني علىٰ عمله الصالح وإيمانه، ومع هذه الحال فكيف يعدهم الله

ر يرئ كثير من المفسّرين أنّ اللام في جملة ﴿ليغيظ بهم الكفّار﴾ هي لام التعليل، فيكون مفهوم الجملة: إنّ هذه القوّة والقدرة جعلها الله نصيب أصحاب محمّد ليغيظ بهم الكفّار.

بالمغفرة والأجر العظيم دون قيد وشرط سواءً عملوا الصالحات في طول مسيرتهم، أو أن يعملوا الصالحات في وقت، ثمّ ينحرفوا من منتصف الطريق!...

وهذه اللطيفة تستدعي الإلتفات وهي أنّ جملة: ﴿وَاللَّذِينَ هُعِهِ ﴾ لا تبعني المرافقة الجسدية مع النّبي تَنْفِيلُهُ والمصاحبة الجمهانية لأنّ المنافقين كانوا على هذه الشاكلة أيضاً... بل المراد من «معه» هو المعيّة من جهة أصول الإيمان والتقوى قطعاً... فبناءً على هذا لا يمكننا أن نستنج حكماً كليّاً من الآية الآنفة في شأن جميع المعاصرين والمجالسين للنبي تَنْفَيْنُ ...

# بحثان

#### ١\_ قصة تنزيه الصمابة

المعروف بين علماء أهل السنّة أنّ صحابة رسول الله جميعاً أولو امتياز خاص دون سائر الناس من أمّة محمّد فهم مطهّرون أزكياء معصومون من الزلل وليس لنا الحق في انتقاص أي منهم أو انتقاده و يحرم الإساءة إليهم بالكلام وغيره، حتى أنّ بعضهم قال بكفر من يفعل ذلك واستدلّوا على ذلك بآيات من الذكر الحكيم منها هذه الآبة: ﴿وصد الله الدّيس تَصنوا ومعلوا الصالحات منهم حغفرة وأجراً عظيماً ﴾...

وبالآية ١٠٠ من سورة التوبة إذ نعبًر عن المهاجرين والأنصار بعد ذكرهم في آيات سابقة بقولها: ﴿رضي الله عنهم ورضواعنه﴾.

ولكنّنا إذا ابتعدنا عن الأحكام المسبقة الإعتباطية، فسنجد أمامنا قرائن تتزلزل عندها هذه العقيدة!

الأولى: إنّ جملة: ﴿ وَهِي الله منهم ورضوا منه ﴾ الواردة في سورة التوبة لا تخص المهاجرين والأنصار فحسب، لأنّ في الآية تعبيراً آخر وهو: ﴿ والدّين البّعوهم باحسان ﴾ يشمل كلّ من يتّبعهم بالإحسان والصلاح إلى يوم القيامة.

فكما أنّ «التابعين» إذا كانوا في خط الإيمان يوماً وفي خط الكفر والإساءة يوماً آخـر يخرجون من خيمة رضا الله، فإنّ الموضوع ذاته وارد في الصحابة لأنّهم في آخر سورة الفتح مقيّدون بالإيمان والعمل الصالح أيضاً بحيث لو خرجوا عن هذا القيد ولو يـوماً واحـداً لخرجوا عن رضوان الله سبحانه.

وبتعبير آخر: إنّ كلمة «بإحسان» هي في شأن التابعين والمتبوعين جميعاً، فأي منهما خرج عن خطّ الإحسان فلن يشمله رضا الله ولطفه... الثانية: أنّه يستفاد من الروايات الإسلامية أنّ أصحاب النّبي وإن استازوا بـشرف صحبته، إلّا أنّ من يأتي بعدهم في الفترات المقبلة وهم ذوو عمل صالح وإيمان راسخ أفضل منهم من جهة واحدة وهي أنّ أصحاب النّبي شهدوا معاجزه بجـميع أنـواعـها غـير أنّ الآخرين اتبعوا منهاجه دون مشاهدتها وساروا على هداه بالإفادة من الدلائل الأخر...

ونقرأ في بعض أحاديث النّبي عَنَيْ أنّه سأله أصحابه: «نحن إخوانُك يا رسول الله؟! قال: لا أنتم أصحابي، وإخواني الذين يأتون بعدي. آمنوا بي ولم يروني، وقال: للسعامل مسنهم أجر خمسين منكم، قالوا: بل منهم يا رسول الله؟! قال: بل منكم ردّدها ثلاثاً، ثم قال: لأنّكم تجدون على الخير أعواناً» (

كما نقل في صحيح مسلم عن رسول الله مَنْ الله الله الله الله الله قال: «ودِدْتُ أنّا قد رأينا إخواننا، قالوا: أوَ لسنا إخوانك يا رسول الله؟! فقال: أنتم أصحابي وإخوائنا الذين لم يأتوا بعد» .

ويؤيّد العقل والمنطق هذه المقولة أيضاً حيث إنّ من لم يدركوا رسول الله ولم يتعلّموا بين يديه وهم في الوقت ذاته مثل أصحابه من حيث الإيمان والعمل الصالح فهم أفسضل مسن الصحابة...

الثالثة: إنّ هذا الكلام من وجهة النظر التاريخية مقدوح فيه كثيراً لأنّ بعض الصحابة بعد زمان النّبي نَبَائِنَةً بل حتى في عصره حاد عن جادّة الصواب...

فكيف يمكن أن نُبرَّئ الذين أشعلوا نار فتنة «الجمل» وقتلوا ما قتلوا وحملوا على خليفة رسول الله حقًا بالسيف ولا نعدَّهم آثمين خاطئين...

أو أن نقول إنّ الذين اجتمعوا في النهروان وصفّين وثاروا على وصي رسول الله وخليفته المنتخب من قبل المسلمين وسفكوا الدماء الغزيرة مشمولون برضوان الله ولا غبار عليهم من الذنب والإثم؟!

وأعجب من ذلك كله أن يُعتذر \_عن أولئك الذين أخطأوا كلّ هذه الأخطاء وفعلوا ما فعلوا \_بائنهم مجتهدون، والجمتهد معذور! هكذا وجّهوا الأمر!!

وإذا أمكن أن توجّه أمثال هذه الذنوب الكبيرة على أنّها اجتهاد فلا مجال لمـــــلامة أي قاتل، ولا داعى لإقامة حدود الله في شأنه!! فلعلّه اجتهد فأخطأً!!...

۱. تفسیر روح البیان، ج ۹، ص ۲۱. ۲. صحیح مسلم، ج ۱، ح ۳۹، کتاب الطهارة.

وبتعبير آخر: أنّه قد تقابلت في معركة الجمل وصفين والنهروان طائفتان متحاربتان ومن المسلّم به قطعاً أنّها لم تكونا جميعاً على الحق، لأنّ الجمع بين الضدّين محال، فمع هذا التقدير كيف يمكن القول بأنّ الطائفتين كلتيها مشمولتان برضا الله، والمسألة لم تكن من المسائل العويصة الملتوية ولم يكن التمييز بين الحق والباطل صعباً ولا مشكلاً... فسالجميع كانوا يعرفون أنّ علياً على أمّا طبقاً لنص النّبي عليه أو بانتخاب المسلمين هو الخليفة الحق ومع هذا فقد واجهوه بالسيف، فكيف يُوجّه هذا العمل عن طريق الإجتهاد؟

ولم لا يوجّهون قيام «أصحاب الردّة» في زمان أبي بكر عن طريق الإجتهاد وعدوّهم مرتدّين رسهاً... غير أنّهم برّأوا أصحاب الجمل وصفّين والنهروان من أي ذنب وإثم ال؟ وعلى كلّ حال... يبدو أنّ مسألة «تنزيه الصحابة» بصورة مطلقة كانت حكماً سياسياً لتحفظ جماعة بعد النّبي موقعها وتعوّل على هذا الحكم، وتصون نفسها من الإنتقاد...

وهذا الموضوع لا ينسجم مع حكم العقل ولا مع التواريخ الإسلامية المسلّم بها...

وما أحسن أن نحتكم في شأن أصحاب النّي في الوقت الذي نجلّهم ونحترمهم ذاته \_إلى معيار يقضي عليهم بالحق من خلال أعهالهم وعقائدهم عبر حياتهم من البداية حتى النهاية، ذلك المعيار الذي أفدناه من القرآن الكريم وذلك المعيار الذي وزن النّبي به صحابته...

## ٢\_ الممبّة الإسلامية المتبادلة

في الروايات الإسلامية الواردة في تفسير الآية الأخيرة من سورة الفتح تأكيد لا مزيد عليه على قوله تعالى: ﴿ رحما بينهم ﴾ ومن بين هذه الروايات ما نقرأه عن الإمام الصادق السلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يخذله ولا يخونه ويحق على المسلم الإجتهاد في التواصل والتعاون على التعاطف والمواساة لأهل العاجة وتعاطف بعضهم على بعض، حتى تكونواكما أمركم الله عزَّ وجلَّ رحماء بينكم متراحمين، مغتمين لما غاب عنكم من أمرهم على ما مضى عليه معشر الأنصار على عهد رسول الله» .

إِلَّا أَنَّ العجيب أَنَّ المسلمين في هذا العصر لا يقتدون بتعاليم هذه الآية المؤثرة وما تنقله من خصائص أصحاب رسول الله والمؤمنين الصادقين، وربَّما تحامل بعضهم على بعض وأثار

١. أصول الكافي، طبقاً لتفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٧٧، ح ٩١.

الحفيظة وسفك الدماء وهو ما لم يفعله أعداء الإسلام أحياناً...

ورتبا ارتبطوا بالكفّار وأنشأوا علائق المحبّة حتىٰ تظن أنّهم إخوان مـن أصــل واحــد ونسب واحد.

فلا خبر عن الركوع والسجود ولا النيّات الخالصة ولا ابتغاء فضل الله ولا آثار السجود في سياهم ولا الزرع الذي أخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوىٰ علىٰ سوقه!!

والعجيب أيضاً... أنّه كلّما ابتعدنا عن الأصول القرآنية هذه منينا بالذل والنكبة أكثر فأكثر ومع ذلك لا نلتفت من أين نؤكل؟! وما تزال حميّة الجاهلية تـصدّنا عـن التـفكير وإعادة النظر والعودة نحو القرآن...

اللَّهمَّ نبِّهنا من نومة الغافلين!...

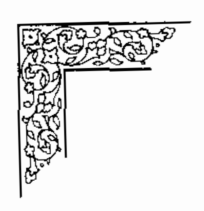
اللَّهمَّ وفَّقنا أن نحيى فيها خلال أصحاب رسول الله وصفاتهم التي ذكرتها هـذه الآيـات البيّنات...

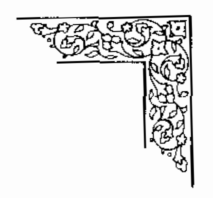
اللّهمَّ ارزقنا الشدّة على أعدائنا والرحمة فيما بيننا والتسليم لأمرك، والإهتمام الى ما توليه إيّانا من العنايات الخاصّة والجد والسعي إلى النهوض بالمجتمع الإسلامي إلى الخير والإزدهار. اللّهمَّ ارزقنا فتحاً مبيناً يتحرّك في ظلّه المجتمع الإسلامي وأن نوفّق إلى نشر تعاليم هذا الدين القويم الذي يهب الحياة للناس في هذا العصر الذي هو أحوج الى المعنويات من أي وقت آخر، وأن نفتح كلّ يوم قلوباً جديدة إلى نور الإسلام...

آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الفتح

8003



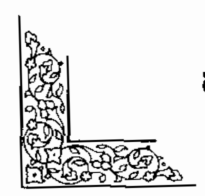




سورة

الحجرات

مدنيّة وعدد آياتها ثماني عشرة





### «سورة الحجرات»

### ممتويٰ السورة:

هذه السورة التي لا تتجاوز ١٨ آية تحملُ في ما تحمل مسائل مهمة تتعلَّق بشخص النَّبي الكريم اللَّي والمجتمع الإسلامي بعضه ببعض وحيث أنَّ أغلب المسائل قالأخلاقية تدور في هذه السورة فيمكن أن نسمِّي هذه السورة ب«سورة الأخلاق والآداب»...

ويمكن على الإجمال تقسيم مضامين السورة على النحو التالي:

القسم الأوّل: آيات بداية السورة وهي تبين طريقة التعامل مع النّبي ﷺ وآدابها وما ينبغى على المسلمين مراعاته من أصول عند حضرة النّبي.

النّاني: تشتمل هذه السورة على سلسلة من أصول «الأخلاق الاجتاعية» المهمّة التي إن عُمل بها وعلى هداها حفظت الحبّة والصفاء والأمن والإتحاد في المجتمع الإسلامي، وعلى العكس من ذلك لو أهملت تكون سبباً للشقاء والنفاق والتفرّق وعدم الأمن...

القالث: الأوامر الإرشادية المتعلّقة بكيفية مواجهة الاختلافات والتسنازع أو القستال الذي قد يقع بين المسلمين أحياناً...

الرابع: يتحدَّث عن معيار قيمة الإنسان عند الله وأهمية التقوى!...

الخامس: يعالج قضية أنّ الإيمان ليس بالقول فحسب بل لابدٌ من ظهور آثاره في أعمال الإنسان والجهاد بالمال والنفس \_إضافةً إلى الإعتقاد في القلب \_.

السادس: يتحدّث عن أنّ الإيمان والإسلام هما هدية إلهية للمؤمنين وبدلاً من أن يمنّوا بالإسلام أو الإيمان ينبغي أن يشكروا الله على هذه الهدية إذ شملهم بها...

السابع؛ والأخير يتحدّث عن علم الله وإطلاعه وعن جميع أسرار الوجمود الخمفية وأعيال الإنسان، وهذا القسم بمثابة الضامن لتنفيذ جميع همذه الأقسام الواردة في همذه السورة!

وتسمية هذه السورة بسورة «الحجرات» لورود هذه الكلمة في الآية الرابعة منها وسنبيّن تفسيرها في السطور التالية...

### فضيلة تلاوة هذه السورة!

يكني أن نعرف فضيلة هذه السورة من حديث نقرؤه عن النّبي في فضلها!... «من قرأ سورة الحجرات اعطى من الأجر عشر حسنات بعدد من أطاع الله وعصاه». \

كما نقراً حديثاً آخر عن الإمام الصادق في فضلها يقول: «من قرأ سورة الحجرات في كلّ للله أو في كلّ يوم كان من زوّار محمد عَنَائِنَا ﴾. `

وبديهي أنّ كلّ هذه الحسنات التي هي بعدد المطيعين والعاصين إنّا تكون في صورة ما لو أخذنا بنظر الاعتبار كلاً من الفريقين وأن نفكّر جيداً فنجعل مسيرنا وفقاً لمنهج المطيعين ونبتعد عن منهج العاصين.

ونيل زيارة النّبي أيضاً فرع على أن نعمل وفق الآداب المذكورة في الحضور عند، ﷺ لأنّ التلاوة في كلّ مكان مقدمة للعمل...

8003

أ. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ذيل الآيات مورد البحث.
 أ. المصدر السابق.

### الآيات

# مِنْ إِلَيْ عِنَ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِ الرَّحِيْرِ

يَنَا يُهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ لَا نُقَدِمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِةٍ عَوَاْ اللَّهَ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

# سبب النزول

ذكر المفسّرون لنزول الآية الأولىٰ من هذه السورة شأناً بل شؤوناً كما ذكـروا لنزول الآيات التي بعدها شؤوناً أخر!

فمن الشؤون التي ذكروها لنزول الآية الأولى أنّه: حين أراد النّبي تَنَافِقُ أن يتوجّه إلى خيبر رغب في أن يخلّف شخصاً معيّناً مكانه في المدينة وينصّبه خليفةً عنه، فاقترح عمر شخصاً آخر، فنزلت الآية الآنفة وأمرت أن لا تقدموا بين يدي الله ورسوله ".

وقال آخرون: كان بعض المسلمين بين الفينة والأخرى يقولون لو نزلت فينا آية لكان أفضل، فنزلت الآية أن لا تقدموا بين يدي الله ورسوله .

٢. المصدر السابق.

١. تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦١٢١.

وقال بعضهم: إنّ الآية تشير إلى أعيال بعض المسلمين الذين كانوا يؤدّون عباداتهم قبل أوانها، فنزلت الآية لتنهاهم عن مثل هذه الأعيال'.

وأمّا في شأن الآية الثانية فقد قال المفسّرون إنّ طائفةً من «بني تميم» وأشرافهم وردوا المدينة، فلمّا دخلوا مسجد النّبي نادوا بأعلى صوتهم من وراء الحجرات التي كانت للنبي: يا محمّد أخرج إلينا، فأز عجت هذه الصرخات غير المؤدّبة النّبي، فخرج إليهم فقالوا له: جئناك لنفاخرك فأجز شاعرنا وخطيبنا ليتحدّث عن مفاخر قبيلتنا، فأجازهم النّبي المنه فنهض خطيبهم وتحدّث عن فضائلهم الخيالية الوهميّة كثيراً...

فأمر النّبي (ثابت بن قيس) أن يردّ عليهم فنهض وخطب خُطبةً بليغة فلم يُبق لخُطبة أولئك من أثر!...

ثمٌ نهض شاعرهم والليّ قصيدة في مدحهم فنهض «حسان بن ثابت» فردَّ عليه بقصيدةٍ شافية كافية!

فقام رجلٌ من أشراف تلك القبيلة واسمه «الأقرع» فقال: إنّ هذا الرجل يـعني محــمّداً خطيبه أبلغ من خطيبنا وشاعره أجدر من شاعرنا وصدى صوته أبعد مدى من صوتنا...

فأمر النّبي ﷺ أن تُهدئ لهم هدايا ليكتسب قلوبهم إليه فكان أن تأثّروا بمـثل هـذه المسائل فاعترفوا بنبوّته!

فالآيات محل البحث ناظرة إلى هذه القضية والأصوات من خلف الحجرات.

وهناك شأن آخر لنزول الآية بل هو يتعلّق بالآية الأولى وما بعدها وهو أنه في السنة التاسعة للهجرة [حين كانت القبائل تَفُد على النّبي للسلام عليه أو للمعاهدة معه] وقد عُرف العام ذلك «بعام الوفود» وعند وصول ممثلي قبيلة تميم إلى النّبي عَنَيْ قال أبو بكر: ليكن «القعقاع» (أحد أشراف تلك القبيلة) أميرها، واقترح عمر أن يكون «الحابس بن أقرع» أميرها، فقال أبو بكر لعمر أردت أن تخالفني، فردَّ عليه عمر بأنه لم يُرد مخالفته أبداً، فتعالى الصياح والضجيج بينها، فنزلت الآيات الآنفة... أي لا تقترحوا في الأمور على النّبي شيئاً ولا تتقدّموا عليه في العمل ولا ترفعوا أصواتكم عند النّبي ".

١. تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦١٢١.

٢. كان «ثابت بن قيس» خطيب الأنصار وخطيب النّبي عَيَّبُونَ كما كان حسّان بن ثابت شاعره [أسد الغابة، ج ١، ص ٢٢٩].

٣. تفسير القرطبي، ج ٩. ص ٦١٢١، وتفسير في ظلال القرآن، ج ٧. ص ٥٢٤، وسيرة ابن هشام، ج ٤. ص

## الثفسير

# آداب المضور عند النّبي:

كها أشرنا آنفاً أنَّ في محتوى هذه السورة قسماً من المباحث الأخلاقية المهمّة والأوامر والتعليات الإنضباطية التي تدعونا إلى تسمية هذه السورة بسورة الأخلاق، وهذه المسائل والتعليات تقع في الآيات الأول من السورة محل البحث \_والآيات هذه على نحوين من التعليات.

الأول: عدم التقدّم على الله ورسوله وعدم رفع الصوت عند رسول الله ﷺ ... فتقول الآية الأولى في هذا الصدد: ﴿يَا لَيْهَا الَّذِينَ لَمَنُوا لا تقدّمُوا بين يدي الله ورسوله والتّقوا الله إنّ الله سميع عليم﴾.

والمراد من عدم التقديم بين يدي الله ورسوله هو أن لا يُقترح عليهما في الأمور، وترك العجلة والإسراع أمام أمر الله ورسوله...

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين أرادوا أن يحدّدوا مفهوم الآية وجعلوه منحصراً بأداء العبادات قبل وقتها، أو التكلّم قبل كلام رسول الله وأمثال ذلك، إلّا أنّه من الواضح أنّ للآية مفهوماً واسعاً يشمل أي تقدّم وإسراع في كلّ خطّة ومنهج '.

إنّ مسؤولية انضباط السائرين إزاء القادة وخاصةً إزاء القـادة الإلهــيين تــقتضي ألّا يتقدّموا عليهم في أي عمل وقول ولا يعجل أحد عندهم.

وبالطبع فإن هذا الكلام لا يعني بائه لا يجوز لهم أن يتشاوروا مع النّبي إذا كان لديهم شيء يجدر بيانه، بل المراد منه إلّا يعجلوا ويبادروا بالتصميم قبل أن يوافق النّبي على ذلك حتى أنّه لا ينبغي أن تثار أسئلة ومناقشات أكثر ممّا يلزم في شأن المسائل، بل يسبغي أن يترك الأمر للقائد نفسه أن يبيّن المسائل في حينها، لا سيا إذا كان القائد معصوماً الذي لا يغفل عن أي شيء! كما أنّه لو سُئل المعصوم أيضاً، لا يحقّ للآخرين أن يجيبوا السائل قبل أن يردّ عليه المعصوم، وفي الحقيقة أنّ الآية جمعت كلّ هذه المعاني في طيّها.

<sup>﴿</sup> ٢٠٦ فما بعد (مع شيء من التفاوت والإختلاف) كما ورد في صحيح البخاري، ج ٦، ص ١٧٢، في تفسير سورة الحجرات.

٨ ورد الفعل «لا تقدّموا» على صيغة الفعل المتعدّي إلّا أنّ المفعول محذوف هنا وتقدير»: لا تقدّموا أمراً بين يدي الله وبالرغم من أنّ يدي الله وبالرغم من أنّ الفعلين مختلفان شكلاً إلّا أنّ المعنى أو النتيجة واحدة.

والآية الثانية تشير إلى الأمر الثّاني فتقول: ﴿يَا لَيْهَا الَّذِينَ لَمَنُوا لَا تَرَفَعُوا أَصُولَتُكُمْ فُوق صوت النّبيّ ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون﴾.

والجملة الأولى: ﴿ لاترفعوا أصواتكم فوق صوع النّبيّ ﴾ إنسارة إلى أنّه لا يستبغي رفع الصوت على صوت النّبي، فهو بنفسه نوع من الإساءة الأدبية في محضره المبارك، والنّبي له مكانته، وهذا الأمر لا يجدر أن يقع أمام الأب والأم والأستاذ لأنّه مخالف للإحترام والأدب أيضاً.

أمّا جملة: ﴿لا تجهروا له بالقول ﴾ فيمكن أن تكون تأكيداً على المعنى المتقدّم في الجملة الأولى، أو أنّها إشارة إلى مطلب آخر، وهو ترك مخاطبة النّبي عَنْ بالنداء «يا محمّد» والعدول عنه بالقول: «يا رسول الله»!...

غير أنّ جماعة من المفسّرين قالوا في الفرق بين الجملتين آنفتي الذكر ما يلي: إنّ الجملة الأولى ناظرة إلى زمان يتحادث الناس فيه مع النّبي، فلا ينبغي لأحد أن يرفع صوته فوق صوت النّبي عَنْ أمّا الجملة الثانية فناظرة الى زمان يكون الرّسول فيه صامتاً وأصحابه يُحدّثونه، فني هذه الحالة أيضاً لا ينبغي رفع الصوت عنده.

والجمع بين هذا المعنى والمعنى السابق أيضاً ـ لا مانع منه كما أنّه ينسجم مع شأن نزول الآية. وعلى كلّ حال فظاهر الآية هو بيان أمرين مختلفين...

وبديهي أنّ أمثال هذه الأعيال إن قصد بها الإساءة والإهانة لشخص النّـبي ومـقامه الكريم فذلك موجب للكفر، وإلّا فهو إيذاء له وفيه إثم أيضاً...

وفي الصورة الأولى تتّضح علة الحبط وزوال الأعمال، لأنّ الكفر يحبط العمل ويكون سبباً في زوال ثواب العمل الصالح...

وفي الصورة الثانية أيضاً، لا يمنع أن يكون مثل هذا العمل السيء باعثاً على زوال ثواب الكثير من الأعمال.

وقلنا سابقاً في بحث الحبط أنّه لا مانع من زوال ثواب بعض الأعمال بسبب بعض الذنوب الخاصة، كما أنّ زوال أثر بعض الذنوب بسبب الأعمال الصالحة قطعيّ أيضاً... وهناك دلائل كثيرة في الآيات القرآنية أو الأحاديث الشريفة على هذا المعنى ورغم أنّ هذا المعنى لم يثبت

علىٰ أنّه قانون كلّي في جميع الحسنات والسيئات، إلّا أنّه توجد دلائل نقلية في شأن بعض الحسنات والسيئات المهمّة ولايوجد دليل عقلي مخالف لها! `.

وقد ورد في رواية أنّه حين نزلت الآية آنفة الذكر قال «ثابت بن قيس» خطيب النّبي الذي كان له صوت جهوري عالٍ: أنا الذي رفعت صوتي فوق صوت النّبي فحبطت أعمالي وأنا من أهل النّار...

فيلغ ذلك سمع النّبي ﷺ فقال: «هو من أهل الجنّة» ﴿ لأنّه حين فعل ذلك للمؤمنين أو أمام الخالفين وكان ذلك أداءً لوظيفة إسلامية.

كما أنّ ابن العباس بن عبد المطلب نادئ بأمر النّبي الذين فرّوا في معركة «حنين» بصوت عال ليعودوا إلى ساحات القتال!

وفي الآية الأخرى مزيد تأكيد على النواب الذي أعدّه الله لأولئك الذين يمتثلون أمر الله ويراعون الآداب عند رسول الله فتقول: ﴿ إِنْ الَّذِينَ يَعْضُونَ أَصُواتُهُم مند رسول الله أولئك الذين لمتحن الله قلوبهم للتّقوى لهم معفرة وأجر عظيم ﴾ ``.

كلمة «يغضون» مشتقة من غض \_ على وزن حظ \_ ومعناها تقليل النظر أو خفات الصوت ويقابل هذه الكلمة الإمعان بالنظر والجهر بالصوت.

وكلمة «امتعن» مشتقة من الامتعان، والأصل في استعالها إذابة الذهب وتطهيره من غير الخالص، كما أنّها تستعمل في بسط الجلد المعدّ للدّبغ، ثمّ استعملت بعدئذ في مطلق الاختبار كما هي الحال بالنسبة للآية محل البحث، ونتيجة ذلك خلوص القلب وبسطه لقبول التقوئ...

وممًا يسترعي الإنتباء أنّ الآية السابقة ورد فيها التعبير بالنبي، إلّا أنّ هذه الآية ورد التعبير فيها عنه برسول الله، وكلتا الآيتين تشير إلى هذه «اللطيفة»: وهي أنّ النّبي ليس عنده شيءٌ من نفسه، بل هو رسول الله ونبيّه، فإساءة الأدب إليه إساءة الأدب إلى الله ورعاية الأدب إليه رعاية لله.

١. لمزيد الإطلاع بحثنا مسألة الحبط في ذيل الآية ٢١٧ من سورة البقرة، (فليراجع).

تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٣٠، وقد ورد هذا الحديث بتفاوت في بعض الكلمات عند كشير سن المفشرين ولاسيما البخاري في صحيحه وسيد قطب في تفسيره في ظلال القرآن وغيرهما.

٣. «اللام» في كلمة «التقوى» في الحقيقة هي لام الغابة وليست (لام العلّة) أي أنّ الله يجعل قلوب أولئك مهيّأة للقبول والتقوى. لأنّ القلب إذا لم يُخلُص ولم يصف فلا يكون محلاً للتقوى حقيقةً.

ونكّرت كلمة «مغفرة» للتعظيم والأهمية... أي إنّ الله يجعل نصيبهم المـغفرة الكـبرى والتامة، وبعد تطهيرهم من الذنب يرزقهم الأجر العظيم، لأنّه لا بدّ من التطهير من الذنب أولاً، ثمّ الإنتفاع من الأجر العظيم من قِبل الله..

أمّا الآية الأخرى فتشير إلى جهل أولئك الذين يجعلون أمر الله وراء ظهورهم، وعدم إدراكهم فتقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ينادونك مِن وراء الحجرات أكثرهم الايعقلون﴾.

فأي عقلٍ يدفع الإنسان إلى أن ينادي برفيع صوته أمام أعظم سفير إلهي فلا يلتفت الى آداب النداء كما فعلت قبيلة بني تميم فنادت النّبي بصوت مزعج يا محمّد يا محمّد أخرج إلينا وهو مركز الحبّة والعطف الإلهي؟!

وأساساً كلّما ترقيً عقل الإنسان زيد في أدبه فيعرف القيم الأخلاقية بصورة أحسن ومن هنا فإنّ إساءة الأدب دليل على عدم العقل، أو بتعبير آخر إنّ إساءة الأدب عمل الحيوان، أمّا الأدب أو رعاية الأدب فهو من عمل الإنسان...

جملة ﴿أكثرهم لا يعقلون﴾ «الأكثر» في لغة العرب يطلق أحياناً بمعنى الجسميع، وإغّا استعمل هذا اللفظ رعاية للإحتياط في الأدب حتى لو أنّ واحداً أستثني من الشمول لا يضيع حقّه عند التعبير بالأكثر، فكأنّ الله يريد أن يقول: إنّي أنا الله الذي أحطت بكلّ شيء علماً، عند الكلام على مثل هذه الأمور أراعي الأدب في ذلك فعلام لا تراعون في كلامكم هذه الناحية؟!

أو لأنّه يوجد فيهم أناس يعقلون حقّاً، ولعادة الناس وعدم التفاتهم في رفع الصوت يريد القرآن أن يحذّرهم بهذا الأسلوب أن لا ينسوا الأدب وأن يستعملوا عقولهم وأفكارهم عند الكلام...

«الحجرات»: جمع «حجرة» وهي هنا إشارة إلىٰ البيوت المتعددة لأزواج النّبي المجاورة للمسجد...

وأصل الكلمة مأخوذ من «العَجْر» على وزن الأجر: أي المنع لأنّ الحجرة تمنع الآخرين من الدخول في حريم «حياة» الإنسان... والتعبير بهوراء» هناكناية عن الخارج من أي جهة كان، لأنّ أبواب الحجرات كانت تتفتح على المسجد أحياناً فيقف الجهلة عندها فينادون: يا محمد أخرج إلينا، فمنعهم القرآن ونهاهم عن ذلك!...

١. «بيوت» جمع «بيت» وهذا اللفظ يطلق على الغرفة الواحدة [أو مجموع الغرف في مكان واحد لعائلة معيّنة] وهو مشتقٌ من العبيت ليلاً...

ويضيف القرآن إكمالاً للمعنىٰ في نهاية الآية قائلاً: ﴿وَلُولَتُهُم صِيرُولَ حَتَّىٰ تَحْرَجَ اللَّهِمُ لَكَانَ خيراً لهم﴾.

صحيح أنّ العجلة قد تجعل الإنسان أحياناً يبلغ قصده بسرعة، إلّا أنّ الصبر في مثل هذا «المقام» والتأنّي مدعاة إلى المغفرة والأجر العظيم.

وحيث إن بعضهم قد ارتكبوا جهلاً هذا الخطأ من قبل، واستوحشوا من هذا الأمر وحاسبوا أنفسهم بعد نزول الآية، فإن القرآن يضيف قائلاً إنهم تشملهم الرحمة عند التوبة: ﴿والله عَفُور رحيم﴾.

### بحوث

## ١- الأدب أغلى القيم

اهتم الإسلام اهتماماً كبيراً بمسألة رعاية الأدب، والتعامل مع الآخسرين مقروناً بالإحترام والأدب سواءً مع الفرد أم الجهاعة، ونشير إلى طائفة من الأحاديث الشريفة هنا على أنها شواهد وأمثال لهذا العنوان...

اً يقول الإمام علي ﷺ : «الآداب خُللُ مجدَّدة» ﴿ .

ويقول في مكان آخر: الأدب يُغني عن الحسب أ.

كما أنّنا نقراً حديثاً آخر عن الإمام الصادق الله يقول فيه: «خمس من لم تكن فيه لم يكن كن يه لم يكن كثير فيه مستمتع؛ قيل؛ وما هنّ يا بن رسول الله قال الله الدين والعقل والحياء وحسن الخلق وحسن الأدب» ...

ونقراً في مكان آخر حديثاً عنه ﴿ أيضاً يقول فيه: لا يطمعن ذو الكبر في الثناء الحسن ولا الخبّ في كثرة الصديق ولا السيء الأدب في الشرف ...

ولذلك فإنّنا حين نقرأ تأريخ حياة القادة في الإسلام وننعم النظر فيها نلاحظ أنهم يراعون أهم النقاط الحسّاسة واللطائف الدقيقة في الأخلاق والآداب حتى مع الأناس البسطاء، وأساساً فإنّ الدين مجموعة من الآداب، الأدب بين يدي الله والأدب بين يدي الله والأدب بين يدي الرّسول والأثمة المعصومين، والأدب بين يدي الأستاذ والمعلم، أو الأب والأم والعالم والمفكّر...

٣. المصدر السابق، ص ٦٧.

٢. بحار الأنوار، ج ٧٥، ص ٦٨.

نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٥.

المصدر السابق.

والتدقيق في آيات القرآن الكريم يكشف عن أنّ الله سبحانه بما له من مقام العظمة حين يتكلّم مع عباده، يراعي الآداب بتامها...

فحيث يكون الأمر على هذه الشاكلة فمن المعلوم عندئذ ما هي وظيفة الناس أمام الله؟ وما هو تكليفهم؟! ونقرأ في بعض الأحاديث الإسلامية أنّه حين نزلت الآيات الأولى من سورة «المؤمنون» وأمرتهم بسلسلة من الآداب الإسلامية، ومنها مسألة الخشوع في الصلاة، وكان النّبي عَيَالِيَّ ينظر أحياناً إلى السهاء عند الصلاة ثمّ ينظر إلى الأرض مطرقاً برأسه «لا يرفعه» .

وفي ما يخص النّبي تَنْبَيْنَ كان هذا الموضوع ذا أهمية أيـضاً إذ صرّح القـرآن في آيـاته بالإعراض عن اللغو عنده وعدم رفع الصوت والصخب، فكلّ ذلك مـوجب للـحبط في الأعمال واضمحلال النواب.

وواضع أنّه لا تكني رعاية هذه المسألة الخلقيّة عند النّبي فحسب، بل هناك أمور أخرىٰ ينبغي مراعاتها في حضوره، وكما يعبّر الفقهاء ينبغي إلغاء الخصوصية هنا وتنقيح المناط بما سبق أشباهه ونظائره!

ونقراً في سورة النور الآية ٦٣ منها: ﴿لا تجعلوا دعاء الرّسول بينكم كدعا، بعضكم بعضاً ﴾... وقد فسّرها جماعة من المفسّرين بأنه «عندما تنادون النّبي فنادوه بأدب واحترام يليقان به لاكما ينادي بعضكم بعضاً »...

الطريف هنا أنّ القرآن عدّ أولئك الذين يغضون أصواتهم عند رسول الله ويسراعون الأدب بأنّهم مطهّرو القلوب وهم مهيّأون للتقوى، وجديرون بالمغفرة والأجر العظيم... في حين أنّه يعدّ الذين ينادونه من وراء الحجرات ويسيئون الأدب عنده -كالأنعام -أكثرهم لا يعقلون.

حتى أنّ بعض المفسّرين توسّعوا في الآيات محل البحث وجعلوا لها مراحل أدنى أيضاً بحيث تشمل المفكّرين والعلماء والقادة من المسلمين، فوظيفة المسلمين أن يراعوا الآداب بين أيديهم...

وبالطبع فإنّ هذه المسألة أكثر وضوحاً في شأن الأئمة أولي العصمة، حتىٰ أنَّه بلغنا بعض

١. راجع تفسير مجمع البيان والتفسير الكبير، ذيل الآية ٢ من سورة المؤمنون،

الروايات الواردة عن أهل البيت أنّه «حين دخل أحد الأصحاب على الإمام بادره الإمام دون مقدّمة: أما تعلم أنّه لا ينبغي للجنب أن يدخل بيوت الأنبياء» \.

وورد التعبير في رواية أخرى بهذه الصورة: «أنّ بيوت الأنبياء وأولاد الأنبياء لا يدخلها الجنب».

وملخص القول أنّ مسألة رعاية الآداب أمام الكبير والصغير تشمل قسماً كبيراً من التعليات الإسلامية بحيث لو أردنا أن ندرجها ضمن بحثنا هذا لخرجنا عن تفسير الآيات، إلّا أنّنا نختم بحثنا بحديث عن الإمام علي بن الحسين (السجّاد) في «رسالة الحقوق» حيث قال في «مورد رعاية الأدب أمام الأستاذ»:

«وحق سائسك بالعلم التعظيم له والتوقير لمجلسه وحسن الإستاع إليه والإقبال عليه وأن لا ترفع عليه صوتك ولا تجيب أحداً يسأله عن شيء حتى يكون هو الذي يجيب ولا تحدّث في مجلسه أحداً ولا تغتاب عنده أحداً وأن تدفع عنه إذا ذكر عندك بسوء وأن تستر عيوبه و تظهر مناقبه ولا تجالس له عدواً ولا تعادي له ولياً فإذا فعلت ذلك شهدت لك ملائكة الله بائك قصدته و تعلّمت علمه لله جلّ اسمه لا للناس» آ.

### ٢\_ رفع الصوت عند قبر الرسول

قال جماعة من العلماء والمفسّرين أنّ الآيات محل البحث كما أنّها تمنع رفع الصوت عند النّبي حال حياته فهي كذلك شاملة للمنع بعد وفاته ".

وإذا كان المراد من تعبيرهم آنفاً شمول العبارة في الآية، فظاهر الآية يخبص زمان حياته عَلَيْ لاَنْها تقول: ﴿لا ترفعوا أصولتكم فوق صوب النّبيّ وذلك في حالة ما يكون النّبي له حياة جسمانية وهو يتكلّم مع أحد فلا يجوز رفع الصوت فوق صوته...

لكن إذا كان مرادهم المناط وفلسفة الحكم وهي واضحة في هذه الموارد وأمثالها وأهل العرف يُلغون «الخصوصية»، فلا يبعد التعميم المذكور، لأنّه من المسلّم به أنّ الهدف هنا رعاية الأدب واحترام ساحة قدس النّبي، فعلىٰ هذا متىٰ ماكان رفع الصوت عند قبره

١. بحار الأنوار، ج٢٧، ص٢٥٥.

٢ المحجّة البيضآء، ج ٣. ص ٤٥٠ (باب آداب الصحبة والمعاشرة).

٣. تفسير روحالمعاني، ج ٢٦، ص ١٢٥.

نوعاً من هتك الحرمة فهو بدون شكّ غير جائز، إلّا أن يكون أذاناً للصلاة أو تلاوةً للقرآن أو إلقاء خطبة... وأمثال ذلك فإنّ هذه الأمور ليس فيه أي إشكال لا في حياة النّبي ولا بعد وفاته...

ونقرأ حديثاً في أصول الكافي نُقل عن الإمام الباقر في شأن ما جرى للحسن بعد وفاته وممانعة عائشة عن دفنه في جوار رسول الله جاء فيه أنه حين ارتفعت الأصوات استدل الإمام الحسين الله بالآية: ﴿يَالَيْهَا اللَّذِينَ آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النّبيّ ﴾ ونقل عن رسول الله الله الله الله عزم من المؤمنين أمواتاً ما حرّم منهم أحياءاً .

وهذا الحديث شاهد آخر على عموم مفهوم الآية!

# ٣ـ الإنضياط الإسلامي في كلّ شيء وفي كلّ مكان

إنّ مسألة المديرية لا تتم بدون رعاية الإنضباط، وإذا أريد للناس العمل تحت مديرية وقيادة حسب رغبتهم، فإنّ اتساق الأعهال سينعدم عندئذٍ وإن كان المديرون والقيادة جديرين.

وكثير من الأحداث والنواقص التي نلاحظها تحدّث عن هذا الطريق، فكم من هزيمة أصابت جيشاً قوياً أو نقصاً حدث في أمريهم جماعة وما إلى ذلك كان سببه ما ذكرناه آنفاً... ولقد ذاق المسلمون أيضاً مرارة مخالفة هذه التعاليم مراراً في عهد النّبي على أو بعده، ومن أوضع الأمور قصة هزيمة المسلمين في معركة أحد لعدم الإنضباط من قبل جماعة قليلة من المقاتلين.

والقرآن يئير هذه المسألة المهمّة في عبارة موجزة في الآية الآنفة وبأسلوب جامع طريف إذ يقول: ﴿يَا لَيْهَا الَّذِينَ لَمَنُوا لا تَقَدُّمُوا بِينَ يَدِي الله ورسوله ﴾.

ومفهوم الآية كما أشرنا سابقاً واسع إلى درجة أنّها تشمل أي نوع من أنــواع التــقدّم والتأخّر والكلام والتصرّفات الذاتية الخارجية عن تعليمات القيادة...

ومع هذه الحال فإنّنا نلاحظ في تاريخ حياة النّبي الله موارد كثيرة يتقدّم فيها بعض الأفراد على أمره أو يتخلّفون ويلوون رؤوسهم فيكونون موضع الملامة والتوبيخ الشديد... ومن ذلك ما يلي...

١. أصول الكافي، ج ١، ص ٣٠٢، نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٨٠.

۱- حين تحرّك النّبي الفتح مكّة في السنة الثامنة للهجرة كان ذلك في شهر رمضان وكان معه جماعة كثيرة، منهم الفرسان ومنهم المشاة، ولمّا بلغ (منزل) كراع الغميم أمر بإناء ماء، فتناول منه الرّسول وافطر ثمّ أفطر من كان معه، إلّا أنّ العجيب أنّ جماعة منهم (تقدّم على النّبي) ولم يوافقوا على الإفطار وبقوا صاغين فسهاهم النّبي النّبي العُصاة !!

٢- ومثل آخر ما حدث في حجة الوداع في السنة العاشرة للهجرة حيث أمر النبيّ أن ينادي المنادي: «من لم يسق منكم هدياً فليحلّ وليجعلها عمرة، ومن ساق منكم هدياً فليقم على إحرامه» ثمّ يؤدّي مناسك الحج وأنّ من جاء بالهدي (وحجّه حجّ إفراد) فعليه أن يبتى على إحرامه... ثمّ قال المنجيّة «لولا أنّي سقت الهدي لأحللت، وجعلتها عمرة، فمن لم يسق هدياً فليحلّ». إلّا أنّ جماعة أبوا وقالوا كيف يمكننا أن نحل وما يزال النّبي محرماً أليس قبيحاً أن غضى للحج بعد أداء العمرة ويسيل منا ماء الغسل «من الجنابة».

فساء النّبي ما قالوا ووبّخهم ولامهم ً.

٣- قصة التخلّف عن جيش أسامة عندما أراد النّبي عَنَيْ أن يلتحق بالرفيق الأعلى معروفة حيث أمر بَيْنِ المسلمين أن ينفذوا جيش أسامة بن زيد ويتحرّكوا إلى حرب الروم وأمر المهاجرين والأنصار أن يتحرّكوا مع هذا الجيش...

ولعلّ النّبي ﷺ أراد ألّا تقع عند رحلته مسائل في أمر الخلافة \_وقد وقعت \_حتىٰ أنّه لعن المتخلّفين عن جيش أسامة ومع كلّ ذلك تخلّف جماعة بحجة أنّهم لا يستطيعون أن يتركوا النّبي في مثل هذه الظروف "!!...

٤\_ قصة «القلم والدواة» معروفة أيضاً وهي في الساعات الأخيرة من عمر النبي الله الله عنه الله عنه والأحسن أن ننقل ما جاء من عبارة في صحيح مسلم بعينها هنا: «لمّا خُضر رسول الله وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب فقال النبي: هلم اكتب لكم كتاباً لا تضلّون بعده، فقال عمر إنّ رسول الله قد غلب عليه الوجع، وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله، فاختلف أهل البيت، فاختصموا فمنهم من يقول: قرّبوا يكتب لكم رسول الله كتاباً لن تضلّوا بعده ومنهم من من يقول: قرّبوا يكتب لكم رسول الله كتاباً لن تضلّوا بعده ومنهم من المنهم المنهم المنهم المنهم المنهم المنهم من المنهم المنهم

نقل هذا الحديث كثير من العؤرخين والمحدّنين ومنها ما ورد في وسائل الشيعة، ج ٧، ص ١٢٥، (باب من يصح منه الصوم) مع شيء من التلخيص.

٢ بحار الأنوار، ج ٢١، ص ٣٨٦ (بشيء من التصرّف والإختصار).

٣. ذكر هذه القصة مؤرّخون كُثر في كتُب التاريخ الاسلامي وهي من الحوادث المهمّة في تـــاريخ الاســـلام «لمزيد الاطلاع يُراجع كتاب المراجعات ـــالمراجعة ٩٠ ــمنه».

يقول ما قال عمر فلمًا أكثروا اللغو والإختلاف عند رسول الله قال رسول الله قوموا» ` إ...

وممًا تجدر الإشارة إليه أنّ هذا الحديث عينه نقله البخاري في صحيحه باختلاف يسير جداً «صحيح البخاري، ج ٦، باب مرض النّبي، ص ١١».

وهذه القضية من الحوادث المهمّة في التأريخ الإسلامي التي تحتاج إلى تحليل وبسط ليس هنا محلّه ولكنّها على كلّ حال من أجلى موارد التخلّف عن أمر النّبي ومخالفة الآية محسل البحث: ﴿يَا لَيْهَا الَّذِينَ آمنوا لا تَقَدّمُوا بِينَ يَدِي الله ورسوله﴾...

وما يهمتنا هنا أنّ رعاية الإنضباط الإسلامي والإلهي تحتاج إلى روح التسليم المطلق وقبول القيادة «الإلهيّة» في جميع شؤون الحياة والإيمان المتين بمقام القائد الشامخ... عن هنام القيادة «الإلهيّة» في جميع شؤون الحياة والإيمان المتين بمقام القائد الشامخ...

۱.صحیح مسلم، ج ۳، ص ۱۲۵۹، (کتاب الوصیة، ح ۲۲).

يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَإِن جَآءَ كُوۡ فَاسِقُ إِنبَا فَتَبَيّنُوۤ أَن تَصِيبُوا فَوَمَّا بِحَهَلَةِ فَنُصِيحُوا عَلَى مَافَعَلَتُمْ نَدِمِينَ ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللّهِ لَوَيُطِيعُكُوْ فِي كَثِيرِمِنَ الْأَمْنِ لَعَنَامُ وَلَكُمْ اللّهِ عَلَى مَافَعَلُمُ وَلَكُونَ اللّهَ عَلَيْهُ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفُرُ وَالْفُسُوقَ لَعَنِيمُ وَلَكِنَ اللّهَ حَبّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَنَ وَزَيّنَهُ فِي قُلُوبِكُو وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفُرُ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَئِهَ كَهُ مُ الرّشِدُ ون فَضَلًا مِنَ اللّهِ وَيَعْمَةً وَاللّهُ عَلِيمُ مَكِيمُ ﴿ وَالْمُعَلِيمُ مَكِيمُ ﴾

# سبب النزول

قال بعض المفسّرين كالطبرسي في مجمع البيان: هناك قولان في شأن نزول الآية الأولى! من الآيات أعلاه، ولكنّ بعضهم اكتفىٰ بقول واحد منهما كالقرطبي وسميد قسطب، ونسور الثقلين.

فالقول الأوّل في شأن نزول الآية محل البحث الذي ذكره أغلب المفسّرين أنّ الآية الكريمة: وإلى أيّها الدّين آمنوا إن جابحم فاسق بنبا في زلت في «الوليد بن عقبة» وذلك أنّ النّبي عَلَيْ أرسله لجمع الزكاة من قبيلة «بني المصطلق» فلمّا علم بنو المصطلق أنّ مبعوث الرّسول قادم إليهم سّروا كثيراً وهُرعوا لاستقباله، إلّا أنّ الوليد حيث كانت له خصومة معهم في زمان الجاهلية، شديدة، تصوّر أنهم يريدون قتله.

فرجع إلى النّبي «ومن دون أن يتحقّق في الأمر» وقال: يا رسول الله إنّهم امتنعوا عن دفع الزكاة «ونعرف أنّ عدم دفع الزكاة هو نوع من الوقوف بوجه الحكومة الإسلامية فبناءً على ذلك فإنّ مدّعي الوليد يقتضي أنّهم مرتدّون»!!

فغضب النّبي ﷺ لذلك وصمّم علىٰ أن يقاتلهم فنزلت الآية آنفة الذكر الله

١٠ تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٣٢.

وأضاف بعضهم أنّ النّبي عَنَيْقَ حين أخبره الوليد بن عقبة بارتداد قبيلة (بني المصطلق) أمر خالد بن الوليد بن المغيرة أن يمضي نحوها وأن لا يقوم بعمل حتى يتريث ويعرف الحق... فضى خالد ليلاً وصار قريباً من قبيلة بني المصطلق وبعث عيونه ليستقصوا الخير فعادوا إليه وأخبروا بأنهم مسلمون «أوفياء لدينهم» وسمعوا منهم صوت الآذان والصلاة، فغدا خالد عليهم في الصباح بنفسه فوجد ما قاله أصحابه صدقاً فعاد إلى النّبي وأخبره بما فغدا خالد عليهم في الصباح بنفسه فوجد ما قاله أصحابه صدقاً فعاد إلى النّبي وأخبره بما رأى فنزلت الآية آنفة الذكر، وعقب النّبي عليها... «التأنّى من الله والعجلة من الشيطان» أ

وذكر بعض المفسّرين قولاً آخر في شأن نزول الآية وعوّلوا عليه فحسب، وهو أنّ الآية نزلت في «مارية القبطية» زوج النّبي وأم إبراهيم عَنْي، لانّه قبل للنّبي عَبَالِنَا أنّ لها ابس عممًّ «يُدعىٰ جريحاً» تتردّد إليه أحياناً «وبينهها علاقة غير مشروعة» فأرسل النّبي عَبَالِنَا خلف على الله فقال له «يا أخى خذ السيف فإن وجدته عندها فاضرب عنقه...».

فأخذ أمير المؤمنين السيف ثم قال بأبي أنت وأمي يا رسول الله: أكون في أمرك إذا أرسلتني كالسكة المحياة؛ أمضي لما أمرتني أم الشاهد يَرى ما لا يرى الغانب فقال على: «بل الشاهد يرى ما لا يرى الغانب»، قال على: فأقبلتُ متوشّحاً بالسيف فوجدته عندها فاخترطت السيف فلم عرف أني أريده أنى نخلة فرق إليها ثم رمى بنفسه على قفاه وشغر برجليه فإذا أنه أجب امسح ماله مما للرجال قليل ولا كثير فرجعت فأخبرت النّبي على فقال: «الحمد فه الذي يصرف عنا السوء أهل البيت» أ

وورد هذا الشأن ذاته في تفسير نور الثقلين ج ٥ مع اختلاف يسير في العبارات...

# التفسير

## لا تكترث بأمبار الفاسقين:

كان الكلام في الآيات الآنفة على ما ينبغي أن يكون عليه المسلمون ووظائفهم أسام قائدهم ونبيّهم محمّد عَلَيْهُ وقد ورد في الآيات المتقدّمة أمران مههّان، الأوّل أن لا يقدموا بين يديه و الآخر هو مراعاة الأدب عند الكلام معه وعدم رفع الصوت فوق صو ته...

أمَّا الآيات محل البحث فهي تبيَّن الوظائف الأخرى علىٰ هذه الأمَّة إزاء نبيُّها. وتقول

١٠ تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦١٣١.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٩. ص ١٣٢، كما ورد في تفسير نور الثقلين بصورة مسهبة، ج ٥. ص ٨١.

ينبغي الاستقصاء عند نقل الخبر إلى النّبي فلو أنّ فاسقاً جاءكم بنباً فتثبّتوا وتحقّقوا سن خبره، ولا تكرهوا النّبي على قبول خبره حتى تعرفوا صدقه... فتقول الآيات أوّلاً: ﴿يالَيّها للّذِينَ لَمْنُولِ إِنْ جَاءِكُمْ فَاسْقَ بِنِبَاءِ فَتَبَيّنُولُهُ.

ثمّ تبيّن السبب في ذلك فتضيف: ﴿ أَنْ تصيبوا قبوماً بجهالة فتصبحوا عبلى منا فعلتم نادمين .

فلو أنّ النّبي قد أخذ بقول «الوليد بن عقبة» وعدّ قبيلة بني المصطلق مرتدّين وقاتلهم لكانت فاجعة ومصيبة عظميٰ!...

ويستفاد من لحن الآية التالية أنَّ جماعة من أصحاب الرَّسول اصرَّوا على قتال بــني المصطلق، فقال لهم القرآن إنَّ هذا هو الجهل بعينه وعاقبته الندم.

واستدل جماعة من علماء الأصول على حجّية خبر الواحد بهذه الآية لأنّها تـقول إن جاءكم فاسق بنبإ فتبيّنوا... ويصح قـبول خبره إلّا أنّه أشكل على هذا الاستدلال بمسائل عديدة أهمها مسألتان:

المسألة الأولى: إنّ الاستدلال المتقدّم ذكره متوقّف على قبول «حجّية مفهوم الوصف». والمعروف أنّه لا حجّية لمفهوم الوصف أ...

المسألة الثانية: إنّ العلة المذكورة في ذيل الآية فيها من السعة ما يشمل خبري العادل والفاسق معاً لأنّ العمل بالخبر الظنّي \_مهما كان \_ففيه احتمال الندم.

لكنّ هاتين المسألتين يمكن حلّهها، لأنّ مفهوم الوصف وأي قيد آخر في الموارد التي يراد منها بيان القيد في مقام الإحتراز حجة، وذكر هذا القيد «قيد الفاسق» في الآية المتقدّمة طبقاً للظهور العرفي لا فائدة منه تستحق الملاحظة سوئ حجّية خبر العادل!

وأمّا في مورد التعليل الوارد في ذيل الآية فالظاهر أنّه لا يشمل كلّ عمل بالأدلة الظنّية، بل هو ناظر إلى الموارد التي يكون العمل فيها بجهالة، أي العمل بسفاهة وحمق، لأنّ الآية عوّلت على الجمهالة، ونعرف أنّ أغلب الأدلة التي يعوّل عليها العقلاء جسيمعاً في العالم في المسائل اليومية هي دلائل ظنّية «من قبيل ظواهر الألفاظ وقول الشاهد، وقول أهل الخبرة، وقول ذي اليد وأمثالها».

لا يتصوّر بعضهم أنّ المسألة هنا من قبيل مفهوم الشرط ومفهوم الشرط حجّة، في حين أنه لا علاقة هنا بعفهوم الشرط، إضافةً الىٰ ذلك فإنّ الجعلة الشرطية هنا لبيان الموضوع ونعرف أنه في مثل هذه الموارد لا مفهوم للجملة الشرطية أيضاً فلاحظوا بدقّة.

ومعلوم أنّه لا يعدّ أيُّ ممّا أشير إليه آنفاً بأنّه جهالة ولو لم يطابق الواقع أحياناً، فلا تتحقّق هنا مسألة الندم فيه لأنّه طريق عام...

وعلى كلّ حال فإنّنا نعتقد بأنّ هذه الآية من الآيات المحكمات التي فيها دلالة على حجّية خبر الواحد حتى في الموضوعات، وهناك بحوث كثيرة في هذا الصدد \_ ليس هـنا مجـال شرحها...

إضافةً إلى ذلك فإنه لا يمكن إنكار أنّ مسألة الإعتاد على الأخبار الموثقة هي أساس التاريخ والحياة البشرية، بحيث لو حذفنا مسألة حجيّة خبر العادل أو الموثق من المجتمعات الإنسانية لبطل كثير من التراث العلمي والمعارف المتعلّقة بالمجتمعات البشرية القديمة وحتى كثير من المسائل المعاصرة التى نعمل على ضوئها اليوم...

ولا يرجع الإنسان إلى الوراء فحسب، بل تتوقف عجلة الحياة، لذلك فإنّ العقلاء جميعاً يرون حجّيته والشارع المقدّس أمضاه أيضاً «قولاً وعملاً».

وبمقدار ما يعطي خبر الواحد «الثقة» الحياة نظامها فإنّ الإعتاد على الأخبار غير الموثّقة خطير للغاية، ومدعاة إلى اضطراب نظام المجتمع، ويجر الوبال والمصائب المتعدّدة، ويهدّد الحيثيات وحقوق الأشخاص بالخطر ويسوق الإنسان إلى الانحراف والضلال وكها عبر القرآن الكريم تعبيراً طريفاً في الآية محل البحث: ﴿فتصبحوا على ها فعلتم تادمين ﴾.

وهنا لطيفة تسترعي الإنتباه أيضاً، وهي أنّ صياغة الأخبار الكاذبة والتعويل على الأخبار غير الموثّقة من الأساليب القديمة التي تتّبعها النظم الاستعمارية والديكتاتورية لتخلق جوّاً كاذباً ينخدع به الجهلة من الناس والمغفّلون فتُنهب أموالهم وأرصدتهم بهذه الأساليب وما شاكلها...

فلو عمل المسلمون بهذا الأمر الإلهي الوارد في هذه الآية على نحو الدقّة ولم يـأخذوا بأخبار الفاسقين دون تبيّن لكانوا مصونين من هذه البلايا الخطيرة!

والجدير بالذكر أنّ المسألة المهمّة هنا هي الوثوق والاعتماد على الخبر ذاته، غاية ما في الأمر قد يحصل هذا الوثوق من جهة الاعتماد على الشخص المخبر تارةً، وتارةً من القرائن الأخر الخارجية... ولذلك فإنّنا قد نطمئن إلى «الخبر» أحياناً وإن كان «الخبر» فاسقاً...

فعلىٰ هذا الأساس، فإنّ هذا الوثوق أو الاعتاد كيف ما حصل، سواءً عن طريق العدالة والتقوىٰ وصدق القائل أم عن طريق القرائن الخارجية، فهو معتبر عندنا، وسيرة العقلاء التي أمضاها الشارع الإسلامي مبنية علىٰ هذا الأساس... ولذا فإنّنا نرى في الفقه الإسلامي كثيراً من الأخبار ضعيفة السند لكن لأنّها جرى عليها «عمل المشهور» ووقّف على صحة الخبر من خلال قرائن خاصة، فلذلك أصبحت هذه الأخبار (الضعيفة السند) صالحة للعمل وجرت فتاوى الفقهاء على وفقها.

وعلىٰ العكس من ذلك قد تقع أخبار عندنا قائلها معتبر ولكنّ القرائن الخـــارجــية لا تـــاعد علىٰ قبوله، فلا سبيل لنا إلّا الاعراض عنه وإن كان الخبر عادلاً و«معتبراً»...

فبناءً على هذا \_إنّ المعيار هو الإعتاد على الخبر نفسه \_ في كلّ مكان \_ وإن كان الغالب كون الوسيلة هي عدالة الراوي وصدقه \_ لهذا الإعـتاد ــ إلّا أنّ ذلك ليس قــانوناً كــليّاً. (فلاحظوا بدقّة).

والآية التالية \_وللتأكيد على الموضوع المهم في الآية السابقة \_ تضيف قائلةً: ﴿وَلَعَلَّمُوا لَنُ فَيكُم رَسُول الله لويطيعكم في كثير من الأمراحنتُم ﴾ .

وتدل هذه الجملة \_كها قاله جماعة من المفسّرين أيضاً \_أنّه بعد أن أخبر «الوليد» بارتداد طائفة «بني المصطلق»... ألح جماعة من المسلمين البسطاء السندّج ذوي النظرة السطحية على الرّسول أن يقاتل الطائفة آنفة الذكر...

فالقرآن يقول: من حسن حظّكم أنّ فيكم رسول الله وهو مرتبط بعالم الوحي فمتى سا بدت فيكم بوادر الانحراف فسيقوم بإرشادكم عن هذا الطريق، فلا تتوقّعوا أن يـطيعكم ويتعلّم منكم ولا تصرّوا و تلحّوا عليه، فإنّ ذلك فيه عنت لكم وليس من مصلحتكم...

ويشير القرآن معقباً في الآية إلى موهبة عظيمة أخرى من مواهب الله سبحانه فيقول: 
ولكن الله حبّب إليكم الإيمان وزيّنه في قلوبكم وكرّه إليكم الكفر والفسوق والعصيان ﴾

وفي الحقيقة أنّ هذه التعابير إشارة لطيفة إلى قانون اللطف أي «اللطف التكويني». وتوضيح ذلك أنه حين يريد الشخص الحكيم أن يحقّق أمراً فإنّه يوفّر له جميع ما يلائمه من كلّ جهةٍ ويصدق هذا الأصل في شأن الناس تماماً...

فالله يريد أن يطوي الناس جميعاً طريق الحق دون أن يقعوا تحت تأثير الإجبار بل برغبتهم وإرادتهم، ولذا يرسل إليهم الرسل والكتب السهاوية من جهة، ويحبّب إليهم الإيمان من جهة أخرى، ويُضري شعلة العشق نحو طلب الحق والبحث عنه في داخل النفوس ويكرّه إليها الكفر والفسوق والعصيان...

المنتم، مشتقة من مادة «العنت» ومعناه الوقوع في عمل يخاف الإنسان عاقبته أو الأمر الذي يشق على الإنسان، ومن هنا قبل للألم الحاصل من العظم المكسور عند تعرّضه للضربة بأنّه عنت.

وهكذا فإنّ كلّ إنسان مفطور على حبّ الإيمان والطهّارة والتقوى، والبراءة من الكفر والذنب.

إلّا أنّه من الممكن أن يتلوّث ماء المعنويات المنصبّ في وجود الناس في المراحل المتتالية وذلك نتيجةً للاختلاط بالمحيطات الموبوءة فيفقد صفاءه ويكتسب رائحة الذنب والكفر والعصيان...

هذه الموهبة الفطرية تدعو الناس إلى إتباع رسول الله وعدم التقدّم بين يديه.

وينبغي التذكير بهذه اللطيفة أيضاً، وهي أنّ محتوى الآية لا ينافي المشاورة أبداً، لأنّ الهدف من المشاورة أو الشورى أن يعرب كلَّ عن عقيدته ووجهة نظره، إلّا أنّ الرأي الأخير والنظر النهائي لشخص النّبي ﷺ كما يستفاد ذلك من آية الشورى أيضاً...

وبتعبير آخر... إنّ الشورى هي موضوع مستقل، وفرض الرأي موضوع آخر، فــالآية محل البحث تننى فرض الرأي لا المشاورة.

وفي أنّ المراد من «الغسوق» المذكور في الآية ما هو؟! قال بعض المفسّرين هو الكذب، إلّا أنّه مع الإلتفات إلى سعة مفهومه اللغوي فإنّه يشمل كلّ خروج على الطاعة، فعلى هذا يكون التعبير ب«العصيان» بعده تأكيداً عليه، كما أنّ جملة ﴿ وزيّنه في قلوبكم الكيد على الجملة السابقة لها: ﴿ حبّب لِليكم للإيمان ﴾.

وقال بعضهم إنّ كلمة «الفسوق» إشارة إلى الذنوب الكبيرة في حين أنّ «العصيان» أعم منه... إلّا أنّه لا دليل على ذلك...

وعلىٰ كلّ حال، فإنّ القرآن يقرّر قاعدة كليةً وعامةً في نهاية هذه الآية لواجدي الصفات المذكورة [فيها] فتقول: ﴿ لُولئك هم الرّلشدون﴾.

أي لو حفظتم هذه الموهبة الإلهية «العشق للإيمان والتنفّر من الكفر والفسوق» ولم تلوّثوا هذا النقاء والصفات الفطرية فإنّ الرشد والهداية دون أدني شكّ في انتظاركم...

وممّا يستجلب النظر أنّ الجمل السابقة في الآية كانت بصيغة الخطاب للمؤمنين لكنّ هذه الجملة: ﴿ لُولئك هم الرّلفدون عنهم بصيغة «الغائب» ويبدو أنّ هذا التفاوت في التعبير جاء ليدلّ على أنّ هذا الحكم غير مختصّ بأصحاب النّبي، بل هو قانون عام، فكلّ من حفظ صفاءه الفطري في أي عصر وزمان هو من أهل الرشد والهداية والنجاة.

أمّا **آخر الآيات مح**ل البحث فتوضّح هذه الحقيقة وهي أن محبوبية الإيمان والتنفّر مــن

الكفر والعصيان من المواهب الإلهية العظمئ على البشر إذ تقول: ﴿ فَصَلاَ مِنَ الله وتعمة والله عليم حكيم ﴾ \.

فعلمه وحكمته يوجبان أن يخلق فيكم عوامل الرشد والسعادة ويكلها بدعوة الأنبياء إيّاكم ويجعل عاقبتكم الوصول إلى الهدف المنشود... «وهو الجنّة».

والظاهر أنّ الفضل والنعمة كليهما إشارة إلى حقيقة واحدة، هي المواهب الإلهية التي يمنحها عباده، غايةً ما في الأمر أنّ «الفضل» إنّما سُمّي فضلاً لأنّ الله غير محتاج إليه و «النعمة» إنّما سمّيت نعمة لأنّ العباد محتاجون إليها، فهما بمثابة الوجهين لعملة واحدة!...

ولاشك أنَّ علم الله بحاجة العباد وحكمته في مجال التكامل و تربية المخلوقات توجبان أن يتفضّل بهذه النعم المعنوية الكبرى على عباده (وهي محبوبية الإيمان والتنفّر من الكسفر والعصيان).

# بحوث

### ١\_ هداية الله ومريّة الإرادة

إنّ الآيات الآنفة تجسيدٌ بيّن لوجهة نظر الإسلام في مسألة «الجبر والإختيار» والهداية والإضلال، لأنّها توضح هذه اللطيفة ببلاء وهي أنّ الله يهيئ المجال «والأرضية» للهداية والرشد، فمن جهة يبعث رسوله و يجعله بين الناس وينزل القرآن الذي هو نور ومنهج هداية؛ ومن جهة يلتي في النفوس العشق للإيمان ومحبّته؛ والتنفّر والبراءة من الكفر والعصيان، لكن في النهاية يوكل للإنسان أن يختار ما يشاء ويصمّم بنفسه، ويشرع سبحانه التكاليف في هذا الجال!...

وطبقاً للآيات المتقدّمة فإنّ عشق الإيمان والتنفّر من الكفر موجودان في قلوب جميع الناس دون استثناء وإذا لم يكن لدى بعضهم ذلك فإنّما هو من جهة اخطائهم وسلوكيّاتهم وأعيالهم، فإنّ الله لم يُلق في قلب أيّ شخص حُبَّ العصيان وبغض الإيمان...

ا. «فضلاً ونعمة» تُصباً على أنهما [مفعولان لأجله] للفعل «حبّب إليكم» أو أنهما مفعولان مطلقان لفعلين محذوفين وتقديرهما: (هكذا أفضل فضلاً وأنعم نعمة...).

#### ٢\_ القيادة والطاعة

هذه الآيات تؤكد مرّة أخرى أنّ وجود القائد «الإلهي» ضروري لرشد جماعة ما، بشرط أن يكون مطاعاً لا مطيعاً وأن يتّبع أصحابه وجماعته أوامره لا أن يـؤثّروا عـليه ويفرضوا عليه آراءهم (ابتغاء مقاصدهم ومصالحهم).

وهذه المسألة لا تختص بالقادة الإلهيين فحسب، بل ينبغي أن تكون حاكمة في المديرية والقيادة في كلّ مكان، وحاكمية هذا الأصل لا تعني استبداد القادة، ولا ترك الشورئ كما أشرنا آنفاً وأوضحنا ذلك.

## ٣\_ الإيمان نوع من العشق لا إدراك العقل فمسب...

هذه الآيات تشير ضمناً إلى هذه الحقيقة وهي أنّ الإيمان نوع من العلاقة الإلهية الشديدة «والمعنوية» وإن كانت من الاستدلالات العقلية... ولذلك فإنّنا نقرأ حديثاً عن الإمام الصادق على حين سألوه: هل الحب والبغض من الإيمان، فأجاب على «وهل الإيمان إلّا الحبّ والبغض»؟! ثمّ تلا هذه الآية: ﴿... ولكنّ للله حبّب لليكم الإيمان ونقنه في قلوبكم وكرّه لليكم اللهمان ونقنه في قلوبكم وكرّه لليكم الكفر والقسوق والعصيان أولئك هم الرّلشدون﴾ أ.

وورد في حديث آخر عن الإمام الباقر على قوله في هذا الجمال «وهل الدين إلّا الحبّ ؟ اثمّ استدلّ الله ببعض الآيات منها هذه الآية محل البحث وقال بعد نذٍ: «الدين هو الحبّ والحبّ هو الدين» .

إِلَّا أَنَّه ودون أدنىٰ شكّ يجب أن تُرفد هذه الحبّة \_كها نوّهنا آنفاً \_بالوجوه الاستدلالية والمنطقيّة لتكون مثمرة عندئذٍ...

8003

١. أصول الكافي، ج ٢. (باب الحب في الله والبغض في الله، ح ٥).

٢. تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٨٣ و ٨٤

### الآيتان

#### سبب النزول

ورد في شأن نزول الآيتين \_ هاتين \_ أنّ خلافاً وقع بين قبيلتي «الأوس» و«الخزرج» «وهما قبيلتان معروفتان في المدينة» أدّى هذا الخلاف إلى الإقـتتال بسينهما وأن يـتنازعا بالعصي والهراوات والأحذية فنزلت الآيتان آنفتا الذكر وعلّمت المسلمين سبيل المواجهة مع أمثال هذه الحوادث '.

وقال بعضهم: حدث بين نفرين من الأنصار خصومة واختلاف! فقال أحدهما للآخر: سآخذ حتى منك بالقوة لأنّ قبيلتي كثيرة، وقال الآخر: لنمضِ ونحتكم عند رسول الله، فلم يقبل الأوّل، فاشتدّ الخلاف وتنازع جماعة من قبيلتيهما بالعصي والأحذية و«حسى» بالسيوف، فنزلت الآيتان آنفتا الذكر وبيّنت وظيفة المسلمين في مثل هذه الأمور آ.

#### . التفسير

### المؤمنون أخوة:

يقول القرآن هنا قولاً هو بمثابة القانون الكلّي العام لكلّ زمان ومكان: ﴿ وَإِنْ طَائَفْتَانَ هَنْ لِلْهُوْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأُصِلِحُوا بِينِهِمَا ﴾ ".

۱. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٣٢. ٣- أرّي من من من المعند الآراً من المعند الآراء الآراء الآراء الآراء الآراء الآراء الآراء الآراء الآراء الآراء

٣. مع أنّ كلمة «طائفتان» مثنى طائفة، إلّا أنّ فعلها جاء بصيغة الجمع «اقتتلوا» لأنّ كـلّ طـائفة مـؤلفة مـن مجموعة من الأفراد.

وصحيح أنّ كلمة «اقتتلوا» مشتقّة من مادة القتال ومعناها الحرب، إلّا أنّها كما تشهد بذلك القرائن تشمل كلّ أنواع النزاع وإن لم يصل إلى مرحلة القتال والمواجهة «العسكرية» ويؤيّد هذا المعنىٰ أيضاً بعض ما نقل في شأن نزول الآية...

بل يمكن القول: إنّه لو توفّرت مقدّمات النزاع كالمشاجرات اللفظية مثلاً التي تجـرّ إلى المنازعات الدامية فإنّه ينبغي وطبقاً لمنطوق الآية أن يُسعى إلى الإصلاح بين المتنازعين، لائّه يمكن أن يستفاد هذا المعنى من الآية المتقدّمة عن طريق إلغاء الخصوصية.

وعلىٰ كلّ حال، فإنّ من واجب جميع المسلمين أن يصلحوا بين المتنازعين منهم لسّلًا تسيل الدماء وأن يعرفوا مسؤوليتهم في هذا الجال، فلا يكونوا متفرّجين كبعض الجسهلة الذين يرّون بهذه الأمور دون اكتراث وتأثّر! فهذه هي وظيفة المؤمنين الأولىٰ عند مواجهة أمثال هذه الأمور.

ثم يبين القرآن الوظيفة التانية على النحو التالي: ﴿ فَإِنْ بِعْمِ إِحدَاهُمَا مِلَى الْأَحْسِرَىٰ ﴾ ولم تستسلم لاقتراح الصلح ﴿ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبِعْنَ حَتَّىٰ تَفْيِ. لِلَيْ لُمِر الله ﴾

وبديهي أنه لو سالت دماء الطائفة الباغية والظالمة \_ في هذه الأثناء \_ فإثمها عليها، أو كما يصطلح عليه إنّ دماءهم هدر، وإن كانوا مسلمين، لأنّ الفرض أنّ النزاع واقع بين طائفتين من المؤمنين...

وهكذا \_ فإنّ الإسلام يمنع من الظلم وإن أدّى إلى مقاتلة الظالم، لأنّ ثمن العدالة أغلى من دم المسلمين أيضاً، ولكن لا يكون ذلك إلّا إذا فشلت الحلول السلمية.

ثم يبين القرآن الوظيفة الثالثة فيقول: ﴿ قَإِنْ قَامِتِ قَاصِلُ بِينِهِمَا بِالعَدِلِ ﴾.

أي لا ينبغي أن يقنع المسلمون بالقضاء على قوة الطائفية الباغية الظالمة بل ينبغي أن يعقب ذلك الصلح وأن يكون مقدّمة لقلع جذور عوامل النزاع، وإلّا فإنّه بمرور الزمن ما أن يُحسّ الظالم في نفسه القدرة حتى ينهض ثانية ويثير النزاع.

قال بعض المفسّرين: يستفاد من التعبير «بالعدل» أنّه لوكان حقّ مضاع بين الطائفتين أو دم مراق وما إلى ذلك ممّا يكون منشأ للنزاع فيجب إصلاحه أيضاً، وإلّا فلا يصدق عليه «إصلاح بالعدل» (

١. تفسير الميزان، ج١٨، ص ٣٤٢.

وحيث إنّه غيل النوازع النفسية أحياناً في بعض الجهاعات عند الحكم والقنضاء الى إحدى الطائفتين المتخاصمتين وتنقض «الإستقامة» عند القضاة فإنّ القرآن ينذر المسلمين في رابع تعلياته وما ينبغي عليهم فيقول: ﴿والقسطوا إنّ الله يحبّ المقسطين ﴾ أ.

والآية التالية تضيف لبيان العلّة والتأكيد على هذا الأمر قائلةً: ﴿ بَنَّمَا المؤمنون الْحُوةُ فَاللَّهُ وَاللّ فأصلحوا بين أخويكم ﴾.

فكما تسعون للإصلاح بين الأخوين في النَسَب، فينبغي أن لا تألوا جهداً في الدخــول بصورة جادّة للإصلاح بين المؤمنين المتخاصمين بعدالة تامّة!

وما أحسنه من تعبير وكم هو بليغ إذ يعبّر القرآن عن جميع المؤمنين بانّهم «أخوة» وأن يسمّي النزاع بينهم نزاعاً بين الأخوة! وأنّه ينبغي أن يبادر إلى إحلال الإصلاح والصفاء مكانه...

وحيث إنّه في كثير من الأوقات تحلّ «الروابط» في أمثال هذه المسائل محل «الضوابط» فإنّ القرآن يضيف في نهاية هذه الآية مرّةً أخرى قائلاً: ﴿وَلِتَقُولَ لِللهِ لَعَلَكُم تَرْحَمُونَ ﴾.

وهكذا تتّضح إحدى أهم المسؤوليات الاجتاعية على المسلمين في ما بينهم في تحكيم العدالة الاجتاعية بجميع أبعادها.

### بحثان

## الْأَوَّل: شُرُوط قَتَالَ أَهِلَ الْبَعَيِ «الْبُغَاةِ»

هناك باب في الفقه الإسلامي بعنوان: «قتال أهل البغي» ضمن كتاب الجهاد، والمراد منه قتال الظّلَمة الذين ينهضون بوجه «الإمام العادل في المسلمين» وقد وردت فيهم أحكام كثيرة في هذا الباب...

إِلَّا أَنَّ مَا أَثَارَتُهُ الآية الآنفة موضوع آخر، وهو النزاع الواقع بين الطائفتين المـؤمنين، وليس في هذا النزاع نهوض بوجه إمام المسـلمين العـادل ولا نهـوض بـوجه الحكـومة

الكلائي «قسط» على زنة ضرب تعني الظلم والتجاوز على حصة الآخرين ظلماً، إلا أنه حين تأتي ثلاثي مزيد الثلاثي «قسط» على زنة ضرب تعني الظلم والتجاوز على حصة الآخرين ظلماً، إلا أنه حين تأتي ثلاثي مزيد فيقال «أقسط» فإنها تعني إعطاء الحصة عدلاً، وهل القسط والعدل بمعنى واحد أم لا؟ هناك بحث ذكرناه في ذيل الآية ٢٩ من سورة الأعراف لا بأس بمراجعتها.

الإسلامية الصالحة، وقد أراد بعض الفقهاء أو المفسّرين أن يستفيدوا من هذه الآيسة «في المسألة السابقة» إلا أن هذا الاستدلال كما يقول الفاضل «المقداد» في «كنز العرفان» خطأ بين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين موجب للكفر، في حين أن النزاع بين المؤمنين موجب للفسق فحسب لاالكفر، ولذلك فإن القرآن الجيد عبر عن الطائفتين بالمؤمنين وسهاهم أخوة، فلا يصح تعميم أحكام أهل البغى على أمثال هؤلاء!...

ومن المؤسف أنّنا لم نعثر على بحث في الفقه في شأن أحكام هذه الطائفة، إلّا أنّ ما يستفاد من الآية المتقدّمة بضميمة القرائن الأخَر وخاصةً ما ورد من إشارات في بـــاب الأمــر بالمعروف والنهى عن المنكر هي الأحكام التالية!...

1-إنّ الإصلاح بين الطوائف المتنازعة «من المسلمين» أمر واجب كفائي.

٣- ينبغي لتحقّق هذا الأمر أن يُشرع أوّلاً من المراحل البسيطة وأن تسراعمي قماعدة «الأسهل فالأسهل» إلّا أنّه إذا لم ينفع ذلك فيجوز عندئذ المواجهة المسلّحة بل تلزم أحياناً...

٣- ما يسفك من دم البغاة في هذا السبيل وما تذهب منهم من أموال كلّها هدر، لأنّ حكم الشرع قد امتثل وأديّت الوظيفة الواجبة، والأصل في مثل هذه الموارد عدم الضهان! ٤- لا حاجة لإذن حاكم الشرع في مراحل الإصلاح عن طريق الكلام والمباحثات، إلّا أنّه لابدّ من الإذن عند اشتداد العمل ولا سيا إذا انتهى الأمر إلى سفك الدماء، فلا يجوز عند ئذٍ الإقدام بأيّ عمل إلّا بأمر الحكومة الإسلامية وحاكم الشرع! إلّا في الموارد التي لا يكن الوصول إلى حاكم الشرع بأي وجه، فللعدول عندئذٍ وأهل الخبرة من المؤمنين أن

٥- في حالة ما لو سفكت الطائفة الباغية والظالمة دماً من «الجهاعة المصلحة» أو نهبت أموالاً منها، فهي ضامنة بحكم الشرع ويجري القصاص منها في صورة وقوع قتل العمد، وكذلك في مورد تسفك فيه دماء من الطائفة المظلومة أو تتلف منها أموالها فإن حكم القصاص والضهان ثابت أيضاً وما يقال من أنه بعد وقوع الصلح لا تتحمّل الطائفة الباغية مسؤولية الدماء المسفوكة والأموال المهدورة لائه لم تشر إليه الآية على البحث عنير صحيح، والآية ليست في مقام بيان جميع هذا المطلب، بل المرجع في مثل هذه الموارد هو سائر الأصول والقواعد الواردة في أبواب القصاص والإتلاف...

يتّخذوا القرار الذي يرونه...

١. كنز العرفان في فقد القرآن، كتاب الجهاد، باب أنواع أخر من الجهاد، ج ١، ص ٣٨٦.

٦. حيث أنّ الهدف من هذه المقاتلة والحرب حمل الطائفة الباغية على قبول الحق، فعلى المذا لا تثار في الحرب مسألة «أسرى الحرب والغنائم» لأنّ الطائفتين بحسب الفرض مسلمتان، إلّا أنّه لا مانع من الأسر مؤقتاً لإطفاء نائرة النزاع ولكن بعد حل النزاع والصلح يجب إطلاق الأسرى فوراً...

٧ قد يتفق أحياناً أن يكون طرفا النزاع باغيين، فهذا الطرف قتل جماعة من القبيلة الأخرى وسلب ماله، وذلك الطرف قتل جماعة من هذه القبيلة والطائفة وسلب أموالها دون أن يقنع كلّ منها بالمقدار اللازم من الدفاع سواءً كان الطرفان «الطائفتان» بمستوى واحد من الظلم والبغى أو بعضهما أكثر اعتداءً والآخر أقل!

وبالطبع فإنَّ الحكم في شأن هذا المورد لم يرد صراحةً في القرآن، لكن يمكن أن يستفاد هذا الحكم عن طريق إلغاء الخصوصية من الآية محل البحث، وهو أنَّ وظيفة المسلمين أن يصلحوا بين الطرفين، وإذا لم يوافقا على الصلح فلابدٌ من قتالهم جميعاً حتى ينيء كلَّ إلى أمر الله، ما ذكرناه آنفاً من أحكام في شأن الباغي والظالم جارٍ في الطرفين...

وفي ختام هذا الكلام نؤكّد مرّة أخرى أنّ حكم هؤلاء البغاة منفصل عن حكم الذين يقفون بوجه الإمام المعصوم أو الحكومة الإسلامية العادلة، فإنّ لهـذه الطـائفة الأخــيرة أحكاماً أشدّ وأصعب واردة في كتاب الجهاد من الفقه الإسلامي.

# الثَّاني: أهميَّة الأَفْوَة الإسلامية

إنَّ جملة: والمتجدِّرة» في الإسلام، فهي شعار عميق، بليغ، مؤثر وذو معنى غزير...

إنّ الآخرين حين يريدون إظهار مزيد من العلاقة بمن يشاركهم في المنهج والعمل، يعبّرون عنهم بالرفاق، «أو الرفيق للمفرد» إلّا أنّ الإسلام رفع مستوى الإرتباط والحب بين المسلمين إلى درجة جعلها بمستوى أقرب العلائق بين شخصين وهي علاقة الأخوين التي تقوم العلاقة بينها على أساس المساواة والتكافؤ.

فعلى هذا الأصل الإسلامي المهم فإنّ المسلمين على اختلاف قبائلهم وقوميّاتهم ولغاتهم وأعهارهم يشعرون فيا بينهم بالأخوّة وإن عاش بعضهم في الشرق والآخر في الغرب... فني مناسك الحبح مثلاً حيث يجتمع المسلمون من نقاط العالم كافة في مركز التوحيد تبدو هذه العلاقة والإرتباط والإنسجام والوشائج محسوسة وميداناً للتحقّق العيني لهذا القانون الإسلامي المهم...

وبتعبير آخر إنّ الإسلام يرى المسلمين جميعاً بحكم الأسرة الواحدة ويخاطبهم جميعاً بالإخوان والأخوات ليس ذلك في اللفظ والشعار، بل في العمل والتعهدات المتماثلة أيضاً، جميعهم (أخوة وأخوات).

وفي الروايات الإسلامية تأكيد على هذه المسألة أيضاً ولا سيما في ما يخص الجـوانب العملية ونحن نذكر هنا على سبيل المثال بعضاً من الأحاديث التالية:

١- ورد عن النّبي الأكرم بَهَا أَنه قال: «المسلم أخو المسلم لا ينظلمه ولا ينخذله ولا يسلمه» \( \).

٢ ـ وورد عنه عَلَيْ أَنَّه قال: «مثل الأخوين مثل اليدين تغسل إحداهما الأخرى» ٢.

٣ ويقول الإمام الصادق الله المؤمن أخو المؤمن كالجسد الواحد إذا اشتكل شيئاً منه وجد ألم ذلك في سائر جسده وأرواحهما من روح واحدة» .

٤-كما نقرأ حديثاً آخر عند الله يقول فيه: «المؤمن أخو المؤمن عينه ودليله لا يخونه ولا يظلمه ولا يغشه ولا يعده عدة فيخلفه» أ.

وهناك روايات كثيرة في مصادر الحديث الإسلامية المعروفة في ما يتعلّق بحق المؤمن على أخيه المسلم وأنواع حقوق المؤمنين بعضهم على بعض وثواب زيارة الإخوان المؤمنين «والمصافحة والمعانقة» وذكرهم وإدخال السرور على قلوبهم وخاصة قضاء حاجاتهم والسعي في إنجازها وإذهاب الهم والغم عن القلوب وإطعام الطعام وإكسائهم الشياب وإكرامهم وإحترامهم، ويمكن مطالعتها في أصول الكافي في أبواب مختلفة تحت العناوين الآنفة.

٥- وفي ختام هذا المطاف نشير إلى رواية هي من أكثر الروايات «جمعاً» في شأن حقوق المؤمن على أخيه المؤمن التي تبلغ ثلاثين حقّاً!...

١٠ المحجَّة البيضاء، ج ٢، ص ٣٣٢ (كتاب الصحبة والمعاشرة، الباب ٢).

٢٠ المصدر السابق، ص ٢١٩.

٣. أصول الكافي، ج ٢، ص ١٣٣ (باب أخوة المؤمنين بعضهم لبعض، ح ٣ و٤).

ع. المصدر السابق.

قال رسول الله عَلَيْ: «للمسلم على أخيه ثلاثون حقاً، لا براءة له منها إلا بالأداء أو العفوا يغفر زلّته، ويرحم عبرته، ويستر عورته، ويُقيل عثرته، ويقبل معذرته، ويرد غيبته، ويديم نصيحته، ويحفظ خلّته، ويرعى ذمّته، ويعود مرضه، ويشهد مبّته، ويجيب دعوته، ويسقبل هديته، ويكافئ صلته، ويشكر نعمته، ويحسن نصرته، ويحفظ حليلته، ويقضي حاجته، ويشفع مسألته، ويستت عطسته، ويرشد ضالّته، ويرد سلامه، ويطيب كلامه، ويُبرّ أنعامه، ويصدق أقسامه، ويوالي وليّه، ولا يعاديه، وينصره ظالماً ومظلوماً، فأمّا نصرته ظالماً فيردّه عن ظلمه، وأمّا نصرته مظلوماً فيعينه على أخذ حقّه، ولا بُسلمه، ولا يخذله، ويحب له من الخير ما يُحبّ لنفسه، ويكره له من الشرما يكره لنفسه» أ

وعلىٰ كلّ حال فإنّ واحداً من حقوق المسلمين بعضهم على بعض هو مسألة الإعانة وإصلاح ذات البين كما ورد في الآيات المتقدّمة والروايات الآنفة «وكان لنا في الشفسر الأمثل بحث في «إصلاح ذات البين» ذيل الآية الأولىٰ من سورة الأنفال»...

8003

١. بحار الأنوار، ج٧٤. ص ٢٣٦.

#### الآيتان

يَنَا يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَايَسَخَرَقُومٌ مِن فَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِن فِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ وَلَا لَلْمِزُوَ الْفُسَكُرُ وَلَا لَنَابَرُواْ بِالْأَلْقَابِ بِشَسَ الاَسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمَنِ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِهِكَ هُمُ الظّلِيمُونَ اللهِ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَخْتَنبُوا كَثِيراً مِنَ الظّنِ إِن بَعْضَ الظّنِ إِنْ أَوْلَئِهِكَ هُمُ الظّلِيمُونَ اللهِ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَخْتَنبُواْ كَثِيراً أَن يَأْ الطَّن إِن بَعْضَ الظّن إِنْ أَوْلَئِهِكَ مُنسَاوًا وَلاَيعُنَا بَعْضُكُم بَعْضًا أَيْحِبُ أَحَدُ كُمْ أَن يَأْ كُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهِمْتُمُوهُ وَانْقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّهَ تَوَّالُ رَحِيمٌ اللّه

### سبب النزول

ذكر المفسّرون لهاتين الآيتين شأناً «في نزولهما» بل شؤوناً مختلفة، منها أنّ جملة ولايسغر قوم من قوم > نزلت في «ثابت بن قيس» خطيب النّي تَبَيَّنَ الذي كان ثقيل السمع وكان حين يدخل المسجد يجلس إلى جنب النّي ويُوفّر له المكان عنده ليسمع حديث النّي، وذات مرّة دخل المسجد والمسلمون كانوا قد فرغوا من صلاتهم وجلسوا في أماكنهم، فكان يشق الجموع ويقول: تفسّحوا، تفسّحوا حتى وصل إلى رجل من المسلمين فقال له: اجلس (مكانك هنا) فجلس خلفه مُغضباً حتى انكشفت العُتمة فقال ثابت لذلك الرجل: من أنت فقال: أنا فلان فقال له: ثابت ابن فلانة؟! وذكر اسم أمّه بما يكره من لقبها.. وكانت تعرف به في زمان الجاهلية فاستحيى ذلك الرجل وطأطاً برأسه إلى الأرض، فنزلت الآية ونهت المسلمين عن مثل هذا العمل..

وقيل إنّ جملة ﴿ولانسا، من نسا، ﴾ نزلت في أمّ سلمة إحدى أزواج النّبي بَرَالِيَّ لأنّها كانت تلبس لبوساً خاصاً أو لائها كانت قصيرة فكانت النساء يسخرن منها، فنزلت الآية ونهت عن مثل هذه الأعمال!

وقالوا إنّ جملة ﴿ولا يعتب بعضكم بعضا ﴾ نزلت في نفرين من الصحابة اغتابا صاحبها

«سلمان» لأنها كانا قد بعثاه نحو النّبي عَبَيْنَ ليأتيها بطعام منه، فأرسل النّبي سلمان نحو «أسامة بن زيد» الذي كان مسؤول بيت المال فقال أسامة ليس عندي شيء الآن.. فاغتابا أسامة وقالا إنّه بخيل وقالا في شأن سلمان: لو كنّا أرسلناه إلى بئر سميحة لغاض ماؤها «وكانت بئراً غزيرة الماء» ثمّ انطلقا ليأتيا أسامة وليتجسسا عليه، فقال لهما النّبي عَبَالله إني أرى آثار أكل اللحم على أفواهكما: فقالا يا رسول الله لم نأكل اللحم هذا اليوم فقال رسول الله: أجل تأكلون لحم سلمان وأسامة. فغزلت الآية ونهت المسلمين عن الإغتياب (

### التفسير

## الإستهزاء وسوء الظنّ والغيبة والتمسّس والألقاب السيئة مراها

حيث أنّ القرآن الجيد اهنم ببناء المجتمع الإسلامي على أساس المعايير الأخلاقية فإنه بعد البحث عن وظائف المسلمين في مورد النزاع والمخاصمة بين طوائف المسلمين المختلفة بيّن في الآيتين محل البحث قسماً من جذور هذه الاختلافات ليزول الإختلاف (بقطعها) ويُحسم النزاع!

فني كلّ من الآيتين الآنفتين تعبير صريح وبليغ عن ثلاثة أمور يمكن أن يكون كلّ منها شرارة لإشتعال الحرب والاختلاف، إذ تقول الآية الأولى من الآيتين محل البحث أوّلاً: ﴿يا لَيْهَا اللَّذِينَ لَمَنُوا لا يُسخَرقُوم مِن قُومٍ﴾.

لأزَّد ﴿ عسى أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ ﴾ .

﴿ وَلا تَسَادُ مِنْ تَسَاءُ عَسَىٰ لَنْ يَكُنَّ خَيَراً مِنْهِنَّ ﴾.

والخطاب موجّه هنا إلى المؤمنين كافة فهو يَعمُّ الرجال والنساء وينذر الجميع أن يجتنبوا هذا الأمر القبيح، لأنَّ أساس السخرية والاستهزاء هو الإحساس بـالاستعلاء والغـرور والكبر وأمثال ذلك إذ كانت تبعث على كثير من الحروب الدامية على امتداد التاريخ!

وهذا الإستعلاء أو التكبّر غالباً ما يكون أساسه القيم المادية والظواهر المادية فسئلاً، فلانٌ يرىٰ نفسه أكثر مالاً من الآخر أو يرىٰ نفسه أجمل من غيره أو أنّه يُعدُّ من القبيلة المشهورة والمعروفة أكثر من سواها، وربّما يسوقه تصوّره بأنّه أفضل من الجماعة الفلانية

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٣٥، والقرطبي في تفسيره، إذ ذكر هذا الشأن مع شيء من التفاوت.

علماً وعبادةً ومعنوية إلى السخرية منهم، في حين أنّ المعيار الواقعي عند الله هو «التقوى» التي تنسجم مع طهارة القلب وخلوص النيّة والتواضع والأخلاق والأدب!.

ولا يصحّ لأي أحد أن يقول أنا أفضل عند الله من سواي، ولذلك عُدَّ تحقير الآخرين والتعالي بالنفس من أسوأ الأمور وأقسح العسيوب الأخسلاقية التي يمكن أن تكون لها انعكاسات سلبية في حياة الناس جميعاً.

ثم تقول الآية في المرحلة الثانية: ﴿ولا تلمزوا لَنفسكم ﴾.

كلمة «تلمزوا» هي من مادة «لَمْز» على زنة «طنز» ومعناها تتبع العيوب والطبعن في الآخرين، وفسر بعضهم الفرق بين «الهمز» و«اللمز» بأنّ «اللمز» عد عيوب الناس بحضورهم، و«الهمز» ذكر عيوبهم في غيابهم، كها قيل أنّ «اللمز» تستبع العيوب بالعين والإشارة في حين أنّ «الهمز» هو ذكر العيوب باللسان «وسيأتي تفصل هذا الموضوع بإذن الله في تفسير سورة الهمزة»...

الطريف أنّ القرآن في تعبير «بأنفسكم» يُشير إلى وحدة المؤمنين وأنّهم نسيجُ واحد، ويبيّن هنا بأنّ جميع المؤمنين بمثابة النفس الواحدة فمن عاب غيره فإنّما عاب نفسه في الواقع!. وتضيف الآية في المرحلة الثالثة أيضاً قائلة: ﴿ولا تنابزوا بِالأَقَابِ ﴾.

هناك الكثير من الأفراد الحمق قديماً وحديثاً، ماضياً وحاضراً مولعون بالتراشق بالألفاظ القبيحة، ومن هذا المنطلق فهم يحقّرون الآخرين ويدمّرون شخصياتهم وربّبا انتقموا منهم أحياناً عن هذا الطريق، وقد يتّفق أنّ شخصاً كان يعمل المنكرات سابقاً، ثمّ تاب وأناب وأخلص قلبه لله، ولكن مع ذلك نراهم يرشقونه بلقب مستذل كاشفي عسن ماضيه!

الإسلام نهئ عن هذه الأمور بصراحة ومنع من إطلاق أي إسمٍ أو لقبٍ غير مرغوب فيه يكون مدعاةً لتحقير المسلم...

ونقرأ في بعض الأحاديث أنّ «صفية بنت حيي بن أخطب» المرأة اليهودية التي أسلمت بعد فتح خيبر وأصبحت زوجة النّبي -جاءت صفية يوماً إلى النّبي وهي باكية العين فسألها النّبي عن سبب بكائها فقالت: إنّ عائشة توبّخني وتقول لي يا ابنة اليهودي، فقال لها

النّبي ﷺ: فلم لا قلت لها: أبي هارون وعتى موسىٰ وزوجي محمّد فكان أن نزلت هذه الآية \_محل البحث \_\.

ولذلك فإنّ الآية تضيف قائلةً: ﴿يئس الاسم الفسوق بعد الإيمان ﴾ أي قبيح جدّاً على من دخل في سلك الإيمان أن يذكر الناس بسهات الكفر.

واحتمل بعض المفسّرين احتمالاً آخر لهذه الجملة المذكورة آنفاً وهي أنّ الله نهي المؤمنين أن يرضوا بأسهاء الفسق والجاهلية لأنفسهم بسبب سخرية الناس ولتحاشي استهزائهم.

ولكن مع الالتفات إلى صدر الآية وشأن النّزول المذكور يبدو أنّ التّفسير الأوّل أقرب. وتُختتم الآية لمزيد التأكيد بالقول: ﴿ومن لم يتُبْ فأولئك هم الظّالمون ﴾.

وأي ظلم أسوأ من أن يؤذي شخص بالكلمات اللاذعة و«اللاسعة» والتحقير واللـمز قلوب المؤمنين التي هي «مركز عشق» الله وأن يطعن في شخصياتهم ويبتذل كرامتهم التي هي أساس شخصيتهم.

ماء وجوههم الذي هو أساس حياتهم الأهم.

وقلنا إنّ في كلَّ من الآيتين \_ محل البحث \_ ثلاثة أحكام في مجال الأخلاق الاجتماعية، فالأحكام الثلاثة في الآية الأولى هي «عدم السخرية» و«تسرك اللسمز» و«تسرك السنابز بالألقاب».

والأحكمام الشلاثة في الآية النبانية همي «اجمتناب سوء الظنن» و«التجسّس» و«الإغتياب».

في هذه الآية ببدأ القرآن فيقول: ﴿يَا لَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنْبُوا كَثَيْراً مِنَ الظَّنَّ إِنَّ بعض الظَّنَّ لِلْمِ ﴾.

والمراد من «كثيراً من الظن» الظنون السيئة التي تغلب على الظنون الحسنة بين الناس لذلك عبر عنها بدالكثير» وإلا فإن حسن الظن لا أنّه غير بمنوع فحسب، بل هو مستحسن كها يقول القرآن في الآية ١٢ من سورة النور: ﴿لُولا لِدُسجعتجوه قلتَ الهـوَمنون والهـوَمناهه بأنفسهم خيراً ﴾.

وممًا يلفت النظر أنَّه قد نُهي عن كثير من الظنَّ، إلَّا أنَّه في مقام التعليل تقول الآية: ﴿إِنَّ

١٠ تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٣٦.

بعض الطّن إثم، ولعلّ هذا الاختلاف في التعبير ناشئ من أنّ الظنون السيّئة بعضها مطابق للواقع وبعضها مخالف له، فما خالف الواقع فهو إثم لا محالة، ولذلك قالت الآية: ﴿ إِنّ بعض الظن لِثم، وعلىٰ هذا فيكني هذا البعض من الظنون الذي يكون إثماً أن نتجنّب سائر الظنون لئلانقع في الإثم!

وهنا ينقدح هذا السؤال، وهو أنّ الظنّ السيء أو الظن الحسن ليسا اختياريين (غالباً) وإنّا يكون كلَّ منها على أثر سلسلةٍ من المقدّمات الخارجة عن اختيار الإنسان والتي تنعكس في ذهنه، فكيف يصحُّ النهى عن ذلك؟!

وفي مقام الجواب يمكن القول بانُّه:

١-المراد من هذا النهي هو النهي عن ترتيب الآثار، أي متى ما خطر الظن السيء في الذهن عن المسلم فلا ينبغي الإعتناء به عمليّاً، ولا ينبغي تبديل أسلوب التعامل معه ولا تغيير الروابط مع ذلك الطرف، فعلى هذا الأساس فإنّ الإثم هو إعطاء الأثر و ترتّبه عليه.

ولذلك نقراً في هذا الصدد حديثاً عن نبيّ الإسلام يقول فسيه: «تسلات فسي المسؤمن لا يستحسن، وله منهنّ مخرج فمخرجه من سوء الظن ألّا يحقّقه» أ... إلى آخر الحديث الشريف.

٣- يستطيع الإنسان أن يبعد عن نفسه سوء الظن بالتفكير في المسائل المختلفة، بأن يفكر في طرق الحمل على الصحة، وأن يجسد في ذهنه الاحتالات الصحيحة الموجودة في ذلك العمل، وهكذا يتغلّب تدريجاً على سوء الظنّ!

فبناءً على هذا ليس سوء الظن شيئاً (ذا بال) بحيث يخرج عن اختيار الإنسان داعاً! لذلك فقد ورد في الروايات أنه: «ضع أمر أخيك على أحسنه حتى يأتيك ما يقلبك منه، ولا تظنّنٌ بكلمةٍ خرجت من أخيك سوءاً وأنت تجدُ لها في الخير محملاً» .

وعلىٰ كلّ حال فإنّ هذا الأمر واحد من أكثر الأوامر والتعليمات جامعيّةً ودقّةً في مجال روابط الإنسان الاجتماعية التي تضمن الأمن في الجستمع بشكــل كــامـل! وســيأتي بــيانه وتفصيله في فقرة البحوث.

ثمّ تذكر الآية موضوع «التجسّس» فتنهي عنه بالقول: ﴿ وَلا تَجْسُمُ لِهِ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللّ

<sup>﴿</sup> المحجَّة البيضاء، ج ٥، ص ٢٦٩.

أصول الكافي، ج ٢، (باب التهمة وسوء الظن، ح ٣)، وقد ورد شبيه هذا المعنى في نهج البلاغة مع شيءٍ من التفاوت في «الكلمات القصار، الكلمة ٣٦٠».

و «التجسّس» و «التحسّس» كلاهما بمعنى البحث والتقصّي، إلّا أنّ الكلمة الأولى غالباً ما تستعمل في البحث عن الأمور غير المطلوبة، والكلمة الثانية على العكس حيث تستعمل في البحث عن الأمور المطلوبة أو الحبوبة! ومنه ما ورد على لسان يعقوب في وصيته ولْدَه! ﴿ يا بنتي ادْهبوا فتحسّسوا هن يوسف وأخيه ﴾ (.

وفي الحقيقة إنّ سوء الظن باعث على التجسّس، والتجسس باعث على كشف الأسرار وما خني من أمور الناس، والإسلام لا يبيح أبداً كشف أسرار الناس!

وبتعبير آخر إن الإسلام يريد أن يكون الناس في حياتهم الخاصة آمنين من كل الجهات، وبديهي أنه لو سمح الإسلام لكل أحد أن يتجسّس على الآخرين فإن كرامة الناس وحيثيّاتهم تتعرض للزوال، وتتولد من ذلك «حياة جهنمية» يحسّ فيها جميع أفراد المجتمع بالقلق والتزرّق!

وبالطبع فإنّ هذا الأمر لا ينافي وجود أجهزة «مخابرات» في الحكومة الإسلامية لمواجهة المؤامرات، ولكنّ هذا لا يعني أنّ لهذه الأجهزة حقّ التجسّس في حياة الناس الخاصّة «كما سنبيّن ذلك بإذن الله فيها بعد».

وأخيراً فإنّ الآية تضيف في آخر هذه الأوامر والتعليات ما هو نتيجة الأمرين السابقين ومعلولها فتقول: ﴿ ولا يغتب بعضكم بعضاً﴾.

وهكذا فإن سوء الظن هو أساس التجسس، والتجسس يستوجب إفشاء العيوب والأسرار، والإطلاع عليها يستوجب الغيبة، والإسلام ينهى عن جميعها علة ومعلولاًا ولتقبيح هذا العمل يتناول القرآن مثلاً بليغاً يجسّد هذا الأمر فيقول: ﴿ لَيُحبُ اُحدَكُم أَنْ يَأْكُلُ لَحِم الْفِيهِ مِيثاً فَكُرهَتِمُونِ ﴾ إ

أجل، إنَّ كرامة الأخ المسلم وسمعته كلحم جسده، وابتذال ماء وجهه بسبب اغتيابه وإفشاء أسراره الخفية كمثل أكل لحمه.

كلمة «ميتاً» للتعبير عن أنّ الإغتياب إنّا يقع في غياب الأفراد، فمثلهم كمثل المسوتى الذين لا يستطيعون أن يدافعوا عن أنفسهم، وهذا الفعل أقبح ظلم يصدر عن الإنسان في حقّ أخيه!.

أجل. إنَّ هذا التشبيه يبيَّن قبح الإغتياب وإنمه العظيم.

وتولي الروايات الإسلامية \_كما سيأتي بيانها \_أهميّة قصوى لمسألة الإغتياب، ونادراً ما نجد من الذنوب ما فيه من الإثم إلى هذه الدرجة.

وحيث أنّه من الممكن أن يكون بعض الأفراد ملوّثين بهذه الذنوب الثلاثة ويدفعهم وجدانهم إلى التيقّظ والتنبّه فيلتفتون إلى خطئهم، فإنّ السبيل تفتحه الآية لهم إذ تُختتم بقوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا الله إِنَّ الله تَوَابُ رَحِيمٍ ﴾.

فلابدً أن تحيا روح التقوى والخوف من الله أوّلاً: وعلىٰ أثر ذلك تكون التوبة والإنابة لتشملهم رحمة الله ولطفه.

### بحوث

# ١ الأمن الإمتماعيُّ الكامل؛

إنّ الأوامر أو التعليات الستة الواردة في الآيتين آنفتي الذكر (النهي عن السخرية واللمز والتنابز بالألقاب وسوء الظن والتجسس والإغتياب) إذا نُقذت في المجتمع فإنّ سمعة وكرامة الأفراد في ذلك المجتمع تكون مضمونة من جميع الجهات، فلا يستطيع أحد أن يسخر من الآخرين \_على أنّه أفضل \_ولا يدّ لسانه باللمز، ولا يستطيع أن يهتك حرمتهم باستعال الألقاب القبيحة ولا يحقّ له حتى أن يسيء الظن بهم، ولا يتجسس عن حياة الأفراد الخاصة ولا يكشف عيوبهم الخفية (باغتيابهم).

وبتعبير آخر إنّ للإنسان رؤوس أموال أربعة ويجب أن تحفظ جميعاً في حصن هذا القانون وهي: «النفس والمال والناموس وماء الوجه».

والتعابير الواردة في الآيتين محل البحث والروايات الإسلامية تدل علىٰ أنّ ماء وجه الأفراد كأنفسهم وأموالهم بل هو أهم من بعض الجهات.

الإسلام يريد أن يحكم المجتمع أمن مطلق، ولا يكتني بأن يكف الناس عن ضرب بعضهم بعضاً فحسب، بل أسمى من ذلك بأن يكونوا آمنين من ألسنتهم، بل وأرقى من ذلك أن يكونوا آمنين من السنتهم، بل وأرقى من ذلك أن يكونوا آمنين من تفكيرهم وظنّهم أيضاً. وأن يُحسّ كلَّ منهم أنّ الآخر لا يرشقه بسنبال الإتهامات في منطقة أفكاره.

وهذا الأمن في أعلىٰ مستوى ولا يمكن تحقّقه إلّا في مجتمع رسالي مؤمن. يقول النّبي اللَّهُ

في هذا الصدد: «إنّ الله حرّم من المسلم دمه وماله وعرضه وأن يُظنّ به السوء» .

إنّ سوء الظن لاأنّه يؤثر على الطرف المقابل ويسقط حيثيّته فحسب، بل هو بلاء عظيم على صاحبه لأنّه يكون سبباً لإبعاده عن التعاون مع الناس ويخلق له عالماً من الوحشة والغربة والإنزواء كما ورد في حديث عن أمير المؤمنين علي الله قال: «من لم يحسن ظنّه استوحش من كلّ أحد» ٢.

وبتعبير آخر، إنّ ما يفصل حياة الإنسان عن الحيوان ويمنحها الحركة والرونق والتكامل هو روح التعاون الجهاعي، ولا يتحقّق هذا الأمر إلّا في صورة أن يكون الإعتاد على الناس (وحسن الظن بهم) حاكماً.. في حين أنّ سوء الظن يهدم قواعد هذا الاعتاد، وتنقطع به روابط التعاون، وتضعف به الروح الاجتاعية.

وهكذا الحال في التجسس والغيبة أيضاً.

إنّ سييء النظرة والظن يخافون من كلّ شيءٍ ويستوحشون من كلّ أحد وتستولي على أ أنفسهم نظرة الخوف، فلا يستطيعون أن يقفوا على ولي ومؤنسٍ يطوي الهموم، ولا يجدون شريكاً للنشاطات الإجتاعية، ولا معيناً ونصيراً ليوم الشدّة!

ولا بأس بالإلتفات إلى هذه اللطيفة، وهي أنّ المراد من «الظن» هنا هو الظن الذي لا يستند إلى دليل، فعلى هذا إذا كان الظن في بعض الموارد مستنداً إلى دليل فهو ظنّ معتبر، وهو مستثنى من هذا الحكم، كالظن الحاصل من شهادة نفرين عادلين.

#### ۲\_ لا تمسّسواا

رأينا أنّ القرآن يمنع جميع أنواع التجسس بصراحة تامّة، وحيث إنّه لم يمذكر قسيداً أو شرطاً في الآية فيدلّ هذا على أنّ التجسس على أعلا الآخرين والسعي إلى إذاعة أسرارهم إثم، إلّا أنّ القرائن الموجودة داخل الآية وخارجها تدل على أنّ هذا الحكم متعلّق بحياة الأفراد الشخصية والخصوصية.

ويصدق هذا الحكم أيضاً في الحياة الاجتماعية للأفراد بــشرط أن لا يسؤثر في مــصير المجتمع.

٢. غرر الحكم، ص ٦٩٧، ح ٥٣٣٣.

لكن من الواضح أنّه إذا كان لهذا الحكم علاقة بمصير المجتمع أو مصير الآخرين فأنّ اللهائلة تأخذ طابعاً آخر، ومن هنا فإنّ النّبي تَنَبُّنَهُ كان قد أعد أشخاصاً وأمرهم أن يكونوا عيوناً لجمع الأخبار واستكشاف الجريات واستقصائها ليحيطوا بما له علاقة بمصير المجتمع ومن هذا المنطلق أيضاً يكن للحكومة الإسلامية أن تتخذ أشخاصاً يكونون عيوناً لها أو منظمة واسعة للإحاطة بمجريات الأمور، وأن يواجهوا المؤامرات ضد المجتمع أو التي يراد بها إرباك الوضع الأمني في البلاد، فيتجسسوا للمصلحة العامة حتى لو كان ذلك في إطار الحياة المناصة للأفراد!

إلّا أنّ هذا الأمر لا ينبغي أن يكون ذريعةً لهتك حرمة هذا القانون الإسلامي الأصيل، وأن يسوّغ بعض الأفراد لأنفسهم أن يتجسّسوا في حياة الأفراد الخاصة بـذريعة التـآمر والإخلال بالأمن، فيفتحوا رسائلهم مثلاً، أو يراقبوا الهاتف ويهجموا على بيوتهم بين حين وآخر!!

والخلاصة أنّ الحدّ بين التجسس بمعناه السلبي وبين كسب الأخبار الضرورية لحفظ أمن المجتمع دقيق وظريف جداً، وينبغي على مسؤولي إدارة الأمور الاجتاعية أن يراقبوا هذا الحدّ بدقة لئلا تهتك حرمة أسرار الناس، ولئلا يتهدّد أمن المجتمع والحكومة الإسلامية!.

### ٣\_ الغيبة من أعظم الذنوب وأكبرها

قلنا إنّ رأس مال الإنسان المهم في حياته ماءُ وجهه وحيثيّته، وأي شيء يهدّده فكأنّما يهدّد حياته بالخطر.

وأحياناً يعدّ اغتيال وقتل الشخصية أهم من اغتيال الشخص نفسه، ومن هنا كان إثمه أكبر من قتل النفس أحياناً.

إنّ واحدةً من حِكم تحريم الغيبة أن لا يتعرّض هذا الاعتبار العظيم ورأس المال المعنوي للأشخاص لخطر التمرّق والتلوّث وأن لا تهتك حرمة الأشخاص ولا تلوّث حيثيّاتهم، وهذا مطلب مهم تلقّاه الإسلام باهتمام بالغ!

والأمر الآخر إنّ الغيبة تولّد النظرة السيئة وتضعف العلائق الاجتماعية وتوهنها وتتلف رأس مال الإعتماد وتزلزل قواعد التعاون «الإجتماعي»!

ونعرف أنّ الإسلام أولى أهتيةً بالغةً من أجل الوحدة والإنسجام والتضامن بين أفراد

المجتمع، فكلّ أمر يقوي هذه الوحدة فهو محل قبول الإسلام وتبقديره، ومنا يبؤدّي إلى الإخلال بالأواصر الاجتماعية فنهو منزفوض، والاغتياب هنو أحد عنوامنل الوهن والتضعيف...

ثمّ بعد هذاكلّه فإنّ الإغتياب ينثر في القلوب بذور الحقد والعداوة وربّما أدّى أحياناً إلىٰ الاقتتال وسفك الدماء في بعض الأحيان.

والخلاصة أنّنا حين نقف علىٰ أنّ الإغتياب يعدّ واحداً من كبائر الذنوب فإنّما هو لآثاره السيئة فرديةً كانت أم اجتماعية!

وفي الروايات الإسلامية تعابير مثيرة في هذا الجال نورد هنا على سبيل المثال بـعضاً منها!

قال رسول الله عند الله عند الله عند الله في الخطيئة من ست وثلاثين زنية يزنيها الرجل، وأربى الربى عرض الرجل المسلم» .

وما ذلك إلّا لأنّ الزنا وإن كان قبيحاً وسيئاً، إلّا أنّ فيه جَنبة حق الله، ولكنَّ الربا وما هو أشدّ منه كإراقة ماء وجه الإنسان وما إلى ذلك فيه جنبة حق الناس.

وقد ورد في رواية أخرى أنّ النّبي يَتَكِينَ خطب يوماً بصوت عالٍ ونادى: «يامعشر من آمن بلسانه ولم يؤمن بقلبه! لا تغتابوا المسلمين ولا تتّبعوا عوراتهم فإنّه من تتّبع عورة أخيه تتّبع الله عورته يفضحه في جوف بيته» .

كما ورد في حديث ثالث أنّ الله أوحى لموسى أنه قائلاً: «من مات تائباً من الغيبة فهو آخر من يدخل الجنّة، ومن مات مصرًا عليه فهو أوّل من يدخل النّار»".

كما نقرأ حديثاً آخر عن النّبي بَنِينَ أنّه قال: «الغيبة أسرع في دين الرجل المسلم من الأكلة في جوفه» أ

وهذا التشبيه يدلُّ علىٰ أنَّ الإغتياب كمثل الجرّب الذي يأكل اللـحم، فسإنّه يـذهب بالإيمان بسرعة.

ومع الإلتفات إلىٰ أنّ بواعث الغيبة ودوافعها أمور متعدّدة كالحسد والتكبّر والبخل

١. المحجّة البيضاء، ج٥، ص٢٥٣. ٢. المصدر السابق، ص٢٥٢.

٣. العصدر السابق.

٤. أصول الكافي، ج ٢. (باب الغيبة، ح ١) ـ الآكلة نوع من الأمراض الجلدية.

والحقد والأنانية وأمثالها من صفات دميمة وقبيحة يستّضح السرّ في سبب كون الغميبة وتلويث سمعة المسلمين وهتك حرمتهم لها هذا الأثر المدمّر لإيمان الشخص.

والروايات الإسلامية في هذا الصدد كثيرة، ونختتم بحثنا هذا بذكر حديث آخر نقل عن الإمام الصادق على إذ يقول: «من روى على مؤمن روايةً يريد بها شينه وهدم مروّته ليسقط من أعين الناس أخرجه الله من ولايته إلى ولاية الشيطان فلا يقبله الشيطان» أ.

إنّ جميع هذه التأكيدات والعبارات المثيرة إنّا هي للأهمية القصوى التي يوليها الإسلام لصون ماء الوجه وحيثيّة المؤمنين الاجتماعية، وكذلك للأثر المخرّب الذي تتركه الغيبة في وحدة المجتمع والإعتماد المتبادل في القلوب، وأسوأ من كل ذلك أنّ الغيبة تسوق إلى إشعال نار العداوة والبغضاء والنفاق وإشاعة الفحشاء في المجتمع لأنّه حين تنكشف عيوب الناس الحنيّة عن طريق الغيبة لا تبقى لها خطورة في أعين الناس ويكون التلوّث بها في غاية المساطة!

#### ٤ مفهوم الإغتياب؟

«الغيبة» أو الإغتياب كما هو ظاهر الاسم ما يقال في غياب الشخص، غاية ما في الأمر النه بقوله هذا يكشف عيباً من عيوب الناس. سواءاً كان عيباً جسدياً أو أخلاقيّاً أو في الأعمال أو في المقال بل حتى في الأمور المتعلّقة به كاللباس والبيت والزوج والأبناء وما إلى ذلك!

فبناءً على هذا ما يقال عن الصفات الظاهرة للشخص الآخر لا يُعدّ اغتياباً، إلّا أن يراد منه الذم والعيب فهو في هذه الصورة حرام، كما لو قيل في مقام الذم أنّ فلاناً أعمى أو أعور أو قصير القامة أو شديد الأدمة والسمرة أكوس اللحية إلخ...

فيتّضح من هذا أنّ ذكر العيوب الخفية بأي قصدكان يعدّ غيبةً وهو حرام أيضاً، وذكر العيوب الظاهرة إذاكان بقصد الذم فهو حرام، سواءً أدخلناه في مفهوم الغيبة أم لا؟!

كل هذا في ما لوكانت هذه العيوب في الطرف الآخر واقعية، أمّا إذا لم تكن أصلاً فتدخل تحت عنوان «البهتان» وإثمه أشدّ من الإغتياب بمراتب.

۱. وسائل الشيعة، ج ۸، ص ۲۰۸، الباب ۱۵۷، ح ۲.

فني حديث ورد عن الإمام الصادق عَنِي الله قال: «الغيبة أن تقول في أخيك ما ستره الله عليه. وأمّا الأمر الظاهر فيه مثل الحدّة والعجلة فلا، والبهتان أن تقول ما ليس فيه» \

ومن هنا يتبيّن أنّ ما يتبجّح به العوام من أعذار في الغيبة غير مقبول كأن يقول المغتاب: ليس هذا اغتياباً بل هو صفته، في حين إذا لم يكن قوله الذي يعيبه فيه صفة له فهو بهتان لا أنّه غيبة.

أو أن يقول: هذا كلام أقوله في حضوره أيضاً، في حين أنّ كلامه أمام الطرف الآخر لا يترتّب عليه إثم الإغتياب فحسب، بل يتحمّل بسبب الإيذاء إثماً أكبر ووزراً أثقل.

#### ه\_ علام الغيبة والتوبة منهاا

إنّ الغيبة كسائر الصفات الذميمة تتحوّل تدريجاً إلى صورة مرض نفسي بحيث يسلتذ المغتاب من فعله و يحس بالإغتباط والرضا عندما يريق ماء وجه فلان، وهذه مرتبة من مراتب المرض القلبي الخطير جداً.

ومن هنا فينبغي على المغتاب أن يسعى إلى علاج البواعث الداخلية للإغبتياب التي تكن في أعهاق روحه وتحضّه على هذا الذنب، من قبيل البخل والحسد والحقد والعداوة والإستعلاء والأنانية!

فعليه أن يطهر نفسه عن طريق بناء الشخصية والتفكير في العواقب السيئة لهذه الصفات الذميمة وما ينتج عنها من نتائج مشؤومة، ويغسل قلبه عن طريق الرياضة النفسية ليستطيع أن يحفظ لسانه من التلوّث بالغيبة.

ثم يتوجد إلى مقام التوبة، وحيث إن التوبة من الغيبة فيها «جنبة» حق الناس، فإن عليه إذا كان ممكناً ولا يحصل له أي مشكل أو معضل - أن يعتذر ممن اغتابه حتى ولو بصورة محملة أو معهاة كأن يقول: إنني أغتابك أحياناً لجهلي فسامحني واعف عني، ولا يطيل في بيان الغيبة وشرحها لئلا يحدث عامل آخر للفساد أو الإفساد!

وإذا لم يستطع الوصول إلى الطرف الآخر، أو لا يعرفه، أو أنَّه مضى إلى ربَّه فيستغفر له ويعمل صالحاً، فلعلّ الله يغفر له ببركة العمل الصالح ويرضى عنه الطرف الآخر.

١٠ أصول الكافي، ج ٢، (باب الغيبة والبهت، ح ٧).

#### ٦\_ موارد الإستثناءا

وآخر ما ينبغي ذكره في شأن الغيبة أنّ قانون الغيبة كأي قانون آخر له استثناءات، من جُملتها أنّه يتّفق أحياناً في مقام «الإستشارة» مثلاً لإنتخاب الزوج أو الشريك في الكسب وما إلى ذلك أن يسأل إنسان أنساناً آخر، فالأمانة في المشورة التي هي قانون إسلامي مسلم بد توجب أن تبيّن العيوب إن وجدت في الشخص الآخر لئلا يتورّط المسلم في مشكلة، فمثلُ هذا الإغتياب بمثل هذا القصد لا يكون حراماً.

وكذلك في الموارد الأخرى التي فيها أهداف مهمّة كهدف المشورة في العمل أو لإحقاق الحق أو التظلّم وما إلى ذلك.

وبالطبع فإنّ «المتجاهر بالفسق» خارج عن موضوع الغيبة، ولو ذكر إثمه في غيابه فلا إثم على مغتابه، إلّا أنّه ينبغي الإلتفات إلى أنّ هذا الحكم خاص بالذنب الذي يستجاهر به فحسب.

وممّا يسترعي الإلتفات أيضاً هو أنّ الغيبة ليست حراماً فحسب، فالإستاع إليها حرام أيضاً، والحضور في مجلس الإغتياب حرام، بل يجب طبقاً لبعض الروايات أن يسرد على المغتاب، يعني أن يدافع عن أخيه المسلم الذي يراد إراقة ماء وجهه، وما أحسن مجتمعاً تُراعئ فيه هذه الأصول الأخلاقية بدقة!

8003

يَ َالْهُمَّا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَ كُومِن ذَكْرِ وَأَنتَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقَبَ آبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ أَحَىرَ مَكُوْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿

## التفسير

### التقوىٰ أغلىٰ القيم الإنسانية:

كان الخطاب في الآيات السابقة موجّهاً للمؤمنين وكان بصيغة: ﴿يَا لَيْهَا اللَّهْيِنُ آمَنُولُ﴾ وقد نهى الذكر الحكيم في آيات متعدّدة عمّا يُوقِع المجتمع الإسلامي في خـطر، وتكـلم في جوانب من ذلك.

في حين أنّ الآية محل البحث تخاطب جميع الناس وتبيّن أهم أصل يضمن النظم والثبات، وتميّز الميزان الواقعي للقيم الإنسانية عن القيم الكاذبة والمغريات الباطلة. فتقول: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسَ لِنّا خَلَقْنَاكُمْ هِنْ ذَكَرُ وَلَنْتُنْ وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوباً وقبائل لتعارفول.

والمراد بوخلقناكم من ذكر ولنتن هو أصل الخلقة وعودة أنساب الناس إلى «آدم وحواء»، فطالما كان الجميع من أصل واحد فلا ينبغي أن تفتخر قبيلة على أخرى من حيث النسب، وإذا كان الله سبحانه قد خلق كل قبيلة وأولاها خصائص ووظائف معينة فإغا ذلك لحفظ نظم حياة الناس الاجتاعية! لأن هذه الإختلافات مدعاة لمعرفة الناس، فلو كانوا على شاكلة واحدة ومتشابهين لساد الهرج والمرج في المجتمع البشري أجمع.

وقد اختلف المفسّرون في بيان الفرق بين «الشعوب» جمع شعب ـ على زنــة صـعب ـ (الطائفة الكبيرة من الناس) و«القبائل» جمع قبيلة فاحتملوا احمالات متعدّدة:

قال جماعة إنّ دائرة الشعب أوسع من دائرة القبيلة، كما هو المعروف في العصر الحاضر أن يطلق الشعب على أهل الوطن الواحد.

وقال بعضهم: كلمة «شعوب» إشارة إلى طوائف العجم، وأمّا «القبائل» فإشارة طوائف العرب. وأخيراً فإن بعضهم قال بأن «الشعوب» اشارة إلى انتساب الناس إلى المناطق «الجغرافية» و«القبائل» إشارة إلى انتسابهم إلى العرق والدم.

لكنّ التّفسير الأوّل أنسب من الجميع كما يبدو! وعلى كلّ حال فإنّ القرآن بعد أن ينبذ أكبر معيار للمفاخرة والمباهات في العصر الجاهلي ويُلغي التفاضل بالأنساب والقسائل يتّجه نحو المعيار الواقعي القيم فيضيف قائلاً: ﴿إِنَّ أَكْرُمْكُمْ عندالله لَتَقَاكُمْ﴾.

وهكذا فإنّ القرآن يشطب بالقلم الأحمر على جميع الإستيازات الظاهرية والمادية، ويعطي الأصالة والواقعية لمسألة التقوى والخوف من الله، ويقول إنّه لا شيء أفضل سن التقوى في سبيل التقرّب إلى الله وساحة قدسه.

وبما أنّ «التقوى» صفة روحانية وباطنية ينبغي أن تكون قبل كـلّ شيء مستقرّةً في القلب والروح، وربّما يوجد مدّعون للتقوى كثيرون والمتّصفون بها قلة منهم، فإنّ القرآن يضيف في نهاية الآية قائلاً: ﴿إِنَّ الله عليم خبير﴾.

فالله يعرف المتقين حقاً وهو مطّلع على درجات تقواهم وخلوص نيّاتهم وطمهارتهم وصفائهم، فهو يكرمهم طبقاً لعلمه ويثيبهم، وأمّا المدّعون الكذّبة فإنّه يحاسبهم ويجازيهم علىٰ كذبهم أيضاً.

#### بحثان

#### ١\_ القيم المقّة والقيم الباطلة

لاشك أنّ كلّ إنسان يرغب بفطرته أن يكون ذا قيمة وافتخار، ولذلكِ فهو يسعى بجميع وجوده لكسب القيم...

إِلَّا أَنَّ معرفة معيار القيم يختلف باختلاف الثقافات تماماً. وربَّما أخذت القيم الكاذبة مكاناً بارزاً ولم تُبق للقيم الحقّة مكان في قاموس الثقافة للفرد.

فجهاعة ترى بأنّ قيمتها الواقعية في الإنتساب إلى القبيلة المعروفة، ولذلك فإنّهم من أجل أن تعلوَ سمعةُ قبيلتهم وطائفتهم يظهرون نشاطات وفعاليات عامة ليكونوا برفعة القبيلة وسمّوها كبراء أيضاً.

وكان الاهتام بالقبيلة والإفتخار بالإنتساب إليها من أكثر الأُمور الوهميّة رواجـــاً في الجاهلية إلى درجة كانت كلّ قبيلة تعدّ نفسها أشرف من القبيلة الأُخرى، ومن المؤسف أن نجد رواسب هذه الجاهلية في أعهاق نفوس الكثيرين من الأفراد والجستمعات!! وجماعة أخرى تعوّل على مسألة المال والتروة وامتلاكها للقصور والخدم والحسشم وأمـــثال هـــذه الأمور، فتعدّها دليلاً على القيمة الشخصيّة وتسعى من أجل كلّ ذلك دائماً.

وجماعة تعتبر (المقامات) السياسية والاجتهاعية العلميا معياراً للشخصية والقيم الإجتهاعية!

وهكذا تخطوكلّ جماعة في طريق خاص وتنشدّ قلوبها إلى قيمة معينة وتعدّها معيارها الشخصي!

وبما أنَّ هذه الأمور جميعها أمور متزلزلة ومسائل ذاتية ومادية وعابرة فإنَّ مبدأً سهاوياً كمبدأ الإسلام لا يمكنه أن يوافق عليها أبداً.. لذلك يشطب عليها بعلامة البطلان ويعتبر القيمة الحقيقية للإنسان في صفاته الذاتية وخاصة تقواه وطهارة قلبه والتزامه الديني.

حتىٰ أنّه لا يكترث بموضوعات مهمّة كالعلم والنـقافة إذا لم تكـن في خـطّ «الإيمـان والتقوى والقيم الأخلاقية»...

ومن العجيب أن يظهر القرآن في محيط يهتم بالقيمة القبلية أكثر من اهمتهامه بالقيم الأخرى، إلاّ أنّ القرآن حطّم هذه الوثنية وحرّر الإنسان من أسر العِسرق والدم والقبيلة واللون والمال والمقام والثروة وقاده إلى معرفة نفسه والعثور على ضالته داخل نفسه وصفاتها العليا.

الطريف أنّ في ما ذُكر في شأن نزول الآية محل البحث لطائف ودقائق تحكي عن عمق هذا الدستور الإسلامي.

منها: إنّ النّبي عَنَيْهِ أُمر «بلالاً» بعد فتح مكّة أن يؤذّن، فصعد بلال وأذّن على ظهر الكعبة، فقال «عتّاب بن أسيد» الذي كان من الأحرار: أشكر الله أن مضى أبي من هذه الدنيا ولم يرّ. مثل هذا اليوم.. وقال «الحارث بن هشام»: ألم يجد رسول الله غير هذا الغيراب الأسود للأذان؟! «فنزلت الآية الآنفة وبيّنت معيار القيم الواقعية» \.

وقال بعضهم: نزلت الآية عندما أمر الرّسول ﷺ بتزويج بعض الموالي من بنات العرب «والموالي تطلق على العبيد الذين عُتقوا من ربقة أسيادهم أو على غير العرب (المسلمين)».

١. تفسير روحالبيان، ج ٩، ص ٩٠، كما ورد في تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦١٦٠.

فتعجّبوا وقالوا: يا رسول الله أتأمرنا أن نزوّج بناتنا من الموالي «فنزلت الآية وأبطلت هذه الأفكار الخرافية»\.

ونقراً في بعض الروايات الإسلامية أنّ النّبي عَنِينَ خطب يوماً في مكّة فقال: «يا أيّها الناس إنّ الله قد أذهب عنكم عيبة الجاهلية وتعاظمها بآبائها فالناس رجلان رجل برّ تقي كريم على الله وفاجر شقي هيّن على الله والناس بنو آدم وخلق الله آدم من تراب قال الله تعالى: ﴿يا لَيْها الناس لِنّا خلقناكم هن ذكر ولنشي وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إنّ أكرمكم عند الله لتقاكم إنّ الله عليم خبير﴾ " `.

وقد جاء في كتاب «آداب النفوس» للطبري أنّ النّبي عَلَيْ التفت إلى الناس وهو راكب على بعيره في أيّام التشريق بمنى «وهي اليوم الحادي عشر والثّاني عشر والثّالث عشر» من ذي الحجة فقال: «يا أيّها الناس! ألا إنّ ربّكم واحد وإنّ أباكم واحد ألا لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي ولا لأسود على أحمر ولا لأحمر على أسود إلّا بالتقوى ألا هل بلّغت: قالوا نعم! قال: ليبلّغ الشاهد الغائب» ".

كما ورد في حديث آخر بهذا المعنى ضمن كلمات قصيرة ذات معاني غزيرة أنه على قال: «إنّ الله لا ينظر إلى أحسابكم ولا إلى أنسابكم ولا إلى أجسامكم ولا إلى أموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم، فمن كان له قلب صالح تعنّن الله عليه وإنّما أنتم بنو آدم وأحبّكم إليه أتقاكم» أ.

إلّا أنّ العجيب أنّه مع هذه التعليات الواسعة الغنية ذات المغزى الكبير ما يـزال بـين المسلمين من يعوّل على الدم والنسب واللسان ويقدّمون وحدة الدم واللغة على الأخوّة الإسلامية والوحدة الدينية ويحيون العصبية الجاهلية مرّة أخرى، وبالرغم من الضربات الشديدة التي يتلقّونها من جراء ذلك، إلّا أنهـم حسب الظاهر لا يـريدون أن يـتيقظوا ويعودوا إلى حكم الإسلام وحظيرة قدسه!

حفظ الله الجميع من شر العصبية الجاهلية.

إنَّ الإسلام حارب العصبية الجاهلية في أي شكل كانت وفي أيَّة صورة ليجمع المسلمين

١. تفسير روحالبيان، ج ٩، ص ٩٠، كما ورد في تفسير القرطبي، ج ٩. ص ٦١٦٠.

٢. تفسير القرطبي، ج٩، ص ٦١٦١.

٣. المصدر السابق، ص ٦١٦٢، والتعبير وبالأحمر، في هذه الرواية لا يعني من بشرته حمراء بل من بشرته حنطيّة لأنّ أغلب الناس في ذلك المحيط كانوا بهذه الصفة ومن الطريف أن يطلق الأحمر على الحنطة أيضاً. ٤. المصدر السابق.

في العالم من أي قوم وقبيلة وعرق تحت لواء واحدا \_ لواء القومية ولا سواه \_ لأنّ الإسلام لا يوافق علىٰ هذه النظريات المحدودة ويعدّ جميع هذه الأمور وهمية ولا أساس لها حتىٰ أنّه ورد في حديث عن النّبي عَلَيْقَ أنّه قال: «دعوها فإنّها منتنة» .

ولكنّ لماذا بقيت هذه الفكرة المُنتنة مترسّخة في عقول الكثيرين ممّـن يسدّعون أُنّهــم مسلمون ويتّبعون القرآن والأخوّة الإسلامية ظاهراً؟! لا ندري!!

وما أحسن أن يُبنى المجتمع على أساس معيار القيم الإسلامي ﴿إِنَّ أَكُومِكُم عَنْدُ اللهِ لَمُعَاكِم عَنْدُ الله انتقاعم وأن تطوى القيم الكاذبة من قوميّة ومال وثروة ومناطق جغرافية وطبقية عن هذا المجتمع.

أجل، التقوى الإلهية والإحساس بالمسؤولية الداخلية والوقوف بوجه الشهوات والالتزام بالحق والصدق والطهارة والعدل، هي وحدها معيار القسيم الإنسانية لا غير، بالرغم من أنّ هذه القيم الأصيلة نسيت وأهملت في سوق المجتمعات المعاصرة وحلّت محلها القيم الكاذبة.

في نظام القيم الجاهلية الذي كان يدور حول محور «التفاخر بالآباء والأموال والأولاد» لم ينتج سوى حفنة سرّاق وناهبين، غير أنه بتبدّل هذا النظام وإحياء أصل فإن أكرمكم مند الله لتقاكم الكبير كان من غراته أناس أمثال سلمان وأبو ذر وعيّار وياسر والمقداد، والمهم في ثورات الجتمعات الإنسانية هو الثورة على القيم » وإحياء هذا الأصل الإسلامي الأصيل!

ونختتم كلامنا هذا بحديث للنبي الله إذ قال: «كلكم بنو آدم وآدم خُلِقَ من تراب ولينتهينَ قوم يفخرون بآبائهم أو ليكونن أهون على الله من الجعلان» .

### ٢\_ مقيقة التقوي

كما رأينا من قبل، فإنّ القرآن جعل أكبر امتياز للقوى، وعدّها معياراً لمـعرفة القـيم الإنسانية فحسب!

وفي مكان آخر عدّها خير الزاد والشراب إذ يقول: ﴿ وَتَزَوِّدُوا فَإِنَّ خَيْرِ الرَّادِ التَّقُونُ ﴾ ".

١٠ صحيح مسلم، طبقاً لما نقل في تفسير في ظلال القرآن، ج ٧، ص ٥٣٨.

٢ تفسير في ظلال القرآن، ج ٧، ص ٥٣٨.

أمًّا في سورة الأعراف فقد عبّر عنها باللباس: ﴿ولباس التَّقُويُ دُلك خير﴾ ١.

كما أنّه عبر عنها في آيات أخر بأنّها واحدة من أهم أسس دعوة الأنبياء، ويسمو بها في بعض الآيات إلى أن يعبر عن الله بأنّه أهل التقوى فيقول: ﴿هو لَهل التقوى ولهل المغفوة ﴾ . والقرآن يعد التقوى نوراً من الله، فحيثا رسخت التقوى كان العلم والمعرفة إذ يسقول: ﴿ولتقوا الله ويعلمكم الله ﴾ .

ويقرن التقوى بالبر في بعض آياته فيقول: ﴿وتعاونوا على البر والتّقوى ﴾. ٤ أو يقرن العدالة بالتقوى فيقول: ﴿لعدلوا هو أقرب للتقوى ﴾.

والآن ينبغي أن نرى ما هي «حقيقة التقوى» التي هي أعظم رأس مال معنوي وافتخار للإنسان.

أشار القرآن إشارات تكشف أستاراً عن حقيقة التقوى، فيذكر في آيات متعددة «القلب» مكاناً للتقوى، ومن ضمنها قوله تعالى: ﴿ لُولئك الدّين لِعتمن الله قلوبهم للتّقوي ﴾ ٥.

ويجعل القرآن «التقوىٰ» في مقابل «الفجور» كها نقرأ ذلك في الآية ٨ من سورة الشمس: ﴿فَالهمها فَجُورِها وتقولها﴾.

و يعدّ القرآن كلّ عمل ينبع من روح الإيمان والإخلاص والنية الصادقة أساسه التقوى، كما جاء في وصفه في شأن «مسجد قبا» (في المدينة) حيث بنى المنافقون في قباله «مسجد ضرار» فيقول: ﴿لهسجد لُسُس على التّقوى من لَوْل يوم أحتى أن تقوم فيه ﴾ [

ويستفاد من مجموع هذه الآيات أنّ التقوى هي الإحساس بالمسؤولية والتعهّد الذي يحكم وجود الإنسان وذلك نتيجةً لرسوخ إيمانه في قلبه حيث يصدّه عن الفجور والذنب ويدعوه إلى العمل الصالح والبر ويغسل أعمال الإنسان من التلوّثات ويجعل فكره ونيّته في خلوص من أية شائبة.

وحين نعود إلى الجذر اللغوي لهذه الكلمة نصل إلى هذه النتيجة أيضاً لأنّ «التـــقوى» مشتقّة من «الوقاية» ومعناها المواظبة والسعي على حفظ الشيء، والمراد في هذه المــوارد حفظ النفس من التلوّث بشكل عام، وجعل القوى تتمركز في أمور يكون رضا الله فيها:

٢٠ المدّثر، ٥٦.

<sup>&</sup>lt;sup>غ.</sup> المائدة، ٢.

<sup>&</sup>lt;sup>۲.</sup> التوبة، ۱۰۸.

١٠ الأعراف، ٢٦.

٣. البقرة، ٢٨٢.

٥. الحجرات، ٣.

وقد ذكر بعض الأعاظم للتقوى ثلاث مراحل:

١ حفظ النفس من (العذاب الخالد) عن طريق تحصيل الإعتقادات الصحيحة.

٢- تجنب كل إثم وهو أعم من أن يكون تركاً لواجب أو فعلاً لمعصية.

٣-التجلّد والإصطبار عن كلّ ما يشغل القلب ويصرفه عن الحقّ، وهذه تقوى الخواص بل خاص الخاص .

وفي نهج البلاغة للإمام أمير المؤمنين علي ﴿ تعابير حيّة وبليغة في شأن التقوى، حيث ذكرت التقوى في كثير من خطب الإمام وكلماته القصار!

فني بعض كلماته يقارن على التقوى والذنب فيقول: «ألا وإنّ الخطايا خيل شُمس حمل عليها أهلها وخلعت لجمها فتقحّمت بهم في النّار ألا وإنّ التقوى مطايا ذلل حمل عليها أهلها وأعطوا أزمّنها فأوردتهم الجنّة» .

وطبقاً لهذا التشبيه اللطيف فإنّ التقوى هي حالة ضبط النفس والتسلّط على الشهوات، في حين أنّ عدم التقوى هو الاستسلام للشهوات وعدم التسلّط عليها.

ويقول الإمام علي في مكان آخر: «اعلموا عباد الله أنّ التقوىٰ دار حصن عزيز والفجور دار حصن ذليل لا يمنع أهله ولا يحرز من لجأ إليه ألا وبالتقوىٰ تقطع حمة الخطايا» ٣.

ويضيف في مكان آخر أيضاً: «فاعتصموا بتقوى الله فإنّ لها حبلاً وثيقاً عروتهُ وسعقلاً منيعاً ذروتهُ»<sup>؛</sup> .

وتتَّضح حقيقة التقوي وروحها من خلال مجموع التعبيرات آنفة الذكر.

وينبغي الإلتفات إلى هذه «اللطيفة» وهي أنّ التقوى ثمرة شجرة الإيمان، ومــن أجـــل الحصول على هذه الثمرة النادرة والغالية ينبغى أن تكون قاعدة الإيمان راسخة وتُحكمة!

وبالطبع فإنّ ممارسة الطاعة وتجنّب المعصية والإلتفات إلى المناهج الأخلاقية تجمعل التقوى راسخة في النفس، ونتيجتها ظهور نور اليقين والإيمان في نفس الإنسان، وكلّما إزداد نور التقوى إزداد نور اليقين أيضاً، ولذلك نجد التقوى في بعض الروايات الإسلامية على أنّها درجة أعلى من الإيمان وأدنى من البقين!

٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٦.

١. بحار الأنوار. ج ٧٠. ص ١٣٦.

٤. المصدر السابق، الخطبة ١٩٠.

٢ المصدر السابق، الخطبة ١٥٧.

يقول الإمام علي بن موسى الرضايي : «الإيمان فوق الإسلام بدرجة والتقوى فوق الإيمان بدرجة واليقين فوق التقوى بدرجة وما قسم في الناس شيء أقلّ من اليقين». \

ونختتم بحثنا بأبيات تجسُّد حقيقة التقوى ضمن مثال جلي:

وكسسبيرها فسهو التسقي

الشبيوك يسحذر مسايبري

إنَّ الجسيال مين الحصيُّ "

خـــل الذنــوب صَــغیرها واصنع كـماش فـوق أرض لا تــــعترنّ صــعیرهٔ

8003

۱. بحارالانوار، ج ۷۰، ص ۱۳۲.

٢. تفسير مجمع آلبيان، ج ١، ذيل الآية ٢ من سورة البقرة.

قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ وَامَنَا قُلُلَمْ تُوْمِنُواْ وَكَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلِمَا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِ قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُواْ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتْكُر مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْتًا إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللّهُ إِنَّا لَلّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ اللّهُ إِنَّا لَهُ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَنَمُ لَمْ يَرْتَ ابُواْ وَجَنه دُواْ بِالْمَوْلِهِ مَ وَأَنفُسِهِ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَنَهُ لَمْ يَرْتَ ابُواْ وَجَنه دُواْ بِالْمَوْلِهِ مَ وَأَنفُسِهِ عَلَى اللّهُ وَلَيْهِ مَ وَأَنفُسِهِ عَلَى اللّهُ وَلَهُ الصَّكِيدِ قُونَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

### سبب النزول

ذكر كثير من المفسّرين شأناً لنزول الآيتين وخلاصته ما يلي...

ورد المدينة جماعة من «بني أسد» في بعض سنين الجدب والقحط وأظهروا الشهادتين على ألسنتهم أملاً في الحصول على المساعدة من النّبي عَيْمَةً وقالوا للرسول أنّ قبائل العرب ركبت الخيول وحاربتكم إلّا أنّنا جئناك بأطفالنا ونسائنا دون أن نحاربك، وأرادوا أن يمنّوا على النّبي عن هذا الطريق!

فنزلت الآيتان آنفتا الذكر وكشفتا أنّ إسلامهم ظاهري ولم يتغلغل الإيمان في أعماق قلوبهم، ثمّ إذا كانوا مؤمنين فما ينبغي عليهم أن يمنّوا على الرّسول بالإيمان بل الله يمنّ عليهم أن هداهم للإيمان \.

ولكنّ وجود شأن النّزول هذا لا يمنع من عمومية مفهوم الآية.

### التفسير

#### الفرق بين الإسلام والإيمان:

كان الكلام في الآية المتقدّمة على معيار القيم الإنسانية، أي التقوى، وبما أنّ التقوى غرة

١. تفسير الميزان، وتفسير روح البيان، وتفسير في ظلال القرآن، ذيل الآيات محل البحث.

لشجرة الإيمان، الإيمان النافذ في أعماق القلوب، فني الآيتين الآنفتين بيان لحقيقة الإيمان إذ تقول الآية الأولى: وقالت الأعراب لمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولمّا يدخل الإيمان في قلوبكم .

وطبقاً لمنطوق الآية فإنّ الفرق بين «الإسلام» و«الإيمان» في أنّ: الإسلام له شكل ظاهري قانوني، فن تشهد بالشهادتين بلسانه فهو في زمرة المسلمين وتجري عليه أحكام المسلمين.

أمّا الإيمان فهو أمر واقعي وباطني، ومكانه قلب الإنسان لا ما يجري على اللسان أو ما يبدو ظاهراً!

الإسلام ربّما كان عن دوافع متعدّدة ومختلفة بما فيها الدوافع الماديّة والمنافع الشخصية، إلّا أنّ الإيمان ينطلق من دافع معنوي، ويسترفد من منبع العلم، وهو الذي تظهر ثمرة التقوى اليانعة على غصن شجرته الباسقة!

وهذا ما أشار إليه الرّسول الأكرم الله في تعبيره البليغ الرائع: «الإسلام علانية والإيمان في القلب» .

كما إنّا نقرأ حديثاً آخر عن الإمام الصادق يقول فيه: الإسلام يحقن الدم وتؤدّى به الأمانة وتستحلُّ به الفروج والثواب على الإيمان .

وربَّماكان لهذا السبب أنَّ بعض الروايات تحصر مفهوم الإسلام بالإقرار اللفظي، في حين أنَّ الإيمان إقرار باللسان وعمل بالأركان، إذ تقول الرواية «الإيمان إقرار وعمل، والإسلام إقرار بلا عمل»

وهذا المعنىٰ نفسه وارد في تعبير آخر في بحث الإسلام والإيمان، يقول «فضيل بن يسار» سمعت الإمام الصادق علم :

يقول: إنَّ الإيمان يشارك الإسلام ولا يشاركه الإسلام، إنَّ الإيمان مسا وقسر فسي القسلوب والإسلام ما عليه المناكح والمواريث وحقن الدماء .

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٣٨.

٢. أصول الكافي، ج ٢. (باب أنّ الإسلام يحقن به الدم، ح ١).

٣. المصدر السابق ُ ح ٢.

٤. المصدر السابق، (باب أنّ الإيمان يشرّك الإسلام، ح ٣).

وهذا التفاوت في المفهومين فيما إذا اجتمع اللفظان معاً، إلّا أنّه إذا انفصل كلَّ عن الآخر فربَّما أطلق الإسلام على ما يُطلق عليه بالإيمان، أي أنّ اللفظين قد يستعملان في معنى واحد أحياناً.

ثم تضيف الآية محل البحث فتقول: ﴿ وَإِن تطبعوا الله ورسوله لا يلتكم من أعمالكم شيئاً ﴾ وسيوقيكم ثواب أعمالكم بشكل كامل و لا ينقص منها شيئاً.

وذلك لـ ﴿ إِنَّ الله عَفُورٌ رحيم ﴾.

﴿ لا يلتكم ﴾ مشتق من «لَيت » على زنة (ريب) ومعناه الإنقاص من الحق ﴿

والعبارات الأخيرة في الحقيقة إشارات إلى أصل قرآني مسلّم به وهو أنّ شرط قبول الأعمال «الإيمان»، إذ مضمون الآية أنه إذا كنتم مؤمنين بالله ورسوله إيماناً قلبياً وعلمته طاعتكم لله والرّسول فإنّ أعمالكم مقبولة، ولا ينقص من أجركم شيء، ويستيبكم الله، وببركة هذه الأعمال يغفر ذنوبكم لأنّ الله غفور رحيم.

وحيث إنّ الحصول على هذا الأمر الباطني أي الإيمان ليس سهلاً، فإنّ الآية التالية تتحدّث عن علائم، العلائم التي تميّز المؤمن حقّاً عن المسلم والصادق عن الكاذب، وأولئك الذين استجابوا لله وللرسول رغبةً وشوقاً منهم عن أولئك الذين استجابوا طمعاً أو للوصول إلى المال والدنيا فتقول: ﴿إِنّها المؤمنون الّذين آمنوابالله ورسوله ثميم لم يسرتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله ﴾!

أجل، إنّ أوّل علامة للإيمان هي عدم التردّد في مسير الإسلام، والعلامة الثانية الجهاد بالأموال، والعلامة الثالثة التي هي أهم من الجميع الجهاد بالنفس.

وهكذا فإنّ الإسلام يستهدف في الإنسان أجلىٰ العلائم «ثـبات القـدم وعـدم الشك والتردّد من جهة، والإيثار بالمال والنفس من جهة أخرىٰ».

فكيف لا يرسخ الإيمان في القلب والإنسان لا يقصّر عن بذل المال والروح في سبيل الحبوب!؟

ولذلك فإنَّ الآية تُختتم بالقول مؤكَّدةً: ﴿ لُولنك هم الصَّادقون ﴾.

هذا هو المعيار الذي حدّده الإسلام لمعرفة المؤمنين الحق وتمييزهم عن الكاذبين المدّعين

<sup>﴿</sup> فَعَلَىٰ هَذَا يَكُونَ الفَعَلَ لَيْتَ أَجُوفَ يَاتَيَأُ وَإِنْ كَانَ الفَعَلُ وَلَتَ بَهَذَا المعنىٰ أيضاً.

بالإسلام تظاهراً، وليس هذا المعيار منحصراً بفقراء جماعة بني أسد، بل هو معيار واضع وجلي ويصلح لكل عصر وزمان لفصل المؤمنين عن المتظاهرين بالإسلام، ولبيان قيمة أولئك الذين يمنون بأن أسلموا على النبي على وذلك بحسب الظاهر فحسب، إلا أنه عند التطبيق والعمل لا يوجد فيهم أقل علامة من الإيمان أو الإسلام.

وفي قبال أُولئك رجال لا يدّعون شيئاً ولا يمنّون، بل يرون أنفسهم مقصّرين دائماً، وفي الوقت ذاته هم في طليعة المضحّين والمؤثرين بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله.

ولو أنّا اتخذنا معيار القرآن لمعرفة المؤمنين الواقعيين وتمييزهم عن سواهم لماكان معلوماً من خلال هذا العدد الهائل من آلاف الآلاف و «الملايين» ممّن يدّعون الإسلام كم هم المؤمنون حقّاً؟! وكم هم المسلمون في الظاهر فحسب؟!

श्र

#### الآيات

قُلْ أَنْعَلِمُونَ اللهَ بِدِينِكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَافِى السَّمَوَتِ وَمَافِى الْأَرْضِ وَاللهُ بِكُلِ شَىءٍ عَلِيهُ ﴿ اللهِ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُواْ قُلُ لَا نَمُنُواْ عَلَى إِسْلَمَكُمْ بَلِ اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَكُمُ لِلْإِيمَنِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ آلَ اللهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرُ بِمَا نَعْمَلُونَ ﴿ آلَ اللهِ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ آلَ اللهَ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ

### سبب النزول

قال جماعة من المفسّرين إنّه بعد نزول ما تقدّم من الآيات آنفاً جاء النّبي طائفة من الأعراب وحلفوا أنّهم صادقون في إدّعائهم بأنّهم المؤمنون وظاهرهم وباطنهم سواء، فنزلت الآية الأولى من الآيات محل البحث وأنذرتهم أن لا يحلفوا، فالله يعرف باطنهم وظاهرهم، ولا تحنى عليه خافية في السهاوات ولا في الأرض .

### التفسير

# لا تَمنُّوا علىٌّ إسلامكم:

كانت الآيات السابقة قد بيّنت علائم المؤمنين الصادقين، وحيث إنّا ذكرنا في شأن النّزول أنّ جماعة جاؤوا النّبي على وقالوا إنّ ادّعاءهم كان حقيقة وإنّ الإيمان مستقر في قلوبهم، فإنّ هذه الآيات تنذرهم وتبيّن لهم أنّه لا حاجة إلى الإصرار والقسم، كما أنّ هذا البيان والإنذار هو لجميع الذين على شاكلة تلك الجماعة، فمسألة (الكفر والإيمان) إنّا يطّلع عليها الله الخبير بكل شيء!

١. تفسير مجمعالبيان، وتفسير الميزان، وتفسير روحالبيان، وتفسير القرطبي.

ولحن الآيات فيه عتاب وملامة، إذ تقول الآية الأولى من الآيات محل البحث: ﴿قُلَ التَعلّمون الله بدينكم والله يعلم ما في السماوات وما في الأرض ﴾.

ولمزيد التأكيد تقول الآية أيضاً: ﴿والله بكل شي، عليم ﴾. فذاته المقدّسة هي علمه بعينه وعلمه هو ذاته بعينها ﴿ ولذلك فإنّ علمه أزلي أبدي!

ذاته المقدّسة في كلّ مكان حاضرة، وهو أقرب إليكم من حبل الوريد، ويحول بين المرء وقلبه، فمع هذه الحال لا حاجة لإدّعائكم، وهو يعرف الصادقين من الكاذبين ومطّلع على أعهاق أنفسهم حتى درجات إيمانهم المتفاوتة ضعفاً وقوّةً، وقد تنطلي عليهم أنفسهم، إلّا أنّه يعرفها بجلاء، فعلامَ تصرّون أن تعلّموا الله بدينكم؟!

ثمّ يعود القرآن لكلمات الأعراب من أهل البادية الذين يمنّون علىٰ النّبي بأنّهم أسلموا وأنّهم أذعنوا لدينه في الوقت الذي حاربته القبائل العربية الأخرى.

فيقول القرآن جواباً على كلماتهم هذه: ﴿يحتون عليك أن لسلموا قل لا تحتوا عليَّ إسلامكم بل الله يحنّ عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتم صادقين ﴾.

«المنّة» كما بيّنا سابقاً من مادة «المن» ومعناه الوزن الخاص الذي يوزن به، ثمّ استُعمل هذا اللفظ على كلّ نعمة غالية وثمينة، والمنّة على نوعين: فإذا كان فيها جانب عملي كعطاء النعمة والهبة فهي ممدوحة، ومنن الله من هذا القبيل، وإذا كان فيها جانب لفظي، كمنّ كثير من الناس بالقول بعد العمل، فهي قبيحة وغير محبوبة!

الطريف أن صدر الآية يقول «يمنّون عليك أن أسلموا» وهذا تأكيد آخر على أنّهم غير صادقين في إيمانهم.

و في ذيل الآية يأتي التعبير قائلاً: ﴿بِل الله يَمِنَّ سَلِيكِمِ أَنْ هَـدَاكِمَ لَلإِيسَمَانَ إِنْ كَـنتَمَ صادقين﴾.

وعلىٰ كلّ حال فهذه مسألة مهمّة أن يتصوّر قاصرو التفكير غالباً أنّهم بقبول الإيمان وأداء العبادات والطاعات يقدّمون خدمةً لساحة قدس الله أو للنبي ﷺ وأوصيائه، ولذلك فهم ينتظرون الثواب والأجر.

في حين أنّه لو أشرق نور الإيمان في قلب أحد، ونال هذا التوفيق بأن كان في زمـرة المؤمنين، فقد شمله لطف عظيم من الله عزّوجلّ.

بشيع على ألسنة بعضهم التعبير بـ «صفاته عين ذاته وذاته عين صفاته» وما أشبه ذلك وهذا التعبير ركيك والصحيح ما ورد في المتن (المصحح).

فالإيمان وقبل كلّ شيءٍ يمنح الإنسان إدراكاً جديداً عن عالم الوجود، ويكشف عسنه حجب الأنانية والغرور، ويوسع عليه أفق نظرته، ويجسّد له عظمة خلقه في نظره!

انّه يلتي على عواطفه النور والضياء ويُربّيها ويُحيي في نفسه القيم الإنسانية، ويستمي إستعداداته العالية فيه، ويمنحه العلم والقوة والشهامة والإيثار والتضحية والعفو والتسامح والإخلاص، ويجعل منه انساناً قوياً ذا عطاء وثمر بعد أن كان موجوداً ضعيفاً.

إنّه يأخذ بيده ويصعد به في مدارج الكمال إلى قمة الفخر، ويجعله منسجهاً مع عــالم الوجود، ويسخّر عالم الوجود طوع أمره!

أهذه النعمة التي أنعمها الله على الإنسان ذات قيمة، أم ما عِنّه الإنسان على النّبي؟!!

كذلك كلّ عبادة وطاعة هي خطوة نحو التكامل، إذ تمنح القلب صفاءً وتسيطر على الشهوات، وتقوّي فيه روح الإخلاص، وتمنح الجتمع الإسلامي الوحدة والقوّة والعنظمة فكأنّه نسيج واحد!

فكل واحدة منها درس كبير في التربية، ومرحلة من المراحل التكاملية!

ومن هناكان على الإنسان أن يؤدّي شكر نعمة الله صباح مساء، وأن يهوي إلى السجود بعد كلّ صلاة وعبادة، وأن يشكر الله على جميع هذه الأمور!

فإذا كانت نظرة الإنسان \_ في هذا المستوى \_ من الإيمان والطاعة فإنّه لا يرى نـ فسه متفضلاً. بل يجد نفسه مديناً لله ولنبيّه وغريق إحسانه. ويؤدّي عبادته بلهفة، ويسعى في سبيل طاعته على الرأس لا على القدم، وإذا ما أثابه الله أجراً فهو تفضّل آخر منه ولطف، وإلا فإنّ أداء الأعمال الصالحة يكون بنفع الإنسان، والحقيقة أنّه بهذا التوفيق يضاف على ميزانه عند الله.

فهداية الله ـ بناءً على ما بيّنا ـ لطف، ودعوة النّبي ﷺ لطف آخر، والتـوفيق للـطاعة مضاعف، والثواب لطف فوق لطف!

وفي آخر آية من الآيات محل البحث التي هي آخر سورة الحجرات تأكيد آخر على ما ورد في الآية الآنفة إذ تقول: ﴿إِنَّ الله يعلم غيب السماوات والأرض والله بصير بما تعملون ﴾ فلا تصرّوا على أنّكم مؤمنون حتماً ولا حاجة للقسم.. فهو حاضر في أعماق قلوبكم، وهو عليم

بما يجري في غيب السهاوات والأرض جميعاً، فكيف لا يعلم ما في قلوبكم وما تنطوي عليه صدروكم؟!

اللّهمَّ مننت علينا بنور الإيمان، فنقسم عليك بعظيم نعمة الهداية أن تثبّت أقدامنا في هذا الطريق تقودنا في سبيل الكمال...

إلهنا، أنت عالم بما في قلوبنا، وتعلم نيّاتنا ودوافعنا فاستر عيوبنا عن أنظار عبادك، وأصلح ما فسد منّا بكرمك.

ربّنا، وفُقنا للتحلّي بجميل الصفات ومحاسن الأخلاق التي ذكرتها في هذه السورة حستى تتجذّر في وجودنا وتتعمّق في أرواحنا وأفكارنا...

آمين يا ربّ العالمين

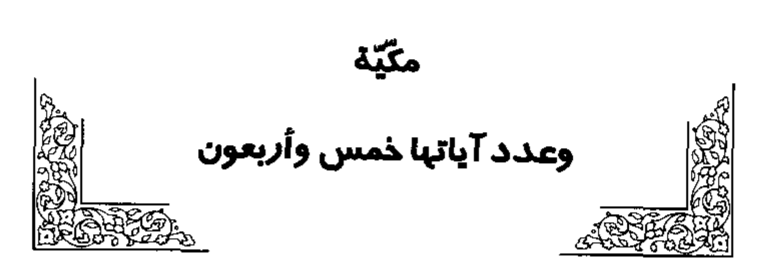
نهاية سورة الحجرات

8003



سورة

Ë



#### سورة ق

#### ممتوى السورة:

إنّ محور بحوث هذه السورة هو موضوع «المعاد» وجميع هذه الآيات ــ تقريباً ــ تدور حول هذا المحور وبعض المسائل الأخرى التي لها تعلّق به أيضاً.

ومن المسائل المرتبطة بالمعاد تمت الإشارة في هذه السورة إلى الأمور التالية:

1-إنكار الكافرين مسألة المعاد و تعجّبهم منها «المراد بالمعاد هنا هو المعاد الجسماني».

٢-الاستدلال على مسألة المعاد عن طريق الإلتفات إلى مطلق التكوين والخلق
 وخاصة إحياء الأرض الميتة بنزول الغيث.

٣- الاستدلال على مسألة المعاد عن طريق الإلتفات إلى الخلق الأوّل.

٤- الإشارة إلى مسألة ثبت الأعمال والأقوال ليوم الحساب.

٥- المسائل المتعلَّقة بالموت والإنتقال من هذه الدنيا إلى الدار الأخرى.

٦-جانب من حوادث يوم القيامة وأوصاف الجنّة والنار.

٧-إشارة إلى حوادث نهاية هذا العالم المذهلة والمثيرة التي تعتبر بدورها بداية العالم
 الآخر!

وفي الأثناء إشارات (موجزة وذات تأثير بليغ) عن حال الأمم الماضية وطخيانها وعاقبتها الوخيمة أمثال قوم فرعون وعاد وقوم لوط وقوم شعيب وقوم تبع وما ورد من تعليات للنبي في التوجّه إلى الله تعالى... كما وردت في بداية السورة ونها ينها إشارة موجزة إلى عظمة القرآن!.

#### فضيلة تلاوة سورة «ق»:

يستفاد من الرّوايات الإسلامية أنّ النّبي كان يهتم إهتماماً كبيراً بسورة «ق» حتى أنّـــه

كان يقرؤها في خطبة صلاة كلّ يوم جمعة ١.

كما ورد في حديث آخر أنه كان يقرؤها في كلّ عيد وجمعة ٢ وذلك لأنّ يومي الجمعة والعيد يومان يتيقّظ فيهما الناس وينتهبون، وفيهما تكون العودة إلى الفطرة الأولى، والتوجّه إلى الله ويوم الحساب، وبما أنّ آيات هذه السورة تتحدّث عن مسائل المعاد والموت وحوادث يوم القيامة وأنّ لأسلوبها تأثيراً بالغاً في إيقاظ الناس من الغفلة وتربيتهم، لذلك كانت موضع إهتام النّبي بَيْهَا أَنْ

وقد ورد في بعض أحاديث النّبي ﷺ أنّه قال: «من قرأ سورة (ق) هؤن الله عليه تـــارات الموت وسكراته» ٣.

كما ورد عن الباقر إلى أنّه قال: «من أدمن في فرائضه ونوافله سورة (ق) وسّع الله في رزقه وأعطاه كتاباً بيمينه وحاسبه حساباً يسيراً». ٤

ولا حاجة للتذكير بأنّ كلّ هذه الفضيلة والفخر لا يحصل بقراءة الألفاظ فحسب، بل القراءة هي بداية لتيقّظ الأفكار، وهي بدورها مقدّمة للعمل الصالح والإنسجام مع محتوى السورة هذه.

#### 8003

٢. تفسير في ظلال القرآن، ج٧، ص٥٤٧.

آ. تفسیر القرطبي، ج ۹، ص ۱۷۱.
 ۳. تفسیر مجمع البیان، ج ۹، ص ۱٤۰.

# 

قَ وَالْقُرْءَ انِ الْمَجِيدِ ﴿ اَلْمَ عَبُواْ أَنْ جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَفِرُونَ هَلَا اشَىءً عِيبُ ۞ أَهِ ذَامِتْنَا وَكُنَّا لُوالِاً ذَالِكَ رَجْعُ بَعِيدُ ۞ فَدْعَلِمْنَا مَا لَنَفُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِندَ فَاكِنَابُ حَفِيظُ ﴿ ثَابِلَ كَذَّبُواْ بِالْحَقِ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَا أَمْرِ مَريحٍ ۞

## التفسير

# المنكرون المعاندون في أمرٍ مريمٍا

مرّة أخرى نواجه هنا بعض الحروف المقطّعة! وهو الحرف «ق»، وكما قلنا من قبل أنّ واحداً من التفاسير المتينة هو أنّ هذا القرآن على عظمته مؤلّف من حروفٍ بسيطة هي ألف باء الخ... وهذا يدلّ على أنّ مُبدع القرآن ومنزله لديه علم لا محدود وقدرة مطلقة بحيث خلق هذا التركيب الرفيع العالى من هذه الوسائل البسيطة المألوفة!

وبالطبع فإنّ هناك تفاسير أخر للحروف المقطّعة ويمكن مراجعتها في بــدايــات ســور «البقرة، آل عمران، الأعراف وسور حم أيضاً».

قال بعض المفسّرين إنّ «ق» إشارة إلى بعض أسهاء الله تعالى «كالقادر والقيّوم» وما إلى ذلك من الأسهاء المبدوءة بحرف القاف.

كما ورد في كثير من التفاسير أنَّ «ق» اسم لجبل عظيم يحيط بالكرة الأرضية!

ولكن أي جبل هو بحيث يحيط بالكرة الأرضية أو مجموع العالم؟! وما المراد منه؟ ليس هنا محل الكلام عنه! لكن ما ينبغي ذكره هنا أنّه من البعيد جدّاً أن يكون «ق» في هذه السورة إشارة إلى جبل قاف! لأنّه ليس هذا لا يتناسب مع مواضيع السورة وما ورد فيها فحسب، بل حرف «القاف» هنا كسائر الحروف المقطّعة الواردة في بدايات السور في القرآن،

أضف إلى ذلك لو كان «ق» إشارة إلى جبل «قاف» لكان ينبغي أن يقترن بواو القسم كقوله تعالى: والطور وأمثال ذلك، وذكر كلمةٍ ما من دون مبتدأ ولا خبر أو واو القسم لامفهوم لها. ثمّ بعد هذا كلَّه، فإنّ الرسم القرآني لجميع المصاحف هو ورود الحرف «ق» مفرداً، في حين أنّ جبل «قاف» يُكتب رسمه على هيئة إسمه الكامل «قاف».

ومن جملة الأُمور التي تثبت على أنَّ هذا الحرف «ق» هو من الحروف المقطَّعة المذكورة لبيان عظمة القرآن هو مجيء القسم مباشرةً \_ بعد هذا الحرف \_ بــالقرآن الجــيد إذ يــقول سبحانه: ﴿ق والقرآن الهجيد﴾.

كلمة «المجيد» مشتقّة من المجد ومعناها الشرف الواسع، وبما أنّ القرآن عظمته غير محدودة وشرفه بلا نهاية، فهو جدير بأن يكون مجيداً من كلّ جهة، فظاهره رائق، ومحتواه عظيم، وتعاليمه عالية، ومناهجه مدروسة، تبعث الروح والحياة في نفوس العباد.

ولسائل أن يسأل: ما المراد من ذكر هذا القسم؟ أو ما هو المقسم له؟! هناك بين المفسّرين احتالات كثيرة، ولكن مع الإلتفات إلى ما بعد القسم من الآيات فإنَّه يبدو أنَّ المـقصود بالقسم أو جواب القسم هو مسألة النبؤة نبوّة محمّد أو نشور الناس وبعثهم بعد موتهم !.

ثمّ يبيّن القرآن جانباً من إشكالات الكفّار والمشركين العرب الواهية فيذكر إشكالين منها... الأوّل هو حكايته عنهم: ﴿ بل مجبوا أنْ جِاءهم منذر منهم فقال الكافرون هـذا شيء

وهذا إشكال طالما أشار إليه القرآن وردّ عليه، وتكرار هذا الإشكال يدلّ على أنَّه من إشكالات الكفّار الأساسية التي كانوا يكرّروها داعاً!.

ولم يكن النِّي محمّد ﷺ وحده قد أشكلوا عليه بهذا الإشكال، فالرسل أيضاً أشكلوا عليهم أيضاً بذلك بقوهم: ﴿إِنْ لَنتِم إِلَّا بشر مثلنا تريدون أن تصدّونا معاكان يعبد [باؤنا). ` وكانوا يقولون أحياناً: ﴿مَا هَذَا إِلَّا بِشُرِ مِثْلَكُمْ يِأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ ويشرب ممَّا تشربون﴾. ٣ وربَّما أضافوا أحياناً ﴿ لولا لُنزل إليه ملك فيكون معه تذيراً ﴾. ١

إِلَّا أَنَّ جميع هذه الأُمور كانت حِججاً واهية وذريعة لعدم التسليم للحقّ.

١. وتقدير ألكلام هكذا ﴿ ق والمقرآن المجيد إنَّك لرسول الله ﴾ أو... لتَّبعثنَّ أو أنَّ البعث حتى إلخ. ۲. ابراهیم، ۲۰. ٣. المؤمنون، ٣٣.

٤. الفرقان، ٧.

والقرآن في هذه الآيات محل البحث لا يرد على هذا الإشكال، لأنه أجاب عليه مراراً، وهو إن أردنا أن نرسل ملكاً لجعلناه على صورة بشر... أي أن قادة الناس ينبغي أن يكونوا منهم فحسب ليكونوا قادرين على معرفة همومهم وآلامهم ورغباتهم وحاجاتهم ومسائل حياتهم، وليكونوا أسوة لهم من الناحية العملية ولئلاً يقولوا لو كانوا أمثالنا لما ظلوا طاهرين أنقياء!

فناهج الملائكة تتناسب معهم ولا تتناسب مع طموحات البشر وآلامهم.

وبعد أشكالهم الأوّل على نبوّة النّبي محمّد ﷺ وهو كيف يكون النّبي بشراً؟! كان لهم إشكال آخر على محتوى دعوته ووضعوا أصابع الدهشة على مسألة أخرى كانت عندهم أمراً غريباً وهي ﴿اللَّهُ المِتنا وكنّا تراباً ذلك رجع بعيد﴾ ﴿

وعلى كلّ حال، كانوا يتصوّرون أنّ العودة للحياة مرّة أخرى بعيدة لا يصدّقها العقل، بل كانوا يرونها محالاً ويعدّون من يقول بها ذا جنّة! كها نقرأ ذلك في الآيتين ٧ و ٨ من سورة سبأ إذ: ﴿قَالَ اللّهُ يَنْ كَفُرُوا هَلَ نَدْلُكُمْ عَلَى رَجِلَ يَنْبُنْكُمْ إِذَا مَزْقَتُمْ كُلّ مَمْزُقَ لِتّكُمْ لَفِي خَلقَ جَديد \* نُقْتَرى على الله كذبا أم به جنّة ﴾.

ولم يكن هذا الإشكال الذي أوردو. على النّبي هنا فحسب، بل أشكلوا عليه به عدّة مرّات وسمعوا ردّ. عليهم، إلّا أنّهم كرّروا عليه ذلك عناداً.

وعلى كلّ حال، فإنّ القرآن يردّ عليهم بطرق متعدّدة! فتارةً بشير إلى علم الله الواسع فيقول: ﴿قد ملمناها تنقص الأرض منهم ومندنا كتاب حفيظ ﴾.

إذا كان إشكالكم هو أنّه كيف تجتمع عظام الإنسان النخرة ولحمه الذي صار تسراباً وذرّاته التي تبدلت إلى بخار وغازات متفرّقة في الهواء، ومن يجمعها؟! أو من يعرف عنها شيئاً؟! فجواب ذلك معلوم... فالله الذي أحاط بكلّ شيء علماً يعرف جميع هذه الذرّات ويجمعها متى شاء، كما أنّ ذرّات الحديد المتناثرة في تلّ من الرمل يمكن جمعها بقطعة من «المغناطيس» فكذلك جمع ذرّات الإنسان أيسر على الله من ذلك.

وإذا كان إشكالهم أنّه من يحفظ أعيال الإنسان ليوم المعاد، فالجواب على ذلك أنّ جميع أعيال الناس في لوح محفوظ، ولا يضيع أي شيء في هذا العالم، وكلّ شيء حتى أعيالكم سيظلّ باقياً وإن تغيّر شكله.

جواب إذا محذوف ويعرف من الجملة التالية وتقديرها: «أإذا مننا وكنّا توابأ ترجع ونرد أحياء ذلك رجع بعيد».

﴿ الكتاب الحفيظ ﴾ معناه الكتاب الذي يحفظ جميع أعمال الناس وغيرها، وهو إشارة إلى «اللوح المحفوظ» الذي بيّنا معناه بتفصيل في ذيل الآية ٣٩ من سورة الرعد.

ثمّ يردّ القرآن عليهم بجواب آخر، وفيه منحى نفسي أكثر إذ يقول: ﴿بِلَ كَذَّبُوا بِالحقّ لِمَا جَاءَهُم﴾.

أي إنّهم جحدوا الحقّ مع علمهم به، وإلّا فإنّه لا غبار على الحـقّ، وكـما سـيتّضع في الآيات المقبلة فإنّهم يرون صورة مصغّرة للمعاد بأعينهم مراراً في هذه الدنيا وليس عندهم مجال للشكّ والتردّد!

لذلك فإنّ القرآن يختتم هذه الآية مضيفاً: ﴿فَهُمْ قَي لَعْرِهُ وَلِيْهُمْ كَذَّبُوا الرسالة فَهُمْ دَاعًاً في تناقض في القول وحيرة في العمل وإضطراب في السلوك.

فتارةً يتّهمون النّبي بأنّه مجنون أو أنّه شاعر أو كاهن.

وتارةً يعبّرون عن كلماته بأنّها «أساطير الأوّلين».

وتارةً يقولون بأنَّه يعلَّمه بشر.

وتارةً يقولون عنه بأنَّه ساحر لنفوذ كلياته في القلوب.

وتارةً يقولون بأنّنا نستطيع أن نأتي بمثله.

وهذه الكلمات المتفرّقة والمتناقضة تدلّ على أنّهم فهموا الحقّ، إلّا أنّهم يتذرّعون بحجج واهية شتّى، ولذلك لا يقرّون على كلام واحد أبداً.

وكلمة «مريج» مشتقّة من «مرج» ـ على زنة حرج ـ ومعناها الأمر المخـتلط والمشـتبه والمشوش، ولذلك فقد أطلقوا على الأرض التي تكثر فيها النباتات المختلفة والمتعدّدة بأنّها «مرج» أو «مرتع».

أَفَامَ يَنظُرُوٓ إِلَى السَّمَاءِ فَوْفَهُ مَركَفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَالْمَا مِن فُرُوحٍ ۞ وَالْأَرْضَ مَدَدُ نَنهَا وَالْفَيْنَا فِيهَا رَوَاسِي وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ ذَفِع بَهِيجٍ ۞ بَصِرةً وَذِكْرَى لِكُلِ عَبْدِ مُنيبٍ ۞ وَنَزَّلنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ مُبَدَرًكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَنْتِ وَحَبَّ الْحَصِيدِ عَبْدِ مُنيبٍ ۞ وَنَزَّلنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ مُبَدَرًكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَنْتِ وَحَبَّ الْحَصِيدِ ۞ وَالنَّخُلُ بَاسِقَنتِ لَمَا طَلْعٌ نَضِيدُ ۞ رَزْفَا لِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ عَلَادًةً مَيْتًا كَذَالِكَ ٱلْخُرُوجُ ۞

# التفسير

# انظروا إلى السّماء لمظةًا

هذه الآيات تواصل البحث عن دلائل المعاد، فتارةً تتحدّث عن قــدرة الله المـطلقة لإثبات المعاد، وأخرى تستشهد له بوقائع ونماذج تحدث في الدنيا تمثّل حالة المعاد.

فهي تستجلب وتُلفت أنظار المنكرين إلى خلق السهاوات فتقول: ﴿ أَفْسَلُم يَسْتَظُرُوا اللَّهَا لَهُ وَلَهُم كِيفُ بِنْيِنَاها وزيِّناها ﴾ .

والمراد بالنظر هنا هو النظر المقترن بالتفكير الذي يدعو صاحبه لمعرفة عظمة الخالق الذي خلق السهاء الواسعة وما فيها من عجائب مذهلة وتناسق وجمال وإستحكام ونظم ودقة.

جملة ﴿وها لها من فروج﴾ أي لا إنشقاق فيها، إمّا أن يكون بمعنى عدم وجود النقص والعيب كما ذهب إليه بعض المفسّرين، أو أن يكون معناه عدم الإنشقاق والإنفطار في السهاء الحيطة بأطراف الأرض وهي ما يعبّر عنها بالغلاف الجوّي للأرض أو ما يعبّر القرآن عنه بالسقف المحفوظ كما ورد ذلك في سورة الأنبياء الآية ٢٢ إذ توصد الطريق بوجه النيازك والشُهب التي تهوي باستمرار نحو الأرض وبسرعة هائلة وقبل أن تصل إلى الأرض

تستحيل إلى شعلةٍ ثم تكون رماداً، كما أنّها تحجب الأشعّة الضارّة للشمس وغيرها مـن الأشعّة الكونية، وإلّا فإنّ السهاء معناها الفضاء الواسع الذي تسبح فيه الأجرام الكسروية المعروفة بالنجوم.

وهنا احتال ثالث أيضاً، وهو أنّ الجملة السابقة إشارة إلى نظرية وجمود «الأثمير»... وطبقاً لهذه النظرية فإنّ جميع عالم الوجود بما فيه الفواصل التي تقع ما بين النجوم ممليء من مادّة عديمة اللون والوزن تُدعى به «الأثير» وهي تحمل أمواج النور وتمنقلها من نقطة لأخرى، وطبقاً لهذه النظرية فإنّه لا وجود لأيّة فُرجة ولا فجوة ولا إنشقاق في عالم الإيجاد والخلق، وجميع الأجرام السماوية والكواكب السيارة تموج في الأثيرا

وبالطبع فإنّه لا منافاة بين هذه التفاسير الثلاثة وإن كانت النظرية الثالثة التي تعتمد على فرضية الأثير لا يعوّل عليها ولا يمكن الركون إليها، لأنّ موضوع الأثير ما يزال قيد الدرس ولم يثبت بصورة قطعيّة عند جميع العلماء لحدّ الآن!

ثمّ تشير الآيات إلى عظمة الأرض فتقول: ﴿والأرض مددناها والقينا فيها رواسي وانبتنا فيها من كلّ زوج بهيج ﴾.

والتعبير بـ ﴿ وَ ثُلُ اللهِ ﴾ إشارة إلى مسألة الزوجية في عمالم النباتات التي لم تكن معروفة كأصل كلّي حين نزول الآيات محل البحث، وبعد قرون وسنين متطاولة استطاع العلم أن يميط النقاب عنها، أو أنّه إشارة إلى إختلاف النباتات وأنواعها المتعدّدة، لأنّ التنوّع والاختلاف في عالم النبات عجيب ومذهل.

أمَّا الآية التالية فهي عِثابة الإستنتاج إذ تقول: ﴿تبصرةُ ودُكرى لكلَّ عبد منيب ﴾ [

<sup>·</sup> كنّا قد بحثنا فوائد إيجاد الجبال واتّساع الأرض وبسطها وزوجية النباتات بحثاً مفصّلاً في سورة الرعد ذيل الآية ٣.

Y- يمكن أن تكون «تبصرة» مفعولاً لأجله كما يمكن أن تكون مفعولاً مطلقاً... إلّا أنّ الاحتمال الأوّل أنسب، ومثل هذا يقع الكلام على كلمة «ذكرى».

أجل إنّ من له القدرة على خلق السهاوات بما فيها من عظمة وجمال وجلال، والأرض بما فيها من نعمة وجمال ودقّة، كيف لا يمكنه أن يلبس الموتى ثوب الحياة مرّة أخرى وأن يجعل لهم معاداً وحياة أخرى!؟

ترى أليست هذه القدرة المذهلة العظيمة دليلاً واضحاً على إمكان المعاد؟!

أمّا الآية التالية ففيها إستدلال آخر على هذا الأمر إذ تقول: ﴿ وَنَزَلْنَا مِنَ السَّمَاءُ مِا رَكَا فأنبتنا به جنّات وحبّ الحصيد﴾.

«الجنّات» هنا إشارة إلى بساتين الثمار، أمّا ﴿حَبِّ العصيد﴾ فإشارة إلى الحبوب التي تعدّ مادّة أساسيّة لغذاء الإنسان كالحنطة والشعير والذرّة وغيرها.

ثم تضيف الآية: ﴿وللنَّخُل باسقات لها طلع نشيد﴾ كلمة: «باسقات» جمع باسقة بمعنى الشجرة المرتفعة العالية و«الطلع» ثمر النخل وما يكون منه الرطب والتمر بعدئذ، وكلمة «النضيد» معناها المتراكم بشكل دقيق، والمعروف أنّ عذق النخل قبل أن ينشق، يحمل داخله طلعاً متراكباً متراكماً وحين ينشق هذا الطلع يكون مذهلاً وعجيباً.

والآية الأخيرة من الآيات محلّ البحث تقول: ﴿رزقا للعباد وأحيينا به بلدة هيتا كـذلك الخروج ﴾ .

وهكذا فان هذه الآيات ضمن بيان النعم العظمى للعباد وتحريك إحساس الشكر فيهم في مسير المعرفة تذكّرهم بأنهم يرون مثلاً للمعاد كلّ سنة في حياتهم في هذه الدنيا، فالأرض الميتة الحالية واليابسة تهتز وتنبت النباتات عليها عند نزول قطرات الغيث وكأن أصداء القيامة تترخم على شفاه النباتات قائلة: «وحده لا شريك له».

فهذه الحركة العظيمة نحو الحياة في عالم النباتات تكشف عن هذه الحــقيقة، وهــي أنّ باريء عالم الموجودات قادر على إحياء الموتى مرّةً أخرى، لأنّ وقوع الشيء أقوى دليل على إمكانه!.

#### 8003

ا- بحثنا هذا الموضوع في آيات أخرى أيضاً فراجع ذيل الآية ٩ من سورة فاطر وذيل الآيات الأخيرة من سورة يس.

كَذَّبَتْ قَلْهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَأَصْحَبُ ٱلرَّسِ وَتَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطِ ﴿ وَأَضْحَبُ الرَّسِ وَتَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطِ ﴿ وَأَضْحَبُ الرَّسُ وَتَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطٍ ﴿ وَأَضْحَبُ الرَّسُلَ فَيَ وَعِيدِ ﴾ الأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبَيِّحُ كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَيَ وَعِيدٍ ﴾ أَلاَّ يَكَةٍ وَقَوْمُ تُبَيِّحُ كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَيَ وَعِيدٍ ﴾ أَلاَّ يَكَةٍ وَقَوْمُ تُبَيِّحُ كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَيَ وَعِيدٍ ﴾ أَلاَ يَنْ اللَّوْ اللَّهُ وَالْحَالُ اللَّهُ وَالْحَالُ اللَّهُ وَالْمَالُونُ وَالْحَالُ اللَّهُ وَالْحَالُ اللَّهُ وَالْحَالُ اللَّهُ وَالْحَالُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَالُولُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَ

## التفسير

### لست ومدك المبتلى بالعدة:

تعالج هذه الآيات مسألة المعاد من خلال نوافذ متعدّدة! فني البداية ومن أجل تثبيت قلب النّبي عَلَيْهُ وتسليته تقول: لست وحدك المرسل الذي كذّبه الكفّار وكذّبوا محستوى دعواته ولا سيًّا المعاد فإنّه: ﴿كذّبِ قبلهم قوم نوح وأصحاب الرسّ وثمود﴾!.

وجماعة «ثمود» هم قوم صالح النّبي العظيم إذ كانوا ينقطنون منطقة «الحـجر» شمال الحجاز.

أمّا «أصحاب الرسّ» فهناك أقوال عند المفسّرين، فالكثير من المفسّرين يعتقدون أنّهم طائفة كانت تقطن اليمامة، وكان عندهم نبيّ يُدعى حنظلة فكذّبوه. وألقوه في البئر في آخر الأمر «من معاني الرسّ هو البئر» والمعنى الآخر الأثر اليسير الباقي من الشيء، وقد بتي من هؤلاء القوم الشيء اليسير في ذاكرة التاريخ!.

ويرى بعض المفسّرين أنّهم «قوم شعيب» لأنّهم كانوا يحفرون الآبـــار، ولكــن سع الإلتفات إلى أنّ «أصحاب الأيكة» المذكورين في الآيات التالية هم قوم شعيب أنــفـــهم ينتني هذا الاحتال أيضاً.

وقال بعض المفسّرين: هم بقايا قوم \_صالح \_أي نمود، ومع الإلتفات إلى ذكر نمود على حدة في الآية فإنّ هذا الاحتمال يبدو بعيداً أيضاً.

فعلى هذا يكون التّفسير الأوّل هو الأنسب، وهو ما إشتهر على أقــلام المـفسّرين وألسنتهم!. ثم يضيف القرآن قائلاً: ﴿ وعاد وفرعون وإخوان لوط﴾ والمراد بإخوان لوط هم قومه، وقد عبر القرآن عن لوط بأنه أخوهم، وهذا التعبير مستعمل في اللغة العربية بشكل عام.

وكذلك من بعدهم: ﴿ وأصحاب الأبيكة وقوم تُبّع﴾. والأبكة: معناها الأسجار الكشيرة المتداخلة بعضها ببعض \_ أو الملتفة أغصانها \_ و «أصحاب الأبكة» هم طائفة من قوم شعيب كانوا يقطنون منطقة غير «مدين» وهي منطقة ذات أشجار كثيرة '!

والمراد من «قوم تبّع» طائفة من أهل اليمن، لأنّ «تبّع» لقب لملوك اليمن، باعتبار أنّ هؤلاء القوم يتبعون ملوكهم، وظاهر تعبير القرآن هنا وفي آية أخرى منه ٣٧ ـ الدخان هو ملك مخصوص من ملوك اليمن إسمه (أسعد أبو كرب) كها نصّت عليه بعض الرّوايات، ويعتقد جماعة من المفسّرين بأنّه كان رجلاً صالحاً مؤمناً يدعو قومه إلى اتّباع الأنبياء، إلّا أنّههم خالفوه لـ

ثم إن الآية هذه أشارت إلى جميع من ذكرتهم من الأقوام الثمانية فقالت: ﴿ كُلُّ كَـدْبُ الرَّسِلُ فَعَقُ وعيد﴾.

وما نراه في النصّ من أنّ جميع هؤلاء كذّبوا الرسل والحال أنّ كلّ قوم كذّبوا رسـولهم فحسب، لأنّ الفعل الصادر منهم جميعاً التكذيب نال الأنبياء جميعاً وإن كان كلّ قوم قــد كذّبوا نبيّهم وحده في زمانهم.

أو لأنَّ تكذيب أحد النبيين والرسل يعدَّ تكذيباً لجميع الرسل، لأنَّ محتوى دعوتهم سواء.

وعلى كلّ حال، فإنّ هؤلاء الأمم كذّبوا أنبياءهم وكذّبوا مسألة المعاد والتوحيد أيضاً، وكانت عاقبة أمرهم نُكراً ووبالاً عليهم، فمنهم من أبتلي بالطوفان، ومنهم من أخدته الصاعقة، ومنهم من غرق بالنيل، ومنهم من خُسفت به الأرض أو غير ذلك، وأخيراً فإنهم ذاقوا غرة تكذيبهم المرّة!! فكن مطمئناً يارسول الله أنّه لو واصل هؤلاء تكذيبهم لك فلن يكونوا أحسن حالاً من السابقين.

ا. لمزيد الإيضاح يراجع ذيل الآيات ٧٨ من سورة العجر و ١٧٦ من سورة الشعراء.
 ١٠٠٠ من الاحداث المستراء الآي بدئال من سورة العجر و ١٧٦ من سورة الشعراء.

٢. لمزيد الإيضاح يراجع ذيل الآية ٢٧ من سورة الدخان.

ثم يشير القرآن إلى دليل آخر من دلائل إمكان النشور ويوم القيامة فيقول: ﴿أَفْعِينَا بِالْخُلُقُ لِأُولِ﴾ \.

ثمّ يضيف القرآن: إنّهم لا يشكّون ولا يتردّدون في الخلق الأوّل لأنّهم يعلمون أنّ خالق الإنسان هو الله ولكنّهم يشكّون في المعاد مع كلّ تلك الدلائل الواضحة: ﴿ بِل هم في لِيس جديد﴾.

وفي الحقيقة إنهم في تناقض بسبب هوى النفس والتعصّب الأعمى، فمن جهة يعتقدون بأنّ خالق الناس أوّلاً هو الله إذ خلقهم من تراب، إلّا أنهم من جهة أخرى حين يقع الكلام على المعاد وخلق الإنسان ثانية من التراب يعدّون ذلك أمراً عجيباً ولا يمكن تصوّره وقبوله، في حين أنّ الأمرين متاثلان: «وحكم الأمثال في ما يجوز وما لا يجوز واحد».

وهكذا فإنّ القرآن يستدلّ على المعاد في هذه الآيات والآيات الآنـفة بأربـعة طـرق مختلفة، فتارةً عن طريق علم الله، وأخرى عن طريق قدرته، وثالثة عن طريق تكرّر صور المعاد ومشاهده في عالم النباتات، وأخيراً عن طريق الإلتفات إلى الخلق الأوّل.

ومتى ما عُدنا إلى آيات القرآن الأخر في مجال المعاد وجدنا هذه الأدلة بالإضافة إلى أدلة أخر وردت في آيات مختلفة وبصورة مستقلة، وقد أثبت القرآن المعاد بالمنطق القريم والتعبير السليم والأسلوب الرائع (القاطع) للمنكرين وبيّنه بأحسن وجه... فلو خضعوا لمنطق العقل وتجنّبوا الأحكام المسبقة والتعصّب الأعمى والتقليد الساذج فسسرعان ما يذعنوا لهذه المسألة وسيعلمون بأنّ المعاد أو يوم القيامة ليس أمراً ملتوياً وعسراً.

8003

ا. في الجملة الآنفة إيجاز حذف وتقدير الكلام في تعاميته أن يقال وأفعيينا بالخلق الأؤل حتى نعجز عبن الثاني».

وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعَلَرُ مَا تُوسَوسُ بِهِ عَنَفُسُهُ وَغَنَ ٱقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُنَّهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُنَّهِ مَا لَكُنَّهُ مِنْ مَا لَكُنَّهُ مِنْ فَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُنَّهُ مِنْ فَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُنَّهُ مِنْ فَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُنَّهُ مِنْ فَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾

# التفسير

## كتابه مميع الأقوال:

يُثار في هذه الآيات قسم آخر من المسائل المتعلّقة بالمعاد، وهو ضبط أعمال الإنسان وإحصاؤها لتعرض على صاحبها عند يوم الحساب.

تبدأ الآيات فتنحدّث عن علم الله المطلق وإحاطته بكلّ شيء فتقول: ﴿ولقد ضلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه ﴾.

كلمة «توسوس» مشتقّة من الوسوسة وهي \_كها يراه الراغب في مفرداته \_الأفكار غير المطلوبة التي تخطر بقلب الإنسان، وأصل الكلمة «الوسواس» ومعناه الصوت الخني وكذلك صوت أدوات الزينة وغيرها.

والمراد من الوسوسة في الآية هنا هي أنّ الله لمّا كان يعلم بما يخطر في قملب الإنسمان والوساوس السابحة في أفكاره، فمن البديهي أنّه عالم بجميع عقائده وأعماله وأقواله، وسوف يحاسبه علمها يوم القيامة.

وجملة ﴿ولقد خلقنا للإنسان﴾ يمكن أن تكون إشارة إلى أنّ خالق البشر محال أن لا يعلم بجزئيات خلقه! الخلق الدائم والمستمر، لأنّ الفيض أو الجود منه يبلغ البشر لحظة بعد لحظة، ولو إنقطع الفيض لحظة لهلكنا، كنور الشمس الذي ينتشر في الفضاء من منبع الفيض وهو الكرة الشمسية «بلك سنبيّن فإنّ إرتباطنا بذاته المقدّسة أسمى ممّا مثّلنا \_(بنور الشمس)».

أجل، هو الخالق، وخلقه دائم ومستمر ونحن مرتبطون به في جميع الحالات، فمع هـذه الحال كيف يمكن أن لا يعلم باطننا وظاهرنا؟! ويضيف القرآن لمزيد الإيضاح في ذيل الآية قائلاً: ﴿ونعن أقرب إليه من حبل الوريد﴾.
ما أبلغ هذا التعبير!! فحياتنا الجسمانية متعلّقة بعصب يوصل الدم إلى القلب ويخرجه
منها بصورة منتظمة وينقله إلى جميع أعضاء البدن، ولو توقّف هذا العمل لحظة واحدة لمات
الإنسان... فالله أقرب إلى الإنسان من هذا العصب المسمّى بحبل الوريد.

وهذا ما أشار إليه القرآن في مكان آخر إذ قال: ﴿ولعلموا أنّ الله يحول بين المر، وقلبه وأنّه إليه تحشرون﴾ .\

وبالطبع فإنّ هذا كلّه تشبيه تقريبي، والله سبحانه أقرب من ذلك وأسمى رغم كون المثال المذكور أبلغ تصوير محسوس على شدّة القرب، فمع هذه الإحاطة لله تمالى بمخلوقاته، وكوننا في قبضة قدرته، فإنّ تكليفنا واضح، فلا شيء يخنى عليه لا الأفعال ولا الأقوال ولا الأفكار والنيّات ولا تخنى عليه حتى الوساوس التى تخطر في القلوب!

إنّ الإلتفات إلى هذه الحقيقة يوقظ الإنسان، ويكون على بيّنة من أمره وما هو مذخور له في صحيفة أعياله عند محكمة عدل الله... فيتحوّل من إنسان غافل إلى موجود واعٍ ملتزم ورع تقيّ... ورد في حديث أنّ أبا حنيفة جاء إلى الصادق على يوماً فقال: رأيت ولدك موسى يصلي والناس يعبرون من أمامه إلّا أنّه لم ينههم عن ذلك، مع أنّ هذا العمل غير صحيح!.

فقال الصادق على ادعوا لي ولدي موسى فدُعي له فكرّر الإمام الصادق حديث أبي حنيفة لولده موسى بن جعفر فأجاب موسى بن جعفر قائلاً: إنّ الذي كنت أصلي له كان أقرب إلي منهم يقول الله عزّوجلّ: ﴿ونعن تقرب إليه من حبل الوريد﴾... فاحتضنه الإمام الصادق وقال: بأبى أنت وأمّى يامستودع الأسرار ".

وللمفسّرين آراء عديدة في معنى «الوريد»... فمنهم من يعتقد بأنّ «الوريد» هو العصب المتّصل بقلب الإنسان أو كبده، ويعتقد بعضهم بأنّ الوريد جميع الأعتصاب في بدن الإنسان... في حين أنّ بعضهم يعتقد بأنّه عصب الرقبة فحسب!

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأوّل يبدو أكثر تناسباً، ولا سيًّا إذا لاحظنا الآية ٢٤ من سورة الأنفال آنفة الذكر!

وكلمة «الوريد»\_ضمناً \_مأخوذة من الورود، ومعناه الذهاب نحو الماء، وحيث إنّ الدم

يرد من هذا العصب إلى القلب و يخرج منه إلى سائر أعضاء بدن الإنسان سمّي بالوريد.

ولكن ينبغي الإلتفات إلى أنّ الاصطلاح المتداول في هذا العصر في شأن «الوربد والشريان» \_ يعني المجاري التي توصل الدم من سائر أعضاء الجسم إلى قلب الإنسان، وبالعكس \_ هذا الإصطلاح خاصّ بعلم الأحياء ولا علاقة له بالمفهوم اللغوي للوريد.

ويضيف القرآن في الآية التالية قائلاً: ﴿إِذْ يَتَلَقَّى المِتَلَقَّيَانَ مِنْ السِمِينَ وَعِنْ الشَّمَالُ قعيد﴾ \.

أي أنّه بالإضافة إلى إحاطة علم الله «التامّة» على ظاهر الإنسان وباطنه، فهنالك ملكان مأموران بحفظ ما يصدر منه عن يمينه وشهاله، وهما معه دائماً ولا ينفصلان عنه لتتم الحجّة عليه عن هذا الطريق أكثر، ولتتأكّد مسألة الحساب (حساب الأعمال).

كلمة «تلقّى» معناها الأخذ والتسلّم، و«المتلقّيان» هما ملكان مأموران بكتابة أعمال الناس.

وكلمة «قعيد» مأخوذة من القعود ومعناها «جالس» والمسراد بالقعيد هنا الرقسيب والملازم للإنسان، وبتعبير آخر أن الآية هذه لا تعني أن الملكين جالسين عن يمين الإنسان وعن شهاله، لأن الإنسان يكون في حال السير تارة، وأخرى في حال الجلوس، بل التعبير هنا هو كناية عن وجودهما مع الإنسان وهما يترصدان أعماله.

ويحتمل أيضاً أنّهما قعيدان على كتني الإنسان الأيمن والأيسر، أو أنّهما قعيدان عند نابيه أو ناجذيه دانماً ويسجّلان أعماله، وهناك إشارة إلى هذا المعنى في بعض الرّوايات غير المعروفة «كما في بحار الأنوارج ٥٩ ص ١٨٦ الرّواية ٣٢».

وممّا يجدر التنويه عليه أنّه ورد في الرّوايات الإسلامية أنّ ملك اليمين كاتب العسنات، وملك الشمال كاتب السيئات، وصاحب اليمين أميرٌ على صاحب الشمال، فإذا عمل الإنسان حسنةٌ كتبها له صاحب اليمين بعشر أمثالها، وإذا عمل سيّئة فأراد صاحب الشمال أن يكتبها

١. كلمة إذ في جملة ﴿إذ يتلقى المتلقيان﴾ ظرف متعلّق بمحذوف وتقديره واذكروا إذ يتلقى المتلقيان ولهذا المعنى ذهب إليه جماعة من المفسّرين، إلّا أنّ جماعة أخرى يرون بأنّ إذ متعلّقة بكلمة أقرب الواردة في الآية الآنفة إلّا أنّ التفسير الأوّل يبدو أصح لأنّ كلاً من الجملتين ﴿ ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ و ﴿إذ يتلقى المتلقيان ﴾ إلخ تحتفظ باستقلالها دون أن يتقيّد كلّ بالأخرى ولا يتناسب الصدر والذيل في التفسير الثاني.
 ٢. كلمة وتعيد عم أنّ كلمة والمتلقيان عنية لأنّ في الآية حذفاً وتقديرها وإذ يتلقى المتلقيان عن اليمين قعيد وعن الشمال قعيد وقد وقع هذا الحذف بقرينة ذكر الآخر.

قال له صاحب اليمين أمسك فيمسك عنه سبع ساعات، فإذا إستغفر الله منها لم يكتب عليه شيء، وإن لم يستغفر الله كتب له سيئة واحدة. `

كها يظهر من بعض الرّوايات أنّهها يقولان بعدموت المؤمن: ربّنا قبضت روح عبدك فإلى أين؟ قال: سمائي مملوءة بملائكتي يعبدونني وأرضي مملوءة من خلقي يطيعونني إذهبا إلى قبر عبدي فسبّحاني وكبّراني وهلّلاني فاكتبا ذلك في حسنات عبدي. أ

وفي رواية أخرى عن النّبي عَنَيْنَ أَنَّه قال: «ما من أحد من المسلمين يبتلى ببلاء في جسده إلّا أمر الله تعالى الحفظة فقال: اكتبوا لعبدي ماكان يعمل وهو صحيح ما دام مشدوداً في وثاقي \_ ثمّ أضاف عَنَيْنَ حمن مرض أو سافر كتب الله تعالى له ماكان يعمل صحيحاً مقيماً». "

وهذه الرّوايات جميعها إشارة إلى لطف الله الواسع.

أمّا آخر آية من الآيات محلّ البحث فتتحدّث عن الملكين أيضاً فتقول: ﴿ما يلفظ من قول إلّالديه رقيب عتيد ﴾ أ.

وكان الكلام في الآية الآنفة عن كتابة جميع أعيال الإنسان، وفي هذه الآية إهمام بخصوص ألفاظه، وهذا الأمر هو للأهميّة القصوى للقول وأثره في حياة الناس، حتى أنّ جملة واحدة أو عبارة قصيرة قد تؤدّي إلى تغيير مسير المجتمع نحو الخير أو الشرّا! كما أنّ بعض الناس لا يعتقدون بأنّ الكلام جزء من أعيالهم ويرون أنفسهم أحراراً في الكلام مع أنّ أكثر الأمور تأثيراً وأخطرها في حياة الناس هو الكلام!.

فبناءاً على ذلك فإن ذكر هذه الآية بعد الآية المتقدّمة هو من قبيل ذكر الخاص بعد العام. كلمة «الرقيب» معناها المراقب و«العتيد» معناها المتهيء للمعمل، لذلك يطلق على الفرس المعدّة للركض بأنها فرس عتيد كها يطلق على من يعدّ شيئاً أو يدّخره بأنّه عليد، وهي من مادّة العتاد على زنة الجهاد ومعناها الإدّخار!

و يعتقد أغلب المفسّرين أنّ الرقيب والعتيد إسمان للملكين المذكورين في الآية المتقدّمة وهما «المتلقيان» فاسم ملك اليمين «رقيب» واسم ملك الشمال «عتيد»، وبالرغم من أنّ الآية

١٠ تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٤٤. ٢. المصدر السابق،

٣٠ تفسير روح المعاني، ج ٢٦، ص ١٦٥. ذيل الآيات محل البحث، وهذا المضمون نفسه منقول عن الإمام الصادق في اصول الكافي وكذلك بحار الأنوار، ج ٥٩. ص ١٨٧. في الرّوايتين ٣٤ و ٣٥».

٤. الضمير في لديه يرجع إلى كلمة قول كما يحتمل أن يكون عائداً على الذي يلفظ القول، إلا أنّ الاحتمال الأوّل أنسب.

محلّ البحث ليس فيها قول صريح على هذا الأمر، إلّا أنّ هذا التّفسير وبملاحظة مجمعوع الآيات يبدو غير بعيد!

ولكن أيّ كلام يكتب هذان الملكان؟ هناك أقوال بين المفسّرين قال بعضهم يكتبان كلّ كلام حتى الصرخات من الألم، في حين أنّ بعضهم الآخر يعتقد بأنّها يكتبان ألفاظ الخير والشرّ والواجب والمستحبّ أو الحرام والمكروه، ولا يكتبان ما هو مباح!

إِلَّا أَنَّ عِمُومِيَّة التَّعِبِيرِ يَدَلُّ عَلَى أَنَّ المُلكِينِ بِكَتِبَانِ كُلِّ لَفُظُ وَقُولَ يَقُولُه الإِنسَانِ.

الطريف أنّنا نقرأ روايةً عن الإمام الصادق يقول فيها: «إنّ المؤمنَين إذا قعدا يستحدّثان قالت الحفظة بعضها لبعض اعتزلوا بنا فلعلّ لهما سرّاً وقد ستر الله عليهما!

يقول الراوي: ألم يقل الله تعالى ﴿ هَا يَلْفُظُ هِنْ قُولَ إِلَّالَّذِيهُ رَقِيبٌ مَتَيْدٌ ﴾ فيجيب الإمام الله ؛ إن كانت الحفظة لا تسمع فإنّ عالم السرّ يسمع وبرى " .

ويستفاد من هذه الرّوايات أنّ الله سبحانه يكتم بعض أحاديث المؤمن التي فيها (جانب سرّى) إحتراماً وإكراماً له، إلّا أنّه حافظ لجميع هذه الأسرار.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ حفظة اللّيل غير حفظة النهار، كما بيّنا هذا المعنى في تفسير الآية ٧٨ من سورة الإسراء من نفس هذا التّفسير.

## بحث

# المبيب أقرب إلى الإنسان من نفس١١م

يقول بعض الفلاسفة: كما أنّ شدّة البعد توجب الخفاء فإنّ شدّة القرب كذلك، فمثلاً لو كانت الشمس بعيدة عنّا جدًاً لما رأيناها ولوكانت قريبة منّا جدّاً أو إقتربنا منهاكثيراً فإنّ نورها سيذهلنا إلى درجة بحيث لا نستطيع رؤيتها.

وفي الحقيقة إنّ ذات الله المقدّسة كذلك: «يامن هو اختفى لفرط نوره»!.

وفي الآيات محل البحث تشبيه رائع لقرب الله إلى العباد إذ قالت حاكية عنه سبحانه: 

﴿ونعن أقرب إليه من حبل الوريد ﴾ أي أن الله أقرب إلى الإنسان من حبل الوريد.

والتشبيهات التي تقول مثلاً العالم جميعه جسم والله روحه، أو العالم كشعاع الشمس وهو

١. أصول الكافي، طبقاً لما نقل في تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ١١٠.

قرصها وأمثال هذه لا يمكن أن توضّح العلاقة القريبة كما وصفتها الآية.

ولعلّ أفضل تعبير هو ما ورد على لسان أمير المؤمنين ﴿ فِي خطبته الأُولَى من نهـج البلاغة إذ قال عنه سبحانه: «مع كلّ شيء لا بمقارنة وغير كلّ شيء لا بمزايلة».

وقد شبّه بعض الفلاسفة لبيان هذا القرب تشبيهاً آخر، فقالوا إنّ ذات الله المقدّسة هي المعنى الإسمى والموجودات هي المعنى الحرفي.

وتوضيح ذلك: حين نقول: توجّه إلى الكعبة، فإنّ كلمة (إلى) لا مفهوم لها وحدها، وما لم تضف الكعبة إليها فستبق مبهمة، فعلى هذا ليس للمعنى الحرفي مفهوم إلّا تبعاً للمفهوم الاسمي، فوجود جميع موجودات العالم على هذه الشاكلة، إذ دون إرتباطها بذاته لا مفهوم لها ولا وجود ولا بقاء لها أصلاً... وهذا يدلّ على نهاية قرب الله إلى العباد وقربهم إليه وإن كان الجهلة غافلين عن ذلك.

#### 8003

وَجَاءَ تَسَكَرُهُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَاكُنتَ مِنْهُ تَجِيدُ ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ ذَلِكَ بَوْمُ اللَّوَعِيدِ ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ ذَلِكَ بَوْمُ اللَّوَعِيدِ ﴿ وَهَا مَا كُنتَ مِنْهُ اللَّهِ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا الْوَعِيدِ ﴿ وَهَا مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُلْمُ ال

## التفسير

#### القيامة، والبصر المديد:

تعكس الآيات أعلاه مسائل أخرى تتعلّق بيوم المعاد: «مشهد المـوت» و«النـفخ في الصور» و«مشهد الحضور في الحشر»!

فتقول أوّلاً: ﴿وجاءت سكرة الموت بالحقُّ ﴾.

سكرة الموت: هي حال تشبه حالة النمل السكران إذ تظهر على الإنسان بمصورة الاضطراب والإنقلاب والتبدّل، وربّما إستولت هذه الحالة على عقل الإنسان ومسلبت شعوره وإختياره.

وكيف لا تكون كذلك مع أنّ الموت مرحلة إنتقالية مهمّة ينبغي أن يقطع الإنسان فيها جميع علائقه بالدنيا التي تعلّق بها خلال سنين طويلة، وأن يخطو في عالم جديد عليه مليء بالأسرار، خاصّة أنّ الإنسان - لحظة الموت - يكون عنده إدراك جديد وبصر حديد - فهو يلاحظ عدم إستقرار هذا العالم بعينيه ويرى الحوادث التي بعد الموت، وهنا تتملّكه حالة الرعب والإستيحاش من قرنه إلى قدمه فتراه سَكِراً وليس بسكر '.

حتى الأنبياء وأولياء الله الذين يواجهون حالة النزع والموت باطمئنان كامل ينالهم من شدائد هذه الحالة نصيب، ويصابون ببعض العقبات في حالة الإنــتقال، كـــا قـــد ورد في

١. «السكر» .. على زنة المكر .. معناه في الأصل سد طريق الماء، «والسكر» .. على زنة الفكر .. معناه المحل المسدود، وحيث إن حالة الثمل تقع حاجزاً وسداً بين الإنسان وعقله فقد سمّيت بالسّكر على زنة الشكر.

حالات إنتقال روح النّبي الأكرم تَنْكُنْ إلى بارئها عند اللحظات الأخيرة من عمره الشريف المبارك أنّه كان يدخل يده في إناء فيه ماء ويضعها على وجهه ويقول: ﴿لالِله لِلّا الله﴾ ثمّ يقول: ﴿إِنْ للموس سكرات ﴾ '.

وللإمام على كلام بليغ يرسم لحظة الموت وسكراتها بعبارات حية بليغة إذ يـقول: «اجتمعت عليهم سكرت الموت وحسرت الفوت ففترت لها أطرافهم وتغيّرت لها ألوانهم ثمم إزداد الموت فيهم ولوجاً فعيل بين أحدهم ومنطقه وانّه لبيّن أهله ينظر ببصره ويسمع بأذنه على صحّة من عقله وبقاءٍ من لبّه يفكّر فيم أفنى عمره؟ وفيم أذهب دهره؟ ويتذكّر أموالاً جمعها أغمض في مطالبها وأخذها من مصرحاتها ومشتبهاتها قد لزمته تبعات جمعها وأشرف على فراقها تبقى لمن وراءه ينعمون فيها ويتمتّعون بها» .

كما أنّ هذا المعلّم الكبير ينذر في مكان آخر البشرية فيقول: «إنّكم لو عاينتم ما قد عاين من مات منكم لجزعتم وهلتم وسمعتم وأطعتم ولكن محجوب عنكم ما قد عاينوا وقريب ما يطرح الحجاب، ".

ثم يضيف القرآن في ذيل الآية قائلاً: ﴿ وَلَكَ مَا كُنْتُ مِنْهُ تَعَيْدٌ ﴾ أجل إنّ الموت حقيقة يهرب منها أغلب الناس لائهم يحسبونه فناءً لا نافذة إلى عالم البقاء، أو أنهم لعلائقهم وإرتباطاتهم الشديدة بالدنيا والمواهب المادية التي لهم فيها لا يستطيعون أن يتصرفوا قلوبهم عنها، أو لسواد صحيفة أعالهم.

أيّاً كان فهم منه يهربون... ولكن ما ينفعهم ومصيرهم المحتوم في إنتظار الجميع ولا مفرّ لأحد منه، ولابدّ أن ينزلوا إلى حفرة الموت ويقال لهم هذا ما كنتم منه تفرّون!!.

وقائل هذا الكلام ربِّما هو الله أو الملائكة أو الضمائر اليقظة أو الجميع!

والقرآن بين هذه الحقيقة في آيات أخر كها هو في الآية ٧٨ من سورة النساء إذ يقول: ﴿ أينها تكونوا يدر تحكم الموت ولوكنتم في بروج مشيّدة ﴾ إ.

وقد ينسي الإنسان المغرور جميع الحقائق التي يراها بأمّ عينيه على أثر حبّ الدنيا وحبّ

١. تفسير روح البيان، ج ٩، ص ١١٨. ٢. نهج البلاغة، الخطية ١٠٩.

٣ العصدر السابق، الخطبة ٢٠.

كلمة «تحيد» مشتقة من مادّة وحيده ـ على وزن صيد ـ ومعناها العدول عن الشيء والفرار مند.

الذات حتى يبلغ درجة يقسم فيها أنّه خالد كها يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿ أو لم تكونوا القسمتم من قبل ما لكم من زوال﴾ . \

ولكن سواء أقسم أم لم يقسم، وصدّق أم لم يصدّق فإنّ الموت حقيقة تحدق بالجميع وتحيق بهم ولا مفرّ لهم منها.

ثمّ يتحدّث القرآن عن النفخ في الصور فيقول: ﴿ونفخ في الصور ذلك يوم الوعيد﴾.

والمراد من «النفخ في الصور» هنا هو النفخة الثانية، لأنّه كها نوّهنا آنفاً فإنّ الصور ينفخ فيه مرّتين: فالنفخة الأولى تدعى بنفخة الفَزَع أو الصعّق وهي التي تكون في نهاية الدنسيا ويموت عند سهاعها جميع الخلق ويتلاشى نظام العالم الدنيوي، والنفخة الثانية هسي نفخة «القيام والجمع والحضور» وتكون في بداية البعث والنشور والقيامة وبها يحيى الناس جميعهم ويخرجون «وينسلون» من الأجداث والقبور إلى ربّهم وحساب «عدله» وجزائه.

«النفع» معناه معروف، و«النفخة» تعني المرة الواحدة منه، و«الصور» هـو المـزمار أو «البوق» والذي يستعمل في القضايا العسكرية عادة لجمع الجنود أو تفريقهم أو الإستعداد أو الذهاب للراحة والنوم، واستعماله في صور إسرافيل نوع من الكناية والتشبيه «وقد بيّنا تفصيل هذا الموضوع في ذيل الآية ٦٨ من سورة الزمر».

وعلى كلّ حال، أمع الإلتفات وملاحظة جملة «ذلك يوم الوعيد» يتّضح أنّ المراد من نفخة الصور هنا هو النفخة الثانية ويوم النشور والقيامة.

وفي الآية التالية بيان لحال الناس يوم المحشر بهذه الصورة: ﴿وجاءت كلّ تسفس محها سائق وشهيد﴾.

فالسائق يسوقه نحو محكمة عدل الله، والشهيد يشهد على أعباله! وهي كمحاكم هذا العالم إذ يسوق المأمورون المتهمين ويأتون معهم للمحكمة ويشهد عليهم الشهود.

واحتمل بعض المفسّرين أنّ السائق هو من يسوق الصالحين نحو الجنّة والطالحين نحو جهنّم، ولكن مع ملاحظة كلمة «الشهيد» معها يكون المعنى الأوّل وهو السوق نحو محكمة عدل الله أنسب.

ولكن من هما السائق والشهيد؟ أهما «ملكان» من الملائكة أو سواهما، هناك تفاسير متعدّدة.

۱. ابراهیم، ٤٤.

قال بعضهم: إنّ «السائق» هو الملك الذي يكتب الحسنات، و «الشهيد» هو الملك الذي يكتب السيّئات، فيكون المراد بهما الملكين الوارد ذكرهما في الآيات المتقدّمة.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ «السائق» ملك الموت و«الشهيد» رسول الله تَنْظَلَمُهُ ولكن هذه الرّواية مع ملاحظة لحن الآيات تبدو ضعيفة.

وقال بعضهم: «السائق» الملك الذي يسوق كلّ إنسان و «الشهيد» عمل الإنسان.

كها قيل أنَّ «السائق» ملك و«الشهيد» أعضاء جسم الإنسان أو صحيفة أعهاله أو الكتاب الذي في عنقه.

ويحتمل أنّ السائق والشهيد ملك واحد، وعطف اللفظين بعضهما على الآخر هو لاختلاف الوصفين، أي أنّ مع الإنسان ملكاً يسوقه إلى محكمة عدل الله ويشهد عليه أيضاً. إلّا أنّ أغلب هذه التفاسير مخالف لظاهر الآية، وظاهر الآية كما فهم منه أغلب المفسّرين أنّ ملكين يأتيان مع كلّ إنسان، فواحد يسوقه والآخر يشهد على أعماله.

ومن الواضح أنّ شهادة بعض الملائكة لا تنني وجود شهادة أخرى لبعض الشهود في يوم القيامة، الشهود الذين هم من قبيل الأنبياء وأعضاء البدن، وصحائف الأعمال والزمان والمكان الذين وقع عمل الإنسان فيهما أو أثم فيهما.

وعلى كلّ حال فالملك الأوّل يمنع الإنسان عن الفرار، والملك الثاني يمنع عن الإنكار، وهكذا فإنّ كلّ إنسان في ذلك اليوم مبتلى بأعهاله ولا مفرّ له من جزاء أعهاله أبداً.

وهنا يخاطب المجرمون أو جميع الناس (فرداً فرداً) فيقال: ﴿لقد كنت في قفلة من هـذا فكشفنا عنك قطاءك فيصرك اليوم حديد﴾.

أجل، إنّ أستار عالم المادّة من الآمال والعلاقة بالدنيا والأولاد والمرأة والأنانية والغرور والعصبية والجهل والعناد وحبّ الذات لم تكن تسمح أن تنظر إلى هذا اليوم مع وضوح دلائل المعاد والنشور، فهذا اليوم ينفض عنك غبار الغفلة، وتماط عنك حبب الجهل والتعصّب واللجاجة، وتنشق أستار الشهوات والآمال، وما كان مستوراً وراء حباب الغيب يبدو ظاهراً اليوم، لأنّ هذا اليوم يوم البروز ويوم الشهود ويوم تبلى السرائر!

ولذلك فقد وجدت عيناً حادّة البصر ويمكن أن تدرك جميع الحقائق بصورة جيّدة.

أجل، إنّ وجه الحقيقة لم يكن مخفياً ولا لثام على جمال الحبيب، ولكن ينبغي أن ينفض غبار الطريق ليمكن رؤيته. إلا أنّ الغرق في بحر الطبيعة والإبتلاء بأنواع الحجب لا يسمحان للإنسان أن يسرى الحقائق بصورة واضحة، لكنّه في يوم القيامة حيث تنقطع كلّ هذه العلائق فمن البديهي أن يحصل للإنسان إدراك جديد ونظرة ثاقبة، وأساساً فإنّ يوم القيامة يوم الظهور وبسروز الحقائق!

حتى في هذه الدنيا يستطيع البعض تخليص أنفسهم من قبضة الأهواء واتباع الشهوات وأن يلقوا الحجب عن عيون قلوبهم فيرزقوا بصراً حديداً يرون به الحقائق، أمّا أبناء الدنيا فحرومون منه.

وينبغي الإلتفات إلى أنّ الحديد نوع من المعدن كما يطلق على السيف والمُدية، ثمّ توسّعوا فيد فأطلقوه على حدّة البصر وحدّة الذكاء، ومن هنا يظهر أنّ المراد بالبصر ليس العين الحقيقية الظاهرة، بل بصر العقل والقلب.

يقول الإمام على على الله في أولياء الله في أرضه: «هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة، وباشروا روح اليقين واستلانوا ما استعوره المترفون وأنسوا بما استوحش منه الجاهلون وصحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلّقة بالمحل الأعلى أولئك خلفاء الله في أرضه والدعاة إلى دينه» .

## بحوث

#### ١\_ مقيقة الموت

يتصوّر أغلب الناس أنّ الموت أمر عدمي ومعناه الفناء، إلّا أنّ هذه النظرة لا تنسجم مع ما ورد في القرآن الجيد وما تدلّ عليه الدلائل العقلية ولا توافقها أبداً.

فالموت في نظر القرآن أمر وجودي، وهو إنتقال وعبور من عالم إلى آخر، ولذلك عُبّر عن الموت في كثير من الآيات بـ «تُوفّي» ويعني تسلّم الروح وإستعادتها من الجسد بواسطة الملائكة.

والتعبير في الآيات المتقدّمة ﴿وجاءت سكرة العوت بالحقَّ﴾ هو إشارة إلى هذا المعنى `

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٤٧.

٢. في المراد من «الباء» في كلمة بالحق هناك إحتمالات عديدة، فمنهم قال معناه التعدية والحق معناه الموت، ويكون معنى الجملة إن سكرات الموت لها واقعية أي أنّ السكرات تصحب معها الموت، وقسيل أنّ الباء للملابسة، أي أنّ سكرات الموت تأتي مع الحق.

أيضاً، وقد جاء في بعض الآيات التعبير عن الموت بالخلق: ﴿الَّذِي خَلَقَ الموت والحياة﴾ الملك ـ ٢.

وهناك تعبيرات متعدّدة عن حقيقة الموت في الرّوايات الإسلامية، فني رواية أنّ الإمام على بن الحسين سئل: ما الموت؟ فقال ﴿ : «للمؤمن كنزع ثياب وسخة قملة وفك قيود وأغلال ثقيلة والاستبدال بأفخر ثياب وأطيبها روائح وأوطىء المراكب وآنس المنازل وللكافر كخلع ثياب فاخرة والنقل عن منازل أنيسة والاستبدال بأوسخ الثياب وأخشمنها وأوحش المسنازل وأعظم العذاب». \

وسئل الإمام محمّد بن علي السؤال الآنف ذاته فقال: «هو النوم الذي بأتيكم كلّ ليلة إلّا أنّه طويل مدّته لا ينتبه منه إلاّ يوم القيامة» .

وقد قلنا في المباحث المتعلّقة بالبرزخ أنّ حالات الأشخاص متفاوتة في البرزخ، فبعضهم كأنّهم يغطّون في نــوم عــميق، وبـعضهم «كــالشهداء في ســبيل الله والمــؤمنين الراسخين» ينعّمون بأنواع النعم بينا يعذّب الأشقياء والجبابرة بعذاب الله الأليم!

وقد بين الإمام الحسين ﴿ لأصحابه حقيقة الموت يوم عاشوراء عند إستداد المأزق والقتال بتعبير لطيف بليغ فقال: «صبراً بني الكرام، فما الموت إلا قنظرة تعبر بكم عن البؤس والفتال بتعبير لطيف بليغ فقال: «صبراً بني الكرام، فما الموت إلا قنظرة تعبر بكم عن البؤس والفتراء إلى الجنان الواسعة، والنعم الدائمة، فأيّكم يكره أن ينتقل من سجن إلى قصر وما هو لأعدائكم إلا كمن ينتقل من قصر إلى سجن وعذاب، إنّ أبي حدّثني عن رسول الله إنّ الدنيا سجن المؤمن وجنّة الكافر والموت جسر هؤلاء إلى جنانهم وجسر هؤلاء إلى جعيمهم» أ.

ونقرأ في حديث آخر أنّ الإمام موسى بن جعفر ﴿ دخل على رجل يعاني سكرات الموت ولم يُكلّم أحداً، فسأل الحاضرون الإمام موسى بن جعفر: يابن رسول الله وددنا لو عرفنا كيف الموت وكيف هو حال صاحبنا؟

فقال الله عليه و المصفاة يصفي المؤمنين من ذنوبهم فيكون آخر ألم يصيبهم كفّارة آخر وزر بقي عليهم ويصفي الكافرين من حسناتهم فيكون آخر لذّة أو راحة تلحقهم وهو آخر ثواب حسنة تكون لهم، وأمّا صاحبكم هذا فقد نخل من الذنوب نخلاً وصفّي من الآثام تصفية وخلص حتى نقى كما ينقّى الثوب من الوسخ وصلح لمعاشرتنا أهل البيت في دارنا دار الأبد» .

١. بحارالانوار، ج ٦، ص ١٥٥.

٢. المصدر السابق [ويظهر أنّ المراد من الإمام محمّد بن علي هو الإمام التاسع محمّد الجوادﷺ].

٣. معاني الأخبار، ص ٢٨٩، (باب معنى الموت، ح ٣).

٤. المصدر السابق.

#### ٢\_ سكرات الموت

كان الكلام في الآيات الآنفة على سكرات الموت، وقلنا أنّ «السكرات» جمع سكرة، ومعناها الحالة التي تشبه حالة الثمل على أثر إشتداد حالة الإنسان فيضطرب منها فيرى سِكراً وليس بِسَكِر!

صحيح أنّ الموت هو للمؤمنين بداية إنتقال إلى عالم أوسع مليء بمواهب الله، إلّا أنّه مع ذلك فإنّ هذه الحالة الإنتقالية ليست سهلة لأي إنسان، لأنّ روحه تطبّعت مع البدن سنين طوالاً وإرتبطت به.

ولذلك فإنّه حين يسأل الإمام الصادق عن سبب اضطراب الجسد حمين خروج الروح منه يجيب: لأنّه نما عليها البدن .

وهذا يشبه تماماً حالة قلع السنّ الفاسد من اللثّة، فإنّه عند قلعه يحسّ الإنسان بالألم إلّا أنّه يشعر بالراحة بعدئذ.

ونقرأ في الرّوايات الإسلامية أنّ الإنسان يستوحش من ثلاثة أيّام، يوم يولد فيه فيرى هذا العالم الذي لم يعرفه، ويوم يموت ويرى عالم ما بعد الموت، ويوم يبعث حيّاً في عرصات القيامة فيرى أحكاماً لم يرها في هذه الدنيا... لذلك فإنّ القرآن يقول في شأن يحيى بن زكريا: ﴿وسلام عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حيّا ﴾ آ. ويحكى على لسان عيسى بن مريم مثل هذا الكلام، فهذان النبيّان مشمولان بعناية الله في هذه الأيّام الثلاثة!.

وبالطبع فإنّه من المسلّم به أنّ المرتبطين بهذه الدنيا يكون إنتقالهم منها أصعب وقسطع القلوب منها أشدّ، كما أنّ الآثمين وأصحاب الذنوب تكون عليهم سكرات الموت أكثر ألماً ومرارة!.

## ٣ـ الموت مقّ

ليست الآيات محلّ البحث وحدها تتحدّث عن الموت بأنّه حقّ، بل هناك آيات كثيرة

١. بحار الأنوار، ج ٦، ص ١٥٨.

٢. المصدر السابق، مع شيء من التلخيص: نقرأ في سورة مريم الآية ١٥ في شأن يحيى: ﴿وسلام عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حيًا﴾ كما نقرأ في شأن عيسى بن مريم في السورة ذاتها ﴿والسلام عليّ يـوم ولدت ويوم أموت ويوم أبعث حيًا﴾.

في القرآن تصرّح بأنّ الموت حقّ ويقين، إذ نقراً في الآية ٩٩ من سورة الحجر ﴿واعبد ربّك حتّى يأتيك اليقين﴾. وفي الآية ٤٧ من سورة المدثر نقراً ما يشبه هذا التعبير أيضاً.

كلّ ذلك لأنّ الإنسان إذا أنكر كلّ شيء فليس بوسعه أن ينكر أنّ الموت حقّ وأنّه لابدّ أن يُطرق بابه، فالموت يطرق أبواب الجميع ويأخذهم معه أخيراً.

والإلتفات \_إلى حقيقة الموت\_يُعدّ إنذاراً لجميع الناس ليفكّروا أكثر وأحسن ويعرفوا طريقهم المقدمين عليه وما هو أمامهم ويستعدّوا له!

الطريف أنّنا نقراً في بعض الرّوايات أنّ رجلاً جاء إلى عمر فقال: إنّي أحبّ الفتنة وأكره الحقّ وأشهد على ما لم أره، فأمر عمر به فحبس، فبلغ ذلك علياً على فقال: ياعمر إنّ حبسه ظلم وقد أثمت على ذلك. فقال: ولم وقال على: إنّه \_ يحبّ أمواله وأولاده وقد قال الله عنها في بعض آياته أنّها فتنة ﴿لِنّها لموالكم وأولادكم فتنة ﴾ ويكره الموت والقرآن يعبّر عنه بأنّه حق ﴿وجاءت سكرة الموت بالحق ﴾ ويشهد بوحدانية الله وهو لم يره. فقال عمر: لولا علي لهلك عمر ...

8003

۲. ق، ۱۹.

١. التغابن، ١٥.

وَقَالَ قَرِينُهُ, هَذَا مَالَدَى عَتِيدُ ﴿ الْقِيَافِ جَهَنَّمَ كُلَّ حَفَّادٍ عَنِيدٍ ﴿ مَّنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ مُرِيبٍ ۞ الَّذِى جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَأَلْقِياهُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِ ۞ قَالَ قَرِينُهُ, رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ، وَلَكِن كَانَ فِي صَلَالِ بَعِيدٍ ۞ قَالَ لَا تَغْنَصِمُ وَالْدَى وَقَدٌ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ۞ مَا يُبَدَّ لُ الْقَوْلُ لَدَى وَمَا أَنَا بِظَلَّ وِلِلْعَيدِ ۞ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَمَ هَلِ الْمَتَلَاقِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَرْيدٍ ۞

## التُفسير

## قرناء الإنسان من الملائكة والشياطين:

مرّة أخرى ترتسم في هذه الآيات صورة أخرى عن المعاد، صورة مثيرة مذهلة حيث إنّ الملك ــ قرين الإنسان ــ يبيّن محكومية الإنسان بين الملأ و يــصدر حكــم الله لمــعاقبته وجزائه.

تقول الآية الأولى من هذه الآيات: يقول صاحبه وقرينه هذا كتاب أعيال هذا الإنسان حاضر لديّ: ﴿وقال قرينه هذا ها لديّ مـتيد﴾ فيكشف الستار عن كـلّ صـغيرة وكـبيرة صدرت منه.

ولكن ما المراد من «قرينه»؟ للمفسّرين أقوال كثيرة، إلّا أنّ أغلبهم يرى أنّ المراد منه هو الملك الذي يرافق الإنسان في الدنيا والذي كان مأموراً بتسجيل أعباله وضبطها ليستهد عليه هناك في محكمة عدل الله.

والآيات السابقة التي كانت تشير إلى أنّ من يرد عرصات المحشر فإنّ معه سائقاً يسوقه وشهيداً يشهد عليه، تدلّ على هذا المعنى أيضاً، زد على ذلك لحن الآية نفسها والآية التي تليها تتناسبان مع هذا المعنى أيضاً [فلاحظوا بدقة].

إِلَّا أَنَّ بعض المُفسّرين ذكر أنَّ المراد من قرينه هو «الشيطان»، لأنَّ كلمة «قرين» أطلقت

في كثير من آيات القرآن على الشيطان الذي يصطحب الإنسان فيكون معنى الآية على هذا التقدير هكذا: وقال الشيطان قرين الإنسان: «إنّني أعددت هذا المجرم لجهنم وبذلت أقصى ما في وسعى من جهد في هذا السبيل».

إِلّا أَنّ هذا المعنى لا أنّه لا يتناسب مع الآيات السابقة واللاحقة فحسب، بل لا ينسجم مع تبرئة الشيطان نفسه من إغوائه الإنسان على الذنب كما تصرّح بذلك الآية الواردة بعد عدّة آيات من هذه الآية محلّ البحث.

فطبقاً لهذا التفسير للآية فإن الشيطان يعترف بمسؤوليته في إغواء الإنسان، والحال أن الآيات المقبلة نقرأ فيها قوله: ﴿وقال قرينه ربّنا ما أطفيته ولكن كان في ضلال بعيد﴾ فيقع التضاد بين القولين كما تلاحظون.

وهناك تفسير ثالث وهو أبعد ممّا ذكر آنفاً ولا قرينة عليه أبداً، وهــو أنّ المــراد مــن «قرينه» هو من رافق الإنســان في حياته من البشر!!

ثم يخاطب الله الملكين المأمورين بتسجيل أعمال الإنسان فيقول لهما: ﴿ أَلَقَيا فَي جَهِنُّمُ كُلُّ كُفَّارِ عَنْدِ ﴾.

كلمة «عنيد» مشتقة من العناد، ومعناها التكبّر وحبّ الذات وعدم الخضوع للحقّ! ومن هم الخاطّبَين هنا؟ هناك تفاسير متعدّدة أيضاً، فمنهم من إختار التّفسير آنف الذكر، ومنهم من قال بأنّهها خازنا النيران.

وقال بعضهم \_أيضاً \_من المحتمل أن يكون المخاطب واحداً فحسب، وهو الشاهد الذي يرد عرصة القيامة مع المجرم، وصرّحت به الآبات آنفة الذكر، وتثنية الفعل هو من أجل التأكيد، فكأنّه يؤكّد مرتين: «القي، الق» واستعمال التثنية في خطاب المفرد وارد في لغة العرب، إلّا أنّ هذا التّفسير بعيد جدّاً، وخير التفاسير وأنسبها هو التّفسير الأوّل.

وفي الآية التالية إشارة إلى بعض الأوصاف الذميمة المنحطّة التي يتّصف بها هـؤلاء الكفّار ـإذ تقول الآية: ﴿مثّاع للغيرمعتدِ هريب﴾.

«المنّاع» بحكم كونه صيغة مبالغة فإنّه يطلق على الشخص الذي يمنع كثيراً من الأمور، فيكون التعبير بـ «منّاع للخير» يقصد به من يمنع كلّ عمل صالح فيه خير وبأيّة صورة كانت. وقد ورد في بعض الرّوايات أنّ الآية نزلت في «الوليد بن المغيرة» حيث إنّه كان يمنع أبناء

أخيه عن الإسلام ويقول لهم: طالما كنت حيّاً فلن أعينكم في حياتكم `.

وكلمة «معتدٍ» معناها المتجاوز على الحدود، سواءً أكان متجاوزاً لحقوق الآخرين أو لحدود الله وأحكامه!

وكلمة «مريب» مشتقة من الريب، وتعني من هو في شكّ، الشكّ المقرون بسوء الظنّ، أو من يخدع الآخرين فيجعلهم بما يقول أو يعمل في شكّ من أمرهم... فيضلّوا عن سواء السبيل.

ثم تضيف الآية التالية لتذكر وصفاً ذميماً لمن كان من طائفة الكفّار فتقول: ﴿الذي جعل مع الله إلها آخر﴾.

أجل: ﴿فَأَلْقَيَاهُ فَيَ الْعَذَابِ الشَّدِيدِ﴾.

وفي هذه الآيات بيان ستّة أوصاف لأهل النار، فالأوصاف الخمسة المتقدّمة بـعضها لبعض بمثابة العلّة والمعلول، أمّا الوصف السادس فإيضاح للجذر الأصيل لهذه الأوصاف.

لأنَّ معنى الكفَّار هو من أصرَّ على كفره كثيراً، وينتهي هذا الأمر إلى العناد.

والمعاند أو العنيد يصرّ على منع الخير أيضاً، ومثل هذا الشخص بالطبع يكون معتدياً متجاوزاً على حقوق الآخرين وحدود الله.

والمعتدون يصرّون على إيقاع الآخرين في الشكّ والريب وسلب الإيمان عنهم.

وهكذا تبيّن أنّ هذه الأوصاف الخمسة أي «الكفّار والعنيد والمنّاع للخير والمـعتدي والمريب» يرتبط بعضها ببعض إرتباطاً وثـيقاً، وبـعضها لبـعض يشكّـل عــلاقة اللازم بالملزوم. ٢

وفي الوصف السادس أي ﴿الذي جعل مع الله إلها آخر ﴾ يكن الجذر الأصيل والأساس لجميع الإنحرافات الآنف ذكرها، والمراد من هذا الوضف هـ و الشرك، لأنّ التدقيق فـيه يكشف أنّ الشرك هو الباعث على جميع هذه الأمور المتقدّمة !

وفي الآية التالية يكشف الستار عن مشهد آخر وصورة أخرى ممّا يجري على هؤلاء الكفّار وعاقبتهم، وهو المجادلة بينهم وبين الشيطان الغويّ في يوم القيامة، فكلّ من الكفّار يلقى التبعات على الشياطين، إلّا أنّ قرينه «الشيطان» يردّ عليه ويقول كما يحكمي عسنه

القرآن: ﴿قال قرينه ربّناها لطغيته ولكن كان في ضلال بعيد). فلم أجبره على سلوك طريق الغواية والضلالة، بل هو الذي سلكه باختياره وإرادته وإختار هذا الطريق.

وهذا التعبير يشبه ما ورد في سورة إبراهيم الآية ٢٢ إذ يتبرّاً الشيطان من أتباعه فيقول: 
﴿ وهاكان لي عليكم من سلطان إلّا أن دعوتكم فاستجبتم لي فلا تلوموني ولوموا أنفسكم ﴾!!
وبالطبع فإنّ الشيطان لا يريد أن ينكر أثره في إغواء الإنسان إنكاراً كليّاً، بل يريد أن يثبت أنّه لم يجبر أحداً على إغوائه، بل الإنسان بمحض إستجابته ورغبته قبل وساوس يثبت أنّه لم يجبر أحداً على إغوائه، بل الإنسان بمحض إستجابته ورغبته قبل وساوس الشيطان، فعلى هذا الأساس لا تضادّ بين هذه الآية والآية ٨٢ من سورة ص: ﴿ للفوينهم أجمعين ﴾.

وبالرغم من أنّ هذه الآيات تتحدّث عن دفاع الشيطان عن نفسه فحسب، ولا يظهر فيها كلام على إعتراض الكفّار وردّهم على الشيطان، إلّا أنّه وبقرينة سائر الآيات التي تتحدّث عن مخاصمتهم في يوم القيامة وبقرينة الآية التالية يتّضح جدال الطرفين إجمالاً، لأنّها تقول حاكية عن ربّ العزّة: ﴿قال لا تخصموا لديّ وقد قدّه معه اليكم بالوهيد ﴾ وأخبر تكم عن هذا المصير.

إشارة إلى قوله تعالى للشيطان من جهة: ﴿لِدُهِبِ فَمِن تَبِعِكُ مِنْهِمِ فَإِنَّ جِهِنَّمِ جِزَاوَكُم جِزَاءَ موقوراً﴾. \

ومن جهة أخرى فقد أنذر سبحانه من تبعه من الناس ﴿الْعِلاَنَ جِهِنَّم عِنْكَ وَهِمِّنَ تَبِعْكُ عِنْهُم أَجْمِعِينَ﴾. ``

وهذا التهديد والوعيد وارد في سائر آيات القرآن، وهي حاكية جميعاً عن أنّ الله أتمّ الحجّة على الشياطين والإنس كلّهم... وحذّر كلا الفريقين من الإغواء والغواية والإضلال والضلال.

ولمزيد التأكيد تقول الآية التالية حاكية عن لسان ربّ العزّة: ﴿ما يبدّل القول لديّ وما أنا بظلام للعبيد﴾ ".

والمراد من «القول» هنا هو التهديد أو الوعيد الذي أشار إليه الله سبحانه مراراً في آيات متعدّدة وذكرنا آنفاً أمثلةً منها.

١. الإسراء، ٦٣. ٢٠ ص، ٨٥.

٣ «لديّ» ظرف متعلّق بـ «يبدّل» وإحتمل بعض المفسّرين أنّه متعلّق بالقول، إلّا أنّ الععني الأوّل أنسب.

والتعبير بـ «ظلّام» وهو صيغة مبالغة معناه كثير الظلم، مع أنّ الله لا يصدر منه أقل ظلم، ولعلّ هذا التعبير هو إيذان بأنّ مقام عدل الله وعلمه في درجة بحيث لو صدر منه أصغر ظلم لكان يعدّ كبيراً جدّاً ولكان مصداقاً للظلّام، فعلى هذا فإنّ الله بعيد عن أي أنواع الظلم.

أو أنّ هذا التعبير ناظر إلى الأفراد والمصاديق، إذ لو نال عبداً ظلم من الله فهناك نظراء لهذا العبد، وفي المجموع يكون الظلم كثيراً.

وعلى كلّ حال، فإنّ هذا التعبير دليل على أنّ العباد مخيّرون ولديهم الحريّة «في الإرادة» فلا الشيطان مجبور على شيطنته وعمله، ولا الكفّار مجبورون على الكفر وأتـباع طـريق الشيطان، ولا العاقبة والمصير القطعى الخارج عن الإرادة قد تقرّرا لأحد أبداً.

السؤال: وهنا ينقدح هذا السؤال! وهو:

كيف يقول سبحانه ﴿ما يبدّل القول لديّ ﴾؟ مع أنّ جماعة من العباد يشملهم عفوه وغفرانه؟

والجواب على هذا السؤال: أنّ العفو أيضاً وفقاً لمنهج دقيق وفرع على عمل أدّاه الإنسان بحيث إنّه على عمل أدّاه الإنسان بحيث إنّه على رغم جرمه فهو جدير بالعفو، وهذا بنفسه أحد السنن الإلهيّة، وهو أنّ من يستحقّ العفو يشمله عفوه، وهذا أيضاً لا يتغيّر.

وفي آخر آية من الآيات محلّ البحث إشارة إلى جانب قصير ومثير من مشاهد يوم القيامة إذ تقول الآية: ﴿يوم نقول لجهنّم هل لهتلأت وتقول هل هن هزيد﴾ .

والمراد من ﴿ هِل مِنْ مِزيد ﴾ ما هو؟ هناك تفسيران:

الأول: أنّه إستفهام إنكاري، أي إنّ جهنم تقول لا مجال للزيادة، وبهذا فينسجم هذا المعنى مع الآية ١٣ من سورة السجدة: ﴿الله المعنى مع الآية والنّاس أجمعين ﴾ وهو تأكيد على أنّ تهديد الله يتحقّق في ذلك اليوم تماماً وأنّ جهنم تمتلىء في يوم القيامة من الكفّار والمجرمين.

والثّاني، إنّ هذه الجملة فيها طلب للزيادة! أي هل يوجد غير هؤلاء ليدخلوا النار، وأساساً فإنّ طبيعة كلّ شيء أن يبحث عن سنخه دائماً، فلا النار تشبع من الكفّار ولا الجنّة تشبع من المؤمنين الصالحين.

بأي كلمة متعلّق لفظ «يوم»؟ هناك ثلاثة وجوه \_ الوجه الأوّل أنّه متعلّق بمحذوف وتقديره اذكروا، والوجه الثاني أنّه متعلّق بيبدّل، والوجه الثالث أنّه متعلّق بظلّام، إلّا أنّ الأوّل أولى.

إِلَّا أَنَّ هذا السؤال سيبق بلا جواب، وهو أنَّ مفهوم هذا الطلب أنَّ جهنّم ما تزال غير ممتلئة، فلا تنسجم مع الآية ١٣ من سورة السجدة آنفة الذكر التي تقول: ﴿لأهلأنَّ جهنّم من الجنّة والنّاس أجمعين﴾.

ولكن ينبغي الإلتفات إلى أنَّ طلب المزيد لا يدلُّ على عدم الإمتلاء لأنَّه:

أَوِّلاً: قد يكُون إناء مليء بالطعام مثلاً، إلّا أنّ شخصاً ما يزال يتمنّى أن لو أضيف إليه فيكون متراكماً أكثر!

ثانياً: هذا الطلب يمكن أن يكون طلباً لتضييق المكان على أهل جهنم وعقابهم الأليم أو تمنى السعة لإستيعاب أنفار آخرين أكثر.

وعلى كلّ حال، فإنّ هذه الآية تدلّ دلالة واضحة أنّ أهل جهنّم كثيرون، وأنّ صورة جهنّم مرعبة وموحشة وأنّ تهديد الله جدّي وحقّ يربك الفكر في كلّ إنسان فيهزّه ويحذّره ألّا يكون واحداً من أهلها! وهذا التفكير يمكن أن يصيّره ورعاً ملتزماً فلا يـقدم عـلى الذنوب الكبيرة والصغيرة!.

الجواب: ولهذا السؤال توجد إجابات ثلاث:

الأولى: إنّ هذا التعبير نوع من التشبيه وبيان لسان الحمال! أي أنّ الله يسأل بملسان التكوين جهنّم وهي تجيب بلسان الحال، ونظير هذا التعبير كثير في اللغات المختلفة!

الثّانية: إنّ الدار الآخرة دار حياة واقعية، فحتىّ الموجودات المادية كالجنّة والنار يكون لها نوع من الإدراك والحياة والشعور، فالجنّة تشتاق إلى المؤمنين، وجهنّم تنتظر المجرمين.

وكما أنّ أعضاء جسم الإنسان تنطق في ذلك اليوم وتشهد على الإنسان، فلا عجب أن تكون الجنّة والنار كذلك!

بل وحسب إعتقاد بعض المفسّرين إنّ ذرّات هذا العالم جميعها لهما إدراك وإحساس خاص، ولذلك فهي تسبّح الله وتحمده، وقد أشارت إليه بعض آيات القرآن كالآية ٤٤ من سورة الإسراء .

والثّالثة؛ إنّ المخاطبين هم خزنة النار وهم الذين يردون على هذا السؤال. وجميع هذه التفاسير يمكن قبولها، إلّا أنّ التّفسير الأوّل أنسب كما يبدوا

١. يراجع ذيل الآية ٤٤ من سورة الإسراء.

وَأُزلِفَتِ ٱلْجَنَةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَبَعِيدٍ ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ مَّنَ خَشِي الرَّحْنَ وَالْحَالِمُ الْحَيْرِ الْحَالَةُ الْحَلَقُ الْحَالَةُ وَالْحَالِمُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ وَالْحَالَةُ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْمَاكُونِ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْمَاكُونِ الْحَلَقُ الْحَلَقُ الْمَاكُونِ اللَّهُ الْحَلَقُ الْمَاكُونِ الْحَلَقُ الْمَاكُونِ الْحَلَقُ الْمَاكُونِ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ ا

## التفسير

## ادفلوا المِنَّة... أيِّها المتَّقون!

مع الإلتفات إلى أنّ أبحاث هذه السورة يدور أغلبها حول محور المعاد والأسور التي تتعلّق بد، ومع ملاحظة أنّ الآيات آنفة الذكر تتحدّث عن كيفية القاء الكفّار المعاندين في نار جهنم وما يلاقونه من عذاب شديد وبيان صفاتهم التي جرّتهم وساقتهم إلى نار جهنم أفقي هذه الآيات محلّ البحث تصوير لمشهد آخر، وهو دخول المتّقين الجنّة بمنتهى التكريم والتجلّة وإشارة إلى أنواع النعم في الجنّة، كما أنّ هذه الآيات تبيّن صفات أهل الجنّة لتتّضح الحقائق أكثر بهذه المقارنة ما بين أهل النار وأهل الجنّة.

فتبدأ الآيات بالقول: ﴿ولْزَلْفِ الجِنَّةِ لِلمِتَّقِينِ غير بعيد﴾.

«أُزلفت»: من مادّة زُلفي على زنة كُبري \_ومعناها القرب، أي قُرّبت.

والطريف هنا أنّ القرآن لا يقول: وقُرّب المتّقين إلى الجنّة، بل يقول وأزلفت أي وقرّبت الجنّة للمتّقين، وهذا أمر لا يمكن أن يتصوّر تبعاً للظروف الدنيوية وشروطها، ولكن حيث إنّ الأصول الحاكمة على العالم الآخر تختلف اختلافاً بالغاً عمّا هي في هذه الدنيا، فلا ينبغي التعجّب إطلاقاً أن يُقرّب الله الجنّة للمتّقين عنتهى التكريم بدلاً من أن يذهبوا هم إليها.

كما أنّنا نقرأ في الآيتين ٩٠ و ٩١ من سورة الشعراء: ﴿وَلَرُلفَت للجِنَّة للسَمَّقين \* وَبُرِّرَتُكَ للجَنَّة للسمَّقين \* وَبُرِّرَتُكَ للجَمِيمِ للخَاوِين ﴾.

وهذا منتهى اللطف الإلهي لعباده المؤمنين حيث لا يتصوّر فوقه لطف آخر!. والتعبير بـ ﴿عُيرِمِعيد﴾ تأكيد على هذا المعنى أيضاً.

وعلى كلّ حال، فمفهوم الآية أنّ هذه القضيّة تقع في القيامة رغم أنّه عبّر عنها بالماضي «أزلفت» لكن الحوادث المستقبلية القطعية كثيراً ما يعبّر عـنها بـالماضي ــ لأنّ وقــوعها سيتحقّق حتماً ــ.

وقيل: إنّ إزلاف الجنّة للمتّقين يتحقّق في الدنيا، لأنّه لا يفصلهم شيء عن الجنّة والتعبير بالماضي يراد به الماضي حقيقة. وعند الموت سيجدون أنفسهم في الجنّة، لكن مع ملاحظة الآيات السابقة واللاحقة التي تتحدّث عن مشاهد القيامة يبدو أنّ هذا المعنى بعيد، والمناسب هو التّفسير الأوّل.

ثمّ تبيّن الآيات أوصاف أهل الجنّة فتقول: ﴿هذا ها تومدون لكلّ أوّاب حفيظ ﴾.

وقد أشير في هذه الآية إلى وصفين من أوصافهم وهما «أوّاب»... «وحفيظ».

وكلمة «الأوّاب»: من مادّة [أوب] ـ على زنة ذوب ـ ومعناها العودة، ولعلّها تعني التوبة عن الذنوب الكبيرة والصغيرة.

أو أنّها تعني العودة إلى الطاعة، ومع ملاحظة أنّ هذه الصيغة هي للمبالغة فإنّها تدلّ على أنّ أهل الجنّة رجال متّقون بحيث إنّ أيّ عامل أو مؤثّر أراد أن يبعدهم عن طاعة الله فهم يلتفتون ويتذكّرون فيرجعون إلى طاعته فوراً، ويتوبون عن معاصيهم وغفلاتهم ليسبلغوا مقام «النفس المطمئنة».

«الحفيظ» معناه الحافظ، فما المراد منه؟ هل هو الحافظ لعهد الله إذ أخذه من بني آدم ألّا يعبدوا الشيطان كما ورد في الآية ٦٠ من سورة يس، أم هو الحافظ لحدود الله وقوانينه أو الحافظ لذنوبه والمتذكّر لها ممّا يستلزم التوبة والجبران، أو يعني جميع ما تقدّم من احتمالات؟ ومع ملاحظة أنّ هذا الحكم ورد بصورة مطلقة، فإنّ التّفسير الأخير الجامع لهذه المعاني يبدو أقرب.

وإستدامةً لبيان هذه الأوصاف فإنّ الآية التالية تشير إلى وصفين آخرين منها، وهما

١. «غير بعيد» فيها ثلاثة أوجه إعرابية، فيحتمل أن تكون ظرفاً، كما يحتمل أن تكون حالاً، ويحتمل أن تكون صفةً لمحذوف تقديره «إزلافاً غير بعيد».

في الحقيقة بمثابة التوضيح والتّفسير لما سبق ذكره، إذ تقول الآية: ﴿ هِنْ خَشِي الرَّحَمَّى بِالغيبِ وَجَاء بِقلبِ مِنْيِبِ ﴾ .

عبارة ومن خشي الرّحمن بالغيب إشارة إلى أنّهم رغم عدم رؤيتهم الله بأعينهم، إلّا أنّهم يؤمنون به عن طريق آثاره والاستدلال بها، فيؤمنون إيماناً مقروناً بالإحساس بتحمّل المسؤولية.

و يحتمل أنّ المراد من «الغيب» هو ما غاب عن أعين الناس، أي أنّهم لا بر تكبون الإثم لا بمرأى من الناس ولا في خلوتهم وإبتعادهم عنهم.

وهذا الخوف «أو الخشية» يكون سبباً للإنابة، فيكون قلبهم متوجّهاً إلى الله ويقبل على طاعته داغاً ويتوب من كلّ ذنب، وأن يواصلوا هذه الحالة حستى نهاية العمر ويردوا عرصات الحشر على هذه الكيفية!

ثم تضيف الآية الأخرى بأن أولئك الذين يتمتّعون بالصفات الأربع هذه حين تتلقّاهم الملائكة عند أبواب الجنّة يقولون لهم بنهاية التجلّة والإكرام ﴿إدخلوها بسلام﴾.

«السلام» من كلّ أنواع الأذى والسوء والعذاب والمعاقبة، السلامة الكاملة في لباس الصحّة والعافية.

ولطمأنتهم يُضاف أنّ ذلك اليوم يوم الدعّة و ﴿ ذلك يوم الخلود ﴾.

وإضافةً لهاتين البشارتين بشرى الدخول بسلام، وبشرى الخلود في الجنّة، يبشّرهم الله بشريين أخريين بحيث تكون مجموع البشريات أربعاً كما أنّهم يتّصفون بأربع صفات يقول: ﴿لهم ما يشاءون فيها﴾.

وإضافةً إلى كلّ ذلك فإنّه ﴿لدينا هزيد﴾ من النعم التي لم تخطر ببال أحد.

ولا يمكن أن يتصوّر تعبير أبلغ من هذا التعبير وأوقع منه في النفس، إذ يقول القرآن أوّلاً: 
ولهم ها يشاون فيها على سعة معنى العبارة وما تحمله من مفهوم إذ لا استثناء فيها، ثمّ يضاف عليها المزيد من قبل الله ما لم يخطر بقلب أحد، حيث إنّ الله الذي أنعم على المتّقين فشملهم بألطافه الخاصّة وهم يتنعمون فيها، وهكذا فإنّ نعم الجنّة ومواهبها ذات أبعاد واسعة لا يمكن أن توصف بأيّ بيان.

كما يستفاد من هذا التعبير ضمناً أنّه لا مقايسة بين أعمال المؤمنين وثواب الله، بل هو أعلى وأسمى منهاكثيراً. والجميع في يوم القيامة يواجهون فضله أو عدله! ونجازى بعدله!

وبعد الانتهاء من بيان الحديث حول أهل الجنة وأهل النار ودرجاتهها، فإن القرآن يلفت أنظار المجرمين للعبرة والاستنتاج فيقول: ﴿وَكُمْ أَهُلَكُنَا قَبِلَهُمْ مِنْ قَرِنَ هُمْ لَشَدّ مِنْهُمْ بِلْفُتُ أَنْظَارُ المجرمين للعبرة والاستنتاج فيقول: ﴿وَكُمْ أَهُلَكُنَا قَبِلُهُمْ مِنْ قَرِنُ هُمْ لَشَدّ مِنْهُمُ وَلَا الْأَقُوامُ أَقُوى مِنْ هُولًا وَكُورُمُ البِلْدَانُ وَيُرْجًا وَيُسْلِطُونَ عَلَيْهَا، إلّا أَنّهُم وبسبب كفرهم وظلمهم أهلكناهم... فهل وجدوا منفذاً ومخرجاً للخلاص من الموت والعذاب الإلهى ﴿هل مِنْ مَعْيَصَ ﴾ ؟!

«القون» و «الإقتران» في الأصل هو «القرب» أو «الإقتراب» ما بين الشيئين أو الأشياء، ويطلق لفظ «القرن» على الجماعة المتزامنة في فترة واحدة، ويجمع على «قرون» ثمّ أطلق هذا اللفظ على فترة من الزمن حيث يطلق على ثلاثين سنة أحياناً كما يطلق على مئة سنة أيضاً، فإهلاك القرون معناه إهلاك الأمم السابقة.

و «البطش» معناه حمل الشيء وأخذه بالقوّة والقدرة، كها يستعمل هذا اللفظ بمعنى الفتك والحرب.

و «نقّبوا»: فعل من مادّة نقب، ومعناه الثقب في الجدار أو الجلد، غير أنّ الثقب يطلق على ما يقع في الخشب، والنقب معناه أعمّ وأوسع.

وهذه المفردة إذا استعملت كفعل كما هو في الآية فيعني ذلك الحــركة والســير وشــقًّ الطريق، كما يعنى السيطرة على البلدان والنفوذ فيها أيضاً.

«المنقبة»: من المادّة ذاتها، وتطلق على الصفات البارزة في الشخص وأفعاله الكريمة التي لها تأثير ونفوذ في نفوس الآخرين، أو أنّها تشقّ له الطريق في الإرتقاء والسمو!

و «النقيب»: هو من يبحث عن أحوال جماعة ما ويطّلع على أخبار هم وينفذ في أنفسهم. و «الحيص»: كلمة مشتقة من العيص على زنة «الحيف»، ومعناها الانحراف والعدول عن الشيء، ومن هنا فقد استعملت هذه الكلمة في الفرار من المشاكل والهزيمة عن المعركة! وعلى كلّ حال فإنّ الآية تنذر الكفّار المعاصرين للنّبي الله أن يستقرئوا تاريخ الماضين وأن ينظروا في قصصهم للاعتبار، ليروا ما صنع بهؤلاء المعاندين الذين كانوا أنماً وأقواما أشدّ من هؤلاء «وليفكّروا بعاقبتهم أيضاً»، وهذا المعنى ورد مراراً في القرآن منها الآية ٨ من سورة الزخرف إذ نقرأ قوله تعالى: ﴿فأهلكنا أشدٌ هنهم بطشاً﴾.

ويرى بعض المفسّرين أنّ الآية محلّ البحث تشير إلى «غود» هذه الطائفة التي كانت تسكن مناطق جبلية تدعى «بالحجر» وتقع شمال الحجاز، فكانت تقطنها وتنقّب في الجبال

وتحفر صخورها فتصنع منها القصور الرائعة، غير أنّ ظاهر النصّ أنّ هذه الآية مــفهومها واسع، فيشمل هؤلاء وغيرهم أيضاً.

أمّا جملة ﴿هل من محيص﴾ فيحتمل أن تكون سؤالاً على لسان الكفّار السابقين حين أمّا جملة ﴿هل من فكانوا يسألون: هل من فرار ومحيص عنه، كما يحتمل أن يكون سؤالاً من قبل الله للكفّار المعاصرين للنّبي عَلَيْهِ أي هل إستطاع مَن كان قبلكم من الكفرة الفرار من قبضة العذاب؟ أو هل يستطيع من يعاند النّبي أن يهرب من مثل هذا لو أحدق به؟!

ويضيف القرآن في آخر آية من الآيات محل البحث مؤكّداً أكثر فيقول: ﴿إِنَّ فَسِي ذَلْكَ لذكرى لهن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد﴾.

والمراد بـ «القلب» هنا وفي الآيات الأخر من القرآن التي تتكلّم على إدراك المسائل هو العقل، العقل والشعور والإدراك، كما أنَّ كتب اللغة تشير إلى أنَّ واحداً من معاني القلب هو العقل، أمّا الراغب فقد فسّر القلب في الآية محلّ البحث بالعلم والفهم، كما نقراً في لسان العرب أنّ القلب قد يطلق على العقل أيضاً '.

كما ورد في تفسير عن الإمام موسى بن جعفر على لهذه الآية أنّه قال: إنّ القلب هو العقل لم والجذر اللغوي لكلمة «قلب» في الأصل: التغيير والتحوّل، واصطلاحاً معناه الإنقلاب، وحيث إنّ فكر الإنسان أو عقله في تقلّب دائم وفي حال مختلفة فقد أطلقت عليه كلمة «القلب»... ولذلك فإنّ القرآن يعوّل على اطمئنان القلب والسكينة فيقول: ﴿هو الّذي أنزل الشكينة في قلوب المؤمنين ﴾ "كما يقول في آية أخرى: ﴿الله تطمئن القلوب ﴾، أجل إنّا يُمّدى عذا الموجود المضطرب ذكر الله فحسب.

أمًا ﴿اللَّهِ للسمع﴾ فكناية عن الإصغاء ومنتهى الإستماع بدقّة، وهناك تعبير في العرف يشبه هذا التعبير يقول «أذني معك» أي إنّني أصغى إليك بدقّة!

و «الشهيد» يطلق على من هو حاضر القلب، أو كها يقال قلبه في المجلس وهو يــتابع المسائل بدقّة!.

وهكذا فإنّ مضمون الآية بمجموعه يعني ما يلي: إنّ هناك فريقين ينتفعان بهذه المواعظ

١. لسان العرب مادّة القلب. [ق ل ب].

٢. أضول الكافي، \_ ج ١. (كتاب العقل والجهل، ح ١١).

٣. الفتح، ٤. " ٤. الرعد، ٢٨.

والنصيحة... فالفريق الأوّل من يتمتّع بالذكاء والعقل... ويستطيع بنفسه أن يحلّل المسائل بفكره!

أمّا الفريق الآخر فليس بهذا المستوى، إلّا أنّه يمكن أن يلتي السمع للعلماء ويسصغي لكلماتهم بحضور القلب ويعرف الحقائق عن طريق الإرشاد.

ويشبه هذا التعبير ما نقرؤه في الآية ١٠ من سورة الملك على لسان أهل النار، إذ ورد هكذا: ﴿وقالوالوكنَّا نسمع أو نعقل هاكنَّا في أصحاب الشعير»!

لأنّ علائم الحقّ واضحة، فأهل التحقيق يعرفونها جيّداً... ومن لم يكن كذلك فيستطيع أن يعرفها عن طريق إرشاد الخلصين من العلماء.

فعلى هذا يجب أن يتمتّع الإنسان بعقل كافٍ وعلم وافٍ... أو يتمتّع بأذن واعية '. عصائد المجان يتمتّع الإنسان بعقل كافٍ وعلم وافٍ... أو يتمتّع بأذن واعية '.

ا. لاحظوا أنّ الآيتين عطفت الموضوعين وبأو، وهذا يدلّ عملى أنّ واحمداً سنهما عملى الأقمل ضروري للإنسان!.

وَلَقَدْ خَلَقْنَكَ ٱلسَّمَاوَتِ وَآلاَزْضَ وَمَابَيْنَهُ مَافِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَامَسَنَامِنَ لَّعُوبٍ ﴿ فَأَصْبِرَعَكَ مَايَقُولُونَ وَسَيِّعْ بِحَمْدِرَيِكَ قِبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقِبْلَ ٱلْعُرُوبِ ﴿ وَمِنَ ٱلَيْلِ فَسَيِّمَهُ وَأَذْبَدَ ٱلشُّجُودِ ﴾

## التفسير

## فالق السموات والأرض قادر على إمياء الموتى:

تعقيباً على ما ورد في الآيات آنفة الذكر ودلائلها المتعدّدة في شأن المعاد، تشير الآيات على البحث إلى دليل آخر من دلائل إمكان المعاد... ثمّ تأمر النّبي بالصبر والاستقامة والتسبيح بحمد الله ليبطل دسائس المتآمرين وما يحيكونه ضدّه، فتقول الآية الأولى من هذه الآيات: ﴿ ولقد خلقنا السّماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيّام وما مسّنا من لغوب ...

«اللغوب» بمعنى «التعب» وبديهي أنّ من لديه قدرة محدودة وأراد أن يعمل عملاً فوق طاقته وقدرته فإنّه يتعب ويناله اللغوب والنصب، إلّا أنّ من كان ذا قدرة لانهاية لها، وقوّة لاحدٌ لها فإنّ التعب والنصب واللغوب لا تعني شيئاً لديه فعلى هذا من كان قادراً على إيجاد السهاوات والأرض وخلق الكواكب والجرّات وأفلاكها جميعاً، قادر على إعادة الإنسان بعد موته وأن يُلبسه ثوباً جديداً من الحياة.

بعض المفسّرين ذكر في شأن نزول الآية أنّ اليهود كانوا يتصوّرون أنّ الله خلق السهاوات والأرض في ستّة أيّام «ستّة أيّام من أيّام الأسبوع»! ثمّ إستراح في اليوم السابع «السبت» فوضع رجلاً على رجل أخرى!! وهكذا فإنّهم يرون أنّ الجلوس على هذه الشاكلة غير لائق، وأنّه خاصّ بالله، فنزلت الآية آنفة الذكر وحسمت الكلام في مثل هذه الخرافات المضحكة أ!

١ تفسير الدرّ المنثور، ج٦، ص١١٠.

إلا أن هذا الشأن لا يمنع من أن يتابع مسألة إمكان المعاد في الوقت الذي هو دليل على توحيد الله وقدرته وعلمه، إذ خلق السهاوات والأرض بما فيهما من عجائب و(ملايين) الأحياء والأسرار المذهلة ونظمها الخاصة بحيث أنّ التفكّر في زاوية واحدة من هذا الخلق يسوقنا إلى الخالق الذي حرّكت يد قدرته هذه الكواكب ونثرت نور الحياة في كلّ مكان ليكون دليلاً عليه.

وقد تكرّر موضوع خلق السهاوات والأرض في ستّة أيّام في آيات متعدّدة من القرآن .
وكلمة «يوم» يراد منها الفترة الزمنية لا بمعنى أربع وعشرين ساعة أو إثـنتي عـشرة
ساعة، كأن نقول «كان الناس يعيشون في ظلّ النّبي يوماً، وسلّط عليهم بنو أميّة يوماً وبنو
العبّاس يوماً آخر!.. الخ».

وواضح أنّ كلمة «اليوم» في هذه التعبيرات وأمثالها يراد منها الفترة الزمانية سواءً كانت سنّةً أو شهراً أو جيلاً... أو آلاف السنين... فنقول مثلاً: كانت الكرة الأرضية قطعةً متلهّبة يوماً، وبردت يوماً فغدت مهيّأة للحياة، فجميع هذه التعبيرات تشير إلى الفترات الزمنية.

فيستفاد من التعبيرات الواردة في الآية آنفة الذكر أنّ الله خلق جميع السهاوات والأرض والموجودات الأخرى في ستّ مراحل أو ستّ فترات زمانية. «و تفصيل هذا الكلام مبيّن في ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف فلا بأس بمراجعته».

إذاً، لا يبتى مجال للسؤال بأنّه لم يكن قبل خلق السهاء والأرض ليل أو نهــــار فكــيف خلقتهما في ستّة أيّام؟!

وبعد ذكر دلائل المعاد المختلفة وتصوير مشاهد المعاد ويوم القيامة المتعدّدة فإنّ القرآن يخاطب النّبي ويأمره بالصبر \_ لأنّ هناك طائفة لا تذعن للحقّ وتصرّ على الباطل فيقول: ﴿فَاصِبر على هَا يَقُولُونَ ﴾ إذ بالصبر والإستقامة \_ وحدهما \_ يستطاع التغلّب على مثل هذه المشاكل.

وبما أنّ الصبر والإستقامة بحتاجان إلى دعامة ومعتمد، فخير دعامة لهما ذكر الله والإرتباط بالمبدأ مبدأ العلم القادر على إيجاد العالم لذلك فإنّ القرآن يضيف تعقيباً على الأمر بالصبر قائلاً: ﴿وسبّح بحمد ربّك قبل طلوع الشّمس وقبل الخروب﴾.

وكذلك: ﴿ وَمِنْ اللَّيْلِ فُسِبِّحَهُ وَأُدْبِارِ السَّجُودِ ﴾.

١. راجع سور: الأعراف، ٥٤، ويونس، ٣. وهود، ٧. والسجدة، ٤. والحديد، ٤. والفرقان، ٥٩.

فهذا الذكر والتسبيح المستمر ينصبّ على صعيد قلبك كإنصباب الغيث على الأرض ليهبها الحياة ويسقيها الرواء، فالتسبيح أيضاً يُلهم قلبك النشاط والاستقامة بوجه الأعداء المعاندين.

وهناك أقوال مختلفة بين المفسّرين في المراد من «التسبيح» في الأوقات الأربعة «قـبل طلوع الشمس وبعد الغروب ومن الليل وأدبار السجودا».

فبعضهم يعتقد أنّ المراد من هذه التعبيرات هو الصلوات الخمس اليمومية وبعضاً مـن النوافل الفضلي على الترتيب والنحو التالي:

ف ﴿قبل طلوع الشَّمس﴾ إشارة إلى صلاة الصبح، لأنّ في آخر وقـتها تـطلع الشـمس فينبغي أداؤها قبل طلوع الشمس.

وقبل الغروب إشارة إلى صلاتي الظهر والعصر لأنَّ الشمس تغرب آخر وقتيهما.

أمّا قوله: ﴿وهن الليل﴾ فيشير إلى صلاتي المغرب والعشاء وقوله: ﴿وادبارالسجود﴾ ناظر إلى النوافل بعد صلاة المغرب، وقال ابن عبّاس بهذا التّفسير \_مع هذا القيد \_وهو أنّ المراد من إدبار السجود هو جميع النوافل التي تؤدّى بعد الفرائض ولكن حيث أنّا نعتقد بأنّ ما يؤدّى من النوافل اليومية بعد الفرائض هما نافلة المغرب ونافلة العشاء فحسب، فلا يصع هذا التعميم آنفاً.

كما فسر بعضهم قوله «قبل طلوع الشمس» بصلاة الصبح، «وقبل الغروب» بـصلاة العصر، «ومن الليل فسبّحه» بصلاتي المغرب والعشاء، فلم يذكروا شيئاً عن صلاة الظهر هنا، وهذا دليل على ضعف هذا التّفسير.

ونقرأ في بعض الرّوايات المنقولة عن الإمام الصادق أنّه حين سئل عن الآية: ﴿وسبّح بعمد ربّك قبل طلوع الشّمس وقبل الغروب﴾ ... قال ﴿ : «تقول حين تصبح و تمسي عشر مرّات لا إله إلّا الله وحده لا شريك له له الملك وله العمد يحيي ويميت وهو على كلّ شيء قدير» .

ولا يتنافي هذا التَّفسير مع التَّفسير الأوَّل ويمكن أن يجتمعا في الآية معاً.

ونمًا ينبغي الإلتفات إليه هو ورود نظير هذا المعنى باختلاف يسير في الآية ١٣٠ من سورة طه أيضاً إذ تقول الآية: ﴿وسبّح بحمد ربّك قبل طلوع الشّمس وقبل غروبها ومن آنــا. الليل فسبّح وأطراف النّهار لعلّك ترضى ﴾.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.

جملة «لعلّك ترضى» ـ تدلّ على أنّ لهذا التسبيح والذكر في هذه الأوقات أثراً مهمّاً في الطمئنان القلب ورضا الخاطر، إذ يمنح القلب قوّة وشدّة بوجه الحوادث.

وهناك لطيفة تسترعي النظر وهي أنّ الآية ٤٩ من سورة الطور تقول هكذا: ﴿ وَهَــنَ الليل فَسَبْحَه وَلَدْبَارِ لَلنَّجُومِ ﴾ ﴿

وقد ورد في حديث عن الإمام على الله قال: «العراد بـ ﴿ أَدْبَارُ السَّجُودِ ﴾ ركعتا نافلة تؤدّيان بعد صلاة المغرب «ينبغي الإلتفات إلى أنّ نافلة المغرب أربع ركعات وقد أشير إلى إثنين منها هنا فحسب» وإدبار النجوم ركعتا نافلة الصبع إذ تؤدّيان عند غروب النجوم وتفرّقها وقبل صلاة الصبع» .

كما ورد في رواية أخرى أنّ المراد من «ادبار السجود» هو نافلة الوتر التي تؤدّى آخر الليل ".

وعلى كلّ حال فإنّ التّفسير الأوّل أقرب من الجميع وأكثر تـناسباً وإن كـان مـفهوم التسبيح وسعته شاملاً لكثير من التفاسير المشار إليها في الرّوايات آنفاً.

#### بحث

## الصبر مفتاع لكلّ فلاع:

لم يكن تعويل القرآن وإعتاده على الصبر بوجه المشاكل لأوّل مرّة هنا فحسب، فطالما أمر النّبي والمؤمنون عامّة في الآيات مراراً بالصبر وأكّد على هذا الموضوع كما أنّ التجارب تدلّ على أنّ النصر والغلبة من نصيب أولئك الذين تمتّعوا بالصبر والإستقامة.

فني حديث عن الإمام الصادق أنّه أمر بعض أصحابه «ولعلّه كان لا يبطيق بعض الظروف الصعبة في ذلك الزمان»: «عليك بالصبر في جميع أمورك. ثمّ قال الله إنّ الله بعث محمّداً وأمره بالصبر والمداراة فصبر حتى نسبوا إليه ما لا يليق فضاق صدره فأنزل الله عليه الآية: ﴿ ولقد تعلم أنّك يضيق صدرك بها يقولون \* فسبّح بحدد ربّك وكن هن السّاجدين ﴾. أ

ا. ينبغي الإلتفات إلى أنّ «إدبار» هنا جاءت بالكسر على زنة «إقبال» أمّا في الآية محلّ البحث فجاءت أدبار بفتح الهمزة على زنة أفكار، وهي هنا جمع دبر ومعناه العقب، فيكون المعنى في أدبار السجود أي بعد كملّ سجدة، وأمّا معنى إدبار النجوم أى عند تفرّق النجوم.

٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث. ٢. المصدر السابق.

٤. حجر، ٩٧.

فصبر فكذّبوه أيضاً، ورشقوه بنبال التّهم من كلّ جانب فحزن و تأثّر لذلك، فأنزل الله عليه تسلية قوله: ﴿قد نعلم أنّه ليحزنك الذي يقولون فإنّهم لا يكذّبونك ولكن الظّالهين بآيات الله يجحدون \* ولقد كذّبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذّبوا ولُودُوا حتّى أناهم نصرنا ﴾.

ثمّ يضيف الإمام على النبي واصل صبر الآ أنهم تجاوزوا الحدّ فكذّبوا الله فقال النبي على ذكر إلهي فأنزل الله عزّوجل النبي على ذكر إلهي فأنزل الله عزّوجل والنبي على ذكر إلهي فأنزل الله عزّوجل والقد خلقنا السماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيّام وما مسنا من لضوب أسار أي خلفنا السماوات والأرض في عدّة فترات ولم نعجل ولم يستنا تعب ونصب، فعليك أن تصبر، فصبر النبي في جميع أحواله ما كان يواجهه حتى إنتصر على أعدائه ".

8003

۱. ق، ۳۸.

٢ أُصُولُ الكافي، طبقاً لما ورد في تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ١١٧، ح ٥٠.

#### الآيات

وَٱسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانِ فَرِيبٍ ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ وِٱلْحَقِّ ذَالِكَ يَوْمُ السَّيْعُ يَوْمَ الْسَيْحَةَ وَٱلْحَقِّ ذَالِكَ يَوْمُ السَّيْحُ وَالْمَا الْمَصِيرُ ﴿ يَوْمَ الشَّفَّةُ وَالْمَا الْمَصِيرُ اللَّهُ الْمَا الْمَصِيرُ اللَّهُ الْمَصَادِ اللَّهُ الْمَصَادِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَصَادِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللِّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ ال

## التفسير

#### يفره المميع أمياءً عند صيمة القيامة:

هذه الآيات محلّ البحث التي تختتم بها سورة ق كسائر آياتها تستحدّث عملى المعاد والقيامة كما أنّها تعرض جانباً منهما أيضاً وهو موضوع النفخة في الصور، وخروج الأموات من القبور في يوم النشور... فتقول: ﴿ولستمع يوم ينادِ المنادِ من مكان قريب \* يوم يسمعون الصّيحة بالحقّ ذلك يوم الغروج ﴾.

والخاطب بالفعل «استمع» هو النّبي اللّبي الله أنه من المسلّم به أنّ المـقصود جمـيع الناس.

والمراد من «استمع» إمّا هو الإنتظار والترقّب، لأنّ من ينتظر حادثة تبدأ بصوت مهول يُرى في حالة ترقّب دائماً، فهو منتظر لأن يسمع الصوت؛ أو هو الإصغاء إلى كلام الله فيكون المعنى «استمع كلام الله» إذ يقول: يوم يسمعون الصيحة الخ\.

لكن من هو هذا المنادي؟ يحتمل أن يكون الذات المقدّسة جلّ وعلا، ولكن الاحتمال

١. بناءً على التّفسير الأوّل فإنّ «يوم» مفعول «استمع». وبناءً على التّفسير الثّاني فإنّ مفعول «استمع» محذوف
وتقديره «استمع حديث ربّك» فيكون نصب كلمة «يوم» على فعل مقدّر من الخروج وتقديره «يخرجون يوم
ينادي المنادي من مكان قريب».

الأقوى هو «إسرافيل» الذي ينفخ في الصور... وقد وردت الإشارة في آيات القرآن إليه لا بالإسم بل بتعبيرات خاصّة.

عبارة ﴿من مكان قريب﴾ إشارة إلى أنّ هذه الصيحة ينتشر صداها في الفضاء بدرجة أنّها كما لوكانت في أذن كلّ أحد، وجميعهم يسمعونها بدرجة واحدة من القرب.

نحن اليوم نستطيع أن نسمع كلام أي إنسان وفي أيّة نقطة كان بــوسائل مخــتلفة فكأنّ المتكلّم على مقربة منّا، ويتحدّث معنا، إلّا أنّ يوم القيامة يسمع الناس كلّهم الصيحة دون حاجة إلى مثل هذه الوسائل وهي قريبة منهم .

وعلى كلّ حال، فليست هذه الصيحة هي الصيحة الأولى التي تقع مؤذنة بنهاية العالم، بل هي الصيحة الثانية، أي الصيحة للنشور والحشر، وفي الحقيقة أنّ الآية الثانية توضيح للآية السابقة وتفسير لها إذ تقول: ﴿يوم يسمعون الصيحة بالحقى ذلك يوم الخروج ﴾ من القبور والبعث والنشور.

ولكي يعرف من الحاكم في هذه المحكمة الكبرى، فإنّ القرآن يضيف قائلاً: ﴿إِنَّا نَـعنَ تحيي وتهيت وإلينا المصير﴾.

والمراد من «نعيي» هو الحياة الأولى في الدنيا، والمراد من «نميت» هو في نهاية العمر، وجملة «إلينا المصير» إشارة إلى الأحياء في يوم القيامة.

وفي الحقيقة أنَّ الآية تشير إلى هذه الحقيقة وهي كما أنَّ الحياة والموت في الدنيا بأيدينا، فكذلك المعاد وقيام الساعة بأيدينا أيضاً.

ثم يضيف القرآن فيخبر عن ميقات النشور فيقول: ﴿يوم تشقّق الأرض عنهم سراعا ﴾ أي يخرجون مسرعين من القبور ٢ و يضيف مختتماً: ﴿ذلك حشر علينا يسير ﴾.

و «الحشر» معناه الجمع من كلّ جهة ومكان.

وواضح أنّ خالق السهاوات والأرض وما بينهها من اليسمير عمليه أن يستشر المموتى ويحشرهم للحساب والثواب أو العقاب.

ر يرى جماعة من المفشرين أنّ «المكان القريب» يُعتمل أن تكون «صخرة بيت المقدس» تلك الصخرة الخاصّة التي عرج منها الرّسول الأكرم عُنِيًا نحو السماء فيقف المنادي على طرفها ويصيح أيّتها العظام البالية والأوصال المتقطّعة واللحوم المتمزّقة قومي لفصل القضاء وما أعدّ الله لكم من الجزاء... لكن لا دليل بيّن على ذلك.

٢ «سراها» منصوب على أنه حال للفاعل في «يخرجون» المحذوف والتقدير «يخرجون سراها» وهو جمع
 لكلمة «سريع» كما في «كرام» جمع «كريم» والبعض يرى أنّ «سراع» مصدر في موضع الحال.

وأساساً، فإنّ موضوع الصعوبة واليُسر يقال في من يتمتع بقدرة محدودة، إلّا أنّ القادر على كلّ شيء ولا حدّ لقدرته فكلّ شيء عليه سهل ويسير.

الطريف هنا أنّنا نقرأ في بعض الرّوايات: أنّ أوّل من يبعث ويخرج من قبره ويرد المحشر هو النّبي الأكرم محمّدﷺ وعلى معه\.

أمّا آخر آية من الآيات محلّ البحث وهي آخر آية من سورة ق ذاتها فهي تخاطب النّبي و تسرّي عنه و تسلّي قلبه لما يلاقيه من المعاندين والكفرة فتقول: ﴿نعن أعلم بمايقولون وما أنت عليهم بجبّار﴾.

فسؤوليتك البلاغ والدعوة نحو الحق والبشارة والنذارة: ﴿فَـدْكُوبِ القرآن مِن يَـحَافَ وعيد﴾ ٢.

وقد ورد في تفسير القرطبي عن ابن عبّاس أنّه قال جاء جماعة إلى رسول الله يَهِمَّ فقالوا انذرنا يارسول الله وبشّرنا، فنزلت الآية محلّ البحث وقالت: ﴿فَذَكُو بِالقُرآنَ مِنْ يَعْفَىٰ وميد﴾ ٢.

وذلك إشارة إلى أنّ القرآن كافي للإندار وإيقاظ المؤمنين، فكلّ صفحة منه تذكر بيوم القيامة وآياته المختلفة التي تتحدّث عن قصص الماضين وعاقبتهم وتصف أهل النار وأهل الجنة وما يقع عند قيام الساعة في محكمة عدل الله هي خير موعظة ونصيحة لجميع الناس. والحق أن تذكر مشهد تشقّق الأرض وولوج الأرواح في الموتى وخروجهم من القبر وإكتسائهم ثوب الحياة وتحركهم في حال من الوحشة والإضطراب من القرن حتى القدم وهم يساقون إلى محكمة عدل الله هذا المشهد مثير جداً.

ولاسيًا أنَّ بعض القبور يضمَّ في لحده على تقادم الزمان ومرور الأعوام أجساداً متعدّدة من الناس بعضهم صالح وبعضهم طالح وبعضهم مؤمن وبعضهم كافر وكها يقول المعرّي:

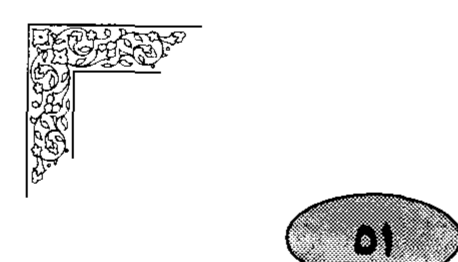
ربّ قبر قد صار قبراً مسراراً ضاحك من تزاحم الأضداد ودفين عملى بسقايا دفسين في طويل الآجال والآماد!

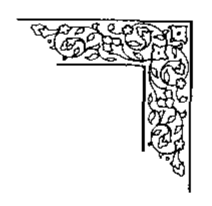
نهاية سورة ق

١. كتاب الخصال، طبقاً لما نقل في تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ١١٩. ح ٦٠.

كلمة «وهيد» أصلها «وهيدي» وحذفت ياؤها وأبقيت الكسرة لتدلّ عليها وهي مفعول للفعل «يخاف».

٣. تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦١٩٨.

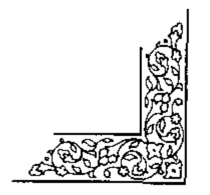


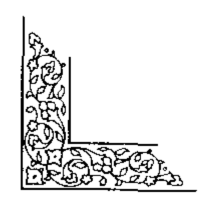


## سورة

# الذاريات

مكَيّة وعدد آياتها ستّون





### «سورة الذّاريات»

#### ممتوى السورة:

يدور محور هذه السورة في الدرجة الأولى حول المسائل المتعلّقة بالمعاد ويوم القيامة والثواب والعقاب لكلّ من المؤمنين والكافرين، ولكنّها ليست كسورة (ق) محورها المعاد، بل فيها محاور أخركها يلاحظها القارىء.

ويمكن أن يقال بشكل إجمالي إنّ مباحث هذه السورة تدور حول خمسة محاور وهي: ١-كيا قلنا أنفأً إنّ القسم المهمّ منها يتكلّم عن المعاد وبداية السورة ونهايتها أيضاً هما حول المعاد.

٢- القسم الآخر من هذه السورة ناظر إلى مسألة توحيد الله وآياته في نظام الخلق
 والوجود، وهي تكمل مبحث المعاد طبعاً.

٣- وفي قسم آخر يقع الكلام على ضيف إيراهيم من الملائكة وما أمروا به من تــدمير
 مدن قوم لوط!

٤- والآيات الأخر من هذه السورة فيها إشارات قصيرة إلى قصة موسى وبعض
 الأمم كعاد وثمود وقوم نوح، وبهذا فهى تنذر الكفّار الآخرين بما آل إليه السابقون.

٥- وأخيراً فإن قسماً من هذه السورة \_ يتحدّث عن مواجهة الأمم المعاندين لأنبيائهم
 وتأمر النّبي تَنْبَالُهُ بالصبر والاستقامة بوجه المشاكل والشدائد وتسرّي عنه وتسلّي قلبه.

#### فضيلة تلاوة هذه السورة:

ورد عن الإمام الصّادق على أنّه قال: «من قرأ سورة الذاريات في يومه أو ليلته أصلح الله له معيشته وأتاه برزق واسع ونور له قبره بسراج يزهر إلى يوم القيامة» .

١. تفسير مجمع البيان، بداية سورة الذاريات، وثواب الأعمال، طبقاً لما ورد في تنفسير نورالشقلين، ج ٥، ص ١٢٠.

وقد قلنا مراراً أنّ مجرّد التلاوة باللسان غير كافية لبلوغ هذا الثواب العظيم، بل الهدف هو التلاوة بتفكّر... التفكّر الباعث على العمل.

وتسمية «الذاريات» \_ضمناً \_ تعود إلى ورود الآية الأولى من هذه السورة ﴿والظَّرياتِ دُرولُ ﴾.

8003

#### الآيات

## بِنْ الرِّجِيِّهِ

وَالذَّرِيَنتِ ذَرُّوا ۞ فَٱلْحَمِلَنتِ وِقْرا ۞ فَٱلْجَرِيَنتِ يُسْرَا۞ فَٱلْمُفَسِّمَتِ أَمَرًا۞ إِنَّمَا تُوَعَدُونَ لَصَادِقُ ۞ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوْفِعُ ۞

## التفسير

## قسماً بالأعاصير والسُمُب الذاريات:

هذه السورة هي الثانية بعد سورة «الصافات» التي تبدأ بالقَسَم المتكرّر، القسم العميق والباعث على التفكّر، القسم الذي يوقظ الإنسان ويمنحه الوعي والإطّلاع!

وكثير من سور القرآن التي سنواجهها - في المستقبل إن شاء الله ـ بالبحث والتّفسير ـ هي على هذه الشاكلة... والطريف في الأمر أنّ هذا القَسَم غالباً ما يوطّىءُ للمعاد، سوى بعض المواطن التي يمهّد فيها للتوحيد والمسائل المتعلّقة به.

كما أنّ ممّا يلفّت النظر أنّ هذا القسم يرتبط محتواه بمحتوى يوم القيامة والنشور... وهو يتابع بظرافة ورونق خاصّ هذا البحث المهمّ من جوانب متعدّدة:

والحقيقة أنّ كلّ قسم في القرآن هو بنفسه ـ وإن كثرت الأقسام ـ أو الأيمان ـ وجه من وجوه إعجاز القرآن هذا الكتاب السهاوي، وهو من أجمل جوانبه وأبهاها وسيأتي تفصيل كلّ ذلك في موقعه.

وفي مستهل السورة يقسم الله سبحانه بخمسة أشياء مختلفة، وقد جاء القسم بأربعة أشياء متوالية سرداً وجاء القسم بخامسها فرداً.

فيقول الله في البداية: ﴿ والدَّاريات دروله `أي قسماً بالرياح التي تحمل السحب في السماء وتذرو البذور على الأرض في كلّ مكان...

١. «الذَّاريات» جمع «الذارية» ومعناها الربح التي تحمل معها الأشياء وتنشرها في الفضاء.

ثمّ يضيف: ﴿ فَالْحَامِلَاتِ وَقُرلُهُ ` قَسَماً بِالسَّحِبِ التِي تَحْمَلِ أَمْطَاراً تُقيلة معها ..

﴿ فَالجَارِياتِ يُسْرِلُهُ \* «والجاريات هنا هي السفن» أي قسماً بالسفن التي تجري في الأنهار العظيمة والبحار الشاسعة بيسر وسهولة.

﴿ قَالِمَقْسَمَاتُ لَمِرْ لَهُ «والمقسمات «هنا» معناها الملائكة الذين يقسّمون الأمور.

ونقرأ حديثاً نقله كثير من المفسّرين ذيل هذه الآية أنّ «ابن الكوا» "سأل مرّة علياً عليه و نقراً حلياً الله و على المنبر خطيباً: ما ﴿القَارِياتِ دُرُولُهِ؟ فقال الله عن الرياح.

فقال: ﴿ قَالَمَامِلَاتِ وَقَرْلُ ۖ فَأَجِابِ شَيِّهُ: هِي الْسَحَابِ.

فقال: ﴿ قَالَجَارِياتَ يُسْرِلُهُ فَقَالَ ﷺ: هي السُّفن.

فقال: ﴿فَالْمَقْسُمَاتُ لَمْرِلُ﴾ فقال: الملائكة.

ومع هذه الحال فهناك تفاسير أخر يمكن ضقها إلى هذا التّنفسير، منها أنّ المراد بـ «الجاريات» هي الأنهار التي تجري بماء المزن و «المقسمات أمراً» هي الأرزاق التي تنقسم بواسطة الملائكة عن طريق الزراعة.

وعلى هذا فإنّ الكلام عن الرياح ثمّ الغيوم وبعدها الأنهار وأخسيراً غمو النساتات في الأرض يتناسب تناسباً قريباً مع مسألة المعاد، لأنّنا نعرف أنّ واحداً من أدلّة إمكان المعاد هو إحياء الأرض الميتة بنزول الغيث وقد ذكر ذلك عدّة مرّات في القرآن بأساليب مختلفة.

كها يرد هذا الاحتمال أيضاً: وهو أنّ هذه الأوصاف الأربعة جميعها للمرياح ـ الرياح المولّدة للسُحب، والرياح التي تحملها على متونها، والرياح التي تجري بها إلى كلّ جانب، والرياح التي تنثر وتقسّم قطرات الغيثِ لكلّ جهة أ!

ومع ملاحظة أنّ هذه التعبيرات الواردة في الآيات جميعها جامعة وكمليّة فسيمكن أن تحمل المعاني آنفة الذكر كلّها، إلّا أنّ التّفسير الأساس هو التّفسير الأوّل.

#### وهنا ينقدح هذا السؤال... وهو:

٨ «الموقر» على زنة الفيكر، معناه ذو الوزن التقيل كما يأتي معنى ثقل السمع والوقار ثقل الحركات والحملم
 والهدوء أيضاً.

٢. والجاريات، جمع وجارية، ومعناها هنا السفن كما تأتي بمعنى الأنهار لجريانها وقد ورد قبوله تعالى:
 ﴿ فيها عين جارية ﴾ في الآية ١٢ من سورة الغاشية كما تطلق الجارية على الشمس لجريها في السماء، وتطلق الجارية أيضاً على الفتاة لأنّ نشاط الشباب يجرى في كيانها.

٣ كان يدعى بعيدًالله. وكان من المنافقين في زمان الإِمام علي، وأشد أعدائه وكان يزعم أنّه من أصحابه إلّا أنّه كان يتآمر عليه.

٤ أشار إلى هذا المعنى التفسير الكبير، ج ٢٨، ص ١٩٥.

إذا كان المراد من «المقسمات» هو الملائكة فماذا تقسّم الملائكة؟!

نجيب على هذا السؤال: أنّ تقسيم العمل هنا لعلّه راجع إلى كلّ التدبير في العالم بحيث إنّ جماعات من الملائكة مأمورة بتدبير أموره، كما يحتمل أنّها مأمورة بتدبير الأرزاق، أو تقسيم قطرات الغيث على المناطق المتعدّدة في الأرض \.

وبعد ذكر هذه الأقسام الأربعة التي تبيّن أهميّة الموضوع الذي يليها يقول القرآن: ﴿ إِنَّهَا تُوعِدُونَ لِصَادِقَ﴾ ``.

ومرّة أخرى لمزيد التأكيد يضيف قائلاً: ﴿ وَإِنَّ الدّينَ لَوَاقَعَ ﴾ الدين: هنا معناه الجزاء كما جاء بهذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ هالك يوم الدّين ﴾: أي يوم الجزاء.

وأساساً فإنّ واحداً من أساء يوم القيامة هو «يوم الدين» و«يوم الجزاء» ويتّضح من ذلك أنّ المراد من الوعود الواقعة «هنا» هي ما يوعدون عن يوم القيامة وما يتعلّق بها من حساب وثواب وعقاب وجنّة ونار وسائر الأمور المتعلّقة بالمعاد، فعلى هذا تكون الجملة الأولى شاملة لجميع الوعود، والجملة الثانية تأكيد آخر على مسألة الجزاء.

وبعد عدّة جمل أخر سيأتي الكلام على يوم الدين، وكها أشرنا آنفاً فإنّ الأقسام الواردة في بداية السورة لها علاقة وتناسب بين مع نتيجة هذه الأقسام! لأنّ حركة الرياح ونزول الغيث نتيجة لكلّ ذلك، وإنّ حياة الأرض بعد موتها بنفسها مشهد من مشاهد القيامة والمعاد يبدو في هذه الدنيا.

قال بعض المفسّرين إنّ ﴿ هَا تَوْمُدُونَ ﴾ يحمل معنى واسعاً يشمل جميع الوعود الإلهيّة المتعلّقة بيوم القيامة والدنيا وتقسيم الأرزاق وبجازاة المجرمين في هذه الدنيا والدار الآخرة وانتصار المؤمنين الصالحين، فالآية ٢٢ من هذه السورة ذاتها التي تقول: ﴿ وَفِي السّماء رزقكم وما تومُدُونَ ﴾ يمكن أن تكون تأكيداً أو تأييداً لهذا المعنى، وحيث إنّ لفظ الآية مطلق فلا تبعد هذه العمومية.

وعلى كلّ حال فإنّ الوعود الإلهيّة جميعها صادقة لأنّ خلف الوعد إمّا ناشيء عن الجهل أو العجزا... الجهل الباعث على تغيير فكر الواعد، والعجز المانع من الوفاء به، إلّا أنّ الله العالم والقادر لا تتخلّف وعوده أبدأ... تعالى الله عن ذلك!

١. ينبغي الإلتفات إلى أن «الواو» في ﴿والذاريات﴾ هي للقسم، إلّا أن والفاء» في الآيات التي تليها عاطفة وهي تحمل مفهوم القسم كما أنّها في الوقت ذاته بمثابة علاقة ورباط بين الأقسام الأربعة هنا.
 ٢. ينبغي الإلتفات إلى أنّ «ما» هنا اسم موصول، وهو اسم لأنّ وخبرها ولصادق».

#### الآيات

وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلِ تَحْلَفِ ﴿ يُغْلَفِ ﴿ يُوْفَكُ عَنْدُمَنُ أَفِكَ ۞ قَيْلَ ٱلْخَرَّصُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَ وِسَا هُوتَ ۞ يَسْتَكُونَ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلدِّينِ ۞ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ۞ ذُوقُواْ فِنْنَتَكُمْ هَٰذَا ٱلَّذِى كُنْتُم بِهِۦتَسَتَعْجِلُونَ ۞

## التفسير

#### والسّماء ذات المُبك:

تبدأ هذه الآيات كالآيات المتقدّمة بالقسم وتتحدّث عن إختلاف الكفّار وجــدلهم حول يوم الجزاء والقيامة ومسائل أخر متعدّدة من بينها شخصية النّــبي (محــمّد) ومسألة التوحيد.

فتقول الآيات في البداية: قسماً بالسهاء ذات الخطوط والتعرّجات الجميلة: ﴿ والسّماء دُامِهِ الحَيكِ ﴾.

من ضمن هذه المعاني الطرق والتعاريج التي تبدو على الرمل نتيجة للرياح أو التي تبدو على صفحة الماء أو على السُحب في السهاء!

كما تطلق الحبُك على الشعر الجعّد.

وقد تُفسّر الحبك بالزينة والجمال!

كذلك تأتي بمعنى الشكل الموزون والرتيب.

والجذر الأصلي لها «حبّك» ومعناه هو الشدّ والإحكام ا

١. يراجع، لسان العرب، والعفردات للراغب، مادّة الحبك.

ويبدو أنّ جميع هذه المعاني تعود إلى معنى واحد وهي التجاعيد والتعاريج الجميلة التي تظهر على صفحات الرمل في الصحراء أو صفحات الماء أو التجاعيد في الشعر أو السُحب في السماء.

وأمّا تطبيق هذا المعنى على السهاء ووصفها بها ﴿ والسَّمَاءُ ذَلَتَ الْحَبَكُ ﴾ هو إمّا لنجومها ذات المجاميع المختلفة وصورها الفلكية «تطلق على مجموعات النجوم الثابتة التي لها شكل خاصّ بالصورة الفلكية »!

وإمّا للأمواج الجميلة التي ترتسم في السحب وقد تكون جميلة إلى درجة بحيث تحدق العين فيها لفترة طويلة!

أو لمجرّاتها العظيمة التي تبدو وكأنّها تجاعيد الشعر على صفحة السهاء، وخاصّة صورها التي التقطت «بالتلسكوب» إذ تشبه هذه الصور التجاعيد في الشعر تماماً.

قعلى هذا يكون معنى ﴿ والسّها، ذابعه الحبائه أنّ القرآن يقسم بالسهاء ومجراتها العظيمة التي لم تكتشفها يومئذ العيون الحادّة ببصرها ولا علم الإنسان يومئذ بها.

ومع ملاحظة أنّ الجمع بين المعاني المتقدّمة ممكن ولا منافاة فيه فيحتمل أن تكون هذه المعاني كلّها مجتمعة في القسم، ونقرأ في الآية ١٧ من سورة «المؤمنون» أيضاً قوله تـعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا فُوقَكُمْ سَبِعَ طُولَئُونَهُ \ .

كما يجدر الإلتفات إلى أنّ الجذر الأصلي للحبك يمكن أن يكون إشارة إلى إستحكام السماء وإرتباط الكرات بعضها ببعض كالكواكب السياره والمجموعة أو المنظومة الشمسية التي ترتبط بقرص الشمس.

أمّا الآية التالية فهي جواب للقسم وبيان لما وقع عليه القسم إذ تقول مؤكّدة: ﴿ لِنَّكُمُ لَفِي قُولِ مَعْتَلَفُ ﴾

فدائماً أنتم تتناقضون في الكلام، وكأنّ هذا التناقض في كلامكم دليل على أنّه لا أساس لكلامكم أبداً.

من الله المعاد تقولون أحياناً؛ لا نصدّق أبداً أن نعود أحياء بعد أن تـصير عـظامنا رميماً.

١. هناك شرح مفصل في تفسير هذه الآية، فراجعه في سورة المؤمنون.

وتارةً تقولون نحن نشك في هذه القضيّة ونتردّد!

وتارةً تضيفون أن هاتوا آباءنا وأسلافنا من قبورهم ليشهدوا أنَّ بـعد المـوت قـيامةً ونشوراً لنقبل بما تقولون!

وتقولون في شأن النّبي محمّد عَيَّشَ تارةً بأنّه شاعر، أو بأنّه ساحر، وتارةً تـقولون أنّـه لجنون، وتارةً تقولون إنّا يعلمه بشر فهو مُعَلَّم!!

كما تقولون في شأن القرآن بأنّه: أساطير الأوّلين تارةً، أو تقولون بأنّـه شـعر، وتــارةً تسمّونه سحراً، وحيناً آخر تقولون أنّه كذب إفتراه وأعانه عليه قوم آخرون السالخ.

فقسماً بحُبكِ السماء وتجاعيدها إنّ كلامكم مختلف ومليء بالتناقض، ولوكان لكلامكم أساس لكنتم على الأقل تقفون عند موضوع خاصّ ومطلب معيّن ولما تحوّلتم منه كلّ يوم إلى موضوع آخر!

وهذا التعبير في الحقيقة إنّما هو استدلال على بطلان إدّعاء المخالفين في شأن التـوحيد والمعاد والنّبي والقرآن «وإن كان إعتاد هذه الآبات في الأساس على مسألة المعاد كما تدلّ عليه القرينة في الآبات التالية»!.

ونعرف أنّه يُستند دائماً لكشف كذب المدّعين الكذبة سواةً في المسائل القـضائية أو المسائل الأخرى على هذا المـوضوع المسائل الأخرى على هذا المـوضوع تماماً!

وفي الآية التالية يبين القرآن علّة الانحراف عن الحقّ فيقول: ﴿يؤفك عنه مِن لَفِك الْيُوك الْيُوك الْيُوك الْمُو يؤفك عن الإيمان بالقيامة والبعث كلّ مخالف للحقّ! وإلّا فإنّ دلائل الحبياة بعد الموت واضحة وجليّة!

وينبغي الإلتفات إلى أنّ تعبير الآية عامّ ومغلق، وترجمتها الحرفية هي «ليصرف عنه من هو مصروف».

لأن «الإفك» في الأصل يطلق على صرف الشيء، فلذا يطلق على الكذب الذي فيه تأثير إنحرافي بأنّه إفك، كما يطلق على الرياح المختلفة بأنّها «المؤتفكات».

ولكن مع ملاحظة أنّ الكلام كان في الآيات المتقدّمة على المعاد والقيامة، فمن المعلوم أنّ المراد الأصلي من الإنحراف والأفك هنا هو الانحراف عن هذه العقيدة... كما أنّه حيث كان الكلام في الآية المتقدّمة عن اختلاف كلام الكفّار وتناقضهم فيعلم أنّ المراد هنا من الآية

هم أولئك المنحرفون عن الإيمان بالمعاد الذين انحرفوا عن مسير الدليل العـقلي والمـنطق السليم الباحث عن الحقّ!

وبالطبع لا مانع أن يكون المراد من «الإفك» هنا هو الانحراف عن قبول الحق أيّاً كان نوعه، سواءً كان هذا الانحراف عن القرآن أم التوحيد أو النبوّة أو المعاد «ومن هذا القبيل مسألة ولاية الأثمّة المعصومين الواردة في بعض الرّوايات» ولكن مسألة القيامة والمعاد على كلّ حال التي هي الموضوع الأصلى داخلة فيه قطعاً.

وفي الآية التالية ذمّ شديد للكاذبين وتهديد لتخرصًاتهم إذ تقول: ﴿ قُتُلَ النَّهُوَاصُونَ ﴾ .

و «الخرّاص» من مادّة «خَرْص» على زنة دَرس ومعناه في الأصل كلّ كلام يقال تخميناً أو ظنّاً، وحيث إنّ مثل هذا الكلام غالباً ما يكون كذباً فقد استعملت هذه الكلمة في الكذب أيضاً... فيكون المعنى من «الخراصون» هو: أولئك الذين يطلقون كلمات عارية من الصحّة ولاأساس لها، والمراد منها هنا بقرينة الآيات التالية هو: أولئك الذين يحكمون أو يقضون في شأن القيامة والمعاد بكلام لاأساس له بعيد عن المنطق.

على كلَّ حال، فإنَّ هذا التعبير هو في شكل دعاء عليهم... دعاء يــدلَّ عــلى أنَهــم «موجودات» تستحقّ الفناء والقتل، فعدمهم خير من وجودهم!

كما فسر بعضهم «القتل» هنا بالطرد واللعن والمحروميّة عن رحمة الله.

ومن هنا يمكن أن يستفاد من هذا الحكم الكلّي أيضاً أنّ القضاء بلا دليل ولا مدرك أو مستند بيّن بل على الظنّ والحدس هو عمل يسوق إلى الضلال ويستحقّ اللعن والعذاب.

ثمّ يعرّف القرآن هؤلاء الخراصين الكذبة فيقول: ﴿ الَّذِينَ هِم فِي مَمرة ساهون ﴾.

«الغمرة» في الأصل معناها الماء الغزير الذي يغطّي محلاً ما... ثمّ استعملت على الجهل السحيق الذي يغطّي عقل الشخص!

وكلمة «ساهون» جمع لـ «سامٍ» وهي مشتقّة من «السهو» والمراد بها هنا الغفلة.

وقال بعضهم إنّ الجهل على مراحل: فالأولى هي «السهدو والإشتباه»، ثمّ «الغفلة» وبعدها «الغمرة».

فيكون المعنى بناءً على هذا أنهم ابتدوا من مرحلة السهو، ثمّ انساقوا إلى مرحلة الغفلة، ولما استمرّوا وواصلوا في هذا الطريق غرقوا في الجهل تماماً، والجمع بين هذين التعبيرين «السهو» و«الغمرة» في هذه الآية لعلّه إشارة إلى بداية هذه الحركة ونهايتها. فعلى هذا يكون المراد من كلمة «الخراصون» هم الغارقون في جهلهم وكلّ يوم يتذرّعون بحجّة واهية فراراً من الحقّ.

ولذلك فهم دامًّا: ﴿ يسألون لَيَّانَ يوم الدِّينَ ﴾.

جملة «يسألون» والفعل للمضارع يدلّ على أنهم يثيرون هذا السؤال أيّان يوم الدين؟! باستمرار... على أنّه ينبغي أن يكون يوم القيامة وموعده مخفياً، ليكون محتمل الوقوع في أيّ زمان، ويحصل منه الأثر التربوي للإيمان بيوم القيامة الذي هو بناء الشخصية والاستعداد الدائم.

وهذا الكلام يشبه تماماً كلام المريض إذ يسأل طبيبه مثلاً: متى يكون آخــر عــمري؟ ويكرّر عليه السؤال باستمرار، فكلّ أحد يعدّ هذا السؤال هذراً ويقول: المهمّ أن تعرف أنّ الموت حقّ لتعالج نفسك ولئلًا تبتلي بالموت السريع.

إِلَّا أُنَّهِم لَم يَكُن لَهُم مِن هَدَف سَوى الاستهزاء أو التذرّع بِالحَجِج الواهِية ولم يكن سؤالهم عن تاريخ يوم القيامة وزمانه بحقًّا!

إلّا أنّه ومع هذه الحال فإنّ القرآن يردّ عليهم مجيباً بلغة شديدة ويعنّفهم ﴿ يوم هم على النّاريفتتون﴾.

وعندئذ يقال لهم هنالك: ﴿ دُوقُوا فَتَنتَكُم هذا الذي كنتم به تستعجلون والفيئنة في الأصل اختبار الذهب في موقد النار ليمتاز الخالص من غيره، ومن هينا فيقد استعملت «الفتنة» على أيّ نوع كان من أنواع الامتحان أو الاختبار، كما استعملت على دخول الإنسان النار، كما تستعمل في البلاء والعذاب وعدم الراحة كما تشير إليه الآية محل البحث هنا.

إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّنَتِ وَعُيُونٍ ﴿ مَا اَخِذِينَ مَا اَلَهُمْ رَبَّهُمُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبَلَ ذَاكِ مُحْسِنِينَ اللهُ اللهُ

## التفسير

## ثواب المستغفرين بالأسمار:

تعقيباً على الكلام المذكور في الآيات آنفة الذكر الذي كان يدور حول الكذبة والجهلة ومنكري القيامة وعذابهم، في الآيات محل البحث يقع الكلام عن المؤمنين المتقين وأوصافهم وثوابهم لتتجلّى بمقارنة الفريقين كها هو عليه أسلوب القرآن المحقائق أكثر فأكثر.

تقول الآيات هنا: ﴿إِنَّ العَتَقَينَ فِي جَنَامِهِ وَعِيونَ ﴾ وصحيح أنَّ البستان بطبيعته يكون ذا سواق وروافد، لكن ما ألطف أن تتدفّق مياه العيون في داخل البستان نفسه وتستي أشجاره... فهذا هو ما تمتاز به بساتين الجنّة... فهي ليست ذات عين واحدة بل فيها عيون ماء متعدّدة تجرى متدفّقه هناك .

ثم يضيف القرآن مشيراً إلى نعم الجنّات الأخر فيتحدّث عنها بتعبير مخلق فيقول: 
﴿ آخذين ها آقاهم ربّهم ﴾.

أي أنّهم يتلقّون هذه المواهب الإلهيّة بمنتهى الرضا والرغبة والشوق... ويعقّب القرآن في ختام الآية بأنّ هذه المواهب وهذا الثواب كلّ ذلك ليس إعتباطاً بل ﴿ لِنّهم كَانُوا قَيلَ دُلكَ

ا كلمة «في» بدخولها على الجنّات واضحة المعنى، لأنّ المتّقين داخل الجنان إلّا أنّ دخولها على العيون بالعطف ليس معناء أنّ المتّقين داخل العيون بل تعني أنّهم في جنّات تتخلّلها العيون.

همسنين ﴾ و «الإحسان» هنا يحمل معنى وسيعاً بحيث يشمل طاعة الله والأعيال الصالحة الأخر أيضاً.

والآيات التالية تبين كيفية إحسانهم، فتعرض ثلاثة أوصاف من أوصافهم فتقول: أوّلاً: وكانوا قليلاً من الليل ما يهجمون في

كلمة «يهجعون» مشتقّة من الهجوع، ومعناه النوم ليلاً... قال بعضهم المراد من هذا التعبير أنّهم كانوا يقظين يحيون أكثر الليل أو يحيون الليل... وينامون قليلاً منه.

ولكن حيث إنّ هذا الحكم والدستور الشرعي بصورته العامّة والكمليّة للـمحسنين والمتنّقين يبدو بعيداً، فلا يناسب هذا التّفسير المقام، بل المراد أنّهم قلّ أن يناموا تمام الليل، وبتعبير آخر إنّ الليل هنا المراد منه العموم والجنس.

فعلى هذا فهم كلّ ليلة يحيّون قسماً منها بالعبادة وصلاة الليل، أمّا الليالي التي يرقدون فيها حتى مطلع الفجر... وتفوت عليهم العبادة فيها كليّاً... فهي قليلة جدّاً.

وهذا التّفسير منقول عن الإمام الصادق عنه في بعض أحاديثه أيضاً وهناك تفاسير أخر لهذه الآية أعرضنا عن ذكرها لانتها بعيدة.

والوصف الثاني من أوصافهم يذكره القرآن بهذا البيان: ﴿وَبِاللَّسْحَارِ هُمْ يُسْتَعْفُرُونَ ﴾.

قحيث إنّ عيون الغافلين هاجعة آخر الليل والهيط هادى، تماماً، فـــلا صــخب ولا ضجيج ولا شيء يشغل فكر الإنسان ويقلق باله... ينهضون ويقفون بين يدي الله ويعربون له عن حاجتهم وفاقتهم، ويصفّون أقدامهم، ويصلّون ويستغفرون عن ذنوبهم خاصّة.

ويرى الكثير من المفسّرين أنّ المراد من «الإستغفار» هنا هو «صلاة الليل» لأنّ «الوتر» منها مشتمل على الإستغفار.

و «الأسحار» جمع سحر على زنة «بشر» ومعناه في الأصل الخني أو المغطّى، وحيث أنَّه في

العراد من «قبل ذلك»... كما قلنا سابقاً يعني قبل يوم القيامة والدخول إلى الجنة أي في عالم الدنيا. إلا أنّ بعض المفسّرين قال بأنّ قبل ذلك يعني قبل ورود الشرع، وهو إشارة إلى تمسكّهم بالمستقلات العقلية حتى قبل نزول الوحى إلّا أنّ هذا المعنى يبدو بعيداً.

أشار العلّامة ألطبرسي في تفسير مجمع البيان إلى هذا الحديث، ج ٩، ص ١٥٥، كما أنّ هذا الحديث منقول في تفسير الصافي عن الكافي بهذه الصورة؛ كانوا أقلّ الليالي تغوتهم لا يقومون فيها (تفسير الصافي، ذيل الآية محلّ البحث).

٣. كلمة «ما» في قوله ﴿ما يهجمون﴾ يمكن أن تكون زائدة وللتأكيد أو موصولة أو مصدرية كما ورد ذلك في التفسير الكبير، وتفسير الميزان، وقال بعضهم بأنها زائدة أو مصدرية فحسب كما جاء في تنفسير القرطبي وتفسير دوح البيان، وما احتمله بعضهم بأنها نافية فهو بعيد.

الساعات الأخيرة من الليل يغطّي كلّ شيء خفاء خاص، فقد سمّى آخر الليل سحراً.

وكلمة «سحر» ـ بكسر السين ـ تطلق أيضاً على ما يُنغطّي وجنه الحنقائق أو يخني أسرارها عن الآخرين!

وقد جاء في رواية في تفسير «الدرّ المنثور» أنّ النّبي الله قال: «إنّ آخر الليل في التهجّد أحبّ إلىّ من أوّله، لأنّ الله يقول: وبالأسحار هم يستغفرون» .

ونقرأ حديثاً آخر عن الإمام الصادق على الله عن الإمام الصادق الله عن الوتر سبعين مرّة عن السعر» .

ثمّ يذكر القرآن الوصف الثالث لأهل الجنّة المتّقين فيقول: ﴿وَفِي لَمُوالَهُم حَلَّى للسّائلُ وَالمُعروم ﴾.

كلمة «حقّ» هنا هو إمّا لأنّ الله أوجب ذلك عليهم: كالزكاة والخمس وسائر الحقوق الشرعية الواجبة، أو لائهم التزموه وعاهدوا أنفسهم على ذلك، وفي هذه الصورة يدخل في هذا المفهوم الواسع حتى غير الحقوق الشرعية الواجبة.

ويعتقد بعض المفسّرين أنّ هذه الآية ناظرة إلى القسم الثاني فحسب، فهي لاتشمل الحقوق الواجبة... لأنّ الحقوق الواجبة واردة في أموال الناس جميعاً، المتّقين وغير المتّقين حتى الكفّار.

فعلى هذا حين يقول القرآن: ﴿وَفِي لَمُوالِهُمْ صَقّ ﴾ فإنّما يعني أنّه إضافة إلى واجماتِهُم وحقوقهم أوجبوا على أنفسهم حقّاً ينفقونه من مالهم في سبيل الله للسائل والمحروم.

إِلّا أَنّه يمكن أن يقال إِنّ الفرق بين الحسنين وغيرهم هو أنّ الحسنين يؤدّون هذه الحقوق، في حين أنّ غيرهم ليسوا مقيدين بذلك.

كما يمكن أن يقال في تفسير الآية أنّ المراد بالسائل في ما يخصّ الحقوق الواجبة، لأنّه يحقّ له السؤال والمطالبة بها... والمراد بالمحروم في ما يخصّ الحقوق المستحبّة إذ ليس له حقّ المطالبة بها..

ويصرّح «الفاضل المقداد» في كتابه «كنز العرفان» أنّ المراد من قوله: ﴿ وَقَى مَعْلُومُ ﴾ هو الحقّ الذي ألزموه أنفسهم في أموالهم ويرون أنفسهم مسؤولين عند ".

١. تفسير الدرّالمنتور، ج ٦، ص ١٦٣. ٢٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الأيات مورد البحث،

٣. مؤدّى ما ورد في كنز العرفان، ج١، ص٢٢٦.

وجاء نظير هذا المعنى في سورة المعارج الآيتين ٢٤ و ٢٥ إذ يقول سبحانه: ﴿وَاللَّذِينَ فَيَ أُمُوالَهُمْ حَتَّى مَعْلُومُ \* للسَّائِلُ وَالمَحْرُومِ ﴾.

ومع ملاحظة أنّ حكم وجوب الزكاة نزل في المدينة وآيات هذه السورة جميعها مكيّة. فيتأيّد الرأى الأخير.

وما وصلنا من روايات عن أهل البيت عَني يؤكّد أيضاً أنّ المراد من «حق معلوم» شيء غير الزكاة الواجبة، إذ نقراً حديثاً عن الإمام الصادق عني يقول: «لكنّ الله عزّوجلّ فرض في أموال الأغنياء حقوقاً غير الزكاة فقال عزّوجلّ ﴿والّذين في لَموالهم حقّ هعلوم \* للسائل﴾، فالحقّ المعلوم غير الزكاة وهو شيء يفرضه الرجل على نفسه في ماله... إن شاء في كلّ يوم وإن شاء في كلّ يوم وإن شاء في كلّ شهر». \

وفي هذا الجمال أحاديث متعدّدة أخر منقولة عن الإمام علي بن الحسين والإمام الباقر والإمام الصادق أيصاً <sup>٢</sup>.

وهكذا فإنّ تفسير الآية واضح بيّن.

وهناك كلام في الفرق بين «السائل» و«المحروم»، فقال بعضهم «السائل» هو من يطلب العون من الناس، أمّا «المحروم» فمن يحافظ على ماء وجهه ويبذل قصارى جهده ليعيش دون أن يمدّ يده إلى أحد، أو يطلب العون من أحد، بل يصبّر نفسه.

وهذا هو ما يعبّر عنه بالمحارف، لأنّه قيل في كتب اللّـغة في مـعنى «الهـارف» بأنّـه الشخص الذي لا ينال شيئاً مهما سعى وجدّ فكأنّ سبل الحياة مغلقة بوجهه!

وعلى كلّ حال، فهذا التعبير يشير إلى هذه الحنقيقة وهني لا تنتظروا أن يأتيكم المحتاجون ويمدّوا أيديهم إليكم، بل عليكم أن تبحثوا عنهم وتجدوا الأفراد المحرومين الذين يعبّر عنهم القرآن بأنهم ﴿يحسبهم الجاهل أغنيا، هن التعقف ﴾ "... لتساعدوهم وتحفظوا ماء وجوههم، وهذا دستور مهم لحفظ حيثية المسلمين المحرومين وينبغي الإهتام به.

وهؤلاء الأشخاص يمكن معرفتهم -كما صرّح بذلك القرآن «تعرفهم بسيماهم».

أجل فبرغم سكوتهم إلّا أنّ في عمق وجوههم آثار الهموم وما تحمله أنفسهم من آلام يعرفها المطّلعون، ويخبر لون وجوههم عن كربتهم.

إ. وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٧، (باب ما تجب فيه الزكاة، الباب ٧، ح ٢)، و ج ٩، ص ٤٦، ح ١١٤٨٧. (باب الحقوق في العال سوى الزكاة وجعلة من احكامها...) [الطبعة آل البيت].
 ٢. المصدر السابق.

#### بحوث

#### ١\_ التومِّه نمو الله وفلق الله

ما ورد في هذه الآيات عن المتقين وأوصافهم يتلخّص - في الحقيقة - في قسمين «التوجّه نحو الله» «الخالق» وذلك في ساعات يتوفّر فيها من جميع الجهات الإستعداد لبيان الحاجة عنده مع حضور القلب، وتبلغ أسباب إنشغال الفكر وإنصراف الذهن إلى أدنى حدّ أي في أواخر الليل!

والآخر «التوجّه نعو الخلق» ومعرفة إحتياج الحـتاجين سـواءً أظـهروا حـاجتهم أم كتموها.

وهذا المطلب هو ما أشار إليه القرآن في آياته مراراً وأوصى به، والآيات التي يرد فيها ذكر الصلاة، ثمّ يتلوها ذكر الزكاة، وتعول على الإثنين معاً، تشير إلى همذه المسألة، لأنّ الصلاة أبرز مظهر لعلاقة الإنسان بالخالق، والزكاة أجلى مظهر لعلاقته بخلق الله.

## ٢ـ السهر ديدن العشَّاق

مع أنّ صلاة الليل من الصلوات المستحبّة والنافلة إلّا أنّ القرآن الجميد أشار إليها مراراً، وهذا دليل على أهميّتها القصوى حتى أنّ القرآن عدّها وسيلة لبلوغ «المقام المحمود» وأساساً لقرّة العين «كما هو في الآية ٧٩ من سورة الإسراء والآية ١٧ من سورة ألم السجدة».

وفي الرّوايات الإسلامية أيضاً إهتهام بالغ على هذه القضيّة وبيان الحساجة «في صلاة الليل» والسهر في السحر، فني مكان يعدّها النّبي بأنّها كفّارة عن الذنوب فيقول: «ياعلي ثلاث كفّارات:... منها: التهجّد بالليل والناس نيام» \.

وفي حديث آخر ورد عند ﷺ أنّه قال: «أشراف أمّتي حملة القرآن وأصحاب الليل» ۗ. وأيضاً في حديث آخر عند ﷺ يوصي علياً ﷺ إذ قال أربع سرّات: «عــليك بــصلاة الليل ؓ».

وينقل عن الإمام الصادق في تفسير الآية محلِّ البحث: ﴿كَانُوا قُلْمَالُا هِنَ اللَّهِلَ هِـا

١. وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٢٧٣. ٢. العصدر السابق، ج ٥، ص ٢٧٥.

٣. المصدر السابق، ص ٢٧٧.

يهجمون﴾: أنَّه قال: «كانوا أقلَّ الليالي تفوتهم لا يقومون فيها أ».

كها ورد في حديث عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: «الركعتان في جوف الليل أحبّ إليّ من الدنيا وما فيها ً».

وبالطبع فإنّ الرّوايات في هذا الصدد كتيرة ويلاحظ فيها تعابير مثيرة وطريفة جدّاً ولا سيّ التعبير بأنّ صلاة الليل وسيلة «لمحو الذنوب» و «تيقّظ الفكر» و «إشراق القلب» و «جلب الرزق» و «سعة العيش» و «الصحّة»، ولو جمعنا هذه الرّوايات لحصلنا على كتاب مستقل أ.

وقد كان لنا بحوث أخر في هذا الجمال ذيل الآية ٧٩ من سورة الإسراء وذيل الآية ١٧ من سورة الم السجدة فلا بأس بمراجعتها.

#### ٣\_ مقّ السائل والممروم!

ممًا ينبغي ذكره أنّنا قرأنا في الآيات المتقدّمة أنّ في أموال الصالحين والمحسنين حقّاً للسائل والمحروم، وهذا التعبير يدلّ بوضوح أنّهم يعدّون أنفسهم مدينين للمحتاجين والمحرومين، ويعدّون السائل أو المحروم ذا حقّ عليهم، حقّ ينبغي دفعه إليه دون إمتنان ولا أذى، فكأنّه دين من سائر الديون.

وكما قلنا آنفاً فإنّ هذا التعبير كما تدلّ عليه القرائن المتعدّدة لا علاقة له بالزكاة الواجبة وأمثالها، بل هو ناظر إلى النفقة المستحبّة التي يعدّها المتّقون دَيناً عليهم ٥.

8003

٢. بحار الأنوار، ج ٨٧، ص ١٤٨

١. وسائل الشيعة، ج ٥، ص ٢٧٩.

٣. المصدر السابق، ص ١٤٦.

٤. للإطلاع على هذه الرّوايات يراجع وسائل الشيعة. ج ٥، ومستدرك الوسائل، ج ١، وبحارالأنوار، ج ٨٧
 ٥. نزول هذه الآيات بمكّة وورود هذا الحكم في خصوص أهل الجنّة الصالحين وروايات أهل البيت كلّها قرائن على أنّ الحقّ في الآية غير الزكاة ..

وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَ لِلْمُوقِنِينَ ۞ وَفِيٓ أَنفُسِكُمْ أَفلَا تُبْصِرُونَ ۞ وَفِي ٱلشَمَآ وِزُوْكُمُ وَمَاتُوعَدُونَ ۞ فَوَرَبِّ ٱلشَّمَآ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِثْلَ مَاۤ أَنَّكُمْ لَنطِقُونَ ۞

## التفسير

## آيات الله وآثاره في أنفسكم:

تعقيباً على الآيات المتقدّمة التي كانت تتحدّث عن مسألة المعاد وصفات أهل النار وأهل الجنّة، تأتي هذه الآيات \_ محلّ البحث \_ لتتحدّث عن آيات الله ودلائله في الأرض وفي وجود الإنسان نفسه ليطّلع على مسألة التوحيد ومعرفة الله وصفاته التي هي مبدأ المركة نحو المنيرات كلّها من جهة، وعلى قدرته على مسألة المعاد والحياة بعد الموت من جهة أخرى، لأنّ خالق الحياة على هذه الأرض وما فيها من عجائب قادر على تجديد الحياة بعد الموت كذلك! تقول هذه الآية أوّلاً: ﴿وقي الأرض آيات للموقنين﴾.

والحقّ أنّ دلائل الله وقدرته غير المتناهية وعلمه وحكمته التي لا حـدٌ لهــا في هــذه الأرض كثيرة ووفيرة إلى درجة أنّ عمر أي إنسان مهماكان لا يكني لمعرفتها جميعاً.

فحجم الأرض وبعدها عن الشمس وحركتها حول نفسها وحركتها حمول الشمس والقوى الجاذبة والدافعة التي تنتج عن حجمها وحركتها وهي متعادلة في ابينها تماماً ومتناسقة فجميع هذه الأمور مجتمعة توفّر الحياة على سطح الأرض وكل ذلك من آيات الله الكبرى.

في حين أنّه لو تغيّرت حركة من هذه الحركات واختلفت الخصائص أقبل إخستلاف، الأضطربت الموازين وتبدلّت ظروف الحياة على سطح الأرض.

فالمواد التي تتشكّل منها الأرض والمنابع التي هي فوق سطح الأرض وداخلها ــالمعدّة للحياة ــكلّ منها آية من آيات الله ودلائله. منات الآلاف من أنواع النباتات والحشرات والحيوانات... أجل، منات الآلاف كلّ منها بخصائصه وعجائبه عند مطالعة كتب الأحياء و«البايلوجيا» وكتب الجيولوجيا والتربة وعلم النبات وعلم الحيوان تدع الإنسان يستغرق في حيرة مذهلة!.

وفي كلّ زاوية أو جانب من هذه الكرة الأرضية أسرار مثيرة قلّ أن يلتفت إليها أحد، إلّا أنّ الباحثين والعلماء كشفوا النقاب عن جزء منها وأظهروا عظمة الخالق وقدرته.

ولا بأس أن ننقل هنا جانباً من كلمات بعض العلماء المعروفين في العـــالم الذيــن لهـــم دراسـات كثيرة في هذا الصدد: إنّه «كرسي موريسين» فلنصغ إليه قائلاً:

«لقد روعي منتهى الدقة في تنظيم العوامل الطبيعية فلو تضخّمت القشرة الخارجية للكرة الأرضية أكثر ممّاكانت عليه عشر مرّات لأنعدم الأوكسجين الذي هو المادّة الأصلية للحياة، ولو أنّ أعياق البحار كانت أكثر عمقاً ممّا هي عليه قليلاً أو كثيراً، لأنجذب جميع الأوكسجين والكربون من سطح الأرض ولم يعد أي إمكان لحياة النبات أو الحيوان على سطح الأرض»!

ويقول في مكان آخر في الغلاف الجوّي الذي يحيط بالأرض: لو أنّ هذا الغلاف الذي يحيط بالأرض من الهواء كان رقيقاً لخرقته الشهب الثواقب التي تأتي كلّ يوم بنحو عدّة ملايين فتصيب الأرض حيث ما وقعت، إلّا أنّ هذا الغلاف الجوّي يمنعها لكثافته فتتلاشى وتحترق عنده فلا تصل إلى الأرض.

ولو أنَّ الشهب الثواقب خفّت سرعتها لما إحترقت عند إصطدامها بالهواء ولوقعت على الأرض ودمّرت الكثير.

ويقول في مكان آخر أنّ نسبة الأوكسجين في الهواء همي إحدى وعشرين بالمائة فحسب، فلوكانت هذه النسبة خمسين بالمائة لأحترق به كلّ ما من شأنه الاشتعال في هذا العالم... ولو وصلت شظية صغرى من النار إلى شجرة في غابة لأحترقت الغابة جمعاء»!

إنَّ نسبة كتافة الهواء المحيط بالأرض إلى درجة بحيث يوصل الأُشعَّة المـناسبة لرشــد النباتات ونموَّها وتعدم المكروبات الضارَّة في الفضاء نفسه وتنتج الفيتامينات النافعة. والجهاز الذي يوجد هذه الموازنة ويحفظ هذا التعادل هو البحر والمحيط الذي منه تستمدّ المواد الحياتية والغذاء والأمطار وإعتدال الهواء والنباتات وأخيراً فإنّ وجود الإنسان نفسه يستمدّ منه أيضاً.

فكلّ من يدرك هذه المعاني فعليه أن يطأطيء رأسه للبحر تعظيماً وأن يشكر مواهبه وخالق البحر» \

ويضيف القرآن في الآية التالية قائلاً: ﴿وفي لَنفسكم لَفلا تبصرون﴾ أي أفلا تبصرون هذه الآيات في أنفسكم أيضاً؟!

ولا شكّ أنّ الإنسان أعجوبة عالم الوجود وما هو في العالم الأكبر مـوجود في عــالم الإنسان الأصغر أيضاً. بل في الإنسان عجانب لا توجد في أي مكان من العالم!

والعجب أن هذا الإنسان على عظمته وعقله وعلمه وهذا الإبتداع والإبتكار والصنع العجيب كان أوّل يومه على صورة نطفة صغرى لا قيمة لها!! لكن ما أن استقرّت في الرحم حتى تكاملت بسرعة وتبدلّت يوماً بعد يوم ولحظة بعد أخرى فإذا هذه النطفة التي لا قيمة لها تغدو إنساناً كاملاً سويّاً ا

خليّة واحدة التي هي أصغر جزء في بدن الإنسان تشكّل بناية ضخمة متداخلة عجيبة فهي على حدّ تعبير بعض العلماء تعادل «مدينة صناعية».

يقول أحد علماء «علم الأحياء» إن هذه المدينة العظمى مع آلاف الأبواب أو البوابات المثيرة وآلاف المعامل والمخازن وشبكات المجاري والتأسيسات الكثيرة والإرتباطات والأعبال الحياتية المختلفة كل ذلك في مساحة صغيرة جدًا بمقدار خلية من أكثر الأصور تعقيداً وإثارة، إذ لو أردنا أن نهيى، تأسيسات مثلها ولن نستطيع أبداً لكان علينا أن نشغل مساحة آلاف الهكتارات من الأرض وعليها البنايات والماكنات المختلفة المعقدة

١. الكاتب كرسي موريسين في كتابه (أسرار خلق الإنسان) من ص٣٣ إلى ٣٦.

لنصل إلى مثل هذه الخطّة!! إلّا أنّ الطريف أنّ جهاز الخلقة جعل كلّ ذلك في مساحة تعدل خمسة عشر ميليونيم الميليمتر فحسب .

إنّ الأجهزة الموجودة في بدن الإنسان كالقلب والكلية والرئة وخاصّة عشرات آلاف الكيلومترات من الأعصاب الرقيقة أو الكبيرة والأعصاب الدقيقة التي لا تسرى بالعين المجرّدة وجميعها مسؤولة عن إيصال الغذاء والماء والتهوية إلى عشرة مليون مليارد خلية، والحواس المختلفة كالسمع والبصر والحواس الأخر كلّ منها آية عظمى من آيات الله.

وأهم من كلّ ذلك لغز الحياة التي لم تعرف أسرارها وبناء الروح أو العقل الإنساني الذي يعجز عن إدراكه عقول جميع الناس وهنا \_ ينحني الإنسان و يتمتم بالتسبيح والحمد والثناء لله دون إختياره و يترتم بهذه الأشعار:

> ن غدا الفكر كليلا ب وبلبلت العنقولا فيك شيراً فر ميلا سياء لا يُهدى سبيلاً

فسيك ياأعجوبة الكو أنت حسسيِّرت ذوي اللـ كسسلِّما قسدَّم فكسري ناكصاً يخبط في عسم

وقد ورد في حديث عن النّبي ﷺ أنّه قال: «من عرف نفسه فقد عرف ربّه» ۗ.

أجل إنَّ معرفة النفس في جميع المراحل طريق لمعرفة الله والتعبير: «أفلا تبصرون» تعبير الطيف: أي إنَّ هذه الآيات حولكم وفي داخلكم وفي تمام وجودكم بحيث لو فتحتم أعينكم ولو قليلاً لأبصرتم آيات الله ولارتوت أرواحكم من إدراك عظمته!.

وفي الآية الثالثة من الآيات \_ محلّ البحث \_ إشارة إلى القسم الثالث من دلائل عظمة الخالق وقدرته على المعاد إذ تقول: ﴿وقي السّما، رزقكم وما توعدون ﴾.

وبالرغم من أنّ بعض الرّوايات الإسلامية تفسّر «الرزق» في هذه الآية به «المطر» الذي يمنح الحياة وهو مصدر الخير والبركة في الأرض جميعاً، والآية ٥ من سورة الجائية أيضاً توافق هذا التّفسير إذ تقول: ﴿وها أنزل الله هن السّماء هن رزق فأحيا به الأرض بعد هوتها ﴾ إلّا أنّ هذا المعنى يمكن أن يكون مصداقاً جليّاً من مصاديق الآية، في حين أنّ سعة مفهوم الرزق تشمل حبّات المطر وغيرها كنور الشمس الذي يأتي من السماء وله أثره الفاعل في الحياة، والهواء الذي هو أساس حياة الموجودات.

١٠ سفرة في أعماق وجود الإنسان قسم الخلايا.
 ٢٠ شرح نهج البلاغة، ج ١٢، ص ١٥٠.
 ٣٠ سفينة البحار، ج ٢، ص ٢٠٣، مادة نفس.

كلّ هذا لو أخذنا مفهوم السهاء بالمعنى اللغوي أي السهاء التي فوقنا، إلّا أنّ بعضهم فسّرها بعالم الغيب وما وراء الطبيعة أو اللوح المحفوظ الذي تقدّر منه أرزاق العباد!

وبالطبع فإنَّ الجمع بين التَّفسيرين ممكن، وإن كان التَّفسير الأوَّل أنسب وأوضح!.

وأمّا جملة و هما توعدون فيمكن أن تكون تأكيداً على مسألة الرزق ووعد الله في هذا المجال أو أنّ المراد منها الجنّة الموعودة، لأنّنا نقرأ الآية ١٥ من سورة النجم (عندها جنّة المعاوى) أو أنّها إشارة إلى كلّ خير وبركة أو عذاب ينزل من السهاء! أو أنّ «ما توعدون» ناظر إلى جميع هذه المعانى، لأنّ مفهوم «ما توعدون» واسع جدّاً.

وعلى كلَّ حَال، فهذه الآيات الثلاث فيها ترتيب لطيف، فالآية الأولى تتحدَّث عـن أسباب وجود الإنسان وحياته، والآية الثانية تتحدَّث عن الإنسان نفسه، والآية الشالثة تتحدَّث عن أسباب بقائه ودوامه!.

وجدير بالإلتفات أيضاً أنّ ما يمنع البصيرة ويصدّها عن مطالعة أسرار الخلق وأسرار الأرض وعجائب وجود الإنسان هو «الحرص على الرزق»، فالله سبحانه يطمئن الإنسان في الآية الأخيرة بأنّ رزقه مضمون، ليستطيع أن ينظر إلى عجائب العالم ويتحقّق فيه قوله: 
﴿ أَفُلا تَبْصُرُونَ ﴾ ؟ }

لذلك فإنّ الآية الأخيرة من الآيات علّ البحث تُقسم فتقول: ﴿فُورِبُ السَّمَا، والأرض إنّه الحقّ مثل ما أنّكم تنطقون﴾.

وقد بلغ الأمر حدّاً أن يقسم الله على ما لديه من عظمة وقدرة ليُطمئنَ عباده الشاكّين ضعاف الأنفس الحريصين إنّ ما توعدون في مجال الرزق والثواب والعقاب والقيامة جميعه حقّ ولا ريب في كلّ ذلك .

والتعبير بـ ﴿ مثل ما أنتهم تسنطقون ﴾ تعبير لطيف ودقيق إذ يتحدّث عن أكثر الأشياء لمساً، لأنّه قد يخطىء الإنسان في الباصرة أو السمع بأن يتوهّم أنّه سمع أو رأى، إلّا أنّه لا يمكن أن يتوهّم أنّه قال شيئاً مع أنّه لم يقله... لذلك فإنّ القرآن يقول: كما أنّ ما تسنطقون محسوس عندكم وله واقع، فإنّ الرزق والوعد الإلهي عنده كذلك!

٨. هناك كلام بين المفسّرين في أنّ مرجع الضمير في وإنّه على أي شيء يعود؟ قبال بنعضهم ينعود عبلى «الرزق»، وقال بعضهم يعود على «ما توهدون» وقال بعضهم يعود على النّبي والقرآن إلّا أنّ السّفسير الأوّل أنسب.

ثمّ بعد هذا كلّه فإنّ النطق بنفسه واحد من أكبر الأرزاق والمواهب الإلهيّة التي لم يتمتّع بها أي موجود حيّ سوى الإنسان، وليس بخافٍ أثر الكلام والنطق في الحياة الاجتماعية وتعليم الناس وتربيتهم وإنتقال العلوم وحلّ مشاكل الحياة على أحد.

## بحوث

## ١\_ قصّة الأصمعي المثيرة

ينقل الزمنسري في كشّافه عن الأصمعي الله قال خرجت من مسجد البصرة فبصرت بأعرابي من أهل البادية راكباً على دابته فواجهني وسألني: من أي القبائل أنت؟! فقلت من بني الأصمع... فقال من أين تأتي؟ فقلت: من مكان يقرأ فيه كلام الله فقال لي: اقرأ لي منه، فقرأت له آيات من سورة الذاريات حتى بلغت ﴿وقي السّما، رزقكم ﴾ فقال كنى. ثمّ نهض وعمد إلى بعير عنده فنحره وقسم لحمه على المحتاجين من الذاهبين والآيبين ثمّ عمد إلى سيفه وقوسه فكسّرهما أيضاً وألقاهما جانباً وإستدار إلى الوراء ومضى وإنتهت هذه القصة!

وحين مضيت إلى حجّ بيت الله الحرام بمعيّة هارون الرشيد وكنت مشغولاً في الطواف إذا أنا برجل يناديني بصوت ضعيف فنظرت فإذا هو ذلك الأعرابي وكان نحيلاً مصفر الوجه «وكان يظهر عليه العشق الملتهب الذي لم يدع له قراراً» فسلّم علي وطلب مني أن أعيد عليه سورة الذاريات فلمّا بلغت الآية آنفة الذكر صرخ وقال: وجدنا وعد ربّنا حقّاً... ثمّ أضاف هل هناك آية بعدها؟! فقرأت فورب السهاء والأرض أنّه لحق، فصرخ ثانية وقال: ياسبحان الله من ذا الذي أغضب الجليل حتى حلف ليصدّقوه بقوله حتى ألجأوه إلى اليمين أ

## ٢\_ أين المِنّة١٢

كما ذكرنا في الآيات آنفة الذكر فإنّ بعض المفسّرين يرى أنّ جملة ﴿وها تومدون﴾ معناها الجنّة، وقالوا: يستفاد من هذه الآية أنّ الجنّة في السهاء، إلّا أنّ هذا الكلام لا ينسجم مع الآية

كان يدعى «حبدالملك بن قريب» وكان يعيش في عهد هارون الرشيد وله حافظة عنجيبة وإطلاعات واسعة عن تاريخ العرب وأشعارها وتوفّي في البصرة سنة ٢١٦، الكنى والألقاب، ج ٢، ص ٣٧.
 تفسير الكشّاف، ج٤، ص ٤٠٠.

التي تتحدَّث عن الجنَّة فتقول: ﴿عرضها السَّماوات والأرض﴾ . ا

وكما قلنا \_إن هذا التفسير لجملة ﴿وها توعدون﴾ لا دليل عليه، بل يمكن أن يكون إشارة إلى وعد الله برزقه أو عذاب السماء.

وإذا كان في الآية ١٥ من سورة النجم قد ورد أنّ جنّة المأوى في السهاء عند سدرة المنتهى فليس ذلك دليلاً على هذا المعنى، لأنّ «جنّة المأوى» قسم من بساتين الجنّة لا جميع الجنّة... (فلاحظوا بدقّة).

# ٣ـ الإستفادة من آيات الله تمتاج إلى قابلية!

حين تتحدّث آيات القرآن عن أسرار الخلق ودلائل الله في عالم الوجود تقول تارةً أنّ في ذلك ﴿الَّيَاتِ لقوم يسمعون﴾ يونس الآية ٦٧.

وتارةً تقول: ﴿لقوم يتفكرون﴾ الرعد الآية ٣.

وأُخرى تقول: ﴿لقوم يعقلون﴾ الرعد الآية ٤.

وأخرى تقول: ﴿لِكُلِّ صِبَّارِهُكُورِ﴾. إيراهيم الآية ٥.

أو تقول: ﴿لقوم يؤمنون﴾ النحل الآية ٧٩.

و في مكان آخر تقول: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتُ لَأُولِي النَّهِي﴾ سورة طه الآية ٥٤.

وتارةً تقول: ﴿إِنَّ فِي ذَلِك الآيات للمتوسِّمين ﴾ الحجر الآية ٧٥.

وأخيراً تقول: ﴿لآيات للعالمين﴾ الروم الآية ٢٢.

والآيات محلّ البحث تقول: ﴿ أَفَلَا تَبْصُرُونَ ﴾؟!

أي إنَّ آيات الله في الأرض وفي أنفسكم واضحة جليَّة لأُولئك الذين لهم بصر ثاقب.

وهذه التعبيرات تدلّ دلالة واضحة على أنّ الاستفادة من الآيات التي لا تحصى ـ الدالّة على وجود ذاته المقدّسة في الأرض تحتاج إلى إستعداد كافٍ، عين باصرة، أذن سميعة، فكر يقظ، قلب ذكي وروح مهيّأة لقبول الحقائق متعطّشة لها... وإلّا فسن المسمكن أن يسعيش الإنسان سنين بين هذه الآيات إلّا أنّ مثله كمثل الحيوانات التي همّها علفها.

۱. آل عمران، ۱۳۳.

### ٤\_ الرزق مقّ

من جملة الأمور التي يحكمها نظام دقيق هي «مسألة الرزق» التي أشير إليها في الآيات محلّ البحث إشارات واضحة.

صحيح أنّ الإستفادة من مواهب الحياة مشروطة بالجدّ والسعي والمثابرة وأنّ الكسل والمنوع مدعاة للتأخّر والحرمان من الحياة... إلّا أنّه من الخطأ البيّن أن نستصوّر أنّ رزق الإنسان يزداد بالحرص والولع والأعمال الكثيرة وأنّ رزقه يقلّ بالتعفّف والتجلّد وما إلى ذلك.

ونلاحظ في الأحاديث الإسلامية تعابير طريقة في هذا الجال: فني حديث عن النّبي بي الله عن النّبي أنّد قال: «إنّ الرزق لا يجرّه حرص حريص ولا يصرفه كره كاره» .

والهدف من بيان هذه الأحاديث ليس هو الوقوف بوجه الجدّ والسعي بل هـو تـنبيه الحريصين أن يلتفتوا إلى أنّ رزقهم مقدّر لير تدعوا عن حرصهم!.

وهنا لطيفة جديرة بالإلتفات وهي أنّ الرّوايات الإسلامية ذكرت أموراً كثيرة على أنّها مدعاة للرزق أو مانعة له، وكلّ منها مهمّ في نفسه!

نقرأ عن الإمام الصادق ﴿ أَنَّهُ قال: «والذي بعث جدِّي بالحقّ نبيّاً أنَّ الله تبارك وتعالى يرزق العبد على قدر المروءة وأنّ المعونة تنزل على قدر شدّة البلاء» ﴿

وعنه ﷺ أنَّه قال: «كفّ الأذى وقلّة الصخب يزيدان في الرزق» أ. كما نـقل عـن نـيِّ الإسلام ﷺ أنَّه قال: «التوحيد نصف الدين وإستنزل الرزق بالصدقة» ".

وهناك أمور أخر ذكرت على أنّها مدعاة لزيادة للرزق كتنظيف نواحي البيت وغسل الأواني وتنظيفها.

#### 8003

<sup>🔧</sup> المصدر السابق، ح ٣٢.

المصدر السابق، ص ١٢٦، ح ٣٥.

۱. تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۲۲، ح ۳۲.

٢. العصدر السابق، ص ١٢٥، ح ٣١.

٥. المصدر السابق، ح ٣٧.

هَلْ أَنْكَ عَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَكَمَا قَالُ سَكَمُ قَوْمٌ مُّنْكُرُونَ ﴿ فَرَاعَ إِلَى آهلِهِ عَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ فَقَرَّبَهُ وَإِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ﴿ فَا فَا وَجَسَمِينَهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَحَفَّ وَبَشَرُوهُ بِعُكَمْ عَلِيهِ ﴿ فَا فَا لَا تَعَلَيْهَ مَا أَنَّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَى مَا عَلَى عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَيْهِ عَلَى مَا عَلَى عَلَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَي

# الأفسير

### ضيوف إبراهيم ﷺ:

من هذا المقطع \_ فما بعدُ \_ يتحدّث القرآن في هذه السورة عن قصص الأنبياء الماضين والأمم المتقدّمة تأكيداً وتأييداً للموضوع آنف الذكر وما حواه من مسائل، وأوّل جانب يثيره هذا المقطع هو قصّة الملائكة الذين جاءوا لعذاب قوم لوط، ومرّوا على إيراهيم على على صورة بشر، ليبشّروه بالولد، مع أنّ إيراهيم بلغ سنّاً كبيراً فهو في مسرحلة المشسيب وامرأته كانت عقيماً كذلك!

فمن جهة... يعدّ إعطاء هذا الولد لإبراهيم وزوجه وهما في مرحلة الكبر واليأس مــن الإنجاب تأكيداً على كون الأرزاق مقدّرة كما أشير إلى ذلك في الآيات المتقدّمة.

ومن جهة أخرى يُعدّ دليلاً آخر على قدرة الحقّ وآية من آيات معرفة الله التي ورد البحث عنها في الآيات آنفاً.

ومن جهة ثالثة يُعدَّ بُشرى للأمم المؤمنة بأنّها في رعاية الحقّ ـ كما أنّ الآيات التالية تتحدّث عن عذاب قوم لوط وهي في الوقت ذاته تهديد للمجرمين. فني البدء يوجّه الله سبحانه الخطاب لنبيّه فيقول: ﴿هل أنساك صديت ضيف إيسراهيم المكرمين﴾ .

والتعبير بـ «المكرمين» إمّا لأنّ هؤلاء الملائكة كانوا مأمورين من قبل الحقّ، وقد ورد التعبير عنهم في الآية ٢٦ من سورة الأنبياء أيضاً بمثل هذا \_ ﴿بل عباد هكرمون﴾ أو لأنّ إيراهيم الله أكرمهم، أو للوجهين معاً.

ثمّ يبيّن القرآن حالهم فيقول: ﴿إِذْ دخلوا عليه فقالوا سلاماً قال سلام قوم منكرون﴾ [.

قال بعضهم: جملة أنّهم «قوم منكرون» لم يصرّح بها إبراهيم، بل حدّث بها نفسه لأنّ هذا الكلام لا ينسجم مع وافر الاحترام للضيف الكرام.

إِلّا أَنّه كما هو المعتاد قد يقول المضيّف للضيف في حال الاحترام والترحيب: «لا أدري أين التقيت بك من قبل \_ أو يبدو انّك غريب...».

فبناءً على هذا يمكن التمسّك بظاهر الآية وأنّ إبراهيم قال هذا الكلام صراحةً وإن كان الاحتمال الأوّل غير بعيد، خاصّة أنّ «الضيف» لم يردّوا على هذا الكلام، ولو كان إبراهيم قال مثل هذا الكلام صراحةً، فلابدً أن يجيبوه.

وعلى كلّ حال فإنّ إبراهيم أدّى ما عليه من حقّ الضيافة ﴿فُولِغَ لِلنَّ أَهله فَجا. بـعجل سعين﴾.

والفعل «راغ» كما يقول الراغب في مفرداته مشتق من «روغ» ـ على وزن «شوق» ـ ومعناه التحرّك مقروناً بخطّة خفيّة، لأنّ إبراهيم فعل «كذلك» وقام بذلك خفاء لئلا يلتفت الضيف فلا يقبلوا بضيافته التي تستلزم نفقة كثيرة! إلّا أنّه لم هيّاً إبراهيم طعاماً كثيراً؟ مع أنّ ضيفه كانوا كما يقول بعض المفسّرين «ثلاثة» وقال بعضهم: كانوا إثني عشر \_ وهذا أقصى ما قاله بعض المفسّرين " \_ .

الضيف» له معنى وصفي، ويطلق على المفرد كما يطلق على الجمع أيضاً... ولذلك فقد وصف بالمكرمين، وما قاله بعضهم إنّه مصدر ولا يثنّى ولا يجمع فلا يبدو صحيحاً. ولكن كما يقول الزمخشري في الكشّاف حيث إنّه كان في الأصل مصدراً وبعد أن أصبح ذا معنى وصفي فإنّه استعمل في المفرد والجمع معاً، فلاحظوا بدقّة.
 ٢٠ «سلاما» منصوب بفعل محذوف وتقديره: (نسلّم عليكم سلاماً) أمّا «سلامٌ» فهو مبتدأ وخبره محذوف وأصله (عليكم سلام أو سلام عليكم) فكأنّ إبراهيم أراد أن يحيّهم بأحسن من تحيّتهم، لأنّ الجملة الاسمية تدلّ على النبات والدوام، تفسير الكشّاف، ج ٤، ص ٤٠١.

٣. إقتباس عن تفسير روحالبيان، وحاشية تفسير الصافي، ذيل الآيات مورد البحث.

فذلك لأنّ الكرماء لا يهيّؤون الطعام بمقدار الضيف فمحسب، بل يهيّؤون طعاماً يستوعب حتى العيّال ليشاركوهم في الأكل، وربّما أخذوا بنظر الاعتبار حتى الجار والأقارب فعلى هذا لا يعدّ مثل هذا الطعام الذي هيّأه إبراهيم إسرافاً، ويلاحظ هذا المعنى في يومنا هذا عند بعض العشائر التي تعيش على طريقتها القديمة.

و «العجل» على وزن «طفل» معناه ولد البقر «وما يراه بعضهم أنّه الخروف فلا ينسجم مع متون اللغة»!.. وهذه الكلمة مأخوذة في الأصل من العجلة، لأنّ هذا الحيوان في هذه السنّ وفي هذه المرحلة يتحرّك حركة عجلى، وحين يكبر تزول عنه هذه الصفة تماماً.

و «السمين» معناه المكتنز لحمه، وإنتخاب مثل هذا العجل إنّما هو لإكرام الضيف وليسع المتعلّقين والأكلة الآخرين!

وفي الآية التاسعة والستّين من سورة هود جاء وصف هذا العـجل بأنّـه «حـنيذ» أي مشويّ، وبالرغم من أنّ الآية محلّ البحث لم تذكر شيئاً عن هذا العجل، إلّا أنّه لا منافاة بين التعبيرين.

ثمّ تضيف الآية بالقول عن إبراهيم وضيفه ﴿فقرْبه لِليهم﴾ إلّا أنّه لاحظ أنّ أيديهم لا تصل إلى الطعام فتعجّب و﴿قَالَ لَلاتَأْكُلُونَ﴾.

وكان إبراهيم يتصوّر أنّهم من الآدميين ﴿ فَأُوجِسَ هَنِهُ خَيفَةً ﴾ لأنّه كان معروفاً في ذلك العصر وفي زماننا أيضاً بين كثير من الناس الملتزمين بالتقاليد العرفية، أنّه متى سا أكسل شخص من طعام صاحبه فلن يناله أذى منه ولا يخونه ولذلك فإنّ الضيف إذا لم يأكل من طعام صاحبه، يثير الظنّ السيء بأنّه جاء لأمر محذور، وقد قيل على سبيل المثل في لغة العرب: من لم يأكل طعامك لم يحفظ ذمامك»!

و «الإيجاس» مشتق من «وجس» \_على وزن مكث \_ومعناه في الأصل الصوت الخني ومن هنا فقد أطلق الإيجاس على الإحساس الداخلي والخني، فكأنّ الإنسان يسمع صوتاً داخله وحين يقترن الإيجاس بالخيفة يكون معناه الإحساس بالخوف.

وهنا قال له الضيف كما ورد في الآية ٧٠ من سورة هود طمأنة له فـ ﴿قَالُوا لا تَحْفُ ﴾. ويضيف القرآن: ﴿وَبِشَرُوهُ بِعَلَامِ عَلِيمٍ ﴾.

وبديهي أنّ الغلام عند ولادته لا يكون عليماً، إلّا أنّه من الممكن أن يكون له إستعداد بحيث يكون في المستقبل عالماً كبيراً... والمراد به هنا هو ذلك المعنى!. وهذا الغلام من هو؟ هل هو إسحاق أم إسهاعيل؟! هناك أقوال بين المفسّرين وإن كان المشهور أنّه إسحاق واحتمال كونه إسهاعيل ـ مع ملاحظة الآية ٧١ من سورة هود التي تقول فبشّرناها بإسحاق ـ يبدو غير صحيح، فبناءً على ذلك ليس من شكٍّ أنّ المرأة التي يأتي ذكرها في الآيات التالية هي سارة زوج إبراهيم وولدها هذا هو إسحاق!

﴿ فَأَقَبِلْتَ لَمِرَاتُهُ فِي صَرَةً فَصَكَنَتَ وَجِهِهَا وقالتَ عَجُوزَ عَقْيِمٍ ﴾ ونقرأ في الآية ٧٦ من سورة هود قوله تعالى: ﴿قَالَتَ يَاوِيلُتَا أَلَادُ وَأَنَا عَجُوزَ وَهَذَا بِعَلِي شَيِخاً ﴾ [؟

فبناءً على هذا فصراخها كان صراخ تعجّب مقرون بالسرور، وكلمة «صرّة» مشتقّة من الصرّ على وزن الشرّ، ومعناه في الأصل الشدّ والإرتباط، كما يطلق على الصوت العمالي والصراخ والجماعة المتراكمة لأنّها ذات شدّة وإرتباط.

ويطلق على الريح الباردة «صرصر» لأنها تصرّ الإنسان و«الصرورة» كلمة تطلق على من لم يحبجّ رجلاً كان أو امرأة! كما تطلق على من لم يرغب في الزواج [منهما] لأنّ في ذلك نوعاً من الإمتناع أو الإرتباط، والعرّة في الآية محلّ البحث معناها هـو الصوت العـالي الشديد.

أمّا «صكّت» فمشتقّة من مادّة صكّ على وزن شكّ ـ ومعناها الضرب الشديد أو الضرب، والمراد منها هنا هو أنّ امرأة إيراهيم حين سمعت بالبشرى ضربت بيدها على وجهها ـ كعادة سائر النساء ـ تعجّباً وحياءً!

وطبقاً لما يقول بعض المفسّرين وما ورد في سفر التكوين فإنّ امرأة إبراهيم كانت آنئذٍ في سنّ النسعين وإبراهيم نفسه كان في سنّ المئة عاماً... أو أكثر.

إِلَّا أَنَّ الآية التالية تنقل جواب الملائكة لها فتقول: ﴿قَالُوا كَذَلَكَ قَالَ رَبُّكَ إِنَّهُ هُو الْحَكِيم العليم﴾.

فبالرغم من كونك امرأةً عجوزاً وبعلك مثلك شيخاً إلّا أنّ أمر الله إذا صدر في شيء ما فلابدً أن يتحقّق دون أدنى شكّ!.

حتى خلق العالم الكبير كعالمنا هذا إنَّما هو عليه سهل إذ تمَّ بقوله: كن فكان!

والتعبير بـ «العكيم» و «العليم» إشارة إلى أنّه لا يحتاج إلى الإخبار بكونك امرأة عقيماً عجوزاً وبعلك شيخاً، فالله يعرف كلّ هذه الأمور، وإذا لم يرزقك حتى الآن ولداً وأراد أن يهبك في هذه السنّ ولداً فإنّا هو لحكمته!

الطريف أنّنا نقرأ في الآية ٧٣ من سورة هود أنّ الملائكة قالوا لها: ﴿التعجبين من أمرالله رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيع ابنه حميد مجيد﴾.

ووجود الفرق بين هذين التعبيرين هو لأنّ الملائكة قالواكلّ ذلك لسارة منتهى الأمر أنّ قسماً منه أشارت إليه سورة هود، وهنا إشارة إلى القسم الآخر، فني سورة هود جاء الكلام عن «رحمة الله وبركاته» وهما يتناسبان مع كونه حميداً مجيداً.

أمّا هنا فالكلام على علمه بعدم إستعداد هذين الزوجين للإنجاب والولد ويأس المرأة بحسب الأسباب الطبيعية «الظاهرية» ويتناسب مع هذا الكلام أن يقال أنّه هو العليم، وإذ سئل لمّ لم يرزقهما في فترة الشباب ولداً. فيقال: إنّ في ذلك حكمةً وهو الحكيم سبحانه.

### بحث

# كَرَهُ الأنبياء:

كثيراً ما يظنّ الممسكون البخلاء أنّ السخاء وبذل الوسع ضرب من الإفراط والإسراف والتبذير، والتشدّد وضيق النظرة نوع من الزهد والتدبير!!

والقرآن يكشف عن هذه الحقيقة في هذه الآيات والآيات التي مرّت في سورة همود، وهي أنّ الضيافة بسعتها وبشكلها المعقول ليست مخالفة للشرع، بل طالما قام النّبي بمثل هذا العمل، فهو دليل على أنّ هذا الأمر محبوب، وبالطبع فإنّ ضيافة كهذه الضيافة التي تستوعب الآخرين إنّا هي سنّة الكرماء الشرفاء.

والله سبحانه لم يحرّم التمتّع بمواهب الحياة وكون الإنسان ذا مال حلال كما كان إيراهيم ــ فلا ضير أن يتصرّف بماله كما فعل إيراهيم ﴿ أَيضاً.

فإبراهيم مع كونه ثريّاً ذا مال لم يغفل عن ذكر الله لحظة واحدة ولم يكن قلبه أسير ثروته ولم يجعل منافعه منحصرة به وحده.

يقول القرآن في الآية ٣٢ من سورة الأعراف: ﴿قل مِنْ حرَّم زينة الله الَّتِي أَخْرِج لَعِبَادُهُ والطَّيّباتُ مِنْ الرَّزَقَ قُل هِي لَلَّذِينَ آمِنُوا فِي الْعِيَاةُ الدَّنِيَا خَالِصَةَ يُومِ القَيَامَةُ كَذَلَكَ نَفْصُلُ الآيَاتُ لقوم يعلمون﴾.

وفي هذا الصدد كان لنا بحث مفصّل ذيل الآية ٣٢ من سورة الأعـراف... «فــلا بأس بمراجعته هناك». قَالَ فَمَا خَطْبُكُوا أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالُوا إِنَّا أَزْسِلْنَا إِلَى فَوْمِ تَجْرِمِينَ ﴿ لِلْمُسْلِعَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طِينِ ﴿ فَا مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمِنِينَ ﴾ وَجَارَةً مِن طِينِ ﴿ فَا مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَمِنِينَ ﴾ وَمَرَكَنَا فِيهَا عَنْ اللَّهُ وَمِن الْمُومِينَ ﴾ فَا وَجَدْ ذَا فِيهَا عَنْ رَبَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ۞ وَمَرَكَنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ۞ فَا وَجَدْ ذَا فِيهَا عَنْ رَبَيْتٍ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ وَمَرَكَنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ۞

# التفسير

## مُدُنُ قوم لوط المدمّرة آية وعبرة:

تعقيباً على ما سبق من الحديث عن الملائكة الذين حلّوا ضيفاً على إبراهيم وبشارتهم إيّاء في شأن الولد «إسحاق» تتحدّث هذه الآيات عبّا دار بينهم وبين إبراهيم في شأن قوم لوط.

توضيح ذلك: إنّ إبراهيم بعد ما أبعد إلى الشام... واصل دعوة الناس إلى الله ومواجهته لكلّ أنواع الشرك وعبادة الأصنام... وقد عاصر إبراهيم الخليل «لوط» أحد الأنبياء العظام ويُعتمل أنّه كان مأموراً من قبله بتبليغ الناس وهداية الضالين، فسافر إلى بعض مناطق الشام «أي مدن سدوم» فحل في قوم مجرمين ملوّثين بالشرك والمعاصي الكثيرة، وكان أقبحها تورّطهم في الإنحراف الجنسي واللواط، وأخيراً فقد أمر رهط من الملائكة بعذابهم وهلاكهم إلّا أنّهم مرّوا بإبراهيم قبل إهلاكهم.

وقد عرف إيراهيم من حال الضيف (الملائكة) أنّهم ماضون لأمر مهم، ولم يكن هدفهم الوحيد البشرى بتولّد إسحاق، لأنّ واحداً منهم كان كافياً لمهمّة «البشارة»، أو لأنّهم كانوا عَجِلين فأحسّ بأنّ لديهم «مأمورية» مهمّة.

لَذَلَكَ فَإِنَّ أَوَّلَ آيِسَةً من الآيات محلَّ البحث تحكي بداية المحاورة فستقول: ﴿قَـالَ فَـحَا خطبكم لَيْها المرسلون﴾ (.

ا. ينبغي الإلتفات إلى أن وخطب، لا يطلق على كل عمل، بل هو خاص في الأمور والأعمال المهمّة في حين أن كلمات مثل عمل، شغل، أمر، فعل، لها معانٍ عامّة.

فأماط الملائكة اللثام عن «وجه الحقيقة» ومأموريتهم فـ ﴿قَـالُولَالِدَـا لُرســـلنا لِلى قــوم مجرمين﴾.

إنّهم قوم متلوّثين \_إضافةً إلى عقيدتهم الفاسدة \_بأنواع الآثام والذنوب الختلفة الخزية القبيحة .

ثمّ أضافوا قائلين: ﴿لنرسل عليهم حجارة من طين والتعبير بـ «حجارة من طين» هو ما أشارت إليه الآية ٨٢ من سورة هود بالقول من «سجّيل» وسجّيل كلمة فارسية الأصل مأخوذ من (سنگ +گل) ثمّ صارت في العرب سجّيل، فهي ليست صلبة كالحجر ولا رخواً كالطين، ولعلّها في المجموع إشارة إلى هذا المعنى وهو أنّ هلاك قوم لوط المجرمين لم يكس يستلزم إنزال أحجار عظيمة وصخور وجلاميد من الساء، بل كان يكفي أن يمطروا بأحجار صغيرة ليست صلبة جدّاً كائها حبّات «المطر».

ثمّ أضاف الملائكة قائلين: ﴿ مسوّمة عند ربّك للمسرفين > كلمة مسوّمة تطلق على ما فيه علامة ووسم، وهناك أقوال بين المفسّرين في كيفية أنّها «مسوّمة»؟!

قال بعضهم إنّها كانت في شكل خاصّ يدلّ على أنّها ليست أحجاراً كسائر الأحجار الطبيعية، بل كانت وسيلة للعذاب.

وقال جماعة كان لكلّ واحدة منها علامة وكانت لشخص معيّن وعلامتها في نقطة خاصّة ليعلم الناس أنّ عقاب الله في منتهى الدقّة بحيث يُعلم من هذه الأحجار المسوّمة أنّ أيّ مجرم ينال واحدةً منها فيهلك بها.

كلمة «المسرفين» إشارة إلى كثرة ذنوبهم بحيث تجاوزت الحدّ وخرقوا ستار الحياء والخجل، ولو قدّر لبعض الدارسين أن يتفحّص حالات قوم لوط وأنواع ذنوبهم للاحظ أنّ هذا التعبير في حقّهم ذو مغزى كبير .

وكلّ إنسان من الممكن أن يقع في الذنب أحياناً. فلو تيقّظ بسرعة وأصلح نفسه يرتفع الخطر، وإنّما يكون خطيراً حين يبلغ حدّ الإسراف!.

أ. ينبغي الإلتفات إلى أنّه في سورة هود جاء التعبير هكذا: إنّا أرسلنا إلى قوم لوط، وهذا التفاوت في التعابير بين الآيات محل البحث وآيات سورة هود هو لأنّ كلا من الآيات يذكر قسماً ممّا جرى وبتعبير آخر هذه المسائل كلّها واقعة، غاية ما في الأمر أنّ بعضها مذكور في الآيات محلّ البحث وبعضها في الآيات الآنفة من سورة هود.
أ. يراجع ذيل الآية ٨١ من سورة هود.

و يكشف هذا التعبير عن مطلب مهمّ آخر، وهو أنّ هذه الحجارة السهاوية التي أعدت لتنزل على قوم لوط لا تختّص بهؤلاء القوم، بل معدّة لجميع المسرفين والعصاة المجرمين.

والقرآن هنا يكشف عمّا جرى لرسل الله إلى نبيّه لوط على أنّهم حلّوا ضيفاً عنده، وقد تبعهم قوم لوط بلا حياء ولا خجل ظنّاً منهم أنّهم غلمان نضِرون ليقضوا منهم وطرهم!! إلّا أنّهم سرعان ما أحسّوا بخطئهم فإذا هم عُمي العيون، فيذكر قول الله فيهم ﴿ ﴿ فَأَخْرَجِنَا مَنَ كَانَ فَيِهَا مِنَ المُهْمِنِينَ \* فَمَا وَجَدَنَا فَيِهَا قَيْرِبِينَهُ مِنَ المُسلمينَ ﴾.

أجل فنحن لانحرق الأخضر واليابس معاً، وعدالتنا لا تسمح أن يبتلي المؤمن بعاقبة الكافر حتى ولوكان بين آلاف الآلاف من الكافرين رجل مؤمن طاهر لأنجيناه!

وهذا هو ما أشارت إليه الآيتان ٥٩ و ٦٠ من سورة الحسجر بــالقول: ﴿ لِلَّا آلَ لُوطَ لِنَّـا لَمُنجُّوهُم أَجِمْعِينَ \* لِلَّا لِمِرأَتُه قَدَّرِنا لِنَّهَا لَمِنَ الغابِرِينَ ﴾.

ونقرأ في سورة هود الآية ٨١ مثله: ﴿ فَأَسَرَ بِأَهَلَكَ بَقَطَعٍ مِنَ اللِّيلَ وَلا يَلْتَفْتَ مِنْكُمِ أَحَدَ إِلَّا المِرَاتِكَ إِنَّهُ مِصِيبِهَا مَا أَصَابِهِمِ ﴾.

أمّا في سورة العنكبوت فقد وردت الإشارة في الآية ٣٢كم يلي: ﴿قَالَ إِنْ فَيهَا لُوطاً قَالُوا نعن أعلم بمن فيها لننجَينَه وأهله إلّا لمرأته كانت من الغابرين.

كما أنّ هذا الموضوع ذاته مشار إليه في الآية ٨٣ من سورة الأعراف: ﴿فَأَنْجِينَاهُ وَلَهُلُّهُ إِلَّا لَهُ عَلَا المُولِقِينَ ﴾. لمرأته كانت من الغابرين ﴾.

وكما تلاحظون، أنّ هذا القسم من قصّة قوم لوط ورد في هذه السور الخمس في عبارات مختلفة وجميعها يتحدّث عن حقيقة واحدة... إلّا أنّه حيث يمكن أن ينظر إلى حادثة ما من زوايا متعدّدة وكلّ زاوية لها بعدها الخاصّ... فإنّ القرآن ينقل الحوادث التاريخية \_على هذه الشاكلة \_غالباً، والتعابير المختلفة في الآيات المتقدّمة شاهدة على هذا المعنى.

أضف إلى ذلك أنّ القرآن كتاب تربوي وإنساني \_وفي مقام التربية يلزم أحياناً أن يعول على مسألة مهمّة مراراً لتترك أثرها العميق في ذهن القارىء غاية ما في الأمر يـنبغي أن

ا الجدير بالنظر أنّ في سورة هود بياناً لهذه القصّة لكنّ التعابير فيها تدلّ بوضوح أنّ لقاء الملائكة لإبراهيم كان قبل معاقبة قوم لوط وهلاكهم مع أنّ الآيات محلّ البحث فيها تعابير تشير إلى أنّ اللقاء تمّ بعد المعاقبة والجزاء، وطريق الحلّ هو أن نقول أنّ الآيات الوارد ذكرها آنفاً إلى قوله: «مسوّمة عند ربّك للمسرفين» هي كلام الملائكة، وأمّا الآيات الثلاث بعدها فقول الله يخاطب نبيّه والمسلمين يتحدّث عنها على أنّها قصّة وقعت فيما مضى «فلاحظوا بدقّة»! يكون هذا التكرار بتعابير طريفة ومثيرة ومختلفة لئلًا يقع السأم ويملّ الإنسان، وأن يكون الأُسلوب فصيحاً بليغاً!.

«ولمزيد التوضيح في شأن ضيف إبراهيم وما دار بينهم وبينه ثمّ عاقبة قوم لوط المسرّة يراجع ذيل الآيات ٨٣ من سورة الأعراف و ٨١ من سورة هود و ٥٩ و ٢٠ من سورة الحجر و ٣٢ من سورة العنكبوت».

وعلى كلّ حال فإنّ الله سبحانه زلزل مدن قوم لوط وقلب عاليها سافلها ثمّ أمطرها بحجارة من سجّيل منضود ولم يبق منها أثراً... حتى أنّ أجسادهم دفنت تحت الأنـقاض والحجارة! لتكون عبرةً لمن يأتي بعدهم من المجرمين والظالمين غير المؤمنين.

ولذلك فإنّ القرآن يضيف قائلاً في آخر آية من الآيات محلّ البحث: ﴿وَتَرَكَّنَا فَيَهَا آيَـــةَ لِللَّذِينَ يَخَافُونَ القَدَابِ الأَلْمِهِ ﴾.

وهذا التعبير يدلّ بوضوح أنّ من يعتبر ويتّعظ بهذه الآيات هم الذين لديهم إستعداد للقبول في داخل كيانهم ويحسّون بالمسؤولية.

### ہحث

### أين تقع مدن قوم لوط؟

من المسلّم به أنّ إيراهيم الخليل جاء إلى الشام بعد أن هاجر من العراق «بابل» ويقال أنّ لوطاً كان يقطن معه إلّا أنّه بعد فترة توجّه نحو «سدوم» ليدعو إلى التوحيد ويكافح الفساد.

و «سدوم» واحدة من مدن قوم لوط وأحيائهم التي كانت من بلاد الأردن على مقربة من البحر الميّت... وكانت أرضها خصبة كثيرة الأشجار، إلّا أنّ هذه الأرض بعد نزول العذاب الإلهي على هؤلاء الظالمين من قوم لوط قلب عاليها سافلها وتهدّمت مدنها وسمّين بالمؤتفكات «أى المقلوبات».

. وذهب بعضهم أنّ آثار هذه المدن الخربة غرقت في الماء ويزعمون أنّهم رأوا في زاوية من البحر الميّت أعمدتها وآثارها وخرائبها الأخرى.

وما نقرؤه في بعض التفاسير الإسلامية هو أنّ المراد من جملة «وتركنا فيها آية» هو المياه العفنة والمستنقعات التي غطّت أماكن هذه المدن، ولعلّه إشارة إلى هذا المعنى وهو أنّه بعد الزلازل الشديدة وإنشقاق الأرض إنفتح طريق من البحر الميّت نحو هذه الأرض فغرقت جميع آثارها تحت الماء.

في حين أنَّ بعضهم يعتقد أنَّ مدن لوط لم تغرق بعدُ وما تزال على مقربة من البحر الميّت منطقة مغطّاة بالصخور السود ويحتمل أن تكون هي محلّ مدن قوم لوط!

وقيل أن مركز إبراهيم كان في مدينة «حبرون» على فاصلة غير بعيدة من «سدوم» وحين نزل العذاب والصاعقة من السهاء أو الزلزلة في الأرض واحترقت «سدوم» كان إبراهيم واقفاً قريباً من حبرون وشاهد دخان تلك المنطقة المتصاعد في الفضاء بأم عينيه الرومن مجموع هذه الكلمات تتضح الحدود التقريبية لهذه المدن وإن كانت جزئياتها ما تزال وراء ستار الإبهام باقية.

8003

<sup>·</sup> مقتبس من كتاب القاموس المقدّس.

وَفِ مُوسَىٰ إِذَ أَرْسَلْنَهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلَطَنِ ثَبِينِ ﴿ فَنَوَلَى بِرَكِيْهِ ، وَقَالَ سَنِحُ أَوْ بَعَنُونُ وَفَي عَادٍ إِذَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴿ فَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ وَهُو مُلِيمٌ ﴿ فَا وَفِي عَادٍ إِذَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴿ فَا عَانَدُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ كَالْرَمِيمِ ﴿ فَا عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالْرَمِيمِ ﴿ فَا عَوْدَ إِذْ قِيلَ لَهُمْ نَعَلَعُوا الْعَقِيمَ ﴿ فَا عَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالْرَمِيمِ فَ وَفِي تَعُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمْ نَعَلَعُوا الْعَقِيمَ ﴿ فَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالْرَمِيمِ فَيْ وَفِي عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالْرَمِيمِ فَيْ وَفِي تَعُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمْ نَعَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُمْ مَنْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَيْهُ كَالْمَا مِنْ فَي وَقِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَهُمْ مَنْ طُورُونَ ﴿ فَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ السَّعْطَعُوا مَنَا عَلَيْهِ إِلَّا مَعْتَوا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا السَّعْطَعُوا مَنَا عَلَيْهُ وَمُ الْمَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِ مِنْ فَلَا اللَّهُ وَهُمْ مَنْ فَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ مَا كُنُومُ الْمُنْ وَمُنَا السَّعْطَعُوا مِنْ فَيَا عَلَيْهُ وَمُ الْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمُ الْمَلْمُ وَلَا عَلَيْهِ مِنْ فَيَا الْمَلْمُ وَمَا فَالِمُ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمُعَالِمُ وَمَا كُانُوا مُنْكِيمُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ فَيَا وَمِا فَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا الْمَلْعُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُلْمِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِ

# التفسير

# دروس العبرة من الأقوام السالفة:

يتحدّث القرآن في هذه الآيات محلّ البحث ـ تعقيباً على قـصّة قــوم لوط وعــاقبتهم الوخيمة ــعن قصص أقوام آخرين ممّن مضوا في العصور السابقة.

فيقول أوّلاً: ﴿وقي هوسي إد أرسلناه إلى فرعون بسلطان هبين﴾.

«السلطان» ما يكون به التسلّط، والمراد به هنا المعجزة أو الدليل والمنطق العقلي القويّ أو كلاهما، وقد واجه موسى فرعون بهها.

والتعبير بـ ﴿ سلطان مبين ﴾ جاء في آيات القرآن المتعدّدة والمختلفة كثيراً وغالباً ما يراد منه الدليل المنطقي البين والواضح إلا أنّ فرعون لم يسلّم لمعجزات موسى الكبرى التي كانت شاهداً على إرتباطه بالله ولم يطأطىء رأسه للدلائل المنطقية ... بل بقي مصرّاً لما كان فيه من غرور و تكبّر ﴿ فتولّى بركنه وقال ساحر أو مجنون ﴾ .

«الركن» في الأصل القاعدة الأساسية أو الأسطوانة` والقسم المهمّ من كلّ شيء، وهو

«الأسطوانة» معربة عن كلمة ستون الفارسية.

هنا لعلَّه إشارة إلى أركان البدن، أي أنَّ فرعون أدار ظهره لموسى تماماً!

وقال بعضهم المراد بالركن هنا جيشه، أي إنّه اعتمد على أركان جيشه و تولّى عن رسالة الحقّ، أو أنّه صرف نفسه عن أمر الله وصرف أركان حكومته \_ وجيشه جميعاً عن ذلك أيضاً ".

والطريف أنّ الجبابرة المتكبّرين حين كانوا يتّهمون الأنبياء بالكذب والإفتراء كانوا يتناقضون تناقضاً عجيباً، فتارة يتّهمونهم بأنّهم سحرة، وأخرى بأنّهم مجانين، مع أنّ الساحر ينبغي أن يكون ذكيّاً وأن يعوّل على مسائل دقيقة ويعرف نفوس الناس حتى يسحرهم ويخدعهم بها... والجنون بخلافه تماماً.

إلّا إنّ القرآن يخبر عن فرعون الجبّار وأعوانه بقوله: ﴿فَأَخَذَنَاهُ وَجِنُودُهُ فَنَبِدُنَاهُمْ فَيَ اللِّمَّ وهو هليم﴾.

«اليم»: كما هو مذكور في كتب اللغة وكتب الأحاديث يطلق على البحر، كما يطلق على الأنهار العظيمة كالنيل مثلاً".

جملة «فنبذناهم» إشارة إلى أنّ فرعون وجنوده كانوا في درجة من الضعف أمام قدرة الله بحيث ألقاهم في البرّ كأنّهم موجود لا قيمة ولا مقدار له.

والتعبير بـ ﴿وهو مليم﴾ إشارة إلى أنّ العقاب الإلهي لم يَحُدُ فحسب بل التاريخ من بعده يلومه على أعهاله الخزية ويذكرها بكلّ ما يشينه ويلعنه ويفضح غروره وتكبّره بـإماطة النقاب عنهـها.

ثم يتناول القرآن عاقبة قوم آخرين بالذكر وهم «قوم عاد» فيقول: ﴿وقي عادِ إِذْ أَرسَلنَا عليهم الرّبح العقيم﴾.

وكون الربح عقيماً هو عندما تأتي الربح غير حاملة معها السحب الممطرة، ولا تلقح النباتات ولا تكون فيها أيّة فائدة ولا بركة وليس معها إلّا الدمار والهلاك!

ثمّ يذكر القرآن سرعة الريح المسلّطة على عاد فيقول: ﴿مَا تَدْرَمَنْ شِي. أَنْتُ عَلَيْهُ إِلَّا مِعَلَتُهُ كَالرَّمِينِ ﴾.

ا. فتكون «الباء» في «بركنه» حسب التفسير الأوّل «للمصاحبة»، وحسب التفسير الثاني «للسببية»، وحسب
التفسير الثالث «للتعدية».

٢. المراد وبالعليم، ذو العلامة \_ فهو اسم فاعل من اللوم وبابه الأفعال [الام يُليم] أي هـو الشخص الذي يرتكب عملاً يكون بنفسه ملامة مثل المُغرب الذي يأتي بالعجيب الغريب... ولعزيد التوضيح في قصّة موسى وقرعون يراجع ذيل الآية ١٣٦ من سورة الأعراف.

«الرميم» مأخوذ من الرمّة على زنة (المنّة) ـ وهي العظام النخرة البالية، والرُمَّة ـ عـلى وزن القُبّة \_ هي الحبل المتآكل أو الخيط البالي والرّم على وزن الجنّ ـ ما يسقط من الخشب أو التبن على الأرض و «الترميم» معناه إصلاح الأشياء المتآكلة "!

وهذا التعبير يدلّ على أنّ سرعة الريح المسلّطة على قوم عاد لم تكن سرعة طبيعيّة، بل إضافةً إلى تخريبها البيوت وهدمها المنازل، فهي محرقة وذات سموم ممّا جعلت كملّ شيء رميماً.

أجل، هذه قدرة الله التي تدمّر القوم الجبّارين بسرعة الريح المذهلة فلا تبقي منهم ومن ضجيجهم وصخبهم وغرورهم إلّا أجساداً تحوّلت رميماً.

وهكذا أشارت الآية آنفة الذكر إشارة عابرة عن عاقبة قوم «عاد» الأثرياء الأقوياء الذين كانوا يقطنون الأحقاف وهي منطقة «ما بين عيان وحضرموت».

ثم تصل النوبة إلى تمود قوم صالح إذ أمهلهم الله قليلاً ليتلقوا العذاب بعد ذلك ... فيقول الله فيهم: ﴿وَفِي تُمُود إِذَ قَيل لهم تمتّعوا حتّى حين ﴾

والمراد بـ ومتى حين ﴾ هو الأيّام الثلاثة المشار إليها في الآية ٦٥ من سورة هود إمهالاً لهم: وفعقروها فقال تمتّعوا في داركم ثلاثة أيّام ذلك وعد غير مكذوب ﴾.

ومع أنّ الله قد أنذرهم بواسطة نبيّهم «صالح» ﴿ مراراً... إلّا أنّه إتماماً للحجّة أمهلهم ثلاثة أيّام فلعلّهم يتداركون ما فرطوا في ماضيهم الأسود ويغسلوا صدأ الذنوب باء التوبة \_عن قلوبهم وأرواحهم.

بل كما يقول بعض المفسّرين: ظهرت خلال الأيّام الثلاثة بعض التغيّرات في أبدانهم إذ صارت صفراً ثمّ حمراً ثمّ تحوّلت سوداً... لتكون نذيراً لهؤلاء القوم المـعاندين، إلّا أنّهـم وللأسف لم يؤثّر فيهم أي شيء من هذه الأمور ولم ينزلوا عن مركب غرورهم.

أجل: ﴿فعتوا من أمر ربيهم فأخذتهم الصّاعقة وهم ينظرون ﴾.

كلمة «عتوا» مشتقة من العتق على وزن غلق ومعناه الإعراض «بالوجه»، والإنصراف عن طاعة الله، والظاهر أنّ هذه الجملة إشارة إلى ما كان منهم من إعراض طوال الفترة التي دعاهم فيها نبيهم صالح كالشرك وعبادة الأوثان والظلم وعقرهم الناقة

١. راجع، المفردات للراغب، مادّة رمّ. ٢. راجع لسان العرب، والمفردات، مادّة رمّ.

التي كانت معجزة نبيّهم، لا الإعراض الذي كان منهم خلال الأيّام الثلاثة فحسب، وبدلاً من أن يتوبوا وينيبوا غرقوا في غرورهم وغفلتهم.

والشاهد على ذلك قوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ فَعَقَرُوا النَّاقَةُ وَعَنُوا مِنْ لَمَا رَبِّهُمْ وَقَالُوا يَاصَالُحَ لَنْتَنَا بِهَا تَعَدُنَا إِنْ كَنْتُ مِنْ الْعِرْسِلِينَ ﴾ . \

والصاعقة والصاقعة كلّا اللفظين بمعنى واحد تقريباً، وأصلها الهوّي المقرون بالصوت الشديد، مع تفاوت بينها، وهو أنّ الصاعقة تطلق على ما يقع في الأشياء السماوية والصاقعة في الأشياء فوق الأرض.

وكها يقول بعض أهل اللغة فإنّ «الصاعقة» تعني الموت حيناً أو العذاب أو النار حيناً آخر، وهذه الكلمة تطلق غالباً على الصوت الشديد الذي يسمع في السماء مقروناً بالنار المهلكة.

وفي القرآن الكريم إستعملت هذه الكلمة في الآية ١٩ من سورة البقرة بهذا المعنى بجلاء، لأنّه بعد أن يتحدّث القرآن عن الصيّب والبرق والرعد يضيف قائلاً: ﴿يجعلون أصابعهم في آذانهم مِن الصّواعق حذر الموسى﴾.

وأخيراً فإنّ آخر جملة تتحدّث عن شأن هؤلاء القوم المعاندين تقول: ﴿فَمَا لَسَطَاعُولُ مِنْ قيام وما كانوا منتصرين﴾.

أجل: هكذا تدمّر الصاعقة حين تقع على الأرض بصورة مفاجئة، فلا يستطيع الإنسان أن ينهض من الأرض، ولا يقدر على الصريخ والإستنصار، وعلى هذه الحال هلك قسوم صالح وكانوا عبرةً للآخرين.

أَجل: إن قوم صالح (غود) الذين كانوا من القبائل العربية وكانوا يقطنون «الحجر» وهي منطقة تقع شمال الحجاز مع إمكانات مادية هائلة وثروات طائلة وعمروا طويلاً في قصور مشيدة... أهلكوا بسبب إعراضهم عن أمر الله وطغيانهم وعنادهم والشرك والظلم، وبقيت آثارهم درساً بليغاً من العبر للآخرين.

وفي آخر آية من الآيات محل البحث إشارة قصيرة إلى عاقبة خامس أمّة من الأمم، وهي قوم نوح فتقول: ﴿ وقوم نوح من قبل لِنّهم كانوا قوماً فاسقين ﴾ ﴿

و «الفاسق» يُطلق على من يخرج على حدود الله وأمره، ويكون ملوّ ثاً بالكفر أو الظلم أو سائر الذنوب.

والتعبير بـ «من قبل» لعلّه إشارة إلى أنّ قوم فرعون وقوم لوط وعاداً وغودكان قد بلغهم ما انتهى إليه قوم نوح من عاقبة وخيمة، إلّا أنّهم لم يتنبهوا، فابتلوا بما ابتلي به من كان قبلهم من قوم نوح!

## بحثان

## ١\_ أومِه عذاب الله

ممّا ينبغي الإلتفات إليه أنّه ورد في الآيات الآنفة الإشارة إلى قصص خسس أمم من الأمم المُمم المُمم المُمم المُم المتقدّمة «قوم لوط، فرعون، عاد، ثمود، وقوم نوح» وقد أشير إلى جزاء أربع من هذه الأمم وما عوقبت به، إلّا أنّه لم ترد الإشارة في كيفية عقاب قوم نوح.

وحين نلاحظ بدقة نجدكل أمّة من الأمم الأربع المتقدّم ذكرها عوقبت بنوع من العناصر الأربعة المعروفة! فقوم لوط عوقبوا بالزلزلة والحجارة (من السماء) أي أنّهم أهلكوا بالتراب، وقوم فرعون أهلكوا بالماء غرقاً \_وعاد أهلكوا بريح صرصر عاتية (سريعة) وغود أهلكوا بالصاعقة و«النار».

وصحيح أنّ هذه الأشياء الأربعة لا تعدّ اليوم (عنصراً) أي جسماً بسيطاً، لأنّ كلاً منها مركب من أجسام أخر، إلّا أنّه لا يمكن الإنكار أنّها تمثّل أربعة أركان حياة الإنسان المهمّة، ومتى ما حذف أي منها فلا يمكن أن يواصل الإنسان حياته فكيف بحذف جميعها؟!

أجل إنّ الله سبحانه أهلك هذه الأمم بشيء يعدّ عامل البـقاء والحـياة الأصـيل ولم يستطيعوا بدونه أن يواصلوا الحياة... وهذه قدرة (غائية) عجيبة!

وإذا لم نجد بياناً عن ما عوقب به قوم نوح ﴿ خلال السياق، فلعلَّه لاَنَّهم عوقبوا بمثل ما عوقب به قوم نوح ﴿ خلال السياق، فلعلَّه لاَنَّهم عوقبوا بمثل ما عوقب به قوم فرعون أي أهلكوا بالغرق (والطوفان) ولم تكن حاجة هنا للتكرارا

١. هناك حذف في الجملة المتقدّمة وتقديره كما يقول الزمخشري في تفسير الكشّاف: (وأهلكنا قوم نوح من قبل)، بالرغم من أنّ أهلكنا لم تكن في الآيات المتقدّمة إلّا أنّ هذه الكلمة تستفاد منها بصورة جيّدة.

### ٢\_ الرياع اللواقع والرياع العقيما

قرأنا في الآيات الآنفة أنّ عاداً أهلكوا بالربح العقيم، ونقرأ في الآية ٢٢ من سورة الحجر ولرسلنا الربياح لواقح فأنزلنا من السماء ها: ﴾! وبالرغم أنّ هذه الآية ناظرة إلى تلقيح الغيوم واتّصال بعضها ببعض لنزول الغيث... إلّا أنّها وبشكل عام تبيّن أثير الرياح في حياة الإنسان... أجل إنّ أثرها وعملها التلقيح، تلقيح الغيوم وتلقيح النباتات، وحتى أنّها تؤثّر أحياناً على تهيأة مختلف الحيوانات للتلاقح!

إِلّا أَنّ هذه الريح حين تحمل الأمر بالعذاب، فبدلاً من أن تهب الحياة تكون عاملاً على الهلاك، وكما يعبّر القرآن في الآية ٢٠ من سورة القمر التي تتكلّم على عاد فتقول: وتنزع النّاس كأنّهم أعجاز نخل منقسر ﴾ إ

8003

# التفسير

# والسماء بنيناها بأيدٍ وإنّا لموسعون:

مرّة أخرى تتحدّث هذه الآيات عن موضوع آيات عظمة الله في عالم الخلق، وهي في الحقيقة تتمّة لما ورد في الآيتين ٢٠ و ٢١ من هذه السورة في شأن آياته في الأرض وفي نفس «الإنسان» ووجوده ـ وهي ضمناً دليل على قدرة الله على المعاد والحسياة فستقول أوّلاً: ﴿وللسّما، بنيناها بأييد ولِنّا لموسعون \* والأرض فرشناها فنعم العاهدون﴾.

«الأيد» على وزن الصيد، معناه القدرة والقوّة ـ وقد تكرّر هذا المعنى في آيات القرآن الجيد، وهو هنا بمعنى قدرة الله المطلقة العظيمة في خلق السماوات!

ودلائل هذه القدرة العظيمة واضحة جليّة في عظمة السهاوات ونظامها الخاصّ الحاكم عليها أيضاً '.

وهناك كلام بين المفسّرين في المراد من ﴿ وَلِنَّا لِمُوسِعُونَ ﴾:

فقال بعضهم معناه توسعة الرزق من قِبَلِ الله على العباد بواسطة نزول الغـيث، وقــال

١. وقع خطأ أو إشتباء عند بعض المفسّرين وغيرهم هنا وينبغي التنويه إليه:

أ ـ قال بعض المفسّرين أنّ للأيد «معنيين»: والقدرة» ووالنعمة أنّ مع أنّ الأيد تعني القدرة لغةً، إلّا أنّ اليد تُجمع على أيدي وجمع جمعها أياد تأتي بمعنى القدرة والنعمة، وقد ذكرنا المعنيين أيضاً في الآية ١٧ من سورة ص تبعاً للمرحوم الطبرسي صاحب مجمع البيان ونصحّحه هنا.

ب ـ جاء في المعجم المفهرس لمحمد فؤاد عبدالباقي ذكر واليد، في الآية محل البحث بيائيين (أييد) ويظهر أنّ هذا الإشتباء ناشيء من بعض الرسم في كتابة المصاحف وإلّا فإنّ المفسّرين ذكروا معنى القدرة لليد.

بعضهم معناه توسعة الرزق من جميع الجهات، وقال بعضهم معناه غنى الله وعدم حاجته، لأنّ خزائنه من السعة بحيث لا تنفذ ولا تنقص مهماكان عطاؤه!

إلّا أنّه مع ملاحظة موضوع خلق السهاء في الجملة السابقة ومع الأخذ بنظر الإعتبار ما إكتشفه العلماء من اتّساع العالم عن طريق المشاهدات الحسّية المؤيّدة، يمكن الوقوف على معنى أكثر لطافةً لهذه الآية، وهو أنّ الله خلق السهاوات ويوسعها دامًاً.

والعلم الحديث [المعاصر] يقول ليست الكرة الأرضية وحدها تتضخّم وتثقل على أثر جذب المواد السماوية تدريجاً، بل السماء أيضاً في اتساع دائم، أي أنّ بعض النجوم المستقرّة في الجرّات تبتعد عن مركز مجرّاتها بسرعة هائلة حتى أنّ هذه السرعة لها أثرها في الإتساع في كثير من المواقع!.

ونقرأ في كتاب «حدود النجوم» بقلم الكاتب «فرد هويل»: أنّ أقصى سرعة لإبتعاد النجوم عن مركزها حتى الآن ٦٦ ألف كيلومتر في الثانية، والجرّات التي هي أبعد منها - في نظرنا - وميض نورها قليل جدّاً حتى أنّه من الصعب تحديد سرعتها، والصور الملتقطة من السهاء تدلّ على أهميّة هذا الكشف وأنّ الفاصلة ما بين هذه الجرّات تتسع أكثر من الجرّات القريبة منّا بسرعة المرعة .

ثمّ يتحدّث المؤلّف عن سرعة هذه الجرّات «السنبلة والأكليل والشجاع وغيرها» فيبيّن سرعتها العجيبة المذهلة في هذا الكتاب٬

ولنصغ إلى بعض العبارات للأستاذ «جان الدر» إذ يقول:

«إن أحدث وأدق تقدير طول الأمواج التي تبقها النجوم يكشف الستار عن وجه حقيقة عجيبة ومحيرة أي أنها تكشف لنا أن مجموع النجوم التي يحويها العالم تبتعد عن مركزها بسرعة دامًا وكلّما كانت الفاصلة بينها وبين مركزها إزدادت سرعتها.

فكأنّ جميع النجوم كانت مجتمعة في هذا المركز ثمّ تفرّقت عنه مجاميع كبيرة من النجوم واتّجه كلّ منها إلى اتّجاه خاصّ».

ويستنتج العلماء من ذلك أنّ العالم كانت له نقطة بداية وشروع<sup>٣</sup>.

ويقول «جورج جاموف» في كتاب خلق العالم في هذا الصدد «إنّ فضاء العالم المتشكّل

١. حدود النجوم، ص ٣٣٨\_ ٣٤٠. ٢. المصدر السابق.

٣ بداية العالم ونهايته، الصفحات ٧٤ ـ ٧٧، بتلخيص.

من ملياردات الجرّات في حالة إنبساط سريعة، والحقيقة هي أنّ عالمنا ليس في حالة من السكون، بل إنبساطه مقطوع به... والإذعان إلى أنّ عالمنا منبسط يهيئ المفتاح لخسزينة أسرار معرفة العالم لأنّه إذاكان العالم الآن في حالة الإنبساط فيلزم أن يكون في زمان ما في حالة إنقباض شديد .

وليس العلماء المذكورون آنفاً يعترفون بهذه الحقيقة فحسب... فإنّ هناك آخرين ذكروا هذا المعنى في كتاباتهم ويجرّنا نقل كلماتهم إلى الإطالة.

وممّا يستجلب النظر أنّ التعبير بـ ﴿ لِتَالَم وسعون الله على الدوام والاستمرار، فيهي جملة إسمية ذات إسم فاعل، كما أنّها تدلّ على أنّ هذا الإنساع موجود دائماً وكان ولا يزال، وهذا يؤيّد تماماً ما وصل إليه العلم الحديث أنّ جميع النجوم والجرّات كانت محستمعة في البداية في مركز واحد «بوزن خاصّ له ثقل خارق» ثمّ إنفجرت إنفجاراً عظيماً مشيراً (مرعباً) وعلى أثر ذلك تلاشت أجزاء العالم وظهرت بصورة كرات وهي بسرعتها في حالة الإنساع والإبتعاد (عن المركز).

وأمّا التعبير الوارد في شأن خلق الأرض ﴿ فنعم العاهدون ﴾ فني كلمة «ماهدون الطافة تدلّ على أنّ الله مهد الأرض بجميع وسائل الراحة للإنسان، لأنّ «الماهد» مأخوذ من المهد، ومعناه ما يعدّ للطفل من الفراش أو أي محل للإستراحة، فمثل هذا المحل ينبغي أن يكون هادئاً محفوظاً ليّناً دافئاً مطمئناً، وجميع هذه الأمور متوفّرة في الأرض!

وبأمر الله أضحت الحجارة ليّنة و تبدلّت إلى تراب هذا من جهة، وصلابة الجبال وقشر الأرض القوي من جهة ثانية جعلت الأرض تقاوم الجزر والمدّ، ومن جهة ثالثة فإنّ الغلاف الجوّي المحيط بالأرض يخفّف من وطأة حرارة الشمس ويحفظها وهو بمثابة اللحاف لها كها أنّه يصدّ النيازك والأحجار العظيمة التي تهوي من السهاء إلى الأرض فيمنعها من النفوذ إليها فتتلاشى عنده و تتحوّل رماداً.

وهكذا فإنّ الله هيّاً جميع وسائل الراحة لإستقبال الإنسان الذي هو ضيف الله في هذه الكرة الأرضية.

وبعد خلق السهاء والأرض تصل النوبة إلى خلق الموجودات المختلفة في السهاء والأرض

١٠ بداية العالم ونهايته، الصفحات ٧٤ ـ ٧٧ بتلخيص.

وأنواع النباتات والحيوانات فتقول الآية التالية في هذا الشأن ﴿وَمِنْ كُلُّ شَيْءَ خَلَقْنَا زُوجِينَ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾.

ويعتقد كثير من المفسّرين أنَّ كلمة «الزوجين» هنا معناها الأصناف المختلفة وأنَّ الآية تشير إلى أصناف الموجودات المختلفة في هذا العالم التي تبدو على شكل زوج زوج كالليل والنهار، والنور والظلمة، والبحر واليابسة، والشمس والقمر، والذكر والأنثى وغيرها.

إلا أنّه كما ذكرنا سابقاً ذيل الآيات المشابهة لهذه الآيات أيضاً أنّ الزوجية في مثل هذه الآيات يمكن أن تكون إشارة إلى معنى أدقّ، لأنّ كلمة «الزوج» تطلق عادةً على جنسي الذكر والأنثى، سواءً في عالم الحيوانات أو النباتات، وإذا ما توسّعنا في استعبال هذه الكلمة فإنّها ستشمل جميع الطاقات الموجبة والسالبة (-و+) ومع ملاحظة ما جاء في القرآن فوهن كلّ شي، ويشمل جميع الموجودات لا الموجودات الحيّة فحسب، فيمكنها أن تشير إلى هذه الحقيقة وهي أنّ جميع أشياء العالم مخلوقة من ذرّات موجبة وسالبة، ومن المسلم به هذا اليوم من الناحية العلمية أنّ الذرّات مؤلّفة من أجزاء مختلفة، منها ما يحمل طاقة سالبة تدعى بالألكترون، ومنها ما يحمل طاقة موجبة و تدعى بالبروتون.

فبناءً على ذلك لا داعي أن نفسر الشيء بالحيوان أو النبات حتماً أو أنّ نفسر الزوج بمعنى الصنف «لمزيد الإيضاح ذكرنا شرحاً مفصّلاً ذيل الآية ٧ من سورة الشعراء» وينبغي الإلتفات أنّه في الوقت ذاته يمكن الجمع بين التّفسيرين.

وجملة ولعلَّكم تذكّرون ﴾ \_ تشير آلى أنّ الزوجية والتعدّد في جميع أشياء العالم تــذكّر الإنسان بأنّ الله خالق هذا العالم واحد أحد، لأنّ التثنية والتعدّد من خصائص المخلوقات.

وقد جاءت الإشارة إلى هذا المعنى في حديث عن الإمام علي بن موسى الرضا على أن لا قرين له، ضاد قال: «بمضادته بين الأشياء عُرف أن لا ضدّ له وبمقارنته بين الأشياء عرف أن لا قرين له، ضاد النور بالظلمة، واليبس بالبلل والخشن باللين، والصرد بالحرور مؤلّفاً بين متعادياتها مفرقاً بين متدانياتها دالّة بتفريقها على مفرقها، وبتأليفها على مؤلّفها وذلك قوله: ﴿وَهِنْ كُلّ شَيْ مُلْقَنَا وَوَجِينَ لَعَلَكُم تَذَكّرُونَ ﴾ . ﴿

ويضيف القرآن في الآية التالية مستنتجاً ممّا تقدّم من الأبحاث التوحيدية قائلاً: ﴿فَفُرُوا لِللهِ لِنِّي لَكُم هِنه نَذْير هِبِينَ ﴾.

<sup>·</sup> أ توحيد الصدوق، ص ٣٠٨، طبقاً لما ورد في تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ١٣٠، ح ٤٩.

والتعبير بـ «الفرار» هنا تعبير لطيف وبليغ، لأنّ الفرار يطلق في ما إذا واجه الإنسان موجوداً أو حادثاً مخيفاً من جهة، وهو من جهة أخرى يعرف مكاناً يلتجىء إليه فيُسرع من مكان المواجهة إلى ذلك المكان ويلتجىء إلى نقطة الأمن والأمان... فالآية تقول: فرّوا من عقيدة الشرك الموحشة وعبادة الأصنام إلى التوحيد الخالص الذي هو منطقة الأمن والأمان الواقعي.

ففرّوا من عذاب الله و توجّهوا نحو رحمته!

فرّوا من عصيانه وعناده وتوسّلوا بالتوبة إليه.

والخلاصة: فرّوا من السيّثات والقبائح وعدم الإيمان وظلمة الجـهل والعـذاب الدائم والتجأوا إلى رحمة الحقّ وسعادته الأبدية.

ولمزيد التأكيد، يستند القرآن إلى وحدانية العبادة لله الأحد فيقول: ﴿ ولا تجعلوا مع الله الله الخرى.

ويحتمل أنّ الآية السابقة ـ تدعو إلى أصل الإيمان بالله اوهذه الآية تدعو إلى وحدانية ذاته المقدّسة فيكون تكرار جملة: «إنّي لكم منه نذير مبين» في المورد الأوّل على أنّه إنذار على ترك الإيمان بالله، وفي المورد الآخر إنذار على الشرك وعبادة الأصنام، وهكذا فإنّ كلّ جملة وإن تكرّرت تشير إلى موضوع مستقلًا!

وجاء في بعض الرّوايات عن الإمام الصادق أنّ المراد من قوله: ﴿فَفَرُوا لِلنَّى اللّهِ هُو الْحَجّ وزيارة بيت الله واضح أنّ المراد هنا ذكر مصداق واحد من المصاديق الواضحة للفرار إلى الله، لأنّ الحجّ يعرّف الإنسان حقيقة التوحيد والتوبة والإنبابة إلى الله ويجنحه الإلتجاء إلى ألطاف الله سبحانه.

#### 8003

ا. نقل في تفسير نور الثقلين في هذا الصدد بضعة أحاديث عن الإمامين الباقر والصادق المهيئة ، ج ٥، ص ١٣٠ و ١٣٠، ح ٥١ و ٥٢.

كَذَلِكَ مَا أَتَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْسَاحِرُ أَوْبَحَنُونٌ ﴿ ثَا أَتَوَاصَوْاْبِهِ عَبْلُهُمْ قَوْمٌ ۗ كَذَلِكَ مَا أَنْ اللَّهِ عَنْهُمْ فَعَا أَنْتَ بِعَلُومٍ ﴿ قَالُواْسَاحِرُ أَوْبَعَنُونٌ ۚ وَذَكِرَ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ صَاعَوُونَ اللَّهِ فَا فَا نَعْمُ مُنْ مَا أَنْتَ بِعَلُومٍ ﴿ قَا كُورَ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ صَاعَاعُونَ اللَّهُ فَا لَكُومُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُوالِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقِيلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ

# التفسير

### إنّ الذكرى تنفع المؤمنين:

قرأنا في الآية ٣٩ من هذه السورة أنّ فرعون اتّهم موسى عندما دعاه إلى الله وترك الظلم أنّه ساحر أو مجنون، فهذا الإتّهام ورد على لسان المشركين في زمان النّبي محمّد تَشَالُهُ أَنه ساحر أو مجنون، فهذا الإتّهام ورد على لسان المشركين في زمان النّبي محمّد تَشَالُهُ أَيْضاً إذ اتّهموه بمثل ما اتّهم فرعون موسى وقد عزّ ذلك على المؤمنين الأوائل والقلائل كها كان يؤلم روح النّبي تَشِيَّةً.

فالآيات محلَّ البحث ومن أجل تسلية النَّبي والمؤمنين تقول: ﴿ تَذَلَكُ مَا أَنْنَى الَّذِينَ مَنْ قبلهم مِنْ رسول إِلَّا قالوا ساحر أو مَجنون ﴾ `.

كانوا يتهمون الرسل السابقين بأنهم سحرة لأنهم لم يجدوا جواباً منطقياً لمعاجزهم الباهرة، وكانوا يخاطبون رسولهم بأنه «مجنون»... لأنه لم يكن على غرارهم ومنلوّناً بلون الحيط ولم يستسلم للأمور الماديّة.

فبناءً على ذلك لا تحزن ولا تكترت وواصل المسير بالصبر والاستقامة، لأنّ مثل هذه الكليات قيلت في أمثالك يارسول الله من رجال الحقّ وأهله.

ثم يضيف القرآن هل أن هذه الأقوام الكافرة تواصت فيا بينها على توجيه هذه التّهمة إلى جميع الأنبياء: ﴿ لتواصوا به ﴾؟!

وكان عملهم هذا إلى درجة من الإنسجام، وكأنَّهم اجتمعوا في مجلس \_ في ما وراء

 <sup>«</sup>كذلك» خبر لمبتدأ محذوف وتقدير الكلام: «الأمر كذلك».

التاريخ ـ وتشاوروا وتواصوا على أن يتّهموا الأنبياء عامّةً بالسحر والجنون ليخفّفوا مـن وطأة نفوذهم في نفوس الناس!

ولعلّ كلّاً منهم كان يريد أن يمضي من هذه الدنيا ويوصي أبناءه وأحبابه بذلك! ويعقّب القرآن على ذلك قائلاً: ﴿ يل هم قوم طافون ﴾ أ.

وهذه هي إفرازات روح الطغيان حيث يتوسلون بكل كذب واتهام لإخراج أهل الحق من الساحة، وحيث إن الأنبياء يأتون الناس بالمعجزات فإن خير ما يلصقونه بهم من التهم أن يَسِموهم بالسحر أو الجنون، فبناءً على ذلك يكون عامل «وحدة عملهم» هذا هي الروحية الخبيثة والطاغية الواحدة لهم.

ولمرّيد التسرّي عن قلب النّبي وتسليته يضيف القرآن: ﴿فتولُّ منهم ﴾.

وكن مطمئناً بأنّك قد أدّيت ما عليك من التبليغ والرسالة ﴿فَمَا لَنْتَ بِمَلُومٍ﴾.

وإذا لم يستجب أولئك للحقّ فلا تحزن فهناك قلوب متعطَّشة له جديرة بحمله وهي في إنتظاره.

وهذه الجملة في الحقيقة تذكّر بالآيات السابقة التي تدلّ على أنّ النّبي كان يتحرّق لقومه حتى يؤمنوا ويتأثّر غاية التأثّر لعدم إيمانهم حتى كاد يهلك نفسه من أجلهم.

كها تشير الآية ٦ من سورة الكهف حيث نقراً فيها: ﴿فُلَمَلُكَ بَاخِع نَفْسُكَ عَلَىٰ آثَارَهُم إِنْ لَمْ يَوْمِنُوا بِهِذَا الحديثَ لُسُفًا﴾.

.. وبالطبع فإنَّ القائد الحقِّ ينبغي أن يكون كذلك.

قال المفسّرون: لما نزلت هذه الآية حزن النّبي والمؤمنون لأنّهم تصوّروا أنّ هذا آخـر الكلام في شأن المشركين وأنّ وحي السهاء قد إنقطع ويوشك أن يحيق بهم العذاب... إلّا أنّه لم تمض فترة قصيرة حتى نزلت الآية بعدها لتأمر النّبي بالتذكير: ﴿وَدُكُو قَانَ الذّكرى لَسْفُع المؤمنين﴾ ٢.

فكان أن أحسّ الجميع بالإطمئنان!

والآية تشير إلى أنّ هناك قلوباً مهيّاة تنتظر كلامك يارسول الله وتبليغك فإذا ما عاند جماعة ونهضوا بوجه الحقّ مخالفين، فإنّ هناك جماعةً آخرين تتوق إلى الحقّ من أعساق قلوبهم وأرواحهم ويؤثّر فيها كلامك اللّين!

### بحث

# لابدّ من قلوب مهيّأة لقبول المقّ:

لاحظوا المزارع والفلّاح الذي ينثر البذور، فقد تقع بعض هذه البذور على الأحجار، ومن الواضح أنّ ما يقع على الأحجار والصخور لا ينمو!

وبعض هذه البذور يقع على طبقة رقيقة من التراب الذي يغطّي الصخر، فتثبت هـذه البذور وتمدّ جذورها، إلّا أنّ المكان حيث كان حرجاً لا يساعد على إمتداد الجذور (لكون الأرض صخرية) فما أسرع من أن تجفّ البراعم وتموت الجذور.

ويقع قسم من البذور على أرض ذات تراب صالحة، إلّا أنّ نبات الشوك والعلف تنمو إلى جانبها، فحتى لو أورقت تلك البذور إلّا أنّها ما أسرع أن تغلبها الأشواك و تلتف عليها فتموت.

وأحسن هذه البذور حظّاً تلك البذور التي تستقرّ في تربة صالحة ولا تعوقها نباتات أخرى... فلا يمضي زمن حتى تنبت وتنمو وتورق وتستوي على سوقها وتعطى ثمارها.

فكلمات الحق التي تخرج من أفواه الأنبياء ورسل الله وخلفائهم المعصومين كهذه البذور، فالقلوب الصخرية لا تتقبّل هذه الكلمات من الأساس، والقلوب الضعيفة تتقبّلها مؤقتاً ثمّ تعرض عنها، وهناك قلوب مهيّأة للقبول، لكن الأهواء والصفات الرذيلة والشهوات نابتة فيها، وهذه الأمور تبطل تأثير تلك الكلمات الحقّة.

القلوب الوحيدة التي تتقبّل كلمات هؤلاء الأنمّة العظام وتنمو فيها وتثمر هي القلوب التي تطلب الحقّ ويحكم عليها البحث عن الحقّ! وخالية من الصفات السلبية والدوافع الدنيوية أيضاً... وتلك هي قلوب المؤمنين.

أُجل... ﴿فَذَكُر فَإِنَّ الذِّكرِيٰ تَنفَع المؤمنين﴾! كنات

### الآيات

وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزَةٍ وَمَاۤ أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو اَلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ا

# التفسير

# مدفُ مُلقِ الإنسان من ومِهة نظرِ القرآن:

من أهم الأسئلة التي تختلج في خاطر كلّ إنسان هو لِمَ خُلِقنا؟! وما الهدف من خــلق الناس والجييء إلى هذه الدنيا؟!

فالآيات آنفة الذكر تجيب على هذا السؤال المهم والعام بتعابير موجزة ذات معنى غزير، وتكلّل البحث الوارد في آخر آية من الآيات المتقدّمة حول تذكير المؤمنين، لأنّ ذلك من أهمّ الأصول التي ينبغي على النّبي أن يتابعها... كما توضّح ـضمناً ـمعنى الفرار إلى الله الوارد في الآيات السابقة.

تقول الآيات حاكية عن الله سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنِّ وَالْإِنْسُ إِلَّا لَيْعَبِدُونَ ﴾.

وأنّه غير مفتقر إلى أيّ منهم أبداً ﴿ما لُريد منهم من رزق وما لُريد لَنْ يطعمون ﴾ بل إنّ الله تعالى هو الذي يرزق عباده ومخلوقا ته... ﴿إِنَّ الله هو الرّزَّلق دُو القوّة المتين ﴾.

فهذه الآيات التي هي في منتهى الوجازة والاختصار تكشف ستاراً عن الحقيقة التي يطلبها الجميع ويريدون معرفتها وتجعلنا أمام الهدف العظيم.

توضيح ذلك: لا شكّ أنّ كلّ فرد عاقل وحكيم حين يقوم بعمل فإنّا يهدف من وراء عمله إلى هدف معين، وحيث إنّ الله أعلم من جميع مخلوقاته وأعرفهم بالحكمة، بل لا ينبغي قياسه بأي أحد، فينقدح هذا السؤال وهو لم خلق الله الإنسان؟! هل كان يشعر بنقص فارتفع بخلق الإنسان؟! هل كان محتاجاً إلى شيء فإرتفع الاحتياج بخلقنا؟

ولكنّنا نعلم أنّ وجوده كامل من كلّ الجهات (ولا محدود في اللّا محــدود) وهــو غــني بالذات! إذاً، فطبقاً للمقدّمة الأولى يجب القبول على أنّه كان له هدف، وطبقاً للمقدّمة الثانية \_ ينبغي القبول أنّ هدفه من خلق الإنسان ليس شيئاً يعود إلى ذاته المقدّسة.

فالنتيجة ينبغي أن يبحث عن هذا الهدف خارج ذاته، هذا الهدف يمعود للمخلوقين أنفسهم وأساس كهالهم... هذا من جانب!

ومن جانب آخر ورد في القرآن تعابير كثيرة مختلفة في شأن خلق الإنسان والهدف مند! فنقرأ في إحدى آياته: ﴿اللَّذِي خَلَق الموسه والعياة ليبلوكم لَيّكم أحسن معلا﴾، \ وهنا يبين مسألة الامتحان للإنسان وحسن العمل على أنّه هدف (من أهداف خلق الإنسان).

وجاء في آية أُخرى ﴿الله الَّذِي خَلق سبع سماوات ومن الأرض مثلهنّ يتنزّل الأمر بينهنّ لتعلموا أنّ الله على كلّ شيء قدير وأنّ الله قد أحاط بكلّ شيء علما ﴾ ! `

وهنا يبيّن القرآن أنّ علمنا بعلم الله وقدرته هو الهدف من خــلق السهاوات والأرض (وما بينهما).

ونقراً في آية اُخرى ﴿ولوشا، ربّك لجعل النّاس لُمّة ولحدة ولا يزالون مختلفين \* إِلّا مِن رحم ربّك ولذلك خلقهم ﴾. "

وطبقاً لهاتين الآيتين فالهدف من خلق الإنسان هو رحمة الله.

والآيات محلّ البحث تستند إلى مسألة العبوديّة فحسب، وتعبّر عنها بصراحة بأنّهـــا الهدف النهائي من خلق الجنّ والإنس!

وبقليل من التأمّل في مفهوم هذه الآيات وما شابهها نرى أنّه لا تضادّ ولا اختلاف بين هذه الآيات، فني الحقيقة بعضها هدف مقدّمي، وبعضها هدف متوسّط، وببعضها هـدف نهائي، وبعضها نتيجة!

فالهدف الأصلي هو «العبودية» وهو ما أشير في هذه الآيات محلّ البحث، أمّــا العــلم والإمتحان وأمثالهما فهي أهداف ضمن مسير العــبودية لله، ورحمــة الله الواســعة نــتيجة العبودية لله.

وهكذا يتّضح أنّنا خلقنا لعبادة الله، لكن المهمّ أن نعرف ما هي حقيقة هذه العبادة؟! فهل المراد منها أداء المراسم أو المناسك (اليومية) وأمثالها كالركوع والسجود والقيام

١. الملك، ٢. الطلاق، ١٢.

۳. هود، ۱۱۸ و ۱۱۹.

والصلاة والصوم، أو هي حقيقة وراء هذه الأمور وإن كانت العبادة الرسميّة كــلّها أيــضاً واجدة للأهميّة!؟

وللإجابة على هذا السؤال ينبغي معرفة معنى كلمة «العبد» والعبودية وتحليلهما! «العبد»: لغة هو الإنسان المتعلّق بمولاه وصاحبه من قرنه إلى قدمه!.. وإرادته تابعة لإرادته وما يطلب ويبتغيه تبع لطلب سيّده وإبتغائه، فلا يملك في قباله شيئاً وليس له أن يقصّر في طاعته.

وبتعبير آخر: إنّ العبودية \_كها تبيّن معناها كتب اللغة \_هي إظهار مسنتهى الخسضوع للمعبود، ولذلك فالمعبود الوحيد الذي له حقّ العبادة على الآخرين هو الذي بذل منتهى الإنعام والإكرام، وليس ذلك سوى الله سبحانه!

فبناءً على ذلك فالعبودية هي قدّ التكامل وأوجُ بــلوغ الإنسسان وإقــترابــه مــن الله! والعبودية منتهى التسليم لذاته المقدّسة!

والعبودية هي الطاعة بلا قيد ولا شرط والإمتثال للأوامر الإلهيّة في جميع الجالات! وأخيراً فإنّ العبودية الكاملة هي أن لا يفكّر الإنسان بغير معبوده الواقعي أي الكمال المطلق، ولا يسير إلّا في منهجه اللاحب وأن ينسى سواه حتى (نفسه وشخصه).

وهذا هو الهدف النهائي من خلق البشر الذي أعدّ الله له الامتحان والاختبار لنسله، ومنح الإنسان العلم والمعرفة، وجعل نتيجة كلّ ذلك فيض رحمته للإنسان.

### بحوث

### ١\_ الله غني على الإطلاق

إنّ جملة: ﴿ هَا لُويد منهم مِن رَبِق وَمَا لُويد لَن يَطْعُمُونَ ﴾ هي في المحقيقة إشارة إلى إستغناء الله عن كلّ أحد وعن كلّ شيء، وإذا ما دعا العباد إلى عبادته فليس ذلك ليستفيد منهم، بل يريد أن يجود عليهم، وهذا على العكس من العبودية بين الناس، لأنّهم يطلبون الرقّ والعبيد ليحصلوا بهم الرزق أو المعاش، أو أن يخدموهم في البيت، فيقدّموا لهم الطعام والشراب، وفي كلتا الحالين فإنّا يعود نفعهم على مالكيهم، وهذا الأمر ناشيء عن احتياج الإنسان، إلّا أنّ جميع هذه المسائل لا معنى لها في شأن الله، إذ ليس غنيّاً عن عباده فحسب، بل هو يضمن لعباده الرزق بلطفه وكرمه «ورزق الجميع على الله».

### ٢\_ الله ذو القوّة المتين

«المتين» كلمة مشتقة من متن، وهو في الأصل ما يكتنف العمود الفقري من لحم وعصب التي تشدّ الظهر وتجعله مهيّاً لتحمّل الأعباء، ولذلك فقد استعمل «المتن» بمعنى القوّة الكاملة والطاقة والقدرة، فبناءً على ذلك فإنّ ذكر «المتين» بعد ذكر كلمة «ذو القوّة» إنا هو للتأكيد، لأنّ «ذو القوّة» إشارة إلى أصل قدرة الله! «والمتين» إشارة إلى كبال القدرة، وحين تقترن هذه الكلمة به «الرزّاق» وهو صيغة مبالغة أيضاً تدلّ على هذه الحقيقة، وهي أنّ الله له منتهى القدرة والتسلّط في إيلاء الرزق وإعطائه لمن يشاء، وهو يوصل الرزق إلى أيّة جهة كانت وأي مكان كان... في أعلق البحار، وفي قم الجبال، وفي سفوح التلال وعلى ضفاف الأنهار، وفي الوديان والصحاري والبراري... وجميع ما في الوجود ومن في الوجود بختمعون على مائدته الكريمة، إذاً فخلق الله للإنسان وسائر الموجودات لم يكن لحاجته إليهم، بل ليفيض عليهم من لطفه العميم.

# ٣ لِهَ قُدِّم ذكر المِنّ

مع أنّه يُستفاد من آيات القرآن بشكل واضح أنّ الإنس أفضل من الجنّ، إلّا أنّه قدّم ذكر الجنّ على الإنس في الآية الآنفة، ولعلّ الظاهر منه أنّ الجنّ خلقوا قبل أن يُخلق آدم كما نقرأ ذلك في الآية ٧٧ من سورة الحجر إذ تقول: ﴿والجانّ خلقناه مِن قبلُ أَ مِن نار السّموم ﴾.

### ٤\_ المكمة من الملق في نظر الفلسفة

ذكرنا آنفاً أنّه قلّ أن نجد من لا يسأل نفسه أو غيره عن الهدف من خلق الإنسان! فدالماً تولد جماعة وتمضي جماعة أخرى وتنطنيء إلى الأبد، فما المراد من هذا الجميء والذهاب؟! والحقّ أنّنا كأناس لولم نكن نعيش على وجه هذه الكرة الأرضية فماذا سيحدث؟ وهل يجب علينا أن نعرف لم نأتي ولم نمضي؟ ولو أردنا أن نعرف السرّ فهل نستطيع ذلك؟! وهكذا تترا الأسئلة الأخرى على فكر الإنسان وتحيط به...

وعندما يطرح هذا السؤال من قبل الماديين فالظاهر أنّهم لا جواب لهم عليه، لأنّ المادّة

١. وقبل، بني على الضمّ وإن سبقه الخافض الآنه مضاف ـ والمضاف إليه محذوف لفظاً وتقديره ومن قبلِ خلق الإنسان.

أو الطبيعة ليس لها عقل ولا شعور حتى يكون لها هدف لذلك، فقد أراحوا أنفسهم من هذا السؤال وهم يعتقدون بعبثية الخلق وأنّه لا هدف من ورائه! وكم هو مثير ومقلق أن يتّخذ الإنسان لجزئيات حياته سواءً أكانت للعمل أم الكسب أو الصحّة أو الرياضة أهدافاً منظّمة وأن يعتقد أنّ الحياة بمجموعها ضرب من العبث واللغو!؟

لذلك فلامجال للعجب أنّ جماعة من الماديين حينا يفكّرون في هذه المسائل يتركون هذه الحياة التي لا هدف ورائها ويقدمون على الإنتحار!

إلا أن هذا السؤال حين يلقيه معتقد بالله، فإنه لا يواجه طريقاً مسدوداً، لأنه يعلم أن خالق هذا العالم حكيم وقد خلق هذا العالم عن حكمة حتماً وإن جهلناها، هذا من جانب، ومن جانب آخر حين يرى أعضاء، عضواً عضواً يجد لكل فلسفة وحكمة وهدفاً، ليس الأعضاء المهمة ظاهراً كالقلب واللسان والعروق والأعصاب فحسب، بل حتى الأظفار وخطوط اليد والبنان وتقوس القدم أو هيأة اليد وفسلجتها كل له فلسفة يعرفها العلم الحديث المعاصر!

فإلى أيّ درجة من السذاجة أن يُرى لجميع هذه الأعضاء أهدافاً إلّا أنّ الجموع يكون بلا هدف!!

وأي قضاءٍ متهافت أن نجد لكلّ بناء في المدينة فلسفة خاصّة - إلّا أنّنا نقضي على المدينة بأنّها لا فلسفة فيها ولا هدف من ورائها!!

ترى هل من الممكن أن يبني مهندس ما بناءً عظيماً فيه الغرف والأبواب والنواف في الأحواض والحدائق و «الديكورات» وكلّ من هذه الأمور هو لأمر خاصّ ولهدف معيّن، إلّا أنّ مجموع البناء لا هدف من ورائه؟!

هذه الأُمور هي التي تمنح المؤمن بالله والمعتقد به الاطمئنان بأنَّ خلقه له هدف عظيم، وعليه أن يسعى ويجدّ حتى يكتشفه بقوّة العقل والعلم.

والعجيب أنّ أصحاب نظرية العبث (في الخلق) حين يردون أيّة زاوية من زوايا العلوم الطبيعية يبحثون عن الهدف لتفسير الظواهر المختلفة ولا يهدأون حتى يجدوا الهدف حتى أنّهم لا يرتضون أن تبنى غدّة صغيرة في بدن الإنسان دون عمل وغاية، ولربّما يتقضون سنوات بالبحث عن الحكمة من وجود مثل هذه الغدّة... إلّا أنّهم حين يبلغون أصل خلق الإنسان يقولون بصراحة: لا هدف من ورائه.

### فما أعجب هذا التناقض!!

وعلى كلّ حال فالإيمان بحكمة الله تعالى من جانب، وملاحظة فلسفة أجزاء (وجود) الإنسان من جانب آخر، كلّ ذلك يدعونا إلى الإيمان أنّ وراء خلق الإنسان هدفاً كبيراً.

والآن ينبغي علينا أن نبحث عن هذا الهدف وأن نحدّده ما بوسعنا \_وأن نسير في منهاجه اللاحب.

إنّ ملاحظة عدّة مقدّمات \_ يمكن لها \_ أن تسلّط الأضواء على هدفنا للكشف عن هذا المجهول المظلم.

١- نحن دائماً نقصد في أعمالنا إلى هدف ما، وعادة يكون هذا الهدف إشباع حاجة ورفعها وإتمام النواقص، وحتى الخدمة للآخرين أو إنقاذ مبتلى من بلائه... أو إذا قمنا بعمل إنساني وآثرنا سوانا على أنفسنا فذلك أيضاً نوع من الحاجات المقدّسة، وبرفعها نـزداد مـعنوية وكهالاً!

ولمّا كنّا نقيس أحياناً صفات الله مع أنفسنا فقد يخطر مثل هذا التصوّر وهو ما هي الحاجة عند الله حتى ترتفع بخلقنا؟ أو إذا كانت الآيات الآنفة تقول ﴿ وها خلقت الجنّ والإنس الآليعيدوني ﴾ فنقول ما هي حاجته إلى العبادة؟!

مع أنَّ هذه التصوَّرات ناشئة من المـقايسة بـين صـفات الخـالق والخـلوق والواجب والممكن؟!

وبما أن وجودنا محدود فإنّنا نسعى وراء إشباع حاجاتنا، وأعالنا جميعها تقع في هذا المسير... إلّا أنّ هذا غير وارد في وجود مطلق، فينبغي البحث عن هدف أفعاله في غير وجوده، فهو عين فيّاضة ومبدأ النعمة الذي يكتنف الموجودات في كنف حمايته ورعايته وإنمائه والسلوك بها إلى الكمال، وهذا هو الهدف الواقعي لعبوديتنا... وهذه فلسفة عباداتنا وإبتها لاتنا، فهي جميعاً دروس تربوية لتكاملنا.

وأساساً فإنّ أصل الخلق هو خطوة تكاملية عظيمة، أي مجيء الشيء من العــدم إلى الوجود، ومن الصفر إلى مرحلة العدد.

وبعد هذه الخطوة التكاملية العظيمة تبدأ مراحل تكاملية أخرى... فجميع المناهج الدينية والإلهيّة تسلك بالإنسان في هذا المسير!

٢-وهنا ينقدح هذا السؤال: وهو إذا كان الهدف من الخلق هو الجود على العباد \_من

المعبود لاالنفع للخالق، وهذا الجود يتمثّل في تكامل الناس، فلِمَ لم يخلق الله (الجواد الكريم) العباد كاملين من البداية ـ ليكونوا في جواره وقربه وأن يتمتّعوا ببركات قربه وجوار ذاته المقدّسة!

الجمواب: والجواب على هذا السؤال واضع... فتكامل الإنسان ليس أمراً يمكن خلقه بالإجبار، بل هو طريق طويل مديد، وعلى الناس أن يسيروه ويجوبوه ويقطعوه بإرادتهم وتصميمهم وأفعالهم الاختيارية.

فئلاً لو أخذ مال باهظ قسراً من أحد لبناء مستشنى، فهل لهذا العمل من أثر تكاملي روحي وأخلاقي في نفسه؟! قطعاً لا! لكن لو أعطى بمحض إرادته ورغبته وميله النفسي ولو درهماً واحداً لهذا الهدف المقدّس فإنّه يخطو في طريق التكامل الأخلاقي والروحي بتلك النسبة التي ساهم فيها.

ويستفاد من هذا الكلام أنَّ على الله أن يبيِّن لنا هذا المسير بأوامره وتكاليفه ومناهجه التربوية بواسطة أنبيائه والعقل ليتم الإبلاغ بذلك، فنعرف هذا المسير التكاملي ونطويه بإختيارنا وإرادتنا.

٣ وينقدح هنا سؤال: \_ آخر أيضاً \_ وهو أنّ كلّ هذا حسن... فالهدف من خلقنا هو التكامل الإنساني، أو بتعبير آخر القرب من الله وحركة الوجود الناقص نحو الوجود الكامل الذي لا نهاية له، إلّا أنّه ما الهدف من هذا التكامل؟!

والجواب: يتّضح بهذه الجملة أيضاً وهو أنّ التكامل هو الهدف النهائي أو بتعبير آخر «غاية الغايات».

وتوضيح ذلك: لو سألنا طالب المدرسة علام تدرس أو لم تدرس؟! فيجيب حتى أدخل الجامعة!

. ولو سألناه ثانية ما تستفيد من الجامعة؟ فيقول مثلاً سأكون طبيباً أو مهندساً جديراً! فتقول لد ما تصنع بشهادة «الدكتوراه» أو الهندسة؟ فيقول: لأبرز نشاطاتي وفعاليًاتي الإيجابية المثبتة ولكي يكون ربحي وفير!

فنقول له ما تصنع بالربح الوفير؟ فيقول: لتكون حياتي منعمة وأعيش مكرماً ومرفّهاً. وأخيراً نوجّه إليه هذا السؤال... لم تريد الحياة المنعمة؟ وهنا نراه يجيب بلحن آخر فيقول: حَسَنٌ \ لتكون حياتي منعمة وأعيش مكرماً ومرقهاً. أي إنّه يكرّر جواب السؤال السابق!

وهذا دليل على أنّ ذاك هو الجواب النهائي، وكما يصطلح عليه بأنّه «غاية الغايات» لعمله، وليس وراءه جواب آخر! وإنّه هو الهدف النهائي... كلّ هذا هو في المسائل الماديّة وهكذا الحال في الحياة المعنوية، فحين يسأل علام مجيىء الأنبياء ونزول الكتب من السماء، ولم هذه التكاليف الشرعية والمناهج التربوية؟ فنجيب: للتكامل الإنساني والقرب من الله! وإذا سألوا: ما المراد من التكامل الإنساني والقرب من الله أيّ وإذا سألوا: ما المراد من التكامل الإنساني والقرب من الله المناه والقرب من الله ... وأمّا القرب من الله فلنفسه (أى للقرب من الله).

٤ - وينقدح مرّة أخرى هذا السؤال أنه ورد في حديث قدسي قوله تعالى: «كنت كنزاً مخفياً فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق لكى أعرف».

فما علاقة هذا الحديث بما ذكرتم آنفاً؟!

فنجيب على ذلك:... إنّه بغضّ النظر عن أنّ هذا الحديث من باب خبر الواحد، ولا يُعتد بخبر الواحد في المسائل الاعتقادية، فإنّ مفهوم هذا الحديث أنّ معرفة الله هي الوسيلة لتكامل الخلق أي إنّ الله أحبّ أن يستوعب فيض رحمته كلّ مكان، فلذلك خلق الخلق وعلّمهم طريقه وسبيل معرفته ليسيروانحو التكامل والكال! لأنّ معرفة الله رمز تكاملهم. أجل، إنّ على العباد أن يعرفوا أنّ ذات الله هي منبع جميع الكالات، ويسترفدوا لأنفسهم من كالاته ويستلهموا منه في وجودهم ليشرق في وجودهم ومض من صفات كالد وجلاله، فالتكامل والقرب من الله لا يتحققان إلّا عن طريق التخلّق بأخلاقه، وهذا التخلّق فرع معرفته «فلاحظوا بدقّة».

٥- وبملاحظة ما ذكرناه آنفاً فإنّنا نقترب من النتائج فنقول: إنّ عبادة الله والعبودية له
 يعينان السير في ما يرتضيه وأن نستودعه أرواحنا ونعشقه بقلوبنا وأن نتخلّق بأخلاقه!.

وإذا كانت الآيات المتقدّمة قد ذكرت «العبادة» على أنّها الهدف النهائي فمفهومها هو هذا، أي أنّه بتعبير آخر هو «التكامل الإنساني»!.

أجل إنّ «الإنسان الكامل» هو العبد الخلص لله.

١. وحسنَّ عبر لمبتدأ محذوف تقديره كلامكم أو سؤالكم حسن.

٢. بحارالانوار، ج ٨١، ص ١٩٨.

### ه\_ الرّوايات الإسلامية وفلسفة فلق الإنسان

ذكرنا آنفاً مسألة الهدف من خلق الإنسان، وعالجنا هذه المسألة عن طريقين: أحدهما عن طريق أعدهما عن طريق تفسير آيات القرآن، والآخر عن طريق الفلسفة، وقد أوصلنا كلّ منهما إلى نقطة واحدة.

والآن علينا أن نتابع هذه المسألة في المسير الثالث، أي عن طريق الرّوايات الإسلامية لنعرف نتيجتها من هذه الرّوايات.

والتدقيق أو التأمّل في الرّوايات التالية التي هي بعض ما ورد في هذا الباب يمنحنا العمق في النظر!

وهذا الحديث إشارة ذات معنى غزير إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ الله لمّا خــلق النــاس لهدف تكاملي هيّاً له وسائله التكوينية والتشريعية وجعلها في إختياره.

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الصادق أنّ الإمام الحسين خطب أصحابه فقال: «إنّ الله عزّوجلٌ ما خلق العباد إلّا ليعرفوه فإذا عرفوه عبدوه فإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة من سواه» .

### ٦ـ الإمابة على سؤال

ويرد هنا سؤال آخر، وهو إذا كان الله قد خلق العباد ليعبدوه، فعلام يختار قسم منهم طريق الكفر؟ وهل يمكن أن تتخلّف إرادة الله عن هدفه؟!

وفي الحقيقة إنّ الذين يوردون هذا الإشكال خلطوا بـين الإرادة التكوينية والإرادة التشريعيّة، لأنّ الهدف من العبادة لم يكن إجبارياً، بل العبادة تسوأم الإرادة والاخستيار، وبهذا يتجلّى الهدف بصورة تهيأة الأرضية أو المجال... فمثلاً لو قلت إني بنيت هذا المسجد ليصلّى الناس فيد، ففهومه أنني هيّأته لهذا العمل! لا أنّني أجبر الناس على الصلاة فسيه!

١. توحيد الصدوق، ص ٣٥٦.

٢. علل الشرائع للصدوق، ج ١، ص ٩، طبقاً لما نقل في الميزان، ج ١٨، ص ٤٢٣.

وكذلك في الموارد الأخركبناء المدرسة للدرس، والمستشنى للتداوي، والمكتبة للمطالعة! وهكذا فإن الله هيئاً هذا الإنسان للطاعة والعبادة، ووفّر له كلّ وسائل المساعدة من قبيل والعقل والعواطف والقوى المختلفة في الداخل، وإرسال الأنبياء والكتب السهاوية والمناهج التشريعية في الخارج الخ.

ومن المسلّم به أنّ هذا المعنى في المؤمن والكافر واحد، إلّا أنّ المؤمن ينتفع من هذه الإمكانات، والكافر لاينتفع.

لذلك فقد ورد عن الإمام الصادق الله أنه حين سئل عن الآية ﴿ وَمَا خَلَقْتَ لَا مِنْ وَالْإِنْسَ لِلْعَبَادة ».

قال الراوى: فسألته: خاصّة أم عامّة؟!

فقال 🕸 : «عامّة» 🗓

وفي حديث آخر عن الإمام نفسه الله الله الله عن تفسير هذه الآية قال: «خلقهم للأمرهم بالعبادة» ...

وهي إشارة إلى أنّ الهدف لم يكن الإجبار على العبادة بل الإعداد والتهيأة له، وهــذا المعنى يصدق في حقّ عموم الناس<sup>٣</sup>.

8003

١. بحار الأنوار، ج ٥، ص ٣١٤ ح ٧.
 ٢. المصدر السابق، ح ٥.
 ٣. يتّضح ممّا ذكرنا آنفاً أنّ الألف واللام في «الجنّ والإنس» للإستغراق، وتشمل الآية جميع الأفراد، لا أنّ الألف واللام للجنس، بحيث تشمل جماعة منهم كما ورد في بعض التفاسير والله العالم.

### الآيتان

فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبَا مِثْلَ ذَنُوبِ أَصْعَبِمِمْ فَلَا بَسَنَعْجِلُونِ ۞ فَوَيَلُّ لِلَّذِينَ كَ فَرُواْ مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ ۞

# التفسير

## هؤلاء يشاركون أصمابهم في العذاب:

الآيتان أعلاه هما آخر سورة الذاريات، وهما في الحقيقة نوع من الإستنتاج لما تقدم من الآيتان أعلاه هما آخر سورة الذاريات، وهما في الحقيقة نوع من الأمم السالفة كقوم الآيات الواردة في السورة ذاتها ولا سيم الآيات التي تتحدّث عن الهدف من فرعون وقوم لوظ وثمود وعاد، وكذلك الآيات السابقة التي كانت تتحدّث عن الهدف من الخلق والإيجاد.

فالآية الأولى تقول أنّه بعد أن أصبح معلوماً أنّ هؤلاء المشركين قد انحرفوا عن الهدف الحقيقي للخلقة، فليعلموا أنّ لهم قسطاً وافراً من العذاب الإلهي كها كان للأقوام السالفة: ﴿فَإِنَّ للَّذِينَ ظَلْمُوا دُنُوبًا مثل دُنُوبُ أَصِحَابِهُم فَلَا يُسْتَعَجِلُونَ ﴾ . ويقولوا إن كان عذاب الله حقّاً فلم لا يصيبنا؟!

والتعبير بـ «الغلم» في شأن هذه الجماعة هو لأنّ الشرك والكفر من أكبر الظلم، ولأنّ حقيقة الظلم هي وضع الشيء في غير موضعه المناسب، ومن المعلوم أنّ عبادة الأصمنام مكان عبادة الله تعدّ أهم مصداق للظلم، ولذلك فهم يستحقّون العاقبة التي نالها الأقدمون من المشركين.

«الذنوب»: \_على وزن قبول \_ في الأصل معناه «الفرس التي لها ذنب طويل»، كها تطلق الكلمة ذاتها على الدلو الكبير التي لها ذنب.

وكان العرب في السابق ينزحون ماء البئر بواسطة الحيوانات بأن يهيّؤوا دلاءً عظيمة متّصلة بحبال تعين على سحب الدلاء المملوءة بالماء.

الفعل ﴿فلا يستعجلون﴾ مجزوم بلا الناهية كما هو واضح، والنون هنا للوقاية وقد كسرت للدلالة على أنّ ياء المتكلّم محذوفة لفظاً أو رسماً ومقدرة معنىً.

وحيث كانت هذه الدلاء تقسّم أحياناً على الجهاعات حول البئر، فتنال كلّ مجموعة دنواً أو أكثر، فقد استعملت هذه الكلمة بمعنى النصيب والسهم أيضاً، وهي في الآية محل البحث بهذا المعنى أيضاً، غاية ما في الأمر أنها هنا تشير إلى السهم الكبير (.

وهل المراد من هذه الكلمة في هذه الآية التهديد بعذاب الدنيا أو عذاب الآخرة؟ قال جماعة من المفسّرين بالمعنى الأوّل، وقال آخرون بالمعنى الثاني.

ونرى أنّ القرائن تدلّ على أنّ هذا العذاب هو العذاب الدنيوي، لأنّ العجلة لدى بعض الكفّار هي أنّهم كانوا يقولون للنّهي: متى هذا الوعد... وأين عذاب الله ولمّ لا يأتينا... الخ. فمن الواضح أنّه إشارة إلى عذاب الدنيا " هذا أوّلاً.

وثانياً إنّ التعبير بـ ﴿ مثل دُنوب أصحابهم ﴾ الظاهر أنّه إشارة إلى عاقبة الأمم المـــتقدّم ذكرها في هذه السورة كقوم لوط وقوم فرعون وعاد وثمود الذين نال كلاً منهم نوع مــن العذاب في الدنيا وهلكوا به جميعاً.

وهنا ينقدح هذا السؤال؛ وهو إذا كانت الآية تشير إلى عذاب الدنيا فلِمَ لم يـتحقّق الوعد الإلهي في شأنهم؟!

وهذا السؤال له جوابان:

١-إنّ هذا الوعد تحقّق في شأن كثير منهم كأبي جهل وجماعة آخرين في غزوة بـدر
 وغيرها.

٢-نزول العذاب على جميعهم مشروط بعدم الرجوع نحو الله وعدم التوبة من الشرك، ولا آمن معظمهم في فتح مكّة... فإنّ هذا الشرط أصبح منتفياً فلم ينزل عذاب الله.

وفي الآية الأخيرة إستكال لعذاب الدنيا بعذاب الآخرة إذ تقول: ﴿ قويل للَّذين كفروا من يومهم الذي يومدون ﴾ .

وكما أنّ هذه السورة بُدئت بمسألة المعاد والقيامة، فإنّها إنتهت بالتأكيد عليها كذلك "إ.

فإن أبيتم فلنا القليب.

التبا ذنبوب ولكبم ذنوب

تفسير الميزان، ج ٩. ذيل الآيات مورد البحث.

١. يقول بعض الشعراء العرب:

٢. تراجع الآيتان ٥٧ و٥٥ من سورة الأنعام، والآية ٧٢ من سورة النمل وأمثالها، وهذا التعبير في القرآن قد يستعمل في شأن القيامة أيضاً.

٣. يرى بعض المفسرين أن هذه الآية تشير إلى عذاب الدنيا. مع أن مثل هذا التعبير في القرآن يكون ليسوم القيامة غالباً.

كلمة «الويل» تستعمل في لغة العرب عندما يقع فرد ما أو أفراد في الهلاك كما تعني العذاب والشقاء، وقال بعضهم في الويل معنى أشدٌ من العذاب.

وكليات الويل والويس والويع تستعمل في لغة العرب لإظهار التأسّف والتأثّر، غاية ما في الأمر... تستعمل كلمة «ويل» لمن يعمل أعهالاً قبيحة، أمّـا «ويس» فــتستعمل في مــقام التحقير، وكلمة «ويح» تستعمل في موضع الترحّم.

قال بعضهم أنَّ «وَيُلاً» بئر من آبار جهنم أو باب من أبوابها، غير أنَّ مراد القائلين لا يعني بأنَّ هذه الكلمة جاءت في اللغة بهذا المعنى فحسب، بل هي في الحقيقة بيان لمصداق من المصاديق.

وقد استعملت هذه الكلمة في القرآن بكثرة، منها في شأن الكفّار والمشركين والكاذبين والمكذّبين والجرمين والمطفّفين والمصلّين الذين هم عن صلاتهم ساهون، إلّا أنّ أكثر استعالها في القرآن في شأن المكذّبين، وقد تكرّرت الآية ﴿ويل يومنذ للمكذّبين﴾ في سورة المرسلات وحدها عشر مرّات!

ربّنا. نجّنا من عذاب ذلك اليوم العظيم ومن خزيه.

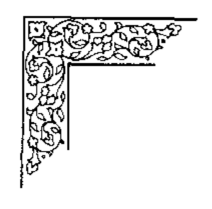
اللهم ارزقنا قبول الطاعة والتوفيق للعبودية والفخر بأن نكون عبيدك!

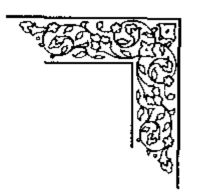
اللهم لا تبتلنا بعاقبة المكذّبين المؤلمة الذين كذّبوا رسلك وآياتك وأيقظنا من نسومة الغافلين برحمتك ياأرحم الراحمين.

آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الذَّاريات

8003

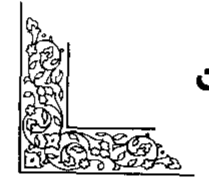






سورة الطور

وعدد آياتها تسع وأربعون



## «سورة الطّور»

#### ممتوى السورة:

تتركز بحوث هذه السورة \_أيضاً \_على مسألة المعاد وعاقبة الصالحين والمستقين مس جهة، والمجرمين والمفسدين في ذلك اليوم العظيم من جهة أخرى رغم أنّ فيها مواضيع أخر في عالات مختلفة من الأمور العقائدية أيضاً \_.

ويمكن على الإجمال . أن يقسم محتوى هذه السورة إلى ستّة أقسام.

١- الآيات الأولى من السورة التي تبدأ بالقَسَم تلو القَسَم، وهي تبحث في عذاب الله،
 ودلائل القيامة وعلاماتها ـ وعن النار وعقاب الكافرين من الآية ١ - ١٦.

٢- القسم الآخر من هذه السورة يذكر بتفصيل نعم الجنّة ومواهب الله في القيامة وما أعدّ للمتّقين، وينبّه على ذلك على نحو متتابع!... وفي الحقيقة أنّ في هذه السورة إشارة إلى أغلب نعم الجنّة من الآية ١٧ ـ ٢٨.

٣ـ وفي القسم الثّالث من هذه السورة يقع الكلام عن نبوّة محمّد ﷺ وما وجّه إليه الأعداء من النّهم، ويردّ عليها بنحو موجز من الآية ٢٩ إلى ٣٤.

٤.. وفي القسم الرّابع بحث عن التوحيد باستدلالات واضحة من الآية ٣٥ ــ ٤٣.

٥\_ وفي القسم الخامس من هذه السورة عود على مسألة المعاد وبعض أوصاف يـوم
 القيامة من الآية ٤٤ــ٤٧.

٦- وأخيراً فإنّ القسم الأخير من هذه السورة الذي لا يتجاوز الآيتين يختتم الأمـور
 المذكورة آنفاً بأمر نبي الإسلام بالصبر والاستقامة والتسبيح والحــمد شهووعــده بأنّ الله
 حاميه وناصره.

وهكذا تتشكّل السورة من مجموعة منسجمة منطقية وعاطفية تـنشدّ إليها قـلوب السامعين.

وتسمية هذه السورة بـ «الطور» تناسباً لما ورد في الآية الأولى من ذكر كلمة الطور فيها.

#### فضيلة ثلاوة هذه السورة:

ورد عن النّبي عَلَيْ أَنّه قال: «من قرأ سورة الطور كان حقّاً على الله أن يؤمنه من عذابه وأن ينعّمه في جنّته» \.

وورد في حديث آخر عن الإمام الباقريج أنّه قال: «من قرأ سورة الطور جمع الله له خير الدنيا والآخرة» ٢!

وواضح أنّ كلّ هذا الأجر والثواب العظيم في الدنيا والآخرة هو لأولئك الذين يجعلون هذه التلاوة وسيلة للتفكّر والتفكّر بدوره وسيلة للعمل.

8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٦٢؛ وتفسير البرهان، ج ٤، ص ٣٤٠.

٢. المصدر السابق.

# 

وَٱلطُّورِ ۞ وَكِنَبِ مَسْطُورِ ۞ فِي رَقِ مَنشُورِ ۞ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ۞ وَٱلسَّقْفِ ٱلْمَرْفُوعِ ۞ وَٱلْبَحْرِ ٱلْمَسْجُورِ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَبِكَ لَوَقِعٌ ۞ مَّالَهُ. مِن دَافِعٍ ۞

## التفسير

هذه السورة \_هي الأخرى \_من السور التي تبدأ بالقسم... القسم الذي يهدف لبيان حقيقة مهمّة، وهي مسألة القيامة والمعاد ومحاسبة أعيال الناس.

وأهميّة هذه المسألة إلى درجة بحيث إنّ الله أقسم في آيات مختلفة من القـرآن بأنـواع كثيرة من المقدّسات لتتجلّى عظمة ذلك اليوم ووقوعه حتماً.

وتلوح في بداية السورة خمسة آيات تبدأ بالقَسم، وفيها معاني مغلقة تدعو إلى التفكير ممّا جعلت المفسّرين يبحثون فيها من جميع الوجوه.

يقول سبحانه وتعالى:

#### ﴿ والطُّور﴾.

«الطور» \_ في اللغة معناه الجبل \_ ولكن مع ملاحظة أنّ هذه الكلمة تكرّرت في عشر آيات من القرآن الكريم، تسع منها كانت في الكلام على «طور سيناء» وهو الطور أو الجبل الذي نزل الوحي عنده على موسى، فيُعلم أنّ المراد منه في الآية محلّ البحث (الطور ذاته) خاصة لو أنّنا لاحظنا أنّ الألف واللام في هذه الكلمة هي للعهد.

فبناءً على ذلك، فإنّ الله يقسم في أوّل مرحلة بواحد من الأمكنة المقدّسة في الأرض حيث نزل عليها الوحي.

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿وَكِتَابِ مُسْطُورُ احْتَالَاتَ مَتَعَدَّدَةَ أَيْضاً، إِذْ قَالَ بَعْضَهُمَ: المراد به اللوح المحفوظ، وقال آخرون: بل هو القرآن الكريم، ومضى بـعض إلى أنّـه «صـحيفة الأعمال»، وذهب آخر إلى أنّه «كتاب التوراة» النازل على موسى عليه.

ولكن بتناسب القسّم المذكور آنفاً فإنّ الآية تشير هنا إلى «كتاب موسى» أو كلّ كتاب سهاوي.

## ﴿ في رقُّ منشور﴾.

كلمة «الرقّ» مشتقة من الرقة، وهي في الأصل الدقة واللطافة، كما تطلق هذه الكلمة على الورق أو الجلد الخفيف الذي يكتب عليه و «المنشور»: معناه الواسع، ويعتقد بعضهم أنّ هذه الكلمة تحمل في مفهومها معنى اللمعان أيضاً.

فبناءً على ذلك... وقع القسم على كتاب نُشر على صفحاته أحسن ما يُكتب وهو في الوقت ذاته مفتوح وواسع غير ملتو.

#### ﴿ والبينت المعمور﴾ .

هناك تفاسير مختلفة في «البيت المعمور» كذلك... إذ قال بعضهم: المراد منه البيت الذي في السهاء محاذياً للكعبة، وهو معمور بطواف الملائكة وزيارتهم إيّاه، ويلاحظ هذا المعنى في روايات إسلامية مختلفة وردت في مصادر متعدّدة \. وطبقاً لبعض الرّوايات فإنّ سبعين ألف ملك يزورون ذلك البيت كلّ يوم ولا يعودون إليه أبداً.

وذهب البعض أنَّ المراد منه «الكعبة» وهـي بـيت الله في الأرض المـعمور بـالحجّاج والزوّار، وهو أوّل بيت وضع للعبادة على الأرض. ٢

وقال بعضهم المراد من البيت المعمور هو «قلب المؤمن» الذي يعمره الإيمان وذكر الله. إلّا أنّ ظاهر الآية هو واحد من المعنيين الأوّلين المذكورين آنفاً، وبمـلاحظة التـعابير المختلفة في القرآن عن الكعبة بالبيت يكون المعنى الثانى أكثر إنسجاماً.

أمّا المقصود بـ ﴿ السَّقف العرفوع ﴾ فهو «السهاء» لأنّنا نقرأ في الآية ٣٢ من سورة الأنبياء: ﴿ وجعلنا السَّما. سقفا محفوظا ﴾ .

كما نقراً في الآيتين ٢٧ و ٢٨ من سورة النازعات ﴿ لَأَنتُم لَشَدَّ خَلَقاً لَم السَّما. بناها \* رقع سمكما فسؤاها﴾ فالله هو الذي أعلى سقفها وجعلها متّسقة ومنتظمة.

ولعلَّ الوجه \_ في التعبير \_ بالسقف هو أنَّ النجوم والكرات السهاوية إلى درجة من الكثرة

أ. ورد في بحار الأنوار أكثر من عشر روايات في هذا المجال، ج٥٨، ص٥٥ وما بعدها.
 ٢٠ ذكرنا في تفسير ذيل الآية ٢ من سورة الدخان هذه المسألة، فراجع.

بحيث غطّت السهاء فصارت كأنّها السقف، ويمكن أن يكون إشارة إلى الجسوّ الذي يحسيط بالأرض أو ما يسمّى بالغلاف الجوّي، وهو بمثابة السقف الذي يمنع النسيازك والشهب أن تهوى إلى الأرض و تصدّ الأشعّة الضارّة من الوصول إلى الأرض.

#### ﴿والبحر المسجور﴾.

«للمسجور»: في اللغة معنيان: الأول الملتهب، والنّاني المملوء، ويقول الراغب في مفرداته: سجر على وزن فجر معناه إشعال النار، ويعتقد أنّ الآية تعطي هذا المعنى... ولم يتحدّث عن المعنى الثاني، إلّا أنّ العلّامة الطبرسي يذكر أنّ المعنى الأوّل هو ما تقدّم، وكذلك تشير بعض كتب اللغة إلى ذلك.

والآيات الأخر في القرآن تؤيد المعنى الأوّل أيضاً كما هي الحال في الآيتين ٧١ و ٧٢ من سورة غافر إذ قال سبحانه: ﴿يسحبون \* في الحميم ثمّ في النّاريسجرون ﴾.

ونقرأ في نهج البلاغة عن «أمير المؤمنين» في شأن «الحديدة المحاة» إذ يـقول لأخـيه «عقيل»: «أتئنّ من حديدة أحماها إنسانها للعبه و تجرّني إلى نار سجّرها جبّارها لغضبه ..» .

ولكن أين هو هذا «البحر المسجور»؟ قال بعضهم هو البحر المحيط بالأرض «أو البحار المحيطة بها» وسيلتهب قبل يوم القيامة، ثمّ ينفجر كها نقراً ذلك في الآية ٦ من سورة التكوير ﴿وَإِذَا البِحارِ فَجَرِهِ ﴾.

إلا أنّ بعضهم فسر ذلك بالبحر الذي في باطن الأرض وهو مؤلّف من مواد منصهرة مذابة، وما ورد في حديث عن الإمام الباقر الذي نقله «العياشي» شاهد على هذا المعنى، وقد ورد في هذا الحديث أنّ قارون يعذّب في البحر المسجور أمع أنّ القرآن يقول في شأنه: ﴿ فَحَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الأَرْضَ ﴾. أ

وهذان التّفسيران لا يتنافيان، ويمكن أن تكون الآية قَسَماً بهما معاً، إذ كلاهما من آيات الله ومن عجائب هذا العالم الكبرى.

وعمًا يلفت النظر أنَّ المفسّرين لم يتناولوا بالبحث علاقة هذه الأقسام الخمسة فيما بينها،

۲. نور الثقلين، ج٥، ص١٣٨.

١٠ نهج البلاغة، الخطبة ٢٢٤.

۲۰ القصص، ۸۱

إلاّ أنّ الظاهر أنّ الأقسام الثلاثة الأوّل بينها إرتباط وعلاقة، لأنّها جميعاً تستحدّث عن الوحي وخصوصياته، فالطور محلّ نزول الوحي، والكتاب المسطور إشارة إلى الكستاب السطوي أيضاً، سواءً كان التوراة أو القرآن، والبيت المعمور هو محلّ ذهاب وإيّاب الملائكة ورُسِل وحي الله.

أمّا القَسَمان الآخران فيتحدّثان عن الآيات التكوينية «في مقابل الأقسام الشلاثة التي كانت تتحدّث عن الآيات التشريعيّة».

وهذان القَسَهان واحد منهما يشير إلى أهم دلائمل التموحيد وعملاتمه وهمو «السهاء» بعظمتها، والآخر يشير إلى واحد من علائم المعاد المهمّة ودلائله، وهو الواقع بمين يمدي القيامة!.

فبناءً على هذا فإنّ التوحيد والنبوّة والمعاد جمعت في هذه الأقسام [أو الأيمان] الخمسة. وبعض المفسّرين يرون أنّ هذه الآيات جميعها تشير إلى موسى وسيرة تأريخه وحياته، وذكروا إرتباط الآيات على النحو التالي:

الطور... هو الجبل الذي نزل الوحي على موسى عنده.

والكتاب المسطور: هو التوراة.

والبيت المعمور: مركز محىء وإيّاب الملائكة ويحتمل أن يكون بيت المقدس.

والسقف المرفوع: هو ما ذكر في قصّة بني إسرائيل ﴿ وَإِذْ نَسْتَقْنَا الْجَسِلُ فَـوقَهُمْ كَأَنَّـهُ طَلَّقَهُـ ِ \

والبحر المسجور: هو البحر الملتهب الذي عوقب قارون به لأنّه خالف موسى فهوى فيه.

إِلَّا أَنَّ هذا التَّفسير يبدو بعيداً، ولا ينسجم مع الرّوايات المنقولة في المصادر الإسلامية، وكما قلنا فإنّ السقف المرفوع بشهادة آيات القرآن الأخر والرّوايات المذكورة فسيد هسو السهاء.

تبق لطيفة دقيقة هنا وهي ما العلاقة بين هذه الأقسام والمُقسَم به.

١٠ الأعراف، ١٧١.

ويتضح الجواب على هذا السؤال مع ملاحظة ما بيناه آنفاً وهو أنّ هذه الأقسام والتي تدور حول محور قدرة الله في عالم التكوين والتشريع تدلّ على أنّ الله قادر على إعادة الحياة وبعث الموتى من قبورهم مرّة أخرى، وهذا هو غاية الأقسام المذكورة كما قرأنا في الآيات الأخيرة من الآيات محلّ البحث ﴿ إِنْ عَدُلُ رَبُّ لُولَقِع \* ما له هن دَلْع ﴾.

إلاّ أنّ الظاهر أنّ الأقسام الثلاثة الأوّل بينها إرتباط وعلاقة، لأنّها جميعاً تستحدّث عن الوحي وخصوصياته، فالطور محلّ نزول الوحي، والكتاب المسطور إشسارة إلى الكستاب السهاوي أيضاً، سواءً كان التوراة أو القرآن، والبيت المعمور هو محلّ ذهاب وإيّاب الملائكة ورُسِل وحي الله.

أمّا القَسَهان الآخران فيتحدّثان عن الآيات التكوينية «في مقابل الأقسام الشلاثة التي كانت تتحدّث عن الآيات التشريعيّة».

وهذان القَسَمان واحد منهما يشير إلى أهم دلائمل التموحيد وعملائمه وهمو «السهاء» بعظمتها، والآخر يشير إلى واحد من علائم المعاد المهمّة ودلائله، وهو الواقع بمين يمدي القيامة!.

فبناءً على هذا فإنّ التوحيد والنبوّة والمعاد جمعت في هذه الأقسام [أو الأيمان] الخمسة. وبعض المفسّرين يرون أنّ هذه الآيات جميعها تشير إلى موسى وسيرة تأريخه وحياته، وذكروا إرتباط الآيات على النحو التالي:

الطور... هو الجبل الذي نزل الوحي على موسى عنده.

والكتاب المسطور، هو التوراة.

والبيت المعمور: مركز مجيء وإيّاب الملائكة ويحتمل أن يكون بيت المقدس.

والسقف المرفوع: هو ما ذكر في قصّة بني إسرائيل ﴿ وَإِذْ نَسْتَقَنَا الْجَسِلُ فَـوقَهُم كَأَنَّـهُ ظَلَّةَ ﴾ \

والبحر المسجور: هو البحر الملتهب الذي عوقب قارون به لائه خالف موسى فهوى فيه.

إلّا أنّ هذا التّفسير يبدو بعيداً، ولا ينسجم مع الرّوايات المنقولة في المصادر الإسلامية، وكما قلنا فإنّ السقف المرفوع بشهادة آيات القرآن الأخر والرّوايات المذكورة فسيه همو السهاء.

تبق لطيفة دقيقة هنا وهي ما العلاقة بين هذه الأقسام والمُقسَم به.

الأعراف، ١٧١.

ويتضح الجواب على هذا السؤال -مع ملاحظة ما بيناه آنفاً -وهو أنّ هذه الأقسام والتي تدور حول محور قدرة الله في عالم التكوين والتشريع تدلّ على أنّ الله قادر على إعادة الحياة وبعث الموتى من قبورهم مرّة أخرى، وهذا هو غاية الأقسّام المذكورة كها قرأنا في الآيات الأخيرة من -الآيات محلّ البحث - ﴿ لِنّ عذل وبنك لواقع \* ها له هن دلفع ﴾.

8003

يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآءُ مَوْرًا ۞ وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا ۞ فَوَيَّلُ يُوَمَيْ لِلْمُكَذِبِينَ ۞ اللَّينَ هُمْ فِ خَوْضِ يَلْعَبُونَ ۞ يَوْمَ يُدَغُونَ إِلَى نَارِجَهَنَّمَ دَعًا ۞ هَنذِهِ ٱلنَّارُ اللَّيْنَ هُمْ فِ خَوْضِ يَلْعَبُونَ ۞ أَفَسِحْرُ هَنَذَ ٱلْمَ أَنتُمْ لَا نُبْصِرُونَ ۞ آصَلُوهَا اللَّي كُنتُم بِهَا تُكَذِبُونَ ۞ أَفَسِحْرُ هَنذَ ٱلْمَ أَنتُمْ لَا نُبْصِرُونَ ۞ آصَلُوهَا فَأَصْبِرُوا أَوْلَا تَصْبِرُوا سَوَاءً عَلَيْكُمْ إِنَّهَا تَعْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ فَاصْبِرُوا أَوْلَا تَصْبِرُوا سَوَاءً عَلَيْكُمْ إِنَّهَا تَعْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞

## التفسير

كانت في الآيات السابقة إشارة وتلميح عن عذاب الله في يوم القيامة \_بصورة مغلقة \_ أمّا الآيات \_محلّ البحث \_ ففيها توضيح وتفسير لما مرّ، فتتحدّث أوّلاً عن بعض حالات يوم القيامة وخصائصه، ثمّ عن كيفية تعذيب المكذّبين فتقول: ﴿ يوم تمور السّما. مورا﴾ \

«المَوْر»: على وزن قَوْل ـ له معانٍ عديدة في اللغة. يقول الراغب في مفرداته: المور معناه الجريان السريع، كما قال إنّ المور يطلق على الغبار الذي تجري به الريح لكلّ جهة أيضاً.

وقد ورد في «لسان العرب» أنّ «المور» معناه الحركة والذهاب والإيّاب، كما يطلق على «الموج» ومنهم من قال: المور هو الحركة الدائرة، ومن مجموع هذه التنفاسير يستفاد أنّ «المور» هو الحركة السريعة والدوران المقترن بالذهاب والإيّاب والاضطراب والتموّج، وعلى هذا فإنّ النظام الحاكم على الكرات يضطرب بين يدي يوم القيامة وتنحرف عن مداراتها وتنّجه إلى كلّ جهة ذهاباً وإيّاباً، ثمّ تتبدّل وتولّد سهاء جديدة بأمر الله كما تقول الآية ١٠٤ من سورة الأنبياء: ﴿يوم نطوي السّماء كطيّ السّمِل للكتبه.

١٠كلمة «يوم» منصوبة على أنَّها ظرف وهي متعلَّقة باسم الفاعل «واقع» الواردة في الآيات المتقدّمة.

ونقرأ في الآية ٤٨ من سورة إبراهيم: ﴿يوم تبدّل الأرض غير الأرض والسّماولت﴾. ثمّ يضيف القرآن في آية أُخرى: ﴿وتسير الجبال سيرا﴾.

أجل، الجبال تنقلع من أمكنتها وتتحرّك وتسير ثمّ تندك وتتلاشى كها تسشهد بـ ذلك آيات القرآن الأخر فتغدو ﴿كالعهن المنفوش﴾، أثمّ تكون قاعاً خالية من كلّ شيء كـما يقول القرآن: ﴿فَيدُرها قاما صفصفا﴾ أ.

كلّ ذلك هو إشارة إلى أنّ هذه الدنيا وما فيها وما عليها تندكّ ويحدث مكانها عــالم جديد بأنظمة جديدة ويكون الإنسان أمام نتائج أعهاله وجهاً لوجه.

لذا فإنّ القرآن يضيف في الآية التالية قائلاً: ﴿فُوبِل يومِنْدُ للمِكذَّبِينَ﴾ ``.

أجل، حين تعمّ الوحشة والإضطراب جميع الخلق لتغيّر العالم، تهيمن عملى المكذّبين وحشة عظيمة وهي العذاب الإلهي... لأنّ «الويل»: إظهار التأسّف والحزن لوقوع حادثة غير مطلوبة!.

ثمّ تبيّن الآيات من هم «المكذّبون» فتقول: ﴿الَّذِينَ هِم فِي حُوض يلعبون﴾.

فيزعمون أنّ آيات القرآن ضرب من الكذب والإفتراء وأنّ معجزات النّبي سحر وأنّه بجنون، ويتلقّون جميع الحقائق باللعب ويسخرون منها ويستهزئون بها ويحاربون الحقّ بالكلام الباطل غير المنطق، ولا يأبون من أيّة تهمة أو كذب في سبيل الوصول إلى مآربهم. «خوض» على وزن حوض معناه الدخول في الكلام الباطل، وهو في الأصل ورود الماء والعبور منه.

ثم تبين الآيات ذلك اليوم وعاقبة هؤلاء المكذّبين في توضيح آخر: فتقول: ﴿يوم يدَّقُونَ اللَّهِ عَالَمُ ثَارِجِهِنّم دَمّا ﴾ أي يساقون نحو جهنّم بعنف وشدّة.

ويقال هم حينئذٍ: ﴿هذه النَّار الَّتِي كنتم بها تكذَّبون ﴾.

كما يقال لهم أيضا: ﴿ أَفْسَحَرُ هَذَا لَمْ أَنْتُمْ لَا تَبْصُرُونَ ﴾ ؟!

لقد كنتم تزعمون في الدنيا إنّ ما جاء به محمّد سحر، وقد أخذ السحر عن ساحر آخر،

١٠ القارعة، ٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> لمزيد التوضيح يراجع التفسير الأمثل ذيل الآية ١٠٦ من سورة طه.

٣ والغام؛ هنا للتفريع، أي حيث تكون الأرض قاعاً صفصفاً ولا ملجاً من الله فويل يومئذ للمكذّبين.

٤٠ هدمّ» على وزن وجدّ» معناه الدفع الشديد والسوق بخشونة وعنف وواليوم، في الآية منصوب على الظرفية أو البدلية من يومئذ في الآية السابقة.

فغطّى على أعيننا ليصرفها عن الحقائق وليختطف عقولنا! ويرينا أموراً على أنّها معاجز، ويذكر لنا كلاماً على أنّه وحي منزل من الله، إلّا أنّ جميع ذلك لا أساس له ومــا هــو إلّا السحرا!

لذلك فحين يردون نار جهتم يقال لهم بنحو التوبيخ والملامة والإحتقار وهم يلمسون حرارة النار: أفسحر هذا أم أنتم لا تبصرون؟!

كها يقال لهم هناك أيضاً: ﴿اصلوها فاصبروا أو لا تصبروا سواء عليكم ابنها تجزون ها كنتم تعملون﴾

أُجِل هذه هي أعهالكم وقد عادت إليكم، فلا ينفع الجزع والفزع والآه والصراخ ولا أثر لكلّ ذلك أبداً.

وهذه الآية تأكيد على «تجسّم الأعال» وعودتها نحو الإنسان، وهي تأكيد جديد أيضاً على عدالة الله ... لأنّ نار جهنّم مها كانت شديدة ومحرقة فهي ليست سوى نتيجة أعال الناس أنفسهم، وأشكالها المتبدّلة هناك!

## بحثان

## ١\_ كيف يُساق المجرمون إلى مهنّم؟

لا شكّ أنّ المجرمين يُساقون ويُدعّون إلى جهنّم بالتحقير والمهانة والزجر والعذاب، إلّا أنّه تشاهد آيات متعدّدة في هذا الصدد ذات تعابير مختلفة.

إذ نقراً في الآيتين ٣٠ و ٣١ من سورة الحاقة مثلاً ﴿ خَذُوهُ فَعْلُوهُ \* ثُمَّ الجحيمُ صَلُّوهُ ﴾. ونقراً في الآية ٤٧ من سورة الدخان ﴿ خَذُوهُ فَاعْتَلُوهُ إِلَىٰ سُولُ الجَعْيَمِ ﴾. `

كها جاء التعبير بالسوق في بعض الآيات كالآية ٨٦ من سورة مريم ﴿ وتسوق المجرمينُ الله جهدٌم وردلُه .

وعلى العكس منهم المتّقون والصالحون إذ يتلقّون بكلّ إكرام وإحترام عند باب الجنّة: ﴿ حتّىٰ إذا جاءوها وقتصت لبوليها وقال لهم خزنتها سلام مليكم طبتم فادخلوها خالدين﴾. ١

وعلى هذا فليست الجنّة والنار \_كلّ منهما \_مركزاً لرحمة الله أو عذاب فـحسب، بــل تشريفات الورود لكلّ منهما كاشفة عن هذا المعنى أيضاً.

۱۰ الزمر، ۷۳.

# ٢ـ المَائضون في الأباطيل:

بالرغم من أنّ كلام القرآن في الآيات الآنفة كان يدور حول المشركين في عصر النّبي محمد الله الله أنّ هذه الآيات دون شكّ عامّة، فهي تشمل جميع المكذّبين حتى الفلاسفة الماديين الخائضين في حفنة من الخيالات والأفكار الناقصة، ويتّخذون حقائق عالم الوجود لعباً وهزواً، ولا يعتدّون إلّا بما يقرّ به عقلهم القاصر، فهم ينتظرون أن يروا كلّ شيء في مختبراتهم وتحت المجهر حتى ذات الله المقدّسة \_ تعالى عن ذلك علوّاً كبيراً \_ وإلّا فلا يؤمنون بوجوده أبداً.

هؤلاء أيضاً مصداق للذين هم ﴿في خوض يلعبون﴾ وهم غمارقون في أمواج من الخيالات والتصوّرات الباطلة.

إنّ عقل الإنسان مهما بلغ فهو قبال نور الوحي كالشمعة أمام نور الشمس المضيئة في العالم، فهذه الشمعة تساعد الإنسان أن يخرج من محيط المادّة المظلم وأن يفتح الأبواب نحو ما وراء الطبيعة، وأن يحلّق في كلّ جهة بنور الوحي ليرى العالم الواسع ويستعرّف على مجهولاته وخفاياه.

#### 8003

إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنِ وَيَعِيمِ ﴿ فَكِهِ بِنَ بِمَآ النَّهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنَهُ مِّ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيتَ أَبِمَا كُنتُ مَّ تَعْمَلُونَ ۞ مُتَكِينَ عَلَى سُرُرِمَّ صَفُوفَةً وَلَا تَحْتِيمِ ۞ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيتَ أَبِمَا كُنتُ مَّ تَعْمَلُونَ ۞ مُتَكِينَ عَلَى سُرُرِمَّ صَفُوفَةً وَرَبَّنَهُم مِنْ عَمَلِهِ مِن وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالنَّعَلَمُ مَ ذُرِيّنَهُم مِنْ عَمَلِهِ مِن شَيْ وَكُلُّ الْمَرِيمِ عِلَى كَسَبَ رَهِينُ ۞ وَمَا أَلْنَتَهُم مِنْ عَمَلِهِ مِن شَيْ وَكُلُّ الْمَرِيمِ عِلَى كَسَبَ رَهِينُ ۞

## التفسير

## مواهب الله للمتّقين:

تعقيباً على المباحث الواردة في الآيات المتقدّمة حول عقاب المجرمين وعذابهم الأليم تذكر الآيات محلّ البحث ما يقابل ذلك من المواهب الكثيرة والثواب العـظيم للـمؤمنين والمتّقين لتتجلّى بمقايسة واضحة مكانة كلّ من الفريقين.

تقول الآية الأولى من الآيات محلِّ البحث: ﴿إِنَّ المِتَّقِينَ فِي جِنَّاتِ وَتَعِيمٍ ﴾.

والتعبير بـ «المتقين» بدلاً من المؤمنين، لأن هذا العنوان يحمل مفهوم الإيمان، كما يحمل مفهوم الإيمان، كما يحمل مفهوم العمل الصالح أيضاً، خاصة أن «التقوى» تقع مقدّمة وأساساً للإيمان في بعض المراحل، كما تقول الآية ٢ من سورة البقرة وذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتقين للأن الإنسان إذا لم يكن ذا تعهد وإحساس بالمسؤولية وروح تطلب الحق وتبحث عنه وكل ذلك مرحلة من مراحل التقوى من فإنه لا يمضي في التحقيق عن دينه وعقيدته ولا يسقبل هداية القرآن أبداً.

والتعبير بـ ﴿فَي جَنَّاتُ ونعيم﴾ بصيغة الجمع والتنكير لكلُّ منهها، إشارة إلى تـنوّع الجنّات والنعيم وعظمتها.

ثمّ يتحدّث القرآن عن تأثير هذه النِعَم الكبرى على روحية أهل الجنّة فيقول في الآية التالية: ﴿فَاكِهِينَ بِمَا آتَاهُم رَبِّهُم ﴾ ﴿

خاصّةً أنّ الله قد طمأنهم وآمنهم من العقاب ﴿ووقاهم ربِّهم عدلب الجحيم ﴾.

وهذه الجملة قد تكون ذات معنين... الأوّل بيان النعمة المُستقلّة قبال نعم الله الأخر... والثاني أن يكون تعقيباً على الكلام السابق، أي أنّ أهل الجنّة مسرورون من شيئين «بما آتاهم الله من النعم في الجنّة»، و«بما وقاهم من عذاب الجحيم».

والتعبير بـ «ربّهم» في الجملتين يشير ضمناً إلى نهاية لطف الله ودوام ربوبيته عليهم في تلك الدار.

ثمّ تشير الآية الأخرى إشارة إجمالية إلى نعم المتقين في الجنّة فتقول: ﴿كلوا ولشربوا هنيمًا بِما كنتم تعملون﴾.

والتعبير بـ «هنيئاً» هو إشارة إلى أنّ أطعمة الجنّة وشرابها السائغة غير منغّصة، فهي ليست كأطعمة الدنيا وشرابها التي تجرّ الإنسان إلى الوبال عند الإفراط أو التفريط بها... إضافةً إلى كلّ ذلك لا يحصل عليها بمشقّة، ولا يخاف من إنتهائها، ولذلك فهي هنيئة!

ومن المعلوم أنّ أطعمة الجنّة هنيئة بذاتها، ولكنّ قول الملائكة لأهل الجنّة «هنيئاً» هذا القول له لطفه وعذوبته الخاصّة.

والنعمة الأخرى التي يتمتّع بها أهل الجنّة هي كونهم: ﴿متّكنين ملى سرر مصفوفة ﴾. فهم يلتذّون بالاستئناس إلى أصحابهم والمؤمنين الآخرين، وهذه لذّة معنوية فوق أيّة لذّة أخرى!.

و «سرر» جمع سرير، وأصل المادّة هو «السرور» وتطلق السرر على الكراسي المهيأة لمجالس السرور ليُتكّأ عليها.

و «مصفوفة» من مادّة صف، ومعناها أنّ هذه السرر مرتبة واحداً إلى جــنب الآخــر ويتشكّل منه مجلس عظيم للأنس.

١. كلمة «فاكهين» مشتقة من «فكه» على وزن نظر ـ ووفكاهة» على وزن شباهة، ومعناها كون الإنسان مسروراً، وجعل الآخرين مسرورين بالكلام العذب. ويقول الراغب في مفرداته: الفاكهة معناها كل نوع من الثمار. والفكاهة أحاديث أهل الأنس... وقد احتمل بعضهم أنّ الآية: فاكهين بما أتاهم ربّهم إشارة إلى تناول أنواع الفواكه وهذا المعنى يبدو بعيداً.

٢. يقول الراغب في مفرداته: الهنييء كلّ ما لا يلحق فيه المشقّة ولا يعقبه وخامة.

ونقرأ في آيات متعدّدة من القرآن أنّ أهل الجنّه يجلسون على سرر متقابلين. [الحــجر الآية ٤٧ والصافات الآية ٤٤].

وهذا التعبير لا ينافي ما ورد في هذه الآية محلّ البحث، لأنّ مجــالس الأنس والسرور ترتّب الأسّرة فيها على شكل مستدير ومصفوفة جنباً إلى جنب، فــجلّاسها عــلى سرر مصفوفة متقابلون!

والتعبير بـ «متكثين» إشارة إلى منتهى الهدوء، لأنّ الإنسان عند الهدوء يتكيء عادةً، والذين هم في قلق وحزن لا يرون كذلك!

ثمّ يضيف القرآن بأنّا زوجناهم من نساء بيض جميلات ذوات أعين واسعة ﴿وزوّجِناهم حورعين﴾ '.

هذه بعض من نعم أهل الجنّة المادية والمعنوية، إلّا أنّهم لا يكتفون بهذه النعم فحسب، وإنّما تضاف إليها نعم ومواهب معنوية ومادية أخر! ﴿واللّذين آهنوا والتّبعتهم ذرّيتهم بإيهان الحقنا بهم ذرّيتهم وما التناهم من معلهم من شي. ﴾!

وهذه نعمة بنفسها أيضاً أن يرى الإنسان ذريّته في الجنّة ويلتذّ برؤيتهم دون أن ينقص من عمله شيء أبداً.

ويفهم من تعبير الآية أنّ المراد من الذرية هم الأبناء البالغون الذين يسيرون في خطّ الآباء المؤمنين ويتّبعون منهجهم.

فمثل هؤلاء الأبناء وهذه الذريّة إذا كان في عملهم نقص وتقصير فإنّ الله سبحانه يتجاوز عنهم لأجل آبائهم الصالحين، ويرتفع مقامهم عندئذ فيبلغون درجة آبائهم، وهذه المثوبة موهبة للآباء والأبناء! ."

إِلَّا أَنَّ جِمَاعَة مِن المُفسِّرِين يعتقدون أنَّ «الذريَّة» هنا تشمل الأبناء الكبار والصغار

١. «الحور» جمع «حوراء» و«أحور»، فهو جمع للمذكر والمؤنث سواء، ويطلق على من حدقة عينه سوداء وبياضها شفّاف أو هو كناية عن الجمال، لأنّ الجمال يتجلّى في العينين قبل كلّ شيء، «والعين» جمع «لأهين» و«عيناء» معناه العين الواسعة، وهكذا فإنّ «الحور العين» مفهوماً واسعاً يشمل الأزواج جميعاً الذكور والإناث من أهل الجنّة فالذكور للإناث وبالعكس.

٢. الظاهر أن جملة ﴿والدُّين آمنوا﴾ جملة مستقلة ووالواو، للاستئناف، وقد إختار جماعة من المفسّرين هذا المعنى «كالعلّامة الطباطبائي والمراغي وسيّد قطب» إلاّ أنّ العجب أن يعدّ الزمخشري هذه الجملة مطوفة على ﴿وزوّجناهم بحور هين﴾ مع أنّه لا يتناسب هذا المعنى ومفهوم النصّ ولا ينسجم مع فصاحة القرآن وبلاغته.

جميعاً... غير أنّ هذا التّفسير لا ينسجم مع ظاهر الآية، لأنّ الاتّـباع بـإيمان دليـل عــلى وصولهم مرحلة البلوغ أو مقاربتهم لها.

إلّا أن يقال أنّ الأطفال يصلون في يوم القيامة مرحلة البلوغ ويمتحنون فمتى نجحوا في الامتحان التحقوا بالآباء، كما جاء هذا المعنى في الكافي إذ ورد فيه أنّه سئل الإمام عن أطفال المؤمنين فقال إلى الله الله الله الله ويشعل ناراً فيأمرهم أن يلقوا أنفسهم في النار فمن ألقى نفسه سلم وكان سعيداً وجعل الله النار عليه برداً وسلاماً ومن إمتنع حرم من لطف الله الله .

إِلَّا أَنَّ هذا الحديث إضافةً إلى ضعف سنده يواجه إشكالات ومؤخذات في المتن أيضاً... وليس هنا مجال لبيانها وشرحها.

وبالطبع فإنّه لا مانع أن يُلحق الأطفال بالآباء ويكونوا معهم في الجنّة... إلّا أنّ الكلام هو هل الآية الآنفة ناظرة إلى هذا المطلب أم لا؟ وقد قلنا إنّ التعبير بـ ﴿ لَقَبِعتُهُمُ دُرّيَتُهُمُ بِإِبِهَانَ ﴾ ظاهره أنّ المقصود هو الكبار.

وعلى كلّ حال \_ وحيث إنّ إرتقاء الأبناء إلى درجة الآباء يمكن أن يوجد هذا التوهّم أنّه ينقص من أعمال الآباء ويُعطى للأبناء فإنّ الآية تعقّب بالقول: ﴿وها لُلتناهم ` هن معلهم هن شي.﴾.

وينقل ابن عبّاس عن النّبي تَنْتُنَّ أَنّه قال: «إذا دخل الرجل الجنّة سأل عن أبويه وزوجته وراده فيقال له إنّهم لم يبلغوا درجتَكَ وعملك. فيقول: ربّ قد عملت لي ولهم فيؤمر بالحاقهم به» ``.

ممّا ينبغي الإلتفات إليه أنّ القرآن يضيف في نهاية الآية: ﴿ كُلُّ لَمْرَى. بِمَا كَسِبُ رَهِينَ ﴾.

فلا ينبغي التعجّب من عدم إنقاص أعهال المتّقين، لأنّ هذه الأعهال مع الإنسان حيثًا كان، وإذا أراد الله أن يُلحق أبناء المتّقين بهم تفضّلاً منه ورحمة، فلا يعني ذلك أنّه سينقص من ثواب أعهالهم أي شيء!

وقال بعض المفسّرين: إنّ كلمة «رهين» هنا معناها مطلق، فكلّ إنسان مرهون بأعماله، سواءً أكانت صالحةً أم طالحة، ولا ينقص من جزاء أعماله شيء.

١. تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ١٣٩ (بتصرّف وتلخيص).

٢. الفعل «ألتناهم» مشتق من مادّة «ألّتَ» على وزن ثُبَتَ: ومعناه الإنقاص.

٣. تفسير المراغي، ج٧٧، ص٢٦.

ولكن مع ملاحظة أنّ هذا التعبير لا يتناسب والأعهال الصالحة، فإنّ بعض المفسّرين قالوا: إنّ «كلّ امرىء» هنا إشارة إلى أصحاب الأعهال السيّئة! وإنّ كلّ إنسان مسرهون بأعهاله السيّئة فهو حبيسها وأسيرها.

ويستدلّون أحياناً بالآيتين ٣٨ و ٣٩ من سورة المدثر... ﴿ كُلُّ نَفْسَ بِهَاكُسِيتَ رَهْيِنَةُ \* إِلَّا أصحاب اليهين﴾.

غير أنّ هذا التّفسير مع الإلتفات إلى سياق الآيات السابقة واللاحقة ـ التي تتكلّم في شأن المتّقين وليس فيها كلام على المشركين والجرمين ـ يبدو غير مناسب!

وقبال هذين التفسيرين الذين يبدو كلّ منها غير مناسب \_من بعض الوجوه \_هناك تفسير ثالث ينسجم مع صدر الآية والآيات السابقة والآيات اللاحقة، وهو أنّ من معاني «الرهن» في اللغة «الملازمة»، وإن كان معروفاً أنّه الوثيقة في مقابل الدين، إلّا أنّه يستفاد من كلهات أهل اللغة أنّ الرهن من معانيه الدوام والملازمة \.

بل هناك من يصرّح بأنّ المعنى الأصلي للرهن هو الدوام والثبوت، ويعدّ الرهن بمعنى الوثيقة من اصطلاحات الفقهاء، لذلك فإنّه حين يقال «نعمة راهـنة» فـعناها أنّهـا ثـابتة ومستقرّة ٢.

ويقول أمير المؤمنين في شأن الأمم السالفة: «هاهم رهائن القبور ومضامين اللحود» ".

فيكون معنى ﴿كلّ لهرى بهاكسب رهين﴾ أنّ أعال كلّ إنسان ملازمة له ولا تنفصل عنه أبداً، سواءً كانت صالحة أو طالحة، ولذلك فإنّ المتّقين في الجنّة رهينو أعالهم، وإذا كان أبناؤهم وذريّاتهم معهم، فلا يعنى ذلك أنّ أعالهم ينقص منها شيء أبداً.

وأمّا في شأن الآية ٣٩ من سورة المدثر التي تستثني أصحاب اليمين ممّا سبق، فيمكن أن تكون إشارةً إلى أنّهم مشمولون بألطاف لاحدّ لها حتى كأنّ أعهالهم لا أثر لها بالقياس إلى ألطاف الله ...

وعلى كلّ حال، فإنّ هذه الجملة تؤكّد هذه الحقيقة وهي أنّ أعمال الإنسان لا تنفصل عنه أبداً، وهي معه في جميع المراحل.

١. لسان العرب، مادّة رهن. ١. مجمع البحرين، مادّة رهن.

٣ نهج البلاغة، من كتاب له ٤٥.

٤. هناك تفاسير أخر في أصحاب اليمين سنتناولها ذيل الآية من سورة المدثر إن شاء الله.

وَأَمْدَذُنَهُم بِفَكِهَةِ وَلَحْرِمَمَا بَشَنَهُونَ ﴿ يَهَاكُأْسًا لَا لَغُو فِهَا وَلَا تَأْمِيهُ وَأَمْدُدُن ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُوْلُو مَكُنُونٌ ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَ لُونَ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُوْلُو مَكُنُونٌ ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَ لُونَ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَهُمْ وَلَا أَمْشَفِقِينَ ﴿ فَهُ وَاقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَ لُونَ السَّمُومِ ﴿ فَهُ إِنَّا حَكُنَا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوا لَبَرُ الرَّحِيمُ ﴿ فَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهَ الْمَوْفِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَى الْمُعْمَا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ الْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ ال

# التغسير

## مواهب أفرى لأهل المِنَّة:

أشارت الآيات المتقدّمة إلى تسعة أقسام من مواهب أهل الجنّة، وتشير الآيات محلّ البحث إلى خمسة أخر منها بحيث يستفاد من المجموع أنّ ما هو لازم للمهدوء والطمأنينة والفرح والسرور واللذّة مهيّأ لهم في الجنّة!

فتشير الآية الأولى من الآيات محلّ البحث إلى نوعين من طعام أهـل الجـنّة فـتقول: ﴿وَلُعِدِدِنَاهِم بِفَاكِهِة وَلِحِم مِمّا يشتهون﴾.

«أمددناهم» مشتق من الإمداد ومعناه العطاء والزيادة والإدامة... أي إنّ طـعام الجـنّة وفواكهها لا ينقص منهما شيء بتناولهما، وهما ليساكطعام الدنيا وفواكهها بحيث يتغيّران أو ينقصان.

والتعبير بـ ﴿مِمَا يَشْتَهُونَ ﴾ يدلُ على أنّ أهل الجنّة أحرار عَاماً في إنـتخاب الأطـعمة ونوعها وكميّتها وكيفيتها، فهما طلبوا فهو مهيء لهم... وبالطبع فإنّ طعام الجنّة غير منحصر بهذين النوعين اللحم والفاكهة، إلّا أنّها يُتّلان الطعام المهمّ، وتقديم الفاكهة عـلى اللـحم إشارة إلى أفضليّتها عليه.

ثمّ تشير الآية التالية إلى ما يشربه أهل الجنّة من شراب سائغ فتقول: ﴿يتنازعون فيها كأساً لالفو فيها ولا تأثيم ﴾ إ

حيث يناول أحدهم الآخر كؤوس الشراب الطاهر من الإثم والإفساد، ويـشربون شراباً سائغاً عذباً لذيذاً يهب النشاط خالياً من أي نوع من أنواع التخدير وفساد العقل! ولا يعقبه لغو ولا إثم، بل كلّه لذّة وإنتباه ونشاط «جسمي وروحاني».

وكلمة «يتنازعون» من مادّة التنازع ومعناه أخذ بعضهم من بعض، وقد يأتي للمخاصمة والتجاذب، لذلك قال بعض المفسّرين بأنّ أهل الجنّة يتجاذبون الشراب الطهور بعضهم من بعض على سبيل المزاح والسرور.

لكن كما يستفاد من كلمات أهل اللغة أنّ «التنازع» متى أطلق معه لفظ الكأس أو ما أشبه فعناء أخذ الكأس من يد الآخر! ولا يعني التخاصم أو التجاذب! وينبغي الإلتفات إلى هذه اللطيفة اللغوية وهي أنّ «الكأس» هي الإناء المملوء فإذا كان خالياً لا يطلق عمليه كأس!.

وعلى كلّ حال، فحيث إنّ التعبير بالكأس يُنداعى منه إلى الشراب المسكر في الدنيا فإنّ الآية تضيف قائلة ﴿لالفوفيها ولا تأثيم ﴾ ولا يصدر على أثرها عمل قبيح كما يعقب الشراب المسكر! فشراب هذه الكأس طهور نتى يجعلهم أكثر طهارة وخلوصاً.

أمّا النعمة الرابعة المذكورة لأهل الجنّة فوجود الخدم والغلمان إذ تقول الآية: ﴿وَيَطُوفُ عليهم عَلَمَانَ لَهُم كَأَنَّهُم لؤلؤه كُنُونَ﴾.

و «اللؤلؤ المكنون» هو اللؤلؤ داخل صدفه، وهو في هذه الحالة شفّاف وجميل إلى درجة لا توصف وإن كان خارج الصدف شفّافاً وجميلاً أيضاً، غير أنّ الهواء الملوّث والأيدي التي تتناوله كلّ ذلك يؤثّر فيه، فلا يبق على حالته الأولى من الشفّافية! فالعُلمان وخدمة الجنّة هم إلى درجة من الصفاء حتى كأنّهم اللؤلؤ المكنون كما يعبّر القرآن الكريم.

وبالرغم من أنّه لا حاجة في الجنّة إلى الخدمة، وما يطلبه الإنسان يجده أمامه، إلّا أنّ هذا بنفسه إكرام أو إحترام آخر لأهل الجنّة!

وقد ورد في حديث عن النّبي عَنَى النّبي عَنَى الله إنّ عن أهل الجنّة فقيل له: يارسول الله إنّ الغلمان هم كاللؤلؤ المكنون فكيف حالة المؤمنين؟ قال عَنَى الذي نفسي بيده فضل المخدوم على الخادم كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب أ.

١. قال الراغب في مفرداته: «الكأس» الإناء بما فيه من الشراب وقال في مجمع البحرين كذلك فإذا خلا الإناء ستى «قدحاً».

٢. رأَّجع تفاسير مجمع البيان، الكشَّاف، روح البيان، وروح الجنان.

والتعبير بـ (لهم) يدلّ على أنّ كلّ مؤمن له خدمة خاصّون به، وبما أنّ الجنّة ليست مكاناً للهمّ والحزن فإنّ الغلبان يلتذّون بخدمتهم المؤمنين!.

و آخر نعمة في هذه السلسلة من النعم هي نعمة الطمأنينة وراحة البال من كلّ عذاب أو عقاب إذ تقول الآية التالية: ﴿وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون \* قالوالِتّاكتًا قبل في أهلنا مشققين ﴾.

فع أنّنا كنّا نعيش بين ظهراني أهلنا وكان ينبغي أن نحسّ بالأمان والطمأنينة، إلّا أنّنا كنّا مشفقين... مشفقين أن تحدق بنا الحوادث المزعجة والمكدّرة لحياتنا وأن يصيبنا عذاب الله على حين غرّة في أيّة لحظة.

مشفقين أن يسلك أبناؤنا طريق الضلال، فيتيهوا في مفازة جردا، ويتحيّرواا

مشفقين أن يفجؤنا أعداؤنا القساة ويضيّقوا علينا الميدان! ولكن الله منّ علينا برحمته الواسعة: ﴿ قُمِنَ لِللهِ علينا ووقانا عذابِ السّموم﴾.

أجل: منّ الله الرحيم علينا فنجّانا من سجن الدنيا ووحشتها، وأنعم علينا في دار القرار وجنّات النعيم.

وحين يتذكّرون ماضيهم وجزئياته ويقيسونه بما هم عليه من حالة منعّمة! يعرفون قدر نعم الله ومواهبه الكبرى أكثر، وستكون تلك النعم ألذّ وأدعى للقلب، لأنّ القيم تتجلّى أكثر في القياس بين نعم الدنيا ونعم الآخرة.

والكلام الذي ينقله القرآن على لسان أهل الجنّة هنا يشير إلى إعترافهم بهذه الحقيقة وهي أنّ كون الله برّاً رحيماً يعرفه أهل الجنّة في ذلك الزمان أكثر من أي وقت مضى فيقولون: ﴿إِنّا كِنّا مِن قَبِل نَدْعُوهُ النّه هُو البرّ الرّحيم﴾.

إِلَّا أَنَّنَا نَعْرُفَ هَذَهُ الصّفات الآن بشكل واقعي أكثر ممّاكنًا نعرفها، إذ شمـلنا بـرحمــته العظيمة قبال هذه الأعيال التي لا تعدّ شيئاً وأحسن إلينا مع كلّ تلك الذنوب الكثيرة!.

أجل إنّ عرصة القيامة ونعم الجنّة مدعاة لتجلّي صفات الله وأسهائه، والمؤمنون يتعرّفون في عرصة القيامة على حقيقة أسهاء الله تعالى وصفاته أكثر من أي زمن آخر.

حتى الجحيم أيضاً تبيّن صفاته وحكمته وعدله وقدرته!

### بحوث

١-كلمة «يتساءلون» مشتقّة من السؤال، ومعناه الاستفهام، أي يسأل بعضهم بعضاً،

وهذا الفعل هنا يشير إلى أنّ أهل الجنّة يسأل بعضهم بعضاً عن ماضيه، لأنّ تـذكّر هـذه المسائل والنجاة من تلك الآلام والهموم والوصول إلى مثل هذه المواهب كلّ ذلك بنقسه تلذّذ أيضاً... وهذا يشبه تماماً «الإنسان» المسافر العائد من سفر محفوف بالمخاطر إلى محيط آمن، فهو يتحدّث مع من سافر معه عن ماكان في سفره ويعرب عن سروره لسلامته.

٣- كلمة «مشغقين» مشتقة من الإشغاق، وكها يقول الراغب في مفرداته معناه التوجّه المقرون بالخوف... فحين يتعدّى هذا اللفظ «الإشفاق» بـ «من» يكون مفهوم الحوف فيها أظهر، وإذا تعدّت بـ «في» يكون مفهوم التوجّه والعناية فيها أكثر!

والأصل أنّ هذه الكلمة مشتقّة من «الشفق» وهو النور المقرون أو المعزوج بشيء من الظلمة.

والآن ينبغي أن يُعرف مـمَّ كـانوا مشـفقين في الدنــيا وخــائفين؟ ولأي شيء كــانوا يتوجّهون؟؟

وهنا إحتالات ثلاثة وقد جمعناها في تفسير الآية إذ لا منافاة بينها جميعاً «الحنوف من الله والتوجّه إليه لنجاتهم \_والإشفاق من انحراف أهليهم والإلتفات إلى أمر التربية \_والحوف من الأعداء والتوجّه لحفظ أنفسهم في قبالهم» وإن كان المعنى الأوّل \_مع ملاحظة الآيات التالية وخاصّة فهمن الله علينا ووقانا عذاب السّموم > \_أقرب للنظر!

٣- التعبير «في أهلنا» بإطلاقه يحمل مفهوماً واسعاً حيث يصدق على جميع الأبناء والأزواج والأحباب، ويشير هذا التعبير إلى أنّ الإنسان في مثل هذا الجمع يحسّ بالأمن أكثر من أي مكان آخر، فإذا كان فيهم مشفقاً، فمن المعلوم حاله إذا كان في غيرهم!!

ويحتمل أيضاً أنَّ هذا التعبير يشير إلى أولئك المبتلين بأسرة غير مؤمنة، وكانوا خائفين حتى منهم، إلّا أنَّهم في الوقت ذاته قاوموا وحافظوا على استقلالهم بالإتّكال على الله ولطفه ولم يتلوّنوا بلون الأسرة.

٤- «السموم» يعني الحرارة التي تدخل في مسام البدن فتؤذي الإنسان، ويطلق على الربح التي تتسم بهذه السمة بريح السموم كما يطلق عذاب السموم على مثل هذا العذاب الذي تدخل حرارته مسام البدن فتؤذيه.

وأمّا إطلاق كلمة «السم» على المواد القاتلة فهو لائّها تنفذ في جميع أجزاء البدن! ٥- كلمة «البرّ» في الأصل تطلق على اليابسة في قبال البحر، ثمّ استعملت هذه الكلمة في من يعمل عملاً صالحاً وواسعاً حسناً، وأجدر بهذه الكلمة الذات المقدّسة، لأنّ لطمه وإحسانه عمّ العوالم كلّها.

# إرتباط الآيات ومضامينها:

قلنا أنّ هذه الآيات والآيات المتقدّمة تذكر أربعة عشر قسماً من نعم أهل الجنّة.

1- الجنّات ٢- النعيم ٣- السرور ٤- الأمان من عذاب جهنّم ٥- تناول الطعام والشراب السائغ في الجنّة ٦- الإتّكاء على السرر المصفوفة ٧- الأزواج من الحور العين ٨- الحاق الذرية التي تبعت آباءها بإيمان ٩- أنواع الفواكه اللذيذة ١٠- أنواع اللحم، ١١- ما تشتهي الأنفس ١٢- كؤوس الشراب الطهور ١٣- ويطوف عليهم غلمان لهم كأنّهم لؤلؤ مكنون ١٤- التساؤل عن أيّام الدنيا في مجالس يغمرها الأنس!

وهذه النعم بعضها مادّي وبعضها معنوي، ومع كلّ ذلك فإنّ نعم الجنّة الماديّة والمعنوية غير منحصرة بهذه النعم، بل ما هو مذكور هنا يعدّ جانب من جوانب نعم الجنّة! كانځ فَذَكَ عَنَّوْنِ الْمَنْوُنِ اللَّهُ الْمَنْ الْمَعْمُ الْمَالِيَ الْمَعْمُ الْمَعْمُ الْمَعْمُ الْمَعْمُ الْمَ الْمُعْمُ الْمَالُونِ اللَّهُ الْمَالُونِ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمَالُونِ اللَّهُ الْمَالُونِ اللَّهُ الْمُعْمَ الْمَالُونِ اللَّهُ الْمُعْمَ الْمَالُونِ اللَّهُ الْمُعْمَ الْمَالُونِ اللَّهُ الْمُعْمَ اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ ا

## سبب النّزول

جاء في رواية أنّ قريشاً اجتمعت في دار الندوة \ ليفكّروا في مــواجــهة دعــوة النّــبي الإسلامية التي كانت تعدّ خطراً كبيراً على منافعهم غير المشروعة.

فقال رجل من قبيلة «عبدالدار» ينبغي أن ننتظر حتى يموت، لأنّه شاعر على كلّ حال، وسيمضي عنّا كما مات زهير والنابغة والأعشى «ئىلائة شعراء جاهليون» وطوي بساطهم... وسيطوى بساط محمّد أيضاً بموته، قالوا ذلك وتفرّقوا فنزلت الآيات آنفة الذكر وردّت عليهم ..

## التفسير

# أمنيات المشركين وتمدّي القرآن:

كان الكلام في الآيات المتقدّمة عن قسم مهمّ من نعم الجنّة وثواب المتّقين وكان الكلام في الآيات التي سبقتها عن بعض عذاب أهل النار.

١. «دار الندوة» هي دار «قصي بن كلاب» جد العرب المعروف، وكانوا يجتمعون فيها للمشاورة في الأمور المهمّة، وكانت هذه الدار ذات مركزية في زمن المهمّة، وكانت هذه الدار ذات مركزية في زمن قصي بن كلاب نفسه (راجع سيرة ابن هشام، ج ٢، ص ١٣٤، و ج ١، ص ١٣٢).
 ٢. راجع تفسير المراغي، ج ٢٧، ص ٢١.

لذلك فإنَّ الآية الأولى من الآيات محلَّ البحث تخاطب النَّبي فتقول: ﴿فَذَكُرِ﴾!

لأن قلوب عشاق الحق تكون أكثر إستعداداً بسماعها مثل هذا الكلام، وقد آن الأوان أن تبيّن الكلام الحق لها!

وهذا التعبير يدلّ بوضوح أنّ الهدف الأصلي من ذكر جميع تلك النعم ومجازاة الفريقين هو تهيئة الأرضية الروحية لقبول حقائق جديدة! وفي الحقيقة فإنّه ينبغي على كلّ خطيب أن يستفيد من هذه الطريقة لنفوذ كلامه وتأثيره في قلوب السامعين.

ثم يذكر القرآن الإنهامات التي أطلقها أعداء النّبي الألدّاء المعاندون فيقول: ﴿فَعَا لَنْكَ بنعمت ربّك بكاهن والمجنون﴾.

«الكاهن» يطلق على من يخبر عن الأسرار الغيبية، وغالباً ما كان الكاهن يدّعي بأنّه له علاقة بالجنّ ويستمدّ الأخبار الغيبية منهم، وكان الكهنة في الجاهلية \_خاصّة \_كثيرين... ومن ضمنهم الكاهنان «سطيح» و«شق»، والكهنة أفراد أذكياء، إلّا أنّهم يستغلّون ذكاءهم فيخدعون الناس بادّعاءاتهم الفارغة.

والكهانة محرّمة في الإسلام وتمنوعة ولا يعتدّ بأقوال الكهنة! لأنّ أسرار الغيب خاصّة بعلم الله ولا يطلع غيبه إلّا من إرتضى من رسول وإمام وحسب ما تقتضيه المصلحة.

وعلى كلّ حال فإنّ قريشاً ومن أجل أن تشتّت الناس وتصرّفهم عن النّبي بَنْهَا لَم تقف تنهمه ببعض النّهم، فتارة تتّهمه بأنه كاهن، وتارة تتّهمه بأنه مجنون، والعجب أنّها لم تقف على تضاد الوصفين، لأنّ الكهنة أناس أذكياء والجانين على خلافهم!! ولعلّ الجمع بين الإفترائين في الآية إشارة إلى هذا التناقض في الكلام من قبل القائلين.

ثمّ يذكر القرآن الإنّهام الثالث الذي يخالف الوصفين السابقين أيضاً فيقول: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعَرَ نَتُربُّمن به ريب المنون ﴾.

فطالما هو شاعر فعلينا أن نصبر، إذ إنّ لأشعاره رونقها وجاذبيتها، فإذا حلّ به الموت وإنطوت أشعاره كما ينطوي سجل عمره وأودعت في ضمير النسيان فسنكون حينئذٍ في راحة من أمره!!.

وكما يُفهم من كتب اللغة فإنّ «المنون» مشتقّ من المنّ، وهو عملي معنيين: النعصان والقطع، وهذان المعنيان أيضاً بينهما مفهوم جامع!

ثمّ استعملت كلمة «المنون» في الموت أيضاً، لأنّه ينقص العدد ويقطع المدد.

وقد يطلق «المنون» على مرور الزمان، وذلك لأنّه يوجب الموت ويقطع العلائق وينقص النفر، كما يطلق «المنون» على الليل والنهار أحياناً، ولعلّ ذلك للمناسبة ذاتها ١.

وأمّا كلمة (ريب) فأصلها الشكّ والتردّد والوهم في الشيء الذي تنكشف أستاره بعدئذ فتتضح حقيقته!

وهذا التعبير يستعمل في شأن الموت، فيقال «ريب المنون» لأنّ وقت حـصوله غـير معلوم لا أصل تحقّقه <sup>٢</sup>!

إلا أن جماعة من المفسّرين قالوا إنّ المراد من «ريب المنون» في الآية محلّ البحث هـو حوادث الدهر، حتى انّه نقل عن ابن عبّاس أنّه قال حيث ما وردت كلمة «ريب» في القرآن فهي بمعنى الشكّ والتردّد، إلّا في هذه الآية من سورة الطور فعناها الحوادث".

وقال جماعة منهم أنّ المراد منه هو حالة الاضطراب، فيكون معنى «ريب المنون» على هذا القول هو حالة الإضطراب التي تنتاب أغلب الأفراد قبل الموت!

ويمكن أن يعود هذا التفسير (الأخير) على المعنى السابق، لأنّ حالة الشكّ والتردّد أساس الاضطراب، وكذلك الحوادث التي لم ينبّأ بها من قبل، فهي تقترن بنوع من الاضطراب والشكّ والتردّد، وهكذا فإنّ جميع هذه المفاهيم تنتهي إلى أصل «الشكّ والتردّد».

وبتعبير آخر، فإنّ للريب ثلاثة معانٍ مذكورة: الشكّ، والاضطراب، والحوادث، وهذه جميعاً من باب اللازم والملزوم!.

وعلى كلّ حال، فأولئك كانوا يطمئنون أنفسهم ويرضون خاطرهم بأنّ حوادث الزمان كفيلة بالقضاء على النّبي تَرَافِي وكانوا يتصوّرون أنّهم سيتخلّصون من هذه المشكلة العظمى التي أحدثتها دعوة النّبي تَرَافِي سائر المجتمع ... لذلك فإنّ القرآن يردّ عليهم بجملة موجزة مقتضبة ذات معنى غزير ويهدّد هؤلاء \_عمي القلوب \_عاطباً نبيّه فيقول: ﴿قُل تربّصوا فَإِنّى معتم من المعتربت عين المعتربت على المعتربت على المعتربة على المعتر

فأنتم تنتظرون تحقّق تصوّراتكم الساذجة التافهة!! وأنا أنتظر أن يصيبكم عذاب الله!. وعليكم أن تنتظروا أن ينطوي بموتي بساط الإسلام!! وأنا بعون الله أنتظر أن أجـعل

١. راجع لسان العرب، والمفردات للراغب، والمنجد، وتفسير القرطبي.

٢. راجع المفردات للراغب. ٢. تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦٢٤٢.

الإسلام يستوعب العالم كلّه في حياتي وأن يبتى بعد حياتي أيضاً مواصلاً طريقه دانماً! أجل... إنّما تعوّلون على تصوراتكم وخيالاتكم، وأنا أعتمد عملى لطف الله الخاصّ سبحانه.

ثم يوبخهم القرآن توبيخاً شديداً فيقول في شأنهم: ﴿ لَم تَامِرهم أَحلامهم بهذا لَم هم قوم طاغون ﴾ أ.

كان سَراةُ قريش يعرفون بين قومهم بعنوان «ذوي الأحلام»، أي أصحاب العقول، فالقرآن يقول: أي عقل هذا الذي يدّعي بأنّ وحي الساء \_الذي تكن فيه دلائل الحقّ والصدق \_شعر أو كهانة؟! وأن يزعم بأنّ حامله «النّبي» الذي عرف بالصدق والأمانة منذ عهد بعيد، بأنّه شاعر أو مجنون!؟

فبناءً على ذلك ينبغي أن يستنتج أنّ هذه النّهم والإفتراءات ليست ممّا تقول به عقولهم وتأمرهم به، بل أساسها طغيانهم وتعصّبهم وروح العصيان والقرّد... فما أن وجدوا منافعهم غير المشروعة في خطر حتى ودّعوا العقل!! ولوّوا رؤوسهم نحو الطغيان عناداً عن اتّباع الحقّ!.

«الأحلام» جمع حُلُم ومعناه العقل، ولكن كما يقول الراغب في مفرداته أنّ الحلم في الحقيقة بمعنى ضبط النفس والتجلّد عند الغضب، وهو واحد من دلائل العقل والدراية، ويشترك مع الحِلم على زنة العلم \_ في الجذر اللغوي!

وكلمة «الحُكُم» قد تأتي بمعنى الرؤيا والمنام ولا يبعد مثل هذا التّفسير في الآيــة محــلّ البحث... فكأنّ كلهاتهم ناتجة عن أحلامهم الباطلة!!

ومرّة أخرى بشير القرآن إلى اتّهام آخر \_ من اتّهاماتهم \_ الذي يعدّ الرابع في سلسلة انّهاماتهم فيقول: ﴿لَمْ يَقُولُونَ تَقُولُهُ بِلَ لَا يَوْمِنُونَ ﴾ .

«تقوّله»: مشتق من مادّة تقوّل على وزن تكلّف و ومعناه الكلام الذي يفتعله الإنسان بينه وبين نفسه دون أن يكون له واقع .

ا. هناك احتمالات وأقوال بين المفسّرين في معنى دأمه هنا أهي استفهامية أم منقطعة وبمعنى بل كلّ له رأيه فيها وإن كان الرأي الثاني أكثر ترجيحاً عندهم. إلا أنّ سياق الآيات يتناسب والمعنى الأوّل غير أنه ينبغي أن يُعرف بأنّ أم في مثل هذه المواطن ينبغي أن تكون مسبوقة بهمزة الاستفهام ولذلك فإنّ الفخر الرازي قدر لها ما يلي: (أأنزل عليهم ذكر أم تأمرهم أحلامهم بهذا) وهو يشير إلى أنّ الإسلام ينبغي أن يتبع دليل النقل أو العقل!..

أ. يقول صاحب تفسير مجمع البيان: «التقول» تكلّف ولا يقال ذلك إلّا في الكذب.

وهذه ذريعة أخرى من ذرائع المشركين والكفّار المعاندين لئلّا يستسلموا أمام القرآن الجيد ودعوة النّبي ﷺ وقد تكرّرت الإشارة إليها مراراً عديدة في آيات القرآن!.

غير أنّ القرآن يردّ عليهم ردّاً يدحرهم ويتحدّاهم متهكاً فيقول: ﴿فَلِيأْتُوا بِحديث مثله إن كانوا صادقين﴾.

فأنتم أناس مثله ولديكم العقل والقدرة على البيان والإطلاع والخبرة على أنواع الكلام فلِمَ لا يأتي مفكّروكم وخطباءكم وفصحاءكم بمثل هذا الكلام!

وجملة «فليأتوا» أمر تعجيزي، والهدف منه بيان عجزهم وعدم قدرتهم عــلى مجـــاراة القرآن.

وهذا ما يعبّر عنه في علم الكلام والعقائد بالتحدّي أي دعوة الخسالفين إلى المـعارضة والإتيان بالمثل «في مواجهة المعجزات!».

وعلى كلّ حال، فهذه آية من الآيات التي تبيّن إعجاز القرآن بجلاء، ولا يختصّ مفهومها بمن عاصروا النّبي ﷺ بل يشمل جميع الذين يزعمون \_بأنّ القرآن كلام بشر، وأنّه مفترى على الله \_على المتداد القرون والأعصار، فهم مخاطبون بهذه الآية أيضاً... أي ها توا حديثاً مثله إن كنتم تزعمون بانّه ليس من الله وأنّه كلام بشر.

وكما نعلم بأنّ نداء القرآن في هذه الآية والآيات المشابهة كان عالياً أبداً، ولم يستطع أي إنسان خلال أربعة عشر قرناً منذ بعثة النّبي ﷺ حتى يومنا هذا ــ أن يرد بجواب إيجابي.

ومن المعلوم أنّ أعداء الإسلام وخاصة أصحاب الكنيسة واليهود ينفقون ما لا يحصى من الأموال الطائلة للتبليغ ضدّ الإسلام، فما كان يمنعهم أن يدعوا قسماً منها تحت تصرّف أصحاب الفكر والقلم المخالفين لينهضوا بوجه معارضة القرآن ويكونوا مصداقاً لقوله تعالى: وفليأتوا بحديمه هثله وهذا العجز «العمومي» شاهد حي على أصالة هذا الوحي السهاوي يقول بعض المفسّرين في هذا الصدد شبئاً جديراً بالملاحظة فلا بأس بالإلتفات والإصغاء إليه...

«إنّ في هذا القرآن سرّاً خاصاً يشعر به كلّ من يواجه نصوصه ايتداءً قبل أن يبحث عن مواضع الإعجاز فيها... إنّه يشعر بسلطان خاصّ في عبارات هذا القرآن يشعر أنّ هنالك شيئاً ما وراء المعاني التي يدركها العقل من التعبير وأنّ هنالك عنصراً ما ينسكب في الحسّ بمجرّد الاستهاع لهذا القرآن، يدركه بعض الناس واضحاً ويدركه بعض الناس غامضاً،

ولكنّه على كلّ حال موجود ... هذا العنصر الذي ينسكب في الحسّ، يصعب تحديد مصدره، أهو العبارة ذاتها؟! أهو المعنى الكامن فيها، أهو الصور والظلال التي تشعّها؟ أهو الإيسقاع القرآني المخاص المتميّز من إيقاع سائر القول المصوغ من اللغة؟ أهي هذه العناصر كلها مجتمعة؟ أم أنّها هي وشيء آخر وراءها غير محدود!

ذلك سُرّ مستودع في كلّ نصَّ قرآني، يشعر به كلّ من يواجه نـصوص هـذا القـرآن إيتداءً... ثمّ تأتي وراءه الأسرار المدركة بالتدبير والنظر والتفكير في بناء القرآن كلّه» .

ولمزيد الإيضاح حول إعجاز القرآن من أبوابه المختلفة يراجع ذيل ألآية ٢٣ من سورة البقرة إذ ذكرنا هناك بحثاً مفصّلاً في هذا الصدد وكذلك ذيل الآية ٨٨ من سورة الإسراء. ٤٥٢٤

١. تفسير في ظلال القرآن، ج ٧، ص ٦٠٥.

### الآيات

أَمْ خُلِفُوا مِنْ غَيْرِشَى عِ أَمْ هُمُ الْحَلِفُون ﴿ أَمْ خَلَفُوا السَّمَوَتِ وَ الْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴾ أَمْ خَلَفُوا السَّمَوَتِ وَ الْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴾ أَمْ عَندَ هُمْ حَزَا بِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ الْمُصَيِّعِلُ رُونَ ﴾ أَمْ لَمُ مُسْتَمِعُ مُ مِسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مِسْتَمِعُ مُ مِنْ مُ مُسْتَمِعُ مُ مِسْتَمِعُ مُ مِسْتَمِعُ مُ مِسْتَمِعُ مُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مِنْ مُ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَعِمُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِعُ مُسْتَعُ مُسْتُمُ مُ مُسْتَمِعُ مُ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِ مُسْتَمِعُ مُسْتَمِعُ مُسْتُمُ مُسْتُونُ مُسْتَمِ مُسْتُمُ مُسُلِقًا مُسْتَمِعُ مُسْتُمُ مُسُمُ اللّهُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ اللّمُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ المُسْتُمُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ مُسْتَمِ مُسْتَمِ مُسْتُمُ مُسُلِقً مُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ مُ مُسْتُمُ مُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ مُسْتُمُ مُ مُسْتُمُ م

## التفسير

## ما هو كلامكم المقَّ؟

هذه الآيات تواصل البحث الاستدلالي السابق ـ كذلك ـ وهـي تـناقش المـنكرين للقرآن ونبوّة محمد عَلِيَةً وقدرة الله سبحانه.

وهي آيات تبدأ جميعها بدهام» التي تفيد الاستفهام وتشكّل سلسلة من الاستدلال في أحد عشر سؤالاً متتابعاً (بصورة الاستفهام الإنكاري)، وبتعبير أجلى: إنّ هذه الآيات تسدّ جميع الطرق بوجه الخالفين فلا تدع لهم مهرباً في عبارات موجزة ومؤثّرة جدّاً بحيث ينحني الإنسان لها من دون اختياره إعظاماً ويعترف ويقرّ بإنسجامها وعظمتها، فأوّل ما تبدأ به هو موضوع الخلق فتقول: ﴿ لَم خُلقُول مِن غير في م الخالقون ﴾ أ

وهذه العبارة الموجزة والمقتضبة في الحقيقة هي إشارة إلى «برهان العمليّة» المعروف الوارد في الفلسفة وعلم الكلام لإثبات وجود الله، وهو أنّ العالم الذي نعيش فيه ممّا لاشكّـــ

ا· هناك تفسيرات أخر وإحتمالات متعدّدة في وجوء هذه الآية، منها أنّ مفادها: هل خلقوا بلا هدف ولم يك عليهم أيّة مسؤولية؟!... وبالرغم أنّ جماعة من المفسّرين إختاروا هذا الوجه إلّا أنّه مع الإلتفات لبقيّة الآية: ﴿أم هم الخالقون﴾ يتّضح أنّ العراد هو ما ذكر في العتن، أي خُلقوا من دون علّة. أم هم علّة أنفسهم؟!.

فيه ...حادث (لائّه في تغيير دائم، وكلّ ما هو متغيّر فهو في معرض الحوادث، وكلّ ما هو في معرض الحوادث محال أن يكون قديمًا وأزليّاً).

والآن ينقدح هذا السؤال، وهو إذا كان العالم حادثاً فلا يخرج عن الحالات الخـمس التالية:

ا\_ وُجد من دون علّة!

٧\_ هو نفسه علَّة لنفسه.

٣\_ معلولات العالم علَّة لوجوده.

٤\_ إنَّ هذا العالم معلول لعلَّة أخرى وهي معلولة لعلَّة أخرى إلى ما لا نهاية.

٥. إنّ هذا العالم مخلوق لواجب الوجود الذي يكون وجوده ذاتياً له.

وبطلان الاحتالات الأربع المتقدّمة واضح، لأنّ وجود المعلول من دون علّة محال، وإلّا فينبغي أن يكون كلّ شيء موجوداً في أي ظرف كان، والأمر ليس كذلك!

والاحتال الثاني وهو أن يوجد الشيء من نفسه محال أيضاً، لأنّ سفهومه أن يكون موجوداً قبل وجوده، ويلزم منه إجتاع النقيضين [فلاحظوا بدقّة].

وكذلك الاحتمال الثالث وهو أنّ مخلوقات الإنسان خلقته، وهو واضح البطلان إذ يلزم منه الدور!.

وكذلك الاحتال الرابع وهو تسلسل العلل وترتب العلل والمعلول إلى ما لانهاية أيضاً عال، لأنّ سلسلة المعلولات اللامحدودة مخلوقة، والمخلوق مخلوق ويحتاج إلى خالق أوجده، ترى هل تتحوّل الأصفار التي لانهاية لها إلى عدد؟! أو ينفلق النور من ما لانهاية الظلمة؟! وهل يولد الغنى من ما لانهاية له في الفقر والفاقة؟

فبناءً على ذلك لا طريق إلا القبول بالاحتال الخامس، أي خالقية واجب الوجود [فلاحظوا بدقة أيضاً].

وبما أنّ الركن الأصلي لهذا البرهان هو نني الاحتمالين الأوّل والثاني فإنّ القرآن إقتنع به لحسب.

والآن ندرك جيّداً وجه الاستدلال في هذه العبارات الموجزة!

الآية التالية تثير سؤالاً آخر على الإدّعاء في المرحلة الأدنى من المرحلة السابقة فتقول: ﴿ أَمْ خَلِقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْفِي ﴾.

فإذا لم يوجدوا من دون علّة ولم يكونوا علّة أنفسهم أيضاً، فهل هم واجبو الوجود فخلقوا السهاوات والأرض؟! وإذا لم يكونوا قد خلقوا الوجود، فهل أوكل الله إليهم أمر خلق السهاء والأرض؟ فعلى هذا هم مخلوقون وبيدهم أمر الخلق أيضاً!!.

من الواضح أنّهم لا يستطيعون أن يدّعوا هذا الإدّعاء الباطل، لذلك فإنّ الآية تخــتتم بالقول: ﴿بِلِ لا يوقنون﴾!

أجل، فهم يتذرّعون بالحجج الواهية فراراً من الإيمان!

ثمّ يتساءل القرآن قائلاً: فإذا لم يدّعوا هذه الأمور ولم يكن لهم نصيب في الخلق، فهل عندهم خزائن الله ﴿ أَم عندهم خزائن أَله هم المصيطرون ﴾ على جميع العوالم وفي أيديهم أمور الخلائق؟!

انّهم لا يستطيعون ـ أن يدّعوا أبداً أنّ عندهم خزائن الله تعالى، ولا يملكون تسلّطاً على تدبير العالم، لأنّ ضعفهم وعجزهم إزاء أقل مرض بل حتى على بعوضة تافهة وكذلك احتياجهم إلى الوسائل الابتدائية للحياة خير دليل على عدم قدرتهم وفقدان هيمنتهما وإنّا يجرّهم إلى إنكار الحقائق هوى النفس والعناد وحبّ الجاه والتعصّب والأنانية!.

وكلمة: «مصيطرون» إشارة إلى أرباب الأنواع التي هي من خرافات القدماء، إذ كانوا يعتقدون أنّ كلّ نوع من أنواع العالم إنساناً كان أمّ حيواناً آخر أم جماداً أم نباتاً له مدبّر وربّ خاص يدعى بربّ النوع ويدعون الله «ربّ الأرباب» وهذه العقيدة تعدّ في نظر الإسلام «شركاً» والقرآن في آياته يصرّح بأنّ التدبير لجميع الأشياء هو لله وحده ويصفه بربّ العالمين.

وأصل هذه الكلمة من «سَطْر» ومعناه صفّ الكلهات عند الكتابة، و «المسيطر» كلمة تطلق على من له تسلّط على شيء ما ويقوم بتوجيهه، كها أنّ الكاتب يكون مسيطراً على كلهاته (وينبغي الإلتفات إلى أنّ هذه الكلمة تكتب بالسين وبالصاد على السواء مسيطر ومصيطر فهما بمعنى واحد وإن كان الرسم القرآني المشهور بالصاد «مصيطر»).

ومن المعلوم أنَّه لامنكرو النبوَّة ولا المشركون في العصر الجاهلي ولا سواهما يدَّعي أيَّاً

الخزائن، جمع «الخزينة» ومعناها مكان كلّ شيء محفوظ لا تصل إليه اليد ويدّخر فيه ما يريد الإنسان
 يقول القرآن في هذا الصدد ﴿ وإن من شيء إلّا عندنا خزائنه وما تنزّله إلّا بقدر معلوم ﴾ الحجر، ٢١.

من الأمور الخمسة التي ذكرها القرآن، ولذلك فإنّه يشير إلى موضوع آخر في الآية التالية فيقول: إنّ هؤلاء هل يدعون أنّ الوحي ينزل عليهم أو يدعون أنّ لهم سُلّماً يرتقون عليه إلى السماء فيستمعون إلى أسرار الوحى: ﴿ لُم لِهِم سُلّم يستمعون فيه ﴾.

وحيث إنّه كان من الممكن أن يدّعوا بأنّهم على معرفة بأسرار السهاء فإنّ القرآن يطالبهم مباشرة بعد هذا الكلام بالدليل فيقول: ﴿فلياس مستحمهم بسلطان مبين﴾.

ومن الواضع أنّد لو كانوا يدّعون مثل هذا الادّعاء ف إنّه لا يستجاوز حدود الكلام فحسب، إذ لم يكن لهم دليل على ذلك أبداً '.

ثمّ يضيف القرآن قائلاً: هل صحيح ما يزعمون أنّ الملائكة أناث وهم بنات الله؟! ﴿ لَم له البناس ولكم البنون﴾ ؟!

وفي هذه الآية إشارة إلى واحد من إعتقاداتهم الباطلة، وهو استياؤهم من البنات بشدّة، وإذا علموا أنهم رزقوا من أزواجهم «بنتاً» اسودّت وجوههم من الحياء والخجل! ومع هذا فإنهم كانوا يزعمون أنّ الملائكة بنات الله، فإذا كانوا مرتبطين بالملأ الأعمل ويعرفون أسرار الوحي، فهل لديهم سوى هذه الخرافات المضحكة... وهمذه العمقائد المخجلة؟!

وبديهي أنّ الذكر والأنثى لا يختلفان في نظر القيمة الإنسانية... والتعبير في الآية المتقدّمة هو في الحقيقة من قبيل الاستدلال بعقيدتهم الباطلة ومحاججتهم بها.

والقرآن يؤكّد \_ في آيات متعدّدة \_على نني هذه العقيدة الباطلة ويحاكمهم في هذا الجال ويفضحهم 'ا!

ثم يتنازل القرآن إلى مرحلة أخرى، فيذكر واحداً من الأمور التي يمكن أن تكون ذريعة لرفضهم فيقول: ﴿ لَم تسالهم لَجِرا فهم من مغرم مثقلون﴾.

١. «شلم» يعني «المصعد» كما يأتي بمعنى أية وسيلة كانت وقد اختلف المفسّرون في المراد من الآية فأيّ شيء كانوا يدعونه؟! فقال بعضهم: ادعوا الوحي وقال آخرون هو ما كانوا يدعونه في النّبي بأنّه شاعر أو مجنون أو ما كانوا يدّعون من الأنداد والشركاء فله... وفسّر بعضهم ذلك بنفي نبوّة محمّد عَبَيْرَالُهُ «ولا مانع من الجمع بين هذه المعانى وإن كان المعنى الأوّل أجلى».

٢. كانت لنا بعوث مفصّلة في سبب جعل العرب الملائكة بنات الله في الوقت الذي كانوا يستاءون من البنات، وذكرنا الدلائل الحيّة التي أقامها القرآن ضدّهم فليراجع ذيل الآية ٥٧ سورة النحل وذيل الآية ١٤٩ من سورة السامات.

«المغرم» على وزن مغنّم وهو ضدّ معناه \_أي ما يصيب الإنسان من خسارة أو ضرر دون جهة، أمّا الغريم فيطلق على الدائن والمدين أيضاً.

و «المُثقَل» مشتق من الأثقال، ومعناه تحميل العبء والمشقّة، فبناءً على هـذا المـعنى يكون المراد من الآية: تُرى هل تطلب منهم غرامة لتبليغ الرسالة فهم لا يـقدرون عـلى أدائها ولذلك يرفضون الإيمان؟!

وقد تكرّرت الإشارة في عدد من الآيات القرآنية لا في النّبي فحسب، بل في شأن كثير من الأنبياء، إذ كان من أوائل كلمات النبيين قولهم لأنمهم: لا نريد أجراً على إبلاغنا الرسالة اليكم... ليثبت لهؤلاء الأقواء أنّ الأنبياء لا يتحركون في أداء الرسالة من موقع المصلحة الشخصية ولئلًا تبق ذريعة للمتذرّعين أيضاً.

ومرّة أخرى يخاطبهم القرآن متسائلاً ﴿ أَم عندهم الفيب فهم يكتبون فهؤلاء يدّعون أنّ النّبي شاعر وينتظرون موته لينطوي بساطه وينتهي كلّ شيء بموته و تلتى دعوته في سلّة الإهمال، كما تقدّم في الآية السابقة ذلك على لسان المشركين إذ كانوا يقولون ... ﴿ نتربّص به ريب المنون ﴾ ».

هن أين لهم أنّهم سيبقون أحياء بعد وفاة النّبي؟! ومن أخبرهم بالغيب؟!

و يحتمل أيضاً أنّ القرآن يقول إذا كنتم تدّعون معرفة الأسرار الغيبية وأحكام الله ولستم بحاجة إلى القرآن ودين محمّد فهذا كذب عظيم '.

ثم يتناول القرآن إحتالاً آخر فيقول: لو لم يكن كلّ هذه الأمور المتقدّمة، فلابد أنهم يتآمرون لقتل النّبي وإجهاض دعوته ولكن ليعلموا أنّ كيد الله أعلى وأقوى من كيدهم: ﴿ لَمْ يَرِيدُونَ كَيْدُ لَهُ أَعْلَى وَأَقُوى مَن كَيْدُهُمْ:

والآية الآنفة يطابق تفسيرها تفسير الآية ٥٤ من سورة آل عمران التي تقول: ﴿ومكروا ومكرالله والله خير الماكرين﴾.

واحتمل جماعة من المفسّرين أنّ المراد من الآية محلّ البحث هو: «انّ مؤامراتهم ستعود

إ. قال بعض المفسّرين أنّ المراد بالغيب هو اللوح المحفوظ، وقال بمعضهم: بــل هــو إنسارة إلى ادّعــاءات المشركين وقولهم إذ كانت القيامة فسيكون لنا عند الله مقام كريم. إلّا أنّ هذه التفاسير لا تتناسب والآية محلّ البحث ولا يرتبط بعضها ببعض.

٢٠ «الكيد» على وزن «صيد» نوع من الحيلة وقد يستعمل في التحيّل إلى سبيل الخير، إلّا أنّه غالباً ما يستعمل في الشرّ، وتعني هذه الكلمة المكر والسعى أو الجدّ كما تعني الحرب أحياناً.

عليهم أخيراً وتكون وبالاً عليهم...» وهذا المعنى يُشبه ما ورد في الآية ٤٣ من سورة فاطر: ﴿ولا يحيق المكر السّيّ. الله بأهله﴾.

والجمع بين التّفسيرين الآنفين ممكن ولا مانع منه.

ويمكن أن يكون لهذه الآية إرتباط آخر بالآيه المتقدّمة، وهو أنّ أعداء الإسلام كانوا يقولون: ننتظر موت محمد. فالقرآن يردّهم بالقول بأنّهم ليسوا خارجين عن واحد من الأمرين التاليين... أمّا أنّهم يدّعون بأنّ محمّداً يموت قبل موتهم حتف أنسفه. فللزم هذا الإدّعاء أنّهم يعلمون الغيب، وأمّا أنّ مرادهم أنّه سيمضي بمؤامراتهم فالله أشدّ مكراً ويردّ كيدهم إليهم، فهم المكيدون!

وإذا كانوا يتصوّرون أنّ في اجتماعهم في دار الندوة ورشق النّبي بالنّهم كالكهانة والجنون والشعر أنّهم سينتصرون على النّبي فهم في منتهى العمى والحمق، لأنّ قدرة الله فوق كملّ قدرة، وقد ضمن لنبيّه السلامة والنجاة حتى يبلّغ دعوته العالمية.

وأخيراً فإنّ آخر ما يثيره القرآن من أسئلة في هذا الصدد قوله: ﴿ لَم لَهُم لِلَّهُ غَيْرِ لَلْهُ ﴾؟! ويضيف \_ منزّهاً \_ ﴿ سِبِعَانَ لَللهِ مِمَّا يِشْرِكُونَ ﴾.

فعلى هذا لا أحد يستطيع أن يمنعهم من الله ويحميهم، وهكذا فإنّ القرآن يستدرجهم ويضعهم أمام استجواب عجيب وأسئلة متّصلة تؤلّف سلسلة متكاملة مؤلّفة من أحد عشر سؤالاً! ويضطرهم مرحلة بعد مرحلة إلى التراجع!! والتنازل من الإدّعاءات الفارغة ثمّ يوصد عليهم سُبُلَ الفرار كلّها ويحاصرهم في طريق مغلق!.

كم هي رائعة إستدلالات القرآن وكم هي متينة أسئلته وإستجوابه!... فلو أنّ أيّ واحد منهم كان يعيش الروح الباحثة عن الحقّ لأذعن أمام هذه الأسئلة واستسلم لها.

الطريف أنّ الآية الأخيرة من الآيات محلّ البحث لا تذكر دليلاً لنني المعبودات ممّا سوى الله، و تكتنى بتنزيه الله ﴿ سبحان الله معًا يشركون﴾.

وذلك لأنّ بطلان ألوهية الأصنام والأوثان المصنوعة من الأحجار والخشب وغيرهما مع ما فيها من ضعف واحتياج أجلى وأوضح من أي بيان وتفصيل آخر، أضف إلى كلّ ذلك فإنّ القرآن استدلّ على إيطال هذا الموضوع بآيات متعدّدة غير هذه الآية. 

# التفسير

# إنَّك بأعينناا

تعقيباً على البحث الوارد في الآيات المنتقدّمة الذي يناقش المشركين والمنكرين المعاندين، هذا البحث الذي يكشف الحقيقة ساطعة لكلّ إنسان يطلب الحق، تميط الآيات محلّ البحث النقاب عن تعصّبهم وعنادهم فتقول: ﴿وَانَ يَرُوا كَسَفًا مِنَ السّما، ساقطاً يقولوا سحاب مركوم ﴾ .

إنَّ هؤلاء المشركين معاندون إلى درجة إنكارهم الحقائق الحسيَّة وتفسيرهم الحجارة الساقطة من السماء بالسحاب، مع أنَّ كلَّ من رأى السحاب حين ينزل ويقترب من الأرض لم يجده سوى بخار لطيف، فكيف يتراكم هذا البخار اللطيف ويتبدَّل حجراً!؟

وهكذا يتضح حال هؤلاء الأشخاص إزاء الحقائق المعنوية!! أجل ان ظلمة الإثم وعبادة الهوى والعناد كلّ ذلك يحجب أفق الفكر السليم فيجعله متجهماً حتى تنجر عاقبة أمره إلى إنكار الحسوسات وبذلك ينعدم الأمل في هدايته.

١٠ والكِشْفُ، على وزن وفِشْق، ـ معناه القطعة من كلّ شيء، ومع ملاحظة بقيّة التعبير. ومن السماء»: ينظهر المراد منه هنا القطعة من حَجر السماء، وقد دلّت عليه بعض كتب اللغة وهذه الكلمة تجمع على كِسَف على وزن عِنْب، إلّا أنّ أغلب المفسّرين يرون بأنّ الكلمة هنا مفردة وظاهر الآية أنّها مفردة أيضاً، لأنّها وصفتها بالمفرد ساقطاً.

و «المركوم» معناه المتراكم، أي ما يكون بعضه فوق بعض!

لذلك فإنّ الآية التالية تضيف بالقول: ﴿فدرهم حتى يلاقوا يومهم الّذي فيه يصعقون﴾.

وكلمة «يُصعقون» مأخوذة من صعق، والإصعاق هو الإهلال، وأصله مشتق من الصاعقة، وحين أنّ الصاعقة تُهلك من تقع عليه فإنّ هذه الكلمة استعملت بمعنى الإهلاك أبضاً.

وقال بعض المفسّرين أنّ هذه الجملة تعني الموت العامّ والشامل الذي يقع آخر هــذه الدنيا مقدّمة للقيامة.

إِلَّا أَنَّ هذا التَّفسير يبدو بعيداً، لاَنَّهم لا يبقون إلى ذلك الزمان بل الظاهر هو المـعنى الأوّل، أي دعهم إلى يوم موتهم الذي يكون بدايةً لجازاتهم والعقاب الأخروي!

ويتبيّن تمّا قلنا أنّ جملة «ذرهم» أمر يُفيد التهديد، والمراد منه أنّ الإصرار على تبليغ مثل هؤلاء الأفراد لا يجدى نفعاً إذ لا يهتدون.

فبناءً على ذلك لا ينافي هذا الحكم إدامة التبليغ على المستوى العامّ من قبل النّبي ﷺ ولا ينافي الأمر بالجهاد، فما يقوله بعض المفسّرين أنّ هذه الآية نسخت آيات الجهاد غير مقبول!

ثم يبين القرآن في الآية التالية هذا اليوم فيقول: ﴿يوم لا يعني منهم كيدهم شيئاً ولا هم ينصرون﴾.

ثمّ تضيف الآية أنّه لا ينبغي لهؤلاء أن يتصوّروا أنّهم سيواجهون العذاب في البرزخ وفي القيامة فحسب، بل لهم عذاب في هذه الدنيا أيضاً: ﴿وَإِنْ لِلَّذِينَ ظَلِمُوا مَذَلُهَا دُونَ ذَلَكَ وَلَكُنَّ لَكُونِ لِلَّذِينَ ظَلِمُوا مَذَلُهَا دُونَ ذَلَكَ وَلَكُنَّ لَكُونِهُم لايعلمون﴾.

أجل، إنَّ على الظالمين أن ينتظروا في هذه الدنيا عذاباً كعذاب الأمم السابقة كالصاعقة والزلازل والكسف من السهاء والقحط أو القتل على أيدي جيش التوحيد كها كان ذلك في معركة بدر وما أبتلي به قادة المشركين فيها إلّا أن يتيقظوا ويتوبوا ويعودوا إلى الله آيبين منيبين.

وبالطبع فإنّ جماعة منهم أبتلوا بالقحط والمحل، ومنهم من قتل في معركة بدر كها ذكرنا آنفاً ــ إلّا أنّ طائفة كبيرة تابوا وأنابوا والتحقوا بصفوف المسلمين الصادقين فشــملهم الله بعفوه أ.

وجملة ﴿وَلَكُنَّ أَكْثُرُهُم لايعلمون ﴾ تشير إلى أنَّ أغلب أولئك الذين ينتظرهم العذاب في الدنيا والآخرة هم جهلة، ومفهومها أنَّ القليل منهم يعرف هذا المعنى، إلَّا أنَّه في الوقت ذاته يُصرِّ على الخالفة لما فيه من اللجاجة والعناد عن الحقّ.

وفي الآية التالية يخاطب القرآن نبيّه ويدعوه إلى الصبر أمام هذه النّهم والمثبّطات وأن يستقيم فيقول: ﴿واصبر لحكم ربّك ﴾ أ

فإذا ما اتّهموك بأنّك شاعر أو كاهن أو مجنون فاصبر، وإذا زعموا بأنّ القرآن مفترى فاصبر، وإذا أصرّوا على عنادهم وواصلوا رفضهم لدعوتك بـرغم كـلّ هـذه البراهـين المنطقيّة فاصبر، ولا تضعف همتك ويفتر عزمك: ﴿فَإِنَّكَ بِأُمِينَنَا ﴾ !.

نحن نرى كلّ شيء ونعلم بكلّ شيء ولن ندعك وحدك.

وجملة ﴿فَاتُك بِأَعِينَنا﴾ تعبير لطيف جدّاً حاكٍ عن علم الله وكذلك كون النّبي مشمولاً بحياية الله الكاملة ولطفه!

أجل، إنّ الإنسان حين يحسّ بأنّ قادراً كبيراً ينظره ويرى جميع سعيه وعمله ويحميه من أعدائه فإنّ إدراك هذا الموضوع يمنحه الطاقة والقوّة أكثر كما يحسّ بالمسؤولية بصورة أوسع.

وبما أنّ الحاجة لله وعبادته وتسبيحه وتقديسه وتنزيهه والإلتجاء إلى ذاته المقدّسة كلّ هذه الأمور تمنح الإنسان الدّعة والاطمئنان والقوّة، فإنّ القرآن يعقّب على الأمر بــالصبر بالقول: ﴿وسبّح بحد ربّك حين تقوم ﴾.

سبّحه حين تقوم سحراً للعبادة وصلاة الليل.

١٠ من قال بأنّ جملة «فيه يصعقون» تشير إلى يوم القيامة فسّر العذاب «في الآية» محلّ البحث بعذاب البرزخ في القبر، إلّا أنّه حيث كان تفسيرها ضعيفاً فهذا الاحتمال ضعيف أيضاً.

٢- قد يكون المراد من وحكم ربّك هو تبليغ حكم الله الذي أمر النّبي به، فعليه أن يَصبر عند إبلاغه، أو أنّه عذاب الله الذي وُعد أعداؤه به أي: اصبر يارسول الله حتى يعذّبهم الله، أو المراد منه أوامر أي بما أنّ الله أمرك فاصبر لحكمه، والجمع بين هذه المعاني وإن كان ممكناً إلّا أنّ التفسير الأوّل يبدو أقرب خاصّة بملاحظة فإنّك بأعيننا.

...وحين تنهض من نومك لأداء الصلاة الواجبة.

...وحين تقوم من أي مجلس ومحفل، فسبّحه واحمده.

وللمفسّرين أقوال مختلفة في تفسير هذه الآية، إلّا أنّ الجمع بين هذه الأقـوال ممكـن أيضاً، سواءً كان الحمد التسبيح سحراً، أو عند صلاة الفريضة، أو عند القيام من أي مجلس كان.

أجل، نوّر روحك وقلبك بتسبيح الله وحمده فإنّها يمنحان الصفاء... وعطر لسانك بذكر الله... واستمدّ منه المدد واستعدّ لمواجهة أعدائك!.

وقد جاء في روايات متعدّدة أنّ النّبي ﷺ حين كان يقوم من مجلسه كان يسبّح الله و يحمده و يقول: «إنّه كفّارة المجلس» .

ومن ضمن ما كان يقول بعد قيامه من مجلس كما جاء في بعض الأحاديث عمنه: «سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك!».

وسأل بعضهم رسول الله تَنَافِقُ عن هذه الكلمات فقال: «هنّ كلمات عملمنيهنّ جمبر ثيل كفّارات لما يكون في المجلس» .

ثمّ يضيف القرآن في آخر آية من الآيات محلّ البحث قائلاً: ﴿وَمِن اللَّيْلُ فَسَبْحَهُ وَلِدِبُارِ النَّجُومِ ﴾.

وقد فسر كثير من المفسّرين جملة ﴿ومن الليل فسبّحه ﴾ بصلاة الليل، وأمّا إدبار النجوم فقالوا هي إشارة إلى «نافلة الصبح» التي تؤدّي عند طلوع الفجر وإختفاء النجوم بنور الصبح.

كما ورد في حديث عن علي على أنّ المراد من «إدبار النجوم» هو «ركعتان قبل الفجر» نافلة الصبح اللتان تؤدّيان قبل صلاة الصبح وعند غروب النجوم، أمّا «إدبسار السجود» الوارد ذكرها في الآية ٤٠ من سورة «ق» فإشارة إلى «ركعتان بعد المغرب» «وبالطبع فإنّ نافلة المغرب أربع ركع إلّا أنّ هذا الحديث أشار إلى ركعتين منها فحسب» .

وعلى كلّ حال، فإنّ العبادة والتسبيح وحمد الله في جوف الليل وعند طلوع الفجر لها صفاؤها ولطفها الخاص، وهي في منأى عن الرياء، ويكون الاستعداد الروحي لها أكثر في

١. تفسير الميزان، ج ١٩، ص ٢٤. ٢٠ تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٢٠.

٣. تفسير مجمع البيآن، ج ٩، ص ١٥٠، ذيل الآية ٤٠ من سورة ق.

ذلك الوقت، لأنّ الإنسان يكون فيه بعيداً عن أمور الدنيا ومشاكلها، والإستراحة في الليل تمنح الإنسان الدّعة، فلا صخب ولا ضجيج، وفي الحقيقة هذه الفترة تقترن بالوقت الذي عُرج بالنّبي إلى السهاء، فبلغ قاب قوسين أو أدنى يناجي ربّه ويدعوه في الخلوة!

ولذلك فقد عوّلت الآيات محلّ البحث على هذين الوقتين، ونقرأ حديثاً عن النّبي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

اللهم وفَّقنا للقيام في السحر ومناجاتك طوال عمرنا.

اللهم اجعل قلوبنا مطمئنة بعشقك ونؤرها بمحبّتك وأملأها إيماناً بلطفك.

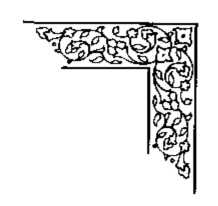
اللهمّ منّ علينا بالصبر والإستقامة في مقابل الشياطين وقوى الشر ومؤامسرات أعسدائك وكيدهم لنتأشى برسولك فنعيش على هديه ونعوت على سنّته.

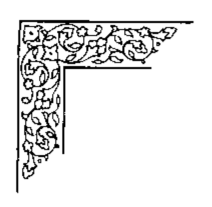
آمین یا ربّ العالمین

نهاية سورة الطّور

8003

١. تفسير القرطبي ج ٩ ص ٦٢٥١ ذيل الآيات مورد البحث.

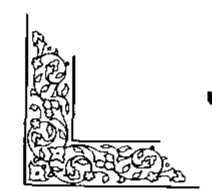


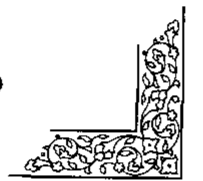




سورة الذجم

وعدد آياتها اثنان وستّون





### «سورة النّجم»

#### ممتوى الشورة:

هذه السورة كما يقول بعض المفسّرين هي أوّل سورة تلاها النّبي جهراً وبصوت عالٍ في حرم مكّة بعد أن أضحت دعوته علناً... وأصغى إليها المشركون وسجد لها جميع المسلمين حتى المشركون (.

وهذه السورة كما يعتقد بعض المفسّرين نزلت في شهر رمضان من السنة الخامسة للبعثة أ!

وقال بعضهم إنّ هذه السورة هي السورة الأولى التي نزلت فيها سجدة واجبة بمكّة ؟. لكن مع ملاحظة أنّ سورة العلق كها هو معروف نزلت قبلها وفي آخرها آية سجدة واجبة فإنّ هذا القول يبدو بعيداً.

وعلى كلّ حال، فإنّ هذه السورة \_لكونها مكيّة \_تحمل بين ثناياها بحوثاً في الأصول الاعتقادية خاصّة «النبوّة والمعاد» وفيها تهديد ووعيد وإنذارات مكرّرة لإيقاظ الكفّار وردعهم عن غيّهم!

ويمكن تقسيم محتوى هذه السورة إلى سبعة أقسام:

۱- بدایة السورة تتحدّث بعد القَسَم العمیق المغزی عن حقیقة الوحی و إتّصال النّبي بَيْنِاللهُ مباشرة مبتزل الوحی «جبریل» و تبیّن ذلك بجلاء، و تبری، ساحة النّبی المقدّسة عن كلّ شیء سوی الوحی المنزل علیه.

٣- وفي قسم آخر من هذه السورة يجري الكلام على معراج الرسول المنظية وجوانب منه بعبارات موجزة وغزيرة المعنى، له علاقة مباشرة بالوحى أبضاً.

٣- ثمّ يجري الكلام عن خرافات المشركين في شأن الأصنام وعبادة الملائكة وأمور أخر

٢. المصدر السابق.

۱. تفسیر روح البیان، ج ۹. ص ۲۰۸.

٣. تفسير المراغى، ج٧٧، ص ٤١.

ليس لها أي أساس إلّا الهوى والهوس، ويعنّف المشركين في هذا الجال ويحذّرهم من عبادة الأوثان ويثبت هذا المعني بمنطق قوى متين.

٤ـ وفي قسم آخر منها يفتح القرآن سبيل التوبة بـوجه المـنحرفين وعـامّة المـذنبين، ويؤمّلهم بمغفرة الله الواسعة، ويؤكّد على أنّ كلاً مسؤول عن عمله، ولا تـزر وازرة وزر أخرى.

٥- وإكمالاً لهذه الأهداف يأتي القسم الخامس من هذه السورة ليبين جوانب من مسألة ـ
 المعاد ـ ويقيم دليلاً واضحاً على هذه المسألة بما هو موجود في النشأة الأولى ـ الدنيا ـ .

٦- وكعادة القرآن في سائر السور ترد في هذه السورة إشارات لعواقب الأمم المؤلمة لعداوتهم للحق وعنادهم -كما حدث لقوم نوح وثمود وعاد وقوم لوط ليتيقظ الغافلون من نومتهم عن هذا الطريق.

٧ـ وأخيراً فإنّ السورة تختتم بالأمر بالسجود لله وعبادته، ومن إمتيازات هذه السورة قِصَرُ آياتها وإيقاع آياتها الخاص الذي ينفذ بفاهيمها نفوذاً عميقاً، فيوقظ قبلوب الغافلين ويحملها معه إلى السهاوات العلى.

وتسمية هذه السورة بـ «النجم» هي لورود هذا اللفظ في الآية الأولى من السورة ذاتها.

#### فضيلة تلاوة هذه السورة:

وردت في الرّوايات الإسلامية فضائل مهمّة لتلاوة هذه السورة، في حديث عن الرّسول بَيْنِيَ أَنَّه قال: «من قرأ سورة النجم أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق بمحمّد ومن جحد به» \.

ونقرأ في بعض الرّوايات عن الإمام الصّادق على أنّه قال: «من كان يدمن قراءة «والنجم» في كلّ يوم أو في كلّ ليلة عاش محموداً بين الناس وكان مغفوراً له وكان محبّباً بين الناس» لل ومن المسلّم به أنّ مثل هذا النواب العظيم هو لأولتك الذين يتّخذون تلاوة هذه السورة وسيلة للتفكير، ثمّ العمل، وأن يطبّقوا تعليات هذه السورة على أنفسهم في حياتهم.

8003

# 

وَٱلنَّجْمِ إِذَاهَوَىٰ ۞ مَاضَلَ صَاحِبُكُوْ وَمَاغَوَىٰ ۞ وَمَايَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰۤ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُوْحَىٰ ۞

التفسير

عمّا يجدر بياته أنّ السورة السابقة «الطور» ختمت بكلمة «النجوم» وهذه السورة بُدلت بدلت بدوالنجم» ما إذ أقسم به الله قائلاً: ﴿والنّجم إذا هوى ﴾ ا

وهناك احتالات كثيرة في المراد من «النجم» هنا، فكلّ من المفسّرين يختار تفسيراً، إذ قال بعضهم بأنّ المراد منه هو «القرآن الجيد» لأنّه يتناسب والآيات التي تلي الآية محلّ البحث، وهي في شأن الوحي، والتعبير بالنجم هو لأنّ العرب يستعملون هذا اللفظ في ما يتمّ في مراحل أو فواصل مختلفة ويسمّونها (أي الفواصل) «نجوماً» (وتستعمل كلمة النجوم على أقساط الدين وأمور أخر من هذا القبيل أيضاً).

وبما أنّ القرآن نزل خلال ٢٣ سنةً في مراحل ومقاطع مختلفة على النّبي عَمَّا فقد سمّي نجماً والمراد من «إذا هوى» نزوله على قلب النّبي عَلَيْقًا.

وفسّره آخرون ببعض الكواكب في السهاء كالثريا ۚ أو الشعرى ۚ لأنّ لكلّ منهما أهميّته الخاصّة!.

وقال بعضهم بأنّه «الشهاب الثاقب» الذي ترمى به النسياطين لسلّا تنصعد في السماء، والعرب يسمّون الشهاب نجماً.

١٠ والثريا» مجموعة النجوم السبعة التي ستّة منها واضحة وواحد منها خافت النور وعادةً يختبر بها قوّة البصر فيمتحن الناس بالنظر إليها، والقسم بهذه المجموعة من النجوم لعلّه لمسافتها البعيدة عنّا.

٢. «الشعرى» واحد من نجوم السماء واللامعة وسيأتي البحث عن هذا النجم ذيل الآية ٤٩ من هذه السورة ذاتها بإذن الله، والقسم بهذا النجم لعلّه لإشراقه الشديد ولخصائصه المتميّز بها.

إِلّا أَنّه لا دليل مقبول على أيّ من هذه التفاسير الأربعة بل الظاهر من الآية ما يقتضيه إطلاق كلمة «والنجم» القسم بنجوم السهاء كافّة التي هي من أدلّة عظمة الله ومن أسرار عالم الوجود الكبرى ومن المخلوقات العظيمة لله تعالى.

وليست هذه هي المرّة الأولى التي يقسم القرآن فيها بموجودات عظيمة من عالم الخلق والإيجاد، فني آيات أخر أيضاً أقسم القرآن بالشمس والقمر وأمثالها!

والتعويل على غروبها وأفولها مع أنّ طلوعها وإشراقها يسترعي النظر أكثر، هـو لأنّ غروب النجم دليل على حدوثه كها أنّه دليل على نني عقيدة عبادة الكواكب كها ورد في قصّة إيراهيم الخليل يليّل ﴿ قَلْمًا مِنْ عليه الليل رآى كوكبا قال هـ قاريّبي قــلما أقــل قــال لا أحبّ الآلهين ﴾ أ

وينبغي الإلتفات إلى هذا المعنى، وهو أنّ «الطلوع» في اللغة يعبّر عنه بـ «النجم» لأنّه كما يقول الراغب في مفرداته: أصل النجم هو الكوكب الطالع، ولذلك فإنّهم يعبّرون عن ظهور النبات على الأرض والسنّ في اللثّة ووضوح النظرية في الذهن بــ نَجّمَ!

وهكذا فإنّ الله أقسم بطلوع الكواكب وغروبها أيضاً، لأنّ ذلك دليل عملى حمدوثها وأسارتها في قبضة قوانين الخلق ٢.

لكن لنعرف لِمَ أقسم الله بالنجم؟ الآية التالية توضّح ذلك فتقول: ﴿ هَا صَالَ صَاحبِكُم وَهَا مُونِ ﴾ .

فهو يخطو في مسير الحقّ دائماً، وليس في أقواله ولا في أعماله أيّ انحراف! والتعبير بـ «الصاحب» أي الصديق أو الحبّ لعلّه إشارة إلى أنّ ما يقوله نابع من الحبّ والشفقة!

والكثير من المفسّرين لم يفرّقوا بين «ضلّ» و«غوى» بل عدّوا كلاً منها مؤكّداً للآخر، إلّا أنّ بعضهم يعتقد أنّ بينها فرقاً وتفاوتاً! فالضلال هو أن لا يجد الإنسان طريقاً إلى هدفه، والغواية هي أن لا يخلو طريقه من إشكال أو لا يكون مستقيماً، فالضلال كالكفر مثلاً والغواية كالفسق والذنب... إلّا أنّ «الراغب» يقول في الغي: انّه الجهل الممزوج بالإعتقاد الفاسد.

١. الأنعام، ٧٦.

٢. وما ورد في بعض الرّوايات من أنّ المراد وبالنجم، هو شخص النّبي والمراد من «هوى» هــو نــزوله مــن السماء في ليلة المعراج، فهذا التّفسير في الحقيقة يعدّ من بطون الآية لا من ظاهرها!

فبناءً على ذلك فالضلالة معناها مطلق الجهل وعدم المعرفة، إلّا أنّ الغواية جهل بمزوج أو مشوب بالعقيدة الباطلة.

وعلى كلّ حال فإنّ الله سبحانه يريد بهذه العبارة الموجزة أن ينني كلّ نوع من أنواع الانحراف والجهل والضلال والحنطأ عن نبيّه ﷺ وأن يحبط ما وجّهه أعداؤه إليه من النّهم في هذا الصدد.

ومن أجل التأكيد على هذا الموضوع وإثبات أنّ ما يقوله هو من الله فإنّ القرآن يضيف قائلاً: ﴿ وَمَا يِنطَقَ مِنْ الهُوى﴾.

وهذا التعبير مشابه التعبير الاستدلالي الوارد في الآية آنفة الذكر في صدد نني الضلالة والغواية عن النّبي ﷺ لأنّ أساس الضلال غالباً ما يكون من اتّباع الهوى.

ونقرأ في سورة ص الآية ٢٦ منها: ﴿ وَلا تُتَّبِعِ الْهُوَىٰ فَيَصْلُكُ مِنْ سَبِيلَ اللَّهُ ﴾.

كها ورد في حديث معروف عن النّبي ﷺ وعن أمير المؤمنين: «أمّا اتّباع الهوى فيصدّ عن الحقّ» أ.

ويعتقد بعض المفترين أنّ جملة ﴿ هَا صَلَ صَاحِبَكُم ﴾ ناظرة إلى نني الجنون عن النّبي وجملة ﴿ وها عَوى ﴾ ناظرة إلى نني الشعر عنه لانّه ورد في الآية ٢٢٤ من سورة الشعراء قوله تعالى: ﴿ والشّعول، يتّبعهم الناوون ﴾ (أي الشعراء من أهل الدنيا) وأمّا جملة ﴿ وها ينطق صن الهوى ﴾ فناظرة إلى نني الكهانة، لأنّ الكهنة أفراد يعبدون الهوى.

ثمّ تأتى الآية التالية لتصرّح: ﴿ لِنْ هُولِلَّا وَمَنِ يُومَنْ ﴾.

فهو لا يقول شيئاً من نفسه، وليس القرآن من نسج فكره! بل كلّ ما يـقوله فمن الله، والدليل على هذا الإدّعاء كامن في نفسه، فالتحقيق في آيات القرآن يكشف بجلاء أنّه لن يستطيع إنسان مهاكان عالماً ومفكّراً فكيف بالأمّي الذي لم يقرأ ولم يكتب في محيط مملوء بالخرافات \_أن يأتي بكلام غزير المحتوى كالقرآن، إذ ما يزال بعد مضي القرون والعهود ملهماً للأفكار، ويمكنه أن يكون أساساً لبناء مجتمع صالح مؤمن سالم!

وينبغي الإلتفات \_ ضمناً \_ إلى أنّ هذا القول ليس خاصّاً بآيات القرآن، بـل بـقرينة الآيات السابقة يشمل سنّة الرّسول ﷺ أيضاً وأنّها وفق الوحي، لأنّ هذه الآية تسقول بصراحة ﴿ وَهَا يَنْطَقَ عَنَ الْعُوى ﴾.

١. نهج البلاغة، الخطبة ٤٢.

والحديث الطريف التالي شاهد آخر على هذا المدّعي.

يقول العلامة السيوطي في تفسيره الدرّ المنثور: أمر رسول الله يوماً أن تسوصد جميع الأبواب المشرفة على المسجد من بيوت الصحابة سوى باب على فكان هذا الأمر عزيزاً على المسلمين حتى أنّ حمزة عمّ النّبي عتب عليه وقال: كيف أوصدت أبواب عمّك وأبي بكر وعمر والعبّاس؟! وتركت باب على مفتوحاً «وفضّلته على الآخرين؟!» فلمّا علم النّبي أنّ هذا الأمر صعب عليهم دعا الناس إلى المسجد وخطب خطبة عصاء وحمد الله وأثنى عليه ثمّ قال: «أيّها الناس ما أنا سددتها ولا أنا فتحتها ولا أنا أخرجتكم وأسكنته ثم قمراً: ﴿ وَلِلنَّجِم إِذَا هُوى هَا صَلْ صاحبكم وما عَوى وما ينطق من الهوى إن هو إلّا وحي يوحى ﴾ "

وهذا الحديث الذي يكشف عن علوّ مقام أمير المؤمنين على بين جميع الأمّة الإسلامية بعد الرّسول يدلّ على أنّه ليست أقوال النّبي طبق الوحي فحسب بل حتى أعماله وأفعاله وتقريره وسيرته أيضاً.

8003

١. تفسير الدرّ المنثور، ج ٦. ص ١٢٢، مع شيء من التلخيص.

عَلَمَهُ, شَدِيدُ ٱلْفُوكِيْ فَ دُومِرَةٍ فَالسَّنَوَى وَهُوَبِالْأُفْقِ ٱلْأَعْلَى أَمُّ دَنَا فَلَدَكَ فَ صَ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْأَدْنَ فَ فَأَوْ حَيْ إِلَى عَبْدِهِ عِمَا أَوْ حَدِثَ اللَّهُ فَالْدَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَى شَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْأَدْنَ فَ فَأَوْ حَيْ إِلَى عَبْدِهِ عِمَا أَوْ حَدِثَ اللَّهُ فَا اللَّهُ الْمُؤ شَا أَفْتُمُذُونَنَهُ وَعَلَى مَا يَرَى شَ

# التمسير

### أوّل لقاء مع المبيب:

تعقيباً على الآيات المتقدّمة التي تحدّثت عن نزول الوحي عـلى الرّسـول ﷺ يجـري الكلام في هذه الآيات عن معلّم الوحي.

ولكن ينبغي قبل كلّ شيء الإلتفات إلى أنّ هذه الآيات تبدو لأوّل وهلة وكأنّها محاطة بهالة من الإبهام ممّا يستلزم أن نبحث في معطياتها ومفاهيمها بدقّة كاملة لإزالة الإبهام عنها، فنتناول أوّلاً تفسيرها الإجمالي ثمّ نتناولها بالتفصيل!

تقول الآية: إنّ من له تلك القدرة العظيمة هو الذي علّم النّبي عَبَالِيَّة ﴿ مُلّمه شديد القوى ﴾ وللتأكيد أكثر تضيف الآية بعدها إنّه ذو قدرة خارقة ومتسلّط على كلّ شيء: ﴿ قومرَة فاستوى ﴾ .

وقد علَّمه هذا التعليم عندما كان بالأفق الأعلى: ﴿وهو بالأفق الأعلىٰ ﴾.

ثم اقترب واقترب حتى كان بفاصلة قوسين من معلّمه أو أقل ﴿ثم دنا فتدلّىٰ \* فكان قاب قوسين ثو دُدنى \* ثم أن الله تعالى أنزل عليه الوحي ﴿فأوحىٰ إلىٰ عبد \* ها أوحىٰ \* ها كذب الفؤاد ها رأىٰ \* لُفتها رونه علىٰ ها يرىٰ ﴾.

وهناك في تفسير هذه الآيات نظريتان إحداهما مشهورة، والأخرى مغمورة ولكن يلزمنا أن نتناول بعض مفردات الآيات بالإيضاح ثمّ بيان التّفسيرين المختلفين.

«المِرّة»...كما يقول أرباب اللغة وأهلها معناها الفَتل، وبما أنّ الحبل كلّما فُتل أكثر كان

أشدّ إحكاماً وقوّة... فإنّ هذه الكلمة استعملت في الأمور المادية أو المعنوية المحكمة والقويّة. وقال بعض المفسّرين: المرّة مأخوذة من المرور، فمعناها العبور، لكن هذا الرأي لا ينسجم مع ماكتبه أهل اللغة في هذا الصدد.

«تَدَلَّى» فعل مأخوذ من التدلِّي على وزن تجلِّي، ومعناه كما يقول الراغب في مفردات الإقتراب، فبناءً على ذلك فهو تأكيد على جملة «دنا» الواردة قبله، وكلا الفعلين بمعنى واحد تقريباً.

على أنّ بعض المفسّرين فَرّق بين الفعلين في المعنى فقال: «التدلّي» معناه التعلّق بالشيء كتعلّق الثمر بالشجر ولذلك يقال في الأنمار المتدلّية من أشجارها «دوالي» ا

«قاب» بمعنى مقدار \_و «قوس» (معروف معناه) وهو ما يوضع في و ترة السهم ليُرمى به فعنى «قاب قوسين»... قدر طول قوسين.

وفسر بعضهم «القوس» بأنّه المقياس فهو مشتق من القياس، وحيث إنّ مقياس العرب [الذراع] وهو ما بين الزند والمرفق فيكون معنى «قاب قوسين» على هذا الرأي: مقدار ذراعين.

وورد في بعض كتب اللغة لكلمة «قاب» معنىٰ آخر، هو الفاصلة بين محل اليد من القوس إلى نقطة انتهاء القوس.

فبناءً على هذا فإنّ «قاب قوسين» معناه مجموع إنحناء القوس (فلاحظوا بدقّة) ٪. بعد هذا كلّه لنرجع إلى التّفسيرين:

فالنظرية المشهورة الأولى تقول أنّ معلّم النّبي أمين الوحــي جــبر نيل الذي له قــدرة خارقة.

وكان يأتي النّبي بصورة رجل حسن الطلعة ويبلّغه رسالة الله، وظهر للـنّبي بــصورته الحقيقيّة مرّتين طوال فترة رسالة النّبي وعمره الشريف.

المرّة الأولى هي ما تشير إليه الآيات محلّ البحث، إذ ظهر في الأفق الأعلى فطبق المشرق والمغرب جميعها، وكان عظيماً حتى أنّه هال النّبي، ثمّ دنا فاقترب من النّبي فلم يكن بينها مسافة بعيدة إلّا بمقدار ذراعين، والتعبير بـ«قاب قوسين» كناية عن منتهى الإقتراب.

١. مقتبس من تفسير روح المعاني، ذيل الآيات مورد البحث.

٢. قالوا: هنا قلب في الكلام، وأصَّله فكان قابي قوس.

والمرّة الثانية ـ ظهر له ـ في معراجه ﷺ وسنبيّن ذلك في الآيات المقبلة التي تتحدّث عن هذا الأمر بإذن الله.

ويرى بعض المفسّرين ممّن إختار هذه النظرية بأنّ اللقاء الأوّل الذي ظهر له جبرئيل فيها بصورته الحقيقيّة كان في غار حراء الواقع في جبل ثوراً.

إِلَّا أَنَّ هذه النظرية بالرغم ممَّا لها من أتباع كثيرين لا تخلو من إشكالات مهمَّة:

1\_ في الآية: ﴿فأوحىٰ إلىٰ مبده ما لوحىٰ ﴾ مرجع الضمير في «عبده» هو الله بلا شكّ، مع أنّه لو كان «شديد القوى» يعني جبرئيل فإنّ جميع الضائر في الآيات بعده تعود عليه... صحيح أنّه يمكن أن يعرف أنّ موضوع هذه الآية خارج عن الآيات الأخر من خلال القرائن الموجودة فيها، إلّا أنّ اضطراب السياق في الآيات، وعدم تناسق عود الضائر خلاف الظاهر قطعاً!

٢- ﴿ فديدالقوى ﴾: هذا التعبير الذي يعني من له قوى خارقة إغا يناسب ذات الله المقدّسة فحسب، صحيح أنّ الآبة ٢٠ من سورة التكوير تعبّر عن جبرئيل بـ ﴿ دي قوة مند دي العرش متعين ﴾ إلّا أنّ بين ﴿ فديدالقوى ﴾ الواسع في مفهومه وبين «ذي قوة » المذكورة فيه كلمة «قوة» بصيغة التنكير والإفراد فرقاً كبيراً.

٣ جاء في الآيات التالية أنّ النّبي رآه ﴿مند سدرة المنتهى ﴾ (في السماء العليا) ولو كان المقصود منه جبرئيل فهو كان مع النّبي في معراجه من بداية المعراج إلى المنتهى، ولم يره النّبي عند سدرة المنتهى فحسب... إلّا أن يقال رآه في الأرض بصورة بشر وفي السماء بصورته الحقيقيّة... ولا قرينة على ذلك في الآيات.

٤- التعبير بـ «علمه» \_ وأمثاله لم يرد في القرآن في شأن جبرئيل أبداً، بل هو في شأن تعليم الله نبيّه محمّداً وأنبياء والآخرين، وبتعبير آخر فإنّ جبرئيل لم يكن معلم النّبي محمّد، بل أمين وحيه، ومعلمه الله فحسب.

٥- صحيح أنّ جبر نيل ملك له مقام رفيع، إلّا أنّه من المقطوع به أنّ مقام النّبي أعلى منه

١٠ هذا التّفسير وهو أنّ المراد من «شديد القوى» «جبرتيل» إختاره جماعة كثيرون منهم الطبرسي في مجمع البيان، والبيضاوي في أنوار التنزيل، والزمخشري في الكشّاف، والقرطبي في تفسيره روح البيان، والفخر الرازي في تفسيره الكبير، وسيّد قطب في تفسيره في ظلال القرآن، والمراغي في تفسيره وتعبيرات العلّامة الطباطبائي في ميزانه تعيل إلى هذا الرأي أيضاً.

شأناً، كما ورد في قصّة المعراج أنّه كان يصعد ـ في المعراج ـ مع النّبي فوصلا إلى نقطة فتوقّف جبرئيل عن الصعود وقال للنّبي: «لو دنوت قيد أنملة لاحترقت» إلّا أنّ النّبي واصل سير. وصعوده!.

فع هذه الحال فإنّ رؤية جبرئيل في صورته الأصلية لا تتناسب والأهميّة المذكورة في هذه الآيات، وبتعبير أكثر بساطةً: لم تكن رؤية النّبي لجبرئيل على تلك الأهميّة... فع أنّ هذه الآيات اهتمّت بهذه الرؤية إهتاماً بالغاً!

٦- جملة: ﴿ مَا كَدُبِ الفَوَادِ مَا رَأَىٰ ﴾ هي أيضاً دليل على الرؤية القلبية الاالبصرية الحسّية الجرئيل.

٧- ثمّ بعد هذا كلّه فما ورد من الرّوايات عن أهل البيت لا يفسّر هذه الآيات بأنّها في رؤية النّبي لجبرئيل، بل الرّوايات موافقة للتفسير الثاني القائل بأنّ المراد من هذه الآيات الرؤية الباطنية (القلبية) لذات الله المقدّسة التي تجلّت للرسول و تكرّرت في المعراج واهتزّ لها النّبي وهالته .

ينقل الشيخ الطوسي في أماليه عن ابن عبّاس عن رسول الله عَلَيْ أَنَّه قال: «لمّا عُرِج بي إلى السماء دنوت من ربّي عزّوجلّ حتى كان بينى وبينه قاب قوسين أو أدنى» آ

وينقل الشيخ الصدوق الله في علل الشرائع المضمون ذاته عن هشام بن الحكم عن الإمام موسى بن جعفر الله عن ربه كقاب الإمام موسى بن جعفر الله من حديث طويل أنه قال: «فلمّا أسري بالنّبي وكان من ربّه كقاب قوسين أو أدنى رُفعَ له حجاب من حُجُبهِ» ؟.

وفي تفسير علي بن إبراهيم ورد أيضاً: «ثمّ دنا \_ يعني رسول الله \_ من ربّه عزّوجلّ» أوقد ورد هذا المعنى في روايات متعدّدة ولا يمكن عدم الإكتراث بهذا المعنى.

كها ورد هذا المعنى في روايات أهل السنّة، إذ نقل صاحب «الدرّ المنثور» ذلك عن ابن عبّاس من طريقين ٥.

أ. في دعاء الندبة تعبير يناسب هذا المعنى أيضاً إذ يقول: (يابن من دنا فتدلّى فكان قاب قوسين أو أدنى دنواً وإقتراباً من العلا الأعلى) وفي ذيل هذا الدعاء ورد بعض القاب الله «شديد القوى» إذ يقول: (وأره سيّده ياشديد القوى).
 أ. تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ١٤٩.

٤. المصدر السابق، ص ١٤٨.

٢- المصدر السابق.

٥٠ تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٢٣.

فجموع هذه القرائن يدعونا إلى اختيار التّفسير الثاني القائل بأنّ المراد من «شديد القوى» هو الله، وأنَّ النَّبِي كان قد إقترب من الله تعالى أيضاً.

ويبدو أنّ ما دعا أغلب المفسّرين إلى الإعراض عن هذا التّفسير (الثاني) وأن يتّجهوا إلى التَّفسير (الأوِّل) هو أنَّ هذا التَّفسير فيه رائحة التجسّم، ووجود مكان لله، مع أنَّه من المقطوع بدأنّه لا مكان لد ولا جسم: ﴿ لا تدري الأبصار وهو يُدرك الأبصار ﴾ ، ﴿ وأينما تولُّوا فَثُمُّ ومِه الله)، ` ﴿ وهو معكم أين ما كنتم). ``

ولعلّ مجموع هذه المسائل أيضاً جعل بعض المفسّرين يظهر عجزه عن تنفسير هذه الآيات ويقول: هي من أسرار الغيب الخفيّة علينا.

قيل أنَّهم سألوا بعض المفسّرين عن تفسير هذه الآيات فقال: إذا كان جبر ثيل غير قادر على بلوغ ذلك المكان فمن أنا حتى أدرك معناه أ؟!

ولكن بملاحظة أنَّ القرآن كتاب هداية وهو نازل ليتدبّر الناس ويتفكّروا في آياته فقبول هذا المعنى مشكل أيضاً.

إِلَّا أَنَّنَا إِذَا أَخَذَنَا بِنَظْرِ الاعتبارِ أَنَّ المراد من هذه الآيات هو نوع من الرؤية الساطنية والقرب المعنوي الخاصّ فلا تبقي أيّة مشكلة حينئذٍ.

توضيح ذلك: ممّا لا شكّ فيه أنّ الرؤية الحسّية لله غير ممكنة لا في الدنيا ولا في الأخرى... لأنَّ لازمها جسمانيَّته وماديِّته، ولازم ذلك أيضاً تغيَّره وتحوَّله وفســـاده وأنَّــه يحتاج إلى الزمان والمكان، وهو مبرّاً عن كلَّ ذلك لأنَّه واجب الوجود.

إِلَّا أَنَّ الله سبحانه يمكن رؤيته بالرؤية العقلية والقلبية، وهو ما أشار إليه أمير المؤمنين في جوابه على «ذعلب اليماني»: «لا تدركه العيون بمشاهدة العيان ولكن تدركه القلوب بحقائق الإيمان» <sup>°</sup>

لكن ينبغي الإلتفات إلى أنَّ الرؤية الباطنية على نحوين: رؤية عقلانية وتحـصل عـن طريق الاستدلال. وأخرى رؤية قلبية، وهي إدراك فوق إدراك العقل ورؤية وراء رؤيته!

٢٠ البقرة، ١١٥.

١٠ الأنعام، ١٠٣. <sup>ع.</sup> تفسير روحالبيان، ج ٩. ص ٢١٩.

٣ الحديد، ٤.

٥. نهج البلاغة، الخطبة ١٧٩.

هذا المقام لا ينبغي أن يُدعى بمقام الاستدلال، بل هو المشاهدة، مشاهدة قلبية باطنية، وهذا المقام يحصل لأولياء الله على درجاتهم المتفاوتة وسلسلة مراتبهم... لأنّ الرؤية الباطنية هي على مراتب أيضاً ولها درجات كثيرة، وبالطبع فإنّ إدراك حقيقتها لمن لم يبلغ ذلك المقام في غاية الصعوبة.

ومن الآيات المتقدّمة بما فيها من قرائن مذكورة يمكن أن يستفاد أنّ نبي الإسلام عَلَيْهُ في الوقت الذي كان ذا مقام مشهود وفي مقام الشهود، فإنّه بلغ الأوج في طول عمره مرّ تين فنال الشهود الكامل:

الأوّل: يحتمل أنّه كان في بداية البعثة، والثاني في المعراج، فبلغ مقاماً قريباً من الله و تكشّفت عنه الحجب الكثيرة، مقاماً عجز عن بلوغه حتى جبرئيل الذي هو من الملائكة المقرّبين.

وواضح أنّ تعابير مثل «فكان قاب قوسين أو أدنى» وأمثال ذلك إنّما هو كناية عن شدّة القرب، وإلّا فإنّ الله ليس بينه وبين عبده فاصلة مكانية لتقاس بالقوس أو الذراع، و«الرؤية» في الآيات - هنا - ليست رؤية بصرية أيضاً، بل الباطنية القلبية.

وفي البحوث السابقة في تفسير «لقاء الله» الوارد في آيات متعدّدة على أنّه من ميزات يوم القيامة مراراً قلنا إنّ هذا اللقاء على خلاف ما يتصوّره أصحاب الأفكار القيصيرة والعقول الضيّقة بأنّه لقاء حسّي ومادّي، بل هو نوع من الشهود الباطني وإن كان في المراحل الدنيا ولا يصل إلى مراحل لقاء الأنبياء والأولياء لله، فكيف بمرحلة شهود النّبي الكامل ليلة المعراج!!

ومع ملاحظة هذا التوضيح تزول الإشكالات على هذا التّفسير، وإذا روعيت بعض التعابير المخالفة للظاهر فلم تعامل بالمنطق الضيّق وفسّرت بما وراء المسائل المادية فما يرد من إشكالات على من إشكالات على من إشكالات على التّفسير لا يعدّ شيئاً مهمّاً بالقياس إلى ما يرد من إشكالات على التّفسير الأوّل...

فع الإلتفات إلى ما قلناه نمرٌ مروراً جديداً على الآيات محلّ البحث ونعالج مضمونها من هذا المنطلق والمنظار!

فعلى هذا التَّفسير يبيّن القرآن نزول الوحى على النّبي ﷺ بالصورة التالية.

إنّ الله الذي هو شديد القوى علّم النّبي في وقت بلغ حدّ الكمال والإعتدال في الأفق الأعلى!

ثمّ قرب وصار أكثر إقتراباً حتى كان بينه وبين الله مقدار قاب قوسين أو أقل وهــناك أوحى الله إليه ما أوحاه.

وبما أنّ هذا اللقاء الباطني يصعب تصوّره لدى البعض، فانّه يؤكّد أنّ ما رآه قلب النّبي كان حقّاً وصادقاً ولا ينبغي تكذيبه أو مجادلته.

وكما بيّنا فإنّ تفسير هذه الآيات بشهود النّبي الباطني لله تعالى هو أكثر صحّة وأكثر إنسجاماً وموافقة للرّوايات الإسلامية، وأكرم فضيلة للنّبي، ومفهومها أجمل وألطف، والله أعلم بحقائق الأمور ٢.

ونختم هذا البحث بحديث عن النَّبي ﷺ وآخر عن علي ﷺ

١\_سئل رسول الله ﷺ «هل رأيت ربّك؟ فأجاب: «رأيته بفؤادي» ``

٢ و في خطبة الإمام على ١٧٩ في نهج البلاغة إذ سأله ذعلب اليماني: همل رأيت ربّك ياأمير المؤمنين؟ فأجاب: «أفأعبد ما لا أراه...».

مُ ذكر سلام الله عليه ماتقدم آنفاً.

ED CS

١٠ الضمير في ﴿ فاستوى ﴾ والضمير في ﴿ وهو بالأفق الأعلى ﴾ يمكن أن يعودا على شخص النبي، كما يمكن أن يعودا على شخص النبي، كما يمكن أن يعودا على ذات الله المقدّسة.

#### الآيات

وَلَقَدْرَهَ اهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴿ عِندَسِدْرَةِ ٱلْمُنكَعَىٰ ﴿ عِندَهَاجَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ﴿ إِذْ يَعْشَى ٱلسِّذَرَةَ مَا يَغْشَىٰ ۞ مَازَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَاطَغَىٰ ۞ لَفَدَّرَأَىٰ مِنْ ءَابَنْتِرَيِّهِ ٱلْكُبْرَىٰ ۞

# التفسير

# الرَّؤية الثَّانية:

هذه الآيات هي أيضاً تتمّة للأبحاث السابقة في شأن مسألة الوحي وإرتباط النّبي ﷺ بالله والشهود الباطني.

إذ تقول: ﴿ولقدرآه نزلة لُخرى أي مرّة ثانية، وكان ذلك ﴿مندسدرة المنتهی أي عند شجرة سدر في الجنّة تدعى بسدرة المنتهى ومحلّها في جنّة المأوى ﴿مندها جنّة المأوى \* إذ يغشى السدرة ما يغشى إلى المنتهى وعلّها في جنّة المأوى المنتهى وعلّها في المنتهى المنتهى المنتها منه المنتهى المنتها المنتها

هذه حقائق واقعيّة شاهدها النّبي سَلَمُ اللّهُ بأمّ عينيه و ﴿ هَا رَاعَ البَّسِرُوهَا طَعَىٰ \* لَقَدُ رَأَىٰ هَن آيات ربّه الكبرى ﴾.

وكما نلاحظ في هذه الآيات فإنّ الإبهام أو الغموض الذي كان يحيط الآيات المتقدّمة يحيط هذه الآيات أيضاً التي تتضمّن ظلالاً من المواضيع السابقة، ومن أجل أن نفهم مفاد هذه الآيات لابدّ من الرجوع إلى مفرداتها اللغوية أيضاً.

النزلة: هي النّزول مرّة واحدة، فالنزلة الأخرى تعني نزولاً آخر، ويستفاد من هــذا التعبير أنّه حدثت نزلتان، وهذا الموضوع يتعلّق بالنزلة الثانية .

الفعل وطغى، مضارعه ويطغو، ووطغي، مضارعه ويطغى، وباب الأوّل نَصر ينصر، وبـاب الشاني فـرح يفرح، وكلاهما بمعنى واحد، ومن هذا القبيل صغا يصغو وصغي يصغى.

آ. قال بعض أصحاب اللغة والمفسّرين معنى والنزلة، هنا ومرّة، وليس المراد منها النّزول، «فالنزلة الأخرى»
 تعني المرّة الثانية لا غير، لكن لا ندري لِمَ عزفوا عن المادّة الأصلية وللنزلة» في حين أنّ غيرهم أشاروا إليها وفسّروها بما بيّنا آنفاً [فلاحظوا بدقة].

والسدرة: على وزن حِرفة \_ طبقاً لتفسير أغلب علماء اللغة هي شجرة وريقة وارفة الظلال والتعبير بـ ﴿ سدرة المستنهى ﴾ إشارة إلى شجرة وريقة ذات ظلال وارفة في أوج السهاوات في منتهى ما تعرج إليه الملائكة وأرواح الشهداء وعلوم الأنبياء وأعمال الناس، وهي مستقرة في مكان لا تستطيع الملائكة أن تتجاوزه وحين بلغ جبرئيل أيضاً في معراجه مع النبي إلى ذلك المكان توقف عنده ولم يتجاوزه!

ورغم أنّه لم يرد توضيح عن سدرة المنتهى في القرآن الكريم، إلّا أنّ الأخبار والرّوايات الإسلامية ذكرت لها أوصافاً كثيرة... وجميعها كاشف عن أنّ إنتخاب هذا التعبير هو لبيان نوع من التشبيه ولغاتنا قاصرة عن بيان مثل هذه الحقائق الكبرى.

فني حديث عن النّبي بَيَنَا أَنّه قال: «رأيت على كلّ ورقة من أوراقها ملكاً قائماً يسبّع الله تعالى» \.

كما جاء عن الإمام الصادق الله نقلاً عن رسول الله عَلَيْ أَنَّه قال: «انتهبت إلى سدرة المنتهى وإذا الورقة منها تظل أمّة من الأمم» .

وهذه التعابير تشير إلى أنّ المراد من هذه الشجرة ليس كما نألفه من الأشجار المورقة والباسقة على الأرض أبداً، بل إشارة إلى ظلّ عظيم في جوار رحمة الله وهناك محلّ تسبيح الملائكة ومأوى الأمم الصالحة.

أمّا ﴿ حِنّة الماوى ﴾ فعناها الجنّة التي يُسكن فيها "وهناك أقوال في ما هو المراد من هذه الجنّة؟! فبعضهم قال بأنّها «جنّة الخلد» التي أعدّت للمتّقين المؤمنين ومكانها في السهاء، والآية ١٩ من سورة السجدة، دليلهم على مدّعاهم ﴿ فلهم جنّات الماوى تُزلا بماكساتوا يعملون ﴾ ... فهذه الآية بقرينة ما بعدها تتحدّث عن جنّة الخلد ــ ولا شكّ أنّها تتحدّث عن جنّة الخلد ..

إلا أنّنا نجد في آية أخرى قوله: ﴿وسارموا لِلنَ مِعْفَرةَ مِنْ رَبَّكُم وَجِنْةِ عَـرَضَهَا السَّمَاوَاتِكَ والأَرْفَنَ﴾، ٤ فاحتمل بعض المفسّرين أنّ جنّة المأوى التي في السماء غير جـنّة الخـلد التي عرضها السماوات والأرض.

أ. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.
 ك. تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ١٥٥، ح ٤٠.
 ٢. «المأوى» في الأصل معناه الإنضمام، وحيث إنّ سكون الأفراد في محل ما يسبّب إنضمام بعضهم لبحض فقد استعملت هذه الكلمة «المأوى» على محلّ السكن مطلقاً.

٤. آل عمران، ١٣٣.

لذلك فقد فسّر بعضهم «جنّة المأوى» بأنّها مكان خاصّ في جنّة الخلد، وهي قريبة من سدرة المنتهى ومعدّة للمخلصين!

وربّما فسّرها بعضهم بأنّها «جنّة البرزخ» التي تحلّ فسيها أرواح الشهــداء والمــؤمنين بصورة مؤقتة.

ويبدو أنّ التّفسير الأخير أنسب التفاسير وأقربها، وممّا بدلّ عليه بجلاء أنّنا نقراً في كثير من الرّوايات الواردة في المعراج أنّ النّبي عَيَلِيّة رأى جماعة متنعّمين في الجنّة، مع أنّنا نعرف أنّه لن يدخل جنّة الحلد أحد قبل يوم القيامة، لأنّ آيات القرآن تشير بـوضوح أنّ المـتّقين يدخلون الجنان بعد الحِسابِ [في يوم القيامة] لا بعد الموت مباشرة وأنّ أرواح الشهداء أيضاً في جنّة برزخية لأنهم أيضاً لا يدخلون جنّة الخلد قبل يوم القيامة.

والآية: ﴿ ها رُاغ البصروها طغي إشارة إلى أنّ بصر النّبي، وأنّ عينيه الكريمتين لم تميلا يمنة ولا يسرة، وما رآه النّبي بعينيه هو عين الواقع، لأنّ «زاغ» من مادّة زيغ معناه الانحراف بميناً أو شمالاً، و «طغى» من الطغيان، معناه التجاوز عن الحدّ، وبتعبير آخر: إنّ الإنسان حين يرى شيئاً فيُخطى ، رؤيته ولا يلتفت إليه بدقة فإمّا أنّه يلتفت يمنة ويسرة أو إلى ما ورائه (

والآن وحيث فرغنا من تفسير مفردات الآي نعود إلى التَّفسير العامَّ للآيات.

نعود مرّة أخرى إلى النظريتين في تفسير الآية...

فقال جماعة من المفسّرين بأنّ الآيات ناظرة إلى مشاهدة النّبي للمرّة الثانية جبرئيل في صورته الحقيقيّة عند نزوله من المعراج عند سدرة المنتهى ولم يَزغُ بصره في رؤية الملك ولم يُخطىء أبداً.

والنّبي رأى في هذه الحال بعضاً من آيات الله الكبرى، والمقصود بها هي رؤية جبرئيل في صورته الواقعية، أو بعض آيات السهاء في عظمتها وعجائبها، أو كلتيهما.

إِلَّا أَنَّ الإِشكالات الواردة على التّفسير السابق ما تزال باقية هنا، بل تضاف إلى تلك الإشكالات أخر ومنها:

إنّ التعبير بـ ﴿ نَزَلَة أَحْرَى حسب هذا التّفسير ليس فيه مفهوم واضح، لكن بحسب التّفسير الثاني يكون المعنى إنّ النّبي رأى الله في شهود باطني عند معراجه في السماء، وبتعبير

ا جماء في تفسير الميزان أن والزيغ، هو الخطأ في مشاهدة كيفية الشيء وأن والطغيان، في البصر هو الخطأ في أصل الرؤية، إلا أنّه لا دليل واضح على هذا التفاوت... بل ما ورد في اللغة هو ما بيّنا، في المتن.

آخر نزل الله مرّة أخرى على قلب النّبي وتحقّق الشهود الكامل في (المنتهى إليه) القريب إلى الله عند سدرة المنتهى حيث جنّة المأوى والسدرة تغطّيها حجب من أنوار الله.

ورؤية قلب النّبي في هذا الشهود لم تكن لغير الحقّ أبداً، ولم يرّ سواه، ولقد رأى مـن دلائل عظمة الله في الآفاق والأنفس أيضاً وشاهدها بعينيه.

ومسألة الشهود الباطني كما أشرنا إليها من قبل هي نوع من الإدراك أو الرؤية التي لا تشبه الإدراكات العقلية ولا الإدراكات الحسيّة التي يدركها الإنسان بواسطة الحواس الظاهرة، ولعلّه يشبه من بعض الجهات بعلم الإنسان بوجود نفسه وأفكاره وتصوّراته.

توضيح ذلك: انّنا نوقن بوجود أنفسنا وندرك أفكارنا ونعرف إرادتنا وميولنا النفسيّة، إلاّ أنّ مثل هذه المعرفة لم تحصل لا عن طريق الاستدلال ولا عن طريق المشاهدة الظاهرية بل هي نوع من الشهود الباطني لنا، وعن هذا الطريق وقفنا على وجودنا وروحياتنا.

ولذلك فإنّ العلم المحاصل عن الشهود الباطني لا يقع فيه الخطأ، لأنّه لم يحمصل عن طريق الاستدلال الذي قد يقع الخطأ في مقدّماته، ولا عن طريق الحسّ الذي قد يقع الخطأ فيه بواسطة الحواس.

صحيح أنّنا لا نستطيع أن نكشف حقيقة الشهود الذي حصل للنّبي ليــلة المـعراج في رؤيته الله عزّوجل إلّا أنّ المثال الذي ذكرناه مناسب للتقريب والرّوايات الإسلامية بدورها خير معين لنا في هذا الموضوع.

#### بحوث

#### ١- المعراج مقيقة مقطوع بها

لاخلاف بين علماء الإسلام في أصل معراج النّبي اللّبي الله في الله على ذلك سواءً في هذه السورة محل البحث أو في بداية سورة الإسراء، وكذلك الرّوايات المتواترة.

غاية ما في الأمر أنّ بعض المفسّرين ولأحكامهم المسبّقة لم يستطيعوا أن يتقبّلوا صعود النّبي بجسده وروحه إلى السهاء، ففسّروه بالمعراج الروحاني وما يشبه حالة الرؤيا والمنام!! مع أنّ هذا الصعود أو المعراج الجسهاني للنّبي لا إشكال فيه عقلاً ولا من ناحية العملوم المعاصرة، وقد بيّنا تفصيل هذا الموضوع في تفسير سورة الإسراء بشكل مبسّط!

فبناءً على هذا لا داعي للإعراض عن ظاهر الآيات وصريح الرّوايات لمجرّد الإستبعاد.

ثمّ بعد هذا كلّه فالتعابير في الآيات هذه تشير إلى أنّ جماعة جادلوا في هـذه المسألة، والتاريخ يقول أيضاً إنّ مسألة المعراج أثارت نقاشاً حادّاً بين المخالفين!

فلو أنّ النّبي كان يدّعي المعراج الروحاني وما يشبه الرؤيا لم يكن لهذا النقاش محلّ من الإعراب.

#### ٢\_ ما مو الهدف من المعراج؟

الهدف من المعراج هو بلوغ النّبي ﷺ مرحلة الشهود الباطني من جهة، ورؤية عظمة الله في السماوات بالبصر الظاهري من جهة أخرى والتي أشارت إليه آخر آية من الآيات محلّ البحث: ﴿لقدراً في هن آيات ربّه الكبرى ﴾

وفي الآية الأولى من سورة الإسراء: ﴿لنريه مِن آياتنا﴾ والإطلاع على مسائل مهمة -كثيرة \_كأحوال الملائكة وأهل الجنّة وأهل النار وأرواح الأنبياء والتي كانت مصدر إلهام للنّبي طوال عمره الشريف في تعليم وتربية الناس.

### ٣\_ المعراج والمِنّة

يستفاد من الآيات \_ محل البحث \_ أن النّبي عَلَيْنَ مَرّ بالجنّة ليلة المعراج ودخلها، وسواء اكانت هذه الجنّة هي جنّة الخلد كما قال بها جماعة من المسفسرين، أو جسنة البرزخ كما إخترناه، فإنّ النّبي على أيّة حال \_ رأى مسائل مهمّة من مستقبل الناس في هذه الجنّة، وقد جاء بيان ذلك في الرّوايات الإسلامية، وسنشير إلى قسم منها.

# ٤\_ المعراج في الرّوايات الإسلامية

من جملة المسائل المهمّة في قضيّة المعراج والتي كان لها دور مهمّ في إثارة التشكيكات من قبل البعض في أصل قضيّة المعراج هو وجود رواياتٍ ضعيفة أو مدسوسة ضعن رواياته حتى أنّ العلّامة الطبرسي قال: يمكن تقسيم روايات المعراج إلى أربعة أقسام:

أ) الرّوايات القطعيّة لتواترها «كأصل مسألة المعراج».

ب) الرّوايات المنقولة من مصادر معتبرة، وهي مشتملة على مسائل لا مانع عقلاً من قبولها كالرّوايات الحاكية عن مشاهدة النّبي لكثير من آيات عظمة الله في الساوات!

ج) الرّوايات التي لا يتنافي ظاهرها مع ما لدينا من الأصول المستقاة من آيات القرآن والرّوايات الإسلامية المقطوع بها... إلّا أنّها مع ذلك تقبل التوجيد، كالرّوايات القائلة بأنّ النّبي رأى جماعة من أهل الجنّة ينعمون في الجنّة وجماعة من أهل النار يعذّبون فيها «فينبغي أن تؤول بأنّ المراد من الجنّة والنار هو جنّة البرزخ وناره»... حيث إنّ أرواح المؤمنين والشهداء في الأولى متنعّمة وأرواح الكفّار والمشركين في الثانية «معذّبة» (.

د) الرّوايات المشتملة على مطالب باطلة وعارية عن الصحّة ومحتواها يدلّ على أنّها مدسوسة أو مجعولة، كالرّوايات القائلة بأنّ النّبي رأى الله بعينيه وبصره الظاهري أو تكلّم معد أو شاهده، فهذه الرّوايات وأمثالها مجعولة قطعاً، إلّا أن تفسّر بالشهود الباطني.

بعد ملاحظة هذا التقسيم نلتي الضوء على روايات المعراج، حيث يستفاد من مجموع هذه الرّوايات أنّ النّبي واصل معراجه إلى السهاء خلال مراحل عديدة.

المرحلة الأولى: ما بين المسجد الحرام والمسجد الأقصى وقد أشير إليها في الآية الأولى من سورة الإسراء: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد العزلم إلى المسجد الأقصى ﴾ وتقول بعض الرّوايات أنّ النّبي عَنَافِي نزل في المدينة أثناء إسرائه مع جبرئيل فصلى بها آ. كما صلى أيضاً في المسجد الأقصى مع أرواح الأنبياء العظام كإبراهيم وموسى

كما صلى أيضا في المسجد الاقصى مع ارواح الانبياء العطام كم براهم وموسى وعيسى النبياء أوكان النبي المامهم في الصلاة، ثمّ بدأ المعراج إلى السهاوات السبع فجابهن سهاء بعد سهاء وواجه في كلّ سهاء مشاهد جديدة، فالتق الملائكة والنبيين في بعضها، والجنة وأهلها في بعضها، والنار وأهلها في بعضها، وحمل من كلّ في خاطره وروحه ذكريات قيمة، وشاهد في عجائب كلّ واحدة منها رمز من رموز عالم الوجود وسرّ من أسراره، وبعد عودته ذكرها لأمّته صراحةً أحياناً وبالكناية أو الجاز أحياناً، وكان يستلهم منها لتربية أمّته و تعليمها بكثرة.

وهذا الأمر يدلّ على أنّ واحداً من أهداف هذا السَّفَر السَّماوي الاستفادة من النتائج

١٠ جاء في آيات القرآن «أنّ المتقين يُساقون إلى الجنّة زمراً وأنّ الكفّار بساقون إلى النار زمراً»، الزّمُر الآيات
 ٢٧ ـ ٢٧ وجاء هذا المعنى في سورة أخرى كالآية ٧٠ من الزخرف، والآيتين ٨٥ و ٨٦ من سورة مريم، والآية
 ٤٧ من سورة الدخان.

٣. طبقاً لبعض آيات القرآن كالآية ٦ من سورة الصافات: ﴿إِنَّا زِيِّنَا السَّمَاء الدَّنِيا بزينة الكواكب ما نرأه من العالم العلوي من النجوم والمجرّات هو في السَّماء الأُولَى فحسب أمّا السَّماوات السَّبّ الأُحَرى فهي فوقها.

العرفانيّة والتربوية لهذه المشاهدات، والتعبير القرآني الغزير (القسدرأي من آيات ربّه التعبري) في هذه الآيات محلّ البحث يمكن أن يكون إشارة إجمالية لجميع هذه الأمور.

وكما ذكرنا آنفاً فإنّ الجنّة والنار اللتين رآهما النّبي َ في معراجه والأشخاص الذين كانوا منعّمين أو معذّبين فيهما لم تكونا جنّة القيامة ونارها، بل هما جنّة البرزخ وناره، لأنّه كما أشرنا سابقاً طبقاً لآيات القرآن فإنّ الجنّة والنار تكونان بعد يوم القيامة والفراغ من الحساب معدّتين للمتّقين والمسيئين.

وأخيراً وصل النّبي إلى السهاء السابعة ورأى حجُباً من النور هـناك حـيث «سـدرة المنتهى» و«جنّة المأوى» وبلغ النّبي هناك وفي العالم النوراني أوج الشهود الباطني والقرب إلى الله قاب قوسين أو أدنى... وخاطبه الله هناك وأوحى إليه تعاليم مهمّة وأحاديث كثيرة نراها اليوم في الرّوايات الإسلامية تحت عنوان الأحاديث القدسيّة، وسنعرض قسماً منها بإذن الله في الفصل المقبل.

الطريف هنا هو أنّ الرّوايات الكثيرة تصرّح بأنّ النّبي تَلَيْلُونَ وأى أخاه وابن عمّه علياً في مراحل مختلفة من معراجه بصورة مفاجئة، وما نجده من التعابير في هذه الرّوايات كاشف عن مدى مقام على وفضله بعد النّبي تَلَيْلُونَ .

وعلى الرغم من كثرة الرّوايات في شأن المعراج فهناك تعابير مغلقة ذات أسرار ليس من الهيّن كشف محتواها وهي كها يصطلح عليها من الرّوايات المتشابهة... أي الرّوايات التي ينبغي إحالة تفسيرها على أهل بيت العصمة!

لمزيد الإطلاع تراجع الرّوايات في هذا الصدد بالجزء ١٨ من بحار الأنوار من الصفحة ٢٨٢ إلى ٤١٠).

وقد ذكرت كتب أهل السنّة روايات المعراج بشكل موسّع بحيث نقل ثلاثون راوية من رواتهم حديث المعراج ١.

السؤال، وهنا ينقدح السؤال التالي وهو: كليف تمّ كللّ هـذا السـفر الطـويل وهـذه المشاهدات العجيبة والمتنوّعة والأحداث الطويلة في ليلة واحدة، بل في جزء منها؟!

٢٠ تفسير الميزان، ج ١٣، ص ٢٩، ذيل الآيات الأولى من سورة الإسراء بحث روائى.

الجواب؛ ولكن يتضح الجواب على السؤال بملاحظة أنّ سفر المعراج لم يكن سمقراً بسيطاً كالمعتاد حتى يقاس بالمعايير المعتادة! فلا السفر كان طبيعيّاً ولا وسيلته وركوبه ولا مشاهده ولا أحاديثه ولا المعايير الواردة فيها كمعاييرنا المحدودة والصغيرة عملى كرتنا الأرضية فكلّ شيء كان في المعراج خارقاً للعادة! وكان وفق مقاييس خارجة عن زماننا ومكاننا.

فبناءً على هذا لا مجال للعجب أن تقع كلّ هذه الأمور بمقياس ليلة أو أقل من ليلة من مقاييس ـ الكرة الأرضية ـ الزمانية [فلاحظوا بدقّة].

## هـ مانب من إيماءات الله وكلماته لرسوله في ليلة المعراج

وردت في كتب الأحاديث رواية عن أمير المؤمنين علي عن رسول الله عن أخداث الشائل في هذا الشائل المعراج» وهي مفصلة وطويلة نذكر جانباً منها وفيها مطالب تكشف عن أحداث وأحاديث تلك الليلة التاريخية وكيف أنها بلغت أوج السمو والرفعة.

ونقرأ في بداية الحديث أنَّ النِّي تَبْلِيُّ سأل الله سبحانه: ياربٌ أيّ الأعمال أفضل؟!

فقال تعالى: «ليس شيء عندي أفضل من التوكّل عليّ والرضا بما قسمت، يامحمّد؛ وجبت محبّتي للمتحابّين فيّ، ووجبت محبّتي للمتعاطفين فيّ، ووجبت محبّتي للمتواصلين فيّ، ووجبت محبّتي للمتوكّلين عليّ، وليس لمحبّتي حدّ ولا غاية ولا نهاية».

وهكذا تبدّأ الأحاديث من المحبّة، الحبّة الشاملة والواسعة، وأساساً فإنّ عالم الوجـود يدور حول هذا المحور!

وجاء في جانب آخر: «ياأحمد فاحذر أن تكون مثل الصبي إذا نَظَر إلى الأخضر والأصغر أحبّه وإذا أعطي شيء من العلو والعامض اغترّ به، فقال: ياربٌ دُلّني على عمل أتقرّب به إليك قال: اجعل ليلك نهاراً ونهارك ليلاً قال: ربٌ وكيف ذلك؟ قال: اجعل نومك صلاة وطلعامك الجوع.

كما جاء في مكان آخر منه: ياأحمد محبّتي محبّة للفقراء فادن الفقراء وقرّب مجلسهم منك أُدنِكَ وبعّد الأغنياء وبعّد مجلسهم منك فإنّ الفقراء أحبّائي.

أ ممّا ينبغي الإلتفات إليه أنّ إسم النّبي في كلّ مكان من هذا الحديث ورد بلفظ أحمد إلّا في بدايته، أجل فاسم النّبي في الأرض «محمّد» وفي السماء «أحمد» ولِمَ لا يكون كذلك مع أنّ أحمد بالإضافة إلى أنّه اسم تفضيل مبين للحمد والتكريم أكثر، وقد كان على النّبي في تلك الليلة التاريخية أن يتجاوز من «محمّد» إلى «أحمد» لأنّ الفاصلة بين أحمد وأحد غير بعيدة.

وجاء في موضع آخر أيضاً: ياأحمد أبغض الدنيا وأهلها وأحبّ الآخرة وأهلها قال ياربّ ومن أهل الدنيا ومن أهل الآخرة؟ قال: أهل الدنيا من كثر أكله وضحكه ونومه وغضبه، قليل الرضا لا يعتذر إلى من أساء إليه ولا يقبل معذرة من اعتذر إليه، كسلان عند الطاعة، شجاع عند المعصية، أمله بعيد وأجله قريب، لا يحاسب نفسه، قليل المنفعة كثير الكلام، قليل الخوف، كثير الناس الفرح عند الطعام، وإنّ أهل الدنيا لا يشكرون عند الرخاء ولا يصبرون عند البلاء، كثير الناس عندهم قليل، يحمدون أنفسهم بما لا يفعلون، ويدّعون بما ليس فيهم، ويتكلّمون بما يتمنّون ويذكرون مساوىء الناس ويخفون حسناتهم..

قال: يارب، هل يكون سوى هذا العيب في أهل الدنيا، قال: ياأحمد إنَّ عيب أهل الدنيا كثير، فيهم الجهل والحمق، لا يتواضعون لمن يتعلَّمون منه، وهم عند أنفسهم عقلاء وعند العارفين حمقاء..

ثمّ يتناول الحديث أهل الجنّة فيقول:

ياأحمد إنّ أهل الخير وأهل الآخرة رقيقة وجوههم كثير حياؤهم قليل حمقهم، كثير نفعهم، الناس منهم في راحة وأنفسهم منهم في تعب كلامهم موزون، محاسبين لأنفسهم، متعبين لها، تنام أعينهم ولا تنام قلوبهم أعينهم باكية وقلوبهم ذاكرة، إذا كُتب الناس في الغافلين كتبوا من الذاكرين، في أوّل النعمة يحمدون وفي آخرها يشكرون دعاؤهم عند الله مرفوع، وكلامهم مسموع، تغرح الملائكة بهم، الناس (الغَفلَة) عندهم موتى والله عندهم حي قيّوم «وهمّتهم عالية فلا ينظرون إلّا إليه» قد صارت الدنيا والآخرة عندهم واحدة يموت الناس مرّة ويموت أحدهم في اليوم سبعين مرّة «ويحيا حياةً جديدة» من مجاهدة أنفسهم ومخالفة هواهم.

وإن قاموا بين يدي كأنّهم البنيان المرصوص لا أرى في قلبهم شغلاً لمخلوق... فسوعزّتي وجلالي لأحيينهم حياةً طيبةً إذا فارقت أرواحهم أبدائهم ولا أسلّط عليهم ملك الموت ولا يلي قبض روحهم غيري ولأفتحنّ لروحهم أبواب السماء كلّها ولأرفعنّ الحجب كلّها دوني، ولآمرنّ الجنان فلتزيننّ.

ياأحمد إنّ العبادة عشرة أجزاء تسعة منها طلب الحلال فإذا طيّبت مطعمك ومشربك فأنت في حفظي وكنفي.

وجاء في مكان آخر منه: ياأحمد هل تدري أيّ عيش أهنأ وأيّ أبقى؟ قال اللهمّ لا، قال: أمّا العيش الهنيء فهو الذي لا يفترّ صاحبه عن ذكري ولا ينسى نعمتي ولا يجهل حقّي، يسطلب رضاي في ليله ونهاره.

وأمّا العياة الباقية فهي التي يعمل لنفسه حتى تهون عليه الدنيا وتصغر في عينه وتعظم الآخرة عنده ويؤثر هواي على هواه ويبتغي مرضاتي ويعظم حقّ عظمتي ويسذكر عسلمي بسه ويراقبني بالليل والنهار عندكل سيّئة أو معصية وينقي قلبه عن كلّ ما أكره ويبغض الشيطان ووساوسه ولا يجعل لإبليس على قلبه سلطاناً... فإذا فعل ذلك أسكنت قلبه حبّاً حتى أجعل قلبه لي وفراغه وإشتغاله وهنه وحديثه من النعمة التي أنعمت على أهل محبّتي من خلقي... وافتح عين قلبه وسمعه حتى يسمع بقلبه وينظر بقلبه إلى جلالي وعظمتي «وحقائق الغيب».

وأخيراً فإنّ هذا الحديث القدسي الكريم يختتم بهذه العبارات المؤثرة إياأحمد لو صلّى العبد صلاة أهل السماء والأرض ويصوم صيام أهل السماء والأرض ويطوي من الطعام مسئل الملائكة، ولبس لباس العاري ثمّ أرى في قلبه من حبّ الدنيا ذرّة أو سعتها أو رئاستها أو حليّها أو زينتها لا يجاورني في داري ولأنزعن من قلبه محبّتي وعليك سلامي ورحمتي والحمد لله ربّ العالمين» (.

هذه الأحاديث القدسيّة «من ربّ العرش» التي تحمل روح الإنسان إلى أوج السهاوات معها وتعرج به إلى حالة الشهود هي قسم من الحديث القدسي المشار إليه آنفاً.

ونضيف إلى ذلك أننا على يقين أنّه كان بين النّبي ومحبوبه في تلك الليلة الكريمة أسرار وإشارات وكملهات أخسرى لا تستطيع الآذان الإصغاء إليها ولا الأفكار الساذجة إستيعابها... ولذلك بقيت في نفس النّبي طيّ الكتان فلم يَبُحُ بها لأحد إلّا لخلصائه المختصّين

8003

١. بحارالأنوار، ج ٧٧، ص ٢١ ـ ٣٠، بشيء من التلخيص،

أَفَرَءَ يَتُمُ اللَّنَ وَالْعُزَى ﴿ وَمَنُوهَ النَّالِثَةَ الْأَخْرَىٰ ﴿ الْكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُمُ الذَّكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللْ

# التفسير

## هذه الأصنام وليدة أهوائكم:

بعد بيان الأبحاث المتعلّقة بالتوحيد والوحي والمعراج وآيات عظمة الواحد الأحد في السهاء، يتناول القرآن أفكار المشركين، فينقضها ويتحدّث عن معتقداتهم الخرافية ... فيقول: بعد أن أدركتم عظمة الله وآياته في خلقه فهل أنّ أصنامكم مثل اللات والعرّى والصنم الثالث وهو «مناة» بإمكانها أن تنفعكم أو تضرّكم: ﴿أَفُولُيتُم اللّات والعرّى \* ومناة الثّالثة الأخرى \* ألكم الذّكر وله الأنثى ﴾ أ؟!

مع أنّكم تزعمون أنّ قيمة البنت دون قيمة الولد ولو بلغكم أنّ أزواجكم أنجبن بنات حزنتم واسودّت وجوهكم!!

﴿تلك لِدُا قسمة ضيرى ﴾ أفهذه قسمة غير عادلة بينكم وبين الله تعالى فعلام تجعلون نصيبكم؟!

وهكذا يتناول القرآن أفكارهم الخرافية مستهزئاً بها! ويقول لهم: إنّكم تــرون البــنت عاراً وذلّةً وتئدونها وهي حيّة في القبر، وفي الوقت ذاته تزعمون بأنّ الملائكة بنات الله، ولا

١. سنتحدّث عن الأصنام الثلاثة المشار إليها في الآيات محلّ البحث بإذن الله، لكن ممّا ينبغي الإلتفات إليه هو التعبير بمناة الثالثة الأخرى فقد ذكر لهذه الآية تفاسير عديدة أغلبها عارٍ من الصحّة ولا أساس له ولكن المناسب من هذه التفاسير أنّ أهميّة هذه الأصنام عند مشركي العرب كانت بحسب ما ذكره القرآن فالتعبير بمناة الثالثة أي ثالث الأصنام (في الأهميّة) عند العرب والتعبير بالأخرى هو لتأخّر رتبتها عندهم!
٢. «ضيزى» أي ناقصة وغير منصفة.

تعبدون الملائكة من دون الله فحسب بل تصنعون لها التماثيل وتجعلون لها تلك القدسيّة! وتسجدون لها وتلتجئون إليها لحلّ مشاكلكم وتطلبون حبوائبكم منها، وذلك مشار للسخرية والإستهزاء حقّاً!

ومن هنا يبدو واضحاً أنّ العرب الجاهليين كانوا يعبدون بعض هذه الأصنام على الأقل على أنّها تماثيل الملائكة، الملائكة التي يسمّون كلاً منها بربّ النوع ومدير الوجود ومدبّره، وكانوا يرون أنّ الملائكة بنات الله!!

فحين تقرن هذه الخرافات إلى خرافة أخرى وهي نظرتهم عن البنت فإن التنضاد العجيب الواقع بين هذه المخرافات بنفسه خير شاهد على سخافة هذه المعتقدات، وكم هو طريف أن يبطل القرآن جميع تلك الخرافات بعدة مجل قصيرة وموجزة ويفضحها ساخراً بها.

ومن هنا يتبين أنّ القرآن لا يقصد إمضاء ما كان عليه العرب من التفريق بين الذكسر والأنثى، بل يريد بيان ما هو مقبول ومسلّم عندهم (وهو منطق الجدل)، وإلّا فلا فرق في نظر الإسلام ومنطقه بين الذكر والأنثى من حيث القيمة الإنسانية، ولا الملائكة فيهم ذكر وأنثى، ولا هم بنات الله، وليس عند الله من ولد أساساً، فهذه إفتراضات لا أساس لها... إلّا هذا الردّ خير جواب لمن يعتقد بهذه الخرافات.

وفي آخر آية من الآيات محلّ البحث يقول القرآن بضرس قاطع: ﴿إِن هِـي إِلَّا أُسـها، سَهْيتموها أنتم وآباؤكم ها أنزل الله بها من سلطان﴾ (

فلا دليل لديكم من العقل، ولا دليل عن طريق الوحي على مدّعاكم، وليس لديكم إلّا حفنة من الأوهام والخيالات الباطلة.

ثم يختتم القرآن الآية بالقول: ﴿إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الطَّنَّ وَمَا تَهُوَى الْأَنْفُسُ ﴾ فهذه الخيالات والموهومات وليدة هوى النفس ﴿ولقد جاءهم مِنْ رَبِّهِمِ الهديٰ﴾.

إِلَّا أَنَّهُم أَعْمِصُوا أَعْمِينَهُم عَنْهُ وَخَلَّفُوهُ وَرَاءٌ ظَهُورُهُمْ وَتَنَاهُوا فِي هَذَهُ الأَوهَامُ وَالضَّلَالَاتِ!

١. «السلطان» معناه السلطة والغلبة، ويطلق على الدليل القاطع أنّه سلطان أيضاً، لأنّـه أساس الغلبة على الخصم.
 ٢. «ما» في ﴿ما تهوى الأنفس﴾ موصولة، ويحتمل أن تكون مصدرية، ولا فرق كبير بينهما.

## بحوث

## ١\_ أصنام العرب الثلاثة المشهورة

كان لمشركي العرب أصنام كثيرة، إلّا أنّ ثلاثةٌ منها كانت ذات أهميّة خاصّة عندهم، وهي «اللات» و«العرّى» و«مناة».

وهناك كلام بل أقوال في تسمية هذه الأصنام ومن صنعها ومكانها والجسهاعة التي تعبدها، ونكتنى بما ورد في كتاب «بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب» هنا فحسب.

فأوّل صنم معروف إختاره العرب كان (مناة)، حيث انّه بعد أن نقل «عمرو بن لحي» عبادة الأصنام من الشام إلى الحجاز، صُنع هذا الصنم في منطقة قريبة من البحر الأحمر بين المدينة ومكّة، وكان العرب جميعهم يحترمون هذا الصنم ويقدّمون له القرابين، إلّا أنّ أكثر القبائل إهتاماً بهذا الصنم قبيلتا الأوس والخزرج... حتى كان فتح مكّة في السنة الشامنة للهجرة \_وكان النّبي متّجهاً من المدينة إلى مكّة \_فأرسل أمير المؤمنين علياً فكسره.

وبعد أن صنع عرب الجاهلية صنم مناة، عمدوا فصنعوا صنماً آخر، هو اللات من صخر ذي أربع زوايا، وجعلوه في الطائف، في المكان الذي توجد فيه اليوم منارة مسجد الطائف الشهالية، وكان أغلب ثقيف في خدمة هذا الصنم، وحين أسلمت ثقيف أرسل النبي المغيرة، فكسر ذلك الصنم، والصنم الثالث الذي إختاره العرب هو العزى وكان في محل قريب من ذات عرق في طريق مكة باتجاه العراق وكانت قريش تهتم بهذا الصنم كثيراً.

العجب أنّ تسميتها مستقاة من أساء الله ... غالباً غاية ما في الأمركانت أساؤها مؤنثة لتدلّ على اعتقادهم ... فاللات أصلها اللاهة، ثمّ سقط حرف الهاء فصارت الكلمة اللات، والعزّى مؤنث الأعز، ومناة من منى الله الشيء أي قدّره، ويعتقد بعضهم أنّ مناة من النوء

١. بلوغ الإرب في معرفة أحوال العرب، ج ٢، ص ٢٠٢ و٢٠٣.

٢. كلمة واللات، كان ينبغي أن تكتب اللاة بالتاء القصيرة ولكنّها لمّا كانت في الوقف تبدّل هاءً فتصير اللاه ويوهم لفظها بالاسم الكريم الله كتبت بالصورة الآنفة اللات.

وهو عبارة عن طلوع بعض النجوم التي تصحبها المزن وبعضهم قالوا بأنّ مناة مأخوذة من «مَنَى» على وزن «سعى»، ومعناه سفك الدم، لأنّ دماء القرابين كانت تسفك عندها وعلى كلّ حال فإنّ العرب كانوا يحترمون هذه الأصنام حتى أنّهم سمّوا كثيراً من رجالهم بعبد العرّى وعبد منات وربّا سمّوا بعض قبائلهم بمثل هذه الأسهاء ٢.

#### ٢\_ أسماء دون مسميّات

إنّ واحداً من أقدم أسس الشرك هو تنوّع الموجودات في العالم حيث إنّ ذوي الفكر القصير والنظر الضيّق لم يستطيعوا تصديق أنّ كلّ هذه الموجودات المستنوّعة في السهاء والأرض مخلوقة لله الأحد «لائهم يقيسون ذلك بأنفسهم إذ لا يتسنّى لهم التسلّط إلّا على أمر واحد أو عدّة أمور» لذلك كانوا يزعمون أنّ لكلّ نوع من الموجودات ربّاً يعبّر عنه «بربّ النوع» كربّ نوع البحر، وربّ نوع الصحراء، وربّ نوع المطر، وربّ نوع الشمس، وربّ الحرب، وربّ الصلح...

وهذه الآلهة المزعومة التي كانوا يسمّونها الملائكة أحياناً كانت حسب إعتقادهم تحكم هذا العالم وحيثا تقع مشكلة يلتجأ إلى ربّ نوعها وحسيت إنّ أرباب الأنـواع لم تكـن موجودات محسوسة فقد صنعوا لها تماثيل وعبدوها!

هذه العقائد الخرافية إنتقلت من اليونان إلى المناطق الأخرى حتى وصلت إلى الحجاز، ولكن حيث إنّ التوحيد الإبراهيمي كان سائداً لدى العرب فلم يمكنهم إنكار وجود الله، فزجت هذه العقائد واحدة بالأخرى، فني الوقت الذي يعتقدون فيه بالله اعتقدوا بالملائكة الذين هم في زعمهم بناته، وعبدوا الأحجار التي صنعوا منها التماثيل.

فالقرآن هدم هذه الخرافات بعبارة موجزة غيزيرة المعنى فقال: ﴿ فِينَ هِسِي إِلَّا لُسِهِ اللَّهِ سِهِ اللَّهُ عِل سقيتموها أنتم وآباؤكم ها أنزل الله بها هن سلطان ، فلم يك أي شيء صادراً من ربّ المطر الذي سمّيتموه أنتم، ولا من ربّ الشمس المزعوم، ولا البحر، ولا الحرب، ولا الصلح.

فكل شيء صادر عن الله، وعالم الوجود كلّه طوع أمره، وإتّساق جميع هذه الموجودات المختلفة في السماء والأرض وإنسجامها بعضها مع بعض دليل على وحدة الخالق، ﴿وَكَانَ فَيهِمَا آلَهَةَ لِلَّاللهِ لَفُسَدُتَا ﴾ ."

الإحتمال الأوّل جاء في تفسير الكشّاف والثاني في بلوغ الإرب.
 بلوغ الإرب، ج٢، ص ٢٠٢ و ٢٠٣.

# ٣- الدافع النفسي لعبادة الأصنام

عرفنا الأصل التآريخي لعبادة الأصنام إلّا أنّ لها دوافع ومبادي، نفسيّة وفكرية أيضاً، وقد أشير إليها في الآيات المتقدّمة، وذلك هو اتّباع الظنّ وما تهوى الأنفس!! والخيالات والأوهام الحاصلة للجهلاء، ومن ثمّ تنتقل إلى مقلّديهم من المتحجّرين، وينتقل هذا التقليد من نسل إلى نسل.

وبالطبع فإنّ معبوداً كالصنم يتلاءم جيّداً مع أهوائهم، لأنّه ليس له سلطة على العباد، ولا معاد، ولا جنّة، ولا نار، ولاكتاب، ويعطيهم الحرية الكاملة، وإنّما يأتونه في المشاكل فحسب، ويتصوّرون أنّه سينفعهم وأنّهم إنّما يستمدّون منه العون.

وأساساً فانّ «هوى النفس» ذاته يعدّ أكبر الأصنام وأخطرها، وهو الأصــل لظــهور الأصنام الأخرى.

# ٤ ـ أسطورة الغرانيق مرّةً أفرى

من خلال بحثنا حول الأصنام الثلاثة التي كان العرب يهتّمون بها «أي اللات والعزّى ومناة» ويعبدونها \_من خلال هذا البحث التاريخي وردت الإشارة إلى أنّ هذه الأصنام كانت تدعى بالغرانيق العلى وأنّ شفاعتهنّ لترتجى.

و «الغرانيق» جمع غُرنوق، على زنة عصفور وبُهلول... والغرنوق نوع من الطيور الرمادية أو السوداء، ولذلك كان العرب أحياناً إذا ذكروا الأصنام قالوا بعد ذكرها: تلك الغرانيق العُلىٰ وانّ شفاعتهن لترتجى.

وقد وردت هنا قصة خرافية نقلتها بعض الكتب، وهي أنّ النّبي على حين قرأ الآية: ﴿ أَفُراُيتُم اللّٰلَتُ والعزّى ﴾ أضاف عليها من عنده الجملتين هاتين: تلك الغرانيق العلى وانّ شفاعتهن لترتجى... فكان سبباً لإرتياح المشركين وعدوّه إنعطافاً من قِبَلِ النّبي إلى عبادة الأصنام، وبما أنّ ختام السورة يدعو الناس للسجود... فإنّ المسلمين سجدوا وسجد المشركون أيضاً، فكان هذا الخبر مدعاة لإشاعة إسلام المشركين في كلّ مكان احتى بلغ ذلك أسماع المهاجرين إلى الحبشة من المسلمين وسُرّ جماعة منهم إلى درجة أنّهم أحسوا بالأمان فعادوا من مهجرهم إلى مكّة .

١- نقل الطبري هذه القصّة الخرافية في تاريخه، ج ٢. ص ٧٥ فما بمد.

ولكن كما فصّلنا ذلك في تفسير الآية ٥٢ من سورة الحجّ ف إنّ هـذا الإدّعـاء كـذب مفضوح، وتبطله الدلائل والقرائن الكثيرة بجلاء.

فأولئك المفتعلون لهذه الكِذبة لم يفكّروا أنّ القرآن في ذيل هذه الآيات محل البحث ينقض عبادة الأصنام بصراحة، ويعدّها اتّباعاً لما تهوى النفس وظنونها، كما أنّه في الآيات التي تلي هذه الآيات يعنّف عبادة الأصنام بصراحة وبِشدّة، ويعدّها دليلاً على عدم الإيمان والمعرفة، ويأمر النّبي بصراحة أن يقطع علاقته بهم ويعرض عنهم.

فع هذه الحال كيف يمكن أن يتلفّظ النّبي على الجملتين، أو أن يكون المشركون مع هذه الحال كيف يمكن أن يتلفّظ النّبي الجملتين الجملتين، أو أن يكون المشركون مع إلى درجة بحيث يصغون إلى هذه العبارة ولا يلتفتوا إلى الآيات بعدها التي تعنّف المشركين على عبادة الأصنام... ويفرحوا ويسجدوا في آخر ما يُتلى مِن هذه السورة مع الساجدين.

والحقيقة أنّ ناسجي هذه الأسطورة سذّج للغاية وسطحيّون، ويمكن أن يكون عند قراءة النّبي للآية ﴿ أَفُراْيِتُم اللّاتِ والعزّىٰ﴾ تلا الشيطان بعدها أو الإنسان المتّصف بالشيطنة الجملتين بين المشركين الحاضرين «لأنّ هاتين الجملتين كانتا بمئابة الشعار الذي يودع المشركون بها أسهاء الأصنام» فاشتبه جماعة مؤقتاً بأنّها تتمّة للآية!!

إِلَّا أَنَّه لا معنى لسجود المشركين في إنتهاء السورة، ولا لإنعطاف النّبي الله نحو عبادة الأصنام، لأنّ جميع آيات القرآن وسيرة النّبي الله في حياته كلّ ذلك يكشف عن أنّه لم يظهر أيّ إنعطاف نحو الأصنام في أي شكل وصورة، ولم يقبل بأيّ إقتراح في هذا الصدد، لأنّ الإسلام بأجمعه كان يتلخّص في التوحيد: لا إله إلّا الله!

فكيف يمكن لنبي الإسلام أن يُساومَ على روح محتوى الإسلام الأصيل. «وكان لنا في هذا الجال دلائل واستدلالات ذيل الآية ٥٢ من سورة الحجّ». عند ١٤٥٥

#### الآيات

أَمْ لِلْإِنسَانِ مَاتَمَنَىٰ ﴿ فَاللَّهِ ٱلْآخِرَةُ وَٱلْأُولَىٰ ۞ وَكَرِمِن مَّلَكٍ فِى ٱلسَّمَاوَتِ لَاتُغْنِى شَفَاعَلُهُمْ شَيْئًا إِلَّامِنٰ بَعَدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَىٰ ۞

# الثفسير

## الشفاعة أيضاً بإذنه:

هذه الآيات أيضاً تتناول بالبحث والتعقيب \_موضوع عبادة الأصنام وخرافتها. وهي تتمّة لما سبق بيانه في الآيات المتقدّمة!

فتتناول أوَّلاً الأُمنيات الجوفاء عند عَبَدةِ الأصنام وماكانوا يتوقَّعون من الأصنام: ﴿إِلَمْ للإنسان ما تمنّيٰ﴾؟!

تُرى! هل من الممكن أن تشفع هذه الأجسام التي لا قيمة لها ولا روح فيها عند الله سبحانه؟ أو يُلتجأ إليها عند المشكلات!؟ كلّا! ﴿فلله الآخرة والأولئ﴾.

إنَّ عالم الأسباب يدور حول محور إرادته، وكلَّ ما لدى الموجودات فن بركات وجوده، فالشفاعة من اختياراته أيضاً، وحلَّ المشاكل بيد قدر ته كذلك!

ممًا يلفت النظر أنّ القرآن يتحدّث عن الآخرة أوّلاً، ثمّ عن الدنيا، لأنّ أكثر ما يُشغل فكر الإنسان هو النجاة في الآخرة... وحاكمية الله في الدار الآخرة تتجلّى أكثر منها في هذه الدنيا.

وهكذا فإنّ القرآن يقطع أمل المشركين تماماً \_بشفاعة الأصنام \_ويسدّ بوجوههم هذه الذريعة بأنّها تشفع لهم ﴿ويقولون هؤلا شفساؤنا مندالله ﴾ .\

وهناك احتمال آخر في تفسير الآيتين آنفتي الذكر: وهو أن يتوجّه الإنسان نحو الله لعدم

۱. يونس، ۱۸.

بلوغه أمانيّه وما يرغب إليه... لأنّ الآية الأولى من الآيات محلّ البحث تقول: ﴿ أَم للإنسان هَا تَمَنّى ﴾ وهذا استفهام إنكاري، وحيث إنّ جواب هذا الاستفهام أو السؤال بالني قطعاً، لأنّ الإنسان لا ينال كثيراً من أمانيه أبداً، وهذا يدلّ على أنّ تدبير هذا العالم بيد أخسرى تتحكّم في هذا العالم، ولذلك فإنّ الآية الثانية تقول: حيث كان الأمر كذلك ﴿ فلله الآضوة والأولى ﴾ !

وهذا المعنى يشبه ما جاء في كلام الإمام أمير المؤمنين علي ﴿ : «عرفت الله بفسخ العزائم وحلّ العقود ونقض الهمم » . ولا يبعد الجمع بين هذا التّفسير والتّفسير السابق أيضاً.

و في آخر الآيات محل البحث يقول القرآن مضيفاً ومؤكّداً على هذه المسألة: ﴿وكم هن هلك في السّماوات لا تغني شفاعتهم شيئاً إلّا من بعد أن يأذن الله لمن يشا، ويرضى ﴾.

فحيث لا تستطيع الملائكة على عظمتها حتى ولو بشكل جماعي أن تشفع لأحد إلّا بإذن الله ورضاه، فما عسى يُنتظر من هذه الأصنام التي لا قيمة لها، وهي لا تعي شيئاً!؟ وحينا تتساقط النسور الحكّقة وتهوي بأجنحتها عاجزة فما تنفع البعوضة الضعيفة؟ أليس من الخجل أن تقولوا إنّا نعبدهم ليقرّبونا إلى الله زلني، أو هؤلاء شفعاؤنا عند الله؟!

والتعبير بـ «كم» في الآية يفيد العموم، أي ليس لأي ملك أن يشفع دون إذن الله ورضاه، لأن هذه اللفظة تفيد العموم في لغة العرب، كها أنّ لفظة «كثير» تفيد العموم أحياناً وقد جاء في الآية ٧٠ من سورة الإسراء ما يدلّ على ذلك: ﴿وَقَضَّلْنَاهُم عَلَىٰ كثيرهُمْنَ خَلَقْنَا تَفْضَيَلاْ ﴾ أي فضّلنا بني آدم على جميع من خلقنا.

كما نجد هذا الإستعمال في شأن الشياطين إذ نقرأ الآية ٢٢٣ من سورة الشعراء قائلةً: 
وواكثرهم كافيون ﴾ مع أنّنا نعلم أنّ جميع الشياطين كاذبون .

أمّا الفرق بين «الإذن» و «الرضا» فهو \_ أنّ الإذن يعبّر عنه في مقام يكشف الإنسان عن رضاه الباطني، إلّا أنّ الرضا... أعمّ من ذلك، وقد تستعمل كلمة «الرضا» لإنسجام الطبع مع ما يفعل، وبما أنّ الإنسان قد يأذن بشيء ما دون أن يكون راضياً في قلبه فقد جاءت كلمة

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٥٠.

٢. مع أنَّ كلمة وملك، في الآية مفردة فقد عاد الضمير عليها جمعاً في وشفاعتهم، وذلك لمفهوم الكلام ورعاية للممنى!

«يرضى» تأكيداً على الإذن، وإن كان الإذن والرضا عند الله لا ينفصل بعضهما عن بعض ولا مجال (للتقيّة) عند الله!

#### بحثان

# ١ـ سعة الأماني

الأمل أو التمني إنما ينبع من محدودية قدرة الإنسان وضعفه، الإنسان إذاكانت له علاقة بالشميء ولم يستطع أن يبلغه ويحقّقه فائه بأخذ صورة التمني عنده... وإذا استطاع الإنسان أن يحقّق كلّ ما يريده ويرغب فيه، لم يكن للتمني من معنى!

وبالطبع قد تكون أماني الإنسان أحياناً نابعة من روحه العالية وباعثاً على الحركة والجدّ والنشاط والجهاد وسيره التكماملي... كما لو تمنى بأن يستقدّم النماس بمالعلم والتمقوى والشخصيّة والكرامة!

إلّا أنّه كثيراً ما تكون هذه الأحلام «والأماني» كاذبة، وعلى العكس من الأماني الصادقة فانّها \_أي الكاذبة \_أساس الغفلة والجهل والتخدير والتخلّف كها لو تمنى الإنسان الخلود في الأرض والعمر الدائم، وأن يملك أموالاً طائلة، وأن يحكم الناس جميعاً وأمثال هذا الخيال الموهوم.

ولذلك فقد رغّبت الرّوايات الإسلامية الناس في تمنّي الخير، كما نقراً في بعض ما وصلنا عن رسول الله عَلَيْ أُنّه قال: «من تمنّى شيئاً وهو فه عزّوجلّ رضى لم يخرج من الدنيا حــتى يعطاه» \.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّه إذا لم يصل إلى ذلك في الدنيا فسينال ثوابه `.

# ٢\_ كلام في شأن الشفاعة

إنَّ الآية الأخيرة \_ من الآيات محلِّ البحث \_ تخبر بجلاء عن إمكان أن يشفع الملائكة،

ا. بحار الأنوار، ج ٧١، ص ٢٦١ (باب ثواب تمنّي الخيرات).
 ٢٠ المصدر السابق.

فحيث أنه للملائكة الحق أن يشفعوا بإذن الله ورضاء، فمن باب الأولى أن يكون للأنبياء والمعصومين حق الشفاعة عند الله.

إلّا أنّه لا ينبغي أن ننسى أنّ الآية آنفة الذكر تقول بصراحة إنّ هذه الشفاعة ليست من دون قيد وشرط. بل هي مشروطة بإذن الله ورضاه، وحيث إنّ إذن الله ورضاه لم يكونا عبثاً أو اعتباطاً، فينبغي أن تكون بين الإنسان وربّه علاقة حتى يأذن بالشفاعة للمقرّبين في شأنه، ومن هنا فإنّ رجاء الشفاعة يكون مذهباً تربويّاً للإنسان ومانعاً من اليأس والقنوط من رحمة الله تعالى .

8003

التعبير بـ «من يشاء» الوارد في الآية المتقدّمة يمكن أن يكون إنسارة إلى النباس الذيب بأذن الله لهم بالشفاعة، أو إشارة إلى الملاتكة الذين بأذن الله لهم بالشفاعة، إلا أنّ الاحتمال الأوّل أنسب.

ويستفاد من هذه الآية ـ ضمناً ـ أنّ هناك علاقة بين الغفلة عن ذكر الله والإقبال على الماديات، وبين زخرف الدنيا وزبرجها وأنّ بينهها تأثيراً متلازماً!

فالغفلة عن ذكر الله تسوق الإنسان نحو عبادة الدنيا، كما أنّ عبيادة الدنيا تبصرف الإنسان عن ذكر الله، فيكون غافلاً عنه وهما جميعاً يقترنان مع هوى النفس، وبالطبع فإنّ الخرافات التي تنسجم مع هوى النفس تتزيّن في نظر الإنسان وتتبدّل تدريجاً إلى إعتقاد راسخ!

وربّا لاحاجة إلى التذكير أنّ الأمر بالإعراض عن هذه الفئة (أهل الدنيا) لا ينافي تبليغ الرسالة الذي هو وظيفة النّبي الأساسيّة، لأنّ التبليغ والإنذار والبشارة كلّها لا تكون إلّا في موارد احتمال التأثير، فحيث يعلم ويتيقّن عدم التأثير فلا يصح هدر الطاقات، ويسنبغي الإعراض بعد إتمام الحجّة.

كما ينبغي الإشارة إلى أنّ الأمر بالإعراض عمّن تمولى عمن ذكر الله، ليس مختصّاً بالنّبي ﷺ بل هو شامل لجميع الدعاة في طريق الحقّ، ليصرفوا طاقاتهم الكريمة في ما يحتمل تأثيرها فيه، أمّا عبدة الدنيا وموتى القلوب الذين لا أمل في هدايتهم فينبغي بعد إنّام الحجّة عليهم الإعراض عنهم ليحكم الله حكمه فيهم!

وفي آخر آية من الآيات محلّ البحث يثبت القرآن إنحطاط أفكار هذه الفـئة فـيقول مضيفاً: ﴿ذلك مبلغهم من العلم﴾.

أجل، إنّ أوج أفكارهم منتّه إلى هذا الحدّ وهو أسطورتهم أنّ المـلائكة بـنات الله!! \_ وخبطهم في الخرافات... وهذه آخر نقطة تبلغ إليه همّتهم، إذ نسوا الله وأقبلوا على الدنسيا وإستعاضوا عن جميع شرفهم ووجودهم بالدينار والدرهم!

وهذه الجملة ﴿ دُلك مبلغهم من العلم ﴾ يمكن أن تكون إشارةً إلى خراف اتهم كعبادة الأصنام وجعلهم الملائكة بنات الله: أي أنّ منتهى علمهم هو هذه الأوهام!

أو أنّها إشارة إلى حبّ الدنيا والأسر في قبضة الماديات، أي أن؟ منتهى إدراكهم هــو قناعتهم بالأكل والشرب والنوم والمتاع الفاني في هذه الدنيا وزبرجها وزخرفها الخ.

وقد جاء في الدعاء المعروف في أعيال شعبان المنقول عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: «ولا تجعل الدنيا أكبر همّنا ولا مبلغ علمنا» \.

١. جاء هذا الدعاء من دون الإشارة إلى أنه من أعمال شهر شعبان في تفسير مجمع البيان وفي تفاسير أخرى، ذيل الآية مورد البحث.

و تختتم الآية بالقول: ﴿إِنِّ رَبِّكَ هُو أَعلَم بِمِنْ صَلَّ عَنْ سبيله وَهُو أَعلَم بَمِنْ لَهُمْدَىٰ ﴾ ختام الآية يشير إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ الله يعرف الضالين جيداً كما يعرف المهتدين أيضاً، فيصبٌ غضبه على الضالين ويسبغُ لطفه على المهتدين، ويجازي كلاً بعمله يوم القيامة.

## بحث

#### رأس مال عبدة الدنيا:

الطريف أنّ الآيات الآنفة في الوقت الذي تنسب العلم لعبدة الدنيا، إلّا أنّها تـعدّهم ضالّين، وهذا يدلّ على أنّ العلوم التي لا تهدف إلى شيء سوى الماديّات فن وجهة نــظر القرآن ليست علوماً، بل هي الضلالة بعينها.

ومن الغريب أنّ كلّ هذه الشِقوة والحروب وسفك الدماء والظلم والتجاوز والفساد والتلوّث ناشىء من علوم الضلال هذه \_ومن الذين منتهى ما توصّلت إليه علومهم حبّ الدنيا والحياة الفانية، ولا يتّسع أفق متطلّباتهم لأكثر من متطلّبات الحيوان.

أجل، إنّ علوم «التقنية» والمسائل الحديثة إذا لم تصعد بالانسان إلى أهداف أسمى من الماديّات، فهي الجهل بعينه، وإذا لم تؤدّ إلى نور الإيمان فهي الضلال!.

#### الآيتان

وَلِلَهِ مَافِى السَّمَوَتِ وَمَافِى الْأَرْضِ لِيَجْزِى الَّذِينَ اَسْتُواْ بِمَاعَمِلُواْ وَبَعْزِى الَّذِينَ اَحْسَنُواْ فِي السَّمُواْ وَبَعْزِى الَّذِينَ الْحَسَنُواْ فِي اللَّهُمُ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَعْفِرَةِ فَا اللَّهُمُ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَعْفِرَةِ فَا اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَعْفِرَةِ فَا اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللِّهُ اللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْفُولُولُولُولُولُولِي الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ ال

# الثمسير

# لا تَرْكُوا أَنفسكم:

لما كان الكلام في الآيات المتقدّمة عن علم الله بالضالين والمهتدين، فإنّ الآيات أعلاه تتمّة لما جاء آنفاً، تقول: ﴿ولله ما في السّماوات وما في الأرض﴾.

فالمالكية المطلقة في عالم الوجود له وحده، والحاكمية المطلقة على هذا العالم له أيضاً، ولذلك فإنّ تدبير عالم الوجود بيده فحسب. ولمّاكان الأمركذلك فهو وحده الجدير بالعبادة والشفاعة!

إنّ هدفه الكبير من هذا الخلق الواسع ليستيقظ الإنسان في عالم الوجود وليسبير في مسير التكامل في ضوء المناهج التكوينية والتشريعيّة وتعليم الأنبياء وتربيتهم، لذلك فإنّ القرآن يذكر نتيجة هذه المالكية فيختتم الآية بالقول: ﴿ليجزي الّذين أساءوا بما مملوا ويجزي الّذين أساءوا بما مملوا ويجزي الّذين أحسنوا بالحسني ﴾ أ.

ثمّ يصف القرآن الحسنين في الآية التالية فيقول: ﴿ لَذَين يَجْتَنُبُونَ كَبَائِرِ لَلِاثُمْ وَالفُولَّحَشَ لِلَّ اللّمَمْ ﴾.

اللام، في وليجزي، هي لام الغاية، فبناءً على ذلك الجزاء هو غاية الخلق، وإن كان بعظهم يحتقد بأن واللام، في وليجزي، متعلق وبأحلم، في الآية السابقة، وأن جملة ﴿وقْ مَا في السّماوات ومَا في الأرض﴾ معترضة، إلّا أنّ هذا الاحتمال يبدو بعيداً.

و «الكبائر» جمع كبيرة، و «الإثم» في الأصل هو العمل الذي يُبعد الإنسان عن الخير والثواب، لذلك يطلق على الذنب عادة، و «اللمم» على وزن القلم - كما يـقول الراغب في المفردات معناه الإقتراب من الذنب، وقد يعبّر عن الذنوب الصغيرة باللمم أيضاً، وهذه الكلمة في الأصل مأخوذة من الإلمام ومعناها الإقتراب من شيء دون أدائه، وقد يطلق «اللمم» على الأشياء القليلة أيضاً «وإطلاقه على الذنوب الصغيرة من هذا الباب».

وقد فسّر المفسّرون «اللمم» في هذه الحدود، فقال بعضهم: هو الذنوب الصغيرة، وقال آخرون هو نيّة المعصية دون أدائها، وفسّره غيرهم بأنّ اللمم معاصِ لا أهميّة لها.

وربّما قالوا بأنّ اللمم يشمل الذنوب الصغيرة والكبيرة على أن لا تكون معتادة والتي تقع أحياناً فيتذكّرها الإنسان فيتوب منها.

وهناك تفاسير متعدّدة لهذه الكلمة في الرّوايات الإسلامية، فقد جماء عن الإسام الصادق الله أنّه قال: اللمم الرجل يلمّ به الذنب فيستغفر الله منه وورد عنه أيضاً أنّه قال: هو الذنب يلمّ به الرجل فيمكث ما شاء الله ثمّ يلمّ به بعد أ.

كها وردت روايات أخرى في هذا المعني أيضاً.

والقرائن الموجودة في هذه الآية تشهد على هذا المعنى أيضاً... إذ قد تصدر من الإنسان بعض الذنوب، ثمّ يلتفت إليها فيتوب منها، لأنّ استثناء اللمم من الكبائر (مع الإلتفات إلى أنّ ظاهر الاستثناء كونه استثناءً متّصلاً) يشهد على هذا المعنى.

أضف إلى ذلك فإنّ الجملة التالية بعد الآية في القرآن تقول: ﴿ إِنَّ رَبُّكُ وَلَسَعَ الْمُعَفَّرَةُ ﴾ [. وهذا يدلّ على أنّ ذنباً صدر من الإنسان وهو بحساجة إلى غسفران الله، لا أنَّــه قسصد الإقتراب منه ونواه دون أن يرتكبه.

وعلى كلِّ فالمراد من الآية أنّ الذين أحسنوا من الممكن أن ينزلقوا في منزلق ما فيذنبوا، إلّا أنّ الذنب على خلاف سجيّتهم وطبعهم وقلوبهم الطاهرة \_ وإنّما تقع الذنوب عَرضاً، ولذلك فما أن يصدر منهم الذنب إلّا ندموا و تذكّروا وطلبوا المغفرة من الله سبحانه كما نقراً في الآية ٢٠١ من سورة الأعراف إذ تشير إلى هذا المعنى: ﴿ إِنَّ الّذين اتّقوا إذا حسّهم طائف من الشّيطان تذكّروا فإذا هم مبصرون ﴾.

ونظير هذا المعنى في الآية ١٣٥ من سورة آل عسمران إذ تسقول في وصف الحسسنين

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٣٢٠. (كتاب الإيمان والكفر، باب اللعم، ح ١ و ٣).

٦ المصدر السابق.

والمتقين: ﴿والدّين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ﴾! فكلّ هذا شاهد على ما جاء من تفسير «اللّمم».

ونختتم بحثنا هنا بحديث للإمام الصادق الله إذ أجاب على سؤال حول تفسير الآية \_محلّ البحث \_ فقال: «اللمام العبد الذي يلمّ بالذنب بعد الذنب ليس من سليقته أي من طبيعته» .

ويتحدّث القرآن في ذيل الآية عن علم الله المطلق مؤكّداً عدالته في مجازاة عباده حسب أعمالهم فيقول: ﴿هو أعلم بكم إذ أنشأكم هن الأرض وإذ أنتم أجنّة في بطون أمّهاتكم ﴾ `.

وقوله «أنشأكم من الأرض» إمّا هو بإعتبار الخلق الأوّل عن طريق آدم الله الذي خلقه من تراب، أو باعتبار أنّ ما يتشكّل منه وجود الإنسان كلّه من الأرض، حيث له الأثر الكبير في التغذية و تركيب النطفة، ثمّ بعد ذلك له الأثر في مراحل نمو الإنسان أيضاً.

وعلى كلّ حال، فإنّ الهدف من هذه الآية أنّ الله مطّلع على أحوالكم وعليم بكم منذ كنتم ذرّات في الأرض ومن يوم إنعقدت نطفتكم في أرحام الأمّـهات في أسجافٍ من الظلمات فكيف ـ مع هذه الحال ـ لا يعلم أعمالكم؟!

وهذا التعبير مقدّمة لما يليه من قوله تعالى: ﴿فلا تَوْقُوا لَنفسكم هو أعلم بمن اتّقىٰ ﴾ إ فلا حاجة لتعريفكم و تزكيتكم وبيان أعهالكم الصالحة، فهو مطّلع على أعهالكم وعلى ميزان خلوص نيّاتكم، وهو أعرف بكم منكم، ويعلم صفاتكم الداخلية والخارجية.

قال بعض المفسّرين أنَّ الآيتين آنفتي الذكر نزلتا في جماعة كانوا يمدحون أنفسهم بعد أداء الصوم أو الصلاة فيقولون: إنّنا صلّينا وصمنا وقمنا بكذا وكذافنزلت الآيتان ونهتهم عن تزكية الأنفس<sup>٣</sup>.

#### بحوث

#### ١\_علم الله المطلق

مرّة أخرى يشار في هاتين الآيتين إلى علم الله المطلق وسعته، إلّا أنّ التعبير فيهما تعبير جديد، لأنّه يستند إلى لطيفتين ' وهما من أشدّ حالات الإنسان خفاءً والتواءِّ... حالة خلق

١٠ اصول الكافي، ج ٢، ص ٣٢١، (باب اللمم) ح ٥.

١٤ (١٤ ﴿ الْأَجِنَّةِ » جمع جنين: الطفل الذي في بطن أمَّه.
 ٢ ما الأجنّة » جمع جنين: الطفل الذي في بطن أمّه.

ع. «اللطيفة» ما فيها من دقّة وخفاء.ً

الإنسان من التراب إذ ما تزال عقول المفكّرين حائرةً فيها، فكيف يوجد موجود حي من موجودٍ لا روح فيه (ميّت)؟ وممّا لا شكّ فيه أنّ هذا الأمر حدث في السابق سواءً في الإنسان أو الحيوانات الأخر، ولكن في أيّة ظروف؟! فالمسألة في غاية الخفاء والإلتواء بحيث ما تزال أسرارها مطوية ومكتومة عن علم الإنسان.

والأخرى مسألة التحوّلات المفعمة بالأسرار في وجود الإنسان في مرحلة الجنين، فهي أيضاً من الأسرار الغامضة في كيفية خلق الإنسان وإن كان شبح منها قد إنكشف لعلم البشر، إلّا أنّ الأسئلة حول أسرار الجنين التي ما زالت دون جواب كثيرة.

فالمطّلع على هاتين الحالتين من جميع أسرار وجود الإنسبان وتحـوّلاته وتـغييراتـه وهاديه ومربّيه، كيف يكون غير عالم بأعهاله وأفعاله! ولا يجازي كلّاً بحسب ما يــقتضيه عمله!

إذاً، فهذا العلم المطلق أساس عدالته المطلقة!

## ٢\_ ما هي كبائر الإثم؟

هناك كلام طويل بين المفسّرين من جهة، والفقهاء والمحدّثين من جهة أخرى في شأن الذنوب الكبيرة المشار إليها في بعض الآيات من القرآن .

فبعضهم يعتقد أنَّ جميع الذَّنوب تعدَّ من الكبائر، لأنَّ كلَّ ذنب\_أمام الخالق الكبير يعدَّ ذنباً كبيراً.

في حين أنّ بعضهم ينظر إلى الذنوب نظرة نسبيّة فيرى كلّ ذنب بالنسبة إلى ما هو أهمّ منه صغيراً وبالعكس.

وقال آخرون إنَّ الكبائر ما جاء الوعيد من قبل الله في القرآن بإرتكابها!

ورتما قيل إنّ الكبائر ما يجري عليها «الحدّ» الشرعى.

إِلَّا أَنَّ الأَفضل أَنَّ يقال بأنَّه مع ملاحظة أنَّ التعبير بالذنوب الكبيرة دليل على عظمها، فكلّ ذنب فيه أحد الشروط التالية يعدّ كبيراً:

أ) الذنوب التي ورد الوعيد من قبل الله في شأنها والعذاب لمرتكبها.

ب) الذنوب المذكورة في نظر أهل الشرع ولسان الرّوايات بأنّها عظيمة.

١. النساء، ٣١، والشوري، ٣٧، ذيل الآيات مورد البحث.

ج) الذنوب التي عدَّتها المصادر الشرعيَّة أكبر من الذنوب التي هي من الكبائر.

د) وأخيراً الذنوب المصرّح بها في الرّوايات المعتبرة بأنّها من الكبائر!.

وقد ورد ذكر الكبائر في الرّوايات الإسلامية مختلفاً عددها فيه، إذ جاء في بعضها أنّها سبع «قتل النفس، وعقوق الوالدين، وأكل الربا، والعودة إلى دار الكفر بعد الهجرة، ورمي الحصنات بالزنا، وأكل مال اليتيم، والفرار من [الزحف] الجهاد» .

وقد جاء في بعض الرّوايات ذكر هذا النصّ: «كلّما أوجب عليه الله النار» [مكان عقوق الوالدين].

وجاء في بعض الرّوايات أنّها «عشر»، وأوصلتها روايات أخر إلى «تسع عشرة» كبيرةً! وربّها ترقّي هذا العدد إلى أكثر ممّا ذكر في بعض الرّوايات أيضاً".

وهذا التفاوت في عدد الكبائر هو لأنّ الذنوب الكبيرة ليست بمرتبة واحدة، فبعضها أهمّ من بعض، وبتعبير آخر يعدّ أكبر الكبائر، فبناءً على هذا لا تضادّ بين الرّوايــات في اختلاف العدد.

#### ٣ـ تزكية النفس

«تزكية النفس» قبيح إلى درجة أنها يضرب بها المثل! فيقال تزكية المرء نفسه قبيحة. وأساس هذا العمل القبيح وأصله عدم معرفة النفس، لأنّ الإنسان إذا عرف نفسه حقّاً تصاغر أمام عظمة الخالق ورأى أعهاله لا شيء لما عليه من مسؤولية، ولما وهبه الله مس النعم العظيمة، وبالتالى فسوف يخجل من أيّة خطوة نحو تزكية النفس.

والغرور والغفلة والاستعلاء والأفكار الجاهلية أيضاً بواعث أخر عـلى هـذا العـمل القبيح!

وبما أنّ تزكية النفس تكشف عن إعتقاد الإنسان بكماله فهي مدعاة إلى تخلّفه! لأنّ رمز التكامل الإعتراف بالتقصير وقبول وجود النواقص والضعف!

ومن هنا نرى أولياء الله يعترفون بتقصيرهم أمام الله وما عليهم من وظائف من قِبَلِه! وينهون الناس عن تزكية النفس وتعظيم أعهالهم!.

١٠ وسائل الشيعة، ج ١١، (أبواب جهاد النفس، الباب ٤٦، ح ١).

٢. لعزيد الإيضاح يراجع العصدر السابق، وقد جاء في هذا الباب سبع وثلاثون رواية.

فقد ورد عن الإمام الباقر على في تفسير الآية الكريمة ﴿ فلا تَزَكُوا لَنفسكم ﴾ أنّه قال: «لا يفتخر أحدكم بكثرة صلاته... وصومه وزكانه ونسكه لأنّ الله عزّوجلّ أعلم بمن اتّقى» \ .

ويقول الإمام أمير المؤمنين علي إلى في إحدى رسائله إلى معاوية مشيراً إلى هذا المضمون في ما يقول: «ولولا ما نهى الله عنه من تزكية المرء نفسه لذكر ذاكر فضائل جمة، تعرفها قلوب المؤمنين ولا تمجّها آذان السامعين» «يعنى بذلك نفسه الله ".

«وفي هذا الصدد أوردنا بحثاً مفصّلاً في هذا التّفسير ذيل الآية ٤٩ من سورة النساء فراجع إن شئت».

ولا ننسى أن تقول إنّ الضرورات قد توجب على الإنسان أحياناً تزكية نفسه أمام الغير بكلّ ما لديه من إمتيازات حتى لا تسحق أهدافه المقدّسة، وبين هذا النوع من التعريف بالنفس و تزكية النفس المذموم إختلافاً كبيراً.

ومن أمثلة ذلك خطبة الإمام زين العابدين في مسجد بني أميّة في الشام لمّا أراد أن يعرّف نفسه وأهل بيته لأهل الشام ليحبط مؤامرة الأمويين الذين صوّروا للناس بأن الحسين والشهداء معه خوارج!!

وقد ورد في بعض الرّوايات أنّه سئل الإمام الصادق عن «تزكية النفس» فقال: نعم إذا اضطرّ إليه \_ أما سمعت قول يوسف \_ ثمّ استدلّ بموضعين من كلام الأنبياء أحدهما إقتراح يوسف على عزيز مصر أن يكون مسؤولاً ومشرفاً على خزائن مصر وتعقيبه: ﴿ لِلِّي حَفَيظُ عليه ﴾ ٢ وقول العبد الصالح: ﴿ لَمُنا لَكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح: ﴿ لَمُنا لَكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح: ﴿ لَمُنا لَكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح: ﴿ لَمُنا لَكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح: ﴿ لَمُنا لَكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لَكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ . ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ ٢ وقول العبد الصالح : ﴿ لَمُنا لِكُم ناصح لُمِين ﴾ ٢ وقول العبد الصالح الله العبد الصالح الله العبد الصالح المنابِ الله العبد الصالح المنابِ العبد الصالح المنابِ العبد المنابِ العبد الصالح المنابِ العبد العبد الصالح العبد المنابِ العبد العبد

8003

٢. نهج البلاغة، الرسالة ٢٨.

٤. اعراف، ٦٨.

١. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ١٦٥، ح ٧٧.

۳. بوسف, ۵۵.

ه. تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۹۹.

أَفَرَهَ يَتَ الَّذِى تَوَكَّى ﴿ وَأَعْطَى قَلِيلًا وَأَكْدَى ﴿ اَعْدَهُ، عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُو يَرَى ۗ أَفَرَهُ الْغَيْبِ فَهُو يَرَى ۚ أَكُمَ اللَّهِ عَلَا اللَّذِي وَفَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْفَرْدُ وَازِرَهُ وَإِزَرَهُ وَإِزَرَا أُخْرَى الْمَ اللَّهُ الْمَعْنَ ﴿ وَإِنْ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللللللللِمُ اللللْمُ الللللللللِمُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْم

# سبب النزول

ذكر أغلب المفسّرين أسباباً لنزول الآيات أعلاه، إلّا أنّها لا تنسجم كثيراً مع الآيات هذه، وما هو معروف بكثرة شأنان للنّزول:

1-إنّ هذه الآيات ناظرة إلى «عنان بن عفّان» حيث كانت لديه أموال طائلة وكان ينفق منها، فقال له بعض أرحامه واسمه «عبدالله بن سعد»: إذا واصلت إنفاقك فلا يبتى عسندك شيء، فقال عنان: لدي ذنوب وأريد أن أنال بإنفاقي رضا ربّي وعفوه. فقال له عبدالله: إن أعطيتني ناقتك بما عليها من جهاز تحمّلت ذنوبك وجعلتها في رقبتي، ففعل عنان وأشهده على ما اتّفق عليه وامتنع من الإنفاق بعدئذٍ. «فنزلت الآيات وذمّت هذا العسمل بشدة، وأوضحت أنّه لا يمكن لأحد أن يحمل وزر الآخر وكلَّ ينال جزاء سعيه» أ

٣- إنّ الآية في شأن «الوليد بن المغيرة» إذ جاء إلى النّبي ﷺ وصبا إلى الإسلام فلامه بعض المشركين وقال: تركت ما كان عليه كبراؤنا وعددتهم ضلّالاً وظننت أنّهم من أهل النار! فقال إني أخاف من عذاب الله. فقال له اللائم: إن أعطيتني شيئاً من مالك ورجعت إلى

١٠ ذكره الطبرسي في تفسير مجمع البيان ومفسّرون آخرون أمثال الزمخشري في تفسير الكشّاف والفخر الرازي في التّفسير الكبيرو يضيف الطبرسي أنّه ذكره ابن عبّاس والسدي والكلبي وجماعة من المفسّرين!.

الشرك تحمّلت وزرك وجعلته في رقبتي! ففعل الوليد بن المغيرة ذلك إلّا أنّه لم يُعط من المال المتّفق عليه إلّا قليلاً. فنزلت الآية ووبّخته على إرتداده من الإيمان '.

# الثفسير

## كلُّ يتممّل مسؤولية أعماله:

كان الكلام في الآيات السابقة في أن يجزي الله تعالى من أساء بإساء ته ويثيب الحسنين بإحسانهم... وبما أنّه من الممكن أن يتصوّر أن يعذّب أحد بذنب غيره أو أن يتحمّل أحد وزر غيره، فقد جاءت هذه الآيات لتنني هذا التوهّم في المقام، وبيّنت هذا الأصل الإسلامي المهمّ أنّ كلّاً يرى نتيجة عمله، فقالت أوّلاً: ﴿ لَقُرنَيِتِ الذِي تُولَّىٰ ﴾ أي تولى من الإسلام أو الإنفاق الافاق الافاق الافاق المهمّ أمتنع وأمسك وهو يظنّ أنّ غيره سيحمل وزره يوم القيامة ..

فأيّ رجل جاءهم من الغيب و«القيامة» فأخبرهم بأنّه يمكن أخذ الرشوة وتحمّل آثام الآخرين؟ أو من جاءهم من قبل الله فأخبرهم بأنّ الله راضٍ عن هذا التعامل إلّا ما تدور في أذهانهم من أوهام؟ فهم يتّبعون ما يتوهّبون فراراً من تحمّل المسؤولية.

وبعد هذا تأتي الآية الأخرى لتبين إعتراض القرآن الشديد على ذلك، وبيان لأصل كلي مطرد في الأديان السهاوية كلها فتقول: تُرى أهذا الذي إمتنع عن الإنفاق وآمن بالوعود الخيالية، ويريد أن يخلص نفسه من عذاب الله بإنفاقه اليسير والزهيد من أمواله، أتغنيه هذه الخيالات والتصورات: ﴿ أعنده علم الغيب فهويرى \* أم لم ينبّأ بسما في صحف هوسى \* وإبراهيم الذي وقي ﴾ آ.

«إبراهيم»: هو ذلك النّبي العظيم الذي أدّى حق رسالة الله، وبلّغ ما أمره به ووفي بجميع عهوده ومواثيقه، ولم يخش تهديد قومه وطاغوت زمانه، ذلك الإنسان الذي استُحن بمختلف الامتحانات حتى بلغ به أن يقدّم ولده ليذبحه بأمر الله، وخرج منتصراً مرفوع الرأس من جميع هذه الامتحانات ونال المقام السامي لقيادة الأمّة... كما نقرأ هذا المعنى في الآية ١٢٤ من سورة البقرة إذ تقول: ﴿وَإِذَ لَبِتَلَىٰ لِبَرَاهِيم ربّه بكلمات فأتمهن قال لِنّي جاعلك للنّاس لِهاها ﴾.

١. ذكر هذا الشأن صاحب تفسير مجمع البيان، وتفسير القرطبي، وتفسير روح البيان، وتفسير دوح المعاني وبعض التفاسير الأخر.

<sup>· «</sup>أكدى» مأخوذ من «الكدية» ومعناه الصلابة، ثمّ أطلق على من يمسك والبخيل.

٣ ﴿ وَقَى ﴾ مصدره وتوفية ﴾ معناه البذل والأداء التام.

وقال بعض المفسّرين في توضيح معنى الآية: أنّه بذل نفسه للنيران وقلبه للرحمن وولده للقربان وماله للأخوان \.

ثمّ تأتي الآية الأخرى لتقول: ﴿ لَا تَزْرُ وَلِزِرَةَ وَزِرِ لَحْرَىٰ ﴾.

«الوِزْرُ» في الأصل مأخوذ من «الوَزَرِ» ـ على زنة خطر ـ ومعناه المأوى أو الكهف أو الملجأ الجبلي، ثمّ استعملت هذه الكلمة في الاعباء الشقيلة! لشباهتها الصخور الجبلية العظيمة، وأطلقت على الذنب أيضاً، لأنّه يترك عبئاً ثقيلاً على ظهر الإنسان.

والمراد من «الوازرة» من يتحمّل الوزر ٢.

ولمزيد الإيضاح يضيف القرآن قائلاً: ﴿ وَأَنْ لِيسَ لَلْإِنْسَانَ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ ٣.

«السعي» في الأصل معناه السير السريع الذي لا يصل مرحلة الركض، إلّا أنّه يستعمل غالباً في الجدّ والمثابرة، لأنّ الإنسان يؤدّي حركات سريعة في جدّه ومثابرته سواءً كان ذلك في الخير أو الشرّ!

والذي يسترعي الإنتباه أنّ القرآن لا يقول: وان ليس للإنسان إلّا ما أدّى من عمل... بل يقول: إلّا ما سعى. وهذا التعبير إشارة إلى أنّ على الإنسان أن يجدّ ويثابر فذلك هو المطلوب منه وإن لم يصل إلى هدفه، فالعبرة بالنيّة، فإذا نوى خيراً أعطاه الله ثوابه، لأنّ الله يتقبّل النيّات والمقاصد لا الأعمال المؤدّاة فحسب.

أمّا الآية التالية فتقول: ﴿وأنّ سعيه سوف يُرئ فالإنسان لا يرى غداً نتائج أعاله التي كانت في مسير الخير أو الشرّ فحسب، بل سيرى أعاله نفسها يوم الحساب، كا نجد التصريح بذلك في الآية ٣٠ من سورة آل عمران: ﴿يوم تجد كلّ نفس ما عملت من خيرٍ معفول .

كها ورد التصريح بمشاهدة الأعهال الصالحة والطالحة عند القيامة في سورة الزلزلة الآيتين ٧ و ٨: ﴿ فعن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره \* ومن يعمل مثقال ذرّة شرّاً يره \*!
أمّا الآية الأخيرة من الآيات محل البحث فتقول: ﴿ ثمّ يجزله الجزار الأوفى ﴾ أ

۱. تفسیر روحالبیان، ج ۹. ص ۲٤٦.

٢. أتت لفظ «الوازرة» لكونه وصفاً للنفس المحذوفة في الآية ومثلها تأنيث أخرى.

٣. كلمة «ما» في «ما سعى» مصدرية.

ع. نائب الفاعل في ويُجزّاه، ضمير يعود على الإنسان ووالهاء، في يجزاه تعود على العمل (مع حذف حرف

والمراد من «الجزاء الأوفي» هو الجزاء الذي يكون طبقاً للعمل، وبالطبع هذا لا يسافي لطف الله وتفضّله بأن يضاعف الجزاء على الأعبال الصالحة عشرة أضعاف أو عشرات الأضعاف ومئاتها وإلى ما شاء الله! وما فسّره بعضهم بأنّ «الجزاء الأوفي» معناه الجزاء الأكثر في شأن الحسنات، لا يبدو صحيحاً، لأنّ كلام هذه الآية يشمل الذنوب والأعبال الطالحة، بل الكلام فيها أساساً على الوزر والذنب «فلاحظوا بدقّة»!

## بحوث

١\_ ثلاثة أصول إسلامية مهمّة

---أُندير في الآيات - آنفة الذكر - إلى ثلاثة أُصول من الأُصول الإسلامية، وقد أكّدت عليها الكتب السماوية السابقة وهي:

أ) كل إنسان مسؤول عن ذنبه ووزره.

ب) ليس للإنسان في آخرته إلّا سعيه.

بج) يُجزي الله كلّ إنسان على عمله الجزاء الأوفي.

وهكذا فإنّ القرآن يشجب الكثير من الأوهام والخرافات التي يهتم بها عامّة الناس أو السائدة بينهم وكأنّها مذهب عقائدي!

والقرآن لأينني عن هذا الطريق عقيدة العرب المشركين الذين يعتقدون أنّ بإمكان الإنسان أن يتحمّل وزر الآخر فحسب! بل ينني الاعتقاد الذي كان سائداً ولا يزال بين المسيحيين، وهو أنّ الله أرسل ابنه المسيح ليصلب ويذوق العذاب والألم ويحمل على عاتقه ذنوب المذنبين!

وكذلك يمكم على جماعة من القسسة والرهبان بقبح عملهم لماكانوا يسبيعونه من صكوك الغفران ومنح قطع الأراضي في الجنّة لمن يشاؤون، والعفو عن الخطئين!! فكلّ هذه الأمور باطلة.

ومنطق العقل أيضاً يقتضي أنّ كلاً مسؤول عن عمله، ويعود عــليه عــمله بــالنفع أو الضرر.

<sup>﴿</sup> اللَّهُ الْحَرِّ ) وتقدير الآية هكذا ثمّ يجزى الإنسان بعمله أو على عمله الجزاء الأوفي... يقول الزمخشري في الكشّاف: يمكن أن لا يكون هناك حرف مقدَّر لانه يقال يُجزى العبد سعيه... إلّا أنّه ينبغي الإلتفات إلى أنّه يقال مثلاً جزاه الله على عمله ويندر أن يقال جزاه الله عمله، والجزاء الأوفي يمكن أن يكون مفعولاً ثانياً أو مفعولاً مطلقاً.

وهذا المبدأ الإسلامي يؤدّي إلى أن يسعى الإنسان إلى الخدير وأن يجتهد بدلاً من الإلتجاء إلى الخرافات أو أن يتحمّل آثامه غيره! وأن يتجنّب الذنب ويتّقي الله، وإذا ما اتّفق له أن عثرت قدمه في معصية، فعليه أن يبادر إلى التوبة ويجبر ذلك بالاستغفار والعمل الصالح!

وتأثير هذه العقيدة التربوية في الناس واضح تماماً ولا يقبل الإنكار، كما أنّ أثر تلك المعتقدات الجاهلية الفاسدة ـ المخرّب لا يخنى على أحد.

وصحيح أنّ هذه الآيات ناظرة إلى السعي والمثابرة والعمل للآخرة ورؤية النواب في الآخرة! إلّا أنّ الملاك والمعيار الأصلي له يتجلّى في الدنيا أيضاً... أي أنّ الأفراد المؤمنين لا ينبغي لهم أن يتوقّعوا من الآخرين أن يعملوا لهم ويحلّوا مشاكلهم الاجتماعية، بل عليهم أن ينهضوا ويجدّوا ويثابروا أبداً.

ويستفاد من هذه الآيات أصل حقوقي في المسائل الجزائية أيضاً، وهمو أنّ الجمهزاء أو العقاب إنّما ينال المذنب الحقيق، وليس لأحد أن يجعل إثم غيره في ذمّته!

# ٢ـ سوء الإستفادة من مفاد الآية

كما بينا آنفاً، فإن هذه الآيات بقرينة الآيات التي قبلها والآيات التي بعدها ناظرة إلى سعي الإنسان لأمور الآخرة، إلا أنه مع هذه الحال ـ لما كان ذلك على أساس حكم عقلي مسلم به فيمكن تعميم السعي والجدّحتى يشمل السعي لأمور الدنيا ويشمل أيضاً الجزاء الدنيوي. إلا أنّ ذلك لا يعني أن يتأثّر بعضهم بالمذاهب الاشتراكية فيقول: إنّ مفهوم الآية أنّ المالكية إنّما تحصل عن طريق العمل فحسب، وبذلك يخطّي قانون الإرث والمضاربة والإجارة وأمنالها!

والعجب أنّه ينادي بالإسلام ويستدلّ بآيات القرآن أيضاً مع أنّ مسألة الإرث من الأصول الإسلامية القطعية، وكذلك الخمس والزكاة! علماً بأنّه لم يسع الوارث إلى إرثه ولا مستحقّو الزكاة أو الخمس إليها، ولم يقع سعي في مواطن النذر والوصايا ومع كلّ ذلك فإنّ القرآن الكريم ذكر هذه الأمور.

وبتعبير آخر أنّ هذا هو الأصل، إلّا أنّه غالباً ما يوجد استثناء أمام كلّ أصل، فمثلاً الولد يرث أباه هذا أصل إسلامي، لكن متى قتل الولد أباه أو خرج عن الإسلام حُرم حقّ الإرث. وكذلك نتيجة سعي كلّ شخص تعود عليه أو إليه، هذا هو الأصل. إلّا أنّه لا مانع من أن يعطي مقدار من المال للآخر طبقاً لقرار الإجارة بين الطرفين، وهو أصل قرآني \كذلك، أو أن ينتقل المال عن طريق النذر أو الوصية، كها صرّح به القرآن الكريم.

#### ٣ـ المواب على سؤالين

يرد هنا سؤالان وينبغي أن نجيب عليها:

أوّلاً:إذا كان ما يناله الإنسان يوم القيامة هو نتيجة سعيه، فما معنى الشفاعة إذاً؟!

والثّاني: إنّنا نقرأ في الآية ٢١ من سورة الطور في شأن أهل الجنّة: ﴿الحقنابِهِم دُرّيْتُهُم﴾! مع أنّ الذرّيّة لم تسع في هذا المضهار، ثمّ إنّنا نجد في الرّوايات الإسلامية أنّ الإنسان إذا عمل عملاً صالحاً فإنّ نتيجة ذلك تنعكس على أبنائه أيضاً.

والجواب على هذه الأسئلة جملة واحدة وهي أنّ القرآن يقول أنّ الإنسان ليس له أن يأخذ أكثر من سعيه وعمله، إلّا أنّه لا يمنع أن ينال بعض الناس اللائقين نعماً أخر عن طريق اللطف والتفضّل الإلهي.

فالاستحقاق شيء، والتفضّل شيء آخراكها أنّ الله يضاعف الحسنات عشرات المرّات بل منات المرّات وآلافها أحياناً.

ثم \_الشفاعة \_كها ذكرنا في محلّه \_ليست إعتباطاً... \_ بل هي بحاجة إلى السعي والجد وإيجاد العلاقة بالشافع أيضاً، وكذلك الأمر في شأن ذريّة الأشخاص الصالحين، فإنّ القرآن يقول أيضاً؛ ﴿ وَالتّبِعْتُهُمْ وَرَيْتُهُمْ بِإِيمَانَ ﴾ إ.

## ٤\_ صمف إبراميم وموسى

«الصحف» جمع صحيفة، و تطلق هذه الكلمة على كلّ شيء واسع كما يقال مثلاً صحيفة الوجه، ثمّ استعملوا هذه الكلمة على صفحات الكتاب.

فالمراد من صحف موسى هي التوراة النازلة عليه وأمّا صحف إيراهيم فما نزل عليه من كتاب سهاوي أيضاً.

١٠ جاء هذا الأصل في قصّة موسى وشعيب في سورة القصص الآية ٢٧.

ينقل المرحوم الطبرسي في مجمع البيان حديثاً عن النّبي ﷺ في تفسير سورة الأعــلى وخلاصته ما يلي.

يسأل أبوذر النّبي: يارسول الله كم عدد الأنبياء؟

فيجيبه النّبي ﷺ أنّهم مائة الف نبي وأربعة وعشرون ألفاً.

فيسأله ثانيةً عن الرسل منهم: كم المرسلون؟

فيجيبه النّبي: ثلاثمائة وثلاثة عشر وبقيّتهم أنبياء... «والرّسول هــو المأمــور بــالإنذار والإبلاغ في حين أنّ النّبي أعمّ منه مفهوماً».

ويسأل أبوذر مرة أخرى: كان آدم نبيّاً؟!

فيجيب النّبي ﷺ: نعم، كلّمه الله وخلقه بيده.

فيسأله أبوذر": كم أنزل الله من كتاب؟ فيجيب النّبي: مئة وأربعة كتب أنزل الله منها على آدم عشر صحف، وعلى شيث خمسين صحيفة وعلى أخنوخ وهو «إدريس» ثلاثين صحيفة، وهو أوّل من خطّ بالقلم، وعلى إبراهيم عشر صحائف، والتوراة والإنجيل والزبور والفرقان» (.

# ٥\_ المسؤولية عن الأعمال في كتب السابقين

الذي يلفت النظر أنّ التّوراة الحالية أوردت المضمون الذي ذكرته الآيات محلّ البحث في كتاب حزقيل إذ جاء فيه:

«الجاني الذي يذنب سيموت، والابن لا يحمل عبء أبيه والأب لا يحمل ذنب إبنه» ٢.

وجاء هذا المعنى ذاته أيضاً في مورد القتل في سفر التثنية من التوراة.

«لا يقتل الآباء عوضاً عن الأبناء ولا يقتل الأبناء عوضاً عن الآباء، فكلّ يقتل بذنبه» ".

وبالطبع فإنّ كتب الأنبياء الأصلية ليست في متناول اليد، وإلّا لكان من الممكن أن نعثر على موارد أكثر في شأن هذا الأصل وأمثاله.

#### 8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٧٦، وذكر هذا الحديث في تفسير روح البيان أيضاً، ج ٩، ص ٢٤٦.
 ٢. كتاب حزقيل، الفصل ١٨، ص ٢٠.

وَأَنَّ إِلَىٰ رَيِّكَ ٱلْمُنغَهَىٰ ﴿ وَأَنَدُ هُوَ أَضَعَكَ وَأَبْكَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا ﴾ وَأَنَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ مِنْ اللَّهُ عَرَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ مُورَاللَّهُ عَرَىٰ ﴾ وَأَنَّهُ مُورَبُ الشِعْرَىٰ ﴾

# التفسير

## كلّ شيء ينتهي إليه:

في هذه الآيات تتجلّى بعض صفات الله التي ترشد الإنسان إلى مسألة التوحيد وكذلك المعاد أيضاً.

فني هذه الآيات وإكهالاً للبحوث الواردة في شأن جزاء الأعمال يقول القرآن: ﴿وَأَنَّ اللَّهُ رَبُّك المِنتهين﴾.

وليس الحساب والثواب والجزاء في الآخرة بيد قدرته فحسب، فإن الأسباب والعلل جميعها تنتهي سلسلتها إلى ذاته المقدّسة، وجميع تدبيرات هذا العالم تنشأ من تدبيرات. وأخيراً فإن ابتداء هذا العالم والموجودات وانتهاؤها كلّها منه وإليه، وتعود إلى ذاته المقدّسة. ونقرأ في بعض الرّوايات في تفسير هذه الآية عن الإمام الصادق على أنّه قال: «إذا انتهى الكلام إلى الله فأمسكوا» .

أي لا تتكلّموا في ذات الله فإنّ العقول تحار فيه ولا تصل إلى حدّ فإنّه لا يمكن للعقول المحدودة أن تفكّر في ما هو غير محدود لأنّه مهما فكّرت العقول فتفكيرها محدود وحاشا لله أن يكون محدوداً.

وبالطبع فإنّ هذا التّفسير يبيّن مفهوماً آخر لهذه الآية ولا ينافي ما ذكرناه آنفاً ويمكن الجمع بين المفهومين في الآية.

١. تفسير على بن إبراهيم، ج ٢، ص ٣٣٨، طبقاً لما جاء في تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ١٧٠.

ثم يضيف القرآن في الآية التالية مبيّناً حاكمية الله في أمر ربوبيته وإنتهاء أمور هذا العالم إليه فيقول: ﴿وَاتّه هو لَصْحَكُ وَلَنّه هو لَصَاتُ وَلَحَيا \* وَلَنّه حَلَقَ الزّوجِينَ الذّكر والأنثي الله من نطفة إذا تمني ﴾!

وهذه الآيات الأربع وما قبلها في الحقيقة هي بيان جامع و توضيح طريف لمسألة انتهاء الأمور إليه و تدبيره وربوبيته، لأنها تقول: إنّ مو تكم وحيا تكم بيده واستعرار النسل عن طريق الزوجين بيده، وكلّ ما يحدث في الحياة فبأمره، فهو يضحك، وهو يبكي، وهو بميت، وهو يحيي، وهكذا فإنّ أساس الحياة والمعوّل عليه من البداية حتى النهاية هو ذاته المقدّسة. وقد جاء في بعض الأحاديث ما يوسع مفهوم الضحك والبكاء في هذه الآية ففسّرت بأنّه سبحانه: أبكى السماء بالمطر وأضحك الأرض بالنبات .

وقد أورد بعض الشعراء هذا المضمون في شعره فقال:

انَّ فَصل الربيع فيصل جيهل تضحك الأرض من بكاء السماء

وما يسترعي النظر أنّ القرآن أشار إلى صفتي الضحك والبكاء دون سائر أفعال الإنسان، لأنّ هاتين الصفتين خاصّتان بالإنسان وغير موجودتين في الحيوانات الأخر أو نادرتان جدّاً.

أمّا تصوير إنفعالات الإنسان عند الضحك أو البكاء وعلاقتهما بالتغيّرات في نىفس الإنسان وروحه فانّها غريبة وعجيبة جدّاً، وكلّ هذه الأمور في مجموعها بمكن أن تكون آية واضحة من آيات المدبّر الحقّ، بالإضافة إلى التناسب الموجود بين الضحك والبكاء والحياة والفناء!

وعلى كلّ حال، فانتهاء جميع الأمور إلى تدبير الله وربوبيته لا ينافي أصل الاخــتيار وحرية إرادة الإنسان، لأنّ الاختيار وحرية الإرادة في الإنسان أيضاً من قِبَلِ الله و تدبيره و تنتهى إليه!

وبعد ذكر الأمور المتعلّقة بالربوبية والتدبير من قِبَل الله يتحدّث القرآن عن موضوع المعاد فيقول: ﴿وَأَنَّ عَلَيه النّشأة الأخرى ﴾.

«النشأة»: معناها الإيجاد والتربية، و«النشأة الأخرى» ليست شيئاً سوى القيامة!

١. هذه الأفعال وإن جاءت بصبغة الماضي إلّا أنّها تعطي معنى الفعل المضارع أيـضاً والدلالة عــلى الدوام.
 (فلاحظوا بدقة).

والتعبير بـ «عليه» من جهة أنّ الله لمّا خلق الناس وحمّـ لهم الوظائف والمسؤوليات وأعطاهم الحرية وكان بينهم المطيعون وغير المطيعون والظلمة والمظلومون ولم يبلغ أي من هؤلاء جزاءه النهائي في هذا العالم، إقتضت حكمته أن تكون نشأة أخرى لتتحقّق العدالة.

أضف إلى ذلك فإنّ الحكيم لا يخلق هذا العالم الواسع لأيّام أو سنوات محدودة بما فيها من مسائل غير منسجمة، فلابدّ أن يكون مقدّمة لحياة أوسع تكمن فيها قيمة هذا الخلق الواسع، وبتعبير آخر إذا لم تكن هناك نشأة أخرى فإيجاد هذا العالم لا يبلغ هدفه النهائي!

وممًا ينبغي الإلتفات إليه أنّ الله سبحانه جعل هذا الوعد لعباده وعداً محتوماً على نفسه، وصدق كلام الله يوجب أن لا يخلف وعده.

ثمّ يضيف القرآن في الآية التالية قائلاً: ﴿واقع هو لَفنى وأقسنى ﴾ فالله سبحانه لم يرفع حاجات الإنسان المادية عنه بلطفه العميم فحسب، بل أولاه غنى يرفع عنه حاجاته المعنوية من أمور التربية والتعليم والتكامل عن طريق إرسال الرسل إليه وإنزال الكتب السماوية وإعطائه المواهب العديدة.

«وأعني»: فعل مشتق من غني ومعناه عدم الحاجة.

«وأقنى»: فعل مشتقّ من فنية على وزن جِـزيّة، ومـعناها الأمـوال التي يـدّخرها الإنسان . الإنسان .

فيكون معنى الآية على هذا النحو: هو أغنى أي رفع الحاجات الفعلية، وأقنى معناه إيلاء المواهب التي تدخّر سواء في الأمور المادية كالحائط أو البستان والأملاك وما شاكلها، أو الأمور المعنوية كرضا الله سبحانه الذي يُعدّ أكبر «رأس مال» دائم!

وهناك تفسير آخر لأقنى، وهو أنّه ما يقابل أغنى، أي أنّ الغنى والفقر بيد قدرته، نظير ذلك ما جاء في الآية ٢٦ من سورة الرعد: ﴿ لله يبسط الرّزق لمن يشا، ويقدر ﴾.

إِلّا أَنّ هذا التّفسير لا ينسجم مع ما ورد عن «أقنى» من معنى في كتب اللفة والآيــة المذكورة في هذا الصدد لا يمكن أن تكون «شاهداً» على هذا التّفسير.

أمّا آخر آية من الآيات محلّ البحث فتقول: ﴿وَلَنَّه هُورَبِّ الشُّعرَىٰ ﴾.

تخصيص القرآن «الشعري» النجم المعروف في المهاء بالذكر، بـالإضافة إلى أنَّــه أكـــثر

١. راجع المفردات للراغب، مادّة قني.

النجوم لمعاناً ويطلع عند السحر في مقربة من الجوزاء ممّا يلفت النظر تماماً... فإنّ طائفةً من المشركين العربكانت تعبده، فالقرآن يشير إلى أنّ الأولى بالعبادة هو الله لأنّه ربّ الشعرى «وربّكم».

وينبغي الإلتفات \_ضمناً \_أنّ هناك نجمين معروفين باسم الشعرى أحدهما إلى الجنوب ويُدعى بنجم الشعرى السماني «لأنّ اليمن جنوب الجزيرة العربية» والآخــر نجــم الشــعرى الشامي الواقع في الجهة الشمالية «والشام شمال الجزيرة أيضاً» إلّا أنّ المعروف والمشهور هو الشعرى اليماني.

وهناك لطائف ومسائل خاصّة في هذا النجم «الشعري» سنتحدّث عنه بعد قليل.

#### بحوث

## ١ ـ كلّ الدلائل تشير إليه

إنّ ما تثيره هذه الآيات في الحقيقة إشارة إلى هذا المعنى، وهو أنّ أي نوع من أنواع التدبير في هذا العالم إنّا يعود إلى ذات الله المقدّسة، بدءاً من مسألة الموت والحياة، إلى خلق الإنسان من نطفة لا قيمة لها، وكذلك الحوادث المختلفة التي تقع في حياة الإنسان فتضحكه تارةً و تبكيه أخرى، كلّ ذلك من تدبير الله سبحانه.

والنجوم والكواكب المشرقة في السهاء تطلع وتغيب بأمره وتحت ربوبيته.

وفي الأرض الغني وعدم الحاجة وما يقتنيه الإنسان كلِّ ذلك يعود إلى ذاته المقدّسة.

وبالطبع فإنّ النشأة الأخرى بأمره أيضاً، لأنّها حياة جمديدة وإمـتداد لهـذه الحـياة واستمرارها.

هذا البيان ـ يبرز خطّ التوحيد من جهة... ومن ـ جهة أخرى ـ خطّ المعاد، لأنّ خالق الإنسان من نطفة لا قيمة لها في الرحم قادر على تجديد حياته أيضاً.

وبتعبير آخر، إنَّ جميع هذه الأمور كاشفة عن توحيد أفعال الله وتوحيد ربوبيته... أجل كلَّ هذه الأصداء من إيحائه!

#### ٢\_عمائب نمم الشعرى

«نجم الشعرى» كما أشرنا إليه آنفاً من أشدّ النجوم في السماء لمعاناً وإشراقاً وهو معروف

بنجم الشعرى اليماني، لأنّه يقع في جهة جنوب الجزيرة العربية، وبما أنّ اليمن يقع في جنوب الجزيرة أيضاً فقد أطلق عليه «باليماني»!

وكانت طائفة من العرب كقبيلة «خزاعة» تقدّس هذا النجم وتعبده وتعتقد أنّه مبدأ الموجودات على الأرض... فتأكيد القرآن على أنّ الله ربّ الشعرى هو لإيقاظ هذه القبيلة وأمثالها من غفوتها، لئلّا يُشتبه المخلوق بالخالق ويُجعل المربوب مكان الربّ كها كانت القبيلة آنفة الذكر عليه.

هذا النجم العجيب الخلقة لإشراقه الكثير عُدّ ملك النجوم وله أسرار وعجائب نشير إليها في هذا البحث مع ملاحظة أنّ هذه الحقائق كانت في ذلك العصر مجهولة عند العرب وغيرهم عن الشعرى فإنّ تأكيد القرآن على هذا الموضوع ذو معنى غزير!

 أ) طبقاً للتحقيقات التي أجريت في المراصد المعروفة في العالم عن «الشعرى» ظهر أن حرارة هذا النجم تبلغ ١٢٠ ألف درجة سانتيغراد!.

مع العلم أنّ حرارة سطح الشمس لا تتجاوز ٦٥٠٠ درجة سانتيغراد وهذا التفاوت بين الحرار تين يبيّن مدى حرارة الشعرى بالنسبة إلى الشمس.

ب) الجرم الخصوص لهذا النجم أثقل وزناً من الماء بمقدار خمسين ألف مرّة تقريباً، أي أنّ وزن الليتر من الماء على الشعرى يعادل خمسين طنّاً على سطح الأرض! مع أنّ من بين مجموع المنظومة الشمسية يعدّ كوكب عطارد أكثر الأجرام في وزنه النوعي ولا يتجاوز وزنه النوعى سنّة أضعاف الوزن النوعي للماء!

فينبغي أن نعرف بهذا الوصف كم هذا النجم مثير للدهشة والعجب، ومن أي عـنصر يتألّف حتى صار مضغوطاً بهذا المستوى؟!

ج) يظهر نجم الشعرى \_ في قرننا \_ عند فصل الشتاء إلّا أنّ هذا النجم أو الكوكب كان يظهر في عصر منجمّي مصر في الصيف! وهو كوكب كبير يعادل عشرين ضعفاً من كوكب الشمس، ومسافته تبعد عن الأرض أكثر من مسافة الشمس بمقدار كبير وقد ذكروا أنّ مسافة بين الشعرى والأرض تعادل مليون مرّة المسافة بيننا وبين الشمس.

ونعرف أنّ سرعة النور في الثانية ٣٠٠ ألف ألف متر (ثلاثمائة ألف كيلومتر) وأنّ نـور الشمس يصل إلينا خلال ثماني دقائق وثلاث عشرة ثانية مع أنّها تبعد عنّا مسافة خمسة عشر مليون كيلو «متراً»... في حين أنّ شعاع الشعرى لا يصلنا إلّا بعد عشر سنين، والآن قدّرواكم هي الفاصلة بين الشعرى والأرض!

د) لكوكب الشعرى نجم تابع له يدور حوله وهو من نجوم السهاء الغامضة. وأوّل مـن إكتشفه عالم يدعى بسل عام ١٨٤٤ م، إلّا أنّه رؤي عام ١٨٦٢ بالمرصد «التـلسكوب» ويكمل هذا النجم دورته حول الشعرى في ٥٠ عاماً .

كلّ هذا يدلّ أنّ تعابير القرآن إلى أيّ مدى عميقة وذات معنى غزير، وفي طيّات تعابيره حقائق كامنة إذا لم يقدّر لها أن تعرف في عصر نزولها فإنّها تتجلّى بمرور الزمان.

# ٣ـ مديث عميق الممتوى عن النّبي ﷺ

جاء في بعض الأحاديث أنّ النّبي اللّبي عَلَيْهُ مرّ بقوم يضحكون فقال: لو تعلمون ما أعلم لبكيتم كثيراً ولضحكتم قليلاً فنزل عليه جبر ثيل فقال: إنّ الله هو أضحك وأبكى فرجع النّبي إليهم وقال ما خطوت أربعين خطوة حتى أتاني جبر ثيل فقال: ائت هؤلاء، فقل لهم: إنّ الله أضحك وأبكى ٢.

وفي ذلك إشارة إلى أنّ المؤمن لا يلزمه أن يبكي دائماً، فالبكاء من خوف الله في محلّه مطلوب، والضحك في محلّه مطلوب أيضاً، لائهها من الله!

وعلى كلّ حال، فإنّ هذه التعابير لا تنافي أصل الاختيار وحرية الإرادة في الإنسان. لأنّ الهدف هو بيان علّة العلل وخالق هذه الغرائز والإحساسات!

وعندما نقرأ في الآية ٨٢ من سورة التوبة قوله تعالى: ﴿فليضحكوا قليلا وليبكوا كثيراً جزاة بها كانوا يكسبون﴾ فهذا الأمر وارد في المنافقين، لأنّ الآيات التي قبل هذه الآية وبعدها تشهد بذلك!

الذي يلفت النظر أنّ القرآن يقسم في بداية السورة بالنجم فيقول: ﴿والنّجم إذا هوى ﴾ وفي الآية محلّ البحث يقول في بيان صفات الله: ﴿وانّه هوربُ الشعرى ﴾ فإذا جمعنا الآيتين جنباً إلى جنب فهمنا لم لا يصحّ عبادة الشعرى، لأنّ كوكب الشعرى يأفل أيضاً، وهو أسير في قبضة قوانين الخلق!

#### 8003

## الآيات

وَأَنَّهُ: أَهْلَكَ عَادًا ٱلْأُولَى ﴿ وَتَمُودَافَا آَبُقَىٰ ﴿ فَوَقَوْمَ نُوجٍ مِن فَلَ إِنَّهُمْ كَانُواهُم أَظْلَمَ وَأَنَّهُ: أَهْلَكُ عَادًا ٱلْأُولَى ﴿ وَأَنْهُ وَالْمَا أَنْهُ اللَّهِ مَا أَنْهُ اللَّهِ مَا أَنْهُ اللَّهِ مَا أَنْهُ اللَّهُ وَكُذَا أَهُوى ﴿ وَأَنْهُ اللَّهُ مَا عَشَىٰ ﴿ فَا فَي مَا لَآءِ رَبِّكَ نَتَمَارَىٰ ﴿ وَأَلْمُ فَا لَهُ وَكُذَا أَهُوى ﴿ فَا غَنْهُ مَا عَشَىٰ ﴿ فَا فَي مَا لَآءٍ رَبِّكَ نَتَمَارَىٰ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ فَا لَهُ وَكُنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مُلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللَّ

# التفسير

## ألا تكفي دروس العبرة هذه؟١

هذه الآيات \_كالآيات المتقدّمة \_ تستكمل المسائل المذكورة في الصحف الأولى وما جاء في صحف إيراهيم وموسى.

وكانت الآيات المتقدّمة قد ذكرت عشر مسائل ضمن فصلين:

الأوّل: كان ناظراً إلى مسؤولية كلّ إنسان عن أعاله.

الثاني: ناظر إلى إنتهاء جميع الخطوط والحوادث إلى الله سبحانه! أمّا الآيات محلّ البحث فتتحدّث عن مسألة واحدة \_وإن شئت قلت \_ تتحدّث عن موضوع واحد ذلك هو مجازاة أربع أمم من الأمم المنحرفة الظالمة وإهلاكهم، وفي ذلك إنذار لأولئك الذين يلوون رؤوسهم عن طاعة الله ولا يؤمنون بالمبدأ والمعاد (

فتبدأ الآية الأولى من الآيات محلّ البحث فتقول: ﴿وَاتَّهَ لَقَلَكُ عَاداً الأَوْلَىٰ﴾ وصف عاد بـ «الأولى» إمّا لقدمها حتى أنّ العرب تطلق على كلّ قديم أنّه «عاديّ» أو لوجود أمّتين في التاريخ باسم «عاد» والأمّة المعروفة التي كانت نبيّها هود على تُدعى بـ «عاد الأولى» .

و يضيف القرآن في الآية التالية قائلاً: ﴿ وَتُعُودُ فَمَا لَهِ فَيْ ﴾.

ويقول في شأن قوم نوح: ﴿ وقوم نوحٍ مِنْ قبل لِنَّهِم كانوا هم أظلم وأطغىٰ ﴾.

ا. ينبغي الإلتفات بأنّ هذه المسائل أو المواضيع المشار إليها في القرآن في أحَدَ عَشرَ فصلاً، كلّها بدأت بأنّ: فأوّلها جاء في الآية ٣٨ ﴿ ألّا تؤر وازرة وزر أخرى ﴾ وآخرها ﴿ وأنّه أهلك عاداً الأولى ﴾ .
 ٢. تفسير مجمع البيان، وتفسير روح المعاني، والتفسير الكبير.

لأن نبيهم نوحاً عاش معهم زماناً طويلاً، وبذل قصارى جهده في إيلاغهم ونصحهم، فلم يستجب لدعوته إلا قليل منهم، وأصروا على شركهم وكفرهم وعتوهم وإستكبارهم وإيذائهم نبيهم نوحاً وتكذيبهم إيّاه وعبادة الأوثان بشكل فظيع كما سنعرض تفصيل ذلك في تفسير سورة نوح إن شاء الله.

وأمّا رابعة الأمم فهي «قوم لوط» المشار إليهم بقوله تعالى: ﴿والعؤتفكة أهوى ﴾.

والظاهر أنّ زلزلة شديدة أصابت حيّهم وقريتهم فقذفت عماراتهم نحو السهاء بعد إقتلاعها من الأرض وقلبتها على الأرض، وطبقاً لبعض الرّوايات كان جبر ثيل قد إقتلعها بإذن الله وجعل عاليها سافلها ودمّرها تدميراً... ﴿فَعَشَّاهَا هَا عَشَّىٰ﴾ `.

أجل... لقد أمطروا بحجارة من السهاء، فغشّت حيّهم وعهاراتهم المنقلبة ودفسنتها عسن آخرها.

وبالرغم من أنّ التعبير في هذه الآية والآية السابقة لم يصرّح بقوم لوط، إلّا أنّ المفسّرين فهموا منه كما فهموا من الآية ٧٠ من سورة التوبة والآية ٩ من سورة الحاقة هذا المعنى من عبارة المؤتفكات، وقد احتمل بعضهم أنّ هذا التعبير يشمل كلّ المدن المقلوبة والنازل عليها العذاب من السهاء، إلّا أنّ آيات القرآن الأخر تؤيّد ما ذهب إليه المشهور بسين المفسّرين!

وقد جاء في الآية ٨٢ من سورة هود: ﴿قُلْمًا جَا، لَمَونَا جَعَلْنَا عَالِيهَا سَاقُلُهَا وَلَمَطُونَا عَلَيْهَا حَجَارَةً مِنْ سَجِّيلِ مِنْصُودٍ ﴾ !

وجاء في تفسير على بن إبراهيم أنّ المؤتفكة «المدينة المقلوبة» هي «البصرة»! لأنّه ورد في رواية أنّ أمير المؤمنين علياً خاطب أهلها بالقول: «ياأهل البصرة وياأهل المؤتفكة وياجند المرأة وأتباع البهيمة!». أ

غير أنّه من المعلوم أنّ هذا التعبير في كلام الإمام علي الله هـو مـن بـاب التـطبيق والمصداق، لا التّفسير، لاحتال أن يكون أهل البصرة يومئذٍ فيهم شبه بأهل المؤتفكة من الناحية الأخلاقية... وما أبتلى به قوم لوط من عذاب الله!

١٠ «ما» في «ما فشي» يمكن أن تكون مفعولاً به أو فاعلاً نظير والسماء وما بناها إلّا أنّ الاحتمال الأوّل أكثر إنسجاماً مع ظاهر الآية... وعلى كلّ حال فإنّ هذا التعبير يأتي للتهويل!
 ٢٠ تفسير الصافى، ذيل الآيات مورد البحث.

وفي ختام هذا البحث يشير القرآن إلى مجموع النعم الوارد ذكرها في الآيات المتقدّمة ويلمح إليها بصورة استفهام إنكاري قائلاً: ﴿فَيانِي آلا. رَبُك تتماريُ ﴾؟

فهل تشكّ وتتردّد بنعم الله، كنعمة الحياة أو أصل نعمة الخلق والإيجاد، أو نعمة أنّ الله لا يأخذ أحداً بوزر أحد؛ وما جاء في الصحف الأولى وأكّده القرآن؟!

وهل من شاكٌّ بهذه النعمة، وهي أنّ الله أبعدكم عن البلاء الذي عسم الأمم السابقة بكفرهم وشملكم بعفوه ورجمته؟!

أو هل هناك شك في نعمة نزول القرآن وموضوع الرسالة والهداية؟

صحيح أنَّ المخاطب بالآية هو شخص النَّبي ﷺ إِلَّا أنَّ مفهومها شامل لجميع المسلمين، بل الهدف الأصلي من هذه الآية إفهام الآخرين.

«تتماري» المشتقّ من تماري ومعناه الحاجّة والمجادلة المقرونة بالشكّ والتردّدا

«آلاء» جمع: ألاً، أو إلى = على وزن فعل والألى ء معناها النعمة ... وبالرغم من أنّ بعض ما جاء في الآيات المتقدّمة ومن ضمنها إهلاك الأمم السابقة و تعذيبهم ليس مصداقاً للنعمة ... إلّا أنّه من جهة كونه درساً وعبرة «للآخرين» ولأنّ الله لم يعذّب المسلمين وحتى الكفّار المعاصرين لهم بذلك العذاب يمكن إعتبار ذلك نعمة عظيمة.

#### **8003**

ر بالرغم من أنّ باب التفاعل في اللغة العربية يدلّ على اشتراك طرفين في الفعل، إلّا أن تتمارى هنا مخاطب به شخص واحد، وهو امّا لتعدّد الحالات أو للتأكيد... وفلاحظوا بدقّة».

#### الآيات

هَاذَا اَلْذِيرٌ مِنَ النَّذُرِ الْأُولَىٰ ﴿ أَنِفَ الْإِنِفَةُ ۞ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةُ ۞ اَفِينَ هَاذَا اَلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ۞ وَتَضْحَكُونَ وَلَائِنكُونَ۞ وَأَنتُمْ سَلِمِدُونَ ۞ فَأَسْجُدُ واللِّهِ وَاعْبُدُوا۞

# التفسير

## اسمِدوا له مِمدِعاً...

تعقيباً على الآيات المتقدّمة التي كانت تتحدّث عن إهلاك الأمم السالفة لظلمهم، تتوجّه هذه الآيات على البحث إلى المشركين والكفّار ومنكري دعوة النّبي بيالية فتخاطبهم بالقول: ﴿هذا ندير من النّه الأولى ﴾ أي النّبي أو القرآن نذير كمن سبقه من المنذرين.

وقوله عن «القرآن أو النّبي «هذا نذير من النذر الأولى» يعني أنّ رسالة محمّد وكـــتابه السماوي لم يكن (أي منهما) موضوعاً لم يسبق إليه، فقد أنذر الله أنماً بمثله في ما مضى من القرون، فعلام يكون ذلك مثار تعجّبكم؟

وقال بعض المفسّرين إنّ المراد من ﴿هذا ندير﴾ هـو الإنسارة إلى الإخبار الوارد في الآيات المتقدّمة عن نهاية الأمم السالفة، لأنّ هذا الإخبار بنفسه نـذير أيـضاً، إلّا أنّ التّفسيرين السابقين أنسب كما يبدو.

ومن أجل أن يلتفت المشركون والكفّار إلى الخطر المحدق بهم ويهتّموا به أكثر يضيف القرآن قائلاً: ﴿وَقِعَهُ اللَّوْفِةِ ﴾.

أجل، فقد إقترب وعد القيامة فأعدّوا أنفسكم للحساب، والتعبير بـ «الآزفـــة» عــن القيامة هو لإقترابها وضيق وقتها، لأنّ الكلمة هذه مأخوذة من الأزف عــلى وزن نجّـف. ومعناه ضيق الوقت، وبالطبع فإنّ مفهومه يحمل الإقتراب أيضاً.

وتسمية القيامة بالآزفة في القرآن بالإضافة إلى هذه الآية محل البحث، واردة في الآية الله من سورة غافر أيضاً... وهو تعبير بليغ وموقظ، وهذا المعنى جاء بتعبير آخر في سورة القمر (الآية الأولى) ﴿ إِقْتُرْبِتُ السَّاعَةُ ﴾، وعلى كلَّ حال فإنَّ إقتراب القيامة مع الأخذ بنظر الاعتبار عمر الدنيا المحدود والقصير يمكن إدراكه بوضوح، خاصة ما وردأن من يموت تقوم قيامته الصغرى.

ثم يضيف القرآن قائلاً: أنّ المهم هو أنّه لا أحد غير الله بإمكانه إغاثة الناس في ذلك اليوم والكشف عمّا بهم من شدائد: ﴿ليس لها من دون الله كاشفة﴾ `.

«الكاشفة» هنا معناه مزيحة الشدائد. إلّا أنّ بعضهم فسّرها بأنّها العامل لتأخير القيامة، وبعضهم فسّرها بأنّها الكاشفة عن تاريخ وقوع يوم القيامة، إلّا أنّ المعنى الأوّل أنسب ظاهراً.

وعلى كلّ حال، فالحاكم والمالك وصاحب القدرة في ذلك الحين وكلّ حـين هـو الله سبحانه، فإذا أردتم النجاة فالتجنوا إليه وإلى لطفه وإذا طلبتم الدّعة والأمـان فـاستظلّوا بالإيمان به.

ويضيف القرآن في الآية التالية قائلاً: ﴿ أَفَهِنَ هِذَا الحديث تعجبون ﴾.

ولعلّ هذه الجملة إشارة إلى القيامة الوارد ذكرها آنفاً، أو أنّها إشارة إلى القرآن، لأنّه ورد التعبير عنه بـ «الحديث» في بعض الآيات كما في الآية ٣٤ من سورة الطور، أو أنّ المراد من «الحديث» هو ما جاء من القصص عن هلاك الأمم السابقة أو جميع هذه المعاني.

ثم يقول مخاطباً: ﴿وتضحكون ولا تبكون \* وأنتم ساهدون ﴾ أي في غفلة مستمرة ولهو وتكالب على الدنيا، مع أنه لا مجال للضحك هنا ولا الغفلة والجهل، بل ينبغي أن يُبكى على الفرص الفائتة والطاعات المتروكة، والمعاصي المرتكبة، وأخيراً فلابد من التوبة والرجوع إلى ظلّ الله ورحمته!

وكلمة سامدون مشتقّة من سمود على وزن جمود \_ومعناه اللهو والإنشغال ورفع الرأس للأعلى تكبّراً وغروراً، وهي في أصل إستعالها تطلق على البعير حين يرفل في سيره ويرفع رأسه غير مكترث بمن حوله.

فهؤلاء المتكبّرون المغرورون كالحيوانات همّهم الأكل والنوم، وهم غارقون باللذائــذ

الضمير في «لها» يعود على «الأزفة» وتأنيث والكاشفة». لأنها صفة للنفس المحذوفة، وقال آخرون هي تاء المبالغة كالتاء في العلامة.

جاهلون عمّا يحدق بهم من الخَطر والعواقب الوخيمة والجزاء الشديد الذي سينالهم.

ويقول القرآن في آخر آية من الآيات محل البحث \_وهي آخر آية من سورة النجم أيضاً \_بعد أن بين أبحاثاً متعددة حول إثبات التوحيد ونني الشرك: ﴿فاسجدوا لله ولعبدول﴾. فإذا أردتم أن تسيروا في الصراط المستقيم والسبيل الحق فاسجدوا لذاته المقدسة فحسب، إذ لله وحده تنتهى الخطوط في عالم الوجود، وإذا أردتم النجاة من العواقب الوخيمة التي أصابت الأمم السالفة لشركهم وكفرهم فوقعوا في قبضة عذاب الله، فاعبدوا الله وحده الذي يجلب النظر \_كها جاء في روايات متعددة \_أن النبي عندما تلا هذه الآية وسمعها المؤمنون والكافرون سجدوا لها جميعاً.

ووفقاً لبعض الرّوايات أنّ الوحيد الذي لم يسجد لهذه الآية عند سماعها هو «الوليد بن المغيرة» [لعلّه لم يستطع أن ينحني للسجود] فأخذ قبضة من التراب ووضعها على جبهته فكان سجوده بهذه الصورة.

ولا مكان للتعجّب أن يسجد لهذه الآية حتى المشركون وعبدة الأصنام، لأن لحسن الآيات البليغ من جهة، ومحتواها المؤثّر من جهة أخرى وما فيها من تهديد للمشركين من جهة ثالثة، وتلاوة هذه الآيات على لسان النّبي ﷺ في المرحلة الأولى من نزول الآيات عن لسان الوحي من جهة رابعة ... كلّ هذه الأمور كان لها دور في التأثير والنفوذ إلى القلوب حتى أنّه لم يبق أيّ قلب إلّا اهتز لجلال آيات الله وألق عنه أستار الضلال وحجب العناد ولو مؤقتاً ودخله نور التوحيد المشعّ!

وإذا تلونا الآية \_بأنفسنا \_وأنعمنا النظر فيها بكلّ دقة وتأمّل وحضور قلب وتصوّرنا أنفسنا أمام النّبي يَبَيُنَ وفي جوّ نزول الآيات وبقطع النظر \_عن إعتقادنا الإسلامي \_نجد أنفسنا ملزمين على السجود عند تلاوتنا لهذه الآية وأن نحني رؤوسنا إجلالاً لربّ الجلال! وليست هذه هي المرّة الأولى التي يترك القرآن بها أثره في قلوب المنكرين ويجذبهم إليه دون اختيارهم، إذ ورد في قصّة «الوليد بن المغيرة» أنّه لمّا سمع آيات فصّلت وبلغ النّبي (في قوله) إلى الآية: ﴿قَانِ لُعرِضُوا فَقِلَ لَنَدُرتُكُم صاعقة مثل صاعقة عاد وقعود ﴾ قام من مجلسه واهتر من الميت فظن جماعة من المشركين أنّه صبا إلى دين محمّد.

فبناءً على هذا، لا حاجة أن نقول بأنّ جماعة من الشياطين أو جماعة من المستركين الحبثاء حضروا عند النّبي ولما سمعوا النّبي يتلو الآية: ﴿ أَفُولُيتُم اللات والعزّى \* ومناة الثّالثة الأخرى ﴾ السطوا ألسنتهم وقالوا: تلك الغرانيق العُملى!! ولذلك إنجذب المستركون لهذه الآيات فسجدوا أيضاً عند تلاوة النّبي آية السجدة!

لأنّنا كما أشرنا آنفاً في تفسير هذه الآيات. انّ الآيات التي تلت هذه الآيات عـنّفت المشركين ولم تدع مجالاً للشكّ والتردّد والخطأ لأي أحد (في مفهوم الآية) [لمزيد الإيضاح يراجع تفسير الآيتين ١٩ و ٢٠ من هذه السورة].

وينبغي الإلتفات أيضاً إلى أنّ الآية الآنفة يجب السجود عند تلاوتها، ولحن الآية التي جاءت مبتدئةً بصيغة الأمر ـ والأمر دالّ على الوجوب ـ شاهد على هذا المعنى.

وهكذا فإن هذه السورة ثالثة السور الوارد فيها سجود واجب، أي هي بعد سورة الم السجدة، وحم السجدة... وإن كان بعضهم يرى بأن أوّل سورة فيها سجود واجب نزلت على النّبي من الناحية التاريخية ـهي هذه السورة.

اللهمَّ أنر قلوبنا بأنوار معرفتك لئلًّا نعبد سواك شيئاً ولا نسجد إلَّا لك.

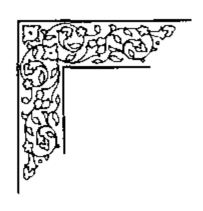
اللهم إنّ مفاتيح الرحمة والخير كلّها بيد قدرتك، فارزقنا من خير مواهبك وعسطاياك. أي رضاك ياربّ العالمين،

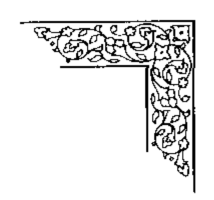
اللهم ارزقنا بصيرة في العِبَر ـ لنعتبر بالأمم السالفة وعاقبة ظلمها وأن نحذر الإقتفاء على آثارهم.

أمين يارب العالمين

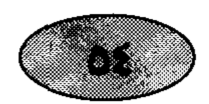
نهاية سورة النّجم

8003





Ø



سورة

القهر

مكيّة

وعدد آياتها خمس وخمسون



ام

الأعظم ﷺ والمستقبل الخطير الذي ينتظر مشركي مكّة فيا إذا استمرّوا على عنادهم وإصرارهم في رفض الدعوة الإلهيّة.

وتنتهي السورة ببيان صور ومشاهد من معاقبة المبشركين، وجــزاء وأجــر المــؤمنين والمتّقين.

وسورة القمر تتميّز آياتها بالقصر والقوّة والحركية.

وقد سمّيت هذه السورة بـ (سورة القمر) لأنّ الآية الأولى منها تتحدّث عن شقّ القمر.

#### فضيلة تلاوة سورة القمر:

ورد عن رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله الله على صورة القمر ليلة البدر، ومن قرأها كلّ ليلة كان أفضل وجاء يوم القيامة ووجهه مسفر على وجوه الخلائق» (

ومن الطبيعي أن تكون النورانية التي تتّسم بها هذه الوجوه تعبيراً عن الحالة الإيمانية الراسخة في قلوبهم نتيجة التأمّل والتفكّر في آيات هذه السورة المباركة والعمل بها بعيداً عن التلاوة السطحية الفارغة من التدبّر في آيات الله.

8003

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، بداية سورة القمر.

#### الآيات

# بِنَ إِلْرَهِ يَعِ اللَّهِ الرَّحِيدِ

ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ ۞ وَإِن يَرَوْاْءَايَةَ يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرُّ مُسْتَمِرُ ۞ وَكَذَّبُواْ وَاتَّبَعُواْ أَهْوَآءَ هُمْ وَكُلُ أَمْرِمُ سَتَقِرُ ۗ۞

## الثفسير

## شقّ القمراا

يتناول الحديث في الآية الأولى حادثتين مهمّتين:

أحدهما: قرب وقوع يوم القيامة، والذي يقترن بأعظم تغيير في عالم الخلق، وبداية لحياة جديدة في عالم آخر، ذلك العالم الذي يقصر فكرنا عن إدراكه نتيجة محدودية علمنا وإستيعابنا للمعرفة الكونية.

والحادثة الثانية التي تتحدّث الآية الكريمة عنها هي معجزة إنشقاق القمر العظيمة التي تدلّل على قدرة الباريء عزّوجل المطلقة، وكذلك تدلّ أيضاً على صدق دعوة الرّسول الأعظم عَلَيْنَ قال تعالى: ﴿اقتربِت السّامة وانشق القمر﴾.

وجدير بالذكر أنّ سورة النجم التي أنهت آياتها المباركة بالحديث عن يموم القيامة ﴿ أَرْفَ اللَّهُ فَ اللَّهُ عَندما يَات سورة القمر بهذا المعنى أيضاً، ثمّا يؤكّد قرب وقسوع البوم الموعود رغم أنّه عندما يقاس بالمقياس الدنيوي فقد يستغرق آلاف السنين ويتوضّح هذا المفهوم، حينا نتصور مجموع عمر عالمنا هذا من جهة، ومن جهة أخرى عندما نقارن جميع عمر الدنيا في مقابل عمر الآخرة فانّها لا تكون سوى لحظة واحدة.

إنّ إقتران ذكر ها تين الحادثتين في الآية الكريمة: «إنشقاق القمر وإقتراب الساعة» دليل على قرب وقوع يوم القيامة، كما ذكر ذلك قسم من المفسّرين حيث إنّ ظهور الرّسول الأكرم عَلَيْ \_وهو آخر الأنبياء \_قرينة على قرب وقوع اليوم المشهود... قال رسول الله عَلَيْ :

«بعثت أنا والساعة كهاتين» مشيراً إلى إصبعيه الكريين.

ومن جهة أخرى، فإنّ إنشقاق القمر دليل على إمكانية إضطراب النظام الكوني، ونموذج مصغّر للحوادث العظيمة التي تسبق وقوع يوم القيامة في هذا العالم، حيث إندثار الكواكب والنجوم والأرض يعني حدوث عالم جديد، استناداً إلى الرّوايات المشهورة التي ادّعسى البعض تواترها.

قال ابن عبّاس: اجتمع المشركون إلى رسول الله عَلَيْ فقالوا: إن كنت صادقاً فشق لنا القمر فلقتين، فقال لهم رسول الله عَلَيْ: «إن فعلت تؤمنون؟» قالوا: نعم، وكانت ليلة بدر فسأل رسول الله ربّه أن يعطيه ما قالوا، فانشق القمر فلقتين ورسول الله ينادي: «يافلان يافلان، اشهدوا» .

ولعلّ التساؤل يثار هنا عن كيفية حصول هذه الظاهرة الكونية: (إنشقاق هذا الجسرم السهاوي العظيم) وعن مدى تأثيره على الكرة الأرضية والمنظومة الشمسية، وكذلك عن طبيعة القوّة الجاذبة التي أعادت فلقتي القمر إلى وضعها السابق، وعن كيفيّة حصول مثل هذا الحدث؟ ولماذا لم يتطرّق التاريخ إلى ذكر شيء عنه؟ بالإضافة إلى مجموعة تساؤلات أخرى حول هذا الموضوع والتي سنجيب عليها بصورة تفصيليّة في هذا البحث إن شاء الله.

والنقطة الجديرة بالذكر هنا أنّ بعض المفسّرين الذين تأثّروا بوجهات نظر غير سليمة، وأنكروا كلّ معجزة لرسول الله عَلَيْ عدا القرآن الكريم، عندما التفتوا إلى وضوح الآية الكريمة محلّ البحث والرّوايات الكثيرة التي وردت في كتب علماء الإسلام في هذا المجال، واجهوا عناءاً في توجيه هذه المعجزة الربّانية، وحاولوا نني الظاهرة الإعجازية لهذا الحادث...

والحقيقة أنّ مسألة «إنشقاق القمر» كانت معجزة، والآيات اللاحقة تحمل الدلائسل الواضحة على صحّة هذا الأمركها سنرى ذلك إن شاء الله.

لقد كان جديراً بهؤلاء أن يتصحّحوا وجمهات ننظرهم تملك، ليعلموا أنّ للرسول الأعظم الله المعجزات عديدة أيضاً.

وإذا أريد الاستفادة من الآيات القرآنية لنني المعجزات فإنّها تنني المعجزات المقترحـــة

١. التفسير الكبير، ج ٢٩، ص ٢٩.

٢. ذكر في تفسير مجمع البيان وكتب تفسير أخرى، ذيل الآية مورد البحث.

من قبل المشركين المعاندين الذين لم يقصدوا قبول دعوة الحقّ من أوّل الأمر ولم يستجيبوا للرسول الأكرم بعد إنجاز المعجز، لكن المعجزات التي تطلب من الرّسول من أجل الاطمئنان إلى الحقّ والإيمان به كانت تنجز من قبله، ولدينا دلائل عديدة على هذا الأمر في تأريخ حياة الرّسول المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة الرّسول المنظمة المنظ

يقول سبحاند: ﴿وَإِنْ يَرُوا آية يَعْرَضُوا وَيَقُولُوا سَعْرَ هَسْتُمْرُ ﴾.

والمراد من قوله تعالى «مستمر» أنهم شاهدوا من الرّسول الكريم الله معجزات عديدة، وشق القمر هو استمرار لهذه المعاجز، وأنهم كانوا يبرّرون إعراضهم عن الإيان وعدم الاستسلام لدعوة الحق وذلك بقولهم: إنّ هذه المعاجز كانت «سحر مستمر»

وهنالك بعض المفسّرين من فسّر «مستمر» بمعنى «قوي» كما قالوا: (حميل مسرير) أي: محكم، والبعض فسّرها بمعنى: الطارىء وغير الثابت، ولكن التّفسير الأنسب هو التّفسير الأوّل.

أمّا قوله تعالى: ﴿وكذَّبُوا ولتَّبْعُوا لَهُوا هُم وكلَّ لَمْ مُستَقَرَّ فَإِنَّهُ يَشَيْرُ إِلَى سبب مُخالفتهم وعنادهم وسوء العاقبة التي تنتظرهم نتيجة لهذا الإصرار.

إن مصدر خلاف هؤلاء وتكذيبهم للرسول المنظم أو تكذيب معاجزه ودلائله، وكذلك تكذيب يوم القيامة، هو اتباع هوى النفس.

إنّ حالة التعصّب والعناد وحبّ الذات لم تسمح لهم بالإستسلام للحقّ، ومن جهة أخرى فإنّ المشركين ركنوا للملذّات الرخيصة بعيداً عن ضوابط المسؤولية، وذلك إشباعاً لرغباتهم وشهواتهم، وكذلك فإنّ تلوّث نفوسهم بالآثام حال دون إستجابتهم لدعوة الحق، لأنّ قبول هذه الدعوة يفرض عليهم التزامات ومسؤوليات الإيمان والإستجابة للتكاليف...

نعم إن هوى النفس كان وسيبق السبب الرئيسي في إيعاد الناس عن مسير الحق ... وبالنسبة لقوله تعالى: ﴿وكل لعرجستقر﴾، يعني أنّ كلّ إنسان يجازى بعمله وضعله، فالصالحون سيكون مستقرهم صالحاً، والأشرار سيكون مستقرهم الشرّ.

ويحتمل أن يكون المراد في هذا التعبير هو أنّ كلّ شيء في هذا العالم لا يفنى ولا يزول، فالأعيال الصالحة أو السيّئة تبتى مع الإنسان حتى يرى جزاء ما فعل.

ويحتمل أن يكون تفسير الآية السابقه أنَّ الأكاذيب والإتَّهامات لا تــقوي عــلى

الاستمرار الأبدي في إطفاء نور الحقّ والتكتّم عليه، حيث إنّ كلّ شيء (خير أو شرّ) يسير بالإتّجاه الذي يصبّ في المكان الملائم له، حيث إنّ الحقّ سيظهر وجهه الناصح مهما حاول المغرضون إطفاءه، كما أنّ وجه الباطل القبيح سيظهر قبحه كذلك، وهذه سنّة إلهيّة في عالم الوجود.

وهذه التفاسير لا تتنافي فيما بينها، حيث يمكن جمعها في مفهوم هذه الآية الكريمة.

## ہحوث

## ١\_ شقّ القمر معمزة كبيرة للرسول ﷺ:

إنّ بعض الأشخاص السطحيين يصرّون على إخراج هذا الحادث من حالة الإعجاز، حيث قالوا: إنّ الآية الكريمة تحدّثنا فقط عن المستقبل وعن أشراط الساعة، وهي الحوادث التي تسبق وقوع يوم القيامة...

"لقد غاب عن هؤلاء أنّ الأدلّة العديدة الموجودة في الآية تؤكّد على حدوث هذه المعجزة، ومن ضمنها ذكر الفعل (انشق) بصيغة الماضي، وهذا يعني أنّ (شقّ القمر) شيء قد حدث كما أنّ قرب وقوع يوم القيامة قد تحقّق، وذلك بظهور آخر الأنبياء محمّد عَلَيْنَا.

بالإضافة إلى ذلك، إن لم تكن الآية قد تحدّثت عن وقوع معجزة، فلا يوجد أي تناسب أو إنسجام بينها وبين ما ورد في الآية اللاحقة حول إفترائهم على الرّسول بأنه (ساحر) وكذلك قولد: ﴿وكذبوا واقبعوا أهوا هم والتي تخبر الآية هنا عن تكذيبهم للرسالة والرّسول ومعاجزه

إضافةً إلى ذلك فإنّ الرّوايات العديدة المذكورة في الكتب الإسلامية، والتي بلغت حدّ التواتر نقلت وقوع هذه المعجزة، وبذلك أصبحت غير قابلة للإنكار.

ونشير هنا إلى روايتين منها:

الأولى: أوردها الفخر الرازي أحد المفسّرين السنّة، والأخرى للعلّامة الطبرسي أحد المفسّرين الشيعة.

يقول الفخر الرازي: «والمفسّرون بأسرهم على أنّ المراد أنّ القمر إنشقّ وحمصل فسيه الإنشقاق، ودلّت الأخبار على حديث الإنشقاق، وفي الصحيح خبر مشهور رواه جمع من الصحابة... والقرآن أدل دليل وأقوى مثبت له وإمكانه لا يشكّ فيه، وقد أخبر عنه الصادق فيجب إعتقاد وقوعه» \.

أمّا عن نظرية بطليموس والقائلة بأنّ (الأفلاك الساوية ليس بإمكانها أن تنفصل أو تلتئم) فإنّها باطلة وليس لها أي أساس أو سند علمي، حيث إنّه ثبت من خلال الأدلّـة العقليّة أنّ إنفصال الكواكب في السهاء أمر ممكن.

ويقول العلّامة الطبرسي في (مجمع البيان)؛ لقد أجمع المفسّرون والمحدّثون سوى عـطاء والحسين والبلخي الذين ذكرهم ذكراً عابراً، أنّ معجزة شقّ القمر كانت في زمن الرّسول الأكرم ﷺ.

ونقل أنّ حذيفة \_وهو أحد الصحابة المعروفين \_ذكر قصّة شقّ القمر في جمع غفير في مسجد المدانن ولم يعترض عليه أحد من الحاضرين، مع العلم أنّ كثيراً منهم قد عاصر زمن الرّسول ﷺ (ونقل هذا الحديث في هامش الآية المذكورة في الدرّ المنثور والقرطبي).

وممّا تقدّم يتضح جيّدا أنّ مسألة شقّ القمر أمر غير قابل للإنكار، سواء من الآية نفسها والقرائن الموجودة فيها، أو من خلال الأحاديث والرّوايات، أو أقوال المفسّرين، ومسن الطبيعي أن تطرح أسئلة أخرى حول الموضوع سنجيب عنها إن شاء الله فيها بعد.

## ٢\_مسألة شقّ القمر والعلم المديث

السؤال المهمّ المطروح في هذا البحث هو: هل أنّ الأجرام السماوية بمكمنها أن تمنفصل وتنشقّ؟ وما موقف العلم الحديث من ذلك؟

وللإجابة على هذا السؤال وبناءً على النتائج التي توصّل إليها العلماء الفلكيون، فإنّ مثل هذا الأمر في نظرهم ليس بدرجة من النعقيد بحيث يستحيل تصوّره... إنّ الإكتشافات العلمية التي توصّل إليها الباحثون تؤكّد أنّ مثل هذه الحوادث مضافاً إلى أنّها ليست مستحيلة فقد لوحظت نماذج عديدة من هذا القبيل ولعدّة مرّات مع اختلاف العوامل المؤثّرة في كلّ حالة.

١. التَّفسير الكبير، ج ٢٩، ص ٢٨، بداية سورة القمر.

وبعبارة أخرى: فقد لوحظ أنّ مجموعة إنفجارات وإنشقاقات قد وقعت في المنظومة الشمسية، بل في سائر الأجرام الساوية.

ويمكن ذكر بعض النماذج كشواهد على هذه الظواهر...

### أ) ظهور المنظومة الشمسية

إنّ هذه النظرية المقبولة لدى جميع العلماء تقول: إنّ جميع كرات المنظومة الشمسية كانت في الأصل جزءاً من الشمس ثمّ انفصلت عنها، حيث أصبحت كلّ واحدة منها تدور في مدارها الخاصّ بها غاية الأمر هناك كلام في السبب لهذا الانفصال...

يعتقد (لابلاس) أنّ العامل المسبّب لانفصال القطع الصغيرة من الشمس هي: (القوة الطاردة) التي توجد في المنطقة الإستوائية لها، حيث إنّ الشمس كانت تعتبر ولحدّ الآن كتلة ملتهبة، وضمن دورانها حول نفسها فإنّ السرعة الموجودة في المنطقة الإستوائية لها تسبّب تناثر بعض القطع منها في الفضاء ممّا يجعل هذه القطع تدور حول مركزها الأصلي (الشمس).

ولكن العلماء الذين جاءوا بعد (لابلاس) توصّلوا من خلال تحقيقاتهم إلى فسرضية أخرى تقول: إنّ السبب الأساس لحدوث الانفصال في الأجرام السماوية عن الشمس هو حالة المدّ والجزر الشديدين التي حدثت على سطح الشمس نتيجة عبور نجمة عظيمة بالقرب منها.

الأشخاص المؤيدون لهذه النظرية الذين يرون أنّ الحركة الوضعية للنسمس في ذلك الوقت لا تستطيع أن تعطي الجواب الشافي لأسباب هذا الانفصال، قالوا: إنّ حالة المدّ والجزر الحاصلة في الشمس أحدثت أمواجاً عظيمة على سطحها، كما في سقوط حجر كبير في مياه المحيط، وبسبب ذلك تناثرت قطع من الشمس الواحدة تلو الأخرى إلى الخارج، ودارت ضمن مدار الكرة الأمّ (الشمس).

وعلى كلَّ حال فإنَّ العاملُ المسبَّبِ لهذا الانفصال أيَّا كان لا يمنعنا من الاعتقاد أنَّ ظهور المنظومة الشمسية كان عن طريق الانشقاق والانفصال.

## ب) الأستروئيدات

الأستروئيدات: هي قطع من الصخور السهاوية العظيمة تدور حول المنظومة الشمسية،

ويطلق عليها في بعض الأحيان بـ (الكرات الصغيرة) و(شبه الكواكب السيارة) يبلغ قطر كبراها ٢٥كم، لكن الغالبية منها أصغر من ذلك.

ويعتقد العلماء أنّ «الأستروئيدات» هي بقايا كوكب عظيم كان يــدور في مــدار بــين مداري المريخ والمشتري تعرّض إلى عوامل غير واضحة ممّا أدّى إلى إنفجاره وتناثره.

لقد تم إكتشاف ومشاهدة أكثر من خمسة آلاف من (الأستروئيدات) لحد الآن، وقد تم تسمية عدد كثير من هذه القطع الكبيرة، وتم حساب حجمها ومقدار ومدة حركتها حول الشمس، ويعلق علماء الفضاء أهمية بالغة على الأستروئيدات، حيث يعتقدون أن بالإمكان الاستفادة منها في بعض الأحيان كمحطّات للسفر إلى المناطق الفضائية النائية.

كان هذا غوذج آخر لإنشقاق الأجرام السماوية.

#### ۾) الشهب

الشهب: أحجار ساوية صغيرة جداً، حتى أنّ البعض منها لا يتجاوز حجم (البندقة)، وهي تسير بسرعة فائقة في مدار خاص حول الشمس وقد يتقاطع مسيرها مع مدار الأرض أحياناً فتنجذب إلى الأرض، ونظراً لسرعتها الخاطفة التي تتميّز بها - تنصطدم بشدة مع الهواء الحيط بالأرض، فترتفع درجة حرارتها بشدة فتشتعل وتتبيّن لنا كخط مضىء وهاج بين طبقات الجوّ ويسمّى بالشهاب.

وَأَحياناً نتصوّر أنّ كلّ واحدة منها تمثّل نجمة نائية في حالة سقوط، إلّا أنّها في الحقيقة عبارة عن شهاب صغير مشتعل على مسافة قريبة يتحوّل فيا بعد إلى رماد.

ويلتني مداري الشهب والكرة الأرضية في نقطتين هما نقطتا تقاطع المداريين وذلك في شهري (آب وكانون الثاني) حيث يصبح بالإمكان رؤية الشهب بصورة أكثر في هـذين الشهرين.

ويقول العلماء؛ إنّ الشهب هي بقايا نجمة مذنّبة إنفجرت وتناثرت أجزاؤها بسبب جملة عوامل غير واضحة... وهذا نموذج آخر من الإنشقاق في الأجرام السماوية.

وعلى كلّ حال، فإنّ الانفجار والانشقاق في الكرات الساوية ليس بـالأمر الجـديد، وليس بالأمر المستحيل من الناحية العلمية، ومن هنا فلا معنى حينئذٍ للقول بأنّ الإعجاز لا يمكن أن يتعلّق بالحال.

هذا كلّه عن مسألة الانشقاق.

أمّا موضوع رجوع القطعتين المنفصلتين إلى وضعهما الطبيعي السابق تحت تأثير قوى الجاذبية التي تربط القطعتين فهو الآخر أمر ممكن.

ورغم أنّ الاعتقاد السائد قديماً في علم الهيئة القديم طبق نظرية (بطليموس) وإعتقاده بالأفلاك التسعة التي هي بمثابة قشور البصل في تركيبها \_الواحدة على الأخرى \_فأيّ جسم لا يستطيع أن يخترقها صعوداً أو نزولاً، ولذلك فانّ أتباع هذه النظرية يمنكرون المعراج الجسماني وإختراقه للأفلاك التسعة، كما أنّه لا يمكن وفقاً لهذه النظريات إنشقاق القمر، ومن ثمّ التئامه، ولذلك أنكروا مسألة شقّ القمر، ولكن اليوم أصبحت فرضية (بطليموس) أقرب للخيال والأساطير منها للواقع، ولم يبق أثر للأفلاك التسعة، وأصبحت الأجواء لا تساعد لتقبّل مثل هذه الآراء.

وغني عن القول أنّ ظاهرة شقّ القمر كانت معجزة، ولذا فإنّها لم تتأثّر بعامل طبيعي إعتيادي، والشيء الذي يراد توضيحه هنا هو بيان إمكانية هذه الحادثة، لأنّ المعجزة لا تتعلّق بالأمر الحال.

# ٣\_ شقّ القمر تاريفيّاً

لقد طرح البعض من غير المطّلعين إشكالاً آخر على مسألة شقّ القمر، حيث ذكروا أنّ مسألة شقّ القمر لها أهميّة بالغة، فإذا كانت حقيقيّة فلهاذا لم تذكر في كتب التاريخ؟

ومن أجل أن تتوضّح أهميّة هذا الإشكال لابدٌ من الإلمام والدراسة الدقـيقة لخــتلف جوانب هذا الموضوع، وهو كما يلي:

 أ) يجب الإلتفات إلى أنّ القمر يُرى في نصف الكرة الأرضية فقط، وليس في جميعها، ولذا فلابدٌ من إسقاط نصف مجموع سكّان الكرة الأرضية من إمكانية رؤية حادثة شقّ القمر وقت حصولها.

ب) وفي نصف الكرة الأرضية التي يُرى فيها القمر فإنَّ أكثر الناس في حالة سبات وذلك لحدوث هذه الظاهرة بعد منتصف الليل.

ج) ليس هنالك ما يمنع من أن تكون الغيوم قد حجبت قسماً كبيراً من السهاء، وبذلك يتعذّر رؤية القمر لسكّان تلك المناطق. إنّ الحوادث السهاوية التي تلفت إنتباه الناس تكون غالباً مصحوبة بصوت أو عتمة
 كها في الصاعقة التي تقترن بصوت شديد أو الخسوف والكسوف الكليين الذي يقترن كلّ منها بإنعدام الضوء تقريباً ولمدّة طويلة.

لذلك فإنّ الحالات التي يكون فيها الخسوف جزئياً أو خفيفاً نلاحظ أنّ الغالبية من الناس لم تحط به علماً، اللهمّ إلّا عن طريق التنبيه المسبق عنه من قبل المنجّمين، بل يحدث أحياناً خسوف كلّى وقسم كبير من الناس لا يعلمون به.

لذا فإنّ علماء الفلك الذين يقومون برصد الكواكب أو الأشخاص الذين يتّفق وقوع نظرهم في السماء وقت الحادث هم الذين يطّلعون على هذا الأمر ويخبرون الآخرين به.

وبناءً على هذا ونظراً لقصر مدّة المعجزة (شقّ القمر) فلن يكون بـالمقدور أن تــلفت الأنظار إليها على الصعيد العالمي، خصوصاً وأنّ غالبية الناس في ذلك الوقت لم تكن مهتّمة بمتابعة الأجرام السهاوية.

ه) وبالإضافة إلى ذلك فإن الوسائل المستخدمة في تثبيت نشر الحوادث التأريخية في ذلك الوقت، ومحدودية الطبقة المتعلّمة، وكذلك طبيعة الكتب الخطيّة التي لم تكن بصورة كافية كها هو الحال في هذا العصر حيث تنشر الحوادث المهمّة بسرعة فائقة بمختلف الوسائل الإعلامية في كلّ أنحاء العالم عن طريق الإذاعة والتلفزيون والصحف... كلّ هذه الأمور لابدٌ من أخذها بنظر الاعتبار في محدودية الإطلاع على حادثة (شق القمر).

ومع ملاحظة هذا الأمر والأمور الأخرى السابقة فلا عجب أبداً من عدم تثبيت هذه الحادثة في التواريخ غير الإسلامية، ولا يكن اعتبار ذلك دليلاً على نفيها.

## ٤\_ تأريغ وقوع هذه المعمزة

من الواضح أنّه لا خلاف بين المفسّرين ورواة الحديث حول حدوث ظاهرة شقّ القمر في مكّة وقبل هجرة الرّسول الأكرم ﷺ، لكن الذي يستفاد من بعض الرّوايــات هــو أنّ حدوث هذا الأمركان في بداية بعثة الرّسول ﷺ . في حين يستفاد من البعض الآخر أنّ حدوث هذا الأمر قد وقع قرب هجرة الرّسول ﷺ وفي آخر عهده بمكّة، وكان إســـتجابة حدوث هذا الأمر قد وقع قرب هجرة الرّسول ﷺ وفي آخر عهده بمكّة، وكان إســـتجابة

١. بحارالأنوار، ج ١٧، ص ٣٥٤. ح ٨.

لطلب جماعة قدموا من المدينة لمعرفة الحقّ وأتباعه. إذ أنّهم بعد رؤيتهم لهذه المعجزة آمنوا وبا يعوا رسول الله ﷺ في العقبة أ.

ونقرأ في بعض الرّوايات أيضاً أنّ سبب إقتراح شقّ القمر كان من أجمل المسزيد من الإطمئنان بمعاجز الرّسول عَلَيْ وأنها لم تكن سحراً لأنّ السحر عادةً يكبون في الأمور الأرضية للمعاجز الرّسول عَليْ فإنّ قسماً من المتعصّبين والمعاندين لم يؤمنوا برغم مشاهدتهم لهذا الإعجاز، وتتعلّلوا بأنهم ينتظرون قوافل الشام واليمن، فإنّ أيّدوا هذا الحادث ورؤيتهم له الإعجاز، وتتعلّلوا بأنهم ينتظرون قوافل الشام واليمن، فإنّ أيّدوا هذا الحادث ورؤيتهم له أمنوا... ومع إخبار المسافرين لهم بذلك، إلّا أنهم بقوا مصرّين على الكفر رافضين للإيمان والنقطة الأخيرة الجديرة بالذكر أنّ هذه المعجزة العظيمة والكثير من المعاجز الأخرى ذكرت في التواريخ والرّوايات الضعيفة مقترنة ببعض الخرافات والأساطير، بمنا أدى إلى خصول تشويش في أذهان العلهاء بشأنها، كها في نزول قطعة من القمر إلى الأرض، لذا فإنّ من الضروري فصل هذه الخرافات وعزلها بدقة وغربلة الصحيح من غيره، حتى تبق من الفعروري فصل هذه الخرافات وعزلها بدقة وغربلة الصحيح من غيره، حتى تبق المقائق بعيدة عن النشويش ومحتفظة بمقوّماتها الموضوعية.

#### रूळ

٢. المصدر السابق، ص ٣٥٥، ح ٦٠.

١. بحارالأتوار، ج ١٧، ص ٢٥٣، ح ١.

٣. تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٣٣.

## الآيات

وَلَقَدْ جَاءَ هُم مِنَ ٱلْأَنْبَآءِ مَافِيهِ مُزْدَجَرُ اللهِ حِصَّمَةُ بَلِلِغَةُ فَمَانُغُنِ

النُّذُرُ اللهِ فَتَوَلَّ عَنْهُمُ يَوْمَ يَدَعُ ٱلدَّاعِ إِلَى شَيْءِ نُصُرٍ اللهُ خُشَعًا أَبْصَدُوهُمَ

عَرْجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ اللهِ مُهطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ

عَسِرٌ اللهِ

عَسِرٌ اللهِ

# الثفسير

### يوم البعث والنشور:

تأتي هذه الآيات لتواصل البحث عن الكفّار الذين كذّبوا الرّسول ﷺ ولم يذعنوا للحقّ حيث أعرضوا عن جميع المعاجز التي شاهدوها.

والآيات أعلاه تشرح حال هؤلاء الأفراد وموضّحة المصير البائس الذي ينتظر هؤلاء المعاندين في يوم القيامة.

يقول سبحانه إن هؤلاء لم يعدموا الإنذار والإخبار، بل جاءهم من الأخبار ما يوجب إنزجارهم عن القبائح والذنوب: ﴿ولقد جاءهم من الأنباء ما قيه مزدجر وذلك ليلتي عليهم الحجّة.

وبناءً على هذا فلا يوجد نقص في تبليغ الدعاة الإلهيين، وما يوجد من نقصان أو خلل يكن فيهم، حيث ليس لديهم روح تواقة لمعرفة الحقّ ولا آذان صاغية، ونفوسهم متنكّبة عن التقوى والتدبّر في الآيات الإلهية.

والقصد من «الأنباء» الإخبار عن الأمم والأقوام السابقة الذين هلكوا بألوان العذاب المدمّر الذي حلّ بهم، وكذلك أخبار يوم القيامة وجزاء الظالمين والكفّار، حيث اتّضحت كلّ تلك الأخبار في القرآن الكريم.

ويضيف تعالى: ﴿ حكمة بالغة فما تغن النَّـدُن فهذه الآيات حكم إلهَيّة بليغة ومواعظ مؤثّرة، إلّا أنّها لا تفيد أهل العناد ' '.

تبيّن هذه الآية أن لا نقص في «فاعلية الفاعل»، أو تبليغ الرسل. لكن الأمر يكن في مدى إستعداد الناس وأهليتهم لقبول الدعوة الإلهيّة، وإلّا فإنّ الآيات القرآنية والرسل والأخبار التي وردتهم عن الأمم السابقة والأخبار التي تنبؤهم عن أحوال يوم القيامة كلّ هذه الأمور هي حكمة بالغة ومؤثّرة في النفوس الخيّرة ذات الفطرة السليمة.

الآية التالية تؤكّد على أنّ هؤلاء ليسوا على إستعداد لقبول الحسق، ف اتركهم لحسالهم وأعرض عنهم و تذكّر يوم يدعو الداعي الإلهي إلى أمر مخيف، وهو الدعوة إلى الحساب، حيث يقول سبحانه: ﴿فتولّ عنهم يوم يدع الذّاع إلى شي. نكر) ".

وعلى هذا تكون عبارة: ﴿يوم يدع الذّاع﴾ عبارة مستقلّة ومنفصلة عن جملة: ﴿فستولّ عنهم﴾ لكن البعض يرى أنّ كلّ واحدة من الجملتين مكلّة للأخرى، حيث يذهبون إلى أنّ قوله تعالى: ﴿فتول منهم﴾ جاءت بصيغة الأمر للرسول عَنْ الإعراض عن المشركين الذين يرجون الشفاعة منه يوم القيامة عندما يدعوهم الداعي الإلهي للحساب، وهنذا الرأى مستبعد جدّاً.

السؤال: وهنا يثار السؤال التالي: هل الداعي هو الله سبحانه؟ أم الملائكة؟ أم إسرافيل الذي يدعو الناس ليوم الحشر عندما ينفخ في الصور؟ أم جميع هؤلاء؟

الجواب: ذكر المفسّرون احتالات عدّة للإجابة على هذا التساؤل، ولكن بالرجوع إلى قوله تعالى: ﴿يوم يدموكم فتستجيبون بحمده ﴾، أ يرجّح الرأي الأوّل. رغم أنّ الآيات اللاحقة تتناسب مع كون الداعي هم الملائكة المختّصون بشؤون الحساب والجزاء.

أمّا المراد من ﴿شي. نكر﴾ ° فهو الحساب الإلهي الدقيق الذي لم يكن معلوماً من حيث

١. ﴿ حكمة بالغة ﴾ خبر لمبتدأ محذوف تقديره: (هذه حكمة بالغة).

٢. «نذر» جمع «نذير» ويعني (المنذرين) والمقصود بالمنذرين هي الآيات القرآنية وأخبار الأمم والأنسياء الذين وصل صوتهم إلى أسماع الناس، ويحتمل البعض أنّ (نذر) مصدر بمعنى إنذار. لكن المعنى الأوّل هو الأنسب. وضمناً فإنّ (ما) في عبارة ﴿فما تَفَن النّذر﴾ نافية وليست استفهامية.

٣. في الآية أعلاء «يوم» يتعلق بمحذوف تقديره «اذكر» ويحتمل البعض أنّها تتعلّق بـ «يخرجون» ولكن ذلك مستبعد.

 <sup>«</sup>نكر» مفرد من مادة «نكارة» وتعني الشيء المبهم المخيف.

وقته قبل قيام الساعة، أو العذاب الذي لم يخطر على بالهم، أو جميع هذه الأُمور، ذلك لأنّ يوم القيامة في جميع أحواله حالة غير مألوفة للبشر.

وفي الآية اللاحقة يبين الله سبحانه وتعالى توضيحاً أكثر حول هذا الموضوع ويذكر أنّ هؤلاء يخرجون من القبور في حالة: ﴿ صُفَّعا لَهِ صارهم يخرجون من اللهِ دلك كأنّهم جراد منتشر.

نسبة «الخشوع» هنا للأبصار لأنّ المشهد مرعب ومخيف إلى حدّ لا تستطيع الأنظار رؤيته، لذلك فإنّها تتحوّل عنه و تطرق نحو الأسفل.

والتشبيه هنا بـ «الجراد المنتشر» لأنّ النشور في يوم الحشر يكون بصورة غير منتظمة لحالة الهول التي تعتري الناس فيه، كما هي حركة إنتشار الجراد التي تتمثّل فيها الفيوضي والاضطراب خلافاً للقسم الأكبر من حركة الطيور التي تطير وفق نظم خاصّة في الجيو، مضافاً إلى أنّهم كالجراد من حيث الضعف وعدم القدرة.

نعم، إنّ حالة هؤلاء الفاقدين للعلم والبصيرة، حالة ذهول ووحشة وتخبّط في المسير كالسكاري يرتطم بعضهم ببعض فاقدين للوعي والإرادة كما في قوله تعالى: ﴿وَتَرَى النَّاسُ سكاري وما هم يسكاري﴾. \

والحقيقة أنّ هذا التشبيه هو ما ورد أيضاً في الآية ٤ من سورة القارعة حيث يـقول سبحانه: ﴿يوم يكون الناس كالقراش المبثونه﴾.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ مهطعين إلى الدّاع ﴾ فإنّ كلمة «مهطعين» تأتي من مادّة (اهطاع) أي مدّ الرقبة، والبعض يرجعها إلى النظر بإنتباه أو الركض بسرعة نحبو الشيء، ويحتمل أن تكون كلّ واحدة من هذه المعاني هي المقصودة، ولكن المعنى الأوّل هو الأنسب، لأنّ الإنسان عند سهاعه لصوت موحش يمدّ رقبته على الفور وينتبه إلى مصدر الصوت، ويمكن أن تكون هذه المفاهيم مجتمعة في الآية الكريمة حيث إنّ بمجرّد سهاع صوت الداعي الإلهي قدّ الرقاب إليه ثمّ يتبعه التوجّه بالنظر نحوه، ثمّ الإسراع إليه والحضور في المحكمة الإلهيّة العادلة عند دعوتهم إليها.

وهنا يستولي الخوف من الأهوال العظيمة لذلك اليوم على وجود الكفّار والظالمين، لذا

١. الحج، ٢.

يضيف سبحانه معبرًا عن حالة البؤس التي تعتري الكافرين بقوله: ﴿ يقول الكافرون هــذا يوم عسر ﴾.

والحقّ أنّه يوم صعب وعسير، وهذا ما يؤكّده الباري، عزّوجلٌ بقوله: ﴿وَكَانَ يُوهُا عَلَىٰ الْكَافَرِينَ عَسِيرُكِهِ . \

ويستفاد من هذا التعبير أنّ يوم القيامة يوم غير عسير بالنسبة للمؤمنين.

## بحث

# لماذا كان يوم القيامة يوماً عسيراً؟

ولماذا لا يكون عسيراً؟ في الوقت الذي يحاط فيه الجرمون بكل أجنواء الرهبة والوحشة، وخاصة عندما يستلمون صحائف أعهالهم حيث يصطرخون: ﴿ياويلتنا هال هذا الكتاب لايفادرصفيرة ولاكبيرة إلّا أحصاها ﴾، أهذا من جهة.

ومن جهة أخرى فإنهم يواجهون بما ليس في الحسبان، حيث يحاسبون بدقة حتى على أصغر الأعبال التي أدّوها، سواء كانت صالحة أم طالحة: ﴿ إِنْ تَكَ مِثْقَالَ حَبَّةُ هِنْ خُرِدُلَ فَتَكُنْ فَي مَعْرة أو في السّماوات أو في الأرض يأت بها الله إنّ الله لطيف خبير. "

ومن جهة ثالثة، لا سبيل يومئذ للتكفير عن الذنوب والتعويض بالطاعة، والإعتذار عن التقصير، حيث لا عذر يقبل ولا مجال للعودة مرّة أخرى إلى الحياة يقول تعالى: ﴿ولتّقوا يوما لا تجزي نفس من نفس شيئا ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ولا هم ينصرون ﴾. أ

ونقرأ كذلك في قوله تعالى: ﴿ولو ترى إِدُ وقفوا على النَّارِ فقالوا باليتنا تُردُ ولا نكذَّب بآيات رَبّنا ونكون من المؤمنين﴾. ٥ ولكن هيهات.

ومن جهة رابعة فإنّ العذاب الإلهي شديد ومرعب إلى درجة تنسىٰ الأمّهات أولادها، وتسقط الحوامل أجنّتهن، ويكون الجميع يـومئذ في حسيرة وذهـول وفـقدان للـوعي كالسكارى وما هم بسكارى ولكنّ عذاب الله شديد، قال تعالى: ﴿يوم ترونها تذهل كلّ

٢. الكهف، ٢٩.

ع. البقرة، ٤٨.

١. الفرقان، ٢٦.

٣. لقمان، ١٦.

ه. الأنعام، ٢٧.

هرضعة عمّا أرضعت وتضع كلّ ذات حمل حملها وترى النّاس سكارى وما هم بسكارى ولكنَّ عدّاب الله شديد). \

والدليل على اضطراب وهلع العاصين هو حالة التشبّث بالإفتداء بكلّ ما في الدنيا أملاً في المناب على العذاب الأليم، قال تعالى: ﴿يود للمجرم لويفتدي من عذلب يومئد بسبنيه \* وصاحبته وأخيه \* وفصيلته التي تنويه \* ومن في الأرض جميعاً ثمّ ينجيه \* كلّا لِنّها لظيٰ ﴾ . آ إذاً، هل يمكن مع كلّ هذه الأوصاف والأوصاف الأخرى المهولة التي وردت في آيات أخرى أن يكون ذلك اليوم يوماً مريحاً وبعيداً عن الهمّ والغمّ والشدّة؟! (حفظنا الله جميعاً في ظلّ لطفه ورعايته).

8003

#### الآيات

كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ فَكَذَّبُواْعَبْدَنَا وَقَالُواْ عَنْوُنُ وَازْدُجِرَ ۞ فَدَعَارَبَهُۥ أَنِي مَعْلُوبُ فَانْتَصِرَ ۞ فَدَعَا الْبَهُۥ أَنِي مَعْلُوبُ فَانْتَصِرَ ۞ فَفَخَرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا فَٱلْنَعَى ٱلْمَآءُ عَلَىٰ أَمْرِ قَدْ فَيُدِرَ ۞ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلْوَيْجِ وَدُسُرِ ۞ تَجَرِّى بِأَعْيُنِنَا جَزَاءُ لِمَن كَانَ عَلَىٰ أَمْرِ قَدْ فَيُدر ۞ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلْوَيْجِ وَدُسُرِ ۞ تَجَرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَاءُ لِمَن كَانَ كَلَىٰ اللَّهُ وَهُمُ لَمِن مُذَكِرٍ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِ وَنُذُرِ ۞ وَلَقَدْ يَسَرَنَا ٱلْقُرُءَ انَ لِلذَكْرِ فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِ وَنُذُرِ ۞ وَلَقَدْ يَسَرَنَا ٱلْقُرُءَ انَ لِلذَكْرِ فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِ وَنُذُرِ ۞ وَلَقَدْ يَسَرَنَا ٱلْقُرُءَ انَ لِلذَكْرِ فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ۞

# التفسير

#### قِصَّة قوم نوم عبرة وعظة:

جرت السنّة القرآنية في كثير من الموارد أنّ الله سبحانه يستعرض حالة الأقوام السابقة والعاقبة المؤلمة التي انتهوا إليها إنذاراً وتوضيحاً (للكفّار والمجرمين) بأنّ الاستمرار في طريق الضلال سوف لن يؤدّي بهم إلّا إلى المصير البائس الذي لاقته الأقوام السابقة.

وفي هذه السورة، إكمالاً للبحث الذي تناولته الآيات السابقة، في إشارات وإشارات عنصرة ومعبّرة حول تاريخ خمسة من الأقوام المعاندة ابتداءً من قوم نوح كما في قوله تعالى: ﴿كذّبِهِ قُومٍ نُوحٍ كُمَا فِي قوله تعالى وكذّبِهِ قَومٍ نُوحٍ فَكذّبُولُ عبدنا وقالوا مجنون ولزدُجر﴾. فضافاً إلى تكذيبه وإنهامه بالجنون صبّوا عليه ألوان الأذى والتعذيب ومنعوه من الإستمرار في أداء رسالته.

فتارةً يقولون له مهدّدين ومنذرين ﴿قالوالئن لم تنته يانوح لتكوننَ من المرجومين﴾. ﴿ و تارةً أُخرى يضغطون رقبته بأيديهم حتى يفقد وعيه، ولكنّه ما أن يفيق إلى وعيه حتى يقول: «اللهمّ اغفر لقومي فإنّهم لا يعلمون» `.

۱. الشعراء، ۱۱۲.

٢. تفسير الكشَّاف، وتفسير روحالجنان، ذيل الآية مورد البحث.

وخلاصة القول فإنّ قوم نوح مارسوا كلّ وسيلة لأذى نبيّهم، ومع ذلك فإنّه لم يتوقّف عن التبليغ والإرشاد أملاً في هدايتهم.

والجدير بالذكر أنّنا نلاحظ أنّ لفظ (التكذيب) قد ورد مرّ تين، ولعلّ السبب أنّه ورد في الحالة الأولى (مختصراً) وفي الثانية (مفصّلاً).

والتعبير بـ «عبدنا» إشارة إلى أنّ هؤلاء القوم المعاندين والمغرورين في الواقع يبارزون الله تعالى لا مجرّد شخص «نوح».

كلمة (وازدجر) أصلها (زجر) بمعنى الطرد، وهو الإبعاد المقترن بصوت شديد، كما أنَّــه يطلق على كلّ عمل يراد منه منع الشخص من الإستمرار به.

والظريف في هذه الآية أنّ الفعل (قالوا) أتى بصورة فعل معلوم (وازدجر) بصيغة فعل مجهول ولعلّ ذلك للإشارة إلى أنّ عدم ذكر الفاعل هنا للترفّع عن ذكر قوم نوح بسبب سوء وقبح الأعمال التي مارسوها والتي كانت أقذر وأقبح من أقوالهم، ممّا يكون سبباً في عدم ذكرهم بالصيغة المعلومة كما في قوله تعالى: ﴿قَالُولَ﴾.

ثمّ يضيف تعالى أنّ نوح عندما يئس من هداية قومه تماماً: ﴿فَدَعَا رَبُّ لَهُ لَنَّبِي هَـ خَلُوبٍ } فانتصر﴾ \.

والغلبة المذكورة في الآية الكريمة لم تكن غلبة في الحجّة والدليل أو البرهان على عدم صحّة الدعوة، وإغّا كانت تتجسّد بالظلم والجناية والتكذيب والإنكار وأنـواع الزجــر والضغوط... ولهذا فإنّ هؤلاء القوم لا يستحقّون البقاء، فانتقم لنا منهم وانصرنا عليهم.

نعم، فهذا النّبي العظيم كان يطلب من الله المغفرة لقــومه مــا دام يأمــل في هــدايــتهم وصلاحهم، ولكن عندما ينس منهم غضب عليهم ولعنهم ودعا ربّه أن ينتقم منهم.

ثمّ يشير هنا إشارة معبّرة وقويّة في كيفية العذاب الذي إيتلوا به وصبّ عليهم حيث يقول سبحانه: ﴿فَقَتَحَنّا لَبُولُبِ السَّمَاءَ بِمَاءَ مِنْهُمُو﴾.

إنّ تعبير إنفتاح أبواب السماء لتعبير رائع جدّاً، ويستعمل عادة عند هـطول الأمـطار الغزيرة.

(منهمر) من مادّة (همر) على وزن (صبر) وتعني النّزول الشديد للـدموع أو المـاء، ويستعمل هذا التعبير أيضاً عندما يستدر الحليب من الضرع حتى النهاية.

 <sup>«</sup>انتصر» طلب العون كما في الآية ٤١ سورة الشورى، وهنا جاءت بمعنى طلب الإنتقام على أساس العدل والحكمة كما فشرها البعض في التقدير (انتصر لي).

والعجيب هنا أنّه ورد في أقوال المفسّرين أنّ قوم نوح كانوا قد أصيبوا بالجدب لعدّة سنوات قد خلت، وكانوا يرتقبون بتلهّف سقوط المطر عليهم، وفجأة ينزل المطر ولكن لا ليحيى أرضهم ويزيد خبرهم بل ماحقاً ومميتاً لهم .

ويذكر أنّ الماء الذي أدّى إلى الطوفان لم يكن من هطول الأمطار فقط، بل كان من تفجير العيون في الأرض حيث يقول تعالى: ﴿وَفَجَّرِنَا الأَرْضَ عِيوِنَا﴾ أوهكذا إختلط ماء السّماء بماء الأرض بقدار مقدّر وملاً البسيطة: ﴿قَالتَقَى الماء على لَعَرَقَد قدر﴾.

إنَّ هذا التعبير يجسّد حالة الطوفان الذي غمر الأرض، إلَّا أنَّ بعض المفسّرين فسّروا عبارة (قد قدر) بقولهم: إنَّ كميّتي المياه المتدفّقة من الجانبين المتقابلين كانتا متساويتين في مقاديرهما بصورة دقيقة، إلّا أنَّ الرأي الأوّل هو الأرجح.

وخلاصة الأمر: إنّ الماء قد فار من جميع جهات الأرض وفحرّت العيون وهـطلت الأمطار من السهاء، واتّصل الماء بعضه ببعض وشكّل بحراً عظيماً وطوفاناً شديداً.

و تترك الآيات الكريمة مسألة الطوفان، لأن ما قيل فيها من الآيات السابقة يعتبر كافياً فتنتقل إلى سفينة نجاة نوح بالله حيث يقول تعالى: ﴿وحملنا على دَاعِهُ الواح ودسر ﴾.

ردسر) جمع (دِسار) على وزن (كتاب)، كما يقول الراغب في المفردات، أنّها في الأصل بمعنى الإبعاد أو النهر بشدّة مقترناً مع حالة عدم الرضا، ولكون المسمار عندما يتعرّض للـطرق الشديد يدخل في الخشب وما شاكل فيقال له (دسار).

وذكر قسم من المفسّرين أنّ معنى هذه الكلمة هو (الحبل) مشيرين بذلك إلى حبال أشرعة السفينة وما إلى ذلك، والتّفسير الأوّل هو الأرجح نظراً لذكر كلمة (ألواح).

على كلّ حال، فإنّ التعبير القرآني هنا ظريف، لأنّه كما يقول الباري، عزّوجلّ بأنّنا وفي وسط ذلك الطوفان العظيم، الذي غمر كلّ شيء أودعنا أمر نجاة نوح وأصحابه إلى مجموعة من المسامير وقطع من المنشب، وأنّها أدّت هذه الوظيفة على أحسن وجه، وهكذا تتجلّى القدرة الإلهيّة العظيمة.

ويمكن أن يستفاد من هذا التعبير طبيعة البساطة التي كانت عليها سفن ذلك الزمان

١. تفسير روحالمعاني، ذيل الآية مورد البحث.

٢. «هيوناً» يمكن أن تكون تعييزاً للأرض والتقدير: (فجونا هيون الأرض)، ثمّ إنّ العيون مفعول به سنفصل وقد جاءت بصورة تعييز كي تعبّر عن المبالغة والأهميّة وكأنّ الأرض جميعاً تحوّلت إلى عيون.

والتي هي بعيدة عن التعقيد والتكلّف قياساً مع السفن المتقدّمة في العصور اللاحقة، ومع ذلك فإنّ سفينة نوح عليه كان حجمها بالقدر المطلوب وطبق الحاجة، وطبقاً للتواريخ فإنّ نوح عليه قد أمضى عدّة سنين في صنعها كي يتمكّن من وضع (من كلّ زوجين إثنين) من مختلف الحيوانات فيها.

ويشير سبحانه إلى لطف عنايته للسفينة الخصّصة لنجاة نوح الله حيث يقول سبحانه وتجري بأميننا أي أنّ هذه السفينة تسير بالعلم والمشيئة الإلهيّة، وتشقّ الأمواج العالية بقوّة وتستمر في حركتها تحت رعايتنا وحفظنا.

إنّ التعبير (بأعيننا) كناية ظريفة للدلالة على المراقبة والرعاية للشيء ويتجسّد هـذا المعنى بوضوح في قوله تعالى في الآية ٣٧ من سورة هود: ﴿واستعالفها عيننا ووحينا﴾.

بعض المفسّرين ذهبوا إلى أنّ المقصود من ﴿تجري بأعيننا﴾ هو الإشارة إلى الشخصيات المهمّة التي كانت على ظهر السفينة، وبناءً على هذا فإنّ المقصود من قوله تعالى: ﴿تجري بأعيننا﴾ أنّ تلك السفينة كانت تحمل عباد الله المخالصين المخلصين، ونظراً لطبيعة الموارد التي استعمل فيها هذا التعبير في الآيات القرآئية الأخرى فإنّ الرأي الأوّل هو الأصحّ.

ويحتمل أيضاً أنّ المراد بجملة (بأعيننا) هو الملائكة التي كان لها الأثر في هداية سفينة نوح الله ، ولكن هذا الرأي ضعيف أيضاً للسبب أعلاه.

مُمّ يضيف تعالى: ﴿جَزَّكُ لَمِنْ كَانْ كَفُرْ ﴾ `

نعم إنّ نوح ﷺ كسائر الأنبياء الإلهيين يعتبر نعمة إلهيّة عظيمة وموهبة من مـواهـبه الكبيرة على البشرية، إلّا أنّ قومه الحمق كفروا به وبرسالته ".

ثمّ يقول سبحانه وكنتيجة لهذه القصّة العظيمة موضع العظّة والاعتبار: ﴿ولقد تركناها آية فهل من مدّعر﴾.

١. «أعين» جمع «عين»، وإحدى معانيها العين الباصرة، والمعنى الآخر لها هو: الشخصية المعتبرة. ولها معان أخرى.

٢. يجدر بالملاحظة هنا أن فعل «كفر» مبني للمجهول، والمراد به نوح عُثِلًا الذي كُفِر به، وليس فعلاً معلوماً يشير إلى الكفّار.

٣. إذا لم يكن في الآية شيء مقدر فيكون نائب الفاعل للفعل «كفر» هو شخص نوح النّيال حين أنّه النّي يكون النعمة التي «كفر» بها. أمّا إذا قلنا أنّ للآية محذوف مقدر، فيكون تقديره «كفر به» فعندئذ تكون إشارة إلى عدم الإيمان بنوح النّي وتعاليمه.

والحقيقة أنّ كلّ ما كان يستحقّ الذكر في هذه القصّة قد قيل، وكلّما يسنبغي للإنسسان الواعي المتّعظ أن يدركه فهو موجود.

واستناداً إلى هذا التفسير المنسجم مع الآيات السابقة واللاحقة، فإن الضمير في الركناها) يرجع إلى قصة الطوفان وماضي نوح في ومخالفيه، ولكن البعض يرى أن المراد هو (سفينة نوح) لائها بقيت مدة من الزمن شاخصة لأنظار العالم، وكلّما يراها أحد تتجسّد أمامه قصة الطوفان الذي حلّ بقوم نوح في ومع علمنا بأن بقايا سفينة نوح في كانت حتى عصر الرّسول في كما أنّ البعض من المعاصرين ادّعى رؤية بقاياها في جبال (آرارات) في القفقاز، عندئذ يمكن أن يكون المعنيان مقصودين في الآية الكريمة.

و لهذا فإنّ قصّة نوح عليه كانت آية للعالمين، وكذا سفينته التي بقيت ردحاً من الزمن بين الناس \.

وفي الآية اللاحقة يطرح الله سبحانه سؤالاً معبّراً ومهدّداً للكافرين الذين اتّبعوا نفس المنهج الذي كان عليه قوم نوح حيث يقول سبحانه: ﴿فكيف كان عليه قوم نوح حيث يقول سبحانه: ﴿فكيف كان عليه قوم نوح حيث يقول سبحانه:

هل هذه حقيقة واقعة، أم قصّة وأسطورة؟

ويضيف مؤكّداً هذه الحقيقة في آخر الآية مورد البحث في قوله تعالى: ﴿وَلَقَـدُ يَسُّونَا القُرآنَ لَلذَّكُو فَهُلَ هِنْ هَذِّكُر﴾.

نعم إنّ هذا الكتاب العظيم الخالي من التعقيد والجسد لعناصر التأثير من حيث عذوبة الفاظه وجاذبيتها، وحيوية عباراته وصراحتها في عسرض المطالب تسرغيباً وتهديداً، وطبيعة قصصه الواقعية ذات المحتوى الغزير بالإضافة إلى قوّة دلائله وأحكامها ومنطقه المتين، وإحتوائه على كلّ ما يلزم من عناصر التأثير... لذا فإنّ القلوب المهيأة لقبول الحق والمتفاعلة مع منطق الفطرة والمستوعبة لمنهج العقل تنجذب بصورة متميّزة، والشاهد على هذا أنّ التاريخ الإسلامي يذكر لنا قصصاً عديدة عجيبة عيّرة من حالات التأثير العميق الذي يتركه القرآن الكريم على القلوب الخيّرة.

ولكن ما العمل حينا تكون النطفة لبذرة ما ميتة، حتى لو هيئاً لزراعتها أخصب ولكن ما العمل حينا تكون النطفة لبذرة ما ميتة، حتى لو هيئاً لزراعتها أخصب الأراضي، وسقيت بماء الكوثر، واعتني بها من قبل أمهر المزارعين، فإنّها لن تنمو ولن تزهر وتثمر أبداً.

١. لقد ذكرت أبِحاث مفصّلة حول قصّة قوم نوح ﷺ في هامش الآيات الكريمة ٢٥ ـ ٤٩ من سورة هود.

#### الآيات

كَذَّبَتْ عَادُّفَكِيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيَحَاصَرْصَرَا فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرِ ﴿ ثَانَا عَالَا اللَّهِ كُلَّهُمْ أَعْجَازُ نَعْلِ مُنقَعِرِ ۞ فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ۞ وَلَقَدْ يَشَرُنَا ٱلْفُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُذَكِرٍ ۞

## الثفسير

#### مصير قوم عاد:

تستعرض الآيات الكريمة أعلاه وباختصار أخبار نموذج آخر من الكفّار والجرمين بعد قوم نوح، وهم (قوم عاد) وذلك كتحذير لمن يتنكّب طريق الحقّ والهداية الإلهية.

وتبدأ فصول أخبارهم بقوله تعالى: ﴿كذِّبِتُ عاد﴾.

لقد بذل هود على غاية جهده في توعية قومه و تبليغهم بالحق الذي جاء به من عند الله، وكان على كلّا ضاعف سعيه وجهده لإنتشالهم من الكفر والضلال إزدادوا إصراراً ونفوراً وبفوراً ولجاجة في غيّهم وغرورهم الناشيء من الثراء والإمكانات المادية، بالإضافة إلى غفلتهم نتيجة إنغاسهم في الشهوات، جعلتهم صمّ الآذان، عميّ العيون، فجازاهم الله بعقاب أليم وعذاب شديد، ولهذا تشير الآية الكريمة باختصار حيث يقول سبحانه: ﴿فكيف كان عدايى ونذر﴾.

كما نلاحظ التفصيل في الآيات اللاحقة بعد هذا الإجمال حيث يقول سبحانه: ﴿إِنَّا لُرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في يوم نحس مستحر﴾.

«صرصر» من مادَّة (صُرِّ) على وزن (شرِّ)، وفي الأصل تعني (الإغلاق والإحكام) ويأتي تكرارها في هذا السياق للتأكيد، ولأنَّ الرياح التي عذَّبوا بهاكانت باردة وشديدة ولاذعة ومصحوبة بالأزيز، لذا أُطلق عليها (صرصر). أمّا (نعس) فني الأصل معناها (الإحمرار الشديد) الذي يظهر في الأفق أحياناً، كما يطلق العرب أيضاً كلمة (نحاس) على وهج النار الخالية من الدخان، ثمّ أطلق هذا المصطلح على كلّ (شؤم) مقابل (السعد).

رمستمر» صفة لـ (يوم) أو لـ (نحس) ومفهومه في الحالة الأولى هو استمرار حوادث ذلك «مستمر» صفة لـ (يوم) أو لـ (نحس) ومفهومه في الحالة الأولى هو استمرار حوادث ذلك اليوم كما في قوله تعالى: ﴿سخّرها عليهم سبع ليال وتمانية أيّام حسوما فترى القوم فيها صرعى كأنّهم أمجاز نخل حاوية ﴾ . (

وتعني في الحالة الثانية إستمرار نحوسة ذلك اليوم حتى هلك الجميع.

كما يفسر البعض معنى (النحس) بأنّه حالة الجو المكفهر المغبر، لأنّ العاصفة كانت مغبرة إلى درجة أنّها لم تسمح برؤية بعضهم البعض، وعندما شاهدوا العاصفة من بعيد ظنّوا أنّها غيوم محملة بالأمطار متّجهة نحوهم، وسرعان ما تبيّن لهم أنّها ربح عاتية لا تبتي ولا تذر أمرت بعدابهم والإنتقام منهم، كما في قوله تعالى: ﴿ قلمًا رأوه عارضا هستقبل أوديتهم قالوا هذا عارض معطرنا بل هو ما استعجلتم به ربح قيها عذاب أليم ﴾.

إنّ هذين التّفسيرين غير متنافيين، ويكن جمعها في معنى الآية الكريمة مورد البحث. ثمّ يستعرض سبحانه وصف الريح بقوله: ﴿تَنزع النّاسَ كَانَّهُم لَمْجَازَنْ فَلَ مِنْقُعُر﴾.

«منقعر» من مادّة (قعر) بمعنى أسفل الشيء أو نهايته، ولذا يستعمل هذا المصطلح بمعنى قلع الشيء من أساسه.

كما يحتمل أن يكون المقصود من هذا التعبير أنّ ضخامة الهياكل وقوّة الأبدان التي كان عليها قوم عاد لم تغنهم من فتك الربح بهم وهلاكهم حيث ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ قوم عاد حاولوا التخلّص من العذاب الذي باغتهم وذلك بأن التجأوا إلى حفر عميقة وملاجىء تحت الأرض لحفظ أنفسهم، ولكن دون جدوى حيث إنّ الربح كانت من القوّة بحيث قلعتهم من أعهاق تلك الحفر وقذفت بهم من جهة إلى أخرى، حتى قيل أنّها كانت تدحرجهم وتجعل أعلى كلّ منهم أسفله وتفصل رؤوسهم عن أجسادهم.

«أعجاز» جمع (عجز) \_ على وزن (رجل) \_ بمعنى خَلْفُ أو تحت، وقد شبّهوا بالقسم الأسفل من النخلة وذلك حسبا يقول البعض لأنّ شدّة الريح قطّعت أيديهم ورؤوسهم ودفعتها باتّجاهها، وبقيت أجسادهم المقطّعة الرؤوس والأطراف كالنخيل المقطّعة الرؤوس، ثمّ قُلعت أجسادهم من الأرض وكانت الريح تتقاذفها.

وللسبب المذكور أعلاه، يكرّر الله سبحانه وتعالى إنذاره للكفّار بقوله: ﴿فَكَيفُ كَانُ عَدْلِينَ وَنَدْرَ﴾.

فنحن كذلك فعلنا وجازينا الأقوام السالفة التي سلكت سبيل الغي والطغيان والعصيان، فعليكم أن تتفكّروا في مصيركم وأنتم تسلكون نفس الطريق الذي سلكوه!!

وفي نهاية القصّة يُؤكّد قوله سبحانه: ﴿ولقد يسرنا القرآن للذّ تو فهل من مدّ كر ﴿ فهل من أَذَانَ صَاغية وقلوب واعية لهذا النداء الإلهي والإنذار الربّاني؟

والنقطة الأخيرة الجديرة بالذكر هي تأكيد قوله سبحانه: ﴿فكيف كان عذلبي وللهُر﴾ حيث تكرّرت مرّتين: الأولى: في بداية الحديث عن قصّة قوم عاد، والثانية: في نهايتها، ولعل سبب هذا الاختلاف بين قوم عاد والأقوام الأخرى، أنّ عذاب قوم عاد كان أكثر شدة وإنتقاماً، رغم أنّ جميع ألوان العذاب الإلهى شديد.

## ہحث

## سعد الأيّام ونمسها:

الشيء المتعارف بين الناس، هو أنّ بعض الأيّام سعيدة ومباركة، والبعض الآخر نحس ومشؤوم، مع وجود إختلاف كثير في تشخيصها.

ويدور الحديث حول مدى قبولها إسلامياً، وهل أنّها مأخوذة من تعاليم الإسلام أم لا؟ من الناحية العقلية لا يعد اختلاف أجزاء الزمان من هذه الجهة محالاً، بأن يتّصف بعضها بالنحوسة والأخرى بالبركة والسعد، ولا غلك أي إستدلال عقلي لإثبات أو نني هذا المعنى، ولهذا نستطيع القول: إنّ هذا الأمر بهذا القدر شيء ممكن، ولكنّه غير ثابت من الناحية العقلبة.

وبناءً على ذلك فإذا كانت لدينا دلائل شرعية لهذا المعنى ثبتت عن طريق الوحي فلا مانع من قبولها، بل الإلتزام بها.

وحول (نحس الأيّام) تشير الآيات القرآنية مرّتين إلى هذا الموضوع، الأولى في الآيات مورد البحث، والثانية: في الآية ١٦ من سورة فصّلت: قوله تعالى: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ رَيْحًا صَوْصُوا فَيَ لَيَّامُ نَحْسَاتُ ﴾ (

ر. يجدر الإنتباء إلى أنّ «نحسات» جاءت صفة للأيّام، وذلك يعني أنّ الأيّام المذكورة وصفت بالنحوسة، في

وفي مقابل «النحوسة» فإنّنا نلاحظ في بعض الآيات القرآنية تعبير (مبارك) كما في قوله تعالى حول ليلة القدر: ﴿لِنَّا لَنزلناه في ليلة مباركة ﴾ [ ا

وقلنا إنَّ «نحس» مأخوذ في الأصل من صورة الإحمرار الشديد في الأفق، الذي يشبه النار المتوهّجة الخالية من الدخان والتي يطلق عليها (النحاس). وبهذه المناسبة استعمل في معنى الشؤم.

ومن هنا نلاحظ أنّ القرآن الكريم لم يتطرّق لهذه المسألة إلّا من خلال إشارة مغلقة فقط، لكنّنا حينا نقرأ في الكتب الإسلامية، يواجهنا العديد من الرّوايات في هذا المجال، مع العلم أنّ الكثير منها ضعيف، وأنّ البعض الآخر منها موضوع أو ملفّق، أو مشوب بالخرافات، وليست جميعاً كذلك، بل هناك ما هو معتبر منها وموضع إطمئنان كما يؤكّد المفسّرون صحّة ذلك من خلال تفسير الآيات أعلاه.

ويذكر لنا المحدّث الكبير العلّامة الجملسي روايات عديدة في هذا الجال في بحار الأنوار ً. وفي هذا الجال نستطيع إيراد الملاحظات التالية:

أ) لقد ذكروا في روايات عديدة (سعد ونحس) الأيّام، وكذلك الحوادث التي وقعت فيها، حيث نقرأ في الرّواية التالية في أسئلة الشامي لأمير المؤمنين على أنّه قال: (أخبرني عن يوم الأربعاء والتطيّر منه وثفله، وأي أربعاء هو)، قال على : «آخر أربعاء من الشهر، وهو المحاق، وفيه قتل قابيل هابيل أخاه، ويوم الأربعاء أرسل الله عزّوجل الربع على قوم عاد» ".

ومن هنا فإنَّ الكثير من المفسّرين يرتَّبون أثراً على هذه الرَّوايات، ويعتبرون أنَّ آخر أربعاء من كلَّ شهر هو يوم نحس، ويطلقون عليه (أربعاء لا تدور) أي لا تتكرّر.

ونقرأ في بعض الرّوايات أنّ اليوم الأوّل من كلّ شهر هـو سـعد ومـبارك، وذلك لأنّ آدم الله خلق في هذا اليوم، وكذلك فإنّ اليوم ٢٦ من كلّ شهر يوم مبارك، حيث: (ضرب موسى فيه البحر فانفلق)<sup>3</sup>.

لم الوقت الذي ذكرت كلمة ويوم، في الآية الكريمة ﴿ في يوم نحس مستعر﴾ إضافة لـ «المنحس، وليست وصفاً ولكن بقرينة الآية أعلاه يجب القول: إنّ الإضافة هنا تكون إضافة موصوف إلى صفة (يرجى الإنتباه). ١/ الدخان، ٣.

٢. بحار الأنوار، ج ٥٩، ص ١- ٩١، كتاب السماء والعالم وما بعدها.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ١٨٢، ح ٢٥. ٤ ألمصدر السابق، ص ١٠٥ و ١٠٦.

كما أنّ اليوم الثالث من كلّ شهر، هو يوم نحس، نُزع عن آدم وحواء لباسهما وأخرجا من الحنّة \.

كيا أنّ اليوم السابع من كلّ شهر هو يوم مبارك، لأنّ نوح ﷺ قد ركب في السفينة (ونجا من الغرق) ً .

ونقرأ في الحديث التالي عن الإمام الصادق على الجودي، وهو اليوم (النوروز) حيث يقول: «... يوم مبارك إستوت فيه سفينة نوح على الجودي، وهو اليوم الذي نزل فيه جبرائيل على النبي، وهو اليوم الذي حمل فيه رسول الله أمير المؤمنين على منكبه حتى رمى أصنام قريش من فوق البيت الحرام فهشمها... وهو البوم الذي أمر النبي أصحابه أن يبايعوا علياً بإمرة المؤمنين...» ...

وقد إقترن سعد ونحس الأيّام بذكر بعض الوقائع التاريخية الحسنة والسيّئة كما في العديد من الرّوايات، فمثلاً ما ذكر عن يوم عاشوراء الذي إعتبره الأمويون يوم سعد لمّا حقّقوا فيه وبظنّهم من انتصار على أهل البيت المبيّلاً ... نلاحظ الرّوايات تنهى بشدّة عن التبرّك في مثل هذا اليوم، كما تحذر من إدّخار الأقوات السنوية فيه، والإبتعاد عن أجواء الإحتفالات التي كان يقيمها الأمويون في هذا اليوم وكذلك تؤكّد على تعطيل الأعمال فيه.

ومن ملاحظة مجموعة الرّوايات السابقة، دفع البعض أن ينفسر مسألة سعد ونحس الأيّام على أنّها مجعولة من أجل شدّ المسلمين بهذه الحوادث التاريخيّة المهمّة، وحثّهم عمليّاً على تطبيق ما تستلزمه تلك الحوادث من التفاعل وما تفرزه من معطيات، وكذلك الإبتعاد . عن محطّات الحوادث السيّئة وإجتناب سبلها.

و يكن أن يصدّق هذا التّفسير في قسم من هذه الرّوايات ولا يصدق على القسم الآخر منها، ذلك لأنّ المستفاد من البعض منها أنّ هنالك تأثيراً ملموساً في بعض الأيّام (إيجاباً وسلباً) وليس لنا تفسير أو علم لهذا التأثير.

ب) ممّا يجدر الإنتباء إليه أنّ هنالك من يفرط في موضوع سعد ونحس الأيّام، بحيث إنّهم يمتنعون من الشروع بأي عمل إلّا بالاعتباد على هذه الخلفية، وبذلك يفوتون عليهم فرصاً كثيرة يمكن الإستفادة منها.

١. تفسير نور التقلين، ج ٥، ص ٥٨. ٢. المصدر السابق، ص ٦٦.

٣. بحار الأثوار، ج ٥٩، ص ٩٢، و ج ١، (باب يوم النوروز و...).

وبدلاً من التعمّق في البحث الموضوعي الذي تحسب فيه حسابات الربيح والخسارة والاستفادة من الفرص والتجارب الثرية... فإنّهم يرجعون كسب الأرباح إلى سعد الأيّام والانتكاسات والخسارة إلى شؤم الأيّام... وهذا المنهج يعبّر عن الإنهزام من الواقع والهروب من الحقيقة والإفراط في التعليل الخرافي لحوادث الحياة الذي يجب أن نحذره ونتجنّبه بشدّة.

والجدير بنا في هذه المسائل أن لا نعطي آذاناً صاغية لأقوال المنجّمين والإشاعات المنتشرة في الأجواء الاجتاعية المتخلّفة، ولا لحديث أولئك الذين يدّعون المعرفة المستقبلية لفأل الأشخاص، ونستمرّ في حياتنا العملية بجهد حثيث وخطى ثابتة وبالتوكّل على الله وبروح موضوعية بعيدة عن التأثّر بهذه الحكايات والأقاويل، ونستمد من الله وحده العون والرعاية.

ج) إنّ مسألة الإهتمام بموضوع (سعد ونحس) الأيّام بالإضافة إلى أنّها ترشدنا للكثير من الحوادث التأريخيّة ذات العظة والعبرة، فإنّها أبضاً عامل للتوسّل بالله والتوجّه إلى رحاب عظمته السامقة، واستمداد العون من ذاته القدسيّة، وهذا ما نلاحظه في روايات عديدة.

فني الأيّام النحسة مثلاً نستطيع أن نطمئن نفسيّاً لمهارستنا العملية وبكلّ تفاؤل وموفّقية، وذلك حينها ندعو الله ونطلب منه العون ونتصدّق على الفقراء، ونقرأ شيئاً مس الآيات القرآنية ونتوكّل على الذات الإلهيّة المقدّسة.

روي عن على بن عمر العطّار، أنّه قال: دخلت على أبي الحسن العسكري يوم الثلاثاء، فقال: لم أرك أمس؟ قال: كرهت الحركة في يوم الإثنين، قال: «ياعلي من أحبّ أن يقيه الله شرّ يوم الإثنين، ليقرأ في أوّل ركعة من صلاة الغداة ﴿هل أتى على الإنسان...﴾ أثم قرأ أبو الحسن: ﴿فوقاهم شرّ ذلك اليوم ولقّاهم نضرةً وسروراً﴾ ".

وفي هذا الصدد نقرأ الرّواية التالية أيضاً عن الحلبي عن أبي عبدالله الصادق علم أيكره السفر في شيء من الأيّام المكروهة، الأربعاء وغيره؟ قال: «افتتع سفرك بالصدقة، واقرأ آية الكرسي إذا بدا لك» ٣.

وذكر أيضاً عن الحسن بن مسعود أحد أصحاب الإمام على الهادي إلى أنَّه قال: دخلت

۱. الإنسان، ۱. ۲. بحارالأنوار، ج ۵۹، ص ۳۹، ح ۸.

٣. المصدر السابق، ص ٢٨، ح ١٢.

على أبي الحسن على بن محمّد الملكان، وقد نكبت إصبعي، وتلقّاني راكب فصدم كتني، ودخلت في زحمة فخرقوا على بعض ثيابي. فقلت: كفانا الله شرّك من يوم فما أشأمك!، فقال الله لي المسن هذا وأنت تغشانا ترمي بذنبك من لا ذنب له».

قال الحسن: فأناب إلى عقلي، وتبيّنت خطأي، فقلت يامولاي: استغفر لي. فقال الله «ياحسن، ما ذنب الأيّام حتى صرتم تتشاءمون منها إذا جوزيتم بأعمالكم». قال الحسن: أنا أستغفر الله أبداً، وهي توبتي، يا ابن رسول الله.

قَالَ عَلَيْهُ : «والله ما ينفعكم ولكنّ الله يعاقبكم بذمّها على ما لا ذمّ عليها فيه، أمسا عسلمت ياحسن أنّ الله هو المثيب والمعاقب والمجازي بالأعمال عاجلاً و آجلاً؟».

قلت: بلي يامولاي.

قال على الله عد ولا تجعل للأيّام صنعاً في حكم الله».

قال الحسن: بلي يا ابن رسول الله ١.

إنّ هذا الحديث الهام يشير إلى أنّ التأثير الممكن حصوله في الأيّام مردّه إلى أمر الله، وليس للأيّام تأثير مستقل على حياة الإنسان، ولابدّ من استشعار لطف الله داغاً، الذي لا غنى لنا عنه أبداً، وبذلك لا ينبغي أن نتصوّر الحوادث التي هي بمثابة كفّارة لأعمالنا وسيئاتنا غالبا على أنّها مرتبطة بتأثير الأيّام ونبرّيء أنفسنا منها، ولعلّ هذا البيان أفضل طسريق للجمع بين الأخبار المختلفة في هذا الباب.

8003

١. تحف العقول، ص ٤٨٢، عن بحار الأنوار، ج ٥٩، ص ٢، ح ٦، باختصار.

### الآيات

كَذَبَتْ تَعُودُ بِإِلنَّذُرِ ﴿ فَقَالُواۤ أَبِسَرُا مِنَا وَحِدَا نَتَبِعُهُ وَإِنَّا إِذَا لَفِي صَلَالِ وَسُعُرٍ ﴾ أَوْلَةِ فَاللَّهُ وَكُذَابُ أَشِرُ ﴿ سَيَعَامُونَ عَدَامَنِ الْكَذَابُ الْأَيْرُ ﴿ الْمَا عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلَهُ هُوَكَذَابُ أَشِرُ ﴿ سَيَعَامُونَ عَدَامَنِ الْكَذَابُ الْأَيْرُ الْكَانَةُ فَلَمُ اللَّهُ ال

# الثفسير

## العاقبة الأليمة لقوم ثمود:

تكملة للأبحاث السابقة، تتحدّث الآيات الكريمة باختصار عن ثالث قوم ذكروا في هذه السورة، وهم (قوم تمود) الذين عاشوا في (حجر) الواقعة في شمال الحجاز، ليستفاد من قصّتهم الدروس والعبر.

لقد بذل نبيّهم «صالح» ﴿ أقصى الجهد من أجل هدايـتهم وإرشـادهم ولكـن دون جدوى.

قال تعالى: ﴿ كَذَّبِكَ مُعُودُ بِالنَّذُر ﴾.

قال بعض المفسّرين: أنّ كلمة (نذر) تعني (الأنبياء المسنذرين) ولذا ف إنّهم يسرون بأنّ تكذيب قوم نمود لنبيّهم صالح على كان بمثابة تكذيب لكلّ الأنبياء، ذلك أنّ دعوة الأنبياء أجمع هي دعوة واحدة ومنسجمة، لكن الظاهر أنّ (نذر) جاءت هنا جمع (إنذار) وهو الكلام الذي يتضمّن التهديد، والذي هو الطابع العام لكلام الأنبياء جميعاً على الله المنهاء على المنهاء على المنهاء على الله المنهاء على المنهاء على المنهاء المنهاء على المنهاء المن

ويستعرض سبحانه سبب تكذيبهم (الأنبياء) حيث يقول على لسان قوم ثمود: ﴿فَقَالُوا لَيُشْرِلُ هِنَّا وَاحْدَا تَتَّبِعِهُ إِنَّا إِذَا لَقِي صَلال وسعر ﴾.

نعم، إنّ الكبرياء والغرور والنظرة المتعالية تجاه الآخرين، بالإضافة إلى حبّ الذات كانت حاجزاً عن الإستجابة لدعوة الأنبياء علياً ، لقد قالوا: إنّ (صالح) شخص مثلنا وليست له أيّ امتيازات علينا ليصبح زعيماً وقائداً نطيعه ونتّبعه، كما لا يـوجد سبب لاتّباعه.

وهذا هو الإشكال الذي تورده جميع الأقوام الضالّة على أنبيائها بأنّهم أشخاص مثلنا، ولذا لا يمكن أن يكونوا أنبياء إلهيين.

واستفاد قسم آخر من المفسّرين من تعبير (واحداً) أنّ قوم صالح كانوا ينظرون إلى نبيّهم أنّه شخص (عادي) وليس له مال وفير ولا نسب رفيع يمتاز به عليهم.

كما يفسّر البعض كلمة (واحداً) أنّه شخص واحد لا يمتلك العمق والإمتداد الاجتماعي الذي ينطلّبه الموقع القيادي في ذلك العصر، حيث النصرة والمؤازرة.

وهنالك رأي ثالث يذهب إلى أنّ المقصود بكلمة (واحداً) ليس هو الواحد العددي، بل مرادهم الواحد النوعي، أي انّه فرد من نوعنا وجنسنا ونوع البشر لا يستطيع أن يبلغ رسالة سهاوية حيث مقتضى ضرورة التبليغ للرسالات السهاوية حسب رأيهم -أن يكون النّبي أو الرّسول (ملكاً).

وطبعاً يمكن الجمع بين هذه التفاسير الثلاثة ..

وعلى كلَّ حال، فإنَّ إدَّعاءات قوم صالح كانت واهية وغير منطقية.

(سعر) على وزن (جُمُر) جمع سعير، وفي الأصل بمعنى إشتعال النار وهيجانها، وفي بعض الأحيان بمعنى (جنون) لأنّ الإنسان المجنون يكون في حالة هيجان خاصّة، لذا يقال في بعض الأحيان ناقة مسعورة.

ويحتمل أنّ قوم نمود أخذوا هذا التعبير من نبيّهم (صالح) الله حيث كان يقول لهم: إذا لم تتخلّوا عن عبادة الأصنام وتستجيبون إلى دعوة الله فإنّكم في «ضلال وسعر»، وكان ردّهم: وأبشرا هنّا واحدا نتبعه لِنّا لِدَا لفي ضلال وسُعُر ﴾ وعلى كلّ حال فإنّ ذكر كلمة (سعر) بصيغة الجمع جاءت هنا للتأكيد والاستمرار، سواء كان معناها الجنون أو إشتعال النار.

وتزداد اللجاجة والعناد في قوم نمود فيتساءلون: إذا أريد نزول الوحي عــلى إنــــان،

فلهاذا اختص بصالح من بيننا، مع وجود الشخصيات الأكثر مالاً والأقوى إعتباراً: ﴿اللَّقي للذَّكر عليه من بيننا﴾.

وفي الحقيقة أنّ هذه الأقوال لها شبه كبير بأقوال مشركي مكّة، ذلك أنّهم شكّكوا برسالة النّبي بأقوال بما ثلة: ﴿ وَالْ هَذَا الرّسول يأكل الطّعام ويعشي في الأسولق لولا لُسْوَل لِليه حسلت فيكون معه تذيراً ﴾ . \

و تارةً يقولون: ﴿لولا مُزَّلَ هَذَا القُولانَ على رجل مِن القريتينَ عظيمٍ ﴾ . ``

ثمّ تساءلوا: إذا قدّر لبشر أن يتصدّى لمهمّة الرسالة الإلهيّة، فسلماذا كان الاخستيار لأشخاص مغمورين ليس لهم ظهير من عشيرة ولاكثرة من مال...

هذه الإشكالات التي تحكي السطحية في التفكير كانت تتناقلها وتستداولها أجيال المشركين جيلاً بعد جيل للتشكيك في الرسالات الإلهية، وذلك لتصوّرهم أنَّ من يتصدّى لهذه المهمّة لابد أن يكون ذا قوّة وقوم ومال ونسب وجاه ومنصب وشخصية مهمّة، وهذه الأمور تدل على شخصية وكرامة الإنسان، في حين أنّ أكثر العناصر الظالمة والمتجبّرة هي المتّصفة بالصفات السابقة.

ويمكن تفسير الآية أيضاً \_كما إختاره بعض المفسّرين \_على ضوء التساؤلات التي أطلقها قوم تمود والتي تتركّز بما يلي: ما هي علّة نزول الوحي على صالح ينظّ ؟ ولماذا لم ينزل علينا جميعاً؟، وما هي المميّزات التي اختُص بها صالح ينظ ليتميّز علينا بهذا الخصوص!؟ وهذا المعنى ورد أيضاً في سورة المدثر، الآية ٥٢ حيث يقول سبحانه في ذلك: ﴿ بل يريدكُلُ لمرى منهم أن يؤتئ صعفا منظّرة ﴾

مُم تختتم الآية بقوله سبحانه: ﴿ بل هو تكذّله قَلْهِ وَذَلَكَ إِنَّهَاماً لَصَالِحَ لَيْكَ بالكذّب فيها ادّعاه من اختصاص الوحي به وإنذار قومه وأنّه يريد أن يتحكّم علينا و يجعل كلّ أمورنا تحت قبضته ويسيرنا وفق هواه وإرادته ..

(أشِر) وصف من مادّة (أشر) على وزن (قر) بمعنى بطر ومرح زائد عن الحدّ.

ويرد الباريء عزّوجل عليهم بصورة قاطعة بقوله: ﴿سيعلمون غدا من الكذّاب الأشر﴾. وعندما يدركهم العذاب الإلهي ويسوّيهم مع التراب ويحوّلهم رماداً، وبعد أن يجازيهم الله بأعالهم في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون... عندئذ سيدركون حقيقة اتّهاماتهم الزائفة الله بأعالهم في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون... عندئذ سيدركون حقيقة اتّهاماتهم الزائفة التي اتّهموا بها نبي من أنبياء الله المقرّبين، وسيعلمون أيضاً أنّ هذه الإفتراءات هي أحقّ بهم وألصق.

ومعلوم أنّ المراد من «غدا» هو المستقبل القريب، وإنّه حقّاً لتعبير رائع.

السؤال: والسؤال المطروح هنا: في الوقت الذي نزلت هذه الآيات على قوم نمود كان العذاب قد وقع عليهم مجازاة لأعهالهم، فما معنى (سيعلمون) مع أنّهم قد هلكوا؟

الجواب: هنالك إجابتان على هذا السؤال:

الأولى: إن حديث الآيات الكريمة كان موجّهاً للنّبي صالح عليّه، ومن المعلوم أنّ العذاب لم يكن قد نزل بهم حينئذٍ.

الثّانية: إنّ المقصود من (غداً) هو يوم القيامة الذي سيظهر فيه كملّ شيء بموضوح. (والتّفسير الأوّل هو الأنسب عند ملاحظة الآيات اللاحقة).

السؤال: وهنا يطرح تساؤل آخر: لماذا قال تعالى: ﴿سيحلمون فعدل ؟ في الوقت الذي لمس مشركو قوم غود صدق دعوة النّبي صالح عَلِيُهُ لما شاهدوه من معجزاته غير القابلة للإنكار؟

الجواب: ويتضح الجواب على هذا التساؤل إذا علمنا أنّ للعلم مراتب، ويمكن إنكاره من قبل الآخرين في بعض مراتب، وقد يصل العلم بهم إلى مرتبة، لا يمكن إنكارها لما تمثّله من حقيقة صارخة متجسّدة للعيان، والمقصود هنا من جملة: ﴿سيعلمون هدا ﴾ هو العلم الحقيقي الذي لا يمكن إنكاره، والذي هو حقيقة العذاب الذي سيحل بقوم ثمود بصورة لا ريب فيها مطلقاً.

ثم يشير سبحانه إلى قصّة «الناقة» التي أرسلت كمعجزة ودلالة على صدق دعوة صالح الله عيد يقول: ﴿إِنَّا مرسلو النَّاقة فتنة لهم فارتقبهم واصطبر﴾.

(الناقة) أنثى البعير، وهي ليست كبقيّة النوق لما تتّصف به من خـصوصيات خـارقة للعادة، وطبقاً للروايات المشهورة فإنّ هذه الناقة قد خرجت من بطن صخرة جبل حجّة دامغة للمنكرين والمعاندين.

معنى «الفتنة» \_كما مرّ في بحث سابق \_هو التمحيص والاختبار، وإكتشاف مدى الإخلاص والصفاء والإستقامة عند الإنسان.

ومن الواضح أنَّ قوم ثمود قد جُعلوا أمام إمتحان عسير، حيث يستعرض سبحانه هذا الإختبار لهم بقوله: ﴿ونبَنهم أنَّ العا، قسمة بينهم كلَّ شرب محتض﴾ ليوم لهم ويوم للناقة.

ومع أنّ القرآن الكريم لم يوافنا بتفاصيل أكثر حول هذا الموضوع، ولكن كما يذكر الكثير من المفسّرين فإنّ ناقة صالح على كانت تشرب كلّ الماء يوم يكون شربها، ويعتقد البعض الآخر أنّ هيئتها ووضعها كانا بشكل يدفع الحيوانات إلى الفرار من الماء عندما تـقترب الناقة نحوه، ولذلك فإنّهم إقترحوا حلاً وهو: أن يكون الماء يوماً لهم وآخر للناقة.

وعلى كلّ حال فإنّ هؤلاء القوم وقعوا في مضيقة من ناحية الماء، ولم يطيقوا وجود الناقة ومشاطرتها لمائهم يوماً كاملاً خصوصاً ما يحتمله بعض المفترين من شخة الماء في القرية (مع العلم أنّ هذا لا يتناسب مع ما ذكر في الآيات ١٤٦ - ١٤٨ من هذه السورة، حيث المستفاد من هذه الآيات أنّ هؤلاء القوم كانوا يعيشون في أرض مليئة بالبساتين والعيون). وعلى كلّ حال فإنّ قوم ثمود المتمردين عقدوا العزم على قتل الناقة، في الوقت الذي حذّرهم نبيهم صالح في من مسها بسوء، وأخبرهم بأنّ العذاب الإلهي سيقع عليهم بعد فترة وجيزة إن فعلوا ذلك.

ونظراً لإستخفافهم بهذا التحذير (فقد نادوا أحد أصحابهم حيث تصدّى للناقة وقتلها) يقول الله سبحانه: ﴿فتادوا صاحبهم فتعاطئ فعقر﴾.

و يمكن أن يكون المراد بـ (صاحب) أحد رؤساء نمود، وكان أحد أشرارهم المعروفين ويعرف في التاريخ بـ (قدارة بن سالف) .

رير رسي المن الأصل بمعنى تناول الشيء، أو تبنّى الموضوع وتقال أيضاً عـند إنجـاز الأعـهال النصية والخطيرة وكذلك الأعـهال الشاقة، أو العمل المقابل بعوض.

كلّ هذه التفاسير تجمع في الآية مورد البحث، لأنّ الإقدام على القتل يستدعي جرأة وخسارة كبيرة، كما أنّه عمل شاقّ، وكذلك يستلزم أجرة في الغالب.

(عَقَرَ) من مادّة (عقر) على وزن (ظلم) وفي الأصل بمعنى الأساس والجذر، وإذا استعمل هذا المصطلح بخصوص الناقة فإنّه يعني القتل والنحر.

١. «محتضر» اسم مفعول من مادّة «حضور» و «شرب» بمعنى السهم والنوبة الخاصة بالعاء، وبناءً على ذلك فإنّ مفهوم جملة ﴿كُلّ شرب محتضر﴾ أي أنّ نوبة كلّ شخص من الماء حاضرة له، ولا يحقّ للآخرين الحضور والتزاحم عليها.
 ٢. «قدارة» على وزن «منارة» -كان رجلاً قبيح الشكل والسيرة، ومن أكثر الأشخاص شؤماً في التاريخ.

والجدير بالذكر أنّ قتل الناقة نسب لشخص واحد في هذه الآية، في الوقت الذي يلاحظ نسبة القتل في سورة (الشمس) لقوم نمود جميعاً حيث يقول سبحانه: ﴿فعقروها﴾، ويمكن تعليل هذا الأمر بأنّ فعل الشخص القاتل كان نيابة عن الجميع وبرضاهم، وكها نعلم فإنّ الذي يرضى بفعل قوم يكون شريكاً لهم فيه .

وجاء في بعض الرّوايات أنّ (قدارة) كان قد شرب مسكراً، وقد أقدم على هذا العمل القبيح والجناية الكبيرة وهو في هذه الحالة.

وفي طريقة قتل الناقة أقوال كثيرة، حيث يذهب البعض إلى أنَّ قتلها كان بالسيف، ويقول البعض الآخر: إنَّ (قدارة) قد نصب لها كميناً وراء صخرة وضربها بالسهم أوَّلاً ثمَّ هجم عليها بالسيف.

وتأتي الآية الكريمة اللاحقة مؤكّدة إنذارهم قبل نزول العذاب الشديد عليهم، حيث يقول سبحانه: ﴿فكيف كان مذابي ونذر﴾ ثمّ وقع العذاب والسخط الإلهسي على هؤلاء المتمردين المعاندين حيث يضيف سبحانه: ﴿إِنَّا لُرسَلْنَا عليهم صبحة واحدة فكانوا كهشيم المحتظر﴾.

«الصيحة» هنا تعني الصوت العظيم الذي يأتي من السهاء، ويحتمل أن يكون إسارة للصاعقة الخيفة التي ضربت قريتهم، حيث يقول سبحانه: ﴿فَإِنْ لَعرضُوا فَقُلَ لَنَذَرَتُكُم صَاعِقَةُ مِثْلُ صَاعِقَةُ عَادُ وَلَهُودِ ﴾. "

(الهشيم) من مادّة (هشم) على وزن «حسم» وفي الأصل بمعنى إنكسار الأشياء الضعيفة كالنباتات، وتطلق عادة على النباتات اليابسة المتكسّرة التي يهيؤها الرعاة لمواشيهم بعد سحقها، كما تطلق أحياناً على النباتات اليابسة المسحوقة بأرجل الحيوانات في الحضيرة.

(معتظر) في الأصل من مادّة (حظر) على وزن (حفز) بمعنى المنع، ولذلك فـــإنّ إعـــداد الحظائر للحيوانات والمواشي تكون مانعة لها من الخروج ولدرء المخاطر عـــنها، ومــفردها (الحظيرة)، و«معتظر» على وزن محتسب ـــهو الشخص الذي يملك مثل هذا المكان.

والإستعراض الذي ذكرته الآية الكريمة حول عذاب قوم نمود عجيب جدّاً ومعبّر للغاية، حيث لم يرسل الله لهم جيوشاً من السهاء أو الأرض للتنكيل بهم، وإنّا كان عذابهم

١. كما بيّنا شرح هذا الموضوع تحت عنوان (الإرتباط الرسالي) في الآية ٦٥ سورة هود.

٢. فصّلت، ١٣.

بالصيحة الساوية العظيمة، فكانت صاعقة رهيبة، أخمدت الأنفاس، وكان إنفجاراً هائلاً حطّم كلّ شيء في قريتهم، فأصبحت بيوتهم وقصورهم كحظيرة المواشي، وأجسادهم المحطّمة كالنبات اليابس المرضوض المهضّم.

إنّ إستيعاب هذا اللون من العذاب كان صعباً وعسيراً للأقوام السالفة، ولكنّه يسير بالنسبة لنا، وذلك من خلال معرفتنا لتأثير الأمواج الناتجة من الإنفجارات، حميث إنّها تحطّم كلّ شيء يقع ضمن دائرة إشعاعاتها.

ومن الطبيعي أنّنا لا نستطيع المقارنة بين الإنفجارات البشرية وصاعقة العذاب الإلهي التي أشاعت الدمار الرهيب في هؤلاء القوم الحمق المستبدّين، وعلى بيوتهم وقصورهم، عسى أن يكون عبرة ودرساً للآخرين، حيث يقول سبحانه: ﴿ولقد يسّرنا القرآن للذّكر فيهل من مدّكر﴾.

وهكذا تنهي الآيات الكريمة هذا المشهد المثير بالتأكيد على ضرورة الإستفادة من هذه الدروس البليغة، حيث التعابير الحيوية الواضحة، والقصص المعبّرة، والإنذارات الحفقزة والتهديدات القويّة.

#### 8003

### الآيات

# التفسير

# المصير الأكثر شؤماً:

نلاحظ في هذه الآيات تعبيرات قصيرة وقويّة حول قصّة «قوم لوط» والعذاب الشديد الذي حلّ بهم، وهم المجموعة الرابعة من الأقموام التي اتّصفت بالقبح والضلال والتي استعرضتهم هذه السورة المباركة... حيث يبدأ الحديث عنهم بقوله سبحانه: ﴿كَذَّبِتُ قَوْمُ لُوطُ يَالنَّذُرُهُ.

و«نذر» كما ذُكِرَ سابقاً جمع (إنذار) وتعني التهديد والتخويف، ومن المحتمل أن يكون المراد بها بعد ذكرها بصيغة الجمع هو الإنذارات المتعاقبة من النّبي لوط عليّه لقومه، والتي كُدّب بها أجمع، كما يمكن أن يكون المقصود منها هو إشارة إلى إنذار لوط عليه والأنبياء الذين سبقوه في الدعوة إلى الله، ذلك أنّ جميع الأنبياء يسعون من أجل تثبيت حقيقة أساسية واحدة وهي العبودية لله.

وتستعرض الآيات التالية بجمل قصيرة مشاهد من العذاب الذي نزل بقوم لوط وكيفية نجاة عائلته حيث يقول سبحانه: ﴿إِنَّا لُرَسِلنا عليهم حاصباً﴾.

و«حاصب» تعني الريح الشديدة التي تأتي بالحجارة والحصباء، والعصباء هي الحصي،

ويكون المقصود: إنّا أمطرناهم بالحجارة والحصباء حتى علت أجسادهم ودفنوا تحتها، ﴿ إِلَّا آل لوط نجّيناهم بسعر﴾.

وتتحدّث الآيات القرآنية الأخرى عن هول العذاب الذي حلّ بقوم لوط حيث الزلازل التي قلبت مدنهم فأصبح عاليها سافلها، وبذلك أصيبت بكارثة الدمار الماحق... وتتحدّث عن مطر الحجارة والحصى الذي نزل عليهم بشدّة، فيقول سبحانه في ذلك: ﴿ فَلَمّا جَاء أَهُونَا عِلْمَا مِاللّهَا سَافَلُها وَلُهُ طُونًا عَلَيْها حَجَارة مِنْ سَجّيل منشود ﴾ . ا

ويثار السؤال التالي وهو: هل أنّ العذاب الذي نزل بقوم لوط كان على نوعين: الأولى: العاصفة التي حملت الحجارة وحصى الصحراء وقذفتهم بها. والثاني: الأحجار الساوية من السجّيل المنضود، أو أنها كانا نوعاً واحداً؟ حيث العواصف العظيمة الحسملة بالحصى والحجارة المأخوذة من الصحراء ترفعه العواصف العاتية نحو الساء ليعود مرّة أخرى إلى الأرض بعد إنخفاض العواصف باتجاهها.

ولذا فليس من المستبعد أن تأخذ العاصفة قسماً من الحصى والحجارة وتسرفعها إلى السهاء بأمر من الله تعالى لتسقط مرّة أخرى على مذنهم بعد أن أصابها الزلزال العظيم، فتطمس معالمها المدمّرة، وتمحو آثار خرائبها من على وجه الأرض، وتدفن أجسادهم وتنهي كلّ أثر لهم، كي يكونوا إلى الأبد عبرة وعظة للآخِرين ".

والذي يفهم من الآية السابقة أنّ نجاة آل لوط كان في وقت السحر، والسبب في ذلك أنّ الوعد بالإنتقام الإلهي من قوم لوط كان وقت الصبح، لذلك بأمر من الله سقد نجت هذه العائلة المؤمنة بخروجها من المدينة آخر الليل بإستثناء زوجته التي تنكّبت وأعرضت عن دعوته سحيث لم يمض وقت طويل حتى نزل العذاب عليهم زلزالاً وعاصفة عاتية تمطرهم بالحصى والحجارة، كما يتحدّث القرآن الكريم عن هذا المشهد المثير في سورة هود ويقول: ﴿ قَاسُومِا هَلْكُ بِقَطْعُ مِنَ الليلُ ولا يلتفت منكم أحد إلّا لمراقك لِنّه مصيبها ها أصابهم لِنّ موعدهم الشيح بقريب ﴾ . \* \* المشهد المشبح بقريب ﴾ . \* \* المشبح بقريب ﴾ . \* المشبح بقريب ﴾ . \* \* المشبح بقريب ألم المشبح المسبح المشبح المشبح المشبح المشبح المشبح المشبح المسبح المسبح

A۲ مود، A۲.

٢. توجِد أبحاث أخرى حول هذا الموضوع في الآية ٨٢ من سورة هود.

۲ هود، ۸۱

ومن هنا يتّضح عدم تناسب أقوال المفسّرين الذين اتّبعوا أقـوال أثمّـة اللـغة وذلك باعتبارهم «السّحَر» ما بين الطلوعين في الآية أعلاه '.

و يضيف الباريء عزّوجل بقوله: ﴿نعمة مِنْ مندنا كذلك نجزي مِنْ شكر﴾ `.

إنّ لوطاً على قد أتمّ الحجّة على قومه قبل أن ينزل البلاء عليهم، حيث يوضّح الله سبحانه هذه الحقيقة فيقول تعالى: ﴿ولقد أنذرهم بطئتنا فتماروا بالنّذر﴾.

(بطش) على وزن (فرش) وتعني في الأصل أخذ الشيء بالقوّة، ولأنّ المجرم لا يؤخذ إلّا بالقوّة ليلقي جزاءه، لذلك فإنّها تعني الجازاة.

(تماروا) من (تمارئ) بمعنى محادثة طرفين لإيجاد الشكّ وإلقاء الشبهة معقابل الحقّ، فهؤلاء سعوا بطرق مختلفة إلى إلقاء الشكوك والشبهات بين الناس لإبطال تأثير إنذارات هذا النّبي العظيم «لوط» ينهج.

ولم يكتفِ هؤلاء المعاندون بإلقاء الشبهات العقائدية بين الناس، بل بلغت بهم الوقاحة والصلف وعدم الحياء حدّاً أنهم تجرّؤوا على مسلائكة الرحمين وضيوف النّبي الكريم المأمورين بعذاب هؤلاء القوم حينا دخلوا بيت لوط على مسورة شباب وسيمين، حيث يقول سبحاند: ﴿ولقد راودوه من ضيفه ﴾ أي أنهم طلبوا منه أن يضع ضيوفه تحت تصرّفهم.

لقد بلغ الألم الذي اعترى «لوطاً» عن هذا السلوك المشين الخجل البعيد عن الشرف والحياء. لقومه، وطلب بإصرار أن يكفّوا عن هذا السلوك المشين الخجل البعيد عن الشرف والحياء. بل وأبدى إستعداده عن الترويج بناته لهم \_إن أعلنوا توبتهم \_وهذه أعلى حالات المظلومية التي يتعرّض لها هذا النّبي الكريم من قبل قوم عديمي الحياء والإيمان والقيم الخيرة، كما في قوله سبحانه: ﴿قَالَ هَوُلا بِتَاتِي إِنْ كَنتِم فَاعلين﴾. "

ولم يمض وقت طويل حتى واجهت هذه الفئة المجرمة الباغية الجزاء الأولى لعملهم الإجرامي حيث يقول في ذلك سبحانه: ﴿ فطهسنا أعينهم فذوقوا عذلبي ونذر ﴾ .

إنّ يد القدرة الإلهيّة إمتدّت لتنتقم من هؤلاء القوم انجرمين، وذلك بأن طمست على أعينهم، حيث يقول البعض بأنّ جبرائيل قد أمر أن يخفق بجناحهم على عيونهم حيث فقدوا بصرهم حالاً، وقيل إنّ يؤر أبصارهم قد أصبحت مستوية مع وجوههم.

١. يقول الراغب في المفردات: السحر إختلاط ظلام آخر الليل بضياء النهار.

٢. «نعمة» مفعول بد لفعل مقدر من نفس جنسه، أو أنه مفعول له لـ (نجينا) الذي ورد في الآية السابقة.

٣ الحجر، ٧١.

ومع أنّ القرآن الكريم لم يبين من هم الأشخاص الذين راودوا (الملائكة) ضيوف النّبي الكريم لوط الله أنّ من الواضع أنه لم يكن جميع القوم، بل أوباشهم الأكثر وقاحة وإجراماً الذين تسابقوا للقيام بهذا الجرم المشين، ولذا فإنّ العذاب الذي لحقهم في طمس عيونهم يفترض أن يكون عبرة للآخرين من قومهم، وللأسف الشديد لم يكن هنالك من يتعظ ويعتبر بهذا الدرس الإلهي البليغ، والذي كان مقدّمة للعذاب الإلهي المحتوم عليهم جميعاً.

ويقال: إنّ سبب تأخير العذاب على قوم لوط إلى الصبح، هو أنّ هذه الحادثة كانت قد وقعت قبل يوم، لذا فقد أعطي لهؤلاء المعاندين مهلة ليلة أخرى عسى أن يـفكّروا في مصيرهم قبل نزول البلاء عليهم، ويعتبروا بهذه الثلّة السيّئة الحظّ ممّن فقدوا بصرهم.

وتذكر الرّواية أنّ الجناة الذين فقدوا بصرهم لم يتّعظوا أيضاً بما أصابهم، فقد توعّدوا آل لوط أن لا يبقوا منهم أحداً، وذلك في طريق عودتهم إلى بيوتهم وهم يتلمّسون الجدران ليهتدوا بواسطتها إلى أهليهم .

وجاءت الساعة المرتقبة حيث أمر الله بفنائهم وقلبت الزلزلة مدينتهم رأساً على عقب وصب عليهم العذاب صباً مع أوّل خبط من أشعّة فجر ذلك اليوم، فتتمزّق أجسادهم وتتلاشى أبدانهم وتدمّر بيوتهم وتندثر قصورهم وتتحوّل إلى أنقاض وخرائب، وإذا بالمطر المجري ينهمل عليهم ويطمس كلّ معالم الحياة لديهم حتى لم يبق أي أثر لهم.

وذلك ما تشير له الآية الكريمة حيث تعكس هذا المعنى بالختصار وتسركيز ﴿ولقد مينهم بكرة مداب مستقرَّه .

نعم. وفي لحظات قصار انتهى كلّ شيء ولم يبق لهم أثراً!

كلمة (بكرة) تعني (أوّل اليوم) لأنّ (صبّحهم) واسع المعنى ويشمل كلّ الصباح، في الوقت الذي يقصد في الصباح هنا (أوّله).

وهل كان وقت العذاب الإلهي بداية طلوع الفجر، أو أنّه حصل في بداية طلوع الشمس؟ وهل كان وقت العذاب الإلهي بداية طلوع الشمس. إنّ هذا الأمر لم يعرف بالضبط ولكن تعبير (بكرة) يتناسب أكثر مع بداية طلوع الشمس. كلمة (مستقرً) تعني الثبوت والإحكام، أي بمعنى (ثابت الحكم) ويحتمل أن يكون المراد

١. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ١٨٥.

به هنا هو: أنّ العذاب الإلهي كان شديداً إلى حدّ أنّ أي قوّة لم تكن قادرة على مواجهته. ويقال أنّ العذاب الدنيوي لهؤلاء القوم متّصل مع عذاب البرزخ، لذا أُطلق عليه أنّـه (مستقرّ).

ثم يضيف سبحانه مؤكّداً ومكرّراً مرّة أخرى قوله: ﴿فَدُوقُوا مَدَّابِي وَنَدُرِ﴾.

لكي لا يكون بحال للشك والتردد في إنذار الأنبياء لكم بعد هذا، ورغم أن هذه الجملة ذكرت مرّتين في القصّة: ﴿فَدُوقُوا مَذَابِي وَنَدْرِ ﴾ إلّا أنّه من الواضح هنا أنّ الجملة الأولى تشير إلى العذاب الذي حلّ بالجموعة التي إقتحمت بيت لوطيا وما نتج من إصابتهم بالعمى مقدّمة للعذاب العام، والثانية إشارة إلى العذاب الذي نزل بقوم لوط أجمع من الزلازل والدمار ومطر الحجارة.

وفي نهاية المطاف وفي آخير آية من بحثنا هذا تتكرّر جمل الموعظة والعبرة وللمرّة الرابعة في هذه السورة بقوله تعالى: ﴿ولقد يسّرنا للقرآن للذّكر فعل من مذّكر﴾

نعم، لم يتعظ قوم لوط من النذر، ولم يتعظوا من العذاب الأوّل الذي أعمى أبصار البعض منهم والذي كان بمثابة إنذار لهم فهل أنّ الآخرين الذين يرتكبون نفس الذنوب يتعظون لدى سماع آيات القرآن هذه وينوبوا إلى رشدهم ويندموا على ما فرط منهم؟!..

#### 8003

وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ اللَّهُ مُواْبِنَا يَنِكُلُهَا فَأَخَذُنَاهُمْ أَخَذَ عَرِيزِ مُقَنَدِدٍ اللَّهَ أَكُفَّا وُكُونَ عَنْ جَمِيعٌ مُنْفَصِرُ اللَّهَ الْمُؤْمُونَ النَّرُ مِنْ النَّيْرُ اللَّهَ أَمْ يَقُولُونَ نَعَنُ جَمِيعٌ مُنْفَصِرُ اللَّهُ سَيُهَزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدَّبُرُ اللَّهُ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ اللَّهُ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ اللَّهُ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ اللَّهُ المَّاعِدُ اللَّهُ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ اللَّهُ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## التفسير

## مل أنتم أفضل من الأقوام السابقة؟!

المجموعة الخامسة التي يتحدّث عنها القرآن في هذه السلسلة هم قسوم فسرعون، ولأنّ الحديث عن هؤلاء القوم قد طرح بصورة تفصيلية في السور القرآنية المختلفة، لذا فإنّ هذه السورة المباركة تستعرض هذه القصّة في مقاطع مختصرة ومركّزة حول ضرورة الاستفادة من العبر التي جاءت فيها والإتّعاظ منها...

يقول سبحانه: ﴿ولقد جاء آل فرمون النَّذر﴾ .

المقصود من (آل فرعون) ليسوا أهل بيته ومتعلّقيه فقط، بل يشمل كلّ أتباعه بصورة عامّة، لأنّ كلمة (آل) وبالرغم من أنّها تستعمل في الغالب لأهل البيت والعائلة، إلّا أنّ معناها أوسع من ذلك، حيث تأتي بالمعنى الذي ذكر، والقرائن العامّة في هذا المورد تؤيّد هذا المعنى الواسع لها.

(نذر) على وزن (كتب) وهي جمع نذير، وبمعنى «المنذر» سواء كان هذا المنذر إنساناً أو حادثة من الحوادث التي تحذّر الإنسان من عاقبة أعماله، وفي الحالة الأولى يمكن أن يكون المقصود في الآية أعلاه (موسى وهارون) عَلَيْكِ ، وفي الصورة الثانية إشارة إلى المعجزات

١. «نذر» بالإضافة إلى كونها جمع ونذير»، فإنها تعطي أيضاً معنى المصدر أو اسم المصدر، ولكون المحدر يطلق على المعنى الوصفي أيضاً، لذا يمكن جمع الإثنين في مفهوم واحد.

التسع لموسى الله . ومن خلال ملاحظة الآية التي بعدها تشمير إلى أنّ الممعنى الشاني همو الأنسب.

والآية اللاحقة تكشف عن ردّ الفعل لآل فرعون من دعوة النبيين الإلهيين الله و الآية اللاحقة تكشف عن ردّ الفعل الله سبحانه: ﴿كذّبواباً بِالنّاكلُها﴾.

نعم إنّ هؤلاء المغرورين من الجبابرة والمعاندين قد أنكروا كلّ الآيات الإلهيّة وبدون استثناء، وحسبوها سحراً وكذباً وصدفة.

(آيات) لها معنى واسع تشمل الدلائل العقلية والمعجزات والدلائل النقلية، وعند ملاحظة قوله تعالى: ﴿ولقد آتينا هوسىٰ تسع آيات بيّنات ﴿ يتبيّن لنا أنّ المقصود بـ (الآيات) هنا هي المعجزات التسع لموسى الله ﴿ .

إنّ الإنسان إذا كان صادقاً في البحث عن الحقيقة فانّه يكفيه أن يرى واحدة منها، وخاصّة تلك التي يسبقها إنذار، ثمّ بلاء، ثمّ زوال هذا البلاء عند دعاء النّبي الإلهي، ولكن العناد والإصرار على الباطل والغرور إذا ركب الإنسان، فحتى لو أصبحت جميع السهاء والأرض آيات لله، فلن تكون ذات تأثير على أمثال هؤلاء، والجواب الحاسم المناسب لهم هو العذاب الإلهي الذي يقضي على النزعات الشريرة والنفوس المريضة التي يملؤها الهوى والغرور. كما قال تعالى: ﴿فَأَخَذُناهُم أَخَذُ عَرْبِرْ هِ قَتْدَرُ ﴾ تكلة للآية مورد البحث.

«أخذ» في الأصل بمعنى تناول الشيء وأخذه باليد، ولكون المجرم يؤخذ قبل أن يعاقب، لذا فإنّها تستعمل كناية عن الجازاة.

والتعبير الآخر الذي أنى في آخر هذه القصّة لا يوجد له شبه في السعابير المهائلة في القصص الأخرى، وذلك لأنّ الفراعنة كانوا يتباهون بقوّتهم وسطوتهم وعزّهم أكثر من بقيّة الأمم، والحديث عن قوّة سلطانهم كان في كلّ مكان، يقول الله تعالى: ﴿فَأَحْدُنَاهِم أَحَدُ عَزِيزَ

١. الإسراء، ١٠١.

١. المعجزات التسع لموسى عليه وبالنظر إلى الآيات القرآنية المختلفة فهي عبارة عن: «(١) تبديل العسا لثعبان عظيم» الآية ٢٠ من سورة طه (٢) «يد بيضاء» ولمعان يد موسى عليه كمصدر نور الآية ٢٢ من سورة طه (٣) الطوفانات المحطّمة الآية ٢٣٣ من سورة الأعراف، (٤) الجراد الذي سلّط على المزارع، (٥) والقمل (وهو نوع من الآفات الزراعية)، (٦) الضفادع التي خرجت من نهر النيل وبعد مدّة قصيرة غطّت سطحه (٧) (الدم) حيث أصبح لون نهر النيل بلون الدم الآية ١٣٣ من سورة الأعراف، (٨)، (٩) عدم نزول الأمطار ونقص الثمرات الآية ١٣٠ من سورة الأعراف.

مقتدر وذلك كي يكون واضحاً للجميع أنّ القوّة الحقيقة هي لله وحده، لأنّ كلّ قوّة وعزّة أخرى غير قوّته وما يتصل بذاته وهميّة لا تساوي شيئاً في قبال عزّته وقدر ته... والعجيب أنّ نهر النيل العظيم الذي كان مصدر خير وثروة لهم، همو الذي أمر بالإنتقام منهم، والأعجب من ذلك أنّ أضعف المخلوقات سلّطت عليهم كالجراد والضفادع والقمل فجعلتهم في حالة عجز ومسكنة لا يقدرون على دفعها، وهم الذين كانوا من السطوة والقوّة موضع حديث أهل زمانهم.

وبعد بيان هذه المشاهد المؤثّرة من قصص الأقوام المنصرمة والعذاب الإلهي العظيم الذي حلّ بهؤلاء الجبابرة المتمردّين على الحقّ، يخاطب الله سبحانه في الآية اللاحقة مشركي مكّة بقوله تعالى: ﴿أَكَفَّارَكُم خير مِنْ لُولائكُم لَم لِكُم بِرادَة فِي الزّبر ﴾ .

فما الفرق بينكم وبين قوم فرعون وقوم نوح ولوط وغود؟ فكما أنّ أولئك الأقوام قد عذّبوا بالطوفان تارةً والزلازل والصواعق أخرى، اقتصاصاً منهم للكفر والظلم والطغيان والعصيان الذي كانوا عليه... فما المانع أن يصيبكم العذاب ويكون مصيركم نفس المصير... فهل أنتم أفضل منهم؟ وهل أنّ كفركم وعنادكم أخفّ حدة؟ وكيف ترون أنّكم مصونون من وقوع العذاب الإلهى؟ أألق إليكم كتاب من السهاء يعطيكم هذا الأمان؟

ومن الطبيعي أنّ مثل هذه الادّعاءات ادّعاءات كاذبة لا يقوم عليها أي دليل ﴿أَمْ يقولون نعن جميع منتصر﴾ '

«جمع» بمعنى مجموع، والمقصود هنا هي الجهاعة التي لها هدف وقدرة على إنجاز عمل، والتعبير هنا بـ (منتصر) تأكيد على هذا المعنى لأنّه من مادّة (إنتصار) بمعنى الإنتقام والغلبة. والجدير بالذكر هنا أنّ الآية السابقة كانت بصورة خطاب، أمّا في الآية مورد البحث والآيات اللاحقة، فإنّ الحديث عن الكفّار بلغة الغائب، وهو نوع من أنواع التحقير، أي أنّهم غير مؤهّلين للخطاب الإلهى المباشر.

وعلى كلّ حال، فإنّ ادّعاءهم بالقوّة والقدرة ادّعاء فارغ وقدول هراء، لأنّ الأقدوام السابقة من أمثال قوم عاد وثمود وآل فرعون وأضرابهم كانوا أكثر قوّة وسطوة، ومع ذلك

إلضمير في «كفّاركم» يرجع في الظاهر (لمشركي العرب) بقرينة الجملة ﴿أَمْ لَكُمْ بِرَاءَة فِي الزبر﴾.
 إ بالرغم من أنّ «نحن» ضمير جمع فانّ خبرها وجميع» قد جاء مفرداً، وكذلك «منتصر» والتي جاءت خبراً بعد خبراً و صفة لـ «جميع»، والسبب في ذلك إنّ لفظ «جميع» وإن كانت مفردة إلّا أنّ المعنى (جمع).

قلم تغن عنهم قوّتهم شيئاً حينا واجهوا العذاب، وكانوا من الضعف كالقشّة اليابسة تتقاذفها الأمواج من كلّ مكان، فكيف بمن هو أقل عدداً وأضعف حيلة وقوّة ومنعة؟

ويواجه القرآن الكريم هؤلاء السادرين في غيّهم بإخبار غيبي حاسم وقوي، حيث يقول: ﴿سيهزم للجمع ديولون الدّبر﴾ ١

والظريف هنا أن سيهزم من مادّة (هزم) على وزن (جزم) وفي الأصل بمعنى الضغط على الجسم اليابس لحدّ التلاشي. ولهذا السبب استعملت هذه الكلمة (هزم) في حالة تــدمير الجيوش وإنكسارها.

وربّما أشار هذا التعبير إلى النقطة التالية وهي: رغم حالة الإتّحاد والإنسجام له ولاء القوم ظاهراً، إلّا أنّهم كالموجودات اليابسة والفاقدة للروح، فبمجرّد تعرّضها إلى ضغط قوي تتهمّم، ونرى عكس ذلك في المؤمنين المتصّفين بالقوّة المقترنة بالمرونة، حيث إنّهم إذا ثقلت عليهم الحن وإشتدّت الأزمات وأحنتهم العاصفة فإنّهم سرعان ما يستعيدوا قواهم مرّة أخرى ليواجهوا مصاعب الحياة.

«دُبر» بمعنى «خلف» في مقابل (القُبل) بمعنى «أمام»، وسبب ذكر هذه الكلمة هنا لبيان حالة الفرار من ساحة المعركة بصورة كليّة.

لقد صدق هذا التنبّؤ في معركة بدر وسائر الحروب الأخرى حيث كانت هزيمة الكفّار ساحقة، فإنّه رغم قدرتهم وقوّتهم فقد تلاشي جمعهم.

وفي آخر الآية مورد البحث يشير سبحانه إلى أنّ الهزيمة التي مُني بها المشركون سوف لن تكون في الدنيا فقط، وإنّا هي في الآخرة أشدّ وأدهى، حيث يقول الباريء عزّوجلّ: (بل الشاعة موعدهم والسّاعة أدهى وأمرّ).

رُبُنَ وعلى هذا التصوّر، فما عليهم إلّا أن ينتظروا هزيمة ماحقة في الدنسيا، ومسصيراً سسيّمًا وإندحاراً أمرّ وأكثر بؤساً في الآخرة.

«أدهى» من مادّة (دَهَوَ) و(دهاء) بمعنى المصيبة والكارثة العظيمة والتي لا مخرج منها ولا نجاة، ولا علاج لها، وتأتي أيضاً بمعنى الذكاء الشديد، إلّا أنّ المقصود منها في الآيه الكريمة هو المعنى الأوّل.

نعم إنّهم سيبتلون يوم القيامة بعذاب محتّم وعاقبة بائسة لامفرّ منها.

١. مع العلم أنّ من المناسب أن يقال ويولون الأدبار، إلّا أنه قيل هنا: ﴿ يُولُونَ الدّبر ﴾ ، لأنّ لهذا المعنى (جنس)
 حيث تكون في حكم الجمع.

### بحث

### تنبّراً إعماري صريع:

ممّا لا شكّ فيه أنّه عندما نزلت هذه الآيات في مكّة المكرّمة كان المسلمون أقليّة ضعيفة، وكان العدو في أوج القوّة والقدرة، ولم يكن أحد يتوقّع إنتصار المسلمين بهذه السرعة، فهو أمر غير قابل للتصديق في تلك الظروف، ولا مجال للتنبّؤ به.

وكانت هجرة المسلمين بعد فترة وجيزة من هذا التاريخ حيث إكتسبوا خبرة وقوّة، ممّا جعلهم يحقّقون الإنتصار والغلبة على المشركين في أوّل مواجهة عسكرية معهم، وذلك في معركة بدر، حيث وجّه المسلمون صفعة قويّة مفاجئة لمعسكر الكفر، ولم يمض وقت طويل إلّا ونلاحظ أنّ الإيمان بالرسالة المحمديّة لم يقتصر على مشركي مكّة فحسب، بال شمال الجزيرة العربية أجمع، حيث استسلمت للدعوة الإلهيّة.

أليس هذا النبأ الغيبي الإلمي الذي واجهنا بهذه الصراحة والجديّة معجزة؟

ومن الواضح أنّ أحد عناصر الإعجاز في القرآن الكريم هو تضمّنه للأخبار الغـيبية، وهذا ما نلاحظه في الآية مورد البحث.

8003

إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالِ وَسُعُرِ اللَّهِ مَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِعَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مُسَسَقَرَ اللَّهِ إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرِ اللَّهِ وَمَا أَمَرُ نَا إِلَا وَحِدَةٌ كَلَمْج بِٱلْبَصَرِ اللَّ وَلَقَدَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ بِعَلَمْ مِن مُدَ كِرِ اللَّهُ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَدُوهُ فِي ٱلزُّبُ رِنَّ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَدُوهُ فِي ٱلزُّبُ رِنَّ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرِ مُسْتَظرُ اللَّهُ إِنَّ ٱلنَّقِينَ فِي جَنَبِ وَنَهَر اللَّهُ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرِ مُسْتَظرُ اللَّهُ إِنَّ ٱلنَّقِينَ فِي جَنَبٍ وَنَهَر اللَّهُ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقْنَدِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَالِ اللَّهُ الْحَدَامُ اللَّهُ ال

## التفسير

### المؤمنون في ضيافة الله:

في الحقيقة إنّ هذه الآيات هي استمرار لبحث الآيات السابقة حمول بميان أحوال المشركين والمجرمين في يوم القيامة، وآخر آية من تملك الآيمات تمعكس هذه الحقيقة بوضوح، وهو أنّ يوم القيامة هو الموعد المرتقب لهؤلاء الأشرار في الاقتصاص منهم، حيث يحمل المرارة والصعوبة والأهوال لهم، والتي هي أشدّ وأقسى مما أصيبوا به في هذه الدنيا.

و تتحدّث الآية الأولى \_ مورد البحث \_ عن ذلك حيث يقول سبحانه: ﴿ لَهُ لَلْهُ لِهُ لِلْهُ عِلْمُ لِلْهُ الْمُجْرِهِ فِي في ضلال وسعر ﴾ أ

يقول الباريء عزّوجلّ: ﴿يوم يسحبون في النّار ملى وجوههم دُوقوا مِسَ سقر ﴾ حيث يبيّن الله سبحانه أنّ العذاب الإلهي واقع عليهم ولا ريب فيه، وسيواجهونه عمليّاً رغم استهزائهم وسخريتهم وإدّعائهم أنّه من نسج الأساطير.

١. «سعرٍ» كما بيّنا سابقاً في آخر الآية ٢٤ من نفس السورة لها معنيان:

الأوّل: أنّها جمع «سعير» بمعنى إشتعال النار.

والثّاني: بمعنى الجنون والهيجان الذي يلازمه اضطراب التوازن الفكري، وفي الآية مورد البحث يسمكن أن يكون بالمعنيين معاً، وإذا قصدنا المعنى الثاني فيكون مفهوم الآية كذلك: أنّهم كانوا يقولون إذا اتّبعنا إنساناً مثلنا فإذاً نحن في ضلال وجنون، وهنا يردّ القرآن الكريم عليهم بقوله: ستعلمون يوم القيامة آثاركم وتكذيبكم للأنبياء هو الضلال والجنون.

«سقر» على وزن (سفر) وفي الأصل بمعنى تغيّر لون الجلد وتألّمه من أشعّة الشمس وما إلى ذلك. ولأنّ إمكانية تغيير لون الجلد وألمه الشديد من خصوصيات نار جهنم، لذا أطلق اسم (سقر) عليها. والمراد من (مس) هو حالة التماس واللمس، وبناءً على هذا فيقال في أهل النار: ذوقوا لمس نار جهنم وحرارتها اللاذعة، ذوقوا طعمها، هل هي أكاذيب وخرافات وأساطير، أم أنّها الحقيقة الصارخة؟

ويعتقد البعض أنّ (سقر) ليس اسم كلّ النار، بل هو اسم مختّص بجانب منها تكون فيه النار حامية لدرجة مذهلة وخارقة.

وفي ثواب الأعمال عن الصادق على «إنّ في جهنّم لوادياً للمتكبّرين يقال له سقر شكا إلى الله شدّة حرّه، وسأله أن يأذن له أن يتنفّس فأحرق جهنّم» .

ولكي لا يتصوّر أنّ هذه الشدّة في العذاب لا تتناسب مع المعاصي، يقول سبحانه: ﴿إِنَّا كُلُّ هُـي. خَلَقْتَاه بِقَدْرِ﴾.

نعم إن عذابهم في هذه الدنيا كان بتقدير وحساب، وكذلك سيكون عقابهم المؤلم في الآخرة، وليس الجزاء فقط، ذلك أن الله سبحانه خلق كل شيء بحساب وتقدير، فالأرض والسهاء والكائنات الحيّة والموجودات الجامدة وأعضاء الإنسان ومستلزمات الحياة كلّها خلقت بقدر معلوم، ولا يوجد شيء في هذا الوجود بدون حساب وتقدير، لأن الخللق عليم حكيم ومقدّر.

ثم يضيف تعالى إنّه ليست أعهالنا موافقة للحكمة فحسب، بل انّها مقترنة مع القدرة والحسم، لأنّه: ﴿وها لهرنا إلّا واحدة كلمح بالبصر﴾.

و تتجسد الإرادة الربّانية والأوامر الإلهيّة من خلال كلمة «كن» فيترتّب على ذلك فوراً وجود الشيء. (حتى كلمة «كن» جاءت من باب ضيق البيان، وإلّا فإنّ الإرادة الإلهيّة متحقّقة بمجرّد الإرادة).

ولذلك فإنّ اليوم الذي تقوم فيه الساعة يحدث بأمر الله بلمح البصر، وكلّ شيء يكون في مسار الآخرة حينئذٍ، وتبعث الحياة من جديد في الأبدان.

كما أنَّ المشيئة الإلهية في مجازاة المجرمين بالصواعــق والصـيحات السماويــة والزلازل

٨ تفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

والطوفان والرياح العاتية... كلّ ذلك يحدث بمجرّد الأمر الإلهي وبدون تأخير.

إنّ هذه الإنذارات الموجّهة للعصاة والمذنبين كلّها من أجل أن يعلموا أنّ الله، كما هـو حكيم في أمره فإنّه حازم في فعله، فهو حكيم في عين الحـزم، وحـازم في عـين الحـكة، فليحذروا مخالفة تعاليمه وأوامره.

وفي الآية اللاحقة يخاطب الكفّار والجرمين مرّة أخرى، ويلفت إنتباههم إلى مصير الأقوام السابقة حيث يقول: ﴿والقد أهلكنا لشيامكم لهمل من مدّكر﴾

«أشياع» جمع (شيعة) و تطلق على الأتباع الذين ينشرون ويشيعون ما يرتبط بالشخص المتبع في كلّ الحالات ويسندونه ويناصرونه، وإذا استعملت بمعنى (تابع) فإنّها تكون بنفس القصد.

ومن الطبيعي فإنّ الأقوام السابقة لم يكونوا أتباعاً وشيعة لمشركي مكّة وأمثالهم، بل العكس هو الصحيح، ولكن بما أنّ المؤيّدين لشخص ما يشبّهونه في سلوكه، لذا فإنّ هذا المصطلح يطلق على الشبيه والمهاثل أيضاً.

ويجدر بنا القول بأنّ هذه الطائفة من مشركي مكّة كانوا يستعينون ويستفيدون سن الخطّ الفكري الذي كانت الأقوام السابقة عليه، ولهذا السبب فإنّ كلمة (أشياع) أطلقت على الأقوام السابقة.

وعلى كلّ حال، فإنّ الآية الكريمة تؤكّد هذه الحقيقة مرّة أخرى، وهي أنّ أعمال مشركي قريش وممارساتهم هي نفس أعمال وممارسات وعقائد الأقوام السابقة، لذا فلا يوجد دليل على أنّ مصيركم سوف يكون أفضل من مصيرهم، فاتّعظوا وعوا.

ثم يشير القرآن إلى هذا الأصل وهو أن صفحة أعال الأقوام السابقة لم تنته بموتهم، بل هي باقية ومسجّلة عليهم، يقول سبحانه: ﴿وَكُلُّ هَيِ قَعَلُوا فَي الزّبر ﴾ فكذلك أعالكم مثبّنة ومحفوظة ليوم الحساب.

«زبر» جمع (زبور) بمعنى الكتاب، وهي تشير إلى صحيفة أعمال الإنسان، ويحتمل البعض أنّ المقصود هنا هو: «اللوح المحفوظ»، ولكن هذا المعنى لا يتناسب مع صيغة الجمع.

ائم يضيف سبحاند: ﴿ وكلُّ صغير وكبير هستطر ﴾.

وبناءً على هذا فحساب الأعهال في ذلك اليوم هو حساب شامل وتامّ لايغادر صغيرة ولاكبيرة، حيث يستلم المجرمون صفحة أعهالهم كاملة، فيصعقون لهولها ويصطرخون لدقّتها

## ﴿ ويقولون ياويلتنا مال هذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلَّا أحصاها ﴾. `

«مستطر» من مادّة (سطر) في الأصل بمعنى (صفّ) سواء ما يتعلّق بالأفراد أو الأشجار أو الكلمات التي تصف على الأوراق، ولكون المعنى الأخير أكثر استعمالاً، لذا يتبادر إلى الذهن معناها الأخير.

وعلى كلّ حال فإنّه إنذار آخر لهؤلاء العاصين والمغفّلين والجهلة.

ولماً كانت السنّة المتبعة في القرآن الكريم غالباً ما تعتمد المقارنة بسين جبهة الصلاح والهدى من جهة، وجبهة الفساد والضلال من جهة أخرى، لأنّ في المقارنة يبرز التفاوت والاختلاف بصورة أفضل، فهنا أيضاً بعد الحديث عن مصير الكفّار والجرمين يشير سبحانه إشارة مختصرة إلى العاقبة السعيدة والحبور العظيم الذي يكون من نصيب المتقين حيث يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ للمتّقين في جنّات ونهر ﴾.

(نهر) على وزن (قر)، وكذلك (نهر) على وزن (قهر) والإثنان يعنيان مجرى الماء الكثير، ولهذا يطلق على الفضاء الواسع كذلك، أو الفيض العظيم أو النور المنتشر (نهر) ـعلى وزن قر ـ.

وبغض النظر عن الحديث اللاحق، يمكن أن يكون هذا المصطلح في الآية أعلاه بنفس المعنى الأصلي، أي أن كلمة (نهر) بمعنى نهر الماء، ولا إشكال في كون الكلمة بصيغة المفرد، لكونها تدل على معنى الجنس والجمع، فينسجم مع (جنّات) جمع «جنّة»، ويمكن أن يكون المراد منها هو اتساع الفيض الإلهي والنور العظيم في ظلال الجنّة ورحابها الواسعة، وبذلك تشمل المعنيين.

ولكن نقرأ هنا في حديث للرسول الأعظم عَلَيْنَ والذي نقل عن الدرّ المنثور أنّـه قـال: «النهر: الفضاء والسعة، وليس بنهر جار» .

وفي آخر آية مورد البحث والتي هي آخر آية في سورة القمر يوضع الباريء بصورة أكثر (مستقر المتقن) حيث يقول سبحانه أنهم: ﴿في مقعد صدق عند مليك مقتدر».

ويا له من وصف رائع وظريف! حيث إنّ هذا الوصف يتميّز بخصوصيتين تجمعان كلّ السمات الرائعة:

الأولى: أنّ المكان هو (مستقرّ صدق) وليس فيه باطل، بل كلّه حقّ يجد فيه المتّقون كلّ ما وعدوا به كاملاً غير منقوص.

الثانية: أنّهم في جوار وقرب الله سبحانه، وهذا هو المستفاد من كلمة (عند) والذي يشير إلى غاية القرب المعنوي، وهذا القرب هو من الله المالك القادر... ما أروعه عن قرب من الربّ الكريم الوهّاب والذي يمنح العطايا والهبات لضيوفه المتّقين بجميل لطفه وعظيم إحسانه وواسع كرمه، حيث جميع ما في الوجود تحت قبضته وإمرته ومالكيته، وهو المنّان الذي لا ينقصه شيء في السماوات والأرض، والذي وعد المتّقين بالخير العظيم وأعدّ لهم عظيم العطايا والإحسان.

والنقطة الجديرة بالذكر في هاتين الآيتين والتي تتحدّث فيها عن الهبات وجناء أصحاب اليمين، حيث في البداية تتحدّث عن العطايا الماديّة التي تشمل البساتين الوارفة والحدائق الغنّاء والأنهار الجارية، ثمّ تتحدّث بعد ذلك عن الجزاء المعنوي العظيم، والذي يتجسّد بحضورهم من المليك المقتدر، وذلك تهيئة للإنسان من مرحلة إلى أخرى، يغمرها الشوق والحبور والرغبة في العمل الصالح، خصوصاً أنّ تعابير (المليك) و(المقتدر) و(مقعد صدق) تدلّ جميعها على دوام وبقاء هذا الحضور والقرب المعنوي من الذات الإلهيّة.

## بحوث

## ١ ـ التقدير والمساب في كلّ شيء

تشير الآية الكريمة ﴿لِنَّاكُلَ شِي خَلَقْنَاهُ بِقَدْرَ ﴿ رَغُم إِيجَازُهَا إِلَى حَقِيقَة مَهُمَّة كَامَنَة في جَمِيع الكريمة عليه، وهي دقّة الخلق والتقدير في جميع الوجودات.

ومهما تطوّر العلم فانّ الإنسان يطّلع على مزيد من هذه الحسابات والتقديرات الإلهيّة الدقيقة في عالم الوجود، والتي تشمل الكائنات الجهرية والأجرام السماوية العظيمة.

فئلاً: نسمع عن روّاد الفضاء أنهم طبقاً للحسابات العلمية الدقيقة التي أنجزت بواسطة مئات الأفراد المتخصصين المستخدمين العقول الإلكترونية، أنهم سيهبطون بسفهم الفضائية بنفس النقطة المحدّدة لهم على سطح القمر، مع العلم أنّ كلّ شيء سيتغيّر في الفترة الزمنية التي تسير فيها السفينة الفضائية بين الأرض والقمر، حيث يدور القمر حول نفسه وكذلك حول الأرض ويتغيّر مكانه بصورة كليّة، وتدور الأرض حول نفسها، وكذلك حول الشمس وبسرعة فائقة، ولأنّ جميع هذه التغييرات والحركات محسوبة ومقدّرة بصورة مضبوطة ودقيقة بحيث لا تتخلّف عن هذه الأنظمة، يستطيع الفضائيون الهبوط في النقطة المحدّدة لهم على سطح القمر نتيجة تلك الحسابات والتقديرات الدقيقة.

ويستطيع المنجّمون كذلك من التنبّؤ بالخسوف والكسـوف الجـزئي والكـلّي، وقـبل عشرات السنين، وفي مختلف نقاط العالم، وتلك قرائن ودلائل على دقّة المقاييس في هذا الوجود العظيم.

وفي الكائنات الصغيرة والديدان الدقيقة نلاحظ دقّة المقاييس والحساب بصورة تدعو للظرافة والإعجاب والإنبهار عندما نشاهد طبيعة العروق والأعصاب والأجهزة المختلفة لهذه الكائنات.

وعندما ندقّق في الكائنات الجهرية كالمكروبات والفيروسات والأميبيات يبلغ إعجابنا أوجه لما نلاحظه من الدقّة فيها، رغم أن حجمها يبلغ نسبة الواحد على الألف من المليم وأصغر من ذلك، والأعجب من ذلك حينا ندخل عالم الذرّة حيث تصل الدقّة فيها إلى حدّ لا يصدّق وخارج عن الحدود المتصوّرة.

إنّ هذه المقاييس ليست مختصة بالمسائل الكميّة فقط، بل إنّ التركيبات الكيفية أيضاً تتمتّع بنفس الخصوصيات الحسابية، فالنظام المتحكّم على روح الإنسان وميوله وغرائزه، وكذلك المقاييس الدقيقة في مسير المتطلّبات الفردية والاجتاعية للإنسان إذا طرأ عليها أي تغيير فإنّ النظام الحياتي الفردي والاجتاعي سيتعرّض للتغيّر والإنهيار.

وفي عالم الطبيعة هنالك موجودات يتغذّى بعضها على البعض الآخر، وكلّ منها يوقف حالة النمو والتكاثر لكلّ منها، فالطيور الجارحة تتغذّى على لحوم الطيور الصغيرة، وتمنع تزايدها بصورة أكثر من اللازم حتى لا تضرّ المحاصيل الزراعية، ولذا فإنّ الطيور الجارحة معمّرة، وهذه الطيور المعمّرة قليلة البيض والفراخ، وعدد محدود من هذه الأفراخ يستطيع العيش، حيث يستدعي غوّها وبقاؤها ظروفاً خاصّة، ولو قدّر لهذه الطيور أن يكون لها فراخاً كثيرة وبهذا العمر الطويل لأدّى ذلك إلى إنقراض الطيور الصغيرة.

إنّ لهذه الحالة أمثلة عديدة وواسعة في عالم الحيوان والنبات، والمطالعات المختلفة في هذا المجال تزيدنا وعياً في فهم الآية الكريمة: ﴿لِنَّا كُلُّ شِيءَ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرِ﴾.

### ٢\_ التقدير الإلهي وإرادة الإنسان

قد يتوهم البعض من خلال ما طرحته الآية الكريمة من الاعتقاد بالتقدير والحساب

الإلهي أنّ أعهالنا وممارساتنا التي نقوم بها لابدّ أن تكون واقعة ضمن هذا القــانون فسهي مخلوقة لله تعالى أيضاً وبالتالى فلسنا مسؤولين عنها ولا اختيار لنا فيها.

ولكن كما قلنا سابقاً فإنّ أعمالنا هي بتقدير ومشيئة الباريء عزّوجلٌ، ولن تخرج عن دائرة قدرته وإرادته أبداً، وقد جعلنا الله سبحانه مختارين فيها ضمن ما قدّر لنا، ولذلك عين لنا مسؤوليات وتكاليف فلو لم نكن مختارين فإنّ هذه المسؤوليات والتكاليف ستكون بلا معنى حيث إنّ فقدان الإرادة يجعلنا مجبورين في أعمالنا، وهذا خلاف التقدير الإلهي.

ونلاحظ في مقابل إفراط (الجبريين) تفريط جماعة (القدريين) أو المفوّضة الذين يذهبون صراحةً إلى القول بأنّ الله لا يتدخّل في أعمالنا وممارساتنا، حيث إنّهم يحدّون ويحجمون دائرة الهيمنة الإلهيّة على الإنسان ويعتقدون باستقلاليتهم تماماً عن المشيئة الإلهيّة، وبذلك سلكوا طريق الشرك من هذه الجهة.

والحقيقة أنّ الجمع بين أصلي (التوحيد والعدل) يحتاج إلى دقّة وضبط، فيلو فيسرنا التوحيد بأنّ الله خالق كلّ شيء حتى أعيالنا بشكل لا نملك أي اختيار فيها فإنّنا نكون بذلك قد أنكرنا أصل العدل، لأنّ مقترفي الذنوب بجبرون على إرتكاب المعاصي ثمّ يستظرهم الجزاء المتعنّل بالعقاب، وهذا خلاف العدالة.

وإذا فشرنا «العدل» بأنّ الله تعالى ليس له أي لون من التدخّل في أعمالنا فإنّنا سنخرج الإرادة الإلهيّة من الهيمنة علينا، وعندئذ نقع في وادي الشرك.

ويمثل مفهوم «الأمربين الأمرين» الإيمان الخالص والصراط المستقيم وخط الوسط بين (الجبريين والقدريين) وهو أن نعتقد بأننا مختارين، واختيارنا هذا يكون ضمن الهيمنة الإلهيّة، حيث تستطيع الإرادة الإلهيّة في أي لحظة أن تسلب منّا هذا الاختيار، وهذا ما بذهب إليه أهل البيت المبيّلاً.

والنقطة الجديرة بالذكر أنّه وردت في نهاية الآيات مورد البحث روايات عديدة في ذمّ هاتين الجماعتين في كتب تفسير أهل السنّة والشيعة، ومن جملتها نقراً في حديث النّبي الأكرم مَنْ حيث يقول: «صنفان من أمّتي ليس لهم في الإسلام نصيب المرجئة والقدرية، أنزلت فيهم آية في كتاب الله: ﴿إِنْ الهجرهين في ضلال وسعر﴾ "

١. تقسير روح المعاني، ج ٢٧، ص ٨١، نقل عن البخاري والترمذي وابن ماجة وابن عدي وابن مردويه وأبن عبّاس، وذكر القرطبي مثل هذا الحديث في تفسيره، ج ٩، ص ٦٣١٨.

«المرجئة» من مادّة (إرجاء) بمعنى تأخير الشيء، وهذا اصطلاح يستعمل للجبريين، لأنهم لم يراعوا الأوامر الإلهيّة وارتكبوا المعاصي لظنّهم أنّهم مجبورون، أو لاعتقادهم أنّ مصير مرتكبي الذنوب الكبيرة غير معلوم لتصوّرهم أنّ البتّ فيها مؤجّل إلى يوم القيامة ألم مناهم فقر أنّ البتّ فيها مؤجّل إلى يوم القيامة ألم نقراً في حديث للإمام الباقر عَيْن «نزلت هذه الآية في القدرية: ﴿ وُوقُولُ هِ مِن سقر \* لِنَا

كها نقراً في حديث للإمام الباقر عَيُّ : «نزلت هذه الآية في القدرية: ﴿ فُوقُوا مِسَّ سقر \* إِنَّا كُلُ شِي . خلقناه بقدر ﴾ [

إشارة إلى أنّ المقصود من التقدير والحساب هنا أنّ الله سبحانه قد جعل لكلّ ذنب ما يناسبه من الحساب والجزاء الدقيق، وهذا تفسير آخر ممّا فسّرت به الآية، أو أنّ المقصود بها إلفات نظر الذين أنكروا التقدير الإلهي وظنّوا أنّ الله تعالى ليس له تدخّل في أعهالهم وأنّهم قادرون على كلّ شيء، ويأتي إليهم التنبيه الإلهي في ضرورة ملاحظة القدرة الإلهيّة العظيمة، وإلّا فعليكم أن تذوقوا جزاء انحرافكم (وهو مسّ سقر).

# ٣\_ الأمر الإلهى كلمة واعدة

من الواضح أن لا فاصلة زمانية بين العلّة التبامّة والمـعلول، لذلك ورد في إصـطلاح الفلاسفة أن تقدّم العلّة على المعلول أمر رتبي. وبالنسبة إلى الإرادة الإلهيّة في أمر الإيجاد والخلق والذي هو أوضح مصداق للعلّة التامّة، أو أنّه مصداق وحبد للعلّة التامّة يتّضح هذا المعنى أكثر.

ولذلك فإذا فسروا الآية: ﴿وها لَهُونَا لِلاَ واحدة﴾ بكلمة (كن) فإنّها من ضيق البيان، وإلّا فإنّ كلمة (كن) مركّبة من الكاف والنون، وهي أيضاً تحتاج إلى زمان، حتى (الفاء) في (فيكون) والتي توضّح نوعاً من الزمان فإنّها من ضيق البيان كذلك، بل حتى تشبيه ﴿كلمح للبصو﴾ ٢٤.

وعندما يتحدّث عن الأمر الإلهي في يوم القيامة ويشبهه بـ (لمع بالبصر) يضيف (أو هو أقرب).

١. مجمع البحرين، مادّة (رجا). ٢. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ١٨٦.

 <sup>«</sup>لمح» على وزن «مسح» والأصل بمعنى لمعان البرق ثمّ جاءت بمعنى النظر السريع.

٤. النحل، ٧٧.

وعلى كلّ حال فإنّ الحديث هنا عن الزمان حسب التعبيرات اليومية لنا، وكذلك فإنّ القرآن الكريم يخاطبنا بلغتنا، وإلّا فإنّ أوامر الله تعالى فوق الزمان.

وضمناً فإنّ التعبير بـ (واحدة) يمكن أن يكون إشارة لهذا المعنى، وهو أنّ أمراً واحــداً يكني ولا يحتاج إلى تكرار، أو أنّها إشارة إلى أنّ أمره تعالى حول الصغير والكبير وحتى خلق السموات الواسعة أجمع لا يختلف عن خلقه لذرّة التراب.

وفي الأصل فإنّ الكبير والصغير والسهل الصعب يكون في مقاييسنا الفكرية المحدودة وقدرتنا الضئيلة، أمّا عندما يكون الحديث عن القدرة الإلهيّة العظيمة فإنّ هذه المفاهيم تتلاشى تماماً، ويصبح الكلّ بلون واحد وشكل واحد، (فتدبّر).

ويطرح هنا «سؤال»: وهو إذا صحّ معنى الجملة أعلاه وهو أنّ كلّ شيء يوجد آناً (في الآن) فإنّ هذا الأمر لا يتناسب مع مشاهدة التدرّج في حوادث العالم.

ويتضح «الجواب» عندما نلاحظ هذه النقطة، وهي أنّ أمره تعالى في كلّ مكان وكلّ شيء هو (كلمة واحدة) والتي تكون أسرع من لمح البصر، ولكن محستوى الأسر الإلهي متفاوت ومختلف، فإذا صدر الأمر الإلهي للجنين أن يكمل دورته تسعة أشهر، فلن تزيد وتنقص لحظة واحدة، والفورية هنا هي أن يكمل الجنين الدورة في نهاية المدّة المحدّدة، ولو أعطي أمر للكرة الأرضية أن تدور في كلّ أربع وعشرين ساعة مرّة حول نفسها؟ فإنّ هذا الأمر غير قابل للتخلّف، وبتعبير آخر فإنّ تنفيذ أمره تعالى لا يحتاج إلى أيّ وقت زماني، والموجود هنا هو معتوى الأمر، ومن خلال معرفة السنة التدريجية للعالم المادّي وخاصيته وطبيعة الحركة \_ نلاحظ أنها تتأثر بالزمان.

#### ٤\_ بداية ونهاية سورة القمر

النقطة الجديرة بالذكر أنّ «سورة القمر» بدأت بإنذار وتخويف المشركين بقرب وقوع يوم القيامة، وانتهت بهدوء يطمئن المؤمنين الحقيقيين في مقعد صدق عند مليك مقتدر، وهذا هو الطريق المرسوم للتربية، حيث يبدأ بالتحذير والتخويف وينتهي بطمأنة النفوس المضطربة وتقويم الأهواء المنحرفة ورفع الخبوف والإضطراب وعندئذ تنغمر الأرواح بالسكينة والهدوء بالقرب من الجوار الإلهي الأبدي.

والحقيقة أنّ الإيمان بأنّ الله هو المالك الذي ليس له منازع والحاكم الذي لا رادّ لحكمه في كلّ الوجود، واليقين بأنّ الله هو المقتدر، النافذة قدرته على كلّ شيء... يبعث في الإنسان هدوءاً منقطع النظير.

وقد نقل بعض المفسّر بن أنّ هذين الاسمين المقدّسين ﴿ هليك هقتدر ﴾ لهما تأثير عميق في الستجابة الدعاء حتى نقل بعض الرواة: بِتّ يوماً في المسجد وظننت بأنه الصبح ولكن تبيّن لي عدم إنقضاء الليل وبتي قسط كبير منه، ولم يكن أحد غيري في المسجد، وفجأة سمعت حركة من ورائي، فخفت ولكن سمعت شخصاً مجهولاً قد ناداني: أيّها الشخص المملوء قلبك خوفاً لا تخف وقل: «اللهم إنّك مليك مقتدر، ما تشاء من أمر يكون». ثمّ اطلب ما تسريد، فيقول: إنّي قرأت هذا الدعاء المختصر ولم أطلب شيئاً إلّا وأجيب أ

ربّنا، أنت المليك المقتدر فتفضّل علينا بالتوفيق في كلّ إيمان وعمل وتقوى، كي نكون في مقعد صدق وفي جوار قربك ورحمتك.

إلهنا، نحن نؤمن أنَّ يوم القيامة يوم رهيب وصعب ومرَّ للعاصين، أملنا فسي ذلك اليسوم بلطفك وكرمك.

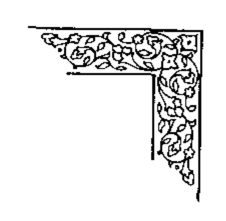
ربًاه، امنحنا روحاً يقظة وعقلاً واعياً لكي نتّعظ بمصير السابقين ولا نسير في مسادهم المهلك...

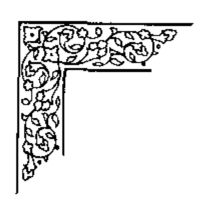
آمين يا ربّ العالمين

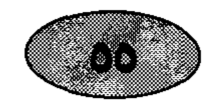
نهاية سورة القمر

8003

۱. تفسير روحالمعاني، ج ۲۷، ص ۸۳.





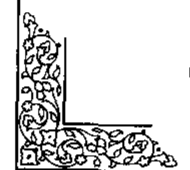


سورة

الأحون

مكّيّه

وعدد آياتها ثمان وسبعون



### «سورة الرّحمن»

#### ممتوى السورة:

توضّح هذه السورة بصورة عامّة النعم الإلهيّة المختلفة، سواء كانت ماديّة أو معنوية، والتي تفضّل بها الباريء عزّوجلٌ على عباده وغمرهم بها، ويمكن تسميتها لهذا السبب بـ (سورة الرحمة) أو (سورة النعمة) ولهذا فإنّها بدأت بالإسم المبارك (الرحمن) الذي يشير إلى صنوف الرحمة الإلهية الواسعة، وتنهي هذه السورة آياتها بإجلال وإكرام الباريء سبحانه، وبإقرار عباده بالنعم التي تفضّل بها عليهم (إحدى وثلاثين مرّة) وذلك من خلال تكرار آية: ﴿فَبِأَى آلا، ربّكما تكذّبان﴾.

وبناءً على هذا فإنّ السياق العام للسورة يتعلّق بالحديث عن المنن والنعم الإلهيّة الختلفة والعظيمة، ومن جهة أخرى فإنّنا نستطيع أن نقسّم محتويات السورة إلى عدّة أقسام:

القسم الأوّل: الذي يشمل أوّل آيات السورة حيث الحديث عن النعم الإلهيّة الكبيرة، سواء تلك التي تتعلّق بخلق الإنسان أو تربيته وتعليمه، أو الحساب والميزان، وكذلك سائر الأمور الأخرى التي يتجسّد فيها الخير للإنسان، إضافةً إلى الغذاء الروحي والجسمي له.

القسم الثّاني: يتناول توضيح مسألة خلق الإنس والجنّ.

القسم الثَّالث: يتضمّن توضيح الآيات والدلائل الإلهيّة في الأرض والسهاء.

القسم الرّابع: وفيه بعد تجاوز النعم الإلهيّة على الإنسان في الدنيا تتحدّث الآيات عن نعم الله في عالم الآخرة بدقة وظرافة، خاصّة عن الجنّة، وبصورة أعمّ وأشمل عن البساتين والعيون والفاكهة وحور العين وأنواع الملابس من السندس والإستبرق...

وأخيراً في القسم الخامس نلاحظ الحديث باختصار عن مصير الجرمين وجزائهم المؤلم المعسوب... ولأنّ الأصل في هذه السورة أنّها مختصة ببيان الرحمة الإلهسيّة، لذا لم نلاحظ تفاصيل كثيرة حول مصيرهم، خلافاً لما نلاحظه في موضوع الحديث عن النعم الأخروية حيث التفصيل والشمول الذي يشرح قلوب المؤمنين ويغمرها بالسعادة والأمل، ويزيل عنها غبار الحزن والهمّ، ويغرس الشوق في نفوسهم.

إنَّ تكرار آية: ﴿فَبَائِ آلاً رَبُكُهَا تَكَفَّبَانَ ﴾ وفي مقاطع قبصيرة أعطت وزناً متميِّزاً للسورة، وخاصّة إذا قريء بالمعنى المعبَّر الذي يستوحى منها... فإنَّ حالة من الشوق والإنبهار تحصل لدى الإنسان المؤمن.

ولذلك فلا نعجب عندما نقرأ في حديث للرسول ﷺ حيث يقول: «لكلّ شيء عروس، وعروس القرآن سورة الرحمن جلّ ذكره» أ

والجدير بالذكر أنّ مصطلح «العروس» يطلق في اللسان العربي على المرأة والرجل سا داموا في مراسيم الزواج<sup>٢</sup>.

وبما أنّ المرأة والرجل في تلك المراسم في أفضل وأتمّ الحالات وأكمل الاحترامات. ومن هنا فإنّ هذا المصطلح يطلق على الموجودات اللطيفة جدّاً وموضع الإحترام.

إنّ سبب اختيار اسم (الرحمن) لهذه السورة لتتناسب التسمية مع المنضمون، وهمذا واضح.

### فضيلة تلاوة سورة الرَّمُمــن:

إن اتصاف هذه السورة بما يثير الإحساس بالشكر على أفضل صورة، وكذلك توضيح وبيان النعم الإلهيّة (المادية والمعنوية) فيها والتي تزيد من شوق الطاعة والعبادة في قلوب المؤمنين كلّ ذلك أدّى إلى ورود روايات كثيرة في فضل تلاوة هذه السورة تلك التلاوة التي ينبغي أن تنفذ إلى أعهاق النفس الإنسانية وتحركها باتجاه الطاعات وبعيداً عن لقلقة اللسان.

ومن جملة ما نقرأ حديث الرّسول مَ الله ضعفه، وأسورة الرّحمن رحم الله ضعفه، وأدّى شكره، وأنعم الله عليه» ".

وعن أبي عبدالله الصادق على أنه قال: «لا تَدعوا قراءة سورة الرّحمن والقيام بها، فإنّها لا تقرّ في قلوب المنافقين، ويأتي بها ربّها يوم القيامة في صورة آدمي في أحسن صورة، وأطيب ربح حتى يقف من الله موقفاً لا يكون أحد أقرب إلى الله منها فيقول لها: من الذي كان يقوم بك

١. تفسير مجمع البيان، بداية سورة الرحمن، وجاء كذلك في تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٤٠، ومستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٣٥١.
 ٢. لسان العرب ومجمع البحرين وصحاح اللغة و...

٣. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ١٨٧.

في الحياة الدنيا ويدمن قراءتك؟ فيقول: ياربٌ فلان وفلان، فتبيض وجسوههم، فسيقول لهسم: الشفعوا فيمن أحببتم فيشفعون حتى لا يبقى لهم غاية ولا أحد يشفعون له، فيقول لهم: ادخلوا الجنّة واسكنوا فيها حيث شئتم» أ.

وفي حديث آخر عن أبي عبدالله الصادق الله قال: «من قرأ سورة الرحمن فقال عند كلّ: ﴿ فَبِأَي آلاً رَبِّكُما تَكَفُّوانَ ﴾ : لا شيء من آلائك ربّي أكذّب، فإن قرأها ليلاً ثمّ مات مات شهيداً، وإن قرأها نهاراً فمات مات شهيداً» .

8003

### الآيات

# بِنَ الرَّحْمَرُ الرَّحِيهِ

ٱلرَّحْنَنُ ۞ عَلَمَ ٱلقُرْءَانَ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَدَنَ۞عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ۞ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ۞ وَٱلنَّجَمُ وَالشَّجَرُ بِسَبْحُدَانِ۞

# التفسير

#### بداية النعم الإلهية:

لما كانت هذه السورة -كما قلنا - تبيّن أنواع النعم والهبات الإلهيّة العظيمة، فإنّها تبدأ باسم (الرحمن) والذي يرمز إلى الرحمة الواسعة، ولو لم تكن (الرحمانية) من صفاته لم ينعم بهذا الخير العميم على عباده الصالحين والعاصين، لذلك يقول: ﴿الرّحمن﴾ (.

﴿ علم القرآن ﴾ وبهذا فان أوّل وأهم نعمة تفضّل بها الله سبحانه، هي نعمة «تعليم القرآن»، وما أروعه من تعبير! حيث أنّنا إذا تأمّلنا جيّداً فإنّنا ندرك أنّ هذا الكتاب العظيم هو مصدر كلّ الخير والنعم والعطايا الإلهيّة العظيمة، كما أنّه وسيلة للوصول إلى السعادة والخيرات المادية والمعنوية.

والظريف هنا أنّ بيان نعمة (تعليم القرآن) ذكرت قبل ﴿ عَلَق الإنسان ﴾ و ﴿ علمه البيان ﴾ في الوقت الذي يفترض فيه أن تكون الإشارة أوّلاً إلى مسألة خلق الإنسان، ومن ثمّ نعمة تعليم القرآن، وذلك استناداً للترتيب الطبيعي، إلّا أنّ عظمة القرآن الكريم أوجبت أن نعمل خلافاً للترتيب المفترض.

وقد جاءت هذه الآية جواباً لمشركي العرب حينها طلب منهم الرّسولﷺ السجود

١. ﴿الرحمن﴾ مبتدأ وخيرها ﴿علم القرآن﴾، و﴿خلق الإنسان﴾ خبر بعد خبر، كما توجد احتمالات أخرى
 أيضاً لإعراب هذه الجملة لم تذكر هنا لعدم أهميّتها.

للرحمن، فسألوه «وما الرحمن»؟ الفرقان، ٦٠ فأجابهم بتوضيح ذلك حيث يقول سبحانه: «الرحمن هو الذي علّم القرآن وخلق الإنسان وعلّمه البيان».

وعلى كلّ حال فإنّ لإسم «الرحمن» أوسع المفاهيم بين أسهاء الباريء عزّوجلّ بعد إسم الجلالة (الله) لأنّنا نعلم أنّ لله رحمتين: (الرحمة العامّة) و(الرحمة الحناصة) واسم «الرحمن» يشير إلى رحمة الله العامّة التي تشمل الجميع، كما أنّ اسم «الرحمي» يشير إلى «الرحمة الخاصة» بأهل الإيمان والطاعة، ولعلّه لهذا السبب لا يطلق اسم الرحمين على غير الله سبحانه (إلّا إذا كانت كلمة عبد قبله)، أمّا وصف «الرحمي» فيقال لغير الله أيضاً، وذلك لأنّه لا أحد لديه الرحمة العامّة سوى الله تعالى، أمّا الرحمة الخاصة فإنّها موجودة في الخلوقات وإن كانت بصورة محدودة.

وفي حديث للإمام الصادق الله نقرأ ما يلي: «الرحمن اسم خاص بصفة عامّة، والرحيم اسم عام بصفة خاصّة». (يعني أنّه اسم مخصوص لله، ورحمته تشمل جميع خلقه)، لكن الرحميم اسم عام لصفة خاصّة (يعني أنّه وصف يستعمل لله وللخلق)، وكما عرّف القرآن الجميد الرّسول الأكرم عَلَيْهُ بأنّه (رؤوف رحيم) حيث يقول سبحانه في الآية ١٢٨ من سورة التوبة: ﴿ بِالعَوْمَنِينَ رؤوف رحيم ﴾ (

وهنا يطرح التساؤل التالي: من الذي علَّمه الله سبحانه القرآن الكريم.

ذكر المفسّرون في ذلك تفسيرات عديدة، فبعضهم قال: إنّ الله علّم القرآن لجبرئيل والملائكة، وقال آخرون: إنّ الله سبحانه علّمه للرسول، وذكر ثالث: أنّه عُلِّمَ للإنس والجنّ والملائكة، وقال آخرون: إنّ الله سبحانه علّمه للرسول، وذكر ثالث: أنّه عُلِّمَ للإنس والجنّ ولذا أكّد سبحانه إقرارهم بنعمه ولكون هذه السورة تبيّن الرحمة الإلهيّة للإنس والجنّ ولذا أكّد سبحانه إقرارهم بنعمه إحدى وثلاثين مرّة، وذلك بقوله: ﴿فَيامِي آلا، ربّكما تتحقّبان﴾ لهذا فإنّ التّفسير الأخير هو الأنسب، أي أنّ الله علم القرآن للإنس والجنّ بواسطة نبيّه الكريم محمّد عَلَيْهُمْ لا الله علم القرآن للإنس والجنّ بواسطة نبيّه الكريم محمّد عَلَيْهُمْ لا الله علم القرآن للإنس والجنّ بواسطة نبيّه الكريم محمّد عَلَيْهُمْ لا الله علم القرآن للإنس والجنّ بواسطة نبيّه الكريم محمّد عَلَيْهُمْ لا الله على الله على القرآن الله على المربي الله على القرآن الله على المؤلّ الله على القرآن الله على القرآن الله على القرآن الله على العراب الها القرآن الله على القرآن الله على المؤلّ الله المؤلّة الله القرآن الله على الهران الله على المؤلّة الله المؤلّة المؤلّة الله المؤلّة المؤل

وبعد ذكره سبحانه لنعمة القرآن التي لامثيل لها ينتقل إلى أهمّ نعمة في الترتيب المذكور ويقول: ﴿ خَلَقَ الإِنسانِ ﴾ .

١. المصباح الكفعمي، ص ٣١٧.

٢. إختلف المفسرون حول أنّ المفعول الأوّل لـ «علم» هو المحذوف، أو أنّ المحذوف هو المفعول الشاني، والأنسب أنّ المفعول الأوّل هو المحذوف حيث في التقدير يكون: (علّم الإنس والجنّ القرآن).
 كما يحتمل البعض أنّ «علّم» لم تأخذ أكثر من مفعول واحد بمعنى موضع العلاقة وهذا مستبعد جداً.

من الطبيعي أنّ المقصود هنا هو نوع الإنسان وليس آدم الله فقط، حيث سيتحدّث عنه سبحانه في الآيات اللاحقة بصورة مستقلّة، كما أنّه ليس المقصود بذلك النّبي محمّد عَلَيْهُ مع العلم أنّ الرّسول محمّد عَبَيْهُ هو أفضل وأعلى مصداق للإنسان.

وْإطلاق كلمة (البيان) التي تأتي بعد خلق الإنسان دليل آخــر عــلى عــمومية كــلمة الإنسان، وبناءً على هذا فإنّ التفاسير الأخرى التي ذكرت لم تكن صحيحة.

والحقيقة أنّ خلق الإنسان هذا الكائن الذي تتجمّع فيه كلّ عـجائب الوجـود، هـذا الموجود الذي هو خلاصة الموجودات الأخرى، هذا العالم الصغير الذي إندرج فيه العـالم الكبير، لهو نعمة منقطعة النظير حيث إنّ كلّ بعد من أبعاد وجوده المختلفة نعمة كبيرة.

وبالرغم من أنّ بداية الإنسان ليست أكثر من نطفة لا قيمة لها، بل الأصحّ أنّ بدايته عبارة عن موجود مجهري يسبح في نطفة لا وزن لها، إلّا أنّه في ظلّ الرعاية الإلهيّة يسير في مراحل التكامل بصورة يرتقي فيها إلى مقام أشرف موجود في عالم الخلق.

أنّ ذكر إسم «الإنسان» بعد «القرآن» هو الآخر يستوجب التأمّل، ذلك لأنّ القرآن الكريم يمثّل مجموعة أسرار الكون بصورة مدوّنة «الكتاب التدويني»، والإنسان هو خلاصة هذه الأسرار بصورة تكوينية «الكتاب التكويني»، كما أنّ كلّ واحدة منها هو صورة من هذا العالم الكبير.

وتشير الآية اللاحقة إلى أهم النعم بعد نعمة خلق الإنسان حيث يـقول البـاري. عزّوجل: ﴿ملَّمه البيان﴾.

كلمة (البيان) لها معنى لغوي واسع، حيث تقال لكلّ شيء يوضّح ويبيّن شيئاً معيّناً، وبناءً على هذا فإنّها لا تشمل النطق والكلام فحسب، بل تجمع الكتابة والخط وأنواع الاستدلالات العقليّة والمنطقية التي تبيّن المسائل المختلفة والمعقّدة أيضاً رغم أنّ معالم هذه الجموعة هي التكلّم والنطق.

ونظراً لتعودنا بمارسة الكلام، فقد نتصوّر أنّه أمر بسيط وسهل، والحقيقة أنّ التكلّم من أعقد وأظرف أعيال الإنسان، ويمكننا القول بعدم وجود عمل على شاكلته من ناحية التعقيد والظرافة.

فن جهة نجد أنّ الأجهزة المختّصة لإصدار الصوت تتساعد وتتعاون مع بعضها لإيجاد الأصوات المختلفة، فالرئة تجمع الهواء لتخرجه من الحنجرة تدريجيّاً، والأوتار الصوتية تهتزّ لتولد أصواتاً مختلفة تماماً، بعضها تعبّر عن حالة الرضى، والأخرى عن الغضب، والثالثة تعبّر عن النجدة والإستغاثة وطلب العون، والرابعة عن الحبّة أو العداوة وهكذا. ثمّ إنّ هذه الأصوات \_ بمساعدة اللسان والشفتين والأسنان والحلق \_ تصنع الحروف الأبجدية بسرعة وظرافة خاصّة، وبتعبير آخر: إنّ الصوت الممتدّ والمتساوي الذي يخرج من الحنجرة يقطّع إلى أشكال وقياسات مختلفة حيث تتشكّل منه الحروف.

ومن جهة أخرى فهناك مسألة اللغات، حيث إنّ الإنسان يبتدع لغات مختلفة حسب احتياجاته الماديّة والمعنوية، وذلك إثر تطوّره وتقدّمه الفكري، والعجيب هنا عدم وجود أي محدودية في وضع اللغات، حيث نلاحظ تعدّد الألسن في عالمنا هذا بصورة يصعب إحصاؤها بصورة دقيقة، كما أنّنا نلحظ أيضاً نشوء لغات جديدة وألسن جديدة بصورة تدريجيّة مع مرور الزمن، ويعتقد البعض أنّ عدد اللغات الموجودة في عالمنا اليوم يصل إلى ثلاثة آلاف لغة، ويذهب آخرون إلى أكثر من ذلك أ.

والظاهر أنّ ذلك يتعلّق باللغات والألسن الأصليّة، أمّا إذا أخذت اللهجات المحليّة بنظر الاعتبار فإنّها ستصبح أكثر من ذلك بكثير قطعاً، حيث لاحظ المتتبعون لأمور اللهجات أنّ قريتين متجاورتين تتحدّثان بلسانين مختلفين أحياناً.

ومن جهة ثالثة هناك مسألة ترتيب الجمل والاستدلال وبيان العواطف عن طريق العقل والفكر، لأنّها تمثّل روح البيان والنطق... ولهذا الأمر فإنّ التكلّم أمر خاصّ بالإنسان فقط.

صحيح أنّ الكثير من الحيوانات تحدث أصواتاً مختلفة كي تعبّر عن احتياجاتها، إلّا أنّ عدد هذه الأصوات محدود جدّاً ومبهم وغير معلوم، في حين أنّ البيان وضع في اختيار الإنسان بصورة واسعة وغير محدودة، لأنّ الله تعالى قد أعطاه القدرة الفكرية اللازمة للتكلّم.

وإذا تجاوزناكل ذلك وأخذنا دور البيان في تكامل وتقدّم الحياة الإنسانية، فن الواضح أنّ الإنسان لم يكن بمقدور، وإمكانه أن ينقل تجاربه وعلومه من جيل إلى آخر بهذه السهولة وبالتالى أدّى إلى التقدّم والعلم والدين والأخلاق... وإذا ما سلبت هذه النعمة

١. دائرة المعارف لفريد وجدي، ج ٨، ص ٣٦٤. مادّة لغة.

العظيمة من الإنسان ليوم وأحد فإنّ المجتمع الإنساني سوف يأخذ طريقه نحو التقهقر بسرعة، ولو أخذنا «البيان» بمعناه الواسع الذي يشمل الخطّ والكتابة والفنون المختلفة، فإنّه سيتّضع لدينا بصورة أكثر دوره الهامّ في الحياة الإنسانية.

ومن هنا ندرك لماذا جاءت عبارة (تعليم البيان) بعد نعمة خلق الإنسمان في سمورة الرحمن التي هي مجموعة من هبات الله تعالى.

ويتطرّق بعد ذلك إلى النعمة الإلهيّة الرابعة والتي هي هبة من هبات الله العظيمة أيضاً، حيث يقول تعالى: ﴿الشّمس والقمر بحسبان﴾ أ.

إنّ أصل وجود الشمس من أكبر النعم الإلهيّة للإنسان، لأنّ العيش في المنظومة الشمسية بدون نور وحرارة الشمس أمر غير ممكن، وكما بيّنا سابقاً فإنّ كلّ حركة في الكرة الأرضية مصدره حرارة الشمس، حيث إنّ نمو ونضج النبات والمواد الغذائية أجمع، بالإضافة إلى سقوط الأمطار وهبوب الرياح، كلّها ببركة هذه الهبة الإلهيّة.

كما أنّ للقمر دوراً هامّاً في حياة الإنسان، فبالإضافة إلى أنّه يضيء الليالي المعتمة، فإنّ جاذبيته هي علّة المدّ والجزر في البحار والمحيطات، وهي عامل لبقاء الحياة في البحار، كما أنّها تقوم بدورها في إرواء كثير من المناطق القريبة للسواحل والتي تصبّ الأنهار بالقرب منها.

وبالإضافة إلى ذلك فإن ثبات الإنتظام لهاتين الحركتين (حركة القمر حول الأرض، وحركة الأرض حول الشمس) هو السبب في الظهور المنتظم لليل والنهار والسنين والشهور والفصول المختلفة، وبالتالي فإنه سبب أساسي لإنتظام الحياة الإنسانية وبسرمجة الأصور التجارية والصناعية والزراعية، وإن فقد الإنتظام فيها فسوف تضطرب الحياة البشرية وتختل الكثير من مرتكزانها.

وليس لحركة هذين الكوكبين نظام دقيق جدّاً فحسب، بل إنّ مقدار كثافة وجماذبية ومسافة كلّ منهما عن الأرض هي الأخرى محسوبة بدقّة وحساب (وحسبان).

ومن المؤكّد أنَّ اختلال كلَّ واحدة من هذه الأُمور سيولِّد اختلالات عظيمة في المنظومة الشمسية، ومن ثمّ في النظام الحياتي للبشر.

١. «حسبان» على وزن «ففران» وهي مصدر بمعنى الحساب والنظم والترتيب، وللآية محذوف تقديره:
 (والشمس والقمر تجريان بحسبان).

والعجيب هنا أنّ هذه الأجزاء عندما انفصلت من الشمس كمانت في حمالة من الاضطراب والفوضى، إلّا أنّها ثبتت وإستقرّت أخيراً بالشكل الحالي، حيث يقول في هذا المجال أحد علماء العلوم الطبيعيّة:

«وجدت منظومتنا الشمسية \_ في الظاهر \_من مخلوط من مواد متنوّعة وعناصر مختلفة انفصلت عن الشمس بدرجة حرارية عالية تبلغ ١٢/٠٠٠ درجة وبسرعة فائقة تناثرت في الفضاء الواسع.

وبالرغم من هذا الاضطراب الظاهري فقد لوحظ الإنتظام الدقيق والترتيب المستق بحيث أنّنا نستطيع أن نتنبّاً بالحوادث المستقبلة حتى بالدقائق واللحظات، ونستجة لهذا النظام والترتيب نلاحظ أنّ الأوضاع الفلكية هذه باقية على هذا الحال مدّة ألف ممليون سنة» .

والجدير بالذكر أنّ الشمس بالرغم من أنّها في وسط المنظومة الشمسية وتبدو ساكنة وثابتة، إلّا أنّها مع جميع كواكبها وأقمارها تسير في وسط المجرّة المتعلّقة بها إلى نقطة معيّنة (تسمّى هذه النقطة بنجمة فيكا) وهذه الحركة لها أيضاً نظام وسرعة معينان.

ثم يتحوّل بنا الله إلى نعمة عظيمة أخرى هي الخامسة في مسلسل ما ذكره سبحانه من النعم في هذه السورة المباركة، حيث يوجّه النظر إلى ألطافه في الأرض حيث يقول: ﴿والنّجِم والشّجريسجدان﴾.

«النجم» يأتي أحياناً بمعنى كوكب، ويأتي أخرى بمعنى النبات الذي لا ساق له، ولمّـا جاءت الكلمة هنا بقرينة «الشجر» فيكون المقصود هو المعنى الثاني، أي النباتات بــدون سيقان ً.

وهذا المصطلح معناه في الأصل (الطلوع) وإذا أطلق على النباتات (نجم) فلأنّها تخرج من الأرض، وإذا أطلق على النجمة فلأنّها تطلع.

ومن الواضح أنّ النبات مصدر جميع المواد الغذائية للإنسان، حيث يستهلك قسماً مباشراً منه، والقسم الآخر تستهلكه الحيوانات الأخرى التي هي جزء أساسي من غذاء الإنسان، ومن هنا فإنّ النبات هو مصدر غذاء الإنسان بصورة مباشرة أو غير مباشرة.

١. سرّ خلق الإنسان، ص٢٨.

٢. الراغب في مفرداته حيث يقول: النجم ما لا ساق له من النبات.

وهذا المعنى يصدق أيضاً في عالم الحيوانات البحرية، لأنّها تتغذّى على نباتات صغيرة جدّاً تنبت في البحر و توجد بكثرة هائلة تقدّر بملايين البليارات، وهي المصدر الغذائي لهذه الحيوانات البحرية، و تنمو هذه النباتات الصغيرة في البحر بتأثير الضوء (أشعّة الشمس) التي تتحرّك بين الأمواج.

وبهذا فإن «النجم» أنواع من النباتات الصغيرة الزاحفة (مثل اليقطين والخيار وأمثاله). أمّا (الشجر) فإنّه النوع الآخر من النباتات التي لها سيقان وتشمل أشجار الفاكهة ونباتات الغلّات وغير ذلك.

وتعبير (يسجدان) إشارة إلى التسليم والخضوع أمام القدرة الإلهيّة وقوان بن الخسلقة والإبداع الإلهي لأجل نفع الإنسان، هذا المسير الذي عيّنه الله لهم يسيرون فيه بدون أي تخلّف، وذلك بموجب الإرادة الإلهيّة.

وهنا إشارة إلى الأسرار التوحيدية أيضاً حيث توجد في كلّ ورقة وكلّ بذرة آيــات عجيبة من عظمة وقدرة الله سبحانه <sup>١</sup>.

كما يحتمل أن يكون المقصود من «النجم» في الآية المذكورة هي «النجوم»، ولكن المعنى الأوّل طبقاً للقرائن الموجودة في الآية الكريمة هو الأنسب.

## بحث

## تَأُمِّلات في الرّوايات:

نقلت المصادر الإسلامية في هامش الآيات أعلاه روايات من قبيل التّفسير بالمصداق الواضح، حيث إنّ كلّ واحدة منها تلقى الضوء على قسم من الآيات الكريمة.

فني حديث للإمام الصادق ﷺ في تفسير ﴿علَّمه البيان﴾ يقول: «البيان الإسم الأعسظم الذي به علم كلَّ شيء» ٢٠.

وحول «الإسم الأعظم» وتفسيره فقد أوردنا بحثاً في هامش الآية ١٨٠ مــن ســورة الأعراف.

١. بحثنا تفصيلاً حول معنى (سجود الموجودات المختلفة في عالم الوجود) في هامش الآية ١٨ سورة الحجّ.
 وكذلك في هامش الآية ٤٤ من سورة الإسراء.
 ٢. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ١٩٧.

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام على بن موسى الرضائي ذكر أنّ المقصود من «الرحمن علّم القرآن» أنّ الله تعالى قد علّم القرآن للرسول على والمقصود من «خلق الإنسان» هو خلق أمير المؤمنين على و «علّمه البيان» هو بيان كلّ الأمور التي يحتاجها الناس.

ومن الواضح أنَّ الرَّوايات أعلاه لا تحدَّد عمومية مفهوم هذه الآيات، بـل تـوضّح مصاديقها.

#### 8003

### الآيات

وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَاتِ ﴿ أَلَا نَظْغَوْا فِي الْمِيزَانِ ﴿ وَأَقِيمُوا الْوَزَنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُخْيِمُوا الْمِيزَانَ ۞ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ۞ فِيهَا فَكِهَةٌ وَالنَّخْلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ ۞ وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَ الرَّيْحَانُ ۞ فَبِأَيَ ءَ الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِبَانِ ۞

## التغسير

### السماء رفعها ووضع الميزان:

هذه الآيات هي استمرار لبيان النعم الإلهيّة التي جاء ذكر خمس منها في الآيات السابقة، حيث تحدّثت عن أهمّ الهبات التي منحها الله سبحانه.

وفي الآية مورد البحث يتحدّث سبحانه عن النعمة السادسة، ألا وهي نعمة خلق السهاء حيث يقول: ﴿والسُّها، رفسها﴾.

(السماء) في هذه الآية سواء كانت بمعنى جهة العلو، أو الكواكب السهاوية، أو جو الأرض (والذي يعني الطبقة العظيمة من الهواء والتي تحيط بالأرض كدرع يقيها من الأشعّة الضارّة والصخور السهاوية وحرارة الشمس، والرطوبة المتصاعدة من مياه البحار لتتكوّن الغيوم وتنزل الأمطار)... إنّ كلّ واحدة من هذه المعاني هبة عظيمة ونعمة لا مثيل لها، وبدونها تستحيل الحياة أو تصبح ناقصة.

نعم إنّ النور الذي يمنحنا الدفء والحرارة والهداية والحياة والحركة يأتينا مــن السهاء وكذلك الأمطار، والوحى أيضاً، وبذلك فإنّ للسهاء مفهوماً عامّاً، ماديّاً ومعنوياً).

وإذا تجاوزنا كلّ هذه الأمور، فإنّ هذه السهاء الواسعة مع كلّ عوالمها هي آية عظيمة من آيات الله، وهي أفضل وسيلة لمعرفة الله سبحانه، وعندما يتفكّر أولو الألباب في عظمتها

فسوف يقولون دون إختيار ﴿رَبُّنا مَا خَلَقْتُ هَذَا بِاطْلاَ﴾. ا

ثم يستعرض سبحانه النعمة السابعة حيث يقول تعالى: ﴿ووضع الهيزان﴾.

«الميزان» كلّ وسيلة تستعمل للقياس، سواء كان قياس الحقّ من الباطل، أو العدل من الظلم والجور، أو قياس القم وقياس حقوق الإنسان في المراحل الاجتاعية المختلفة.

و (الميزان) يشمل كذلك كلّ نظام تكويني ودستور اجتماعي، لأنّه وسيلة لقياس جميع الأشياء.

و «الميزان» لغة: (المقياس) وهو وسيلة لوزن الأجسام الماديّة المختلفة، إلّا أنّ المقصود في هذه الآية، دوالذي ذكر بعد خلق السهاء دأنّ لها مفهوماً واسعاً يشمل كلّ وسيلة للقياس بما في ذلك القوانين التشريعيّة والتكوينية، وليس وسيلة منحصرة بقياس الأوزان الماديّة فقط.

ومن هنا فلا يمكن أن تكون الأنظمة الدقيقة لهذا العالم، والتي تحكم مـــلايين الأجــرام السهاوية بدون ميزان وقوانين محسوبة.

وعندما نرى في بعض العبارات أنّ المقصود بالميزان هو «القرآن الكريم»، أو «العدل»، أو «الشريعة»، أو «المقياس». فني الحقيقة إنّ كلّ واحدة من هذه المعاني مصداق لهذا المفهوم الواسع الشامل.

ونستنتج من الآية اللاحقة استنتاجاً رائعاً حول هذا الموضوع حيث يبضيف بـقوله تعالى: ﴿ لَلَا تَطَعُوا فَي المِيزَانِ ﴾ .

حيث يوجّه الخطاب لبني الإنسان الذين يشكّلون جزءاً من هذا العالم العظيم ويلفت إنتباههم إلى أنّهم لا يستطيعون العيش بشكل طبيعي في هذا العالم إلّا إذا كان له نظم وموازين، ولذلك فلابد أن تكون للبشر نظم وموازين أيضاً حتى يتلاءموا في العيش مع هذا الوجود الكبير الذي تحكمه النواميس والقوانين الإلهيّة، خاصة أنّ هذا العالم لو زالت عنه القوانين التي تسيّره فإنّه سوف يفني، ولذا فإنّ حياتكم إذا فقدت النظم والموازين فإنّكم ستتجهون إلى طريق الفناء لا محالة.

يا له من تعبير رائع حيث يعتبر القوانين الحاكمة في هذا العالم الكبير منسجمة مع

۱. آل عمران، ۱۹۱

القوانين الحاكمة على حياة الإنسان (العالم الصغير) وبالتالي ينقلنا إلى حقيقة النــوحيد، حيث مصدر جميع القوانين والموازين الحاكمة على العالم هي واحدة في جميع المفردات وفي كلّ مكان.

ويؤكّد مرّة أخرى على مسألة العدالة والوزن حيث يتقول سبحانه: ﴿وأَقْسِمُوا الوزنُ عِلَى مُسَالُةُ العدالةِ والوزن على على مسألة العدالة والوزن عيث يتقول سبحانه: ﴿وأَقْسِمُوا الوزنُ عِلَا تَعْسُرُوا المِيزَانِ﴾.

والنقطة الجديرة بالذكر هنا أنّ كلمة «الميزان» ذكرت ثلاث مرّات في هذه الآيات، وكان بالإمكان الاستفادة من الضمير في المرحلة الثانية والثالثة، وهذا ما يدلّل على أنّ كلمة (الميزان) هنا قد جاءت بمعانٍ متعدّدة في الآيات الثلاث السابقة، لذا فإنّ الاستفادة من الضمير لا تني بالغرض المطلوب، وضرورة التناسب للآيات يوجب تكرار كلمة «الميزان» ثلاث مرّات، لأنّ الحديث في المرحلة الأولى، كان عن الموازين والمعايير والقوانين التي وضعها الله تعالى لكلّ عالم الوجود.

وفي المرحلة الثانية يتحدّث سبحانه عن ضرورة عدم طغيان البشر في كلّ مـوازيــن الحياة، سواء كانت الفردية أو الاجتاعية.

وفي المرحلة الثالثة يؤكّد على مسألة الوزن بمعناها الخاصّ، ويأمر البشر أن يدقّقوا في قياس ووزن الأشياء في التعامل، وهذه أضيق الدوائر.

وبهذا الترتيب نلاحظ الروعة العظيمة للإنسجام في الآيات المباركة، حيث تسلسل المراتب وحسب الأهمية في مسألة الميزان والمقياس، والإنتقال بها من الدائرة الأوسع إلى الأقل فالأقل أ.

إنّ أهميّة الميزان في أي معنى كان عظيمة في حياة الإنسان بحيث إنّنا إذا حذفنا حتى مصداق الميزان المحدود والصغير والذي يعني (المقياس) فإنّ الفوضى والإرتباك سوف تسود المجتمع البشري، فكيف بنا إذا ألغينا المفهوم الأوسع لهذه الكلمة، حيث ممّا لاشك فيد أنّ الاضطراب والفوضى ستكون بصورة أوسع وأشمل.

ويستفاد من بعض الرّوايات أنّ (الميزان) قد فسّر بوجود (الإمام)، وذلك لكون الوجود المبارك للإمام المعصوم هو وسيلة لقياس الحقّ من الباطل، ومعيار لتشخيص الحقائق

ا. يقول الفخر الرازي في تفسيره لكلمة والميزان، في الآية الأولى: إنّها اسم «آلة» بمعنى وسيلة للقياس، وفي الآية الثانية جاء مصدراً (يعني الوزن)، وفي الآية الثالثة أتى مفعولاً بمعنى (جنس الموزون).

وعامل مؤثّر في الهداية '. وهكذا في تفسير «الميزان» بالقرآن الكريم ناظر إلى هذا المعنى.
ونظراً إلى أنّ هذه الآيات تتحدّث عن النعم الإلهيّة، فإنّ وجود الميزان سواء في نظم
العالم أجمع أو المجتمع الإنساني أو الروابط الاجتماعية أو مجال العمل التجاري... فإنّها جميعاً
فيم من قبل الله سبحانه.

ثم ينتقل سبحانه من السهاء إلى الأرض فيقول عزّوجلّ: ﴿ والأرفن وضعها للأنام ﴾. «الأنام» فسّرها البعض بمعنى (الناس)، وفسترها أخسرون بمسعنى (الإنس والجسنّ)، وفسّروها أيضاً بأنّها تشمل كلّ موجود (ذي روح).

إِلَّا أَنَّ قَسَماً مِن أَمَّةَ اللغة فسّرها بمطلق (الخلق) ولكن القرائن الموجودة في السمورة وطبيعة النداءات الموجّهة للإنس والجنّ تدلّل على أنّها المقصود هنا (الجنّ والإنس).

نعم، إنّ الكرة الأرضية التي ذكرت هنا بعنوان هبة إلهيّة مهمّة، وفي آيات أخرى ذكرت بعنوان (مهاد) مأوى ومستقرّ للإنسان الذي لا يدرك قدرها غالباً في الحالات الاعتيادية، إلّا أنّه في حالة حدوث تغيّر بسيط كزلزلة مدمّرة أو بركان بإمكانه أن يدفن مدينة بأكملها تحت المواد المذابة وعتمة الدخان ولهيب النار، هنا ندرك كم أنّ هدوء الأرض نعمة عظيمة، خصوصاً إذا وضعنا الأرقام التي توصّل إليها العلماء أمامنا في يتعلّق بسرعة حركة الأرض حول نفسها وحول الشمس ، عند ذلك يتبين لنا أهميّة هذا الهدوء الكامن في أعهاق هذه الحركة السريعة جداً والتي هي ليست نوعاً واحداً، بل أنواع مختلفة.

التعبير بـ (وَضَعَ) عن الأرض في مقابل (رَفَعَ) عن السهاء، إضافةً إلى الروعة البلاغية في هذا التقابل فهو إشارة إلى تسخير الأرض ومنابعها للإنسان حيث يقول سبحانه: ﴿هوالذي جعل لكم الأرض دُلولاً فَامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه ﴾. "

وبهذا الترتيب فقد ذكر لنا سبحانه النعمة العظيمة الثامنة في هذه السلسلة.

وفي الآية اللاحقة يستعرض ذكر النعمتين التاسعة والعاشرة من النعم الإلهيّة، والتي تتضمّن قسماً من المواد الغذائية التي وهبها الله سبحانه للإنسان حيث يقول تعالى: ﴿فيها فَاكِهة وَالنَّفُلُ ذَلِعَهُ اللَّكِمَامِ﴾.

رُوي هذا الحديث في تفسير علي بن إبراهيم، ج ٢، ص ٣٤٣، عن الإمام عملي بسن مموسى الرضماليكية والحديث مفصل وقد ذكر مضمونه هنا فقط.

٢. سرعة الأرض حول الشمس (الحركة الإنتقالية) ٣٥ كم في الثانية، وسرعة سيرها حول نفسها بحدود
 ١٦٠٠ كم في الساعة (في المناطق الاستوائية).

«الفاكهة» تشمل كلّ نوع من الفاكهة كما يقول الراغب في المفردات، وفسّرها البعض بأنّها تشمل جميع أنواع الفاكهة باستثناء التمر، حيث ذكر «النخيل» في هذه السورة بصورة مستقلّة، ويمكن أن يكون ذكر النخيل بسبب أهميّة النخل والتمر لا استثناءً من عموم لفظ الفاكهة.

«وقد أوردنا بحثاً مفصّلاً حول فوائد التمر من الناحية الغذائية والمواد الحياتية المختلفة لدى تفسير الآية ١١ من سورة النحل، والآية ٢٥ من سورة مريم».

«أكمام» جمع (كِم) على وزن (جِن) تطلق على الغلاف الذي يغطّي الفاكهة. (كُمْ) على وزن (قُمَّ) القسم الخاصّ باليدين من النوب، و(كمة) على وزن (قبة) بمعنى القبعة التي تخطّي الرأس (.

إنّ إختيار هذا الوصف لفاكهة شجرة النخل - والتي تكون في البداية مختفية في غلاف ثمّ ينشق الغلاف عن ثمر منظود وبشكل جميل وجذّاب - يمكن أن يكون لهذا الجمال الأخّاذ، أو للمنافع الجمّة الكامنة في هذا الغلاف، فهو بالإضافة إلى كونه يقوم بمهمّة حفظ الثمرة من الآفات لحين النمو المناسب والقدرة الملاغة ويكون دوره كرحم الأمّ الذي يحافظ على الجنين فترة زمنية مناسبة قبل خروجه إلى عالم الدنيا... فإنّه كذلك يحوي عصارة (الأسانس) الخاصّة والتي تتميّز بالمنافع الطبيّة والغذائية.

كها أنّ الروعة تكن في الوضع الخاصّ لفاكهة هذه الشجرة أيضاً، حسيث تستجمّع في كميّات كبيرة منها بصورة عناقيد لتسهّل عملية قطف ثمارها، ولو إفترضنا أنّ ثمار هدذه الشجرة متناثرة كها في شجرة التفاح فإنّ عملية قطف الثمار ستكون صعبة للغاية قسياساً لطول شجرة النخل.

ثم يتحدّث سبحانه عن النعمة الحادية عشرة والثانية عشرة حيث يبقول سبحانه: 
﴿ والحبِّ دُو العصف والرّبِحان ﴾.

الحبوب مصدر أساسي لغذاء الإنسان، وأوراقها الطازجة واليابسة هي غذاء للحيوانات التي هي لخدمة الإنسان، حيث يستفيد من حليبها ولحومها وجلودها وأصوافها، وبهذا الترتيب فلا يوجد شيء فيها غير ذي فائدة.

١. لنا بعث مفصّل في هذا الموضوع في تفسيرنا هذا، ذيل الآية ٤٧ من سورة فصّلت.

ومن جهة أخرى، فإنّ الله تعالى خلق الأزاهير المعطّرة والورود التي تعطّر مشام الجسم والروح و تبعث الاطمئنان والنشاط، ولذا فإنّ الله سبحانه قد أتمّ نعمه على الإنسان.

(الحبّ) يقال لكلّ نوع من أنواع الحبوب.

(عَصْفُ) على وزن «حرب» بمعنى الأوراق والأجزاء التي تنفصل عن النبات وينشرها الهواء في جهات مختلفة، ويقال لها التبن أيضاً.

وذكروا أنَّ «للريحان» معاني عديدة من جملتها النباتات المعطَّرة، وكذلك كـلَّ رزق، والمعنى الأوَّل هو الأنسب هنا.

وبعد ذكر هذه النعم العظيمة (المادية والمعنوية) ينقلنا في آخر آية من البحث مخاطباً الجن والإنس بقوله تعالى: ﴿فَبِأَيِّ آلا، رَبِّكُما تَكَفَّبانَ حيث يلفت نظرهم إلى كل هذه النعم الكبيرة التي شملت كل مجالات الحياة وكل واحدة منها أثمن وأعظم من الأخرى... ألا يدل كل هذا على لطف وحنان الخالق... فكيف يمكن التكذيب بها إذاً؟

إنّ هذا الاستفهام استفهام تقريري جيء به في مقام أخذ الإقرار، وقد قرأنا في بدايــة السورة رواية تؤكّد على ضرورة تعقيبنا بهذه العبارة (لاشيء من آلائك ربّي أكذّب) بعد كلّ مرّة نتلو فيها الآية الكريمة: ﴿ فَهَا يَ آلاً ربّكها تكذّبان ﴾.

وبالرغم من أنّ الآيات السابقة تحدّثت عن الإنسان فقط، ولم يأت حديث عن طائفة (البعنّ) إلّا أنّ الآيات اللاحقة تبيّن أنّ الخاطب في ضمير التثنية هم (الجنّ) كما سنرى ذلك.

وعلى كلّ حال، فإنّ الله تعالى يضع (الإنس والجنّ) في هذه الآية مقابل الحقيقة التالية: وهي ضرورة التفكّر في النعم الإلهيّة السابقة التي منحها الله لكم وتسألون أنفسكم وعقولكم هذا السؤال: ﴿ قُبائي آلا ربّكما تكذّبان ﴾ فإن لم تكذّبوا بهذه النعم، فلهاذا تتنكّرون لوليّ نعمتكم؟ ولماذا لا تجعلون شكره وسيلة لمعرفته؟ ولماذا لا تعظّمون شأنه؟

إنّ التعبير بـ(أي) إشارة إلى أنّ كلّ واحدة من هذه النعم دليل على مقام ربوبية الله ولطفه وإحسانه، فكيف بها إذا كانت هذه النعم مجتمعة؟

### يحثان

#### ١\_معرفة النعم طريق لمعرفة الله

إذا تأمَّلنا قليلاً النعم التي سبق وأن تناولتها الآيات الكريمة: (نـعمة القـرآن، وخـلق

الإنسان، وتعليم البيان، والحساب المنظم للزمان، خلق النباتات ومختلف الأشجار، وحاكمية السهاء والسنن والقوانين، وخلق الأرض بخصوصياتها المتعدّدة، وخلق الفاكهة والنخل والحبوب والورود والنباتات المعطّرة...) مع جميع جزئياتها والأسرار الخفيّة في كلّ واحدة منها لكانت كافية لأن تبعث الإحساس بالشكر في الإنسان وتدفعه إلى معرفة مبدأ هذه النعم وهو الله سبحانه.

ولهذا السبب فإنّ الله تعالى يأخذ الإقرار من عباده بعد ذكر كلّ واحدة من هذه النعم، وتتكرّر الآية في الآيات اللاحقة أيضاً، وبعد ذكر نعم أخرى، بحيث يصبح عددها ٣١مرّة.

إنّ هذا التكرار ليس فقط لا يتنافي مع الفصاحة، بل إنّه فنّ من فنونها، ويشبه هذا الأمر التكرار الذي يؤكّده الأب لإبنه الذي يغفل عن وصاياه بصورة مستمرّة، فيخاطبه بصيغ مختلفة تأكيداً لعدم الغفلة والنسيان حيث يقول له: أنسيت ياولدي ضعفك وطمفولتك؟ أتعرف كم من الجهد بذلت من أجل تنميتك وتربيتك.

أنسيت ياولدي كم أحضرت من الأطباء الأخصائيين يوم مرضك، وكم بذلت سعياً وجهداً في ذلك.

أنسيت ياولدي حينا بلغت سنّ الشباب ما بذلته من جهد في زواجك حيث إنتخبت لك زوجة من أكثر النساء عفّة وطهراً؟

أنسيت ياولدي جهدي في مسألة إعداد بيتك ومستلزماته؟... فإذا لم تنس كـلّ هــذا فلهاذا العناد والطغيان والقسوة وعدم الوفاء إذاً؟

إنّ الله تعالى يذكّر عباده الغافلين بصورة مستمرّة بنعمه المختلفة، وهكذا يسألهم بعد كلّ نعمة من هذه النعم ﴿فَهَايَ آلا، ربّكما تكفّيان﴾، فلهاذا هذا العصيان والطغيان في حين أنّ طاعتى هي رمز لتكاملكم وتقدّمكم، وإنّ هذا ينفعكم ولن ينفع الله شيئاً؟!

## ٢\_مسألة النظم والمساب في المياة

يوجد في جسم الإنسان أكثر من عشرين عنصراً معدنياً، وكلّ واحد منها بكيفية خاصة وكمية معيّنة، وإذا ما حصل أقل تغيّر في مقاديرها ونسبها فإنّ حياتنا تكون في خطر، فمثلاً في فصل الصيف إذا تعرّق الإنسان أكثر من اللازم عندئذ يصاب بالصدمة التي قد تؤدّي إلى الموت والسبب في ذلك بسيط جدّاً، وهو نقص ماء الجسم وأملاح الدم وعلاجه لا يكون إلّا بشرب الماء وتناول الأملاح الإضافية.

هذا نموذج بسيط من النظم والحساب في تركيب جسمنا، كما نلاحظ أحياناً أنّ دقة المقاييس في تركيب مخلوقات أدق وأظرف كالخلايا، وأدق منها عالم الذرّات تكون إلى درجة من الدقّة بحيث تقاس بـ (واحد على الألف) وأحياناً بـ (واحد على المليون) صن الملمتر أو الملغرام، حيث إنّ العلماء اضطرّوا لحساب هذه الموازين الدقيقة إلى الإستعانة بالعقول الألكترونية.

هذا في النظام الكوني، والأمر كذلك في الأمور الاجتاعية، فأيّ انحراف في تطبيق قوانين العدل قد يؤدّي إلى فناء شعب.

وقد بين القرآن الكريم هذه الحقيقة قبل أربعة عشر قرناً وذكر كلّ ما يستحقّ الذكر بهذا الصدد حيث يقول سبحانه: ﴿والسّها، رفعها ووضع العيزان \* ألّا تطغوا في العيزان \* .

لقد جعل الله سبحانه الطغيان والتمرّد على القوانين الشرعية، مقارناً مع الطغيان والتمرّد على القوانين الكونية التي تحكم الوجود كلّه، إنّه تصوير رائع استعمله القرآن الكريم عن عالم الوجود تارةً، وعالم الإنسان أخرى، كما ورد في الآيات الكريمة، وليس هذا فحسب، بل إنّه سبحانه شمل بوصفه هذا عالم الآخرة (يوم الحساب) ونصب الموازين، بل وحتى طبيعة الحساب والموازين حيث إنّها من الدقّة على قدر عجيب!... ولهذا السبب فقد أمرنا حيا ورد ذلك في الرّوايات الإسلامية \_أن نحاسب أنفسنا قبل أن نحاسب وأن نزنها قبل أن توزن.

۱. وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٩٩.

#### الآيات

خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِن صَلَصَالٍ كَالْفَخَارِ ﴿ وَخَلَقَ ٱلْجَانَةُ مِن مَارِجٍ مِن نَارٍ ۞ فَيِأَيَءَ الآءِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ رَبُ ٱلْمَشْرِفَيْنِ وَرَبُ ٱلْغَرْبِيْنِ ۞ فَيِأَيَ ١٠ لَآ وَرَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞

## التفسير

#### الصلصال ومُلق الإنسان:

إنّ الله تعالى بعد ذكره للنعم السابقة والتي من جملتها ﴿ فَلَقَ للإنسانِ ﴾، يستعرّض في الآيات مورد البحث إلى شرح خاص حول خلق الإنس والجنّ كدليل على قدر ته العظيمة من جهة، وموضع درس وعبرة للجميع من جهة أخرى، فيقول سبحانه: ﴿ خلق الإنسان من صلصال كالفقار ﴾.

«صلصال» في الأصل معناه (ذهاب ورجوع أو تردّد الصوت في الأجسام الصلبة) ثمّ الطلقت الكلمة على الطين اليابس الذي يخرج صوتاً، كما تطلق (الصلصلة) على الماء المتبتّى في الوعاء، لأنّه يخرج صوتاً عند حركته في الوعاء.

ويفسّر البعض كلمة (صلصال) بمعنى الطين الخبيث الرائحة، إلّا أنّ المُسعنى الأوّل هـو الأشهر والأعرف.

«فخار» من مادّة (فخر) بمعنى الشخص الذي يفخر كثيراً، ولكون الأشخاص الذين يعيشون الفراغ في شخصياتهم ومعنوياتهم يكثرون الثرثرة والإدّعاء عن أنفسهم، فإنّ هذه الكلمة تستعمل لكلّ إناء من الطين أو «الكوز»، وذلك بسبب الأصوات الكثيرة التي يولّدها \.

١ المفردات للراغب.

ومن هنا يستفاد بوضوح من الآيات القرآنية المختلفة حول مبدأ خلق الإنسان، أنّه كان من التراب ابتداءً، قال تعالى: ﴿ قَإِنّا خَلَقْناكُم مِنْ تَولِيبُ . أَثُمّ خَرِج مع الماء وأصبح طيناً. ﴿ هو الّذي خلقكم مِنْ طين﴾. أثمّ أصبح بصورة طين خبيث الرائحة ﴿ لِلِّي خالق بشوا مِنْ صلحال مِنْ حَجَاء مسئون ﴾. أثمّ أصبح مادّة في حالة لاصقة، ﴿ لِنّا خلقناهم مِنْ طين الزب . أعم أصبح مادّة في حالة لاصقة، ﴿ لِنّا خلقناهم مِنْ طين الزب . أومن ثمّ يتحوّل إلى حالة يابسة ويكون من ﴿ صلحال كالفقار ﴾ كما ذكر في الآية مورد البحث.

هذه المراحل كم تستغرق من الوقت؟ وكم هي المدّة التي يتوقّف فيها الإنسان في كلّ مرحلة من هذه المراحل؟، وفي أي ظروف تحدث هذه التطوّرات؟

هذه المسائل خفيت عن علمنا وإدراكنا، والله وحده هو العالم بها فقط.

ومن الواضح أنّ هذه التعابير تبين حقيقة ترتبط إرتباطاً وثيقاً مع الأمور التربوية للإنسان، حيث إنّ المادّة الأولية في خلق الإنسان هي مادّة لا قيمة لها، ومن أحقر المواد على الأرض، إلّا أنّ الله تعالى قد خلق من تلك المادّة الحقيرة مخلوقاً ذا شأن، بل يمثل قه المخلوقات على وجه الأرض، حيث إنّ القيمة الواقعيّة للإنسان هي الروح الإلهيّة (النفخة الربّانية) فيه، والتي ذكرت في الآيات القرآنية الأخرى (كما في سورة الحسجر، ٢٩ وذلك ليعرف الإنسان قيمته الحقيقيّة في عالم الوجود ويسير في طريق التكامل على بيّنة من أمره. ثمّ يتطرّق سبحانه لخلق الجنّ حيث يقول: ﴿ وعلق الجانّ من مارج من ناره.

«مارج» في الأصل من (مرج) على وزن (مرض) بمعنى الإختلاط والمزج، والمقصود هنا اختلاط شعل النيران المختلفة، وذلك لأنّ النيران أحياناً تكبون بألوان مختلفة الأحر، الأصفر، الأزرق، وأخيراً اللون الأبيض.

ويقول البعض: إنّ معنى التحرّك موجود فيها أيضاً، وذلك من (أمرجت الدابــة) يــعني (تركت الحيوان في المرتع) لأنّ أحد معانى «المرج» هو المرتع.

ولكن كيف خلق الجنّ من هذه النيران المتعدّدة الألوان؟ هذا ما لم يعرف بصورة دقيقة، كما أنّ الخصوصيات الأخرى عن هذا المخلوق، قد بيّنت لنا عن طريق الوحي الربّاني وكتاب الله الكريم، ولكن محدودية معلوماتنا لا تعني السماح لنا أبداً بـإنكار هـذه الحـقائق أو تجاوزها، خاصّة بعد ما ثبتت عن طريق الوحى الإلهي.

٢. الأنعام. ٢.

۱۰ الحجّ، ٥. ۲۰ الحجر، ۲۸.

(وسبكون لنا إن شاء الله شرح مفصّل حول خلق الجنّ وخصوصيات هذا المخلوق في تفسير سورة الجنّ).

وعلى كلّ حال، فإنّ أكثر الموجودات التي نتحدّث عنها هي: الماء والتحاب والهواء والنار، سواء كانت هذه الموجودات عناصر بسيطة كما كان يعتقد القدماء، أو مركّبة كما يعتقد العلماء اليوم، ولكن على كلّ حال فإنّ مبدأ خلق الإنسان هو الماء والتراب، في حين أنّ مبدأ خلق الجنّ هو الهواء والنار، وهذا الاختلاف في مبدأ خلقة هذين الموجودين مصدر اختلافات كثيرة بين هذين المخلوقين.

وبعد أن تحدّث عن النعم التي كانت في بداية خلق الإنسان يكرّر تعالى قوله تـعالى: ﴿ فَهِ أَى آلاً وَبَكُمَا تَكَذُّهِ إِنْ ﴾ .

في الآية اللاحقة يستعرض نعمة أخرى حيث يقول سبحانه: ﴿رَبُ المَشْوَقِينَ وَرَبُ المِشْوَقِينَ وَرَبُ المِشْرِقِينَ﴾.

بما أنّ الشمس في كلّ يوم تشرق من نقطة وتغرب من أخرى، وبعدد أيّام السنة لهما شروق وغروب، ولكن نظراً للحدّ الأكثر من الميل الشمالي للشمس والميل المجنوبي لها، فني الحقيقة أنّ للشمس مشرقين ومغربين والبقيّة بينهما أ

إنّ هذا النظام الذي هو سبب وجود الفصول الأربعة له فوائد وبركات كثيرة، ويؤكّد ويكلّ ما مرّ بنا في الآيات السابقة، وذلك لأنّ الحديث كان عن حساب سير الشمس والقمر، وكذلك عن وجود الميزان في خلق السهاوات، وإجمالاً فإنّه يسبين النظام الدقيق للخلقة وحركة الأرض والقمر والشمس، وكذلك فإنّه يشير إلى النعم والبركات التي هي موضع استفادة الإنسان.

ويرى البعض أنّ المقصود بالمشرقين والمغربين هو طلوع وغروب الشمس، وطلوع وغروب الشمس، وطلوع وغروب الشمس، وطلوع وغروب القمر ويعتبرون هذا هو المناسب لتفسير الآية الكريمة ﴿والشّمس والقمربحسبان﴾ إلّا أنّ المعنى الأوّل هو الأنسب، خصوصاً وأنّ الرّوايات الإسلامية قد أشارت إلى ذلك.

١٠ توضيح: لما كان معور الأرض مائلاً بالنسبة لسطح مدارها وبشكل زاوية بحدود ٢٣ درجة، والأرض بهذه الصورة تدور حول الشمس، لذا فإن شروق الشمس وغروبها متغيّر دائماً أيضاً كما يبدو من ٢٣ درجة والتي تمثّل أعظم الانعراف باتّجاه الشمال (في بداية الصيف) إلى ٢٣ درجة في قمّة الانحراف باتّجاه الجنوب (بداية الشتاء)، و يسمّى المدار الأوّل لها مدار «رأس السرطان» والمدار الثاني مدار «رأس الجدي»، وهذان هما مشرقا ومغربا الشمس، وبقيّة المدارات في داخل هذين المدارين.

ومن جملة هذه الرّوايات حديث لأمير المؤمنين على قي تفسير هذه الآية حيث يقول: «إنّ مشرق الشتاء على حدة، ومشرق الصيف على حدّه، أما تعرف ذلك من قرب الشمس وبعدها؟» \.

ويتضح بذلك معنى قوله تعالى: ﴿ فلا أقسم بربّ المشارق والمغارب ﴾ ، أحيث يشير هنا إلى جميع مشارق ومغارب الشمس على طول أيّام السنة. في الوقت الذي تشير الآية مورد البحث إلى نهاية القوس الصعودي والنّزولي لها فقط.

وعلى كلّ حال فإنّ الله تعالى يؤكّد هذه النعمة بعد نعمة خلق الإنس والجـنّ بـقوله: ﴿فَيَاتَى آلا، رَبِّكُمَا تَكَذَّبَانَ﴾.

8003

المقصود هو إرتفاع الشمس في السماء في فصل الصيف ونزولها في فصل الشيف ونزولها في فصل الشتاء).

### الآيات

مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَانِ ﴿ يَنِهُمُ ابَرْزَخُ لَا يَبْغِيَانِ ﴿ فَيِأَيْءَ الَّهِ رَيَكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ فَيَأْيَءَ اللّهِ رَيَكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ وَيَكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ فَيَأْيَءَ اللّهِ رَيَكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ وَيَكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ وَلَهُ ٱلْجُوَارِ ٱلْمُسْتَاتُ عَرْجُ مِنْهُمَا ٱللَّهُ وَلَهُ الْجُوَارِ ٱلْمُسْتَاتُ فَي عَلَيْهِ مِنْ فَي أَيْءَ الآءِ رَيِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ في أَيْءَ الآءِ رَيْكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾

## التفسير

### البِمار وذفائرها الثمينة:

استمراراً لشرح النعم الإلهيّة يأتي الحديث هنا عن البحار، ولكن ليس عن خصوصيات البحار بصورة عامّة، بل عن كيفية خاصّة ومقاطع معيّنة منها تمثّل ظواهر عجيبة وآية على القدرة اللامتناهية للحقّ، بالإضافة إلى ما فيها من النعم التي هي موضع استفادة البشرية.

يقول تعالى: ﴿ مرج البحرين يلتقيان ﴾ ولكن بين هذين البحرين المتلاقيين فاصل يمنع من طغيان وغلبة أحدهما على الآخر: ﴿ بينهما برزخ لا يبغيان ﴾ .

مادّة (مرج) على وزن (فلج) بمعنى الاختلاط، أو إرسال الشيء وتركه، وهـنا وردت بمعنى ارسال الشيء ووضعه جنباً إلى جنب بقرينة الآية: ﴿بينهما برزخ لايبغيان﴾.

المقصود من البحرين هما الماء العذب والماء المالح، وذلك بالاستدلال بقوله تعالى: ﴿وهو الله على على المنافع الله على المنافع الم

والتساؤل هنا عن مكان هذين البحرين اللذين لا يمتزجان مع بعضها، وما هو البرزخ الموجود بينها؟ هناك كلام كثير بين المفسّرين حول هذه المسألة، إلّا أنّ بعض التّفسيرات تدلّل على عدم إطّلاعهم على أوضاع البحار في ذلك الزمان، منها أنّهم ذكروا أنّ المقصود من

١. الفرقان، ٥٣.

البحرين هما (بحر فارس وبحر الروم) في الوقت الذي نعلم أنّ ماء هذين البحرين مالح، ولا يوجد بينهما برزخ.

أو قولهم: إنّ المقصود بذلك هو بحر السهاء وبحسر الأرض، والذي يكسون الأوّل عسذباً والثاني مالحاً، في الوقت الذي نعلم أيضاً بعدم وجود بحر في السهاء باستثناء الغيوم والبخار التي يتبخّر من الحيطات.

وقالوا أيضاً: إنّ المقصود من البحر العذب هو المياه التي تحت الأرض والتي لا تختلط مع مياه البحار، والبرزخ الموجود بينهما هي جدران هذه الآبار.

في الوقت الذي نعلم أيضاً أنَّ الماء الموجود تحت الأرض أقلَّ من أن يشكل بحراً.

إذاً ما هو المقصود من هذين البحرين؟

لقد أشرنا سابقاً إلى هذه الحقيقة في تفسير سورة الفرقان، وهي أنّ الأنهار العظيمة ذات المياه العذبة عندما تصبّ في البحار والحيطات فإنّها تشكّل بحراً من الماء الحلو إلى جنب الساحل وتطرد الماء المالح إلى الخلف، والعجيب أنّ هذين الماء ين لا يمتزجان مع بعضها لمدّة طويلة بسبب اختلاف درجة الكنافة. وتلاحظ هذه المناظر بوضوح عند السفر بالطائرة في المناطق التي تكون فيها هذه الظاهرة، حيث المياه العذبة تمثّل بحراً منفصلاً في داخل البحر المالح ومنفصلة عنها، وعندما تمتزج أطراف هذين البحرين فإنّ المياه العذبة المخديدة تأخذ مكانها بحيث إنّ هذين البحرين منفصلان على الدوام بشكل ملفت للنظر.

والظريف هنا ما يحصل في حالة (مدّ البحر) فبإرتفاع سطح المحيط إلى الأعلى، فإنّ المياه العذبة ترجع إلى الداخل دون أن تختلط مع المياه المالحة \_ باستثناء سنوات الجدب التي تنعدم فيها الأمطار ويشحّ الماء \_ وتغطّي قسماً من اليابسة، لذلك فكثيراً ما تستثمر هذه الحالة بإيجاد أنهار وقنوات في المناطق الساحلية حيث تسقى بهذه الطريقة الكثير من الأراضى الزراعية.

إنَّ هذه الأنهر توجد ببركة وحركة (المدَّ والجزر) الساحليتين وتأثيرهما على مياه هذه الأنهار التي تمتلى، وتفرغ مرَّتين في كلَّ يوم بالما، العذب، ممَّا يتيح فرصة طيبة لسقي مناطق واسعة من الأراضي الزراعية.

و يوجد تفسير رائع آخر لهذين البحرين، حيث قالوا: إنّ المقصود منهما يحتمل أن يكون ظاهرة (كلف استريم) والذي سيأتي شرحها في آخر هذه الآيات إن شاء الله.

ومرّة أخرى يخاطب الله تعالى عباده في معرض حديثه عن هذه النعم حيث يسألهــم سبحانه: ﴿فَبَأَيِّ آلاً رَبِّكُمَا تَكَثِّبَانَ﴾.

وأستمراراً لهذا الحديث يقول عزّوجلّ: ﴿يخرج منهما اللَّوْلُو والمرجان \* فَباْيِّ آلا ربَّكما تَكذَّبان﴾.

اللَّوْلُو والمرجمان: وسيلتان للتجميل والزينة، ويستفاد منهما أيضاً في معالجة بمعض الأمراض، كما أنّهما ثروة تجارية أيضاً ووسيلة جيّدة للربح الوفير، ولهذه الموارد أشير إليهما كنعمتين إلهيتين للعباد.

أمّا «اللؤلؤ» فهو حبّة شفّافة ثمينة تنمو في داخل الصدف في أعهاق البحار، وكلّها كبر حجمها زاد ثمنها، ولها استعمالات واسعة في الطبّ، حيث كان الأطباء سابقاً يستحضرون منها بعض الأدوية التي تفيد في تقوية القلب والأعصاب، وعلاج أنواع الخفقان وتـقوية الكبد وعلاج البرقان، ومعالجة الخوف والوحشة، ورفع الرائحة النتنة من الفيم، وكـذلك الحصى في الكلية ولمثانة، ويستفاد منها أيضاً في علاج بعض أمراض العين.

«المرجان»: فسر البعض المرجان بأنه اللؤلؤ الصغير، إلّا أنّه في الحقيقة شيء آخر، فهو كائن حيّ يشبه الغصن الصغير للشجرة، وينشأ في أعهاق البحار، وكان العلماء يتصوّرون لفترة زمنية أنّ هذه الشجرة نوع من أنواع النباتات، إلّا أنّه اتّضح فيا بعد أنّه نوع من الحيوانات، بالرغم من أنه يلتصق بالصخور الموجودة في أعهاق البحر ويغطّي مساحات واسعة أحياناً وينمو تدريجيّاً بحيث يشكّل جزراً تعرف بالبجزر المرجانية، وينمو المرجان غالباً في المياه الراكدة، ويصطاده الصيادون من سواحل البحر الأحمر والبحر الأبيض المتوسّط وفي مناطق أخرى.

وأفضل أنواع المرجان الذي يستعمل للزينة هو المرجان ذو اللون الأحمر، وكلّما كان إحمراره أشدّ كانت قيمته أغلى وأثمن، وهو مادّة خصبة لتشبيهات الشعراء، كما أنّ أردأ أنواع المرجان هو المرجان الأبيض ويوجد بكثرة، وما بين النوعين هو المرجان الأسود.

وإضافة إلى استعمال المرجان كحليّ وزينة، فإنّ له استعمالات طبيّة حسيث ذكروا له خواصاً كثيرة منها أنّه يصنع منه بعض الأدوية الخاصّة بتقوية القلب، وكـذلك دفـع سمّ الأفعى، وتقوية الأعصاب، ومعالجة الاسهال، ونزيف الرحم، وعلاج الصرع .

١. دائرة المعارف فريد وجدي وكتب أخرى.

والنقطة الأخرى التي يجدر بنا ذكرها هنا أنّ بعض المفسّرين صرّحوا بأنّ اللؤلؤ والمرجان ينشآن فقط في المياه المالحة، ممّا أوقعهم في إشكال في تفسير الآية ﴿يخرج هنهما لللّؤلؤ والعرجان﴾ فذهبوا إلى أنّ المقصود هو أحدهما كها في الآية ٣١ من سورة الزخرف.

إلّا أنّ مثل هذا التّفسير لا يدعمه دليل، حيث صرّح البعض بأنّ اللـؤلؤ والمـرجـان يعيشان في الماء العذب والمالح على السواء.

واستمراراً لهذا القسم من النعم الإلهيّة يشير سبحانه إلى موضوع (السفن) التي هي في الحقيقة أكبر وأهمّ وسيلة لنقل البشر وحمل الأمتعة في الماضي والحاضر، حسيث يسقول سبحانه: ﴿وله الجوار العنشآت في البحر كالأعلام﴾.

«جوار»: جمع جارية، وهي وصف للسفن، وحذفت للاختصار لأنّ التركيز الأكثر كان على سير وحركة السفن، لذا إعتمد هذا الوصف.

كما تطلق جارية على (الأمة)، وذلك بسبب حسركتها وسعيها في إنجاز الأعمال والخدمات، وتطلق أيضاً على الفتيات الشابّات وذلك لجريان النشاط فيهنّ.

«منشآت»: جمع (منشأ) وهو إسم مفعول من (إنشاء) بمعنى إيجاد، والظريف هنا أنّه في الوقت الذي يعبّر عن السفن بأنها «منشآت» والتي تحكي أنّها مصنوعة بواسطة الإنسان، يقول سبحانه (وله) أي لله تعالى وهو إشارة إلى أنّ جميع الخواص التي يستفاد منها في صناعة السفن، والتي منحها الله للبشر الخترعين لهذه الصناعة هي لله، وكذلك فانه هو الذي أعطى خاصية السيولة لمياه البحر والقوّة للرياح، وأنّ الله تسعالى هو الذي أوجد هذه الخواص في المواد المتعلّقة بالسفينة، وهذا ما عبّر عنه القرآن الكريم بالتسخير أيضاً، حيث يقول سبحانه: ﴿وستمراكم الفلك التجري في البحرباهر» ﴾ أ

وفسّر البعض «منشأ» من مادّة (إنشاء) بمعنى إرتفاع الشيء، وإعــتبروها إشــارة إلى أشرعة السفن التي تستخدم كقوّة في حركة السفينة، وذلك بسبب دفع الرياح لها.

«أعلام»؛ جمع (علم) على وزن (قلم)، بمعنى (جبل) بالرغم من أنّها في الأصل بمعنى (علامة وأثر) والذي يخبر عن شيء معيّن، ولأنّ الجبال تكون واضحة من بُعد فإنّه يعبّر عنها بـ (العلم) كما أنّ لفظة (عَلَمَ) تطلق أيضاً على «الراية».

۱ ایراهیم، ۳۲.

وبهذا فإنّ القرآن الكريم نوّه هنا بالسفن الكبيرة التي تتحرّك على سطح الحيطات والبحار، وعلى خلاف ما يتصوّره البعض فانّ السفن الكبيرة لا تختّص بعصر الماكنة والبخار، بل لقد استفاد اليونانيون وغيرهم من السفن الكبيرة في نقل قواتهم وجيوشهم. ومرّة أخرى يكرّر سبحانه هذا السؤال العميق المغزى بقولد تعالى: ﴿فَبائِي آلا، ربّكها تكذّبان﴾.

### بحوث

### ١- البمر مركز النعم الإلهيّة

لاحظنا في هذا القسم من الآيات إشارة إلى البحر وأهييته في الحياة البشرية، وكما نعلم فإنّ مياه البحار والمحيطات تشكّل ثلاثة أرباع سطح الكرة الأرضية، وهي منبع عظيم للمواد الغذائية، والطبية، وأدوات الزينة، ووسيلة مهمّة لنقل البشر وجمل البضائع، والأهمّ من ذلك فإنّ نزول الأمطار وإعتدال الهواء، وحتى قسم من هبوب الرياح هي من بركات البحار، فإذا كان سطح البحار أقل أو أكثر نما هو عليه، فإنّ الكرة الأرضية إمّا أن تصبح يابسة أو رطبة لدرجة لا يمكن العيش فيها.

لذلك نرى أنّ القرآن الكريم قد ذكّر الإنسان ـ لعدّة مرّات وبتعبيرات مختلفة بهذه النعمة العظيمة، ودعاه للتفكير بها، حيث يقول سبحانه: ﴿وسقرلكم البحر﴾ الجاثية، ١٢

ويقول مرّة أخرى: ﴿وسقرلكم القلك﴾ إيراهيم، ٣٢.

وقال سبحانه: ﴿سَخُولِكُمْ مَا فِي الأَرْضَ ﴾ الحج، ٦٥.

وإذا تجاوزنا كلّ ذلك فإنّ البحر هو دار العجانب حيث فيه أصغر النباتات الجمهرية، وكذلك أطول أشجار العالم، وفيه أيضاً أصغر الحيوانات وكذلك أعظمها وأضخمها.

كما أنّ الحياة في أعماق البحار حيث لاضوء ولاغذاء عجيبة إلى درجة أنّ الشخص لا يملّ من مطالعتها والإطلاع عليها، وكلّما تعرف الإنسان على شيء منها إزداد شغفاً بها، والعجيب أيضاً أنّ قسماً من الحيوانات هنالك تشعّ أضواءً وتُصنع مادّتها الغذائية عملى سطح البحر ومن ثمّ تترسّب، كما أنّ أطرافها محكمة ومقاومة إلى درجة أنّها تتحمّل ضغط الماء العظيم الذي إذا وضع الإنسان في حالته الطبيعيّة هناك فانّ عظامه تتحوّل إلى طحين.

## ٢\_ الأنهار البمرية العظيمة والكلف استيرين

من العجائب الموجودة في محيطات العالم هو وجود أنهار عظيمة وتيارات بحرية كبيرة، وأقوى هذه الأنهار يسمّى (گلف استيرين). إنّ هذا النهر العظيم يتحرّك من سواحل أمريكا المركزية ويسير في جميع المحيط الأطلسي حتى يصل إلى سواحل أوروبا الشمالية.

والمعروف أنّ مياهه التي تسير من مناطق قريبة من خطّ الإستواء تكون حارة بل حتى أنّ لونها يختلف عن لون المياء المجاورة، والعجيب أنّ عرض هذا النهر البحري العظيم (الكلف استيرين) بحدود ١٥٠ كم، كما أنّ أعمق نقطة فيه تبلغ مئات الأمتار، وسرعته في بعض المناطق شديدة بحيث تبلغ في اليوم الواحد بـ ١٦٠ كم.

إنّ اختلاف درجة حرارة هذا النهر مع المياه المجاورة بحدود ١٠ ــ ١٥ درجة مئوية، لذا فإنّ ساحله الغربي يسمّى بالجدار البارد.

والكلف أستيرين يسبّب رياحاً حارّة ويدفع قسماً كبيراً من حرارت باتجاه مدن أوروبا الشمالية، حيث يؤثّر على مناخ تلك البلدان بحيث يكون معتدلاً للغاية، ويحتمل أن يكون العيش صعباً للغاية في هذه المناطق لولم يوجد هذا الجرى العظيم.

ونكرّر مرّة أخرى أنّ (الكلف استيرين) هو أحد الأنهار في الحيطات، وهـناك أنهـار أخرى كثيرة في بحار ومحيطات العالم.

إنّ السبب الأساس في تكوين هذه الأنهار البحرية هو اختلاف حرارة المنطقة الاستوائية والمناطق القطبية والتي توجد هذه الحركة في مياه البحار.

ويمكن استيعاب هذا الموضوع بتجربة بسيطة:

فإذا كان لدينا ماء في وعاء كبير، ووضعنا في جانب منه قطعة ثلجية، وفي الجهة الأخرى قطعة حديدية حارّة، ووضعنا على سطح الماء قليلاً من التبن، فإنّنا سنلاحظ ظهور حركة على سطح الماء من المنطقة الحارّة باتّجاه المنطقة الباردة.

إنّ مثل هذه الحالة تحصل في كلّ بحار العالم، وهي مصدر ظهور هذه الأنهار البحرية. والعجيب أنّ هذه الأنهار العظيمة لا تمتزج مع المياه حولها إلّا قليلاً، وتسير آلاف الكيلومترات على هذه الصورة، وبذلك تعبّر عن مصداقية الآية الكريمة ﴿هوج البحرين يلتقيان \* بينهما برزخ لا يبغيان ﴾.

والملفت للنظر أنَّ في نقطة التقاء هذه المياه الحارّة مع المياه الباردة، تحدث ظاهرة مفيدة

جدًا للإنسان، وهي حدوث حالة من الإغهاء أو الموت الجهاعي للحيوانات الجهرية المعلّقة في الماء وذلك في نقطة التماس والإلتقاء بين المياه الحارّة والمياه الباردة وبهذا تتوفّر في هذه المناطق مواد غذائية كثيرة لا حصر لها وتكون سبباً في جذب قطعان الأسماك الكبيرة، حيث يقصد الصيادون هذه المناطق للاستفادة من صيد هذه الحيوانات، وتعتبر هذه المنطقة من أفضل المناطق في العالم لصيد الأسماك .

وهذا يمثّل أحد التفاسير للآيات أعلاه، وهو لا يتنافي مع التفاسير الأخرى، ولذا يمكن الجمع بينهما.

## ٣ـ تفسير من أعماق الآيات

نقل في حديث للإمام الصادق على تفسير هذه الآية ﴿مرح البحرين يلتقيان ﴾ أنّه قال: «وعلي وفاطمة الله المعرين عميقان لا يبغي أحدهما على صاحبه. ﴿يخرج هنهما اللّولؤ والمرجان ﴾ قال: الحسن والحسين » .

ونقل هذا المعني عن بعض أصحاب الرّسول ﴿ فِي تفسير الدرّ المنثور ٣٠٠

ونقله العلّامة الطبرسي في مجمع البيان مع إختلاف يسير.

ومن هنا نعلم أنّ القرآن الكريم له بطون، وأنّ آية واحدة يمكن أن تكون لهما معانٍ متعدّدة بل عشرات المعاني، والتّفسير الأخير هو من بطون القرآن، ولا يتنافي مع المعاني الظاهرية له.

#### 8003

۱. دائرة المعارف (الثقافية)، ج ۱۲، ص ۱۲۲۸، وكذلك مجلة العيناء والبحر، عدد ٤، ص ١٠٠، بالإضافة إلى مصادر أخرى.
 ٣٤٤ تفسير الدرّ العتثور، ج ٦، ص ١٤٢.

### الآيات

كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْغَىٰ وَجْهُ رَبِكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞ فَيِأَيَ ءَ الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّ بَانِ اللَّهِ مَرَيِّكُمَا تُكَذِّ بَانِ ۞ يَسْتَلُهُ, مَن فِي ٱلشَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ بَوْمٍ هُو فِي شَأْنِ ۞ فَيِأَيْءَ الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّ بَانِ ۞ يَسْتَلُهُ, مَن فِي ٱلشَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ بَوْمٍ هُو فِي شَأْنِ ۞ فَيِأَيْءَ الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّ بَانِ ۞

## التفسير

# حُلِّ شَيء مالک إِلَّا وجهه:

استمراراً لشرح النعم الإلهيّة، في هذه الآيات يضيف سبحانه قوله: ﴿ كُلُ مِنْ مَلِيهَا فَانَ ﴾ وهنا يتساءل كيف يكون الفناء نعمة إلهيّة؟

وللجواب على هذا السؤال نذكر ما يلي: يمكن ألّا يكون المقصود بالفناء هنا هو الفناء المطلق، وإنّا هو الباب الذي يطلّ منه على عالم الآخرة، والجسر الذي لابدّ منه للوصول إلى دار الخلد، بلحاظ أنّ الدنيا بكلّ نعمها هي سجن المؤمن، والخروج منها هو التحرر من هذا السجن المظلم.

أو أنّ النعم الإلهيّة الكثيرة ـ المذكور سابقاً ـ يمكن أن تكون سبباً لغفلة البعض وإسرافهم فيها بأنواع الطعام والشراب والزينة والملابس والمراكب وغير ذلك، ممّا يستلزم تحذيراً إلهيّاً للإنسان، بأنّ هذه الدنيا ليست المستقرّ، فالحذر من التعلّق بها، ولابدّ من الاستفادة من هذه الدنيا هو نعمة من هذه الدنيا هو نعمة عظيمة.

الضمير في (عليها) يرجع إلى الأرض التي ورد ذكرها في الآيات السابقة، بالإضافة إلى القرائن الأخرى الموجودة، لذا فهو واضح.

كما أنّ المقصود ﴿ مِنْ عليها ﴾ هم الجنّ والإنس مع العلم أنّ بعض المفسّرين احتملوا أنّ الحيوانات والكائنات الحيّة جميعاً مشمولة بهذا المعنى.

وبما أنَّ كلمة (من) تستعمل غالباً للعاقل، لذا فالمعنى الأوَّل هو الأنسب.

صحيح أنّ مسألة الفناء لا تنحصر بالإنس والجنّ فقط، ولا تختّص بالكائنات الموجودة على الأرض فحسب، حيث يصرّح القرآن الكريم بأنّ أهل السماء والأرض جميعاً يفنون، وذلك في قوله: ﴿كُلّ شَيّ هَالْكُ لِلْاوِجِهِهِ﴾، (ولكن لمّا كان الحديث يدور حول أهل الأرض، لذا فهم المقصودون.

ويضيف في ألآية اللاحقة قولد سبحانه: ﴿ويبقىٰ وجه ربُّك دُو الجلال والإكرام ﴾

«وجمه» معناه اللغوي معروف وهو القسم الأمامي للشيء بحيث يواجهه الإنسان في الطرف المقابل، وإستعمالها بخصوص لفظ الجلالة يقصد به (الذات المقدّسة).

فسر البعض ﴿وجه ربّك﴾ بمعنى الصفات الإلهيّة المقدّسة، التي عن طريقها تــنزل نـعم وبركات الله على الإنسان كالرحمة والمغفرة والعمل والقدرة.

ويحتمل أن يكون المقصود هي الأعهال التي تنجز من أجل الله، وبناءً على هذا فالجميع يفنى، والشيء الباقي هي الأعهال التي تنجز بإخلاص ولرضى الله تعالى ..

إِلَّا أَنَّ المُعنى الأُوِّل هو الأنسب.

أمّا ﴿ دُو الجلال والإكرام ﴾ والذي هو وصف لـ (الوجه) فإنّه يشير إلى صفات الجهال والجلال لله سبحانه، لأنّ ﴿ دُو الجلال ﴾ تنبّننا عن الصفات التي يكون الله أسمى وأجلّ منها (الصفات السلبية). وكلمة «الإكرام» تشير إلى الصفات التي تظهر حسن وقيمة الشيء، وهي الصفات الثبوتية لله سبحانه كعلمه وقدرته.

وبناءً على هذا فإنّ معنى الآية بصورة عامّة يصبح كالآتي: إنّ الباقي في هذا العالم هــو الذات المقدّسة لله سبحانه، والتي تتّصف بالصفات النبوتية والمنزّهة عن الصفات السلبية.

كما فسّر البعض أنّ (ذو الإكرام) هو إشارة إلى الألطاف والنعم الإلهية التي تفضّل الله بهما وأكرمها لخاصّة أوليائه، ومن الممكن الجمع بين هذه المعاني المختلفة للآية أعلاه.

ونقرأ في حديث أنَّ رجلاً كان يصلَّى في محضر الرَّسول اللَّهُ حيث دعا الله سبحانه كذلك: «اللهم إنِّي أسألك بأنَّ لك الحمد لا إله إلاّ أنت المنّان، بديع السماوات والأرض، ذو الجلال والإكرام، ياحق ياقيّوم».

فقال الرّسول عَلَيْ لأصحابه: «أتدرون بأي اسم دعا الله؟» فقالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: «والذي نفسي بيده، لقد دعا الله بإسمه الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى» \.

ثمّ يخاطب الخلائق مرّة أخرى: ﴿فَيأَيِّ آلَا، رَبِّكُمَا تَكَذَّبَانَ﴾.

ومضمون الآية اللاحقة في الحقيقة هي نتيجة للآيات السابقة، حيث يقول سبحانه: ﴿يِسَالِه مِنْ فِي السَّمَاوَلِكُ وَالْأَرْضِ﴾.

ولماذا لا يكون كذلك في الوقت الذي يفنى الجميع ويبق وحده سبحانه، وليس هذا في نهاية العالم فقط، وإنّا الآن أيضاً فان الكائنات فانية في مقابله وبقاؤها مرتبط بمشيئته، وإذا أعرض بلطفه عنها فسيتلاشى الكون بأجمعه، وعلى هذا فهل يوجد أحد سواه يطلب منه أهل السهاوات والأرض قضاء حوائجهم ويسألونه تدبير شؤونهم؟!

التعبير بـ (يسأله) جاء بصيغة المضارع، وهو دليل على أنّ السؤال والطلب في الكائنات مستمر من الذات الإلهيّة المقدّسة، والجميع يستلهمون من مبدأ فيضه، ولسان حالهم يطلب الوجود والبقاء وقضاء الحوائج، وهذا شأن الموجود الممكن الذي هـ و مرتبط بـ واجب الوجود ليس في الحدوث فقط، وإنّما في البقاء أيضاً.

ثمّ يضيف سبحانه: ﴿كُلُّ يُومُ هُو فَيَ هُأَنُّ﴾.

نعم إنّ خلقه مستمر، وإجاباته لحاجات السائلين والمحتاجين لا تنقطع، كما أنّ ابداعاته مستمرّة فيجعل الأقوام يوماً في قوّة وقدرة، وفي يوم آخر يهلكهم، ويوماً يعطي السلامة والشباب، وفي يوم آخر الضعف والوهن، ويوماً يذهب الحزن والهمّ من القلوب وآخر يكون باعثاً له، وخلاصة الأمر أنّه في كلّ يوم - وطبقاً لحكمته ونظامه الأكمل - يخلق ظاهرة جديدة وخلقاً وأحداثاً جديدة.

والإلتفات إلى هذه الحقيقة من جهة يوضّح احتياجاتنا المستمرّة لذاته المقدّسة، ومن جهة أخرى فإنّه يذهب اليأس والقنوط من القلوب، ومن جهة ثالثة فإنّه يلوي الغـرور ويكسر الغفلة في النفوس.

نعم، إنّه سبحانه له في كلّ يوم شأن وعمل.

وبالرغم من أنّ بعض المفسّرين ذكروا قسماً من هذا المعنى الواسع تفسيراً للآية، إلّا أنّ

١. تفسير روح المعاني، ج٢٧، ص٩٥.

البعض ذكر في تفسيرها، أنَّها مغفرة الذنوب، وذهاب الحزن، وإعزاز أقوام وإذلال آخرين فقط.

والبعض الآخر قال: إنَّها مسألة الخلق والرزق والحياة والموت والعزَّة والذَّلَّة فقط.

والبعض الآخر عنون مسألة الخلق والموت بالنسبة للإنسان وقال: إنّ لله جيوشاً ثلاثة: . جيش ينتقل من أصلاب الآباء إلى أرحام الأمّهات، وجيش يخرج إلى عالم الدنــيا مــن أرحام الأمّهات، وجيش يساق من عالم الدنيا إلى القبور.

وكما قلنا فإنَّ للآية مفهوماً واسعاً يشمل كلّ خلق جديد وخلقة جديدة، ويشمل كلّ تغيير وتحوّل في هذا العالم.

ونقراً في رواية لأمير المؤمنين ﷺ أنّه قال في أحد خطبه: «الحمد لله الذي لا يموت ولا تنقضي عجائبه لأنّه كلّ يوم هو في شأن. من إحداث بديع لم يكن» ﴿

ونقرأ في حديث آخر للرسول الأكرم ﷺ في تفسيره الآية الكريمة: «من شأنه أن يغفر ذنباً ويفرّج كرباً ويرفع قوماً ويضع آخرين» ٪

ولابدٌ من الإنتباء لهذه النقطة أيضاً: إنّ المقصود من (يوم) هو ليس (النهار) في مقابل (الليل) بل يشمل الأحقاب المتزامنة، وكذلك الساعات واللحظات، ومفهومه أنّ الله المتعال في كلّ زمان في شأن وعمل.

كما أنّ البعض ذكروا شأناً نزولياً للآية، وهو أنّها نزلت ردّاً على قـول اليهـود الذيـن يعتقدون أنّ الله عزّوجلّ يعطّل كلّ الأعمال في يوم السبت، ولا يصدر أي حكم ؟ فالقرآن الكريم يقول: إنّ خلق الله وتدبيره ليس له توقّف.

ومرّة أخرى ـ بعد هذه النعم المستمرّة والإجابة لاحتياجات جميع خلقه من أهل السهاوات والأرض يكرّر قوله سبحانه: ﴿ فَبِأَيِّ آلاً ربِّكُما تَكَذَّبانَ﴾.

### بحوث

#### ١ ـ ما مى مقيقة الفناء؟

ما مرّ بنا في الآيات السابقة وهو أنّ «الكلّ يفني إلّا الله» ليس بمعنى الفناء المطلق، وأنّ

١. أصول الكافي، ج ١، ص ١٤١، مطابق نقل تفسير نورالتقلين، ج ٥. ص ١٩٣.

تفسير مجمع البيآن، ذيل الآية مورد البحث، ونقل هذا الحديث أيضاً في تفسير روح المعاني من صحيح البخاري.
 تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٢٠٢.

روح الإنسان تفنى أيضاً أو أنّ التراب الناشيء من بدنه بعد الموت سينعدم أيـضاً. إذ إنّ الآيات القرآنية صرّحت بوجود عالم البرزخ إلى يوم القيامة \

ومن جهة أخرى فإنّ الله سبحانه يذكر لمرّات عدّة أنّ الموتى يخرجون من قبورهم يوم القيامة <sup>٢</sup>.

ويذكر سبحانه في آية أخرى أنّ رميم العظام يلبس الحياة مرّة أخرى بأمر الله ٪

وهذه الآيات كلّها شاهد على أنّ الفناء في الآية والآيات الأخرى بمعنى اضطراب نظام الجسم والروح وقطع الإرتباط بينهما واضطراب عالم الخلقة كذلك، وحلول عالم جديد محلّ العالم السابق.

## ٢\_ إستمرار الفلق والإبداع

قلنا: إنّ الآية الكرية: ﴿ كُلّ يوم هو في شأن على دوام الخلقة واستمرار الخلق، وأنّها مبعث أمل من جهة، ونافية للغرور من جهة أخسرى، لذا فانّ القادة الإسلاميين يعتمدون عليها كثيراً لبعث الأمل في النفوس، كها نقراً ذلك في تبعيد الصحابي الجليل «أبي ذرّ الغفاري» إلى (الربذة) حيث يذكر التاريخ أنّ علياً على جاء لتوديعه فواساه بكلمات مؤثّرة، ثمّ أعقبه إبنه الإمام الحسن على حيث خاطب آباذر على بقوله «ياعيّاه» تكرياً له وأعقبه أخوه سيّد الشهداء الإمام الحسين على بقوله لأبي ذرّ: «ياعيّاه إنّ الله تعالى قادر على أن يغيّر ما قدترى، الله كلّ يوم في شأن، وقد منعك هؤلاء القوم دنياهم ومنعتهم دينك فاسأل الله الصير والنصر أ».

ونقرأ أيضاً أنّ الإمام الحسين المؤة وهو في طريقه إلى كربلاء لتي الشاعر «الفرزدق» عند (صفاح) فسأله الإمام الحج عن خبر الناس خلفه \_ إشارة إلى أهل العراق \_ فقال: الخبير سألت، قلوب الناس معك، وسيوفهم مع بني أميّة، والقضاء ينزل من السماء والله يفعل ما يشاء. فقال الإمام الحسين الحجة؛ (صدقت الله الأمر يفعل ما يشاء وكلّ يوم ربّنا في شأن) أ

وكلِّ ذلك يرينا أنَّ هذه الآية هي آية باعثة للأمل في نفوس المؤمنين.

۳ پس، ۷۹.

۲.یس، ۵۱،

٤ الغدير، ج ٨٠ ص ٢٠٠٢.

١.المؤمنون، ١٠٠.

٥. الكامل لإبن الأثير، ج ٤، ص - ٤.

وغة قصة أخرى في هذا الصدد حيث ذكروا أنّ أحد الأمراء سأل وزيره عن تفسير هذه الآية، إلّا أنّ الوزير أعلن عن عدم علمه بها وطلب مهلة ليوم غد، ورجع إلى البيت محزوناً، وكان لديه غلام أسود ذو علم ومعرفة، فسأله عمّا به، فحدّث غلامه بالقصة، فأجابه: إذا ذهبت إلى الأمير فأخبره إذا كان يرغب في معرفة تفسير هذه الآية فأنا مستعد لذلك... فطلبه الأمير وسأله، فأجابه الغلام: ياأمير، شأنه يولج الليل في النهار، ويولج النهار في الليل، ويخرج الميّت من الحيّ، ويشغي سقيماً، ويسقم سليماً، ويسبتلي معافي، ويعافي مبتلى، ويعرّ ذليلاً، ويذلّ عزيزاً، ويفقر غنيّاً، ويغني فقيراً .. فقال الأمير: «فرّجت عنّي فرّج الله عنك» ثمّ أكرمه وأنعمه أ.

#### ٣\_ المركة الموهرية

بعض المؤيدين للحركة الجوهرية يستدلون لإثبات مرادهم بالآيات القرآنية أو يعتبرونها إشارة لمقصودهم، ومن ضمن ما يستشهدون به الآية الكريمة: ﴿كُلُّ يُومُ هُو فَيَ هَان﴾.

التوضيح: يعتقد الفلاسفة القدماء أنّ للحركة أربع مقولات عرضية هي: (أين، كيف، كم، وضع).

وبتعبير أوضح أنّ حركة الجسم تكون بتغيير مكانه وذلك بإنتقاله، وهذه هي معقولة (الأين)، أو بنموّه أو زيادة كيمّته وهذه مقولة «الكم». أو تغيّر اللون والطعم والرائحة (كشجرة التفاح) وهذا المقصود من «الكيف»، أو أن يدور في مكانه حول نفسه كالحركة الوضعية للأرض وهذا ما يراد به من «الوضع».

وقد كان سائداً أنّ الحركة غير ممكنة في جوهر وذات الجسم أبداً، لأنّه في كلّ حركة يجب أن تكون ذات الجسم المتحرّك ثابتة، إلّا أنّ عوارضه قد تتغيّر، فالحركة لا تتصوّر في ذات الشيء وجوهره، بل في اعراضه.

لكنّ الفلاسفة المتأخرٌ بن رفضوا هذه النظرية واعتقدوا بالحركة الجوهرية، وقالوا: إنّ أساس الحركة هي الذات، الجوهر، والتي تظهر آثارها في العوارض.

وأوّل شخص طرح هذه النظرية بشكل تفصيلي استدلالي هو المــولى صــدر الديــن

۱. تفسير القرطبي، ج ۹، ص٦٣٣٠.

الشيرازي حيث قال: إن كلّ ذرّات الكائنات وعالم المادّة في حركة دائبة، أو بتعبير آخر: إنّ مادّة الأجسام وجود سيّال متغيّر الذات داغاً، وفي كلّ لحظة له وجود جديد يختلف عن الوجود السابق له، ولكون هذه التغيّرات متّصلة مع بعضها فإنّها تحسب شيئاً واحداً، وبناءً على هذا فإنّ لنا في كلّ لحظة وجوداً جديداً، إلّا أنّ هذه الوجودات متصلة ومستمرة ولها صورة واحدة، أو بتعبير آخر: إنّ المادة لها أربعة أبعاد (طول وعرض وعمق وأمّا البعد الآخر فهو ما نسمّيه (الزمان) وهذا الزمان ليس بشيء إلّا مقدار الحركة في الجوهر) لاحظوا جيّداً.

وممّا يجدر ذكره أنّ الحركة الجوهرية لا ترتبط بمسألة الحركة في داخل الذرّة لأنّها حركة وضعية وعرضية، أمّا الحركة في الجوهر فلها مفهوم عميق جدّاً تشمل الذات والجوهر. والعجيب هنا أنّ المتحرّك هو نفس الحركة.

ولإثبات هذا المقصود فإنهم يستدلون بدلائل عديدة لا مجال لذكرها هنا، إلّا أنّه لا بأس بالإشارة إلى نتيجة هذا الرأي الفلسني وهو أنّه مما لا شكّ فيه أنّ إدراكنا لمسألة معرفة الله أوضح من أي زمان، لأنّ الخلق والخلقة لم تكن في بداية الخلق فحسب، بل إنّها في كلّ ساعة وكلّ لحظة، وإنّ الله سبحانه مستمر في خلقه، ونحن مرتبطون به دامًا ومستفيضون من فيض ذاته وهذا معنى ﴿ كلّ يوم هو في هأن ﴾.

ومن الطبيعي أن لامانع من أن يكون هذا المفهوم جزءاً من المفهوم الواسع للآية الكريمة. ككنگ سَنَفَرُغُ لَكُمْ أَيَّهُ ٱلنَّفَلَانِ ﴿ فَيَا فَيَا الآهِ رَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ يَعَعْشَرَ ٱلِجِنِ وَ الإِن إِنِ اسْتَطَعْشُمْ أَن تَنفُذُ وأمِنْ أَقْطَارِ السَّمَنوَتِ وَ الْأَرْضِ فَانفُذُ وأَلائنفُذُ ونَ إِلَا بِسُلَطَن ِ ﴿ فَيَا مَي عَالَاةٍ رَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ مُرْسَلُ عَلَيْكُمُا شُواظُ مِن نَارٍ وَخُعَاسٌ فَلا تَنفَصِرَانِ ۞ فَيِأَي عَ الآهِ رَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ يُرْسَلُ عَلَيْكُمُا شُواظُ مِن نَارٍ وَخُعَاسٌ فَلا

## التفسير

## التمدّي المشروط:

النعم الإلهية التي إستعرضتها الآيات السابقة كانت مرتبطة بهذا العالم، إلا أنّ الآيات مورد البحث تتحدّث عن أوضاع يوم القيامة، وخصوصيات المعاد، وفي الوقت الذي تحمل تهديداً للمجرمين، فإنّها وسيلة لتربية وتوعية وإيقاظ المؤمنين، بالإضافة إلى أنّها مشجّعة لهم للسير في طريق مرضاته سبحانه، ومن هنا فإنّنا نعتبرها نعمة، لذلك بعد ذكر كلّ واحدة من هذه النعم يتكرّر نفس السؤال الذي كان يعقّب ذكر كلّ نعمة من النعم السابقة.

يقول سبحانه في البداية: ﴿ سنفرغ لكم أيّه الثّقلان ١٠٠٠

نعم، إنّ الله العالم القادر سيحاسب في ذلك اليوم الإنس والجنّ حساباً دقيقاً على جميع أعهالهم وأقوالهم ونيّاتهم، ويعيّن لكلّ منهم الجزاء والعقاب.

ومع علمنا بأنّ الله سبحانه لا يشغله عمل عن عمل، وعلمه محيط بالجميع في آن واحد، ولا يشغله شيء عن شيء (ولا يشغله شأن عن شأن) ولكنّنا نواجه التعبير في (سنفرغ)

ا. يجب الإلتفات إلى أنّ رسم الخطّ القديم في القرآن المجيد كتبت (أيّها) في موارد بصورة (أيّه) والتي هي في الآية مورد البحث وآيتين أخريتين، النور، ٣١، والزخرف، ٤٩ في الوقت الذي تكتب (أيّها) في الحالات الأخرى بالألف الممدودة، والملاحظ أنّها كانت على أساس قاعدة رسم الخطّ القديم.
 ٢٠مع كون والثقلين، تثنية فالضمير في لكم أتى جمعاً وذلك إشارة إلى مجموعتين.

والتي تستعمل غالباً بالتوجّه الجادّ لعمل ما، والانصراف الكلّي له، وهذا من شأن المخلوقات بحكم محدوديتها.

إلّا أنّه استعمل هنا لله سبحانه، تأكيداً على مسألة حساب الله تعالى لعباده بصورة لا يفادر فيها صغيرة ولاكبيرة إلّا أحصاها، ولا يغفل عن مثقال ذرّة من أعمال الإنسان خيراً أو شرّاً، والأظرف من ذلك أنّ الله الكبير المتعال هو الذي يحاسب بنفسه عبده الصغير، وعلينا أن نتصوّر كم هي مرعبة ومخيفة تلك المحاسبة.

(الثقلان) من مادّة (ثقل) على وزن (كبر) بمعنى الحمل الثقيل وجاءت بمعنى الوزن أيضاً، إلّا أنّ (ثقل) على وزن (خبر) تقال عادة لمتاع وحمل المسافرين، وتطلق على جماعة الإنس والجنّ وذلك لثقلهم المعنوي، لأنّ الله تبارك وتعالى قد أعطاهم عقلاً وشعوراً وعلماً ووعياً لد وزن وقيمة بالرغم من أنّ الثقل الجسدي لهم ملحوظ أيضاً كما قال تعالى: ﴿وَتُصْرِجِتُ لِلْرَضْ لَثَقَالِها ﴾ . حيث ورد أنّ أحد معانبها هو خروج الناس من القبور في يوم القيامة، إلّا أنّ التعبير في الآية مورد البحث جاء باللحاظ المعنوي، خاصة وأنّ الجنّ ليس لهم شقل ماذّى.

التأكيد على هاتين الطائفتين بالخصوص لأنّ التكاليف الإلهيّة مختّصة بهما في الغالب. وبعد هذا يكرّر الله سبحانه سؤاله مرّة أخرى: ﴿فَبأَيّ آلا، رَبَّكُما تَكَذَّبان ﴾.

و تعقيباً على الآية السابقة التي كانت تستعرض الحساب الإلهي الدقيق، يخاطب الجنّ والإنس مرّة أخرى بقوله: ﴿ وَالمعشر الجنّ والإنس إن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السّماوات والأرض ﴾ للفرار من العقاب الإلهي ﴿ فانفذوا لا تنفذون إلا بسلطان ﴾ أي بقوّة إلهيّة، في حين أنّكم فاقدون لمثل هذه القوّة والقدرة.

وبهذه الصورة فإنّكم لن تستطيعوا أن تفرّوا من محكمة العدل الإلهي، فحيثا تذهبون فهو ملكه وتحت قبضته ومحل حكومته تعالى، ولا مناص لهذا المخلوق الصغير من الفرار سن ميدان القدرة الإلهيّة؟ كما قال الإمام علي ﴿ في دعاء كميل بن زياد المربي للروح: (ولا يمكن الفرار من حكومتك).

«مَغشَرْ» في الأصل من (عشر) مأخوذ من عدد «عشرة»، ولأنّ العدد عشرة عدد كامل،

۱. الزلزلة، ۲.

فإنّ مصطلح (معشر) يقال: للمجموعة المتكاملة والتي تتكوّن من أصناف وطوائف مختلفة. «أقطار» جمع (قُطْر) بمعنى أطراف الشيء.

«تنفذوا» من مادّة (نفوذ)، وهي في الأصل بمعنى خرق وعبور من شيء، والتعبير (من أقطار) إشارة إلى شقّ السهاوات وتجاوزها إلى خارجها.

وبالمناسبة فإنّ تقديم «الجنّ» هنا جاء لاستعدادهم الأنسب للعبور من الساوات، وقد ورد اختلاف بين المفسّرين على أنّ الآية أعلاه هل تتحدّث عن القيامة، أو أنّ حديثها عن عالم الدنيا، أو كليها؟

ولأنّ الآيات السابقة واللاحقة تتحدّث عن وقائع العالم الآخر، فإنّ المتبادر إلى الذهن أنّ الآية تتحدّث عن الهروب والفرار من يد العدالة الإلهيّة الذي يفكّر به العاصون في ذلك اليوم.

إِلَّا أَنَّ البعض بلحاظ جملة: ﴿ لا تنفذون إلا بسلطان ﴾ إعـتبرها إشـارة إلى الرحـلات الفضائية للإنسانية، وقد ذكر القرآن شروطها من القدرة العلمية والصناعية.

ويحتمل أيضاً أن يكون المقصود منها هو عالم الدنيا وعالم القيامة، يعني أنّكم لن تتمكّنوا من النفوذ بدون قدرة الله في أقطار السهاوات ليس في هذه الدنيا فحسب، بل في عالم الآخرة أيضاً، حيث وضعت في الدنيا وسيلة محدودة لاختباركم، أمّا في الآخرة فلا تسوجد أيّـة وسيلة لكم.

وفسرها البعض تفسيراً رابعاً حيث قالوا: إنّ المقصود بالنفوذ همو النفوذ الفكري والعلمي في أقطار السهاوات، الذي يمكن للبشر إنجازه بواسطة القدرة الاستدلالية.

إِلّا أَنَّ التَّفسير الأُوّل مناسب أكثر، خاصّة وأنّ بعض الأخبار التي نقلت من المصادر الإسلامية تؤيّده، ومن جملتها حديث عن الإمام الصادق ﷺ حيث يقول:

«إذاكان يوم القيامة جمع الله العباد في صعيد واحد، وذلك أن يوحي إلى السهاء الدنيا أن اهبطي بمن فيك، فيهبط أهل السهاء الدنيا بمثلي من في الأرض من الجنّ والإنس والملائكة، ثمّ يهبط أهل السهاء الثانية بمثل الجميع مرتين، فلا يزالون كذلك حتى يهبط أهل سبع سهاوات فتصير الجنّ والإنس في سبع سرادقات من الملائكة ثمّ ينادي مناد؛ ﴿ ياحسلر الجنّ والإنس لين استطعتم أن تنفذوا من أقطار السّماوات والأرض فانفذوا لا تنفذون إلا بسلطان في فينظرون فإذا قد أحاط بهم سبع أطواق من الملائكة » أ.

١. تفسير الصافي، ص ٥١٧، وتفسير مجمعالبيان، ج ٩، ص ٢٠٥.

كما أنّ الجمع بين التفاسير ممكن أيضاً.

ويخاطب سبحانه هاتين المجموعتين «الجنّ والإنس» بقوله: ﴿فَبَأَيَّ آلا، رَبِّكُمَا تَكَذَّبَانَ﴾. والتهديد هنا لطف إلهي أيضاً، فالبرغم من أنّه يحمل تهديداً ظاهرياً، إلّا أنّـه عـامل للتنبيه والإصلاح والتربية، حيث إنّ وجود الحاسبة في كلّ نظام هو نعمة كبيرة.

وما ورد في الآية اللاحقة تأكيد لما تقدّم ذكره في الآيات السابقة، والذي يتعلّق بعدم قدرة الجنّ والإنس من الفرار من يد العدالة الإلهيّة حيث يقول سبحانه: ﴿يرسل صليكها شواط مِنْ نارونِها فلا تنتصران ﴾.

«شواظ» كما ذكر الراغب في المفردات، وابن منظور في لسان العرب، وكثير من المفسّرين أنّه بمعنى (الشعلة العديمة الدخان) وفسّرها آخرون بأنّها (ألسنة النار) التي تقتطع من النار نفسها حسب الظاهر، و تكون خضراء اللون. وعلى كلّ حال فإنّ هذا التعبير يشير إلى شدّة حرارة النار.

و«نحاس» بمعنى الدخان أو (الشعل ذات اللون الأجمر مصحوبة بالدخان) والتي تكون بلون النحاس، وفسّرها البعض بأنّها (النحاس المذاب) وهي لا تتناسب في الظاهر مع ما ورد في الآية مورد البحث، لأنّها تتحدّث عن موجود يحيط بالإنسان في يوم القيامة ويمنعه من الفرار من حكومة العدل الإلهي.

وكم هي عجيبة (محكمة القيامة) حين يحاط الإنسان إحاطة تامّة بالملائكة والنار الحارقة والدخان القاتل، ولا مناص إلّا التسليم لحكم الواحد الأحد في ذلك اليوم الرهيب. ثمّ يضيف سبحانه قوله: ﴿فَهَائَ آلا، ربّكها تكذّبان﴾.

والكلام هنا عن النعم والآلاء من أجل ما ذكرنا من اللطف في الآية السابقة.

8003

#### الآيات

فَإِذَا أَنشَقَتُ السَّمَآءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالِدِهَانِ اللَّهِ مَالَاةِ رَيِّكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهِ مَن اللَّهِ رَيِّكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهِ مَن اللَّهِ رَيِّكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهُ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن ال

## التفسير

## يُعرفُ الممرمون بسيماهم:

تكملة للآيات السابقة يتحدّث القرآن الكريم عن بعض مشاهد يوم القيامة، والآيات أعلاه تذكر خصوصيات من مشاهد ذلك اليوم الموعود، وعن كيفية الحساب والجراء والعقاب، يقول سبحانه في بداية الحديث: ﴿فَإِذَا لِنشَقْتُ السَّمَا، فَكَانِتُ وردة كَالدّهان ﴾ أ

ويستفاد من مجموع آيات «القيامة» بصورة واضحة أنّ النظام الحالي للعالم سوف يتغيّر ويضطرب وتقع حوادث مرعبة جدّاً في كلّ الوجود، فتتغيّر الكواكب والسيّارات والأرض والسماء، وتحصل تغيّرات يصعب تصورها، ومن جملتها ما ذكر في الآية أعلاه؛ وهي إنشقاق و تناثر الكرات السماوية، حيث يصبح لونها أحمر بصورة مذابة كالدهن.

(وردة) و(ورد) هو الورد المتعارف، ولأنّ لون الورد في الغالب يكون أحمر، فإنّ مـعنى الإحمرار يتداعى للذهن منها.

ويأتي هذا المصطلح أيضاً بمعنى «الخيل الحمر»، وبما أنّ لونها يتغيّر في فصول السنة حين

١٠ توجد إحتمالات متعدّدة في أنّ وإذا؛ في الآية هل هي شرطية، أم فجائية، أم ظرفية، والظاهر أنّ الاحتمال الأوّل هو الأولى، وجزاء الشرط محذوف ويمكن تقديره هكذا: (فإذا انشقّت السماء فكانت وردةً كالدهان، كانت أهوال لا يطيقها البيان).

يكون في الربيع مائلاً إلى الصفرة، وفي الشتاء يحمرٌ، ويقتم لونها في البرد الشديد، فتشبيه السهاء يوم القيامة بها هو بلحاظ التغيرات التي تحصل في ألوانها فتارة يكون لونها كالشعلة الوهاجة أحمر حارقاً، وأحياناً أصفر، وأخرى أسود قاتم ومعتم.

«دهان» على وزن (كتاب)، بمعنى الدهن المذاب، و تطلق أحياناً على الرسوبات المتخلّفة للهادّة الدهنية، وغالباً ما تكون لها ألوان متعدّدة، ومن هنا ورد هذا التشبيه حيث يصبح لون السهاء كالدهن المذاب بلون الورد الأحمر، أو إشارة إلى ذوبان الكرات السهاوية أو اختلاف لونها.

وفسر البعض «الدهان» بمعنى الجلد أو اللون الأحمر، وعملى كمل حمال فمان همذه التشبيهات تجسّد لنا صورة من مشهد ذلك اليوم العظيم، حيث إنّ حقيقة الحوادث في ذلك اليوم ليس لها شبيه مع أيّة حوادث أخرى من حوادث عالمنا هذا، فهذه المشاهد لا نستطيع إدراكها إلّا إذا رأيناها.

ولأنّ الإخبار بوقوع هذه الحوادث المرعبة في يوم القيامة \_أو قبلها \_ تـنبيه وإنـذار للمؤمنين والمجرمين على السواء، ولطف من ألطاف الله سبحانه، يتكرّر هذا السؤال: ﴿فَيأْيُ لَلّهُ رَبِّكُما تَكَذَّبُونَ﴾.

وفي الآية اللاحقة ينتقل الحديث من الحوادث الكونية ليوم القيامة إلى حالة الإنسان المذنب في ذلك اليوم، حيث يقول سبحانه: ﴿فيومئذ لايسال من قنبه لنس ولاجانّ﴾.

ولماذا هذا السؤال وكلّ شيء واضح في ذلك اليوم، فهو يوم البروز، وكلّ شيء يُقرأ في وجه الإنسان.

قد يتوهّم أنّ المعنى الوارد في هذه الآية يتنافى مع الآيات الأخرى التي تصرّح و تؤكّد مسألة سؤال الله تعالى لعباده في يوم القيامة، كما ورد في الآية: ﴿وقفوهم لِنّهم مسؤولون﴾، أوكما في قوله تعالى: ﴿فوريّك لنسألنّهم أجمعين \* مقاكاتوا يعملون ﴾. أ

ويحلّ هذا الإشكال إذا علمنا أنَّ يوم القيامة يوم طويل جدَّاً، وعلى الإنسان أن يجتاز مطّات ومواقف متعدَّدة فيه، حيث لابدً من التوقّف في كلَّ محطَّة مدَّة زمنية، وطبقاً لبعض الرّوايات فإنَّ عدد هذه المواقف خمسون موقفاً، وفي بعضها لا يسأل الإنسان إطلاقاً، إذ إنّ سياء وجهه تحكى عبًا في داخله، كما ستبيّنه الآيات اللاحقة.

كما أنّ بعض المواقف الأخرى لا يسمح له بالكلام، حيث تشهد عليه أعضاء بدنه قال تعالى: ﴿اليوم نختم علىٰ أقواههم وتكلّمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بماكانوايكسبون﴾. (

كما أنّ في بعض المحطَّات يُسأل الإنسان وبدقَّة متناهية عن كاقَّة أعماله ".

وفي بعض المواقف يسلك الإنسان سبيل الجدل والدفاع والمخاصمة ".

وخلاصة القول: إنّ كلّ محطّة لها شروطها وخصوصياتها، وكلّ واحدة منها أشدّ رعباً من الأخرى.

ومرّة أخرى يخاطب سبحانه عباده حيث يقول: ﴿فَيَأْيِّ آلا ، رَبَّكُمَا تَكَذَّبَانَ ﴾ .

نعم إنه لا يسأل حيث ﴿يحرف الهجرهون بسيماهم ﴾ فهناك وجوه تطفح بالبشر والنور وتعبّر عن الإيمان وصالح الأعمال، وأخرى مسودة قاتمة مكفهّرة غبراء تحكي قصّة كفرهم وعصيانهم قال تعالى: ﴿وجوه يومئدُ مسفرة \* ضاحكة مستبشرة \* ووجوه يومئدُ عليها غيرة \* ترهقها قترة ﴾. ٥

ثمّ يضيف سبحانه: ﴿فيؤخذ بالنّواصي والأقدلم﴾.

«النواصي»: جمع ناصية وكما يقول الراغب في المفردات أنّها قصاص الشعر وما يكون عقد مة الرأس، من مادّة (نصأ) على وزن (نصر) وتعني الإنّـصال والإرتـباط، «وأخـذ بناصيته» بمعنى أخذه من شعره الذي في مقدّمة رأسه، كما تأتي أحياناً كناية عـن الغـلبة الكاملة على الشيء.

أقدام: جمع «قدم» بمعنى الأرجل.

والمعنى الحقيقي للآية المباركة هو أنّ الملائكة تأخذ المجرمين في يوم القيامة من نواصيهم وأرجلهم، ويرفعونهم من الأرض بمنتهى الذلّة ويلقونهم في جهنّم، أو أنّه كناية عن منتهى ضعف المجرمين وعجزهم أمام ملائكة الرحمن، حيث يقذفونهم في نار جهنّم بذلّة تامّة، فما أشدّ هذا المشهد وما أرعبه!!

١. يس، ٦٥.

٢. كما ورد في الآية موضع البحث والآيتين المشار لهما أعلاه.

٣. كما ورد في الآية ١١١ من سورة النحل.

٤. «سيما» في الأصل بمعنى العلامة، وتشمل كل علامة في الوجه وسائر مواضع البدن، ولأن علامة الرضا والغضب تبدو في الوجه أوّلاً، فإنّه يتداعى ذكر الوجه في ذكر هذه المفردات.

٥. عس، ٣٨ ـ ٢٤.

ومرّة أخرى يضيف سبحانه: ﴿فَيَايَ آلاً رَبِّكُمَا تَكَفَّبَانَ﴾ لأنّ التذكير بيوم القيامة هو لطف منه تعالى.

ثمّ يقول سبحانه: ﴿هذه جهنَّم الَّتِي يَكَذُّب بِهَا الْمَجْرِمُونَ﴾.

وذكر المفسّرون تفاسير مختلفة حول المخاطبين المقصودين في هذه الآية الكريمة، وهل هم حضّار المحشر؟ أو أنّ المخاطب هو شخص الرّسول عَنْ فحسب، وقد ذكر له هذا المعنى في الدنيا؟ والمرجّع في رأينا هو المعنى الثاني خاصّة، لأنّ الفعل (يكذّب) جاء بصيغة المضارع، وأستفيد من (المجرمون) ما يحمل على الغائب، وهذا يوضّع أنّ الله تعالى قال لرسوله على هذه أوصاف جهنم التي ينكرها المجرمون باستمرار في هذه الدنيا. وقيل: إنّ المخاطب هو جميع الجنّ والإنس حيث يوجّه لهم إنذار يقول لهم فيه: هذه جهنم التي ينكرها المجرمون، لها مثل هذه الأوصاف التي تسمعونها، لذلك يجب أن تنتبهوا وتحذروا أن يكون مصيركم هذا المصر.

ويضيف سبحانه في وصف جهنم وعذابها المؤلم الشديد حيث يقول: ﴿يطوفون بسينها وبين حميم آن﴾.

«أن» و«أني» هنا بمعنى الماء المغلي وفي منتهى الحرارة والإحراق، وفي الأصل من مادّة (إنا) على وزن (رِضا) بمعنى الوقت لأنّ الماء الحارق وصل إلى وقت ومرحلة نهائية.

وبهذه الحالة فإنّ المجرمين يحترقون وسط هذا اللهيب الحارق لنار جـهنّم، ويـظمأون ويستغيثون للحصول على ماء يروي ظمأهم، حيث يعطى لهم ماء مغلي (أو يصبّ عليهم) ممّا يزيد ويضاعف عذابهم المؤلم.

ويستفاد من بعض الآيات القرآنية أنّ (عين حميم) الحارقة تكون بجنب جهنّم، ويلقى فيها من يستحقّ عذابها ثمّ في النار يسجرون، قال تعالى: ﴿يسعبون \* في العميم ثمّ في النّار يسجرون﴾. \

والتعبير بـ ﴿ يطوفون بينها وبين حميم آن ﴾ في الآية مورد البحث، يتناسب أيضاً مع هذا المعنى.

ومرّة أخرى بعد هذا التنبيه والتحذير الشديد الموقظ، الذي هو لطف من الله يــقول الباريء عزّوجلّ: ﴿فَبَأَيّ آلا رَبِّكُمَا تَكَذَّبَانَ﴾.

المؤمن، ٧١ و ٧٢.

### الآيات

وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ عَجَنَنَانِ ﴿ فَيِأَيَ الْآءِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ وَوَاتَا أَفْنَانِ ﴿ فَيَا فَيَا مَا كَذَ مَا لَآءِ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ فَيَهِمَا عَنَنَانِ تَعْرِيَانِ ﴿ فَيَهُمَا كُذَبَانِ ﴿ فَيَهِمَا عَنَنَانِ تَعْرِيَانِ ﴿ فَيَكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ فَيَهُمَا مُنَكِمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ فَيَ فَيَا فَي اللّهِ مَن كُلُ فَكُمْ وَوَجَانِ ﴿ فَي فَيَا عَنَى اللّهِ مَن كُلُ فَكُومِ مَلَا فَرَضٍ بَطَآيِنُهَا مِنْ إِن اللّهُ وَرَبِكُمَا نُكَذَبَانِ ﴿ فَي مُنَكِمِينَ عَلَى فَرُضٍ بَطَآيِنُهَا مِنْ إِن اللّهُ وَرَبِكُمَا تُكَذِبَانِ ﴿ فَي اللّهُ وَمِن كُلُ فَا فَا لَهُ مَا لَكُومُ وَيَعْمَا ثُكَذَبَانِ ﴿ فَي اللّهُ وَلَهُ مَا لَهُ وَمِن كُلُ فَا مُنْ مُنْ كُومِ وَاللّهُ وَمُعَلِّيَا مُن اللّهُ وَمُعْمَا لَكُومُ وَوَجَانِ فَي اللّهُ وَلَيْكُومُ وَالْمُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَيْكُومُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا مُنْ اللّهُ وَلَهُ مَا لَكُومُ وَاللّهُ وَلَا لَا مُنْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا فَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

## التفسير

## المِنْتَانِ اللَّتَانِ أُعدَّتَا لِلْمُائِفِينِ:

يترك القرآن الكريم وصفه لأهل النار وحالاتهم البائسة لينقلنا إلى صفحة جديدة من صفحات يوم القيامة، ويحدّثنا فيها عن الجنّة وأهلها، وما أعدّ لهم من النعم فيها، والتي يصوّرها سبحانه بشكل مشوّق ومثير ينفذ إلى أعهاق القلوب في عملية مقارنة لما عليه العاصون من عذاب شديد يحيط بهم والتي تحدّثت عنها الآيات السابقة، وما ينتظر المؤمنين من جنّات وعيون وقصور وحور في الآيات أعلاه، يقول سبحانه: ﴿ولعن خاف مقام ربّه جنّان وعيون وقصور وحور في الآيات أعلاه، يقول سبحانه: ﴿ولعن خاف مقام ربّه جنّتان ﴾.

«الخوف» من مقام الله، جاء بمعنى الخوف من مواقف يوم القيامة والحسضور أمام الله للحساب، أو أنّها بمعنى الخوف من المقام العلمي لله ومراقبته المستمرّة لكلّ البشر .

والتّفسير الثّاني يتناسب مع ما ذكر في الآية ٣٣ من سورة الرعد: ﴿ لَفَهِنْ هُو قَانِمَ عَلَيْ كُلّ نَفْسَ بِهَا كُسِينِ ﴾.

ونقرأ في حديث للإمام الصادق على الله عنه الآية أنَّه قال: «ومن علم أنَّ الله يراه

١. في الصورة الأولى يكون المقام إسم مكان، وفي النانية يكون مصدراً (ميميّاً).

٣ النور، ٣٨.

ويسمع ما يقول، ويعلم ما يعلمه من خير أو شرّ فيحجزه ذلك عن القبيح من الأعمال، فذلك الذي خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى» `.

و يوجد هنا تفسير ثالث، هو أنّ الخوف من الله تعالى لا يكون بسبب نار جهنّم، والطمع في نعيم الجنّة، بل هو الخوف من مقام الله وجلاله فقط.

وهنالك تفسير رابع أيضاً، وهو أنّ المقصود من (مقام الله) هو الخوف من مقام عدالته، لأنّ ذاته المقدّسة لا تستلزم الحنوف، إنّا هو الحنوف من عدالته، الذي مسردّه همو خوف الإنسان من أعياله، والإنسان المغزّه لا يخشى الحساب.

ومن المعروف أنّ المجرمين إذا مرّوا بالمحكمة أو السجن ينتابهم شيء من الخوف بسبب جناياتهم على عكس الأبرار حيث يتعاملون بصورة طبيعيّة مع الأماكن المختلفة.

وللخوف من الله أسباب مختلفة، فأحياناً يكون بسبب قبح الأعمال وانحراف الأفكار، وأخرى بسبب القرب من الذات الإلهيّة حيث الشعور بالخوف والقلق من الغفلة والتقصير في بجال طاعة الله، وأحياناً أخرى لجرّد تصوّرهم لعظمة الله اللامتناهية وذاته اللامعدودة فينتابهم الشعور بالخوف والضعة أمام قدسيته العظيمة... وهذا النوع من الخوف يحصل من غاية المعرفة لله سبحانه، ويكون خاصاً بالعارفين والمخلصين لحضرته.

ولا تضادُّ بين هذه التفاسير فيمكن جمعها في مفهوم الآية.

وأمّا (جنّتان) فيمكن أن تكون الأولى ماديّة جسمية، والثانية معنوية روحية، كسا في قوله تعالى: ﴿ لِلّذِينَ لِتَقُولُ عند رَبّهم جنّات تجري هن تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج عطهرة ورضوان هن الله ﴾ . ``

فني هذه الآية مضافاً إلى الجنّة الماديّة حيث الأنهار تجري من تحت الأشجار والمطهّرات من الزوجات، هناك جنّة معنوبة أيضاً حيث الحديث عن رضوان الله تعالى.

أو أنّ الجنّة الأولى جزاء أعلاهم، والجنّة الثانية تفضل على العباد وزيادة في الخير لهم، يقول سبحانه: ﴿ليجزيهم اللّه أحسن ما عملوا ويزيدهم من قصله﴾. ٢

١. أصول الكافي، ج ٢، ص ٧٠. طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ١٩٧، حيث يستفاد من ذيل الحديث أن الإمام ﷺ ذكر هذا في تفسير الآية ﴿وأمّا من خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى﴾، النازعات، ٤٠٠ بالرغم من كون محتوى الآيتين واحد.
 ٢. آل عمران، ١٥.

أو أنّ هناك جنّة للطاعة وأخرى لترك المعصية.

أو أنَّ أحدهما للإيمان، والثانية للأعمال الصالحة.

أو لأنّ المخاطبين من الجنّ والإنس، لذا فإنّ كلّ واحدة من هاتين الجنّتين تتعلّق بطائفة منهها.

ومن الطبيعي أن لا دليل على كلّ واحد من هذه التفاسير، ويمكن جمعها في مفهوم هذه الآية, إلّا أنّ من الطبيعي أنّ الله تعالى هيّاً لعباده الصالحين نعماً عديدة لهم في الجنّة حيث مستقرّهم، ولأهل النار (مياه حارقة وسعير لا يطاق).

ومرّة أخرى، وبعد ذكر هذه النعم العظيمة يخاطب الجميع بـ قوله: ﴿ فَـــبَايَ آلا، ربّكها تكذّبان ﴾.

ثمّ يضيف سبحانه في وصفه لهاتين الجنّتين بقوله: ﴿دُولِتَا ٱفْنَانِ﴾.

«ذواتا» تثنية (ذات) بمعنى صاحب ومالك ً.

«أفنان» جمع (فنن) على وزن (قلم) والكلمة في الأصل بمعنى الغصون الطريّة المملوءة من الأوراق، كما تأتي أحياناً بمعنى «النوع». ويمكن أن يستعمل المعنيان في الآية مورد البحث، حيث في الصورة الأولى إشارة إلى الأغصان الطرية لأشجار الجنّة، على عكس أسجار الدنيا حيث غصونها هرمة ويابسة.

كما يشير في الصورة الثانية إلى تنوّع نعم الجنّة وأنواع الهبات فيها، لذا فلا مانع من استعمال المعنيين.

كما يحتمل أن يراد معنيَّ آخر وهو أنَّ لكلَّ شجرة عدَّة غصون مختلفة وفي كلَّ غصن نوع من الفاكهة.

وبعد ذكر هذه النعم يكرّر سبحانه السؤال مرّة أخرى فيقول: ﴿فَيأَيّ آلا، رَبُّكُمَا تَكَذَّبانَ﴾.

ولأنّ البساتين النضرة والأشجار الزاهية ينبغي أن تكون لها عيون، أضاف سبحانه في وصفد لهذه الجنّة بقوله: ﴿فيهما عينان تجريان﴾.

ا. يعتقد البعض أنّ أصل وذات والتي هي مفرد مؤنث كانت وذوات»، والواو حذفت للتخفيف وأصبحت ذات ولكون التثنية ترجع الكلمة إلى أصلها، لذا أصبحت (ذواتان) وقد حذفت النون عند الإضافة، وجاء في مجمع البحرين أنّ أصل (ذو) هو (ذوا) على وزن (عصا) ولذلك فلا عجب أنّ مؤنثها يصبح (ذوات).

تُمّ يطرح مقابل هذه النعمة الإضافية قوله: ﴿فَبِأَيِّ آلا رَبُّهُ الكَذَّبِانَ ﴾.

وبالرغم من أنّ الآية أعلاه لم توضّح لنا شيئاً عن طبيعة هاتين العينين الجاريتين وعبرت عنها بصيغة نكرة، فإنّ هذه الموارد عادة تكون دليلاً على العظمة الإلهيّة، وقد ذكر بعض المفسّرين أنّ المقصود بهاتين العينين هما «سلسبيل» وتسنيم» قال تعالى: ﴿عيناً فيها تسمّن سلسبيلا﴾، ﴿ وقال تعالى: ﴿ووزاجه من تسنيم ﴾.

وقيل أيضاً أنّ هاتين العينين هما، الأولى: «الشراب الطهور»، والثانية: «العسل المصنّى». وقد جاءتا كليهما في سورة محمّد، الآية ١٥.

وإذا فسّرنا الـ «جنّتان» في الآيات السابقة بـ (الجنّتين المعنوية والمادية) فإنّ (العينين) يمكن أن تكونا عين معنوية وهي (عين المعرفة) وعين ماديّة (عيون الماء الزلال أو الحليب أو العسل أو الشراب الطهور) ولكن لا يوجد دليل خاصّ لأيّ من هذه التفاسير.

وفي الآية اللاحقة ينتقل البحث إلى فاكهة هاتين الجنتين حيث يقول سبحانه: ﴿فيهها من كُلُّ قَاكِهة رُوجِانَ ﴾ قسم يشاهد مثيله في الدنيا، والآخر لا نظير له في هذا العالم أبداً، كما فسرها البعض أنهما نوعان من الفاكهة صيني وشتوي، أو يابس وطري، أو صغير وكبير، إلا أنه لا يوجد دليل واضح على أي من هذه الآراء.

إِلَّا أَنَّ مِن المُسلّم بِهِ، أَنَّ الفاكهة الموجودة في الجنّة متنوّعة ومختلفة تماماً عن فواكه الدنيا ولا يقاس طعم فواكه الجنّة بطعم فواكه الدنيا ومذاقها.

ثمّ يضيف سبحانه قوله: ﴿فَيَأْيُ آلا رَبُّكُما تَكَذُّبانَ﴾.

لقد طرحت في الآيات السابقة ثلاث صفات لها تين الجنّتين، وتستعرض الآية الكريمة التالية الصفة الرابعة حيث يقول تعالى: ﴿مَتّكنينَ علىٰ قَرفُن بطائنها مِن لِستبرق ﴾ ".

وفي الغالب أنّ الإنسان عندما يتكىء يكون في جوّ هادىء وفي أمان تامّ، وهذا التعبير يدلّل على الهدوء الكامل والإستقرار التامّ لدى أهل الجنّة.

«فرش» على وزن «حجب»، جمع فراش، وهو الفراش الذي يبسط.

و «بطائن» جمع بطانة، وهي القياش الداخلي للفرش.

و «إستبرق» بمعنى الحرير السميك.

١٠ الإنسان، ١٨.

٣. «متكثين» حال لأهل الجنّة الذين ذكروا في الآيات السابقة بعنوان أنّهم ﴿ولمن خاف مقام ربّه جنّتان﴾.

والشيء الظريف هنا أنّ أغن قماش يتصوّر في هذه الدنيا يكون بطانة لتلك الفرش، إشارة إلى أنّ القسم الظاهر لا يمكننا وصفه من حيث الجمال والجاذبية، حيث إنّ البطانة غالباً ما تستعمل من القهاش الرديء قياساً للوجه الظاهري، وعلى هذا فإنّنا نلاحظ أنّ أرداً نوع من القهاش في ذلك العالم يعتبر من أغن وأرقى أنواع القهاش في الدنيا، فكيف الحال بالثمين من متاع الجنّة؟

ومن المسلّم أنّ الهبات الإلهية في عالم الآخرة لا نستطيع وصفها بالألفاظ، ولا حــتى تصوّرها، إلّا أنّ الآيات الكريمة تعكس لنا شبحاً وظلالاً عنها من خلال ألفاظها المعبّرة.

ونقرأ أيضاً في وصف المتع لأهل الجنّة حيث يحدّثنا القرآن عنهم بأنّهم يتكئون على «الآرائك» \_التخت الذي له متكا \_و «السرير» هو \_التخت الذي ليس له متكا \_والإتّكاء هنا على فرش، وعلينا عندئذ أن نتصوّر كم هي اللذات المتنوّعة في الجنّة، حيث تارة يتكأ على الآرائك وأخرى على السرر المفروشة بهذه الأفرشة الثينة، وقد تكون أمور أخرى من هذه النعم لا نستطيع إدراكها نحن سكّان هذا العالم.

وأخيراً، وفي خامس نعمة يشير سبحانه إلى كيفية هذه النعم العظيمة حسيث يسقول: ﴿وجنى الجنّتين دان﴾.

نعم لا توجد صعوبة في قطف ثمار الجنّة كالصعوبة التي نواجهها في عالمنا هذا.

(جنّى) على وزن (بق) وتعني الفاكهة التي نضج قطفها، (دان) في الأصل (داني) بمــعنى قريب.

> ومرّة أخرى يخاطب الجميع سبحانه بقوله تعالى: ﴿فَبَأَيِّ ٱللهُ رَبِّكُمَا لَكُذَّبِانَ﴾. عندی

#### الآيات

فِهِنَّ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ لَمْ يَطْمِعُهُنَّ إِنْ قَبَلَهُمْ وَلَاجَآنُ ۖ فَيَا يَءَ الَآءِ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ كَا نَهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴿ فَيَأْيَءَ الَآءِ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ هَلَجَزَآهُ آلِإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ۚ فَيَأْيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ فَا عَالَى عَالَا عَالَهُ وَرَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿

# الثفسير

#### المِنَّة والزومات المسان:

في الآيات السابقة ذكرت خمسة أقسام من هبات وخصوصيات الجنّتين، وهنا نتطرّق لذكر النعمة السادسة وهي الزوجات الطاهرات، حيث يقول سبحانه: ﴿فيهنّ قاصوات الطّرف ﴾ أ قد قصرن نظرهن على أزواجهن، وليس لهنّ معشوق سواهم، ثمّ يضيف تعالى: ﴿لَمْ يَطْمُتُهِنَّ لِنِسَ قَبْلَهُم ولاجان ﴾ أ.

وبناءً على هذا فإنَّهن بواكر ولم يمسسهنَّ أحد... طاهرات من كلِّ الجوانب.

نقل عن (أبي ذرّ) أنّ (زوجة الجنّة تقول لزوجها... أقسم بعزّة ربّي أنّي لم أجد شيئاً أفضل منك في الجنّة، فالشكر لله وحده، الذي جعلني زوجة لك وجعلك زوجاً لي)<sup>٣</sup>.

«طرف» على وزن (حرف) بمعنى جانب العين، وبما أنّ الإنسان عندما يريد النظر يحرّك أجفانه، لذا فقد استعمل هذا اللفظ كناية عن النظر، وبناءً على هذا فإنّ التعبير بقاصرات الطرف إشارة إلى النساء اللواتي يقصرن نظراتهنّ على أزواجهنّ، ويعني أنّهنّ يكننّ الحبّ

١٠ إنّ ضمير الجمع في «فسهنّ» يمكن أن يرجع إلى قصور الجنّة أو الحدائق المختلفة لشلك «الجسنتين» أو «نعمها وهباتها».

٢. ﴿لم يطعثهنَ﴾ من مادّة «طعث»، في الأصل بمعنى دم الدورة الشهرية، وجاءت بسمعنى زوال البكـارة، والمراد هنا أنّ النساء الباكرات في الجنّة لم يكن لهنّ أزواج قطّ.

۳. تفسیر مجمع البیان، ج ۹، ص ۲۰۸.

والودّ لأزواجهنّ فقط، وهذه هي إحدى ميزات الزوجة التي لا تفكّر بـغير زوجــها ولا تضمر لسواه الودّ.

و في التعقيب على نعمة الجنّة هذه يكرّر قوله تعالى: ﴿فَبَأَيّ ٱلله ربَّكُمَا تَكَذَّبَانَ﴾.

ثم يتطرق إلى المزيد من وصف الزوجات الموجودات في الجنة حيث يقول: ﴿كَاتُمْنَ الْمِاقُوتُ وَلِيَاضُ وَجَمَالُ الْمِاقُوتُ وَلِيَاضُ وَجَمَالُ الْمِاقُوتُ وَلِيَاضُ وَجَمَالُ عُصُونَ المرجان، وعندما يختلط هذان الوصفان (الأبيض والأجمر الشفّاف) فإنّه يمنحهن روعة الجهال التي لا مثيل لها.

الياقوت: حجر معدني ويكون غالباً أحمر اللون.

والمرجان: هو حيوان بحري يشبه أغصان الشجر، يكون أبيض اللون أحياناً وأخرى أحمر وألوان أخرى، والظاهر أنّ المقصود به هنا هو النوع الأبيض .

ومرّة أخرى، وبعد ذكر هذه النعمة يقول سبحانه: ﴿فَبَأَيِّ ٱلله ربِّكُمَا لَكُفُّهَانَ﴾.

وفي نهاية هذا البحث يقول عزّوجلّ: ﴿هل جزاء الإحسان إلَّا الإحسان﴾ ``.

وهل ينتظر أن يجازي من عمل عملاً صالحاً في الدنيا بغير الإحسان الإلهي؟

وبالرغم من أنّ بعض الرّوايات الإسلامية فسّرت «الإحسان» في هذه الآية بالتوحيد فقط، أو التوحيد والمعرفة، أو الإسلام، إلّا أنّ الظاهر أنّ كلّ واحد في هذه التـفاسير هـو مصداق لهذا المفهوم الواسع الذي يشمل كلّ إحسان في العقيدة والقول والعمل.

جاء في حديث للإمام الصادق على الله قال: «آية في كتاب الله مسجّلة. قلت: وما هي؟ قال: قول الله عزّوجلّ: ﴿هل جزاد الإحسان إلاّ الإحسان﴾ جرت في الكافر والمؤمن والبرّ والفاجر، من صنع إليه معروف فعليه أن يكافيء به، وليس المكافأة أن تصنع كما صنع حتى تربي، فإن صنعت كما صنع كان له الفضل في الإبتداء» ".

وبناء على هذا فالجزاء الإلهي في يوم القيامة يكون أكثر من عمل الإنسان في هذه الدنيا، وذلك تماشياً مع الاستدلال المذكور في الحديث أعلاه.

١. بيّنا شرحاً تفصيلياً حول المرجان في نهاية الآية ٢٢ من هذه السورة.

٢- ورد السؤال «هل» هنا بصيغة الاستفهام الإستنكاري، وفي الحقيقة أنّ هذه الآية هي نتيجة للآيات السابقة والتي تحدّثت عن ستِّ نعم من نعم الجنّة.

٣. تَفْسير العياشي طبقاً لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ١٩٩، وتفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٢٠٨.

يقول الراغب في المفردات: الإحسان فوق العدل، وذاك أنّ العدل هو أن يعطي ما عليه ويأخذ ماله، والإحسان أن يعطي أكثر ممّا عليه ويأخذ أقلّ ممّا له فالإحسان زائد عـــلى العدل ..

ويتكرّر قوله سبحانه مرّة أُخرى: ﴿فَبِأَيِّ آلا رَبِّكُما تَكَفَّبِانَ ﴾.

وذلك لأنّ جزاء الإحسان بالإحسان نعمة كبيرة من قبل الله تعالى، حيث يوكّد سبحانه أنّ جزاءه مقابل أعهال عباده مناسب لكرمه ولطفه وليس لأعهالهم، مضافاً إلى أنّ طاعاتهم وعباداتهم إنّا هي بتوفيق الله ولطفه، وبركاتها تعود عليهم.

### بحث

#### مِزاء الإمسان:

ما قرأناه في الآية الكريمة: ﴿هل جزار الإحسان إلا الإحسان ﴾ هو قانون عام في منطق القرآن الكريم، حيث يشمل الله سبحانه والخلق وكافّة العباد، والمسلمون جميعاً يعلمون بعمومية هذا القانون وعليهم مقابلة كلّ خير بزيادة، كها ذكر الإمام الصادق الله في حديثه أعلاه حيث يفترض أن يكون التعويض أفضل من العمل المنجز (المقدّم) وليس مساوياً له، وإلّا فإنّ المبتدىء بالإحسان هو صاحب الفضل.

وحول أعمالنا في حضرة الباري عزّوجل فإنّ المسألة تأخذ بعداً آخر، حيث إنّ أحد الطرفين هو الله العظيم الكريم الذي شملت رحمته وألطافه كلّ عالم الوجود، وإنّ عطاء، وكرمه يليق بذاته وليس على مستوى أعمال عباده، وبناءً على هذا فلا عجب أن نقرأ في تأريخ الأمم بصورة متكرّرة أنّ أشخاصاً قد شملتهم العناية الإلهيّة الكبيرة بالرغم من أنجازهم لأعمال صغيرة، وذلك لخلوص نيّاتهم ومن ذلك القصّة التالية:

نقل بعض المفسّرين أنَّ شخصاً مسلماً شاهد امرأة كافرة تنثر الحبّ للطيور في الشتاء فقال لها: لا يقبل هذا العمل من أمثالك، فأجابته: إنَّي أعمل هذا سواء قبل أم لم يقبل، ولم يخض وقت طويل حتى رأى الرجل هذه المرأة في حرم الكمعبة. فقالت له: يــاهذا، إنَّ الله تفضّل عليّ بنعمة الإسلام ببركة تلك الحبوب القليلة .

۱. تفسیر روحالبیان، ج ۹، ص ۳۱۰.

#### الآيات

وَمِن دُونِهِ مَا جَنَانِ ﴿ فَيِأَيْءَ الآءِ رَبِكُمَا تُكَذِبَانِ ﴿ مُدَّهَا مَنَانِ ﴿ فَا فَيَا مِنَانِ الْ فَا مَنْ اللَّهِ مَا عَيْمَا لَكَةَ رَبِكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ عَلَى اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ عَلَى اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ عَلَى اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللهُ وَمُعَالًا وَمُعَالًا فَيَ مَا لَا مَرْتَعَلَى اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللهُ اللَّهِ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللهُ اللَّهُ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَرْتَالًا اللَّهُ اللَّهُ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَرْتِكُمَا تُكَذِبَانِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

# التفسير

### مِتَّتَانِ بِأُومِافِ عَمِيبَةَ:

بعد بيان صفات جنّتي الخائفين وخصوصياتها المتميّزة، واستمراراً للبحث ينتقل المحديث في الآيات التالية عن جنّتين بمرتبة أدنى من السابقتين يكونان لأشمخاص أقل خوفاً وإيماناً بالله تعالى من الفئة الأولى، حيث إنّ هدف العرض هو بيان سلسلة درجات ومراتب للجنان تتناسب مع الإيمان والعمل الصالح للأفراد.

يقول سبحانه في البداية: ﴿ وَمِنْ دُونِهِمَا حِنْتَانَ ﴾.

ذكر تفسير أنّ لهذه الآية الأوّل: أحدهما ما بيّناه أعلاه.

والتّفسير الآخر هو أنّه توجد جنّتان أخريان غير تلكما الجنّتين لهـؤلاء الأشـخاص أنفسهم حيث يتجوّلون ويتنقّلون بين حدائق هذه الجنان، لأنّ طبع الإنسان ميّال للتنوّع والتبدّل.

وبالنظر إلى لحن هذه الآيات والرّوايات التي وردت في تفسيرها فانّ التّفسير الأوّل هو الأنسب.

ونقرأ حديثاً للرسول عَنَيْنَ في تفسير هذه الآية أنّه قال: «وجنّتان من فضّة آنيتهما وما فيهما، جنّتان من ذهب آنيتهما وما فيهما» (أنّ التعبير بالذهب والفضّة يمكن أن يكون كناية عن اختلاف مرتبة ودرجة كلّ من الجنّتين) \.

١. تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

ونقرأ في حديث للإمام الصادق ﴿ في تفسير هذه الآية قال: «لا تقولنَّ الجنّة الواحدة، إنَّ الله تعالى يقول: «درجات الله تعالى يقول: «درجات بعضها فوق بعض» إنّما تفاضل القوم بالأعمال» .

وفي نفس الموضوع ورد حديث للرسول محمّدﷺ: «جنّتان من ذهب للمقرّبين، وجنّتان من ورق لأصحاب اليمين» أي من فضّة.

ثم يضيف سبحانه: ﴿فَبِأَيِّ آلا رَبِّكُما تَكَذَّبِانَ ﴾.

ثم ذكر القرآن الخصوصيات الخمس لها تين الجنّتين التي تشبه \_إلى حدّ ما \_ما ذكر حول الجنّتين السابقتين، كما أنّهما تختلفان في بعض الخصوصيات الأخرى حيث يقول سبحانه: ﴿ وَهُ وَهُ اللَّهُ اللَّ

«مدهامتان»: من مادّة (أدهيمام) ومن أصل (دهمه) على وزن (تهمه) ومعناها في الأصل السواد وظلمة الليل، ثمّ أطلقت على الخضرة الغامقة المعتمة، ولأنّ مثل هذا اللون يحكي عن غاية النضرة للنباتات والأشجار، ممّا يعكس منتهى السرور والإنشراح، لهذا فمقد استعمل لهذا المعنى.

ويضيف سبحانه مرّة أخرى: ﴿فَبَائِي آلا رَبِّكُمَا تَكَذَّبَانَ ﴾.

وفي الآية اللاحقة يصف الجنّة وصفاً إضافياً حيث يقول سبحانه: وفيهما عينان نضاختان ﴾.

«نضّاختان» من مادّة (نضخ) بمعنى فوران الماء.

ومرّة أخرى يسأل سبحانه عن الإنس والجنّ سؤالاً إستنكارياً فيقول: ﴿فَياْيَ آلا ربّكما تَكذّبان ﴾.

و تتحدّث الآية التالية حول فاكهة هاتين الجنّتين حيث تقول: ﴿فيهما فاكهة ونسخل ورمّان﴾.

لاشكّ أنّ للفاكهة مفهوماً واسعاً يشمل جميع أنواعها، إلّا أنّ التمر والرمّان خصّا بالذكر هنا لأهميّتهما الخاصّة، لاكما يذهب بعض المفسّرين إلى أنّ ذكرهما هو لأنّهما لا يدخلان

١٠ تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

٢٠ تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٤٦ وكما ذكرنا أنّ التعبير بالذهب والفضّة يسمكن أن يكون إشهارة إلى
 اختلاف درجة هاتين الجنّتين.

ضمن مفهوم الفاكهة، إذ إنّ هذا التصوّر خاطىء، لأنّ علماء اللغة أنكروا ذلك، بالإضافة إلى أنّ عطف الخاصّ على العام في الموارد التي لها إمتيازات أمر معمول به وطبيعي. قال تعالى: ﴿ مِنْ كَانَ عِدُوا لِللهِ وَهِلانكتِه ورسله وجبريل وهيكال فإنّ الله عدوّ للكافرين ﴾ . \

وهنا جاءت عبارة (جبريل وميكال) وهما من الملائكة العظام بعد ذكر لفظ الملائكة بصورة عامّة.

ويكرّر سبحانه السؤال مرّة أخرى: ﴿فَبائي آلا، ربِّكما تكذّبان ﴾.

## بحث

#### قيمة الفاكهة:

الشيء الجدير بالذكر أنَّ الآيات أعلاه خصّت الفاكهة بالذكر من بين مختلف أنواع أغذية الجنّة كما خصّت فاكهتي (الرطب والرمّان) بالذكر من بين جميع فواكه الجنّة أيضاً.

والغريب هنا ذكر النخل بدلاً من الرطب، أمّا الرمّان فقد ذكر باسمه، ولابدّ أن يكون لكلّ واحد من هذه الفواكه خصوصية.

أمّا ذكر الفاكهة بالمنصوص من بين عموم الأغذية الموجودة في الجنّة فذلك لأهميّة الفاكهة في تغذية الإنسان، حتى قيل: إنّ الإنسان موجود آكل للفاكهة، وللفاكهة دور مهمّ في وجود الإنسان ودوام حياته لا على الصعيد العلمي فقط، بل من الناحية التجريبيّة لعموم الناس أيضاً.

أمّا ذكر شجرة النخيل بدل فاكهتها فيمكن أن يكون للحاظ أنّ هذه الشجرة موضع استفادة من جهات عديدة، في حين أنّ شجرة الرمّان ليست كذلك.

فالنخلة يستفاد من ورقها في صنع وسائل عديدة من لوازم الحياة كالفرش والقبّعات والملابس ووسائل الحمل والنقل والأسرّة، ويستفاد من أليافها في أمور شتّى كذلك، كها أنّ البعض منها له خواص طبية، وحتى أنّ جذعها يستخدم كأعمدة في البناء أو جسور لعبور الأنهار.

أمّا اختيار هاتين الفاكهتين من بين جميع فواكه الجنّة فهو بسبب تنوّعها: فأحدهما: ينمو في المناطق الحارّة (النخيل).

٨ اليقرة، ٨٨.

والأخرى: تنمو في المناطق الباردة (الرمّان). أحدهما تتميّز بالمادّة السكرية، والأخرى تتميّز بالمادّة الحامضية، واحدة حارّة من حيث طبيعتها والأخرى باردة، إحداهما مغذّية والأخرى مرويّة.

كما أنّ التمر يتمتّع بالكثير من المواد الحياتية وأنواع الفيتامينات، وقد إكتشفت ثلاث عشرة مادّة حياتية فيه، وخمس أنواع من الفيتامينات بالإضافة إلى بقيّة خواصها الأخرى، (وقد بحثناها في نهاية الآية رقم ٥ من سورة مريم في هذا التّفسير تحت عنوان: التمر غذاء مقوِّ وباعث للنشاط).

وأمّا «الرمّان» الذي عرّف في بعض الرّوايات الإسلامية بأنّه سيّد الفواكه ، فقد ذكر العلماء تفاصيل كثيرة حول فوائد هذه الفاكهة ومنها تنقية الدم، واحتوائها على مقاد بر كبيرة من فيتامين (سي). كما ذكرت في الكتب فوائد كثيرة أخرى للرمّان (الحلو والحامض) كتقوية المعدة، ودفع الحمى الصفراء، واليرقان، والجرب (مرض جلدي) وتقوية البصر، ورفع التقيّحات المزمنة، وتقوية اللثة، ودفع الإسهال... كما نقرأ في حديث للإمام الصادق على هذه الفاكهة: «أطعموا صبيانكم الرمّان فإنّه أسرع لشبابهم» .

وجاء في حديث آخر: «فإنّه أسرع لألسنتهم» ٢.

وجاء في حديث آخر للإمام الصادق الله والإمام الباقر على أنّهها قالا: «وما على وجه الأرض ثمرة كانت أحبّ إلى رسول الله من الرمّان» ٤.

8003

١. نقل هذا التعبير في حديث للرسول الأكرم عَلَيْجُونَهُ ، بحار الأنوار، ج ٦٦، ص ١٦٣.

٢. بحار الأنوار، ج ٦٦، ص ٦٦٤، حُ ٤٧، حيثُ جاء في حديث آخر أنّه أسرع لألسنتهم.

٣. العصدر السابق، ص ١٦٥، ح ٥٠. ع. اصول الكافي، ج ٦، ص ٣٥٢، ح ٣، باب الرّمان.

#### الآيات

فِيِنَّ خَيْرَتُ حِسَانُ ﴿ فَيَأَيَءَ الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ حُرُّ مَّ فَصُورَتُ فِي الْخِيَامِ اللَّ ﴿ فَيَأْيَءَ الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ فَ لَمْ يَطْمِنْهُنَ إِنسُ قَبْلَهُمْ وَلَاجَانُ ۖ ﴿ فَيَأْيِ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي حِسَانِ ﴿ فَيَأَي عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي حِسَانِ ﴿ فَيَ فَيِأَي ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ فَا مُسَارِدُ فَا مَا يَكِينَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي حِسَانِ ﴿ فَيَا يَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي حِسَانِ ﴿ فَيَا يَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي حِسَانِ ﴿ فَيَ فَيَا يَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِي حِسَانِ ﴿ فَي فَيا يَعْمَا لَكُونَا مُنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَلَا إِلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَكُولُولُ وَلَالْمُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ ولَا اللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَلَ

### الثفسير

### زومِات المِنَّة... مرَّةَ أَفرى:

استمرار لشرح نِعُم الجنّتين التي ذكرت في الآيات السابقة، تتحدّث هذه الآيات عن قسم آخر من هذه النعم التي تزخر بها جنان الله التي أعدّها للصالحين من عباده، حسيث يقول سبحانه في البداية: ﴿فيهنّ خيرات حسان﴾ أ.

تستعمل كلمة (خير) غالباً للصفات الجيّدة والجهال المعنوي، أمّا «حسن» فإنّها تستعمل للجهال الظاهر. لذا فإنّ المقصود بـ ﴿خيرات حسان﴾ أولئك النسوة اللواتي جمعن بين حسن السيرة، وحسن الظاهر.

وجاء في الرّوايات في تفسير هذه الآية أنّ الصفات الحسنة للزوجات في الجنّة كثيرة ومن جملتها طيب اللسان والنظافة والطهارة، وعدم الإيـذاء، وعدم النظر للـرجـال الأجانب... والخلاصة أنّ جميع صفات الخير والجهال التي يجب أن تكون في الزوجة الصالحة موجودة فيهنّ، وهذه الصفات إشارة للصفات العالية التي يجب أن تكون في نسـاء هـذه

الضمير في «فيهنّ» والذي هو جمع مؤنث يمكن أن يرجع إلى مجموع الجنّات الأربع، ويمكن أن يكون إشارة إلى الجنّتين اللتين ذكرتا أخيراً، بلحاظ ما فيهما من حدائق عديدة وقصور مختلفة، وهذا أنسب لأنّه في هذا فصل بين الجنّتين.

الدنيا ويجسّدن الأسوة بذلك لجميع الناس والقرآن الكريم يعبّر عنهنّ باختصار رائع أنهنّ وخيرات حسان \ أ.

و يضيف سبحانه مرّة اخرى: ﴿فَيأَيِّ آراد رَبِّكُما تَكَذَّبان ﴾.

ثمّ يضيف مستمرّاً في وصف الزوجات في الجنّة: ﴿حور مقصورات في الخيام ﴾.

«حـور»: جمع حوراء وأحور، وتطلق على الشخص الذي يكـون سـواد عـينه قـاتماً وبياضها ناصعاً، وأحياناً تطلق على النساء اللواتي يكون لون وجوههن أبيض.

والتعبير بـ «مقصورات» إشارة إلى أنهنّ مرتبطات ومتعلّقات بأزواجهنّ ومحـجوبات عن الآخرين.

«خيام»: جمع خيمة، وكما ورد في الرّوايات الإسلامية، فإنّ الخيم الموجودة في الجنّة لا تشبه خيم هذا العالم من حيث سعتها وجمالها.

و «الخيمة» كما ذكر علماء اللغة وبعض المفسّرين لا تطلق على الخيم المـصنوعة مـن القياش المتعارف فحسب، بل تطلق أيضاً على البيوت الخشبية وكذلك كلّ بيت دائـري، وقيل أنّها تطلق على كلّ بيت لم يكن من الحجر وأشباهه ".

ومرّة أُخرى يكرّر السؤال نفسه بقوله تعالى: ﴿فَبَأَيُّ ٱللهُ رَبُّكُمَا تَكَذَّبَانَ ﴾.

ويضيف سبحانه وصفاً آخر لحوريات الجنّة حيث يقول: ﴿لَمْ يَطْعَتُهُنَّ لِنُسْ قَبْلُهُمْ وَلاَ جَانَّ ﴾ ".

ويستفاد من الآيات القرآنية أنَّ الزوجين المؤمنين في هذه الدنيا سيلتحقان في الجنّة مع بعضهما ويعيشان في أفضل الحالات<sup>3</sup>.

ويستفاد أيضاً من الرّوايات أنّ درجة ومقام زوجات المؤمنين الصالحات أعلى وأفضل من حوريات الجنّة ° وذلك بما قمن به في الدنيا من صالح الأعمال وعبادة الله سبحانه.

ثم يضيف تعالى: ﴿ قُبِأَيِّ آلا، ربِّكما تكذَّبان ﴾.

وفي آخر وصف للنعم الموجودة في هذه الجنّة يذكر سبحانه تعالى: ﴿مَتَّكُنْينَ عَلَىٰ رَفُرُفُ خَصْرُومِيقُرِيّ حَسَانَ﴾.

أن قال البعض: إن «خيرات» جمع «خيرة» على وزن «سيدة»، وقيل لها خيرات للتخفيف، واعتبرها آخرون أنها جمع «خيرة» وعلى كل حال فإنها تعطي معنى الوصف، وليس بمعنى «أفعل التغضيل» لأنه لا يجمع.
 لأنه لا يجمع.

٣ حول معنى الطمث أعطينا توضيحاً كافياً في نهاية الآية رقم ٥٦ من نفس السورة.

«رفوف» في الأصل بمعنى الأوراق الواسعة للأشجار، ثمّ أطلقت على الأقمسة المـلوّنة الزاهية التي تشبه مناظر الحدائق.

«عبقري» في الأصل بمعنى كلّ موجود قلّ نظيره، ولذا يقال للعلماء الذين يندر وجودهم بين الناس (عباقرة) و يعتقد الكثير أنّ كلمة (عبقر)كان في البداية اسماً لمدينة (بريان) إنتخبه العرب لها، لأنّ هذه المدينة كانت في مكان غير معلوم ونادر، لذا فإنّ كلّ موضوع يقلّ نظيره ينسب لها ويقال «عبقري». وذكر البعض أنّ «عبقر» كانت مدينة تحاك فيها أفضل المنسوجات الحريرية \.

والمعنى الأصلي لهذه الكلمة متروك في الوقت الحاضر وتستعمل كلمة «عبقري» ككلمة مستقلّة بمعنى نادر الوجود، وتأتي جمعاً في بعض الأحيان، كما في الآية مورد البحث.

و (حسان) جمع (حسن) على وزن «نسب» بمعنى جيد ولطيف.

وعلى كلّ حال فإنّ هذه التعابير حاكية جميعاً عن أنّ كلّ موجودات الجنّة رائعة: الفاكهة, الغذاء, القصور, الأفرشة... والخلاصة أنّ كلّ شيء فيها لا نظير له ولا شبيه في نوعه, ولابدّ من القول هنا أنّ هذه التعبيرات لا تستطيع أبداً أن تعكس تلك الإبداعات العظيمة بدقّة, وإنّها تستطيع \_ فقط \_ أن ترسم لنا صورة تقريبية من الصورة الحقيقية للموجودات في الجنّة.

وللمرّة الأخيرة وهي (الحادية والثلاثون) يسأل سبحانه جميع مخلوقاته من الجنّ والإنس هذا السؤال: ﴿فَهَائِي آلا، رَبِّكُما تَكَذَّبان﴾.

هل النعم المعنوية؟ أم النعم الماديّة؟ أم نعم هذا العالم؟ أم الموجودة في الجنّة؟ إنّ كلّ هذه النعم شملت وجودكم وغمر تكم... إلّا أنّه \_مع الأسف \_قد أنساكم غروركم وغفلتكم هذه الألطاف العظيمة، ومصدر عطائها وهو الله سبحانه الذي أنتم بحاجة مستمرّة إلى نعمه في الحاضر والمستقبل... فأيّاً منها تنكرون وتكذّبون؟

ويختم السورة سبحانه بهذه الآية الكرعة: ﴿تبارك لسم ربُّك ذي للجلال والإكرام﴾.

«تبارك» من أصل (برك) على وزن (درك) بمعنى صدر البعير، وذلك لأنّ الجمال حينا تبرك تضع صدرها على الأرض أوّلاً، ومن هنا استعمل هذا المصطلح بمعنى النبات والدوام

١. تفسير روحالجنان، ذيل الآية مورد البحث.

والاستقامة، لذا فإنّ كلمة (مبارك) تقال للموجودات الكثيرة الفائدة، وأكرم من تـطلق عليه هذه الكلمة هي الذات الإلهيّة المقدّسة باعتبارها مصدراً لجميع الخيرات والبركات.

واستعملت هذه المفردة هنا لأنّ جميع النعم الإلهيّة ـ سواء كانت في الأرض والسهاء في الدنيا والآخرة والكون والحلق \_ فهي من فيض الوجود الإلهي المبارك، لذا فإنّ هذا التعبير من أنسب التعابير المذكورة في الآية لهذا المعنى.

والمقصود من (اسم) هنا هو صفات الله تعالى خصوصاً الرجمانية التي هي منشأ البركات، وبتعبير آخر فإن أفعال الله تعالى مصدرها من صفاته، وإذا خلق عالم الوجود فذلك من إيداعه ونظام خلقه، وإذا وضع كلّ شيء في ميزان فذلك ما أوجبته حكمته، وإذا وضع قانون العدالة حاكماً على كلّ شيء فإنّ (علمه وعدالته) توجبان ذلك، وإذا عاقب الجرمين بأنواع العذاب الذي مرّ بنا في هذه السورة فإنّ إنتقامه يقضي ذلك، وإذا شمل المؤمنين الصالحين بأنواع الهبات والنعم العظيمة الماديّة والمعنوية في هذا العالم وفي الآخرة فإنّ اسمه يشير إلى صفاته وصفاته هي نفس راحمته الواسعة أوجبت ذلك، وبناءً على هذا فإنّ اسمه يشير إلى صفاته وصفاته هي نفس ذاته المقدّسة.

والتعبير بـ ودي الجلال والإكرام ) إشارة إلى كلّ صفات جماله وجلاله. ودي الجلال ) إشارة إلى الصفات السلبية، و(دى الإكرام) إشارة إلى الصفات الثبوتية.

والملفت للنظر هنا أنّ هذه السورة بدأت باسم الله (الرحمن) وانتهت باسم الله ذي الجلال والإكرام) وكلاهما ينسجهان مع مجموعة مواضيع السورة.

#### بحوث

١- في الآية رقم ٢٧ من هذه السورة بعد ذكر النعم الإلهيّة المحتلفة المعتوية والماديّة في الدنيا يقول سبحانه: ﴿ويبقى وجه ربّك دُو الجلال والإكرام ﴾.

وفي نهاية السورة وبعد ذكر أنواع النعم الأخروية يقول سبحانه: ﴿تيارك لسم ربّك دي الجلال والإكرام ﴾.

إنّ هاتين الآيتين توضّحان حقيقة مهمّة وهي أنّ جميع الخطوط تنتهي إلى ذاته المقدّسة، وأنّ جميع ما في الوجود مصدره الله سبحانه، فالدنيا منه، والعقبي كذلك، وإنّ جلاله وإكرامه قد شمل كلّ شيء.

٣ ونقرأ في حديث للرسول الأعظم ﷺ أن رجلاً كان يدعو الله في حضرته حيث قال: «ياذا الجلال والإكرام فقال ﷺ: قد استجيب لك فسل» .

وجاء في حديث آخر أنّ الرّسول عَيَّقَ شاهد رجلاً يقيم الصلاة حيث دعا بعد الركوع والسجود والتشهّد بهذا الدعاء: اللهمّ انّي أسألك بأنّ لك العمد، لا إله إلّا أنت وحدك لا شريك لك، المنّان بديع السماوات والأرض ياذا الجلال والإكرام ياحي ياقيّوم انّي أسألك... فقال عَيْقَانَ فَاللَّهُ الله الله باسمه العظيم الذي إذا دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى» آ.

٣ نقراً في حديث للإمام الباقر على في تفسير الآية: ﴿ عبارك لسم ربّك دي الجلال والإحرام ﴾ أنّه قال: «نعن جلال الله وكرامته التي أكرم العباد بطاعتنا» ".

ومن الواضح أنّ أهل البيت الله لا يدعون لغير الله، ولا يأمرون بغير طاعته وهم هدأة الطريق إليه، وسفن النجاة في بحر الحياة المتلاطم. وبناءً على هذا، فإنّهم بمثّلون مصاديق جلال الله وإكرامه، لأنّ الله تعالى قد شمل الناس بنعمة الهداية بواسطة أوليائه.

3\_ ذكر البعض أنّ أوّل آيات قرئت في مكة على قريش علناً هي الآيات الأوائل لهذه السورة يقول عبدالله بن مسعود ين قال: اجتمع يوماً أصحاب رسول الله فقالوا: والله ما سمعت قريش هذا القرآن يجهر لها به قطّ، فن رجل يسمعهموه؟ فقال عبدالله بن مسعود: أنا، قالوا: إنّا نخشاهم عليك، إنّا نريد رجلاً له عشيرة ينعونه من القوم إن أرادوه، قال: دعوني فإنّ الله سيمنعني، قال: فغدا ابن مسعود حتى أتى المنام في الضحى، وقريش في أنديتها، حتى قام عند المقام ثم قرأ: ﴿ يسم الله الرّحمن الرّحيم ﴾ رافعاً بها صوته: ﴿ الرّحمن \* علم القرآن ﴾ قال: ثمّ استقبلها يقرؤها قال: فتأمّلوه فجعلوا يقولون: ماذا قال ابن أمّ عبد؟ قال: ثمّ قالوا: إنّه ليتلو بعض ما جاء به محمّد فقاموا إليه فجعلوا يضربون في وجهه، وجعل يقرأ حتى بلخ منها ما شاء الله أن يبلغ. ثمّ إنصرف إلى أصحابه وقد أثروا في وجهه، فقالوا له: هذا الذي خشينا عليك، فقال: ما كان أعداء الله أهون عليّ منهم الآن، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها غداً، قالوا: لا حسبك قد أسمعتهم ما يكرهون عليّ منهم الآن، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها غداً، قالوا: لا حسبك قد أسمعتهم ما يكرهون علي منهم الآن، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها غداً، قالوا: لا حسبك قد أسمعتهم ما يكرهون علي منهم الآن، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها غداً، قالوا: لا حسبك قد أسمعتهم ما يكرهون علي منهم الآن، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها غداً، قالوا: لا حسبك قد أسمعتهم ما يكرهون علي منهم الآن، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها

٢. المصدر السابق.

٤. سيرة ابن هشام، ج١، ص٣٣٦.

١. تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٥٣.

٣. تفسير البرهان، ج٤، ص٢٧٢.

ولهذا السبب فقد اعتبر ابن مسعود أوّل مسلم جهر بالقرآن في مكّة أمام المشركين أ. ربّنا، ياذا الجلال والإكرام، نقسم عليك بجلالك وإكرامك ألّا تحرمنا من نعم وهبات الجنّة.

ربًا.. إنّ دائرة رحمتك واسعة جدّاً، وإنّنا لم نعمل عملاً يليق برحمتك، فعاملنا بما يليق بمقام رحمانيّتك.

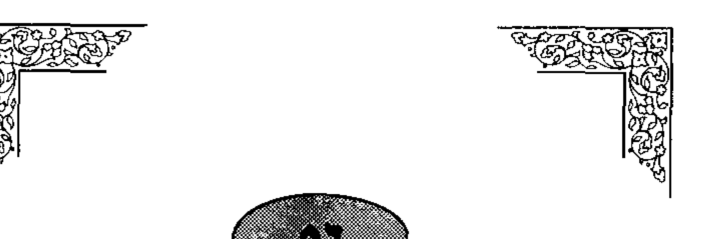
إلهنا، نحن لا نكذّب أيّاً من نعمك، ونعتبر أنفسنا غارقين بإحسانك داتماً. فأدم نعمك علينا.

آمين يارب العالمين

نهاية سورة الرحمن

8003

١. أُسد الغابة، ج٢، ص٢٥٧.



سورة

الواقعة

مگیّة وعدد آیاتها ست وتسعون

32



#### «سورة الواقعة»

#### ممتوى السورة:

نقل في كتاب «تأريخ القرآن» عن ابن النديم أنّ سورة الواقبعة هــي الســورة الرابـعة والأربعين التي نزلت على رسول الله ﷺ ﴿، وكانت قبلها سورة (طه) وبعدها (الشعراء).

هذه السورة \_كها هو واضع من لحنها، وذكره المفسّرون أيضاً \_نزلت في مكّة، بالرغم من أنّ بعضهم قال: إنّ الآيتين ٨١ و ٨٢ نزلتا في المدينة، إلّا أنّ هذا الإدّعاء ليس له دليل، كها أنّ محتوى الآيتين الكريمتين لا يساعدان على ذلك أيضاً.

وسورة الواقعة \_كما هو واضح من إسمها \_ تتحدّث عن القيامة وخصوصياتها، وهذا المعنى واضح في جميع آيات السورة الستّ والتسعين. ولذا فإنّ هذا الموضوع هو الأساس في البحث.

إلَّا أَنَّنَا نستطيع أن نلخُّص موضوعات السورة في ثمانية أقسام:

١-بداية ظهور القيامة والحوادث المرعبة المقترنة بها.

٢- تقسيم أنواع الناس في ذلك اليوم إلى ثلاثة طوائف: (أصحاب اليمين، وأصحاب الثمال، والمقرّبين).

٣ بحث مفصّل حول مقام المقرّبين، وأنواع الجزاء لهم في الجنّة.

٤ بحث مفصل حول القسم الثاني في الناس وهم أصحاب اليمين، وأنواع الهبات الإلهيّة الممنوحة لهم.

٥ بحث حول أصحاب الشهال وما ينتظرهم من جزاء مؤلم في نار جهنم.

٦- بيان أدلّة مختلفة حول مسألة المعاد من خلال بيان قدرة الله عزّوجل، وخلق الإنسان من نطفة حقيرة، وظهور الحياة في النباتات، ونزول المطر، إشتعال النار... والتي تدخل أيضاً ضمن أدلّة التوحيد.

١. تاريخ القرآن لمؤلَّفه أبو عبدالله الزنجاني، ص٥٩.

٧- وصف حالة الاحتضار والإنتقال من هذا العالم إلى حيث العالم الأخروي والتي
 تعتبر من مقدّمات يوم القيامة.

٨- وأخيراً نظرة إجمالية كليّة حول جزاء المؤمنين وعقاب الكافرين.
 وأخيراً تنهي السورة آياتها باسم الله العظيم.

#### فضيلة ثلاوة هذه السورة:

وحول هذا المعنى نقرأ حديثاً آخر لرسول الله تَشَكِّلُهُ حيث يقول: «شيّبتني هود والواقعة والمرسلات وعمّ يتساملون» وذلك لأنّ الأخبار التي وردت في هذه السورة أخبار مثيرة عن القيامة والحشر والحوادث المرعبة وعقاب المشركين، وذكر حالة الأقوام السابقة وما حلّ بهم من البلاء.

ونقراً أيضاً في حديث للإمام الصادق على الله قال: «من قرأ في كلّ ليلة جمعة الواقعة أحبّه الله وحبّبه إلى الناس أجمعين، ولم يرَ في الدنيا بؤساً أبداً ولا فقراً ولا فاقة، ولا آفة من آفات الدنيا، وكان في رفقاء أمير المؤمنين» .

وجاء في حديث آخر أن عنمان بن عفّان عاد عبدالله بن مسعود في مرضه الذي توفي فيه فقال له: ماذا تشتكي؟ قال: ذنوبي، قال: فيم ترغب؟ قال: في رحمة ربيّ، قال: ألا ألتمس لك طبيباً؟ قال: أمرضني الطبيب؟ قال: ألا آمر لك بعطيّة؟ قال: لم تأمر لي بها إذ كنت أحوج إليها، وتأمر لي الآن وأنا مستغن عنها، قال: فلتكن هي لبناتك، قال: لا حاجة لهنّ بها فإني قد أمرتهن بقراءة سورة الواقعة، وإني سمعت رسول الله المنظمة يقول: «من قرأ سورة الواقعة كلّ ليلة لم تصبه فاقة أبداً» أ.

١. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص٢١٢؛ وتفسير البرهان، ج ٤، ص٢٧٣.

٢. خصال الصدوق، ج ١، ص ١٩٩، الباب ٤، ح ١٠.

٣. ثواب الأعمال، ص ١١٧، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٠٣.

٤. تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٢١٢.

ولهذا السبب سميت سورة الواقعة حسب ما ورد في رواية أخرى بسورة الغني .
ومن الواضح أنّنا لا نستطيع الحصول على جميع البركات التي وردت لهذه السورة بالقراءة السطحية، بل ينبغي بعد تلاوتها التفكّر والتدبّر، ومن ثمّ الحركة والعمل.

١. تفسير روحالمعاني، ج ٢٧، ص ١١١.

#### الآيات

# 

إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ اللَّهِ الْمَسَلِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ الْ خَافِضَةُ رَّافِعَةُ الْ إِذَا رُخَتِ ٱلْأَرْضَ وَكُنتُمُ أَزُوكِ مَا ثَلَاثَةً وَمُنكِناً اللَّهُ وَكُنتُمُ أَزُوكِ مَا ثَلَاثَةً وَمُنكِناً اللَّهُ وَكُنتُمُ أَزُوكِمَا ثَلَاثَةً اللَّهُ وَكُنتُمُ أَزُوكِمَا ثَلَاثَةً اللَّهُ مَنكِ وَأَصْعَدُ الْمَعْتَ وَمَا أَصْعَدُ الْمَعْتَ وَمَا أَصْعَدُ الْمَعْتَ وَمَا أَصْعَدُ الْمَعْتَ وَمَا أَصْعَدُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّه

### التفسير

#### الواقعة العظيمة:

إنّ الأحداث المرتبطة بالقيامة تذكر غالباً في القرآن الكريم مقترنة بحـوادث أسـاسيّة عظيمة قاصمة ومدمّرة، وهذا ما يلاحظ في الكثير من السور القرآنية التي تتحدّث عـن القيامة.

وفي سورة الواقعة حيث يدور البحث حول محور المعاد، نجد هذا واضحاً في الآيات الأولى منها، حيث يبدأ سبحانه بقوله: ﴿إِذَا وقست الواقعة﴾ (

﴿ليس لوقعتها كاذبة ﴾ وذلك لأنّ الحوادث التي تسبقها عظيمة وشديدة بحيث تكون آثارها واضحة في كلّ ذرّات الوجود.

«الواقعة» تشير إشارة مختصرة إلى مسألة الحشر، والأنّ وقوعها حتمي فقد عبّر عنها بـ
(الواقعة) واعتبر البعض أنّها إحدى أسهاء القيامة.

١. تعتبر وإذا، منصوبة على الظرفية والناصب له وليس، الوارد في الآية الثانية مثل أن نقول «يوم الجمعة ليس لي شغل، ويحتمل أن تكون منصوبة بفعل مقدر تقديره (ذكر) إلّا أنّ الرأي الأوّل هو الأنسب.

كلمة (كاذبة) هنا أخذت بمعناها المصدري، وهي إشارة إلى أنّ وقوع القسيامة ظاهر وواضح إلى حدّ لا يوجد أي مجال لتكذيبه أو بحثه والنقاش فيه.

كما أنّ البعض فسّرها بمعناها الظاهري الذي هو اسم الفاعل، حيث قالوا بعدم وجود من يكذّب هذا الأمر ' .

وعلى كلّ حال فإنّ الحشر لا يقترن بتغيير الكائنات فحسب، بل إنّ البشر يتغيّر كذلك كما يقول سبحانه في الآية اللاحقة ﴿خَافَضَة رَافِعة﴾ `

أجل، انّها تذلّ المستكبرين المتطاولين، وتعزّ المحرومين المؤمنين وتسرفع المستضعفين الصادقين بعض يسقط إلى قاع جهنّم، وبعض آخر إلى أعلى عليين في الجنّة.

وهذه هي خاصية المبادىء الإلهيّة العظيمة.

ولذلك نقراً في رواية الإمام على بن الحسين على تفسير هذه الآية أنّه قال: «خافضة خفضت والله أعداء الله في النار، رافعة رفعت والله أولياء الله إلى الجنّة» .

ثمٌ يستعرض القرآن الكريم وصفاً أوسع في هذا الجانب حيث يقول: ﴿إِذَا رَجِّتُ الْأَرْضُ رَجِّا﴾.

يا له من زلزال عظيم وشديد إلى حدّ أنّ الجبال فيه تندكّ و تتلاشي، قال تعالى: ﴿ويسَتُهُ لِي الْجِبَالِ بِسًا \* فكانت هِبَا: منينًا ﴾.

(رُجّت) من مادّة (رجّ) على وزن (حجّ) بمعنى التحرّك الشديد للشيء وتقال رجـرجـة للإضطراب.

«بُسّت» من مادّة (بسّ) على وزن (حجّ). والأصل بمعنى تليّن الطحين وتعجنه بواسطة الماء.

«هباءً» بمعنى غبار، و«منبث» بمعنى منتشر. قال البعض: إنّ «هباءً» هـو ذرّات الغـبار الصغيرة المعلّقة بالفضاء ولا ترى في الحالة الاعتيادية، إلّا إذا دخل نور الشمس من نافذة إلى مكان مظلم.

والآن يجب التفكير بهذه الزلزلة والإنفجار، كم هو عظيم بحيث تتلاشي الجبال مع ما لها

إخافضة رافعة خبر لمبتدأ محذوف، وفي الأصل (هي خافضة رافعة).

٣. الخصال، ج ١، ص ٦٤؛ وتفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٠٤.

من القوّة والصلابة بحيث تتحوّل إلى غبار منتشر، والأعظم هو شدّة الصوت الذي ينتج من هذا الإنفجار الرهيب.

وعلى كلّ حال فقد نلاحظ في الآيات القرآنية تعبيرات مختلفة حول وضع الجبال قبل يوم القيامة، وتكشف لنا المراحل المتعدّدة للإنفجار العظيم الذي يطرأ على الجبال، حيث يقول عزّوجلً في هذا الصدد:

﴿ وتسير الجبال سيراً ﴾ الطور ، ١٠.

﴿ وَإِذَا الجِبَالَ نَسَفُتُ ﴾ المرسلات، ١٠.

﴿ فَدَكُمُنَا دَكُّهُ وَاحِدَةً ﴾ الحامَّة، ١٤.

وكائت الجبال كثيبا مهيلاله المزمل، ١٤ أي كالرمل المتراكم.

﴿ فكانت هبا: منبقًا ﴾ الواقعة، ٦ الآية محلَّ البحث.

وأخيراً ﴿وتكون الجيال مخالعهن المنفوش القارعة، ٥ أي كالصوف المنفوش حيث لا يرى منها إلّا لونها.

ومن الواضح أن لا أحد يعلم إلّا الله بحقيقة حسول هذه التغيّرات التي لا تحملها الألفاظ، ولا تجسّدها العبارات، اللهم إلّا إشارات معبّرة تحكي عظمة وهول هذا الإنفجار العظم.

وبعد بيان وقوع هذه الظاهرة العظيمة والحشر الكبير يستعرض القرآن الجيد ذكر حالة الناس في ذلك اليوم، حيث قسّم الناس إلى ثلاثة أقسام بـقوله سبحانه: ﴿وكنتم أزولجاً ثلاثة).

لفظ (الزوج) لا يقال دائماً لجنس المؤنث والمذكّر، بل تطلق هذه اللفظة على الأُسور المتقارنة مع بعض، ولكون أصناف الناس في القيامة والحشر والنشر تكون متقارنة مع بعضها، لذا يطلق عليها لفظ أزواج.

وحول القسم الأول يحدّثنا القرآن الكريم بقوله: ﴿فأسحاب الميمنة هـ أصحاب الميمنة ﴾ (

ا. في تركيب هذه الجملة توجد احتمالات عديدة وأنسبها أن نقول: ﴿أصحاب المسيمنة﴾ مبتدأ، و«ما» استفهامية مبتدأ ثان، وأصحاب الميمنة الثانية خبرها، والخلاصة أنّ جملة ﴿ما أصحاب الميمنة﴾ خبر للمبتدأ الأوّل، والفاء في بداية الجملة تفريعيّة وتفسيرية.

المقصود من أصحاب الميمنة هم الأشخاص الذين يعطون صحيفة أعسالهم بأيديهم البمني، وهذا الأمر رمز لأهل النجاة، ودليل الأمان للمؤمنين والصالحين في يوم القيامة، كما ذكر هذا مراراً في الآيات القرآنية.

أو أنّ كلمة (ميمنة) من مادّة (يمن) التي أخذت من معنى السعادة، وعلى هذا التّفسير فإنّ القسم الأوّل هم طائفة السعداء وأهل الحبور والسرور.

وبالنظر إلى أنّ الآية اللاحقة تعرّف الجموعة الثانية بـ ﴿ أَصِحَامِهِ المَشْهُمَةِ ﴾ والتي هـي مأخوذة من مادّة (شؤم) فإنّ التّفسير الأخير هو الأنسب .

عبارة «ما أصحاب الميمنة» هو بيان حقيقة السعادة التي ليس لها حدّ ولا يمكن تصوّرها لهؤلاء المؤمنين، وهذه قمّة الروعة في الوصف لمثل هذه الحالات، ويمكن تشبيه ذلك بقولنا: فلان إنسان يا له من إنسان!

ثمّ يستعرض الله تعالى المجموعة الثانية بقوله: ﴿وأصحاب المشئمة ما أصحاب المشئمة ﴾ حيث الشؤم والتعاسة، وإستلام صحائف أعهالهم بأيديهم اليسرى التي هي رمز سوء عاقبتهم وعظيم جرمهم وجنايتهم، نتيجة عمى البصيرة والسقوط في وحل الضلال.

والتعبير بـ «ما أصحاب المشنمة» هو الآخر يعكس نهاية سوء حظَهم وشقاوتهم. وأخيراً يصف المجموعة الثالثة أيضاً بقوله سبحانه: ﴿والسّابقون السّابقون \* لُولئك المقرّبون﴾.

(الشابقون) ليسوا الذين سبقوا غيرهم بالإيمان فحسب، بل في أعمال الخير والأخلاق والإخلاص، فهم أسوة وقدوة وقادة للناس، ولهذا السبب فهم من المقرّبين إلى الحسضرة الإلهيّة.

وبناءً على هذا، فما نرى من تفسير أسبقية السابقين بالسبق في طاعة الله، أو أداء

١. جاء في الآيات اللاحقة استعمال ﴿ أصحاب الشمال﴾ بدلاً من ﴿ أصحاب المشتمة ﴾ إ

٢. في تركّيب هذه الآية والآيات اللاحقة احتمالات عديدة: الأوّل: أنّ ﴿السّابقون﴾ الأولى مبتدأ، والثانية وصف أو تأكيد له، ﴿ وأولئك المقرّبون﴾ مبتدأ وخبر والتي هي في المجموع خبر لكلمة ﴿ السّابقون﴾ الأولى، ويحتمل البعض الآخر أنّ ﴿ السّابقون السّابقون ﴾ مبتدأ وخبر، وشبّه بشعر أبي النجم المعروف حين يقول: (أنا أبو النجم وشعري شعري) والذي هو في الواقع نوع من الوصف العالي،

وهناك احتمال أخر وهو أنّ ﴿السّابقون﴾ الأولى هي بمعنى السابقين في الإيمان، والسابقون الثانية بمعنى السابقين إلى الجنّة والتي ستكون كذلك مبتدأ وخبر.

الصلوات الخمس، أو الجهاد والهجرة والتوبة فإنّ كلّ واحد من هذه التفاسير تمثّل جانباً من هذا المفهوم الواسع، وإلّا فإنّ هذه الكلمة (السابقون) تشمل جميع هذه الأعمال، والطاعات وغيرها.

وإذا فسرت (السابقون) كما في بعض الرّوايات الإسلامية بأنّها تعني الأشخاص الأربعة وهم «هابيل»، و«مؤمن آل فرعون»، و«حبيب النجّار» الذين تميّز كلّ منهم بأسبقيته في قومه، وكذلك «أمير المؤمنين» على الذي هو أوّل من دخل في الإسلام من الرجال، فإنّ هذا التّفسير في الحقيقة هو بيان للمصاديق الواضحة، وليس تحديداً لمفهوم الآية (.

وجاء في حديث آخر أنّ رسول الله ﷺ قال: «أتدرون من السابقون إلى ظلّ الله في يوم القيامة؟ فقال أصحابه: الله ورسوله أعلم، قال ﷺ: «الذين إذا أعطوا الحقّ قبلوه، وإذا سألوه بذلوه، وحكموا للناس كحكمهم لأنفسهم» .

وجاء في بعض الرّوايات أيضاً أنّ المقصود بــ (السابقون) هم الأنبياء المرسلون وغير للرسلين ".

«ونقرأ في حديث لابن عبّاس أنّه قال: «سألت رسول الله حول هذه الآية فقال: «هكذا أخبرني جبرائيل، ذلك على وشيعته هم السابقون إلى الجنّة، المقرّبون من الله لكرامته لهم» أ

وكما تقدّم إنّه بيان للمصاديق الواضحة من المفهوم الذي ذكر أعلاه، الذي يشمل جميع (السابقين) في كلّ الأمم والشعوب.

ثمٌ يوضّح \_ في جملة قصيرة \_ المقام العالي للمقرّبين حيث يقول سبحانه: ﴿فَي جنّاتُ النَّعيمِ﴾ ٥.

التعبير بـ ﴿ عِنَاكُ النَّعيم ﴾ يشمل أنواع النعم المادية والمعنوية، ويمكن اعتبار هذا التعبير إشارة إلى أنّ بساتين الجنّة هي وحدها مركز النعمة والراحة في مقابل بساتين الدنيا التي تحتاج إلى الجهد والتعب، كما أنّ حالة المقربين في الدنيا تختلف عن حالة المقربين في الآخرة، حيث إنّ مقامهم العالى في الدنياكان توأماً مع المسؤوليات والطاعات في حين أنّ مقامهم في الآخرة سبب للنعمة فقط.

١- نقل هذا الحديث عن الإمام الباقرعُمُّ في تفسير مجمعالبيان، ج ٩. ص ٢١٥.

٢٠ تغسير المراغي، ج٢٧، ص ١٣٤. ٢٠ تغسير نور الثقلين، ج٥، ص٢٠٦.

٤٠ المصدر السابق، ص ٢٠٩.

٥٠ الجار والمجرور الموجود في الآية ﴿في جنّات النعيم﴾ ممكن أن يكون متعلّق بما قبله يعني (المقرّبين)،
 أو مرتبطة بحال محذوف جاء للمقرّبين وتقديره ﴿كائنين في جنّات النعيم﴾، أو يكون خبراً بعد خبر.

ومن البديهي أنّ المقصود من «القرب» ليس «القرب المكاني» لأنّ الله ليس له مكان، وهو أقرب إلينا من أنفسنا، والمقصود هنا هو «القرب المقامي».

ويشير في الآية اللاحقة إلى الحالة العددية في الأمم السابقة وفي هذه الأمّة أيضاً حيث يقول سبحانه:

﴿ ثُلَّةَ مِن الأَوْلِينَ ﴾ أي أنَّهم جماعة كثيرة في الأُمم السالفة والأقوام الأولى. ﴿ وقليل مِن الآخرين ﴾ .

(ثلّة)كما يقول الراغب في المفردات تعني في الأصل قطعة مجتمعة من الصوف، ثمّ تحوّلت إلى معنى مجموعة من الأشخاص.

وأخذها البعض أيضاً من (ثلّ عرشه) بمعنى سقط وانهار، يقال (سقط عرشه وانقلعت حكومته) واعتبرها البعض (قطعة)، وذلك بقرينة المقابلة بـ (قليل من الآخرين) يكون المعنى القطعة العظيمة.

وطبقاً لهاتين الآيتين فإنّ قسماً كبيراً من المقرّبين هم من الأمم السابقة، وقسم قليل منهم فقط هم من أمّة محمّد ﷺ.

ويثار سؤال هنا وهو: كيف يتناسب العدد القليل من مقرّبي أمّة محمّد مع الأهميّة البالغة لهذه الأمّة التي وصفها القرآن الكريم بأنّها من أفضل الأمم؟ قال تعالى: ﴿كنتم خسير لُقسة أخرجت للنّاس...﴾. \

وللجواب على هذا السؤال يجدر الإلتفات إلى نقطتين:

الأولى: إنّ المقصود من المقرّبين هم السابقون في الإيمان، ومن المسلّم أنّ السابقين لقبول الإسلام في الصدر الأوّل منه كانوا قلّة، أوّلهم من الرجال الإمام علي ﷺ، ومن النساء خديجة (رض)، في الوقت الذي نعلم أنّ كثرة الأنبياء السابقين و تعدّد أنمهم، ووجود السابقين في كلّ أمّة يؤدّي إلى زيادتهم من الناحية العددية.

والنقطة الثانية: أنّ الكثرة العددية ليست دليلاً على الكثرة النوعية؛ حيث يمكن أن يكون عدد السابقين في هذه الأمّة قليلاً، إلّا أنّ مقامهم أفضل كثيراً، كما هو المعروف بين الأنبياء أنفسهم، إذ يختلفون باختلاف درجاتهم: ﴿تلك الرّسل فضّلنا بعضهم على بعض﴾. "

وممّا يلزم ذكره أنّ قسماً من المؤمنين لم يندرجوا في زمرة السابقين في الإيمان، مع توفّر الصفات والخصوصيات فيهم والتي تجعلهم بنفس درجة السابقين من حيث الأجر والجزاء، لذلك فقد نقل في بعض الرّوايات عن الإمام الباقر الله قال: «نعن السّابقون السّابقون ونعن الآخرون» .

وجاء في رواية عن الإمام الصادق على انه خاطب بحموعة من أصحابه فقال لهم: «أنتم السّابقون الأوّلون والسّابقون الآخرون، والسّابقون في الدنيا إلى ولايستنا، وفسي الآخرة إلى الحنّة» ٢٠.

ومن الجدير بالملاحظة أنّ بعض المفسّرين فسّر «الأوّلين والآخـرين» بــ (الأوّلين في الأمّة الإسلامية والآخرين فيها) وإنسجاماً مع هذا الرأي فإنّ جميع المقرّبين هم من الأمّة الإسلامية.

إِلَّا أَنَّ هذا التَّفسير لا يتناسب مع ظاهر الآيات والرّوايات التي وردت في ذيل هذه الآيات، حيث إنّها عرّفت أشخاصاً من الأمم السابقة بالخصوص بعنوان أنّهم من السابقين الأوّلين.

#### 8003

عَلَىٰ سُرُرِمَّوْضُونَةِ ﴿ مُّ مُتَكِعِينَ عَلَيْهَا مُتَقَنبِلِينَ ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنَّ مُخَلَدُونَ ﴿ فَيَا تَكُولُونَ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ مِن مَعِينٍ ﴿ لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ ﴿ وَفَكِهَةِ مِمَّا يَتَخَيِّرُونَ ﴿ وَ لَخْرِ طَيْرِقِمَّا يَشْتَهُونَ ﴿ وَحُورُ عِينٌ ﴿ كَا مَثَالِ اللَّولُو الْمَكْنُون ﴿ حَرَاءَ إِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِهَا لَغُوا وَلَا تَأْنِيمًا فَا إِلَا قِيلًا سَلَمُا اسْلَمُا اللَّهُ الْمَا لَا اللَّهُ الْمَا لَكُنا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّ

### التغسير

### المِنَّة بإنتظار المقرَّبين:

هذه الآيات تتحدّث عن أنواع نعم الجنّة التي أعدّها الله سبحانه للقسم الثالث من عباده المقرّبين، والتي كلّ واحدة منها أعظم من أختها وأكرم ..

وقد لخصت هذه النعم بسبعة أقسام:

يقول تعالى في البداية: ﴿ على سرر موضونة \* متَّكنين عليها متقابلين ﴾ .

«سرر» جمع سرير من مادّة (سرور) بمعنى التخت الذي يجلس عليه المنعّمين في مجالس الأنس والسرور .

(موضون) من مادّة (وضن) على وزن (وزن) وهي في الأصل بمعنى نسبج الدرع، ثمّ أطلقت على كلّ منسوج محكم الخيوط والنسيج، والمقصود هنا هي الأسرّة الموضوعة جنباً إلى جنب بصورة متراصّة، أو أنّ لهذه الأسرة حياكة مخصوصة من اللؤلؤ والياقوت وما إلى ذلك، كها قال بعض المفسّرين.

وعلى كلّ حال، فإنّ بناء هذه الأسرّة وكيفية وضعها. ومجلس الأنس الذي يستشكّل

١. مفردات الراغب، مادّة سر.

عليها، وأجواء السرور والفرح التي تغمرها، لا نستطيع وصفه بأي بيان.

ونلاحظ استمرار الأوصاف الرائعة في القرآن الكبريم لسرر الجنّة، ومجالس أهلها، ومنتديات أحبّتها ممّا يدلّ على أنّ من أهم نعم وملذّات هؤلاء هي جلسات الأنس هذه ..

أمّا أحاديثهم وما يدور في حفلاتهم فليس هنالك أحد يعلم حقيقتها، فهل هي عسن أمّا أحاديثهم وما يدور في حفلاتهم فليس هنالك أحد يعلم حقيقتها، فهل هي عن أسرار الخلق وعجائب الكون؟ أو عن أصول المعرفة وأسهاء الله وصفاته الحسنى؟ أو عن الحوادث التي حدثت في هذا العالم؟ أو عن الراحة التي هم عليها بعد التعب والعناء؟ أو عن أمور أخرى لا نستطيع إدراكها...؟ هذا هو سرّ لا يعلمه إلّا الله.

تُمّ يتحدث سبحانه عن نعمة أخرى لهم حيث يقول: ﴿يطوف عليهم ولدلن مِحْلُدون﴾.

التعبير بـ «يطوف» من مادّة (طواف) إشارة إلى استمرار خدمة هـؤلاء (الطـوافـين) لضيوفهم.

والتعبير بـ «مخلّدون» إشارة إلى خلود شبابهم ونشاطهم وجمالهم وطراوتهم، والأصل أنّ جميع أهل الجنّة مخلّدون وباقون.

أمّا من هم هؤلاء الولدان؟

قال البعض: إنهم أبناء البشر من هذه الدنيا الذين توفّوا قبل البلوغ، وصحيفة أعمالهم بيضاء لم تدنّس بعد، فقد بلغوا هذه المرتبة بلطف الله سبحانه، وخدمتهم للمقرّبين تقترن بإرتياح عظيم ورغبة عميقة ولذّة من أفضل اللذّات، لانهم في خدمة المقرّبين من الحضرة الإلهيّة.

وقد ورد في هذا المعنى حديث للإمام على ﷺ.

إِلَّا أَنَّنَا نَقَراً فِي تَفْسِيرِ آخر أَنَّهُم أَطْفَالَ الْمُشْرِكِينَ وَلاَنَّهُم لَمْ يَرْتَكُبُوا ذَنباً فقد حصلوا على هذه المرتبة؛ وأطفال المؤمنين يلتحقون بآبائهم وأمّهاتهم.

ونقرأ في تفسير ثالث أنّهم خدّام الجنّة، حيث إنّ الله سبحانه قد أعدّهم لهـذه المـهمّة بشكل خاصّ.

ويضيف القرآن أنَّ هؤلاء الولدان يقدِّمون لأصحاب الجنَّة أقداح الخسر وكؤوس الشراب المأخوذ من أنهار الجنَّة ﴿ بأكواب وأباريق وكأس من معين ﴾ أ وشرابهم هذا ليس

١. وأكواب، جمع «كوب» بمعنى القدح أو الإناء الذي لا عروة له، «وأباريق» جمع «إبريق» وهي في الأصل

من النوع الذي يأخذ لباب العقل والفكر، حيث يقول تعالى: ﴿لا يَصَمَّمُونَ عَلَمُهَا وَلا يَعَالَى: ﴿لا يَصَمُّمُونَ عَلَمُهَا وَلا يَعْزُقُونَ﴾ \.

إنّ الحالة التي تنتابهم من النشوة الروحية حين تناولهم لهذا الشراب لا يمكن أن توصف، إذ تغمر كلّ وجودهم بلذّة ليس لها مثيل.

ثمّ يشير سبحانه إلى رابع وخامس قسم من النعم المادية التي وهبها الله للمقرّبين في الجنّة، حيث يقول سبحانه: ﴿وَفَاكُهُهُ مَمَّا يَتَغَيّرُونَ \* وَلَحْمَ طَيْرُ مُمَّا يَشْتُهُونَ ﴾ `

إنَّ تقديم الفاكهة على اللحم بلحاظ كون الفاكهة أفضل من الناحية الغذائية بالإضافة إلى نكهتها الخاصة عند أكلها قبل الطعام.

والذي يستفاد من بعض الرّوايات أنّ غصون أشجار الجنّة تكون في متناول أيدي أهل الجنّة، بحيث يستطيعون بكلّ سهولة أن يتناولوا أي نوع من الفاكهة مباشرة، وهكذا الحال بالنسبة لبقيّة الأغذية الموجودة في الجنّة، إلّا أنّ ممّا لا شكّ فيه أنّ تقديم الغذاء من قبل (الولدان المخلّدين) له صفاء خاصّ ولطف متميّز حيث إنّ تقديم الطعام يعبّر عن مريد الإحترام والإكرام لأهل الجنّة، وتضني رونقاً وبهاء أكثر على مجالس أنسهم، ومن المتعارف عليه اجتاعياً بيننا أنّ تقديم الفاكهة وتقريبها من الضيوف من قبل المضيف نفسه يعبّر عن التقدير والمحبّة والإحترام.

وخصّت لحوم الطيور بالذكر هنا لفضلها على بقيّة أنواع اللحوم، لذا فقد تكرّر ذكرها. إنّ استعمال تعبير «يتخيّرون» بالنسبة لـ (الفاكهة) ويشتهون بالنسبة لـ (اللحوم) لا يدلّل على وجود اختلاف بين التعبيرين كها ذهب إليه بعض المفسّرين، بل هما بمعنى واحد بعبارتين مختلفتين، والمقصود بهها أنّ أي غذاء يشتهيه أهل الجنّة يوضع باختيارهم من قبل (الولدان المخلّدين).

<sup>ُ</sup> الله الله الفارسية (آيريز) بمعنى الأواني ذات اليد من جهة، ومن الأخرى ذات أنبوب لصبّ السائل، وكلمة كأس تقال للإناء المملوء بالسائل لدرجة يغيض من جوانبه، ومعين من مادّة (معن) على وزن (صحن) بمعنى الجاري.

١. ﴿ يَصِدُعُونَ ﴾ من مادة «صداع» على وزن «حباب»، بمعنى وجع الرأس، وهذا المصطلح في الأصل من «صدع» بمعنى الإنفلاق لأنّ الإنسان عندما يصاب بوجع رأس شديد فكأنّ رأسه يريد أن ينفلق من شدّة الألم، لذا فإنّ هذه الكلمة قد استعملت في هذا المعنى. دوينزفون» من أصل دنزف» على وزن وحذف» بمعنى سحب جميع مياه البئر بصورة تدريجيّة، وتستعمل أيضاً حول (السُكُرُ) وفقدان العقل.

٢. وفاكهة ولحم، كلاهما معطوف على أكواب وهذه الأشياء تهدى من قبل (الولدان المخلّدون) إلى المقرّبين.

ثم يشير سبحانه إلى سادس نعمة وهي الزوجات الطاهرات الجميلات حيث ينقول سبحانه: ﴿وحور عين ﴾ ﴿ كَأَهْ اللَّوْلُو المكنون ﴾ .

«حور» كما قلنا سابقاً جمع حوراء وأحور، ويقال للشخص الذي يكون سواد عينه شديداً وبياضها شفافاً، و(عين) جمع (عيناء) وأعين، بمعنى العين الواسعة، لأنّ أكثر جمال الإنسان في عيونه، فقد ذكر هذا الوصف خصوصاً.

وقال البعض: إنّ «حور» أُخذت من مادّة (حيرة) يعني أنّهنّ جميلات إلى حدّ تـصاب العيون بالحيرة عند رؤيتهنّ أ

«مكنون» بمعنى مستور، والمقصود هنا الاستتار في الصدف، لأنّ اللؤلؤ عندما يكون مختفياً في الصدف وبعيداً عن لمس الأيدي يكون شفّافاً وناصعاً أكثر من أي وقت، وبالإضافة إلى ذلك قد يكون المقصود أنهنّ مستورات عن أعين الآخرين بصورة تامّة، لا يد تصل إليهنّ ولا عين تقع عليهنّ.

وبعد الحديث عن هذه المنح، والعطايا المادية الستة، يضيف سبحانه: ﴿جَزَّلَةُ بِهَا كَانُوا يَعْمُونُ كِي لا يَتَصُوّر أَحِد أَنَّ هذه النعم تعطى جزافاً، بل إنّ الإيمان والعمل الصالح هو السبيل لنيلها والحصول عليها، حيث يلزم للإنسان العمل المستمرّ الخالص حتى تكون هذه الألطاف الإلهيّة من نصيبه.

«ويلاحظ بأنّ (يعملون) فعل مضارع يعطي معنى الإستمرار».

ويتحدّث القرآن الكريم عن سابع نعمة من نعم أهل الجنّة، وهي التي تستسم بالطابع الروحي المعنوي حيث يقول تعالى: ﴿الإسمعون فيها لغوا والا تأثيما ﴾.

فالجوّ هناك جوّ نزيه خالص بعيد عن الدنس، فلاكذب، ولا تهم، ولا إفتراءات، ولا استهزاء ولا غيبة ولا ألفاظ نابية وعبارات لاذعة... وليس هنالك لغو ولاكلام فارغ... بل الموجود هناك هو اللطف والصفاء والجهال والمتعة والأدب والطهارة، وكم هو طاهر ذلك الحيط البعيد عن الأحاديث المدنّسة التي هي السبب في أكثر إنزعاجنا وعدم إرتياحنا في

١٠ بالرغم من تصوّر البعض أنّ ﴿حور عين﴾ عطف على ﴿الولدان المخلّدون﴾ وعلى هـذا الرأي فـإنّ الـ وحور عين» يطفن أيضاً حول أصحاب الجنّة، ونظراً لعدم تناسب هذا المعنى خصوصاً في المجالس الجماعية لأهل الجنّة، لذا فالظاهر أنّه مبتدأ لخبر محذوف، والتقدير هكذا: (ولهم حور عين).
 ٢٠ تفسير روح الجنان، ج ١١، ذيل الآية مورد البحث.

هذه الدنيا، حيث اللغو والثرثرة والكلام اللامسؤول والتعبيرات الجارحة!

ثمّ يضيف سبحانه: ﴿ إِلَّا قِيلًا سلاماً سلاماً ﴾ `

السؤال: ويسأل هنا: هل أنّ هذا السلام من قبل الله تعالى؟ أو أنّه من قبل الملائكة؟ أو هو سلام متبادل بين أهل الجنّة، أو كلّ هذه الأمور؟

الجواب: الظاهر أنّ الرأي الأخير هو الأنسب، كما أشارت الآيات القرآنية الأخرى إلى ذلك ٢.

نعم إنّهم لا يسمعون شيئاً إلّا السلام، سلام وتحيّة من الله، ومـن المـلائكة المـقرّبين، وسلامهم وتحيّتهم لبعضهم البعض في تلك الجالس العامرة المملوءة بالصفاء والتي تفيض بالودّ والأخوّة والصدق.

إنّ محيطهم وأجواءهم المغمورة بالسلام والسلامة تسيطر على وجودهم، وإنّ أحاديثهم وحواراتهم المختلفة تنتهي إلى السلام والأخوّة والصفاء، وأساساً فإنّ الجنّة هي دار السلام وبيت السلامة والأمن والأمان، كما نقراً في قوله تعالى في الآية ١٢٧ من سورة الأنعام: ولهم دارالسلام عندرتهم ".

8003

١٠ ﴿ سلاماً ﴾ مفعول به لـ ﴿ قيلاً ﴾ والذي هو مصدر، والمقصود أنّ كلامهم هنالك هو «السلام» ويحتمل أن تكون «سلاماً» صفة لـ «قيلاً» أو مفعول به (أو مفعول مطلق) لفعل محذوف تقديره: (يسلمون سلاماً) إلّا أنّ المعنى الأوّل هو الأرجع، وسلاماً (الثانية) للتأكيد.

۲. پس، ۵۸، والرعد، ۲۶، ویونس، ۱۰.

٣. يجب الإنتباء إلى أنَّ الاستثناء في الآية ﴿إِلَّا قيلاً سلاماً سلاماً﴾ هو استثناء منقطع ويفيد للتأكيد.

وَأَصَّعَنُ الْيَمِينِ مَا أَصَّعَتُ الْيَمِينِ ﴿ فِي سِدْرِغَضُودِ ﴿ وَطَلْحِ مَنضُودِ ۞ وَظَلِّمَ مُدُودِ ۞ وَمَآءِ مَسْكُوبِ ۞ وَفَكِحَهَةِ كَثِيرَةِ ۞ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ۞ وَفُرُشِ مَرْفُوعَةِ ۞ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَ إِنشَآءُ ۞ فَعَلْنَهُنَ أَبْكَارًا ۞ عُرُبًا أَتْرَابًا ۞ لِأَصْحَبِ الْيَمِينِ ۞ ثُلَةٌ مِن الْأَوَّلِينَ ۞ وَثُلَة مُنَ الْآخِرِينَ ۞

# الكفسير

#### أصماب اليمين ومباتهم:

بعد بيان الهبات والنعم الماديّة والمسعنوية (للسمقرّبين) يأتي الدور في الحسديث عسن (أصحاب اليمين) تلك الجهاعة السعيدة التي تستلم صفحة أعهالها في (اليد اليمني) إشارة لنيل الفوز والنجاح في الامتحان الربّاني.

ويشير سبحانه إلى نعم ستّ، كمّا أنعم به عليهم تمثّل مرحلة أدنى في مقابل سبع نِـعم منحها سبحانه إلى المقرّبين من عباده.

تبدأ الآيات في الحديث عنهم أوّلاً من حيث مقامهم العالي، حيث يـقول عـزّوجلّ: ﴿وأصحاب اليمين ما أصحاب اليمين﴾ \

إنّ هذا الوصف هو أروع وصف لهؤلاء، لأنّ هذا التعبير يستعمل في موارد لا تستطيع الألفاظ التعبير عنه، وهو تعبير عن المقام العالى لأصحاب اليمين.

وتشير الآية اللاحقة إلى أوّل نعمة منحت لهذه الجماعة حميث تـقول: ﴿فَعِي سَمْدِهِ مخضود﴾ أ، وفي الحقيقة أنّ هذا أنسب وأليق وصف توصف به أشجار الجنّة في دائرة ألفاظنا الدنيوية، لأنّ (السدر) كما يقول أغّة اللغة: شجر قوي معمّر يصل طوله إلى أربعين مـتراً

١. إنَّ الحديث عن تركيب هذه الجملة جاء في نهاية الآية ٨ من نفس هذه السورة.

٢. الجار والمجرور متعلَّق بعامل مقدّر والخلاصة أنها خبر لمبتدأ محذوف تقديره (هم في سدر مخضود).

أحياناً وعمره يقرب من ألني سنة، ولها ظلّ ظليل ولطيف، والسلبية المسوجودة في هـذا الشجر أنّه ذو شوك، إلّا أنّ وصفه بـ (مخضود) من مادّة (خضد) ـ على وزن (مجد) ـ بمعنى (إزالة الشوك) تنهى آثار هذه السلبية في شجر سدر الجنّة.

وجاء في حديث: كان أصحاب رسول الله عَلَيْنَ يَقُولُون: إنّ الله ينفعنا بالأعراب ومسائلهم، أقبل أعرابي يوماً، فقال: يارسول الله لقد ذكر الله في القرآن شجرة مؤذية وما كنت أرى أنّ في الجنّة شجرة تؤذي صاحبها؟

فقال رسول الله عَلَيْقُةُ : «وما هي» قال: السدر، فإنَّ لها شوكاً.

قال رسول الله عَنَيْ : «أليس يقول الله: في سدر مخضود، يخضده الله من شوكه فيجعل مكان كلّ شوكة ثمرة، إنّها تنبت ثمراً يفتق الثمر منها عن إثنين وسبعين لوناً من الطعام ما فيها لون يشبه الآخر» .

ثمّ يأتي الحديث عن ثاني هبة لهم حيث يقول سبحاند: ﴿وطلح منصود﴾.

«الطلح»: شجرة خضراء لطيفة اللون والرائحة، وذكر البعض أنّها شــجرة المــوز التي تتميّز بأوراق عريضة جدّاً وخضراء وجميلة، وفاكهتها حلوة ولذيذة.

و «منضود»: من مادّة (نضد) بمعنى متراكم.

وممكن أن يشير هذا التعبير إلى تراكم الأوراق أو تراكم الفاكهة أو كليهها، حتى أنّ البعض قال: إنّ هذه الأشجار مليئة بالفاكهة إلى حدّ أنّها تغطّي سيقان وأوراق الأشجار.

وقال بعض المفسّرين: بالنظر إلى أنّ أوراق شجر السدر صغيرة جدّاً، وأوراق شجر الموزكبيرة جدّاً، فإنّ ذكر هاتين الشجرتين إشارة جميلة إلى جميع أشجار الجنّة التي تكون صفاتها بين صفات هاتين الشجرتين .

ثم يستعرض سبحانه ذكر النعمة الثالثة من نعم أهل اليمين بقوله: ﴿وظلُّ محدود﴾.

فسّر البعض هذا (الظلّ الواسع) بحالة شبيهة للظلّ الذي يكون بين الطلوعين من حيث إنتشاره في كلّ مكان، وقد نقل حديث للرسول ﷺ بهذا المعنى في روضة الكافي ". والمقصود هنا أن لاحَرَّ في الجنّة، وأنّ أهلها في ظلال لطيفة واسعة تلطّف الروح.

١. تفسير روحالمعاني، ج ٢٧، ص ١٢٠، وتفسير الدرّالمنثور، ج ٦، ص ١٥٦.

٢. التَّفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

٣. روضة الكافي، مطابق نقل تفسير نورالثقلين، ج ٥. ص ٢١٦.

وينتقل الحديث إلى مياه الجنّة حيث يقول سبحانه: ﴿وها مسكوب﴾.

«مسكوب» من مادّة (سكب) على وزن «حرب» وتعني في الأصل الصبّ، ولأنّ صبّ الماء يكون من الأعلى إلى الأسفل بصورة تيّار أو شلّال فإنّه بذلك يصوّر لنا مشهداً رائعاً حيث إنّ خرير المياه ينعش الروح. ويبهر العيون، وهذه هي إحدى الهبات التي منحها الله لأهل الجنّة، ومن الطبيعي أنّ هذه الجنّة المليئة بالأشجار العظيمة، والمياه الجارية، لابدّ أن تكون فيها فواكه كثيرة، وهذا ما ذكرته الآية الكرية، حيث يقول سبحانه في ذكر خامس نعمة: ﴿وقاكهة كثيرة \* لامقطومة ولامعنومة ﴾.

نعم، ليست كفواكه الدنيا من حيث محدوديتها في فصول معيّنة من أسابيع أو شهور، أو يصعب قطفها بلحاظ الأشواك، أو العلو مثل النخيل، أو مانع ذاتي في نفس الإنسان، أو أنّ المضيف الأصلي الذي هو الله والملائكة الموكّلين بخدمة أهل الجنّة يبخلون عليهم... كلّا، لا يوجد شيء من هذا القبيل، فالمتقضى موجود بشكل كامل، والمانع بكلّ أشكاله مفقود.

ثم يشير سبحانه إلى نعمة أخرى حيث يقول: ﴿ وَقَرَفَ مَرَقُومَةَ ﴾ أي الزوجات الرفيعات القدر والشأن.

«فرش»: جمع فراش وتعني في الأصل كلّ فراش يفرش ولهذا التناسب فإنّها تستعمل في بعض الأحيان كناية عن الزوج (سواء كان رجلاً أو امرأة) لذا جاء في الحديث عن الرّسول ﷺ أنّه قال: (الولد للفراش وللعاهر الحجر). ا

وفسر البعض الفرش بمعناها الحقيق وليس كناية، واعتبرها إشارة إلى الفرش الثمينة والتي لها قيمة عظيمة في الجنّة، ولكن إذا فسّرت بهذه الصورة، فسيقطع إرتباط هذه الآية مع الآيات اللاحقة التي تتحدّث عن حوريات وزوجات الجنّة.

ويصف القرآن الكريم زوجات الجنّة بقوله تعالى: ﴿ لِنَّا لَنَهُ أَنَاهُمْ لِلسَّابُ .

وهذه الآية لعلّها تشير إلى الزوجات المؤمنات في هذه الدنيا حيث بمنحهن الله سبحانه خلقاً جديداً في يوم القيامة، ويدخلن الجنّة وهنّ في قمّة الحيوية والشباب والجهال والكمال الظاهر والباطن، وبشكل يتناسب مع كهال الجنّة وخلوّها من كلّ نقص وعيب.

وإذاكان المقصود بذلك (الحوريات) فإنّ الله تعالى خلقهنّ بصورة لا يعتريهنّ فيها غبار

١٠ اصول الكافي، ج ٥، ص ٤٩١، ح ٣.

العجز والضعف، ويمكن أن يكون التعبير بالإنشاء إشارة إلى المعنيين أيضاً.

ثمّ يضيف تعالى: ﴿فجعلناهِ فَ لَبِكَارُلُ﴾.

واحتمال أن يكون الوصف مستمرًاً، كما صرّح كثير من المفسّرين بذلك، وأشير له في الرّوايات الإسلامية أيضاً. حيث الزواج لا يغيّر وضعهنّ ويبقين أبكاراً '.

ويضيف في وصفهن بوصف آخر فيقول تعالى: ﴿مُرُبُّا﴾.

(عُرُباً) جمع (عروبة) على وزن (ضرورة) بمعنى المرأة التي يحكي وضع حالها عن مقام عفّتها وطهارتها، وعبًا تكنّه من المحبّة لزوجها، (إعراب): على وزن (إظهار) معناه هو نفس مدلول الإظهار، ويأتي هذا المصطلح أيضاً بمعنى الفصاحة ولطافة الكلام، ويمكن جمع المعنيين في هذه الآية.

والوصف الآخر لهن ﴿ لَتُولِياً ﴾ أي أنّها متاثلات في الجمال وأتراب في الظاهر والباطن، ومتاثلات في العمر مع أزواجهنّ.

(أتراب) جمع (ترب) على وزن (ذهن) بمعنى المثل والشبيه، وقال البعض: إنّ هذا المعنى أخذ من الترائب وهي عظام قفص الصدر، لأنّها تتشابه الواحدة مع الأخرى.

إنّ هذا الشبه والتماثل يمكن أن يكون في أعهار الزوجات بالنسبة لأزواجهنّ، كي يدركن إحساسات ومشاعر أزواجهنّ كاملة، وبذلك تصبح الحياة أكثر سعادة وإنسجاماً، بالرغم من أنّ السعادة تحصل مع اختلاف العمر أحياناً، إلّا أنّ الغالب ليس كذلك، كما يمكن أن يكون المقصود بالتشابه والتساوي في الصفات الجهالية والنفسية وحسن الظاهر والباطن.

ثم يضيف تعالى: ﴿الأصحاب اليمين﴾.

وهذا تأكيد جديد على إختصاص هذه الصفات والنعم الإلهيّة بهم.

ويحتمل أيضاً أن تكون هذه الجملة مكلَّة لجملة ﴿إِنَّا لَنْفَأْنَاهِنَّ لِنَشَاءُ ﴾ [.

وفي نهاية هذا العرض يقول سبحانه: ﴿ ثُلَّةَ مِنْ الْأُولِينُ \* وَثُلَّةَ مِنْ الْآخرينَ ﴾.

«ثُلَّة»: في الأصل بمعنى قطعة مجتمعة من الصوف، ثمَّ أطلقت على كلَّ مجموعة من الناس

ا. تفسير روح المعاني، ج ٢٧، ص ١٢٣ وبالضمن يجدر الإنتباه إلى أنّ هذه الحالة، مع «فاء» التفريع عطفت على الآية السابقة.

على السورة الأولى عبارة ﴿لأصحاب اليمين﴾ خبر لمبتدأ محذوف، وفي التقدير تصبح هكذا: (هذه كلّها لأصحاب اليمين) وفي الصورة الثانية جار ومجرور متعلّق ﴿بأنشأناهنّ﴾، والتّفسير الأوّل أصحّ.

عظيمة ومتاسكة، وبهذا الترتيب فإنّ مجموعة عظيمة من أصحاب اليمين هم من الأمم السابقة، ومجموعة عظيمة من الأمّة الإسلامية، لأنّ بين الجموعتين كثير من الصالحين والمؤمنين، بالرغم من أنّ السابقين للإيمان في الأمّة الإسلامية أقلّ من السابقين للإيمان في الأمّة الإسلامية أقلّ من السابقين للإيمان في الأمم وكثرة أنبيائها.

وقال البعض: إنّ هاتين الجموعتين كلاهما من الأمّة الإسلامية، قسم من أوّلهم وقسم من آخرهم، إلّا أنّ التّفسير الأوّل أصحّ.

8003

وَأَضَعَتُ الشِّمَالِ مَا أَضَعَتُ الشِّمَالِ ﴿ فَي سَمُومِ وَحَمِيمٍ ﴿ وَطَلِيمِ مَعْمُومِ ﴿ وَالْحَدِمِ الْ وَلَاكَرِيمٍ الشَّمَالُ الشَّمَالُ الشَّمَالُ الشَّمَالُ اللَّهُ الْمَعْمُ وَلَاكَرِيمٍ ﴿ وَالْمَالِمِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَالِمُ اللللْمُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِمُ الللللَّهُ اللْ

# التفسير

### العقوبات المؤلمة لأصماب الشمال:

بعد الاستعراض الذي مرّ بنا حول النعم والهبات العظيمة التي منحها الله سبحانه للمقرّبين من عباده ولأصحاب اليمين من أوليائه، يتطرّق الآن إلى ذكر الجموعة الشالئة فراصحاب المؤلم والعاقبة السيّئة التي حلّت بهم، في عملية مقارنة لوضع الجموعات الثلاثة حيث يقول البارىء: ﴿وأصحاب الشّمال ما أصحاب الشّمال ﴾

أصحاب الشهال هم الذين يستلمون صحائف أعهاهم بأيديهم اليسرى إشارة إلى سوء عاقبتهم، وأنهم من أهل المعاصي والذنوب، وممن تكون النار مصيراً لهم، ويستعمل هذا التعبير عادة لبيان (حسن) أو (سوء) نهاية الإنسان كها في قولنا: السعادة أقبلت علينا يا لها من سعادة أ. أو المصيبة داهمتنا يا لها من مصيبة. وكذلك في قوله تعالى: ﴿وأصحاب الشّمال ما أصحاب الشّمال ﴾.

ثم يشير سبحانه إلى ثلاثة أنواع من العقوبات التي يواجهونها، الهواء الحارق القاتل من جهة ﴿في سموم ﴾ والماء المغلي المهلك من جهة أخرى ﴿وحميم ﴾، وظل الدخان الخانق الحارّ من جهة ثالثة ﴿وظلَ من يحموم ﴾ هذه الألوان من العذاب تحاصرهم وتطوقهم وتسلب منهم الصبر والقدرة ... إنّها آلام وعذاب لا يطاق، ولو لم يكن غيره من جزاء لكفاهم.

«سموم»: من مادّة (سمّ) بمعنى الهواء الحارق الذي يدخل في مسام الجــلد فــتهلكهم، (ويقال للسمّ سمّاً لأنّه ينفذ في جميع خلايا الجـــم).

و «حميم»؛ بمعنى الشيء الحار، وهنا جاء بمعنى الماء الحارق والذي أشير له في آيات قرآنية سابقة كما في قوله تعالى ويصبّ من فوق رؤوسهم الحميم». \

«يحموم»: من نفس المادّة أيضاً، وهنا بمناسبة الظلّ فسّرت الكلمة بمعنى الظلّ الغليظ الأسود والحارّ.

ثمّ يضيف الباريء مؤكّداً فيقول: ﴿الْبارِدِ والا تحريم،

المظلّة عادة تحمي الإنسان من الشمس والمطر والهواء ولها منافع أخرى، والظلّ المشار إليه في الآية الكريمة ليس له من هذه الفوائد شيء يذكر.

والتعبير بـ (كريم) من مادّة (كرامة) بمعنى مفيد فائدة، ولذلك فإنّ المتعارف بين العرب إذا أرادوا أن يعرفوا شيئاً أو شخصاً بانّه غير مفيد يقولون (لاكرامة فيه).

ومن الطبيعي أنّ مظلّة من الدخان الأسود الخانق لا ينتظر منها إلّا الشرّ والضعرر (لا كرامة).

وبالرغم من أنّ جزاء أهل النار له أنواع مختلفة مرعبة من العذاب، إلّا أنّ ذكر الأقسام الثلاثة يكنى لإعطاء فكرة عن بقيّة الأهوال.

وفي الآيات اللاحقة يذكر الأسباب التي أدّت بأصحاب الشهال إلى هذا المصير الخيف والمشؤوم، وذلك بثلاث جمل، يقول في البداية: ﴿لِلَمْهِ كَانُولُ قَبِلُ دَلْكُ مِتْرَفِينَ﴾.

«مترف»: كما ورد في لسان العرب من مادّة ترف \_على وزن (سبب) \_ بمعنى التنعّم، وتطلق على الشخص الذي ملكته الغفلة وجعلته مغروراً سكراناً، وجرّته إلى الطغيان ً.

صحيح أنّ أصحاب الشهال ليسوا جميعاً من زمرة المترفين، إلّا أنّ المقصودين في القرآن الكريم هم أربابهم وأكابرهم.

والملاحظ في عصرنا الحاضر أنّ فساد المجتمعات وعوامل الانحراف ورأس الحروب والمدمار ونزيف الدم وأنواع الظلم ومركز الشهوات والفساد في العالم أجمع بيد «الزمرة» المترفة المغرورة، ولهذا فالقرآن الكريم قد شخصّهم وحدّد موقفه منهم إيتداءً.

وهنالك رأي ثانٍ وهو: إنّ نعم الله سبحانه واسعة وعديدة ولا تنحصر بالأموال فقط، بل تشمل الصحّة والشباب والعمر... فإذا كانت هذه النعم أو بعضها مبعثاً للغرور والغفلة، فإنّها ستكون مصدراً أساسياً للذنوب، وهذا المفهوم يسري على أصحاب الشهال.

ثم يشير سبحانه إلى العامل الثاني الذي كان مصدراً وسبباً لعذاب أصبحاب الشهال، فيقول سبحانه: ﴿وكانوا يصرّون على العنب العظيم ﴾.

«الحنث» في الأصل يعني كلّ نوع من الذنوب، وقد إستعمل هذا المصطلح في كثير من الموارد بمعنى نقض العهد ومخالفة القسم، لكونه مصداقاً واضحاً للذنب، وبناءً على هذا فإنّ خصوصية أصحاب الشمال ليس فقط في إرتكاب الذنوب ولكن في الإصرار عليها، لأنّ الذنب يمكن صدوره من أصحاب اليمين أيضاً، إلّا أنّهم لا يصرّون عليه أبداً، ويستغفرون ربّهم ويعلنون التوبة إليه عند تذكّره.

وفسر البعض «الحنث العظيم» بمعنى الشرك، لأنّه لا ذنب أعظم من الشرك. قال تعالى: ﴿ إِنَّ لِلله لا يَعْفُر أَنْ يَشُرك بِهِ وَيَعْفُرُ هَا دُونَ ذَلِكَ لَمِنْ يَشَاء ﴾ ﴿ إِنَّ لِلله لا يَعْفُر أَنْ يَشُرك بِهِ وَيَعْفُرُ هَا دُونَ ذَلِكَ لَمِنْ يَشَاء ﴾ ﴿ .

وفسر (الحنث) بالكذب، لأنه أعظم الذنوب، ومفتاح المعاصي، خصوصاً حينا يكون الكذب توأماً لتكذيب للأنبياء يرتيخ والمعاد.

والظاهر أنّ هذه جميعاً تعتبر مصاديق للحنث العظيم.

وثالث عمل سبب لهم هذا الويل والعذاب، هو أنّهم قالوا: ﴿وَكَانُولِيقُولُونَ لَإِذَا هِتَنَا وَكُنَّا تَولِياً وَعَظَاهِا لَاِيًّا لَهِيعُوثُونَ ﴾.

وعلى هذا فإنّ إنكار القيامة والذي هو بحدّ ذاته مصدر للكثير من الذنوب، هو وصف آخر لأصحاب الشمال، ومصدر لشقائهم، وتعبير ﴿كانوا يقولون﴾ يوضّح لنا أنّهم كانوا يصرّون ويعاندون في إنكار يوم القيامة أيضاً.

وهنا مطلبان جديران بالملاحظة وهما:

الأوّل: أنّ القرآن الكريم في معرض حديثه عن (المقرّبين) و(أصحاب اليمين) لم يعط توضيحاً عن أعمالهم التي سبّبت لهم تلك النعم وذلك الجزاء، إلّا ضمن إشارة عابرة، أمّا عندما جاء دور الحديث عن أصحاب الشمال فقد وضّحت أفعالهم بصورة كافية، وذلك

١. النساء، ٨٤.

ليكون إتماماً للحجّة عليهم من جهة، وإظهار أنّ جزاءهم هذا كان إنسجاماً مع مبادىء العدالة تماماً من جهة أخرى.

والمسألة الأخرى: أنّ الذنوب الثلاثة التي أشير إليها في الآيات الثلاثة السابقة كانت بمثابة نني أصول الدين الثلاثة من قبل أصحاب الشهال.

فني آخر آية تحدّث القرآن الكريم عن تكذيبهم ليوم القيامة، وفي الآية الثانية عن إنكار التوحيد، وفي الآية الأولى كان الحديث عن المترفين وهي إشارة إلى تكذيب الأنبياء كها جاء في قوله تعالى: ﴿وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير إلّا قال مترفوها لِنّا وجدنا آبا نا علىٰ لَمّة ولِنّا علىٰ آثارهم مقتدون ﴾. (

والتعبير بـ ﴿ تَرَابُا وَمُـطَّاهاً﴾ لعلَّه إشارة إلى أنَّ لحومنا تتحوّل إلى تراب، وعـظامنا إلى رميم، ومع ذلك فكيف نكون خلقاً جديد؟

 ولما كانت عودة الحياة إلى التراب أبعد من عودتها إلى العظام لذا ذكر في البداية حيث يقول تعالى: ﴿ تُولِياً وَعَظَاماً ﴾.

والعجيب أن هؤلاء يرون مشاهد المعاد بأعينهم في هذه الدنيا ومع ذلك فإنهم ينكرونها أم يروا إلى الكثير من الموجودات الحيّة كالنباتات تموت وتجفّ وتصبح تراباً ثمّ تلبس لباس الحياة مرّة أخرى، وأساساً فإنّ الذي خلق الخلق أوّل مرّة لن يعيبه إعادة الخلق ثانية، ولن يكون عليه ذلك صعباً وعسيراً ولكنّهم مع ذلك يصرّون على إنكار المعاد.

إنهم لم يكتفوا بما ذكروا وذهبوا إلى أكثر من ذلك حيث قبالوا بمتعجّب: ﴿ أَو آباؤنا لِللَّهُمْ لَمْ يَكُمُ مِن ذلك حيث قبالوا بمتعجّب: ﴿ أَو أَصِيحت لِلأَوْلُونَ ﴾ "الذين لم يبق منهم أثر وتناثرت كلّ ذرّة من تراب أجسادهم في جهة، أو أصبحت جزءاً من بدن كائن آخر؟

ولكن، كما قيل مفصّلاً في نهاية سورة ياسين، فإنّ هذه التساؤلات وغيرها ليست سوى حجج واهية أمام الدلائل القويّة المتوفّرة حول مسألة المعاد.

ثم إنّ القرآن الكريم يأمر الرّسول الأكرم ﷺ أن يجيبهم: ﴿قُلْ إِنَّ الأَوْلِيسَ وَالآَحْسُونِ \* لِمُجَوِّمُونَ اللهُ مِيقَاعَهُ يَوْمُ مُطُومُ ﴾ . لمجمومون الله ميقاعه يوم مطوم ﴾ .

۱. الزخرف، ۲۳.

٢. يجب الانتباء هنا إلى تكرار حرف الإستفهام والتعبير بـ (أنَّ) كلُّها للتأكيد.

٣ الهمزة في ﴿ أَو آبائنا الأوّلون ﴾ استفهامية، والواو واو عطف وهنا قدّمت الهمزة الاستفهامية عليها.

٤. استعملت (إلى) في هذه الجملة إشارة إلى أن القيامة تكون في نهاية هذا العالم، ويمكن أن تكون هنا بمعنى بـ «لام» كما هو في الكثير من الآيات القرآنية وردت (لميقات).

«ميقات» من مادّة (وقت) بمعنى الزمان الذي يحدّد لعمل ما أو موعد. والمقصود من الميقات هنا هو نفس الوقت المقرّر للقيامة، حيث يجتمع كلّ البشر للحساب، ويأتي أحياناً كناية عن المكان الذي عين لإنجاز عمل معيّن، مثل مواقيت الحجّ، التي هي أسهاء أماكن خاصّة للشروع بالإحرام.

ويستفاد من التعابير المختلفة التي وردت في الآية السابقة والتأكيدات العديدة حمول مسألة الحشر، مثل: (إنّ، اللام، «مجموعون» التي جاءت بصيغة إسم مفعول، ووصف «يوم» بأنّه معلوم) ممّا يكون واضحاً ومؤكّداً أنّ حشر جميع الناس ينجز في يوم واحد، وجاء هذا المعنى في آيات قرآنية أخرى أيضاً ".

ومن هنا يتّضح جيّداً أنّ الذين كانوا يتصوّرون أنّ القيامة تقع في أزمنة متعدّدة حيث إنّ لكلّ أمّة قيامة، هم غرباء عن آيات الله تماماً.

ولابدٌ من الإشارة هنا إلى أنّ معلومية يوم القيامة هي عند الله فقط، وإلّا فـإنّ جمـيع البشر بما فيهم الأنبياء والمرسلون والمقرّبون والملائكة ليس لهم علم بتوقيتها.

8003

۱۰هود، ۱۰۳؛ مریم، ۹۵.

مُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا ٱلطَّمَا لُونَ ٱلْمُكَذِبُونَ ﴿ لَالْكُونَ مِن شَجَرِمِن زَقُومِ ﴿ فَالِتُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ﴿ ثُمُ إِنِّكُمْ أَيُّهَا ٱلطَّونَ ﴿ فَالْمُونَ اللَّهِ مِنَ ٱلْمُومِ اللَّهِ مِن ٱلْمُعَيْمِ ﴾ فَشَرِبُونَ شُرَب اللِيمِ ۞ هَذَا نُزُلُمُ مُ يَوْمَ ٱلدِينِ ۞ فَشَرِبُونَ شُرَب اللِيمِ ۞ هَذَا نُزُلُمُ مُ يَوْمَ ٱلدِينِ ۞

# التفسير

#### عقوبات مديدة للممرمين:

هذه الآيات استمرار للأبحاث المرتبطة بعقوبات أصحاب الشمال، حيث يخاطبهم بقوله: ﴿ ثُمَّ لِنَّكُم أَيِّها الضّالُونَ المكذِّبونَ \* لآكلونَ مِنْ شَجِر مِنْ زَقْومِ \* `.

كان الحديث في الآيات السابقة حول الأجواء التي تحيط بـ (أصحاب الشهال) وينتقل الحديث في الآيات أعلاه إلى مشربهم ومأكلهم مقارناً بمأكل ومشرب المقرّبين وأصحاب البمين.

والجدير بالذكر أنّ الخاطبين في هذه الآيات هم «الضالون المكذّبون» الذين يتسمون مضافاً إلى الضلال والانحراف بأنّ لديهم روح العناد والإصرار على الباطل في مقابل الحق. (زقّوم) كما ذكرنا سابقاً: نبات مرّ نتن الرائحة وطعمه غير مستساغ، وفيه عسارة إذا دخلت جسم الإنسان يصاب بالتورّم، وتقال أحياناً لكلّ نوع من الغذاء المنفّر لأهل النار للله وللمزيد حول (الزقّوم) يراجع نهاية الآية ٦٢ سورة الصافات، وكذلك نهاية الآية ٤٣ سورة الدخان.

والتعبير بـ ﴿ فَمَالِئُونَ مِنْهَا البَطُونَ ﴾ إشارة إلى الجوع الشديد الذي يصيبهم بحيث إنّهم يأكلون بنهم وشره من هذا الغذاء النتن وغير المستساغ جدّاً فيملؤون بطونهم. وعند تناولهم لهذا الغذاء السيء يعطشون. ولكن ما هو شرابهم؟!

١. ومن، في ﴿من شجر﴾ تبعيضية، و(من) في ﴿زَقُومٍ﴾ بيانية.
 ٢. مجمع البحرين ومفردات الراغب، ولسان العرب، وتفسير روح المعاني.

يتبيّن ذلك في قوله تعالى: ﴿ فَشَارِيونَ عَلَيْهِ ﴿ مِنَ الْحَمِيمِ \* فَشَارِيونَ شَرِبِ الْهِيمِ ﴾.

إنّ البعير الذي يبتلي بداء العطش فإنّ شدّة عطشه تجعله يشرب الماء باستمرار حتى يهلك، وهذا هو نفس مصير ﴿الضّالُون المكذّبون﴾ في يوم القيامة.

«حميم»: بمعنى الماء الحارّ جدّاً والحارق، وتطلق عبارة (وليّ حميم) على طبيعة العلاقة الصادقة الوديّة الحارّة، و«حمّام» مشتقّ من نفس المادّة أيضاً.

(هيم) على وزن (ميم) جمع هائم، واعتبرها البعض جمع أهيم وهياء، وهي في الأصل من (هيام) على وزن (فرات) بمعنى مرض العطش الذي يصيب البعير، ويستعمل هذا التعبير للعشق الحاد أو للعشاق الذين لا يقرّ لهم قرار.

ويعتبر بعض المفسّرين أنّ معنى (هيم) هي الأراضي الرملية والتي كــلّـما ســقيت بمــاء تسرّب منها فتظهر الظمأ دائماً.

وفي آخر آية مورد البحث \_يشير سبحانه إلى طبيعة مأكلهم ومشربهم في ذلك اليوم حيث يقول: ﴿هذا تزلهم يوم الدّين﴾.

فأين نزلهم ونزل أصحاب اليمين الذين ينعمون بالإستقرار في ظلال الأشجار الوارفة، ويتناولون ألذّ الفواكه وأطيب الأطعمة، وأعذب الشراب الطهور، ويطوف حولهم الولدان المخلّدون والحور العين، وهم سكارى من عشق البارىء عزّوجلّ؟

أين أولئك؟ وأين هؤلاء؟

مصطلح (نزل) كما قلنا سابقاً بمعنى الوسيلة التي يكرمون بها الضيف العزيز، وتطلق أحياناً على أوّل طعام أو شراب يؤتى به للضيوف، ومن الطبيعي أنّ أهل النار ليسوا ضيوفاً، وأنّ الزقّوم والحميم ليس وسيلة لضيافتهم بل هو نوع من الطعن فيهم، وأنّه إذا كان كلّ هذا العذاب هو مجرّد استقبال لهم، فكيف بعد ذلك سيكون حالهم؟

#### 8003

١. الجدير بالذكر أن في الآية السابقة كان الضمير مؤنثاً «منها» يعود على ﴿شجر من زقوم﴾ وفي هذه الآية
 كان الضمير مذكراً «هليه» يعود على الشجر، وذلك لأن الشجر اسم جنس يستعمل للذكر والمؤنث، وكذلك ثمر،
 تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث.

نَعَنُ خَلَقَنَكُمْ فَلُوْلَا تُصَدِّقُونَ ﴿ أَفَرَءَ يُثُمُ مَا تُعَنُونَ ﴿ ءَأَنَتُو تَغَلَّقُونَهُ وَ أَمْ نَحْنُ الْمُعْنُ خَلُقُونَ ﴿ عَلَى الْمُعَنُ الْمُعْنُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

# التفسير

### سبعة أدلّة على المعاد:

بما أنّ الآيات السابقة تحدّثت عن تكذيب الضالين ليوم المعاد، فإنّ الآيات اللاحقة استعرضت سبعة أدلّة على هذه المسألة المهمّة، كي يتركّز الإيمان وتطمئن القلوب بالوعود الإلهيّة التي وردت في الآيات السابقة حول «المقرّبين وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال»، وأساساً فانّ أبحاث هذه السورة تتركّز على بحث المعاد بشكل عامّ.

يقول سبحانه في المرحلة الأولى: ﴿نعن خلقناكم فلولا تنصد قون ﴾ أي لم لا تنصد قون بالمعاد (؟!

لماذا تتعجّبون من الحشر والمعاد الجسمي بعد أن تصبح أجسامكم تراباً؟ ألم نخلقكم من التراب أوّل مرّة؟ أليس حكم الأمثال واحداً؟

هذه الاستدلالات في الحقيقة شبيهة بما جاء في قوله تعالى: ﴿وَضُرِبُ لِنَا مِثْلًا وَنَسِي خَلَقُهُ قال مِن يحي العظام وهي رميم \* قل يحييها الذي أنشأها أوّل مرّة وهو بكلّ خلق عليم ﴾. أ

وفي الآية اللاحقة يشير البارى، إلى دليل ثانٍ حول هذه المسألة فيقول: ﴿أَفَرَأَيْتُم سَا تَهْنُونَ \* \* أَلْنَتُم تَخَلَقُونُهُ لَم نَحَنَ الْخَالَقُونَ ﴾.

١. والولا، في الاصطلاح تستعمل للحض والتحريك لإنجاز عمل ما، وكما يقول البعض فإنّها في الأصل مركّبة من (لِنم) و(لا) والتي تعطي معنى السؤال والنفي ثمّ تبدّلت العيم إلى واو، ويستعمل هذا المصطلح في مكان يتسامح فيه فرد أو أفراد في إنجاز عمل ما، ويقال لهم: لماذا لا تعملون هكذا وهكذا؟

۲. پس، ۷۸ و ۷۹.

٣. جاءت ورأيتم، هنا من الرؤية بمعنى العلم وليست المشاهدة بالعين المجرّدة.

من الذي يجعل من هذه النطفة الحقيرة التي لا قيمة لها في كلّ يوم بخلق جديد وشكل جديد، وخلق بعد خلق؟! هذه التطورات العجيبة التي بهرت العقول وأولي الألباب مسن المفكّرين، هل كانت من خلقكم أم من خلق الله تعالى؟

وهل أنَّ القادر على الخلق المتكرِّر يعجز عن إحياء الموتى في يوم القيامة؟

إنّ المفاهيم التي وردت في هذه الآية تحكي نفس المفاهيم التي جاءت في قوله تعالى: ﴿يا النّاس إِنْ كنتم في ريب من البعث فإنّا خلقناكم من تراب لمّ من نطقة ثمّ من علقة ثمّ مغفة مغلقة وغير مخلقة لنبيّن لكم ونقرّ في الأرحام ما نشاء لِلىٰ أجل مسمّى لممّ تسخرجكم طغلاً». (

وإذا تجاوزنا ذلك وأخذنا بنظر الإعتبار ما يقوله علماء اليوم حول قطرة الماء هذه (النطفة) التي في ظاهر الأمر لا قيمة لها، سوف يتضح لنا الحال أكثر، حيث يقولون: إنّ الحيمن (الأسبر) هو حيوان مجهري صغير جداً وإنّ مني الرجل يحتوي على عدد هائل من الحيامن في كلّ إنزال تقدّر بين ٢ - ٥ مليون حيمن وهذا يتل مقدار مجموع سكّان عدة (بلدان في العالم) مذا الحيوان المنوي يتحد مع بويضة المرأة (أوول)، فتتكوّن البيضة الخصّبة التي تنمو بسرعة وتتكاثر بصورة عجيبة، حيث تصنع خلايا جسم الإنسان، ومع أنّ الخلايا متشابهة في الظاهر، إلّا أنّها تتوزّع بسرعة إلى مجاميع عديدة، فقسم منها يخسص بالقلب، والآخر بالأطراف، والثالث بالاذن والحنجرة، وكلّ مجموعة مستقرّة في مكانها المحدد له، فلا خلايا الكلية تنتقل إلى خلايا القلب، ولا خلايا القلب تـتحوّل إلى خلايا العن، ولا العكس.

والخلاصة أنّ «النطفة المخصّبة» في المرحلة الجنينيّة تمرّ بعوالم عديدة مختلفة حتى تصبح جنيناً، وكلّ هذا في ظلّ خالقية إلهيّة مستمرّة، في حين أنّ دور الإنسان في هذه العملية بسيط جدّاً، ويقتصر على وضع النطفة في الرحم، والذي ينجز بلحظة واحدة.

أليست هذه المسألة دليلاً حيّاً على مسألة المعاد؟

أو ليست هذه القدرة العظيمة تدلّل على قدرة إحياء الموتى أيضاً ٣.

رالحج، ٥.

٧ كتاب أوّل جامعة، ج ١، ص ٢٤١ (بحث معرفة الجنين).

٣ في هذا الموضوع ذكرنا توضيحات أخرى في نهاية الآية ٥ من سورة الحجّ.

ثمّ يستعرض ذكر الدليل الثالث حيث يقول سبحاند: ﴿ نَعَنْ قَدَّرْنَا بِينَكُمُ الْعُوسَ وَهَا نَحَنْ يَعْسِوْقِينَ ﴾.

وفي تفسير هاتين الآيتين هناك وجهة نظر أخرى وهي: أنّ الآية الثانية لم تأت لبيان هدف الآية الأولى ولكن تكلة لها، حيث يريد سبحانه أن يبيّن المعنى التالي وهو: أنّنا لسنا بعاجزين ومغلوبين على أن نذهب بقسم ونأتى بآخرين مكانهم أ

ويوجد تفسيران لجملة ﴿ علىٰ أَنْ نَبِدُلُ لَعِثَالِكُمْ ﴾.

الأوّل: هو نفس التّفسير المذكور أعلاه، والذي هو المشهور بين المفسّرين، وطبقاً لهذا الرأى تكون عملية تبديل الأقوام في هذه الدنيا.

والشاني: هو: أنّ المقصود من (أمثال) هم نفس البشر الذين يبعثون في يــوم القــيامة، والتعبير بــ (مثل) لأنّ الإنسان لا يبعث مرّة أخرى بكلّ خصوصياته التي كان عليها، إذ أنّه سيكون في وقت جديد وكيفيات جديدة من حيث الروح والجسم.

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأوَّل هو الأنسب حسب الظاهر.

وعلى كلّ حال، فإنّ الهدف هو الاستدلال على المعاد من خلال مسألة الموت، ويمكن توضيح الدليل بالصورة التالية: إنّ الله الحكيم الذي خلق الإنسان وقدّر له الموت فطائفة يموتون وآخرين يولدون باستمرار، من البديهي أنّ له هدف.

فإذا كانت الحياة الدنيا هي الهدف فالمناسب أن يكون عمر الإنسان خالداً وليس بهذا المقدار القصير المقترن مع ألوان الآلام والمشاكل.

وسنّة الموت تشهد أنّ الدنيا معبراً وليست منزلاً وأنّها جسر وليست مقصداً. لاُنّها لو كانت مستقرّاً ومقصداً للزم أن تدوم الحياة فيها.

جملة ﴿وننشنكم فيما لاتعلمون﴾ ظاهراً إشارة إلى خلق الإنسان يوم القيامة، والتي هي

ا. طبقاً للتفسير الأول فإن الجار والمجرور في ﴿علىٰ أن نبدل﴾ متعلّق بـ ﴿قدّرنا﴾ والذي جاء في الآية السابقة. طبقاً للتفسير الثاني فإنّها متعلّقة بـ ﴿مسبوقين﴾ (يرجى الإنتباه).

الهدف لحياة وفناء هذه الدنيا، ومن البديهي لأي شخص لم يرَ الدار الآخرة أنّه لن يستطيع إدراكها ومعرفة قوانينها والأنظمة المسيطرة عليها من خلال الألفاظ والصور التي تنقل لنا عنها، نعم إنّنا نستطيع أن نرى شبحها وظلالها فقط من التصوير اللفظي لها، ولذا فإنّ الآية أعلاه تعكس هذه الحقيقة، حيث تذكر أنّ الله سيخلقنا في عالم جديد وبأشكال وظروف جديدة لا ندرك أسرارها .

وفي آخر آية \_ مورد البحث \_ يتحدّث سبحانه عن رابع دليل للمعاد حيث يـقول: ﴿ولقد ملحتم النّشأة الأولئ فلولا تذكّرون﴾.

هذا الدليل نستطيع بيانه بصورتين:

الأولى: في المثال التالي: إذا كنا نسير في صحراء وشاهدنا قصراً مهيباً عظيماً مثيراً للإعجاب في محتوياته ومواد بنائه وهندسته، وقيل لنا: إنّ الهدف من هذا القصر هو استعاله كمحطّة للراحة والهدوء لعدّة ساعات فقط لقافلة صغيرة... فإنّنا سنحكم في أنفسنا بصورة قاطعة على عدم الحكمة في هذا العمل، إذ من المناسب لمثل الهدف المتقدّم ذكره أن تُعد خيمة صغيرة فقط.

وعلى هذا فإنّ خلق هذه الدنيا العظيمة وما فيها من أجرام سهاوية وشمس وقمر وأنواع الخلوقات الأرضية الأخرى، هل يمكن أن يكون لهدف صغير محدود، كأن يعيش الإنسان فيها بضعة أيّام؟ كلّا ليس كذلك، وإلّا فانّه يعني أنّ خلق العالم سيكون بدون هدف، ولكن عمّا لا شكّ فيه أنّ هذه المخلوقات العظيمة قد خلقت لموجود شريف مثل الإنسان -ليعرف الله سبحانه من خلالها، معرفة تكون رأسهاله الوحيد في الدار الآخرة، فالهدف إذن هو الدار الآخرة، وهذا دليل آخر على المعاد.

وهذا البيان هو ما نجده في الآية الشريفة: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا بِينْهِمَا بِاطْلاَ ذُلك ظنَّ الَّذِينَ كَفُرُولِهِ. `

الثانية: هو أنّنا نلاحظ مشاهد المعاد في هذا العالم تتكرّر أمامنا في كلّ سنة وفي كلّ زاوية وكلّ مكان، حيث مشهد القيامة والحشر في عالم النبات، فتحيى الأرض المـبتة بهـطول

ا. إعتبر البعض أنّ الآية هي إشارة إلى مسخ الأقوام السابقين في هذا العالم، حيث إنّ الله سبحانه قد مسخهم بأشكال لا يعلمونها، إلّا أنّ هذا المعنى لا ينسجم مع ظاهر الآية.

۲ ص، ۲۷.

الأمطار الباعثة للحياة قال تعالى: ﴿ لِنَّ الَّذِي أَحياها لِمِحِي العوتيٰ). ﴿ وقد أُشير إلى هــذا المعنى كذلك في الآية ٦ من سورة الحجّ.

## يحث

#### ممِيِّهُ المَياس:

إنّ هذه المسألة تطرح عادةً في أصول الفقه، وهي أنّنا لا نستطيع إثبات الحكم الشرعي عن طريق القياس كقولنا مثلاً؛ (إنّ المرأة الحائض التي يجب أن تقضي صومها يجب أن تقضي صلاتها كذلك) \_ أي يجب أن تكون استنتاجاتنا من الكلّي إلى الجرئي، وليس العكس \_ وبالرغم من أنّ علهاء أهل السنّة قد قبلوا القياس في الغالب كأحد مصادر التشريع في الفقه الإسلامي، فإنّ قسماً منهم يوافقوننا في مسألة (نني حجيّة القياس).

والظريف هنا أنّ بعض مؤيّدي القياس أرادوا أن يستدلّوا بمقصودهم بـالآية النـالية: ﴿ولقد علمتم النّشأة الأولى ﴿ الدنيا ﴾ .

إلّا أنّ هذا الاستدلال عجيب، لأنه أوّلاً: إنّ المذكور في الآية هو استدلال عقلي وقياس منطقي، ذلك أنّ منكري المعاد كانوا يقولون: كيف تكون لله القدرة على إحياء العظام النخرة؟ فيجيبهم القرآن الكريم بالمفهوم التالي: إنّ القوّة التي كانت لها القدرة على خلقكم في البداية هي نفسها ستكون لها القدرة لحلقكم مرّة ثانية، في الوقت الذي لا يكون القياس الظني بالأحكام الشرعية بهذه الصورة أبداً، لأنّنا لانحيط بمصالح ومفاسد كلّ الأحكام الشرعية.

وثانياً: إنّ من يقول ببطلان القياس يستثني قياس الأولوية، فمثلاً يقول تعالى: ﴿ فلا تقل لهما أقّه ولا تنهرهما ﴾ ` ونفهم بطريق أولى ألّا نؤذيها من الناحية البدنية. والآية مورد البحث من قبيل قياس الأولوية وليس لها ربط بالقياس الظني مورد الخلاف والنزاع، لأنّه لم يكن شيء من الخلوقات في البداية، والله عزّوجل خلق الوجود من العدم وخلق الإنسان من التراب، ولذا فإنّ إعادة الإنسان إلى الوجود مرّة أخرى أيسر من خلقه ابتداءاً،

و تعكس الآية الكريمة التالية هذا المفهوم حيث يقول تعالى: ﴿ وهو الَّذِي بِبِداً السَّلَق ثُمَّ يعيده وهو لُهون عليه ﴾ . \

وننهي حديثنا هذا بالحديث التالي: «عجباً كلّ العجب للمكذّب بالنشأة الأخرى وهو يرى النشأة الأولى، وعجباً للمصدّق بالنشأة الأخرى وهو يسعى لدار الغرور» .

8003

۱.الزوم، ۲۷.

٢. ذكر هذا الحديث في تفسير روح البيان وتفسير روح المعاني وتفسير القرطبي وتفسير المراغي باختلاف مختصر بعنوان خبر، وبدون تصريح باسم الرسول الأعظم عَبَيْنِيَّ إلا أنَّ ظاهر تعبيراتهم أنَّ الحديث للرسول عَبَيْنِيَّةُ، وفي اصول الكافي أيضاً نقل القسم الأوّل من هذا الحديث عن الإمام علي بن الحسين المنظم.

#### الآيات

أَفَرَءَ يَتُمُ مَّا تَعَرُّرُونَ ﴿ مَا أَنْتُمْ تَزَرَعُونَهُ ﴿ أَمْ نَعَنُ ٱلزَّرِعُونَ ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلَنَكُ مُ الْوَرَعُونَ اللهُ عَلَيْكُ مُ الْمَعْرَمُونَ ﴿ مَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

## التفسير

### هل أنتم الزارعون أم الله؟

استعرضنا لحدً الآن أربعة أدلّة من الأدلّة السبعة التي جاء ذكرها في هذه السورة حول المعاد، والآيات ـ مورد البحث واللاحقة لها ـ تستعرض الأدلّة الأخرى المتبقّية والتي كلّ منها مصداق لقدرة الله اللا متناهية.

فالدليل الأوّل يرتبط بخلق الحبوب الغذائية، والثاني يرتبط بخلق الماء، والثالث يتعلّق بالنار، وهذه المحاور تشكّل الأركان الأساسيّة في الحياة الإنسانية، فالحبوب النباتية أهم مادّة غذائية للإنسان، والماء أهم عنصر للحياة، والنار أهم وسيلة لإصلاح المواد الغذائية وسائر أمور الحياة الأخرى.

يقول سبحانه في البداية: ﴿ أَفُرَأَيتُم مَا تَحَرَثُونَ \* أَلْنَتُم تَزْرَعُونَهُ لَمْ نَعَنَ الزَّارِعُونَ ﴾.

الملفت للنظر هنا أنّ الآية استعملت تعبير (تحرثون) من مادّة (حرث) على وزن (درس) وهو يعني الزراعة ونشر الحبوب وتهميئتها للإنبات، وفي الآيمة الشانية كان التعبير بـ (تزرعونه) من مادّة «زراعة» بمعنى النمو والنضج.

ومن البديهي أنَّ عمل الإنسان هو الحرث فقط، أمَّا النمو فهو من عمل الله سبحانه فقط، ولذا نقل في حديث عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: «لا يقولنَّ أحدكم زرعت وليقل حرثت، فإنَّ الزارع هو الله» \.

١. القسم الأوّل من الحديث جاء في تفسير مجمع البيان، ذيل الآية مورد البحث، ونقل القسم الثاني في تفسير روح البيان كإضافة عليه.

شرح هذا الدليل هو أنّ عمل الإنسان في الزرع كعمله في الإنجاب حيث ينثر البذرة ويتركها، والله سبحانه هو الذي يخلق في وسط هذه البذرة الحياة، فعندما توضع البذرة في محيط مهيّاً من حيث التربة والضوء والماء، فإنّها تستفيد ابتداءاً من المواد الغذائية المخزونة فيها إلى أن تصبح برعماً وتولّد جذراً، ثمّ تنمو بسرعة عجيبة مستفيدة من المواد الغذائية الموجودة في الأرض حيث تعمل أجهزة عظيمة وتحدث تغييرات عميقة في داخل النبات، تتمخّض عن أغصان وسيقان وأوراق وثمار... وأحياناً تنتج البذرة الواحدة عدّة آلاف من البذور أ.

يقول العلماء: إنّ التركيبات الموجودة في بناء نبات واحد أعجب وأعقد بمراتب من التشكيلات الموجودة في مدينة صناعية عظيمة مع معاملها المتعدّدة.

هل أنَّ القوَّة التي لها مثل هذه القدرة تعجز عن إحياء الموتى مرَّة أخرى؟

وفي الآية اللاحقة يؤكّد الدور الهامشي للإنسان في نمو ورشد النباتات فيقول: وهو نشاء الجعلناه حطاماً فظلتم تفكّهون ﴾.

نعم، يستطيع الباريء أن يرسل رياحاً سامّة تقتل البذور قبل الإنبات وتحطّمها، أو يسلّط عليها آفة تتلفها بعد الإنبات كالجراد، أو تنزل عليها صاعقة كبيرة بحيث لا تبقي ولا تذر إلّا شيئاً من التبن اليابس، وعند ذلك تضطربون وتندمون عند مشاهدتكم لمنظرها.

هل كان بالإمكان حدوث مثل هذه الأمور إذا كنتم أنــتم الزارعــون الحــقيقيون؟ إذاً فاعلموا أنّ كلّ هذه البركات من مصدر آخر.

«حطام»: من مادّة (حطم) على وزن (حتم) تعني في الأصل كسر الشيء، وغالباً ما تطلق على كسر الأشياء اليابسة كالعظام النخرة وسيقان النباتات الجافّة، والمقصود هنا هو التبن.

ويحتمل أيضاً أنّ المقصود بالحطام هنا هو فساد البذور في التربة وعدم نموّها . «تـفكّهون»: من مادّة (فاكهة) بمعناها المتعارف، كما تطلق فكاهة على المـزاح وذكـر

١. بالرغم من أنّ الحبّة الواحدة من الحنطة لا تنبت سوى عدّة مئات من الحبوب، إلّا أنه كما قلنا في ج ٢ من هذا التفسير: أنّه قد وجد في بعض مزارع القمح في إحدى المحافظات الجنوبية لإيران أنّ سنبلة واحدة تحوي على أربعة آلاف حبّة وذلك طبقاً لما أعلنته منشورات صحفية.

٢. تفسير روحالجنان، ذيل الآية مورد البحث.

الطرائف التي هي فاكهة جلسات الأنس، ويأتي هذا المصطلح أحياناً للتعجّب والحسيرة، والآية مورد البحث من هذا القبيل.

في بعض الأحيان يضحك الإنسان في الحالة العصبية وتسمّى هذه الضحكة بـ (ضحكة الغضب) كما في المزاح الذي يكون عند الظروف الصعبة والمصائب الثقيلة، وبناءً على هذا فالمقصود: بالفكاهة \_أحياناً \_هو المزاح المقترن بالألم.

نعم تتعجّبون وتغمركم الحيرة وتقولون ﴿ لِنَّالْمَعْرِمُونَ ١٠ \* بِلَ تَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴾.

وإذا كنتم أنتم الزارعين المقيقيين، فهل بإمكانكم أن تمنعوا وتدفعوا عن زرعكم الأضرار والمصير المدمّر والنتيجة البائسة؟ وهذا التحدّي يؤكّد لنا أنّ جميع أمور الخلق من الله سبحانه، وكذلك فإنّه هو الذي ينبت من بذرة لاقيمة لها نباتات طريّة وأحياناً مئات أو آلاف البذور منها، تلك النباتات التي يتغذّى عليها الإنسان بشكل أساسي ويستفيد من أغصانها وأوراقها وأحياناً جذورها وبقيّة أجزائها غذاء للحيوان ودواء للأمراض والأسقام.

8003

ر لجملة ﴿إِنَّا لَمَغْرِمُونَ﴾ محذوف، تقديره: (وتقولون إنَّا لَمَغْرِمُونَ).
 ٢. «مغرمون» من مادّة «غرامة» بمعنى الضرر وفقدان الوقت والمأل.

أَفَرَءَ يَنْهُ الْمَاءَ الَّذِى نَشَرَبُونَ ﴿ مَا أَنتُمُ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ آمْ نَعَنُ الْمُنزِلُونَ ﴿ لَوَنَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّا اللللَّا الللّلْ الللللَّ اللللللَّلْمُ الللللَّا الللَّا الللَّلْمُ الللللَّا

# التفسير

#### من الذي فلق الماء والنار؟

يشير سبحانه في هذه الآيات إلى سادس وسابع دليل للمعاد في هذا القسم من آيات سورة الواقعة، التي تبيّن قدرة الله تعالى على إحياء الموتى، بل في كلّ شيء.

﴿ أَقْرَأُيتُمْ الْمَا، الَّذِي تَشْرِبُونَ ﴾ .

وِلْأَنْتُم لَنزلتموه مِنْ المِزْنَ أَم تَعِنْ المِنزلونَ ﴾.

«مزن»: على وزن (حزن) كها يقول الراغب في المفردات تعني (الغيوم البيضاء) وفسّرها البعض بأنّها (الغيوم الممطرة) .

إنّ هذه الآيات تجعل الوجدان الإنساني أمام استفسارات عدّة كي تأخذ إقراراً منه، حيث يسأل الله سبحانه: هل فكّرتم بالماء الذي تشربونه باستمرار والذي هو سرّ حياتكم؟ وهل تدبّرتم من الذي يأمر الشمس بالشروق على صفحات الحيط حيث تفصل جزئيات الماء الخالص الحلو والطاهر من بين المياه المالحة؟

وهل علمتم من الذي يحمل هذا البخار نحو السهاء؟ ومن الذي يأمر البخار بالتجمّع وتشكيل غيوم الأمطار؟

١. لسان العرب، مادّة مزن.

ومن الذي يأمر الرياح بالتحرّك وحمل الغيوم إلى الأراضي القاحلة والميتة؟

ومن الذي يمنح للطبقات العليا في الجوّ هذه الخاصيّة من البرودة بحيث تمنح استمرار صعود البخار نحو الأعلى، كي يتحوّل البخار إلى قطرات صغيرة وملائمة تسقط على الأرض بهدوء وتعاقب؟

وهل نعلم ماذا سيحدث لو إنقطعت الشمس عن الشروق لمدّة سنة واحدة؟

أو توقّفت الرياح عن التحرّك؟

أو رفضت الطبقات العليا حفظ البخار من الصعود إلى الأعلى؟

أو حبسته من النّزول إلى الأرض؟

لا شكّ أنّ الذي سيحدث يمثّل كارثة، حيث يموت الزرع والنخيل وتهلك مزارعكسم وحدائقكم وحيوانا تكم، بل ستهلكون أنتم من الظمأ أيضاً.

إنّ القوّة التي أعطت هذه القدرة ومنحت كلّ هذه النعم والبركات العظيمة، بما أودعته من قوانين ونظم في عالم الخلق، أتظنّون أنّها غير قادرة على إحياء الموتى؟

وهل أنَّ إحياء الموتى غير هذا؟

أليس إحياء الأراضي الميتة نوعاً من أنواع إحياء الموتى؟

نعم، إنّه دليل على ذلك، وهو دليل على التوحيد وعظمة القدرة الإلهيّة، ودليل أيـضاً على الحشر والمعاد.

وإذا لاحظنا في الآيات أعلاه عملية استعراض لماء الشرب فقط وعدم التحدّث عن تأثيره في حياة الحيوانات أو النباتات فإنّ السبب هو الأهميّة البالغة للماء في حياة الإنسان نفسه، بالإضافة إلى أنّه قد أشير له في الآيات السابقة في حديث الزرع، لذا لا حاجة لتكرار ذلك.

والطريف هنا أنّ أهميّة الماء وتأثيره في حياة الإنسان تزداد مع مرور الزمن وتقدّم الصناعة والعلم والمعرفة الإنسانية، فالإنسان الصناعي يحتاج إلى الماء بصورة متزايدة، لذلك فإنّ كثيراً من المؤسسات الصناعية العظيمة لا تكون لها القدرة على الفاعلية إلّا حينا تكون على ضفاف الأنهار العظيمة.

وأخيراً \_ ولإكمال البحث في الآية اللاحقة \_ يقول سبحانه: ﴿لونشاء جعلناه أجاجاً فلولا تشكرون﴾ \.

نعم، لو أراد الله تعالى، للأملاح المذابة في مياه البحار أن تتبخّر مع ذرّات الماء، وتصعد إلى السهاء معها وتشكّل غيوماً مالحة ومرّة، وتنزل قطرات المطر مالحة مرّة أيضاً كمياه البحر، فهل هنالك من قوّة تمنعه؟ ولكنّه بقدرته الكاملة لم يسمح للأملاح بذلك، ولا للمكروبات أيضاً أن تصعد إلى السهاء مع بخار الماء، ولهذا فإنّ قطرات المطر عندما يكون الجوّ غير ملوّث تعتبر أنق وأطهر وأعذب المياه.

«أجاج»: من مادّة (أجّ) على وزن (حجّ) وقد أخذت في الأصل من «أجيج النار» يعني إشتعالها وإحتراقها، ويقال «أجاج» للمياه التي تحرق الفمّ عـند شربهـا لشـدّة مـلوحتها ومرارتها وحرارتها.

نختتم حديثنا هذا بحديث لرسول الله ﷺ حيث ذكر الرواة أنّ النّبي كان إذا شرب الماء قال: «الحمد لله الذي سقانا عذباً فراتاً برحمته، ولم يجعله ملحاً أجاجاً بذنوبنا» آ.

وأخيراً نصل إلى سابع \_و آخر \_دليل للمعاد في هذه السلسلة من الآيات الكريمة، وهو خلق النار التي هي أهم وسيلة لحياة الإنسان وأكثرها أهمية له في الجالات الصناعية المختلفة، حيث يقول سبحانه: ﴿ أَفْرَأَيْتُم النّار الَّتِي تُورُونَ \* أَنْنَم أَنْشَاتُم شَجِرْتُها لَم نَحْنَ المنشَوْنَ في المنشَوْنَ في المنشَوْنَ في المنشَوْنَ في المنشَوْنَ في الله المنشَوْنَ في المنشَوْنَ في المنشَوْنَ في المنشَوْنَ في الله المنشون في المنسَون في المنشون في المنشون في المنشون في المنشون في المنشون في المنشون في المنسَون في المنسَون في المنسَون في الله الله المنسَون في الم

«تورون»: من مادّة (ورى) على وزن (نغى) بمعنى الستر، ويقال للنار التي تكون مخفية في الوسائل التي لها القابلية على الإشتعال والتي تظهر بشرارة، ويقال «ورى» و «ايراء».

وتوضيح ذلك: إنّ لإشعال النار وإيجاد الشرارة الأولى، والتي تستحصل اليوم بواسطة الكبريت والقداحات وما إلى ذلك، فإنّهم كانوا يحصلون عليها من الحديد والحجر الخصص للقدح، حيث تظهر الشرارة بضرب الواحد بالآخر، أمّا أعراب الحجاز فكانوا يستفيدون من نوعين من الشجر الخاصّ الذي ينمو في الصحراء وهما (المرخ) و(العفار) حيث يأخذون

١. في هذه الجملة حذفت اللام وفي التقدير هكذا ﴿ لُو نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ﴾.

٢. تقسير المراغي، ج٢٧، ص١٤٨؛ وتفسير روح المعاني، ج٢٧، ص١٢٩.

قطعتي خشب ويضعون الأولى أسفل والعفار فوقه فتتولّد الشرارة منهاكما تتولّد من الحجر المستعمل للقدح.

وفسّر أغلب المفسّرين الآية بأنّها دليل آخر على قدرة الله البالغة في النار المخلفية في خشب الأشجار الخضراء كمولّد للسشرر والنار، في الوقت الذي تكون فيه الأشجار الخضراء مشبّعة بالماء، فأين الماء؟ وأين النار؟

هذا الخالق العظيم الذي يتميّز بهذه القدرة، الذي وضع الماء والنار جنباً إلى جنب، الواحد داخل الآخر، كيف لا يستطيع أن يلبس الموتى لباس الحياة، ويحييهم في الحشر.

وقد دليل وثويديه بهذا حول المعاد في آخر آيات سورة «يس» أيضاً يقول تعالى: ﴿ اللَّذِي جِعِلَ لِكُمْ مِنَ الشَّعِرِ الْأَحْضُرِ نَارًا فَإِذَا لَنتُمْ مِنْهُ تُوقَدُونَ ﴾ . `

ولكن كما ذكرنا في تفسير الآية أعلاه فإنّ تعبير القرآن يمكن أن يكون إشارة إلى دليل أظرف، وهو حشر وتحرّر الطاقات وإنطلاقها.

وبتعبير آخر: فإنّ الحديث هنا ليس فقط عن (القادحات) بل عن المـواد التي لديهــا قابلية الإشتعال ـكالخشب والحطب ـحيث تولّد عند إحتراقها كلّ هذه الحرارة والطاقة.

وتوضيح ذلك: أنّه ثبت من الناحية العلمية أنّ النار التي نشاهدها اليوم عند إحتراق الأخشاب هي نفس الحرارة التي أخذتها الأشجار من الشمس على مرّ السنين وادّخرتها في داخلها، فنحن نتصوّر أنّ أشعّة الشمس طيلة إشراقها على الشجر خلال خسين سنة قد ذهبت آثارها غافلين عن أنّ حرارتها قد ادّخرت في الشجرة، وعندما تصل شرارة النار إلى الأخشاب اليابسة تبدأ بالإحتراق وتطلق الحرارة الكامنة فيها.

وبذلك يكون هنا أيضاً معاد ومحشر وتحيا الطاقات من جديد مرّة أخرى، ولسان حال الأشجار يقول: إنّ الخالق الذي هيّاً لنا الحشر قادر أن يهيّاً لكم حشراً يابني البشر، (ولمزيد من الإطلاع في هذا الجال راجعوا البحث المفصّل الذي بيّناه في الآية من سورة يس).

جملة (تورون) ـ بمعنى إشعال النار ـ بالرغم من أنّها فسّرت هنا بما يستفاد منه تسوليد النار، إلّا أنّه لا مانع من أن تشمل الأشياء المشتعلة أيضاً كالحطب باعتباره ناراً خفيّة تظهر وقت توفّر الشروط المناسبة لها.

۱. یس، ۸۰

ولا تنافي بين المعنيين، حيث المعنى الأوّل يفهمه العامّة من الناس، والثاني أدقّ، يتوضّح مع مرور الزمن وتقدّم العلم والمعرفة.

وفي الآية اللاحقة يضيف مؤكّداً الأبحاث أعلاه بقوله سبحانه: ﴿نعن جعلناها تددّكرةُ ومتاعاً للمقوين﴾.

إنّ عودة النار من داخل الأشجار الخضراء تذكّرنا بـرجــوع الأرواح إلى الأبــدان في الحسر من جهة، ومن جهة أخرى تذكّرنا هذه النار بنار جهنّم.

يقول الرَّسول الأُكرم ﷺ «ناركم هذه التي توقدون جزء من سبعين جزءاً من نار جهنّم» ۗ. أمَّا تعبير ﴿متاعاً للمقوين﴾ فإنَّه إشارة قصيرة ومعبَّرة للفوائد الدنيوية لهذه النار، وقد ورد تفسيران لمعنى المقوين:

الأوّل: أنّ (مقوين) من مادّة (قواء) على وزن (كتاب) بمعنى الصحراء اليابسة المـقفرة، ولهذا أطلقت كلمة (المقوين) على الأشخاص الذين يسيرون في الصحاري، ولأنّ أفـراد البادية فقراء، لذا فقد جاء هذا التعبير بمعنى «الفقير» أيضاً.

والتّفسير الثاني: أنّ (مقوين) من مادّة (قوّة) بمعنى أصحاب القوّة، وبناءً على هذا فإنّ المصطلح المذكور هو من الكلمات التي تستعمل بمعنيين متضادّين ً.

صحيح أنّ النار هي مورد استفادة الجميع ولكن المسافرين يستفيدون منها ويعتمدون عليها في الدفء والطهي وخاصّة في أسفارهم في الأزمنة القديمة أكثر من الآخرين.

واستفادة «الأقوياء» من النار واضحة أيضاً، وذلك لإتساع الجالات التي يستعملون النار فيها في أمور حياتهم المختلفة، خصوصاً مع اتساع دائرة البحث العلمي كما في عالمنا المعاصر، حيث إنّ الحرارة الناشئة من أنواع النار تحرّك عجلة المصانع العظيمة، وإذا ما تعطّلت هذه الوسيلة المهمّة وإنطفأت شعلتها العظيمة \_والتي جميعها من الشجر \_مما في ذلك النار المأخوذة من الفحم الحجري أو المواد النفطية حيث ترجع إلى النباتات بصورة مباشرة أو غير مباشرة \_فإنها ستتعطّل الحياة المدنية، بل وستنطق، حياة الإنسان أيضاً.

وبدون شكّ فإنّ النار من أهمّ إكتشافات البشر، في حيّن أنّ الله تعالى هو الذي أوجدها ودور الإنسان فيها بسيط وعادي جدّاً.

١. تفسير القرطبي، ج ٩، ص ٦٣٩٢؛ وتفسير روح المعاني، ج ٢٧، ص ١٣١.

٢. من الجدير بالملاحظة أنَّ كلمة ومتاع، تطلق على كلَّ وسيلة يستفيد منها الإنسان في حياته.

لقد قفز إكتشاف النار بالإنسانية مرحلة مهمّة حيث بدأت تسير من ذلك الوقت في مراحل جديدة من التمدّن والرقي.

نعم هذه الحقائق جميعاً عبر عنها القرآن الكريم بجملة قصيرة: ﴿ تَعَنَّ جَعَلَنَاهَا تَـذَكُرَةً وَمِتَاعاً للجقوين ﴾.

وممًا يجدر ذكره أنّ الآية أعلاه استعرضت في البداية الفوائد المعنوية للنار، والتي تذكّرنا بيوم القيامة، والتي هي محور الحديث في هذا البحث، ثمّ إنتقلت إلى ذكر تفاصيل الفوائد الدنيوية لها، لأنّ للناحية الأولى أهميّة أكثر، بل تمثّل الأصل والأساس في البحث.

بعد ذكر النعم الثلاث (الحبوب الغذائية، والماء، والنار) والتي روعي ترتيب أهميتها وفق تسلسل طبيعي ـ لأنّ إهتام الإنسان يبدأ أوّلاً بالحبوب الغذائية ثمّ يمزجها بالماء ومن ثمّ يطهوها ويهيّؤها للغذاء بواسطة النار ـ يستنتج سبحانه نتيجة مهمّة بعد ما ركّز على أهميّة هذه النعم للإنسان وذلك بتسبيحه والشكر له تعالى باعتباره المصدر الوحيد لهذه النعم... فيقول سبحانه في آخر آية مورد البحث: ﴿فُسبّح باسم ربّك العظيم﴾ أ

نعم، إنّ الله الذي خلق كلّ هذه النعم، والتي كلّ منها تذكّرنا بقدرته وتوحيده وعظمته ومعاده، لائق للتسبيح والتنزيه من كلّ عيب ونقص.

إِنّه ربّ، وكذلك فَإِنّه «عظيم» وقادر ومقتدر، وبالرغم من أنّ المخاطب في هذه الآية هو الرّسول الأعظم ﷺ إلّا أنّ من الواضح أنّ جميع البشر هم المقصودون.

### بحث

من المناسب هنا الإشارة إلى بعض الأحاديث الشريفة -حول الآيات أعلاه - عن الرسول الأعظم ﷺ وكذلك عن الإمام علي ﷺ.

أولاً: نقرأ في تفسير روح المعاني حديثاً للإمام على الله في إحدى الليالي كان الإمام يصلي ويقرأ سورة الواقعة \_ولما وصل إلى الآية: ﴿ أَفْرَلْيَتُم مَا تَعْنُونَ \* أَلْنَتُم تَخْلَقُونُهُ لَم نَعِنُ النّالِقُونَ ﴾ قال ثلاث مرّات: \_ بعد إنتهاء صلاته «بل أنت يارب» وعندما وصل إلى الآية: ﴿ وَلَنْتُم تَرْمُونُهُ لَم نَعِنُ الزَّرُمُونَ ﴾ قال ثلاث مرّات «بل أنت يارب» وعندما وصل إلى قوله ﴿ وَلَنْتُم تَرْمُونُهُ لَم نَعِنُ الزَّرُمُونَ ﴾ قال ثلاث مرّات «بل أنت يارب» وعندما وصل إلى قوله

١ الباء في ﴿باسم ربّك﴾ يمكن أن تكون للتعدية (حيث إنّ الفعل المتعدّي سبّح يـؤخذ بـمنزلة اللازم)
 واحتمل البعض أيضاً أنّ الباء هنا جاءت للاستعانة أو زائدة أو ملابسة، إلّا أنّ المعنى الأوّل هو الأنسب.

تعالى: ﴿ لَلْنَتُم لَنَوْلَتُمُوهُ مِنَ الْمُرْنَ لُم نَحَنَ الْمِنْوَلُونَ ﴾ قال ثلاث مرّات أيضاً «بل أنت ياربّ» ثمّ تلا قوله تعالى: ﴿ لَلْنَتُم لَنَشَاتُم شَجَرَتُهَا لُم نَحَنَ المِنْشُؤُونَ ﴾ قل ثلاث مررّات «بل أنت ياربّ» \.

وموضع العبرة في هذا الحديث هي ضرورة ملاحظة هذه الآيات التي وردت في القرآن الكريم بعنوان استفهام تقريري وأن يعطي الإنسان جواباً إيجابياً لله سبحانه الذي يتحدّث معه لتركيز هذه الحقائق في روحه ونفسه، وعليه أن يتعمّق في ذلك من خللل القراءة المتدبّرة الواعية، ولا يقتنع بالتلاوة الفارغة.

ثانياً: جاء في حديث رسول الله عَيَّنِيُّ أنَّه قال: «لا تمنعوا عباد الله فضل ماء ولاكلاً ولا نار فإنَّ الله تعالى جعلها متاعاً للمقوين، وقوّة للمستضعفين» ٪

ثالثاً: ونقرأ في حديث آخر أنّ الرّسول ﷺ قال حينا نزلت الآية الكريمة: ﴿ فَسَيّح بِاسِمِ ربّك العظيم ﴾: «اجعلوها في ركوعكم» ٢. أي قولوا في ركوعكم: سبحان ربي العظيم وبحمده. ٤٥٠٥٨

رتفسير روح المعاني، ج٢٧، ص ١٣٠. ٣ ذكر هذا الحديث المرحوم الطبرسي في تفسير مجمعالبيان، ج ٩، ص ٣٣٩. بكونه حديثاً صحيحاً، وجاء أيضاً في كتاب من لا يحضره الفقيه مطابقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٢٥، وكذلك في شفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٦٨.

فَكَ أَقْسِ مُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ الْقَسَمُ لَوْتَعَلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ إِنَّهُ الْقُرُوانَ الْمُ كَيِمُ ﴿ فَي كِنَبِ مَكْنُونِ ﴿ لَا يَمَشُهُ وَإِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴿ مَنْ اللَّهُ مِنْ وَتَبِيلُ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَفَيْهَذَا ٱلْمَدِيثِ أَنْتُم مُدْهِنُونَ ۞ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ۞ الْعَلَمِينَ ۞ أَفَيْهَذَا ٱلْمَدِيثِ أَنْتُم مُدْهِنُونَ ۞ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ۞

# الثفسير

## المطهّرون ومعرفة أسرار القرآن:

استمراراً للأبحاث التي جاءت في الآيات السابقة، والتي تركز الحديث فيها حول الأدلة السبعة المناصة بالمعاد، ينتقل الحديث الآن عن أهميّة القرآن الكريم باعتباره يشكّل مع موضوع النبوّة ركنين أساسيين بعد مسألة المبدأ والمعاد والتي بمجموعها تمثّل أهمّ الأركان العقائدية، فبالإضافة إلى أنّ للقرآن الكريم أبحاثاً عميقة حول أصلي التوحيد والمعاد، فإنّه يعتبر تحكيماً لهذين الأصلين.

يبدأ الحديث بقسم عظيم، حيث يقول سبحانه: ﴿ فَلا أَفْسِم بِمُواقِع النَّجُومِ ﴾.

يعتقد الكثير من المفسّرين أن (لا) التي جاءت هنا ليست بمعنى النني حيث إنّها زائدة وللتأكيد، كها جاء نفس هذا التعبير في الآيات القرآنية الأخرى حول القسم بيوم القيامة والنفس اللوامة وربّ المشارق والمغارب والشفق، وما إلى ذلك.

في الوقت الذي اعتبر البعض الآخر أنّ (لا) هنا جاءت للنني، حيث قالوا: إنّ المطلب (مورد القسم) أهمّ من أن يقسم به، كما نقول في تعبيراتنا اليوميّة: نحن لا نقسم بالموضوع الفلاني، أي نني القسم وأنّ (لا) هنا جاءت إشارة لذلك.

إِلّا أَنَّ التَّفْسير الأُوَّل هو الأنسب حسب الظاهر، لأنَّه قد ورد في القرآن الكريم القسم بالله صراحة، فهل أنَّ النجوم أفضل من الذات الإلهيّة حتى لا يقسم بها؟ وحول (مواقع النجوم) فقد ذكر المفسّرون تفسيرات عديدة لها: الأوّل: هو المعنى المتعارف عليه من حيث مداراتها وأبراجها ومسيرها.

والآخر: هو أنّ المقصود بذلك مواقع طلوعها وغروبها.

والثَّالث: هو سقوط النجوم في الحشر والقيامة.

وفسّرها آخرون: بأنّ معناه هو غروب النجوم فقط.

واعتبرها آخرون إشارة وإنسجاماً مع قسم من الرّوايات حول نزول آيات وسور القرآن الكريم في فواصل زمنية مختلفة، وذلك لأنّ «النجوم» جمع نجمة تستعمل للأعبال التي تنجز بصورة تدريجيّة.

وبالرغم من أنّ المعاني لا تتنافي حيث يمكن جمعها في الآية أعلاه، إلّا أنّ التفسير الأوّل هو الأنسب حسب الظاهر، وذلك لأنّ أكثر الناس كانوا لا يعلمون أهميّة هذا القسم عند نزول الآيات، بعكس الحالة اليوم، والتي توضّح لنا أنّ لكلّ نجمة من النجوم مكانها الخصّص ومدارها ومسارها المحدّد لها بدقّة وحساب، وذلك طبقاً لقانون الجاذبية، وإنّ سرعة السير لكلّ منها محدّدة أيضاً وفق قانون معيّن وثابت.

وهذه المسألة بالرغم من أنها غير قابلة للحساب بصورة دقيقة في الأجرام السهاوية البعيدة، إلّا أنّ الجاميع الموجودة في المنظومة الشمسية التي تشكّل النجوم القريبة لنا، قد درست بدقّة و تبيّن أنّ نظام مداراتها دقيق إلى حدّ مدهش.

وعندما يلاحظ الإنسان ـ طبقاً لتصريحات العلماء ـ أنّ في (مجرّتنا) فقط ألف مليون نجمة، وتوجد في الكون مجرّات كثيرة، وكلّ واحدة منها لها مسار خاصّ، عندئذ ستتوضّح لنا أهميّة هذا القسم القرآني.

ونقرأ في كتاب (الله والعلم الحديث) ما يلي:

«يعتقد العلماء الفلكيون أنَّ هذه النجوم التي تتجاوز الملياردات، والتي نرى قسماً منها بالعين المجرِّدة، والقسم الكثير منها لا يمكن رؤيته إلَّا بالتلسكوبات بل إنَّ قسماً منها لا نستطيع مشاهدته حتى بالتلسكوبات، اللهم إلَّا بوسائل خاصّة نستطيع أن نصوّرها بها.

كلّ من هذه النجوم تدور في مدارها الخاص، ولا يوجد أي احتال أنّ واحدة منها تكون في حقل الجاذبية لنجمة أخرى، أو أنّ بعضها يصطدم بالبعض الآخر، وفي الواقع أنّ حالة التصادم المفترضة مثل ما لو إفترضنا أنّ سفينة في المحيط الهادي، تصطدم مع سفينة أخرى تجري في البحر الأبيض المتوسّط وكلّ منها سائرة بموازاة الأخرى وبسرعة واحدة... إنّ هذا

الأمر لو لم يكن محالاً فهو بعيد جداً، كذلك الأمر بالنسبة للنجوم حيث إنّ كلاً منها لها مدارها الخاص بها ولن تصطدم بالأخرى رغم السرعة الهائلة لكلّ منها» .

وبالنظر إلى هذه الإكتشافات العلمية عن وضع النجوم، تتوضّح أهميّة القسم أعـلاه، ولهذا السبب فإنّه تعالى يضيف في الآية اللاحقة: ﴿وَالِنّه لقسم لوتعلمون عظيم﴾.

التعبير بـ ﴿لوتعلمون﴾ يوضّح وبشكل جليّ أنّ معرفة البشر في ذلك الزمان لم تدرك هذه الحقيقة بصورة كاملة، وهذه بحدّ ذاتها تعتبر إعجازاً علميّاً للقرآن الكريم، حيث في الوقت الذي كانت تعتبر النجوم عبارة عن مسامير فضائية رصّعت السهاء بها فانّ مثل هذا البيان القرآني الرائع في ظلّ ظروف وأوضاع يخيّم عليها الجهل، محال أن يصدر من بـشرعادي.

و توضّح الآية اللاحقة ما هو المقصود من ذكر هذا القسم؟ حيث يقول سبحانه: ﴿ اِلَّهُ لَقُرَآنُ كَرِيمٍ ﴾.

وبهذه الصورة فإنّه يردّ على المشركين المعاندين الذين يصرّون بإستمرار على أنّ هذه الآيات المباركة هي نوع من التكهّن ـ والعياذ بالله ـ أو أنّه حديث جنوني أو شعر، أو أنّه من قبل الشيطان... فيردّ عليهم سبحانه بأنّه وحي ساوي وحديث بيّن وعظمته وأصالته لا غبار عليها، ومحتواه يعبّر عن مبدأ نزوله، وأنّ هذا الموضوع واضح بحيث لا يحتاج لبيان المزيد.

إنّ وصف القرآن بـ «الكريم» (بما أنّ الكرم بالنسبة لله هو: الإحسان والإنعام، ويستعمل للبشر بمعنى اتّصاف الشخص بالأخلاق والإحسان، وبصورة عامّة فهو إشارة إلى المحاسن العظيمة) أيشارة للجهال الظاهري للقرآن من حيث الفصاحة وبلاغة الألفاظ والجسمل، وكذلك فإنّها إشارة لمحتواه الرائع، لأنّه نزل من قبل مبدأ ومنشأ كلّه كهال وجمال ولطف.

نعم، إنَّ القرآن كريم وقائله كريم ومن جاء به كذلك، وأهدافه كريمة أيضاً.

ثم يستعرض الوصف الثاني لهذا الكتاب السهاوي العظيم حيث يقول تعالى: ﴿ فَي كَتَابِ هكتون﴾.

إِنَّه في «لوح محفوظ» في علم الله، محفوظ من كلَّ خطأ وتغيير وتبديل، وطبيعي أنَّ

٢. المفردات الراغب، مادّة كريم.

الكتاب الذي يستلهم مفاهيمه وأفكاره من المبدأ الأعلى وأصله عند الله، فإنّه مصون من كلّ تحريف وخطأ وإشتباه.

وفي ثالث وصف له يقول سبحانه: ﴿الايمسَه إِلَّا العطهْرُونَ﴾ أ.

ذكر الكثير من المفسّرين ـ تماشياً مع بعض الرّوايات الواردة عن الأُثمّة المعصومين ـ بعدم جواز مسّ (كتابة) القرآن الكريم بدون غسل أو وضوء.

كما اعتبر بعضهم أنّها إشارة إلى أنّ الحقائق والمفاهيم العالية في القرآن الكريم لا يدركها إلّا المطهّرون، كما في قوله تعالى: ﴿ ذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتّقين﴾. `

وبتعبير آخر فإنّ طهارة الروح في طلب الحقيقة تمثّل حدّاً أدنى من مستلزمات إدراك الإنسان لحقائق الفرآن، وكلّما كانت الطهارة والقداسة أكثر كان الإدراك لمفاهيم القـرآن ومحتوياته بصورة أفضل.

إنّ التفاسير الثلاثة المارّة الذكر لا تتنافي مع بعضها البعض أبداً ويمكن جمعها في مفهوم الآية مورد البحث.

وفي رابع وآخر وصف للقرآن الكريم يقول تعالى: ﴿تنزيل من ربّ العالمين﴾ آبنّ الله المالك والباريء لجميع الخلق، قد نزّل هذا القرآن لهداية البشر، وقد أنزله سبحانه على قلب النّبي الطاهر، وكما أنّ العالم التكويني صادر منه وهو تعالى ربّ العالمين فكذلك الحال في الجال التشريعي، فكلّ نعمة وهداية فن ناحيته ومن عطائه.

ثمّ يضيف سبحانه: ﴿ أَفْبِهِ ذَا الْحَدِيثَ الْتَمْ مِدَهُ نُونَ ﴾ هـل أنتم بهـذا القرآن وبـتلك الأوصاف المتقدّمة تتساهلون، بل تنكرونه وتستصغرونه في حـبن تشاهدون الأدلّة الصادقة والحقّة بوضوح، وينبغي لكم التسليم والقبول بكلام الله سبحانه بكلل جسديّة، والتعامل مع هذا الأمر كحقيقة لا مجال للشكّ فيها.

١. ﴿ لا يمسُه ﴾ جملة خبرية يمكن أن تكون بمعنى النهي أو النفي.

٢. اليقرة، ٢.

٣ ﴿ تَنْزِيلِ ﴾ هنا مصدر بمعنى اسم مفعول أي (منزل) وهو خبر لمبتدأ محذوف، أو أنَّه خبر بعد خبر.

عبارة «هذا الحديث» في الآية الكريمة إشارة للقرآن الكريم، و«مدهنون» في الأصل من مادّة (دهن) بالمعنى المتعارف عليه، ولأنّ الدهن يستعمل للبشرة وأمور أخرى، فإنّ كلمة (أدهان) جاءت بمعنى المداراة والمرونة، وفي بعض الأحيان بمعنى الضعف وعدم التعامل بجدية... ولأنّ المنافقين والكاذبين غالباً ما يتصفون بالمداراة والمصانعة، لذا استعمل همذا المصطلح أحياناً بمعنى التكذيب والإنكار، ويحتمل أن يكون المعنيان مقصودان في الآية.

والأصل في الإنسان أن يتعامل بجديّة مع الشيء الذي يؤمن به، وإذا لم يتعامل مسعه بجديّة فهذا دليل على ضعف إيمانه به أو عدم تصديقه.

وفي آخر آية مورد البحث يقول سبحانه إنّكم بدلاً من أن تشكروا الله تعالى على نعمه ورزقه وخاصّة نعمة القرآن الكبيرة، فانّكم تكذّبون به: ﴿وتسجملون رزقكم تُلكم تَكذّبون به: ﴿وتسجملون رزقكم تُلكم تَكذّبون ﴾ .

قال البعض: إنَّ المقصود أنَّ استفادتكم من القرآن هي تكذيبكم فقط، أو أن التكذيب تجعلونه وسيلة لرزقكم ومعاشكم .

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأوّل مناسب للآيات السابقة ولسبب النّزول أكثر من التّـفسيرين الأُخيرين.

وإنسجاماً مع هذا الرأي فقد نقل كثير من المفسّرين عن ابن عبّاس قوله: أصاب الناس عطش في بعض أسفاره على فسقوا، فسمع رجلاً يقول: مطرنا بنوء كذا، فنزلت الآية (لأنّ العرب كانوا يعتقدون في الجاهلية بالأنواء وأنّ لها الأثر في نزول المطر، ويقصد بها النجوم التي تظهر بين آونة وأخرى في السهاء، وأنّ ظهورها يصاحبه نزول المطر، كما يعتقدون، ولهذا التي تظهر بين آونة وأخرى في السهاء، وأنّ ظهورها يصاحبه نزول المطر، كما يعتقدون، ولهذا يقولون: مطرنا بنوء كذا، أي ببركة طلوع النجم الفلاني، وهذا بذاته أحد منظاهر الشرك الجاهلي وعبادة النجوم).

والنقطة الجديرة بالملاحظة هنا أنّه جاء في بعض الرّوايات عن رسول الله ﷺ أنّه قلّما كان يفسّر الآيات، وإجمالاً كان يتصدّى للتفسير عندما تستلزم الضرورة، كسما في هــذا

١. طبقاً لهذا التّفسير فإنّ كلمة وشكره هنا محذوفة وتقديرها كالتالي: (وتجعلون شكر رزقكم أنكم تكذّبون).
 أو أنّ الرزق كناية عن (شكر الرزق).

٣. نقل هذا الحديث الطبرسي في تفسير مجمع البيان ونقل أيضاً في تنفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٦٣؛ وتفسير القرطبي، ج ٦، ص ١٥٣؛ وتفسير العراغي، ج ٢٧، ص ١٥٣؛ وتفسير روح المعاني، ج ٢٧، ص ١٥٣، ذيل الآيات مورد البحث باختلاف يسير.

المورد حيث أخبر ﷺ أنّ المقصود من ﴿وتجعلون رزقكم لنّكم تكذّبون﴾ «و تجعلون شكركم النّكم تكذّبون﴾ أنّ المقصود من ﴿وتجعلون شكركم النّكم تكذّبون» أ.

# بحثان

### أوّلاً: مُصوصية القرآن الكريم

يستنتج من الأوصاف الأربعة \_التي ذكرت في الآيات أعلاه \_حول القرآن، أنّ عظمة القرآن هي في عظمة محتواه من جهة، وعمق معناه من جهة أخرى، ومن جهة ثالثة ف إنّ القداسة القرآنية لا يستوعبها إلّا الطاهرون والمؤمنون، ومن جهة رابعة: في الجانب التربوي المتميّز فيه، لأنّه نزل من ربّ العالمين، وكلّ واحدة من هذه الصفات تحتاج إلى بحث مفصّل أوضعناه في نهاية الآيات المناسبة لكلّ موضوع.

# ثانياً: القرآن والطهارة

نقراً في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿لا يَمِسُه اِللَّاللَّمَطَهُرُونَ﴾ وقلنا: إنَّ المسَّ يفسّر بالمسّ الظاهري وبالمعنوي كذلك، ولا تضادّ بينهما، وهما مجموعان في المفهوم الكلّي للآية.

وفي القسم الأوّل نقلت روايات لأهل البيت عن أبي الحسن الإمام على بن موسى الرضائي الله قال: (المصحف لا تمسّه على غير طهر، ولا جنب، ولا تمسّ خطّه ولا تعلّقه، إنّ الله تعالى يقول: ﴿لا يمسّه إلّا المطهّرون﴾ ``.

ونقل نفس المعنى في حديث آخر عن الإمام الباقريني مع إختلاف مختصر ".

وجاء في مصادر أهل البيت على من طرق مختلفة أنّ الرّسول الأعظم على قال: «لا يمس القرآن إلّا الطاهر» ٤.

وحول اللمس المعنوي نقل عن ابن عبّاس عن رسول الله عن " أنَّه قال: «إنَّه لقرآن كريم

١. تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٦٢؛ وتفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ٢٢٧.

٢. وسائل الشيعة، ج١، ص ٢٦٩، ح ٣، وطبقاً لهذا الحديث فإنَّ النفي في الآية أعلاه كناية عن النهي.

٣. المصدر السابق، ح ٥.

٤. نقل هذا الحديث في الدرّ المنثور، ج ٩، ص ١٦٢، عن عبدالله بن عمر ومعاذ بن جبل وابن حزم الأنصاري عن رسول الله ﷺ

في كتاب مكنون» قال: «عند الله في صحف منطهرة» ﴿لا يستهمُّهُ لِلَّا للمنظهُرونَ﴾ قال: «المنقرّبون» أ.

وهذا المعنى يمكن الاستدلال عليه بواسطة العقل أيضاً، لانّه رغم أنّ القرآن الكريم هو كتاب هداية لعموم الناس، ولكنّنا نعلم أنّ الكثير ممنّ سمعوا القرآن من فم النّبي الأكرم، ورأوا هذا الماء الزلال في عين الوحي الصافية، إلّا أنّهم بسبب تلوّثهم بالعصبية والعناد والغرور لم يؤثّر فيهم أي تأثير ولم ينتفعوا به أقلّ إنتفاع، وهناك أشخاص اهتدوا به لجرّد أنّهم سعوا ولو قليلاً لتطهير أنفسهم وتهذيبها وجاءوا إلى القرآن بروح باحثة عن الحق والحقيقة، فعلى هذا كلّها إزدادت طهارة وتقوى الإنسان فإنّه مرشّح لإستيعاب المفاهيم القرآنية بصورة أعمق، ومن هنا فإنّ الآية تصدق في البعدين (المادّي والمعنوي) و(الجسمي والروحي).

وممًا لا شكّ فيه أنّ شخص الرّسول تَنْتُمُ والأُمُّة المعصومين ﴿ وَالْمَلَائِكَةَ الْمُقرّبِينَ هُمُ أُوضِح مصداق للمقرّبين الذين أدركوا حقائق القرآن الكريم بصورة متميّزة عن الجميع. (300%

١. تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٦٢.

فَلُوْلَاۤ إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلَقُومَ ۞ وَأَنتُمْ حِينَبِنِونَنظُرُونَ۞ وَنَحُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لَانْبُصِرُونَ۞ فَلَوْلاَ إِن كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ۞ تَرْجِعُونَهَاۤ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ۞

# التفسير

### عندما تصل الروم إلى الملقوم:

من اللحظات الحسّاسة التي تقلق الإنسان داغاً هي لحظة الاحتضار ونهاية العمر، في تلك اللحظة يكون كلّ شيء قد إنتهى، وقد جلس أهله وأحبّاؤه ينظرون إليه بيأس كشمعة قد إنتهى أمدها وستنطنى، رويداً رويداً، حيث يودّع الحياة دون أن يستطيع أحد أن يمدّ إليه يد العون.

نعم، إنّ الضعف التامّ للإنسان يتجسّد في تلك اللحظات الحسّاسة ليس في العـصور القديمة فحسب بل حتى في عالمنا المعاصر، فمع تـوفّر جمـيع الإمكـانات الطـبيّة والفـنيّة والوسائل العلاجية فإنّ الضعف يتجلّى في ساعة الاحتضار.

وتكملة لأبحاث المعاد والردّ على المنكرين والمكذّبين فإنّ القرآن الكريم يرسم لنا صورة معبّرة وبحسّدة لهذه اللحظات حيث يقول سبحانه: ﴿ فَلُولًا إِذَا بِلَقْتُ الْحَلْقُومُ \* وَأَنتُمْ حَيْنَةُ لَا يَظُرُونَ ﴾ ولا تستطيعون عمل شيء من أجله .

والخاطبون هنا هم أقارب المحتضر الذين ينظرون إلى حالته في ساعة الاحتضار من جهة، ويلاحظون ضعفه وعجزه من جهة ثانية، وتتجلّى لهم قدرة الله تعالى على كلّ شيء، حيث إنّ الموت والحياة بيده، وأنّهم \_أي أقاربه \_سيلاقون نفس المصير ".

ثمٌ يضيف سبحانه ﴿ ونعن أقرب إليه منكم ولكن لا تبصرون ﴾.

الآية محذوف تقديره (فلولا إذا بلغت الحلقوم لا ترجعونها ولا تملكون شيئاً) وهذا ما يستفاد من الآيات اللاحقة وقد لحقت تاء التأنيث بالفعل لأنها متعلّقة بالنفس.

٢- احتمل البعض أنّ المخاطب هنا هو الشخص المحتضر، وهذا بعيد جدّاً حسب الظاهر، لأنّ الآية اللاحقة توضّح بصورة جيّدة أنّ المخاطب هم متعلّقو المحتضر.

نعم، نحن الذين نعلم بصورة جيّدة ما الذي يجبول في خبواطبر المحتضر؟ وما همي الإزعاجات التي تعتريه؟ نحن الذين أصدرنا أمرنا بقبض روحه في وقت معيّن، إنّكم تلاحظون ظاهر حاله فقط، ولا تعلمون كيفية إنتقال روحه من هذه الدار إلى الدار الآخرة، وطبيعة المخاضات الصعبة التي يعيشها في هذه اللحظة.

وبناءً على هذا فالمقصود من الآية هو: قرب الله عزّوجلٌ من الشخص المحتضر، بالرغم من أنّ البعض احتمل المقصود بالقرب (ملائكة قبض الروح) إلّا أنّ التّفسير الأوّل منسجم مع ظاهر الآية أكثر.

وعلى كلّ حال فإنّ الله سبحانه ليس في هذه اللحظات أقرب إلينا من كلّ أحد، بل هو في كلّ وقت كذلك، بل هو أقرب إلينا حتى من أنفسنا، بالرغم من أنّنا بعيدون عنه نتيجة غفلتنا وعدم وعينا، ولكن هذا المعنى في لحظة الاحتضار يتجلّى أكثر من أي وقت آخر.

ثمّ للتأكيد الأشدّ في توضيح هذه الحقيقة يضيف تعالى: ﴿ فَلُولا إِنْ كُنْتُم فَيْرُ هُدِينَيْنُ \* ترجعونها إن كنتم صادقين ﴾.

إنّ ضعفكم هذا دليل أيضاً على أنّ مالك الموت والحياة واحد، وأنّ الجزاء بيده، وهو الذي يحي ويميت.

«مدينين»: جمع (مدين) من مادّة (دَين) بمعنى الجزاء، وفسّرها البعض بمعنى المربوبين. والمعنى هو: ياأيّها العباد، إن كنتم تحت ربوبية موجود آخر، ومالكي نـواصي أمـوركم، فارجعوا أرواحكم التي قبضناها، وهيهات تقدرون! وهذا دليل آخر على أنّكم في قبضة الحكومة الإلهيّة.

### بحثان

### ١\_ لمظة ضعف المبارين

إنّ الهدف من هذه الآيات \_ في الحقيقة \_ هو بيان قدرة الله عزّوجلٌ على مسألة الموت والحياة، كي ينتقل منها إلى مسألة المعاد واختيار لحظات الاحتضار والموت هنا لظهور غاية الضعف الإنساني بالرغم من كلّ القوّة التي يتصوّرها لنفسه.

ومن المفيد أن نستعرض بعض حالات الجبّارين لحظة إحتضارهم بالرغم من أنّهم كانوا في أوج القدرة حتى يتّضح المعنى العميق لهذه الآية بصورة أفضل. حكى المسعودي في مروج الذهب في أخبار المأمون وغزاته أرض الروم ما هذا ملخّصه: وإنصرف من غزاته إلى منزل على (عين البديدون) المعروفة بالقشيرة فأقام هنالك، فوقف على العين فأعجبه برد مائها وصفاؤه وبياضه وطيب حسن الموضع، وكثرة الخضرة فأمر بقطع خشب طويل منبسط على العين كالجسر، وجعل فوقه كالأزج من الخشب وورق الشجر، وجلس تحت الكنسية التي عقدت له، والماء تحته، وطرح في الماء درهم صحيح، فقرأ كتابته وهو في قرار الماء لصفاء الماء، ولم يقدر أحد أن يدخل يده من شدّة برده.

فبينا هو كذلك إذ لاحت سمكة نحو الذراع كأنها سبيكة فضة، فجعل لمن يخرجها سيفاً فبدر بعض الفراشين فأخذها وصعد فلم صارت على جرف العين أو على الخشب الذي عليه المأمون اضطربت وإنفلتت من يد الفراش فوقعت في الماء كالحجر، فنضح من الماء على صدر المأمون ونحره وترقوته فبلت ثوبه، ثم إنحدر الفراش ثانية فأخذها ووضعها بين يدي المأمون في منديل تضطرب، فقال المأمون: تقلى الساعة ثم أخذته رعدة من ساعته، فلم يقدر أن يتحرّك من مكانه، فغطي باللحف والدواويج وهو يرتعد كالسعفة ويصبح: البرد البرد، ثم حوّل إلى المغرب ودثر وأوقدت النيران حوله وهو يصبح: البرد البرد، ثم أتي بالسمكة وقد فرغ من قليها فلم يقدر على الذوق منها وشغله ما هو فيه عن تناول شيء

ولما اشتد به الأمر سأل المعتصم بختيشوع وابن ماسويه في ذلك الوقت عن المأمون وهو في سكرات الموت، وما الذي يدل عليه علم الطبّ من أمره، وهل يمكن بسرؤه وشفاؤه، فتقدّم ابن ماسويه وأخذ إحدى يديه وبختيشوع الأخرى، وأخذا يجسّان كلتا يديه فوجدا نبضه خارجاً عن الإعتدال منذراً بالفناء والإنحلال، والتزقت أيديها ببشرته لعرق كان يظهر منه من سائر جسده كالزيت أو كلعاب بعض الأفاعي، فأخبر المعتصم بذلك، فسألها عن ذلك فأنكرا معرفته، وأنّها لم يجداه في شيء من الكتب وأنه دال على إنحلال الجسد، فأحضر المعتصم الأطباء حوله وهو يأمل خلاصه مما هو فيه، فلما ثقل قال: أخرجوني أشرف على عسكري وأنظر إلى رحالي وأتبين ملكي، وذلك في الليل، فأخرج فأشرف على الخيم والجيش وإنتشاره وكثرته وما قد وقد من النيران، فقال: يامن لا يزول ملكه، إرحم من زال ملكه، ثم رد إلى مرقده وأجلس المعتصم رجلاً يشهده.

ولمَّا ثقل رفع الرجل صوته ليقولها (أي الشهادة) فقال له ابن ماسويه: لا تصح فوالله ما

يفرّق بين ربّه وبين ماني في هذا الوقت، ففتح عينيه من ساعته وبهها من العظمة والكبر والإحمرار ما لم ير مثله قطّ، وأقبل يحاول البطش بيديه بابن ماسويه، ورام مخاطبته فعجز عن ذلك، وقضى عن ساعته وذلك لثلاث عشرة ليلة بقيت من رجب سنة ثمان عشرة ومائتين وحمل إلى طرطوس فدفن بها \.

و يحتمل أن يكون لمرضه سابقة، ويقول بعض المؤرخين: إن كل شخص شرب من ماء تلك العين مرض، أو أن السمكة كانت تحتوي على رشح سام، وكيفها كان فإن الحكومة بتلك العظمة قد إنهارت في بضع لحظات، وانحنى بطل ميادين الحرب أمام شراع الموت، ولم تكن القدرة لأي شخص أن يصنع شيئاً للمأمون، أو على الأقل ليوصله إلى مقره ومسكنه. وللتاريخ خواطر وقصص كثيرة فيها دروس وعبر من هذا القبيل.

# ٢ـ مل أنّ قبض الروع يحون تدريميّاً؟

إنّ التعبير بوصول الروح إلى الحلقوم كما في قوله تعالى: ﴿ فلولا إِذَا بِلفِ العلقوم كناية عن آخر لحظات الحياة، كما أنّه من الحتمل أن يكون منشؤها هو أنّ غالبية أعضاء جسم الإنسان كالأيدي والأرجل تتعطّل عند الموت قبل بعض الأعضاء الأخرى، والحلقوم هو العضو الأخير الذي يتوقّف عن العمل، قال تعالى: ﴿ كَلَا إِذَا بِلفِ التّراقي ﴾ ` (والترقوة) هي العظام التي تحيط بأطراف الحلق.

છાજ

رمروج الذهب، طبق لنقل سفينة البحار، ج ١، ص ٤٤. ٢ القيامة، ٢٦.

فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ فَرَوْحٌ وَرَيْحَانُ وَجَنَّتُ نَعِيمِ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ أَصْعَبِ الْيَمِينِ ﴿ وَكَيَّانُ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِينِ ٱلطَّالِينَ ﴿ وَالْمَا إِنَّ هَذَا لَهُ وَحَقُ ٱلْيَقِينِ ﴿ فَ فَسَيِحْ بِأَسْمِ وَيَكُ الْعَظِيمِ ﴿ فَا لَمُ وَحَقُ ٱلْيَقِينِ ﴿ فَ فَسَيِحْ بِأَسْمِ وَيَكُ ٱلْعَظِيمِ ﴿ فَا لَهُ وَحَقَى ٱلْيَقِينِ ﴿ فَ فَسَيِحْ بِأَسْمِ وَيَكُ ٱلْعَظِيمِ ﴿ فَ فَاللَّهُ مَنْ حَمِيمٍ ﴿ فَا لَهُ وَحَقَى ٱلْيَقِينِ ﴿ فَ فَسَيِحْ بِأَسْمِ وَيَكُ ٱلْعَظِيمِ ﴿ فَا لَهُ وَحَقَى الْيَقِينِ ﴿ فَ فَا مَا مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

## التفسير

#### مصير الصالمين والطالمين:

هذه الآيات في الحقيقة نوع من الخلاصة للآيات الأولى والأخيرة من هذه السورة، كها أنها تجسّد حالة التفاوت بين البشر في حالة الاحتضار، وكيف أنّ قسماً منهم يلفظون أنفاسهم بهدوء وراحة في تلك اللحظات الصعبة، وآخرين تلوح لهم من بعيد النار الحامية، ويسيطر عليهم الخوف والاضطراب والهلع فيلفظون أنفاسهم بصعوبة بالغة.

يقول سبحانه في البداية: ﴿ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمَقْرَبِينَ \* فَرُوحٍ وَرَيْحَانَ وَجِنَّتَ نَعِيمٍ ﴾.

«روح»: على وزن (قول) \_كها ذكر ذلك أغَّة اللغة \_ في الأصل بمعني التنفُّس.

«الريحان»: بمعنى النبات أو الشيء ذي العطر، ثمّ اصطلح على كلّ شيء باعث للحياة والراحة، كما أنّ الريحان يطلق على كلّ نعمة ورزق كريم.

وبناءً على هذا فإنّ الروح والريحان الإلهيين يشملان كلّ وسائل الراحــة والطــمأنينة للإنسان، وكلّ نعمة وبركة إلهيّة.

وبتعبير آخر: يمكن القول أنّ الروح إشارة إلى كلّ الأمور التي تخلّص الإنسان سن الصعوبات ليتنفّس براحة، وأمّا الريحان فإنّه إشارة إلى الهبات والنعم التي تعود إلى الإنسان بعد إزالة العوائق.

وقد ذكر المفسّرون الإسلاميون تفاسير متعدّدة لهذين المصطلحين قد تصل إلى عشرة تفاسير: فقالوا: «الروح» بمعنى الرحمة، و «الريحان» يشمل كلّ فضيلة وشرف.

وقالوا: إنَّ الروح هي النجاة من نار جهنَّم، والريحان دخول الجنَّة.

وذكروا أيضاً أنَّ الروح بمعنى الهدوء في القبر، والريحان دخول الجنَّة.

وفسّر آخرون الروح بمعنى كشف الكروب، والريحان بمعنى غفران الذنوب.

وقال آخرون: الروح بمعنى النظر إلى وجه الله سبحانه، والريحان الإستماع إلى كلام الله. وما إلى ذلك.

ويمكن القول أنّ جميع هذه التفاسير مصاديق لهذا المفهوم الكلّي والجامع، والذي ذكر في تفسير الآية أعلا.

والجدير بالملاحظة أنّ الحديث عن «جنّة النعيم» جاء بعد ذكر الروح والريحان وقد يستفاد من هذا أنّ الروح والريحان يكون من نصيب المؤمنين في الإحتضار والقبر والبرزخ، وأمّا الجنّة فني الآخرة، كما نقراً في حديث للإمام الصادق الله في تفسيره لهذه الآية حيث قال: ﴿ فَأَمَّا لِنْ كَانَ مِنَ المِقرِّبِينَ \* فروح وريحان ﴾ يعني في قبره ﴿ وجنّت نعيم ﴾ يعني في الآخرة الآلة في الآخرة الآلة في الآخرة الآلة في الآخرة الآلة في الآخرة المقرّبين \* فروح وريحان ﴾ يعني في قبره ﴿ وجنّت نعيم في الآخرة الآلة في الآخرة الآلة في الآخرة المقرّبين \* فروح وريحان ﴾ يعني في قبره ﴿ وجنّت نعيم في الآخرة الآلة في الآخرة المؤرّبين في المؤرّبين \* فروح وريحان في الآخرة القرّبين في قبره ﴿ وجنّت نعيم في الآخرة الله في الآخرة الله في الآخرة الله في المؤرّبين في الآخرة الله في الآخرة الله في الآخرة الله في الآخرة الله في المؤرّبين في المؤرّبين في الآخرة الله في الآخرة الله في الله

ثمّ يضيف سبحانه: ﴿وَلُمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصِحَابِ اليَمِينَ ﴾ وهم تلك الشلّة الصالحة من الرجال والنساء الذين يستلمون صحيفة أعهالهم بيدهم اليمني كمعلامة للفوز والنمور والنجاح ﴿فسلام لك مِنْ أَصِحَابِ اليمِينَ ﴾.

وبهذا الترتيب فإنّ ملائكة الله المختصّين بقبض الروح في لحظات الإنتقال من هذه الدنيا يوصلون سلام أصحاب اليمين إلى المحتضر. كها قال تعالى في وصف أهل الجنّة وكلامهم: ﴿إِلّا قيلاً سلاماً سلاماً﴾. "

ويوجد احتال آخر أيضاً في تفسير هذه الآية وهو أنّ السلام يكون من قبل الملائكة حين يقولون له: سلام عليك أيّها العبد الصالح، يامن هو من أصحاب اليمين، أي يكفيك من الافتخار والوصف أن تكون في صفّ هؤلاء <sup>3</sup>.

۱. تفسیر نور الثقلین، ج ۵، ص ۲۲۸، ح ۲۰۳ و ۱۰۲.

٢. «روح» من العمكن أن تكون خبراً لمبتدأ محذوف تقديره: (فجزاؤه روح)، أو مبتدأ لخبر محذوف تقديره: (فله روح)، وجملة ﴿ فروح وربحان وجنّة نعيم ﴾ تكون جزاء (أمّا) وانّ الشرطية مع وجود هذا الجزاء مستغنية من الجزاء الآخر (يرجى الإنتباه).

٤. وبناءً على هذا فللآية تقديران: الأوّل بلحاظ أنّ (من) بيانية، وعندئذ تكون الصورة كما يملي: يمقال له:
 بهائية على هذا فللآية تقديران: الأوّل بلحاظ أنّ (من) بيانية، وعندئذ تكون الصورة كما يملي: يمقال له:

وتبيّن بعض الآيات القرآنية الأخرى أيضاً أنّ المؤمنين وهم في حالة الاحتضار يتلقّون سلاماً من الملائكة كما في قوله تعالى: ﴿الّذين تتوفّاهم العلائكة طيّبين يقولون سلام عليكم الدخلوا الجنّة بماكنتم تعملون ﴾. (

وعلى كلّ حال فإنّ تعبير (سلام) تعبير ذو معنى، سواء كان من الملائكة أو من أصحاب اليمين، فالسلام يعبّر عن الروح والريحان وكلّ أنواع الهدوء والنعمة والسلامة `.

وينبغي الإنتباه إلى أنّ التعبير بـ «أصحاب اليمين» سببه أنّ الإنسان في الغالب يتصدّى الإنجاز أعماله الأساسية والمهمّة بيده اليمني، لذلك فإنّ اليد اليمني دلالة القدرة، والمسهارة والقابلية والنجاح.

ونقرأ في حديث للإمام الباقر على أي تعقيبه على نهاية هذه الآية أنَّه قال: «هم شـيعتنا ومحبّونا» ...

ثم تستعرض الآيات الكريمة القسم الثالث الذين مر ذكرهم في أوائل هذه السورة عبر التصنيف الذي ذكر واصطلح عليهم بـ (أصحاب الشمال) حيث يقول تعالى: ﴿وَلَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ المِكذّبين الضّالَين \* فَنزل مِنْ حميم \* وتصلية جميم ﴾ أ.

نعم، إنهم على مشارف الموت حيث يذوقون أوّل عذاب إلهي، ويتجرّعون مرارة عقاب يوم القيامة في القبر والبرزخ، ولأنّ الحديث عن حال المحتضر فإنّ جملة ﴿فَنْوَلُ مِنْ حَمِيمٍ﴾ من الأنسب أن يكون المراد منها هو عذاب البرزخ، ﴿وتصلية جعيم﴾ إشارة إلى عذاب يوم القيامة.

ونقل في هذا المعنى روايات عديدة لأنمَّة أهل البيت ﷺ ٥٠

والنقطة الجديرة بالذكر هنا أنّ كلمتي (المكذّبين الضالّين) ذكرت الواحدة تلو الأخرى، حيث إنّ الأولى تشير إلى تكذيب القيامة ووحدانية الله سبحانه ونبوّة الرّسول، والثانية تشير إلى الأشخاص الذين إنحرفوا عن طريق الحقّ.

<sup>﴿ ﴿</sup> وَسَلَامُ لَكُ مِنْ أَصِحَابُ البِمِينَ ﴾. أمّا الصورة الثانية فبلحاظ أنّ (من) ابتدائية فتكون بالشكل التالي: سلام لك انّك كنت من أصحاب البمين. إلّا أنّه بملاحظة التّفسير الأوّل فإنّ له تقديراً واحداً وهو: (يقال له ..). ١. النحل، ٣٢.

حول التحيّات التي تقدّم لأصحاب الجنّة، جاء بحث مفصّل عنها في نهاية الآية ٥٨ من سورة يونس.
 تفسير البرهان، ج٤، ص ٢٨٥.

٤. «أزل» خبر لمبتدأ محذوف تقديره فجزاؤه نزل من حميم، أو مبتدأ لخبر محذوف تقديره: فله نـزل مـن حميم.
 ٥. تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ٢٢٩.

وهذا التعبير بالإضافة إلى أنّه يؤدّي معنى التأكيد، فإنّه يمكن أن يكون إشارة إلى أنّ قسماً من الأشخاص الضالين من فصيلة الأفراد المستضعفين أو الجهلة القاصرين الذين ليس لديهم إصرار وعناد على الباطل، يمكن أن تشملهم الألطاف الإلهيّة، أمّا المكذّبون المعاندون فإنّهم سيبتلون بالمصير البائس والعاقبة السيّئة التي تقدّم ذكرها.

«حميم»: بمعنى الماء الحارق أو الرياح الحارة والسموم، و(تصلية) مأخوذة من مادّة (صلى) على وزن (سعى) بمعنى الإحتراق والدخول في النار.

أمّا (تصلية) المتعدية فتأتى بمعنى الإحراق فقط.

وفي نهاية هذا الحديث يضيف سبحانه: ﴿إِنَّ هذا لهو حقَّ السِّقينَ \* فسبَّح باسم ربُّك العظيم﴾.

والمعروف بين المفسّرين أنّ «حقّ اليقين» من قبيل الإضافة البيانية، يعني أنّ الذي تقدّم ذكر. حول الأقسام الثلاثة وهم (المقرّبون وأصحاب اليمين والمكذّبون) فهو عين الحقيقة والحقّ واليقين.

وهنا يوجد إحتال أيضاً وهو: بما أنّ لليقين درجات متعدّدة، فإنّ أعلى مرحلة له هي (حقّ اليقين) أي يقين واقعي كامل وخالٍ من كلّ شكّ وشبهة وريب (.

وممًا قلنا يتُضع أنّ (هذا) في هذه الآية أشارة إلى أحوال الأقسام الثلاثة الآنفة الذكر، كما المعض أيضاً أنّها إشارة إلى كلّ محتويات سورة الواقعة أو القرآن أجمع، إلّا أنّ التّفسير الأوّل هو الأنسب.

وهنا نقطة جديرة بالذكر أيضاً وهي أنّ التعبير بـ (فسبّح) ـ الفاء تفريعيّة ـ هو إشارة إلى أنّ ما قيل حول الأقسام الثلاثة هو عين العدالة، وبناءً على هذا اعتبر (ربّك) منزّهاً من كلّ ظلم، وإذا ما أريد الإبتعاد عن مصير أصحاب الشمال فعلينا أن نتنزّه من كلّ شرك وظلم المتلازمان مع إنكار القيامة.

ونقل كثير من المفسّرين حول نهاية آخر الآية بعد ما نزلت على الرّسول عَلَيْهِ أَنَّه قال: «اجعلوها في ركوعكم» (أي قولوا: سبحان ربّي العظيم) وعندما نـزلت: ﴿سبّح لسم ربّك

ر طبقاً لهذا التّفسير فإنّ إضافة حقّ إلى كلمة (بقين) جاءت للاختصاص والتقبيد، واعتبرها البعض \_ أيضاً \_
 من قبيل إضافة الموصوف إلى الصفة وقالوا بمعنى (اليقين) الحقّ.

الأمليُّ أَ قَالَ عَلَيْكُمُ: «اجعلوها في سجودكم»، أي قولوا: سبحان ربيّ الأعلى ".

وفي تفسير الآية ٧٤ من نفس السورة نقلنا ما هو شبيه بهـذه الرّوايــة عــن بـعض المفسّرين.

### بحث

#### عالم البرزغ:

أشارت الآيات أعلاه إلى عالم البرزخ، وقد بيّنا عند تفسيرها أنّ الإنسان \_ في حالة إحتضاره وهو على مشارف الموت يتهيّأ للإنتقال من دار الدنيا إلى عالم الآخرة \_ سيواجه واحدة من هذه الحالات، أمّا النعم والهبات الإلهيّة والجزاء الربّاني بـ الروح والريحان، أو العقاب والجزاء المؤلم، والعاقبة البائسة.

كها أنّ القرائن الموجودة في الآيات ترينا أنّ قسماً ممّا يثاب به أو يعاقب عليه مرتبط بيوم القيامة، والقسم الآخر مرتبط بالقبر والبرزخ، ويعدّ هذا دليلاً على وجود عالم البرزخ. وفي حديث لرسول الله يَهِيَّةُ نقراً ما يلي: «إنّ أوّل ما يبشّر به المؤمن عند الوفاة بروح وريحان وجنّة نعيم، وإنّ أوّل ما يبشّر به المؤمن في قبره أن يقال له: أبشر برضا الله تسعالى والجنّة قدمت خير مقدم، وقد غفر الله لمن يشيّعك إلى قبرك، وصدّق من شهد لك، واستجاب لمن إستغفر لك» ".

وفي حديث آخر عن أمير المؤمنين أنه قال: «إنّ ابن آدم إذا كان في آخريوم من أيّام الدنيا وأوّل يوم من أيّام الآخرة، مَثُلَ له ماله وولده وعمله فيلتفت إلى عمله فيقول: والله إنّي كنت فيك لزاهد، وإن كنت عليّ لثقيلاً، فماذا عندك؟ فيقول: أنا قرينك في قبرك، ويوم نشرك حتى أعرض أنا وأنت على ربّك، قال: فإن كان لله وليّاً أتاه أطيب الناس ريحاً، وأحسنهم مسنظراً، وأحسنهم رياشاً، فيقول: أبشر بروح وريحان، وجنّة نعيم، ومقدمك خير مقدم، فيقول له: من أنت؟ فيقول: أنا عملك الصالح، ارتحل من الدنيا إلى الجنّة» أ.

ر الأعلى، ١.

بر تفسير روح الجنان، وتفسير روح المعاني، وتفسير روح البيان، وتنفسير القرطبي، وتنفسير الدرّ المنثور،
 وتفسير المراغي، ذيل الآيات مورد البحث.
 بر تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٦٦.

ع تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ٢٢٨، ح ١٠٦.

وقد سبق لنا بحث مفصّل حول عالم البرزخ في نهاية الآية ١٠٠ من سورة المؤمنون. اللهم، إجعلنا في صفّ المقرّبين وأصحاب اليمين، وخاصّة أوليائك وأحبّتك، واشملنا بروح وريحان وجنّة نعيم عند مشارف الموت.

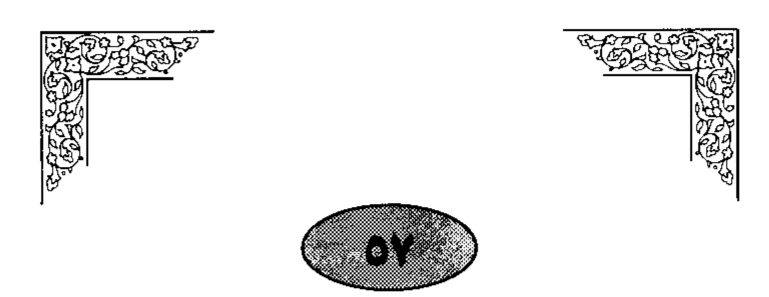
اللهم، إنّ عذاب الحشر عذاب أليم لا يطيقه أحد، وثوابك الأخروي عظيم لا يستوجبه أي شخص بأعماله، وإنّ رأسمالنا في ذلك اليوم هو لطفك وكرمك ياكريم.

إلهي، أيقظنا قبل وصول القيامة الكبرى والقيامة الصغرى \_والذي هو الموت \_لنعدّ أنفسنا للسفر العظيم الذي يواجهنا...

آمين يارب العالمين

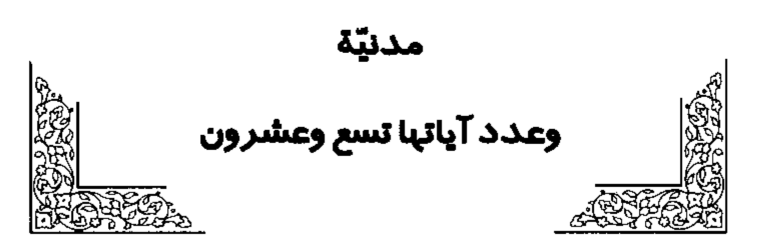
نهاية سورة الواقعة

8003



سورة

الحديد



#### «سورة الحديد»

#### ممتوى السورة:

نزلت هذه السورة في المدينة، وادّعى البعض الإجماع على ذلك، لذا فإنّ خصائصها هي نفس خصائص السور المدنية، فإنّها بالإضافة إلى تحكيم الضوابط العقائدية فإنّها تستعرض تعليات عملية عديدة خصوصاً في الجالات الاجتاعية والحكومية، كما نشاهد غاذج لذلك في الآيات ١١، ١٠ و ٢٥ من هذه السورة.

ونستطيع أن نقسّم موضوعات هذه السورة إلى سبعة أقسام:

الأوّل: الآيات الأولى من هذه السورة لها بحث جامع ولطيف حول التوحيد وصفات الله تعالى، وتذكر ما يقرب من عشرين صفة من الصفات الإلهيّة، حيث تجعل الإنسان المدرك لها في مستوى عالٍ من المعرفة الإلهيّة.

الثاني، يتحدّث عن عظمة القرآن، هذا النور الإلهي الذي أشرق في ظلمات الشرك.

الثالث: يستعرض وضع المؤمنين والمنافقين في يوم القيامة، حيث إنّ القسم الأوّل يأخذ طريقه إلى الجنّة في ظلّ نور إيمانهم، والقسم الثاني يبقى في ظلمات الشرك والكفر، وبهذا تعكس السورة في أبحاثها الأصول الإسلامية الثلاثة: التوحيد والنبوّة والمعاد.

الرابع: تتحدّث الآيات فيه عن الدعوى إلى الإيمان والخروج من الشرك، وعن مصير الأقوام الضالّة من الأمم السابقة.

الخامس: جزء مهم من هذه السورة يتحدّث حول الإنفاق في سبيل الله، وخصوصاً في تقوية أسس الجهاد في سبيل الله، وأنّ مال الدنيا ليس له وزن وقيمة.

السادس: في قسم قصير من الآيات \_ إلّا أنّه وافٍ ومستدلّ \_ يأتي الحديث عن العدالة الاجتاعية والتي هي إحدى الأهداف الأساسية للأنبياء.

السابع: وفيه تتحدّث الآيات عن سلبية الرهبانية والإنزواء الاجتاعي وأنّ ذلك يمثّل إيتعاداً عن الخطّ الإسلامي.

ومن الطبيعي أنّ بين ثنايا هذه البحوث وردت نقاط أخرى متناسبة شكلت في النهاية مجموعة إتّجاهات بنّاءة في مجال الإيقاظ والهداية.

وبالضمن فإنّ تسمية هذه السورة بـ (سورة الحديد) هو لما جاء في الآية ٢٥ من السورة من ذكر كلمة الحديد.

#### فضيلة ثلاوة سورة المديد:

وردت في الروايات الإسلامية نقاط جديرة بالملاحظة حول فـضيلة تـلاوة سـورة الحديد، وممّا لا شكّ فيه أنّ المقصود في التلاوة هي تلاوة التدبّر والتفكّر الذي يكون توأماً، مع العمل.

قال رسول الله عَيْنِيَّ: «من قرأ سورة العديد كتب من الذين آمنوا بالله ورسوله» ` .

ونقل في حديث آخر عن الرّسول الأكرم ﷺ أنّه كان يتلو (المسبّحات) قبل النوم (والمسبّحات) هي السور التي تبدأ بـ (سبّح لله، أو يسبّح لله. وهي خمس سور: سورة الحديد والحشر والصف والجمعة والتغابن) ويقول: «إنّ فيهنّ آية أفضل من ألف آية» أ.

وطبيعي أنّ الرّسول الأعظم ﷺ لم يعين هذه الآية، إلّا أنّ بعض المفسّرين احتمل أن تكون آخر آية في سورة الحشر، بالرغم من عدم وجود دليل واضح على هذا المعنى ".

ونقرأ حديثاً عن الإمام الباقر على الله قال: «من قرأ المسبّحات كلّها قبل أن ينام لم يمت حتى يرى القائم، وإن مات كان في جوار رسول الله». ٤

8003

١. تفسير مجمعالبيان، بداية سورة الحديد.

٢. المصدر السابق، إضافة إلى تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٧٠.

٤. اصول الكافي، ج ٢، ص ٦٢٠، ح ٣.

٣. تفسير مجمع البيان، بداية سورة الحديد.

#### الآيات

## 

سَبَحَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلشَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ اللَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو الْعَرِيرُ ٱلْمَكِيمُ اللَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو الْمَكِيمُ اللَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَ وَالْأَرْضِ وَالْمَرْفِي مُو الْمَرْفِي اللَّهِ مُو اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَهُو بِكُلِ مَنْ مِعْلِيمُ اللَّهُ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّةُ اللل

## التفسير

### آيات للمتفكّرين؛

قلنا: إن هذه السورة بدأت بقسم التوحيد، الذي يشتمل على عشرين صفة من صفات الله سبحانه, تلك الصفات التي بمعرفتها يصل الإنسان إلى مستوى عالم من المعرفة الإنسانية بالله. وتعمّق معرفته بذاته المقدّسة، وهذه الأوصاف والتي تشير إلى جانب من صفات جلاله وجماله، كلّما تعمّق العلماء وأهل الفكر فيها توصّلوا إلى حقائق جديدة عن الذات الإلهيّة المقدّسة.

عندما سئل الإمام على بن الحسين على عن التوحيد أجاب: «إنّ الله عزّوجلٌ علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ هُو الله أحد﴾. والآيات في سورة الحديد إلى قوله: ﴿عليم بدُلت الصّدور﴾ ومن رام وراء ذلك فقد هلك» أ.

يستفاد من هذا الحديث أنّ هذه الآيات تعطي للظمأى من طلّاب الحقيقة أقصى حدٍّ للمعرفة الممكنة.

وعلى كلّ حال فإنّ أوّل آية من هذه السورة بدأت بتسبيح وتنزيه الله عزّوجلّ حيث يقول سبحاند: ﴿سبّح الله ما في السّماوات والأرض﴾.

١. أصول الكافي طبقاً لنقل تفسير نور الثقلين، ج ٥٠ ص ٢٣١.

لقد انتهت السورة السابقة بأمر التسبيح، وإبتدأت هذه السورة المباركة بالتسبيح الإلهي أيضاً، والجدير بالملاحظة أن في سور المسبّحات الخمس جاءت كلمة التسبيح ثلاث مرّات بصيغة الماضي (سبّح) في سور الحديد والحشر والصفّ، وفي موردين جاءت بصيغة المضارع (يسبّح) في سور الجمعة والتغابن، وهذا الاختلاف في التعبير قد يكون إشارة إلى أنّ جميع الكائنات في العالم قد سبّحت وتسبّح لذاته المقدّسة في الماضي والمستقبل.

وحقيقة «التسبيح» عبارة عن نني كلّ عيب ونقص عن الذات الإلهيّة، وشهادة جميع الكائنات في هذا العالم بطهارة ذاته من كلّ عيب، حيث إنّ النظم والحساب والحكمة والعجائب في نظام الكائنات... هذه جميعها تذكر (الله) بلسان حالها وتسبّحه وتحمده وتنزّهه وتؤكّد أنّ لخالقها قدرة لا متناهية، وحكمة لا محدودة.

ولذا جاء في نهاية هذه الآية: ﴿وَهُو العَزْيِزُ الْحَكِيمِ﴾.

كما يحتمل أن تتمتّع جميع ذرّات الوجود بنوع من الإدراك والشعور بحيث تسبّح وتحمد الله عزّوجل في عالمها الخاص، بالرغم من عدم معرفتنا لذلك بسبب محدودية علمنا وإطّلاعنا.

من أجل تفصيل أكثر حول حمد وتسبيح الكائنات أجمع يراجع نهاية الآية ٤٤ مـن سورة الإسراء.

ويجدر الإنتباء إلى أنّ (ما) في جملة ﴿سَبّح لله ها في السّماوات ﴾ لها معنى واسع بحسيث تشمل كلّ موجودات العالم، أعمّ من ذوي العقول والأحياء والجمادات .

وبعد ذكر صفتين من صفات الذات الإلهيّة يعني (العزّة والحكمة) يتطرّق إلى (مالكيّته وتدبيره، وقدرته في عالم الوجود) والتي هي من مستلزمات القدرة والحكمة، حيث يقول تعالى: ﴿له ملك السّماولت والأرنن يحيي ويميت وهو على كلّ شي. قدير،

إنّ مالكية الله عزّوجلّ لعالم الوجود ليست مالكية اعتبارية وتشريعية، إذ أنّها مالكية حقيقيّة وتكوينيّة. وهذا يعني أنّ الله سبحانه محيط بكلّ شيء، وأنّ جميع العالم في قبضته

التسبيح، في الأصل من مادّة وسبح، على وزن «مسح» بسمعنى الحبركة السبريعة فني الساء والهنواء.
 والتسبيح، أيضاً هو الحركة السريعة في مسير عبادة الله عزّوجلّ (الراغب في المفردات).

إلا علم من أن وسبّع، فعل متعدّ بدون حرف جرّ حيث يقال مثلاً سبّحوه إلّا أنّه هنا قد عدي باللام، ومن المحتمل أن يكون ذلك للتأكيد.

وقدرته وتحت إرادته وأوامره، لذا فقد جاء الحديث بعد هذا الكلام عن (الإحياء والإفناء) والقدرة على كلّ شيء.

إلى هنا ذُكرت في الآيتين الآنفتين ستَّة أوصاف من صفاته الكريمة.

الاختلاف بين «العزّة» و«القدرة» هو أنّ العزّة أكثر دلالة على تحطيم المقابل والقدرة تعني توفير الأسباب وإيجادها، وبناءً على هذا فإنّهها يعدّان وصفين مختلفين بالرغم من أنّهها مشتركان في أصل القدرة (يرجى ملاحظة ذلك).

مسألة (الإحياء والإماتة) قد ذكرت في آيات عديدة في القرآن الكريم، وفي الواقع أنهها من الموضوعات التي لم تتوضّح أسرارهما المعقّدة لأي شخص، كها لا يوجد شخص يعلم يوضوح حقيقة الحياة ولاحقيقة الموت، إلّا أنّ الذي نعلمه عنهها هو آثارهما، والعجيب أنّ الحياة أقرب شيء لنا ولكتّنا لا نعرف أي شيء عن حقيقتها وأسرارها.

والنقطة الجديرة بالملاحظة هنا أنّ جملة (يعيي ويميت) جاءت بصورة فعل مضارع ممّا يدلّل على استمرار مسألة الحياة والموت على طول الأزمنة، وإطلاق هذين المعنيين لا يشمل حياة وموت الإنسان في هذا العالم فقط، بل يشمل كلّ حياة وممات بدءاً من الملائكة وانتهاءاً بكلّ موجود حيّ من الحيوانات والنباتات المختلفة، كما أنّها لا تقتصر على الحياة الدنيا فقط، بل تشمل حياة البرزخ والقيامة أيضاً.

نعم، إنَّ الموت والحياة بكلِّ أشكالها بيد القدرة الإلهيَّة المتعالية.

ثم يتطرق سبحانه إلى ذكر خمس صفات أخرى حيث يقول: ﴿هُو الْأَوْلُ وَالْآخُرُ وَالطَّاهُرُ والباطن وهو بكل هي، عليم ﴾.

الوصف هنا بـ ﴿ الأوّل والآخر ﴾ تعبير رائع عن أزليّته وأبديّته تعالى، لأنّنا نعلم أنّه وجود لا متناهي وأنّه (واجب الوجود) أي أنّ وجوده من نفس ذاته، وليس خارجاً عنه حستى تكون له بداية ونهاية، وبناءً على هذا فإنّه كان من الأزل وسيبق إلى الأبد.

إنَّه بداية عالم الوجود، وهو الذي سيبق بعد فناء العالم أيضاً.

وبناءً على هذا فإنّ التعبير بـ ﴿ الأوّل والآخر﴾ ليس له زمان خاصّ أبداً، وليس فيه إشارة إلى مدّة زمنية معيّنة.

والوصف بـ والظّاهر والباطن > هو تعبير آخر عن الإحاطة الوجودية ـ أي وجود الله ـ بالنسبة لجميع الموجودات، أي إنّه أظهر من كلّ شيء لأنّ آثاره شملت جميع مخلوقاته في كلّ مكان، وهو خنيّ أكثر من كلّ شيء أيضاً لأنّ كنه ذاته لم يتّضع لأحدٍ.

ولقد عبّر بعض المفسّرين عن ذلك بأنّه: الأوّل بلا ابتداء، والآخر بلا انتهاء، والظاهر بلا إقتراب، والباطن بلا إحتجاب.

وعبّر البعض الآخر عنه تعبيراً رائعاً آخر: الأوّل ببرّه، والآخر بعفوه، والظاهر بسإحسانه وتوفيقه إذا أطعته، والباطن بستره إذا عصيته.

وبإختصار فإنّه محيط بكلّ شيء، وإنّه (بداية ونهاية، وظاهر وباطن) عالم الوجود.

وفسر بعض المفسّرين (الظاهر) هنا بمعنى «الغالب» (من الظهور بمعنى الغلبة) ونلاحظ في بعض خطب نهج البلاغة قرينة على هذا المعنى حيث يقول الله حول خلق الأرض: «هو الظاهر عليها بسلطانه وعظمته، وهو الباطن لها بعلمه ومعرفته» أ.

ولا مانع من جمع هذين التَّفسيرين.

وعلى كلّ حال فإنّ أحد نتائج هذه الصفات المتقدّمة هو ما جاء في نهاية الآية الكريمة: ﴿وهوبكل شي. عليم﴾ إذ إنّ من كان في البداية ويبقى في النهاية، وموجود في ظاهر وباطن العالم... سيكون عالماً بكلّ شيء قطعاً.

## بحث

# مِمع الأضداد في صفات الله:

من الواضع أنّ الكثير من الصفات لا يمكن جمعها فينا نحن البشر، وكذا الأمر بالنسبة للموجودات الأخرى. فمثلاً: من كان في أوّل الصفّ لا يمكن أن يكون في نفس الوقت في آخره، وكذلك إذا كنت ظاهراً فليس بالمقدور أن تكون في نفس الوقت باطناً والعكس صحيح أيضاً. والسبب في ذلك هو محدودية وجودنا، فالوجود المحدود لا يستطيع أن يكون غير ذلك، إلّا أنّ الحديث عندما يكون عن صفات الله فسيتغيّر الأمر، حيث يمكن الجمع في هذه الحالة بين الظاهر والباطن، وبين البداية والنهاية، وذلك لطبيعة صفات الذات الإلهيّة المقدّسة اللامتناهية، ولذلك فلا عجب هنا.

وقد وردت أحاديث عن رسول الله عَنْ وأغَمَّ أهل البيت الله على فيها توضيحات رائعة تساعد على تفسير هذه الآيات ذات المحتوى العميق، ومن جملتها ما ورد في صحيح مسلم

١. نهج البلاغة، خطبة ١٨٦.

عن الرّسول الأكرم ﷺ أنّه قال: «اللهمّ أنت الأوّل فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الطاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء» أ.

ويقول أمير المؤمنين ﷺ: «ليس لأوليّته ابتداء، ولا لأزليّته إنسقضاء، هنو الأوّل لم يسول، والباقى بلا أجل... الظاهر لا يقال ممّ؟ والباطن لا يقال فيم؟» ``.

ويقول الإمام الحسن المجتبى على في خطبة له: «الحمد لله الذي لم يكن فيه أوّل معلوم، ولا أخر متنادٍ... فلا تدرك العقول وأوهامها، ولا الفِكرُ وخطراتها. ولا الألباب وأذهبانها صبغته، فتقول متى ولا بدع متا؟ ولا ظاهر على ما؟ ولا باطن فيما؟» ".

8003

٢. نهيج البلاغة، خطبة ١٦٣.

١. تفسير القرطبي، ج٩، ص٦٤٠٦.

٣. تفسير نور الثقلين، ج٥، ص ٢٣٦.

## التفسير

### علىٰ عرش القدرة دائماً:

تحدّثت الآيات السابقة عن إحدى عشرة صفة للذات الإلهيّة المقدّسة، وتبيّن الآيات أعلاه أوصافاً أخرى حيث أشير في الآية الأولى مورد البحث إلى خمسة أوصاف أخرى من صفات جلاله وجماله.

ويبدأ الحديث عن مسألة الخلقة حيث يقول سبحانه: ﴿هُو الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ في ستَّة ثيّامِ﴾.

لقد ذكرت مسألة الخلقة في (ستّة أيّام) سبع مرّات في القرآن الكريم، المرّة الأولى في الآية ٥٤ من سورة الأعراف، والأخيرة هي هذه الآية مورد البحث (الحديد، ٤).

وكها قلنا سابقاً فإنّ المقصود من (اليوم) في هذه الآيات ليس المعنى المتعارف (لليوم)، بل المقصود هو (الزمان) سواء كان هذا الزمان قصيراً أو طويلاً حتى لو بلغ ملايين السنين، وهذا التعبير يستعمل أيضاً في لغة العرب واللغات المختلفة، كما يقال مثلاً: اليوم يحكم فلان، وغداً سيكون لغيره، بمعنى الدورة الزمنية.

وقد بيِّنا هذا المعنى مع شرح وأمثلة في نهاية الآية ٥٤ من سورة الأعراف.

وطبيعي أنّه لا يوجد أي مانع لله عزّوجلٌ من خلق جميع العالم في لحظة واحدة، ولكن في هذه الحالة سوف لا تتجلّى عظمة الله وقدرته وعلمه بشكل جيّد، وبعكس ذلك خلق هذه

العوالم خلال ملياردات السنين وفي أزمنة وحالات مختلفة ووفقاً لبرامج منظّمة ومحسوبة سيدلل أكثر على قدرته وحكمته، بالإضافة إلى أنّ التدرّج في الخلق سيكون نموذجاً للسير التكاملي للإنسان، وعدم السرعة والاستعجال في الوصول إلى الأهداف المختلفة.

ثمّ تتطرّق الآيات إلى مسألة الحكومة وتدبير العالم حيث يقول سبحانه: ﴿ثمّ نستوىٰ على العرش﴾.

إنّ زمام حكومة وتدبير العالم كانت دانماً بيده ولا زالت، وبدون شكّ فإنّ الله تعالى ليس جسماً، ولذا فليس معنى «العرش» هنا هو عرش السلطة، والتعبير كناية لطيفة عن الحاكمية المطلقة لله سبحانه ونفوذ تدبيره في عالم الوجود.

«عرش» في اللغة بمعنى الشيء المسقوف، وتطلق أحياناً للسقف نفسه، ويـعني أيـضاً التخوت العالية (عرش السلاطين).

وتستعمل هذه اللفظة كناية عن القدرة أيضاً كما يقال في اللغة العربية: (فلان ثلَّ عرشه)\.
وعلى كلّ حال \_وخلافاً لما يتصوّره البعض ممن أعمى الله بصيرتهم أنَّه سبحانه وتعالى قد خلق العالم وتركه وشأنه \_ فإن زمام تدبير العالم وتسيير حكومته في كف قدرته، وإرتباط أنظمة العالم، بل كلّ فرد من أفراد الوجود بذاته المقدّسة، بحيث إذا أعرض لحظة واحدة عن الكائنات وقطع فيضه عنهم فإنّ الوجود سينتهي.

والتوجّه إلى هذه الحقيقة يعطي للإنسان إدراكاً وبصيرة، وهي أنّ الله تعالى في كلّ مكان ومع كلّ شيء، وهو يرى ويسمع ويراقب ويدير الوجود بحكمته ولطفه.

ثم يستعرض نوعاً آخر من علمه اللا متناهي بقوله تعالى: ﴿ يعلم ها يلج في الأرفن وها يخرج هنها وها ينزل هن السّما، وها يعرج فيها ﴾.

وبالرغم من أنّ جميع هذه الأمور التي ذكرت في الآيات السابقة قد جمعت في تعبير ﴿وهو بِكُلُّ هِي مِلْمِ ﴾ إلّا أنّ توضيح هذه الأمور يعطي للإنسان توجّهاً أكثر في مجال سعة علم الله.

نعم، إن جميع ما ينفذ في الأرض يعلم به الله، سواء قطرأت المطر والسيول. ومن بذور النبات التي تنتشر في الأرض بمساعدة الهواء والحشرات.

٨. لقد ذكرتا توضيحات أكثر حول حقيقة العرش في نهاية الآية ٥٤ من سورة الأعراف، وفي نهاية الآية ٢٥٥ من سورة البقرة.

ومن جذور الأشجار التي تنفذ \_ بحثاً عن الماء والغذاء \_ إلى أعهاق الأرض. ومن أنواع المعادن والذخائر التي كانت يوماً على سطح الأرض ثمّ دفنت فيها. من أجساد الموتى وأنواع الحشرات... نعم الله يعلم بكلّ ذلك.

ثمّ انّه يعلم بالنباتات التي تخرج من الأرض.

وبالعيون التي تفور من أعياق التراب والصخور.

وبالمعادن والكنوز التي تظهر.

وبالبشر الذين ظهروا ثمّ ماتوا.

وبالبراكين التي تخرج من أعياقها.

وبالحشرات التي تخرج من بيوتها وجحورها.

وبالغازات التي تتصاعد منها.

وبأمواج الجاذبية التي تصدر منها الجاذبية... الله تعالى يعلم بذلك جزءاً جــزءاً وذرّة ذرّة.

وكذلك ما ينزل من السهاء من قطرات المطر إلى أشعّة الشمس الباعثة للحياة.

ومن الأعداد العظيمة من الملائكة إلى أنوار الوحى والكتب السهاوية.

ومن الأشعّة الكونية إلى الشهب والنيازك المنجذبة نحو الأرض، إنّه عالم بأجزاء كــلّ ذلك.

وكذلك ما يصعد إلى السهاء، أعمّ من الملائكة، وأرواح البشر، وأعمال العباد، وأنواع الأدعية، وأقسام الطيور، والأبخرة، والغيوم وغير ذلك، ممّا نعلمه وممّا لا نعلمه، فإنّه واضح عند الله وفي دائرة علمه.

وإذا فكّرنا قليلاً بأنّ في كلّ لحظة تدخل الأرض ملايين الملايين من الموجودات المختلفة، وملايين الملايين من الموجودات تخرج منها، وملايين الملايين تنزل من السهاء أو تسعد إليها، حيث تخرج عن العدّ والحصر والحدّ، ولا يستطيع أي مخلوق أن يحصيها... إذا فكّرنا بهذا الموضوع قليلاً فسنعرف مدى إتّساع علمه سبحانه.

وأخيراً في رابع وخامس صفة له سبحانه يركّز حول نقطة مهمّة حيث يـقول: ﴿وهــو معكم أين ماكنتم والله بما تعملون بصير﴾.

وكيف لا يكون معنا في الوقت الذي نعتمد عليه، ليس في إيجادنا فحسب، بل في البقاء

لحظة بلحظة \_ أيضاً \_ ونستمدّ منه العون، إنّه روح عالم الوجود، بل هو أعــلى مــن ذلك وأسمى.

فالله معنا في كلّ الحالات وفي كلّ الأوقات، فهو معنا يوم كنّا ذرّة تراب مهملة، وهو معنا يوم كنّا أجنّة في بطون أمّها تنا، وهو معنا طيلة عمرنا، وفي عالم البرزخ... فهل بالإمكان ـ مع هذا ـ ألّا يكون مطّلعاً علينا؟

الحقيقة أنّ الاحساس بأنّ الله معنا في كلّ مكان يعطي للإنسان عظمة وجلالاً من جهة، ومن جهة ثالثة فإنّه يثير ومن جهة أخرى يخلق فيه إعتاداً على النفس وشجاعة وشهامة، ومن جهة ثالثة فإنّه يثير إحساساً شديداً بالمسؤولية، لأنّ الله حاضر معنا في كلّ مكان، وناظر ومراقب لأعهالنا، وهذا أكبر درس تربوي لنا. وهذا الاعتقاد يمثل دافعاً جدّياً للتقوى والطهارة والعمل الصالح في الإنسان، ويعتبر رمز عظمته وعزّته.

أجل: إنّ مسألة أنّ الله تعالى معنا دائماً وفي كلّ مكان هي حقيقة وليست كناية ومجازاً، حقيقة مقبولة للنفس ومربّية للروح، ومولّدة للخوف والمسؤولية.

ولذا ورد عن رسول الله ﷺ أنّه قال: «إنّ من أفضل إيمان المرء أن يعلم أنّ الله تعالى معه حيث كان» \.

ونقرأ في حديث آخر أنَّ موسى ﴿ قال: «أين أجدك يارب، قال عبزَّوجلَّ: يساموسي إذا قصدت إلى فقد وصلت إلى » ً.

وفي الأساس فإنّ هذه (المعيّة) أي كون الله عزّوجلّ مع عباده، ظريفة ودقيقة بحيث أنّ كلّ إنسان مؤمن متفكّر يدركها بقدر فكره وإيمانه.

وبعد مسألة الحاكمية والتدبير يأتي الحديث عن مسألة مالكيته سبحانه في كلّ عالم الوجود، حيث يقول: ﴿له هلك السَّهاوات والأرض﴾.

وأخيراً يشير إلى مسألة مرجعيَّته فيقول تعالى: ﴿وَإِلَى الله ترجع الأَهُورِ ﴾.

نعم، عندما يكون الخالق والمالك والمدبّر معنا في كلّ مكان، فمـن البــديهـي أن يكــون رجوعنا ورجوع أعــالنا إليه كذلك.

نحن سلكنا طريق عشقه ومحبّته، وبدأنا المسير حاملين معنا الأمل مــن نــقطة العــدم

۲ تفسیر روحالبیان، ج ۹، ص ۳۵۱.

باتجاهه، وقد سلكنا شوطاً طويلاً إلى أن وصلنا إلى مرتبة الوجودنحن من الله سبحانه، وإليه نرجع، لماذا؟ لأنّه هو المبدى، وإليه المنتهى.

والجدير بالذكر أنَّ الآيات الثلاث الآنفة الذكر قد جاء فيها مثل هذا الوصف أيضاً: ﴿لهُ هلك السَّماولي، والأرض﴾.

ويمكن أن يكون التكرار هنا بلحاظ أنّ الحديث كان \_ فقط \_ عن مسألة حياة وموت الموجودات الحيّة، وهنا نلاحظ توسّع البحث وشموليّته في رجوع كلّ شيء لله سبحانه.

وفي تلك الآيات مقدّمة عن بيان قدرة الله عزّوجلّ على كلّ شيء، وهنا مقدّمة لرجوع كلّ شيء إليه، وها تان القضيّتان تستلزمان مالكيّة الله عزّوجلّ للأرض والسهاء.

التعبير بـ «الأمور» جاء ـ هنا ـ بصيغة الجمع، أي: أنّ جميع الموجودات ـ وليس الإنسان فحسب ـ تتحرّك باتّجاهه حركة دائمة وغير قابلة للتوقّف.

وبناءً على هذا فإنّ معنى الآية لا ينحصر \_فقط \_برجوع البشر إليه في الآخرة، بالرغم من أنّ موضوع المعاد من المصاديق البارزة لذلك الرجوع العامّ.

وفي آخر مورد للبحث يشير إلى صفتين أخريين بقوله تعالى: ﴿يولِجِ اللَّيْلِ فَسِيَ النَّسَهَارِ ويولِجِ النَّهَارِ فَي اللَّيْلِ ﴾ أ.

نعم، بالتدريج ينقص أحد الوقتين (الليل والنهار) ليضيف للآخر، وتبعاً لذلك يستغيّر طول النهار والليل في السنة، وهذا التغيّر يكون مصحوباً بالفصول الأربعة في السنة مع كلّ البركات التي تكون مختّصة في هذه الفصول لبني الإنسان.

وهناك تفسير آخر لهذه الآية وهو: إنّ شروق وغروب الشمس لن يجدثا فجأة ودون مقدّمات حتى لا تجلب هذه الحالة المشاكل للإنسان والموجودات الحيّة الأخرى، بل يتمّ هذا التغيير بصورة تدريجيّة، وتنتقل الموجودات رويداً رويداً من عالم الضوء في النهار إلى ظلمة الليل، ومن ظلمة الليل إلى ضوء النهار، ويعلن كلّ منها وصولها قبل مدّة حتى يتهيّأ الجميع لذلك.

والجمع بين التَّفسيرين لمفهوم الآية بمكن أيضاً.

ويضيف سبحانه في النهاية: ﴿وهو عليم بدُّلت الصَّدور﴾.

١٠ ويولج، من مادة وإيلاج، وهي الأخرى مأخوذة من مادة وولوج، والولوج بمعنى الدخول والنفوذ، والإيلاج بمعنى الإدخال والإنفاذ.

فكما أنّ أشعّة الشمس الباعثة للحياة تنفذ في أعهاق ظلمات الليل، وتضيء كلّ مكان، فإنّ الله عزّوجلّ ينفذ كذلك في كلّ زوايا قلب وروح الإنسان، ويطّلع على كلّ أسراره.

والنقطة الجديرة بالملاحظة في الآيات السابقة أنّ الحديث كان عن علم الله سبحانه بأعيالنا ﴿والله بِما تعملون بصير﴾ وهنا الكلام عن علم الله عزّوجل بأفكارنا وعقائدنا وما تكنّه صدورنا، ﴿وهو عليم بدُلت الصّدور﴾.

كلمة (ذات) في الإصطلاح الفلسني تعني (عين الشيء وحقيقته) إلّا أنّها في اللغة بمعنى (صاحب الشيء) وبناءً على هذا فإنّ (ذات الصدور) إشارة إلى النيّات والاعتقادات التي إستولت على قلوب البشر.

وكم هو رائع أن يؤمن الإنسان بكل هذه الصفات الإلهيّة من أعماق نفسه، ويحسّ حضوره سبحانه في كلّ أعماله ونيّاته وعقائده، احساساً لا يخرجه عمن جمادّة الطماعة وطريق العبودية، احساساً يبعده عن طريق العصيان والسوء والانحراف...

### ہحث

### آيات الاسم الأعظم:

قسّم الفلاسفة والمتكلّمون الصفات الإلهيّة إلى قسمين:

أحدهما: «صَفات الذات» والتي تبين أوصاف جلاله وجماله. والأخرى: «صفات الفعل» التي تبين الأفعال الصادرة من ذاته المباركة، كها جاء في الآيات الست في بداية هذه السورة المباركة، والتي يجدر أن تسمّى: بـ (آيات المتعمّقين) تماشياً مع حديث في هذا الصدد.

وقد وردت عشرون صفة من أوصاف الذات الإلهيّة والأفعال بدءاً من علمه وقدرته وحكمته وأزليّته وأبديّته سبحانه، إلى خلقه وتدبيره ومالكيّته وإحاطته عزّوجلّ بكلّ الموجودات وحضوره في كلّ مكان، هذه الأوصاف والتعابير تعطينا عمقاً أكثر في التوجّه إلى الإيمان والسعي لإضاءة مشعل وجودنا وأفكارنا المحدودة ليكون عوناً أفضل في إمدادنا بما يجعلنا في المسير التكاملي نحو الله سبحانه.

وجاء في حديث «براءة بن عازب» أنّه قال: قلت لعلي ﷺ؛ ياأمير المؤمنين، أسألك بالله ورسوله ألا خصّصتني بأعظم ما خصّك به رسول الله ﷺ واختصّه به جبرائيل، وأرسله به

الرحمن، فقال على المحديد إلى آخر ست الرحمن، فقال على المعديد إلى آخر ست الرحمن، فقال عليم بدّلت المصدور ﴾، وآخر سورة العشر يعني أربع آيات ثمّ ارفع يديك فسقل: يامن هو هكذا أسألك بحق هذه الأسماء أن تصلّي على محمد وأن تفعل بي كذا وكذا \_ممّا تريد \_ فوالله الذي لا إله غيره لتنقلبن بحاجتك إن شاء الله » .

وفي عظمة هذه الآيات وأهميّة محتواها نكتني بهذا الحديث، ويجب ألّا ننسي أنّ اسم الله العظيم ليس بالألفاظ فقط، إذ يجب التخلّق بمعانيه أيضاً.

8003

١. تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٧١.

## الأفسير

## الإيمان والإنفاق أساسان للنماة:

بعد البيان الذي تقدّم حول دلائل عظمة الله في عالم الوجود وأوصاف جماله وجلاله، تلك الصفات المحفّزة للحركة باتجاه الله تعالى، ننتقل الآن إلى جوّ هذه الآيات المفعم بالدعوة للإيمان والعمل ..

يقول سبحانه في البداية ﴿آمنوا بالله ورسوله﴾ إنّ هذه الدعوة دعوة عامّة لجميع البشر، فهي تدعو المؤمنين إلى إيمان أكمل وأرسخ، وتدعو \_ أيضاً \_ غير المؤمنين إلى التصديق والإيمان بما جاء به الرّسول عَلَيْنَ ، وهذه الدعوة إلى الإيمان جاءت توأماً مع أدلة التوحيد التي تناولتها الآيات التوحيدية السابقة.

ثمّ يدعو إلى أحد الالتزامات المهمّة للإيمان وهي: (الإنفاق في سبيل الله) حيث يـقول تعالى: ﴿وَلَنَفْقُوا مِمّا جِعلكم مستخلفين فيه﴾.

إنّها دعوة إلى الإينار والتضحية، وذلك بالإنفاق والعطاء ممّا منّ الله به على الإنسان، ولكن هذه الدعوة مصحوبة بملاحظة، وهي أنّ المالك الحقيقي هو الله عزّوجل، وهذه الأموال والممتلكات قد وضعها الله عند الإنسان بعنوان أمانة لفترة محدودة، كما وضعت كذلك باختيار الأقوام السابقة.

والحقيقة أنّها كذلك، إذ مرّ بنا في الآيات السابقة أنّ المالك الحقيق لكلّ العالم هـ و الله سبحانه، وأنّ الإيمان بهذه الحقيقة والعمل بها تبيّن أنّنا أمناء على ما استخلفنا به من قبل الله تعالى، ولابدّ للمؤمن من أن يأخذ بنظر الاعتبار أمر صاحب الأمانة.

الإيمان بهذه الحقيقة يمنح الإنسان روح السخاء والإيثار ويسفتح قسلبه ويسديه عسلى الإنفاق.

عبارة (مستخلفين) قد تكون إشارة إلى أنّ الإنسان خليفة الله تعالى على الأرض، أو أنّه مستخلف عن الأقوام السابقة أو كلا المعنيين.

وتعبير (ممّا) تعبير عام ولا يشمل الأموال فحسب بل كلّ الممتلكات والهبات الإلهيّة، وهنا يعني أنّ للإنفاق مفهوماً واسعاً ولا ينحصر بالمال فقط، بل يشمل \_أيـضاً \_العـلم والهداية والسمعة الاجتاعية ورؤوس الأموال المعنوية والمادية.

ثمّ يقول تعالى في الحثّ على الإنفاق: ﴿ فَالَّذِينَ آمِنُوا مِنْكُمُ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجِرَ كَبِيرٍ ﴾.

إنّ وصف الأجر بأنّه «كبير» إشارة إلى عظمة الألطاف الإلهيّة والهبات الإلهيّة، وأبديّتها وخلوصها ودوامها ليس في الآخرة فحسب، بل في عالم الدنيا أيضاً حيث إنّ قسماً من الأجر سوف يكون من نصيب الإنسان في الدنيا.

وبعد الأمر بالإيمان والإنفاق يعطي بياناً لكلّ منها، وهو بمثابة الاستدلال والبرهان، وذلك بصورة استفهام توبيخي ابتداءاً، حيث يستفسر عن علّة عندم قبول دعوة الرّسول عَلَيْ حول الإيمان بالله فيقول سبحانه: ﴿وَهَا لَكُم لا تَوْمَنُونَ بِالله وَالرّسول يَحْمُوكُم لا تُوْمِنُونَ بِالله وَالرّسول يحموكم لتومنوا بربّكم وقد أخذ ميثاقكم إن كنتم مؤمنين عني أنّكم إذا كنتم مستعدين حقيقة وصدقاً لقبول الحق، فإنّ دلائله واضحة عن طريق الفطرة والعقل، وكذلك عن طريق النقل.

وهذا رسول الله قد أتى لكم بدلائل واضحة وآيات ومعجزات باهرة، وهذه آثار الله سبحانه في عالم الخلق وفي أنفسكم وقد أخذ نوعاً من العهد التكويني منكم، فآمنوا به، إلّا

أنّكم \_مع الأسف \_ لا تـقيمون وزناً لعـقلكم وفعطرتكم، وكـذلك لا تـعيرون إهـتاماً لتوجيهات الوحي، ويبدو أنّكم غير مستعدّين ومهيّئين للإيمان أصلاً، وقد غلب الجـهل والتعصّب والتقليد الأعمى على أفكاركم ونفوسكم.

ويتوضّح ممّا قلناه أنّ المقصود من جملة ﴿إِن كنتم مؤمنين﴾ هو أنّكم إذا كنتم مستعدّين للإيمان بشيء وتقبلون أدلّته فهذا هو محلّه، لأنّ دلائله واضحة من كلّ جهة.

والنقطة الجديرة بالملاحظة هنا هي معرفة السبب الذي يمنع هـؤلاء الذيس شـاهدوا الرّسول الأكرم عَيَالِيَة وسمعوا دعوته مباشرة وبلا واسطة، وشاهدوا معجزاته بأعينهم. من الإيمان بدعوته.

في هذا الصدد نقرأ الحديث التالي: أنّ الرّسول الأكرم و قال لأصحابه يـوماً: «أيّ المؤمنين أعجب إليكم إيماناً؟» قالوا: الملائكة. قال: «وما لهم لا يؤمنون وهم عند ربّهم؟» قالوا: الأنبياء. قال: «وما لهم لا يؤمنون والوحي ينزل عليهم؟» قالوا: نحن. قال: «وما لكم لا تؤمنون وأنا بين أظهركم؟ ولكن أعجب المؤمنين إيماناً قوم يجيئون بعدكم يـجدون صحفاً يؤمنون بها» (.

وهذه حقيقة لا غبار عليها، وهي أنّ الأشخاص الذين يطلّون على عالم الوجود بعد سنوات طويلة من رحلة الرّسول ﷺ ويشاهدون آثاره في الكـتب ـ فـقط ـ ويـؤمنون بأحقيّة دعوته، فإنّ لهم ميزة كبيرة على الآخرين.

إنّ التعبير بـ «الميثاق» يمكن أن يكون إشارة إلى الفطرة التوحيدية أو الدلائل العقلية التي بمعرفتها يتبيّن للإنسان (نظام الخلقة)، وعبارة (بربّكم) إشارة إلى التدبير الإلهي في عالم الخلقة، وهو شاهد على هذا المعنى أيضاً.

واعتبر البعض كلمة (ميثاق) إشارة إلى (عالم الذرّ) إلّا أنّ هذا المعنى مستبعد إلّا أن يراد به التّفسير الذي ذكرناه سابقاً لعالم الذرّ <sup>٢</sup>.

وجاءت الآية اللاحقة لتأكيد و توضيح نفس هذا المعنى حيث تقول: ﴿هُو اللَّذِي يَنزُلُ ملى عبده آيات بيّنات ليخرجكم من الطّلمات إلى النّور وإنّ الله بكم لرؤوف رحيم.

فسّر البعض ﴿ آيامه بيّنامه هنا بكلّ المعجزات، وقال قسم أخر: إنّه (القرآن الكريم) إلّا

١. صحيح البخاري طبقاً لنقل تفسير المراغي تفسير ظلال القرآن في نهاية الآيات مورد البحث.
 ٢. راجع هذا التّفسير، نهاية الآية ١٧٢ من سورة الأعراف.

أنّ مفهوم الآية واسع يستوعب كلّ ذلك، بالرغم من أنّ التعبير ﴿ يَنْزَلُ ﴾ يناسب (القرآن) أكثر، هذا الكتاب العظيم الذي يمزّق حجب ظلام الكفر والجهل والضلال ويشرق شمس الوعى والإيمان في النفوس، والذي هو رحمة ونعمة إلهيّة عظيمة.

أمّا التعبير بـ ﴿ لَرَوُوفَ رَحِيمٍ ﴾ فهو إشارة لطيفة إلى حقيقة أنّ هذه الدعوة الإلهيّة العظيمة إلى الإيمان والإنفاق تمثّل مظهراً من مظاهر الرحمة الإلهيّة التي جاءت إليكم جميعاً، كما أنّ جميع بركاتها في هذا العالم والعالم الآخر ترجع إليكم.

وسؤال يثار هنا وهو: هل يوجد اختلاف بـين (الرؤوف) وبـين (الرحـيم)؟ ومـا هـي خصوصيات كلّ منهها؟

ذكر المفسّرون في ذلك آراء، والمناسب من بين كلّ الآراء التي ذكرت هـو: أنّ كـلمة (رؤوف) جاءت هنا إشارة إلى محبّته ولطفه الخاص بالنسبة إلى المطيعين، في حين أنّ كلمة (رحيم) إشارة إلى رحمته بخصوص العاصين.

قال البعض: إنّ «الرأفة» تقال للرحمة قبل ظهورها، و«الرحمة» تعبير يطلق على الحالة بعد ظهورها.

ثمّ يأتي استدلال آخر على ضرورة الإنفاق حيث يقول تعالى: ﴿وها لكم ألّا تنفقوا في سبيل الله ولله هيراك الشماوات والأرض أي أنكم سترحلون عن هذه الدنيا و تتركون كلّ ما منحكم الله فيها، و تذهبون إلى عالم آخر، فلهاذا لا تستفيدون من هذه الأموال التي جعلها الله تحت تصرفكم بتنفيذ أمره بالإنفاق؟

(ميراث) في الأصل ـكها قال الراغب في المفردات ـ هي الأموال التي تنتقل للإنسان بدون إتّفاق مسبق، وما ينتقل من الميّت إلى ورثته هو أحد مصاديق ذلك، ولكن لكثرة استعمالها بهذا المعنى يتداعى لسامعها هذا المعنى عند إطلاقها.

وجملة ﴿لله هيراك السّماوات والأرض ، بمعنى ليست جميع الأموال والثروات المـوجودة فوق الأرض، بل كلّ ما هو في السهاء والأرض وعالم الوجود يرجع إليه، حيث تموت جميع الخلائق والله سبحانه هو الوارث لها جميعاً.

ولأنّ للإنفاق قيماً مختلفة وأحوالاً متفاوتة الشرائط والظروف، يضيف سبحانه: ﴿لا يُستوي منكم من أنفق من قبل للفتح وقاتل﴾ (

اللآية محذوف يستفاد من المذكور، وتقديره (لا يستوي من أنفق من قبل الفتح وقاتل والذين أنفقوا بعد الفتح وقاتلوا).

هناك اختلاف بين المفسّرين حول المقصود من كلمة «الفتح» التي وردت في الآية، فقد اعتبرها البعض إشارة لفتح مكّة في السنة الثامنة للهجرة، واعتبرها آخرون إشارة إلى فتح الحديبية في السنة السادسة للهجرة.

وبالنظر إلى أنّ كلمة «الفتح» فسرت (بفتح الحديبية) في سورة: ﴿ إِنَّا فَسَحنا للله فستحا مبينا ﴾ فالمناسب هنا أن يكون المقصود بها فتح الحديبية أيضاً، إلّا أنّ كلمة (قاتل) تناسب فتح مكّة، لأنّه لم يحصل قتال في صلح الحديبية، بعكس فتح مكّة الذي حصل فيه قسال سريع وقصير، إذ لم يواجه بمقاومة شديدة.

ويحتمل أيضاً أن يكون المراد من «الفتح» في هذه الآية هو جنس الفتح، والذي يمثّل النصار كلّ المسلمين في الحروب الإسلامية، والمقصود إجمالاً أنّ الذين بذلوا المال والنفس في الحرجة مفضّلون على الذين ساعدوا الإسلام بعد سكون الموج وهدوء العاصفة، لذلك وللتأكيد أكثر يضيف تعالى: ﴿لُولئك لَعظم درجة مِن الّذين لَنفقوا مِن بعد وقاتلول﴾.

والعجيب هنا أنّ بعض المفسّرين الذين اعتبروا مقصود الآية هو فتح مكّة، أو فتح الحديبية، اعتبروا مصداق المنفق في هذه الآية هو «أبو بكر». في حين أنّه ممّا لا شكّ فيه أنّ عدّة حروب وغزوات حصلت بين هجرة الرّسول ﷺ ونزول آية الفتح والذي استغرق من ٦\_٨سنوات، وفي هذه الفترة قاتل وأنفق الآلاف من الأشخاص في طريق الإسلام، إذ شارك في فتح مكّة فقط عشرة آلاف شخص، طبقاً لما ورد في كتب التاريخ، ومن الواضح أنّ أعداداً كبيرة في هذه المجموعة قدّمت الكثير من الأموال في سبيل الله وأعانت الإسلام في المجمود الحربي، وواضح أنّ كلمة (قبل) تعني الإنفاق في مشارف هذا الفتح وليس في بداية الإسلام وقبل إحدى وعشرين سنة.

يجدر الإنتباه إلى أنّ بعض المفسّرين يصرّون على أنّ الإنفاق أفضل من الجهاد، وذلك إنسجاماً مع رأيهم السابق، ويدلّلون على صحّته من خلال ما ورد في الآية أعلاه من تقديم الإنفاق المالي على الجهاد باعتبار أنّ الوسائل والمقدّمات والآلات الحربية، تتهيّأ بواسطته. إلّا أنّ ممّا لا شكّ فيه أنّ بذل النفس والتهيّؤ للشهادة أعلى وأفضل من الإنفاق المالي.

وعلى كلّ حال، بما أنّ القسمين (الإنفاق والجهاد) مشمولان بعناية الحيقّ تعالى مع اختلاف الدرجة، فيضيف في النهاية ﴿وكلّا وعدالله الحسنى﴾.

وهذا تقدير لعموم الأشخاص الذين ساهموا في هذا الطريق.

وكلمة (حسني) لها مفهوم واسع، حيث تشمل كـلّ ثـواب وجــزاء وخــير في الدنــيا والآخرة.

ولكون قيمة العمل بإخلاصه لله سبحانه فيضيف في نهاية الآية: ﴿وَالله بِـمَا تَـحَمَّلُونَ خبير﴾.

نعم، إنّه يعلم بكيفية وكميّة أعمالكم. وكذلك نيّاتكم ومقدار خلوصكم، ولغرض الحثّ على ضرورة الإنفاق في سبيل الله، ومن خلال تعبير رائع يؤكّد سبحانه ذلك في الآبة مورد البحث بقوله: ﴿من دُللَّذِي يقرض الله قرضا حسنا ﴾ فينفق ممّا آتاه الله في سبيل الله ﴿فيضاعفه له وله أجر كريم ﴾.

إنّه تعبير عجيب حقاً، حيث إنّ الله الواهب لكلّ النعم وجميع ذرّات وجودنا ـهي من بحر فيضه اللامتناهي. وبالإضافة إلى أنّنا عبيد له يعبّر عنّا بأنّنا أصحاب الأموال، ويدعونا لإقراضه ضمن شروط مغرية، حيث إنّ السائد أنّ الديـون العـادية تسـترجـع بـنفس مقاديرها، إلّا أنّه سبحانه \_بفضل منه \_ يضاعفها لنا بالمئات أحـياناً وبـالآلاف أحـياناً أخرى.

وإضافة إلى ذلك فإنّه قد وعدنا بأجر كريم أيضاً، وهو جزاء عظيم لا يعلمه إلّا هو.

### بحوث

#### ١\_ بواعث الإنفاق

الشيء الجدير بالإنتباء أنّنا نلاحظ في الآيات السابقة تعبيرات مخــتلفة للــحثّ عــلى الإنفاق. أعمّ من المساعدة والمساهمة في مــوضوع الجــهاد أو أنــواع الإنــفاق الأخــرى للمحتاجين. والتي يعتبر كلّ منها عاملاً أساسيّاً ومحرّكاً باتّجاه تحقيق الهدف.

وتشير الآية السابعة لمسألة استخلاف الناس بعضهم لبعض أو عن الله تعالى في هذه التروة، وبما أنّ المالكية الحقيقة لله تعالى، والجميع نواباً له في هذه الأموال، فهذا الفهم يستطيع أن يفتح في الحقيقة يد الإنسان وقلبه للإنفاق ويكون عاملاً للحركة في هذا الجال. أمّا في الآية العاشرة فقد ورد مفهوم آخر يتحدّث فيه عن حالة عدم استقرار الأموال والممتلكات وبقائها بعد فناء الناس جميعاً، لذا يعبر عنها بـ ﴿هـيرات الشهاولت والأرض وأنّها لله تعالى.

وفي الآية الحادية عشرة ورد تعبير مرهف بالحساسية، حميث يسعتبر الله سبحانه الإنسان هو المقرض وأنه تعالى هو المستقرض، وليس في هذا القرض ربا، بل فيه أرباح مضاعفة، وأحياناً مضاعفة بالآلاف عوض هذا القرض، بالإضافة إلى الجزاء العظيم الذي لانستطيع تصوّره.

إنّ هذا كلّه لإزالة النظرات الخاطئة والمنحرفة ودوافع الحرص والحسد وحبّ الذات وطول الأمل التي تمنع من الإنفاق، لتكوين مجتمع على أسس ودّية وتعاون عميق وروح اجتاعية بنّاءة.

## ٢\_ شروط الإنفاق في سبيل اشا

إنّ التعبير بـ ﴿قرضا حسنا﴾ في الآية أعلاه يشير إلى هذه الحقيقة وهي أنّ إعطاء القرض بحدّ ذاته (أقسام وأنواع) فبعضها يعتبر قرضاً حسناً، والآخر قرضاً قليل الفائدة، أو حتى عديم الفائدة أيضاً.

والقرآن الكريم يبين شروط القرض الحسن لله سبحانه كما وضّح ذلك في الآيات الختلفة، وبعض المفسّرين استنتجوا عشرة شروط في مجموع الآيات القرآنية التي تتحدّث عن الإنفاق، وهي كما يلي:

الشرط الأوّل: إنتخاب أجود الأموال للإنفاق وليس من أرخصها شأناً وقيمة، قسال سبحانه: ﴿ يِالَيْهَا الَّذِينَ آمِنُوا لَنفقُوا مِنْ طَيْباتُ مَا كَسِبْمَ وَمِمَّا أَخْرَجِنَا لِكُمْ مِنْ الْأَرْضُ وَلا تَيمَّمُوا للهِ مِنهُ تَنفقُونَ وَلستم بِآخَدُيهُ إِلّا أَنْ تَعْمَصُوا فَيه وَلعلمُوا أَنْ الله عَنيَ حميد﴾ (.

ثانياً: يجدر أن يكون الإنفاق والإقراض من الأموال التي هي موضع حاجة الشخص المنفق، حيث يقول سبحانه: ﴿ ويؤثرون على لنفسهم ولوكان بهم خصاصة ﴾ أ.

ثالثًا: يجب أن يكون الإنفاق للأشخاص الذين هم موضع حاجة شديدة إليه، وتؤخذ بنظر الاعتبار الأولويات في إنفاقه، قال تعالى: ﴿اللَّفَةُوا اللَّذِينَ أَحْصُرُوا فِي سبيل الله ﴾ ".

رابعاً: الأفضل والأولى في الإنفاق أن يكون محاطاً بالسّرية والكتمان قال تعالى: ﴿ وَابْتُ تشفوها وتؤتوها للفقرا. فيهو خير لكم﴾ <sup>3</sup>.

٢ العشر، ٨.

١. البقرة، ٢٦٧.

٤. اليقرة، ٢٧١.

٣ البقرة، ٢٧٣.

خامساً؛ أن لا يقترن الإنفاق من ولا أذى أبداً، قال تعالى: ﴿ يَالَبُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لا تَبطُلُوا صدقاتكم بالحنّ والأذي ﴾ [

سادساً: أن يكون توأماً مع خلوص النيّة قال تعالى: ﴿ينفقون لَمُوالَهُم لِيتَفَاءُ مَرْضَاتُ لِللّهُ ﴾ .

سابعاً: الشعور بضنالة العطاء وأنّه صغير لا قيمة له حتى وإن كان كثيراً ومهمّاً، وذلك تلبية لأمر الله وإنتظاراً للجزاء الذي أعدّه للمنفقين. قال تعالى في الآية ٦ من سورة المدثر: ﴿ ولا تمنن تستكثرُهُ \* .

ثامناً: أن يكون الإنفاق مما تعلّق قلبه به من الأموال، وخاصّة تلك التي تكون موضع تعلّق وشغف، قال تعالى: ﴿ لَنْ تَنَالُوا البّرَحَتَىٰ تَنَفَقُوا هِمَا تَحَبُّونَ ﴾ أ.

تاسعاً: أن لا يرى المنفق أنّه هو المالك للأموال، حيث إنّ المالك الحقيق هو الله سبحانه، ويعتبر المنفق نفسه واسطة بين الخالق والخلوق، قال تعالى: ﴿وَلَنَفَقُوا مَمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخَلَفَيْنُ فَيُهِ ﴾ .

عاشراً: أن يكون الإنفاق من المال الحلال، لأنه هو الذي يقبل فقط من قبل الله سبحانه، قال تعالى: ﴿ لِنَّمَا يَتَقَبِّلُ الله مِن المِتَّقِينَ ﴾ [.

وجاء في حديث أنّ الرّسول عَنْ قال: «لا يقبل الله صدقة من غلول» .

والذي ذكرناه أعلاه هو قسم مهم من الضوابط والشروط اللازمة للإنفاق، ولا تنحصر به، ونستطيع من خلال التدقيق والتأمّل في الآيات الكريمة والروايات الإسلامية أن نتعرّف على شروط أخرى أيضاً.

ثمّ إنّ ما قيل من الشروط بعضها واجب كـ (عدم الأذى والمنّ والإعلان في العـطاء) والبعض الآخر مستحبّ ومن شروط الكمال كـ (الإيثار على النفس) حيث إنّ عدمه لا

١/ البقرة، ٢٦٥. ١/ البقرة، ٢٦٥.

لهذه الآية تفاسير متعددة، أحدها ما ذكر أعلاه وستطالعون بعون الله شرحاً أكثر في تفسير سورة المدتر إن شاء الله.
 شاء الله.

٥. الحديد، ٧. ١٠ المائدة، ٢٧.

لا ذكر الطبرسي ألجن هذه الشروط العشرة في تفسير مجمع البيان والفخر الرازي في التّفسير الكبير والآلوسي في تفسير روح المعاني وقد أدرجناها باختصار.

يقلّل من قيمة الإنفاق، بالرغم من أنّ الإنفاق في هذه الحالة لا يرتقي إلى مستوى الإنفاق العالي من حيث الدرجة.

ومع أنّ ما قيل هنا خاصّ في الإنفاق في سبيل الله (الإقراض لله) إلّا أنّه أيضاً يصدق في كثير من القروض العادية، لأنّ هذه الشروط من الأمور اللازمة أو من شروط الكمال للقرض الحسن.

وحول أهميّة الإنفاق في سبيل الله فقد ذكرنا شرحاً مفصّلاً تفسير الآيات من ٢٦١\_ ٢٦٧ من سورة البقرة.

# ٣- السابقون في الإيمان والجهاد والإنفاق

الأشخاص الذين يتقدّمون على غيرهم بالإيمان والعمل الصالح فهم ذوو وعي وشجاعة وإيثار وتضعية أكثر من الآخرين بلا شكّ، ولذا فإنّ درجات المؤمنين غير متساوية عند الله، والآية الكريمة اعتمدت هذا المفهوم وميّزت بين الأشخاص الذين أنفقوا قبل الفتح: (سواء كان فتح مكّة أو الحديبية أو مطلق الفتوحات الإسلامية) وجاهدوا أيضاً، وبين الذين أنفقوا وقاتلوا من بعد.

نقل في حديث عن (أبي سعيد الخدري) أنّه قال: «خرجنا مع رسول الله في عام الحديبية (السنة السادسة للهجرة) حتى إذا كان بعسفان \_ مكان قريب من مكّة \_ قال رسول الله: «يوشك أن يأتي قوم تحقّرون أعمالكم مع أعمالهم» قلنا: من يارسول الله؟ أقريش؟ قال: «لا، ولكنّهم أهل اليمن، هم أرق أفندة وألين قلوباً» قلنا: أهم خير منّا يارسول الله؟ قال: «لوكان لأحدهم جبل ذهب فأنفقه ما أدرك مُدّ أحدكم ولا نصفيه، ألا إنّ هذا فصل ما بيننا وبين الناس لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل» .

والنقطة التالية جديرة بالملاحظة أيضاً وهي: إنّ الإقراض لله تعالى هو كلّ إنـفاق في سبيله، وأحد مصاديقه المهمّة الدعم الذي يقدّم للرسول ﴿ وَأَمَّةُ المسلمين من بعده، كي يستعمل في الموارد اللازمة لإدارة الحكومة الإسلامية.

١. الظاهر أنَّ المقصود من (المدَّ الواحد من الطعام) هو أقلَّ من الكيلو.

٢. الدرّ المنثور، ج٦. ص١٧٢.

لذا نقل في الكافي رواية عن الإمام الصادق ﷺ أنّه قال: «إنّ الله لم يسأل خلقه منّا في أيديهم قرضاً من حاجة به إلى ذلك، وماكان لله من حقّ فإنّما هو لوليّه» .

وجاء في حديث آخر عن الإمام الكاظم عَنْ حول نهاية الآية مورد البحث: ﴿ مِن دُل اللهِ عِنْ اللهِ عَرْضًا حسنا ... ﴾ أنّه قال: «نزلت في صلة الإمام» .

8003

٢. المصدر السابق.

يَوْمَ تَرَى ٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنَاتِ يَسْعَى وُرُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِيهِ بَشَرَى كُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّتُ مَعَ مَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَ الْمُنْفِقُونَ وَمَعَ مَنْ الْمُنْفِقُونَ وَكَالْمَنْفِقُونَ وَكَالْمَنْفِقُونَ وَالْمَنْفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنظُرُونَا نَقْنِيسَ مِن نُورِكُمْ فِيلَ ٱرْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَٱلْمَيسُوانُورَ الْمُنْفِقَاتُ لِللَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنظُرُونَا نَقْنِيسَ مِن نُورِكُمْ فِيلَ ٱرْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَٱلْمَيسُوانُورَ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِلَهُ وَالْمَنْفُرُونَا نَقْنِيسَ مِن نُورِكُمْ فِيلَا آلَا عَلَامُ وَلَا مِنَا اللَّهُ وَلَا مِنَا اللَّهُ وَلَا مِنَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مِنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا مِنَا اللَّهُ وَلَا مِنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ وَلَا مِنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِلُهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ ال

# التفسير

#### انظرونا نقتبس من نوركم:

لقد بشر الله المنفقين في آخر آية من الآيات السابقة بالأجر الكريم، واستمراراً للبحث فالآيات أعلاه تتحدّث عن هذا الأجر، وتبيّن مدى قيمته وعظمته في اليوم الآخر، يقول سبحانه: ﴿يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم ﴾.

وبالرغم من أنّ المخاطب هنا هو الرّسول الكريم مَنْ أنّ من الواضيح أنّ الآخرين يرقبون هذا المشهد أيضاً، ولكن بما أنّ تشخيص المؤمنين من الأمور اللازمة للرسول مَنْ الله عنهم وبذلك تكون ليتفقدهم فكانت هذه العلامة: ﴿يسعى نورهم بين ليديهم ﴿ دالّة عليهم، وبذلك تكون معرفتهم أيسر.

وبالرغم من أنّ المفسّرين ذكروا احتمالات متعدّدة لهذا «النور إلّا أنّ المقصود منه \_ في الواقع \_ تجسيم نور الإيمان، لأنّه سبحانه عبّر بـ (نورهم) ولا عـجب، لأنّ في ذلك السوم تتجسّد أعمال البشر، فيتجسّد الإيمان الذي هو نور هدايتهم بصورة نور ظاهري، ويتجسّد

الكفر الذي هو الظلام المطلق بصورة ظلمة ظاهرية، كما نقراً في الآية الكريمة: ﴿يوم لا يخزي الله النبيّ والدّين آمنوا معه نورهم يسعى بين أيديهم ﴾ `.

وجاء في الآيات القرآنية الأخرى أنَّ الله تعالى يهدي المؤمنين من الظـلام إلى النــور: ﴿يغرجهم مِنْ الظلمام، إلى النور﴾.

التعبير بـ «يسعى» من مادّة (سعى) ـ بمعنى الحركة السريعة ـ دليل عـلى أنّ المـؤمنين أنفسهم يسيرون بسرعة في طريق الحشر باتجاه الجنّة حيث مركز السعادة السرمدية، ذلك لأنّ الحركة السريعة.

والجدير بالملاحظة هنا أنّ الحديث جاء عن (نورين) (النور الذي يستحرّك أسامهم، والنور الذي يكون عن يمينهم) وهذا التعبير يمكن أن يكون إشارة إلى قسمين مختلفين من المؤمنين:

قسم المقرّبين وأصحاب الوجوه النورانية، وهؤلاء نورهم يتحرّك أمامهم.

والقسم الثاني وهم أصحاب اليمين ويكون نورهم عن أيمانهم، وذلك كناية عن صحيفة أعمالهم التي تعطى بأيديهم اليمني ويخرج النور منها.

كما يوجد إحتال آخر أيضاً وهو أنّ النورين إشارة إلى مجموعة واحدة، وما يقصد بنور اليمين هو كناية عن النور الذي يصدر عن أعمالهم الصالحة ويضيء جميع أطرافهم.

وعلى كلّ حال فإنّ هذا النور هو دليلهم إلى الجنّة، وعلى ضوئه يسيرون بسرعة إليها. ومن جهة ثالثة بما أنّ مصدر هذا النور الإلهي هو الإيمان والعمل الصالح فلا شكّ أنّه يختلف باختلاف درجات الإيمان ومستوى الأعمال الصالحة للبشر، فالأشخاص ذوو الإيمان الأقوى فإنّ نورهم يضيء مسافة أطول، والذين لهم مرتبة أقبل يستمتّعون بنور يناسب مرتبتهم، حتى أنّ نور بعضهم لا يضيء موضع أقدامهم، كما ورد في تفسير علي بن إبراهيم في نهاية الآية مورد البحث: «يقسم النور بين الناس يوم القيامة على قدر إيمانهم» .

وهنا يصدر هذا النداء الملائكي بإحترام للمؤمنين: ﴿بِشُرَاكُم لليوم جِـنَاتُ تـجري مـنُ تحتها الأنهارخالدين فيها ذلك هوالفوز العظيم﴾.

أمَّا المنافقون الذين سلكوا طريق الظلام والكفر والذنوب والمعصية، فإنَّ صراخهم يعلو

في مثل تلك الساعة ويلتمسون من المؤمنين شيئاً من النور، لكنّهم يواجهون بالردّ والنني، كما في قوله تعالى: ﴿يوم يقول المنافقون والمنافقات للّذين آمنوا لنظرونا نقتبس من نوركم ﴾ . «إقتباس» في الأصل من مادّة (قبس) بمعنى أخذ شعلة من النار، ثمّ استعملت على أخذ ناذج أخرى أيضاً.

المقصود من جملة (انظرونا) هو أن انظروا لناكي نستفيد من نور وجوهكم لنجد طريقنا، أو انظروا لنا نظر لطف ومحبّة واعطونا سهماً من نوركم، كما يحـتمل أنّ المـقصود هـو أنّ (انظرونا) مشتقة من (الإنتظار) بمعنى أعطونا مهلة قليلة حتى نصل إليكم وفي ظلّ نوركم نجد الطريق.

وعلى كلّ حال يأتي الجواب على طلبهم بقوله تعالى: ﴿قيل لرجعوا ورا كم قالتمسوا نورا ﴾.
كان من الممكن أن تحصلوا على النور من الدنيا التي تركتموها وراءكم، وذلك بإيمانكم
وأعمالكم الصالحة، إلّا أنّ الوقت انتهى، وفاتت الفرصة عليكم ولا أمل هنا في حصولكم
على النور.

﴿فَضَرَبِ بِينَهُمْ بِسُورِلَهُ بِابِ ﴾ وهذا الباب أو هذا الجدار من نوع خاص وأمره فريد، حيث إنّ كلاً من طرفيه مختلف عن الآخر تماماً، حيث: ﴿بِاطِنَهُ فِيهُ الرَّحِمَةُ وظاهرهُ مِنْ قبلهُ العَدَابِ ﴾.

«السور» في اللغة هو الحائط الذي يحيط بالمدن \_كهاكان في السابق \_للمحافظة عليها، وفيه نقاط مراقبة عديدة يستقرّ بها الحرّاس للمحافظة ورصد الأعداء تسمّى بالبرج والأبراج.

والنقطة الجديرة بالملاحظة هنا حيث يقول تعالى: ﴿باطنه فيه الرَّحمة وظاهره من قبله السدام، والمنافقين كالغرباء القسم السدام، والمنافقين كالغرباء القسم الصحراوي، فهم في جوّين مختلفين وعالمين متفاوتين، ويحكي ذلك عن كون هؤلاء كانوا في مجتمع واحد جنباً إلى جنب ولكن يفصل بينهم حاجز عظيم من الاعتقادات والأعمال المختلفة، فني يوم القيامة يتجسد نفس المعنى أيضاً.

١. «انظرونا» من مادّة «نظر» في الأصل بمعنى الفكر أو النظر لمشاهدة إدراك شيء، وتأتي أحياناً بمعنى التأمّل والبحث، وكلّما تعدّت بـ (في) فإنها تأتي بمعنى النظر إلى شيء، وكلّما تعدّت بـ (في) فإنها تأتي بمعنى التأمّل والتدبّر، وعندما لا تتعدّى بدون حرف جرّ كأن نقول: (نظرية وأنظرته وانتظرته) فإنها تأتي بمعنى التأخير أو الإنتظار (من المفردات للراغب).

ولماذا هذا «الباب»، ولأي الأهداف؟

للجواب على هذا التساؤل نقول: من الممكن أن يكون هذا الباب من أجل أن يسرى المنافقون من خلاله نعم الجنّة ويتحسّرون عليها، أو أنّ من كان قليل التلوّث بالذنوب وقد نال جزاءه من العذاب بإمكانه أن يدخل منها ويكون مع المؤمنين في نعيمهم.

غير أنّ هذا الحائط ليس من النوع الذي يمنع عبور الصوت حيث يضيف سبحانه: أنّ المنافقين ويتادونهم للم تكن معكم لقد كنّا نعيش معكم في هذه الدنيا فما الذي حدث وإنفصلتم عنّا وذهبتم إلى الروح والرحمة الإلهيّة وتركتمونا في قبضة العذاب؟

وقالوا بلئ كنّا معكم في أماكن كثيرة في الأزقّة والأسواق، في السفر والحضر، وكنّا أحياناً جيراناً أو في بيت واحد... نعم كنّا معاً، إلّا أنّ اختلافاتنا في العقيدة والعمل كانت هي الفواصل بيننا، لقد كنتم تسيرون في خطّ منفصل عن خطّنا وكنتم غرباء عن الله في الأصول والفروع، لذا فأنتم بعيدون عنّا، ثمّ يضيفون: لقد إبتليتم بخطايا وذنوب كثيرة من جملتها:

١- ﴿ولكنَّكُم قَتنتُم لَنفسكم﴾ وخدعتموها بسلوك طريق الكفر والضلال.

٢- ﴿وتربعتم﴾ وانتظرتم موت النبي وهلاك المسلمين وإنهدام أساس الإسلام، بالإضافة إلى التهرّب من إنجاز كلّ عمل إيجابي وكلّ حركة صحيحة، حيث تتعلّلون وتسوّفون إنجازها.

٣- ﴿وَالرَّبِّيتُم﴾ في المعاد وحقًّانية دعوة النَّبي والقرآن ..

٤- وخدعتكم الآمال ﴿ وَقُرَّتِكُمُ اللَّمَائِيُّ حَتَّىٰ جَاء لُعَرَائِلُه ﴾.

نعم هذه الأماني لم تعطكم مجالاً \_حتى لحظة واحدة \_للتفكّر الصحيح، لقد كنتم مغمورين في تصوّراتكم وتعيشون في عالم الوهم والخيال، واستولت عليكم أمنية الوصول إلى الشهوات والأهداف المادية.

٥- ﴿وَهُرَّكُم بِالله العَرور ﴾ إنّ الشيطان غرّكم بوساوسه في مقابل وعدالله عزّوجلّ، فتارةً صوّر لكم الدنيا خالدة باقية وأخرى صوّر لكم القيامة بعيدة الوقوع، وفي بعض الأحيان غرّكم بلطف الله والرحمة الإلهيّة، وأحياناً جعلكم تشكّون في أصل وجود الله العظيم الخالق. هذه العوامل المنعسة هي التي فصلت خطّكم عنّا بصورة كليّة وأبعد تنا عنكم وأبعد تكم عنّا.

«فتنتم» من مادّة (فتنة) جاءت بمعاني مختلفة كـ (الامتحان والإنخداع، والبلاء والعذاب،

والضلالة والانحراف، والشرك وعبادة الأصنام) والمعنيان الأخيران هنا أنسب أي الضلال والشرك.

«تربّصتم» من مادّة (تربّص) في الأصل بمعنى الإنتظار، سواء كان إنتظار البلاء والمصيبة أو الكثرة والنعمة، والمناسب الأكثر هنا هو إنتظار موت الرّسول عَنَيْ وإنتكاسة الإسلام، أو أنّ الإنتظار بمعنى التعلّل في التوبة من الذنوب وإنجاز كلّ عمل من أعمال الخير.

«وارتبتم» من مادّة (ريب) تطلق على كلّ شكّ وترديد وما سيتوقّع فيها بعد، والمـعنى الأنسب هنا هو الشكّ بالقيامة أو حقّانية القرآن الكريم.

وبالرغم من أنّ مفهوم الكلمات المستعملة في الآية واسع، إلّا أنّ من الممكن أن تكون لبيان المسائل المذكورة بالترتيب، من مسألة «الشرك» وإنتظار «نهاية عمر الإسلام والرّسول» ومن ثمّ «الشكّ في المعاد» الذي يؤدّي إلى «التلوّث العملي» عن طريق «الإنخداع بالأماني» والشيطان، وبناءً على هذا فالجمل الثلاث الأولى من الآية ناظرة إلى الأصول الثلاثة للدين، والجملتان الأخريتان بعدهما ناظرتان إلى فروع الدين.

وأخيراً فإن المؤمنين \_بلحاظ ما تقدّم \_ يخاطبون المنافقين بقولهم: ﴿قَالِيوم لا يؤخذ منكم قدية ولا من الدّين عفروا ﴾ وبهذا الترتيب يواجه المنافقون نفس مصير الكفّار أيضاً، وكلّهم رهينة ذنوبهم وأعالهم القبيحة، ولا يوجد لهم أي طريق للخلاص.

ثمّ يضيف سبحانه: ﴿ وأولكم النّار هي وولاكم ` وبنس المصير ﴾ .

الإنسان \_عادةً \_لكي ينجو من العقوبة المتوقّعة في الدنيا. يتوسّل للخلاص منها إمّا بالغرامة المالية أو طلب العون والمساعدة من قوّة شفيعة، إلّا أنّه هناك \_ في يوم القيامة ـ لا يوجد أي منها ينقذ الكفّار والمنافقين من العذاب المحتوم عليهم.

وفي يوم القيامة \_عادة \_ تنقطع كلّ الأسباب والوسائل المادية المتعارف عليها في هذا العالم للوصول إلى المقاصد المرجوة، كما تنفصم الروابط حيث يقول سبحانه: ﴿إِذْ تَبِرُّا الَّذِينَ لَتُبِعُوا مِنْ الَّذِينَ لِتُبِعُوا وِرَاوِا العَدُابِ وَتَقْطَعُتُ بِهُمُ الأسبابِ﴾ ``.

﴿يوم لابيع فيه ولاخلَّة﴾. ``

١. ومولى: هنا من الممكن أن تكون بمعنى الولي، أو بمعنى الشخص أو الشيء الذي تكون له الأولوية للإنسان.

٣ البقرة، ٢٥٤.

﴿ولا يؤخذهنها عدل ﴾ . `

﴿يوم لايغني مولى عن مولى شيئاً ﴾. `

﴿يوم لايغني عنهم كيدهم شيئاً ﴾ ."

﴿فَلا أَنْسَابَ بِينْهِمْ يُومِنْدُ﴾. ٤

﴿كُلُّ نَفْسَ بِمَا كَسِبِتِ رَهِينَةٍ ﴾. ٥

وبهذه الصورة يوضّح القرآن الكريم أنّ الوسيلة الوحيدة للنجاة في ذلك اليه هي الإيمان والعمل الصالح في الدنيا، حتى أنّ دائرة الشفاعة محدودة للأشخاص الذين خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيّناً وليسوا من الغرباء مطلقاً عن الإيمان والذين قبطعوا إرتباطهم بصورة كليّة من الله وأوليائه وعصوا أوامره.

### ہدث

### الإستغاثة العقيمة للمجرمين:

نظراً إلى أنّ الكثير من الناس في يوم القيامة يجهلون طبيعة النظام المهيمن هنالك ويتصوّرون أنّ نفس أنظمة الدنيا تحكم هناك أيضاً، فيحاولون استخدامها، إلّا أنّه سرعان ما يتبيّن الخطأ الكبير الذي وقعوا فيه.

فأحياناً يتوسّل المجرمون بالمؤمنين بقولهم لهم: ﴿انظرونا نقتبس هن نــوركم...﴾ إلّا أنّه بسرعة يواجهون الردّ الحاسم، وهو أنّ منبع النور ليس هنا، إنّا في دار الدنيا حيث تخلّفتم عنه بالغفلة وعدم المعرفة.

وأحياناً يطلب كلّ منهم العون من الآخر (الأتباع من قائدهم) فيقولون: ﴿فَهِلَ لُنسَتُمُ مَعْنُونَ عِنْا مِن عَدَابِ الله مِن شِيء﴾ "

وهنا يواجهون الردّ الخيّب لآمالهم أيضاً.

١. البقرة، ٤٨.

٣. الطور، ٤٦. ٤. المؤمنون، ١٠١.

٥. المدثر، ٣٨.

ثم إنهم يستنجدون ويلتمسون العون من خزنة جهنم حيث يقولون: ﴿ ادعوا ربِّكُم يَحْفُفُ عنَّا يوماً من العدلي، \

وأحياناً يتجاوزن ذلك ويلتمسون من الله أن يخفّف عنهم حيث يقولون: ﴿ربَّنَا لَخُرْجِنَا منها قان مدنا قاتًا ظالمون﴾. ٢

ولكن هذا الطريق هو الآخر مغلق عليهم أيضاً، لأنَّ عهد التكليف قد إنقضي وهذه دار الجزاء والعقاب.

8003

أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَ أَنَ تَغَشَّعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِئنبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَفَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكِيْرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُونَ كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِئنبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَفَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكِيْرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُونَ اللَّهُ الْفَيْدَ وَلَهُمْ الْاَيْنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَعْدَمُ وَيَهَا قَدْ بَيْنَا لَكُمُ الْاَيْنَ لِيَكُمُ الْاَيْنَ لَكُمُ الْاَيْنَ لَكُمُ الْاَيْنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

#### سبب النزول

وردت لنزول الآية الأولى أعلاه عدّة أسباب: منها أنّ الآية المذكورة نزلت \_بعد سنة من هجرة الرّسول ﷺ \_ تتحدّث عن المنافقين، وذلك أنّهم سألوا سلهان الفارسي: حدّثنا عمّ في التوراة، فخبّرهم أنّ القرآن أحسن القصص كها في قوله تـعالى: ﴿الله تـزّل أحسن العديث تتابا متشابها مثاني تقشعرهنه جلود الذين يخشون ربّهم ... ﴿ وعاودوا بعدها سؤال سلهان فجاءهم هذا التوبيخ والعتاب.

وقيل كان الصحابة بمكّة مجدبين، فلمّا هاجروا أصابوا الخير والنعمة، فتغيّروا عمّا كانوا عليه، فقست قلوبهم فعوتبوا من ذلك ً.

كما نلاحظ أسباب نزول أخرى للآية، وبما أنّها تتحدّث عن نزول هذه الآية في مكّة، لذا فإنّها غير قابلة للاعتاد، لأنّ المشهور أنّ جميع هذه السورة قد نزلت في المدينة.

۱. الزمر، ۲۳.

تفسير مجمع البيان، ج ٩. ص ٢٣٧ كما جاء في تفسير الدرّ المنثور أيضاً أسباب نزول كثيرة للآية من جملتها سبب النزول الثاني (تفسير الدرّ المنثور، ج ٦، ص ١٧٥) وأتى البيضاوي أيضاً في تفسير أنوار التنزيل بنفس سبب النزول المذكور.

### التفسير

#### إلى متى هذه الغفلة؟

بعد ما وجهت الآيات السابقة مجموعة من الإنذارات الصارمة والتنبّهات الموقظة، وبيّنت المصير المؤلم للكفّار والمنافقين في يوم القيامة، جاءت الآية الأولى مورد البحث بشكل استخلاص نتيجة كليّة من ذلك، فتقول: ﴿ أَلَمْ يَأْنَ لِلّذِينَ آمِنُوا أَنْ تَحْشَعَ قَلُوبِهِم لَذْكُر للله وما نزل مِن الحقّ ولا يكونوا كالّذين أوتوا الكتاب من قبل قطال عليهم الأمد فقسع قلوبهم وكثير منهم فاسقون ﴾ (

«تخشع» من مادّة «خشوع» بمعنى حالة التواضع مقترنة بالأدب الجسمي والروحي، حيث تنتاب الإنسان هذه الحالة \_عادةً \_مقابل حقيقة مهمّة أو شخصية كبيرة.

ومن الواضح أنّ ذكر الله عزّوجل إذا دخل أعهاق روح الإنسان، وسمع الآيات القرآنية بتدبّر فإنّها تكون سبباً للخشوع، والقرآن الكريم هنا يلوم بشدّة قسماً من المؤمنين لعدم خشوعهم أمام هذه الأمور، لأنّه قد إبتلي كثير من الأمم السابقة بمثل هذا من الغفلة والجهل. وهذه الغفلة تؤدّي إلى قساوة القلب وبالتالي إلى الفسق والعصيان.

ولهذا هل نقتنع بادّعاء الإيمان، والعيش في رفاه والإنشغال بالأكل والشرب ونمرّ أمام هذه المسائل المهمّة ببساطة؟ وهل أنّ أعهالنا ومسؤولياتنا تتناسب مع الإيمان الذي ندّعيه؟ هذه النساؤلات لابدّ من الإجابة عنها مع أنفسنا بهدو، وموضوعية.

جملة: ﴿طال عليهم الأحد﴾ قد تكون إشارة إلى الفاصلة الزمنية بينهم وبين أنبيائهم، ويحتمل أن يكون المقصود بها طول العمر، أو طول الأماني، أو عدم نزول العذاب الإلهي منذ مدة طويلة، أو كل ذلك، لأن كل واحدة من هذه الأسباب يمكن أن تكون عاملاً للمغفلة والقساوة، وهي بدورها تسبّب الذنب والإثم.

جاء في حديث للإمام على على «لا تعالجوا الأمر قبل بلوغه فتندموا، ولا يطولن عليكم الأمد فتقسوا قلوبكم» .

ونقرأ في حديث آخر عن لسان عيسى المسيح ﷺ: «لا تكثروا بالكلام بسغير ذكر الله فتقسوا قلوبكم، فإنّ القلب القاسي بعيد من الله، ولا تنظروا في ذنوب العباد كأنّكم أرباب،

٨. «يأن» من مادّة «إنا» على وزن «ندا» ومن مادّة «أناء» على وزن جفاء بسمعنى الإقــتراب وحــضور وقت الشيء.
 ٢. بحارالأنوار، ج ٧٨، ص ٨٣ ح ٨٥.

وانظروا في ذنوبكم كأنّكم عبيد، والناس رجلان: مبتلى ومعافى، فارحموا أهل البلاء، واحمدوا الله على العافية» .

ولأنّ إحياء القلوب الميتة لا يكون إلّا بالذكر الإلهي، الحياة الروحية التي لن تكون إلّا بظلّ الخشوع والخضوع وخاصة في أجواء القرآن الكريم... لذا فإنّ القرآن يشبته عملية إحياء القلوب الميتة بإحياء الأراضي الميتة، فكما أنّ هذه تحيا ببركة نزول الأمطار كذلك فإنّ القلوب تحيا بذكر الله سبحانه... حيث يضيف سبحانه في الآية اللاحقة؛ ولعلموا أنّ الله يحي الأرض بعد موتها قد بيننًا لكم الآيات لعنكم تعقلون ﴾.

هذه الآية تشير إلى إحياء الأراضي بوسيلة المطر، كذلك فإنّ إحياء القلوب الميتة يكون بواسطة ذكر الله وقراءة القرآن المجيد الذي نزل من سهاء الوحي على القلب الطاهر للمنّبي محمّد عَلَيْهُ وكلاهما جديران بالتدبّر والتعقّل، لذا أشير في الروايات السابقة إلى كليهما.

ونقرأ في حديث للإمام الصادق على تفسيره لهذه الآية أنّه قال: «العدل بعد الجور» لل كما نقرأ في حديث عن الإمام الباقر على تفسيره للآية: ﴿لعلموا أنّ الله يحي الأرض بعد موتها في قال: «يحيي الله تعالى الأرض بالقائم بعد موتها، يعني بموتها كفر أهلها، والكافر مئت» ...

ومن الواضح أنّ هذه التفاسير في الحقيقة هي بيان لمصاديقها البارزة، ولا تحدّ من مفهوم الآية أبداً.

وجاء في حديث آخر عن الإمام الكاظم الله و «فإنّ الله يحيي القلوب الميتة بنور الحكمة كما تحيا الأرض الميتة بوابل المطر» أ.

ويرجع مرّة أخرى في الآية اللاحقة إلى مسألة الإنفاق، والتي هي إحدى ثمار شجرة الإيمان والحنسوع، حيث يتكرّر نفس التعبير الذي قرأناه في الآيات السابقة مع إضافة، حيث يقول تعالى: ﴿إِنَّ المسدّقين والمسدّقات وأقرضوا الله قرضا حسنا يضاعف لهم ولهم أجر حيث يقول تعالى: ﴿إِنَّ المسدّقين والمسدّقات وأقرضوا الله قرضا حسنا يضاعف لهم ولهم أجر حيث يقول تعالى: ﴿إِنَّ المسدّقين والمسدّقات وأقرضوا الله قرضا حسنا يضاعف لهم ولهم أجر عربه ﴾ ٥.

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۹، ص ۲۳۸.

٢٠ روضة الكافي مطابق لنقل تفسير نورالتقلين، ج ٥. ص ٢٤٣.

٣ كمال الدين مطابق لنقل نور الثقلين، ج ٥، ص ٢٤٢.

ع. بحار الأنوار، ج٧٨، ص٣٠٨.

المصدّقين والمصدّقات بمعنى «المتصدقين والمتصدقات»، وعطف (أقرضوا الله) الذي هو «جملة فعلية»
 على «الجملة الإسمية» السابقة، لأنّ معنى هذه الجملة هو «الذين أقرضوا الله».

أمّا لماذا طرحت مسألة الإنفاق بعنوان القرض الحسن لله سبحانه؟ ولماذا كان الجـزاء المضاعف الأجر الكريم؟

يمكن معرفة الإجابة على هذه التساؤلات في البحث الذي بيّناه في نهاية الآية ١١ من نفس هذه السورة.

احتمل البعض أنّ المقصود من القرض الحسن لله في هذه الآيات والآيات المشابهة المعنى الإقراض للعباد، لأنّ الله تعالى ليس بحاجة للقرض، بل إنّ العباد المؤمنين هم الذين بحاجة إلى القرض، ولكن بملاحظة سياق الآيات يفهم أنّ المقصود من «القرض الحسن» في كلّ هذه الآيات هو الإنفاق في سبيل الله، بالرغم من أنّ القرض لعباد الله هو من أفسضل الأعمال أيضاً.

ويرى «الفاضل المقداد» أيضاً في كنز العرفان في تفسير القرض الحسن بأنّه كلّ الأعمال الصالحة .

#### موعظة وتوبة:

إنّ آية: ﴿ الله يأن للّذين آهنوا أن تخشع قلوبهم لذكرالله ... ﴾ من الآيات المثيرة في القرآن الكريم، حيث تليّن القلب، وترطّب الروح وتمزّق حبجب الغفلة وتعلن منبّهة: ألم يأن للقلوب المؤمنة أن تخشع مقابل ذكر الله وما نزّل من الحقّ! وتحذّر من الوقوع في شراك الغفلة كما كان بالنسبة لمن سبق حيث آمنوا وتقبّلوا آيات الكتاب الإلهي، ولكن بمرور الزمن قست قلوبهم.

لذلك نلاحظ بصورة مستمرة أنّ أفراداً مذنبين جدّاً قد هداهم الله إلى طاعته بعد سهاعهم هذه الآية التي وقعت في نفوسهم كالصاعقة، وأيقظتهم من سباتهم وغفلتهم التي كانوا فيها، ولهذا شواهد عديدة حيث تنقل لنا كتب التاريخ العديد منها، حتى أنّ البعض منهم أصبح في صفّ الزهّاد والعبّاد، ومن جملتهم العابد المعروف «فضيل بن عيّاض» الزاهد. حيث يحكى عنه أنّه كان في أوّل أمره يقطع الطريق بين «أبيورد» و«سرخس»، وعشق

جارية، فبينا هو يرتق الجدران إليها سمع تالياً يتلو: ﴿ أَلَمْ يَأُنْ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَحْشَعَ قَلُوبِهِم

١٠ تراجع السورة البقرة، ٣٤٥. والحديد، ١١. والتغابن، ١٧. والمزمل. ٣٠.

۲. كنز العرفان، ج۲، ص٥٨.

لذكرالله ﴾ قال: (بلي والله قد آن) فرجع وأوى إلى خربة فإذا فيها رفقة، فقال بعضهم: نرتحل، وقال بعضهم: حتى نصبح، فإنّ فضيلاً قد قطع الطريق علينا. فتاب الفضيل وأمّنهم.

وحكي أنّه جاور الحرم حتى مات'.

ونقل بعض المفسّرين أنّ أحد رجال البصرة المعروفين قال: بينا كنت أسير في طريق فسمعت فجأة صيحة، فذهبت متتبعاً آثارها، فشاهدت رجلاً مغمى عليه على الأرض، قلت: ما هذا! قالوا: رجل واعي القلب سمع آية من القرآن وإندهش، قلت: أي آية؟ قالوا: ﴿الله يأن للّذين آهنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله ... ﴿ وفجأة أفاق الرجل عند سماع صوتنا وبدأ بقراءة هذا الشعر المؤثّر:

سرما وللغصن غيصن البيان أن يبتبسما حنى ألم يأن أن يبكى عليه ويرحما حيى كتاباً حكى نقش الوشي المنمنما

أمسا آن للسهجران أن يستصرما وللعاشق الصبّ الذي ذاب وإنحنى كتبت بماء الشوق بسين جوانسحي

قال ذلك ثمّ سقط على الأرض. مدهوشاً مرّة أخرى، فحرّ كناه وإذا به قد سلّم روحه إلى بارئه وربّه ٢.

8008

۱. سفينة البحار، ج ۲، ص ۲۹۹؛ وتفسير روح البيان، ج ۹، ص ۳۹۵؛ وتفسير القرطبي، ج ۹، ص ٦٤٢١. ۲. تفسير روحالمعاني، ج ۲۷، ص ١٥٦.

#### الآيتان

وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ءَ أُولَئِكَ هُمُ الصِّدِيقُونَّ وَالشَّهَدَآهُ عِندَرَ بِهِمْ لَهُ مَ أَجُرُهُمْ وَالْحَدُواْ مِنَا يَكِنَا أَوْلَتِكَ أَصْعَبُ الْجَحِيمِ اللَّهُ الْعَلَمُ وَالْحَدُواْ وَكَذَّهُ وَالْحَدَا أَوْلَتِكَ أَصْعَبُ الْجَحِيمِ اللَّهُ الْعَلَمُ وَالْحَدُواْ وَالْمَوَا وَالْحَدُواْ مِن اللَّهُ وَالْحَدُولُ وَالْحَدُواْ مِن اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ ا

## التفسير

#### الدنيا متاع الغرور:

استمراراً للبحث الذي تناولته الآيات السابقة في بيان حال المؤمنين وأجرهم عند الله تعالى، تضيف الآيات التالية بهذا الصدد قوله تعالى: ﴿والدّين آهنوا بالله ورسله لُولئك هم الصّديقون والشّهدا، عند ربّهم ﴾.

«الصدّيق» صيغة مبالغة من (الصدق) بمعنى الشخص الذي يستوعب الصدق جميع وجوده، حيث يصدّق عمله قوله، وهو النموذج التامّ للصدق.

«شهداء» جمع «شهيد» من مادة (شهود) بمعنى الحضور مع المشاهدة سواء كانت بالعين المجرّدة أو البصيرة، وإذا أطلقت على «الشاهد» كلمة شاهد وشهيد، فالسبب هو حضوره ومشاهدته في المكان، كما يطلق هذا المصطلح على «الشهداء في سبيل الله» بسبب حضورهم في ميدان الجهاد.

إِلَّا أَنَّ المَراد من (الشهداء) في الآية مورد البحث قد يكون الشهادة على الأعمال، كما يستفاد من الآيات القرآنية الأخرى، فالأنبياء شهداء على أعمال أنمهم، ورسول الإسلام

شاهد عليهم وعلى الأمّة الإسلامية، والمسلمون أيضاً شهداء على أعيال الناس .

وبناءً على هذا، فإنّ الشهادة على الأعبال مقام عالي، والذي يكون من نصيب المؤمنين. واحتمل البعض أنّ (شهداء) هنا هو الشهداء في سبيل الله، أي الأشخاص المؤمنون الذين لهم أجر وثواب الشهادة، يحسبون بمنزلة الشهداء، لذا ذكر في حديث أنّ شخصاً ذهب إلى الإمام الصادق عليه فقال له: ادع الله أن يرزقني الشهادة. فقال الإمام عليه «أنّ المؤمن شهيد، ثمّ قوا هذه الآية: ﴿واللّذين آمنول بالله ورسله ...﴾ ".

ومن الطبيعي أنّه يمكن الجمع بين المعنيين، خصوصاً وأنّ القرآن الكريم أطلق مصطلح «شهيد وشهداء» في الغالب على الأعمال وما إلى ذلك

وعلى كلّ حال، فإنّ الله تعالى يصف المؤمنين الحقيقيين هنا بوصفين: الأوّل: «الصدّيق» والآخر: «الشهيد»، وهذا يرينا أنّ المقصود من المؤمنين في الآية مورد البحث هم أصحاب الدرجات العالية في الإيمان لا المؤمن العادي ".

ثمٌ يضيف تعالى: ﴿لهم أجرهم وتورهم﴾.

إنّ هذا التعبير المختصر يشير إلى عظيم الأجر والنور الذي ينتظرهم.

وفي النهاية يضيف تعالى: ﴿والدّين كفروا وكذّبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجعيم ﴾ وذلك كي تتوضّح بهذه المقارئة والنتيجة التي آلت إليها الجموعتان، والتي تتدرّج بين القمّة والقاع، حيث إنّ القسم الأوّل في المقام العالي من دار الخلد، والقسم الثاني في الدرك الأسفل من النار يندبون سوء حظّهم وإنحطاط مصيرهم.

وبما أنّ المجموعة الأولى كانت في أعلى مستويات الإيمان، فني المقابل أيضاً ذكرت الآية أيضاً الكفر بأسوأ صوره في الجماعة الثانية المقارن للتكذيب بآيات الله.

ولأنّ حبّ الدنيا مصدر كلّ رذيلة، ورأس كلّ خطيئة، فالآية اللاحقة ترسم بوضوح

١. يراجع إلى هذا التَّفسير، ذيل الآية ٧٨ من سورة الحجّ، وذيل الآية ٤١ من سورة النساء.

٢. تفسير العياشي نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٥. ص ٢٤٤.

٣. طبقاً للتفسير أعلاه فإن جملة ﴿أولئك هم الصديقون والشهداء، عند ربّهم ليس لها أي تقدير، إذ إن هؤلاء الجماعة من المؤمنين اعتبروا مصداقاً للصديقين والشهداء، إلّا أنّ بعض المفسّرين يعتقد أنّ هؤلاء بمنزلة الصديقين والشهداء، ومفاخرهم. ويقولون: إنّ الآية تقديرها: ﴿أولئك لهم مثل أجر الصديقين والشهداء).

وبرك المعاني، وتفسير الميزان نهاية الآيات مورد البحث، وطبعاً فإنّ مرجع الضمائر (لهم، وأجرهم) يختلف أيضاً. إلّا أنّ هذا التّفسير لا يتناسب مع ظاهر الآية (يرجى الإنتباه).

وضع الحياة الدنيا والمراحل المختلفة والمحفّزات والظروف والأجواء التي تحكم كلّ مرحلة من هذه المراحل، حيث يقول سبحانه: ﴿لعلموا لُقَمَا الحياة الدّنيا لعب ولهـ ووزيــنة وتــفاخر بينكم وتكاثر في الأموال والأولاد﴾.

وبهذه الصورة فإنّ «الغفلة» و«اللهو» و«الزينة» و«التنفاخر» و«التكاثر» تشكّل المراحل الخمس لعمر الإنسان.

فني البداية مرحلة الطفولة، والحياة في هذه المرحلة عادةً مقترنة بحالة من الغفلة والجهل واللعب.

ثمّ مرحلة المراهقة حيث يأخذ اللهو مكان اللعب، وفي هذه المرحلة يكسون الإنسان لاهثاً وراء الوسائل والأمور التي تلهيه وتبعده عن الأعمال الجدّية.

والمرحلة الثالثة هي مرحلة الشباب والحبوية والعشق وحبّ الزينة.

وإذا ما تجاوز الإنسان هذه المرحلة فإنّه يصل إلى المرحلة الرابعة حيث تتولّد في نفسه دوافع العلو والتفاخر.

وأخيراً يصل إلى المرحلة الخامسة حيث يفكر فيها بزيادة المال والأولاد وما إلى ذلك. والمراحل الأولى تشخّص حسب العمر تقريباً، إلّا أنّ المراحل اللاحقة تختلف عند الأشخاص تماماً، والبعض من هذه المراحل تستمر مع الإنسان إلى نهاية عمره، كمرحلة جمع المال، وبالرغم من أنّ البعض يعتقد أنّ كلّ مرحلة من هذه المراحل الخمس تأخذ سنين من عمر الإنسان مجموعها أربعون سنة، حيث تتثبّت شخصية الإنسان عند وصوله إلى هذا العمر.

كما أنّ بعض الأشخاص يمكن أن تتوقّف شخصيتهم في المرحلة الأولى والثانية حتى مرحلة الهرم، ولذا فإنّ سهات هذه المرحلة تبقى هي الشاخصة في سلوكهم وتكوين شخصياتهم، حيث اللعب والشجار واللهو هو الطابع العامّ لهم، وتفكيرهم منهمك للغاية في تهيئة البيت الأنيق والملابس الفاخرة وغير ذلك من متع الحياة الدنيا حتى الموت... إنّهم أطفال في سنّ الكهولة، وشيوخ في روحية الأطفال.

ويذكر سبحانه مثالاً لبداية ونهاية الحياة ويجسّد الدنيا أمام أعين الناس بهذه الصورة

حيث يقول سبحانه: ﴿ كَمَثُلَ عَبِيفَ أَعجب الكَفَّارِ نَبَاتِه ثُمَّ يهيج فَتَرَاتُ مَصَفَّرًا ثُمَّ يكون حطاها ﴾ `.

«كفّار» هنا ليس بمعنى الأشخاص غير المؤمنين، ولكن بمعنى «الزرّاع» لأنّ أصل الكفر هو التغطية، وبما أنّ الزارع عندما ينثر البذور يغطّيها بالتراب، فقد قيل له كافر، ويقال أنّ «الكفر» جاء بمعنى القبر أحياناً، لأنّه يغطّي جسم الميّت كها ورد في (سورة الفتح، ٢٩).

وفي الحديث عن النمو السريع للنبات يقول تعالى: ﴿يعجب الزَّرَاعِ﴾ أإذ وردت هنا كلمة «الزرَّاع» بدلاً من الكفّار.

ويحتمل بعض المفسّرين أيضاً أنّ المقصود من «الكفّار» هنا هو نفس الكفر بالله تعالى وذكروا عدّة توجيهات لهذا، والظاهر أنّ هذا التّفسير لا يتناسب وسياق الآية، إذ إنّ المؤمن والكافر شريكان في هذا التعجّب.

(حطام) من مادّة (حطم) بمعنى التكسير والتفتيت، ويطلق على الأجزاء المتناثرة للتبن (حطام) وهي التي تأخذها الرياح باتّجاهات مختلفة.

إنّ المراحل التي يمرّ بها الإنسان مدّة سبعين سنة أو أكثر تظهر في النبات بعدّة أشهــر، ويستطيع الإنسان أن يسكن بجوار المزرعة ويراقب بداية ونهاية العمر في وقت قصير.

ثم يتطرّق القرآن الكريم إلى حصيلة العمر ونتيجته النهائية حيث يقول سبحانه: ﴿وَفَيَ الآخرة عذاب شديد ومغفرة من الله ورضوان﴾.

وأخيراً تنهي الآية حديثها بهذه الجملة: ﴿وَمَا الحَيَاةَ الدُّنيا إِلَّا هِنَاعَ الغرور﴾.

«غرور» في الأصل من مادّة (غَرّ) على وزن «حرّ» بمعنى الأثر الظاهر للشيء، ويـقال (غُرّة) للأثر الظاهر في جبهة الحصان، ثمّ أطلقت الكلمة على حالة الغفلة، حيث إنّ ظاهر الإنسان واع، ولكنّه غافل في الحقيقة، وتستعمل أيضاً بمعنى الخدعة والحيلة.

«المتاع» بمعنى كلّ نوع ووسيلة يستفاد منها، وبناءً على هذا فإنّ جملة (الدنسيا مستاع الغرور) كما جاءت في قوله تعالى: ﴿وها الحياة الدّنيا إلّاهتاع الغرور﴾ تعني أنّها وسيلة وأداة للحيلة والخدعة للفرد وللآخرين.

وطبيعي أنَّ هذا المعنى وارد في الأشخاص الذين يعتبرون الدنيا هدفهم النهائي، وتكون

١٠ ويهيج، من مادّة وهيجان، جاءت هنا بمعنيين الأوّل: جفاف النبات، والآخر: التحرّك والحيوية، وقد يرجع هذان المعنيان إلى أصل واحد، لأنّ النبات عند جفافه يكون مهيّأ للإندثار والإنتشار بحركة الرياح.
 ٢٠ الفتح، ٢٩.

منتهى غاياتهم، ولكن إذا كانت الهبات المادية في هذا العالم وسيلة للـوصول بـالإنسان للسعادة الأبدية، فذلك لا يعدّ من الدنيا، بل ستكون جسراً وقنطرة ومزرعة للآخرة التي سنتحقّق فيها تلك الأهداف الكبيرة حقّاً.

من البديهي أنّ النظر إلى الدنيا باعتبار أنّها «مقرّ» أو «جسر» سوف يعطي للإنسان توجّهين مختلفين، الأوّل: يكون سبباً للنزاع والفساد والتجاوز والظلم، والطغيان والغفلة، والثاني: وسيلة للوعي والتضحية والأخوّة والإيثار.

### بحثان

#### ١\_ مقام الصدّيقين والشهداء

وصف القرآن الكريم الأنبياء العظام وأمثالهم بأنّهم (صدّيقون) ومن جملتهم إيراهيم عليها: ﴿ لِلّه كان صدّيقاً نبيّاً ﴾ . \

ووصف إدريس الله على الوصف قال تعالى: ﴿وَاذْكُرُ فِي الكِتَابِ إِدْرِيسَ لِنَّهُ كَانَ صَدِّيقًا لَا يَعَالَى ا نبيًّا ﴾. أ

وحول أمّ المسيح السيّدة مريم الله نقرأ قوله تعالى: ﴿وَلَمَّهُ صَدِّيقَةٌ ﴾. ``

كها جاء ذكر (الصدّيقين) على مستوى الأنبياء أو من معهم في بعض الآيات القرآنية، كها في قوله تعالى: ﴿وهِن يَطْعِ للله والرّسول فَأُولئك هِمْ اللهُ مَا لله ما يهم هن النّبيّين والصّدّيقين والشّهدا، والصّالحين وحسن لُولئك رفيقاً ﴾. أ

وكها قلنا فإنَّ هذا المصطلح صيغة مبالغة من مادَّة (صدق) تقال للشخص الذي يحيط الصدق كلَّ وجوده، وينعكس الصدق في أفكاره وأقواله وأعهاله وكلَّ حياته، وهذا يعكس لنا أهميّة مقام الصدق.

أمًا (الشهداء) فكما قلنا بمكن أن يقصد بهم الشهداء على الأعهال أو بمعنى الشهداء في سبيل الله، وفي الآية مورد البحث يمكن الجمع بين الرأيين.

ومن الطبيعي أنّ «الشهيد» في الفكر الإسلامي لا ينحصر بالشخص الذي يـقتل في ميدان الجهاد، بالرغم من أنّه أوضح مصداق لمفهوم الشهيد، بل ينطبق على كلّ الأشخاص الذين يؤمنون بالعقيدة الإلهيّة ويسيرون في طريق الحقّ حتى رحيلهم من الدنسيا، وذلك

۲. مریم، ۵۲.

۱. مريم، ٤١. ٣. المائدة، ٧٥.

ع النساء، ٦٩.

عَاشياً مع الروايات الإسلامية فإنَّها تعدُّ هؤلاء في زمرة الشهداء.

جاء في حديث عن الإمام الباقر عُنِهُ أنّه قال: «العبارف منكم هذا الأمير المنتظر له المحتسب فيه الخير، كمن جاهد والله مع قائم آل محمّد بسيفه. ثمّ قال: بل والله كمن جاهد مع رسول بسيفه. ثمّ قال الثالثة: بل والله كمن استشهد مع رسول الله في فسطاطه، وفيكم آية من كتاب الله، قلت: وأي آية جعلت فداك؟ قال: قول الله عزّوجلّ: ﴿ والدّين آهنوا بالله ورسله لُولئك هم الصّديقون والشّهدا، عند ربّهم ﴿ ثَمّ قال: «صرتم والله صادقين شهداء عند ربّكم ﴾ أم وننهي هذا الموضوع بحديث: لأمير المؤمنين عندما كان بعض أصحابه يستعجلون في أمر الجهاد ونيل الشهادة... حيث قال: «لا تستعجلوا ما لم يعجله الله لكم، فإنّه من مات منكم على فراشه وهو على معرفة حقّ ربّه وحقّ رسوله وأهل بيته مات شهيداً» أ.

#### ٢\_ المياة الدنيا... لهو ولعب

يصف القرآن الكريم \_أحياناً \_الحياة الدنيا بأنّها لهو ولعب، كما في قوله تعالى: ﴿وَهَمَا اللَّهُ الدُّنيا لِلَّالِعِبِ وَلَهُو﴾ ٢.

ويصفها أحياناً باللهو واللعب والزينة والتفاخر والتكاثر، كما في الآيات مورد البحث. ويصفها أحياناً بأنّها (متاع الغرور) كما في قوله تعالى ﴿وها للحياة الدّنيا إلّا هتاع الغرور﴾ أن ويصفها أحياناً بأنّها (متاع قليل) كما جاء في الآية ٧٧ من سورة النساء.

وأحياناً يصفها بأنَّها عارض ظاهري سريع الزوال. النساء، ٩٤.

ومجموع هذه التعبيرات والآيات القرآنية توضّح لنا وجهة نظر الإسلام حول الحياة المادية ونعمها، حيث إنّه يعطيها القيمة المحدودة التي تتناسب مع شأنها، ويعتبر الميل إليها والإنشداد لها ناشئاً من توجّه غير هادف (لعب) و(لهو) وتجهل و(زيسنة) وحبّ المقام والرئاسة والأفضلية على الآخرين (تفاخر) والحرص وطلب المال والأولاد بكثرة (التكاثر) ويعتبر التعلق بها مصدراً للذنوب والآثام والمظالم.

أمّا إذا تحوّلت النظرة إلى هذه النعم الإلهيّة، وأصبحت سلّماً للـوصول إلى الأهـداف الإلهيّة، عندئذ تصبح رأسهال يشتريها الله من المؤمنين ويـعطيهم عـوضها جـنّة خـالدة وسعادة أبديّة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الله المُترى مِن المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأنّ لهم الجنّة ... ﴾ ٥.

٢. نهج البلاغة، خطبة ١٩٠.

تفسیر مجمع البیان، ج ۹، ص ۲۳۸.
 الأنعام، ۳۲.

٤. آل عمران، ١٨٥.

٥. التوبة، ١١١.

سَابِقُوۤ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِن رَّيِكُو وَجَنَةٍ عَرْضُهَا كَعُرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَتُ لِللَّهِ مِن يَشَآءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَصْلِ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِعِ عَذَلِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَصْلِ الْعَظِيمِ اللَّهِ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آنَفُسِكُمْ إِلَّا فِي حَيَن الْعَظِيمِ اللَّهُ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آنَفُسِكُمْ إِلَا فِي حَيَن اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ مَن اللَّهُ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهُ هُو الْغَنِيُ ٱلْخَمِيدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ هُو الْغَنِيُ ٱلْخَمِيدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ هُو الْغَنِيُ ٱلْخَمِيدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ هُو الْغَنِيُ ٱلْخَمِيدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ هُو الْغَنِيُ ٱلْخَمِيدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ هُو الْغَنِيُ ٱلْخَمِيدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ هُو الْغَنِيُ ٱلْخَمِيدُ اللَّهُ الْعَنِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَنْ اللَّهُ الْفُولُ اللَّهُ اللْعُلَى اللَّهُ اللَّه

## التفسير

#### المسابقة المعنوية الكبرىاا

بعد ما بيّنت الآيات السابقة قيمة هذه الدنيا المتواضعة الفانية، وكيف أنّ الناس فيها منهمكون في اللذات والتكاثر والتفاخر وجمع الأموال... تأتي الآيات مورد البحث لتدعو الناس إلى العمل للحصول على موقع في الدار الآخرة، ذلك الموقع المتسم بالثبات والبقاء والمغلود، وتدعوهم إلى السباق في هذا الجال وبذل الجهد فيد، حيث يقول سبحانه: ﴿سابِقُوا لِلنَّ مِعَفْرة مِنْ ربِّكُم وَجِنَّة عرضها كعرض الشماء والأرض لُعدَّت للذين آمنوا بالله ورسله ﴾.

وفي الحقيقة أنّ مغفرة الله هي مفتاح الجنّة، تلك الجنّة التي عرضها السهاوات والأرض وقد أُعدّت من الآن لضيافة المؤمنين، حتى لا يقول أحد إنّ الجنّة نسيئة ودَين ولا أمل في النسيئة، فعلى فرض أنّها نسيئة فانّها أقوى من كلّ نقد، لأنّها ضمن وعد الله القادر على كلّ شيء وأصدق من كلّ وعد، فكيف الحال وهي موجودة الآن وبصورة نقد؟!

وقد ورد نفس هذا المعنى في سورة آل عمران ،الآية ١٣٣ مع اختلاف بسيط، حيث إنّ في الآية مورد البحث جاءت كلمة (سابقوا) من مادّة (المسابقة) وهـنالك وردت كــلمة (سارعوا) من مادّة (المسارعة)، وكلاهما قريب من الآخر بالنظر إلى مفهوم باب «المفاعلة» حيث تتجسّد غلبة شخصين أحدهما على الآخر.

والاختلاف الآخر هو أنّها هنالك قد جاءت بوصف: ﴿عرضها السّماولت والأرض﴾ وهنا جاءت: ﴿عرضها كعرض السّما، والأرض﴾ وإذا دقّقنا قليلاً ينتّضح أنّ هذين التعبيرين يوضّحان حقيقة واحدة أيضاً.

ويقول سبحانه هناك: ﴿ لُمِدِّتُ لِلمِتَّقِينَ ﴾ ` وهنا يقول: ﴿ لُمِدِّتُ لِلَّذِينَ آمِنُولُ ﴾ .

ولأنّ المتّقين نمرة شجرة الإيمان الحقيقي، فإنّ هذين التعبيرين في الواقع كلّ منها لازم وملزوم للآخر.

وبهذه الصورة فإنّ الإثنين يتحدّثان عن حقيقة واحدة ببيانين مختلفين، ولهذا فما ذكره البعض من أنّ الآية (سورة آل عمران تشير إلى «جنّة المقرّبين»، وآية مورد البحث تشير إلى «جنّة المؤمنين»، صحيح حسب الظاهر.

وعلى كل حال فالتعبير بـ (عرض) هنا ليس في مقابل (الطول) كما قال بعض المفسّرين حيث كانوا يبحثون عن طول تلك الجنّة التي عرضها منل السهاء والأرض، ولهذا السبب فإنّهم واجهوا صعوبة في توجيه ذلك، حيث إنّ العرض في مثل هذه الاستعمالات بمعنى «السعة».

والتعبير بـ «المغفرة» قبل البشارة بالجنّة ـ الذي ورد في الآيتين ـ هو إشارة لطيفة إلى أنّه ليس من اللائق الدخول إلى الجنّة والقرب من الله قبل المغفرة والتطهير.

وممّا ينبغي ملاحظته أنّ المسارعة لمغفرة الله لابدّ أن تكون عن طريق أسبابها كالتوبة والتعويض عن الطاعات الفائتة، وأساساً فانّ طاعة الله عزّوجلّ يعني تجنّب المعاصي، ولكنّنا نجد في بعض الأحاديث تأكيد على القيام بالواجبات وبعض المستحبّات كالتقدّم للصفّ الأوّل في الجهاد، أو تكبيرة الإحرام مع إمام الجهاعة، أو الصلة في أوّل وقتها، فهذه من قبيل بيان المصداق ولا يقلّل شيئاً من المفهوم الواسع للآية.

ويضيف تعالى في نهاية الآية: ﴿ ذلك فضل الله يؤتيه من يشا، والله دو الفضل العظيم ﴾.

ومن المؤكّد أنّ جنّة بذلك الإتساع وبهذه النعم، ليس من السهل للإنسان أن يصل إليها بأعهاله المحدودة، لذا فإنّ الفضل واللطف والرحمة الإلهيّة \_ فقط \_ هي التي تستطيع أن تمنحه

۱. آل عمران، ۱۳۳.

ذلك الجزاء العظيم في مقابل اليسير من أعهاله، إذ إنّ الجزاء الإلهي لا يكون دائماً بمسقياس العمل، بل إنّه بمقياس الكرم الإلهي.

وعلى كلّ حال فإنّ هذا التعبير يرينا بوضوح أنّ الثواب والجزاء لا يتناسب مع طبيعة العمل، حيث أنّه نوع من التفضل والرحمة.

ولمزيد من التأكيد على عدم التعلّق بالدنيا، وعدم الفرح والغرور عند إقبالها، أو الحزن عند إدبارها، يضيف سبحانه: ﴿مَا لَصَابُ مِنْ مَصِيبَةٌ فِي الأَرْضُ وَلا فِي لَنفُسكُم إِلّا فَي كتابُ مِنْ قَبِلُ لَنْ نَبِرُلُهَا إِنْ دُلكُ عَلَى لَلله يَسِيرُ ﴾ `.

نعم، إنّ المصائب التي تحدث في الطبيعة كالزلازل والسيول والفيضانات والآفات المختلفة، وكذلك المصائب التي تقع على البشر كالموت وأنواع الحوادث المؤلمة التي تشمل الإنسان، فإنّها مقدّرة من قبل ومسجّلة في لوح محفوظ.

والجدير بالإنتباء أنّ المصائب المشار إليها في الآية هي المصائب التي لا يمكن التخلّص منها، وليست ناتجة عن أعمال الإنسان. (بتعبير آخر الحصر هنا حصر إضافي).

والشاهد في هذا الكلام قوله تعالى: ﴿وَهَا أَصَابِكُمْ مِنْ مَصِيبَةٌ فَبِمَا كَسِبَتَ لَيَدِيكُمْ وَيَعَفُو عَنْ كُثِيرٍ ﴾. ٢

وبملاحظة أنّ الآيات يفسّر بعضها البعض الآخر يتبيّن لنا عندما نضع هاتين الآيــتين جنباً إلى جنب أنّ المصانب التي يبتلي بها الإنسان على نوعين:

الْآوَّل؛ المصائب التي تكون مجازاة وكفّارة للذنوب، كالظلم والجور والخيانة والانحراف وأمثالها، فإنّها تكون مصدراً للكثير من مصائب الإنسان.

الثاني: من المصائب هو ما لا تكون للإنسان يد فيه، وتكون مقدّرة وحتمية وغير قابلة للاجتناب حيث يبتلى فيها الفرد والمجتمع، لذا فإنّ الكثير من الأنبياء والأولياء والصالحين يبتلون بمثل هذه المصائب.

إنّ هذه المصائب لها فلسفة دقيقة حيث أشرنا إليها في أبحاث معرفة الله والعدل الإلهي ومسألة الآفات والبلايا.

ا. بالنسبة لعود الضمير في ﴿ نبراً هـا﴾ فقد ذكروا إحتمالات متعدّدة حيث اعتبر البعض أنّ مرجعها للأرض والأنفس، والبعض الآخر اعتبرها للمصيبة، وبعض جميعها، إلّا أنّه بالنظر إلى ذيل الآية فإنّ المعنى الأوّل هو الأنسب لأنّه يريد أن يقول: حتى قبل خلق السماء والأرض وخلقكم فإنّ هذه المصائب مقدّرة.
 ٢. الشورى، ٣٠.

ونقرأ في هذا الصدد القصة التالية: عندما أدخل الإمام على بن الحسين الله مغلولاً مكبلاً في مجلس يزيد بن معاوية، التفت يزيد إلى الإمام؛ وقرأ آية سورة الشورى: ﴿هَا لَصَابِكُم هِنَ هَصِيبة فَبِهَا كَسِبُ لَيْدِيكُم ﴾ وكان يريد أن يظهر أنّ مصائبكم كانت نتيجة أعمالكم، وبهذا أراد الطعن بالإمام عليه بهذا الكلام، إلّا أنّ الإمام ردّ عليه فوراً وقال: كلّا، ما نزلت هذه فينا، إنّما نزلت فينا؛ ﴿هَا نَصَابُ هَنْ مَصِيبة فِي الأَرْفَى ولا فِي لَنْفُسكم إلّا فَسي كتاب هن قبل أن نبرأها ﴾ .

ولنا بحث مفصّل في هذا الجال في تفسير الآية رقم ٣٠ من سورة الشوري ً.

أتباع أهل البيت أيضاً عرفوا نفس المعنى، في هذه الآية، إذ نقل أنّ الحجّاج عندما جيء له بسعيد بن جبير وصمّم على قتله، بكى رجل من الحاضرين. قال سعيد: وما يبكيك؟ فأجاب: للمصاب الذي حلّ بك، قال: لا تبكِ فقد كان في علم الله أن يكون ذلك، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ وَالْمَابِ مِنْ مَصِيبَةً فِي الأَرْضَ وَلا فِي النفسكم إلّا في كتاب من قبل أن تبراها ﴾ ".

ومن الطبيعي أنّ كلّ الحوادث التي تحدث في هذا العالم مسجّلة في لوح محفوظ وفي علم الله عزّوجلّ اللّا محدود، وإذا أشرنا هنا إلى المصائب التي تقع في الأرض وفي الأنفس فقط، فلأنّ موضوع الحديث بهذا الإتّجاه، كما سنرى في الآية اللاحقة التي يستنتج منها الموضوع نفسه.

وبالضمن فإنَّ جملة: ﴿إِنَّ دُلك على الله يسير﴾ تشير إلى تسجيل وحفظ كلَّ هذه الحوادث في لوح محفوظ مع كثرتها البالغة، وذلك سهل يسير على الله تعالى.

والمقصود من «اللوح المحفوظ» هو: العلم اللامتناهي لله سبحانه، أو صحيفة عالم الخلقة ونظام العلّة والمعلول، والتي هي مصداق العلم الفعلي لله سبحانه «فتدبّر».

ولنلاحظ الآن ما هي فلسفة تقدير المصائب في اللوح المحفوظ، ومن ثمّ بيان هذه الحقيقة في القرآن الكريم؟

الآية اللاحمقة تزيح هذا الحجاب عن هذا السرّ المهمّ حيث يقول تعالى: والكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم ﴾.

١. تفسير علي بن إبراهيم مطابق لنقل نور الثقلين، ج٥، ص٢٤٧.

كان لدينا بحث آخر في نهاية الآية ٧٨. ٧٩ من سورة النساء والتي تتناسب مع الآيات مورد البحث.
 تفسير روح البيان ج ٩، ص ٣٧٥.

هاتان الجملتان القصير تان تحلَّان - في الحقيقة - إحدى المسائل المعقّدة لفلسفة الخلقة، لأنَّ الإنسان يواجه دائماً مشاكل وصعوبات وحوادث مؤسفة في عالم الوجود، ويسأل دائماً نفسه هذا السؤال وهو: رغم أنَّ الله رحمن رحيم وكريم ... فلهاذا هذه الحوادث المؤلمة؟! ويجيب سبحانه أنَّ هدف ذلك هو: ألا تأسركم مغريات هذه الدنسيا وتسنشدُّوا إليهما

وتغفلوا عن أمر الآخرة...كما ورد في الآية أعلاه.

والمطلوب أن تتعاملوا مع هذا المعبر والجسر الذي إسمه الدنيا بشكل لا تستولي على لباب قلوبكم، وتفقدوا معها شخصيّتكم وكيانكم وتحسبون أنّها خالدة وباقية، حيث إنّ هذا الإنشداد هو أكبر عدوٌّ لسعاد تكم الحقيقية، حيث يجعلكم في غفلة عن ذكر الله ويمنعكم من مسيرة التكامل.

هذه المصائب هي إنذار للغافلين وسوط على الأرواح التي تعيش الغفلة والسبات، ودلالة على قصر عمر الدنيا وعدم خلودها وبقائها.

والحقيقة أنَّ المظاهر البرَّاقة لدار الغرور تبهر الإنسان وتلهيه بسرعة عن ذكر الحسقَّ سبحانه، وقد يستيقظ فجأةً ويرى أنَّ الوقت قد فات وقد تخلُّف عن الركب.

هذه الحوادث كانت ولا تزال في الحياة، وستبقى بالرغم من التقدُّم العلمي العظيم، ولن يستطيع العلم أن يمنع حدوثها ونتائجها المؤلمة، كالزلازل والطوفان والسيول والأمطار وما إلى ذلك... وهي درس من قسوة الحياة وصرخة مدوّية فيها...

وهذا لا يعني أن يعرض الإنسان عن الهبات الإلهيَّة في هذا العالم أو يمتنع من الإستفادة منها, ولكن المهمَّ ألَّا يصبح أسيراً فيها، وألَّا يجعلها هي الهدف والنقطة المركزية في حياته.

والجدير بالملاحظة هنا أنَّ القرآن الكريم إستعمل لفظ (فاتكم) للدلالة على ما فقده الإنسان من أشياء، أمّا ما يخصّ الهبات والنعم التي حصل عليها فإنّه ينسبها لله، (بما آتاكم)، وحيث إنَّ الفوت والفناء يكمن في ذات الأشياء، وهذا الوجود هو من الفيض الإلهي.

نعم، إنَّ هذه المصائب تكسر حدَّة الغرور والتفاخر وحيث يقول سبحانه في نهاية الآية: ﴿وللله لا يحبِّ كُلُّ مِحْتَالَ فَحُورِ﴾.

«مختال» من مادّة (خيال) بمعنى متكبّر، لأنّ التكبّر من التخيّل، أي من تخيّل الإنسان الفضل لنفسه، وتصوّره أنّه أعلى من الآخرين، و(فغور) صيغة مبالغة من مادّة (فخر) بمعنى الشخص الذي يفتخر كثيراً على الآخرين.

والشخص الوحيد الذي يبتلي بهذه الحالات هو المغرور الذي أسكرته النعم، وهذه المصائب والآفات بإمكانها أن توقظه عن هذا السكر والغفلة وتهديه إلى سير التكامل.

ومن ملاحظة ما تقدّم أعلاه فإنّ المؤمنين عندما يرزقون النعم من قبل الله سبحانه فإنّهم يعتبرون أنفسهم مؤتمنين عليها، ولا يأسفون على فقدانها وفواتها، ولا يغفلون ويسكرون بوجودها، إذ يعتبرون أنفسهم كالأشخاص المسؤولين عن بيت المال إذ يستلمون في يوم أموالاً كثيرة ويدفعونها في اليوم الثاني، وعندئذ لا يفرحون باستلامها، ولا يحزنون على إعطائها.

وكم هو تعبير رائع ما قاله أمير المؤمنين الله حول هذه الآية: «الزهد كلّه بين كلمتين في القرآن الكريم قال تعالى: ﴿لكيلا تأسوا على على الماضى ولم يفرح بالآتى فقد أخذ الزهد بطر فيه» \.

والنقطة الأخرى الجديرة بالملاحظة هي أنّ هذا الأصل - وجود المصائب - في حياة الإنسان أمر قدّر عليه طبقاً لسنّة حكيمة، حيث إنّ الدنيا في حالة غير مستقرّة، وهذا الأصل يعطي للإنسان الشجاعة لتحمّل المصائب ويمنحه الصبر والسكينة أمام الحوادث ويكون مانعاً له من الجزع والضجر ..

ونؤكّد مرّة أخرى أنّ هذا يتعلّق \_ فقط \_ بالمصائب المقدّرة وغير القابلة للردّ، وإلّا فإنّ المصائب والمصاعب التي تكون بسبب ذنوب الإنسان وتسامحه في الطاعات والالتزامات الإلهيّة، فإنّها خارجة عن هذا البحث، ولمواجهتها لابدّ من وضع برنامج صحيح في حياة الانسان.

وننهي هذا البحث بما ذكر في التاريخ حيث نقل عن بعض المفسّرين ما يلي:

قال "قتيبة بن سعيد" : دخلت على إحدى قبائل العرب فرأيت صحراء مملوءة بجبال ميتة لا تعد وكانت بقربي امرأة عجوز فسألتها: لمن هذه الجسال؟ قالت: لذلك الرجل الجالس فوق التل الذي تراه يغزل، فذهبت إليه وقلت: هل هذا كلّه لك؟ قال: كانت باسمي، قلت: ما الذي جرى وأصبحن بهذا الحال؟ فأجابني دون الإشارة إلى علّة موتهن - إن المعطي قد أخذ. قلت: هل ضجرت لما أصابك؟ وهل قلت شيئاً بعد مصابك؟ قال: بالى. وأنشد هذين البيتين:

١. نهج البلاغة، كلمات القصار، الكلمة ٤٣٩.

قتيبة بن سعيد أحد المحدّثين الذي يروي عن مالك بن أنس (منتهى الأرب).

أنا راضٍ برضي الله تعالى فقط وكلّما يقدّر فأنا أقبله `.

وفي آخر آية مورد البحث نلاحظ توضيحاً وتفسيراً لما جاء في الآيات السابقة، والذي يوضّع حقيقة الإنسان المختال الفخور حيث يقول عنه تعالى: ﴿اللَّذِينَ يَسِجُلُونَ وَيَأْمِرُونَ النّاسَ بِالبِحُلِ ﴾ `.

نعم، إنّ الإنشداد العميق لزخارف الدنيا ينتج التكبّر والغرور، ولازم التكبّر والغرور هو البخل ودعوة الآخرين للبخل، أمّا البخل فلأنّ التكبّر والغرور كثيراً ما يكون بسبب ثراء الإنسان الذي يدفعه إلى أن يحرص عليه، وبالتالي يبخل في إنفاقه، ومن هنا قان لازمة الغرور والتكبّر هو البخل.

أمّا دعوة الآخرين إلى البخل، فلأنّ سخاء الآخرين سيفضح غيرهم من البخلاء، هذا أوّلاً، والثاني أنّ البخيل يحبّ البخل، لذا فإنّه يدعو للشيء الذي يرغب فيه.

ولكي لا يتصوّر أنّ تأكيد الله سبحانه على الإنفاق وترك البخل، أو كما عبّرت عنه الآيات السابقة بالقرض لله مصدره إحتياج ذاته المقدّسة، فإنّه يقول في نهاية الآية: ﴿وَهُنَ يتولّ فإنّ الله هوالفنيّ الحميد﴾.

بل نحن كلّنا محتاجون إليه وهو الغني عنّا جميعاً، لأنّ جميع خزائن الوجود عنده وتحت قبضته، ولائّه جامع لصفات الكمال فإنّه يستحقّ كلّ شكر وثناء.

وبالرغم من أنَّ الآية أعلاه تتحدَّث عن البخل المالي، إلَّا أنَّه لا يستحصر عسليه، لأنَّ مفهوم البخل واسع يستوعب في دائرته البخل في العلم وأداء الحقوق وما إلى ذلك أيضاً. عنهوم البخل واسع يستوعب في دائرته البخل في العلم وأداء الحقوق وما إلى ذلك أيضاً.

١٠ تفسير روح الجنان، ج ١١، ص ٥٣ وجاء نظير هذا المعنى في تفسير روح البيان، ج ٩، ص٣٧٦.
 ٢٠ «الذين» بدل من ﴿كُلّ مختال فخور﴾، (وتفسير الكشّاف ذيل الآية مورد البحث) وبالضمن يجدر الإنتباه إلى أنّ البدل والمبدّل منه ليس بالضرورة أن يتطابقا في المعرفة والنكرة.

لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلِنَا بِالْبَيِنَتِ وَأَنْ لَنَا مَعَهُمُ الْكِئْبُ وَالْمِيزَاتِ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَ فِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ، وَرُسُلَهُ, بِالْعَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيَ عَن بِيرٌ ٥٠

## الثفسير

### الهدف الأساس من بعثة الأنبياء:

ابتدأ الله سبحانه وتعالى عباده بالنعم فكانت رحمته ولطفه ومغفرته، ونعمه الكثيرة التي لا تحصى والتي أشير إليها في الآيات السابقة ... ولأنّ هذه النعم تحتاج إلى تقنين في استعالها، ونظم وشرائط لنيل نتائجها المرجوّة، لذا فانّه يحتاج إلى قيادة تقوم بمباشرتها والإشراف عليها وإعطاء التوجيهات الإلهية بشأنها، وهؤلاء القادة يجب أن يكونوا (قادة إلهيين) والآية مورد البحث ـ التي تعتبر من أكثر الآيات القرآنية محتوى ـ تشير إلى هذا المعنى، وتبيّن هدف إرسال الأنبياء ومناهجهم بصورة دقيقة، حيث يقول سبحانه: ﴿لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والعيزان ليقوم النّاس بالقسط﴾.

«البيّنات» هي الدلائل الواضحة، ولها معنى واسع يشمل المعجزات والدلائل العـقليّة التي تسلّح بها الأنبياء والرسل الإلهيّون.

المقصود من (كتاب) هو نفس الكتب السهاوية، ولأنّ روح وحقيقة الجميع شيء واحد، لذا فإنّ التعبير بــ (كتاب) جاء بصيغة مفرد.

وأمّا «الميزان» فيعني وسيلة للوزن والقياس، ومصداقها الحسّي هو الميزان الذي يقاس به وزن البضائع، ومن الواضح أنّ المقصود هو المصداق المعنوي، أي الشيء الذي نستطيع أن نقيس به كلّ أعهال الإنسان، وهي الأحكام والقوانين الإلهيّة أو الأفكار والمفاهيم الربّانية، أو جميع هذه الأمور التي هي معيار لقياس الأعهال الصالحة والسيّئة.

وبهذه الصورة فإنّ الأنبياء كانوا مسلّحين بثلاث وسائل وهي: «الدلائه الواضحة»، و «الكتب السماوية»، و «معيار قياس الحقّ من الباطل» والجيّد من الرديء. ولا يوجد مانع من أن يكون القرآن (بيّنة) أي معجزة، وهو كذلك كتاب سماوي ومبيّن للأحكام والقوانين، أي أنّ الأبعاد الثلاثة تصبّ في محتوى واحد وهي موجودة في القرآن الكريم.

وعلى كلّ حال، فإنّ الهدف من تعبئة هؤلاء الرجال العظام بهذه الأسلحة الأساسية، هو إقامة القسط والعدل.

وفي الحقيقة أنّ هذه الآية تشير إلى أحد الأهداف العديدة لارسال الرسل، لاتّنا نعلم أنّ بعث الأنبياء وسعيهم كان من أجل أهداف عدّة:

منها: التعليم والتربية، كما جاء في الآية التالية: ﴿ هو الذي بست في الأُهْيِّينَ رسولاً هنهم يتلو عليهم آياته ويزقيهم ويعلمهم الكتاب والعكمة... ﴾ (

والهدف الآخر كسر الأغلال والقيود التي أسّرت الإنسان، كما قال تعالى: ﴿ ويضع منهم إصرهم والأغلال الّتي كانت عليهم ﴾ [

والهدف الثالث إكمال القيم الأخلاقية، كما جاء في الحديث المشهور: «بعثت لأتمّم مكارم الأخلاق» ".

والهدف الرابع إقامة القسط والعدل، الذي أشير إليه في الآية مورد البحث.

وبهذا الترتيب نستطيع تلخيص بعثة الأنبياء في الأهداف التالية: (الثقافية، الأخلاقية، السياسية، الاجتماعية).

ومن الواضح أنَّ المقصود من الرسل في الآية مورد البحث، وبقرينة إنزال الكتب، هم الأنبياء أولي العزم ومن يمثّلهم.

وممّا يجدر ذكره أنّ المقصود من التعبير القرآني: ﴿ليقوم النّاس بالقسط﴾ أي أن يتحرّك الناس أنفسهم لتحقيق القسط، وليس المقصود أن يلزم الأنبياء على إقامة القسط، ولهذا يمكن القول بأنّ المراد من الآية وهدفها هو أن يعمل الناس بمفاهيم القسط ويستحرّكوا لتطبيقها.

١. الجمعة، ٢. ١ الأعراف، ١٥٧.

٣. بحاراًلأنوار، ج ٧١، ص ٣٧٣. (باب حسن الخُلُق نهاية. ح ١).

والمهمّ أن يتربّى الناس على العدل والقسط بحيث يـصبحون واعـين له داعـين إليـه، منفّذين لبرامجه وسائرين في هذا الإنّجاه بأنفسهم.

ثم إن أي مجتمع إنساني مهاكان مستواه الأخلاقي والاجتاعي والعقائدي والروحي عالياً، فإن ذلك لا يمنع من وجود أشخاص يسلكون طريق العتو والطغيان، ويتقفون في طريق القسط والعدل، واستمراراً لمنهج الآية هذه يقول سبحانه: ﴿وَلَنَوْلُنَا للحديد قيه بأس شديد ومنافع للنّاس﴾.

نعم، إنّ هذه الأسلحة الثلاثة التي وضعت تحت تصرّف الأنبياء هي بهدف أن تكون الأفكار والمفاهيم التي جاء بها الأنبياء فاعلة ومؤثّرة، وتحقّق أهدافها المنشودة، فقد وضع الحديد والبأس الشديد في خدمة رسل الله.

وبالرغم من أنّ البعض يتصوّر أنّ تعبير (أنزلنا) يعكس لنا أنّ الحديد جاء من كرات سهاوية إلى الأرض، إلّا أنّ الصحيح أنّ التعبير بـ (الإنزال) في مثل هذه الحالات هو إشارة إلى الهبات التي تعطى من المقام الأعلى إلى المستوى الأدنى، ولأنّ خزائن كلّ شيء عند الله تعالى فهو الذي خلق الحديد لمنافع مختلفة، فعبر عنه بالإنزال، وهنا حديث لأمير المؤمنين الله في تفسيره لهذا القسم من الآية حيث قال: «إنزاله ذلك خلقه إيّاه» أ

كها نقراً في الآية ٦ من سورة الزمر حول الحيوانات حيث يقول سبحانه: ﴿وَأَنْزَلُ لَكُمْ هِنَ لِلْنُعَامِ تُعَانِيةً أَرُولِ هِهِ . للنَّعَامِ تُعَانِيةً أَرُولِ هِهِ .

وفسّر البعض (أنزلنا) بأنّها من مادّة (نزل) على وزن (شبر) بمعنى الشيء الذي يهسيّاً لإستقبال الضيوف، ولكن الظاهر أنّ المعنى الأوّل هو الأنسب.

«البأس» في اللغة بمعنى الشدّة والقسوة والقدرة، ويقال للحرب والمبارزة (بأس) أيضاً، ولذا فإنّ المفسّرين فسّروها بأنّها الوسائل الحربية، أعمّ من الدفاعية والهجومية، ونقل في رواية عن أمير المؤمنين الله في تفسير هذه الآية أنّه قال: «يعني السلاح وغير ذلك» أ

والواضح أنَّ هذا من قبيل بيان المصداق.

والمقصود من «المنافع» هنا هو كلّ ما يفيد الإنسان من الحديد، وتتبيّن الأهميّة البالغة للحديد في حياة الإنسان أنّ البشرية قد بدأت عصراً جديداً بعد إكتشافه، سمّي بـعصر

١. تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٢٥٠، ح ١٠٠. ٢. المصدر السابق، ح ١٠١.

العديد، لأنّ هذا الإكتشاف قد غيّر الكثير من معالم الحياة في أغلب الجمالات، وهذا يمثّل أبعاد كلمة (المنافع) في الآية الكريمة أعلاه.

وقد أُشير إلى هذا المعنى بآيات مختلفة في القرآن، منها قوله تعالى بشأن تـصميم ذي القرنين على صنع سدّه العظيم: ﴿آتوني زبرالحديد﴾ \.

وكذلك قوله سبحانه: ﴿وَلَلْنَا لِهِ للحديد \* أَنْ لِعِمْلِ سَايِغَانِهِ } وذلك عندما شمل لطفه عزّوجل داود الله بتليين الحديد له ليستطيع أن يصنع دروعاً منه يقلّل فيها أخطار الحروب وهجهات العدو.

ثم يشير سبحانه إلى هدف آخر من أهداف ارسال الأنبياء وإنزال الكتب الساوية، وخلقه وتسخيره الوسائل المفيدة للإنسان كالحديد مثلاً، حيث يقول تعالى: ﴿وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب ﴾.

المقصود من (علم الله) هنا هو التحقّق العيني ليتوضّح من هم الأشخاص الذين يقومون بنصرة الله ومبدئه، ويقومون بالقسط؟ ومن هم الأشخاص الذين يتخلّفون عن القيام بهذه المسؤولية العظيمة؟

ومفهوم هذه الآية يشبه ما ورد في قوله تعالى: ﴿هَا كَانَ لِللهُ لِيدُرُ لِلْهُوَمِنِينَ عَلَىٰ هَا أَنتُمُ عليه حتّىٰ يجيزُ للخبيث مِنَ للطّيّبِ ﴾ ٢.

وبهذه الصورة نلاحظ أنّ المسألة هنا مسألة إختبار وتمحيص واستخراج الصفوة التي استجابت لمسؤوليتها والقيام بواجبها الإلهي، وهذا هو هدف آخر من الأهداف الأساسية في هذا البرنامج.

ومن الطبيعي أنّ المقصود بـ (نصرة الله) أنّها نصرة الدين والمبدأ والحاملين وحي الرسالة، وإقامة الحقّ والقسط... وإلّا فإنّ الله ليس بحاجة إلى نصرة أحد، بل الكلّ محستاج إليه، ولتأكيد هذا المعنى تنتهى الآية بقوله تعالى: ﴿إِنَّ الله قويّ مزيز﴾.

حيث بإمكانه سبحانه أن يغيّر ما يشاء من العالم، بل يقلبه رأساً على عقب بـإشارة واحدة، ويهلك أعداءه، وينصر أولياءه... وبما أنّ الهدف الأساس له سبحانه هو التربسية وتكامل البشر، لذا فقد دعاهم عزّوجلً إلى نصرة مبدأ الحقّ.

۲ سبأ، ۱۰ و ۱۱.

۱۰ الکهف، ۹۲.

٣. آل عمران، ١٧٩.

### بحثان

#### ١\_ المدود بين القوّة والمنطق

رسمت الآية أعلاه صورة وافية ومفصّلة من وجهة النظر الإسلامية في مجــال التربــية والتعليم، وتوسعة دائرة العدل وإقامة القسط في المجتمع الإنساني.

فني البداية أكدت الآية على ضرورة الاستفادة من الدلائل والبيّنات والكتب السهاوية، وضوابط القيم، وبيان الأحكام والقوانين... وذلك لترسي أساساً لثورة فكرية وثقافية متينة مرتكزة على قاعدة من العقل والمنطق.

إلّا أنّه في حالة عدم جدوى تلك الوسائل والأساليب، وحين الوصول إلى طريق مغلق في الاستفادة من الأسلوب المتقدّم بسبب تعنّت الطواغيت، ومواجهة الاستكبار لرسل الحقّ والقسط، والإعراض عن قيم وضوابط وأحكام (الكتاب والميزان)... فهنا يأتي دور «الحديد»، الذي فيه «بأس شديد» حين يوجّه صفعة قويّة على رؤوس الجبابرة بهذا السلاح كي يستسلموا للقسط والعدل ودعوة الحقّ التي جاء بها الأنبياء عليه ومن الطبيعي أن نصرة المؤمنين أساسيّة في هذا الجال.

وورد حديث عن رسول الله ﷺ في هذا الصدد حيث قال: «بعثت بالسيف بين يسدي الساعة، حتى يعبد الله وحده لا شريك له، وجعل رزقي تحت ظلّ رمحي» .

وهذا الحديث إشارة إلى أنّ الرّسول ﷺ مأمور بحمل السلاح أمام الكفر والاستكبار، ولكن لا بلحاظ أنّ هذا هو الأصل والأساس في المنهج الإسلامي كما جاء ذلك صراحة في الآية الكريمة أعلاه.

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الباقر على الله قال: «الخير كلّه في السيف، وتحت السيف، وفي ظلّ السيف» .

وجاء عن أمير المؤمنين عليه أنّه قال في هذا الصدد: «إنّ الله عزّوجلٌ فرض الجهاد وعظّمه وجعله نصره وناصره، والله ما صلحت دنيا ولا دين إلّا به» ".

ونختم حديثنا بقول آخر لرسول الله عَلَيْكُونَدُ: «لا يقيم الناس إلّا بالسيف، والسيوف مـقاليد الجنّة والنار» أ.

٢. فروع الكافي، ج ٥، ص ٨، ح ١١ و ١٥.

تفسير المراغي، ج ٢٧، ص ١٨٣.
 المصدر السابق.

٤. المصدر السابق، ص ٢، ح ١.

وبناءً على هذا فإن القادة الإلهيين يحملون في يد الكتب السهاوية وهي مشعل الحق، وباليد الأخرى السيف، يدعون الناس أوّلاً بالعقل والمنطق إلى الحق والعدل، فإن أعرض الطواغيت عن المنطق، ورفض المستكبرون الإستجابة لنهج الحق والعقل عندئذ يأتي دور السيف والقوّة لتحقيق أهدافهم الإلهيّة.

# ٢ـ المديد وإمتيامات المياة الأساسية

بعض المفسّرين شرح هدف الآية أعلاه بما يلي:

إنّ الحياة الإنسانية بصورة عامّة تتقوّم بأربعة مرتكزات (الزراعة، والعياكة، أي الصناعة، والسكن، والسلطة)، ولهذا السبب فإنّ الحاجات الأساسية للإنسان باعتباره موجوداً اجتاعياً تتركّز بـ (الغذاء والسكن واللباس) والتي لا يستطيع أن يوفّرها لنفسه بصورة فردية، ومسألة تأمينها بشكل عام لابدّ أن تكون بواسطة المجتمع ولأنّ كلّ مجتمع لا يخلو من تزاحم المصالح، وكذلك العديد من المشاكل والتعقيدات، لهذا، فإنّه بحاجة إلى (سلطة) تجري العدل فيه وترعى الحقوق وتنظّم الحياة... والملفت للنظر هنا أنّ هذه الأسس الأربعة المتقدّمة الذكر تعتمد جميعها بشكل أساسي على الحديد، وعلينا أن نتصوّر كم ستكون حياة الإنسان صعبة لولم يكن هذا المعدن (الحديد) في خدمتها.

ولأنّ الحاجة إليه ماسّة ومتزايدة، فإنّ الله سبحانه قد وفّره بحيث سهّل ويسّر عملية الحصول عليه، وبالرغم من عدم إغفال الدور المفيد لكلّ من الفيلزّات الأخرى، إلّا أنّ الحديد يبقى له دور أساس في حياة الإنسان.

ومن هنا يتوضّح مقصود قول الله عزّوجلّ: ﴿فيه بأس شديد ومنافع للنّاس﴾ . ڪڪ

١٠ مقتبس من التفسير الكبير، ج ٢٩، ص ٢٤٢.

وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِمَ وَجَعَلْنَا فِ ذُرِيتَنِهِمَ النَّبُوّةَ وَالْحِتَبُ فَمِنْهُم مُهْتَدِّ وَكُثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ ثُمَّ قَفَيْنَا عَلَى ءَاثَرِهِم بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى آبِنِ مَرْبِهُ وَءَاتَبْنَهُ ٱلْإِنجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱبَّعُوهُ رَافَةُ وَرَحْمَةُ وَرَهْبَانِيَةُ ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِ قَر إِلَّا ٱبْتِعَنَا وَرَضَوَنِ ٱللّهِ فَمَا رَعُوهَا حَقَّ رِعَايَنِهَا فَعَانِينَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكِيْرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿

## التغسير

## تعاقب الرسل وامداً بعد الآفر:

للقرآن الكريم منهجه المتميّز، ومن خصوصياته أنّه بعد بيان سلسلة من الأُصول العامّة يشير ويذكّر بمصير الأقوام السابقة، لكي يكون ذلك شاهداً وحجّة.

وهنا أيضاً يتجسّد هذا المنهج: حيث يشير في المقدّمة إلى ارسال الرسل مع البسيّنات والكتاب والميزان والدعوة إلى الإيمان بالحقّ، لنيل مسرضاته سسبحانه والفسوز بالسعادة الأبديّة... ثمّ يتحدّث عن بعض الأمم السابقة وأنبيائهم ويعكس هذه الأسس في مسنهج دعوتهم.

ويبدأ بشيوخ الأنبياء وبداية سلسلة رسل الحقّ، نوح وإيراهــيم ﷺ، حسيث يــقول سبحانه: ﴿وَلَقَدَ لَرَسَلْنَا نُوحاً وَلِبَرَاهِيمِ وَجَعَلْنَا فِي دُرَّيْتَهِمَا النِّبَوَّةَ وَالكِتَابِ﴾.

وممّا يؤسف له أنّ الكثيرين لم يستفيدوا من هذا الميراث العظيم، والنعم الإلهيّة الفيّاضة، والهبات والألطاف العميمة، حيث يقول عزّوجلّ: ﴿فَعنهم مهتدِ وَكثير منهم فاسقون﴾.

نعم، لقد بدأت النبوّة بنوح الله توأماً مع الشريعة والمبدأ، ومن ثمّ إبراهيم الله من الأنبياء أولي العزم في إمتداد خطّ الرسالة، وهكذا حلقات متواصلة على مرّ العصور والقرون، فإنّ القادة الإلهيين من ذريّة إبراهيم على يتصدّون للقيام بمسؤولية الرسالة، إلّا أنّ المستفيد من هذا النور الإلهي العظيم هم القلّة أيضاً، في حين أنّ الغالبية سلكت طريق الإنحراف.

ثم يشير إشارة مختصرة إلى قسم آخر من سلسلة الأنبياء الكرام التي تختتم بعيسي الله آخر رسول قبل نبينا محمد الله عيث يقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ قَفْينًا عَلَىٰ آثارهم برسلنا ﴾ .

حيث حملوا نور الهداية للناس ليضيئوا لهم الطريق، وتعاقبوا في حملها الواحد بمعد الآخر، حتى وصل الدور إلى السيد المسيح الله : ﴿ وقفينا بعيسى لبن مريم ﴾ .

«قفينا» من (قفا) بمعنى الظهر، ويقال للقافية قافية بسبب أنّ بعضها يتبع بعضاً، وتطلق عادةً على الحروف المتشابهة في آخر كلّ بيت من بيوت الشعر، والمقصود في الجملة من الآية أعلاه أنّ الأنبياء جاءوا بلحن واحد وأهداف منسجمة، الواحد تلو الآخر، وبدأوا وأكملوا التعليات التي حملوها من الله إلى أقوامهم ..

وهذا التعبير جميل جدًّا، وهو إشارة لطيفة إلى مبدأ وحدة الرسالات وتوحيد النبوّة.

ثمّ يشير هنا إلى الكتاب السهاوي للسيّد المسيح يَثِيّ حيث يقول: ﴿وَآتِينَاهُ لَلْإِسْجِيلِ﴾ ويستمرّ متحدّثاً عن خصوصيات أبّاعه فيقول سبحانه: ﴿وجعلنا في قلوب الدّين اتّبِعوه رأفة ورحمة ﴾.

ويرى بعض المفسّرين أنّ مصطلحي «الرأفة» و«الرحمة» بمعنى واحد، إلّا أنّ قسماً آخر اعتبرهما مختلفين وقالوا: إنّ «الرأفة» تعني الرغبة في دفع الضرر، و«الرحمة» تعني الرغبة في جلب المنفعة.

ولهذا تذكر الرأفة قبل الرحمة غالباً، لأنّ قصد الإنسان ابتداءً هو دفع الضرر ومـن ثمّ يفكّر في جلب المنفعة.

وممّا يدلّل به على هذا الرأي ما استفيد من آية حدّ الزاني والزانية حيث يقول سبحانه: ﴿ولاتأخذكم بهما رأفة في دين الله ﴾ ' .

إنّ موضوع الرأفة والرحمة بالنسبة للأتباع الحقيقيين للسيّد المسيح الله لم يذكر في هذه الآية فقط، بل ورد هذا المعنى أيضاً في قوله تعالى: ﴿ولتجدنّ لقربهم مودّة للّذين آمنوا الّذين قالوا إنّا نصارى ذلك بأنّ منهم قسيسين ورهبانا ولنّهم لا يستكبرون ﴾ . `

وبالرغم من أنّ الآية الكريمة أخذت بنظر الاعتبار مسيحيي الحبشة وشخص «النجاشي» بالذات، حيث آوى المسلمين وعاملهم بإحسان ومحبّة خاصّة، إلّا أنّها بشكل عام تشير إلى الرأفة والرحمة والعواطف الإيجابية للمسيحيين الحقيقيين.

ومن الطبيعي ألّا يكون المقصود هنا المسيحيين الذين يمارسون أقذر الأعمال وأكثرها إجراماً وإنحطاطاً بحق الشعوب المستضعفة، هؤلاء الذين تلبّسوا بلباس الإنسانية، وهم في الحقيقة ذئاب مفترسة تصبغ حياة المحرومين بلون الدم والظلام... ثمّ ينضيف سبحانه: ﴿ورهبانيّة لبتدعوها هاكتبناها عليهم إلّا لبتغاء رضولن الله فها رعوها حق رعايتها فآتينا الدين تعنولهنهم أجرهم وكثيرهنهم فاسقون ﴾. (

وممًا تقدّم يتضع لنا أنّ هؤلاء ليسوا ممن لم يراعوا مبدأ التوحيد للسيّد المسيح الله فقط، بل دنسوه بأنواع الشرك، ولم يراعوا أيضاً حتى حقّ الرهبانية التي ابتدعوها باسم الزهد، حيث وضعوا مكاند في طريق خلق الله، وجعلوا من الأديرة والكنائس مراكمز لأنواع الفساد، وأوجدوا انحرافاً خطيراً في رسالة السيّد المسيح الله .

ومن مفهوم الآية يتضح لنا أنّ الرهبانية لم تكن جزءاً من رسالة السيّد المسيح ، إلّا أنّ أتباعه هم الذين ابتدعوها من بعده، حيث بدأت بشكل معتدل ثمّ مالت نحو الإنحراف. وطبقاً لتفسير آخر فإنّ نوعاً من الرهبانية والزهدكان من مبدأ السيّد المسيح ، إلّا أنّ أتباعه وأصحابه ابتدعوا نوعاً آخر من الرهبانية لم يقرّرها الله لهم. أ

١٠ حول تركيب ومعنى هذه الآية يوجد اختلاف كثير بين المفسّرين، حيث اعتبرها البعض عطفاً على الرأفة والرحمة، وأخذوا بنظر الاعتبار (حبّ) قبل الرهبانية تقديراً. لأنّ الرهبانية ليست شيئاً يكون في القلب، بل إنّ حبّها والتعلّق بها يكون في القلب، واعتبرها آخرون منصوبة بفعل مضمر حيث إنّ (ابتدعوها) تفسّر ذلك في تقدير: ابتدعوا رهبانية، ابتدعوها.

وبالنسبة لـ (إلّا ابتغاء رضوان الله) توجد وجهنا نظر: الأُولى: أنّها استثناء منقطع، ومفهومه هو: (ولكنّهم ابتدعوها ابتغاء رضوان الله). والأخرى: أنّها استثناء متّصل ومفهومها أنّنا قرّرنا ووضعنا نوعاً من الرهبانية عليهم، والهدف من ذلك هو جلب رضى الله تعالى، ولكنّهم حرّفوا الرهبانية إلى نوع آخر كان خلافاً لرضى الله، والظاهر أنّ التّفسير الأوّل في كلا الموردين مناسب أكثر، لذا يرجى الإنتباء هنا.

<sup>Y طبقاً للتفسير الأوّل حسب الرأي الذي يقول بائه استئناء منقطع، والتفسير الثاني يقول بالاستئناء المتصل. وهذه النقطة أيضاً جديرة بالملاحظة وهي: إذا كانت الرهبانية عطف على الرأفة والرحمة كما اخترناه في المتن، فإنّ المقصود من جعلها في القلوب هو نفس الميل القلبي لهم إلى هذه المسألة، في حين أنّ المقصود من (ما كتبناها) هو أنّ مسألة الرهبانية لم تكن حكم الله في دين السيّد المسيح، بالرغم من أنّ الله تعالى قد وضع حبّها في قلوبهم، وبناءً على هذا فلا تتنافى مع جملة (ابتدهوها).</sup> 

والتّفسير الأوّل هو الأكثر شهرةً، والمناسب أكثر من بعض الجهات.

وعلى كلّ حال، فالمستفاد من الآية أعلاه إجمالاً هو أنّ الرهبانية لم تكن في شريعة السيّد المسيح ينظم وأنّ أصحابه ابتدعوها من بعده، وكان ينظر إليها في البداية على أنّها نوع من أنواع الزهد والإبداعات الخيّرة لكثير من السنن الحسنة التي تشيع بين الناس. ولا تتّخذ عنوان التشريع أو الدستور الشرعي، إلّا أنّ هذه السنّة تعرّضت إلى الانحراف منها بعد وتحريف التعاليم الإلهية، بل إقترنت بمهارسات قبيحة على مرّ الزمن.

والتعبير القرآني بجملة: ﴿فها رموها حقى رمايتها﴾ دليل على أنّه لو أعطي حقّها لكانت سنّة حسنة.

وما ورد في الآية التالية التي تتحدّث عن الرهبان والقساوسة يتناول هذا المعنى حيث يقول تعالى: ﴿لتجدنَ لَشَدَ النّاس مدلوةُ للّذين آمنوا اليهود والّذين لَشركوا ولتجدنَ لقريهم مودّة للّذين آمنوا الّذين آمنوا الّذين قالوا لِنّا نصارى ذلك بأنّ منهم قسيسين ورهبانا وأنّهم لا يستكبرون﴾ (يرجى ملاحظة ذلك).

وهكذا يتبيّن أنّ كلمة «الرهبانية» كلّما كانت بمعنى الرأفة والرحمة فإنّها تشكّــل دليــل إضافياً على صحّة الادّعاء أعلاء، لائنها ستكون بمعنى مستوى الرأفة والرحمة التي وضعها الله في قلوبهم بعنوان أنّها صفة حميدة.

ومختصر الكلام هو: إذا وجدت سنّة حسنة بين الناس تكون أصولها الكليّة وخطوطها العريضة في دائرة المبدأ الحقّ (كالزهد، مثلاً، فإنّ ذلك ليس عملاً قبيحاً، بل يعتبر مصداقاً من مصاديق الخطّ العام للمبدأ، خاصّة إذا لم تنسب هذه السنّة إلى المبدأ الإلهي... ولسوء الحظّ فإنّ جملة من الإفراطات والتفريطات وجدت بين ظهرانينا تحت قناع الدين وتحوّلت إلى سنّة سيّئة.

إنّ مراسم الأعياد والتعازي والوفيّات الخاصّة بعظهاء الإسلام وما يتعلّق بإحياء ذكرى الشهداء والأحبّة الراحلين \_سواء في يوم استشهادهم، أو اليوم السابع، أو بعد مرور أربعين يوماً من الشهادة أو الوفاة، وكذا ما يتعلّق بذكراهم السنوية \_هو مصداق للمفاهيم الكليّة في الإسلام حول تعظيم شعائر الله تعالى، وإحياء ذكر قادة الإسلام وعموم شهداء

٨ المائدة، ٨٨

المسلمين، وبغض النظر عن الجزئيات والتفاصيل فإنّ هذه المراسم مصداق من الأصل الكلّي فقط، ولا يمكن اعتبارها مبادىء شرعية.

وكلّما أنجزت هذه المراسم بدون تجاوز للحدود الشرعية وعدم تدنيسها بـالخرافـات والمهارسات اللا شرعيّة، فإنّها ـ من المسلّم ـ مصداق لابتغاء رضوان الله، ومصداق سنّة حسنة، وفي غير هذه الصورة فإنّها ستكون بدعة الشؤم والسنّة السيّئة.

«الرهبانية» من مادّة (رهب) مأخوذة من معنى الخوف من الله، ويفهم أنّها كانت في البداية مصداقاً للزهد وعدم الإهتام بشؤون الدنيا، إلّا أنّها تعرّضت فيا بعد لانحرافات واسعة، وإذا ما لاحظنا موقف الإسلام المناهض والمقاوم للرهبانية بشدّة فمن هذا الباب وبهذا اللحاظ. كما سنستعرض ذلك فيا يلى:

### بحوث

#### ١\_ الإسلام والرهبانية

ذكرنا أنّ الرهبانية أخذت من «الرهبة» التي جاءت بمعنى الخوف من الله، وكما يسقول الراغب في المفردات، الحنوف الذي يكون ممزوجاً بالزهد والاضطراب والترهب يسعني: (التعبّد والعبادة)... والرهبانية بمعنى: (شدّة التعبّد).

وإذا فسرنا الآية أعلاه بأي شكل، فإنها ترينا أنها كانت نوعاً من الرهبانية الممدوحة بين المسيحيين، بالرغم من أنها لم تكن أصلاً وإلزاماً فيا جاء به السيد المسيح من عند الله تعالى، إلا أنّ أتباع السيد المسيح الله أخرجوا (الرهبانية) من حمدودها وجرّوها إلى الانحراف والتحريف، ولهذا فإنّ الإسلام ندّد فيها بشدّة، حتى أنّ الكثير من المصادر الإسلامية أوردت الحديث المعروف: «لارهبانية في الإسلام» (

ومن جملة المهارسات القبيحة للمسيحيين في بحال الرهبانية تحريم الزواج للنساء والرجال بالنسبة لمن يتفرّغ (للرهبنة) والإنزواء الاجتاعي، وإهمال كافّة المسؤوليات الإنسانية في الجتمع، والركون إلى الصوامع والأديرة البعيدة، والعيش في محيط منزوعن الجتمع... بالإضافة إلى جملة من المفاسد التي حصلت في الأديرة ومراكز الرهبان، كما سنشير إلى جوانب منها في هذا البحث إن شاء الله.

١. جاء هذا الحديث في مجمع البحرين في مادّة رهب كما ذكر ذلك في النهاية لإبن الأثير.

وبالرغم من أنّ هؤلاء الرجال البعيدين عن الدنيا (الرهبان والراهبات) قد أدّوا خدمات إيجابية كثيرة كتمريض المصابين بأمراض خطرة كالجذام وما شابهه، بالإضافة إلى القيام بالتبليغ والإرشاد بين أقوام بدائية متوحّشة، وقيامهم ببرامج للدراسة والتحقيق... إلّا أنّ هذه الأمور تعتبر قليلة الأهميّة قياساً إلى المفاسد التي إقترنت معها.

وأساساً فإنّ الإنسان مخلوق اجتاعي، وتكامله المادّي والمعنوي مبتنٍ على هذا الأساس، وما جاءت به الأديان الساوية لا ينني دور الإنسان في الجتمع، بل يحكم قواعده وأسسه بصورة أفضل.

إنّ الله سبجانه أوجد الغريزة الجنسية في الإنسان لحفظ النسل، وكلّ مذهب أو قانون يتعارض مع هذه الغريزة فإنّه باطل.

الزهد الإسلامي الذي يعني البساطة في الحياة والإبتعاد عن الكاليات، وعدم الوقوع في أسر المال والموقع ـ لا يرتبط أصلاً بمسألة الرهبانية، لأنّ الرهبانية تعني الانفصال والغربة عن المجتمع، والزهد يعني التحرّر من الماديّات والترفّع عن المغريات لكي تستم المحايشة بصورة اجتماعية أفضل.

ونقراً في قصة «عنان بن مظعون» في موت ولده أنّه لم يعد يخرج للعمل حـزناً عـليه، وإنشغل في العبادة و ترك كلّ عمل سواها وجعل من بيته مسجداً... فعندما وصل خـبره للرسول مَهَا أَنهُ أحضره وقال له: «ياعثمان، إنّ الله تبارك وتعالى لم يكتب علينا الرهبانية، إنّما رهبانية أمّتى الجهاد في سبيل الله» \.

وذلك إشارة إلى أنَّ الإعراض عن الحياة الماديّة والإنزواء الاجتاعي، وتعطيل الأعمال بصورة سلبية، يجب أن يصب في مسير إيجابي، وذلك بالجهاد في سبيل الله، ثمّ إنَّ الرّسول الكريم ﷺ بيّن له بعض فضائل صلاة الجهاعة، والتي هي تأكيد على نني الرهبانية في الشرع الإسلامي.

وفي حديث عن الإمام موسى بن جعفر على عندما سأله أخوه على بن جعفر: الرجل المسلم هل يصلح أن يسيح في الأرض أو يترهب في بيت لا يخرج منه قال عليها: «لا». أ

وتوضيح ذلك: إنّ السياحة التي نهي عنها في هذه الرواية، هي تلك المهارسة التي تكون على مستوى الرهبانية و يكن أن نطلق عليها (الرهبانية السيّارة) وذلك أنّ بعض الأفراد

١. بحار الأنوار، ج ٧٠، ص ١١٤ باب النهي عن الرهبانية، ح ١.

٢. بحارالأنوار، ج ٧٠، ص ١٩٩، ح ١٠.

قبل أن يوقروا لأنفسهم المستلزمات الأساسية لحياتهم من سكن أو عمل أو مصدر عيش... فإنهم يقومون بالسياحة والتجوّل في ربوع الدنيا وبدون تهيئة مستلزمات الطريق من الزاد والمال... بل يعتمدون على أخذ المساعدات من الناس عند كلّ نقطة يصلون إليها، ظانين أنّ ذلك نوعاً من الزهد و ترك الإنشغال بالدنيا.

إلّا أنّ الإسلام كما ننى الرهبانية الثابتة، فإنّه قد ننى الرهبانية السيّارة أيضاً إنسجاماً مع التعاليم الإسلامية، فإنّ الزهد والصلاح مهمّ للإنسان المسلم، شريطة أن يكون في قــلب المجتمع وليس في الإنزواء والغربة عنه والبعد منه.

# ٢ـ المصدر التأريفي للرهبانية

لم تكن الرهبانية موجودة بشكلها الحالي في القرون الأولى للـتاريخ المسيحي، وقد ظهرت بعد القرن الميلادي الثالث في حكم الإمبراطور الروساني (ديسيوس) \_وقـتاله الشديد لأتباع السيّد المسيح الله ، ونتيجة لما لحق بهم من الأذى من قبل هذا الإمبراطور المتعطّش للدماء، فإنهم لجأوا إلى الجبال والصحاري \.

فقلت: الله ورسوله أعلم.

فقال على الله و المجابرة بعد عيسى يعملون بمعاصي الله و ففضب أهل الإيمان فقال المؤلاء أفنونا فقاتلوهم فهُزم أهل الإيمان ثلاث مرّات، فلم يبق منهم إلّا القليل، فقالوا: إن ظهرنا لهؤلاء أفنونا ولم يبق للدين أحد يدعو إليه فتعالوا نتفرق في الأرض إلى أن يبعث الله النبي الذي وعدنا به عيسى الله عنون محمّداً ) - فتفرقوا في غيران الجبال وأحدثوا رهبانية ومنهم من تسمسك بدينه ومنهم من كفر».

ثم قال: «أتدري ما رهبانية أمّتى؟».

قلت: الله ورسوله أعلم.

قال: «الهجرة والجهاد والصلاة والصوم والحجّ والعمرة» `.

١. دائرة المعارف القرن العشرين مادّة رهب.

٢٠ تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٢٤٣ بتلخيص قليل، ونقل حديث آخر شبيه بهذا في تفسير الدرّالمنثور، ج
 ٦٠ ص ١٧٧.

والمؤرّخ المسيحي المشهور (ويل دورانت) ينقل في تأريخه المعروف في ج١٣ بحـثاً مفصّلاً حول الرهبانية، حيث يعتقد أنّ إرتباط الراهبات (النساء التاركات للدنيا) بالرهبان بدأ منذ القرن العاشر الميلادي .

وبدون شكّ فإنّ هذه الظاهرة الاجتاعية \_كها هو شأن كلّ ظاهرة أخرى لها أسساً روحية بالإضافة إلى الأسس التاريخية، حيث يمكن الإشارة إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ مسألة ردّ الفعل الروحي للأشخاص والأقوام تختلف فيها بينها مقابل الإندحارات والمصاعب التي يواجهوها، حيث يميل البعض نتيجة لذلك إلى الإنزواء والإنشغال بالأمور الشخصية فقط، ويبعدون أنفسهم بصورة كاملة عن المجتمع والنشاطات الاجتاعية، في الوقت الذي يتعلم آخرون من الانتكاسات والمصاعب دروس الاستقامة والصلابة والقدرة على تحدّى المشاكل ومقاومتها.

ومن هنا فإنّ القسم الأوّل يلتمس طريق الرهبانية أو أي سلوك مشابه له، بمعكس القسم الثاني الذي يصبح أكثر تماساً بالمجتمع وأقوى في مواجهة تحديّاته.

## ٣\_ المفاسد الأفلاقية والإمتماعية الناشئة من الرهبانية

إنّ الانحراف عن قوانين الخلقة غالباً ما يكون مصحوباً بإنفعالات سلبية، وبناءً على هذا فلا عجب فيمن يبتعد عن الحياة الاجتاعية التي هي جزء من فطرته أن يصاب بردود فعل شديدة، لذلك فإنّ الرهبانية ـ لأنّ منهجها خلافاً لطبيعة الإنسان وفطرته ـ فإنّها استبطنت مفاسد كثيرة من جملتها:

أُولاً: أنّ الرهبانية تتعارض مع طبيعة الإنسان المدنية وبالتالي فإنّها تؤدّي بالجتمعات الإنسانية إلى الإنحطاط والتخلّف.

ثانياً: ليست الرهبانية عائقاً عن كهال النفس وتهذيب الروح والأخلاق فقط، بل تجرّ إلى الانحرافات الأخلاقية والكسل وسوء الظنّ والغرور والعجب والتشاؤم وما إلى ذلك، وعلى فرض أنّ الإنسان استطاع أن يصل إلى فضيلة أخلاقية في حالة الإنزواء، فإنّها في الواقع لا تعدّ كذلك، إذ إنّ الفضيلة أن يحرّر الإنسان نفسه من التلوث الأخلاقي في قبلب المجتمع.

<sup>·</sup> قصّة الحضارة، ول ديورانت، ج١٣، ص٤٤٣.

ثالثاً: إنَّ ترك الزواج والإعراض عنه، والذي هو من مبادى، الرهبانية، ليس فقط يعوق عن الكمال، بل هو سبب لظهور العقد والأمراض النفسية وما إلى ذلك.

ونقرأ في دائرة المعارف أنّ بعض الرهبان كانوا يعتبرون الإهتمام بجـنس المـرأة عـمل شيطاني، لحدّ أنّهم منعوا وجود أنثى أي حيوان في الدير خوفاً من الروح الشيطانية لهـذه الأنثى التى قد تدنّس روحانيّتهم وتسبّب لها إنتكاسة.

ومع هذه الحالة فإنّ التاريخ يذكر لنا فضائح عديدة من الأديرة إلى حدّ أن وصفها (ويل دورانت) بأنّها بيوت للفحشاء والدعارة، ومراكز لتجمّع عبّاد البطون وطلّاب الدنيا واللاهين، بحيث أنّ أفضل المشروبات كانت توجد في الأديرة.

وطبقاً لشهادة التاريخ فإنّ السيّد المسيح الله لم يتزوّج أبداً، وهذا لم يكن بسبب موقف له من سنّة الزواج، بل لقصر عمره، وإنشغاله المستمر في مسؤولياته الرسالية التي كانت تستدعي منه السفر والتجوّل والتبليغ في المناطق النائية في العالم، وهي التي لم تسمح له بالزواج.

إنّ البحث حول الرهبانية يستحقّ كتاباً مستقلاً، وإذا أردنا أن نستفيض في هذا البحث فإنّنا سنخرج عن بحث التّفسير.

وننهي بحثنا هذا بحديث للإمام على على تعقيباً على المفهوم الذي طرحته الآية التالية حيث تقول الآية: ﴿قُلُ هُلُ ننبّنكم بالأخسرين أمهالا \* الذين صلّ سعيهم في الحياة الدّنيا وهم يحسبون لنّهم يحسنون صنعا ﴾ .\

فقد قال الله في تفسيرها: «هم الرهبان الذين حبسوا أنفسهم في السواري». ﴿

### ٤\_ إنميل أم أناميل

«الإنجيل» في الأصل مصطلح يوناني بمعنى البشارة أو تعليم جديد، وهو اسم الكتاب الذي نزّل على السيّد المسيح على السيح الله عنه المصطلح إثني عشرة مرّة في القرآن الكريم، وقد استعمل بهذا المعنى.

والجدير بالملاحظة هنا أنّ ما يعرف باسم الإنجيل اليوم كتب كتيرة يعبّر عنها

بالأناجيل، والمشهور منها أربعة وهي «لوقا» و«مرقس» و«متى» «يـوحنّا» ويـعتقد المسيحيون أنّ هذه الأناجيل كتبت بواسطة أربعة من أصحاب السيّد المسيح الله أو طلّابه، وتأريخ تأليفها يرجع إلى غان وثلاثين سنة بعد السيّد المسيح الله غاية قرن بعده، وبناءً على هذا فإنّ الكتاب الأصلي للسيّد المسيح ـالذي هو كتاب سهاوي مستقل ـقد إندثر، ويقي بعضه في ذاكرة طلّابه الأربعة، حيث مزج مع أفكارهم وحرّرت هذه الأناجيل. ولدينا بحث مفصّل أكثر في هذا الجال في نهاية الآية ٣ من سورة آل عمران.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهُ وَ امِنُوا بِرَسُولِهِ عِنُوْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَكُمُّ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهِ لِتَالَّمُ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْ

سبب النزول

نقل كثير من المفسّرين أنّ للآيات أعلاه سبباً للنزول خلاصته ما يلي:

بعث رسول الله على جعفراً في سبعين راكباً إلى النجاشي يدعوه، فقدم عليه ودعاه فاستجاب له، وآمن به، فلم كان عند إنصرافه، قال ناس ممن آمن به من أهل مملكته، وهم أربعون رجلاً: انذن لنا فنأتي هذا النبي فنسلم به، فقدموا مع جعفر، فلم رأوا ما بالمسلمين من الخصاصة، استأذنوا وقالوا: يانبي الله إن لنا أموالاً ونحس نسرى ما بالمسلمين مس المنصاصة، فإن أذنت لنا انصر فنا، فجئنا بأموالنا فواسينا المسلمين بها، فأذن لهم فانصر فوا، فأتوا بأموالم فواسوا بها المسلمين، فأنزل الله تعالى فيهم: ﴿الّذين آليناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وهمة رزقناهم ينفقون ﴾ أ

فكانت النفقة التي واسوا بها المسلمين.

فلم سمع أهل الكتّاب عن يؤمن به قوله: ﴿ لُولئك يؤتون أجرهم مرَّتين بها صبروا ﴾ فخروا على المسلمين فقالوا: يامعشر المسلمين: أمّا من آمن بكتابكم وكتابنا فله أجر كأجوركم فما فضلكم علينا، فنزلت: ﴿ يِالْيُها اللَّذِينَ آمنوا التّقوا الله وآمنوا يرسوله ﴾ الآية، فجعل لهم أجرين وزادهم النور والمغفرة. `

<sup>🖓</sup> القصص، ٥٢ ـ ٥٤.

٢٠ تفسير مجمع البيان، ج ٩، ص ٢٤٤، ونقل نفس المعنى في تفسير روح الجنان، وتفسير روح المعاني مع بعض الاختلاف في نهاية الآيات مورد البحث.

# التفسير

## الذين لهم سهمان من الرممة الإلهيّة:

عِما أنّ الحديث في الآيات السابقة كان عن أهل الكتاب والمسيحيين، فإنّ الآيات مورد البحث مكلّة لما جاء في الآيات السابقة؛ يقول سبحاند؛ ﴿يَالَيُهَا اللَّذِينَ آهنوا التّقوا الله وآهنوا يرسوله ﴾.

وللمفسّرين رأيان حول طبيعة الخاطب في هذه الآية:

الأوّل: إنّ المخاطب هم المؤمنون، حيث يبيّن لهم سبحانه أنّ الإيمان الظاهري غير كافي للفرد، ولابدّ أن يكون الإيمان عميقاً توأماً مع التقوى والعمل، كي ينالوا الأجر العظيم والذى سنتعرّض له الآية الكريمة.

الشاني: إنّ المخاطب هنا هم مؤمنو أهل الكتاب، ويعني: يامن آمنتم بالأنبياء والكتب السابقة آمنوا برسول الإسلام، ولتكن تقوى الله نصب أعينكم كي يشملكم سبحانه بأنواع أجره وجزائه.

والذي يؤيّد الرأي الثاني هو ذكر (الأجر المضاعف) والذي ورد في نهاية الآية والمقصود به جزاء الإيمان بالأنبياء السابقين، وجزاء الإيمان برسول الإسلام.

إِلَّا أَنَّ هذا التَّفسير إضافة إلى أنَّه لا يتناسب مع الآية اللاحقة ـكما سنوضّح \_فإنّه كذلك لا ينسجم مع سبب نزول الآية وطبيعة الإطلاق الذي ورد فسيها بـقوله: ﴿ الْآيَهَا الدِّيسَ آهنوا ﴾.

وبناءً على هذا فلابدٌ من تبنّي الرأي القائل بأنّ المقصود بالمخاطب هم جمسيع المـؤمنين الذين قبلوا ـ بالظاهر ـ دعوة الرّسول بَهِ الكنّهم لم يؤمنوا بها الإيمان الراسخ الذي يضيء أعهاق النفوس ويتجسّد في أعهالهم وممارساتهم.

وتكلة للآية الكريمة يشير القرآن الكريم إلى ثلاث نعم عظيمة تحصل في ظلّ الإيمان العميق والتقوى حيث يقول تعالى: ﴿يؤثكم كفلين من رحمته ويجعل لكم دوراً تمشون به ويغفر لكم والله ففور رحيم ﴾

«كغل» على وزن (طفل) بمعنى الحصّة التي توفّر للإنسان حاجته، ويقال للضامن «كفيل»

أيضاً بهذا اللحاظ، حيث يكفل الطرف المقابل ويضمنه بنفسه .

والمقصود من هاتين الحصّتين أو النصيبين هو ما جاء في قوله تعالى: ﴿رَبِّنا آتِنا فِي الدِّنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ﴾ . ً

واحتمل أيضاً أنّ هذين النصيبين بمكن أن يكون أحدهما الإيمان برسول الإسلام ﷺ والآخر الإيمان بالأنبياء السابقين، لأنّ كلّ مسلم ملزم بموجب اعتقاده أن يـؤمن بكـلّ الأنبياء السابقين والكتب السماوية ويحترمها.

وذكر البعض أنَّ المقصود هو الأجر المستمر والمتعاقب والمضاعف.

إِلَّا أَنَّ الجمع بين جميع هذه المعاني ممكن أيضاً.

وحول القسم الثاني من الجزاء والأجر يقول تعالى: ﴿ويجعل لكم توراً تحشون به ﴾ قال بعض المفسّرين: إنّ المقصود بذلك هو نور الإيمان الذي يسبق المؤمنين في سيرهم يوم القيامة، ويبدّد ظلمات الحشر، حيث يتقدّمون إلى الجنّة والسعادة الأبديّة. كما جاء في الآية الكريمة: ﴿يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم ﴾ ".

في الوقت الذي إعتبرها البعض الآخر إشارة إلى نور القرآن الذي يشع على المؤمنين في الدنيا، كما جاء في قوله تعالى: ﴿قد جاءِكم من الله نوروكتام، مبين ﴾ ٤.

إلاّ أنّ للآية مفهوماً مطلقاً واسعاً حسب الظاهر ولا يختص بالدنيا فقط ولا بـالآخرة فحسب، وبتعبير آخر فإنّ الإيمان والتقوى هي التي تسـبّب زوال الحــجب عـن قــلوب المؤمنين، حيث يتبيّن لهم وجه الحقيقة واضحاً وبدون حجاب، وفي ظلّ الإيمان والتقوى هذين سيكون للإنسان وعى وبصيرة حرم غير المؤمنين منها.

جاء في روايات أهل البيت عليه أنّ المقصود بالنور في الآية أعلاه هو: «إمام تأتمون به»، وهو في الحقيقة بيان واحد من المصاديق الواضحة °.

١. يعتقد البعض أن هذا المصطلح مأخوذ من (كفل) على وزن «عسل» والمقصود به هو ما يضعونه على كفل القسم الأخير من الظهر \_الحيوانات كي لا يسقط الراكب، ولذلك فإنه يقال لكل شيء يسبب الحفظ (كفل)، ومن هذا أطلق على الضامن اسم والكفيل، بسبب هذا المعنى. (أبو الفتوح الرازي نهاية الآية مورد البحث). ويستفاد من الراغب أن لهذا المصطلح معنيين: الأول هو المعنى أعلاه، والمعنى الثاني يطلق على الشيء الرديء الذي لا قيمة له، والتشبيه بكفل الحيوانات يكون بلحاظ أن كل شخص يركب على كفلها فاحتمال سقوطه وارد (يرجى ملاحظة ذلك).

٣. الحديد، ١٢. ٤ المائدة، ١٥.

٥. نقلت هذه الروايات في تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٥٢ و ٢٥٣.

وأخيراً فإنّ ثالث جزاء للمؤمنين المتّقين هو (غــفران الذنــوب) لأنّ بــدونه لا يكــون للإنسان هناء بأي نعمة من الله عليه، حيث يجب أن يكون في البداية في مأمن من العذاب الإلهي ثمّ ينتقل إلى المسير في طريق النور والتقوى لينال الرحمة الإلهيّة المضاعفة.

وفي الآية اللاحقة - والتي هي آخر آيات هذه السورة - بيان ودليل لما جاء في الآية الآنفة الذكر حيث يقول تعالى: ﴿ لئلايعلم أهل الكتاب الآيقدرون على شي. هن قضل الله وأن الفضل بيد الله يؤتيه هن يشا، والله ذو الفضل العظيم ﴾ أ.

إنّه جواب لهؤلاء الكتابيّين الذين زعم قسم منهم: أنّ لهم أجراً واحداً كبقيّة المسلمين حينا رفضوا الإيمان بالرّسول ﷺ وأمّا الذين آمنوا بالرّسول ﷺ منهم فلهم أجران: أجر الإيمان بالرسل السابقين، وأجر الإيمان بمحمّد ﷺ، حيث يجيبهم القرآن ويردّ عمليهم بأنّ المقصود بالآية هم المسلمون.

فهؤلاء هم الذين لهم أجران، لأنهم آمنوا جميعاً برسول الله بالإضافة إلى إيمانهم بكل الأنبياء السابقين، أمّا أهل الكتاب الذين لم يؤمنوا برسول الله فليس لهم أي نصيب أو سهم من الأجر، ذلك ليعلموا أنّ الرحمة الإلهيّة ليست في اختيارهم حتى يهبوا ما يشاؤون منها وفق مشتهياتهم، ويمنعوها عن الآخرين.

وهذه الآية تتضمّن كذلك جواباً لما ورد من ادّعاءات واهية من بعض اليهود والنصارى الذين اعتبروا الجنّة والرحمة الإلهية منحصرة بهم، ظائين أنّ غيرهم محروم منها، حيث يقول سبحانه: ﴿وقالوا لن يدخل الجنّة إلّا من كان هودا أو نصارى تبلك أهانيهم قبل هاتوا برهائكم إن كنتم صادقين ﴾. ٢

اعتبر الكثيرون أنّ (لا) زائدة وتفيد التأكيد (كما ذكرنا أعلاه) وبناءً على أنّ (لا) أصلية، فقد وردت معاني اعتبر الكثيرون أنّ (لا) زائدة وتفيد التأكيد (كما ذكرنا أعلاه) وبناءً على أنّ (لا) أصلية، فقد وردت معاني مختلفة للآية من جملتها أنّ المقصود سيكون كالتالي وهو: أن يعلم أهل الكتاب بأنّه إذا قبلوا الإيمان والإسلام فإنّهم يستطيمون أن يهيّؤوا الفضل الإلهي لهم. وبتعبير آخر فإنّ نفي النفي هنا بمعنى (الإثبات) أو يكون المقصود كالتالي: نحن الذين أعطينا كلّ هذه الهبات للمسلمين حتى لا يتصوّروا أهل الكتاب أن لا نصيب للمسلمين في الفضل الإلهي.

إِلّا أَنّه بِملَاحَظَة نهاية الآية التي تقول: ﴿وإنّ الفضل بيد الله ﴾ وكذلك بملاحظة سبب نزولها الذي مرّ بنا سابقاً فإنّ كون (لا) زائدة هو الأنسب ظاهراً، بل وحسب إعتقاد البعض أنّه في الكثير من الموارد التي تشتمل الجملة على نفي، فإنّ: (لا) تكون زائدة كما في قوله تعالى: ﴿ما منعك ألّا تسجد إذ أمرتك ﴾ الأعراف، ١٢. وفي قوله تعالى أيضاً: ﴿وما يشعركم أنّها إذا جاءت لا يؤمنون ﴾ الأنعام، ١٠٩ (يرجى ملاحظة ذلك).

### ہحث

#### التقوى والوعى:

لقد بيّن القرآن الكريم آثاراً كثيرة للتقوى، ومن جملتها إزالة الحجب عن فكر الإنسان وقلبه.

وقد أشار القرآن الكريم إلى إرتباط «الإيمان والتقوى» مع «البصيرة» منها قوله تعالى: ويائيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقانا ﴾ .\

ومنها قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا الله وَيَعَلُّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ ``

وجاء هذا المعنى صراحةً في الآيات مورد البحث حيث قال تعالى: والله يواله الملك الكتاب الآيقة والله والله والله والله والله والله يواله من يشاء والله دوالفيضل العظيم على ضوئه تستطيعون السير.

والعلاقة بين هاتين الآيتين بالإضافة إلى الجوانب المعنوية التي بقيت مجهولة لنا قلادراك العقلي أيضاً، لأنّ أكبر حاجز عن المعرفة وأهمّ مانع لها هو الحجاب الذي يغطّي قلب الإنسان، والذي هو هوى النفس والنزعات الذاتية والأساني الفارغة، والآمال البعيدة، والوقوع في أسر المادّة ومغريات الدنيا، حيث لا تسمح للإنسان أن يرى الحقائق بصورتها الطبيعية، وبالتالي فإنّ الحكم على الأشياء يكون بعيداً في منطق العقل والصواب. إلّا أنّ إستقرار الإيمان والتقوى في القلوب يبدّد هذه الحجب ويزيل عتمتها وظلامها عن صفحة القلب، ويجعل الروح الإنسانية تغيض بشمس الحقيقة وتتعرّف على الحقائق بصورتها الناصعة وتشعر باللذّة والنشوة من هذا الإدراك الصحيح والعميق للأشياء، وتتفرّع أمامه السبل السليمة للأهداف المقدّسة التي يسعى نحوها ويتقدّم باتّجاهها.

نعم إنّ التقوى هي التي تعطي للإنسان الوعي والوضوح، كما أنّ الوعي يعطي للإنسان التقوى، أي أنّ لكلّ من التقوى والوعي تأثير متبادل بعضهما على البعض الآخر.

ونقرأ هنا في حديث معروف يقول: «لولا أنّ الشياطين يعومون عملى قملوب بسني آدم لنظروا إلى ملكوت السماوات».

المُنفال، ٢٩. <sup>٢</sup> البقرة، ٢٨٢.

ولإدراك هذا الحديث نصغي لما قاله الإمام على على «لا دين مع هوى، لا عقل مع هوى، من اتّبع هوا، أعماء وأصمّه، وأذلّه وأضلّه» \

ربّاه، احفظنا من هوى النفس وتفضّل علينا بالتقوى والبصيرة.

إلهنا، كلَّ الفضل والرحمة بيدك، فلا تحرمنا من فضلك العظيم.

ربّنا، وفّقنا لإقامة الحقّ والعدل والقسط وحراسة حدود الكتاب والميزان والوقوف بوجه الظالمين.

آمين يا رب العالمين

نهاية سورة الحديد

8003

# فهرس سورة الفتح

| يئ السورة؛                                          | محتو   |
|-----------------------------------------------------|--------|
| لة تلاوة سورة الفتح: الفتح: به                      | فضيا   |
| تفسير الآية: ١                                      |        |
| المبين: , المبين: ,                                 | الفتح  |
| «صلح الحديبية»:                                     | قصّة   |
| ر السياسية والاجتماعية والمذهبية لصلح الحديبية: ١٣  | الآثار |
| تفسير الآيتان: ٢ ـ ٣                                |        |
| الفتح المبين الكبرئ:                                | نتائج  |
| ن ۱۷                                                | بحثا,  |
| إجابة علىٰ بعض الأسئلة المهمة                       | #)_\   |
| مراد من «ما تقدّم» و «ما تأخّر»مراد من «ما تقدّم» و | JI_Y   |
| تفسير الآية: ٤                                      |        |
| ، السكينة علىٰ قلوب المؤمنين:                       | نزول   |
| كانت هذه السكينة؟!                                  |        |
| ے                                                   | بحود   |
| سكينة التي لا نظير لها!                             | JI_1   |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ               | ٧_ س   |
| كني السكينة                                         | ٣ـرا   |

| [ع                                     | فهرس                                    | 375                       |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|
|                                        | تفسير الآيات: ٥ ـ ٧                     | •                         |
| ۲۷                                     | لمُبين:لمُبين                           | نتيجة أخرى من الفتح اا    |
| ٣٠                                     | ماوات والأرض»؟!                         |                           |
| ٣                                      |                                         | بحث                       |
| ٣                                      | السوء؟!                                 | من هم الظانُّون بالله ظنّ |
|                                        | تفسير الآيات: ٨ ـ ١٠                    |                           |
| ٣٢                                     | س تجاهه!                                | مكانة النّبي وواجب النا   |
|                                        | تفسير الآيات: ١١ ـ ١٤                   |                           |
| ۳۷                                     |                                         | اعتذار المخلفين:          |
| £                                      | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | بحث                       |
| ٤٠                                     | مرض عامٌ:                               | تعليل الذنب وتوجيهه       |
|                                        | تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٧                   | •                         |
| ٤٢                                     | •••••••••••••••••••••••••               | المخلّفون الانتهازيّون:.  |
|                                        | تفسير الآيتان: ١٨ ـ ١٩                  |                           |
| ٤٧                                     | ن في بيعة الرضوان:                      | رضي الله عن المشتركير     |
| ٤٩                                     | •••••                                   | بحث                       |
| ٤٩                                     |                                         | البيعة وخصوصيّاتها!       |
|                                        | تفسير الآيتان: ٢٠ ـ ٢١                  |                           |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ٢٥                          | يّة مرّةً أخرى!                         | من بركات صلح الحديب       |
| ۰۸ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |                                         | بحث                       |
| ۰۸ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | قصة غزوة خيبرا            |
|                                        | تفسير الآيات: ٢٢ ـ ٢٥                   |                           |
| ٦                                      | حديبيّة!؟                               | لو حَدَثتِ الحرب في ال    |
|                                        | تفسير الآية: ٢٦                         |                           |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | لمية» أكبر سدٍّ في طريق الكفّار:        | التعصّب «وحمية الجاه      |

| ['                                                              | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل         | 740        |
|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------|------------|
| ىث ،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،                         |                                          | ٠٠٠٠٠٠٨٢   |
| هي حميّة الجاهلي                                                | لمية؟ا                                   | ٠٨٠٠٠٠٠٠   |
| •                                                               | تفسير الآية: ٢٧                          |            |
| زيا النّبي الصادقة:                                             |                                          | V          |
| يو <b>ن</b>                                                     | *************************************    | ٧١         |
| -<br>مرة القضاء:                                                |                                          | ٧٢         |
|                                                                 | تفسير الآيتان: ٢٨ ـ ٢٩                   |            |
| شداء على الكفار                                                 | ر رحماء بينهم):                          | ٧٥٠٠٠٠٠٠   |
| مثان                                                            |                                          | ۸۱۰۰۰۰۰۰۰  |
| _قصة تنزيه الصح                                                 | حابة!                                    | ۸۱۰۰۰۰۰۰۰  |
| _المحبّة الإسلاميا                                              | ية المتبادلة                             | ۸۳۰۰۰۰۰۰۰  |
|                                                                 |                                          |            |
|                                                                 | سورة الحجرات                             |            |
| ضيلة تلاوة هذه ال                                               | السورة!                                  | ۸۸۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| سبب النّزول                                                     | ************************************     | ۸۹         |
|                                                                 | A & 1.711 m                              |            |
|                                                                 | تفسير الآيات: ١ ـ ٥                      |            |
| داب الحضور عند                                                  | تفسير الآيات: ۱ - ۰<br><b>د النّبي: </b> | ٠٠٠٠٠٠٠    |
| حوث                                                             | د النّبي:                                | ٠٠         |
| حوث                                                             | د النّبي:                                | ٠٠         |
| حوث۱<br>١ــالأدب أغلىٰ الق<br>٢ــرفع الصوت عنا                  | د النّبي:<br><br>لقيم<br>يند قبر الرسول  | to         |
| حوث۱<br>١ــالأدب أغلىٰ الق<br>٢ــرفع الصوت عنا                  | د النّبي:<br><br>لقيم<br>يند قبر الرسول  | to         |
| حوث<br>١_الأدب أغلىٰ الق<br>٢_رفع الصوت عنا<br>٢_الإنضباط الإسا | د النّبي:                                | to         |
| حوث<br>١_الأدب أغلىٰ الق<br>٢_رفع الصوت عنا<br>٣_الإنضباط الإسا | د النّبي:<br>لقيم<br>لقيم الرسول         | to         |

| د]   | <b>قهرس</b><br>                            | 777                         |
|------|--------------------------------------------|-----------------------------|
|      |                                            | بحوث                        |
| ۱۰۷  | الإرادة                                    | ١_هداية الله وحريّة         |
| ۱۰۸  | ····                                       | ٢_القيادة والطاعة .         |
| ۱۰۸  | العشق لا إدراك العقل فحسب                  | ٣_الإيمان نوع من ا          |
| ٠٠٩  |                                            | سبب النّزول                 |
|      | تفسير الآيتان: ٩ _ ١٠                      |                             |
| ١٠٩  |                                            | المؤمنون أخوة:              |
|      | •••••                                      |                             |
|      | هل البغي «البُغاة»البغي «البُغاة»          |                             |
| ١١٣  | الإسلامية                                  | الثَّاني: أهميَّة الأُخوَّة |
|      | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,    | سبب النّزول                 |
|      | تفسير الآيتان: ١١ ـ ١٢                     |                             |
| ۱۱۷! | نّ والغيبة والتجسّس والألقاب السيئة حرامًا | الإستهزاء وسوء الظر         |
|      |                                            |                             |
|      | يُّ الكامل!                                | •                           |
|      |                                            |                             |
|      | لذنوب وأكبرها!                             |                             |
|      |                                            |                             |
|      |                                            | ٥_علاج الغيبة والتو         |
| ۱۲۸  |                                            | ٦_موارد الإستثناء!          |
|      | تفسير الآية: ١٣                            |                             |
|      |                                            | التقوى أغلى القيم ال        |
|      |                                            |                             |
| ١٣٠  | م الباطلة                                  | ١_القيم الحقّة والقيـ       |

| 744     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [17                  |
|---------|-----------------------------------------|----------------------|
| 177     |                                         | ٢_حقيقة التقوى       |
| ١٣٧     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | سبب النّزول          |
|         | تفسير الآيتان: ١٥ ـ ١٥                  |                      |
| 127     | إم والإيمان:                            | الفرق بين الإسلا     |
| 181     | *************************************** | سبب النّزول          |
|         | تفسير الآيات: ١٦ ـ ١٨                   |                      |
| 1 & 1   | لامكم:لامكم                             | لا تمنُّوا عليَّ إسا |
|         | سورة ق                                  |                      |
| ١٤٧     | *************************************** | محتوى السورة:        |
| ١٤٧     | ِرة «ق»:                                | فضيلة تلاوة سو       |
|         | تفسير الآيات: ١ ـ ٥                     |                      |
| 189     | دون في أمرٍ مريحٍ إ                     | المنكرون المعاند     |
|         | تُفسير الآيات: ٦ ـ ١١                   |                      |
| ١٥٣     | اءِ لحظةً !                             | انظروا إلى السّما    |
|         | تفسير الآيات: ١٢ ـ ١٥                   |                      |
| 107     | بتلى بالعدوَّ:                          | لست وحدك الم         |
|         | تفسير الآيات: ١٦ ـ ١٨                   |                      |
| 109     | نوال:                                   | كتابه جميع الأق      |
|         |                                         | •                    |
| ١٦٣     | ى الإنسان من نفسه!!                     | الحبيب أقرب إلم      |
|         | تفسير الآيات: ١٩ ـ ٢٢                   |                      |
| ه۱۳     | الحديد:                                 | القيامة، والبصر      |
| ٠٦٩ ١٦٢ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث                 |

| ٤]                                      | فهرس                                    | ٨٢٢                                                                                                              |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 179                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ١_حقيقة الموت                                                                                                    |
| 171                                     |                                         | ٢_سكرات الموت                                                                                                    |
| ١٧١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠  |                                         | ٣_الموت حقّ                                                                                                      |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٣ _ ٣٠                   |                                                                                                                  |
| ١٧٣٠٠٠٠٠٠                               |                                         | قرناء الإنسان من الملائكة                                                                                        |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٧_٣١                     |                                                                                                                  |
| ١٧٩                                     |                                         | ادخلوا الجنّة أيّها المتّقون                                                                                     |
|                                         | تفسير الآيات: ٣٨ ـ ٤٠                   |                                                                                                                  |
| ١٨٥                                     | ادر على إحياء الموتى:                   | خالق السموات والأرض ق                                                                                            |
| ١٨٨                                     |                                         |                                                                                                                  |
| ١٨٨                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الصبر مفتاح لكلّ فلاح:                                                                                           |
|                                         | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٥                   |                                                                                                                  |
| 19                                      | سيحة القيامة:                           | يخرج الجميع أحياة عند ص                                                                                          |
|                                         | ~d1 315 %                               |                                                                                                                  |
| 190                                     | سورة الذاريات                           |                                                                                                                  |
| 190                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | محتوى السورة:                                                                                                    |
| 110                                     | تفسير الآيات: ١ ـ ٦                     | فضيلة تلاوة هذه السورة:.                                                                                         |
| \ <b>૧</b> ٧                            |                                         | . \$211. ala\$0.5 %                                                                                              |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | تفسير الآيات: ٧ ــ ١٤                   | قسماً بالأعاصير والسُحُب                                                                                         |
| Y                                       | لفسير 11 يات. ۲ ــ ۱۲                   | المالية المناد |
|                                         | تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٩                   | والسّماء ذات الحُبك:                                                                                             |
| ۲۰۵                                     | -                                       |                                                                                                                  |
| 1 · M *****************                 | ار:                                     | ثواب المستغفرين بالأسحا                                                                                          |

| 779                                    | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [١٣                           |
|----------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------|
| ۲.۹                                    | الله                                  | ١_التوجّه نحو الله وخلق       |
|                                        |                                       |                               |
|                                        | <i></i>                               |                               |
|                                        | تفسير الآيات: ٢٠ ـ ٢٣                 |                               |
| ۲۱۱                                    |                                       | آيات الله وآثاره في أنفسهَ    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                                       | بحوث                          |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                                       | ١_قصّة الأصمعي المثيرة        |
|                                        |                                       |                               |
|                                        | ، تحتاج إلى قابلية!                   |                               |
|                                        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                               |
|                                        | تفسير الآيات: ٢٤ ـ ٣٠                 |                               |
| ۲۱۹                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ضيوف إيراهيم الله:            |
| ۲۲۳                                    |                                       | ېحث                           |
| ۲۲۳                                    |                                       | كَرَّمُ الأنبياء:             |
|                                        | تفسير الآيات: ٣٧_٣١                   |                               |
| ۲۲٤                                    | وعبرة:                                | مُدُنُ قوم لوط المدمّرة آية   |
| TTV                                    |                                       | بحث                           |
| ۲۲۷                                    |                                       | أين تقع مدن قوم لوط؟          |
|                                        | تفسير الآيات: ٣٨ ـ ٤٦                 |                               |
| ۲۲۹                                    | لسالفة:                               | دروس العبرة من الأقوام ا      |
|                                        |                                       |                               |
| ۲۳۳                                    |                                       | ١_أوجه عذاب الله!             |
|                                        | ر العقيم!                             |                               |
|                                        | تفسير الآيات: ٤٧ ـ ٥١                 |                               |
| ۲۳۵                                    | موسعون:                               | والسماء بنيناها بأيدٍ وإنّا ا |

| [5                                        |                        | ۳۰.                      |
|-------------------------------------------|------------------------|--------------------------|
|                                           | تفسير الآيات: ٥٥ ـ ٥٥  |                          |
| ۲٤                                        | ن:                     | إنّ الذكري تنفع المؤمني  |
| Y£Y                                       |                        | بحث                      |
| T£T                                       | بول الحقّ:             | لابدٌ من قلوب مهيّاًة لق |
|                                           | تفسير الآيات: ٥٨ ـ ٨٥  |                          |
| 727                                       | , وجهة نظرِ القرآن:    | هدفٌ خلقِ الإنسان من     |
| 720                                       |                        |                          |
|                                           | 'ق                     | -                        |
|                                           |                        | _                        |
| 717                                       |                        |                          |
| Y£7 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •                      | ٤_الحكمة من الخلق ف      |
| 701                                       | وفلسفة خلق الإنسان     | ٥-الرّوايات الإسلامية    |
| 701                                       |                        | ٦_الإجابة على سؤال       |
|                                           | تفسير الآيتان: ٥٩ ـ ٦٠ |                          |
| Y0Y                                       | بهم في العذاب:         | هؤلاء يشاركون أصحا       |
|                                           | سورة الطور             |                          |
| Y09 ·····                                 | ,,,,,,,                | محتوى السورة:            |
| ٠٠٠٠                                      | رة:                    | فضيلة تلاوة هذه السور    |
|                                           | تفسير الآيات: ١ ـ ٨    |                          |
|                                           | تفسير الآيات: ٩ ـ ١٦   |                          |
| Y7.A                                      |                        | بحثان                    |
| ۲٦ <b>۸</b>                               | ِن إلى جهنّم؟          | ١_كيف يُساق المجرمو      |
| ٠ ٢٦٩                                     | ليل!                   | ٢_الخائضون في الأباء     |

| 741                                     | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل        | [١٣                |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------|
|                                         | تفسير الآيات: ١٧ ـ ٢١                   |                    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠  | قىن:قىن:                                | مواهب الله للمتّ   |
|                                         | تفسير الآيات: ٢٨ ـ ٢٨                   |                    |
| YV0                                     | لأهل الجنّة:                            | مواهب أخرى ا       |
|                                         | ······                                  |                    |
|                                         | ومضاميتها:                              |                    |
| ۲۸۰                                     | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | سبب النّزول        |
|                                         | تفسير الآيات: ٢٩ ــ ٣٤                  |                    |
| ۲۸۰                                     | ين و تحدًي القرآن:                      | أمنيات المشرك      |
|                                         | -<br>تفسير الآيات: ٣٥_٤٣                |                    |
| ۲۸٦                                     | •                                       | ما هو كلامكم ا     |
|                                         | تفسير الآيات: ٤٤ ـ ٤٩                   |                    |
| T9Y                                     |                                         | إنّك بأعيننا!      |
|                                         |                                         | - , ,              |
|                                         | سورة النجم                              |                    |
| <b>۲۹۹</b>                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | محتوى السّور       |
| ٣                                       | ذه السورة:                              | فضيلة تلاوة ه      |
|                                         | تفسير الآيات: ١ ـ ٤                     |                    |
|                                         | تفسير الآيات: ٥ ـ ١٢                    |                    |
| ٣٠٥                                     | مېي <b>ب):</b>                          | أوّل لقاء مع الح   |
|                                         | تفسير الآيات: ١٨ ــ ١٨                  | -                  |
| ۳۱۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | - <i>-</i>                              | الرّوية الثّانية:. |
|                                         | •••••••                                 |                    |
|                                         | يقة مقطوع بها                           |                    |

| <b>744</b>                    | <b>قهرس</b>                             | ٤]  |
|-------------------------------|-----------------------------------------|-----|
|                               |                                         |     |
| ٣_المعراج والجنّة             |                                         | ٣١٦ |
|                               | سلامية                                  |     |
|                               | كلماته لرسوله في ليلة المعراج           |     |
|                               | تفسير الآيات: ١٩ _ ٢٣                   |     |
| هذه الأصنام وليدة أهواا       |                                         | ۲۲۲ |
|                               |                                         |     |
| ١_أصنام العرب الثلاثة ا       | هور≩                                    | ۳۲٤ |
|                               |                                         |     |
| _                             | ىتام                                    |     |
| ٤_أسطورة الغرانيق مرّةً       | ى                                       | ۲۲٦ |
|                               | تفسير الآيات: ٢٤ _ ٢٦                   |     |
| الشفاعة أيضاً بإذنه:          |                                         | ۳۲۸ |
| _                             |                                         |     |
| _                             |                                         |     |
| ٢ـكلام في شأن الشفاعا         | ,                                       | ٣٣٠ |
|                               | تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٣٠                   |     |
| إنَّ الظنَّ لا يغني من الحقُّ | ياً:                                    | ۲۳۲ |
| ·                             |                                         |     |
| رأس مال عبدة الدنيا:          |                                         | ۳۳٥ |
|                               | تفسير الآيتان: ٣١_٣٢                    |     |
|                               |                                         |     |
|                               | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |     |
| ١_علم الله المطلق             |                                         | ۲۳۸ |
|                               |                                         |     |

| 744         | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [۱۳               |
|-------------|-----------------------------------------|-------------------|
| TT9         | ثم؟                                     | ٢_ما هي كبائر الإ |
|             |                                         |                   |
|             |                                         |                   |
|             | تفسير الآيات: ٣٣ ـ ٤١                   |                   |
| ٣٤٣         | ية أعماله:                              | كل يتحمّل مسؤوا   |
|             |                                         |                   |
| T10         | لامية مهمّة                             | ١_ ثلاثة أُصول إس |
|             | من مفاد الآية                           |                   |
|             | <b>ـؤالين</b>                           |                   |
|             | وموسئ                                   |                   |
| ۳٤۸         | الأعمال في كتب السابقين                 | ٥_المسؤولية عن    |
|             | تفسير الآيات: ٤٦_٤٩                     |                   |
| ٣٤٩         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | كلِّ شيء ينتهي إل |
| <b>TOT</b>  |                                         | بحوث              |
|             | ير إليه                                 | _                 |
|             | شعریشعری                                |                   |
| Ψοέ         | المحتوى عن النّبي يَتَكُونًا            | ٣_حديث عميق ا     |
|             | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٥٥                   |                   |
| <b>700</b>  | لعبرة هذه؟!                             | ألا تكفي دروس ا   |
|             | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٦٢                   |                   |
| <b>٣</b> 0λ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | اسجدوا له جميعاً. |
|             | سورة القمر                              |                   |
| ٣٦٥         |                                         | محتوى السورة: .   |

| ح]                                                | فهرس                                    | 375                           |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|
| <b>ዮ</b> ግ٦ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | فضيلة تلاوة سورة القمر:       |
|                                                   | تفسير الآيات: ١ ـ ٣                     |                               |
| ۳٦٧٠٠٠٠٠                                          |                                         | شق القمر السين                |
|                                                   |                                         | بحوث                          |
|                                                   |                                         | ١_شقّ القمر معجزة كبيرة للر   |
| ۳۷۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰           | ىدىث                                    | ٢_مسألة شقّ القمر والعلم الح  |
| ٣٧٢                                               |                                         | أ) ظهور المنظومة الشمسية      |
|                                                   |                                         | ب) الأستروئيدات               |
| ٣٧٣                                               |                                         | ج) الشهب                      |
| ۳۷٤                                               |                                         | ٣_شقّ القمر تاريخيّاً         |
| TV0                                               |                                         | ٤_ تأريخ وقوع هذه المعجزة     |
|                                                   | تفسير الآيات: ٤ ـ ٨                     |                               |
| ٣٧٧                                               |                                         | يوم البعث والنشور:            |
| ۳۸۰                                               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحث                           |
| ۳۸۰                                               | ميراً؟                                  | لماذاكان يوم القيامة يوماً عس |
|                                                   | تفسير الآيات: ٩ ـ ١٧                    |                               |
| ۳۸۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰           |                                         | قصّة قوم نوح عبرة وعظة:       |
|                                                   | تفسير الآيات: ١٨ ـ ٢٢                   |                               |
| ۳۸۷                                               | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,    | مصير قوم عاد:                 |
| ۳۸۹                                               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحث                           |
| ۳۸۹                                               |                                         | سعد الأيّام ونحسها:           |
|                                                   | تفسير الآيات: ٢٣ ـ ٣٢                   |                               |
| ۳۹٤                                               |                                         | العاقبة الأليمة لقوم ثمود:    |

| ٥٢٢ | ١٣] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل               |
|-----|----------------------------------------------------|
|     | تفسير الآيات: ٣٣_ ٤٠                               |
| ٤٠١ | 1                                                  |
|     | تفسير الآيات: ٤٦_٤١                                |
| ٤٠٦ | هل أنتم أفضل من الأقوام السابقة؟!                  |
|     | بحث ،                                              |
| ٤١٠ | تنبَّوً إعجازي صريح:                               |
|     | تفسير الآيات: ٤٧ ــ ٥٥                             |
| ٤١١ | المؤمنون في ضيافة الله:                            |
| ٤١٥ | بحوث                                               |
| ٤١٥ | ١-التقدير والحساب في كلّ شيء١                      |
| ٤١٦ | ٢_التقدير الإلهي وإرادة الإنسان٢                   |
| ٤١٨ | ٣ــالأمر الإلهي كلمة واحدة                         |
| ٤١٩ | ٤ــبداية ونهاية سورة القمر                         |
|     | سورة الرحمن                                        |
| ۶۲۳ | محتوي السورة:محتوي السورة:                         |
| _   | فضيلة تلاوة سورة الرّحمن:فضيلة تلاوة سورة الرّحمن: |
| •   | ي رو و ق<br>تفسير الآيات: ١ ـ ٦                    |
| ٤٢٦ | بداية النعم الإلهية:ببداية النعم الإلهية           |
|     | يحث                                                |
| ٤٣٢ | تأمّلات في الرّوايات:تأمّلات في الرّوايات:         |
|     | تفسير الآيات: ٧_١٣                                 |
| ٤٣٤ | ير ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ           |
|     | بحثان                                              |

| ٦٣٦                            | فهرس                                    | [ع  |
|--------------------------------|-----------------------------------------|-----|
| ١ ـ معرفة النعم طريق لمعرفة    | ······································  | ٤٣٩ |
| ٢_مسألة النظم والحساب ف        | حياة                                    | ٤٤. |
|                                | تفسير الآيات: ١٤ _ ١٨                   |     |
| الصلصال وخلق الإنسان:          | Y                                       | ٤٤٢ |
|                                | تفسير الآيات: ١٩ ـ ٢٥                   |     |
| البحار وذخائرها الثمينة:       | τ                                       | ٤٤٦ |
| بحوث                           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٤٥٠ |
| ١-البحر مركز النعم الإلهيّة .  |                                         | ٤٥٠ |
| ٢_الأنهار البحرية العظيمة و    | لمف استيرينلف استيرين                   | ٤٥١ |
| ٣ـ تفسير من أعماق الآيات       | Υ                                       | ٤٥٢ |
|                                | تفسير الآيات: ٢٦_ ٣٠                    |     |
| كلِّ شيء هالك إلَّا وجهه:      | ۳                                       | ٤٥٣ |
| بحوث                           |                                         | ٤٥٦ |
| ١_ما هي حقيقة الفناء؟          | η                                       | ٤٥٦ |
| ٢_إستمرار الخلق والإبداع       | ٧                                       | ٤٥٧ |
| ٣_الحركة الجوهرية              | λ                                       | ٤٥٨ |
|                                | تفسير الآيات ٣٦_٣١                      |     |
| التحدّي المشروط:               |                                         | ٤٦٠ |
|                                | تفسير الآيات: ٣٧ ـ ٤٥                   |     |
| يُعرفُ المجرمون بسيماهم:.      | ٠٤                                      | ٤٦٤ |
|                                | تفسير الآيات: ٤٦ ـ ٥٥                   |     |
| الجنّتان اللتان أعدّتا للخائفي | ۱۸                                      | ٤٦٨ |
| ,                              | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٦١                   |     |
| الجنَّة والزوجات الحسان: .     | ۳.,                                     | ٤٧٣ |

|                                                                                  | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                                                           | \ <b>~~</b>       |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| پحث                                                                              | ,.,                                                                                                                        | ۷٥٠٠٠٠٠٠          |
| جزاء الإحسان:                                                                    |                                                                                                                            | ٧٥                |
|                                                                                  | تفسير الآيات: ٦٢ _ ٦٩                                                                                                      |                   |
| جنّتان بأوصاف ع                                                                  | جيبة:                                                                                                                      |                   |
| بحث                                                                              | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                    | ٧٨٠٠٠٠٠٠          |
| قيمة الفاكهة:                                                                    | ,,,                                                                                                                        | ٤٧٨               |
|                                                                                  | تفسير الآيات. ٧٠ ـ ٧٧                                                                                                      |                   |
| زوجات الجنّة مرّ                                                                 | زة أخرى:                                                                                                                   | ٤٨٠               |
| حوث                                                                              |                                                                                                                            | ٤٨٣               |
|                                                                                  |                                                                                                                            |                   |
|                                                                                  | سورة الواقعة                                                                                                               |                   |
|                                                                                  |                                                                                                                            |                   |
| محتوى السورة:                                                                    |                                                                                                                            | ٤٨٩               |
|                                                                                  |                                                                                                                            |                   |
|                                                                                  |                                                                                                                            |                   |
|                                                                                  | لسورة:تفسير الآيات: ١١ـ١٤                                                                                                  | ٤٩٠               |
| فضيلة تلاوة هذه ال                                                               | لسورة:تفسير الآيات: ١٤ـ١                                                                                                   | ٤٩٠               |
| فضيلة تلاوة هذه ال                                                               | لسورة:<br>تفسير الآيات: ١١ـ ١٤<br>تفسير الآيات: ١٥ـ ٢٦                                                                     | ٤٩٠<br>٤٩٢        |
| فضيلة تلاوة هذه ال<br>لواقعة العظيمة:                                            | لسورة:<br>تفسير الآيات: ١١ـ ١٤<br>تفسير الآيات: ١٥ـ ٢٦                                                                     | ٤٩٠<br>٤٩٢        |
| فضيلة تلاوة هذه ال<br>لواقعة العظيمة:                                            | لسورة:<br>تفسير الآيات: ١٠ـ١٤<br>تفسير الآيات: ١٥ـ٢٦<br>ين:<br>تفسير الآيات: ٢٧ـ٤                                          | ٤٩٠<br>٤٩٢<br>٤٩٩ |
| فضيلة تلاوة هذه ال<br>لواقعة العظيمة:<br>لجنّة بإنتظار المقرّب                   | لسورة:<br>تفسير الآيات: ١٠ـ١٤<br>تفسير الآيات: ١٥ـ٢٦<br>ين:<br>تفسير الآيات: ٢٧ـ٤                                          | ٤٩٠<br>٤٩٢<br>٤٩٩ |
| فضيلة تلاوة هذه ال<br>لواقعة العظيمة:<br>لجنّة بإنتظار المقرّب<br>صحاب اليمين وه | لسورة:<br>تفسير الآيات: ١٠ـ١٢<br>تفسير الآيات: ١٥ـ٢٦<br>ين:<br>تفسير الآيات: ٢٧ــ٤                                         | ٤٩٠<br>٤٩٢<br>٤٩٩ |
| فضيلة تلاوة هذه ال<br>لواقعة العظيمة:<br>لجنّة بإنتظار المقرّب<br>صحاب اليمين وه | السورة:<br>تفسير الآيات: ١٠ـ ١٤<br>تفسير الآيات: ١٥ـ ٢٦<br>ين:<br>تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٤٠<br>باتهم:<br>تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٥٠ | ٤٩٠<br>٤٩٢<br>٤٩٩ |

| <u>[</u> ]                              | قهرس                  | ٦٣٨                                      |
|-----------------------------------------|-----------------------|------------------------------------------|
|                                         | تفسير الآيات: ٥٧ ـ ٦٢ |                                          |
| ٥١٦٠٠٠٠٠٠٠٠                             |                       | سبعة أدلّة على المعاد                    |
| ٥٢                                      |                       | بحث ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| o Y • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                       | حجيّة القياس:                            |
|                                         | تفسير الآيات: ٦٣_٦٣   |                                          |
| 077                                     |                       | هل أنتم الزارعون أم ا                    |
|                                         | تفسير الآيات: ٧٨ ـ ٧٤ |                                          |
| ٥٢٥                                     | والتار؟               | من الذي خلق الماء و                      |
| ٥٣٠                                     |                       | بحث                                      |
|                                         | تفسير الآيات: ٨٧-٨٢   | •                                        |
| ۰۳۲                                     |                       | المطهّرون ومعرفة أس                      |
|                                         |                       | - •                                      |
|                                         |                       | أوّلاً: خصوصية القرآ.<br>                |
| ۰۳۷                                     |                       | ثانيا: القران والطهارة                   |
|                                         | تفسير الآيات: ٨٧ ـ ٨٧ |                                          |
|                                         | ن الحلقوم:            |                                          |
|                                         |                       |                                          |
|                                         | رين                   |                                          |
| ٥٤٢                                     | ع یکون تدریجیّاً؟     | ٢_هل أنّ قبض الروح                       |
|                                         | تفسير الآيات: ٨٨ ـ ٩٦ |                                          |
|                                         | الحين:ا               |                                          |
|                                         |                       |                                          |
| ۵٤٧                                     |                       | عالم البرزخ:                             |

| 744 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [١٣                        |
|-----|-----------------------------------------|----------------------------|
|     | سورة الحديد                             |                            |
| ٥٥١ |                                         | محتوى السورة:              |
| 007 |                                         | فضيلة تلاوة سورة الحديد:   |
|     | تفسير الآيات: ١ ـ ٣                     |                            |
| ٥٥٣ | *************************************** | آيات للمتفكّرين:           |
| ٥٥٦ |                                         |                            |
| ٥٥٦ |                                         | جمع الأضداد في صفات الله   |
|     | تفسير الآيات: ٤_٣                       |                            |
| ٥٥٨ | *************************************** | علىٰ عرش القدرة دائماً:    |
| ۲۲٥ |                                         | ب <b>ح</b> ث               |
| ۲۲٥ | *************************************** | آيات الاسم الأعظم:         |
|     | تفسير الآيات: ٧ ـ ١١                    |                            |
| ٥٦٥ | نجاة:لنجاة:                             | الإيمان والإنفاق أساسان لل |
| ٥٧٠ | *************************************** | بحوث                       |
| ٥٧٠ |                                         | ١_بواعث الإنفاق            |
| ٥٧١ | , الله إ                                | ٢_شروط الإنفاق في سبيل     |
| ٥٧٣ | لجهاد والإنفاق                          | ٣ـ السابقون في الإيمان واا |
|     | تفسير الآيات: ١٢ ـ ١٥                   |                            |
| ٥٧٥ |                                         | انظرونا نقتبس من نوركم:.   |
| ٥٨٠ |                                         | بحث                        |
| ٥٨٠ | ······································  | الإستغاثة العقيمة للمجرمين |
| ٥٨٢ |                                         | سبب النزول                 |
|     | تفسير الآبات: ١٦ ـ ١٨                   |                            |
| ٥٨٣ | *************************************** | إلى متى هذه الغفلة؟        |

| ٤]                                      | <b>قهرس</b><br>                         | 78.                   |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|
| ٥٨٥                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | موعظة وتوبة:          |
|                                         | تفسير الآيتان: ١٩ ـ ٢٠                  |                       |
| ۰۸۷ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |                                         | الدنيا متاع الغرور    |
| ٠٩١                                     |                                         | بحثان                 |
| 091                                     | شهداء                                   | ١_مقام الصدّيقين واا  |
| 097                                     | ولعب ,                                  | ٢_الحياة الدنيا لهو   |
|                                         | تفسير الآيات: ٢١ _ ٢٤                   |                       |
| 097                                     | برى!ابرى                                | المسابقة المعنوية الك |
|                                         | تفسير الآية: ٢٥                         |                       |
|                                         | شة الأنبياء:                            |                       |
| 7-1                                     |                                         | بحثان                 |
|                                         | والمنطق                                 |                       |
| 7.0                                     | ت الحياة الأساسية                       | ٢_الحديد وإحتياجا     |
|                                         | تفسير الآيتان: ٢٦ ـ ٢٧                  |                       |
| 7.7                                     | بعد الآخر:ب                             | تعاقب الرسل واحدأ     |
| /11                                     |                                         | بحوث                  |
|                                         |                                         | , .                   |
|                                         | للرهبانية للرهبانية                     | -                     |
| ۳                                       | ة والإجتماعية الناشئة من الرهبانية      | ٣_المفاسد الأخلاقي    |
|                                         |                                         |                       |
| 117                                     |                                         | سبب النّزول           |
|                                         | تفسير الآيتان: ٢٨ ـ ٢٩                  |                       |
|                                         | ج الرحمة الإلهيّة:                      | •                     |
| ١٢٠                                     | *************************************** | بحث                   |
| ١٢٠                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | التقوى والوعى:        |