

A 7 7 1 1 1 1 4 4 1 1 1 7 2

, دمک: ٤\_۸۱۳۹\_۹۹٤

عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com جميع الحقوق محفوظة للنّاشر

# نهاية تجربة وبداية تجربة أخرى

ها نحن بفضل الله ومنّه وتوفيقه في نهاية المطاف مع «التّغسير الأمثل»، بعد جولة في كتاب الله استغرقت خمسة عشر عاماً، ومن المناسب أن يكون لنا مع القارىء الكـريم، الذي رافقنا في هذه الرحلة الطويلة، حديث نستعرض فيه عصارة تجربتنا مع هذا التّفسير على أن يكون مفيداً للسائرين على طريق الدراسة والتِعمّق في القرآن الكريم:

١- خلال جولتنا في رحاب كتاب الله ازددنا تفهّماً لما ورد في الحديث الشريف بشأن وصف القرآن، بل تلمّسنا هذه الأوصاف بكلّ وجودنا، ورأينا بأم أعيننا، من ذلك ما ورد عن القرآن، بل تلمّسنا هذه الأوصاف بكلّ وجودنا، ورأينا بأم أعيننا، من ذلك ما ورد عن النّبي عليه أفضل الصلاة والسّلام أنّه قال في القرآن: «له نجوم. وعلى نجومه نجوم، ولا تحصن عجائبه ولا تبلي غرائبه، فيه مصابيح الهدى، ومنازل الحكمة».<sup>(1</sup>

وعن علي بن موسى الرضائي أنّه قال في جواب من سأله: ما بال القرآن لا يزداد على النشر والدرس إلّا غضاضة؟ قال: «لأنّ اللّه تبارك وتعالى لم يجعله لزمان دون زمــان ولا لناس دون ناس، فهو في كلّ زمان جديد وعند كلّ قوم غض إلى يوم القيامة». <sup>ت</sup>

نعم، إنَّه الشجرة الطيبة التي **«تؤتي ُكلهاكل حين بإذن ربّها)،** وهو البحر الواسع العميق الذي يجد فيه الغواص درّاً جديداً كلها ازداد فيه غوصاً.

هذه الحقيقة تتّضح لكلّ السالكين طريق القرآن، وتبعث فيهم الشوق والإندفاع نحو طلب المزيد من مائدة كتاب الله، ونحو مواصلة هذا الطريق حتى نهاية رحلة العمر.

وعن أمير المؤمنين علي بن أبي طالبﷺ قال في حديثه عن القرآن: سن التاريخي الماليان الماليان المتناسمة من

«فيه ربيع القلب، وينابيع العلم، وما للقلب جلاءً غيره». <sup>7</sup>

وهذه حقيقة أخرى تلمّسناها خلال جولتنا في رحاب القرآن الكريم، وكـلما عـاش الإنسان جوّ القرآن أكثر يحسّ بتفتح جديد في القلب والروح، وهذا الإحساس واضح لكلّ من دخل غمار التجربة، وباب الدخول مفتوح لمن أراد أن يجرّب.

٢\_ من خلال هذه الجولة التّفسيرية تبيّن مدىٰ شمول التعاليم القرآنية، واتضح أنّ القرآن الكريم لم يترك مجالاً من المجالات الحيويّة في الساحة الإنسانية دون أن يبيّن أصولها ويعيّن

إطارها (التفاصيل تكفلت السنَّة ببيانها).

١. بحار الأنوار، بع ٨٩، ص ١٧. ٢. المصدر السابق، ص ١٥. ٣. نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.

من هنا لا يحتاج الإنسان المسلم في تنظيم حياته السياسية والاقتصادية والاجتماعية إلى أن يولي وجهه شطر مدارس الشرق أو الغرب، وكها قال أمير المؤمنين علي ﷺ : «واعلموا أنّه ليس على أحد بعد القرآن من فاقة ولا لأحد قبل القرآن من غنى».<sup>(</sup> إنّ مشكلة المسلمين تكمن في عدم معرفتهم بما بين ظهرانيهم من كنز عظيم:

كالعيس في البيداء يـقتلها الظـما والمـاء فـوق ظـهورها محمول وهنا نشير مرّة أخرى إلى أنّ معارف القرآن وتعاليمه لا يمكن أن نتلقاها من كتاب اللّه العزيز إلّا إذا جلسنا عنده متتلمذين متعلمين، أمّا إذا أقبلنا على القرآن بـذهنية تمـلوءة بأحكام مسبقة ملتقطة من مدارس الشرق والغرب، فسوف نلجأ إلى زجّ آيات القرآن في إطار مفاهيم غريبة عليه، لتنسجم مع ما نحمله من أحكام ونظريات مسبقة، وبذلك نُحرم من عطاء القرآن، ونحوله إلى «آلة» لتبرير أخطائنا وإسناد أفكارنا الناقصة.

٣- بعد هذه الجولة القرآنية التي تلمّسنا فيها الحياة القرآنية بكلّ ما تحمله من عطاء ثرّ لحياة الفرد والجهاعة، لابد أن نسجّل أسفنا لما يحمله كثير من المسلمين من نظرة إلى القرآن... نظرة تجعل القرآن محاطاً بهالة من القدسية غير أنّه معزول عن الحياة، تستلمس الثواب والبركة في التلاوة، والفضيلة في الحفظ، دون أن ترى فيه منهجاً للحياة.

لقد نسي هؤلاء أنّ القرآن مدرسة للفرد المسلم وللجهاعة المسلمة، يرسم لها طريقها في جميع المجالات، ويوجهها الوجهة الصحيحة في كلّ المنعطفات، وهنا تكمن عــظمة القـرآن وقدسيته.

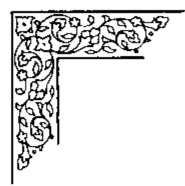
كثيرة هي مدارس القرآن وخلاوي التحفيظ ومجالس التلاوة في عالمنا الإسلامي. وكم يدور فيها من البحوث حول طريقة التجويد والترتيل! لكن الحديث عن المنهج العـملي الذي يطرحه القرآن قليل. والالتزام بهذا المنهج أقلّ

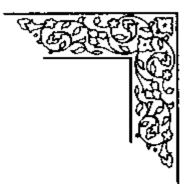
ونحن في هذا التّفسير قلّما تعرّضنا لسورة دون أن نبيّن أنّ التـلاوة التي بـيّنت السـنّة فضائلها إنّا هي التلاوة المتبوعة بالفكر والعمل... فضيلة التلاوة أن تكون مقدمة للتفكر، وأن يؤدّي التفكر إلى العمل.

نسأل الله سبحانه وتعالى أن يوفق علماء المسلمين لطرح منهج القرآن بين أبناء الأمّة.

وأن يوفق اتباع القرآن إلى العمل به في كلَّ جوانب حياتهم، وهـذه كـلمتنا الأخـيرة في التَّفسير الأمثل، وندع بقية الحديث إلى (التَّفسير الموضوعي).

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.



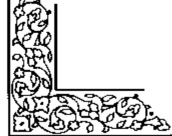




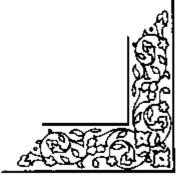
مور، التبا







# وعدد آياتها أربعون



«سورة النيأ»

#### ممتويات السورة:

تمتاز أغلب السور القرآنية في الجزء الأخير من القرآن بأنّها نزلت في مكّة، وتؤكّد في مواضيعها علىٰ مسألة:

المبدأ، المعاد، البشارة والإنذار، وتتّبع أسلوب الإثارة في الحديث، وتتعامل مع الأوتار الموقظة للضمير الإنساني، وتمتاز معظم آياتها بقصر العبارة المتضمنة لإشارات جمة، حيث تبث الحياة في الأجساد الخالية من الروح، وتنقلها من عالم الغفلة واللامـبالاة إلىٰ عـالم الشعور بعظم المسؤولية الملقاة علىٰ العواتق، وإلىٰ البناء الجاد الملتزم للشخصية الإنسانية الحقة.

ومع كل ذلك.. فلآياتها عالماً خاصًاً مليء بالتفاعلات والحركية. وسورة النبأ لا تشذُّ عن الإطار العام لطبيعة السور المكيّة، حيث تستهل السورة بسؤال يستوقف الانسان، وتختتم بجملة زاخرة بالعبرة...

ويمكننا تلخيص محتوى السورة بما يلي:

١- السؤال عن «النبأ العظيم» وهو يوم القيامة كحدث بالغ الخطورة.
٢- السؤال عن «النبأ العظيم» وهو يوم القيامة كحدث بالغ الخطورة.

٢- الاستدلال على أمكانية المعاد والقيامة، من خلال الاستدلال بمظاهر القدرة الإلهيّة في: السماء، الأرض، الحياة الإنسانية والنعم الرّبانية.

٣- بيان بعض علامات بدء البعث.
 ٤- تصوير جوانب من عذاب الطغاة الأليم.
 ٥- التشويق للجنّة، بوصف أجوائها الفياضة بالنعم.
 ٦- وتختم السورة بالإنذار الشديد من عذاب قريب، بالإضافة لتصوير حال الذيبن كفروا.

واشتق اسم السورة من الآية ٢ ويطلق عليها أيضاً اسم سورة (عَمَّ) نسبة إلىٰ أوّل كلمة وردت في السورة بعد البسملة.

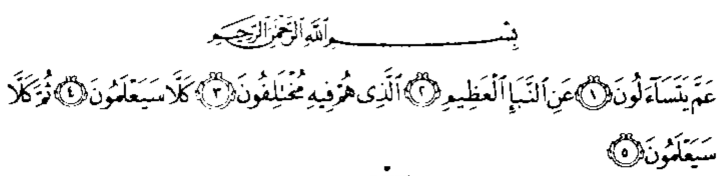
| ɛ]        | سورة النَّياً                                                            | ۱.                      |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
|           | هَ النَّبأُ:                                                             | فضيلة تلاوة سور         |
| لمون سقاه | الله ﷺ _ في فضل تلاوتها _ أنَّه قال: «مَنْ قرأ سورة عمَّ يتسائا          | روي عن رسول             |
|           |                                                                          | الله برد الشراب يوم الة |
| م القيامة | ِ عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: «مَنْ قرأها وحفظها كان حسابه يو              | وفي حديث آخر            |
|           |                                                                          | بمقدار صلاة واحدة»      |
| دمنها في  | َدِق بِنِيدٍ أَنَّه قال: «مَنْ قرأ عمَّ يتسائلون لم يخرج سنته إذا كان يا | وعن الإمام الصا         |

જીજ

.

كل يوم حتى يزور البيت الحرام» ٢

٢. تفسير البرهان، ج ٤، ص ٤١٩. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٢٠. ٣. تفسير مجمعالبيان، ج ١٠، ص ٤٢٠.



الآيات

التغسير

#### فبر هاها

تأتي الآية الأولى لتستفهم بتعجب: ﴿مَمْ يَتَسَائِلُونَ ﴾ ` إ

ودون انتظار للجواب، تجيب الآية الثّانية ما سُئِل عـنه في الآيـة الأولى: ﴿مـن النـبا العقيم».

ذلك الخبر: ﴿للذي هم فيه مختلفون».

أورد المفسّرون آراءً منباينة في المقصود من «النبأ العظيم»، فمنهم مَنْ اعتبره إشارة إلىٰ يوم القيامة، ومنهم مَنْ قال بأنّه إشارة إلى القرآن الكريم، ومنهم مَنْ اعتبره إشارة إلى أُصول الدين من التوحيد حتى المعاد.

وقد فسّر ته الرّوايات بالولاية والإمامة (وسنشير إلىٰ ذلك في البحوث الآتية).

وبنظرة دقيقة إلىٰ مجموع آيات السورة وسياق طرحها، وما ذكرته الآيات اللاحقة من ملامح القدرة الإلهية بعرض بعض مصاديقها في السهاء والأرض، وبعد هذا العرض تـوكّد إحدىٰ الآيات، **﴿لِنَّ يوم للفصل كان هيقاتاً﴾ <sup>`</sup> ثمّ مخ**الفة وعدم تقبل المشركين لمبدأ «المعاد»، كل ذلك يدعم التّفسير الأوّل القائل: بأنّ النبأ العظيم هو يوم القيامة.

«النبأ»: كما يقول الراغب في مفرداته: خبر ذو فائدةٍ عظيمة يحصل به علمٌ أو غلبة ظنٍ،

· «همّ» مخفف «عمّا»، وهي مركبة من (عن) و(ما) الإستفهامية. ٢- نبأ, ١٧.

| سورة النَّبأ / الآية ١ ـ ٥ | Y                                     |
|----------------------------|---------------------------------------|
| <br>                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

ولا يقال للخبر في الأصل نبأ حتىٰ يتضمّن هذه الأشياء الثلاثة ﴿

فوصف «النبأ» بـ «العظيم» للتأكيد علىٰ أهمّيته، وللبت بأنّ ما يشك فيه البعض إنّما هو: أمر واقع، بالغ الأهمية، خطير.. وكما قلنا فهذا المعنىٰ يناسب كونه يوم القـيامة أكـثر ممّـا يناسب بقية التفاسير.

وربِّما كانت جملة «يتسائلون» إشارة إلىٰ الكفّار دون غيرهم، لأنّهم كـثيراً مـا كـانوا يتسائلون فيا بينهم بخصوص «المعاد»، وماكان تساؤلهم لأجل الفحص والتحقيق وصولاً للحقيقة، بل كان لغرض التشكيك لا أكثر.

وثمَّة احتمال آخر: كون تساؤلهم كان مـوجهاً إلىٰ المـؤمنين عــموماً، أو إلىٰ النَّـبِيﷺ خاصّة <sup>٢</sup>.

**السؤال: وق**د يتساءل إنّه إذا كان «النبأ العظيم» هو يوم القيامة، فلماذا يـقول القـرآن الكريم: **﴿الذي هم فيه مختلفون﴾، وفي** علمنا أنّ الكفار مجمعون على إنكاره؟؟

**والجواب:** أنَّ المشركين لا يقطعون في إنكارهم للمعاد بشكل جازم، والكمثير مـنهم يعتقدون بصورة إجمالية ببقاء الروح بعد البدن، وهو ما يسمىٰ بــ(المعاد الروحاني).

أمّا بخصوص (المعاد الجسهاني)، فالمشركون ليسوا علىٰ وتيرة واحدة في إنكاره، فهناك مَنْ يظهر الشكّ والتردد، كما تشير إلىٰ ذلك الآية ٦٦ من سورة الّفل... وهناك مَنْ يـنكر المعاد الجسهاني بشدّة حتىٰ دفعهم جهلهم وعنادهم لأنْ ينعتوا رسول اللهﷺ (والعياذ بالله) بالجنون لقوله بالمعاد الجسهاني، وقد عرفوه تارة أخرىٰ بالكاذب علىٰ الله! كما أخبرت بذلك سورة سبأ في الآيتين ٧ و٨.

 مفردات الراغب، مادة (نبأ). ٢. مع أنَّ باب (التفاعل) غالباً ما يشير إلىٰ الفعل المقابل، إلَّا أنه \_ أحياناً \_ قد يحلى معنىٰ الفعل الثلاثي المجرّد أو معانٍ أخرى.. (وذكر بعض أهل اللغة خمسة معان للتفاعل: ۸ \_ اشتراك اثنين أو أكثر في فعل ما. ٢ \_المطاوعة، مثل (تياعد). ٣ \_إظهار خلاف الواقع، مثل (تمارض). ٤ \_ الوقوع التدريجي، مثل (توارد). ہ \_معنیٰ فعل ثلاثی، مثل (تعالیٰ) بمعنیٰ (علا).

وعليه، فاختلاف المشركين في «المعاد» أمر واقع ولا يمكن إنكاره. ويضيف القرآن قائلاً: **﴿كلّاسيعلمون﴾** `، فليس الأمر كما يقولون أو يظنون. ويجدد التأكيد: **﴿ثم كلّاسيعلمون﴾**.

فسيعلمون في ذلك اليوم الواقع حتماً: ﴿ أَنْ تَقُول نفس يا حسرتن على ها فرّطت في جنب. الله ﴾ <sup>1</sup>، يوم ينهال العذاب الإلهي على الكافرين فيقولون بصرخات مستغيثة: ﴿ هل إلىٰ هردً هن سبيل» <sup>7</sup>.

بل وإنَّ طلب العودة إلىٰ الحياة لجبران خطيئاتهم سيطرح في أولىٰ لحظات الموت، حين تزال الحجب عن عين الإنسان فيرى باُمِّ عينيه حقيقة عالم الآخرة، فيستيقن حياة البرزخ والمعاد، ولا يبقىٰ عنده إلَّا أنْ يقول: **﴿ربَّ لرجعونَ \* لعلي لَمعل صالحاً فيما تركنته** <sup>1</sup>.

«السين» في «سيعلمون» حرف استقبال (يستعمل للمستقبل القريب)، وهو في الآية المباركة يشير إلى قرب وقوع يوم القيامة، وما نسبة أيّام الدنيا للآخرة إلّا ساعة من الزمن!

أمّا تكرار جملة «كلّا سيعلمون»، فقيل: للتأكيد. وقيل: لبيان وقوع أمرين... **الأوّل: ق**رب وقوع العذاب الدنيوي. **والثّاني**: الإشارة إلى قرب عبذاب الآخرة أيبضاً. وقبد رجبح المفسّرون التفسير الأوّل.

وثمَّة احتمال آخر، وهو أنَّ نمو وتطور الفكر البشري سيوصل البشرية إلى التقدم العلمي الذي يثبت بالأدلة العلمية والشواهد الحيَّة تحقق يوم القيامة، بالشكل الذي يبطل كل حيل الإنكار وعدم الاقرار.

ويُشكل علىٰ هذا الإحتمال...كون ما سيحصل من تطور وتقدم إنَّما يختص بــالأجيال القادمة، في حين أنَّ الآية تتحدث عن المــشركين في عــهد النّــبيﷺ، وتــناولت مسألة اختلافهم في أمر يوم القيامة.

## ہدثان

# ۱\_ «الولاية» و«النبأ العظيم»

تقدم أنَّ هناك عدَّة معانٍ للـ «النبأ العظيم»، مثل: القيامة، القرآن، أصول الدين.. إلَّا أنَّ القرائن الموجودة في مجموع آيات السورة تدعم تفسير «النبأ» بـ «المعاد» وترجحه عـلىٰ الجميع.

ولكنّنا نجد في روايات أهل البيت يميّل وفي بعض روايات أهل السُنّة أنّ «النبأ العظيم» بمعنىٰ إمامة أمير المؤمنين علي ليني، حيث كانت مثار جدال ونقاش بين جمع من المسلمين، وهناك من فسّر «النبأ العظيم» بالولاية بشكل عام.

وإليكم ثلاث روايات، على سبيل المثال لا الحصر:

١- ما روى الحافظ محمّد بن مؤمن الشيرازي (أحد علماء السنّة) عن رسول الله يَنْ أَنَّه قال في تفسير في معمّد بن مؤمن الشيرازي (أحد علماء السنّة) عن رسول الله يَنْ أَنَّه قال في تفسير في معمّيتسا، لون \* عن النبأ للعظيم ؟ : «ولاية علي يتساء لون عنها في قبورهم، فلا يبقى ميت في شرق ولا غرب ولا في برّ ولا في بحو إلا ومنكر ونكير يسألانه عن ولاية أمير المؤمنين بعد الموت، يقولان للميت: «مَنْ ربّك؟ وما دينك؟ ومَنْ نبيّك؟ ومَنْ إمامك؟» (ما موت \* من النبأ للعظيم ؟ الله علي يتساء لون عنها في قبورهم. فلا الله يقلم منها في تعمد بن مؤمن الشيرازي المظيم ؟ الما منه منها في تعمد منها في قبورهم. فلا يبقى ميت في شرق ولا غرب ولا في برّ ولا في بحو إلا ومنكر ونكير يسألانه عن ولاية أمير المؤمنين بعد الموت، يقولان للميت: «مَنْ ربّك؟ وما دينك؟ ومَنْ نبيّك؟ ومَنْ إمامك؟» (ما مولاية أمير المؤمنين بعد الموت، يقولان للميت: «مَنْ ربّك؟ وما دينك؟ ومَنْ نبيّك؟ ومَنْ إمامك؟» (ما مولاية أمير المؤمنين بعد الموت، يقولان للميت: «مَنْ ربّك؟ وما دينك؟ ومَنْ نبيّك؟ ومَنْ إمامك؟» (ما مولاية أمير المؤمنين بعد الموت، يقولان للميت: «مَنْ ربّك؟ وما دينك؟ ومَنْ نبيّك؟ ومَنْ إمامك؟» (ما مولاية أمير المؤمنين بعد الموت، يقولان للميت؛ «مَنْ ربّك؟ وما دينك؟ وما دينك؟ ومن أيساً إلى أمامك؟» (ما ما له أمي أولاية أمير المؤمنين بعد الموت، يقولان للميت؛ «مَنْ ربّك؟ وما دينك؟ ومَنْ نبيّك؟ ومَنْ إمامك؟» (ما مولاية أمير أولاية أولاين المؤمنين إلى أولاين إلى أولاية أولاين إلمانية؟ «مَنْ ربّك؟ وما دينك؟ ومَنْ نبيّك؟ ومَنْ إمامك؟» (ما مولاية أولاين إلى أولاين إلى أولاين إلى أولاية أولاين إلى أولاية أولاية أولاين إلى أولاية أولاية أولاين إلى أولاية أولاية؟ وما دينك؟ ومن دينك؟ ومن أولاية أولاية أولاية أولاية أولاية؟ من أولاية أولاية أولاية إلى أولاية أ ما ما ما ما ماية أولاية أول

٢\_وروي أنَّ رجلاً خرج يوم صفين من عسكر الشام وعليه سلاح وفوقه مصحف وهو يقرأ: ﴿ممّ يتساءلون \* عن النبأ العظيم ﴾ فخرج له علي يُنْإِذ ، فقال له: «أتعرف النبأ العظيم الذي هم فيد يختلفون»؟ قال: لا.

فقال له الله الله الله النبأ العظيم الذي فيه اختلفتم وعلى ولايته تنازعتم، وعن ولايتي رجعتم بعدما قبلتم، وببغيكم هلكتم بعدما بسبغي نجوتم، ويوم الغدير قد علمتم، ويوم القيامة تعلمون ما علمتم»<sup>7</sup>

٣ روي عن الإمام الصادق في أنَّه قال، «النبأ العظيم الولاية» ٢.

وللجمع بين مضمون ما تناولته الروايات وما جاء في تفسير النبأ العظيم بالمعاد، لابدّ من الانتباه إلى ما يلي:

· · · · النبأ العظيمة» كمفهم مقرآذ، ممثل سائر المفاهم القرآنية ـ له من السعة ما يشمل كل

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

۱٥

ما ذكر من معانٍ، وإذا كانت قرائن السورة تدلَّ علىٰ أنَّ المقصود منه «المعاد»، فهذا لا يمنع من أنْ تكون له مصاديق أخرىٰ.

٢- كما هو معلوم أنّ للقرآن بطوناً مختلفة وظواهراً متعددة، وأدلة وقرائن الإسـتخراج مختلفة أيضاً، وبعبارة أخرى: إنّ لمعاني آيات القرآن دلالات التزامية لا يـعرفها إلّا مَـنْ غاص في بحر علمها ومعرفتها، ولا يكون ذلك إلّا للخاصّة من الناس.

وليست الآية المذكورة منفردة في أنّ لها ظاهر وباطن دون بقية آيات القرآن. حيث إنّ الأحاديث والرّوايات الشريفة فسّرت كثير من الآيات بمعانٍ مختلفة، بعضها ينسجم مع ظاهر الآية، والبعض الآخر يشير إلىٰ المعنىٰ الباطن لها.

ولابدّ من التأكيد علىٰ حقيقة خطيرة، وهي: لا يجوز قطعاً بأن نضع للقرآن معنىً باطناً بحسب رأينا وفهمنا، بل لابدٌ من وجود قرائن وأدلة واضحة، أو بـالاعتاد عـلىٰ تـفاسير النّبيﷺ والأتمة بليظ الصحيحة، لكي لا يكون وجود بطون للقرآن ذريعةً بأيدِ المنحرفين والمتطرفين وذوي الأهواء ليفسّروا القرآن بحسب ما يشتهون ويرغبون.

## ٢\_ سِرُّ التأكيد علىٰ المعاد

قلنا، إنّ من كبريات المسائل المهمّة التي يتم ّالتأكيد عليها في السور المكيّة للجزء الأخير من القرآن هي مسألة «المعاد» مع تصوير حياة الإنسان في عالم البرزخ لما لهذه المسألة من أهميّة وتأثير على الإنسان في حياته الدنيا، فمجرّد أن يحسب ويفكر الإنسان بأنّ غُمّة عالم ينتظره وفيه محاسبة دقيقة وبعدها إمّا ثواب أو عقاب، فمجرّد هذا الإحساس كـفيل لأن يدفع الإنسان بالتفكير في مستقبله الأبدي، وأنْ يعمل على ضوء تحسبه.

فهناك محكمة.. لا تخفىٰ عليها خافية، لا ظلم فيها ولا جور، لا تخطيء ولا تشتبه، ولا رشوة فيها ولا توصية، وفوق هذا وذاك فلامجال للمتهم فيها لأنْ يكذب أو ينكر... إذن فلا سبيل للنجاة من عقاب الآخرة إلَّا بترك الذنوب والعمل وفق مقتضيات الشرع في هذه المسالدانية

الحياة الفانية.

إنَّ الإيمان بوجود محكمة العدل الإلهي تدفع الإنسان لأن يتحرك ضميره، وتتيقظ نفسه من غفلتها الماكرة، وتحيييٰ روحية التقويٰ فيه ويتحسس عظم المسؤولية الملقاة علىٰ عاتقه، فيبدأ بتشخيص وظائفه وتكاليفه الشرعية للقيام بها على أحسن وجه.

سورة النَّبأ / الآية ١ ـ ٥

[ع

وأساساً فإنّ شيوع الفساد في أي محيط يرجع إلى أمرين: ضعف التـوجيه والمـراقـبة، وفقدان القوة القضائية الرادعة، فإذا خضعت أعمال الناس إلى توجيه مبرمج يقظ، بالإضافة إلى توفر القوانين القضائية الصارمة لكل من يشذ عن جادة القانون، فإنّ الفساد والإعتداء والطغيان والحال هذه يكاد ينعدم في ذلك الحيط.

إنّ الحياة الدنيوية التي يتمتع فيها الانسان ببرنامج موجّه إلى طريق الحق، وقوة قضائية ساعية لرضوانه جلّ شأنه، وعاملة على خدمة البشرية، تمنع الإِنسان القدرة لأنْ يـدرك بوضوح مصاديق الهداية الإلهيّة، ويعيش اللذة في حياته الروحية.

فالإيان بوجود مَنْ: ﴿ **لا يحزب عنه مثقال ذرة ﴾ <sup>(</sup> ، والإيان بحتمية «المعاد» الذي تصدقه** الآية: **﴿ فَهن يحمل مثقال ذرة خيراً يره \* وهن يحمل مثقال ذرة شراً يره ﴾ <sup>(</sup> ، فهكذا الإيمان كفيل بأن يخلق في الإنسان حالة التقوى التي هي بمثابة مركز للإشعاع الرّباني علىٰ جميع أبـعاد حياته.** 

8003

۱. سیا، ۳.

۱٦

۲ الزلزلة، ۷ و ۸.

#### الآيات

ٱلْرَبْحَعَلَ لَأَرْضَ مِهَدَانٌ وَٱلْجِبَالَ أَوْتَادًا ﴿ وَخَلَقْنَكُمْ أَزْوَجًا ﴿ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَعًا شِدَادًا ۞ وَجَعَلْنَا ٱلَيَّلَ لِبَاسَا۞ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشَا۞ وَبَنَيْتَنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَاشِدَادًا ۞ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْمِرَتِ مَاءَ ثَجَّاجًا ۞ لِنُخْرِجَ بِهِ حَبَّا وَنَبَاتًا ۞ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞

#### التفسير

ګل شيء بأمرک يا ربّ:

تجيب الآيات المذكورة علىٰ أسئلة منكري المعاد والمختلفين في هذا «النبأ العظيم» لأنّها تستعرض جوانب معينة من نظام الكون وعالم الوجود الموزون، مع تبيانها لبعض النـعم الإلهية الواسعة ذات التأثير الفعال في حياة الإنسان، وذلك من جهة دليل علىٰ قدرة الباري عزَّ وجل المطلقة، ومنها قدرته علىٰ إعادة الحياة إلىٰ الإنسان بعد موته.

ومن جهة أخرى إشارة إلى أنَّ الكون وما فيه من دقّة تنظيم، لا يمكن أنْ يُخلق لمجـرّد العبت واللهو! بل لابدّ من وجود حكمة بالغة لهذا الخلق. في حين أنَّه لو كان الموت يـعني نهاية كل شيء، فمعنىٰ ذلك أنَّ وجود العالم عبث وخالٍ من أيّةٍ حكمة!! وبهذا فقد استدل القرآن الكريم علىٰ حقيقة «المعاد» بطريقين:

- ۱\_برهان القدرة.
- ٢\_ برهان الحكمة.

وقد عرضت الآيات الإحدىٰ عشر، اثنتي عشر نعمة إلـنهية، بأسلوب مـلؤه اللـطف والمحبّة، مصحوباً بالاستدلال، لأنّ الاستدلال العقلي لو لم يـقترن بـالإحساس العـاطغي والنشاط الروحي يكون قليل التأثير.

وتشرع الآيات بالإشارة إلى نعمة الأرض، فتقول: ﴿ لَهِ نَجِعِلَ الأَرْضَ مِهَاداً﴾.

**(المهاد):** كما يقول الراغب في المفردات: المكان الممهّد الموطأ، وهو في الأصل مشتق من «المهد»، أيّ المكان المهيء للصبي.

وفسّره بعض أهل اللغة والمفسّرين بالفراش، لنعومته واستوائه وكونه محلاً للراحة. واختيار هذا الوصف للأرض ينم عن مغزيً عميق..

**فمن جهة:** نجد في قسم واسع من الأرض الإستواء والسهولة، فتكون ملهيئة لبلناء المساكن والزراعة.

**ومن جهة ثانية: أو**دع فيها كل ما يحتاجه الإنسان لحياته من المواد الأولية إلى المعادن الثمينة، سواء كان ذلك علىٰ سطحها أم في باطنها.

**ومن جهة ثالثة**: تحلل الأجساد الميتة التي تودع فيها، وتبيد كل الجراثيم الناشئة عن هذه العملية بما أودع فيها الباري من قدرة علىٰ ذلك.

**ومن جهة رابعة:** ما لحركتها السريعة المنظمة ولدورانها حول الشمس وحول نفسها من أثر علىٰ حياة البشرية خاصّة، بما ينجم عنها الليل والنهار والفصول الأربعة.

**ومن جهة خامسة:** خزنها لقسم كبير من مياه الأمطار الغزيرة، وإخسراج ذلك عمليٰ شكل عيون، آبار، أنهار.

**والخلاصة:** إنّ جميع وسائل الإستقرار والعيش لبني آدم متوفرة في هذا المهد الكبير. وقد لا يلتفت الإنسان إلىٰ عظم هذه النعمة الرّبانية، إلّا إذا مــا أصــاب الأرض زلزالاً... وعندها سيدرك معنىٰ استقرار الأرض، ومعنىٰ كونها مهاداً.

وبما أنَّ نعمة استواء الأرض وسهولتها قد تهمش نعمة الجبال، فقد جاءت الآية التالية لتبيَّن أهمية الجبال ودورها المهم في حياة الإنسان: ﴿والجبال لُوتادلُهِ.

تشكل الجبال آيةً ربانية زاخرة بالعطاء، وتؤدّي وظائف كثيرة، منها أنّها تحفظ القشرة الأرضية من الإنهيار أمام الضغط الحاصل من المواد المذابة داخلها، وذلك لعمق تجذرها المترابط داخل الأرض... وتحافظ عليها من تأثيرات جاذبية القمر في عملية المد والجزر... وتشكل جدران الجبال سداً منيعاً للتقليل من آثار الرياح الشديدة والعواصف المدمرة...

10] الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

الأرض يعمل علىٰ تنظيم حركة الهواء المحيط بالكرة الأرضية بالشكل الذي يؤثر إيجابياً علىٰ الحياة فوق الأرض. وفي هذا المجال، يقول العلماء: لو كان سطح الكرة الأرضية مستوياً كله، لتولدت عواصف شديدة لا يمكن السيطرة عليها جراء حركة الأرض وسكون الغلاف الجوي، ولفقدت الأرض صلاحيتها بتوفير مستلزمات السكن للإنسان، لانّ استمرار الإحتكاك الحاصل من حركة الأرض الدائمة وسكون الغلاف الجوي سيؤدّي بلا شك إلى زيادة حرارة القشرة الأرضية ممّا يجعل الأرض غير صالحة لسكن الإنسان.

19

وبعد أنَّ بيَّن القرآن هذين النموذجين من النعم الإلهيَّة والآيات الآفاقية، عرج إلىٰ ذكر ما أنعم الباري علىٰ الإنسان من النعم والآيات الانفسية فقال: **﴿وحْلقناكم أزواجا﴾** <sup>(</sup>

«الأزواج»: جمع زوج، المتشكل من الذكر والأنثىٰ، ويخرج الإنسان إلىٰ حياة الوجود من هذين الجنسين، ويستمر وجوده في الحياة من خلال عملية التناسل التي تساهم في استقرار الإنسان من الناحيتين الجسمية ولنفسية، كما تشير إلىٰ هذا الآية ٢١ من سورة الروم: **وومِنْ آياته أنْ خلق لكم من ننفسكم لزواجا لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودّة ورحمة.** 

وبعبارة أخرى: إنّ كلاً من الذكر والأنثىٰ مكمل لوجود الآخر، وعــاملاً عــلىٰ اشــباع احتياجات الطرف الآخر من الناحيتين الجسمية والنفسية.

وفسّر البعض كلمة «أزواج» بـالأصناف المخـتلفة للـناس، لأنّ مـن مـعاني (أزواج): الأصناف والأنواع، فاعتبر وها إشارة إلى ذلك التباين الموجود بين البشر من حيث: اللون، الجنس، الاستعدادات والقابليات، للدلالة على عظمة الباري جلّ شأنـه والعـامل عـلىٰ تكامل المجتمع الإنساني.

ويشير بعد ذلك إلىٰ نعمة النوم، فيقول: ﴿وجعلنا نومكم سباتاً﴾.

**«السبات»:** من السبت، بمعنىٰ القـطع، ثمّ اسـتعملت بمـعنىٰ (تـعطيل العـمل) لأجـل الإستراحة، وسمي «يوم السبت» بذلك لأنّ اليهود كانوا يعطلون أعيالهم في اليوم المذكور.

ويحمل وصف «النوم» بالسبات إشارةً لطيفة إلىٰ تعطيل قسم من الفعاليات الجسمية

والروحية للإنسان عند النوم.

١٠ جملة ﴿ وخلقناكم أزواجاً ﴾ وما بعدها، جاءت بصيغة الإثبات، أمّا ما احتمله البعض من كونها جملة منفية مطوفة علىٰ قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَم نجعلَ﴾ المتقدم في الآية الأولىٰ فبعيد ويحتاج إلىٰ تقدير لا موجب.

ويعطي التعطيل فرصة لإستراحة أعـضاء البـدن.. لتـجديد القـوى'.. لتـقوية الروح والجسد. لتجديد النشاط ورفع أيّ نوع من التعب والآلام. والإستعداد لتـقبل المـرحـلة القادمة (بعد النوم) بفاعلية ونشاط متجدد.

وبالرغم من أنّ النوم يشكّل ثلث حياة الإنسان، ولكنّ الإنسان لا زال يجهل الكثير من خفاياه، بل ولا زال الإنسان (منذ القديم وحتىٰ الآن) لا يعرف سبب تعطيل بعض فعاليات الدماغ في مدّة معينة و تغمض العين أجفانها و تسكن جميع أعضاء البدن!

وبات من المعروف ما للنوم من دور مهم في حياة الإنسان، حتىٰ حرص أطباء عــلم النفس دوماً علىٰ تنظيم نوم مرضاهم بصورته الطبيعية حفاظاً علىٰ حالة التوازن النفسي للمرضىٰ.

فالذين لا يتمتعون بنوم طبيعي تراهم مصابون بحدّة المزاج، القلق، الاضطراب، الكآبة، وبالمقابل، نرى الذين يتمتعون بنوم طبيعي ينهضون كل صباح بنشاط وحيوية وبـقدرة جديدة.

ومن بين ما يقدمه النوم من تأثير مهم علىٰ الإنسان: سرعة تقبل ذهن الإنسان للدراسة والمطالعة بعد فترة نوم طبيعية وهادئة وسرعة إنجاز الأعبال الفكرية والبدنية ولعلّ من أسهل أساليب تعذيب الإنسان هو حرمانه من النوم، خصوصاً وأنّ التجارب العلمية أثبتت بأنّ قابلية الإنسان علىٰ تحمل الأرق ضعيفة جدّاً، وإذا حاول أيُّ إنسانٍ أنْ يجرب ذلك، فلا تمضي عليه فترة وجيزة إلّا ويصاب في سلامته ويرض.

وكلَّ ما ذكر من فوائد النوم فإنَّه يختص بالنوم الطبيعي الموزون، وأمَّا إذا زاد عن حدَّه الطبيعي فلا يجني صاحبه سوىٰ الآثار السلبية لهذا الإفراط، كحال الإفراط في الطعام.

ومن الغريب أنّ نسبة فترة النوم تختلف من إنسان لآخر، ولا يمكن تعيين فترة محددة لكل الناس، وعليه.. فكل إنسان يعرف الفترة التي تناسبه طبيعياً بمــا يــناسب فــعالياته الجسمية والروحية، وتجربة الإنسان هي التي تُعين نسبة النوم الضروري له.

والأغرب من ذلك، إنّه قد يضطر الإنسان في الحوادث والشدائد إلى السهر واليقظة مدّة طويلة، ولذلك تزداد مقاومته للنوم بشكل ملحوظ ولكنّه مؤقت، وقد يستكني في تسلك

الأحيان بساعة أو ساعتين من النوم لليوم الواحد، ولكنْ.. سرعان ما ينتهي ذلك التمكن بمجرّد الرجوع إلى الحالة الطبيعية، بل وقد يحتاج لساعات نوم أطول من السابق للتعويض عيما فاته من نوم!

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

۲١

ومن النادر أنْ نرى إنساناً يعيش حالة اليقظة لعدة أشهر، وفي قبال ذلك نرى بمعض الناس ينامون اثناء المشي، بل وهناك مَنْ ينام وأنت تشاطره أطراف الحديث، ومثل هكذا أشخاص يعيشون حالة غير طبيعية وغالباً ما تكون الحوادث المؤسفة في انستظارهم، فالضرورة تقتضي ألّا يتركوا بدون مراقب أو مرافق.

**والخلاصة:** إنّ هذا الحادث العجيب والظاهرة الغامضة التي تدعىٰ بـ«النوم» مصحوبة بعجائب كثيرة وكأنّها معجزة من المعاجز <sup>(</sup>

ومع أنَّ ذكر النوم في الآية قد جاء باعتباره إحدىٰ النعم الإلهية، إلَّا أنَّ الآية المباركة قد تشير بذلك إلىٰ الموت، لما للنوم من شبه بالموت، والإستيقاظ بالبعث.

وبعد الإِنتهاء من ذكر نعمة النوم، ينتقل القرآن الكريم لذكر نعمة الليل، فيقول: ﴿وجعلنا الليل لباسا﴾.

وتضيف الآية التالية مباشرة: ﴿وجعلنا النهارهماها ﴾ [.

الآيتان تفندان جهل الثنويّين بأسرار الخلق، حيث يقولون: إنّ النــور والنهــار نــعمة. والظلام والليل شر وعذاب، ويجعلون لكلٍّ منهما خالق (إله الخير وإله الشر)... وبقليل من التأمل نجد أنّ كلاً منهما يمثل نعمة إلهية معطاءة، حيث تنبع منها نعم أخرى.

وشبّهت الآيةُ الليلَ باللباس والغطاء الذي يُلقىٰ علىٰ الأرض ليشمل كـل مَـنْ عـلىٰ الأرض، وليجبر فعاليات الموجودات الحيّة المتعبة عـلىٰ الأرض بـالتعطل عـن الحـركة وممارسة النشاطات، ويخيم الظلام والسكون ليضني علىٰ الأرض الهدوء ليستريح الناس من رحلة العمل والمعاناة خلال النهار، وليتمكنوا من مواصلة نشاطهم لليوم التالي لأنّ النوم المريح لا يتيسر للانسان إلّا في أجواء مظلمة.

وبالإضافة لكل ما ذكر. فحلول الليل يعني زوال نور الشمس وإلَّا لانعدمت الحــياة واحترقت جميع النباتات والحيوانات في حال استمرار شروق الشمس.

في ذيل الآية ٤ من سورة يوسف. ٢. «المعاش» إمّا أنْ يكون اسم زمان أو اسم مكان، بمعنى زمان ومكان الحياة.. ويمكن أنْ يكون مصدراً ميمياً. فيكون له محذوف. والتقدير: (سبباً لمعاشكم). والمعاش: من العيش، أيَّ الحياة، إلَّا أنَّ تعبير الحياة يمكن إطلاقه على الباري عزَّ وجلَّ والملائكة، فيما تختص كلمة العيش بحياة الإنسان والحيوان.

١. للتزود من عجائب عالم النوم، راجع ما بحثناء في تفسير الآية ٣٤ من سورة الروم. وكذا الرؤيا وعجائبها

٤]

ولذا نجد القرآن الكريم يؤكّد علىٰ هذه الحقيقة، فتارة يقول: ﴿قُل لَرْلَيتُم لِنَ جَعَلَ اللّهِ عليكم للنهار سرهداً للىٰ يوم للقيامة هٰنَ لِله غير للله يأتيكم بليل تسكنون فيه ﴾ . و تأتي الآية التالية لتقول: ﴿وهِنَ رحمته جعل لكم للليل والنهارلتسكنوا فيه ولتبتغوا هن فضله ﴾ <sup>أ</sup> ويلاحظ في القرآن الكريم أنّه قد أقسم بأمور كثيرة، ولكن قسمه لا يتعدىٰ المرة الواحدة لكل ما أقسم به، ما عدا الليل فقد جاء القسم به سبع مرات؛ ولمّ كان القسم بشيء دليل علىٰ أهمّيته، فهذا يعني أنّ للّيلي أهميّة بالغة.

الأشخاص الذين يضيؤون الليل بأنوار صناعية ويسهرون ليلهم ويقضون نهارهم بالنوم، هم أناس غير طبيعيين، وترئ علامات الكسل والخمول بادية عليهم. في حين نرئ القرويين أكثر صحة من أهل المدن وأسلم بدناً وحواساً، لأنّهم ينامون بعد حلول الليل بقليل ويستيقظون مبكراً.

ومن منافع الليل الجانبية أنَّ فيه (وقت السحر) الذي هو أفضل أوقات الدعاء والصلاة ومناجاة الباري جلَّ شأنه لتربية و تزكية النفوس، كما تصف الآية ١٨ من سورة الذاريات عُبّاد الليل: **﴿وبالأسحارهم يستغفرون﴾** <sup>7</sup>.

والنهار بنور. الفياض نعمة ربانية عظيمة. حيث يدفع الإنسان ليتحرك ويسعىٰ لبنا. حياته ومجتمعه. وبالنور تنمو النباتات. وتمارس الحيوانات شـؤون حـياتها وحـقًاً قـال الباري: **(وجعلنا النهار معاشا)،** بما لا يدع مجالاً للتفصيل والشرح.

وخاتمة المقال: إنّ تعاقب الليل والنهار وما فيهما من نظام دقيق آية بيّنة من آيات خلقه سبحانه وتعالى، إضافة إلى أنّه تقويم طبيعي لتفصيل الزمن في حياة الإنسانية على مرّ التاريخ.

و تأتي **الآية التالية** لتنقلنا من عالم الأرض إلىٰ عالم السماء حين تقول: ﴿وَبِنْيَنَا فُوَقَكُمُ سِبِعا شدادا).

قد يراد من العدد المذكور بـالآية «الكـثرة»، للإشـارة إلى كـثرة الأجـرام السهاويـة والمنظومات الشمسية والجرات والعوالم الواسعة لهذا الوجود، والتي تتمتع بخلق محكم وبناء

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[10

رصين لا خلل فيه... ويمكن أنَّ يراد منه العدد، للإِشارة إلى أنَّ الكواكب وما يبدو لنا منها إنَّا تعود إلى السماء الأولى، كما أشارت الآية ٦ من سورة الصافات إلى ذلك: **﴿لِنَا زِينَا السما.** الد**نيا يزينة الكواكب»،** وثمَّة سماوات ستة وعوالم أخرى وراء السماء الأولى «الدنيا» خارجة عن حدود معرفتنا.

وثمَّة احتمال آخر، وهو أنَّ المراد منها طبقات الهواء المحيطة بالأرض فإنَّها مع رقتها تتمتع باستحكام وقوة عجيبة بحيث تحمي الأرض من آثار الشهب الملتهبة والمتساقطة عليها باستمرار، فبمجرّد دخول الشهب في الغلاف الجوي الرقيق نتيجة لجاذبية الأرض لها، تحترق تلك الشهب لاحتكاكها السريع بالغلاف الجوي حتى تتلاشى، ولولا تلك الطبقات الجوية المحيطة بالكرة الأرضية لكانت المدن والقـرى عـرضة للإصابة بـتلك الصخور والأحجار السماوية المتساقطة عليها على الدوام.

وقد توصل بعض العلماء إلىٰ أنَّ سُمْك الغلاف الجوي يقرب من مائة كليومتراً، وله من الأثر ما يعادل سقف فولاذي بسمك عشرة أمتار!

وبذلك نحصل علىٰ تفسير آخر لما جاء في الآية.. ﴿.. سبعا شدادلَهُ ﴿

وبعد أن أشار القرآن إجمالاً إلىٰ السماوات، يشير إلىٰ نعمة الشمس، فسيقول: ﴿وَجَسَطُنَا سر*اج*ا وهاجا» `.

«الوهّاج»: من الوهج، بمعنىٰ النور والحرارة التي تصدر من النار ً.

وإطلاق هذه الصفة علىٰ الشمس، للإشارة إلىٰ نعمتين كبير تين وهما: (النور) و (الحرارة) ويتفرع عنهما نعم وعطايا كثيرة يزخر بها عالمنا.

ولا تتحدد فوائد نور الشمس بإضاءة الدنيا للإنسان، بل لها أثر كـبير في نمـو سـائر الكائنات الحيّة.

وإضافة لكل ما تقدم، فلحرارة الشمس أثر أساس في: تكوّن الغيوم، حركة الهواء، نزول الأمطار، وستى الأراضي اليابسة.

ولأشعة الشمس كذلك الأثر البالغ في مكافحة الجراثين لاجتدائها عل الأشعة ما مرام

٤]

الحمراء التي تقتل الجراثيم، ولولاها لتحولت الأرض إلىٰ مستشفىٰ عظيمة، ولانتهت الحياة البشرية علىٰ ظهرها خلال مدّة محدودة جدّاً.

وأشعة الشمس في واقعها: نور صحي مجاني دائمي، يصلنا بكـيفية لا هـي بـالشديدة الحرقة، ولا هي بالقليلة العديمة التأثير.

ونسبة ما يصلنا من الطاقة الشمسية قياساً مع بقية المصادر كثير جدّاً، وعلىٰ سـبيل الفرض: فلو أردنا إنماء شجرة تفاح بواسطة نور صناعي، فستكلفنا التفاحة الواحدة مبلغاً رهيباً، نعم... فنعمة هذا السراج الوهّاج لا يمكننا تعويضها بمال كل الأغنياء (.

وقد تُدَّر حجم الشمس بما يقارب المليون وثلاثمانة ألف مرّة نسبة إلى حجم الكرة الأرضية، والفاصلة بين الشمس والأرض تقدر بحدود مائة وخمسين مليون كليومتر... وأنّ حرارة الشمس الخارجية تصل إلى ستة آلاف درجة مئوية... وتصل حرارتها الداخلية ما يقارب مليون درجة مئوية! وهذا النظام الموزون بحكة بالغة، لمن الدقة بحال أنّه لو اختل قليلاً (زياة أو نقصان) لما أمكن للبشر أنْ يعيشوا على سطح الكرة الأرضية، ولا يسعنا المجال لنتطرق لمزيد من التفصيل والبيان حول هذا الموضوع.

وبعد ذكر نعمة النور والحرارة يتناول القرآن نعمة حياتية أخرى لها إرتــباط بأشـعة الشمس، ويقول: **ذولنزلنا من المتصرات ما: لجاجا**ي.

**«المعصرات»: ج**مع «معصر»، من العصر بمعنىٰ الضغط... والكلمة تشير إلىٰ أنَّ الغيوم تقوم بعملية وكانَّها تعصر نفسها عصراً لكي ينهمر منها الماء علىٰ شكل أمطار <sup>7</sup> (يــنبغي ملاحظة أنّ «المعصرات» جاءت بصيغة اسم فاعل).

١٠ ورد في كتاب عالم النجوم من تأليف (آنتري وايت) حساباً للنور والحرارة الواصلين من الشـمس إلىٰ الأرض، يقول صاحب الكتاب: لو أردنا أن ندفع أجوراً مقابل ما يصلنا من نور وحرارة الشمس مـجاناً بـما يساوي ما ندفعه من أجور الكرض، يقول صاحب الكتاب: لو أردنا أن ندفع أجوراً مقابل ما يصلنا من نور وحرارة الشمس مـجاناً بـما يساوي ما ندفعه من أجور الكهرباء عادة، فعلىٰ سكان الأرض أن يدفعوا لكل ساعة من النور والحرارة مليار وسبعمائة مليون ما يسلنا من نور وحرارة الشمس مـجاناً بـما يساوي ما ندفعه من أجور الكهرباء عادة، فعلىٰ سكان الأرض أن يدفعوا لكل ساعة من النور والحرارة مليار وسبعمائة مليون دولار، وإذا حسبنا ما علينا أن ندفع خلال سنة واحدة فسنصل إلى رقم خيالي من الدولارات، وسبعمائة مليون دولار، وإذا حسبنا ما علينا أن ندفع خلال سنة واحدة فسنصل إلى رقم خيالي من الدولارات، وبهذا يظهر قيمة ما وهبنا الله تعالى من ثروة طائلة دون مقابل.

and the second second

10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٢٥

وفسّرها بعضهم بالغيوم المستعدة لإنزال الأمطار، باعتبار أنّ اسم الفاعل يأتي في بعض الأحيان بمعنىٰ الإستعداد للقيام بعمل ما.

وقال بعض آخر: إنّ «المعصرات» ليست صفةً للغيوم، وإنَّما للرياح التي تقوم بـضغط وعصر الغيوم.

«الثجاج»: من الثج، بمعنىٰ سيلان الماء بكمية كبيرة، و«ثجاج» صيغة مبالغة، ويراد بها هنا غزارة الأمطار المنهمرة نتيجة العصر الحاصل للغيوم.

وبالإضافة لكون المطر منبعاً لكثير من مصادر الخير والبركة، فهو: ملطف للجو، مزيل للتلوثات الموجودة في الجو، مخفض للحرارة ومعدل للبرودة، مقلل لأسباب الأمراض، يمنح الإنسان روحاً متجددة ونشاطاً، ومع كل ذلك.. فقد ذكر القرآن ثلاث فوائد أخرى له: (لنضرج به حبأ ونباتا).

**وجتّات ألفاقا∢.** 

يقول الراغب في مفرداته: «ألفافاً»: أيْ إلتفّ بعضها ببعض لكثرة الشجر`. والآيتان تشيران إلى ما يستفيد منه الإنسان والحيوان من المواد الغذائية التي تخرج من الأرض، فالحبوب الغذائية تشكل قسماً مهمّاً من المواد الغذائية «حبّاً»، والخضر تشكل القسم الآخر «ونباتاً»، و تأتي الفاكهة لتشكل القسم الثالث «وجنّات».

ولا تنحصر فوائد المطر بهذه الفوائد الثلاث المذكورة في هاتين الآيــتين، فــللماء دور أساسي وحيوي في عملية حياة الكائنات الحيّة، وعلىٰ الأخص الإنسان، حيث إنّ المـاء يشكل ما يقارب السبعين في المائة من بدنه، بل ويتعدىٰ ذلك ليشمل كل كائنٍ حيّ، كما يشير القرآن الكريم لهذه الحقيقة: **(وجعلنا من للما.كل شي.حي)**".

وتتجاوز فوائد الماء حدود الكائن الحيّ لتشمل: المصانع، جمال الطبيعة، وأفضل الطرق التجارية والاقتصادية هي الطرق المائية.

· «ألفاف» جمع لغيف ـ كما يقول كثير من أهل اللغة والتفسير .. وقال بعضهم: جمع لُف (بضم اللام). وقال بعض آخر: جمع لِف (بكسر اللام). وقال آخرون: هي جمع لا مفرد له.. ولكنَّ المشهور هو القول الأوَّل. ٢. الأنبياء، ٣٠.

5]

#### ہدت

#### علاقة الآيات بـ «المعاد»:

27

أشارت الآيات المبحوثة إلى أهم العطايا الرّبانية والنعم الإلـهية والتي لها الدور المهم والأساس في الحياة البشرية: النور، الظلمة، الحرارة، الماء، التراب والنباتات.

وذكر نظام الكون علىٰ ما فيه من دقة موزونة ومحسوبة لدليل علىٰ قدرة الله عزَّوجلِّ المطلقة من جهة، وبه يُسدكل ثغرات التساؤل عن قدرة الله علىٰ إحياء الموتىٰ، وكما أجابت آخر سورة «يس» منكري المعاد بالقول: ﴿لُولِيسَ للذي حَلقَ للسماولات والأرض بقادر علىٰ أنْ يخلق مثلهم﴾ `.

ومن جهة أخرى أنّه لابد أن يكون لهذا الخلق العظيم من هدف، ولا يعقل أنْ يكون الهدف منه هو هذه الأيّام المعدودة لحياتنا الدنيا، إذ ليس من الحكمة أنْ يكون كل هذا الخلق وبما يحمل من أنظمة وعمليات من أجل الأكل والشرب والنوم وأمثال ذلك! بل لابدّ من وجود هدف أسمىٰ يتناسب وحكمة الباري جلّ شأنه، وبعبارة أخرىٰ.. ما النشأة الأولىُ إلّا تذكيراً للنشأة الآخرة: ومرحلة متقدمة، ومحطة تزود بالوقود وصولاً لغاية السفر المحتوم، وكما ينبهنا القرآن الكريم: في فحصبتم لنّها خلقناتهم عبثًا وأنتهم لينا لا ترجعون بها؟

وبعد ذلك.. فما النوم واليقظة إلاً مثلاً للموت والحياة الجديدة، وما إحياء الأرض الميتة بنزول المطر \_ الشاخصة أمام أعين الناس علىٰ طول السنة \_ إلاّ تـوضيحاً لحـالة المـعاد، وإشارات مليئة بالمعاني ترمز إلىٰ مسألة القيامة والحياة بعد الموت، كما جاء في سورة فاطر: فوالله الذي أرسل الرياح فتثير سحابا فسقناه إلىٰ بلد حيمت فأحيينا به الأرض بعد هوتها كـذلك النشورة ".

۱. یس، ۸۱. ۳ فاطر، ۹.

٢. المؤمنون، ١٦٥.

#### الآيات

إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِكَانَ مِيعَنَتَا ۞ يَوْمَ يُنفَعُ فِ ٱلصُّورِ فَنَأْتُونَ أَفُواَجًا ۞ وَفُئِحَتِ ٱلسَّمَآ ُ فَكَانَتَ أَبُوَ بَا۞ وَسُبِرَتِ ٱلجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا۞

### التفسير

سيألي اليوم الموعود: الآية الأولى من الآيات أعلاه بمنابة نتيجة لما تعرضت له الآيات السابقة... (إلى يوم الفصل كان ميقاتا). ( والتعبير بـ «يوم الفصل» يحمل بين ثناياه إشارات كثيرة، فسيحدث في ذلك اليوم: فصل الحقّ عن الباطل. فصل المؤمنين الصالحين عن الجرمين. فصل الوالدين عن أولادهم، والأخ عن أخيه... و«الميقات»: من الوقت، المعاد من الوعد، ععنه المقت المعن مالة مسالة، لسرّ

**و«الميقات»:** من الوقت، الميعاد من الوعد، بمعنى الوقت المعين والمقرر، وإنّمــا سمّــيت الأماكن التي يحرم منها حجاج بيت اللّه الحرام بــ «المواقيت» لأنّ الاجتماع فيها يكون في وقت معين.

ويتناول القرآن الكريم بعض خصائص ذلك اليوم العظيم، فيقول: **﴿يوم ينفخ في للصور** فتأتون لفواجا».

ويستفاد من آيات القرآن أنَّ ثُمَّة نفختان عظيمتان ستحدثان باسم (نفخ الصور).. فني النفخة الأولى سينهار كلّ عالم الوجود، ويخرّ ميتاً كلّ من في السموات والأرض، وفي النفخة الثّانية يتجدّد عالم الوجود وتعود الحياة إلى الأموات مرّة أُخرى، ليقوم بعدها يوم القيامة.

استعمال (كان) في هذا المورد لبيان حتمية الوقوع لذلك اليوم.

ē]

«الصور»: بوق يستعمل لإعطاء إشارة التوقف أو الحركة للقوافيل أو الكتائب العسكرية وما شابهها من الاستعمالات، وتختلف الإشارة بين المجاميع التي تستعمل البوق، كلّ حسب ما تعارف عليه.

واستعمل القرآن «الصور» ككنابة لطيفة للتعبير عن الحدثين العظيمين المذكورين أعلاه، وأمّا ما ورد في الآية فيختص بنفخة الصور النّانية، أي: نفخة القيام وإعادة الحياة (

ومع أنَّ الآية أعلام تقول: ﴿فَتَأْتَوْنَ لَقُوْلِجَآهُ، وَلَكُنَّ الآية ٩٥ مَن سورة مريم تسقول: ﴿وَكَلَهُمُ آتَيْهُ يَوْمُ لَقْيَاهَةً فَرَدَلَهُ، وَالآية ٧١ مَن سورة الإسراء تقول: ﴿يَوْمُ تَدْعُو كُلُ لُنَاس بإمامهم)، فكيف يكن تخريج ذلك؟

يكن جمع الآيات الثلاثة بلحاظ أنّ حشر الناس أفواجاً لايعارض أن يتقدمهم إمام، وأمّا الحشر فرادى فبلحاظ ما ليوم القيامة من مواقف متعددة، حيث يكن أن يكون ورود الناس في المواقف الأولى على شكل أفواج مع أنْمَتهم (سواء كانوا أنمّة هدى أم أنمّة ضلال)، وحينا يستقر بهم المآل سيقفون في ساحة العدل الإلهي على شكل فرادى، كما تنقل لنا الآية ٢١ من سورة (ق) عن ذلك المشهد العظيم: ﴿وجاءت كلّ نفس معها سائق وشهيد».

وثمَّة احتمال آخر في معنى «فرداً»: هو انفصال الإنسان في ذلك اليوم عن أحبائه ومتعلقيه، ولا يكون معه يومئذٍ إلَّا ما كسبت يداه.

- و تأتي الآية الأخرى لتقول: ﴿وفتحت السما، فكانت أيولياً﴾.
  - فاالأبواب؟ وكيف تفتح؟

يقول البعض: إنّ المقصود بهذه الأبواب هي أبواب عالم الغيب تفتح على عالم الشهود. وتزول الحجب ويتصل عالم الملائكة بعالم الإنسان <sup>(</sup>.

ويرى البعض الآخر أنّها تشير إلى ما ورد في آيات قرآنية أخرى، من قبيل: ﴿وَلِقَاللسِمَاء الشقيعة في و ﴿وَلِدَا السِمَاء لنفطرِيه في أ

فما سيحصل من أثر ذلك الإنشقاق والإنفطار وكأنَّ النجوم والكرات السهاوية أبـواب تفتحت على مصراعيها.

م ثمَّة من بذهب إلى أنَّها إشارة إلى عدم استطاعة الإنسان في هذه الدنيا من اختراق

السهاوات والسير فيها، وإن استطاع فبشكل محدود جدّاً وبصعوبة بالغة، وكأن أبواب السهاء موصدة أمامه، ولكنَّ حال يوم القيامة سيتغير تماماً، حيث ترى الإنسان يغوص في أعماق السهاء بعد تحرره من ممسكات الأرض، وكأن أبواب السهاء قد تفتحت له.

49

وبعبارة أخرى: إنَّ السهاوات والأرض ستتلاشى في ذلك اليوم ثمَّ تتبدل إلى سهاء وأرض أخريين كما تشير الآيـة ٤٨ مـن سـورة إبـراهـم لذلك: ﴿يـوم تـبدل لأرض فـير لأرض والسماوانيه وعندها ستفتح أبواب السهاء أمام أهل الأرض، وينفتح الطريق للإنسبان ليسلك الصالحون سبيل الجنّة فتفتح أبوابها لهم: ﴿حتى لِدْلِ جاؤوها وفتحت لبوليها وقال لهم ځزنتها سلام عليکم) ﴿

وحين يدخلون الجنَّة يرد عليهم الملائكة للتهنئة: ﴿وَالْعَلَائِكَةَ يَدْخَلُونَ مَلِيهِم هِنْ كُمْل . • باب€.

و تتفتح أبواب جهنم للكافرين كذلك: ﴿وسيق الذين كفروا لِلي جهنَّم زمراً حتى إذا جاؤوها فتحت أبوليها به 🖔

وبذلك يرد الإنسان حينها إلى عرصة واسعة كوسع المهاوات والأرض: ﴿وجنَّة عرضها السماولت والأرض ي أ

وتأتى الآية الأخيرة لتخبرنا عن حال الجبال في ذلك اليوم الحمق: ﴿وسَبَرْتُ الجميال فكائت سرليا كه

بملاحظة ما جاء في القرآن الكريم بخصوص مصير الجبال ليوم القيامة تظهر لنا أنَّ الجبال ستطويها مراحل متعاقبة، تبدأ حركتها من: ﴿وتسيرالجبال سيراً» °. ثمّ تُحمل و تُدك: ﴿وحملت الأرض والجبال فدكتا دكة واحدة ﴾ [. فتكون تلالاً من الرمال المتراكمة: ﴿وَكَانِتُ الْجِبَالِ كَثِيباً هِهِيلاً ﴾ ` فتصبح كأصواف منفوشة: ﴿وتكون للجبال كالعهن للمنفوش ﴾ ^.

۰ الزمر، ۷۲. ۳. الزمر. ۷۱. ٥. طور، ١٠. ۷. المزمل، ١٤.

٦ الرعد، ٢٣. ٤. آل عمران، ١٣٣. ٦. الحاقة، ١٤.

۸ القارعة، ٥.

فتتحول غباراً متناثراً في الفضاء: ﴿وبست الجبال بسّا \* فكانت هيا: هنيتًا ﴾ (

ولا يبقى منها أخيراً إلا الأثر، كما أشارت لذلك الآية المبحوثة، وكانّها تلوح في الأفق، ويصبح سطح الأرض مستوياً بعد أن تُمحى الجبال من فوقها: ﴿ويسألونك عن للجبال فقل ينسفها رتبي نسفا \* فيذرها قاما صفصفا» (.

«السراب»: من (السرب)... هو الذهاب في طريق منحدر، فعندما يسير الإنسان بـين المنحدرات في الصحراء، يتراءى له من بعيد تلألؤاً يظنّه ماءً، وما هو إلّا إنكسار في الأشعة يسمى (السراب)، ثمّ أطلقت كلمة السراب على كلّ ظاهر خالٍ من المحتوى.

وبهذا تكون الآية قد أشارت إلى بداية حركة الجبال ونهاية أمرها، فيما تعرضت بقية الآيات (التي ذكرناها) إلى المراحل المختلفة بين البداية والنهاية.

فإذاكانت عاقبة الجبال على ما لها من شموخ وصلابة ستنتهي إلى غبار متناثر في الفضاء وعلى صورة سراب، فما حال ذلك الإنسان الذي يتصور أنّه جبار شديد البطش عـريك القوى، ولكنّه لا يستطيع أن يتحدى الجبل صلابة!... إنّه يوم القيامة...

ولكن.. هل أن هذه الحوادث تتعلق بالنفخة الأولى للصور التي تحكي عن نهاية العالم. أم هي متعلقة بالنفخة الثّانية والتي تقوم القيامة بها؟!

بلا شك أنَّ الآية: **فيوم ينفخ في للصور قتاتون لُقـواجا»** تشير إلى نفخة الصور الثّانية. لانّها تحكي عن إحياء الأموات وجمعهم في عرصة المحشر أفواجاً، وكـذا الحـال بـالنسبة للحوادث المذكورة فإنّها متعلقة بنفخة الصور الثّانية، إلّا أنّه من الممكن حمل بداية حركة الجبال على النفخة الأولىٰ، ونهاية (السراب) ستكون بعد النفخة الثّانية.

ويحتمل أيضاً: إنّ كلّ ما تمرّ به الجبال من مراحل تتعلق بالنفخة الأولى للصور، وقــد ذكر تا معاً لقرب الفاصلة الزمنية ما بين النفختين، وجرياً مع سياق بعض الآيات القرآنية التي تناولت حوادث النفختين معاً، كما جاء ذلك في سورتي التكوير والإنفطار.

ومن جميل التصوير القرآني وصفه للجبال بـ «الأوتاد» والأرض بـ «المــهاد»، وتأتي الآيات لتخبر عن فناء الأرض التي هي مهد الإنسان بعدما تقتلع الجبال حينما يــنفخ في الصور، ويتناسب هذا التصوير تماماً مع معارفنا، حيث إننا لو أخرجنا أوتاد أي شيء فمعنى

ذلك حكمنا على ذلك الشيء بالإنهيار.

۱. الواقعة، ۵ و ٦.

۲. طه. ۱۰۵ و ۱۰۲.

إِنَّ جَهَنَّ مَكَانَتْ مِ صَادَانَ لِلطَّغِينَ مَنَابَانَ لَبِينِينَ فِيهَآ أَحْقَابَانَ لَ لَا يَدُوقُونَ فِيهَا بَرْدَاوَلَا شَرَابًا () إِلَّاحَمِيمَاوَغَسَّاقًا () جَزَآءَ وِفَاقًا () إِنَّهُمْ كَانُوا لا يَرْجُونَ حِسَابًا () وَكَذَبُوا بِنَا يَنِنَا كِذَابًا () وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ حِيَنَا () فَذُوقُوا فَلَن نَّزِيدَكُمُ إِلَاعَذَابًا ()

#### التفسير

مِهدَّم المرصاد الزهيد، بعد أن بيِّن القرآن الكريم في الآيات السابقة بعض أدلة المعاد وتناول قسماً من حوادث يوم القيامة، يذكر في هذه الآيات ما يؤول إليه حال الجرمين، فيقول: فإلِنَّ جهتم كانت هرصاداً ». وهي: ﴿للطاغين هآبا ﴾ أ وأتَهم: ﴿لابثين فيها تعقابا ». «الموصاد»: اسم مكان يختنى فيه للمراقبة، ويقول الراغب في مفرداته: «المرصد» موضع الرصد، والمرصاد نحوه، لكن يقال للمكان الذي أختص بالترصد. وقيل: إنّه صيغة مبالغة، ويطلق على الذي يكن كثيراً للرصد، مثل «المعمار» الذي يكثر من البناء والعمران. والمعنى الأوّل أشهر وأنسب، ولكن... مَن سيقوم بعملية الرصد في جهنّم؟ وتيل: هم ملائكة العذاب بدلالة الآية ٢٧ من سورة مريم التي تحكي عن مرور جسيع قيل: هم ملائكة العذاب بدلالة الآية 10 من فوقها: ﴿ولِن هنكم إلَّ واردها كان على ربّك

يوجد محذوف في الآية، والتقدير: (كانت للطاغين مآباً).

5]

**حتما مقضياً»** وخلال ذلك المشهد تقوم ملائكة العذاب برصد أهل النّار والتقاطهم من بين الخلق!

وأمّا لو قلنا في تفسير الآية بأنّها (صيغة المبالغة) فسيكون جهنّم هي المرصاد للطاغين، وتقوم بعملية جذب أهل النّار إليها حال مرور الخلق واقترابهم منها. وعلى أية حال، فلا يستطيع أيّ من الطاغين من تخطي ذلك المعبر المحتوم، فإمّا أن تخطفه ملائكة العـذاب أو تجذبه جهنّم.

**«الماب»:** هو محل الرجوع، ويأتي أحياناً بمعنى المنزل والمقر، وهو الممقصود في هـذه الآية.

**و«الأحقاب»: ج**مع (حقب) على وزن (قفل)، بمعنى برهة زمانية غير معينة، وقد قدرها بعض بثمانين عاماً، وقيل سبعين، وقيل: أربعين عاماً.

وعلى أيّ من التقادير، فئمّة مدّة معينة للبقاء في جهنّم، وهو ما يتعارض مع ما جاء في آيات أخر والتي تصرح بخلود أهل النّار في جهنّم، ولذلك سعى المفسّرون لإيجاد ما يوضح هذا الموضوع.

المعروف بين المفسّرين: إنّ المقصود بـ «الأحقاب» في الآية هو تلك الفـترات الزمـانية الطويلة التي تتعاقب فيا بينها، المتسلسة بلا نهاية، فكلما تنتهي فترة تحل محـلها أخـرى، وهكذا.

وقد جاء في إحدى الرّوايات... إنّ الآية جاءت في المذنبين من أهـل الجـنّة، الذيـن يقضون فترة في جهنّم يتطهّرون فيها ثمّ يدخلون الجنّة، وليست واردة في الكافرين المخلدين في النّار <sup>(</sup>.

و تشير الآيات \_ بعد ذلك \_ إلى جانب صغير من عــذاب جــهنّم الأليم، بــالقول: ﴿لا يذوقون فيها بردا ولا شرابا).

﴿لِلاحميما ومُسَاقاً»، إلاّ ظلّ من الدخان الغليظ الخانق كما أشارت إلى ذلك الآية ٤٣ من سورة الواقعة: ﴿وظلّ من يحموم».

سالية المربحان الشابيني ألمانه المتعامين من يقط محامد أهيا النَّيار من

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

في حين أنَّ أهل الجنّة يسقيهم ربِّهم جلّ شأنه بالأشربة الطاهرة، كما جاء في الآية ٢١ من سورة الدهر: **(وسقاهم ربّهم فرابا طهورا)،** حتى الأواني التي يشربون بها وعلى ما لها من الرونق فهي مختومة بالمسك، كما أشارت لذلك الآية ٢٦ من سورة المطففين: **(خستامه** هسك)... فانظر لعقى الدارين!

ولكن، لِمَ هذا العذاب الأليم؟ فتأتي الآية التالية: إِنَّمَا هو: ﴿جزال: وفاقاً ﴾ `.

٥١]

ولِمَ لا يكون كذلك.. وقد أحرقوا في دنياهم قلوب المـظلومين، وتجـاوزوا بـتسلطهم وظلمهم وشرّهم على رقاب الناس دون أن يعرفوا للرحمة معنى، فـجزائـهم يـناسب مـا اقترفوا من ذنوب عظام.

وكما قلنا مراراً، إنّ الآيات القرآنية حينما تشير إلى عقوبات يوم القيامة، إنّما تطرحها كجزاء لما اقترفت أيدي الناس بظلمهم، كما نقرأ في الآية ٧ من سورة التحريم: **(يـا أيّـها** الذين كفروا لا تـتذروا لليوم لِنْما تجزون ماكنتم تعلمون ﴾، (حين تجسمت أعمالكم وحضرت أمامكم).

ويذكر القرآن سبب الجزاء فيقول: ﴿لِمّهم كانوا لايرجون حساباً». وبعبارة أخرى: إنّ عدم الإيمان بالحساب سبب للطغيان، فيكون الطغيان سـبباً لذلك الجزاء الأليم.

**«لا يرجون»:** من «الرجاء» ويأتي بمعنى «الأمل» وكذلك بمعنى «عــدم الخــوف»، ومــن الطبيعي أن يشعر الإنسان بالخوف في حال الأمل والإنتظار، وإلّا لَم يخف. فبين الأمرين تلازم، ولهذا فالذين ليس لديهم أمل ورجاء لا يحسون بخوف أيضاً.

«إنَّ» في «إنَّهم»: للتأكيد. و«كانوا»: للماضي المستمر. و«حساباً»: نكرة جاءت بعد نني لتعطي معنى العموم.. وكل هذا البيان جاء ليبيَّن أنَّهم ما كانوا ينتظرون حساباً مطلقاً، وما كانوا يشعرون بالخوف من ذلك! وبعبارة أخرى: إنّهم تناسوا حساب يوم القيامة بالكلية: ولم يفرزوا له مكاناً في كلّ حياتهم! ولا جرم أنّ عاقبة أمرهم سيؤول إلى العذاب الأليم لما اقتر فوه من جرائم عظمى وكبائر الذنوب.

ومباشرة يضيف القرآن القول: ﴿وَكَذَّبُوا بِآياتُنَا كَذَّلْبَاهُ ﴿

فقد أحكمت الأهواء النفسانية قبضتها عليهم حتى جعلتهم يكذبون بآيات الله تكذيباً شديداً، وأنكروها إنكاراً قاطعاً ليواصلوا أمانيهم الإجرامية باتباعهم المفرط لأهوائمهم النفسانية ونوازعهم الدنيوية.

وبما أنّ معنى «آياتنا» من الوسع بحيث يشمل كلّ آيات التوحيد والنـبوّة والتكـوين والتشريع ومعجزات الأنبياء والأحكام والسنن، فعملية تكذيب كلّ هذه الأدلة الإلهية في عالم التكوين والتشريع، إنّا تستحق أشدّ العقوبات الخبر عنها في القرآن الكريم.

ينبه القرآن الطغاة على وجود الموازنة بين الجرم والعقاب في العدل الإلهي، فيقول: ﴿وَكُلُ شي*. أحصينا: كتاباً*هِ `

فلا تظنوا أنّ شيئاً من أعمالكم سيبق بلا حساب أو عقاب، ولا تساوركم الشكوك بعدم عدالة العقوبات المقررة لكم.

فما أكثر الآيات القرآنية التي تحكي عن حقيقة ضبط إحصاء كلّ ما يبدر من الإنسان، سواء كان من الأعمال الصغيرة أم الكبيرة، سرية أم علنية، بل ويخضع لذلك حتى عقائد ونيّات المرء.

وفي هذا المجال، يقول القرآن: ﴿وَكُلْ شَيْ فَعَلُوه فَي للزَّبَرِ \* وَكُلَّ صَفِيرُ وَكَبِيرَ هَسْتَطْرَهُ ۖ.. وفي موضع آخر يقول: ﴿لِنَّ رَسَلْنَا يَكْتَبُونَ هَا تَحْكَرُونَ﴾ <sup>ن</sup>.. وفي مكان آخر يقول: ﴿وَنَكَـتَبَ هَسَا قَدِهُوَلُوَآثَارُهُمْ﴾ <sup>0</sup>.

ولذلك يصرخ الجرمون بالقول: ﴿يا ويلتنا هال هذا الكتاب لا يــــــادرصـــــيرة ولاكــبيرة إلّا أحصاها، `، حينا يستلمون كتابهم الحاوي على كلّ ما فعلوه في الحياة الدنيا.

ومممّا لا شك فيه، أنّ إدراك حقيقة الآيات الرّبانية بكامل القلب، سوف يدفع الإنسان لأنّ يكون دقيقاً في جميع أعماله، وسيكون اعتقاده الجازم بمثابة السدّ المـنيع بـينه وبـين ارتكاب الذنوب، ومن العوامل المهمّة والمؤثرة في العملية التربوية.

٨. «كِذَاباً» بكسر الكاف: إحدى صيغ المصدر من باب التفعيل. بمعنى التكذيب. وقال بعض أهل اللغة: إنَّــه مصدر ثلاثه, محرّد معادل لكذب...وعلم أبقرحال فعن بفتها حطا- الكذيب ما الدأي.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[10

ويتغيّر لحن الخطاب في **الآية الأخيرة** من الآيات المبحوثة، فينتقل من التكم عسن الغائب إلى مخاطبة الحاضر: ويهدد القرآن بنبرات غاضبة أولئك المجرمين، ويقول: **﴿فَدُوقُوْ<sup>ل</sup>َّ قلن نزيدكم لِلَّا مذلبان**ي.

فصرخاتكم بـ «ياوليتنا» وطلبكم العودة إلى الدنيا لإصلاح ما أفسدتم، لن ينفعكم، وكل ما ستنالونه هو الزيادة في العذاب ولا مِن مغيث.

وهذا هو جزاء أولئك الذين يواجهون دعموات الأنسبياء الداعمية إلى الله والإيمان والتقوى، بقولهم: ﴿سواء علينا أوعظنه لم لم تكن من الولعظين﴾ `.

وهذا هو جزاء الذين ينفرون من سماع واستماع ما تتلى عليهم من آيات الله، كما قال تعالى: **﴿وها يزيدهم لِلانفورلَ»** <sup>ت</sup>

وأخيراً... فالعذاب الأليم جزاء كلَّ مَن لا يتورع عن اقتراف الذنوب، ولا يسعى صوب الأعيال الصالحة.

حتى روي عن النّبي تَنْكَلُنُهُ أَنَّه قال: «هذه الآية أَشدَّ ما في القرآن على أهل النّار»<sup>"</sup>. كيف لا... وهي التي تحمل بين ثنا ياها الغضب الإلهي، وتسدّ كلّ أبواب الأمل للخلاص من جهنم، ولا تعد أهل النّار إلّا زيادة في العذاب. 3003



إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا ٢٠ حَدَآبِقَ وَأَعْنَبُا ٢٠ وَكَوَاعِبَ أَنْرَابَا ٢٠ وَكَانَا دِهَاقًا ٣٠ كَايتَ مَعُونَ فِيهَا لَغُوَا وَلَاكِذَ بَاهَ جَزَآءَ مِن زَيِكَ عَطَآءً حِسَابًا ٢٠ زَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَيْهُمَا الزَّحْنُ لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ٢٠

#### التفسير

## ممّا وعد الله المتقين:

كان الحديث في الآيات السابقة منصباً حول خاتمة المجرمين والطغاة وما يلاقونه من أليم العذاب وموجباته، وينتقل الحديث في الآيات أعلاه لتفصيل بعض ما وعد الله المؤمنين والمتقين من النعم الخالدة والثواب الجزيل، عسى أن يرعوي الإنسان ويتبع طريق الحق من خلال مقايسته لما يعيشه كلّ من الفريقين، على ضوء تفكيره بمصيره الأبدي.

وكذا هو الحال في الأسلوب القرآني، كما في بقية السور الأخرىٰ. فهو يضع متضادات الحالات والأحوال في طبق واحد، ليتمكن الإنسان بـسهولة مـن اكـتشاف خـصائص وشؤون أيّاً منها.

فيقول، مبتدء الحديث: ﴿إِنَّ للمتقين مفازلُهِ.

«المغاز»: اسم مكان، أو مصدر ميمي من (الفوز) بمعنى الوصول إلى الخير بسلام، ويأتي بمعنى النجاة أيضاً وهو من لوازم المعنى الأوّل.

وقد جاءت «مفازاً» بصيغة النكرة للإشارة إلى الفتح العظيم والوصول إلى خيرٍ وسعادة لا يعلم قدرهما إلّا اللّه عزّوجلّ.

ومن مفردات الفوز والسعادة: ﴿حدلتتي ولمنايا﴾ ﴿

٨ والحدائق، بدل ومفازة، أو عطف بيان لها.

«الحدائـق»: جمع «حديقة»، وهي قطعة أرض مزروعة بالورود والأشـجار ومحـاطة بسور لحفظها، ويقول الراغب في مفرداته «الحديقة» قطعة من الأرض ذات مـامٍ، سمّـيت تشبيهاً بحدقة العين في الهيئة وحصول الماء فيها.

أمّا ذكر «العنب» دون بقية الفواكه فلما له من مزايا تفضله على بقية الفواكه، ويقول علماء التغذية في هذا الجال: إضافة لكون العنب غذاءً كاملاً من حيث الخاصية الغذائية الموجودة فيه والتي تشبه حليب الأم في كونه ثري بالمواد الغذائية اللازمة للإنسان، إضافة لكل هذا، فهو يعطي للبدن ضعف ما يعطيه اللحم من سعرات حرارية، حتى وصف بصيدلية متكاملة لما يحويه من مواد مفيدة.

ومن خواص وفوائد العنب، أنّه: مقاوم للسموم، مفيد لتصفية الدم، يتي من الروماتيزم والنقرس، مضاد فعّال ضد زيادة السموم الحاصلة في الدم. مقوٍ للأعصاب ومنشط ويعطي للإنسان القوّة والقدرة الكافية لما فيه من كميات مناسبة لأنواع (الفيتامينات).

وقد روي عن النّبي ﷺ في خصوص العنب أنّه قال: «خير فاكهتكم العنب». ﴿

وينطرق القرآن إلى نعمة أخرى ممّا وعد الله به المتقين في الجــنّة. فــيقول: ﴿وَكُـوَلَّعْبُ أترابانه.

**«الكواعب»: ج**مع «كاعب»، وهي البنت حديثة الثدي، للإشارة إلى شباب زوجــات المتقين في الجنّة.

«الأمراب»: جمع «ترب»، ويطلق على مجموعة الأفراد المتساوين في العمر، واستعماله في الإنات أكثر، قيل: إنّها من «الترائب» وهي: اضلاع الصدر، وذلك لما بينهما من شبه مس حيث التساوي والتماثل.

ويحتمل أن يكون المراد من «أتراب» التساوي بين نساء أهل الجنّة في العـمر، فـيكنّ شابات متساويات في القد والقامة والجـمال، أو تساوي العمر بينهن وبين أزواجـهن مـن المؤمنين، لأنّ للتساوي في العمر له أثره النفسي على إدراك مشاعر الطرف الآخر.. إلّا أن

المعنى الأوّل أكثر تناسباً.

١. مستدرك الوسائل، ج ١٦، ص ٣٩٣، ح ٢٠٢٩١ ـ ٥؛ وبحارالانوار، ج ٥٩، ص ٢٩٢، ووردت في أحاديث متعددة هذه العبارة: «خير طعامكم الخبز و خير فاكهتكم العنب».

| ٤]                               | سورة النّبأ / الآية ٣١ ـ ٣٧                              | ۳۸                         |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------|
|                                  | رابعة: (وكأساً دهاقاً).                                  | وتأتي النعمة اا            |
| لى دركات الحيوانية، بل           | أي شراب، فلا يُهب بالعقول ولا يحدر الإنسان إ             |                            |
|                                  | شط للروح ومنعش للقلب.                                    | هو مُذكٍ للعقل. من         |
| ح دون الشراب أو عــلى            | ر القدح المملوء بالشراب، وقد يطلق على القدح              | «الكأس»: هر                |
|                                  |                                                          | شراب القدح.                |
| ڻ (ابن منظور) قد ذکـر            | ل الإمتلاء، عند أكثر المفسّرين وأهل اللغة. لكز           | «دھاقاً»: بمن              |
|                                  | ا: التتابع على شاربيها، صافية.                           | معنيين آخرين هم            |
| ملى أنَّ لأهل الجنَّة أقداح      | ن حمل معنى الآية، على ضوء ما ذكر من معانٍ، ع             | وعليه فيمكر                |
|                                  | ال طاهر.                                                 | مملوءة بشراب زلا           |
| اني، يـقول القـرآن: ﴿لا          | ر إلى الأذهان من تبعات شراب الدنيا الشبيط                | ودفعاً لما يتباد           |
|                                  | ولا حَدِّلياً ﴾ .                                        | يسمعون فيهالغوأ            |
| بالهذيان واللغو وأمّــا          | يايُذهب العقل، يفقد الإحساس، يوقع شاربه                  | إنَّ شراب الدرّ            |
| غاء.                             | حاته الطاهرة تضني على العقل والروح نورأ وص               | شراب الآخرة فنف            |
|                                  | فصوص ضمير «فيها»:                                        | وثمة احتالان ب             |
|                                  | د إلى الجنَّة.                                           | <b>الأوّل:</b> إنّه يعوه   |
|                                  | د إلى الكأس.                                             | ا <b>لثّاني</b> : إنّه يعو |
| ين <b>فيها لغواً. كما جاء في</b> | الأوّل، يكون معنى الآية إنَّ أهل الجنّة لا يسمعو         | فعلى الاحتمال              |
| . الاغية)                        | بن سورة الغاشية: <b>﴿فِي جِنَّة مالية * لا تسجع فيها</b> | الآيتين ١٠ و١١.            |
| و والهذيان والكذب من             | الثَّاني. يكون معنى الآية: إنَّه سوف لا يصدر اللغ        | وعلى الاحتمال              |
| أية ٢٣ من سورة الطور: ·          | ابهم ما في كأس الجنّة من شراب. كما جاء في الأ            | أهل الجنّة بعد شرا         |

﴿يتنازمون فيها كأساً لالغو فيها ولا تأثيم).

الأسبير وواجرا تحير والأحمر والأخمار والأخال الاستخلاص المتكال

[10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وفي آخر المطاف يذكر القرآن الكريم تلك النعمة المعنوية التي تفوق كلّ النعم عسلوّاً: ﴿جزاءَهن رَبِّك عطا: حساباً﴾. \

٣٩

وأيّة بشارة ونعمة أسمى وأجل، من أن أكون وأنا العبد الضعيف، موضع ألطاف وإكرام اللّه جلّ وعلا، فيطعمني ويكسوني ويغرف عليّ بنعمه التي لاتحصى عدداً ولا تضاهى حبّاً وكرماً، وفطوبى للمؤمنين في دار الخلد وهم منعمون بكل ما لذّ وطاب.

والتعبير بكلمة «ربّ» مع ضمير المخاطب، وكلمة «عطاء»، لتبيان ما أودع مـن لطـف خاص في النعم التي وعِدَ بها أهل التقوى.

**«حساباً»:** يعتقد الكثير من المفسّر ين إن معناها هنا (كافياً)، من أحسبه الشيء إذاكفاه حتى قال حسبي<sup>7</sup>.

وروي عن أمير المؤمنين ﷺ أنّه قال: «حتى إذا كان يوم القيامة حسب لهم حسناتهم ثمّ أعطاهم بكل واحدة عشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال اللّه عزّوجلّ: ﴿جِزار هِن رَبِّك عسطاً: حساباً﴾»<sup>7</sup>.

ونستفيد من الرواية المذكورة أنّ نعم الله في الآخرة وإن كانت بصفة الفضل واللطف والزيادة، إلّا أنّ مقدمتها الأعمال الصالحة التي يقوم بها الإنسان في حياته الدنيا، وعليه.. فيمكن تفسير «حساباً» في الآية بمعنى (الحساب)، ولا مانع من إرادة كلا المعنيين ـ فتأمل.

وفي آخر آية من الآيات المبحوثة، يضيف: **فربّ للسعولت والأرض وما بينهما للرحمن﴾**. نَعم: إنّه مالك العالم، ومدبّر ما فيه، وموجه كلّ حركاته وسكناته، إنّــه الرحمــن الذي شملت رحمته كلّ شيء، وهو واهب الصالحين ما وعدهم به القرآن الكريم.

وبما أنّ صفة «الرحمن» تشمل رحمة اللّه العامّة لكلّ خلقه، فيمكن حمل إشارة الآية إلى أنّ اللّه تبارك وتعالى يشمل برحمته أهل السهاوات والأرض في الحياة الدنيا، إضافة لما وعد به المؤمنين من عطاء دائم في الجنّة.

وذيل الآية، يقول: ﴿لا**يملكون منه خطاباً**﴾.

ا. «جزاءً» حال لإعطاء النعم التي ذكرت في الآيات السابقة، فيكون التقدير: (أعطاهم جميع ذلك جزاء من ربِّك)، واحتمل البعض: إنَّه مفعولٌ مطلق لفعلٌ محذوف. واعتبره آخرون: إنَّه مفعول لأجله. لكنَّ التَّفسير الأوَّل ٢. تفسير البيضاوي، ذيل الآية مورد البحث. أقرب. ٢. تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٤٩٥، ح ٢٩.

| سورة النّبأ / الآية ٣١ ـ ٣٧ |  |
|-----------------------------|--|
|-----------------------------|--|

ويمكن شمول «لا يملكون» جميع أهل السهاوات والأرض، أو جميع المــتقين والعــاصين الذين يجمعون في عرصة المحشر للحساب والجزاء.

5]

وعلى أيّ القولين.. فالآية تشير إلى عدم القدرة على الإعتراض أو الردّ من قبل كـلّ المخلوقات أمام محكمة العدل الإلهي، لأنّ حسابه جلّ اسمه من الدقّة والعدل واللطف ما لا يفسح المجال أمام أي اعتراض.

بل ولا يسمح في ذلك اليوم بالتشفع لأيَّ كان إلَّا بإذنٍ خاص منه جلّت عظمته، وهو ما تشير إليه الآية ٢٥٥ من سورة البقرة: ﴿ **مَن ذَا الذي بِشَفَع مندة إلَّا بإذن**هم.

## ہدٹان

## ١- ثواب المتقين وعقاب العاصين

٤.

يلاحظ ثمَّة مقايسة بين الآيات المبحوثة وما سبقها من آيات. فقد تحدثت الآيات السابقة عن نوعين من الجزاء لكلٍّ من الجرمين والمؤمنين، فالآيات محل البحث تحدثت عن بعض ما للمؤمنين من ثواب ونعيم، وفيا تقدمها من آيات تحدثت عن بعض ما للمجرمين من عقوبات.

فهنا تحدثت عن «المغاز» وهناك عن «المرصاد»...

وهنا تحدثت عن «حدائق وأعناباً» وهناك عن التخبط بالعذاب إلى مـدّة لا مـتناهية «أحقاباً»...

وهنا كان الحديث عن «الشراب الطهور» وهناك عن الماء الحارق «حميماً وغساقاً»...

وهنا تحدثت الآيات عن عطايا ومواهب «الرحمان»، وهناك عن الجزاء العادل «جزاءً وفاقاً»...

وهنا الحديث عن زيادة «النعمة» وهناك زيادة «العذاب»...

**والخلاصة:** إنَّ هذين الفريقين يقعان في قطبين متنافرين من كلَّ الجهات نتيجة لما كانا يعيشانه في الحياة الدنيا من تنافر وتباعد من حيث الإيمان والعمل.

٢\_ أشربة المِنَّة ا

أوردت الآيات الشريفة أوصافاً متنوعة لأشربة الجنَّة. ويظهر أنَّ لشاربيها من اللذَّة الروحية المعنوية ما لا يمكن وصفه أو خطَّه بقلم.

فالآية ٢١ من سورة الدهر، تصفه بالطهور: ﴿ وسقاهم رَبُّهم شراباً طهوراً ﴾.

والآيات ٤٥ ـ ٤٧ من سورة الصافات. تصفه بالزلال واللذّة والصفاء، وأنّه لا يؤدّي لأذى ولا يذهب بالعقول: ﴿ يطاف عليهم بكأسٍ من معين \* بيضا. لذّة للشاربين \* لا فيها لمول ولاهم عنها ينزفونه.

والآية ٥ من سورة الدهر، تصفه بأنّه مخلوط بمادة باردة ملطفة (الكافور): ﴿ يشربون هن كأس كان هزاجها كافورلهم

والآية ١٧ من سورة الدهر، تقول عنه بأنّه مخلوط بالزنجبيل: ﴿ويسقون فيها كأسا كان هزاجها زنجبياته

وجاء في الآيات المبحوثة: ﴿وَكَاساً دِهَاقَا﴾ أي: زلالاً صافياً. وفوق كلّ هذا وذاك، فمن هو الساقي... إنّه اللّه تعالى!! يسقيهم بيد قدرته وعلى بساط رحمته، تقول الآية ٢١ من سورة الدهر: ﴿وَسَقَاهُم رَبِّهُمِ..﴾. اللّهُمَّ! اشملنا بعفوك، واسقنا من فيض شربك يا أرحم الراحمين...









يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَيِّكَةُ صَفَّاً لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَامَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنُ وَقَالَ صَوَابَا ٢ ذَلِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلْحَقُّ فَحَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَتَابًا ٢ إِنَّا أَنذَ رُنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرْءُ مَاقَدَ مَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ بِلَيْتَنِي كُنتُ تُرَبًا ٢

## التغسير

الندم الشديد:

رأينا في الآيات السابقة أنّها تحدثت عن بعض عقوبات الظالمين والطواغيت، وبعض المواهب والنعم المتعلقة بالصالحين في يوم القيامة، وتتناول الآيات أعلاء بـعض صـفات وحوادث يوم القيامة، وتشرع بالقول بـ **(يوم يقوم للروح وللملائكة صفا لايتكلمون إلّا مَن** أَذِنَ لِه الرحمن وقال صولياً ﴾ <sup>(</sup>.

وبلا شك فإنّ قيام الروح والملائكة صفّاً يوم القيامة، وعدم تكلمهم إلّا بإذنه سبحانه، إنّا هو منولاً للأوامر الإلهيّة وطاعة، كما هو حالهم قبل قيام القيامة، فهم بأمره يعملون ولكن في يوم القيامة سيتجلّى أمتنالهم للّه أكثر وبشكل أوضح. أمّا عن المقصود بكلمة «الروح» فقد بسط المفسّرون في كتبهم تفاسير كثيرة، حتى وصل معناها في بعض التفاسير إلى ثمانية احتالات<sup>7</sup> ... وإليك أهم ما قيل فيه: 1 ـ هو مخلوق من غير الملائكة وأعظم منها. 2 ـ هو أمين الوحي الإلهى جبرائيل أشرف الملائكة. 7 ـ هو أرواح أناس يقومون مع الملائكة.

 «يوم» ظرف متعلق بفعل ولا يتكلمون» - حسب اعتقاد كثير من المفسّرين - وثمّة احتمال آخر: إنّه متعلق بكل ما جاء في الآيات السابقة، فيكون التقدير: (كل ذلك يكون يوم يقوم الروح). ٢. تفسير القرطبي، ج ١٠. ص ٦٩٧٧، ذيل الآية مورد البحث.

10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٤ـ هو ملك عظيم الشأن، وأشرف من جميع الملائكة قاطبة (حتى جبرائيل)، وهو الذي يصاحب الأنبياء والأوصياءﷺ على الدوام.

٤٣

وقد جاءت كلمة «الروح» في القرآن الكريم بصور شتى.. فتارة تأتي مجرّدة عـن أيّـة قرينة، وغالباً ما تأتي في قبال الملائكة، كقوله تعالى في الآية ٤ من سورة المعارج: **(تعرج** العلائكة والروح إليه)، وفي الآية ٤ من سورة القدر: (تنزل العلائكة والروح فيها بإذن ربّهم هن كل أهر).

ونلاحظ أنّ ذكر كلمة «الروح» في الآيتين أعلاه قد جاء بعد ذكر «الملائكة». في حين جاء ذكرها في الآيات المبحوثة قبل «الملائكة»... ويمكن حمل هذا التغاير على باب ذكر العام بعد الخاص، أو ذكر الخاص قبل العام.

وذكرت كذلك كلمة «الروح» مع الإضافة، أو صيغة الوصف المقارن مثل «روح القدس» كما جاء في الآية ١٠٢ من سورة النحل: **﴿قل نزله روح للقدس من ربّك بالحق﴾، و** «الروح الأمين» كما جاء في الآية ١٩٣ من سورة الشعراء **﴿نزل به للروح الأمين﴾**.

وقد أضاف سبحانه وتعالى صفة «الروح» إلى ذاته المقدسة، كما في الآية ٢٩ من سورة الحجر: **(ونفخت فيه من روحي)،** والآية ١٧ من سورة مريم: **(فأرسلنا لِليها روحنا)**.

وكما هو ظاهر أنّ لكلمة «الروح» في القرآن معانٍ متفاوتة، وقد تطرقنا لمعانيها حسب ورودها في الآيات.

وأقرب ما يمكن التعويل عليه من معاني «الروح» في الآية المبحوثة هو كونه أحد ملائكة الله العظام، والذي يبدو من بعض الآيات أنّه أعظم من جبرائيل وبدلالة مــا روي عــن الإمام الصادقﷺ قوله: «هو ملك أعظم من جبرائيل ومكائيل»<sup>(</sup> .

وجاء في تفسير علي بن إبراهيم: «الروح ملك أعظم من جبرائيل ومكائيل وكان مع رسول الله وهو مع الأئمّة»<sup>7</sup>.

وجاء في تفاسير أهل السنة، إنّ رسول اللّهﷺ قال: «الروح جند من جنود اللّه ليسوا بملائكة لهم رؤوس وأبدي وأرجل. ثمّ قرأ: **﴿يوم يقوم الروح والملائكة صفّاً﴾،** قال: هؤلاء جند

وهؤلاء جند» ً.

وقد بحثنا موضوع روح الإنسان وتجردُها واستقلالها بشكل مفصل في ذيل الآية ٨٥ من سورة الإسراء ــفراجع).

وعلى أيّة حال، فسواء كان «الروح» من الملائكة أو من غيرهم، فإنّه سيقف يوم القيامة مع الملائكة صفّاً بانتظار أوامر الخالق سبحانه، وسيكون هول المحشر بشكل بحيث لا يقوى أيّ من الخلق للتحدث معه، والذين سيتكلمون أو يشفعون لا يقومون بذلك إلّا بعد إذنه جلّ شأنه، وما واقع الكلام إلّا حمد اللّه وثناؤه أو التشفع لمن هم أهلاً للشفاعة.

وقد روي أنّه حينها سُئِل الإمام الصادق ﷺ عن هذه الآية، قال: «نعن واللّه المأذون لهم يوم القيامة والقائلون».

> فقال الراوي: وأيّ شيء تقولون؟ فقال ﷺ: «نُمجد ربّنا، ونصلّي على نبيّنا، ونشفع لشيعتنا، فلا يردنا ربّنا» (

ونستفيد من هذه الرواية: أنّ الأنبياء والأئمّة ﷺ سيقفون صفّاً يوم القيامة مع الملائكة والروح، وسيكونون من المأذون لهم في الكلام والشفاعة، وسيكون حديثهم منصبّاً حول الذكر والثناء والتسبيح للباري عزّوجلّ.

ثمّ إنّ وصف قولهم بكملة «صواباً» للدلالة على أنّهم لا يشغعون إلّا لمن ملك مقدمات الشفاعة والتي لا تتعارض والحساب <sup>ا</sup>.

ويشير القرآن واصفاً ذلك اليوم الذي يقوم فيه الناس والملائكة أجمعون يوم الفصل. يوم عقاب العاصين وثواب المتقين، يشير بقوله: ﴿ذَلَكَ لَلِيوْمِ لَلْحَقِّ﴾.

«الحقّ»: هو الأمر الثابت واقعاً، والذي تحققه قطعي. وهذا المعنى ينطبق تماماً على يوم القيامة، لأنّه سيعطى كلّ إنسان حقّه، إرجاع حقوق المظلومين من الظالمين، وتتكشف كلّ الحقائق التي كانت مخفية على الآخرين.. فانّه بحق: يوم الحقّ، وبكل ما تحمل الكلمة من معنى.

وإذا ما التفت الإنسان إلى هذه الحقيقة (حقيقة يوم القيامة) فسيتحرك بدافع قوي نحو الله عزّوجلّ للحصول على رضوانه سبحانه بإمتثال أوامره تعالى.. ولهمذا يـقول القـرآن

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [\4 |
|----------------------------------|-----|
|                                  |     |

فجميع مستلزمات التوجه والحركة نحو الله متوفرة بعد أن بيّن طريق الحقّ وأشار إلى معالم سبل الشيطان، بلغ الله أوامره بواسطة الأنبياء والرسل وبالقدر الكافي، أودع في الإنسان العقل (النّبي الباطن)، رغّب المتقين بالمفاز، أنذر المجرمين عذاباً أليماً، عـيّن يـوماً لحكمة العدل الإلهي بيّن أسلوب المحاكمة، ولم يبق للإنسان سوى اختيار ما يتخذه إلى ربّه مآباً، وبمحض إرادته.

**و«المآب»:** هو محل الرجوع، ويأتي أيضاً بمعنى «الطريق».

ثمّ يؤكّد القرآن على مسألة عقاب الجرمين الذين يتوهمون أنّه يوم بعيد أو نسيئة، يقول القرآن... إنّ عقاب الجرمين لواقع، ويوم القيامة لقريب: **وَلِنّا لنذرناكم حذلبا قربيا ﴾**.

وما عمر الدنيا بكامله إلاّ ساعة من زمن الآخرة الخالد، وكما قيل: (كل ما هـو آتٍ قريب)، وتقول الآيات ٥ ـ ٧ من سورة المعارج، في هذا المجال: **وفاصبر صبر***ا ج***ميلاً \* لِتَهم** يرونه يعيداً \* ونراة قريباً ﴾.

ويقول أمير المؤمنين؟ : «كل آت قريب دان» .

ولِمَ لا يكون قريباً ما دام الأساس في العذاب الإلهي هو نفس أعمال الإنسان والتي هي معه على الدوام: ﴿ولِنَّ جِهنَم لمحيطة بِالكافرين﴾ ].

وبعد أن وجّه الإنذار للناس، يشير القرآن إلى حسرة الظالمين والمذنبين في يوم القيامة. حين لا ينفع ندم ولا حسرة، إلّا مَن أتى اللّه بقلب سليم: ﴿يوم ينظر للعر. ها قسمت يسدله ويقول للكافريا ليتنبي كنت ترلباً﴾.

وذهب بعض المفسّر ين أنّ كلمة «ينظر» في الآية بمعنى «ينتظر»، والمراد: انتظار الإنسان يوم القيامة لجزاء أعماله.

> وفسّرها بعض آخر بـ : النظر في صحيفة الأعمال. وقيل: النظر إلى ثواب وعقاب الأعمال.

وكل ما ذكر مبني على إهمال مسألة حضور وتجسّم الأعمال في يوم القيامة، ومعه ينتني أ أمّ دب التأسيلات الذي ت

[ع

تتجسم في هذا اليوم بصورة معينة، وتظهر للإنسان فينظر إليها على حقيقتها فيسّر ويفرح عند رؤيته لأعهاله الصالحة، ويتألم ويتحسر عند رؤيته لأعهاله السيئة.

وأساساً فإنَّ تجسّم الأعمال ومرافقتها للإنسان من أفضل المكافآت للمطيعين وأشـدَّ عقوبة للعاصين.

كما نجد في الآية ٤٩ من سورة الكهف: **﴿ووجدوا ما معلوا حاضراً»،** وكذا في آخر سورة الزلزال: **﴿قمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرة شرّاً يره**».

في جملة «ما قدمت يداه» تغليب، لأنّ كل إنسان يؤدّي أعماله غالباً بيديه، ولكنه لا يعني الحصر، بل يشمل جميع ما ار تكبته الجوارح من لسان وعين وأذن، في الحياة الدنيا. وينبه القرآن الناس قبل تحقق ذلك اليوم: **وولتنظر نفس ما قدمت لغدٍ»** <sup>(</sup>.

وعلى أيّة حال، فحينا يرى الكفّار أعمالهم مجسمة أمامهم سيهالهم الموقف وتسصيبهم الحسرة والندامة، حتى يقولون يا ليتنا لم نتجاوز منذ البداية مسرحسلة التراب في خسلقنا، وعندما خلقنا في الدنيا، ثمّ متنا وتحولنا إلى التراب، فيا ليتنا بقينا على تلك الحال ولم نبعث من جديدا

فهم يعلمون بأنّ التراب بات خيراً منهم، لأنه: تغرس به حبّة واحدة فيعطي ســنابلاً، وهو مصدر غني للمواد الغذائية والمعدنية والبركات الأخرى، مهد لحياة الإنسان، ومع ما له من فوائد جمّة فهو لا يضرّ قط، بعكس ما كانوا عليه في حياتهم، فرغم عدم صدور أيّة فائدة منهم، فليس فيهم إلّا الضرر والاذى!

نعم، فقد يصل الأمر بالإنسان، وعلى الرغم من كونه أشرف المخلوقات، لأنّ يتمنى أن يكون والجمادات بدرجة واحدة، لما بدر منه من كفر وذنوب!

و تصور لنا الآيات القرآنية أحوال الكافرين والمجرمين، وشدّة تأثرهم و تأسفهم وندمهم على ما فعلوا في دنياهم، يوم الفزع الأكبر، فتقول الآية ٥٦ من سورة الزمر: **﴿ياحسرتي على** ها **فرطت في جنب للله»**.

و تقول الآية ١٢ من سورة السجدة: ﴿ فَارْجِعْنَا نَعْطُ صَالِحًا ﴾.

أو ما يقوله كل فرد منهم \_كها جاء في الآية المبحوثة: ﴿ **ياليتني كنت ترلياً ﴾**.

الحشر، ١٨.

## ہدت

النظرة الصائبة لمسألة «المِبر والإفتيار»١١

[10

تعتبر مسألة (الجبر والإختيار) من أقدم المسائل المبحوثة بين أوساط العلماء، فبعضهم يرى حرية اختيار الإنسان، ومنهم من يرى بأنّ الإنسان مجبور في أعماله، وكلّ منهما يمتلك جملة من الأدلة التي أوصلته لما يرى.

ومن اللطيف أنَّ كلا الفريقين، يقبلون عملياً بأنَّ الإنسان مختار في أفعاله.

وبعبارة أخرى: إنَّ البحث والنقاش الدائر بين العلماء لا يتعدى دائرة البحث العلمي، أمَّا على الصعيد العملي فالكل متفقون على حرية الاختيار للإنسان.

وهذا يظهر لنا بوضوح بأنّ أصل حرية الإرادة والاختيار من الأصول التي انمطوت عليها الفطرة الإنسانية، ولولا الوساوس المختلفة لاتفق الجميع على حقيقة حرية الإرادة في الإنسان.

إنّ الوجدان النوعي والفطرة الإنسانية عموماً من أوضح أدلة الاختيار، وقـد تجـلّت بصور متنوعة في حياة الإنسان.

وعليه... فإذا كان الإنسان لا يقبل بالإختيار ويعتبر نفسه مجبوراً في أعهاله فلهاذا إذن: 1- يندم على بعض الأعهال التي يقوم بها أو لم ينجزها، ويضع تجربته كعبرة ليعتبر به مستقبلاً، فإذا لم يكن مختاراً، فلهاذا الندم؟! ٢- لماذا يلام ويُوبِّخ كلِّ مَن يسىء، إن كان مجبوراً في فعله؟!

٣- يمان يارم ويويع على من يسيء، إن عان جبورا في معند، ٣- يُمدح ويحترم صاحب العمل الصالح. ٤- يسعى الناس جاهدين لتربية وتعليم أبنائهم ليضمنوا لهم مستقبلاً زاهراً، وإذا كانت

> الأعمال جبرية، فلماذا هذا التعليم؟ ٥- يسعى العلماء قاطبة لرفع المستوى الأخلاقي في المجتمع. ٣- يسمانانا ما ما ما ما ما ما ما ما ما

٦- يتوب الإنسان على ما فعل من ذنوب، و هل للجبر من توبة ؟!

E]

**والخلاصة:** إن لم يكن للإنسان اختيار، فما معنى الندم؟ ولماذا يلام ويوبخ؟ أمِن العقل أن يلام الإنسان على فعل فعله قهراً؟! ثمّ لماذا يمدح أهل الخير والصلاح؟ فإن كان ما فسعلوه خارج عن إرادتهم فلا معنى لتشجيعهم.

والقبول بوجود تأثير للتربية والتعليم على سلوك الإنسان يفقد (الجبر) معناء تماماً. وكذا الحال بالنسبة للمسائل الأخلاقية، فـلا مـفهوم لهـا بـدون الإعـتراف أولاً بحـرية الإنسان...

ثمّ إن كنّا قد جعلنا على أعمالنا جبراً. فهل يبق للتوبة من معنى؟! ولمّ الحسرة والحال هذه؟! بل إنّ محاكمة الظالم ظلم واضح، والأكثر ظلماً معاقبته؟!!

وكلّ ما ذكر يدلل على أنّ حرية الإرادة وعدم الجبر أصل تحكم به الفطرة الإنسانية، وهو ما ينسجم تماماً والوجدان البشري العام، والكل يعمل على ضوء هذا الأصل، ولا فرق في ذلك بين عوام الناس أو خواص العلماء والفلاسفة، ولا يستثنى من ذلك حتى الجبريين أنفسهم، وكما قيل في هذا الجانب: (الجبريون اختياريون من حيث لا يعلمون).

والقرآن الكريم حافل بما يؤكّد هذه الحقيقة، ونظراً لكثرة الآيات التي تؤكّد على حرية إرادة الإنسان ـ مضافاً إلى الآية المبحوثة: ﴿قُمَنَ هَا. لِتَحْدَ لِلِي رَبِّهِ مَآمِاً﴾ ـ سنكتني بذكر ثلاث آيات من القرآن الحكيم.

فني الآية ٣ من سورة الدهر: ﴿لِمَّا هديناه السبيل لِمَّا هَاكُولُ وَلِمَّا كَفُورُ ﴾.

وفي الآية ٢٩ من سورة الكهف، يقول تعالى: ﴿فَحْنَ هَا. فَلَيُوْمَنَ وَحَنَ هَا. فَلَيَكُفُرُ ﴾ وجاء في الآية ٢٩ من سورة الدهر أيضاً: ﴿لِنَ هذه تذكرة فَحْنَ هَا. لَتَّحَدَلِلَى رَبِّه سبيلاً ﴾ الحديث حول (الجبر والتفويض) طويل جدّاً، وقد كـتبت في ذلك كـتب ومـقالات عديدة، وما ذكرناه لا يتعدى كونه إلقاء نظرة سريعة ومخـتصرة عـلى ضوء (القـرآن) و(الوجدان)، ونختم الحديث بذكر ملاحظة مهمّة وهي: إنّ الدوافع النفسية والاجتماعية قد اختلطت مع الاستدلال الفلسني عند الكثيرين ممن يقولون بالجبر.

فكته من اعتقدوا بالحير، أو (القضاء والقدر) بعناه الجبري إغا توسلوا به للفرار من

٤٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

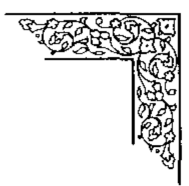
الباطلة لتحكيم سيطرته على الرقاب، بعد أن يوهم الناس بأنّهم مجبورون من قبل اللّه على أن يعيشوا تحت سطوة الحاكم الموجود قضاءً وقدراً ليأمن المستعمِر من المقاومة، ويكسب رضاهم وتسليمهم له!

فالإعتقاد بهذا الرأي... يعني تبرير كلّ ما يقوم به الطغاة والجناة، وتبرير جميع ذنوب المذنبين، وبالنتيجة: لا يبقى فرق بعد بين الصالح والطالح، والمطيع والعاصي!!... اللّهمّ! قِنا من السقوط في زلل العقائد المنحرفة.. اللّهمّ! أنت المأمول والمرتجى يوم تكون جهنّم للطاغين موصاداً، والجنّة للمتقين مفازاً... اللّهمّ! يا واسع المغفرة، لا تخيبنا يوم نرى أعمالنا مجسمة أمامنا..

نهاية سورة النبآ

8003





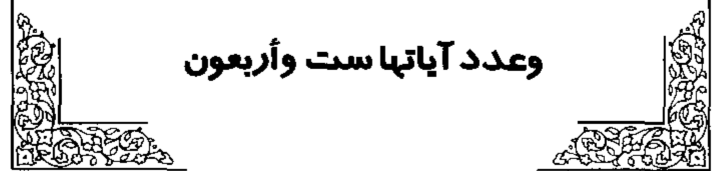


ورة Ű

التازعات







## «سورة النّازعات»

#### ممتوى السورة:

تبحث هذه السورة كسابقتها مسائل «المعاد»، وتتلخص مواضيعها عموماً بستة أقسام: 1\_التأكيد مراراً على مسألة المعاد وتحققه الحتمي. ٢\_الإشارة إلى أهوال يوم القيامة.

٣ـ عرض سريع لقصة موسى ﷺ مع الطاغي فرعون، تسلية للنّبي ﷺ والمؤمنين، وإنذاراً للمشركين الطغاة، وإشارة إلى ما يترتب على إنكار المعاد من سقوط في مستنقع الرذيلة.

٤ـ طرح بعض النماذج والمظاهر لقدرة الباري سبحانه في السماء والأرض، للاستدلال على إمكان المعاد والحياة بعد الموت.

٥\_ تعود الأيات مرّة أخرى، لتعرض بعض حوادث اليوم الرهيب، وما سيصيب الطغاة من عقاب وما سينال الصالحون من نواب.

٦ـ وفي النهاية، يأتي على خفاء تاريخ وقوع يوم القيامة، والتأكيد على حتمية وقوعه وقربه.

وسميت السورة بـ(النازعات) لورود هذه الكلمة في أوّل آية، وبها تبدأ السورة من بعد البسملة.

#### فضيلة السورة:

وروي عن النّبيﷺ، أنّه قال: «من قرأ سورة والنازعات لم يكن حبسه وحسابه يـوم القيامة إلّاكقدر صلاة مكتوبة حتى يدخل الجنّة» (

۲۵ تفسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ٤٢٨.

[ع

وعن الإمام الصادق، أنَّه قال: «مَن قرأها لم يمت إلَّا ريَّان، ولم يبعثه اللَّه إلَّا ريَّان. ولم يدخله الجنَّة إلّا ريَّان»`.

وليس غربياً أن ينال الإنسان بكل ما ذكر جزاءً من عند الله، إذا ما أمعن في محتوى السورة وتدبّر إشاراتها الموقظة للنفوس الغافلة، والمعرَّفة بوظائف الإنسان في حياته، فمن لم يكتف بترديد ألفاظ السورة، وعمل بها بعد الإمعان والتدبر فحري أن يجزئ بما وعد الحق. كنك

۰. تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٤٢٨.

# الآيات

\_جاللَّهِ ٱلْتَحْمُرُ ٱلْرَجِبَ

وَٱلنَّزِعَنِ غَرْفَانُ وَٱلنَّشِطَنِ نَشْطَانُ وَٱلسَّنِحَتِ سَبْحَانَ أَنَّ فَٱلسَّنِعَنِ سَبْعَا ٤ فَٱلْحُدَبِّرَتِ أَمْرًا ٢

التفسير

## القَسم بالملائكة:

جاء القسم القرآني بخمسة أشياء مهمّة، لتبيان حقيقة وحستمية تحسقق يسوم القسيامة «المعاد»، فيقول: **﴿وللتازمات غرقا**سَ﴾،

وقبل البدء بالتَّفسير لابدٌ من توضيح معاني بعض الكلمات..

**«النازعات»:** من (النزع)، ونزع الشيء جذبه من مقرّه، كنزع القوس عن كبده، ومنه نزع العداوة والمحبّة من القلب<sup>(</sup>. وبذلك تشمل الأمور المعنوية أيضاً.

**(الغَرق):** بالفتح (على وزق الشفق)، هو الرسوب في الماء، (على قول كثير مــن أهــل اللغة)، ويأتي كذلك فيمَن غمره البلاء.

**و«الغرق»:** (على وزن الفرْق)، يقول عنه (ابن منظور) في لسان العرب: إنَّه اسم أقسيم مقام المصدر الحقيقي، بمعنى الإغراق، والإغراق بالنزع هـو: أن يـباعد السهــم ويسـحب القوس إلى آخر نقطة ممكنة، ويضرب مثلاً للغو والإفراط.

ومن هنا يتّضح أنّ المعنى المقصود في هذه الآية ليس الغرق في الماء، بل هو القيام بعمل ما إلى أقصى حدّ ممكن.<sup>٢</sup>

> ١. مفردات الراغب، مادة (نزع). ٢. راجع: لسان العرب، وتفسير مجمعالبيان، وتفسير الكشّاف، ومجمع البحرين.

[ع

#### (والنافطات نشطا).

**«النّـاشطات»:** من (النشط)، هي العُقد التي يسهل حلها، وبئر (إنشاط): هي القسريبة القعر يخرج دلوها بجذبة واحدة، ويقال للإبل التي تتحرك من غير أن يُحدى لها (النشيطة)... فيكون المعنى عموماً: هو التحرك بسهولة.

#### <والسايحات سيحا∢ .

«السابحات»: من (السبح)، وهو الحركة السريعة في الماء أو الهواء ولهذا تبطلق السابحات على: السباحة في الماء، الحركة السريعة للخيل، وأيّة حركة سريعة في عمل ما... و«التسبيح»: هو تنزيه الله تعالى من كل عيب ونقص، وأصله: الحركة السريعة في عبادة الله تعالى.

#### ♦فالسابقات سيقا∢.

«السابقات»: من (السبق)، وهو التقدم في السير، وبما أنَّ السـبق لا يــتمّ إلَّا بــالحركة الأسرع فهو يتضمّن معنى السرعة كذلك. ﴿فالهديراس لهرا﴾.

«المدبرات»: من (التدبير)، وهو التـفكير في عـاقبة الأمـور، وأرادت الآيـة القـيام بالأعـال على أحسن وجه.

وبعد هذه التعريفات الموجزة نشرع بالتفسير:

إنَّ القسم بهذه الأمور الخمسة قد لفَّته هالة من الإبهام والغموض وتبعث على التأمل والتعمق أكثر لمعرفة المراد من هذه الأقسام وأنَّها لمن تشير، وأي شيء تقصد؟

وقد عرضت تفاسير مختلفة، وقيل الكثير بخصوص هذا الموضوع، إلّا أنّ معظمها تدور حول ثلاثة محاور:

**الأوّل:** إنَّ القسم المذكور يتعلق بالملائكة الموكلة بقبض أرواح الكفّار والمجرمين، ولكون تلك الأرواح قد رفضت التسليم للحق، فيكون فصلها عن أجسادها بشدّة.

ويتعلق كذلك، بالملائكة الموكلة بقبض أرواح المؤمنين برفق ويُسر، وسرعة في إتمام الأمر.

والملائكة التي تسرع في تنفيذ الأوامر الإلهيّة. ثمّ الملائكة التي تتسابق في تنفيذ الأوامر الإلهيّة. وأخيراً، يتعلق القسم بالملائكة التي تدبّر شؤون العالم بأمره سبحانه وتعالى.

٥٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٥٧

**الثّاني:** تعلق القسم بالنجوم التي تغرب من أفق لتنتقل إلى أفق آخر وبحركة دائبة لا تعرف السكون.

فبعض منها تمشي الهوينا، والبعض الآخر واسعة الخطوات. وتراها سابحة في السماء. وتتسابق فيا بينها. وأخيراً، تشترك في تدبير أمور الكون، بما لها من تأثيرات، (كنور الشمس وضياء القمر بالنسبة إلى الأرض).

**الثّالث:** تعلق القسم بالمجاهدين في سبيل اللّه، أو بخيولهم الخارجة من أوطانهم بـعزم شديد لتجول في ميادين القتال بنشاط وتمكن.

و... تتسابق فيا بينها... مع الجولان والتسابق تعمل على إرادة و تدبير أمور الحرب.

وقد جمع بعض المفسّرين هذه الآراء، فبعضها مقتبس من الأوّل، والقسم الآخر مـن التّاني أو الثالث، لمعنى خاص، ولكـنّ الأصـل في كـلّ ذلك يـعود إلى التّـفاسير التّـلاثة المذكورة<sup>(</sup>.

ولا يوجد أيّ تضاد بين كلّ ما ذُكر، ويمكن أن تكون الآيات قد رمزت إلى كلّ هذه المعاني... وعموماً يبدو أنّ التفسير الأوّل أقرب من غيره، للأسباب التالية: **أوّلاً:** تناسبه مع يوم القيامة... وهو ممّا تدور السورة حوله عموماً.

ثانياً: نسبة الترابط الموجود بينه وبين الآيات المشابهة للآيات المبحوثة في أوّل سورة

المرسلات.

**ثالثاً:** ملائمة تفسير: ﴿فالحديرات لَجراً﴾ للملائكة التي تدبّر شؤون العالم بأمر الله، والذين لا يتخلفون ولو لحظة واحدة في تنفيذ ما يؤمرون به، كما تشير الآية ٢٧ من سورة الأنبياء

بعد ذلك، ثمَّ تبدأ المواد الحياتية بالتسابق في النطفة حتى يتشكل في النهاية إنسان كامل الهيئة لتقوم بتدبيره. وكذا الحال بالنسبة للحركات الإرادية حيث يبدأ الإنسان باتخاذ قرار معين وبعده يتحرك بهدوء لتجسيد أولى خطوات التنفيذ، ثمّ يسرع الخطوات، ويتسابق مع الآخرين، ويقوم بكلِّ ذلك لتدبير أمر. وحياته الاجتماعية ا والوسائل الصناعية لا تبتعد عن هذا التسلسل، كما في المراحل التي تطويها الطائرة في مسيرها. (إلَّا أنَّ هذا التفسير يفتقد الدليل).

١. وثمّة رأي يقول: المقصود بهذا القسم، تلك الحركات الطبيعية والإرادية والصناعية للموجودات، فسمئلاً: تتحرك النطفة حركة طبيعية، فتنفصل من صلب الأب لتستقر في رحم الأم، ثمّ تديم مسيرها بهدوء، ولتسرع

[ع

إلى ذلك: **﴿لا يسبقونه بالقول وهم بأمرة يعملون﴾**، وخصوصاً أنَّ (تدبير الأمر) ورد بصيغة مطلقة من دون أيَّ قيد أو شرط.

وعلاوة على كلّ ما تقدم فثمّة روايات في تفسير الآيات المبحوثة يتناسب معها التفسير الأوّل، ومن جملتها:

ما روي عن علي الله في تفسير ﴿النَّازِعاتُ مُرقًا﴾، إنَّه قال: «إنَّها الملائكة الذين ينزعون أرواح الكفَّار عن أبدانهم بشدّة كما يغرق النازع بالقوس فيبلغ بها غاية المسد﴾ <sup>(</sup>.

وروي عنهﷺ في تفسير: «والناشطات» و«السابحات» و«فالمدبرات» ما يشبه ذلك ً.

ويمكن توجيه هذا التفسير بشكل أتم، إذا ما اعتبرنا مسألة قسبض أرواح المؤمنين والكفّار مصداق من مصاديق التفسير وليس كلّ محتواه، وعليه فالملائكة هم المقصودون بالأقسام المذكورة بصورة عامّة، ويتمّ تنفيذ الأمر الإلهي من قبلهم على خمس مراحل: الحركة الشديدة الناتجة من عظمة صدور الأمر الإلهي. الشروع بالتنفيذ بخطوات هادئة.. الإسراع في خطوات التنفيذ.. فالتسابق.. ومن ثمّ يكون تدبير الأمر.

وعلى أيّة حال. فقبض الأرواح من قبل الملائكة مصداق لمفهوم كلّي، ويعتبر الأرضية الممهدة لبقية البحوث التي تتناولها السورة حول «المعاد».

## ہحثان

ويبق، بعد كلَّ ما تقدم، سؤالان: **الأوّل:** ما سبب مجيء «النازعات» و«الناشطات» بصيغة المؤنث؟ **التَّاني:** كان القسم في الآيات الثلاثة الأولى بـ «الواو»، وفي الآيتين الرابعة والخامسة استعملت «الفاء» عوضاً عن «الواو».. فهل هي للعطف أم للتفريع؟ **الجواب الأوّل:** «النازعات» جمع (نازعة)، وهي الطائفة أو المجموعة من المـلائكة التي

تعمل على تنفيذ ما أمرت به، وكذا الحال بالنسبة لـ «النساشطات» وبقية صبيغ الجسمع الأخرى... وبما أنّ (الطائفة) مؤنث لفظي، فقد جاء الجمع بصيغة المؤنث السالم.

۲. المصدر السابق، ح ۷ و ۸ و ۲۲. . تفسير نورالثقلين، ج ٥. ص ٤٩٧، ح ٤.

## الآيات

# يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ ٢ تَتْبَعُهَا ٱلرَّادِفَةُ ٢ قُلُوبٌ يَوْمَ إِذِ وَاجِفَةٌ ٢ أَبْصَدُهَا خَنْشِعَةُ ٢ يَقُولُونَ أَءِنَّا لَعَرْدُودُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ ٢ أَءِ ذَا كُنَّا عِظْمًا نَجْدَرَةً ٢ قَالُوا يَلْكَ إِذَا كَرَةٌ خَاسِرَةٌ ٢٥ فَإِنَّمَا هِي زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ٢٠ فَإِذَا هُم بِٱلسَّاهِرَةِ ٢

## التغسير

#### صيمة الموت المرعبة

بعد أن أكَّد القرآن الكريم على حقيقة القيامة وحتمية وقـوعها في الآيـات السـابقة، تتعرض الآيات أعلاه لبعض ما يصاحب يوم القيامة من علامات وأحداث، فتقول: ﴿يوم ترجف للزلجفة، أي: يوم تحدث الزلزلة العظيمة المهولة.

## ثمّ: ﴿ تتبعها للرّادفة ﴾.

«الراجفة»: من (الرجف)، بمعنى الاضطراب والتزلزل، ولذا يسقال للأخسبار التي تسوقع الاضطراب بين أوساط الناس بـ (الأراجيف).

«الرادفة): من (الردف)، وهو الشخص أو الشيء الذي يأتي بعد نظيره تتابعاً، ولذا يقال لمن يركب خلف آخر، (رديغه).

ويعتقد كثير من المفسّرين بأنَّ «الراجفة»: هي الصيحة ونفخة الصور الأولى التي تعلن عن موت جميع الخلائق، و«الرادفة»؛ هي الصيحة ونفخة الصور الثَّانية التي يبعث فيها الخلق مرّة أخرى ليعيشوا يوم القيامة ﴿

وعليه، فالآيتان تشيران إلى نفس ما أشارت إليه الآية ٦٨ من سورة الزمر: ﴿وَنَفَحْ فَي

١. ينبغي ملاحظة أنَّ فعل ورجف؛ قد يأتي متعدياً وقد يأتي لازماً، فعلى الحـالة الأولى تكـون «الراجـفة» بمعنى الزلزلة العظيمة التي تزلزل كلَّ الأرض والموجودات، وعلى الحالة الثَّانية تعني الأرض دون غيرها ـ فتأمل.

للصور قصعق مَن في للسماولت ومَن في للأرض إلَّا مَن شاء لللَّه ثمَّ نفخ فيه أخرى فإذا هم قسيام ينظرون﴾.

وقيل: «**الراجغة»:** إشارة إلى الزلزلة التي تدمّر الأرض**، و«الرّادفة»:** إشارة إلى الزلزلة التي تدمّر السهاوات..

والتّفسير الأوّل كما يبدو أقرب للصواب. و تأتي الآية الأخرى لتقول: **﴿قلوب يومئذ ولجفة﴾**. فقلوب العاصين شديدة الاضطراب خوفاً من الحساب والجزاء. **«واجفة»:** من (الوجف)، بمعنى سرعة السير، و**(أوجفت البعير): حم**لته على الإسراع.

و تستعمل أيضاً للاضطراب الشديد لما يصاحبه من اهتزاز وإسراع.

ويكون التزلزل الداخلي من الشدّة بحيث يظهر على وجوه كلّ المـذنبين، ولذا يـقول القرآن: ﴿لَبِصارها خاهَعةَ﴾ <sup>(</sup>.

فيبدو الاضطراب والخوف ظاهراً على أعين المذنبين. وتتوقف حـركتها وكأنّهــا قــد فقدت حاسة النظر لما أصابها من خوف شديد.

وفي الآية التالية ينتقل الحديث من أخبار يوم القيامة إلى الحياة الدنيا: ﴿يقولون لَلِقًا لهردودون في للحافرة﴾.

«**الحافرة»:** من (العفر)، بمعنى شقّ الأرض، وما ينتج من ذلك يسمى (حفرة)، يــقال: حافر الفرس، تشبيهاً لحفرة الأرض في عَدوِه، و**«الحافرة»:** كناية لمن يُرد من حيث جاء، كما لو سار إنسان على أرض، فيترك فيها حفراً لتحمل آثار قدمه، ثمّ يعود إلى نفس تلك الحفر، **فالحافرة:** تعني الحالة الأولى<sup>"</sup>.

وتستمر الآية في سرد كلامهم: ﴿*الدِّلَّ*عَنَا عظاماً نَحْرَةَ﴾<sup>؟</sup>. فهكذا هو حال ودأب منكري المعاد وعلى الدوام باستفسارهم الدائم حـول المـعاد.

بعدد ضمير «أيصارها» إلى القلوب، إلتي تشبير هنا إلى معنى (النفرس والأروام)، وترجع الإضافة إلى أنَّ

سورة النَّازعات / الآية ٦ ـ ١٤

*হ*]

وبقولهم المعروف: كيف للعظام البـالية النـخرة والتي تحـولت إلى ذرات تـراب أن تـعود مرّةاُخرى جسماً كاملاً، والأكثر من هذا.. أن تسري فيه الحياة؟ ولكنّهم لم يفقهوا إلى أنّهم خلقوا من ذلك التراب، فكيف أصبحوا بهذه الهيئة الحيّة بعد أن لم يكونوا شيئاً؟

**«نخرة»:** صفة مشبهة، من (النخر)، بمعنى الشجرة المجوفة البالية، والتي إذا دخل فسيها الهواء أعطت صوتاً معيناً، مثله (النخير)، وعمم الاستعمال ليشمل كلّ شيء بالٍ في حسال تآكل وتلاشٍ.

ولا يكتني منكرو المعاد بحال الإعتراض على ما وعدهم به الباري سبحانه، بل وتحولوا إلى حال الاستهزاء بأحد أُصول دين اللَّه!: **﴿قالوا تلك لِذا كرّة خاسرة**﴾.

وثمَّة احتمال آخر في تفسير هذه الآية يقول: إنَّهم جادون في قولتهم غـير مسـتهزئين. لأنَّهم يعتقدون أن لو كان ثمَّة عود ورجعة فهي عبث زائد وخاسر، إذ لو كانت الحياة الطيبة هي التي نعيشها، فلماذا لا تخلد؟ وإن كانت سيئة فما فائدة العود؟

ويمكن اعتبار «الحافرة» الواردة في: ﴿لَلِنَا لِمُردُودُونَ فِي الصافرةَ﴾ قرينة لهذا الإحتال، بلحاظ كونها بمعنى (الحفرة).

ولكنَّ المعروف بين المفسَّرين هو التَّفسير الأوَّل.

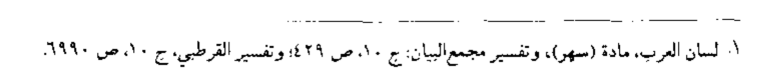
وقد عبَّرت الآية السابقة عن قولهم بصيغة المضارع «يقولون» اشارة ً إلى دوام ترديدهم لما يقولون به، في حين ذكر الفعل في الآية المبحوثة بصيغة الماضي «قالوا» إشارة إلى أنَّهم قليلاً ما يقولون ذلك.

وفي **آخر آيـة** من الآيات المبحوثة يعود القرآن الكريم إلى مسألة القـيامة، وبـلسان قاطع، يقوق: ﴿فَإِنَّها هي رَجِرة واحدة \* فإذا هم بالساهرة﴾.

فالأمر ليس بمستصعب على الخالق القادر، فما أن يصدر الأمر الإلهي لنفخة الصور النّانية حتى تعود الحياة ثانية إلى جميع الخلائق، نعم.. فتشرع كلّ تلك العظام النخرة وما صار منها تراباً للتجمع على الهيئة الأولى، وليخرج الناس من قبورهم بمعد أن تسسري فسيهم روح

#### الحياة!

«**الزجرة»:** بمعنى صيحة بشدّة وانتهار، ويراد بها: نفخة الصور الثّانية. «زجرة واحدة»: إشارة إلى سهولة الأمر أمام قدرة الله سبحانه وتعالى، وإلى سرعة تنفيذ أمره سبحانه (لقيام القيامة)... فبصوت واحد من سلائكة القـيامة، أو مـن صـور



هَلْ أَنْنَكَ حَدِيثُ مُوسَى ۞ إِذْ نَادَنَهُ رَبَّهُ بِإِلَوَادِ ٱلْمُتَدَّسِ طُوَى ۞ ٱذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ مَعَى ۞ فَقُلْ هَلِ لَكَ إِلَىٰ آَن تَزَكَ ۞ وَأَهْدِ يَكَ إِلَى رَبِّكَ فَنَخْشَى ۞ فَأَرَنَهُ ٱلْأَيَة ٱلْكَبْرَى ۞ فَكَذَّبَ وَعَصَى ۞ ثُمَّ أَذَبَرَيستعى ۞ فَحَشَرَ فَنَادَى ۞ فَقَالَ أَنَارَبَكُمُ ٱلْأَعْلَى ۞ فَأَخَذَهُ ٱللهُ يَعْبَرَى فَأَخَذَهُ ٱللَّهُ تَكَالَ لَأَخِرَةِ وَٱلْأُولَى ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَة لِعَبْرَة لِعَنْ عَنْدَى ۞ فَقَال

التفسير

إفتراء فرعونا

يشير القرآن الكريم بهذه المقاطع البيانية إلى بعض مشاهد قصّة موسى الله وفرعون، والتي تتناول عاقبة الطغاة عبر التاريخ، وما حدى بفرعون من مصير أسبود، ليستذكر مشركو قريش وطغاتهم تلك الواقعة، وليعلموا أن من كان أقوى منهم لم يتمكن من مقاومة العذاب الإلهي.

ويشير البيان القرآني كذلك، إلى المؤمنين بأن لا يخافوا من قوّة الأعداء الظاهرية، لأنّ دمارهم وهلاكهم على الله أسهل من أن يتصور.. فهذا البيان القرآني إذاً، تسلية لقـلوب المؤمنين وترطيباً لخواطرهم.

فيتوجه الحديث إلى النبيّ للله بصيغة الاستفهام: ﴿هُلُ أَتَاكَ حَدَيْتُهُ هُوَسَى﴾ ليشـوق السامع ويهيئه لاستماع القصّة ذات العبر.

ثمّ يقول: ﴿ إِذْ نَادَلَهُ رَبِّهُ بِالوادِ لَلْمَقَدَّسَ طَوَىٰ ﴾ ﴿

٨. اعتبر أكثر المفشرين «إذ» ظرف زمان متعلق بـ «حديث» ويصح الاعتبار لو كانت بمعنى نفس الحادثة وليست حكايتها.. وثمّة احتمال آخر، يقول «إذ»: ظرف متعلق بفعل محذوف تقديره (اذكر)، فالتقدير: (اذكر إذ ناداه...) ـ فتأمل.

١٥] الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

**«طوى»:** يمكن أن يكون اسماً لأرض مقدّسة، تقع في الشام بين (مدين) و(مصر)، وهو الوادي الذي كلّم اللّه تعالى فيه موسى ﷺ أوّل مرّة.

وقد رود الاسم أيضاً في الآية ١٢ من سورة طه: ﴿ لِنِّي لَنَا رَبِّكَ فَاحْلَع تعليك لِنَّكَ بِالواد المقدِّس طوئ».

وقد تكون «طوى» مأخوذة من (الطي)، إشارة إلى ما انطوت عليه تلك الأرض مـن القداسة والبركة.

أو كما يقول الراغب في مفرداته، إشارة إلى حالة حصلت له على طريق الاجتباء، فكان ينبغي عليه السير في طريق طويل، ليكون لائقاً لنزول الوحي ولكن الله تعالى طوى له هذا الطريق وقرّب له الهدف.

ثمّ أشار القرآن إلى تعليات الله عزّوجلّ إلى موسى الله في الوادِ المقدّس: ﴿افَهَبَ إلى فرمون لِتَه طغى \* فقل هل لك إلى أن تزتّى وبعد التزكية و تطهير الذات تصبح لائقاً للقاء الله، وسوف أهديك إليه عسى أن تخشع و تترك ما أنت عليه من المنكرات: ﴿ولهديك إلى ربّك فتغشى».

ولمّا كانت كلّ دعوة تحتاج إلى دليـل صـحتها، يـضيف القـرآن القـول: ﴿فَارَكَ الأَيسَةُ الكبريُ﴾ \.

ولكن، ما الآية الكبرى؟ هل هي عصا موسىﷺ التي تحولت إلى أفـعى عـظيمة، أو إخراج يده بيضاء، أم كليهها؟ (على اعتبار أنّ الألف واللام في «الآية الكبرى» إشارة إلى الجنس). وعلى أيّة حال، فالمهم في المسألة إنّ موسىﷺ استند في بدء دعوته على معجزة «الآية الكبرى».

لقد وردت في الآيات الأربعة المذكورة جملة ملاحظات، هي:

ا-طغيان فرعون يمثل علّة الأمر الإلهي لذهاب مـوسىﷺ إليـه... و تـبيّن لنـا هـذه الملاحظة: إنّ من جملة الأهداف المهمّة في حركة الأنبياء هي هداية الطغاة أو مجاهدتهم.

١. إنَّ الفاصلة الزمنية ما بين توجيه الأمر الإلهي إلى موسىﷺ وبين إرائة المعجزة كانت كبيرة، ولكنَّ البيان القرآني اختصرها في هذا الموضع.

٤]

لأن يتطهر (طهارة مطلقة من الشرك والكفر، ومن الظلم والفساد) و تنقل لنا الآية ٤٤ من سورة طه هذا المعنى: **﴿فقولاله قولاًلينا﴾**.

٣ـ وثمّة إشارة لطيفة وردت بخصوص رسالة الأنبياء ﷺ ، فدعوتهم للحق تعتمد على محاولة تطهير الناس وإعادتهم إلى فطرتهم السليمة.

كما وأشار البيان القرآني إلى أنَّ المخاطبة قد تمَّت بكلمة «تزكّىٰ» بدلاً مـن (أزكـيك)، للدلالة على أنّ التزكية الحقَّة إنّما هي تلك النابعة من الذات، ولا تُبنى بأسس مـوضوعية خارجية.

٤- ذكرت الهداية بعد التزكية، للدلالة على أنّ التزكية مقدّمةً وبمثابة الأرضية المهيئة للهداية.

٥- إنّ تعبير «إلى ربّك» في الحقيقة تأكيد على أنّ مَن أهديك إليه هو مالكك ومربيك. فَلِمَ الميل عنه؟!

٦- «الخشية» نتيجة للهداية: ﴿وأهديك لِل رَبْك فَتَحْشَى﴾، وبما أنّ الخشية لا تحصل إلّا بعد المحمل المحمون على بعد المحمون على بعد المحمون على المحمون عل المحمون على المحمو

٧- ابتدأ موسى الله أسلوب دعوته بالهداية العاطفية ثمّ تدرج إلى الهداية العقلية والمنطقية حتى أرى فرعونَ الآية الكبرى.

وقد بيِّن لنا البيان القرآني أفضل طرق الدعوة والإرشاد. حيث ينبغي إحاطة مَن يُراد هدايته بالرعاية والعطف وتحسيسه بحسن نيّة الداعية أو المرشد. ومن ثمّ تأتي مـرحـلة الدليل المنطق والحوار العلمي.

لكنَّ فرعون المتجبَّر قابل كلَّ تلك الحبَّة، اللطف، الدعوة بالحسني والآية الكبري، قابل كلَّ ذلك بالتجبَّر الأعمى والغرور الأبله: **﴿فَكَذَبِ وَمَصَيْ﴾**.

الكالظام ببالآبتال الكتفا كالنكاب بمتدمة المميان ممحلتين ابتته امركا هي

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وازداد فرعون عتوّاً: ﴿ثمّ لديريسمي﴾ `.

وقد هددت معجزة موسى للجلاك وجود فرعون الطاغوتي، ممّا دعاء لأن يبذل كل ما يملك من قدرة لأجل إيطال مفعول المعجزة، فتراه وقد أمر أتباعه وجنوده لجمع كلّ سحرة البلاد ـ على كثرتهم في تلك الحقبة الزمنية ـ ونودي في الناس بأمره ليشاهدوا مشهد إيطال المعجزة من قبل السحرة، وليظهروا مثلها!!: **(فحشرفنادى)**.

مع أنّ كلمة «حشر» ذكرت بصورة مطلقة مبهمة، ولكننا نستطيع معرفة تفصيل الأمر من خلال الآيات القرآنية الأخرى، فني الآيتين ١١١ و ١١٢ من سورة الأعراف، يكمل تفصيل ذلك: **﴿وأرسل في الحدلنن حاشرين \* يأتوك بكل ساحر عليم)**.

وكذا الحال بالنسبة لكلمة «نادى»، فيمكننا التوصل لمعناها من خلال الآية ٣٩ مـن سورة الشعراء، والتي تناولت نفس الموضوع: **﴿وقيل للناس هل أنتم مجتمعون﴾**.

ولم يكتف فرعون بكذبه وعصيانه، ومقاومته لدعوة الحق والوقوف أمامها، بل وتعدى حدود المخلوق بصورة مفرطة جدًاً، وافترى على الله وعلى نفسه بأقبح ادعاء، حينها ادعى لنفسه الربوبية على شعبه وأمرهم بطاعته!: **(فقال لذا رتِكم لأملى)**.

نعم.. فحينها يقبع المتجبّر في عرش الغرور، وحينها تلّفه أمواج الأنانية المفرطة، حينها.. سيجرفه تيار الإفراط لأن يدعي لنفسه الربوبية، بل ويجره فقدان بصير ته، وانحسار فطر ته بين ظلمات أنانيته لأن يدعي أنّه (ربّ الأرباب)!!

وأوصل فرعون قولته إلى الناس ليخبرهم بأنّه لا يعارض ما لهم من أصنام يعبدونها. لكنّه فوقها جميعاً فهو (المعبود الأعلى)!

وألطف ما في الأمر، إنَّ فرعون نفسه كان أحد عبدة الأصنام، بشهادة الآية ١٢٧ من سورة الأعراف: **﴿ لتذرهوسي وقومه ليفسدوا في الأرض ويذرك وآلهتك**»، فادعاءه بأنَّه (الربّ الأعلى) قد سرى حكمه حتى على آلهته لتكون من عبيده!..نعم، فهكذا هـو هـذيان الطواغيت.

the most started to the entry of Supervised and the second s

[ع

قوله في الآية ٣٨ من سورة القصص: ﴿ما علمت لكم من إله غيري ﴾ أ...

وعلى أيّة حال، فقد حلّ بفرعون منتهى التكبر والطغيان، فأخذه جـبّار السهاوات والأرض سبحانه أخذ عزيز مقتدر: ﴿فَاحْدَه للله نكال الآخرة والأولى﴾ `.

«**النكال»:** لغةً: العجز والضعف. ويقال لِمَن يتخلف عن دفع ما استحق عليه (نكـل). و(النِكل) ـ على وزن فكر ـ القيد الشديد الذي يعجز معه الإنسان على عمل أيّ شيء. **و«نكال»: في** الآية يقال للعذاب الإلهـي الذي يـؤدّي إلى عـجز الإنسـان، ويُخـيف

الآخرين، فيعجزهم عن ارتكاب الذنب.

«نكال الآخرة»: عذاب جهنّم الذي سينال فرعون وأصحابه ومَن سار على خـطوه، و«عذاب الأولى»: إشارة إلى إغراق فرعون وأصحابه في نهر النيل.

و تقديم «نكال الآخرة» على عذاب الدنيا، لأهميته وشدّة بطشه.

وقيل: **«الأولى»:** تشير إلى كلمة فرعون الأولى في مسير طغيانه حين ادّعى (الألوهية)، كها جاء في الآية ٣٨ من سورة القصص.

و«الآخرة»: إشارة إلى آخر كلمة نطق بها فرعون حين ادّعي (الرّبوبية العليا)، فعذّبه الله بالغرق في الحياة الدنيا نتيجة ادّعائيه الباطلين.

وقد أُشير لهذا المعنى فيا روي عن الإمام الباقرينيَّة قوله: «إنَّ الفترة ما بين قولته الأولى والآخرة كانت أربعين عاماً، وقد أخَّر اللَّه تعالى عذابه كلَّ هذه المدّة إتماماً للحجّة عليه» <sup>٢</sup>.

ويوافق هذا المعنى صيغة الفعل الماضي الواردة في الآية «أخذ» والذي يفهم منه تنفيذ كلّ العقاب في الدنيا، وتعضده الآية التالية التي تَعِدُّ العذابَ عبرةٌ للآخرين.

و يستخلص القرآن نتيجة القصّة: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِعبرةً لِغَنْ يَحْشَى﴾.

فتبيَّن الآية بكلَّ وضوح، إنَّ وسائط سلك طريق الإعتبار مهيئة لمـن سرى في قـلبه الخوف والخشية من الله، واعترته مشاعر الإحساس بالمسؤولية، ومَن رأى العبرة بـعين معتبرة اعتبر.

١. «نكال» منصوب بنزع الخافض، والتقدير: (فأخذه الله بنكال الآخرة) ويحتمل كونه مفعول مطلق للأخذ، بمعنى (نكُّل)، فيكون التقدير: (نكَّل الله نكال الآخرة). ٢. تفسير مجمعالبيان، ج ١٠، ص ٤٣٢، رواية أخرى تحمل نفس العضمون عن رسول اللَّــه عَنِيْهَا وأكسر تفصيلاً، تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٠٠.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل نعم... فقد أغرق فرعون، وأهلك ملكه ودولته، وصار درساً لكل فراعنة وطواغـيت ومشركي الزمان، وعبرةً لمن سار على نهجه الفاسد لكل عصر ومصر، ولا يجني مَن سار على خطاه سوى ما جنت به يداه، وهي سُنّة الله، ولا تغيير ولا تبديل لسنّته جلّ شأنه.

ہدت

بلاغة القرآت:

بنظرة ممعنة في الآيات الإحدى عشر المبحوثة، تتجلى لنا ذروة فصاحة وبلاغة القرآن الكريم، فبعبارات موجزة وسريعة، عرضت قصّة موسى الم مع فرعون وبتفصيل بسياني محكم، حيث تناولت: بيان سبب الرسالة، هدف دعوة الرسالة، وسائل التسطهير، كسيفية الدعوة، أسس مواجهة مخططات الأعداء، نماذج من الإدعاءات الباطلة، والإنستقام مس الطغاة... فكل هذا وما حمل بين ثناياه من دروس حيّة للإنسانية، قد ورد في هذه الآيات القليلة الموجزة!

ષ્ટાવ્ય

## الآيات

مَأْنَتُمُ أَسَنَدُ خَلْقًاأَمِ التَمَاةُ بَنَنها ۞ رَفَعَ سَمَكُهَا فَسَوَّنها ۞ وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَنها ۞ وَأَلْأَرْضَ بَعَدَذَالِكَ دَحَنها ۞ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَها وَمَرْعَنها ۞ وَأَلِجبالَ أَرْسَنها ۞ مَنْعَالَكُو وَلِأَنْفَنِيكُو ۞

# التفسير

اللمسات الرّبانية في عالم الطبيعة ونظام الكون:

ينتقل البيان القرآني مرّة أُخرى إلى عالم القيامة، بعد ذكر تلك اللمحات البـلاغية في قصّة موسىﷺ مع فرعون، فيعرض صوراً من قدرة اللّه المطلقة في عالم الوجود، ليستدل به على إمكان المعاد، ويشرح بعض النعم الإلهية على البشرية (التي لا تعدّ ولا تحصى)، ليحرك فيهم حس الشكر والذي من خلاله يتوصلون لمعرفة اللّه.

وابتدأ الخطاب باستفهام توبيخي (لمنكري المعاد) هل أنَّ خلقكم (وإعاد تكم إلى الحياة بعد الموت) أصعب من خلق السماء: **وتلنتم لفدُّ خلقا لم السما. بناها»** <sup>(</sup>

والآية في واقعها جوابٌ لما ذكر من قولهم في الآيات السابقة: ﴿ لِمَنا لِحَرَدُودُونَ قَسِي الحافرة ﴾ …أي هل يمكن أن نعود إلى حالتنا الأولىٰ .. فكلّ إنسان ومهما بلغت مـداركـه ومشاعره من مستوى، ليعلم أنّ خلق السماء وما يسبح فيها من نجوم وكواكب ومجرّات، لهو أعقد وأعظم من خلق الإنسان... وإذاً فَمَن له القدرة على خلق السماء وما فيها من حقائق، أيعقل أن يكون عاجزاً عن إعادة الحياة مرّة أخرى إلى الناس؟!

ويضيف القرآن في بيان خلق السماء، فيقول شارحاً بتفصيل: ﴿**رفع سمَّكُها فسواها﴾**. «سمك»: \_على وزن سقف \_لغةً: بمعنى الإر تفاع، وجاءت بمعنى (السقف) أيضاً، وعلىٰ

في الآية حذف، والتقدير: (أم السماء أشد خلقاً). وديناها، جملة استثنافية، وهي مقدّمة للآيات التالية.

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

٥١]

قول الفخر الرازي في تفسيره: إنّ الشيء المرتفع لو قيس ارتفاعه من الأعلىٰ إلىٰ الأسفل فالنتيجة تسمّىٰ (عمق)، أمّا لو قيس الإرتفاع من الأسفل إلى الأعلى فهو (سمك) <sup>(</sup>.

**«سواها»:**من (التسوية)، بمعنى التنظيم، وهي تشير إلى دقّة التنظيم الحاكمة على الأجرام السهاوية، وإذا اعتبرنا «سمكها» بمعنى «سقفها»، فهي إشارة إلى الغلاف الجوي الذي حفّ وأحاط بالكرة الأرضية كالسقف الحكم البناء، والذي يحفظها من شدّة آثـار الأحـجار السهاوية، والشهب، والأشعة الكونية والمميتة والمتساقطة عليها باستمرار.

وقيل: إنّ «سواها» إشارة إلى كروية السماء وإحاطتها بالأرض، حيث إنّ التسوية هنا تعني تساوي الفاصلة بين أجزاء هذا السقف نسبة إلى المركز الأصلي (الأرض)، ولا يتحقق ذلك من دون كروية الأرض وما حولها (السماء).

وقيل أيضاً: إنّ الآية تشير إلى ارتفاع السماء والأجرام السماوية وبعدها الشاسع عمن الأرض، بالإضافة لإشارتها للسقف المحفوظ المحيط بالأرض.

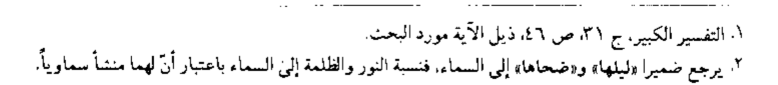
وعلى أيَّة حال، فالآية قد نهجت بذات سياق الآية ٥٧ من سورة المؤمن: ﴿لَعَمَاقَ السِهاوات والأرض أكبر هن خلق الناس ولكنَّ أكثر الناس لايعلمون؛

ثمّ تنتقل بنا **الآية التالية** إلىٰ إحدىٰ الأنظمة الحاكمة في هذا العالم الكبير، (نظام النور والظلمة): **﴿وَلَمْطَقُ لِيلُهَا وَأَخْرَجَ ضَحَاهَا﴾**.

فلكلّ من النور والظلمة دور أساس ومهم جداً في حياة الإنسان وسائر الأحياء من حيوان ونبات، فلا يتمكن الإنسان من الحياة دون النور، لما له من إرتباط وثيق في حركة وإحساس ورزق وأعمال الإنسان، وكذا لا يتمكن من تكملة مشوار حياته مـن غـير الظلمة، والتي تعتبر رمز الهدوء والسكينة.

**«أغطش»:** من (الغطش)، بمعنى الظلام، ولكنّ الراغب في مفرداته يقول: وأصله مـن «الأغطش» وهو الذي في عينه شبه عمش.

«الضحيٰ»: إنبساط الشمس وامتداد النهار .



٤l

**«دحاها»:** من «الدحو» بمعنى الإنبساط، وفسّرها بعضهم بتحريك الشيء و نقله مـن مكانه.

وللمعنيين أصل واحد، لوجود التلازم بينهها.

ويقصد بدحو الأرض، إنّها كانت في البداية مغطاة بمياه الأمطار الغزيرة التي انهمرت عليها من مدّة طويلة، ثمّ استقرت تلك المياه تدريجياً في مـنخفظات الأرض، فشكـلت البحار والمحيطات، فيا علت اليابسة على أطرافها، وتوسعت تدريجياً. حتى وصلت لما هي عليه الآن من شكل، (وحدث ذلك بعد خلق السهاء والأرض)<sup>(</sup>.

وبعد دحو الأرض، وإتمام صلاحيتها لسكنى وحياة الإنسان، يأتي الحديث في الآيــة التالية عن الماء والنبات معاً: **﴿أخرج هنها ها.ها وهرماها﴾**.

ويظهر من التعبير القرآني. إنّ الماء قد نفذ إلى داخل الأرض باديء ذي بدء، ثمّ خرج على شكل عيون وأنهار، حتى تشكلت منهما البحيرات والبحار والمحيطات.

«**المرعىٰ»:** اسم مكان من (الرعي)<sup>ت</sup>، وهو حفظ ومراقبة أمـور الحـيوان مـن حـيث التغذية وما شابهها.

و لهذا، تستعمل كلمة (المراعاة) بمعنى المحافظة والمراقبة وتدبير الأمور، وكلَّ مَن يسوس نفسه أو غيره يسمّى (راعياً)، ولذا جاء في الحديث الشريف: «كلكم راعٍ وكلكم مسؤول عن رعيته»<sup>7</sup>.

ثمّ ينتقل البيان القرآني إلى «الجبال»، حيث ثمّة عوامل تلعب الدور المؤثر في استقرار وسكون الأرض، مثل: الفيضانات، العواصف العاتية، المدّ والجزر، والزلازل.. فكل هـذه العوامل تعمل على خلخلة استقرار الأرض، فجعل اللّه عزّوجلّ «الجبال» تثبيتاً للأرض، ولهذا تقول الآية: **(وللجبال لرساها)**<sup>3</sup>.

«أوسى»: من (رسو)، بمعنى الثبات، وأرسى: فعل متعدٍ، أي، ثَبَّتَ الجبال في مواقعها.

١- فسّر بعض المفسّرين «بعد ذلك» في الآية، بمعنى (إضافة لهذا)، فيكون معنى الآية: (إضافة إلى ما في

# الآيات

فَإِذَاجَاءَتِ الطَّامَةُ ٱلْكُبْرَى ٢٠ يَوْمَ يَتَذَكَرُ الإِنسَنُ مَاسَعَى ٢٠ وَبُرِّزَتِ ٱلجَحِيمُ لِمَن يَرَى ٢٠ فَأَمَّامَن طَغَى ٢٠ وَءَاثَرَ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنيا ٢٠ فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِى ٱلْمَأْوَى ٢٠ وَأَمَّامَ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَعَنِ ٱلْحَوَى ٢٠ فَإِنَّ ٱلْجَنَةَ هِي آلْمَأْوَى ٢٠

### التفسير

# التذرَّه عن الهوى:

و تتجه عدسة آيات القرآن الكريم لتعرض لنا جوانباً من صور عالم القـيامة، و تـبدأ بتصوير تلك الداهية المذهلة التي تصيب مَن عبد أهواءه في الحياة الدنيا: **﴿فَإِذَا جَاءَتُ الطَّاهَةُ الكبرى} \**.

«الطامة»: من (الطم) \_ على زنة فنّ \_ وهو في الأصل بمعنى مل، الفراغ والحفر، ويطلق بالطامة على كلّ شيء بلغ حدّه الأعلى، ولهذا فقد أُطلقت على الحوادث المرّة والصحاب الكبار، وهي في الآية تشير إلى يوم القيامة لما فيها من دواهي تغطي بهـولها كـلّ هـول، وأُتبعت بـ «الكبرى» زيادة في التأكيد على أهمّية وخطورة يوم القيامة.

ويضيف: حال حلول الحدث... سيستيقظ الجميع من غفلتهم، ويتذكروا ما زرعبوا لحياتهم: **(يوم يتذكر الإنسان ما سعن)**.

وأنى للتذكر بعد فوات الأوان!

أ. يقول بعض المفسّرين، إنّ جواب الشرط في «إذا» الشرطية، يأتي في الآيات ﴿فَأَمّا مَن طغى... وأمّا مَن خاف مقام ربّه...> ولكن الأفضل أن نقول: إنّ الجزاء محذوف يدل عليه ما في الآيات التالية، والتقدير: (فإذا جاءت الطامة الكبرى، يجز كلّ إنسان بما عمل)، وقيل: يستفاد جزاء الشرط من ﴿ يوم يتذكر الإنسان> -ولكنّه بعيد.

10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وإذا ما اعتذروا ثائبين، فلا محيص عن ردّهم، بعد أن أوصدت أبواب التوبة بأمر الجبّار الحكيم.

۷٥

وعندها: لا يبقىٰ لهم إلّا الحسرة والندامة، والهم والغم، وكما تقول الآية ٢٧ من سورة الفرقان: **﴿يوم يعفّ***ن الظالم على يديه***﴾**.

وثمَّة نكتة في الآية ترتبط بصيغة الفعل «يتذكر». فقد جاء الفعل مضارعاً ليـدل عـلى استمرارية التذكر، فالإنسان أمام ذلك المنظر الرهيب، وقـد أزيـلت الحـجب عـن قـلبه وروحه، سيرى الحقائق بعينها شاخصة أمامه، ولا ينسىٰ حينها ما اكتسبت يداه من أعمال.

و تتحرك الآية التالية لوصف ما سيقع: **﴿وبرزت الجحيم لِمِن يرى﴾**.

فالجحيم موجودة، كما تشير إلىٰ ذلك الآية ٥٤ مـن سـورة العـنكبوت: ﴿وَلِنَّ **جـمِنَم** ل**محيطة بالكافرين**﴾، ولكن حجب الدنيا تمنعنا من رؤيتها، وأمّا في يوم الفصل، يوم البروز، فسيبرز كلّ شيء ولا يستثنى من ذلك جهنّم.

وجملة «لمن يرىٰ»، تشير إلى رؤية جهنّم من قبل الجميع بلا استثناء (الصالح والطالح)، فهي غير خافية عن الأنظار.

وقيل: إنّها لمن سيكون له نظر في يوم القيامة، لأنّ الآية ١٢٤ من سورة طه قد صرّحت بأنّ البعض سيحشر أعمى: **﴿ونحشر يوم القيامة أمعيٰ»،** ويعتمد أكثر المفسّرين على التّفسير الأوّل لمناسبته للمقام، لأنّ رؤية جهنّم من قبل العاصين ستكون أكثر إيلاماً لهم، إضافة إلى أنّ العمىٰ المشار إليه، ربّما يكون في موقف معين من مواقف يوم القيامة، وليس دائماً .

و في الآيات الثلاثة التالية، يشير القرآن إلى حال الجرمين والطغاة يوم القيامة: ﴿فَأَهَا هَنَ عَمَى \* وَآثُو للحياة للدنيا \* فَإِنَّ للجِعِيمِ هِي الهُأُوئَ»ِ `

والآية الأولى تشير إلى فساد عقائد الطغاة، لأنّ الطغيان ينشأ من الغرور، والغرور من نتائج عدم معرفة الباري جّل شأنه.

١٠ لزيادة التوضيح، راجع ذيل الآية ١٢٤ من سورة طه. ٢- تقدير الآية الثالثة مع محذوفها: (هي المأوى له) أو(هي مأواه)، وحذف الضمير لوضوحه.

5]

وعندها سوف لن تزل قدمه عن جادة العبودية الحقة، ما دام سلوكه يصب في رافد معرفة الله.

**والآية الثانية** تشير إلى فسادهم العملي، لأنّ الطغيان يوقع الإنسان في شراك اللذائذ الوقتية الفانية ذروة الطموح ومنتهى الأمل، فينساق واهماً لأن يجعلها فوق كلّ شيء!

والأمران في واقعهما كالعلة والمعلول، فالطغيان وفساد العقيدة مفتاح فساد العمل وحبّ الدنيا المفرط، ولا يجران إلّا إلى سوء عقبي الدار، نار جهنّم خالدين فيها أبداً.

وعن أمير المؤمنين عليﷺ ، أنَّه قال: «ومَنْ طغىٰ ضل علىٰ عمل بلا حجَّة» ، فالغرور يُرى صاحبه الهوىٰ حقّ على الرغم من عدم امتلاكه الدليل أو الحجَّة، وبالرغم من مخالفة المنطق لها.

و يأتي الدور في الآيتين التاليتين لوصف أهل الجنّة: ﴿وَلَمَّا مَنْ حَافَ مِقَامٍ رَبِّهِ وَنَهِ النفس من الهويٰ \* فإنّ الجنّة هي المأويٰ ﴾.

فالشرط الأوّل للحصول على نعم الجنّة والإستقرار بها هو الخوف من اللّه من خلال معرفته (معرفة اللّه والخوف من التمرد والعصيان على أوامر،)، والشرط الشاني هو تمرة ونتيجة الشرط الأوّل أي الخوف والمعرفة ويتمثل في السيطرة على هوى النفس وكبح جماحها، فهوى النفس من أقبح الأصنام المعبودة من دون اللّه، لأنّه المنفذ الرئيسي لدخول معترك الذنوب والمفاسد، ولذا فـ «أبغض إلهٍ عُبِدَ على وجه الأرض: الهوىٰ».<sup>7</sup>

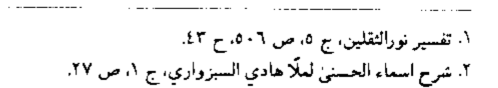
وهوى النفس هو الطابور الخامس في قلب الإنسان، نعم... ف الشيطان الخسارجي لا يتمكن من النفوذ إلى داخل الإنسان ما لم يوافقه الشيطان الداخلي في منحاه، ويسفتح له أبواب الدخول، كما تشير إلى ذلك الآية ٤٢ من سورة الحجر: فإنّ عبادي ليس لك عليهم سلطان إلّا بن لتبعك من الغاوين».

# ہدوث

۱\_ مقام الرّب؟

جاء في الآية ٤٠ ﴿... مَنْ خَافَ مَقَامٍ رَبُّهُ...﴾، ولم يقل (مَنْ خَاف رَبُّه)، فماذا يقصد بهــذا

المقام؟



10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

44

طرحت احتمالات عديدة في جواب السؤال المذكور:

ا-مقام مواقف القيامة، وهي المقامات التي سيقف فيها الإنسان بين يدي ربّه للحساب، فسيكون «مقام ربّه» ـ على ضوء هذا الاحتمال ـ بمعنى (مقامه عند ربّه).

٢- مقام علم الله ومقام مراقبته للإنسان، بدلالة الآية ٣٣ من سورة الرعد: ﴿ لَفَحَنْ هُو قائم على كلّ نفس بماكسيس».

وبدلالة ما روي عن الإمام الصادقﷺ : قوله: «مَن عَلِمَ أَنَّ اللَّه يراه، ويسمع ما يقول، ويعلم مِن خير أو شرّ فيحجزه ذلك عن القبيح من الأعمال فذلك الذي خاف مقام ربّه ونسهى النغس عن الهوىٰ» (.

٣- مقام العدالة الإلهيّة، لأنّ العبد لا يخاف من ذات الله المقدّسة بل خوفه من عدل الله وحسابه وفي الحقيقة إنّ هذا الخوف ناشيء من قياس أعماله بميزان العدل، فالمجرمون تر تعد فرائصهم وتهتز دواخلهم حين رؤية القماضي العمادل، ولا يستحملون سماع اسم المحكمة والمحاكمة، بعكس من لم يقم بأي ذنب، فرؤيته للقاضي ستكون مغايرة لما داخل المجرم من إحساسات... ولا تباين بين هذه التفسيرات الثلاثة، ويمكن ادغامها في معنى الآية.

#### ٢- علاقة الطغيان بعبادة الدنيا

رسمت الآيات المبحوثة وبأسلوب رائع أصول سعادة وشـقاء الإنسـانية، فـجسدت بريشتها البيانية زبدة تعاليم الأنبياء والأولياء عليهم السلام.

فشقاء الإنسان يكمن في طغيانه وعبادته لجواذب الدنيا، وسعادته في خوفه من الله وتركه ما يُبعد عن ساحة رضوانه سبحانه وتعالى.

روي عن أمير المؤمنين ﷺ ، أنَّه قال: «إنَّ أخوف ما أخاف عليكم إثنان: إتَّباع الهوى وطول الأمل، فأمَّا اتّباع الهوى فيصد عن الحقّ، وأمَّا طول الأمل فينسى الآخرة» <sup>7</sup>.

و... هوى النفس: يضع حجاباً على عقل الإنسان، يزيّن له الأعمال القبيحة، يُشـغل

سورة النَّازعات / الآية ٣٤ ـ ٤١

5]

وبها يتميز الإنسان عن الحيوان، وهذا هو ما أشارت إليه الآية ١٨ من سورة يوسف في وقول نبيّ الله يعقوب في لأولاده: ﴿بِل*َ سُولَتُ لَكُم لَنفُسَكُم لُمَراً﴾* 

وباب الحديث أوسع بكثير من أن يلخص بوريقات، ولكننا سنكتني بذكر حديثين عن أمَّة الهدى من أهل البيتﷺ، لتناولهما مختلف جوانب الموضوع:

فعن الإمام الباقر الله قال: «الجنّة محفوفة بالمكار، والصبر، فمن صبر على المكار، في الدنيا دخل الجنّة، وجهنّم محفوفة باللذات والشهوات، فمن أعطى نفسه لذتها وشهوتها دخل النّار»<sup>(</sup>.

وعن الإمام الصادق، أنَّه قال: «لا تدع النفس وهواها، فإنَّ هواها في رداها، و ترك النفس وما تهوئ داؤها، وكفٌ النفس عمّا تهوئ دواؤها» <sup>7</sup>.

ولا يُدخِلَ اتباع الهوى جهنّم فقط، فله من الآثار السلبية حتى في الحياة الدنيا. ومن نتائجه: فقدان الأمن، وتخلخل النظام. ونشوب الحروب، وسفك الدماء. وإثارة النزاعات والأحقاد...

#### ٣\_ فريقان لا ثالث لهما

Y٨

تحدثت الآيات محل البحث عن فريقين من الناس، أمّا من طغى وعبد هوا، فمأواه جهنّم. خالداً فيها، وأمّا من اتتى وخاف مقام ربّه فالجنّة مأواه أبداً.

وثمَّة فريق ثالث لم تتطرق له الآيات، وهم المؤمنون الذين قصّروا في أداء بعض الأعمال والوظائف، أو أصابهم بعض تلوثات هوئ النفس الأمارة بالسوء، فهؤلاء وإن كانوا فريقاً ثالثاً ــ حسب الظاهر \_ إلّا أنَّهم سرعان ما يلتحقون بأحد الفريقين، فأمّا مَن كان لائـقاً للدخول في أجواء العفو الإلهي فسيلتحق بركب المتقين، وأمّا مَن ثقلت كفة ذنوبه فسيحشر مع القابِعين في أودية النّار، ولكنها لا تكون مكانهم ومأواهم الأبدي.

يَسْتَلُونَكَعَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَمُ سَلَّهَا ۞ فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَ بِهَآ۞ إِلَى رَبِّكَ مُنهَهَا ۞ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَهَا۞ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمُرَتَلِبَتُوَا إِلَاعَشِيَّةً أَوْضُحُهَا۞

# التفسير

#### يوم القيامة: الوقت المجهول

تتعرض الآيات أعلاه لإجابة المشركين ومنكري المعاد حول سؤالهم الدائم عن وقت قيام الساعة (يوم القيامة): فتقول أوّلاً: **ويسالونك من السامة ليّان هرساها»** <sup>(</sup>.

والقرآن في مقام الجواب يسعى إلى إفهامهم بأنّه لا أحد يعلم بـوقت وقـوع القـيامة. ويوجه الباري خطابه إلى حبيبه الأكرم ﷺ، بأنّك لا تعلم وقت وقوعها، ويقول: **﴿فيم لَنتُ من ذكراهاب** 

فما حَني عليك (يامحمّد)، فمن باب أولى أن يَحَنى على الآخرين، والعلم بوقت قيام القيامة من الغيب الذي اختصه الله لنفسه، ولا سبيل لمعرفة ذلك سواه إطلاقاً!

وكما قلنا، فانّ سرّ خفاء موعد الحق يرجع لأسباب تربوية، فإذا كانت ساعة قحيام القيامة معلومة فستحل الغفلة على الجميع إذا كانت بحيدة، وبالمقابل ستكون التقوى اضطراراً والورع بعيداً عن الحرية والاختيار إذا كانت قريبة، والأمران بطبيعتهما سيقتلان كلّ أثر تربوي مرجو.

وثمَّة احتالات أخرى عرضها بعض المفسَّرين، ومنها: إنَّك لم تبعث لبيان وقت وقوع يوم القيامة، وإغَّا لتعلن و تبيَّن وجودها (وليس لحظة وقوعها).

أ. جاءت كلمة «الموسى» بهذا الموضع مصدراً، على مالها من استعمالاتٍ أخرى، فتأتي تـارة اسـم زمـان ومكان، وتارة أخرى اسم مفعول من «الإرساء»، معناها المصدري هو: الوقوع والثبات، ويستخدم المـرسى كمكان لتوقف السفن، وفي تثبيت الجبال على سطح الأرض، وكقوله تعالى في الآية ٤١ من سورة هود: ﴿وقال اركبوا فيها بسم الله مجراها ومرساها، والآية ٣٢ من سورة النازعات: ﴿والجبال أرساها».

ومنها أيضاً: إنّ قيامك وظهورك مبيّن وكاشف عن قرب وقوع يوم القيامة بدلالة مـا روي عن النبيّ ﷺ حينما جمع بين سبابتيه وقال: «بعثت أنا والقيامة كهاتين» ` ولكنّ التّفسير الأوّل أنسب من غيره وأقرب.

و تقول الآية التالية: ﴿ **إلىٰ رَبِّك مِنتهاها**﴾.

فالله وحده هو العالم بوقت موعدها دون غيره ولا فائدة من الخوض في معرفة ذلك. ويؤكّد القرآن هذا المعنى في الآيتين: ٣٤ من سورة لقيان: ﴿لِنَّ للله مندة علم للسامة﴾، وفي الآية ١٨٧ من سورة الأعراف: ﴿قُلْ لِنَما علمها مندرتِينِ﴾.

وقيل: المراد بالآية، تحقق القيامة بأمر الله، ويشير هذا القول إلىٰ بيان علّة ما ورد في الآية السابقة، ولامانع من الجمع بين التّفسيرين.

و تسمم الآية التالية في التوضيح: ﴿**لِنَّمَا لَنْتَ مِنْدُرِ مَنْ بِحُشَاهَا﴾**.

إنَّا التكليفك هو دعوة الناس إلى الدين الحقّ، وإنذار مَنْ يأبي بعقاب أخروي أليم، وما عليك تعيين وقت قيام الساعة.

مع ملاحظة، أنَّ الإنذار الموجه في الآية لمن يخاف ويخشيُ من عـقاب اللَّـه، يشـبه المضمون الذي تناولته الآية ٢ من سورة البقرة: ﴿ دُلك الكتاب لاريب فيه هدي للمتقين﴾.

ويشير البيان القرآني إلى أثر الدافع الذاتي في طلب الحقيقة وتحسس المسؤولية الملقاة على عاتق الإنسان أمام خالقه، فإذا افتقد الإنسان إلى الدافع والمحرك فسوف لا يبحث فيا جاءت به كتب السماء، ولا يستقر له شأن في أمر المعاد، بل وحتى لا يستمع لإنـذارات الأنبياء والأولياء بتيكي.

و تأتي **آخر آية** من السورة لتبيَّن أنَّ ما تبق من الوقت لحلول الوعد الحق ليس بالكثير: «كأتهم يوم يرونها لم يليثو*ا إلا عشي*َّة أوضحاها» .

فعمر الدنيا وحياة البرزخ من السرعة في الإنقضاء حتى يكاد يعتقد الناس عند وقوع القيامة، بأنّ كلّ عمر الدنيا والبرزخ ما هو إلّا سويعات معدودة!

وليس ببعيد... لأنّ عمر الدنيا قصير بذاته، وليس من الصواب أن نقايس بين زمني المنا مالة منه الأربية المستكلماتة

الدنيا والآخرة، لأنَّ الفاني ليس كالباقي. «عشيّة»: العصر. و«الضحي»: وقت انبساط الشمس وامتداد النهار.

١. التفسير الكبير، ج ٢٩. ص ٢٩؛ وذكر ذات الموضوع في تفاسير: مجمع البيان، والقرطبي، وفني ظـلال القرآن، بالإضافة إلىٰ تفاسير أخرى، في ذيل الآية ١٨ من سورة محمّد.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٨١

وقد نقلت الآيات القرآنية بعض أحاديث المجرمين في ويوم القيامة، فيا يختص بمدّة لبثهم في عالم البرزخ..

فتقول الآية ١٠٣ و ١٠٤ من سورة طه: ﴿يتخافتون بينهم إنْ لبثتم إلّا عشراً \* يـقول أمثلهم طريقة إنْ لبثتم إلّا يوها».

وتقول الآية ٥٥ من سورة الروم: **﴿وبوم تقوم للساعة يقسم للمجرمون ما لبثول ميرساعة﴾.** واختلاف تقديرات مدّة اللبث، يرجع لاختلاف القائلين، وكّل منهم قد عبّر عن قصر المدّة حسب ما يتصور، والقاسم المشترك لكلّ التقديرات هو أنّ المدّة قصيرة جدّاً ويكني طرق باب هذا الموضوع لإيقاظ الغافل من خدره.

اللَّهمِّ؛ هب لنا الأمن والسلامة في العوالم الثلاث، الدنيا والبرزخ والقيامة....

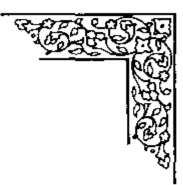
يارب؟ لا ينجو من عقاب وشدائد يوم القيامة إلاَّ مَنْ رحمته بلطفك، فاشملنا بخاصة لطفك ورحمتك..

إلهي! اجعلنا ممن يخاف مقامك وينهى نغسه عن الهوى، ولا تجعل لنا غير الجنّة مأوى.. آمين ياربّ العالمين

نهاية سورة التّازعات

#### 8003





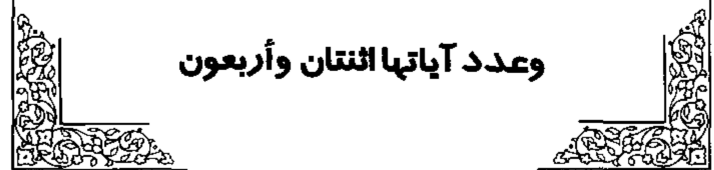


ورة

عبس

مكّيّة





«سورة عَبَسَ»

#### ممتوى السورة:

تبحث هذه السورة على قصرها مسائل مختلفة مهمّة تدور بشكل خاص حول محور المعاد، ويمكن ادراج محتويات السورة في خمسة مواضيع أساسية: 1- عتاب إلهي شديد لمن واجه الأعمى الباحث عن الحقّ باسلوب غير لائق. 7- أهمّية القرآن الكريم. 7- كفران الانسان بالنعم والمواهب الإلهيّة. 3- بيان جانب من النعم الإلهيّة في مجال تغذية الإنسان والحيوان لاثارة حسّ الشكر في الإنسان.

٥- الإشارة إلى بعض الوقائع والحوادث الرهيبة ومصير المؤمنين والكفّار في ذلك اليوم العظيم.

وتسمية هذه السورة بهذا الاسم بمناسبة الآية الاولى منها.

#### فضيلة السورة:

ورد في الحديث النّبوي الشريف أنّ: «من قرأ سورة «عَبّسَ» جاء يوم القسيامة ووجسهه ضاحك مستبشر» .

8003

تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٣٥.

## الآيات

# يسمس التعار الرَّحيك

عَبَسَ وَتَوَلَّى ٢٥ أَن جَاءَ أُ الْأَعْمَى ٢٥ وَمَايُدْ رِبِكَ لَعَلَّهُ يَزَكَن ٢ أَوَ يَذَكَرُ فَنَنفَعَهُ ٱلذِكْرَى () أَمَّا مَنِ أَسْتَغْنَى () فَأَنتَ لَهُ تَصَدَّى () وَمَاعَلَتِكَ أَلَا بَزَكَ () وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَى () وَهُوَ يَخْشَى () فَأَنتَ عَنْهُ نَلَهَى ()

# سبب اللّزول

تبيَّن الآيات المباركة عتاب الله تعالى بشكل إجمالي. لشخص قـدّم المـال والمكـانة الاجتماعية على طلب الحق... أمّا مَن هو المعاتَب؟ فقد اختلف فيه المفسّرون. لكنّ المشهور بين عامّة المفسّرين وخاصتهم. ما يلي:

إنّها نزلت في عبدالله بن أم مكتوم، إنّه أتى رسول اللّه يَتَبَيّنَ وهو يناجي عتبة بن ربيعة وأبا جهل بن هشام والعباس بن عبد المطلب وأبي وأميّة بن خلف يدعوهم إلى الله ويرجو إسلامهم (فإنّ في إسلامهم إسلام جمع من أتباعهم، وكذلك توقف عـدانـهم ومحـاربتهم للإسلام والمسلمين)، فقال: يا رسول الّه، أقرئني وعلمني ممّا علمك اللّه، فـجعل يـناديه ويكرر النداء ولا يدري أنّه مشتغل مقبل على غيره، حتى ظهرت الكراهة في وجه رسول اللّه لقطعه كلامه، وقال في نفسه: يقول هؤلاء الصناديد، إنّى أتـباعه العـميان والعـبيد، فأعرض عنه وأقبل على القوم الذين يكلمهم، فنزلت الآية.

وكان رسول اللَّهُﷺ بعد ذلك يكرمه، وإذا رآه قال: «مرحباً بمن عاتبني فـيه ربّـي»، ويقول له: «هل لك من حاجة».

واستخلفه على المدينة مرّتين في غزوتين .

تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٣٧.

والرأي الثّاني في شأن نزولها: ما روي عن الإمام الصادقﷺ: «إنّها نزلت في رجل من بني أُميّة، كان عند النّبي، فجاء ابن أُم مكتوم، فلما رآه تقذر منه وجمع نفسه عبس وأعرض بوجهه عنه، فحكى الله سبحانه ذلك، وأنكره عليه» .

٨٧

وقد أيّد المحقق الإسلامي الكبير الشريف المرتضى الرأي الثّاني.

والآية لم تدل صراحة على أنَّ المخاطب هو شخص النّبي الكريم تَبَكَرُهُ، ولكـنَّ الآيـات ٨ ـ ١٠ في السورة يمكن أن تكون قرينة، حيث تقول: **﴿ولَقَا هن جاءك يسعىٰ \*وهو يخشیٰ \*** فأنت عنه تلهیٰ﴾، وبعيد من النّبي تَبَكَرُهُ أن ينطبق عليه هذا الخطاب الربّاني.

ويحتج الشريف المرتضى على قوله بأنّ ما في آية **(عبس وتوتين) لا ي**دل على أنّ المخاطب هو النّبي ﷺ، حيث إنّ العبوس ليس من صفاته مع أعدائه، فكيف به مع المؤمنين المسترشدين! ووصف التصدّي للأغنياء والتلهي عن الفقراء ممّا يزيد البون سعة، وهو ليس من أخلاقهﷺ الكريمة، بدلالة قول اللّه تعالى في الآية ٤ من سورة (القلم)، والتي نزلت قبل سورة عبس، حيث وصفه الباري: **(ولِتَك لعلى خلق عظيم)**.<sup>7</sup>

وعلى فرض صحة الرأي الأوّل في شأن النزول، فإنّ فعل النّبيﷺ والحال هذه لا يخرج من كونه (تركأً للأولىٰ)، وهذا ما لا ينافي العصمة، وللأسباب التالية:

**أوّلاً:** على فرض صحة ما نسب إلى النّبي في إعراضه عن الأعمى وإقباله على شخصيات قريش، فإنّهﷺ بفعله ذلك لم يقصد سوى الإسراع في نشر الإسلام عن هـذا الطـريق، وتحطيم صف أعدائه.

ثانياً: إنّ العبوس أو الإنبساط مع الأعمى سواء. لأنّه لا يدرك ذلك، وبالإضافة إلى ذلك فإنّ «عبد اللّه بن أم مكتوم» لم يراع آداب المجلس حينها، حيث إنّه قاطع النّبي يَتَبَلَق مراراً في مجلسه وهو يسمعه يتكلم مع الآخرين، ولكن بما أنّ اللّه تعالى يهتم بشكل كبير بأمر المؤمنين المستضعفين وضرورة اللطف معهم واحترامهم فإنّه لم يقبل من رسوله هذا المقدار محاليل من الجفاء وعاتبه من خلال تنبيهه على ضرورة الإعتناء بالمستضعفين ومعاملتهم

بكل لطف ومحبّة. ويمثل هذا السياق دليلاً على عظمة شأن النّبي بَنَكْرُ ، فالقرآن المعجز قد حدد لنبيّ الإسلام

 تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٣٧. ٢. المصدر السابق.

[ع

الصادق الأمين أرفع مستويات المسؤولية، حتى عاتبه على أقل ترك للأولى (عدم اعتنائه اليسير برجل أعمى)، وهو ما يدلل على أنَّ القرآن الكريم كتاب إلهي وأنَّ النَّبِي<sup>تَقِي</sup>ًةُ صادق فيه، حيث لو كان الكتاب من عنده (فرضاً) فلا داعي لإستعتاب نفسه...

ومن مكارم خلقه ﷺ \_كما ورد في الرواية المذكورة \_إنّه كان يحترم عبد الله بــن أم مكتوم. وكلما رآه تذكر العتاب الرّباني له.

وقد ساقت لنا الآيات حقيقة أساسية في الحياة للعبرة والتربية والإستهداء بهما في صياغة مفاهيمنا وممارساتنا، فالرجل الأعمى الفقير المؤمن أفسضل من الغني المستنفذ المشرك، وأنّ الإسلام يحمي المستضعفين ولا يعماً بالمستكبرين. ونأتي لنقول ثانيةً: إنّ المشهور بين المفسّرين في شأن النّزول، هو نمزولها في شخص النّبيﷺ، ولكن ليس في الآية ما يدل بصراحة على هذا المعنى.

التفسير

عتاب (بالريا بعد أن تحدثنا حول شأن نزول الآيات، ننتقل إلى تفسيرها: يقول القرآن أولاً: ﴿مبس وتولَىٰ﴾. لماذا؟: ﴿لَن جاءه الأمعىٰ﴾. ﴿وها يدريك لعله يؤتّى ﴾، ويطلب الإيمان والتقوىٰ والتزكية. ﴿لو يذكر فتنفعه الذكرىٰ ﴾، فإن لم يحصل على التقوىٰ، فلا أقل من أن يتذكر ويستيقظ من الغفلة، فينفعه ذلك<sup>(</sup>. ويستمر العتاب...: ﴿لمّا من استفنىٰ ﴾، مَنْ اعتبر نفسه غنياً ولا يحتاج لأحد. ﴿فَانَتْ لَهُ مَعْرُور لما أصابه من الثروة، والغرور يولّد الطغيان والتكبر، كما أشارت لهذا الآيتان ٢ و٧ من سورة العسلق:

١. والفرق بين هذه الآية والتي قبلها، هو أنّ الحديث قد جرى حول التزكية والتقوى الكاملة، في حسين أنّ الحديث في الآية المبحوثة يتناول تأثير التذكر الإجمالي، وإن لم يصل إلى مقام التقوى الكاملة، ومستكون النتيجة استفادة الأعمى المستهدي من التذكير، سواء كانت الفائدة تامّة أم مختصرة.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

<... إنَّ الإنسان ليطغيٰ \* أن رآة استغنى ﴾ `

**وها عليك ألّا يزّكّن\$،** أي في حين لو لم يسلك سبيل التقوى والإيمان، فليس عــليك شيء.

فوظيفتك البلاغ، سواء آمن السامع أم لم يؤمن، وليس لك أن تهمل الأعمى الذي يطلب الحقّ، وإن كان هدفك أوسع ويشمل هداية كلَّ أولئك الأغنياء المترفين أيضاً. ويأتي العتاب مرّة أخرى تأكيداً: **﴿ولَمَا هَنَ جاءك يسعيٰ ﴾، في طلب الهداية...** ليزكّى نفسه فيها، ويعمل على مقتضاها.

﴿فَأَنْتُ عِنَّهُ تَلْهِنْ ﴾ [

ويشير التعبير بـ«أنت» إلىٰ أنّ التغافل عن طالبي الحقيقة، ومهما كان يسيراً، فهو ليس من شأن من مثلك، وإن كان هدفك هداية الآخرين، فبلحاظ الأولويات، فإنّ المستضعف الطاهر القلب والمتوجه بكلّه إلى الحقّ، هو أولىٰ من كلّ ذلك الجمع المشرك.

وعلى أيّة حال: فالعتاب سواء كان موجه إلى النبيَّ في أو إلى غيره، فقد جاء ليكشف عن اهتمام الإسلام أو القرآن بطالبي الحق، والمستضعفين منهم بالذات.

وعلى العكس من ذلك حدّة وصرامة موقف الإسلام والقرآن من الأثرياء المغرورين إلى درجة أنّ اللّه لا يرضيٰ بإيذاء رجل مؤمن مستضعف لغرض هدايتهم.

وعلَّة ذلك، إنَّ الطبقة المحرومة من الناس تمثل السند المخلص للإســلام داعًاً... الأتــباع الأوفياء لأئمَّة دين الحق، المجاهدين الصابرين في ميدان القتال والشهادة، كما تشير إلى هذا المعنى رسالة أمير المؤمنينﷺ لمالك الأشتر: «وإنَّما عماد الدين وجماع المسلمين والعـدَّة الأعداء العامّة من الأمّة، فليكن صفوك لهم وميلك معهم»<sup>2</sup>.

 يقول الراغب في مفرداته: (غنىٰ واستغنىٰ وتغنىٰ وتفانىٰ) بمعنى واحد، ويقول في (تبصدُىٰ): إنّها من (الصدىٰ)، أي الصوت الراجع من الجبل.
 يراد بالخشية هنا: الخوف من الله تعالىٰ، الذي يدفع الإنسان ليتحقق بعمق وصولاً لمعرفته جلّ اسمه، وكما يعبر المتكلمون عنه بـ.. وجوب معرفة الله بدليل دفع الضرر المحتمل.

كَلَّآ إِنَّهَا لَذَكِرَةٌ شَ فَنَ شَاءَ ذَكَرَهُ، شَفِ صُحْفِ تُمَكَرَمَةِ شَ مَرْفُوعَةِ مَطْهَرَةٍ شَ بِأَيْدِى سَفَرَةٍ ٤ كَرَامٍ بَرَرَةٍ شَ قُنِلَا لِإِنسَ مَآ أَكْفَرَهُ، ٢ مِنْ آَي شَيْءٍ خَلَقَهُ, ٢ مِن نُطْفَةٍ خَلَقَهُ، فَ مَ ٢ نُهُمَ السَبِيلَ يَسَرَهُ شَ ثُمَ أَمَا لَهُ, فَأَقْبَرَهُ، ٢ مَنْ آَي شَيْءٍ خَلَقَهُ, ٢ مَنْ نَظْفَةٍ خَلَقهُ

#### التفسير

تأتي هذه الآيات المباركة لتشير إلى أهمية القرآن وطهارته وتأثيره في النفوس، بعد أن تناولت الآيات التي سبقتها موضوع (الإعراض عن الأعمى الذي جاء لطـلب الحـق)،، فتقول **(كلا)،** فلا ينبغي لك أنْ تعيد الكرّة ثانية.

**ولِتِها تذكرة ﴾**، إنَّا الآيات القرآنية تذكرة للعباد، فلا ينبغي الإعراض عن المستضعفين من ذوي القلوب النقية الصافية والتوجه إلى المستكبرين، أولئك الذين ملا الغرور نفوسهم المريضة.

ويحتمل أيضاً، كون الآيات**. ﴿كَلَائِتُها تَذَكَرَةَ﴾** جواب لجميع التهم الموجهة ضد القرآن من قبل المشركين وأعداء الإسلام.

تقول الآية: إنّ الأباطيل والتهم الزائفة التي افتريتم بها على القرآن من كونه شعر أو سحر أو نوع من الكهانة، لا يمتلك من الصحة شيئاً، وإنّما الآيات القرآنية آيات تـذكرة وإيمان، ودليلها فيها، وكلّ مَنْ اقترب منها سيجد أثر ذلك في نفسه (ما عدا المعاندين). وتشير الآية التالية إلىٰ اختيارية الهداية والتذكّر: ﴿فَعِنْ هَا. ذكرة ﴾ <sup>(</sup>.

نعم، فلا إجبار ولا إكراه في تقبل الهدي الرّباني، فالآيات القرآنية مطروحة وأسمعت كلّ

١. يعود ضمير «ذكره» إلى ما يعود إليه ضمير «إنّها»، وسبب اختلاف الصيغة بين الضميرين هو أنَّ ضمير «إنّها» يرجع إلى الآيات القرآنية، و«ذكره» إلى القرآن، فجاء الأوّل مؤنثاً والتّاني مذكراً.

٩١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٧ الآذان، وما على الإنسان إلّا أن يستفيد منها أو لا يستفيد.
ثمّ بضيف: أنّ هذه الكلمات الاله، قم الثيرية في محف (ألماس أسمات).

ثمّ يضيف: أنّ هذه الكلمات الإلهيّة الشريفة مكتوبة في صحف (ألواح وأوراق): ﴿في صحف هكرمة﴾.

**«الصحف»: ج**مع (صحيفة) بمعنى اللوح أو الورقة، أو أيُّ شيءٍ يُكتب عليه. فالآية تشير إلى أنّ القرآن قد كُتب على ألواح من قبل أن يُنزّل على النبيّ الأكرمﷺ، ووصلت إليه بطريق ملائكة الوحي، والألواح بطبيعتها جليلة القدر وعظيمة الشأن.

وسياق الآية وإرتباطها مع ما سبقها من آيات وما سيليها، لا ينسجم مع ما قيل من أنَّ المقصود بالصحف هنا هو، كتب الأنبياء السابقين.

وكذا الحال بالنسبة لما قيل من كونها «اللوح المحفوظ». لأنَّ اللوح المحفوظ لا يعبر عند بصيغة الجمع، كما جاء في الآية: «صحف».

وهذه الصحف المكرمة: ﴿مِرْقُومَةً مَظْهَرَةً﴾.

فهي مرفوعة القدر عند الله، وأجلّ من أن تمتد إليها أيدي العابثين وممارسات الحرّفين، ولكونها خالية من قذارة الباطل، فهي أطهر من أن تجد فيها أثراً لأيّ تناقض أو تضاد أو شك أو شبهة.

- وهي كذلك: **(بايدي سفرة)،** سفراء من الملائكة.
  - وهؤلاء السفراء: ﴿كِولِم بِردَةٍ ﴾.

«سفرة»: جمع (سَافِرْ) من (سَفَر) على وزن (قمر)، ولغةً: بمعنى كشف الغطاء عن الشيء، ولذا يطلق على الرسول ما بين الأقوام (السفير) لأنّه يزيل ويكشف الوحشة فيما بسينهم، ويطلق على الكاتب اسم (السافر)، وعلى الكتاب (سِفر) لما يقوم به من كشف موضوع ما... فالسفرة هنا، بمعنى: الملائكة الموكلين بإيصال الوحي الإلهي إلىٰ النّبي، أو الكاتبين لآياته.

وقيل: هم حفّاظ وقرّاء وكتّاب القرآن والعلماء، الذين يحافظون على القرآن من أيدي العابثين وتلاعب الشياطين في كلّ عصر ومصر.

البررة» <sup>(</sup> . يجعل الحافظين للقرآن العاملين به في درجة السفرة الكرام البررة، فسليسوا هسم السفرة بل في مصافهم، لأنَّ جلالة مقام حفظهم وعملهم، يماثل ما يسؤديه حمسلة الوحسي الإلهي.

ونستنتج من كلّ ما تقدم: بأنّ مَنْ يسعىٰ في حفظ القرآن وإحياء مفاهيمه وأحكمه ممارسةً، فله من المقام ما للكرام البررة.

«كرام»: جمع (كريم). بمعنى العزيز المحترم، وتشير كلمة «كِرام» في الآية إلى عظمة ملائكة الوحي عند الله وعلو منزلتهم.

وقيل: «كمرام»: إشارة إلى طهارتهم من كلَّ ذنب، بدلالة الآيتين ٢٦ و٢٧ من سورة الأنبياء: **(بل مباد مكرمون + لا يسبقونه بالقول وهم بأمر» يحملون)**.

«بررق»: جمع (بار)، من (البَرَّ)، بمعنى التوسع، ولذا يطلق علىٰ الصحراء الواسعة اسم (البَرَ)، كما يطلق على الفرد الصالح اسم (البار) لوسعة خيره وشمول بركاته على الآخرين. و«البررق»: في الآية، بمعنى: إطاعة الأمر الإلهي، والطهارة من الذنوب. ومن خلال ما تقدم تتوضح لنا ثلاث صفات للملائكة. الأولى: إنّهم «سفرة» حاملين وحيه جلّ شأنه. الثانية: إنّهم أعزاء ومكرمون. الثالثة: طهارة أعمالهم عن كلّ تقاعس أو مفسدة.

وعلى الرغم من توفير مختلف وسائل الهداية إلى الله، ومنها ما في الصحف المكرمة من تذكير وتوجيه... ولكنّ الإنسان يبقيٰ عنيداً متمرداً: **﴿قتل الإنسان ما أكفره ﴾**<sup>ت</sup>.

«الكفر»: في هذا الموضع قد يحتمل على ثلاثة معان... عدم الإيمان، الكفران وعدم الشكر... جحود الحق وستره بأيّ غطاء كان وعلى كلّ المستويات، وهو المحنى الجمامع والمناسب للآية، لأنّها تعرضت لأسباب الهداية والإيمان، فيا تتحدث الآيات التي تليها عن بيان النعم الإلهيّة التي لا تُعد ولا تُحصىٰ.

 ۲۰ تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٤٣٨؛ واصول الكافي، ج ٢، ص ٦٠٣. ٢. ﴿قتل الإنسان﴾ نوع من اللعن، وهو أشدَّها عند الزمخشري في تفسير الكشاف. «ما»، في ﴿ما أكفره﴾ للتعجب، التعجب من السير في متاهات الكفر والضلال. مع ما للحق من سبيل واضبحة، وتبوفير مختلف مصاديق اللطف والرحمة الرّبانية التي توصل الإنسان إلى شاطىء النجاة.

فتل الإنسان، كناية عن شدّة غضب الباري جلّ وعلا، وزجره لمن يكفر بآياته.

ثمّ يتعرض البيان القرآني إلى غرور الإنسان الواهي، والذي غالباً ما يوقع صاحبه في هاوية الكفر والجحود السحيقة: **(من أيّ شي. خلفه)**؟

لقد خلقه من نطفة قذرة حقيرة، ثمّ صنع منه مخلوقاً موزوناً مستوياً قدّر فيه جميع أموره في مختلف مراحل حياته: **(من نطفة خلقه فقدّر»)**.

فَلِمَ لا يتفكر الإنسان بأصل خلقته ؟!

لِمَ ينسىٰ تفاهة مبدأه؟!

ألَّا يجدر به أن يتأمل في قدرة الباري سبحانه، وكيف جـعله مـوجوداً بـديع الهـيئة والهيكل من تلك النطفة الحقيرة القذرة!! ألا يتأمل!!..

فالنظرة الفاحصة الممعنة في خلق الإنسان من نطفة قذرة وتحويله إلى هميئته التمامّة المقدرة من كافة الجهات، ومع ما منحه الله من مواهب وإستعدادات... لأفضل دليل يقودنا بيسر إلى معرفته جلّ اسمه.

«قَدَّره»: من (التقدير)، وهو الحساب في الشيء... وكما بات معلوماً أنّ أكثر من عشرين نوعاً من الفلزات وأشباه الفلزات داخلة في التركيب (البيولوجي) للإنسان، ولكلّ منها مقداراً معيناً ومحسوباً بدقّة متناهية من حيث الكمية الكيفية، بل ويتجاوز التقدير حدّ البناء الطبيعي للبدن ليشمل حتى الإستعدادات والغرائز والميول المودعة في الإنسان الفرد، بل وفي الجموع العام للبشرية، وقد وضع الحساب في مواصفات تكوينية ليتمكن الإنسان بواسطتها من الوصول إلى السعادة الإنسانية المرجوة.

وتتجلّى عظمة تقدير الخالق سبحانه في تلك النطفة الحقيرة القذرة التي تتجلّى بأبهى صورها جمالاً وجلالاً. حيث لو جمعنا الخلايا الأصلية للإنسان (الحيامن) لجميع البـشر، ووضعناها في مكان واحد، لكانت بمقدار حمصة! نعم... فقد أودعت في هذا المخلوق العاقل الصغير كلّ هذه البدائع والقابليات.

وقيل: التقدير بمعنى التهيئة. وثمَّة احتمال آخر، يقول التقدير بمعنى إيجاد القدرة في هذه النطفة المتناهية في الصغر. فما أجلَّ الإله الذي الذي جعل في موجود ضعيف كلَّ هذه القدرة والإستطاعة، فترئ

ट]

النطفة بعد أن تتحول إلى الإنسان تسير وتتحرك بين أقطار السهاوات والأرض، وتغوص في أعهاق البحار وقد سخرت لها كلّ ما يحيط بها من قوى (.

ولامانع من الأخذ بالتفاسير الثلاث جملةً واحدةً.

ويستمر القرآن في مشوار المقال: ﴿ ثُمَّ *السبيل يسّر الله الله علي* يسّر له طريق تكامله حينها كان جنيناً في بطن أمّه، يسّر له سبيل خروجه إلى الحياة من ذلك العالم المظلم.

ومن عجيب خلق الإنسان أنّه قبل خروجه من بطن أمّه يكون على الهيئة التالية: رأسه إلى الأعلىٰ ورجليه إلىٰ الأسفل، ووجهه متجهاً صوب ظهر أمّه، وما أنْ تحين ساعة الولادة حتىٰ تنقلب هيئته فيصبح رأسه إلىٰ الأسفل كي تسهل وتتيسّر ولادته! وقد تشذ بعض حالات الولادة، بحيث يكون الطفل في بطن أمّه في هيئة مغايرة للطبيعة، ممّا تسبب كثيراً من السلبيات على وضع الأم عموماً.

وبعد ولادته يمرّ الإنسان في مرحلة الطفولة التي تتميز بنموه الجسمي، ثمّ مرحلة نمـو الغرائز، فالرشد في مسير الهداية الايمانية والروحـية، ويسـاهم العـقل ودعـوة الأنـبياء والأوصياء للملا في تركيز معالم شخصية وبناء الإنسان روحياً وإيمانياً.

وبلاغة بيان القرآن قد جمعت كلَّ ذلك في جملة واحدة: ﴿ **ثُمَّ للسبيل يَسْرَ ﴾**.

والملفت للنظر أنَّ الآية المباركة تؤكَّد على حرية اختيار الإنسان حين قالت أنَّ اللَّــه تعالىٰ يسّر وسهّل له الطريق الىٰ الحق، ولم تقل أنَّه تعالىٰ أجبره على سلوك ذلك الطريق.

و تشير الآية التالية إلىٰ الأمر الحتمي الذي به تطوى آخر صفحات مشوار الحياة الدنيا: **«ثمّ أهاته فأقبر»»**.

ومن المعلوم أنّ «الإماتة» من اللّه تعالىٰ والدفن على ظاهره من عمل الإنسان، ولمّا كانت عملية الدفن تحتاج إلىٰ نسبة من الذكاء والعقل بالإضافة إلىٰ توفر بعض المستلزمات الضرورية لذلك، فقد نسب الدفن «فاقبره» إلىٰ اللّه تعالىٰ.

وقيل: نسب الله ذلك إليه، باعتبار تهيئة الأرض قبراً للإنسان.

وقبل: تمثل الآية حكماً شه عياً، وأمراً الهياً في دفن الأموات.

يقول الراغب في مفرداته: «قدّره (بالتشديد): أعطاه القدرة، ويقال: قدّرني الله على كذا وقواني عليه».

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٥۱]

بالدفن لبقيت الأجساد الميتة على الأرض وتكون عـرضة للـتعفن والتـفسخ وطـعماً للحيوانات الضارية والطيور الجارحة، فـيكون الإنسـان والحـال هـذه في مـوضع الذّلة والمهانة، ولكنّ لطف الباري عزّوجلّ على الإنسان في حياته وبعد مماته أوسع ممّا يقرره فيه الإنسان لنفسه أيضاً.

٩٥

وحكم دفن الأموات (بعد الغسل والتكفين والصلاة)، يبيَّن لنا... أنَّه ينبغي على الإِنسان أن يكون طاهراً محترماً في موته، فكيف به يا تُرى وهو حيَّ؟!

وذكر الموت في الآية باعتباره نعمة ربّانية، أضفى بها الباري على الإنسمان.. وبـنظرة تأملية فاحصة سنجد حقيقة ذلك، فالموت في حقيقته عبارة عن:

**أوَّلاً**: مقدمة للخلاص من أتعاب وصعاب هذا العالم، والإنتقال إلى عالم أوسع.

**ثانياً:** فسح الجال لتعاقب الأجيال على الحياة الدنيا لمتابعة مشوار التكامل البسشري بصورة عامّة، ولولا الموت لضاقت الأرض بأهلها، ولما كان ممكناً أنَّ تستمر عجلة الحياة علىٰ الأرض.

وأشارت الآيات ٢٦ ــ ٢٨ من سورة الرحمن إلى نعمة الموت، بالقول: ﴿ كُلَّ هَنْ عَلَيْهَا قان «ويبقى وجه ربّك دوالجلال والإكرام « فَبَأَيَّ آلا. ربّكما تكذبان)؟ ؟ إ

فالموت على ضوء الآية المباركة من مفردات النعم الكبيرة للباري جمل شأنمه عملى البشرية.

نعم... فالدنيا وجميع ما تحويه من نعم ربّانية لا تتعدى كونها سجن المؤمن، والخروج منها إطلاق سراحه من هذا السجن الكنيب.

وإذا كانت النعم سبباً لوقوع الإنسان في غفلة عن الله، فالموت خـير رادع لايـقاظه وتحذيره من الوقوع في ذلك الشَرَك، فهو والحال هذه نعمة جليلة الشأن.

أضف إلى ذلك كلّه، إنّ الحياة لو دامت فسوف لا يجني الإنسان منها سوى الملل والتعب، فهي ليست كالآخرة التي تحمل بين ثناياها النشاط والسعادة الأبدية.

سورة عبس / الآية ١١ ـ ٢٣

[ع

**فأقبر»**، إلّا أنّ «النشر» قد اقترن بمشيئته سبحانه في الآية المبحوثة **﴿ ثمّ إِذَا لِمَاء أَنَصُرَّ؟**.. يمكن حمل ذلك على كونه إشارة لعدم معرفة أيّ مخلوق بوقت حدوث يوم القيامة. وأمّــا الموت فهو معروف إجمالاً، حيث كلّ إنسان يموت بعد عمر طبيعي.

و تأتي الآية الأخيرة من الآيات المبحوثة لتبيَّن لنا ما يؤول إليه الإنسان من ضياع في حال عدم اعتباره بكلِّ ما أعطاه اللَّه من المواهب، فبالرغم من حستمية تسسلسل حسياة الإنسان من نطفة حقيرة، مروراً بما يطويه من صفحات الزمن العابرة، حتى يموت ويقبر، لكنَّه.. **و مَلَالهَا يقض ما لَمرِّهُ** (

جاءت «لمّا»، ـ التي عادة ما تستعمل للنني المصاحب لما ينتظر ويتوقع ـ كإشارة إلى ما وضع تحت اختيار وعين الإنسان من نعم إلهيّة وهداية ربّانية وأسباب التذكير، لأجل أن يرجع الإنسان إلى ما فطر عليه ويؤدّي ما عليه من مسؤولية وتكاليف، ولكنّه مع كلّ ذلك فلا زال غير مؤدٍ لما عليه!

وثمَّة احتمالان فيمن عنتهم الآية:

**الآوّل:** إنّهم السائرون في طريق الكفر والنفاق، إنكار الحق، الظلم والعصيان، بــقرينة الآية ٣٤ من سورة إيراهيم: **﴿لِنَّ للإنسان لظلوم تَفَّارَه**ِ.

**التّاني**: إنّهم جميع البشر.. لأنّ المؤمن والكافر يلتقون معاً في عــدم بـلوغهها لدرجــة العبودية الحقة والطاعة الكاملة التي تليق بجلالة وعظمة ولطف الباري جلّ شأنه. SOCS

١. قيل: أتت «كلَّا» هنا بمعنى «حقًّا»... إلَّا أنَّ سياق الآية وظاهر الكلمة لا يؤيدان ذلك ولعل المعني المشهور «الردع» هو المطلوب، لوجود الكثير معن يعتقد مغروراً ومدّعياً بأنّه قد أدّى وظائفه الشرعية بالكامل، فتأتى الآية لتقول رادعة: كلًّا إنَّه لم يؤدِ وظائفه بعد.

فَلَيْنُظُوِ أَيْإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ فَ أَنَّاصَبَبْنَا ٱلْمَاءَصَبَّا ۞ ثُمَّ شَفَقْنَا ٱلأَرْضَ شَقَا ۞ فأ حَبَّا۞ وَعِنَبَا وَقَضْبَا۞ وَزَيْتُوْنَا وَنَحْلَا۞ وَحَدَا بِقَ عُلْبَا۞ وَفَكِهَةً وَأَبَّا۞ مَنَكَ الَكُرُ وَلاَتَعَمِيكُرُ۞

التفسير

### فلينظر الإنسان إلى طعامه:

تحدثت الآيات السابقة حول مسألة المعاد، والآيات القادمة تتناول نـفس المـوضوع بشكل أوضح، ويبدو أنَّ الآيات المبحوثة \_وانسياقاً مع ما قبلها وما بعدها \_تتطرق لذات البحث وتبيَّن مفردات قدرة الباري جلّ شأنه علىٰ كلّ شيء كدليل علىٰ إمكان تحقق المعاد، فما يقرّب إمكانية القيامة إلىٰ الأذهان هو إحياء الأراضي الميتة بإنزال المطر عليها، العملية تمثل إحياء بعد موت مختصة بعالم النبات.

ثمّ إن البيان القرآني في الآيات أعلاه قد طرح بعض مفردات الأغذية التي جعلها اللّه تحت تصرف الإنسان والحيوان، لتثير عند الإنسان الإحسساس بسضرورة شكس المـنعم الواهب، وهذا الإحساس بدوره سيدفع الإنسان ليتقرب في معرفة بارئه ومصوّره.

وشرعت الآيات بقولها: ﴿لينظر الإنسان لِلي طعامه ﴾ كيف خلقه الله تعالى؟!

الغذاء من أقرب الاشياء الخارجية من الإنسان وأحد العوامل الرئيسية في بناء بدنه، ولولاه لتقطّعت أنفاس الإنسان وأسدلت ستارة نصيبه من الحياة، ولذلك جاء التأكيد القرآني على الغذاء وبالذات النباتي منه دون بقية العوامل المسخّرة لخـدمة هـذا المخـلوق الصغير في حجمه.

يمكن اعتبار جملة ﴿ فلينظر ﴾ جزاء شرط مقدّر، والتقدير: (إنّ كان الإنسان في شك من ربّه ومن البعث فلينظر إلى طعامه).

سورة عبس / الآية ٢٤ ـ ٣٢

5]

ومن الجلي أنّ «النظر» المأمور به في الآية جاء بصيغة الجاز، وأريد به التأمل والتفكير في بناء هذه المواد الغذائية، وما تحويه من تركيبات حياتية، وما لها من تأثيرات مهمّة وفاعلة في وجود الإنسان، وصولاً إلىٰ حال التأمل في أمر خالقها جلّ وعلا.

أمّا ما احتمله البعض، من كون «النظر» في الآية هو النظر الظاهري (أي المعنىٰ الحقيقي للكلمة)، وعلى أساس طبي، حيث إنّ النظر إلىٰ الغذاء يثير إلى الغدد المـوجودة في الفـم لإفراز موادها كي تساعد عملية هضمه في المعدة، فيبدو هذا الاحتمال بـعيداً جـدًاً، لأنّ سياق الآية وبربطها بما قبلها وما بعدها من الآيات لا ينسجم مع هذا الاحتمال.

وبطبيعة الحال إنّ الذين يميلون إلى هذا الاحتمال هم علماء التغذية الذين ينظرون إلىٰ القرآن الكريم من زاوية تخصصهم لا غير.

وقيل أيضاً: نظر الإنسان إلى غذائه في حال جلوسه حول مائدة الطعام. النظر إلى كيفية حصوله... فهل كان من حلال أم من حرام؟ هل هو مشروع أم غير مشروع؟ أيْ ينظر إلى طعامه من جانبيه الأخلاقي والتشريعي.

وقد ذُكِرَ في بعض روايات أهل البيت الميلانية ، إنّ المراد بـ «الطعام» في الآية هو (العلم) لأنّه غذاء الروح الإنسانية.

ومن هذه الروايات ما روي عن الإمام الباقرﷺ في تفسير الآية، إنّه قال: «علمه الذي يأخذه عمن يأخده»<sup>(</sup> .

وقد روي عن الإمام الصادقﷺ ما يشابه معنى الرواية أعلاهً .

وإذاكان المستفاد من ظاهر الآية هو الطعام الذي يدخل في عملية بناء الجسم، فلا يمنع من تعميمه ليشمل الغذاء الروحي أيضاً، لأنّ الإنسان في تركيبته مكوّن من جسم وروح، فكما أنّ الجسم يحتاج إلىٰ الغذاء المادي فكذا الروح بحاجة إلىٰ الغذاء المعنوي.

وفي الوقت الذي ينبغي على الإنسان أنْ يكون فيه دقيقاً متابعاً لأمر غذائه وباحثاً عن منبعه، وهو المطر الحيي الأرض بعد موتها (كما سيأتي في الآيات التالية)، فعليه أيضاً أنْ يهتم في أمر غذاءه الدوجي مباحثاً في منشئه، وهو غيث الدحي الالم بالزازل على قل سال

المصطفىﷺ ، والذي خزن في صدور المعصومينﷺ من بعده، حيث ينبع من صفحات قلوبهم الطاهرة ليستي الموات عسىٰ أن تثمر ألوان الثمار الإيمـانية اللـذيذة مـن فـضائل أخلاقية وعقائدية.

نعم... ينبغي على الإنسان أنَّ يكون دقيقاً في متابعة مصدر ومنبع علمه ليطمئن لغذائه الروحي، وليأمن بالنتيجة من مدلهات الخطوب التي تؤدّي لمرض الروح أو هلاكها.

وبواسطة الدلالة الالتزامية، يستفاد من الآية المباركة ضرورة النظر في حليّة وحرمة الغذاء، وذلك عن طريق قياس الأولوبة.

وثَمَّة مَنْ يقول: إنَّ المعنى هو أنَّ كلَّا من «الطعام» و«النظر» من الوسع بحيث يشمل كلَّ ما ذكر أعلاه، ولكنْ.. مَنْ المخاطب في الآية؟

الجميع مخاطبون. سواء كانوا مؤمنين أو كافرين. فعلى كلّ إنسان أنْ ينظر إلى طـعامه ويتفكر فيا أودع فيه من أسرار وعجائب كماً وكيفيةً. وعسىٰ الضال ـوالحال هذه ـأن يجد ضالته فيترك طريق الضلال ويسلك طريق الحقّ، ولكي يزداد المؤمنون إيماناً.

فالأغذية بما تحمل وتقدم تعتبر عالماً مضيئاً وآيات باهرة تنير درب الباحثين عــن الحق في لجج الضياع والجهالة، وتوصل الباحثين عن الأمان إلىٰ شاطيء النجاة.

ثمّ يدخل القرآن في شرح تفصيلي لماهية الغذاء ومصدر تشكيله، فيقول **﴿لَنَاصِبِنَا لَلهَا.** صبّا﴾.

> «الصب»: إراقة الماء من أعلى، وجاء هنا بمعنى هطول المطر. و«صباً»: تأكيد، وللإشارة إلىٰ غزارة الماء.

نعم.. فالماء مصدر رئيسي للحياة، وهو على الدوام ينزل من السهاء وبغزارة ليـجسد لطف اللّه تعالى على خلقه.

كيف لا، وكلّ العيون والآبار والقنوات والأنهار قد استمدت أسماس وجمودها من الأمطار.

A Lift state of the life of the last of a table to the second state of the second s

سورة عبس / الآية ٢٤ ـ ٣٢

[٤

فترئ ذلك البخار وقد تحول إلى قطرات ماءٍ زلال خال من أيَّ أملاح مضرة وقد تطهر عن كلَّ قذارة، وليستقر في آخر مطافه على الأرض ليعطيها القوّة والحركة والحياة.

وبعد ذكر نعمة الماء وما له من أثر حيوي ومهم في غو النباتات، ينتقل البيان القرآني إلى الأرض، فيقول: **(ثمّ فققنا الأرض فقًا ﴾**.

يذهب أكثر المفسّرين إلى أنَّ الآية تشير إلى عملية شقّ الأرض بواسطة النباتات التي تبدأ بالظهور على سطح الأرض بعد عملية بذر الحبوب، والعلمية بحدّ ذاتها مدعاة للتأمل، إذكيف يمكن لهذا العشب الصغير الناعم أنَّ يفتت سطح التربة مع ما لها من صلابة وخشونة ا بل ونرى في المناطق الجبلية أنَّ سويقات نباتاتها قد ظهرت من بين حافات صخورها الصلدة ا فأيّة قدرة هائلة قد أودعت فيها، سبحانك يا ربّ وأنت الخلاق العليم.

وقيل: تشير الآية إلى شقّ الأرض بآلات الزرّاعة من قبل الإنسان، أو تشير إلى ما تقوم به الديدان من حرث الأرض وتشقيقها من خلال ممارساتها لنشاطاتها الحمياتية المختصة بها.

صحيح أنَّ الإنسان هو الذي يقوم بعملية الحرث، ولكنَّ جميع أسبابه ووسائله من اللَّه عزّوجلّ، لذا فقد نسبت عملية شقّ الأرض إلىٰ الباري جلّ اسمه.

وثمَّة تفسير ثالث يقول: إنَّ شقَّ الأرض في الآية إشارة إلى تفتت الصخور التي كانت على سطح الأرض.

ولهذا التفسير مرجحات عديدة...

وتوضيح ذلك: كان سطح الكرة الأرضية مغطى بطبقة عـظيمة مـن الصـخور، وقـد تشققت تلك الطبقة الصخرية بفعل غزارة هطول الأمطار المتتالية عليها، ممّا جعلتها علىٰ شكل ذرات منتشرة على معظم سطح الأرض، فتحولت إلىٰ تربة صالحة للزراعة.

وحتى يومنا المعاش... نلاحظ قسماً كبيراً من الأتـربة التي تحـملها مـياه الأنهـار أو المصحوبة مع السيول، نلاحظها وقد كونت طبقات من التربة الصالحة للزراعة بعد أن تستقر على الأرض ويتبخر الماء عنها أو تمتصه الأرض.

فالآية تمثل إحدى مفردات الإعجاز العلمي للقرآن. لأنَّها تناولت موضوع الأسطار و تشقق الأرض لتضحيٰ قابلة للزراعة، بشكل علمي دقيق، والآية لم تتحدث عن شيء قد حدث، بل حدث ولا زال، يبدو أنَّ هذا التفسير ينسجم مع مـا تـطرحــه الآيـة التــالية

بخصوص عملية الإنبات... مع ذلك، فلا ضير من قبول التفاسير الثلاثة للآية ومن جهات مختلفة.

وبعد ذكر ركنين أساسيين في عسملية الإنسبات - أي المساء والتراب - يسنتقل القسرآن بالإشارة إلى ثمانية مصادر لغذاء الإنسان أو الحيوان: ﴿ فَأَنْبَتْنَا فَبِهَا حَبَّهُ.

تعتبر الحبوب من الأغذية الرئيسية للإنسان والحيوان معاً، وتتوضح أهميتها فيا لو عمّ الجفاف ـ على سبيل المثال ـ فمدّة عام واحد، حيث يعمّ القحط وتنتشر المجاعة في كلّ مكان. «**حبّاً»:** جاءت في الآية نكرة، لتعظيم شأنها، أو لتشير إلىٰ تـنوع أصـناف الحـبوب،

وذهب البعض إلى أنَّ الحنطة والشعير هما المرادان دون بقية الحبوب، ولكن ليس هناك من دليل على هذا التخصيص، وإطلاق الكلمة يدل علىٰ شمول كلَّ الحبوب.

# ثمّ يضيف: ﴿ ومنبأ وقضبا﴾.

وقد اختارت الآية العنب دون البقية لما أودع فيه من مواد غذائية غنية بالمقويات، حتى قيل عنه بأنّه غذاء كامل.

ومع أنَّ «العنب» يطلق على الشجرة والثمرة، وبالرغم من ورود كـلا الإسـتعمالين في الآيات القرآنية، لكنَّ المناسب هنا الثمرة دون الشجرة.

**«قضباً»:** هو الخضراوت التي تحصد بين فترة أخرى، وما أريد مـنها بـالذات، تــلك الخضراوات التي تؤكل من غير طبخ (تؤكل طرية)، وقد جاء ذكرها بعد العنب لأهميتها الغذائية، وقد أكّد هذا المعنى علم التغذية الحديث.

وتستعمل كلمة (القضب) بمعنى القطف والقطع أيـضاً، و(القـضيب): غـصُن الشـجرة، و(سيف قاضب) بمعنى: قاطع.

وروي عن ابن عباس قوله: إن «القضب» في هذه الآية هو (الرطب)، ولكنّ هذا المعنى بعيد جدّاً للإشارة إلىٰ الرطب في الآية التالية.

وقيل أيضاً: «القضب» الوارد في الآية، بمعنى ثمار النباتات الزاحفة (كالخيار والبطيخ وما منه مُنْ الارد ما الذّ مرتد اكان ما ما ال

الغذائية للإنسان، حيث يعتبر الزيتون والتمر من أهم الأغذية المقوية والصحية والمفيدة للإنسان.

[ع

وتأتي المرحلة التالية: ﴿ وحدائق ملباً ﴾.

«الحداثق: جمع (حديقة)، وهي الأرض المزروعة والمحاطة بسور يحفظها، وهـي في الأصل بمعنى: قطعة الأرض التي تحتوي على الماء، وسميّت حديقة تشبيهاً بحدقة العين من حيث الهيئة وحصول الماء فيها.

ويحتمل إشارة الآية إلى أنواع الفواكه، باعتبار أنَّ الحدائق غالباً مــا تــزرع بأشـجار الفاكهة.

**«غلب»:** على وزن (قفل)، جمع (أغلب) و(غلباء)، بمعنى غليظ الرقبة، فلآية إِذَنْ ترمز إلىٰ الأشجار الشاهقة المتينة.

ثمّ يضيف: ﴿ وِقَاحَهة وَلَيَّا﴾. -

**«الأبّ»:** (بتشديد الباء): هو المرعىٰ المُهيأ للرعي والحـصد، وهـو في الأصـل بمـعنىٰ «التهيؤ»، أُطلق على المرعىٰ لما فيه من أعشاب يكون بها مهيئاً لاستفادة الحيوانات منه.

وذكر جمع من المفسّرين \_من كلا الفريقين \_ في ذيل الآية: إنّ عمر بن الخطاب قرأ يوماً على المنبر: **﴿فَانَبَتنَا فِيهَا حبّا \* وَمنباً وقضباَ» إلى** قوله تعالى: **﴿وليّاً»**... قال: كلّ هـذا قـد عرفناه، فما الأبّ! ثمّ رمىٰ عصاً كانت في يده، فقال: هذا لعمر الله هو التكلف، فما عليك أنْ لا تدري ما الأبّ! إنّبعوا ما تبيّن لكم هداه من الكتاب فاعملوا به، وما لم تعرفوه فكِلوه إلىٰ ربّه! .

وأغرب من ذلك، ما ورد في (الدر المنثور) عن أبي بكر حينها سئل عن ذلك، أنّه قال: (أيُّ سهاء تظلني وأيُّ أرض تقلني إذا قلت في كتاب اللّه ما لا أعلم)!

وقد اتخذ كثير من علماء السنّة من الحديثين المذكورين على أنّه: لا ينبغي لأحد التكلم فيا لا يعلم، وعلى الأخص في كتاب الله.

ولكن، يبقى في الذهن إشكال... إذ كيف يكون خليفة المسلمين جـ اهلاً بمـ عنى كــلمة

ضرورة وجود قائد الإلهي في كلّ عصر، يكون عارفاً بجميع المسائل الشرعية، ومنزّهاً عن الخطأ (معصوماً).

1.7

ولذلك، روي عن أمير المؤمنين ﷺ، إنَّه حينها سمع بما قاله الخليفة.. قال: «سبحان اللَّه أمَّا عَلِمَ أَنَّ الأَبِّ هو الكلأ والمرعىٰ، وأنَّ قوله تعالى: ﴿ وَفَاكَهة وَلَيْلُهُ اعتداد من اللَّه بإنعامه على خلقه، فيما غذَّاهم به، وخلقه لهم ولأنعامهم، ممَّا تحيى به أنفسهم و تقوم به أجسادهم» <sup>(</sup>.

**ويواجهنا سۋال:**إذا كانت الآيات السابقة ذكرت بعض أنواع الفاكهة، والآية المبحوثة تناولت الفاكهة بشكل عام، هذا بالإضافة إلى ذكر الـ«حدائق» في الآية السابقة والتي قيل أنَّ ظاهرها يشير إلى الفاكهة... فَلِمَ هذا التكرار؟

الجواب: إنَّ تخصيص ذكر العنب والزيتون والتمر (بقرينة ذكر النخل)، إنَّما جاء ذكرها لأهميتها المميزة على بقية الفاكهة أ

أمّا لماذا ذكرت الحدائق بشكل منفصل عن الفاكهة؟ فيمكن حمله على ما للحدائق من منافع خاصّة بها، ولا تشترك الفاكهة فيها، كجمالية منظرها وعذوبة نسيمها وما شابه ذلك، بالإضافة إلى استعمال أوراق الأشجار وجذورها وقشور جذوعها كمواد غذائية (كالشاي والزنجبيل وأمثالها). أمَّا بالنسبة للحيوانات، فأوراق الأشجار الختلفة من أفضل أغـذيتها عموماً... فالآيات إذَنْ كانت في صدد الحديث عن غذاء الإنسان والحيوان. ولذلك... جاءت الآية التالية لتوضيح هذا المعنى: ﴿ هتاما لكم ولأنعاهكم» . **«والمتاع»:** هو كلّ ما يستفيد منه الإنسان ويتمتع به.

ہدت

#### الغذاء النافع:

ذكرت الآيات المبحوثة ثمانية أنواع من المواد الغذائية النباتية لسد احتياجات الإنسان والحيوانات، وهذا التأكيد على الأغذية النباتية يعطى ما للنباتات والحبوب والفاكهة من أهمّية غذائية تفوق في دورها على الأغذية الحيوانية التي تأتي في نظر القـرآن في المـرتبة الثّانية من حيث الأهمية.

۸۱۹ المفید، ص ۱۰۷، نقلاً عن تفسیر المیزان، ج ۲۰، ص ۳۱۹. ٢. بحثنا مفصّلاً موضوع الأهمية الغذائية للزيتون والعنب والتمر في هذا التفسير ضمن تفسير الآية ١١ من سورة النحل \_ فراجع.

وقد اهتم علماء التغذية حديثاً بما ورد في القرآن الكريم فيما يخصّ مجال عملهم، ويكشف هذا الإهتمام بدوره عن عظمة القرآن وقوّة ما فيه...

[ع

وعلى أيّة حال. فالتأمل في هذه الأمور يزيد الإنسان معرفة بعظمة ولطف الخالق جلّ شأنه، ويوسّع اطلاعه في تحسس نِعم الباري جلّ اسمه على الخلائق أجمعين. نعم... فالإهتمام في مسألة غذاء الإنسان (الجسمي والروحي) من حيث النوعية وطريقة

كسبه، يدفع الإنسان للتقرب أكثر من جادة معرفة الله وسلوك طريق رضوانه سبحانه، كها ويدفع إلى تهذيب وتزكية النفس من أدران الشرك وقذارة الذنوب.

نعم... ﴿ فَلَيَنْظُرُ الإنسانَ لِلَى طعاهِمَهِ، تَمْثُلُ الآية المباركة أقتصر تعبير لمعنى واستع ومتشعب.

8003

# الآيات

فَإِذَاجَاءَتِ ٱلصَّاخَةُ ٢ يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرْمُ مِنَ أَخِدِ ٢ وَأَمِدِ وَأَمِدِ وَأَبِدِ ٥ وَصَحِبَدِ وَبَدِيهِ ٢ فَإِذَاجَاءَتِ الصَّاخَةُ ٢ يَوْمَ يَوْمَ يَعْرُ ٱلْمَرْمُ مِنْ أَخِدِ ٢ وَأَمِدِ وَأَمَدِ وَأَمِدِ وَأَمَدِ وَأَمَا وَكُورَ أَحْدَةُ أَمْ وَمَعْذَبُ وَلَا لَكُلُ أَمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَعِذِ شَانًا لَعْذَرَةً أَوْ وَجُوهُ يَوْمَعِذِ مُعَاطِكَةً مُعَاجَرَةً ٢ مَن وَعَمَدُهُ وَمَعْ وَمَعْذِ وَلَكُلُ الْمَرْمِ مَعْ عَذَا وَكُ وَوُجُوهُ يَوْمَعِذِ عَنْهُمْ يَوْمَعِذِ شَانًا لَهُ يُغَنِيهِ اللَّهِ وَجُوهُ يُوَمَعِذِ مُعَاجِعَةً أَنْ وَكُن وَوُجُوهُ يَوْمَعِذِ عَنْهُ مَنْ وَمَعِذِ شَانًا لَهُ مُعَنِيهِ أَعْذَرَهُ أَعْ وَمَعَهِ وَالَحَامَةُ أَنْ الْمَ

#### الأغسير

صيمة البعث:

وينتقل الحديث في هذه الآيات إلى يوم القيامة وتصوير حوادثه، وما سيؤول إليه أحوال المؤمنين الكافرين، كلَّ بما كسبت يداه وقدَّم. فتاع الحياة الدنيا وإن طال فهو قليل جداً في حساب حقيقة الزمن، وأنّ خالق كـلّ شيء لعظيم في خلقه وشأنه، وأنّ المعاد حق ولابدّ من حتمية وقوعه. ويقول القرآن الكريم: ﴿ فَإِذَا جامَعا لَعامَةَ ﴾ الصاحة من القرآن الكريم: ﴿ فَإِذَا جامَعا لَعامَة ﴾ إلاصاحة من القرآن الكريم: ﴿ فَإِذَا جامَعا لَعامَة ﴾ إلاصاحة من القرآن الكريم: ﴿ فَإِذَا جامَعا لَعامَة ﴾ إلا الصاحة من القرآن الكريم: ﴿ فَإِذَا جامَعا لَعامَة ﴾ إذا الصاحة من القرآن الكريم: فو فارد العامَة ﴾ إذا الموجودات بعد موتها جميعاً ليبدأ منها يوم الحشر. وتها جميعاً ليبدأ منها يوم الحشر. وتما جميعاً ليبدأ منها يوم الحشر. وتما بحيعاً ليبدأ منها يوم الحشر. وتذا، تأتي الآية التالية، ولتقول مباشرة: ﴿ يوم يفرّ العر، هن لَعيه ﴾. وتذا، تأتي الآية التالية، ولتقول مباشرة: ﴿ يوم يفرّ العر، هن لَعيه ﴾.

٨. ثمّة احتمالات كثيرة في تعيين جزاء الشرط لهذه الجملة الشرطية... الأوّل: إنّه محذوف بــدلالة الآيـات التائية، التقدير: (فإذا جاءت الصاحة فما أعظم أسف الكافرين) ــ تفسير المراعـي، والشاني: وفـي تـفسير مجمعالبيان قيل: إنّه ﴿لكلّ امره منهم يومئذ شأن يغنيه﴾. والتالت: أمّا في تفسير روح المعاني، فقد احتمل: إنّه مستفاد من جملة ﴿يوم يفر المره﴾، والتقدير: (فإذا جاءت الصاحة يفر المرء من أخيه).

| ٤]                | سورة عبس / الآية ٣٣ ـ ٤٢                                 | ۰.۱                         |
|-------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------|
|                   | ولبيهه                                                   | وكذلك: <b>﴿ ولُمَّه</b>     |
|                   | ه ويثيعه .                                               | حتى: ﴿وصاحبت                |
| ولاد فحسب، بل     | يوم القيامة لا تُنسي الأخ والأم والأب والزوجة والأ       | فوحشة ورهبة                 |
| سان الفرد مع      | منهم، وعندما سـتتقطع كـلّ روابـط وعـلاقات الإنـ          | وتتعدىٰ إلى الفرار          |
|                   | سوف لا يهتم إلَّا نفسه وما قدّم، وسينسيٰ:                | الآخرين فحينها              |
|                   | بېه و تفديه                                              | اُمَّه التي كانت ت          |
|                   | راحترمه                                                  | وأبو الذي ربّاه و           |
|                   |                                                          | وزوجته التي لا              |
|                   |                                                          | وأولاده غرة ك               |
|                   | الفرار للتهرب من الحقوق التي لهم عليه، وهو عاجز ا        |                             |
| ير المتقين، خوفاً | يفر المؤمنون خاصّة من أقربائهم من غير المؤمنين وغ        |                             |
|                   | بيب أولئك من عقاب.                                       | _                           |
|                   | ر الأوّل أنسب ولا مانع من الجمع بينهها.                  |                             |
|                   | سلسل ذكر الأخ. ثمَّ الأمَّ. فالأب من بعدها، ومن ثمَّ الز |                             |
|                   | لِ التسلسل قد لوحظ فيه شدّة العلاقة ما بين الفار ومَنْ   |                             |
| فهو من أخيه، ثمّ  | لأدنى حتى الأعلىٰ، ليعطي لهذا التصوير بعداً بلاغياً، ا   | •                           |
|                   |                                                          | من أمّه وأبيه، ثمّ من<br>به |
| ں، فالناس ليسوا   | نروج بقاعدة كلية تختص في ترتيب العلائق بين الناس         | ولكن يصعب الح               |

ولكن يصعب الخروج بقاعدة كلية تختص في ترتيب العلائق بين الناس، فالناس ليسوا سواسية في هذا الجانب، فقد نجد من يكون مرتبطاً بأخيه أكثر من أيّ إنسان الآخر، ونجد ممن لا يقرّب على علاقته بأمّه شيء، وثمّة من تكون زوجته رمز حياته، أو مَنْ يفضل ابنه حتىٰ على نفسه... الخ.

وثمَّة عوامل أخرى تدخل في التأثير على علاقة الإنسان بأخيه وأبيه وزوجته وبنيه. وعلى ضوئها لا يكننا ترجيح أفضلية أيّ منهم علىٰ الآخر من جميع الجهات، وعليه فـلا يكن القطع بأنّ التسلسل الوارد في الآبة قد جاء على أثر أهمّية وشدّة العلاقة.

الأمغا فالتقاسم كتاب الشائه

1.4

- < وجولاً يوهندُ مسفرةَ أي مشر قة وصبيحة. < ضاحكة مستبشرة».
  - < ووجوة يوهندُ عليها غبرة».

Γ۱۵

- دوهنها قتراب أي تغطيها ظلمات ودخان.
  - ﴿ لُولِنْكَ هِم الْكَفْرِةَ الفَجِرَةَ).

«مسفرة»: من (الأسفار)، بمعنى الظهور بياض الصبح بعد ظلام الليل. «غبرة»: على وزن (غَلَبَة)، من (الغبار).

**«قترة»:** من (القتار)، وهو شبه دخان يغشي من الكذب، وقد فسّره بعض أهل اللغة بـ (الغبار) أيضاً، ولكن ذكرهما في آيتين «الغبرة والقترة» متتاليتين مـنفصلتين يشـير إلى اختلافهها في المعنى.

> «الكفرة»: جمع (كافر)، والوصف يشير إلى فاسدي العقيدة. «الفجر»: جمع (فاجر)، والوصف يشير إلى فاسدى العمل.

ونستخلص من كلّ ما تقدّم، أنّ آثار فساد العقيدة لدى الإنسان وأعماله السيئة ستظهر على وجهه يوم القيامة.

وقد اختير الوجه، لأنّه أكثر أجزاء الإنسان تعبيراً عمّاً يخالجه مـن حـالات الغـبطة والسرور أو الحزن والكآبة، فبإمكانك وبكلّ وضوح أن تعرف أنّ فلاناً مسرور أم حزين

| ~ 1 | ~                          |     |
|-----|----------------------------|-----|
| ج]  | δυ νων "ALL/               | ۱۰۸ |
| ъj  | سورة عبس / الاية ٢٣ ـ ٤٢ ـ |     |
| • • |                            |     |

وعلى أيّة حال.. فالوجوه الضاحكة المستبشرة، تحكي عن الإيمـان وطـهارة القـلب وصلاح الأعمال.

وبالعكس الوجوه المقابلة والدالة على: ظلام الكفر، قبح الأعمال، وكأنَّ وجوههم قــــ غطاها الغبار، تراها مسودة، وتحيط بها هالة من الدخان..

وترئ معاني الغم والألم والأسف قد تجسدت على الوجوه، كما تشير إلى ذلك الآية ٤١ من وسورة الرحمن: **﴿يعر<sup>ق</sup> العجرمون بسيعاهم...﴾ ف**يكني لمعرفة حــال الإنســان في يــوم القيامة من خلال النظر إلى وجهه.

ہدت

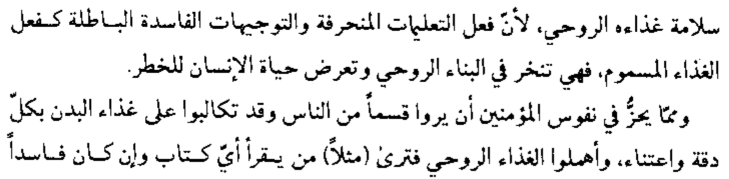
### أسس البناء الذاتى:

لقد حملت السورة المباركة بين طياتها برنامجاً تربوياً جامعاً لبناء النفس وتزكيتها: أ-فقد أمرت بكسر حاجز الغرور والتكبر، والتحلي بالتأمل في بدء خلق الإنسان، فهذا الذي ابتدأ وجوده من نطفة قذرة، لا ينبغي عليه أن يتطاول ويرى نفسه أكبر من حجمها الطبيعي.

٢-التمسك بطرق الهداية الرّبانية (هداية الوحسي، تـعاليم الأنـبياء، وبـرامج الأوليـاء الصالحين، وكذا الهداية الحاصلة عن العقل بدراسة قوانين وأنظمة عـالم التكـوين)، فـهو أفضل زاد في مشوار طريق البناء.

٣-وتأمر الإنسان للتفكر في طعامه ـ من أين جاء، كيف صار، وما سرّ اختلاف ألوانه وأنواعه ـ ليصل إلى عظمة الخلاق ومدى لطفه ورحمته على عباده، ولابدّ للإنسان من السعي في كسب لقمة الحلال والتي تعتبر من أهم أركان التربية السليمة، وذلك لما لها من آثار نفسية وشرعية.

٤- إذا ما أعطت السورة كلّ هذه الأهمية لغذاء البدن، فهي تدفع الإنسان للتحري عن محمد الما المحمد المؤمّر ما المحمد ا المحمد الم محمد المحمد ا محمد المحمد محمد المحمد ال محمد المحمد محمد المحمد المحم محمد محمد المحمد المحمد المحمد المحم محمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد محمد محمد المحم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد ا



١٥] الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

ومفسَّداً، ويستمع لأيّ حديث وإن كان ضالاً مضلاً. دون أن يضع لتوجيهاته أيّ ضابطٍ بقيد أو شرط!

وقد جسّد أمير المؤمنين في المعنى بقوله: «ما لي أرى الناس إذا قرّب إليهم الطعام ليلاً تكلفوا إنارة المصابيح، ليبصروا ما يدخلون بطوئهم، ولا يهتمون بغذاء النفس، بأن يستيروا مصابيح ألبابهم بالعلم، ليسلموا من لواحق الجهالة والذنوب، في اعتقاداتهم وأعمالهم»<sup>(</sup> .

وروي شبيه هذا القول عن الإمام الحسن المجتبئ لي : «عجبت لمن يتفكر في مأكوله، كيف لا يتفكر في معقوله، فيجنب بطنه ما يؤذيه. ويودع صدره ما يرديه»<sup>7</sup> .

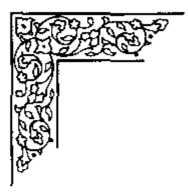
٥- ثمّ تذكّر السورة بصيحة البعث الرهيبة التي تضع الإنسان وجهاً لوجه أمام ما قدّمت يداه من أعمال في الحياة الدنيا...

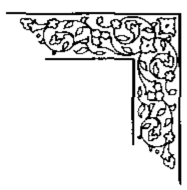
فعلىٰ الإنسان أن يتفكر في أمر آخرته، وعليه أن يعمل ليكون ضاحك الوجه مستبشراً في ذلك اليوم المحتوم، وأن يجهد بكلّ ما أمكنه للتخلص ممّا يؤدّي به لأن يكون عـبوساً حزيناً.

> اللَّهمَّ، وفقنا لتربية وتزكية أنفسنا... اللَّهم، لا تحرمنا من نعمة التوجه الصحيح الشاخص لساحة رضوانك.. اللَّهم، أيقظنا من غغلتنا واجعل عاقبتنا على خير... آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة عبس

ର୍ଷ



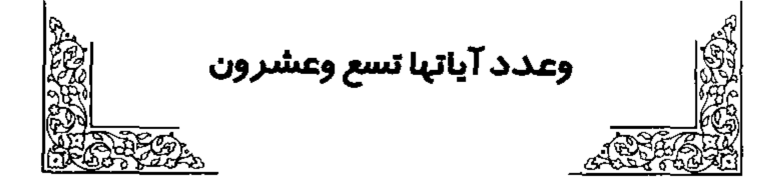




سورة

التكوير





«سورة التكوير»

### ممتوى السورة:

كثير من القرائن المختلفة في السورة تدل على أنّها مكّية، منها نسبة الجنون إلى النّبي ﷺ من قبل أعداء الإسلام، وهذا ما كان يحدث كثيراً في مكّة، خصوصاً في بـدايـة الدعـوة الحمّدية، لتصور الأعداء أنّهم بافتراءتهم تلك سيصرفون أنـظار النـاس عـن النّـبي ﷺ ودعوته الإلهية.

وعلى أيّة حال، فالسورة تدور حول محورين أساسيين:

**المحور الآوّل:** هو ما شرعت به السورة من تبيان علائم يوم القيامة، وما يواجه العالم من تغييرات قبيل يوم القيامة.

**المحور الثّاني:** الحديث عن عظمة القرآن ومّن جاء به، وأثره على النفس الإنسانية، بالإضافة إلى تكرار اليمين والقسم في آيات عدّة لإيقاظ الإنسان من غفلته.

### فضيلة السورة:

وردت أحاديث كثيرة تبيّن أهمية السورة وفضل تلاوتها، ومنها: ما روي عن النّبي تَنْبَعَ أنّه قال: «من قرأ سورة: ﴿إِذَا لِلشَّحْسَ كَمُورَتَكَهُ أَعْمَادُهُ اللّهُ تَعَالَى أَن يَهْضَحُهُ حَيْن تَسْتَش صحيفته» <sup>(</sup>.

وفي حديث آخر، أنَّهﷺ قال: «مَنْ أحبّ أَنْ ينظر إليّ يوم القيامة فليقرأ: ﴿إِذَا الشَّحْسُ كورصه» » <sup>7</sup>.

وروي الحديث بشكل آخر: «مَنْ سرّه أنْ ينظر إليّ يوم القيامة (كأنّه رأي عين) فليقرأ: ﴿إِذَا الشَّهِسَ كَوَرَفَ وَ ﴿إِذَا السَّهَا، لنفطرن وَ ﴿إِذَا السَّهَا، انشقت ﴾». (لأَنَّ هذه السور تعرض

تفسير مجمع البيان، بع ١٠، ص ٤٤١.
 ٢. المصدر السابق.

| 3]          | سورة التَّكوير                                                            | ١١٤                |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|             | : وأحداثه بشكل وكانَ التالي لها يشاهد يوم القيامة بعينه). ا               | علاثم يوم القيامة  |
| شيېتني هرد  | خر. سُئل النّبيﷺ عن ظهور آثار كبر السن عليه، فقال: «                      | وفي حديث آ         |
|             | ّت وعمّ يتسائلون وإذا الشمس كورت». <sup>(1</sup>                          | والواقعة والمرسلا  |
| ن تحت جناح  | لصّادق عُبِّلاً أنَّه قال: «مَنْ قرأ عَبسَ وتولَّىٰ وإذا الشمس كوَّرت كان | وعن الإمام ال      |
| ر اللَّه» َ | ني ظلَّ اللَّه وكرامته، وفي جنَّاته، ولا يعظم ذلك على اللَّه إنْ شاء      | اللَّه من الجنات و |
|             | ن المقصودة في الأحاديث أعلاه. ينبغي أن يكون بشروطها ا                     |                    |
|             |                                                                           | الإيان، والعمل.    |





إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِرَتْ ٥ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ٥ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِرَتْ ٥ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِلَتْ ٥ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتْ ٥ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتْ ٥ وَإِذَا ٱلْغُوشُ زُوِّجَتْ ٤ وَإِذَا ٱلْمَوْمُ, دَةُ سُبِلَتْ ٢ إِلَى ذَنْبِ قُنِلَتْ ٢

التفسير

يوم تطوى الكائنات فيها

نواجه في بداية السورة، إشارات قصيرة، مثيرة ومرعبة لما سيجري لنهاية العالم المذهلة \_بداية يوم القيامة \_ فتنقل الإنسان في فكره وأحاسيسه إلى مفاجآت ذلك اليوم الرهيب، فقد تحدثت هذه الآيات عن ثمانية علائم من ويوم القيامة.

وأول مشهد عرضته عدسة العرض القرآني، هو: ﴿*إِذَا الشَّ*هِن **تَوَرَسُهُ**.

**«كورت»:** من (المتكوير)، بمعنى الطي والجمع واللَّف (مثل لف العهامة على الرأس)، وأخذ هذا المعنىٰ من كتب اللغة والتفسير المختلفة.

واستعملت كذلك بمعنى: (الرمي) أو (إطفاء شيء).. والمعنيان ـكما يبدو ـمستمدان من المعنىٰ الأصلي.

وعلىٰ أيَّة حال، فالمقصود هو: خمود نور الشمس وذهابه، وتغيَّر نظام تكوينها.

وكها بات معلوماً... فالشمس في وضعها الحالي، عبارة عن كرة مشتعلة، عسلى هميئة غازية ملتهبة، وتتفجر الغازات على سطحها بصورة شمعلات همائلة محمرقة، قمد يمصل إرتفاعها إلىٰ مئات الآلاف من الكيلو مترات!

ولو قُدَّرَ وضع الكرة الأرضية وسط شعلة منها، فإنَّها تستحيل فوراً إلى رماد وكتلة من الغازات!!

ولكن... عند حلول وقت نهاية العالم، والإقتراب من يوم القيامة، سيخمد ذلك اللهب المروع، وستجمع تلك الشعلات، فيطفأ نور الشِّحس، ويصغر حجمها... وهو ما أَشير إليه بالتكوير.

[ع

وجاء في (لسان العرب): (كورت الشمس: جمع ضوءها ولف كما تلف العمامة). وقد أيّد العلم الحديث هذه الحقيقة، من خلال اعتقاده وبعد دراسات علمية كثيرة، بأنّ الشمس تسير تدريجياً نحو الظلام والإنطفاء.

ويأتى المشهد التّاني: ﴿وَلِدَا النَّجُومِ لِتَكْدَرُتُهُ.

«**انكدرت»:** من (الإنكدار)، بمعنى السقوط والتناثر، واشتق مــن (الكـدورة)، وهــي السواد والظلام.

ويمكن جمع المعنيين في الآية، لأنَّ النجوم في يوم القيامة ستفقد إشعاعها وتتناثر وتسقط في هاوية الفناء، كما تشير إلى ذلك الآية ٢ من سورة الإنفطار: ﴿وَإِذَا الْكُوَاكَبِ لَنُسْتَثُرُهُ ﴾، والآية ٨ من سورة المرسلات: ﴿وَإِذَا لِلتَّجُومِ طَهْسَعَهُ ﴾.

والمشهد الثَّالث: ﴿وَإِذَا الْجِبَالِ سَيَّرُتُهُ ﴾.

وقد ذكرنا مراحل فناء الجبال. ابتداءً من السير والحركة وانتهاءً بتحولها إلى غبار متناثر (فراجع تفسير الآية ٢٠ من سورة النبأ).

وثمّ يأتى دور المشهد الرّابع: **﴿وَإِذَا العِشَارِ عَطَّلُتُهُ ﴾** 

**«العشار»: ج**مع (عشراء)، وهي الناقة التي مرّ على حملها عشرة أشهر، فأضحت عملي أبواب الولادة، بعدما امتلات أثداؤها باللبن.

> وهي من أحبٍّ وأثمن النوق لدى العرب زمن نزول الآية المباركة. «عطلت»: تركت لاراعي لها.

فهول ووحشة القيامة، سينسى الإنسان أحبٍّ وأثمن ما يمتلكد.

وقال العلّامة الطبرسي في مجمع البيان: وقيل: العشار، السحاب تعطل فلا تمطر، أي إنّ الغبوم ستظف فيذلك البدم بداكن لاغتا لايري أريبك بالإستادين

وثمَّة علاقة بين ما ذهب إلى الشيخ الطريحي في (مجمع البحرين) بقوله: العشار: بمـعنى الناقة الحامل ثمّ أُطلق على كلّ حامل، وبين إطلاقها في الآية، فالغيوم غالباً ما تكون محملة بالأمطار، ولكن الغيوم التي ستظهر في السماء على أعتاب ذلك اليوم سوف لا تكون محمّلة بالمطر \_فتأمل.

وقيل: **«العشار»:** هي البيوت أو الأراضي الزراعية التي ستتعطل بذلك اليوم، وستخلو من الناس والزراعة.

وأشهر ما فسّرت به الآية هو التفسير الأوّل.

وينتقل المشهد الخامس إلى الوحوش: ﴿ وَإِذَا الوحوة، حشرته،

فالحيوانات الوحشية التي تراها في الحالات العادية تبتعد الواحدة عن الأخرى خوفاً من الافتراس والبطش، ستراها وقد جمعت في محفل واحد، وكلّ منها لا يلتفت إلى ما حوله لما سيصاب به من رهبة وأهوال ذلك اليوم الخطير، وكانّها تقصد من اجتماعها هذا التخفيف عن شدّة خوفها وفزعها!!

ونقول: إذا اضمحلت كلّ خصائص الوحشية للحيوانات غير الأليفة نتيجة لأهوال يوم القيامة، فما سيكون مصير الإنسان حينئذٍ؟!

ويعتقد كثير من المفسّرين بأنّ الآية تشير إلى حشر الحيوانات الوحشية في عرصة يوم القيامة لمحاسبتها على قدر ما تحمل من إدراك، ويستدلون بالآية ٣٨ من سورة الأنعام على ذلك، والتي تقول: ﴿وها هن دلبة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلّا لُعم لعثالكم ها فرّطنا في الكتاب هن شي. ثمّ إلى ربّهم يحشرون﴾ \.

وما يمكننا قوله: إنَّ الآية تتحدث عن علائم نهاية الدنيا المهولة، وبداية عالم الآخرة، وعليه.. فالتّفسير الأوّل أنسب.

وتُصَوِّرُ البحار في المشهد السادس: ﴿وَلِدَا البحار سَجَرَفَ ﴾

«سجّرت»: من (التسجير)، بمعنى إضرام النّار.

and the state of all the state of a state of the state of

للإشتعال بسرعة، ولا يستبعد أنْ يوضع الماء ـ في إرهاصات يوم القيامة ـ تحت ضـغط شديد ممّا يؤدّي إلىٰ تجزئة وتفكيك عناصره، وعندها سيتحول إلىٰ كتلة ملتهبة من النّار.

وقيل: «سجّر<sup>ت»:</sup> بمعنى (امتلأت)، كما يقال للتنور الممتليء بالنّار (مسجّر)، وعلى ضوء هذا المعنى، يكننا أنْ نتصور امتلاء البحار ممّا سيتسبب من الزلازل الحادثة وتدمير الجبال في إرهاصات يوم القيامة، أو ستمتليء بما يتساقط من أحجار وصخور سماوية، فسيفيض ماؤها علىٰ اليابسة ليغرق كلّ شيء.

ويأتي درو المشهد السابع: **﴿وَإِذَا التَّقُومِن زُوجِتِهِ**.

فتبدأ المآلفة بخلاف حال الدنيا... فالصالحون مع الصالحين، والمسيؤون مع المسيئين. وأصحاب اليمين مع أصحاب اليمين، وأصحاب الشهال مع أصحاب الشهال، فإذا ما جـاور المؤمن مشركاً، أو تزوج الصالح من غير الصالحة في الحياة الدنيا، فتصنيف يوم لقيامة غير ذلك، فهو يوم الفصل الحق.

> وثمَّة احتمالات أخرى، منها: ردَ الأرواح إلى أجسادها.. زواج الصالحين بالحور العين.. قرن الضالين بالشياطين... لحوق الإنسان بحميمه، بعد أنَّ فرّق الموت بينهما..

قرن الإنسان بأعياله.

والتفسير الأوّل أقرب، بدلالة الآيات ٧\_١١ من سورة الواقعة: ﴿وَكَنْتُهِ لَزُواجاً ثَلَاثَةَ \* فأصحاب العيمنة ما أصحاب العيمنة \* وأصحاب المشنعة ما أصحاب المشنعة \* والسابقون السابقون \* أولئك المقرّبون).

فبعد أنَّ تحدثت الآيات السابقة لهذه الآية عن ستة تحولات، كمقدمات يوم القيامة، تأتي الآية أعلاه لتخبر عن أولى خطوات يوم القيامة، المتمثلة بالتحاق كلَّ شخص بقرينه. ونصل إلى المشهد الثّامن: ﴿وَإِذَا للهُوودة سُئِلْتَ \* بِأَتَ ذَنْبَ قَتَلْتَ».

«**المومودة»:** من (الوأد) على وزن (وعد)، بمعنى دفن البنت حيّة بعد ولادتها. وقيل: الوأد بمعنى الثقل، وتوسع معناه (لما ذُكِر)، لما فيه من دفن البنات في القبر وإلقاء

التراب عليهن.

119 الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وأطلق الأتمّة الأطهار عليمًا مفهوم الوأد، ليشمل كُل قطع رحم وقطع مودّة... حينها سُئل الإمام الباقر الله عن معنى الآية، قال:«مَنْ قتل في مودّتنا». \

وفي رواية أخرى: إنَّ الدليل على ذلك هو آية القربي: ﴿قُلْ لا تُسَالَكُم عليه أَجَرَا لِلَّا لَهُودَةَ فَيَ القَرِبِينَ﴾ ```

ولا شك أنَّ التفسير الأوَّل ينسجم مع ظاهر الآية، ولكن المفهوم والملاك قابلان للتوسع والشمول.

ہدوث

۱\_ وأد البنات

تعتبر عادة (الوأد) ــ والتي أشار إليها القرآن الكريم مراراً ــ من أقبح جرائم وعــادات عصر جاهلية ما قبل الإسلام.

وإذا كان البعض قد حصرها في قبيلة (كندة) أو بعض القبائل الصغيرة المتناثرة هـنا وهناك دون بقية القبائل العربية الأخرى، فالمسلم به إنّها كانت من الشيوع بحيث تناول القرآن الكريم ذكرها لأكثر من مرّة وبتأكيد شديد.

ولكنْ، حتىٰ مع افتراضنا لندرة هذا العمل القبيح، فإنَّه من القباحة والشناعة ما يدعونا لبحثه ودراسته...

يقول المفسّرون: كانت المرأة في الجاهلية إذا ما حان وقت ولادتهـــا، حــفرت حــفرة وقعدت على رأسها، فإن ولدت بنتاً رمت بها في الحفرة، وإن ولدت غلاماً حبسته، وقال شاعرهم مفتخراً:

> سميتها إذا ولدت (تسموت) والقبر صهر ضامن ذميت<sup>ع</sup> وثمَّة أسباب كثيرة وراء هذه الجريمة البشعة، منها: إحتقار المجتمع الجاهلي للمرأة...

المن الأربية المالية التوجيع الأربية الأوكانية الكتيفية المتلكة المن المتحدة المنافقة

| Ē | سورة التَّكوير / الآية ١ ـ ٩ | 14. |
|---|------------------------------|-----|
|   |                              |     |

لعدم اشتراكها في الغارات التي تقوم بها القبيلة لتوفير لقمة العيش.

الخوف من وقع النساء أسرى في شباك الأعداء، نتيجة للمعارك التي كانت دائرة على الدوام بين القبائل، لأنّ في هكذا أسر جرح للشرف وإذلال شديد.

وتجمعت هذه الأسباب (بالإضافة لأسباب أخرىٰ) فأدت إلى ظهور عـادة (الوأد) الوحشية بين أفراد القبائل في ذلك العصر القابع تحت ظلام الجهل المقيت.

وممما يؤسف له، إنّ جاهلية القرون الأخيرة قد كررت تلك المهارسات البشعة وبصور أخرى، حتى وصل ببعض الدول التي تدّعي التمدن والتحضر لأن تقنن و تقرّ (حرية) إسقاط الجنين! نعم، فالحال واحدة.. فإذا كان أهل الجاهلية الأولى يقتلون البنت، فستمدني هـذا العصر يقتلون الأطفال وهم في بطون أمهاتهم (بنتاً أو ابناً)!!

وللحصول على تفاصيل هذا الموضوع. راجع ذيل الآية ٥٩ من سورة النحل.

## ٢\_ أهمية المرأة في الإسلام

بالإمكان أنَّ نستشف مدى اهتمام الإسلام بالمرأة وبالدم الإنساني (خصوصاً دم الأبرياء)، من خلال اهتمام الباري جلّ شأنه بمسألة وأد البنات، ويكني دلالة على ذلك أنّ القرآن الكريم قدّم بحث مسألة الوأد في محكمة العدل الإلهي يوم القيامة على مسألة نسشر صحف الأعمال وبقية المسائل الأخرى، لما فيها من قباحة وشناعة في حق المرأة كإنسانة لها حقّ الحياة كما للرجل من حقّ.

## ٣\_ مَنْ المسؤول الموءودة أمَّ الوائد؟

لو أمعنا النظر في أسلوب كلام الآية، لرأينا أنَّ السؤال سيوجه يوم القيامة إلى الموءودة دون الوائد على الذنب الذي قتلت من أجله، وكأنَّ القاتل لا قيمة له حتى يسأل عن قباحة جريمته، بالإضافة إلى الإكتفاء بشهادة الموءودة لإثبات جريمة الوائد عليه... فسالموءودة تعامل يوم القيامة باعتبارها إنسان محترم له حقوقه، والوائد مهمل مهان.

#### العامل يوم الفيامة باغنبارها إلسان محكرم له حقوقة، والوائد مهمل مهان 3003

## الآيات

## وَإِذَا ٱلْصُحُفُ نُشِرَتْ ٣ وَإِذَا ٱلنَّمَآ كُشِطَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْجَحِيمُ سُعِرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْجَنَةُ ُ أَزْلِفَتَ ۞ عَلِمَتَ نَفْسُ مَّاَ أَحْضَرَتْ ۞

### التفسير

## يوم يرى الانسان ما قدَّماا

فبعد مرحلة الفناء العام. تأتي مرحلة الظهور الجديد للعالم. لتقام محكمة العدل الالهي. ومن معالم هذه المرحلة: **﴿وَإِذَا الصحف نشرَصَهِ**.

**«الصحف»: جمع (صحيفة**) بمعنى المبسوط من الشيء، كصحيفة الوجه، والصحيفة التي يكتب عليها.

فستنشر الصحف التي دوّنت فيها أعمال الناس من قبل الملائكة وكلَّ سيعرف جزاءه بعد الإطلاع على صحيفة أعماله، كما تشير إلى ذلك الآية ١٤ من سورة الإسراء: **﴿لِقَـرَأَ** كتابك كغيُ بنفسك *للي*وم عليك حسيبا».

وسيكون نشر الصحف أمام الملأ العام لتقرّ عيون المحسنين سروراً، ويقاسي المسيؤون العذاب النفسي.

## ثمّ يضيف: ﴿وَإِذَا السَّمَّا، كَشَطْعَةَ).

**«كشطت»: م**ن (الكشط) على وزن (كشف)، بمعنى قلع جلد الناقة، كها قال الراغب في مفرداته. وأمّا في (لسان العرب) فتعني: كشف الغطاء عن الشيء، و«تكشط السحاب» أيْ، تقطع وتفرّق.

وما يراد من «كشطت» في الآية، هو: رفع الحجب الفاصلة بين العالمين الدنيوي والعلوي. التي تمنع رؤية الناس للملائكه أو الجنّة والنّار، فيرئ الإنسان حينها عالم الوجود شاخصاً أمام ناظريه شخوصاً حقيقياً، وكما تصور الآيات التالية ذلك، حيث إنّ الجنّة ستقترب من الإنسان ليرئ نعيمها، وتزداد النّار سعيراً لاهبة.

| [ع | سورة التَّكوير / الآية ١٠ ــ ١٤ | ۱۲۲                                   |
|----|---------------------------------|---------------------------------------|
|    |                                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |

نعم، أو ليس يوم القيامة (يوم البروز).. فلا الحقائق ستخنى، ولا يكون للحجب أثر.

فالآية وما سبقها إذنَّ (حسب التفسير أعلاه) قد تحدثت عن المرحلة الثّانية للقيامة ـ مرحلة ما بعد البعث ـ فما ذكره كثير من المفسرين من كون الآية تشير إلى انهيار وتحطم السهاوات. وأنّه متعلق بحوادث المرحلة الأولى للقيامة (مرحلة الفناء العام). يبدو أنّه بعيد، لإنّه لا ينسجم مع معنى «كشطت» من جهة أخرى.

ويتأكد ذلك بوضوح من خلال الآية: ﴿وَإِذَا الجعيم سَعَّرَتِهِ».

فجهنّم موجودة في كل الأوقات، ولكنّ حجب الدنيا هي المانعة من رؤيتها، فالآية على سياق الآية ٤٩ من سورة التوبة: **﴿ولِنَّ جِهنّم لمعيطة بِالكافرينِ»**، وكما أنّ جهنّم موجودة فالجنّة كذلك بدلالة آيات قرآنية كثيرة <sup>(</sup> .

ويبيِّن البيان القرآني بذات السياق السابق: ﴿وَإِذَا الْجِنَّة أَوْلَقْتُهُ ﴾ .

وهذا المعنى هو تكرار لما جاء في الآية ٩٠ من سورة الشعراء: ﴿وَلَالِفُتَ لَلْعَتَقِينَ﴾. «أُولِفَت»: من (زلف) على وزن (حرف)... و«زلفيٰ»: على وزن (كُبريٰ)، بمعنى القسرب، فيمكن أنَّ يكون المراد هو: القرب المكاني، أو القرب الزماني، أو القرب من حيث الأسباب والمقدمات، ويمكن أيضاً أنَّ تحمل الكلمة جميع ما ذكر من معانٍ.

فستكون الجنّة قريبة من المؤمنين من حيث: المكان، زمان دخولها، من حيث تسهيل أسبابها لهم.

وقد تجلّت مكانة المؤمنين عند الله حينما صرحّت الآية باقتراب الجنّة من المؤمنين، ولم تقل: اقترب المؤمنون من الجنّة.

وكما قلنا آنفاً... فالجنّة والنّار موجودتان في كلّ وقت، ولكنْ مع حلول يسوم القسيامة تكون الجنّة متحققة بالفعل والنّار أشدّ اشتعالاً من أي وقت مضيٰ.

و تأتي الآية الأخيرة (من الآيات المبحوثة) لتتم ما جاء قبلها من جمل، حيث تمثل جزاء الشرط للجمل السابقة والتي وردت في ١٢ آية: **(ملمت نفس ما أحضرت)**.

فستحضر أعيال الإنسان كاملة، ولا من محيص من العلم والإطلاع بها في عالم الشهود الما مدة

والمشاهدة.

وقد ذكر القرآن الكريم هذه الحقيقة مرات عديدة في آيات مباركات، منها... الآية ٤٩

١. آل عمران، ١٣٣؛ والحديد، ٢١.. الخ.

من سورة الكهف: ﴿وَوَجِدُوا مَا عَجَلُوا حَاضَرْلُهُ، وَالآية الأُخْيَرَة مَن سَورَة الزّلزال: ﴿فَسَعَنْ يَعْجُلُ مَثْقَالُ ذَرَة خَيراً بِرَة \* وَمَنْ يَعْجُلُ مَثْقَالُ ذَرَة شَرّاً بِرَةٍ ﴾.

فالآية إذَنُ... تبيَّن مسألة (تجسم الأعمال) في يوم القيامة. فأعمالنا التي نتصور أنَّها قد انتهت وفنت في عالمنا الدنيوي. هي ليست كذلك، فكل عمل قمنا به سيتجسم بصورة ما. ليحضر أمام أعيننا في عرصة المحشر الرهبية.

## ہدثان

۱\_ تناسق الآيات

تمّت الإشارة إلى ١٢ حادثة من حوادث يوم القيامة, فمالحوادث السمتة الأولى قمد إرتبطت بمرحلة الفناء العام للعالم (المرحلة الأولى)، والستة الثّانية قد اختصت بمرحلة عودة الحياة بعد الموت من جديد.

وكان الحديث في الستة الأولى عن: ذهاب ضوء الشمس، تساقط وتناثر النجوم، إزالة الجبال عن واقعها وتحولها إلى غبار منتشر، إضرام البحارُ ناراً، نسيان المال والثروة، اجتماع الحيوانات الوحشية في مكان واحد...

فيما كان الحديث في الستة الثانية عن: حشر الناس فرادى، سؤال الموءودة عن ذنسها الذي قتلت من أجله!، ونشر الصحف، ارتفاع الحجب عن صفحة السماء، اشستعال أوار جهنّم واقتراب الجنّة، واطلاع الإنسان على كل أعماله مجسدة.

ورغم قصر جمل الآيات إلّا أنّها حملت الكثير من المعاني وبأسلوب مثير يعمل على تحريك ضمير الإنسان ويدفعه للتوغل في أعماق التأمل والفكر...

وقد جسّمت الآيات نهاية العالم بتصوير رائع، بحيث قربت إلى الأذهان كيفية حدوث القيامة، كل ذلك في عبارات وجيزة وبألفاظ سهلة، وكلُّ هذا يعطي مدى قوّة بيان وبلاغة القرآن الكريم... فما أجمل وأعذب الآيات القرآنية، وما أغزرها بالمعاني والإشارات!!

١٢٤ سورة التَّكوير / الآية ١٠ ـ ١٤ [ج

السابحة في السماء، ولكنّها نسبة إلى الأرض كبيرة جدًاً، حيث قدّر العلماء حجمها بما يعادل ١،٣٠٠، ١،٣٠٠ مرة بقدر حجم الأرض، ونظراً لمبعدها عن الإرض، (حميث قمدرت بر ١٥٠، ٠٠٠، ١٥٠ كيلومتر)، فتُرى لناظرينا بهذا الحجم المحدود...

ويكفينا أن نتلمس عظمة حجم الشمس، فيا لو فرضنا دخول الكرة الأرضية مع القمر في باطن الشمس وبذات الفاصلة الموجودة حالياً ما بين الأرض والقمر، فني هذه الحال، سوف لا يواجه القمر أية صعوبة بالدوران حول الأرض من دون أن يخسرج مسن سطح الشمس!

أمّا درجة حرارة سطح الشمس فتبلغ ٦،٠٠٠ درجة مـئوية، وتـصل درجـة حـرارة أعياق الشمس إلى عدّة ملايين درجة منوية!!

وإذا ما أردنا أن نزن الشمس بالأطنان، فسيواجهنا العدد ٢ وبسيمينه ٢٧ صفراً، أي (ملياري مليار مليار طن)!

وتصل ألسنة نيران سطح الشمس في بعض الأوقات إلى ارتفاع ٢٠،٠٠٠ كـيلومتر. وبإمكان تلك الألسنة أنَّ تلف الأرض وما عليها وبكل يسر، لأنَّ قطر الكرة الأرضية لا يتجاوز ألـ ١٢،٠٠٠ كيلومتر.

ومصدر حرارة ونور الشمس الخارجان منها، على خلاف ما يتصوره البعض من كونهما ناشئين من احتراق شي ما، وكما يقول مؤلف كتاب (ولادة وموت الشمس)، أن لو كانت الشمس، عبارة عن جرم من الفحم الحجري الخالص، لما استمرت لهذا اليوم، ولو قدّرنا بدء احتراقها منذ عصر فراعنة مصر، لكان في يومنا المعاش قد احترق بأكمله ونفد، ولو فرضنا مادة أخرئ غير الفحم الحجري. فلا تتغيَّر النتيجة الحاصلة.

وحقيقة الأمر، أنّ مفهوم الإحتراق لا ينطبق على الشمس بقدر ما ينطبق عليها مفهوم الطاقة الحاصلة من التجزئة الذريّة، ولمّا كانت الطاقة عظيمة جدّاً، فذرات الشمس في حالة تجزئة وتبديل إلى طاقة وبشكل مستمر.

المتناداً إلى حسارات الما إمغان كاءً ثانية عَرَّمن عمر الشمس ينتقص من وزنها ما

فَلَا أَقْسِمُ بِالْخُلَسَ ٢ الْجُوَارِ الْكُنَسَ ٢ وَالَتِلِ إِذَاعَسْعَسَ وَالصَّبِحِ إِذَا نَنَفَسَ ٢ فَلَا أَقْسِمُ بِالْخُلَشِ ٥ الْجُوَارِ الْكُنَسَ وَالْتَلِ إِذَاعَسْعَسَ ٥ وَالْتَبِعِ إِذَا نَنْفَسَ ٢ إِنَّهُ, لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِدٍ ٢ ذِى قُوَةٍ عِندَذِى الْعَرْشِ مَكِينِ ٢ مُطَاعِ مَمَ أَمِينِ ٥ وَمَاصَاحِبُكُمُ بِعَدَةُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِدٍ ٢ فَوَقَا عِندَذِى الْعَرْشِ مَكِينِ ٢ مُطَاعِ مَمَ أَمِينِ ٥ وَمَاصَاحِبُكُمُ بِعَدَةُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِدٍ ٢ فَقَوَةٍ عِندَذِى الْعَرْشِ مَكِينٍ ٢ مُطَاعِ مَمَ أَمِينِ ٥ وَمَاصَاحِبُكُمُ بِعَدَةُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِدٍ ٢ وَمَا مُوَعَانَ وَعَالَ مَعْرَضٍ مَكِينٍ ٢ مُطَاعِ مَمَ أَمَ وَمَاصَاحِبُكُمُ بِعَانَ وَمَا مَعَا عَبْعُ أَنْ وَقَا مَعَا عَمْ مِعَجْنُونِ ٢ وَلَقَدَرَ مَاهُ إِلَا فُقُو ٱلْمُعِينِ ٢ وَمَا هُوَعَلَى لَعْتَبِ بِحَينِ ٢ وَمَا هُوَعَوْلِ عَن سَيْطَنِ تَحِيمِ٢

## التفسير

نزل به رسول کریم:

بعد أن تناولت الآيات السابقة مواضيع: المعاد، مقدمات يوم القيامة، وحوادث يـوم القيامة... تأتي الآيات أعلاه لتتحدث عن أحقّية القرآن وصدق نبوّة محمّد ﷺ، والآيات في حقيقتها تأكيد على ما جاء في الآيات السابقة لموضوع «المعاد»، إضافة لذكرها صور بيانية منبهة على هذه الحقيقة.

وتشرع الآيات ب: ﴿ فَلا أَقْسَمَ بِالْحُنْسُ \* الجوار الكُنْسَ ﴾.

«الخنّس»: جمع (خانس)، من (خنس) وهو الإنقباض والإخـــتفاء، ويــقال للشــيطان: «الخنّاس»، لأنّه إذا ذكر اللّه تعالىٰ يخنس، وكما ورد في الحديث الشريف: «الشيطان يوسوس إلى العبد فإذا ذكر اللّه خَنَس». <sup>[1</sup>

**«الجوار»: جمع (جارية)، وهي الشيُّ الذي يتحرك بسرعة. «الكنّس»: جمع (كانس)، من (كنس)، على وزن (شمس)، وهو الإختفاء، و«كناس» الطير والوحش: بيت يتخذه.** 

 تعرض المفسّرون في بحوث عديدة لكلمة ولاء، هل هي: نافية، زائدة، للتأكيد... وقد تناولنا ذلك مفصلاً في أول سورة القيامة، فراجع.
 ٢. لسان العرب، مادة (خنس).

ولكنْ... ما هي الأشياء المقصودة بهذا القَسم؟

يعتقد كثير من المفسّرين، إنّها الكواكب ( الخمسة السيارة التي في منظومتنا الشمسية، والتي يمكن رؤيتها بالعين الجرّدة (عطارد. الزهرة. المريخ. المشتري وزحل).

144

ونقول توضيحاً: لو تأملنا السماء عدّة ليال، لرأينا أنّ نجوم السماء أو القبة السماوية تظهر وتغيب بشكل جماعي من دون أنْ تتغير الفواصل والمسافات فيا بسينها، وكانَّهما لسّاليء خيطت على قطعة قماش داكن اللون، وهذه القطعة تتحرك من المشرق إلى المغرب، إلاً خمسة كواكب قد خرجت عن هذه القاعدة، فنراها تتحرك وليس بينها وبين بقية النجوم فواصل ثابتة، وكانَّها لناليء قد وضعت على تلك القطعة وضعاً، من دون أنْ تخيّط بها؟

وهذه الكواكب الخمس هي المقصودة في هذا التفسير، وما نلاحظه من حسركتها إنمَسا تكون لقربها منّا ولانتمكن من تمييز حركات بقية النجوم لعظم المسافة فيا بيننا وبينها.

ومن جهة أخرى: ينبغي التنويه إلى أنَّ علماء الفلك يطلقون على هذه الكواكب اسم (الكواكب المتحيرة)، لأنّها لا تتحرك على خط مستقيم ثابت، فنراها تسير باتجاه معين من الزمن ثمّ تعود قليلاً ومن ثمّ تتابع مسيرها الأوّل وهكذا... ولهؤلاء العلماء بحوث عـلمية كثيرة في تحليل هذه الظاهرة.

وعليه... يمكن حمل إشارة الآيات إلى الكواكب السيّارة «الجوار». التي في سيرها لها رجوع «الخنس». ثمّ تختني عند طلوع الفجر وشروق الشمس... فهي تشبه غزالاً يـتصيد طعامه في الليل وما أنْ يحّل النهار حتى يختني عن أنظار الصيادين والحيوانات المـفترسة فيذهب إلى «كناسه». ولذا وصفت الكواكب بـ«الكنّس».

وثمَّة احتمال آخر:«**الكنّس»:** اختفاء الكواكب في ضوء الشمس.

أي إنّها حينما تدور حول الشمس، تصل في بعض الوقت إلى نقطة مجــاورة للشــمس فيختني نورها تماماً عن الأبصار، وهو ما يعبّر عنه علماء الفلك بــ(الأحتراق).

و«الكنّس»: في نظر بعض آخر: إشارة إلى دخول الكواكب في البروج السهاوية، وذلك السير المدين الديلامية أماك أسبا

٨. الفرق بين النجوم والكواكب، إنَّ الأولى شموس كشمسنا، والثانية عبارة عن أجسام باردة كـالأرض، تنعكس عليها أشعة الشمس فتضيء، ويمكن تمييزها على صفحة السماء بثبوت نورها، في حين تكون النجوم متلألئة بالنور.

وكما هو معروف، إنّ كواكب مجموعتنا الشمسية لا تنحصر بهذه الكواكب الخمس، بل ثمة ثلاثة كواكب أخرى(أورانوس، بلوتون، نبتون) ولكنّها لا ترى بالعين الجرّدة لبعدها عنّا، وللكثير من هذه السيّارات قمراً أو أقماراً،، فعدد كواكب هذه الجموعة بالإضافة إلى الأرض هو تسعة كواكب.

**z**]

و«الجواري»: توصيف جميل لحركة الكواكب، حيث شبّه بحركة السفن على سطح البحر.

وعلى أيّة حال، فكأنّ القرآن الكريم يريد بهذا القسم المليء بالمعاني الممتزجة بنوع من الإبهام، كأنّه يريد إثارة الفكر الإنساني، وتوجيهه صوب الكواكب السيّارة ذات الوضع الخاص على القبة السماوية، ليتأمل أمرها وقدرة وعظمة خالقها سبحانه وتعالى.

وثمَّة احتمالات أخرى في هذا الموضوع أهملناها لضعفها.

وروي عن أمير المؤمنين ﷺ أنَّه قال في تفسير الآيات المذكورة:«هي خمسة أنجم: زحل. والمشترى، والمريخ. والزهرة، وعطارد» (

ويعرض لنا القرآن لوحة أخرى: ﴿والليل إذا عسعس﴾.

«عسعس»: من (العسعسة)، وهي رقة الظلام في طرفي الليل (أوله وآخره) ومنه اطلاق لفظ «عسس» على حرّاس الليل، وبالرغم من اطلاق هذه المفردة على معنيين مــتفاوتين، ولكن المراد منها في هذه الآية هو آخر الليل فقط بقرينة الآية التالية لها، وهو ما يشــابه القسم الوارد في الآية ٣٣ من سورة المدثر: **﴿ولليل لِدْ أُدبرِهِ**.

والليل، من النعم الإلهية الكبيرة. لأنّه: سكن للروح والجسم، معدّل لجرارة الشمس، وسبب لإدامة حياة الموجودات... أمّا التأكيد على نهايته فيمكن أن يكون بلحاظ كونه مقدمة استقبال نور الصباح، إضافة لما لهذا الوقت بالذات من فضل كبير في حال العبادة والمناجات والدعاء، ويمثل هذا الوقت أيضاً نقطة الشروع بالحركة والعمل في عالم الحياة.

ويأتي القَسم الثَّالت والأخير من الآيات: **﴿والصبح إذا تنفُّس**﴾.

فاأرب الرصف وأحمله! فالصبع كمرجود جي قد بدأ أمَّا، أنفاسه مع طلوع الفحي

تفسير مجمع البيان، بع ١٠، ص ٤٤٦.

| الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل       | [\<br>[\ |
|----------------------------------------|----------|
| ······································ |          |

ويأتي هذا الوصف في سياق ما ورد في سورة المدّثّر، فبعد القسم بإدبار الليل، قـال: ووللصبح إذا أسفر) <sup>(</sup> ، فكأنّ الليل ستارة سوداء قد غطت وجه الصبح، فما أنْ أدبر الليل حتى رفعت تلك الستارة فبان وجه الصبح مشرقاً، وأسفر للحياة من جديد.

۱۲۹

وتجسّد الآية التالية جواب القسم للآيات السابقة: ﴿لِمَه لِقُول رسول كريم﴾. فالجواب موجّه لمن اتّهم النبيّ يَنَبَرَدُ باختلاق القرآن ونسبته إلى الباري جلّ شأنه. وقد تناولت هذه الآية وما بعدها خمسة أوصاف لأمين وحي الله جبرائيل؟ ، وهي

> الأوصاف التي ينبغي توفرها في كلّ رسول جامع لشرائط الرسالة... فالصفة الأولى: إنّه **«كريم»:** إشارة إلى علو مرتبته وجلالة شأنه.

> > ومن صفاته أيضاً: **﴿ذي قوّة عند ذي للعرش مكين ﴾** [-

**«ذي العرش»:** ذات الله المقدّسة, مع أنَّ الله مالك كلَّ عالم الوجود، فقد وصف «بذي العرش» لما للعرش من أهمية بالغة على غيره (سواء كان العرش بمعنى عالم ما وراء الطبيعة، أو بمعنى مقام العلم المكنون}.

أمّا وصفه بـ «ذي قوّة» (أي: صاحب قدرة)، لما للقدرة العظيمة والقوّة الفائقة من دور مهم وفعّال في عملية حمل وإبلاغ الرسالة، وعموماً... ينبغي لكل رسول أن يكون صاحب قدرة معينة تتناسب وحدود رسالته، وإخلاص في مجال عدم نسيان ما يُرسل به.

«مكين»: صاحب منزلة ومكانة، وبدون ذلك لا يتمكن الرسول من أداء رسالته على أتمّ وجه، فلابدّ من كونه شخصاً جليلاً، لائقاً، ومقرباً للمرسل.

وممّا لاشك فيه إنّ التعبير بـ«عند» لا يراد منه الحضور المكاني، لأنّ الباري جل شأنه لا يحده مكان، وإنّما المراد هو الحضور المقامي والقرب المعنوي.

و تتناول الآية التالية الصفة الرابعة والخامسة: **﴿مطاع ثُمَّ لُعينَ**﴾.

«ثَمَّمَ»: إشارة إلى البعيد، ويراد بها أنَّ أمين الوحي الإلهي نافذ الكلمة في عالم الملائكة، ومطاع عندهم، وإنَّه في ذروة الأمانة في عملية إيلاغ الرسالة.

١. المدثر، ٣٤. ٢. «مكين» من «المكانة»، وهي المقام والمنزلة، وما يستفاد من مفردات الراغب وغيره من المفسّرين، إنّه اسم مكان من (الكون) ولكثرته في الكلام فقد استعمل على صيغة الفعل فقيل: «تمكن» و«تمسكن». [ع

الملائكة في حال ابلاغه للآيات القرآنية المباركة، وهو ما يوحي بأنّه مطاع بينهم، وهو ما ينبغي أنْ يكون في كل أمّة تتبع رسولاً، فلابدّ من إطاعتها له.

وروي... أن رسول الله ﷺ قال لجبرائيل ﷺ عند نزول هذه الآيات: «ما أحسن ما أثنى عليك ربّك!: ذي قوّة عند العرش مكين، مطاع ثّم أمين، فما كانت قو تك؟ وما كانت أمانتك؟

فقال: أمّا قوّتي فإنّي بعثت إلى مداين لوط وهي أربع مداين في كلّ مدينة أربعمائة ألف مقاتل سوى الذراري، فحملتهم من الأرض السفلى حتى سمع أهل السماوات أصوات الدجاج ونباح الكلاب، ثم هويت بهّن فقلبتهّن. وأمّا أمانتي، فإنّي لم أؤمر بشيء فعدوته إلى غيره» <sup>(</sup>.

وينني القرآن ما نُسب إلى النبيِّ ﷺ : **﴿وما صاحبكم بمجنون﴾** .

«الصاحب»: هو الملازم والرفيق والجليس، والوصف هذا مضافاً إلى أنّه يحكي عـن تواضع النّبي تَبَلَيُّ مع جميع الناس... فلم يرغب يوماً في الاستعلاء على أحد منكم، فإنّه قد عاش بينكم حقبة طويلة، وجالسكم، فلمستم عن قرب رجاحة عقله وحسسن درايـته وأمانته، فكيف تنسبون له الجنون؟!

وكلَّ ما في الأمر إنَّه قد جاءكم بعد بعثته بتعاليم تخالف تـعصبكم الأعـمي وتحـارب أهواءكم الجاهلية، فما راق لكم الإنضباط والترابط، وحبذتم الإنفلات والتراخي، فـوليتم الأدبار عن تعاليمه الربانية ونسبتم إليه الجنون، فراراً من هدي دعوته المباركة!

ونسبة الجنون إلى النبيّ تَثْلَثْهُ ليس بالشيء الجديد في مسير دعوة السهاء فقد واجه جميع أنبياء اللهﷺ هذا الإفتراء الفارغ من قبل جهلة وكفرة عصورهم، وقـد حـدثنا القـرآن الكريم بتلك الوقائع: **«تذلك ما لتن الذين من قبلهم من رسول إلاّ قالوا ساحر أو هجنون »**<sup>7</sup>.

فالعاقل في منطق الجاهلية، من يخضع للعادات والتقاليد المعاشة وإنْ كــانت فــاسدة منحطة، ومَنْ يطلق لجماح أهواءه وشهواته العنان. ومَنْ لا يفكر بأيَّ إصلاح أو تغيير لاَنّه خروج على السائد المتعارف عليه!

وبناء على هذا المقياس الأعمىٰ... فكلُّ الأنبياء في نظر عبدة الدنيا مجانين...

 $\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}$ 

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٥٢] 131

العبين»، وهو «الأفق الأعلىٰ» الذي تظهر فيه الملائكة، حـبت شـاهد رسـول اللَّـه ﷺ جبرائيلﷺ

وقد استدلٌّ بعض المفسّرين بالآية ٧ من سورة النجم على التفسير أعلاه، والتي تقول: < وهو بالأفق الأعلى».

ولكننا نرى أنَّ الآية مع بقية آيات السورة تتحدث عن حقيقة أخرى، فراجع إلى ما ذكرناه في تفسيرنا هذا.

وقال بعض: إنَّ النبيُّ ﷺ قد رأى جبرائيلﷺ في صورته الحقيقية مرَّتين، الأولى عند بداية البعثة النبوية المباركة. حيث ظهر له في الأفق الأعلى وقد غطى الشرق والغرب حتى بُهر النبيّ بعظمة هيئته، والثّانية رآه عند معراجه إلى السهاوات العُلى واعتبر وا الآية المبحوثة إشارة لتلك الرؤيتين.

وثمَّة من يذهب في تفسير الآية من كونها تشير إلى مشاهدة اللَّه عسرًّوجلَّ بـالشهود الباطني، (ولمزيد من الإيضاح، راجع ذيل الآيات ٥ ــ ١٣ من سورة النجم).

وتأتى الصفة الخامسة: ﴿وِها هو على للغيب بضنين).

فهو ليس ممن يقبرون في صدورهم ممّا يوحي إليه، ولا يبخل ولا يتوانى عن الإبلاغ ويوصله إلى كلَّ الناس كاملاً وبأمانة.

«ضنين»: من (ضنّة) على وزن (مِنَّة)، أيْ: البخل بالأشياء الثمينة والنفيسة، فالأنبياء إيك منزّهون عن ذلك، وإذا ما بخل الآخرون بما صار في حوزتهم من علم محدود، فالنبّي فوق ذلك وأنزه مع ماله من منبع علم إلهي.

وتقول آخر الآيات المبحوثة: ﴿وِها هو بِقُول هُيطان رَجِيمٍ ﴾ ·

فالآيات القرآنية ليست كحديث الكهنة الذي يأخذوه من الشياطين، ودليلها معها، حيث إنَّ حديث الكهنة محشو بالأكماذيب والتمناقضات، ويمدور حمول محمور مبيولهم ورغباتهم. في حين لا يشاهد ذلك في الآيات القرآنية إطلاقاً.

والآية تجيب على إحدى افتراءات المشركين، حين اتهموا النبيُّ بَنْهُ كَاهن وكلَّ ما جاء به قد أخذه من الشياطين! فحديث الشيطان! لا يتعدى أنْ يكون باطلاً وضلالاً في حين أنَّ الآيات الرّبانية كلُّها نور وهداية، وهذا ما يشعر به كلٌّ مَنْ يواجه القرآن ومـنذ

وهلته الأولى.

[ع

**«رجيم»:** من (الرجم)، و(رجام) على وزن (لجام) بمعنى أخذ الحجارة، وتطلق على رمي الحجار على الأشخاص أو الحيوانات، ويستعار الرجم للرمي بــ:الظّــن، التــوهم، الشــتم والطرد، و«الشيطان الرجيم» بمعنى المطرود من رحمة اللّه.

## ہدت

### مؤهلات الرسول:

الصفات الخمسة التي ذكرتها الآيات المباركة لجبرائيلﷺ بـاعتباره رسـول الوحـي الإلهي إلى النبيّ الكريمﷺ ، هي ذات الصفات التي ينبغي توفرها في كلّ رسول، وبما يناسب نوع ودرجة رسالته.

فلكي يكون الرسول لائقاً لحمل الرسالة، لابدّ من تحلّيه بركائز أخلاقية ونفسية عالية، أيْ يكون «كريماً» محترماً.

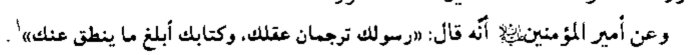
ولابدٌ من كونه قادراً متمكناً «ذي قوّة»، حتى يتمكن من إبلاغ رسالته بكل ما تحمل. ومن دون أنْ يصيهه أيّ ضعفٍ أو فتور أو هوان.

وينبغي أنَّ يكون ذو منزلة رفيعة ومقام مرموق عند المرسل، «مكين». لكـي يكـون طبيعياً مستقراً في استلامه الرسالة، ولا يناله أيّ خوف أو إرتباك في حال إيصاله لأجوبة الرسالة إلى أيٍّ كان.

ومن المؤهلات اللازمة، أنَّ يكون له أعوان ويطيعونه بأمر الرسالة، ولا يتخاذلون عن طاعته، «مطاع».

وأخيراً، لابدٌ من كونه «أميناً» في النقل، ليعتمد المرسل عليه فيا يريد أنْ يوصله إليه من الرسالة، فلابدٌ من الأمانة بكلَّ معناها والإبتعاد عن الخيانة ولو بأدنى زواياها.

فمتى ما توفرت المؤهلات اللازمة للرسول فيه كان جديراً بأداء حق الرسالة، ولذلك نرى رسول اللَّمَتَيَانِ كان ينتخب رسله بدقة من بين أصحابه، وأفضل نموذج حي لذلك، إرساله أمير المؤمنين في بإيصال الآيات الأولى من سورة بسراءة إلى مـشركي مكّة، في ظروف قد شرحناها عند تفسيرنا لتلك السورة.



١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٣٠١.

## فَأَيْنَ نَذْهَبُونَ ١٠ إِنْ هُوَ إِلَاذِكُرٌ لِلْعَالَمِينَ ٢٠ لِمَن شَاءَ مِنكُمُ أَن يَسْتَقِيمَ ٢٠ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ٢٠

### التفسير

## إلى اين... أيُّها الغافلون؟ا

أكَّدت الآيات السابقة ببيان جلي حقيقة كون القرآن كلام اللَّه... فمحتواه ينطق عن كونه كلاماً رحمانياً وليس شيطانياً، وقد نزل به رسول كريم مقتدر وأمين، وقام بتبليغه النّـبي الصادق الأمين تَنِكُرُّ الذي لم يبخل في البلاغ في شيء، وما تهاون عن تعليم الناس فيا أرسل به.

فيما توبخ الآيات أعلاه أولئك الذين عادوا القرآن وانحرفوا عن خـطّ سـير الرسـالة الربّانية الهادية، فتقول لهم بصيغة الاستفهام التوبيخي: **﴿ فَأَينَ تَدْهَبُونُ**﴾.

لم تركتم طريق الهداية؟! أوَ مِن العقل أنْ تصدّوا عن النور وتتجهوا صوب الظلام؟! ألَّا ترحمون أنفسكم؟! وكيف تعملون على هدم أركان سعادتكم وسلامتكم؟!...

وتاتي الآية النّانية لتقول: ﴿ لِنَ هُو الأَ دَكُو للعالمينَ».

فالآية تتحدث بلسان الوعظ والتذكير، عسى أنْ يستيقظ مَن تملَّكه نوم غفلته.

لا يمكن للهداية والتربية أنْ تؤدّي فعلها بوجود المرشد الناحج فقط، بل لابدّ من توفر عنصر الإستعداد وتقبل الهداية من قبل الطرف الآخر، ولذلك... فبعد الوعـظ والتـذكير جاءت الآية التالية لتبيّن هذه الحقيقة: ﴿ لَعَنْ هَا. مَنْكُم أَنْ يَسْتَقْيِمٍ﴾.

فالآية الأولى: ﴿ إِنْ هو لِلّا ذكر للعالمين؛ قد ذكرت عمومية الفيض الإلهي في القسران الكريم، فيا خصصت الآية التالية: ﴿ لَعَنْ هَا. مَنْكُم أَنْ يَسْتَقْيِمِ﴾ عملية الاستفادة من هذا الفيض الجزيل وحددته بشرط الإستقامة.

[ع

وهذه القاعدة جارية في جميع النعم والمواهب الإلهيَّة في العالم. فـإنَّها عــامَّة التمكـين. خاصّة الإستفادة، فمن لا يملك الإرادة والتصميم على ضوء الهدي القرآني لا يستحق فيض رحمة الله ونعمه.

والآية الثّانية من سورة البقرة: ﴿ذَلْكَ لَكْتَابَ لاريبَ فِيه هدي للمتقينَ» تدخل في سياق هذا المعنى!

وعلى أيَّة حال، فالآية تؤكَّد مرَّة أخرىٰ على حرية الإنسان في اختياره الطريق الذي يرضاه، سواءً كان طريق حقٍّ، أمَّ طريق باطل.

ويفهم من «يستقيم»، أنَّ طريق السعادة الحقَّة، طريق مستقيم، ومـا دونـه لا يكـون كذلك، ولولا الإفراط والتفريط والوساوس الشيطانية وأغشية الضلال.. لسار الإنسان على هذه السبل المنجيَّة، باستجابته لنداء الفطرة واتباعه الخط المستقيم، والخط المستقيم هو أقصر الطرق الموصلة للهدف المنشود.

ولكى لا يتصور بأنَّ مشيئة وإرادة الإنسان مطلقة في سير. على الطـريق المسـتقيم. ولكي يربط الإنسان مشيئته بمشيئة وتوفيق الله عزّوجلّ، جاءت الآية التالية لتقول: ﴿وها تشاؤون إلَّا أن يشاء الله ربَّ العالمين ﴾.

والآيتان السابقتان تبيّنان فلسفة «أمر بين الأمرين» التي أشار إليها الإمام الصادق الله . فمن جهة، إنَّ الإرادة والقرار بيدكم، ومن جهة أخرى، يلزم تلك الإرادة وذلك القرار مــا يشاء الله ربّ العالمين... وإنّ خلقتم أحراراً مختارين، فالحرية والإختيار منه جلّ اسمـ. ولولا إرادته ذلك لما كان.

فالإنسان ليس بمجبور على أعماله مطلقاً، ولا هو بمختار بكلِّ معنى الإختيار، ولكنْ... كما روي عن الإمام الصادقﷺ : «لا جبر ولا تغويض الأمر بين الامرين»، فكلَّ ما للإنسان من: عقل، فهم، قدرة بدنية، وقدرة على اتخاذ القرار، كلَّ ذلك من الله عزَّوجلَّ، فهو من جهة في حالة الحاجة الدائمة للإتصال به جلَّشأنه، ولو شاء الله لتوقف كلِّ شيء وانتهى، وهو من جهة أخرى مسؤول عن أعماله لما له من حرية واختيار على تنفيذها.

ويفهم من «ربّ العالمين»، إنَّ المشيئة الإلهيّة تقضى بهداية وتكامل الإنسسان وكـلّ الموجودات، فالله لا يريد أنْ يضل أو يذنب أحد من الخلق، بل يريد أن يسعد كلّ الخلق في جوار رحمته ورضوانه، وبمقتضى ربوبيته فهو الموفّق والمعين لكلّ من يريد أن يسلك طريق التكامل.

والخطأ القاتل الذي وقع فيه المتجبرة، إنّهم تمسّكوا بالآية الثّانية دون الأولى وربّما كان المفوضة قد تمسّكوا بالآية الأولى مفصولة عن الآية التالية لها.. والفصل فيا بين آيات الفرآن كثيراً ما يوقع الباحث في هاوية الضلال والخروج بنتائج خاطئة باطلة، وينبغي التعامل مع الآيات القرآنية على كونها كلّاً مترابطاً، لا آيات فرادي.

وقيل: إنَّه لمَّا نزل قوله تعالى: **ولعن يشا هنكم أنْ يستقيم»**، قال أبو جهل: جعل الأمر إلينا إنْ شئنا استقمنا وإنْ شئنا لم نستقم، فأنزل اللَّه تعالى: **ووها تشاؤون إلَّا أنْ يشا اللّه ربّ** العالمين» (

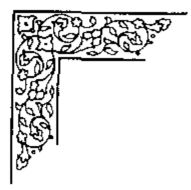
اللَّهمِّ! لا توفيق إلَّا منك، فوفقنا للسير على طريق رضوانك...

اللَّهمّ؛ لقد رغبنا في سلوك طريقك ومنهجك، فاجعل مشيئتك أن تأخذ بأيدينا فسي هــذا الطريق...

اللَّهمَّ إِنَّا نَحَاف أُهوال الحشر والقيامة، لَحَلُو صحائف أعمالنا من الحسنات، فعاملنا بعفوك ولطفك، ولا تشدد علينا بعدلك...

نهاية سورة التَّكوير

#### રુજ



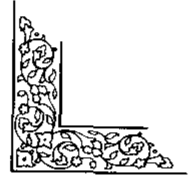




سورة

الإذفطار

مكّيّة



وعدد آياتها تسع وعشرة



## «سورة الإنفطار»

### ممتوى السورة:

لا تشذ السورة عن سياق سور الجزء الأخير من القرآن الكريم، وتدور حول محـور المسائل المتعلقة بيوم القيامة، تتضمّن مجموع آياتها المواضيع التالية: ١- أشراط الساعة، وهي الحوادث الهائلة التي سيشهدها العالم أواخر لحظات عـمره وعند قيام الساعة.

٢- التذكير بالنعم الإلهيّة الداخلة في كلّ وجود الإنسان، وكسر حالة غرور الإنسان، وتهيئته للمعاد.

> ٣-الإشارة إلى ملائكة تسجيل أعيال الإنسان. ٤-بيان عاقبة المحسنين والمسيئين في يوم القيامة. ٥- لمحات سريعة عمم سيجري في ذلك اليوم العظيم.

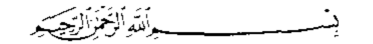
### فضيلة السورة:

روي عن الإملام الصادق الله قال: «مَنْ قرأ هاتين السورتين: ﴿إِذَا السها. لنفطره، و ﴿إِذَا السها. لنشقسه وجعلهما نصب عينه في صلاة الفريضة والنافلة. لم يحجبه من اللّــه حجاب، ولم يحجزه من اللّه حاجز، ولم يزل ينظر إلى اللّه وينظر اللّه إليه حتى يفرغ من حساب الناس» (.

ولا شك أنّ حصول ثواب السورتين إنَّما يتمّ لمن وضعهما في أعماق روحه، وبنيٰ عمليٰ أساسهما شخصيته وعمله، وليس لمن يلوكهما في لسانه ولا غير!

تفسير مجمعالبيان، ج ١٠، ص ٤٤٧؛ وتفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٢٠، نقلاً عن ثواب الأعمال، ص
 ١٢١.

### الآيات



إِذَا ٱلسَّمَاء ٱنفَطَرَت ۞ وَإِذَا ٱلْكُوَاكِ ٱنَثَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُعَثِرَتْ ۞ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّاقَدَ مَتْ وَأَخَرَتْ ۞

### التغسير

## عندما يملّ المدث المروعا

تقدّم لنا الآيات (مرّة أُخرى) مشاهداً مروعة من يوم القيامة، فتخبر عن تفطّر السماء من هول الكار ثة: ﴿ *إذا السحاء ل*نفطرسهِ.

ثمّ تنتقل إلىٰ ما سيصيب الكواكب ونظامها: ﴿ وَإِذَا للكواكب لنتثريب﴾. فسينهدم العالم العلوي، وستحدث الإنفجارات العظيمة المهيبة في كلَّ النجوم المهاوية، وسيتخلخل نظام المنظومات الشمسية، فتخرج النجوم من مساراتها لتـصطدم الواحـدة بالأخرى وتتلاشى... فينتهي عمر العالم، ويتناثر كلُّ شيء ليُبنى على أنقاضه عالم جديد آخر.

«المفطرت»: من (الإنفطار)، بمعنى الإنشقاق، وقد ورد التعبير في آيات أخرى كالآية الأولى من سورة الإنشقاق: ﴿لِدَا السماء النشقىعةِ، والآية ١٨ من سورة المـزمل: ﴿السماء منفطريمهِ.

«**انتثرت**»: من (النثر) على وزن (نصر)، بمعنى نشر الشيء وتفريقه، **و«الإستثار»: ه**ـو الإنتشار والتفرق. وباعتبار أنّ انتشار النجوم يؤدّي إلى تفرقها في السهاء (كحبات العقد المنفرط) فقد فسّرها الكثير من المفسّرين بـ(سقوط النجوم)، وهو من لوازم معنى الإنتثار.

«**الكواكب»: ج**مع (كوكب)، وله معانٍ كثيرة، منها: النجوم بشكل عام، والزهرة بشكل خاص، النبت إذا طال، البياض الذي يظهر في سواد العين، لمعان الحديد: بـريقه و تــوقده

١٤] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

**و«غلام كوكب»:** ممتليء إذا ترعرع وحسن وجهه، وكوكب كلَّ شيء: معظمه، مثل كوكب العشب وكوكب السماء وكوكب الشمس.

والكوكب أيضاً: الماء، السيف، سيد القوم... الخ.

وعلى ما يبدو أنّ المعنى الحقيقي هو (النجم المتلأليء)، ومـا دون ذلك مـعانٍ مجـازية استعملت لعلاقة المشابهة.

ولكن، ما هي العوامل التي ستؤدّي بالكواكب إلى التناثر والتفرق في الفضاء مع فقدانها لنظامها الذي يحكمها؟

هل بسبب فقدان التعادل الموجود في الجاذبية فيا بينها، أم ثُمَّة قوّة هائلة ستفعل ذلك، أم بسبب التوسع المستمر الحاصل في العالم \_كما يقول ذلك العلم الحديث؟...

لا يستطيع أيَّ أحدٍ أنَّ يتكهن السبب بدَّقة... وكلُّ ما نعلمه أنَّ هذه الأمور تهدف إلىٰ تعريف الإنسان بما سيحدث بالمستقبل الآت، وتدعوه لخلاص نفسه من أهوالهـا، وهـو الكائن الضعيف وسط تلك الحوادث الجسام!

فالآيات تحذر الإنسان من أن يتخذ العالم الفاني هدفاً لوجوده، فيتصوره محل خلوده، لأنّ ذلك سيؤول إلى تلوث قلب الإنسان (شاء أم أبي)، وما ينتج عن التلوث سوى الذنوب المؤدّية إلى عذاب الجحيم...

وينتقل البيان القرآني من السماء إلى الأرض، فيقول: ﴿وَإِذَا البِحارِ فَجَّرِتَهُ أَي اتصلت.

مع أنَّ البحار متصلة فيا بينها قبل حلول ذلك اليوم (ما عدا البحيرات)، لكنَّ اتصالها سيكون بشكل آخر، حيث ستفيض جميعها وتتمزق حدودها وتصير بحراً واحداً لتشمل كلَّ الأرض، بسبب الزلازل المرعبة وتحطم الجبال وسقوطها في البحار... هذا أحد تفاسير الآية السادسة من سورة التكوير (الآنفة الذكر) ﴿وإذا للبحارسجّوسه).

وثمَّة احتمال آخر بخصوص الآية المبحوثة والآية ٦ من سورة التكوير. يقول: يـراد بـ «فجّرت» و«سجّرت» الإنفجار والإحتراق. لأنَّ مياه البحار والمحيطات ستتحول إلىٰ قطعة ما يا ه

من نار لاهب. وكما أشرنا سابقاً، فالماء يتكون من عمنصرين شديدي الإشتعال (الأوكسجين والهيدروجين) فلو تحلل الماء إلىٰ عنصريه فسيكفيه شرارة صغيرة لجعله قطعة ملتهبة من

النيران.

5]

وتتناول الآية التالية عرضاً لمرحلة القيامة الثانية، مرحلة تجديد الحياة وإحياء الموتى، فتقول: ﴿إِذَا القيور بِعُرْفٍ)... وأخرج الموتىٰ للحساب.

«**بعثرت»: ق**لب ترابها وأثير ما فيها. الما المالية أن من التماكي الم

واحتمل (الراغب) في مفرداته: إنَّ «بعثرت» تكونت من كلمتين، (بـعث) و(أنــيرت)، فجاء المعنىٰ منهما، كقولنا: «بسملة» من «بسم» ولفظ الجلالة «اللَّه».

وعلى آيّة حال، فإننا نرى شبيه هذا المعنىٰ قد ورد في سورة الزلزال: ﴿**وَنَخْرَجِنُ الْأَرْضَ** لَتْقَالِهَا﴾ أي الأموات (بناءً على المشهور من تفاسيرها)، وفي الآيتين ١٣ و ١٤ من سورة النّازعات: ﴿فَإِنَّهَا هِي زَجِرة وَاحدة \* فَإِذَا هِم بِالسَاهِرَةِ﴾.

وتوضح الآيات إنَّ إحياء الموتى وإخراجهم من القبور سيكون مفاجئاً وسر يعاً.

وبعد ذكر كلَّ تلك العلائم لما قبل البعث ولما بعده، تأتي النتيجة القاطعة: ﴿ علمت نفس ما قدّمت وأخّرته».

نعم، فستتجلى حقائق الوجود، وسيصير كلّ شيء بارز إنّه «يوم البروز» وسيرى الإنسان كلّ أعماله محضرة بخيرها وشرّها، لأنه يوم إزالة الحجب، ورفع مبررات الغرور والغفلة، وعندها.. سيعلم الإنسان ما قدّم لآخرته، وما ترك بعده من آثار حسنها وسيئها، مثل: الصدقة الجارية، فعل الخير، عمارة الأبنية، الكتب التي ألفها، ما سنّ من السنن... فإن كان ما خلّفه خالصاً للّه فسينال حسناته، وإنّ كانت نيّتة في أفعاله غير خالصة للّه.فسيلاقي لتبعات أعماله.

وهذه نماذج من الأعمال التي ستصل نتائجها إلىٰ الإنسان بعد الموت، وهو: المراد مـن «وأخّرت».

صحيح أنَّ الإنسان يعلم بما عمل في دنياه بصورة إجمالية، لكنَّ حبَّ الذات والإشتغال بالشهوات والنسيان غالباً ما ينسيه ما قدّمت يداه، فيتغافل عن النظر إلى ما بدر منه، أمّا في ذلك اليوم الذي سيتحول ويتغير فيه كلَّ شيء حتى روح الإنسان فسيلتفت إلى ما قام به من عمل بكلّ دقّة و تفصيل، كما تشير إلى ذلك الآية ٣٠ من سورة آل عمران: ﴿يوم يجد كلّ نفس ها عهله من خير هعضرا وها عمله من سو، ، فكلُّ سيري كلَّ أعماله حاضرة بحسمة

عمره.

## ہدت

## ما يمَلمُه الإنسان بعد موته:

المستفاد من الرّوايات الشريفة. بالإضافة لما ورد في الآيات المباركة أعلاه. إنّه ثمّة أعمال وآثار يخلفها الإنسان بعد موته. فما يتولّد من تلك الأعمال والآثار حتى يوم القيامة يبق مرتبطاً بذات الفاعل الأصلي. فإنّ كانت الأعمال خيّرة فستصله حسنات تستمة العسمل واستمراره. وإنْ كانت شريرة فلا يجني منها سوى الهون والعذاب.

فعن الإمام الصادق لللهِ ، أنّه قال: «ليس يتبع الرجل بعد موته من الأجر إلّا ثلاث خصال: صدقة أجراها في حياته، فهي تجري بعد موته، وسنّة هدى سنّها، فهي يعمل بها بعد موته، وولد صالح يستغفر له» <sup>(</sup> .

وفي رواية أخرى: «ست خصال ينتفع بها المؤمن بـعد مـوته: ولد صـالح يسـتغفر له، ومصحف يقرأ منه، وقليب (بئر) يحفره، وغرس يغرسه، وصدقة ماء يجريه، وسنة حسنة يؤخذ بها بعده»<sup>7</sup>.

فيا أكَّدت بعض الرّوايات على (العلم) الذي يخلُّفه بعده.<sup>٢</sup> وقد حذَّرت كثير من الرّوايات من أنَّ يسنَّ الإنسان سنّة سـيئة، لأنَّ الفـاعل الأوَّل ستتابع عليه آثام تلك السنّة إلى يوم القيامة.

وكذلك حثت ورغّبت على استنان السنن الحسنة، لينتفع الفاعل الأوّل لهما بمثوابهما الجاري إلى يوم القيامة.

وذكر العلّامة الطبرسي حديثاً في هذا المضمار... إنّ سائلاً قام على عهد النّبي ﷺ، فسأل، فسكت القوم، ثمّ إنّ رجلاً أعطاه، فأعطاه القوم.. فقال النّبي ﷺ: «مَنْ استن خيراً فاستن به

فلد أجره، ومثل أجور مَنْ اتبعه، غير منتقص من أجورهم، ومَنْ استن شرّاً فاستن به فعليه وزره،

١. بحار الأنوار، ج ٧١، ص ٢٥٧. ٢. المصدر السابق. ٣. منية المريد، ص ١١.

| ٤]                                                                                     | سورة الإنفطار / الأية ١ ـ ٥                        | ١٤٤                 |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------|--|--|
| مثل أوزار مَنْ اتبعه غير منتقص من أوزارهم» فتلا حذيفة بن اليمان قوله تعالى: ﴿ملحت نفسً |                                                    |                     |  |  |
|                                                                                        |                                                    | ها قدّهت ولُخُّرت ﴾ |  |  |
| ر وبعثرت القبور، هناك                                                                  | منين الله منه منه منه منه منه منه منه منه منه من   | وعن أمير المؤ       |  |  |
| نوا يفترون» <sup>7</sup> .                                                             | سلفت، وردّوا إلى اللّه مولاهم الحق، وضل عنهم ماكان | تبلو کلُّ نفسٍ ما ا |  |  |
| عــماله، وتــبيّن عــظم                                                                | الآيات والرّوايات أبعاد مسؤولية الإنسان أمام أ     | فتعكس هذه           |  |  |
| ف السنين بعد مو تها.".                                                                 | فعل الخيرات أو المنكرات يصل إليه وإنْ امتدت آلاه   | المسؤولية. فآثار ف  |  |  |
| 8003                                                                                   |                                                    |                     |  |  |

# ٨. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٤٩. ٢. نهج البلاغة، الخطبة ٢٢٦. ٣. لمزيد من التفصيل، راجع إلىٰ تفسيرنا هذا، ذيل ٢٥ من سورة النحل.

# الآيات

يَتَأَيُّهَا ٱلإِنسَنُ مَاعَرَّكِ بِرَبِّكَ ٱلْحَصَرِيرِ أَالَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنَكَ فَعَدَلَكَ فَ فَيَ أَي صُورَةٍ مَاشَاءَ رَكَبَكَ ٢٠ كَلَا بَلْ تُكَذِبُونَ بِٱلدِينِ ٢٠ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ٢٠ كِرَامُا كَنِبِينَ ٣٠ يَعْلَمُونَ مَاتَفْعَلُونَ ٣٠

### التفسير

# لا داعى للغرور:

تنتقل الآيات أعلاه من المعاد إلى الإنسان. ببيان إيقاظي عسى أنَّ ينتبه الإنسان من غفلة ما في عنقه من حقّ وما على عاتقه من مسؤوليات جسام أمام خالقه سبحانه وتعالى. فتخاطب الآية الأولى الإنسان باستفهام توبيخي محاط بالحنان والرأفة الرّبانية: ﴿يا لَيّها الإلسان ما غرّك بربّك الكريم».

فالقرآن يذكّر الإنسان بإنسانيته، وما لها من إكرام وأفىضلية، ثمّ جمعله أمام «ربّ» «كريم»، فالرّب وبمقتضى ربوبيته هو الحامي والمدبّر لأمر تربية و تكامل الإنسان، وبمقتضى كرمه أجلس الإنسان على مائدة رحمته، ورعاه بما أنعم عليه مادياً ومعنوياً ودون أنْ يطلب منه أيّ مقابل، بل ويعفو عن كثير من ذنوب الإنسان بفضل كرمه...

فهل من الحكمة أنَّ يتمرد هذا الموجود المكرَّم على هكذا ربَّ رحيمٍ كريم؟!

وهل يحقُّ لعاقلٍ أنْ يغفل عن ذكر ربَّه ولو للحظة واحدة، ولا يطيع أمر مولاه الذي يتضمن سعادته وفوره؟!

ولهذا فقد ورد عن النّبي ﷺ عند تلاو ته للآية المباركة أنّه قال: «غزه جهله» ﴿

٨. تفسير مجمعالبيان، ج ٨٠، ص ٤٤٩؛ وتفسير الدرالمنثور، وتفسير روحالمعاني، وتنفسير روح البنيان، وتفسير القرطبي، الآية مورد البحث.

| [ع | سورة الإنفطار / الآية ٦ ــ ١٢       | 15. |
|----|-------------------------------------|-----|
| ن] | <b>سوره الإصفعار (الايم ( 1 - 1</b> |     |

ومن هنا، يتقرّب لنا هدف الآية، فهي تدعو الإنسان لكسر حاجز غرور، وتجاوز حالة الغفلة، وذلك بالاستناد على مسألة الربوبية والكرم الإلهي، وليس كما يحلو للبعض من أن يصور هدف الآية، على أنّه تلقين الإنسان عذره، فيقول: غرّني كرمك! أو كما قيل للفضيل بن عياض: «لو أقامك اللّه يوم القيامة بين يديه، فقال: في الحرّك بربّك للكريم،، ماذا كنت تقول له؟ قال: أقول: غرّني ستورك المرخاة» <sup>(</sup>

فهذا ما يخالف المفاهيم الدينيّة تماماً، لأنّها في صدد كسر حالة غرور الإنسان وإيقاظه من غفلته. وليست في صدد إضافة حجاب آخر علىٰ حجب الغفلة!

فلا ينبغي لنا أنْ نذهب بالآية بما يحلو لنا ونوجهها في خلاف ما تهدف إليه!

**«غرّك»:** من (الغرور)، و«الغرّة»: غفلة في اليقظة، وبعبارة أخـرى: غـفلة في وقت لا ينبغي فيه الغفلة، ولما كانت الغفلة أحياناً مصدراً للإسـتعلاء والطـغيان فـقد اسـتعملت (الغرور) بهذه المعانى.

**و(الغـرور):** كلَّ ما يغرُّ الإنسان من مالٍ، جاءٍ، شهوة وشـيطان، وقـد فُـسَّر الغَـرور بالشيطان، لأنَّه أخبت مَنْ يقوم بهذا الدور الدنيء في الدِّنيا.

وذُكر في تفسير «الكريم» آراءً كنيرة، منها: إنّه المنعم الذي تكون جميع أفعاله إحسانً. وهو لا ينتظر منها أيَّ نفع أو دفع ضرر.

> ومنها: هو الذي يعطي ما يلزمه وما لا يلزمه. د ا مرتب الماليكن الترام

ومنها: هو مَنْ يعطي الكثير بالقليل.

ولو جمعنا كلّ ما ذُكر وبأعلىٰ صورة لدخل في كرم اللّه عزّوجلّ، فيكني كرم اللّه جلالاً أنّه لا يكتني بالعفو عن المذنبين، بل يبدل (لمن يستحق) سيئاتهم حسنات.

وروي عن أمير المؤمنين ﷺ عند تلاو ته لهذه الآية. أنّه قال: ﴿ لِنَّ لَلْقِنسانَ﴾ «أدحـض مسؤول حجّة. وأقطع مغترّ معذرةٍ. لقد أبرح (أي اغتر) جهالة بنفسه.

الضاحي من حرِّ الشمس فتظلَّه، أو ترىٰ المبتلىٰ بألم يمض جسده فتبكي رحمةً له! فما صبرك على دائك، وجلدك على مصابك، وعزاك عن البكاء على نفسك وهي أعزَ الأنفس عليك، وكيف لا يوقظك خوف بيات نقمة (أي تبيت بنقمة من اللَّه) وقد تورطت بمعاصيه مدارج سطواته! فتداوَ من داء الفترة في قلبك بعزيمة، ومن كرىٰ (أي النوم) الغفلة في ناظرك بيقظة، وكن للَّه مطيعاً وبذكره آنساً، وتمثل (أي تصور) في حال توليك عنه إقباله عليك، يدعوك إلى عمفوه ويتغمدك بفضله وأنت متولٍ عنه إلى غيره، فتعالى من قوي ما أكرمه! وتواضعت من ضعيف ما أجرأك على معصيته!...» <sup>(</sup>.

و تعرض لنا الآية التالية جانباً من كرم الله ولطفه على الإنسان: ﴿ للذي خلقك فسَّواك فعدلك \* في أيّ صورة ها <sup>7</sup> شا. رتمبك».

فالآية قد طرحت مراحل خلق الإنسان الأربعة.. أصل الخلقة، التسوية، التعديل، ومن ثمّ التركيب.

**ففي المرحلة الأولى:** يبدأ خلق الإنسان ومن نطفة في ظلمات رحم الأم.

**وفي المرحلة الثّانية**: مرحلة «التسوية والتنظيم» وفيها يقدر الباري سبحانه خلق كلّ عضو من أعضاء الإنسان بميزان متناهي الدّقة.

فلو أمعن الإنسان النظر في تكوين عينه، أذنه أو قلبه، عروقه وسائر أعضاءه، وما أودع فيها من ألطاف ومواهب وقدرات إلهيّة، لتجسم أمامه عالماً من العلم والقـدرة واللـطف والكرم الإلهي.

عطاء ربّاني قد شغل العلماء آلاف السنين بالتفكير والبحث والتأليف، ولا زالوا في أوّل الطريق...

**وفي المرحلة الثّالثة:** يكون التعديل بين «القوىٰ» و«الأعضاء» وتحكيم الإرتباط فيا بينها.

وبدن الإنسان قد بُني علىٰ هذين القسمين المتقاربين، ف اليدين، الرجــلين، العــينين، الأذنين، العظام، العروق، الأعصاب والعضلات قد توزعت جميعها على هذين القســمين

بتجانس وترابط.

[ع

هذا بالإضافة إلى أنَّ الأعضاء في عملها يكمل بعضها البعض الآخر، فجهاز التنفس مثلاً يساعد في عمل الدورة الدموية وهي بدورها تقدم يد العون إلىٰ عملية التنفس، ولأجل ابتلاع لقمة غذاء، لا تصل إلىٰ الجهاز الهـضمي إلَّا بـعد أنْ يـؤدّي كـلُّ مـن: الأسـنان، اللسان،الغدد وعضلات الفم دوره الموكل به، ومن ثمّ تتعاضد أجزاء الجهاز الهضمي علىٰ إتمام عملية الهضم وامتصاص الغذاء، لينتج منه القوّة اللازمة للحركة والفعالية...

وكلِّ ما ذكر، وغيره كثير، قد جمع بجملة قصيرة رائعة... ﴿فُعدلك،

وقيل: «عدلك» إشارة إلى اعتدال قامة الإنسان، وهو ما يمتاز به عن بقية الحيوانات، وهذا المعنى أقرب للمرحلة القادمة ولكن المعنى الأوّل أجمع.

وفي المرحلة الرابعة: تكون عملية «التركيب» وإعطاء الصورة النهائية للإنسن نسبةً إلىٰ بقية الموجودات.

نعم، فقد تكرم الباري بإعطاء النوع الإنساني صورة موزونة عليها مسحة جمالية بديعة قياساً مع بقية الحيوانات، وأعطى الإنسان فطرة سليمة، وركّبه بشكلٌّ يكون فيه مستعداً لتلقي كلَّ علم وتربية.

ومن حكمة الباري أن جعل الصور الإنسانية مختلفة متباينة، كما أشارت إلى ذلك الآية ٢٢ من سورة الروم: **﴿ومن آياته خلق للسعاولت والأرمن واختلاف للسنتكم وألولنكم»،** ولولا الاختلاف المذكور لاختل توازن النظام الاجتماعي البشري.

ومع الإختلاف في المظهر فإنّ الباري جلّ شأنه قدّر الاختلاف والتفاوت في القابليات والإستعدادات والأذواق والرغبات، وجاء هذا النظم بمقتضى حكمته، وبه يمكن تشكيل مجتمع متكامل سليم وكلّ حوائجه ستكون مؤمَّنَة.

و تلخص الآية ٤ من سورة التين خلق الله للإنسان بصورة إجمالية: ﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم».

**والخلاصة:** فالآيات المبحوثة. إضافة لآيات أخرَ كثيرة تهـدف وبشكـلٍّ دقـيق إلىٰ تعريف الإنسان المغرور بحقيقته، منذ كان نطفة قذرة، مروراً بتصويره وتكامله في رحـم أُمَّه، حت**ـ ف أ**تَّمَ حالات في حـتكا إن تناعً، حال أنَّ حالة الانسان المن حية تسا

أُمِّه، حتى في أتمّ حالات نموه وتكامله، وتؤكَّد على أنَّ حياة الإنسان في حقيقتها مرهونة بنعم الله، وكلَّ حيٍّ يفعم برحمة الله في كل لحظات حياته، ولابدّ لكلّ حي ذي لبّ وبصيرة من أنْ يترجل من مطية غروره وغفلته، ويضع طوق عبودية المعبود الأحد في رقبته، وإلَّا

فالهلاك الحتمي.

وتتناول الآية التالية منشأ الغرور والغفلة: ﴿ كَلَّا مِلْ تَكْفِيونَ بِالدِّينَ ﴾.

فالكرم الإلهي، ولطف الباري ونعمه ليست بمحفز لغروركم، ولكنكم آليتم على عــدم إيمانكم بالقيامة، فوقعتم بتلك الهاوية المظلمة. <sup>(</sup>

ولو دققنا النظر في حال المغرورين والغافلين، لرأينا أنّ الشك بيوم القيامة أو إنكاره هو الذي استحوذ على قلوبهم وما دونه مجرّد مبررات واهية، ومن هنا يأتي التشديد على أصل المعاد، فلو قوي الإيمان بالمعاد في القلوب لارتفع الغرور وانقشعت الغفلة عن النفوس.

«الدين»: يراد به هنا، الجزآء يوم الجزاء، وما احتمله البعض من أنّه (دين الإسلام) فبعيد عن سياق حديث الإيات، لأنّها تتحدث عن «المعاد».

وتأتي الآيات التالية لتوضح أنّ حركات وسكنات الإنسان كلّها مراقبة ومحسوبة ولابدّ من الإيمان بالمعاد وإزالة عوامل الغفلة والغرور، فتقول.. **﴿ وَلِنَّ مليكم لِحافظينَ﴾** <sup>ت</sup>ـ

وهؤلاء الحفظة لهم مقام كريم عند الله تعالى ودائبين عملى كمتابة أعسالكم: ﴿ محولها كالبين﴾.

﴿يعلمونَ ما تقطونُ﴾.

و«الحافظين»: هم الملائكة المكلفون بحفظ وتسجيل أعمال الإنسان من خير أو شرّ. كما سمّتهم الآية ١٨ من سورة (ق) بالرقيب العتيد: ﴿ما يلفظ من قول إلّالديه رقيب عتيد ﴾ . كما وذكرتهم الآية ١٧ من نفس السورة: ﴿إذ يتلقئ المتلقيان من اليمين ومن الشعال قعيد ﴾ .

وثمَّة آيات قرآنية أخرى تشير إلى رقابة الملائكة لما يفعله الإنسان في حياته.

إنَّ نظر وشهادة اللَّه عزّوجلٌ على أعمال الإنسان، ممّا لا شك فيه، فهو الناظر لما يبدر من الإنسان قبل أيَّ أحد، وأدق من كلَّ شيء، ولكنّه سبحانه ولزيادة التأكيد ولتحسيس الإنسان بعظم مسؤولية ما يؤدّيه، فقد وضع مراقبين يشهدون علىٰ الإنسان يوم الحساب، ومنهم هؤلاء الملائكة الكرام.

وقد فصِّلنا أقسام المراقبين الذين يحفون بالإنسان من كلٍّ جهة، وذلك ذيل الآيتين ( ٢٠

١. «كلا» حرف ردع لإنكار شيء ذكر وتوهم، لكن... أيُّ إنكار قصدته الآية؟ ثمة احتمالات عديدة للمفسّرين

في ذلك، وأهمها ما ذكر أعلاه، أي أنَّ «كلَّ» جاءت لتنفي كلَّ أسباب ومنابع الغرور والغفلة وتجعلها في إنكار القيامة والتكذيب به فقط. وهو ما ورد بعد «بل» وهذا ما اختاره الراغب في مفرداته، في مادة (بل). وقال بعد ذكره للآية: (قيل ليس ههنا ما يقتضي أنَّ يفرهم به تعالى ولكن تكذيبهم هو الذي حملهم على ما ارتكبوه). ٢. قيل: إن «الواو» هنا حاليّة. كما في تفسير روحالمعاني وتفسير روحالبيان، ولكنَّ احتمال كونها (استئنافية) أقرب للحال.

و٢١) من سورة فصّلت، ونوردها هنا إجمالاً. وهي على سبعة أقسام.

أولاً: ذات الله المقدّسة، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ولا تعملون من ممل إلَّا كنَّا مليكم شهوداً إذ تفيضون فيه ﴾`.

ثانياً: الأنبياء والأوصياعة؟ ، بدلالة قوله تعالىٰ: ﴿فَكِيفَ إِذَا جِئنَا هِنَ كُلَّ لَعَةً بِشَبِهِيد وجنتا بك على هؤلا. شهيدا ﴾ <sup>7</sup>.

**ثالثاً:** أعضاء بدن الإنسان، بدلالة قوله تعالى: **فيوم تشهد سليهم السنتهم وليديهم** وأرجلهم بماكانوا يعملون »<sup>٢</sup>.

رابعاً: جلد الإنسان وسمعه وبصره، بدلالة قوله تعالىٰ: ﴿حتَّىٰ إذا ما جاءها شهد سليهم سمتهم وأبصارهم وجلودهم بماكانوا يعملون ﴾<sup>٤</sup>.

**خـامساً:** الملائكة، بدلالة قوله تعالىٰ: **﴿وجاءَتَ كَلْ نَفْسَ هُمُهَا سَائِقَ وَشَهِيدَ﴾** <sup>٥</sup>، وبدلالة الآية المبحوثة أيضاً.

**سادساً:** الأرض... المكان الذي يعيش عليه الإنسان، بدلالة قوله تعالىٰ: ﴿يومندِ تُحدِّفُ أخبارها﴾<sup>7</sup>.

**سابعاً:** الزمان الذي تجري فيه أعمال الإنسان، بدلالة ما روي عن الإمام علي للله في وقوله: «ما من يوم يمرّ على ابن آدم إلاّ قال له ذلك اليوم: يا ابن آدم أنا يوم جديد وأنا عليك شهيد»<sup>V</sup>.

وفي كتاب الإحتجاج للشيخ الطبرسي: إنّ شخصاً سأل الإمام الصادقﷺ عن عـلّة وضع الملائكة لتسجيل أعمال الإنسان في حين أنّ اللّه عزّوجلّ عالم السرّ وأخفىٰ؟

فقال الإمامﷺ : «استعبدهم بذلك، وجعلهم شهوداً على خلقه، ليكون العباد لملازمتهم إيّاهم أشدّ على طاعة الله مواظبة، وعن معصيته أشدّ انقباضاً، وكم من عبدٍ يهم بمعصية فذكر مكانهما فارعوى وكفّ، فيقول ربّي يراني، وحفظتي عليّ بذلك تشهد، وأنّ برأفته ولطفه وكّلهم

۲. النساء، ٤١.

٤. فصلت، ٢٠.

٦. الزلزلة، ٤.

۱. يونس، ۳۱. ۳. النور، ۲٤. ۵. ق، ۲۱. ۷. سفينة البحار، ج ۲، ص ۷۳۹، مادة (يوم). بعباده، يذبّون عنهم مردة الشياطين، وهوام الأرض، و آفات كثيرة من حيث لا يرون بإذن اللّه، إلىٰ أن يجيء أمر اللّه عزّوجلّ»<sup>(</sup> .

ويستفاد من هذه الرواية أنّ للملائكة وظائف أخرى إضافة لتسجيلهم لأعمال الإنسان كحفظ الإنسان من الحوادث والآفات ووساوس الشيطان.

وقد بحثنا موضوع وظائف ومهام الملائكة بالتفصيل في ذيل الآية ١ من سورة فاطر ــ فراجع).

وقد وصفت الآيات المبحوثة هؤلاء الملائكة بأنّهم «كرام»، ليكون الإنسان أكثر دقّة في مراقبة نفسه وأعماله، لأنّ الناظر كلّما كان ذا شأن كبير، تحفظ الإنسان منه أكـثر وأكـثر واستحىٰ من فعل المعاصي أمامه.

وعلَّة ذكر «كاتبين» للتأكيد على إنَّهم لا يكتفون بالمراقبة والحفظ دون تسجيل ذلك بدقَّة متناهية.

وذكر: **فيعلمون ما تفعلون ﴾** تأكيد آخر علىٰ كونهم مطلعين علىٰ كلَّ الأعمال وبشكل تام، واستناداً إلىٰ اطلاعهم ومعرفتهم يسجلون ما يكتبونه.

فالآيات تشير إلى حرية إرادة الإنسان، وتشير إلى كونه مختاراً، وإلّا فما قيمة تسجيل الأعمال؟ وهل سيبقي للتحذير والإنذار من معنىٰ؟

وتشير أيضاً إلى جدّية ودقّة الحساب والجزاء الإلهي.

ويكفي فهم واستيعاب هذه الإشارات البيانية الزبانية لإنقاذ الإنسان من وقـوعه في هاوية المعاصي، وتكفيه الإشارات عظةً ليزكّي نفسه ويعرف مسؤوليته ويعمل بدروه.

### بعث

# حتبة ممائف الأعمال:

لم تكن الآيات المبحوثة الدليل الوحيد علىٰ وجود المراقبين لأعمال الإنسان، والكاتبين مدينة تنادل تريشا ما يتقد آرام كن تريسا ما تريمون ترينان من حملة ما هود

[5

۱- سؤال عبد الله بن موسى بن جعفر على المبيه عن الملكين... هل يعلمان بالذنب إذا أراد العبد أنْ يفعله، أو الحسنة؟

> فقال الإمامﷺ : «ريح الكنيف وريح الطيب سواء؟». قال: لا

قال: «إنَّ العبد إذا همَّ بالحسنة خرج نَفسه طيَّب الريح، فيقول صاحب اليمين لصاحب الشمال: قم فإنَّه قد همَّ بالحسنة، فإذا فعلها كان لسانه قلمه وريقه مداده، فأثبتها له، وإذا همّ بالسيئة خرج نَغَسه منتن الريح، فيقول صاحب الشمال لصاحب اليمين، قف فإنَّه قد همَّ بالسيئة، فإذا هو فعلها كان لسانه قلمه وريقه مداده، و أثبتها عليه» .

فالرواية تبيَّن ما للنيَّة من أثر على كامل وجود الإنسان، وأنَّ الملائكة يسجلون ما وقع من فعل من الإنسان ولكنَّهم مطلعين على فعل الواقع قبل وقوعه، وعليه فتسجيلهم لأعمال الإنسان دقيق جدّاً، ولا يفوتهم شيئاً إلّا وكتبوه في صحيفته.

والرواية أيضاً، تأتى في سياق الحديث النبوي الشريف: «إنّسما الأعسمال بسالنيات» <sup>\*</sup> للتأكيد على ما لنيّة الإنسان من أثر على فعله الحسن أو السيء.

وتبيَّن أيضاً، بأنَّ وسائل الكتابة هي جوارح الإنسان الناوي للفعل، فلسانه القلم وريقه المداد!

٢- وثمَّة روايات تؤكَّد علىٰ أنَّ الملائكة مأمورة بتسجيل النوايا الحسنة دون النـوايــا السيئة، ومنها: «إنَّ تبارك وتعالى جعل لآدم في ذريته مَن هَمَّ بحسنة ولم ويعملها كستبت له حسنة، ومَنْ هَمَّ بحسنة وعملها كتبت له بها عشراً، ومَن هَمَّ بسيئة ولم يعملها لم تكتب له، ومَن هَمَّ بها وعملها كتبت عليه سيئة». <sup>\*\*</sup>

فالرواية تبيَّن منتهى اللطف الرّباني والفضل الإلهي على الإنسان، وتحث الإنسان على الأعمال الصالحة.. فنيّته السينة لا تسجل عليه، وفعله السيء يكتب عليه وفق موازيس العدل، في حين أنَّ نيَّته الحسنة وفعله الحسن يسجلان له وفق اللطف والتفضل الإلهي...

٣-وروي عن رسول الله ﷺ، أنَّه قال: «يهمُّ العبد بالحسنة فيعملها، فإنَّ هو لم يعملها

كتب الله له حسنة بحسن نيّته، وإنْ هو عملها كتب الله له عشراً، ويهمَّ بالسيئة أنْ يعملها، فإن لم يعملها لم يكتب عليه شيء وإنْ عملها أجّل سبع ساعات، وقال صاحب الحسنات لصاحب السيئات وهو صاحب الشمال: لا تعجل عسى أنْ يتبعها بحسنة تمحوها، فإن الله عزّوجلّ يقول: وإنَّ الحستاطة يذهبن السيئاطة، أو الإستغفار فإنّ هو قال: استغفر الله الذي لا إله إلّا هو، عالم الغيب والشهادة، العزيز الحكيم، الغفور الرحيم، ذو الجلال والإكرام وأتوب إليه، لم يكتب عليه شيء، وإنْ مضت سبع ساعات ولم يتبعها بحسنة أو استغفار قال صاحب الحسنات لصاحب السيئات: أكتب على الشقى المحروم»<sup>()</sup>

107

٤ـ وروي عن الإمام الصادق ﷺ: «إنَّ المؤمنَيْن إذا أقبلا علىٰ المساءلة قالت المـلائكة بعضها لبعض: تنحوا عنهما فإنَّ لهما سرّاً وقد ستر اللَّه عليهما»! <sup>[1</sup>

٥- وفي خطبة لأمير المؤمنين علم الله قال فيها بعد أن دعى الناس فيها لتقوى الله: «اعلموا عباد الله، إن عليكم رصداً من أنفسكم، وعيوناً من جوارحكم، وحفاظ صدق يحفظون أعمالكم، وعدد أنفاسكم، لا تستركم منهم ظلمة ليل داج ولا يكنكم منهم باب ذو رتاج «أي إحكام)، وإن غداً من اليوم قريب» <sup>7</sup>.

EOC3

 أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٢٩، باب (من يهمّ بالحسنة أو السيئة، ح ٤). ٢. المصدر السابق، ص ١٨٤، ح ٢؛ و تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ١١٠. ٣. نهج البلاغة، الخطبة ١٥٧.

### الآيات

إِنَّ ٱلْأَبْرَ ارْلَفِى نَعِيمٍ ٢٥ وَإِنَّ ٱلْفُجَارَلَفِى جَعِيمٍ ٢ يَصْلَوْنَهَا يَوْمَ ٱلدِّبِ ٢٥ وَمَاهُمَ عَنْهَا بِغَابِينَ ٣٥ وَمَآ أَذْرَىكَ مَا يَوْمُ ٱلدِينِ ٣٥ ثُمَّ مَآ أَذْرَىكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ٣٥ يَوْمَ لَاتَمَاكُ نَفْسٌ لِنَفَسِ شَيْئَاً وَٱلْأَمْرُ يَوْمَبِذِيتَهِ ٢٠

#### الأغسير

جيوم لا تملك نفس لنفس شيئاً ﴾:

بعد ذكر الآيات السابقة لتسجيل أعمال الإنسان من قبل الملائكة، تأتي الآيات أعلاء لتتطرق إلى نتائج تلك الرقابة، وما سيصل إليه كلّ من المحسن والمسيء من عاقبة، فتقول الآية الأولى: فإنّ للأيارالهي تعيم ﴾.

والثَّانية: ﴿وَإِنَّ الفَجَّارِ لَفِي جَعِيمٍ ﴾.

**«الأبـرار»: جمع (ب**ار) و«بَرّ» على وزن (حق)، بمعنىٰ: المحسن، و(البرّ) بكسر الباء ـ كلّ عمل صالح... والآية تريد العقائد السليمة، والنيات والأعمال الصالحة.

«نعيم»: وهي مفرد بمعنى النعمة، ويراد به هنا «الجنّة»، وجاءت بصيغة النكرة لبـيان أهمية وعظمة هذه النعمة، التي لا يصل لإدراك حقيقتها إلّا الله سبحانه وتعالىٰ، واختيرت كلمة «نعيم» بصيغة الصفة المشبهة، للتأكيد علىٰ بقاء واستمرار هذه النـعمة، لأنّ الصـفة المشبهة عادة ما تتضمّن ذلك.

«**الفجّار»: ج**مع (فاجر) من (فجر)، وهو الشقّ الواسع، وقيل للصبح فجر لكونه فسَجَرَ الليل، أيّ شقّه بنور الصباح،**و(الفجور):** شقّ ستر الديـانة والعـفة، والسـير في طـريق الذنوب.

«جحيم»: من (الجحمة)، وهي تأجج النّار، وتطلق الآيات القرآنية (الجحيم) على جهنّم عادة.

ويمكن أنْ يراد بقوله تعالىٰ: ﴿لِ*نَّ للأبرلرلغي نعيم \* ولِنْ للفجّار جعيم ﴾* الحال الحاضر، أيّ: إنّ الأبرار يعيشون في نعيم الجنّة حاليّاً، وإنّ الفجّار قابعون في أودية النّار، كما يسفهم مسن إشارة الآية ٤٤ من سورة العنكبوت: ﴿لِنْ جهتَم لهجيطة بالكافرين».

وقال بعض: المراد من الآيتين هو حتمية الوقـوع المسـتقبلي، لأنّ المسـتقبل الحـتمي والمضارع المتحقق الوقوع يأتي بصيغة الحال في اللغة العربية، وأحياناً يأتي بصيغة الماضي. فالمعنىٰ الأوّل أكثر انسجاماً مع ظاهر الآية، إلّا أنّ المعنىٰ الثّاني أنسب للحال، واللّـه العالم.

وتدخل الآية التالية في تفصيل أكثر لمصير الفجّار: ﴿يسلُّونها يوم للدين﴾.

فإذا كانت الآية السابقة تشير إلىٰ أنَّ الفجّار هم في جهنَّم حالياً، فسيكون إشارة هذه الآية، إلىٰ أنّ دخولهم جهنَّم سيتعمق، وسيحسون بعذاب نارها، بشكل أشدّ.

**«يصلون»:** من (صليٰ) على وزن (سعى)، **و«صليٰ النّار»:** دخل فيها، ولكون الفعل في الآية قد جاء بصيغة المضارع، فإنّه يدل على الاستمرار والملازمة في ذلك الدخول.

ولزيادة التفصيل، تقول الآية التالية: ﴿وها هم منها بخانبين﴾.

اعتبر كثير من المفسّرين كون الآية دليلاً علىٰ خلود الفجّار في العذاب، وخلصوا إلىٰ أنّ المراد بـ«الفجّار» هم «الكفّار»، لكون الخلود في العذاب يختص بهم دون غيرهم.

فـ«الفجّار»: إذَن: هم الذين يشقون ستر التقوى والعفة بعدم إيمانهم وتكذبيهم بيوم الدين، ولا يقصد بهم ـ في هذه الآيات ـ أولئك الذي يشقّون الستر المذكور بغلبة هـوى النفس مع وجود حالة الإيمان عندهم.

وإتيان الآية بصيغة زمان الحال تأكيداً لما أشرنا إليه سابقاً، من كون هؤلاء يعيشون جهمٍّ حتَّىٰ في حياتهم الدنيا (الحالية) أيضاً... **(وما هم منها بخانبين)، فحياتهم بحدٌ ذاتها** جهنِّماً، وقبورهم حفرة من حفر النيران (كما ورد في الحديث الشريف)، وعليه فجهنَّم القبر والبرزخ وجهنم الآخرة... كلَّها مهيأة لهم.

[ع

فإذا كانت وحشة وأهوال ذلك اليوم قد أُخفيت عن النّبي ﷺ \_وهو المخاطب في الآية \_ مع كلّ ما له من علم بـ: القيامة، المبدأ، المعاد.. فكيف يا تُرىٰ حال الآخرين؟!!..

والآيات قد بيّنت ما لأبعاد يوم القيامة من سعة وعظمة، بحيث لا يـصل لحـدّها أيّ وصف أو بيان. وكما نحن (السجناء في عالم المادة) لا نتمكن من إدراك حقيقة النعم الإلهيّة المودعة في الجنّة، فكذا هو حال إدراكنا بالنسبة لحقيقة عذاب جهنّم، وعـموماً لا يمكـننا إدراك ما سيجري من حوادث في ذلك اليوم الرهيب المحتوم.

وينتقل البيان القرآني للتعبير عن إحدى خصائص ذلك اليوم، وبجملة وچيزة، لكنها متضمّنة لحقائق ومعانِ كثيرة: **﴿يوم لا تعلك نفن لنفن فينا والأمريومنذِ للّه**﴾.

فستنجلّى حقيقة أنَّ كلَّ شيء في هذا العالم هو بيد اللَّه العزيز القهّار، وستبان حسقيقة حاكمية اللَّه المطلقة ومالكيته على كلّ مَنْ تنكر لهـذه الحـقيقة الحـقّة، وسـتنعدم تـلك التصورات الساذجة التي حكمت أذهان المغفلين بكون فلان أميراً ورئـيساً أو حـاكـماً، وسينهار أولئك البسطاء الذين اعتبروا أنَّ قدراتهم مستقلة بعد أنَّ أكل الغرور نـفوسهم وتكالب التكبر على تصرفاتهم في الحياة الدنيا الفانية.

وتشهد علىٰ هذه الحقيقة ـ بالإضافة إلىٰ الآية المذكورة ـ الآية ٢٦ من سورة المؤمن حيث تقول: ﴿لِح**ن الحلك اليوم للّه الواحد للقيّار**﴾.

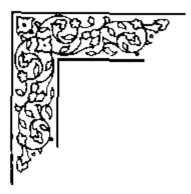
وتشير الآية ٣٧ من سورة عبس إلى انشغال الإنسان بنفسه في ذلك اليوم دون كـلّ الأشياء الأخرى، ولو قُدّر أنْ يُمَنّح قدراً معيناً من القدرة، لما نفع بها أحد دون نفسه!، حيث تقول الآية: **«لكلّ لعري: منهم يومنذ هان يغنيه»**.

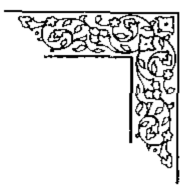
حتى روي عن الإمام الباقر ﷺ، أنَّه تناول ذلك الموقف بقوله: «إنَّ الأمر يومئذٍ كلَّه للَّه.... وإذا كان يوم القيامة بادت الحكام فلم يبق حاكم إلَّا اللَّه» (.

وهنا... يواجهنا السؤال التالي: هل يعني ذلك، إنَّ الآية تــتعارض وشــفاعة الأنــبياء والأوصياء والملائكة؟

نهاية سورة الإنفطار

ଷ୍ଠପ





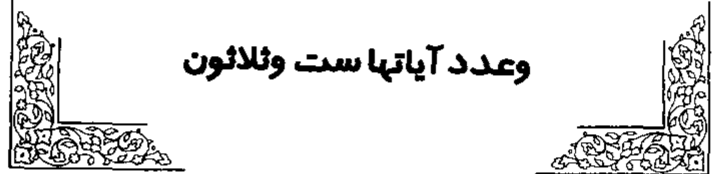


سورة

الوطفقين





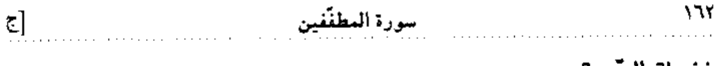


# «سورة المُطفِّفين»

### ممتوى الشورة:

لقد جرئ الحديث بين المفسّرين بخصوص نزولها بين مكّة والمدينة، وبملاحظة أسباب نزول الآيات الأولىٰ من السّورة، والتي تتعلق بالذين يُخسرون الميزان، يظهر أنّ نزولها كان في المدينة.

ولكنّ سياق بقية الآيات تأتي تماماً مع سياق الآيات المكّمية، حيث إنّها تتحدث وبعبارات موجزة ومثيرة عن حوادث يوم القيامة، وعلى الخصوص الآيات الأخيرة من السّورة والتي تنقل لنا حالة استهزاء الكفّار بالمسلمين، وهو ما ينسجم مع أوضاع مكّة في أوائل الدعوة المباركة، حينها كان المؤمنون عصبة قليلة والكفّار كثرة من حيث العمدد. ولعل ذلك هو الذي دفع بالمفسّرين لاعتبار قسم من الآيات مكّية والقسم الآخر مدنية. وعموماً، فالسّورة أقرب منها للسور المكّية من السور المدنية. وعلى أية حال، فبحوث السّورة تدور حول محاور خمس، هي: التقدير وإنذار شديد للمطلّفيني. لا حرض لجوانب من عاقبة «الغبّرة إنّا يأتي من عدم رسوخ الإيمان بالبعث والمعاد. عام حرض لجوانب من عاقبة «الفجّار» في ذلك اليوم العظيم. عام حرض لجوانب ما ينتظر الحسنين في الجنّة من نعم إلهية وعطاء ربّاني جزيل. ما الإيثارة التقرار استهزاء الكفّار بالمؤمنين في الجنّة من عم إلهية والعام. التيامة.



# فضيلة السّورة:

روي عن النّبي ﷺ ، أنّه قال: «من قرأ سورة المطنّغين سقاه اللّه من الرحيق المختوم» . وعن الإمام الصّادق ﷺ : أنّه قال: «مَن قرأ في فرائضه وويل للمطفّقين » أعطاه الأمن يوم القيامة من النّار، ولم تره، ولم يرها...» .

وبطبيعة الحال، فكلّ هذا الثواب والفضيلة والبركة. سينالها مَن جعل قراءتها مـقدمة للعمل على هديها.

8003

### الآيات

وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ٢ ٱلَّذِينَ إِذَا كَالُواْعَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ٢ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو قَرَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ٣ أَلَا يَظُنُ أَوْلَتَبِكَ أَنَهُم مَبْعُونُونَ ٢ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ٣ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِ الْعَالَمِينَ ٣

# سبب اللزول

قال ابن عباس: لمَّا قَدِمَ نِبِيَّ اللَّه المدينة، كانوا من أبخس النَّاس كيلاً، فأنزل اللَّه هـذه الآية، فأحسنوا الكيل بعد ذلك. (

وقيل: كان تجار المدينة تجاراً يطففون، وكانت بياعاتهم المنابذة والملامسة والخماطرة، فنزلت هذه الآية، فخرج رسول الله ﷺ فقرأها عليهم وقال: «خمس بمخمس»، قميل يما رسول الله، وما خمس بخمس؟

> قال: «ما نقض قوم العهد إلاّ سلط الله عليهم عدّوهم! وما حكموا بغير ما أنزل الله إلاّ فشا فيهم الفقر! وما ظهرت فيهم الفاحشة إلاّ فشا فيهم الموت! ولا طفقوا الكيل إلاّ منعوا النبات وأخذوا بالسنين! ولا منعو! الزكاة إلاّ حبس عنهم المطر!»<sup>7</sup>.

وروى العلّامة الطبرسي في مجمع البيان: إنّ رجلاً كان في المدينة يقال له (أبو جهينة) كان له صاعان، يكيل بأحدهما ويكتال بالآخر، فنزلت هذه الآيات.<sup>7</sup>

التفسير

ويلَ للمُطفِّقين،:

بدأ الحديث في هذه السّورة بتهديد شديد للمطففين: ﴿وَبِلَ لِلمَطْفَفِينَ».

وتمثل الآية في حقيقة توجيهها، إعلان حرب من الله عزّوجلّ على هؤلاء الظـالمين. الذين يأكلون حقّ النّاس بهذه الطريقة القذرة.

«المطقّفين»: من (التطفيف) وأصله من (الطف)، وهو جوانب الشيء وأطرافه، وإنّمــا قيل لكربلاء بــ(وادي الطف)، لوقوعها على ساحل نهر الفرات، و(الطفيف): الشيء النزر، و(التطفيف): البخس في الكيل والوزن، ونقص المكيال، وهو أن لا تملأه إلى أصباره.

**«ويل»:** تأتي بمعاني: حلول الشرّ، الحزن، الهلاك، المشقّة من العذاب، وادٍ مهيب في نار جهنم، وتستعمل عادة في اللعن وبيان قبح الشيء، ورغم صغر الكلمة إلّا أنّها تسـتبطن مفاهيم كثيرة.

وروي عن الإمام الباقرﷺ أنّه قال: «ولم يجعل اللّه الويل لأحد حتى يسميه كافراً. قال اللّه عزّوجل: **فقويل للذين كفروا هن مشهد يوم عظيم <sup>(</sup> پ** <sup>(</sup>

وما تستفيده من هذه الرّواية هو: إنَّ التطفيف فيه وجه من الكفر.

و تتطرق الآيتين التاليتين إلى طريقة عمل المطففين، فتقول الآية الأولى: ﴿الدِّينَ إِذَا اكتالوا على النَّاس يستوفون ﴾ [

و تقول الآية الثّانية: ﴿ وَإِذَا كَالُوهِم أَوْ وَزَنُوهُم يُحْسَرُونَ ﴾

وذهب جمع من المفسّرين إلىٰ أنّ الآية أرادت بـ «المطفف» مَن يأخذ عند الشراء أكثر من حقّه، ويعطي عند البيع أقل من الحقّ الذي عليه، والـ «ويل» إنّما جاء بلحاظ هـاتين الجهتين.

ولكن ما ذهب أولئك المفسّرون غير صحيح، بدلالة «يستوفون» التي تــعني أخــذهم بالكامل، وليس ثمَّة ما يدلّ على أخذهم أكثر من حقّهم، ويمكننا توجيه (الذم) الحاصل،

۱. مريم، ۳۷. اصول الكافي، ج ٢، ص ٣٢؛ نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٢٧. ٢. «على النَّاس»: إشارة إلى ما لهم لدى النَّاس، والتقدير: (إذا كالوا ما على النَّاس) وذلك عند الأخذ منهم، وهو ما نستفيده من (كال عليه)...أمَّا (كاله) أو (كال له) فهو عند العطاء.

10] الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

باعتبار أخذهم حقّهم كاملاً عند الشراء، وينقصون من حقّ الآخرين عند البيع، كمن يريد أن يذم شخصاً بقوله: ما أغربك من رجل، نراك تأتي في الموعد المقرر عندما تكون دائناً، وتتهرب من أداء ما عليك عندما تكون مديناً.

170

فأخذ الحقّ في موعده المقرر ليس عملاً سيّناً، ولكن حصول الحالتين (أعلاه) في شخص واحد هو السيء.

وقد جاء ذكر «الكيل» في الآيتين عند حالة الشراء، وذكر «الكيل» و«الوزن» عند حالة البيع، وربّما يرجع ذلك لأحد سببين:

**الأول:** كان تجار تلك الأزمان الكبار يستعملون (المكيال) عـند شرائمهم للمكيات الكبيرة من المواد، لأنّه لم يكن عندهم ميزان كبير يستوعب تلك المواد الكثيرة.

وقيل: إنَّ (الكُر)، كان في الأصل إسماً لمكيال كبير.. والكُر: مصطلح يستعمل لقياس سعة الماء).

أمّا في حالة البيع، فكانوا يكيلون لبيع الجملة، ويزنون لبيع المفرد.

**الثّاني:** إنّهم كانوا يفضلون استعمال المكيال عند الشراء، لصعوبة الغش فيه، ويستغلون الميزان عند البيع لسهولة الغش فيه!

وممّا ينبغي الإلتفات إليه... أنّ الآيات وإن تحدثت عن التطفيف في الكيل والوزن، ولكن لاينبغي حصر مفهومها بهما، فالتطفيف يشمل حتى العدد، وليس من السعيد أن تكون الآيات قد أشارت إلى إنقاص ما يؤدّي من خُدمة مقابل أجر، كما لو سرق العامل أو الموظف من وقت عمله، فإنّه والحال هذه سيكون في حظيرة «المطففين» المذمومين بشدّة في الآيات المباركة المذكورة.

ويتوسع البعض في مفهوم الآية أكثر حتىٰ يجعل أيّ تجاوز لحدود اللّه، وأيّ إنقاص أو اخلال في الروابط الاجتماعية أو إنحلال في الضوابط الأخلاقية، إنّما هو مفردات ومصاديق لهذا المفهوم.

ت است. تورید بدته برای از ۱۹۱۰ ۲۰۱۰ آست. از ۲۰ آ

سورة المطغَّفين / الآية ١\_٦ 177 **č**] طفف، قد سمعتم ما قال الله في المطففين) ﴿ ويهدد القرآن الكريم المطففين، باستفهام توبيخي: ﴿ لَا يَظَنَّ لُولئك لَتَّهِم مبعوثونَ». وليوم عظيم). يوم عظيم في: عذابه، حسابه وأهواله. ﴿ يوه يقوم النَّاس لربِّ العالمينَ». أي، إنَّهم لو كانوا يعتقدون بالبعث والحساب: وأنَّ أعمالهم مسجلة وستعرض كاملة في

محكمة العدل الإلهي بخيرها وشرّها، وكبيرها وحقيرها، لو كانوا يعتقدون ذلك، لما ظلموا أحداً، ولأعطوا النَّاس حقوقهم كاملة.

وقد اعتبر كثير من المفسّرين: إنَّ «الظن» الوارد في الآية من «يظن» بمعنى (اليقين): كما هو في الآية ٢٤٩ من سورة البقرة: ﴿ قَالَ الذينَ يَظْنُونَ لُتَّهِمِ مِلاقُوا اللَّه كم مِنْ فنة قليلة غلبت فنة تشيرة بإذن الله، وهذه الآية كانت تتحدث عن المراحل الختلفة لإيمان واستقامة بعض بني إسرائيل.

وممّايشهد على ما ذُكر أيضاً، ما روى عن أمير المؤمنين ﷺ في تفسير الآية: ﴿ لَا يَظْنَ لَولئك لَنَّهم مبعوثون \* ليوم عظيم»، أنَّه قال: «أليس يوقنون أنَّهم مبعو ثون»؟ `

وروى عنه ﷺ أيضاً، أنَّه قال: «الظن ظنان، ظنَّ شكٍ وظنُّ يقين، فما كان من أمر المعاد من الظنّ فهو ظنّ يقين، وما كان من أمر الدّنيا فهو على الشك».  $^{ imes}$ 

واحتمل البعض: إنَّ «الظنَّ» الوارد في الآية، هو ذات «الظنَّ» المتعارف عليه في زماننا. وهو غير اليقين، فيكون إشارة إلى أنَّ الإيمان بالقيامة يترك أثراً في روح الإنسان، يجعله يتنزُّه عن الوقوع في الذنوب والظلم، حتى وإن كان ذلك الإيمان بنسبة «الظنَّ»..فكيف به إن كان يقيناً؟! ويصطلح العلماء على هذا المعنىٰ، عنوان (دفع الضرر المظنون) أو (دفع الضرر المحتمل).

فيكون مفهوم الآية، على ضوء ما ورد: ليس المطففين العاصين لا يملكون اليقين بوجود

يوم القيامة، بل إنَّهم لا يظنون بذلك أيضاً.

١. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٥٢. ٣. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٢٨.

۲. تفسير البرهان، ج ٤، ص ٤٣٨.

10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

(ويبدو أنّ التّفسير الأوّل أنسب).

و«الظنّ» ـكما يقول الراغب في مفرداته ـ: اسم لما يحصل عن إمارة، ومتى قويت أدت إلى العلم، ومتى ضعفت جدّاً لم يتجاوز حدَّ التوهم.

وعليه... فاصطلاح «الظنّ» ـ بخلاف ما يتبادر إليه الذهن في زمــاننا ـ يشــمل العـلم والظنّ، ويستعمل في الحالتين.

ہدت

التطفيف من عوامل الفساد في الأرض:

تعرض القرآن الكريم للتطفيف في الوزن مراراً، ومن ذلك ما جاء في الآيات ١٨١ – ١٨٣ من سورة الشعراء، حينا خاطب شعيب الله قومه قائلاً: ﴿ أوفوا الكيل ولا تكونوا هـن المخسرين \* وزنوا بالقسطاس المستقيم ولا تبخسوا النّاس أشيا.هم ولا تعثوا في الأرض هفسدين؟

فالتطفيف في الوزن والكيل من الفساد في الأرض، وذلك لما تنتج عــنه مــن مــفاسد اجتماعية ذات أبعاد واسعة.

كما جاء التأكيد في الآيتين ٧ و ٨ من سورة الرحمن على ضرورة الالتزام بالعدالة حين استعمال الميزان. بعد الإشارة إلى أن العدل أصلُ قد روعي فيه حتى نظام الخلق في عمالم الوجود: ﴿وللسها. رفعها ووضع للهيزان \* لَلَّا تطفوا في الهيزان﴾.

ولذا، نجد أنمَة أهل البيت بهي قِد أُولوا هذا الموضوع اهتماماً بالغاً، حتى روي عن الأصبغ بن نباتة، أنَّد قال: سمعت أمير المؤمنين في يقول على المنبر: «يا معشر التجار! الفقه ثمّ المتجر، الفقه ثمّ المتجر، الفقه ثمّ المتجر» إلى أن قال: «التاجر فاجر، والفاجر في النّار، إلّا من أخذ الحقّ وأعطى الحقّ». (

وفي رواية عن الإمام الباقر في أنَّه قال: «كان أمير المؤمنين في بالكوفة يغتدي كل يوم بكرة من القصر، فيطوف في أسواق الكوفة سوقاً سوقاً، ومـعه الدّرة عـلى عـاتقه (لمـعاقبة

واقتربوا من المبتاعين، وتزيّنوا بالعلم، وتناهوا عن اليمين، وجانبوا الكذب، وتـجافوا عـن الظلم، وانصفوا المظلومين، ولا تقربوا الربا، وأوفوا الكـيل والمـيزان، ولا تـبخسوا النّـاس أشياءهم، ولا تعثوا في الأرض مفسدين، فيطوف الله في جميع أسواق الكوفة ثمّ يرجع فيقعد للناس» (

وبشأن نزول الآيات، قال النّبي الأكرمﷺ : «ولا طفغوا الكيل إلّا منعوا النبات وأخذوا بالسنين».

وزبدة ما تقدم: يعتبر التطفيف في الميزان من العوامل الأساسية في عذاب وهلاك بعض الأمم السالفة، حيث أدّى ذلك إلى اختلال النظام الاقتصادي عندهم من جهة، وإلى نزول العذاب الإلهي عليهم من جهة أخرى.

وقد حثّت الرّوايات الواردة في خصوص آداب التجارة على الأخذ نـاقصاً والعـطاء راجحاً، أي بعكس سلوكية مَن ذمتهم الآيات المبحوثة، فـهم يأخـذون بـدقّة ويـعطون ناقصاً.<sup>T</sup>

وكما قلنا في تفسير الآية، فئمّة من يذهب إلىٰ أنّ مفهوم التطفيف أوسع من أن يحــدد بالكيل والميزان، ويمتد ليشمل أيّ انقاص في عمل، وأيّ تقصير في أداء وظيفة فــردية أو اجتماعية أو إلهية.

চ্চত্ৰ

٨. أصول الكافى، ج ٥، ص ١٥١، باب (آداب التّجارة، ح ٣)، بالاختصار. ٢. ولمزيد من الإطلاع، راجع وسائل الشيعة، ج ١٢. ص ٢٩٠. (أبواب التجارة، الباب ٧).

ػؘڵٙڒٙٳڹٙڮڬؘڹۜٱڶڡؙٛجؘۜٳڔڶۼۣۑڛؚڿۣۑڹؚ۞ۅٙڡؘٲٲۮؘۯٮڮؘڡؘٳڛؚۼؚڽٞٞ۞ڲؚٮؘٚڹٞ مٙؗؗؗۿۊؙٛۄۜٞ۞ۅؘؽڷٞؽۏڡؘٟ۪ۮؚ ڸٙڵٮؙڲڐؚؚۑؽؘ۞

# التفسير

# وما أدراك ما سمِّين١٢

بعد أن تحدثت الآيات السابقة عن المطفّقين، وعن إرتباط الذنوب بعدم الإيمان الراسخ بالمعاد ويوم القيامة، تشير الآيات أعلاه إلى ما ستؤول إليه عاقبة المسيئين والفجار يوم حلول اليوم المحتوم، فتقول: ﴿كَلَا﴾ فليس الأمر كما يظن هؤلاء عن المعاد وأنّه ليس هنا حساب وكتاب، بل **(إنّ كتاب الفجّارلغي سجّين)**.

**ووها أدراك ها سچّين∢.** 

<كتاب مرقوم».

وتوجد نظرتان في تفسير الآية أعلاه:

**الأولى:** المراد من **«كتاب»: ه**و صحيفة الأعمال، التي لا تغادر صغيرة ولا كبيرة، من أفعال الإنسان إلا وأحصتها.

والمراد بـ«**سجّين»،** هو الكتاب الجامع لكل صحائف أعمال الإنسان عموماً. وما نستفيده من الآيات المذكورة وآيات أخرى: إنّ أعمال جميع المسيئين تجمع في كتاب يُسمّىٰ «سجّين»، وأعمال جميع الصالحين والأبرار تجمع في كتاب آخر، اسمه «علّيين».

**و«سجّين»:** من (السجن)، وهو (الحبس)، وله استعمالات منتعددة، فـهو: السـجن الشديد، الصلب الشديد من كلّ شيء، اسم لوادي مهولٍ في قعر جهنم، موضع فيه كتاب الفجّار، ونار جهنم أيضاً.<sup>(</sup>

| <b>5</b> ] | سورة المطفَّفين / الآية ٧ ــ ١٠ | ۱۲۰ |
|------------|---------------------------------|-----|
|            |                                 |     |

وقال: «الطريحي» في «مجمع البحرين» في «سجّين»: وفي التّفسير هو كتاب جامع ديوان الشرّ، دَوَّنَ اللّه فيه أعمال الكفرة والفسقة من الجنّ والإنس...<sup>\</sup> أمّا القرائن التي تؤيد هذا التّفسير، فهي: 1-غالباً ما وردت كلمة «كتاب» في القرآن الكريم بمعنىٰ (صحيفة الأعمال).

٢- ظاهر الآية التالية: ﴿ كتاب مرقوم، يشير إلى أنَّها تفسير لـ «سجّين».

۳-قیل: إنّ «سجّین» و«سجّیل» بمعنیٰ واحد، وکہا ہو معلوم أنّ «سجّیل» بمعنیٰ (کتاب کبیر). <sup>۲</sup>

٤-وتشير آيات قرآنية أخرى إلى أنّ أعمال الإنسان تضبط في عدّة كتب، حتىٰ لا يبقىٰ عذر للإنسان في حال حسابه.

وأولىٰ تلك الكتب، صحيفة الأعمال المعدّة لكلّ شخص، فالصالح سيعطىٰ كتابه في يمينه. والمسيء سيعطىٰ كتابه في شهاله.

وهذا المعنى كثير ما تكرر ذكره في القرآن الكريم.

والكتاب الثّاني، هو ما تسجّل فيه أعمال الأمم، ويمكن أن نسميه بـ (صحيفة أعـمال الأمم) والآية ٢٨ من سورة الجاثية تشير إلىٰ هذا بقوها: ﴿ كُلّ لَهَة تُدعىٰ لِلىٰ كتابِها﴾.

وثالث الكتب، هو صحيفة أعمال جميع الأبرار والفجّار، التي وردت الإشارة إليهما في الآيات المبحوثة وما سيأتي من الآيات، باسم «سجّين» و«علّيين».

**وخلاصة القول:** إنّ «سجّين» عبارة عن ديوان جامع لكافة صحائف الفجّار والفسقة. وأطلق عليه هذا الاسم باعتبار أنّ ما فيه يؤدّي إلى حبس أصحابه في جهنم، أو أنّ هذا الديوان موجود في قعر جهنم.

على عكس كتاب الأبرار فإنَّه في أعلىٰ علَّيين.. في الجنَّة.

**الثّانية: إنّ «سجّين»، ه**ي «جهنم»... وهي سجن كبير لجميع المذنبين، أو هي محل شديد من جهنم.

771 . 1 71 . 1 <sup>1</sup>

فيكون التقدير على ضوء هذا التّفسير: إنّ جهنم هي المصير المسقرر للمسيئين، وقد استعمل القرآن كلمة «كتاب» بهذا المعنى في مواضع عدّة، ومن ذلك ما تناولته الآية ٢٤ من سورة النساء حين بيّنت حرمة الزواج من المتزوجات: ﴿كتاب للله عليكم﴾ أي، إنّ همذا الحكم (وما سبقه من أحكام)، هي أحكام قررها اللّه عليكم، وكذلك ما جاء في الآية ٧٥ من سورة الأنفال: ﴿ولُولُولُ للأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب للله، أي فيا قرره اللّه وجعله من أحكام.

وممّا يؤيد هذا التّفسير ما جاء في الرّوايات من أنَّ «سجّين» هي «جهنم»...

فني تفسير علي بن إبراهيم، قال في تفسير: ﴿ لِنَ كِتَابِ لِلفَجَّارِ لَفِي سَجِّينَ»: ما كَتَبِ اللَّهِ لهم من العذاب لني سجّين.

وعن الإمام الباقر ﷺ، أنَّه قال: «السجّين الأرض السابعة، وعلّيون السـماء السـابعة»، (إشارة إلى أخفض وأعلى مكان) (

وروي في روايات عديدة، إنّ الأعمال التي لا تليق بالقرب منه جلّ شأنه تُسقط في سجّين، كما نُقل في الأثر عن سيد البشر ﷺ قوله: «إنّ المَلك ليصعد بعمل العبد مبتهجاً فإذا صعد بحسناته يقول الله عزّوجلّ اجعلوها في سجّين، إنّه ليس إيّاي أراد فيها!» <sup>7</sup>.

ومن كلّ ما تقدم، نصل إلى أنّ «سجّين»: مكان شديد جدّاً في جهنم، توضع فيه أعمال المسيئين أو صحيفة أعمالهم، أو يكون مصيرهم الحبس في ذلك المكان (السجن).

وعلى ضوء هذا التّفسير، تكون الآية: **وحتاب مرقوم)** تأكيداً للآية: ﴿ لِنَّ مُتَابِ *للفَجَّارِ* لفي سجّين)، وليس تفسيراً لها، لأن العقاب قد قرر لهم، وهو قطعي وحتمي.

**«مرقوم»:** من «رقم» على وزن (زخم)، وهو الخطَّ الغليظ، ولكون هكذا خطَّ من الوضوح بحيث لا إبهام فيه، فقد استعملته الآية للإشارة إلى قطعية ما قرر لهم من مصبر من غير أيَّ إبهام أو إغفال.

وعلى أيّة حال، فلا مانع من الجمع بين التّفسيرين، لأنَّ «**سجّين**» حسب التّفسير الأوّل

مراؤللاهلى صورة علّة ومعلول، فإذا كانت صحيفة أعال الإنسان السيئة في ذلك مراؤللاهلى صورة علّة ومعلول، فإذا كانت صحيفة أعال الإنسان السيئة في ذلك الديوان الجامع، فإنّ مقام الديوان هو قعر جهنم. وتأتي الآية التالية لتقول: ﴿ويلَ يوهن للمكذّبين». التكذيب الذي يوقع الانسان في ألوان من الذنوب، ومنها التطفيف والظلم. وبلاحظة كلمة «ويل» الواردة في أوّل أية وآخر آية، تتبيّن شدّة العلاقة الموجودة بين تلك الأعمال السيئة وإنكار المعاد، حيث بدأ الحديث بالويل للمطفّفين، ومروراً بالفجّار ومن ثمّ الويل للمكذبين بيوم الدين. وسيتوضح هذا الترابط بشكل أدق في الآيات التالية.

# الآيات

ٱلَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ ٱلدِينِ (٣) وَمَا يُكَذِبُ بِهِ إِلَاكُلُ مُعْتَدِ أَشِعٍ (٣) إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِ النَّنَاقَالَ أَسَطِيرُ آلاً وَلِينَ (٣) كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّاكَانُوا يَكْسِبُونَ (٣) كَلَّا إِنَّهُمْ عَن ذَيِهِم يَوْمَ يِدِ لَحَجُوبُونَ (٣) ثُمَّ إِنَهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمِ (٣) ثُمَ بَعَالَ هُذَا الَّذِي كُنتُم بِعِ تُكَذِبُونَ (٣)

### التغسير

صدأ الذنوب:

بعدما ذكرت آخر آية من الآيات السابقة مصير المكذّبين، تأتي الآيات أعلاه لتشرح حالهم، فتقول: **(الذين يكذّبون بيوم الدين)، وهو** يوم القيامة. وتقول أيضاً: **(وها يكذّب به** *إلاك***ل معتدِ لثيم)**.

فإنكار القيامة لا يستند على المنطق السليم والتفكير الصائب والاستدلال العقلي، بل هو نابع من حبّ الإعتداء وارتكاب الذنوب والآثام (الصفة المشبهة «أثيم» تــدل عــلى استمرار الشخص في ارتكاب الذنوب).

فهم يريدون الإستمرار بالذنوب والايغال بالإعتداءات وبكامل اختيارهم، ومن دون أيّ رادع يردعهم من ضمير أو قانون، وهذا الحال شبيه ما أشارت إليه الآية ٥ من سورة القيامة: **(بل يريد للإنسان ليفجر أهامه)،** وعليه، فهو يكذّب بيوم الدين.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ للمهارسات السيئة أثراً سلبياً على عـقيدة الإنسان، مـثلها للعقيدة من أثر على سلوكية وتوجيهات الإنسان، وهذا ما سيتوضح أكثر في تفسير الآيات القادمة.

و تشير **الآية التالية** للصفة النّالثة لمنكري المعاد، فتقول: ﴿وَإِذَا تَتَلَىٰ عليه آياتنا قَالَ أساطير الأولين».

5]

فبالاضافة لكون منكر المعاد معتدٍ وأثيم، فهو من الساخرين والمستهزئين بآيات الله. ويصفها بالخرافات البالية`، وما ذلك إلا مبرر واهٍ لتغطية تهربه من مسؤولية آيات اللّـه عليه.

ولم تختص الآية المذكورة بذكر المبررات الواهية لأولئك الضالّين المجرمين فراراً من الإستجابة لنداء الدعوة الربانية، بل ثمَّة آيات أخرى تناولت ذلك، منها الآية ٥ من سورة الفرقان: ﴿وقالوا لساطير الأولين اكتتبها فهي تُعلىٰ عليه بكرة وأصيلاً»، والآية ١٧ من سورة الأحقاف، حكاية عن قول شابٍ طاغٍ وقف أمام والديه المؤمنين مستهزءاً بنصائحها قائلاً: ﴿ما هذا إلّا أساطير الأولين».

وقبل في شأن نزول الآية: إنّها نزلت بشأن (النضر بن حارث بن كلدة)، ابـــن خـــالة النّبيﷺ، وكان من رؤوس الكفر والضلال.

ولا يمنع نزول الآية في شخص معين، من تعميم ما جاء فيها لكـلّ مـن يشـارك ذلك الشخص في الصفة والحال.

فالطغاة، كثيراً ما يتذرعون بأعذار واهية، عسى أن يتخلصوا من لوم وتأنيب الضمير من جهة... ومن اعتراضات النّاس ورجال الحق من جهة أخرى، والعجيب أنّ الطغاة من الحماقة والتحجّر بحيث إنّ أسلوب مواجهتهم للأنبياء على مرّ التاريخ قد جاء على وتيرة واحدة، وكأنّهم قد وضعوا لأنفسهم مخططاً لا ينبغي الحيد عنه، فعند مواجهتهم لدعوة الأنبياء على وتعاليم السماء، ليس عندهم سوى أن يقولوا: سحر، كهانة، جنون، أساطيرا

و يعرّي القرآن مرّة أخرى جذر طغيانهم وعنادهم، بالقول: **«كلّا بل ران على قلوبهم ما** كانوليكسيون».

ما أشد تقريع هذه العبارة! فقد احتوىٰ صدأ أعمالهم كلّ قلوبهم، فأزيل عنها ما جعل اللّه فيها من نور الفطرة الأولىٰ وذهب صفائها، ولذا.. فلا يمكن لشمس الحقيقة أن تشرق بعد في أفق قلوبهم، ولا يمكن لتلك القلوب التعسة من أن تتقبل نفوذ أنوار الوحي الإلهي إلى

دواخلها.

١. وأساطير» جمع وأسطورة» من والسطر»، وغالباً ما تستعمل في وصف الشخصيات الموهومة والأحاديث الملغقة والقصص الكاذبة.

«رات»: من (الرين) على وزن (عين)، وهو: الصدأ يعلو الشيء الجليل (كما يقول الراغب في مفرداته)، ويقول عنه بعض أهل اللغة: إنَّه قشرة حمراء تتكون على سطح الحديد عند ملامسته لرطوبة الهواء، وهي علامة لتلفه، وضياع بريقه وحسن ظاهره.

وقيل: ران عليه: غلب عليه، ورين به: وقع في ما لا يستطيع الخروج منه ولا طاقة له

وكل هذه المعاني هي من لوازم المعنىٰ الأوّل. وسنتناول موضوع تأثير الرين على صفاء القلب ونورانيته في البحوث القادمة. ويستمر البيان القرآني: ﴿ كَلَّا لِنَّهِم مَنْ رَبِّهِم يَوْمِنْدُ لِمُعْجُوبُونَ ﴾.

وهو أشدَّ ما سيعاقبون به، مثلها منزلة اللقاء بالله ودرجة القرب منه هي من أعظم نعم الأبرار والصالحين وأكثرها لذةً واستنناساً.

«كلا»: عادةٌ ما تستعمل لنني ما قيل سابقاً، وللمفسرين أقوال في تفسيرها: **القول الأوّل:** إنّها تأكيد لـ «كلّا» المتقدمة في الآية السابقة، أي: يــوم القــيامة ليس بأسطورة كما يزعمون.

**والقول الثَّـاني:** «كلَّا» بمعنىٰ لا يكن إزالة الرين الذي فقأ البـصيرة في قــلوجهم، فـهم محرومون من رؤية جمال الحتيٌّ في هذا العالم وفي عالم الآخرة أيضاً.

ا**لقول الثَّالث:** إنَّ الآية تجيب زعم أولئك من أنَّ القيامة (حتى على فرض وجودها!) فهم سينعمون بها كما (يتصورون) بأنَّهم منعمين في الدنيا. (وقد تناولت الآيات الأخرى ما جاء في زعمهم) .

ولكنِّ أحلامهم ستتلاشي أمام حقيقة وقوع القيامة. وما سينالونه من شديد العذاب. نعم، فأعمال الإنسان في دنياه ستتجسم له في آخرته شاء أم أبي، ولما كان أولئك قـد أغلفوا عيونهم عن رؤية الحق، ورانت أعمالهم على قلوبهم، فسيحجبون عن ربّهم في ذلك اليوم العظيم، وعندها فسوف لن يتمتعوا برؤية جمال الحق أبداً، وسيحرمون من نعمة اللقاء بالحبيب الحقيق، الذي لا حبيب سواه.

و: ﴿ثُمَّ لِنَّهِم لصالوا الجحيم ﴾.

 راجع، المنجد مادة (رين)؛ والتفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث. ٢. كما في الآية ٣٦ من سورة الكهف: ﴿وما أظنَّ الساعة قائمة ولئن رددت إلى ربِّي لأجـدن خـيرأ مـنها منقلباً، كما وجاء نظير ذلك في الآية ٥٠ من سورة فصلت.

١٧٦ سورة المطغَّفين / الآية ١١ ـ ١٧

فدخولهم جهنم نتيجة طبيعية لاحتجابهم عن الله تعالىٰ وأثر لازم له، وممّا لا شك فيه إنّ لهيب الحرمان من لقاء الله أشدّ إيلاماً وإحراقاً من نار جهنم! وتقول الآية التالية: **وثمّ يقال هذا الذي كنتم به تكذّبون)**. يقال لهم ذلك توبيخاً ولوماً لزيادة تعذيبهم روحياً، وهو ما ينتظر كلُّ من عاند الحق وتخبط في متاهات الضلال.

# بحثان

١- لِمَ كانت الذنوب صدأ القلب١٢

تناول القرآن الكريم في مواضع متعددة ما للذنوب من تأثيرات سلبية على إظلام القلب وتلويثه، فقد جاء في الآية ٣٥ من سورة المؤمن: ﴿مَدْلَكَ يَطْبِعُ لَلَّهُ عَلَى قَلْبَ مُـلَ هِـتَكْبَرُ حِبَّارَهِ.

وقال في موضع آخر: ﴿مُتَمَ الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أيصارهم غشاوة ولهم هذاب عظيم» (.

وجاء في الآية ٤٦ من سورة الحج: **وفاتمها لا تعمىٰ الأبعار ولكن تعمىٰ القلوب للتي قي** الصدوري.

نعم.. فأسوأ ما للإستمرار في الذنوب من آثار: إسوداد القلب. فقدان نور العلم. موت قدرة التشخيص بين ما هو حق وباطل.

فآثار ما تقترفه الجوارح من ذنوب تصل إلى القلب وتحوله إلى مستنقع آسن، وعندها لا يقوى الإنسان على تشخيص طريق خلاصه، فيهوى في حفر الضلالة التي توصله لأدنى دركات الإنحطاط، وتكون النتيجة أن يرمي ذلك الإنسان مفتاح سعادته بنفسه من يده. ولا يجني حينها إلا الخيبة والخسران.

وروي عن النّبيﷺ أنّه قال: «كثرة الذنوب مفسدة للقلب». <sup>7</sup>

يرفي ومراجعة أرجب والأراف المرافية أنتصب والمتار وتصبيع المراجعان والمراجعان والمراجعا المراجع

۲. تفسير الدرالمنثور، ج ٦، ص ٣٢٦. ٨ البقرة، ٧.

بل ران على قلوبيهم ماكانوا يكسبون ﴾ ﴿

وروي الحديث (بتفاوت يسير) عن الإمام الباقرﷺ .

وعن رسول اللَّهُ يَنْبُقُونُ أَنَّه قَالَ: «تَذَاكَرُوا وتَلاقُوا وتحدثوا فإنَّ الحديث جلاء للقلوب، إنَّ القلوب لترين كما يرين السيف، وجلائه الحديث».<sup>7</sup>

ومن الثابت في علم النفس، أنَّ للأعمال الأثر الكبير على نفسية وروحية الإنسان، فنفسية الإنسان تتكيف تدريجياً على ضوء تلك الآثار، وبالنتيجة سينعكس ذلك على فكر وآراء الإنسان.

وينبغي التنويه إلى أنّ روح الإنسان نتعامل طردياً مع الذنوب، فمع استمرار الذنـوب تغوص الروح في أعماق الظلام لحظة بلحظة، حتىٰ تصل إلى درجة يـبدأ الإنسـان يـرىٰ سيئاته حسنات، ورتما يتفاخر بها! وعندها.. ستغلق أمامه أبـواب العـودة: **﴿إلا أن يشا.** للله، وهذه الحال من أخطر ما تعرض للإنسان في حياته الدنيوية من حالات.

### ٢\_ مماب الروعا

حاول كثير من المفسّرين أن يجعل للآية: **﴿كَلَالِتُهم من رَبّهم يومنذِ لمعجوبون ﴾** تقديراً، واحتاروا بين أن يجعلوا التقدير (الحجاب عن رحمة الله)، أم الحـجاب عـن إحسانه، أم كرامته، أم ثوابه...

ولكنّ ظاهر الآية لا يبدو فيه الإحتياج لتقدير، فإنّهم سيحجبون عن ربّهـم عـلى الحقيقة، بينما سينعم الصالحون الطاهرون بقرب الله وجواره ليفعموا بلذيذ لقاء الحـبيب، والرؤية الباطنية لهذا الحبيب الأمل، بينما الكفرة الفجرة ليس لهم من هذا الفيض العـظيم والنعمة البالغة من شيء.

وبعض المؤمنين المخلصين يتنعمون بهذا اللقاء حتى في حياتهم الدنيا، في حين لا يجني



٣. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٣١، ح ٢٢. ۸. تفسير الدر المنثور، ج ٦، ص ٣٢٥. ٣ المصدر السابق، ح ٢٣.

| ٤]                | سورة المطفِّقين / الآية ١١ ـ ١٧                      | ۸۷۸             |
|-------------------|------------------------------------------------------|-----------------|
|                   | حور دائم، وأولئك في ظلام وابتعاد!                    | فهؤلاء في حظ    |
| لوبهم فتراهم غرقي | ىنين مع بارئهم حلاوة لا توصف، وأمّا مَن إسودت قا     | فلمناجاة المؤ.  |
|                   | ةاذ <b>فهم أمواج الشقاء، (أعاذنا اللّه من ذلك)</b> . |                 |
| ك فكيف أصبر على   | ؤمنين ﷺ في دعاء كميل: « هبني صبرت على عذابا          | ويقول أمير الم  |
|                   |                                                      | (_ <b>i</b> _i) |

فراقك».

# 8003

كَلَّا إِنَّ كِنَّبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلَيِّينَ ٢ وَمَا أَذَرَنكَ مَاعِلَيُّونَ ٢ كِنَبُ مَرْقُومٌ ٢ كِنَبُ مَ ٱلْقُرَيُونَ ٢ ٢ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَلَفِي نَعِيدٍ ٢ عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَنظُرُونَ ٢ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ فِرْنَعَ ٱلنَّعِيدِ ٢ يُسْقَوْنَ مِن تَرْحِيقٍ مَتْحْتُومٍ ٢ حَتَّهُ مِسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنَنَفِشُونَ ٢ ٥ يُسْقَوْنَ مِن تَرْحِيقٍ مَتْحْتُومٍ ٢ حَتَّهُ مِسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ

### الأفسير

# عليّون في انتظار الأبرار:

بعد أن تحدثت الآيات السابقة عن الفجّار وكتابهم وعاقبة أمرهم، ينتقل الحديث في هذه الآيات للطرف المقابل لهؤلاء، فتتحدث عن الأبرار الصالحين وما سيؤلون إليه من حسن مآب، ويبدأ الحديث بالقول: ﴿كَلَالِنَّ كتاب الأبرلزلفي علّيينَ». «عمليّين»: جمع (عليّ) على وزن (ملّي)، وهو المكان المرتفع، أو الشخص الجسالس في مكان مرتفع، ويطلق أيضاً على ساكني قم الجبال. وقد فُسَّر في الآية بـ (أشرف الجنان) أو (أعلى مكان في السماء). وقيل: إنّا استعمل اللفظ بصيغة الجمع للتأكيد على معنى (العلو في علو).

بقولين:

**الأوّل:** أنّ المقصود من «كتاب الأبرار» هو صحيفة أعمال الصالحين والمؤمنين، فسجميع الأعمال تجمع في هذا الديوان العام، وهو ديوان عالي المقام وشريف القدر. **الثّاني:** أنّ صحيفة أعمال الأبرار تكون في أشرف مكان، أو في أعلى مكان في الجسنّة، وهذا يكشف عن علو شأنهم ورفعة كرامتهم عند اللّه عزّوجلّ. ١٨٠ سورة المطفِّفين / الآية ١٨ ـ ٢٨

وجاء في الحديث النّبوي الشريف: «عليّون في السماء السابعة تحت العرش» ﴿

وهذا بالضبط هو الحل المضاد تماماً لحل صحيفة أعمال «الفجار»، حيث وضعت في أسفل طبقات جهنم.

وذهب قسم من المفسّرين إلى أنّ الـ «كتاب» هنا يرمز لمعنى (المصير)، أو (الحكم القطعي الإلهي) بخصوص نيل الصالحين درجات الجنّة العلُيْ.

ولا يضرّ من الجمع بين التّفسيرين، فأعمال الأبرار مجموعة في ديوان عام، ومحل ذلك الديوان في أعلى نقطة من السماء، ويكون الحكم والقضاء الإلهي كذلك مبنيٌّ على كونهم في أعلىٰ درجات الجنّة.

ولأهميّة وعظمة شأن «عليّبن».. تأتي الآية التالية لتقول: **﴿وما أدرك ما عليّون \* كتاب حرقوم ﴾**، إنّه مقام من المكانة بحيث يتجاوز حدود التصور والخيال والقياس والظن، بـل وحتىٰ أنّ النّبيﷺ وعلى ما له من علو شأن ومرتبة مرموقة، فلا يستطيع من تصور حجم أبعاد عظمته.

ويبدأ البيان القرآني بتقريب ألـ «عليّين» إلى الأذهان: «كتاب مرقوم».

وهذا على ضوء تفسير «عليّين» بالديوان العام لأعمال الأبرار، أمّا على ضوء التّفسير الآخر فسيكون معنىٰ الآية: إنّه المصير الحتمي الذي قرره اللّه وسجّله لهم، بأن يكون محلهم في أعلى درجات الجنّة، (بناء على هذا التّفسير فستكون الآية «كتاب مرقوم» مفسّرة لكتاب الأبرار وليس لعليّين).

وكذلك: ﴿يشهد العقربون﴾ أي يشاهدونه، أو عليه يشهدون عليه.

ثمَّة من ذهب إلى أنَّ «المقربون» في الآية، هم ملائكة مقرّبون عند اللَّه عزّوجلَّ، ينظرون إلىٰ ديوان أعمال الصالحين، أو ينظرون إلىٰ مصيرهم المحتوم.

ولكنّ الآيات التالية تظهر بوضوح بأنّ المقرّبين، هم نخبة عالية من المؤمنين لهم مقام مرموق، وبأمكانهم مشاهدة صحيفة أعمال الأبرار والصالحين.

ويمكن أن نستفيد هذا المعنىٰ من الآيتين ١٠ و ١١ مــن سـورة الواقــعة: ﴿وللسـابِقُونِ السابِقُمَدُ عَالُوالاسالايةُ مِنْ كُمَ سَابِ الآيَّةِ هَمَ مَنْ سَالَا المَانِينِ مَا مَانِينَةٍ مُعَ

تفسير القرطبي، بع ١٠، ص ٧٠٥٣؛ ومجمع البحرين، مادة (علو).

وينتقل الحديث إلى عرض بعض جوانب جزاء الأبرار: ﴿ **إِنَّ الْبَرَارِ لَغْيَ نَعِيمَ»**. «النعيم»: هو النعمة الكثيرة \_ علىٰ قول الراغب في مفرداته \_ وجاءت بصيغة نكرة لتعظيم شأنها، أي إنّهم في نعيم مادي ومعنوي لا حَدّ لوصفه. وينقلنا البيان القرآني لجوانب من نعيم الأبرار: ﴿ على الأرلنك ينظرون». <sup>(ا</sup>

«الأرائك»: جمع (أريكة)، وهي سرير مُنَجّد مزّين خاص بالملوك، أو سرير في حجلة، وجاءت في الآية بمعنىٰ، الأسرة المزينة التي يتكيء عليها أهل الجنّة.

وثمّة من يذهب إلى أنّها معربة من «أرك» بمعنى قصر الملك في الفارسية، أو القطعة في وسط المدينة، وبما أنّ القلعة في وسط المدينة تكون للملوك عادة اطلق عليها هذه الكلمة، أو بمعنىٰ عرش السلطان الذي يقال عنه بالفارسية «أراك»، ثمّ سمّيت العاصمة بـه (أراك) و«عراق» معرب «أراك» بمعنى مقر السلطان.

فيا يقول آخرون أنّها من (الأراك) وهو شجر معروف تصنع منه الأسرّة، وقيل أيضاً. إِنَّا سمّيت بذلك لكونها مكاناً للإقامة من (الأروك) وهو الإقامة. <sup>(</sup>

وجاءت «ينظرون» مطلقة، لإعطاء مفهوم السعة والشمول، فمسموح لهم النظر إلى لطف الباري وجماله، وإلى نعم الجنّة الباهرة، وإلى ما أودع فيها من رونق وبهاء... وذلك لأنّ لذة النظر من اللذائذ الإنسانية التي تدخل الغبطة والسرور في الإنسان بشكل كبير وملموس.

ثمّ يضيف: **﴿ تعرف في وجوههم نضرة النعيم﴾** .

إشارة إلى أنّ ما يبدي على وجوههم من علائم النشاط والسرور والغبطة، إن هو إلّا إنعكاس لسعادتهم الحقّة، بعكس أهل جهنّم الذين لا يبدو على وجوههم إلّا علائم الغم والحسرة والندم والشقاء.

**«نضرة»**؛ إشارة إلى النشاط والأريحية التي تظهر على وجوههم. (كما أسلفنا القول). وبعد ذكر نِعَم: «الأرائك»، «النظر»، «الإطمئنان والسعادة»..تذكر الآية التالية نـعمة شراب الجنّة، فتقول: **﴿يسقون من رحيق مختوم﴾**.

إنَّه ليس كشراب أهل الدنيا الشيطاني، بما يحمل من خبث دافع إلى المعاصي والجنون. ا

و«الرحيق» ـ كما اعتبر. المفسّرين ـ : هو الشراب الخالص الذي لا يشوبه أيَّ غش أو تلوث.

و«مختوم»: إشارة إلى أنَّه أصلي ويحمل كلَّ صفاته المميزة عن غيره من الأشربة ولا يجاريه شراب قطّ، وهذا بحدَّ ذاته تأكيد آخر على خلوص الشراب وطهارته.

والختم بالصورة المذكورة يظهر مدى الإحترام الخاص لأهـل الجـنّة، حــيت إنّ ذلك الإحكام وتلك الأختام مختصة لهم، ولا يفتحها أحد سواهم. <sup>(</sup>

و تقول الآية التالية: ﴿ حُتَامَه مسك و في ذلك فليتنافس للمتنافسون، إ

فختامه ليس كختوم أهل الدنيا التي تلوث الأيدي، وأقل ما فيها أنّها في حال فتحها ترمى في سلة الأوساخ. بل هو شراب طاهر مختوم، وإذا ما فتح ختمه فتفوح رائحة المسك منه!

وقيل: «ختامه» يعني (نهايته)، فعندما ينتهي من شرب الرحيق، ستفوح من فمه رائحة المسك، على خلاف أشربة أهل الدنيا، التي لا تترك في الفم إلّا المرارة والرائحة الكـريهة، ولكنّه بعيد بملاحظة الآية السابقة.

ويقول العلّامة الطبرسي في (مجمع البيان): «التنافس»: تمنّي كلّ واحد من النفسين مثل الشيء النفيس الذي للنفس الأخرى أن يكون له.

وفي (مجمع البحرين): نافست في الشيء: إذا رغبت فيه على وجه المبارات في الكـرم. (سباق سالم ونزيه).

وفي (مغردات الراغب): «المنافسة»: مجاهدة النفس للتشبّه بالأفاضل واللحوق بهم من غير إدخال ضرر على غيره.

وجاء مضمون الآية في الآية ٢١ من سورة الحديد: ﴿سابِقُوا لِلَّى مُشْفَرَةً مَنْ رَبِّكُمْ وَجِنَّةً عرضها كعرض السماء والأرض؟، وما جاء في الآية ١٣٣ من سورة آل عمران: ﴿وسارِمُوا لِلَى مُغْفَرَةً مِنْ رَبِّكُمْ وَجِنَّةً عرضها السماولت والأرض؟.

 عملية ختم الأشياء (كانت ولا زالت)، تستعمل للإطمئنان على سلامة تلك الأشياء من التلاعب بها، فمثلاً.. لكي يُطمأن على سلامة وصول شيء معين إلى صاحبه المراد، فإنَّه يوضع في ظرف خاص مغلق. وإذا ما كان الشيء بدرجة عالية من الأهمية، فلا يكتفي بالغلق، بل يربط بسلك أو ما شابه ومن ثمّ يوضع على عقدته شيء من الشمع أو الطين ويختم بختم معين، كلَّ ذلك للتأكيد من وصوله إلى المراد بدون أن تمتد إليه يد التلاعب.

وعلى آية حال، فدقّة تعبير الآية وشفافيته، من أجمل تعابير التشجيع للموصول إلى النعيم الخالد، من خلال ترسيخ الإيمان في القلوب وتجسيد الأعمال الصالحة عملي سوح الواقع، والآية قطعة بلاغية رائعة. ( <sup>\* \*</sup>

ونصل لآخر وصف شراب الأبرار في الجنّة: **﴿وَمَرَّاجِهُ مَنْ تُسْتَيْمُ﴾** أي أنّه ممسزوج بالتسنيم، **﴿عينا يشرب بها المقرّيون﴾** <sup>7</sup>.

ومن خلال الآيتين أعلاه، يـتّضح لنـا بأنَّ «التسـنيم» هـو أشرف شراب في الجـنّة، و«المقرّبون» يشربون منه بشكلِ خالص، فيا يشربه «الأبرار» ممزوجاً بالرحيق المختوم.

أمّا وجه نسمية ذلك الشرابَ أو العين بـ«تسنيم». (علماً بأنّ التسنيم في اللغة هو عين ماءٍ يجري من علو إلى أسفل). فقد قال البعض فيه: إنّه شراب خاص موجود في الطبقات العليا من الجنّة.. وقال آخرون: إنّه نهر يجري في الهواء فينصب في أواني أهل الجنّة.

والحقيقة، فللجنّة ألوان من الأشربة، منها ما يجري على صورة أنهار، كما تشير إلى ذلك آيات قرآنية كثيرة <sup>ن</sup>، ومنها يُقدّم في كؤوس مخــتومة، كـما في الآيــات أعــلاه، ويأتي ألـ «تسنيم» في قمّة أشربة الجنّة، وله من العطاء على روح شاربه ما لا يوصف بوصف أبداً.

ونعود لنكرر القول مرّة آخرى: إنّ حقيقة النعم الإلهيّة في عالم الآخرة لا يكن لأيّ كان من أن يتكلم عنها بلسان أو يوصفها بقلم أو يتصورها في ذهن، وكلّ ما يـقال عـنها لا يتعدىٰ عن كونه صوراً تقريبية على ضوء ما يناسب محدودية الإنسان.

والآية ١٧ من سورة السجدة: ﴿فلا تعلم نفس ما لُحَفَّى لَهم مِنْ قَرَّةً لَعَيْنَ﴾ خير دليل على ذلك.

١. يتضبع من تفسير الآية، أنّ اسم الإشارة «ذلك» بعود على جميع نعم الجنّة، وشرابها بالذات لما وصف فيه في الآية.
٢. «الوار» و«الفاء» في ﴿ وقي ذلك فليتنافس المتنافسون﴾، كلاهما حرف عطف، وإذا ما سمئل عن علة وجودهما معاً، فالجواب هو: يوجد شرط محذوف، والتقدير: (وإن أريد تنافس في شيء فليتنافس في ذلك السالة من المتنافس المتنافس في الآية.

### بحثان

[ع

### ۱\_ من هم «الأبرار» ودالمقرّبين»؟

ورد ذكر «الأبرار» و«المقربين» كثيراً في القرآن الكريم، وما أُعدَّ لهم من درجة رفيعة وثواب عظيم، حتى أنَّ أولي الألباب تمنوا أن تكون وفاتهم مع الأبرار، كما تقول الآية ١٩٣ من سورة آل عمران: **﴿وتوفنا مع الأبرلر﴾**.

وتناولت الآيات ٥ ــ ٢٢ من سورة الدهر ما أعدّ لهم من ثواب جزيل، كما وتناولت الآية ١٣ من سورة الإنفطار، والآيات المبحوثة بعض ما ينتظرهم من ألطاف إلهيّة. فمن هم يا تُرىٰ؟

**«الأبرار»:** هم أصحاب النفوس الزكية الأبية الطاهرة، ومعتنتي العقائد الصائبة، والذين لا يعملون إلّا ما فيه الخير والصلاح.

و«المقربون»: هم الذين لهم مقام القربة عند الله عزّوجلّ.

فبين الأبرار والمقربين عموم وخصوص مطلق، حيث كلَّ المقرّبين أبـرار، وليس كـلَّ الأبرار مقرّبين.

وروي عن الإمام الحسن المجتبئ للظِّلا ، أنَّه قال: «كلما في كتاب اللَّه عزّوجلٌ من قوله: «إنَّ الأبرار» فواللَّه ما أراد به إلَّا عليّ بن أبي طالب وفاطمة وأنا والحسين» <sup>(</sup> .

وممّا لا يشوبه شك، أنّ الخمسة الطيبة، تلك الأنوار القدسيّة، هم أفضل مصاديق الأبرار والمقربين.

وكما ذكرنا في تفسيرنا لسورة الدهر التي تحدثت بشكل رئيسي عن أمـير المـؤمنين وفاطمة والحسن والحسين#ﷺ ، وقلنا بأنّ الآيات الثمانية عشر قد تناولت فضائلهم#ﷺ ، ولكن لا يمنع من الإنطباق على غير الخمسة الطيبةﷺ .

#### ٢\_ فمور المِنَّة

تيمَّن لنا مختلف الآيات في القرآن الكريم أنَّ غة ألوان من الأشرية والخيمين الطاهرة.

الإنسان صوب التيه، توصل شاربها لحال الجنون، كريهة الطعم والرائحة، وتـزرع عـند شاربها العداوة والبغضاء، تؤدي إلى سفك الدماء وتبث الرذيلة والفساد... أمّا تلك: تذكي عقل شاربها وتصفو به، وتزيده نشاطاً وحيوية، ذات عطر لا يوصف وطهارة خـالصة، ويغوص شاربها في نشوة روحية نقية راقية.

180

وذكرت السّورة المبحوثة نوعين منها: ﴿الرحيق العختوم) و«التسنيم» في حين ذكرت سورة الدهر أنواعاً أخرى، وفي سور أخرى \_وقد تعرضنا لها في محلها.

وتؤكّد الأحاديث والرّوايات على أنّ تلك الأشربة خالصة لمن تــنزّه عــن الولوغ في خمور الدنيا الخبيثة.

فعن النّبي ﷺ أنّه قال لأمير المؤمنين؟ : «يا عليّ من ترك الخمر للّه سقاه اللّه من الرحيق المختوم» (.

وفي حديث آخر أنّه ﷺ سأله عن هذا الترك أنّه حتى لو كان: «لغير اللّه»؟، قـــالﷺ : «نعم واللّه. صيانة لنفسه فيشكره اللّه تعالى عن ذلك» `.

نعم، فهؤلاء من أولي الألباب، الذين تناولت ذكرهم الآية ١٩٣ من سورة آل عمران. وأولي الألباب مع الأبرار في تناول تلك الأشربة الطاهرة.

وروي عن الإمام زين العابدين عليَّ بن الحسين الله قال: «مَن سعَّىٰ مؤمناً من ظماًٍ سقاه الله من الرحيق المختوم»<sup>7</sup>.

وجاء في حديث آخر: «مَن صام للَّه في يوم صائف، سقاه اللَّه من الظَّـماً مـن الرحـيق المختوم»<sup>1</sup>.

إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ ﴿ مَا وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَنَعَامَ مُونَ ﴿ وَإِذَا آنقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ آنقَلَبُوا فَكِهِينَ ﴿ مَوَإِذَا رَأَوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَنَوُلاً عِلَمَ ﴿ " وَمَا أَرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَفِظِينَ ٣ فَأَ لَيَوْمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْكُفَارِ يَضْحَكُونَ ﴿ " وَ عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَنْظُرُونَ ۞ هَلْ تُوْبَ ٱلْكُفَارُ مَاكَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِذَا رَافَهُمْ مَا لَهُ إِنّ

## سبب اللزول

ذكر المفسّرون سببين لنزول هذه الآيات:

**الآول: إنّ**ها نزلت في علي بن أبي طالب الله، وذلك.. إنّه كان في نفر من المسلمين جاؤوا إلى النّبي ﷺ، فسخر منهم المنافقون، وضحكوا، وتغامزوا...فنزلت الآيـة قــبل أن يـصل علي الله وأصحابه إلى النّبي ﷺ.

وذكر الحاكم أبو القاسم الحسكاني في كتابه (شواهد التنزيل) عن ابن عباس قال: ﴿ لِنَ *الذين أجرهول*» منافقو قريش، و **(الذين آمنول**» على بن أبي طالبﷺ وأصحابه. <sup>(</sup>

**الثّاني**: إنّها نزلت في مشركي قريش، أبي جهل والوليد بن المغيرة والعاص بن وائسل وأشياعهم، كانوا يستهزئون بفقرائهم كعمار وصهيب وخباب وبلال وغيرهم.<sup>٢</sup>

#### التفسير

بالأمس كانوا يضمكون من المؤمنين... أمّاا

بعد أن تحدثت الآيات السابقة عن النعم التي تنتظر الأبرار والصالحين في الحياة الآخرة.

١. تفسير مجمعالبيان، ج ١٠،ص ٤٥٧ ـ كما وذكر كثير من المفسّرين مسألة نـزولها فـي عـلي بـن أبـي طالب للظِّلا، ومشركي مكّة، كما في تفسير القرطبي، وتفسير روحالمعانى، وتفسير الكشّاف، والتفسير الكبير... الخ.

الأمثل في تفسير كتاب ألله المنزل 188 ٥١] تبدأ الآيات أعلاه بتبيان جوانب ممّا يعانوه من مصائب ومشاكل في الحياة الدنيا بسبب إيانهم وتقواهم... وأنَّ ما سيناله الأبرار من ثواب جزيل ليس اعتباطياً. فالآيات تنقل لنا أساليب الكفَّار القذرة التي كانوا يتعاملون بها مع المؤمنين البررة، وقد صنّفتها في أربعة أساليب: الأسلوب الأوّل؛ ﴿ إِنَّ الدِّينَ أَجِرِهُوا كَانُوا مِنَ الدِّينَ آَهْنُوا يَضْحَكُونَ﴾ فأصل الطغيان والتكبر والغرور والغفلة الذي زُرع في نفوسهم، يدفعهم للضحك على المؤمنين والإستهزاء بهم والنظر إليهم بسخرية واحتقارا وهذا هو شأن كلِّ من غرَّته أحابيل الشيطان في مواجهة مَن آمن واتتى، وعلى مرَّ الآيَّام. وجاء وصفهم بـ «أجرموا» بدلاً من «كفروا»، للإشارة إلى إمكان معرفة الكافرين من خلال أعمالهم الإجرامية، فالكفر دامًا مصدر للجرائم والعصيان. والأسلوب الثّاني: ﴿ وَإِذَا مِزُوا بِهِم يتغامزونَ فَحِينًا بِرّ المشركون على مجموعة من المؤمنين يغمزون بأعينهم ويشيرون إليهم بالقول: أنظروا إلى هؤلاء الفقراء المعدمين... إنَّهم أصبحوا مقرَّبين عند اللَّه! أنظروا إلى هؤلاء الحفاة العراة... إنَّهم يدَّعون نزول الوحي الإلهي لهم! انظروا إليهم.. فإنَّهم يعتقدون بأنَّ العظام البالية ستعود إلى الحياة مرَّة أخرى!! وما شابه ذلك، من الكليات الرخيصة والموهنة... ويبدو أنَّ ممارسة الضحك من قبل المشركين يكون حينها يمرَّ المؤمنون من أمامهم وهم متجمعون، في حين يمارسون الأسلوب الثَّاني وهو الإشارات الساخرة والغمز واللمز حين مرورهم أمام جمع من المؤمنين، لعدم تمكنهم من الضحك العلني أمام جمع المؤمنين. ﴿ «يتغامزون»: من (الغمز)، وهو الإشارة بالجفن أو اليد مع قصد ما في الطرف الآخر من عيوب، وعبّرت الآية بهذا اللفظ «التغامز» للإشارة إلى اشتراكهم جميعاً في ذلك الفعل.

ولكنَّهم لم يكتفوا بالنيل من المؤمنين في حضورهم من خلال الضحك والتسغامز، بسل وبند ما يد ما ما أو ما أو من ما المالة تواليلا :

تعدوا إلى حال غيابهم أيضاً، حيث تنقل لنا الآية التالية.

 ذكر المفشرون احتمالين في ضمير «مزوا» و«بهم»، فارجع بمعضهم الأول إلى المشبركين والشّاني إلى المؤمنين، وقال البعض الآخر عكس ذلك، ويبدو أن الاحتمال الأوّل أقرب بلحاظ ما ذُكر أعلاه.

# ١٨٨ سورة المطفَّفين / الآية ٢٩ - ٣٦ [ج

الأسلوب الثَّالث بقوها: ﴿ وَإِذَا لِنَقَلِبُوا إِلَى أَهْلِهُمْ لِنَقَلِبُوا فَكَهِينَ ﴾.

وكاُنّهم في ضحكهم وتغامزهم قد نالوا فتحاً كبيراً! فـتأخذهم نشـوة تـصور الغـفلة والجهل لأن يتباهوا فيا قاموا به من فعل قبيح، ويبقون على حالة السـخرية والاسـتهزاء بالمؤمنين رغم غياب المؤمنين عنهم!...

**«فكهين»: جمع** (فكه)، وهي صفة مشبهة من (الفكاهة) بمعنى التمازح والضحك، مأخوذة من (الفاكهة)، وكأن لذة الخوض في هكذا حديث وسخرية كلذة أكل الفاكهة، كها ويطلق على حديث مفرح اسم (فكاهة).

«الأهل»: هم العائلة والاقرباء، وقد تشمل الأصدقاء المقرّبين أيضاً.

والأسلوب الرّابع: ﴿ وَإِذَا رَبُوهِم قَالُوا إِنَّ هَوَلًا. لَصَالُونَ ﴾ .

لماذا؟ لأنَّهم تركوا ما كان شائعاً من عبادة الأصنام. والخرافات التي يعتبرونها هداية! واتجهوا نحو الإيمان باللَّه والتوحيد الخالص.

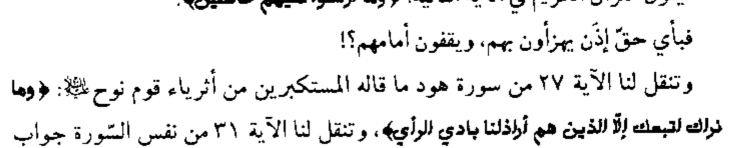
ولأنَّهم باعوا لذة الدنيا الحاضرة بنعيم الآخرة الغائبة إ...

ويمكن أن تكون هذه المواجهة قد حدثت بعد إنتهاء مرحلة الإستهزاء، بعد أن غُـلَف الأمر بطابع الجديّة ورأوا ضرورة المواجهة الشديدة، لأنّ حال المشركين والكافرين على مرّ التاريخ في مواجهتهم لدعوة ورسالات الأنبياء للمتلا تبدأ بـالسخرية وعـدم المـبالاة، وكأنّهم لم يشاهدوا بعد من الدين الجديد ما يوجب الوقوف أمامه بجدٍّ وحزم، ولكن بمجرّد إحساسهم بأنّ الدين الإلهي راح ينفذ إلى قلوب النّاس، ورؤيتهم لازدياد أتباعه، يزداد إحساسهم بالخطر، فيدخلون مرحلة المواجهة العنيفة مع الدين الجديد.

فتشير الآية إلى أوّل خطوة جادة من قبل الجرمين في قبال المؤمنين، التي تتبعها خطوات وخطوات حتى تصل الحال إلى المواجهة الدموية الحادّة.

وغالباً ما لا يكون المؤمنون من أثرياء أو وجهاء القوم، ولذلك يُنظر إليهــم بــاحتقار ويهزأ بدينهم وإيمانهم، في مجتمع يسوده التمايز الطبتي بشكل راسخ وظاهر.

فيقول القرآن الكريم في الآية التالية: ﴿ وِما لُرسلوا عليهم حافظين،



10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

نوح ﷺ . ﴿ولا أقول للذين تزدري أعينكم لن يؤتيهم الله خيراً الله أعلم بما في أنفسهم ﴾ .

فجواب نوحﷺ عام يشمل حتى أولئك المغرورين في صدر الإســلام... فــا شأنكــم وهؤلاء؟! وعليكم أن تنظروا إلى هذا الدين، وإلى النّبي الذي جاء بهذا الدين، ولا تنظروا إلى مَن آمن به واتبعه!...

وتبقى أساليب الذين يعادون الحقّ محدودة في إطار الحياة الدنيا، ولكن إذا كان يـوم القيامة, فستختلف الحال تماماً: **﴿فَاليوم للذين آمنوا مِن الكفاريضحكون**﴾.

فيوم القيامة، يوم مجازات الأعمال وإجراء العدالة الإلهية، والعدالة تقتضي بأن يستهزأ المؤمنون بالكافرين المعاندين للحقّ، والإستهزاء في ذلك اليوم أحد ألوان عذاب الآخرة الأليم الذي ينتظر أولئك المغرورين والمستكبرين.

وروي عن رسول الله يَنْهُ أنّه قال: «المستهزئون بالنّاس في الدنيا يرفع لأحدهم يـوم القيامة باب من أبواب الجنّة، فيقال له: هلم، فيجيء بكربه وغمّه، فإذا أتاه أغلق دونه، ثمّ يفتح له باب آخر، فيقال: هلم هلم، فيجيء بكربه وغمّه، فإذا أتاه أغلق دونه. فما يزال كذلك حتى أنّه ليفتح له الباب فيقال: هلم هلم، فلا يأتيه من أياسه» ( وهنا ينضحك المؤمنون الذيس يطلعون عليه وعلى بقية الكفار من جنتهم).

و تقول الآية التالية: **﴿على الأرلئك ينظرون**﴾.

ماذا ينظرون؟

إنّهم ينظرون إلى: نعم اللّه التي لا توصف ولا تنفد في الجنّة، وإلى كلّ ما فازوا به من الألطاف الإلهية والكرامة، وإلى ما أصاب الكفار والمجرمين من العذاب الأليم خاسئين...

وفي آخر آيات السّورة، يقول القرآن مستفهماً: ﴿ هل ثوّب الكفار ها كانوا يفعلون ﴾ أ.

فهذا القول سواء صدر من الله، أو من الملائكة، أو من المؤمنين، فهو في كلَّ الحالات يمثل طعناً واستهزاءاً بأفكار وادعاءات أولئك المغرورون، الذين كانوا يستصورون أنَّ اللّــه سيئيبهم على أعمالهم القبيحة، ويأتيهم النداء رداً على خطل تفكيرهم: **وهن ثوّب التفارما** 

کانوا یفعلون که.

 تفسير الدرّالمنثور، ج ٦، ص ٣٢٨ (بتفاوتٍ يسير). الاستفهام في الآية.. استفهام تقريري.

واعتبر كثير من المفسّرين أنّ الآية (جملة مستقلة). في حين اعتبرها آخرون تابعة للآية التي قبلها. أيّ: إنّ المؤمنين سيجلسون على الأرائك ينظرون هل أنّ الكفار نالوا جزاءهم العادل؟

[ع

فإن كانوا يرجون ثواباً فليأخذوه من الشيطان!... ولكن هل بإمكان هذا اللعين المطرود من رحمة الله أن يثيبهم على ما عملوا له؟!

**«ثوّب»:** من (الثوب) على وزن (جوف)، وهو رجوع الشيء إلى حالته الأولىٰ التي كان عليها، و«الثواب»: ما يرجع إلى الإنسان جزاء أعماله، ويستعمل للخير والشرّ أيضاً، ولكن استعماله للخير هو الغالب`.

وعليه، فالآية تشير إلى الطعن بالكفار كنتيجة طبيعية لإستهزاءهم بالمؤمنين وبآيات الله في الحياة الدنيا، وما عليهم إلّا أن يتقبلوا جزاء ماكسبت أيديهم.

بحث

الإستهزاء سلام بالس:

من الحراب التي طالما شُهرت في وجوه الأنبيا، على التساريخ.. حسربة الاستهزاء والسخرية، وعكست لنا الآيات القرآنية مراراً تلك الصور التي تحكي هذا الموضوع، ولا عجب في ذلك حين صدور الاستهزاء من أناس ابتلوا بالظلم والكفر، لأنّ مصدر كسفرهم وظلمهم هو عقدة الغرور والتكبر التي تدفعهم للنظر إلى الآخرين بعين التحقير والتصغير.

وليس زماننا المعاش مستثنىً من مدار تلك الأساليب القديمة، فما زال الإعلام الكافر وعبر وسائله التقنية، ما زال يبذل كلّ ما في جهده في استعمال ذات الحربة القديمة، عسى أن يُخرج الحقّ وأتباعه من الميدان، وبواجهات عدّة، ومنها تلك التي يسمّونها برامج الترفييه والفكاهة.

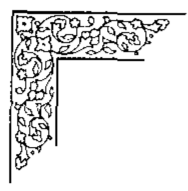
ولكنَّ المؤمنين أقوى من أن تزلز لهم تلك الألاعيب الماكرة الواهية. وهم مطمئنون تماماً

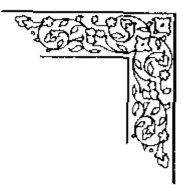
بالوعد الإلهي الحق، كما ورد في الآيات أعلاه.

مفردات الراغب, مادة (ئوب).

نهاية سورة المطفّغين

 $\mathcal{O}\mathcal{O}$ 

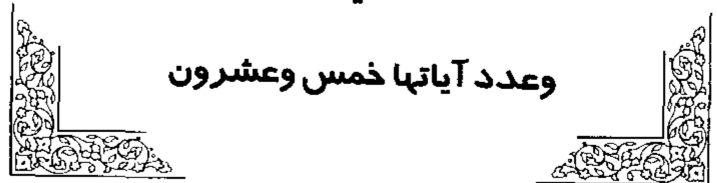






سورة

الإنشقاق







#### «سورة الإنشقاق»

#### ممتوى السورة:

لا تخرج السورة عن الإطار العام لسور الجزء الأخير من القرآن الكريم، فتبدأ بوصف علامات أشراط القيامة وما سيحدث من أحداث مروعة في نهاية العالم وبداية يوم القيامة، ثمّ تتحدث ثانياً عن القيامة والحساب وما ستؤول إليه عاقبة كلّ من الصالحين والجرمين، ثمّ تعطف الشورة في المرحلة الثّالثة لتوضيح ماهية الأعمال والعقائد التي تجر الإنسان إلى سخط الله وخلوده بالعذاب مهاناً، وفي الرّابعة تنتقل السّورة لعرض مراحل سير الإنسان في حياتيه (الدنيا والأخرة)، وفي آخر مطاف السّورة يدور الحديث خامساً عن جسزاء الأعمال الحسنة والسينة.

#### فضيلة السّورة:

روي عن النّبي الأكرمﷺ، أنّه قال: «من قرأ سورة «انشقت» أعاذه اللّه أن يؤتيه كتابه وراء ظهره». \

وعن الإمام الصادق للله ، أنَّه قال: «مَن قرأ هاتين السّورتين وجعلهما نصب عينه في صلاة الفريضة والنافلة لم يحجبه اللّه من حاجة، ولم يحجزه من اللّه حاجز، ولم يزل ينظر إليه حتى يفرغ من حساب النّاس».<sup>7</sup>

રુજ

تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٥٨.
 ٢. تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ٥٣٦.

بيسمي التجيير

الآيات

إذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَتْ () وَأَذِنَتْ لِرَبَّهَا وَحُقَتْ () وَإِذَا ٱلأَرْضُ مُذَتْ () وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ () وَأَذِنَتْ لِرَبَّهَا وَحُقَّتْ () يَنَا يُعُكَ ٱلإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحَافَمُ لَفِيهِ ف فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنْبَهُ مِيمِينِهِ () فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا () وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُورًا ()

التفسير

نمو الكمال المطلق:

تبدأ السّورة في ذكرها لأحداث نهاية العالم المهولة بالإشارة إلى السهاء فستقول: ﴿إِذَا السهاء لنشقيعه (فتلاشت نجومها وأجرامها واختل نظام الكواكب فيها)، كإشارة الآيتين ١ و٢ من سورة الإنفطار التي أعلنت عن نهاية العالم بخرابه وفنائه: ﴿إذا للسهاء لنفطرت \* وإذا الكواكب لنتثريه).

وتحكي الآية التالية حال السماء: ﴿وَلَدْنِتْ لَرَبُّهَا وَحَقَّتْهُ.

فلا يتوهم أن السلاء بتلك العظمة بامكانها اظهار أدنى مقاومة لأمر الله..بل ستستجيب لأمر الله خاضعة طائعة، لأنّ إرادته سبحانه في خلقه هي الحاكمة، ولا يحق لأي مخلوق أن يعصى أمره جلّ وعلا.

**«أذِنَتْ»: م**ن (الاذن) على وزن (أفق)، وهي آلة السمع و تستعار لمن كثر استماعه، وفي الآية: كناية عن طاعة أمر الآمر والتسليم له. **«حُقّت»: م**ن (الحق)، أي: وحق لها أن تنقاد لأمر ربّها.

١. «إذا»، أداة شرط، حُذف جزاؤها، والتقدير: (إذا السماء انشقت... لاقي الإنسان ربّه فحاسبه وجازاء).

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [١٥

وكيف لها لا تسلّم لأمره عزّوجلّ، وكلّ وجودها وفي كلّ لحظة من فيض لطـفه، ولو انقطع عنها بأقل من رمشة عين لتلاشت.

. نعم، فالسماء والأرض مطيعتان لأمر رتبهما منذ أوّل خلقهما حتى نهاية أجلهما، كما تشير الآية ١١ من سورة فصّلت عن قولهما في ذلك: ﴿قالتا لَتينا طائعين﴾.

وقيل: يراد بـ «حقّت»: إنَّ الخوف من القيامة سيجعل السهاء تنشق... ولكـنّ التّـفسير. الأول أنسب.

وفي المرحلة التالية عند الكارثة لتشمل الأرض أيضاً: ﴿وَإِذَا الأَرْضِ مَدْسَهُ.

فالجبال \_كما تقول آيات قرآنية أخرى \_ستندك وتتلاشى، وستستوي الأرض في كافة بقاعها، لتلمّ جميع العباد في عرصتها، كما أشارت الآيات ١٠٥ \_ ١٠٧ من سورة طـه إلى ذلك: وويستلونك من للجبال فقل ينسفها ربّي نسفا \* فيذرها قاعا صفصفا \* لاترى فيها موجا ولا أهتابي!

فمحكمة ذلك اليوم من العظمة بحسيث تجسع في عسرصتها جمسيع الخسلق مسن الأولين والآخرين، ولابد للأرض من هذا الانبساط الواسع. بنتر بالتابية متاره الممالة:

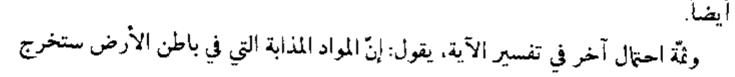
وقيل في معنى الآية: إنّ الله عزّوجلّ سيمدّ الأرض يوم القيامة أكثر ممّا هي عليه الآن لتسع حشر الخلائق جميعاً <sup>(</sup> .

وفي ثالث مرحلة تقول الآية التالية: ﴿وَلَقْتُ هَا فَيها وتخلُّتُ ﴾.

والمعروف بين المفسّرين أنّ الآية تشير إلى إلقاء الأرض بما فيها من موتى فيخرجون من باطن القبور إلى ظاهر الأرض، مرتدين لباس الحياة من جديد.

وقد تناولت آيات أخرى هذا الموضوع، كالآية ٢ من سورة الزلزال: ﴿وَأَخْرَجْتَ الأَرْضَ أَتُسْقَالِها ﴾، والآيتين ١٣ و١٤ من سورة النازعات: ﴿فَـإِنَّها هَـيَ زَجِـرة واحـدة \* فَـإِذَا هَـمَ بالساهرة ﴾.

وقال بعض المفسّرين: إنَّ المعادن والكنوز المودعة في الأرض ستخرج مـع الأمـوات



التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

سورة الإنشقاق / الآية ١ \_ ٩ 5} نتيجة الزلازل الرهيبة التي تقذفها إلى الخارج، فتملأ الحفر والمنخفضات الموجودة على سطح الأرض، وستهدأ الأرض بعد أن يخلو باطنها من هذه المواد. والجمع بين المعاني التي وردت في تفسير الآية، ممكن. و...: ﴿ وَأَدْنِنُمَ لَرَبِّهَا وَحَقَّمُهُ.

فتسليم الموجودات لما سيحدث من كوارث كونية مدمرة ينم عن جملة أمور، فين جهة: إنَّ الفناء سيعم الدنيا بكاملها بأرضها وسمائها وإنسانها وكلَّ شيء آخر، ومن جهة أخرى: فالفناء المذكور يمثل انعطافة حادّة في مسير عالم الخليقة، ومقدّمة للدخول في مرحلة وجود جديدة، ومن جهة ثالثة، فكلِّ ما سيجري ينبيُّ بعظمة قدرة الخالق المطلقة. وخصوصاً في مسألة المعادر

نعم. فسيرضخ الإنسان. بعد أن يرى بأمّ عينيه وقوع تلك الحوادث العظام. وسيرى حصيلة أعماله الحسنة والسينة.

وتبيَّن الآية التالية معالم طريق الحياة للإنسان مخاطبة له: ﴿ مِالَيِّها الإنسان لِنَّك كادح لِلي ربك كدما فعلاقيه).

«الكمدح»؛ ـ على وزن مدح ـ السعى والعناء الذي يخلق أثراً عملي الجمسم والروم، ويقال: ثور فيه كدوح، أي آثار من شدّة السعي.

وجاء في (تفسير الكشّاف) و(روح المعاني) و(تفسير الفخر الرازي): الكـدح: جـهد النفس في العمل والكد فيه حتى يؤثر فيها، من كدح جلده: إذا خدشه.

والآية تشير إلى أصل أساسي في الحياة البشرية، فالحياة دوماً بمزوجة بالتعب والعناء. وإن كان الهدف منها الوصول إلى متاع الدنيا، فكيف والحال إذا كان الهدف منها هو الوصول إلى رضوان الله ونيل حسن مآب الآخرة؟!

فالحياة الدنيا قد جبلت على المشقة والتعب والألم، حتى لمن يرفل بأعلىٰ درجات الرفاه المادى.

وما ذكر «لقاء الله» في الآية الآلتيبان أنَّ حالة التعب والعناء والكدب حالة مستورة ال

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل 199 ٥١]

نعم، فراحة الدنيا لا تخلو من تعب، والراحة الحقة.. هناك، حيث ينعم الإنسان بين فيافي جنان الخلد.

وكان نداء الآية مخاطباً عموم «الإنسان»، ليشير إلينا بأن الله عزّوجلّ قد وضع القدرة والقوَّة اللازمة لهذه الحركة الإلهية المستمرة في وجود و تكوين هذا المخلوق، والذي جعل من أشرف المخلوقات قاطبة.

واستعمال كلمة «ربّ» فيه إشارة إلى ثمَّة إرتباط ما بين سعى وكدح الإنسان من جهة، وذلك البرنامج التربوي الذي أعده الخالق لمخلوقه في عملية توجيه الإنسان نحمو الكممال المطلق من جهة أخرى.

نعم، فمشوار حركة الوجود قد بدأ من العدم، والأقدام سائرة في خطوها صوب لقاء اللَّه. شاء ذلك الموجود أمَّ أبي.

وقد تحدثت لنا آيات قرآنية أخرى عن السير التكاملي المستمر للمخلوقات نحو خالقها سبحانه وتعالى ومنها.

الآية ٤٢ من سورة النجم: ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهِينَ ﴾.

والآية ١٨ من سورة فاطر: ﴿وَلِلْيَ اللَّهُ المُصِيرَةِ ... بِالإضافة إلى آيات مباركات أخر.

وإلى ذلك المطاف، ستنفصل البشرية إلى فريقين: ﴿ فَأَمَّا مَنْ لُوتِ كِتَابِه بِيهِينَه \* فَسُوف يحاسب حساباً يسيراً \* وينقلب إلى أهله هسروراً ﴾.

فالذين ساروا على هدى الخطط الربّاني لحركة الإنسان على الأرض، وكان كلّ عملهم وسعيهم لله دائماً، وكدحوا في السير للوصول إلى رضوانه سبحانه، فسيعطون صحيفة أعهالهم بيمينهم، للدلالة على صحة إيمانهم وقبول أعهالهم والنجاة من وحشة ذلك اليسوم الرهيب، وهو مدعاة للتفاخر والإعتزاز أمام أهل المحشر.

وحينها توضع أعمال هؤلاء في الميزان الإلهي الذي لا يفوته شيء مهما قلَّ وصغر، فإنَّه سبحانه وتعالىٰ: سييسّر حسابهم، ويعفو عن سيئاتهم. بل ويبدل لهم سيئاتهم حسنات.

أمّا ما المراد من «الحساب اليسير»؟ فذهب بعض إلى أنَّه العفو عن السيئات والثواب على الحسنات وعدم المداقة في كتاب الأعمال. وحتى جاء في الحديث الشريف: «ثلاث مَن كنَّ فيه حاسبه اللَّه حساباً يسيراً. وأدخــله

الجنّة برحمته.

[ع

قالوا: وما هي يا رسول اللَّه؟!

قال: تعطي من حرمك، و تصل مَن قطعك، و تعفو عَمَّن ظلمك» <sup>(</sup> .

وجاء في بعض الرّوايات. أنّ الدقّة والتشديد في الحساب يوم القيامة تتناسب ودرجة عقل وإدراك الإنسان.

فعن الإمام الباقر في ، أنَّه قال: «إنَّما يداق اللَّه العباد في الحساب يوم القيامة على ما آتاهم . من العقول في الدنيا» <sup>(</sup> .

ووردت أقوال متفاوتة في تفسير كلمة «الأهل» الواردة في الآية ﴿لِلَّى لَهْلُهُ﴾.

فمنهم مّن قال: هم الزوجة والأولاد المؤمنين، لأنّه سيلتحق بهم في الجنّة، وهي بحدّ ذاتها نعمة كبيرة، لأنّ الإنسان يأنس بلقاء مَن يحب، فكيف إذا كان معهم أبداً في الجنّة! ومنهم مَن قال: الأهل: الحور العين اللاتي ينتظرنّهم في الجنّة. وآخرين قالوا: هم الأخوة المؤمنون الذين كانوا معه في الدنيا. ولا مانع من قبول كلّ هذه الأقوال في معنى الآية وما رمزت له.

### ہدثان

۱\_ فذ العلم من علیّ 🕸

في تفسير الآية المباركة: ﴿لِدْلالسما، لنشقنتَه، روي عن أميرالمؤمنين الله أنَّه قال: «إنَّها تنشق من المجرّة». <sup>7</sup>

والحديث يعتبر من الإعجاز العلمي لأمير المؤمنين في ، حيث إنّه قد كشف الستار عن حقيقة علمية قائمة لم يكن قد سبقها من علماء تلك الأزمان أحد قبله لله ، وبـقيت هـذه الحقيقة خافية عن أنظار النّاس (سوى الراسخين في العلم)، إلى أن تمّ صنع التـلسكوبات الكبيرة، فتوصل علماء الفلك المعاصرون إليها.

فعالم الوجود. يتكون من مجموعة مجرات، والجرة عبارة عن مجموعة عظيمة من النجوم والمنظومات الشميسة، ولذا فقد أُطلق على الجوات اسم (مدن النجوم).

ومن هذه الجرات. مجرة (درب التبانة) المعروفة والتي يمكن مشاهدتها بالعين المجـردة. والمتكونة من مجموعة من النجوم والشموس على شكل دائرة، ويبدو لنا طرفها البعيد عنًّا بصورة سحاب أبيض، وما هو في حقيقته إلَّا مجموعة من النجوم، تبدو لنا بهذه الصورة نتيجة لبعدها وعجز عيوننا عن تشخيصها.

وما نراه ليلاً على سطح السماء هو طرفها القريب. ومنظومتنا الشمسية جزء من هذه الجرة العظيمة.

وكما يقول حديث أمير المؤمنين ﷺ، فإنَّ النجوم التي نراها في السماء اليوم، ستنفصل عن الجرة، وبها تنشق السماء.

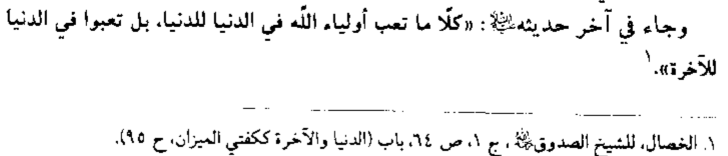
فمن كان يعلم في زمانهﷺ إنَّ النجوم المتناثرة على القبة السهاوية هي جزء من مجـرَّة عظيمة؟ا

نعم، لا يعلم بذلك، إلَّا مَن كان قلبه متصلاً بعالم الغيب، ومَن يستقي من علم الله تعالى استقاءً.

٢\_ الدنيا دار بلاء

التعبير بـ «كادح» للإشارة إلى أن طريق الحياة شاق وصعب، وخوضه يستلزم العناء والألم والمشاكل، في كافة خطوات المسير ولا يستثنى من ذلك الروح أو البدن، بل كليهما وبكلِّ ما يحملان من جوارح وجوانح لا يخلوان من التأثر بهذه الطبيعة الحاكمة على الحياة الدنيا.

ويحدثنا الإمام على بن الحسين زين العابدين ﷺ ، فيما روي عنه أنَّه قال: «الراحة لم تخلق في الدنيا ولا لأهل الدنيا. إنَّما خلقت الراحة في الجنَّة ولأهل الجنَّة، والتعب والنصب خلقًا في الدنيا. ولأهل الدنيا، وما أعطى أحد منها جفنة إلَّا أعطى من الحرص مثليها، ومَن أصاب من الدنيا أكثر، كان فيها أشد فقراً لأنَّه يغتقر إلى النَّاس في حفظ أمواله، ويفتقر إلى كلَّ آلة من آلات الدنيا، فليس في غنى الدنيا راحة...».



### الآيات

ۅؘٲ۫مَّامَن أُوتِي كِنبَهُ، وَرَاءَ ظَهْرِهِ، ۞ فَسَوْفَ يَدْعُوا بُوُرًا ۞ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ۞ إِنَّهُ كَانَ فِيَ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ۞ إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُورَ ۞ بَلَيَ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَعِ يَرًا ۞

#### التفسير

الذين يستلمون كتابهم من وراء ظهرهم:

بعد أن عرضت الآيات السابقة أحوال فريق أصحاب اليمين، تأتي الآيات أعلاه لتعرض لنا أحوال الفريق الآخر، و توصف لنا كيفية إعطاء كتاب كلّ منهم مشرعة لتقديم المشاهد الأخرى: ﴿ولما مَن لُوتي كتابه ورا، ظهرة﴾..فيصرخ وينادي الويل لي لقد هلكت ﴿فسوف يدموثبورلَه.

<ويعملن سمير<sup>(</sup>).

ذكرت الآية بأن الجرمين سيؤتون كتبهم من وراء ظهورهم، في حين أنّ آيات أخرى تقول بأنّ المذنبين سيعطى كتاب كلّ منهم بيده الشمال.

- فهل من تأليف فيا بين العرضين؟ -
- للمفسّرين جملة آراء في ذلك، منها:

قيل: إنَّ يدهم اليمني تُغلَّ إلى أعناقهم، ويعطون الكتاب باليد اليسري من وراء ظهورهم إيغالاً في إذلالهم وإخجالهم.

وقيل: إنَّ كلتا يديهم تربط من خلفهم ــكما يفعل بالأسير ــويعطون الكــتاب بــاليد اليسري من وراء الظهر.

وقيل أيضاً: ستكون وجوه المجرمين من الخلف، بدلالة الآية ٤٧ من سورة النساء: ﴿هن قبل أن نطحس وجوها قنردها على أدبارها﴾، فيعطون كــتبهم مــن وراء ظــهورهم وبــيدهم اليسري، كي يقرؤوها بأنفسهم.

## 10] الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل ٢٠٣

والأنسب أن نقول: سيأخذ أصحاب اليمين كتبهم بافتخار ومباهاة في يدهم اليمنى، وكلَّ منهم يقول: **﴿هاؤم لقرلولاكتابيع﴾** <sup>(</sup>، ولكن المجرمين سيأخذون كــــتبهم بأيــديهم اليــسرى وبسرعة ويضعونها وراء ظهورهم خجلاً وذلاً، ولكي لا يطّلع أحد على ما فيها، ولكن، هيهات.. فكلَّ شيءٍ حينئذٍ بارز، كيف لا وهو «يوم البروز»ا...

**ويدمو ثبورل»**: يصرخ بالويل والثبور، كما هو متعارف عليه عند نزول بلاء، أو وقوع حادث شديد الخطورة.

ودالثبور»، الملاك.

ولكنّ صراخه سوف لا ينفعه أبداً، ولابدٌ من نيله جزاء ما اقترف: ﴿ **ويصليٰ سعيراً؛** أي يدخل نار جهنم.

وتبيَّن الآية التالية علَّة تلك العاقبة النخزية: ﴿لِمَّة كان في أهله مسروراً». سروراً ممتزجاً بالغرور، وغروراً احتوشته الغفلة والجهل بـربّ الأربـاب سـبحانه

وتعالىٰ، فالسرور المقصود في الآية، هو ذلك السرور المرتبط بشدّة بالدنيا والمنسي لذكر الآخرة.

وبديهي فالسرور والإرتياح ليس مذموماً بذاته، ولكنّ السرور المذموم هو الذي يغفل فيه الإنسان عن ذكر مولاه عزّوجلّ، ويغرق به في بحر شهواته الموصل إلى التيه والضلالة والجهل. أمّا سرور المؤمن بلطف الله ونعهائه، وبشاشته عند مصاحبة إخوانه، فما احلاها وأزكاها.

ويتقرب لنا المعنى من خلال الآية التالية: ﴿لِمَّه قُلْ لَن لِن يحورُ .

فاعتقاده الفاسد وظنّه الباطل الدائر على نفي المعاد، مصدر سروره وغروره وهو ما سيوصله إلى الشقاء الأبدي، لأنّه ابتعد عن ساحة رضوانه سبحانه وتعالى بعد أن أوقعته شهواته في هاوية الاستهزاء بدعوة الأنبياء للميلا الربانية، حتى أوصلته حالته المرضية تلك لأنّ يستمه في استهزاءه وسخريته حتر في حال عودته إلى أهله، كما أشارت الآية ٣١ من

١. الحاقة. ١٩.

لسان علماء بني إسرائيل حينما خاطبوا قارون الثري المغرور الجاهل: ﴿لا تسفرح لِنَ لللَّـــه لا يحب للفرحين﴾.`

**«لن يحور»:** لن يرجع، من(الحور) \_ على زنة غور \_ بمعنى: الرجوع، التردد. الذهاب، والإياب (سواء كان في العمل أو الفكر)، و«حار الماء» في الغدير: تردد فيه، ويقال «المحور»: للعود الذي تجري عليه البكرة وتدور حوله والمحاورةو(الحوار): المراودة في الكلام، و(تحير في الأمر): تردد فيه بين أن يقدم أو لا يقدم.

وقيل: أصل الكلمة (حبشي).

وروي عن ابن عباس أنّه قال: (ماكنت أدري ما معنى «حور» حتى سمعت أعرابية تقول لإبنتها: «حوري» أي ارجعي)`.

وربّما كان استعمال كلمة «الحواري» في نعت أصحاب عيسىﷺ أو أي مقرّبين لأحد. رُبّما كان لكثرة ترددهم عليه.

وقيل: حورت الشيء، أيّ بيضته، وسمّي أنصار عيسىﷺ الحواريين لتبييضهم قلوب النّاس بالمواعظ الهادية، و«الحور العين» إشارة إلى بياضهنّ، أو لشفّافية بياض عيونهنّ.

وقيل أيضاً: إنَّ سبب تسميتهنَّ بـ«الحور العين» يعود إلى تحير العين في جماطنَّ الخارق. وعلى أيَّة حال، فيقصد من الكلمة في الآية المبحوثة، الرجوع والمعاد، لإيضاح أنَّ عدم

ولنبي العقائد الضالة، تقول الآية: ﴿بلى لِنَّ رَبِّه كَانَ بِه بِعَيرِلُهِ.

فكل أعمال الإنسان تسجل وتحصيٰ عليه، لتعرض يوم الحساب في صحيفته.

والآية تشارك الآية السابقة: ﴿يا لَيْها الإنسان لِنّك كادح إلى ربّك كدحاً فحلاقيه، في كونها دليلاً على المعاد أيضاً. فتأكيد الآيتين على كلمة «ربّ» يدل على أنّ الإنسان في سيرة التكاملي صوب ربّه لا ينتهي بالموت، وأنّ الحياة الدنيا لا يكنها أن تكون هدفاً وغاية لهذا الخلق العظيم وهذا المسار التكاملي...

وكذلك كون الله «بصيراً» بأعمال الإنسان وتسجيلها لابدّ من اعتباره مقدمةً للحساب

والجزاء وإلَّا لكان عبثاً، وهذا ما لا يكون.

🕚 القصص، ٧٦. <sup>7.</sup> مفردات الراغب، والتفسير الكبير، وتفسير روحالجنان، وغيرهما.

فَلَا أُقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ٢٥ وَٱلَيْلِ وَمَا وَسَقَ ٢٥ وَٱلْقَمَ إِذَا ٱتَّسَقَ ٢ لَمَ لَمَ عَلَيْهِمُ الْقَرَ عَنطَبَقِ ٢٥ فَمَا هُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ٢٥ وَإِذَاقُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرَءَ أَنُ لَا يَسْجُدُونَ ٢٤ ٢ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُحَذِبُونَ ٣٥ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ٣٥ فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ٣٠ إِلَا ٱلَذِينَ ءَا مَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ هُمُ أَجْرَ عَيْرُمَ مَنُونِ ٣٥

التفسير

سُنَّهُ التَغَيَّرا

لمزيد من إيضاح ما ورد في الآيات السابقة بخصوص سير الإنسان التكاملي نحو خالقه سبحانه وتعالى.. تأتي الآيات لتقول: ﴿فلا لَقسم بالشفق﴾. ﴿والليل وها وسق﴾، أي: وما جمع. ﴿والقهر لِذَا اتسق﴾، أي: إذا اكتمل. ﴿لتركبُنَ طبقاً عن طبقٍ﴾. «لا» في «لا أقسم»: زائدة، وجاءت للتأكيد. وثمَّة مَن اعتبرها (نافية)، أي: لا أقسم، لأنّ الأمر من الوضوح ما لا يحتاج فيه إلى قسم، أو أنّ القسم بهذا الموضوع لا يليق وأهتيته، أو أنّ ما أقسم به من الأهمية بحيث يليق أن لا يقسم به. إلا أنّ الأول (كونها زائدة جاءت للتأكيد) أقرب. «الشفق»: اختلاط ضوء النهار بسواد الليل عند غروب الشمس، و(الإشفاق): عناية مختلطة بخوف، لأنّ (المشفق) يحب المشفق عليه ويخاف ما يلحقه أ.

**ट**]

ويقول الفخر الرازي: تركيب لفظ «الشفق» في أصل اللغة لرقّة الشيء، ومنه يقال: ثوب شفق، كأنّه لا تماسك له لرقته، و(الشفقة): رقة القلب.

(والظاهر أنَّ قول الراغب أقرب للصواب).

وعلى أيّة حال، فـ«الشفق» هو وقت الغروب، وقد أختلف في تعيين وقته ما بين الحمرة التي تظهر في الأفق الغربي عند بداية الليل، وبين ما يظهر بعد الحمرة من بياض، والمشهور بين العلماء والمفسّرين هو التعيين الأوّل، وهو المستعمل على لسان الأدباء أيـضاً حـيث يشبهون دماء الشهداء بالشفق.

إلاّ أنّ البعض اختار التعيين النّاني، على ما يبدو عليه من ضعف، وخـصوصاً إذا مـا اعتبرنا (الرّقة) هي الأصل اللغوي للكلمة، حيث إنّها ستتناسب مع الحمرة الخفيفة الرقيقة دون التّاني.

وعلى أية حال، فقد جاء القسم بالشفق للفت الأنظار إلى ما في هذه الظاهرة السهاوية الجميلة من معان، فمنه تُعلن حالة التحول العام من النهار إلى الليل، إضافة لما يتمتع به من بهاء وجمال، وكونه وقت صلاة المغرب.

وامّا القسم بالليل، فلما فيه من آثار كثيرة وأسرار عظيمة (وقد تناولنا ذلك مفصلاً)<sup>(</sup>. «ما وسق» : إشارة إلى عودة الإنسان والحيوانات والطيور إلى مساكنها عند حلول الليل (بلحاظ كون الوسق بمعنى جمع المتفرق) ، فيكون عندها سكناً عاماً للكائنات الحيّة، وهو من أسرار وآثار الليل المهمّة، كما أشارت الآية ٦١ من سورة غافر إلى ذلك: وللله الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه في

**ولِدُللتسقِ**»: من (الإتساق)، وهو الاجتماع والإطراد، و تريد الآية به، اكتمال نور القمر في الليلة الرابعة عشر من الشهر القمري، حيث يكون بدراً.

ولا يخفىٰ ما لروعة البدر في تمامه، فنوره الهاديء الرقيق يكسو سطح الأرض، وهو من الرقّة واللطافة بحيث لا يكسر ظلمة الليل وسكونه، ولكنّه ينير درب سالكيه! فهو آيـة كبرىٰ من آيات اللّه، ولذا جاء القسم به.

١. راجع إلى تفسيرنا هذا، ذيل الآيات ٧١ ـ ٧٣ من سورة القصص. ۲. «ما» موصولة، واحتمال كونها (مصدرية) ضعيف، ضميرها محذوف، والتقدير: (وما وسقه). ٣. وجاء «الوسق»، أيضاً بمعنى حمل بعير، أو ستين صاعاً (وكل صاع يقرب من ثلاثة كيلوات)، وهو مأخوذ من الاجتماع أيضاً.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وينبغي الإلتفات إلى الصلة الموجودة فيا أقسمت الآيات بهن: (الشفق، الليل، ما اجتمع فيه، والقمر في حالة البدر) وجميعها موضوعات مترابطة ويكمل بعضها المسعض الآخر، وتشكل بمجموعها لوحة فنية طبيعية رائعة، وتحرّك عند الانسان التأمل والتفكير في عظمة ودقّة وقدرة الخالق في خلقه، ويمكن للإنسان العاقل بتأمل هذه التحولات السريعة من التوجه إلى قدرته جلّ شأنه على المعاد ما يحمل بين طياته من تغيّرات في عالم الوجود.

والأمر المثير هو أنّ القرآن الكريم يشير هنا إلى أمور متتابعة الوقوع، فـعندما تـغيب الشمس يظهر الشفق معلناً عن بداية حلول الليل. الذي تتجه الكاننات الحـية فـيه إلى بيوتها. ثمّ يخرج القمر بدراً تامّاً (علماً بأنّ البدر في ليلة تمامه يخرج مع بداية الليل!).

ثمّ يأتي جواب القسم الوارد في الآيات أعلاه: **ولتركبنَ طبقاً مـن طـبق﴾،** إشــارة إلى المراحل والتحولات التي يمرّ بها الإنسـان في حياته.

وقد ذكرت تفاسير مختلفة لهذه الآية المباركة، منها:

١- يقصد بها تلك الحالات المختلفة التي يمرّ بها الإنسان في كدحه وسيره المضني نحو الله جلّ وعلا، فيبدأ بحالة الدنيا، ثمّ ينتقل إلى عالم البرزخ ومنه إلى القـيامة والآخـرة (مـع ملاحظة أنّ «طبق» من (المطابقة)، وهي جعل الشيء فوق شيء آخر بقدرة، وجاءت أيضاً بعنى، المنازل التي يطويها الإنسان في عملية صعوده).

٢- يقصد بها تلك الحالات التي يمرّ بها الإنسان منذ كونه نطفةً حتىٰ يموت. (وقد عدّها البعض ٣٧ حالة).

٣- يقصد بها تلك الحالات التي يعيشها الإنسان في حياته من: سلامة ومرض، سرور وغم، اليسر والعسر، السلم والحرب...الخ.

٤- يقصد بها تلك الحالات الصعبة التي ستواجه الإنسان يوم القيامة حتى يفرغ من حسابه، ويتجه إلى مصيره (الجنّة أو النّار).

٥- يقصد بها تلك الحالات التي مرّت بها الأقوام السالفة بحـ لاوتها ومـرّها، وكـذلك الإشارة إلى ألوان التكذيب والإنكار الذي يقع في هذه الأمّة، وهـذا المـعنى قـد ورد في

حديث ما روي عن الإمام الصادقﷺ . ولا يمنع من اعتبار كلٌّ ما جاء في التفاسير أعلاه مصاديق لمعنى الآية. وقيل: إنَّ شخص النَّبِي تَكْنَنْ هو المخاطب في الآية، والآية تشير إلى طبقات السهاء التي طواهنّ رسول اللَّه عَنَّيْنَهُمْ فِي معراجه.

[ع

ولكن، بلحاظ وجود الضم على «الباء» في «لتركَبُنَّ»، يتّضح لنا أنّ المخاطب جمع وليس فرد هذا من جهة، ولو رجعنا إلى الآيات السابقة لرأينا النداء موجه إلى النّاس كافة من جهة أخرى، وعليه، فهذا التّفسير بعيد عن مرام الآية.

وعلى آية حال، فعدم استقرار الإنسان على حال ثابتة يـدلل عـلى فـقر الإنسان واحتياجه، لأنَّ كلَّ متغيَّر حادث، وكلَّ حادث له محدث، كما وإنَّ عدم استقرار هذا العالم علامة على حركة الإنسان المستمرة نحو اللَّه والمعاد، وكما قالت الآية: ﴿يا أَيْها الإنسان لِنَك كادح لِلى رَبْك كدما فعلاقيه﴾.

ومن كلِّ ما سبق... يخرج القرآن الكريم بنتيجة: ﴿فَحالِهِم لا يؤمنُونَ﴾.

فمع وضوح أدلة الحق، مثل أدلة: التوحيد، معرفة الله، المعاد، بالإضافة إلى ما من الآفاق في آيات مثل: خلق الليل والنهار، الشـمس والقـمر، النسور والظـلمة، شروق الشـمس وغروبها، الشفق، ظلمة الليل، اكتمال القمر بدراً، وكذلك الآيات التي في نفس الإنسان منذ أن يكون نطفة في رحم أمّه، وما يطويه من مراحل حتى يكتمل جنيناً، مروراً بما يمرّ به من حالات في حياته الدنيا، حتى يدركه الموت.. فمع وجود كـل هـذه الأدلة والآيات المي يؤمنون؟!...

وينتقل بنا العرض القرآني من كتاب (التكوين) إلى كتاب (التدوين)، فـيقول: ﴿وَإِذَا قري. عليهم القرآن لايسجدون﴾.

القرآن كالشمس يحمل دليل صدقه بنفسه، وتتلألأ أنوار الإعجاز من بـين جــنباته، ويشهد محتواه على أنّه من الوحي الإلهي وكل منصف يدرك جيداً لدى قراءته له أنّه فوق نتاجات عقول البشر ولا يمكن أن يصدر من إنسان مهما كان عالماً، فكيف بإنسان لم يتلق تعليماً قط وقد نشأ في بيئة جاهلية موبوءة بالخرافات!...

ويراد بـ «السجود» هنا: الخضوع والتسليم والطاعة`، أمّا السجود المتبادر إلى الذهن بوضع الجبين على الأرض، فهو أحد مصاديق مفهوم السجود، ولعل هذا هـو مـا ورد في الرّوايات من سجود النّبيﷺ عند قراءته لهذه الآية.

١٠ ومن الشواهد على هذا المعنى، بالاضافة إلى شهادة الآيات السابقة واللاحقة، إنَّ السجود بمعنى وضبع الجبين على الأرض عند تلاوة القرآن إنَّما يجب في مواضع محدودة جدًّا ويستحب في مواضع أخرى، وفي ا مواضع أخرى لا هو بالواجب ولا بالمستحب \_ وحينما تقول الآية: ﴿ وإذا قريء القرآن لا يسجدون؛ فقد أطلقت القول، والإطلاق والحال هذه يراد به التسليم للقرآن.

٢٠٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

والسجود في هذه الآية مستحب عند فتاوىٰ فقهاء أهل البيت على المرجب ذلك فقهاء المذاهب الاربع، إلاّ (مالك)، فإنّه يقول بالسجود عند الانتهاء من تلاوة السّورة <sup>(</sup>. و تأتى الآية التالية لتقول: ﴿بِلَ الدِّينَ مَفْرُوا بِكَذَبُونَ﴾.

والتعبير عن ممارسة تكذيب الكافرين في الآية بصيغة المضارع المستمر، للإشارة إلى تكذيبهم المتعنت المستمر واصرارهم ولجاجتهم وليس تكذيبهم بسبب ضعف أدلة الحق، بل من أجل روح التعصب الأعمى للأسلاف والدنيا والمصالح المادية والحاكمة على قلوبهم المريضة، وأهوائهم الشيطانية.

وببيان جدّي وتهديد جدّي، تقول الآية التالية: ﴿ وَاللَّه أعلم بِها يومونَ ﴾.

فالله تعالى أعلم بدافع ونيّة وهدف ذلك التكذيب، ومهما تستروا على ما فعلوا فـلا يجزون إلّا بماكسبت أيديهم.

«يوعون»: من (الوعاء) وهو الظرف، كما هو مستقىٰ من قول أمير المؤمنين ، في نهج البلاغة: «إنَّ هذه القلوب أوعية فخيرها أوعاها». أ

ثمّ...: ﴿فَبِشَرِهِمٍ بِعَدْلَبِ ٱليّمِ﴾. عادةً ما تستعمل «البشارة» للأخبار السارة، وجاءت هنا لتنم عن نوع من الطّعن

عادة ما تستعمل «البشارة» للرحبار الشارة، وجاءت منا علم عن على المن المنادة و والتوبيخ.

والحال، إنَّ البشارة الحقَّة للمؤمنين خالصة بما ينتظرهم من نعيم، وما للكاذبين إلَّا الغرق في بحر من الحسرة والندم، وما هم إلَّا في عذاب جهنم يخلدون.

ويستثني المؤمنون من تلك البشري المخزية؛ **والاللذين آهنوا ومجلوا للصالحات لهم أجرغير** هجنون».

«ممنون»: من (المنّ)، وهو القطع والنقصان، (ومنه «المنون» بمعنى الموت). وإذا ما جمعنا كلّ هذه المعاني، فستكون النعم الأخروية على عكس الدنيوية الناقصة والمنقطعة والمقترنة بمنّة هذا وذاك، حيث إنّها لا تنقطع ولا تنقص وليس فيها منّة. أحديده ما الأربية من الآرتيال التربية المن من ما أنّه «متصل» أو «منقطه»؟

سورة الإنشقاق / الآية ١٦ ـ ٢٥ ۲۱. [ع الكفَّار الذي عرض في الآيات السابقة. إلى الحديث عن المؤمنين وما ينتظرهم من أجـر

وثواب. والأقرب لسياق الآيات أن يكون الاستثناء متصلاً، وفي هذه الحال يكون هدفه فتح

الطريق أمام الكفار للعودة وتشجيعهم على ذلك، لأنَّ الآية تقول: إنَّ العذاب الألم المذكور في الآية السابقة سوف لا يصيب مَن يؤمن منهم ويعمل صالحاً وعلاوة على ذلك، سيكون له أجر غير ممنون.

#### ہدت

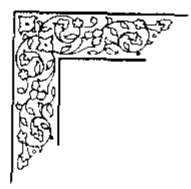
وقد استنبط العلَّامة الطبرسي، في كتابه مجمع البيان، من الآيات الأخيرة للسورة مـا يلي: أولاً: حرية إرادة الإنسان واختياره.

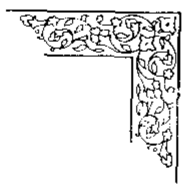
فقال: قوله سبحانه: ﴿فَمَا لَهُمُ لا يَؤْمِنُونَ ﴾ وَ﴿لا يُسْجِدُونَ ﴾ دلالة على أنَّ السجود فعلهم، لأنَّ الحكيم لا يقول: مالك لا تؤمن ولا تسجد، لمن يعلم أنَّه لا يقدر على الإيمان والسجود.

ثانياً: إنَّ الذمَّ على ترك السجود دليل على أنَّ الكفَّار كما أنَّهم مكلَّفون بأصول الديس كذلك بفروعه أيضاً. (هذا القول مبنيٌّ على اعتبار كلمة السجود الواردة في الآية يراد منها (سجود الصلاة)، أو حتى إذا اعتبرنا الكلمة بمفهومها العام، فهي تتضمّن سـجود الصلاة كذلك).

اللَّهمَّا يسر علينا الحساب يوم حشر الخلق في ساحة عدلك... اللَّهمِّ؛ الكلِّ إليك راجعون، فاهدنا الصراط المستقيم فيمن هديت.. ربناا نحن مسلمون ومطأطئون برؤوسنا إجلالا لقرآنك فوفقنا للعمل بتعليماته وإرشاداته... وارزقنا العمل بكتابك الكريم. آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الإنشقاق





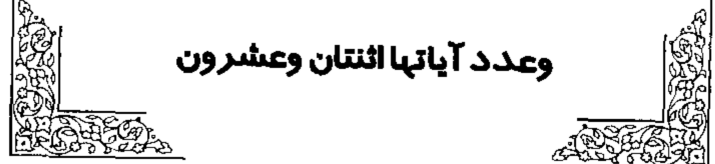


سورة

البروج

مكيه





### «سورة البُروج»

#### ممتوىٰ السّورة:

كان المؤمنون في بداية الدعوة المحمّدية - خصوصاً في مكّة - يعانون من شدّة التضييق وأقسى ألوان التعذيب الجسدي والنفسي، الذي انهال به عدوّهم من الكفّار على أن يتركوا إيمانهم بترك عقيدة الحق والإر تداد عن الدين القويم.

وبملاحظة كون السّورة مكيّة، فيظهر إنّها نزلت لتقوية معنويات المؤمنين لمواجهة تلك الظروف الصعبة، ولترغيبهم على الصمود أمام الصعاب والثبات على الإيمان وترسيخه في القلوب.

وتناولت المسّورة قصّة «أصحاب الأخدود»، الذين حفروا خندقاً وسـجّروه بـالنيران، وهددوا المؤمنين بإلقائهم في تلك النّار إن لم يعودوا إلى كفرهم! وأحرقوا مجموعة منهم بالنّار وهم أحياء، ومع ذلك لم يرجعوا عن دينهم..

وتَعِدُ السَّورَة في بعض آياتها بـعذاب جـهنم الأليم لأولئك الذيبن يـوْذُون المـوْمنين ويعذبونهم على إيمانهم، وتذمهم ذماً شديداً، في حين تبشر المؤمنين الصابرين بالجنّة والفوز بنعيمها.

وفي جانب آخر من السّورة، تُعرض لنا مقتطفات من قصّتي فرعون وثمود وقـوميهما الجناة الطغاة، وما آلوا إليه من ذُلّ وهلاك. كلّ ذلك تذكيراً لكفّار مكّة الذين هم أضعف قوّة وأقل جنداً من أولئك، فعسىٰ أن يرعووا عمّا هم فيه من جهة، وتسلية لقـلب الحـبيب المصطفىﷺ ومَن كان معه من المؤمنين من جهة أخرىٰ

وتختم السّورة في آخر مقاطعها بالإشارة إلى عظمة القرآن الكريم، وإلى الأهمّية البالغة لهذا الوحي الإلهي.

وعموماً، فبالسّورة من سور المـقاومة والشبات والصبر أمـام ضـغوط الظـالمين والمستكبرين، وآياتها تتضمّن الوعد الإلهي بنصبر المؤمنين. وسمّيت بسورة «للبروج» بلحاظ ذكر الكلمة في أول آية من السّورة بعد ذكر البسملة.

7

فضيلة السّورة:

روي عن النّبي من أنّه قال: «مَن قرأ هذه السّورة أعطاه اللّه من الأجر بعدد كلّ مَن اجتمع في جمعة وكلّ مَن اجتمع يوم عرفة عشر حسنات، وقراءتها تنجي من المخاوف والشدائد».<sup>١</sup> وبملاحظة أنّ أحد تفاسير فوشاهد ومشهود» ـ من آيات السّورة ـ هو يومي الجـمعة وعرفة من جهة، وأنّ السّورة حكاية مقاومة وبسالة المؤمنين السابقين أمام الشـدائـد والضغوط من جهة أخرى، وبملاحظة ذلك سيتّضح لنا التناسب الموجود ما بين هذا الثواب الجزيل لمن يقرءها وبين محتوى السّورة، وأنّ الأجر والثواب إنّما يحصل لمن قرأها بـتأمل معانيها، وعمل على ضوء هديها.

୧୦୦୫





وَٱلسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْبَرُوج (٢) وَٱلْيَوْمِ ٱلْمَوْعُود ﴿ وَشَاهِدِ وَمَشْهُود ﴾ قَيْلَ أَضْحَبُ ٱلْخُذُود ٤ \* النَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُود \* \* إِذْهُمْ عَلَيْهَا قُعُودُ \* وَهُمْ عَلَى مَا يَفَعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ شُهُودُ \* وَمَانَعَمُوا مِنْهُمْ إِلَا أَن يُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ \* اللَّهُ مَلْكُ ٱلسَمَوَ تَ وَمُ

### الأفسير

الإيمان الراسمَ أقوىٰ من مُقر النيران

كما نعلم جميعاً، بأنّ المسلمين في صدر الإسلام الأوّل، كانوا يسعيشون في مكّمة تحت ظروف قاسية، بعد أن كشّر أعدائهم بقباحة تلك الأنياب القذرة، فانهالوا على المسؤمنين بأصناف العذاب وألوانه..

ولما كان الهدف من نزول السّورة، وبما عرضته من صور الأولين هو إنذار هؤلاء الظالمين المغرورين بأنّ مصيرهم سيكون مثل مصير الأقوام السالفة من جهة، ومن جهة أُخرى لتثبيت المؤمنين، وتقوية عزائمهم في صراعهم أمام أذى واضطهاد أهل مكّة. ابتدأت السّورة بـ: ﴿وللسما. ذلت للبروج﴾.

«البروج»: جمع (برج) وهو القصر، وقيل: هو الشيء الظاهر، وتسمية القصور والأبنية العالية بالبروج لظهورها ووضوحها، وقيل للمحلات الخاصة من السور المحيط بالبلد والتي يجتمع فيها الحراس والجنود (البروج) لظهورها الخاص، ويقال للمرأة التي تـظهر زيـنتها (تبرجت المرأة).

والأبراج السماوية: إمَّا أن يكون المراد منها النجوم الزاهرة والكواكب المنيرة في السماء،

| سورة البروج / الآية ١ ـ ٩ [ج | 41 |
|------------------------------|----|
|------------------------------|----|

أو المجموعات من النجوم تتخذ مع بعضها شكـل شيء مـعروف في الأرض، وتسـميٰ بـ «الصور الفلكية»، وهي إثنا عشر برجاً، وفي كلِّ شهر تحاذي الشمس أحد هــذه البروج، (طبيعي أن الشمس لا تتحرك تلك الحركة، وإنَّما الأرض تدور حول الشمس فيبدو لنا تغيَّر موضع الشمس بالنسبة إلى الصور الفلكية أو الأبراج). ﴿

والقسم بهذه البروج يشير إلى عظمة أمرها، التي لم تكن معلومة للعرب الجاهليين وقت نزول الآية بينما أصبحت معلومة تماماً في هذا الزمان والأقوىٰ أنَّ المراد منها هــو النــجوم المتلألئة ليلاً في القبة السماوية.

ولذا نقرأ فيا روي عن النِّبي الأكرمﷺ، أنَّه حسينا سسئل عسن تسفسير الآيسة قسال: «الكواكب» [.

و تقول الآية الثَّانية: ﴿واليوم المومود﴾.

اليوم الذي وعد به جميع الأنبياء والمرسلين ﷺ، والذي تحدثت عنه مـ ثات الآيــات القرآنية المباركة، اليوم الذي يلتقي فيه جميع الخلق من الأولين والآخرين للحساب، إنَّه يوم القيامة الحق.

وفي القسم الثَّالث والرَّابع يقول: ﴿وَهَاهَدٍ وَمَشْهُودٍ﴾.

وقد تعرض المفسّرون للآية بمعانٍ متباينة، وصلت إلى ثلاثين معنى، وأدناه أهم ما ذكر منها:

۱ـ«الشاهد»: هو النبي تربي الماية الآية ٤٥ من سورة الأحزاب: ﴿يا لَيْها النبي لِتَــا أرسلناك شاهدأ وميشرأ ونذيرائى

و«المشهود»: هو يوم القيامة، بدلالة الآية ١٠٣ من سورة هود: ﴿ذلك يوم مجموع له للنَّاس وذلك يوم مشهود) .

٢- «الشاهد»: هو ما سيشهد على أعمال النّاس، كأعضاء بدنه، بدلالة الآية ٢٤ من سورة النور: ﴿يوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بماكانوا يعملون، و«المشهود»: هم النّاس وأعيالهم.

٣\_«الشاهد»، هو يوم «الجمعة»، الذي يشهد اجتماع في صلاة مهمّة.

و«المشهود»: هو يوم «عرفة»، الذي يشهده زوّار بيت الله الحرام، وهو ما روي عن النّبيﷺ والإمام الباقرﷺ والإمام الصادقﷺ .

٤\_ «الشاهد»: عيد الأضحى.

و«المشهود»: يوم عرفة.

وروي أنَّ رجلاً دخل مسجد رسول اللَّه عَنْ ، فإذا رجل يحدث عن رسول اللَّه، قال: فسألته عن الشاهد والمشهود، فقال: (نعم، الشاهد يوم الجمعة، والمستهود يوم عرفة)، فجزته إلى آخر يحدث عن رسول اللَّه، فسألته عن ذلك فقال: (أمَّا الشاهد فيوم الجمعة، وأمَّا المشهود فيوم النحر)، فجزتهما إلى غلام كأنه وجه الدينار، وهو يحدَّث عن رسول اللَّه، فقلت أخبرني عن «وشاهد ومشهود» فقال: «نعم، أمَّا الشاهد فحمّد، وأمَّا المشهود فيوم القيامة، أمَا سمعت اللَّه سبحانه يقول: ﴿يا تَيْها النّبي لِنا أرسلناك خاهدا ومبشرا ونذيراً، وقال (ذلك يوم مجموع له النّاس وذلك يوم مشهود)... فسألت عن الأول، فقالوا: ابن عساس، وسألت عن الثّاني، فقالوا: ابن عمر، وسألت عن النّالث: فقالوا: الحسن بن علي على أ

٥ـ «الشاهد»: الليالي والأيّام... و«المشهود»: بنو آدم، حيث تشهد عـلى أعــالهم، بدلالة ما جاء في دعاء الإمام زين العابدين في الذي يقرأ كلّ صباح ومساء: «هذا يــوم حادث جديد، وهو علينا شاهد عتيد، إن أحسنًا ودعنا بحمد، وإن أسأنا فارقنا بذمّ». <sup>°</sup>

- ۲-«الشاهد»: الملائكة... و«المشهود»: القرآن.
- ٧- «الشاهد»: الحجر الأسود... و«المشهود»: الحجاج الذين يأتون ويلمسونه. ٨- «الشاهد»: الخلق... و«المشهود»: الحق.

٩- «الشاهد»: الأمّة الإسلامية... و«المشهود»: الأمم الأخرى، بدلالة الآية ١٤٣ من سورة البقرة: (لتكونوا شهدا، على النّاس).

١٠\_ «الشاهد»: النّبي ﷺ ... و«المشهود»: سائر الأنبياء ﷺ ، بدلالة الآية ٤١ من

سورة النساء: ﴿وَجِنْنَا بِكَ عَلَىٰ هُؤَلًا، شَهِيدُلُهُ،

۱۱ـ «الشاهد»: النبي ﷺ... و«المشهود»: أمير المؤمنين ٢٠.

وإذا ما أدخلنا الآية في سياق الآيات السابقة لها، فسنصل إلى أنّ «الشاهد» هو كلّ من سيقوم بالشهادة يوم القيامة، كشهادة: النّبي ﷺ وكلّ نبيّ على أمّته، الملائكة، بالإضافة إلىٰ شهادة: أعضاء بدن الإنسان، الليل والنهار... إلخ... و«المشهود»: النّاس أو أعمالهم.

وبهذا، يُدغم الكثير من التّفاسير المذكورة مع بعضها لتشكل مـفهوماً واسـعاً للآيــة المباركة.

ويخرج عن هذا الإدغام تلك التّفاسير التي تشير إلى: يوم الجمعة، يوم عـرفة ويـوم الأضحىٰ، وإن كانت الأيّام المذكورة ستشهد على أعمال الإنسان يوم الحشر، بل وكلّ يوم يجتمع فيه المسلمون يكاد يكون صورة مصغرة للحشر على رقعة الحياة الدنيا.

ومع كلّ ما ذُكر تتّضع صلة التآلف ما بين التّفاسير المذكورة أعلاه، حيث من الممكن جمعها تحت مظلة شمول مفهوم الآية، وهذا بحد ذاته يعكس لنــا عــظمة القـرآن الكـريم باحتوائه على هكذا مفاهيم واصطلاحات. فــ «الشاهد» ينطبق على كلّ مَن وما يشهد، وكذا «المشهود» ينطبق على كُل مَن وما يشهد عليه، وما ورودهــا بـصيغة النكـرة إلّا لتعظيمها، وهو ما ينعكس على كلّ التّفاسير.

وثمَّة علاقة خاصة بين الأقسام الأربع وبين ما أقسم به.. فالسهاء وما فيها من بروج تحكي عن نظام وحساب دقيق، و«اليوم الموعود» يوم حساب وكستاب دقيق أيضاً، و«شاهد ومشهود» أيضاً وسيلة للحساب الدقيق على أعمال الإنسان، وكل ذلك لتذكير الظالمين الذين يعذّبون المؤمنين، عسى أن يكفوا عن فعلتهم السيئة، ولإعلامهم بأن كلّ ما يفعله الإنسان يسجل عليه وبحساب دقيق جداً وسيواجه بها في اليوم الموعود بين عتبات ساحة العدل الإلهي، فسيشهد على أعمال النّاس الملائكة الموكلون لهذا الأمر وأعضاء بدن إلانسان وكذا الليل والنهار و.. و.. وستكون الشهادة في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون

ا وبعد هذه الأقسام الأربع، تقول الآية التالية: ﴿قَتْلَ أُصْحَابَ الأَحْدُودَ﴾. والمقصود هـم

الظالمين لا من التي في النّار، فالجملة إنشائية والمراد هو اللعن والدعاء عليهم. والأخدود مليء بالنّار الملتهبة: ﴿النّار دَلْتَ الوقودِ﴾.

وكان الظالمون جالسون على حافة الأخدود يشاهدون المعذبين فيها: ﴿ لِدُ هَـم عـليها قعودهي

﴿ وهم على ما يفعلون بالمؤمنين شهود».

«الأخدود»: \_ على قول الراغب في مفرداته \_ : شبق في الأرض مستطيل غـ ائص، والجمع أخاديد، وأصل ذلك من «خدّ» الإنسان، وهو تقعر بسيط يكتنف الأنف من اليمين والشهال (وعند البكاء تسيل الدموع من خلاله) ثمّ اطلق مجازاً على الخــنادق والحــفر في الأرض، ثمّ صار معنى حقيقياً لها.

أمّا مَن هم الذين عذّبوا المؤمنين؟ ومتىٰ؟ فللمفسّرين وأرباب التـواريخ آراء مخــتلفة، سنستعرضها إنشاء الله في بحوث قادمة.

ولكنّ القدر المسلم به، إنّهم حفروا خندقاً عظيماً ووجّروه بالنيران، وأوقفوا المؤمنين على حافة الخندق وطلبوا منهم واحداً واحداً بترك إيمانهم والرجوع إلى الكفر، ومَن رفض التي بين ألسنة النيران حياً ليذهب إلى ربّه صابراً محتسباً!

«الوقود»: ما يجعل للإشتعال، و«ذات الوقود»: إشارة إلى كثرة ما فيها من الوقود، وشدّة اشتعالها، فالنّار لا تخلو من وقود، ولعل ما قيل من أن «ذات الوقود» بمعنى ذات اللهب الشديد، يعود للسبب المذكور، وليس كما ذهب به البعض من كون «الوقود» يطلق على معنيين: «الحطب» وعلى «شعلة النّار» أيضاً وتأسفوا لعدم إلتفات المفسّرين لهذه النكتة!

والآيتان: ﴿ لِدُهم عليها قعود \* وهم على ما يفعلون بالمؤمنين شهود»، تشيران إلى ذلك الجمع من النّاس الذين حضروا الواقعة، وهم ينظرون إلى ما يحدث بكل تلذذ وبرود وفي منتهى قساوة القلب (ساديّة)!

وقيل: إشارة إلى المأمورين بتنفيذ التهديد، وإجبار المؤمنين على ترك إيمانهم.

المتعالية المتعاد والمتعالية المتعالية والمتعالية والمتعاد والمتعاد والمتعاد والمتعاد والمتعاد والمتعاد والمتعا

وقيل أيضاً: ثمّة فريق منهم كان مكلفاً بمراقبة عملية التنفيذ لرفع تقاريرهم إلى السلطان عن كيفية أداء المأمورين لواجباتهم السلطانية.

[ع

ولا يبعد وجود كلّ ما ذكر من أصناف في ذلك المشهد المروع، كما وبالإمكان الجمع بين كلَّ الآراء المطروحة.

ومجيء فعل جملة «يفعلون» بصيغة المضارع، للإشارة إلى أنّ ذلك العمل قد استغرق وقتاً طويلاً، وما كان بالحدث السريع العابر.

و تقول الآية التالية: ﴿وها نقموا منهم إلَّا أن يؤمنوا بالله العزيز الحميد) .

نعم، فجرمهم الوحيد إنّهم آمنوا باللّه الواحد الأحد دون تلك الأصنام الفاقدة للعقل والإحساس.

«نقموا»: من (النقم) ـ على زنة قلم ـ وهو الإنكار باللسان أو بالعقوبة، ومنه (الإنتقام).

هكذا عقوبة لا تجري إلّا على ذنب عظيم، وأين الإيمان باللّه العزيز الحميد من الذنب؟! إنّه الإنحطاط الكبير الذي وصل إليه أولئك القوم، قد صوَّر لهم أعزّ وأفـضل مــا يــنبغي للإنسان أن يفتخر به (الإيمان باللّه) على أنّه جرم كبير وذنب لا يغتفر!...

وينقل لنا القرآن في الآية ٥٩ من سورة المائدة شبيه هذه الحادثة، حينا قال السحرة الذين آمنوا بموسىﷺ لفرعون عندما توعدهم بالعقاب المؤلم، فقالوا له: ﴿هل تنقمون هنّا لِلّا أن آهنًا بالله».

وذكر «العزيز الحميد» جواب لما اقترفوا من جريمة بشعة، واحتجاج على أولئك الكفرة. إذكيف يكون الإيمان بالله جرم وذنب؟! وهو أيضاً تهديد لهم بأن يأخذهم اللّــه العــزيز الحميد جزاء ما فعلوا. أخذ عزيز مقتدر.

و تأتي الآية الأخرى لتبيَّن صفتين أخرتين للعزيز الحسميد: ﴿الذي له همك السماوات والأرض والله على كلّ شي. شهيد».

فالصفات الأربعة المذكورة، تمثل رمز معبوديته جلّ وعلا، فالعزيز والحميد.. ذو الكمال المطلق، ومالك السماوات والأرض والشمسد على كالّ شمر من أحة مُ أن يُسعد وحدد ودن

### ہدثان

# 1\_ من هي أصماب الأفدود؟

قلنا إنّ «الأخدود» هو الشق العظيم في الأرض، أو الخندق.. وهو في الآية إشارة إلى تلك الخنادق التي ملأها الكفّار ناراً ليردعوا فيها المؤمنين بالتنازل عن إيمانهم والرجوع إلى ما كانوا عليه من كفر وضلال.

ولكن.. متى حدث ذلك؟ في أيّ قوم؟ وهل حدث مرّة واحدة أم لمرّات؟ في منطقة أم مناطق؟

جرى بين المفسّرين والمؤرخين مخاض طويل بخصوص الإجابة عن هذه الأسئلة. والمشهور: إنّ الآية قد إشارت إلى قصة (ذو نواس)، وهو آخر ملوك «حِميَر» ` في أرض «المين».

وكان «ذو نواس» قد تهوّد، واجتمعت معه حمير على اليهودية، وسمّىٰ نفسه (يوسف)، وأقام على ذلك حيناً من الدهر، ثمّ أخبر أنّ «بنجران» (شمال اليمن) بقايا قوم على ديس النصرانية، وكانوا على دين عيسىٰ على وحكم الإنجيل، فحمله أهل دينه على أن يسير إليهم ويحملهم على اليهودية، ويدخلهم فيها، فسار حتى قدم نجران، فجمع مَن كان بها على دين النصرانية، ثمّ عرض عليهم دين اليهودية والدخول فيها، فأبوا عليه، فجادلهم وحرص الحرص كلّه، فأبوا عليه وامتنعوا من اليهودية والدخول فيها، واختاروا القتل، فاتخذ لهم أخدوداً وجع فيه الحطب، وأشعل فيه النّار، فمنهم من أحرق بالنّار، ومنهم من قُتل بالسيف، ومتّل بهم كلّ مثلة، فبلغ عدد من قُتل وأحرق بالنّار عشرين ألفاً.<sup>1</sup>

 تفسير علي بن أبراهيم القمي، ج٦، ص٤١٤. «حمير»، إحدى قبائل اليمن المعروفة.

[ع

فقال قيصر: إنّ أرضكم بعيدة، ولكنّي سأكتب كتاباً إلى ملك الحبشة النصراني وأطلب منه مساعدتكم.

ثمّ كتب رسالته إلى ملك الحبشة، وطلب منه الإنتقام لدماء المسيحيين التي أريقت في نجران، فلمّ قرأ الرسالة تأثّر جدّاً، وعقد العزم على الإنتقام لدماء شهداء نجران.

فأرسل كتائبه إلى اليمن والتقت بجـيش (ذو نـواس)، فـهزمته بـعد مـعركة طـاحنة، وأصبحت اليمن ولاية من ولايات الحبشة.<sup>(</sup>

وذكر بعض المفسّرين: إنّ طول ذلك الخندق كان أربعين ذراعاً، وعرضه اثـني عــشر ذراع، (وكلّ ذراع يقرب من نصف متر، وأحياناً يقصد به ما يقرب من متر كامل). وقيل: إنّها كانت سبعة أخاديد، وكلّ منها بالحجم الذي ذكرناه.`

وذكرت القصّة في كتب تاريخية وتفسيرية كثيرة، بتفاصيل متفاوتة، منها: ما ذكر. المفسّر الكبير الطبرسي في (مجمع البيان)، وأبو الفتوح الرازي في تفسيره، والفخر الرازي في (تفسيره الكبير)، والآلوسي في (روح البيان)، والقرطبي في تفسيره، وكذلك ابن هشام في الجزء الأوّل من كتاب (السيرة) ص ٣٥. وغيرهم كذلك.

وقد تبيَّن ممّا ذكرناه بأنّ العذاب الإلهي قد أصاب أولئك الذين قاموا بتعذيب المؤمنين. وانتقم منهم في دنياهم جراء ما هدروا من دماء زكية بريئة، وأنّ عذاب نار الآخـرة لني انتظارهم.

وأوَّل من أوجد المحارق البشرية في التاريخ هم اليهود، وسرت هذه المهارسة الخبيئة على أيدي الطواغيت الجرمين، حتى شملت اليهود أنفسهم، كها حدث في ألمانيا النّــازية حــينها أحرق جمع كبير من اليهود في محارق هتلر كها هو المشهور، فذاقوا «عــذاب الحــريق» في دنياهم قبل آخرتهم.

كما أصاب الخزي والعذاب (ذو نواس اليهودي) وهو مؤسس هذا الأسلوب القذر من الجريمة.

ذكرنا ما اشتهر بين أرباب التاريخ والتّفسير من قصّة أصحاب الأخدود، وثمّة روايات تذكر بأنّ هذه الجرعة البشعة ما اقتصع بن علما أها التمن فقط مام تقف ع ند ع صعر إذ.

وروي عن أمير المؤمنين عن أند قال: «إنّهم كانوا مجوس، أهل كتاب، وكانوا متمسكين بكتابهم، فتناول ملكهم الخمرة فوقع على أختد، وبعد أن أفاق ندم، فأعلن حِلية زواج الأخت، فلم يقبل النّاس، فهددهم فلم يقبلوا، فخدّ لهم الأخدود، وأوقد فيه النيران، وعرض أهل مملكته على ذلك، فمّن أبي قذفه في النّار، ومَن أجاب خلّى سبيله» `.

هذا في أصحاب فارس.. أمّا أصحاب أخـدود الشـام، فـهم قـوم مـؤمنون أحـرقهم. (آنطياخوس)<sup>\*</sup>.

وقيل أيضاً: إنّ هذه الواقعة تعود لاصحاب نبيّ الله دانيال من بني إسرائيل، وقد أشير إلى ذلك في كتاب دانيال من التوراة. واعتبر الثعلبي: إنّهم هم الذين أحرقوا في أخدود فارس<sup>7</sup>. ولا يبعد انطباق قصة «أصحاب الأخدود» على كلّ ما ذكر، وإن كان المشهور منها قصّة (ذو نواس) في أرض اليمن.

٢- الإيمان الثابت
في قصص الأولين وما يجري عند الآخرين، ثمّة وقائع رائعة في الثبات على الإيمان فقد تحمل البعض الحرق في النّار وأشد من ذلك على أن يترك طريق الحقّ أو العدول عن دينه.
وها هي «آسية» زوجة فرعون شاخصة بما تحملت من عذاب بسبب تصديقها بنبيّ الله وسيٰ الله وإيمانها برسالته، حتى انتهى بها المطاف للإرتواء من كأس الشهادة.

وفي حديث عن الإمام علي في أنّه قال: «إنّ الله بعث رجلاً حبشياً نبيّاً، وهم حبشية، فكذّبوه فقاتلهم، فقتلوا أصحابه، فأسروه وأسروا أصحابه، ثمّ بنوا له حيراً، ثمّ ملأوه ناراً. ثمّ جمعوا النّاس فقالوا: مَن كان على ديننا وأمرنا فليعتزل، ومَن كان على دين هؤلاء فليرم نفسه في النّار، فجعل أصحابه يتهافتون في النّار، فجاءت امرأة معها صبي لها ابن شهر، فلمّا هجمت هابت ورقت على ابنها، فنادى الصبي: لا تهابي، وارمني ونفسك في النّار، فإنّ هذا واللّه في



٢٢٤ سورة البروج / الآية ١ ـ ٩ [ج

ويفهم من هذه الرّواية، إنّ في الحبشة قسم رابع قد انطبقت عمليهم قمصّة «أصحاب الأخدود».

ومن تاريخنا.. هناك قصّة عمار بن ياسر وأبويه وأمثالهم، وأهم من كلّ ذلك ما جرى للحسين ﷺ وأصحابه في ميدان التضحية والفداء (كربلاء)، وكيف أنّهم قد تسابقوا على شرف نيل وسام الشهادة، كما هو معروف في التاريخ.

وها هو عصرنا يرينا الكثير من صور التضحية والفداء في سبيل إعلاء كــلمة الحــقّ وحفظ الدين القويم.

وينبغي القول هنا: إنّ بقاء الدين الإلهي (على مرّ العصور) مرتهن على ما تقدّم في سبيله من تضحيات مقدسة.

ম্ত্রত্থে

#### الآيات

إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ لَمَ بَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَدِيقِ () إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَا مَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّدِلِحَنتِ هُمْ جَنَّتُ تَبْعَرِى مِن تَعَيْبُهَ ٱلْأَنْهَ رُذَكِ الْفُوزُ ٱلْحَبِيرُ () إِنَّ بَطْشَ رَبِكَ لَتَدِيدُ () إِنَّهُ ، هُوَيَبَدِئُ وَيُعِيدُ () وَهُوَ ٱلْغَفُورُ أُودُودُ () ذُو ٱلْعَرْشِ آلْمَجِيدُ () فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ()

#### التفسير

**التحذاب الالهي للمجرمين:** بعد ذكر عظم جرية أصحاب الأخدود التي ارتكبت ضد المؤمنين بحرقهم وهم أحياء، يشير القرآن الكريم في هذه الآيات إلى ما ينتظر أولئك الجناة من عـذاب إلهمي شـديد، ويشير أيضاً إلى ما أعدّ للمؤمنين من ثواب ونعيم جراء صبرهم وثباتهم على إيمانهم باللّه. فتقول الآية الأولى: ﴿إِنَّ الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات ثمّ لم يتوبوا فلهم عذاب جهنم

ولهم مذلب الحريق).

**«فتنوا»:** من مادة (فتن)، \_ على زنة متن \_ وهو إدخال الذهب النّار لتظهر جودته من رداءته، وقد استعملت (الفتنة) بمعنى (الاختبار)، وبمعنى (العذاب والبلاء)، وبمعنى (الضلال والشرك) أيضاً.

وهي في الآية بمعنى (العذاب)، على غرار مـا جـاء في الآيــتين ١٣ و ١٤ مــن سـورة الذاريات: **﴿يوم هم على النَّاريفتنون \* ذوقوا فتنتكم هذا الذي كنتم به تستعجلون)**.

**ولم لم يـتوبول**ه: تدلّ على أنّ باب التوبة مفتوح حتى لأولئك الجناة الجرمين، وتــدلّ أيضاً على مدى لطف الباري جلّوعلا على الإنسان حتى وإن كان مذنباً، وفي الجملة تنبيه لأهل مكّة ليسارعوا في ترك تعذيب المؤمنين ويتوبوا إلى اللّه توبة نصوح.

سورة البروج / الآية ١٠ ـ ١٦

[ع

فباب التوبة لا يغلق بوجه أحد، وذكر العقاب الإلهي الشديد الأليم إنّما جاء لتخويف الفاسدين والمنحرفين عسى أن يرعووا ويعودوا إلى الحق مولاهم.

وقد ورد في الآية لونين من العذاب الإلهي، (مذلب جهنم) و (مذلب للحريق)، للإشارة إلى أن لعذاب جهنم ألوان عديدة، منها (عذاب النّار)، و تعيين «عذاب الحريق»، للإشارة أيضاً إلى أنّ الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات وأحرقوهم بالنّار، سوف يجازون بـذات أساليبهم، ولكن، أين هذه النّار من تلك؟!

فنار جهنم قد سجّرت بغضب الله، وهي نار خالدة ويصاحب داخليها الذلّ والهوان. أمّا نار الدنيا، فقد أوقدها الإنسان الضعيف، ودخلها المؤمنون بعزّة وإباء وشرف ملتحقين بصفوف شهداء رسالة السماء الحقة.

وقيل: إنَّ **﴿عدَّلب جهنم﴾** جزاء كفرهم، و**﴿عدَّلب الحريق)** جزاء ما اقترفوا بحق المؤمنين الأخيار من جريمة بشعة.

و تعرض لنا الآية التالية ما سيناله المؤمنون من ثواب: ﴿ إِنَّ الدِّينَ آهنوا ومعلوا الصالحات لهم جنَّات تجري من تحتها الأنهار ذلك الفوز الكبيري.

وأيّ فوز أرقى وأسمىٰ من الوصول إلى جوار اللّه، والتمتع في نعيمه الذي لا يوصف! نعم، فمفتاح ذلك الفوز العظيم هو (الإيمان والعمل الصالح)، وما عداه فروع لهذا الأصل.

**«معلوا الصالحائية»: إش**ارة إلى أنَّ العمل الصالح لا يختص بشيء محدد، بــل يــنبغي أن يكون محور حياة الإنسان هو: «العمل الصالح».

**«ذلك»: إ**شارة للبعيد، واستعملت هنا لتبيان عظمة وأهمية المشار إليه، أيّ، إنّ فوزهم الكبير من عظمة الشأن، بقدر لا يخطر على بال أحد.

ويعود القرآن مرّة أخرى لتهديد الكفّار الذين يفتنون المؤمنين. فيقول: ﴿لِنَّ بِطَشَ رَبِّكَ لشديد».

ولا تظنوا بأنَّ القيامة أمر خيالي، أو إنَّ المعاد من الأُمور التي يشك في صحة تحققها، بل: «لِنَّه هو بُيدي. ومعبدي

٢٢٧ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

والجدير بالملاحظة، إنّ الآية تضمّنت جملة تأكيدات، لتبيان صرامة التهديد الإلهـي بجدّية وقطع.

ف «البطش» يحمل معنىٰ الشدّة المؤكِّدة، والجملة الإسمية عادةً ما تأتي للتأكيد، ووصف البطش بأنّه «شديد»، وكذا وجود «إن»، ووجود لام التأكيد في «لشديد»، هذا بالإضافة إلى التأكيد المتضمّن في قوله تعالىٰ: **﴿لِنّه يبدي.ويعيد﴾** كدليل إجمالي على المعاد<sup>(</sup>.

ثمّ يعرض لنا القرآن الكريم خمسة أوصاف للباري جلّ شأنه: **﴿وهوالغفورالودود﴾** الذي يغفر للتائبين ويحب المؤمنين.

ودوالعرش المجيد» صاحب الحكومة المقتدرة على عالم الوجود وذو المجد والعظيمة.

«الغفور» و«الودود»: كلاهما صيغة مبالغة، ويشيران إلىٰ منتهىٰ الغفران والود الإلهي، «الغفور» لعباده المذنبين، و«الودود» المحب لعباده الصالحين.

فذكر هذه الأوصاف بعد ما تضمّنته الآيات السابقة من تهديد ووعيد، يبيّن أنّ طريق العودة إلى الله سالك وأنّ باب التوبة مفتوح لكلّ مَن ولغ في الذنوب، فالباري جلّت عظمته في الوقت الذي هو شديد العقاب فهو الغفور الرحيم أيضاً.

وعلى هذا الضوء فـ «الودود» جاء بصيغة اسم الفاعل، وليس كما قسيل مـن أنّــه اسم مفعول، ليكون المعنىٰ: بأنّ اللّه له محبّون كثيرون، فهذا المعنىٰ لا ينسجم مع الصفة السابقة «الغفور» ولا يتناسب مع سياق الكلام.

وصفة: «**ذو العرش»:** كناية عن قدرته وحاكميته ومالكيته سبحانه وتعالى، ويتبيَّن بهذا الوصف أنَّ حكم عالم الوجود بيده جلَّ وعلا، فما شاء كان، وقوله تعالى: ﴿فَعَالَ لِعَا يريد) من لوازم هذه الحاكمية المطلقة.

ف «ذو العرش» تشير إلى قدرته تعالى على: المعاد، إحمياء الموتى ومحاقبة الجمبابرة والجرمين والذين يفتنون المؤمنين والمؤمنات.

١. وهذا يشبه دليل الآية ٧٩ من سورة «يس»: ﴿قُلْ يحييها الذي أنشأها أول مرّة وهو بكل خلق عليم). يقال: إنَّ الفارابي تمنيُّ لو كان أرسطو «الفيلسوف اليوناني المعروف» حيًّا ليريُّ جمال هذا الدليل المحكم في القرآن الكريم.

| [ع   | ۲۲۸ سورة البروج / الآية ۱۰ ـ ۱٦                                                       | ) |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------|---|
| الله | <b>«المجيد»: م</b> ن (المجد)، وهو السعة في الكرم والجلال، وهي من الصفات المختصة ب     |   |
|      | سبحانه، وقلَّما تستعمل لغيره. \                                                       | , |
| فيها | وبنظرة بسيطة إلى هذه الصفات المذكورة سيتراءى أمامنا ذلك الإنسجام والترابط             |   |
| صد   | بينها فالغفور والودود لمن له القدرة وسعة الكرم كي يفعل ما يريد، لا يمنعه شيء ولا ي    | ? |
|      | إرادته أمر، لأنَّ إرادته في مطلق القوَّة والدوام ولا يصيبها تردد أو فسخ، سبحانه وتعال |   |
|      | 8003                                                                                  |   |

١. جاءت كلمة «المجيد» في الآية مرفوعة (طبق القراءة المشهورة)، تكون صفة لله تـعالى وليس صفة . للعرش، وإلا لكانت مجرورة.

ۿڶٲٮۢٮؘڮؘڂڍؚڽؿؗٱڵجُنُود۞ فِرْعَوْنَ وَتَعُودَ۞ بَلِٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبِ۞ وَٱللَّهُ مِن وَرَآبِهِ مَتْحِيطُ ۞ بَلْ هُوَقَرْءَانٌ نَجِّيدٌ۞ فِي لَوْجِ مَحَفُوظٍ ۞

## التفسير

ألم تَرَما ملَّ بمِيش فرعون وتمود؟ا

فيا تعرضت الآيات السابقة لقدرة الله المطلقة وحاكميته، ولتهـديد الكـفّار الذيـن يفتنون المؤمنين.. تتعرض الآيات أعلاه لما يؤكّد هذا التهديد...

فتخاطب النّبي تَبَيَّ قائلة: ﴿ هل لتاك حديث الجنود).

تلك الكتائب الجرارة التي وقفت بوجه أنبياء اللهﷺ بتصورها الساذج بأنّها ستقف أمام قدرة الله عزّوجلّ.

وتشير إلى نموذجين واضحين، أحدهما من غابر الزمان، والآخر في زمن قسريب مس صدر دعوة الاسلام: ﴿فرمون وثمود﴾.

فأحدهما ملك الشرق والغرب، والآخر وصلت مدنيته لأن يحفر الجبال لبناء البيوت والقصور الفخمة، ولها من الجبروت ما لم يستطع أحد من الوقوف بوجههم، ولكنّ العزيز الجبار أهلكهم بالماء والهواء، مع ما لهاتين المادتين من لطافة وليونة، وما يمثلانه باعتبارهما من الوسائل المهمّة المستلزمة لاساسيات حياة الإنسان، فقد أغرقت أمواج وتيارات نهر النيل ذلك الطاغي (فرعون) وجنوده، فيا سلّط الله الهواء القارص بأعاصير مدمرة اجتاحت قوم ثمود حتى قطعت دابرهم، فأهلكوا جميعهم.

القرآن الكريم يذكّر مشركي مكّة بذلك النموذجين ليعرفوا أنفسهم أمام اللّه تعالى، فإن كان اللّه قد أهلك تلك الجيوش العظيمة وبما تملك من عناصر القوّة بماء وهواء، فهل سيبق لزمام أمورهم من شيء، وهم أضعف من أولئك علماً بأنّ البشر أمام اللّه بكلّ ما يحملون من قوّة فهم سواء، فلا فرق بين ضعيف وقوي.. فأين الخالق من المخلوق!

**č**]

وإنَّا اختير قوم «فرعون» و«ثمود» دون بـقية الأقـوام السـالفة كـنموذجين للـعصاة والضالين، باعتبارهما كانا يمتلكان قدرة وقوّة مميزة على بقية الأقوام، وأهل مكّـة عـلى معرفة بتاريخهما إجمالاً.

و تقول الآية التالية: ﴿ بِلَ الدِّينَ كَفُرُوا فِي تَكَذِّيبَ ﴾.

فآيات ودلائل الحق ليست بخافية على أحد، ولكن العناد واللجاجة هما اللذان يحجبان عن رؤية طريق الحق والإيمان.

وكأن «بل» تشير إلى أنّ عناد وتكذيب أهل مكّة أشدّ وأكثر من قوم فرعون وثمود وهم مشغولون دائماً بتكذيب الحق وانكاره ويستخدمون كلّ وسيلة في هذا الطريق. (بلحاظ أن «بل» تستعمل عادة للاضراب: أي للعدول من شيء إلى شيء آخر).

وعليهم أن يعلموا بقدرة الله: ﴿وَاللَّهُ مِنْ وَرَائِهُمْ مَعَيْطُ﴾.

فلا بدل الإمهال علىٰ الضعف أو العجز، ولا يعني عدم تعجيل إنزال العقوبة الإلهيّة بِأَنَّهِم قد خرجوا عن قدر ته جلّ شأنه.

وما بحيء ﴿هن ورلغهم﴾ إلّا للتعبير عن كونهم في قبضة القدرة الإلهيّة من جميع الجهات. وهو محيط بهم، وليس لهم من مخلص عن العذاب بحكم العدل الإلهي.

وثمَّة من يذهب بإرادة الإحاطة العلميَّة في الآية، أي... إنَّ اللَّه تعالى محيط بأعبالهم من كلَّ جهة، فلا يغيب عنه سبحانه أي قولٍ أو عملٍ أو نيَّةٍ.

وتقول الآية التالية: ﴿بِل هو قُرْآن مجيدٍ﴾ ذو مكانة سامية ومقام عظيم.

فلا تبتئس يا محمّد بما ينسبونه إليك افتراءً، كأن يستهموك بسالشعر، السسحر، الكمهانة والجنون... فأصولك ثابتة، وطريقك نيّر، والقادر المتعال معك.

«مجيد»: ...كما قلنا .. من (المجد)، وهو السعة في الكرم والجلال، وهو ما يصدق عـلى القرآن تماماً، فمحتواه واسع العظمة، ومعانيه سامية على كافة الأصعدة العلميّة، العقائدية، الأخلاقية المعظ والار شادر وكذا في الأحكام والسفن

ويراد باللوح هنا: الصفحة التي كتب فيها القرآن، لكنّها ليست كالألواح المتعارفة عندنا، بل (وعلى قول ابن عباس): إنّ اللوح المحفوظ طوله ما بين السهاء والأرض وعرضه ما بين المشرق والمغرب!

ويبدو أنّ اللوح المحفوظ، هو «علم الله» الذي يملاء الشرق والغرب، ومصان مـن أيّ اختلاق أو تحريف.

نعم، فالقرآن من علم الله المطلق، وما فيه يشهد على أنّه ليس نتيجة إشراقة عقلية في عقل بشر، ولا هو بنتاج الشياطين.

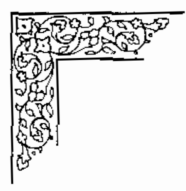
ويحتمل أن يكون هو المقصود به «أم الكتاب» و«كتاب مبين» الواردين في الآية ٣٩ من سورة الرعد: ﴿ يحوللله ها يشا، ويثبعه وعنده لَمّ للكتاب، والآية ٥٩ من سورة الأنعام: ﴿ ولا رطب ولايايس لِلّا في كتاب هبين).

> علماً بأنّ تعبير (لوح محفوظ) لم يرد في القرآن إلّا في هذا الموضع فقط. اللّهم! زدنا معرفة بكتّابك العظيم...

اللَّهم! ضمَّنا بين جناح رحمتك يوم يفوز المؤمنون، وقنا غضبك يموم يمهلك الكمافرون والمجرمون في عذاب الحريق...

اللَّهم! أنت الغفور الودود الرحيم. فعاملنا بمقتضى صفاتك، ولا تعاملنا بمقتضى أعمالنا... آمين يا ربّ العالمين

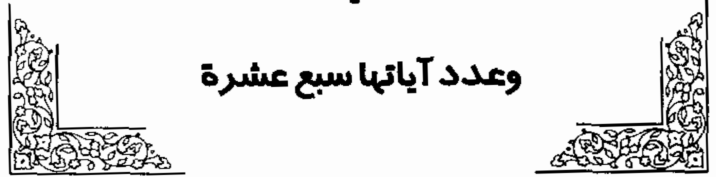
نهاية سورة البروج







سو*ر*رة الطارق







## «سورة الطّارق»

#### ممتوى السورة:

تدور مواضيع السّورة حول محورين: ١-محور المعاد والقيامة. ٢-محور القرآن الكريم وأهميته القيمة. تبتدأ السّورة بجملة أقسام تبعث على التأمل والتفكير. ثمّ تشير إلى المراقبين الإلهيين على الإنسان.

وتنتقل السّورة لإثبات إمكانية المعاد من خلال الإشارة إلى كيفية خلق الإنسان من نطفة.

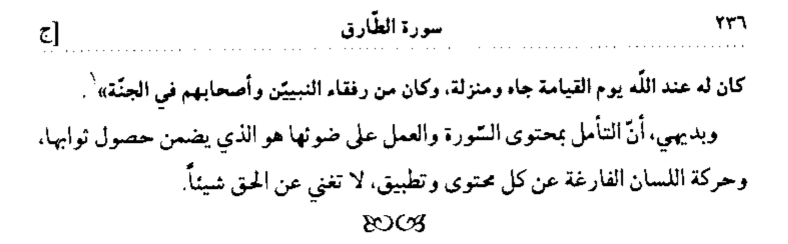
فالقادر على خلق الإنسان من نطفة نتنة لقادر على إعادة حياته بعد موته.

وتعرض لنا السّورة بعد ذلك معالم المرحلة التالية من خلال تبيان بعض مـلامح يـوم القيامة، ثمّ تذكر جملة أقسام أخرى للتأكيد على أهمية القرآن، ومن ثمّ نختم بإنذار الكفّار بالعذاب الإلهي.

#### فضيلة السورة:

روي عن النّبيُّنَيَّةُ، أنَّه قال: «مَن قرأها أعطاء اللَّه بعدد كـلَّ نــجم فــي الســماء عشـر حسنات» (

-- - ·





الآيات

وَٱسَمَاءِوَٱلطَّارِقِ ٢٥ وَمَاآذَرَكَ مَاٱلطَّارِقُ ٢٥ ٱلنَّجْمُ ٱلثَّاقِبُ ٢٥ إِن كُُلُ نَفْسٍ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظُ ٢٥ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَنُ مِمَّخُلِقَ ٥٥ خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقِ ٢٥ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصَّلْبِ وَٱلتَّرَآبِبِ٢ رَجْعِدِ لَقَادِرُ ٥٠ يَوْمَ تُبْلَى ٱلسَرَآبِرُ ٢٠ فَمَالَهُ, مِن قُوَّةٍ وَلَانَاصِرِ ٢٠

## الأفسير

هميم فُلق الإنسان؟! تبتدأ السورة - كمثيلاتها من سور الجزء الأخير من القرآن الكريم - بعدة أقسام بليغة تبعث على التأمل، وهي مقدمة لبيان أمر مهم. (والسما، والطارق).. (وما أدراك ما الطارق).. (النجم الثاقب). (الطارق»: من (الطرق) - على زنة برق - وهو الضرب، وهذا قيل (الطريق) لما تطرقه أرض المشاة، و(المطرقة) هي الآلة التي يطرق بها الحديد وغيره. ويقال للقادم ليلاً (الطارق)، لأنّ البيوت عادةً ما تغلق أبوابها ليلاً، فكلُّ قادم يلزمه والحال هذه طرق الباب. وعندما جاء المنافق (الأشعث بن قيس) لزيارة أمير المؤمنين في ليلاً، جسلب معه الحلوئ، ظناً منه أنّ هذه الحلوئ ستجعل من أمير المؤمنين في ظهيراً له في قضية معينة. فذكر الأمير في هذه الواقعة متعجباً وذاماً: «وأعجب من ذلك من طرقنا بسلفوفة في وعائها...».

نهج البلاغة، الخطبة ٢٢٤.

**ट**]

ويفسّر القرآن الكريم «الطارق» بقوله: ﴿النجم الثاقب»، النجم اللامع الذي مع عـلوّه الشاهق وكأنَّه يريد أن يثقب سقف المهاء، وكأنَّ نوره المتشعشع يريد أن يثقب ستار الليل الحالك، فيجلب الأنظار عيزته هذه.

ولكن، أيُّ نجم هو الطارق؟ هل هو الثريا (لبعدها الغائر في عمق السماء)، زحل، الزهرة، أم الشهب (لما لها من نور جذَّاب). أم كل النجوم؟

ثمَّة احتمالات متباينة في هذا الموضوع، ولكن وجود صفة «الثاقب» لهذا النجم تـ عطى الإشارة إلى أنَّ النجوم المتلألئة التي تثقب أنوارها ظلمة الليل، وتجذب الأنظار إليها. هي المرادة وليس كلٌّ نجم.

وفسّرت بعض الرّوايات «النجم الثاقب» بكوكب (زحل) من المنظومة الشمسية لشدّة نوره ولمعانه.

وروي أنَّ منجماً سأل الإمام الصادقﷺ، بقوله: فما يعنى بالثاقب؟ قال: «لأنَّ مطلعه في السماء السابعة. وأنَّه ثقب بضوءه حتى أضاء السماء الدنيا، فمن ثمَّ سمَّاه اللَّه النجم الثاقب». <sup>(</sup>

ويعتبر (زحل) من أبعد النجوم أو الكواكب في مجموعتنا الشمسية التي يمكن رؤيستها بالعين المجرّدة، ويقع في المدار السابع للشمس، ولذا عبّر عـنه الإمـامﷺ بأنَّـه في السماء السابعة.

وما لهذا الكوكب من خصائص تؤهله لأن يُقسم به، فهو أبعد ما يمكن رؤيسته من منظومتنا الشمسية، لذا فالعرب يشبهون كلَّ عالٍ بـه، ويطلقون عـليه أحـياناً (شـيخ النجوم)`. وله حلقات رائعة تحيط به. وله أيضاً ثمانية أقمار، وتعتبر من حلقاته من أعجب ظواهر السماء.

ومع كلٌّ ما توصل إليه علماء الفلك بخصوصه، فثمَّة أسرار لم يكشف عنها الستار بعد. وقيل: إنَّ لزحل عشرة أقمار، يمكن رؤية غانية منها بالناظور العادي (تلسكوب)، ولا يمكن رؤية الآخرين إلا بالنواظير الكبيرة ".

وممّا لا شك فيه، إنَّ هذه الحقائق ما كانت مكتشفة في عصر نيزول الآية المباركة. وتوصل إليها بعد قرون من نزولها.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٢٣٩

وعلى أية حال، فيمكن تفسير: ﴿النجم الثاقب﴾ بكوكب زحل، على اعتبار كونه أحد مصاديقه الواضحة، ولا ينافي تفسيره بأية نجوم أخرى عالية ووضاءة، فالتّفسير المصداقي كثير الاستعمال في رواياتنا.

وفي الآية ١٠ من سورة الصافات: ﴿لِلَّا مِن خطف للخطفة فاتبِعه شهاب ثاقب»، فوصف «الشهاب» بأنّه «ثاقب» يحمل الإشارة لاحتمال أنّ تكون الظاهرة السماوية المذكورة هي ظاهرة «الشهب»، لتكون أحد تفاسير الآية المبحوثة، ويؤيد ذلك أيضاً بعض ما ذكر في شأن نزول الآية.<sup>(</sup>

> ولنرى لأي شيء كان هذا القسم: ﴿لِن كُلَ نَفْسَ لَمَّا عليها حافظ﴾ <sup>ت</sup>ـ يحفظ عليه أعياله، وتسجل كل أفعاله، ليوم الحساب.

كما جاء في الآيات ١٠ ــ ١٢ من سورة الإنفطار: ﴿وَلِنَّ عليكم لِعاقظين \* كرلما كاتبين \* يعلمون ما تفعلون».

فلا تظنوا بأنّكم بعيدون عن الأنظار، بل أينما تكونوا فتمّة عليكم مـلائكة مأمورين يسجلون كلّ ما يبدر منكم.. وهذا ما له الأثر البالغ في عملية إصلاح وتربية الإنسان. مع أنّ الآية لم تحدد هوية «الحافظ»، ولكن الآيات الأخرى تبيّن بأن «الحفظة» هم الملائكة وأنّ «المحفوظ» هو أعمال الإنسان من الطاعات والمعاصي.

وقيل: يراد بها حفظ الإنسان من الحوادث والمهالك، ولولا ذلك لما خرج الإنسان من الدنيا بالموت الطبيعي، والأطفال بالخصوص.

أو المراد هو: حفظ الإنسان من وساوس الشيطان، ولولا هذا الحفظ لما سلم أحد من وساوس شياطين الجنّ والأنس.

وبلحاظ ما تتطرق إليه الآيات التالية (حول المعاد والحساب الإلهي)، يكون التّفسير الأول أقرب من غيره وأنسب، ولو أنّ الجمع بين هذه التفاسير الثلاثة غير بعيد عن مراد الآية.

فكيف يمكن أنّ نتصور بأنّ أعمال الإنسان دون باقي الأشياء لا تخضع لهذه السُّنة، لتسبق سائبة بلا ضبط وتسجيل وليس عليها من حافظ؟!!...

ثمّ يستدل القرآن الكريم على المعاد في مقابل من يقول باستحالة المعاد: **﴿فَلَيْنَظَرُ الْإِنْسَانَ** همّ خلق».

وبهذا... أخذ القرآن الكريم بأيدي الجميع وأرجعهم إلى أول خلقهم، مستفهماً عمّا خلق منه الإنسان.

وبدون أن ينتظر الجواب من أحد يجيب القرآن على استفهامه: ﴿ حُلَقَ هَنَ هَا: دَلَقَـقَ»، وهو ماء الرجل الذي تسبح فيه الحيامن، ويخرج بدفق.

ويستمر في تقريب المراد: **﴿يخرج من بين الصلب والترانب»**.

**«الصلب»:** الظهر: و«الترائب»: جمع (تريبة)، وهي \_على ما هو مشهور بين علماء اللغة \_ عظام الصدر العليا وضلوعه.

وكما يقول ابن منظور في لسان العرب: قال أهل اللغة أجمعون: الترائب موضع القلادة من الصدر.

وذكرت معانٍ أخرى للترائب، منها: إنّها القسم الأمامي للإنسان (في قبال الصلب، الذي هو ظهر الإنسان)، إنّها اليدان والرجلان والعينان، إنّها عظام الصدر، أو ما يلي الترقوتين منه، وقيل: أربعة أضلاع من يمين الصدر وأربعة من يساره.

وأدناه، نذكر بعض الآراء الكثيرة للمفسّرين بخصوص المراد من «الصلب والترائب» الواردة في الآية المباركة.

اـ«الصلب» إشارة إلى الرجال، و«الترائب» إشارة إلى النساء، لأنّ في الرجال مظهر الصلابة، وفي النساء مظهر الصلية.

وعليه، فالآية بصدد ذكر حيمن الرجل وبويضة المرأة، ومنهما تستشكل نسطفة خسلق الإنسان.

۲-«الصلب» إشارة إلى ظهر الرجل، و«الترائب» إشارة إلى صدره، فيكون مراد الآية بانتيال ما التحقيق ما مينا

نطفة الرجل التي تقع ما بين ظهره وصدره. ٣- إرادة، خروج الجنين من رحم أمَّه، لأنَّه يكون بين ظهرها والجزء الأمامي لبدنها. ٤- قيل: إنَّ في الآيتين سرّاً من أسرار التنزيل، ووجهاً من وجوه الأعـجاز، إذ فـيهما معرفة حقائق علميّة لم تكن معروفة حينذاك وقد كشف عنها العلم أخبراً.

| ل في تفسير كتاب الله المنزل | ١٥] الأمثار |
|-----------------------------|-------------|
|                             |             |

وإذا رجعنا إلى علم الأجنة وجدنا في منشأ خصيّة الرجل ومبيض المرأة ما يفسر لنا هذه الآيات، التي حيرت الألباب، فقد ثبت أنّ خصيّة الرجل ومبيض المرأة في بداية ظهورهما في الجنين يقعان في مجاورة كلية الجنين، أي بين وسط الفقرات (الصلب) والاضلاع السفلى للصدر (الترائب) ثمّ مع نمو الجنين ينتقلان تدريجياً إلى الأسفل، وبما أن تكون الإنسان يمثل تركيباً من نطفة الرجل والمرأة والمحل الأصلي لجهاز توليد النطفة فيهما هو بين الصلب والترائب، أختار القرآن لذلك هذا التعبير. وهذا ما لم يكن معروفاً حينذاك.

251

وبعبارة أخرى: إنّ كلّ من الخصيّة والمبيض في بدء تكوينهما يجاور الكلى ويـقع بـين الصلب والترائب، أي ما بين منتصف العمود الفقري تقريباً ومقابل أسفل الضلوع.

ويشكل على هذا التفسير بأنّ القرآن إنما يقول: ﴿ الله الله تحرج من بسين للعسلب والتراتيب ، فهو يرّ من بينهما حال الخروج، في حين لا يقول التّفسير المذكور ذلك، ويشير إلى محل توليده بينهما أثناء النمو الجنيني، بالإضافة إلى أنّ تفسير «الترائب» بأسفل الضلوع لا يخلو من نقاش.

٥- مراد الآية، هو المني، لأنّه في الحقيقة مأخوذ من جميع أجزاء البدن، ولذا عندما يقذف إلى الخارج فإنّه يقترن مع انفعال وهيجان البدن كلّه وبعده فتور البدن بأجمعه، فسيكون مقصود «الصلب» و«الترائب» في هذه الحال تمام قسمي بدن الإنسان، الإمامي والخلفي.

٦- وقيل أيضاً: إنّ المصدر الأساس لتكوين المني هو النخاع الشوكي الواقع في ظهر الإنسان، ثمّ القلب والكبد، فالأوّل يسقع تحت أضلاع الصدر، والآخير بسين المكانين المذكورين، وعلى هذا الأساس قالت الآية: ﴿هن بين للصلب والترانيب﴾.

ويكفينا الرجوع إلى الآيات المبحونة لدفع الغموض الحاصل، فالآيات تشير إلى ماء الرجل دون المرأة، بقرينة «ماء دافق»، وهذا لا يصدق إلّا على الرجل، وعليه يعود الضمير في «يخرج».

َ وعليه، فينبغي إخراج المرأة من هذه الدائرة، ليكون البحث منصباً على الرجل فـقط، وهو المشار إليه في الآية.

و«الصلب والترائب» هما ظهر الرجل وقسمه الأمامي، لأنَّ ماء الرجل إنَّما يخـرج مـن

هاتين المنطقتين .

١. تفسير المراغي، ج ٣٠، ص ١١٣. عندما تتحدث الآيات القرآنية الأخرى عن خلق الإنسان، فإنها عالماً ما تشير إلى تطفة الرجل، باعتبارها أمرأ محسوساً (راجع الآية ٤٦ من سورة النجم، والآية ٣٧ من سورة القيامة).

وهذا التّفسير واضح. خالٍ من أيّ تكلف. ينسجم مع ما ورد في كتب اللغة بخصوص المصطلحين.

كما ويكن أن تكون الآية قد أشارت إلى حقيقة علمية مهمّة لم يتوصل إلى اكتشافها بعد، وربّا المستقبل سيكشف ما لم يكن بالحسبان.

ونصل مع القرآن إلى نتيجة ما تقدم من الذكر الحكيم: ﴿لِمَّه على رجعه لقادر،

فالإنسان تراباً قبل أن يكون نطفة. ثمّ مرّ بمراحل عديدة مدهشة حتى أصبح إنساناً كاملاً، وليس من الصعوبة بحال على الخالق أن يعيد حياة الإنسان بعد أن نخرت عظامه وصار تراباً، فالذي خلقه من التراب أوّل مرّة قادر على إعادته مرّة أخرى.

وقد ورد هذا المعنى في الآية ٥ من سورة الحج: ﴿يا أَيُّها للنَّاس إِن كُنتُم في ريب مِن للبِعلِهُ قَالِمًا حَلَقْناكُم هِن تَرَلَب ثُمَّ هِن نطقة ﴾، بالإضافة إلى الآية ٦٧ من سورة مريم: ﴿أو لا يَذْكَر الإنسان أنا حَلَقْنا" هِنْ قَبِل ولَم يَك شيئاً ﴾.

و تصف لنا الآية التالية ذلك اليوم الذي سيرجع فيه الإنسان: ﴿يوم تبلي السرائر﴾ . ﴿

«تُعلى»: من (البلويٰ)، بمعنى الاختبار والاستحان، وهـو هـنا الظـهور والبروز، لأنّ الامتحان يكشف عن حقيقة الأشياء ويظهرها.

«السرائر»: جمع (سريرة)، وهي صفات ونوايا الإنسان الداخلية.

نعم، فأسرار الإنسان الدفينة ستظهر في ذلك اليوم. «يـوم البروز» و«يـوم الظـهور». فسيظهر على الطبيعة كلّ من: الإيمان، الكفر، النفاق، نـيّة الخــير، نـيّة الشر، الإخــلاص. الرياء...

وسيكون ذلك الظهور مدعاة فخر ومزيد نعمة للمؤمنين، ومدعاة ذلّة ومهانة وحسرة للمجرمين...

وما أشد ما سيلاقي من قضى وطرأ من عمره بين النّاس بظاهر حسن ونوايا خبيئة! وما أتعسه حينها تهتك أقنعته المزيفة فيظهر على حقيقته أمام كلّ الخلائق! وربّما ذلك من أشدّ عذاب جهنم عليه...

A ME A REAL AND A

١٠ «يوم» ظرف زمان متعلق بالرجع في الآية السابقة.

يومئذ عليها غبرة \* ترهقها قترة ﴾ .

نعم، فكما إنّ «الطارق» والنجوم الأخرى تظهر من خفائها ليلاً على صفحة السهاء، فكذا حال الإنسان في عرصة يوم القيامة، فالحفظة والمراقبين الإلهيين المكلفين لتسجيل أعمال الإنسان سيظهرون كلّ شيء، كظهور ضوء النجم في الليل الداج.

عن معاذ بن جبل أنَّه قال، سألت رسول اللَّه ﷺ : وما هذه السرائر التي تبلى بها العباد في الآخرة؟

فقال: «سرائركم هي أعمالكم من الصلاة والصيام والزكاة والوضوء والغسل من الجنابة وكلّ مغروض، لأنّ الأعمال كلّها سرائر خفيّة، فإن شاء الرجل قال صليت ولم يصل، وإنّ شـاء قـال توضيت ولم يتوضأ، فذلك قوله تعالى يوم تبلى السرائر»<sup>(</sup> .

ولكن أشدّ صعاب ذلك اليوم على الإنسان: ﴿فَهاله مِنْ قَوَةً وَلا تَاصُرُ﴾.

فلا يملك تلك القوّة التي تخني أعماله ونياته، وليس له ذلك الظـهير الذي يـعينه عــن الخلاص من عذاب الله سبحانه وتعالى.

وقد ورد هذا المعنى في آيات قرآنية أخرى، فني ذلك اليوم: لا ناصر ولا معين، ولا يقبل فداء، ولا رجعة، وليس من وسيلة للفرار من قبضة العدل حينها، إلاّ وسيلة واحدة للنجاة وهي «الإيمان والعمل الصالح» فقط.

চ্চত্ম



## الآيات

ۅؘؙڵۺٙمآء ذاتِ ٱلرَّجع ٥ وَٱلْأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَدَع ۞ إِنَّهُ, لَعَوَلُ فَصْلُ ۞ وَمَا هُوَ إِلَّهُ وَلَا يَهُمُ يَكِدُونَ كَذَدًا۞ وَأَكِدُكَذَا۞ فَيَقِلِ ٱلْكَفِينَ أَمْعِلَهُمُ رُوَيْدًا۞

#### التفسير

## فواء فطط الأعداء:

بعد أن تضمّنت الآيات السابقة استدلالاً على المعاد، بطريق توجيه الإنسان إلى بداية خلقه، تعود هذه الآيات إلى المعاد مرّة أخرى، لتشير إلى بعض الأدلة الأخرى عليه فتقول: ووالسها. ذات الرجع \* والأرض ذلت الصدع \* لِنُه لقول فصل \* وما هو بالهزل ﴾.

«الرجع»: من (الرجوع)، بمعنى العود، ويطلق على الأمطار اسم (الرجع) لأنّها تبدأ من مياه الأرض والبحار، ثمّ تعود إليها تارة أخرى عن طريق الغيوم، أو لأنّ هطول المطر يكون في فواصل زمنية مختلفة.

ويسمّى الغدير رجعاً... إمّا للمطر الذي فيه، وإمّا لتراجع أمواجه، وتردده في مكانه<sup>(</sup>. **«الصدع»: ه**و الشق في الأجسام الصلبة.

وبملاحظة معنىٰ «الرجع» في الآية السابقة، نصل إلى أنّ مراد الآية بالصدع هـو شـق الأرض اليابسة بالأمطار، وخروج النباتات منها.

فالقسمان يشيران إلى إحياء الأراضي الميتة بالأمطار، وهذا ما تكرر ذكره في القـرآن الكريم كدليل على إمكانية المعاد، كما في قوله تعالى في الآية ١١ من سورة «ق»: **﴿وأحيينا به بلدة جينا كذلك للغروج ﴾**.

وهنا تتجسد بلاغة الأسلوب القرآني. من خلال ربطه الدقيق فيا بين ما يقسم به وما يقسم له.

مفردات الراغب، مادة (رجع).

| 450 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | [10 |
|-----|----------------------------------|-----|
|     |                                  | -   |

وبعبارة أخرى، فالسّورة قد استندت إلى المقارنة فيا بين خلق الإنسان من نطفة وبين إحياء الأرض الميتة بالأمطار، في استدلالها، وجاء شبيه هذا الاستدلال في الآية ٥ من سورة الحج: فريا أيّها النّاس إنّ كنتم في ريب من البعث فإنّا خلقنا كم من تراب ثمّ من نطفة ثمّ... وترى الأرض هاهدة فإذا أنزلنا عليها الما، لهتزت وربت وألبتت من كلّ زوج بهيج.

وقيل أيضاً: إنّ الآية: ﴿ والسعا، ذلك الرجع﴾ تشير إلى دوران الكواكب في مسارات معينة، كدوران الأرض حول نفسها وحول الشمس، وحركة الكواكب السيّارة للمنظومة الشمسية، وكذلك شروق وغروب الشمس والقمر والنجوم، حيث إنّ كلّ هذه الحركات تتضمّن الرجوع والعودة.

وهذا الرجوع علامة لرجوع النَّاس العام إلى الحياة.

ولكن من خلال ما تقدم يظهر لنا أنّ التّفسير الأوّل أنسب وأقرب لقرائن السّورة، حيث إنّه أشار إلى مسألة شقّ الأرض مع أدلة المعاد.

«القول الفصل»: هو القول أو الحديث الذي يفرق بين الحق والباطل، وقيل: هـ و في الآية يشير إلى المعاد، بقرينة الآيات السابقة، وقيل أيضاً: هو إشارة إلى القرآن، وهــناك بعض الرّوايات عن أهل البيت بيماً تؤيد هذا المعنى. وقد ورد التعبير عن القيامة بـ «يوم الفصل» في الكثير من الآيات القرآنية.

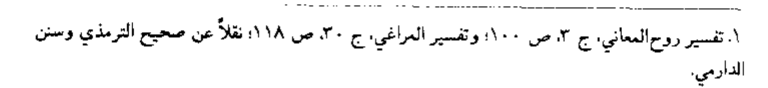
ويحتمل أيضاً أن يكون المراد هو الإشارة إلى الآيات القرآنية والتي تتضمّن الحديث عن المعاد. وبذلك يتمّ الجمع بين التّفسيرين.

فقد روي عن الإمام علي ﷺ: «إنَّ رسول اللَّه ﷺ قال: «**إنّها ستكون فتنة!» قلت: فما** الخرج منها يا رسول اللّه؟!

قال: «كتاب اللّه فيه نبأ من قبلكم، وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم، هو القصل ليس بالهزل مَن تركه من جبار قصمه اللّه، ومَن ابتغى الهُدى في غيره أضله اللّه». `

وتسلّي الآيات التالية قلب النبيّ ﷺ والمؤمنين من جهة، وتتوعد أعداء الإسلام من جهة أخرى: **﴿لِنّهم يكيدون كيدله،** فالكفار يخططون من جهة، وأنا أخطط لإحباط تلك

الخطط من جهة أخرئ... ﴿ وأكيد كيدلُه. ﴿ فَمِهْلُ الْكَافُرِينَ لَمَهْلَهُمْ رَوْيَدُلُهُ ، حتى يروا عاقبتهم!



[ع

والخلاصة: فشغلهم الشاغل هو: التخطيط المستمر لمواجهتك، لتفريق مَن أمسن بك، والضغط على أصحابك، أو قتلك لإطفاء نور الله بذلك! ولا يعلمون بأنّ الله متمُّ نوره ولو كرهوا.

«الكيد» : ضرب من الإحتيال والتغلب على المشكل بتهيئة المقدمات، وفيه جــنبة خفية، وقد يكون مذموماً وممدوحاً كقوله تعالى: ﴿مَدْلكَ مَدْناليوسفَ﴾ `، وإن كان يستعمل في المذموم أكثر.

ومراد الآية هو كيد الأعداء كما هو واضح، وقد تعرضنا لبـعض نمـاذجه أعـلاه، فـيا تناولت هذا الموضوع آيات قرآنية كثيرة.

ولكن.. ما المقصود بالكيد الإلهي؟ قيل: إنّه الإمهال الذي ينتهي بالأخذ الشديد والعذاب الأليم. وقيل أيضاً: إنّه نفس العذاب الذي ينتظرهم. والأنسب أن يقال: إنّه تلك الألطاف الإلهية التي غمرت النبي ﷺ ومَن معه من المؤمنين. وما كان يصيب أعداء الإسلام من فشل مخططاتهم وخيبة مساعيهم.

ويحمل التاريخ الإسلامي بين طياته شواهد كثيرة على هذا المعنى.

۲. یوسف، ۷۹. مقردات الراغب.

727 الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٥١]

وتأمر الآيات النبيَّ بَهْلَةً \_على الأخص \_بأن بمهلهم ولا يتعجل على عذابهم، وأنَّ يتمَّ الحجّة عليهم، فعسى أن يعود قسم منهم إلى رشده ويسلم وأساساً فالعجلة لمن يخاف الفوت، وهذا ما لا يصدق على القاهر القادر سبحانه وتعالى.

والملاحظ في الآية أنّها شرعت بـ ﴿فَجَهَلَ الكَافَرِينَ﴾ فيا أكّدت ذلك بقولها «أمهلهم». فالأوّل من باب (التفعيل)، والثّاني من باب (الأفعال) وقد جاء للتأكيد دون تكرار اللفظ بعيته.

**«رويداً»:** من (الرود) ـ على وزن عود ـ وهو التردد في طلب الشيء يرفق، ولها هنا معنى مصدرياً مع تصغير، أي أمهلهم مهلة صغيرة ﴿

وبهذا يوصى الله عزّوجلٌّ نبيَّه الكريم تَنْتُنْ في هذه الجملة المختصرة ثلاث مرات بامهال ومداراة الكافرين وهذا في الحقيقة درس للمسلمين في الكيفية التي ينبغي العمل بها عند مواجهة أعداءهم، وخصوصاً ماإذا كانوا أعداء أقوياء وشرسين، فلابدً من الصبر والتأني والدقَّة في حساب خطوات المواجهة. وينبغي عدم التسرع في العمل، وكذا عــدم تــنفيذ القرارات غير المدروسة.

مضافاً إلى التبليغ والدعوة إلى الحق لابدً فيها من تجنب العجلة والتسرّع حتى تستاح الفرصة لكلِّ من يمكن هديه. فلابدٌ من تفهيم الإسلام بكل لطف وسعة صدر مع الدليــل القاطع، وبهذا تنمَّ الحجَّة على الآخرين.

أمًا السبب في طلب الإمهال القليل، ففيه احتمالين:

**الآوّل:** كان الإمهال لحين حدوث معركة بدر. حيث أحرز المسلمون فيها نصراً مبيناً على الكفَّار بعد مدَّة قليلة من نزول الآية.

ومعركة بدر أوّل ضربة موجعة تلقاها المشركون من المسلمين، ثمّ تلتها ضربات في معركة الأحزاب ومعركة خيبر وغيرها، ممّا أفشل مخططات الكفرة لدحر الإسلام.

وحينها وافي عمر النبيُّ تَبْلِيُّ الأجل. كان نور الإسلام قد غطى كلَّ أرجاء شبه الجزيرة

١. فـ «رويداً» في محل مفعول مطلق، والمعنى: (أمهلهم إمهالاً قليلاً)، أمَّا ما قيل من كونها تحمل معنى الأمر، فهو بعيد. لأنَّ ذلكَ سيستلزم للأية ثلاثة أوامر. ومع أنَّ «رويداً» جاءت بمعنى الأمر، وعلى صيغة اسم فعل، لكن الأنسب لها في هذا الموضع أن تكون منصوبة. كمفعول مطلق.

العربية، ولم يمض قرن واحد على عمر الرسالة الخاتمة حتى اتفيئت معظم أجزاء العالم تحت ظله الآمن.

**الثَّاني:** لأنَّ عذاب القيامة سيقع حتماً، وكلَّ حتمي الوقوع قريب.

وعلى أيّة حال، فقد بدأت السّورة بالقسم بالسهاء والنجوم، وانتهت بتهديد الكافرين والمتآمرين على الحقّ، وفيا بين البدء والانتهاء، تعرضت إلى بعض أدلة المعاد بأسلوب رائع ومؤثر، وإلى بيان شيّق للرقابة الإلهيّة على أعمال الإنسان، بالإضافة إلى ما قـدمته مـن تسلية لترطيب خواطر المؤمنين، بلسان في غاية اللطف البليغ.

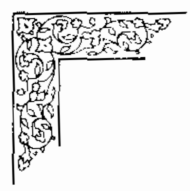
اللَّهم، ردَّكيد أعداء دينك، ولا سيما المتأخرين منهم الذين عاثوا في الأرض فساداً، واقطع دابر المتجبرين... اللَّهم، سدَّ عوراتنا يوم تبلى السرائر...

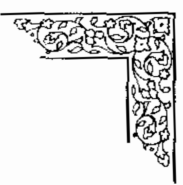
اللَّهم، لا قوّة لنا ولا ناصر سواك، فلا تكلنا لغيرك...

آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الطّارق

#### 8003

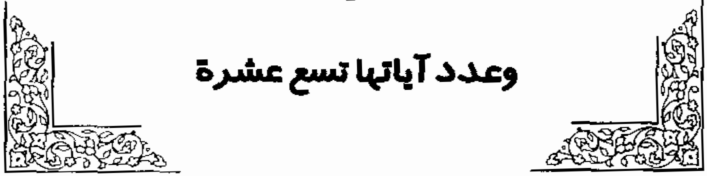






سوري الأعلى

مكَيَّة



«سورة الأعليٰ»

ممتوى السّورة:

تحتوي السّورة على قسمين من المواضيع: القسم الأوّل: يموي خطاباً إلى النبيّ ﷺ، يأمره الباري سبحانه فيه بـالتسبيح وأداء الرسالة، ثمّ ذكر سبعاً من صفات الله عزّوجلً، لها صلة ربط بـالأمر الرّبـاني إلى النـبيّ الأكرمﷺ.

**القسم الثّاني:** يتحدث عـن المـؤمنين الخـاشعين، والكـافرين الأشـقياء، ويـتناول باختصار العوامل التي تؤدي إلى كل من السعادة والشقاء الحقّ.

وفي آخر السّورة. يأتي التأكيد على أنّ ما جاء في هذه السّورة ليس هو حديث القرآن الكريم فقط. بل وتناولته كتب وصحف الأولين أيضاً. كصحف إبراهيم وموسىٰ ﷺ.

#### فضيلة السّورة:

روي عن النبيّ الأكرم ﷺ، أنّه قال: «مَن قرأها أعطاه اللّه عشر حسنات بعدد كلّ حرف أنزل اللّه على إبراهيم وموسى ومحمّدﷺ» ﴿

وروي عن الإمام الصادق الله أيضاً، أنّه قال: «مَن قرأ ﴿سبح لسم ربّك للأسليٰ﴾ فسي فرائضه أو نوافله قيل له يوم القيامة أدخل الجنّة من أيّ أبواب الجنّة شئت إن شاء اللّه» <sup>7</sup>.

وورد في روايات عديدة: إنَّ النبيَّ ﷺ أو أَمُّة أهل البيت ﷺ، كانوا إذا قرأوا ﴿سبح لسم ربَك الأُعليُّ، قالوا: «سبحان ربّي الأعلى» <sup>7</sup>

وروي عن أحد أصحاب أمير المؤمنين ﴿ ، إِنَّه قال: صليت خلفه عشر ين ليلة، وليس

تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٣٢.
 ٢ المصدر السابق.

٢ المصدر السابق.

| دا | سورة الأعلى                                                      | YOY                  |
|----|------------------------------------------------------------------|----------------------|
|    | سم ربِّك الأعليْ؟، وقال: «لو تعلمون ما فيها لقرأها الرجل كلَّ يو |                      |
| •  | كأنَّما قرأ صحف موسى وإبراهيم الذي وفي» (                        | وأنَّ مَن قرأها فَكَ |

وغلاصة القول:

فيبدو أنَّ السّورة من الأهمية بحيث: «كان رسول اللّه ﷺ يحب هذه السّورة: ﴿ سبح لسم ربِّك الأعليٰ﴾» كما روي عن الإمام علي ﷺ [

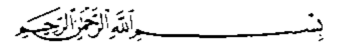
وقد اختلف في مكان نزول الآية، فمع أنَّ المشهور، نزولها في مكَّة، لكنَّ ثمَّة من يقول بنزولها في المدينة.

ويرجح العلّامة الطباطباني يُؤ أن يكون قسمها الأوّل مكّيّاً والآخر مدنياً، فيقول: وسياق الآيات في صدر السّورة سياق مكّي، وأمّا ذيلها، أعني قوله: ﴿قد لَقلح مَن تَوْتَىٰ﴾ الخ فقد ورد في طرق أئمّة أهل البيت ﷺ، وأنّ المراد به «زكاة الفطرة» و«صلاة العيد»، ومن المعلوم أنّ الصوم وما يتبعه من زكاة الفطرة وصلاة العيد إنّما شرّعت بالمدينة بعد الهجرة <sup>7</sup>

ويحتمل أيضاً أنَّ الأمر بصلاة العيد والزكاة الواردين في آخر السّورة. هما أمران عامان. وما صلاة وزكاة الفطرة إلّا مصداقان لهما، والتّفسير بـالمصداق كـثير في روايــات أهــل البيت للملاج.

وعليه.. فلا يبعد أن تكون السّورة كلّها مكّية كها هو المشهور، بقرينة انسجام مقاطع الآيات الأولى منها والأخيرة أيضاً.

ويصعب اعتبار كون بعضها مكّي والآخر مدني، خصوصاً وأنّ الرّوايات تذكر، بأنّ كلّ مجموعة من المسلمين حينما يصلون المدينة، كانوا يقرأون هذه السّورة لأهل المدينة <sup>2</sup>. فمن المستبعد أن يقرأ صدر السّورة في مكّة، ومن ثمّ ينزل ذيلها في المدينة.



سَبِّح ٱسْحَرَبَكِ ٱلْأَعْلَى ٢٥ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَىٰ ٢٥ وَٱلَّذِى قَدَرَ فَهَدَىٰ ٢٦ وَٱلَّذِي آَخْرَ جَ ٱلْمَرْعَىٰ

### الأغسير

تسبيع الله:

تبدأ السّورة بمخلاصة دعوة الأنبياعيميني ، حيث التسبيح والتقديس أبداً للّــه الواحــد الأحد، فتخاطب النبيّ الأكرمﷺ بالقول: **(سبح لسم ربّك لأعلىٰ ﴾**. يذهب جمع من المفسّرين إلى أنّ المراد بالــ«اسم» هنا هو (المسـمىٰ)، في حــين قــال آخرون هو (اسم اللّه) سبحانه وتعالى.

وليس ثُمَّة فرق كبير بين القولين، فالإسم يدَّل على المسمى.

وعلى أيّة حال، فمراد الآية أن لا يوضع اسمه جلّ شأنه في مصاف أسهاء الأصنام، ويجب تنزيه ذاته المقدسة من كلّ عيب ونقص، ومن كلّ صفات المخلوق وعوارض الجسم، أي أن لا يحد.

فينبغي على المؤمنين ألّا يتعاملوا مع اسمه الجليل كتعامل عبدة الاصنام، بأن يضعوا اسمه تعالى مع أسهاء أصنامهم. ولا يفعلوا كما يفعل الجسمة، ممن وقعوا في خطإً كبير وفساحش حينها نسبوا إلى الباري جلّ جلاله الصفات الجسمية.

﴿الأملي﴾: أي الاعلى من كلَّ: أحد، تصوّر، تخيّل، قياس، ظن، وهم، ومـن أي شرك بشقيه الجلي والخني.

﴿رَبِّكَ ﴾: إشارة إلى أنَّه غير ذلك الرَّب الذي يعتقد به عبدة الأصنام.

وبعد ذكر هاتين الصفتين (الربّ والأعلى)، تذكر الآيات التـالية خمس صـغات تـبيّن ربوبية الله العليا...: والذي خلق فسوّى).

**ट**]

﴿سَوَّىٰ﴾: من (التسوية)، وهي الترتيب والتنظيم، ويضم هذا المفهوم بين جناحيه كلَّ أنظمة الوجود، مثل: النظام السماوي بنجومه وكواكبه، والأنظمة الحاكمة على المخلوقات في الأرض، ولا سيا الإنسان من حيث الروح والبدن.

أمّا ما قيل. من كونها إشارة إلى نظام اليد أو العين أو اعتدال القامة. فهذا في واقعه لا يتعدى أن يكون إلّا بيان لمصداق محدود من مصاديق هذا المفهوم الواسع.

وعلى أيّة حال، فنظام عالم الخليقة، بدءاً من أبسط الأشياء، كـبصمات الأصـابع التي أشارت إليها الآية ٤ من سورة القيامة ﴿بلى قادرين على أن نسوّي بنانه﴾، وانتهاءً بأكبر منظومة سماوية، كلها شواهد ناطقة على ربوبية الله سبحانه وتعالى، وأدلة إثبات قـاطعة على وجوده عزّوجلّ.

وبعد ذكر موضوعي الخلق والتنظيم، تنتقل بنا الآية التالية إلى حركة الموجودات نحو الكمال: **﴿والذي قدّر فهدئ»**.

والمراد بـ (قدّر)، هو: وضع البرامج، وتقدير مـقادير الأمـور اللازمـة للـحركة بـاتجاه الأهداف المرسومة التي ما خلقت الموجودات إلّا لأجلها.

والمراد بـ (هدى) هنا، هو: الهداية الكونية، على شكل غرائز وسنن طبيعية حاكمة على كل موجود (ولا فرق في الغرائز والدوافع سواء كانت داخلية أم خارجية).

فمثلاً، إنّ الله خلق ثدي المرأة وجعل فيه اللبن لتغذية الطفل، وفي ذات الوقت جسعل عاطفة الأمومة شديدة عند المرأة، ومن الطرف الآخر جعل في الطفل ميلاً غريزياً نحو ثدي اُمّه، فكلّ هذه الإستعدادات والدوافع وشدّة العلاقة الموجودة بين الأم والابسن والشدي مقدّر بشكل دقيق، كي تكون عملية السير نحو الهدف المطلوب طبيعية وصحيحة.

وهذا التقدير الحكيم ما نشاهده بوضوح في جميع الكائنات.

وبنظرة ممعنة لبناء كلَّ موجود، وما يطويه في فترة عمر، من خطوات في مشوار الحياة، ب تظهر لنا بوضوح الحقيقة التالية: (ثمَّة برنامج وتخطيط دقيق يحيط بكل موجود، وثمَّـة يـد

٢٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وتوصلنا الآية ٥٠ من سورة طه لهذا المعنى، وذلك لمّا نقلت لنــا ســؤال فـرعون إلى موسىﷺ بقوله: ﴿وهَنَ ربكها يا هوسى﴾، فأجابهﷺ : ﴿ربّنا الذي أعطى كلّ شي. خلقه شـمّ هدى﴾.

100

وقد فُهم قول موسى على بشكل مجمل في زمانه، وحتى في زمان نزول الآية المباركة في صدر الدعوة الإسلامية، ولكن... مع دوران عجلة الأيّام، وتقدم العلوم البشرية، توصل الإنسان إلى معارف كثيرة ومنها ما يختص بمعرفة أنواع أحوال الموجودات الحيّة، فتوضح قول موسى على أكثر فأكثر، حتى كتبت آلاف الكتب في موضوع (التقدير) و(الهداية التكوينية)، ومع ما توصل إليه العلماء من معلومات باهرة، إلّا إنّهم يؤكّدون على أنّ ما بق خافٍ عليهم هو أكثر بكثير ممّا توصلوا لمعرفته!

وتشير الآية التالية إلى النباتات، وما يخصّ غذاء الحميوانمات ممنها: ﴿وَالَّذِي أَحْرَجَ العرمي).

واستعمال كلمة فرَّخرج» فيه وصف جميل لعملية تكوّن النباتات، حيث إنّه يستضمّن وجودها داخل الأرض فأخرجها الباري منها.

ومممّا لا شك فيه إنّ التغذية الحيوانية هي مقدمة لتغذية الإنسان. وبالنتيجة فإنّ فائدة عملية تغذية الحيوان تعود إلى الإنسان.

ثمّ: وقجعله غُثًا، أحوى).

«الغثاء»: هو ما يطفح ويتفرق من النبات اليابس على سطح الماء الجاري، ويطلق أيضاً على ما يطفح على سطح القدر عند الطبخ، ويستعمل كناية عن: كلّ ضائع ومفقود، وجاء في الآية بمعنى: النبات اليابس المتراكم.

«أحوى»: من (الحوة) \_على زنة قوّة \_وهي شدّة الخضرة، أو شدّة السواد، وكلاهما من أصل واحد، لأنّ الخضرة لو اشتدّت قربت من السواد، وجاء في الآية بمعنى: تجمع النبات اليابس وتراكمه حتّى يتحول لونه تدريجياً إلى السواد.

ويمكن أن يكون اختيار هذا التعبير في مقام بيان النعم الإلهيَّة، لأحد أسباب ثلاث: المُتَسَمَّ

[ع

**الشّاني:** إنّ النباتات اليابسة عندما تتراكم، فستتحول بمرور الوقت إلى سماد طـبيعي، ليعطي الأرض القدرة اللازمة لإخراج نباتات جديدة أخرى. التّناسي المّالية الله من المالية الإخراج نباتات المالية الخرى.

الثَّالث: إنَّ الآية تشير إلى تكوّن الفحم الحجري من النباتات والأشجار.

فكما هو معلوم، إنّ الفحم الحجري، والذي يعتبر من المصادر المهمّة للطاقة. قد تكوّن من النباتات والأشجار التي يبست منذ ملايين السنين، ودفنت في الأرض حتى تحجرت واسود لونها بمرور الزمان.

ويعتقد بعض العلماء، بأنّ مناجم الفحم الحجري قد تكوّنت من جراء النباتات اليابسة المدفونة في داخل الأرض منذ ٢٥٠ مليون سنة تقريباً!

ولو أخذنا بنظر الاعتبار مقدار الاستهلاك الفعلي للفحم الحجري في العالم. لوجدنا أنّها تؤمن احتياج النّاس لأكثر من ٤٠٠٠ سنة.<sup>(</sup>

وتفسير الآية بالمعنى الأخير دون غيره بعيد حسب الظاهر، ولا يستبعد أن تكون الآية قد أرادت كل ما جاء في المعاني الثلاث أعلاه.

وعلى أيَّة حال، فللغثاء الأحوىٰ منافع كثيرة.. فهو غذاء جيد للحيوانات في الشتاء. ويستعمل كسماد طبيعي للأرض، وكذا يستعمله الإنسان كوقود.

فما ذكرته الآيات من صفات: الربوبية، الأعلى، الخلق، التسوية، التـقدير، الهـدايـة وإخراج المرعى، توصلنا إلى الربوبية الحقَّة للَّه جلَّ وعلا، وبقليل من التأمل يـتمكن أيَّ إنسان من إدراك هذا المعنى، ليصل نور الإيمان إلى قلبه، فيشكر المنعم على ما أعطى.

# ہدث

مسألة التقدير والهداية العامّة للموجودات، التي تناولتها الآيات الآنفة الذكر كمظهر من مظاهر ربوبية اللّه عزّوجلّ، تعتبر من المسائل الحيوية والتي كلما تقدم الزمان وتوسعت مدارك وعلوم الإنسان، إزداد في الوصول إلى حقائق جديدة تضاف إلى معلوماته السابقة. فالاكتشافات العلمية الحديدة في كلّ بدم تحيطنا علماً لدمّ بة محمد حديدة رائسعة

ويزيّن المفسّرون تفاسيرهم ببعض النماذج من تلك الأسرار الرائعة في خصوص الهداية التكوينية لحركة الحيوانات، واعتمد البعض على ما ذكره العالم المعروف (كريسي موريسن) في كتابه (أسرار خلق الإنسان)، وإليكم مختصراً ممّا جاء فيه:

104

1ـ تقطع الطيور المهاجرة ـ في بعض الأحيان ـ الآف الكيلومترات في السنة، عـ ابرة الصحاري والغابات والبحار، وعند عودتها تعرف طريق موطنها الأصلي بكل دقّـة، ولا تضل عنه أبداً.

ومن النحل ما يبتعد عن خليته لمسافات بعيدة جدّاً، ولكنّه يـعود إلى خسليته بكـلّ سهولة ويسر، في حين نرى الإنسان في حال عودته إلى وطنه يحتاج إلى عناوين وعلامات دقيقة، حتى لا يضل الطريق!

٢- الحشرات تتمتع بعيون مجهرية ذات دقّة فانقة حيّرت عقول العلماء. من حيث بنائها وقدرتها على النظر في حين أن عبون الصقور تلسكوبية تعينها على النظر لمسافات بعيدة جدّاً.

٣- حينها يسير الإنسان بين عتمة الليل الداكنة فلابدً له من إضاءة تعينه في مسيره، إلَّا أنَّ كثيراً من الطيور تصل أهدافها في حلكة الليل الدامس، مستعينة بما لعيونها من قدرة على التحسس بالأشعة ما دون الحمراء! ولبعضها مراكز حسّاسة تشبه في عملها الرادارات المتطورة!

٤- للكلاب حاسة شم مميزة، تستطيع من خلالها معرفة أيّ كائن حي يقع في طريقها، وهذا ما لا يتوفر عند الإنسان، بالرغم من التقدم التقني الذي وصل إليه.

٥\_ حاسة السمع عند جميع الحيوانات أقوى وأدق من سمع الإنسان بدرجـات، عـلى الرغم من استعمال الإنسان للأجهزة العلمية المتطورة في سمعه، بحيث يستطيع أن يستمع إلى حركة أجنحة ذبابة على بُعد عدّة كيلومترات منه!

ماما السبر في هذا التفاوت بين قدرة حواس الإنسان والحيوان، يسرجع إلى القيدرة

الفعالة.

٢٥٨ البحار، ولكن حين يحين وقت وضع البيض، فإنَّها تترك البحار متجهة إلى تلك الأنهار التي فيها ولدت. فتسير بعكس التيار لمدّة طويلة حتى تصل إلى مسقط رأسها. المكان المناسب لتكاثرها!

٧-والاعجب منها حياة بعض الأسهاك وحيوانات الماء التي تسلك في حياتها عكس الصنف السابق.

8003

سَنُقَرِيْتُكَ فَلَا تَنسَى ٢ إِلَّا مَاشَاءَ ٱللَّهُ إِنَّهُ مَعَلَمُ الجَهْرُومَا يَخْفَى ٢ وَنُيسَرُكَ لِلْيُسَرَى ٥ فَنُوَيَعَوْنُ فَعَرَدُهُ الْحَقْرُومَا يَخْفَى ٢ وَنُيسَرُكَ لِلْيُسْرَى ٥ فَذَكَرُ إِن نَقَعَتِ ٱلذِكْرَى ٢ سَيَذَكَرُ مَن يَخْشَى ٢ وَيَنجَنَبُهُا ٱلأَشْقَى ٢ الَّذِى يَصلَى فَذَكَرُ إِن نَقَعَتِ ٱلذِكْرَى ٢ سَيَذَكَرُ مَن يَخْشَى ٢ وَيَنجَنَبُهُمُ الْأَشْقَى ٢ الذِكْرَى ٢ مَن يَخْشَى ٢ وَيَنجَنُبُهُمُ اللَّهُ اللَّهُ الذَي يَعْتَى ٢ الذَكُرُ الذِكْرَ الذِكْرُ الذِكْرُ الذَي مُوَتَعَنْ الذَكْرُ الذَي اللهُ الذَكْرَ الذَي مُوَتَ مَعْتَ الذَكْرُ الذَي مَعْتَ الذَكْرُ الذَي مُوتَ الذَكْرُ الذَي مَن يَعْشَى ٢ مَن يَعْشَقَى ٢ مَن يَ الذَكْرُولُ لَكُبُرَى ٢ مَنْ عَنْ يَعْتَ الذَكْرُ مَن عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى ٢ مَنْ يَعْشَى ٢ مَن يَعْشَى ٢ م النَّارَ الْكُبُرَى ٢ مُنْ يَعْدَ اللَهُ عَلَيْ عَلَى ٢ مَن يَعْشَى ٢

#### إلتفسير

## التوفيق الزّباني:

فيا كان الحديث في الآيات السابقة عن ربوبية الله و توحيده جلّ شأنه، والهداية العامّة للموجودات، وكذا عن تسبيح الرّب الأعلى.. تأتي الآيات أعلاه لتتحدث عمن: القمرآن والنّبوّة، وهداية الإنسان، وكذا البيان القرآني للتسبيح.

فتقول الآية الأولى مخاطبة النبي ﷺ: ﴿ سَنَقُرْنُكُ فَلَا تُنْسَيْهُ.

فلا تتعجل نزول القرآن، ولا تخف من نسيان آياته، فالذي أرسلك بهذه الآيات لهداية البشرية كفيل بحفظها، وبخطها على قلبك الطاهر بما لا يمكن لآفة النسيان من قسرض ولو حرف واحد منها أبداً.

وتدخل الآية في سياق الآية ١١٤ من سورة طه: ﴿ وَلا تَعْجَلُ بِالقَرَآنَ هِنْ قَبْلُ أَنْ يَقْضَى لِإِيكَ وَحِيهِ وَقَلَ رَبِّرَدَنِي عَلَمَهُ، وَكَذَا الآية ١٦ من سورة القيامة: ﴿ لا تَحْرَكَ بِهُ لسانك لتعجل به \* إِنَّ علينا جِعْمَه وقرانته تَدخل في سياقها.

ولإثبات قدر تد سبحانه و تعالىٰ، وأنَّ كلَّ خير مند، تقول الآية: ﴿ إِلَّا هَا شَاء لللَّه لِنَّه يعلم الجهروها يخفيُه.

ولا يعني هذا الاستثناء بأنّ النسيان قد أخذ من النبيَّ ﷺ وطراً، وإنّما هو لبيان أنّ قدرة حفظ الآيات هي موهبة منه سبحانه وتعالىٰ، ومشيئته هي الغالبة أبداً، وإلّا لتزعزعت الثقة بقول النبيّ ﷺ.

[ع

وبعبارة أخرى، إنّما جاء الاستثناء لتبيان الفرق بين عــلم اللّــه تــعالىٰ الذاتي، وعــلم النبي ﷺ المعطىٰ له من بارئه.

والآية تشبه ما جاء في الآية ١٠٨ من سورة هود، بخصوص خلود أهل الجنّة: ﴿وَلَمَّا الذين سعدوا ففن الجنّة خالدين فيها ها دلمت السهاوات والأرض إلّاها شا. ربّك عطاءً غير هجذوذ ﴾.

ف ﴿حَالدين فيها» دليل على عدم خروج أهل الجنّة منها أبداً، فإذن... عبارة ﴿لِآها هَا. ربّك» تكون إشارة إلى حاكمية الإرادة والقدرة الإلهية، وإرتباط كلّ شيء بمشيئته جلّ وعلا، سواءً في بداية الوجود أم في البقاء.

ومممّا يشهد على ذلك أيضاً... أنّ حفظ بعض الأمور ونسيان أخرى تعتبر حالة طبيعية بين بني آدم، ولكنّ اللّه تعالىٰ ميزّ حبيبه المصطفىٰ بأن جعل فيه ملكة حفظ جميع آيــات القرآن، والأحكام والمعارف الإسلامية، حينها خاطبه بــ: ﴿سنقونك فلاتنسىٰ﴾.

وقيل: أريد بهذا الإستثناء تلك الآيات التي نسخ محتواها ونسخت تلاوتها أيضاً. ﴿

ولكن لعدم ثبوت وجود هكذا آيات، فلا يكننا الإعتاد على هذا القول الآنف أعلاه.

وقيل أيضاً: إنّ الاستثناء يختص بقراءة بعض الآيات، فعلى هذا يكون مفهوم الآية هو: إنّنا سنقرئك آيات القرآن إلّا بعض الآيات التي أراد اللّه عزّوجلّ أن تبقىٰ في مخزون علمه.. ولا يتوافق هذا القول مع سياق الآية.

أمّا جملة: **(لِنّه يعلم للجهروها يخفىٰ)** فلبيان علّة أمر تضمّنته جملة **(سنقرنك)،** أي: إنّ العليم جلّ اسمه عالم بجميع حقائق الوجود، أمّا ما يوحيه إليك، فهو ما يحتاج إليه البشر، ويصلك بالكامل دون أن ينقص منه شيء.

وقيل أيضاً: إنّ مراد الآية هو: على النبيَّ ﷺ أن لا يتعجل في أخذ الوحي، وأن لا يخشى نسيانه، فالله الذي يعلم الأمور ما خني منها وما ظهر، سوف لا يتركه وقد تعهد له بالحفظ.

وعلى أيّة حال، فمن معاجز النبيّ الأكرمﷺ، قابليته على حفظ الآيات والسور الطوال بعد تلاوة واحدة من جبرائيلﷺ، دون أن ينسىٰ منها شيئاً أبداً.

· وتوضيح ذلك أن هناك آيات في القرآن وردت فيها أحكام مؤقتة للمسلمين وبعد انتهاء مدة الحكم ينتهي ا وجوب العمل بها، ولكن الآية نفسها تبقى في القرآن، و هناك آيات ينتهي حكمها ولاتبقى في القرآن، اي أنها ا تنسخ من حيث الحكم والتلاوة فلا ينبغي عدّها من القرآن.

٢٦١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وتخاطب الآية التالية النبيّ الكريم ﷺ مسلية له: ﴿وليشرك لليسريٰ﴾ ﴿

أي، إخبار النبيّ ﷺ بصعوبة الطريق في كافة محطاته، من تلقي الوحي وحــفظه حــتى البلاغ والنشر والتعليم والعمل به، وتطمئنه بالرعاية والعناية الربانية، بتذليل صعابه من خلال تيسيرها له ﷺ.

ويمكن كذلك أن تكون الآية إشارة إلى أنَّ طبيعة الرسالة الإسلامية والتكاليف التي تضمّنتها، طبيعة سهلة وسمحة، خالية من الحرج والمشقّة.

وهذا المعنى يعطي شمولية أكثر لمفهوم الآية، بالرغم من أنَّ أكثر المفسّرين قد حددوا الآية ببعد واحد من أبعاد مفهومها.

وحقّاً، فلولا توفيق الله وتيسيره للنبيَّ للله أمكنه من التغلب على كل تلك المشاكل والصعاب التي واجهته في حياته الرسالية، وحياته الشريفة تنطق بذلك.

فنراه بسيطاً في لباسه، قنوعاً في طعامه، متواضعاً في ركوبه، وتارة ينام على الفـراش وأخرى على التراب بل وعلى رمال الصحراء أيضاً.

فليس في حياته الشريفة أيّ تكلف، ولا أدنى تشريف من التشريفات الزائفة الواهية الحيطة بزعهاء ورؤساء أيّ قوم أو اُمّة.

وبعد أن تبيّن الآيات العناية الرّبانية للنّبي الأكرم بَنَوَةٌ، تنتقل إلى بيان مهمته الرئيسية: وفذتر إن نفصت لذكري».

قيل: الإشارة هنا إلى أنّ التذكير بحدّ ذاته نافع، وقليل أولئك الذين لا ينتفعون به، والحد الأدني للتذكير هو إتمام الحجّة على المنكرين، وهذا بنفسه نفع عظيم. <sup>[1</sup>

ولكن ثمَّة من يعتقد أنَّ في الآية محذوف، والتقدير: (فذكَّر إن نفعت الذكرى أو لم تنفع)، وهذا يشبه ما جاء في الآية ٨٦ من سورة النحل: **﴿وجعل لكم سرلبيل تقيكم للحر»، ف**ذكر «الحر» وأضمر (البرد) لوضوحه بقرينة المقابلة.

ال قال من المفتر بين إنَّ مفهده الآبة هو: ونستر البسري لك، وإنَّما حصل فيها التقديم والتأخير للتأكيد،

وهناك مَن يؤكّد على أنَّ الجملة الشرطية في الآية، لها مفهوم، والمراد: أنَّه يجب عليك التذكير إذاكان نافعاً، فإن لم يكن نافعاً فلا يجب.

وقيل: «إن»: \_في الآية \_ليست شرطية، وجاءت بمعنى (قد) للتأكيد والتحقيق، فيكون مراد الآية: (ذكر فإنَّ الذكري مفيدة ونافعة).

ويبدو لنا أنَّ التَّفسير الأوَّل مرجح على بقية التَّفاسير الثَّلاث، بقرينة سلوك النَّبيﷺ في نشره الإسلام، تبليغه الحق، فإنَّه كان يعظ وينذر الجميع.

وتقسم الآيات التالية النَّاس إلى قسمين. من خلال مواقفهم تجاه الوعظ والإنذار الذي مارسه التّبي ﷺ ...: ﴿سِيدْكر مِن بِحَشَيٰ ﴾.

نعم، فإذا ما فقد الإنسان روح «الخشية» والخوف ممّا ينبغي أن يخاف منه، وإذا لم تكن فيه روحية طلب الحق \_ والتي هي من مراتب التقوى \_ فسوف لا تنفع معه المواعظ الإلهية. ولا حتى تذكيرات الأنبياء ستنفعه، علىٰ هذا الأساس كان القرآن «هديُّ للمتقين».

وتذكر الآية التالية القسم الثَّاني، بقولها: ﴿وِيتَجْنِبُهَا الْأَشْقَى ﴾ ﴿

وجاء عن ابن عباس، إنَّ الآية السابقة: (سيذَّكر من يخشيٰ) نزلت في (عبد الله بن أم مكتوم) ، ذلك البصير المؤمن الذي جاء إلى النَّبِي صلباً للحق والتبصير به.

وروي، إنَّ الآية: ﴿ يتجنبها الأشقىٰ ﴾ نزلت في (الوليد بن المغيرة) و(عتبة بن ربيعة) من رؤوس الشرك والكفر ً .

وقيل: يراد بالأشقى، المعاندين للحق بعداء، فالنَّاس على ثلاثة أقسام: إمَّا عارف وعالم، وإمّا متوقف شاك، أو معاند، وأفراد الطائفة الأولى والثَّانية ينتفعون من التذكير طبيعياً. فما لا ينفع القسم الثَّالث منهم، وليس للتذكير من أثر عليهم سوى إتمام الحجَّة.

ويُفهم من سياق الآية، أنَّ النَّبِي تَبَيُّهُ كان ينذر ويعظ حتى المـعاندين، لكـنَّهم كـانوا يتجنبونه ويهربون منه

يبدو من خلال الآيتين الآنفتي الذكـر أنَّ «الشـقاء» يـقابل «الخشـية» في حـين أنَّ (السعادة) هي التي تقابله، ولعل هذا التقابل يستبطن حقيقة كون أساس سعادة الإنسان مبنية على إحساسه بالمسؤولية وخشيته.

١٠ يعود ضمير «يتجنبها» على والذكرى» الواردة في الآيات السابقة. تفسير القرطبي، ج-١٠ ص ٧١١٠ (ج-٢٠، ص-٢٠، الطبعة مؤسسة التاريخ العربي، بيروت). ۲. العصدر السابق؛ وتفسير الكشّاف، ج ٤. ص ٢٤٣، ذيل الآية مورد البحث.

٢٦٣ الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل [١٥]

و يعرض لنا القرآن عاقبة القسم التّاني: (الذي يصليّ التّار الكبريّ ﴾.. (المّ لا يموت فيها ولا يحيي ﴾.

أيّ، لا يموت ليخلص من العذاب، ولا يعيش حياة ُ خالية من العذاب، فهو أبدأ يتقلقل بالعذاب بين الموت والحياة!

ولكن ما هي «النّار الكبرى»؟ قيل: إنّها أسفل طبقة في جهنم، وأسفل السافلين، ولِمَ لا يكون ذلك وهم أشقىٰ النّاس وأشدّهم عناداً للحق.

وقيل أيضاً: إنّ وصف تلك النّار بـ «الكبرىٰ» مقابل (النّار الصغرى) في الحياة الدنيا. وروي عن الإمام الصادقﷺ ، أنّه قال: «إنّ ناركم هذه جزء من سبعين جزء من نار جهنّم، وقد أطفئت سبعين مرّة بالماء ثمّ التهبت ولولا ذلك ما استطاع آدمي أن يطيقها»<sup>(</sup> .

وفي وصف نسبة بلاء الدنيا إلى بلاء الآخرة، يقول أمير المؤمنينﷺ ، في دعاء كميل: «على أنّ ذلك بلاء ومكرو، قليل مكته، يسير بقاؤه، قصير مدّته...».

રુજ

# الآيات

قَدْ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّى ٢ وَذَكَرا سَدَرَبِهِ فَصَلَى ٢ بَلْ تُوَثِرُونَ الْحَيَوةَ الدُّنِيَ ٥ وَالأَخِرَةُ خَيَرٌ وَأَبَقَىَ ٢ إِنَّ هَـٰذَا لَفِي ٱلصَّحْفِ ٱلْأُولَى ٢ صُحْفٍ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَى ٢

## الأغسير

أسس حوة الأنبياء جميعاً عنه:

بعد أن عرضت الآيات السابقة صورة العذاب ومعاناة أهله، يأتي الحديث عن الذين نفعتهم الذكرى، ممن استمعوا إلى دعوة الهدى فسطهروا أنسفسهم مسن المسعاصي والآشام، وخشعت قلوبهم لذكر الله.. ويقول القرآن: **﴿قد لفلح مَن تَرْتَىٰ﴾**.

﴿وَدَكَرَ لَسَمَ رَبَّهُ قَصَلَيْ﴾.

فأساس الفلاح بالنجاة من العذاب والفوز بالنعيم الخالد، يـعتمد عـلى ثـلاثة أركـان رئيسية: «التزكية»، «ذكر اسم اللّة» و «الصلاة».

وقيل في معنى «التزكية» عدّة أقوال:

**الأوّل:** تطهير الروح وتزكيتها من الشرك، بقرينة الآيات السابقة، وبإعتبار أنّ التطهير من الذنوب وعبادة الله، يعتمد بالأساس على التطهير من الشرك، فهو مقدمته اللازمة.

**الثّائي:** تطهير القلب من الرذائل الأخلاقية، والقيام بالأعمال الصالحة، بدلالة آيات الفلاح الواردة في كتاب الله الكريم، كالآيات الأولى من سورة المؤمنون التي ذكرت أعمالاً صالحة بعد أن قالت: **فقد أفلح المؤمنون،**، وكذا الآية ٩ من سورة الشمس التي قالت، بعد ذكر مسألة التقوى والفجور: **فقد أفلح من زمّاها،**.

الثالث: «زكاة الفطرة» التي تؤدى يوم عيد الفطر. لأنَّها تدفع أوَّلاً ثمّ يصلى صلاة العيد.

وهذا المعنى قد ورد في جملة روايات ، رويت عن الإمام الصادق 👾 ١، كما وروي في كتب أهل السنة ما يؤيد هذا المعنى نقلاً عن أمير المؤمنين 🔆 🖔

270

ويواجه القول الثَّالث بالإشكال التالي: إنَّ سورة الأعلى مكيَّة، في حين أنَّ تشريع زكاة الفطرة وصوم شهر رمضان وصلاة العيد قد نزل في المدينة.

فأجاب البعض: لا مانع من اعتبار أوائل آيات السّورة مكّية وأواخرها مدنية، فتكون الآيات المبحوثة مدنية.

ويحتمل أن يكون التّفسير المذكور من قبيل بيان مصداق واضح للآية، وليس مطلق مراد الآية.

الرّابع: يراد بـ «التركية» في الآية بعني: إعطاء الصدقة.

المهم أن «التزكية» ذات مداليل واسعة تشمل: تطهير الروح من الشرك، تطهير الأخلاق من الرذائل. تطهير الأعيال من المحرمات والرياء. تطهير الأموال والأبدان بإعطاء الزكاة والصدقات في سبيل الله، ﴿ حَدَ مِنْ لَمُوالِهِم صدقة تطهرهم وتزكيبهم بها ﴾ ``

وبهذا تجمع كلِّ الأقوال المذكورة لتدخل في مفهوم التركية الواسع المداليل. والجدير بالذكر أنَّ الآيات محل البحث تتحدث عن التزكيَّة أولاً، ثمَّ ذكر اللَّه ثمَّ الصلاة. وقد أشار بعض المفسّرين إلى هذه المراتب، بعد أن جدولها بالمراحل العملية الشلائة للمكلف:

الاولى: إزالة العقائد الفاسدة من القلب. الثَّانية: حضور معرفة الله وصفاته وأسمائه في القلب. الثالثة: الإشتغال بخدمته وفي سبيله جلٍّ وعلا. ﴿ ويمكن القول: إنَّ الصلاة فرع لذكر الله، فإذا لم يذكر الإنسان ربَّه، لم يسطع نور الإيمان في قلبه، وعندها فسوف لن يقوى على الوقوف للصلاة، والصلاة الحقَّة هي تلك التي يصاحبها التوجّه الكامل والحضور التام بين يديه عزّوجلَّ وهذان التوجّه والحضور إنَّما يحصلان من

ذكره سبحانه وتعالى.

 تفسير نور الثقلين، ج ٥، ص ٥٥٦، ح ١٩ و ٢٠. ٢. تفسير روحالمعاني، ج ٣٠، ص ١٦٠. وتفسير الكشَّاف، ج ٤. ص ٧٤٠. ٤. التفسير الكبير، ج ٣١، ص ١٤٧. ٣. التوبة، ٢٠٣.

أمّا ما ذكره البعض، من أنّ ذكر اللّه هو قول «اللّه أكبر» أو «بسم اللّه الرحمن الرّحيم» في بداية الصلاة، فإمّا هو بيان لأحد مصاديق الذكر ليس إلّا.

**Z**]

ويشير البيان القرآني إلى العامل الأساس في عملية الإنحراف عن جادة الفلاح: ﴿بل تؤثرون للحياة للدنيا ﴾.. ﴿وللآخرة خير وليقى ﴾.

ونقل الحديث النّبوي الشريف هذا المعنى، بقوله: «حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة». ﴿

فالإنسان العاقل لا يجيز لنفسه أن يبيع الدار الباقية بأمتعة فانية، ولا أن يستبدل اللذائذ المحدودة والمحفوفة بألوان الآلام بالنعم الخالدة والنقية الخالصة.

> وتختم السّورة بـ : **فإنّ هذا لغي الصحف الأولى \* صحف لِبراهيم وهوسى ﴾** .<sup>7</sup> ولكن، ما المشار إليه بـ «هذا»؟

فبعض قال: إنّه إشارة إلى الأمر بالتزكية وذكر اسم اللّه والصلاة وعدم إيثار الحياة الدنيا على الآخرة.

وذلك من أهم تعاليم جميع الأنبيا ينتيخ ،كما ورد هذا الأمر في جميع الكتب السماوية. واعتبره آخرون: إنّه إشارة لجميع ما جاء في السّورة، حيث إنّها ابـتدأت بـالتوحيد مروراً بالنبوة حتى ختمت بالأعمال.

وعلى أيّة حال، فهذا التعبير يبيّن أهميّة محتوى السّورة، أو خصوص الآيات الأخيرة منها، حيث اعتبرها من الأصول الأساسية للأديان، وممّا حمــله جمـيع الأنــبياءالله إلى البشرية كافة.

> «الصحف»: جمع (صحيفة)، وهي اللوح الذي يكتب عليه. ونستدل بالآية الأخيرة بأنّ لإبراهيم وموسى لله كتباً سهاوية. وروي عن أبي ذريظة ، إنّه قال: قلت يارسول الله، كم الأنبياء؟ فقال: «مائة ألف نبي وأربعة وعشرون ألفاً». قلت: يارسول الله، كم المرسلون منهم؟

ا. وروى الحديث بصور عدّة عن الإمام الصادقﷺ والإمام السجائظ ، وورد معنى الحديث عن الإنبيا المبتما أيضاً، ممّا يشير إلى أهميته البالغة؛ راجع: تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٥٦ و٥٥٧. ٢- يمكن أن تكون «صحف إبراهيم وموسى» توضيحاً للصحف الأولى، كما ويمكن أن تكون إشارة لأحـد مصاديق الصحف، وإلَّا فهي تشمل جميع كتب الأنبياء السابقين.

قال: «ثلاثمائة وثلاثة عشر، وبقيتهم أنبياء».

قلت: کان آدمیﷺ نبیّاً؟

قال: «نعم، كلمة الله وخلقه بيده.. يا أباذر، أربعة من الأنبياء عرب: هود وصالح وشعيب ونبيِّك». قلت: يار سول الله، كم أنزل الله من كتاب؟

قال: «مائة واربعة كتب، أنزل الله منها على آدم الله عشر صحف، وعلى شيث خسسين صحيفة، وعلى أخنوغ وهو إدريس ثلاثين صحيفة، وهو أوّل من خط بالقلم، وعلى إبراهيم عشر صحائف، والتوراة والإنجيل والزّبور والفرقان»<sup>(</sup> . (اُنزلت على موسى وعيسى وداود ومحمّد على نبيّنا وآله وعليهم السلام).

و«الصحف الأولى»: مقابل «الصحف الأخيرة» التي أنـزلت عــلى المسـيحﷺ وعــلى النّبي|لأكرمﷺ.

# ہدت

شرع المديث الشريف: «مبّ الدنيا رأس كلّ فطيئة»

لما كان تفضيل الآخرة على الدنيا من الأمور الجليّة لدى المؤمنين، فكيف تصيب الغفلة الإنسان المؤمن فيقع في فخ الخطايا والذنوب؟!

ويكن الجواب في جملة واحدة: عند غلبة الشهوات على وجود الإنسان ومصدر قوّة الشهوات هو: حبّ الدنيا.

يتضمّن حبّ الدنيا؛ حبّ المال، المقام، الشهوة الجسنسية، حبّ التفوق، حبّ الذات، وحبّ الإنتقام...الخ.. وإذا ما غلب هذا الحبّ على وجود الإنسان فسيهتز كيانه بإعصار شديد ولا تستطيع كلّ معارف وعلوم وعقائد الإنسان من أن تقف أمام جموحه، حتى يصل الإنسان إلى مرحلة فقدان قدرة التشخيص، فيقدم بالنتيجة الدنيا على الآخرة. فـ«حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة» أمر محسوس وبحرّب في حياتنا وحياة الآخرين وهو

5]

ينبغي علينا أن ننظر إلى الدنيا بواقعية وعقلائية، فالدنيا ليست أكثر من مرحلة إنتقالية أو معبر أو مزرعة الآخرة، فما يبذر اليوم يحصد غداً، ولابدّ للإنسان العاقل أن يختار الطريق الذي يوصله إلى الهدف المنشود فيا إذا وقف بين مفترق طريقين، واحد يؤدّي للمحصول على متاع الدنيا الزائل، والآخر يوصل إلى نيل رضا الباري سبحانه وتعالى.

ونظرة \_وإن كانت سريعة \_إلى ملفات الجرائم سترينا واقعية الحديث المذكور، وإذا ما تأملنا في بواعثها الحقيقية، فسيتوضح الحديث أكثر فأكثر.

ولا تخرج علل الحروب وسفك الدماء (حتى بين الاخوة والأصدقاء) عن هذا الإطار المهلك (حبّ الدنيا).

فکیف النجاۃ، وکلنا أبناء هذہ الدنیا و«لا یلام الولد علی حبّہ لاُمه» کے جاء عـن أميرالمؤمنينﷺ؟!

إنَّ زورق النجاة من تلاطم أمواج وهيجان حبّ الدنيا لا يُصنع إلَّا بالتربية الفكرية والعقائدية، ومن ثمّ تهذيب النفس ومجاهدتها، بالإضافة إلى الاعتبار من عواقب عـبدة الدنيا.

فما كانت عاقبة الفراعنة مع كلّ ما كان لهم من قوّة؟! وأين هو الآن قارون وكنوزه التي لا يقدر مجموعة من الرجال على حمل مفاتيحها إلّا بشقّ الأنفس؟! وحتى القوى المتسلطة في عصرنا المعاش، ليس لهم سوى فترة زمنية محدودة، فترى عروشها تتهاوى، وهم بين فارّ مختبىء في أقذر المكانات، وبين مَن سيلفه التراب، لينتقل بعدها إلى العالم الذي كان يكذّب وجوده... أو ليس ذلك أفضل واعظ لنا؟!

ونختم هذا البحث بحديث مهم عن الإمام علي بن الحسين زين العابدين للمن محيث ستل عن أيّ الأعمال أفضل عند الله؟

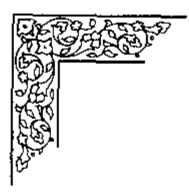
قال: «ما من عمل بعد معرفة الله عزّوجلّ ومعرفة رسوله أفضل من بغض الدنيا، فإنّ لذلك لشعباً كثيرة، وللمعاصي شعب.

الفأتا ماجمن الأمية والكاسيم تلال مبأريا حكاركان الكاني فاس

نهاية سورة الأعلى

રુજ

- \_---





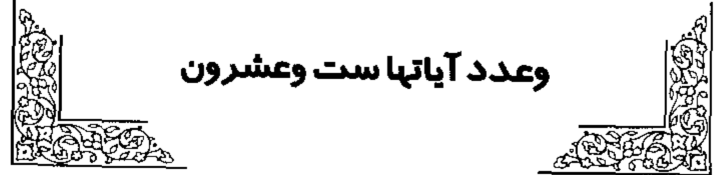


سورة









# «سورة الغَاشِية»

### ممتوىٰ السّورة:

تدور محتويات السّورة على ثلاثة محاور: الأوّل: بحث «المعاد»، وبيان حال المجرمين بما فيه من شقاء وتسعاسة، ووصف حسال المؤمنين وهم يرفلون بنعيم لا ينضب. الشّاني: بحث «التوحيد»، ويتناول مـوضوع خسلق السهاء والجسبال والأرض، ونسظر الإنسان إليها. المقالث: بحث «النبوّة»، مع عرض لبعض وظائف النبيّيّيّيّيّ وعموماً، فالسّورة تسير على منهج السور المكّية في تقوية أسس الإيمان والإعتقاد.

### فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة في الحديث النبوي الشريف: «مَن قرأها حاسبه اللّه حساباً يسيراً».<sup>(</sup>

وروي عن الإمام الصادق الله ، أنّه قال: «مَن أدمن قراءة ﴿ هل لَتَاكَ حديث للفاشية ﴾ في فرائضه أو نوافله غشاه الله برحمته في الدنيا والآخرة، أو أعطاه الأمن يوم القيامة من عذاب النّار».<sup>٢</sup>

> وبديهي أنّ الثواب المذكور لا يحصل إلّا لمَن تلاها بتأمل وعمل. في 30%

> > تفسير مجمع البيان، بع ١٠، ص ٤٧٧.
> >  ٢. المصدر السابق.

### الآيات

بِنسَسَسِ اللَّهِ النَّمَ الْخَصَلَيْ بَسَسَسِ اللَّهِ النَّمَ النَّمَ النَّمَ النَّمَ النَّمَ النَّعَ المَعْ هَلْ أَتَىكَ حَدِيثُ ٱلْغَصَبَيَةِ () وُجُوهُ يَوْ مَبٍ لِحَضَيْعَةً () عَامِلَةٌ نَاصِبَةً () تَصَلَى نَارَاحَامِيةُ () تَشْقَى مِنْ عَيْنٍ النِهِ () لَيْسَ لَهُمْ طَعَامُ إِلَا مِن ضَرِيعِ () لَا يُسْمِ وَلَا يُعْنِ مِنْجُوعِ ()

# الأفسير

المتعدون... الأفسرون تبتدأ السّورة بذكر اسم جديد ليوم القيامة: ﴿ هِل أَتَاكَ حديثُ الطَّاشِيةَ ﴾. «**الغاشية»:** من (الغشاوة)، وهي التغطية، وسمِّيت القيامة بذلك لأنَّ حوادثها الرهيبة ستغطى فجاءة كلَّ شيء. وقيل: بما أنَّ الأوَّلين والآخرين سيجمعون في ذلك اليوم، فالقيامة تغشاهم جميعاً. وقيل أيضاً: يراد بها نار جهنم، لأنَّها ستغطي وجوه الكافرين والجسرمين ويـبدو لنــا التّفسير الأوّل أنسب من غيره. وظاهر الآية: إنَّها خطاب للنبي بَنَيْنَةٍ ، وما حوته من صيغة الاستفهام فــلبيان عــظمة وأهمّية يوم القيامة. ويبدو بعيداً ما احتمله البعض من كون خطاب الآية موجّه إلى كلَّ إنسان. وتصف الآيات التالية، حال الجرمين في يوم القيامة، فتقول أولاً: ﴿وجوه يؤمنذ خاصعة ﴾. لا شك أنَّ الوضع النفسي والروحي، تنعكس آثاره على وجه صاحبه، لذا فستري تلك الوجوه وقد علتها علائم الخسران والخشوع لما أصابها من ذلَّ وخـوف ووحشـة وهـم بانتظار ما سيحل بهم من عذاب مهين أليم. وقيل: «الوجوه» هنا، بمعنى وجهاء القوم ورؤساء الكفر والطغيان، لما سيكون لهم من ذلٍ وهوان وعذاب أشد من غيرهم.

ولكنّ المعنى الأوّل أنسب

وتصف حال تلك الوجوه ثانياً: ﴿عاهلة ناصبة ﴾.

فكلّ ما سعوا وكدوّا فيه في الحياة الدنيا سوف لا يجنون منه إلّا التعب والنصب، وذلك: لأنّ أعهالهم غير مقبولة عند اللّه، وما جمعوه من أموال وثروات قد ذهـبت لغـيرهم، ولا يملكون من ذكر صالح يعقبهم في الدنيا ولا ولد صالح يدعو ويستغفر اللّه لهم، فما اصدق هذا القول بحقّهم: ﴿عاهلة ناصبة﴾.

وقيل: المراد، إنّهم يعملون في الدنيا، ولهم التعب والألم في الآخرة. وقيل أيضاً: إنّ المجرمين سيقومون بأعمال شاقّة داخل جهنم، زيادة في عذابهم. ويبدو التفسير الأوّل أصح من غيره. وخاتمة مطاف تلك الوجوه التعبة الذليلة أن: ﴿تصليٰ نارا حاهية﴾. «تصلي»: من (صلي) ـ على زنة ننى ـ وهو دخول النّار والبقاء فيها، والإحتراق بها<sup>اً</sup>. ولن يقف عذابهم عند هذا الحد، بل أنّهم وبسبب حسرارة النـيران يـصيبهم العـطش الشديد وحينئذٍ: ﴿تسقي هن عين آنية﴾.

«**آنية»:** مؤنث آني من (الأني) ـ على زنة حلي ـ وهو التأخير، ويستعمل لما يـ قرب وقته، وجاء في الآية بمعنى: الماء الحارق الذي بلغ أقصى درجة حرارته وجاء في الآية ٢٩ من سورة الكهف: **(وإن يستغيثوا يغاثوا بها. كالمهل يشوي للوجوة بـ**ئس للشـرلب وسـامت هرتفقا)

وتحكي لنا الآية التالية عن طعام الجرمين: ﴿لِيسَ لِهم طعام لِلّا هن ضريع﴾. وقد تعددت الآراء في معنىٰ «الضريع». فقال بعض: نبت ذو شوك لاصق بالأرض، تسمّيه قريش (الشبرق) إذا كان رطباً، فإذا يبس فهو (الضريع)، لا تقربه دابة ولا بهيمة ولا ترعاه، وهو سم قاتل.<sup>٢</sup> وقال الخليل (أحد علماء اللغة): الضريع نبات أخضر منتن الريح، يرمى به البحر.

وعن ابن عباس: هو شجر من نار، ولو كانت في الدنيا لأحرقت الأرض وما عليها.

۲. تغسير القرطبي، ج ۱۰، ص ۷۱۱۹. . «صلى بالنّار» أى (لزمها واحترق بها).

5]

وجاء في الحديث النبوي الشريف: «الضريع شيء يكون في النّار يشبه الشوك، أشدّ مرارة من الصبر، وأنتن من الجيفة، وأحر من النّار، سمّاء اللّه ضريعاً». \

وقال بعض آخر: هو طعام يضرعون عنده ويذلون. ويتضرعون منه إلى الله تــعالى طلباً للخلاص منه.<sup>٢</sup>

> (ويُذكر أن (الضرع) بمعنى الضعف والذلة والخضوع). " ولا تعارض بين هذه التفاسير، ويمكن قبولها كلها في تفسير الآية المذكورة. وتصف لنا الآية التالية ذلك الطعام: ﴿لا يُسمِن ولا يُفني مِن جوع﴾.

فهو ليس لسد جوعٍ أو تقوية بدن، وإنَّا هو طعام يغص به، ايغالاً في العذاب، كما ورد هذا المعنى في الآية ١٣ من وسورة المزمل: ﴿وطعاها ذا عِمَّة وعدَّلياً اليها﴾.

فالذين شرهوا في تناول ألذ المأكولات في دنياهم، على حساب ظلم النّاس والتجاوز على حقوقهم، ومنعوا لقمة العيش عن كثير من المحرومين، فليس في طعام آخرتهم سوى العذاب الأليم.

ونعود لنكرر القول: إنّ ما نصفه ونتصوره عن نعيم الجنّة وعذاب جهنم، لا يتعدى عن كونه مجرد إشارات وأشباح نراها من بعيد ونحن نعيش في سجن الدنيا المحدود. وإلّا فحقيقة ما سينعم به أهل الجنّة وما يعانيه أهل النّار فمها لايمكن لأحد وصفه!.

8OCS

وُجُوهُ يَوْمَبٍذِ نَاعِمَةُ ٢ لِسَعْبِهَا رَاضِيَةٌ ٢ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ٢ لَا تَسْمَعُ فِبِهَا لَغِيَةً ٢ فِيهَا عَيْنُ جَارِيَةً ٢ فِيهَا سُرُرْ مَرْفُوعَةً ٢ وَأَكُوابٌ مَوضُوعَةً ٢ وَعَارِقَ مَصْفُوفَةً ٢ زَرَابِي مَبْتُونَةُ ٢

## التفسير

# صورُ من نعيم المِنَّة:

بعد ذكر ما سيتعرض له أهل النّار، تنتقل عدسة السّورة لتنقل لنا مشاهد رائعة لنعيم أهل الجنّة. ليتوضح لنا الفرق ما بين القهر الإلهي والرحمة الإلهيّة، وما بين الوعيد والبشارة. فتقول الآية الأولى: ﴿وجوة يومنذ نامعة ﴾، على عكس وجوه المذنبين المكسوة بعلائم الذلة والخوف.

«ناعمة»: من (النعمة)، وتشير هنا إلى الوجوه الغارقة في نعمة الله، وجـوه طـرية، مسرورة ونورانية، كما أشارت لهذا الآية ٢٤ من سورة المطففين: **«تعرف في وجوههم نضرة** *التعيم».* 

# وترى الوجوه: ﴿لسعيها راضية﴾.

على عكس أهل جهنّم، فوجوههم «عاملة ناصبة»، أمّا أهل الجنّة، فـقد حـان وقت حصادهم لما زرعوا في دنياهم، وحصلوا عى أحسن ما يتمنون، فتراهم في غاية الرضى والسرور.

وما زرعوا سيتضاعف ناتجه بإذن الله ولطفه أضعافاً مضاعفة، فتارة عشرة أضعاف، وأخرى سبعهائة ضعف، وثالثة يجازون على ما عملوا بغير حساب، كما أشارت الآية ١٠ من سورة الزمر إلى ذلك بقولها: ﴿لِنَّهَا يُوفَّن للصابرون أجرهم بغير مساب». ويدخل البيان القرآني في التفصيل أكثر: ﴿في جنّة عالية».

5]

«عالية»: قيل بإرادة المكان (في طبقات الجنّة العليا)، وقيل أريد بها المقام الرفيع، ومع أنَّ التَّفسير الثَّاني أرجح، إلَّا أنَّه لا مانع من الجمع بينهما. وكذا...: ﴿لا تسمع فيها لاغية». ﴿

فليس هناك ثمَّة: جدال، كلام نفاق، عداوة، حقد، حسد، كذب، تهمة، إفتراء، غيبة ولا أي إيذاء، بل ولا حتى الكلام الفارغ.

فهل يوجد مكان أهدأ وأجمل من ذلك؟!

ولو تأملنا حقيقة مشاكلنا فيا بيننا، لرأينا أنَّ الغالب منها ما كان ناشئاً عن سماع هكذا أحاديث. والتي تؤدّي إلى عدم الإستقرار النفسي، وإلى تهديم أركان الترابط الاجــتماعي فينهار النظام وتشتعل نيران الفتن لتأكل الأخضر واليابس معأ

وبعد ذكر القرآن لما يتمتع به أهل الجنَّة من نعمة روحية، يبيَّن بعض النعم المــادية في الجنَّة: ﴿فِيها عِينَ جاريةَ﴾.

ظاهر كلمة «عين» في الآية، إنَّها عين واحدة بدليل مجينها نكرة، إلَّا أنَّه بالرجوع إلى بقية الآيات في القرآن الكريم. يتبيَّن لنا إنَّها للجنس، فهي والحال هذه تشمل عبوناً مختلفة. ومن قرائن ذلك ما جاء في الآية ١٥ من سورة الذاريات: ﴿ لِنَّ للمتقين في جنامه وميون، .

وقيل: في كلِّ قصر من قصور أهل الجنَّة، تُمَّة «عين جارية»، وهو المراد في الآية، ومـن ميزة تلك الأنهار أنَّها تجري حسب رغبة أهل الجنَّة، فلا داعي معها لشقَّ أرض أو وضع سد

وينهل أهل الجنّة أشربة طاهرة ومتنوعة، فتلك العيون وعلى ما لها من رونق وروعة. فلكلّ منها شراب معين له مواصفاته الخاصّة به.

وينتقل الوصف إلى أسرّة الجنّة: ﴿فِيها سرر مرفوعةَ ﴾.

«سرر»: جمع (سرير)، وهو من (السرور)، بمعنى المقاعد التي يجلس عليها في مجالس الأنس والسرور `.

وجعلت تلك الأسرّة من الإرتفاع بحيث يتمكن أهل الجنّة من رؤية كلّ ما يحيط بها والتمتع بذلك.

· «لافية» بالرغم من كونها اسم فاعل، ولكنَّها تأتي بما يرادف (اللغو)، أي (ذات لغو). ۲. مفردات الراغب، مادة (سرّ).

يقول ابن عباس؛ إذا أراد أن يجلس عليها، تواضعت له حتى يجلس عليها، ثمّ تر تفع إلى موضعها.<sup>7</sup>

> ويحتمل أيضاً: وصفت بالمرفوعة إشارة إلى رفعتها وعلو شأنها. وقيل: إنّها من الذهب المزين والمرصع بالزبرجد والدرّ والياقوت. ولا مانع من الجمع بين ما ذكر.

ولمّا كان شرب الشراب يستلزم ما يشرب به، فقد قالت الآية التالية: ﴿وَأَكْسُولُبُ

ومتى ما أرادوا الشرب ارتفعت تلك الأكواب لتصل بين أيديهم وقد ملنت من شراب تلك العيون، فيستلذون بما لا وصف له عند أهل الدنيا.

**«أكواب»: ج**مع (كوب)، وهو القدح، أو الظرف الذي له عروة.

وبالاضافة إلى ذكر الـ«أكواب» فقد ذكر القرآن الكريم تعابير أخرى لها، مثل: «أباريق» جمع (ابريق) وهو ظرف معروف، و«كأس» بمعنى القدح المملوء بـالشراب، كـما جـاء في الآيتين ١٧ و١٨ من سورة الواقعة: **فيطوف عليهم ولدلن مخلدون \* بأكولب وأباريق وكأس** هن همين».

ويستمر الحديث عن جزئيات نعيم الجنّة: **﴿وَنَجَارَقَ مُصْفَوْفَةَ﴾**.

**«نمارق»: ج**مع (نمرقة)، وهي الوسادة الصغيرة التي يتكأ عليها. <sup>7</sup>

«مصفوفة»: إشارة إلى تعددها بنظم خاص، ليظهر أنَّ لأهل الجلنّة جلسات أنس جماعية، التي لا يتخللها أي لغو وباطل، ويدور الحديث فيها حول الألطاف الإلهيّة ونعمه الخالدة، وعن الفوز الحقيقي الذي أبعدهم عن عذاب الآخرة، وكيف أنّهم قد نجوا وخلصوا من الآم وأتعاب الدنيا.

- ثمّ تكون الإشارة إلى فرش الجنّة الفاخرة: ﴿وَذَرَلِبِي مِبْوَقَةٍ ﴾.
- «زرابية»: جمع (زرب) أو (زربيّة)، وهي الفرش والبسط الفاخرة ذات المتكأ. المنابعة ال

ذكرت الآيات المبحوثة سبع نعم رائعة من نعم الجنَّة، وكلَّ منها أكثر روعة من الأخرى. **والخلاصة:** فمنزل الجنّة لا مثيل له من كلّ الجهات، فهو الخالي من أي ألم أو عذاب أو

٢. صحاح اللُّغة، مادَّة (نمرق). تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٧٩.

سورة الغاشية / الآية ٨\_١٦

[ع

حرب أو جدال... وتجد فيه كلّ ألوان الثمار والأنعام والعيون الجارية والأشربة الطاهرة والولدان المحلدين والحور العين والأسرة المرصعة والفرش الفاخرة وأقداح جميلة في متناول اليد وجلساء أصفياء، إلى غير ذلك ممّا لا يمكن عدّه بلسان أو وصفه بقلم ولاحتى تخيله إذا ما سرحت الخيّلة في عالمها الرحب!..

وكلَّ ما ذكر وغيره سيكون في انتظار من آمن وعمل صالحاً، بعد حصوله عــلى إذن الدخول إلى تلك الدار العالية.

> وفوق هذا وذاك فثمّة «لقاء الله»، الذي ليس من فوز يوازيه. صحح

۲۸.

# الآيات

أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ حَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَآءِكَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلِجُبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ﴿ وَإِلَى ٱلأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾ فَذَكَرْ إِنَّمَآ أَنتَ مُذَكِرٌ أَنَ شَكَرَ كَرُ لَسَتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ إِلَا مَن تَوَلَى وَكَفَرَ ﴾ فَبُعَذِ بُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَذَابَ آلاً كَبَرَ ﴾ إِنَّ إِنَّ إِنَنَا إِيَابَهُمْ ۞ ثُمَ إِنَّ عَلَيْنا حِسَابَهُم ۞

# التفسير

الابل من آيات فلق الله:

بعد أن تحدثت الآيات السابقة بتفصيل عن الجنّة ونعيمها، تأتي هذه الآيات لتوضح معالم الطريق الموصل إلى الجنّة ونعيمها.

فمفتاح المعرفة «معرفة الله»، ووصولاً لهذا المفتاح تذكر الآيات أربعة نماذج لمـظاهر القدرة الإلهية وبديع الخلقة، داعية الإنسان للتأمل، عسى أن يصل إلى ما ينبغي له أن يصل إليه.

وتشير أيضاً إلى أنّ قدرة الله المطلقة هي مفتاح درك المعاد.. فتقول الآية الأولى: **(لفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت).** ولكن، لم اختص ذكر «الإبل» قبل غيره؟ للمفسّرين حديث طويل في ذلك، لكنّ الواضح إنّ الآيات في أوّل نزوها كانت تخاطب

أهل مكَّة قبل غيرهم، والإبل أهم شيء في حياة أهل مكَّة في ذلك الزمان، فهي معهم ليل

نهار وتنجز لهم ضروب الأعمال وتدر عليهم الفوائد الكثيرة. أضف إلى ذلك أنَّ لهذا الحيوان خصائص عجيبة قد تفرَّد بها عن بقية الحيوانات، ويعتبر بحق آية من آيات خلق الله الباهرة.

[ع

# ومن مُصائص الإبل:

ا-لو نظرنا إلى موارد الاستفادة من الحيوانات الأليفة، فسنرى أنّ قسماً منها لا يستفاد إلّا من لحومها، والقسم الآخر يستفاد من ألبانها على الأغلب، وقسم لا يستفاد منه إلّا في الركوب، وقسم قد تخصص في حمل ونقل الأثقال، ولكنّ الإبل تقدم كلّ هذه الخدمات (اللحم، اللبن، الركوب والحمل).

٢-قدرة حمل وتحمل الإبل أكثر بكثير من بقية الحيوانات الأهلية، حتى أنّها لتبرك على الأرض فتوضع الأثقال عليها ثمّ تنهض بها، وهذا ما لا تستطيع فعله بقية الحيوانات الأهلية.

٣- تتحمل العطش لأيّام متتالية (بين السبعة إلى عشرة أيّام)، وقابليتها عـلى تحـمل الجوع مذهلة.

٤- يطلق عليها اسم (سفينة الصحراء)، لما لها من قابلية فائقة على طي مسافات طويلة في اليوم الواحد، رغم الظروف الصحراوية الصعبة، فلا يعرقل حركتها صعوبة الأرض أو كثرة المنخفضات الرملية، وهذا ما لانجده في أي حيوان آخر وبهذه المواصفات.

٥- مع أنَّها تتغذى على أي شوك وأيَّ نبات، فهي تشبع بالقليل أيضاً.

٦-لعينها وأذنها وأنفها قدرة كبيرة على مقاومة الظروف الجوية الصعبة في الصحراء. وحتى العواصف الرملية لا تقف حائلاً أمام مسيرها.

٧- والإبل مطيعة وسهلة الإنقياد، لدرجة أنَّ بإمكان طفل صغير أن يأخذ بـزمام مجموعة كبيرة من الإبل وتتحرك معه حيث يريد.

**والخلاصة:** إنَّ ما يتمتع به هذا الحيوان من خصائص تدفع الإنسان لأن يسلتفت إلى قدرة الخالق سبحانه وتعالى.

وها هو القرآن ينادي بكلّ وضوح: يا أيّها الضالون في وادي الغفلة ألا تستفكرون في كيفية خلق الإبل، لتعرفوا الحق وتخرجوا من ضلالكم؟!

ولابدٌ من التذكير، بأنَّ «النظر» الوارد في الآية. براد به النبط الذي يسجد متأميا

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل السماء التي يتصاغر وجود الإنسان أمامها ليعد لا شيء بالنسبة لها.. السماء التي لها من دقّة

التنظيم والحساب الدقيق ما بهر فيها عقول العلماء المتخصصين.

ألا ينبغي للإنسان أن يتفكر في أمر مدبر هذا الخلق، وما الأهداف المرجوة من خلقه؟! فكيف أصبحت تلك الكواكب في مساراتها المحدودة؟ وما هو سرّ استقرارها في أماكنها وبكلّ هذه الدقّة؟ ولم كم يتغيّر محور حركتها بالرغم من مرور ملايين السنين عليها؟!!!

ومع تطور الإكتشافات العلميّة الحديثة، نرئ أنَّ عالم السماء وما يحويه يزداد عـظمة وجلالاً بدرجات ملموسة نسبة إلى ماكان عليه قبلاً...

مع كلّ هذا وذاك، ألا يكون أمر خلق السماء مـدعاة للـتأمل والتـفكير، والخـضوع والتسليم لربوبية الخالق الواحد الأحد؟!

وينقلنا إلى الجبال: ﴿ وَلِلْيُ الْجِبَالَ كِيفَ نَصِبِعَهُ.

الجبال التي تشمخ بتعمق جذورها في باطن الأرض، وتحيط بـالأرض عـلى شكـل حلقات وسلاسل لتقلل من شدّة الزلازل الناشئة من ذوبـان المـواد المـعدنية في بـاطن الأرض، وكذا ما لها من دور في حفظ الأرض من عملية المدّ والجزر الناشئة من تأثيرات الشمس والقمر.. الجبال التي لولا وجودها بهذه الهيئة لما توفرت ظروف عيش الإنسان على سطح الأرض، لما تمثله من سدٍ منيع أمام قوّة أثر العواصف... وأخيراً، الجبال التي تحفظ الماء في داخلها لتخرجه لنا على صورة عيون فياضة تعم الأرض ليخضر بساطها بأنواع المزارع والغابات.

ولعل ذلك كلَّه كان وراء وصفها «أو تاداً» في القرآن الكريم.

فهي عموماً.. مظهر الأبهة والصلابة والشموخ، وهي مصدر خبر وبركة وعطاء، ولعل ذلك من اسباب انفتاح ذهن الإنسان عند النظر إلبها، كما وليس من العبث أن يتّخذ رسول اللّمَنَيَّلَمَا جبل الثور وغار حراء محلاً لعبادته قبل البعثة المباركة.

**«نصبت»:** من (النصب)، وهو التثبيت، وربًّا رمز هذا التعبير إلى بداية خملق الجمبال أيضاً.

を]

ومنها: ما تكون من الحمم البركانية.

ومنها: ما تكون نتيجة لتفتت الأرض بواسطة الأمطار.

وكذا منها: ما تكون نتيجة للترسبات الحاصلة في أعماق البحار ومن بقايا الحيوانات (كالجبال والجزر والمرجانية).

نعم، فالجبال وبكلٍّ ما فيها ولها تعدّ آية من آيات القدرة الإلهية، لمن رآها بعين بصيرة ولبٍّ شغول.

ثمَّ إلى الأرض: **﴿وَلِلَّنَ الأَرْضَ كَيْفَ سَطَحَتُهُ** إِ

فلينظر الإنسان إلى كيفية هطول الأمطار على الجبال لتسيل من بعدها محملة الأتربة كي تتكون بها السهول الصافية، لتكون صالحة للزراعة من جهة ومهيئة لما يعمل بها الإنسان من جهة أخرى.. ولو كانت كلّ الأرض عبارة عن جبال ووديان، فما أصعب الحياة على سطحها والحال هذه!

ولابدٌ لنا من التأمل والتفكير في مَن جعلها تكون على هذه الهيئة الملائمة تماماً لحــياة الإنسان؟..

ولكن، ما علاقة الربط بين الإبل والسهاء والجبال والأرض، حتى تذكرها الآيات بهذا التوالي؟

يقول الفخر الرازي في ذلك: إنّ القرآن نزل على لغة العرب، وكانوا يسافرون كثيراً لأنّ بلدتهم بلدة خالية من الزراعة، وكانت أسفارهم في أكثر الأحيان على الإيل، فكانوا كثيراً ما يسيرون عليها في المهامة والقفار مستوحشين، منفردين عن النّاس، ومن شأن الإنسان إذا انفرد أن يقبل على التفكر في الأشياء، لأنه ليس معه مَن يحادثه، وليس هـناك شيء يشغل به سمعه وبصره، وإذا كان كذلك لم يكن له بدّ من أن يشغل باله بالفكرة، فإذا فكر في ذلك وقع بصره أوّل الأمر على الجمل الذي ركبه، فيرئ منظراً عجيباً، وإذا نظر إلى فوق لم ير غير السماء، وإذا نظر عيناً وشمالاً لم ير غير الجبال، وإذا نظر إلى فوق لم فكانة تعالى أمره بالنظر وقت الخلوة والإنفراد عن الغير حتى لا تحمله داعية الكبر والحسد على ترك النظر، ثمّ إنّه في وقت الخلوة في المفازة العبدة لا م ئ سيئاً سه ي هذه الأشياء، فلا

وإذا ما ابتعدنا عن المحيط العربي القديم وماكان فيه، وتوسعنا في مجال تأملنا ليشمل كلّ محيط البشرية، لتوصلنا إلى أنّ هذه الإشياء الأربع تدخل في حياة الإنسان بشكل رئيسي، حيث من السماء مصدر النور والأمطار والهواء، والأرض مصدر نمو أنواع النباتات وما يتغذى به، وكذا الجبال فبالإضافة لكونها رمز الثبات والعلو ففيها مخازن المياه والمواد المعدنية بألوانها المتنوعة، وما الإبل إلّا نموذج بارز متكامل لذلك الحيوان الأهلي الذي يقدّم مختلف الخدمات للإنسان.

780

وعليه، فقد تجمعت في هذه الأشياء الأربع كلّ مستلزمات «الزراعـــة» و«الصــناعة» و«الثروة الحيوانية»، وحريّ بالإنسان والحال هذه أن يتأمل في هذه النعم المعطاءة، كــي يندفع بشكل طبيعي لشكر المنعم سبحانه وتعالى، وبلا شك فإنّ شكر المنعم سيدعوه لمعرفة خالق النعم أكثر فأكثر.

وبعد هذا البحث التوحيدي، يتوجه القرآن الكريم لمخاطبة النّبي الأكرمﷺ : ﴿فَدَكُو لِنَّهَا أنت هذكرلست عليهم بمصيطر» .

نعم، فخلق السماء والأرض والجبال والحيوانات ينطق بعدم عبثية هذا الوجـود، وأنّ خلق الإنسان إنّما هو لهدف...

فذكّرهم بهدفية الخلق، وبيّن لهم طريق السلوك الربّاني، وكـن رائـدهم وقـدوتهم في مسيرة التكامل البشري.

وليس باستطاعتك إجبارهم، وإن حصل ذلك فلا فائدة منه، لأنّ شوط الكمال إنَّا يقطع بالإرادة والاختيار، وليس ثمَّة من معنى للتكامل الإجباري.

- وقيل: إنّ هذا الأمر الإلهي نزل قبل تشريع «الجهاد»، ثمّ نسخ به! وما أعظم هذا الإشتباه!!
- فرسول الله يَنْ مارس عملية التذكير والتبليغ منذ الوهمة الأولى للمبعثة الشريمة واستمر على هذا النهج حتى آخر لحظة من حياته الشريفة المباركة، ولم تتوقف العملية عن

[ع

وثمّة آيات أُخرىُ في القرآن قد جاءت في هذا السياق، كالآية ٨٠ من سورة النساء: (ومَن تولى فما أرسلناك عليهم حقيظا)، وكذا الآية ١٠٧ من سورة الأنعام، والآية ٤٨ من سورة الشورى ـ فراجع.

**«مصيطر»:** من (السطر)، وهو المعروف في الكتب، و(المسيطر): الذي ينظم السطور، ثمّ استعمل لكلّ مَن له سلطة على شيء، أو يجبر أحداً على عمل ما.<sup>(</sup>

وفي الآيتين التاليتين... يأتي الاستثناء ونتيجته: ﴿لِلّا مَنْ تَوَلَى وَكَفَرَ \* فَيُعَذَّبُهُ للله العذابِ. الأكبر ﴾.

> ولكن، إلى أية جملة يعود الاستثناء؟ ثمَّة تفاسير مختلفة في ذلك:

ية تفاشير حسبة في ذلك.

الأول: إنّه استثناء لمفعول الجملة «فذكّر»، أي: لا ضرورة لتـذكير المـعاندين الذيـن رفضوا الحق جملة وتفصيلاً، كما جاء في الآية ٨٣ من سورة الزخرف: ﴿فخرهم يـخوضوا ويلعبوا حتى يلاقوا يوهيهم الذي يوعدون ﴾.

الثّاني: إنّه استثناء لجملة محذوفة، والتقدير: فذكّر إنّ الذكرى تنفع الجميع إلّا من تولى وكفر، كما جاء في الآية ٩ من سورة الأعلى: ﴿فَدْتَحْرَبْنَ نفصت الذّكرىٰ؟، (على أن يكون لها معناً شرطياً).

**الثّالث:** إنّه استئناء من الضمير «عليهم» في الآية السـابقة، أي: (إنّك لست عـليهم بمصيطر إلّا مَن تولّى وكفر فأنت مأمور بمواجهته).<sup>٢</sup>

كلَّ ما ذُكِر من تفاسير مبنيًّ على أنّ الاستئناء متصل، ولكن ثمّة من يقول بأنّ الاستئناء منقطع، فيكون معناه بما يقارب معنىٰ (بل)، فيصبح معنىٰ الجملة: (بل مَن تولّىٰ وكفر فإنّ اللّه متسلط عليهم) أو (إنّه سيعاقبهم بالعذاب الأكبر). ومن بين هذه التفاسير، ثمّة تفسيران مناسبان.

يقول الآلوسي في تفسيره (ج ٢٠، ص ١١٧) ذيل الآية مورد البحث إن الجمهور قرأ «مصيطر» بالصاد في

حين أن الأصل «سين» والصاد بدل السين لأن اصل الكلمة «سطر» وقد اشرنا الى هذا المعنى في ذيل الآية ٣٨ سورة الطور. ٢. ونستفيد من حديث شريف ورد في تفسير الدرّ المنثور: أَنْمَنَّبَبُوْنُ كان مأموراً بمحاربة عبدة الأصنام، وفي غير ذلك فهو مأمور بالتذكير.

٢٨٧ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الأول: القائل بالاستثناء المتصل لجملة (لست عليهم بمصيطر) فيكون إشارة لاستعال القوّة في مواجهة مَن تولى وكفر.

**التّاني:** القائل بالاستثناء المنفصل، أيّ، سينالهم العذاب الأليم، الذي ينتظر المعاندين والكافرين.

ويراد بـ (المذلب الأكبر) «عذاب الآخرة» الذي يقابل عذاب الدنيا الصغير نسبة لحجم وسعة عذاب الآخرة، بقرينة الآية ٢٦ من سورة الزمر: ﴿فَأَذَلَقَهِمِ اللّهِ العَرْي قِي الحياة الدنيا ولمذلب الآخرة أكبر).

وكذلك يحتمل إرادة نوع شديد من عذاب الآخرة، لأنَّ عذاب جـهنم ليس بمـتساوٍ للجميع.

وبحدّية قاطعة، تقول آخر آيتين في السّورة: ﴿لِ**نَّ لِلِينَا لِيَابِهِمِ \* ثَمَّ لِنَّ مَلِينَا حَسَابِهِمِ﴾**. والآيتان تتضمّنان التسلية لقلب النّبيﷺ في مواجهته لأساليب المعاندين، لكـي لا يبتئس من أفعالهم، ويستمر في دعوته.

وهما أيضاً، تهديد عنيف لكلّ مَن تسول له نفسه فيقف في صف الكافرين والمعاندين، فيخبرهم بأنّ حسابهم سيكون بيد جبار شديد!

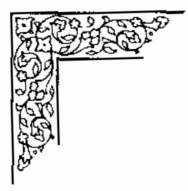
بدأت سورة الغاشية بموضوع القيامة وختمت به أيضاً، كما تمّت الإشارة فيما بين البدء والختام إلى بحث التوحيد والنّبوة، وهما دعامتا المعاد.

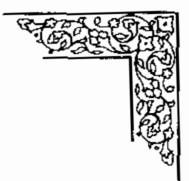
كما وتضمّنت السّورة عرضاً لبعض ما سيصيب الجرمين من عقاب، وعرضت في قبال ذلك ما سينعم به المؤمنون في جنّات النعيم الخالدة.

كما وأكَّدت السّورة على حرية الإنسان في اختيار الطريق الذي يسلكه، وذكَّرت بعودة الجميع إلى مولاهم الحق، وهو الذي سيحاسبهم على كلَّ ما فعلوا في دنياهم.

كما وبيّنت السّورة أن مهمّة الرّسولﷺ هي إيلاغ الرسالة، وأنّه غير مسؤول عن كفر وانحراف النّاس وذنوبهم، وهذه هي مهمّة مبلغي طريق الحقّ.

#### نهاية سورةالغاشية







سورية الفجر







# وعدد آياتها ثلاثون



«سورة الفجر»

#### ممتوى الشورة:

كبقية السور المكيّة، فسورة الفجر ذات آياتٍ قـصار وأُسـلوب واضـح ومـصحوب بالإنذار والتحذير..

وتنقل لنا بعض آياتها ما حلّ ببعض الأقوام السالفة ممن طغوا في الأرض وعاثوا فساداً (قوم عاد، نمود وفرعون)، وجعلهم عبرة لأولي الأبصار، ودرساً قاسياً لكلّ مَن يرى في نفسه القوّة والإقتدار من دون الله.

ثمّ تشير باختصار إلى الإمتحان الربّاني للإنسان. وتـلومه عـلى تـقصير. في فـعل الخيرات..

وآخر ما تتحدث عنه السّورة هو «المعاد» وما سينتظر المؤمنين ذوي النفوس المطمئنة من ثواب جزيل، وأيضاً ما سينتظر الجرمين والكافرين من عقاب شديد.

#### فضيلة السّورة:

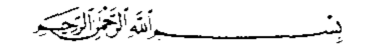
روي عن النّبيﷺ ، أنّه قال: «مَن قرأها في ليالٍ عشر غفر اللّه له، ومَن قرأها سائر الأيّام كانت له نوراً يوم القيامة» <sup>(</sup> .

كما وروي عن الإمام الصادق ﴿ ، أَنَّه قال: «اقرأوا سورة الفجر في فرائضكم ونوافلكم فإنَّها سورة الحسين بن علي، مَن قرأها كان مع الحسين بن علي يوم القيامة في دوحته مسن الجنّة». <sup>7</sup>

يكن أن يكون وصف السّورة بسورة الإمام الحسين ﷺ بلحاظ أنَّه أفضل مصاديق ما

تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٨١.
 ٢. المصدر السابق.

| 5]        | سورة الفجر                                                 | 797                      |
|-----------|------------------------------------------------------------|--------------------------|
| لأخبرة من | ياتها، حيث فيا ورد عن الإمام الصادق ﴿ في تفسير الآية ا     | جاء في آخر آ             |
|           | نفس المطمئنة» هو الحسين بن على 🛫 .                         | السّورة: إنّ «ا <b>ن</b> |
| مىن خىمن  | ن بلحاظ لــ «ليالٍ عشر» المقسوم بها في أوّل السّورة، حــيث |                          |
|           | ليالي محرم العشرة، المتعلقة بشهادة الإمام الحسين ٢         |                          |
|           | مال، فتوابها إنَّا هو لمن تبصر في قراءتها وعمل على ضوئها.  |                          |
|           | ଞ୍ଚତ୍ୟ                                                     |                          |



وَٱلْفَجْرِ ٢٥ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ٢٥ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ ٣٥ وَٱلْتَلِ إِذَا يَسَرِ ٢٠ هَلْ فِي ذَالِكَ فَسَمٌ لِذِي حِجْرٍ ٢٠

### الأفسير

والفجر...ا

بدأت السّورة بخمسة أقسام: **الأوّل: ﴿وللفجر﴾.. والثّاني: ﴿ول**يالِ عشرَ﴾. «الفجر»: في الأصل، بمعنىٰ الشقّ الواسع، وقيل للصبح «الفجر» لأنّ نوره يشقّ ظلمة الليل.

وكما هو معلوم فالفجر فجران، كاذب وصادق. الفجر الكاذب: هو الخيط الأبيض الطويل الذي يظهر في السماء، ويشبّه بذنب الثعلب، تكون نقطة نهايته في الأفق، وقسمه العريض في وسط السماء. الفجر الصادق: هو النور الذي يبدأ من الأفق فينتشر، وله نورانية وشفافية خاصة، كنهر من الماء الزلال يغطي أفق الشرق ثمّ ينتشر في السماء.

ويعلن الفجر الصادق عن انتهاء الليل وابتداء النهار، وعنده يمسك الصائمون، وتصلى فريضة الصبح.

وفُسّر «الفجر» في الآية بمعناه المطلق، أي: بياض الصبح.

ولا شك فهو من آيات عظمة الله سبحانه وتعالى، ويمثل انـعطافاً في حـركة حـياة الموجودات الموجودة على سطح الأرض، ومنها الإنسان، ويمثل كذلك حاكمية النور على الظلام، وعند مجيئه تشرع الكائنات الحية بالحركة والعـمل، ويـعلن انـتهاء فـترة النـوم والسكون.

| ٤]                     | سورة الفجر / الآية ١ ـ ٥                              | 445                                     |
|------------------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                        | تعالى ببداية حياة اليوم الجديد.                       | وقد أقسم اللّه                          |
|                        | بفجر أوّل يوم من محرم وبداية السنة الجديدة.           |                                         |
| ج المــهمّة ولإتــصاله | ن، بفجر يوم عيد الأضحىٰ، لما فيه من مراسم الحو        | وفَسّره أخرور                           |
|                        | تولى من ذي الحجّة.                                    | بالليالي العشرة الأ                     |
|                        | ، فجر أوّل شهر رمضان المبارك، أو فجر يوم الجمعة       | وقيل أيضاً: إنَّه                       |
| تضم کل ما ذکر.         | لآية أوسع من أن تحدد بمصداق من مصاديقها، فهي          | ولكنّ مفهوم ا                           |
| بط ظلام وعـليه،        | إلى أوسع ممّا ذكر حينها قالوا: هو كلّ نور يشع و       | وذهب البعض                              |
| مصاديق الفجر، وكذا     | م ونور المصطفى 😳 في ظلام عصر الجاهلية هومن ا          | فبزوغ نور الإسلا                        |
| (م العالم (كما جاء في  | دي (عجل اللَّه تعالىٰ فرجه الشريف) في وسط ظا          | بزوغ نور قيام المه                      |
|                        |                                                       | بعض الرّوايات)`.                        |
| ظلمة ظلام بني أُميّة.  | أيضاً، ثورة الحسين، في كربلاء الدامية، لشقها          | ومن مصاديقه                             |
|                        | باكم بوجهه الحقيتي أمام النّاس.                       | وتعرية نظامهم الح                       |
| الظلم على مرّ التاريخ. | ساديقه، كلَّ ثورة قامت أو تقوم على الكفر والجهل و     | ويكون من مص                             |
| هم إلى التـوبة، فـهو   | أوّل شرارة يقظة في قلوب المذنبين المظلمة تــدعو       | وحتى انقداح                             |
|                        |                                                       | « <b>فج</b> ر».                         |
| فيدل عملي «الفجر»      | له أنَّ المعاني هي توسعة لمفهوم الآية. أمَّا ظاهرها ا | وممتا لا شك في                          |
|                        |                                                       | المعهود.                                |
| اأكم احتاء عادم        | ما الام من التي 1 المأتية المرتبة المحتمالين ترم ا    | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |

والمشهور عن «ليال عشر»: إنّهن ليالي أوّل ذي الحجّة، التي تشهد أكبر اجتماع عبادي سياسي لمسلمي العالم من كافة أقطار الأرض، (وورد هذا المعنى فيا رواه جابر بن عبد اللّه الأنصاري عن النّبي ﷺ )<sup>7</sup>. وقيل: ليالي أوّل شهر محرم الحرام. وقيل أيضاً: ليالي آخر شهر رمضان، لوجود ليلة القدر فيها.

والجمع بين كلَّ ما ذُكر ممكن جدّاً. وذكر في بعض الرّوايات التي تفسّر باطن القرآن: إنَّ «الفجر» هو «المهدي» المسنتظر».

ال تفسير روح الجنان، ج ١٢، ص ٧٤. ١- تفسير البرهان، ج ٤، ص ٤٥٧، ح ١.

«عجّل الله تعالىٰ فرجه الشريف»... و«ليالٍ عشر» هم الأتمّة العشر قبله ﷺ .. و«الشفع» – في الآية \_هما عليّ وفاطمة ﷺ .

وعلى أيّة حال، فالقَسم بهذه الليالي يدّل على أهمّيتها الاستثنائية نسبة لبقية الليالي. وهذا هو شأن القَسم <sup>(</sup>، ولا مانع من الجمع بين كلّ ما ذكر من معان.

ويأتي القسم الثَّالث والقَسم الرَّابع: ﴿والشَّفع والوتر﴾.

للمفسّرين آراء كثيرة فيا أريد بـ «الشفع والوتر» حتى ذكر بعضهم عشرين قولاً ، فيا ذهب آخرون لذكر ٣٦ قولاً في ذلك <sup>7</sup>.

وأهم تلك الأقوال، ما يلي:

الم مراد الآية العددان الزوجي والفردي، فيكون القسم بجميع الأعداد، تلك الأعـداد التي تدور عليها وبها كلّ المحاسبات والأنظمة والمغطية لجميع عالم الوجود، وكانّه سبحانه وتعالى يقول: قسماً بالنظم والحساب.

وحقيقة الحساب والنظم في عالم الوجود، تمثل الأسس الواقعية التي تقوم عليها الحياة الإنسانية.

۲- المراد بـ «الشفع» المخلوقات، لوجود قرين لكلّ منها، والمراد بـ «الوتر» الباري جلّ شأنه، لعدم وجود شبيه له ولانظير.

إضافة إلى أنّ الممكنات تتركب من (ماهية) و(وجود)، وهو ما يعبّر عنه بالفلسفة بـ (الزوج التركيبي). أمّا الوجود المطلق الخالي من الماهية فهو «اللّه» وحده. (وأشارت بعض الرّوايات المنقولة عن المعصومين بينظ إلى ذلك)<sup>؟</sup>.

٣\_المراد بـ«الشفع والوتر» جميع المخلوقات، لأنّها من جهة بعضها زوج والبعض الآخر فرد.

٤- المراد بـ «الشفع والوتر»الصلاة، لأنَّ بعضها زوجي والبعض الآخر فـردي، (وورد

د. ا. م. ۱۱۱۰ مدرسی ۲۰۰۱، کار ۱۱۰ کار علی عظمتها م آهمیتها، والا فعی تنطبق علی کل ما ذکر أعلاه.

[ع

هذا المعنىٰ في بعض روايات أهل البيتﷺ أيضاً)`... أو هما ركعتي الشفع وركعة الوتر في آخر صلاة الليل.

٥- المراد بـ «الشفع» يوم التروية (الثامن من شهر ذي الحجة، حيث يستعد الحـجاج للوقوف على جبل عرفات)، و«الوتر» يوم عرفة (حيث يكون حجاج بيت الله الحرام في عرفات... أو «الشفع» هو يوم عيد الأضحىٰ (العاشر من ذي الحجّة، و«الوتر» هـو يـوم عرفة.

ووردت الإشارة إلى هذا المعنى في روايات أهل البيت 🛒 أيضاً 🛛

والمهم... إنّ الآلف واللام في «الشفع والوتر» إن كانا للتعميم، فكلّ المعاني تجتمع فيهما. وكلّ معنى سيكون مصداق من مصاديق «الشفع» و«الوتر»، ولا داعي والحال هــذه إلى حصر التّفسير بإحدى المعاني المذكورة، بل كلّ منها تطبيق على مصداق بارز.

أمّا إذاكانا للتعريف، فستكون إشارتهما إلى زوج وفرد خاصين، وفي هذه الحال سيكون تفسيران من التّفاسير المذكورة أكثر من غيرهما مناسبة وقرباً مع مراد الآية، وهما:

الآول: المراد بهما يومي العيد وعرفة، وهذا ما يناسب ذكر الليالي العشر الأولى من شهر ذي الحجّة، وفيهما تؤدى أهم فقرات مناسك الحج.

ا**لثّاني:** أنّهها يشيران إلى «الصلاة»، بقرينة ذكر «الفـجر»، وهـو وقت السـحر ووقت الدعاء والتضرع إلى اللّه عزّوجلّ.

> وقد ورد هذان التّفسيران في روايات عن أمُمَّ أهل البيت المعصومينﷺ . ونصل هنا، إلى القسم الخامس: ﴿والليل *إذا يسر ﴾*<sup>7</sup>.

فما أدّق هذا التعبير وأجمله؟! فقد نسب السير إلى الليل، وذلك لأنّ «يسرَ» من (سرىٰ) وهو السير ليلاً على قول الراغب في مفرداته.

وكأنَّ الوصف يقول: بأنَّ الليل موجود حسي، له حس وحركة، وهو يخطو في ظلمته وصولاً لنور النهار.

نعم، قَسَماً بالظلام السائر نحو النور، قسماً بالظلام المتحرك، لا الثابت الذي يثير الخوف والرعب في الانسان، والليان بكين ذا قدمة فعاله كان ساز أنحم الند.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وقيل: هو ظلمة الليل التي تتحرك على سطح الكرة الأرضية، واللسيل نسافع بحسركته وتناوبه مع النهار على سطح الأرض، لينعم نصفها بالسبات والنوم، وينعم النصف الآخر بالحركة والعمل تحت نور الشمس الرائع.

244

اختلف المفسّرون في مراد الآية من «الليل»، هل هو مطلق الليل أم ليلة مخصوصة، فإن كانت الألف واللام للتعميم فجميع الليالي، كآية من آيات الله ومظهر من مظاهر الحياة المهمّة.

وإن كانت الألف واللام للتعريف، فليلة عيد الأضحى، بلحاظ الآيات السابقة، حيث يتجه حجاج بيت الله الحرام من (عرفات) إلى (المزدلفة) ــالمشعر الحرام ــويقضون ليلهم في ذلك الوادي المقدس، وعند الصبح يتجهون نحو (مني').

(وقد ورد في هذا روايات عن أغَّة أهل البيت 🚓 )`.

والذين حضروا مثل تلك الليلة في عرفات ومشعر، قد رأوا كيف يتحرك أكـثر مـن مليون مسلم وهم متجهون من عرفات إلى المشعر وكأن الليل بكلّه يتحرك وتشاطره في ذلك الأرض وكذا الزمان.

وهناك يتلمس الإنسان معنى والليل إذا يسر، بكلّ دقائقه.

وعلى أيّة حال. فالليل سواء كان بمعناء المطلق أم المحدد فهو من آيات عظمة الخــالق سبحانه وتعالى، وهو من الضرورات الحياتية في عالم الوجود.

فالليل يكيّف حرارة الجو، ويعم على جميع الكائنات الإستقرار والسكون بـعد جـهد الحركة والتنقل، وفوق هذا وذاك ففيه أفضل أوقات الدعاء والمناجات مع الله جّل وعلا.

وأمّا ليلة عيد الأضحىٰ (ليلة الجمع) فهي من أعجب الليالي في ذلك الوادي المقدس (المشعر الحرام).

[ع

ثمّ تأتي الآية التالية لتقول: **﴿هل في ذلك قسم لذي حجر﴾**. «الحجر» هنا بمعنىٰ: العقل، وفي الأصل بمعنى (المنع)، كأن يقال: حجر القاضي فلاناً، أو يطلق على الغرفة (حجرة) لأنّها محل محفوظ ويمنع دخوله من قبل الآخرين، وكذلك يقال للحضن (حجر) ـ على وزن فكر ـ لحفظه وإحاطته، وأطلق على العقل (حجر) لمنعه الإنسان عن الأعهال السيئة، كما أنّ مصطلح (العقل) هو بمعنى (المنع) أيضاً، ومنه (العقال) الذي به تربط أرجل البعير ليمنعه من الحركة.

ولكن... أين جواب القسم؟ ثمَّة احتمالان، هما: **الأوّل:** قوله تعالىٰ: **﴿لِنَّ رَبِّك لِبالعرصاد﴾**.<sup>(</sup> **الطَّاني:** جواب القسم محذوف وتدلِّ عليه الآيات التالية، التي تــتحدث عــن عــقاب الطغاة، والتقدير: (قسماً بكلِّ ما قلناه لنعذبنَّ الكافرين والطغاة).

۲۹۸

#### ۱. فجر، ۱٤.

ٱلَمَّ تَرَكَيْفَ فَعَلَرُبَّكَ بِعَادٍ ﴿ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ﴿ ٱلَّنِي لَمْ يُخْلَقَ مِثْلُهَا فِي ٱلْبِلَكِ ﴾ وَتَمُودَ ٱلَذِينَ جَابُوا ٱلصَّحْرَ بِٱلْوَادِ ۞ وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْلَادِ ۞ ٱلَّذِينَ طَعَوْا فِي ٱلْبِلَكِ فَأَكْثَرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ ۞ فَصَبَّ عَلَيْهِ مَرَبَّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ۞ إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ۞

#### إلآغسير

## إمهال الظالمين... والإنتقاما

بعد أن تضمّنت الآيات الأولى خمسة أقسام حول معاقبة الطغاة، تأتي هذه الآيات لتعرض لنا نماذج من طواغيت الأرض من الذين توفرت لهم بعض سبل القوّة والقدرة، فأهوتهم أهوائهم في قاع الغرور والكفر والطغيان، وتبيَّن لنا الآيات المباركة ما حلَّ بهم من عاقبة أليمة، محذرة المشركين في كلَّ عصر ومصر على أن يرعووا ويعودوا إلى رشدهم بعد أن يعيدوا حسابهم ويستيقظوا من غفلتهم، لأنهم مهما تمتعوا بقوّة وقدرة فلن يصلوا لما وصل إليه الأقوام السالفة، وينبغي الإتعاظ بعاقبتهم، وإلَّا فالهلاك والعذاب الأبدي ولاغير سواه.

و تبتدأ الآيات بـ : ﴿ لَلْمِ تَرْكِيفَ فَعَلْ رَبِّكَ بِعَادَ ﴾ .

المراد «بالرؤية» هنا. العلم والمعرفة لما وصلت إليه تلك الأقوام من الشهرة بحيث أصبح من جاء بعدهم يعرف عنهم الشيء الكثير وكانَّه يراهم بأمَّ عينيه ولذا جاء في الآية: ﴿لَمَ تَرَبَى

ومع أنَّ المخاطب في الآية هو النَّبي الأكرمَ مَنْ المِّلُونَ الخطاب موجَّه إلى الجميع. «عاد»: هم قوم نبي اللَّه هودلَنْ ، ويذكر المؤرخون أنَّ اسم «عاد» يطلق على قبيلتين. قبيلة كانت في الزمن الغابر البعيد، ويسميها القرآن الكريم بـ «عاد الأولى»، كما في الآية ٥٠ من سورة النجم، (ويحتمل أنَّها كانت قبل التاريخ).

[ع

ويحددون تاريخ القبيلة الثَّانية بحدود ٧٠٠ سنة قبل الميلاد، وكانت تـعيش في أرض الأحقاف أو اليمن.

وكان أهل عاد أقوياء البنية، طوال القامة. لذا كانوا يعتبرون من المقاتلين الأشداد، هذا بالإضافة إلى ما كانوا يتمتعون به من تقدّم مدني، وكانت مدنهم عامرة وقصورهم عالية وأراضيهم يعمها الخضار.

> وقيل: إنَّ «عاد» هو اسم جدَّ تلك القبيلة، وكانت تسمىٰ القبيلة بـ (عادة). ويضيف القرآن قائلاً: ﴿لَهُ ذَلْتُ الْعُمَادَ﴾.

اختلف المفسّرون في علام يطلق اسم «إرم». هل هو شخص أم قبيلة أم مدينة؟

ينقل الزمخشري في الكشاف عن بعضهم، قوله: إنَّ عاد هو ابن عوص بن إرم بن سام بن نوح، وسمّيت القبيلة باسم الجدّ وهو (إرم).

ويعتقد آخرون: إنَّ (إرم) هم «عاد الأولى»، و«عاد» هي القبيلة الثَّانية، يقال أيضاً: إنَّ «إرم» هو اسم مدينتهم.

وما يناسب الآية التالية، أن يكون (إرم) هو اسم مدينتهم.

«عماد»: بمعنى العمود وجمعه «عُمُد» وهي على ضوء التّفسير الأوّل، تشير إلى ضخامة أجسادمهم كأعمدة البناء، وعلى ضوء التَّفسير الثَّاني تشـير إلى عـظمة أبـنيتهم وعـلو قصورهم وما فيها من أعمدة كبيرة.

> وعلى القولين فهي: إشارة إلى قدرة وقوّة قوم عاد. ﴿ ولكنَّ التَّفسير الثَّاني (أعمدة قصورهم العظيمة) أنسب.

> ولذا تقول الآية التالية: ﴿التي لم يخلق مثلها في للبلاد).

والآية تبيَّن أنَّ المراد بـ «إرم» المدينة وليس شخص أو قبيلة، ولعل هذه الآية هي التي دعت بعض كبار المفسّرين من اختيار هذا التّفسير، ونراه كذلك راجحاً".

وقد ذكر بعض المفسّرين قصّة اكتشاف مدينة «إرم» العظيمة في صحاري شبه الجزيرة العربية وصحاري عدن، وتحدثوا بتفصيل عن رونقها وبنائها العجيب، ولكنَّ القصَّة أقرب للخيال منها للواقع.

 ٢٤ تفسير الكشّاف، ج٤، ص٧٤٧، وذكر ذلك أيضاً القرطبي في تفسيره، وغيره. د. وعلى ضوء التفسير الأول يكون التعبير بـ «ذات» لأنّ الطائفة والقبيلة مؤنت لفظي. ۲. «إرم» ممنوع من الصرف، لذا فقد نصب في حالة الجر.

٣٠١ الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

وعلى أيّة حال، فقوم «عاد» كانوا من أقوى القبائل في حينها، ومدنهم من أرقى المدن من الناحية المدنية، وكما أشار إليها القرآن الكريم: ﴿التي لم يخلق مثلها في البلاد».

وثمَّة قصص كثيرة عن «جنَّة شداد بن عاد» في كتب التاريخ، حتى أنَّها أصبحت مضرباً للأمثال لما شاع عنها بين النّاس وعلى مرّ العصور، إلّا أنّ ما ورد بين متون كتب التاريخ لا يخرج عن إطار الأساطير التي لا واقع لها.

و تذكر الآية التالية جمع آخر من الطغاة السابقين: **﴿وثمود الذين جابوا الصخر بالواد﴾،** وصنعوا منها البيوت والقصور.

**«ثمود»:** من أقدم الأقوام، ونبيّهم صالحﷺ، وكانوا يعيشون في (وادي القـرىٰ) بـين المدينة والشام. وكانوا يعيشون حياة مرفهة، ومدنهم عامرة.

و قيل: «مُود» اسم جدّ القبيلة، وقد سميت به `.

«جابوا»: من (الجوبة) ــ على زنة توبة ـ وهي الأرض المقطوعة، ثمّ استعملت في قطع كلّ أرض، وجواب كلام، هو ما يقطع الهواء فيصل من فم القائل إلى سمع المستمع، (أو لأنّه يقطع السؤال وينهيه).

وعلى أيّة حال، فمراد الآية: قطع أجزاء الجبال وبناء البيوت القوية، كما أشارت إلى ذلك الآية ٨٢ من سورة الحجر \_حول نمود أنفسهم \_: ﴿وَكَانُولَيْنَحْتُونَ مِنَ الجبال بيوتا آمنين﴾، والآية ١٤٩ من سورة الشعراء، والتي جاء فيها: ﴿..بيوتا فارهين﴾

وقيل: قوم ثمود أوّل من قطع الأحجار من الجبال، وصنع البيوت المحكمة في قلبها.

**«واد»: في الأصل (وادي)، وهو الموضع الذي يجري فيه النهر، ومنه سمي المفرج بسين** الجبلين وادياً، لأنّ الماء يسيل فيه.

والمعنى الثّاني أكثر مناسبة بقرينة ما ورد في القرآن من آيات تتحدث عن هؤلاء القوم. وما ذكرناه آنفاً يظهر بأنّهم كانوا ينحتون بيوتهم في سفوح الجبال <sup>ت</sup>

وروي: إنَّ النَّبِي الأكرم ﷺ عندما وصل إلى وادي تمود ــ شمال الجزيرة العـربية ـ في

ē]

مممّا لا شكّ فيه أنّ ثمود قوم قد وصلوا إلى أعلى درجات التمدن في زمانهم، ولكنّ ما يذكر عنهم في بعض كتب التّفسير، يبدو وكانّه مبالغ فيه أو اسطورة، كأن يقولوا: إنّهم بنوا ألفاً وسبعهائة مدينة من الحجر!

> و تتحرك الآية التالية لتستعرض قوماً آخرين: ﴿وفرعون ذي للأوتاد﴾. أي: ألم تر ما فعل ربّك بفرعون الظالم المقتدر؟! «أوقاد»: جمع (وتد)، وهو ما يثبّت به. ولم وصف فرعون بذي الأوتاد؟

وثمَّة تفاسير مختلفة: الأوَّل: لأنَّه كان يملك جنوداً وكتائباً كثيرة، وكانوا يعيشون في الخيم المثبتة بالأوتاد. الثَّاني: لما كان يستعمل من أساليب تعذيب من يغضب عليهم، حيث غالباً ما كان يدق

على أيديهم وأرجلهم بأوتاد ليثبتها على الأرض، أو يضعهم على خشبة ويثبتهم بالأوتاد. أو يدخل الأوتاد في أيديهم وأرجلهم ويتركهم هكذا حتى يموتوا.

وورد هذا الكلام في رواية نقلت عن الإمام الصادق 🔆 `.

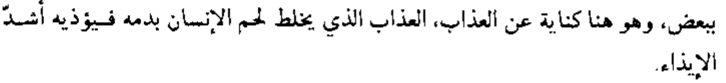
و تنقل کتب التاریخ إنّه قد عذّب زوجته «آسیة» بتلك الطریقة البشعة حتى الموت، لاَنّها آمنت بما جاء به موسى ﷺ وصدّقت به.

**الثَّالث: «ذي الأو** تاد»: كناية عن قدرة واستقرار الحكم.

ولا تنافي فيما بين التفاسير الثلاثة، ويمكن إدخالها جميعها في معنى الآية.

وينتقل القرآن لعرض ما كانوا يقومون به من أعمال: ﴿الدِّينَ طَعُوا فِي البلاد \* فَأَكَتْرُوا فيها الفساد».

الفساد الذي يشمل كلّ أنواع الظلم والإعتداء والانحراف، والذي هو نتيجة طبيعية من نتائج طغيانهم، فكلّ مَن يطغىٰ سيؤول أمره إلى الفساد لامحال. ويذكر عقابهم الأليم وبعبارة موجزة: ﴿فصبّ عليهم ربّك سوط عذلب﴾ «السوط»: هو الجلد المضفور الذي يُضرب به، وأصل السوط؛ خلط الشيء بـعضه



٨. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٧٦، ح ٦، كما نقله عن علل الشرائع.

٢٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وجاء في كلام أمير المؤمنين ﷺ عن الإمـتحان: «والذي بـعثه بـالحقّ لتـبلبلنّ بـلبلة ولتغربلنّ غربلة ولتساطنّ سوط القدر». \

«صبّ عليهم»: تستعمل في الأصل لانسكاب الماء، وهنا إشارة إلى شدّة واستمرار نزول العذاب، ويمكن أن يكون إشارة لتطهير الأرض من هؤلاء الطغاة أمّا أنسب معانى «السوط» فهو المعروف بين النّاس به.

فعلى إيجاز الآية، لكنّها تشير إلى أنواع العذاب الذي أصابهم، فعاد أصيبوا بريح باردة، كما تقول الآية ٦ من سورة الحاقة: **﴿ولَمَّا عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية﴾،** وأهلك قوم ثمود بصيحة سماوية عظيمة، كما جاء في الآية ٥ من سورة الحاقة أيضاً: **﴿فامًا لمود فمأهلكوا** بالطاقية﴾، والآية ٥٥ من سورة الزخرف تنقل صورة هلاك قوم فرعون: **﴿فاعُمرقناهم** أجمعين﴾.

وتحذر الآية التالية كلِّ مَن سار على خطي أولئك الطواغيت: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لِبِالعرصادَ ﴾.

«المرصاد»: من (الرصد)، وهو الإستعداد للترقب، وهو في الآية يشير إلى عدم وجود أيّ ملجأ أو مهرب من رقابة الله وقبضته، فمتى شاء سبحانه أخذ المذنبين بالعقاب والعذاب. وبديهي، أنّ التعبير لا يعني أنّ الله تعالى له مكان وكمين يرصد فيه الطواغيت، بل كناية عن إحاطة القدرة الإلهيّة بكلّ الجبارين والطغاة والجرمين، وسبحانه وتعالى عن التجسيم وما شابه.

وقد ورد في معنى الآية عن الإمام عليﷺ قوله: «إنَّ ربك قادر عــلى أن يــجزي أهــل المعاصى جزاءهم» <sup>7</sup>.

وعن الإمام الصادق الله قال: «المرصاد قنطرة على الصراط، لا يجوزها عبد بمظلمة عبد» ?.

وهذا مصداق جلي للآية، حيث إنَّ المرصاد الإلهي لا ينحصر بيوم القيامة والصراط، بل هو تعالى بالمرصاد لكلَّ ظالم حتى في هذه الدنيا، وما عذاب تلك الأقوام الآنفة الذكر إلَّا

دليل واضح على هذا.

----

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٦. ٢. تفسير مجمعالبيان، ج ١٠، ص ٤٨٧؛ وبحارالانوار، ج ٨، ص ٦٤. ٢. المصدر السابق.

| 5] | سورة الفجر / الآية ٦ ــ ١٤ |
|----|----------------------------|
| -7 |                            |

«وبتك» إشارة إلى أنّ هذه السنّة الإلهية لم تقف عند حدّ الذين خلوا من الأقلوم السالفة، بل هي سارية حتى على الظالمين من أمّتك يا محمّد عَمَّقَيْ. وفي ذلك تسلية لقلب النّبي عَمَّة و تطميناً لقلوب المؤمنين، فالوعد الإلهي قد أكّد على عدم انفلات الأعداء المعاندين من قبضة القدرة الإلهيّة أبداً أبداً، وفيه تحدير أيضاً لأولئك الذين يؤذون النّبي عَمَّة و يظلمون المؤمنين، تحذير بالكف عن ممارساتهم تلك وإلّا سيصيبهم ما أصاب الأكثر منهم قدرة وقوّة، وعندها فسوف لن تقوم لهم قائمة إذا ما أتتهم ريح عاصفة أو صيحة مرعبة أو سيل جارف يقطع دابرهم.

روي عن النّبي الأكرم تَبَنّتُ، أنّه قال: «أخبرني الروح الأمين أنّ اللّه لا إله غيره إذا وقدف الخلائق وجميع الأولين والآخرين، أتى بجهنّم ثمّ يوضع عليها صراط أدق من الشعر وأحدَّ من السيف، عليه ثلاث قناطر... الأولىٰ: الأمانة والرحم، والثّانية: عليها الصلاة، والثّالئة: عسليها عدل ربّ العالمين لا إله غيره، فيكلّفون الممر عليها، فتحبسهم الرحم والأمانة، فإن نجوا منها حبستهم الصلاة، فإن نجوا منها كان المنتهى إلى ربّ العالمين جلّ ذكره، وهو قول اللّه تبارك وتعالى: ﴿ إِنّ ربّك لِبالعرصاد﴾ \

وعن الإمام علي الله الله الله الظالم فلن يغوت أخذه، وهو له بالمرصاد، عسلى مجاز طريقه، وبموضع الشجى من مساغ ريقه». <sup>٢</sup> صحاح

فَأَمَا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْلَكَ مُرَبَّهُ, فَأَكْرَمَهُ, وَنَعَمَهُ, فَيَقُولُ رَبِّ أَكْرَمَنِ (2) وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْلَكَ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ, فَيَقُولُ رَبِّ أَهَننَنِ أَن كَلَّ مَل لَا تُكْرِمُونَ ٱلْيَدِيرَ أَن وَلَا تَحَصُّونَ عَلَى طَعَبَاءِ ٱلْمِسْكِينِ (2) وَتَأْصُلُونَ التُراتَ أَصُلا لَمَ الْتُوَاتَ أَصُلا لَكَ تَحَرَّمُونَ وَتَجْبَونَ الْمَالَ حُبَّاحِمًا إِلَي الْمَالَ فَتَكَرُ مَا الْمُعْتَاءِ أَلْمَ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ

#### التفسير

## موقف الإنسان من تمصيل النعمة وسلبها

بعد أن تحدثت الآيات السابقة عن عقاب الطغاة، وتحذيرهم وإنـذارهـم. تأتي هـذه الآيات لتبيَّن مسألة الإبتلاء والتمحيص وأثرها علىٰ الثواب والعقاب الإلهي، وتعتبر مسألة الإبتلاء من المسائل المهمّة في حياة الإنسان.

وتشرع الآيات به: ﴿فَأَهَا الإِنسانَ إِذَا هَا لَبِتَلَاهُ رَبَّهُ فَأَكَرِهُ وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَهْنَ﴾. وكأنَه لا يدري بأنَّ الابتلاء سنَّة ربَّانية تارة يأتي بصورة اليسر والرخاء وأخرى

بالعسر والضراء.

فلا ينبغي للإنسان أن يغتر عند الرخاء، ولا أن ييأس عندما تصيبه عسرة الضراء، ولا ينبغي له أن ينسىٰ هدف وجوده في الحالتين، وعليه أن لا يتصور بأنّ الدنيا إذا ما أرخت نعمها عليه فهو قد أصبح مقرّباً من الله، بل لابدّ أن يفهمها جيداً ويؤدّي حـقوقها، وإلّا فسيفشل في الإمتحان.

ومن الجدير بالملاحظة، أنّ الآية ابتدأت بالحديث عن إكرام الله تعالى للإنسان «فأكرمه ونعمه»، في حين تلومه على اعتقاده بهذا الإكرام في آخرها: **﴿فيقول رَبِّي أكرهن﴾، وذلك..** لأنّ الإكرام الأوّل هو الإكرام الطبيعي، والإكرام الثّاني بمعنى القرب عند الله تعالى.

﴿ وَأَمَّا إِذَا ما ابْتَلَاه فَقَدَر عليه رَزَفَه فَيقُولُ رَبِّي أَهَانَنَ؟

فيأخذه اليأس، ويظن إنّ اللّه قد ابتعد عنه، غافلاً عن سنّة الإبتلاء في عملية التربية الربّانية لبني آدم، والتي تعتبر رمزاً للتكامل الإنساني، فمن خلال نظرة ومعايشة الإنسان للإبتلاء يرسم بيده لوحة عاقبته، فأمّا النعيم الدائم، وأمّا العقاب الخالد.

ଟ]

وتوضع الآيتان بأنّ حالة اليسر في الدنيا ليست دليل قرب الله من ذلك الإنسان، وكذا الحال بالنسبة لحالة العسر فلا تعني بُعد الله عن عبده، وكلّ ما في الأمر أنّ الحالتين صور تان مختلفتان للإمتحان الذي قررته الحكمة الإلهيّة، ليس إلّا.

و تأتي الآية ٥١ من سورة فصّلت في سياق الآيتين: ﴿وَإِذَا لَنَّعَمَّنَا عَلَى الإِنسَانَ أَعَرَضَ وتأى بجانبه وإذا همه الشر فذو دعاء عريض ﴾.

وكذا الآيه ٩ من سورة هود: ﴿ولئن أَدْقَنَا الإِنسَانَ مِنّا رَحِمَة ثُمّ تَزَعْنَاها هِنَه لِنَّهَ لِسُؤس كغوره.

وتنبهنا الآيتان أيضاً، بأن لانقع في خطأ التشخيص، فنحكم علىٰ فلان بأنّ اللّه راضِ عنه لانّه يفعم بالنعم الإلهيّة، وأنّ فلان قد سخط عليه اللّه لانّه محروم من نعم كثيرة، ولابدّ لنا من الرجوع إلىٰ المعايير الثابتة عند القيام بعملية التشخيص والتقييم، فالعلم والإيمان والتقوىٰ هي أسس التقييم، وليس ظاهر التمتع بحالة السراء..

فما أكثر الأنبياء الذين تناوشتهم أنياب البلايا والمصائب، وما أكثر الكافرين والطغاه الذين تنعموا بمختلف ملاذ الدنيا، إنّها من سنن طبيعة الحياة الدنيا، ولكن.. أين الأنبياء من الكافرين و.. عقبي الدار؟!

فالآية إذن، تشير إلى فلسفة البلاء، وما يصيب الإنسان من محن وبلايا في دنياه.

وتوجه الآيتان التاليتان نظر إلىٰ الإنسان والأعمال التي تؤدّي بحقّ للبعد عــن اللّــه، وتوجب عقابه: ﴿كلّا﴾ فليس الأمر كما تظنون من أنّ أموالكم دليل علىٰ قربكم من اللّه، لأنّ أعمالكم تشهد ببعدكم عنه، **(بل لاتكرمون اليتيم \* ولاتحاضون علىٰ طعام المسكين**﴾.

والملاحظ أنَّ الآية لم تخص اليتيم بالإطعام بل بالإكرام، لأنَّ الوضع النفسي والعاطني السر أبر كور من أنتر من

لليتيم أهم بكثير من مسألة جوعه. فلا ينبغي لليتيم أن يعيش حالة الإنكسار والذلة بفقدان أبيه، ويسنبغي الإعستناء بسه وإكرامه لسدّ الثغرة التي تسببت برحيل أبيه، وقد أولت الأحاديث الشريفة والرّوايات هذا الجانب أهمّية خاصّة، وأكَّدت علىٰ ضرورة رعاية وإكرام اليتيم.

10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

فعن الإمام الصادقﷺ ، إنَّهُ قال: «ما من عبد يمسع يده على رأس يتيم رحمة له إلَّا أعطاه الله بكلّ شعرة نوراً يوم القيامة» (

وتقول الآية ٩ من سورة الضحيِّ: ﴿فَأَمَّا البِتِيمِ فَلا تَقْهَرُ ﴾.

وهذه الدعوة الربّانية تقابل ماكان سائداً في عصور الجاهلية، وكيف كانوا يتعاملون مع اليتاميٰ، ولا تنفصل جاهلية اليوم عن تلك الجاهلية، فنرى مَن لم يدخل الإيمان قلبه، كيف يتوسل بمختلف الحيل والألاعيب لسرقة أموال اليتاميٰ، والأشد من هذا فإنّهم يـتركون اليتاميٰ جانباً بلا اهتمام ولا رعاية ليعيشوا غمّ فقدان الآباء وبأشدّ صورة!

فإكرام اليتيم لا ينحصر بحفظ أموالهم ـكما يقول البعض ـ بل يشمل حــفظ الأمـوال وغيرها.

«تحاضون»: من (الحض)، وهو الترغيب، فلا يكني إطعام المسكين بل يجب على النّاس أن يتواصوا ويحث بعضهم البعض الآخر على ذلك لتعم هذه السنّة التربوية كلّ المجتمع<sup>7</sup>.

وقد قرنت الآية ٣٣ و ٣٤ من سورة الحاقة عدم الإكرام بعدم الإيمان بالله عـزّوجلّ: (لِنَه كان لا يؤمن بالله العظيم \* ولا يحض علىٰ طعام المسكين) ``.

وتعرض الآية التالية ثالث أعالهم القبيحة: ﴿وتأكلون الترامه أكلاً لماً ﴾ \*.

ممّا لا شكّ فيه أنّ الاستفادة من الميراث المشروع عمل غير مذموم. ولذا فسيمكن أن يكون المذموم في الآية أحد الأمور التالية:

**الأوّل:** الجمع بين حقّ الإنسان وحقّ الآخرين في الميراث، لأنّ كلمة «لمّ» بمعنى الجمع، وفسّرها الزمخشري في الكشّاف بمعنى الجمع بين الحلال والحرام.

وكانت عادة العرب في الجاهلية أن يحرموا النساء والأطفال من الإرث لاعتقادهم بأنّه نصيب المقاتلين (لأنّ أكثر أموالهم تأتيهم عن طريق السلب والإغارة).

**الثّاني**: عدم الإنفاق من الإرث على المحرومين والفقراء من الأقرباء وغيرهم، فإن كنتم تبخلون بهذه الأموال التي وصلت إليكم بلا عناء، فأنتم أبخل فيا تكدّون في تحصيله، وهذا عيب كبير فيكم.

ولذا نجد القران الكريم بعد ذكره لمسالة امتحان الإنسان، يتعرض لأربعة اخــتبارات يفشل فيها المجرمين.

إكرام اليتيم. إطعام المسكين. أسهم الإرث. وجمعه من طريق مشروع وغير مشروع. وجمع المال بدون قيد أو شرط. والملاحظ أنّ الاختبارات المذكورة إنّما تدور حول محور الأموال. للإشارة ما للمال من

والمركب الناء عجارات المتعلورة إن تدور علون عور المعوان، تاريساره ما تعان من مطبات مهلكة، ولو تجاوزها الإنسان لسهلت عليه بقية العقبات في طريقه نحو التكمامل والرقي والسمو.

وثمَّة مَن يكون متذبِذباً في الأمانة (بين أن يؤدَّي أو يخون)، وهكذا إنسان غـالباً مـا تصرعه وساوس الشيطان وترميه في جانب الخيانة. أمّا أولئك الصادقون في إيمانهم فهم الأمناء حقّاً في الرعاية والإهتمام لأداء الحقوق الواجبة والمستحبة للآخرين، ولا تراهـم يتهاونون بأدنى درجات التهاون، ومثلهم هو الذي يتمكن من صعود سُلم الرفعة والسمو

على طريق الإيمان والتقوي.

 «تراث» في الأصل «وراث»، تمّ أبدلت الواو تاءً. ٢. «الجم» بمعنى الكثير، كما جاء في (مصباح اللغة)، و(المقاييس)، و(الجميّة) الشعر المتجمع في مقدمة ( الرأس.

كَلَّا إِذَا دُكَتِ ٱلأَرْضُ دَكَّادَكَانُ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكَ صَفَّاصَفَانَ وَجِاىَ، يَوْمَبِذٍ بِجَهَنَّ يَوْمَبِذٍ يَنْذَكَ تَرُالٍ نسَنْ وَأَنَى لَهُ ٱلذِكْرَى شَ يَقُولُ يَلَيْتَنِي فَدَّمْتُ لِحِيَانِي شَ فَيَوْمَبِذٍ لَا يُعَذِبُ عَذَابَهُ أَمَدُ شَ وَلَا يُونِقُ وَثَاقَهُ, أَحَدُشَ

التفسير

#### يوم لا تنفع الذكرى:

بعد أن ذمت الآيات السابقة الطغاة وعبدة الدنيا والغاصبين لحقوق الآخرين، تأتي هذه الآيات لتحذرهم وتهددهم بوجود القيامة والحساب والجزاء.

**فتقول أوّلاً: ﴿كلا﴾** (فليس الأمر كما تعتقدون بأن لا حساب ولا جزاء، وأنّ اللّه قد أعطاكم المال تكريماً وليس امتحاناً).. **﴿لِدْادتَت الأرض دَتَّا دَتَّا﴾**.

«الدك»: الأرض اللينة السهلة، ثمّ استعملت في تسبوية الأرض من الإرتـفاعات والتعرجات، و(الدكان): المحل السوي الخالي من الارتفاعات و(الدكـة): المكـان السـوي المهيء للجلوس.

وجاء تكرار «دكّاً» في الآية للتأكيد.

وعموماً، فالآية تشير إلى الزلازل والحوادث المرعبة التي تعلن عن نهاية الدنيا وبداية يوم القيامة، حيث تتلاشى الجبال وتستوي الأرض، كما أشارت لذلك الآيات ١٠٥ ـ ١٠٧ من سورة طه: **﴿ويسئلونك عن الجبال فقل ينسفها ربّي نسفا « فيذرها قاماً صفصفاً « لا ترى** فيها موجا ولا أمتابي.

وبعد أن تنتهي مرحلة القيامة الأولى (مرحلة الدمار)، تأتي المرحلة الثّانية، حيث يعود النّاس ثانية للحياة ليحضروا في ساحة العدل الالهي: ﴿وجا. رَبِّك والعلك صفا صفا﴾. نعم، فسيقف الجميع في ذلك الحشر لإجراء الأمر الالهي وتحقيق العدالة الربّانية، وقد

**[10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل** 

بيّنت لنا الآيات ما لعظمة ذلك اليوم، وكيف أنَّ الإنسان لا سبيل له حينها إلّا الرضوخ التام بين قبضة العدل الإلهي.

311

﴿وجاء رَبُك﴾: كناية عن حضور الأمر الإلهي لمحاسبة الخلائق، أو أنّ المراد: ظهور آيات عظمة الله سبحانه و تعالى، أو ظهور معرفة الله عزّوجلّ في ذلك اليوم، بشكلٍ بحيث لا يكن لأيّ كان إنكاره، وكأنّ الجميع ينظرون إليه بأم أعينهم.

وبلاشك، إنَّ حضور اللَّه بمعناه الحقيقي المستلزم للتجسيم والتحديد بالمكان، هذا المعنى ليس هو المراد، لأنّ سبحانه وتعالى مبرّاً من الجسمية وخواص الجسمية <sup>(</sup>.

وقد ورد هذا المعنىٰ في كلام للإمام علي بن موسىٰ الرضاعﷺ ﴿

كما و تؤيد الآية ٣٣ من سورة النحل هذا التّفسير بقولها: ﴿هل ينظرون لِلّا أن تأتسيهم الهلائكة أويأتي أهرربك).

الحصفا صفاة: إشارة إلى ورود الملائكة عرصة يوم القيامة على هيئة صفوف، ويحتمل تعلق الصفوف بكلّ السماوات.

و تقول الآية التالية: ﴿وجي يومنذٍ بجهنم يومنذٍ يتذكر الإنسان وأتَّىٰ له الذكريُّ .

وما نستنبطه من الآية، إنَّ جهنم قابلة للحركة، فتقرب للمجرمين، كما هو حال حركة الجنّة للمتقين: ﴿ولَالفت للجنّة للمتقين﴾ <sup>٢</sup>.

وثمّة مَن يعطي للآية معنىً مجازياً، ويعتبرها كناية عن ظهور الجنّة والنّار أمــام أعــين الحسنين والمسيئين.

ولكن، لا دليل علىٰ الأخذ بخلاف الظاهر، ومن الأفضل التعامل مع ظاهر الآية، لأنّ حقائق عالم القيامة لا يمكن فهمها وتصورها بشكل دقيق لمحدودية عالمنا أمام ذلك العالم من جهة؟ ولاختلاف القوانين والسنن التي تحكم ذلك العالم من جهة أخرى.. ثمّ، ما المانع في تحرك كلّ من الجنّة والنّار في ذلك اليوم؟

وروي: لمَّا نزلت هذه الآية، تغيَّر وجه رسول اللَّه ﷺ، وعُرِفَ في وجهه حتى اشتدَّ على

حدث أمر قد رأيناه في نبيّ الله، فجاء عليﷺ فاحتضنه ثمّ قال: «يا نبق الله بأبي أنت وأمي. ما الذي حدث اليوم؟».

> قال: «جاء جبرائيل<sup>ينِ</sup> فأقرأني ﴿وجي يومنذِ بجهنَّمِ ﴾. قال: فقلت: كيف يجاء بها؟

قال: يجيء بها سبعون ألف ملك يقودونها بسبعين ألف زمام، فتشرد شردة لو تركت لأحرقت أهل الجمع. ثمَّ أتعرض لجهنم، فتقول: ما لي ولك يا محمّد. فقد حرّم اللّه لحمك عليَّ. فلا يبقيٰ أحد إلَّا قال: نفسي نفسي، وإنَّ محمّداً يقول: ربَّ أُمّتي أُمّتي». `

نعم، فحينها يرى المذنب كلِّ تلك الحوادث تهتز فرائصه ويتزلزل رعباً، فيستيقظ من غفلته ويعيش حالة الهمّ والغمّ، ويتحسر على كلُّ لحظة مرّت من حياته بعدما يرىٰ مــا قدّمت يداه، ولكن. هل للحسرة حينها من فائدة؟!

وكم سيتمنى المذنب لو تسنح له الفرصة ثانية للرجوع إلى الدنيا وإصلاح ما أفسد. ولكنَّه سيري أبواب العودة مغلقة، ولا من مخرج إ...

ويودّ التوبة.. وهل للتوبة من معنى بعد غلق أبوابها؟!

ويريد أن يعمل صالحاً.. ولكن أين؟ فقد طويت صحائف الأعمال، ويومها يوم حساب بلا عمل!...

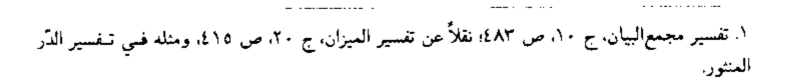
وعندها... يصرح بمل، كيانه: ﴿يقول بالبتني قدَّهم لحياتي،

وفي قولته نكتة لطيفة، فهو لا يقول قدّمت لآخرتي بل «لحياتي»، وكأنَّ المعنى الحقيق للحياة لا يتجسد إلاً في الآخرة.

كما أشارت لهذه الآية ٦٤ من سورة العنكبوت: ﴿وِها هذه الحياة الدنيا إلَّا لِهو ولعب وإنَّ ا الدار الأخرة ليهي الحيوان لو كانوا يعلمون).

نعم، فني دنياهم: يسرقون أموال اليتاميٰ، لم يطعموا المساكين، يأخذون من الإرث أكثر ممّا يستحقون ويحبّون المال حبّاً جمّاً.

وفي أخراهم، يقول كلِّ منهم: ياليتني قدَّمت لحياتي الحقيقية الباقية.. ولكنَّ التمني ليس أكثر من رأس مال المفلسين.



٣١٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وتشير الآية التالية إلى شدّة العذاب الإلهي: ﴿ فيومنذِ لا يعذَّب عذلبه أحدٍ ).

نعم، فمن استخدم في دنياه كلّ قدرته في ارتكاب أسوء الجرائم والذنوب، فلا يجني في آخرته إلّا أشد العذاب...

فيا سينعم المحسنون والصالحون في أحسن الثواب، ويخلدون بحال ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، فالله «أرحم الراحمين» لمن أخلص النيّة وعمل، و«أشدّ المعاقبين» لمن تجاوز حدود هدف خلقه.

وتكمل الآية التالية تصوير شدّة العذاب: ﴿ولا يوثق وثاقه أحد).

فوثاقه ليس كوثاق الآخرين، وعذابه كذلك، كلَّ ذلك بما كسبت يـداه حـينا أوشق المظلومين في الدنيا بأشدّ الوثاق، ومارس معهم التعذيب بكلَّ وحشية، متجرد عن كلَّ ما وهبه الله من إنسانية.

ଷ୍ଠେପ୍ତ

يَتَأَيَّنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَبِيَّةُ شَنَّ ٱرْجِعِيٓ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّ صَيِّيَةً أَنَّ فَأَدْخَلِي فِي عِبَدِي أَنَّ وَ ٱدْخُلِي جَنَبِي أَنَّ

#### التفسير

الشَّرف العظيم:

وتنتقل السّورة في آخر مطافها إلى تلك النفوس المطمئنة ثقة باللّه وبهدف الخلق، بالرغم من معايشتها في خضم صخب الحياة الدنيا، فتخاطبهم بكلّ لطف ولين ومحبّة، حيث تقول: ﴿يا لَيْتِها للنفس للمطمئنة \* لرجعي لِلى ربّك رلضية حرضيّة \* فحادخلي فحي حيادي \* ولدخلي جنّتيه.

فهل ثمَّة أجمل وألطف من هذا التعبير إ...

تعبير يحكي دعوة الله سبحانه وتعالى لتلك النفوس المؤمنة. المخلصة. المحبّة والوائـقة بوعده جلّ شأنه.. دعوتها لتعود إلى ربّها ومالكها ومصلحها الحقيق....

دعوة مفعمة برضا الطرفين، رضا العاشق علىٰ معشوقه، ورضا المعشوق علىٰ عاشقه.... وتتوج تلك النفوس الطاهرة بتاج العبودية، لتـدخل في صف المـقرّبين عـند اللّـه، ولتحصل علىٰ إذن دخول جنان الخلد، وما قوله تعالىٰ: «جنتي» إلاّ للإشارة إلىٰ أنّ المضيف هو اللّه جلّ جلاله... فما أروعها من دعوة! وما أعظمه وأكرمه من داع! وما أسعده مـن مدعو!

ويراد بالنفس هنا: الروح الإنسانية.

«المطمئنة»: إشارة إلى الإطمئنان الحاصل من الإيمان، بدلالة الآية ٢٨ من سورة الرعد: ﴿ لَلا بِذِكر للله تطعنن للقلوب﴾.

ويعود اطمئنان النفس، لإطمئنانها بالوعود الإلهيّة من جهة، ولإطمئنانها لما اختارت من طريق...

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٣١٥

وهي مطمئنة في الدنيا سواء أقبلت عليها أم أدبرت، ومطمئنة عند أهوال حوادث يوم القيامة الرهيبة أيضاً.

أمّا (الرجوع إلىٰ الله)، فهو ــعلى قول جمع من المفسّرين ــرجوع إلىٰ ثوابه ورحمته.. ولكنّ الأنسب أن يقال: إنّه رجوع إليه جلّ وعلا، رجــوع إلىٰ جــواره وقــربه بمـعناه الروحي المعنوي، وليس بمعناه المكاني والجسماني.

وثمّة سؤال يرد إلى الذهن.. متى ستكون دعوته المباركة، هل ستكون بعد مفارقة الروح البدن، أم في يوم القيامة؟؟

لو أخذنا بظاهر الآيات المباركة، فسياقها يرتبط بالقيامة، وإن كمان تسعبير الآيسة ذو شمولية.

«راضية»: لما ترىٰ من تحقق الوعود الإلهية بالثواب والنعيم بأكثر ممّا كانت تستصور، وشمول العبد برحمة وفضل اللّه سيدخل في قلبه الرضا بكّل ما يحمل الرضا من معان وأكثر. «مرضيّة»: لرضا اللّه تبارك وتعالىٰ عنها.

فعبدً بما ذكرَ من أوصاف، بلا شكّ مكانه الجنّة، وذلك لأنّه عمل بكلّ ما يملك في سبيل رضوان معبوده الأحد الصمد، ووصل في عمله لمقام الرضا التام والتسليم الكامل لخالقه تبارك وتعالى، حتىٰ نال وسام حقيقة العبودية، ودخل طائعاً وواثقاً في صف عباد اللّــه الصالحين..

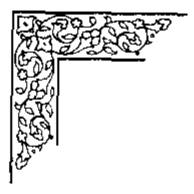
وقد خصّ بعض المفسّرين سبب نزول هذه الآيات في (حمزة سيد الشهداء)، ولكس بلحاظ كون السّورة مكّية، فيمكن اعتبار ذلك أحد تطبيقات (مصاديق) الآيات وليس شأناً للنزول، كما هو الحال في ما ذكرنا في أوّل السّورة بشأن الإمام الحسين يلخٍ.

روي أنَّ أحد أصحاب الإمام الصادقﷺ قد سأله قائلاً: جعلت فداك يا ابن رسول الله، هل يكره المؤمن على قبض روحه؟

قال: «لا والله، إنَّه إذا أتاه مَلَك الموت لقبض روحه جزع عند ذلك، فيقول له ملك الموت: يا

نهاية سورة الفجر

જીલ્સ





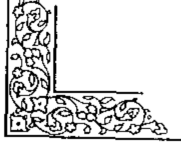


سورة

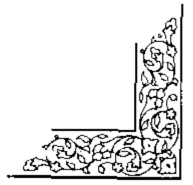
البلد







وعدد آياتها عشرون



«سورة البّلد»

ممتوى السّورة:

هذه السّورة المباركة على قصرها تحمل حقائق كبرئ:

١- في بداية هذه السّورة، بعد قسم ذي محتوى عميق، تُقرّر الآية أنّ حياة الإنسان في هذه الدنيا مقرونة بمشاكل وأتعاب؛ وبذلك تُعدّ الإنسان من جهة ليصارع العقبات، ومن جهة أخرى تبعده عن طلب الراحة المطلقة في هذا العالم، فالراحة المطلقة في أخرى الآخرة لا غيرها.

٢- في مقطع آخر من هذه السّورة، إشارة إلى أهم النعم الإلهيّة، ثمّ ذكر جحود الإنسان بهذه النعم.

٣ـ وفي آخر هذه السّورة تقسيم النّاس إلى: «أصحاب الميمنة» و«أصحاب المشئمة»، ثمّ يأتي ذكر جانب من أعمال المجموعة الأولى وصفاتها (المجموعة المؤمنة الصالحة) وما ينتظرها من جزاء، ثمّ المجموعة الثّانية، (وهي الكافرة المجرمة) وما تواجهه من مصير.

عبارات السّورة قاطعة قارعة، والجمل قصيرة ذات إيقاع قوي، والألفاظ واضحة مؤثرة معبّرة، وشكل آياتها تدلّ على أنّها مكّية.

فضيلة السّورة:

روي عن رسول الله ﷺ قال: «من قرأها أعطاء الله الأمن من غضبه يوم القيامة»<sup>(</sup> . وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ قال: «من كان قراءته في فريضته «لا أقسم بهذا البلد» كان في الدنيا معروفاً أنّه من الصالحين. وكان في الآخرة معروفاً أنّ له من اللّه مكاناً. وكان يوم القيامة من رفقاء النّبيين والشّهداء والصّالحين»<sup>(</sup>.

COG

۲. تفسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ٤٩٠.
 ۲. تواب الأعمال، نقلاً عن تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۷۸.

#### الآيات

يسَسَبُ اللَّوَ الْحَدَّى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَةِ الْحَدَّى وَوَالِدِ وَمَاوَلَدَ الْمُنْ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ لَا أُقْسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ أَوْ أَنْتَ حِلَّ بِهُذَا ٱلْبَلَدِ أَوْ وَوَالِدِ وَمَاوَلَدَ أَلْفَدْ خَلَقْنَا أَلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ أَنَّ أَيْعَسَبُ أَنْ لَن يَقْدِ رَعَلَيْهِ أَحَدُّ أَنْ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَا لَا لَبُدًا أَ أَيَحَسَبُ أَن لَمْ يَرَهُ أَحَدُ إِنَّ

#### التفسير

﴿لالُقَسِم بِيهَدُا اليلدِهِ ﴿

في مواضع كثيرة يبدأ القرآن بالقسم عند تعرّضه للحقائق الهامة... بالقسم الذي يؤدّي بدوره إلى حركة في الفكر والعقل.. بالقسم المرتبط إرتباطاً خاصّاً بالموضوع المطروح.

وفي هذا الموضع تبدأ الآية بالقسم: قسماً بهذه المدينة المقدسة مكّة: ﴿لا**لُقسم بِهِدُاللِلدِ»** لتقرر حقيقة من حقائق حياة الإنسان، هي إنّ هذه الحياة مقرونة بالآلام والأسقام. ﴿ولَنت حلَّ بِهِذا البِلدِ».

لم يرد ذكر «مكّة» في الآية صبريحاً، لكن الدلالات تشير إلىٰ أنّ المقصود بالبلد مكّة، فالسّورة مكّية، وأهميّة هذه المدينة المقدّسة لا تبلغها مدينة، والمفسّرون مجمعون على ذلك.

أرض مكَّة مشرِّفة ومعظمة، لأنَّ فيها أوّل مركز للتوحيد ولعبادة اللَّه سبحانه، وكان هذا المركز مطاف أنبياء اللَّه العظام... ولذلك أقسم اللَّه بها... ولكنَّ السَّورة تشير إلى عامل آخر أضفى على هذه المدينة شر فاً وكرامة: **﴿وانت مِلْ بِهذاللِلدِهِ**... فالبلد استحق أن يقسم به اللَّه لوجودك أنت أيَّها النَّبي الكريم فيه!

فلا يتصورن كفار مكَّة أنَّ القرآن يقسم ببلدهم تكرياً لهم ولأو تانهم، لا فــهذا البــلد

١. (لا) زائد للتأكيد، وقيل إنَّها نافية (لمزيد من التوضيح راجع مطلع سورة القيامة).

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

مكرم لما يحمله من تاريخ الرسالات السهاوية.. ولما يحتضنه من رسالة خاتمة، ونبي خاتم. وفي الآية تفسير آخر يعتبر (لا) في الآية السابقة نافية ويكون المعنى: «لا أقسم بهذا البلد المقدس حال كون حرمته قد هتكت والأنفس والأموال والأعراض فيه قد أُحلّت وأُبيحت».

321

ويكون ذلك ـ على هذا التفسير ـ توبيخاً وتقريعاً لكفّار قريش وهم الذين يعتبرون أنفسهم خَدَمَة الحرم وسدنته، ويكنّون له احتراماً يفوق كلّ احترام حتى أنّ الرجل منهم يرى قاتل أبيه فيه فلا يتعرّض له... بل حتى قيل إنّ الرجل يحمل معه شيئاً من لحاء أشجار مكّة فلا يتعرّض له أحد. فسلهاذا إذن لم تسراعسوا هذه الآداب والتسقاليد في حسقّ النّسي الأكرميَيَايَة؟!

لماذا تماديتم في إيذائه وإيذاء صحابته، حتىٰ سولت لكم أنفسكم استباحة دمه؟! وقد ورد هذا التّفسير في حديث عن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ أيضاً<sup>!</sup>.

**♦ووالد وما ولد∢**...

للمفسّرين آراء عديدة عن المقصود بالوالد والولد في الآية. قيل: إنّ الوالد إيراهيم الخليل والولد إسهاعيل الذبيح. والتفسير هذا يتناسب مع القسم بمكّة... ونعلم أنّ إيراهيم وإينه رفعا القواعد من البيت، وبذلك وضعا حجر أساس البلد الأمين. والعرب في الجاهلية كانوا يجلّون إيراهيم وإينه ويفخرون في الإنتساب إليها. وقيل: إنّ المقصود بالوالد والولد آدم وذرّيته. وقيل: آدم والأنبياء من ذرّيته. وقيل: كلّ والد وما ولد. فتوالي الأجيال وتعاقبها بالولادة من أعجب بدائع الكون، ولذلك خصّها الله تعالى بالقسم ولا يُستبعد الجمع بين هذه التفاسير وإن كان الأوّل أنسب.

وهذا هو الهدف النهائي للقسم «الكبد» كما يقول الطبرسي في مجمع البيان في الأصل. بنا تتبير بنا بتلايةً مانا المتنانا متكر الله: مناكر كما يتبل اللغب في مفرداته

[ع

نعم... الإنسان يمرّ في دورة حياته بمراحل كلّها مشوبة بالألم ومقرونة بالعناء. مـنذ أن يستقرّ نطفة في رحم أمه حتى ولادته، ثمّ بعد ولادته في مراحل طفولته وشبابه وشيخوخته يعاني من ألوان المشاق والآلام، هذه طبيعة الحياة، ومن توقّع منها غير ذلك خيّبت ظنّه. يقول الشاعر:

طبعت على كدر وأنت تريدها صفواً من الأكـدار والأقــذار ومكلّف الأيّام ضــد طــباعها متطلب في الماء جذوة نــار <sup>(</sup>

وهذه الحالة تشمل كلّ أبناء البشر دونما استثناء، بمـن فـيهم أنـبياء اللّــه وأوليــاؤه الصالحون.

وإذا خُيل إلينا أنَّ ثُمَّة مجتمعات تبدو بعيدة عن الآلام والأتعاب وتعيش في دعة ورفاه، فذلك نتيجة نظرة سطحية، ولو تعمقنا في دراسة هذه المجتمعات، ونظرنا إليها عـن كـشب لتلمسنا ما تعانيه من عميق الألم وشدّة النصب.. ثمّ إذا كـان هـناك اسـتثناءات مكـانية وزمانية محدودة من هذه الحالة العامة فلا ينتقض القانون العام للحياة ف**ايحسب أن لن يقدر** عليه **أحدي**.<sup>٢</sup>

فما يحيط بالإنسان من مكابدة يدلّ على ضعف قدرته، هذه الحقيقة تردّ عـلى أولئك الذين يمتطون مركب الغرور، ويخالون أنّهم في مأمن من العقاب الإلهي أو أنّهــم مــانعتهم حصونهم ومناصبهم وثرواتهم، فيرتكبون الذنوب ويمارسون العدوان ويديرون ظهورهم لشريعة الله.

ويحتمل أنَّ المقصود هم الأثرياء الذين يتصورون أنَّ لا أحد بإمكانه سلب ثـروتهم منهم... وقيل إنَّ المراد من الآية الأشخاص الذين يتصورون بأنَّه لا أحد يحـاسبهم عـلى أعـالهم.

ولكن مفهوم الآية عام بإمكانه أن يستوعب جميع هذه التّفاسير.

وقيل إنَّ الآية أشارت إلىٰ «أبي الأسد بن كلدة» وهو رجل من «جمح» كان قوياً شديد الخلق بحيث يجلس على أديم عكاظي فتجرّه عشرة رجال من تحته فينقطع ولا يبرح من مكانه".

۸۰ مسكن الفؤاد، ص ۸٤. ٢- «أن» في الآية مخففة من الثقيلة والتقدير: (أنَّه لن يقدر عليه أحد). ۲. تفسير مجمعالبيان، ج ۱۰، ص ٤٩٢.

٣٢٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

غير أن إشارة الآية إلى فرد، أو أفراد مغرورين لا يمنع شمولية مفهومها.

﴿يقول أهلكت مالاً لبدلُهُ .

فيه.

إشارة إلى قول الذين يُطلب منهم أن ينفقوا أموالهم في الخيرات، فيأبون ويقولون بغرور: إننا أنفقنا في هذا السبيل كثيراً من الأموال، بينا لم ينفق هؤلاء شيئاً، وإنّ أعطوا لأحد شيئاً فللرياء ولتحقيق هدف شخصي.

وقيل إنّها نزلت في نفر أنفقوا الأموال الطائلة في معاداة الرّسول والرسالة، وتباهوا بذلك، يؤيد ذلك قول «عمرو بن عبد ود» في حرب الخندق حين عرض عليه علي الإسلام قال: فأين ما أنفقت فيكم مالاً لبداً؟ ` أي أنفقت مالاً كثيراً في عداوة النّبي.

وقيل إنّها نزلت في بعض رجال قريش وهو «الحرث بن عامر»، وذلك أنّه أذنب ذنباً. فاستفتىٰ رسول الله ﷺ، فأمره أن يكفّر. فقال: لقد ذهب مالي في الكفارات والنفقات، منذ دخولي دين محمّد <sup>7</sup>.

والجمع بين التّفاسير المذكورة جائز، وإن كان التّفسير الأوّل أكثر انسجاماً مع سياق الآيات التالية:

> والفعل «أهلكت» يوحي إيادة الأموال وعدم الحصول على عائد منها. و«لبد»: تعني الشيء المتراكم، وهنا تعني المال الوفير. **وايحسب أن لم ير» أحد»**.

إنّه غافل عن هذه الحقيقة... حقيقة اطلاع الباري تعالى على كلّ الأمور وعلى ظواهر الأعمال، بل على ما يختلج في أعماق النفس والقلب، وما يدور في الخلد والنّية... وهل من المعقول أن لا يحيط المطلق الحق بكلّ شيء؟! هؤلاء الغافلون دفعهم جهلهم لأن يسروا أنفسهم بمعزل عن الرقابة الإلهية.

نعم. الله سبحانه يعلم مصدر حصولهم على هذه الأموال. ويعلم السبيل الذي انفقوها

وروي عن ابن عباس أنَّ النَّبِي ﷺ قال: «لا تزول قدما العبد حتى يسأل عن أربعة: عن

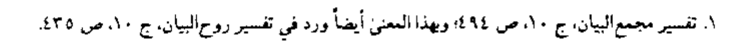
۲. تفسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ٤٩٣. ۲. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٨٠، ح ١٠.

٣٢٤ سورة البلد / الآية ٢ ـ ٧ [ج

عمره فيما أفناه، وعن ماله من اين جمعه، وفي ماذا أنفقه، وعن عمله ماذا عمل به، وعن حبّنا أهل البيت»<sup>(</sup>.

بعبارة موجزة: كيف يعتري الإنسان الغرور ويدعي القدرة وحياته ممزوجة بمالآلام والأكدار؟! وكيف يدعي أنّه أنفق مالاًكثيراً في سبيل اللّه بينما الباري سبحانه عليم بنواياه، عليم بالطريق غير المشروع للحصول على هذه الأموال، وعليم بأهداف الرياء والذاتية في إنفاق هذه الأموال.

ଷ୍ଠପ୍ତ



# أَلَوْ يَجْعَل لَهُ, عَبْنَيْنِ ٢ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ٢ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ٢

## التفسير

# نعمة العين واللسان والهداية:

استتباعاً للآيات السابقة وما دار فيها من حديث عن الغرور والغيفلة في حيالات الطاغين، تذكر هذه الآيات الكريمة جانباً من أهم ما أنعم الله به على الإنسان من نعم مادية ومعنوية... كي تكسر فيه روح الغرور، وتدفعه إلى التفكير في خالق هذه النعم، وتحرّك روح الشكر في نفس الكائن البشري ومن ثمّ تسوقه إلى معرفة الخالق:

ألم نجعل له عينين \* ولسانا وشفتين \* وهدينا النجدين).

في هذه العبارات القصيرة إشارة إلى ثلاث نعم مادية هامّة ونعمة معنوية كبرى هـي بمجموعها من أعظم النعم الإلهيّة: نعمة العين واللسان والشفة من جانب، ونعمة الهـدايـة ومعرفة الخير والشرّ من جانب آخر.

«النجد»: في الأصل يعني المكان المرتفع، ويقابلها «تهامة» وهي الأرض المـنخفضة. وهنا كناية عن الخير والشرّ وعن سير السعادة والشقاء <sup>(</sup>.

ويكفي أن نذكر في النعم السابقة أنَّ:

«العين»: أهم وسيلة لإرتباط الإنسان بالعالم الخارجي، عجائب العين تدفع الإنسان حقّاً إلى الخضوع أمام خالقه، الطبقات السبع للعين وهمي المسماة بالقرنية، والمشميمة، والعنبية، والجلدية، والزلالية، والزجاجية، والشبكية، لكلّ منها تمركيب عجيب دقميق

 روي عن أمير المؤمنين علي للخير آنه قبل له: إنّ أناساً يقولون في قوله ﴿وهدينا، النجدين﴾ أنهما النديان (أي ثديا الأم) فقال: «لا، هما الخير والشرّ، تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث، وضمناً التعبير بـ «نجد» على الخير من أجل عظمته وفي مورد الشرّ من باب التغليب.

[ع

مدهش، روعيت فيها القوانين الفزيائية والكيمياوية المتعلقة بالنور وانعكاساته على أدق وجه، حتى إن أعقد أجهزة التصوير تعتبر تافهة مقارنة بهذا العضو.

لو لم يكن في الكون سوى الإنسان، ولم يكن من وجود الإنسان سوى العين، لكانت مطالعة هذا العضو كافية وحدها لمعرفة علم الله الواسع وقدرته الجبّارة جلّ وعلا.

وأمًا «اللسان»، فهو أهم وسائل إرتباط الإنسان بغيره من أبناء جلدته، ونقل المعلومات وتبادلها بين أبناء البشر في الجيل الواحد وفي الأجيال المتعاقبة، وبدون هذه الوسيلة الهامّة من وسائل الإرتباط ما كان بامكان الإنسان اطلاقاً أن يرتقي إلى ما ارتقى إليه في العملم والمعرفة.

و«الشغتان»: تلعبان أوّلاً دوراً هامّاً في النطق، إذ أنّ الشفتين مخرج لكثير من الحروف، والشفتان تقومان بدور أيضاً في هضم الطعام والمحافظة على رطوبة الفم، وشرب الماء، ترئ لو العدمت الشفتان فماذا كان وضع الإنسان في أكله وشربه ونطقه والمحافظة على ماء فمه وحتى جمال وجهه وشكله؟!

إنّ درك الحقائق يتمّ أوّلاً بالعين واللسان... ولذلك تقدم ذكرهما في السياق... ثمّ تبع ذلك ذكر الهداية، الهداية العقلية والفطرية **(وهديناء النجدين)،** ويشمل التعبير أيضاً «الهداية التشريعية» التي ينهض بمسؤوليتها الأنبياء والأولياء.

نعم... لقد أنعم الله على الإنسان بالبصر والبصيرة، وأنعم عليه بهدايـة الإرشـاد إلى الطريق والتحذير من مغبة الإنحراف عنه، كي تكتمل الحجّة على الإنسان.

ومع كلَّ هذه النعم، نعم الهداية، لو انحرف الإنسان عن جادة الحقَّ، فلا يلومنَّ إلَّا نفسه.

عبارة **وهدينا<sup>و</sup> النجدين>** إضافة لما لها من مدلول على مسألة الإخستيار وحسرية الإنسان، تدلّ أيضاً على ما يتطلبه طريق الخير من جهد وعناء، لأنّ «النجد» مكان مرتفع وتسلق المكان المرتفع يتطلب كداً وسعياً وجهداً، غير أنّ طريق الشرّ له مشاكله ومصاعبه أيضاً، فأولى بالإنسان أن يبذل الجهد والسعي على طريق الخير.

مع ذلك، فانتخاب الطريق بيد الإنسان... الإنسان هو الذي يتحكم في عينه ولسانه فيم يستعملها... في الحلال أو الحرام، وهو الذي يختار إحدى الجادتين «الخير» أو «الشر». وفي الحديث القدسي أن الله سبحانه يخاطب أبناء آدم يقول: «يا ابسن آدم إنَّ نــازعك

لسائك فيما حرمت عليك فقد أعنتك عليه بطبقتين فاطبق، وإن تازعك بصرك إلى بعض ما حرمت عليك فقد أعنتك عليه بطبقتين فاطبق....»`.

فالله سبحانه منح هذه النعم، ومنح وسائل السيطرة عليها، وتلك من الألطاف الإلهية الكبري.

والملفت للنظر أنّ الآيات التي نحن بصددها أشارت إلى الشفتين بعد اللسان، ولكن لم تشر إلى الجفنين بعد ذكر العين، ولعل ذلك يعود إلى أهمّية الشسفتين في الكسلام والطسعام وغيرها من الأمور أهمية تفوق بكثير أهمية الجفنين، وقد يعود أيضاً إلى أن السيطرة على اللسان أهم وأخطر بكثير من السيطرة على العين.

ہدوٹ

#### ١\_عمائب العين

العين يشبهونها عادة بآلة التصوير (الكاميرا)، فهي تلتقط الصور من عدسنها الدقيقة، بدلاً من أن تعكسها على اللوح الحساس (الفيلم) كما تفعل الكاميرا، تعكس الصور على شبكية العين، ومن ثمّ تنتقل عن طريق الأعصاب البصرية إلى الدماغ.

آلة التصوير الدقيقة الظريفة هذه قد تلتقط يومياً ملايين الصور، غير أنّها من جهات مختلفة لا يكن مقارنتها حتى بأعقد وأحدث أجهزة التصوير، لأنّه:

٤- فتحة تنظيم النور (ديافراغم) في جهاز العين، وهو بؤبؤ العين، يعمل بشكل تلقاني أمام تغيير النور، فيتقلص أمام النور القوي، ويتسع أمام النور الضعيف، بينا أجهزة التصوير بجاجة إلى تنظيم بيد المصور.

٢- عدسة العين خلافاً لأنواع عدسات أجهزة التصوير تتغير بتغير بعد الصورة عنها، فيكون قطرها حيناً ١،٥ ملم، ويصل أحياناً إلى ٨ ملم، وهذا التغيير يتم بواسطة عضلات تتقلص وتنبسط حسب بُعد الصورة المرئية، فعدسة العين تستطيع أن تعمل ما تعمله مئات العدسات الزجاجية.

تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٨١.

سورة البلد / الآية ٨ ـ ١٠

[ع

٤- والمهم، أنّ أجهزة التصوير بحاجة إلى تبديل أفلامها، فإذا انتهت حلقة فيلم، فلابد من فيلم آخر. لكن عين الإنسان تلتقط الصور طوال عمر الإنسان دون أن تحستاج إلى تعويض شيء، ويعود السبب إلى أن الشبكية التي تنعكس عليها الصور تحتوي على نوعين من الخلايا «الخروطية»، و«الإسطوانية» فيها مادة حساسة للغاية تجاء النور تتحلل بأقل شعاع من نور في الشبكية وتتحول إلى أمواج تنتقل إلى الدماغ، ثمّ يزول الأثر وتستعد الشبكية لإلتقاط صور جديدة.

٥- أجهزة التصوير مصنعة من مواد قويّة جدّاً. لكن جهاز العين لطـيف وظـريف إلى درجة كبيرة. لذلك وضع في محفظة عظيمة مستحكمة. والعين مع ظرافتها ولطافتها أكـثر دواماً بكثير من الحديد والفولاذ.

٦- مسألة تنظيم النور ذات أهمية فائقة للمصورين، وقد يطول الزمن بالمصور كي يستطيع تنظيم إضاءة الصورة، بينها تستطيع العين في جميع ظروف النور القوي والمتوسط والضعيف بل حتى في الظلام شريطة وجود بصيص من النور أن تلتقط الصور، وهذا من عجائب العين.

٧- حين ننتقل فجأة من النور إلى الظلمة، أو حين تنطنيء مصابيح الغرفة في الليل، لا تستطيع أعيننا في البرهة الأولى أن ترى شيئاً، ثمّ بالتدريج تعتاد العين على الظرف الجديد فترى ما حولها، وهذا التعوّد هو تعبير بسيط عن التحول المعقد الذي يحدث في العـين، ويؤدّي خلال لحظات بسيطة إلى الإنسجام بين العين والظروف الجديدة.

وعكس ذلك يحدث عندما ننتقل من الظلام إلى النور. فالعين في البداية لا تتحمل النور القوي، ولكن بعد لحظات تتواءم مع الظرف الجديد، ومثل هذه الخصائص لا توجد اطلاقاً في أجهزة التصوير.

٨- أجهزة التصوير تستطيع أن تصور زاوية محدودة ممّا يقع أمامها، بينها عين الإنسان تستطيع أن تلتقط كلّ ما في نصف الدائرة الأفقية أمامها بزاوية مقدارها ١٨٠ درجة تقريباً.
٩- من عجائب العينين أنّهها تلتقطان الصورة لتعكساها معاً في نقطة واحدة، وإذا اختل.

هذه التنظيم تصاب العين بالحول ويرى الفرد الشيء الواحد شيئين. ١٠- ومن الطريف أنَّ صورة الأجسام تنعكس على الشبكية مقلوبة، بينها لا نرى نحن الأشياء مقلوبة.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٣٣٩

١١- سطح العين يجب أن يبقى رطباً دائماً، وإذا جفّ اضرّ بالعين كثيراً، وهذه الرطـوبة تفرزها الغدد الدمعيّة، فتدخل العين من جانب وتخرج عن طريق قنوات دقيقة تـقع في جانب من العين إلى الأنف، فترطب الأنف أيضاً.

وإذا جفت الغدد الدمعية، تتعرض العين للخطر، وتتعذر حركة الأجفان، وإن زاد نشاط هذه الغدد أكثر من المطلوب يسيل الدمع باستمرار على الوجه، وإذا انسدّ طريق القنوات التي تدفع الدمع من العين إلى الأنف، فلابدّ للفرد أن ينشغل دائماً بتجفيف الماء المتصبب على وجهه.

١٢- تركيب الدمع معقد فيه أكثر من عشرة عناصر تشكل معاً أفضل سائل للحفاظ على العين.

بعبارة موجزة عجائب العين من الكثرة بحيث تتطلب كتابة المجلدات الضخام، وليست هي أكثر من شحمة صغيرة، وحقّاً ما قاله أمير المؤمنين عليﷺ : «اعجبوا لهذا الإنسان ينظر بشحم ويتكلم بلحم، ويسمع بعظم. ويتنفس من خرم» (

# ٢\_ عمائب اللسان

اللسان بدور من الأعضاء الهامة في بدن الإنسان، وينهض باعباء هامّة فهو عامل مهم في مضغ الطعام وبلعه، يدفع باللقمة إلى الأسنان ويلتقطها دون أن يتعرض هو للقطع. وقد يحدث نادراً أن يقع اللسان في مصيدة الأسنان أثناء الأكل، فنستغيث من الألم، ونفهم عندئذ مدى مهارة اللسان في تجنب الإنزلاق تحت الأسنان مع أنّه ملاصق لها!! واللسان بعد ذلك ينظف جوف الفم والأسنان من بقايا الطعام. وأهم من ذلك، دور اللسان في الكلام بتحركه السريع المتواصل المنظم في الجسهات الست، وهو دور عجيب، والإمعان فيه يثير الدهشة والحيرة فقد يشر الله تعالى للإنسان

٣٣٠ وأعجب من ذلك موضوع استعداد الإنسان للكلام، وهذا الإستعداد أودعه اللّـه في الإنسان ليستطيع من خلال تكوين الجمل باشكال لا تعدّ ولا تحصى أن يبيّن ما لا نهاية له من الغايات.

وأهم من ذلك أيضاً تنوّع اللغات وقابلية الإنسان على وضع لغات مختلفة، وتتّضح هذه الأهمّية من خلال مطالعة مفردات آلاف اللغات المنتشرة في العالم... حقّاً «العظمة لله الواحد القهار!».

#### ٣\_ هداية النمدين

«النجد» كما ذكرنا الإرتفاع أو الأرض المرتفعة، و«النجدين» هنا طريق الخير وطريق الشر، وورد في الحديث عن رسول اللّمنَيَكَةُ قال: «يا أيّها النّاس! هما نجدان: نجد الخير ونجد الشرّ، فما جعل نجد الشرّ أحبّ إليكم من نجد الخير».<sup>(</sup>

تحمل «التكليف» والمسؤولية غير ممكن دون شك، بغير المعرفة والوعي وحسب هذه الآية فإنّ الله سبحانه منح الإنسان هذه المعرفة.

وهذه المعرفة يحصل عليها الإنسان من ثلاثة طرق: من الإدراكات العقلية والاستدلال، ومن طريق الفطرة والوجدان دون الحاجة إلى الاستدلال، ومن طريق الوحمي وتمعاليم الأنبياء والأوصياء بيميلا ، وكل ما يحتاجه البشر ليطوي مسيرة تكامله قد بيّنه الله سبحانه له بواحد من هذه الطرق أو في كثير من الحالات بالطرق الثلاثة معاً.

ويلاحظ أن الحديث المذكور يصرّح بأن نجد الشرّ ليس أحبّ إلىٰ طبع الإنسان من نجد الخير، وهذا يردّ على القائلين بأن الإنسان مطبوع على الشرّ وإن سلوك طريق الشرّ أيسر له وأسهل.

. ومن المذكِّد أن السنة الاجتاعية لو خلت من التربية الخاطئة والانجيراف لو فيرت

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٥ المريق الخير يعود إلى أن الأرض المرتفعة ذات هواء أنتى وجوّ أبهج، وإغّا اطلق النجد للشرور أيضاً من باب التغليب<sup>٢</sup>.
وقيل أيضاً أنّ التعبير بالنجدين إشارة إلى ظهور طريقي الخير والشرّ وبروزهما، كبروز وظهور الأرض المرتفعة.

ରେସେ

كما يقال للشمس والقمر: القمران.

فَلَا ٱقْنَحَمَ ٱلْعَقَبَةُ ٥ وَمَا أَدْرَنكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ ٥ فَكُ رَقَبَةٍ ٥ أَوْ إِطْعَنْمُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةٍ ٥ يَتِيمَا ذَا مَقْرَبَةٍ ٥ أَوْمِتْكِينَا ذَا مَتْرَبَةٍ ٥ ثُعَرَكَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ وَ تَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْمَرْحَمَةِ ٥ أَوْلَنِيكَ أَصْحَبُ ٱلْمَنْمَنَةِ ٥ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِتَايَلُنَا هُمْ أَصْحَبُ ٱلْمَشْتَمَةِ ٢ مَعْدَيَهِمْ مَارَّةُ وَالْمَرْحَمَةِ ٥ أَوْلَئِيكَ أَصْحَبُ ٱلْمَنْمَةِ ٥ مَ وَالَذِين

# التغسير

العقبة

بعد ذكر النعم الكبيرة في الآيات السابقة، تنحي هذه الآيات باللائمة على أولئك الذين يكفرون بهذه النعم، ولا يسخرونها على طريق النجاة، يقول سبحانه: ﴿فلالقَتْحُم للعقية﴾ <sup>(</sup> وما المقصود من العقبة؟ الآيات التالية تفسّرها:

﴿وما أدراك ما العقبة \* فك رقبة \* أو لطعام في يوم ذي مسخبة \* يستيماً ذا مسقربة \* أو مسكيناً ذا متربة».

من هنا فالعقبة التي لم يتهيأ الكافرون لاجتيازها هي: فك رقبة عبد وتحريره من الرقّ، أو إطعام في يوم الضائقة الاقتصادية والمجاعة، يتيماً ذا قربى أو فقيراً قد لصق بالتراب من شدّة فقره، العقبة هي مجموعة أعمال الخير التي تتجه لخدمة النّاس والأخذ بيد الضعفاء

١. الظاهر أن (لا) في الآية «نافية» و«خبرية» ونستبعد أن تكون على وجه الدعاء على ضمير الفحل أو أن تكون استفهامية،والإشكال الوحيد الذي يرد على أنها خبرية هو عدم تكرارها لأنّ (لا) النافية حين تدخل على الفعل الماضي تكرر عادة كقوله سبحانه: ﴿فلا صدق ولا صلى ﴾، ولم تتكرر في الآية. ويذكر الطبرسي في الفعل الماضي تكرر عادة كقوله سبحانه: ﴿فلا صدق ولا صلى ﴾، ولم تتكرر في الآية. ويذكر الطبرسي في تفسير مجمع البيان مواضع من أقوال العرب لم تتكرر فيها (لا) النافية حين تدخل على الفعل الماضي تكرر عادة كقوله سبحانه: ﴿فلا صدق ولا صلى ﴾، ولم تتكرر في الآية. ويذكر الطبرسي في تفسير مجمع البيان مواضع من أقوال العرب لم تتكرر فيها (لا) النافية مع دخولها على الفعل الماضي، وإلى ذلك في ينه والم ينه إلى النافية مع من أقوال العرب لم تتكرر فيها (لا) النافية مع دخولها على الفعل الماضي، وإلى ذلك في القدر الفكر الماضي، وقيل إنّ (لا) إذا كانت بمعنى «لم» لا يلزم تكرارها ويعضهم احتمل التكرار في التقدير والمحنى، والم ذلك في التقدير والمحنى: (فلا اقتحم العقبة، ولا فك رقبة، ولا أطعم في يوم ذي مسغية).

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

والمعوزين، كما إنَّها أيضاً مجموعة من المعتقدات الصحيحة الخالصة تشمير إليهما الآيمات التالية.

377

نعم، إن اجتياز هذه العقبة ليس بالأمر اليسير لما لأغلب النّاس من التـصاق بـالمال والثروة.

ليس الإسلام والإيمان بالقول والإدعاء، بل أمام كلَّ إنسان مسلم ومؤمن عقبات يجب أن يجتازها الواحدة بعد الأخرى، مستمداً العون من اللّــه ســبحانه ومــن روح الإيــان والإخلاص.

بعضهم ذهب إلى أنّ «العقبة» هنا تعني أهواء النفس التي حثّ الرّسول الأكرمﷺ على مقاومتها ومجاهدتها، ويسمى ذلك «الجهاد الأكبر». واستناداً إلى هذا التّفسير يكون فك الرقبة وإطعام المسكين من المصاديق البارزة لإجتياز عقبة هوى النفس.

ومن المفسّرين من قال إنَّ «العقبة» هي الصراط الصعب يوم القيامة، كما جاء في حديث رسول اللَّه تَبَرَقُ:

«إن أمامكم عقبة كؤوداً لا يجوزها المثقلون، وأنا أريد أن أخفف عنكم لتلك العقبة» `

وهذا الحديث طبعاً لايمكن أن يكون تفسيراً للآية، غير أن بعض المفسّرين فهموا منه ذلك، وهذا الفهم لا يتناسب مع التّفسير الصريح لكلمة «العقبة» في الآيات التالية، إلّا إذا اعتبرنا العقبة الكؤود يوم القيامة تجسيداً للطاعات الثقيلة الصعبة في هذا العالم، واجتياز تلك العقبات فرع لإجتياز هذه الطاعات «تأمل بدقّة».

تعبير «اقتحم» في الآية اصله من «الإقتحام» وهو الدخسول في عـمل صـعب مخـيف (مفردات الراغب)، أو الولوج والعبور بشدّة ومشقّة (تفسير الكشّـاف) وهـذا يـعني أنّ إجتياز هذه العقبة ليس بالأمر اليسير، كما أنّه تأكيد على ما ورد في أوّل السّورة بشأن ما يكابد الإنسان في حياته: ﴿لقد خلقنا الإنسان في مجد﴾.

م عن أمبر إلما منين على عنا الله قال: «إنَّ الجنَّة حقَّت بالمكارِ، وإنَّ النَّارِ حفَّت بالشهوات» أ

**č**]

ہموث

وهنا يلزم الإلتفات إلى عدّة بحوث:

١-المقصود من «فك رقبة» على الظاهر هو تحرير العبد والرقيق. روي أنَّ أعرابياً جاء إلى النَّبي ﷺ فقال: يا رسول اللَّه علمني عملاً يدخلني الجنّة. أجابه رسول اللَّه ﷺ: «إن كنت أقصرت الخطبة لقد عرضت المسألة ` اعتق النسمة وفك الرقبة».

فقال الأعرابي: أوَليسا واحداً؟!

قال: «لا، عتق النسمة أن تنفرد بعتقها، وفك الرقبة أن تعين في ثمنها».

ثمّ قال: «والغيء على ذي الرحم الظالم، فإنّ لم يكن ذلك فأطعم الجائع واسق الظمآن وأمر بالمعروف وانه عن المنكر، فإنّ لم تطق ذلك، فكفّ لسانك إلّا من الخير» <sup>7</sup>.

٢-قال بعض المفسّرين أن معنى «فله رقبة» تحرير الفرد رقبته من الذنوب بالتوبة، أو تحرير نفسه من العذاب الإلهي بتحمل الطاعات، غير أن ما جاء في الآيات التـالية مـن توصية باليتيم والمسكين يؤيد أن المقصود هو تحرير رقبة العبد.

٣-«المسغبة» من «سغب» على وزن «غضب» وهو الجوع، و«يوم ذي مسغبة» أي وقت الجاعة، والجياع موجودون في المجتمع عادة، والآية إنّما تؤكّد على إطعامهم في زمان الجاعة لأهميّة الموضوع، وإلّا فإنّ اشباع الجياع هو دائماً من أفضل الأعمال.

وروي عن النّبي ﷺ قال: «من أشبع جائعاً في يوم سغب ادخله اللّه يوم القيامة من باب من أبواب الجنّة لا يدخلها إلّا من فعل مثل ما فعل» ``

٤- «المقربة» بمعنى القرابة والرحم، والتأكيد على الأقرباء من اليتامى في الآية إنّما هو لمراعاة الأولوية وللتأكيد على تصاعد المسؤولية تجاههم، لا لحصر الإطعام بهذا القسم من اليتامى.

ثمّ إنَّ غمط حقوق اليتامي في ذلك العصر خاصة على يد الأقرباء استدعى التحذير من الما التحد الذا

هذه العقبة بالذات.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وذهب «أبو الفتوح الرازي» إلى أنّ «المقربة» ليست من القرابة، بل من «القرب» إشارة إلى التصاق بطون الجياع من شدّة الجوع \. ونستبعد كثيراً هذا المعنى في تفسير الآية.

220

٥- «المتربة» مصدر ميمي من «ترب»، وساكن التراب من شدّة فقره هو ذو المـتربة، والتأكيد على هذا النمط من المـساكين لأولويتهم أيضاً، إذ إطعام أي مسكين عمل مستحسن.

وروي أنَّ الإمام علي بن موسى الرضائِّ إذا أكل أتى بصحفة فتوضع قرب مائدته، فيعمد إلى أطيب الطعام ممّا يؤتى به فيأخذ من كلّ شيء شيئاً فيضع في تلك الصفحة ثمّ يأمر بها للمساكين، ثمّ يتلو هذه الآية: ﴿فلالقتحم للعقبة﴾.

ثمّ يقول: «علم الله عزّوجل أنّه ليس كلّ إنسان يقدر على عتق رقبة فجعل لهم السبيل إلى الجنّة» <sup>7</sup>.

ثمّ تواصل الآية التالية بيان طبيعة هذه العقبة، وسبل اجتيازها فتقول: ﴿ثُمّ كَانَ مَـنَ الذين آهنوا وتواصوا بالصبر وتواصوا بالمرحمة).

فالقادرون على اجتياز هذه العقبة متحلون بالإيمان ومتواصون بالصبر والإستقامة على الطريق، ومتواصون بالرحمة والعطف.

وبهذا السياق القرآني لبيان طبيعة العقبة نفهم أن القادرين على اجتيازها هم المتحلون بالإيمان والخلق الكريم كالتواصي بالصبر والرحمة، وذوو أعمال البّر والإحسان كمتحرير العبيد وإطعام الأيتام والمساكين، إنّهم بعبارة أولئك الذين يلجون ميادين الإيمان والأخلاق والعمل ويخرجون منها ظافرين منتصرين.

العطف بالحرف «ثمّ» لا يعني دائماً التأخير الزمني، أي لا يـعني أن عـملية الإطـعام والإنفاق يجب أن تتقدم على الإيمان، بل إن هذا الحرف في مثل هذه الموارد ـكما صرّح بذلك جمع من المفسّرين ـلبيان علو المرتبة، إذ من المؤكّد أنّ رتبة الإيمان والتوصية بالصبر مرحلة أسمى وأعلى من مساعدة المحتاجين، بل الأعمال الصالحة تنبثق من ذلك الإيمان وتـلك الأخلاق، وكلّ ما يفعله الإنسان تجد جذوره في معتقداته وأخلاقياته.

lähten siste all light V is all scholler i tratter i son i son

سورة البلد / الآية ١١ ـ ٢٠

[ع

للتوجه نحو الإيمان، وهي بخاصة ذات تأثير في ترسيخ دعـانم الأخـلاق، إذ أن أخـلاق الإنسان تبدأ بشكل «فعل» ثمّ تتحول إلى «حالة» ثمّ تتحول إلى «عادة» ثمّ تصبح «ملكة».

والتعبير بكلمة «تواصوا» وتعني تبادل التوصية، لها دلالة اجتماعية هامّة، هي إن عملية التواصي بالسير على طريق الحق وبالإستقامة على طاعة الله ومكافحة جموح الأهواء النفسية، وبالحبّ والرحمة ليست عملية فردية يل يجب أن يتخذ طابعاً اجتماعياً عامّاً في كلّ المجتمع الإيماني، وكلّ الأفراد مسؤولون أن يوصي بعضهم الآخر بحفظ هذه الأصول. وعن هذا الطريق أيضاً تتعمق عرى التلاحم والإجتماعي.

وقال بعضهم إنَّ «الصبر» في الآية إشارة إلى توطين النفس على طاعة اللّه والإهــتام بأوامره، و«المرحمة» **إَسَارة إل**ى علاقة الودّ مع النّاس، ونعلم أن أساس الدين هو تنظيم هذه الرابطة بين العبد وربّه، وبين الإنسان وأخيه الإنسان.

وفي خاتمة هذه الأوصاف تذكر السّورة مكانة المتحلين بها فستقول: **﴿لَوَلَئِكَ أَصَحَابٍ** العِي**مِنَةِ**﴾

فصحيفة أعمالهم تسلُّم إليهم، في محضر اللَّه سبحانه وتعالىٰ، بيدهم اليمنيٰ.

ويحتمل أن تكون «الميمنة» من «اليمن» والبركة، أي إنّ أصحاب هذه الصفات ذوو بركة لأنفسهم ولمجتمعهم.

> ثمّ تتعرض الآية لتصوير حالة الفاشلين في إجتياز «العقبة» فتقول: (والذين كفروا بآياتنا هم أصحاب المشنعة).

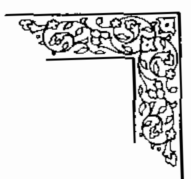
و «المشئمة» من «الشؤم» تقابل «الميمنة» من «المُمن»، أي إنَّ هـؤلاء الكـافرين مشؤومون لا يُمن فيهم ولا بركة، بل هم عامل شقاء لأنفسهم ولمجتمعهم ثمّ إنّ علامة شؤم الفرد يوم القيامة تسلّمه صحيفة أعماله بيده اليسرئ، ومن هنا ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ «المشئمة» هي اليسار مقابل اليمين، أي إنّ الذين كـفروا بآيات اللّـه الذين يستسلمون صحائف أعمالهم بيدهم اليسرئ خاصّة وأنّ مادة «شؤم» جاءت في اللغة بمـعنى اليسار أيضاً<sup>1</sup>.

وفي الآبة الأخبرة من السّورة إشارة قصيرة ذات دلالة عميقة إلى جزاء هذه الفئة

نهاية سورة البلد

8003



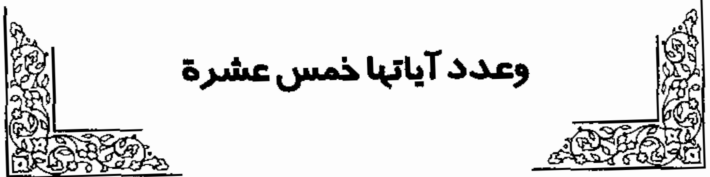




سورة

الشمس

مكيّة



«سورة الشّمس»

## ممتوىٰ السّورة:

هذه السّورة هي في الواقع سورة تهذيب النفس، وتطهير القلوب من الأدران، ومعانيها تدور حول هذا الهدف، وفي مقدمتها قَسم بأحد عشر مظهراً من مظاهر الخليقة وبـذات الباري سبحانه، من أجل التأكيد على أن فلاح الإنسان يتوقف على تزكية نفسه، والسّورة فيها من القَسم ما لم يجتمع في سورة اُخرىٰ.

وفي المقطع الأخير من السّورة ذكر لقوم «ثمود» باعتبارهم نموذجاً من أقسوام طــغت وتمردت، وانحدرت ـ بسبب ترك تزكية نفسها ـ إلى هاوية الشقاء الأبدي، والعقاب الإلهي الشديد.

وهذه السّورة القصيرة ـ في الواقع ـ تكشف عن مسألة مصيرية هـ امّة مسن مسـ ائل البشرية، وتبيّن نظام القيم في الإسلام بالنسبة إلى أفراد البشر.

فضيلة السّورة:

يكني في تلاوة هذه السّورة أن نذكر حديثاً عن رسول اللّهﷺ قال: «من قرأها فكأنّما تصدّق بكلّ شيء طلعت عليه الشمس والقمر» <sup>(</sup> . ومن المؤكّد أنّ هذه الفضيلة الكبرى لا ينالها إلّا من استوعب محتواها بكلّ وجسوده، ووضع مهمّة تهذيب النفس نصب عينيه دانماً. كتلكظ

تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٤٩٦.

# يسمي التوالت والتحير

وَٱلشَّمْسِ وَضُحَنِّهَا ٥ وَٱلْقَحَرِ إِذَا لَلَهَا ٥ وَٱلنَّهَا رِ إِذَاجَلَنَهَا ٥ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَبْهَا ٥ وَٱلشَّمَاءِ وَمَا بَنَنِهَا ٥ وَٱلْأَرْضِ وَمَاطَحَهَا ٥ وَنَفْسِ وَمَاسَوَنِهَا ٥ فَأَلْمَهَا نَجُوُ رَهَا وَ تَقُونُهَا ٥ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنِهَا ٥ وَقَدْخَابَ مَن دَسَبَهَا ٥

## التفسير

أكبر عدد من القَسَم القرآني تتضمّنه هذه السّورة، هو في حساب «أحد عشر»، وفي حساب آخر «سبعة» أقسام... ويبيَّن أن السّورة تتعرض لموضوع خطير هام.. موضوع عظيم كعظمة السماء والأرض والشمس والقمر... موضوع حياتي مصيري. لنبدأ أولاً بشرح ما جاء في السّورة من قَسم، لنتعرض بعد ذلك إلى مـوضوع الآيـة

الأولى تقول: ﴿وَالشَّمْسَ وَصَّحَاهًا ﴾ .

ولقد ذكرنا آنفاً أنَّ القسم في القرآن يستهدف مقصدين: سُمُس

الأوّل: بيان أهمية ما جاء القّسم من أجله.

**والثّاني:** أهمية ما أقسم به القرآن. لأنّ القسم عادة يكون بالمهم من الأمور مــن هــنا تعمل هذه الأقسام على تحريك الفكر في الإنسان كي يمعن النظر في هذه الموضوعات الهامّة من عالم الخليقة، وليتخذ منها سبيلاً إلى اللّه سبحانه وتعالى.

«الشمس» ذات دور هام وبنّاء جدّاً في الموجودات الحية على ظهر البسيطة فهي إضافة إلى كونها مصدراً للنور والحرارة \_وهما عاملان أساسيان في حياة الإنسان \_ تعتبر مصدراً لغيرهما من المظاهر الحياتية، حركة الرياح، وهطول الأمطار، ونمو النـباتات، وجـريان الأنهار والشلالات، بل حتى نشوء مصادر الطاقة مثل النفط والفحم الحجري...كل واحد منها يرتبط \_بنظرة دقيقة \_بنور الشمس.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٣٤٣

ولو قُدر لهذا المصباح الحياتي أن ينطنيء يوماً لساد الظلام والسكوت والموت في كل مكان.

«الضحيٰ» في الأصل انتشار نور الشمس، وهذا ما يحدث حين يرتفع قرص الشمس عن الأفق ويغمر النور كل مكان، ثمّ يطلق على تلك البرهة من اليـوم اسم «الضـحيٰ»، والقسم بالضحيٰ لأهميته، لأنّه وقت هيمنة نور الشمس على الأرض.

والقسم الثّالث بالقمر: **(والقمو إذا تـ الاله)**. وهذا التعبير ـ كما ذهب إلى ذلك جمع من المفسّرين ـ إشارة إلى القمر حين يكتمل ويكون بدراً كاملاً في ليلة الرابع عشر من كـلّ شهر، فني هذه الليلة يطل القمر من أفق المشرق متزامناً مع غروب الشمس. فيسطع بجماله النّير ويهيمن على جوّ السماء، ولجماله وبهائه في هذه الليلة أكثر من أيّة ليلة أخرى جاء القسم به في الآية الكرية.

واحتمل بعضهم أن يكون في تعبير الآية إشارة إلى تبعية القمر بشكل دائم للشمس، واكتساب النور من ذلك المصدر المشعّ، غير أن عبارة **﴿والقعر إذا تلاها﴾** تكون في هـذه الحالة قيداً توضيحياً.

وثمَّة احتالات أخرى ذكرت في تفسير الآية لا تستحق الذكر.

والقَسم الرابع بالنهار: ﴿والنهار إذا جِلْها».

و«التجلية» هي الإظهار والإبراز. واختلف المفسّرون في مرجع الضمير في «جـلّاها» قال أكثرهم يعود إلى الأرض أو الدنيا، أي: قسماً بالنهار إذا أظهر الأرض بضوئه. وليس في الآيات السابقة إشارة إلى الأرض، ولكنها تتّضح من قرينة المقام.

وبعضهم قال إن الضمير يعود إلى الشمس، ويكون القسم بالنهار حين يجلّي الشمس، صحيح أنّ الشمس تُظهر النهار ولكن يمكن أن نقول مجازاً إنّ النهار يجلّي الشمس. غير أنّ التّفسير الأوّل أنسب.

سورة الشَّمس / الآية ١ ـــ ١٠

[ع

والقَمَم الخامس بالليل: ﴿والليل إذا يغشاها ﴾ `.

بالليل بكلّ ما فيه من بركة وعطاء... إذ هو يخفّف من حرارة شمس النهار، ثمّ هو مبعث راحة جميع الموجودات الحية واستقرارها، ولولا ظلام الليل لما كان هناك هدوء واستقرار، لأنّ استمرار سطوع الشمس يؤدّي إلى ارتفاع في درجة الحرارة وتلف كلّ شيء، ونفس هذه المشكلة تحدث لو اختل الوضع الحالي لنظام الليل والنهار، فعلى ظهر القمر، حيث ليله يعادل اسبوعين من كرتنا الأرضية ونهاره يعادل أيضاً اسبوعين، ترتفع درجة الحرارة إلى ما يقارب ثلاثمائة درجة مئوية في وسط النهار، ومعها لا يبق موجود حي نعرفه، على قيد الحياة، وفي وسط الليل تنخفض درجة الحرارة كثيراً تحت الصفر بحيث يتجمد حتماً أي موجود حيّ لو قدّر له أن يكون هناك.

ويلاحظ أنَّ الأفعال المذكورة في الآيات السابقة وردت بصيغة الماضي بينما وردت في هذه الآية بصيغة المضارع، ولعل هذا الاختلاف يشير إلى أنَّ ظهور اللسيل والنهسار مسن الحوادث التي لا تختص بزمان معين، بل تشمل الماضي والحاضر، من هنا كانت الأفسعال ماضية تارة ومضارعة أخرى لبيان عمومية هذه الحوادث في مجرى الزمان.

وفي القُسمين السادس والسابع تحلَّق بنا الآية إلى السهاوات وخالق السهاوات: ﴿والسماء وما بناها﴾.

أصل خلقة السهاوات بما فيها من عظمة مدهشة من أعظم عجائب الخليقة.

وبناء كلّ هذه الكواكب والأجرام الساوية وما يحكمها من أنظمة أعجوبة أخرى... وأهم من كلّ ذلك... خالق هذه الساوات.

ويلاحظ في عبارة «وما بناها» أنَّ «ما» تستعمل في العربية لغير العاقل، ولا ينصح استعبالها في موضع الحديث عن الباري العليم الحكيم سبحانه. ولذا ذهب بعض إلى أنَّها مصدرية لا موصولة، وبذلك يكون معنى الآية الكرية: «والسهاء وبنائها» غير أنَّ الآيات التالية: **(ونفس وما سولها \* فألهمها فجورها وتقولها ﴾**، لا يدع مجالاً للشك أن «ما» موصولة،

 وفي ضمير ويغشاها، ذهب المفسّرون إلى اتجاهين، منهم من قال: إنّه يعود إلى «الأرض» لأنّ الليل يسدل استاره على الأرض. ومنهم من قال إلى والشمس، إذ الليل يحجب وجد الشمس، والمعنىٰ هذا مجازي طبعاً، لأنَّ الليل لا يحجب الشمس حقيقة، بل يظهر بعد غروب الشمس. والواقع أنَّ الضمير في الآية السابقة إن عاد إلى ١١لأرض؛ فهنا يعود إليها أيضاً. وإن عاد إلى الشمس يعود إليها هنا أيضاً.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل 320 ∫۱٥

وتعود إلى الله سبحانه خالق السهاوات، وورد في مواضع أخرى من القرآن الكريم استعمال «ما» للعاقل، كقوله سبحانه: ﴿قَاتَكُحُوا هَا طَابَ لَكُمْ هِنْ النَّسَاءَ ﴾ ﴿

من المفسّرين من قال: إنَّ «ما» استعملت هنا لتطرح مسألة المبدأ بشكل مبهم كسي يستطيع البشر بالدراسة والنظر أن يتوصلوا إلى علم بالمبدأ سبحانه وحكمته، ليتبدل بعد ذلك «ما» إلى «من» أي من الشيء المجهول الذي يعبّر عنه بـ «مـا» إلى مـعلوم، غـير أن التّفسير الأوّل أنسب.

القَسَم الثامن والتاسع بالأرض وخالق الأرض: ﴿والأرض وها طحاها ﴾. بـالأرض التي تحتضن حياة الإنسان وجميع الموجودات الحيَّة... الأرض بجميع عجائبها: بجبالها، وبحارها، وسهولها، ووديانها، وغاباتها، وعيونها، وأنهارها، ومناجمها. وذخائرها... وبكلَّ ما فيها من ظواهر يكنى كلِّ واحد منها لأن يكون آية من آيات الله ودلالة على عظمته.

وأعظم من الأرض وأسمى منها خـالقها الذي «طـحاها» و«الطـحو» بمـعنى البسـط والفرش، وبمعنى الذهاب بالشيء وإبعاده أيضاً. وهنا بمعنى «البسط»، لأنَّ الأرض كانت مغمورة بالماء، ثمَّ غاض الماء في منخفضات الأرض، وبرزت اليابسة، وانبسطت، ويـعبَّر عن ذلك أيضاً بدحو الأرض، **هذا أوّلاً**.

**وثانياً:** كانت الارض في البداية على شكل مر تفعات ومنخفضات ومنحدرات شديدة غير قابلة للسكن عليها. فهطلت أمطار مستمرة سوّت بين همذه التعاريج، وتسطحت الأرض فكانت صالحة لمعيشة الإنسان وللزراعة.

يرى بعض المفسّرين أنّ في الآية إشارة عمابرة إلى حمركة الأرض، لأنّ من معانى «الطحو» الدفع الذي يمكن أن يكون إشارة إلى حركة الأرض الإنتقالية حول الشمس، أو إلى حركتها الوضعية حول نفسها، أو إلى الحركتين معاً.

وأخيراً القَسَم الحادي عشر والقَسَم الثَّاني عشر بالنفس الإنسانية وبارتها: **﴿وَنَفْسَ وَمَا** سواها 🖌.

قيل إنَّ المراد بالنفس هنا روح الإنسان، وقيل إنَّه جسمه وروحه معاً. ولو كان المراد من النفس الروح فقط، فان «سؤاها» تعنى إذن نظِّمها وعدَّل قواها ابتداء

٨. النساء، ٣

سورة الشَّمس / الآية ١ ــ ١٠ [ج

من الحواس الظاهرة وحتى قوّة الإدراك، والذاكـرة، والانــتقال، والتـخيل، والابـتكار، والعشق، والإرادة، والعزم ونظائرها من الظواهر المندرجة في إطار «علم النفس».

ولوكان المراد من النفس الروح والجسم معاً، فالتسوية تشمل أيضاً ما في البدن مـن أنظمة وأجهزة يدرسها علم التشريح وعلم الفسلجة.

وفي القرآن الكريم وردت «نفس» بكلا المعنيين، بمعنى الروح، كقوله سبحانه في الآية ٤٢ من سورة الزمر: ﴿ ل**لله يتوقّى الأنفس حين موتها ﴾** وبمعنى الجسم، كقوله سبحانه في الآية ٣٣ من سورة القصص: **﴿ قَالَ رَبَّ لِنِّي قَتَلْتَ مِنْهِمِ نَفْسًا فَأَحَافَ لَنْ يَقْتَلُونَ﴾.** 

والأنسب هنا أن يكون معنى النفس هنا شاملاً للمعنيين لأنّ قدرة اللّه سبحانه تتجلى في الإثنين معاً.

و بلاحظ أن الآية ذكرت كلمة «نفس» نكرة وفي ذلك إشارة إلى ما في النفس من عظمة تفوق قدرة التصوّر وإلى ما يحيطها من إيهام، يجعلها موجوداً مجهولاً. وهذا ما حدا ببعض العلماء المعاصر بن أن يتحدث عن الإنسان في كتابه تحت عنوان: «الإنسان ذلك المجهول».

الآية التالية تتناول أهم ظاهرة في الخليقة وتقول: ﴿ فَالهِمِهَا فَجُورُها وتقولُهُ إِ

نعم، حين اكتملت خلقة الإنسان وتحقق وجوده، عـلّمه اللّـه سـبحانه الواجـبات والمحظورات. وبذلك أصبح كائناً مزيجاً في خلقته من «الحمأ المسنون» و«نفخة مـن روح اللّه»، ومزيجاً في تعليمه من «الفجور» و«التقوى». أصبح بالتالي كائناً يستطيع أن يتسلق سلّم الكمال الإنساني ليفوق الملائكة، ومن المكن أن ينحط لينحدر عن مستوى الأنعام ويبلغ مرحلة **﴿ بل هم أمل؟**. وهذا ير تبط بالمسير الذي يختاره الإنسان عن إرادة.

«ألهمها» من الإلهام، وهو في الأصل بمعنى البلع والشرب، ثمّ استعمل في إلقاء الشيء في روع الإنسان من قِبل الله تعالى، وكأنّ الإنسان يبتلع ذلك الشيء ويتشرّبه بجميع وجوده. وجاء بمعنى «الوحي» أيضاً. بعض المفسّرين يرى أنّ الفرق بين «الإلهام» و«الوحي»، هو أنّ الفرد الملهم لا يدري من أين أتى بالشيء الذي ألهم به، وفي حالة الوحبي يعلم

بالمصدر وبطريقة وصول الشيء إليه. «الفجور» من مادة «فجر» وتعنى \_كما ذكرنا سابقاً \_الشق الواسع وسمّى بياض الصبح بالفجر لأنَّه يشقَّ ستار الظلام. ولما كانت الذنوب تهتك ستار الدين فإنَّها سمَّيت بالفجور. المقصود بالفجور في الآية طبعاً الأسباب والعوامل والطرق المؤدية إلى الذنوب.

٥٢] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٣٤٧

و«التقوى» من الوقاية وهي الحفظ، وتعني أنّ يصون الإنسان نفسه من القبائح والآثام والسيئات والذنوب.

ويلزم التأكيد أنّ الآية الكريمة: **﴿فالهمها فجورها وتقولها﴾** لا تعني أنّ الله سبحانه قد أودع عوامل الفجور والتقوى في نفس الإنسان، كما تصوّر بعضهم، واستنتج من ذلك دلالة الآية الكريمة على وجود التضاد في المحتوى الداخلي للإنسان! بل تعني أنّ الله تعالى علّم الإنسان هاتين الحقيقتين وألهمه إيّاهما، وبيّن له طريق السلامة وطريق الشرّ، ومثل هذا المفهوم ورد في الآية ١٠ من سورة البلد: **﴿وهديناه للنجدين﴾**.

بعبارة أخرى، إنّ الله سبحانه قد منح الإنسان قدرة التشخيص والعقل، والضمير اليقظ بحيث يستطيع أن يميّز بين «الفجور» و«التقوى» عن طريق العـقل والفـطرة، لذلك ذهب بعض المفسّرين إلى أنّ الآية تشير في الحقيقة إلى مسألة «الحسن والقبح العقليين» وقدرة الإنسان على إدراكهها.

ومن بين النعم الطائلة التي أسبغها الله على الإنسان تركز هذه الآية على نــعمة الهــام الفجور والتقوى، وإدراك الحسن والقبح، لأنّها من أهم المسائل المصيرية التي تواجه حياة الإنسان.

بعد هذه الأقسام المهمّة المتتالية يخلص السياق القرآني إلى النتيجة فيقول: ﴿قد لُفَلَحِ هَنَ رَحَاها).

والتزكية تعني النمو، «والزكاة» في الأصل بمعنى النمو والبركة، وورد عن علي الله قوله: «المال تنقصه النفقة والعلم يزكو على الإنفاق» (

ثمّ استعملت الكلمة بمعنى التطهير، وقد يعود ذلك إلى أنّ التطهير من الآثام يؤدّي إلى النمو والبركة، والآية الكريمة تحتمل المعنيين.

نعم، الفلاح لمن ربّى نفسه ونمّاها، وطهّرها من التلوّث بالخصائل الشيطانية وبالذنوب والكفر والعصيان.

والمسألة الأساسية في حياة الإنسان هي هذه «التزكية»، فإن حصلت سعد الإنسان الدور مركبا مسالمات

وإلَّا شتى وكان من البائسين. ثمّ بعرج السياق القرآني على الجموعة الخالفة فيقول: ﴿وقد خاب هن دسّاها﴾.

١٤٧ نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٤٧.

٣٤٨ سورة الشَّمس / الآية ١ ــ ١٠ [ج

**«خاب»:** من الخيبة، وهي فوت الطلب، كما يـقول الراغب في المـفردات والحـرمان والخسران.

«دسّاها» من مادة «دس» وهي في الأصل بمعنى إدخال الشيء قسراً، وجاء في الآية ٥٩ من سورة النحل قوله سبحانه: **(لَم بِدسَه في التراب )،** إشارة إلى عادة الجاهليين في وأد البنات، أي إدخالهن في التراب كرهاً وقسراً ومنه «الدسيسة» التي تقال للأعمال الخسفية والضارة.

وما هي المناسبة بين معنى الدسّ، وقوله سبحانه: ﴿وَقَدْ حَابٍ هِنْ دَسَّاهَا﴾.

قيل: إنّ هذا التعبير كناية عن الفسق والذنوب، فأهمل التسقوى والصلاح ينظهرون أنفسهم، بينا المذنبون يخفونها، ويذكر أنّ العرب الكرماء جرت عادتهم على نصب خيامهم على المرتفعات، وإشعال النيران قربها في الليل، لتكون بادية للهارّة ليل نهار، بسينا أهمل البخل واللؤم يقبعون في المنخفضات كي لا يأتيهم أحد.

وقيل: إنَّ المقصود اندساس المذنبين بين صفوف الصالحين.

وقيل: إنَّ المذنب يدس نفسه أو هويته الإنسانية في المعاصي والذنوب. وقيل: إنَّه يخنى المعاصي والذنوب في نفسه.

والتعبير \_على كل حال \_كناية عن التلوث بالذنوب والمعاصي والخصائل الشيطانية. وبذلك يقع في المنطقة المقابلة للتزكية.

والآية تحتمل في مفهومها الواسع كلَّ هذه المعاني.

وبهذا المعيار يتمّ تمييز الفائزين عن الفاشلين في ساحة الحياة. «تزكية النفس وتنميتها بروح التقوى وطاعة الله» أو «تلوثها بأنواع المعاصي والذنوب».

الإمامان الباقر والصادق ﷺ قالا في تفسير الآية الكريمة: «قد أفلع من أطاع وخاب من عصىٰ» .

وعن رسول اللهﷺ قال حين تلا الآية: «اللَّهم آت نفسي تقواها، أنت وليها ومولاها. وزكَها أنت خير من زكَاها» .

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [١٥] ولذلك ورد في حديث آخر عن الرسول الأعظم ﷺ في تفسير الآيتين قوله: «أفلحت نفس زكّاها الله وخابت نفس خيبها الله من كلّ خبر» `.

# بحثان

# ۱\_ ارتباط القسم القرآنى بجواب القسم.

ما الإرتباط بين هذه الأقسام الأحد عشر المتتالية في السّورة، وبين الحقيقة التي جاءت الأقسام لتأكيدها؟

يظهر أنّ الله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لعباده: إنّي وفرت لكم كلّ الوسائل المادية والمعنوية لسعادتكم. فبنور الشمس والقمر أضأت لكم الحياة وباركتها ونظمت لكم الليل والنهار والحركة والسكون. ومهدّت الأرض لحياتكم.

ومن جهة أخرى، خلقت أنفسكم بكلّ الكفاءات اللازمة، ووهبتكم الضمير اليـقظ، والهمتكم معرفة حسن الأمور وقبحها، فلا ينقصكم شيء إذن لطيّ طريق السعادة، لماذا إذن \_مع كلّ هذا \_لا تزكون أنفسكم وتستسلمون للدسائس الشيطانية؟

## ٢\_ دور الشمس في عالم المياة

الحديث عن الشمس ـ وهي مركز المنظومة الشمسية وأميرة كواكبها ـ يدور تارة حول عظمتها وهو ما تطرقنا إليه سابقاً، وتارة أخرى حول بركاتها وآثارها، وهذا ما سنعرض له بتلخيص في النقاط التالية:

ال حياة البشر وجميع الموجودات الحية الأخرى بحاجة في الدرجة الأولى إلى الحرارة والنور، والحاجة إلى هذين الأمرين الحياتيين تؤمنها بشكل كامل متعادل هنذه الكبرة العظيمة المتوهجة.

٢- جميع المواد الغذائية يتم إعدادها بوسيلة نور الشمس، حتى الأحياء في قاع البحار

٣٥٠ سورة الشَّمس / الآية ١ ــ ١٠ [ج

٣.كل الألوان ومظاهر الجمال المشهودة في الطبيعة ترتبط بشكل من الأشكال بسنور الشمس، وهذه مسألة علمية ثابتة وخاصّة في الفيزياء.

٤ـ الأمطار التي تحيي الأرض بعد موتها تهطل من الغيوم والغيوم أبخرة متصاعدة من البحار والمحيطات نتيجة لسطوع الشمس عليها، مصادر المياه التي تتغذى من الأمطار بما فيها الأنهار والعيون والقنوات والآبار العميقة هي إذن من بركات نور الشمس.

ه الرياح التي تؤدي مهمّة تلطيف الجو، وتنقّل السحب، وتلقيح النبات، ونقل الحرارة من المناطق الحارة على الكرة الأرضية إلى المناطق الباردة، ونقل البرودة من المناطق الباردة إلى الحارة، إنّا تفعل ذلك بفضل سطوع نور الشمس، وتغيير درجة الحرارة في المناطق المختلفة من المعمورة.

٦- مصادر الطاقة بما فيها الشلالات، والسدود العظيمة في المناطق الجبلية، مصادر النفط ومناجم الفحم كلما ترتبط بشكل من الأشكال بالشمس، ولولاها لما وجدت هذه المصادر، ولتبدلت الحركة على وجه الأرض إلى سكون.

٧ بقاء نظام المنظومة الشمسية مدين للتعادل القائم بين قوى الجذب والدفع الموجودة بين كرة الشمس من جهة، والسيارات التي تدور حولها من جهة أخرى. وبذلك تسنهض الشمس بدور فعّال في حفظ هذه السيارات في مدارها.

من مجموع ما ذكرنا نفهم السبب في بدء القسم في هذه السّورة المباركة بالشمس.

وهكذا القمر ونور النهار وظلام الليل، والكرة الأرضية، لكلّ واحد منها دور هام في حياة الإنسان وغير الإنسان، ولذلك جاء القسم بها جميعاً، وأهم من كلّ ذلك الإنسان بروحه وجسمه فهو أعجب من الجميع وأشدّ غموضاً وسرّاً منها. وسنعود إلى أهمية تهذيب النفس في نهاية السّورة.

#### الآيات

# كَذَبَتْ تَمُودُ بِطَغْوَنِهَا ۞ إِذِانَبْعَتَ أَشْقَنِهَا ۞ فَقَالَ لَمُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقِينَهَا ۞ فَكَذَبُوهُ فَعَقَرُوهَ افَدَمْ مَعَلَيْهِ مَرَ تَبْهُ مِ بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّنَهَا ۞ وَلَا يَخَافُ عُقْبَهَا ۞

### الأفسير

#### عاقبة مرَّة للطفاة:

عقب التحذير الذي اطلقته الآية السـابقة بشأن عـاقبة مـن ألق بـنفسه في أوحـال العصيان، قدمت هذه الآيات مصداقاً تاريخياً واضحاً لهذه السنّة الإلهيّة، وتحـدثت عـن مصير قوم «ثمود» بعبارات قصيرة قاطعة ذات مدلول عميق.

#### كَذَبِت تُمود بِطَقُولُها • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •

«الطغوئ» و«الطغيان» بمعنى واحد وهو تجاوز الحد، وفي الآية تجاوز الحدود الإلهـيّة والعصيان أمام أوامره<sup>ن</sup>.

«قوم ثمود» من أقدم الأقوام التي سكنت منطقة جبلية بين «الحجاز» و«الشام». كانت لهم حياة رغدة مرفهة، وأرض خصبة، وقصور فخمة، غير أنّهم لم يؤدوا شكر هذه النعم، بل طغوا وكذبوا نبيّهم صالحاً، واستهزأوا بآيات اللّه، فكان عاقبة أمرهم أن أبيدوا بـصاعقة ساوية.

ثمّ تستعرض السّورة مقطعاً بارزاً من طغيان القوم و تقول: ﴿ إِذَا لَتَبِعَبُهُ لِفَقَاهًا ﴾.

و«أشقىٰ» ثمود، هو الذي عقر الناقة التي ظهرت باعتبارها معجزة بين القوم، وكان قتلها بمثابة إعلان حرب على النّبي صالح.

١. ذكر بعض علماء اللغة أن «الطغوى» مشتقّة من مادة ناقص واوي (طغَوَ) و«الطغيان» من مادة ناقص يائي (طَغَيَ).

سورة الشَّمس / الآية ١١ ـ ١٥ 301 ē] ذكر المفسّرون أنّ اسم هذا الشق «قدار بن سالف». وروي أنَّ رسول اللَّه ﷺ قال لعلي بن أبي طالبﷺ: من أشقىٰ الأولين؟ قال: عاقر الناقة. قال: صدقت، فمن أشتى الآخرين؟ قال: قلت لا أعلم يا رسول الله. قال: الذي يضربك على هذه، وأشار إلى يافوخه ﴿ في الآية التالية تفاصيل أكثر عن طغيان قوم ثمود: ﴿ فَقَالَ لَهِمْ رَسُولَ لَلَّهُ نَاقَةَ لَلَّهُ وَسَقِياهِ ﴾. المقصود من «رسول الله» نبيّ قوم نمود صالح ﷺ، وعبارة «ناقة الله» إشارة إلى أنّ هذه الناقة لم تكن عادية، بل كانت معجزة، تثبت صدق نبوة صالح، ومن خصائصها \_كما في الرّواية المشهورة أنّها خرجت من قلب صخرة في جبل لتكون حجة على المنكرين. «الناقة» منصوبة بفعل محذوف، والتقدير «ذروا ناقة الله وسقياها»، ويستفاد من مواضع أخرى في القرآن الكريم أنَّ النِّبي صالحاً في كان قد أخبرهم أنَّ ماء القرية يجب تسقسيمه بينهم وبين الناقة، يوم لهم ويوم للناقة: ﴿وَلَبَنَّهُم أَنَّ الماء قَسِمَة بِينَهُم كُلَّ شَرْبٍ مُعتقس أَ. وحذَّرهم من أنَّ الإساءة إلى الناقة: ﴿ فَلا تَعْشَوْهَا بِسُو. فَيَأْخَذُكُم عَذَلِبَ يَوْم عَظَيْمٍ ﴾ الآية التالية تقول: ﴿فكذبوه فمقروها»، و«العقر» ـ على وزن كمفر ـ معناه الأسماس والأصل والجذر، و«عقر الناقة» قطع أساسها وإهلاكها. وقيل: «العقر» بتر أسافل أطراف الناقة، ممّا يؤدّى إلى سقوطها وهلاكها. ويلاحظ أنَّ قاتل الناقة شخص واحد أشارت إليه الآية بأشقاها، بينما نسب العقر إلى كلِّ طغاة قوم ثمود: «فعقروها». وهذا يعنى أنَّ كلَّ هؤلاء القوم كانوا مشاركين في الجريمة. وذلك أوَّلاً: لأنَّ مثل هذه المؤامرات يخطط لها مجموعة ثمَّ ينفذها فرد واحد أو أفراد.

٢٥٣] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

المؤمنين عليﷺ قال: «إنّما عقر ناقة ثمود رجل واحد فعمهم اللّه بالعذاب لما عموه بالرضن، فقال سبحانه: **(قعقروها قاصبحو***ل* **تادمين ` ﴾» `**.

وعقب هذا التكذيب أنزل الله عليهم العقاب فلم يترك لهم أثراً: ﴿فدهدم مليهم رَبِّهم بذنيهم فسولها».

«دمدم» تعني أهلك، وتأتي أحياناً بمعنى عذَّب وعاقب وأحياناً بمعنى سحق واستأصل، وبمعنى سخط أو أحاط<sup>7</sup>.

و«سؤاها» من التسوية وهي تسوية الأبنية بالأرض نتيجة صيحة عـظيمة وصـاعقة وزلزلة، أو بمعنى إنهاء حالة هؤلاء القوم، أو تسويتهم جميعاً في العقاب والعذاب، حــتى لم يسلم أحد منهم.

ومن الممكن أيضاً الجمع بين هذه المعاني.

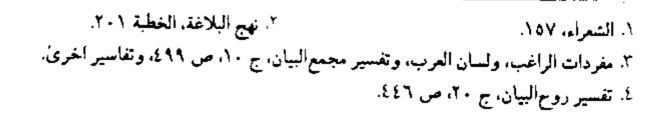
الضمير في «سوّاها» يعود إلى قبيلة نمود، وقد يعود إلى مدنهم وقراهم التي سوّاها ربّ العالمين مع الأرض.

وقيل إنّ الضمير يعود إلى مصدر «دمدم» أي إنّ الله سوّى غضبه وسخطه على القوم ليشملهم جميعاً على حدًّ سواء، والتّفسير الأوّل أنسب.

ومن الآية نستنتج بوضوح أنَّ عقاب هؤلاء القوم كان نتيجة لذنوبهم وكان متناسباً مع تلك الذنوب، وهذا عين الحكة والعدالة.

في تاريخ الأمم نرى غالباً بروز حالة الندم فيهم حين يرون آثار العذاب ولجوءهم إلى التوبة، أمّا قوم تمود، فالغريب أنّهم حين رأوا علامات العذاب طفقوا يبحثون عن نبيّهم صالح ليقتلوه <sup>1</sup>. وهذا دليل على ارتكاسهم في العصيان والطغيان أمام الله ورسوله. لكن الله نجّا صالحاً وأهلك قومه شرّ إهلاك.

وتختتم السّورة الحديث عن هؤلاء القوم بتحذير قارع لكل الذين يتجهون في نفس هذه المسيرة المنحرفة فتقول: ﴿ولايحَافَ مِقْبَاهَا﴾.



ويخافون ردود الفعل التي قد تحدث نتيجة فعلهم، ولذلك يكفّون عن المعاقبة. قدرتهم \_إذن - محفوفة بالضعف وعلمهم ممزوج بالجهل. لا يعلمون مدى قدرتهم على مواجهة التبعات. بينما الله سبحانه قادر متعال، علمه محيط بكّل الأمور وعواقبها، وقدرته عـلى مـواجـهة النتائج لا يشوبها ضعف، فهو سبحانه وتعالى لا يخاف عقباها، ولذلك فـإنّ مشـيئته في العقاب نافذة حازمة.

**č**]

فالطغاة \_إذن \_عليهم أن يتنبَّهوا ويحذروا غضب اللَّه وسخطه ونقمته. والضمير في «عقباها» يعود إلى «الدمدمة» والهلاك.

ہدوث

#### ۱\_ملفص مدیث قوم ثمود

قوم «ثمود» ـكما ذكرنا ـكانوا يقطنون أرضاً بين الشام ويثرب تسمىٰ (وادي القرى)... يعبدون الأوثان... ويمارسون ألوان الآثام. بعث الله سبحانه فيهم «صالحاً» للله يدعوهم إلى طريقة الهداية والنجاة، لكنّهم أبوا إلاً أن يعكفوا على أوثانهم ويمارسوا طغيانهم.

وعندما طلبوا من نبيّهم معجزة، أرسل اللّه إليهم «ناقة» بطريق إعجازي من قلب جبل، ولكنّهم كلفوا بامتحان يتلخص في تقسيم ماء المدينة بينهم وبين الناقة... يوم لها ويوم لهم. وفي الأثر أنّ القوم كانوا يستفيدون من لبن الناقة في يوم منعهم من الماء، لكن المـعجزة لم تخفف من غلواء لجـاجهم وعنادهم، فخططوا لقتل الناقة وقتل صالح أيضاً لأنّهم رأوا فيه عقبة أمام شهواتهم وميولهم.

خطة «قتل الناقة» نفذت كما ذكرنا على يدشتي قسيّ اسمه «قدار بن سالف»، وكان ذلك في الحقيقة إعلان حرب على الله، لأنهم أرادوا بقتل هذه الناقة التي كانت معجزة نبيّ الله صالح أن يطفئوا نور الهداية، عندئذ أنذرهم صالح أن يتمتعوا في بيوتهم بما شاؤوا من اللذات ثلاثة أيّام لينزل العذاب بعدها عليهم جميعاً. (سورة هود ـ الآية ٢٥).

هذه الآتاء الثلاثة كانت في الداقع في صقر لاعادة النظ بمآخر مماتر الصدة مالا سيت

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل 800 ٥١] السهاوية ( لتدك أرضهم، ولتبيدهم في دورهم: ﴿وَأَحْدَ لِلَّذِينَ طَلْعُوا لِلصَّيحَةَ فَأُصْبَحُوا فَتِي ديارهم جاثمين﴾ `

تفاصيل قصّة ثمود وردت ذيل الآيات ٦٢ ـ ٦٨ من سورة هود، من هذا التّفسير.

# ٢\_ أشقىٰ الأولين وأشقىٰ الآفرين

جمع من علماء الشيعة والسنة منهم الثعلبي، والواحــدي، وابــن مـردويه، والخـطيب البغدادي، والموصلي، وأحمد بن حنبل، وغيرهم باسنادهم عن عمار بن ياسر، وجابر بن سمرة، وعثمان بن صهيب، عن النبي عَبَيْنَ قال لعلى عنه: «يا على! أشقى الأولين عاقر الناقة، وأشقىٰ الآخرين قاتلك، وفي رواية: من يخضب هذه من هذا (وأشار إلى لحيته ويافوخه)» <sup>7</sup>.

وثمَّة تشابه في الواقع بين قاتل ناقة صالح، قدار بن سالف، وقاتل أمير المؤمنين ﷺ ، عبد الرجمن بن ملجم المرادي. لم يكن الإثنان يحملان عداءً شخصياً، بل كان همدف الإثمنين اطفاء نور الله والقضاء على معجزة وآية من آيات الله، وكما إنَّ العذاب الإلهي عمَّ قوم عُود بعد حادثة الناقة، كذلك عمَّ المسلمين بعد استشهاد أمير المؤمنين بالله داهية دهماء تمثلت في التسلط الأموي المتجبَّر الذي سام المسلمين سوء العذاب.

ويذكر أنَّ الحاكم الحسكاني أورد روايات كثيرة مستفيضة في هذا المجالُّ.

## ٣\_ أهمية تهذيب النفس

كلها إزداد عدد أقسام (جمع قَسّم) القرآن إزدادت أهمية الموضوع، وفي هذه السّورة المباركة أكبر عدد من الأقسام. خاصّة وأنَّ القسم بالذات الإلهيّة المقدّسة تكرر شلات مرات، ثمَّ جاء التركيز على أنَّ النجاح والفلاح في تزكية النفس، وأنَّ الخيبة والخسران في ترك التزكية.

وهذه في الواقع أهم مسألة في حياة الإنسان، والقرآن الكريم إذ يطرح هذه الحقيقة إنَّما

## سورة الشَّمس / الآية ١١ ــ ١٥

301

يؤكِّد على أنَّ فلاح الإنسان لا يتوقف على الأوهام ولا على جمع المال والمتاع ونيل المنصب والمقام، ولا على أعمال أشخاص آخرين (كما هو معروف في المسيحية بشأن إر تباط فلاح الإنسان بتضحية السيد المسيح)... بل الفلاح يرتبط بتزكية النفس وتطهيرها وسمّوها في ظل الإيمان والعمل الصالح.

وشقاء الإنسان ليس أيضاً وليد قضاء وقدر وبالاجبار، ولا نتيجة مصير مرسوم، ولا بسبب فعل هذا وذاك، بل هو فقط بسبب التلوث بالذنوب والانحراف عن مسير التقوئ.

وفي الأثر أنّ زوج العزيز (زليخا) قالت ليوسف لما أصبح حاكم مــصر: «إنّ العــرص والشهوة تصير الملوك عبيداً. وأنّ الصبر والتقوى يصير العبيد ملوكاً. فقال يوسف: ﴿لِنّه هن يتق ويصبر فإنّ للله لا يضيع أجر للمحسنين﴾» `.

وعنها أيضاً قالت لما رأت موكب يوسف ماراً من أمامها: «الحمد للَّه الذي جعل الملوك بمعصيتهم عبيداً، وجعل العبيد بطاعتهم ملوكاً»<sup>؟</sup>

نعم، عبادة النفس تؤدي إلى وقوع الإنسان في أغلال الرقية بينما تزكية النفس تسوقر أسباب التحكم في الكون.

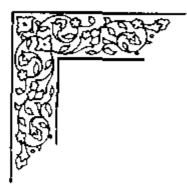
ما أكثر الذين وصلوا بعبوديتهم لله تعالى درجة جعلتهم أصحاب ولايـة تكـوينية. ومكنتهم بإذن الله أن يؤثروا في حوادث هذا العالم وأن تصدر منهم الكرامات وخـوارق العادات!!

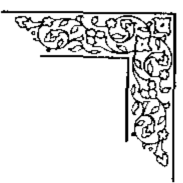
> إلهي! أعنًا على أنفسنا وعلى كبع جماح أهوائنا. إلهي! لقد ألهمتنا «الفجور» و «التقوىٰ» فوفقنا للاستفادة من هذا الإلهام. إلهي! دسائس الشيطان خفية غامضة في نفس الإنسان. فوفقنا لمعرفتها. آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الشّمس

[ع

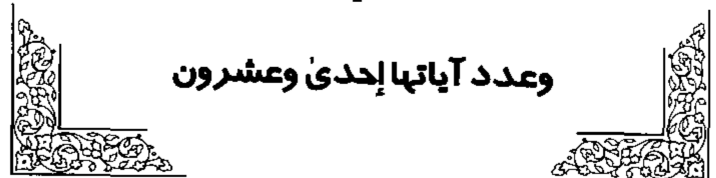
 المحجة البيضاء، ج ٥، ص ١١٦. ٢ العصدر السابق، ص ١١٧.







سوري الليل







# «سورة اللّيل»

ممتوى الشورة:

هذه السّورة مكّية تحمل كلّ خصائص السور المكّية من قصّر في الآيات، وحرارة في طرح المحتوى، وتركز أساساً على القيامة وعلى ما في ذلك اليوم من جزاء وعقاب.

بعد القسم بثلاث ظواهر في بداية السّورة يأتي تقسيم النّاس إلى منفقين متّقين، وبخلاء منكرين، وتذكر عاقبة كلّ مجموعة؛ اليُسر والسعادة والهناء للمجموعة الأولى، والعُـسر والضنك والشقاء للمجموعة الثّانية.

وفي مقطع آخر من السّورة إشارة إلى أنّ الهداية من اللّه سبحانه لعباده هي انذارهم من النّار يوم القيامة.

ثمّ تذكر السّورة في نهايتها من يدخل هذه النّار ومن ينجو منها، مـع ذكـر أوصـاف الفريقين.

#### فضيلة تلاوة السورة:

ورد في فضيلة تلاوة هذه السّورة عن النّبي الأكرمﷺ أنّه قال: «من قرأها أعطاه اللّـــه حتى يرضى، وعافاه من العسر ويسّر له اليسر» <sup>ا</sup>. 8003

الآيات



وَٱلَيَّلِ إِذَا يَغْشَىٰ ۞ وَٱلنَّهَارِ إِذَا يَجَلَّى ۞ وَمَاخَلَقَ ٱلذَّكَرُ وَٱلْأَنْنَى ۞ إِنَّ سَعْيَكُم لَشَقَى ۞ فَأَمَّا مَنَ أَعْطَى وَٱنَّقَى ۞ وَصَدَقَ بِٱلحُسْنَى ۞ فَسَنْيَسِيرُهُ, لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ بَحْلَ وَٱسْتَغْنَى ۞ وَكَذَبَ بِٱلْحُسْنَى ۞ فَسَنْبُسِيرُهُ, لِلْعُسْرَىٰ ۞ وَمَا يُغْنِي عَنْدُمَا لَهُ إِذَا تَرَدَّى ۞

# سبب اللزول

روي عن ابن عباس في نزول هذه السّورة: «أنّ رجلاً كانت له نخلة فرعها في دار رجل فقير ذي عيال، وكان الرجل إذا جاء فدخل الدار وصعد النخلة ليأخذ منها التمر ، فـربّما سقطت التمرة فيأخذها صبيان الفقير، فينزل الرجل من النخلة حتى يأخذ التمر من أيديهم، فإنّ وجدها في فيّ أحدهم أدخل إصبعه حتى يأخذ التمرة من فيه. فشكا ذلك الرجل إلى النّبي يَتَبَلاً ، وأخبره بما يلتي من صاحب النخلة، فقال له النّبي يَتَبَلاً : إذهب. ولتي رسول الله صاحب النخلة فقال: تعطيني نخلتك المائلة التي فرعها في دار فلان ولك بها نخلة في الجنّة؟

قال: ثمّ ذهب الرجل، فقال رجل كان يسمع الكلام من رسول الله: يما رسمول الله: أتعطيني ما أعطيت الرجل نخلة في الجنّة إن أنا أخذتها؟ قال: نعم.

فذهب الرجل ولتي صاحب النخلة فساومها منه فقال له: أشعرت أنّ محمّداً أعطاني بها نخلة في الجنّة فقلت له يعجبني تمرتها وإنّ لي نخلاً كثيراً فما فيه نخلة أعجب إليّ ثمرة منها؟ فقال له الآخر: أتريد بيعها؟ فقال: لا إلاّ أن أعطى ما لا أظنه أعطى. قال: فما مُناك؟ قال: أربعون نخلة.

التفسير

التقوى والإهداد الإلهي: هذه السورة المباركة أيضاً تبتديء بثلاثة أقسام تثير التفكير في المخلوقات وفي المخالق. تقول: فوللليك لذا يغشئ فالقَسَم الأوّل بالليل حين يغطّي... يغطّي يظلامه نصف الكرة الأرضية... أو يسغطّي قرص الشمس، وهذا القسم تأكيد على أهمية الليل ودوره الفاعل في حياة الأفراد، من تعديله لحرارة الشمس، ونشره السكينة على كل الموجودات الحية. وتوفير الجوّ لعبادة المتهجّدين ومناجاة الصالحين. ويستمر السياق القرآني في القسم بالقول: فوالتهار لذا تجلّيٰ ب والنهار يبدأ من اللحظة التي يطلع فيها الفجر، فيشقّ قلب ظلام الليل، ثمّ يمتد ليلاء كلّ والنهار يبدأ من اللحظة التي يطلع فيها الفجر، فيشقّ قلب ظلام الليل، ثمّ يمتد ليلاء كلّ والنهار يبدأ من اللحظة التي يطلع فيها الفجر، فيشق قلب ظلام الليل، ثمّ يمتد ليلاء كلّ والنهار من من اللحظة التي يطلع فيها الفجر، فيشقة على منام الليل، ثمّ يمتد ليلاء كلّ والنهار من من اللحظة التي يطلع فيها الفجر، فيشق قلب ظلام الليل، ثمّ يمتد ليلاء كلّ والنهار من المحرة التي عليم ميالقول: ووالتهار إذا تعلقي بي الموجودات الحية. والنهار من اللحظة التي يطلع فيها الفجر، فيشق قلب ظلام الليل، ثمّ يمتد ليلاء كلّ والنهار من المحرة التي منهام الفعر، ميشق ملي خلام الليل، ثمّ يمتد ليلاء كلّ والنهام، ويغمر كلّ شيء بالنور... بهذا النور الذي هو رمز الحركة والحياة، والعامل على نو في القرآن الكريم تركيز على مسألة نظام «النور» و«الظلمة» ودورهما في حياة البشر، في القرآن الكريم تركيز على مسألة نظام «النور» و«الظلمة» ودورهما في حياة البشر،

[ع

ثمَّ القَسَم الأخير في السّورة بالخالق المتعال: ﴿وِها خلق الذكر والأنشىٰ﴾.

فوجود الجنسين في عالم «الإنسان» و«الحيوان» و«النبات»... والمراحل التي تمـرّ بهــا النطفة منذ انعقادها حتى الولادة... والخصائص التي يمتاز بها كلّ جنس متناسبة مع دوره ونشاطه... والأسرار العميقة المخبوءة في مفهوم الجنسية... كلّها من دلالات وآيــات عــالم الخليقة الكبير... وبها يمكن الوقوف على عظمة الخالق.

والتعبير بـ «ما» عن الخالق سبحانه كناية عن عظمة الذات الإلهيّة، وما يحــيط بهــذه الذات من غموض تجعله سبحانه فوق كلّ وهم وخيال وظن وقياس.

قال بعضهم أن «ما» في الآية مصدرية، ومعناها أقسم بخلق الذكر والأنثى وهذا الاحتمال ضعيف في معنى الآية.

الحقيقة أنّ القَسَمين الأوّل والثّاني يشيران إلى الآيات «الآفاقية»، والقَسم النّالث إلى الآيات «الأنفسية».<sup>(</sup>

ثمّ يأتي الهدف النهائي من كلّ هذه الأقسام بقوله سبحانه: ﴿**إِنْ سِعِيكُم لِشَتَيْ ﴾**.

اتجاهات سعيكم مختلفة، ونتائجها مختلفة أيضاً، هذا يعني أنّ أفراد البشر لا يستقرون في حياتهم على حال... بل هم في سعي مستمر... وفي استثمار دائم للطاقة التي أودعها الله في نفوسهم... فانظر أيّها الإنسان في أي مسير تبذل هذه الطاقة التي هي رأس مال وجودك... في أيّ اتجاه... وفي سبيل أيّة غاية؟!

حذار من تبديد كلّ هذه الطاقات في سبيل نتيجة تافهة... وحذار من بيعها بثمن بخس! «شتى» جمع «شتيت» من مادة «شتَّ» أيّ فرّق الجمع، وهنا بمعنى التفرق والنشعب في المساعي من حيث الكيفية والهدف والنتيجة.

ثمّ يأتي تقسيم النّاس على قسمين، ويبيّن خصائص كلّ قِسم، يقول سبحانه: ﴿قَامًا مِنَ أمطى ولتقيّ \* وصدّق بالحسنيّ \* فسنيسرة لليسريّ ﴾.

المقصود من الإعطاء في قوله: «أعطىٰ» هو الإنفاق في سبيل الله ومساعدة المحتاجين. والتأكيد على « التقويٰ» عقب الاعطاء قد يشعر إلى ضع مدة تغزيه النبة ماخ لام

١٠ هذا التفسيم للايات مستلهم من قوله سبحانه: ﴿ ستريهم أياتنا في الأفاق وفي أنفسهم﴾.

أيضاً، وإلى خلوه من المنِّ والأذى... فكلَّ هذه الصفات تجتمع في عنوان التقوى.

قال بعض إن «أعطى» إشارة إلى العبادات المالية و«اتقىٰ» إشارة إلى سـائر العـبادات العملية من أداء الواجبات وتـرك الحـرمات، غـير أنَّ التّـفسير الأوّل أنسب مـع ظـاهر الآية،ومع سبب نزولها.

و«الحسني» مؤنث «أحسن» إشارة إلى مثوبة الله وجزاءه الأوفي، والتصديق بالحسني هو الإيمان بها، وفي سبب النزول ذكرنا أن «أبا الدحداح» أنفق أمواله لإيمانه بما سيعوضه الله في الآخرة. والحسني وردت بهذا المعنى أيضاً في قوله سبحانه: ﴿وَكَلَا وَهُدَاللّه الحسنيَّ ( قيل إنّ المقصود هو «الشريعة الحسنيٰ»، والتصديق بالحسني هو الإيمان بالإسلام، الذي هو أكمل الأديان.

وقيل إنَّها كلمة «لا إله إلَّا الله»، وقيل: إنَّها الشهادتان.

غير أنَّ سياق الآيات وسبب الغزول وذكر «الحسنيٰ» بمعنى «الجزاء الحسن» في كثير من الآيات كلَّه يرجح التَّفسير الأوّل.

عبارة ﴿قُسْنِيسرِ لليسرِيٰ﴾ قد تكون إشارة إلى التوفيق الإلهي وإلى تيسير الطاعة لمثل هؤلاء الأفراد، أو فتح طريق الجنّة أمامهم وما يقابلونه من استقبال الملائكة وتحيتهم، أو كلّ ذلك.

من المؤكِّد أنَّ الذين سلكوا طريق الإنفاق والتقوىٰ، واطمئنوا إلى جزاء اللَّه وثوابه في الآخرة، تتذلل أمامهم المشاكل وينعمون في الدنيا والآخرة بالسكينة والإطمئنان.

أضف إلى ما سبق. قد يكون الإنفاق المالي شاقاً وثقيلاً على طبع الإنسان في البداية. ولكن بتوطين النفس على ذلك والاستمرار فيه. يتحول إلى أمر ميسور... بل أمرٍ فيه لذّة وارتياح.

ما أكثر الأفراد الأسخياء الذين ينشرحون لحضور الضيف على مائدتهم، ولا ير تاحون إذا خلت مائدتهم يوماً من ضيف... وهذا نوع من تيسير الأمور لهؤلاء.

ولا يفوتنا أن نذكر أيضاً أنَّ الإيمان بالمعاد وبثواب الآخرة يهون المشاكل والصعاب،

ويجعل بذل المال بل النفس ميسوراً، ويخلق الدافع نحو طلب الشهادة في ميادين الجهاد عن رغبة مقرونة باحساس باللذة والنشوة.

۰۱ النساء، ۹۵.

| ट | سورة اللَّيل / الآية ١ ــ ١١ | ٣٦٤ |
|---|------------------------------|-----|
|   |                              |     |

«اليسرى» من اليُسر، وهي في الأصل بمعنى إسراج الفرس والجامها وإعدادها للركوب. ثمّ أطلقت الكلمة على كلّ عمل سهل تمهّد <sup>ا</sup>.

> وفي الجهة المقابلة تقف الجموعة الأخرى التي تتحدث عنها الآيات التالية: ﴿وَلَمَّا هِنْ بِحُلْ وَلِسْتَعْنَى \* وَكَذَبِ بِالحَسْنِي، فَسْنِيسَرَة للعَسْرِيْ﴾.

> > «من بخل» في هذه المجموعة مقابل «من أعطى» في تلك.

كلمة «استغنى» أيّ طلب الغنى، قد تكون إشارة إلى ذريـعتهم لبـخلهم. ووسـيلتهم لإكتناز المال. أو قد تكون إشارة إلى ظنهم بأنّهم مستغنون عن ثـواب الآخـرة. عكس الطائفة الأولى المنشدة إلى منوبة الله. أو قد تكون بمعنى الإحساس بالاستغناء عن طاعة الله وبالتالي التخبط المستمر في الآثام.

من بين هذه التفاسير الثلاثة يبدو التّفسير الأوّل أنسب، وإن أمكن أيضاً الجمع بسين الثلاثة.

المقصود من التكذيب بالحسني، هو إنكار ثواب الآخرة، أو إنكار الدين الإلهي.

فسنيسر للفسرى ... والتيسير للعسر بالنسبة لهذه المجموعة، يقابله التيسير للسيسر للمجموعة الأولى التي يشملها الله بتوفيقه، وييسر لها طريق الطاعة والإنفاق، وبسذلك تتذلل أمامها مشاكل الحياة... أمّا هذه المجموعة فتُحرم التوفيق، ويتعسّر عليها شقّ الطريق وتواجه الضنك والنصب في الدنيا والآخرة، وهؤلاء البخلاء الخاوون من الإيمان يشقّ عليهم فعل الخير وخاصّة الإنفاق، بينها هو للمجموعة الأولى مقرون باللذة والإنشراح.<sup>٢</sup>

لا يستطيع أن يصطحب ماله من هذه الدنيا، ولا يستطيع هذا المال \_إذا اصطحبه \_أن يقيه من السقوط في نار جهنم.

«ما» في الآية قد تكون نافية، وقد تكون للاستفهام الإنكاري. أي ماذا يجديه المال إذا سقط في حفرة القبر أو في هاوية جهنّم؟!

«تردى» من (الردى) بمعنى الهلاك، وبمعنى السقوط من مكان مرتفع يؤدّي إلى الهلاك، وقيل إن أصل الكلمة بمعنى السقوط: ولما كان السقوط من مكان مرتفع يؤدّي إلى الهلاك، فقد أُطلقت الكلمة وأريد بها الهلاك، والتردي في الآية قد يعني السقوط في القـبر، أو في جهنّم، أو بمعنى الهلاك الذي هو جزاء هؤلاء.

370

وبهذا... تحدثت الآيات الكريمات عن مجموعتين: الأولى: مؤمنة، تقية، سخية؛ والثّانية، خاوية الإيمان، عديمة التقوىٰ، بخيلة ونموذج المجموعتين موجود في سبب نـزول الآيـات بوضوح.

المجموعة الأولى، طوت طريقها بيسر بتوفيق الله، واتجهت نحو الجسنّة ونسعيمها، بسينا المجموعة الثّانية واجهت في مسيرتها الحياتية المشاكل المتفاقة جمسعت الأمسوال الطسائلة، وتركتها وولت تجرّ أذيال الحسرة والهم والوبال، ولم تنل سوى العقاب الإلهي. كتلك

إِنَّ عَلَيْنَا لَلَهُ كَنْ اللَّهُ كَنْ أَنَا لَلْأَخِرَةَ وَٱلْأُولَى أَنَا فَأَنَذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّى فَ لَا يَصْلَنَهُ آَلَاً مَعَالًا لَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَعَالَهُ وَيَعَالَمُ اللَّ عَلَيْهُ اللَّ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَعْدَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ اللَّهُ مَعْدَى اللَّ اللَّهُ مَعْدَى اللَّ اللَّهُ مَعْدَ اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى اللَّ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى اللَّ اللَّهُ مَعْدَى اللَّ اللَّهُ مَعْدَى اللَّ اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مُعْمَى اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ مُعْتَى اللَّهُ اللَّذِي يُوْتِي مَا لَهُ وَيَعَالَ الْمَعْقَى اللَّهُ اللَّذِي يُوْتِي مَا لَهُ و اللَّهُ مَعْنَى اللَّهُ اللَّذِي كَذَبَ وَتَوَلَى اللَّهُ وَسَيْجَنَبَهُ الْأَنْعَى اللَّهُ اللَّذِي يُوْتِي مَا اللَّا شَعْنَى اللَّهُ مَعْنَى اللَّهُ اللَّذِي كَذَبَ وَتَوَلَى اللَّهُ وَسَيْجَنَبُهُ اللَّهُ مَعْنَى اللَّهُ واللَّهُ مَعْتَى الْ

### الأفسير

## الإنفاق والنماة من الثَّار:

عقب الآيات الكريمة السابقة التي قسمت النّاس على مجموعتين: مؤمنة سخية، وعديمة الإيمان بخيلة، وبيّنت مصير كلّ منهما، تبدأ هذه الطائفة من الآيات بالتأكيد أن على اللّـه الهداية لا الإجبار والإلزام، ويبقى الإنسان هو المسؤول عن اتخاذ القرار اللازم، وأنّ انتخاب الطريق المستقيم يعود بالنفع على الإنسان نفسه ولا حاجة للّه سبحانه بعمل خير يقدمه الفرد. يقول تعالى: ﴿إنّ علينا للهدى؟ الهدى عن طريق التكوين (الفطرة والعقل) أو عن طريق التشريع (الكتاب والسنة)... فقد بيّنا ما يلزم وأدينا الأمر حقّد.

وبعد **﴿ولِنَ لنا للآخرة وللأولىٰ﴾**` فلا حاجة بنا لإيمانكم وطاعتكم. ولا طاعتكم تجدينا نفعاً ولا معصيتكم تصيبنا ضرّاً، وكلّ منهج الهداية لصالحكم أنفسكم.

حسب هذا التّفسير الهداية تعني «اراءة الطريق». ويحتمل أن تكون الآيتان لتشجيع المؤمنين الأسخياء، والتأكيد على أنّ الله سبحانه سيشملهم بمزيد من الهداية، وييسر لهم الطريق في هذه الدنيا وفي الآخرة، فاللّه قادر على ذلك لأنّ له الآخرة والأولى.

٠. «اللام» في (للأخرة) و(للأولى) وكذلك في (للهدى) لام تأكيد تدخل على خبر إنّ، ودخلت هنا عــلى اسمها لتقدم الخبر.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

صحيح أنَّ الدنيا مقدمة على الآخرة زمنياً، ولكن الآخرة أهم وهي الهدف النهائي. ولذلك تقدم ذكرها على الدنيا في الآية.

الإنذار والتحذير من سبل الهداية، ولذلك قال سبحانه: ﴿ فَانْدَرْتُكُمْ نَارُ تَلْطَيْ﴾.

«تلظيٰ» من اللظيٰ، وهو الشعلة المتوهجة الخالصة والشعلة الخالصة من الدخان ذات حرارة أكبر، وتطلق «لظيٰ» أحياناً على جهنم `.

ثمّ تشير الآية إلى المجموعة التي ترد هذه النّار المتلظية الحارقة وتـقول: ﴿ **لايـصلاها لِلّا** اللهُقيني».

وفي وصف الأشتى تقول الآية: ﴿للذي كذَّب وتوليٰ﴾.

معيار الشقاء والسعادة \_إذن \_هو الكفر والإيمان وما ينبئق عنهها من موقف عملي، إنّه لشتي حقّاً هذا الذي يعرض عن كلّ معالم الهداية وعن كلّ الإمكـانات المــتاحة للإيــان والتقوىٰ... بل إنّه أشقىٰ النّاس.

عبارة **والذي كذب وتولئ»** قد يكون التكذيب إشارة إلى الكفر، والتولي إشارة إلى ترك الأعمال الصالحة، إذ هو ملازم للكفر، وقد يشير الفعلان إلى ترك الإيمان، ويكون التكذيب تكذيباً بنييّ الاسلام، والتولي هو الإعراض عنه.

كثير من المفسَّرين يعالجون هنا مسألة ترتبط بما طرحته الآية من اختصاص جهنم بالكافرين: **ولا يصلاها إلا الثققيٰ... الذي كذّب وتوليٰ به، وه**ذا يستنافى منع آيسات أخسرى وروايات تتحدث عن شمول عذاب جهنم للمؤمنين المذنبين أيضاً. والآيتان استدل بهسها المرجئة في قولهم: لا تضرّ مع الإيمان معصية!.

ولتوضيح ما يبدو هنا من تعارض يجب الإلتفات إلى مسألتين: الأولى \_المقصود بصلي جهنم هنا الخلود فيها، والخلود مختص بالكافرين، والقرينة على هذا القول تلك الآيات التي تتحدث عن دخول غير الكافرين أيضاً جهنم.

والأخرى، أنَّ الآيتين المذكورتين وما بعدهما حيث يقول تعالى: ﴿وسيجنبها التسقّيٰ﴾ تريد مجموعها أن تبيَّن فقط حال مجموعتين: عديمة الإيمان البخيلة، والمؤمنة السخية التقية،

١٠ «تلظىٰ» أصلها «تتلظىٰ» حذفت إحدى التائين للتخفيف.

سورة اللَّيل / الآية ١٢ ـ ٢١

[ع

بعبارة أخرى الحصر هنا من النوع الإضافي، أي كأنَّ الجنَّة خلقت للمجموعة التَّمانية فقط، وجهنم للمجموعة الأولى فحسب، وبهذا البيان تتّضح الإجابة على إشكمال أخبر بشأن التضاد بين الآيتين اللتين نحن بصددهما وما يلى من آيات تحصر النجاة بالأتتي.

ثمَّ تتحدث السّورة عن مجموعة قد جُنّبت النّار وأبعدت عنها، تقول الآية: ﴿وسيجنبها الأتقىٰ).

ومن هو هذا الأتقى؟ تقول الآية الكرية: ﴿الذي يؤمن ماله يتزكنُ ﴾.

وعبارة «يتزكي» تشير إلى قصد القربة، وخلوص النية، سواء أريد منها معنى النمو الروحي والمعنوي، أم قصد بها تطهير الأموال، لأنَّ التزكية جاءت بمعنى «التنمية»، وبمعنى «التطهير». قال تعالى: ﴿ هَدْ مِنْ لَمُواليهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها \* وصل عليهم إنَّ صلاتك سكڻ لهج) `، أي تربيهم و تنميهم بها.

وللتأكيد على خلوص النيَّة في إنفاقهم تقول الآية: ﴿وِما لأحد منده من نعمة تجزئ﴾ فلا أحد قد أنعم على هذا «الأتقيٰ» ليكون إنفاقه جزاء على هذه النعمة.

بل هدفه رضا الله لا غير: ﴿لِاللَّهِ لِيتَعَا، وجه ربَّه الأمليُّ ﴾.

وبعبارة أخرى: إنَّ كثيراً من الإنفاق بين النَّاس يتمَّ ردّاً على إنفاق مشابه سمابق من الجانب الآخر، طبعاً ردّ الإحسان بالإحسان عمل صالح، لكن حسابه يختلف عمّا يصدر عن الأتقياء من إنفاق مخلص.

الآيات المذكورة أعلاه تقول: إنفاق المؤمنين الأتقياء ليس رياء ولارداً على خدمات سابقة قدمت إليهم، بل دافعها رضا الله لا غير، ومن هنا كان إنفاقهم ذا قيمة كبرئ.

التعبير بكلمة «وجه» هنا يعنى «الذات»، أي رضا ذات الباري تقدست أسماؤه.

وعبارة «ربه الأعلى» تشير إلى أن هذا الإنفاق يتمَّ عن معرفة كماملة... عمن معرفة بربوبية الباري تعالىٰ، وعلم بمكانته السامية العليا، وهذا الاستثناء ينغي أيـضاً كـلّ نسية منحرفة، مثل الإنفاق من أجل السمعة والوجاهة وأمثالها... ويجعله منحصراً في طلب رضا الله سبحانه`.

٥ التوبة، ٢٠٣. الم التوبه، ١٠٠٠. ٢. «ايتغاء» منصوبة على الاستثناء، والاستثناء في الآبة منقطع، أي إنَّ المستثنى ليس من جنس المستثنى منه. 14.

٣٦٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وفي خاتمة السّورة ذكر بعبارة موجزة لما ينتظر هذه المجموعة من أجر عظيم تقول الآية: (ولسوف يرضي ).

نعم، ولسوف يرضىٰ، فهو قد عمل على كسب رضا الله، والله سبحانه سوف يرضيه، إرضاءً مطلقاً غير مشروط وإرضاءً واسعاً غير محدود... إرضاءً عميق المعنى يستوعب كلّ النعم...إرضاءً لا يمكننا اليوم حتى تصوّره... وأي نعمة أكبر من هذا الرضىٰ! نعم، الله أعلى، وجزاؤه أعلى، ولا أعلى من رضا العبد رضاً مطلقاً. احتمل بعض المفسّرين أن يكون الضمير في «يرضىٰ» عائداً إلى الله سبحانه أي إن ّ الله سوف يرضىٰ عن هذه المجموعة، وهذا الرضا أيضاً نعمة ما بعدها نعمة.

نعمة رضا الله عن هذا العبد بشكل مطلق غير مشروط، ومن المؤكّد أنّ هذا الرضا يتبعه رضا العبد الأتتي.

فالإثنان متلازمان، وقد جاء في الآية ٨ من سورة البينة قوله سبحانه: ﴿رَضِي اللَّه منهم ورضواعته» وقوله تعالى في الآية ٢٨ من سورة الفجر: ﴿رَاضِية هرضية ﴾. لكنّ التّفسير الأوّل أنسب.

### بحثان

[ع

بكر فلم يكن للنّبي عليه الصلاة والسلام عليه نعمة دنيوية، بل أبو بكر كان يــنفق عــلى الرّسول عليه السّلام <sup>(</sup>.

نحن لا نتطرق عادة في هذا التّفسير لمثل هذه المسائل. لكن مثل هذه المحاولات الرامية إلى إثبات الأحكام الذهنية المسبقة بالاستناد إلى آيات قرآنية يبلغ بها الأمر أن تنسب إلى رسول الله ﷺ ما لا يليق بمقامه الشامخ <sup>7</sup>، ممّا يستدعينا أن نتوقف عندها قليلاً.

**أوّلاً:** ما يقوله الفخر الرازي بشأن إجماع أهل السنّة على نـزول السّـورة في أبي بكـر منقوض بما أورده كثير من مفسّري أهل السنّة منهم القرطبي في تفسيره عن ابن عـباس بشأن نزول كلّ سورة «الليل» في «أبي الدحداح» <sup>7</sup>.

والقرطبي حين يصل إلى تفسير الآية: **﴿وسيجنيها الأنقيٰ﴾** يعيد القول أنّ المقصود به أبو الدحداح، وهذا المفسّر يورد ما ذكر، أكثر المفسّرين بشأن نزول السّورة في أبي بكر، غير أنّه لا يقبل هذا الرأي.

**ثانياً:** ما قيل بشأن اتفاق الشيعة على نزول الآية في علي ﷺ غير صحيح أيضاً، إذ أورد كثير من مفسّري الشيعة قصّة أبي الدحداح على أنّها سبب نزول السّورة.

نعم، لقد روي عن الإمام الصادق على بأن «الأتقى» شيعة علي وأتباعه، و**ولذي يوتن هاله يتزكن>** هو أمير المؤمنين علي للله، لكن الظاهر أنّ هذه الرّوايات لا تتحدث عن سبب النزول، بل هي من قبيل ذكر المصاديق الواضحة والبارزة.

**ثـالثاً:** «الأتقىٰ» في السّورة ليست هنا بمعنى أتق النّاس، بل بمعنى المتقي، والشاهد على ذلك كلمة «الأشقىٰ» التي هي لا تعني أشق النّاس، بل هم الكفّار الذين يبخلون بأموالهم فلا ينفقونها، أضف إلى ذلك أنّ الآية نزلت في حياة رسول الله يَتَبَيَّنَ ، أيصح أن يكون أبو بكر مقدّماً في التقوى على النّبي نفسه؟! لماذا نلجأ إلى إثبات أحكامنا الذهنية المسبقة إلى كل وسيلة حتى الحط من شخصية رسول الله يَتَبَيَّنَ.

إن قيل إنَّ للنِّبي حساباً أخر، نقول: لماذا لم يكن للنِّبي حساب أخر في الآية: ﴿وِما لأحد

 التفسير الكبير، ج ٣١، ص ٢٠٥. ٢. المدرسة الأموية كان لها أثرها بدرجة وأخرى على كثير من العلماء على مرّ التاريخ، وتقوم على أساس الحطِّ من شخصية رسول الله عَبَيْوَالَهِ ، ونفى كلَّ منقبة لعلى واله#ﷺ «المترجم». ٣. تفسير القرطبي، ج ١٠، ص ٧١٨٠.

٣٧١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

**منده من نصمة تجزئ}؟** فني هذه الآية يرفض الفخر الرازي أن تكون في علي، لأنَّه مشمول بنعم النّبي الدنيوية.

**رابعاً**؛ أي إنسان ليست لأحدٍ نعمة عليه في حياته، ولم يقدم له أحد هدية أو يدعوه لضيافة؟! هل كان أبو بكر كذلك في حياته؟ ألم يستجب لضيافة أو يقبل هدية أو خدمة دنيوية طوال حياته؟! هل هذا معقول؟ المقصود من الآية الكريمة: فوها لأحد منده هن نعمة تجزى» ليس إذن أن يكون هذا الأتقىٰ غير مشمول بأية نعمة دنيوية من أحد.

بل المقصود إن انفاقه ليس من أجل حق نعمة أغدقت عليه، أي أنّه حين ينفق، فـ إنّما ينفق في سبيل اللّه لا في سبيل خدمة أسديت إليه ويريد أن يجزي عليها.

**خامساً،** آيات سورة الليل تنبيء أنّ السّورة نزلت في واقعة ذات قـطبين: «الأتـعَىٰ» و«الأشقىٰ»، وإنّ اعتبرنا قصة أبي الدحداح سبباً للنزول، فالقطبان يتضحان، وإن قلنا إنّ الأتتىٰ أبو بكر فيبتىٰ السؤال عمن هو «الأشقىٰ».

الشيعة لا يصرون على نزول الآية في علي الله في شأنه نزل كثير من القرآن، ولكن إن كان نزولها في علي، يتبيَّن من جهة أخرى من هو «الأشقىٰ»، إذ ورد في تفسير الآية ١٢ من سورة الشمس: ولذلقيصه تشقاها وروايات كثيرة بطرق أهل السنّة أنّ المقصود من الأشق قاتل علي بن أبي طالب للله. (وهذه الرّوايات جعها \_كما ذكرنا \_الحاكم الحسكاني في شواهد التنزيل).

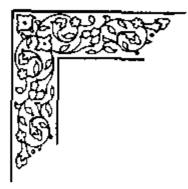
بالاختصار، رأي الفخر الرازي في هذه الآية ضعيف غماية الضعف ولذّلك رفسه الآلوسي في روح المعاني وقال: «... واستدل بذلك الإمام على أنّه (أبو بكر) أفضل الأمّة وذكر أنّ في الآيات ما يأبى قول الشيعة أنّها في علي وأطال الكلام في ذلك وأتى بما لا يخلو عن قيل وقال» (

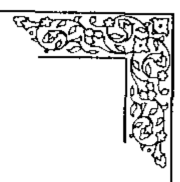
## ٢\_ فضيلة الإنفاق في سبيل الله

يدين بالتركيب المراجع المريد من الجلام. انتقاد من منّة تمّا أكّد عليه

| ٣٧٢ سورة اللَّيل / الآية ٢٢ ـ ٢١ [ج                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| القرآن الكريم في مواضع عديدة واعتبره من علامات الإيمان.                                  |
| والرّوايات تؤكّد كثيراً على هذا المفهوم. وتعدّ الإنفاق المنطلق من دافيع رضيا اللّيه      |
| والبعيد عن كل رياء ومنَّ وأذى من أفضل الأعمال.                                           |
| وفي نهاية المطاف نورد بعض هذه الرّوايات:                                                 |
| ا- عن رسول اللَّمَيَّيَّةُ قال: «من الإيمان حسن الخُلق، وإطعام الطعام: وإراقة الدّماء» ﴿ |
| (النحر في سبيل الله).                                                                    |
| ٢- عن الإمام محمّد بن علي الباقرين قال: «إنّ أحبّ الأعمال إلى الله إدخال السرور على      |
| المؤمن، شبعة مسلم أو قضاء دينه» [.                                                       |
| ٣- عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق عنه قال: «ما أرى شيئاً يعدل زيارة المؤمن إلا           |
| إطعامه، وحقَّ على الله أن يطعم من أطعم مؤمناً من طعام الجنَّة» <sup>7</sup> .            |
| ٤- وسأل رجل رسول اللُّمَتَيَنَةُ قال: أي الأعمال أفضل؟ قال: «اطعام الطعام واطـياب        |
| الخلام»".                                                                                |
| ٥_ ومسك الختام حديث عن رسول اللَّمَيَّيَّةِ قال: «من عال أهل بيت مــن المســلمين         |
| يومهم وليلتهم غغر الله ذنوبه» <sup>0</sup> .                                             |
| اللَّهمِّ؛ وفقنا لأن نكون من العاملين على هذا الطريق.                                    |
| اللَّهمِّ! اجعل أعمالنا خالصة لوجهك الكريم.                                              |
| اللَّهمَّ! إنا نتضرع إليك أن تشملنا بنعمتك ورحمتك حتى ننعم بالرضي و تكون عنَّا راضياً.   |
| آمين يا ربّ العالمين                                                                     |

نهاية سورة اللّيل





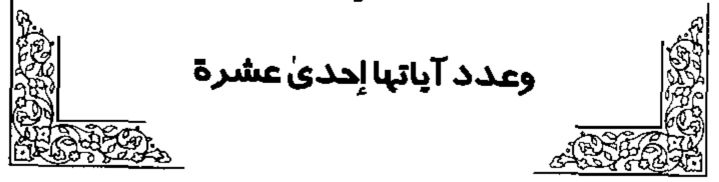


ورة 

القحى

3-





«سورة الضّحيٰ»

#### ممتوى السورة:

هذه السّورة نزلت في مكّة، وحسب بعض الرّوايات أنّها نزلت حين كان الرّسول عَنْهُم متألماً بسبب تأخر نزول الوحي، وتقوّل الأعداء نتيجة هذا الإنقطاع المؤقت، نزلت السّورة كغيث على قلب النّبي عَنَّلَةٌ، وأمدته بطاقة جديدة، وقطعت ألسن الأعداء. هذه السّورة تبدأ بقَسَمَين، ثمّ تبشر النّبي بأن الله لا يتركه أبداً. ثمّ تبشّره بعطاء ربّاني تجعله راضياً. ثمّ تعرض له صوراً من حياته السابقة تتجسّد فيها الرحمة الإلهيّة التي كانت تشمله دائماً وتحميه وتسنده في أشدّ اللحظات. وفي نهاية السّورة تنكرر الأوامر الإلهيّة برعاية اليتيم والسائل، وباظهار النعم الإلهية (شكراً لهذه النعم).

#### فضيلة السّورة:

ويكني في فضيلة هذه السّورة ما وري عن النّبي يَنْبَيْنَ قال: «من قرأهاكان ممن يرضاه اللّه. ولمحمّد أن يشفع له. وله عشر حسنات بعددكلّ يتيم وسائل»<sup>(</sup> وفضيلة التلاوة هذه هي طبعاً من نصيب من يقرأ ويعمل بما يقرأ. جدير بالذكر أنّ الرّوايات تذكر هذه السّورة والسّورة التي تسليها: ف**الم نشرح لك** مدرك على أنّها سورة واحدة، ولذلك لابدّ من قرائنهها معاً بعد سورة الحمد في الصلاة (لوجوب قراءة سورة كاملة بعد الحمد في الصلاة حسب مذهب أهل البيت بينا )، ونظير ذلك في سورتي «الفيل» و«لإيلاف».

۲. تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۵۰۳.

# بِنسَبِ لِنَّهِ الْخَرَائِ مَعَ وَالضَّحَى ۞ وَالَّذِلِ إِذَاسَجَىٰ۞ مَاوَدَّ عَكَ رَبُّكَ وَمَاقَلَى ۞ وَلَلَاَخِرَةُ خَيرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ۞ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىَ ۞

## سبب التزول

روي عن ابن عباس قال: احتبس الوحي عن رسول الله ﷺ خمسة عشر يوماً، فقال المشركون إنّ محمّداً قد ودعه ربّه وقلاه. ولو كان أمره من اللّه تعالى لتتابع عليه، فنزلت السّورة.

وروي أنَّه لمَّا نزلت السّورة قال النَّبي ﷺ لجبرائيل ﷺ «ما جنت حتى اشتقت إليك، فقال جبرائيل: وأنا كنت أشدّ إليك شوقاً ولكنّي عبد مأمور وما نتنزل إلّا بأمر ربّك».

وقيل: سألت اليهود رسول الله عن ذي القرنين وأصحاب الكهف وعن الروح، فقال: سأخبركم غداً، ولم يقل إن شاء الله، فاحتبس عنه الوحي هذه الأيّــام، فــاغتم لشماتــة الأعداء فنزلت السّورة تسلية لقلبه، (ونستبعد هذه الرّوايـة لأنّ اتـصال البهـود بــالنّبي وطرحهم الأسئلة عليه كان في المدينة لا في مكّة عادة).

وقيل: إنّ المسلمين قالوا ما ينزل عليك الوحي يا رسول الله. فقال: وكيف ينزل عليَّ الوحي وأنتم لا تنقون براجمكم (هي عقد الأصابع يجسمع فسيها الوسنخ) ولا تسقلمون أظفاركم) <sup>(</sup>.

واختلفت الرّوايات في مدّة انقطاع الوحي، قيل اثنا عشر يوماً، وقيل خمسة عــشر،

## الآيات

٨. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥٠٤.

سورة الضّحيٰ / الآية ١ ــ ٥ 244 [ع

التفسير

يعطيت فترضى:

في بداية السّورة المباركة قسمان: الأوّل بالنّور، والثّاني بالظلمة، ويقول سبحانه: والضحية) وهو قسم بالنهار - حين تغمر شمسه كلّ مكان. (والليل إذا سجين) أي إذا عمّت سكينته كلّ مكان.

«الضحي» يعنى أوائل النهار، أي حين يرتفع قرص الشمس في كبد السهاء، ويعم نورها الأرض، وهو في الحقيقة أفضل ساعات النهار، لأنَّه \_على حدَّ تعبير بعضهم \_شباب النهار، وفيه لا يكون الجوّ حاراً في فصل الصيف، ويكون الدفء قد عمّ في فصل الشتاء و تصبح خلاله روح الإنسان مستعدة لمارسة النشاط.

«سجيٰ» من السَّجو أو السُّجو. أي سكن وهدأ، و تأتي الكلمة أيضاً بمعنى غطِّيٰ. وأقبل ظلامه. والميت الملفوف بالكفن «مسجّىٰ»، وفي الآية بمعنى سكن وهدأ، والليلة الخالية من الرياح تسمىٰ «ليلة ساجية» أي هادئة، والبحر حين يستقر ويخلو من الأمواج الصــاخبة يسمئ «بحر ساج».

والمهم في الليل \_على أي حال \_هدؤه وسكينته ممّا يضفي على روح الإنسان واعصابه هدوءً وارتياحاً، ويُعدّه لمهارسة نشاط يوم غد، وهو لذلك نعمة مهمّة استحقت القسم بها.

بين القَسَمين ومحتوى السّورة تشابه كبير وإرتباط وثيق. النهار مثل نزول نور الوحي على قلب النَّبِي يَتَّبُّلُمُّ، والليل كانقطاع الوحي المؤقت. وهو أيضاً ضروري في بعض المقاطع الزمنية.

وبعد القَسَمين، يأتي جواب القسم، فيقول سبحانه: ﴿ ما ودعك ربِّك وما قليْ﴾.

«قلي» من «قلا» ـ على وزن صدا ـ. وهو شدّة البغض، ومن القَلُو أيضاً بمعنى الرّمــي. وكلا المعنيين يعودان إلى أصل واحد ـ في رأي الراغب الإصفهاني ـ فكأن المقلوّ هو الذي يقذفه القلب من بُغضه فلا يَقبَلُه. ﴿

على أي حال، في هذا التعبير سَكنُ لقلب النّبي ﷺ وتسلّ له، ليعلم أن التأخير في نزول ٦. وردت هذه المادة على صورة «ناقص اليائي» وكذلك وردت «ناقص الواوي» في الصورة الاولى بعني البغض والعداوة، وفي الصورة الثانية بمعنى الرمي والطرد وكلاهما ترجح إلى جذر ومصدر واحد.

## ١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الوحي إنَّما يحدث لمصلحة يعلمها الله تعالى، وليسبت ـكما يقول الأعداء ـ لترك الله نبيَّه أو لسخطه عليه. فهو مشمول دائماً بلطف الله وعنايته الخاصّة، وهو دائماً في كنف حمـاية الله سبحانه.

﴿وللآخرة خير لك من الأولى) .

أنت في هذه الدنيا مشمول بالطاف الله تعالى، وفي الآخرة أكثر وأفضل. أنت آمن من غضب الله في الأمد القريب والبعيد. وباختصار أنت عزيز في الدنيا والآخرة... في الدنـيا عزيز وفي الآخرة أعزّ...

قيل إن «الآخرة» و«الأولى» يشيران إلى بداية عمر النّبي ﷺ ونهايته، أي إنّك ستستقبل في عمرك نصراً ونجاحاً أكثر ممّا استدبرت، وفي ذلك إشارة إلى اتساع رقعة انتشار الإسلام وإنتصارات المسلمين المتلاحقة على الأعداء، وفتوحهم في الغزوات، وغوّ دوحة التوحيد، واندثار آثار الشرك وعبادة الأوثان.

ولا مانع من الجمع بين التّفسيرين.

وتأتي البشرى للنّبي الكريم لتقول له:

ولسوف يعطيك رتك فترضى، وهذا أعظم أكرام وأسمى احترام من ربّ العالمين لعبده المصطنى محمّدﷺ. فالعطاء الرّباني سيغدق عليه حتى يرضى... حتى ينتصر على الأعداء ويعم نور الإسلام الخافقين، كما أنّه سيكون في الآخرة أيضاً مشمولاً بأعظم الهبات الإلهية.

النّبي الأعظم تَنْبَلْهُ باعتباره خاتم الأنبياء، وقائد البشرية، لا يمكن أن يتحقق رضاه في نجاته فحسب، بل إنّه سيكون راضياً حين تُقبل منه شفاعته في أمته. ومـن هـنا جـاءت الرّوايات لتؤكد أن هذه الآية أكثر آيات القرآن الكريم دلالة على قبول الشفاعة منه عليه أفضل الصلاة والسلام.

وفي حديث رواه محمّد بن علي الله عمّد محمّد الحنفية عن أبيه أميرالمؤمنين اللهُ أنّه قال: أنّ رسول الله تَبَيْلُهُ قال: «أشفع لأمّتي حتّى يناديني رتي: أرضيت يا محمّد؟ فأقول: نعم يا

ربٌ رضيت».

ثمَّ إنَّ أمير المؤمنين التفت إلى جماعة وقال: «يا أهل العراق تزعمون أن أرجى آية في كتاب الله عزَّوجلٌ: ﴿ يا عيادي الذين أسرفوا على

ہدت

فلسفة انقطاع الومى:

يتبيَّن من الآيات الكرية في هذه السَّورة أنَّ النَّبي ﷺ لايملك لنفسه شيئاً إلَّا من عند الله... لم يكن له اختيار حتى في نزول الوحي. متى ما شاء الله ينزل الوحي ومتى ما شاء ينقطع، ولعل انقطاع الوحي كان ردًاً على أولئك الذين كانوا يطالبون النبيّ بمعاجز مقترحة وفق أذواقهم، أو كانوا يقترحون عليه تغيير بعض الأحكام والنصوص، وكان ﷺ يقول لهم: ﴿قُلْها يكون لي أن لُبدله من تلقا. نفسي إن لُتبع إلَّاها يوحى لليَّ...﴾ <sup>0</sup>.

أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِبِمَافَ اوَىٰ ٢٥ وَوَجَدَكَ ضَالَافَهَدَىٰ ٢٥ وَوَجَدَكَ عَايِلًا فَأَغْنَى ٢٥ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَانَفْهَرُ ٢٥ وَأَمَّا ٱلتَآبِلَ فَلَا نَنْهَرُ ٢٠ وَأَمَّابِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِثْ

#### التفسير

## الشكر على كلُّ هذه النعم الإلهيَّة:

ذكرنا أنّ هدف هذه السّورة المباركة تسلية قلب النّبي ﷺ وبيان الطاف اللّه التي شملته، وهذه الآيات المذكورة أعلاه تجسد للنّبي ثلاث هبات من الهبات الخاصّة التي أنعم اللّه بها على النّبي. ثمّ تأمره بثلاثة أوامر.

## ﴿ لَامٍ يَجِدُكَ يَتَّيَما فَآوَى ﴾ .

فقد كنت يا محمّد في رحم أمّك حين توفي والدك فآويتك إلى كنف جدّك عبد المطلب (سيد مكّة).

وكنت في السادسة حين توفيت والدتك، فزاد يتمك، لكنني زدت حبّك في قلب «عبد المطلب».

وكنت في الثامنة حين رحل جدّك «عبدالمطلب»، فسخرت لك عمّك «أبـا طـالب»، وليحافظ عليك كها يحافظ على روحه. نعم، كنت يتيماً فآويتك.

وقيلت في معنى هذه الآية آراء أخرى تبتعد عن ظاهرها. كقولهم إنّ اليتيم هو الفريد في فضائله وخصائله الحميدة، فنقول مثلاً للجوهرة الفريدة «درّة يتيمة»... ويكون المعنى حينئذٍ أنّ الله وجدك في فضائلك فريداً ليس لك نظير، ولذلك اختارك للنبوّة. وكقولهم: إنّك كنت يوماً يتيماً، وأصبحت ملاذاً للأيتام وقائداً للبشرية. المعنى الأوّل دون شك أنسب وبظاهر الآية الصق. ثمّ يأتى ذكر النعمة الثّانية:

[ع

## ♦ ووجدك ضالاً فهدىً ﴾.

نعم، لم تكن أيُّها النِّبي على علم بالنبوَّة والرسالة، ونحن أنزلنا هذا النور على قلبك لتهدى ا به الإنسانية، وهذا المعنى ورد في قوله تعالى أيضاً: ﴿ هَاكُنْتُ قَدْرِي هَا الكتابِ ولا الإيهان ولكن جعلناه نوراً نهدي به هن نشاء هن عبادنا). ﴿

واضح أنَّ النَّبِي ﷺ كان فاقداً لهذا الفيض الإلهي قبل وصوله مقام النبوَّة، فاللَّه سبحانه أخذ بيده وهداه وبلغ به هذا المقام، وإلى هذا تشير الآية ٣ من سورة يوسف: ﴿نعن نقص عليك أحسن القصص بما أوحينا إليك هذا القرآن وإن كنت من قبله لمن الغافلين».

من المؤكّد أنّه لولا الهداية الإلهيّة والإمداد الغيبي ما استطاع الرّسولﷺ أن يهـتدي المسير نحو الهدف المقصود.

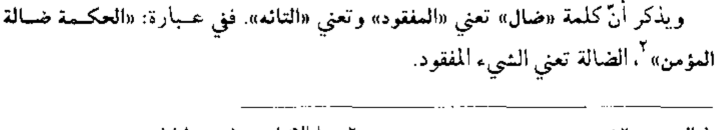
من هنا فإنَّ المقصود من الضلالة في كلمة «ضالاً» في الآية ليس نبي الإيمان والتوحيد والطهر والتقوى عن النّبي، بل بقرينة الآيات التي أشرنا إليها تعنى نفي العلم بأسرار النبوّة وبأحكام الإسلام، وتعنى عدم معرفة هذه الحقائق، كما أكَّد على ذلك كثير من المفسَّرين. لكنَّهُ تَبْلَلْهُ بعد البعثة اهتدى إلى هذه الأمور بعون اللَّه تعالىٰ. (تأمل بدقَّة).

في الآية ٢٨٢ من سورةالبقرة، عند ذكر الشهادة وسبب استشهاد أكثر من شـاهدة واحدة في كتابة عقود الدَّين يقول سبحانه: ﴿**أَنْ تَصَلَّ إِحدَاهُمَا فَتَذَكَّرُ إِحدَاهُمَا الأَخْرَيْ**﴾.

والضلالة في هذه الآية تعنى «النسيان» بقرينة قوله «فتذكر».

وفي الآية تفاسير أخرى، من ذلك: إنَّك كنت خامل الذكر غير معروف، واللَّه أنعم عليك من المواهب الفريدة ممّا جعلك معروفاً فيكلّ مكان.

ومن هذه التفاسير، إنَّك تهت وضللت الطريق مرَّات في عهد الطفولة (مرَّة في شعاب مكَّة حين كنت في حماية عبد المطلب، ومرَّة حين كانت حليمة السعدية تأتي بك إلى مكَّة لتسلمك إلى عبد المطلب فتهت في الطريق. مرّة ثالثة حين كنت برفقة عمّك أبي طالب ضمن قافلة متجهة إلى الشام فضللت الطريق في ليلة ظلماء والله سبحانه هداك في كلِّ هذه المرات وأعادك إلى حضن جدّك أو عمّك).



٦. الشورى، ٥٢.

۲. بحارالانوار، ج ۱. ص ۱٤۸.

ومن ذلك جاءت هذه المفردة أيضاً بمعنى المخبي والغائب ولذا ورد في الآية ١٠ من سورة السجدة قوله تعالى على لسان منكري المعاد: ﴿ **اَبْدَا صَلَلْنَا فِي الأَرْضَ لُنْنَالَغْي حَلَق جديد ﴾**، أي إذا غبنا واختفينا في بطن الأرض.

وإذا كانت كلمة «ضالاً» في الآية تعنى «المفقود» فلا يبرز إشكال في الموضوع... ولكن إذا كانت بمعنى «التائه» فالمقصود منها عدم الإهتداء إلى طريق النبوّة والرسالة قبل البعثة، وبعبارة أخرى لم يكن النّبي مالكاً لشيء في ذاته الوجودية، وما كان عنده فمن الله، وبهذا المعنى يندفع كلَّ إشكال أيضاً.

(ووجدك مائلاً قاً عَنْيُ \

لقد جعلناك تستأثر باهتمام «خديجة» هذه المرأة المخلصة الوفية لتضع كلَّ ثروتها تحت تصرفك ومن أجل تحقيق أهدافك، وبعد ظهور الإسلام رزقك مغانم كثيرة في الحسروب ساعدتك في تحقيق أهدافك الرسالية الكبرئ.

وعن علي بن موسى الرضائة في تفسير هذه الآيات قال: «﴿له يجدك يتيما قاوى ﴾، قال: فردا لا مثيل في المخلوقين، فآوى النَّاس إليك. ﴿ ووجدك ضالاً ﴾ أي ضالة في قوم لا يعرفون فضلك فهداهم إليك. ﴿ ووجدك مائلاً ﴾ ، تعول أقواماً بالعلم فأغناهم بك» ﴿

هذه الرّواية تتحدث طبعاً عن بطون الآية. وإلَّا فإنَّ ظاهرها هو ما ذكرناه.

ولا يتصورنَ أحد أنَّ تفسير الآيات بظاهرها يحط من مكانة النَّبِي تَبْكُمُ ، أو يضغي عليه صفات سلبية من قبل الباري تعالى، بل إنَّها في الواقع بيان ما أغدق اللَّه على نبيَّه من ألطاف واكرام واحترام. حين يتحدث المحبوب عن ألطافه بحق العاشق الواله، فإنَّ حديثه هذا هو عين اللطف والمحبّة، وهو دليل على عنايته الخاصّة، والعاشق بسهاعه هذه الألفاظ تسري في جسده روح جديدة، وتصفو نفسه ويغمر قلبه سكينة وهدوء.

في الآيات التالية ثلاثة أوامر تصدر إلى الرسول باعتبارها نتيجة الآيات السابقة... والخطاب، وإن كان متجهاً إلى الرسول بَهْرَةٍ ، فإنَّه يشمل أيضاً كل المسلمين.

﴿فَأَمَّا الْيِتِيمِ فَلا تَقْهِرَ﴾. -

 «العائل» في الأصل كثير العيال، وجاءت أيضاً بمعنى الفقير، وهي في الآية بهذا المعنى، ويستفاد من كلام الراغب أنَّ (عالَ) إذا كانت أجوفاً يانياً فهي بمعنى افتقر، وإن كانت أجوفاً واوياً فبمعنى كثر عياله. (ولانستبعد ۲. تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۵۰٦. أن يكون المعنيان متلازمين).

سورة الضّحيٰ / الآية ٦ ـ ١١

[ع

«تقهر» من القهر \_كما يقول الراغب \_الغلبة مع التحقير، ولكن تستعمل في كل واحد من المعنيين، ومعنى التحقير هنا هو المناسب.

وهذا يدل على أنَّ هناك مسألة أهم من الإطعام والإنفاق بشأن الأيتام، وهي اللطف بهم والعطف عليهم وإزالة إحساسهم بالنقص العاطفي، ولذا جاء في الحديث المعروف عن رسول الله بي الله على ينه على داس يتيم كان له بكل شعرة تمرّ على يده نور يوم القيامة»`.

كأنَّ الله يخاطب نبيَّه قائلاً: لقد كنت يتيماً أيضاً وعانيت من آلام اليتم، والآن عليك أن تهتم بالأيتام كل اهتمام وأن تروي روحهم الظمأى بحبّك وعطفك.

﴿ وَلَمَّا السائل قَلا تَنهر ﴾.

«نَهَرَ» بمعنى ردّ بخشونة، ولا يستبعد أن تكون مشتركة في المعنى مع «نهر» الماء، لأنّ النهر يدفع الماء بشدّة.

وفي معنى «السائل» عدّة تفاسير.

الأوّل: أنّه المتجه بالسؤال حول القضايا العلمية والعقائدية والدينية. والدليل على ذلك هو أنَّ هذا الأمر تفريع تمَّا جاء في الآية السابقة: ﴿ووجدك صالاً فهديَّ ﴾، فشكر هذه الهداية الإلهية يقتضي أن تسعى أيّها النّبي في هداية السائلين، وأن لا تطرد أي طالب للهداية عنك.

**والثّاني**: هوالفقير في المال والمتاع، والأمر يكون عندئذ ببذل الجهد في هذا الجال، وبعدم ردّ هذا الفقير السائل يائساً.

والثَّالث: أنَّ المعنى يشمل الفقير علمياً والفقير مادياً، والأمر بتلبية احتياجات السائل في المجالين، وهذا المعنى يتناسب مع الهداية الإلهيَّة لنبيَّهﷺ ، ومع إيوائه حين كان يتيماً.

وذهب بعضهم إلى حصر معنى السائل في طالب المعرفة العلمية، زاعماً أنَّ كلمة السائل لم ترد في القرآن الكريم بمعنى طالب المال والمتاع ، بينها تكرر في القرآن هذا المعنى كـقوله تعالى: ﴿وَفِي لَمُواليهم حق للسائل والمحروم ﴾ ` وبهذا المعنى أيضاً وردت في المعارج \_ ٢٥. وفي البقرة ــ ١٧٧.

 ۲. تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۵۰٦. ٢. تفسير محمّد عبده، جزء عمّ (الجزء ٢٠ من القرآن)، ص ١١٣. ٣. الذاريات، ١٩.

#### ﴿وَأَمَّا بِنْعِمَةً رَبِّكَ فَحَدَّثَ ﴾.

والحديث عن النعمة قد يكون باللسان، وبتعابير تنمّ عن غاية الشكر والإمتنان، لا عن التفاخر والغرور. وقد تكون بالعمل عن طريق الإنفاق من هذه النعمة في سبيل الله، انفاقاً يبيِّن مدى هذه النعمة. هذه هي خصلة الإنسان السخي الكريم... يشكر الله على النعمة، ويقرن الشكر بالعمل، خلافاً للسخفاء البخلاء الذين لا يكفون عن الشكوى والتأوه، ولا يكشفون عن نعمة ولو حصلوا على الدنيا وما فيها، وجوههم يعلوها سياء الفقر، وكلامهم مفعم بالتذمّر والحسرة، وعملهم يكشف عن فقر!

بينا روي عن رسول الله يَنْ قال: «إنَّ الله تعالى إذا أنعم على عبد نعمة يحب أن يرى أثر النعمة عليه» ( .

من هنا يكون معنى الآية: بيّن ما أغدق اللّه عليك من نِعَم بالقول والعمل، شكراً على ما أغناك اللّه إذ كنت عائلاً.

بعض المفسّرين ذهب إلى أنّ النعمة في الآية هي النعمة المعنوية ومنها النبوّة والقرآن. والأمر للنبيّ بالإبلاغ والتبيين، وهذا هوالمقصود من الحديث بالنعمة.

ويحتمل أيضاً أن يكون المعنى شاملاً للنعم المادية والمعنوية، لذلك ورد عن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ في تفسير هذه الآية قوله: «حدث بما أعطاك الله. وفسضلك. ورزقك. وأحسن إليك وهداك»<sup>T</sup>.

وعن رسول اللّهﷺ قال: «من أعطي خيراً فلم يُر عليه، سمّي بغيض اللّه، معادياً لنسعم اللّه» .

وعن أمير المؤمنين علي بن أبي طالبﷺ قال: «إنَّ اللَّه جميل يحب الجمال، ويحب أن يرى أثر النعمة على عبده»<sup>ث</sup>.

## ہدوث

## 1\_ القيادة المنطلقة من المعاناة والآلام

٣٨٦ أيضاً مسألة يُتم النبيّ في صباه، وظروفه المادية الصعبة التي عاناها، والأتعاب والآلام التي قاساها، ومن بين هذه الآلام انطلق، ويجب أن يكون كذلك.

القائد الإلهي الإنساني يجب أن يذوق مرارة العيش، ويتلمس بنفسه الظروف القاسية. ويشعر بكل وجوده الحرمان، كي يستطيع أن يتفهم صحيح ما تعانيه الفـئات الحـرومة. ويتحسّس آلام النّاس ومعاناتهم في معيشتهم.

يجب أن يفقد أباه في صغره كي يشعر بآلام الأطفال الأيتام، ولابدّ أن يبتىٰ جائعاً لأيّام وأن ينام عاصب البطن، كي يفهم بكل وجوده آلام الجياع.

لذلك كانﷺ تغرورق عينه بالدموع حين يرى يتيماً، وكان يظمّ ذلك اليتيم إلى صدره ويداعبه بكل حرارة.

يجب أن يتفهّم ما يعانيه مجتمعه من فقر ثقافي، كي يعتزّ بكل من يأتيه لطلب معرفة أو علم، ويستقبله بصدر رحب.

ليس النبيّ الخاتم وحده، بل قد يكون كلّ الأنبياء منطلقين من حياة المـعاناة والألم، وهكذا كلّ القادة الحقيقيين الناجحين كانوا كذلك... ويجب أن يكونوا كذلك.

من كان يرفل في نعومة العيش، وفي الثراء والقصور، وكان ينال كلّ ما يـريد، كــيف يستطيع أن يدرك آلام الحرومين، وكيف يستطبع أن يتفهم معاناة الفقراء والبانسين ليهب لمساعدتهم؟!

في حديث عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق عَظِم: «ما بعث الله نبيّاً قطّ حتى يسترعيه الغنم يعلّمه بذلك رعية النّاس» (.

وفي رعي الغنم دروس في تحمل الآلام. وفي الصبر أمام موجود ضعيف قليل الشعور. كما إنّه استلهام لدروس التوحيد والعرفان من خلال حياة الصحراء والعيش في أحضان الطبيعة.

وفي رواية أنَّ «موسى بن عمران» سأل ربَّه عن سبب اخــتياره لمـقام النـبوَّة، فـجاءه **الجـواب:** أتذكر يوماً أنَّ حملاً قد فرّ من قطيع غنمك فتبعته حتى أخذته ثمّ قلت له: لماذا

اتعبت نفسك. ثمّ حملته على كتفك، وجنت به إلى القطيع، ولذلك اختر تك راعياً لخسلقي.

۸. بخار الاتوار، ج ۹۱، ص ۲۶، ح ۷.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل وهذا يعني أنّ اللّه تعالى رأى في موسى قدرة فائقة على التحمّل تجاه هذا الحيوان ممّا يدلّ على قوّة روحية فائقة أهلته لهذه المنزلة الكبيرة.

## ۲۔ الإهتمام بالأيتام

لاً يخلو مجتمع من أيتام فقدوا الأب في صِغَرهم، وهؤلاء الأطفال يجب أن يتمتعوا بحماية من مختلف الجهات.

فمن الناحية العاطفية، يشعر هؤلاء بنقص، إذا لم يُسدَّ فإنَّهم سيشبّون أفراداً غير سالمين، وكثيراً ما يكونون قساة مجرمين خطرين. ومن الناحية الإنسانية يجب أن يعيش هؤلاء في حماية ورعاية كسائر أبناء المجتمع، أضف إلى ذلك يجب أن يشعر أفراد المجتمع بضمان مستقبل أبنائهم الذين قد يصابون باليتم في يوم من الأيّام.

الأيتام قد يكونون أصحاب تركة مالية يجب أن تصان بكلّ دقّة، وقد يكونون معدمين مالياً فيجب الإهتمام بهم من هذه الناحية، والآخرون يتحملون مسؤولية التعامل مع هؤلاء بكل اهتمام ورفق كي يزيلوا عنهم غبار عناء الوحدة.

لذلك ركزت آيات القرآن الكريم ونصوص الشريعة الأخرى علىٰ هـذه المسألة ذات البعد الأخلاقي والبعد الإجتماعي والإنساني.

وعن رسول الله ﷺ قال: «إنّ اليتيم إذا بكى اهتز لبكائه عرش الرحمن، فسيقول اللّـه لملائكته يا ملائكتي من أبكى هذا اليتيم الذي غيب أبوه في التراب؟ فتقول الملائكة: أنت أعلم، فيقول الله تعالى: «يا ملائكتي، فإنّي أشهدكم أن لمن أسكته وأرضاه أن أرضسيه يسوم القيامة»<sup>(</sup>.

وأكثر من ذلك روي عنهﷺ قال: «إذا بكي اليتيم وقعت دموعه في كف الرحمن» <sup>(</sup>.

وروي عنهﷺ : «أنا وكافل اليتيم كهاتين في الجنَّة إذا اتقى اللَّه عزَّوجلَّ، وأشار بالسبابة والوسطيٰ»<sup>7</sup>.

ولأهمية هذه المسألة قرنها علي أمير المؤمنين في وصيته المعروفة بالصلاة والقرآن وقال: الله الله الله على ذلك تناكم المناجب المراجب المحضرة كما<sup>ع</sup>

سورة الضّحيٰ / الآية ٦ ــ ١١ ፕአአ [ع لى يتيمة، وأمَّ لى أرملة. أطعمنا ممَّا أطعمك الله، أعطاك الله ممَّا عنده حتى ترضيٰ، قال: ما أحسن ما قلت يا غلام. أذهب يا بلال فأتنا بما كان عندنا فجاء بواحدة وعشر ين تمرة، فقال: سبع لك وسبع لأختك وسبع لأمَّك، فقام إليه معاذ بن جبل فمسح رأسه وقال: جبر الله يُتمك وجعلك خلفاً من أبيك وكان من أبناء المهاجرين. فقال رسول الله عَمَّاة : رأيتك يا معاذ وما صنعت. قال: رحمته. قالﷺ : «لا يلي أحد منكم يتيماً فيحسن ولايته، ووضع يده على رأسه إلَّا كتب اللَّه له بكل شعرة حسنة ومحا عنه بكلُّ شعرة سيئة. ورفع له بكلُّ شعرة درجة». ﴿ في المجتمعات الكبيرة مثل مجتمعاتنا اليوم، لا يمكن للمسلمين أن يكتفوا طبعاً بالأعمال الفردية، بل لابدً أن تتمركز القوى لرعاية الأيتام وفق برنامج اقتصادي وثقافي وتعليمي مدروس، كي ينشأ هؤلاء الأيتام أفراداً لائقين للمجتمع الإسلامي. وهذا يتطلب تعاوناً اجتماعياً عاماً.

### ٣- التمدَّث بالنعم

إظهار نعمة الربّ، حين يكون بدافع الشكر والثناء، لا على سبيل التفاخر والإستعلاء، يدفع الإنسان نحو التكامل على سلَّم العبودية. كما إنَّ له أيضاً آثاراً اجتماعية إيجابية. وآثاراً نفسية تبعث على السكينة والإستقرار.

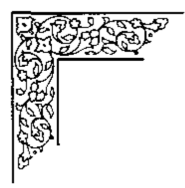
الإنسان الذاكر لنعم ربَّه لا يشتدَّ عليه ضغط النواقص. إذا أصيب في عضو من أعضاء بدنه يخفف عليه ألم الإصابة شكره على سلامة بقية الأعضاء، وإذا فقد شيئاً لا يجزع لأنَّه شاكر على ما بقي عنده من امكانات.

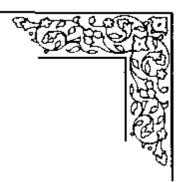
هؤلاء الذاكرون لنعم الله لا يعتريهم يأس وقنوط في الشدائد والهزات، ولا يصيبهم قلق واضطراب، قلوبهم هادئة ونفوسهم مطمئنة وقدرتهم على مواجهة المشاكل كبيرة. آمين يا ربَّ العالمين

## نهاية سورة الضحى

80CB

تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥٠٦.







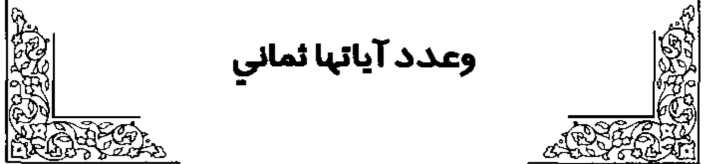
ىورە

الشرح









«سورة الشّرح»

ممتوىٰ السّورة:

المعروف أنَّ هذه السَّورة نزلت بعد سورة «الضحىٰ» ومحتواها يؤيد ذلك، لأنَّها تسرد أيضاً قسماً من الهبات الإلهيَّة للرسول الأكرم ﷺ.

في سورة «الضحىٰ» عرض لثلاث هبات إلهيَّة بعضها مادية وبعضها معنوية، وفي هذه السَّورة ذكر لثلاث هبات أيضاً غير أنَّ جميعها معنوية، وتدور السّورة بشكل عام حول ثلاثة محاور. **الأوّل:** بيان النعم الثلاث، **والثّاني:** تبشير النّبي بزوال العقبات أمام دعـوته، **والثّالث:** الترغيب في عبادة اللّه الواحد الأحد.

ولذلك ورد عن أهل البيت ﷺ ما يدلّ أنّ هاتين السّورتين سورة واحدة كما ذكرنا. ووجب قراءتهما معاً في الصلاة لوجوب قراءة سورة كاملة بعد الحمد.

ومن أهل السنة من ذهب إلى ذلك أيضاً، كما نقل الفخر الرازي عن طاووس وعمر بن عبد العزيز أنّهما يقرآنها معاً في الصلاة ويحذفان البسملة بينهما (حسب فتاوى فقهاء مذهب أهل البيت قراءة البسملة في كليهما واجبة، وما نقله المرحوم الطبرسي بشأن حذف بعض الفقهاء البسملة هنا لا يبدو صحيحاً).

والفخر الرازي بعد نقل آراء القائلين بوحدة السّورتين، يرد عليهم مستدلاً بـالفرق الموجود بين السّورتين، ذلك لأنّ سورة والضحىٰ ـ في رأيه ـ نزلت حين كان الرّسول متألماً ومغتماً لما ناله من أذى الكفّار، بينما السّـورة التـالية نـزلت في حـالة انـشراح الرّسول وابتهاجه .

وهذا استدلال غريب، فالسورتان كلاهما تتحدثان عمّا مضيّ من حياة الرّسول، وكان ذلك حين تجاوز النّبي كثيراً من مشاكل الدعوة، وحين أصبح قلبه الطاهر مفعماً بــالأمل

[ع

والسرور. كلا السّورتين تتحدثان عن الهبات الإلهيّة وتذكّران بأيّام المحن والصعاب كـي يكون ذلك تسلية لقلب الرّسول الاكرمﷺ وتصعيداً للأمل في نفسه.

على أي حال إرتباط محتوى السّورتين إرتباطاً وثيقاً أمر لا يقبل الشك، وهكذا الكلام في سورتي الفيل وقريش كما سيأتي إن شاء الله.

بشأن مكان نزول السّورة، يتبيّن ممّا سبق أنّها نزلت في مكّة، ولكن آية: ﴿ورفحتا لك ذكرك حدت بالبعض إلى الإعتقاد أنّها نزلت في المدينة، حيث ارتفع ذكر النّبي وشاع صيته في كل مكان، وليس هذا الدليل بقائع، لأنّ النّبي الأكرميَّ ذاع صيته قبل الهجرة رغم كل العقبات والمشاكل وكان الحديث عن دعوته على الألسن في جميع المحافل، كما أنّ خبر الدعوة انتشر في الحجاز عامّة والمدينة خاصّة من خلال الوافدين على مكّة في موسم الحج.

فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن النّبي الأكرمﷺ أنّه قال: «من قرأها أعطي من الأجركمن لقي محمّداً مغتماً ففرّج عنه» ` .

ROCS

تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥٠٧.

# 

ٱلرَّنَشَرَح لَكَ صَدْرَكَ ﴿ وَوَضَعْنَاعَنكَ وِزْرَكَ ﴿ ٱلَّذِي آَنَقَضَ ظَهْرَكَ ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِيسُرًا ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِيسُرًا ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبُ ﴿ ﴾ وَإِلَى رَبِكَ فَٱرْغَبَ ۞

## التفسير

فِعَم إلهية: سياق الآيات ممزوج بالحب والحنان وبألطاف ربّ العالمين لنبيّه الكريم. أهم هبة إلهية تشير إليها الآية الأولى: ﴿ لَلَم نَصْرَ لَكَ صَدَرَكَ ﴾ «الشرح»: في الأصل -كما يقول الراغب - توسعة قطع اللحم بتحويلها إلى شرائح أرق، و«شرح الصدر» سعته بنور إلهي وبسكينة واطمئنان من عند الله، و«شرح معضلات الحديث» التوسّع فيه وتوضيح معانيه الخفية، و«شرح الصدر» في الآية كناية عن التوسعة في فكر النّبي وروحه، ولهذه التوسعة مفهوم واسع، تشمل السعة العلمية للنّبي عن طريق الوحي والرسالة، وتشمل أيضاً توسعة قدرة النّبي في تحمله واستقامته أمام تعنت الأعداء والمعارضين.

ولذلك حين أمر موسى بن عمران الله بدعوة فرعون: ﴿لذهب لِلَّى فَرَعُونَ لِنَّهُ طَعْنُ﴾ دعا ربّه وقال: ﴿ربّ لشرح لي صدري \* ويشرلي لَعري﴾ `.

وفي موضع آخر يخاطب الله نبيّه بقوله سبحانه: **﴿فَاصبر لحكم رَبْك وَلا تَكَـنَ كَـصاحب** اللحوصة <sup>7</sup> أي لا تكن كيونس الذي ترك الصبر فوقع في المشاكل ولاقي أنواع الإرهاق.

وشرح الصدر يقابله «ضيق الصدر»، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ نُعَلُّمُ أَنُّكَ يَضِيقَ صدرك بِها يقولون) (

ولا يكن أساساً لقائد كبير أن يجابه العقبات دون سعة صدر، ومن كانت رسالته أعظم (كرسالة النّبي الأكرم) كانت الضرورة لشرح صدره أكبر....كي لا تزعزعه العواصف ولا تثنى عزمه الصعاب ولا تبعث في نفسه اليأس مكائد الأعداء، ولا يضيق بالملتوى مـن الأسئلة، وهذه كانت أعظم هبة إلهية لرسول ربّ العالمين.

لذلك روي عنه عَلَيْ أَنَّه قال: لقد سألت ربَّي مسألة وددت أنَّي لم أسأله، قلت: أي ربِّ إنَّه قدكان أنبياء قبلي منهم من سخرت له الريح ومنهم من كان يحيى المو تي.قال، فقال: ألم أجدك يتيماً فآويتك؟ قال: قلت: بلي. قال: ألم أجدك ضالاً فهديتك؟ قال: قلت: بلي أي ربّ، قال: ألم أشرح لك صدرك ووضعت عنك وزرك؟قال: قلت: بلي أي ربٍّ ﴿

وهذا يعنى أنَّ نعمة شرح الصدر تفوق معاجز الأنسبياء. والمستمعَّن في دراسية حسياة الرسول يَجْلِنُهُ، وما فيها من مظاهر تدل على شرح عظيم لصدره تجاه الصعاب والمشاق يدرك بما لا يقبل الشك أنَّ الأمر لم يتأت لرسول الله بشكل عادي، بل إنَّه حتماً تأييد إلهي ربَّاني.

وقيل إنَّ شرح الصدر إشارة لحادثة واجهت الرَّسول في طفولته حــين نــزلت عــليه الملائكة فشقّت صدره وأخرجت قلبه وغسلته، وملأته علماً وحكمة ورأفة ورحمة. ]

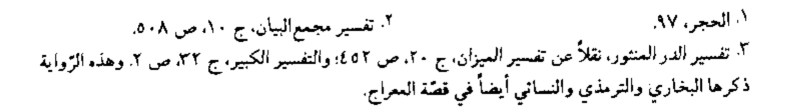
المقصود طبعاً من القلب في هذه الرّواية ليس القلب الجسماني، بل إنَّه كناية وإشارة إلى الإمداد الإلهي من الجانب الروحي، وإلى تقوية إرادة النّبي وتطهيره من كل نقص خــلقي ووسوسة شيطانية.

ولكن. على أي حال. لا يتوفر عندنا دليل على أنَّ الآيـة الكـريمة مخـتصة بـالحادثة المذكورة، بل لها مفهوم واسع، وقد تكون هذه القصّة أحد مصاديقها.

وبسعة الصدر هذه إجتاز الرسولﷺ العقبات والحواجز والصعاب على أفضل وجه، وأدّى رسالته خير أداء.

ثمّ يأتي ذكر الموهبة النّانية.





ووضعنا عنك وزرك أي ألم نضع عنك الحمل الثقيل؟

﴿الذي لنقض ظهرك ﴾.

«الوزر» بمعنى الثقل، ومنها «الوزير» الذي يحمل أعباء الدولة، وسمّيت الذنوب «وزراً» لأنّها تثقل كاهل صاحبها.

«انقض» من (النقض) أي حلّ عقدة الحبل، أو فصل الأجـزاء المــټاسكة مــن البــناء، و«الإنتقاض» صوت انفصال أجزاء البناء عن بعضها، أو صوت فقرات الظهر حين تــنوء بعبء ثقيل.

والكلمة تستعمل أيضاً في نكث العهود وعدم الإلتزام بها، فيقال نقض عهده.

والدعوة إلى التوحيد وتطهير المجتمع من ألوان الفساد، وليس نبيّ الإسلام وحده بل كلّ الأنبياء في بداية الدعوة واجهوا مثل هذه المشاكل الكبرى، وتغلبوا عليها بالإمداد الإلهي وحده، مع فارق في الظروف، فبيئة الدعوة الإسلامية كانت ذات عقبات أكبر ومشاكل...

وقيل أيضاً: أنَّ «الوزر» يعني ثقل <sup>الل</sup>وحي، في بدايه نزوله.

وقيل: إنَّه عناد المشركين وتعنتهم.

وقيل: إنَّه أذاهم.

وقيل: إنّه الحزن الذي ألمّ بالنّبي لوفاة عمّه أبي طالب وزوجه خديجة. وقيل: أيضاً إنّه العصمة وإذهاب الرجس.

والظاهر أنّ التّفسير الأوّل أنسب من غيره والتفاسير الأخرى تفريع من التّفسير الأوّل. وفي الموهبة الثّالثة يقول سبحانه.

وورقعتا لك ذكرك ﴾ `

فاسمك مع اسم الإسلام والقرآن قد ملا الآفاق، وأكثر من ذلك اقترن اسمك باسم الله سبحانه في الأذان يرفع صباح مساء على المآذن. والشهادة برسالتك لا تنفك عن الشهادة بنتم مد لانتهام الدورية ما السوالية .

وروي عن الرّسول ﷺ في تفسير هذه الآية قال: «قال لي جبرائيل قال اللّه عزّوجلّ: إذا ذُكرتُ ذُكرتَ معي». (وكنى بذلك منزلة).

5]

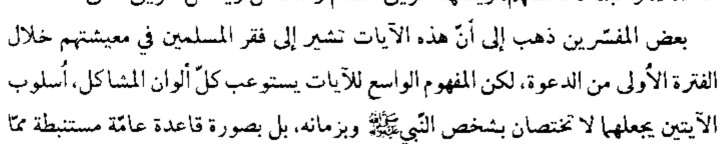
والتعبير بكلمة (لك) تأكيد على رفعة ذكر النّبي رغم كل عـداء المـعادين ومـوانـع الصّادين.

وقد ذكرنا أنّ هذه السّورة مكّية، بينما الآية الكريمة تتحدث عن انتشار الإسلام، وتجاوز عقبات الدعوة، وإزالة الأعباء التي كانت تثقل كاهل الرّسولﷺ، وارتفاع ذكر النّبي في الآفاق... وهذا ما حدث في المدينة لا في مكّة.

قيل: إنَّ السَّورة تبشَّر النَّبي بما سيلقاء في المستقبل، وكان ذلك سبباً لزوال الحزن والهم من قلبه، وقيل أيضاً: إنَّ الفعل الماضي هنا يعني المستقبل.

ولكن الحق أنَّ قسماً من هذه الأمور قد تحقق في مكَّة خاصَّة في أواخر السنين الثلاث عشرة الأولى من الدعوة قبل الهجرة، تغلغل الإيمان في قلوب كثير من النَّاس وخفَّت وطأة المشاكل، وذاع صيت النّبي في كلَّ مكان، وتهيأت الأجواء لإنتصارات أكبر في المستقبل. شاعر النّبي «حسان بن ثابت» ضمّن معنى الآية الكرية في أبيات جميلة، وقال: وضح الإله اسم النّبي إلى اسمه إذ قال في الخمس المؤذن أشهد وشحق لاله اسم النّبي إلى اسمه فذو العرش «معمود» وهذا «معمّد» وشحق له محن اسحم ليسجله فذو العرش «معمود» وهذا «معمّد» ولاتي مع العسريسراني ويأتي التأكيد الآخر: لا تغتم أيّها النّبي، فالمشاكل والعقبات لا تبق على هذه الحالة، ودسائس الأعداء لن تستمر، وشظف العيش وفقر المسلمين سوف لا يظلّ على هذا المنوال.

الأعداء، وتحبط دسائسهم، ويتمهّد طريق التقدم والتكامل ويتذلل طريق الحق.



١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل سبق، و تبشّر كلّ البشرية المؤمنة المخلصة الكادحة، و تقول لها: كّل عسر إلى جانبه يسر، ولم

ترد في الآية كلمة «بعد» بل «مع» للدلالة على الإقتران.

نعم، كلّ معضلةً ممزوجة بالإنفراج، وكلّ صعوبة باليسر، والإقتران قائم بـين الإثــنين أبداً.

وهذا الوعد الإلهي يغمر القلب نوراً وصفاءً. ويبعث فيه الأمل بالنصر، ويزيل غـبار اليأس عن روح الإنسان<sup>(</sup>.

وعن رسول الله يَنْكُلُهُ قال: «واعلم أنَّ مع العسر يسراً، وأنَّ مع الصبر النصر، وأنَّ الغرج مع الكرب...». <sup>7</sup>

وروي أنّ إمرأة شكت زوجها لأمير المؤمنين علي الله ، لعدم إنفاقه عليها، وكان الزوج معسراً فأبي علي أن يسجن الزوج وقال للمرأة: إنّ مع العسر يسراً (ودعاها إلى الصبر).<sup>٣</sup> **وفإذا فرضت فانتسبه به** أي إذا انتهيت من أداء أمر مهم فابداً بمهمّة أخرى، فلا مجال للبطالة والعطل. كن دائماً في سعي مستمر ومجاهدة دائمة، واجعل نهاية أية مهمّة بداية لمهمّة أخرى. **وولين رتِك فارضيه**، أي فاعتمد على الله في كلّ الاحوال.

اطلب رضاه، واسع لقربه.

الآيتان ـحسب ما ذكرناه ـ لهما مفهوم واسع عام يقضي بالبدء بمهمّة جديدة بعد الفراغ من كلّ مهمّة. وبالتوجه نحو اللّه في كلّ المساعي والجهود، لكن أغلب المـفسّرين ذكـروا معاني محددة لهما يكن أن يكون كلّ واحد منها مصداقاً للآيتين.

قال جمع منهم: المقصود، إنَّك إذا فرغت من فريضة الصلاة فادع اللَّه واطلب منه مـا تريد.

> أو: عند فراغك من الفرائض إنهض لنافلة الليل. أو: عند فراغك من أمور الدنيا ابدأ بأمور الآخرة والصلاة وعبادة الربّ. أو: عند فراغك من الواجبات توجه إلى المستحبات التي حتّ عليها اللّه.

أو: عند فراغك من جهاد الأعداء انهض إلى العبادة.

 ممما ذكرنا يتمضح أنّ الألف واللام في (العسر) للجنس لا للعهد، و(يسرأ) وردت نكرة، لكنّها تعني الجنس أيضاً، وتنكيرها في مثل هذه المواضع للتخليم. ٢٠٠٠ تفسير نورالتقلين، ج ٥، ص ٢٠٤، ح ١١ و١٣٠. ٣. المصدر السابق.

٣٩٨ سورة الشّرح / الآية ١\_٨ أو: عند فراغك من جهاد الأعداء ابدأ بجهاد النفس.

أو: عند انتهائك من أداء الرسالة انهض لطلب الشفاعة.

الحاكم الحسكاني ـ عالم أهل السنة المعروف ـ روي عن الإمام الصادق ﷺ في «شواهد التنزيل» في تفسير الآية إنّها تعني: «إذا فرغت فانصب عليّاً بالولاية» <sup>(</sup>

القرطبي في تفسير. ووى عن بعضهم أنّ معنى الآية: «إذا فرغت فانصب إماماً يخلفك». (لكنّه ردّ هذا المعنىٰ) <sup>ب</sup>

موضوع «الفراغ» في الآية لم يذكر، وكلمة «فانصب» من النصب أي التعب والمشقّة، ولذلك فالآية تبيّن أصلاً عاماً شاملاً، وهدفها أن تحث النّبي باعتبار. القدوة ـ على عدم الخلود إلى الراحة بعد انتهائه من أمر هام، وتدعوه إلى السعي المستمر.

انطلاقاً من هذا المعنى ينّضح أنّ التفاسير المذكورة للآية كلّها صحيحة، ولكن كل واحد منها يقتصر على مصداق معين من هذا المعنى العام.

وما أعظم العطاء التربوي لهذا الحثّ. وكم فيه من معاني التكامل والإنتصار!! البطالة والفراغ من عوامل الملل والخمول والتقاعس والإضمحلال، بـل مـن عـوامـل الفسـاد والسقوط في أنواع الذنوب غالباً.

وحسب الإحصائيات، مستوى الفساد عند عطلة المؤسسات التعليمية ير تفع إلى سبعة أضعاف أحياناً.

وبإيجاز. هذه السّورة تبيّن بمجموعها عناية ربّ العالمين الخاصّة للـنّبي الأعـظمﷺ، وتسلية قلبه أمام المشاكل، ووعده بالنصر أمام عقبات الدعوة، وهي في الوقت ذاته تحيي الأمل والحركة والحياة في جميع البشرية المهتدية بهدى القرآن.

## ہدئان

١- الآية الكريمة ﴿فَإِذَا فَرَضْتَ فَانَصْبَ تَعَني - كَبا جاء في روايات عديدة - نصب أمير المؤمنين على بالخلافة بعد الانتياء من أمر الرسالة (كمصداة, من المفهر مالماه الآية)

**١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل** 

«الآلوسي» في «روح المعاني» بعد أن ينقل عن بعض «الإمامية» هذا التّفسير يقول: هؤلاء قرأوا «فانصب» بكسر الصاد. وهب أن قراءتها كذلك فلا تنهض أنّ تكون دليلاً على نصب علي بن أبي طالب، ثمّ ينقل عن الزمخشري في الكشّاف قوله: لو أمكن للشيعة مثل هذا التّفسير، فالنواصب (أعداء علي) يمكنهم أن يفسّر واالآية على أنّها أمر بالنصب (ببغض على)<sup>1</sup>.

899

تُرى هل أنَّ الشيعة بحاجة إلى تغيير قراءة الآية كي يستدلوا بها على ولاية علي؟! لا طبعاً، بل هذه القراءة المعروفة تكني للتفسير المذكور. لأنّها تقول: إذا فرغت من مهمّة مثل مهمّة الرسالة فابدأ بمهمّة أخرى كمهمّة الولاية، وهذا مقبول باعتباره أحد مصاديق. ونعلم أنّ رسول الله ﷺ \_حسب حديث الغدير المعروف وأحاديث أخرى منتشرة في الصحاح والمسانيد \_كان في سعي مستمر في هذا المجال.

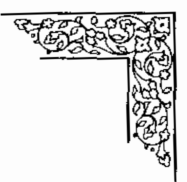
ولكن المؤسف جداً أنَّ يدفع التعصب برجل عالم مثل «الزمخشري» لأنَّ يجيز لنـفسه القول أنَّ النواصب يمكنهم أن يفسّروا الآية أيضاً على أنّها أمر ببغض علي!! أي تعبير ركيك هذا في حق شخص يؤمن به الزمخشري على أنّه الخليفة الرابع للمسلمين! حقاً إنَّ مزالق التعصب سيئة!

٢-العالم المعتزلي المعروف «ابن أبي الحديد» يروي في «شرح نهج البلاغة» عن «الزبير بن بكار» وهو رجل \_كما يقول ابن أبي الحديد \_غير شيعي وغير خصم لمعاوية، بل فارق علياً والتحق بمعارضيه \_والزبير هنا يروي عن ابن «المغيرة بن شعبة» يقول: دخلت مع أبي علي معاوية، فكان أبي يأتيه، فيتحدث معه، ثمّ ينصرف إليّ فيذكر معاوية وعقله، ويُعجب على معاوية، فكان أبي يأتيه، فيتحدث معه، ثمّ ينصرف إليّ فيذكر معاوية وعقله، ويُعجب على معاوية، وكان أبي يأتيه، فيتحدث معه، ثمّ ينصرف إليّ فيذكر معاوية وعقله، ويُعجب على معاوية، فكان أبي يأتيه، فيتحدث معه، ثمّ ينصرف إليّ فيذكر معاوية وعقله، ويُعجب على معاوية، وكان أبي يأتيه، فيتحدث معه، ثمّ ينصرف إليّ فيذكر معاوية وعقله، ويُعجب على معاوية، وغلن أبي يأتيه، فيتحدث معه، ثمّ ينصرف إليّ فيذكر معاوية معله، وطننت أنّه على معاوية، ونكان أبي يأتيه، فيتحدث معه، ثمّ ينصرف إليّ فيذكر معاوية ومقله، ويُعجب على معاوية، وخلن أبي يأتيه، في منه، ثمّ ينصرف إليّ فيذكر معاوية وعقله، ويُعجب على معاوية، وخلن أبي يأتيه، في مسك عن العشاء، ورأيته مغنتماً فانتظر ساعة، وظننت أنّه بل مرحدث فينا، فقلت: ما لي أراك مغتماً منذ الليلة؟ فقال: يا بني، جئت من عند أكفر الأمر حدث فينا، فقلت: ما لي أراك مغتماً منذ الليلة؟ فقال: يا بني، جئت من عند أكفر أمير المرحين، فلو أظهرت عدلاً، وبسطت خيراً فإنّك قد كبرت، ولو نظرت إلى إخوتك من المير المؤمنين، فلو أظهرت عدلاً، وبسطت خيراً فإنّك قد كبرت، ولو نظرت إلى إخوتك من أمير الماد منين، فلو أظهرت عدلاً، وبسطت خيراً فإنّك قد كبرت، ولو نظرت إلى إخوتك من المير المؤمنين، فلو أظهرت عدلاً، وبسطت خيراً فإنّك قد كبرت، ولو نظرت إلى إخوتك من المير المونين، فلو أظهرت عدلاً، وبسطت خيراً فإنّك قد كبرت، ولو نظرت إلى إلى يرب المير المالية إلى المير المالية إلى المير المالية المالية إلى ألي الميرت إلى إلى ألي المالية إلى ألي المالية إلى ألي المالية إلى إلى ألي المالية إلى ألي المالية إلى ألي المالية إلى ألي ألي إلى ألي المالية إلى المالية إلى ألي المالية إلى ألي المالية إلى ألي المالية إلى المالية إلى المالية إلى ألي المالية إلى ألي المالية إلى المالية إلى ألي المالية إلى ألي المي المالية إلى ألي الممالية إلى ألي المالية إلى الم

نهاية سورة الشّرح

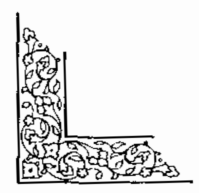
8003







سور، التين







وعدد آياتها ثماني



# ممتوى السّورة وفضيلتها:

هذه السّورة تدور آياتها حول حسن خلقة الإنسان ومراحل تكامله وغوّه وانحطاطه، وتبدأ بقسم عميق المعنى، تذكر عوامل انتصار الإنسان ونجاته وتنتهي بالتأكيد على مسألة المعاد وحاكمية الله المطلقة.

وعن رسول الله ﷺ قال: «من قرأها أعطاء الله خصلتين: العافية واليقين ما دام في دار الدنيا. فإذا مات أعطاء الله من الأجر بعدد من قرأ هذه السّورة صيام يوم» (.

هذه السّورة نزلت مكّة، والآية: (وهذا البلد الأمين) قسم بمكّة ودليل على مكّية السّورة لاستعمال اسم الإشارة للقريب.

EOCS

١. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥١٠.

\_\_\_اللَّهُ التِّعْزَالرَّيْصِير ذنب

وَٱلنِّينِ وَٱلَّذِينُونِ ٢٥ وَطُورِسِينِ ٢٥ وَهَذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْآمِينِ ٢٥ لَقَدْ خَلَقْنَا آلِإِنسَنَ فِي آَحَسَنِ تَقْوِيمِ ٢٥ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ٢٥ إِلَا ٱلَّذِينَ ، امَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَلَهُمَ أَجَرُ غَيْرُ مَنُونِ ٢٥ فَمَا يُكَذِبُكَ بَعْدُ بِٱلدِينِ ٢٥ أَلَيْسَ ٱللَهُ بِأَحْكِرِ ٱلْحَكِمِينَ ٢٥

## التفسير

- تبدأ السّورة بالقسم أربع مرّات لبيان أمر مهم:
  - < والتين والزيتون».
    - **♦وطورسيتين€**. <sup>(</sup>

﴿ وهذا البلد الأمين) .

**والتين؛ ووالزيتون؛** تمسرتان معروفتان، واخستلف المسفسّرون في المسقصود بسالتين وبالزيتون، هل هما الفاكهتان المعروفتان أم شيء آخر.

بعضهم ذهب إلى أنّهما الفاكهتان بما لهما من خواص غذائية وعلاجية كبيرة، وبعض آخر قال: المقصود منهما جبلان واقعان في مدينتي «دمشق» و«بيت المقدس» لأنّ المكانين منبَثَق كثير من الرسل والأنبياء.. وبذلك ينسجم هذان القَسمان مع ما يليهما من قَسمين بأراض مقدّسة.

وقال آخرون: إنَّ تسمية الجبلين بالتين والزيتون يعود إلى وجود أشجار التسين عسلى أحدهما والزيتون على الآخر.

<sup>1.</sup> قيل إنَّ «سينين» جمع «سينه» وهي شجرة: ولما كان «طور» اسم جبل، فيكون القسم بـالجبل المـغطيٰ بالأشجار، وقيل إن سينين اسم الأرض التي يرسو عليها ذلك الجبل. وقيل إنَّه يعني كثير الخير والبركة، وجميل، بلسان أهل الحبشة (تفسير روحالمعاني، ج ٣٠، ص ١٧٣).

# ١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وقال بعضهم: إنّ التين إشارة إلى عهد آدم، إذ إنّ آدم وحواء طفقا يضعان على عوراتهما من ورق التين في الجنّة، والزيتون إشارة إلى عهد نوح لانّه اطلق في آخر مراحل الطوفان حمامة فعادت وهي تحمل غصن الزيتون، ففهم نوحين أنّ الأرض بدأت تسبتلع مساءها وظهرت اليابسة. (لذلك اتخذ غصن الزيتون رمزاً للسلام).

2.0

وقيل: إنّ التين إشارة إلى مسجد نوح الذي بني فوق جبل الجودي. والزيتون إشارة إلى بيت المقدّس.

ظاهر الآية يدلّ على أنّ المقصود هو الفاكهتان المعروفتان، ولكن القَسـمين التـاليين يجعلان تفسير التين والزيتون بالجبلين أو المركزين المقدسين أنسب.

(طورسينين) قيل هو: طور سيناء، وهو الجبل المعروف في صحراء سيناء حيث أشجار الزيتون المثمرة، وحيث ذهب موسى لمناجاة ربّه، و«سيناء» تعني المبارك، أو كثير الأشجار، أو الجميل.

وقيل: إنَّه جبل قرب الكوفة في أرض النجف.

وقيل: إنَّ سينين وسيناء بمعنى واحد وهو كثير البركة.

﴿وهذا البلد الأمين» `، والبلد الأمين مكّة، الأرض التي كانت في عصر الجاهلية أيضاً بلداً آمناً وحرماً إلهياً، ولا يحق لأحد فيها أن يتعرض لأحد، الجرمون والقتلة كانوا في أمان إن وصلوا إليها أيضاً.

هذه الأرض لها في الإسلام أهمية عظمىٰ، الحيوانات والنباتات والطيور فيها آمنة فما بالك بالإنسان.

ويذكر أنّ كلمة «التين» وردت في هذا الموضع من القرآن فقط. بــينها كــلمة الزيــتون تكررت في ستة مواضع باللفظ وفي موضع بالإشارة حيث يقول سبحانه: **﴿وشجرة تخرج هن طورسينا. تنبعة بالدهن وصبغ للأكلين﴾** ` وهي شجرة الزيتون.

إذا حملنا كلمتي «التين» و«الزيتون» على معناهما الظاهر الإبتدائي. فالقسم بها ذو دلالة

عميقة أيضا.

· «الأمين» على وزن فعيل بمعنى فاعل أي «ذو الأمانة» أو بمعنى مفعول أي الأرض المأمونة لسكنتها. ۲۰ المؤمنون، ۲۰.

«التين» فاكهة ذات مواد غذائية ثرّة، ولقمة مغذية ومقوية لمختلف الأعبار، وخالية من القشر والنواة والزوائد.

5]

علماء الأغذية يقولون:

يمكن الإستفادة من التين كسكّر طبيعي للأطفال ويمكن للرياضيين ولمن يعانون ضعف الشيخوخة أن يستفيدوا من التين للتغذية.

يقال إنَّ أفلاطون كان يحبَّ التين إلى درجة اطلق بعضهم على هذه الفاكهة اسم محبوب الفلاسفة، وسقراط كان يرى في التين عاملاً على جذب المواد النافعة ورفع المواد الضارة.

جالينوس كان قد وضع نظام تغذية خاص للأبطال من التين، وكان الرومان واليونان القدماء يغذون أبطالهم بالتين.

علماء التغذية يقولون: التين ملىء بالفيتامينات المختلفة والسكر، ويمكن الإستفادة منه لعلاج كثير من الأمراض، وحين تخلط نسب متساوية من التين والعسل يكون الخـليط مفيداً لقرحة المعدة، وتناول التين اليابس يقوى الفكر، وبإيجاز التين. لما فيه من عناصر معدنية تؤدي إلى تعادل قوى البدن والدم، يعتبر غذاء لمختلف الأعمار والظروف.

وروي عن الإمام على بن موسى الرضائُّ قال: «التين يذهب بالبخر ويشدَّ الفم والعظم. وينبت الشعر، ويذهب بالداء، ولا يحتاج معه إلى دواء».

وقالﷺ : «التين أشبه شيء بنبات الجنَّة». ﴿

وحول الزيتون، فإنَّ العلماء الذين قضوا عمرهم في دراسة خواص النباتات يـعيرون أهمية بالغة للزيتون وزيته. ويعتقدون أنَّ الفرد إن أراد أن يعيش في سلامة داعة فلابدٌ له أن يستفيد من هذا الأكسير الحياتي.

زيت الزيتون صديق حميم لكبد الإنسان. وله تأثير فعَّال في معالجة عوارض الكلي. وحصى الصفراء، والتشنجات الكليوية والكبدية، وإزالة الإمساك.

ولذلك ورد ذكر شجرة الزيتون في القرآن الكريم بعبارة: ﴿شَجَّرَة مَبَارَكَمْهُ.

وزيت الزينون مفعم أيضآ بأنواع الفيتامينات وفيه الفوسفور والكبريت والكلسيوم والحديد والبوتاسيوم والمنغنيز.

 أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٥٨. وأورده العلّامة المجلسي في بحار الأنوار، ج ٦٦، ص ١٨٤ روايات متعددة في حقّل خواص التين. والمعلومات العلمية عن هذه الفاكهة منقولة عن كتاب «أوّل جامعة و آخر رسول» (بالفارسية)، ج ۹، ص ۹۰ وما بعدها.

٤٠٧ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الضهادات التي تحضّر من زيت الزيتون والثوم مـفيدة لأنـواع الآلام الرومـاتيسمية، وحصى كيس الصفراء تزول بتناول زيت الزيتون.`

وروي عن أمير المؤمنين عليﷺ أنَّه قال: «ما أفقر بيت يأتدمون بالخل والزيت وذلك أدام الأنبياء»

<sup>7</sup>. والزيت هو زيت الزيتون.

وعن الإمام علي بن موسى الرضائي قال: «نِعم الطعام الزيت، يطيب النكهة، ويذهب بالبلغم، ويصفي اللون، ويشدّ العصب، ويذهب بالوصب (المرض والألم والضعف) ويسطغيء الغضب». <sup>7</sup>

ومسك الختام حديث عن رسول الله يَتَبَيَّنَ في هذا الجال قال: «كلوا الزيت وادهنوا به فإنّه من شجرة مباركة» \*.

ثمّ يأتي جواب القسم.

﴿لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم).

«تقويم» يعني تسوية الشيء بصورة مناسبة، ونظام معتدل وكيفية لائقة، وسعة مفهوم الآية يشير إلى أنّ اللّه سبحانه خلق الإنسان بشكل متوازن لائق من كلّ الجهات، الجسمية والروحية والعقلية، إذ جعل فيه ألوان الكفاءات، وأعدّه لتسلق سلّم السموّ، وهو \_وإن كان جرماً صغيراً \_ وضع فيه العالم الأكبر، ومنحه من الكفاءات والطاقات ما جعله لائقاً لوسام: ﴿ولقد كرمنا بني آدم، <sup>6</sup>، وهذا الإنسان هو الذي يقول فيه الله سبحانه بعد ذكر انتهاء خلقته: **(فتبارك للله أحسن للخالقين)** <sup>7</sup>.

وهذا الإنسان بكل مافيه من امتيازات، يهبط حين ينحرف عن مسيرة الله إلى «أسفل سافلين».

لذلك تقول الآية التالية:

that see, a to stretete

5]

يقال إن قمم الجبال الشهاء إلى جانبها دائماً وديان عميقة. وإزاء روابي الصعود في التكامل الإنساني توجد منحنيات نزول فظيعة، ولم لا يكون كذلك وهو الموجود المليء بالكفاءات الثرّة التي إن سخرها على طريق الصلاح يبلغ أسمى قمم الفخر وإن استعملها على طريق الفساد يخلق أكبر مفسدة، وينزلق طبعاً إلى «أسفل سافلين».

ولكن الآية التالية تقول:

إلا الذين المنوا وعملوا الصالحات فلهم أجر غير همتون».

**«معنون»:** من «المن» وتعني هنا القطع أو النقص، من هنا فالأجر غــير مــقطوع ولا منقوص، وقيل: إنّه خال من المنّة، لكن المعنى الأوّل أنسب.

قيل: إنَّ قوله: ﴿ثمَّ رددنا» أسفل سافلينَ﴾ تعني ضعف الجسم والذاكرة في شميخوخة الإنسان، ولكن هذا التّفسير لا ينسجم مع الاستثناء المذكور في الآية التالية، ولذلك نختار التّفسير الأوّل.

الآية التالية تخاطب هذا الإنسان الكافر بأنعم ربّه والمعرض عن دلائل المعاد و تقول له: ﴿فَها يَكَذِّبِكَ بِعد بِالدِينَ﴾.

تركيب وجودك من جهة، وبنيان هذا العالم الواسع من جهة أخرى يمؤكّدان أن هــذه الحياة الخاطفة لا يمكن أن تكون الهدف النهائي من خلقتك وخلقة هذا العالم الكبير.

هذه كلّها مقدمات لعالم أوسع وأكمل، وبالتعبير القرآني، هذه «النشأة» الأولىٰ» تنبيء عن «النشأة الأخرىٰ»، فلِمَ لا يتذكر الإنسان؟! ﴿ولقد علمتم النشأة الأولىٰ قلولا تذكرون﴾. ﴿

عالم النبات كلّ عام يجسّد مشهد الموت والبعث أمام عين الإنسان، وتطور الجنين خلقاً بعد خلق، إنّا هو في كلّ خلق معاد وحياة جديدة، فكيف \_مع كلّ هذا \_ ينكر يوم الجزاء؟! ممّا تقدم يتّضح أنّ المخاطب في الآية هذا النوع من الأفراد.

وقيل: إنَّ المخاطب شخص النَّبي، والمقصود من الآية هو: مـع وجـود أدلة المـعاد، أي شخص أو أي شيء يستطيع تكذيبك؟! وهذا التَّفسير بيده مدا أ

واتضع أيضاً أنّ المقصود من «الدين» ليس هو الشريعة بل هو يوم الجــزاء، والآيـة التالية تؤيد ذلك:

﴿لَيِسَ اللَّهُ بِأَحْكُمُ الْحَاكَمِينَ ﴾ [

هذا سؤال يستهدف حثّ الإنسان على الإعتراف بأنّه سبحانه أحكم الحماكمين في صنائعه وأفعاله، فكيف يترك هذه الخلائق فلا يجازيهم.

وروي عن الرَّسول ﷺ أنَّه حين كان يقرأ سورة النين، ويتلو قوله سبحانه: ﴿ لَيس لللّه بأحكم للحاكمين> يقول: «بلى وأنا على ذلك من الشاهدين». يا ربَّ! نشهد نحن أيضاً أنَّك أحكم الحاكمين. ربَّنا! لقد خلقتنا في أحسن تقويم، فوفقنا لأن تكون أعمالنا وأخلاقنا في أحسن وجه. إلهنا! يسّر لنا طريق الإيمان والصلاح بلطفك ورحمتك.

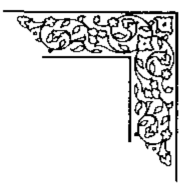
آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة التّين

8003

 تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥١٢؛ وتفسير روح البيان، وتفسير القرطبي، وتفسير في ظلال القرآن، ذيل الآية مورد البحث.



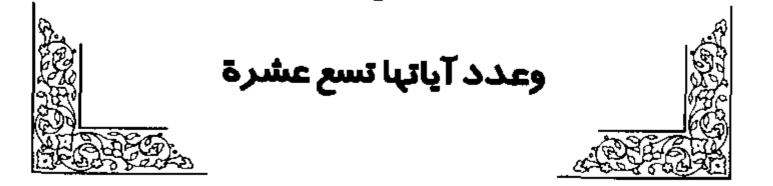




سورة

العلق

مكيّة



## «سورة العلق»

## ممتوى السّورة:

المشهور بين المفسّرين أنّها أوّل ما نزل من القرآن، ومحتواها يؤيد ذلك أيـضاً، وقسال آخرون إنّ أوّل ما نزل سورة «الحمد» وقيل سورة «المدثر» وهو خلاف المشهور.

هذه السّورة تبدأ بأن تأمر النّبي تَنْبَرَة بالقراءة. ثمّ تتحدث عن خــلقة الإنســان بكـل عظمته من قطعة دم تافهة.

وفي المرحلة التالية تتحدث السّورة عن تكامل الإنسان في ظل لطف اللّه وكرمه، وعن تعليمه وتمكينه من القلم.

ثمّ تتطرق إلى طغيان الإنسان رغم كلّ ما توفرت له من هبات إلهية وإكرام ربّاني. وتشير بعد ذلك إلى ما ينتظر أولئك الصادين عن طريق الهداية والمانعين لأعمال الخير. من عقاب.

وفي ختام السّورة أمر بالسجود والإقتراب من ربّ العالمين.

# فضيلة السّورة:

روي في فضيلة هذه السّورة عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق ﷺ قال: «من قرأ فسي يومه أو ليلته إقرأ باسم ربّك ثمّ مات في يومه أو ليلته مات شهيداً وبعثه اللّه شهيداً، وأحياه كمن ضرب بسيفه في سبيل اللّه مع رسول اللّه». <sup>(</sup>

هذه السّورةالمباركة سمّيت سورة «العلق» و«إقرأ» و«القلم» لمـناسبة هـذه الكـلمات فيها <sup>٢</sup>.

 <sup>.</sup> تفسير مجمع البيان، بع ١٠، ص ٥١٢.
 ٢. تفسير البرهان، ج٤، ص ٤٢٨.



ٱقْرَأْبِاسْمِرَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ آقَرَأُوَرَبَّكَ ٱلأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ عَلَرَ ٱلإِنسَنَ مَا لَرْيَعْلَمَ ۞

# سبب الأزول

ذكرنا أنَّ أكثر المفسّرين يذهبون إلى أنَّ هذه السّورة أوَّل ما نزل من القرآن، وقيل إنَّ المفسّرين يجمعون على نزول الآيات الخسمس الأوائسل في بسدايسة نسزول الوحسي عسلى الرسولﷺ، ومضمون الآيات يؤيد ذلك.

وجاء في الرّوايات أنّ محمّداً يَتَبَيْرُ كان في غار حراء حين نزل عليه جبرائيل وقال له: إقرأ يا محمّد. قال: ما أنا بقاريء، فاحتضنه جبرائيل وضغطه وقال له: إقرأ يا محمّد وتكرر الجواب. ثمّ أعاد جبرائيل عمله ثانية وسمع نفس الجواب. وفي المرّة الثّالثة قال: ﴿قِرْزَ بِاسِمِ ريّك الذي خلق...﴾ إلى آخر الآيات الخمس الأولى من السّورة.

قال ذلك واختنىٰ عن أنظار النَّبِي تَبْتُرْشِ

رسول الله أحسّ بتعب شديد بعد هبوط أولى أشعة الوحي عليه فذهب إلى خديجة وقال: «زملوني ودثروني». <sup>(</sup>

«الطبرسي» في مجمع البيان يروي عن الحاكم النيسابوري قصّة أوّل نزول الوحي مــا ينبيء أنّ سورة الحمد كانت أوّل ما نزل على النّبيﷺ يقول: إنّ رسول اللّه قال لخديجة إنّي إذا خلوت وحدي سمعت نداء. فقالت: ما يفعل اللّه بك إلّا خيراً. فواللّه إنّك لتؤدّي الأمانة

 ۲. تفسير روح الجنان، ج ۱۲، ص ۹٦ (بتلخيص قليل)، وهذا المعنى أورده كثير من المفسّرين بـإضافات وزوائد لا يمكن قبول بعضها.

وتصل الرحم وتصدق الحديث، قالت خديجة: فانطلقنا إلى ورقة بن نوفل وهو أبن عمم خديجة فاخبر، رسول الله ﷺ بما رأى، فقال له ورقة: إذا أتاك فاثبت له حتى تسمع ما يقول ثمّ إيتني فأخبرني، فلمّ خلا ناداه يا محمّد: قل بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد للّه ربّ العالمين... حتى بلغ ولا الضّالين، قل لا إله إلاّ اللّه، فأتى ورقة فذكر له ذلك، فقال له: أبشر ثمّ أبشر، فأنا أشهد أنّك الذي بشر به ابن مريم، وإنّك على مثل ناموس موسى، وإنّك نبيّ مرسل، وإنّك سوف تؤمر بالجهاد بعد يومك هذا، ولنن أدركني ذلك لأجاهدنَّ معك، فلمّ توفي ورقة، قال رسول الله ﷺ : «لقد رأيت القس في الجنّة عليه ثياب الحرير لأنّه آمن بي وصدّقنى»<sup>1</sup>.

جدير بالذكر أنّ في بعض كتب التّفسير والتاريخ كلاماً حول حياة الرّسول الأكرم على في هذه البرهة الزمنية لا تتناسب أبداً مع شخصية النّبي الأكرم على ، وتستند حسماً إلى أحاديث مختلقة أو إلى اسرائيليات، من ذلك أنّ النّبي على اغتم كثيراً لدى نزول الوحبي عليه أوّل مرّة، وخشي أن يكون إلقاءات شيطانية! ومن ذلك أنّه على همّ مرّات أن يلتي بنفسه من أعلى الجبل! وأمثال هذه الخز عبلات التي لا تنسجم إطلاقاً مع ما ذكرته كتب السيرة حول ما يتمتع به الرّسول يَنْ من رجاحة في العقل، وضبط كبير في النفس، وصبر وسعة صدر، وثقة بالدور الكبير الذي ينتظره.

ويبدو أنّ أعداء الإسلام دسّوا هذه الرّوايات للطعن في الإسلام وللحط من شخصية النّبيﷺ .

#### الأفسير

<لقرأ باسم ريّك» </li>
 الآية الأولى فيها خطاب للنّبي تَنْتَنْ تَقول له:
 الآية الأولى فيها خطاب للنّبي تَنْتَنْ تَقول له:
 الآية الأولى فيها خطاب للنّبي تقول له:
 القول للذي إلى المالي الذي المالي الذي المالي القول القول

٤١٦ سورة العلق / الآية ١ ـ ٥

وقيل: إنّ الباء هنا زائدة، أي إقرأ اسم ربّك، وهذا بعيد لأنّ المناسب وهذه الحالة أن يقال اذكر اسم ربّك لا إقرأ...

[ع

ويلاحظ هنا قبل كلّ شيء التركيز على مسألة الربوبية، ونعلم أنّ «الربّ» يعني «المالك المصلح»، أي الشخص الذي يملك شيئاً، ويتعهد إصلاحه و تربيته أيضاً.

ولإثبات ربوبية الله جاء ذكر الخلقة... خلقة الكون، إذ إن أفضل دليل على ربـوبيته خالقيته، فالذي يُدبّر العالم هو خالقه.

وهذا في الحقيقة ردّ على مشركي العرب الذين قبلوا خالقية اللّـه. وأوكـلوا الربـوبية والتدبير إلى الأوثان. ثمّ إنّ ربوبية اللّه وتدبيره لنظام الكون أفضل دليل على إثبات ذاته المقدسة.

ثمّ اختارت الآية التالية «الإنسان» باعتباره أهم مظاهر الخليقة وقالت:

#### ﴿ حَلَق لَلِنْسَانَ هِنْ عَلَقَ ﴾ .

«العلق» في الأصل الإلتصاق بشيء، ولذلك سمّي الدم المنعقد المتلاصق، وهكذا الحيوان الذي يلتصق بالجسم لمصّ الدم، بـ «العلق» والنطفة بعد أن تطوي المراحل الجنينية الأولى تتحول إلى قطعة دم متلاصقة هي العلق، وهي مع تفاهتها الظاهرية تـعتبر مـبدأ خـلقة الإنسان، والآية تركز على هذه الظاهرة لتبيّن قدرة الرّب العظيمة على خلق هذا الإنسان العجيب من هذه العلقة التافهة.

وقيل: إنّ العلق في الآية يعني الطين الذي خلق منه آدم، وهو أيضاً مادة مــتلاصقة. وبديهي أنّ الربّ الذي خلق آدم من طين لازب يستحق كلّ تمجيد وثناء.

وقيل أيضاً: أنّ العلق يعني «صاحب العـلاقة»، وفـيه إشـارة إلى الروح الاجــتماعية للإنسان، والعلاقة الموجودة بين أفراد البشر هي في الواقع أساس تكامل البـشر وتـطور الحضارات.

وقال آخرون: إنَّ العلق إشارة إلى نطفة الرجل (الحيمن)، وهي تشبه دودة العلق إلى حدّ كمع ، وهذا المحمد المحمد عند يسبح في مام النطفة، ويستحد المدين منه المدأة في المحسم،

10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

ومن بين التفاسير الأربعة، يبدو أنّ التّفسير الأوّل أوضح. وإن كان الجمع بين التّفاسير الأربعة ممكن أيضاً.

ممّا تقدم نفهم أنّ «الإنسان» في الآية هو آدم حسب أحد التّفاسير وهو مطلق الإنسان حسب التفاسير الثلاثة الأخرى.

وللتأكيد، تقول الآية مرّة أخرى:

ولقرأ وربّك الأكرم ﴾. (

قيل: إنّ «إقرأ» في هذه الآية تأكيد لإقرأ في الآية السابقة، وقيل: إنّها تختلف عن الآية الأولى، فالأولى قراءة النبيّ لنفسه، وفي الثّانية القراءة للناس غير أنّ الرأي الأوّل أنسب، إذ لا يوجد دليل على اختلاف الإثنين.

وهذه الآية في الواقع جواب على قول الرّسولﷺ لجبرائيل: ما أنا بقاريء، وهذه الآية تقول: إنّك قادر على القراءة بكرم الرّب وفضله ومنّه.

ثمّ تصف الآيتان التاليتان الربّ الأكرم:

والذي علم بالقلم ﴾.

وْعلم الإنسان ها لا يعلم ﴾.

وهاتان الآيتان أيضاً تتجهان إلى الجواب على قول رسول اللَّمَتَيَّةُ : ما أنا بقاريء، أي إنّ الله الذي علم البشر بالقلم وكشف لهم المجاهيل، قادر على أن يعلم عبده الأمين القراءة والتلاوة.

جملة والذي علم بالقلم ﴾ تحتمل معنيين.

**الأوّل:** أنّ الله علم الإنسان الكتابة، وأعطاه هذه القدرة العظيمة التي هي منبثق تاريخ البشر، ومنطلق جميع العلوم والفنون والحضارات.

**والثّاني:** المقصود أنّ الله علم الإنسان جميع العلوم عن طريق القلم وبوسيلة الكتابة. وبإيجاز إمّا أن يكون التعليم، تعليم الكتابة، أو تعليم العلوم عن طريق الكتابة.

وهو رجل أي حال تعليم عمية المعنى في تلك اللحظات الحساسة من بداية نزول

جملة ﴿وربِّك الأكرم﴾ جملة استثنافية مكونة من مبتدأ وخبر.

[ع

# ہدثان

١\_ بداية نزول الومي مقرون ببداية مركة علمية

هذه الآيات كما ذكرنا هي أوّل ما نزل على رسول الله ﷺ على ما ذهب إليه أغسلب المفسّرين أو جميعهم، وبذلك بدأ فصل جديد في تساريخ البسشرية، وأضحت الإنسسانية مشمولة بأعظم الألطاف الإلهيّة وبأكمل الأديان وخاتمها. واستمرّ نزول الوحي حتى اكتمل التشريع الإلهي بمصداق قوله سبحانه:

الله فاليوم أكملت لكم دينكم والتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً» (، وبذلك أتمّ الله نعمته على الأجيال البشرية المتعاقبة حتى يرث الله الأرض ومن عليها.

والمهمّ في الإمر أنّ هذه الآيات نزلت على نبيّ أمي لم يتعلم القراءة والكتابة وفي بــيئة اجتماعية تسودها الأمية والجهل لتتحدث أوّل ما تتحدث عن العلم وعن القلم مباشرة بعد ذكر نعمة الخلق!

هذه الآيات تتحدث في الواقع أوّلاً عن تكامل «جسم» الإنسان من موجود تافه هو «العلقة»، ثمّ عن تكامل «روحه» بواسطة التعليم والتعلّم خاصّة عن طريق القلم.

حين نزلت هذه الآيات لم تكن بيئة الحجاز وحدها بل كان العـالم المـتحضر في ذلك العصر أيضاً لا يعير أهميّة تذكر للقلم.

أمّا اليوم فإنّنا نعلم أنّ القلم محور كل الحضارات والعلوم، وكلّ تقدم في أي مجال مـن الجالات، ونعلم تفوق أهمّية «مداد العلماء» على «دماء الشهداء»، لأنّ هذا المداد هو الذي يكون الأساس القويم لدماء الشهداء والسند المتين له، ولانكون مغالين إذا قلنا أنّ مصير المجتمعات البشرية مرتبط بما تفرزه الأقلام.

إصلاح الجتمعات البشرية يبدأ من الأقلام الملتزمة المؤمنة، وفساد الجـــتمعات أيــضاً ينطلق من الأقلام المسمومة.

ولأهمّية القلم يقسم القرآن به وبما يفرزه، أي بآلة الكتابة وبمحصولها: ﴿نَ وَالقَلْمَ وَمِـا يسطرون﴾`.

نعلم أنرّ حياة البشر بة تقسم على مرحلتين:

٥ المائدة، ٣.

٢. القلم، ١.

وعصر ما قبل التاريخ.

وعصر التاريخ يبدأ من استعبال القلم والكتابة والقراءة... من زمن اقتدار الإنسان على أن يكتب بالقلم، وأن يخلف تراثاً للأجيال، من هنا فتاريخ البشرية مقرون بتاريخ ظهور القلم والخط.

وحول دور القلم في حياة البشرية كان لنا وقفة طويلة في بداية تفسير سورة القلم.

من هنا فإنّ أساس الإسلام أقيم منذ البداية على أساس العلم والقلم... ولذلك استطاع قوم متخلفون أن يتقدموا في العلم والمعرفة حتى تأهّلوا ـ باعتراف الأعداء والأصدقاء ـ لتصدير علومهم إلى العالم! إن علم المسلمين ومعارفهم هو الذي مزّق ظلام القرون الوسطى في أوروبا وأدخلها عصر الحضارة. وهذا ما يعترف به علماء أوروبا أنفسهم فيا كتبوه في حقل تاريخ الحضارة الإسلامية وفي تراث الإسلام.

وما أبشع وأفظع أن تكون أخلاق أمّة كتلك تمتلك بين ظهرانيها ديناً كهذا مستخلفة في ميادين العلم والمعرفة ومحتاجة إلى الآخرين بل وتابعة لهما!

# ٢\_ باسم الله في حَلَّ مال

بدأت دعوة النّبي تَنْتُلْ باسم اللّه وذكره: (لقرأ باسم ربّك). واستمرت حياة الرّسول مقرونة في كلّ حال بذكر اللّه... اقترن الذكر بأنفاسه... بقيامه... بجلوسه... بنومه... بمشيه... بركوبه... بترجله... بتوقفه... كان كلّه باسم اللّه. عندما كان يستيقظ يقول: «الحمد لله الذي أحيانا بعدما أماتنا وإليه النشور». يقول ابن عباس: بتّ ليلة مع النّبي، وعندما استيقظ رفع رأسه إلى السماء، وتلا الآيات العشر الأخيرة من سورة آل عـمران: ﴿لِنّ فَحِي خلق للسحاولت والأرض واختلاف اللـيل والنهار...) ثمّ قال: «اللّهم لك الحمد أنت نور السماوات والأرض ومن فيهنّ..اللّهم لك أسلمت وبك آمنت وعليك توكلت وإليك أنبت...».

من الأرباق أخرار أخرار

۱. آل عمران، ۱۹۰۰

٤٢٠ سورة العلق / الآية ١\_٥

وحين يرد المسجد يقول: «أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم».

وحين يرتدي لباساً جديداً يقول: «اللَّهم لك الحمد أنت كسوتنيه، أسألك خيره وخير ما صنع له وأعوذ بك من شرّه وشرّ ما صنع له».

وحين يعود إلى المنزل يقول: «الحمد لله الذي كفاني وأواني، والحمد لله الذي أطعمني وسقاني».

وبذلك فإنَّ حياة الرّسول الأكرميَّيَّةُ بكل مرافقها كانت مـقرونة بـذكر اللّــه واسمــه الكريم.

ଷ୍ଠପ

كَلَّاإِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْغَى ٢ أَن رَءَاهُ ٱسْتَغْنَى ٢ إِنَّ إِلَى رَبِكَ ٱلرُّجْعَى ٢ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يَنْعَى ٢ عَبْدًا إِذَاصَلَى ٢ مَنْ أَن أَمَر مَا أَن رَءَاهُ ٱسْتَغْنَى ٢ أَوَ أَمَر بَإِلَيْقُوى ٢ أَرَءَيْتَ أَلَدُ عَنْ أَلَا عَبْدًا إِذَاصَلَى ٢ مَنْ أَلَهُ مَا يَعْذَى ٢ مَا أَوَ أَمَر بَإِلَيْقُوى ٢ مَن أَرَةً يْتَ إِن كَذَبَ وَتَوَلَى ٢ مَ أَلَهُ عَمْدًا إِذَا صَلَى ٢ مَا أَرَةً يْتَ إِن كَذَبَ وَتَوَلَى ٢ مَ أَرَةً مَ مَعَلَى الْمُعْمَى ٢ مَ بَعَانَ عَلَى مَعْدَ الْمُ مَعْذَ الْمُ مَنْ مَا أَن أَن مَ مَ مَ أَن مَ أَن مَ مَعْذَ الْمُ مَا إِلَيْ فَوْ عَنْ مَ أَنَ مَ أَنَهُ مَ مَا إِن مَ عَلَى مَعْذَا إِذَا صَلَى مَ أَرَةً مَ أَرَةً مَ مَ مَا إِلَيْ فَوْ عَنْ ٢ مَ أَنَهُ مَا أَرَةً مَن يَعْذَا إِذَا صَلَى أَن أَنَهُ مَن أَن عَلَى أَمْ كَا فَكُنَ عَلَى أَمْدَى أَوَ أَمَرُ بَإِلَيْقُومَ عَنْ مَ أَر

#### التفسير

سبب الطغيان:

استتباعاً للآيات السابقة التي تحدثت عن النِعم المادية والمعنوية الإلهيّة على الإنسان... والنِعَم التي تستلزم شكر الإنسان وتسليمه أمام الله، هذه الآيات تبدأ بالقول: ليست نِعَم الله تحيي روح الشكر في الإنسان داغاً، بل إنّه يطغيٰ:

هذه طبيعة أغلب أفراد البشر ... الأفراد الذين لم يتربوا في مدرسة العقل والوحي، حين يرون أنفسهم مستغنين غير محتاجين يعمدون إلى الطغيان، وينسلخون من عبودية الله، ويرفضون الإعتراف بأحكامه، ويصمّون أذانهم عن ندائه، ولا يراعون حقّاً ولا عدلاً.

لاالإنسان ولاأي مخلوق آخر قادر على أن يستغني، بل كلّ الموجودات الممكنة بحاجة إلى لطف اللّه ونِعَمِه، وإذا انقطع فيضه سبحانه عنها لحظة واحدة. فني هذه اللحظة بالذات تفنى بأجمعها، غير أنّ الإنسان يحسّ خطأ أحياناً أنّه مستغن غير محتاج، والقرآن يشير إلى هذا الإحساس بعبارة دقيقة يقول: ﴿ **أن رآة استغنى؛** لم يقل أن استغنى.

١. حسب المعنى الذي ذكرناه للآية (كلا) هنا للردع بالنسبة لما يستلزمه مضمون الآيات السابقة وقيل أيضاً أنّها بمعنىٰ «حقّاً» للتاً كيد.

٢. جملة ﴿ أَن رام استغنىٰ مفعول لأجله، والتقدير: (لأنَّ...) والرؤية هنا بمعنى العلم ولذا نصبت مفعولين، ويحتمل أيضاً أن تكون الرؤية هنا حسّية. و«استغنىٰ» تكون عندئذ بمنابة الحال.

سورة العلق / الآية ٦ ـ ١٤

[ع

قيل: إنَّ المقصود بالإنسان في الآية أبو جهل الذي كان يطغى أمام الدعوة لكن مفهوم الإنسان هنا عام، وأمثال أبي جهل مصاديق له.

يبدو أنَّ الهدف من الآية الفات نظر الرَّسولﷺ بمنعطفات الطبيعة البشرية كي لا يتوقع قولاً سريعاً من النَّـاس لدعـوته، وليـعدَّ نـفسه لإنكـار المـنكرين ومـعارضة الطـغاة المستكبرين، وليعلم أنَّ الطريق أمامه وعر مليء بالمصاعب. ثمّ يأتى التهديد لهؤلاء الطغاة المستكبرين وتقول الآية التالية:

(بن للى ر**بّك للرجعين)،** وهو الذي يعاقب الطغاة على ما اقترفوه، وكما أنّ رجوع كـلّ شيء إليه، وميراث السهاوات والأرض له سبحانه: **(ولله ميرانك للسهاولت ولأرض)،** فكل شيء في البداية منه، ولا مبرّر للإنسان أن يشعر بالإستغناء ويطغي.

ثمّ تتحدث الآيات التالية عن بعض أعمال الطغاة المغرورين، مثل صدّهم عباد اللّه عن السير في طريق الحقّ.

- ﴿أَرأَيْتُ الذِي يَتَهِيُ ﴾.
  - **وميدا إذا صلّىٰ ﴾**؟ا

ألا يستحق مثل هؤلاء عذاباً سحيقاً؟!

وفي الحديث أن أبا جهل قال: «هل يعفّر محمّد وجهه بين أظهركم (أي هل يسجد محمّد بينكم) قالوا: نعم، قال: فبالذي يحلف به لنن رأيته يفعل ذلك لأطأنَّ على رقبته. فقيل له: ها هو ذاك يصلي، فانطلق ليطأ على رقبته، فما فاجأهم إلاّ وهو ينكص على عقبيه، ويستقي بيديه. فقالوا: مالك يا أبا الحكم؟! قال: إنّ بيني وبينه خندقاً من نار، وهو لاً، وأجنحة. وقال نبي الله: والذي نفسي بيده لو دنا منّي لاختطفته الملائكة عضواً عضواً. فأنزل الله سبحانه: فركيت للذي ينهني إلى آخر السّورة» <sup>1</sup>.

حسب هذه الرّواية: الآيات التي نحن بصددها لم تنزل في بداية البعنة، بل نزلت حين أعلنت الدعوة، ولذلك قيل إنّ الآيات الخمس الأولى هي التي كانت أوّل مانزل من الوحي والباقي بعد ذلك بمدّة.

على إي حال، سبب نزول الآبات لا عنع من سعة مفعه مها

۱. آل عمران، ۱۸۰.

۲. تفسير مجمعالبيان، ج ۱۰، ص ٥١٥.

﴿ لُرأَيِيتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهَدِي﴾.

< أو أمربالتقوى».

[\0

أي أرأيت إن كان هذا العبد المصلّي على الهدىٰ أو أمر بالتقوىٰ فهل يــصح نهــيه؟ ألا يستحق من ينهاه النّار؟

﴿ لَهِ يعلم بأنَّ للله يرىٰ ويثبت كلَّ شيء ليوم الجزاء والحساب.

والتعبير بالقضية الشرطية في الآيتين إشارة إلى أن هذا الطاغي المغرور ينبغي أن يحتمل \_على الأقل \_أنّ النّبي على طريق الهداية ودعوته تتجه إلى التقوى.. وهذا الاحتمال وحده كاف لصده عن الطغيان.

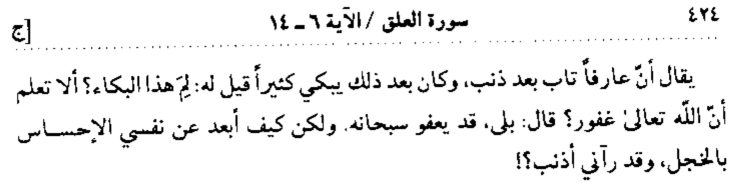
من هنا فمفهوم الآيات ليس فيه ترديد في هداية النّبي ودعوته إلى التقوى، بل ينطوي على إشارة دقيقة إلى المعنى المذكور.

بعض المفسّرين أرجع الضمير في «كان» و«أمر» إلى الشخص الطاغي الناهي، مثل أبي جهل، ويكون المعنىٰ عندئذ: أرأيت إن قبل هذا هداية الإسلام، وأمر بالتقوىٰ بدلاً من نهيه عن الصلاة، فما أنفع ذلك له! لكن التفسير الأوّل أنسب!

ہدت

عالم الوجود ممضر الله:

حين يؤمن الإنسان بأنّه في كلّ حركاته وسكناته بين يدي اللّه، وأنّ عالم الوجود محضر اللّه سبحانه وتعالى، لا يخفىٰ عليه شيء من عمل الفرد بل من نواياه. فإنّ ذلك سيؤثر على منهج هذا الإنسان في الحياة تأثيراً بالغاً، ويصدّه عن الإنحراف، إذا كان إيمانه ـ طبعاً ـ متوغلاً في قلبه، وكان اعتقاده قطعي لا تردد فيه.



ػؘڵٙٳؘۑڹڶٞڗؠؘڹؾؘڍڶڹؘۺڣؘٵ۫ؠؘؚٳڶڹۜٙٳڝؚؽڐؚ۞۫ڹؘٳڝؘؾۊؚؚػؘۮؚڹؘ؋۪ۣڂٵڟۣڹٞڐؚ۞ڣٚڵؽۮڠؙڹؘٳۮؽ؋ۥ۞ڛؘٮؘۮڠؙٱڶڗؘٛڹٳڹۣڎؘ ۞ػؘڵٙٲ؇ٮڟۣۼۮۅؘٱۺجؙۮۅؘٱۊ۫ڹۧڔۣٮ۩۞

#### التفسير

### السمود والتقرب:

بعد الحديث في الآيات السابقة عن الطغاة الكافرين الصادين عن سبيل الله، تسوجّه هذه الآيات أشدّ التهديد لهم وتقول: ﴿ كَلَّهُ لا يكون ما يتصور (لانّه تصور أن يصدّ عن عبادة الله بوضعه قدمه على رقبة النّبي).

المنتخذ عن المعنية المناصية المامية المام ينته من إنمه وطغيانه سنجرّه بالقوّة من شعر من أمر المن المعنية المن المعنية المامية الم المامية الم المامية الم المامية الم مامية المامية المامي المامية المامي

**«لنسفعاً»:** من السفع، وذكر له المفسّرون معاني متعددة: الجرّ بالشدّة، الصفع عـلى الوجه، تسويد الوجه (الأثافي الثلاثة التي يوضع عليها القدر تسمى «سفع» لأنّها تسـوّد بالدخان)، ووضع العلامة للإذلال <sup>(</sup>

والأنسب المعنى الأوّل، وإن كانت الآية تحتمل معاني أخرى أيضاً.

وهل حدوث هذا السفع بالناصية في يوم القيامة. حيث يسحب أبو جهل وأمثاله من مقدمة شعر الرأس إلى جهنم، أم في الدنيا، أم في كليهما؟ لا يستبعد أن يكون في كـليهما، والشاهد على ذلك الرّواية التالية:

«لمَّا نزلت سورة الرحمن، علم القرآن... قال النَّبِي تَبَلُّخُ لأصحابه: من يقرؤها منكم على

سورة العلق / الآية ١٥ ـ ١٩

ຬ]

رؤوساء قريش؟ فنتاقلوا مخافة أذيتهم، فقام ابن مسعود وقال: أنا يارسول الله، فأجلسه عليه السلام، ثمّ قال: من يقرؤها عليهم؟ فلم يقم إلّا ابن مسعود، ثمّ ثالثاً كذلك إلى أن أذن له، وكان عليه السلام يبتي عليه لما كان يعلم من ضعفه وصغر جثته، ثمّ إنّه وصل إليهم فرآهم مجتمعين حول الكعبة، فافتتح قراءة السّورة، فقام أبو جهل فلطمه فشقّ أذنه وأدماه، فانصرف وعيناه تدمع، فلمّ رآه النّبي عليه السلام رق قلبه وأطرق رأسه مغموماً، فإذا جبريل عليه السلام يجيء ضاحكاً مستبشراً، فقال: يا جبريل تنضحك وابس مسعود يبكي! فقال: ستعلم.

فلمّا ظهر المسلمون يوم بدر التمس ابن مسعود أن يكون له حظ في المجاهدين، فأخــذ يطالع القتلىٰ: فإذا أبو جهل مصروع يخور... فصعد على صدره، فلمّا رآه أبو جهل قال: يا رويعي الغنم لقد ارتقيت مرتق صعباً، فقال ابن مسعود: الإسلام يعلو ولا يعلىٰ عليه.

فقال أبو جهل: بلغ صاحبك أنَّه لم يكن أحد أبغض إليَّ منه في حياتي، و لا أحد أبغض إليَّ منه في حال مماتي.

روي أنَّه عليه السلام لما سمع ذلك قال: «فرعوني أشدَّ من فرعون موسىٰ فإنَّه قال آمنت وهو قد زاد عتواً».

ثمّ قال أبو جهل لابن مسعود: اقطع رأسي بسيني هذا. لانّه أحدّ وأقطع، فلمّا قطع رأسه لم يقدر على حمله، فراح يجرّه على ناصيته إلى رسول اللّه، (وبـذلك تحـقق قـوله سـبحانه: (لنسفعن بالناصية) في هذه الدنيا أيضاً» (

**«الناصية»:** شعر مقدم الرأس، و(السفع بالناصية) يراد به الإذلال والإرغام، لأنّ أخذ الشخص بناصيته يفقده كلّ حركة ويجبره على الاستسلام.

«الناصية» تستعمل لمقدمة رأس الأفراد، وللجزء النفيس من الشيء كأن نقول «ناصية البيت».

ووصف الناصية بأنّها «كاذبة خاطئة» يعني أنّ صاحبها كاذب في أقواله وخاطيء في أعياله، كياكان أبو جهل.

ولقد وردت بعض الرّوايات الصحيحة بأنَّ السّورة \_عدا المقطع الأوَّل منها \_قد نزلت

التفسير الكبير، ج ٣٢، ص ٣٣ (بتلخيص).

10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

في أبي جهل إذ مرّ برسول اللهﷺ وهو يصلي عند المقام فقال (يا محمّد ألم أنهك عن هذا؟ وتوعده فاغلظ له رسول الله وانتهره...) ولعلها هي التي أخذ فيها رسول الله بخناقه وقال له: (أولى لك ثمّ أولى) فقال: يا محمّد بأي شيء تهددني؟ أما والله وإنيّ لأكثر هذا الوادي نادياً<sup>؟</sup>.

وهنا نزلت الآية التالية تقول لأبي جهل: فليدع هذا الجاهل المغرور كل قومه وعشير ته وليستنجد بهم.

**﴿فليدع ناديه**∢.

ونحن سندع أيضاً زبانية جهنم:

**وسندع للزيادية؛** ليعلم هذا الجاهل الغافل أنَّه عاجز عن فعل أي شيء وإنَّه في قبضة خزنة جهنم كقشة في مهبّ الريح.

«النادية» من مادة (ندا) وهو المكان الذي يجتمع فيه القوم، وتارة يطلق على مركز التسلية، لأنّ القوم فيه ينادي بعضهم بعضاً، أو من «النَّدا» بمعنى الكرم، لأنّ الأفراد يكرم فيه بعضهم بعضاً. ومنه أيضاً «الندوة» وهي مكان يتشاور فيه الجهاعة. و«دار الندوة» مقر معروف لتشاور قريش.

و«النادي» في الآية يقصد به القوم الذين يجتمعون في النادي. وأرادت منه الآية أولئك الذين يستند إليهم أمثال أبي جهل من أهل وعشيرة وأصحاب.

و«الزبانية» جمع «زبنية» وهو في الأصل بمعنى الشرطة من مادة «زَبن» ـ على زنة متن ـ وهو الدَفع والردع والإبعاد. وهنا بمعنى ملائكة العذاب وخزنة جهنم.

وفي آخر آية من السّورة وهي آية السجدة يقول سبحانه: ﴿ تَلَا﴾ أي ليس الأمركم يتصور بأنّه قادر على أن يمنع سجودك: ﴿لا تطعه ولسجد واقترب﴾ فأبو جهل أقسل مـن أن يستطيع منع سجودك أو الوقوف بوجه دينك، فتوكل على اللّه وأعبده واسجد له، وبذلك تقترب منه سبحانه على هذا المسير أكثر فأكثر.

erv

٢٨ يوفي روايات أهل البيت ﷺ أنّ القرآن يتضمّن أربعة مواضع فيها سجود واجب وهي وفي روايات أهل البيت ﷺ أنّ القرآن يتضمّن أربعة مواضع فيها سجود واجب وهي في «ألم السجدة، ١٥» و«فصلت، ٣٧» و«النجم، ٢٢» وفي هذه السّورة «العلق، ١٩» وبقية المواضع السجدة فيها مستحبة.

#### ہدت

## الطغيان والإمساس بالإستغناء:

أغلب مفاسد العالم مصدرها الفئات المرفهة والمستكبرة في المجتمع، وهذه الفئات كانت دائماً في مقدمة أعداء دعوة الأنبياء، وهؤلاء يطلق عليهم القرآن أحياناً: ﴿ للهلاكَ <sup>7</sup> وأحياناً ﴿ لله**ترفينَ 7** وأحياناً ﴿ لله**ستكبرينَ** <sup>3</sup>. **المجموعة الأولى:**هم الأشراف المنتفشون في الظاهر، الفارغون في الداخل.

**والثّانية:**هم الغارقون في الرخاء ويعيشون في سكرة وغرور بمعزل عن الآم الآخرين. **والثّالثة:**هم الراكبون رؤوسهم كبراً وغروراً والغافلون عن اللّه وعن الخلق.

ودافع كل أولئك إحساسهم بالإستغناء، وهذه طبيعة الأفراد الذين يـعيشون ضـيق الافق حيث تسكرهم النعمة، ويزلزل توازنهم المال والمقام، فيعيشون شـعور الإسـتغناء ينسيهم ذكر الله، بينما نعلم أنّ نسمة من الهواء قادرة على أن تطوي سـجل أيّـامهم، وأنّ حادثة كسيل أو زلزال أو صاعقة قادرة على أن تبيد أموالهم... وأنّ شرقة بالماء قادرة على أن تخطف أرواحهم.

أية غفلة هذه تصيب جماعة تجعلهم يشعرون بالإستغناء، وتدفعهم إلى امتطاء مركب الغرور ليصولوا ويجولوا في الساحة الإجتماعية!! نستجير بالله من هذا الجهل ومــن هــذه الغفلة والطغيان!

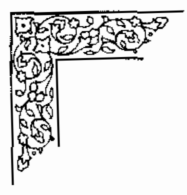
١. المراد أن كل واحدة من هذه الآيات الاربع التي ورد فيها السجود إذا قرئت أو سمعت من شخص آخـر

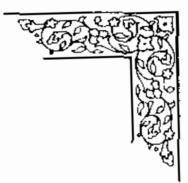
يجب السجود عندها كما في سجود الصلاة، فأصل السجود واجب الا أن الذكر فيه مستحب، وعادة يقرأ في ذكر هذا السجود الواجب في القرآن: «لا إله إلا الله حقًّا حقًّا، لا إله إلا الله إيماناً وتصديقاً، لا اله الا الله عبوديَّتاً ورقًا، سجدت لك يا رب تعبّداً ورقًا، لامستنكفاً ولامستكبراً، بل أنا عبد ضعيف ذليل، خائف مستجير». ٢. الاعراف، ٦٠. JE im 5

٤ العؤمنون، ٦٧.

نهاية سورة العلق

જીલ્સ



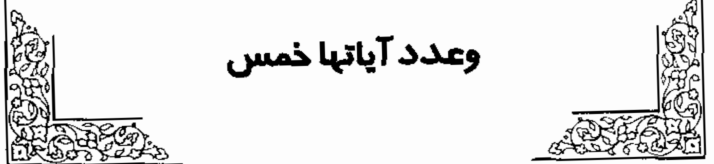




سوري القدر







## «سورة القدر»

# ممتوى السورة:

محتوى السّورة كما هو واضح من اسمها بيان نزول القرآن الكريم في ليلة القدر، وبيان أهمية هذه الليلة وبركاتها.

وحول مكان نزولها في مكّة أو المدينة، المشهور بين المفسّرين أنّها مكيّة، واحستمل بعضهم أنّها مدنية، لما روي أنّ النبيّ تَتَلَيْةُ رأى في منامه «بني أمية» يتسلقون منبره، فصعب ذلك على النّبي وآلمه، فنزلت سورة القدر تسلّيه (لذلك قيل إن ألف شهر في السّورة هي مدّة حكم بني أمية). ونعلم أنّ منبر النّبي أقيم في مسجد المدينة لا في مكّة <sup>(</sup>. لكن المشهور ـكها قلنا ـ أنّها مكيّة، وقد تكون الرّواية من قسبيل التطبيق لا سسباً للنزول.

#### فضيلة السّورة:

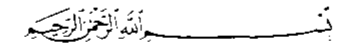
ويكني في فضيلة السّورة تلاوتها ما روي عن النّبيﷺ قال: «من قرأها أعطي من الأجر كمن صام رمضان وأحيا ليلة القدر»<sup>؟</sup>.

وعن الإمام محمّد بن علي الباقر للله قال: «من قرأ إنّا أنزلناه بجهر كان كشاهر سيفه فسي سبيل الله. ومن قرأها سرّاً كان كالمتشحط بدمه في سبيل الله» <sup>7</sup>.

وواضح إنَّ كل هذه الفضائل في التلاوة لا تعود على من يقرأها دون أن يدرك حقيقتها، بل إنّها نصيب من يقرأها ويفهمها ويعمل بها... من يقدر القرآن حقّ قدره ويطبق آياته في

٦. تغسير روحالمعاني: ج ٣٠، ص ١٨٨؛ وتفسير الدرالمنثور، ج ٦، ص ٣٧١. ٢. المصدر السابق. ۲. تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٥١٦.

# الآيات



إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ شَ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَالَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ ﴾ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ ٱلْفِ شَهْرِ ٢٠ نَنَزَّلُ ٱلْمَكَمِ كَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمْرٍ ٢٠ سَلَمُ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ ٱلْفَجْرِ ٢٠

# التفسير

# ليلة القدر ليلة نزول القرآن:

يستفاد من آيات الذكر إلحكيم أنّ القرآن نزل في شهر رمضان: ( همورهضان الذي لُنزل فيه القرآن ( ، وظاهر الآية يدل على أن كل القرآن نزل في هذا الشهر. والآية الأولى من سورة القدر تقول: ( لِنَّا لَنزلناه في ليلة القدر ). اسم القرآن لم يذكر صريحاً في هذه الآية، ولكن الضمير في «أنزلناه» يعود إلى القرآن قطعاً، والإيهام الظاهري في ذكر اسم القرآن إنما هو لبيان عظمته وأهميته. عبارة (لِنَا لنزلناه في الشارة أخرى إلى عظمة هذا الكتاب السهاوي، فقد نسب الله نزوله إليه، وبصيغة المتكلم مع الغير أيضاً، وهي صيغة لها مفهوم جمعي و تدل على العظمة. نزول القرآن في ليلة «القدر» وهي الليلة التي يقدر فيها مصير البـشر و تعين بها مقدراتهم، دليل آخر على الأهمية المصيرية لما الكتاب السهاوي. مقدراتهم، دليل آخر على الأهمية المصيرية لما الكتاب السهاوي. و جعنا بين هذه الآية و آية سورة البقرة لاستنتجنا أنّ «ليلة القدر» هي إحدى ليالي

شهر رمضان، ولكنّها أية ليلة؟ القرآن لا سَنَّ لنيا ذلك، ولكين الرّواسات تستناول هيذا

السؤال: وهنا يطرح سؤال له طابع تاريخي وله ارتباط بما رافق أحداث حياة النّبي ﷺ من نزول القرآن. من المؤكّد أنَّ القرآن الكريم نزل تدريجياً خلال ٢٣ عاماً. فكيف نوفق بين هذا النزول التدريجي وما جاء في الآيات السابقة بشأن نزول القرآن في شهر رمضان وفي ليلة القدر؟

الجواب: الجواب على هذا السؤال كما ذكره الحققون يتلخص في أنَّ للقرآن نزولين: النزول الدفعي، وهو نزول القرآن بأجمعه على قلب النَّبي؟ ﴿ أو على البيت المعمور، أو من اللوح المحفوظ إلى السهاء الدنيا.

والنزول التدريجي. وهو ما تمّ خلال ٢٣ سنة من عصر النبوّة (ذكـرنا شرح ذلك في تفسير الآية ٣ من سورة الدخان).

وقال بعضهم إن ابتداء نزول القرآن كان في ليلة القدر لاكلُّه، ولكن هذا خلاف ظاهر الآية التي تقول: ﴿لِنَّا لِنَزَّلْنَاهِ فِي لِيلَةً القدرِ﴾.

ويذكر أنَّ تعبير الآيات عن نزول القرآن يكون مرَّة بكلمة «إنزال» ومرَّة أخرى بكلمة «تنزيل». ويستفاد من كتب اللغة أنَّ الننزيل للنزول التدريجي، والإنزال له مفهوم واسع يشمل النزول الدفعي أيضاً ٢. وهذا التفاوت في التعبير القرآني قد يكون إشارة إلى النزولين المذكورين.

في الآيتين التاليتين يبيَّن الله تعالى عظمة ليلة القدر ويقول سبحانه:

﴿وما أدراك ما ليلة القدر).

إليلة للقدر خير من ألف شهر).

والتعبير هذا يوضح أنَّ عظمة ليلة القدر كبيرة إلى درجة خفيت على رسول اللَّهُ عَظَّمًا أيضاً قبل نزول هذه الآيات، مع ما له من علم واسع. و«ألف شهر» تعنى أكثر من ثمانين عاماً، حقّاً ما أعظم هذه الليلة التي تساوي قيمتها عُمُراً طويلاً مباركاً.

وجاء في بعض التفاسير أنَّ النَّبي تَبَيَّةٌ ذكر رجلاً من بني اسرائيل لبس السلاح في سبيل الله ألف شهر، فعجب المسلمون من ذلك فأنزل الله ﴿لِمَّا لَتَزَلْنَاه فِي لِيلة القدر وما أدراك ما

١. مفردات الراغب، مادة (نزل).

**ليلة القدرليلة القدر خير من ألف شهر»**، التي لبس فيها ذلك الرجل السلاح في سبيل الله ألف شهر <sup>(</sup>.

[ع

وروي أنَّ أربعة أشخاص من بني اسرائيل عبدوا اللَّه تعالى ثمانين سنة من دون ذنب. فتمنى الصحابة ذلك التوفيق لهم. فنزلت الآية المذكورة.<sup>٢</sup>

وهل العدد (ألف) في الآية للعدّ أو التكثير؟:، قيل إنّه للتكثير، وقيمة ليلة القدر خير من آلاف الأشهر أيضاً، ولكن الرّوايات أعلاه تبيّن أنّ العدد المذكور للعدّ، والعدد عادة للعد إلّا إذا توفرت قرينة واضحة تصرفه إلى التكثير.

ولمزيد من وصف هذه الليلة تقول الآية التالية:

(تنزل العلائكة والروح فيها بإذن ربّهم من كل أهر).

و«تنزل» فعل مضارع يدل على الاستمرار (والأصل تتنزل) ممّا يدل على أنّ ليلة القدر لم تكن خاصّة بزمن النّبي الاكرمﷺ، وبنزول القرآن، بل هي ليلة تــتكرر في كــل عــام باستمرار.

وما المقصود بـ«الروح»؟ قيل: إنّه جبرائيل الأمين، ويسمّى أيضاً الروح الأمين. وقيل: إنّ الروح بمعنى الوحي بقرينة قوله تعالى: **﴿وَكَذَلِكَ لَوَحِينَا لِلِيكَ رَوَحًا هِنَ لَهُرَدَا﴾** <sup>7</sup>.

وللروح تفسير آخر يبدو أنَّه أقرب، هو أنَّ الروح مخلوق عظيم يفوق الملائكة.

وروي أنَّ الإمام الصادقﷺ سئل عن الروح وهل هو جبرائيل، قال: «جبرائسيل مــن الملائكة، والروح أعظم من الملائكة. أليس أنَّ اللَّه عزَّوجلَّ يقول: تنزل الملائكة والروح»؟ <sup>٤</sup>

فالإثنان متفاوتان بقرينة المقابلة. وذكرت تفاسير أخرى للروح هــنا نــعرض عــنها لإفتقادها الدليل.

**حمن على لعرب** أي لكل تقدير وتعيين للمصائر، ولكل خير وبركة، فالهدف من نزول الملائكة في هذه الليلة إذن هو لهذه الأمور.

أو بمعنى بكل خير وتقدير، فالملائكة تنزل في ليلة القدر ومعها كل هذه الأمور°.

 ا. تفسير الدرالمنثور، ج ٦. ص ٣٧١. ٢. المصدر السابق. ٤. تفسير البرهان، ج٤. ص ٤٨١. ۳. الشوري، ۵۲. ٥. حسب التَّفسير الأوَّل (من) هنا بمعنى لام التعليل أي لأجل كلَّ أمر. وبناء على التَّفسير النَّاني (من) تعني ياء المصاحبة.

وقيل: المقصود أنَّ الملائكة تنزل بأمر الله، لكن المعنى الأوَّل أنسب.

عبارة «دبّهم» تركز على معنى الربوبية و تدبير العالم، و تتناسب مع عمل الملائكة في تلك الليلة حيث تنزل لتدبير الأمور و تقديرها، وبذلك يكون عملها جزء من ربوبية الخالق.

بإيجاز الآية الكريمة تقول: الملائكة والروح تتنزل في هذه الليلة بأمر ربّهم لتقدير كلّ أمر من الأمور.

**وسلام هي حتى مطلع للفجر؛** والآية الأخيرة هذه تصف الليلة بأنّهها منفعمة بهالخير والسلامة والرحمة حتى الصباح.

القرآن نزل فيها، وعبادتها تعادل عبادة ألف شهر، وفيها تنزل الخيرات والبركات، وبها يحظى العباد برحمة خاصّة، كما إنّ الملائكة والروح تتنزل فيها... فيهي إذن ليبلة منفعة بالسلامة من بدايتها حتى مطلع فجرها. والرّوايات تذكر أنّ الشيطان يكبل بالسلاسل هذه الليلة فهى ليلة سالمة مقرونة بالسلامة.

وإطلاق كلمة «سلام» على هذه الليلة بمعنى «سلامة» (بدلاً من سالمة) هو نوع من التأكيد كأن نقول فلان عدل، للتأكيد على أنّه عادل.

وقيل: إنّ إطلاق كلمة (سلام) على تلك الليلة يعني أنّ الملائكة تسلّم باستعرار عـلى بعضها أو على المؤمنين، أو أنّها تأتي إلى النّبيﷺ وخليفته المعصوم، تسلّم عليه. ومن الممكن أيضاً الجمع بين هذه التفاسير.

المجمع المحمد المحمد المحمد والمحمد والخير والبركة والسلامة والسعادة من كلَّ الجهات.

وسئل الإمام محمّد بن علي الباقرﷺ عمّاً إذا كان يعرف ليلة القدر، قال: «كيف لا نعرف والملائكة تطوف بنا فيها». (

وجاء في قصّة إبراهيم للله أنّ عدداً من الملائكة جاءت إليه وبشر ته بالولد وسلمت عليه (هود ــ ٦٩) وفي الرّواية أنّ إبراهيم أحسّ بلذة من سلام الملائكة لا تعدلها لذّة، إذن، فأية لذّة وبركة ولطف في سلام الملائكة على المؤمنين وهي تتنزل في ليلة القدر!!

وحين ألتي إبراهيم للله في نار غرود، جاءت إليه الملائكة وسلمت عليه فتحولت النّار إلى معتد أند تعديد ذات معند به كتب لاه الملائكة على المؤمنين في ليلة القدر إلى يرد وسلام.

| <b>ट</b> ] | سورة القدر / الآية ١ ـ ٥ | 241 |
|------------|--------------------------|-----|
| ι,         |                          |     |

### ہحوث

١\_ ما هي الأمور التي تُقدّر في ليلة القدر؟

فى سبب تسمية هذه الليلة بليلة القدر قيل الكثير من ذلك:

١- لأنُّها الليلة التي تعيَّن فيها مقدرات العباد لسنة كاملة. يشهد على ذلك قوله تعالى: ﴿لِنَّا لَنزَلْنَاهُ فِي لِيلَةً هِبَارِكَةً لِنَّا كُنَّا هِندُرِينَ \* فِيها يفرق كُلَّ أَهر حكيمٍ ﴾

هذه الآية الكريمة تنسجم مع ما جاء من الرّوايات تقول: في هذه الليلة تعيّن مقدرات النَّاس لسنة كاملة، وهكذا أرزاقهم، ونهاية أعمارهم، وأمور أخرى تفرق وتبيَّن في تسلك الليلة المباركة.

هذه المسألة طبعاً لا تتنافي مع حرية إرادة الإنسان ومسألة الإخــتيار. لأنَّ التــقدير الإلهي عن طريق الملائكة إنَّما يتمَّ حسب لياقة الأفراد وميزان إيمانهم وتقواهم وطهر نيَّتهم وأعيالهم.

أى يقدر كلِّ فرد ما يليق له؛ وبعبارة أخرى، أرضية التقدير يوفرها الإنسان نفسه، وهذا لا يتنافى مع الإختيار بل يؤكّده.

٣- وقال بعض إنَّها سمَّيت بالقدر لما لها من قدر عظيم وشرف كبير (في القرآن جاء قوله سبحانه: ﴿ما قدروا الله حتّى قدرهه ) 📜

٣- وقيل لأنَّ القرآن بكل قدر، ومنزلته نزل على رسول الأكرم على السطة الملك العظيم في هذه الليلة.

> ٤-إنَّها الليلة التي قُدَّر فيها نزول القرآن. ٥-إنَّها الليلة التي من أحياها نال قدراً ومنزلة.

٦- وقيل أيضاً لأنَّها الليلة التي تنزل فيها الملائكة حتى تضيق بهم الأرض لكثرتهم. لأنَّ القدر جاء بمعنى الضيق أيضاً كقوله تعالى: ﴿ وَهِنْ قَدْرَ عَلَيْهُ رَقِعَهُ ٪

كل هذه التفاسير يستوعبها المفهوم الواسع لليلة القدر مع أنَّ التَّسفسير الأوَّل أنسب وأشه

الحج، ٧٤.

١. الدخان. ٣ و٤. ۳. الطلاق. ۷.

# ٢\_ أية ليلة هي ليلة القدر؟

لا شك أنّ ليلة القدر من ليالي شهر رمضان. لأنّ الجمع بين آيات القرآن يقتضي ذلك. فالقرآن نزل في شهر رمضان من جهة (البقرة ــ ١٨٥)، ومن جهة أخرى تقول آيات السّورة التي نحن بصددها أنّه نزل في ليلة القدر.

ولكن، أيّة ليلة من شهر رمضان؟ قيل في ذلك كثير، وذكرت تفاسير عديدة، من ذلك: أنّها أوّل ليلة من شهر رمضان المبارك، الليلة السابعة عشرة، الليلة التاسعة عشرة، الليلة الحادية والعشرون، الليلة الثّالثة والعشرون، الليلة السابعة والعشرون، والليلة التـاسعة والعشرون.

والمشهور في الرّوايات أنّها في العشر الأخيرة من شهر رمضان، وفي الليلتين الحادية والعشرين أو الثّالثة والعشرين. لذلك ورد في الرّوايات أنّ النبيّ ﷺ كان يحيي كل الليالي العشر الأخيرة من الشهر المبارك بالعبادة.

وروي عن الإمام الصادق ﷺ أنّها الليلة الحادية والعـشرون أو الشّـالثة والعـشرون. وعندما أصر عليه أحدهم في تعيين واحدة بين الليلتين لم يزد الإمام على أن يقول: «ما أيسر ليلتين فيما نطلب!!»`.

ثمَّة روايات متعددة عن أهل البيتﷺ تركز على الليلة الثّالثة والعشرين. بينها روايات أهل السنّة تركز على الليلة السابعة والعشرين.

وروي عن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ قال: «التقدير في ليلة القدر تسعة عشر، والإبرام في ليلة إحدى وعشرين، والإمضاء في ليلة ثلاث وعشرين»<sup>7</sup>. ليلة القدر إذن محاطة بهالة من الإبهام سنذكر سببه فيا يلي.

#### ٣\_ لماذا غفيت ليلة القدر؟

الإعتقاد السائد أنَّ اختفاء ليلة القدر بين ليالي السنة، أو بين ليالي شهر رمضان المبارك الإعتقاد السائد أنَّ اختفاء ليلة القدر بين ليالي السنة، أو بين ليالي شهر رمضان المبارك

# ٤٤٠ سورة القدر / الآية ١ ـ ٥ وأخلى أحباء، بين النّاس كي يُحترم كلّ النّاس، وأخلى الإجابة بـ ين الأدعـية لتـقرأ كـل الأدعية، وأخلى الاسم الأعظم بين أسمائه كي تعظم كل أسمائه، وأخلى وقت المـوت كـي يكون النّاس دائماً على استعداد. ويبدو أن هذا دليل مقبول.

# ٤\_ هل كانت ليلة، القدر معروفة، بين الأمم السابقة؟

من ظاهر آيات هذه السّورة نفهم أنّ ليلة القدر ليست خاصّة بـزمان نـزول القـرآن وعصر الرّسول يَكْمَنْ ، بل تتكرر كلّ سنة حتى يرث الله الأرض ومن عليها. التعبير بالفعل المضارع «تنزل» الدال على الاستمرار، وهكذا التعبير بالجملة الإسمـية (سلام هي حتى مطلع للفجر) الدالة أيضاً على الدوام يؤيد ذلك. مضافاً إلى ذلك الرّوايات التيربما بلغت حدّ التواتر في تأييد هذه المسألة. ولكن هل كانت هذه الليلة في الأمم السابقة؟ روايات متعددة تصرّح أنّ هذه الليلة من المواهب الإلهيّة عـلى هـذه الأمّة، وعن النبي يَمَنَنَ قال: «إنّ اللّه وهب لأمتي ليلة القدر لم يعطها من كان قبلهم».<sup>(1</sup>

# ٥\_ ليلة القدر فير من ألف شهر

لماذا كانت خيراً من ألف شهر؟... الظاهر لأهمّية العبادة والإحياء فيها. وما جاء مـن روايات بشأن فضيلة ليلة القدر وفضيلة العبادة فيها في كتب الشيعة وأهل السنّة كــثير، ويؤيد هذا المعنىٰ.

أضف إلى ذلك، فإنَّ نزول القرآن في هذه الليلة، ونزول البركات والرحمة الإلهية فسها يجعلها خيراً من ألف شهر.

وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ قال لعلي بن أبي حمزة الثمالي: «فاطلبها (أي ليلة

تفسير الدرّالمنثور، ج ٦، ص ٣٧١.

[10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
[26] القدر) في ليلة إحدى وعشرين وثلاث وعشرين وصل في كل واحدة منهما مائة ركعة وأحيهما إن استطعت إلى النور، واغتسل فيهما».
قال: قلت: فإن لم أقدر على ذلك وأنا قائم؟
قال: قصل وأنت جالس.
قال: قلت: فإن لم أستطع؟
قال: قعلى فراشك، لا عليك أن تكتعل أول الليل بشيء من النوم إنّ أبواب السماء تفتع في رمضان و تصفد (تقيّد) الشياطين، ونقبل أعمال المؤمنين.. نِعم الشهر رمضان!»<sup>1</sup>

# ٦\_ لماذا نزل القرآن في ليلة القدر؟

ليلة القدر \_كما علمنا \_ليلة تقدير مصائر البشر لسنة كاملة حسب ما يليق بكلّ فرد. فينبغي أن يكون الإنسان فيها مستيقظاً وفي حالة تقرب إلى الله و تكامل على طريق بناء الشخصية الإسلامية ليرفع من مستوى لياقته لمزيد من رحمة الله.

نعم، في اللحظات التي يتقرر فيها مصيرنا ينبغي أن لا نكون غافلين، وإلَّا فسيواجهنا المصير المؤلم.

والقرآن... باعتباره الكتاب القادر على أن يرسم للبشرية مستقبلها ومصيرها ويهديها إلى طريق سعادتها وهدايتها، يجب أن ينزل في ليلة القدر... ليلة تعيين المصير... وما أجمل هذه العلاقة بين «القرآن» و«ليلة القدر»، وما أعمق معنى الإرتباط بين الإثنين!!

# ٢\_ هل ليلة القدر واحدة في المعمورة؟

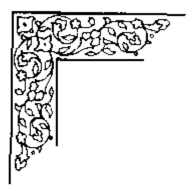
نعلم أن بدء الشهر القمري ليس واحداً في جميع البلدان. وقد يكون يـومنا هـذا أوّل الشهر في بلد ويكون الثّاني في بلد آخر. من هنا لا يمكن أن تكون ليلة القدر ليلة معينة في السنة، على سبيل المثال قد تكون ليلة الشّالث والعـشرين في الحـجاز هـي ليـلة الشّاني السنة، على سبيل المثال قد تكون ليلة الشّائث والعـشرين في الحـجاز هـمي ليـلة المّاني

الجواب يتّضح بالإلتفات إلى ما يلي:

الليل هو ظل نصف الكرة الأرضية على النصف الآخر من هذه الكرة، ونعلم أن هذا الظل يتحرك بتحرك الكرة الأرضية، ويدور دورة كاملة في أربع وعشرين ساعة من هنا يمكن أن تكون ليلة القدر دورة كاملة لليل حول الأرض، أي تكون هذه الليلة مدّة أربع وعشرين ساعة من دوران الظلام حول الكرة الأرضية بأجمعها، تبدأ من نقطة وتنتهي عند نقطة أخرى. (تأمل بدقة).

نهاية سورة القدر

8003







سورة

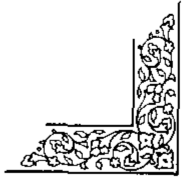
البجنة





# وعدد آياتها ثماني

مدنيّة



#### «سورة البيّنة»

# ممتوى السورة:

المشهور أنَّ هذه السَّورة نزلت في المدينة، ومحتواها يؤيد ذلك، إذ تحدثت في مواضع متعددة عن أهل الكتاب، والمسلمون واجهوا أهل الكتاب في المدينة غالباً.

أضف إلى ذلك أنّ السّورة تحدثت عن الصلاة والزكاة، والزكاة وإن شُرعت في مكّة، إلّا أنّها اتخذت طابعها الرسمي الواسع في المدينة.

هذه السّورة تناولت رسالة رسول اللّهﷺ وما فيها من دلائل بيّنة، هذه الرسالة التي كان أهل الكتاب ينتظرونها، وحين ظهرت أعرض عنها فريق منهم لما وجدوا فيها مسن خطر على مصالحهم الشخصية.

والسّورة تقرر حقيقة وجود الإيمان والتـوحيد والصـلاة والصـيام في كـل الأديـان ودعوات الأنبياء باعتبارها أصولاً ثابتة خالدة.

وفي مقطع آخر من السّورة بيان عن مواقف أهل الكتاب والمشركين تجاه الإسـلام... بعضهم آمن وعمل صالحاً فهو خير المخلوقات، وبعضهم كفر وأشرك فهو شرّ البريّة.

هذه السّورة أطلق عليها لمناسبة الفاظها اسماء متعددة أشهرها: «البينة» و«لم يكـن» و«القيمة».

#### فضيلة السّورة:

روي في فضيلة تلاوة هذه السّورة عن النّبي يَبَالِمُ أَنَّه قال: «لو يعلم النّاس ما في (لم يكن) لعطلوا الأهل والمال وتعلموها».

فقال رجل من خزاعة: ما فيها من الأجر يا رسول الله؟

| 5]                            | سورة البيَّنة                                  | ٤٤٦                      |
|-------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------|
| جلّ. واللُّــه إنّ المــلانكة | افق أبداً ولا عبد في قلبه شكَّ في اللَّه عـزّو | فقال: «لا يقرأها منا     |
|                               | خلق الله السماوات والأرض لا يغترون عن          |                          |
| له بالمغفرة والرحمة، فإن      | ه ملائكة يحفظونه في دينه ودنياه ويدعون ا       | يقرؤها بليل إلا بعث اللّ |
| ليه الليل» <sup>(</sup> .     | من الثواب مثل ما أضاء عليه النهار وأظلم عا     | قرأها نهاراً أعطي عليها  |

રુજ

### الآيات

ىسىيە\_\_\_\_ مَاللَّهُ الْتُحْلُرَ الرَّحِيهُ عِ

لَمْ يَكُنُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكَنْبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْلِيَهُمُ ٱلْيَنَ أُ رَسُولُ مِن ٱللَّهِ يَنْلُوا صُحُفًا مُطَهَرَةً ۞ فِيهَا كُنْبٌ قَيِّمَةً ۞ وَمَا نَفَرَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْكَنْبَ إِلَا مِنْ بَعْدِ مَاجَاءَ نَهُمُ ٱلْيَنِنَةُ ۞ وَمَا أُمُرُوا إِلَا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِينَ حُنَفَاءَ وَيُفِيمُوا ٱلصَلَوْةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُونَةُ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْفَيْمَةِ مَ أَعْدَ اللَّهِ مَعْدَا

ذلك دين القيِّمة:

في بداية السورة ذكر لأهل الكتاب (اليهود والنصارى) ومشركي العرب قبل ظهور الإسلام، فهؤلاء كانوا يدّعون أنّهم غير منفكين عن دينهم إلّا بدليل واضح قاطع. ولام يكن للذين تفروا من أهل الكتاب والمشركين منفكين متى تاتيهم لليئنة ﴾. و «البيئنة» التي أرادوها: رسول من الله يتلو عليهم كتاباً مظهّراً من ربّ العالمين: فرسول من للله يتلو صعفاً مظهّرة ﴾. فرمول من للله يتلو صعفاً مظهّرة ﴾. فهذه الصحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. فيها كتب قيّمة ﴾. وهذه الصحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. وهذه الصحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. وهذه المحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. وهذه المحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. وهذه المحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. يوهذه المحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. يوهذه المحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. وهذه المحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. وهذه المحف فيها من الكتابة ما هو صحيح وثابت وذو قيمة. وتفرقوا، وما تفرقوا إلّا بعد أن جاءهم الدليل الواضح والنبي الصادح بالحق. فروما تفرق الذين كوتوا الكتاب إلّا من بعد ما جامتهم لليئنة ﴾. الآيات الأولى لمذه السورة المباركة تتحدث عن أهل الكتاب والمشركين الذين كانوا يدّعون أنّهم سوف يقبلون الدعوة إن جاءهم نبيّ بالدلائل الساطعة.

# ٤ سورة البيّنة / الآية ١ ـ ٥ [ج

لكنَّهم أعرضوا حين ظهر، وجابهوه، إلَّا فريق منهم آمن واهتدى.

وهذا المعنى يشبه ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَلَمَا جَاءَهُمَ كَتَابَ مِنْ عَنْدَ لَلَّهُ مِصَدَقَ لَمَا مِعْهِمُ وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا بـه فـ لعنة اللّـه عـلى الكافرين» (

نعلم أنّ أهل الكتاب كانوا ينتظرون مثل هذا الظهور، ولابدّ أن يكون مشركو العرب مشاركين لأهل الكتاب في هذا الإنتظار لما كانوا يرون فيهم من علم ومعرفة، ولكن حين تحققت آمالهم غيّروا مسير هم والتحقوا باعداء الدعوة.

جمع من المفسّرين لهم رأي آخر في تفسير الآية، يقولون: مقصود الآية هـو أنَّ أهـل الكتاب والمشركين لم يكونوا منفكّين عن دينهم حقيقةً ـ لا ادّعاءً ـ حتى تأتيهم البيّنة.

وهذا يعني أنّ هؤلاء آمنوا بعدما جاءتهم البيّنة، لكن الآيات التالية تدل على غير ذلك، اللّهم إلّا إذا قيل أنّ المقصود إيمان مجموعة منهم وإن كانت قليلة و تكون المسألة من قبيل ما يسمىٰ في المنطق «موجبة جزئية».

ولكن على أي حال نستبعد هذا التّفسير، ويبدو أنّ الفخر الرازي لهذا السبب وصف الآية الأولى من هذه السّورة بأنّها أعقد آية في القرآن لتعارضها مع الآيات التالية، ولحل هذا التعارض ذكر طرقاً متعددة أفضلها هو الذي ذكرناه أعلاه.

ثمَّة تفسير ثالث للآية هو أنَّ اللَّه لا يترك أهل الكتاب والمشركين لحالهم حتى يتمّ الحجّة عليهم ويرسل إليهم البيّنة ويبيّن لهم الطريق. ولذلك أرسل إليهم نبيّ الإسلام لهدايتهم.

بناء على هذا التّفسير. هذه الآية تشير إلى قاعدة اللطف التي يتناولها عــلم الكـلام وتقرر أن اللّه يبعث إلى كلّ قوم دلائل واضحة ليتمّ الحجّة عليهم . .

على أي حال، «البيّنة» في الآية هي الدليل الواضح، ومصداقها حسب الآيـة الثّـانية شخص «رسول اللّه» وهو يتلو عليهم القرآن.

«صحف» جمع «صحيفة»، وتعني ما يكتب عليه من الورق، والمقصود بها هنا محتوى هذه الأوراة باذ نعله أنَّ المُسما الأعظ، تَتَلَقَةُ لما كروبة ما أورق، والمقصود بها هنا محتوى هذه

و«مطهرة» أي طاهرة من كلِّ ألوان الشرك والكذب والباطل، ومن تلاعب شياطين الجن والإنس، كما جاء أيضاً في قوله تعالى: ﴿ لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ﴾ ﴿

جملة ﴿ فيها كتب قيمة ﴾ إشارة إلى أنَّ ما في هذه الصحف السماوية خال من الإنحراف والإعوجاج. من هنا فإنَّ هذه «الكتب» تعنى المكتوبات، أو تعنى الأحكام والتشريعات المنصوصة من الله، لأنَّ الكتابة جاءت بمعنى تعيين الحكم أيضاً، كقوله تعالى: ﴿ كتب مليكم المّيام كما كتب على الذين من قيلكم، ﴿

وبهذا يكون معنى «قيمة» السويّة والمستقيمة، أو الثابتة والمستحكمة، أو ذات قيمة، أو كل هذه المعاني مجتمعة.

ويحتمل أيضاً أن يكون المعنى هو أن القرآن فيه الكتب السماوية القيّمة السابقة لأنَّــه يضم جميع محتوياتها وزيادة.

ويلفت النظر تقدم ذكر أهل الكتاب على المشركين في الآية الأولى، والاقتصار على ذكر أهل الكتاب في الآية الرابعة دون ذكر المشركين، بينا الآية الخامسة تريد الإثنين.

وهذا يعود ظاهراً إلى أنَّ أهل الكتاب كانوا هم الروّاد في هذه المواقف، وكان المشركون تابعين لهم، أو لأنَّ أهل الكتاب كانوا أهلاً للذم أكثر لما عندهم من علماء كثيرين، وبذلك كانوا ذا مستوى أرفع من المشركين. فمعارضتهم ـ إذن ـ أفظع وأبشع وتستحق مزيداً من

التقريع.

ثمٍّ يتوالى التقريع لأهل الكتاب، ومن بعدهم للمشركين. لأنَّههم اخستلفوا في الديس الجديد، منهم مؤمن ومنهم كافر، بينا: ﴿وَهَا لَعَرُوا إِلَّا لِيعِبِدُوا اللَّهُ مَعْلَصِينَ لَهُ الديسن صنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ﴾ 🖔

ثمّ تضيف الآية القول:

وذلك دين القيمة).

٢. جملة ﴿وما أمروا﴾ قد تكون حالية أو استئنافية. واللام في ﴿ليعبدوا﴾ لام الغـرض، والمـقصود هـنا الغرض الذي يعود على العباد، لا الغرض الذي يعود على الله كماً تصور بعض المفشّرين وأدى بهم هذا التصور إلى إنكار «لام الغرض» في مثل هذه المواضع. كل أفعال الله معللة بالأغراض، لكنّها أغراض تعود على العباد. بعضهم اعتبر اللام هنا بمعنى «أن» كما في قوله تعالى: ﴿ يريد الله ليبيِّن لكم) النساء، ٢٦.

5]

قيل في معنى «وما أمروا...» أن المقصود هو: إنّ التوحيد والصلاة والزكاة من المسائل الثابتة في دين أهل الكتاب، لكنّهم لم يبقوا أوفياء لهذه التعاليم.

وقيل: المقصود هو أنَّ دين الإسلام ليس فيه سوى التوحيد الخالص والصلاة والزكاة وأمثالها من التعاليم. وهذه أمور معروفة فلماذا يعرضون عنها؟.

ويبدو أنَّ المعنى الثَّاني أقرب. لأنَّ الآية السابقة تتحدث عن الاختلاف في قبول الدين الجديد، والمناسب هنا أن يكون المراد في «أمروا...» هو الدين الجديد أيضاً.

أضف إلى ذلك أنّ المعنى الأوّل يصدق على أهل الكتاب وحدهم، بينما المـعنى التّــاني يشمل المشركين أيضاً.

المقصود بـ «الدين» في عبارة **«مخلصين له الدين حنفا.»** قد يكون «العبادة»، وعبارة «إلاّ ليعبدوا الله» في الآية تؤكّد هذا المعنىٰ.

ويحتمل أيضاً أن يكون المقصود مجموع الدين والشريعة، أي إنّهم أمروا أن يعبدوا الله وأن يخلصوا له الدين والتشريع في جميع المحالات، وهذا المعنى يتناسب أكثر مع المفهوم الواسع للدين، وجملة **﴿وذلك دين القـيمة﴾** تؤيد هذا المعنى لأنّها طرحت الدين بمـفهومه الواسع.

«حنفاء» جمع «حنيف»، من الفعل الثّلاثي حَنَفَ، أي عــدل عــن الضــلال إلى الطـريق المستقيم، كما يقول الراغب في المفردات. والعرب تسمي كلّ من حج أو خُتِنَ «حَنيفا» إشارة إلى أنّه على دين إيراهيم.

و«الأحنف» من كانت رجله عوجاء. ويبدو أنَّ الكلمة كـانت في الأصـل تسـتعمل للانحراف والإعوجاج، والنصوص الإسلاميّة استعملتها بمعنى الإنحـراف عـن الشرك إلى التوحيد والهداية.

ومن الممكن أن تكون المجتمعات الوثنية قد اطلقت على من يترك الأوثان ويتجه إلى التوحيد اسم «حنيف»، أي منحرف، ثمّ أصبحت الكلمة بالتدريج اسماً لسـالكي طـريق التوحيد ومن مستلذمات الكلمة الاخلاص في التوحيد والاعتدال التراد مام يتاب أي

جملة ﴿وقلك دين للقيعة ﴾ أيشارة إلى أنّ الأصول المذكورة في الآية وهي: التوحيد الخالص، والصلاة (الإرتباط بالله) والزكاة (الإرتباط بالنّاس) من الأصول الثابتة الخالدة في جميع الأديان، بل إنّها قائمة في أعماق فطرة الإنسان، ذلك لأنّ مصير الإنسان يرتبط بالتوحيد، وفطرته تدعوه إلى معرفة المنعم وشكره، ثمّ إنّ الروح الاجتماعية المدنية للإنسان تدعوه إلى مساعدة المحرومين.

201

من هنا. هذه التعاليم لها جذور في أعماق الفطرة، وهي لذلك كانت في تعاليم كلِّ الأنبياء السابقين وتعاليم خاتم النبيين ﷺ.

8003

١. ﴿دين القسيمة﴾، مضاف ومضاف إليه، وليس صفة وموصوف ومفهومها أنَّه دين ورد في الكتب السمايقة مستقيم وذو قيمة أو أنَّه دين فيه أحكام وتعليمات ذات قيمة، فعلى هذا جاءت الكلمة بصيغة المؤنث لأنَّها صفة للكتب أو الملة والشريعة.

# الآيات

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِجَهَنَّ مَخْلِدِينَ فِيهَ أَوْلَتِ كَ هُمْ شَرُّ ٱلْبَرِيَةِ (٢) إِنَ ٱلَذِينَ ، امَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ أَوْلَتٍ كَهُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَةِ (٣) جَزَ آوُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَتُ عَدْنِ تَحْرِى مِن تَخْلِهَ ٱلْأَنْهَ رُخَلِدِينَ فِيهَا آبَداً أَرْضَى ٱللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ لِعَنْ خَشِى رَبَّهُ (٢)

# التفسير

فير البريّة وشرّما:

الآيات السابقة تحدثت عن انتظار أهل الكتاب والمشركين لبيّنة تأتيهم من اللّه، لكنّهم تفرقوا من بعدما جاءتهم البيّنة.

هذه الآيات تذكر مجموعتين من النّاس مختلفتين في مـوقفهما مـن الدعـوة «كـافرة» و«مؤمنة» تذكر الكافرين أوّلاً بالقول: ﴿ لِنَّ للدّينَ مَفروا مِن أهل الكتاب والمشركين في تار جهتُم خالدين فيها أولئك هم شرّ البريّقة.

وإِنَّما قال «كفروا» لكفرهم بالدين المبين، وإلَّا فإنَّ كفرهم ليس بجديد.

وعبارة ﴿ لُولئك هم شَرَّالبريَّةَ﴾ عبارة قارعة منيرة، تعني أنَّه لا يوجد بين الأحياء وغير الأحياء موجود أضل واسوأ من الذين تركوا الطريق المستقيم بعد وضوح الحق وإتمام الحجّة، وساروا في طريق الضلال، مثل هذا المعنى ورد أيضاً في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فَرَالدولِبِ عند الله الصم البكم الذين لايسقلونَ﴾ `.

وفي قوله سبحانه يصف أهل النَّار: ﴿ لُولتَكَ كَالْأَنْعَامَ بِلَ هُمَ أَصْلَ لُولتَكَ هُمَ المُافلونَ ﴾ [

[10] الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

وهذه الآية التي نحن بصددها تذهب في وصف هؤلاء المعاندين إلى أبعد ممّا تذهب إليه غيرها، لأنّها تصفهم بأنّهم شرّ المخلوقات، وهذا بمثابة بيان الدليل على خـلودهم في نـار جهنم.

ولم لا يكونون شرّ المخلوقات وقد فتحت أمامهم جميع أبواب السعادة فاعرضوا عنها كبراً وغروراً وعناداً.

تقديم ذكر «أهل الكتاب» على «المشركين» في هذه الآية أيضاً، قد يعود إلى ما عندهم من كتاب سهاوي وعلماء ومن صفات صريحة لنبيّ الإسلامﷺ في كستبهم، لذلك كسانت معارضتهم أفظع وأسوأ.

الآية التالية تذكر المجموعة الثّانية، وهم المؤمنون وتقول: ﴿إِنَّ لِلذَّيَّــنَ آهــنوا وعــحلوا الصالحات لُولئك هم خير البريَّة ﴾.

والآية التيبعدها تذكر جزاء هؤلاء المؤمنين، وما لهم عند الله من مثوبة:

وجزاؤهم عند ريّهم جنات عدن تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدأ رضي اللّه عنهم ورضوا عنه ذلك لمن خشي ريّه ﴾.

يلاحظ أنّ الحديث عن المؤمنين مقرون بذكر الأعمال الصالحة، باعتبارها تمرة دوحة الإيمان، وفي ذلك إشارة إلى أن ادعاء الإيمان وحده لا يكفي، بل لابدّ أن تشهد عليه الأعمال الصالحة، لكن الكفر وحده \_وإن لم يقترن بالأعمال السينة \_مبعث السقوط والشقاء، أضف إلى أنّ الكفر عادة منطلق لانواع الذنوب والجرائم والإنحرافات.

عبارة **ولولئك هم خيرالبريّة »** تبيّن بجلاء أنّ الإنسان المؤمن ذا الأعمال الصالحة أفضل من الملائكة، فعبارة الآية مطلقة وليس فيها استثناء والآيات الأخرى تشهد عملى ذلك أيضاً، مثل آية سجود الملائكة لآدم، ومثل قوله سبحانه: **وولقد كرمنا بني آدم »**`.

هذه الآية تحدثت عن الجزاء المادي الذي ينتظر المؤمنين، وعن الجزاء المعنوي الروحي لهم، وهو رضا الله عنهم ورضاهم عنه.

إِنَّهُم راضون عن الله لأنَّ الله أعطاهم ما أرادوه، والله راض عنهم لأنَّهم أدَّوا ما أراده إنَّهم راضون عن الله لأنَّ الله أعطاهم ما أرادوه، والله راض عنهم لأنَّهم أدَّوا ما أراده

٦. الاسراء، ٧٠.

20٤ نعم، نعيم جسد الإنسان جنات الخلد، ونعيم روحه رضا الله ولقاؤه. جملة فذلك لعن خشي ربته به تدل على أن كل هذه البركات تنطلق من «خشية الله». لأنّ هذه الخشية دافع للحركة صوب كلّ طاعة و تقوى وعمل صالح. بعض المفسّرين قرن هذه الآية، بالآية ٢٨ من سورة فاطر حيث يقول سبحانه: فإلِنّها يعشى للله هن عبادة للعلما. به وخرج بنتيجة هي أنّ الجنّة للعلماء، طبعاً لابد أن نأخذ بنظر الاعتبار وجود مراتب ومراحل للخشية وهكذا مراتب للعلم. قيل أيضاً أن «الخشية» أسمى من «الخوف»، لأنها خوف مقرون بالتعظيم والإحترام.

# ہدوث

# ۱\_ على 🕸 وشيعته غير البريّة

ثُمَّة روايات كثيرة بطرق أهل السنَّة في مصادرهم الحديثية المعروفة، وهكذا في المصادر الشيعية، فسَّرت الآية: **﴿لُولئك هم خيرالبريَّةَ﴾** بأنهم على وشيعته.

«الحاكم الحسكاني النيسابوري» عالم أهل السنّة المعروف في القرن الخامس الهجري نقل هذه الرّوايات في كتابه المشهور «شواهد التنزيل» بطرق مختلفة، ويزيد عـدد هـذه الرّوايات على العشرين نذكر منها على سبيل المثال ما يلي:

١-عن ابن عباس قال: عندما نزلت آية: ﴿لِن الدَّين آهنوا ومعلوا الصالحات أولئك هم خير السريّة ﴾ قال رسول الله لعلي: «هو أنت وشيعتك تأتي أنت وشيعتك يسوم القسيامة راضسين مرضيين ويأتي عدوك غضباناً مقحمين» <sup>(</sup>.

٢- وعن أبي برزة قال: حينها تلا رسول الله هذه الآية قال: «هم أنت وشيعتك يا علي، وميعاد ما بيني وبينك الحوض»<sup>٢</sup>.

٣- وعن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: كنّا جالسين عند النبيّ جوار الكعبة، فاقدم علينا علي، وحين رآه النبيّ قال: «وربّ هذه علينا علي، وحين رآه النبيّ قال: «وربّ هذه السّنة! إنّ هذا وشبعته هم الفائزون بده القيامة».

۱۰ شواهد التنزيل، ج ۲، ص ۳۵۷، ح ۱۱۲۶.
 ۲۰ المصدر السابق، ص ۳۵۹، ح ۱۱۳۰.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الله، وأقضاكم بحكم الله. وأقسمكم بالسوية، وأعدلكم في الرعية وأعظمكم عند الله مزية» قال جابر: فأنزل الله: **وإن الذين آهنوا ومعلوا الصالحات لولئك هم خير البريّة ﴾** فكان علي إذا أقبل قال أصحاب محمّد قد أتاكم خير البرية بعد رسول الله.<sup>(</sup>

نزول هذه الآية جوار الكعبة لا يتنافي مع مدنية السّورة، إذ من الممكن أن تكون من قبيل النزول المجدد، أو التطبيق، أضف إلى ذلك أنّ نزول هذه الآيات لا يستبعد أن يكون خلال أسفار النّبي إلى مكّة من المدينة، خاصّة أنّ الراوي (جابر بن عبد الله الأنصاري) قد النحق بالنّبي في المدينة.

بعض هذه الأحاديث رواها ابن حجر في الصواعق، ومحمّد الشبلنجي في نور الابصار<sup>7</sup>. وجلال الدين السيوطي نقل القسم الأعظم من الرّواية الأخيرة عن ابن عساكر عن جابر بن عبد الله الأنصاري<sup>7</sup>.

٤- في «الدر المنثور» عن ابن عباس قال: «حين نزلت آية: ﴿لِن للذيب تَ الصُول وعملوا الصالحات لَولئك هم خير البرية». قال رسول الله لعلي: «هو أنت وشيعتك يوم القيامة راضين مرضيين».<sup>3</sup>

٥. وفي الدر المنثور أيضاً عن ابن مردويه عن علي من قال: «قال لي النبي ﷺ : ألم تسمع قول الله فإن الذين آهنوا وعملوا الصالحات لُولئك هم خير البريّة ؟ أنت وشيعتك وموعدي وموعدكم الحوض، إذا جاءت الأمم للحساب تدعون غرّاً محجلين». <sup>0</sup>

كثير من علماء السنة، سوى من ذكرنا، نقلوا مثل هذه الرّوايات في كتبهم منهم: الخطيب الخوارزمي في المناقب، وأبو نعيم الإصفهاني في كفاية الخصام، والعلّامة الطبري في تفسيره، وابن صباغ المالكي في الفصول المهمّة، والعلّامة الشوكاني في فتح الغدير، والشيخ سليمان القندوزي في ينابيع المودة، والآلوسي في روح المعاني.

باختصار هذا الحديث من الأحاديث المعروفة المشهورة المـقبولة لدى أكـثر عـلماء الإسلام، وفيه بيان لفضيلة كبرى من فضائل علي وأتباعه.

وهذه الرّوايات تدل ضمناً أنّ كلمة «الشيعة» باعتبارها اسماً لأتباع عليﷺ كانت قد شاعت منذ عهد رسول اللّهﷺ بين المسلمين على لسان الرّسول نـفسه. وأولئك الذيـن يخالون أنّ الكلمة هذه ظهرت في عصور متأخرة في خطأ كبير.

# ٢\_ ضرورة إغلاص النيَّة في العبادة

بعض علماء أصول الفقه استدلوا بالآية: فوها لمروا إلا ليعبدوا للله مخلصين له للدين على لزوم «قصد القربة» في العبادات، وأنّ الأصل في الأوامر أنّها تعبدية لا توصلية، وهذا يتوقف على كون «الدين» في الآية بمعنى العبادة كمي يصح الاستدلال بها على لزوم الإخلاص في العبادات... ويتوقف على أن يكون (الأمر) في الآية بشكل مطلق كي يكون مفهومها لزوم قصد القربة في كل الأوامر (عدا ما خرج منها بدليل)، غير أنّ مفهوم الآية ليس كذلك على الظاهر، فالمقصود إثبات التوحيد مقابل الشرك، أي إنّ هولاء لم يؤمر واإلّا بالتوحيد، وبهذا لا تر تبط المسألة بالأحكام الفرعية.

# ٣\_منمنى الصعود والسقوط

من آيات هذه السّورة المباركة يستفاد أنّ الانسان فريد بين مخلوقات الكون في البون الشاسع الذي يفصل بين منحنى ارتفاعه وسمّوه وبين منحنى سقوطه وهبوطه، فلو كان من الذين آمنوا وعملوا الصالحات (عبارة «عملوا الصالحات» تشمل كلّ الأعمال الصالحة لا بعضها) فهو أفضل خلق الله؛ وإن سلك طريق الكفر والضلالة والعناد هبط إلى هوة سحيقة وكان شرّ خلق الله.

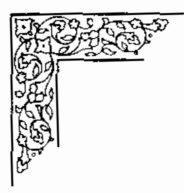
هذا البون الشاسع بين الإتجاهين \_ رغم خطور ته وحساسيته \_ له دلالة كـبيرة عـلى مكانة النوع البشري وقابليته للتكامل، وطبيعي أن يكون إلى جانب هذه القابلية العظيمة إمكان عظيم للهبوط والسقوط.

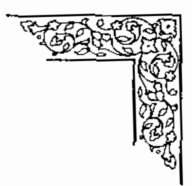
ربّنا؛ نستمد العون من فضلك وإحسانك لبلوغ درجة «خير البرية»

ربِّنا! اجعلنا من شيعة ذلك الرجل الصالح الذي كان أجدر من نال هذه الدرجة. ربِّنا! مُنَّ علينا باخلاص يجعلنا متفانين في حبَّك وعبادتك. آمين يا ربَّ العالمين

نهاية سورة البيّنة

5]



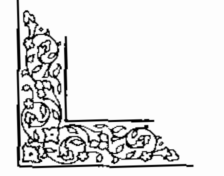




سورة

الزلزلة





وعدد آياتها ثماني



# «سورة الزلزلة»

#### ممتوى السّورة:

اختلف المفسّرون في مكّية هذه السّورة أو مدنيتها، فذهب كثيرون إلى أنّها مدنية، بينها ذهب بعض إلى أنّها مكّية لما تتناوله آياتها من حديث حول «المعاد» و«أشراط الساعة» (علامات يوم القيامة)... وهي موضوعات الآيات المكّية عادة. ولكنّ ثمّة رواية عن «أبي سعيد الخدري» أنّه سأل النّبي تَنْكُنْهُ حين نزول هذه السّورة عن آية: **(فعن يستعل مشقال** فرة...)، وأبو سعيد انضم إلى المسلمين في المدينة<sup>1</sup>.

ولا تأثير لمكيتها أو مدنيتها على مفاهيمها التي تدور حول ثـلاثة محـاور رئـيسية: تتحدث أوّلاً عن علامات البعث ويوم القيامة...ثمّ عن شهادة الأرض على جميع أعـمال العباد.. وبعد ذلك تقسم النّاس إلى مجموعتين صالحة وطالحة وتبيّن أنّ كلّ مجموعة ترى غار عملها.

#### فضيلة السّورة:

وردت في فضيلة هذه السّورة نصوص تحمل إشارات هامّة من ذلك ما روي عن رسول اللّهﷺ قال: «من قرأها فكأنّما قرأ البقرة وأعطي من الأجر كمن قرأ ربع القرآن» <sup>(</sup>. وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ قال:

«لا تملوا من قراءة ﴿إِذَا زَائِلَتَ الأَرْضَ زَائِرًالِها﴾ فإنَّه من كانت قراءته بها في نوافله لم يصبه اللَّه عزَّوجلَّ بزازلة أبدأً، ولم يمت بها ولا بصاعقة ولا بآفة من آفات الدنيا حتى يموت». <sup>7</sup>

8003

# الآيات

بِسَسَسِ اللَّهُ الْتَخْذَالَةِ الْحَرَضُ ذِلْزَا لَمَا ۞ وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَنْقَالَهَ ۞ وَقَالَ الإِنسَنُ إذَا زُلْزِلَتِ الآرَضُ ذِلْزَا لَمَا ۞ وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالَهَ ۞ وَقَالَ الإِنسَنُ مَا لَمَا ۞ يَوْمَبِذِ تُحَدِّ أَخْبَارَهَ ۞ وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالَهَ ۞ يَوْمَبِذِ يَصْدُرُ النَّاسُ أَسْنَانَا لِيُرُوْا أَعْمَالَهُمْ ۞ فَمَن يَعْمَلَ مِنْقَالَ ذَرَةٍ خَيْرًا يَرَهُ, ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِنْقَالَ ذَرَةٍ شَكَالَ ذَرَةٍ شَدَالَ ذَرَةٍ مَنْ يَعْمَلُ مِنْعَالَ مِنْ يَعْمَلُ مِنْعَالَ ا

# التفسير

# يوم يزى النَّاس أعمالهم:

هذه السّورة تبدأ كما ذكرنا في محتواها ـ ببيان صور من الأحداث الهائلة المفزعة التي ترافق نهاية هذا العالم وبدء البعث والنشور. تقول:

﴿إِذَا وَلَوَّلِتُهُ الْأَرْضَ وَلَوَّلِيهَا ﴾ ﴿

﴿وأخرجت الأرض لتقاليها ﴾.

عبارة «**زلزالها»** تعني أنَّ الأرض بأجمعها تهتز في ذلك اليوم (خلافاً للزلازل العـادية الموضعية عادة) أو أنَّها إشارة إلى الزلزلة المعهودة، أي زلزلة يوم القيامة<sup>٢</sup>.

و«الأثقال» ذكر لها المفسّر ون معاني متعددة. قيل إنَّها البشر الذين يخرجون من أجداثهم

١. «إذا» شرطية، يحتمل أن يكون جزاء شرطها ﴿ يومئذ تحدث أخبارها﴾ أو ﴿ يومئذ يصدر النّاس أشتاتاً ﴾، أو أنّ الجزاء محذوف والجملة جاءت جواباً لسؤال: متى الساعة ؟ والتقدير: (إذا زلزلت الأرض زلزالها تقوم الساعة ).
٢. بالمعنى الأول الإضافة لها معنى العموم، وفي الحالة النّانية معنى العهد. ثمّ إنّ «الزلزال» بكسر الزاي مصدر، و«الزلزال» بفتح الزاي المحدر، وهذه القاعدة جارية في الفعل الرباعي المضاعف مثل (صلحال) وروسوسان).

٤٦١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

على أثر الزلزال. كها جاء في قوله سبحانه: ﴿وَلَقَمْتُهُ فَيْهَا وَتَعْلَمُهُ ﴿

وقيل إنَّها الكنوز المخبوءة التي ترتمي إلى الخارج، وتبعث الحسرة في قلوب عبَّاد الدنيا .

ويحتمل أيضاً أن يكون المقصود إخراج المواد الثقيلة الذائبة في باطن الأرض، وهو ما يحدث أثناء البراكين والزلازل، فإنّ الأرض في نهاية عمرها تدفع ما في أعماقها إلى الخارج على أثر ذلك الزلزال العظيم.

ويمكن الجمع بين هذه التفاسير.

في ذلك الجو المليء بالرهبة والفزع. تصيب الإنسان دهشة ما بعدها دهشة فيقول في ذعر: ما لهذه الأرض تتزلزل وتلقى ما في باطنها؟

﴿وقال الإنسان ما لها).

وذهب بعض المفسّرين إلى أنّ الإنسان في الآية هو الكافر الذي كان شاكاً في المـعاد والبعث، ولكن الظاهر أنّ الإنسان هنا له معنى عام يشمل كل أفراد البشر. فالدهشة من وضع الأرض في ذلك اليوم لا يختص بالكافرين.

وهل هذا السؤال التعجبي يرتبط بالنفخة الأولى أو التّــانية؟ أي هــل يــرتبط بــنهاية الأرض أم بالبعث؟

الظاهر أنَّها النفخة الأولى حيث تحدث الزلزلة الكبرى وينتهي فيها هذا العالم.

ويحتمل أيضاً أن تكون نفخة البعث والنشور، وإخراج النّاس من الأجداث والآيات التالية ترتبط بالنفخة الثّانية.

ولما كان القرآن يتحدث في مواضع مختلفة عن أحداث النفختين معاً، فالتّفسير الأوّل أنسب لما ورد من ذكر الزلزال المرعب في نهاية العالم، وفي هذه الحالة يكون المقصود من أثقال الأرض معادنها وكنوزها والمواد المذابة فيها.

وأهم من ذلك أنَّ الأرض:

< يوهنذ تحدف أخبارها)·

and a State in the transmission of a state of a state of the

[ع

من أهم الشهود على أعمال الإنسان في ذلك اليوم، وهي إذن رقيبة على ما نفعله عليها.

وفي حديث عن رسول الله ﷺ قال: «أتدرون ما أخبارها»؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «أخبارها أن تشهد على كل عبد وأمة بما عملوا على ظهرها، تقول عمل كذا وكذا، يوم كذا، فهذا أخبارها»<sup>(</sup>.

وفي حديث آخر عن النّبيَّ ﷺ قال: «حافظوا على الوضوء وخير أعـمالكم الصلاة. فتحفظوا من الأرض فإنَّها أمَّكم، وليس فيها أحد يعمل خيراً أو شرًّا إلَّا وهي مخبرة به»<sup>٢</sup>.

وعن أبي سعيد الخدري قال: متى كنت في بيداء فارفع صوتك بـالأذان لأنيّ سمـعت رسول اللَّهُ ﷺ يقول: «لا يسمعه جن ولا إنس ولا حجر إلَّا يشهد له» .

وهل أن تحديث الأرض يعنى أنَّها تتكلم في ذلك اليوم بأمر الله. أم أن المقصود ظهور آثار أعبال الإنسان على ظهر الأرض؟

واضح أنَّ كل عمل يقوم به الإنسان يترك آثاره حتماً على ما حوله، وإن خفيت علينا ا هذه الآثار اليوم، تماماً مثل آثار أصابع اليد التي تبتى على مقبض الباب، وفي ذلك اليوم تظهر كل هذه الآثار، وحديث الأرض ليس سوى هذا الظهور الكبير؛ تماماً كما نقول لشخص نعسان: عينك تقول إنَّك كنت سهراناً أمس. أي إنَّ آثار السهر عليها واضحة.

وليس هذا الموضوع بغريب اليوم بعد الإكتشافات العلمية والإختراعات القادرة في كلِّ مكان وفي لحظة أن تسجل صوت الإنسان وتصور أعماله وحركاته في أشرطة يمكن طرحها في المحكمة كوثائق إدانة لا تقبل الإنكار.

لوكانت شهادة الأرض فيا مضي عجيبة، فليست اليوم بعجيبة ونحن نرى شريطاً رقيقاً يمكن أن يكون بحجم أزرار اللباس قادراً على أن يحتفظ بكثير من الأعمال والأقوال.

وفي حديث عن على الله قال: «صلوا المماجد في بقاع مختلفة، فإنَّ كملَّ بمقعة تشهد للمصلّي عليها يوم القيامة»<sup>2</sup>.

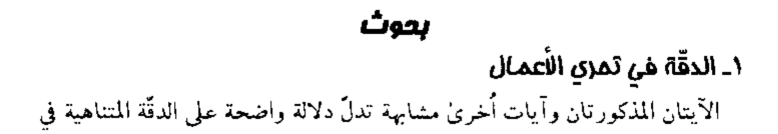
وعند الله أيضاً حينها كان يفرغ من تقسيم بيت المال يصلى ركعتين ويقول: «إشهدي أنّي ملأتك بحق وفرغتك بحق»<sup>0</sup>

٤٦٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [10 ﴿بِأَنَّ رَبِّكَ لَوْحِي لِهَا ﴾ ﴿ فما فعلته الأرض إَنَّما كان بوحي ربُّها، وهي لا تتواني في تنفيذ أمر الرُّب. وعبارة «أوحى» إنَّما هي لبيان أنَّ حديث الأرض خلاف طبيعتها، ولا يتيسر ذلك سوى عن طريق الوحبي الإلهي. قيل: إنَّ المقصود هو أنَّ اللَّه يوحي للأرض أن تخرج أثقالها. والتَّفسير الأوَّل أصح وأنسب، **﴿يومنَدُ يَصدر النَّاس لَمُتاتاً ليرو***ا أ***عمالهم»**. «أشتات» جمع «شتّ» \_ على وزن شط \_ وهو المتفرق والمبعثر، أي أنَّ النَّاس يردون ساحة الحشر منفرقين مبعثرين، وقد يكون التفرق والتبعثر لورود أهل كلَّ دين منفصلين عن الآخرين. أو قد يكون لورود أهل كلِّ نقطة من نقاط الأرض بشكل منفصل. أو قد يكون لورود جماعة بأشكال جميلة مستبشرة، وجماعة بوجوه عبوسة مكفهرة إلى المحشرر أو أنَّ كلِّ أُمَّة ترد مع إمامها وقائدها كما في قوله تعالى: **﴿يوم تدمو***ا كلُّ لُناس بإ***مامهم ﴾**. <sup>[1</sup> أو أنَّ يحشر المؤمنون مع المؤمنين والكافرون مع الكافرين. الجمع بين هذه التفاسير ممكن تماماً لأنَّ مفهوم الآية واسع. «يصدر» من الصدور، وهو خروج الإبل من بركة الماء مجتمعة هائجة وعكسه الورود. وهي هنا كناية عن خروج الأقوام من القبور وورودهم على المحشر للحساب. ويحتمل أيضاً أن يكون صدور النَّاس في الآية من المحشر والتوجه نحو مستقرهم في الجنّة أو النّار. المعنى الأوّل أكثر تناسباً مع الآيات السابقة. المقصود من عبارة ﴿ليروا أعمالهم) هل هو: ليروا جزاء أعبالهم...

أو ليروا صحيفة أعمالهم وما سجل فيها من حسنات وسيئات أو المشاهدة الساطنية.

مهياكان مفهوم الذرة فهو هنا أصغر وزن.

هذه الآية على أي حال تهزّ كيان الإنسان الواعي من الأعماق، وتشير إلى أنّ حساب الله في ذلك اليوم دقيق وحساس للغاية، وميزان أعمال النّاس دقيق إلى درجة يحصي أقلّ أعمال الإنسان.



٢٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

تحرّي الأعبال وفي المحاسبة يوم القيامة، كقوله سبحانه: ﴿يا بني لِنّها لِن تلك مثقال حبة هن خردل فتكن في صغرة أو في الشماوات أو في الأرض يامت بها الله لِن الله لطيف خبير، (

و«الخردل» بذر صغير جدّاً لنبات معروف يضرب به المثل لصغره.

هذه التعابير القرآنية تدلّ على أنّ أصغر الأعمال يحاسب عليها في تلك المحاسبة الكبرى، وهذه الآيات تحذر أيضاً من استصغار الذنوب الصغيرة، أو التهاون في أعمال الخير والصغيرة. فما يحاسب عليه الله سبحانه \_مهما كان \_ليس بقليل الأهمية.

لذلك قال بعض المفسّرين إنّ هذه الآيات نزلت حين كان بعض الصحابة يستهاون في إنفاق الأموال القليلة، وكانوا يقولون: إنّ الأجر يتوقف على إنسفاق مسا نحبّ، والأشسياء الصغيرة لا نحبها. وهكذا كانوا يستهينون بالذنوب الصغيرة، فنزلت الآيات وحثتهم على فعل الخيرات مهما قلت ونهتهم عن الذنوب مهما صغرت.

# ۲\_ جواب على سؤال

يطرح هنا سؤال بشأن ما تحدثت عنه الآيات وهو أنّ الإنسان يرى كلّ أعياله صالحة أم طالحة، صغيرة أم كبيرة. فكيف ينسجم ذلك مع الآيات التي تطرح مفاهيم «الإحساط» و«التكفير» و«العفو» و«التوبة»؟

فآيات «الإحباط» تقرر أنَّ بعض السيئات مثل الكفر يذهبن الحسنات: ﴿لَعْنَ لَشَرَكَتُ فَا يَعْمَانُهُ الم

وآيات «التكفير» تقول: **ولن الحسنات يذهبن السينائية ؟** وآيات «العفو والتوبة» توضح محو الذنوب بتوبة العبد وعفو الرب. فكيف تنسجم هذه المفاهيم مع رؤية كلّ أعبال الخير والسوء؟ **والجواب:** أنّ الآيات المذكورة أعلاه والتي تنص على رؤية أعبال الخير وأعبال السوء يوم القيامة هو أصل كلي وقانون عام، وكلّ قانون قد يكون له استثناءات، وآيات العفو

٦٦ الزمر، ٦٥. ۱. لقمان، ۱٦.

۲. هود، ۱۹٤.

**č**]

وانكسار تماماً مثل «المطالبات» و«القروض» التي يقل بعضها على حساب بعض، وحينا يرى الإنسان نتيجة هذه الموازنة فإنمًا رأى في الواقع كلّ أعهاله الصالحة والطالحة، ومثل هذا يصدق أيضاً على «العفو» و«التوبة» لأنّ العفو لا يتمّ دون لياقة، والتوبة هي بنفسها من الأعمال الصالحة.

بعضهم ذكر هنا جواباً لا يبدو صحيحاً، وهو أنّ الكفّار يرون نتيجة أعهالهم الصالحة في هذه الدنيا، وهكذا المؤمنون ينالون جزاء أعهالهم السيئة في هذا العالم.

والظاهر أنَّ الآيات التي نحن بصددها ترتبط بالقيامة لا بالدنيا. أضف إلى ذلك ليست هناك قاعدة كليّة تقضي أن يرى كل مؤمن وكافر نتيجة أعماله في هذه الدنيا.

# ٣- الآية المامعة

روي عن عبد الله بن مسعود قال: إنَّ أحكم آية في القرآن: ﴿ فَعْن يَعْطُ هُثْقَالَ دُرَةٍ خَيرُا يرّ \* وَهِن يَعْطُ هُثْقَالَ دُرَةٍ هُزَلَ يَرَهَ﴾. وكان رسول اللهﷺ يسميها «الجامعة» <sup>(</sup>. وحقّاً، لو تدبر الإنسان في محتوى هذه الآية تكفيه دافعاً إلى طريق الخير وناهياً عن طريق الفساد والانحراف.

لذا ورد أنَّ رجلاً جاء النَّبي ﷺ وقال له: علمني ممَّا علمك اللَّه.

فأوكله النبيّﷺ إلى أحد أصحابه ليعلمه القرآن، فعلمه: ﴿إِذَا زَلَوْلَتُ الأَرْمَنَ﴾ إلى آخر السّورة. فنهض الرجل وقال: هذه تكفيني... وفي رواية قال: تكفيني هذه الآية.

عن زيد بن أسلم(رض) أنَّ رجلاً جاء إلى النبيَّ ﷺ فقال: علمني ما علمك اللَّه، فدفعه إلى رجل يعلمه القرآن فعلمه إذا زلزلت الأرض حتى بلغ فمن يسعمل الخ... قسال الرجسل: حسبي. فأخبر بذلك النبيَّ ﷺ فقال: «دعه فقد فقه الرجل» <sup>7</sup>.

وعن أبي سعيد الخدري قال: لما أنزلت هذه الآية **﴿ فَمِن يعمل مثقال دَرة خيرا ير» \* ومن يحمل مثقال دَرة هُرّا ير»)** قلت: يارسول اللّه إنّي لراء عملي؟ قال: نعم. قلت: الكبار الكبار. قال: نعم. قلت: الصغار الصغار قال: نمر قالت ما تكال أستقال ما درما أ

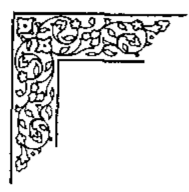
(10) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
(10) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
(10) الحسنة بعشر أمثالها يعني إلى سبعمائة ضعف، والله يضاعف لمن يشاء والسيئة بمثلها أو يعفو الله، ولن ينجو أحد بعمله. قلت: ولا أنت يا نبيّ الله؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله منه بالرحمة.<sup>(1)</sup>
(10) بالرحمة.<sup>(1)</sup>
(11) ربّنا! عندما لا يكون في ذلك اليوم لرسولك العظيم ملاذ سوى عفوك ورحمتك، فكيف بنا ربّنا! عندما لا يكون في ذلك اليوم لرسولك العظيم ملاذ سوى عفوك ورحمتك.

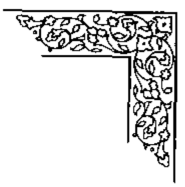
ربينا إعندما لا يكون في ذلك اليوم لرسولك العطيم علاد عوى علوم ورحد على . وكيف حالنا... إلهنا إذا كانت أعمالنا هي الأصل في نجاتنا فالويل لنا، وإن اسعفنا كرمك فهنيئاً لنا.. اللّهمّ ليس لنا في ذلك اليوم الذي تتجسد فيه الأعمال صغيرها وكبيرها إلّا لطفك العميم ورحمتك الواسعة.

نهاية سورة الزلزلة

#### 8003

۱. تفسیر الدرّالمتثور، ج ٦، ص ۳۸۱.

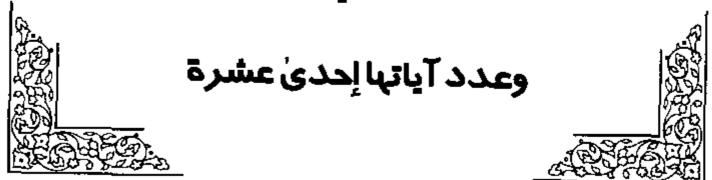






سورة

العاديات







#### «سورة العاديات»

#### ممتوى السورة:

اختلف المفسّرون كثيراً في مكان نزول هذه السّورة، كثير منهم اعتبرها مكّية، وجمع منهم قال إنّها مدنية.

قصر مقاطع الآيات، واستنادها إلى القَسَم، وتناولها موضوع المعاد قرائن تدل عـلى مكيتها.

لكن مضمون القسم في السّورة وارتباطه بمسائل الجهاد ـكما سيتضح ـ وهكذا الرّواية القائلة بنزول هذه السّورة بعد غزوة (ذات السلاسل) <sup>(</sup> دلائل على مدنية السّورة. حتى لو فسرنا مضمون القسم في السّورة بحركة الحجاج نحو منى والمشعر فهو دليل على أنّها مدنية أيضاً.

صحيح أن مراسم الحج بأكثر مناسكه كانت شائعة بين عرب الجاهلية بتأثير من سنة إبراهيم، لكنّها كانت ممزوجة بالخرافات ممّا يجعل قَسَم القرآن بها مستبعداً. من مجموع كل ذلك نرجح أن تكون السّورة مدنية. وممّا تقدم يتّضح أيضاً محتوى السّورة، فهي تبدأ بالقسم بأمور محفّزة محركة. ثمّ تتناول بعض مظاهر الضعف البشري كالكفر والبخل وحب الدّنيا، ثمّ تشير السّورة إشارة قصيرة معبّرة إلى مسألة المعاد وإحاطة اللّه بعباده.

#### فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن النّبي ﷺ أنَّه قال: «من قرأها أعطي مــن الأجـر عشـر

١. واقعة حدثت في السنة الثامنة للهجرة، وفيها أسر عدد كبير من الكفَّار، فشُدوا بالحبال مكبلين ولذا سمّيت الواقعة بذات السلاسل، وسيأتي شرحها في الآيات.

| 5]              | سورة العاديات                                                  | ٤٧٢            |
|-----------------|----------------------------------------------------------------|----------------|
|                 | ن بات بالمزدلفة، وشهد جمعاً». <sup>```</sup>                   | حسنات، بعدد م  |
| اءتها بعثه الله | جعفر بن محمّد الصادق عَمَدَةٌ قال: «من قرأ والعاديات وأدمن قرا | وعن الإمام     |
|                 | ن يوم القيامة خاصّة، وكان في حجره ورفقائه». <sup>7</sup>       |                |
|                 | رّوايات أن سورة «والعاديات» تعادل نصف القرآن. <sup>٤</sup>     | و في بعض الز   |
| لحياته وآمن     | م أنَّ كل هذه الفضيلة إنمَّا هي نصيب من جعل السّورة منهاجاً    | ومن الواضي     |
|                 |                                                                | بكل محتواها وء |

છાલ

# بِسَسَبُ اللَّهُ الْمُورِبَّتِ قَدْحَانَ فَٱلْمُعِيرَتِ صُبْحَانَ فَأَثَرَنَ بِهِ مَنَعَانَ وَالْعَدِيَتِ صُبْحَانَ فَأَثَرَنَ بِهِ مَنَعَانَ وَالْعَدِيَتِ صُبْحَانَ فَأَثَرَنَ بِهِ مَنَعَانَ فَوَصَطْنَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ وَالْعَدِيَتِ صُبْحَانَ فَأَثَرَنَ بِهِ مَنَعَانَ فَوَصَطْنَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ وَالْعَدِيَتِ صُبْحَانَ فَأَثَرَنَ بِهِ مَنْعَانَ فَوَصَطْنَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ وَالْعَدِيَتِ صُبْحَانَ فَأَثَرَنَ بِهِ مَنْعَانَ فَوَصَطْنَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ وَالْعَدَ لَكَ فَوَصَطْنَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ فَاللَّهُ مَعَانَ فَا لَمُورِبَتِ مَدْحَانَ فَاللَّهُ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ فَا لَمُورِبَتِ مُنْعَانَ وَالْعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ إِنَّهُ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ مِنْ لِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ إِنَّهُ مُعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ مَعْ فَا فَا لَعْ مُورَنَ الْمُ وَالْعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ مُوالْمُ لَكُنُو مُنْ مَعْ مُعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ مُ فَالْمُ وَالْتُ مُعَانَ مُعَانَ بِهِ مُعَانَ بِهِ مَعَانَ مُ لَكُنَهُ مُعَانَ مُعَانَ بِهِ مَعَانَ بِهِ مَعَانَ مَعْتَعَانَ مُعَانَ مُ لَعُنْ مَعْتَى فَا مُعَانَ بِهِ مَعْتَى مُعَانَ مُوالْمُ مَعْ مُ مَعْنَانَ مُوالْمُ مُولُ مُعَانَ مُوا مُولِعَانَ مُوالْمُ لَعْهُ وَالْعَانَ مُولَى مُولَى مُعَانَ مُوالْمُ مُولُ مُعَانَ مُوالْ مُعَانَ مُوالْمُ مُولُ مُعَانَ مُولَعَانَ مُولِي مُولَى مُولَ مُولَى مُولَى مُعَانَ مُولِي مُولَ مُعَانَ مُولِي مُولِي مُولَعَانَ مُولَعَانَ مُولَى مُولَى مُولَى مُولِ مُولَعَانَ مُولَى مُولِي مُولَعَانَ مُولَى مُولِعَانَ مُولَى مُولَى مُولِعَانَ مُعَانَ مُولَعَانَ مُولَى مُعَانَ مُولَحَانَ مُولَى مُعَانَ مُولَى مُعَانَ مُعَانَ مُولَى مُعَانَ مُولَعَانَ مُولَعَانَ مُولَى مُعَانَ مُولَى مُعَانَ مُعَانَ مُولَعُنَانَ مُولَى مُعَانَ مُولَعُنَانَ مُولُ وَالَتُ مُعَانَ مُولُولُ مُعَانُ مُولِعَانَ مُولَعَانَ مُولِ مُعَانَ مُعَانَ مُعَانَ مُولِعُنَانَ مُعَانَ مُولُ مُ مُعَانَ مُعَانَ مُولَكُ مُولَا مُعَانَ مُولَعُنَانَ مُولَعُ مُعَانَ مُعَانَ مُولَعَانَ مُ مُعَانَ مُولَ مُعَانَ مُ مُع

الآيات

# سبب النزول

روي أنّ هذه السّورة نزلت بعد واقعة ذات السلاسل وكانت الحادثة على النحو التالي: في السنة الثامنة للهجرة بلغ الرسول يُنْتُنْ نـبأ تجـمّع اثـني عـشر ألف راكب في أرض «يابس» تعاهدوا على أن لا يقرّ لهم قرار حتى يقتلوا الرسـول يَنْتَنْ وعـليّاً للله ويبيدوا الجماعة المسلمة.

وبعث النبيُّ عَلَيْنَا جمعاً من أصحابه إليهم فكلَّموهم، ولكن دون جدوى.

فأرسل النّبيﷺ عليّاً للله مع جمع غفير من المهاجرين والأنصار لمحاربتهم، فحثوا الخطئ إلى منطقة العدو وطووا الطريق في الليل، فحاصروا العدوّ، وعرضوا عليهم الإسلام أوّلاً، وحين أبوا شنوا هجومهم والجوّ لمّا يزل في ظلام، ودحروهم، فقتلوا جماعة وأسروا النساء والأطفال وغنموا أموالاكثيرة.

٤٧٤ جبرائيل ﷺ في هذه الليلة. فقدم علي بعد أيّام بالغنائم والأسارى». <sup>(</sup> وقيل: إن هذه الواقعة من المصاديق البارزة للآية وليست سبباً لنزولها.

# التفسير

# قسماً بالمجاهدين الواعين:

قلنا إنّ هذه السّورة تبدأ بالقسم بأمور محفّزة منبّهة، تقسم أولاً بالخيول الجارية المندفعة (إلى ميدان الجهاد) وهي تحمحم وتتنفس بشدّة: ﴿والعاديات ضبحا﴾. <sup>٢</sup>

ويمكن أن يكون القسم هذا بإبل الحجاج المتجهة من عرفات إلى المشعر الحرام، ومن المشعر الحرام إلى منى وهي تتنفس بشدّة.

«العاديات» جمع عادية، من «العدو»، وهو المغادرة والإبتعاد بالقلب. فتكون «العداوة» أو بالحركة الخارجية فيكون (العدو) وهو الركض، أو بالمعاملات فيسمى (العدوان). و«العاديات» في الآية هي الجاريات بسرعة، «الضبع» صوت الخيل وهي تتنفس بشدّة عند الجري.

كها ذكرنا من قبل لهذه الآية تفسيران:

الأول؛ أنَّ المقسوم به في الآية الخيل السريعة الجري نحو ميدان الجهاد.

ولما كان الجهاد أمراً مقدساً، فهذه الحيوانات في جريها في هذا المسير المقدس تنال من المكانة واللياقة ما تستحق أن يُقسم بها.

**الثّاني:** أنّ المقسوم به الإبل الجارية في موسم الحج بين المواقف المشرفة وهـي تــنقل الحجاج. لذلك كانت ذا قداسة تستحق القسم بها.

روي عن ابن عباس قال: بينما أنا جالس في حجر إسماعيل إذ أتاني رجل فسأل عسن «العاديات ضبحاً» فقلت له: الخيل حين تغير في سبيل الله ثمّ تأوي إلى اللــيل فــيصنعون

١. بحارالأنوار، ج ٢١، ص ٦٨ وما بعدها. وتفسير مجمعالبيان، ج ١٠. ص ٥٢٨. وببعض كنتب التباريخ الأخرى. ٢. القاعدة أن تكون: «والعاديات عدواً»، ولكن «الضبح» لملازمته العدو ناب عنه، فكانت والعاديات ضبحاً. وقيل إن ضبحاً مفعول مطلق لفعل محذوف تقديره: ووالعاديات يضبحن ضبحاً».

طعامهم ويورون نارهم، فانفتل عنّي وذهب إلى علي بن أبي طالب الله وهو تحت سقاية زمزم، فسأله عن العاديات ضبحاً، فقال: سألت عنها أحداً قبلي؟ قال: نعم، سألت عنها ابن عباس فقال: الخيل حين تغير في سبيل الله. قال: فاذهب فادعه لي فلمّ وقف على رأسه قال: تفتي النّاس بما لا علم لك به؟! والله إن كانت لأوّل غزوة في الإسلام بدر، وما كانت معنا إلا فَرَسان. فرس للزبير وفرس للمقداد بن الأسود، فكيف تكون العاديات الخيل، بل العاديات ضبحاً الإبل من عرفة إلى مزدلفة ومن مزدلفة إلى منى. قال ابن عباس فرغبت عن قولي ورجعت إلى الذي قاله علي الله.

EVO

ويحتمل أيضاً أن يكون «للعاديات» هنا معنى واسع يشمل خيول المجاهدين وإبل الحجاج، ويكون معنى رواية ابن عباس أنّه لا ينحصر المعنى بالخيول إذ لا يصدق هذا المعنى في كل مكان، ومن مصاديقه هو إيل الحجاج. وهذا التّفسير أنسب من عدّة جهات. ثمّ يأتي القَسَم التالي بهذه العاديات التي توري النيران بحوافرها: فالموريات قدماً في

وهي خيل الجاهدين التي تجري بسرعة فائقة في ميدان القتال، بحيث تنقدح النّار من تحت أرجلها جرّاء احتكاك حوافرها بصخور الأرض. أو هي الإبل التي تجري بين مواقف الحج، فتتطاير الحصى والحجارة من تحت أرجلها وتر تطم بحصى وحجارة أخرى فتنقدح النيران. أو مجاميع الحجيج التي توري النّار في المواقف للطعام. أو كناية عن الذين يضر مون نيران الحرب والجهاد. أو الألسن التي تشعل النّار في قلب الأعداء ببيانها القامع. أو إنّها \_كما يقول بعض المفسّرين \_المجموعة الساعية في رفع حاجات النّاس، مؤدية أهدافها. ويقال للمنجح في حاجته: ورى زنده. ظاهر الآية يؤيد التفسيرين الأولين، وبقية التفاسير يبدو أنّها بعيدة.

| ٤]               | سورة العاديات / الآية ١ ـ ١١                           | ٤٧٦              |
|------------------|--------------------------------------------------------|------------------|
|                  | ك بالتي تغير صباحاً على الأعداء:                       | والقسم الثّال    |
|                  |                                                        | وفالجفيرك م      |
| طقة العدو وتكمن  | ، -كما يقول الطبرسي في مجمع البيان - تقترب ليلاً من من | وكانت العرب      |
|                  |                                                        | له، وتشّن غارتها |
| للسلمين بقيادة   | ول الآية (أو أحد مصاديقها الواضحة) رأينا أنَّ جيوش     | وفي سبب نزر      |
| نت له، ثمّ شــنت | ن من ظلام الليل، واتجهت نحو معسكر الأعــداء، وكــم     | عليﷺ استفادت     |
|                  | م كالصاعقة، ودحرت العدّو قبل أن يبدي مقاومة.           | غارتها في الصبا  |

ولو اعتبرنا القسم بإبل الحجاج، فالمغيرات في الآية هي قوافل الإبل في صباح العيد من المشعر إلى مني.

«المغيرات» جمع «مغيرة». والإغارة: الهجوم على العدو، وقيل إنّ الكلمة تتضمّن معنى الهجوم بالخيل، ولكن موارد استعمالها يبيّن أن هذا القيد ـــــإن كان موجوداً في الأصل ــفقد حذف بالتدريج.

وما أورده بعضهم من احتمال أن تكون «المغيرات» هي القبائل المهاجمة المستجهة إلى ميدان القتال، أو المسرعة إلى منى، فبعيد، لأنّ الآية: **ووالعاديات ضبحا)،** هي بالتأكيد وصف للخيل أو الإبل، لا أصحابها، وهذه الآية استمرار لتلك.

ثمّ تشير الآية التالية إلى سرعة هذه العاديات في هجومها. وذلك بإثارتها الغبار في كل جانب:

<فأثرن به نقع**اً»**. (

أو أنَّ الغبار يئور من كل صوب نتيجة هجوم إيل الحجاج من المشعر الحرام على منى. «أثرن» من الإثارة، وهي نشر الغبار والدخان في الجو، وقد تأتي بمعنى الهياج، أو انتشار

أمواج الصوت في الفضاء.

«النقع» هو الغبار، وأصل الكلمة انغباس الماء أو الإنغباس في الماء والإنغباس في التراب مسلسلة الما اتنت بناساته مسالم مسالما الماكي

وفي آخر خصائص هذه «المغيرات» تذكر الآية أنّها ظهرت بين الإعداء في الفجر: **﴿ قوسطن به جمعاً»** ِ <sup>(</sup>

144

هجومها كان مباغتاً خاطفاً بحيث استطاعت خلال لحظات أن تشق صفوف العدّو وتشن حملتها في قلبه، وتُشّتت جمعَه. وهذا نتيجة ما تتحلّىٰ به من سرعة ويقظة وإستعداد وشهامة وشجاعة.

أو إنَّها إشارة إلى ورود الحجاج من المشعر إلى قلب مني.

وقيل إنّ المقصود محاصرة الأعداء، وهذا يصحّ لو كان الفعل «فوسّطن» بتشديد السين، والقراءة المشهورة ليست كذلك. فالصحيح هو المعنى الأوّل.

نستخلص ممّا سبق أنّ القَسَم في الآيات بهذه الخيول التي هي أولاً تسرع إلى مـيدان الجهاد بنَفَس شديد، ثمّ تزيد سرعتها حتى يتطاير الشرر من تحت حوافرها فيشقّ عتمة الليل.. وبعدها تقترب من منطقة العدو، فتباغته، وعند انبلاج عتمة الليل تشنّ هجوماً شديداً يثير الغبار في كل جانب، ثمّ تتوغل إلى قلب العدّو وتشتت صفوفه.

القسم إذن ــبهذه الخبول المقتدرة!... بفرسانها الشجعان!... بأنفاس مركب المجاهدين!... بشرارات النيران المتطايرة من تحت حوافرها!... بذلك الهجوم المباغت!... بـذرات الغـبار المنتشرة في الفضاء!... بدخولها قلب صفوف الأعداء وتحقيق النصر الحاسم عليهم!

هذه التعابير \_وإن لم ترد كلها صراحة في الآيات \_فهي مجموعة كملها في الدلالات الضمنية للكلام.

من هنا يتّضح أن الجهاد له منزلة عظيمة حتى أن أنفاس خيل المجاهدين استحقت أن يقسم بها... وهكذا الشرر المتطاير من حوافر هذه الخيول... والغبار الذي تثيره في الجو... نعم حتى غبار ساحة الجهاد له قيمة وعظمة.

و قيل: إنّ المقصود بهذه الأقسام قد يكون النفوس التي تستطيع أن تسنقل كسالها إلى الآخرين، وتقدح شرارة العلم بأفكارها، وتهجم على أهوائها النفسية، وتثير الشوق الإلهي

٤٧٨ سورة العاديات / الآية ١ ـ ١١ [ع

واضح أنَّ هذا لا يمكن أن يعتبر تفسيراً للآيات، بل هو تشبيهات تخطر في الذهس لمناسبة تفسير الآية.

> ثمّ يأتي جواب القسم، ويقول سبحانه: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَرِيهُ لَكَتُوْتُهُ ﴾

نعم، الإنسان البعيد عن التربية الصحيحة... والذي لم تشرق في قلبه أنـوار المـعارف الإلهيَّة وتعاليم الأنبياء... الإنسان الخاضع لأهوائه وشهواته الجامحة هو حتماً كفور بالنعمة وبخيل... إنَّه لكنود.

و«كنود» اسم للأرض التي لا تنبت، و تطلق على الإنسان الكفور والبخيل أيضاً. المفسّرون ذكروا لكلمة «كنود» معانى كثيرة، منهم «أبوالفتوح الرازي» نقل ما يقارب من خمسة عشر معنى، ولكنَّها غالباً فروع للمعنى الأصلى الذي ذكرناه، من ذلك:

۱-الكنود، الذي يهوّل من مصائبه وينسى النعم.

٢- هو الذي يأكل نِعم الله وحده. ويمنعها عن الآخرين. وورد عن الرسول تَتَلِئُهُ قسال: أتدرون من الكنود؟ قيل: الله ورسوله أعلم. قال: الكنود الذي يأكل وحده ويمنع رفيده. ويضرب عبده. `

٣-الكنود، الذي لا يواسي اخوته في مشاكلهم ومصائبهم. ٤-من کان خير ه شحيح. ٥-من يمنع نعمته عن الآخرين ويجزع في المشاكل والمصائب. ٦-من ينفق النعم الإلهية في المعاصى. ٧-من ينكر نعمة الله. وهذه المعاني \_كيا ذكرنا \_مصاديق وتفريعات لمعنى الكفران والبخل. كلمة (الإنسان) في مثل هذه الاستعبالات القرآنية تعنى الأفراد المتطبعين عـ لي الشر

والشهوات الجامحة والطغيان، وقيل: إنَّه الإنسان الكافر.

فهذه الصفة لا يمكن إطلاقها على مطلق الإنسان. فثمّة أفراد ليسوا بقليلين من امتزج الشكر والعطاء بدمائهم، ورفضوا البخل والكفران، واسـتطاعوا بـفضل الإيمـان بـالله أن

۲۰ تفسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ۵۳۰.

٤٧٩

يتحرروا من الذاتية والأهواء الدنيئة ويحلقوا في أجواء معرفة اسهاء الله وصفاته والتخلق بالأخلاق الإلهيّة.

﴿وَلِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشْهِيدَهُ ]

فهو بصير بنفسه، وإن استطاع أن يخني سريرته فلا يستطيع أن يخفيها عن الله وعــن ضميره. اعترف بهذه الحقيقة أم لم يعترف.

قيل: إنَّ الضمير في (إنَّه) يعود إلى الله، أي أنَّ الله شهيد على وجود صفة الكنود في الإنسان.

ولكن الآيات السابقة واللاحقة تحمل ضمائر تعود على الإنسان، وبـذا نسـتبعد هـذا الاحتمال، وإن رجحه كثير من المفسّر ين.

واحتمل بعضهم أن يكون المعنى شهادة الإنسان على عيوبه وذنوبه يوم القيامة كها ورد في مواضع متعددة من القرآن.

وهذا التفسير لا يقوم على دليل، لأنَّ مفهوم الآية واسع يشمل شهادة الإنسان عـلى كنوده في هذه الدنيا أيضاً.

صحيح أنَّ الإنسان يعجز أحياناً عن معرفة نفسه، وبذلك يخـدع ضـميره، وتـصبح الصفات الذميمة ـ بتسويل الشيطان وتزيينه ـ حسنة ممدوحة لديه، ولكن صفة الكنود وهي الكفران والبخل واضحة إلى درجة لا يستطيع أن يخدع ضميره وأن يغطي عليها.

- ﴿وَإِنَّهُ لَحَبَّ الْخَيرِ لَشَدِيدَ﴾.
- أي أنّه شديد الحّب للمال والمتاع. ` وهذا الإنشداد المفرط للمال والثروة هو سبب هذا البخل والكفران.

كلمة (الخير) لها معنى واسع يشمل كل نعمة. كثير من النعم مثل العلم والمعرفة والتقوى والجنّة والسعادة ليست مذمومة، ولا ينكر عليها القرآن. لذلك فسر الخير في الآيـة بأنـه (المال). يدل على ذلك قرينة المقام والآية السابِقة، وآيات أخرى كقوله سبحانه: ﴿كَتَبَهُ

عليكم إذا حضر أحدكم الهوت إن ترك خيراً للوصية للوالدين والأقربين﴾.

 اللام في «لحب الخير» قد تكون لام التعدية أو لام العلة، إن كانت للتعدية فيكون المعنى هو الذي ذكرناه، وإن كانت للتعليل يكون المعنى: إنَّ الإنسان بسبب حبَّه للمال بخيل. والأوَّل أنسب. ٢. البقرة، ١٨٠.

[ع

إطلاق «الخير» على المال في الآية يعود إلى أنّ المال في حد ذاته شيء حسن، ويستطيع أن يكون وسيلة لأنواع الخيرات، لكن الإنسان الكنود يصرفه عن هدفه الأصلي، وينفقه في طريق ذاتياته وأهوائه.

> وفي استفهام استنكاري يقول سبحانه: وأفلا يعلم إذا بعثرها في القبوري

٤٨-

**وحصل ما في للصدور)، و**انكشف ما في نفسه من كفر وايمان، ورياء واخلاص وغرور و تواضع وسائر نيات الخير والشر.

إنّ رتبهم بهم يوهند لخبير». نعم، فهو عليم بأعمالهم ونياتهم وسيجازيهم وفقها.

«بعثر» من «البعثرة» وهي البعث والإثارة والإخراج وبعثرة ما في القبور، بعث الموتى واخراجهم من القبور.

«ما» اسم موصول لغير العاقل عادة، وإنَّا قال سبحانه: \_

القيور، إمّا لكون الأفراد أمواتاً. أو لأنّهم لا يزالون في حالة إبهام بالنسبة لهويتهم.

والتعبير بالقبور لا يتنافي مع عدم وجود قبر لبعض الأفراد، كالذين يغرقون في البحر، أو المندرسة قبورهم، والمتفرق تراب رفاتهم. لأنّ أغلب النّاس لهم قبور، أضف إلى ذلك أن القبر يمكن أن يكون له معنى واسع يشمل كل محل فيه تراب جسد الإنسان، وإن لم يكن بشكل قبر اعتيادي.

«حُصّل» من التحصيل، وهو في الأصل يعني إخراج اللب من القشر، وكذلك تـصفية المعادن، واستخراج الذهب وأمثاله من الخامات. ثمّ استعملت لمطلق الإستخراج والفصل. والكلمة في الآية تعني فصل الخير عن الشر في القلوب... الإيمان عن الكفر، أو الصفات الحسنة عن الصفات السيئة... أو النوايا الحسنة عن الخبيثة... تُفصل في ذلك اليوم و تظهر، وينال كل فرد حسب ذلك جزاؤه. كما قال سبحانه في موضع آخر: **﴿يوم تبلى السرلئر﴾**.<sup>(1</sup> والتعبير بكلمة «يومئذ» يعني أن الله (في ذلك اليوم) خبير بأعمال العباد وسرائرهم.

٤٨١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [10

هذا التعبير ـكما قال بعض المفسّرين ـ يشبه قول الذي يهدد شخصاً فيقول: سأعرف ماذا دهاك، فهو يعرف أمره الآن أيضاً، والقصد أنه سيريه نتيجة ذلك.

نعم، الله سبحانه عليم وخبير بأسرارنا وما تنطوي عليه تفوسنا كاملاً، لكن أثر هــذا العلم سيكون أظهر وأوضح عند الجزاء، وهذا التحذير لو دخل دائرة إيمان البشر لكان سداً منيعاً بينهم وبين الذنوب العلنية والخفية، والخارجية والباطنية، ولا يخفي على أحد ما لهذا الاعتقاد من آثار تربوية.

#### ہموٹ

١\_ ارتباط قسم هذه السّورة بأهدافها

من الأسئلة التي تطرح حول هذه السّورة سؤال حول الإرتباط بين ما في هذه السّورة من قسم بخيول الجاهدين، وقوله سبحانه: «إنَّ الإنسان لربه لكنود».

فمواضع القسم في القرآن يشاهد فيها إرتباط بين القسم والمقسم به. وفصاحة القـرآن وبلاغته تقتضي ذلك.

قد يكون الإرتباط في هذه السّورةأن القرآن يقول: ثمة أفراد من بني الإنسان يضحّون على طريق الجهاد ويبذلون النفس والنفيس في سبيل الله، فكيف والحال هذه يستولى على بعض النَّاس البخل والكفران، فلا يؤدُّون فريضة شكر النعم ولا يبذلون في سبيل الله؟!

صحيح أن القسم في الآيات بالخيل، لكن الخيل إنَّا اكتسبت أهميتها لأنَّهما مركب الجاهدين، فالقسم إذن بجهاد الجاهدين. (وهكذا الأمر إذا كان القسم بإبل الحجاج).

وقيل أيضاً أنَّ الإرتباط المذكور يحصل بأنَّ هذه الحيوانات تجري على طريق رضا الله. فلهاذا لا تخضع أنت أيُّها الإنسان له، وأنت أشرف المخلوقات وأحق من غيرك؟! والمناسبة الأولى أوضح.

٢\_ هل الإنسان كنود بطبيعته؟ قد يستفاد من قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الإنسان لربِّه لكنودَ أَنَّ البخل والكفران صفة لازمة لطبيعة الإنسان، فكيف يتناسب هذا مع ما يمتلكه الإنسان من ضمير يقظ وشعور فطري يدعوه إلى شكر المنعم وإلى التضحية؟

السؤال: مثل هذا السؤال يطرح في المواضع التي تتحدث عن صفة بارزة من صفات الضعف الإنساني كقوله سبحانه عن الإنسان بأنَّه ظلوم وجهول . وإنَّه هلوع ٰ وإنَّه يؤوس وكفور َ وإنَّه ليطغي ُ .

فهل نقاط الضعف هذه قائمة في طبيعة الكائن البشرى؟ كيف يكن أن يكمون همذا والقرآن يقول: ﴿ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير هدن خلقنا تفضيلا كُ

الجواب: جواب هذا السؤال يتّضح لو عرفنا أنَّ الإنسان له بعدان وجوديان، ولذلك يستطيع في منحناه الصعودي أن يرتق إلى أعلى عليين، وفي مـنحناه النزولي إلى أسـفل سافلين.

إذا خضع للتربية الإلهية واستلهم نداء العقل، وبني نفسه كان مصداقاً لقوله سبحانه: ﴿وَفَصْلْنَاهِم عَلَى كَثَيْرَ هِجْنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾.

وإذا أعرض عن الإيمان والتقوى، وخرج عن خط أولياء الله كان موجوداً ظلوماً كفاراً ويؤوساً وكفوراً وهلوعاً وكنوداً.

من هنا فلا تناقض بين هذه الآيات، وكل منها يشير إلى واحــد مــن بُـعدي وجــود الإنسان.

نعم، في داخل فطرة الإنسان تمتد جذور كل الحسنات والمفاخر والفضائل، كما أنَّ فيه استعداداً لما يقابل هذه الفضائل.

ولذلك لا يوجد في عالم الخلقة موجود يفصل بين قوسه الصعودي وقوسه النزولي هذا القدر من البون الشاسع. (تأمل بدقَّة).

#### ٣\_عظمة المهاد

القرآن تعرض للحديث عن مسألة الجهاد وعظمة الجاهدين في سبيل الله في مواضع 

٨. الأحزاب، ٧٢. ۳. هود، ۹.

٥. الإسراء، ٧٠.

۲. المعارج، ۱۹. ٤. العلق، ٦.

الجماهدين وشرر حوافرها والغبار الذي تثيره عظيمة استحقت أن يقسم بها.

وركزت الآيات بشكل خاص على السرعة والعمل الخاطف للمجاهدين باعتباره أحد عوامل النصر في الحروب، وعلى المباغتة باعتبارها عاملاً آخر من عوامل الإنستصار في الحرب.

وكلَّ هذه تعاليم في منهج الجهاد.

ويلفت النظر في سبب نزول الآية أنّ عليّاً في أمر أن تسرج الخيل في ظلام الليل وأن تعدّ إعداداً كاملاً، وحينا انفلق الفجر وزالت العتمة صلى بالنّاس الصبح، وشـنّ هـجومه مباشرة، وما أن انتبه العدوّ حتى وجد نفسه تحت وطأة خيل جيش الإسلام.

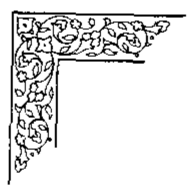
هذه الحملة السريعة المباغتة جعلت إصابات المسلمين أقلّ ما يمكن، وحسمت الحرب خلال ساعات، وهذه المسائل انعكست جميعاً في آيات هذه السّورة بشكل دقيق رائع.

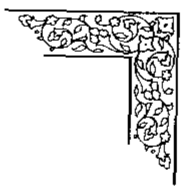
واضح أنّ محور التكريم في هذه السّورة ليس الخبيل أو شرارة حموافرها أو الغمبار المتصاعد من تحت أرجلها بل هو «الجهاد»، ثمّ «عُدّته» التي تشمل كلَّ أنواع أجهزة الحرب في أي زمان... تشمل كلّ أنواع «القوّة» المذكورة بشكل عام مطلق إلى جانب ذكر «رباط الخيل» في الآية ٦٠ من سورة الأنفال.

ربّنا! وفقنا للجهاد والتضحية في سبيل رضاك. إلهنا! النفس الجامحة تجنع إلى الكفران... فاحفظنا من أخطارها. اللّهم! أنت عليم بسرائرنا وخبير بأعمالنا ما ظهر منها وما بطن فارفق بنا بلطفك وفضلك يا أرحم الراحمين.

آمين يا ربَّ العالمين

نهاية سورة العاديات





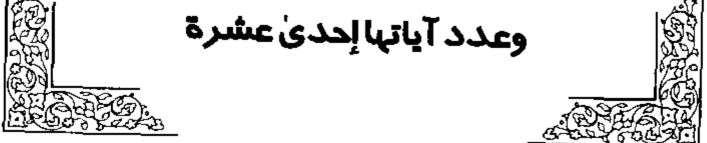


سورة

القارعة







#### «سورة القارعة»

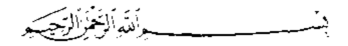
# ممتوى السورة:

تتناول هذه السّورة بشكل عام. المعاد. ومقدماته. بتعابير حادّة، وبيان مؤثر، وإنذار صريح وواضح. حيث تُصنّف النّاس يوم القيامة، إلى صنفين أو جماعتين: الجماعة التي تكون أعمالها ثقيلة في ميزان العدل الإلهي، فتحظى جزاءً بذلك. حياة راضية سعيدة في جوار الرحمة الإلهية. وجماعة أعمالها خفيفة الوزن. فتعيش في نار جهنم الحارّة المحرقة. وقد أُشتق اسم هذه السّورة، أي (القارعة) من الآية الأولى فيها.

**فضيلة السّورة:** يكني في فضيلة هذه السّورة أن نقرأ الحديث الشريف المروي عن الإمام الباقر<sup>عليّ</sup>ة : «من قرأ القارعة آمنه اللّه من فتنة الدّجال أن يؤمن به، ومن قيح جهنم يوم القيامة إن شاء اللّه»<sup>أ</sup> . صحح

#### ١. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥٣٠.

#### الآيات



الْقَارِعَةُ ﴿ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّ اسُ حَالَفَ رَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَ الْ حَالِعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴿ فَا فَأَمَا مَن تَقُلَتْ مَوَرِينُهُ ( فَهُوَفِ عِيشَكِةٍ رَاضِيةٍ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَتْ مَوَرِيبُهُ ( فَ فَأْمَهُ مَتَا وِيَةُ ﴿ وَمَا أَدْرَبُكَ مَا هِيَهُ ﴾ وَأَمَّا مَنْ حَامِتَةُ إِنّا

#### التفسير

المادئة القارعة:

هذه الآيات تصف القيامة وتقول:

﴿القارعة \* ما القارعة ﴾ ؟!

«القارعة» من القرع، وهو طرق الشيء بالشيء مع إحداث صوت شديد، وسمّيت العصا والمطرقة بالمقرعة لهذه المناسبة، بل سمّيت كلّ حادثة هامّة صعبة بالقارعة. (تاء التأنيث قد تكون إشارة للتأكيد).

الآية الثّالثة تخاطب حتى النّبي ﷺ و تقول له: ﴿وَمَا أَدَرَكَ مَا القَارِمَةَ﴾ وهذا يدل على أنّ عظمة هذه الحادثة القارعة إلى درجة لا تخطر على فكر أحد.

على أي حال، أكثر المفسّرين ذكروا أنّ « القارعة» أحد أسهاء القيامة، ولكن لم يوضحوا هل أنّه اسم لمقدمات القيامة إذ تقرع هذه الدنيا، وينطنيء نور الشمس والقـمر، وتـغور البحار، إذا كانت القارعة هذه فوجه تسميتها واضح.

أو إنّه اسم للمرحلة التالية.. أي مرحلة احياء الموتى، وظهور عالم جديد، وتسميتها «القارعة» ــ في هذه الحالة ــ لما تبعثه من خوف وذعر في القلوب..

10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل الآيات التالية بعضها يتناسب مع حادثة انهدام العالم، وبعضها مع إحياء الموتى، ولكن الإحتمال الأوّل أنسب، وإن ذكرت الحادثتان كلاهما في هذه الآيات متتابعتين. (مثل كثير

> من المواضع القرآنية الأخرى التي تخبر عن يوم القيامة) وفي وصف ذلك اليوم العجيب يقول سبحانه:

﴿يوم يكون النَّاس كالفراش المبتون، ﴾.

«الفراش» جمع فراشة، وهي الحشرة المعروفة ذات الألوان الزاهية، وقيل إنّهـــا الجــراد. ويبدو أنّ هذا المعنى مستلهم من قوله تعالى حيث يصف النّاس يوم القيامة **﴿كَأَنَّهُم جَرَاد** هنتشرَهُ <sup>(</sup>، لكن المعنى اللغوي للكلمة هو الحشرة المعروفة.

والتشبيه بالفراش قد يكون لأنَّ هذه الحشرات تلتي بنفسها بشكل جنوني في النَّــار، وهذا ما يفعله أهل السيئات إذ يلقون بأنفسهم في جهنم

ويحتمل أن يكون التشبيه لما يصيب جميع النَّاس في ذلك اليوم من حيرة. المحتمل أن يكون التشبيه لما يصيب جميع النَّاس في ذلك اليوم من حيرة.

وإن كان الفراش بمعنى الجراد فوجه التشبيه هو أنّ الجراد ـ خلافاً لكل الحيوانات التي تطير بشكل جماعي ـ ليس لها مسير مشخص في حركتها، وكل منها يطير في اتجاه. ويطرح هنا السؤال أيضاً بشأن مشاهد الحيرة والتشتت والفزع والاضطراب، هل هي

من أتر الحوادت المرعبة المرافقة لنهاية العالم، أم حوادت بدء القسيامة والحسشر والنسشر؟ جواب السؤال يتّضح ممّا ذكرناه أعلاه.

ثمّ تذكر الآية التالية وصفاً آخر لذلك اليوم وتقول:

♦ وتكون الجيال كالعهن *ال*منفوش ﴾.

و«العهن» هو الصوف المصبوغ.

و«المنفوش» هو المنشور ويتمّ ذلك عادة بآلة الحلج الخاصّة.

سبق أن ذكرنا أنّ القرآن الكريم في مواضع متعددة يتحدث عن الجبال عند قيام القيامة بأنّها تتحرك أوّلاً، ثمّ تُدَكّ وتتلاشى وأخيراً تصبح بشكل غبار متطاير في السماء. وهـذه

٨. القمر، ٧.

[ع

هذا التعبير (العهن المنفوش) قد يكون إشارة إلى الألوان المختلفة للجبال، فإنّ لها ألوان شتّىٰ.

هذه العبارة تدل على أنَّ الآيات أعلاه، تتحدث عن المرحــلة الأولى للـقيامة وهـي مرحلة العالم ونهايته. ثمّ تتطرق الآيات التالية إلى الحشر والنشر وإحياء الموتى وتقسيمهم إلى مجموعتين:

فأما من ثقلت مولزينه، أي إن ميزان عمله ثقيل.

فهو في عيشة راضية \* ولمًا من خفت موازينه \* فأمَّه هاوية \* وما أدراك ماهيه ` \* نـار حامية».

«موازين» جمع ميزان، ،وهو وسيلة للوزن، تستعمل في وزن الأجسام. ثمّ استعملت في المعايير المعنوية.

وذهب بعضهم إلى أنَّ أعمال الإنسان تتجسم في ذلك اليوم، وتسصبح قسابلة للسوزن، وتوزن حقيقة بميزان الأعمال.

وقيل أيضاً أنَّ صحيفة أعمال الفرد هي التي توزن، فإن كانت تحمل صالحاً ثقلت. وإلَّا خفت أو انعدم وزنها.

وفي الواقع، ليس من الضروري أن يكون الميزان هو الآلة المعروفة ذات الكفتين، بل هو كلّ وسيلة لتقويم الوزن، كما ورد في الحديث: «إنّ أمير المؤمنين والأثمّة من ذريّته ﷺ هم الموازين»<sup>٢</sup>.

وعن الإمام الصادقﷺ حين سئل عن معنى الميزان قال: «الميزان العدل»". وجذا نفهم أنّ أولياء اللّه وقوانين العدل الإلهي هي موازيــن يـعرض عــليها النّــاس وأعـمالهم ويتمّ قياس الوزن على مقدار الشبه والمطابقة.

واضح أنّ المقصود بثقل الموازين وخفتها هو ثقل الأشياء التي توزن بها وخفة تــلك الأشياء.

والتعبير بكلمة (موازين) بصيغة الجمع يعود إلى أن كل واحد من أولياء الله وكل قانون من القوانين الالهية المّا هو ميزان أضف الى ذلك أن تنوع مواصفات الكانيز البشري وأعياله

الراغب في المفردات يقول:

وذكر في مواضع الميزان بلفظ الواحد اعتباراً بالمحاسب (بكسر السين) وفي مواضع الجمع اعتباراً بالمحاسبين <sup>(</sup> (بفتح السين).

بعض المفسّرين قال: إنّ الموازين جمع الموزون، أي العمل الذي يوزن فثقل الموازيــن وخفتها إذن هو ثقل نفس الأعمال وخفتها. لا ثقل الميزان وخفته <sup>ت</sup>.

نتيجة الإثنين طبعاً واحدة، ولكن من طريقين مختلفين.

في هذا الموضوع شرح أكثر فصلناه في تفسير الآيتين ٨ و ٩ من سورة الأعراف، والآية ١٠٥ من سورة الكهف، والآية ١٠٢ من سورة المؤمنون.

وصف العيشة بأنّها «راضية» وصف رائع عن حياة ملؤها النعمة ورغد العيش لأهل الجنّة في القيامة. الرضا في تلك الحياة عميق إلى درجة قال إنّها «عيشة راضية»، ولم يسقل «مرضية». أي استعمل بدل اسم المفعول اسم الفاعل لمزيد من التأكيد<sup>7</sup>.

هذه ميزة الحياة الآخرة بشكل خاص. لأنَّ الحياة الدنيا ـ مهما كان فيها من رفاه ونعمة ورغد عيش ورضا ـ لا تخلو من المكدرات. الحياة الأخرى هي وحدها المليئة بـ الرضا والأمن والسلام وهدوء البال.

كلمة «أم» في قوله: **﴿فَامَه هاويةَ»** تعني المأوى والملجأ، لأنّ «الأم» هي مأوى ابنائها وملاذهم، ويكون معنى الآية: إنّ هؤلاء المذنبين الذين خفت موازينهم لا ملاذ لهم سوى جهنم، وويل لمن كان ملجؤه جهنم.

وقيل: «أم» تعني «الدماغ»، لأنّ العرب تطلق على الدماغ اسم «أم الرأس» ويكون معنى الآية أنّ رؤوس هؤلاء هاوية في جهنم، بعبارة أخرى إنّ هؤلاء يلقون على رؤوسهم في نار جهنم. ونستبعد هذا الاحتمال، لعدم انسجامه مع الآية التالية: ﴿وها أدراك ها هيه ﴾؟.

«هاوية» من (هوى)، أي سقط، والهاوية اسم لجهنّم لأنّها محل سقوط المـذنبين. وهـي إشارة أيضاً إلى عمق نار جهنم.

۸. العفر دات، ص ٥٢٦. ٢. هذا الاحتمال ذكره الزمخشري في تفسيره الكشَّاف، والفخر الرازي في التَّفسير الكبير، وأبو الفتوح الرازي في تفسيره روح الجنان. ٣. قيل أيضاً أنَّ «راضية» بمعنى (ذات رضا). أو قدروا محذوفاً كأن تكون عيشة مرضية لأصحابها. والتَّفسير المذكور أعلاه أنسب من غيره.

[ع

وإذا اعتبرنا (أم) بمعنى دماغ فتكون هاوية بمعنى ساقطة. والتّفسير الأوّل أصح وأنسب. «حامية» من (حمى) ـ على وزن نني ـ وهو شدّة الحرارة. و«حامية» هنا إشارة إلى قدرة نار جهنم على الإحراق.

وقوله سبحانه: **﴿وما أدرك ماهيه \* نارحامية﴾** تأكيد على شدّة عذاب نار جهنم وعلى أنّها فوق تصور كلّ البشر.

### ہدت

سبب ثقل ميزان الأعمال:

الأعمال الصالحات هي دون شك متفاوتة في قيمتها ووزنهما. مـن هـنا فـالنصوص الإسلامية ركزت على بعض الأعمال أكثر من غيرها واعتبرتها سبباً لثقل ميزان الأعمال يوم القيامة.

من ذلك حديث عن رسول اللَّه ﷺ قال في تفسير لا إله إلَّا اللَّه: «يعني بوحدانيته، لا يقبل اللَّه الأعمال إلَّا بها، وهي كلمة التقوىٰ، يثقل اللَّه بها الموازين يوم القيامة» <sup>(</sup>.

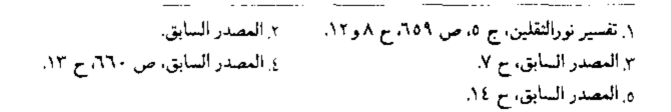
وعن أمير المؤمنين علي بن أبي طالبﷺ قال حول الشهادتين: «خف ميزان ترفعان منه. وثقل ميزان توضعان فيه»<sup>٢</sup>.

وعن الإمام الباقر أو الصادق ﷺ: «ما في الميزان شيء أثقل من الصلاة على محمّد و آل محمّد»... ثمّ يقول في ذيل الرّواية: وإنّ الرجل لتوضع أعماله في الميزان فيميل به فسيخرج الصلاة فيضعها في ميزانه فيرجح.<sup>٣</sup>

وعن الامام الباقر ﷺ قال : «من كان ظاهره أرجع من باطنه خف ميزانه». <sup>٤</sup>

ونختتم هذه الرّوايات بقول لسلمان الفارسي تسلميذ مسدرسة الوحسي جسواباً لرجسل استهدف اهانته وقال له: من أنت، وما قيمتك! فقال: «أمّا أولي وأولك فنطغة قذرة، وأمّسا آخري وآخرك فجيغة منتنة، فإذا كان يوم القيامة، ونصبت الموازين، فمن ثقلت موازينه فهو الاسم

الكريم، ومن خفت موازينه فهو اللئيم» <sup>«</sup>.



10] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
10] اللهم المنزل عملنا ثقيلاً بحبّ محمّد وآل محمّد.
ربنا! ما بوسعنا أن نصل إلى «عيشة راضية» إلا بلطفك وكرمك... فاعنّا بفضلك على هذا الطريق.

إلهنا! نار جهنّم حامية... ولا طاقة لنا بها فاطفيء لظاها لنا بماء رحمتك وكرمك. آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة القارعة

COCS



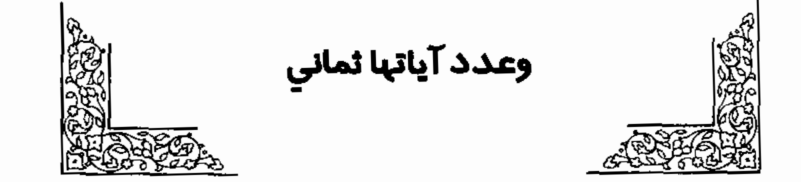




سورة

التكاثر

مكّبّة



# «سورة التّكاثر»

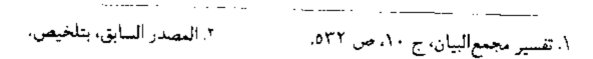
# ممتوى السّورة:

يعتقد كثير من المفسّرين أنَّ هذه السّورة نزلت في مكّة، وما فيها من ذكـر للـتفاخر والتكاثر إنَّما يرتبط بقبائل قريش التي كانت تتباهى على بعضها بأمور وهميَّة. وبعضهم \_كالمرحوم الطبرسي في مجمع البيان \_ يرى أنَّها مدنية، وما فيها مــن ذكـر للتفاخر قد ورد بشأن اليهود أو طائفتين من الأنصار، لكن مكيتها أصح لشبهها الكـبير بالسور المكّية. هذه السّورة تتناول في مجموعها تفاخر الأفراد على بعضهم استناداً إلى مسائل موهومة، ونذم ذلك وتلوم عليه، ثمّ تحذرهم من حساب المعاد وعذاب جهنم وممّا سيسألون يوم ذاك عن النعم التي منَّ اللَّه بها عليهم. اسم السّورة مستل من الآية الأولى فيها.

#### فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن رسول اللّه ﷺ قال: «من قرأها لم يحاسبه اللّه بالنعيم الذي أنعم عليه في دار الدنيا، وأعطى من الأجر كأنَّما قرأ ألف آية» ` . وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ قال: «قراءة هذه السّورة في الفريضة والنسافلة يعادل ثواب شهادة شهيد» <sup>أ</sup> . واضح أنَّ كلِّ هذا النواب إنَّما هو لمن يقرأها ولمن يطبقها في برنامج حياته ويتفاعل معها روحياً ونفسياً.

#### 8003



# بِنسَبُوْ الْمَنْكُمُ ٱلتَّكَائُرُ ۞ حَتَى رُدْمُ ٱلْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كَلَّا الْهَاكُمُ ٱلتَّكَائُرُ ۞ حَتَى رُدْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ كَلَا لَوْتَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْمَقِينِ ۞ لَتَرَوُتَ ٱلجَحِيحَ ۞ ثُمَّ لَتَرُونَهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ۞ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَ يَوْمَ إِذِعَنِ ٱلنَّعِيمِ ۞

الآيات

# سبب اللزول

المفسّرون ـكما أشرنا ــ يعتقدون أنّ السّورة نزلت في قبائل كانت تتفاخر على بعضها بكثرة الأموال والأنفس حتى أنّها كانت تذهب إلى المقابر وتعدّ موتاها لترفع احــصائية أفراد القبيلة.

بعضهم قال: إنَّ المقصود قبيلتان من قريش في مكَّة، وبعضهم قال إنَّهها قسبيلتان من قبائل الأنصار في المدينة، وقيل: إنَّه إشارة إلى تفاخر اليهود على غيرهم، ويبدو أنَّ الأوَّل أصح لمكان مكّية هذه السّورة. سبب الغرول \_مهما كان \_فهو لا يحد قطعاً معنى الآية.

# التفسير

بلاء التحاثر والتفاغر:

الآيات الأولى توجّه اللوم إلى المتكاثرين المتفاخرين وتقول: (الهاكم التكاثر) في الأنفس والاموال.

حتى إنَّكم ذهبتم إلى المقابر لتستكثروا أفراد قبيلتكم: ﴿حتى زرتم المقابر﴾. واحتمل بعض المفسّرين في تفسير الآية أنّ المعنى هو: إنَّكم انشغلتم بالتكاثر والتفاخر حتى لحظة موتكم وورودكم إلى المقابر.

لكن المعنى الأوّل أكثر انسجاماً مع عبارة ﴿حتى زدتم الصقابر، ومع سبب النزول، وخطبة نهج البلاغة كما سنشير إلى ذلك.

«ألهاكم» من «اللهو» وهو الانشغال بالأعيال الصغيرة والانصراف عن المهام الكبيرة. والراغب يفسّر اللهو بالعمل الذي يُشغل الإنسان ويصرفه عن مقاصده وأهدافه.

«التكاثر» يعنى التفاخر والمباهاة

«زرتم» من الزيارة و«زَور» (على وزن قول) في الأصل بمعنى أعلى الصدر، ثمّ استعمل للقاء والمواجهة. و«زَوَر» (على وزن قمر) بمعنى انحراف أعلى الصدر، والكذب لإنحرافه عن الحق سمّي (زوراً) \_على وزن نور-.

«المقابر» جمع مقبرة، وهي مكان دفن الميت. وزيارة المقابر إمّا أن تكون كناية عن الموت، أو بمعنى الذهاب إلى المقابر وإحصاء الموتى بهدف التكاثر في الأنــفس والتــفاخر بالعدد (حسب التّفسير المشهور).

وذكرنا أن المعنى الثَّاني أصح، وأحد شواهده كلام لأمير المؤمنين على بن أبي طالبﷺ، بعد أن تلا: ﴿ لَلهاكم للتكاثر \* حتى زرتم المقابرة قال: «يا له أمر ما أبعده! وزوراً ما أغغله! وخطراً ما أفظعه! لقد استخلوا منهم أي مذّكر وتناوشوهم من مكان بعيد. أفبمصارع آبائهم يفخرون؟! أو بعديد الهلكي يتكاثرون؟! يرتجعون منهم أجساداً خوت. وحركات سكنت، ولأن يكونوا عبراً أحق من أن يكونوا مفتخراً!!» `.

هذه الخطبة قسم من خطبة عظيمة يقول عنها ابن أبي الحديد المعتزلي:

«وأقسم بمن تقسم الأمم كلُّها به؛ لقد قرأت هذه الخطبة منذ خمسين سنة وإلى الآن أكثر من ألف مرّة، ما قرأتها قط إلّا وأحدثت عندي روعة وخوفاً وعظة، وأثرت في قلبي وجيباً. وفي أعضائي رعدة، ولا تأملتها إلَّا وذكرت الموتى من أهـلي وأقـاربي، وأربـاب ودي، وخيلت في نفسي أنّي أنّا ذلك الشخص الذي وصف عليه السلام حاله. وكم قد قال الواعظون والخطباء والفصحاء في هذا المعنى! وكم وقفت على ما قـالوه

وتكرر وقوفي عليه! فلم أجد لشيء منه مثل تأثير هذا الكلام في نفسي؛ فإمَّا أن يكون ذلك لعقيدتي في قائله. أو كانت نية القائل صالحة، ويقينه كان ثـابتاً. وإخـلاصه كـان محـضاً

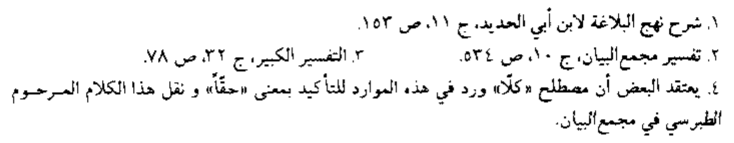
نهج البلاغة، الخطبة ٢٢١.

| ٤]                                  | سورة التَّكاثر / الآية ٨-١                          | 0                          |
|-------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------|
| في القلوب أبلغ» .                   | ه في النفوس أعظم وسريان موعظته                      | خالصاً، فكان تأثير قوا     |
|                                     | ر: «ينبغي لو اجتمع فصحاء العرب قا                   | -                          |
|                                     | قول معاوية حول فصاحة الإمام عل                      |                            |
|                                     |                                                     | لقريش غي <b>ر</b> ه».      |
| ، <b>«كلاسوف، تعلمون»،</b> فليس     | لهديد شديد لهؤلاء المتكاثرين، تقول                  | الآيات التالية فيها ا      |
| جة هذا التكاثر الموهوم.             | اخرون. بل سوف تعلمون عاجلاً نتي                     | الأمركما ترون، وبه تتفا    |
|                                     | ول سبحانه: ﴿ثُمَّ كَلَّاسُوف تعلمونَ ﴾.             | لمزيد من التأكيد يق        |
| واحد وتأكيد عليه. وكلتاهما          | هبوا إلى أنَّ الآيتين تكرار لموضوع و                | جمع من المفسّرين ذ         |
| ن.<br>ت                             | ي ينتظر هؤلاء المتكاثرين المتفاخرير                 | تشيران إلى العذاب الذي     |
| والثّانية إلى عذاب القيامة.         | ولى إشارة إلى عذاب القبر والبرزخ                    | وبعضهم قال: إنَّ الأ       |
| عذاب القبر حتى نزلت ألهاكم          | منين علي 🏂 قال: «ما زلنا نشك في                     | وروي عن أمير المؤ          |
| ب تعلمون، بعد البعث» <sup>أ</sup> . | رف تعلمون، يريد في القبر، ثمّ كلِّ سوة              | التكاثر، إلى قوله : كلا سو |
| P4 1                                | فخر الرازي عن زربن حبيش أحد                         |                            |
|                                     | نبر حتى سألنا عليّاً فأخبرنا أنّ هذه ا              |                            |
|                                     | <b>اليقين،</b> <sup>ع</sup> كلا ليس الأمر كما تظنون |                            |
| المباهاة بهذه المسائل الباطلة.      | ة علم اليقين، لما اتجهتم إلى التفاخر و              | فلو أنكم تعلمون الآخر      |
|                                     | الانذار تقول لهم الآيات التالية:                    | ولمزيد من التأكيد و        |
| •                                   | لترونها عين اليقين * ثمّ لتسئلن يومنا               | • •                        |
|                                     | أن توضحوا كيف انفقتم تلك النعم ا                    |                            |
| ؟لو                                 | ، أم أنَّكم ضيعتم النعمة ولم تؤدّوا حقّ             | طاعة الله أم في معصيته     |

ہحوث

1\_ منبع التفافر والتحاثر

من آيات السّورة يتبيّن أنّ أحد العوامل الأساسية للتفاخر والتكاثر والمباهات. هـو الجهل بجزاء الآخرة وعدم الإيمان بالمعاد.



٥٠١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

كما أنَّ جهل الإنسان بضعفه ومسكنته... ببدايته ونهايته... من العوامل الأخرى الباعثة على الكبر والغرور والتفاخر. ولهذا فإنَّ القرآن الكريم بهدف كسر روح التفاخر والتكاثر في الأفراد، يقصّ علينا في مواضع كثيرة مصير الأقوام السالفة، وكيف إنّها كانت تمتلك كلّ وسائل القوّة والمنعة، لكنّها أبيدت بوسائل بسيطة... بالريح... بسالصاعقة... بالزلزال... بالسيل... بعبارة أخرى بالماء والهواء والتراب.. وأحياناً بالسجّيل وبطير أبابيل!

فلِمّ ـ والحال هذه ـ كلّ هذا التفاخر والغرور؟؛

ثمّ عامل آخر لهذه الظاهرة هو الإحساس بالضعف وعقدة الحقارة الناتجة عن الفشل. والأفراد الفاشلون من أجل أن يغطوا على فشلهم يلجأون إلى الفخر والمباهات، ولذلك ورد عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق ينج قال: «ما من رجل تكبر أو تجبّر إلّا لذلة وجدها في نفسه» <sup>(</sup>

وعن الإمام محمّد بن علي الباقر إلى قال: «ثلاثة من عمل الجاهلية: الفخر بالأنساب، والطعن بالأحساب والاستسقاء بالأنواء (طلب

الماء بواسطة النجوم)» <sup>٢</sup>. وعن أمير المؤمنين علي في قال: «أهلك النّاس اثنان: خوف الفقر، وطلب الفخر» ٣.

والحق أنَّ أهم عوامل الحرص والبخل والخلود إلى الدنيا والمنافسات الخربة، وكثير من المفاسد الاجتماعية هو هذا الحوف الوهمي من الفقر والتفاخر والتعالي بين الأفراد والأمم والقبائل.

ولذا ورد عن رسول الله<sup>تينية</sup> قال: «ما أخشى عليكم الفقر ولكن أخشى عليكم التكاثر»<sup>\*</sup>. «التكاثر» كما أشرنا يعني في الأصل النفاخر، ولكنّه يعني أحياناً حبّ الاستزادة مسن المال وجمعه، كما ورد في الحديث عن رسول الله<sup>تينة</sup> قال:

«التكاثر في الأموال: جمعها من غير حقّها، ومنعها من حقها، وشدّها في الأوعية»<sup>°.</sup> منابع التكاثر في الأموال: جمعها من غير حقّها، ومنعها من حقها، وشدّها في الأوعية» <sup>°.</sup>

«يقول ابن آدم: مالى مالى؛ وما لَكَ من مالِكَ إلَّا ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبـليت، أو تصدقت فأمضيت» .

نعم، حقًّا لا يعود على الإنسان شيء من ماله الذي جمعه وعدده، وتساهل \_أحياناً \_في حلاله وحرامه، إلَّا ما يأكل ويشرب ويلبس، أو ما ينفقه في سبيل الله وما يـنفقه عـلى الاحتياجات الشخصية قليل، فما أفضل أن يزيد حظه من ماله بالإنفاق!

#### ٢\_ اليقين ومرامله

«اليقين» يقابل «الشك»، كما إنَّ «العلم» يقابل «الجهل»، واليقين يعنى وضوح الشيء وثبوته. ويستفاد من الرّوايات أنَّ اليقين هو أعلى مراحل الإيمان. الإمام محمّد بــن عــلي الباقرﷺ يجعل الإيمان أعلى من الإسلام درجة، والتقوى أعلى من الإيمان درجة، واليقين أعلى من التقوى درجة ثمّ يقول: «ولم يقسم بين النّاس شيء أقل من اليقين».

ويسأل الراوي: ما هو اليقين؟ يقول: «التوكل على الله، والتسليم لله، والرضا بقضاء الله. والتفويض إلى اللَّهَا» `.

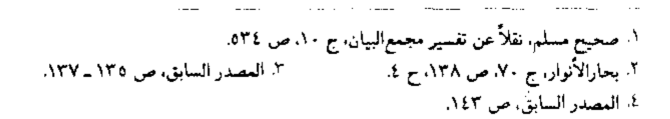
علوّ مقام اليقين على مقام التقوى والإيمان والإسلام أكدت عليه روايات أخرى ً.

وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ قال: «من صحة يقين المرء المسلم أن لا يرضى النَّاس بسخط اللَّه، ولا يلومهم على ما لم يؤته اللَّه... إنَّ اللَّه بعدله وقسطه جعل الروح والراحة ا في اليقين والرضا، وجعل الهم والحزن في الشك والسخط».

ومن هذه النصوص وأمثالها نفهم جيداً أنَّ الإنسان ـحين يصل إلى مقام اليقين ـ تغمر قلبه وروحه طمأنينة خاصّة.

ومع هذا، فلليقين مراتب، أشارت إليها الآية أعلاه والآية ٩٥ من سورة الواقعة: ﴿لِنَّ هذا لهو حق اليقين»، وهي ثلاثة: <sup>2</sup>

الأول: علم اليقين، وهو الذي يحصل للإنسان عند مشاهدته الدلائل الخستلفة، كأن يشاهد دخاناً فيعلم علم اليقين أن هناك ناراً.



ا**لنَّاني: عين اليقين، و**هو يحصل حين يصل الإنسان إلى درجة المشاهدة كأن يسرى بعينه مثلاً النَّار.

**الثّالث: حقّ اليقين،** وهو كأن يدخل الإنسان النّار بنفسه ويحسّ بحرقتها، ويستصف بصفاتها. وهذه أعلى مراحل اليقين.

يقول المحقق الطوسي: اليقين اعتقاد جازم مطابق ثابت، لا يمكن زواله، وهو في الحقيقة مؤلف من علمين، العلم بالمعلوم والعلم بأن خلاف ذلك العلم محال، وله مراتب: علم اليقين، وعين اليقين، وحقّ اليقين<sup>(</sup>

إِنَّه ذكر عند النَّبِي ﷺ أَنَّ بعض أصحاب عيسىﷺ كان يمشي على الماء فقالﷺ : «لو كان يقينه أشدّ من ذلك لمشى على الهواء»

فالحديث كما ترى - يوميء إلى أنَّ الأمر يدور مدار اليقين باللَّه سبحانه ومحو الأسباب الكونية عن الإستقلال في التأثير، فإلى أي مبلغ بلغ ركون الإنسان إلى القدرة المطلقة الإلهيَّة انقادت له الأشياء على قدره<sup>7</sup>.

#### ٣\_ المميع يرى مهنم

الآية الكرية: فلترون للجعيم > لها تفسيران: الأوّل: إنّها تتحدث عن مشاهدة الجحيم في الآخرة، وهو خاص بالكفّار، أو لعامة الجن والإنس، إذ تنص بعض الآيات على أنّه ما من أحد إلّا وارد جهنّم. الثّاني: إنّها تتحدث عن الشهود القلبي في عالم الدنيا. وفي هذه الحالة تكون الآية جواباً لقضية شرطية هي: لو تعلمون علم اليقين لترون الجعيم (في هذه الدنيا بعين بصير تكم). لأنّ الجنّة وجهنّم مخلوقان، ولهما الآن وجود خارجي. ولكن \_كها ذكرنا \_ التّفسير الأوّل أنسب مع الآيات التالية التي تستحدث عس بسور

# ٤\_ أيّ نعيم يُسْأَل عنه يوم القيامة؟

الآية الأخيرة من السّورة تقول: ﴿ لَمْ لِتُسْتِلْنَ يَوْمِنْدُ عَنْ لِلْعَيْمِ ﴾. قيل إنَّ النعيم المسؤول عنه هو نعمة السلامة، وفراغ البال، وقيل: إنَّه الصحة والسلامة والأمن، وقيل: الآية تشمل كل هذه النعم.

وعن أمير المؤمنين على 🎼 قال: «النعيم: الرُّطب، والماء البارد».

وروى أنَّ أبا حنيفة سأل الإمام جعفر بن محمَّد الصادق عن تفسير هذه الآيـة قــال الإمام: «ما النعيم عندك يا نعمان» قال: القوت من الطعام والماء البارد، فقالﷺ «لئن أوقفك الله يوم القيامة بين يديه حتى يسألك عن كلَّ أكلة أكلتها وشربة شربتها ليطولن وقوفك بين يديه». قال: فما النعبي جعلت فداك؟ قال الأمام: «نعن أهل البيت النعيم الذي أنعم الله بنا على العباد وبنا ائتلفوا بعد أن كانوا مختلفين وبنا ألّف اللّه بين قلوبهم وجعلهم أخواناً بعد أن كانوا أعداء وبنا هداهم الله للإسلام وهي النعمة التي لا تنقطع واللَّه سائلهم عن حقَّ النعيم الذي أنعم الله به عليهم وهو النّبي وعترته» ﴿.

من كلِّ هذه الرّوايات \_ التي يبدو أنَّها مختلفة في ظاهرها \_ نفهم أنَّ النعيم له معنى واسع جدًا يشمل كلِّ المواهب الإلهية المعنوية منها مثل: الديمن والإيمان والإسلام والقمرآن والولاية. وأنواع النعم المادية الفردية منها والاجتماعية. بيد أنَّ النعم التي لها أهميَّة أكبر مثل: نعمة «الإيمان والولاية» يُسأل عنها أكثر. هل أدّى الإنسان حقّها أم لا؟ والرّوايات التي تنغي شمول الآيه للنعم المادية يظهر أنَّها تريد أن تقول: لا ينبغي أن نترك المصاديق الأهم للآية ونتمسك بالمصاديق الأصغر، إنَّه تحذير ـ في الواقع ـ إلى النَّـاس بشأن سـلسلة مـراتب المواهب والنعم الإلهيّة، وبأنَّهم يتحملون إزاءها مسؤولية ثقيلة.

وكيف يمكن أن لا يُسأل عن هذه النعم؟ وهي ثروة كبيرة وهبت للبشرية يجب أن تقدر كل واحدة منها حقٍّ قدرها وأن يؤدِّي شكرها، وأن يستثمر كل منها في موضعها.

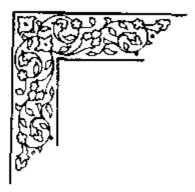
اللَّهمَّ! أدم علينا نعمك التي لا تحصى، خاصَّة نعمة الإيمان والولاية.

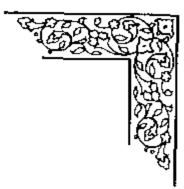
آمين يا ربَّ العالمين

نهاية سورة التكاثر

[ع

١. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥٣٥.







سورة

العصر











#### «سورة العصر»

#### ممتوى السّورة:

المعروف أنّ هذه السّورة مكّية، واحتمل بعضهم أنّها مدنية. ويشهد على مكّيتها لحنها ومقاطعها القصيرة.

شمولية هذه السّورة تبلغ درجة حدت ببعض المفسّرين إلى أن يرى فيها خلاصة كل مفاهيم القرآن وأهدافه، بعبارة أخرى: هذه السّورة ـ رغم قصرها ـ تقدم المنهج الجسامع والكامل لسعادة الإنسان.

تبدأ السّورة من قسم عميق المحتوى بالعصر. وسيأتي تفسيره. ثمّ تتحدث عن خسران كلّ أبناء البشر خسراناً قائماً في طبيعة حياتهم التدريجية، ثمّ تستثني بجموعة واحدة من هذا الأصل العام، وهي التي لها منهج ذو أربع مواد: الإيمان، والعمل الصالح، والتواصي بالحق، والتواصي بالصبر، وهذه الأصول الأربعة هي في الواقع المنهج العقائدي والعملي الفردي والاجتماعي للإسلام.

# فضيلة الشورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن الإمام الصادق ﷺ قال: «من قرأ «والعصر» في نوافله بعثه الله يوم القيامة مشرقاً وجهه. ضاحكاً سنّه، قريرة عينه، حتى يدخل الجنّة»<sup>(</sup>. وواضح أنّ كل هذه الفضيلة وهذه البشرى نصيب من طبّق الأصول الأربعة المذكورة في حياته، لا أن يقنع فقط بقراءتها.

રુજ

١. تفسير مجمعالبيان، ج ١٠، ص ٥٤٥.

# ينسمسم الله الزخر التحكيم وَالْعَصْرِ ٣﴾ إِنَّ الْإِنسَنَ لَفِي خُسَرٍ ۞ إِلَّا الَّذِينَ ، اَمَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّرِ ٢

الآيات

## التفسير

# طريق النماة الوميد:

في بداية هذه السّورة نواجه قَسَماً قرآنيا جديداً، يقول سبحانه: ووللمصري

كلمة (العصر) في الأصل الضغط، وإنَّا اطلق على وقت معين من النهار لأنّ الأعمال فيه مضغوطة. ثمّ أطلقت الكلمة على مطلق الزمان ومراحل تاريخ البشرية. أو مقطع زماني معين، كأن نقول عصر صدر الإسلام، ولذلك ذكر المفسّرون في معنى العصر احتمالات كثيرة:

١- قيل: إنّه وقت العصر من النهار، بقرينة وجود مواضع أخرى أقسم الله فيها بأوّل
 ١- قيل: ﴿وللضحن﴾ أو ﴿وللصبح إذا أسفر﴾ ].

وإنما أقسم بالعصر لأهميته، إذ هو في وقت من النهار يحدث فيه تغيير في نظام المعيشة وحياة البشر، الأعمال اليومية تنتهي، والطيور تعود إلى أوكارها، وقرص الشمس يميل إلى الغروب، ويتجه الجو إلى أن يكون مظلماً بالتدريج.

هذا التغيير يلفت نظر الإنسان إلى قدرة اللَّه المطلقة في نظام الكون، وهو في الواقع أحد علامات التوحيد، وأية من آيات اللَّه تستحق أن يقسم بها.

۲. المدثر، ۳٤.

٥٠٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٢- قيل: إنّه كلّ الزمان وتاريخ البشرية المملوء بدروس العبرة، والأحداث الجسيمة. وهو لذلك عظيم يستحق القسم الإلهي.

٣- بعضهم قال: إنّه مقطع خاص من الزمان مثل عصر البعثة النبوية المباركة، أو عصر قيام المهدي المنتظر الله ، وهي مقاطع زمنية ذات خصائص متميزة وعظمة فائقة في تاريخ البشر. والقسم في الآية إنّما هو بتلك الأزمنة الخاصّة `.

٤ـ بعضهم عاد إلى الأصل اللغوي للكلمة، وقال إنّ القَسَم في الآية بأنواع الضغوط والمشاكل التي تواجه الإنسان في حياته، وتبعث فيه الصحوة وتوقظه من رقاده، وتذكره بالله سبحانه، وتربيّ فيه روح الإستقامة.

هـ قيل: إنّها إشارة إلى «الإنسان الكامل» الذي هو في الواقع عصارة عــالم الوجــود والخليقة.

٦ـ وأخيراً قيل إنّ الكلمة براد بها صلاة العصر، لأهميتها الخاصّة بين بقية الصلوات. لأنّها (الصلاة الوسطى) التي أمر الله أن يحافظ عليها خاصّة.

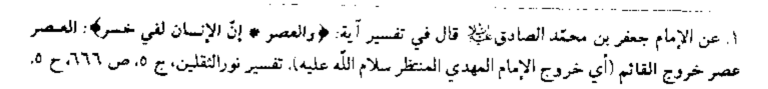
مع أنَّ التفاسير أعلاه غير متضادة، ويمكن أن تجتمع كلَّها في معنى الآية، ويكون القَسَم بكل هذه الأمور الهامّة، ولكن الأنسب فيها هو القَسَم بالزمان وتاريخ البشرية، لأنَّ القَسَم القرآني \_كما ذكرنا مراراً \_ يتناسب مع الموضوع الذي أقسم الله من أجله ومن المؤكَّد أن خسران الإنسان في الحياة ناتج عن تصرّم عمره، أو أنَّه عصر بعنة الرسولﷺ، لأنَّ المنهج ذا المواد الأربع في ذيل هذه السّورة نزل في هذا العصر.

تتّضح ممّا سبق عظمة آيات القرآن وسعة مفاهيمها. فكلمة واحدة تحمل من المحاني العميقة ما يجعلها صالحة لكل هذه التفاسير المتنوعة.

الآية التالية تحمل الموضوع الذي جاء القَسَم من أجله، يقول سبحانه:

**﴿إِنَّ الإِنسان لَفِي خَسرَ∢**.

الإنسان يخسر ثروته الوجودية شاء أم أبي، تمرّ الساعات والأيّام والأشهر والأعوام



سورة العصر / الآية ١ ـ ٣ ٥١٠ [ع

نعم، إنَّه كشخص عنده ثروة عظيمة، وهذه الثروة يؤخذ منها كلَّ يوم شيء باستمرار رغم إرادته، هذه طبيعة الحياة الدنيوية... طبيعة الخسران المستمر!

القلب له قدرة معينة على الضربان، وحين تنفد هذه القدرة يتوقف القلب تلقائياً دون علَّة من عيب أو مرض، هذا إذا لم يكن توقف الضربان نتيجة مرض، وهكذا سائر الأجهزة الوجودية للإنسان، وثروات قدراته المختلفة.

«خُسر» وخُسران، كما يقول الراغب، انتقاص رأس المال، وينسب ذلك إلى الإنسان، فيقال خَسِرَ فلان، وإلى الفعل فيقال: خسرت تجارته، قال تعالى: ﴿ **تلك لِدْنَ كَرَةَ خَاسرتَهُ،** ﴿ ويستعمل ذلك في المقتنيات الخارجية كالمال والجاء في الدنيا وهو الأكثر. وفي المقتنيات النفسية كالصحة والسلامة والعقل والإيمان والثواب، وهو الذي جعله الله تعالى الخسران المبين، وقال: ﴿ لِلَّذِينَ حُسروا لَنفسهم وأهليهم يوم القيامة، ألا ذلك هو الخسران المبين، ``

الفخر الرازي في تفسير هذه الآية ينقل عن أحد الصالحين ما ملخصه أنَّه تعلم معنى هذه الآية الكريمة من بائع ثلج كان يصبح ويقول: ارحموا من يذوب رأس ماله، ارحموا من يذوب رأس ماله. ²

على أي حال، الدنيا في المنظور الإسلامي سوق تجارة. كما يقول الإمام على بن محمّد الهادي 🅮 : «الدنيا سوق ربح فيها قوم وخسر آخرون» ீ

الآية الكريمة التي نحن بصددها تقول: كلَّ النَّاس في هذه السوق الكبري خاسرون إلَّا مجموعة تسير على المنهج الذي تبيّنه الآية التالية.

نعم، هناك طريق واحد لا غير لتفادي هذا الخسران العظيم القهري الإجباري. وهـو الذي تبيّنه آخر آيات هذه السّورة.

﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا ومملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر».

بعبارة أخرى: ما يستطيع أن يحول دون هذا الخسران الكبير، وأن يبدله إلى منفعة كبيرة وربح عظيم هو أنَّه مقابل فقدان رأس المال. يحصل على رأس مال أغلى وأثمن. يستطيع أن يسدّ مسدّ رأس المال المفقود، بل أن يكون أفضل وأكثر منه عشرات، بل منات، بل آلاف المرات

٥١١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

كلَّ نفس من أنفاس الإنسان يقربه خطوة نحو الموت، أمير المؤمنين علي ﷺ يقول: «نَغَسُ المرء خُطاه إلى أجله» (.

وهكذاكلٌ ضربة من ضربات القلب تقرب الإنسان من الموت من هنا لابدٌ من المبادرة إلى ملء الفراغ الذي يولده هذا الخسران الحتمي.

هناك من ينفق رأس مال عمره وحياته مقابل الحصول على مال قليل أو كثير، على بيت صغير أو فخم.

> هناك من ينفق كل رأس المال هذا من أجل الوصول إلى منصب أو مقام. وهناك من ينفقه في سبيل أهوائه وملذاته.

ليس أي واحد من هذه الأمور \_دون شك \_ميكن أن يكون ثمناً لتلك الثروة العظيمة... ثروة العمر... ثمنها الوحيد رضا الله سبحانه ومقام قربه لا غير، قال أمير المؤمنين علي ﷺ : «إِنّه ليس لأنفسكم ثمن إلاّ الجنّة فلا تبيعوها إلاّ بها» <sup>7</sup>.

وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ في دعاء شهر رجب: «خاب الوافدون على غيرك وخسر المتعرضون إلّا لك».<sup>٢</sup>

ومن هنا كان أحد أسهاء يوم القيامة «بوم التغابن» كما جاء في قوله سبحانه: ﴿ذلك يوم التفاين﴾ <sup>2</sup>، أي ذلك اليوم الذي يظهر من هو المغبون والخاسر.

إنّه لتنظيم رائع في علاقة العبد بربّه، فهو سبحانه من جهة يشتري رأس مسال وجـود الإنسان: ﴿لِنَّ اللّه لشترى مِن*المؤمنين...﴾* <sup>0</sup>.

ومن جهة أخرى يشتري سبحانه رأس المال القليل: ﴿ فَحْنَ يَعْطَلُ حَتَّقَالُ ذَرَةً خَيرًا يَرَهَ ﴾ <sup>(</sup> ومن جانب آخر يدفع مقابل ذلك ثمناً عظيماً يبلغ أحياناً عـشرة أضعاف وأحـياناً سبعهائة ضعف، وأحياناً أكثر: ﴿في كلّ سنبلة حانة حبّة والله يضاعف لحن يشا. ﴾ <sup>(</sup>

وكما ورد في الدعاء: «يا من يقبل اليسير ويعفو عن الكثير».^

ومن جهة رابعة، فإنَّ كلَّ رؤوس أموال الإنسان وثرواته قد وهبها اللَّه إيّـاه... واللَّـه بفضله ومنَّه ولطفه يعود ليشتري هذه الثروات نفسها بأغلى الأثمان!

# ہدت

# منهم السعادة ذو المواد الأربع:

من المهم أن نقف ولو قليلاً عند المنهج الذي وضعه القرآن الكـريم للـنجاة مـن ذلك الخسران... إنّه منهج يتكون من أربعة أصول هي:

**الأصل الأوّل: «الإيمان»،** وهو البناء التحتي لكلّ نشاطات الإنســان، لأنّ فــعاليات الإنسـان العملية تنطلق من أسس فكره واعتقاده، لاكالحيوانات المــدفوعة في حــركاتها بدافع غريزي.

بعبارة أخرى، أعمال الإنسان بلورة لعقائده وأفكاره. ومن هنا فإنّ جميع الأنبياء بدأوا قبل كلّ شيء باصلاح الأسس الإعتقادية للأمم والشعوب، وحاربوا الشرك بشكل خاص باعتباره أساس أنواع الرذائل والشقاوة والتمزق الاجتهاعي.

والآية الكريمة قالت: **﴿لِٱللَّذِينَ آمَنُوا﴾** فذكرت الإيمان بمعناه المطلق ليشمل الإيمان بكلَّ المقدسات، ابتداء من الإيمان باللَّه وصفاته، حستى الإيسان بسالقيامة والحسساب والجسزاء والكتب السهاوية وأنبياء اللَّه وأوصيائهم.

**الأصل الثّاني: «العمل الصالح»،** وهو ثمرة دوحة الإيمان. تقول الآية:

(... ومعلوا الصالحات) لا العبادات فحسب، و لا الإنفاق في سبيل الله وحده، و لا الجهاد في سبيل الله فقط، و لا الإكتفاء بطلب العلم... بل كلّ الصالحات التي من شأنها أن تدفع إلى تكامل النفوس و تربية الأخلاق والقرب من الله، و تقدم المجتمع الإنساني.

هذا التعبير يشمل الأعمال الصغيرة. كرفع الحجر من طريق النّاس والأعمال الجســـام مثل إنقاذ ملايين النّاس من الضلالة والانحراف ونشر الرسالة الحقة والعــدالة في أرجــاء العالم.

وما ورد عن الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ في تفسير **﴿ومـهلوا للصـالحامة﴾ بأنّـه** المواساة والمساواة للأخوة في الله، إنّما هو من قبيل بيان المصداق الواضح للأية.

قد تصدر الأعبال الصالحة من أفياد غير متمنين الجزائم متبين تربش هديته من

الصالحة جميعاً، وعدم الإكتفاء بعمل واحد أو بضع أعمال صالحات. حقّاً، لو رسخ الإيمان في النفس، لظهرت على الفرد مثل هذه الآثار.

َ الإيمان ليس فكرة جامدة قابعة في زوايا الذهن، وليس اعتقاداً خالياً مـن التأثـير. الإيمان يصوغ كلّ وجود الإنسان وفق منهج معين.

وهكذا، حين يسطع مصباح الإيمان في قلب إنسان، فإنَّ نوره ينعكس من لسان الإنسان وعينه وأذنه ويديه ورجليه. حركات كلَّ واحدة من هذه الجوارح تشهد على وجود نور في القلب تسطع أشعته إلى الخارج.

ومن هذا اقترن ذكر العمل الصالح في أغلب مواضع القرآن بذكر الإيمان باعتبارها لازماً وملزوماً. فقال سبحانه: **ومن معل صالحاً من ذكر تولنش وهو مؤمن قلنحيينه حياة طيبة »** <sup>(</sup>. ويقول تعالى عن أولئك الذين تركوا الدنيا دون عمل صالح، إنّهم يصرون على العودة إلى الدنيا ويقولون: **ورت لرجعون \* لعلي أمعل صالحاً قيما تركمه »** <sup>(</sup>.

ويقول سبحانه لرسله: ﴿يا أَيُّها الرسل كلوا من الطيبات ولمعلوا صالحاً ﴾ .

ولما كان الإيمان والعمل الصالح لا يكتب لهما البقاء إلّا في ظلّ حركة اجتماعية تستهدف الدعوة إلى الحق ومعرفته من جهة، والدعوة إلى الصبر والإستقامة على طريق النهوض باعباء الرسالة، فإنّ هذين الأصلين تبعهما أصلان آخران هما في الحقيقة ضمان لتنفيذ أصلَي «الإيمان» و«العمل الصالح».

**الأصل الثّالث: «التواصي بالحق»،** أي الدعوة العامّة إلى الحق، نيميز كلّ أفراد المجتمع الحق من الباطل، ويضعوه نصب أعينهم، ولا ينحرفون عنه في مسيرتهم الحياتية.

«تواصوا» كما يقول الراغب تعني أن يوصي بعضهم إلى بعض.

و«الحق» في الأصل الموافقة والمطابقة للواقع، وذكر للكلمة معاني قرآنية متعددة من ذلك: القرآن، والإسلام، والتوحيد، والعدل، والصدق، والوضوح، والوجوب وأمثالها من

المعاني التي ترجع إلى نفس المعنى الأصلي الذي ذكرناه

۲. المؤمنون، ۹۹ و ۹۰۰.

٨. النحل، ٩٧.

٣. المؤمنون، ٥١.

عبارة وتواصوا بالحق، تحمل على أي حال معنى واسعاً يشمل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ويشمل أيضاً تعليم الجاهل وإرشاده، وتنبيه الغافل، والدعوة إلى الإيمان والعمل الصالح.

واضح أن المتواصين بالحق يجب أن يكونوا بدورهم من العاملين به، والمدافعين عنه.

الأصل الرّابع: «التواصى بالصبر»، والاستقامة، إذ بعد الإيمان والحركة في المسيرة الإيمانية تبرز في الطريق العوائق والموانع والسرور. وبدون الاستقامة والصبر لا يمكــن المواصلة في إحقاق الحقَّ والعمل الصالح والثبات على الإيمان.

نعم، إحقاق الحق في المجتمع لا يمكن من دون حركة عامّة وعزم اجتماعي. ومـن دون الإستقامة والوقوف بوجه ألوان التحديات.

«الصبر» هنا يحمل مفهوماً واسعاً يشمل الصبر على الطاعة، والصبر على دوافع المعصية، والصبر إزاء المصائب والحوادث المرّة، وفقدان الإمكانات والثروة والثمرات .

ممَّا تقدم نفهم أنَّ الأصول الأربعة التي ذكرتها هذه السّورة المباركة تشكل المنهج الجامع لحياة الإنسان وسعادته. ولذلك ورد في الرّوايات أنَّ أصحاب رسول اللَّهُ بَيْلًا كانوا إذا اجتمعوا لا يفترقون إلّا بعد تلاوة سورة «والعصر» ويتذاكروا في مضامينها ً .

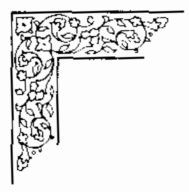
والمسلمون اليوم إذا طبقوا هذه الأصول الأربعة في حياتهم الفردية والاجتماعية لتغلبوا على كل ما يعانون منه من مشاكل وتدهور وتخلف، ولبدلوا ضعفهم وهزيمتهم انستصاراً. ولإقتلعوا شرّ الأشرار من على ظهر الأرض.

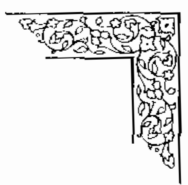
ربتناا تغضّل علينا بالصبر والإستقامة والتواصي بالحق والتواصي بالصبر. إلهنا! كلُّنا في خسران، ولا يمكن أن نجبر هذا الخُسر إلَّا بلطغك. اللَّهمَّ! إنا نسألك توفيق العمل بالمواد الأربع التي ذكرتها في هذه السّورة من كتابك. آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة العصر

٤]

 حول حقيقة الصبر ومراحله وشُعَبه، فصلنا الحديث في تفسير الآية ١٥٣ من سورة البقرة. ۲. تفسير الدرالمنثور، يم ٦، ص ٣٩٢.







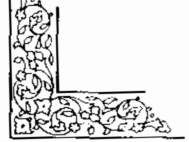
سورة

الموزة



₿.







## «سورة الهمزة»

# ممتوى السورة:

هذه السّورة، وهي من السور المكّية، تتحدث عن أناس كرسوا كلّ همهم لجمع المال. وحصروا كلّ قيم الإنسان الوجودية في هذا الجمع. ثمّ هم يسخرون من الذين لا يملكون المال وبهم يستهزئون.

هؤلاء الأثرياء المستكبرون والمغرورون المحتالون أسكرهم الطغيان فراحوا يستهينون بالآخرين ويعيبونهم، ويتلذذون بما يفعلون من غيبة واستهزاء.

السّورة تتحدث في النهاية عن المصير المؤلم الذي ينتظر هؤلاء، وكيف أنّهم يلقون في جهنّم صاغرين، وأنّ نار جهنّم تتجه بلظاها أوّلاً إلى قلوبهم المليئة بالكبر والغرور، وتحرقها بالنّار، بنار مستمرة.

# فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن النبيَّ ﷺ قال: «من قرأ سورة الهمزة أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من استهزأ بمحمّد وأصحابه» <sup>(</sup> . وعن الإمام الصادق ﷺ قال: «من قرأ ويل لكلّ همزة في فريضة من فرائضه. نفت عسنه

الفقر وجلبت عليه الرزق وتدفع عنه ميتة السوء»<sup>".</sup> 2003 ا

#### الآيات

بنسب لَندَ الْخُرَالِينِ مَعَمَدَة الْحُرَالِينِ مَعَمَدَة أَخْلَدَهُ، وَبَلُ لِتُحُلِّهُ مَزَوَلُمُزَةٍ شَ ٱلَّذِى جَمَعَ مَا لَا وَعَدَدَهُ، شَ يَعْسَبُ أَنَّ مَا لَهُ أَخْلَدَهُ، (\*) كَلَا لَيُنْبُدُنَ فِي ٱلْحُطَمَةِ (\*) وَمَا أَدْرَبْكَ مَا ٱلْحُطَمَةُ (\*) نَارُ ٱللَهِ ٱلْمُوقَدَةُ (\*) أَنِّي تَطَلِعُ عَلَى آلا فَتِدَةٍ شَرَائِة مَا عَلَيْهِم مُوْصَدَةٌ شَ فِي عَمَدِهُمَ دَةٍ

# سبب الأزول

قال جمع من المفسّرين إنّ آيات هذه السّورة نزلت في (الوليد بن المغيرة) الذي كـان يغتاب النّبي ويطعن فيه ويستهزيء به. وقيل: إنّها نزلت في أفراد آخرين من رؤوس المشركين وأعداء الإسلام مثل (الأخنس بن شريق) و(أمية بن خلف) و(العاص بن وائل). ولكن، إن قبلنا أسباب النزول هذه فلا ينني ذلك شمولية مـفاهيم الآيـات، بـل إنّهـا تستوعب كلّ الذين يحملون هذه الصفات.

#### التفسير

**الوبل للهمّازين واللمّازين:** تبدأ هذه السّورة بتهديد قارع وتقول: **(وي**ل لكلّ هعزة لعزة)... لكلّ من يستهزيء بالآخرين، ويعيبهم، ويغتابهم، ويطعن بهم، بلسانه وحركاته وبيده، وعينه وحاجبه.

«الهمزة» و«اللمزة» صيغتا مبالغة `، الأولى من الهمز، وهي في الأصل الكسر. العائبون المغتابون يكسرون شخصية الآخرين، ولذلك أُطلق عليهم اسم (الهمزة). و«اللمزة» من اللمز، وهو اغتياب الآخرين، والصاق العيوب بهم.

و سيسري أراء متعددة في معاني هاتين الكلمتين، هل معناهما واحد، وهو المغتابون للمفسّرين آراء متعددة في معاني هاتين الكلمتين، هل معناهما واحد، وهو المغتابون النّاس العائبون عليهم، أو إنّ معناهما مختلف. قال بعضهم إنّ معناهما واحد، وذكرهما معاً للتأكيد.

وقيل: الهمزة هوالمغتاب، واللمزة: العائب. وقيل: الهمزة هم العائبون بإشارة اليد والرأس. واللمزة من يعيب بلسانه. وقيل: الأولى إشارة إلى العائب في حضور الشخص، والثّانية للعائب في الغيبة. وقيل: الأولى تعني العائب في العـلن، والثّـانية للـعائب في الخـفاء، وبـإشارة العـين والحاجب.

وقيل: إنَّ الإثنتين بمعنى الذي ينبز النَّاس بالقاب قبيحة مستهجنة.

وعن ابن عباس في تفسير الكلمتين قال: «هم المشاؤون بالنميمة، المغرقون بين الأحبة، الناعتون للناس بالعيب» <sup>(\*</sup>

يبدو أن ابن عباس استلهم هذا التّفسير من كلام لرسول الله يَنْتُ حسيت يسقول: «ألا أنبئكم بشراركم؟ قالوا: بلى يارسول الله. قال: المشاؤون بالنميمة، المغرقون بسين الأحسبّة، الباغون للبرآم المعايب» ].

من مجموع آراء اللغويين في الكلمتين يستفاد أنّهها بمعنى واحد. ولهما مفهوم واسع يشمل كلَّ ألوان إلصاق العيوب بالنّاس وغيبتهم والطعن والاستهزاء بهم، بـاللسان والإشـارة والنميمة والذم.

التعبير بكلمة (ويل) يحمل تهديداً شديداً هذه الفئة. والقرآن يتشدّد تجاه هؤلاء الأفراد ويذكرهم بعبارات لا نظير لها في ذكر سائر المذنبين. فحين يذكر المنافقين الذين يسخرون من المؤمنين يتهددهم بعذاب أليم ويقول: والستغفولهم أولاتستغفولهم إن تستغفرلهم سيعين هرَة فلن يغفر الله لهم» <sup>ث</sup>.

١. تأتي صيغة المبالغة بأوزان غير الأوزان الستة المعروفة، منها هذا الوزن الذي له اشباء ونظائر فسي اللـغة العربية من قبيل «ضحكة» وتعني كثير الضحك. ٢٠ م. التفسير الكبير، ج ٣٢، ص ٩٢. ٢. أصول الكافي، ج-٢، ص-٢٦٩، باب (النعيمة، ح-١).

٤ التوبة، ٨٠.

مثل ذلك ذكره القرآن بشأن المنافقين المستهزئين بالنّبي عَمَّةً في الآيـة ٥ مـن سـورة المنافقون.

الإسلام، أساساً، ينظر إلى شخصية الإنسان وكرامته باحترام بالغ، ويبعدّ أيّ عبمل يؤدّي إلى إهانة الآخرين ذنباً كبيراً، وورد عن النّبي ﷺ قال: «أذل النّاس من أهان النّاس» ﴿ في هذا الجال ذكرنا شرحاً أوفي في تفسير الآيتين ١١ و١٢ من سورة الحجرات.

ثمّ تذكر **الآية التالية** منبع ظاهرة اللمز والهمز في الأفراد، و ترى أنّها تنشأ غالباً من كبر وغرور ناشئين بدورهما من تراكم الثروة لدى هؤلاء الأفراد. وتقول: ﴿للذي جسمع مالاً ومدده، بطريق مشروع أو غير مشروع.

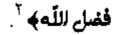
فهو انشدّ بالمال انشداداً جعله منشغلاً داتماً بعدّ المال والإلتذاذ ببريق الدرهم والدينار.

تحول الدرهم والدينار عنده إلى وثن ويرى فيه شخصيته وينظر من خلاله أيضاً إلى شخصية الآخرين، ومن الطبيعي أن يكون تعامل مثل هذا الإنسان الضال الأبله بالسخرية والإستهزاء مع المؤمنين الفقراء.

«عدده» من (عدّ) بمعنى حَسَب. وقيل من (العُدّة) بمعنى تجهيز الأموال ليوم الشدّة. وقيل: إنَّها تعنى أمسكه وحفظه. والمعنى الأوّل أظهر.

على أي حال. هذه الآية تقصد الذين يدّخرون الأموال ولا ينظرون إليها بـاعتبارها وسيلة بل هدفاً، ولا يحدّهم قيد أو شرط في جمعها، حتى ولو كــان مــن طـريق الحــرام والإعتداء على حقوق الأخرين وارتكاب كلِّ دنينة ورذيلة، ويعتبرون ذلك دليلاً عـ لي عظمتهم وشخصيتهم.

هؤلاء لا يريدون المال لسد حاجاتهم الحياتية، ولذلك يزداد حرصهم على جمع المال كلُّها كثرت أموالهم، وإلَّا فإن المال في الحدود المعقولة ومن الطرق المشروعة ليس بمذموم. بل إنَّ القرآن الكريم عبَّر عنه في موضع بأنَّه «فضل الله» حيث يقول تعالى: ﴿وليتغوا مِـن



١. بحار الأنوار، ج ٧٥، ص ١٤٢.

٦. الجمعة، ٢٠.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل 10

وفي موضع آخر يسميه خيراً، كقوله سبحانه: ﴿ كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت إن ترك خيراً للوصية).

04)

مثل هذا المال ليس بالتأكيد مبعث طغيان، ولا وسميلة تمفاخر، ولا دافع مسخرية بالآخرين. لكن المال الذي يصبح معبوداً وهدفاً نهائياً، ويدعو أصحابه من أمثال «قارون» إلى الطغيان، هو العار والذلة والمأساة ومبعث البعد عن اللَّه والخلود في النَّار.

ومثل هذا المال لا يمكن جمعه وعدّه إلّا بالسقوط في أوحال الحرام. لذلك ورد عن الإمام على بن موسى الرضايةِ قال: «لايجتمع المال إلَّا بخمس خصال: بخل شديد، وأمل طويل، وحرص عَالب، وقطيعة رحم، وإيثار الدنيا على الآخرة» <sup>(</sup>

لأنَّ الأفراد الأسخياء البعيدين عن الأمال الوهمية الطويلة يهتمون بحـ لال أمـوالهـم وحرامها، ويساعدون الأقربين، ولا تتراكم الثروة عندهم غالباً، وإن زادت عائداتهم.

في الآية التالية يقول سبحانه:

﴿ يحسب أنَّ هاله أخلد» ﴾ <sup>``</sup>

«أخلده» جاء في الآية بصيغة الماضي، ويعنى أن هذا الهمزة اللمزة يحسب أنَّ ماله قد صيّر منه موجوداً خالداً، لا يستطيع الموت أن يصل إليه، ولا عوامل المرض والحـوادث قادرة أن تنال منه، فالمال في نظره هو المفتاح الوحيد لحل كلَّ مشكلة، وهـو يمـلك هـذا المفتاح.

ما أتفه هذا التفكير!! قارون بكل ما كان يملكه من كنوز لا تستطيع العصبة أولو القوَّة أن تحمل مفاتحها، لم يستطع أن يستخدم أمواله لتأخير مصيره الأسود ساعة واحدة: ﴿فخسفنا يه وبداره للأرض) \*.

الأموال التي كان يمتلكها الفراعنة: ﴿... هن جنائه وعيون \* وزروع ومقام كمريم \* وتسعمة كانوا فيها فاكهين، ٥، تحولت في ساعة إلى غيرهم: ﴿ كذلك وأورثناها قوماً آخرين، ٦٠

۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۸٦٨، ح ۷. ۱۸۱ البقرة، ۱۸۰ ٣. «ماله» يمكن أن تكون مكونة من (مال) مضاف إلى ضمير الغائب. ويمكن أن تكون (ما) موصولة، وبعدها صلتها، جملة ﴿ أخلده﴾ فعل ماضٍ يتحمل معنى المضارع، أو بمعنى موجبات الخلود. ٥. الدخان، ٢٥ ـ ٢٧. ٤. القصص، ٨١.

٦. الدخان، ٢٨.

5]

لذلك فإنَّ هؤلاء اللاهين بأموالهم، حين تزول من أمام أعينهم الحجب والأستار يوم القيامة يرفعون عقيرتهم بالقول: ﴿ ها أغنى عنِّي هاليه \* هلك عني سلطانيه ﴾ ﴿

الإنسان -أساساً - يهرب من الفناء والعدم وعيل إلى الخلود، وهذه الرغبة الداخلية هي من أدلة المعاد وأنَّ الإنسان مخلوق للخلود، وإلَّا ما كانت فيه غريزة حبِّ الخلود.

لكنَّ الإنسان المغرور الأتاني الدنيوي يخال خلوده كامناً في أشياء هي ذاتها عامل فنائه وانعدامه. على سبيل المثال: المال والمقام اللذان هما غالباً من أعداء بقائه يحسبهما وسيلة لخلوده.

من هنا يتبيَّن أنَّ الظنَّ بقدرة المال على الإخلاد، هو الذي يدفع إلى جمع المال، وجمع المال أيضاً عامل على الاستهزاء والسخرية بالآخرين عند هؤلاء الغافلين.

القرآن الكريم يردّ على هؤلاء ويقول:

كالينبذن في الحطجة كلًا، ليس الأمر كما يتصور، فسرعان ما يقذف باحتقار وذلّة في نار محطَّمة ﴿ وَهَا أَدَرَكَ هَا الحَظْهَةَ \* نَارَ اللَّهُ الْمُوقَدَةَ \* التي تَطْلَع على الأقندة

«لينبذنّ» من نبذ، أي \_كما يقول الراغب في مفرداته \_رمي الشيء لتفاهة قيمته. أي إنَّ الله سبحانه يرمى هـؤلاء المـغرورين المـتعالين يـوم القـيامة في نــار جــهتَّم كموجودات تافهة لاقيمة لها، ليروا نتيجة كبرهم وغرورهم.

«العطمة» صيغة مبالغة من «عطَّم» أي هشَّم. وهذا يعنى أنَّ نار جهنَّم تهشَّم أعـضاء هؤلاء. ويستفاد من بعض الرّوايات أن «الحطمة» ليست كلّ نار جهنّم، بل هي طبقة رهيبة في حرارتها. آ

مفهوم تهشَّم الأعضاء بدل احتراقها في نار جهنَّم، ربَّما صعب فهمه في الماضي. ولكن المسألة اليوم ليست بعجيبة بعد أن إتضحت شدّة تأثير أمواج الانفجار، وتبيّن أنّ الأمواج الناتجة عن انفجار كبير قادرة على تهشيم الإنسان، بل تهشيم العهارات الضخمة باعمدتها الحديدية المستحكمة.

عبارة «نار الله» دليل على عظمة هذه النَّار، و«الموقدة» تعنى استعارها المستمر. والعجيب أنَّ هذه النَّار ليست مثل نار الدنيا التي تحرق الجلد أوَّلاً ثمَّ تنفذ إلى الداخل،

١. الحاقة، ٢٨ و٢٩. ۲. تغسیر نورالثقلین، ج ۳، ص ۱۷ و ۱۹، ح ۲۰ و ۲٤.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

بل هي تبعث بلهبها أوّلاً إلى القلب، وتحرق الداخل وتبدأ أوّلاً بالقلب ثمّ بما يحيطه، ثمّ تنفذ إلى الخارج.

014

ما هذه النّار التي تبعث بشررها إلى قلب الإنسان أوّلاً؟! ما هذه النّار التي تحرق الداخل قبل الخارج؟! كلّ شيء في القيامة عجيب، ومختلف كثيراً عن هذا العالم، حتّى إحراق نارها. لماذا لا تكون كذلك، وقلوب هؤلاء الطاغين مركز للكفر والكبر والغرور، وبؤرة حبّ

الدنيا والثروة والمال؟!

لماذا لا تسيطر نار الغضب الإلهي على قلوب هؤلاء قبل أي شيء آخر وهم في هـذه الدنيا احرقوا قلوب المؤمنين بسخريتهم وهمزهم ولمزهم؟! العدالة الإلهية تقتضي أن يرى هؤلاء جزاء يشبه أعمالهم.

الآيات الأخيرة من السّورة تقول:

﴿لِنَّها عليهم مؤصدة \* في عمد ممددَّة ﴾.

و«مؤصدة» من الإيصاد، بمعنى الأحكام في غلق الباب، ولذلك تسمى الغرف الكائنة في داخل الجبال المخصصة لجمع الأموال «الوصيد».

هؤلاء في الحقيقة يقبعون في غرف تعذيب مغلقة الأبواب لا طريق للخلاص منها، كما كانوا يجمعون أموالهم في الخزانات المغلقة الموصدة.

و«العمد» جمع عمود و«ممددة» تعني طويلة.

جمع من المفسّرين قال: إنّها الأوتاد الحديدية العظيمة التي تغلق بها أبواب جهنّم حتى لم يعد هناك طريق للخروج منها أبداً، وهي بذلك تأكيد على الآية السابقة التي تقول: ﴿لِنّها عليهم مؤصدة﴾.

وقيل: إنّها إشارة إلى نوع من وسائل التعذيب والجزاء تشبه تلك التي يُغَلّ بها الشخص في رجله فيفقد قدرة الحركة وهذا جزاء ما كانوا يمارسونه من تعذيب للناس الأبرياء في هذه الدنيا.

٥٢٤ للإنسان بما في ذلك القلب. ولذلك يستفاد منها في تصوير الأعضاء الداخلية. والأشعة التي تخرج من نار جهنّم شبيهة بالأشعة المذكورة <sup>(</sup>. ومن بين هذه التفاسير، التفسير الأوّل أنسب. (واستناداً إلى بعض التفاسير عبارة فحيي محد محددة) تبيّن حالة جهنّم، وبعضها الآخر يرى أنّها بيان لحالة أهل جهنّم).

# بحثان

١\_ الكبر والغرور أساس الذنوب الكبيرة

الإستعلاء والتكبر على الآخرين بلاء عظيم يصيب الإنسان فيدفعه إلى ارتكاب أنواع المعاصي، الغفلة عن الله، والكفران بالنعم، والإنغهاس في الأهواء والشهوات، والإستهانة بالآخرين، والإستهزاء بالمؤمنين...كلّها من الآثار المشؤومة لهذه الصفة الدنسيئة، الأفسراد الذين يعانون من عقد النقص ما أن تتوفر لهم مكنة حتى يستفحل فيهم الكبر والغبرور بحيث لا يقيمون للآخرين وزناً، ويؤدّي ذلك إلى انفصالهم عن المجتمع والمفصال الجستمع عنهم.

إنّهم يغرقون في عالم وهمي، ويرون أنفسهم موجوداً متميزاً، حتى يبلغ الأمر بهـم أن يروا أنفسهم من المقربين إلى الله، وهذا يدفعهم إلى الاستهانة بأرواح الآخرين وأعراضهم وأموالهم، وينشغلون بالهمز واللمز، ويخالون أنّهم بالصاق العيب بالآخرين وذمهم يزيدون من عظمتهم وشخصيتهم.

وفي بعض الرّوايات شبه هؤلاء الأفراد بالعقرب اللاسعة. (وإذا كان لسع العقرب عن طبيعة فيها، فلسع هؤلاء عن حقد وضغينة).

وجاء في حديث عن رسول الله ﷺ قال: «رأيت ليلة الإسراء قوماً يقطع اللحم من جنوبهم ثمّ يلقمونه، ويقال: كلوا ما كنتم تأكلون من لحم أخيكم، فقلت: يا جبرائيل من هؤلاء؟ فقال: هؤلاء الهمازون من أمتك اللمازون»<sup>7</sup>.

كما أشرنا من قبل، كان لنا وقفة أطول في هذا الجال عند تفسير سورة الحجرات.

 ۲. تفسير طنطاوى، ذيل الآيات مورد البحث. ۲. تغسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۹۷۸ ح ۵.

#### ٢\_ المرص على جمع المال

بشأن المال والثروة، اختلفت وجهات نظر النّاس بين أفراط وتفريط، بعضهم أسبغ على المال أهميّة فائقة فجعله مفتاح حلّ كلّ المشاكل. وإلى ذلك ذهب الشاعر. في قوله: فصاحة سحبان وخط ابسن مقلة وحكمة لقسمان وزهد ابسن أدهسم إذا اجتمعت في المرء والمرء مفلس فسليس له قسدر بسمقدار درهم ولذلك فإنّ دأب هؤلاء الأفراد جمع المال، ولا يدخرون وسعاً على هذا الطريق ولا يتقيدون بقيد، ولا يهتمون بحلال أو حرام ومقابل هذه المجموعة هناك من لا يعير أية أهميّة للمال والثروة، يتدحون الفقر ويشيدون به، ويرون في المال عائقاً للتقوى وللقرب الإلحي.

وإزاء ذاك الإفراط وهذا التفريط، تقف النصوص الإسلامية لتبيّن أنّ المال مـطلوب، ولكن بشروط:

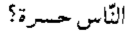
> **أوّلها:** أن يكون وسيلة لا غاية. والثّاني: أن لا يكون الإنسان له أسيراً، بل أن يكون عليه أميراً. والثّالث: أن يأتي بالطرق المشروعة وأن ينفق في سبيل رضا الله.

الرغبة في مثل هذا المال ليس دليلاً على حبّ الدنيا، بل هو دليل على الإنشداد بالآخرة. ولذلك ورد عن الإمام الصادق الله أنّه لعن الذهب والفضة، فتعجب أحد أصحابه وسأل الإمام فأجابه: «ليس حيث تذهب إليه إنّما الذهب الذي ذهب بالدين، والفضة التي أفساضت الكفر» (.

وعن أمير المؤمنين عليﷺ قال: «السكر أربع سكرات: سكر الشراب، وسكر المال، وسكر النوم، وسكر الملك».<sup>٢</sup>

وعن الإمام الصادق الله قال: «إن كان الحساب حقّاً فالجمع لماذا؟ وإن كان الخلف من الله عزّوجل حقّاً فالبخل لماذا؟» ``

كثيرون هم الذين ينشغلون حتى آخر حياتهم بجمع المال. ثمّ يتركونه للآخرين. هم مسؤولون عن حسابه. والآخرون ينالون ثماره. سنل أمير المؤمنين عليﷺ : مسن أعـظم



قال: «من رأى ماله في ميزان غيره، وأدخله به النّار، وأدخل وارثه به الجنّة»  $^{!}.$ 

وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادق في تفسير قوله تعالى: ﴿وكَــدَلك يـريهم لللّــه أعمالهم حسرات عـليهم» `قال: «هو الرجل يدع المال لا ينفقه في طاعة اللّه بخلاً ثمّ يموت فيدعه لمن يعمل به في طاعة اللّه أو في معصيته».

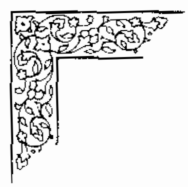
ثمّ قال الإمام: «فإن عمل به في طاعة اللّه رآه في ميزان غيره فزاده حسرة، وقد كان المال له، أو عمل به في معصية اللّه فهو قوّاه بذلك المال حتى عمل به في معاصي اللّه» <sup>7</sup>.

نعم، رؤية الإنسان للهال قد تصير من المال وثناً خطراً، وقد تجعل منه وسيلة لسعادة كبرى .

نختتم هذه الوقفة بما ورد عن ابن عباس عن كلام عميق الدلالة قال: «إنَّ أوَّل درهم ودينار ضربا في الأرض نظر إليهما إبليس فلما عاينهما أخذهما فوضعهما على عسينيه، شمّ ضمهما إلى صدره، ثمّ صرخ صرخة، ثمّ ضمهما إلى صدره، ثمّ قال: أنتما قرّة عسيني! وتسمرة فؤادي، ما أبالي من بني آدم إذا أحبّوكما أن لا يعبدوا وثناً! حسبي من بني آدم أن يحبّوكما»<sup>4</sup>. اللّهمّا احفظنا من سكرة المال والمقام والدنيا والشهوات. ربّنا! نجنا من سيطرة الشيطان وعبودية الدرهم والدينار. إلهنا! لا نجاة لنا من «الحطمة» المهشمة إلّا بفضلك فارأف بنا يا كريم.

نهاية سورة الهُمزة

 بحار الأنوار، ج ۲۳، ص ۱٤۲، ح ۲۱. ۲. البقرة. ۱۹۷. ٣. بحار الأنوار، ج ٢٣، ص ١٤٢، ح ٢٠. العصدر السابق، ص ١٣٧، ح ٣.





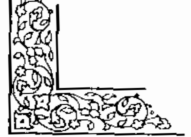


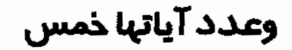
سورة

الفيل











#### «سورة الفِيل»

#### ممتوى السورة:

هذه السّورة \_كما يظهر من اسمها \_ تشير إلى الحادثة التاريخية التي اقـترنت بسولادة رسول الله ﷺ ، وفيها نجّى الله سبحانه الكعبة من شرّ جيش كافر كبير تجهّز من اليمن ممتطياً الفيل.

هذه السّورة تذكّر النّاس بتلك القصّة العجيبة التي كان كثير من أهل مكّـة يحــفظون أحداثها في ذاكرتهم لأنّها وقعت في الماضي القريب.

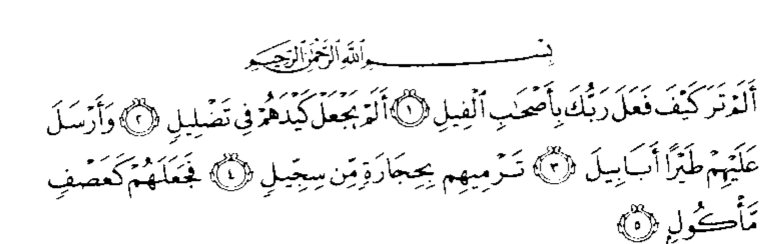
التذكير بهذه القصّة فيه تحذير للكفّار المغرورين المعاندين، كي يفهموا ضعفهم تجاه قدرة الله تعالى الذي أباد جيشاً عظيماً بطير أبابيل تحمل حجارة من سجّيل، وهو سبحانه إذن قادر على أن يعاقب هؤلاء المستكبرين المعاندين.

فلا قدرتهم أعظم من قدرة أبرهة، ولا عدد أفرادهم يبلغ عدد ذلك الجيش السّورة المباركة تقول لكفّار قريش: تتبيير أسبينا من منا بنا الاستريبا من ما ترتب كركا

إِنَّكُم رأيتم الواقعة بأعينكم فلماذا لا تترجلون من مطية غروركم؟!

#### فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن الإمام الصادق في انّه قال: «من قرأ في الفريضة فرالم تركيف فعل ريّك بأصعاب للغيل» شهد له يوم القيامة كلّ سهل وجبل ومدر بأنّه كان من المصلين وينادي يوم القيامة مناه: صدقتم عـلى عـبدي، قـبلت شهادتكم له أو عليه. ادخلوا عبدي الجنّة ولا تحاسبوه فإنّه ممن أحبّه وأحبّ عمله»<sup>(</sup>. واضح أنّ كلّ هذه الفضيلة وهذا الثواب لمن كانت قراءته باعثاً عـلى انكسار روح الغرور في نفسه، وعلى السير في طريق رضا الله سبحانه.



الآيات

# سبب الأزول

ورد عن الإمام علي بن الحسين في أنه قال: كان أبو طالب يضرب عن رسول الله بسيفه إلى أن قال: فقال أبو طالب: يابن أخ إلى النّاس كافة أرسلت أم إلى قومك خاصّة؟ قال: لا بل إلى النّاس أرسلت كافة الأبيض والأسود والعربي والعجمي والذي نفسي بيده لأدعون إلى هذا الأمر الأبيض والأسود ومن على رؤوس الجبال ومن في لجب البحار، ولأدعون السنة فارس والروم، فحيرت قريش واستكبرت وقالت: أما تسمع إلى ابن أخيك وما يقول والله لو سمعت بهذا فارس والروم لاختطفتنا من أرضنا ولقلعت الكعبة حجراً حجراً، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿وقالوا لِن نتبع الهدى معك نتخطف هن أرضنا أولم نحكن لهم حوما آهنا يجبى لليه ثعرات كان هي، ألى آخر الآية وأنزل في قدولهم لقلعت الكعبة حجراً حجراً حجراً فائول الله توكيف فعل ربّك بأصحاب الفيل» إلى آخر الآية وأنزل في أمولم للمات

# قصّة أصماب الغيل:

ذكر المفسّرون والمؤرخون هذه القصّة بأساليب مختلفة واختلفوا في سنة وقوعها، لكن أصل القصّة متواتر، ونحن نذكرها استناداً إلى الرّوايات المعروفة في «سيرة ابسن هشام» و«بلوغ الأرب» و«بحار الأنوار» و«مجمع البيان»بتلخيص:

۰. القصص، ٥٧.

۲. تفسير نورالثقلين، ج ٥، ص ٦٦٩، ح ٨.

٥٣١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

«ذو نواس» ملك اليمن اضطهد نصارى نجران قرب اليمن كي يتخلوا عن دينهم (ذكـر القرآن قصّة هذا الاضطهاد في موضوع أصـحاب الأخـدود في سـورة البروج، وبـيّناها بالتفصيل هناك).

بعد هذه الجريمة نجا من بين النصاري رجل اسمه (دوس) وتوجه إلى قيصر الروم الذي كان على دين المسيح، وشرح له ما جري.

ولما كانت المسافة بين الروم واليمن بعيدة، كتب القيصر إلى النجاشي (حاكم الحبشة) لينتقم من (ذو نواس) لنصارى نجران، وارسل الكتاب بيد القاصد نفسه.

جهّز النجاشي جيشاً عظيماً يبلغ سبعين ألف محارب بقيادة (أرياط) ووجهه إلى اليمن. وكان (أبرهة) أيضاً من قواد ذلك الجيش.

اندحر (ذو نواس) وأصبح (أرياط) حاكماً على اليمن، وبعد مدّة ثار عليه أبرهة وأزاله من الحكم وجلس في مكانه.

لي بلغ ذلك النجاشي، فقرر أن يقمع (أبرهة). لكن أبرهة أعلن استسلامه الكامل للنجاشي ووفاءه له. حين رأى النجاشي منه ذلك عفا عنه وأبقاه في مكانه.

و(أبرهة) من أجل أن يثبت ولاءه،بني كنيسة ضخمة جميلة غاية الجمال، لا يوجد على ظهر الأرض مثلها آنذاك، وقرر أن يدعو أهل الجزيرة العربية لأن يحجّوا إليها بدل (الكعبة)، وينقل مكانة الكعبة إلى أرض اليمن.

ارسل أبرهة الوفود والدعاة إلى قبائل العرب في أرض الحجاز، يدعونهم إلى حجّ كنيسة الين، فاحسّ العرب بالخطر لإرتباطهم الوثيق بحكّة والكعبة ونظرتهم إلى الكعبة على أنّها من آثار إيراهيم الخليلﷺ .

تذكر بعض الرّوايات أنّ مجموعة من العرب جاؤوا خفية وأضرموا النّار في الكنيسة، وقيل إنّهم لوثوها بالقاذورات، ليعبروا عن اعتراضهم على فعل أبرهة ويهينوا معبده. غضب أبرهة وقرر أن يهدم الكعبة هدماً كاملاً، للإنتقام ولتوجيه أنظار العرب إلى المعبد

سورة الغيل / الآية ١ ـ ٥ ट]

يدعوك. أنالم آت لحرب، بل جئت لأهدم هذا البيت، فلو استسلمتم، حقنت دماؤكم.

جاء رسول أبرهة إلى مكَّة وبحث عن شريفها فدلوه على عبد المطلب، فحدثه بحديث أبرهة، فقال عبد المطلب، نحن لا طاقة لنا بحربكم، وللبيت ربٍّ يحميه.

ذهب عبد المطلب مع القاصد إلى ابرهة، فلما قدم عليه جعل ابرهة ينظر إليـه وراقـه حسنه وجماله وهيبته. حتى قام من مكانه احتراماً وجلس على الأرض واجــلس عـبد المطلب إلى جواره لأنَّه ما أراد أن يجلس عبد المطلب على سرير ملكه ثمَّ قال لمترجمه اسأله ما حاجتك؟ قال عبد المطلب: نهبت إيلي فمرهم بردَّها عليَّ.

فاندهش أبرهة وقال لمترجمه: قل له إنَّه احتل مكاناً في قلبي حين رأيته. والآن قد سقط من عيني، أنت تتحدث عن إيلك ولا تذكر الكعبة وهي شرفك وشرف أجــدادك، وأنــا قدمت لهدمها؟!

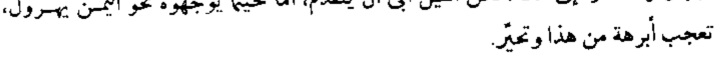
قال عبد المطلب: أنا ربّ الإبل، وللبيت ربّ يحميه؟!

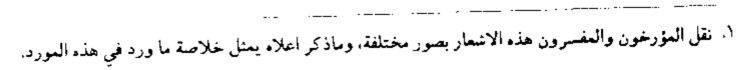
عاد عبد المطلب إلى مكَّة، وأخبر أهلها أن يلجأوا إلى الجبال المحيطة بها، وذهب همو وجمع معه إلى جوار البيت ليدعو فأخذ حلقة باب الكعبة وانشد أبياته المعروفة: لا هُمَّ إن المرء يمنع رحمله فسامنع رحمالك 💦 لا يغلبن صليبهم ومسحالهم أبداً مسحالك جرّوا جميع بلادهم والفيل كي يسبوا عيالك لا همَّ أنَّ المرء يمنع رحـله فسامنع عـيالك وانصر على آل الصليب وعابديه اليوم آلك

ثمّ لاذ عبد المطلب وجمع من قريش باحدي شعاب مكّة وأمر أحد ولده أن يصعد على جبل (أبو قبيس) ليرى ما يجري.

عاد الابن مسرعاً إلى أبيه وأخبره أن سحابة سوداء تتجه من البحر (البحر الأحمر) إلى أرض مكِّة، استبشر عبد المطلب وصاح: «يا معشر قريش ادخلوا منازلكم فقد أتاكم اللُّــه بالنصر من عنده».

من جانب آخر، توجه أبرهة راكباً فيله المسمى «محموداً» مع جيشه الجسرار مخمترقاً الجبال ومنحدراً إلى مكَّة. لكن الفيل أبي أن يتقدم، أمَّا حينها يوجهوه نحو اليمس يهسرول.





وفي هذه الأثناء وصلت طيور قادمة من جانب البحر كأنها الخطاطيف وهمي تحمل حجراً في منقارها وحجرين في رجليها، بحجم الحسمّصة، وألقـوها عـلى جـيش أبـرهة، فأهلكتهم. وقيل: إنَّ الحجر كان يسقط على الرجل منهم فيخترقه ويخبرج من الجمانب الآخر.

ساد الجيش ذعر عجيب، فهلك منه من هلك، وفرَّ من استطاع الفرار، صوب اليمــن، وكانوا يتساقطون في الطريق.

(أبرهة) اصيب بحجر، وجُرح، فاعيد إلى صنعاء عاصمة ملكه، وهناك فارق الحياة.

وقيل: إنَّ مرض الحصبة والجدري شوهد لأوَّل مرَّة في أرض العرب في تلك السنة. وقيل: إنَّ أبرهة جاء بفيل واحد كان يركبه واسمه محمود. وقبل بل ثمانية أفيال، وقيل:

عشرة، وقيل: أثنى عشر.

وفي هذا العام ولد رسول الله ﷺ حسب الرّواية المشهورة، وقيل إنَّ بــين الحــادثتين إر تباطاً.

على أي حال، فإن أهمية هذه الحادثة الكبري بلغت درجة تسمية ذلك العام بعام الفيل، وأصبح مبدأ تاريخ العرب .

# التفسير

کید ابرهة:

[10

يخاطب الله رسوله تَبْتَنْ في الآية الأولى من السّورة ويقول له: ﴿ لَلْمُ تَرْكَبُهُ فَعَلَ رَبِّكَ بأصحاب الفيلي ؟

لقد جاؤوا بجيش جرار مجهّز بالعدّة والعدد ليهدموا الكعبة، واللّه سبحانه دحرهم بجيش في ظاهره صغير بسيط، وأباد الفيلة بطير صغير، وهدم الآلة الحربية المتطورة في ذلك الزمان بحجارة من سجيل، ليتّضح ضعف هذا الإنسان المغرور المتكبر أمام قدرة الله. التعبير بجملة ﴿ لَلهِ قُرَهُ فِي الآيه، مع أَنَّ الحادثة وقعت قبل ولادة النَّبي تَنْبَيُّ أو مـقترنة





[ع

بولادته، يعود إلى أنَّ الحادثة المذكورة قريبة العهد من عصر النّبيﷺ، كما إنّها بلغت من الشهرة والتواتر وكأن النّبي رآها بعينه المباركة، هذا إلى أن جمعاً من معاصري الرسول كانوا قد رأوها بأعينهم.

عبارة **﴿أصحاب الفـيل»** إشارة إلى ما كان مع الجيس المهاجم من فيلة جاؤوا بها من اليمن ليرعبوا العرب وخيولهم <sup>(</sup>.

﴿ ٱلْمِ يَجْعَلُ كَيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلُ﴾ {!

لقد استهدفوا الكعبة ليهدموها وليقيموا بدلها كعبة اليمن، وليدعوا قبائل العرب إلىحج هذا المعبد الجديد، لكنّه سبحانه حال دون تحقق هدفهم، بل زاد الكعبة شهرة وعظمة بعد أن ذاع نبأ أصحاب الفيل في جزيرة العرب، وأصبحت قلوب المشتاقين تهوى إليها أكثر من ذي قبل، وأسبَغَ على هذه الديار مزيداً من الأمن.

> كيدهم إفرن صار في تضليل، أي في ضلال حيث لم يصلوا إلى هدفهم. ثمّ تشرح الآيات التالية بعض جوانب الواقعة.

> > ﴿وارسل عليهم طيراً لَيابيل﴾.

«أبابيل» لم تكن في لهجات العرب المعروفة اسماً لطائر، بل إنّها صفة، قيل: إنّ معناها جماعات متفرقة، أي إنّ هذه الطير كانت تأتي على شكل مجموعات والكلمة لهما معنى الجمع، وقيل: إنّ مفرده (أبابلة) وهي المجموعة من الطير أو الخيل أو الإبل، وقيل: إنّ الكلمة جمع لا مفرد له من لفظه.

على أي حال عبارة «طيراً أبابيل» تعني طيراً على شكل مجموعات، والمشهور أنّ هذه الطير كانت تشبه الخطاطيف قدمت من صوب البحر الأحمر في اتجاه أصحاب الفيل.

﴿ ترميهم بحجارة من سجّيل ﴾ `.

وكما ذكرنا في قصّة أصحاب الفيل. فإنَّ كلَّ واحدة من هذه الطير كانت تحمل ثلاث حجارات أصغر من الحمصة، واحدة في منقارها واثنين في ارجلها، وما أن تسـقط هـذه الحجارة على أحد حتى تهلكه.

۱۰ «الغيل»، لغظه مفرد، وله هنا معنى الجنس والجمع. ۲. «سجّيل» كلمة فارسية مأخوذة من دمج كلمتين هما «سنگ» و «گل». و تعنى الطين المتحجّر.

﴿ فَجِعَلَهُمْ كَعَصَفُ هَأَكُولُ﴾.

و«العصف» هو النبات الجاف المتهشّم، أي هو (التبن) بعبارة أخرى. وقيل إنّه قشر القمح حين يكون في سنبله، والمناسب هنا هو المعنى الأوّل.

وقال «مأكول» إشارة إلى أنّ هذا التبن قد سحق مرّة أخرى بأسنان الحيوان، ثمّ هشّم ثالثة في معدته، وهذا يعني أنّ أصحاب الفيل، قد تلاشوا بشكل كامل عند سقوط الحجارة عليهم.

وهذا التعبير إضافة إلى ما له من معنى الإبادة التامة، يحمل معنى التفاهة والضعف ممّا صار إليه هؤلاء المهاجمون الطغاة المستكبرون والمتظاهرون بالقوّة.

# ہدوث

## ۱\_ المعجزة (للبيت (بّ يمميه)

القرآن الكريم يذكر هذه القصّة الطويلة في عبارات قليلة قصيرة قــارعة، وفي غــاية الفصاحة والبلاغة، ويركز على نقاط تساعد على تحقيق الأهداف القرآنية المتمثلة في إيقاظ المتعنتين المغرورين وبيان ضعف الإنسان أمام قدرة الجبار المتعال.

هذه الحادثة تبيّن أنّ المعجزات والخوارق لا تستلزم ــكما ظنّ بـعض ــوجــود النّــبي والإمام. بل تظهر في كلّ ظرف يشاء الله فيه أن تظهر. والهدف منها إظهار عــظمة اللّــه سبحانه وحقائية دينه.

هذا العقاب العجيب الأعجازي، يختلف عمّا نزل من عقاب على أمم أخرى مثل طوفان قوم نوح، وزلزال قوم لوط وإمطارهم بالحجارة، وصاعقة قوم تمود؛ فهذه سلسلة حوادث طبيعية يتمثل إعجازها في حدوثها في تلك الظروف الخاصّة.

أمّا قصّة إيادة جيش أبرهة بحجارة من سجّيل، ترميها طير أبابيل، وليست كالحوادث الطبيعية.

تحليق هذه الطيور الصغيرة، واتجاهها نحو ذلك الجيش الخاص، ورميه بالحجارة التي مستقبلية من مستقبل المعدين ما تعالماً مستال المتعالمات الكنّار كالنعار

لسنا في حاجة لأن نذهب إلى ما ذهب إليه بعض المعاصرين في تفسير هلاك جيش أبرهة بمكروبات وباء الحصبة والجدري ( أو أن نقول إنّ هذه الحجارة كانت ذرات متكافئة أزيلت الفراغات بينها فاصبحت ثقيلة للغاية، وقادرة على أن تخترق الأجساد.

كلٌّ هذه تبريرات تستهدف اعطاء صفة طبيعية لهذه الحادثة، ولسنا بحاجة إليها، كلٌّ ما نعلمه هو أنَّ هذه الحجارة كانت لها خاصية غريبة في تهشيم الأجسام. ولم يخبرنا القرآن بأكثر من ذلك، وليس الأمر بمتعذر أمام قدرة الله سبحانه.

# ٢\_ أشد المزاء بأبسط وسيلة

يلاحظ أنَّ هذه القصَّة تتضمَّن بيان قدرة الله أمام المستكبرين والطغاة عــلي أفــضل وجه... ولعل العقاب الذي حلَّ بأبرهة وجيشه لا يبلغه عقاب، إذ على أثره تهشَّم الجيش وتحول إلى (عصف مأكول).

ثمّ إنَّ إيادة هذا الجيش الجرار بكلَّ ما كان يمتلكه من قدرة وشوكة كانت بواسطة أحجار صغيرة، وبواسطة طيور صغيرة كـالخطاطيف، وفي هـذا تحـذير وإنـذار لكـلّ الطـغاة والمستكبرين في العالم، ليعلموا مدى ضعفهم أمام قدرة اللَّه سبحانه.

وقد يوكل الله سبحانه أداء هذه المهام الكبري لموجودات أصغر، مثل المكروبات التي لاترى بالعين الجردة، لتتكاثر وتتناسل في مدّة وجيزة وتصيب أمماً قوية بالأوبنة المختلفة كالطاعون، وتبيدهم خلال مدّة قصيرة.

«سد مأرب» العظيم في اليمن \_كما جاء ذكره في تفسير سورة سبأ \_كان وسيلة لعمران كبير ومدنية عظيمة وقوية لقوم سبأ، وحين طغي هؤلاء القوم، جاء أمر إيادتهم عن طريق فأر صحراوي أو عدد من الفثران \_كما تذكر بعض الرّوايات \_فثقبت السد، واتسع الثقب تدريجياً بالماء، وتحطم السد العظيم، واكتسح الماء كلَّ ما بناه القـوم واغـرق الأفـراد أو شردهم إلى كلِّ حدب وصوب متفرقين حياري، وهذه من مظاهر قدرة اللَّه سبحانه.

١. تفسير محمّد عبده، جزء عم، ص ١٥٨. وذكر المؤرخون طبعاً انتشار وباء الحصبة والجدري فيي بـلاد العرب لأوّل مرّة في نفس ذلك العام، لكن هذا لا ينهض دليلاً على أنَّ هلاك جيش أبرهة بتلك الأوبئة.

# ٣\_ أهداف قصّة الفيل

من السّورة التالية (سورة لإيلاف) نفهم أنَّ أحد أهداف سورة الفيل التذكير بنعمة إلهية كبرى منّ الله سبحانه بها على قريش، وتفهيمهم أنَّه لولا لطف الله سبحانه وفضله لما بتي أثر لمكّة ولا للكعبة ولا لقريش... لعل ذلك يكون عاملاً على كبح جماح هؤلاء المغرورين، وعلى قبول دعوة الدين المبين.

من جهة أخرى هذه الحادثة اقترنت بولادة رسول اللّه ﷺ، وكمانت ممهّدة للمبعثة المباركة، وإرهاصاً ` من ارهاصات بزوغ فجر الإسلام.

والقصة من ناحية ثالثة تهديد لكل طغاة العالم، من قريش وغير قريش؛ ليعلموا أنّهم لا يستطيعون أبداً أن يقاوموا أمام قدرة الله تعالى، فما أجدر بهم أن يـعودوا إلى رشـدهم، ويخضعوا لأمر الله، ويستسلموا للحق والعدل.

ثمّ هي من جانب رابع تبيّن أهمّية هذا البيت الكبير. الأعداء الذين استهدفوا هندم الكعبة، ونقل مركزية هذا الحرم الإبراهيمي إلى مكان آخر، قد واجهوا من العذاب ما أصبح عبرة للأجيال، وما زاد من أهمّية هذا المركز المقدس.

ومن جهة خامسة، هذه الحادثة تؤكّد مشيئة الله سبحانه في جعل هـذا الحـرم أمـناً استجابة لدعوة إيراهيم الخليلﷺ.

#### ٤\_ مادثة تاريفية قطعية

حادثة «أصحاب الفيل» كانت من الأهميّة والشهرة بين العرب بحـيث جـعلوها مـبدأ للتاريخ. والقرآن الكريم بدأ الحديث عن القصّة بعبارة ﴿ لَلَم قُومَ مُخاطباً نبيّه ﷺ الذي لم ير هذه الحادثة، وهي دلالة أخرى على قطعية وقوع الحادثة.

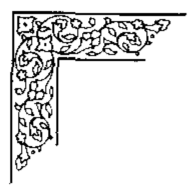
أضف إلى ذلك أنَّ النَّبي \_ حين تلا هذه الآيات على المشركين \_ لم ينكر عليه أحد، ولو

١. «الإرهاص»، هو المعجزة التي تسبق ظهور النّبي، لتمهّد لدعوته. والكلمة في الأصل تعني الأساس والحجر الأوّل الذي يقام عليه البناء، وكذلك بمعنى الإستعداد.

آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الفيل

ଷ୍ଠପ୍ତ







سورة

<u> مر يش</u>











«سورة قُرِيش»

#### ممتوى السورة:

هذه السّورة في الحقيقة مكملة لسورة الفيل، وآياتها تدل على ذلك. تتضمّن هذه السّورة بيان نعمة اللّه على قريش ولطفه لهم ومحبّنه له، كي يحرك فيهم دافع الشكر ويحثهم على عبادة ربّ هذا البيت العظيم الذي يستمدون منه كـلّ مـفاخرهم وشرفهم.

وكما إنّ سورة «والضحى» وسورة «ألم نشرح» تعتبران سورة واحدة \_كما ذكرنا \_كذلك سورة «الفيل» وسورة «قريش» هما سورة واحدة، وإرتباط موضوعهما يــدل عــلى ذلك أيضاً.

ولذلك وجب قراءتهما معاً في الصلاة لمن يرى وجوب قراءة سورة كاملة بعد الحمد. لمزيد من التوضيح تراجع كتب الفقه في أبواب الصلاة.<sup>(</sup>

فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن رسول اللّه ﷺ أنّه قال: «من قرأها أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من طاف بالكعبة واعتكف بها» [.

هذه الفضيلة دون شك لمن عبد ربّ البيت حقّ عبادته، وصان حرمة البيت كما يجب، وتشرّبت نفسه برسالة هذا المركز التوحيدي. හා03

 أورد العر العاملي، في كتابه وسائل الشيعة. ج٤، ص٧٤٣، باب ١٠ من أبواب قراءة الصلاة، روايات عدّة في هذا المضمار.

#### الآيات

#### التفسير

#### (بّ هذا البيت يمب أن يعبد:

في سورة «الفيل» جاء ذكر إبادة أصحاب الفيل الذين جاؤوا لهدم الكعبة وهذه السّورة التي تعتبر امتداداً للسورة السابقة تقول: نحن جعلنا أصحاب الفيل كعصف مأكول: (إيلاف قريش) (، أي لكي تأتلف قريش في هذه الأرض المقدّسة وتتهيأ بذلك مقدمات ظهور نبيّ الإسلام

«إيلاف» مصدر آلف، و«آلفه» أي جـعله يألف، أي جـعله يجـتمع اجـتماعاً مـقروناً بالانسجام والأنس والإلتيام. وقال بعضهم: «الإيلاف» من المؤالفة، وهي العهد والميثاق، ولا تناسب بين هذا المعنى وبين الكلمة وهي مصدر باب الأفعال، وبين محتوى السّورة.

على كلَّ حال، المقصود إيجاد الألفة بين قريش وهذه الأرض المقدَّسة وهي مكَّة والبيت العتيق، لأنهم وكلَّ أهل مكَّة إختاروا السكن في هذه الأرض لمكانتها وأمنها. كثير من أهل الحجاز كانوا يحجّون البيت كلَّ سنة، ويقترن حجّهم بنشاط أدبي واقتصادي في هذا البلد الأمين.

كلِّ ذلك كان يحدث في ظل الجو الآمن. ولو أنَّ هذا الأمن قد انعدم أو أنَّ الكعبة قــد

١. «اللام» في ولإيلاف» بمعنى العلة، وجار ومجرور متعلق ب وجعل» في الشورة السابقة في آية ﴿فجعلهم كعصف مأكول﴾ أو أحد الأفعال التي كانت في الشورة، بينما يرى البعض أن الجار والمجرور يتعلقان بجملة فليعبدوا) القادمة، لكن هذا الاحتمال لا يتفق مع مضمون الآيات، والمعنى الأوّل أحسن.

٥٤] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٥٤٣

انهدمت بفعل هجوم أبرهة وأمثاله لما كان لأحد إلفة بهذه الأرض.

كلمة «قريش» في الأصل نوع من الأحياء البحرية الضخمة التي تبتلع كلّ ما يصادفها. كما يقول المفسّرون واللغويون، وعن أبن عباس في معنى قريش قال:

«الدابة تكون في البحر من أعظم دوابه، يقال لها القريش، لا تمرّ بشيء من الغث والسمين إلّا أكلته»! <sup>(</sup> واستشهد لذلك بأبيات كمّا قالته العرب.

من هنا فإنَّ انتخاب هذا الإسم لهذه القبيلة يعود إلى اقتدار هذه القبيلة وقوتها، وإلى استغلال هذه القوّة في الانقضاض على الآخرين.

وقيل إنّ قريش من القرَش، وهو الإكتساب، لأنّ قريشاً كانت مشغولة دوماً بالتجارة والكسب.

وقبل: إنّ معنى «القرش» التفتيش والمراجعة، وسمّيت قريش بذلك لتنفقدها أحموال الحجاج والمسارعة لمساعدتهم.

و«القرش» في اللغة ورد بمعنى الإجتماع أيضاً. وإذا كان هذا المعنى مقصوداً في التسمية فذلك يعود إلى ما كانت تتصف به هذه القبيلة من اجتماع وانسجام.

على أي حال اسم قريش لم يقترن بسمعة طيبة. فهم وإن كانوا عشيرة الرسول ـ إلاّ أنّهم ناصبوا الإسلام أشدّ العداء، ولم يألوا جهداً في وضع العراقيل أمام الدعوة والوقوف بوجهها وتعذيب الدعاة، وبعد إنتصار الإسلام عليهم، عمدوا إلى التآمر الخفي على المسلمين، ثمّ بعد وفاة النّبي تَنْبِينَ خلقوا أحداثاً مؤلمة لا ينساها لهم تاريخ الإسلام أبداً، ونعلم أنّ بني أُمية وبني العباس الذين أقاموا حكومة الجبابرة والطواغيت كانوا من قريش.

القرائن التاريخية تشير إلى أنَّ هذه القبيلة كانت في الجاهلية أيضاً تستثمر النَّـاس وتستغلهم، ولذلك وجدت في الإسلام خطراً على مصالحها لدعوته إلى تحرير الإنسان، وشنت عليه حرباً لا هوادة فيها، إلى أن اندحرت أمام قدرة الإسلام. وليلافهم رحلة للشتا، وللصيف» <sup>7</sup>.

 ۲. تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٥٤٥. ٢. ﴿إِيلافهم» بدل من في الآية السابقة، و(هم) مفعول أوّل، و﴿رحلة الشتاء» مفعول ثان، وقبل أنَّه ظرف، وقيل منصوب بنزع الخافض، أي إيلافهم من رحلة الشتاء والصيف (يبدو أن المعنى الثّاني والثّالث أنسب). حصل منصوب بنزع الخافض، أي إيلافهم من رحلة الشتاء والصيف (يبدو أن المعنى الثّاني والثّالث أنسب).

[ع

مكّة تقع في وادٍ غير ذي زرع، والرعي فيها قليل، لذلك كانت عائدات أهل مكّة غالباً من قوافل ألتجارة، في فصل الشتاء يتجهون إلى أرض اليمن في الجنوب حيث الهواء معتدل، وفي فصل الصيف إلى أرض الشام في الشمال حيث الجوّ لطيف. والشام واليمن كانا من مراكز التجارة آنئذ، ومكّة والمدينة حلقتا اتصال بينهما.

هذه هي رحلة الشتاء... ورحلة الصيف.

والمقصود بـ «إيلافهم» في الآية أعلاه قد يكون جعلهم يألفون الأرض المقدّسة خلال رحلاتهم وينشدّون إليها لما فيها من أمن، كي لا تغريهم أرض اليمن والشام، فيسكنون فيها ويهجرون مكّة.

وقد يكون المقصود إيجاد الألفة بينهم وبين سائر القبائل طـوال مـدّة الرحـلتين. لأنّ النّاس بدأوا ينظرون إلىٰ قوافل قريش باحترام ويعيرونها أهمية خاصّة بعد قصّة اندحار جيش أبرهة.

قريش لم تكن طبعاً مستحقة لكل هذا اللطف الإلهي لما كانت تقترفه من آثام، لكن اللّه لطف بهم لما كان مقدّراً للإسلام والنّبي الأكرميَّيَّنَّ أن يظهرا من هذه القبيلة و تلك الأرض المقدّسة.

**الآية الاخيرة** تقول: إنّ هذه النعم الإلهيّة التي أغدقت على قريش ببركة الكعبة يجب أن تدفعهم إلى عبادة ربّ البيت لا الأوثان.

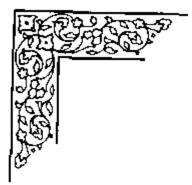
﴿فليعبدوارتِ هذا البيت ﴾.

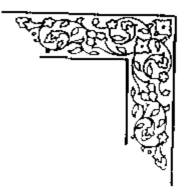
الذي لطعمهم من جوع وآمنهم من خوف» ` ... الذي جـعل تجـارتهم رائـجة مـريحة ومربحة، ودفع عنهم الخوف والضرر، كلّ ذلك باندحار جيش أبرهة، وبفضل دعاء إبراهيم الخليلﷺ مؤسس الكعبة. لكنّهم لم يقدّروا هذه النـعمة، فـبدلوا البـيت المـقدس بـبيت للأوثان، وذاقوا في النهاية وبال أمرهم.

.

.

نهاية سورة قريش







سورة

الماعون

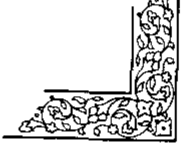












#### «سورة الماعون»

#### ممتوى الشورة:

هذه السّورة ـ على رأي أكثر المفسّرين ـ مكّية، ولحنها الذي يستحدث عسن القسيامة وأعمال منكري القيامة بمقاطع قصيرة وقارعة يويد ذلك.

السّورة بشكل عام تذكر صفات وأعمال منكري القيامة في خمس مراحل، فهؤلاء نتيجة لتكذيبهم بذلك اليوم، لا ينفقون في سبيل الله وعلى طريق مساعدة اليتامى والمساكين، ثمّ هم يتساهلون في الصلاة، ويعرضون عن مساعدة الحتاجين.

وفي سبب نزول السّورة قيل: إنّها نزلت في «أبي سفيان» الذي كان ينحر في اليوم اثنين من الإبل ويطعم أصحابه، ولكن يتيماً جاءه يوماً يطلب منه شيئاً فضربه بعصاه وطرده. وقيل: إنّها نزلت في «الوليد بن المغيرة»، وقيل: في «العاص بن وائل».

فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن الإمام محمّد بن علي الباقر ﷺ قال: «من قرأ **﴿لَرْلَيْتَ للذي يكذب بالدينَ﴾ في فرانضه ونوافله قبل اللّه صلاته وصيامه، ولم** يحاسبه بماكان منه في الحياة الدنيا»<sup>(</sup>.

EO CS

#### الآيات

ينسب إلله الزّمَنَ الذِي مُكَذِبُ بِٱلدِينِ () فَذَالِتُ الذِي يَدُعُ ٱلْيَدِيرَ () أَرَّهُ مَنَ الَّذِي يَدُعُ ٱلْيَدِيرَ () وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسَكِينِ () فَوَتِلُ لِلْمُصَلِّينِ () الَّذِينَ هُمْ عَن وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ () فَوَتِلُ لِلْمُصَلِّينِ () الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَائِهِمْ سَاهُونَ () ٱلَّذِينَ هُمْ يُراَءُونَ () وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ()

#### التفسير

#### إنكار المعاد وآثاره المشؤومة:

هذه السّورة المباركة تبدأ بسؤال موجّه للنّبيﷺ عن الآثار المشؤومة لإنكار المـعاد وتقول:

﴿أَرَأَيِتَ الذي يَكَذُب بِالدِينَ ﴾ .

وتجيب عن السؤال:

فذلك الذي يدع اليتيم \* ولا يحضّ على طعام المسكين ﴾

«الدين» هنا «الجزاء» أو يوم الجزاء، وإنكار يوم الجزاء له عواقبه الوخيمة وانعكاسات على أعمال الإنسان، وفي هذه السّورة ذكرت خمسة آثار لهذا الإنكار منها: «طرد اليستيم، وعدم الحثّ على إطعام المسكين»، أي إنّ الشخص المنكر للمعاد لا يطعم المساكين، ولا يدعو الآخرين إلى إطعامهم.

واحتمل بعض أن يكون المقصود من الدين هنا القرآن أو الإسلام.

والمعنى الأوّل أنسب. ونظيره ورد في قوله تعالى: **﴿كَلَابِل تَكْذَبُونَ بِـالدَيْنَ﴾** ﴿ وقـوله سبحانه: **﴿فَمَا يَكَذَبِكَ بِعَدْ بِالدَيْنَ﴾** ۚ، وفي هذه الآيات ورد «الدين» بمعنى يوم الجزاء أيضاً بقرينة الآيات الأخرى.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

«يدع» أي يدفع دفعاً شديداً، ويطرد بخشونة.

و«يحضّ» أي يحرضّ ويرغب الآخرين على شيء، والحضّ مثل الحثّ، إلّا أنّ الحث ــ كما يقول الراغب ــ يكون بسوق وسير، والحضّ لا يكون بذلك.

وصيغة المضارع في الفعلين (يدع) و(يحضّ) تدل على استمرارهم على مثل هذا العمل في حق الأيتام والمساكين.

ويلاحظ هنا بشأن الأيتام، أنّ العواطف الإنسانية تجاه هؤلاء أكثر أهمية من إطعامهم وإشباعهم، لأنّ آلام اليتيم تأتي من فقدانه مصدر العـاطفة والغـذاء الروحـي والتـغذية الجسمية تأتى في المرحلة التالية.

ومرّة أخرى نرى القرآن يتحدث عن إطعام المساكين. وهو من أهم أعسال البرّ، وفي الآية إشارة إلى أنّك إذا لم تستطع إطعام المساكين. فشجّع الآخرين على ذلك.

الفاء في «فذلك» لها معنى السببية، وتعني أنَّ التكذيب بالمعاد هو الذي يسبب هـذه الإنحرافات، والحقّ أنّ المؤمن بالمعاد وبتلك المحكمة الإلهية الكبرى وبالحساب والجزاء يوم القيامة، إيماناً راسخاً تظهر عليه الآثار الإيجابية لهذا الإيمان في كلّ أعماله، ولكن فاقد الإيمان والمكذب بيوم الدين تظهر آثار التكذيب عليه متمثلة في الجرأة على ارتكاب الذنوب والجرائم بشكل محسوس.

و يتواصل وصف هؤلاء المكذبين بالدين فتقول الآيات التالية: **﴿فَوَيْلَ لَلْمَصَلَّيْنَ \* لَنَدْيَنَ** هم عن صلا<del>ته</del>م ساهون ﴾ .

لا يقيمون للصلاة وزناً، ولا يهتمون بأوقاتها، ولا يراعون أركانها وشروطها وآدابها. «ساهون» من السهو، وهو في الأصل الخطأ الذي يصدر من الإنسان عن غفلة، سواء كان مقصراً في المقدمات أم لم يكن، في الحالة الأولى لا يكون الساهي معذوراً، وفي الحالة الثّانية معذور، والمقصود في الآية السهو المقرون بالتقصير.

ويلاحظ أنَّ الآية لم تقل «في صلاتهم ساهون»، لأنَّ السهو في الصلاة يعرض لكلَّ فرد،

ولكنَّها قالت: «عن صلاتهم ساهون»، فهم يسهون عن الصلاة بالجعها. واضح أنَّ هذه الحالة لو إتفق وقوعها مرَّة أو مرات لأمكن أن يكون ذلك عن قصور. لكن الذي يسمو عن صلاته دائماً فهو المهمل لصلاته، لعدم إيمانه بهما وإذا صلى أحمياناً فلخوف من ألسن النَّاس وأمثال ذلك.

[ع

إضافة لما ذكرناه من معاني لكلمة «ساهون» ذكر المفسّرون معاني أخرى من ذلك تأخير الصلاة عن وقت فضيلتها، أو إشارة إلى المنافقين الذين ما كانوا يؤمنون بثواب الصلاة ولا بعقاب تركها، أو المقصود الذين يراؤون في صلاتهم (بينها جاء ذكر هذا المعنى في الآية التالية).

الجمع بين هذه التفاسير ممكن طبعاً، وإن كان التّفسير الأوّل أنسب.

على أي حال. حين يكون الساهون عن الصلاة مستحقين للويل. فما بـالك بـتاركي الصلاة؟!

الصفة الرابعة والخامسة للمكذبين بالدين تذكرها الآيتان الأخير تان.

#### الذين هم يراؤون \* ويمنعون المامون ).

من المؤكّد أنّ أحد عوامل التظاهر والرياء عدم الإيمان بيوم القسيامة. وعـدم الرغـبة بالنواب الإلهي. وإلّاكيف يمكن للإنسان أن يترك منوبة اللّه ويتجه إلى النّـاس ليـتزلف إليهم؟!

«الماعون» من «المَعن» وهو الشيء القليل. وكثير من المفسّرين قالوا: إنّ المقصود من «الماعون» الاشياء البسيطة التي يستعيرها أو يقتنيها النّاس وخاصّة الجيران من بعضهم، مثل حفنة الملح، والماء، والنّار (الثقاب)، والأواني وأمثالها.

واضح أنّ الذي يبخل في إعطاء متل هذه الاشياء إلى غيره إنسان دنيء عديم الإيمان، أي إنّه بخيل إلى درجة الإباء عن إعطاء مثل هذه الأشياء، بينما يمكن لهذه الأشياء البسيطة أن تسدّ الإحتياجات الكبيرة، ومنعها يؤدّي إلى بروز مشاكل كثيرة في حياة الأفراد.

وقيل: إنَّ الماعون يعني الزكاة. لأنَّ الزكاة تشكل نسبة قليلة من أصل المال قد تــبلغ عشرة بالمائة وأحياناً خمسة بالمائة وأحياناً اثنين ونصف بالمائة.

منع الزكاة طبعاً من أفظع السيئات، لأنَّ الزكاة تحل كـثيراً مـن مشـاكـل الجــتمع الاقتصادية.

عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق للظلم في تفسير الماعون قال: «هم القياض سقاضه،

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٥١] 007 وفي رواية أخرى عن الصادق الله فسّر الماعون بنفس المعنى السابق، فسأله سائل قال: إنَّ لنا جيراناً إذا أعرناهم متاعاً كسروه وأفسدوه، فعلينا جناح أن نمنعهم؟ فقال: «لا ليس عليكم جناح أن تمنعوهم إذا كانوا كذلك» ( . وفي معنى الماعون ذكرت احتمالات أخرى ذكر القرطبي منها اثنى عشر رأياً يرجع كثير منها إلى معنى مشترك والمهم ما ذكرناه أعلاه. ذكر هاتين الصفتين بشكل متوال (الرياء ومنع الماعون) كأنبه إشبارة إلى أنَّ هـؤلاء المكذبين بالدين يؤدون ما لله بنية النَّاس، وما للناس يمنعونه عنهم، ومن هنا لا يصيب أي

ذي حقّ حقّه. مسك الختام حديث عن رسول اللُّمَيَّنَةُ قال: «من منع الماعون جاره منعه اللَّه خيره يوم

القيامة، ووكَّله إلى نفسه، ومن وكَّله إلى نفسه فما أسوأ حاله»؟!<sup>\*</sup>

بحثان

١\_ تلفيص موضوعات سورة الماعون

في هذه السّورة القصيرة، ذكر الله سبحانه مجموعة من الصفات الرذيلة التي إن أتصف بها شخص فهي دليل عدم إيمانه ودنائته وحقارته، ويلاحظ أنَّها جمـيعاً فسروع لظـاهرة التكذيب بيوم الدين أي بيوم الجزاء.

إهانة اليتامي، وترك إطعام المساكين، والتهاون في الصلاة، والرياء، وعدم التعاون مع النَّاس حتى في إعارة الأشياء الصغيرة... تشكل بمجموعها طبيعة حياة هؤلاء المكذبين.

من هنا فهؤلاء أناس بخلاء ذاتيون أنانيون متظاهرون لاإر تباط لهم بالخالق ولا بخلقه... أناس خلت نفوسهم من نور الإيمان والشعور بالمسؤولية، لا بنواب الله يفكرون، ولا من عذابه يخشون.

٢\_ التظاهر والرياء بلاء اجتماعي كبير قيمة كلِّ عمل تتوقف على دافعه، وبالتعبير الإسلامي، أساس كلٌّ عمل نية عامله. ۲۰ المصدر السابق، ح ۲۰. تفسير نورالتَقلين، ج ٥، ص ٦٧٩، ح ١٩.

الإسلام يركز على النية في تقويم الأعمال، لذلك ورد عن رسول اللّهﷺ قال: «إنّــما الأعمال بالنيات. ولكل إمرىء ما نوى».

وجاء في ذيل هذا الحديث: «فمن غزى ابتغاء ما عند الله فقد وقع أجره على اللّه عزّوجلّ ومن غزى يريد عرض الدنيا أو نوىٰ عقالاً لم يكن له إلّا ما نوىٰ». `

وهذا يعود إلى أنّ النية هي التي تصوغ شكل العمل دائماً. من كان يعمل للّه جعل أساس عمله مستحكماً، وسعى بكل جهده إلى أن يستفيد منه النّاس أكثر الاستفادة. لكن المتظاهر المرائي يكتفي بزخرفة الظاهر وتنميقه من دون أن يهمتم بمعمق العمل وبماطنه وبحماجة المحتاجين إليه.

المجتمع الذي يتعود على الرياء لا يبتعد عن الله وعن الأخـلاق الحسـنة والمـلكات الفاضلة فحسب، بل تصبح كلّ برامجه الاجتماعية فارغة خالية المحتوى، لا تتعدى مجموعة من المظاهر، وإنّها لمأساة أن يكون مصير الفرد ومصير المجتمع بهذا الشكل.

الرّوايات في ذم الرياء كثيرة. بعضها وصفته بأنّه نوع من الشرك، وهنا نذكر ثلاثاً منها:

١- عن رسول الله تَنْكُنُ قال: «سيأتي على النّاس زمان تخبث فيه سرائرهم، وتحسن فيه علانيتهم، طمعاً في الدنيا، لا يريدون به ما عند ربّهم، يكون دينهم رياء، لا يخالطهم خوف. يعمهم الله بعقاب، فيدعونه دعاء الغريق، فلا يستجيب لهم!»<sup>7</sup>

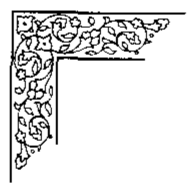
٣- وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادق الله قال مخاطباً زرارة (أحد أصحابه): «من عمل للناس كان ثوابه على النّاس يا زرارة! كلّ رياء شرك»<sup>2</sup>.

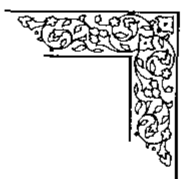
ربَّنا! هب لنا إيماناً يجعل معيار تفكيرنا ثوابك وعقابك، ويساوي في أنظارنا بين سخط المخلوقين ورضاهم في السلوك إليك.

آمين يا ربَّ العالمين

نفاية سورة الماعون

[ع

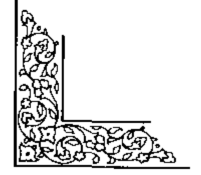






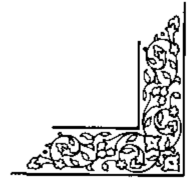
سورة

الكوڅر





مكّيّة



.

#### «سورة الكوثّر»

#### ممتوى السّورة:

المشهور أنَّ هذه السَّورة نزلت في مكَّة، وقيل: في المدينة، وقيل: من المحتمل أنَّها نزلت مرّتين في مكَّة والمدينة، لكن الرّوايات في سبب نزول السّورة تؤيد أنَّها مكّية.

ذكر في سبب نزول السّورة: أنَّ «العاص بن وائل» رأى رسول اللَّه يَتَلَيَّة يخرج من المسجد، فالتقيا عند باب بني سهم، وتحدثا، وأناس من صناديد قريش جلوس في المسجد. فلما دخل «العاص» قيل له من الذي كنت تتحدث معه؟ قال: ذلك الأبتر. وكان قد توفي عبد الله بن رسول الله يَتَمَيَّة وهومن خديجة، وكانوا يسمون من ليس له ابن أبتر. فسمته قريش عند موت ابنه أبتر. (فنزلت السّورة تبشر النّبي بالنعم الوافرة والكوثر وتصف عدوه بالأبتر) \

ولمزيد من التوضيح نذكر أنّ النّبي كان له ولدان من أم المؤمنين خديجة بير أحــدهما «القاسم» والآخر «الطاهر» ويسمى أيضاً عبد الله. وتوفي كلاهما في مكّة، وأصبح النّبي من دون ولد. هذه المسألة وفرت للأعداء فرصة الطعن بالنّبي فسمّوه الأبتر <sup>7</sup>.

والعرب حسب تقاليدها كانت تعبر أهمّية بالغة للولد، وتعتبره امتداداً لمهام الأب. بعد وفاة عبد الله خال الأعداء أنّ الرسالة سوف تنتهي بوفاة الرّسول ﷺ.

السّورة نزلت لتردّ على هؤلاء الأعداء بشكل إعجازي ولتقول لهم: إنّ عدوّ الرسول هو الأبتر، وأن الرسالة سوف تستمر وتتواصل وهذه البشرى بددت من جهة آمال الأعداء وطيبت خاطر النّبي ﷺ بعد أن اغتم من لمز الأعداء وتآمرهم.

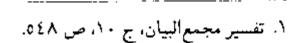
٨ تفسير مجمعالبيان، ج ١٠، ص ٥٤٩. ٢ كان للرسول إبن آخر من لامارية القبطية» اسمه إبراهيم. ولد في الثامنة للهجرة بالمدينة، ولكنّه توفي أيضاً قبل بلوغ الثّانية من عمره، وحزن عليه الرسول كثيراً.

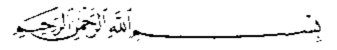
| ट          | سورة الكوثر | 700 A |
|------------|-------------|-------|
| с <u>ј</u> |             |       |

#### فضيلة السّورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن رسول اللّه ﷺ قال: «من قرأها سقاه اللّه من أنهار الجنّة. وأعطي من الأجر بعدد كلّ قربان قربه العباد في يـوم عـيد. ويـقربون مـن أهـل الكـتاب والمشركين» (

اسم هذه السّورة (الكوثر) مأخوذة من أوّل آية فيها. 8003





إِنَّا أَعْطَيْنَك ٱلْكُونَر (٥) فَصَلِ لِرَبِكَ وَأَنْحَر (٢) إِنَ شَانِتَك هُوَ ٱلْأَبْتَرُ ٢

#### التفسير

#### اعطينات الفير العميم:

الحديث في كلّ هذه السّورة موجّه إلى النّبي الأكرم ﷺ (مثل سورة والضحى، وسورة ألم نشرح)، وأحد أهداف هذه السور تسلية قلب النّبي إزاء ركام الأحداث المؤلمة وطعون الأعداء.

- تقول له أوَّلاً:
- ﴿لِدًا أعطيناك الكوثر) .

**و«الكوثر»:** من الكثرة، وبمعنى الخير الكثير، ويسمى الفرد السخي كوثراً.

وفي معنى «الكوثر» ورد أنَّه لما نزلت سورة الكوثر صعد رسول للَّه ﷺ المنبر فقرأها على النّاس، فلما نزل قالوا: يارسول اللّه ما هذا الذي أعطاك اللّه؟ قال: «نهر في الجنّة أشدّ بياضاً من اللبن، وأشدّ استقامة من القدح، حافتا، قباب الدر والياقوت...».<sup>(</sup>

وعن الإمام الصادقﷺ في معنى الكوثر قال: «نهر في الجنّة اعطاء الله نبيّه عوضاً من ابنه» .

وقيل: هو حوض النّبي الذي يكثر النّاس عليه يوم القيامة.

وقيل: هو النّبوة والكتاب، وقيل: هو القرآن. وقيل: كثرة الأصحاب والأشياع، وقيل: هو كثرة النسل والذرية وقد ظهرت الكثرة في نسله من ولد فاطمة بين حتى لا يحصى

تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥٤٩.
 ٢. العصدر السابق.

٥٦٠ سورة الكوثر / الآية ١\_٣

عددهم، واتصل إلى يوم القيامة مددهم، وروي عن الصادقﷺ أنَّه الشفاعة ﴿

الفخر الرازي نقل خمسة عشر رأياً في تفسير الكوثر، ولكن هذه التفاسير تبيّن غــالباً المصاديق البارزة لمعناها الواسع وهو «الخير الكثير».

نعلم أنّ الله سبحانه أعطى رسوله الأكرمﷺ نعماً كثيرة، منها ما ذكره المفسّرون في معنى الكوثر وغيرها كثير، وكلّها يمكن أن تكون تفسيراً مصداقياً للآية.

على أي حال، كلّ الهبات الإلهيّة لرسول اللّهﷺ في كل الجالات تدخل في إطار هذا الخير الكثير، ومن ذلك انتصاراته على الأعداء في الغزوات، بل حتى علماء أمسته الذيس يحملون مشعل الإسلام والقرآن في كلّ زمان ومكان.

ولا ننسى أنَّ كلام اللَّه سبحانه تعالى لنبيَّه في هذه السَّورة كان قبل ظهور الخير الكثير. فهو إخبار بالمستقبل القريب والبعيد، إخبار إعجازي يشكل دليلاً آخر على صدق دعوة الرسول الأعظم ﷺ.

هذا الخير الكثير يستوجب شكراً عظيماً، وإن كان المخلوق لا يستطيع أداء حقّ نعمة الخالق أبداً، إذ إنّ توفيق الشكر نعمة اُخرى منه سبحانه. ولذا يقول سبحانه لنبيّه:

<فصل لريّك والحر».

نعم، واهب النعم هو سبحانه. لذلك ليس ثمَّة معنى للعبادات إن كانت لغيره. خاصّة وإن كلمة (ربّ) تعني استمرار النعمة والتدبير والربوبية.

بعبارة أخرى، العبادات، سواء كانت صلاة أم نحراً، تختص بالربّ وولي النعمة، وهو اللّه سبحانه و تعالى

والأمر بالصلاة والنحر للربّ مقابل ما كان يفعله المشركون من سـجودهم للأصـنام ونحرهم لها، بينما كانوا يرون نعمهم من اللّه. وتعبير (لربّك) دليل واضح على وجوب قصد القربة في العبادات.

كثير من المفسّرين يعتقدون أنَّ الآية تقصد صلاة عيد الأضحى والنحر فيه. لكن مفهوم الآت بالسباب الاتساريان الأن مساله من مسلم مسالاً تباليا من

الآية عام وواسع، وصلاة عيد الأضحي والنحر فيه من مصاديق الآية البارزة. عبارة «وانحر» من النحر، وهو ذبح الناقة. وقد يكون ذلك لأهمية النـاقة بـين أنـواع

۱. تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ٥٤٩.

الأضاحي، والمسلمون الأوائل كانوا يعتزون بالإبل، ونحرها يحتاج إلى إيثار كثير. وذكر للآية المباركة تفسيران آخران.

١- المقصود من كلمة (وانحر) أن استقبل القبلة في الصلاة. لأنّ النحر أعلى الصدر. والعرب تستعمل الكلمة لإستقبال الشيء فيقولون: منازلنا تتناحر، أي تتقابل.

٢- المقصود رفع اليد عند النحر لدى التكبير، ولذا ورد في الرّواية أنّه لما نـزلت هـذه السّورة قال النّبي تَلْتَ<sup>تَ</sup>ظَنَّ لجبريل: «ما هذه النحيرة ( التي أمرني بها ربّي؟» قال: «ليست بنحيرة، ولكنّه يأمرك إذا تحرّمت للصلاة أن ترفع يديك إذا كبرت وإذا ركعت، وإذا رفعت رأسك مـن الركوع وإذا سجدت، فإنّه صلاتنا وصلاة الملائكة في السماوات السبع، فإن لكلّ شيء زينة، وإنّ زينة الصلاة رفع الأيدي عند كلّ تكبيرة»<sup>1</sup>

وروي عن الإمام الصادق الله في تفسير الآية أنَّه أشار بيده وقال: «هكذا». أي استقبل بيديه القبلة في افتتاح الصلاة (رفع يديه جاعلاً كفه مقابل القبلة)<sup>7</sup>.

والتّفسير الأوّل أنسب، لأنّ المقصود هو الردّ على أعبال المشركين الذين كانوا يعبدون وينحرون لغير الله، ولكن لا مانع من الجمع بين هذه المعاني، خاصّة وقد وردت بشأن رفع اليد عند التكبير روايات كثيرة في كتب الشيعة والسنّة، وبذلك يكون للآية مفهوم جامع يشمل هذه المعاني أيضاً.

وفي آخر آية يقول الله سبحانه لنبيّه ردّاً على ما وَصَمه به المشركون: ﴿**إِنْ مَانَنْكَ هُو**َ ا**لأبتر**ه.

«الشانيء» هو المعادي من «الشنان» ـ على وزن ضربان ـ وهو العداء والحقد. و«أبتر» في الأصل هو الحيوان المقطوع الذنب<sup>٤</sup>. وصدر هذا التعبير من أعداء الإسلام لإنتهاك الحرمة والإهانة. وكلمة (شانيء) فيها ايحاء بأنّ عدوك لا يراعي أية حسرمة ولا يلتزم بأي أدب، أي أنّ عداوتد مقرونة بالفظاظة والدناءة. والقرآن يقول لهؤلاء الأعداء في الواقع: إنّكم أنتم تحملون صفة الأبتر لا رسول الله.

[ع

من جهة أخرى، كما ذكرنا في سبب نزول السّورة، قريش كانت تترقب انتهاء الرسالة بوفاة النّبي تَتَلَيَّذُ لأنّهم كانوا يقولون: إنَّ النّبي بلا عقب، والقرآن يقول للنّبي: «لست بلا عقب، بل شانئك بلا عقب».

ہدوث

#### ۱\_فاطمة الكوثر

قلنا إنّ «الكوثر» له معنى واسع يشمل كل خير وهبه اللّه لنبيّه ﷺ، ومصاديقه كثيرة، لكن كثيراً من علماء الشيعة ذهبوا إلى أنّ «فاطمة الزهراءﷺ» من أوضح مصاديق الكوثر، لأنّ رواية سبب النزول تقول: إنّ المشركين وصموا النّبي بالأبتر، أي بالشخص المعدوم العقب، وجاءت الآية لتقول: **(لِدَا أعطيناك الكوثر)**.

ومن هنا نستنتج أن الخمير الكثير أو الكوثر هو فعاطمة الزهرا، على لأن نسل الرسول يم انتشر في العالم بواسطة هذه البنت الكريم...وذرية الرسول من فاطمة لم يكونوا امتداداً جسمياً للرسول تم فحسب، بل كانوا امتداداً رسالياً صانوا الإسلام وضحوا من أجل المحافظة عليه وكان منهم أنمة الدين الإثني عشر، أو الخلفاء الإثني عشر بعد النبي كها أخبر عنهم رسول الله تم في الأحاديث المتواترة بين السنة والشيعة، وكان منهم أيضاً الآلاف المؤلفة من كبار العلماء والفقهاء والمحدثين والمفسّرين وقادة الأمة.

والفخر الرازي في استعراضه لتفاسير معنى الكوثر يقول: القول النّالث «الكوثر» أولاده. قالوا لأنّ هذه السّورة إنّما نزلت ردّاً على من عابه الله بعدم الأولاد فالمعنى أنّه يعطيه نسلاً يبقون على مرّ الزمان، فانظر كم قتل من أهل البيت ثمّ العالم ممتليء منهم ولم يبق من بني أمية في الدنيا أحد يعبأ به، ثمّ أنظر كم كان فيهم من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضا بينيا والنفس الزكية وأمثالهم <sup>( ال</sup>

#### ٢\_ إعماز السّورة

Stell in the state of the state state of the second state is a second state of the sec

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل [10

تتحدث عن إعطاء الخبر الكثير للنَّبي (أعطيناك الكوثر) وهذا الفحل وإن جــاء بـصيغة الماضي، قد يعني المستقبل المحتمي الوقوع، وهذا الخير الكثير يشمل كملَّ الإستصارات والنجاحات التي أحرزتها الدعوة الإسلامية فيما بعد، وهي ماكانت متوقعة عــند نــزول السّورة في مكّة.

٥٦٣

نهاية سورة الكوثر

من جهة أخرى، السّورة تخبر النّبي بأنَّه سوف لا يبتى بدون عقب، بل إنَّ ذريته ستنتشر في الآفاق.

ومن جهة ثالثة، تخبر السّورة بأنَّ عدوَّه هو الأبتر، وهذه النبوءة تحققت أيضاً، فلا أثر لعدوه اليوم، بنو أمية وبنو العباس الذين عادوا النّبي وأبناءه كانوا ذا نسل لا يحصى عدده. ولم يبق اليوم منهم شيء يذكر.

٣\_ «إنَّا» بصيغة الجمع، لماذا؟

يلاحظ في السّورة وفي مواضع أخرى من القرآن أن اللَّه سبحانه ذكر نفسه بصيغة الجمع (ضمير المتكلم مع الغير): ﴿ إِذَا أَعطيناك الكوثر ﴾.

هذا التعبير لبيان عظمته جلّت قدرته. فالعظياء حين يتحدثون عن أنفسهم، فلا يعنون بشخصهم فقط بل يخبرون عمن تحت إمرتهم. وهي كناية عن القدرة والعظمة وعن وجود من يأقر بأمرهم.

الآية الكريمة مؤكّدة بحرف (إنّ) تأكيداً آخر، وعبارة «أعطيناك» تعنى هبة الله سبحانه لنبيَّه هذا الكوثر، ولم يقل آتيناك. وهذه بشارة كبيرة للنِّبي تسلِّي قــلبه أمــام تخــرصات الأعداء، وتثبت قدمه وتبعد الوهن عن عزيمته؛ وليعلم أن سنده هو الله مصدر كلٌّ خير وواهب ما عنده من خير کثير.

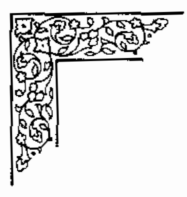
ربِّنا! لا تحرمنا ممَّا أنعمت به على نبيِّك من خير كثير.

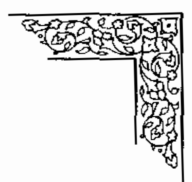
ربِّنا؛ إنَّك تعلم مدى حبَّنا لرسولك ولذريته الطَّاهرة، فاحشرنا في زمرتهم.

### ربِّنا! عظمة رسولك وعظمة رسالته لا تبلغها عظمة، اللُّهمِّ فزدها عزَّة ومنعة وشوكة. آمين يا ربّ العالمين

8003

.





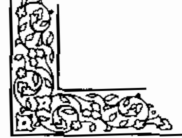


سورة 

الكافرون

مكَيَّة

5200







#### «سورة الكافرون»

#### ممتوى السورة:

هذه السّورة نزلت في مكّة لحنها ومحتواها يؤيدان ذلك، وسبب نزولها الذي سنبيّنه بإذن اللّه دليل آخر على مكّيتها، ونستبعد ما ذهب إليه بعضهم من أنّها مدنية.

من لحن السّورة نفهم أنّها نزلت في زمان كان المسلمون في أقلية والكفّار في أكـثرية، والنّبي يعاني من الضغوط التي تطلب منه أن يهادن المشركين، وأمام هذه الضغوط كان النّبي يعلن صعوده وإصراره على المبدأ، دون أن يصطدم بهم.

وفي هذا درس عبرة لكل المسلمين أن لا يساوموا أعداء الإسلام في مباديء الدين مهما كانت الظروف، وأن يبعثوا اليأس في قلوبهم متى ما بادروا إلى هذه المساومة، وفي هذه السورة تكرر مرّتين نني عبادة الإنسان المسلم لما يعبده الكافرون، وهو تأكيد يستهدف بّت اليأس في قلوب الكافرين، كما تكرر مرّتين نني عبادة الكافر لما يعبده المسلمون من إله واحد أحد، وهذا دليل على تعنتهم ولجاجهم، ونتيجة ذلك هو الفصل العقائدي الحاسم بين منهج التوحيد ومتاهات الشرك: فائكم دينكم ولي دين».

#### فضيلة السورة:

ورد في فضيلة هذه السّورة عن رسول الله يَنْتَنَجُ قال: «من قرأ قل يا أيّها الكافرون فكأنّما قرأ ربع القرآن و تباعدت عنه مردة الشياطين، وبرأ من الشرك، ويعافي من الغزع الإكبر» <sup>(</sup>.

و عبارة (ربع القرآن) قد تعني أن مسألة مواجهة الشرك والكفر تحـتل ربـع القـرآن وجاءت عصارتها فيهذه السّورة المباركة، وإنّما كانت هذه السّورة عاملاً على تباعد مردة الشياطين عن قارئها، لأنّها رفض حـاسم للـشرك والمـشركين، والشرك أهـم حـبائل الشيطان.

۲. تفسير مجمع البيان، ج ۱۰، ص ۵۵۱.

سورة الكافرون

[ع

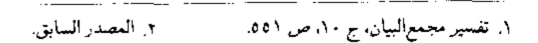
و النجاة في يوم القيامة (أو المعافاة من الفزع الأكبر على حّد تعبير الرّواية) تـ توقف بالدرجة الأولى على التوحيد ورفض الشرك، وهو ما دارت حوله مضامين هذه السّورة.

وفي رواية أخرى أن رجلاً أتى النّبيﷺ فقال: جئت يا رسول الله لتعلمني شيئاً أقوله عند منامي قال: «إذا أخذت مضجعك فاقرأ قل يا أيّها الكافرون. ثمّ نم على خاتمتها فإنها براءة من الشرك»<sup>1</sup>.

وعن جبير بن مطعم قال: قال لي رسول الله: «أتحب يا جبير أن تكون إذا خرجت سفراً من أمثل أصحابك هيئة وأكثرهم زاداً»؟ قلت: نعم بأبي أنت وأمى يا رسول الله.

قال: «فاقرأ هذه السور الخمس: قل يا أيّها الكافرون، وإذا جاء نصر الله والفتح، وقل هو الله أحد، وقل أعوذ برب الفلق، وقل أعوذ برب النّاس. وافتتح قراءتك ببسم الله الرحمن الرحيم». وعن الإمام الصادقﷺ قال: «كان أبي يقول: قل يا أيّها الكافرون ربع القرآن. وكان إذا فرغ منها قال: أعبد الله وحده، أعبد الله وحده»<sup>7</sup>.

চ্চমে



## ينسمس إللَّهُ التَّخَيَّزَ التَحْدَمُ اللَّهُ التَّخْزَ التَحْدَمُ التَّحْدُونَ ﴾ وَلَا أَنتُمْ عَنبِدُونَ قُلْ بَتَأَيُّهُ الْحَصَفِرُونَ ۞ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنَا عَابِدُ مَاعَبَدَتُمْ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينَكُمُ وَلِي دِينِ ۞

سبب الأزول

جاء في الرّواية أن السّورة نزلت في نفر من قريش منهم «الحارث بن قيس السهمي» و«العاص بن أبي وائل» و«الوليد بن المغيرة»، و«أمية بن خلف» وغيرهم من القرشيين قالوا: هلم يا محمّد فاتبع ديننا نتبع دينك، ونشركك في أمرنا كلّه، تعبد آلهتنا سنة ونـعبد آلهتك سنة، فإن كان الذي جئت به خيراً ممّا بأيدينا كنّا قد شركناك فيه وأخذنا بحظنا منه، وإن كان الذي بأيدينا خيراً ممّا في يديك كنت قد شركتنا في أمرنا وأخذت بحظك منه. فقال يميلي : «معاذ الله أن أشرك به غيره». قالوا: فاستلم بعض آلهتنا نصدقك ونعبد آلهتك. فقال: «حتى انظر ما يأتي من عند ربّي». فنزل قل يا أيّها الكافرون ـ السّورة. فعدل رسول الله يَتَلَيَّ إلى المسجد الحرام وفيه الملأ من قريش، فقام على رؤوسهم، ثمّ قرأ عليهم حتى فرغ من السّورة فأيسوا عند ذلك، فآذوه وآذوا أصحابه».

 ذكر سبب النزول هذا كثير من المفسّرين على اختلاف يسير بينهم في العبارات منهم الطبرسي في مجمع البيان، والقرطبي في تفسيره، وأبو الفتوح الرازي في تفسيره، والسيوطي في الدر المنثور.

#### الآيات

**E**]

#### التفسير

لا أهادن الكافرين:

﴿قُلْ ما لَيْها للكافرون ﴾ والخطاب إلى قوم مخصوصين من الكافرين كما ذكر كثير من المفسّرين، والألف واللام للعهد، وإغّا ذهب المفسّرون إلى ذلك لأنّ الآيات التالية تنفي أن يعبد الكافرون ما يعبده المسلمون وهمو الله سمحانه في الماضي والحمال والمستقبل، والمجموعة المخاطبة بهذه الآيات بقيت بالفعل على كفرها وشركها حتى آخر عمرها، بينا والمجموعة الخاطبة بهذه الآيات مكتم في دين الله أفواجاً.

لا أعبد ها تعبدون ) فهذه مسألة مبدئية لا تقبل المساومة والمهادنة والمداهنة.

**ولا لنتم عابدون ما أعبد ﴾** لما تأصّل فيكم من لجاج وعناد وتقليد أعمى لأبائكم، ولما تجدونه في الدعوة من تهديد لمصالحكم وللأموال التي تدر عليكم من عبدة الأصنام. ولمزيد من التأكيد وبث اليأس في قلوب الكافرين، ولبيان حقيقة الفصل الحاسم بين منهج الإسلام ومنهج الشرك قال سبحانه:

ولا أنا مابد ما مبدئم \* ولا أنتم مابدون ما أمبد) فعلى هذا لا معنى لإصراركم على المصالحة والمهادنة معي حول مسألة عبادة الأوثان فإنّه أمر محال فلكم دينكم ولي دين).

#### ہموٹ

۱\_ لماذا بدأت السّورة بفعل الأمر«قل»؟

«قل» فعل أمر موجه من الله سبحانه لنبيه كي يبلغ الكافرين ويقول لهم:
(سيا ليها للكافرون...) إلى آخر السورة، فلهاذا بدأ النبي تلاوة السورة بكلمة «قل»،
وهي موجهة إليه لا إلى الكافرين؟ أما كان من الأفضل أن تبدأ السورة بيا أيها الكافرون...؟
وهي موجهة إليه لا إلى الكافرين؟ أما كان من الأفضل أن تبدأ السورة بيا أيها الكافرون...؟
العواب: يتضح لو التفتنا إلى محتوى السورة. مشركو العرب كانوا قد دعوا رسول الله تيهاد نها الموتان الله الموتان...؟

٥٧١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
وجبرائيل عنه ليس لها أي دور في صياغة النص القرآني وليس لها حق أي تغيير فيه، بل يأتران بما أمر هما الله، وهذا المعنى تؤكده الآية الكريمة: ﴿قُلْ هَا مِكُونَ لِي لَنْ لَبِدَلَهُ هِنْ تَلْقًا.

يا مران به امر علي الله، وعندا المعلى عود المعلى عود معالم عليه المران به المرحل الله المعام وعاليه المعار تفسي إن لتبع إلا ما يوحى إلي ﴾ أ.

#### ٢\_ أكان عَبَدة الأصنام منكرين لله؟

نعلم أن عبدة الأصنام لم يكونوا منكرين لله سبحانه، والقرآن يـؤيد ذلك في قـوله سبحانه: ﴿ولئن سالتهم من خلق السماولت والأرض ليقولن الله ﴾ <sup>٢</sup>.

كيف إذن تقول الآية الكرية: ﴿لا أعبدها تعبدون، ولا أنتم عابدون ها أعبد).

**الجواب:** أنّ الكلام في هذه السّورة يدور حول العبادة لا الخلقة، ويستّضح أن عسبدة الأصنام كانوا يعتقدون أنّ «الله» خالق الكون، لكنّهم كانوا يرون ضرورة «عبادة» الأصنام كي تكون واسطة بينهم وبين الله، أو لاعتقادهم بأنّهم ليسوا أهلاً لعبادة الله، بل لابُدّ من عبادة أصنام جسمية، والقرآن الكريم يرد على هذه الأوهام ويقول: إن العبادة لله وحده لا للأصنام ولا لكليهما!

#### ٣\_ لِمَ هذا التكرار؟

﴿لا تُعبدها تعبدون... ولا أذا عابدها عبدتم» الآيتان تكرران معنى واحداً، وهكذا ﴿ولا انتم عابدون ها تُعبد... ولا تُنتم عابدون ها تُعبد تكررت أيضاً، لماذا؟ للمفسّرين في جواب هذا السؤال آراء مختلفة.

**الجواب:** ذهب بعضهم إلى أن الهـدف مـن التكـرار التأكـيد وبثّ اليأس في قـلوب المشركين، وفصل المسيرة الإسلامية بشكل كامل عن مسيرتهم، وتثبيت فكرة عدم أمكان المهادنة بين التوحيد والشرك، بعبارة أخرى القرآن الكـريم قـابل دعـوة المـشركين إلى المساومة والمهادنة وإصرارهم على ذلك وتكرارهم لدعوتهم، بتكرار في الردّ عليهم.

ورد أن «أبا شاكر الديصاني» وهو من زنادق عصر الإمـام الصـادقﷺ سأل أحـد أصحاب الصادقﷺ وهو «أبو جعفر الأحول» (محمّد بن على النــعماني المـعروف بمـوّمن

۲. لقمان، ۲۵ ۱۰. يونس، ۱۵

5]

الطاق) عن سبب هذا التكرار، وهل الشخص الحكيم يرد في كلامه مثل هذا التكرار؟

أبو جعفر الأحول أعياه الجواب، فتوجه إلى المدينة، ودخل على الإمام الصادق وسأله عن ذلك، أجابه الإمام: كان سبب نزولها وتكرارها أن قريشاً قالت لرسول الله تعبد آلهتنا سنة ونعبد إلهك سنة وتعبد آلهتنا سنة ونعبد إلهك سنة، فأصابهم بمثل ما قالوا فقال فيا قالوا تعبد آلهتنا سنة **(قل يا أيها الكافرون \* لا لمبد ها تعبدون)** وفيا قالوا نعبد إلهك سنة **(ولا لنتم عابدون ما لمبد) و فيا قالوا تعبد آلهتنا سنة (ولا لنا عابدها عبدتم)** وفيا قالوا نعبد إلهك سنة **(ولا لنتم عابدون ما لمبد) و فيا قالوا تعبد آلهتنا سنة (ولا لنا عابدها عبدتم)** وفيا قالوا نعبد إلهك سنة **(ولا لنتم عابدون ما لمبد)** وفيا قالوا تعبد ألهتنا سنة **ولا لنا عابدها عبدتم)** وفيا قالوا نعبد إله لنة منه الما يتما المبد المبد الما التعبد ألمتنا سنة الما يتها الكالي الما يتما الما يتما الوا

ذهب أبو جعفر الأحول بالجواب إلى أبي شاكر، فلما سمعه قال: «هذا ما حمله الإبل من الحجاز» <sup>(</sup> إ يشير بذلك إلى أنَّ هذا ليس كلامك بل كلام الصادق).

وقيل إن هذا التكرار يعود إلى أنَّ الجملة الأولى تركز على الحال. والجملة الثّانية تركز على المستقبل، ويكون معنى الجملتين لا أعبد ما تعبدون في الحال والمستقبل. ولا يوجد شاهد في الآية على هذا التّفسير.

ثمة تفسير ثالث لهذا التكرار هو إن الأولى تشير إلى الإختلاف في المعبود والثّانية إلى الإختلاف في العبادة. أي لا أعبد الذي تعبدون، ولا أعبد عبادتكم لأنّ عبادتي خالصة من الشرك ولأنّها عبادة عن وعي وأداء للشكر لا عن تقليد أعمى؟.

والظاهر أنّ هذا التكرار للتأكيد كما ذكرنا أعلاه، وجاءت الإشارة إليه أيضاً في حديث الإمام الصادقﷺ .

وهناك تفسير رابع للتكرار هو إن الآية الثَّانية تقول: لا أعبد ما تعبدون الآن.

والآية الرابعة تقول: ما أنا عابد (فيالماضي) معبودكم، فما بالكم اليوم. هـذا التّــفسير يستند إلى التفاوت بين فعلي الآيتين، فيالثّانية الفعل مضارع «تعبدون»، وفي الآية الرابعة «عبدتم» بصيغة الماضي ونحن لا نستبعده.<sup>T</sup>

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل وإن كان هذا يحل مسألة تكرار الآيتين الثّانية والرابعة، وتبق مسألة تكـرار الآيـتين

الثَّالثة والخامسة على حالها.`

# ٤ـ هل الآية (لكم دينكم ولي دين) تعذي مواز عبادة الأصدام؟! ٤ـ هل الآية (لكم دينكم ولي دين) تعذي مواز عبادة الأصدام؟! ٤ـ قد يتصور أنّ هذه الآية لها مفهوم «السلام العام» وتجيز حتى لعبدة الأصنام أن يظلوا عليها عاكفين، لأنّها لا تصرّ على قبول دين الإسلام.

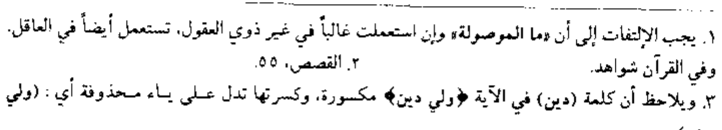
لكن هذا التصور فارغ لا يقوم على أساس، لحن الآيات يوضح بجلاء أنّها نـوع مـن التحقير والتهديد، أي دعكم ودينكم فسترون قريباً وبال أمركم، تماماً مثل ما ورد في قوله تعالى: **﴿وَإِذَا سِمِعُوا اللِّفُو أَعرَضُوا عنه وقَالُوا لنَّا أَعمَالنَا وَلَكُم أَعمَالكُم سَـلام عَـليكُم لا تُستخي** الجاهلين﴾<sup>7</sup>.

والشاهد الواضح على ذلك مئات الآيات الكريمة التي تـرفض الشرك بكـل ألوانــه. وتعتبره عملاً لا شيء أبغض منه، وذنباً لا يغفر. **الجواب:** وهناك إجابات أخرى على هذا السؤال مثل تقدير محذوف وتكون العبارة:

لكم جزاء دينكم ولي جزاء ديني. وقيل أيضاً: «الدين» هنا بمعنى الجزاء، ولا محذوف فيها ومفهومها لكم جــزاؤكــم ولي جزائي.<sup>T</sup> والتّفسير الأوّل أنسب.

### **د. هل هادن الشرك يوماً؟** السّورة تطرح حقيقة التضاد والإنفصال التام بين منهج التوحيد ومنهج الشرك، وعدم وجود أي تشابه بينهما، التوحيد يشدّ الإنسان باللّه بينما الشرك يجعل الإنسان غريباً عن اللّه.

التوحيد رمز الوحدة والإنسجام في جميع المجالات، والشرك مبعث التفرقة والتمزق في كلَّ الشؤون.





التوحيد يسمو بالإنسان على عالم المادة والطبيعة، ويربطه بما وراء الطبيعة بـالوجود اللامتناهي لربّ العالمين، بينما الشرك يجعل الإنسان يرسف في أغـلال الطـبيعة، ويـربطه بموجودات ضعيفة فانية.

من هنا فالنّبي الأعظم ﷺ وسائر الأنبياء الكرام لم يهادنوا الشرك لحظة واحدة، بــل جعلوا مقارعته في رأس قائمة أعمالهم.

السائرون على طريق اللّه من الدعاة والعلماء الإسلاميين يتحملون مسؤولية مواصلة هذه المسيرة، وعليهم أن يعلنوا براءتهم من الشرك والمشركين في كلّ مكان. هذا هو طريق الإسلام الأصيل. اللّهم! جنبنا كلّ شرك في أفكارنا وأعمالنا. ربّنا! وساوس المشركين في عصرنا خطرة أيضاً، فاحفظنا من الوقوع في حبائلهم. الهنا! مُنّ علينا بشجاعة وصراحة وحزم لنكون كما كان نبيّك يَمْنِيْ رافضين لكلّ مساومة مع الكفر والكافرين والشرك والمشركين.

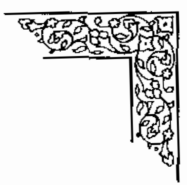
آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الكافرون

5]

રુજ

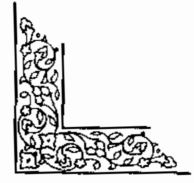






سور، التص

مدنيّة



وعدد آياتها ثلاث



«سورة النّصر»

#### ممتوى السورة:

هذه السّورة نزلت في المدينة بعد الهجرة، وفيها بشرى النصر العظيم ودخول النّاس في دين الله أفواجاً، وتدعو النّبي أن يسبح اللّه ويحمده ويستغفره شكراً على هذه النعمة. في الإسلام فتوحات كثيرة، ولكن فتحاً بالمواصفات المذكورة في السّورة ما كان سوى «فتح مكّة»، خاصّة وأن العرب ـ كها جاء في الرّوايات ـ كانت تعتقد أنّ نبيّ الإسلام ﷺ لايستطيع أن يفتح مكّة إلّا إذاكان على حق... ولو لم يكن على حقّ فربّ البيت يمنعه كها منع جيش أبرهة، ولذلك دخل العرب في دين الله بعد فتح مكّة أفواجاً.

قيل: إنّ هذه السّورة نزلت بعد «صلح الحديبية» في السنة السادسة للـهجرة، وقـبل عامين من فتح مكّة.

وما احتمله بعضهم من نزول هذه السّورة بعد فتح مكّة في السنة العاشرة للهجرة في حجّة الوداع فبعيد جدّاً، لأنّ عبارات السّورة لا تنسجم وهذا المعنىٰ، فهي تخبر عن حادثة ترتبط بالمستقبل لا بالماضي.

ومن أسهاء هذه السّورة «التوديع» لأنَّها تتضمّن خبر وفاة النَّبي ﷺ.

وفي الرّواية أنّ هذه السّورة لما نزلت قرأها رسول اللّـه يَتَبَلَيْ عـلى أصـحابه فـفرحـوا واستبشروا، وسمعها العباس فبكى، فقال النّبي يَتَبَلَيْنَ : «ما يبكيك يا عم؟» فقال: أظن أنّه قد نعيت إليك نفسك يارسول الله،فقال: «إنّه لكما تقول» <sup>(</sup>.

وظاهر السّورة ليس فيه إنباء عن قرب رحلة الرسول تَبَيَّلُهُ بل عــن الفــتح والنــصر، فكيف فهم العباس أنّها تنعي إلى الرسول تَبَيَّلُهُ نفسه؟ يبدو أنّ دلالة السّورة عــلى اكــتمال الرسالة وتثبيت الدين هو الذي أوحى بقرب ارتحال الرسول إلى جوار ربّه.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ١٠، ص ٥٥٤، هذه الرواية وردت بألفاظ مختلفة (تفسير الميزان، ج ٢٠، ص
 ٥٣٢).

[ع

# فضيلة السورة:

٥γ٨

وردت في فضيلةالسّورة عن رسول للّهﷺ قال: «من قرأها فكأنّما شسهد مع رسول اللّمﷺ فتح مكّة» (

وعن الإمام الصادق على قال: «من قر**أ (إذا جا، تصر الله والفتح»** في نافلة أو فريضة نصر، الله على جميع أعدائه، وجاء يوم القيامة ومعه كتاب ينطق، قد أخرجه الله من جوف قبره، فيه أمان من حرّ جهنّم»<sup>7</sup>.

واضح أنّ هذه الفضيلة لمن قرأ هذه السّورة فسلك مسلك رسول الله وعمل بســير ته وسنته، لا أن يكتني بلقلقة اللسان.

2003

 تغسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ۵۵۳. ٢. المصدر السابق.

بِنسَ إِنَّهَ التَّمَ اللَّهِ وَٱلْفَتَحُ ٥ وَرَأَيَّتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ إِذَاجَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتَحُ ٥ وَرَأَيَّتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفُواجًا ٢ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُ حَانَ ذَوَّابَ ال

التفسير

عند انبلام فمر النصر:

﴿إِذَا جَاء نَصراللَّه والفَتَحَ \* ورأيت النَّاس يَدَخَلُونَ فِي دِينَ اللَّه أَفُواجاً \* فَسِبَحَ بـحمد رَبَّك واستفغره إِنَّه كان توابأَ ﴾ .

هذه الآيات الثلاث القصار في ألفاظها العميقة في محتواها تتضمّن مسائل دقيقة كثيرة نسلط عليها الضوء كي تساعدنا في فهم معنى السّورة.

١\_«النصر»: في الآية أضيف إلى الله «نصر الله» وفي كثير من المواضع القرآنية نجد نسبة النصر إلى الله. يقول سبحانه: ﴿ لَا إِنْ نَصر الله قَرِيبَ ﴾ `، ويقول: ﴿ وما النصر إلاّ من عسند الله ﴾.`

وهذا يعني أنّ النصر في أي حال لا يكون إلاّ بإرادة الله، نعم، لابدّ من إعــداد القـوّة للغلبة على العدو، لكن الإنسان الموحّد يؤمن أنّ النصر من عند اللّه وحده، ولذلك لا يغتّر بالنصر، بل يتجه إلى شكر اللّه وحمده.

٢- في هذه السورة دار الحديث عن نصرة الله، ثمّ عن «الفتح»والإنتصار، وبعدها عن اتساع رقعة الإسلام ودخول النّاس في دين الله زرافات ووحداناً.

و بين هذه الثلاثة إرتباط علة ومعلول، فبنصر الله يتحقق الفتح، وبالفتح تزال الموانع من الطريق ويدخل النّاس في دين الله أفواجاً.

| ۲. آل عمران، ۱۳٦؛ والأنفال، ۱۰ | ۱. البقرة، ۲۱٤. |
|--------------------------------|-----------------|
|--------------------------------|-----------------|

سورة النّصر / الآية ١ ـ ٣

[ع

بعد هذه المراحل الثلاث \_التي يشكل كل منها نعمة كبرى \_ تحمّل المرحلة الرابعة وهي مرحلة الشكر والحمد.

من جهة أخرى نصر الله والفتح هدفهما النهائي دخول النّــاس في ديــن الله وهــدايــة البشرية.

**٣- «الفتح» ه**نا مذكور بشكل مطلق، والقرائن تشير \_كما ذكرنا \_أنه فتح مكّة الذي كان له ذلك الصدى الواسع المذكور في الآية.

«فتع مكمة» فتح في الواقع صفحة جديدة في تاريخ الإسلام، لأن مركز الشرك قد تلاشى بهذا الفتح، انهدمت الأصنام، وتبددت آمال المشركين وأزيلت السدود والموانع من طريق إيمان النّاس بالإسلام.

من هنا، يجب أن نعتبر فتح مكّة بداية مرحلة تسبيت أسس الإسلام واسستقراره في الجزيرة العربية ثمّ في العالم أجمع. لذلك لانرى بعدفتح مكّة مقاومة من المشركين (سوى مرّة واحدة قمعت بسرعة) وكان النّاس بعده يفدون على النّبي من كل أنحاء الجسزيرة ليسعلنوا إسلامهم.

٤ـ في نهاية السّورة يأمر الله سبحانه نبيّه (بل كل المؤمنين) بثلاثة أمور ليجّسد آيات الشكر وليتخذ الموقف الإيماني المناسب من النصر الإلهي وهـي :«التسـبيح» و«الحـمد» و«الإستغفار».

«التسبيح» تنزيه الله من كل عيب ونقص. و «الحمد» لوصف الله بالصفات الكمالية. و «الإستغفار» إزاء تقصير العبد. هذا الإنتصار الكبير أدى إلى تطهير الساحة من أفكار الشرك، وإلى تجلي جمال الله وكماله أكثر من ذي قبل، وإلى اهتداء من ضلَّ الطريق إلى الله.

هذا الفتح العظيم ينبغي أن لا يؤدّي بالإنسان إلى الظنّ بأنّ الله يترك أنصاره وحدهم (ولذلك حاء أمر التسبيح لتنزيمه من هذا النقص) و أن يعلم المتمنيين بأنّ مع دمالم ت

مما الثلاثة تعلمه أن يكون في لحظات النصر الحساسة ذاكراً لصفات جلال الله وجماله وأن يرى الثلاثة تعلمه أن يكون في لحظات النصر الحساسة ذاكراً لصفات جلال الله وجماله وأن يرى كل شيء منه سبحانه، ويتجه إلى الاستغفار كي يزول عنه غرور الغفلة ويبتعد عن الإنتقام. ٥-رسول الله تيكير مثل كل الأنبياء معصوم، فلهاذا الاستغفار؟ ١جواب أن هذا تعليم لكل الأنبياء معصوم، فلهاذا الاستغفار؟ أولاً، خلال أيّام المواجهة بين الإسلام والشرك مرّت فترات عصيبة على المسلمين، وتفاقت في بعض المراحل مشاكل الدعوة، وضاقت صدور بعضهم وساور بعضهم الآخر شكوك في وعد الله. كها قال سبحانه فيهم عند غزوة «الأحزاب» : ﴿ويلغت القلوب العناجر وتظنون بالله الظنوناكي .

والآن إذ تحقق الإنتصار فقد اتضح خطل تلك الظنون، ولابدً من «الاستغفار» ثافياً الإنسان لا يستطيع أن يؤدّي حقّ الشكر، مهما حمد الله وأثنى عليه. ولذلك لابدّ له بعد الحمد والثناء أن يتجه إلى استغفاره سبحانه.

**مالثاً:**بعد الانتصار تبدأ عادة وساوس الشيطان، فتبرز ظاهرة الغرور تارة وظاهرة الأنتقام تارة أخرى. ولابدً إذن من ذكر الله واسـتغفاره بـاستمرار حـتى لا تـظهر هـذه الحالات، ولتزول إن ظهرت.

رابعاً: إعلام هذا النصر يعني انتهاء مهمّة النّبي تَبَلَيْ تقريباً كما ذكرنا في بداية السّورة. وانتهاء عمره المبارك والتحاقه بالرفيق الأعلى. ولذا جاء في الرّوايات أنّ رسول الله تَبَلَيْ بعد نزول هذه السّورة كان يكثر من قول: «سبحانك اللّهم وبحمدك، اللّهم اغفرلي إنّك أنت التواب الرحيم». <sup>٣</sup>

٦-عبارة ﴿**لِمَه كان توليا)** تبيَّن علَّة الاستغفار، أي استغفره وتب إليه لأنَّــه ســبحانه تواب.

وقد تكون العبارة تستهدف تعليم المسلمين العفو، فكما إنَّ الله تواب كذلك أنتم ينبغي أن تقبلوا توبة المذنبين بعد الانتصار ما أمكنكم ذلك. وأن لا تطردوهم ما داموا منصر فين عن

المخالفة والتآمر. ولذلك اتخذ رسول الله ﷺ في فتح مكَّة \_كما سنري \_ موقف الرحمة والرأفة مقابل الأعداء الحقودين.

١. الأحزاب، ١٠.

٢. تفسير مجمع البيان، ج ٢٠، ص ٥٥٤.

سورة النّصر / الآية ١ \_ ٣ 011 ह] التسبيح والحمد والأستغفار دأب كل الأنبياء الكرام عند تحقق النصر، يوسف الله حين جلس على سرير الحكم في مصر وعاد إليه والداه واخوته بعد فراق طويل قال: ﴿رَبّ قَد آتيتني هن الهلك وعلمتني هن تأويل الأحادين فاطر السهاوات والأرض أننه ولين فسي الدنسيا والآخرة توفني مسلماً والحقني بالصالحين». ﴿ وعندما حضر عرش ملكة سبأ أمام سليان الله قال: ﴿ هذا هن فضل ربِّي ليبلوني ألفكر أم أكفره. [

ہدت

عند فتع محَّة:

فتح مكَّة \_كما ذكرنا \_فتح صفحة جديدة في تاريخ الإسلام، ودحـر الأعـداء بـعد عشرين عاماً من المقاومة، وتطهرت أرض الجزيرة العربية من الشرك والأوثان. والإسلام تأهب لدعوة بقية أصقاع العالم.

ملخص الواقعة على النحو التالي:

بعد صلح الحديبية. عمد المشركون إلى نقض العهد، وإلى خرق بنود وشيقة الصلح، واعتدوا على المتحالفين مع رسول الله تَبْكِلَنَا. فشكي المتحالفون ذلك إلى الرسول، فقرر النَّبي أن يهب لحما يتهم.

من جهة أخرى. الظروف في مكَّة ـحيث مركز الوثنية والإصنام والشرك والنـفاق ـ توفرت لتطهيرها. وهذه مهمّة كان لابدٌ من أدائها في وقت من الأوقات. لذلك استعد النَّبي للحركة بأمر الله سبحانه صوب مكّة.

فتح مكَّة تمَّ في ثلاث مراحل. المرحلة التمهيدية وفيها تمَّ تعبئة القوى اللازمة واختيار الظروف الزمانية المساعدة، وجمع المعلومات الكافية عن العدوّ، والمرحلة الثّانية كانت فتح مكَّة باسلوب ماهر خال من التلفات، والمرحلة الأخيرة هي مرحلة عطاء الفتح وآثاره.

ا- هذه المرحلة اتصفت بالدقَّة المتناهية. ورسول الله ﷺ سيطر على الطريق بين مكَّة والمدينة سيطرة تامّة حتى لا يسرب خبر هذا الاستعداد الإسلامي إلى مكّة. ولكي يتمّ

۱. یوسف، ۱۰۱.

۲. النمل، ٤٠.

٥٨٣

الفتح بشكل مباغت، وهذا أدى إلى فتح مكَّة دون إراقة دماء تقريباً.

انقطاع اخبار المدينة عن مكّة كان متقناً، حتى أن شخصاً من ضعاف الإيمان اسمــه «حاطب بن أبي بلتعة» كتب رسالة إلى قريش يخبرهم بأمر المسلمين في المدينة، وبعثها بيد امرأة من قبيلة «مزينة» اسمها «كفود»، أو «سارة»، فعلم بها النّبي تَتَكِيُّ بطريق إعجازي، وبعث عليّاً للله إلى المرأة، فوجدها في منزل بين مكّة والمدينة. أخذ منها الرسـالة وأعـادها إلى المدينة، وقد أوردنا قصّتها في تفسير الآية الأولى من سورة المعتحنة.

النَّبِي تَبَيَّلُمُ استخلف أحد المسلمين على المدينة، و توجه في العاشر من رمضان سنة ثمان للهجرة إلى مكّة، ووصلها بعد عشرة أيّام.

في الطريق التتى الرسول ﷺ بعمّه العباس وهو بهاجر من مكّة إلى المدينة، فطلب منه النّبي ﷺ أن يرسل متاعه إلى المدينة ويلتحق بالمسلمين، وأخبره بأنّه آخر مهاجر.

٢-وصل المسلمون إلى مشارف مكّة وعسكروا عند «مرّ الظـهران» عـلى بـعد عـدّة كيلومترات من مكّة، وفي الليل أشعلوا نيران كثيرة لإعداد الطعام (ولعـلهم فـعلوا ذلك لإثبات تواجدهم الواسع). رأى جمع من أهل مكّة هذا المنظر فتحيروا.

أخبار الزحف الإسلامي كانت لا تزال خافية على قريش، في تلك الليلة خرج «أبو سفيان» ومعه عدد من سراة قريش للإستطلاع خارج مكّة، وفي نفس الليلة قال العباس عم النّبي ﷺ: يا سوء صباح قريش، والله لنن باغتها رسول الله في ديارها فدخل مكّة عنوة إنّه لهلاك قريش إلى آخر الدهر، فاستأذن رسول الله وخرج على بغلته لعله يـرى أحسداً متجهاً إلى مكّة فيخبرهم بمكان رسول الله فيأتونه فيستأمنونه.

وبينها العباس يطوف بأطراف مكَّة إذ سمع صوت أبي سفيان ومعه القـرشيون الذيـن خرجوا يتجسّسون، فقال أبوسفيان: ما رأيت نيراناً أكثر من هذه! فقال له أحد مرافـقيه: هذه نيران خزاعة. فقال أبوسفيان: خزاعة أذلّ من ذلك، نادى العباس أبا سـفيان، فسأله أبوسفيان على الفور: ما وراءك؟ قال العباس: هذا رسول الله تَجَلَيُهُ في المسلمين أتـاكـم في

عشرة آلاف. قال أبو سفيان: ما تأمرني؟ أجابه العباس: تركب معي فأستأمن لك رسول الله يَتَبَالُهُ فوالله لنن ظفر بك لينضربن

عنقك.

| 5]                | سورة النّصر / الآية ٢ ـ ٣                                    | OAÍ                |
|-------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------|
| ن يـقولون: عـم    | ان نحو رسول الله ﷺ، فكلما مرًّا بنار من نيران المسلمين       | فخرجا يركض         |
| ربن الخطاب، فما   | لة رسول الله. (أي إن المارّ ليس بغريب). حتى مرّا بنار عمر    | رسول الله على بغل  |
| ند ولا عهد!       | حتى قال له: أبوسفيان! الحمد لله الذي أمكن منك بغير عة        | أن أبصر به عمر -   |
| لمال للرسول: يــا | وأبوسفيان على رسول الله وتبعهما عمر فدخل أيضاً وق            | دخل العباس         |
| ي اضرب عنقه.      | سفيان عدوّ الله قد أمكن الله منه بغير عهد ولا عقد فدعز       | رسول الله هذا أبو  |
|                   | يا رسول الله إني قد أجرته.                                   | فقال العباس:       |
|                   | بن العباس وعمر فقال رسول الله للعباس:                        | وكتر الكلام ب      |
|                   | ٽاه حتى تغدو علّي به بالغداة.                                | _إذهب فقد أما      |
| قال: ويحك يــا    | لغدِ جاء العباس بَأْبِي سفيان إلى رسول الله ﷺ فلما رآه       | فليا كان من اا     |
|                   | ن لك أن تعلم أن لا إله إلا الله؟».                           | أباسفيان! «ألم يأز |
|                   | أنت وأمي لو كان مع الله غيره لقد أغنى عنّي شيئاً.            | قال: بلي، بأبي     |
| مي، أما هذه فني   | يحك ألم يأن لك أن تعلم أنِّي رسول الله؟» فقال: بأبي أنت وأ   | فقال النّبي: «و    |
| لمرب عنقك!        | فقال: له العباس: ويحك تشهّد شهادة الحق قـبل أن تـ            | النفس منها شيء.    |
|                   |                                                              | فتشمَّد.           |
| ل بمضيق الوادي    | لَهُ مَتَكَانُهُ للعباس : «إذهب فاحبس أباسفيان عند خطم الجبل | فقال رسول ان       |

حتى تمرّ عليه جنود الله».

قال العباس: يا رسول الله إنَّ أباسفيان يحب الفخر فاجعل له شيئاً يكون في قومه.

فقالﷺ : «من دخل دار أبي سغيان فهو آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن».

خرج العباس وأجلس أبا سفيان عند خطم الجبل فرّت عليه القبائل، فيقول له العباس: هذه أسلم... هذه جهينة... حتى مرّ رسول الله تَنْكُلُهُ في كتيبته الخيضراء مع المهاجرين والأنصار متسربلين بالحديد لا يُرى منهم إلا حدق عيونهم. فقال: ومن هؤلاء؟ قبال

العباس: هذا رسول الله ﷺ في المهاجرين والإنصار. فقال أبوسفيان: لقد أصبح مُلك ابن أخيك عظيماً. قال العباس: ويحك إنَّها النبوة.

فقال: نعم إذن.

010 الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [10 شمّ قال له العباس: الحق بقومك سريعاً فحذّرهم. فخرج حتى أتي مكّة فصرخ في المسجد: يامعشر قريش هذا محمّد قد جاءكم بما لاقِبَل لكم به. ثمّ قال: مَن دخل داري فهو آمن. ومن دخل المسجد فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن... وقال: يا معشر قريش اسـلموا تسلموا. فاقبلت امرأته هند فأخذت بلحيته وقالت: يا آل غالب اقتلوا هذا الشـبخ الأحمـق. فقال: أرسلي لحيتي واقسم لئن أنت لم تُسلمي لتُضربن عنقك، ادخلي بيتك! فتركته. ثمّ بلغ رسول الله عليه مع جيش المسلمين منطقة «ذي طوى» وهي مرتفع يشرف على بيوت مكَّة، فتذكر الرسول ذلك اليوم الذي خرج فيه مضطراً متخفياً من مكَّة، وها هو يعود إليها منتصراً، فوضع رأسه تواضعاً لله وسجد على رحل ناقته شكراً له سبحانه. ثمّ ترجّل النّبي الأكرميَّة في «الحجون» إحدى محلات مكّة، وفيها قبر خديجة على، واغتسل، ثمّ ركب ثانية بجهاز الحربودخل المسجد الحرام وهو يتلو سورة الفتح، ثمّ كبر وكبر جند الإسلام معه، فدوى صوت التكبير في أرجاء مكَّة. ثمِّ نزل من ناقته، واقترب من الكعبة، وجعل يُسقط الأصنام واحداً بعد الآخر وهـو يقول: ﴿جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا ﴾ \ وكان عدد من الأصنام قد نصب فوق الكعبة، ولم تصل إليها يد الرسول ﷺ فأمر عليّاً أن يصعد على كتفه المباركة ويرمى بالأصنام فامتثل على أمر الرسول. ثمَّ أخذ مفاتيح الكعبة، وفتحها ومحا ماكان على جدرانها من صور الأنبياء. ٣- بعد الإنتصار الرائع السريع أخذ رسول الله حلقة باب الكعبة، وتوجّه إلى أهل مكَّة وقال لهم: يا معشر قريش ما توون أني فاعل بكم؟ قالوا: خيراً، أخ كريم، و ابن أخ كريم. قال: أقول لكم ما قاله أخي يوسف اذهبوا فانتم الطلقاء.

وأمر رسول الله تَثْنَيُّة جيشه أن لا يتعرضوا لأحد، وأن لا يريقوا دم أحد، وأمر فقط بقتل مشاير مسول الله تَثْنَيْنَ جيشه أن لا يتعرضوا لأحد، وأن لا يريقوا دم أحد، وأمر فقط بقتل

۱. الاسراء، ۸۱

٥٨٦ [ج اليوم تسبى الحرمة، أمر عليّاً عليَّ أن يأخذ منه الرّاية ويدخل بها مكّة دخولاً رقيقاً ويقول: اليوم يوم المرحمة!!

وبهذا الشكل فتحت مكّة دون إراقة دماء وكان لعفو الرسول ورحمته الأثر الكبير في القلوب، فدخل النّاس في دين الله أفواجاً. ودوّى خبر الفتح في أرجاء الجزيرة العربية وذاع صيت الإسلام، وتعززت مكانة المسلمين <sup>(</sup>.

وجاء في كتب التاريخ أن رسول الله تَبَيَّئَةُ عندما وصل الكعبة قسال: لا إله إلا الله وحسده وحده. انجز وعده. ونصر عبده. وهزم الأحزاب وحده. ألا إن كل مال أو مأثرة أو دم تدعى فهو تحت قدمي هاتين!... (وبذلك الغي كل مخلفات الجاهلية وطوى جميع ملفاتها).

هذا المشروع الإسلامي الجبار اقترن بالعفو العام، لينقل قبائل الجسزيرة العسربية مس ماضيهم المظلم إلى نور الإسلام بعيداًعن كل ألوان الصراع والتخبط الجاهلي. وهذا ساعد كثيراً على انتشار الإسلام واصبح قدوة لحاضرنا ومستقبلنا.

اللَّهمَّ! إِنَّك قادر أن تعيد للمسلمين عزَّتهم وعظمتهم في ظلَّ الإقليّداء بسينَّة رسولك المصطفىﷺ .

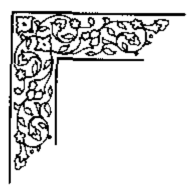
ربِّنا؛ اجعلنا في زمرة السائرين العقيقيين على طريق نبيَّ الإسلام تَتَلِيُّ .

إلهنا! وفقنا لإقامة حكومة العدل الاسلاميّة ونشر رايتها في العالم ليدخل النّاس طواعية في دين الله أفواجاً.

آمين يا ربَّ العالمين

نهاية سورة النصر

٨ بتلخيص عن الكامل لا بن الأثير، ج ٢، وتفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.



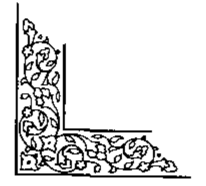




سورة

1104





# وعدد آياتها خمس



«سورة المسد»

### ممتوى السورة:

هذه السّورة مكّية ونزلت في أوائل الدعوة العلنية. وهي السّورة الوحيدة التي تحمل هجوماً شديداً بالاسم على أحد أعداء الإسلام والنّبي تَبَلَيْ آنذاك وهو أبولهب. ومن السّورة يتضح أنّه كان يحمل عداء خاصاً للنّبي تَبَلَيْ ويمارس هو وزوجه كل أنواع الأذى بحقّه. القرآن يصرّح بأنّهها أهل جهنّم، وليس لهما طريق للـنجاة، وتحمققت هـذه النـبوءة القرآنية، وكلاهما مات على الكفر.

فضيلة التقورة: ورد في فضيلة هذه السّورة عن رسول الله ﷺ أنّه قال: «من قرأها رجوت أن لا يجمع الله بينه وبين أبي لهب في دار واحدة» <sup>(</sup>. بديهي أنّ هذه الفضيلة نصيب من بقراءتها يفصل مسيرته عن مسيرة أبي لهب، لا من يقرأها بلسانه ويعمل عمل أبي لهب في أفعاله.

۱. تفسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ۵۵۸.

## الآيات

بتسبيب ألتبه الأخمز الرجيس تَبَتْ يَدَآأَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ٢ مَآأَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ, وَمَا حَصَبَ ٢ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهُبَ ٢ وَأَمْرَأَتُهُ, حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ ٢ فِي جِيدِهَا حَبَّلٌ مِّن مَّسَدٍ ٢

# سبب الأزول

عن ابن عباس قال: عندما نزلت **(ولاذر مشيرتك الأقربين) ` أمر النّبي** تَبْلُقُ أن يستذر عشير ته ويدعوهم إلى الإسلام (أي أن يعلن دعوته).

صعد النّبي ﷺ على جبل الصفا ونادى: «يا صباحاه»! (وهو نداء يطلقه العرب حـين يهاجمون بغتة كي يتأهبوا للمواجهة، وإنَّا اختاروا هذه الكلمة لأنَّ الهجوم المباغت كمان يحدث في أوّل الصبح غالباً).

عندما سمع أهل مكَّة هذا النداء قالوا: من المنادي؟ قيل: محمّد. فاقبلوا نحوه، وبدأ ينادي قبائل العرب باسمائها، ثمّ قال لهم: أرأيتم لو أخبر تكم أنَّ العدوَّ مصبحكم أو ممسيكم، أما كنتر تصدقوني.

> قالوا: بلي. قال: فإنَّى نذير لكم بين يدى عذاب شديد. فقال أبولهب: تبّأً لك. لهذا دعو تنا جميعاً؟! فأنزل الله هذه السّورة.

وقيل: إنَّ امرأة أبي لهب ( واسمها أم جميل) علمت أن هذه السَّورة نزلت فيها وفي زوجها. جاءت إلى النبي ﷺ والنّبي لا يراها، حملت حجراً وقالت: سمعت أن محمّداً هجاني، قسماً لو وجدته لألقمن فمه هذا الحجر. أنا شاعرة أيضاً. ثمَّ أنشدت اشعاراً في ذم النَّبي والإسلام .

٦. الشعراء، ٢٦٤.

ر. استراء، ١٠٠٠ ٢. تفسير القرطبي، ج ١٠، ص ٧٣٢٤ (بتلخيص قليل) والزواية بنفس المضمون ذكرها الطبرسي في تفسير. 14.

التفسير

﴿تَبْسَعُ يَدَا لَبْيَ لِهُتَا فَي سَبَبُ نَزُوهَا - تَرَدَ عَلَى بَدَاءَاتَ أَبِي هَبَ عَمَ النَّبِي تَبْعَ هذه السَّورة - كما ذكرنا في سبب نزوها - ترد على بذاءات أبي هَب عم النَّبي قريش عبد المطلب. وكان من ألد أعداء الإسلام، وحين صدح النَّبي بدعوته واعلنها على قريش وأنذرهم بالغذاب الإلهي قال: «تباً لك أهذا دعو تنا جميعاً»؟! والقرآن يرد على هذا الإنسان البذيء ويقول له: «التب» و «التاب» يعني الخسران المستمر كما يقول الراغب في مفرداته أو هو الخسران المنتهي بالهلاك كما يقول الطبرسي في مجمع البيان. وبعض اللغويين قال إنه القطع والبتر، وهذا المعنى الأخير هو النتيجة الطبيعية للخسران المستمر المنتهي بالهلاك كما يقول الطبرسي في مجمع البيان. وبعض اللغويين قال إنه القطع والبتر، وهذا المعنى الأخير هو النتيجة الطبيعية للخسران المستمر المنتهي بالهلاك. وهنا ينار تساؤل بشأن سبب ذم هذا الشخص باسمه – وهو خلاف نهج القرآن – وبهذه الشدة.

يتضع دلك لو عرفنا مواقف ابي هب من الدعوه. اسمه «عبد العزى» وكنيته «أبو لهب» وقيل إنّه كني بذلك لحمرة كانت في وجهه. وامرأته «أم جميل» أخت أبي سفيان، وكانت من أشدّ النّاس عداوة وأقذعهم لساناً تجاه النّبيﷺ ودعوته.

وفي الرّواية عن «طارق المحاربي» قال: بينا أنا بسوق ذي الجاز إذا أنا بشاب يقول: «يا

سورة المسد / الآية ١ ـ ٥

[ع

ويقول: يا أيّها النّاس إنّه كذاب فلا تصدقوه، فقلت: من هذا؟ فقالوا هو محمّد يزعم أنهّ نبيّ، وهذا عمّه أبو لهب يزعم أنّه كذاب `.

وفي رواية عن « ربيعة بن عباد» قال: كنت مع أبي أنظر إلى رسول الله يَبْيَرُذ يتبع القبائل، ووراءه رجل أحول وضيء الوجه. يقف رسول الله يَبْيَرُ على القبيلة فيقول: «يا بني فلان. إنّي رسول الله إليكم. آمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً. وأن تصدقوني و تمنعوني حتى أنفذ عن الله ما بعثني به». وإذا فرغ من مقالته قال: الآخر من خلفه: يا بني فلان. هذا يريد منكم أن تسلخوا اللات والعزى وحلفاءكم من الجن، إلى ما جاء به من البدعة والضلالة، فلا

وفي رواية أخرى: وكان من عظيم خطر أبي لهب ضد الدعوة الإسلامية أنّه كلما جاء وفد إلى النّبي ﷺ يسألون عنه عمّه أبالهب \_اعتباراً بكبره وقرابته وأهمّيته \_كان يقول لهم: إنّه ساحر، فيرجعون ولا يلقونه، فأتاه وفد فقالوا: لاننصر ف حتى نراه، فقال: إنا لم نزل نعالجه من الجنون فتباً له و تعساً<sup>7</sup>.

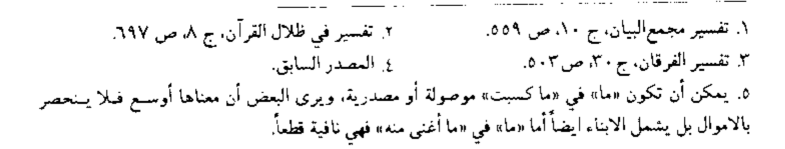
من هذه الرّوايات نفهم بوضوح أنّ أبالهب كان يتتبع النّبي ﷺ غالباً كالظلّ، وما كان يرى سبيلاً لإيذائه إلّا سلكه، وكان يقذعه بأفظع الألفاظ، ومن هناكان أشدّ أعداء الرسول والرسالة، ولذلك جاءت هذه السّورة لتردّ على أبي لهب وامرأته بصراحة وقوّة <sup>ع</sup>، إنّــه الوحيد الذي لم يوقع على ميثاق حماية بني هاشم للرسولﷺ، ووقف في صف الأعداء، واشترك في عهودهم. من كلّ ما سبق نفهم الوضع الاستثنائي لهذه السّورة.

(ها لفني عنه هاله وهاكسي» °، فليس با مكان أمواله أن تدرأ عينه العيذاب الالهيي سيصلي نارز ذلك لهب».

من الآية الأولى نفهم أنَّه كان ثرياً ينفق أمواله في محاربة النَّبِي ﷺ .

وأبولهب ناره ذات لهب يصلاها يوم القيامة، وقيل: يصلاها في الدنيا قــبل الآخــرة. و«لهب» جاءت بصيغة النكرة لتدل على عظمة لهب تلك النّار.

لاأبا لهب ولاأي واحد من الكافرين والمنحرفين تغنيه أمواله ومكانته الاجتماعية من



عذاب الله، كما يقول سبحانه: ﴿ يوم لا ينفع هال ولا بنون \* إلَّا هِن أتى الله يقلب سليم). ﴿

بل لم تغنه في الدنيا من سوء المصير، حيث جاء في الرّواية، أنّ أبالهب لم يشترك في بدر، بل ارسل من ينوب عنه وبعد اندحار المشركين وعودتهم إلى مكّة، هرع أبولهب ليسأل أبا سفيان عن الخبر، فأخبره أبوسفيان بالهزيمة وقال: «وايم الله ما لمُت النّاس، لقينا رجالاً بيضاً على خيل بلق بين السماء والأرض...» قال أبو رافع (مولى العباس) وقد كان جالساً: تلك الملائكة، فرفع أبولهب يده فضرب وجهه ضربة شديدة، ثمّ حمله وضرب به الأرض، ثمّ برك عليه يضربه وكان رجلاً ضعيفاً.

وما أن شهدت أم الفضل( زوجة العباس)، وكانت جالسة أيضاً، ذلك حتى أخذت عموداً وضربت أبالهب على رأسه وقالت: تستضعفه إن غاب عنه سيّده؟! فقام مولياً ذليلاً. قال أبو رافع: فوالله ما عاش إلّا سبع ليال حتى رماه الله بالعدسة (مرض يشبه الطاعون) فرات، وقد تركه أبناه ليلتين أو ثلاثة ما يدفنانه حتى انتن في بيته.

فلها عيّرهما النّاس بذلك أخذ وغُسل بالماء قذفا عليه من بعيد، ثمّ أخذوه فدفنوه بأعلى مكّة وقذفوا عليه الحجارة حتى واروه (

﴿ ولمرأته حمالة للعطب ؟ \* في جيدها حبل من مسد) .

الآيتان تتحدثان عن « أم جميل» امرأة أبي لهب، وأخت أبي سفيان، وعـمّة مـعاوية، وتصفانها بأنّها تحمل الحطب كثيراً، وفي رقبتها حبل من ليف النخيل. ولماذا وصفها القرآن بأنّها حمالة الحطب؟

قيل: لأنّها كانت تأخذ الحطب المملوء بالشوك و تضعه على طريق رسول الله ﷺ لتدمي قدماه.

وقيل: إنّه كناية عن النميمة. وقيل: إنّه كناية عن شدّة البخل، فهي مع كثرة ثروتها أبت أن تساعد الفقراء وكمانت شبيهة بحمال الحطب الفقير. وقيل: إنّها في الآخرة تحمل أوزاراً ثقيلة على ظهرها.

«الجيد» هو الرقبة، وجمعه أجياد. وقال بعض اللغويين: الجيد والعنق والرقبة لها معنى واحد، مع تفاوت هو إن الجيد أعلى الصدر، والعنق القسم الخسلني من الرقسة، والرقسة لجميعها، وقد يسمّىٰ الإنسان بها كقوله سبحانه: ﴿قُلُ رقبةَ﴾ أي فك الإنسسان وإطلاق سراحه (.

«مسد» هو الحبل المفتول من الألياف. وقيل: حبل يوضع عـلى رقـبتها في جـهنّم، له خشونة الألياف وحرارة النّار وثقل الحديد.

وقيل: إنّ نساء الأشراف كن يرين شخصيتهنّ في وسائل الزينة وخاصّة القلادة الثمينة، والله سبحانه يلتي في عنقها يوم القيامة حبل من ليف للإهانة، أو إن التعبير أساساً للتحقير والإهانة.

وقيل: إنّ هذه العبارة تشير إلى أنّ أم جميل أقسمت أن تنفق ثمن قلادتها الثمينة عــلى طريق معاداة الرسولﷺ ، ولذلك تقرر لها هذا العذاب.

بحوث

# ۱\_ إعماز آفر

علمنا أن هذه الآيات نزلت في مكّة والقرآن أخبر بتأكيد كامل أنّ أبالهب وامرأته من أهل النّار، أي سوف لا يؤمنان أبداً، وهكذا كان كثير من مشركي مكّة آمنوا عن إيمان أو عن استسلام، لكن هذين الزوجين لم يؤمنا لا حقيقة ولاظاهراً. وهذا من أنباء الغيب في القرآن ـ وفي القرآن الكريم مثل هذه الأخبار في آيات أخرى.

و تشكل بمجموعها فصلاً من فصول إعجاز القرآن تحت عنوان «الأخبار الغيبية». وكان لنا بحوث عندها.

## ٢\_ جواب عن سؤال

القرآن أخبر عن أبي لهب بأنّه سيصلى النّار، أي أنّه سيموت كافراً ولن يؤمن أبداً. وبهذا لا يمكن لأبي لهب أن يؤمن لأن نبوءة القرآن ستكون عندنذ كاذبة، وإلّا سيكون أبو لهب

(10) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

سبحانه يعلم من الأزل بكل شيء. بطاعة المطيعين ومعصية المذنبين أيضاً. شيرة من من الأزل بكل شيء. بطاعة المطيعين ومعصية المذنبين أيضاً.

ألا يكون العصاة بذلك مجبرين على الذنب؟ وإن لم يكونوا كذلك ألا يتبدل علم الله إلى جهل؟!

الفلاسفة الإسلاميون أجابوا عن هذا السؤال منذ القديم وقالوا إنّ الله سبحانه يعلم ما يفعله كل شخص بالاستفادة من حريته واختياره. فني هذه الآيات مثلاً يـعلم الله مـنذ البداية أنّ أبالهب وزوجته سيختاران بإرادتهما وعن رغبتهما طريق الكفر، لا بالإجبار. بعبارة أخرى، عنصر الحرية والاختيار أيضاً جزء ممّا هو معلوم عند الله تعالى. إنّه على علم بما يعمله العباد وهم مختارون متمتعون بالإرادة والحرية.

ومن المؤكّد أنّ مثل هذا العلم والإخبار عن المستقبل، تأكيد على الاخــتيار، لاعــلى الاجبار. (تأمل بدقّة).

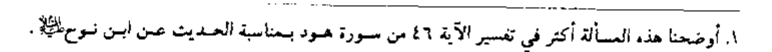
# ٣\_ ليس من أهلك

هذه السّورة المباركة تؤكّد مرّة أخرى أنّ القرابة لا قيمة لها إن لم تكن مقرونة بـرباط رسالي، وحملة الرسالة الإلهية كانوا لا يلبنون أمام المنحرفين والجبابرة والطغاة مهما كانت درجة قربهم منهم.

مع أنَّ أبالهب كان من أقرب أقرباء الرسول ﷺ، فقد عامله الإسلام مثل سائر المنحرفين والضالين حين فصل مسيره العقائدي والعملي عن خط التوحيد، ووجّه إليه أشدّ الردّ وأحدّ التوبيخ. وعلى العكس ثمَّة أفراد بعيدون عن الرسول نسباً وقمومية ولغة، كمانوا بسبب إرتباطهم الرسالي من القرب من الرّسولﷺ حتى قمال في أحمدهم: «سلمان منّا أهمل البيت». (

صحيح أن آيات هذه السّورة توجّه التقريع لأبي لهب وزوجه، ولكن كـــان ذلك لمــا اتصفا به من صفات. من هنا فإن كل فرد أو جماعة على هذه الصفات سيواجهون مصيراً



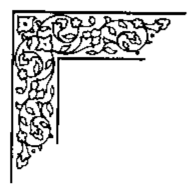


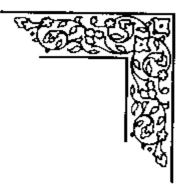
| <u>ح]</u>                                                                                  | سورة المسد / الآية ١ ـ ٥             | ٥٩٦  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|------|
|                                                                                            | للَّهم! طهر قلوبنا من كل لجاج وعناد! | 1    |
| ربِّنا! كلنا من مصيرنا وجلُون، فبفضلك ومنَّك اجعل عواقب أمورنا خيراً.                      |                                      | ر    |
| إلهنا! نحن نعلم أنَّ الأموال والقرابة لا تغني عنَّا شيئاً يوم الفزع الأكبر. فاشملنا برحمتك |                                      | 1    |
|                                                                                            |                                      | ولطغ |

آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة المسد

8003

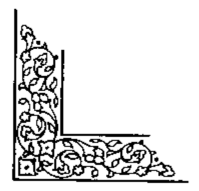






سورة 

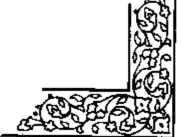
الإخلاص







# وعدد آياتها أربع



«سورة الإخلاص»

#### ممتوى السورة:

هذه السّورة، كما هو واضح من اسمها، (سورة الإخلاص، أو سورة التوحيد) تركز على توحيد الله، وفي أربع آيات قصار تصف التوحيد بشكل جامع لا يحتاج إلى أية إضافة وفي نزول السّورة روي عن الإمام الصادق للمجلا قال: «إنّ اليهود سألوا رسول الله فقالوا:

أنسب لنا ربّك فلبث ثلاثاً لا يجيبهم. ثمّ نزلت قل هو اللّه أحد إلى آخرها». ت

قيل إنّ السائل عبد الله بن صوريا اليهودي، وقيل: إنّه عبد الله بن سلام سأل رسول الله ذلك بمكّة ثمّ آمن وكتم إيمانه، وقيل: إنّ مشركي مكّة سألوه ذلك <sup>(</sup>. وقيل إنّ نصارى نجران هم الذين سألوا النّبي ذلك.

ولا تضاديين هذه الرّوايات، إذ قد يكون هؤلاء جميعاً سألوا الرسول نفس هذا السؤال. فكان الجواب لهم جميعاً، وهو دليل آخر على عظمة هذه السّورة.

#### فضيلة السّورة:

وردت في فضيلة هذه السّورة نصوص كثيرة تدل على مكانة هذه السّورة بين سـور القرآن من ذلك.

ورد عن رسول الله تَبَيَّلُهُ قال: «أيعجز أحدكم أن يقرأ ثلث القرآن في ليلة»؟ قيل: يا رسول الله ومن يطيق ذلك؟

قال: «اقرأوا قل هو الله أحد»<sup>7</sup>.

وعن الإمام الصادقﷺ قال: «إنّ رسول الله صلّى على سعد بن معاذ. فلمّا صلّى عليه قال: لقد وافي من الملائكة سبعون ألف ملك، وفيهم جبرائيل يصلون عليه. فقلت: يا جبرائيل بم

١. تفسير الميزان، ج ٢٠، ص ٥٤٦.

۲. تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۷۰۵، ح ٤٢، نقلاً عن تفسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ۵٦۱.

7...

استحق صلاتهم عليه؟ قال: بقراءة قل هو الله أحد قماعداً وقمائماً وراكمباً ومماشياً وذاهمباً وجائياً».<sup>(</sup>

5]

وعن الإمام الصادقﷺ أيضاً قال: «من مضىٰ به يوم واحد فصلىٰ فيه الخمس صلوات ولم يقرأ فيها بقل هو الله أحد، قيل له: يا عبد الله لست من المصلين». <sup>[1</sup>

وعن رسول اللَّمَيَّيَّةَ قال: «من كان يؤمن باللَّه واليوم الآخر فلا يدع أن يسقرأ فسي دبس الغريضة بقل هو اللَّه أحد. فإنَّه من قرأها جمع له خير الدنيا والآخرة وغفر اللَّه له ولوالديه وما ولدا».<sup>T</sup>

ويستفاد من روايات أخرى أنّ قراءة هذه السّورة عند دخول البيت تزيد الرزق و تدفع الفقر<sup>ع</sup>.

والرّوايات في فضيلة هذه السّورة أكثر من أن تستوعبها هذه السطور، وما نقلناه جزء يسير منها.

ولكن كيف تعادل **فقل هو الله أحد؛** ثلث القرآن؟

قيل: لأنّ القرآن يشمل «الأحكام» و«العقائد» و«التاريخ». وهذه السّورة تبيّن قــسم العقائد بشكل مقتضب.

وقيل: إنَّ القرآن على ثلاثة أقسام: المبدأ، والمعاد، وما بينهما، وهذه السّورة تشرح القسم الأوّل.

وواضح أنَّ ثلث موضوعات القرآن تقريباً تدور حول التوحيد، وجاءت عصارتها في هذه السّورة.

ونختتم حديثنا برواية أخرى عن الإمام علي بن الحسين الله حول عظمة هذه السّورة قال: «إنَّ اللَّه عزَّوجلَّ علم أنَّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمقون. فأنزل اللَّه تعالى: ﴿قُلْ هُو اللَّه أحد﴾. والآيات من سورة الحديد إلى قوله تعالى: ﴿وَهُو عليم بِدُلْتُ الصّدورَ ﴾ فمن رام وراء ذلك فقد هلك»<sup>0</sup>.

### الآيات



قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكُ () ٱللَّهُ ٱلصَحَدُ الْ لَمَ سَكِلِد وَلَمْ يُولَدُ () وَلَمْ يَكُن لَهُ, حَفُوًا أَحَدُ ()

## التفسير

#### أمد، مَمد:

جواباً عن الأسئلة المكررة التي طرحت من قبل الأفراد والجماعات بشأن أوصاف الله سبحانه تقول الآية:

# <قل هو الله أحد ﴾ `

الضمير (هو) في الآية للمفرد الغائب ويحكي عن مفهوم مبهم، وهو في الواقع يرمز إلى أن ذاته المقدّسة في نهاية الخفاء، ولا تنالها أفكار الإنسان المحدودة وإن كانت آثاره أظهر من أي شيء آخر،كما ورد في قوله تعالى: **(سنريهم آياتنا في الآفاق وفي لنفسهم حتى يتبيّن لهم** أته العقر).<sup>7</sup>

> ثمّ بعد الضمير تكشف الآية عن هذه الحقيقة الغامضة وتقول:﴿الله أحد﴾. و﴿قل﴾ في الآية تعني: أُظهر هذه الحقيقة وبيّنها.

عن الإمام محمّد بن علي الباقر للله قال بعد بيان معنى «قل» في الآية (وهو الذي ذكرناه): « إنّ الكفّار نبهوا عن آلهتهم بحرف إشارة الشاهد المدرك. فقالوا: هـذه آلهـتنا المـحسوسة المدركة بالأبصار، فأشر أنت يا محمّد إلى إلهك الذي تدعو إليه حتى نراه وندركه ولا نأله فيه.

١. قيل «هو» في الآية ضمير الشأن، والله مبتدأ. والأفضل أن نعتبر وهو» إشارة إلى ذاته المقدّسة، وقد كانت مجهولة لدى السائل، وتكون بذلك «هو» مبتدأ و«الله» خبراً و«أحد» خبر بعد الخبر. ٢. فصلت، ٥٣.

5]

فانزل الله تبارك و تعالى: **﴿قل هو للله أحد﴾**، فالهاء تثبيت للثابت، والواو إشارة إلى الغائب عن درك الأبصار. ولمس الحواس». <sup>(</sup>

وعن أمير المؤمنين علي الله قال: «رأيت الخضر الله في المنام قبل بدر بليلة، فـقلت له: علمني شيئاً أُنصر به على الأعداء. فقال: قل: يا هو، يا من لا هو إلاً هو. فلمّا أصبحت قصصتها على رسول الله ﷺ فقال لي: يا علي عُلمت الاسم الأعظم».<sup>٢</sup>

وكان عليﷺ يذكر الله تعالى بهذا الذكر يوم صفين. فـقال له عــهار بــن يــاسر: يــا أميرالمؤمنين ما هذه الكنايات؟ قال: «اسم الله الأعظم وعماد التوحيد...»."

«الله» اسم علم للباري سبحانه وتعالى. ومفهوم كلام الإمام عليظلٍ أنّ جميع صفات الجلال والجهال الإلهية أشير إليها بهذه الكلمة، ومن هنا سميت باسم الله الأعظم.

هذا الاسم لا يطلق على غير الله. بينما أسماء الله الأخرى تشير عادة إلى واحدة مـن صفات جماله وجلاله مثل: العالم والخالق والرازق، وتطلق غالباً على غيره أيــضاً مــثل: (رحيم، وكريم، وعالم، وقادر...).

ولفظ الجلالة مشتق من معنى وصفي. قيل من «وله» أي تحيّر، لأنّ العقول تحير في ذاته المقدّسة، وفي ذلك ورد عن أميرالمؤمنين علي الله قال: «الله مسعناه المسعبود الذي يأله فسيه الخلق، ويؤله إليه، والله هو المستور عن درك الأبصار، المحجوب عن الأوهام والخطرات».<sup>٤</sup>

وقيل: إن لفظ الجلالة مشتق من «آله» بمعنى عبد، والإله: هو المعبود، حذفت همـزته وادخل عليه الألف واللام فُخص بالباري تعالى.

ومهما يكن الأصل المشتق منه لفظ الجلالة، فهو اسم يختص به سبحانه ويعني الذات الجامعة لكل الأوصاف الكمالية، والخالية من كل عيب ونقص.

هذا الاسم المقدّس تكرر ما يقارب من «ألف مرّة» في القرآن الكريم، ولم يبلغه أي اسم من الأسماء المقدّسة في مقدار تكراره. وهو اسم ينير القلب، ويبعث في الإنســان الطــاقة والطمأنينة، ويغمر وجوده صفاءً ونوراً.

«أحد»: من الواحد، ولذلك قال يعضب أحد وواحد عون واحد وهو المتفرد الذي لا

نظير له في العلم والقدرة والرحمانية والرحيمية، وفي كل الجهات.

وقيل: إنّ بين «أحد» و«واحد» فرق هو إن «أحد» تطلق على الذات التي لا تقبل الكثرة لا في الخارج ولا في الذهن، ولذلك لا تقبل العدّ ولا تدخل في زمرة الأعداد، خلافاً للواحد الذي له ثان وثالث، في الخارج أو في الذهن، ولذلك نقول: لم يأت أحد، للدلالة على عدم مجيء أي إنسان، وإذا قلنا: لم يأت واحد فمن الممكن أن يكون قد جاء اثنان أو أكثر.<sup>(</sup> ولكن هذا الاختلاف لا ينسجم كثيراً مع ما جاء في القرآن الكريم والرّوايات.

7.7

وقيل: في «أحد» إشارة إلى بساطة ذات الله مقابل الأجزاء التركيبية الخارجية أو العقلية (الجنس، الفصل، والماهية، والوجود). بينا الواحد إشارة إلى وحدة ذاته مقابل أنواع الكثرة الخارجية.

وفي رواية عن الإمام الباقرﷺ قال: «الأحد المتفرد، والأحد والواحد بمعنى واحد، وهو المتفرد الذي لا نظير له، والتوحيد الإقرار بالوحدة وهو الإنفراد».

وفي ذيل الرّواية هذه جاء «إن بناء العدد من الواحد، وليس الواحد من العدد. لأن العدد لا يقع على الواحد بل يقع على الاثنين. فمعنى قوله: الله أحد، أي المعبود الذي يأله الخلق عن إدراكه والإحاطة بكيفيته، فرد بإلهيته، متعال عن صفات خلقه».<sup>7</sup>

وفي القرآن الكريم «واحد» و«أحد» تطلقان معاً على ذات الله سبحانه.

ومن الرائع في هذا المجال ما جاء في كتاب التوحيد للصدوق: أنَّ أعرابياً قام يوم الجمل إلى أمير المؤمنين للله فقال: يا أمير المؤمنين، أتقول: إن الله واحد؟ فحمل النّاس عليه وقالوا: يا أعرابي أما ترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسّم القلب (أي تشتت الخاطر)؟ فقال: أمير المؤمنين لله : «دعوه فإنَّ الذي يريده الأعرابي هو الذي نريده من القوم. ثمّ قال: يا أعرابي، إنّ التول في أنّ الله واحد على أربعة أقسام. فوجهان منها لا يجوزان على الله عزّوجلّ، ووجهان يثبتان فيه. فأمّا الذان لا يجوزان عليه فقول القائل: واحد يقصد به باب الأعداد فهذا ما لا يجوز، لأنّ ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد. أمّا ترى أنّه كغر من قال إنّه ثلاثة؟ وقول

سورة الإخلاص / الآية ١ ـ ٤

[ع

وأمّا الوجهان اللذان يثبتان فيه، فقول القائل: هو واحد ليس له في الأشياء شبه. كذلك ربّنا، وقول القائل: إنّه عزّوجلَ أحديّ المعنى، يعني به أنّه لا ينقسم في وجود ولا عقل ولا وهم، كذلك ربّنا عزّوجلّ» (

وباختصار: الله أحد وواحد لا بمعنى الواحد العددي أو النوعي أو الجنسي بل بمـعنى الوحدة الذاتية، بعبارة أوضح: وحدانيته تعني عدم وجود المثل والشبيه والنظير.

الدليل على ذلك واضح: فهو ذات غير متناهية من كلّ جهة، ومن المسلم أنّه لا يمكن تصور ذاتين غير متناهيتين من كلّ جهة، إذ لو كان ثمّة ذاتان، لكانت كلتاهما محدودتين، ولما كان لكل واحدة منهما كمالات الأخرى. (تأمل بدقّة).

﴿ اللَّهُ المتَّجْكَ

وهو وصف اخر لذاته المقدّسة، وذكر المفسّرون واللغويون معاني كثيرة لكلمة «صمد». الراغب في المفردات يقول: الصمد، هو السيد الذي يُصمد إليه في الأمر، أي يقصد إليه. وقيل: الصمد الذي ليس بأجوف.

وفي معجم مقاييس اللغة، الصمد له أصلان: أحــدهما القـصد، والآخــر: الصـلابة في الشيء... والله جلّ ثناؤه الصمد؛ لأنّه يَصمِدُ إليه عباده بالدعاء والطلب ٢.

وقد يكون هذان الأصلان اللغويان هما أساس ما ذكر من معاني الصمد مثل: الكبير الذي هو في منتهى العظمة، ومن يقصد إليه النّاس بحوائجهم، ومن لا يوجد أسمى منه، ومن هو باق بعد فناء الخلق.

> وعن الإمام الحسين بن علي الله أنَّه ذكر لكلمة «صمد» خمسة معان هي: الصمد: الذي لا جوف له. الصمد: الذي قد انتهى سؤدده (أي في غاية السؤدد)

الصمد: الذي لا يأكل ولا يشرب.

يسمد: الذي لا ينام. الصمد: الذيلم يزل ولا يزال. وعن محمّد بن الحنفية (رض) قال: الصمد القائم بنفسه الغنى عن غيره. وقال غـيره:

الصمد، المتعالى عن الكون والفساد .

 معجم مقاییس اللغة، ابن فارس، ج ۲، ص ۳۹. ١. بحار الأنوار، ج ٢، ص ٢٠٦، ح ١. ٣. بحار الأنوار، ج ٣. ص ٢٢٣.

١٥] الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل وعن الإمام علي بن الحسين عليلا قال: «الصمد الذي لا شريك له، ولا يؤوده حفظ شيء، ولا يعزب عنه شيء. (أي لا يثقل عليه حفظ شيء ولا يخفى عنه شيء)»<sup>(</sup>. وذهب بعضهم إلى أنّ «الصمد» هو الذي يقول للشيء كن فيكون.

وفي الرّواية أنَّ أهل البصرة كتبوا إلى الحسين بن علي يَنْ يسألونه عن الصمد. فكتب إليهم: «بسم الله الرحمن الرحيم، أمّا بعد فلا تخوضوا في القرآن، ولا تجادلوا فيه، ولا تتكلّموا فيه بغير علم، فقد سمعت جدي رسول الله يَبَيَّنَنَ يقول: من قال في القرآن بغير علم فليتبوّأ مقعده من النّار؛ وأنّه سبحانه قد فسّر الصمد فقال: الله أحد، الله الصمد، ثمّ فسّره فقال: لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد...»<sup>٢</sup>.

وعن ابن الحنفية قال: قال علي على تأويل الصمد: «لا اسم ولا جسم، ولا مثل ولا شبه، ولا صورة ولا تمثال، ولا حدّ ولا حدود، ولا موضع ولا مكان، ولاكيف ولا أين، ولا هنا ولا ثمّة، ولا ملأ ولا خلاً، ولا قيام ولا قعود، ولا سكون ولا حركة. ولا ظلماني ولا نوراني، ولا روحاني ولا نفساني. ولا يخلو منه موضع ولا يسعه موضع، ولا على لون، ولا على خطر قلب، ولا على شمّ رائحة، منفى عنه هذه الأشياء».<sup>7</sup>

هذه الرّواية توضح أنّ «الصمد» له مفهوم واسع ينني كلّ صفات المخلوقين عن ساحته المقدّسة، لأنّ الأسماء المشخصة والمحدودة وكذلك الجسـمية واللـون والرائـحة والمكـان والسكون والحركة والكيفية والحد والحدود وأمنالها كلها من صفات الممكنات والمخلوقات، بل من أوصاف عالم المادة، واللّه سبحانه منزّه منها جميعاً.

في العلوم الحديثة اتضح أنّ كلّ مادة في العالم تتكون من ذرات. وكلّ ذرة تتكون من نواة تدور حولها الإلكترونات، وبين النواة والإلكترونات مسافة كبيرة نسبياً. ولو أزيلت هذه الفواصل لصغر حجم الأجسام إلى حدّكبير مدهش.

ولو أزيلت الفواصل الذرية في مواد جسم الإنسان مثلاً، وكثفت هذه المواد، لصَغَر جسم الإنسان إلى درجة عدم إمكان رؤيته بالعين الجرّدة، مع احتفاظه بالوزن الأصلي!!. أن الم

سورة الإخلاص / الآية ١ ــ ٤ ٦.٦ [ع الجسمانية، لأنَّ واحداً من معانى «الصمد» هو الذي لا جوف له، ولما كانت كل الأجسمام تتكون من ذرات، والذرات جوفاء، فالصمد نني الجسمية عن ربّ العالمين، وبذلك تكون الآية من المعاجز العلمية في القرآن.

ولكن، يجب أن لا ننسى المعنى الأصلى لكلمة «صمد» وهو السيد الذي يقصده النَّاس بحوائجهم، وهو كامل ومملوء من كلَّ الجهات، وبقية المعاني والتفاسير الأخرى المـذكورة للكلمة قد تعدو إلى نفس هذا المعنى.

الآية التالية تردّ على معتقدات اليهود والنصاري ومشركي العرب وتقول:

- <لم يلد ولم يولد».
- إنَّها ترد على المؤمنين بالتثليث (الربِّ الأب، والربِّ الابن، وروح القدس).

النصاري تعتقد أنَّ المسيح ابن الله، واليهود ذهبت إلى أنَّ العزير ابن الله: ﴿وقَالَتَ الْيَهُودُ عزير لبن الله وقالت النصاري المسيح لبن الله ذلك قولهم بأفواههم يضاهنون قول الذين كفروا هن قبل قاتلهم الله لَتَى يوَفَكُونَ﴾ ﴿

ومشركو العرب كانوا يعتقدون أنَّ الملائكة بنات الله: ﴿وَخَرَقُوا لَهُ بِنَيْنَ وَبِنَاتَ بِخَيْر علج) آ

ويستفاد من بعض الرّوايات أن الولادة في قوله: ﴿لَمْ يَلْدُ وَلَمْ يُولُدُ﴾ لها مـعني واسـع يشمل كلِّ أنواع خروج الأشياء المادية واللطيفة منه، أو خروج ذاته المقدَّسة من أشـياء مادية أو لطيفة.

وفي نفس الرسالة التي كتبها الإمام الحسين بن علي ﷺ إلى أهل البصرة يجيبهم عــن تساؤلهم بشأن معنى الصمد قال في تفسير: ﴿لَم يَلُدُ وَلَم يُولُدُهُ: «﴿لَم يَلُدُهُ لَم يَخْرُج مِنْه شيء كثيف كالولد وسائر الأشياء الكثيفة التي تخرج من المخلوقين، ولا شيء لطيف كالنغس، ولا يتشعب منه البداوات (الحالات المختلفة) كالسنة والنوم، والخطرة والهم. والحزن والبسهجة. والضحك والبكاء، والخوف والرجاء، والرغبة والسأمة. والجوع والشبع، تعالى أن يخرج مسنه

شيء، وأن يتولد منه شيء كثيف أو لطيف، **﴿وَلَمْ يَوَلَدُهُ** لَمْ يَتَوَلَّدُ مِنْ شِيء، ولَمْ يَخْرَج مِنْ شِيء كما تخرج الأشياء الكثيفة من عناصرها كالشيء من الشيء والدابة من الدابة، والنبات مــن

۸۰ التوبة, ۲۰. ٢. الأنعام. ١٠٠.

# ١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الأرض، والماء من الينابيع، والثمار من الأشجار، ولا كما تخرج الأشياء اللطيفة من مراكزها، كالبصر من العين، والسمع من الأذن، والشم من الأنف، والذوق من الفم، والكلام من اللسان، والمعرفة والتمييز من القلب، وكالنّار من الحجر...» <sup>(</sup>

708

بناء على هذه الرّواية، للتولد معنى واسع يشمل خروج وتفرع كلّ شيء من شيء، وهذا في الحقيقة المعنى الثّاني للآية، ومعناها الأوّل هو المعنى الظاهر الذي ينغي أن يكون الباري سبحانه من أب أو أن يكون له ابن، أضف إلى ذلك، المعنى التّاني قابل للفهم عند تحمليل المعنى الأوّل. لأنّ الله سبحانه إنّا لم يكن له ولد لأنه منزّه عن عوارض المادة، وهذا المعنى يصدق بشأن سائر عوارض المادة الأخرى.

> ثمّ تبلغ الآية الأخيرة غاية الكمال في أوصاف الله تعالى. **«ولم يكن له كفوا أحد»** ` أي ليس له شبيه ومثل اطلاقاً.

«الكفو»: هوالكفء في المقام والمنزلة والقدر، ثمّ اطلقت الكلمة على كلّ شبيه ومثيل. استناداً إلى هذه الآية، الله سبحانه منزّه عن عوارض المخلوقين وصفات الموجودات وكلّ نقص ومحدودية، وهذا هو التوحيد الذاتي والصفاتي، مقابل التوحيد العددي والنوعي الذي جاء في بداية تفسير هذه السّورة.

من هنا فهو تبارك وتعالى لا شبيه له في ذاته، ولانظير له في صفاته، ولا مـ ثيل له في أفعاله، وهو متفرد لا نظير له من كلّ الجهات.

أمير المؤمنين علي<sup>لليللا</sup> يقول في إحدى خطب نهج البلاغة: «لم يلد فيكون مولوداً، ولم يولد فيصير محدوداً... ولاكف، له فيكافنه، ولا نظير له فيساويه» هذا التّفسير الرائع يكشف عن أسمى معاني التوحيد وأدقّها. سلام اللّه عليك يا أمير المؤمنين.

بحوث

## الأوّل: التوميد

r a br an . .

 بحار الأنوار، ج٢، ص ٢٢٤. ٣. نهج البلاغة، الخطبة ١٨٦.

۲. «أحد» اسم كان و«كفواً» خبرها.

سورة الإخلاص / الآية ٤-، ٤

5]

النقلي المتمثل في النصوص الدينية ثمَّة دلائل عقلية كثيرة أيضاً تثبت ذلك نذكر قسماً منها باختصار:

ا**ـ برهان صرف الوجود:** وملخصه أن الله سبحانه وجود مطلق لا يحـده قـيد ولا شرط، ومثل هذا الوجود سيكون غير محدود دون شك، فلو كان محـدوداً لمُـني بـالعدم، والذات المقدّسة التي ينطلق منها الوجود لا يمكن أن يعترضها العـدم والفـناء، وليس في الخارج شيء يفرض عليه العدم، ولذلك لا يحدّه حدّ.

من جهة أخرى لا يمكن تصوّر وجودين غير محدودين في العالم. إذ لو كان ثمّة وجودان لكان كلّ واحد منهما فاقداً حتماً لكمالات الآخر، أي لا يملك كمالاته، ومن هنا فكلاهما محدودان، وهذا دليل واضح على وحدانية ذات واجب الوجود (تأمل بدقّة)

٢- البرهان العلمي: عندما ننظر إلى الكون الذي يحيط بنا، نبلاحظ في البداية مسوجودات متفرقة... الأرض والسماء والشمس والقمر والنجوم وأنبواع النباتات والحيوانات، وكلما ازددنا إمعاناً في النظر الفينا مزيداً من الترابط والإنسجام بين أجزاء هذا العالم وذراته، وظهر لنا أنّه مجموعة واحدة تتحكم فيها جميعاً قوانين واحدة.

ومهما تقدم العلم البشري اكتشف مزيداً من ظواهر وحدة أجزاء هذا العالم وانسجامها؛ حتى أنّ ظاهرة بسيطة (مثل سقوط تفاحة من الشجرة) يؤدّي إلى اكتشاف قانون عـام يحكم كلّ أجزاء الكون. (مثل قانون الجاذبية الذي اكتشفه نيوتن).

هذه الوحدة في نظام الوجود، والقوانين الحاكمة عليه، والانسجام التام بين أجزائه كلُّها ظواهر تشهد على وحدانية الخالق.

٣- برهان التمانع: (الدليل العلمي الفلسني)، وهو دليل آخر على إثبات وحدانية اللّه، مستلهم من قوله سبحانه: ﴿لوكان فيهما آلهـة لِلَّا اللّــه لفسـدتا فسـبحان ربّ للعـرةن عــةا يصفون﴾ (.

توضيح هذا الدليل جاء في ذيل الآية ٢٢ من سورة الانبياء، فراجع.

٤ـ **دعوة الأنبياء إلى الله الواحد الأحد:** وهو دليل آخر على وحدانية الله، إذ لو كان هناك خالقان كلّ واحد منهما واجب الوجود في العالم، لاستلزم أن يكون كلّ واحد منهما

منبعاً للفيض، فلا يمكن لوجود ذي كمال مطلق أن يبخل في الإفاضة لأنَّ عدم الفيض نقص بالنسبة للوجود الكامل. وحكمته تستوجب أن يشمل الجميع بفيضه.

-----

٦٠٨

١٠ الأنبياء، ٢٢.

وهذا الفيض له نوعان: فيض تكويني (في عالم الخلقة)، وفسيض تسشريعي (في عسالم الهداية). من هنا لو كان هناك آلهة متعددة لوجب أن يأتي مبعوثون منهم جميعاً، ليواصلوا فيضهم التشريعي إلى النَّاس.

2.9

أمير المؤمنين على الله يقول لإبنه الحسن الله وهو يوصيه: «واعلم يابني أنَّه لو كان لربَّك شريك لأتتك رسله، ولرأيت آثار ملكه وسلطانه، ولعرفت أفعاله وصفاته، ولكنَّه إله واحدكما وصف نفسه». (

هذه كلُّها دلائل وحدانية ذاته. أمَّا الدليل على عدم وجود أي تركيب وأجزاء في ذاته المقدسة فواضح، إذ لو كان له أجزاء خارجية لكان محتاجاً إليها طبعاً. والإحتياج لا يعقل لواجب الوجود.

وإذا كان المقصود أجزاء عقلية (التركيب من الماهية والوجود، أو من الجنس والفصل) فهو محال أيضاً. لأنَّ التركيب من الماهية والوجود فرع لمحدودية الموجود. بسيمًا وجموده سبحانه غير محدود، والتركيب من الجنس والفصل فرع من أن يكون للموجود ماهية، وما لاماهية له، ليس له جنس ولا فصل.

## الثَّاني: فروع دومة التوميد

تذكر للتوحيد عادة أربعة فروع: **١- توحيد الذات:** (وهو ما شرحناه أعلاه).

٢\_ توحيد الصغات: أي إنَّ صفاته لا تنفصل عن ذاته، ولا تنفصل عن بعضها. على سبيل المثال العلم والقدرة في الإنسان عارضان على ذاته. ذاته شيء، وعلمه وقدر ته شيء آخر، كما أنَّ علمه وقدرته منفصلان عن بعضهما. مركز العلم روح الإنسان، ومركز قدرته الجسمية ذراعه وعضلاته، لكن صفات الله ليست زائدة على ذاته، وليست منفصلة عن بعضها، بل هو وجود كلَّه علم، وكلَّه قدرة، وكلَّه أزلية وأبدية.

ولو لم يكن ذلك لإستلزم التركيب، وإن كان مركباً لإحتاج إلى الأجمزاء والمحمتاج لا يكون واجباً للوجود.

نهج البلاغة، الرسالة ٢١، وصيته الامام لابنه المجتبى بن الله المجتبى

سورة الإخلاص / الآية ١ ـ ٤

[ع

**٣. التوحيد الأفعالي:** ويعنى أن كلّ وجود وكلّ حركة وكلّ فعل في العالم يعود إلى ذاته المقدّسة، فهو مسبب الأسباب وعلة العلل. حتى الأفعال التي تصدر منّا هي في أحد المعاني ا صادرة عنه، فهو الذي منحنا القدرة والاختيار وحرية الإرادة، ومع أنَّنا نـفعل الأفـعال بأنفسنا، وأنَّنا مسؤولون تجاهها. فالفاعل من جهة هو الله سبحانه لأنَّ كلَّ ما عندنا يعود إليه: (لا مؤثر في الوجود إلَّا الله).

٤- **التوحيد في العبادة:** أي تجب عبادته وحده دون سواه، ولا يستحق العبادة غيره، لأنَّ العبادة يجب أن تكون لمن هو كمال مطلق، ومطلق الكمال، لمن هو غني عن الآخرين. ولمن هو واهب النعم وخالق كلَّ الموجودات وهذه صفات لا تجتمع إلَّا في ذات اللَّه سبحانه.

الهدف الأصلى للعبادة هو الإقتراب من ذلك الكمال المطلق، والوجود اللامتناهي، هو السعى لإنارة النفس بقبس من صفات كماله وجماله... وينتج عن ذلك الإبتعاد عن الأهواء والشهوات والإتجاه نحو بناء النفس وتهذيبها.

هذا الهدف لا يتحقق إلَّا بعبادة الله، وهو الكمال المطلق.

# الثَّالث: التوميد الأفعالي توحيد الأفعال له بدوره فروع كثيرة نشير إلى ستة من أهمها:

۱\_ توميد المالقية

والقرآن الكريم يقول: ﴿قُلْ اللَّهُ خَالِقَ كُلَّ شَي.﴾ ﴿ ودليله واضح، فحين ثبت بالأدلة السابقة أنَّ واجب الوجود واحد، وكلَّ ما عداء تمكن الوجود، يترتب على ذلك أنَّ خالق كلَّ الموجودات واحد أيضاً.

#### ۲۔ تومید الربوبیۃ

أي إنَّ اللَّه وحده هو مدبَّر العالم ومربِّيه ومنظِّمه. كما جاء في قوله تعالى: ﴿قُلْ لَقَيْرَ لَلَّه أبغي ربّاً وهو ربّ کل شي. ﴾ .

٢. الأنعام. ١٦٤. ۰ الرعد، ۱۲.

# **٣. التوميد في التقذين والتشريع** يقول سبحانه: **﴿وهن لم يحكم بما لنزل للله ف**اولنك هم للكافرون﴾ <sup>`</sup>. لما ثبت أنّه سبحانه هو المدير والمدبّر، فليس لأحد غيره حتماً صلاحية التقنين. إذ لا سهم لغيره في تدبير العالم كي يستطيع أن يضع قوانين منسجمة مع نظام التكوين.

## ٤\_ التوميد في المالكية

سواء «الملكية الحقيقية» أي السلطة التكوينية على الشيء، أم «الملكية الحقوقية» وهي السلطة القانونية على الشيء؛ فهي له سبحانه، كما يقول في كتابه العزيز: ﴿ولله هلك الشماوات والأرض﴾ [ ويقول سبحانه: ﴿وللفقوا همّا جعلكم مستخلفين فيه﴾ [.

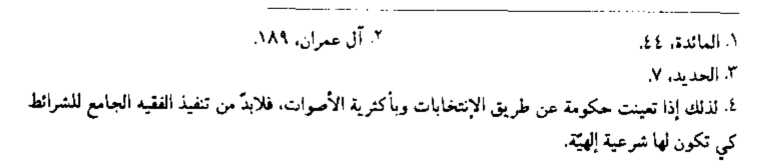
والدليل على ذلك هو نفس الدليل على توحيد الخالقية، وحين يكون هو سبحانه خالق كلّ شيء فهو مالك كلّ شيء أيضاً، فكلّ ملكية يجب أن تستمد وجودها من مالكيته.

### ه توميد الماكمية

لابدً للمجتمع البشري من حكومة، لأنَّ الحياة الاجتماعية تتطلب ذلك، فلا يمكن بدون حكومة أن تقسم المسؤوليات، وتنظم المشاريع، ويحال دون التعدي والتجاوز.

ومن جهة أخرى، مبدأ الحرية يقرر أن لا أحد له حق الحكومة على أحد، إلّا إذا سمح بذلك المالك الأصلي والصاحب الحقيق. من هنا فالإسلام يرفض كلّ حكومة لا تنتهي إلى الحكومة الإلهيّة ومن هنا أيضاً نرى شرعية الحكم للنّبي ﷺ وللأغّة المعصومين ﷺ ثمّ للفقيه الجامع للشرائط بعدهم.

ومن الممكن أن يجيز النّاس أحداً ليحكمهم. ولكنّ اتفاق النّاس بأجمعهم غير ممكن في مجتمع عادة، ولذلك لا يكن إقامة مثل هذه الحكومة عملياً.<sup>2</sup>



٦١٢ سورة الإخلاص / الآية ١ ـ ٤ جدير بالذكر أن توحيد الربوبية يرتبط بعالم التكوين، وتوحيد التقنين يرتبط بعالم التشريع. يقول سبحانه: ﴿إِن المحكم إِلَّا لِلَه﴾ \.

#### ٦- توميد الطاعة

الله سبحانه هو وحده «واجب الإطاعة» في هذا الكون. وهو تعالى مصدر مـشروعية إطاعة غيره. أي إنّ إطاعة غيره يجب أن تعدّ إطاعة له.

دليل ذلك واضح أيضاً، حين تكون الحاكمية له دون سواه فيجب أن يكون هو المطاع دون غيره، ولذلك نحن نعتبر إطاعتنا للأنبيا عليم والأنمَّة المعصومين ومن ينوب عنهم هي انعكاس عن طاعتنا لله. يقول تعالى: ﴿يا تَبْها الدِينَ آهنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأهرهنكم) <sup>٢</sup>.

و يقول سبحانه: ﴿ مِنْ يَطْعِ الرسول فَقَد أَطاع اللَّه ﴾ .

كلَّ واحد من المواضيع المذكورة أعلاه تحتاج إلى شرح وتفصيل. ونحن نكتني بهــذه الخلاصة كي لانخرج عن إطار هذا التّفسير.

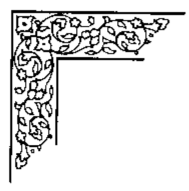
إلهي! ثبت أقدامنا على خط التوحيد ما حيينا.

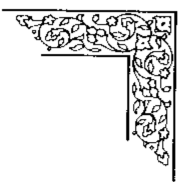
ربَّنا! فروع الشرك مثل فروع التوحيد كثيرة ولا نجاة لنا من الشرك إلَّا بــلطفك، فــاشملنا يغضلك.

إلهنا! اجعل حياتنا مع التوحيد، ومماتنا مع التوحيد. واحشرنا مع حقيقة التوحيد. آمين يا ربّ العالمين

نهاية سورة الإخلاص

٦ الأنمام. ٥٧. ي النساء، ٥٩. س النساء، ٨٠



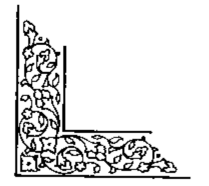




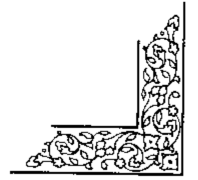
سورة ~

الفلق





# وعدد آياتها خمس



«سورة الفلق»

ممتوى السّورة:

قيل: أنَّها مكَّية، وبعض المفسّرين قال إنَّها مدنية.

تتضمّن السّورة تعاليم للنّبيﷺ خاصّة، وللناس عامّة تقضي أن يستعيذوا باللّه من شرّ كلّ الأشرار، وأن يوكلوا أمرهم إليه، ويأمنوا من كل شرّ في اللجوء إليه.

وبشأن نزول السّورة ذكرت الرّواية المنقولة في أغلب كتب التّفسير أنّ النّبي أصيب بسحر بعض اليهود، ومرض على أثر ذلك فنزل جبرائيل وأخبر. أنّ آلة السحر موجودة في بئر. فأرسل من يخرجها، ثمّ تلا هذه السّورة، وتحسنت صحته.

المرحوم الطبرسي ومحققون آخرون شككوا في هذه الرّوايـة التي يـنتهي سـندها إلى عائشة وابن عباس لما يلي:

**أوّلاً**؛ السّورة كما هو مشهور مكّية ولحنها مثل لحن السور المكّية، والنّبي جابه اليهود في المدينة وهذا يدل على عدم أصالة الرّواية.

**ثانياً:** لو كان اليهود بمقدورهم أن يفصلوا بسحرهم ما فـعلوه بــالنّبي حسب الرّوايــة لاستطاعوا أن يصدوه عن أهدافه بسهولة عن طريق السحر، واللّه سبحانه قد حفظ نبيّه كي يؤدّي مهام النّبوة والرسالة.

ثالثاً: لو كان السحر يفعل بجسم النّبي ما فعله لأمكن أن يؤثر في روحه أيضاً، وتكون أفكاره بذلك لعبة بيد السحرة، وهذا يزلزل مبدأ الثقة بالنّبي تَبَيَّنَ ، والقرآن الكريم يردّ على أولئك الذين اتهموا النّبي تَبَيَّنَ بأنّه مسحور إذ قـال: **﴿وقـال القـالحون إن تـتبعون** *إلّا رجـالاً* **مسحور***ا \* لنظر كيف ضربوالك الأمثال فضلوا فلايستطيعون سبيلاًه* **<sup>(</sup>.** 

«مسحور» في الآية تشمل من أصيب بسحر في عقله أو في جسمه، وهي دليل على ما نذهب إليه.

۱. الفرقان، ۸ و ۹.

٦١٦ على أي حال لا يجوز أن نمسّ من قداسة مقام النبوّة بهذه الرّوايات المشكوكة، أو أن نعتمد عليها في فهم الآيات.

## فضيلة السّورة:

روي في فضيلة هذه السّورة عن النّبيﷺ قال: «أُنزلت عليَّ آيــات لم يــنزل مــثلهنّ: المعوذتان»<sup>(</sup> .

وعن أبي جعفر محمّد بن علي الباقرﷺ قال: «من أو تر بالمعوذتين وقل هو اللّه أحد قيل له: يا عبد اللّه أبشر فقد قبل اللّه و ترك»<sup>ت</sup>.

وعن النّبي ﷺ قال لأحد أصحابه: «ألا أعلمك سورتين هما أفضل سور القرآن. أو مسن أفضل القرآن؟ قلت: بلي يا رسول الله. فعلمني المعوذتين. ثمّ قرأ بهما في صلاة الغداة، وقال في إقرأهما كلما قمت ونمت».<sup>٣</sup>

واضح أنّ هذه الفضيلة نصيب من جعل روحه وعقيدته وعمله منسجماً مع محــتوىٰ السّورة.

ROCS

## الآيات

ينسسب إنتمالَخُوَالَخَمَرَ الْحَكَمَ قُلْ أَعُوذُ بِرُبِّ ٱلْفَلَقِ ۞ مِن شَرِّ مَاخَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شُكَرِّ ٱلنَّفَنَتُبَ فِ ٱلْعُقَدِ ۞ وَمِن شَكَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞

### التفسير

## بربّ الفلق أعوذ:

يخاطب الله سبحانه نبيّه باعتباره الأسوة والقدوة، ويقول له:

﴿قُلْ لُمُودُ بِرِبِّ القَلْقَ \* مِنْ شُرَّ مَا حَلَقَ ﴾ .

**«الفلق»:** من فَلَقَ أي شقَّ وفَصَلٍ؛ وسُمي طلوع الصبح بالفلق لأنَّ ضوء الصبح يشق ظلمة الليل؛ ومثله الفجر، اطلق على طلوع الصبح لنفس المناسبة.

وقيل: إنَّ الفلق يعني ولادة كلَّ الموجودات الحيَّة، بشرية كانت أم حيوانية أم نباتية. فولادة هذه الموجودات تقترن بفلق حبَّتها أو بيضتها، والولادة من أعجب مراحل وجود هذه الأحياء، لأنَّها تشكل طفرة في مراحل وجودها، وانتقالاً من عالم إلى عالم آخر، يقول سبحانه: **وإنَّ الله فالق الحبّ والنوى يغرج الحي من الجيت ومغرج الحيت من للحي**ك<sup>ا</sup>.

وقيل: إنَّ الفلق له معنى واسع يشمل كلَّ خلق، لأنَّ الخلق، هو شقّ ستار العدم ليسطع نور الوجود.

وكلّ واحد من هذه المعاني الثلاثة (طلوع الصبح ـ وولادة الموجودات الحيّة ـ وخلق كلّ موجود) ظاهرة عجيبة تدل على عظمة الباري والخالق والمدبّر، ووصف اللّه بذلك له مفهوم عميق.

[ع

في بعض الرّوايات جاء أنّ الفلق بئر عظيم في جهنّم تبدو وكانّها شقّ في داخلها. وقد تكون الرّواية إشارة إلى أحد مصاديقها لا أن تحدّ المفهوم الواسع لكلمة «الفلق».

 فو الجيوان وحوادث الشرّ
 فو الجيوان وحوادث الشرّ
 والنفس الأمارة بالسوء، وهذا لا يعني أنّ الخلق الإلهي ينطوي في ذاته على شرّ، لأنّ الخلق هو الإيجاد، والإيجاد خير محض. يقول سبحانه: (الذي أحسن كلّ شي. خلقه)<sup>(</sup>.

بل الشرّ يعرض المخلوقات حين تنحرف عن قوانين المخلقة، وتنسلخ عن المسير المعين لها، على سبيل المثال، أنياب الحيوانات وسيلة دف اعية تسمتخدمها أمام الأعداء، كسما نستخدم نحن السلاح للدفاع مقابل العدو، فلو أنّ هذا السلاح استخدم في محله فهو خير، وإن لم يستعمل في محله كأن صوّب تجاء صديق فهو شرّ.

وجدير بالذكر أنَّ كثيراً من الأمور نحسبها شرَّاً وفي باطنها خير كثير، مثل الحـوادث والبلايا التي تنفض عن الإنسان غبار الغفلة وتدفعه إلى التوجه نحو اللّه هذه ليس من الشرّ حتماً.

### ﴿وَهِنْ هُرَّ عَاسَقَ لِدًا وَقَبَ ﴾.

«نحاسق»: من الغسق، وهو \_كما يقول الراغب في المفردات \_شدّة ظـلمة اللـيل في منتصفه. ولذلك يقول القرآن الكريم في إشارته إلى نهاية وقت صلاة المغرب: ﴿...لملى تسق اللـيل...) أوما قاله بعضهم في الغسق أنّه ظلمة أوّل الليل فبعيد خاصّة وأن أصل الكلمة يعني الإمتلاء والسيلان، وظلمة الليل تكون ممتلئة حين ينتصف الليل. وأحدد المـفاهيم الملازمة لهذا المعنى الهجوم، ولذلك استعملت الكلمة في هذا المعنى أيضاً.

«غاسق»: تعني إذن في الآية: الفرد المهاجم، أو الموجود الشرّير الذي يستستر بـظلام الليل لشنّ هجومه. فليست الحيوانات الوحشية والزواحف اللاسعة وحــدها تــنشط في الليل وتؤذي الآخرين بل الأفراد الشرّيرين يتخذون مـن اللــيل أيـضاً ســتاراً لتــنفيذ أهدافهم الخبيثة.

**«وقب»:** من الوَقب، وهو الحفرة، ثمّ استعمل الفعل «وَقَبَ» للدخول في الحفرة؛ وكأن هذه المحمدات الشه به قرالهم قرتستغار ظهلاه اللها به تصنع الحرف الضهارية اترحقت

## جن شرّ النقالات في العقد ).

**«النفاثات»:** من «النفث» وهو البـصق القـليل؛ ولمـاكـان البـصق مـقروناً بـالنفخ، فاستعملت نفث بمعنى نفخ أيضاً.

كثير من المفسّرين قالوا إنّ «النغاثات» هي النساء الساحرات، وهي صيغة جمع للمؤنث ومبالغة من نَفتَ، وهذه النسوة كن يقرأن الأوراد وينفخن في عقد، وبذلك يعملن السحر، وقيل: إنّها إشارة للنساء اللاتي كن يوسوسن في أذن الرجال وخاصّة الأزواج ليثنوهم عن عزمهم وليوهنوا إرادتهم في أداء المهام الكبرى، وما أكثر الحوادث المؤلمة التي أدت إليها وساوس أمثال هذه النسوة طوال التاريخ! وما أكثر نيران الفتنة التي أشعلتها، والعزائم التي أرختها وأوهنتها! الفخر الرازي يقول النساء يتصرفن في قلوب الرجال لنفوذ محبّتهن في قلوبهم<sup>1</sup>.

وهذا المعنى في عصرنا أظهر مـن أي وقت آخـر، إذ إنّ إحـدى أهـم وسـائل نـفوذ الجواسيس في أجهزة السياسة العالمية استخدام النساء، اللاتي يـنفثن في العـقد، فـتنفتح مغاليق الأسرار في القلوب ويحصلن على أدقّ الأسرار.

وقيل: إنَّ النفائات هي النفوس الشريرة. أو الجماعات المشككة التي تبعث بوساوسها عن طريق وسائل إعلامها لتوهن عزيمة الجماعات والشعوب.

ولا يستبعد أن تكون الآية ذات مفهوم عام جامع يشمل كلّ أولئك ويشــمل أيـضاً النمامين والذين يهدمون بنيان المحبّة بين الأفراد.

وينبغي التأكيد على أنّ السّورة لا تتضمّن أية دلالة على أن المقصود بآياتها سحر الساحرين، وعلى فرض أنّها تشير إلى سحر الساحرين، فإنّها لا تشكل دليلاً على صحة سبب النزول الذي ذكره المفسّرون للسورة، بل تدل على أنّ النّبي تَنْكُمُ استعاذ باللّه من شرّ الساحرين، تماماً مثل الفرد السالم الذي يستعيذ باللّه من السرطان وهو لم يُصب به أصلاً. وهن شرّ حاسد إذا حسد».

التفسير الكبير، ج ٢٢، ص ١٩٦.

| [ع | سورة الفلق / الآية ١ ـ ٥ | ٦٢٠ |
|----|--------------------------|-----|
|    | •                        |     |

# ہدوث

## ۱\_ أفطر مصادر الشرّ والفساد

السّورة تبدأ بأمر النّبي ﷺ أن يستعيذ باللّه من شرّ ما خلق. ثمّ تبيّن ثلاثة أنواع من الشرور كتوضيح للآية:

شرّ المهاجمين القساة الذين يتسترون بالليل لشن هجومهم.

وشرّ الموسوسين الذين يوهنون بأحابيلهم إرادة الأفراد وإيمانهم وعـقيدتهم وأواصر الحبّ والودّ بينهم.

وشرّ الحاسدين.

من هذه العبارات المجملة نستطيع أن نستنتج أن أخطر مصادر الشرّ والفساد هي هذه الثلاثة المذكورة في السّورة، وهذا يستدعي التأمل والتعمق.

## ۲۔ تناسب الآبات

يلاحظ أنّ أوّل آية في السّورة تأمر النّبي ﷺ أن يستعيذ بربّ الفلق، من شرّ ما خلق، وانتخاب «ربّ الفلق» قد يعود إلى أنّ الموجودات الشريرة تطنيء نور السلامة والهداية، لكن الله سبحانه ربّ الفلق... ربّ فلق الظلمات.

# ۳۔۔ تأثیر السمر

في تفسير الآيتين ١٠٢ و١٠٣ من سورة البقرة، في الجزء الأوّل من هذا التّفسير تحدثنا بالتفصيل عن حقيقة السحر في الازمنة الغابرة، ورأي الإسلام في السحر، وكيفية تأثيره، وهناك ذكرنا قبولنا لتأثير السحر بشكل عام، ولكن لا بالصورة التي يتخيلها المتخيلون والخرافيون، ومن أراد مزيداً من التوضيح في هذا الجمال فليراجع بحثنا المذكور.

ومن اللازم أن نذكر هنا أنّ آيات هذه السّورة لو كانت تستهدف أمر النّبي بالاستعاذة من سحر الساحرين، فهذا لا يعني أن النّبي تعرض لتأثير السحر. بل إنّها تشبه استعاذة النّبي باللّه من كلّ خطأ وذنب، أي إنّه مصون من هذه العوارض بلطة باللّه مغض له ما لا فضا له

#### ٤\_ شرّ الماسدين

«العسد» خصلة سيئة شيطانية تظهر في الإنسان نتيجة عوامل مخــتلفة مــثل: ضـعف الإيمان، وضيق النظر، والبخل. وهو يعني طلب وتمنّي زوال النعمة من شخص آخر. الحسد منبع لكثير من الذنوب الكبيرة.

عن الإمام محمّد بن علي الباقر ﴾ قال: «إنّ الحسد ليأكل الإيـمان كـما تأكـل النّـار الحطب» .

وعن الإمام جعفر بن محمّد الصادق الله قال: «آفة الدين الحسد والعجب والفخر»]. ذلك لأن الحسود يعترض في الواقع على حكمة الله وعلى ما رزق الله غيره من نعمة، كما يقول سبحانه: ﴿لَم يحسدون النّاس على ها آتاهم الله هن فضله ﴾].

وقد يبلغ الحسد بالحاسد إلى أن يوقع نفسه في كلّ تهلكة من أجل زوال النـعمة مـن الشخص المحسود، كما هو معروف في حوادث التاريخ.

وفي ذم الحسد يكني أنَّ أوّل قتل حدث في العالم كان من قابيل على أثر حسده لأخيه هابيل.

«الحساد» كانوا دوماً عقبة على طريق الأنبياء والأولياء، ولذلك يأسر اللّــه نــبيّه أن يستعيذ بربّ الفلق من شرّ حاسد إذا حسد.

المخاطب في هذه السّورة والسّورة التالية شخص رسول اللَّه يَنْتَى ، ولا يعني ذلك حصر المخطاب به ينتى بل لانّه القدوة والنموذج، وكلّ المسلمين يجب أن يستعيذوا باللّه سن شرّ الحاسدين.

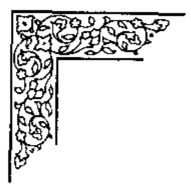
اللَّهمِّ! إِنَّا نعوذ بك من شرَّ الحاسدين إلهنا! احفظنا من شرَّ الوقوع في حسد الآخرين. ربَّنا! استرنا بسترك من شرَّ النفائات في العقد، ومن كلَّ الموسوسين المشككين في مسيرتنا إليك.

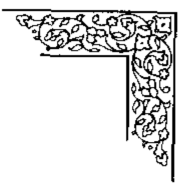
آمين يا ربّ العالمين

## نهاية سورة الغلق



٣ النساء، ٥٤.

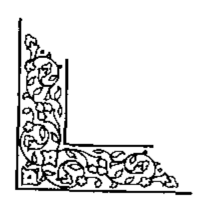






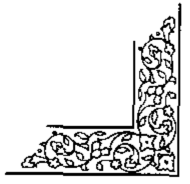
سورة

-النّاس









«سورة النَّاس»

## ممتوى السّورة:

الإنسان معرض دائماً لوساوس الشيطان، وشياطين الجن والإنس يسعون دائماً للنفوذ في قلبه وروحه، ومقام الإنسان في العلم مهما ارتفع، ومكانته في المجتمع مهما سمت يـزداد تعرضه لوساوس الشياطين ليبعدوه عن جادة الحق. وليبيدوا العالم بفساد العالم. هذه السّورة تأمر النّـبي تَنْكَنْ بـاعتباره القـدوة والأسوة أن يستعيذ بـالله مـن شرّ

الموسوسين.

محتوى هذه السّورة شبيه بمحتوى سورة الفلق، فكلاهما يَدوران حول الاستعادَة بالله من الشرور والآفات، مع فارق أن سورة الفلق تتعرض لأنواع الشرور، وهذه السّورة تركز على شرّ (الوسواس الخناس).

واختلف المفسّرون في مكان نزول هذه الآية. قيل إنّها مكّية، وقيل إنّها مدنية، ولحن الآيات يزيد احتمال مكّيتها.

هذه السّورة وسورة الفلق نزلتا مـعاً حسب الرّوايـات ـ وسـورة الفـلق عـلى رأي الكثيرين مكّية، وهذه السّورة يكن أن تكون مكّية أيضاً.

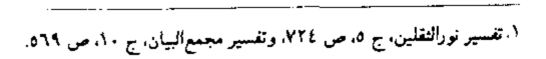
## فضيلة السورة:

وردت في فضيلة هذه السّورة روايات متعددة منها ما روي أنّ رسول الله ﷺ اشتكى شكوى شديدة، ووجع وجعاً شديداً، فأتاه جبرائيل وميكائيل ﷺ فقعد جبرائيل عـند رأسه وميكائيل عند رجليه، فعوّذه جبرائيل بقل أعوذ بربّ الفلق وميكائيل بقل أعـوذ بربّ النّاس.<sup>(</sup>

۲۵ تفسیر نورالثقلین، ج ۵، ص ۷۲٤، وتفسیر مجمع البیان، ج ۱۰، ص ۵٦۹.

٦٣٦ سورة النّاس وذكرنا ما روي عن الإمام الباقريني قال: «من أوتر بالمعوذتين وقل هو الله أحد قيل له: يا عبد الله ابشر فقد قبل الله وترك».<sup>(</sup>

8003



# بنسسي التواريخ التكاس الم ملك التكاس الكوالتكون قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ الْ مَلِكِ التَاسِ الْ إلَّهِ النَّاسِ الْ مِن شَرِّ الْوَسَوَاسِ الْحُنَّ اسِ الْ الَّذِى يُوَسَوِسُ فِي صُدُودِ ٱلنَّاسِ الْ مِنَ ٱلْجِنَبَةِ وَٱلنَّكَاسِ الْ

الآيات

## الأفسير

بربّ اللّاس أعوذ:

في هذه السّورة يتجه الخطاب إلى رسول الله تَتَكَلَّلُ باعتباره الأسوة والقدوة: <له لنّاس + ملك النّاس + لله النّاص ).

يلاحظ أن الآيات ركزت على ثلاثٍ من صفات الله سبحانه هي(الربـوبية والمـالكية والألوهية) وترتبط كلها إرتباطاً مباشراً بتربية الإنسان ونجاته من براثن الموسوسين.

المقصود من الإستعاذة بالله ليس طبعاً ترديد الإستعاذة باللسان فقط، بل على الإنسان أن يلجأ إليه جلَّ وعلا في الفكر والعقيدة والعمل أيضاً، مبتعداً عـن الطـرق الشـيطانية والأفكار المضللة الشيطانية، والمناهج والمسالك الشيطانية والمجالس والمحافل الشيطانية، ومتجهاً على طريق المسيرة الرحمانية، وإلَّا فإنّ الإنسان الذي أرخى عـنان نـفسه تجـاه وساوس الشيطان لا تكفيه قراءة هذه السّورة ولا تكرار الفاظ الإستعاذة باللسان.

على المستعيد الحقيق أن يـقرن قـوله «ربّ النّـاس» بـالإعتراف بـربوبية الله تـعالى، وبالإنضواء تحت تربيته؛ وأن يقرن قوله «ملك النّاس» بالخضوع لمالكيته، وبالطاعة التامة لأوامره؛ وأن يقرن قوله: «إله النّاس» بالسيّر على طريق عبوديته، وتجنب عبادة غيره. ومن كان مؤمناً بهذه الصفات الثلاث؛ وجعل سلوكه منطلقاً من هذا الإيمان فهو دون شك سيكون في مأمن من شرّ الموسوسين.

٢٢٨ سورة النَّاس / الآية ١ ـ ٦ [ج

هذه الأوصاف الثلاثة تشكل في الواقع ثلاثة دروس تربوية هامّة... ثلاث سبل وقاية... وثلاث طرق نجاة من شرّ الموسوسين، إنّها تؤمن على مسيرة الإنسان من الأخطار.

• هن شرّ للوسواس الخناس + الّذي يوسوس في صدور النّاس).

كلمة «الوسواس» أصلها \_كما يقول الراغب في المفردات \_صوت الحكي (اصطكاك حلية بحلية)، ثمّ اطلق على أي صوت خافت، ثمّ على ما يخطر في القلب من أفكار وتـصورات سيئة، لأنّها تشبه الصوت الباهت الذي يوشوش في الأذن.

«الوسواس»: مصدر، ويأتي بمعنى اسم الفاعل بمعنى الموسوس، وهي في الآية بهذا المعنى. «الخنّاس» صيغة مبالغة من الخنوس وهو التراجع، لأنّ الشياطين تتراجع عند ذكر اسم الله؛ والخنوس له معنى الإختفاء أيضاً، لأن التراجع يعقبه الإختفاء عادة.

فقوله سبحانه:**﴿من شرّ الوسو***لس الخناس***﴾** أي أعوذ بالله من شرّ الموسوس ذي الصفة الشيطانية الذي يهرب ويختني من ذكر اسم الله.

الشياطين يمزجون أعمالهم داغاً بالتستر. ويرمون بإلقاءاتهم في الإنسان بطريقة خــفية حتى يخال الإنسان أن هذه الإلقاءات من بنات أفكاره، وهذا ما يؤدّي إلى ضلاله وغوايته.

عمل الشيطان هو التزيين، واخفاء الباطل تحت طلاء الحق، والكـذب في قــشر مــن الصدق، والذنب في لباس العبادة، والضلال خلف ستار الهداية.

وبإيجاز، الموسوسون متسترون، وطرقهم خفية، وفي هذا تحذير لكل سالكي طريق الله أن لا يتوقعوا رؤية الشياطين في صورتهم الأصلية، أو رؤية مسلكهم على شكله المنحرف. أبدأ...فهم موسوسون خناسون... وعملهم الحيلة والمكر والخداع والتظاهر والرياء وإخفاء الحقيقة.

لو أنَّ هؤلاء أماطوا اللئام عن وجههم الحقيقي، ولم يخلطوا الحق بالباطل؛ لو أن هؤلاء قالواكلمتهم صريحة واضحة «لم يُخف على المرتادين» كما يقول أمير المؤمنين علي ﷺ نعم لم يخف في هذه الحالة على روّاد طريق الحق، ولكنّهم يأخذون شيئاً من هذا وشيئاً من ذاك ف خاط نه منذاله تنطل مدات ما الآن

فيخلطونه وبذلك تنطلي حيلتهم على الآخرين أو كها يقول عليﷺ: «فسهنالك يســتولى الشيطان على اوليائه».

١. نهج البلاغة، الخطبة ٥٠.

١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٢٢٩

عبارة «يوسوس» وعبارة «في صدور النّاس» تأكيد على هذا المعنى.

جملة (من الجنة والنّاس > تنبيه على حقيقة هامّة هي إن «الوسواس الخناس» لا ينحصر وجوده في مجموعة معينة، ولا في فئة خاصّة، بل هو موجود في الجن والإنس...في كل جماعة وفي كل ملبس، فلابد من الحذر منه أينا كان، والإستعاذة بالله منه في كل أشكاله وصوره. اصدقاء السوء، والجلساء المنحرفون، وأئمة الظلم والضلال، والولاة الجبابرة الطواغيت، والكتاب والخطباء الفاسدون، والمدارس الإلحادية والإلتقاطية المخادعة، ووسائل الإعلام المزوّرة الملفّقة، كلها هي وأمثالها تندرج ضمن المفهوم الواسع للوسواس الخناس و تتطلب من الإنسان أن يستعيذ بالله منها.

ہموت

۱\_ لماذا نستعيذ باش۱۶

الإنسان معرض للإنحراف في كل لحظة، وحين يأمر الله نبيّه أن يستعيذ بــه مــن شر «الوسواس الخناس» فإن ذلك دليل على إمكان الوقوع في شراك الموسوسين الخناسين.

مع أنَّ النَّبِي ﷺ في مأمن من الإنحراف بفضل الله ومدده الغيبي وخــضوعه التــام لله. فالآيات تأمره أن يستعيذ بالله من شرّ الوسواس الخناس. فما بالك بغيره من النَّاس!

ولا يجوز للإنسان أن ييأس أمام مخاوف الموسوسين. فملائكة الله تهبّ للأخذ بناصية المؤمنين والسائرين على طريق الله. فالمؤمنون ليسوا وحيدين في ساحة صراع الحق مع الباطل، بل ملائكة الله في عونهم: **(إن الذيبن قيالوا ربّينا الله شيّم استقاموا تيتنزل سليمم** الملائكة بي.

ولكن، على أي حال، لا يجوز للإنسان أن يغتَرَّ وأن يحسب نفسه غنياً عـن المـوعظة بالتذكير والإمداد الالهـ.. بحب الاستعاذة به سبحانه دائماً ويجب أن يكون الإنسان على

··----· .



## ۲\_ لماذا تكررت كلمة «النَّاس»؟

في سبب تكرار كلمة «النَّاس» في السّورة، قيل: إن كل واحد منها لها معنى خاص. ولكن يظهر أن التكرار تأكيد على عمومية هذه الصفات الشلاث الإلهـية، وهـي في المواضع الثلاثة بمعنى واحدر

# ٣\_ معنى الفناس على لسان الرّواية

روي عن رسول الله ﷺ قال: «ما من مؤمن إلَّا ولقلبه في صدره أذنان: أذن ينفث فيها الملك، وأذن ينفث فيها الوسواس الخناس، فيؤيد الله المؤمن بــالملك، فــهو قــوله ســبحانه: <br/>
<br/

وروي عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق الله قال: «لما نزلت هذه الآية: ﴿والدِّينَ إذا فَعلوا فاحشة أو ظلموا لنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذتوبهم ﴾ `. صعد إبليس جبلاً بمكَّة يقال له ثوير. فصرخ بأعلى صوته بعغاريته فاجتمعوا إليه فقالوا: يا سيدنا لم دعو تنا؟ قال: نزلت هذه الآية فمن لها؟ فقام عفريت من الشياطين فقال: أنا لها بكذا وكذا. قال: لست لها. فقام لها آخر فقال مثل ذلك. فقال: لست لها. فقال الوسواس الخناس: أنا لها. قال: بماذا؟ قال: أعدهم وأمنيهم حتى يواقعوا الخطيئه.. فإذا واقعوا الخطيئة أنسيتهم الاستغفار. فقال: أنت لها فوكَّله بها إلى يوم القيامة». <sup>7</sup> اللُّهمَّ! احفظنا من شرَّ كلَّ وسواس خناس. ربِّنا! التآمر دقيق، والعدوَّ متربِّص، والمخططات خفية رهيبة، ولا نجاة لنا منها إلَّا بلطغك وفضلك.

۲. آل عمران. ۱۳۵. ۰۱ تفسیر مجمعالبیان، بع ۱۰، ص ۵۷۱. ۳. تفسير العيزان. ج ۲۰. ص ٥٧.

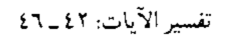
| سورة النّبأ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ۹           | محتويات السورة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
|             | فضيلة تلاوة سورة النّبأ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
|             | تفسير الآيات: ١ ـ ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| <b>M</b>    | خبر هام!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| ١٤          | بحثان فأستعد والمستعد ومستعد ومستوست ومست ومستعد ومستعد ومستوست ومست ومستعد ومستعد ومستوست ومست ومستعد ومستوست ومست ومستعد ومستعد ومستوصي ومستوصي ومستوست ومست ومست |  |  |
|             | ب ن<br>١_«الولاية» و«النبأ العظيم»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
|             | ٢_سِرُّ التأكيد علىٰ المعاد٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
|             | تفسير الآيات: ٦ ــ ٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| ۱۷          | كل شيء بأمرك يا ربّ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| ۲٦          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| ۲٦          | بـ<br>علاقة الآيات بـ «المعاد»:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
|             | تفسير الآيات: ١٧ ـ ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| ۲۷          | سيأتي اليوم الموعود:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
|             | ي .<br>تفسير الآيات: ٢١ ـ ٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| ۳۱          | جهنم المرصاد الرهيب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
|             | تفسير الآيات: ٣١ ـ ٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| ۳٦          | ممّا وعد الله المتقين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |
| ٤           | بحثان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
|             | <br>١- ثواب المتقين وعقاب العاصين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| ٤٠          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
|             | <br>تفسير الآيات: ٣٨ ــ ٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| ٤٢          | الندم الشديد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |

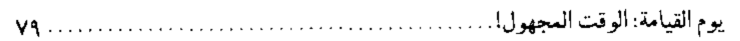
| ह  | فهرس                                  | 777  |  |
|----|---------------------------------------|------|--|
|    |                                       |      |  |
| ٤٧ | ى                                     | بحث  |  |
| ٤٧ | رة الصائبة لمسألة «الجبر والإختيار»!! | النظ |  |

# سورة النّازعات

| 07 | محتوى السورة:                                            |
|----|----------------------------------------------------------|
|    | فضيلة السورة:                                            |
|    | تفسير الآيات: ١ ـ ٥                                      |
| 00 | القسم بالملائكة:                                         |
| ٥٨ | بحثان                                                    |
|    | تفسير الآيات: ٦ ـ ١٤                                     |
| ٦  | صيحة الموت المرعبة!                                      |
|    | تفسير الآيات: ١٥ ـ ٢٦                                    |
| ٦٤ | إفتراء فرعون!                                            |
| 19 | بحث                                                      |
| 79 | بلاغة القرآن:                                            |
|    | تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٣٣                                    |
| γ  | اللمسات الرّبانية في عالم الطبيعة ونظام الكون:           |
|    | تفسير الآيات: ٤٩_٣٤                                      |
| ٧٤ | التنزّه عن الهوي:                                        |
| ٧٦ | بحوث مستقدمة مستقدمة والمستقد والمستقد والمستقد والمستقد |
| ٧٦ | ۱_مقام الرّب؟                                            |
| γγ | ٢_ علاقة الطغيان بعبادة الدنيا                           |

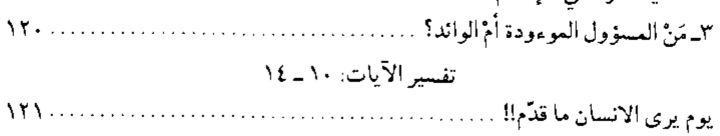






| ٦٣٣                                    | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | ٥١]             |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------|
|                                        | سورة عبس                                |                 |
| ٨٥                                     |                                         | محتوى السورة:   |
| ٨٥                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | فضيلة السورة:.  |
| λ٦                                     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | سيب النّزول     |
|                                        | تفسير الآيات: ١ ــ ١٠                   |                 |
| ٨٨ • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | عتاب ربّاني!    |
|                                        | تفسير الآيات: ١١ ـ ٢٣                   | -               |
|                                        | تفسير الآيات: ٢٤ ـ ٣٢                   |                 |
| ٩٧                                     |                                         | فلينظر الإنسان  |
| 1.7                                    |                                         | ىحث             |
| ۱۰۳                                    |                                         | الغذاء النافع:  |
|                                        | تفسير الآيات: ٣٣ ـ ٤٢                   | -               |
| 1.0                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | صيحة البعث: .   |
| ۱۰۸                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                 |
| ۱۰۸                                    | تېي:                                    | أسس البناء الذا |
|                                        | سهدة التكه ب                            |                 |

| J-J                                                       |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|--|--|--|
| محتوى السورة:                                             |  |  |  |
| فضيلة السورة:                                             |  |  |  |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٩                                       |  |  |  |
| يوم تطويٰ الكائنات فيه! ١١٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |  |  |  |
| بحوث                                                      |  |  |  |
| ۱_وأد البنات۱                                             |  |  |  |
| ٢_ أهمية المرأة في الإسلام٢                               |  |  |  |





| 5]  | <b>فهرس</b>                             | ٦٣٤                       |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------|
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                           |
|     |                                         |                           |
|     | مة الشمسية، وهل ستخمد النجوم؟؟          |                           |
|     | تفسير الآيات: ١٥ ــ ٢٥                  |                           |
| ١٢٦ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | نزل به رسول کریم:…        |
|     |                                         |                           |
| 177 | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | مؤهلات الرّسول:           |
|     | تفسير الآيات: ٢٦ ـ ٢٩                   |                           |
| ١٣٣ |                                         | إلى اين أيُّها الغافلون؟! |

| سورة الإنفطار                   |
|---------------------------------|
| محتوى السورة: ١٣٩               |
| فضيلة السورة: ١٣٩               |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥             |
| عندما يحلُّ الحدث المروع!       |
| بحث                             |
| ما يخلفه الإنسان بعد موته: ١٤٣  |
| تفسير الآيات: ٦- ١٢             |
| لا داعي للغرور:                 |
| بحث                             |
| كتبة صحائف الأعمال: ١٥٦         |
| تفسير الآيات: ١٣ ـ ١٩           |
| (يوم لا تملك نفسٌ لنفسٍ شيئاً): |





| 740      | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [10                |
|----------|-----------------------------------------|--------------------|
| ۱٦٣      | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | سبب النّزول …      |
|          | تفسير الآيات: ١ ـ ٦                     |                    |
| ١٦٤      |                                         | (ويلُ للمُطفِّفين) |
| ۱٦٧      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحث                |
| ۱٦٧      | مل الفساد في الأرض:                     | التطفيف من عوا     |
|          | تفسير الآيات: ٧ ــ ١٠                   |                    |
| ۱٦٩      | لين؟!                                   | وما أدراك ما سَجّ  |
|          | تفسير الآيات: ١١ ـ ١٧                   |                    |
| ۱۷۳      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | صدأ الذنوب:        |
| ۱۷٦      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحثان              |
| ۱۷٦      | رب صدأ القلب؟!                          | ١_لِمَ كانت الذنو  |
| ۱۷۷      |                                         | ٢_حجاب الروح       |
|          | تقسير الآيات: ١٨ ـ ٢٨                   |                    |
| ۱۷۹      | ر الأبرار:                              | عليّون في انتظار   |
|          |                                         | -                  |
| ٨٤       | إر» و«المقرّبين»؟                       | ۱_من هم «الأبر     |
|          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                    |
| ۰۰۰۰ ۲۸۱ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | سبب النّزول        |
|          | تفسير الآيات: ٢٩ ـ ٣٦                   |                    |
|          | للحكون من المؤمنين أمَّاً!!             | _                  |
|          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   |                    |
| ۱۹۰      | يائسر،:                                 | الاستهزاء سلاح     |

سورة الإنشقاق



| [ع          | فهرس                                    | ۲۳٦                     |
|-------------|-----------------------------------------|-------------------------|
|             | تفسير الآيات: ١ ـ ٩                     |                         |
| 197         |                                         | نحو الكمال المطلق:      |
| Y           | ••••••                                  | بحثان                   |
|             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                         |
| Υ. \        |                                         | ۲_الدنيا دار بلاء       |
|             | تفسير الآيات: ١٠ ـ ١٥                   |                         |
| <b>T.</b> T | . وراء ظهرهم:                           | الذين يستلمون كتابهم من |
|             | تفسير الآيات: ١٦ ـ ٢٥                   |                         |
| Υ.ο         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | سُنّة التغيّرا          |
|             |                                         | ېحث                     |

# سورة البروج

| محتوي السّورة:٢١٣٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|---------------------------------------------------|
| فضيلة السورة: ٢١٤                                 |
|                                                   |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٩                               |
| الإيمان الراسخ أقوى من حُفر النيران!              |
| بحثان                                             |
|                                                   |
| ١_من هم أصحاب الأخدود؟ ٢٢١٠٠٠٠٠٠                  |
| ٢- الإيعان الثابت                                 |
|                                                   |
| تفسير الآيات: ١٠ ـ ١٦                             |
| العذاب الالهي للمجرمين:                           |
| تفسير الآيات: ١٧ ـ ٢٢                             |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·             |

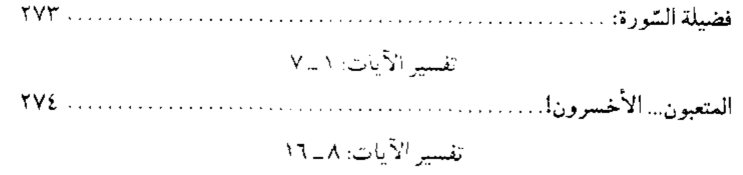


| 747 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [10               |
|-----|----------------------------------|-------------------|
| ۲۳۵ |                                  | فضيلة السّورة:    |
|     | تفسير الآيات: ١ ـ ١٠             |                   |
| ۲۳۷ |                                  | ممَّ خُلق الإنسار |
|     | تفسير الآيات: ١٧ ـ ٧٧            |                   |
| ٢٤٤ | عداء:                            | خواء خطط الأء     |

| سورة الأعلى                                   |     |
|-----------------------------------------------|-----|
| حتوىٰ السّورة:                                | L.A |
| ضيلة السّورة: ٢٥١                             |     |
| خلاصة القول:                                  |     |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥                           |     |
| سبيح الله:                                    | ڗ   |
|                                               | ų   |
| تفسير الآيات: ٦ ـ ١٣                          |     |
| لتوفيق الرّباني:                              | ]   |
| تفسير الآيات: ١٤ ـ ١٩                         |     |
| سس دعوة الأنبياء جميعاً بيلي:                 | í   |
| حث ۲٦٧                                        | ب   |
| مرح الحديث الشريف: «حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة» | N   |

سورة الغاشية

| ٢٧٣ | محتوئ السّورة: |
|-----|----------------|
|-----|----------------|

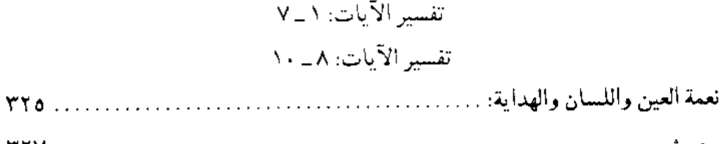


| ٤]  | <b>قه</b> رس         | ۸۳۲                  |
|-----|----------------------|----------------------|
| ۲۷۷ |                      |                      |
|     | تفسير الآيات: ١٧ ـ ٦ |                      |
| ۲۸۱ | لله:                 | الابل من آيات خلق اا |
| ۲۸۲ |                      | ومن خصائص الإبل: .   |

| سورة الفجر                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| محتوى السّورة:                                                                |
| فضيلة السورة: ۲۹۱                                                             |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥                                                           |
| والفجر!                                                                       |
| تفسير الآيات: ٦_١٤                                                            |
| إمهال الظالمين والإنتقام! ٢٩٩                                                 |
| تفسير الآيات: ١٥ ـ ٢٠                                                         |
| موقف الإنسان من تحصيل النعمة وسلبها! ۳۰۰ موقف الإنسان من تحصيل النعمة وسلبها! |
| تفسير الآيات: ٢١ ـ ٢٦                                                         |
| يوم لا تنفع الذكرى! يوم لا تنفع الذكرى!                                       |
| تفسير الآيات: ٢٧ ـ ٣٠                                                         |
| الشّرف العظيم: ۲۹٤                                                            |

# سورة البلد

| ۳۱۹ | محتوىٰ السّورة: |
|-----|-----------------|
| ۳۱۹ | فضيلة السّورة:  |





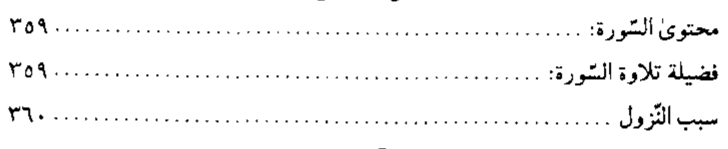
| 749 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | ٥١]             |
|-----|-----------------------------------------|-----------------|
| ٣٢١ | <b>v</b>                                | ۱_عجائب العين   |
| ۳۲٬ | ۹                                       | ٢_عجائب اللسان  |
| ٣٣  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٣_هداية النجدين |

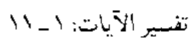
# تفسير الآيات: ١١ ـ ٢٠

| <b>TTT</b> | العقبة! |
|------------|---------|
| ٣٣٤        | بحوث    |

# سورة الشّمس

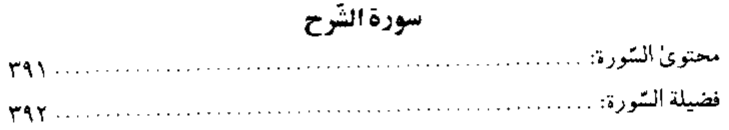
سورة اللّيل

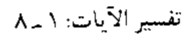




| Ę]   | <b>فهرس</b>                             | 78+          |
|------|-----------------------------------------|--------------|
| 2771 | مداد الإلهي:                            |              |
|      | تفسير الآيات: ٢٢ ـ ٢٢                   |              |
| 377  | جاة من النّار:                          | الإنفاق والن |
|      | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |              |
|      | ب نزول سورة الليل                       |              |
| ۳۷۱  | لإنفاق في سبيل الله                     | ۲ فضيلة ا    |

| سورة الضّحي                                |
|--------------------------------------------|
| محتوى السّورة: ٣٧٥                         |
| فضيلة السورة: ٣٧٥                          |
| سبب النَّزول ٧٧٧                           |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥                        |
| يعطيك فترضيٰ: ٢٧٨                          |
| بحث ۳۸۰                                    |
| فلسفة انقطاع الوحي: ٣٨٠                    |
| تفسير الآيات: ٦ ـ ١١                       |
| الشكر على كلَّ هذه النعم الإلهيَّة:٣٨١     |
| بحوث                                       |
| ١_القيادة المنطلقة من المعاناة والآلام ٣٨٥ |
| ٢-الإهتمام بالأيتام                        |
| ٣٨٨                                        |





|     | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [10   |
|-----|-----------------------------------------|-------|
| ۳۹۳ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |       |
| ۳۹۸ |                                         | بحثان |

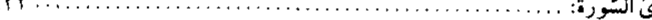
# سورة التين

| ٤٠٢ | ٣ | • | • | · | • | • |  |  |  | • | • | • | • | • | • | • | • | • | 1 | • | • |   |    | • | • | • | , | • | , | 4 | 1   |   |   |   |   | •        | •        | •  |  |  | • | ۱:<br>۱ | 4 | ŧ | ī | ١. | 2 | • | , | ē | ö | 2 | )_ | بو | <br>J | <br> | ی' | • | و | ~ | - |
|-----|---|---|---|---|---|---|--|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|---|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|---|----------|----------|----|--|--|---|---------|---|---|---|----|---|---|---|---|---|---|----|----|-------|------|----|---|---|---|---|
|     |   |   |   |   |   |   |  |  |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | / | ١. | _ |   | } |   |   |   | Į | , i | 5 | ł | ļ | , | <u>.</u> | <b>.</b> | ., |  |  |   |         |   |   |   |    |   |   |   |   |   |   |    |    |       |      |    |   |   |   |   |

# سورة العلق

| محتويٰ السّورة:٤١٣٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |  |  |
|----------------------------------------------------|--|--|
| فضيلة السّورة:٤١٣٠٠٠٠٠٠٠                           |  |  |
| سيب النّزول                                        |  |  |
| تفسير الآيات: ١ ــ ٥                               |  |  |
| بحثان٤١٨                                           |  |  |
| ٤١٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠            |  |  |
| ٢_باسم الله في كلُّ حال                            |  |  |
| <br>تفسير الآيات: ٦- ١٤                            |  |  |
| سبب الطغيان:                                       |  |  |
|                                                    |  |  |
| بحث                                                |  |  |
| بحث                                                |  |  |
| عالم الوجود محضر الله:                             |  |  |
|                                                    |  |  |



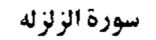


| <b>ट</b> ] | <b>فهرس</b>                     | 757                |
|------------|---------------------------------|--------------------|
| ٤٣٣        | ·                               | فضيلة السّورة: .   |
|            | تفسير الآيات: ١ ـ ٥             |                    |
| ٤٣٤        |                                 | ليلة القدر ليلة نز |
| ٤٣٨        |                                 | بحوث               |
| ٤٣٨        | التي تُقدّر في ليلة القدر؟      | ١_ما هي الأمور     |
| ٤٣٩        | بلة القدر؟                      | ٢_أية ليلة هي لي   |
| ٤٣٩        | يلة القدر؟                      | ٣_ لماذا خفيت ا    |
| ٤٤.        | القدر معروفة بين الأمم السابقة؟ | ٤_ هل كانت ليلة    |
| ٤٤٠        | ر من ألف شهر                    | ٥_ليلة القدر خي    |
| ٤٤١        | أن في ليلة القدر؟               | ٦_لماذا نزل القرأ  |
|            | واحدة في المعمورة؟              |                    |

# سورة البيّنة

| محتوى السّورة:                    |
|-----------------------------------|
| فضيلة السّورة:                    |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥               |
| ذلك دين القيّمة: ٤٤٧              |
| تفسير الآيات: ٦ ـ ٨               |
| خير البريّة وشرّها:               |
| بحوث ٤٥٤                          |
| ١ـ عليﷺ وشيعته خير البريَّة ٤٥٤   |
| ٢_ضرورة إخلاص النيَّة في العبادة٢ |
| -<br>۲_منحني الصعود والسقوط       |







| ٦٤٣ | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل        | ٥٢]              |
|-----|-----------------------------------------|------------------|
| ٤٥٩ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | فضيلة السّورة:   |
|     | تفسير الآيات: ١ ـ ٨                     |                  |
| ٤٦٠ | أعمالهم:                                | يوم يرى النَّاس  |
| ٤٦٤ |                                         | بحوث             |
| ٤٦٤ | ري الأعمال                              | ١_الدقَّة في تحر |
| ٤٦٥ | سۇال                                    | ۲_جواب على       |
| ٤٦٦ |                                         | ٣_الآية الجامعة  |
|     | سورة العاديات                           |                  |
| ٤٧١ |                                         | محتوى السّورة:   |
| ٤٧١ |                                         | فضيلة السّورة:   |
| ٤٧٣ |                                         | سبب النّزول      |
|     | تفسير الآيات: ١٩ـ١١                     |                  |
| ٤٧٤ | ين الواعين:                             | قسماً بالمجاهد   |
| ٤٨١ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث             |
| ٤٨١ | هذه السّورة بأهدافها                    | ۱_ار تباط قسم    |
| ٤٨١ | كنود بطبيعته؟                           | ٢_هل الإنسان     |
| ٤٨٢ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٣_ عظمة الجهاد   |

# سورة القارعة

| ى السّورة: ٤٨٧ | محتوي |
|----------------|-------|
| السّورة:       | فضيلة |

### تفسير الآيات: ١ ـ ١١



| د]         | فهرس                                    | ٦٤٤                                             |
|------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Ţ <b>ſ</b> | سورة التكاثر                            |                                                 |
| ٤٩٧        | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | محتوى السّورة:                                  |
|            |                                         | فضيلة السّورة:                                  |
|            |                                         | سبب النّزول                                     |
|            | تفسير الآيات: ٨_٨                       | بلاء التكاثر والتفاخي                           |
|            |                                         |                                                 |
| 0          |                                         | ا_منبع التغاخ والتكاثر                          |
| 0          |                                         | ی رویدیر.<br>۲-البقین مم اجام                   |
| 0.7        |                                         | ۲-۱ <u>۳ یا و</u> لور محمد                      |
| ٥٠٣        |                                         | ٤-الجميع يرى جهتم<br>٤-أيّ نعيم يُسأل عنه يوم ا |

# سورة العصر

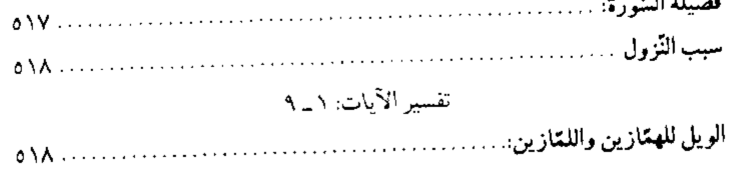
| محتوى السّورة: ٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                       |
|-----------------------------------------------------------------------|
| Q • ¥                                                                 |
| فضيلة السورة: ٥٠٧                                                     |
| $\mathbf{Q} \bullet \mathbf{Y}$ , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
|                                                                       |

# تفسير الايات: ١\_٣

| طريق النجاة الوحيد:               | 0 |
|-----------------------------------|---|
| يحث                               |   |
| منهج السعادة ذو المواد الأربع:٥٢٢ | 1 |

# سورة الهمزة

| ٥٦٧ | <br>- | <br>محتوى السّورة: |
|-----|-------|--------------------|
|     |       | فضبلة الشورقن      |



| 720 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل        | [10            |
|-----|-----------------------------------------|----------------|
| 072 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحثان          |
| ٥٣٤ | ر أساس الذنوب الكبيرة                   | ۱_الکبر والغرو |
| 010 | . <b>جمع المال</b>                      | ۲_الحرص على    |

# سورة الفيل

| <b>محتوى السّورة:</b>           |
|---------------------------------|
| فضيلة السّورة:                  |
| سبب النّزول                     |
| قصّة أصحاب الفيل:               |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥             |
| کید ابر <b>هة:</b>              |
| <b>بحو</b> ث ٥٣٥                |
| ۱-المعجزة (للبيت ربّ يحميه) ٥٣٥ |
| ۲_أشد الجزاء بأبسط وسيلة ۳۳۰    |
| ٣_أهداف قصّة الفيل              |
| ٤- حادثة تاريخية قطعية ٥٣٧      |

# سورة قريش

| ٥٤١ | محتوى السّورة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٤٦ | فضيلة السّورة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | تفسير الآيات: ١ ــ ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | K Carteria (Carteria |

سورة الماعون



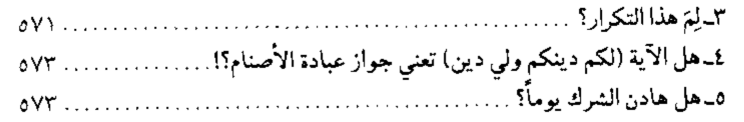


| ٤]  | قهرس                                    | ገይን                            |
|-----|-----------------------------------------|--------------------------------|
|     | نفسير الآيات: ١_٣                       |                                |
| 00+ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | إنكار المعاد وآثاره المشؤومة:  |
|     |                                         | بحثان                          |
| 007 | اعون                                    | المتلخيص موضوعات سورة الم      |
| 007 | كېير                                    | ٣-التظاهر والرياء بلاء اجتماعي |

| سورة الكوثر         |                                  |
|---------------------|----------------------------------|
| 00Y                 | محتوى السّورة:                   |
| ٥٥٨                 |                                  |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٦ |                                  |
| ٥٥٩                 | اعطيناك الخير العميم:            |
| 077                 |                                  |
| ٥٦٢                 | ۱-فاطمة بهنئ والكوثر             |
| ٥٦٢                 | ٢-إعجاز السّورة                  |
| 077                 | ٣- «إنَّا» بصيغة الجمع، لماذا؟ . |

# سورة الكافرون

| محتوى السّورة: محتوى السّورة:              |
|--------------------------------------------|
| فضيلة السورة: ٥٦٧                          |
| سبب النّزول                                |
| تفسير الآيات: ٢-٣                          |
| لا أهادن الكافرين:                         |
| بحوث ٩٧٠                                   |
| ٨- لماذا بدأت السّورة يفعل الأمر «قل»؟ ٥٧٠ |
| ٢- أكان عَبَدة الأصنام منكرين لله؟         |



| ٦٤٧ | ١٥] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل |
|-----|--------------------------------------|
|     | سورة النصر                           |
| ٥٧٧ | محتوى السّورة:                       |
|     | فضيلة السورة:                        |
|     | تفسير الآيات: ٧ ــ ٥                 |
| ٥٧٩ | عند انبلاج فجر النصر:                |
|     |                                      |
|     | عند فتح مكّة:                        |

## سورةالمسد

| محتوى السّورة: ٨٩ ٨٩             |
|----------------------------------|
| فضيلة السّورة: ٨٩ فضيلة السّورة: |
| سبب النَّزول                     |
|                                  |

# تفسير الآيات: ١ ــ ٥

| يحوث ١٩٤               |
|------------------------|
| . ر<br>۱_إعجاز آخر ۹۹٤ |
| ۲_جواب عن سؤال ۹۹۶ ۹۹۶ |
| ٣- ليس من أهلك ٥٩٥ ٥٩٥ |

## سورةالإخلاص

| محتوى السّورة:      |
|---------------------|
| فضيلة السّورة:      |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٤ |
| أحدً، صَمدً:        |



| ٦٤٨                           | <b>قهرس</b><br>مربع المحمد محمد محمد محمد محمد محمد محمد محمد | e} |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------------|----|
| ١- توحيد الخالقية             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |    |
| ٢- توحيد الربوبية             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |    |
| ٣_التوحيد في التقنين والتشريع | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |    |
| ٤-التوحيد في المالكية٤        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         | 11 |
| ٥- توحيد العاكمية             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         | 11 |
| ٦- توحيد الطاعة               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                       | ١٢ |
|                               | *****************                                             | ٦١ |

| سورة الفلق                                                |  |
|-----------------------------------------------------------|--|
| محتوى السّورة:                                            |  |
| فضيلة السورة: ٢١٦                                         |  |
|                                                           |  |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٥                                       |  |
| بربّ الفلق أعوذ: ٢٠٠٠ منتشير ٦٠ يا ٢٠٠٠ منتشير ٦٠ يا ٢٠٠٠ |  |
|                                                           |  |
| ۱-اخطر مصادر الشرّ والفساد                                |  |
| ۲ ـ تناسب الآيات٦٢٦٢                                      |  |
| ٣_تأثير السجر                                             |  |
| ۳-تأثیر السحر۲۰                                           |  |
| ٤_شرّ الحاسدين٢١                                          |  |

# سورة الناس

|         | محتوى السورة:                              |
|---------|--------------------------------------------|
| 774     | فضيلة السّورة:                             |
|         | تفسير الآبات: ١ ـ ٦                        |
| ۰۰۰ ۷۲۲ | بربّ النّاس أعوذ:                          |
|         | ېچو ث ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲ |

