ماتدالم جالديني تالشاظم الحسب بان میں بنایا بان میں جانا لتنتائ المحات فتخل i i i a 1 15° 27 الجزء الحادي بتجشر سُورة المنافِقُون - سُبورة النبا دارالكتاب العهجي







الجزء الجادتي بتجيش

سَوَرَةُ المَنَافِقُونِ - سَبِوَرَةُ النَّبَ

<u>دَارالقَ کُرِحْ جَ</u>



الطبعة الثانية ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م

الكتاب: من هدى القرآن 1/ ١٢. المؤلف: سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقى المدرسي. ■ الطبعة: الثانية، تاريخ النشر: ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م، (طبعة محققة ومنقحة ومزيدة). إخراج وتنسيق: زكى حسن أحد. ■ zakiht@gmail.com الناشر: دارالق رعم الطب المعتمة طانت شرطان تلاميد ...

متلفون : ۳/٤١٣٢٥٦.

Email:dar\_alkari@hotmail.com

-

. 4/ 9.5922

بسمسي آلله التحر التحر التحرير

الحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالِينَ وَ صَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ الطَّاهِرِين

.

٢

\* مدنية.

- \* عدد آياتها: ١١.
- \* ترتيبها النزولي: ١٠٥.
- \* ترتيبها في المصحف: ٦٣.
  - \* نزلت بعد سورة الحج.

و فضلًا لشورة

قال رسول الله عظيمة : «مَنْ قَرَأَهَا بَرِئَ مِنْ الشَّكُ وَالنَّفَاقُ فِي الدِّينِ». (المصباح للكفعمي: ص٤٤٧) الإطار العام

#### النفاق؛ بين الانحطاط والهزيمة

في هذه السورة يفضح الوحي خط النفاق في الأمة، وذلك ببيان معالم مسيرته، حيث التكلف في إظهار الإيهان والطاعة للقيادة الرسالية، والعيش بوجهين وشخصيتين؛ إحداهما التظاهر بالإيهان المؤكد بالأيهان والاهتهام بالمظاهر الدينية والمظاهر المختلفة (الآيات: ١-٤)، والأخرى الكفر العملي المبطن. فالمنافقون يستنكفون من الاعتراف بالقيادة والذهاب إليها لتستغفر لهم، وهكذا يصدون أنفسهم عنها لإضعاف مركزها بشتى الطرق والأساليب، ومن بينها شن الحرب الاقتصادية ضدها لفض الناس عنها وتعطيل مشاريعها. و لكن الآيات تتركز عند نقطة محورية، هي موقفهم من الحياة الرسالية مبدئياً ونفسياً واجتهاعياً واقتصادياً. (الآيات: ٥-٨).

ويقف السياق في نهاية السورة ضد هذه الخطة الغادرة ليدفع المؤمنين نحو حركة معاكسة ومضاعفة ضد مكر المنافقين،بدعوتهم لعدم التلهي بالأموال والأولاد عن ذكر الله والجهاد في سبيله (كما يريد المنافقون) لما في ذلك من عظيم الخسارة (الآية: ٩)، وبتحريضهم -من جهة أخرى- على سبق الأجل بالإنفاق من مال الله في سبيله، بصورة تضعهم في سياق التحدي مع الموت والعدو، سباقاً معطياته (الأجل القادم، والفرصة الوحيدة القليلة، والمصير الحاسم؛ فإما الانتهاء للخاسرين حيث العذاب، وإما الانتهاء لفريق الصالحين حيث المات لا يدخر العاقل فيه جهداً، ولا يضيع فرصة أبداً. (الآيات: ١٠-١).

ونقرأ في آيات هذه السورة بياناً لجانب من ركائز النفاق، كمخالفة القيادة الرسالية، والاستكبار على من حولها من المستضعفين الفقراء، والاغترار بها عندهم من الأموال. وهنا يطرح السؤال التالي نفسه: لماذا هذا الحديث العريض عن النفاق والمنافقين في كثير من مواضع القرآن، إلى حد يخصص الله سورة باسمهم؟.

٩

والجواب كما يبدو لي لثلاثة أمور رئيسية:

الأول: لتحذير المؤمنين من خطر الوقوع في النفاق بالذات، وأن المؤمن أقرب للتورط في مرض النفاق منه إلى الكفر،إذن فهو بحاجة لمعرفة حدود هذه المنطقة الخطرة، وصفات أهلها، وسبل تجنب الدخول فيها للخلاص من شرورها.

ا**الثاني:** لتوجيه اهتهام القيادة الرسالية والمجتمع الإسلامي إلى خطر هذا الفريق على مسيرة الأمة ومستقبلها.

الثالث: ثم إن تنوع الحديث عن النفاق في القرآن الكريم ضرورة يفرضها البحث في هذه القضية، فالنفاق -كما أعتقد- هو انهزام الإنسان أمام الحقيقة، فلا هو يقبلها بإخلاص، ولا هو يردها بصراحة، وهذه الحالة تختلف باختلاف الحقائق، فهناك نفاق يقع فيه الذين لا يؤمنون بالله عز وجل، وآخر في مواجهة القيادة الرسالية، بل هناك نوع منه في مواجهة بعض التشريعات الإلهية.

وبتعبير آخر؛ إن النفاق هو الاتجاه المعاكس للإيهان، وباعتبار الإيهان يمتد على مساحة الحقائق كلها، فإن النفاق يمتد بالتضاد على المسافة ذاتها، وتناول القرآن لموضوع النفاق في سور كثيرة يستهدف معالجته من جوانبه المختلفة علاجاً شاملاً. ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين

بنسب ألقوالز مخزال جير

﴿إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ، وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَغِقِينَ لَكَذِبُونَ ٢ ٢ أَتَّخَذُوٓ أَيْمَنَهُمْ جُنَّةُ () فَصَدُّوا عَن مَبِيلِ اللَّهِ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُولْ يَعْمَلُونَ () ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ · امَنُوا ثُمَّ كَغَرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُر لَا يَفْقَهُونَ ٣ \* وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا نَسَمَع لِغَوْلِمَ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَهُ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَبِحَةٍ عَلَيْهِمْ هُو ٱلْعَدُو فَأَحْذَرُهُمْ فَنَلَهُمُ آللَهُ أَنَّ يُؤْفَكُونَ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ لَوَوْا رُوسَمُ " وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ٢٠ سَوَاء عَلَيْهِ فَ السَتَغْفَرْتَ لَهُوَ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَحُمْ لَن يَغْفِرُ اللَّهُ لَحُمْ إِنَّ آللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَدْسِقِين الله مُ الله يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُوا عَلَى مَن عِندَ رَسُولِ الله حَتَى يَنفَضُوا وَلِلَّهِ خَزَآينُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَئِكُنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ٧ يَقُولُونَ لَمِن زَجَعْنَآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَ ٱلْأَعَزُّمِنْهَا ٱلْأَذَلَ وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ، وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَيْكَنَّ ٱلْمُنَغِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ٥ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِكُرُ أَمَوَلُكُمْ وَلَا أَوْلَدُكُمْ عَن ذِحْتِرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلْذَ لِكَ فَأُوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ () وَأَنفِقُوا مِنْ مَا رَزَفْ نَكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْفِ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْنَنِي

> (١) جُنّة: أي وقاية، والجُنّة هي السترة المتخذة لدفع الأذية كالسلاح المتخذ لدفع الجراح. (٢) لوّوا رؤوسهم: أمالوها عن الحق، وقيل: إكثار التحريك لها بالهزء.

## الآيات ١ – ١١

إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ٣ وَلَن يُؤَخِرَ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَاجَاءَ أَجَلُهُمَا وَأَلْلَهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ٣ ٢.

بينات من الآيات:

[1] حينها يكون الحديث عن المنافقين وفضيحتهم تتركز الآيات عن علاقة هذا الفريق بالقيادة الرسالية، لأنها أظهر شاخص يميزهم عن غيرهم، إذ من السهل أن يخضع الإنسان لمجموعة من الشعائر والتقاليد، كصلاة الركوع والسجود، وصوم الجوع والعطش، ويتقن التستر بها على نواياه الحقيقية، ولكن من الصعب جدا أن يخضع في سلمه وحربه، وفي اقتصاده وسياسته، وفي اجتهاعه وأسرته، وفي كافة جوانب حياته اليومية، لقيادة إلهية خضوعاً دائمً وشاملا دون تكلف أو تناقض أو تمرد. إن أبرز دوافع المنافقين السعي وراء السلطة، وأهم وشارار دون تكلف أو تناقض أو تمرد. إن أبرز دوافع المنافقين السعي وراء السلطة، وأهم استراتيجية يسعون لتحقيقها هي الوصول إلى مركز القيادة في الأمة الإسلامية، بالتأثير على قراراتها، أو بالسيطرة التامة عليها. وهم يتحركون لتحقيقها بكل مكر وحيلة ومن وسائلهم في بالولاء للقيادة، يخفون به ما تنطوي عليه قلوبهم من النوايا الخبيثة تجاهها. واليعشون حالة ضرورة لكيلا يصدعوا جبهة الحق في الساعات الحرجة عندما يخوضون حربا أو يعيشون حالة التحدي أو تعيش الأمة فراغا قياديا يشغلونه من النوايا الخبيثة تجاهها. والمو من ورة لكيلا يصدعوا جبهة الحق في الساعات الحرجة عندما يخوضون حربا أو يعيشون حالة التحدي أو تعيش الأمة فراغا قياديا يشغلونه لصلحتهم أو فراغا توجيهيا فيحرفون مسيرتها، من ومن وترة التامة من والقرب منها بالمل والتكلف، من هنا تراهم أكثر الناس تظاهراً من وما قلوم المائية من المائولي عليه قلوبهم من النوايا الخبيثة تجاهها. واليقطة التامة من ورة لكيلا يصدعوا جبهة الحق في الساعات الحرجة عندما يخوضون حربا أو يعيشون حالة من هنا قرعت الأيات الأولى جرس الإنذار بقوة.

إذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَئِفِقُونَ ﴾ فهم قد يتعنون قاصدين القيادة دون أية مناسبة تستدعي تجديد الولاء والبيعة ليشهدوا للرسول بالقيادة بتكلف وملق.

فَوَّالُوا نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ﴾ وهنا ثلاثة تأكيدات لفظية: فَنَشَهَدُ ﴾ و(أن)، (و اللام)، إذ كان من المكن أن يقولوا فإنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ﴾ فقط، إلا إنهم أضافوا كلمة فنَشْهَدُ ﴾ بغرض التأكيد. وكل ذلك لا يضيف شيئا في الواقع، بلى؛ لو صدرت هذه الشهادة من مؤمن صادق فهي تضيف شيئا جديدا باعتبارها تدفعه إلى المزيد من التسليم للقيادة، وتكشف عن ارتقائه في الإيهان درجة، وهي حالة الشهود والحضور عند حقيقة الرسالة والتي تستدعي البوح بها وتحمل مسؤولياتها وتحدي الأعداء من أجل ترسيخها.

بيد أن المنافقين كاذبون في ادعائها فلن تنفعهم شيئا.

﴿وَٱللَّهُ يَعَلَّمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ ﴾ إذن فشهادتهم لم تضف إلى الواقع شيئا كما لم تضف إلى حياتهم

شيئاً جديداً.

﴿وَأَلْنَهُ يَنْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَكَنْدِبُوْنَ ﴾ وفي الآية ملاحظة أدبية رفيعة حيث لم يقل الله مباشرة: ﴿وَأَلْنَهُ يُعْلَمُ...﴾، وذلك ليؤكد رسالة نبيه الله مباشرة: ﴿وَأَلْنَهُ يُعْلَمُ...﴾، وذلك ليؤكد رسالة نبيه بعلمه من جهة، وليؤكد كذب المنافقين في ادعائهم الإيهان والولاء من خلال شهادتهم بشهادته دون نفي ما شهدوا عليه. فليس الكذب هنا بمعنى مخالفة الكلام للواقع، إذ رسالة النبي حق وهم عبروا عنها، ولكن الكذب بمعنى مخالفة لازم الكلام للواقع، إذ رسالة النبي حق وهم عبروا عنها، ولكن الكذب بمعنى مخالفة لازم الكلام للواقع، إذ رسالة النبي حق وهم عبروا عنها، ولكن الكذب بمعنى مخالفة لازم الكلام لواقعهم وهو اعتقادهم بالرسالة وبلوغهم مستوى الشهادة عليها. ولكن المائة لازم الكلام لواقعهم وهو اعتقادهم بالرسالة وبلوغهم مستوى الشهادة عليها. ولكن لماذا لم يقل رينا: (والله يشهد إنك لرسوله)؟ ربيا لأن علم الله تعالى ﴿أَنْزَلَهُ بِعِلَمِ وَالمَلَتَ كَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِأَنَتَو شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٢٦٦]، علم الله تعالى هذا لم يقل رينا: (والله يشهد إنك لرسوله)؟ ربيا لأن علم الله تعالى هذا نزلَكُه بع لمو وكن لماذا لم يقل رينا: (والله يشهد إنك لرسوله)؟ ربيا لأن علم الله تعالى هذا لم يقل رينا: (والله يشهد إنك لرسوله)؟ ربيا لأن علم الله علم الله عليها. ولكن لماذا لم يقل رينا: (والله يشهد إنك لرسوله)؟ ربيا لأن علم الله على الله مستوى الشهادة عليها. ولكن لماذا لم يقل رينا: (والله يشهد إنك لرسوله)؟ ربيا لأن علم الله تعالى ﴿أَنْزُلُهُ بِعِلَمَ وَ وَالْمَلَتَ كَةُ يُسْهَدُونَ وَكَفَى بِأَنْتُو شَهِ مِنْ الله الله عالى إلى أَنْزُلُهُ بعض عليها. ولكن لماذا لم يقل رينا: (والله يشهد إنك لرسوله)؟ ربيا لأن علم الله مستوى الشهادة، بينا الشهادة عندنا كبشر تختلف عن العلم إذ ها مفهوم أوسع منه، لأن العلم يحصل بطرق م عنها الشهادة عندنا كبشر تخلف عن العلم إذ ها مفهوم أوسع منه، لأن العلم يحصل بطرق منوى أما الشهادة فلا تكون إلا بالحضور والماياية وهو مستوى رفيع من العلم.

[۲] الكذاب يحتاط لنفسه بمبالغة لفظية يغطي بها خواء كلامه، والدين لا يعترف بالادعاءات والتمنيات لأنه دين الواقعيات والمصاديق<sup>(۱)</sup>، ولذلك يمكن فضح كل دعوى كاذبة يصطنعها المنافقون.

ولأن الكذب هو مخالفة الكلام أو الادعاء مع الحقيقة فإن المنافقين كاذبون، لأنهم لا يلتزمون بمقتضيات الولاء للقيادة والإيهان بها، بل يخالفون شهادتهم في سلوكهم تجاه القيادة الرسالية.

الترمي في الترس والستر، والمنافقون والجنة هي الترس والستر، والمنافقون يتدرعون بكثرة القسم والأيمان المغلظة في إظهار الإيمان بهدف إخفاء ما هم عليه من الكفر والانحراف، وهذه من طبيعتهم في كل زمان ومكان، وليس الأيمان منحصرة في صيغ القسم المتعارفة: (والله، وبالله، وتالله) بل هي شاملة لكل ما من شأنه تأدية نفس الغرض من كلام أو سلوك يقوم به الإنسان ليصدقه الناس وليطمئنوا إليه، مثل رفع الشعارات المتطرفة والمبالغة والمائية والمعار الإيمان بهدف إخفاء ما هم عليه من الكفر والانحراف، وهذه من طبيعتهم في كل زمان ومكان، وليس الأيمان منحصرة في صيغ القسم ملوك يقوم به الإنسان ليصدقه الناس وليطمئنوا إليه، مثل رفع الشعارات المتطرفة والمبالغة في الاهتمام المتعارفة. والله، وبالله، وتالله) بل هي شاملة لكل ما من شأنه تأدية نفس الغرض من كلام أو ملوك يقوم به الإنسان ليصدقه الناس وليطمئنوا إليه، مثل رفع الشعارات المتطرفة والمبالغة في الاهتمام بالقسور. ومن ذلك ما نجده لدى بعض الأنظمة مالتعاونة (الموالية) لقوى في الاهتمام بالقشور. ومن ذلك ما نجده لدى بعض الأنظمة مالتعاونة (الموالية) لقوى الاستكبار ترفع شعارات تتباين مع واقعها، فحكومة توالي الاستكبار الغربي ترفع شعارات يسارية كبناء الاستكبار من ذلك ما من منحده تعاران في الاستكبار الغربية أمارات تتباين مع واقعها، فحكومة توالي الاستكبار الغربي ترفع شعارات يسارية كبناء الاستكبار الغربي ترفع شعارات المترية كبناء الاستكبار من المي معارات تتباين مع واقعها، فحكومة توالي الاستكبار الغربي ترفع شعارات النامية كبناء الاستكبار مالغانه الغرب، وحكومة أخرى تبالغ في الاهتهام بالظاهر الدينية كبناء يسارية متطرفة لإخفاء تبعيتها للغرب، وحكومة أخرى تبالغ في الاهتهام بالظاهر الدينية كبناء يسارية متطرفة لإخفاء تبعيتها للغرب، وحكومة أخرى تبالغ في الاهتهام بالظاهر الدينية كبناء يسارية مناولة الغوان المائية كبناء المائية المائية كبناء الدينية كبناء يسارية متطرفة لإخفاء تبعيتها للغرب، وحكومة أخرى تبالغ في الاهتهام بالظاهر الدينية كبناء يسارية متطرفة لإخفاء تبعيتها للغرب، وحكومة أخرى تبالغ في الاهتهام مالي الدي ما مائية كبناء النام ما مائية كبناء له مائية كبناء لله مان المائية كبناء المائية كبناء مائية كبناء مائية للغرب مائية كبنا مائية مائية مائية كبناء مائية كبناء مائية مائية مائية كبناه مائية مائية كبناء مالغية م

(١) حينها نراجع مادة (صدق والصادقين) ونقرأ الآيات التي وردت فيها هذه المفردة تتضح لنا هذه الحقيقة وهي أن الإسلام لا يكتفي بمجرد الادعاء بل يطالب بالمصداق ويضع كل مدع ولو كان مؤمنا أمام المحك العملي والامتحان، ﴿لِيَسْتَلَ ٱلضَّندِقِينَ عَن صِدَقِهِمٌ ﴾ [الأحزاب: ٨]. الآيات ١ - ١١

المساجد، بل وتوزع فتاوى التكفير والمروق للآخرين من منافسين أو مؤمنين في حين أن حقيقة أمرها الخيانة والفسوق.

وقد سمى القرآن الأيمان جنة ليس لأنها تستر حقيقة المنافقين بل لأنهم يتحصنون بها عن ردات فعل المؤمنين والمجتمع التي تتوجه ضدهم لو انكشفت لهم حقيقة هذا الفريق الضال.

وثمة دور خبيث وخطير يقوم به المنافقون في الخفاء هو صد الناس عن سبيل الله المتمثل في القيم الرسالية، والمتمثلة هي بدورها في حزبه وخطه في المجتمع، وكلاهما يتجليان في نقطة مركزية هي القيادة الرسالية فهي سبيل الله<sup>(١)</sup>. ومع ما يتكلف المنافقون إظهاره بمختلف الأيهان من الإيهان بها إلا أنهم يحاربونها ويصدون الناس عنها. وما شهادتهم وأيهانهم المعلنة إلا فخاخ الشيطان، وهذه صورة لكذبهم الذي يشهده الله.

المنافقين يحسنون صناعة الكلام والشعارات البراقة، ويبرعون في إظهار الولاء للقيادة، ولكن ينبغي أن لا ينخدع المؤمنون بهم فإن أعمالهم مناقضة لأقوالهم بالكامل. وهاتان الآيتان تعطيان صورة واضحة للنفاق والمنافقين يمكن التعبير عنها بعملة ذات وجهين: احدهما المظهر الحسن والآخر المخبر السيئ، أحدهما الوردة النضرة الجميلة والآخرة الشوكة السامة.

ومن منهجية القرآن في نقد الأعمال والأشخاص أنه عندما يذكر عملاً سيئاً (كالصد عن سبيل الله) يؤكد سوءه حتى لا يصبح القائمون به مثلا يحتذى به، بل أمثولة يحذر منها. ولعل كلمة ﴿سَآءَ﴾ تهدي إلى أن أعمال المنافقين تترك آثارا سيئة في أنفسهم وفي المجتمع.

وليس بالضرورة أن يتحقق الصد في لا وعي الناس، بل يكون أحيانا في نتيجة الضغوط المختلفة التي يهارسها المنافقون ضدهم، كالإرهاب البدني والفكري والسياسي والضغط الاجتهاعي والاقتصادي جنبا إلى جنب الإشاعات المؤذية ونشر الثقافة السلبية التي هي وسائل الطغاة والمنظهات المرتبطة بهم لتضليل الناس ومحاربة القيادات الرسالية، وإن أخطر فئات المنافقين على الدين والناس هم علماء السوء. وقد أكد أمير المؤمنين على عيستكر هذه الحقيقة لأنهم يتلبسون بمظاهر الإسلام ليخدعوا الناس، قال عيستكر: "وإنام أتكم الحديث مِنْ أَرْبَعَة لَيْسَ لَهُمْ حَامِسٌ: رَجُل مُنَافِق يُظْهِرُ الْإيمَانَ مُتَصَنِّع بِالإِسْلَام لَا يَتَأَثُمُ ولَا يَتَحَرَّجُ أَنْ يَكْذِبَ عَلَى رَسُولِ الله عَنْشُ مُتَعَمَّداً، فَلَوْ عَلَمَ النَّاسُ آنَهُ مُنَافِق كُذَّابٌ لَمْ يَقْبَلُوا مِنْهُ ولَا يُصَدِّقُوهُ ولَكِنَّهُمْ

<sup>(</sup>١) هناك أخبار كثيرة تفيد هذا المعنى، قال الإمام أبو الحسن عَظِيَّلَا: اوَالسَّبِيلُ هُوَ الْوَصِيُّ»، الكافي: ج١ ص٤٣٢، المناقب: ج٣٢، ص٣٣٦، تأويل الآيات: ص٦٦٩، المناقب: ج٣، ص٢٤.

قَالُوا هَذَا قَدْ صَحِبَ رَسُولَ الله ﷺ ورَآهُ وسَمِعَ مِنْهُ وأَخَذُوا عَنْهُ، وهُمْ لَا يَعْرِفُونَ حَالَهُ وقَد أَخْبَرَهُ اللهُ عَنِ المُنَافِقِينَ بِمَا أَخْبَرَهُ ووَصَفَهُمْ بِمَا وَصَفَهُمْ فَقَالَ عَزَّوجَلَّ: ﴿ فَوَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعَجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِعَوْلِمَ ﴾ ثُمَّ بَقُوا بَعْدَهُ فَتَقَرَّبُوا إِلَى أَنِمَةِ الضَّلَاكَةِ والدُّعَاةِ إِلَى النَّارِ بِالزُّورِ والْكَذِبِ والبُهْتَانِ فَوَلَوْهُمُ الْأَعْبَالَ وحَمَلُوهُمْ عَلَى رِقَابِ النَّاسِ وأَكَلُوا بِهِمُ الدُّنْيَا وإِنَّا إِلَنَّاسُ مَعَ الْمُلُوكَ والدُّيْتَا إِلَّا مَنْ عَصَمَ اللهُ فَهَذَا أَحَدُ الْأَرْبَعَةِ ".

[٣] ونستفيد من خاتمة الآية السابقة أن النفاق الذي وصل إليه هذا الفريق لم يكن وليد لحظته، إنها كان نتيجة تراكهات لسوابق أعهالهم السيئة التي لم يتطهروا منها حينها دخلوا دار الإسلام، وهذه الفكرة تقودنا إلى التأمل في قوله عز وجل: (إنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، فلا تستقيم مسيرة الإنسان العاكف على الخطايا في ردح من عمره إلا بالتطهر عن السوابق السيئة بالتوبة المستمرة، لأن آثار الذنب تهدد بالانحراف في أي لحظة. لذلك يقول ربنا سبحانه: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَهُمَ مَامَنُواً ﴾ فهم حين اختاروا الإيهان ربها كان ذلك نتيجة نفحة إلهية تعرضوا لها ولحظة إشراق عمت صدورهم وقرروا الإيهان (م) كان لم يكنسوا من أنفسهم رواسب الضلال السابقة فنمت من جديد إلى حد غيرت مسارهم إلى الطريق الآخر.

ثمَّ كَفَرُواً ﴾ وكان ينبغي لهم أن يرسخوا الإيهان في قلوبهم وسلوكهم ويعمدوا إلى التطهر من سوابق الضلال ودواعيه فلم يفعلوا فعادوا إلى الكفر اتباعا للأهواء والمصالح، أو كان إيهانهم إيهانا سطحيا دعتهم إليه الظروف والمصالح فلها وجدوا الفرصة المناسبة رجعوا إلى شخصياتهم الحقيقية.

وحينيا يتمادى الإنسان في الانحراف ويصر على الكفر يصل إلى درجة تموت في نفسه جذوة الإيهان، وينطفئ عنها نور الهدى (العقل والفطرة والإيهان) فلا يحدث نفسه بالهداية ولا يرتجى له ذلك. وهذه المرحلة يسميها القرآن بالطبع.

فَظُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمَ ولكن لم يكن هذا الطبع جبرا من الله فرض عليهم، وإنها كان نتيجة اختيارهم الحر للكفر بعد الإيهان والتهادي فيه. ولأن حكمة الخلق كانت الرحمة الإلهية ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمٌ ﴾ [هود: ١١٩]، فإن الله لا يطبع على قلب أحد إلا إذا علم أنه يستحق ذلك، ولا يمكن أن يهتدي في المستقبل. والطبع في أحد وجوهه لون من العذاب في الدنيا بسلب حلاوة الإيهان والهدى، أما في الآخرة فإنه يؤدي إلى الخلود في العذاب الأليم.

(١) الكافي: ج١، ص٦٢-٦٣. وإنه لجدير بنا أن ندرس تاريخنا وواقعنا على ضوء هذه الرواية العظيمة. (٢) لقد مرت الإشارة إلى هذه الفكرة عند تفسير الآيتين: [١٧-٢٠] من سورة البقرة فراجع. وفي هذه الآية بيان لمراحل الانحطاط التي يمر بها المنافقون وهي ثلاث: (الإيهان، الكفر بعده، الطبع على القلوب)، كما تنطوي على تحذير للمؤمنين بأنهم معرضون للوقوع في النفاق عبر تلك المراحل. أوليس أولئك بدؤوا مؤمنين وانتهوا إلى منافقين؟، إذن فكل مؤمن يمكن أن يصبح منافقا في يوم من الأيام إن لم تبق أسباب إيهانه، لأن الإيهان كيان متكامل قائم على أساس مجموعة من العقائد والسلوكيات والأعهال، والكفر هو الكيان المناقض له، فكلها انسحب الإنسان خطوة من دار الإيهان وكيانه دخل بقدرها دار الكفر وكيانه، فالصدق الأمانة والوفاء من الإيهان، والكذب والخيانة والخلف من الكفر، والتعبير الحسن عن هذه الخقيقة نجده في نصوص الروايات أن الخلق الفلاني شعبة من النفاق أو خصلة من خصال المنافقين، وجاء في حديث نبوي عن رسول الله يتشيئ قوله: "أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ فَهُو مُنَافِقٌ وَ إِنْ المنافقين، وجاء في حديث نبوي عن رسول الله يتشيئية قوله: "أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ فَهُو مُنَافِقٌ وَ إِنْ

فإذا تمحض أحد في الشر صار كافرا، وإذا أصر على الشر المحض طبع على قلبه(<sup>٢)</sup>، وقد طبع على قلوب المنافقين بالكفر والنفاق إلى حد لم تبق معه وسيلة حسية ولا عقلية يهتدون بها إلا الإيهان والصلاح أو يفرقون بها بين الكفر والإسلام.

وإذا تعطل العقل عند الإنسان؛ وفقد الوعي والقدرة على التمييز، فهل يبقى منه سوى مظهره الخارجي وصورته المادية؟، وما هو الفرق إذن بينه وبين الحيوان أو الجهاد؟!، ولا عجب أن يشبه القرآن المنافقين آنئذ بالخشب المسندة.

[٤] ويعرض السياق لبيان جانب من الصفات اللصيقة بالشخصية المنافقة، والتي يتميز بها المنافقون عن غيرهم في المجتمع، وهي:

١ – المزيد من الاعتناء بالمظاهر الدينية بهدف خداع الناس وإثارة إعجابهم، فقد تراهم

(١) بحار الأنوار: ج٦٩ ص٢٦١، تفسير القرطبي: ج١٩، ص١٢٢.

(٢) وقد وردت في آلروايات تحذيرات كثيرة من الآغترار بالإيهان، قال رسول الله عنه: "الْعُلَهَاءُ كُلَّهُمْ هَلْكَى إلَّا الْعَامِلُونَ وَالْعَامِلُونَ كُلَّهُمْ هَلْكَى إِلَّا المُخْلِصُونَ وَالْمُخْلِصُونَ عَلَى خَطَرَ". تنبيه الخواطر (مجموعة ورّام): ج٢، ص١١٨. وقد أكلت ثفنات السجود جباههم وركبهم، أو تسابقوا إلى حضور المسجد والقيام في الصف الأول من الجماعة، ويتهاوتون في صلاتهم، ويقصرون ثيابهم، ويطلقون اللحى، ويتراؤون بسمات البطولة والشهامة.. وهكذا تلاحق عقدة المظهر المنافقين أينما كانوا لإحساسهم الملح بأهمية المظهر، فهم لا يملكون جواهر سليها فلا بد أن يبحثوا عما يسترون به خبثهم وكفرهم، بالذات وهم يعيشون في مجتمع المسلمين في وَإِذَارَاَيْتَهُمْ تُعَجِّبُكَ أَجْسَامُهُمْ في ولعل الجسم أعم من البدن، فهو كل ما يتصل بكيان الإنسان المادي.

٢– الكلام المنمق، فالمنافقون يحسبون لكل كلمة تصدر منهم حسابها ويفكرون في كلامهم قبل نطقه كثيرا:

أولاً: لكي لا يحكي ما يخبئون. أوليس المرء مخبوءا تحت لسانه؟، أولم يقل ربنا سبحانه وتعالى عنهم: ﴿وَلَتَعَرِفَنَّهُمْ فِي لَحَنِ ٱلْقَوْلِ ﴾؟ [محمد: ٣٠].

ثانياً: لكي يدعموا آراءهم الباطلة التي لا رصيد لها من حقائق الواقع شيئا فيعوضون نقص الأدلة بزخرف الكلام، وينتقون مفرداته واحدة واحدة، ليتمكنوا من قلب السامع فيضلونه، فظاهر كلامهم الطيب والحلاوة ولكنك إذا تطلعت على خلفياته وما بين سطوره تجد السم الزعاف.

وَوَإِن يَقُولُوا نَسَمَعٌ لِفَوَلِمَ ﴾ والقول كل ما يحاكي به الإنسان الآخرين كالكلام والكتابة، وما أكثر الأفواه والأقلام المأجورة التي ترقى منابر المسلمين، وتقبع في دوائر التثقيف والإعلام، تضلل الناس، وتمكن الطغاة منهم، مستفيدة من الوسائل الدعائية المتقدمة والإمكانات الكبيرة لتسخير أسماع الناس واهتهامهم. وما أكثر الشعارات البراقة التي يطلقها الحكام المنافقون لخداع الناس، وبالخصوص في المناسبات السياسية والاجتهاعية العامة، ولكنك تطلع على الخواء والسراب عندما تواجه الواقع!.

﴿كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ ﴾ والخشب هي الأغصان اليابسة التي لا ينتظر منها نهاءً وثمراً، ولا ينفعها تعديل أحد، بلي؛ إنها تنفع لو تحولت سقفا أو باباً أو وقوداً أو أي شيء يستفيد منه الإنسان في حياته، ولأن القرآن شبه المنافقين بالخشب قال عنها: ﴿مُسَنَّدَةٌ ﴾ لينفي أدنى دور إيجابي لهم في المجتمع الإسلامي.

٣- الهزيمة النفسية أمام الانتقاد، لأن المنافقين لا يستطيعون مواجهة الحقيقة الواقعية، وموقف القيادة والمجتمع من شخصيتهم الأخرى، كما إن دورهم الخبيث يعتمد كليًّا على مظهرهم الخادع، ولو أنهم افتضحوا لفشلوا في الوصول إلى مآربهم ولنبذهم الناس. وقد أكد العلم الجنائي وجود هذه الصفة في كل مجرم، بل اعتبرها المحققون وعلماء النفس مرتكزاً في معرفة المجرمين، وأسسوا عليها منهجا في التحقيق الجنائي الحديث. ومضى القول: (كاد المريب أن يقول خذوني).

مَعْمَّسَبُونَ كُلَّصَيْحَةٍ عَلَيَهِمَّ ﴾ إنهم يعلمون حقيقة أنفسهم وأعهالهم السيئة، لذلك تراهم يهبون للدفاع عن أنفسهم أمام أدنى اتهام أو انتقاد بصورة ملفتة (كها يدافع المجرم عن نفسه في المحكمة) بغض النظر إن كان الانتقاد ضدهم أو ضد غيرهم أو بصورة عامة. ومن طرائف ما جاء في قضاء أمير المؤمنين عَلِيَتَلا أنه جيء له بعدة أشخاص مشكوك في قيامهم بجريمة ما، فأمر بأن تعمل في الجدار فتحات بعددهم، وأمرهم أن يضعوا رؤوسهم فيها ولا يخرجونها، شم صاح بصوت عال: اضرب عنقه، فاخرج المجرم رأسه، وافتضح أمره. وعبر القرآن عن هذه الصفة النفسية للمنافقين في موضع آخر بقوله تعالى: ﴿ يَحْدَرُ ٱلْمُنَفِقُونَ أَن تُنَزَّلُ

ولكن المنهجية الإسلامية في تقييم الأشخاص لا تعتمد على المظاهر وحدها حتى تمر عليها أساليب المنافقين وحيلهم، فكيف وهي مدعومة بعلم الله المطلق وتوفيقه الدائم لأوليائه والمؤمنين به؟ لذا لا يعبأ القرآن بشهادتهم عند الرسول وأيهانهم المغلظة، ولا بأجسامهم وأقوالهم، إنها ينظر إلى حقيقتهم حيث الأعمال السيئة المعادية للأمة وللقيادة الربانية، وحيث النوايا الخبيئة المبيتة ضد الإسلام، وكلها صورة للعدو اللدود، وكذلك وصفهم الله: ﴿ هُرُ

ونستلهم من هذه الكلمة بصيرتين:

الأولى: أن تظاهر المنافقين بالمحبة والود وممارستهم للطقوس والشعائر قد يفقد المؤمنين الجرأة على اتخاذهم عدوا، أو يشككهم في كونهم من الأعداء، وقد أشار القرآن إلى صورة من الاختلاف في الموقف تجاههم، قال تعالى: ﴿ ۞ فَمَا لَكُمَ فِي ٱلْمُنْفِقِينَ فِتَتَيْنِ وَٱللَّهُ أَرَّكُسَهُم بِمَا كَسَبُوَأَ أَتُرِيدُونَ أَن تَهَدُوا مَنَ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيكَا ﴾ [النساء: ٨٨]، فتأتي الآية تبصرنا بأنهم هم العدو لرفع التردد بالقول الفصل.

الثانية: تحدد الآية الموقف العملي تجاه المنافقين، ففي البداية ينبغي أن نؤمن بعداوتهم ثم نأخذ الحيطة والحذر منهم، وبالذات القائد الذي تتوجه إليه ضغوطهم المختلفة الهادفة إيقاعه في فخاخهم، فإن من الخطأ الفظيع أن تتعامل قيادة المسلمين سياسية أو دينية بصورة ساذجة أو مائعة مع هذا الخط الذي همه -كما تقدمت الإشارة- الالتفاف حولها وتغيير آرائها ومسارها

بالاتجاه الذي يخدم مصالحه.

فَنَنْلَهُمُ اللَّهُ أَلَى يُؤْفَكُونَ فَ وهذه الخاتمة من الآية تعطي شرعية للعداء معهم بل ومقاتلتهم، فما دام الله يقاتلهم يجب على المؤمنين الذين هم جنده أن يقاتلوهم أيضا. ومن قاتله الله فهو مهزوم لا ريب، أما الإفك فهو الكذب والضلال، ويؤفكون هنا يصرفون عن الحق إلى الباطل، قال تعالى: ﴿إِنَّكُمْ لَغِي قَوْلِ مُخْلَفٍ ﴿ يَعْوَفَكُ عَنّهُ مَنَ أَفِكَ ﴾ [الذاريات: ٨-٩]، فإلى أين وأي حد يصرف المنافقون عن الحق؟! وكأن في الآية إشارة إلى وجهة تضللهم كالشيطان والزعامات المنحرفة التي يسيرون تحت لوائها، ويصنعون من أنفسهم عملاء أجراء لمصالحها. وهذه نتيجة طبيعية، لأن المنافق لا يفقه شيئا بتعطيل ضميره وعقله، فلبس ثمة مقياس يميز به الحق عن الباطل، ولا حديقف عنده سوى المصالح والأهواء التي لا تعرف لها نهاية. وقال المفسرون في معنى: ﴿قَنْكَهُ مُأَلَقَهُ ﴾ أنه لعنة أي أبعدهم الله.

وَ إِذَاقِيلَ لَحُمْ تَعَالُوْ أَيَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ ﴾ باعتباره (كما القيادات التي تمثل امتداداً له) بابا من أبواب رحمة الله.

وَلَوَوَا رُمُوسَكُمُ ماذا تعني تلوية الرأس؟ إما باعتبارها علامة للرفض، وإما لأنه العضو الذي حدد به الإنسان وجهته، فهم يصرفون وجهتهم خلاف تلك الدعوة.

وبوضع هذه الآية إلى جنب الآية الأولى التي تحدثنا عن تكلفهم في إظهار الإيهان بالرسول القائد نهتدي إلى أنهم يعاشرون القيادة بوجهين:

> الأول: وجه الإيمان والصلاح الذي يظهرونه في حضرة الرسول عليه . الثاني: وجه الصد والتكبر الذي يعيشون به في المجتمع ضدها.

أو أن تكونُ الآية الأولى تحكي ظاهرهم، والرابعة تحكي واقعهم وحقيقتهم ثم إن صدق

الإيهان بالقيادة لا يثبت بالقول: ﴿قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهُ ﴾، إنها يثبت بالعمل، وليس في واقع المنافقين ذرة من الشهادة بذلك، بل على العكس تجدهم يحاربون الرسول. وبالمقارنة نجد في الآيتين لفتة لطيفة، فهناك قال الله: ﴿إِذَا جَآمَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ ﴾، وهنا قال: ﴿وَ إِذَاقِيلَ لَمُ تَعَالُوا ﴾ أي أنهم حين التظاهر بالشهادة والإيهان هم الذين يتعنون ويجيئون للقيادة، ولكنهم عند العمل بها يستنكفون عن المجيء رغم دعوة الآخرين وإلحاحهم، فالشهادة كما يراها الإسلام ليست مجرد التلفظ والقول، بل هي الشهادة للحقيقة بالقلب والقول والعمل، ومسيرة المنافقين تناقض ذلك كله.

ونستوحي من الآية أن المنافقين كانوا يتعاملون مع الرسول باعتباره قائداً سياسيًّا، يخشون صولته، ويطمعون في منائحه، وليس باعتباره إنسانا ربانيا يوصلهم إلى رب العزة والعظمة، ولذلك تراهم لا يقبلون حتى استغفاره لهم، بينها الاستغفار في مصلحتهم، ويهدف تخفيف ذنوبهم.

وَوَلَاَيَتَهُمْ يَصُدُونَ وَهُم مُسْتَكْبُرُونَ ﴾ وهذا الموقف الجاحد تجاه الرسول (التمرد والتحدي) يميز المنافقين عن العصاة الذين لا يلبثون أن يعودوا إلى رشدهم ويستغفروا لدى القيادة. ولعل الصد والاستكبار عن الخضوع للرسول نابع من تشربهم بالقيم الدنيوية واتباعهم مقاييسها في تشخيص القائد الحق، فالمنافقون وأكثرهم من أهل المدينة ومن أصحاب المال والجاه كانوا يرون الأولى بالزعامة هو ابن بلدهم (وليس المهاجر من مكة إليهم) ويشرط أن يكون أكثرهم مالا وولدا، وليس تلك من صفة الرسول تنافي فصدوا عنه واستكبروا على قيادته، وذلك لون من محاربة الله عز وجل ومحاربتهم الوحي مما يجعلهم في صف أعداء الله، وليس تنفع أعداء الله شفاعة أحد ولو كان حبيبه محمد عنا في مكوناً عليهم في مف أعداء الله،

ونقرا في هذه الآية عدة أفكار تتصل بموقف الإسلام من قضية الشفاعة:

الأولى: أن السعي الذاتي هو الركيزة الأولى لتأثير الشفاعة في مسيرة الإنسان عمليا وفي مصيره عند الله، حيث إن الشفاعة تُقبل في من يكون أساس مسيرته سليها، فتشفع له صالحاته، ويقبل فيه استغفار المقربين، أما لو كان منافقا أو كافرا أو مشركا فلن يستغفر له المقربون، ولو فعلوا فإنها يفعلون ذلك بصورة ظاهرة لان المقربين (الأنبياء والأوصياء) يرضون بمرضاة الله ويسخطون لسخطه فلا يجبون المنافقين ولا يرغبون في نجاتهم إذا تبين لهم أنهم أعداء الله، كما أن إبراهيم علي التخفر لأبيه قبل أن يتبين له أنه عدو لله فلها تبين له ذلك تبرأ منه. كما إن مجرد استغفار الآخرين لا يحيل المنافق مؤمنا إذا لم يغير هو ما بنفسه، ولا يغفر الله له إذا لم يستغفر استغفار الآخرين لا يحيل المنافق مؤمنا إذا لم يغير هو ما بنفسه، ولا يغفر الله له إذا لم يستغفر لنفسه. قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَــلَمُوَا أَنْفُسَهُمْ حَمَاً وَكَ فَأَسْـنَغْفَرُوا ٱللَّهَ وَأَسْتَغْفَكَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا ٱللَّهَ نَوَّابُ آرَّحِيمًا ﴾ [النساء: ٦٤].

الثانية: أن الشفاعة في التحليل العميق هي أن حسنة كبيرة كحب الرسول وطاعته والعمل بها يقول تذهب بالسيئات التي لا تمس بجوهر الإيهان وأساسه.

الثالثة: أن الآية توضح الفاصل بين نظرية الفداء وشبيهاتها القائمة على الإيهان بتعدد الآلهة، وأن بعضها يفرض رأيه على البعض الآخر، والتي ترى بأن شفاعة الأولياء والملائكة تفرض على الله فرضا، وبين نظرية الإسلام التي ترى أنها مجرد دعاء من قبل المقربين، ولله أن يتقبله أو يرده من دون فرض أو حتم. والفارق المهم بين النظريتين أن الأولى تبرر للإنسان عدم تحمل المسؤولية اعتهادا على اختلاف الملا الأعلى وتعدد إدارة الكون، بينها تؤكد الثانية ضرورة تحملها إذ ليس مؤكدا أن يقبل الله شفاعة الآخرين واستغفارهم.

إِنَّ اللَّهُ لَا يَهَدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَدَسِقِينَ ﴾ والآية هذه تختصر المعادلة كالتالي: إن الله لا يوفق المنافقين لأنهم فاسقون، وبالتالي لا يتم التحول الايجابي في حياتهم فلا يستغفر لهم الرسول، وإذا لم يستغفر لهم لن يغفر الله لهم. وبالتدبر في خاتمة الآية قد يتضح لنا أن مغفرة الله تتجلى في هدايته للإنسان إلى الحق، وأن الفسق هو سبب النفاق، وأن من تجاوز حدود الله يقع في تيه النفاق والضلال.

[٧] ومن اظهر مصاديق صد المنافقين واستكبارهم وفسقهم هو حربهم الاقتصادية التي يشنونها على الرسالة والرسول، حيث لا يكتفون بعدم إنفاقهم إنها يوجهون الآخرين إلى عدم الإنفاق، بهدف إضعاف المسيرة الرسالية من خلال تفرق الناس عن القيادة، وتعطيل مشاريعها نتيجة فقدان العامل الاقتصادي الذي هو جزء من القوانين الاجتهاعية.

الله الذين يَقُولُونَ لا نُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللهِ حَتَى يَنفَضُواً وهذه سياسة أعداء الإسلام عبر التاريخ، ولكنها لا تحقق لهم ما يريدون لأسباب واقعية، وأهمها:

أولاً: أن الذين حول القيادة الرسالية من المؤمنين الصادقين لم يكن الدافع لهم نحو الانتهاء إلى خطها والطاعة لها هو الاقتصاد، كما يتصور المنافقون المنهزمون أمام المادة، إنها تبصروا طريق الحق، وإنهم لعلى استعداد للبقاء معها حتى الشهادة بالسيف أو الموت جوعا، فهذا أحدهم عبد الله بن حذاقة: «وقد أسرته الروم وعرضت عليه التنصر فأبي، فأغلي الزيت في إناء كبير، وأتي برجل من أسرى المسلمين فعرض عليه التنصر فأبي فألقي في الزيت المغلي، فإذا عظامه تلوح، ثم عرض على عبد الله هذا النصر انية فأبي، فأمل بلغلي، فبكي، فقالوا: جزع، قد بكي! قال كبيرهم: ردوه، فقال: لا ترى أني بكيت جزعا مما تريد أن تصنع بي ولكني بكيت حيث ليس لي إلا نفس واحدة يفعل بي هذا في الله، كنت أحب أن يكون لي من الأنفس عدد كل شعرة في ثم تسلط علي فتفعل بي هذا»<sup>(١)</sup>.

ثانياً: أن الموارد الاقتصادية ليست حكرا على المنافقين حتى يكون منعهم أو حصارهم سببا في شلِّ الحركة الرسالية، إنها الموارد وأسباب الغنى موجودة في الطبيعة ولها سبلها ومناهجها التي يمكن أن يأخذ بها المؤمنون فيستقلوا عن الآخرين. وإن الله الذي أغنى أولئك لقادر على إغنائهم لو توكلوا عليه وفتحوا خزائنه بالتسليم له والعمل بمناهجه.

وَوَلِلَمُ حَزَاتِنُ ٱلسَّمُوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وهذه الآية وآيات أخرى في القرآن تشير إلى أن المنافقين الذين ينتمون في الأغلب إلى الطبقة المترفة يحاولون بما لديهم من قوة اقتصادية أن يؤثروا على مسيرة الحركات الرسالية والمجتمع وتحريف مسيرتهما، وحيث يدعمون بعض المشاريع فلكي يجدوا من ورائها بعض المكاسب الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، وإلا فإنهم غير مستعدين للإنفاق المخلص لوجه الله فقط ! ولذلك تراهم يتوقفون عن الدعم ويرفعون سلاح الاقتصاد في وجه القيادة بمجرد أن تكون مصالحهم وشهواتهم غير مؤمنة من قبلها. وتكفي هذه الآية من هذا السياق تحريف المترفين وخططهم السيئة عند التعامل معهم. ولعلنا نستفيد من هذا السياق تحريضا لطيفا للمؤمنين نحو وجوب الاستقلال والاكتفاء الذاتي في الاقتصاد باعتباره ركيزة الاستقلال السياسي والعزة، وذلك كله كامن في التوكل على الله والاعتماد من بعده على سواعد الرجال وألبابهم التي يفتح الله بها خزائنه عليهم، حيث إن الحرب الاقتصاد واحدة من أساليب صراع المستكبرين مع الرسالة وعلى حملة إن الحرب الاقتصاد مند الدياتي أن المتقلال السياسي والعزة، وذلك كله كامن في التوكل على الله والاعتهاد من باعتباره ركيزة الاستقلال السياسي والعزة، وذلك كله كامن في التوكل على الله والاعتهاد من من هذا السياق ألم عليفا للمؤمنين نحو وجوب الاستقلال والاكتفاء الذاتي في الاقتصاد من هذا السياق ألحيان وألبابهم التي يفتح الله بها خزائنه عليهم، حيث إن الحرب الاقتصادية واحدة من أساليب صراع المستكبرين مع الرسالة وعلى حملة الرسالة أن يستعدوا لهذه الحرب منذ البداية بالاجتهاد في جع المال، والتقشف في صرفه، والاكتفاء الذاتي في غتلف الحقول.

وقد استطاع الرسول عليمة أن يبني حركة مستقلة لا يضر ها المحاصرة الاقتصادية شيئا. وهذه الحقائق كلها غائبة عن أذهان المنافقين لكونهم لا يعلمون إلا ظاهر الحياة المادية، أما عمقها فهم بعيدون عن فهمه، لأنه يحتاج إلى البصيرة النافذة.

وَلِنَكِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يُفْقَهُونَ﴾ ولذا تجدهم يزعمون أن المؤمنين سوف تتوقف حركتهم أو يموتون جوعا إذا لم ينفقوا عليهم من أموالهم، بينها تراهم قد حصلوا عليها عبر قوانين موضوعية يمكن للمؤمنين أن يتبعوها فيحصلون على المال أيضا.

[٨] كما إنهم يزعمون بأن عزة المؤمنين في المجتمع مستمدة منهم، وبالتالي فهي رهن

(١) سفينة بحار الأنوار: ج٢، ص١٢٨، تاريخ دمشق لابن عساكر: ج٢٧، ص٣٥٩.

إرادتهم، بينها الحقيقة أن عزة المؤمنين هي من عزة الله وبالقيم الحضارية الجديدة التي يؤمنون بها ويلتزمون بحدودها ﴿ **يَقُولُونَ لَبِن رَّجَعْ**نَ **آلِكَ الْمَدِينَةِ لَيُخْ رِجُكَ ٱلْأَعَرُّمِنَهَا ٱلْأَذَلُ ﴾**.

وتأكيدهم على الرجوع إلى المدينة حيث يجدون القدرة هناك لأسباب ثلاثة:

١ - لأنهم اعتمدوا على القيم الوطنية وحيث أن الرسول والمهاجرين من مكة فهم ليسوا (حسب زعم هؤلاء المنافقين) وطنيين، فتراهم يقومون بإثارة الحس الوطني لدى أهل المدينة واعتهاده مقياسا في العزة والذلة، وبالتالي إخراج الرسول وأصحابه باعتبارهم أجانب.

٢- لأنهم حينذاك كانوا خارج المدينة وفي غزوة بني المصطلق، بالذات وإن الجيش يمثله خلص أصحاب الرسول تشيئ المنضبطون في تنفيذ أوامره، وبالتالي فأي محاولة هناك لمواجهة القيادة ستؤدي إلى الفشل حيث لن يجدوا لهم أنصارا، أما في المدينة حيث المجتمع العام فإنهم يمكنهم تضليل البعض وخداعه.

٣- كما تشير الآية إلى أن المنافقين قد بنوا لهم قاعدة في المجتمع حيث أعطوا الرجوع إلى المدينة تلك الأهمية، لأنهم يتحركون داخلها بجبهة عريضة هي جبهة النفاق وأنصارها.

وقد غاب عن أذهانهم وعي ذلك التحول العظيم في القيم الذي أحدثه الإسلام في المدينة، وكيف تسامى أهلها فوق قيمة الوطن والعشيرة والمال والسن وكل القيم الجاهلية الأخرى، واستعاضوا عنها بالإيهان والكفاءة والعلم، وهكذا أصبحوا لا يرون العزة إلا من خلالها، فكيف يستطيع المنافقون إذن أن يطبقوا خططهم ويصلوا إلى أهدافهم في مجتمع هذه أفراده؟

وَوَلِلَّهِ ٱلْعِـزَّةُ وَلِرَسُولِهِ، وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وليست العزة بالمال فقط، فقد يكون تجمع المؤمنين فقيرا نسبيا ولكنه مجتمع مستقل متهاسك فاعل ويعتمد من القيم ما يعطيه القدرة على التوسع والامتداد، ومجتمع المدنية المؤمن ليس مستعدا للدفاع عن العظام البالية، ولا عن الرجعية المهترئة بها تعينه من القيم الفاسدة.

وَلَكُكُنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَايَعَلَمُونَ ﴾ لقد تبدلت الشرعية في مجتمع المدينة فأصبح محور المجتمع المدني الوحي، فبينها كانت قائمة على قيمة القبيلة أصبحت الآن قائمة على القيم الربانية. أن الله قال كذا.. ونحن عباده فيجب أن نطيعه ونعمل بقوله. وقد تمثلت هذه الشرعية الجديدة في موقف عبد الله بن عبد الله بن أبي حيث منع أباه (رأس المنافقين) من دخول المدينة فلم يدخلها إلا بشفاعة الرسول شيشي له، وأعظم من ذلك أنه جاء النبي شيشية فقال: «يا رسول الله إن كنت عزمت على قتله فمرني أكون أنا الذي أحمل إليك رأسه فو الله لقد علمت الأوس والخزرج أني أبرهم ولدا بوالدي"``. وهذه صورة للتحول الحضاري الجديد، واستيلاء الشرعية الجديدة على الشرعية القديمة التي ليس فيها أقرب من علاقة الابن بأبيه.

ونتساءل: لماذا اختتمت الآية السابقة بأن المنافقين: ﴿لَا يَفْقَهُونَ﴾ بينا اختتمت هذه الآية بأنهم: ﴿لَايَعَلَمُونَ﴾؟.

الإجابة هي: أن معرفة القوانين الاقتصادية، وأن المال يأتي نتيجة الجهود التي تستخرج خزائن الله في الأرض، أن معرفة ذلك بحاجة إلى الفقه وهو الفهم العميق، بينها لا تحتاج معرفة القوانين الاجتهاعية، ومنها تبدل القيم عند الناس إلى ذلك الفهم، بل يستطيع أي إنسان أن يعلمها. وهكذا نفت الآية فقه المنافقين للقوانين الاقتصادية، ثم نفت الثانية علمهم (وهو أقل من الفقه) حتى من فهم التحولات الاجتهاعية.

[9] ولأن المنافقين يسعون لتعميق الروح المادية في المجتمع، وبالتالي تجييره في صالح حربهم الاقتصادية السياسية ضد الإسلام والقيادة الرسالية، نجد القرآن ينمي في ضمير الأمة القيم المعنوية التي تستلهم من الإيهان بالآخرة، لكي لا يقع في حبائل النفاق، ولكي يفشل خطط المنافقين ضد الإسلام. والدعوة التالية للمؤمنين في ظروف المحنة والحرب الاقتصادية تعني بصورة أكبر أغنياءهم فإنهم مسؤولون، والرسالة تواجه هذا اللون من التحدي أن ينهضوا بأعباء المسؤولية في دعم مسيرة القيادة والدولة والأمة الإسلامية بالمزيد من الإنفاق، ولاي يمكن ذلك إلا إذا حلق الإنسان في سياء ذكر الله، وترفع عن شح النفس والتلهي بالأموال والأولاد في يتأيماً ألميني أمنواً لأنه مرأة وكُم وكراً أولك شحمة عن نتح النفس والتلهي بالأموال والأولاد وأجلى صورها، والمؤمن ينبغي أن يجعل ذكر الله محره الذي يتحرك ضمنه دون أن يخرجه عنه شيء. والأموال هنا ليست الدراهم والداناير والذهبان فقط، بل كل ما يملكه المجتمع من أرض وإمكانية ومصلحة اقتصادية وما لدناير والذهبان فقط، بل كل ما يملكه المجتمع إنها المقصود هنا صلة الإنسان بالمادة وصلته بالأخرين والذي المجتمع وأجلى صورها، والمؤمن ينبغي أن يجعل ذكر الله محوره الذي يتحرك ضمنه دون أن يخرجه وأبعلى صورها، والمومن ينبغي أن يجعل ذكر الله محوره الذي يتحرك ضمنه دون أن يخرجه والم أرض وإمكانية ومصلحة اقتصادية وما أشبه، وهكذا الأولاد ليسوا الأبناء وحدهم، من أرض وإمكانية ومصلحة اقتصادية وما أشبه، وهكذا الأولاد ليسوا الأبناء وحدهم، إنها المقصود هنا صلة الإنسان بالمادة وصلته بالأخرين والذهبان فقط، بل كل ما يملكه المجتمع إنها المقصود هنا صلة الإنسان بالموال تقابل سياسة المنافقين الاقتصادية ضد الرسالة للاثنين. ولعل الدعوة إلى عدم التلهي بالأموال تقابل سياسة المافقين الاقتصادية ضد الرسالة التي أراسول (الآية: ٧)، بينها الدعوة إلى عدم التلهي بالأولاد تقابل سياستهم العنصرية والوطنية التي أرادوا الاعتهاد عليها بعد الرجوع إلى المادية (الآية: ٨).

ثم يحذر القرآن المؤمنين من عواقب السير في ركاب المال والأولاد فيقول: ﴿وَمَن يَفْحَـلَذَلِكَ فَأُولَيَمِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ وليس الإسلام هو الذي يخسر، وخسارتهم بخسارة (١) تفسير القمي: ج٢، ص٣٧٠. ۲٥

معطيات الإنفاق حيث الطهارة والتزكية، وبالمصير الوبيل في الآخرة حيث العذاب، والحسرة على التفريط في جنب الله. وهذه الآية تجتث جذور النفاق الذي يقوم على أساس المصالح المادية والعنصرية، إذ تتجلى بأبهى صورها في علاقة الإنسان بهاله الشخصي، وتتجلى الثانية بأظهر مصاديقها في علاقته بولده.

[١٠] أما الطريق للتخلص من شح النفس فهو بالإنفاق، وهذا ما تذكر به الآيات وتثيره في أذهانهم، حيث تضع المؤمنين أمام حقيقة الدنيا أنها فرصة قصيرة حاسمة، كما تضعهم في سباق خطر مع الأجل الذي يطوي صفحة الحياة ليلاقي الإنسان بعدئذ مصيره الأبدي فإما مع الصالحين في الجنة وإما مع أصحاب النار في العذاب.

وَأَنفِقُوا مِنهَا رَزَقَنْكُمُ مِن قَبْلِ أَن يَأْقِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ وحيننذ يواجه مصيره لوحده، ويقدم على الله فردا لا مال ولا أولاد ولا معين. وإذ يذكر القرآن الإنسان بمسؤوليته الفردية فلكي يفصله عن المؤثرات السلبية المادية والاجتهاعية التي تمنعه من الإنفاق والاستجابة لدعوة الله.. ولماذا يبخل الإنسان بهاله على ربه الذي رزقه إياه وهو منتقل عنه لا محالة بالموت؟!.

﴿ فَيَقُولُ رَبِّ لَوْلاً أَخَرْتَنِى إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَدَقَتَ وَأَكُن مِّن ٱلصَّلِحِينَ ﴾ إنه حينئذ لا يطلب من الله التأخير لألف سنة، إنها يريد أجلا قريبا كاللحظة لينقذ نفسه من الحسرة والعذاب، وهذا يدل فيها يدل على أن باستطاعة الإنسان أن يتغير جذريا بقرار واحد وخلال لحظة، فينقل نفسه من جبهة إلى أخرى، ومن مصير إلى مصير. ونهتدي من الآية الكريمة إلى أن الصدقة (والإنفاق) معراج المؤمن إلى الصالحات والصالحين، وهنا نجد إيجاء لقول الله تعالى: ﴿ خُذَمِنَ أَمْوَلِمِ مَ صَدَقَةَ تُطْهِرُهُمْ وَتُرَكِّهِم بِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣].

[١١] وكما يكشف الوحي للإنسان واقعه المستقبلي وهو يعالج سكرات الموت، يؤكد له أن الدنيا هي الفرصة الوحيدة، وأن الموت هو نهايتها.

وُوَلَنِيُوَجِّرَ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَاجَاءَ أَجَلُهَا ﴾ وهذه حقيقة حاسمة لو تفكر فيها البشر لاهتدوا إلى الحق حيث الانصياع لأوامر الله، وإن عدم استجابة الله لتمنيات الإنسان بالتأخير تنطوي على حكمة هامة، فلو كان يستجيب لكان الناس يستبدلون السعي بالمني، والعمل بالتسويف. كيف والله يعلم بأنهم لو ردوا لعادوا لما كانوا عليه من الأعمال؟!.

وَاللَّهُ خَبِيرٌابِمَاتَعْمَلُونَ﴾ فعلى افتراض أن الله يؤخر أحدا فإنه يعلم بأنه سوف يعمل ما كان يعمله قبل الموت.

وفي ختام السورة ننقل القصة التاريخية التي تناقلها المفسرون في تفسير هذه السورة

وسبب نزولها، قال صاحب المجمع:

«نزلت الآيات في عبد الله بن أبي المنافق وأصحابه، وذلك أن رسول الله عنه بني المصطلق يجمعون لحربه وقائدهم الحارث بن أبي ضرار أبو جويرية زوج النبي عنه سمع مهم رسول الله ينتخ خرج إليهم حتى لقيهم على ماء من مياههم يقال له المريسيع من ناحية قديد إلى الساحل فتزاحف الناس واقتتلوا فهزم الله بني المصطلق وقتل منهم من قتل ونفل رسول الله ينتخ خرج إليهم حتى لقيهم على ماء من مياههم يقال له المريسيع من ناحية قديد إلى الساحل فتزاحف الناس واقتتلوا فهزم الله بني المصطلق وقتل منهم من قتل ونفل رسول الله ينتخ خرج إليهم حتى لقيهم على ماء من مياههم يقال له المريسيع من ناحية قديد إلى الساحل فتزاحف الناس واقتتلوا فهزم الله بني المصطلق وقتل منهم من قتل ونفل رسول الله ينتخ أبناءهم ونساءهم وأموالهم فبينا الناس على ذلك الماء إذ وردت واردة الناس ومع عمر بن الخطاب أجير له من بني غفار يقال له جهجاه بن سعيد يقود له فرسه فازدحم جهجاه وسنان الجهني من بني عوف بن الخزرج على الماء فاقتتلا فصرخ الجهني يا معشر المهاجرين فأعان الغفاري رجل من المهاجرين يقال له معشر الأنصار وصرخ الغفاري يا معشر المهاجرين فأعان الغفاري رجل من المهاجرين يقال له معشر الأنصار وحان في في فار والن لموان الله وسنان الجهني من بني عوف بن الخزرج على الماء فاقتتلا فصرخ الجهني يا معشر المهاجرين فأعان الغفاري رجل من المهاجرين يقال له معشر الأنصار وصرخ الغفاري يا معشر المهاجرين فأعان الغفاري رجل من المهاجرين يقال له معشر الأنصار وصرخ الغفاري يا معشر المهاجرين فاعان الغفاري رجل من المهاجرين يقال له وعنده رهط من قومه فيهم زيد بن أرقم حديث السن فقال واي أي قد نافرونا وكاثرونا في وعنده رهط من قومه فيهم زيد بن أرقم حديث السن فقال ابن أي قد نافرونا وكاثرونا في بلادنا والله ما مثلنا ومثلهم إلا كما قال القائل: سمن كلبك يأكلك، أما والله ولمن رجعنا إلى بلادنا والله ما منا ومثلهم إلى وعنده رهما ومنه ومه فيهم زيد بن ألاذك ألم وينك بنك بأكلك، أما والله وكن رقعت ألم ينت بي تحمي الم عرب المن وعنده رمل من قومه فيهم زيد بن أرقم حديث السن كلبك يأكلك، أما والله وي رحميا إلى بلادنا والله ما مثلنا ومثلهم إلا كم قلم ين يأمل من كلبك يأكلك، أما والله ينتي ألم وي يك بن كالمي من يكر بل يرميني يكر يكل يكم ين يما مي يني يعني بالاعز نفسه وبالاذل رسول الله ينتي ألى المي بلهي ياله وي بله ما مي ين ما مي مي مالهه إل

ثم أقبل على من حضره من قومه فقال: هذا ما فعلتم بأنفسكم أحللتموهم بلادكم وقاسمتموهم أموالكم أما والله لو أمسكتم عن جعال وذويه فضل الطعام لم يركبوا رقابكم ولأوشكوا أن يتحولوا من بلادكم ويلحقوا بعشائرهم ومواليهم فقال زيد بن أرقم أنت والله الذليل القليل المبغض في قومك ومحمد في عز من الرحمن ومودة من المسلمين والله لا أحبك بعد كلامك هذا فقال عبد الله اسكت فإنها كنت ألعب فمشى زيد بن أرقم إلى رسول الله يرتب وذلك بعد فراغه من الغزو فأخبره الخبر فأمر رسول الله تشخ بالرحيل وأرسل إلى عبد الله فأتاه فقال ما هذا الذي بلغني عنك فقال عبد الله والذي أنزل عليك الكتاب ما قلت شيئا من دذلك قط وإن زيدا لكاذب وقال من حضر من الأنصار يا رسول الله شخ بالرحيل وأرسل إلى عبد الله عليه كلام غلام من غلمان الأنصار عسى أن يكون هذا الغلام وهم في حديثه فعذره وشت الملامة من الأنصار لزيد ولما استقل رسول الله فسار لقيه أسيدنا وكبيرنا لا تصدق وفشت الملامة من الأنصار لزيد ولما استقل رسول الله فسار لقيه أسيد بن حضير فحياه بتحية وفشت المامة من الأنصار لزيد ولما استقل رسول الله فسار لقيه أسيد بن حضير فحياه بتحية وفشت المامة من الأنصار لزيد ولما استقل رسول الله فنار ليه أسيد بن حضير فحياه بتحية وفشت المامة من الأنصار الزيد ولما استعل وسول الله فسار لقيه أسيد بن حضير فحياه بتكو النبوة ثم قال يا رسول الله لقد رحت في ساعة منكرة ما كنت تروح فيها فقال له رسول الله وفشت المامة من الأنصار لزيد ولما استقل وسول الله فسار لقيه أسيد بن حضير فحياه بتحية ولنه أله أله الله تقر رحت في ماعة منكرة ما كنت تروح فيها وقال له رسول الله ولنبو : أوما بلغك ما قال صاحبكم زعم أنه إن رجع إلى المدينة أخرج الأعز منها الأدل. فقال أسيد فأنت والله يا رسول الله تخرجه إن شئت هو والله الذليل وأنت العزيز ثم قال يا رسول الله ارفق به فو الله لقد جاء الله بن في ماكان من أمر أبيه فأتى رسول الله يشك فقال يا استلبته ملكا وبلغ عبد الله بن عبد الله بن أي ماكان من أمر أبيه فأتى رسول الله يشك فقال يا

رسول الله إنه قد بلغني أنك تريد قتل أبي فإن كنت لا بد فاعلا فمرني به فأنا أحمل إليك رأسه فو الله لقد علمت الخزرج ما كان بها رجل أبر بوالديه مني وإني أخشى أن تأمر به غيري فيقتله فلا تدعني نفسي أن أنظر إلى قاتل عبد الله بن أبي أن يمشي في الناس فأقتله فأقتل مؤمنا بكافر فأدخل النار فقال عظيمة بل ترفق به وتحسن صحبته ما بقي معنا. قالوا وسار رسول الله عظيمة بالناس يومهم ذلك حتى أمسي وليلتهم حتى أصبح وصدر يومهم ذلك حتى آذتهم الشمس ثم نزل بالناس فلم يكن إلا أن وجدوا مس الأرض وقعوا نياما وإنها فعل ذلك ليشتغل الناس عن الحديث الذي خرج من ابن أبي ثم راح بالناس حتى نزل على ماء بالحجاز فويق البقيع يقال له بقعاء فهاجت ريح شديدة آذتهم وتخوفوها وضلت ناقة رسول الله وذلك ليلا فقال عظي مات اليوم منافق عظيم النفاق بالمدينة قيل من هو قال رفاعة فقال رجل من المنافقين كيف يزعم أنه يعلم الغيب ولا يعلم مكان ناقته ألا يخبره الذي يأتيه بالوحي فأتاه جبرتيل فأخبره بقول المنافق وبمكان الناقة وأخبر رسول الله بذلك أصحابه وقال ما أزعم أني أعلم الغيب وما أعلمه ولكن الله تعالى أخبرني بقول المنافق وبمكان ناقتي هي في الشعب فإذا هي كما قال فجاءوا بها وآمن ذلك المنافق فلما قدموا المدينة وجدوا رفاعة بن زيد في التابوت أحد بني قينقاع وكان من عظماء اليهود قد مات ذلك اليوم. قال زيد بن أرقم فلما وافي رسول الله عليه المدينة جلست في البيت لما بي من الهم والحياء فنزلت سورة المنافقين في تصديق زيد وتكذيب عبد الله ثم أخذ رسول الله عظمي بأذن زيد فرفعه عن الرحل ثم قال يا غلام صدق فوك ووعت أذناك ووعى قلبك وقد أنزل الله فيها قلت قرآنا.

وكان عبد الله بن أبي بقرب المدينة فلما أراد أن يدخلها جاء ابنه عبد الله بن عبد الله حتى أناخ على مجامع طرق المدينة فقال ما لك ويلك قال والله لا تدخلها إلا بإذن رسول الله ولتعلمن اليوم من الأعز ومن الأذل فشكا عبد الله ابنه إلى رسول الله تشخذ فأرسل إليه أن خل عنه يدخل فقال أما إذا جاء أمر رسول الله فنعم فدخل فلم يلبث إلا أياما قلائل حتى الستكى ومات فلما نزلت هذه الآيات وبان كذب عبد الله قيل له إنه نزل فيك آي شداد فاذهب إلى رسول الله تشخذ يستغفر لك فلوى رأسه ثم قال أمر تموني أن أؤمن فقد آمنت وأمر تموني أن أعطي زكاة مالي فقد أعطيت فيا بقي إلا أن أسجد لمحمد فنزل: ﴿وَإِذَاقِيلَ لَمُمْ تَمَالَوا في أي ملموا الله يشخف لكم رسول الله لؤوار موسمة في أي أكثروا تحريكها استهزاء وقيل أمالوها إعراضا عن وعدمه (كن يَعْفِرُ الله لمُمَّ أستخفرت لَهُمَ أَمَ لَمَ تَسْتَغْفِرُ لَهُمْ مَ ألفي السنوى الله الحق الحق فوراً يتنهم يصد ون كذب عن سبيل الحق ووهم مُستكرمون في مظهرون أنه لا حاجة لهم إلى وعدمه (كن يَعْفِرُ الله لمَنْمَ ألفي الحق الما والله يتخفر لهم مُستخفر لهم به أي يساوى الا ستغفار لهم الحق ووراً يتنهم يصد ون الله عن سبيل الحق ووهم مُستكم مُرون في مظهرون أنه لا حاجة لهم إلى الم المحفارة في ألما لم ألم يسبيل الحق ووهم مُستكم أن أي يسبوي اله الم الوها إعراضا عن وعدمه ولَن يَعْفِرُ ألمَنُهُمُ مُنها عن الله عن والا عن الحق ووهم مُستكم مُرون أنه لا حاجة لهم إلى المحفارة في ألمون ألما منه الحق وله أنهم إلى الم عنها الحق وله م ألم تستغفر لم منه أله اله اله المالوها إعراضا عن وعدمه ولكن يَعْفِرُ ألمَة هُمَ ألماله من الحق وله أم لم تستعفون ألم م أي ألم ألم ألم منه من أله الحاجة الم إلى يموتون على الكفر فلم يستغفر لهم ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ ﴾ من المؤمنين المحتاجين ﴿ حَتَّى يَنفَضُواً ﴾ أي يتفرقوا عنه ﴿ وَلِلَهِ خَزَآيَنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وما بينهما من الأرزاق والأموال والأعلاق فلو شاء لأغناهم ولكنه تعالى يفعل ما هو الأصلح لهم ويمتحنهم بالفقر ويتعبدهم بالصبر ليصبروا فيؤجروا وينالوا الثواب وكريم المآب ﴿ وَلَنَكُنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ ذلك لجهلهم بوجوه الحكمة ﴿ يَقُولُونَ لَمِن رَجَعَنَ آ إِلَى المَدِينَةِ ﴾ من غزوة بني المصطلق ﴿ يُفَحَرِجَ ٱلْأَعَرُ ﴾ يعنون نفوسهم فينيا ٱلآذلَ ﴾ يعنون رسول الله تشكر والمؤمنين ﴿ وَيَلَهِ ٱلْمِحَرِجَ ٱلْأَعَرُ ﴾ يعنون نفوسهم فينيا آلأذلَ ﴾ يعنون رسول فو لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ بنصرته إياهم في الدنيا وإدخالهم الجنة في العقبي ﴿ وَلَذِكُنَ ٱلْمُنْفِقِينَ لَا يُعْوَلُونَ يُعَلَّمُونَ فَي فَي المُولانَ إِلَيْ الْمَدَانِ اللهُ وَيَلَهُ أَلَيْ وَلَيْ وَلَكُونَ أَلْمَانِ الْمُولانِ ال

(١) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٣٧٥، بحار الأنوار: ج ٢٠، ص ٢٨٤.



- \* عدد آیاتها: ۱۸.
- \* ترتيبها النزولي: ١١٠.
- \* ترتيبها في المصحف: ٦٤.
- \* نزلت بعد سورة الجمعة.

فضاك لشورة قال عنه موتن قَرَأ سُورَةَ النَّغَابُنِ دُفِعَ عَنْهُ مَوْتُ الْفُجْأَةِ».

\*\*\*

قال الإمام الصادق عَلِيَّالاً: «مَنْ قَرَأَ سُورَةَ التَّغَابُنِ فِي فَرِيضَةٍ كَانَتْ شَفِيعَةً لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَ شَاهِدَ عَذْلٍ عِنْدَ مَنْ يُجِيزُ شَهَادَتَهَا لَا يُفَارِقُهَا حَتَّى يَدْخِلَ الجُنَّة».

(بحار الأنوار: ج٧، ص٢٩٦)

(مستدرك الوسائل: ج٦، ص٣٥٢)

# الإطار العام

### كيف نربح صفقة العمر؟

كيف يمكن أن نربح صفقة العمر ونأتي يوم التغابن بالفوز الكبير، ذلك اليوم الذي تُبلى الحقائق ويظهر مدى خسارة الإنسان ومدى ربحه؟.

قبل أن يبصرنا السياق بالجواب، يذكِّرنا بجلال الله القدوس عن أي نقص وعجز، وأن كل شيء يسبح بحمده، لأن له الملك والحمد جميعاً.. (الآية: ١).

وإنها يكفر من كفر بعد إتمام الحجة عليه، فهو المسؤول عن ضلاله، وهو المجزي عن عمله، لأن الله قد خلق السهاوات والأرض بالحق، والجزاء صورة من صور الحق.. وأكمل خلق الإنسان، فأعطاه ما يحتاجه لاختيار الحق وأكمل عليه الحجة، وإليه المصير للجزاء.. وهو عليم بها يسرون وما يعلنون، فأنى لهم الفرار من الجزاء؟ (الآيات: ٢-٤).

والجزاء حق واقع تاريخياً، أفلا نعتبر به؟ فكم ذاق الكفار الغابرون وبال أمرهم، لماذا؟ لأنهم قالوا: ﴿أَبَشَرٌ يَهَدُونَنَا ﴾؟ فمن الذي خسر؟ هم أم الرسل الطاهرون؟ (الآيات: ٥-٦).

كانت تلك عاقبة أمرهم في الأولى، وفي الآخرة ينبؤهم الله بها عملوا، ويتم عليهم الحجة البالغة ثم يعذبهم، ويا ويلهم!!.

في ذلك اليوم يربح المؤمنون الجنة تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها، وإنه حقاً فوز عظيم، أما الكافرون المكذّبون فإنهم يخلدون في النار وبئس المصير. (الآيات: ٧-١٠).

وهكذا يبلغ السياق محور السورة، ويبين كيف يفوز عباد الله الصالحون في يوم التغابن، وذلك عبر بصائر تتري.

الأولى: الرضا بالقدر، والإيهان بأن كل مصيبة تصيب الإنسان فبإذن الله (الآية: ١١).

ا**لثانية**: الإيهان هدى القلب، وبه يعرف الإنسان سبيل النجاة عن المصائب وبه يتحداها.

الثالثة: الطاعة لله وللرسول، والتوكل عليه. (الآيات: ١٢ – ١٣).

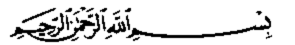
الرابعة: الحذر من أقرب الناس إليه (وهم الأزواج والأولاد)، لأن فيهم من هو عدو له، ولكن الحذر لا يتحول عند المؤمن إلى عداء أو جفاء أو مواقف حدية. (الآية: ١٤).

الخامسة: اليقظة التامة من حب الأموال والأولاد والافتتان بهم. (الآية: ١٥).

السادسة: التقوى بكل استطاعته، (و الاجتهاد في الطاعة)، والاستماع إلى أوامر الشريعة ووعيها، والطاعة للقيادة الرشيدة، والإنفاق وتجاوز شح الذات. (الآية: ١٦).

إن هذا سبيل الفلاح.

وفي خاتمة السورة يأمرنا الله بأن نقرضه قرضاً حسناً (بالإنفاق أو الاستدانة)، لأنه يضاعف ذلك ويغفر لصاحبه والله شكور حليم، وإنه عالم الغيب والشهادة، وهو العزيز الحكيم. (الآيات: ١٧–١٨). ذلك يوم التغابن



﴿ يُسَبَحُ لِلَهِ مَا فِ ٱلسَمَوَتِ وَمَا فِ ٱلأَرْضَ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَدَّةُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلْ شَيْءٍ قَدِيرُ () هُوَ ٱلَذِى خَلَقَكُمْ فَن كُرْ حَافِرٌ وَمِن كُرْ مُوْمَوْرَكُرْ وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدُ () خَلَقَ السَمَوَتِ وَالأَرْضَ بِالحَقِقَ وَصَوَرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَإِلَيْهِ ٱلْمَعِيدُ () يَعْلَمُ مَا فِ ٱلسَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا يُمَا مَن السَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا يُمَا يَسْ مَوَرَكُمْ وَالتَهِ ٱلْمَعِيدُ () يَعْلَمُ مَا فِ السَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا يُمَا يَسْ مَوَرَكُمْ وَإِلَيْهِ ٱلْمَعِيدُ () يَعْلَمُ ما فِ السَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا يُمَا يَسْرَوْنَ وَمَا يَعْلَمُونَ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِنَا الصَّدُورِ () أَنَوْ يَأْذَي مَا يَعْمَوُ أَنَدِينَ مَا يَعْمَوْنَ أَنَّهُ مَا يَعْمَوْنَ أَنْهُ مَا يَعْمَنُ مَا يَعْمُونَ وَيَعْلَمُ مَا يَعْمَوْنَ مَا يَعْمَوْنَ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَهُ مَا يَعْمَوْنَ وَيَعْلَمُ اللَهُ مَا يَعْمَنُ أَنْهُ عَلَىٰ مَا يَعْهُ وَا يَعْمَوْنَ اللَهُ مَا يَعْمَوْنَ أَنْهُ عَلَى مَا يَعْهُ وَا يَعْمَنُ أَنْهُ مَا يَعْمَنُ عَدَى مَا يَعْمَلُهُ وَالْمَا يَعْمَدُونَ أَنْ يَعْمَوْنَ أَنْ يَعْذَي مَا يَعْمَنُ مَا يَعْلَى مَا يَعْدَى مَا يَعْرَضُ عَدَى مَا يَعْمَنُ مَ تَنْبَعُنُ مَا يَعْمَدُونَ عَيْعَى اللَهُ مَا يَعْمَونَ مَا يَعْنَ وَيَعْلَقُوا الْعَرْدُ يَعْمَوْنَ مَا يَعْنَوْنَ أَنْهُ يَعْمَى مَا يَعْتَعْنَى مَا يَعْنَى مَا يَعْنَا يَعْنَ مَنْعَانَ مَا يَعْتَعْنَى مَا يَعْنَا يَعْنَ عَنْ يَعْمَنُ عَلَى مَا يَعْنَ عَنْ يَعْمَنُ مَا يَعْتَعْنَى مَا يَعْتَعْنَى مَا يَعْنَ عَنْ يَعْمَنُ مَ عَنْ يَعْمَ مَنْ يَعْتَعْنَ مَا يَعْتَعْنَى مَا يَعْنَا يَعْنَ عَنْ يَعْنَا يَعْنَا يَعْنَ مَنْ يَعْمَنُ مَا يَعْتَعْنَ عَنْ يَعْتَعْنَ مَا يَعْتَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْتَعْنَ مَا يَعْتَعْتَى مَا يَعْنَ مَنْ يَعْنَ مَنْ يَعْنَ مَ مَا يَعْتَعْنَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَنْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَ مَ مَنْ مَا يَعْتَ مَ مَا يَعْتَ مَنْ يَعْنَ مَنْ يَعْنَ مَا يَعْتَ مَنْ مَا يَعْتَ مَا مَا يَعْتَ مَا يَعْنَ مَنْ مَنْ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَ مَا يَعْنَ مَنْ مَا مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَنْ مَا يَعْ يَعْنَ مَا يَ يَعْمَ عَنْ مَا مَا يَ

(١) وبال أمرهم: أي وخيم عاقبة كفرهم وثقل أمرهم بها نالهم العذاب.

#### هدى من الآيات:

لكي نؤمن بالآخرة إيهانا عميقا لا بد من المعرفة بالله أولا، لأنها الدين<sup>(1)</sup>، والأساس الصحيح الذي تُبنى عليه سائر البصائر والحكم والشرائع، لذلك نجد السياق القرآني وهو يمضي بنا في التذكرة بالبعث والجزاء (يوم الجمع والتغابن) يهدينا إلى الله وأسهائه الحسنى (الآيات: ١-٤)، فهو السبوح، الملك، المحمود، القادر، الخالق، البصير، المصور، إليه المصير، وهو بكل شيء عليم، ثم تذكرنا الآيات بالجزاء الذي لقيه الكافرون في التاريخ دليلاً على الجزاء الأكبر في الآخرة، وأن سبب كفرهم هو الاعتهاد على المقاييس المادية في موقفهم من قيادة الرسل، وكفرهم بالبعث والحساب، مما يبرر لهم عدم تحملهم المسؤولية في الحياة، لذلك يؤكد القرآن حقيقة الآخرة وضرورة الإيهان بالله ورسوله والكتاب باعتباره السبيل إلى الصالحات والمستقبل الحسن في الآخرة، على العكس من الكفر الذي يقود الإنسان إلى بئس المصير في الدارين.

#### بينات من الآيات:

[١] تتصور الفلسفات البشرية -التي تتحدد بالجهل والعجز وضيق الأفق وشح النفس عند الإنسان- العالم الكبير وما فيه من اختلاف وتسابق ركاما من القوى المتناقضة والمتصارعة، وبالتالي حلبة لصراع الآلهة والشركاء المختلفين، كلا.. إنها العالم -في القرآن- ينضوي تحت راية العبودية لله.

في يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا في السَّمَوَتِ وَمَا في الأَرْضِ ﴾ هكذا يسبح جميع ما في السهاوات والأرض لرب العزة، لأن كل شيء عارف باستحقاق ربه للتنزيه عن كل نقص وعيب، فهو وحده الكهال المطلق في ضمير الخلق وعقله. وفعل المضارعة من التسبيح يدل على الاستمرار في التسبيح، والسبب أن الله تجلى لكل شيء بقدر وعيه، وأعطاه حسب ما شاء من نوره، فَوَلِهَ كل شيء بربه وسبَّحه وقدَّسه بقدره.

لَهُ ٱلْمُلَكُ ﴾ وحده، وإنها يملك أحد شيئا بتمليكه إياه، ومع ذلك يبقى ملكه محدودا، وملك الله نافذ يسلبه متى شاء. وربنا ليس متصرفا في الأشياء وحسب بل يملكها ويملك شهودها وضميرها ومبدأها و مصيرها، يملكها دون أن تملك هي منه شيئا، بعكس البشر الذين لا يملكون شيئا إلا بقدر ما يمتلك منهم، لأنهم وإياه سواء في حد العبودية والضعف

(١) وفي الخبر: «أَوَّلُ الدِّينِ مَعْرِفَتْهُ» كما في نهج البلاغة الخطبة الأولى.

والعجز. وحري بالمملوك أن يخضع لمالكه المطلق ويتوجه له بالتسبيح دون سواه. وإن هذه الصفة كما صفة القدرة وغيرهما لا تدعوه سبحانه كما الملوك إلى الظلم والقهر لمن تحت سلطانه، فكل أفعاله حميدة ﴿وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ كَمَا ينزل عليهم من نعمه ويدفع عنهم من البلاء، فسبحان الذي لا يأخذ أهل الأرض بألوان العذاب.و من تجليات حمده قدرته، فهو ذو القدرة على كل ما يريد ﴿وَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾.

وهذه البصيرة (قدرة الله على كل شيء) هي التي ينبغي أن يتحسسها الإنسان، لأنها محور لكثير من الحقائق والعقائد التي منها الإيهان بالآخرة، فإن الذي لا يؤمن بقدرة الله الثابتة يصعب عليه التصديق بحقيقة البعث والجزاء. وهكذا تتصل هذه البصيرة بها يأتي من التذكرة بالبعث. و تذكير الإنسان بأن الوجود كله يسبح لله يزرع في نفسه الشعور بالشذوذ إذا ما كفر بربه وخالف رسالته، بل ويزرع في داخله الوازع الذي يدفعه للانتظام في المسيرة الحقة الواحدة حيث العبودية لله وحده والمعرفة به. كما تهدينا هذه التذكرة إلى حقيقة أخرى هامة وهي: أن والحدف، وهذا ما يجعل اتباع الحاكمة عليها تدعم المؤمن في مسيرته، لأنه يلتقي معها في المسيرة والمدف، وهذا ما يجعل اتباع الحق سهلا ميسورا واتباع الباطل عسيرا في الدنيا والآخرة، وبذا المضمون جاءت بعض الأخبار التي منها قول الإمام علي علي تشري في الدنيا والآخرة، فَاجُورُ عَلَيْهِ أَضْيَقُ»<sup>(1)</sup>.

[٢] ويتساءل الإنسان: من أين أتيت؟ ومن الذي خلقني؟ والإجابة عن ذلك هي التي تحدد مبادئ الناس ومسيرتهم، فيهتدي البعض ويضل آخرون، والقرآن هنا يوجهنا إلى الإجابة الحق ليضعنا على الصراط المستقيم في الحياة. ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُرُ ﴾ وليست الصدفة ولا الشركاء المزعومين من دونه. تلك الفلسفات التي تاهت بعقول الكثيرين ولا زالت حتى اليوم تضلها. وحيث إن الله هو الخالق فإنه أهل الملك والحمد والقدرة، ولكنك مع ذلك ترى وعقله ﴿ فَنكُرُ صَكَافِرٌ وَمِنكُمُ مَوْمَنٌ ﴾. وكما يؤكد هذا المقطع حرية الإنسان في اختيار مسيرته وعقله ﴿ فَنكُرُ صَكَافِرٌ وَمِنكُم مَوْمَنٌ ﴾. وكما يؤكد هذا المقطع حرية الإنسان في اختيار مسيرته ومصيره فهو يبين مدى طغيان البشر الذين يكفرون بخالقهم بدل أن يشكروه على نعمة الخلق وسائر النعم. وتنسف الآية فلسفة الجبر التي تقول إن الكفر والإيهان أمر تكويني يحدده الله فكما يخلق الأسود والأبيض كذلك نيلق المؤمن والكافر، كلا.. إن الخلق منه تعالى بينها الكفر والإيهان رهين اختيار الناس وإرادتهم في في والكافر، كلا.. إن الخلق منه تعالى بينها الكفر والإيهان رهين اختيار الناس وإرادتهم في في تركم ويتنكُمُ أنسين الكفر والإيهان رهين اختيار الناس وإرادتهم في أيؤمن أنه والكافر، كلا.. إن الحلق منه تعالى بينها الكفر والإيهان رهين اختيار الناس وإرادتهم في في أي من والكافر، كلا.. إن الحلق منه تعالى بينها الكفر

﴿وَأَلَنَّهُ بِمَا تَغْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ إذا فعمل الإنسان هو الذي يحدد مذهبه ومصيره عند الله

(١) بحار الأنوار: ج ٤١، ص ١١٦.

منهُدًى الْجُزَآنِ ج ١١

وليس لونه أو مجيئه من والدين كافرين أو مؤمنين ولا أي شيء آخر. وفي الآية تحذير من طرف خفي من أن حريتك أيها الإنسان ليست أبدية، وأن الله لم يخلق الناس ليتركهم سدى، أو أنه مغلولة يداه ومحجوب عن الخلق، إنها هو رقيب ومهيمن عليهم، وهكذا تنفي الآية التفويض كها تنفي الجبر لتثبت -بالتالي- أمرا وسطا بين الأمرين.

الآيات ١ – ١٠

وكلمة أخيرة في هذه الآية هي: أن اختلاف الناس إلى مؤمن وكافر، ومظلوم وظالم، وقاتل ومقتول، تجعل البعث والجزاء ضرورة فطرية في ضوء الإيهان بالإله الملك الحميد الذي من مظاهر حمده العدل. وهذه من الأفكار الرئيسية في المبادئ الإسلامية.

[٣] ونجد آية هادية إلى الآخرة عند النظر إلى الحياة مفردة مفردة، فهي قائمة على أساس الحق بكل ما تعني هذه الكلمة من آفاق الواقعية والنظام السليم، وأهم تلك الآفاق بالنسبة للإنسان أن الحياة عرصة يجري الله فيها الحق (حَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ بِالحَقّ)، و الهدفية من الحق، كما أن العبثية من الباطل. وإن الإنسان حينما يلقي بنظره وفكره إلى خلق الكون يراه بكل أجزائه حتى الذرة قد تُحلق بحكمة وهدف معين، كما أنه عندما يعود إلى نفسه من رحلة الأفاق يرى الحقيقة نفسها، فهو قد صُوَّر وتُحلق كل عضو منه لغرض عدد، فالعين للإبصار، والأذن للسمع، والأنف للشم والتنفس وهكذا.. (وَصَوَرَكُرُفَا حَسَنَ صُوَرَكُونَ فهل يعقل أن يكون الإنسان ككل بلا هدف؟! كلا.. بل له هدف معين هو أن يقوم بالحق، وهذا يقتضي أن يكون هناك جزاء ومصير. ولأن الدنيا تقصر أن تكون علا للجزاء الأوفى فلا بد من دار ثانية يرجع فيها الناس إلى ربهم (وَإِلَيْهِ المَعْسِيرُ).

[3] وهو تعالى لا يقضي للناس بمصائرهم اعتباطا، إنها يجازي كل فرد وكل أمة الجزاء الأوفى القائم على علمه النافذ في كل دقائق الأمور ولطائفها حتى النوايا المنطوية عليها الصدور، ولا يشغله علم عن علم، ولا سمع عن سمع، بل يعلم كل شيء في آن واحد. (يَعَلَّمُ مَا في اَلسَّمَوَنَتِ وَاللاَّرْضِ وَيَعَلَّمُ مَا تَشِرُونَ وَمَا تُعَلِّنُونَ ﴾ خيراً أو شراً، ﴿وَاللَّهُ عَلِمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ »، ما في اَلسَمَوَنَتِ وَاللاَّرْضِ وَيَعَلَّمُ ما تَشِرُونَ وَمَا تُعَلِّنُونَ ﴾ خيراً أو شراً، ﴿وَاللَّهُ عَلِمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ »، وتأكيد الله على علمه المحيط بحياة الإنسان يتصل بمنهج الإسلام التربوي القائم على أساس زرع الوازع الديني في نفوس المؤمنين، فإن المتحسس لرقابة الله عليه لن يقتحم المحرمات والمعاصي، ولن يتخلف في أداء الواجبات.. وهذه المنهجية ذاتها هي التي تضع نهاية للخداع والمعاصي، ولن يتخلف وأداء الواجبات.. وهذه المنهجية ذاتها هي التي تضع نهاية للخداع الذاتي (النفاق)، حيث تضع الإنسان أمام يقين بعلم الله بذات صدره، وأن جزاءه للناس لا أيضاد على أعملهم وأقوالهم الظاهرة فحسب إنها يعتمد على ما في القلوب من النوايا والخلفيات أيضا.

[٥] ويحثنا القرآن إلى التفكر في واحدة من الآيات الكاشفة لحقيقة كون المصائر بيد الله،

ولحقيقة البعث والجزاء في الآخرة، وهي تاريخ الأمم والأقوام الذين كفروا بالحق فاستأصلهم الله بألوان من العذاب. ﴿ أَلَرَيَأَتِكُونَبَوُ أَالَّذِينَكَفُرُوا مِن قَبَلُ فَذَاقُوا وَيَالَ أَمْرِهِمَ ﴾ في الدنيا، والوبال هو السوء، وهنا بمعنى العاقبة السيئة، وما دام الإنسان مسؤولا عن أفعاله في الدنيا وهي دار امتحان فكيف لا يكون مسؤولا عنها في الآخرة؟! وعموما: فإننا سوف نواجهه إن خالفنا عاجلا أم آجلا في الدنيا أو في الآخرة، ﴿وَهَمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ ينتظرهم في الآخرة. ووصف الله للعذاب بأنه ﴿أَلِيمٌ ﴾ ينسف بعض الفلسفات التي حاولت تبرير الذنوب للناس بزعمها أن الإنسان يوم القيامة لا يشعر بحرارة النار، ومثلوا لذلك بالقول: إن هناك بعض الحشرات تعيش في النار ولا تتأثر بها! وهو زعم لا دليل عليه.

[7] أما السبب الذي انتهى بأولئك إلى عذاب الدارين فهو تكبرهم على الرسل، وكفرهم بهم، وتوليهم عنهم إلى غيرهم ﴿ ذَلِكَ بِأَنَهُ كَانَتَ تَأْنِبِهِمْ رُسُلُهُمُ بِٱلْمِيَنَتِ ﴾ أي الآيات الواضحة التي لا غموض فيها. إذن كانت الحجة قائمة وبالغة مما يجعل العقلاء يخضعون لها، ولكن الكفار لم يتبعوا العقل، إنها اتبعوا الأهواء. لذلك لم يسلَّموا لقيادة الرسل.

فَقَالُوا أَبْشَرْيَجَدُونَنَا ﴾ إنهم لم يجدوا ثغرة في رسالات الله لكي يعيبوها، ولا نقصا في أخلاق الرسل وسلوكياتهم، ولكنهم مع ذلك لم يكونوا مستعدين للخضوع لقيادة واحد منهم، ولا لتحمل المسؤولية بأية صورة، لذلك صاروا يبحثون عن تبرير يتخلصون به من المسؤولية، فكان قولهم: إن الرسل بشر لا يصح الخضوع لهم، وهذا ما يتشبث به الكفار عبر التاريخ.. فلهاذا إذن يبعث الله الرسل من البشر أنفسهم؟ والجواب: لأمرين أساسيين:

الأول: أن الكفار أرادوا من ذلك تبرير انحرافهم وكفرهم، فلو أن الله بعث ملائكة أو جنًّا لبحثوا لهم عن تبرير آخر، ولو كان يهمهم الحق لاتبعوا الرسل الذين جاؤوهم بالبينات.

الثاني: أن الهدف من بعث الرسل هو تزكية الإنسان وتظهره من أمور النزعات السلبية التي فيه كالكبر، والسمو به إلى آفاق العبودية والتسليم للقيم والحق، وهذا يقتضي أن يكون الرسل من البشر أنفسهم حيث إن التسليم لهم أبلغ أثرا في امتحان البشر، فهل تخلصوا من نزعة الكبر، وتعالوا إلى سماء التواضع لله؟ علما بأن الصراع على السلطة أعظم من أي صراع آخر، وشهوة الرئاسة أشد من أية شهوة أخرى. وقد جاء الرسل ليحكموا بين الناس بالعدل، وكان الطغاة يحكمونهم بالجور. وترى كيف يتنازل الطغاة عن سلطانهم ويسلِّموا لأمرهم ولأمر من ينوب عنهم من أوصيائهم وأوليائهم؟! إنه حقًا ابتلاء عظيم للطغاة ومن أيدهم واتبعهم، وإنها لفتنة عمياء سقطت فيها أكثرية النفوس الضعيفة. ونجد صورة لها في أمر الله إبليس بالسجود لآدم وليس لأعظم ملائكته عما أثار رفضه وتمرده، عا يؤكد بأن ظاهر القرآن الآيات ١ – ١٠

مِنْهُدْ الْعَرَآنِ جِ ١١

الشريعة وباطنه الولاية، حيث إن خضوع الإنسان لبشر مثله باعتباره وليًّا عليه من عند الله أمر صعب مستصعب، وهكذا رفض الكفار ذلك.

فَكَفَرُوا وَتَوَلَوا ﴾ كفروا بالرسول والرسالة ولم يشكروا هاتين النعمتين، وحيث لا يمكن للإنسان أن يعيش في الفراغ فإنهم حولوا وجهتهم إلى القيم الفاسدة والقيادات المنحرفة (الضلال)، ولعل التولي هنا بهذا المفهوم، أي تولوا إلى غير الله بمعنى ولاية غير الله، كما جاء في بعض تفاسير الآية الكريمة: ﴿ فَهَلَ عَسَيَتُمَ إِن تَوَلَيْتُمَ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ ﴾ [محمد: ٢٢]، وقد يكون الكفر هو الموقف النفسي والمبدئي، في حين أن التولي هو الموقف العملي السياسي.

فَوَّآسَتَغْنَى آللَّهُ أَي أنه تعالى كان يريد أن يظهر دينه ورسوله بهم فلما كفروا استغنى وأظهر غناه عنهم فنصر دينه بغيرهم من الناس والملائكة، كما قال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوَفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحَبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥]. وهكذا يكون معنى الاستغناء فعل ما يُظهر الغنى، وذلك على ضوء معرفتنا بربنا وأنه لا يصدق عليه ما يصدق علينا من التحول والتبدل سبحانه، فلم يكن لربنا حاجة فيهم ولكن أراد أن يتفضل عليهم بنصر دينه عبرهم فرفضوا، حيث إن من نعم الله على عباده أن يجعلهم وسائل لنشر دينه ونصر رسله فيطلب منهم الدعوة أو الجهاد أو القرض والإنفاق وما أشبه.. لا لحاجة منه إلى

وَاللَّهُ عَنِيُّ بِذَاتِه، واستغناء الله عن أحديعني قطع حبل رحمته عنه، وهذا سبب هلاك الأقوام التي كفرت من قبل، لأنه إنها يستقرضهم ويستنفقهم ويدعوهم للإيهان لكي يرحمهم، ولعل تأكيد الله على غناه واستغنائه يأتي لعلاج عقبة نفسية طالما منعت ولا زالت تمنع الكثير من الإيهان بالرسالة والتسليم للرسول، وهي عقبة الإحساس بالغنى عن الحق من جهة، وحاجة الله ورسوله إليهم كها قال بعضهم: ﴿إِنَّ أَهْنَةَ فَقِيرٌ وَنَحَنُ أَغَنِيمَاً ﴾ [آل عمران: ١٨١]. من جهة أخرى ﴿حَيدُهُ، وقد أضاف تعالى هذه الصفة للغني لأنه ليس كل غني حيد، فقد يطغيه الغنى، أو تبطره النعم.

[٧] ثم يبين السياق موقف الكفار الأساسي الذي انشطر عنه الاستكبار والكفر والتولي، وهو عدم إيهانهم بالآخرة، وطبيعي أن من يكفر بالجزاء لا يبالي بتحمل المسؤولية ﴿زَعَمَّالَّذِينَ كَفَرُوا أَنَ لَنَ يَبْعَثُوا ﴾ للجزاء بعد الموت، والزعم هو مجرد الادعاء الذي لا يقين للإنسان به، وحيث إن الكفار لم يجدوا دليلا ينفي الآخرة باعتبارها حقيقة واقعية فطرية فإنهم لجؤوا إلى تأكيد زعمهم بكلمة ﴿لَنَ ﴾ تبريرا لكفرهم بالحقائق، ولكن القرآن يكذب زعمهم بالتأكيد على البعث والحساب ومن ثم على الجزاء إذ يقول تعالى يخاطب رسوله عنه: ﴿قُلْ بَلَى وَرَقَ لَبَعَنْنَ ثُمَّ لَلَنَبَوَنَ يَماعَمِلَمَ فَهِ وَفِي هذه الآية تأكيدات عديدة وذلك في مواجهة زعمهم الباطل، فالتأكيد اللفظي يواجه بتأكيدات في الكلام أقوى منه. وأمره تعالى الرسول ومن خلال ذلك كل مؤمن يواجه شبهات الكفار فَقُلْ لا يعني مجرد الدعوة للقول بل هو دعوة لاتخاذ موقف مضاد، يواجه شبهات الكفار فقل لا يعني مجرد الدعوة للقول بل هو دعوة لاتخاذ موقف مضاد، إذ إن القول هو ما يحكي إيهانه بالآخرة موقف مضاد، يواجه شبهات الكفار فقل لا يعني مجرد الدعوة للقول بل هو دعوة لاتخاذ موقف مضاد، يواجه شبهات الكفار فقل لا يعني مجرد الدعوة للقول بل هو دعوة لاتخاذ موقف مضاد، يواجه شبهات الكفار فقل هو الإنسان، والمؤمن مكلف أن يحكي إيهانه بالآخرة موقفا صريحا يتحدى موقف الاستهزاء والإنكار. ثم إنهم نفوا البعث في حين نجد السياق يؤكده ويضيف بالتأكيد على الجزاء لأنه محور القضية، فهم زعموا أن لا بعث لكي يتحللوا من المسؤولية، بالتأكيد على الجزاء لأنه محور القضية، فهم زعموا أن لا بعث لكي يتحللوا من المسؤولية، بالتأكيد على الجزاء لأنه محور القضية، فهم زعموا أن لا بعث لكي يتحللوا من المسؤولية، بالتأكيد على الجزاء لأنه محور القضية، فهم زعموا أن لا بعث لكي يتحللوا من المسؤولية، السؤولية، ولي حين أن القرآن أكد أن إنكارهم البعث لا يخفف عنهم من العذاب شيئا ولا يهون فم من المنولية أمرا.

وفي خاتمة الآية إشارة إلى أهم عقبة نفسية عند الكفار أمام إيهانهم بالآخرة ونسفها (وَذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ لأنه تعالى قدير، فهو ليس كها نحن البشر عاجزا أو محدود القدرة، بل هو صاحب المشيئة التامة فلا شيء يمتنع عنه أو يصعب عليه. وقد نتلمس في الآية إشارة إلى أن الكفار زعموا لله مجموعة من الصفات البشرية التي تجعله عاجزا عن بعث الناس بعد الموت في فكرهم، وذلك امتداد لتصوراتهم ومقاييسهم البشرية التي دعتهم للكفر والتولي عن بينات الله ورسله.

[٨] ولكي يتجنب الناس وبال الأمر في الدنيا والعذاب الأليم في الآخرة، ويفوزوا الفوز العظيم، يرسم القرآن المعالم الأساسية لطريق النجاة والفوز. إنه في الإيهان بالله ورسوله والنور المنزل من عنده في تحول الرسالة الإلية إلى واقع حضاري بالانتظام تحت راية القيادة بالتسليم لرسوله حتى تتحول الرسالة الإلهية إلى واقع حضاري بالانتظام تحت راية القيادة الرسالية، ولا بد أن تصير واقعا تفصيليًا يضع لمساته على جوانب حياته ومفرداتها المختلفة، وبعبارة أخرى: إن الإيهان بالله والرسول ليس عقيدة مجردة في القلب، ولا مظاهر وطقوس فقط، إنها هو منهج حياة يجب على الإنسان (فردا وأمة) أن يلتزم به.

﴿وَٱلنَّورِ ٱلَّذِى أَنَرَلْنَاً ﴾ و القرآن نور لأنه يخرج الإنسان من ظلمات الجهل والكفر، ويثير دفائن عقله، وينمي بواعث الخير في وجدانه، ويرسم له مناهج الحياة. وأي نور أعظم من حبل الله وكتابه الذي يوصل البشرية بالله ﴿نُورُ ٱلسَّمَوَمَتِ وَٱلأَرْضَ ﴾ [النور: ٣٥]؟! و لقد مضى القول في سورة النور وفي سورة الصف عن أن القيادة الرسالية هي الأخرى مظهر وتجلَّ لنور الله، لأنها صورة ناطقة لكتاب الله ومثل أعلى لرسالاته، وأن اتباعها ينير للإنسان دروب الحياة الفرعية المتداخلة، ومن هنا جاء في الحديث المأثور عن الإمام الباقر على يرفر أيرًا في الفرعي

#### الآيات ١ - ١٠

٤٠

قُلُوبِ المُؤْمِنِينَ أَنْوَرُ مِنَ الشَّمْسِ الْمُضِينَةِ بِالنَّهَارِ"

والإسلام الأصيل لا يرى الإيهان مجرد الاعتقاد (بالله وبالرسول وبالنور)، إنها الإيهان تسليم لله، واتباع للرسول، وتطبيق للكتاب، وبعبارة أخرى: الإيهان هو العمل المستمر والمتقن والمخلص الذي يستمد جذوره من اليقين التام بهيمنة الله عز وجل، وهذا ما نفهمه من النصوص الدينية ومن قوله سبحانه في هذه الآية ﴿وَاللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ فالمؤمن يقرأ في هذه الخاتمة أن عليه الاستمرار في الإيهان والعمل به، وأن يخلص فيه لوجهه تعالى، بل ويتقن أداءه، لأنه في حضرة خالقه الذي لا يمكنه خداعه أو التدليس عليه، فهو الخبير بأعمال الإنسان بأشمل وألطف مما عند الإنسان نفسه.

وكلمة أخيرة: كما أن الرسالة نور وأن الرسول نور فإن من يحمل رسالة الرسول اليوم ويكون امتدادا لقيادته الربانية ونائبا عن خلفائه الأمناء على فإنه هو الآخر نور. أوليس داعيا إلى الله؟ أوليس يحمل رسالات ربه إلى العباد؟ كذلك كان علماء أمة محمد على كانبياء بني إسرائيل. أوليسوا هم خلفاء الرسول؟ وكذلك نقرأ في حديث النبي يعظ سلمان المحمدي: "إنَّ أَكْرَمَ الْعِبَادِ إلى الله بَعْدَ الْأَنبِيَاءِ الْعُلَمَاءُ ثُمَّ مَمَلَةُ الْقُرْآنِ، يَخْرُجُونَ مِنَ الذُنيَا كَمَا يَخْرُجُ الْأَنبِيَاءُ، ويُخْشَرُونَ مِنْ قُبُورِهِمْ مَعَ الْأَنبِيَاءِ الْعُلَمَاءُ ثُمَّ مَمَلَةُ القُرْآنِ، يَخْرُجُونَ مِنَ الدُنيَا كَمَا يَخْرُجُ الْأَنبِيَاءُ، ويُخْشَرُونَ مِنْ قُبُورِهِمْ مَعَ الْأَنبِيَاءِ، ويَمُرُّونَ عَلَى الصَّرَاطِ مَعَ الْأَنبِيَاءِ ويَأْخُذُونَ أُوابَ الْأَنبِيَاء

[9] وتأكيد الله على ضرورة الإيهان به وبرسوله وبنوره المنزل باعتبار ذلك هو طريق النجاة يوم القيامة فريَوْمَ يَجْمَعُكُوْ لِيَوْمِ أَلْجَمَعٌ ﴾ أي يجمع أوصالكم التي تفرقت بعد الموت ويجمعكم إلى بعضكم مؤمنين وكافرين، وكذلك يجمع الناس مع الرسل ليشهدوا عليهم. وسميت القيامة بيوم الجمع وفي مواضع أخرى بيوم الحشر لأنها اليوم الذي تجتمع فيه البشرية كلها من آدم حتى آخر مولود آدمي.

<لَكَ يَوْمُ ٱلْتَغَابُولُ ﴾ ماذا يعني التغابن، ولماذا سمي يوم القيامة بيوم التغابن؟.

الجواب: إن الغبن في البيع أو الشراء هو ظهور الخديعة والغلبة، غبن فلانا نقصه في الثمن وغيره، فهو غابن وذلك مغبون، والتغابن من التفاعل أي أن كل فرد أو طرف يسعى لإيقاع الغبن بالآخر. وسميت الآخرة بذلك لأمور أهمها:

١ – أن لكل إنسان خلقه الله منزلين في الآخرة، أحدهما في الجنة والآخر في النار، فإذا

(١) الكافي: ج١، ص١٩٤، تفسير القمي: ج٢ ص٣٧١. (٢) مستدرك الوسائل: ج٤، ص٢٤٤.

<u>سِوَرَة</u> التَغَابُن

أفلح أن يكون أهلا للجنة ملك قصوره فيها وورث أهل النار منزله فيها، كما يرث منازل أهل النار التي كانت لهم في الجنة، وذلك قوله تعالى: ﴿ أَوْلَيْهَكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِيرَــَ يَرِبُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمَّ فِيهَا خَلِلُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠-١١]، ويومئذ يظهر العبن لدى أهل النار بخسرانهم الجنة ووقوعهم في الخسارة العظمى بدخول جهنم، ولأن المؤمنين يرثون منازلهم في الجنة فكأنهم أوقعوا بهم الغبن.

٢- إن المؤمنين والكافرين في صراع وتحدَّ دائمين، وكل فريق يحاول إيقاع الخسارة بالطرف الآخر عبر الانتصار عليه أو تحطيمه، وحيث إن الدنيا دار الابتلاء لكلا الفريقين فهي للكافرين على المؤمنين على الكافرين، والغبن فيها نسبي محدود، أما في الأخرة وهي دار الخلود فإنها المصداق الأعظم للتغابن، فالغابن فيها غابن حقًا، والمغبون فيها الآخرة وهي دار الخلود فإنها المصداق الأعظم للتغابن، فالغابن فيها غابن حقًا، والمغبون فيها الآخرة وهي دار بيه أو تحطيمه، وحيث إن الدنيا دار الابتلاء لكلا الفريقين فهي للكافرين على المؤمنين تارة، وتارة للمؤمنين على الكافرين، والغبن فيها نسبي محدود، أما في الآخرة وهي دار الخلود فإنها المصداق الأعظم للتغابن، فالغابن فيها غابن حقًا، والمغبون فيها خاسر بتمام المعنى. صحيح أن أساس الغبن في الدنيا، لأن الدنيا هي دار العمل، ولكن ظهوره لا يكون إلا في الآخرة، ولا يسمى الغبن غبنا إلا بعد أن يظهر للناس جليًا.

﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا ﴾ أي يترجم إيهانه إلى العمل فإن الإيهان الحقيقي بالله أصل كل خير والباعث على كل صلاح، ﴿يُكَفَرْعَنْهُ سَيَّتَانِهِ ﴾ أي الخطايا الجانبية، ﴿وَيُدَخِلَهُ جَنَّنَتِ تَجَرِى مِن تَخِبُهَ ٱلْأَنَهُ مُؤْخَلِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ وهذا مصير الطرف الغابن. وفي الآية إشارة إلى أحد معاني الشفاعة وهي أن تكون لدى الإنسان حسنات كبيرة تذهب بالسينات الصغيرة.

[١٠] وفي نهاية الدرس الأول من سورة التغابن يضع القرآن بين أيدينا صورة للفريق المغبون، وأي غبن وخسارة أعظم من الخلود في عذاب النار؟! ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِعَايَكُمُ مَنَا الْحَلُود في عذاب النار؟! ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِعَايَكُمُ مِنَا الْحَلُود في عذاب النار؟! ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِعَايَكُمُ مِنَا الْحَلُود في عذاب النار؟! ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِعَايَكُمُ مِنَا الْحَلُود في عذاب النار؟! ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِعَايَكُ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَنْبُ النَّارِ خَلِدِينَ فِيهَا وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ إن السبيل إلى الفوز كان في الإيهان بالله الذي بيده مصائر الناس، وفي اتباع رسله والقيادات الرسالية، وفي العمل بمنهج الورز الذي تنظوي عليه آيات القرآن، وقد نبذوها وراء ظهورهم فصاروا إلى الخسران.

# إنما أموالكم وأولادكم فتنة

هدى من الآيات:

## بينات من الآيات:

[11] ليس من تَغَيُّر خيرا كان أو شرا إلا ويمر عبر تدبير الله وإذنه ﴿ مَآ أَصَابَ مِن تُصِيبَةٍ إِلَابِإِذْنِ اللَّبِ ﴾، لأنه تعالى الذي يمد كل شيء بنور الوجود والاستمرار، ولأنه الذي وضع السنن في الخليقة ويجريها بسلطانه وليست من مصيبة إلا في سياق تلك السنن، وله الإرادة غير المحدودة بأن يفعل ما يشاء ويغيَّر ما يريد. وما دامت المصائب تكون بإذنه تعالى وهو الحميد العادل الحكيم فلن تكون بلا سبب ومن دون حكمة. بلى، ومن حكمته ولطفه أنه بيَّن في كتابه كيف يتخلص الإنسان من المصيبة، ولكن أنى للإنسان أن يستفيد من كتابه دون أن يؤمن به؟! ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَهِ يَهْدِ قَلْبَهُمْ ﴾ وهداية القلب هنا معان أبرزها:

٢- وكما أن الإيمان معراج الروح إلى التسليم فهو معراج الفكر إلى الصواب، فإن المصيبة تُفقد أكثر الناس توازنهم النفسي لما تحمله من الضغوط، فتزرع فيهم اليأس من التغيير، وقد تشل عقولهم عن التفكر، ولكن المؤمن يقف أمامها كالجبل الأشم لا تخرجه عن طوره، وهذا يبقيه مهتديا، وقادرا على الوصول إلى الصواب حتى في ظروف المصيبة، بل إنها تصبح مدخله لكثير من المعارف، فالمرض يدفعه لمعرفة سنن الله في جسم الإنسان، وطغيان الظلمة يجعله يعرف سنن الله في المجتمع، وهكذا..

٣- أضف إلى ذلك أنه يجد الحل للمصيبة والموقف السليم منها نتيجة الإيهان، فالإيهان

## الآيات ١١ – ١٨

بالله أكثر من مجرد الاعتقاد. إنه منهجية حياة شاملة، والمؤمن عند المصيبة يتذكر أن الله حكيم لا يفعل شيئا إلا لسبب فيبحث عن ذلك السبب، ويتذكر أن الإنسان بأعماله هو السبب الرئيسي لكل ما يجري عليه، تسليما لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَنَبَحَتُم مِّن مُصِيبَةٍ فَبِما كَسَبَتْ أَيَّذِيكُو ﴾ [الشورى: ٣٠] ثم يسعى للتغيير إيمانا بقوله تعالى: ﴿إِنَ ٱللَّهَ لَا يُعَبَّرُ مَا يِقَوْمِ حَقَّى يُعَبِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾ [الرعد: ١١]، ويستعين بالله بكل ما يستطيع من دعاء وصدقة، لإيمانه بأنه بأنه على كل شيء قدير، وأنه يمحو ما يشاء ويثبت، ولأنه قال: ﴿ أَدْعُونِ أَسْنَجَتِ لَكُو ﴾ [غافر: من مصاديق المحية إلى الحل، وذلك من مصاديق الهداية.

وَوَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمَرُ ﴾ و هذه الخاتمة تبني روح التسليم لقضاء الله عند كل مؤمن، حيث تؤكد له أن إذن الله وتدبيره متأسس على علمه، فهو لحكمة يعرفها، ولأسباب أحاط بها. ونجد في الآية التفاتة لطيفة تتصل بنظرية الجبر التي عالجها كثير من المفسرين عند هذه الآية، فقد زعم البعض أن الإنسان ليس له اختيار في الحياة ما دام الله هو الذي يقدر شؤونها -كالمصائب- ويجريها كيف يشاء! ولكن القرآن يحل هذه الإشكالية باختصار وبأسلوب بليغ حيث يؤكد دور الإنسان في صنع واقعه ومصيره بالقول: ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِأَلَقَهِ يَهَدٍ قَلْبَهُ.﴾. إذن فالهداية التي هي من عند الله لا تحصل إلا بعد إيهان الإنسان نفسه بالله، وعلى هذه السنة تمضي الحياة بخيرها وشرها، بأفراحها وأحزانها، كما أننا نستطيع أن نفسر كل الحوادث بهذه البصيرة.

وسؤال أخير في الآية: لماذا قال ربنا: ﴿يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ ولم يقل: يهديه، كما في كثير من الآيات الأخرى؟ والجواب:

**أولاً**: لبيان أن صلاح الإنسان وفساده (هدايته وضلاله) كل ذلك متصل بها ينطوي عليه قلبه من الأفكار والمعتقدات، وبالتالي فإن التغيير الحقيقي والجذري يتم بتغيير القلب.

ثانياً: لبيان شمولية الهداية فهداية الله لقلب المؤمن تجعله خالصا من كل انحراف وضلالة، فإن القلوب قد تكون مزيجا من الحق والباطل إلا قلب المؤمن حيث يصفو للحق دون الباطل وللهدى دون الضلال، أي أن الإيهان صنو لهداية القلب حيث يقوده إلى سائر الحقائق، ويبصِّره في جميع أبعاده وجوانب الحياة، وكلما زاد إيهان أحد زاد هدى قلبه.

[١٢] وأعظم مصيبة تصيب البشر هي التخلف في الدنيا ودخول النار والتعرض لسخط الله في الآخرة، ولكي يتجنبها الإنسان يجب أن يطيع الله، ويتبع القيادة الشرعية، ويعمل بمناهج الحق التي بلَّغها الرسول عَنَيْ وفصَّلها أئمة الهدى والعلماء الصالحون. وهكذا يربط القرآن حقيقة الإيهان بالله وبالآخرة بحقيقة الإيهان بالرسول (القيادة الإلهية). ولقد مهد السياق للحديث عن طاعة القيادة بما تضمنته الآية السالفة من بيان عن المصاعب، وانطوت عليه من دعوة للتسليم لله فيها، لأن الطاعة لله واتباع القيادة الرسالية التي تنشد التغيير سوف يتسبب ذلك بلا شك في كثير من المشاكل والضغوط التي ينبغي تحديها بروح التسليم لله عز وجل، ولكنها تقضي على مشاكل أكبر بصورة جذرية. ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ ﴾ ونقف هنا عند تعبير القرآن الكريم، فهو تارة يقول: ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [الأنفال: ١]، وأخرى يقول: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ ﴾، بإضافة فعل الأمر ﴿ أَطِيعُوا أَلاً في هذه الآية. أوليس العطف بالواو وحده كافيا لتأدية المعنى نفسه؟.

والجواب: أن لكلا التعبيرين ظلاله الخاصة في المعنى والنفس، ولعل العطف بالواو وحدها يبين أن طاعة الرسول هي امتداد لطاعة الله، في حين أن العطف بها مع الفعل: ﴿وَأَطِيعُوا ﴾ يؤكد استحالة الفصل بين طاعة الله وطاعة القيادة الرسالية، بأن يزعم البعض بأنه يكتفي بالقرآن طاعة لله وبعدها لا داعي لطاعة أحد رسولا أو إماما أو عالما.. واللطيف أن هذا التعبير ورد في سياق سورة التغابن التي تعرضت لإشكالية الفصل بين طاعة الله وطاعة رسوله حيث قال الكفار: ﴿أَبْتَرْيَجُدُونَنَا ﴾ [الآية: ٢] محاولة للفصل بين الطاعتين. ويحذر الله من عصيانه ورسوله وتولي غيرهما إذ يقول: ﴿فَإِنَ تَوَلَيَ تُمَرَّ فَإِنَّهَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمَبِينُ

[١٣] ولما انتقد القرآن موقف الكفر والتولي من قبل الكفار تجاه رسلهم لكونهم بشر أمثالهم، وبالتالي التقليل من شأنهم وتبرير عصيانهم، أكد هنا في سياق أمره بطاعة الرسول (القائد الرباني) وانطلاقا من منهجيته المتوازنة على حقيقة التوحيد بوصفه حدًّا لتقديس الرسل والأولياء القادة، فإنه لا يجوز بحال من الأحوال اعتبارهم شركاء لله أو أنصاف آلهة، كما صنع بعض النصاري واليهود بالنسبة لعيسي وعزير بكيَّن، فالطاعة للقيادة والعبادة لله وحده. في ألمَّذُلاً إلَّهُ إِلَا هُوَ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَلُ الْمُؤْمِنُونَ في وقد أكد القرآن على ضور التوحيد والتوكل في سياق أمره بطاعته وطاعة رسوله لأن هناك سببين يدعوان الإنسان للتخلف عن الطاعة لهما:

الأول: الشرك بالله سبحانه شركا مبدئيًّا باتباع الأفكار والفلسفات الضالة، أو عمليًّا بالخضوع للإرادات الأخرى من دون الله لمجاراة الشهوات والمصالح، أو اتباع الطواغيت والركوع إليهم. ولكي يسمو الإنسان إلى آفاق الطاعة والتسليم لله ولقيادة الحق يجب أولا أن يتطهر من رواسب الشرك، ويتخلص من أغلاله، ويتحدى الأنداد المزعومة.

الثاني: الضعف والانهزام أمام الضغوط والتحديات المضادة لخط الرسول والقيادة الإلهية، فإن أجلى صور التحدي والضغوط تبرز في مواجهة النظام الاجتهاعي بكل أبعاده سياسيًّا واقتصاديًّا واجتهاعيًّا وأخلاقيًّا ويجب على المؤمن أن يستقيم في خط التوحيد رغم ذلك، وهذا بحاجة إلى إرادة صلبة تجعله أشد من الجبال، وهذه يستمدها من الاستعانة بصاحب القدرة الواسعة والتوكل عليه. وما أحوج الحركات الرسالية والمجاهدين للصمود في مسيرة التغيير عبر التوكل على خالق السهاوات والأرض، والالتجاء إلى حصن ولايته وعزته وقدرته.

[١٤] ويذكرنا الوحي بأحد أقوى وأخطر التحديات التي يواجهها المؤمنون في طريق الجهاد والطاعة لله وللقيادة الرسالية وهو تحدي الأسرة، ذلك لأن الأسرة هي حلقة الوصل الأساسية بين الإنسان ومحيطه الثقافي والسياسي، ولذلك فهي أقرب تأثيرا وأبلغ نفاذا في إرادة المجاهد.

ثم إن مقاومة المؤمنين للطاغوت تنعكس بصورة حادة وسريعة على أسرهم، فإذا بها كلها أو بعضها تقف عقبة في طريق الجهاد، فينهاروا نتيجة الصَّلات التي تربطهم بها. ولكي يستقيم المؤمن لا بد أن يتذكر هذه الحقيقة، ويحرق سفن العودة إلى الشرك، ويتحصن ضد وسائل الضغوط، ومن أبرزها الأسرة، وذلك عبر تحديها بصلابة التقوى والإيهان.

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَ مِنْ أَزْوَبَهِكُمْ وَأَوْلَكِ حَكُمْ عَدُوَّا لَحَكُمْ ﴾ قال الإمام الباقر عَلِيَكَلا: «وَذَلِكَ أَنَّ الرَّجُلَ كَانَ إِذَا أَرَادَ الْهِجْرَةَ إِلَى رَسُولِ اللهِ يَنْتُنْ تَعَلَّقَ بِهِ ابْنَهُ وَامْرَأَنَهُ، فَقَالُوا: نَنْشُدُكَ اللهَ أَلَّا تَذْهَبَ عَنَّا وَتَدَعَنَا فَنَضِيعَ بَعْدَكَ، فَمِنْهُمْ مَنْ يُطِيعُ أَهْلَهُ فَيُقِيمُ، فَحَذَرَهُمُ اللهُ أَبْنَاءَهُمْ وَنِسَاءَهُمْ، وَنَهَاهُمْ عَنْ طَاعَتِهِمْ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْضِي وَيَذَرُهُمْ وَيَقُولُ: أَمَا وَاللهِ لَنِنْ لَمُ تُهَاجِرُوا مَعِي نُمَ جَمَعَ اللهُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ فِي ذَارِ الْهِجْرَةِ لَا أَنْفَعُكُمْ بِشَيْءٍ أَبْدَا

وفي توجيه القرآن الخطاب للمؤمنين بالذات في هذه الآية بيان لحقيقة واقعية وهي: أن المؤمن الحقيقي مجاهد بطبعه، لذلك تتوالى عليه الضغوط والتحديات، ولأنه من دون سائر الناس يتحمل المسؤولية الرسالية، وبالتالي فإنه الأولى بمثل هذا الخطاب، والأقرب لفهم معانيه، فهو هنا ذلك الإنسان الذي آمن بربه وحده، وأطاع قيادة الحق متوكلا على الله. وكيف يدرك المتقاعسون معنى التحديات الأسرية والاجتماعية والسياسية وهم يسبحون مع تيارها وليس ضده كما يفعل المؤمنون الصادقون؟!.

(١) تفسير القمي: ج٢، ص٣٧٢، بحار الأنوار: ج٩٩، ص٩٨.

ولا تعني الآية من الأزواج النساء وفقط، فقد تكون الزوجة مؤمنة مجاهدة ويكون العدو هم الزوج والأولاد فهي مسؤولة أيضا. وما أروع موقف وهب النصراني حينها تحدى تثبيط زوجته إذ تعلقت به لتردعه عن خوض القتال دفاعاً عن الإسلام بين يدي الإمام الحسين عليَّظَلا ولكنه اندفع إلى الشهادة، لأن حب الله كان أنفذ بقلبه من عاطفته تجاه زوجته الشابة ! وما أعظم موقف آسية بنت مزاحم وهي تتحدى طغيان زوجها فرعون حتى استشهدت موثقة بالأوتاد! ولعمري إن التاريخ الرسالي لحافل بمواقف البطولة للنساء والرجال على سواء،

وكما أن العداوة تتخذ ألوانا فإن عداوة الأزواج والأولاد قد لا تظهر على شفرة سيف، ولا سنان رمح، ولكنها تتمثل في مظاهر أخرى عاطفية واجتماعية واقتصادية، فحينما يكون المؤمن متفانيا لقضيته منصهرا في بوتقة أهدافه فإن معاداة أسرته للقضية والأهداف هي في الواقع معاداة له ذاته، ولو جاءت تلك المعاداة في صورة قشيبة من جهة التظاهر بحبه.

وإذالم يحذر المؤمن هذه العداوة فإن عاقبته الخسران، ذلك أن الطغاة والمترفين والكسالى والمرجفين يحسنون استخدام سلاح الأسرة ضد المؤمن الرسالي، لذلك تراهم ما يبرحون يسعون بشتى الأساليب ترغيبا وترهيبا وتضليلا لإدخالها في معادلة الصراع ضد الرساليين. فَأَحَذَرُوهُمَ ﴾ أي خذوا الحيطة المسبقة، وتحصنوا ضد عداوتهم. وأمره تعالى بالاحتياط هنا ثم دعوته إلى الصفح والتسامح بعدئذ يدل على أن العداوة المعنية ليست التي تصل إلى حد القتال بل هي العداوة الخفية، كالتي تستهدف التثبيط والنيل من عزيمة الجهاد لدى الإنسان المؤمن.

وثمة ملاحظة جديرة بالانتباه تجدها في وزن كلمات الآية من الزاوية البلاغية، فقد قال تعالى: ﴿عَدُوَّا﴾ بالإفراد، ثم قال: ﴿فَاَحَذَرُوهُمَ ﴾ بالجمع، لأن العدو قد يكون واحدا منهم ولكنه مندس بين أبناء العائلة ومؤثر فيهم فلا بد أن يحذر المؤمن الجميع ويتوجس خيفة من أي كلمة تثبيط تتغلف بالود والعاطفة، سواء صدرت من أمه وأبيه أو زوجته وبنيه أو أخته وأخيه، وبهذا الحذر وحده يستطيع أن يتجنب الفضل الذي وقع فيه الكثير من الناس، فما أكثر القرارات الصائبة التي ضربت عرض الحائط بسبب دمعة تحلقت في جفون الزوجات أو كلمة عاطفية صدرت من أم أو أب؟!.

وليست الدعوة إلى الحذر تعني المقاطعة التامة مع الأسرة، كلا.. بل لا بد أن يتحرك في علاقاته ضمن معادلة متوازنة إحدى كفتيها الاحتياط والحذر، والأخرى العفو والصفح والغفران ﴿وَإِن تَعَـّقُواْ وَتَصَفَحُواْ وَتَغَفِرُواْ ﴾، وهذه ثلاث درجات لصفة واحدة هي التنازل عن الحقوق الشخصية بالسهاحة وسعة الصدر لصالح الأسرة. وينبغي للمؤمن أن يسمو بنفسه إلى آفاق الحلم والسهاحة تخلقا بأخلاق الله، ويتحمل بعض الإساءات من أجل جذب أسرته إلى الرسالة ﴿فَإِنَّ أَلَمَهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ يغفر للمتسامحين ويرحمهم، وهي أعلى درجات التسامح. وتحسس المؤمن بحاجته إلى غفران الله ورحمته لا شك يدعوه للتلطف بمن هو تحت يده وقدرته.

ونعود الآن إلى معنى الكلمات الثلاث: (العفو، الصفح، الغفران)، فالعفو هو التنازل عن حق الانتقام والماثلة في القصاص وبالذات عند المقدرة، والصفح درجة أرفع، إذ قد يتنازل الإنسان عن حقه في الاقتصاص مثلا ولكن علاقته مع الطرف الآخر تبقى كدرة بسبب الإساءة، أما إذا صفح عنه فهو يطوي صفحة الماضي ويفتح صفحة جديدة فتعود علاقته الظاهرة به علاقة طبيعية، وليس بالضرورة أن تزول الآثار النفسية الداخلية بذلك. بلى، إذا غفر أزال حتى هذه الآثار، بل وتنازل عن طلب الانتقام من الله عز وجل. وهذه الصفات ينبغي أن يتحلى بها المؤمن تجاه أسرته والآخرين على كل حال وفي كل الظروف، وبالذات عندما يحتدم الصراع المبدئي بينه وبينهم، فإن هذا الصراع ينبغي أن يبقى في حدود المبدأ ولا يتحول إلى صراع شخصي مستمر، فإذا عادت زوجته التي كانت تمنعه من العمل في سبيل الله ولا يذكرهم بها، ولا يحمل في نفسه غضاضة، ولا يطالبهم بالغرامة، وما أشبه.

[10] وقد لا تبدر العداوة من قبل الأسرة تجاه المؤمن، ولكنه يفتتن بهم أو بهاله، ولربها نجد البعض تحرضه زوجته أو أسرته على الجهاد ولكن تفكيره في مستقبلها بعده يمنعه من الإقدام عليه، لذلك حذرنا الله من ذلك بقوله: ﴿ إِنَّمَا أَمَوَلُكُمُ وَأَوْلَكُدُكُمُ فِتْنَةً ﴾ قد ينجح المؤمن في مواجهتها وقد يفشل ولكنها كلها بالحصر ودون استثناء فتنة، أي أنها تضعه إمام مفترق طريقين: أحدهما الحق والآخر الباطل، وتثير فيه نفسه الأمارة والأخرى اللوامة، ليختار بعقله ويمشي بإرادته في أيهما شاء.

وَاللَّهُ عِندَهُ أَجَرَّعَظِيـ رُبُ وإنها يذكِّر ربنا بهذه الحقيقة لأن الإيهان الصادق بها كفيل بأن يدفع الإنسان لتجاوز الفتنة بنجاح فيختار ما عند الله على ما في الدنيا، كما أن هذه البصيرة ترغب المؤمن ليسخِّر الأموال والأولاد في سبيل الحصول على ما عنده تعالى، وليس جعلها عقبة دون ذلك، وفرق بين الإمام الحسين عَلَيْتَكْ الذي جعل أولاده وأصحابه وأهل بيته وأمواله وسيلة للتقرب من الله وبين الزبير الذي أدخله افتتانه بولده عبد الله في حرب مع ولي الله وحزبه في موقعة الجمل، فقال عنه أمير المؤمنين عَلِيَتَكْ يصف عامل الانحراف في حياته. «مَا زَالَ الزُّبَيْرُ رَجُلًا مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ حَتَّى نَشَأَ ابْنُهُ الْمُشْتُومُ عَبْدُ الله»<sup>(1)</sup>، لأنه الذي دفعه إلى حب الدنيا والرئاسة، وحرَّضه على الحرب ضد الإمام ظَلِيَتَلِاً. وهذه البصيرة تجعل المؤمن يتصرف تصرفا معتدلا مع أمواله وأولاده، فلا يفرط في حق أبنائه، ولا يبذر في صرف أمواله، إنها يتبع طريقا وسطا يزن كل موقف منه تجاههها بدقة، ويتصرف بحكمة، ويتجنب الاسترسال في موقف إيجابي أو سلبي.

وهكذا روى المفسرون حديثا عن الرسول عَنْ نستلهم منه معنى إيجابيًّا للفتنة، وأنها لا تعني طرد الأولاد أو نبذ الأموال، بل التصرف الحكيم معها. الحديث كما يلي: روى عبد الله بن بريدة عن أبيه قال: «كَانَ رَسُولُ الله عَنْيَنَ يَخْطُبُ فَجَاءَ الحُسَنُ وَالحُسَيْنُ عَنَيْهَا قَمِيصَانِ أَحْرَانِ يَمْشِيَانِ وَيَعْثُرَانِ، فَنَزَلَ رَسُولُ الله عَنْيَنَ يَخْطُبُ فَجَاءَ الْحُسَنُ وَالحُسَيْنُ عَنَيْهَا قُمَّ قَالَ عَنْيَنَ اللهُ عَنْ أَسْ عَنْ اللهُ عَنْيَنَ مَعْتَبَهُ عَظُبُ فَجَاءَ الْحُسَنُ وَالحُسَيْنُ عَنَا وَيَعْتُرُونَ فَمَ قَالَ عَمْدَيَ اللهُ عَنْ وَاللهُ عَنْقَتَ عَظْبُ عَمْدَهُ اللهُ عَنْ وَعَلَيْهِمَا وَيَعْتُرُونَ فَلَمُ أَصْبِرُ حَتَى قَطَعْتُ حَدِيثِي وَرَفَعْتُهُمَا". ثم أخذ في خطبته.

[١٦ – ١٧ ] وليس من درع يتحصن به المؤمنون ضد الفتن أفضل من تقوى الله:

أولاً: لأنها الحبل المتين الذي يوصل الإنسان بربه في كل مكان وفي كل لحظة من عمره، وفي كل سعي وقول يصدر عنه.

ثانياً: السهاع لله ولرسوله والطاعة لهما.

ثالثاً: الإنفاق في سبيل الله والتضحية بكل ما يملكه الإنسان، فإن ذلك هو السبيل المستقيم لنيل ما عنده تعالى من الأجر، والانتصار على شح النفس الذي هو أساس كل انحراف في حياة البشر، وبالتالي الفلاح الحقيقي في الدنيا والآخرة.

﴿ فَأَنَّقُوْا اللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُمَ ﴾ و هذه الآية بيان لقول الله في موضع آخر: ﴿ أَتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢]، وذلك من وجهين:

الأول: أن الله سبحانه حينها فرض التقوى على الإنسان أعطاه من الاستطاعة ما يمكنه بها إحرازها كما يريدها منه تعالى، قال الإمام الصادق عَلَيْهَلَا: «مَا كَلَّفَ اللهُ الْعِبَادَ كُلْفَةَ فِعْلٍ وَلَا نَهَاهُمْ عَنْ شَيْءٍ حَتَّى جَعَلَ لَهُمُ الِاسْتِطَاعَةَ ثُمَّ أَمَرَهُمْ وَنَهَاهُمَ<sup>»(\*\*)</sup>. وقال عَلِيَّلا: «وَإِنَّهَا وَقَعَ التَّكْلِيفُ مِنَ الله عَزُّ وَجَلَّ بَعْدَ الِاسْتِطَاعَة

- (١) بحار الأنوار: ج٤، ص١٤٥.
- (۲) بحار الأنوار: ج۶۳، ص.۳۰.
  - (٣) بحار الأنوار: ج٥، ص٣٨.

فَلَا يَكُونُ مُكَلَّفاً لِلْفِعْلِ إِلَّا مُسْتَطِيعاً `` كما قال تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَاً ﴾[البقرة: ٢٨٦]. إذن فتقوى الله بقدر ما يستطيع الإنسان هي حق التقاة نفسها.

الثاني: أن تقوى الله حق تقاته تختلف من إنسان إلى آخر باختلاف الظروف والإمكانات الذاتية، فتقوى الأعرج والأعمى والمريض تختلف عن تقوى السليم في بدنه، وتقوى العالم تختلف عن تقوى الجاهل، وتقوى السجين تختلف عن تقوى الحر، وهكذا.. فإذا ما بذل الإنسان كل ذرة من جهد يستطيعه فقد اتقى ربه حق تقاته عمليًّا. ولذلك فرَّق تعالى في الكم بين إنفاق الموسع والمِقتر فقال: ﴿ لِيُنْفِقَ ذُو سَعَبَرِ مِن سَعَبِدٍ. وَمَن قَدِرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ، فَلَيْنِفِق مِتَّا ءَانَنهُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللّهُ نَفْسًا إِلَّا مَآ مَاتَسْهَا ﴾ [الطلاق: ٧].

ونستوحي من الآية: أن المؤمن يجب أن يكون واقعيًّا في نظرته إلى الدين، فيتقي الله حسب استطاعته ومكنته، وإذا لم يستطع فلا يؤنب نفسه ولا يقنط من رحمة الله، بل يفعل بقدر وسعه. مثلا: من لم يستطع طَوْلا أن يصلي قائما فلا يترك صلاته رأسا، بل يصليها عن جلوس، ومن لم يستطع أن يعارض حاكم السوء فلا يجاريه بقلبه بل يتقيه ظاهرا ويستمر في مقاومته في السر، وهكذا..

قال تعالى: ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَيْغِرِينَ أَوْلِيَآ، مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۖ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَقَ: إِلَّا أَن تَكَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَمَّةُ ﴾ [آل عمران: ٢٨]، وقال: ﴿ مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِيهِ إِلَّا مَنْ أَصْحَرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَعٍنَّ بِٱلْإِيمَنِي ﴾ [النحل: ١٠٦]. والحاصل: أن الإنسان حينها يضطر إلى التقوى الممكنة عمليًّا لسبب مشروع فهو في الواقع صار إلى التقوى المأمور بها، لأن تقوى الله حق تقاته تكون بالتزام أحكامه سواء كانت أحكاما أولية أو ثانوية، وقد لا تحرز التقوى بحق إلا بتجاوز بعض الأحكام وأكل الميتة والعمل ظاهريًّا في جهاز الحكم الجائر، كما أكد ذلك الإمام الكاظم عَلَيْتَهُمْ لصاحبه علي بن يقطين الذي أراد الاستقالة من الوزارة في عهد هارون حيث منعه وبيَّن له أن بقاءه هو الواجب المطلوب شرعا.

والآية الكريمة التي نحن بصددها تعبير عن النظرة الواقعية في الإسلام، وينبغي للحركات الرسالية اعتبارها أصلا من أصول التحرك حيث إن النظرة المثالية إلى الشريعة تجعل الأولويات ضحية للأمور الثانوية والأصول ضحية للفروع. ﴿وَأُسْمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾ فالمهم إذن

(١) بحار الأنوار: ج٥، ص٣٥.

ليس الاستماع إلى كلام الله وتوجيهات القيادة الرسالية فقط، إنها الأهم هو الطاعة والاتباع، لأن التوجيه لا يؤثر في الواقع إلا إذا سلَّمنا له وعملنا بمضامينه، وبالذات تلك التي تتطلب من الإنسان التضحية لأنها الأصعب، والتزام الإنسان بها مؤشر على عمق إيهانه، واقتحامه عقبة الشح الكبرى. لذا قال تعالى: ﴿وَأَنفِ قُوا خَيراً لِأَنفُسِ حَكُمٌ ﴾ أي أن الإنفاق يعود على صاحبه بالخير، فهو يزكي النفس ويزيد إيهانها، ويتقدم بالمجتمع اقتصاديًّا لما يسبه من نهاء في الثروة وتدوير لها. وللآية تفسير آخر هو: أنفقوا خيرا في مقابل الشر، فإن الخير هو الذي يعود للنفس والمجتمع بالنفع.

وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ وَفَأُولَيَكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ و شح النفس هو مجموع الصفات السلبية التي تعبر عن حب الذات وحب الدنيا، كالبخل والحرص والعنصرية وما أشبه، وإذا انتصر الإنسان على شح نفسه صار من المصلحين لأنه جذر كل ضلال وانحراف ومعصية في حياة البشر، ولأن الانتصار عليه يفتح الطريق له نحو كل فضيلة وصلاح، ولذلك يحدثنا أبو قرة فيقول: «رَأَيْتُ أَبَا عَبْدِ الله (الإمام الصادق عَلَيَكَلاً) يَطُوفُ مِنْ أَوَّلِ اللَّيْل إلَى الصَّبَاح وهُوَ يَقُولُ: اللَّهُمَّ قِنِي شُحَّ نَفْسِي، فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ مَا سَمِعْتُكَ تَدْعُو بِغَبْرِ هَذَا فَقَالَ عَلَيَكَلاً وَ وَأَيُّ وَوَا اللَّهُمَ قِنِي شُحَّ نَفْسِي، فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ مَا سَمِعْتُكَ تَدْعُو بِغَبْرِ هَذَا فَقَالَ عَلَيَكَ يَقُولُ: اللَّهُمَ قِنِي شُحَّ النَفْسِ؟ إِنَّ الله يَقُولُ: ﴿وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأُولَيَكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ »<sup>(1)</sup>. والإنفاق من أهم العوامل التي تقضي على شح النفس، جاء في الحديث المام ما الصادق عَلَيَكَلا: والتعبير بالمبني للمجهول ﴿يُوقَ مُحَ نَفْسِهِ عَلَي المَائُور عن الإمام الصادق عَلَيَكَلا: والتعبير بالمبني للمجهول في فَلُونَ الإمام الصادق عَلَيْعَانُ مُعَالًا عَلَيْتَ وَأَيُّ

 إن تُقْرِضُوا اللّهَ قَرْضُ حَسَنًا يُضَعِفْهُ لَكُمْ ﴾ ما هو القرض هنا؟ قال بعضهم: هو الدَّين، وقال البعض: بل هو كل إنفاق، أو الإنفاق المندوب (بينها الأول كان في عموم الإنفاق). وأنى كان فإن لكل هذه المفردات آثارا مباركة في حياة الفرد والمجتمع، ولها أيضا آثار معنوية تتصل بمصير الإنسان في الآخرة، إذ تسبب غفران الذنوب باعتبارها من الحسنات الكبيرة التي تشفع في السيئات. ﴿وَيَغَفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورُ حَلِيمُ ﴾ فهو يرد القرض مضاعفا.

[1۸] وكلما كان الإنفاق أصفى من شوائب الرياء والسمعة والمن والاستكبار وابتغاء المصالح المادية كان أقرب إلى الله وأنفع للنفس وأزكى لها، وربها لذلك ختمت السورة بالتذكرة بأسماء الله: ﴿ عَـٰلِمُ ٱلْغَيَّبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾ يعرف ما ينفق، ويعرف لماذا وبأية نية. ﴿ٱلْعَزِيزُ ﴾

- (١) مستدرك الوسائل: ج٧، ص ٣٠، تفسير القمي: ج٢ ص ٣٧٢.
  - (٢) مجمع البيان: ج٠١، ص٣٨٣.

الذي لا يحتاج إلى إنفاق أحد أو نصر أحد، قال سبحانه: ﴿وَتَوَلُّواً وَآسْتَغْنَى ٱللَّهُ وَٱللَّهُ غَنْتُ حَمِيدٌ﴾. ﴿لَحْكِيمُ﴾ الذي يثيب من يثيب بقدر طاعته وإخلاصه، ويعاقب من يعاقب حسب ذنبه وكفره.

نسأل الله أن يجعلنا ممن يتبصر هذه الحقائق حتى لا نكون من المغبونين.



\* مدنيّة.

- \* عدد آياتها: ١٢.
- \* ترتيبها النزولي: ٩٩.
- \* ترتيبها في المصحف: ٦٥.
- \* نزلت بعد سورة الإنسان.

\_\_\_\_ فضلُ للسُورة \_\_\_\_\_ قال ﷺ : «ومَنْ قَرَأَ سُورَةَ الطَّلَاقِ مَاتَ عَلَى سُنَّةِ رَسُولِ الله ﷺ ». (مستدرك الوسائل: ج٤، ص٣٥٢)

#### \*\*\*

عن أبي عبد الله الصادق عليمًا لا الفاد الله عن قَرَأَ سُورَةَ الطَّلَاقِ والتَّحْرِيم في فَرَائِضِهِ أَعَاذَهُ الله مِنْ أَنْ يَكُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِتَّنْ بَخَافُ أَوْ يَحْزَنُ، وعُوفِيَ مِنَ النَّارِ وأَدْخَلَهُ الله الجُنَّةَ بِيلَاوَتِهِ إِيَّاهُمَا ومُحَافَظَتِهِ عَلَيْهِمَا لِلنَّبِمَ لِلنَّبِي شَيْتَ عَنْفَ الْ

(وسائل الشيعة: ج٦، ص١٤٨)

# الإطار العام

## التقوى الضمانة الأكيدة لتطبيق القانون

في بادئ الأمر يتراءى أن سورة الطلاق تتحدث عن قانون الطلاق، ولكن حينها نتدبر في سياقها نجد محور السورة الحديث عن التقوى، وما الحديث عن قانون الطلاق وسنن الله في الغابرين و... إلا إطار لهذه المحور، وا**لسؤال**: ما هو سبب مزج السياق بين الأحكام الشرعية وبين الأوامر المؤكدة بالتقوى؟.

والجواب:

١- إن التقوى هي أفضل ضمانة لتنفيذ الأحكام الشرعية، والتزام الحدود الإلهية،
 والاعتبار بالمواعظ، والعمل بقيم الذكر، وبالذات في صورتين:

الأولى: القضايا الفردية التي لا تتصل بالنظام السياسي للأمة بقدر اتصالها بالنظام الاجتهاعي وبالقرارات الفردية للإنسان.

الثانية: غياب النظام الإسلامي المتكامل (المجتمع الإسلامي، والحكومة الإلهية) إذ مع وجود هذا النظام يصعب على الفرد أن يتجاوز حدود الله، لأنه سيجد من يمنعه ويقف في طريقه، وبالذات في المسائل الاجتهاعية، لذا فقد يلتزم الإنسان بالأحكام خشية الناس والقانون، أما إذا نمت روح التقوى عند أحد فإن خشيته من ربه ستكون أعظم من كل شيء، وذلك ما يدعوه لاتباع الحق في أي مكان وزمان حتى لو لم يكن ثمة نظام إسلامي قائم، بل ولو كان وحده لا يراه أحد من الناس.

٢- إن حقيقة التقوى لا تنمو في القلب إلا إذا اتصلت بمجمل سلوك الإنسان، فهي ليست مفهوما ذهنيًّا أو مادة للمعرفة، إنها هي صبغة حياة ولون سلوك، ومنهج تكامل، وموقف من الأحداث المتحركة حول الإنسان، لذلك يحدثنا الوحي عنها عبر تيارات الحياة وتطوراتها، وأمواج ضغوطها المختلفة، لكيلا نتعامل مع التقوى كقضية مجردة، وبعيدة عن التفاعل في قضايانا اليومية.

وبهذه الطريقة تتصل التقوى بكل التعاليم الدينية، فإذا أمر الله بالتقوى عند الحديث عن قانون الطلاق فإن معناها يكون الالتزام بأحكام الله وحدوده فيه. ومن يتق الله يجعل له مخرجا



فَيْتَأَيَّهُمَ النَّيْ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَبِهِ وَأَحْصُوا الْعِدَةُ وَاتَقُوا ٱللَّهَ رَبَّحَكُم لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بَيُوتِهِنَ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ تَبَيَّنَةُ وَقَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهُ وَمَن يَتَعَدَ مُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ طَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِى لَعَلَ ٱللَّه يُحْدِثُ بَعْد ذَلِكَ مُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ طَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِى لَعَلَ ٱللَّه يُحْدِثُ بَعْد ذَلِكَ أَمْرًا () فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُوفِ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ مِنكُرُ وَأَقِيمُوا ٱلشَّهَدَةَ لِيَّهُ ذَلِكَمْ بُعَمْرُوفِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ إِلَيْهِ وَالْيَوْرِ أَنْتَهَ بَعْمَلُ أَلَّهُ بَعْمَلُوفُ مَن كَانَ يُؤْمِنُ مِنْتُ لَكَنْ أَعْدَرُكُ وَالْتَعْدَةُ اللَّهُ فَقُو حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهُ بَعْمَلُ اللَّهُ مَن كَانَ يُؤْمِنُ مِنْ عَدْلًا مِنْ أَنْتَهُ مَعْرُوفِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ مَعْدَلُ مِنْكَمَ وَأَقِيمُوا ٱلشَّهَدَةَ لِلَهُ فَقُو حَسْبُهُ إِنَّهُ عَنْهُ مَعْرَبُهُ فَقُو مَن كَانَ يُؤْمِنُ مَنْهُ وَالْتَعْمَنُهُ أَنْسَهُ وَالْنَعْ وَالْنَعْ وَالْتَعْ مَنْهُمُ وَالَتَهُ وَاللَهُ عَلَيْهُ مَعْ مَعْرَبُهُ أَنْ مَن كَانَ يُؤْمِنُ مِنْ عَدْرًا مَنْ مَنْ إِلَاهُ وَالْيَوْ وَالْتَعْ مَنْتَبَعُونُ وَقَالَتِهُ مَعْرَبُهُ إِنَّهُ مَعْرَبُهُ مَنْ عَالَةً بَعْهُ وَمَنْكَ أَنَّهُ بَلَكُمُ مَنْ مَنْ كَانَهُ عَمْدُهُ مَنْ عَنْكَ مَنْ الْمَعْتَى مَنْ الْمَعْتَى مَنْ الْمَعْ مَدْرُكُونُ مُنْكَذَهُ أَنْتُهُ بَعْهُ وَالْتَنْ مِنْ الْمَعْتَهُ فَعُو مَنْكُونُولَتُنْ مَوْلُولَتُنْهُ مَنْ أَنْعَالَةُ عَمْ مَالَهُ فَعُولَ اللَهُ وَالَتِنْ مَنْ الْمَعْتَى مَنْ الْمَعْتَى مَا لَنَهُ مُوالَكُنَ مَنْ الْمَعْتَى مَنْ أَنْتَهُ مَنْ أَنْتَهُ مَنْتَنَهُ مَاللَهُ مَنْ مَا مَنْهُ مَنْ مَا أَنْتَنَهُ مَنْ مَنْ أَنْكَةُ مَنْتَهُ مَنْهُ مَنْ مَنْتَنَهُ مَنْتَهُ مَنْ مَنْتُ مَالَهُ مَنْتَهُ مَالَةُ مَنْتَهُ مَنْتَهُ مَنْهُ مَنْ وَالْتَنْ مَاللَهُ مَالَهُ مَنْتَنَ مَنْهُ مَالَهُ مَنْ مَالَهُ مَنْتَنَ مَا مَا مُولَا مَا مَا لَعُهُ مَنْهُ مَالُهُ مَنْ مَا مَنْهُ مَالَهُ مَالَهُ مَا مَا مُولَالْكُونُ مَا مَنْ مَائُونُ مَا مَا مَا مَا مُولَا مَا

هدى من الآيات:

الأسرة كما يراها الإسلام هي اللبنة الأولى في بناء المجتمع الإسلامي، وقد أولاها القرآن اهتماما بالغا باعتبارها حصن الفرد والمجتمع، والمدرسة التي تتربى فيها الأجيال، فهو ما يفتأ يعالج القضايا المتصلة بها بين سورة وأخرى، ليرسم المنهج المتكامل لمسيرة النكاح والمعاشرة والتربية، ولنظامها الداخلي (الدخول والخروج، والأكل والنوم) وعلاقاتها المختلفة، وفيها بينها حالات الشقاق والطلاق. وبالرغم من أن بعضا من المذاهب كالمسيحية الكاثوليكية تحرم الطلاق البتة، وبالرغم من أنه في شريعة الإسلام نفسه أبغض الحلال إلى الله، فقد جاء الحديث المأثور عن النبي ﷺ أنه قال: "تَزَوَّجُوا ولَا تُطَلِّقُوا فَإِنَّ الطَّلَاقَ يَهْتَزُّ مِنْهُ الْعَرْشُ"<sup>(1)</sup>. وجاء في حديث آخر عنه ﷺ الأولى التي التَقَلَقُوا النَّسَاءَ إلَّا عَنْ رَيْبَةٍ فَإِنَّ الطَّلَاقَ يَهْتَزُ

إلا إنه تعالى يشرعه لأن الروابط الزوجية في نظر الإسلام إنها وضعت لأهداف فردية وأسرية واجتهاعية وحضارية، فإذا أصبحت لا تؤدي الأغراض أو أضرت بها فإن الطلاق يصير أولى منها. وحيث إن الطلاق عملية هدم لكيان الأسرة فقد أسس الله دينه على الوقاية منه، وفي هذا السياق تنتظم الكثير من القيود التي وضعت ليصبح الطلاق مشر وعا، كوجوب العدة، وبقاء الزوجة في بيت زوجها حينها لا هو يخرجها ولا هي تخرج منه، وحضور شاهدي عدل حين الطلاق، وما إلى ذلك. ولا يعتبر الإسلام الطلاق مسألة شخصية يتصرف فيها الرجل كيف يشاء -كما يظن البعض، وكما هي عند بعض المذاهب – إنها هو قضية اجتهاعية ذات تأثيرات سلبية على كيان الأسرة بصورة خاصة والمجتمع بصورة عامة. لذا يضع الله حدودا

ويلاحظ إلى جانب السياق الذي يعالج مشكلة الطلاق من الناحية القانونية تأكيدات متتالية على أهمية التقوى وبصيغ مختلفة، لأنها الدرع التي تحصَّن المجتمع ضد المشاكل كالطلاق، ولأنها الضهانة الحقيقية والأهم لالتزام الإنسان بحدود الله وتنفيذها في كل مكان وزمان.

### بينات من الآيات:

[1-7] في أول آية من السياق يوجه الله الخطاب إلى رسوله بصورة خاصة: ﴿يَآَيُهُ النَّيْ ﴾ باعتباره مسؤولا عن الأمة وشاهدا عليها، ثم يعم المسلمين ببلاغة فائقة: ﴿طَلَقَتُمُ ﴾، وذلك لكي ينسف المزاعم التي تقول: أن علاقة الرجل بزوجته وتدبيره لشؤونها أمر خاص وذلك لكي ينسف المزاعم التي تقول: أن علاقة الرجل بزوجته وتدبيره لشؤونها أمر خاص به، ولا يمت بصلة إلى الدين الذي تمثله القيادة الإسلامية، ويؤكد أن هذا الوهم غلط فاضح، لم يعم المسلمين بالغة الرعل من المر خاص المن ينه بلاغة فائقة: ﴿طَلَقَتُمُ ﴾، وذلك لكي ينسف المزاعم التي تقول: أن علاقة الرجل بزوجته وتدبيره لشؤونها أمر خاص به، ولا يمت بصلة إلى الدين الذي تمثله القيادة الإسلامية، ويؤكد أن هذا الوهم غلط فاضح، لأن علاقة الرجل بزوجته وتدبيره المراهم غلط فاضح، الأن علاقة الرجل بزوجته لا تقف عند حدود مصالح الفرد بل تنتشر إلى كل امرأة. أوليست الزوجة عضو في المجتمع الإسلامي، وبالتالي لها امتداداتها وعلاقاتها بالمجتمع وبقيادته؟ فلابد

- (١) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص٨.
- (٢) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص٩.

إذن أن يكون التعامل معها ضمن حدود الله وتوجيه القيادة الإلهية، ولذلك بدأ الخطاب بالنبي ثم توسَّع إلى سائر المسلمين ﴿يَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتْمُ ٱلنِّسَاَءَ ﴾.

والملاحظ أنه تعالى قال: ﴿طَلَقْتُمُ ﴾ بصيغة الماضي، ثم قال: ﴿فَطَلِقُوهُنَّ ﴾ مما يدل على أن للطلاق مرحلتين: المرحلة النفسية الداخلية، والمرحلة القانونية الظاهرية، وتلك تسبق هذه إلا أنها لا تكفي لتحقق الطلاق لأنه يجب إجراء الطلاق وفق حدوده ومنها الصيغة التي تفيد إيقاعه كقول الرجل: زوجتي فلانة طالق، أو: أنت طالق.. كما يفيد قوله: ﴿طَلَقَتُمُ ﴾ الجزم والاستقرار أي جزمتم واستقريتم على هذا القرار في أنفسكم وأردتم إيقاعه. و لعل كلمة ﴿النِّسَآةَ ﴾ تنصرف إلى الزوجات اللاتي تم الدخول بهن، فإن غير المدخول بها ليس طا عدة، لأن الحكمة منها –حسب الأخبار – منع اختلاط المياه، وهذا منتف إلا في المدخول بهن. و لأن هناك طلاق الجاهلية وطلاق البدعة لم يدع الوحي الكلمة هكذا إنها حدد النوع المشروع والصحيح من الطلاق، وهو الذي تأتي الآيات اللاحقة على بيان حدوده وشروطه، ومن شروطه العدة، وأن يتم في طهر لم يواقعها فيه، لأنه وحده الذي يدخل في حساب العدة الشرعية<sup>(1)</sup>.

فَفَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَ ﴾ وكلمة فَفَطَلِقُوهُنَ ﴾ من الناحية القانونية تعتبر تشريعا للطلاق، الأمر الذي يختلف فيه الإسلام عن بعض المذاهب التي حرمته ومنعته فلم تحل المشكلة، بل تسببت في كثير من المشاكل النفسية والأسرية والاجتهاعية. ولم يقل الله: للعدة؛ لكونها تختلف من امرأة لأخرى، فعدة الحامل تختلف عن غير الحامل، قالوا في تفسير كلمة فرلِعِدَّتِهِنَ ﴾ أي لزمان عدتهن، وذلك أن يطلقها في طهر لم يجامعها فيه، «عن ابن عباس وابن مسعود والحسن ومجاهد وابن سيرين وقتادة والضحاك والسدي، فهذا هو الطلاق للعدة لأنها تعتد بذلك الطهر من عدتها، وتحصل في العدة عقيب الطلاق. فالمعنى فطلقوهن لطهرهن الذي يحصينه من عدتهن، ولا تطلقوهن لحيضهن الذي لا يعتدون به من قرئهن، فعلى هذا يكون العدة الطهر»<sup>(1)</sup>.

وتهدينا الآية إلى أن المرأة لا تنفصل كليًّا عن زوجها بمجرد أن تنطلق من لسانه صيغة الطلاق الأولى، لتكون حرة في اختيار غيره مثلا، إنها تبقى في بيته وتحت مسؤوليته أثناء عدتها، فإذا انتهت العدة سرى مفعول الطلاق عمليًّا فتنفصل المرأة عن زوجها تماما لتصبح في غير عهدته إلا أن يرجع إليها وترجع إليه، لذلك قال تعالى: ﴿وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةَ وَٱتَقُواْ ٱللَّهَ رَبَّ<del>صَكُمُ ﴾</del>

(١) قال الإمام الصادق عَلِيَكَلا: «لاَ طَلاَقَ إِلاَّ عَلَى طُهْرٍ مِنْ غَيرِ بَجِاعٍ" أصول الكافي: ج١، ص ٣٥٠. (٢) مجمع البيان: ج١٠، ص٣٨٦. وقد أمر الرجل بالذات بالإحصاء لأن الطلاق بيده ولأنه المسؤول عن المرأة في سكنها ونفقتها وحمايتها، فلا بد أن يحصي لكي يعرف بالضبط متى يمكنه التحلل من هذه المسؤولية الشرعية. والتأكيد على التقوى بعد الأمر بإحصاء العدة يهدينا إلى ضرورة الدقة في الحساب، لأن التقوى هي التي تمنع الكذب والتلاعب. وفي الآية تحذير للزوجين من أن الله رقيب وشاهد لا يمكن غادعته أبدا، وينبغي اتقاء سخطه وعذابه. ولأن فترة العدة مصيرية بالنسبة لعلاقة الطرفين ففيها يراجع الرجل نفسه ويُقَوِّم زوجته من جديد ليقرر الرجوع إليها أو الانفصال عنها فيجب عليه أن يراقب الله من كل ذلك ويكون منصفا. ولعل الرجل بالذات يستطيع مضارة زوجته فيتلاعب بالمدة بعيدا عن علم أي أحد، وحيث لا يوجد النظام المتكامل المحيط بالإنسان فهو قادر على صنع ما يشاء دون أن يُواجَه أي إجراءات قضائية وقانونية تخالف هواه، لذا فهو محتاج إلى مراقبة الله قبل كل شيء وتقواه (باعتبارها أهم الضمانات التنفيذية المرابع).

ويصل القرآن الدعوة للتقوى بالنهي عن إخراج المطلقات من بيوت الزوجية قبل العدة، وهكذا نهيهن عن الخروج، لأن ذلك هو الآخر يحتاج إلى المزيد من خشية الله وتقواه فإلا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلايَغَرُجْصَ ﴾ إذن فقول الرجل لامرأته: أنت طالق؛ لا يخرجها من مسؤوليته، ولا يبرر لها التمرد عليه.. فإن البيت يبقى بيتها لا يجوز له إخراجها منه، وهي تبقى في عهدته لا يحق لها الخروج من تحت يده مادامت العدة لم تنقض، كما يقول الإمام الصادق عَلِيَّلا: «نَكَلاَنَة قُرُومٍ وَهِيَ ثَلَاتُ حِيَضٍ، وَإِنْ لَمْ تَحِضْ فَنَلَاتَة أَشْهُرٍ، وَإِنْ كَانَ بِهَا مَعْلَ فَإِذَا وَضَعَتِ انْقَضَى أَجَلُهَا»<sup>(1)</sup>، فبمجرد بدء الحيض الثالث تنتهي العدة.

ولعل بقاء المرأة في بيت زوجها أثناء العدة -بالذات مع ملاحظة ما ندب إليه الإسلام من التبرج والتزين لزوجها- صلاح كبير، باعتباره يشدهما لبعضهما، ويعيد الرجل إلى زوجته من زوايا إنسانية عاطفية وجنسية حيث يرى ضعفها بين يديه وحيث يرى الزينة والجمال، ومن زاوية دينية باستشعار التقوى إن كان ثمة طريق للرجعة والانسجام. قال الإمام الصادق عَلَيَهَا ذَاللَهُ يُحَدِثُ بَعْدَ ذَالِكَ أَمَرًا ﴾ لَعَلَّهَا أَنْ تَقَعَ فِي نَفْسِهِ فَبُرَاجِعَهَا»".

ويستثني القرآن مبررا واحدا تَبِيْنُ بسببه الزوجة من زوجها مباشرة بحيث يجوز له إخراجها من بيته فلا يكون بيتها ولا يتحمل مسؤولية الإنفاق وما أشبه في العدة، وهو أن تأتي بفاحشة ﴿إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ تُبَيِّنَةً ﴾. الأقرب أن الفاحشة هي المعاصي الجنسية وأظهرها

- (١) تفسير القمي: ج٢، ص ٣٧٣، بحار الأنوار: ج١٠١، ص ١٤٨.
  - (٢) الكافي: ج٦، ص٩٢.

الزناوالسحاق، لقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا ٱلزِنَى ۖ إِنَّهُ كَانَ فَحِشَهُ وَسَمَاءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٢]، وفي ذلك جاء الحديث المأثور عن الإمام الصادق علي الله حيث قال في تفسير الآية: «إِلَّا أَنْ تَزْنِي فَتُخْرَجَ ويُقَامَ عَلَيْهَا الحُدُّهُ<sup>(1)</sup>.. ولكن الفاحشة المبينة تعم حتى سائر الذنوب الكبيرة، وبالذات تلك التي تؤثر في العلاقات الزوجية، كما جاء في عدة نصوص منها المروي عن الإمام الباقر عَلَيْتَلاً في تفسير الآية «إنَّهَا الإيْذَاءُ»<sup>(1)</sup>، ومنها المأثور عن الإمام الرضا عليمًا لا أن أن أن تُؤذي عَليمًا تُؤذِي أَهْلَ زَوْجِهَا وتَسُبَّهُمْ»<sup>(1)</sup>.

وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ ﴾ و ما دامت حدود الله فهي مفروضة وواجب مراعاتها بالسير على هداها والخريطة التي ترسمها، لما فيها من صلاح للفرد وللأسرة والمجتمع، ولا يجوز للإنسان أن يصطنع لنفسه حدودا غيرها ويتبعها باللف والدوران، أو بادعاء أن القضية شخصية، كلا... إنها التشريع لله وحده. ﴿وَمَن يَتَعَدَّحُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدَ ظَلَمَ نَفْسَهُمْ ﴾ لأنه لا تبقى سعادة ولا قيمة في العلاقات الزوجية التي لا تحكمها الضوابط، ولأن المجتمع الذي لا يحترم النظام يحطم بعضه بعضا ويسوده الظلم والتبادل، ولكن أجلى صورة لظلم الإنسان نفسه بتعدي حدود الله العذاب الذي يلقاه في الآخرة جزاء انتهاكه حرمة أحكام الله وشرائعه.

ويبين الله الحكمة الأساسية التي جُعلت من أجلها العدة، ووجب بقاء المرأة في بيت زوجها أثناءها، وهي رجاء تغير المواقف وعودة العلاقة إلى حالها الطبيعي حيث الوئام والمحبة، فلا يصح إذن أن يحكم الإنسان في لحظة غضب وانتقام وردَّة فعل حكم يأس على علاقته مع شريكة حياته بأنها لا تصلح أبدا، فإن الأمور بيد الله يبدل فيها كيف يشاء، فربإ عطف القلوب على بعضها، وألَّفها بعد الفرقة برحته ﴿لاَتَدْرِى لَعَلَ اللَّهُ يُحَدِثُ بَعَدَ ذَلِكَ أَمَراً ﴾، ولعلنا نهتدي هنا إلى فكرة تشريعية هامة هي: أن تشريع الطلاق من قبل الله عز وجل ينبغي وأصمن الحدود الإلهية فإنه يعود على المجتمعية، لأنه إذا يُرى في موارده الموضوعية وضمن الحدود الإلهية فإنه يعود على المجتمع بالنفع، فإذا بتلك الروابط الضعيفة تصير متينة جدًا، وتنتهي المشاجرات وأسباب الخلاف، ويزداد الحب بين الطرفين فلا يفكرا إلا في الزيد من التلاحم بعد أن ذاقا طعم الفراق بينهيا، وبعبارة: يحدث تحول إيجابي في الروابط الزوجية من التلاحم بعد أن ذاقا طعم الفراق بينهيا، وبعبارة: يحدث تحول إيجابي في الروابط الزوجية من التلاحم بعد أن ذاقا طعم الفراق بينهيا، وبعبارة: يحدث تحول إيجابي في الزيد والأسرية بسببه. ومعرفة الإنسان أنه مكره على قبول زوجته لا يبعث بي الطرفين فلا يفكرا إلى في علاقة معها وتنمية معم الفراق بينهيا، وبعبارة: يحدث تحول إيجابي في الروابط الزوجية من التلاحم بعد أن ذاقا طعم الفراق بينهيا، وبعبارة: يحدث تحول إيجابي في الروابط الزوجية من التلاحم بعد أن ذاقا طعم الفراق بينهيا، وبعبارة: يحدث تحول إيجابي في الروابط الزوجية من التلاحم بعد أن ذاقا طعم الفراق بينهيا، وبعبارة: يحدث تحول إيجابي في الروابط الزوجية من التلاحم بعد أن ذاقا طعم الفراق بينهيا، وبعبارة: يحدث تحول إيجابي في الروابط الزوجية

- (١) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص٢٢٠.
- (٢) تفسير نور الثقلين: ج٢، ص ٥١.

(٣) الكافي: ج٦، ص٩٧.

وإذا انقضت العدة هنالك لا يسمح له بأن يذرها كالمعلقة انتقاما كما يفعل أهل الجاهلية الذين لا يؤمنون بحد ولا قيمة في العلاقة الزوجية سوى الهوى والشهوة، كلا.. إنه مخيَّر بين أمرين لا ثالث لهما، فإما أن يرجع إلى العلاقة الطبيعية مع أهله والتي شعارها المعروف (الحب والاحترام والعقلانية)، وأما الفراق والانفصال بالمعروف (بعيدا عن التشفي والأذى وسوء الخلق). ويقدم القرآن خيار الرجوع ترجيحا له على الفراق لأن الله يريد خير الأسرة والمجتمع والحفاظ على كيانهما بالحفاظ على تماسكهما من خلال العلاقات الوطيدة التي منها العلاقات الزوجية ف فَإذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمَسِكُوهُنَ بِمَعَرُوفٍ أَوْفَارِقُوهُنَ بِمَعَرُوفٍ أَوْفَارِقُوهُنَ بِمَعَرُوفٍ أو فارتعي وطرد الزوجية في المارة التي منها العلاقات وطرد الزوجة من أسرتها، إنها يبقى كل شيء على طبيعته، فالزوج لا يزال زوجها والقائم عليها وطرد الزوجية المارة إلا أنها يتقار المالية في الإسلام قبل انتهاء العدة لا يعني إنهاء العلاقة الزوجية وطرد الزوجة من أسرتها، إنها يبقى كل شيء على طبيعته، فالزوج لا يزال زوجها والقائم عليها والقائم عليها

﴿وَأَشْبِدُوا ذَوَى عَدَلٍ مِنكُر ﴾ على الطلاق إذا كان هو الخيار لا الرجعة، لأنها لا تحتاج إلى شهود بل يكفي التصريح بإرادتها أو مقاربة الزوجة، فقد جاء في كتاب الكافي قال الإمام أبو الحسن موسى الكاظم عليتكلاً: "إنَّ الله عَزَ وجَلَّ أَمَرَ فِي كِتَابِ بِالطَّلَاقِ وأَكَدَ فِيهِ بِشَاهِدَيْنِ ولَمُ يَرْضَ مِهَا إِلَّا عَدْلَيْنِ"، وأهمية الشهود في الطلاق لأمور، منها وضع النقاط على الحروف في يَرْضَ مِهَا إِلَّا عَدْلَيْنِ"، وأهمية الشهود في الطلاق لأمور، منها وضع النقاط على الحروف في الإرث وفي حرية المرأة بعد فراق زوجها. فلو لا الشهود لكانت المطلقة تدَّعي في الإرث ما ليس لها، ولكان الرجل يمنع مطلقته من الزواج بادعاء أنها لا تزال في عصمته مثلا. ولكن الشهادة العظمى التي يجب على المؤمن اعتبارها وإقامتها هي الشهادة لله فواقي موا الشيك ولا يخضر العظمى التي يجب على المؤمن اعتبارها وإقامتها هي الشهادة لله فواقي مؤا الشيك به لا يخر عند العيون والأسماع إنها يضر عند القلوب المؤمنة به عز وجل. وكذلك الآخرة لي يؤمرُ يألله عند العيون والأسماع إنها يضر عند القلوب المؤمنة به عز وجل. وكذلك الآخرة ليست شيئا عسوسا في الدنيا إنها يؤمن بها المؤمنون بالغيب فولا لي يؤمنون بالغيب، لأن الله لا يخضر عسوسا في الدنيا إنها يؤمن بها المؤمنون بالغيب في ويؤمنون بالغيب، لأن الله لا يضر وولاً يُوَرِراً لَأْخِرُ في أي يؤمن بها المؤمنون بالغيب فولا لي مؤمنون بالجزاء بعد البعث على كل خير عسوسا في الدنيا إنها يؤمن بها المؤمنون بالغيب فولا لي من من الشهود وي يؤمنون بالموس على أن يُؤْمِنُ يألله عسوسا في الدنيا إنها يؤمن بعلم الله بالحقائق كما تكون، ويؤمن بالجزاء بعد البعث على كل خير وشر، وشهادة الله لمن يؤمن بذلك أعظم واعظ له عن مخالفة أمره وحدوده علنا أو بما يسمى بالحيل الشرعية.

وقد أورد الدكتور بدران أبو العينين أستاذ الشريعة الإسلامية في كلية الحقوق بجامعتي الإسكندرية وبيروت العربية بحثا حول الشهادة على الطلاق ودورها في تقليل نسبة الطلاق، هذا نصّه من كتابه: (الفقه المقارن للأحوال الشخصية): «ذهب أكثر الفقهاء على أنه لا يشترط الإشهاد على الطلاق، بل استحبوه فقط استنادا إلى أنه لم يُؤثر عن الرسول ولا صحابة رسول

(١) الكافي: ج٤، ص٣٥٢.

الله عنه اشتراط الشهود في الطلاق، وحملوا الأمر الوارد في قوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلٍ مِنكُرُ ﴾ على الندب كما في: ﴿وَأَشْهِـ دُوّاً إِذَا تَبَكَيَعْتُمُ ﴾[البقرة: ٢٨٢]، وأَشترط الإمامية والظاهرية لوقوع الطِلاق إشهاد عدلين، لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَق فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلٍ مِّنكُرُ ﴾[الطلاق: ٢] فالله سبحانه طلب الْإشهاد على الطلاق الذي سيق الكلام لبيان أحكامه، ومن المستهجن أن يعود طلب الإشهاد إلى الرجعة، لأنها إنها ذكرت تبعا واستطرادا، كما قالوا: إن من المعلوم أنه ما من حلال أبغض إلى الله من الطلاق، فالدين الإسلامي لا يرغب في أي نوع من أنواع الفرقة، ولا سيها في العائلة والأسرة، وعلى الأخص في الزوجية بعدما أفضى كل منهما إلى الآخر بما أفضى. فالشارع بحكمته العالية يريد تقليل وقوع الطلاق والفرقة، بتكثير قيوده وشروطه بناءً على القاعدة المعروفة من أن الشيء إذا كثرت قيوده عَزَّ، أو قَلَّ وجوده. فلهذا اعتبر الشاهدين العدلين للضبط أولا، وللتأخير والأناة ثانيا، عسى إلى أن يحضر الشاهدان، أو يحضر الزوجان، أو أحدهما عندها يحصل الندم، ويعودان إلى الألفة، يشير إلى هذا قوله تعالى: ﴿ لَا تَدْرِى لَعَلَّ ٱللَّهُ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمَرًا ﴾ وأيضا قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلشَّهَدَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ. مَنكَانَ يُؤْمِثُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرْ ﴾، فهذا الأمر بالشهادة جاء بعد ذكر إنشاء الطلاق، وجواز الرجعة، فكان المناسب أن يكون راجعا إلى الطلاق، وإن تعليل الإشهاد بأنه يوعظ به من كان يؤمن بالله واليوم الآخر يرشح ذلك ويقويه، لأن حضور الشهود العدول لا يخلو من موعظة حسنة يُزجونها إلى الزوجين، فيكون لهما مخرج من الطلاق.

فإذا لم يُشْهِد على الطلاق شاهدين ظاهرهما العدالة يسمعان إنشاء الطلاق كان غير واقع، وكذا لا يقع إذا أشهد عدلا واحدا أو فاسقين يكون باطلا، فإنهم قالوا: إن بالإشهاد على الطلاق يظهر التناسق بين إنشاء الزواج وإنهائه، بل قالوا: إنه لو طلق ثم أشهد لم يكن ذلك شيئا، والشرط أن يكونا رجلين عدلين، فلا شهادة للنساء منفردات ولا منضهات للرجال.

ورأي الشيعة الإمامية هو الراجح إذ إنه يضيَّق دائرة الطلاق التي اتسعت الآن كثيرا، كما يسهل إثباته فيما لو وقع خلاف بين الزوجين في الطلاق، ويجري العمل في مصر على أنه يجب على الموثق «المأذون» أن يجري الطلاق بحضور شاهدين يثبتهما في إشهاد الطلاق، ويوقعان على وثيقة الطلاق بالشهادة. وقد نص قانون حقوق العائلة في المادة (١١٠) على أن الزوج الذي يطلق زوجته مجبور على إخبار المحاكم بذلك»<sup>(1)</sup>.

وهذه شهادة بصورة أخرى يقرها القانون المدني نظرا لأهميتها وواقعيتها.

<sup>(</sup>١) الفقه المقارن للأحوال الشخصية بين المذهب الأربعة والمذهب الجعفري والقانون: ص ٣٧٨.

ويقول الدكتور محمد يوسف موسى -أستاذ ورئيس قسم الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق بجامعة عين شمس بالقاهرة- في كتابه: (الأحوال الشخصية) مشيدا برأي الإمامية في الشهادة: «وهذه وجهة نظر يجب عدم التغاضي عنها، فإن الأخذ بهذا الرأي يمهد السبيل للصلح في كثير من الحالات حقا»<sup>(1)</sup>.

ومن هنا جاء في الحديث المأثور عن الإمام الكاظم عَلَيْتَلاَ أنه قَالَ لِأَبِي يُوسُفَ (الفقيه الحنفي الشهير): «إنَّ الدِّينَ لَيْسَ بِقِيَاسٍ كَقِيَاسِكَ وقِيَاسِ أَصْحَابِكَ، إِنَّ الله أَمَرَ فِي كِتَابِهِ بِالطَّلَاقِ وأَكَدَ فِيهِ بِشَاهِدَيْنِ ولَمْ يَرْضَ بِهَمَا إِلَّا عَدْلَيْنِ، وأَمَرَ فِي كِتَابِهِ بِالتَّزُويجِ وأَهْمَلَهُ بِلَا شُهُودٍ، فَاتَيْتُمْ بِشَاهِدَيْنِ فِيهَا أَبْطَلَ الله وأَبْطَلْتُمْ شَاهِدَيْنِ فِيهَا أَكَدَ اللهِ عَزَّ اللهِ عَزْ

ويعود القرآن ليؤكد أهمية التقوى بالذات في الظروف الصعبة والحرجة، فإنها قبل كل شيء سبيل الإنسان للانتصار على المشاكل وحلها، لما فيها من زخم إيهاني يثبِّت المؤمن على الحق، ولأن التقوى في حقيقتها برنامج متكامل يجد فيه حلا لكل معضلة ومخرجا من كل حرج مهما كان الظاهر باعثا على اليأس والقنوط ﴿ وَمَن يَتَّبِي ٱللَّهَ يَجْعَلُهُ مُخْرَجًا ﴾. وتنقض هذه الآية ظنون البعض بأن اتباع شرع الله وأحكامه يضيِّق على الإنسان مدار حريته، ويسبب له الحرج والضيق، كلا.. إنها يصل البشر لأهدافه ويتخلص من مشاكله، ويجد الحلول الناجعة لها والمخارج من العسر والحرج باتباع سنن الله وأحكامه، وذلك لأن سنن الله كما السبل اللاحبة التيُّ لو مشى عليها الإنسان بلغ أهدافه بيسر وبلا عقبات، ومن يتقى الله يتق –في الواقع– الانزلاق عن هذه السنن إلى المتاهات التي لا تزيد السائر فيها إلا ضلالا وبعدا عن أهدافه، فقد يبدو للبعض أن السرقة والانتهاب والحيلة والغش والظلم والاعتداء والربا وسائر الطرق المحرمة هي وسائل جيدة للارتزاق لما في بعضها من ربح عاجل، إلا أن عاقبة هذه الطرق هي الخسارة، في حين أن السعى النظيف والكسب الحلال هو باب الرزق الواسع والسبيل اللاحب للثروة المشروعة، أما غير المؤمن فهو ينهزم أمام الأزمات والمشاكل إلى حد الانتحار، وكثير هم الذين انتحروا بسبب عقدة الفشل في العلاقات الزوجية أو الجنسية. وفي تضاعيف الآية إشارة إلى أن المآزق التي يتورط فيها الإنسان تأتي في الأغلب نتيجة ذنوبه ومخالفته لأحكام الله، فإذا اتقى ابتعد عن الذنوب ونفَّذ القوانين، وهل نأتي الطرق المسدودة إلا بسبب مخالفة القوانين والأنظمة؟!.

[٣] ولأن الفقر والضيق من المآزق التي يواجهها الرجل في إدارة أسرته والإنفاق على

- (١) الأحوال الشخصية: ص٧٢١، طبعة ١٩٥٨م.
  - (٢) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص٢٩.

أهله وعياله، فإن الإسلام يسعى ألًا يكون مبررا للطلاق، وذلك من خلال تنمية روح الأمل بالله والتوكل عليه في روعه بأنه يضمن له رزقه، وهذه الأفكار والمنهجية ترتكز على قيمة أساسية في الإسلام هي إيهانه بضرورة دفع الإنسان باتجاه المزيد من تحمل المسؤولية وليس تبرير التهرب منها ﴿ وَيَرْزُقَةُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ أي أن هناك آفاقا للرزق لا يتوقعها الإنسان لمحدودية علمه وإحاطته يفتحها الله له، وخير شاهد على ذلك ما يكتشفه العلم الحديث من الوسائل والآفاق الجديدة للتنمية والاستثمار والاقتصاد والتي ما كانت تخطر على بال أحد من قبل، جاء في الحديث المروي عن الإمام الصادق عليمانة في رسالته إلى بعض أصحابه: «أماً بَعْدُ فَإِنَّ أُوصِيكَ بِتَقْوَى الله فَإِنَّ الله قَدْ ضَمِنَ لَيْ اتَقَاهُ أَنْ نُحَوَّلَهُ عَمَّا بَحْر وقال عليميني، فَإِيَّاكَ أَنْ تَتُكُونَ عِتَن يُخَافُ عَلَى الْعِبَادِ مِن ذُنُوبِهمْ ويَأْمَنُ الْعُقُوبَة مِن وقال عليميني (المَعْنَ الله عَزَ وجَلَّ جَعَلَ أَرْزَاقَ المُؤْمِنِينَ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُونَ، وذَلِكَ أَنَّ الْعَبَّدِ إِنَ وقال عليميني (وقر وجَلَّ وعَلَ أَنَّ تَتُحُونَ عِتَن يُوال أَنْ يُحَوَّلَهُ عَمَا يَحْ ولائِن الله قَدْ ضَمِن وقال عَلَيْكَلاً: «إِنَّ الله عَزَ وجَلَ جَعَلَ أَرْزَاقَ المُؤْمِنِينَ مِنْ حَيْثُ لَا يُحْتَسِبُونَ، وذَلِكَ أَنَّ الْعُبَدَ إِذَا وقال عَلَيْكَلاً عَنْ الله عَزَ وجَلَ حَعَلَ أَرْزَاقَ المُؤْمِنِينَ مِنْ حَيْثُ لَهُ يَعْتَسِبُونَ، وذَلِكَ أَنَّ الْعُبُورَة في وقال عَلَيْتَاتَ الله عَذَي والله عَذَي عَالَة الله قَدْ ضَاه مَل وقال عَلَيْتُهُ في قَالَيْ مَنْ والله عَزَ وحَالَ عَلَيْ وقال عَلَيْتَ الله عَرَ وقال عَلْ عَنْ وَنُولَ الله قا آناه "".

والإيهان بهذه الحقيقة يقشع عن عقل الإنسان وروحه سحب اليأس ويفك أغلاله، ويدعوه إلى المزيد من البحث والسعي طلبا لتلك الأفاق. وما دام ربنا يرزقنا من حيث لا نحتسب فبالأولى أن يأتينا رزقه من حيث نتوقع حيث نعمل ونسعى ونتبع سبله، ومن المعروف: أن مالتوس<sup>(1)</sup> كان قد حذَّر العالم قبل قرن من نقص هائل في الموارد الغذائية في هذا القرن، واتَبعه الكثير من الكتاب والمؤسسات الدراسية، في وقت فتح الله أفاقا جديدة في حقل التقدم العلمي وتنمية الموارد الغذائية التي تضاعفت خلال القرن الحاض.. وتبشر الدراسات بأنها ستتضاعف في المستقبل. إن آفاق التقدم لا تحد، وإن قدرات الإنسان على التكامل عبرها لا تحصى، وإنها اليأس وسائر الأغلال والإصر تقيد البشر من الانبعاث، ولو عرف الإنسان قيمة التوكل على الله فاتقى ربه لرزقه الله من حيث لا يحتسب.

ولا ريب أن الآية لا تدعونا إلى الكسل والجلوس في البيت على أمل نزول رزق الله بالمعجزة، كلا.. بل ينبغي النظر لمعناها والتدبر فيها ضمن الأصول العامة التي جاء بها الإسلام والموجودة في الآيات الأخرى، كأصل السعي والعمل والكدح، بل الآية نفسها تشير إلى ذلك في الخاتمة وتدعو إلى نفض غبار اليأس والقنوط، والانبعاث بروح الأمل والتوكل. كذلك

- (1) الكافي: ج٨، ص٤٩.
- (٢) الكافي: ج٥، ص٨٤.
- (٣) يحار الأنوار: ج٢٧، ص٢٨١.
- (٤) توماس مالتوس: الاقتصادي البريطاني المتشائم (ت: ١٨٣٤م).

الآية تواجه الوسوسة الشيطانية التي تجعل البعض يزعم أن الرزق لا يتأتى إلا عبر الحرام، لذلك يجد مثلا انفصاله عن دوائر الأنظمة ومؤسساتها أمرا لا يطاق، في حين أنَّا لو توكلنا على الله فسوف نجده عند حسن ظننا به ﴿وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ﴾ أي الذي يكفيه، ولا ينبغي للمؤمن أبدا أن يشك في قدرة الله على تحقيق ما يعد به، مهما كانت الظروف صعبة ومعاكسة كما يبدو للإنسان فإن إرادته تعالى فوق كل شيء ﴿إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِۦً﴾. بلي، نحن البشر تثنينا الأسباب، وتحول بيننا وبين ما نريد العقبات والموانع، لأن إرادتنا محدودة، أما إلله فإن إرادته مطلقة. ولكنه تعالى أبي أن يُجري الأمور إلا بحكمة وموازين ﴿قَدْجَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ على الإطلاق، فليس من شيء خارج على هذا القانون الإلهي العام، وكما تحكم المقاييس الظاهرية (الحجم والوزن والكثافة واللون والأجل) وجود كل شيء ومن ذلك المشاكل فإن هناك سننا وقوانين معنوية تحكمه أيضا، فلا يمكن للإنسان أن يجد رزقا حلالا من غير سعي مادي أو معنوي. ووعد الله برزق من يتقيه ويتوكل عليه أمر من أموره وهو لا ريب بالغه، ولكنه جعل لذلك موازين وضوابط ﴿ قَدْرًا ﴾ ينبغي للإنسان معرفتها وحل مشاكله من خلالها، ويجب عليه السعى في الحياة لتحقيق أهدافه وتطلعاته ومقاصده انطلاقا من الإيمان بهذه الحقيقة في تدبير الله لشؤون خلقه. من هنا جاء في تفسير هذه الآية: أن الإمام الصادق عَلِيَتُلا سأل بعض أصحابه: "مَا فَعَلَ عُمَرُ بْنُ مُسْلِم؟. قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ أَفْبَلَ عَلَى الْعِبَادَة وِتَرَكَ التِّجَارَةَ. فَقَالَ عَلِيَتَلاَزِ وَنِحْهُ أَمَا عَلِمَ أَنَّ تَارِكَ أَلطَّلَبِ لَا يُسْتَجَابُ لَهُ دَعْوَةٌ، إِنَّ قَوْماً مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ الله عَظِينَةِ لَمَّا نَزَلَتْ ﴿وَمَنْ يَتَّنِي ٱللَّهُ يَجْعَلُ لَهُ مَغْرَبُهُا وَيَرْزُفُهُ مِنْ حَبْتُ لَإَ يَحْتَسِبُ ﴾ أَعْلَقُوا الْأَبُوَابَ وأَقْبَلُوا عَلَى الْعِبَادَةِ، وقَالُوا: قَذْ كُفِينَا، فَبَلَغَ ذَلِكَ رَسُولَ الله ﷺ فأرْسَلَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ عَذَيْنُ : مَا حَمَلَكُمْ عَلَى مَا صَنَعْتُمْ ؟.

قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهُ تَكَفَّلَ اللهُ عَزَّ وجَلَّ بِأَرْزَاقِنَا فَأَقْبَلْنَا عَلَى الْعِبَادَةِ، فَقَالَ ﷺ : إِنَّهُ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ لَمْ يَسْتَجِبِ الله لَهُ. عَلَيْكُمْ بِالطَّلَبِ»<sup>(1)</sup>.

[٤-٥] وكما تتجلى هذه الحقيقة في عالم التكوين الطبيعية (الاقتصاد والفيزياء وما أشبه)، فإنها تطبع آثارها في عالم التشريع أيضا، حيث فرض الله عدة معينة بوصفها حقًّا من حقوق المرأة وواجبًا من واجبات الرجل بعد الطلاق. وبالطبع إن هناك حكمة ليست للاعتداد ذاته وحسب، بل لاختلاف العدة من امرأة إلى أخرى كذلك، قد تتكشف للإنسان في مفردات العدة بالتفكير العميق. ﴿ وَٱلَّتِي بَيِسَنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَاً بَكُرُ إِنِ أَرْبَبَتُتُمُ في كون ها الأصل أم لا. هن في سن أمثالهن تحيض، لذا تنشأ الريبةً: ﴿فَعَدَ مُعْنَ أَسَلَهُ مَنْ الأَصل

(١) الكافي: ج٥، ص٨٤.

# ١

السابق وهو عدم اليأس، مما يجعل حكمهن كحكم النساء العاديات. أما لو تبين كونهن يائسات فليست لهن عدة، فعن أَبَي جَعْفَر عَلِيَّكَلاَ فِي الَّتِي قَدْ يَئِسَتْ مِنَ الْمُحِيضِ يُطَلِّقُهَا زَوْ جُهَا قَالَ عَلِيَّكَلاَ: "قَدْ بَانَتْ مِنْهُ ولَا عِدَّةَ عَلَيْهَا"<sup>(1)</sup>. ويظهر من النصوص أن الأشهر هي الأشهر الهلالية.

وَٱلَّتِي لَمَرْيَحِضْنَ ﴾ إذا ارتيب في كونهن بلغن الحيض فإن عدتهن كالمشكوك في يئسهن، أي ثلاثة أشهر، تأسيسا على الاحتياط، فإن كن لم يحضن فليس ذلك بضار أحدا، وإن تبين حيضهن يكون الرجل قد أحرز التكليف الشرعي الملقى عليه. وإلا فإن الصبية التي لم تبلغ البلوغ الشرعي لا عدة لها ولو دخل بها، فعن علي بن إبراهيم، عن أبيه عن بن محبوب، عن ماد عن عثمان، عمن رواه عن زرارة، عن أبي عبد الله عليتلا في الصَّبِيَّةِ الَّتِي لا تَحِيضُ مِثْلُهَا والَّتِي قَدْ يَئِسَتُ مِنَ المُحِيضِ قَالَ: «لَيْسَ عَلَيْهِهَا عِدَّةً وإِنْ دُخِلَ بِهَا»<sup>(1)</sup> واعتبار الإسلام مجرد الريب والشك بمنزلة اليقين بعدم اليأس لدى النساء وبالحيض للصبية عمليًا بحيث يعطي للمرأة حق الاعتداد ثلاث أشهر؛ يظهر حرصه على سلامة الأسرة والعلاقات الزوجية، إذ لعل الاختلاف يحل وتعود المياه إلى مجاريها في هذه الفرصة.

فَوَأُوَلَنَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلَهُنَ أَن يَعَمَّنَ حَمَلَهُنَ ﴾ فإذا ما وضعت الحمل انتهت عدتها، قال أبو عبد الله عَلَيَّلاً: "طَلَاقُ الحُبْلَى وَاحِدَةٌ وإِنْ شَاءَ رَاجَعَهَا قَبْلَ أَنْ تَضَعَ، فَإِنْ وَضَعَتْ قَبْلَ أَنْ يُرَاجِعَهَا فَقَدْ بَانَتْ مِنْهُ، وهُو تَحَاطِبٌ مِنَ الحُطَّابِ" أي تقبله أو ترفضه. ووضع الحمل نحروجه من بطنها ولدا أو سقطا، تماما أو مضغة، عن عبد الرحمن الحجاج عن أبي الحسن عَلِيَّلا قال: سألته عن الحبلى إذا طلقها زوجها فوضعت سقطا تم أو لم يتم أو وضعته مضغة فقال: "كُلُّ شَيْء وَضَعَتْهُ يَسْبَينُ أَنَّهُ مَنْ تَمَ أَوْ لَمَ يَتَمَ فَقَدِ انْقَضَتْ عِدَّبُهَا وإِنْ كَانَتْ مُضْغَةً» ولا يعتد بالمدة أكانت ثمانية أسمر أو لحظة واحدة بين الطلاق ووضع الحمل. وقد تكون العلة فقال: "كُلُّ شَيْء وَضَعَتْهُ يَسْبَينُ أَنَّهُ مَنْ تَمَ أَوْ لَمَ يَتَمَ فَقَدِ انْقَضَتْ عِدَّبُهَا وإِنْ كَانَتْ مُضْغَةً» لا يعتد بالمدة أكانت ثمانية أسمر أو لحظة واحدة بين الطلاق ووضع الحمل. وقد تكون العلة التي صارت من أجلها عدة الحامل وضع الحمل أن مسؤولية الحمل مشتركة بين الأم والأب لذلك عتد عدتها زمنيًا حتى تضع وقد يطول ذلك ثمانية أشهر، كما أن ذلك يعطي للزوج فرصة التي صارت من أجلها عدة الحامل وضع الحمل أن مسؤولية الحمل مشركة بين العلاق ولا يعتد بالمدة أكانت ثمانية أسمر أو لحظة واحدة بين الطلاق ووضع الحمل. وقد تكون العلة التي صارت من أجلها عدة الحامل وضع الحمل أن مسؤولية الم مشتركة بين الأم والأب التي صارت من أجلها عدة الحامل وضع الحمل أن مسؤولية الحمل مشتركة بين العام والأب التي عند عدتها زمنيًا حتى تضع وقد يطول ذلك ثمانية أشهر، كما أن ذلك يعطي للزوج فرصة أكبر للمراجعة والتفكير، فعسى يعود إلى تكفل الولد بعد أن يلقي الله في قلبه حبه، ولعا طاهر الأمة يقينها أن العدة تنقضي حتى لو أجهضت المرأة نفسها لأن المعول على وضع الحمل. أما المامل التي يتوق زوجها الحامل أبعد الأجلين، فعن سماعة عن الصادق عن الباقر بقته قال: "المُوَقَى عَنْهَا زَوْجُهَا الحامِلُ أَجَلُهَا آخِرُ الْأَجَلَيْنِ، إذا كانَتْ حُبْلَى فَتَمَتْ هَا أَرْبَعَة أَسْهُو وال

- (۱) وسائل الشيعة: ج۲۲، ص۱۸۱.
  - (٢) الكافي: ج٦، ص٨٥.
  - (٣) تهذيب الأحكام: ج٨، ص٧١.
- (٤) من لا يحضره الفقية: ج٣، ص١١٥.

مِنْهُدُ الْقُرْآنِ جِ ١١

ولَمْ تَضَعْ فَإِنَّ عِدَّبَهَا إِلَى أَنْ نَصَعَ، وإِنْ كَانَتْ نَضَعُ حَمْلَهَا قَبْلَ أَنْ يَبِّمَّ لَمَا أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ وعَشْرٌ تَعْتَدُ بَعْدَ مَا تَضَعُ ثَمَامَ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ وعَشْرٍ، وذَلِكَ أَبْعَدُ الْأَجَلَبْنِ"<sup>(.)</sup>.

فَوَمَن يَنَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَمُ<sup>ل</sup>َمِن **أَمْرِهِ يُسْرُكُ** إذن فالطريق السليم الذي ينبغي للإنسان أن ينتهجه للخروج من العسرة والمشاكل المتأزمة هو التقوى، وخطأ ظن البعض أنه يصل إلى اليسر في أموره بمخالفة حدود الله وأحكامه. ﴿ ذَلِكَ أَمْرُ اللَّهِ أَنَزَكُهُ إِلَيْكُمْ ﴾ و أمره أحكامه وتعاليمه.

وَمَن يَنَّقِ ٱللَّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّتَاقِدِ. ﴾ و نتساءل: كيف تكفر التقوى سيئات الإنسان؟ والجواب لسببين:

١ - لأن أخطاء الإنسان التي تنتهي به إلى المآزق والمشاكل كالطلاق وخراب علاقته مع أهله نتيجة مباشرة لمنهجية خاطئة يتبعها في الحياة، كمنهجية الهوى أو المناهج البشرية الضالة، وبالتالي عدم اتباعه لنهج الله القويم. والتقوى بمفهومها الواسع ليست مجرد الإيهان بالله والخشية منه، بل هي إضافة إلى ذلك عودة الإنسان إلى نهج ربه المستقيم الكفيل بتصحيح أخطائه وإزالة آثارها السلبية في الواقع.

٢- ولأن التقوى حسنة كبيرة تشفع عند الله في الأخطاء الجانبية.

وإلى جانب التكفير عن السيئات هناك ثمرة عظيمة أخرى للتقوى تتمثل في المزيد من الجزاء والثواب ﴿وَيُعَظِمْ لَهُ أَجَرًا ﴾ إذ لا شك في أن العمل الصالح كالصدقة أعظم ثوابا وأجرا مع التقوى منه دونها، ذلك أنه كلها زاد إيهان الإنسان زاد إتقانه للعمل وخلوصه فيه وقربه بالتالي به إلى ربه، مما يزيد في جزائه عنده. فاتقوا الله يا أولي الألباب

هدى من الآيات:

في الدرس الأخير من سورة الطلاق يشرع الله مجموعة من الأحكام المتصلة بالأسرة،

(١) وجدكم: أي بقدر إمكاناتكم وغناكم وطاقتكم، وعن الحسن والجبائي: أي ما تجدونه من المساكن، وعن الفراء: يقول على ما يجد، فإن كان موسعاً وسّع عليها في المسكن والنفقة، وإن كان فقيراً فعلى قدر ذلك. (٢) تضاروهن: أي تضيّقوا عليهن بالضرر في المسكن والنفقة. (٣) وأتمروا: من الاثتيار، والائتيار: قبول الأمر، وملاقاته بالتقبل. وبالذات بالعلاقة بين الزوجين حيث العدة، ليقرر للمرأة حق السكنى والنفقة على زوجها، بل أخذ أجرة على الرضاعة، كما وينهى الرجل عن الإضرار بها والتضييق عليها تشفيًّا أو للخلاص من المسؤولية بالضغط، ثم يؤكد أن الائتهار بالمعروف بوصفه واجبًّا شرعيًّا على كل مؤمن ومؤمنة تجاه بعضهم لا ينبغي أن يقطع حباله الاختلاف مهما بلغ. ولو بلغ حالة الطلاق.. لأن المسؤولية الاجتهاعية واجب إلهي يجب أن تبقى حاكمة في علاقة المؤمنين بعضهم ببعضهم، حيث بعضهم أولياء بعض في كل زمان ومكان وظرف.. وتبلغ عناية الدين الحنيف بالمرأة إلى حد يقرر لها الحق في قبول الرضاعة أو رفضها، خلافا للعرف الذي جرت عليه المجتمعات، وسارت عليه الجاهلية والكثير من المذاهب البشرية.

ثم يعود القرآن ليضع الميزان الحق في شأن النفقة، فهو كما يوجبها على الرجل حقًّا للمرأة، لا يسمح من جهة أخرى للزوجة استغلال هذا الحق لتطالب زوجها عند قراره بالطلاق نفقة أكثر مما يتحمل تشفيًّا منه، فليس أحد مكلِّفا في شرع الله أكبر وأكثر مما يستطيع.

وينتهي السياق القرآني الذي يتمحور حول التقوى في هذه السورة ليحذر من مخالفة شرائع الله وحدوده بصورة عامة وفي حق الأسرة بالذات، مشيرا إلى أن الأسرة لا تختلف في ظل سننه عن المجتمع الكبير الذي لو تجاوز الحدود فإن عاقبته الخسارة والدمار كها ينطق بذلك تاريخ الحضارات التي دُمَّرت فأصبحت عبرا وأحاديث.

ولأن المؤمنين أولى بدراسة التاريخ من غيرهم فإن الخطاب يتوجه إليهم خاصة لكي يخرجوا بذلك إلى النور، ويختم السورة بالإشارة إلى الحكمة من خلق الإنسان والعالم المسخر له ألا وهي أن يتجلى الله لعباده عبر آياته المبثوثة في النفس وفي الآفاق لعلهم يخلصون من ظلمات الضلال والشرك.

### بينات من الآيات:

[7] لكيلا يظلم المرء زوجته التي عافتها نفسه، ومشى الشيطان بينهما بألف عقدة وعقدة، يأمر القرآن بأن يختار لها زوجها سكنا مناسبا لوضعهم الاجتهاعي بلا تميز وأسَكِنُوهُنَ مِن حَيْثُ سَكَنتُم مِن وُجْدِكُم ﴾ والوجد: ما يجده الإنسان ويقدر عليه، وفي المنجد: أنا واجد للشيء أي قادر عليه. والوجد: أنا واجد للشيء أي قادر عليه. والوجد القدرة، يقال: أنا واجد الشيء أي قادر عليه. والوجد القدرة، يقال: أنا واجد الشيء أي قادر عليه والوجد الفدرة، يقال: أنا واجد الشيء أي قادر عليه، وفي المنجد: أنا واجد للشيء أي قادر عليه. والوجد القدرة، يقال: أنا واجد الشيء أي قادر عليه. والوجد القدرة، يقال: أنا واجد الشيء أي قادر عليه. والوجد القدرة، يقال: أنا واجد الشيء أي قادر عليه. والآية تحدثنا عن نوع السكن وأنه واجب على الرجل ليس السكنى وحسب بل إسكان زوجته في العدة بالذات نوع السكن وأنه واجب على الرجل ليس السكنى وحسب بل إسكان زوجته في العدة بالذات كم يسكن، فلا يصح أن يسكن هو في المكان المكيف صيفا وشتاء ويسكنها فيها دون ذلك، ولهذا جاء التعبير بـ فين أن يسكن هو في المكان المكيف صيفا وشتاء ويسكنها فيها دون ذلك، ولهذا جاء التعبير بـ فين ما يسكن هو في المكان المكيف صيفا وشتاء ويسكنها فيها دون ذلك، ولهذا جاء التعبير بـ فين ما يسكن هو في المكان المكيف صيفا وشتاء ويسكنها فيها دون ذلك، ولهذا جاء التعبير بـ فين إلى السبعضية ولا يكون بعض الشيء إلا من نوعه وجنسه. ويحرم ولهذا جاء التعبير بـ فين أن يسكن هو أي المكان المكيف صيفا وشتاء ويسكنها فيها دون ذلك، ولهذا جاء التعبير بـ فين أن يسكن هو أي المكان المكيف صيفا وشتاء ويسكنها فيها دون ذلك، ولهذا جاء التعبير بـ فين إلى التبعيضية ولا يكون بعض الشيء إلا من نوعه وجنسه. ويحرم ولما يحرم ألى المكن من وله ويمن ألمان المكيه مينا الميء إلى من نوعه وجنسه. ويحرم ما يحرم ألمان المكن مو أي المكان المكيف صيفا وشتاء ويسكنها فيها دون ذلك، ولهذا جاء التعبير بـ فين ألمان المكان المكون بعض الشيء إلى من نوعه وجنسه. ويحرم ولما ولما يحرم ألمان المكان المكن المكن المكن مو أي ألمان المكن المان المكن مو ألمان المكن مو ألمان المان مي ألمان المكن مو ألمان المكن المان المكن مو ألمان المكن مو ألمان المكن مو ألمان مالمان مو ألمان مالما مم ألمان مالما مو ألمان ممان مو ألمان المكن مو ألمان مالمان مو ألمان مالمان مو ألمان مالمان مالمان

الإسلام أن يضر الرجل بزوجته أثناء العدة ليضطرها للتنازل عن النفقة أو الخروج من بيته قبل انتهاء العدة باستخدام الضغوط المختلفة المادية أو المعنوية نفسية واقتصادية واجتماعية وأخلاقية أو ما أشبه مما يحقق الغرض نفسه، بل لا بد أن تجد الزوجة الراحة والسعة من جميع جوانبها قدر الإمكان.

﴿وَلَا نُضَاآرُوهُنَّ لِنُصَيِّقُواْ عَلَيْهِنَ<sup>تَ</sup> ﴾ ولعل أبلغ ضرر تناله المرأة المطلقة من زوجها هو جراحات اللسان، قال الإمام الصادق عَلَيْتَلاَ: الايُضَارَّ الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ إِذَا طَلَقَهَا فَيُضَيِّقَ عَلَيْهَا حَتَّى تَنْتَقِلَ قَبْلَ أَنْ تَنْقَضِيَ عِدَّتُهَا، فَإِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ قَدْ نَهَى عَنْ ذَلِكَ»<sup>()</sup> والتي لزوجها عليها السكنى والنفقة غير المبتونة<sup>(١)</sup>.

عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسَى عَنْ سَمَاعَةَ قَالَ: •قُلْتُ لَهُ - عَلِيَّةٍ - المُطَلَّقَةُ ثَلَانًا لَهَا سُكْنَى أَوْ نَفَقَةٌ ؟ فَقَالَ عَلِيَّةٍ: حُبْلَى هِيَ؟. قُلْتُ: لَا، قَالَ عَلِيَّةٍ: لَيْسَ لَهَا سُكْنَى ولَا نَفَقَةٌ»<sup>(٣)</sup> وعن زرارة عن أبي جعفر عَلِيَّةٍ قال: «إِنَّ المُطَلَّقَةَ ثَلَانًا لَيْسَ لَهَا نَفَقَةٌ عَلَى زَوْجِهَا إِنَّهَا هِيَ لِلَّنِي لِزَوْجِهَا عَلَيْهَا رَجْعَةٌ»<sup>(1)</sup>.

وكما تمتد عدة الحامل إلى الوضع كذلك يجب أن يسكنها وينفق عليها حتى تضع حملها، لأن الولد له، وثابت علميًّا أن الولد يستهلك ما يحتاج من أمه، فلو نقص الكالسيوم في غذاء أمه فإنه سوف يؤثر على تركيبة عظامها، يقول الدكتور محمد علي البار<sup>(\*)</sup> في كتابه (خلق الإنسان بين الطب والقرآن): "تصاب بعض الأمهات الحوامل بلين في العظام أثناء الحمل، كما تصاب أسنانهن بالالتهابات المتكررة، والسبب في ذلك أن الجنين لكي يبني عظامه يسحب من دم أمه وعظامها الكالسيوم والمواد الضرورية لبناء عظامه، حتى ولو تركها هزيلة هشة العظام شاحبة الوجه تعاني من لين العظام ومن فقر الدم.. ويضيف: يقول مجموعة من أساتذة طب النساء والولادة: والطفل يعتبر كالنبات الطفيلي الذي يستمد كل ما يحتاج إليه من الشجرة التي يتعلق بها، يعيش ويأخذ غذاءه من الأم مهما كانت حالتها أو ظروفها حتى ولو تركها شبحا»، لهذا

< وَإِنَّكُنَّ أُوْلَنَتِ حَمَّلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعَّنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾ وجاء في أصول الكافي عن أبي

- (١) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص٢١٣. (٢) المبتوتة: المطلقة بائناً فلا يحق لزوجها الرجعة لها البتة. (٣) وسائل الشيعة: ج٨، ص٠٥٢. (٤) الكافي: ج٦، ص٤٠٢. (٥) طبب وباحث، له مة لفات عدة، غلب عليها البحث في الإ
- (٥) طبيب وباحث، له مؤلفات عدة، غلب عليها البحث في الإعجاز القرآني والبحوث ذات المساس بالقضايا الفقهية.

جعفر عَلَيَهُ قال: «الحَامِلُ أَجَلُهَا أَنْ تَضَعَ مَمْلَهَا، وعَلَيْهِ نَفَقَتُهَا بِالمُعْرُوفِ حَتَّى تَضَعَ مَلْهَا»<sup>(1)</sup>، ولو أنها أرضعت وليدها بعدئذ فلها الحق أن تتقاضى أجرا على الإرضاع، لأنه من الناحية الشرعية ليس واجبا على الأم بشكل عام حتى المطلقة التي تنتهي عدتها وقيمومة الرجل عليها بعد الوضع، فالحليب ملكها وإن كان من الناحية التكوينية يتكون مع الحمل وبسببه. والعلم الحديث يقر هذه الحقيقة، وعلى أساسه دعت التشريعات الحديثة إلى تخصيصات للمرأة أثناء الرضاعة، وبعض البلدان تشرف على طعام المرأة المرضع والحامل، وتدعو إلى الاهتهام بطعامها في هاتين الفترتين.

فَهَانَ أَرْضَعْنَ لَكُوْ فَتَاتُوهُنَ أَجُورَهُنَ فَي مقابل الرضاعة. أما السكنى والنفقة فليسا واجبين على الزوج بعد الوضع. و لا يحق للزوج أن يلزم زوجته -وبالذات المطلقة - بالرضاعة. بلى، يجوز التفاهم في هذه المسألة بين الطرفين بعيدا عن أي لون من الضغوط والسبل الملتوية، بل بالحق. فوَأَتَعَرُوا بَيْنَكُم بَعَرُوفي في أي ليأمر بعضكم بعضا بالعروف بالتشاور والتحاور، ولا بد أن يتم ذلك في إطار صحيح لا يتنكر له العقلاء في مَعُرُوفي في حتى يستقر الائتهار على رأي يرضاه الطرفان. أما إذا حدث الاختلاف فإن الحق للأم تقبل الرضاعة أو ترفضها لتكون المرضعة غيرها فوان تصريح مَعَمَّرَضِعُ لَهُ أَخْرَى في ولا يحوز للأب أن يجبر أم ولده على رضاعته حدًّ للتعاسر، لأن ولاية الرجال على النساء لا تمتد إلى هذه الحدود في الظروف الطبيعية فكيف بعد الطلاق؟! ونهتدي من خاعة الآية إلى أن للحاكم الشرعي أن يلزم الأم بالرضاعة لو توقفت عواة الطلاق؟! ونهتدي من خاعة الآية إلى أن للحاكم الشرعي أن يلزم الأم بالرضاعة لو توقفت

[٧] ويعود القرآن لبيان المقياس الذي ينبغي أن يكون ميزانا فيصلا بين الطرفين في مقدار النفقة، ولكن الوحي لا يحدد دينارا ولا درهما بل يضع قيمة تصلح لكل زمان ومكان واحد لأنه لم ينزل لأمة دون أخرى، ولا لجيل دون جيل. من هنا يطرح المقاييس الفطرية العامة بوضوح كاف لينطبق على كل عصر، فيا هو المقياس الذي يحدد كيف وكم تكون النفقة؟ إنه استطاعة الزوج المادية المكنة، وليست صفاته، فلو كان غنيًّا بخيلا فإنه لا يجوز منه التقتير على زوجته المطلقة بالذات حيث تجب عليه نفقتها، بل عليه التوسيع عليها، كيا لا يجوز للزوج ولا للحاكم أن يفرض عليه التوسيع في النفقة لو كان مقترا فقيرا في ليُنفِق ذُوسَعَة مِن سَعَيَة في أي بعضها وبنسبتها، فليس مطالبا ببذل كل ما يملك، إنها الواجب أن يفيض عليها من غناه بحيث يوسع عليها. في وَمَن قُدِرَعَلَيْهِ رِزْقُهُ، في وكان فقيرا في أن يفيض عليها من غناه بحيث يوسع عليها. في من عليه التوسيع في النفقة لو كان فقيرا في أن يفيض عليها من غناه بحيث

(۱) الكافي: ج٦، ص١٠٣.

الآية لا تقتصر على مسألة النفقة على الزوجة حيث العدة، بل هي قاعدة لتنظيم الاقتصاد الفردي، وحل المشاكل المتصلة به في المجتمع والأسرة، فلا غرو أن يوسع الغني على نفسه من المال الحلال لأن الله إذا أنعم على عبد نعمة أحب أن يراها فيه، قال الإمام أبو عبد الله عليما وقد سأله أحد أصحابه: «عَنِ الرَّجُلِ المُوسِرِ يَتَّخِذُ النَّيَّابَ الْكَثِرَةَ الجِّيادَ والطَّيَالِسَةَ والْقُمُصَ الْكَثِيرَةَ يَصُونُ بَعْضُهَا بَعْضاً يَتَجَمَّلُ بِهَا أَيَكُونُ مُسْرِ فَا؟ - : لَا؛ لِأَنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ لِلنَفِق الْكَثِيرَةَ يَصُونُ بَعْضُها بَعْضاً يَتَجَمَّلُ بِهَا أَيَكُونُ مُسْرِ فَا؟ - : لَا؛ لِأَنَّ اللهَ عَزَّ وجَلَّ يقُولُ: ﴿ لِلنَفِق الْكَثِيرَةَ يَصُونُ بَعْضُلها بَعْضاً يَتَجَمَّلُ بِهَا أَيَكُونُ مُسْرِ فَا؟ - : لَاء لِأَنَّ اللهَ عَزَّ وجَلَّ يَقُولُ: ذُوسَعَةٍ مِن سَعَيِحِ من طاقته تلبية لرغباته السخصية أو تظاهرا بين الناس أو لكي يوافق المجتمع المحيط في معيشته ومظاهره، فإن ذلك يوقعه في مشاكل اقتصادية تنتهي إلى انحرافات خطيرة بعض الأحيان. و هذه الآية يجب أن يتخذها الإنسان شعارا في إدارة نفسه وأسرته. وحيث إن النفقة من واجبات الرجل تجاه أسرته وأهله فإن للمرأة الحق في طلب الانفصال عنه لو لم يؤدها الرجل، فعن أبي بصبر عن أبي عبد ولما فإن الله علي قال: «إذا أنفق الرَّجُلُ عَلَى المُرآنِهِ ما يُقِيمُ ظَهُرَهَا مَعَ الْحِبان الرجل، فعن أبي بصبر عن أبي عبد ولكن الله يعطي الإنسان شحنة من الأمل برحمته ورزقه، وفي الوقت نفسه يدعو من طرف الله علي الذوجة إلى الصبر والتحمل تسليم لقضاء الله، وأمير في أميراً من أي أورهما منه ونها لوقت نفسه يدعو من طرف الفقير يصبح غنيًا مقتدرا بفضله تعالى في مَتَرَبِعُ أَلَهُ بَعْمَ مُعْهر مُنا لا تدري لعل زوجها الفقير يصبح غنيًا مقتدرا بفضله تعالى هي تعضاء الله في فضله، فإنها لا يو

[٨] وبعد أن يبين ربنا هذه الحدود الشرعية يحذر من عواقب خرقها وتعديها حيث الفشل والعذاب في الدارين، فإنها سنة الله التي تتجلى في تاريخ البشرية، وهي كما تجري في المجتمعات الكبيرة حينها تحادد الله وتخرج عن أمره تجري في الأسرة ذلك المجتمع الصغير، لأن سنن الله واحدة تجري في الموضوعات الصغيرة بمثل ما تجري في الحقائق الجليلة، أرأيت سنة الله في النار. إنها تحرق سواء كانت في عود الثقاب أو في فرن عظيم ! من هنا علينا أن ندرس التاريخ لنعتبر به في سلوكنا الفردي في تنظيم حياتنا الأسرية وفي نظام المجتمع وحركة الحضارة.. لأن التاريخ تجسيد لسنن الله وسنن الله واحدة في الصغير.

وتنتظم الآيات اللاحقة في السياق العام للسورة (التقوى) من زاوية مباشرة لهذا الموضوع، ذلك أن التفكر في مصير الأمم الماضية التي تمردت على شرائع الله وسننه فلقيت من العذاب ما لا يخطر ببال بشر كفيل بتنمية روح التقوى عند الإنسان. ﴿ وَكَلَيْن مِن قَرْيَةٍ ﴾ أي: وكم من قرية؟! فكأين تفيد الكثرة. و لعل التعبير بصيغة الكثرة الرهيبة يهدف مواجهة حالة الاسترخاء التي تصيب الإنسان بسبب تواتر نعم الله وتتابع آلائه الكثيرة، حتى يزعم أن الرب قد غفل عنه أو أهمله أو فوض إليه أمره فيدعوه ذلك إلى الإيغال في الذنوب، كلا.. إن قرى

- (١) وسائل الشيعة: ج٥، ص٢٢.
- (٢) وسائل الشيعة: ج٢، ص١٢ ٥.

كثيرة قد دمرت فحذار أن تدمر أيضا قريتك الصغيرة المتمثلة في الأسرة والكبيرة المتمثلة في بلدك، لأنها ليست فوق سنن الله بل هي كأي من القرى الأخرى.

والقرية -كما يبدو- تطلق في القرآن عادة على المجتمعات المتخلفة الفاسدة، بينها تستخدم كلمة بلد أو المدينة عن المجتمعات المتحضرة، وعدم تحديد الآية لقرية بذاتها ينطوي على دعوة لدراسة شاملة لتاريخ البشرية، ذلك لأن الإنسان مفطور على مراجعة التاريخ والاعتبار به، ونظرته إليه تحدد نظرته إلى الحاضر وتطلعه نحو المستقبل. والرسالات الإلهية تسعى إلى تصحيح تقييمه للتاريخ، لكيلا تكون نظراته خاطئة ولا حتى عابرة، وذلك لأن الكثير حينها يمرون على آثار الماضين يكتفون بالسياحة أو النياحة، والأدب العربي - كما سائر آداب البشر - زاخر بروائع الشعر التي تستوقف الإنسان على الأطلال والبكاء حزنا عندها، وقد اشتهر هذا الاستهلال في شعر العرب، قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل.. حتى قبل إنه مطلع لسبعين رائعة شعرية !

وبينها القرآن الكريم يستوقف الإنسان أيضا عند القرى المدمرة ولكن ليس لمجرد السياحة أو النياحة بل للاتعاظ والاعتبار. و لقد مر المسلمون في عهد الإمام علي غَطِيَتَكَة على أطلال عاصمة كسرى فانشد بعضهم:

جرت الرياح على ديارهم فكأنهم كانبوا عبلي ميعاد

فنهره الإمام عَلِيَّلاً وقال له: أفلا قلت: ﴿ كَمَرْتَرَكُواْ مِن جَنَّنِ وَعُيُونِ ۞ وَزُرُوعٍ وَمَقَامِ كَرِيمِ ۞ وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَكِمِينَ ۞ كَذَلِكَ وَأَوَرَثْنَنِهَا قَوْمًا مَاخَرِينَ ۞ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ۞ وَلَقَدْنَجَيْنَا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُعِينِ ۞ ﴾ `

وهكذا يوجه القرآن هذه النظرة الكامنة في الإنسان ليقف على الأطلال، ويتذكر الغابرين، ويعتبر بمصيرهم، ويهتدي بالسنن التي كشفتها حياتهم ومماتهم من أجل بناء حياة سعيدة آمنة.و عادة ما ينقل القرآن تاريخ الشعوب وليس الأفراد، وحتى إذا تحدث عن فرد كفرعون أو هامان أو قارون فغالبا ما يضع الحديث عنه في إطار اجتهاعي باعتباره طاغية أو مرتزق أو مترف، والسبب أن حركة التاريخ أجلى وأوضح حينها يوجه الإنسان نظره وفكره إلى مسيرة الأمم وتاريخها، وتدمير المجتمعات والشعوب أدل على سنن الله وحاكميته من هلاك فرد لأن موته قد يكون بسبب طبيعي، بل إن موته لا يثير الإنسان للتفكر والاعتبار كما يثيره

(١) بحار الأنوار، ج٦٨، ص٣٢٧.

إن هلاك الأمم وبصورة متعاقبة لا يمكن أن يكون أمرا اعتياديًّا، وهذا ما يتضح عند دراسة تاريخ القرى التي دمرت والحضارات التي بادت، فإننا لا شك سنجد سببا لهذه العاقبة وهو الفساد الواقع الذي أفقدها مبرر الحياة، حيث تمردت على النظم الإلهية، كما قال الله: (عَنَتْ عَنَّ أَمْرِ رَبُّمَا وَرُسُلِهِ ﴾ والعتو: هو المبالغة في العصيان والانحراف والتحدي، أما الأمر فهو النهج والسبيل المتمثل في الشرائع والحدود الإلهية، كما قال تعالى بعد أن عدد مجموعة من الأحكام والحدود في الآيات: (١ – ٤): ﴿ ذَلِكَ أَمْرُ اللَّهِ أَنزَلُمَة إِلَيْكُو ﴾ [الطلاق: ٥]، ولكن الله سماها كلها أمرا بصفة الإفراد ربيا ليؤكد لنا بأنها لا تقبل التجزئة أبدا، فمن يعص الله أو الرسول ولو في أمر واحد فإنه يعتبر عاصيا لهما، كما لا يسمى مطيعا وملتزما إلا من يسلَّم لكل ما يصدر عنهما ويعمل به.

و قد أضاف إلى أمره ﴿وَرُسُلِمِ ﴾ لأن الطاعة للقيادة الرسالية من أعظم وأجلى أوامر الله، لأن أمر الله هو القيم التشريعية كالأحكام والنظم والقوانين الصادرة عن الله مباشرة والمذكورة في رسالته التي أنزلها للناس، في حين أن أمر الرسول عن الله هو الجانب العملي والسياسي من أمر الله المتجسد في النظام السياسي والديني الذي يقوده عن الله من يمثله بحق، فلا يصح إذن أن يزعم المسلم أنه يكتفي بالقرآن في حياته، بل لا بد له من البحث عن القيادة الإلهية لكي ينتمي إلى خطها ويجند نفسه تحت لوائها فلا يعتو عن أمر من أوامرها أبدا، فإن في ذلك الخسران وبئس العاقبة.

إن الهدف من الخلق والوجود هو عبادة الله: ﴿ وَمَاخَلَقْتُ أَلِجْنَ وَأَلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، فإذا لم يحرز المجتمع هذا الهدف لم يبق مبرر لوجوده، وإن قيمة الإنسان يستمدها من مدى تجسيده للحق وطاعته لربه، فإذا تمحض في الشر والعصيان لم تبق له قيمة عند الله، ولا عجب حينئذ أن ترى في التاريخ تلك القرى التي دمرها الله لعتوها عن أمره.

فَحَاسَبَنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبَنَهَاعَذَابًا نُكُرًا ﴾ إذن العذاب الذي حل بتلك القرى ليس بالصدفة، وإنها هو نتيجة طبيعية لأعمالها السيئة التي تتكشف بالدراسة والمتابعة والتحليل لمسيرتها التي سبقت الهلاك، فلكل فعل رد فعل، ولكل معصية مردود سلبي على صاحبها، فشرب الخمر يسبب مجموعة من الأمراض، والربا يؤدي إلى الفساد الاقتصادي، والزنا يعدم الأسرة، ولكنك إذا جعت بالحساب الدقيق انحرافات أمة من الأمم تعتو عن أمر ربها فستجد رد فعلها الخسر ان والدمار لا غير، وهذا ما حل بتلك القرى من العذاب المنكر الذي لا يتصوره البشر. وما دامت حركة التاريخ في الأمم والأفراد قائمة على الحسابات الدقيقة فحري بالإنسان

والخسارة والعاقبة المصيرية.

والحساب الشديد هو الحساب الدقيق، ذلك لأن الله يحاسب الناس بلطفه فيتغاضى عن كثير من سيئاتهم، ولكنه إذا سخط على أحد بسبب انحراف مجمل سلوكه (أمة أو فردا) حاسبه بعدله فيصير من الحساب اليسير إلى الآخر الشديد والعسير، وحينئذ لا ينجو من العذاب، وقد أشار الله إلى ذلك بقوله: ﴿وَلَوْ يُوَاَحِدُ أَلَمَهُ ٱلنَّاسَ بِمَا صَحَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن ذَاَبَكَةٍ ﴾ [فاطر: ٤٥]، وكما أن الله يحاسب الإنسان الذي يكون مجمل مسيرته الصلاح والحسنات الكبيرة حسابا يسيرا فيكفُّر عنه سيئاته، فإنه سبحانه محاسب الذي يكون معمل مسيرته الفساد والفواحش الكبيرة حسابا عسيرا لا تغفر فيه سيئة بل تتضاعف، وهكذا فعل مسيرته الفساد والفواحش الكبيرة حسابا عسيرا لا تغفر فيه سيئة بل تتضاعف، وهكذا فعل الله بالقرى التي دمرها، من هنا قال العلامة الطبرسي تغرّنية: «الحساب الشديد هو الذي ليس فيه عفو»<sup>(1)</sup>. وتعذيب الله لتلك القرى ينسف ظنون البعض بأنه وهو الرحيم أجلُّ من أن يواخذ العباد بيا يعصون، وبالتالي عما يعنهم نحو الاسترسال في الفسق والانحراف من خلال هذا التبرير الواهي، وهذا أحد معاني قوله سبحانه: ﴿ وَذَلِكُمُ ظَنَّكُمُ أَلَذِي ظَنَتُمُ أَرَد سَكُمُ هذا التبرير الواهي، وهذا أحد معاني قوله سبحانه: ﴿ وَذَلِكُمُ ظَنَتُمُ الذي في ظائرة، ويوقف مؤاضبَ حَتَم مِن المال نحو المادي الذي العلى من أن ميزانه والانحراف من خلال

[٩] إن الإنسان لا يمكنه أن يتحرك في الفراغ، لذلك فإن القرى حينها عتت عن أمر الله (وتمردت على مناهجه ونظمه) اصطنعت لنفسها نظها وقوانين بشرية، ولكن هل وصلت إلى أهدافها الحقيقية، بل هل حققت مصالحها ورغباتها؟ كلا.. لأن رسالات الله وسبله وحدها التي تسعد الإنسان وتلبي حاجاته، لذلك بقيت وحدها الخط الثابت عبر الزمن، رسالة بعد أخرى، وجيلا بعد جيل، أما المذاهب البشرية فهي تبطل الواحد بعد الآخر، فكلها ابتدع المترفون مذهبا وضعيا ليكون بديلا عن رسالات الله ورسله وغطاء لتسلطهم غير المشروع على رقاب الناس لم يلبث أن ظهر فساده، وانتشرت آثاره السيئة فاستبدلوه بمذهب آخر أو أفسد منه، وها نحن اليوم نسمع ونقرأ عن إفلاس الشيوعية (بوصفها نموذج للمذاهب المادية وبالا وعذابا؟! بلى؛ ولكن هل يعود الناس إلى مناهج الوحي؟ كلا.. إنها يبتدع لهم كبراؤهم مذهبا باطلا آخر ويأفكونهم به.

﴿ فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا﴾ أي ثقل عاقبة أمرها المتمثلة في الخسران ﴿وَكَانَ عَنِقِبَةُ أَمْرِهَا خُمَّرًا ﴾ فهي من جهة خسرت المكاسب والمعطيات العظيمة التي تنال بتطبيق أمر الله ورسله، ومن

(۱) مجمع البيان: ج ۱۰، ص۳۹۳.

جهة أخرى خسرت سعيها وجهودها والأهداف التي تمنت بلوغها وهذه هي نتيجة المسيرة الخاطئة التي اختارها الناس لأنفسهم، وهكذا كل حضارة لا تقوم على أساس رصين من الحق فإنها تكون كبناء على شرف هار، كلما ارتفع البناء اقترب من الانهيار، وفي لحظة يتلاشى كل شيء، وتذهب جهود الملايين من البشر !.

[١٩-١٠] والخطير في الأمر أن الخسارة والعذاب ليسا في الدنيا فحسب فإن ما في الآخرة أشد وأخزى! ﴿أَعَدَّ أَلَقَهُ لَهُمَّ عَذَابًا شَدِيدًاً ﴾ ولعل إعداد العذاب بسبب أنه يأتي نتيجة الأفعال التي يجترحها المذنبون في الدنيا فيهيئ الله لكل ذنب ما يناسبه من العذاب كما وكيفا، مما يجعلنا أشد حذرا من السيئات لأنها تتحول إلى عذاب شديد فور وقوعها ولكننا محجوبون عنه اليوم.

وكما تهبط الأمم إلى حد الهلاك بالعتو عن أمر الله ورسله، واتباع المناهج البشرية، فإنها ترتقي في مدارج الكمال والتقدم بالتسليم لأمر الله ورسله وبالتقوى وتطبيق شرائعه ومناهجه في الحياة، فتفلح في الدنيا بالخروج من الظلمات إلى النور، وفي الآخرة بالخلود في جنات النعيم.

فَأَتَقُوا اللَّهَ يَتَأْوَلِي ٱلْأَلْبَكِ ٱلَّذِينَ مَامَنُواً ﴾ إن التقوى درجة رفيعة من الإيهان بالله تبعث الإنسان إلى المزيد من الوعي لأمر الله والتسليم له، فهي إذن تكمل لبَّه وعقله، كما تكمل إيهانه وجوانبه الروحية. من هنا فإنها أكبر عامل وأوثق ضهانة لاستجابته للحق والتزامه به.

وقد قالوا: إن (الَذِينَ مَامَنُوْلَ بدل عن (يَتَأَوْلِى الأَلْبَنِ )، واللب هو مخ الشيء وعمقه، وذو اللب هو صاحب البصيرة التي تنفذ إلى أغوار الأمور، وقد خاطب الله المؤمنين من هذه الزاوية لأن دراسة التاريخ وما صارت إليه تلك القرى والاعتبار منه يحتاج إلى الإيهان وإلى الألباب والبصائر التي هي محور الثواب والعقاب، ففي (المحاسن) للبرقي مرفوعاً إلى أحد الأثمة عليماً من منهم عندنا عِنْ يَصِفُ هَذَا الدِّينِ مِمَنْ لا عَقْلَ لَهُ. قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ النَّا يَقَوْما لا بَأْسَ مِهم عِنْدَنَا عِنْ يَصِف هَذَا الدِّينِ مِمَنْ لا عَقْلَ لَهُ. قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ قَالَ لَنْهَ عَقْلَ لا بَأْسَ مِهم عِنْدَنَا عِنْ يَصِفُ هَذَا الدَّينِ مِمَنْ لا عَقْلَ لَهُ قَالَ عَلْتُ بُعِلْتُ فِدَاكَ قَالَ لَنْهِ عَنْ مَا عَنْ عَلْمَ عَنْ يَصِف هُذَا الأَمْرَ لَيْسَتْ هَمْ تِلْكَ الْعُقُولُ، فَقَالَ عَيْنَ الم قَالَ لَهُ ذَاتِ قُوْما لَا بَأْسَ مِهمْ عِنْدَنَا عِنْ يَصِف هُذَا الأَمْرَ لَيْسَتْ هَمْ تِلْكَ الْعُقُولُ، فَقَالَ عَيْنَكَ، بِكَ آخُذُ قَالَ لَهُ: أَذَيرُ فَاقَبَرَ، فَقَالَ يَعَنَّ عَنْ وَالَيْ عَنْ عَالَ عَقْلَ مَعْتَقُولُهُ الْأَبْنَ عَنْ الله قَوْلَ عَنْ عَالَ لَهُ اللهُ فِي قَوْلِهِ عَنْ يَعْذَا عَنْ عَوْلَ فَقَالَ عَقْلَ اللهُ عَمْنَ عَنْ عَلْنَ وَعَ وَيِكَ أُعْطَي اللهُ عَقْلَ لَهُ عَلْق وَالا عَنْ عَنْ عَتْ عَلْ عَالَ اللهُ عَلْ عَقْلَ الْعَقْلَ لَهُ عَلْ عَقْلَ الله المُن وَعِكَ أُعْطَي الله عَنْ الله عنه عَنْ الله تعني تجنب الوقوع في سخطه وعذابه، وهي لا تتحقق بالإيهان وحده، بل لا بد من لب يعرف به الإنسان ما يسخط الرب وما يرضيه، ذلك لأن الشروط وحده، بل لا بد من لب يعرف به الإنسان ما يسخط الرب وما يوضي ما يوسوس الله ورسوله يذكرنا الله و الوضوعية لما قَدْ أُنْ مَنْ إلَى الله ورسوسي الله ورسو ما يوسول الله ومن الله ورسول و المؤور الله ورسول ورف الله ورسوله وقد والله الشروط الوضوعية القور الله ورسوله يذكر الله ورسول الما ورسوس والما والمور وما يوسوس واله ورسوله يذكرنا الله ورسودا به وقد أن الله ورسوله ورسوله ويذكرنا الله ورسودا به ورسودا وراسول واله ورفي أن الله ورسوله ويذكر الله ورسود ورا الموسونية المولي واله ورفي أولا من واله ورسوله واله في ورسود واله المور ورا الموسود ورا واله ورسود واله ورسود ورا الكامنة، وأهدافه، وتطلعاته، ويستنقذه من الغفلة، فما هو ذلك الذكر؟.

أَنُسُولاً يَنْلُوا عَلَيْكُو مَايَنْتِ اللَّهِ مُبَيِنَنَتِ قال أكثر المفسرين: إن الذكر هو الرسول، والذي يبدولي أن الذكر أعم. إنه الرسول والرسالة، لأنهما جنبا إلى جنب يكمل أحدهما الآخر ذكر الله للناس، والرسول ليس منز لا إنها المنزل هي صفة الرسالة التي اشتق اسم الرسول منها، وهكذا وصف الرسول بالذكر لأنه يتلو آيات بينات، ومن هنا: لا يكون الذكر الكتاب وحده، ولا الرسول وحده، والموسول والرسول منها، وهكذا وصف الرسول بالذكر لأنه يتلو آيات بينات، ومن هنا: لا يكون الذكر الكتاب وحده، ولا الرسول وحده، وإنها هما معا. وهما معا يشكلان حالة واحدة لا ينفصلان ولا يفترقان حتى الرسول والمي الذكر الكتاب وحده، ولا الرسول وحده، وإنها هما معا. وهما معا يشكلان حالة واحدة لا ينفصلان ولا يفترقان حتى يوم القيامة. والآية هي العلامة والدلالة، وآيات الله كل ما يعرَّف الإنسان به ويهديه، فالسهاء يوم القيامة. والآية هي العلامة والدلالة، وآيات الله كل ما يعرَّف الإنسان به ويهديه، فالسهاء يوم القيامة. والآية هي العلامة والدلالة، وآيات الله كل ما يعرَّف الإنسان به ويهديه، فالسهاء يوم القيامة. والآية هي العلامة والدلالة، وآيات الله كل ما يعرَّف الإنسان به ويهديه، فالسهاء يوم القيامة. والذية وي العلامة والدلالة، وآيات الله كل ما يعرَّف الإنسان به ويهديه، فالسهاء الرسول وصفها بأنها هم آية و... ولكن أجلى الآيات هي التي جاءت بها رسالة الله عز وجل، والتي وصفها بأنها المايه النه إلى مائر آيات الله بيعية الأخرى.

ثم إنها ترسم الطريق المستقيم، فتبين الصواب والخطأ، وما أحوجنا أن نتبعها. أوليست تنصب لنا أنوار الهداية، كما قال تعالى: ﴿لِيُخْرِجَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِلِحَدَّتِ مِنَ ٱلْظُلُمَدَتِ إلى النُّورِ في من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان، ومن ظلمات الجهل إلى نور العلم، ومن ظلمات التفرق إلى نور الوحدة و... وبعبارة أخرى: من كل شر وظلمة إلى كل خير ونور. ونتساءل: أوليس المؤمنون قد خرجوا فعلا من ظلمة الكفر إلى ضياء التوحيد، فماذا يعني بيان أن الله يخرجهم من الظلمات إلى النور؟.

الجواب: للإنسان في البدء فرصتان متساويتان للإيهان وللكفر، وقلبه كالشفق فيه ضغث من نور وآخر من ظلمة، وآيات الله لا تكشف له عن النور والظلمة فقط، بل ترجّح فيه فرصة الإيهان وتزيد النور الذي في قلبه لتميل به إلى الحق، ثم ترقى به درجة فدرجة في مدارج النور والكهال حتى يتمحض في الإيهان فيخرج خروجا كليًّا من الظلهات إلى النور، لأن كل عمل قبيح ونية فاسدة وصفة ذميمة ظلام في القلب، وكل عمل صالح ونية رشيدة وصفة ميدة نور، وكلها تزكى القلب وتطهر السلوك من السيئات زاد القلب نورا حتى يصبح العبد من المخلصين، كالذهب المصفى لا يشوب نور إيهانه أي ظلام، وهذا مقام أولياء الله المقربين.

وهكذا ليست آيات الله بديلا عن سعي الإنسان نفسه، إنها دورها هو رسم النهج السليم للكمال والرقي، وعلى الإنسان الاجتهاد للعروج إلى الكمال. ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّنَتٍ تَجَرِى مِن تَحَيِّهُ الآنَهُ رُخَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدَأَقَد آَصَنَ ٱللَّهُ لَهُ رِزْقًا ﴾ و الرزق ما يعطى للإنسان شيئا فشيئا مما يوحي بأن نعيم المؤمنين في الآخرة لا ينحصر فيها يعطونهم أول مرة، إنها هو في ازدياد وتكامل يوما بعد يوم.

١

[١٢] وحيث دعتنا أكثر آيات السورة إلى تقوى الله جاءت الخاتمة تعرفنا بربنا سبحانه، لأن التقوى بنت المعرفة، فكيف إذن نزداد معرفة بربنا لكي نزداد تقوى؟.

لننظر إلى الآفاق من حولنا، إلى السياوات والأرض، وإلى أسيائه المتجلية في هذه الآفاق. إنها سبيلنا إلى معرفته تعالى، فحيثها رميت ببصرك رأيت عجيب الصنع وعظمة الخلقة، وأنى جلت ببصرك وتعمقت بفكرك فلن تجد إلا إجابة واحدة تقودك إلى حقيقة التقوى وسنام المعرفة. ﴿ اللَّهُ أَلَذِى خَلَقَ سَبَّعَ سَمَوَنَتِ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلَهُنَ ﴾ قيل: السبع كالسبعين كلمة تدل على الكثرة، وقيل: إن الظاهر هو المقصود، فهناك سبع سياوات، فيا هي السياوات السبع؟ هل هي ما تحيط بالأقاليم السبع من الفضاء القريب، باعتبار أن السياء هي الجهة المقابلة للأرض فإذا كانت الأرضون سبعا – حسب تقسيم الناس يومئذ فإن سياواتها أيضا سبع، وعلى هذا فإذا كانت الأرضون سبعا – حسب تقسيم الناس يومئذ فإن سياواتها أيضا سبع، وعلى هذا فإن الأرضين السبع هي تلك الأقاليم المشهورة في أدب العرب وفي عرف الذين خوطبوا بالقرآن، وقد جاء في حديث الإمام أمير المؤمنين عليتكريًا: «والله لَوْ أُعطِيتُ الأقَالِيمَ السَّبِعَةَ بيَا فإن الأرضين السبع هي تلك الأقاليم المشهورة في أدب العرب وفي عرف الذين خوطبوا بالقرآن، وقد جاء في حديث الإمام أمير المؤمنين عليتكريًا: «والله لَوْ أُعطِيتُ الأَقَالِيمَ السَّبِعَةَ بيَا إلى المجرات؟ لعل الإنسان يطلع على معاني أخرى إذا كانت العلم. والم الذي المام أمير المام أمير المؤاني الكواكب أو إلى سبع منظومات شمسية أو إلى المجرات؟ لعل الإنسان يطلع على معاني أخرى إذا تقدم به العلم. والمائلة بين السياوات إلى المجرات؟ لعل الإنسان يطلع على معاني أخرى إذا تقدم به العلم. والمائلة بين السياوات

لَاَيَنُزَّلُ ٱلْأَشُ بَبْنَهُنَّ ﴾ و ﴿ٱلْأَشُ ﴾: سنن الله وقضاؤه وتقديراته وما يبدو له مما يدبر به شؤون الخلق، ولعل ذلك سمي أمرا لأن الله وكَّل ملائكة على كل شيء ينفذون إرادته في الكائنات، فهو يأمرهم من فوقهم وهم يعملون بها يريد.

وإذا بحثنا عن الفلسفة الأساسية التي نُحلقت من أجلها السهاوات والأرض، وبالذات السهاوات التي لا يطالها الإنسان فإننا سنجدها ليست المتعة بالنظر إليها، ولا ما تقوم به من دور في وجوده وحياته، إنها هي كهاله المعنوي والروحي بمعرفة ربه من خلال أسهائه المتجلية في الكون من حوله (لِنَعْلَمُواأَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلَ شَيْءٍ قَدِيرٌ) حيث تتجلى آية قدرته في الخلق العظيم للسهاوات والأرض لتهدينا إلى هذه الحقيقة (وأنَّ اللَّهَ قَدَ أَحَاطَ بِكُلِ شَيْءٍ عِلْمًا )، وآية ذلك أمره الذي يتنزل لتدبير كل شيء. وعلم الإنسان بقدرة الله على كل شيء وعلمه المطلق وبالتالي إيهانه بذلك هو الذي يزرع في نفسه التقوى، حيث يخشى سطوة الله القادر، ويتحسس رقابته عليه فلا يعصيه في علن ولا خفاء.

وكلمة أخيرة: إن الإنسان الذي لا يتخذ الخليقة وسيلة لتكامل معرفته وإيهانه بربه ضال عن هدف الخلقة، أَوَ تدري كيف؟ لأن الله سبحانه قد خلق ما في الأرض للإنسان حتى أصبح (1) نهج البلاغة: خطبة: ٢٢٤. الإنسان محور الخليفة، فهل خلقها لجسده أم لروحه؟ إن الإنسان لا يتميز بجسده عن أي حيوان آخر، ولا فضيلة له في ذلك أبدا. إذن حكمة الخلق تكمن في روحه، وماذا في روح الإنسان غير العقل الذي ينمو بالنظر في آفاق السهاوات والأرض؟! فمن لم يتكامل عقله فإنه لا يبطل حكمة خلقه فقط، بل وحكمة الوجود من حوله أيضا. أليس كذلك؟.



## \* مدنيّة.

- \* عدد آياتها: ١٢. \* ترتيبها النزولي: ١٠٨. \* ترتيبها في المصحف: ٦٦.
- \* نزلت بعد سورة الحجرات.

فضاكلشورة

عن النبي ﷺ قال: «وَمَنْ قَرَأَ سُوْرَةَ ﴿يَنَايَّهُا ٱلنَّبِيُّ لِمَرْتَحَوِّمُ مَآ أَحَلَ ٱللَّهُ لَكَ ﴾ أَعْطَاهُ اللَّ تَوْبَةً نَصُوحا».

(مستدرك الوسائل: ج٤، ص٣٥٢)

\*\*\*

عن أبي عبد الله الصادق عَلِيَنَا قَالَ: «مَنْ قَرَأَ سُورَةَ (الطَّلَاقِ) و(التَّحْرِيم) في فَرَائِضِهِ أَعَاذَهُ الله مِنْ أَنْ يَكُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِتَّنْ بَخَافُ أَوْ يَحْزَنُ، وعُوفِيَ مِنَ النَّارِ، وأَدْخَلَهُ الله الجُنَّة بِيلَاوَتِهِ إِيَّاهُمَا ومُحَافَظَتِهِ عَلَيْهِمَا لِلنَّبِمَ لِلنَّبِي ﷺ).

(وسائل الشيعة: ج٦ ص١٤٨)

الإطار العام

## أسس العلاقة الزوجية

لقد ارتفعت ولا تزال راية الجدل بين المذاهب الإسلامية في شأن زوجات الرسول المنتقى فاختلفوا إلى ثلاثة آراء رئيسية:

الأول: أضفى عليهن مسحة من العصمة متابعة لبعض النصوص، كقول الله: ﴿ ٱلنَّيُّ أَوَلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَجُهُ أَمَهَنَهُمْ ﴾ [الأحزاب: ٦]، وكونهن مشمولات بأَية التطهير وأخبار وردت، ولأنهن زوجات أفضل خلق الله تَنْكُنُونُ الذي لا يعقل أن يختار لنفسه من الزوجات إلا خير النساء، وقد دعمت هذا الرأي اعتبارات مذهبية أخرى.

الثاني: وتطرف فريق إلى حد الطعن فيهن لدوافع مصلحية أو مذهبية، كالمنافقين الذين نالوا بالإفك والبهتان من بعض زوجات الرسول ﷺ:

الثالث: وبين هذا وذلك أخذ فريق سبيلا وسطا، فلا تبرير للأخطاء، ولا تضخيم لها: ولكي يصل الباحث إلى الرأي الموضوعي لا بد أن يدرس أمرين أساسيين: أحدهما: تاريخ زوجات الرسول عنه دراسة موضوعية، والآخر: موقف القرآن عبر دراسة شاملة لكل ما أوردته آياته في الموضوع، ولكن بها أن في التاريخ اختلافا وتزويرا فإن القرآن يبقى هو الميزان الثابت والفرقان الأعظم وبالخصوص في القضايا الحساسة كالموقف من زوجات سيد الرسل

لقد سجلت الآيات القرآنية موقف الرسالة الإلهية في هذه القضية، ويكفينا أن نعرض هنا ما جاءت به سورة التحريم التي يبدو أنها تحدثنا فيها تحدثنا عن هذا الموضوع بوصفه خطًّا عامًّا لآياتها.

١ ففي البداية تبين أن الرسول ٢ التي كان يتعرض للضغط من قبل بعض أزواجه،

حتى يضطر في بعض الأحيان أن يحرم على نفسه ما أحله الله له، فيضيق عليها طمعا في مرضاتهن (الآيات: ١ – ٢)، وهاتان الآيتان تعريض ببعض زوجات الرسول وليس به عني:

٢- إن اثنتين منهن خانتا النبي بإفشاء بعض ما أفضى إليهما من الأسرار (الآية: ٣).

٣- إنهن أو بعضهن كنَّ يملن عن الحق في بعض الأحيان (تصغي قلوبهن) ويمكن أن يتبن عن ذلك إلى الله، كما يمكن أن يتمادين في الميل إلى حد المظاهرة ضد الرسول عنه، وان يتبادين في الميل إلى حد المظاهرة ضد الرسول والمنتين، وبالتالي الوقوف ضد جبهة الحق التي مثلها الله، وأمين وحيه (جبرائيل)، وخيرة المؤمنين، والملائكة الذين ينصرون النبي (الآية: ٤).

٤ – إن نساء النبي لسن أفضل النساء على الإطلاق، فهو لو طلقهن فقد يجد خيرا منهن بين الناس ممن جُمعت فيهن بصورة أفضل صفات الخير والفضيلة كالإسلام والإيمان والقنوت والتوبة والعبادة والسياحة، (الآية: ٥).

• ويفصل القرآن بين الزوج وزوجته في التقويم، لأن قيمة كل إنسان ما يحسنه هو لا ما يحسنه هو لا يحسنه الآخرون مهما كانت الرابطة بينه وبينهم قريبة وحيمة، كما أن مقياس القبح هو ما يقوم به الفرد من السيئات لا ما يقوم به الآخرون مهما قربوا منه، إذن فالتقويم الموضوعي الدقيق لأي أحد يكون بتقويمه بوصفه فردًا منقطعًا عن أي أحد، وهذا ما يجعل زوجتي نوح ولوط لأي أحد يكون بتقويمه بوصفه فردًا منقطعًا عن أي أحد، وهذا ما يجعل زوجتي نوح ولوط مئلا للكفار فتد بنا الناس عند الله من جهة، ومن به الأي أحد يكون بتقويمه بوصفه فردًا منقطعًا عن أي أحد، وهذا ما يجعل زوجتي نوح ولوط مئلا للكفار فتدخلان النار لا فرق بينهما وبين سائر الناس عند الله من جهة، ومن جهة أخرى هذه الحقيقة نفسها هي التي تجعل آسية بنت مزاحم زوجة فرعون الذي ادعى الربوبية مئلا للمؤمنين عبر التاريخ، وكذلك مريم التي أحصنت فرجها وصدقت بكلمات الله وكتبه وقنت له مع القانين (الآيات: ١٠، ١١، ١٢).

٦- وهكذا كانت سورة التحريم تدور حول علاقة الزوج بزوجته حيث ينبغي أن تكون وفق المقاييس الإلهية، فلا يجوز لأحد أن يُقَوَّم الزوجة على أساس زوجها سلبا أو إيجابا، فقد كانت زوجتا لوط ونوح خائنتين وكانت آسية صالحة.. ولا يجوز للمرأة أنى كانت أن تنشر أسرار البيت خارجه. وهكذا تتواصل آيات سورة التحريم لتكمل بصائر آيات سورة الطلاق في مراعاة التقوى في سائر أبعاد الحياة الزوجية.

١

لم تحرم ما أحل الله لك



﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِى لِمَ تُحَرِّمُ مَا آَحَلَ ٱللَّهُ لَكُ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللَّهُ مَا عَفُورٌ رَحِمٌ () تَدْفَورُ رَحِمٌ () تَدْفَورُ رَحِمٌ () تَدْفَورُ أَحْوَ الْعَلِيمُ عَفُورٌ رَحِمٌ () تَدْفَورُ أَحْوَ الْعَلِيمُ اللَّهُ لَكُو تَحْقَلُهُ اللَّهُ لَكُو تَحْقَلُهُ اللَّهُ لَكُو تَحْقَلُهُ وَاللَّهُ مَوْلَكُمُ وَاللَّهُ مَوْلَكُمُ وَاللَّهُ مَوْلَكُمُ وَاللَّهُ مَوْلَكُمُ اللَّهُ لَكُو تَحْقَلُهُ اللَّهُ لَكُو تَحْقَلُهُ اللَّهُ لَكُو تَحْقَلُهُ مَا لَهُ لَكُو مُوالْعَلِيمُ اللَّهُ لَكُو تَحْقَلُهُ مَا لَكُو تَحْقَلُهُ مَا اللَّهُ لَكُو مَوْلَكُمُ أَنْ وَاللَّهُ مَوْلَكُمُ أَنَ وَإِذَ أَسَرَ ٱلنَّهُ لَكُو تَحْفَقُ أَزْوَا جِعْهُ حَدِيثًا فَلَمَا نَبَالَتَهُ مِنْ أَنْبَاكَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْذَبُهُ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْذَا مَعْذَا مَا اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْذَا اللَّهُ عَلَيْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْذَلُ مَا يَعْذَا لَكُو لَكُو الْحَدُمُ مَنْ أَنْبَاكَ اللَّهُ عَلَيْ عَرَقُ مَا يَعْذَا الْعَلِيمُ اللَّهُ مَا يَعْذَلُ اللَّهُ فَقَدْ صَعْتَ قُلُوبُكُما () اللَّهُ فَقَدْ صَعْتَ قُلُوبُكُما () اللَهُ فَقَدْ صَعْتَ قُلُوبُكُما () وَلَكُولُ عَلَيْ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْذَلُ عَمْ الْنَا لَكُونُ الْحَدَي الْمَا عَلَيْهُ مَوْلَكُهُ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْذَلُهُ مَا اللَهُ فَقَدْ صَعْتَ قُلُوبُكُما () اللَهُ فَقَدْ صَعْتَ قُلُوبُكُما () وَاللَهُ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْذَلُهُ مَا الْعَالَي مَا يَعْذَلُهُ مَا عَالَتُ مَا يَعْتَ مُ الْعَالَ مَا يَعْتَ عَلَي مَا يَعْتَ مَا يَعْذَلُهُ مَا عَلَى مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْذَا اللَّهُ مَا عَالَ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْتَ مَا مَا يَعْذَلُهُ مَنْ مَا يَعْذَلُ وَالْعَالُهُ مَا مَا يَعْتَ مَا عَالَتُ مَا عَنَا عَا يَعْتَ مَا عَا يَعْتَ مَا مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَ عَالَكُ مَا مَا يَعْتُ مَا يَعْتَ مَا مَا يَعْ مُ م وَالَ مَا يَعْذَلُهُ مَا يَعْتَ مَا مَا يَعْتُ مَا مَا يَعْتَ مَا يَ مَا عَا يَعْتُ مَا يَعْتُ مَا يَ مَا يَ مُ مُ مُنَا مُوالُكُو مُ مَا يَعْتُ مَا مَا يَعْ مَا يَعْتُ مَا مَا يَعْ مَا مَا يَعْ مَا يَعْتُ مَا مَا مَا مَا مَا يَعْ مَا

- (١) تحلة أيهانكم: أصل الحل حل العقدة، وهذه الآية تقصد حل عقدة الإيهان من الكفارة، وروي في الحديث: «لَا يَمُوتُ لِلرجُلِ ثَلاثَةُ أَوْلَادٍ فَتَمَسهُ النَّارِ إِلَّا تَحِلَّة القَسَمِ» أي قدر ما يقول: إن شاء الله تعالى، وفي الآية دلالة على أن النبي كان قد حلف على الترك، وأمر بتحلة يمينه بالكفّارة، فالتحلة تحلل اليمين.
- (٢) عرّف بعضه: أجمع المفسرون على أن المعنى أبان وفضح لزوجاته ما أذعنه، ولكن يبدو لي أن الكلمة (٤) عرّف بعضه: أجمع المفسرون على أن المعنى أبان وفضح لزوجاته ما أذعنه، ولكن يبدو لي أن الكلمة (٤) عرّف) بالتشديد تعني الإبراز كما الجبل يسمى عُرفا، وقد قال الله: ﴿وَيُدْخِلُهُمُ أَلَمْنَةُ عَرَفَهَا لَهُمْ ﴾ أي أبرزها وأظهرها كما العرف، وقال تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَنِعُمْ ﴾ أي على مشارف، والإعراص عكس الإعراف أي الإهمال والتغافل.
- (٣) صغت قلوبكما: أي مالت، وقبل: ضاقت وعدلت عن الحق، ويبدو أن ذلك لا يسنجم والآية إذ تقول: إن نَنُوبَآإِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾، ﴿وَلِنَصْغَى إِلَيْهِ أَفَضِدَهُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ﴾ فكأن التوبة إلى الله تفتح أسماع القلوب.
- (٤) تظاهرا عليه: تتعاونا وتتعاضدا عليه، وجواب هذا النظاهر والتعاون أن يتظاهر معه الله ﴿مَوْلَـنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَنِلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَلَيَكَةُ بَعَدَ ذَلِكَ ظَهِيرُ ﴾، أي معين وناصر، وفي المصطلح الحديث: تظاهر الناس تظاهرة، أي اجتمعوا أو خرجوا متعاونين كما في المنجد، واستظهر به استعان، والظهرة: العون.

أَزْوَلُجًا خَيْرًا مِنْكُنَّ مُسْلِمُنْتٍ مُؤْمِنَنْتٍ قَلْنِنْتِ (') تَهْبَكْتِ عَلِيدَاتِ سَبَحَتِ '') ثَيِبَنَتِ وَأَبْكَارًا ٢٠ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوّا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِبِكُرُ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْجِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيِّكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَآ أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ٢٠ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَائَعَنَذِرُواْ ٱلْيَوْمُ إِنَّمَا بَحْزَوْنَ مَا كُنْهُمْ تَعْمَلُونَ ٢٠ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا تُوبُوٓا إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَحُ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّنتٍ تَخْرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَ رُبَوْمَ لَا يُحْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَةً, نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ بَقُولُونَ رَبَّنَا أَتَمِمْ لَنَا نُوْرَنَا وَأَغْفِرْلَنَا إِنَّكَ عَلَى حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٢٠ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدٍ ٱلْحَكْغَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَأَغْلُظُ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَىنِهُمْ جَهَنَدٌ وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ () ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا أَمْرَأْتَ نُوْجٍ وَأَمْرَأْتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا مُسَلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا ("فَلَرْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ أَلَدُ شَيْئًا وَقِيلَ ٱدْخُلُا ٱلنَّارَ مَعَ ٱلذَّخِلِينَ ٢ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ مَامَنُوا أَمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ آبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتُ فِي ٱلْجَنَّةِ وَنِجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ. وَنِجَنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ٣ وَمَنْهُمُ أَبْنُتَ عِمْرُنَ ٱلَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَ إِفِيهِ مِن رُوحِنَا وَصَدَّفَت بِكَلِمَنتِ رَبَّهَا وَكُتُبِهِ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَبْنِينَ ٣٠٠

### بينات من الآيات:

[1] قالوا: «أَنَّ رَسُولَ الله كَانَ فِي بَعْضٍ بُيُوتِ نِسَائِهِ، وَكَانَتْ مَارِيَةُ الْقِبْطِيَّةُ تَكُونُ مَعَهُ تَخْدُمُهُ، وَكَانَ ذَاتَ يَوْمٍ فِي بَيْتِ حَفْصَةَ، فَذَهَبَتْ حَفْصَةُ فِي حَاجَةٍ لَهَا فَتَنَاوَلَ رَسُولُ الله ﷺ

- (1) مؤمنات قانتات: وجوابهها قوله: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَشَلًا لِلَّذِينَ مَا مَنُوا أَمْرَأْتَ فِرْعَوْنَ ﴾ وقوله عن مريم: ﴿ وَكَانَتَ مِنْ مَا مَنُوا أَمْرَأْتَ فِرْعَوْنَ ﴾ وقوله عن مريم: ﴿ وَكَانَتَ مِنْ اللَّهُ سَوْفَ الجَنَةِ مِن المرأة فرعون ومريم ﷺ.
- (٢) سائحات: قيل: صائمات، وقيل: مجاهدات من الحديث: «سِيَاحَةُ أُمتِي الجِهَاد» وفي أخرى: «جِهَادُ المَرْأَةِ حُسْنُ التَبَعُلِ.
- (٣) فخانتاهما: الخيانة والنفاق واحد، إلا أن الخيانة تُقال اعتباراً بالعهد والأمانة، والنفاق يُقال اعتباراً بالدين، فالخيانة مخالفة الحق بنقض العهد في السر، ومن الخطأ استعمال كلمة الخيانة في الفاحشة، والقرآن لم يورد الخيانة في الفاحشة قط، وعلى ذلك فمن الخطأ القول: إن الخيانة الزوجية تدل على الفاحشة.

مَارِيَةَ فَعَلِمَتْ حَفْصَةُ بِذَلِكَ فَغَضِبَتْ. وَأَقْبَلَتْ عَلَى رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَتْ يَا رَسُولَ الله هَذَا في يَوْمِي وَفي دَارِي وَعَلَى فِرَاشِي فَاسْتَحْيَا رَسُولُ الله ﷺ مِنْهَا فَقَالَ: "كُفِّي فَقَدْ حَرَّمْتُ مَارِيَةَ عَلَى نَفْسِي»َ(``، وعلى رواية الإمام الصادق ظَيَّلَا أنه قال: "وَاللهِ مَا أَقْرَبَهُا» (``، وتكشف لنا هذه الحادثة التي ذكرها الرواة عن جانب من حياة الرسول مع زوجاته ببيان حقائق ثلاث:

الأولى: ما عليه الرسول ﷺ من عظيم الأخلاق، إذ كان يتنازل عن حقوقه الشخصية شريطة ألَّا تتعارض من الناحية الشرعية مع حقوق الآخرين، مع ما في ذلك من الحرمان والمشقة ليعيش الآخرون في راحة، فهو بأبي ونفسي كها وصف أمير المؤمنين عليﷺ: «نَفْسُهُ مِنْهُ فِي عَنَاءٍ والنَّاسُ مِنْهُ فِي رَاحَةٍ، أَتْعَبَ نَفْسَهُ لِآخِرَتِهِ فَأَرَاحَ النَّاسَ مِنْ نَفْسِهِ<sup>، (٢)</sup>، وذلك ما يليق بمقام النبوة.

الثانية: أن بعض زوجات النبي -وبالذات المعنيتين بمطلع سورة التحريم- كن يهارسن ضغوطا عليه لأغراض لا مبرر لها، بل تتعارض الاستجابة لها عمليًّا مع أحكام الدين فتصيُّر الحلال حراما.

الثالثة: وهكذا كان الرسول وحده الأسوة للمؤمنين، أما من حوله فليسوا موضع تأس إلا بمقدار تجسيدهم للحق في حياتهم واقتدائهم بشخص الرسول، وهكذا بالنسبة إلى كل رسول وكل قائد رسالي إنه وحده المقياس أما من حوله فقد يكونون أبعد الناس عن مثاله ومنهجه، ألم يكن ابن نوح من الهالكين؟ أوَلم تدخل زوجة نوح وزوجة لوط النار مع الداخلين؟

أما كيف تدخَّل الوحي في حادث التحريم وعالجه؟ فهذا ما يجيب عنه السياق حيث يؤكد على أن تحريم النبي لما قد حرمه على نفسه (مقاربة مارية، أو لعق العسل، أو مقاربة كل نسائه) مما هو حلال في الأصل لم يكن تشريعا إلهيًّا تنزل به الوحي ليكون حكما جاريا إنها هو مبادرة شخصية في حدود الحقوق الشرعية اختارها النبي لنفسه، لحكمة بالغة تمثلت في ابتغاء مرضاة الأزواج، ولهذا جاء الخطاب بقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيَّى ﴾ وربيا لم يخاطبه الجليل بصفته رسولا يبلغ أحكام الله ورسالته بل بصفته نبيًّا لكيلا يعد إيلاؤه جزءا من الرسالة.

لِمَرْتُحُوَّمُ مَا أَحَلَّ ٱللَّهُ لَكَ ﴾ إن التحريم هنا بمعنى الامتناع الشخصي وليس بمعنى التشريع، قال الله تعالى في شأن موسى غليظَلا: ﴿ ﴾ وَحَرَّمْنَ اعَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبَلُ ﴾ [القصص: ١٢]،

- (1) تفسير القمي: ج٢، ص٣٧٥.
- (٢) بحار الأنوار: ج٢٢، ص٢٣٩.
  - (٣) نهج البلاغة: خطبة: ١٩٣.

ولو كان الرسول بتحريمه مشرًّ عا لجاء التعبير (لاتحرم) بالنهي، لأنه لا مشرع إلا الله ولا يجوز لأحد مهما كان أن يشرع من دونه.

فعن زرارة عن أبي جعفر عَلَيْتَلا قال: «سَأَلَتُهُ عَنْ رَجُلٍ قَالَ لِامْرَ أَنِهِ أَنْتِ عَلَيْ حَوَامٌ، فَقَالَ لَمْ يَزِدْ عَلَى أَنْ كَذَبَ فَزَعَمَ أَنَّ مَا أَحَلَّ الله لَهُ حَرَامٌ وقُلْتُ لَهُ: الله أَحَلَّهَا لَكَ فَمَا حَرَّمَها عَلَيْكَ إِنَّهُ لَمْ يَزِدْ عَلَى أَنْ كَذَبَ فَزَعَمَ أَنَّ مَا أَحَلَّ الله لَهُ حَرَامٌ وقُلْتُ لَهُ: الله أَحَلَّها لَكَ فَما الرسول مشرَّعًا، إنها امتنع عن مقاربة مارية القبطية لغاية هي إرضاء زوجاته اللاتي أثارتهن الغيرة، وبعبارة درءاً للفتنة. فَرَبَنَغى مَرْضَاتَ أَزْوَبَعِكَ كَم، وفي الآية تحذير للرسول ولكل قائد ألَّا يتأثر بأحد ولو كان أقرب الناس إليه، لأن الضغوط التي يوجهها المقربون للقيادة ليست بالضرورة آتية من دوافع داخلية وإن كانت تتلبس بهذا الثوب، إنها تنتقل عادة إلى بيت القائد من أبعد نقطة، ولكن عبر حلقات متواصلة حتى تبلغ القائد، وبالخصوص في هذا العصر ما لذي تستهدف الدوائر الاستكبارية فيه محاربة القيادات الدينية والقضاء على الدين. فليس من أبعد نقطة، ولكن عبر حلقات متواصلة حتى تبلغ القائد، وبالخصوص في هذا العصر من أبعد نقطة، ولكن عبر حلقات متواصلة حتى تبلغ القائد، وبالخصوص في هذا العصر من أبعد نقطة، ولكن عبر حلقات متواصلة حتى تبلغ القائد، وبا خصوص في هذا العصر من أبعد نقطة، ولكن عبر حلقات متواصلة حتى تبلغ القائد، وبا خاصوص في هذا العصر من شك في أن أعداء الأمة وشبكات الأحزاب الفاسدة تسعى للتأثير في القيادات الدينية عبر وسائط عديدة، وأنها قد تؤثر حتى في مواقف بعض القيادات وآرائها وفتاواها، فكيف ينبغي

إن للقائد صفتين: إنسانية وقيادية، وعليه أن يحافظ على توازن حكيم، ففي الوقت الذي يتعامل مع زوجته وأولاده وذوي قرباه بصفته الإنسانية وبكامل عواطفه وأحاسيسه عليه ألًّا يسمح لذوي النفوذ أن يؤثروا فيه من خلالها وفي مركزه القيادي، وهذا ما يشير إليه القرآن في آية التحريم. فواًلله عَفُورٌ رَحِيمٌ وينبغي للقائد أن يتحلى بهاتين الصفتين أيضا، ففي الوقت الذي لا يتأثر بضغوط الزوجات لا ينال أذاهن من حلمه وسعة صدره بل يغفر لهن ويرحمهن تخلقا بصفات الله وطمعا في غفرانه ورحمته.

[7] ومن مظاهر غفرانه ورحمته عز وجل أن جعل للمؤمنين مخرجا يتحللون به من اليمين وآثاره المادية والمعنوية بالكفارة، ولو كان الله يجعل تحريم الإنسان على نفسه تشريعا لوقع الكثير من الناس في العسر ولتفككت الكثير من الأسر، حيث تدعوهم الضغوط وحالات الغضب إلى التحريم باليمين في أحيان كثيرة فحدَفَضَ اللَّهُ لَكُو تَحَلَّهُ أَيْمَانِكُمْ فَ قال الإمام أبو جعفر عَلِيَهِ في التَّحرِيمِ ""، وهذا واضح في الآية في قَدْفَرَضَ أَيْمَانَكُمْ في فلو قال أحد: في الحُلْفِ ولَمْ يَجْعَلْ عَلَيْهِ فِي التَّحرِيمِ ".

- (١) الكافي: ج٦، ص١٣٤.
- (٢) المصدر السابق: ص١٣٥.

فلانة عليَّ حرام دون يمين فلا هي تحرم عليه ولا تجب عليه الكفارة بخرقه لكلامه وقراره، بل لا يكون إيلاء إلا باليمين ولمدة أربعة أشهر، فعن أبي جعفر عليَّمَلا قال: «لَا يَكُونُ إِيلَاءً حَتَّى يَحْلِفَ عَلَى أَكْثَرَ مِنْ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ <sup>(1)</sup> أي بهذين الشرطين، والذي يظهر من النصوص أن ما كان من رسول الله تحريم بيمين وليس إيلاء، لأن مارية جارية لا إيلاء فيها، فعن أبي نصر عن الإمام الرضا عَلَيَتَلا قال: «سَأَلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ يُؤْلِي مِنْ أَمَتِهِ فَقَالَ لَا كَيْفَ يُؤْلِي ولَيْسَ لَمَا أن يكون النبي عَلَيْتُ كما الله عنها، والنه عن المارية جارية لا إيلاء فيها، فعن أبي نصر عن الإمام الرضا عَلَيْتَلا قال: «سَأَلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ يُؤْلِي مِنْ أَمَتِهِ فَقَالَ لَا كَيْفَ يُؤْلِي ولَيْسَ لَمَا أن يكون النبي عَلَيْتُهُ كما قال بعض المُسرين: قد حلف بأن لا يقارب أزواجه جميعا بعد تحذير الله له من تحريم ما أحل له ابتغاء مرضاتهم، والله أعلم.

ولكي يتحلل الرجل من الأيهان بالإيلاء أو مجردة فرض الله كفارة مخرجًا وعقوبةً حتى لا يعود لها مرة أخرى، وهي في صالحه، وهذا يدل عليه قوله سبحانه (لَكُوْ) بالرغم من أن البعض يراها كلفة وغرامة لله عليه، فهي تزكي النفس، وتوقف الغضب عند حده. وكفارة نقض اليمين واجبة فرضها الله، إلا أن العود إلى ما كان قد حرمه بها ليس متعلقا بأدائها، فلا تتكرر الكفارة بتكرار العود قبل أدائها كما هو في الظهار، إنها تجب مرة واحدة لكل يمين، ومقدارها إطعام عشرة مساكين، فعن أبي حزة الثمالي قال: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَةَ فَنَ قَالَ

ويأتي هذا الفرض من موقع الولاية الإلهية على المؤمنين ﴿وَٱللَّهُ مُوَلَئَكُمَ ﴾ فالذي يفرضه هو الواجب، ولا يجوز للمؤمنين أن يأخذوا تشريعاتهم من مصدر سواه، لأنه حيث يشرع أهل لذلك، لإحاطته علما بكل شيء، ولأنه لا يضع حكما إلا لحكمة بالغة ﴿وَهُوَٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾. وإيهان الإنسان بهاتين الصفتين لله يبعث فيه روح التسليم والرضا بكل ما يفرضه عليه حيث يشعر بفطرته وعقله أنه يتلقى تشريعاته من لدن عليم حكيم، بل إن ذلك يجعله لا يؤمن إلا بإ يتنزل من عنده، أما ما يضعه البشر من النظم والأحكام فإنها لا تدعو إلى الاطمئنان بها، لأن واضعها محدود العلم والحكمة.

[٣] ويكشف لنا الوحي بعد الكلام عن حادث التحريم الذي جاء نتيجة ضغوط بعض أزواج النبي عن صورة أخرى سلبية من تعاملهن معه ﷺ حيث يفشين أسراره إلى الآخرين. الأمر الذي ينطوي على خيانتين: خيانة له بوصفه زوجًا فالزوجة المخلصة يجب أن تكون مستودع سر زوجها ولا يليق بها إشاعته لأحد مهما كانت قرابته ومكانته، وخيانة له

- (١) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص ٣٤٥.
- (٢) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص ٣٤٦.
- (٣) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص٣٨٩.

بوصفه نبيًا وقائدًا للأمة.

وَلِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزْوَكَجِمِ حَدِيثًا﴾ قيل: إنه تحريم مارية على نفسه، وقيل: إنه تحدث عن التيارات السياسية والاجتهاعية التي كانت في الأمة، وعن مستقبل السلطة السياسية فيها، وهو الأقرب والأهم، لأن تحريم مارية لم يكن في الخفاء، ولا يحتاج الكلام عن إفشاء هكذا حديث إلى التأكيد على مظاهرة الله والملائكة وصالح المؤمنين للنبي.

فَفَلَمَّا نَبَّأَتَّ بِعِهِ ﴾ قيل: إن كلَّا من حفصة وعائشة أخبرتا أبواهما بالأمر، إما بسبب العلاقات العاطفية المتينة بين البنت وأبيها، أو لحب التظاهر بالحظوة عند الرسول، وهذان الأمران من أوسع الأبواب التي تخرج منها أسرار الإنسان إلى الآخرين. وإذا كان الإنباء بأسرار النبي يتم بعيدا عن سمعه ونظره فإنه لن يكون بعيدا عن رقابة الله الذي أخبر رسوله بالأمر فواًظهرهُ ألمَّهُ عَلَيْهِ ﴾ أي كشف له أن هذه الزوجة لم تصن سره. في عَنْهُ وأَعْضَى عَنْ شيء بل أطهر جانبا من أمرها وكانه يجهل الجوانب الأخرى، ولعل ما أعرض عن ذكره كان شيء بل أظهر جانبا من أمرها وكانه يجهل الجوانب الأخرى، ولعل ما أعرض عن ذكره كان روج في أسرته، ولكل قائد تجاه أمته. في أمار سلبية لا تحمد عقباها، وذلك غاية في الحكمة لكل روج في أسرته، ولكل قائد تجاه أمته. في الذي أخبر النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل روج في أسرته، ولكل قائد تجاه أمته. فأمار النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل روج في أسرته، ولكل قائد تجاه أمته. فأخار النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل روج في أسرته، ولكل قائد تجاه أمته. فأجابها يتحبر النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل روج في أمر من أطلعته على السر هو الذي أخبر النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل مرتابة في أن من أطلعته على السر هو الذي أخبر النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل مرتابة في أن من أطلعته على السر هو الذي أخبر النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل مرتابة في أن من أطلعته على السر هو الذي أخبر النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل مرتابة في أن من أطلعته على السر هو الذي أخبر النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل مرتابة في أن من أطلعته على السر هو الذي أخبر النبي تشتشية وغاب عن بالها وإيانها أنه متصل مرتابة في أن من أطلعته على السر هو الذي أخبر النبي تشتشية والمانية والي يتائي ألما وي ألبة أله والها وإليانها أنه متصل مرتابة في أن من أطلعته على السر هو الذي أخبر النبي تشتشية ألمانها وإيانها أنه من الذي يع المانه من أله منه الله منه من الله منه واله في ورجه التي أذاعت سره وينبغي أن يدرسه كل زوج قائد، ويتخذه منهجا في أمثال تلك المواقف وظروفها.

[3] ويؤكد القرآن أن ما حدث من اثنتين من نسائه كان زيغا عن الحق وميلا إلى الباطل، وأنه بالتالي يحتاج إلى الإصلاح والتوبة فإن نَنُوبَا إلى الله فقد صَعَتَ قُلُوبُكُما في أي أنكما تحتاجان إلى غسل ذرّن الانحراف، وإصلاح الخطأ بالتوبة إلى الله والاعتذار من الرسول على لأن قلوبكما قد صغت أي مالت، وأصغى سمعه لفلان أي مال به إلى كلامه. وتأكيد الله على انحراف القلب يبين أن ما حدث لم يكن خطأ عابرا، إنها هو انحراف له جذور تمتد إلى أعهاق القلب. بلى، إن كشف أسرار النبي ليس إلا علامة على انحراف داخلي في الجذور، وهكذا الكثير من مواقف وسلوكيات الإنسان الخاطئة. إنها مرة تكون سطحية وأخرى جذرية.

ويحذر الله الاثنتين من أنهما لو رفضتا التوبة وتمادتا في التظاهر ضد الرسول عَنْهُمُ فإن العاقبة ستكون للخط الرسالي السليم لأنه مدعوم بقوة لا تقهر ﴿وَإِن تَظْهُرَا عَلَيْـهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَىٰهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِيحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي خيرتهم وأفضلهم، وأفضل كل المؤمنين هو الإمام علي غَلِيَتَهُ الذي نصر الرسول في كل معاركه وحروبه العسكرية والسياسية وغيرهما، ولذلك جاءت بعض النصوص بهذا التأويل، قال الإمام الصادق عليمَ في الموصّلِعُ الْمُؤْمِنِينَ في هُوَ عَلَيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ عَلِيَظَرَّ<sup>ي</sup>". ﴿وَٱلْمَلَيَحِكَةُ بَعَدَذَلِكَ طَعِيرُ في قال ابن عباس: افسَأَلْتُ عُمَر بن الخَطَّاب عَنَ المُرْأَتَانِ اللتان تَظَاهَرَتَا عَلَى رَسُولِ الله عَنْيَشِي فَقَالَ: حَفْصَة وَعَائِشَة، أورده البخاري في الصحيح".

[7] وبعد أن بيَّن القرآن أن من الممكن للرسول عَنْنَقْد أن يجد في المجتمع زوجات خيرا من زوجاته لو طلقهن ملوَّحا لهن بالطلاق لو لَم يتبن إلى الله، أمر المؤمنين بتحمل المسؤولية الرسالية في إطار الأسرة، إذ يجب السعي الحثيث لإنقاذ الإنسان نفسه وسائر أسرته من نار جهنم، وهذه أعظم مسؤولية للمؤمن تجاه أهله (يَتَأَيَّهَا ٱلَذِينَ مَامَنُوا فُوَ أَنَفْسَكُرُ وَأَهْلِيكُرُ نَارًا ﴾ وإنها لآية عظيمة ترسم للإنسان المؤمن تجاه أهله (يَتَأَيَّهَا ٱلَذِينَ مَامَنُوا فُوا أَنفُسَكُرُ وَأَهْلِيكُرُ نَارًا ﴾ التطلعات الإنسانية والدينية الواسعة، حيث التفكير في نجاة الآخرين وفلاحهم كجزء من المؤولية في الحياة. وعلى هذا أكد أئمة الهدى في تفسيرهم لهذه الآية الكريمة، قال سليان بن خالد: "قُلْتُ لِأَبي عَبْدِ اللهِ عَلَيْتَهُمْ إِنَّ لِي أَهْلَ بَيْتِ وهُمْ يَسْمَعُونَ مِنِّي أَفَادُعُوهُمْ إِلَى هَذَا وَقُوُدُهَا ٱلنَّاسُ وَالَجْعَارَةُ هَا مَنْ اللهُ عَنْ أَعْلَ بَيْتِ وهُمْ يَسْمَعُونَ مِنِي أَفَادُعُوهُمْ إِلَى هَذَا وَقُوُدُهَا ٱلنَّاسُ وَالَجْعَارَةُ هَانَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرِ قَالَ اللهُ الذَينَ عَامَ أَفَلَهُ عَنْ وَاللهُ عَنْ عَلَى الله عَنْ

- (1) بحار الأنوار: ج٣٦، ص٣٠.
- (٢) صحيح البخاري: ج ٢، ص٧٠.
- (٣) مستدرك الوسائل: ج١١، ص١٤.
  - (٤) الكافي: ج٢، ص٢١١.

وَجَلَّ: ﴿قُوْ أَأَنفُسَكُمُ وَأَهْلِبَكُرُ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ قُلْتُ: هَذِهِ نَفْسِي أَقِيهَا، فَكَيْفَ أَقِي أَهْلِي؟ قَالَ : تَأْمُرُهُمْ بِمَا أَمَرَهُمُ الله بِهِ وَ تَنْهَاهُمْ عَمَّا نَهَاهُمُ الله عَنْهُ فَإِنْ أَطَاعُوكَ كُنْتَ وَقَيْنَهُمْ وَ إِنْ عَصَوْكَ فَكُنْتَ قَدْ قَضَيْتَ مَا عَلَيْكَ<sup>(١)</sup>، وهذه الرواية تؤكد أن الدعوة لله مسؤولية مفروضة على المؤمن في أوساط الأسرة (الزوجة والأولاد)، وأنه يجب عليه أن يكون رسولا لربه فيها يدعوهم إلى الحق وينهاهم عن الباطل.

ولا يُسقط المسؤولية عدم استجابتهم للدعوة، «وسُئِلَ الصَّادِقُ عَلَيَتَكِرُ عَنْ قَوْلِ الله عَزَّ وجَلَّ : ﴿قُوَا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا ﴾ كَيْفَ نَقِيهِنَ؟ قَالَ عَلَيَتَكِرُ : تَأْمُرُونَهُنَّ وتَنْهَوْنَهُنَّ. قِيلَ لَهُ: إِنَّا نَأْمُرُهُنَّ ونَنْهَاهُنَّ فَلَا يَقْبَلُنَ! قَالَ عَلَيْتَكَلاً : إِذَا أَمَرْتُمُوهُنَّ ونَهَيْتُمُوهُنَّ فَقَدْ قَضَيْتُمُ مَا عَلَيْكُمْ»<sup>(1)</sup>، ولعل الوقاية من النار تمر من خلال اجتناب السيئات وتركيز الصفات المشار إليها في الآية اللاحقة في النفس والأهل. وأي نار تلك التي يدعونا الله للوقاية منها؟

أولاً: إنها تشتعل باحتراق الناس والحجارة ﴿وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَأَلِحِجَارَةً ﴾ فليس الناس هناك يحترقون بالنار بل يتحولون نيرانا، لأن كل شيء في جهنم ذو طبيعة نارية، فهل يتم الاحتراق بتفاعلات ذرية في الجسم لذلك لا يتحولون رمادا بسرعة، بل يبدل الله جلودهم كلما نضجت ليذوقوا عذاب الهون، أم بطريقة أخرى؟ لا نعلم، إنها يكفينا أن نتصور ذلك المنظر الرهيب فنخشى ونتقي. وقالوا عن الحجارة: إنها حجارة الكبريت، ولكن يمكن أن يكون عموم الحجارة ويكون احتراقها بتفاعلات ذرية.

ثانياً: ﴿عَلَيْهَا مَلَيَهِكَةً غِلَاظٌ شِدَادٌ ﴾ فهم قساة التعامل مع أهل النار، فلا ترى في شخصيتهم البشاشة واللطف، كما إنهم أقوياء فتعذيبهم وأخذهم لا يكون إلا بالشدة ﴿لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ ﴾ من قبل في تعذيب أهل النار ﴿وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ في كل زمان وعلى كل حال، فلا يتصور الإنسان أنه قادر على إقامة علاقات خاصة معهم تثنيهم عن أمر الله تجاهه، فإنهم عباد مأمورون لله وليسوا شركاء، وطاعتهم له عز وجل ليس فيها ثغرة يهرب عبرها المعذّب من عذاب الله. وإذا كان ثمة طريق لاتقاء غلظتهم وشدتهم وعذاب النار فهو الالتجاء إلى سيدهم والتحبب إليه بالإيهان والطاعة، ولا يتم ذلك إلا في الدنيا، فلهاذا يضع البعض حجبا بينه وبين ربه باتباع الفلسفات البشرية الشركية كعبادة الأصنام والملائكة؟

[٧] هنا في الدنيا عندما يواجه الإنسان حقيقة رهيبة أو مسؤولية ثقيلة يحاول أن يتهرب منها بالخداع الذاتي، فتراه يلتمس الأعذار والتبريرات، ويتحصن وراء الأوهام والظنون،

- (۱) بحارالأنوار: ج۹۷، ص۷٤.
- (٢) من لا يحضره الفقيه: ج٣، ص٤٤٢.

كلا.. إنها لا تفيده هنالك في الآخرة شيئا ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَانَعْنَذِرُواْ ٱلْيَوَمَّ إِنَّمَا تَجْزَوْنَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ ومادام جزاء الآخرة هو عمل الإنسان في الدنيا ذاته فلا معنى للعذر إذن، وكيف يتخلص الإنسان مما هو جزء ذاته؟ وفي الآية إيحاء بأن عدم استعداد الكفار للآخرة ولقاء الله نتيجة طبيعية لكفرهم بها.

وهذه التوبة هي التي يقبلها الله فيعفو عن سيئات الإنسان بها ويدخله جنات النعيم يوم القيامة (عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّر عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ حقًّا: إن التائب عن صدق يُرجى له أن تتحول ذنوبه من عقدة سيئة تعيق مسيرته نحو التكامل إلى دافع قوي نحو الخير والفضيلة، كما أن الله سبحانه يمحو من ديوانه السيئات فلا يطلع عليها أحدا حتى أقرب المقربين إليه، قال معاوية بن وهب: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْتَلا يَقُولُ: إذَا تَابَ الْعَبْدُ تَوْيَةً نَصُوحاً أَحَبَّهُ الله فَسَتَرَ عَلَيْهِ فِي الذُّنيَا والأُخِرَةِ، فَقُلْتُ وكَيْفَ يَسْتُرُ عَلَيْهِ؟ يَقُولُ: إذَا تَابَ الْعَبْدُ تَوْيَةً نَصُوحاً أَحَبَّهُ الله فَسَتَرَ عَلَيْهِ فِي ويُوحي إلى جَوَارِحِهِ التَّنيي عَلَيْهِ ذُنُوبَهُ، ويُوحِي إلى بقاع الأَرْضِ المَتي عَلَيْهِ مِنَ الذُّنُوبَ، ويُوحي إلى جَوَارِحِه التَّني مَلكَيْهِ عَلَيْهِ مُنْتَرُ عَلَيْهِ؟ مِنَ الذُّنيَ والأَخِرَةِ، فَقُلْتُ وكَيْفَ يَسْتُرُ عَلَيْهِ؟ ويُوحي إلى جَوَارِحِه التَّشِي عَلَيْهِ ذُنُوبَهُ، ويُوحِي إلى بقاع الأَرْضِ المُتيهِ عَلَيْهِ مِنَ الذُّنُوبَ، ين الذُّني والأَخِرَة، فَقُلْتُ وكَيْفَ يَسْتُرُ عَلَيْهِ؟ ين الذُّنوب، فَيَلْقُلْتُ وكَيْفَ يَسْتُرُ عَلَيْهِ؟ ين الذُّنُوب، فَيَلْقُلْتُ وكَيْفَ مَا كَتَبَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ اللْنُوبَ، ين الذُّنُوب، فَيَلْقُلْتُ وكَيْفَ يَعْمَعُ عَلَيْهِ وَيُولَعْهِ إلَهُ عَلَيْهِ مَنْ يَعْمَلُ عَلَيْكَ ين الذَّنُوب، فَيلَقَى الله حِينَ يَلْقاهُ ولَيْسَ شَيْءٌ يَشْهَدُ عَلَيْهِ بِشَيْءٍ مِنَ الذَّنُوبِ، فَيَلْقُولُ وكَذَا يعْنَ اللهُ فَيْتَ مَعْتَ عُمْ عَلَيْك يدخل به النار، وفوق هذا كله يدخله إلى رضوانه ونعيمه في الجنان فو يُنْعَان وويدًا مَنْ يَعْمَلُ عَلَيْك يدخل به النار، وفوق هذا كله يدخله إلى رضوانه ونعيمه في الجنان فو يُنْه عَنْ مَنْ يَنْ عَرَيْ مَنْ يُنُوبُ مَنْ

- (۱) وسائل الشيعة: ج۱٦، ص٧٦. (۲) وسائل الشيعة: ج١٦، ص٧٨. (٣) الكافي: ج٢، ص٤٣٢. (٤) مجمع البيان: ج١٠، ص٦٢.
  - (٥) الكاني: ج٢، ص٤٣٠.

لَايَوْمَ لَا يُخْرِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَةً ﴾ بالعذاب والمذلة بين الناس، ولعل في الآية إشارة إلى أن الله يُمضي شفاعة الرسول ﷺ والمؤمنين معه من أئمة الهدى والصالحين. لَايُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ ﴾ التي كدحت في سبيل الله. أما عن النور فالأظهر فيها قيل ثلاثة آراء لا تناقض بينها:

**الأول**: أنه العمل الصالح والإيهان يظهر في صورة نور يوم القيامة.

الثاني: أنه القرآن الذي مشى على هداه المؤمنون فهو يقودهم إلى الجنة كما قادهم في الدنيا إلى الصواب والسعادة.

الثالث: أنه أنمة الهدى والقادة الصالحون الذين اتبعوهم في الدنيا، فهم يقودونهم إلى الجنان كما قادوهم إلى الحق والعمل الصالح في دار الدنيا، قال الإمام أبو عبد الله عَلِيَظَلَاً: «أَثِمَّةُ الْمُؤْمِنِينَ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ بِأَبْمَانِهِمْ حَتَّى يَنْزِلُوا مَنَازِلَ لَهُم»<sup>(1)</sup>.

وعندما نبحث عن الأسباب التي نجابها المؤمنون من الخزي يوم القيامة، وسعى لأجلها نورهم بين أيديهم، نجد من أهمها طموحهم الكبير للكهال، وتوكلهم على ربهم، ودعاؤهم إليه أن يغفر لهم.. هكذا يدعون ربهم: فيقُولُونَ رَبَّنَ أَتَمِمْ لَنَا نُورَنَا وَأَغْفِرَلَناً ﴾ ومن تمام النور كهال الوعي وإصابة الحق في كل جوانب الحياة وأبعادها المختلفة، وهناك علاقة بين دعاء المؤمنين بتهام النور وغفران الذنوب فإن الخطايا في الحقيقة ظلمات معنوية تتمثل يوم القيامة، الظلم ظلمات، والغش ظلمات وهكذا الكذب والإسراف. فهم من جهة يسألون ربهم تمام النور، ومن جهة أخرى يطمحون إلى النجاة من ظلمات الذنوب والخطايا. ودون هاتين الغايتين تقف التحديات الصعبة التي تحتاج إلى عزم الإرادة، واستقامة الإيمان اللذين يستمدهما المؤمنون من ذي القوة المطلقة بالدعاء والتوكل، إذ يعلمون أن بلوغ الغايات السامية (تمام النور، والغفران) يحتاج إلى توفيق الله وأن تُجانب سعيهم قدرته، وهذا ما تشير إليه الخاتمة: فإنك عكن شي وقري قليلة وأن تُجانب سعيهم قدرته، وهذا ما تشير إليه الخاتمة:

وكلمة أخيرة: إن الله سبحانه بعد الأمر بالتوبة النصوح والدعوة إليها لم يقل جزما: (رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيَتَاتِكُمْ ..)إنها أضاف (عَسَىٰ) التي تفيد الترجي.. فالنتيجة المترتبة قد تكون وقد لا تكون حسب المفهوم الظاهر للكلمة، وذلك لكيلا يتسرب إلى أفئدة المؤمنين الغرور والعجب فيكون الاعتهاد منهم على التمنيات بغفران الله بدل السعي والعمل.

 وبالتالي السعي للكمال، أمر النبي على الجهاد الكفار والمنافقين بوصفه ضرورة لتهيئة الظروف والأسباب من أجل الوقاية والتوبة والكمال، وذلك أن كثيرا من أسباب الانحراف والنقص التي يتعرض لها المؤمنون تأتي نتيجة تحرك الكفار من الخارج والمنافقين من الداخل ضد الحق وأتباعه، فلا بد إذن من مواجهة بؤرة الفساد هذه والقضاء عليها بالجهاد لتكون الظروف ملائمة لبناء المجتمع النموذجي (المتقي، والتائب، والتام). لذلك جاء الأمر للنبي تشكير بمواجهة الكفار والمنافقين (يَكَأَيُّها النَبِيُّ جَهِدِ ٱلْصَحْفَارُ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَأَغْلُظُ عَلَيْهِمٌ أي جهادا لا هوادة فيه، باعتبار أن القائد الرسالي ليس مسؤولا عن أسرته وحسب بل هو في المجتمع كالأب مسؤول أن يقي نفسه ويقي المجتمع من النار والضلال، فلا بد أن يعمد في المجتمع كالأب مسؤول أن يقي نفسه ويقي المجتمع من النار والضلال، فلا بد أن يعمد في المجتمع كالأب مسؤول أن يقي نفسه ويقي المجتمع من النار والضلال، فلا بد أن يعمد ووربا. ورا المنافق بي ألمييير في الدنيا يلقون جزاءهم بمجاهدة المؤمنين له وفي الآخرة الجزاء الأوفي حيث الخلود في أسوأ ما يصير إليه مخلوق من عاقبة.

[١٠] وبمناسبة الحديث عن زوجات الرسول الذي يحدد لنا سياق هذه السورة الموقف السليم منهن تأتي الآيات الثلاث الأخيرة لتؤكد حقيقة هامة يجب الالتفات إليها في تقييم الناس، وهي أن قيمة كل إنسان بأعماله ومواقفه هو صالحة أو فاسدة، بغض النظر عمن حوله ومن ينتمي إليه. إذن لا يصح أن نفسر التاريخ والقرآن والمواقف تفسيرا تبريريًّا توفيقيًّا عند الحديث عن أخطاء أقرباء الأنبياء نسبا أو مصاهرة أو أزواجاً، وأيضاً صحابة النبي علي ذلك يجعلنا في غموض، فقد يكون أقرب الناس إلى نبي من الأنبياء مثلا للكفار كزوجتي نوح ولوط بيئيه، في حين يصبح أقرب الناس إلى بني من الأنبياء مثلا للكفار كزوجتي نوح مثلا للمؤمنين كآسية بنت مزاحم ومريم بنة عمران، دون أن يكون في ذلك إساءة إلى الأنبياء والصالحين ولا إحسان إلى المنحرفين الذين ينتمي إليهم كلا المثلين.

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مُثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا أَمْرَأَتَ نُوْجٍ وَأَمْرَأَتَ لُوُطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَنْلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَرْ يُغْنِيا عَنْهُما مِنَ اللَّهِ شَيْئًا ﴾ لأن الشفيع الحقيقي للإنسان عمله الصالح لا القرابات ولو كانت من الأنبياء والأولياء، وأعهالهما كانت سيئة لما انطوت عليه من خيانة لزوجيهما بإذاعة السر والتظاهر لجبهة الكفر<sup>(١)</sup> وخيانة للرسالة والقيم التي جاءا بها، فما نفعتهما القرابات وما بقي لهما شيء يتميزان به عن الناس، فالقرابة وحدها ليست ذات قيمة عند الله إنها العمل، بل إن انتهاء الإنسان إلى أي شخص أو أية جبهة لا يقاس بالحسابات

(١) في مجمع البيان ج١٠، ص٤٠٤: قال ابن عباس: «كانت امرأة نوح كافرة تقول للناس: إنه مجنون، وإذا آمن بنوح أحد أخبرت الجبابرة من قوم نوح به وكانت امرأة لوط تدل على أضيافه». وأيضاً في: بحار الأنوار: ج١١، ص٣٠٧. المادية كالمسافة، والنسب إنها بنوع العمل، وانتهاء هاتين الزوجتين كان إلى جبهة الكفار في الدنيا وأهل النار في الآخرة لتجانس الأعمال، لذلك لم يغنِ عنهما نوح ولوط شيئا.

وَقِعْيلَ ٱدْخُلَا ٱلنَّارَ مَعَ ٱللَّاخِلِينَ﴾ وقد اعتبر الله هاتين المرأتين مثلا للذين كفروا لأنها كان يفترض أن تكونا قمة في الإيمان حيث كانتا تحت عبدين صالحين من الأنبياء، إلا أنها اختارتا الكفر بدل الإيمان رغم الظروف المساعدة، وهذا المثل يهدينا إلى أن سعي المؤمنين لوقاية أهليهم من النار ليس بالضرورة أن يؤدي إلى نتيجة إيجابية، وأنه من الخطأ تقييم أحد كالأنبياء من خلال زوجاتهم ومن حولهم، إنها التقييم السليم يكون عبر أعمالهم ورسالتهم.

ولنا في الآية وقفة عند كلمة الخيانة فهي -كما أعتقد- خيانة بالمقياس الرسالي أي خيانة لحركة الرسول ومبادئه، وليس كما قد يتقول البعض لما فيه من عقد جنسية أو لاعتهاده على الإسرائيليات إنها خيانة أخلاقية، كلا.. إنها خيانة في رسالة النبي بدليلين:

الأول: بدلالة السياق، فقد وقع الحديث عن الخيانة في سياق الحديث عن إفشاء السر من قبل زوجات النبي، وحينها تكلم عن زوجتي نوح ولوط ضربهما مثلا للجبهة المضادة للحق ولِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾، ولو كانت الخيانة جنسية لضربهم مثلا للذين فسدوا.

الثاني: لأن تفسير الخيانة هنا بالخيانة الزوجية ليس يمس زوجات الأنبياء وحسب بل يمس الأنبياء أنفسهم ويصور بيوتهم محلا للفاحشة، حاشا الأنبياء عَلَيْتَكْر.

[١٢-١١] ويضرب الله مثلا معاكسا للذين آمنوا، أحدهما من بيت فرعون الطاغية، والآخر من بيئة بني إسرائيل المنحرفة مريم بنت عمران. ﴿وَضَرَبَبُ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَمَرَأَتَ فِرْعَوْنَ ﴾ التي آمنت بنبي الله، وتحدت إغراءات السلطة وضغوط الطاغية زوجها في سبيل الله، رغم تضافر العوامل المادية التي يعتبرها البعض من الحتميات، حيث كان فرعون زوجها وكانت في الوقت ذاته من رعاياه. كانت تنتمي إلى بني إسرائيل الطبقة المستضعفة والمعدمة في حين كان فرعون قائد المستكبرين والمترفين، وكانت مصالحها المادية مؤمنة عند فرعون، فما الذي جعلها تتحداه وتواجه جبروته وسلطانه ؟! إنه الإيهان الذي جعلها تتحدى كل الظروف لتكون مثلا رفيعا يقتدي به المؤمنون عبر التاريخ، وجبلا لا تتأثر بإغراء ولا بإرهاب أو تضليل. فإذ قَالَتَ رَبِّ أَبْنِ في عِندَكَ بَيْتَكَافِ ٱلْجَنَةِ ﴾ وهنا إشارتان لطيفتان

**الأولى:** أن أعظم سبب للانحراف كانت تواجهه آسية هو غرور السلطان والملك، فلقد كانت زوجة لأعظم الملوك الذين عرفهم تاريخ البشرية، إلا أنها انتصرت على قمة تحدي الدنيا للإنسان بالرغبة في نعيم الآخرة الذي يتصاغر أمامه كل نعيم، ولقد جاء في الأخبار أنها كانت ترى قصورها في الجنة وهي موتدة يُصَبُّ عليها ألوان التعذيب.

الثانية: أن هذه المرأة الشريفة لم يحالفها الحظ في الزوج الذي ترغب فيه أمثالها من المؤمنات فطلبت من الله أن تصير إلى نعم بيت الزوجية، وكان طلب البيت بمثابة طلب من فيه، وماذا يطيب من البيت للمرأة من دون زوج كريم؟ وإذا كان دعاؤها بهذا المعنى فلهاذا لم يصرح به في القرآن؟ لعل ذلك لأن الآداب الاجتهاعية عند العرب (وربها عند غيرهم أيضا) ما كانت تستسيغ للمرأة العفيفة أن تطلب زوجا.

ومما يؤكد هذه الفكرة الروايات التي بينت أنها تصبح زوجة لرسول الله يَنْتَخْتُ في الجنة، فقد أُثر عن رسول الله عنينة أنه دخل على خديجة عَنْتَكَلَا وهي في مرض الموت فقال لها: "بِالرَّغْم مِنَّا مَا نَرَى بِكِ يَا تَحَدِيجَةُ فَإِذَا قَدِمْتِ عَلَى ضَرَ الرَكِ فَأَقُرْنِيهِنَّ السَّلَام، فَقَالَتْ: مَنْ هُنَّ يَا رَسُولَ الله قَالَ عَنْتَكَمَ بِنَهُ عِمْرَانَ وكُلْنُهُ أُخْتُ مُوسَى وآسِيّة امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ"، وتوحي مذه الحقيقة أيضا بقية الآية: ﴿وَيَجَنّى مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ بَعَ مَعْسَ عَلَى ضَرَ اللهِ فَالَ عَنْتَ ال مهذه الحقيقة أيضا بقية الآية: ﴿وَيَجَنّى مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ بَعْ فَكَانَت ترفض البقاء في ظله، ويه دينا قوله سبحانه: ﴿وَعَمَلِهِ إلى فكرة هامة هي أن الإنسان المؤمن قد ينجو بالهجرة أو بسقوط النظام الفاسد من أذى الظالمين المباشر، لكنه قد لا ينجو من أعمالهم، فإذا به يصبح ظالما مثلهم ويعمل الفواحش ويقع في الفساد، لذلك ينبغي الدعاء للنجاة من الظلمة ومن الظلم في في في مرب مِنْ أَلْقَوْ مِ الفَاحِينَ مَا لَقُوْ عَنْ الْعَالِي المُوْنَ الْنَانِ المَاحَة مَن الطلم في فَعَيْنَ الم

أما المثل الثاني للمؤمنين فهي مريم بنة عمران عَلَيْكَلَا فإنها رغم انحراف بني إسرائيل بعد موسى وشياع الفاحشة بينهم تحدت الانحراف فحافظت على عفتها وطهارتها ﴿وَمَرَيَمَ أَبْنَتَ عِمْرَنَ أَلَتَى أَحْصَنَتَ فَرْجَهَا ﴾. ولا ريب في أن الأرحام المحصنة والفروج العفيفة والحجور الطيبة الطاهرة ستكون منطلق الأجيال الصالحة، وموضع تجلي روح الله ﴿فَنَفَخْنَ فِيهِ مِن رُوحِنَا ﴾. وبرزت عظمة مريم عَلَيَكَلا في تصديقها بكلمات الله وكتبه، ولعل كلمات الله هي أنبياؤه توحينا ﴾. وبرزت عظمة مريم عَلَيكَلا في تصديقها بكلمات الله وكتبه، ولعل كلمات الله هي أنبياؤه كعيسى بن مريم، لأن الأنبياء لسانه في خلقه وينطقون بوحيه وكلماته، أو هي البصائر الإلهية البارزة التي من الصعب التصديق بها، أما الكتب فهي الرسالات. ولقد جعلت مريم نفسها مصداقا للحق الذي جاء به الأنبياء وانطوت عليه كتب الله ﴿وَصَدَقَتَ بِكَلِّمَاتٍ رَبِّهَا وَكَتَبِهِ وتبتلها الدائم. ونستوحي من الآبياء وعنه الما بوحيه إلى الله الملمون له مما يؤكنيكي وتبتلها الدائم. ونستوحي من الآية تأكيدا للروايات التي قالت بأنها تكون من زوجات رسولنا وتبتلها الدائم. ونستوحي من الآية تأكيدا للروايات التي قالت بأنها تكون من زوجات رسولنا

(۱) من لا يحضره الفقيه: ج۱، ص١٣٩.

يكون من معاني التصديق بكلمات الله وقنوتها أنها بلغت مرحلة العصمة، حيث إن الإنسان بين أمرين: بين الاستجابة لنداء الباطل وكلماته، أو التصديق بالحق واتباع ندائه ومناديه، وإذا كان الإنسان جادا في اتباع الحق تمايز في داخله نداء الشيطان المنبعث من شهواته ووساوس نفسه الأمارة بالسوء، وهمزات شيطانه الرجيم تتمايز عن نداء الرحن المنبعث من عقله ووجدان نفسه اللوامة وإلهامات ربه عبر ملائكته الكرام. و هذا أحد وسائل الوحي الذي هو نقر في القلب، والذي من أمثلته ما ألهمت أم موسى تشيئي أن تلقي بولدها في اليم.

وهذه الآيات الثلاث تهدينا إلى حقيقة رئيسية هي أن الإنسان قادر على الاستقلال بإرادته وقراره وعمله مهما كانت الظروف مساعدة أو معاكسة لما يختاره لنفسه، فالكفر والإيهان يبدآن من داخل الإنسان وليس من الظروف والعوامل المحيطة، وبالتالي يمكن القول: إن هذه الآيات بها ضربته من الأمثال تنسف الفلسفات الضالة القائمة على أساس الإيهان بالحتميات اقتصادية أو اجتماعية أو وراثية وغيرها من الحتميات، فيها يتصل بقرار الإيهان والكفر في حياة الإنسان، فهذه آسية بنت مزاحم ومريم بنة عمران تحدتا الظروف والضغوط وآمنتا بالله، في حين كفرت زوجة نوح ولوط رغم العوامل الإيجابية والمساعدة على الإيهان، وإذا كانت هذه البصيرة صادقة في المرأة فإن صدقها بالنسبة إلى الرجل أوضح وأجلى أليست المرأة ضعيفة أمام الرجل؟.



## \* مكيّة.

- \* عدد آياتها: ۳۰.
- \* ترتيبها النزولي: ٧٧.
- \* ترتيبها في المصحف: ٦٧.
- \* نزلت بعد سورة الطور .

فضاك لشورة

عن أي جعفر الإمام البافر غلِّظَلاَ قال: "سُورَةُ المُلْكِ هِيَ المَّانِعَةُ تَمْنَعُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وهِيَ مَكْتُوبَةٌ فِي التَّوْرَاةِ سُورَةَ المُلْكِ. ومَنْ قَرَأَهَا فِي لَيْلَتِهِ فَقَدْ أَكْثَرَ وأَطَابَ ولَمْ يُكْتَب بِهَا مِنَ الْعَافِلِينَ. وإِنِّي لَأَرْكَعُ بِهَا بَعْدَ عِشَاءِ الْآخِرَةِ وأَنَا جَالِسٌ.

وإِنَّ وَالِدِي عَلَيْهُ كَانَ يَقْرَؤُهَا فِي يَوْمِهِ ولَبْلَنِهِ، ومَنْ قَرَأَهَا إِذَا دَخَلَ عَلَيْهِ فِي قَبْرِهِ نَاكِرُ ونَكِيرُ مِنْ قِبَلِ رِجْلَيْهِ قَالَتْ رِجْلَاهُ لَهُمَا: لَيْسَ لَكُمَا إِلَى مَا قِبَلِي سَبِيلٌ، قَدْ كَانَ هَذَا الْعَبْدُ يَقُومُ عَلَيَّ فَيَقْرَأُ سُورَةَ الْمُلْكِ فِي كُلِّ يَوْم ولَيْلَتِهِ، وإِذَا أَتِيَاهُ مِنْ قِبَلِ جَوْفِهِ قَالَ لَهُمَا لَيْسَ لَكُمَا إِلَى مَا قِيلِي سَبِيلٌ قَدْ كَانَ هَذَا الْعَبْدُ أَوْعَانِي شُورَةَ الْمُلْكِ، وإِذَا أَتِيَاهُ مِنْ قِبَلِ جَوْفِهِ قَالَ لَهُمَا لَيْسَ لَكُمَا إِلَى مَا قِيلِي سَبِيلٌ قَدْ كَانَ هَذَا الْعَبْدُ أَوْعَانِي شُورَةَ الْمُلْكِ، وإِذَا أَتِيَاهُ مِنْ قِبَلِ جَوْفِهِ قَالَ لَهُمَا لَيْسَ لَكُمَا إِلَى مَا قِيلِي قَبِيلٌ قَدْ كَانَ هَذَا الْعَبْدُ أَوْعَانِي شُورَةَ الْمُلْكِ، وإِذَا أَتَيَاهُ مِنْ قِبَلِ جَوْفِهِ قَالَ لَهُمَا لَيْسَ لَكُمَا إِلَى مَا قِيلِي

(الكافي: ج٢، ص٦٣٣)

# الإطار العام

#### الإنسان بين تقوى الله ومعرفته

لعل زرع الخشية من الله بالغيب هو المحور الذي تتصل به كل آيات سورة الملك، التي هي بداية انعطافة كبيرة في السياق القرآني نحو البصائر التي تنزَّل بها الوحي في الجزأين الأخيرين، واللذين يتألفان في الأكثر من السور المكية التي تذكُّر بأصول الإسلام كالإيهان بالله، وبالرسول والرسالة، وبالآخرة.

١- ففي مطلع السورة يتجلى الله العظيم بأسمائه الحسنى (تبارك، الملك، والقدير، والخالق، والعزيز، والغفور، والرحمن) لأن المعرفة السليمة بالله تضع الإنسان المخلوق بوجدانه وعقله وكل حواسه أمام الله الخالق سبحانه، مما تمنحه الخشية منه عز وجل. ولا ريب أن خشية الإنسان من ربه تكون بقدر معرفته به. أولم يقل تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَنَوُّا ﴾؟ الإنسان من ربه تكون بقدر معرفته به. أولم يقل تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَنَوُّا ﴾؟ الإنسان من ربه تكون بقدر معرفته به. أولم يقل تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَنَوُّا ﴾؟ الإنسان من ربه تكون بقدر معرفته به. أولم يقل تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَنَوُّا ﴾؟ أنام الله الخالق سبحانه، أولم يقل تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَنُوُا ﴾؟ الإنسان من ربه تكون بقدر معرفته به. أولم يقل تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَنُوا ﴾؟ الإنسان من ربه تكون بقدر معرفته به. أولم يقل تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَنُوا ﴾؟

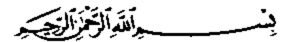
ويزداد الإنسان معرفة بربه كلما جال ببصره وبصيرته في الآفاق من حوله، ففيها تتجلى أسماء الخالق (قدرته وعظمته وتعاليه..) وبالذات إذا كر ببصره مع عقله المرة بعد الأخرى، في مظهر الخلق وجوهره، وفي صلة بعضه ببعض، حيث يتجلى له ربه وجماله الذي عكس بعض آثاره في الكون بمظهره وجوهره ونظامه المتقن الذي لا يعتوره تفاوت ولا فطور. (الآيات: ١-٥).

٢- ولأن الكفر من الحجب التي تمنع المعرفة بالله ومن ثم خشيته بالغيب جاءت الآيات تذكر الكافرين بعذاب الآخرة، وتحذرهم من التكذيب بالنذر، وسيلةً لهز ضمائرهم وإخراجهم من غرور الكفر وغفلته، إذ تضعهم أمام صور من عذاب الخزي في جهنم التي تكاد تتفجر من الغيظ، وبصورة تجعل ذلك الغيب المستقبلي شهودا لمن يسمع أو يعقل، مما يزرع خشية الله في النفس، فهنالك تحوط الكافرين الحسرة، ويغمرهم الندم على ما فرطوا في جنب الله وما صاروا إليه من سوء العاقبة، ولا يملك أحدهم إلا الاعتراف بذنوبه دون أن يجد مبررا يتملص به من المسؤولية أو يستر به الفضيحة، وأنى له ذلك وشهادة الله محيطة بكل شيء وهو عليم بذات الصدور؟! وكيف لا يعلم اللطيف الخبير بخلقه؟! (الآيات: ٦-١٤).

٣– ثم يأتي السياق على الأفكار الشركية فينسفها نسفا، لأنها تدعو الإنسان إلى الاعتهاد على الأنداد المزعومين، والاعتقاد بأنهم قادرون على تأمينه وحمايته ورزقه من دون الله، باعتبارهم شركاء أو شفعاء أو أنصاف آلهة يؤثرون في مشيئته سبحانه، الأمر الذي يجعله لا يخشى ربه عز وجل. (الأيات: ١٥–٣٠).

وبناء على الحقائق الثلاث المتقدمة يمكن القول: إن قوله سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيِّبِ ..﴾ هي الآية التي تفصح بجلاء عن المحور الأساسي في هذه السورة المباركة.

## تبارك الذي بيده الملك



وَبَسَرَكَ (() الَّذِى بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَى وَقَدِيرُ () الَّذِى خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيُوْةَ لِبَلُوْكُمْ أَيْتُكُمْ أَصَّنُ عَمَلا وَهُوَ الْعَزِيرُ الْفَفُورُ () الَذِى خَلَقَ سَبَّعَ سَمَوْتِ طِبَاقًا () مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنِ مِن تَفَنُوتُ () قَادَجِع الْمَسَرَ هَلْ تَرَى مِن قُعُلُور () () مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنِ مِن تَفَنُوتُ () قَادَجِع خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ () () وَلَقَدْ زَيْنَا السَمَلَةِ الدُّيْلِ بِمَصَلِيحَ وَجَعَلْنَهَا خَاسِتًا أَنَ وَهُوَ حَسِيرٌ () () وَلَقَدْ زَيْنَا السَمَلَةِ الدُيْلِ بِمَصَلِيحَ وَجَعَلْنَهَا رَجُوما لِلشَيَطِينِ وَأَعْتَدْنَا هُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ () وَلِقَدْ زَيْنَا السَمَلَةِ الدُيْلِ بِمَصَلِيحَ وَجُعَلْنَهَا مُعَدَّمَةُ مَنَا لَمُ مَعْلُورُ ) وَلَقَدْ زَيْنَا السَمَلَةِ الدُيْلِ بِعَصَلِيحَ وَجَعَلْنَهَا رَجُوما لِلشَيَطِينِ وَأَعْتَدْنَاهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ () وَلِلَذِينَ كَفَرُوا بِرَبِيمَ عَذَابُ مُعَدَّمَةُ الدُيْنَا مِنْ الْمَصِيرُ () إِذَا الْتَعَوْلُونِهَا سَعُعُوا لَمَا شَعِيقًا اللَّهُ عَلَيْ الْمَدِي حَمَوا لَمَا مَعْتَدَ الْمَعْذَلُقُونُ الْتَعَدِيرَ وَاللَّذِي الْتَعْذَابُ

(1) تبارك: من بَرَك أي دام في خير، ومنه البركة.

(٢) طباقاً: أي واحدة فوق الأخرى، وقيل: المراد بالمطابقة المشابهة أي يشبه بعضها بعضاً في الإتقان والإحكام والاتساق والانتظام.

- (٣) تفاوت: اختلاف وتناقض.
  - (٤) فطور : شقوق وفتوق .
- (٥) خاستاً: مطروداً مبعداً، أي أن البصر سوف يعود متعباً دون أن يعثر على عيب في خلق الله. (٢)
- (٦) حسير: هو العاري من الحُسرَّ وهم الرجّالة في الحرب يحسرون عن وجوههم ورؤوسهم أو يكونون لا درع عليهم، ويقال: أرض عارية المحاسر، فالبصر يعود وهو عارٍ من أيّ دلالة ونتيجةٍ تثبت التفاوت أو الفطور في خلق الله.
- (٧) شهيقاً: في مفردات الراغب: الشهيق طول الزفير وهو ردُّ النفس، وأصله من جبل شاهق أي متناهي الطول.

(٨) تميّز: تتقطع وتتفرق.

فِي صَلَالِ كَبِيرٍ ۞ وَقَالُوا لَوَكُنَّا نَسَمَعُ أَوْنَعْقِلُ مَاكُنَا فِي أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ۞ فَأَعْتَرَفُوا بَذَنْبِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْعَبْبِ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَٱجْرُكَبِيرٌ ۞ وَأَسِرُوا فَوْلَكُمْ أَوِاجَهَرُوا بِعِ إِنَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُدُورِ ۞ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ۞ ﴾

هدى من الآيات:

لكي يزرع القرآن خشية الله في القلوب يذكِّرنا بآيات الله وأسهائه، لأن المعرفة أساس الخشية، فهي التي تظهر للإنسان عظمة ربه وأنه أهل التقوى، وتجعله يراه ببصائر قلبه عبر آياته وأفعاله، فمن خلال سنة الموت والحياة يتحسس خلقه الأشياء، وملكه لها، وقهره إياها، ومن خلال النظر في أنظمة الكائنات يتجلى له قدرته وحكمته، وإنه لَيَكَلُّ بصره فيعود خاسئا حسيرا دون أن يرى ثغرة في خلق الله وتدبيره، مما يعزز لديه الإيهان به عز وجل كلها كر ببصره ومصيرته في الكائنات. وحيث يسمو البشر بنفسه وعقله إلى آفاق المعرفة يحضر ذلك الغيب أمامه حضورا يبعثه على الخشية.

ثم يذكُّرنا الله بجهنم التي أعدها للكافرين وكيف أنها من شدة حرارتها ذات شهيق، بل تكاد تتفجر من الغيظ غضبا على أعداء الله، وأن الوسيلة للخلاص منها هو سماع النذر والآيات واستثارة العقل على أثرهما في الدنيا، لأن تقصير الإنسان في ذلك هو أعظم الذنوب التي لا يجد مفرا دون الاعتراف بها في الآخرة، وكيف لا يعترف وتحوطه شهادة الله النافذة؟!.

## بينات من الآيات:

[1] في أول كلمة من سورة الملك يطالعنا اسم من أعظم أسماء الله وهو ﴿ بَنَرَكَ ﴾ الذي يقول عنه (وعن اسمين آخرين يماثلانه في العظمة) الحديث المأثور عن الإمام الصادق عَلَيَّلاً: «إِنَّ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى خَلَقَ اسْماً بِالحُرُوفِ غَيْرَ مُتَصَوَّتٍ، وبِاللَّفْظِ غَيْرَ مُنْطَق، وبالشَّخْص غَبْرَ مُجَسَّدٍ، وبِالتَّشْبِيهِ غَيْرَ مَوْصُوفٍ، وبِاللَّوْنِ غَيْرَ مَصْبُوغٍ، مَنْفِيٍّ عَنْهُ الأَقْطَارُ، مُبَعَّدُ عَنْهُ الحُدُودُ مَحْجُوبٌ عَنْهُ الأَقْطَارُ، مُبَعَدًا عَنْهُ الحُدُودُ، عَيْرَ مُتَصَوَّتٍ، وبِاللَّفْظِ غَيْرَ مُنطَق، وبالشَّخْص غَبْرَ مُشَهَا وَالتَّشْبِيهِ غَيْرَ مَوْصُوفٍ، وبِاللَّوْنِ غَيْرَ مَصْبُوغٍ، مَنْفِيٍّ عَنْهُ الأَقْطَارُ، مُبَعَدً عنهُ الحُدُودُ، عَجُوبٌ عَنْهُ الأَقْطَارُ، مُبَعَدًا عَنْهُ اللهُ وبِاللَّوْنِ غَيْرَ مَصْبُوغٍ، مَنْفِيٍّ عَنْهُ الأَقْطَارُ،

فَأَظْهَرَ مِنْهَا ثَلَاثَةَ أَسْبَاءٍ لِفَاقَةِ الْحُلْقِ إِلَيْهَا، وحَجَبَ مِنْهَا وَاحِداً وهُوَ الِاسْمُ المُكْنُونُ (1) فسحقاً: أي بُعداً، وهو دعاء عليهم أي أسحقهم الله وأبعدهم عن النجاة. المُخْزُونُ، فَهَذِهِ الْأَسْبَاءُ الَّتِي ظَهَرَتْ، فَالظَّاهِرُ هُوَ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى، وسَخَّرَ سُبْحَانَهُ لِكُلِّ اسْم مِنْ هَذِهِ الْأَسْبَاءِ أَرْبَعَةَ أَرْكَانٍ فَذَلِكَ اثْنَا عَشَرَ رُكْناً ثُمَّ خَلَقَ لِكُلِّ رُكْنٍ مِنْهَا ثَلَاثِينَ اسْماً فِعْلَا مَنْسُوباً إِلَيْهَا»<sup>(1)</sup>.

وربها بسبب عظمة الأسهاء الثلاثة التي أظهرها الله لخلقه نجد أئمة الهدى ينعتون عادة ربهم بها، فها تكاد تقرأ حديثا عن الله إلا يقولون فيه: قال الله تبارك وتعالى.. فها هو معنى \$تَبَكَرُكُـ\$؟.

إن أهم وأظهر معاني هذا الاسم العظيم الخير الكثير المستمر الذي يتصل في مقام الخالق بتواتر نعمه على الكائنات وتتابع آلائه، التي لولاها ما استمرت ولزالت وتلاشت السهاوات والأرض وما بينهها، كما يتصل في مقام الخليقة بأنها في حالة نمو وتكامل مستمر، لأن خالقها يعطيها بركة تلو أخرى، مما يدل على أن مسيرة الخلق تصاعدية. وما التوسعة التي يضيفها الخالق للسهاوات حينا بعد آخر والتي أشار إليها بقوله: ﴿ وَالتَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدُ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٢] إلا مظهر لبركات الله، وفي القرآن إشارات إلى هذا المعنى إليك بعضها: قال تعالى وهو يتحدث عن الرسالة: ﴿ تَبَارَكُ أَلَّذِى نَزَلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِين وإلى الآخرة. إذن فهو تجعَل لاسم ربنا ﴿ تَبَرَكُ ﴾، وقال في معرض حديثه عن إنشاء الإنسان من طور إلى آخر حتى سوَّاه كاملا بنعمة العقل: ﴿ قُرَّ أَلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينِ من طور إلى آخر حتى سوَّاه كاملا بنعمة العقل: ﴿ قُرَ أَلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ من طور إلى آخر حتى سوَّاه كاملا بنعمة العقل: ﴿قُرَ أَنْشَانَكُهُ مَلْكَاماً وَعَانَ الانسان من طور إلى آخر حتى سوَّاه كاملا بنعمة العقل: ﴿قُرَ أَلْفُرَقَانَ عَلَى عَنْ إلى الاسان من طور إلى آخر حتى سوَّاه كاملا بنعمة العقل: ﴿قُرَ أَلْفُرَقَانَ مَاماً وبركانَهُ أَنْسَاء الإنسان

وهكذا يكون اسم (تَبَرَكَ ) الركن الأخير من أربعة أركان جعلها الله لاسمه الأعظم، وهو يشير إلى صفات فعله، الفعَّال لما يريد، الجواد، الكريم، المنان، المتفضل، الوهاب، الخالق، البارئ، المصور، وهو صانع كل مصنوع، وخالق كل مخلوق، ورازق كل مرزوق، ومالك كل مملوك، وراحم كل مرحوم، و... أما الأركان الثلاثة فإن واحدا منها مخزون عند رب العزة، في حين أن الثاني هو: (الله) الذي يشير إلى صفات الذات، والثالث هو: (تعالى أو سبحان) الذي يشير إلى صفات الجلال.

تَبَنَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِو**ٱلْمُلْكُ ﴾** فالملك الحقيقي بيده وحده تعالى، لأنه الباقي بعد فناء كل شيء، ولأنه وحده القادر على التصرف في ملكه بصورة مطلقة، أما ما يملكه الخلق فمالكيتهم

بحار الأنوار: ج ٤، ص ١٦٦.
 (٢) ولقد مر في مطلع سورة الفرقان تفصيل في بيان هذا المعنى من ﴿تَبَكَرُكَ ﴾ فراجع.

له محدودة بقدر ما منحهم الله، فمتى شاء زاده أو نقص منه أو سلبه وحوَّله إلى غيرهم. و هذه الآية تفتح آفاقنا على وجود أوسع من الأرقام الفرضية التي يقدرها العلماء والفلكيون، بل أوسع مما للإنسان من مقدرة على تخيله مهما ذهب بعيدا، وأنى له تصور ملك الله وهو بيد قادرة على كل شيء وتمده بالبركة بعد البركة؟!.

﴿وَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وكفى دلالة على أن الملك بيده تعالى وأنه صاحب القدرة المطلقة أن ينظر الإنسان إلى الوجود من حوله وما فيه من آيات القدرة والعظمة، وكيف أنه مسيَّر وفق نظام دقيق وضعه الله له لا يخرج عنه، ولا ترى فيه ثغرة أو نقصا أو فطورا. ولقد وردت رواية عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب عَلَيَّلاً في بيان جوانب من معاني أسهاء الله الحسنى نذكر بعضها للفائدة: •وَلمَّا تَسَمَّى بِالمَلِكِ أَرَادَ تَصْحِيحَ مَعْنَى الاسْم لِمُقْتَضَى الحُكْمَةِ، فَخَلَقَ الخُلْقَ وَأَمَرَهُمْ وَنَهَاهُمْ لِيَتَحَقَّقَ حَقِيقَةُ الاسْم وَمَعْنَى المَلِكِ (ويظهر مَن هذه الكلمات أن الشرائع من مظاهر اسم الملك الإلهي). وَالمَلْكُ لَهُ وُجُوهُ أَرْبَعَةٌ: الْقُدْرَةُ (على التصرف في الملك بمطلق التصرف)، وَالهُنبَةُ (وهي انعكاس لقدرة المالك على الملوك)، وَالسَّطُوَةُ (بأخذ الملك بمطلق التصرف)، وَالْمُنبَةُ (وهي انعكاس لقدرة المالك على الملوك)، وَالسَّطُوَةُ (بأخذ الملك بمطلق التصرف)، وَالْمُنبَةُ (وهي انعكاس لقدرة المالك على الملوك)، وَالسَّطُوَةُ (بأخذ الملك بمطلق التصرف)، وَالْمُنبَةُ وهي العكاس لقدرة المالك على الملوك، والسَعْلُولَة (بأخذ

[٢] ومن أظهر آيات ملك الله، وأظهر آيات قدرته: الموت والحياة، وقد اختلف في معناهما هنا إلى رأيين: أحدهما: أنهما ظاهرتا الموت والحياة اللتان تطبعان آثارهما على كل شيء، سواء الماديتين كموت الإنسان وحياة الأرض بالزرع، أو المعنويتين كالهدى والصلاح في مقابل الضلال والفساد، والآخر: أنهما إشارة إلى تقسيم الكائنات إلى أشياء جامدة وذات حياة.

الأنكر خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ ﴾ وقد أشار الإمام الباقر عَلَيَكَة إلى المعنيين فقال: "الحُيّاة والمُوْتُ خَلْقَانِ مِنْ خَلْقِ الله فَإِذَا جَاءَ المُوْتُ فَدَخَلَ فِي الْإِنْسَانِ لَمَ يَدْخُلْ فِي شَيْءٍ إِلَّا وقَدْ خَرَجَتْ ومِنْهُ الْحُيَاةُ»<sup>(T)</sup>. والذي يظهر لي أن الموت هنا بمعنى أنفصال الحياة من كائن حي كما تفيد الرواية، وبنه ألحياة الحياة بعن الذي يظهر لي أن الموت هنا بمعنى أنفصال الحياة من كائن حي كما تفيد الرواية، وبنه ألحياة من كائن حي كما تفيد الرواية، وبنه ألحياة الموت على الحياة، ولا أعتقد الرواية، وبنه أو الذي يظهر لي أن الموت هنا بمعنى أنفصال الحياة من كائن حي كما تفيد الرواية، وبنه أنه الحياة بعورة أجلى تتحقق بمعرفة الموت فإنه قدَّم الموت على الحياة، ولا أعتقد أن ما قاله بعض المفسرين والفلاسفة من أن الموت سابق للحياة صحيح، لأن الإنسان قبل أن ما قاله بعض المفسرين والفلاسفة من أن الموت سابق للحياة صحيح، لأن الإنسان قبل خلقه ووجوده لا يقال له ميت، وكيف يقال للعدم ميت؟! من هنا جاء في الحديث المروي عن الإمام الباقر علي أن الموت على الحياة، ولا أعتقد ما قاله بعض المفسرين والفلاسفة من أن الموت سابق للحياة صحيح، لأن الإنسان قبل خلقه ووجوده لا يقال له ميت، وكيف يقال للعدم ميت؟! من هنا جاء في الحديث المروي عن الإمام الباقر علي أنه إلى الموت سابق للحياة وي الحديث المروي عن الإمام الباقر علي ألما الموت ما الما قبل من الما الموت على الحياة في الما الموت على الما الما قبل المولي عن أن ما الما الما قبل المولي قبل المؤت ... "". وقد يكون تقديم الموت على الحياة في الإمام الباقر علي ألما الموت على المية في ألموت ما المولي عن الما الما الما الما الباقر علي ألما الموت على المولي عن ألما المولي على المولي المولي المولي على المولي المولي ما المولي المولي المؤلي ألمولي المؤلي ألما المولي المولي ألما المولي المولي المولي المولي المولي ما المولي على المولي على المولي المولي على المولي المؤلي ألمولي المؤلي ألمولي ألمولي ألمولي المولي المولي المولي المولي ألمولي ألمولي المولي ما ال مولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي ألمولي ألمولي المولي ما مولي ألمولي المولي المولي ألمولي المولي المولي ألمولي ألمولي ألمولي المولي ألمولي ألمولي ألمولي المولي ألمولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي ال

- (٢) الكافي: ج٣، ص٢٥٩.
  - (٣) الكافي: ج٨، ص١٤٥.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٩٠، ص٤١-٤٢.

الآية لحكمة أخرى هي أن قدرة الله تتجلى بالموت حيث لا يجد أحد سبيلا لتحديه ولا مفرا من سطوته. كذلك جاء في الدعاء المأثور: **«وَقَهَرَ عِبَادَهُ بِالمَوْتِ وَالفَ**نَاءِ»<sup>(1)</sup>.

ويضع الله الإنسان أمام سنة الموت الحتمية، وفرصة الحياة، ويذكِّره في الوقت نفسه بالهدف الذي خُلق هو كما خُلقا من أجله، ألا وهو الابتلاء لاستخراج معدن كل فرد واستظهار خبايا شخصيته، ومع أن الموت من مفردات الابتلاء إلا أن الابتلاء أكثر وأعظم تجليًّا بالحياة.. بل لا يكون إلا أثناء الحياة، ولذلك تأخر ذكر الحياة عن الموت لتكون هذه الكلمة لصيقة بكلمة الابتلاء ﴿لِبَبْلُوَكُمْ أَيُّكُوْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ إذن يجب على الإنسان وهو يعيش فرصة الحياة ألَّا يضل عن هذا الهدف الكبير، بل يقاوم كل عوامل الانحراف والغفلة عنه، ويسخر كل قدراته المعنوية والمادية للفلاح والفوز فيه، بأن يجعل عمره مزرعة لأحسن العمل. فما هو أحسن العمل؟ إنه ما أخلص فيه الإنسان النية، وأتقن الأداء، وتحدى به هوى نفسه وأهواء القوى الشيطانية في مجتمعه، وكان العمل نفسه من أشرف الطاعات وأعظمها ثوابا عند الله، هكذا روي عن النبي ﷺ أنه قال في تفسير الآية: "أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَقْلًا وَأَوْرَعُ عَنْ مُحَارِم الله وَأَسْرَعُ فِي طَاعَةِ الله، وقال ﷺ: أَتَمْكُمْ عَفْلًا وَأَشَدُّكُمْ للهُ خَوْفًا وَأَخْسَنُكُمْ فِيهَا أَمَرَ اللهُ بِهِ وَنَهَى عَنَّهُ نَظَراً» (\*)، وقال الإمام الصادق عَلِيَتَلا: "لَيْسَ يَعْنِي أَكْثَرُكُمْ عَمَلاً وَلَكِنْ أَصْوَبُكُمْ عَمَلاً، وَإِنَّمَا الْإِصَابَةُ خَشْيَةُ الله وَالْنَيَّةُ الصَّادِقَة"". وقوله: ﴿لِيَبْلُوَكُمْ ﴾ لا يعني أنه تعالى لا يعلم بخلقه، بل ليتحقق ذلك العلم في عالم التكوين ويطلع الناس أنفسهم على معادنهم، ويعقلون جزاء الله أنه بعدل لا بظلم، قال الإمام على بن موسى الرضا عَلَيْتُ إِنَّهُ عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ خَلْقَهُ لِيَبْلُوَهُمْ بِتَكْلِيفِ طَاعَتِهِ وَعِبَادَتِهِ لَا عَلَى سَبِيلِ الامْتِحَانِ وَالتَّجْرِبَةِ لِأَنَّهُ لَمَ يَزَلُ عَلِيهاً بِكُلِّ شَيْءٍ»<sup>(1)</sup>.

ولعل أظهر تأويل لهذه الآية هم الأنبياء والرسل وأئمة الهدى من أهل بيت الرسول، حيث إنهم جميعا كانوا الأحسن عملا بين خلق الله، فهم -على هذا- أبرز الحكم الإلهية للخلق. أليس قد أظهرت البلايا أنهم القمم المضيئة، والذرى المتسامية؟ وأن الله ما اختارهم ولا اصطفاهم إلا بعلم وحكمة، وما جعلهم سادات البشر وأمراء الصالحين من عباده إلا لأنهم السابقون في طاعة الله.

وقد قدر بعضهم في الآية كلمة فقالوا: الأصل هو: «ليبلوكم فينظر أيكم»، ولا أرى لهذا الافتراض مبررا في كتاب الله، فالآية أعمق بلاغة بوضعها مما لو أضفنا إليها شيئا، لأننا نفهم

> (۱) بحار الأنوار: ج۸۲، ص۳۳۹. من دعاء الصباح لأمير المؤمنين عَلَيْتُلَاً. (۲) بحار الأنوار: ج۲۷، ص۲۳۲. (۳) الكافي: ج۲، ص۱۲. (٤) بحار الأنوار: ج٤، ص٨٩.

منها أنه تعالى يصنع الصالحين في رحم الابتلاء، بل إن خلق الإنسان يكون ناقصا لو لم يأت إلى الدنيا ويُبتلى فيها. وهكذا تكون الآية مظهرا من مظاهر اسم وتَبَرَكَ كه حيث تظهر بركة الله بأجلى صورها وشواهدها في الصفوة من عباده المؤمنين الصالحين، الذين يتجاوزون في سبيله كل الجاذبيات السلبية والعقبات الكأداء، ويسمون بأنفسهم إلى آفاق الفضيلة ببركة الإيهان به عز وجل وبنعمة العقل التي وهبها لهم، ولذلك جاء في الأخبار عن رسول الله تَنْتَنْهُ في قوله: "(أَيْكُرُ أَحْسَنُ عَمَلًا) ثم قال: أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَقَلًا".

ولأن الإنسان يفلح تارة ويخطئ أخرى وهو يواجه الابتلاءات، أو يتعنت أحيانا على الحق، جاءت خاتمة الآية لتسوقه نحو أهدافه في مسيرة العمل بمعادلة متوازنة كفتها الأولى الخوف وكفتها الأخرى رجاء رحمة الله وغفرانه، وذلك من خلال تعريفه باسمين لربه من أهم ما ينبغي له التعرف إليها.. فلا يسترسل مع الرجاء المفرط، ولا يصير فريسة للقنوط. ﴿وَهُوَالْعَزِيرُ ٱلْغَفُورُ ﴾ يأخذ بعزته العاصين المذنبين، ويغفر لمن يتوب، فمن أحسن العمل غفر له، ومن أساءً عذبه. ثم إننا نهتدي من هذه الخاتمة أن للابتلاء هدفا آخر غير استظهار معدن الناس، وهو الجزاء.

[٣-٤] ثم تأخذ الآيات بأبصارنا وبصائرنا إلى بديع خلقه الكائنات، فإننا إذا أمعنا النظر فيها وألقينا نظرة إلى السهاء التي تمتد مدى أبعد من أدق النواظير وأعظمها التي اخترعها الإنسان بها لا يقدر بشر على تخيله.. وأعظم من حجم السهاوات ذلك النظام المتناهي في الدقة الذي يحكمها على ما فيها من المنظومات والمجرات الهائلة، فسنقرأ في الآفاق أسهاء ربنا الجليل. إن التفكر في خلق الله يوقف الإنسان أمام حقيقة بديعة هي متانة الحق والتدبير في كل مفردات الكون وأجزائه، والنظرة السليمة التي ينبغي أن نسلكها ليست التي تقف بنا عند ظواهر الأشياء، بل التي تحملنا من الظاهر المشهود إلى الباطن المحجوب، ومن معرفة المخلوق إلى معرفة الخالق الذي أنشأه وأبدع له النظام الذي يسير عليه.

اللّذِي خَلَقُ سَبْعُ سَمَوُنَتِ طِبَاقًا ﴾ قالوا: يعني بعضها فوق بعض، كما قال الله: ﴿لَتَرَكَبُنَ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ [الانشقاق: ١٩] ويبدو أن التطابق هنا بمعنى الدقة في التكامل والتناسق، من باب المطابقة والموافقة ضد التناقض والتنافر، وإن دل ذلك على شيء فإنها يدل على دقة النظام الحاكم في الكون ومدى قدرة خالقه وعظمته، فإنك مهما بحثت وأجهدت نفسك فلن تجد ثغرة ولا عيبا في خلق الله ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنِ مِن تَعَوُبُونُ مِن تَعَوُبُونُ في التكامل والتناسق، من الحاكم في الكون ومدى قدرة خالقه وعظمته، فإنك مهما بحثت وأجهدت نفسك فلن تجد ثغرة ولا عيبا في خلق الله ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَ مِن تَعَوُبُونُ ﴾ [النظام تغرة ولا عيبا في خلق الله ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَ مِن تَعَوُبُونُ ﴾ [التفاوت بمعنى الدينا في خلق الله ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَ مِن تَعَوُبُونُ ﴾ [النظام تغرة ولا عيبا في خلق الله ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَ مِن تَعَوُبُونُ ﴾ أي ثغرات وتناقضات، فإن ثغرة ولا عيبا في خلق الله ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَ مِن تَعَوُبُونُ ﴾ أي ثغرات وتناقضات، فإن التفاوت بمعنى الدغان ميبا في خلق الله ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْنَ مِن تَعَوُبُونُ أي أي ثغرات وتناقضات، فإن ثغرة ولا عيبا في خلق الله ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّعْنَ مِن تَعَالَ مَن مَن أي أي ثغرات وتناقضات، فإن التفاوت بمعنى التناقض، قال تعالى: ﴿ أفلاً يَتَدَبَوُونَ القُورَ القُورَ ألَقُومُونَ ألَقُورَ ألَقُورَ ألَقُورَ ألَقُورَ ألَقُونَ ألَقُورَ ألَقُورَ ألَقُورَ ألَقُورَ ألَقُونُ ألَ فَي عِنْ أي أن مِن عِنهُونُونُ أي إلنه في ألَون أولَ فَي فَن إلَي أولا الله أولَ أولوني ألفون ألفوني ألفوني

(١) بحار الأنوار: ج٢٧، ص٢٣٣.

هنا عند الحديث عن نظام الخليقة لأن ذلك من أعظم تجليات رحمته عز وجل. أترى لو كان النظام الكوني متناقضا هل كانت الحياة ممكنة أو ميسرة؟! كلا.. وإننا مهما تفكرنا في الخلائق فإننا نجدها محكومة بنظام التكامل المتقن، فالشمس تختلف عن القمر ولكن أحدهما يكمل مسيرة الآخر، بل يقوم بدور محدد بحيث لا تنتظم مسيرته إلا به. بلي، قد نزعم أنهما متناقضان لأن أحدهما (الشمس) نار مشتعلة والآخر (القمر) نور هادئ ولكن أحدهما وجه للثاني.

واللطيف في التعبير القرآني عند هذه الآية أنه حدثنا في المطلع عن السهاوات السبع، ولكنه عندما نفى وجود التناقض نفاه عن كل خلق الله، وذلك أن الإنسان قد يسلم بأن خلقا من خلقه تعالى كالسهاوات محكم ومتقن، ولكنه يشك في وجود هذه الحقيقة عندما يتفكر في خلق آخر، فإذا به يتساءل: ولماذا خلق الله الذباب والميكروبات المهلكة؟ لماذا الزلازل التي يذهب ضحيتها الألوف من البشر؟.

> ولكن عليه: أولاً: أن يقيس ما يعرفه من خلق البشر بها لا يعرفه.

ثانياً: أن يعالج شكه باليقين، فلا يسترسل مع وساوس الشيطان، بل يظل باحثا عن الحقيقة حتى يكتشفها. لذلك يأتي الخطاب الإلهي الكريم يدعو كل فرد فرد من أبناء البشر للنظر والتفكر في خلق الله، ودراسة الظواهر المختلفة، لأننا كلنا مسؤولون عن معرفة الحقيقة والوصول إلى درجة اليقين من الإيهان بالله، ويقول: ﴿فَارَّجِعِ ٱلْمَمَرَهَلَ تَرَى مِن فُطُورٍ ﴾ وإلى جانب البصر ينبغي أن يُعمل الإنسان بصيرته أيضا، فإن العين نافذة القلب على الحياة. ولعل الفرق بين كلمتي ﴿تَفَنُونُوْ و فُطُورٍ أن التفاوت يكون بين خلق وخلق آخر، وهو منفي لأن كل خلائق الله يكمل بعضها بعضا فهي منسجمة مع بعضها، أما الفطور فيكون في ذات الخلق الواحد بين أجزائه، وليس في خلق من خلقه تعالى ثغرة.

وإنه لعجيب قول ذلك الدكتور الألماني بخنر: "بها أننا لم نجد ظاهرة واحدة في هذا الكون الرحيب من أبعد نقطة اكتشفناها في الفضاء وإلى أقرب جرم إلينا، لم نجدها شاذة عن النظام الكوني، فليس لنا الحاجة إلى افتراض وجود الله "``. سبحانه الله كيف عمي قلبه ولم يعرف أن وجود النظام دليل على من نظمه وهيمن على إجرائه؟!.

نعم لو كان ثمة تناقض أو تنافر في نظام الكون لأمكن افتراض أن الصدفة (٢) هي التي

(١) الفكر الإسلامي مواجهة حضارية: للمؤلف: ص ١٧٧، ط٥، ١٩٨٨م، عن دار البيان.

<sup>(</sup>٢) الصدفة بمعنى: الضرورة الفاقدة للعقلانية، لا بمعنى الخلق بدون خالق، فالبحث في الصدفة يتجاهل

تدبره، أو أن هناك آلهة متعددة شركاء في الربوبية يتناقض الكون بتناقض آرائهم وتدبيرهم، ولكننا لا نرى شيئا من ذلك، فما هي إلا حقيقة التوحيد الخالص إذن. وليست مشكلة الدكتور بخنر إلا واحدا من أمرين: فإما أن يكون جاحدا معاندا لم يرد التسليم للحق، وإما أن يكون قد أخطأ في منهج البحث والدراسة لظواهر الكون، بحيث إنه جعل المزايا العلمية المجردة هدفا من بحثه فلما وجدها توقف عندها، وهذا خلاف المنهج السليم الذي يأمر به العقل والدين، والذي يدعو إلى تجاوز ظواهر الأمور إلى بواطنها.

إن الإنسان لا يستطيع أن يصنع شيئا إلا وفيه ثغرة، ولكنك لا تجد ولا بعضا من فطور في خلق الله، وأنى يكون ذلك وهو الرحمن، الذي لا يريد لخلقه عناء ولا نصبا؟ أترى لو كانت الشمس تتغير من موقعها هل نستطيع العيش على هذا الكوكب؟! وهل يمكن لنا الحياة على الأرض لو انعدم الأوكسجين أو تلاشى قانون الجاذبية؟! كلا.. إذن فذلك من رحمة خالقنا وتلطفه بنا سبحانه.

بلى؛ قد ينظر الإنسان إلى خلق الله ويتفكر فيه فيزعم أن وجود اللوزتين -مثلا- ثغرة في خلق الإنسان، الأمر الذي دعا بعضهم قبل سنين معدودات إلى اقتلاعهما بُعيد الولادة! أو يسمي عضوا داخله بالزائدة الدودية، وتسود هذه الأفكار بين الناس بل في الأوساط العلمية أيضا ردحا من الزمن، ولكنه بعد أن يتقدم العلم يكتشف خلاف تلك المزاعم، ويتبين له أن ركيزتين تتنافيان مع (الصدفة) وهما (السببية والعائية). لذلك يدعو القرآن للتفكر والنظر في الأمور بإمعان مرات عديدة: فمُّمَ أَنَجِع أَلْعَمَرَكَوْنَيْنَ و أكثر من ذلك، وابحث بكل ما تسليع عن تناقض وثغرات في خلق الله، بل افترض ذلك ثم حاول أن تثبت وجوده، فهل ستجد إلى ذلك سبيلا؟ كلا.. وإنها ستصل إلى حقيقة واحدة هي التي أشار إليها القرآن: فما تركي في خلق الرحمان ورنتي من تفكور في عند تفكرك في أي خلق من دلك، وابحث بكل ما تستطيع وف حلّق الرحمان ورنته في عند تفكرك في أي خلق من حلقه تعال، حتى وينفيل إليك ألم تركن المور بإمعان مرات عديدة: في عند تفكرك في أي خلق من حلقه تعال، حتى وينفيل إليك ألم تركن وف حلّق الرحمان إلى التصل إلى حقيقة واحدة هي التي أشار إليها القرآن: فما تركن في حلّق الرحمي من تفكور في عند تفكرك في أي خلق من خلقه تعالى، حتى وينفيل إليك ألم تركن وف حلّق الرحمي بين الناس الما بعد المارود المعد، وتقال هذه الكلمة للكلب والخلاق، وكأن المنجد: «الخاسئ من الخنازير والكلاب المبعد المواود، لا يترك أن يدنو من الناس»<sup>(۱)</sup>، وكان المنجد: «الخاسئ من الخنازير والكلاب المبعد المواود، لا يترك أن يدنو من الناس»<sup>(۱)</sup>، وكان المن حينها يجول ببصره يبحث عن عيب في خلق الله يطرد بلسان حال الخلائق، وكأنها الإنسان حينها يجول ببصره يبحث عن عيب في خلق الله يطرد بلسان حال الخلائق، وكأنها المور : كَلَّ وَأَعْيَاً»<sup>(1)</sup>، وهذا المعنى قريب أيضا لأن الباحث سوف يتعب ويشقى دون العثور

البداية ويحاول تفسير التطور في الخلق بـ (الصدفة) فقط. (١) المنجد: مادة خسئ. (٢) المصدر السابق.

على عيب، وكيف يعثر على شيء ليس بموجود؟! ويؤيد هذا القول قوله تعالى: ﴿يَنَقَلِبُ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ﴾ فهو يتعب ويكل من النظر إلى الخلائق فلا يعود إلى ذلك مرة أخرى.. بل يرجع إلى صاحبه منهكا دون نتيجة.

أما الحسير فقيل: المحقَّر، وقيل: «من اشتدت حسرته وندامته على أمر فاته»<sup>(1)</sup>، وهما محتملا الصحة.. وهناك معنى قريب جدًّا من الآية هو العاري من الحسر: الرجالة في الحرب يحسرون عن وجوههم ورؤوسهم، أو يكونون لا درع عليهم، ويقال: «أرض عارية المحاسر أي لا نبات فيها»<sup>(1)</sup>، وإن الإنسان ليعود ببصره وبصيرته من رحلة البحث عن التفاوت أو الفطور في خلق الله وهما مجردان عاريان من أي دلالة ونتيجة تثبت ذلك. قال أمير المؤمنين عَلَّشَتَ فِي الْحَوَاءِ سَبَاوَاتِكَ وكَيْفَ مَكْرَهُ لِيَعْلَمَ كَيْفَ أَقَمْتَ عَرْشَكَ وكَيْفَ ذَرَأْتَ خَلْقَكَ وكَيْفَ وَسَمْعُهُ وَالِمَا وَفِكْرُهُ حَايِراً، وعَقْلُهُ مَبْهُوراً

ولنا في الآية الرابعة وقفة عند معنى ﴿كَرَنَيْنِ﴾، فلماذا قال الله: ﴿ثُمَّ أَرْجِعِ ٱلْمُصَرَكَرَلَيْنِ﴾؟ والإجابة:

١ – للتأكيد على ضرورة أن يركز الإنسان في بحثه ودراسته، فلا يحكم على شيء من نظرة واحدة عابرة، إنها يجب أن يدرس أموره مرات عديدة ثم يقول رأيه، فقد يكون في مرته الأولى غفل عن بعض الجوانب والمعطيات، أو لم يفكر تفكيرا كافيا.

۲ – إن المعرفة السليمة قد لا تتأتى إلا بالمقارنة بين الأشياء، فينبغي للدارس أن يراجع ببصره وفكره مرتين، مرة يرجع إلى ما يريد معرفته والتحقيق في شأنه، وأخرى يرجع إلى ما يشابهه أو يناقضه للمقارنة.

٣– إن دراسة الشيء دراسة شاملة تتم بدراسة جانبين فيه: الجانب المادي الظاهر، والجانب المعنوي الباطن، ويحتاج الباحث أن يكر مرة ببصره لملاحظة الجانب الأول، وكرة أخرى يرجع بها إلى الجانب الثاني منه.

٤ – لكي يرقى الإنسان في معارفه سلَّم التكامل فهو بحاجة إلى إعادة النظر فيها توصل إليه سابقا بهدف نقده أو تكميله من خلال نظرة تفكر جديدة، لاحقة بعد السابقة وهكذا.

- (١) المنجد: مادة حسر.
  - (٢) المصدر السابق.
- (٣) نهج البلاغة: خطبة: ١٦٠.

[0] ومما يؤكد حاجة الإنسان إلى إعادة النظر في معارفه أن هناك جملة من الأفكار والاعتقادات الخاطئة (الأساطير) ينطوي عليها فكره لا تتصحح إلا بكرَّات أخرى جديدة يرجع فيها البصر والبصيرة، ومن بينها تصوره المتصل بنظام السهاء أنه فيه ثغرات تنفذ منها الشياطين إلى الملا الأعلى فتطلع على أقدار الله، وزعمه بأن النجوم هي مراكز الأقدار وأن لكل فرد نجما يخصه إذا مات سقط، وعلى ذلك فسروا ظاهرة الشهب والنيازك، لذا مضي القول: (نجمي لا يوافق نجمك) شائعاً. والقرآن يشير إلى تلك التصورات ويصححها حيث يقول تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَّا ٱلشَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَبِيحَ ﴾ وهي النجوم التي تعتبر لأهل الأرض قناديل الليل، إذ تهتدي بها السفن التي أضلتها العواصف عن مسارها وتضيء درب الراعي الساري بغنيهاته ليلا في صحراء بعيدة، كما تناغى المستلقي تحت السهاء في الليالي الصافية. ولكن متانة الخلقة تربط بين تلك الزينة والإضاءة وبين حراسة السهاء بتلك النجوم، فهي كما تزين السهاء وتضيء لأهل الأرض كذلك تقصف الشياطين رجما فلا يستطيعون العبث بمقدرات الكون، ولا حتى استراق السمع لمعرفة تلك المقدرات. ولعله هاهنا ثمة إشارة للناحية الجمالية في الكون والتي تتنافى مع الصدفة. فالصدفة (الضرورة) مطلقاً لا تفسر الجهال في الكون ولا الحس الجمالي عند الإنسان المتذوق له. ﴿وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِّلشَّيَطِينَّ ﴾ وهذه الآية تنسف زعم الجاهلين بأن الشياطين قوى خارقة وعالمة بأقدار الله لأنها تخترق السهاوات وتصل إلى الأعلى، الأمر الذي جعل البعض يشرك بهم، ويتبعون الكهنة باعتبارهم وسائط بين الشياطين وبين الأدميين، فإن النجوم ليس كما يتصورون بل هي زينة ومصابيح ورجوم، وإن الشياطين ليسوا كذلك لأنهم يرجمون. ولعل هذه الآية تؤكد متانة النظام الكوني وهيمنة الله من زاويتين:

الأولى: أنَّ ما نراه من الشهب والنيازك ليست مجرد قطع تنفصل عن مدار بعض النجوم والشموس في الفضاء نتيجة عوامل وقوانين فيزيانية بحتة ومن دون هدف، إنها تنفلت من مواقعها بإرادة الله ولأهداف محددة من بينها رجم الشياطين.

الثانية: أن النظام الكوني نظام متقن، وهو بالرغم من وجود العوامل المضادة التي تحاول خرقه كالشياطين فإنها لا تؤثر في مسيرته ونظمه، وأن مصير كل محاولة لخرقه هو الفشل. وهذه الحقيقة تعطي الإنسان الاطمئنان والأمن حيث يشعر أنه يعيش في كون منظم ومحروس.

ويؤكد ربنا في خاتمة الآية بأن ما هو أعظم من جزاء الرجم الدنيوي للشياطين هو ذلك العذاب المعد لهم في الآخرة ﴿وَأَعْنَدْنَا لَمُمْ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ ﴾. ويدل هذا المقطع على أن الشياطين مخلوقات مكلفة ومختارة ومسؤولة حيث تجري عليهم سنة الجزاء.

[7] وبعد أن انتهى الفصل الأول الذي استهدف زرع الخشية من الله بالغيب من خلال

معرفته بالشهود ومن خلال تعريفه نفسه بالآيات، يبدأ السياق القرآني فصلا آخر لا ينفك عن الأول، بل يلتقي معه في الهدف ذاته، حيث تذكِّرنا الآيات التالية بعذاب جهنم وجزاء الله للكافرين ﴿وَلِلَّذِينَ كَفُرُوا بِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمٌ ﴾. إن الكفر بالله من قبل الإنسان هو الآخر كعمل الشياطين خرق لنظم الله مما يستوجب العذاب. ولهذه الآية صلة متينة بالآية الثانية في السورة التي بينت أن حكمة الخلق استظهار معدن الإنسان بالابتلاء، والكفر والعذاب صورة لفشل الإنسان في القيام بدوره وواجبه الذي خُلق من أجله، فيتردى في الجحيم ﴿وَبِئِّسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ والمصير من الصيرورة أي ما يصيرً الإنسان نفسه إليه.

ويلاحظ في هذه السورة تأكيد الله على اسم الرحمن أربع مرات (في الآيات: ٣، ١٩، ٢٠، ٢٩)، وكأنه تعالى يريد أن يؤكد أنه إنها خلقنا ليرحمنا لا ليعذبنا ولكننا نحن الذين نختار العذاب لأنفسنا بإرادتنا حينها نكفر به، فإن ما يصير إليه الإنسان من العقاب نتيجة كفره لا لأن الله سبحانه يريد له بنس المصير .. وبهاذا يكفر ويهارس الكفر؟ إنه يكفر بخالقه ورازقه وواهبه الحياة وكل ما يملك، ويهارس عناده له بنعمه.. بنعمة المال والقوة والصحة والسمع والبصر و..! ولعل هذا ما توحي به كلمة في آي به وبوسيلة نعمه.

[٧-٩] ويفصل القرآن القول في موضوع العذاب مبينا بعض صفات جهنم وأحوال أصحابها حينها يلقون فيها، لعلنا نتحسس ذلك الغيب، ونخشى سطوة الله.. فها هي صفات جهنم؟.

أول صفة لها أنها -كما الحفرة أو الوادي- ذات قعر سحيق، وقد يكون أول عذاب يواجهه أهل جهنم فيها هو الإلقاء من الأعلى إلى الأسفل، فعن الإمام الصادق عَلَيْتَلَلاً عن الرسول ﷺ عن جبرائيل قال: «وَإِنَّ جَهَنَّمَ إِذَا دَخَلُوهَا هَوَوْا فِيهَا مَسِيرَةَ سَبْعِينَ عَاما»<sup>(۱)</sup> ويعلم الله كم هم يقاسون في هويهم من ألوان العذاب؟!.

﴿ إِذَا أَلْقُوافِيهَا ﴾ وبناء الفعل هنا للمجهول يدل على أنهم يلقون مكرهين في النار، وفي النصوص إشارة إلى ذلك، قال الإمام الصادق غلابيًالاً: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّهُمْ يُسْتَكْرَهُونَ فِي النّارِ كَمَا يُسْتَكْرَهُ الْمُ الصادق غلابيًالاً: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّهُمْ يُسْتَكْرَهُونَ فِي النّارِ كَمَا يُسْتَكْرَهُ الْهِ اللهِ إِنّامَ الصادق غلابيًا لا إذا المُعَانُ المُ الصادق غلابيًا لا أنهم يلقون مكرهين في النارِ، وفي النّارِ كَمَا يُسْتَكْرَهُ اللهِ اللهُ عَالَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

مَسَمِعُواً لَمَاشَبِيقًا﴾ ومن أنواع العذاب ما يسمعه الكافرون حين هويهم في جهنم من عظم شهيقها. والشهيق هو أخذ الهواء إلى داخل الرئة، وكأن النار يومئذ تُعطى قدرة هائلة

- (١) تفسير القمي: ج٢، ص٨١، بحار الأنوار: ج٨، ص٠٢٨.
  - (٢) بحار الأنوار : ج٨، ص٥٥٢.

على الجذب فتسحبهم إلى جوفها بشهيق ذي صوت مرعب أعظم بملايين المرات من الرعد القاصف.

وصفة ثانية لجهنم أنها تفور ﴿وَجَيَ تَفُورُ ﴾، وللفوران معنيان:

ا**لأول**: الغليان بارتفاع ما في الإناء لشدة الحرارة، وفي المنجد: «فارت القدر: غلت وارتفع ما فيها»<sup>(1)</sup>، وجهنم يومئذ تتداخل ألسنتها وتتموج بها يشبه فوران الماء في القدر لشدة حرارتها.

الثاني: الغضب، ويقال: «فار فائره أي ثار ثائره وهاج غضبه»<sup>(٢)</sup>، وكلا المعنيين مجتمعان في هذه الكلمة القرآنية، فإن النار يومئذ تفور كالقدر غضبا.

لا تُكادُتَمَيَّزُ مِنَ ٱلْفَيْظِ ﴾ إنها أعظم من ملايين القنابل النووية التي تنفجر مرة واحدة، حتى تكاد تنفجر ويمتاز بعضها عن بعض لولا مشيئة الله! والغيظ الذي يكاد يفجرها هو العكاس لغضب الله على الكافرين في واقع جهنم، والآية توحي بأن النار لها شعور يوم القيامة، وليس من شيء يدعوها للغيظ أعظم من عصيان أصحابها لربهم عز وجل!.

ويأبى الله سبحانه إلا أن يظهر عدالته حتى لأولئك الذين تسير بهم الأقدار إلى قعر جهنم فإذا بملائكته يسألونهم عن سبب وصولهم إلى هذا المصير البئيس، لكيلا يدخل النار أحد وفي قلبه ذرة من شك بأنه سبحانه قد ظلمه، ولكي يصير أهل النار إلى العذاب وهم في وُكُلَّمَا أَلْقَى فِهَا فَوَحٌ سَأَلَمُمْ خُزَنَهُمَا الْمُيَاتِكُرْ نَذِيرٌ ﴾ يحذركم من معصية الله ومن هذه النار لأخرة قد جَمَة مَا تكون الملامة لأنفسهم على ما فرطوا في جنب الله وفي الإعداد لتلك الدار الآخرة تقظم ما تكون الملامة لأنفسهم على ما فرطوا في جنب الله وفي الإعداد لتلك الدار الآخرة تقد جَمَة مَا نَذِيرٌ ﴾ فالحجة إذن بالغة عليهم، وأسباب الهداية إلى الحق والوقاية من العذاب وأهمها المنذر والإنذار كانت متوافرة. فعن الإمام الصادق عليكلا «أنه سأله رجل فقال: أنّهُ سألَهُ رَجُلٌ فَقَالَ لِأَيَّ شَيْءٍ بَعَتَ اللهُ الأَنْبِيَاءَ وَالرُّسُلَ إِلَى النَّاسِ فَقَالَ: فَلِقَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَه تسمع الله عزاب وأهمها مُحَجَّةُ بَعَدَ الرُسُلُ ﴾ وَلِقَلًا يَقُولُوا: فَرَمَا جَمَة مَا مَنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٌ ﴾ وَلِتَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى النَّاسُ فَقَالَ: مُحَجَّةُ بَعَدَ الرُسُلُ ﴾ وَلِقَلًا يَقُولُوا: فَرَمَا جَمَة مَامَة وَاحْتِجَاجِهِمْ عَلَى أَهْلِ النَّاسِ عَلَى النَّاسَ تسمعُ الله عزَق عَلَى أَنْ فَعْلَا يَقُولُوا: فَرَمَا جَمَة مَا مَا أَلَهُ مِنْ أَنَهُمُ أَلَا مُوَالَدُ يَقَالَ اللَّذِي مَعَلَى النَّاسِ عَلَى أَلْهُ مَا أَنْ وَلَكُرُ يَقُولُوا: فَرَمَا عَذَي عَذَي أَنْهُ مَالَهُ عَزَوَ وَلِنَاسَ عَلَى أَنْهُ مَا أَلَهُ مَا أَنْهُ مُؤَلًا الله من مَنْ عَالَة عَزَ وَعَمَاتُ وَالرُّسُلُ إِلَى النَّاسِ فَقَالَ الله من ما يو مَعَانَ عَنْ مَنْ عَلَهُ عَذَي مُعَانَة عَزَقَو مَا عَنْهُ ما يُعَلَيهم أَسَابِ المام الما من من من ما عنه ما أَلَه والما عنه عام النا والمان عام المام عنهما أَلْمَ المام القال في فائلَه عَنْ فَقَالَ عَنْ مَنْ أَنْهُ النَاسَ مَقَالُ عَنْ عَانَتْ عَانَهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَانَ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَانَة مَنْ في عَانَة مَوْ في عَمَانَ أَنْهُ مَنْ عَنْ مَنْ مَنْ عَامَ مُنْ عَانَة عَزْ عَانَة من مَنْ عَامَ النَهُ عَامَا ما عَامَ مُنْ عَامَ مُنْعَام ما عَنْ مَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ عَامَ مُنْ عَنْ مَا عَا عَامَ مُنْ عَامُ عَدَى مَا عَامُ ما عَ

- (١) المنجد: مادة فور.
  - (٢) المصدر السابق.
- (٣) بحار الأنوار: ج١١، ص٣٩.

>\_\_\_\_\_

خطؤهم الفظيع الذي أدى بهم إلى بنس المصير؟ إنه التكذيب بالنذر ﴿فَكَذَبُّنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ إِنَّ أَنتُمُ إِلَا فِي ضَلَالِكِبِيرِ ﴾ وفي الآية بيان لثلاثة ذنوب كبيرة أقدم عليها الكفار :

الأول: تكذيبهم الحق في داخل أنفسهم وعدم استجابتهم له.

الثاني: أنهم بادروا للهجوم المضاد ضد القيم الرسالية التي جاء بها المرسلون وأئمة الحق محاولين سحب الشرعية (أنها من عند الله) عنها، بتصنيفها في خانة القيم البشرية للتحلل من مسؤولية الالتزام بها، وذلك أن الملزِم للإنسان هو الحق الذي يتصل بالله فقط.

الثالث: اتهام النُّذرُ المصلحين بألوان التهم في محاولة لإسقاط شخصيتهم وضرب قيادتهم في المجتمع، ومن أبرزها اتهامهم بالضلالة من خلال قيمهم الفاسدة وثقافتهم الخاطئة.

وكلمة ﴿وَقُلْنَا﴾ تدل على أنهم يحاربون الرسالات والقيادات الرسالية بالإعلام المضلل الذي يحكي ثقافتهم ومواقفهم الجاهلية، والإنسان قادر على القول للآخرين والتعبير عما يريد بوسائل شتي.

[١٩-١٠] وغاب عن الكفار أنهم هم الضالون، وأن وراءهم يوما تنتصر فيه الحقيقة وتظهر رغم أنف أعدائها، يوما يُفصل فيه القول، ويخسر هنالك المبطلون، يوما يشهد فيه الإنسان على نفسه ويعترف بذنبه. ﴿وَقَالُوا لَوَكُنَّا نَسَمُعُ أَوْنَعَقِلُ مَاكُاً فِي أَمَّحَكِ ٱلسَّعِيرِ ﴾، فالإنسان إذن يحدد موقفه ومصيره في الدنيا، فهو الذي يختار الحق أو الباطل، وينتمي إلى حزب الله أو حزب الشيطان، وبالتالي يسلك طريق الجنة أو النار، وهذه الحقيقة تكون في أجلى صورها يوم القيامة إذ يلاقي كل واحد مصيره الذي هو نتيجة مباشرة لاختياره وعمله في الدنيا، وكفى بهذا البيان الإلهي داعيا للناس إلى التفكر في مستقبلهم الأبدي.

وفي هذه الآية إشارة لطيفة تتصل بمعارف الإنسان، فهو إما يكون تابعا لعاقل فيسمع منه، وإما أن يكون بنفسه قادرا على الاهتداء إلى الحق والاجتهاد في المعرفة فيعقل، وإما أن يكون ضالا كهؤلاء الكفار الذين كانوا يسمعون ولا يعقلون، بعلمهم بهذه الحقيقة في الدنيا وباعترافهم بها في الآخرة. و إشارة أخرى تهدينا إلى أنهم كانوا شيئيين يقيِّمون الأمور بالمظاهر المادية، فكأنهم يعيشون في الدنيا بأبصارهم فقط وبطونهم و.. أما الأسماع والعقول فإنها معطلة، والحال أن قيمة الإنسان بعقله.. ولو أنهم كانوا يستفيدون من عقولهم لما ضلوا، لأن العقل يوافق الحق تماماً. قال الإمام الصادق غليتكلاً: "مَنْ كَانَ عَاقِلًا كَانَ لَهُ دِينٌ وَمَنْ كَانَ لَهُ يبنُ دَخَلَ الجُنَةَ»<sup>(1)</sup>.

(١) الكافي: ج١ ص١١.

وقال عَلَيْتَلَا حين سُئل عن العقل: «مَا عُبِدَ بِهِ الرَّحْنُ واكْتُسِبَ بِهِ الْجُنَانُ» (")، وقال الإمام على عَلَيْتَلا: «هَبَطَ جَبْرَئِيلُ عَلَى آدَمَ عَلَيْتَلا فَقَالَ: يَا آدَمُ إِنِّي أُمِرْتُ أَنَ أُحَبَّرُكَ وَاحِدَةً مِنْ ثَلَاثٍ فَاخْتَرْهَا وَدَعِ اثْنَتَيْن، فَقَالَ لَهُ آدَمُ: يَا جَبْرَئِيلُ ومَا النَّلَاثُ؟ فَقَالَ: الْعَقْلُ والحَيَاءُ والدِّينُ، فَقَالَ آدَمُ: إِنِّي فَلَا فَتَرْتَ الْمَقْلَ، فَقَالَ لَهُ آدَمُ: يَا جَبْرَئِيلُ ومَا النَّلَاثُ؟ فَقَالَ: الْعَقْلُ والحَيَاءُ والدِّينُ، فَقَالَ آدَمُ: إِنِّي فَلَا خَبَرْتُ الْمَقْلَ، فَقَالَ لَهُ آدَمُ: يَا جَبْرَئِيلُ ومَا النَّلَاثُ؟ فَقَالَ: العَقْلُ والحَينُ إِنَّا أُمِرْنَا أَنْ نَكُونَ مَعَ الْعَقْلِ حَيْثُ كَانَ، قَالَ: فَشَأْنَكُمَا، وعَرَجَ اللَّينِ انْصَرِ فَا ودَعَاهُ، فَقَالَا: يَا جَبْرَئِيلُ إِنَّا أُمِرْنَا أَنْ نَكُونَ مَعَ الْعَقْلِ حَيْثُ كَانَ، قَالَ: فَشَأْنَكُمَا، وعَرَجَ أَنْ وَقال رسول الله يَ يَرْتَفِعُ الْعِبَادُ غَذَا فِي الدَّرَجَاتِ ويَنَالُونَ الزُّالْفَى مِنْ رَبُّهُمْ عَلَى قَدْرِ عُقُوهِمْ اللَّ يَوْتَفِعُ الْعِبَادُ غَذَا فِي الدَّرَجَاتِ ويَنَالُونَ الزُّافَى مِنْ رَبُهُمْ عَلَى قَدْرِ عُقُوهِمْ الله الذ يعقلون فهم لا ينالون شيئا، بل يتسافلون في دركات العذاب. وإن إغفال الإنسان لدور العقل لهو أعظم الذنوب، لأنه الذي تعنى عنه كل معصية وخطيئة، وهذا ما يكتشفه أهل النار يوم القيامة.

فَأَعَنَرُفُوا بِذُنبُهِمَ وَكِيف لا يعترف البشر لله بذنبه وله الحجة البالغة عليه، وكل شيء يشهد عليه حتى جوارحه ! وربها نهتدي من كلمة فَأَعْتَرُفُوا ﴾ -بإضافة إيحاءات السياق - أن الكفار يرفضون الحق وهم يعلمون في قرارة أنفسهم أنهم يختارون الباطل إلا أنهم لا يعترفون بذلك في الدنيا. فَنَسُحَقًا لِأَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴾ أي ليكن جزاؤهم أن يسحقوا بالعذاب وبالأقدام، بذلك في الدنيا. فَنَسُحَقًا لِأَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴾ أي ليكن جزاؤهم أن يسحقوا بالعذاب وبالأقدام، الكفار يرفضون الحق وهم يعلمون في قرارة أنفسهم أنهم يختارون الباطل إلا أنهم لا يعترفون بذلك في الدنيا. فَنَسُحَقًا لِأَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴾ أي ليكن جزاؤهم أن يسحقوا بالعذاب وبالأقدام، والسحق: هو دق الشيء أسد الدق (حتى يصير جزيئات صغيرة في مثل الرمل والطحين أو انعم من ذلك، وقيل: هو الإبعاد عن رحمة الله)، والمعنيان متحدان لأن السحق في الأخرة بالمعني المنون الحق في المالي المالي الذيرة الموالي إلا أنهم لا يعترفون بالعذاب وبالأقدام، والسحق: هو دق الشيء أشد الدق (حتى يصير جزيئات صغيرة في مثل الرمل والطحين أو السحق: هو دق الشيء أشد الدق (حتى يصير جزيئات صغيرة في مثل الرمل والطحين أو السحق: هو دق الشيء أشد الدق (حتى يصير جزيئات صغيرة في مثل الرمل والطحين أو السعم من ذلك، وقيل: هو الإبعاد عن رحمة الله)، والمعنيان متحدان لأن السحق في الأخرة بالمعني الأول نتيجة لطرد الله الكافر من رحته.

[١٢-١٢] ويصل السياق إلى محور السورة حيث التأكيد على خشية الله بالغيب، فإن الآيات التي عرَّفتنا جانبًا من عظمة ربنا في مطلع السورة، وهكذا التي حدثتنا عن عذاب الكافرين وبعض أحوالهم يوم القيامة، وكذلك بقية الآيات حتى خاتمة سورة الملك والتي تنسف أفكار الشرك بالله ومزاعم المشركين. إنها كلها تهدف رفعنا إلى مستوى خشية ربنا بالغيب. (إنَّ أَلَذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيَّبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ ﴾ لما سبقت منهم من سيئات وخطيئات. وتضاعف الصالحات. في هو معنى الخشية بالغيب من الحسنات الكبيرة التي تُذهب السيئات

الجواب: إنها خوف الله بالمعرفة الإيهانية، وليس نتيجة العوامل المادية التي يعانيها الإنسان، ويلمس آثارها في الدنيا.. فتارة يلتزم الواحد منا أحكام الله ويطبق رسالته لأن الحكم

- (١) الكافي: ج١، ص١١.
- (٢) الكافي: بح ١، ص١٠.
- (٣) مستدرك الوسائل: ج١١، ص٢٠٩.

بيد أوليائه الذين يجرون حدوده وأحكامه، فهو لايقدم على السرقة ولا الزنا لأن الحاكم سوف يقطع يده ويجلده أو يرجمه بالحجارة، وتارة يستجيب لله لمعرفته وإيهانه بالآخرة، وأنه تعالى يعذب العصاة بالنار، فإذا بذلك العامل الغيبي الذي لا يراه ببصره ولكنه يعاينه ببصيرته يعكس الخوف من الله في كل كيانه.

ومن المعارف التي تبعث في النفس روح الخشية من الله هي معرفة الإنسان برقابته المطلقة تعالى على كل شيء وعلمه به، لا فرق بالنسبة إليه بين السر والجهر، لأن هذه المعرفة تجعل من الغيب حاضرا في وعي البشر وسلوكه. ﴿وَأَسَرُوا فَوَلَكُمْ أَواجَهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمًا بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ أي مطلع على النوايا الباطنية التي تنطوي عليها نفوس الناس، وتصدر عنها الأقوال والأفعال في مرحلة متأخرة عن تكونها. وهذا المستوى من المعرفة إذا سمى إليه الإنسان فإنه ليس لا يقترف الذنب في المجتمع ولا بعيدا عن أعين الناس وحسب، بل لا ينجس صدره بنية سوء أبدا، لأنها الذنب في المجتمع ولا بعيدا عن أعين الناس وحسب، بل لا ينجس صدره بنية سوء أبدا، لأنها بالمئة من حوادث الإجرام التي تقع في العالم ناشئة من اعتقاد المجرم بأنه قادر على الإفلات من الرقابة والجزاء، لأن الحاكم مهما بلغ فهو بشر مثله محدود القدرات اطلاعا و مجازاة، ولكن هل يصدق ذلك بالنسبة إلى الله سبحانه؟ كلا.. والقرآن ينسف أدني تصور بهذا الاتجاه إذ يقول الرقابة والجزاء، لأن الحاكم مهما بلغ فهو بشر مثله محدود القدرات اطلاعا و مجازاة، ولكن هل يصدق ذلك بالنسبة إلى الله سبحانه؟ كلا.. والقرآن ينسف أدني تصور بهذا الاتجاه إذ يقول الرقابة والجزاء، لأن الحاكم مها بلغ فهو بشر مثله عدود القدرات اطلاعا و الحزاة، ولكن هل مسائلا: ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنَ خَلَقَ وَهُو اللَّي يَعْلَمُ الذي ينفذ علمه إلى أدق الأشياء وأخفاها، ﴿ أَنَبَيْ يقول المالم عليا شاملا وكاملا بخلقه، وإذا كان الخبير من البشر يعلم بدقائق ما يصنعه من الأجهزة فكيف بالخالق المطلق العلم؟! إذن فلا تحاول أيها الإنسان أن تخادع نفسك، ولا تسمع لنداء الشيطان الذي يحاول تغريرك والإيحاء لك بأنك بعيد عن الأنظار فتهارس الخطينة.

وهناك رواية في معنى (ألخبَيرُ) مأثورة عن الإمام علي بن موسى الرضا عليماة ( الخُبِيرُ فَالَّذِي لَا يَعْزُبُ عَنْهُ شَيْءٌ وَلَا يَفُوتُهُ، لَيْسَ لِلتَّجْرِبَةِ ولَا لِلاغْتِبَارِ بِالأَشْيَاءِ فَعِنْدَ التَّجْرِبَةِ والأُعْتِبَارِ عِلْمَانِ ولَوْلَا مُمَا مَا عُلِمَ لِأَنَّ مَنْ كَانَ كَذَلِكَ كَانَ جَاهِلًا (قليل العلم وعدود المعرفة) والله لَمَ يَزَلُ خَبِيراً بِمَا يَخْلُقُ، والخُبِيرُ مِنَ النَّاسِ المُسْتَخْبِرُ عَنْ جَهْلِ المُتَعَلَّمُ، فَقَدْ بَعَعْنَا الاسْمَ والله لَمَ يَزَلُ خَبِيراً بِمَا يَخْلُقُ، والخُبِيرُ مِنَ النَّاسِ المُسْتَخْبِرُ عَنْ جَهْلِ المُتَعَلَّمُ، فَقَدْ بَمَعْنَا الاسْمَ واحدة، والله لَمُ يَزَلُ خَبِيراً بِمَا يَخْلُقُ، والخُبِيرُ مِنَ النَّاسِ المُسْتَخْبِرُ عَنْ جَهْلِ المُتَعَلَمُ، فَقَدْ بَمَعْنَا الاسْمَ واحدة، والله مَنْ يَزَلُ حَبِيراً بِمَا يَعْلُقُ والحُبِيرُ مِنَ النَّاسِ المُسْتَخْبِرُ عَنْ جَهْلِ المُعَلِّمُ

(1) الكافي: ج1، ص١٢٢.

# إن الكافرون إلا في غرور

﴿ فُو الَذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا (') فَآمَشُوا فِ مَنَاكِبُهَ (') وَكُلُوا مِن زِزْقِهِ وَإِلَيْهِ اللَّسُورُ (') (\*) مَآمِنهُم مَن فِ السَّمَاء أَن يَحْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإذَا هِي تَعُورُ (') (\*) أَمَّ آينتُم مَن فِ السَّمَاء أَن يُرْسِل عَلَيْكُمْ مَا فَرَا مَعَانَ فَإذَا هِي تَعُورُ (') (\*) أَمَّ آينتُم مَن فِ السَّمَاء أَن يُرْسِل عَلَيْكُمْ عَاصِباً (') فَسَتَعْلَمُونَ كَيْف نَذِي (\*) وَلَقَدْ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِم فَكَف عَمَد كَمَ مَا فِ السَّمَاء أَن يُرْسِل عَلَيْكُمُ عَاصِباً (\*) فَسَتَعْلَمُونَ كَيْف نَذِي (\*) وَلَقَدْ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِم فَكَف عَلَيْهُمُ مَا يَعْتَعُمُونَ كَيْف نَذِي (\*) وَلَقَدْ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِم فَكَف كَان نَكِير (\*) فَآلَ أَوَلَدُ مَرُوا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمُ مَنْفَتِ وَيَعْيِضْ مَا يَعْسِكُهُنَ كَان نَكِير (\*) أَوَلَدُ مَرُوا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمُ مَنْفَتِ وَيَعْيضْ مَا يَعْتِ مَعْتَ مَنْ كَذَا الَذِي مَنْ أَلَكُ نَكَم اللَّهُ مَا يَعْتَ مَعْتَ فَي يَعْنُ وَيَعْتَ وَيَعْيضْ مَا يَعْتَ مَعْتَ مَنْ عَنْ جَعَنُ أَعْمَ يَعْتَ وَنُقُولُ أَنْ نَعْذَا الَذِي عُرُولُهُ مُوَالَدَى مُوَجُعَيْقُ مِنْ أَيْ فَنْ يَعْشَى مَنْ أَنْ نَعْنَ مَنْ يَعْنَ وَيَعْتُ وَيَعْيضُ مَا يَعْنَ مَنْ مَا يَعْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ مَنْ مَنْ الْنَتَعْ مَنْ مَنْ يَعْتَ مَنْ مَا يَعْنَ مَنْ مَا يَعْنَ مَنْ يَعْنَ مَنْ مَا يَعْتَ وَنَعْذَى مَنْ يَعْنَ مَنْ يَعْنَ مَا يَعْتَ مَنْ يَعْنَ مَن مَا يَعْنَ مَعْتَ مَنْ يَعْنَ مَا يَعْتَ مَنْ عَنْ يَعْنَ مَنْ يَعْذَى مَنْ عَنْ الْتَعْتَ مَا يَعْنَ مَنْ يَعْنَ مَا يَعْنَ مَنْ يَعْنَ مَنْ يَعْتَ مُونَ عَنْ يَعْذِي مَنْ يَعْذَى مَنْ يَعْذَى مَن فَيْ الْعَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَنْ يَعْنَ عَنْ عَنْ يَعْنُ مَا يَعْ مَنْ يَعْذَى مَنْ يَعْنَ مَنْ الْعَنْ يَعْتَعْ مَا يَعْنَ الْنَدَ مَنْ يَعْنَ مَا يَعْ يَعْوَ فَقَدَ مَنْ يَعْنَ مَنْ مَنْ مَا مَنْ يَعْذَى مَنْ يَعْ يَعْوَى مَنْ يَ الْذَيْنَ مَا يَعْنَ الْعَنْ مَنْ عَنْ مَنْ يَعْنَ مَ مَا يَعْ مَا يَعْ مَا يَ مَا يَعْنَ مَنْ يَعْنَ مَ مَا يَ مَا يَعْ يَعْذَى مَنْ يَعْ يَعْنَ يَعْ مَ مَا يَ مَا يَعْ يَعْنَ مَا مَا يَعْ مَنْ مَا يَعْ يَ عَنْ عَنْ يَعْ يَعْ يَ مَا

- (1) ذلولًا: سهلة، مسخرة للبناء والزرع ودفن الأموات والسير وإجراء الأنهر والقنوات وغيرها.. من ذلً بمعنى خضع ولان.
- (٢) مناكبها: أي ظهورها وطرقها، ومنكب كل شيء أعلاه، وأصله الجانب، ومنه منكب الرجل، والريح النكباء.
  - (٣) النشور : الحياة بعد الموت، وأصله من النشر ضد الطّي. (٤) تمور : تضطرب وتموج.
  - (٥) حاصباً: الحاصب الحجارة التي يُرمى بها كالحصاء، وحصبه بالحصاء إذا رماه بها. (٦) نكبر: أي إنكاري عليهم حيث عذّبوا بألوان العذاب من غرق وخسف وحصب وغيرها.
    - (٧) لجوا: استمرُّوا في اللجاج والمخالفة.
      - (٨) عتوٌ: تعدُّ عن الحق.
      - (٩) ذرأكم: أي خلقكم بالتناسل والتوالد.

ٱلْعِلْمُ عِندَ ٱللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مَبِينٌ ۞ فَلَمَا رَأَوْهُ زُلْفَةً " سِبَعَت وُجُوهُ الَذِيرَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ، تَذَعُونَ " ۞ قُلْ أَرَءَ يَتُمْ إِنَ أَهْلَكَنِي ٱللَهُ وَمَن مَعِي أَوْرَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَنفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ قُلْ هُوَ ٱلرَّحْنُ ءَامَنَا بِهِ، وَعَلَيْهِ تَوَكَلُنا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُو فِي صَلَلٍ مَبِينٍ ۞ قُلْ أَرَءَ يَتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا وَكُمْ غَوْرًا " فَمَن يَجْعِرُ ٱلْكَنفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ ۞ قُلْ أَرَءَ يَتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا وَكُمْ غَوْرًا " فَمَن يَجْعِرُ الْكَنفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ ۞

هدى من الآيات:

إن الفلسفات الشركية التي تربط ظواهر الكون ونظمه بالقوى المزعومة من دون الله هي المسؤولة عن مشي الإنسان مُكِبًّا على وجهه، ضالا عن الحقيقة، وهي التي تحجب عنه نور الخشية من ربه، وتصنع في نفسه هالة من الأمن والاطمئنان الكاذب، الأمر الذي يسوقه نحو ممارسة المعصية ومخالفة النظام الحق دون وازع أو ضابط، ويسقط من عنده قيم الشرائع والعهود. أوليست الخشية روح الالتزام بالنظام؟.

بلى؛ إن الشرك والاعتقاد بالأنداد هو الذي يترك الإنسان غير مسؤول، فإذا به لا يخشى من مخالفة الحق، ولا يرى ضرورة للشكر على النعم، لأنه يزعم أن الله خلق الوجود وقدَّر نظامه ثم فوَّض إلى الناس أمورهم، أو فوضه إلى الأنداد ثم اعتزل، أو أن هناك قوى الشركاء التي تنصرهم من دونه تعالى فتقاوم قدرته ومشيئته سبحانه، فإذا منع رزقه عنهم رزقتهم، وإذا غار ماؤهم جاءتهم بهاء معين غيره.. ويعالج القرآن هذا الضلال (الغرور والعتو والنفور) ببصيرتين:

الأولى: بصيرة التوحيد، وأن الله وحده الذي بيده الأمر والقدرة التامة، ويذكِّر القرآن بهذه الحقيقة بصورة تكون فيها آيات الدرس الأخير من سورة الملك تفسيرا لآية محورية في السورة هي الآية الأولى: ﴿تَبَكَرُكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَعَكَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾.

الثانية: حقيقة البعث والجزاء، ذلك أن جزءاً كبيرا من شرك الإنسان وعدم إحساسه بالمسؤولية نتيجة لكفره بالآخرة أو شكه فيها، فلا بد أن يعلم بأنه منشور محشور . وعندما يذكِّر القرآن بهذه الحقيقة يعيدنا إلى آية محورية أخرى في السورة هي الآية الثانية: ﴿لِيَبْلُوَكُمُ أَيَّكُو أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾.

- (١) زلفة: قريباً.
- (٢) تدّعون: تطلبون وتستعجلون، من الدعاء، وقالوا: تَدْعون وتَدَّعون بمعنى واحد. (٣) غوراً: غائر في أعياق الأرض لا يتمكّن الإنسان من إخراجه. (٤) معين: ظاهر للعيون، أو بمعنى جارٍ سهل التناول.

#### بينات من الآيات:

[١٥] لم يكن الناس يعرفون في عصر نزول القرآن أبعاد نعمة الحياة على الأرض كما يعرفون اليوم، وأن الأرض تختلف من جهات كثيرة عن سائر الكواكب الأخرى من حيث القوانين الطبيعية التي تحكمها، فجاء القرآن ليفتح أفقهم على معرفة هامة وهي: أن الكوكب الذي يعيشون على وجهه كسائر الكواكب الأخرى يشبه كرة تدور في هذا الفضاء الرحب ولكنه يختلف عنها في كونه مهيَّأ من جميع الجوانب لحياتهم عليه. وكان حريًّا بالإنسان وهو ينشد غزو الفضاء وركوب الكواكب الأخرى أن ينطلق من هذه الآية الكريمة.

أما هدف القرآن من بيان هذه الميزة للأرض التي نعيش فوقها فليس أن يضيف إلى العلم معرفة وحسب، بل هنالك هدف أبعد من ذلك.. ومن دونه لا تكون معارف البشر ذات قيمة حقيقية، ألا وهو تعريفه بربه، فإنه لو تفكر مليًّا لعرف أن توفير الأرض لحياة البشر آية من آياته عز وجل. بلى؛ ربما يفكر البعض في ذلك ولكنك تجدهم يضلون بإجابات لا رصيد لها من الصحة فإذا بهم يشركون بالله، فأما القدماء فكانوا يتصورون أن الأصنام أو الشياطين هي التي صنعت ذلك، وأما المعاصرون فقالوا: إنها الصدفة!! ولكن القرآن يذكر الإنسان بالحقيقة التي أركزت في فطرته، ويجد أصداءها حينا يستنير عقله، فينقذه من ضلالات الجهل والشرك، إذ يقول: ﴿ هُوَ ٱلَذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا ﴾ أي مذللة ميسرة لكم كالحصان المروض أو البقرة المستألفة، حيث جُعل نظامها وما فيها لصالح الإنسان طعما وشرابا وهواء وزينه وما أشبه مما يحتاجه وينفعه كالليل والنهار والشمس والقمر.. الخ.

وتذليل الله للأرض انعكاس لاسم ﴿تَبَكَرُكَ ﴾ حيث أن ذلك من بركته ورحته.

فَأَمَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِزْقِهِ کَ، وقوله تعالى: فَامَشُوا کَ ليس مجرد أمر تشريعي يوجب السعي، بل هو أمر تكويني، إذ لو لم يقدِّر الله المشي لما كان أحد يستطيع المشي حتى في مناكب الأرض. والمنكب مفرد مناكب وهو مجتمع رأس الكتف والعضد، وناحية كل شيء وجانبه، يقال: سرنا في منكب من الأرض أو الجبل أي في ناحيته، والمنكب من الأرض الطريق<sup>(۱)</sup> وكان القرآن حينها أمر بالمشي في مناكب الأرض شبهها بالإنسان، رأسها الجبال ومناكبها السفوح والسهول وما دون القمم العالية الوعرة التي يصعب المشي فيها. وحينها نمشي فإننا لا نحصل فقط على الرزق بل ونزداد معرفة أيضا. وهناك علاقة بين فعلي الأمر

(١) المنجد: مادة نكب.

وهذه هي القاعدة السليمة التي يجب علينا أن نتبعها في الحياة لنهارس مسؤوليتنا فيها ونصل إلى اللقمة الحلال والمرضية عند الله، إذن فليس في الدين دعوة للخمول والكسل والتطفل على الآخرين، كما يصوره البعض، إنها هو صورة لسنن الحياة الواقعية التي لا يمكن لأحد الوصول إلى أهدافه وأغراضه إلا من خلالها ومن أهمها سنة السعي والكدح.

ثم تنسف الآية الكريمة في خاتمتها كل القيم المادية التي تفسر الحياة تفسيرا شيئيًّا، وتحصر مسؤولية الإنسان في الوجود في مساحة ضيقة وتافهة، فإذا بها تنزل به إلى واد سحيق وطموحات ضالة، وكأنه يشبه الأنعام خُلِقَ ليأكل، ليعيش بلا هدف! كلا.. إن الإنسان له أن يتعلم من الحياة والطبيعة من حوله درسا أساسيًا، فلينظر إلى ما حوله هل يجد شيئا خُلِق بلا هدف؟ فها هو هدفه؟ دعه يبحث عن هدفه فإنه سيجد هدفه أعظم من مجرد الأكل والشرب والتلذذ، كلا.. إن له تطلعا أسمى وطموحات أكبر.. مثلا يتطلع كل إنسان لملك والشرب والتلذذ، كلا.. إن له تطلعا أسمى وطموحات أكبر.. مثلا يتطلع كل إنسان الأرض والخلود في الحياة. هل يتحقق له ذلك في هذه الحياة؟ كلا.. وهكذا يهتدي الإنسان أن أن يرف والخلود في الحياة. هل يتحقق له ذلك في هذه الحياة؟ كلا.. وهكذا يهتدي الإنسان الم الأرض والخلود في الحياة. هل يتحقق له ذلك في هذه الحياة أكبر.. مثلا يتطلع كل إنسان الم عن ورجل نفسيًّا بالإيهان وعمليًا باتباع رسله ومناهجه. وعندما نامل في ترابط أجزاء الآية شع عز وجل نفسيًّا بالإيهان وعمليًا باتباع رسله ومناهجه. وعندما نامل في ترابط أجزاء الآية الم عنورية بعضها نكتشف حقيقة هامة وهي أن على الإنسان أن يضع هدفه ويفكر في مستقبله الم الإدي والشرب الحياة موجزة بعلم حوارة وعنا وعنا وعنها ترفي في نائين بالأخرة، والتسليم الم عز وجل نفسيًّا بالإيهان وعمليًا باتباع رسله ومناهجه. وعندما نامل في ترابط أجزاء الآية الم عرورة اللذي وهو يبارس الحياة بكل صورها، أكلا وشربا وسعيا في طلب الرزق. ومن ضرورة الأبدي وهو يبارس الحياة بكل صورها، أكلا وشربا وسعيا في طلب الرزق. ومن ضرورة الأبدي وهو يله من الم علياة بكل مورها، أكلا وشربا وسعيا في طلب الرزة. ومن ضرورة الأبدي وهو يبارس الحياة بكل صورها، أكلا وشربا وسعيا في طلب الرزة. ومن ضرورة الأبدي وهو الشرب الحياتية يجب عليه أن يتحسس حاجاته وهو يمضي إلى مصيره، ومن ارتكاز الأبدي والشرب المالية والي عليه أن يتحسس حاجاته وهو يمضي إلى مصيره. ومن أكان الأكر الحصول على الرزق بالسعي (أو بتعبير الآية المشي) يجب أن يعرف بأن وصوله إلى غاياته في الأخرة هو الآخر يرتكز على السعي، وأن خير الزاد في ذلك السفر الطويل لهو التقوى.

الأكل والرزق في الآية أعم من ظاهرها، فالأكل صورة من صور الاستهلاك، والرزق هو عموم ما يحتاج الإنسان إليه، والآية بمجملها توحي بأن الأرض خلقت مذللة في بعض الجوانب ولكن الله يريد للإنسان أن يذللها كلها بسعيه، وبالرغم من أنه لا يقدر على تذليل كل شيء فيها لتصبح الأرض جنة الفردوس لأنه يتنافى مع حكمة خلق الإنسان فيها ألا وهي الابتلاء، فإنه قادر على تطوير حياته إلى الأفضل أبدا.

[١٦-١٦] وكما ينبغي للإنسان أن ينتفع من تذليل الأرض له ويتحسس اسم (تَبَكُرُكَ) من هذه الرحمة الإلهية عليه، كذلك يجب عليه أن يستشعر قدرة الله على كل شيء، وأنه لو شاء لسلب تلك البركة منه فإذا بتلك الأرض المذللة تصبح كالفرس الجامح تمور مورا، أو يُحدِث تغييرا في النظام الكوني فإذا بالسماء التي تحميها تستحيل منطلقا لعذاب مصوب لا طاقة الآيات ١٥ – ٣٠

منهُدَع الْعُرَآنِ ج ١١

للأرض وسكانها به. وتذكُّر هذه الحقيقة مهم لأمرين:

الأول: أنها إلى جانب تنعُّم الإنسان ببركات الله ورحماته التي في الطبيعة تعطيه توازنا نفسيًّا وعقليًّا وعمليًّا يسوقه نحو المسيرة الصحيحة في الحياة، فلا تبطر به النعم وتضلله عن أهدافه. فإنه متى وصل الإنسان إلى اليقين بقدرة الله عليه سلَّم له أمره واتصل به وخضع له، وهذه من أعظم أبعاد الخشية منه تعالى.

الثاني: أنها تجتث من نفس الإنسان جذور الشرك، لكيلا يأمن مكر الله ثم يعصيه اعتهادا على الشركاء المزعومين (كالشياطين والأصنام والملائكة بأنهم قادرون على مقاومة قدرة الله ومنع مشيئته) أو استرسالا مع رحمته تعالى.

فَأَمِنْهُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُوُرُ ﴾ أي تموج وتضطرب كما يمور البحر، وذلك بإحداث انهيارات أرضية وزلازل، أو بتغيير النظام الأرضي مرة واحدة مما يفقدها توازنها بصورة رهيبة، وفي الآية إشارة إلى ذلك بكلمة الخسف التي تعني التغيير والتبديل باتجاه سلبي. ﴿ أَمْ أَمِنْتُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبَاً ﴾ وفي التي تعني التغيير والتبديل باتجاه سلبي. ﴿ أَمْ أَمِنْتُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبَاً ﴾ وفي التي تعني التغيير والتبديل باتجاه سلبي. ﴿ أَمْ أَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبَاً ﴾ وفي التي تعني التغيير مواتبديل باتجاه سلبي. ﴿ أَمْ أَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبَاً ﴾ وفي التساؤل بـ ﴿ أَمْ كَن بِعَلَيْكُمْ حَاصِبَاً ﴾ وفي التساؤل بـ ﴿ أَمْ كَاتِبديل بالته الله عنه أن يأمن أحد مكر الله لما فيه ذلك من دواعي المعصية والاسترسال، والحاصب تلويح بالنهي عن أن يأمن أحد مكر الله لما فيه ذلك من دواعي المعصية والاسترسال، والحاصب تلويح بالنهي عن أن يأمن أحد مكر الله لما فيه ذلك من دواعي المعصية والاسترسال، والحاصب حجارة العذاب المتقدة نارا، وقوله تعالى: ﴿ مَن في ٱلسَمَاءِ ﴾ في الآيتين عمول على أحد وجوه تعالى: فَن في ٱلسَمَاء عرشه الذي تعرشه الذي تعمول على أحد وجوه مي الاثة : فإما هو كناية عن تعاليه سبحانه، وإما لأن في السهاء عرشه الذي تصدر منه أوامره عز وجل، وإما يكون إشارة إلى الملائكة التي تنفذ أمر الله ومشيئته في الحياة.

ونتساءل: ما هي العلاقة بين تحذير الله للناس من الكفر به وتهديده بتحطيم النظام الكوني لو كفروا؟.

والجواب: لأنه تعالى (كما بيَّن في الآية الثانية) إنها خلق الوجود الحي والميت لأجل الإنسان، فإذا أفسد البشر حكمة وجوده (أي العبادة) بطلت حكمة الوجود الذي حوله أيضا.

وما تحمله آيات الله من الإنذار لا تستوعبه إلا قلوب المؤمنين فإذا هم يخشون ربهم بالغيب، أما الكافرون والمشركون فهم في غفلة عنه لأنهم محجوبون بالجهل والشرك عنه، وذلك لأنهم ماديون لا يرون إلا الأمور الظاهرة، ذلك لأن العقل هو الذي يهدي الإنسان إلى الباطن من خلال الظاهر، وإلى الغيب عبر الشهود، وهو معطل لديهم، كما أنهم لا يسمعون الموعظة من العقلاء، هكذا تراهم يعترفون في الآخرة، وإليهم يوجه القرآن هذا التحذير المبطن: فَسَتَعَلَّمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ كه حينها تخسف بهم الأرض ويحل عليهم العذاب في الدنيا، أو في الآخرة حيث العذاب المقيم والأليم، هنالك يعرفون حقيقة النذير.

١

[١٨] ولكن القرآن لا يكتفي بالمستقبل الغائب دليلا على حقائقه بل ويستدل عليها بالشواهد الظاهرة، لكيلا يبقى لبشر ما يبرر له الكفر والزيغ، ولتكون لله الحجة البالغة، فيا هو الدليل على عذاب الله وقدرته على صنع ما يشاء؟.

لندرس التاريخ البشري فهو خير معلم للإنسان، حيث يهديه إلى سنن الله وآيات معرفته، ونحن حينها نتتبع حوادثه فسنجد الكثير من الأمم والمجتمعات التي ذهبت ضحية كفرها وفسوقها عن أمر الله، فذاقت ألوانا من العذاب لا يستوعبها فكر بشر لهولها وفظاعتها. ﴿ وَلَقَدْ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن فَبِّلِهِمَ ﴾ فأين قرى لوط المؤتفكة؟ وأين فرعون وقومه؟ إنك لن تجد غير إجابة واحدة: إنهم دحروا وبادت حضاراتهم لأنهم لم يخشوا ربهم ولم يتبعوا رسالاته ورسله. ﴿ فَكَيَّفَ كَانَ نَكِيرِ ﴾ فكيف كان العذاب المنكر الذي لم يكونوا يحتسبوه والذي نزل بساحتهم من عند الله سبحانه؟! و يحتمل هذا المقطع معنى آخر غير المنكر الفظيع إذا تصورنا القرآن يتساءل: كيف إذن تنكرون، والشواهد ظاهرة، والآيات قائمة؟.

[19] ويلفت القرآن الأنظار والأفكار إلى مشهد الطيور وهي تطير في الفضاء، لَيثير عقولنا نحو دراسة هذه الظاهرة التي تحكي تذليل الله السهاء للطيور برحمته، وتكشف عن مئات القوانين العلمية التي تفيد الإنسان في حياته وحضارته. فلهاذا لا يتساءل ما هي القوانين الفيزيائية التي يمكن في ضوئها الطيران؟ ولماذا لا يبحث عن الأسباب والعوامل التي تجعل الطائر يسبح في الفضاء دون أن يقع على الأرض؟ وأهم من ذلك كله لماذا لا يحاول أن يتصل قلبه بروح هذا العالم ليراه آية واضحة من آيات ربه العظيم؟.

﴿ أَوَلَدَ يَرُوْا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوَقَهُمَ مَنَقَنْتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَ إِلَّا ٱلرَّحْنُ فَ والصف هو بسط الجناحين والقبض هو جمعها إلى الجسم، ولعل في الآية إشارة بهاتين الكلمتين إلى نوعين من الطيور: أحدهما صفه أكثر من قبضه، والآخر العكس، وإلى أيها نظر الإنسان تجلت آيات رحمة الله، ولكنها أظهر عند رؤية ما يصفُّ منها، وربا لذلك تقدم ذكره على الذي يقبض. وإنها يكون طيران الطيور مظهرا لرحمة الله لأنه تعالى لو لم يذلل لها الفضاء بالنظام الذي يسمح ها بالطيران لما كانت تجد سبيلا إلى ذلك فهو الذي يمسكها، ولأنها بالطيران تستطيع المرب من الأخطار. ولعل كلمة ﴿ وَقَعَهُمُ في الآية تثير الإنسان نحو التحدي فيسعى ليكون قادرا على الطيران، وما كان الإنسان ليكتشف أسرار الطيران لو لم يكن يدرس هذه الظاهرة الكون ويطلع على قوانينها فإذا به يصنع مختلف وسائل الطيران.

إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ ﴾ فهو يعطي كل خلق من خلقه القدرات والصفات ما يتناسب معه ومع دوره في الحياة، حتى يكون كل شيء في نفسه وحسب هدفه كاملا قد منحه ربه كل ما يحتاج، وذلك يؤكد الحقيقة التي تعلنها الآية: ﴿إِنَّهُ بِكُلِّشَيْمِ بَصِيرُ ﴾ يتبصر حقيقته ودوره والهدف من خلقه وتناسب هذا الخلق مع سائر خلقه سبحانه. ونحن يجب أن نهتدي إليها حينها نشاهد طائرا يطير وقد جعل كل شيء مناسبا لحركته في الفضاء: حجمه، أجنحته، تركيبة بدنه، طعامه وشرابه، وتوالده وتكاثره، هذا ما نعرفه وسائر البشر، أما العلماء والمتخصصون الذين يدرسون حياة مخلوقات الله جامدة أو متحركة فهم كلما ازدادوا معرفة بها ازدادوا إيمانا بدقة صنعه عز وجل.

تعالوا نستمع إلى الإمام جعفر بن محمد الصادق عَلَيْتَكَمَّ بِحدث رجلا من شيعته (المفضل بن عمر) عن الدقة في خلقة الطير والحكمة في صنعه: «تَأَمَّلْ يَا مُفَضَّلُ جِسْمَ الطَّائِرِ وَخِلْقَتَهُ فَإِنَّهُ حِينَ قُدَرَ أَنْ يَكُونَ طَائِراً في الجُوَّ حُفَّفَ جِسْمُهُ وَأَدْمِجَ خَلْقُهُ فَاقْتَصَرَ بِهِ مِنَ الْقَوَائِمِ الْأَرْبَعِ عَلَى الْنَتَيْنِ وَمِنَ الْأَصَابِعِ الحُمْسِ عَلَى أَرْبَعِ وَمِنْ مَنْفَذَيْنِ لِلزَّبْلِ وَالْبَوْلِ عَلَى وَ حُلِقَ ذَاجُوْجُوْ مُحَدًّ فِي اللَّهُ مَا يَدُو أَنْ يَغْرِقَ الْحُوائِم وَمِنْ مَنْفَذَيْنِ لِلزَّبْلِ وَالْبَوْلِ عَلَى وَاحِدٍ بَجْمَعُهُمَا ثُمَّ تُحلِقَ ذَاجُوْجُوْ مُحَدًّ فِي عَلَى وَاحْدَ عَلَيْهِ أَنْ يَغْرِقَ الْحُواةِ حَيْفَ مَا أَخَذَ فِيهِ. كَمَا جُعِلَ السَّفِينَةُ بِهَذِهِ الْحُرَّ نُسَمَّقَ اللَّهُ وَتَنْفَذَ فِيهِ وَجُعِلَ في جَنَاحَيْهِ أَنْ يَغْرِقَ الْحُواءَ كَيْفَ مَا أَخَذَ فِيهِ. كَمَا جُعولَ السَّفِينَةُ بِهَذِهِ الْحُبَيَّةِ لِتَشُقَ اللَّهَ وَتَنْفُذَ فِيهِ وَجُعِلَ في جَنَاحَيْهِ وَذَنَبِهِ وِيشَاتُ طِوَالٌ مِتَانُ لِيَنْهِضَ بِهَا لِلطَّيَرَانِ وَكُسِي كُلُهُ

وَتُحَلِقَ لَمُ مَنْقَارٌ صَلْبٌ جَاسٍ يَتَنَاوَلُ بِهِ طُعْمَهُ فَلَا ينسجح مِنْ لَقَطِ الحَبَّ وَلَا يَتَقَصَّفُ مِنْ مَنْنِ وَتُحَلِقَ لَهُ مِنْقَارٌ صُلْبٌ جَاسٍ يَتَنَاوَلُ بِهِ طُعْمَهُ فَلَا ينسجح مِنْ لَقَطِ الحَبَّ وَلَا يَتَقَصَّفُ مِنْ مَنْنِ اللَّحْم وَلَمَا عَدِمَ الأَسْنَانَ وَصَارَ يَزْدَرِذَ أَحَبَّ (إي يبتلعه) صَحِيحاً وَاللَّحْم عَرِيضاً أُعِينَ بفَضْلِ حَرَازَةٍ فِي الجُوْفِ نَطْحَنُ لَهُ الطُّعْمَ طَحْناً يَسْتَغْنِي بِهِ عَنِ المُضْغِ وَاعْتَبَرْ ذَلِكَ بأَنَّ عَجَمَ الْعِنَب وَعَنْرٍهِ يَخْرُجُ مِنْ أَجْوَافِ الْإِنْسِ صَحِيحاً وَيُطْحَنُ فِي أَجْوَافِ الطَّيْرِ لَا يُرَى لَهُ أَنَرْ نُمَّ جُعِلَ عَا يَبِيضُ بَيْضا وَلَا يَلِدُ وَلَادَةً لِكَنَلا يَنْقُلُ عَنِ الطَّيْرَانِ فَانَهُ لَوْ كَانَتِ الْفَرَاخُ فِي جَوْفِهِ عَكْدُ حَتَّى يَبِيضُ بَيْضا وَلَا يَلِدُ وَلَادَة لِكَنَا يَنْقُلُ عَنِ الطَّيْرَانِ فَانَهُ لَوْ كَانَتِ الْفَرَاخُ فِي جَوْفِهِ عَكْدُ حَتَى يَعْتَرُو الْمَنْ عَنْ الْمُعْدَى الْمَنْعَانِ عَنْ الْعَمْرُ عَنْ الطَّيْرِ عَنْ الْعَبْرِ الْمَنْ فَرَاخُ فَي عَنْ عَنْ عَمَ يَبِيضُ بَيْضا وَلَا يَلِدُ وَلَادَةً لِكَنَا يَنْقُلُ عَنِ الطَّيْرِ الْ فَيْقَصَ مِنْ حَلْقِهِ مِنْ عَنْ يَعْمَ فَيْقَانَهُ وَمَاقَتُهُ عَنْ النَّهُوضِ وَالطَّيرَانِ فَي الْمَنْ عَنْ الْقَعْرَ مَنْ عَنْ عَصَى يَنِيضُ بَيْضا وَلَا يَنْعَانَهُ وَمَاقَتُنُ عَنَ النَّهُوضِ وَالطَّيرَانِ فَجُعِلَ كَلَّ مَنْهُ مِنْ عَنْتُ عَنْ عَائَقِي مَنْ مَنْهُ وَلَا يَعْذَلُ عَنْ يَعْمَونُ مَنْ اللَّعْمَ والْخَذَي مَنْ عَنْ يَعْ وَي مَنْ عَنْتُ الْعَنْتُ و تَسْتَحْوَ عَلَيْ مَنْ يَعْتَنُهُ إِنَ يَكْتُنُهُ مِنْ الْعَانِ الْمَنْسِ مَنْ عَنْوَيْ عَنْ عَلَيْ وَ وَالْنَ عَنْ يَعْذَى وَى وَتَعْتَى مَنْ مَنْتُ عَنْ عَنْ يَعْنَ الْعَارِ اللَّهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْقُلُ عَنْ الْقَنْقُ مَنْ عَنْ عَنْ مَنْ عَنْ الْعَنْ ولَنْ عَنْ عَنْعَى مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ الْعَارَ مَنْ عَنْ عَوْنَ عَنْ عَنْ عَلَى عَنْ عَا عَنْ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ عَنْ الْعَنْ الْعَنْ عَا عَنْ عَنْ وَ الْعَنْ عَنْ عَا عَنْ عَنْ عَنْ عَا الْعُنْ فِ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَائَ عَنْ عَنْ عَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَا عَنْ عَامَ مَنْ عَا عَا عَا عَنْ عَا عَنْ

[٢٠] ولا شك أن ذلك الجهل بواقع الحياة هو جهل بآيات الله سبحانه، مما يدعو الإنسان إلى التكذيب بالحق والكفر بربه، وبالتالي أن يشرك به الأنداد المزعومين، ظنا منه بأنه قادر بواسطتهم على الفرار من سلطان الله القاهر وعلى التهرب من مسؤولية الحق، الأمر الذي

(١) بحار الأنوارج٣، ص١٠٣.

يجعله يعيش في الحياة من دون قيد أو ضابط، ولكن القرآن ينسف هذه الأفكار والمزاعم من جذورها مبينا أنها ليست سوى نشوة من الغرور الجامح ﴿أَمَّنَّ هَٰذَا ٱلَّذِى هُوَجُنَدٌ لَكُرُ يَنصُرُكُم مِّن دُونِ ٱلرَّحْنَنِّ ﴾ و ﴿مِن دُونِ ٱلرَّحْنَيَّ ﴾ تتسع إلى معنيين هما:

١ - الضد.. وعليه تنصر ف الآية إلى الشركاء الموهومين والقوى التي يغتر بها الكافرون كالمال والسلطة فإنها كلها لا تنصر هم ضد الله، ولو نصر تهم جدلا فهي لا تنفعهم شيئا.

٢- أو تكون الآية منصرفة إلى الشفعاء فإنهم كذلك لا يمكن أن يشفعوا لأحد من دون إذن الله ورحمته، فلهاذا يجعل الإنسان بينه وبين ربه حجبا ووسائط، وهو قادر على الاتصال بمصدر الرحمة والنصر؟!.

إن الشفعاء الحقيقيين كالأنبياء والأولياء ليسوا بدائل عن طاعة الله، وعن الدعاء إليه مباشرة، بل هم وسائل وسبل إلى الرحمن سبحانه.

فإن ألكَفُرُونَ إلَّا في غُرُور في والغرور هو الوهم. أترى كم هو مغرور ذلك الغبي الذي يزعم أنه قادر على مقاومة الانفجار النووي بيمينه؟! بلى؛ قد يزخرف القول ويخادع نفسه ولكنه عند مواجهة الحقيقة يكتشف أنه إنها كان في غرور محيط، وإننا نرى اليوم مدى الغرور الذي فيه قوى الاستكبار العالمي، لما تملك من ترسانات الأسلحة، والقدرة الاقتصادية، ولكن أين هذا كله من قدرة الله المطلقة حتى يبارزونه عز وجل ويدعون أنهم سوف ينتصرون على الحق؟! و عادة لا يكتشف الغرور إلا بعد فوات الأوان عندما يصطدم الإنسان بالحقيقة المرة حيث لا ينفعه شيئا. و نتساءل: ألم يكن من الأنسب أن يذكر هنا أسهاء العزة والقوة بدل اسم والزَّعْنَنِ في حيث إن السياق سياق التحدي، ولكننا عند التدبر نهتدي إلى إشارة لطيفة في ذكر مع في ألزَّعْنَن في فكأن القرآن يقول للإنسان: إن مصالحك الحقيقية تجدها عند صاحب الرحة، فلهاذا تتخذ الشركاء من دونه؟! عندما تضاحك الحقيقية تجدها عند صاحب الرحة، فلهاذا تتخذ الشركاء من دونه؟! عندما تضيق مذاهب الحياة أين نلجأ. أوليس إلى رحاب رحة الله؟ وحينها تتوالى المصائب والنكبات إلى من نجأر. أوليس إلى حصن الرحمن؟.

[٢١] وإنه لثابت فطريًّا وعمليًّا لذوي العقول أنهم إنها ينتصرون على المشاكل والتحديات بفضل الله، ولا يلمسون أثرا لقوى أخرى تنصرهم ويستعينون بها عند الشدائد سواه سبحانه، وعندما تحبس السهاء غيثها هل يقدر الشركاء المزعومون أن ينزلوه؟ كلا.. ألا ترى كيف يجأر الإنسان عندما يحبس رزقه إلى ربه، تبعثه إلى ذلك الفطرة، ويحثه العقل؟! ﴿ أَمَّنَ هَٰذَا ٱلَّذِي يَرَزُقُكُوُ إِنَّ أَمْسَكَ رِزَقَهُمُ ﴾ ويبدو أن الرزق هو أرضية الاكتساب، فلولا أن الأرض خصبة والمياه متوفرة هل يمكن للزارع أن يكتسب منها شيئا؟ ! ولولا أن البلد يكون فيه معادن ومنابع هل الآيات ١٥ – ٣٠

يمكن للصناعي أن يطور صناعته أو يستخرج نفطا أو ذهبا أو حجرا كريها؟! وهكذا يتقلب البشر في رزق الله يكتسب منه معاشه فإن انعدم الرزق لم يبقَ معاش، ولكن بالرغم من وضوح هذه الحقيقة ترى الكفار يصرون على الكفر والغرور.

(بَل لَجُوافِ عُنُو وَنُفُورٍ لج لجاجة: عَنَدَ في الخصومة، وتمادى في العناد إلى الفعل المزجور عنه، ولج في الأمر: لازمه وأبى أن ينصرف عنه. و العتو: الاستكبار الذي يجاوز الحد، والقلب يقسو فلا يلين، والظالم يطغى ويتجبر. و النفور: يعني التباعد، ونفر الظبي: شرد وابتعد، والإنسان: أعرض عن الشيء وصد، وفي كلمة ﴿وَنُفُورٍ تَشبيه للكفار بالحمير والدواب"، إذ تمادوا في معاندة الحق مع وضوحه، وأصروا على لزوم الباطل مع زهوقه، وألدواب"، إذ تمارف عنه. و النفور: يعني التباعد، ونفر الظبي: شرد وابتعد، والقلب يقسو فلا يلين، والظالم يطغى ويتجبر. و النفور: يعني التباعد، ونفر الظبي والحدي والدواب"، إذ تمادوا في معاندة الحق مع وضوحه، وأصروا على لزوم الباطل مع زهوقه، والدواب"، إذ تمادوا في معاندة الحق مع وضوحه، وأصروا على لزوم الباطل مع زهوقه، وتجاوزوا الحد في الاستكبار، وركبوا التباعد عن الحق شرودا وإعراضا وصدودا.

[٢٢-٢٣] وكيف لنا أن نتصور مسيرة من كان في غرور ولجاجة من العتو والنفور عن الهدى والحق، إلا كمن يمشي مرسلا نظره إلى الأرض لا يرى أمامه، أو كمن على بصره غشاوة يتخبط ولا يبتدي سبيلا أفهل يستوي هو ومن يبصر أمامه وينتفع بجميع حواسه وهو على صراط مستقيم ؟! ﴿ أَفَنَ يَمْشِى مُكِبًا عَلَى وَجْهِدٍ اَهْدَى أَمَنَ يَمْشِى سَوِيًّا عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ وللمكب معنيان -حسب ما قالوا-: أحدهما الذي ينظر إلى الأرض وهو يمشي، والثاني من لف على معنيان الذي يمشي بكامل حواسه وإمكاناته ووعيه فهو السوي، قال تعالى: ﴿ مَا يَحْكَ أَمَن يَمْشِى والسوي الذي يمشي بكامل حواسه وإمكاناته ووعيه فهو السوي، قال تعالى: ﴿ مَا يَحْكُ أَلَّى حَكْمَ والسوي الذي يمشي بكامل حواسه وإمكاناته ووعيه فهو السوي، قال تعالى: ﴿ مَا يَحْكُبُ والسوي الذي يمشي بكامل حواسه وإمكاناته ووعيه فهو السوي، قال تعالى: ﴿ مَا يَحْكُبُ والسوي الذي يعشي بكامل حواسه وإمكاناته ووعيه فهو السوي، قال تعالى: ﴿ مَا يَحْكُبُ والسوي الذي يعشي بكامل حواسه وإمكاناته ووعيه فهو السوي، قال تعالى: ﴿ مَا يَحْكُبُ والسوي الذي يعشي من الموتيا ﴾ [مريم: ١٠]، أي كاملة، وقال: ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَن أَصْحَبُ والمون الذي المون أُسْتَوَعَ وَمَن أَصْحَبُكُ ﴾ واله الموسي، قال الما السليم، وأن الكافرين لا يمشون في الحياة بكامل حواسهم ووعيهم، وليس أدل على ذلك من أنهم معطلة أسماعهم عن تلقي وفراط أُسْتَوَيَ وَمَن أَعْتَنَكُ ﴾ [طه: ١٣٥]، أي الصراط السليم، وأن الكافرين لا يمشون في الحياة بكامل حواسهم ووعيهم، وليس أدل على ذلك من أنهم معطلة أسماعهم عن تلقي وفراد: في أُمْنُ قُلُوبُ لا يُعْمَعُونَ بِهَا وَهُمَ أَعَيْنُ لَا يُبْصَعُونَ بَها وعنهم ربم في قوله: ويؤكم فلوعظ، وعقوله عن وعي الحق واستيعابه كما وصفوا أنفسهم وكما وصفهم ربم في قوله: ويؤكد هذه الحقيقة قوله تعالى في الآية اللاحقة مفسرا معنى المكب.

﴿ قُلْ هُوَالَذِي أَنشَاكُرُ وَجَعَلَ لَكُرُ ٱلسَّمْعَ وَالْأَبْصَنُرَ وَالْأَفْئِدَةُ قَلِيلًا مَّاتَشْكُرُونَ ﴾ قيل: إنكم لا
تشكرون إلا قليلا، وقيل: إن المعنى لا يشكر منكم إلا قليل، وكلا المعنيين صحيح. وإن لشكر
النعم جانبين:

الأول: ألَّا يستخدم الإنسان نعم الله عليه في معصيته، فلا يسمع بإذنه ما حرَّمه عليه كالغيبة والكذب والغناء، ولا ينظر بعينه ما هو محظور كأعراض الناس وعوراتهم، ولا يجعل (١) قال تعالى: ﴿كَأَنَهُمْ حُمُرَّمْسَتَنِفِرَةٌ ۞ فَرَّتَ مِنفَسَوَرَةٍ﴾ [المدثر: ٥٠-٥١]. فؤاده عشا للشيطان فيملأه بالظنون والنوايا السيئة والأفكار الضالة.. وهكذا. قال الإمام الصادق ﷺ: «شُكْرُ النِّعْمَةِ اجْتِنَابُ الْمُحَارِمِ"<sup>(،)</sup>، وقال الإمام علي ﷺ: «شُكْرُ كُلِّ نِعْمَةٍ الْوَرَعُ عَمَّا حَرَّمَ الله"<sup>(،)</sup>.

الثاني: أن يسخِّر ما أنعم الله به عليه في طاعته وإعلاء كلمته، بأن يجعل وجوده وكيانه في طاعته وخدمة الحق وأهله، ومحاربة الباطل وأعداء الله، فيستمع بأذنه علوم الحق ومواعظ الصدق، ويوظِّف بصره في النظر إلى آيات ربه وكتابه، ويُصيِّر فؤاده وسيلة لمعرفة الحق والتفكر فيها ينفع به رسالته ونفسه والناس، وهكذا سائر النعم والهبات الإلهية.

وإذا فعل الإنسان ذلك يكون شاكرا، ولا يتم الشكر إلا بمعرفة المنعم والتوجه إليه به، فإن الإنسان عرضة للشرك في الشكر أيضا، لذلك جاءت بداية الآية توجهنا إلى المنعم وأنه أهل الشكر، وعلى هذه الحقيقة أكدت النصوص المستفيضة عن أئمة الهدى، قال الإمام زين العابدين علي بن الحسين عليمًا : "والحُمْدُ لله الَّذِي لَوْ حَبَسَ عَنْ عِبَادِهِ مَعْرِفَة حَدِهِ عَلَى مَا أَبْلَاهُمْ مِنْ مِنْيَهِ علي بن الحسين عليمًا: "والحُمْدُ لله الَّذِي لَوْ حَبَسَ عَنْ عِبَادِهِ مَعْرِفَة حَدِهِ عَلَى مَا أَبْلَاهُمْ مِنْ مِنَنِ علي بن الحسين عَلَيْهُمْ مِنْ نِعَمِهِ المُتَطَاهِرَةِ، لَتَصَرَّفُوا في مِنَنِهِ فَلَمْ يَحْمَدُوهُ، وتَوَسَّعُوا في رِزْقِهِ فَلَمْ يَشْكُرُوهُ. ولَوْ كَانُوا كَذَلِكَ خَرَجُوا مِنْ حُدُودِ الْإِنْسَانِيَّةِ إِلَى حَدَّ الْبَهِبِعِيَّةٍ فَكَانُوا كَيَا وَصَفَ في مُحْمَم كِتَابِهِ فإن هُمْ إِنَّا كَالَا نَعْنَمُ مِنْ نِعَمِهِ المُتَطَاهِرَةِ، لَتَصَرَّفُوا في مِنَيْهِ فَلَم يَشْكُرُوهُ. ولَوْ كَانُوا كَذَلِكَ خَرَجُوا مِنْ حُدُودِ الْإِنْسَانِيَّةِ إِلَى حَدَّ الْبَهِبِيعَةٍ فَكَانُوا كَيَا وَصَفَ في مُحْمَم كِتَابِهِ فإن هُمْ إِلَا كَالاً نَعْزَمَ بَلْ هُمْ أَصَلُ مُسَيلًا لها الما الحسن العسكري عليَكْلاً: "لَا يَعْرَبُونُ النَّعْمَةَ إِلَا الشَّاكِرُ وَلَا يَشْكُرُ النَّعْمَة إِلَا الْعَارِفِ". «لَا يَعْرِفُ النَّعْمَة إِلَا الشَّاكِرُ وَلَا يَشْكُرُ النَّعْمَة إِلَا الْعَارِفِ".

[٢٢-٢٤] وعند التفكير في الآية (٢٣) والآية (٢٤) نجدهما تجيبان عن أهم الأسئلة المصيرية التي تخطر على بال كل إنسان: من الذي أوجدني ووهبني ما أنا فيه من النعم؟ ومن الذي ذرأنا في الأرض؟ ثم ماذا بعد الدنيا، وإلى أين تسير بنا الأقدار؟ هذه الأسئلة وأمثالها تؤكد أن معرفة الخالق مسألة فطرية ملحة عند كل إنسان، وهي إن لم يجب عن الإجابة السليمة فسوف يظل الإنسان حائرا لأنها أسئلة مصيرية ترسم إجابة كل واحد عليها شخصيته (فكره وسلوكه وعلاقاته) كما تحدًّد مستقبله.

(۱) بحار الأنوار: ج۸۲، ص٤٠.
 (۲) بحار الأنوار: ج۸۲، ص٤٤.
 (۳) الصحيفة السجادية: الدعاء الأول.
 (۶) بحار الأنوار: ج ٧٥، ص ٣٧٨.
 (٥) الكافي: ج٢، ص٩٨.

وحيث إن القرآن متنزَّل من رب الإنسان الذي خلقه ويعلم ما توسوس به نفسه وذات صدره، فإن آياته جاءت واقعية وشفاء لما في صدره، وعلاجا لكل قضاياه ومسائله، وإن هذه الآيات بحق تعبر عما في ضمير كل بشر وحاشا نله وهو الرحمن اللطيف بعباده أن يدعهم في حيرة من هذه الأسئلة الخطيرة فيضلون كفرا وشركا، وهكذا قال ربنا سبحانه: ﴿قُلْهُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمَ فِي الأَرْضِ وَلِلَيَو تُحْشَرُونَ ﴾ وليست الصدفة أو الطبيعة أو القوى المزعومة من دونه سبحانه، والذرء هنا بمعنى الخلق والنشر، فإنه تعالى خلقنا في الأرض ونشرنا في أقطارها، ما خلق وويت، وقال في مما يركا تحكرت والأنعكم نصيبا ﴾ [الأنعام: ١٣٦]، أي ما سبحانه، والذرء هنا بمعنى الخلق والنشر، فإنه تعالى خلقنا في الأرض ونشرنا في أقطارها، عما خلق ويث، وقال: ﴿ وَمَكَا ذَراً لَحَكَمَ فِي الأَرْضِ مُعْلِفًا أَلْوَنُتُهُ ﴾ [النحل: ١٣]، أي مما خلق ويث، وقال: ﴿ وَمَكَا ذَراً لَحَكَمَ فِي الأَرْضِ مُعْلِفًا أَلُونَتُهُ إِن النعام: ١٣]، أي الإنسان في الأرض ليعود إليها بعد الموت دون هدف ومسؤولية؟ كلا.. إنها هي مرحلة في دورته الحياتية التي لا تنتهي، فقبل أن يُذَراً في الأرض ذُرِئ في عالم الذري الذل الم خلق يبدأ رحلة إلى عالم البرزخ ثم عالم الحشر والجزاء حيث يلاقي مصيره الأبدي، ومادامت بداية الإنسان من الله ونهايته إليه ومصيره بيده في أحوجه أن يوظف وجوده في هذه الأرض ونعم يبدأ رحلة إلى عالم البرزخ ثم عالم الخشر والجزاء حيث يلاقي مصيره الأبدي، ومادامت بداية الإنسان من الله ونهايته إليه ومصيره بيده في أحوجه أن يوظف وجوده في هذه الأرض ونعم الله عليه من أجل حشر سعيد في الأخورة.

وما أعظم ذكر الآخرة والحشر في قلوب الصالحين، وحسب ما يقول الإمام على عليم ال "ولَوُلَا الْأَجَلُ الَّذِي كَتَبَ الله عَلَيْهِم لَمْ تَسْتَقَرَّ أَرْوَاحُهُم في أَجْسَادِهِم طَرْفَة عَيْنِ، (١)، ولكنك ترى الضالين الذين حجبهم الكفر والشرك عن رؤية هذه الحقيقة يستهزئون بها فيُذهبون فرصتهم الوحيدة في بحوث عقيمة تافهة، فيتساءلون -مثلا- عن موعد الساعة ﴿وَيَقُولُونُ مَنَ هَذَا أَلُوَعَدُ إِن كُنتُم صَنِيقِينَ وأسئلة أخرى تافهة كقولهم: كيف يحيي الله الموتى ؟ وإنك حين تدرس خلفياتها وأهدافها في نفوسهم تجد أنهم لا يريدون بها معرفة الحقيقة، إنا عبرد الجدل والعناد. أوليسوا يبحثون عن تبرير للتملص من مسؤولية الالتزام بالحق، واتباع القيادة الرسالية في الحياة، والهرب من وخز الضمير ونداء الفطرة؟ إذن لا بد أن يكفروا بالآخرة لأن الرسالية في الحياة، والهرب من وخز الضمير ونداء الفطرة؟ إذن لا بد أن يكفروا بالآخرة لأن الرسالية وي الحياة، والهرب من وخز الضمير ونداء الفطرة؟ إذن لا بد أن يكفروا بالآخرة لأن الرسالية وي الحياة، والهرب من وخز الضمير ونداء الفطرة؟ إذن لا بد أن يكفروا بالآخرة لأن من يذكره بها، فهل يبقى خالدا إلى الأبد ويصر الذكر كاذبا؟ وسؤال آخر: عدم علم من يذكره بها، فهل يبقى خالدا إلى الأبد ويصر الذكر كاذبا؟ وسؤال آخر: هم إن عدم علم الإنسان بلحظة موته -مثلا- ينفي حقيقة الموت؟ فلهاذا يعتبر الجاحدون عدم إخبار الرسول من يذكره بها، فهل يبقى خالدا إلى الأبد ويصير الذكر كاذبا؟ وسؤال آخر: هم إذن عدم علم من ينكره بها، فهل يبقى خالدا إلى الأبد ويصير الذكر كاذبا؟ وسؤال آخر: هم إذن عدم علم ما ينسان بلحظة موته -مثلا- ينفي حقيقة الموت؟ فلهاذا يعتبر الجاحدون عدم إخبار الرسول ما ينسان بلحظة موته الما الي الأبد ويصير الذكر كاذبا؟ وسؤال آخر: هم إذن عدم علم ما ينسان بلحظة موته الما عنه الما ما ما منها وكذب المؤ منين بها؟ وقل ألما ألم ألم ألم ألم ألم ألم ما ينها ما ي ما ينان بلدظة موته الما ما ينفي حالي عنه ما ينها وكذب المو ما السؤال عن موعد الساعة، أوليس ما يسان بلدا ما ما ما عنه الإحابة كلها تحدى الكفار الرسول بالسؤال عن موعد الساعة، أوليس

(١) هكذا وصفهم إمام المتقين علي بن أبي طالب في الخطبة ١٩٣ من نهج البلاغة.

الأفضل أن يطلعه الله عليها فيجيبهم وينتصر عليهم في الجدال؟.

والجواب: هنا أسباب تكشف عن جانب من الحكمة الإلهية، تبرر عدم الإجابة عن سؤالهم تبريرا موضوعيًّا واقعيًّا، هي:

أولاً: لأن عظمة الساعة (ساعة الموت والقيامة) وأثرها في الإنسان يكمن في أنها مستورة، مما يدعوه لاجتناب الباطل واتباع الحق في كل لحظة من حياته خشية أن تحل به الساعة فيها فيلقى ربه على معصية. وإلا لكان الناس يسترسلون في الباطل ويزعمون أنهم سوف يتوبون قبل موتهم بساعة! وقد أشار الإمام الصادق عَلَيْظَلاً إلى ذلك في حديث مطوَّل بقوله: «.. وَإِنْ كَانَ طَوِيلَ الْعُمُرِ ثُمَّ عَرَفَ ذَلِكَ وَثِقَ بِالْبَقَاءِ وَانْهَمَكَ في النَّاتِ وَالْمُعَاصِي وَعَمِلَ عَلَى أَنَّهُ يَبْلُغُ مِنْ ذَلِكَ شَهْوَتَهُ ثُمَّ عَرَفَ ذَلِكَ وَشِقَ بِالْبَقَاءِ وَانْهَمَكَ في اللَّذَاتِ وَالْمُعاصِي وَعَمِلَ عَلَى أَنَّهُ يَبْلُغُ

ثانياً: أن الكافر الذي أركس في الغرور والعتو والنفور عن الحق لا يغير فيه إخبار أحد له بموعد الساعة، بل لا يصدق أحدا لو أخبره ولو كان مصيبا، لأن مشكلته أنه لا يؤمن بالأساس وهو الساعة. فهب أن الرسول ﷺ قال له: إنك تموت بعد خمسين يوما، أو إن الساعة تقع بعد ألف عام، فهل يصبح من المتقين؟ كلا.. إذ إن سؤاله ليس بهدف معرفة الحق والتسليم له عند ظهوره، إنها لمجرد الجدال والمعاندة.

ثالثاً: أن الرسول وكل داعية إلى الحق ليس مسؤولا أن يجاري الناس وبالذات الملحدين منهم في كل شيء، ويجيب عن كل سؤال، فإن الأسئلة لا تنتهي، ولو أنه ينصب نفسه للرد والمجادلة فسوف يضيع الكثير من وقته وجهوده في أمور لا طائل منها ولا فائدة دون أن يصل إلى ما يريد، وبالخصوص أن من بين الناس من هو بارع في صناعة السؤال الذي لا يهدف من ورائه إلا الجدل الفارغ، إنها مسؤولية المؤمن الرسالي إبلاغ رسالة الله إلى الناس بأمانة ووضوح.

< وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرُ مُبِينٌ ﴾ وتهدينا خاتمة الآية إلى حقيقتين في منهجية الدعوة السليمة إلى الله:

الأولى: أن على الفرد الرسالي التحرك وفق ما ترسمه له رسالته وتوحي به أهدافه في الحياة، دون أن يلتفت كثيرا إلى ما يثيره الآخرون -أعداءً ومنافسين وجاهلين- من إشكالات وأسئلة وملاحظات تافهة، لأنه لو التفت إلى ذلك فلن يصل إلى أهدافه.

الثانية: أن التواضع للحق مسألة مهمة في الدعوة، فإذا سئل عما لا يعلم يجب أن يقول: لا أعلم. . وإلا أصيبت مقاتله كما يقول الإمام علي تَشْيَنَكْر، فليس العيب أن يعترف الإنسان (١) بحار الأنوار: ج٣، ص٨٤. بالجهل إنها العيب الكبير أن يقول ما لا يعلم. فهذا سيد البشر عن على عظمته يجيب وقد سئل عن الساعة التي لا يعلم ميعادها: ﴿إِنَّمَا ٱلْعِلْرُعِندَ ٱللَّهِ﴾ و (إنها) للحصر، فليس من أحد يعلم بميقات وعد الله غيره، ولا يكتفي القرآن بهذه الإجابة بل يضع الكافرين أمام آثاره المريعة عندما يحين أجله فتُساء وجوههم، ويعلمون إلى حد اليقين حقّا بالآخرة وصدق الرسول، ويشهدون وقوعه الرهيب، يوم لا ينفع نفس إيهانها لم تكن آمنت من قبل.

فَلَمَا رَأَوْهُ زُلْفَةٌ ﴾ أي وقد اقترب منه الموت، أو عندما تظهر للناس علامات الساعة وآياتها كزلزلة الأرض، هنالك يكتشفون فظاعة خطئهم، فيتحسرون ويندمون على ما فرطوا في جنب الله في أنفسهم، ولكن الأمر لا ينتهي عند هذا الحد إنها تعلوهم آثار الهوان والعذاب حتى تظهر على وجوههم التي طالما صدوا بها عن الحق فرسيتَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ أي أساءها شيء أو أحد كالملائكة الذين هم خزنة جهنم، ولا ريب في أن تلك الآثار التي تظهر على وجوههم يومئذ وتسوؤهم هي بأعمالهم السيئة وعقائدهم الخاطئة. قال أهل اللغة: ساء الأمر فلانا أي أحزنه، أو فعل به ما يكرهه''، وكذلك يُصنع بالكافرين.

< وَقِيلَ هَٰذَا ٱلَّذِي كُنْتُم بِهِ مَتَدَّعُونَ ﴾ ولكلمة ﴿تَدَّعُونَ ﴾ في هذه الآية معنيان:

الأول: الادعاء بمعنى الزعم والتكذيب، أي تتحدثون بشأنه مما لم يكن في قلوبكم، قال ابن عباس: أي تدعون الأباطيل به، ولا ريب في أن الكافرين حينها كانوا يستعجلون وعد الله ما كان هدفهم البحث عن الحقيقة بل كان مجرد الإنكار والجدال، ولعل في الآية إشارة إلى حقيقة واقعية وهي أن كثيرا من عقائد الكفار ومواقفهم الضالة وهكذا أعمالهم السيئة كانت متأسسة على جحود الآخرة (وعد الله)، فكأن إنكارها وسيلة مزاعمهم وادعاءاتهم.

الثاني: الادعاء بمعنى المبالغة في الدعاء، حيث يقال لهم من قبل الله: إن هذه الساعة هي الوعد الذي كنتم تكفرون به، وتطالبون مستعجلين وقوعه. مما يكشف عن مدى جحودهم واستبعادهم للساعة.

وهذا القيل وأمثاله عذاب نفسي إلى جانب العذاب المادي، وقد يكون أشد أثرا منه، لما ينطوي عليه من الاستهزاء والتبكيت وإثارة الحسرة في نفوسهم.

[٢٨] وبعد حديث الآخرة يأمر الله رسوله أن يبين للكافرين خاصة وللناس عامة مجموعة من البصائر ذات الأثر المهم في إيهان الإنسان وواقعه في الحياة ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمُرْ إِنَّ أَهْلَكَنِيَ ٱللَّهُ وَمَنِمَعِي أَوَّ رَحِمَنَا﴾ وللهلاك في القرآن معنيان:

(١) المنجد: مادة ساء.

الأول: الموت والفناء، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْجَآءَ كُمْ يُومُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيْنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِمَّاجَآءَكُم بِدِيٍّ حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمَر لَن يَبْعَثَ اللَّهُ مِنْ بَعَدِهِ. رَسُولًا ﴾[غافر: ٣٤] أي حتى إذا مات.

الثاني: الموت بالعذاب والدمار، قال تعالى: ﴿وَمَاصَحُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُـرَحِتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظُلِمُوبَ ﴾[القصص: ٥٩] وتهدينا هذه الآية إلى الحقائق التالية:

- ١- أن الكفار عادة ما يتهربون من مسؤولية الحقائق الإلهية بتحويل قضية الرسالة إلى صراع شخصي بينهم وبين الرسول، وكأن الرسالة قضية تَهُمُّ النبي لذاته وأنه يبحث عن مصلحته الذاتية، لذلك فهو يخوض الصراع مع الذين لا يؤمنون بها. وهذه الآية تبين سفه هذا الرأي وتذكر بأن الرسالة في البدء قضية بين الإنسان وربه وما الرسول إلا واسطة بينهما، وعبد من عباد الله إن شاء أهلكه وإن شاء رحمه، وقد حذر النبي شعيب عليتك قومه من الدخول في هذا النفق فقال: فَوَيَنَقَوْمِ لَا يَجَرِّمَنَكُمٌ شِقَاق أَن يُصِيبَكُم مِتْلُ مَا أَمَابَ قَوْمَ نُوج أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوَمَ صَنِلِحُ وَمَاقَوْمُ لُوطٍ مِنحَكُم مِبْعَيدٍ ﴾[هود: ٨٩].
- ٢- وتحذر الآية من الفهم الخاطئ للشفاعة سواء شفاعة الأولياء أو شفاعة الشركاء المزعومين، بزعم أنهم قادرون على منع الله عما يشاء أو التأثير في قراره، الأمر الذي يدعو الإنسان إلى الاسترسال في الانحراف واللامسؤولية. وذلك ببيان أن الأمر لله وحده فيها يريد، فهو بيده أن يهلك الرسول ويعذبه أو يرحمه لو شاء. وهكذا تنسف الآية الأفكار الضالة في الشفاعة، حيث يقول النبي محمد عظيم وهو أقرب الخلق إلى الله وأعظمهم عنده، وهو الموعود بالشفاعة، أنه لا يملك من الله شيئا، فكيف بمن هو دونه من الأولياء الصالحين؟ وكيف بالشركاء الموهومين؟!.

﴿ فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَنفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيرٍ ﴾ فالكافر إذن معذب لامحالة لأن الشفاعة والشركاء الموهومين لا يملكون له من الله شيئاً. قال البعض: «إنها تربط إجارة الكافرين من عذاب أليم ببقاء الرسول هاديا ومبشرا ونذيرا»<sup>(١)</sup>. ويبدو أن ذلك مستوحى من قوله سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمٌ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الأنفال:٣٣].

[٢٩] وبعد التخويف والتحذير يفتح القرآن على القلوب باب الرجاء بذكر اسم الرحمن حتى لا تصاب باليأس والقنوط ﴿ قُلْ هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ءَامَنَّا بِهِ ، ﴾. ويبدو أن في الآية إشارة لطيفة إلى (١) تفسير الفرقان: ج٢٩، ص٥٣. أن الله لا يهلك الرسول عنه ومن معه إنها يرحمهم، لأنه الرحمن وقد آمنوا به وأطاعوه بالتوكل عليه وحده ﴿وَعَلَيَهِ تَوَكَلُنا ﴾، ولا يخيب من توكل على الرحمن، فإنه سيكون حسبه، يفيض عليه من بركاته ورحماته، ويجيره من العذاب والهلاك. أما الكفار والمشركون فقد ضلوا ضلالا مبينا حينها كفروا برجم وبالآخرة، واعتقدوا بالأنداد المزعومين واعتمدوا عليهم، وإذا كانوا يجهلون مدى ضلالتهم، أو استطاعوا أن يخفوها عن الآخرين، فإن الحقيقة ستظهر جلية في المستقبل، وسيفتضحون أمام الناس عند الجزاء، بالرغم من أنهم يتهمون المؤمنين والقيادة الرسالية بالانحراف ويحاولون أن يقنعوا الرأي العام بذلك. في أنهم يتهمون المؤمنين والقيادة الرسالية

[٣٠] ويختم السياق سورة الملك مثيرا الخشية من الله بها يؤكد أنه وحده الذي بيده الملك وأنه على كل شيء قدير وأنه الرحن، ويحذر من أنه قادر على الذهاب بهائهم الذي ترتكز عليه الحياة، فلا أحد حينئذ يقدر على أن يأتيهم بهاء، أترى لو جعل الله الماء أجاجا من الأساس بحيث لا يصلح للشرب والزراعة، أو جعله لا يمكن تفكيك أجزائه وتحليته، أو قرَّب موقع الشمس حتى تبخرت المياه جميعا، هل استمرت الحياة عليها، ومن أين كانوا يأتون بالماء؟.

فَنَّلْ أَرَمَيْتُمَ إِنْ أَصْبَحَ مَآؤُكُرْغُورا فَ والغور : القعر والعمق من كل شيء، وغار الماء : ذهب في أعماق الأرض واختفى فلا تصل إليه يد الناس. وإن وقع هذا الإنذار في الوسط الذي تنزلت فيه يومئذ (شبه الجزيرة العربية) حيث يعز الماء، وفي تلك العهود حيث الإنسان لم يكتشف بعد وسائل التنقيب عن الماء وحفر الآبار العميقة، لا شك أنه كان عظيما، ولا يزال وسيبقى كذلك عند أولي الألباب من المؤمنين الذين يعرفون ربهم وقدرته المطلقة، فهم يخشونه دائما ويخافون سطواته، ويدركون الإجابة عن قوله تعالى : فَنَ يَأْتِكُمْ بِمَآومَعِينِ في إنها النفي القاطع الشامل الأبدي : لا أحديا رب العالمين. لأن الله وحده هو الرحمن والمالك والقادر الذي لا يُغلب. وقد قال المسرون في معنى فيميني أنه الماء الذي من كثرته يظهر على وجه الأرض ويُرى بالعين، فهو معين، خلافا للغائر الذي شحَّ واختفى، وقيل : هو الماء الجاري من العيون.

وقد أعطى أئمة الهدى عَلَيْتَلا بُعدا عميقا للآية بتأويلها في إمام الحق، بأنه الماء بها يحمله من رسالة الله والهدى للناس، أوليس الماء عصب الحياة وعهادها؟ كذلك الإمام، لأنه يحيي أتباعه ببصائر الوحي وبالهدى إلى الحق في حياتهم. أوليس الكفر والضلال موتا؟ قال الإمام الصادق عَلِيَّلاً: اهَذِهِ نَزَلَتْ فِي الْقَائِم يَقُولُ: إِنْ أَصْبَحَ إِمَامُكُمْ غَائِبًا عَنْكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيْنَ هُوَ فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِإِمَامٍ ظَاهِرٍ يَأْتِيكُمْ بِأَخْبَارِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، وَحَلَالِ اللهِ جَلَّ وَعَزً

(١) بحار الأنوار: ج٥١ ص٥٢.

سَوَرَةُ القَالِ \* مكيّة.

- \* عدد آياتها: ٥٢.
- \* ترتيبها النزولي: ٢.
- \* ترتيبها في المصحف: ٦٨.
- \* نزلت بعد سورة العلق.

فضلالشورة

عنه ﷺ قال: «ومَنْ قَرَأَ سُورَةَ ﴿نَ وَٱلْقَلَمِ﴾ أَعْطَاهُ الله ثَوَابَ الَّذِينَ حَسُنَ أَخْلَاقُهُمْ».

(مستدرك الوسائل: ج٤ ص٣٥٣)

#### \*\*\*

عِن أَبِي عبد الله عَلِيمَةِ قال: «مَنْ قَرَأَ سُورَةَ ﴿ نَ وَٱلْقَلَمِ ﴾ فِي فَرِيضَةٍ أَوْ نَافِلَةٍ آمَنَهُ الله أَن يُصِيبَهُ فَقُرٌ أَبَداً وأَعَاذَهُ الله إِذَا مَاتَ مِنْ ضَمَّةِ الْقَبْرِ إِنْ شَاءَ الله ٩.

(وسائل الشيعة: ج٦ ص ١٤٦)

# الإطار العام

# فوارق القيادة الإلهية والجاهلية

يبلغ الصراع بين الرسالات الإلهية والجاهلية أوجه في القيادة، واستقامة النبي وأتباعه تحسم الموقف لصالح الوحي. من هنا جاءت فاتحة السورة في عظمة الرسالة والرسول، وانعطفت سريعاً نحو رفض القيادات الجاهلية، وبالذات تلك التي تقوم بقيمة الثروة.. وتبين الآيات الستة عشر الأولى مفارقات القيادتين، فبينها الرسول مقام نعم الله، وله عنده أجر لا ينقطع، وهو على خلق عظيم، وتتجلى آيات حكمته على كل أفق؛ ترى القيادات الجاهلية تتشكل من كل دجال حلاف مهين، يستهزئ بالناس ويفرق بينهم، وهو مناع للخير معتد أثيم.. قد أغلق منافذ قلبه دون أي شعاع من نور الحق، فإذا تليت عليه آيات الله قال إنها أساطير الأولين.

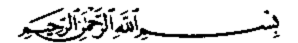
ولابد أن يبقى التهايز بين الفريقين قائهاً أبداً، فلا يجوز أن يداهن الرساليون مثل هذه السلطات الفاسدة التي تستعد لتقديم بعض التنازل من أجل هذه المداهنة.(الآيات: ١– ١٦).

ويمضي السياق في قصة أصحاب الحقل الذين منعوا المساكين حقهم فأهلك الله زرعهم، لعلها تكون عبرة لأصحاب الثروة فلا يطغون بها، ولكي يعلموا أن هذا العذاب إشارة إلى العذاب الأكبر في الآخرة. (الآيات: ١٧ –٣٣).

وفي المجموعة الثالثة من الآيات يبين السياق عمق الفجوة بين المتقين والمجرمين، وينسف أساس تفكير المبطلين بأنهم شرع سواء مع المتقين، لأن العقل يرفض ذلك، ولا حجة لهم بذلك، لا من كتاب مدروس ولا عهد من الله، ولا كفيل ولا شركاء، ويحذرهم الله يوم القيامة الذي لا ينفع فيه عمل أو ندم، ويبين أن أموالهم قد تكون لعنة عليهم، لأن الله يستدرجهم بها، ويملي لهم بكيده المتين. (الآيات: ٣٤–٤٦). وإن بعضهم يخشى من أجر يعطيه إزاء الرسالة. كلا؛ بل الرسالة تنفعهم في دنياهم.. وينهي السياق هذا الحديث بأنهم لا يعلمون الغيب، فكيف يتشبئون بأفكارهم؟ وينعطف نحو الرسول وكل رسالي يتبعه أن يصبر (حتى يحكم الله)، ولا يكون كصاحب الحوت الذي استعجل في الدعاء على قومه، فلولا أن نعمة من الله تداركته لكان ينبذ بالعراء (بعد التقام الحوت له) وهو مذموم، ولكن الله اجتباه بنعمته فجعله من الصالحين. (الآيات: ٤٧-٥٠).

وتختم السورة بأن الذين كفروا يكادون يزلقون الرسول بأبصارهم التي يتطاير منها شرر البغض والحسد، وذلك حينها يسمعون الذكر، ويتهمون الرسول بالجنون خشية تأثرهم به ومن شدة عداوتهم له، بينها هو ذكر للعالمين يذكرهم بالله واليوم الآخر، ولو اتبعوه لكان شرفاً لهم ومجداً. (الآيات: ٥١–٥٢).

وبهذا تنتهي سورة القلم التي فصلت بين خطي العلم والجهل على صعيد الفكر وفي صميم الحياة حقاً. ولا تطع كل حلَّاف مهين



﴿نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ۞ مَآ أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ۞ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونِ ۞ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ۞ فَسَتَبْصِرُ وَتُبْصِرُونَ ۞ بِأَيتِكُمُ ٱلْمَعْتُونُ ۞ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ۞ فَسَتَبْصِرُ عَن سَبِيلِهِ. وَهُو أَعْلَمُ بِآلَمُهْتَدِينَ ۞ فَلَا تُطِعِ آلْمُكَذِبِينَ ۞ وَدُوا لَوْ عَن سَبِيلِهِ. وَهُو أَعْلَمُ بِآلَمُهْتَدِينَ ۞ فَلَا تُطِع آلْمُكَذِبِينَ ۞ وَدُوا لَوْ عَن سَبِيلِهِ. وَهُو أَعْلَمُ بِآلَمُهْتَدِينَ ۞ فَلَا تُطِع آلْمُكَذِبِينَ ۞ وَدُوا لَوْ عَن سَبِيلِهِ. وَهُو أَعْلَمُ بِآلَمُهْتَدِينَ ۞ فَلَا تُطِع مَلْعَ عَمَةِ الْمُكَذِبِينَ مَن عَن سَبِيلِهِ. وَهُو أَعْلَمُ بِآلَمُهْتَدِينَ ۞ فَلَا تُطِع الْمُكَذِبِينَ ۞ هُمَا وَدُوا لَوْ مَن عَن سَبِيلِهِ. وَهُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ عَدَيهُ وَعَلَى هُلَا عَلَيْهِ عَلَى عَنْتُ هُ عَنْ أَنْ هُوَ وَدُوا لَوْ مُن عَن سَبِيلِهِ. وَهُو أَعْلَمُ بِآلَمُهْتَدِينَ ۞ فَلَا تُطْعِ عُلَى حَلَّا فَعَنْ أَنْ هُمَا وَ مُنَا بَن عَنْدَهِنُ ۞ مَنَا عَن مَن أَنْ عَلَنَهُ مَعْنَهُ الْمُعْتَدِ أَيْسُعُونَ ﴾ فَمَا إِن عَن عَنْ عَنْ عَلَهُ مَعْنَ أَنْ عَنْ فَا لَكَ وَنِي مَا عَنْهُمُ الْمُعْتَعَالَةُ فَلَعَنْ أَنْ عَلَى عَلَيهِ هُ عَنْتُ عَلَيْ مَعْتَهُ أَنْ عَلَيْهُمُ أَلْمُعْتَهُ أَنْ عَلَى عَلَيْهُ أَنْ عَنْ يَعْتَهُ مَا يَعْتَ وَ عَلَيهُ مِنْ عَلَيْ عَلَمُ عَلَيْهُ مَعْتَ الْعَلَا عَلَي عَلَيْهُ فَيْنَ هُ أَوْ أَنْ عَنْ عَلَيْهُ وَالْعَنْ عَلَيْهُ فَعْمَةً مَا إِنَا عَانَ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَى عَنْ عَلَى عَلَيْهُ مَا عَالَتُ أَعْمَنَ عَلَيْهُ مُو لَعْنَ عَلَيْنَ عَلَيْ مَنْ عَلَى عَلَيْهُ مَا عَنْ عَنْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَنْ عَلَى عَلَيْ عَنْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَنْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَالَى عَنْ عَلَى عَلَيْ عَائَ عَالَيْنَ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَنْ عَلَى عَلَي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَنْ عَلَى عَلَى عَلَى مَا عَا عَا عَا عَا عَ

(١) المفتون: المبتلى بتخبيل الرأي، كالمجنون.
 (٢) تدهن: أي تجامل الكفار وتلين لهم، فكأن المجامل يستعمل الدهن ليتلائم مع الطرف المقابل كما يُستعمل الدهن ليتلائم مع الطرف المقابل كما يُستعمل الدهن ليتلائم مع الطرف المقابل كما يُستعمل (٣) تدهن: أي كثير الهمز للناس، والهمز هو الطعن في الغير بشدة، وفي مفردات الراغب: الهمز كالعصر يقال هماز: أي كثير الهمز للناس، والهمز هو الطعن في الغير بشدة، وفي مفردات الراغب: الهمز كالعصر يقال همزتُ الشيء في كثير الممز للناس، والهمز هو الطعن في الغير بشدة، وفي مفردات الراغب: الهمز كالعصر يقال همزتُ الشيء في كفي، وهمز الإنسان اغتيابه.
 (٤) مشاء بنميم: كثير المشي بين الناس بالنميمة.
 (٩) عمل: العتل الجافي الغليظ.
 (٩) عمل: النتيم الذعي المالي بالنميمة.
 (٩) عمل: النائم الذعي المالي بالنميمة.
 (٩) عمل: النائمة بعلامة يُعرَف بها أنه مجرم.
 (٩) سنسمه: سنعلمة بعلامة يُعرَف بها أنه مجرم.
 (٩) أصحاب الجنة: أصحاب البستان الذي كان قرب صنعاء.
 (٩) أصحاب الجنة: أصحاب الستان الذي كان قرب صنعاء.

# هدى من الآيات:

بالأدلة الدامغة يفند السياق تهمة المكذبين، ثم يحذر النبي ﷺ ومن خلاله كل قائد مؤمن من التأثر بقوى الضغط، سواء الظاهرة منها التي تكذبه جهرا أو المنافقة التي لا يهمها سوى مصلحتها الشخصية.

ثم يفضح القرآن فئة المنافقين ببيان صفاتهم السيئة، كالمبالغة في الحلف، والمشي بالنميمة، ومنع الخير عن الآخرين، وإذ يولي الوحي هذا الاهتهام بفضحها بالتركيز على بيان صفاتهم تفصيليًّا فلأنها الأبلغ أثرا في المؤمنين بحكم سريتها، وتؤكد الآية (١٤) على حقيقة أساسية وهي أن جذر تلك الصفات السيئة يكمن في الافتتان بالمال والأتباع، محذرا المسلمين من مغبة الفتنة بالثروة والأولاد.

ثم ينعطف السياق نحو قصة أصحاب الجنة مثلا سيئا لأولئك الذين افتتنوا بزينة الحياة الدنيا، إذ استكبروا على الحق، وتعالوا على المساكين، إلا أنهم اكتشفوا خطأهم فتابوا إلى ربهم فَالُواُسُبَحَنَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّاظُلِمِينَ ﴾ بل قالوا: إننا تجاوزنا الحد فطغينا. وإننا نجد في هذه القصة دعوة للمترفين إلى التوبة والحذر من مغبة الافتتان بزينة الدنيا لأن ذلك ينتهي إلى عذاب الدارين.

## بينات من الآيات:

[1] اختلفت أقوال المفسرين(" في معنى ﴿نَّ ﴾ فقائل: إنها الحوت لقوله تعالى في

(١) كالصريم: أي كالمقطوع ثهاره، أو كالليل المظلم. (٢) حرد: بمعنى المنع، يقال: حاردت السنة، إذا منعت قطرها. (٣) راجع: مجمع البيان: ج١٠، ص٤٩٩، الدر المنثور: ج٦، ص٢٥٠. هذه السورة: ﴿وَلا تَكُن كَمَاجِبِ ٱلمَوْتِ ﴾ وقوله: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذِذَهَبَ مُغَنَضِبًا ﴾ [الأنبياء: ٨٧]، وقائل: إنها اللوح المحفوظ الذي كتبت فيه الأقدار الإلهية، وروي ذلك مرفوعا إلى النبي الله: حيث ذكر أنه لوح من نور، واستدلوا من الآية على هذا الرأي بذكر القلم، وقيل: هي الدواة التي منها يأخذ القلم مداده، وفي الدر المنثور والتفسير الكبير أنها إشارة لاسم الرحن باعتبارها من حروفه، وقيل: "هي من أسهاء رسول الله تشكر الذي أعتقده –بالإضافة إلى ما سبق وأن بينا في شأن الحروف القرآنية المقطعة – أن تفسير في أيه من المعاني والتأويلات. الفسرون، ولكن يبقى علمه عند الله والراسخين فيه لما علمهم إياه من المعاني والتأويلات.

واختُلف في القلم ما هو؟ فقالوا: إنه القلم الذي يكتب أقدار الله في اللوح المحفوظ، قال الإمام الصادق عليمًا (يعني الله): «نُمَّ آخَذَ شَجَرَةً فَغَرَسَهَا بِيَدِهِ، ثُمَّ قَالَ: وَالْيَدُ الْقُوَّةُ وَلَيْسَ بِحَيْثُ تَذْهَبُ إِلَيْهِ الْشَبَّهَةُ، نُمَّ قَالَ لَمَا: كُوني قَلَمًا، نُمَّ قَالَ لَهُ: اكْتُبُ، فَقَالَ: يَا رَبَّ وَمَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: مَا هُوَ كَافِنٌ إِلَى الْشَبَّهَةُ، نُمَّ قَالَ لَمَا: كُوني قَلَمًا، نُمَّ قَالَ لَهُ: اخْتُب، فَقَالَ: يَا رَبَّ وَمَا الْنُونُ مَلَكٌ يُوَدِّي إِلَى الْقُلَم وَهُوَ مَلَكٌ، وَالْقَلَمُ يُوَدِّي إِلَى اللَّوْحِ وَهُوَ مَلَكٌ، وَاللَّوْحُ يُوَدِّي إلى إسْرَافِيلُ وَإِسْرَافِيلُ يُوَدِّي إِلَى مِيكَائِيلُ وَمِيكَائِيلُ يُوَدِّي إِلَى اللَّوْحِ وَهُو مَلَكٌ، وَاللَّوْحُ يَقَدِّي إِلَى الْأُنْبِيَاءِ وَالرَّسُلِ، وَإِسْرَافِيلُ يُوَدِّي إِلَى مِيكَائِيلُ وَمِيكَائِيلُ يُوَدِّي إِلَى جَبْرَئِيلَ، وَجَبْرَئِيلُ يُوَدِّي إِلَى الْمُنْوِيلَ، وَالرُّسُلُوحُ عَذَى إِلَى مَعْتَا لَقَلَمُ وَعُودَ مَلَكٌ، وَالْقَلَمُ يُوَدِّي إِلَى جَبْرَئِيلُ، وَجَبْرَئِيلُ يُوَدِّي إِلَى الْمُ السَرَافِيلُ، وَإِسْرَافِيلُ يُوَدِّي إِلَى مِيكَائِيلُ وَعِيكَائِيلُ يُوَدِّي إِلَى جَبْرَئِيلُ يُوَدِّي إِلَى مُعْذَى إِلَى الْأَنْبِيَاءِ وَالرُّسُلُوحَ عند الإنسان، باعتبار القَلْمُ وسيلَة لنَقُلُ العلم وتشيته بالكتابة، والعلم قيمة اعتمدها الوحي، فيكون القسم بالقلم بوصفه وسيلة للعلم وتشيته بالكتابة، والعلم قيمة اعتمدها الوحي، في فيكون القسم بالقلم بوصفه وسيلة للعلم كان الإنسان يستمد قوة لحديثه بالقسم والمقسم به فإن كلام ربنا يعطي ما يحلف بوصفه وشائا، فنحن إذن الإنسان يستمد قوة لحديثه بالقسم والمقسم به فإن كلام ربنا يعطي ما يملف به قيمة وشائا، فنحن إذن الإنسان يستمد قوة له في والقلم القسم والما ما به والذي الذا بي الله بها في القرآن، وإذا كان الإنسان يستمد قوة لعنه القلم لأن ربنا أقسم به وإن كلام ربنا يعطي ما يحلف به قيمة وشائا، فنحل الله مان يعلي ما يون عليا ما يسما القلم أون ربنا أقسم به أي ألقار ألما إلى أن ما يون عليا أن القلم إذا ردنا امتلاك ناصية الحياة، وقد قال ربنا سبحانه: في مَا يُوا يا يا نه نملك ناصية القلم إذا ردنا اما لا نام الذك القسم بها يسلور القلم، وهو العلم، وهو العلم.

إِنَّ وَٱلْقَلَمِ وَمَايَسْظُرُونَ قَالُوا: يعني الملائكة الذين يكتبون بالقلم أقدار الله في اللوح،
 أي قسماً باليراع وبها يكتبه سطرا بعد سطر، أو بها يسطره من العلوم الحقة، فإن العلم هو الآخر
 عظيم وحري أن يقسم به، وهكذا يأتي قسم القرآن بالقلم والعلم تمهيدا لتفنيد تهمة الكهانة
 والسحر والشعر عن رسالة الله. وليعلم الناس أن العقل والوحي صنوان، وأن الرسالة والعلم
 روالسحر والشعر عن رسالة الله. وليعلم الناس أن العقل والوحي صنوان، وأن الرسالة والعلم
 موالعلم تمهيدا لتفنيد تهمة الكهانة
 والسحر والشعر عن رسالة الله. وليعلم الناس أن العقل والوحي صنوان، وأن الرسالة والعلم
 مواي وما يرعن رسالة الله. وليعلم الناس أن العقل والوحي صنوان، وأن الرسالة والعلم
 مواي من الدين من أن العلم يتنافى مع الدين من أن العلم ليس من الدين
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. فها هو الكتاب
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. في هو الكتاب
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. في هو الكتاب
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. في هو الكتاب
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. فها هو الكتاب
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. فها هو الكتاب
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. في اله الكتاب
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. في الهو الكتاب
 مراء، وما يزعمه أدعياء العلم من أن العلم يتنافى مع الدين ضلال بعيد.. في الم الكتاب

يشيد بالعلم وبها يكتب به. و نستوحي من كل ذلك أن موقع القلم هو خدمة الدين والعلم لا تضليل الناس أو استعبادهم، ولا يكون ذلك إلا إذا تسلح به المؤمنون وبادروا للانتفاع به قبل الجبارين ومرتزقتهم.

[٢] ويربط الوحي بين حقيقة العلم الذي يسطره القلم وحقيقة الرسالة، وقد ظهرت هذه الصلة مرة أخرى في سورة العلق عند قوله تعالى: ﴿ أَقْرَأْ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴾ ٱلَّذِي عَلَّزَ بِٱلْقَلَرِ عَلَّرُ ٱلْإِنسَنَ مَالَرُيَقَمَ ﴾[العلق: ٣-٥] فما هي العلاقة بين الأمرين؟.

إن هذا الربط يكشف بصيرة مهمة وهي علاقة العلم بالإيهان، وبتعبير آخر علاقة العقل بالوحي، ذلك أن العقل هو الذي يذكَّرنا بالوحي ويهدينا إليه، كما أن الوحي هو الذي يستثير العقل ويستخرج كوامنه ويوجه مسيرته نحو الحق. وإن من يتعلم ويقرأ تجارب العقل البشري عبر التاريخ لا ريب يهتدي إلى أن الرسالة الإلهية ليست جنونا، ولا إلقاءات الشيطان، ولا أساطير الأولين، وأنها لا يمكن أن تتنزل إلا من رب العالمين، لو أنصف الحق من نفسه وقصد سواء السبيل. إلا أن المكذبين يكيلون التهم الباطلة التي يرفضها كل عاقل ليبرروا رفضهم للحقيقة، وتهربهم من المسؤولية التي تفرضها. ثم هل اكتفوا بذلك؟ كلا.. لقد حاولوا التأثير على الرسول ليداهنهم في بعض قيم الرسالة بما يحفظ مصالحهم ويعوِّلها إلى طائفة من الطقوس الخفيفة الفارغة من قيم الحق والتقوى والعدل والاجتهاد، فقالوا له ما قاله الطغاة لكل مصلح وداعية حق عبر التاريخ. قالوا: إنك لمجنون. لماذا؟ لأن القيم التي تؤمن بها وتسعى لنشرها تتنافى وقيم النخبة المستكبرة التي تتحكم بمصائر الناس، ثم جنَّدوا لنشر هذه الدعايات ومكاناتهم المادية والمعنوية التي تتحكم بمصائر الناس، ثم جنَّدوا نشر هذه الدعايات ومكاناتهم المادية والمعنوية التي تتحكم بمصائر الناس، ثم جنَّدوا نشر. ومكاناتهم المادية والعنوية، وهكذا استهدها الماحيان بنشر هذه الدعايات ومكاناتهم المادية والمعنوية، وهكذا استهدفوا هزيمة الملحين نفسيًا لعلهم يتنازلون عن بعض

وأمام الهجمة التي يشنها أولئك المضللون ضد الرسول والرسالة يقف الوحي مسددا للرسول ﷺ ولكل الرساليين عبر التاريخ، ومدافعا عن قيم الحق، حيث يؤكد القرآن أن ما يزعمونه ما هو إلا كذب وافتراء، وذلك بالتذكرة بالبصائر التالية:

أولاً: إن الرسالة التي يحملها الرسول ويدعو إليها نعمة إلهية لا يدانيها جنون، لأنها حيث يدرسها الإنسان ويتدبر معانيها يجدها قمة العقل، بل هي متقدمة بخطوات كثيرة على مسيرة العقل البشري لأنها من عند رب العقول. ﴿مَآأَنَتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ لأن المجنون هو الذي سلب الله عقله، وقد أنعم الله على رسوله بالوحي الذي يكمل العقل، وكيف يكون من يحمل للبشرية نور الحكمة والعلم والبصيرة مجنونا؟!.

إن الرسالة التي تنظم حياة الإنسان الشخصية والاجتهاعية، والاقتصادية، والسياسية

و... وتنطوي على أسرار الوجود، وتكشف للبشرية السنن الإلهية، والأقدار التي تسير الخليفة، وما أمر الخالق به من خير وما نهى عنه من ضر وسوء وشر ! بل وتتجاوز هذه الحياة إلى المستقبل الأبدي البعيد لتحدثنا عن العالم الآخر وما فيه من حساب وجزاء، وتبين تفاصيل دقيقة متناسبة وعقل الإنسان وأحاسيسه، فهل يمكن أن تكون هذه الرسالة طيشا ومن يحملها إلى الناس مجنونا؟!! وهل يتسنى لغير المجنون والمكابر أن يتجاهل حقيقة الرسالة التي هي نعمة ونور ويزعم أنها جنون ونقمة وظلام؟! ولعلنا نستشف من قوله سبحانه: ﴿أَنتَ ﴾ أن الذي لا يكتشف الفرق بينهما لهو المجنون حقا وليس أنت يا رسول الله.

وعند التأمل في قول الله: ﴿ بِغِمَةِ رَبِّكَ ﴾ نهتدي إلى فكرتين:

الأولى: أن عظمة النبي ﷺ ليست بذاته فهو بشر كسائر الناس، وإنها عظمته برسالة ربه (نعمة الله عليه)، وقد قدم ربنا السبب (نعمته) ربها لبيان أنه ليس هناك سبب آخر غير الرسالة استمد منه النبي عظمته وبلوغه كهال العقل.

الثانية: أن إضافة النعمة إلى الله سبحانه ينفي نفيا شديدا مزاعم الكفار بأنه قد تلقَّى الوحي من الجن ﴿فَقَدَجَاَءُو ظُلَمَاوَزُورًا ﴾[الفرقان: ٤].

[٣] ثانياً: إن النتائج والمعطيات العظيمة التي وصل إليها الرسول في الدنيا، والتي ستكون له في الآخرة، أظهرت بجلاء أن الرسالة وحي، وأن النبي أعظم الخليقة، وأن جهلهم هو الذي جعلهم لا يفرقون بين العظمة والجنون، ولا بين رسالة الغيب وأساطير الأولين. كيف ذلك؟.

إن الكفار والمشركين كانوا يعدُّون الرسول علي محنونا لأنه ينشد التغيير الحضاري الجذري والشامل ليس لمجتمع شبه الجزيرة العربية فقط بل للبشرية كلها، فيوحد المجتمع المتمزق بالتناحر، والمختلف بالأديان، ويرقى به إلى قمة التقدم الحضاري السامقة، وينتصر على أعدائه الأقوياء والكثيرين وهو اليتيم العائل.. وما إلى ذلك من الأهداف العظيمة. كانوا يعدونه بحنونا لأنه يطلب المستحيل الذي لا يخطر ببال بشر ولا خياله، ولكن القرآن جاء ونسف هذه المزاعم مؤكدا أن النبي يبلغ ما يريد بإذن الله، كما قال في سورة الضحى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ﴾ [الضحى: ٥] وكما قال في هذه السورة: ﴿ وَإِنَّ لَكَ لَأَجُوا عَيَرَ مَعْنُونِ ﴾ أي غير مقطوع، فهو أجر متواصل يزداد مع الزمن، وما توسُّع الأمة التي بناها تشكر إلا جزء من ذلك الأجر ودليل عليه، فكيف وفي الآخرة ما هو أعظم إذ يعطى من قبل الله الوسيلة والشفاعة وأعلى درجات الجنة والثواب؟ إن بلوغ الرسول تشكر أهدافه التي تراءت لهم بأنها مستحيلة مِنْهُدَى الْعُرَآنِ جِ ١١

### الآيات ١ - ٣٣

-----

أوضح دليل على عقلانيته وسلامة رسالته التي حققت أهدافه باتباعها، لأن وصول الإنسان إلى أهدافه يحتاج إلى معرفة بسنن الحياة وقوانينها.

وكلمة أخيرة نقولها في الآية هي: إن تأكيد الله للنبي وكل رسالي يتبعه أن له أجرا غير ممنون يصنع في الإنسان المؤمن روح التعالي على إغراءات الدنيا التي يقدمها الأعداء والتي قد يثني الافتتان بها الرساليين عن أهدافهم الربانية فيداهنون فيها.

[٤] ثالثاً: وآية أخرى لعظمة الرسول عنه أخلاقه العظيمة التي فاق بها عظماء البشرية وهم النبيون والصديقون مما يكشف مدى كمال عقله وعظيم حلمه وواسع علمه ونفاذ بصيرته ووَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، وكفى بعظمة أخلاقه أن يصفه رب العالمين بالعظمة، وكيف لا يكون كذلك وقد أدبه الله حتى قال تنظيم: «أَذَبَني رَبِّي فَأَحْسَنَ تَأْدِيبي»<sup>(١)</sup> وقال الإمام الصادق عَظِيمٍ ﴾<sup>(١)</sup>.

ومن تأكيد الله أن الرسول على خلق عظيم يتبين أنه عن ما كان يتكلف الأخلاق، ولا كانت عرضية تأتي وتزول، بل هي سجايا وملكات اختلطت بكيانه فلا تفارقه ولا يفارقها، وذلك من أفضل ما يصير إليه بشر في الأخلاق. وإنها بلغ النبي تلك العظمة والمكانة الرفيعة لأنه جسَّد الدين في حياته، قال الإمام الباقر عليَتَلا في قول الله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾: هُوَ الإِسْلام»(")، وقال: "عَلى دِيْنٍ عَظِيمٍ")، إذن فالطريق إلى العظمة موجود في القرآن، ومن أرادها فإنها ثمرة تطبيقه.

وحيث ندرس حياة حبيب الله عنين فإننا نهتدي إلى أن من أعظم أخلاقه وما يمكن لإنسان أن يبلغه هو معة الصدر، التي كانت آلته للرئاسة بعد الإسلام، ووسيلته التي استوعب بها الناس في الدين، وملك قلوبهم.. وفيهم العدو الحاقد، والجلف الصلف، والكافر الجاهل، والمشرك الضال و..، وإنها لأهم ما يحتاجه المصلحون من الأخلاق، ولذلك مدحه رب العالمين بها وثبَّت ذكرها بالذات في كتابه من دون سائر الأخلاق فقال: ﴿وَلَوَكُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَضُّوا مِنْحَولِكُ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وروى البرقي عن أحد الأئمة عليني: «إنَّ الله أَذَّبَ نَبِيَّهُ

- (١) بحار الأنوار : ج ٦٨ ص ٣٨٢.
  - (٢) الكافي: ج١، ص ٢٦٦.
  - (٣) بحار الأنوار: ج٨٢، ٣٨٢.
  - (٤) بحار الأنوار: ج ٢٨، ٣٨٢.

أنزل الله ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾»<sup>(1)</sup>، وهذه بعض أخلافه ﷺ: «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ حَيِّاً لَا يُسْأَلُ شَيْئاً إِلَّا أَعْطَاهُ»<sup>(1)</sup>، وكان يقول لأصحابه: «لاَ يُبْلِغْنِي أَحَدٌ مِنْكُمْ عَنْ أَصْحَابِ شَيْئاً فَإِنِّي أُحِبُّ أَنْ أَخْرُجَ إِلَيْكُمْ وَ أَنَا سَلِيمُ الصَّدْرِ»<sup>(1)</sup>، و «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ

[٥] رابعاً: ويبقى المستقبل دليلا فصلا يكشف عن الحقيقة للجميع، وهنالك يتبين العاقل والمجنون، فهل هو أبو لهب وأعداء الرسالة الذين خُلَّدوا باللعنة، أم الرسول ﷺ وأتباعه الصادقون؟ ﴿فَسَتُبْصِرُوَيُبْصِرُونَ﴾ باعتبار كل المقاييس المادية والمعنوية عندما يأتي المستقبل بالحقيقة.

[7] ﴿ بِأَيتِكُمُ ٱلْمَفْتُونَ ﴾ أي المجنون، لأن افتتان الإنسان بأي شيء دليل اتباعه لغير العقل، فإن العاقل لا ينهزم في الابتلاءات وعند الفتن، إنما يتجاوزها وينتصر عليها، والمفتون يعني أيضاً: المضلَّل المصدود عن الحق. فالمعنى أنكم ستبصرون في المستقبل بمَنْ هو مجنون و من هو عاقل، أو تكون الباء بمعنى في فيكون المفهوم أنكم سوف ترون في أيّكم سكن الشيطان (المفتون عن الحق) فأعماه عن رؤيته، وفتنه مثله عنه. وبالتالي سيظهر الطرف المحق الذي يتلقى الهدى من ربه وهو الرسول، وأن الرسالة ليست من إلقاءات الشيطان كما يزعم الجاهليون، بل مواقفهم المعادية لها وللنبي وبهتانهم العظيم. ويبدو لي أن الباء هنا ضرورية وليس كما قال بعض المفسرين: إنها زائدة، وذلك لأن الجنون حقيقة معنوية لا يمكن أن يبصرها الإنسان بذاتها، وإنما يبصرها من خلال الدلالات والعلائم الموحية بوجودها، فهي تبصر بالواسطة، ولعله لذلك جاءت الباء في الكلمة ﴿ بِأَيْتِكُمْ ﴾ كما جاءت في قوله تعالى: ﴿ وَشَبَحُوهُ تَعْرَجُونُ مُورِ سَيَنامَ تَنْبُتُ وَالداً في الكلمة ﴿ وَالمان المات من المات في قوله تعالى: ولعله الذلك جاءت الباء في الكلمة ﴿ بِأَيْتِكُمْ ﴾ كما جاءت في قوله تعالى: ﴿ وَسَبَحُوهُ تَعْرَبُهُ مِنْ

ونستوحي من الآية أن المنهج السليم لتقييم الأمور معرفة عواقبها، لأن الإنسان في بادئ الأمر ومع المتغيرات قد يدخله الريب والتردد في استصدار حكمه الأخير على الأمور، ولكنها حينما تستقر في مستقبل الزمن يرى بوضوح تام الموقف الواقعي الحق منها. إذن الإحباطات الآنية التي يواجهها المؤمنون في مسيرتهم وانطلاقا من هذه البصيرة لا ينبغي أن تبعث فيهم

- (۱) بصائر الدرجات: ص۳۷۸.
- (٢) بحار الأنوار: ج ١٦، ص ٢٣٠.
  - (٣) بحار الأنوار : ج٢٦، ص٢٣٠.
- (٤) بحار الأنوار: ج٢٦، ص٢٣١.

الآيات ١ - ٣٣

اليأس أو التشكيك في صحة خطهم وسلامة قيادتهم، فإن المستقبل مهما طال الزمان ورغم الظواهر السلبية في صالحهم وفي صالح رسالتهم، لأنهم يتَّبعون الحق.

[٧] ومع أن هذه من القواعد الأساسية التي يجب على الرساليين اعتهادها في تحركهم، إلا إنهم يستمدون مناعتهم من الحق، وإيهانهم بسلامة الخط من الإيهان بالله، فليس المهم عندهم أن يكونوا في نظر الآخرين أصحاب حق، أو أن يكشف لهم واقع الدنيا عن هذه القضية، إنها الأهم أن يكونوا عند الله من المهتدين، ذلك أنهم لا ينفعهم ثناء أحد إذا كانوا عند الله من الضالين، كها لا يضرهم شيء لو كانوا عنده من أهل الهداية. وإن الرساليين إذا ما تمسكوا بهذا الأصل فلن يتأثروا بالضغط أو الإعلام المضاد، ولن ينال أحد من قناعتهم قيد شعرة في إنباً رُبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن صَلَى عَن سَبِيلِهِ، وَهُو أَعْلَمُ بِأَلْمَهْ تَذِينَ ﴾.

والسؤال: كيف يكتشف الإنسان واقع انتهائه هل هو إلى فريق الضالين أم إلى فريق المهتدين؟ وبتعبير آخر: كيف يصل المؤمنون إلى القناعة التامة والراسخة بأنهم أهل الحق؟.

والجواب عن ذلك: أن لله في هذه الحياة سبيلا واحدا هو الصراط المستقيم (الحق) الذي يتجسد في رسالة الله وفي القيادة الرسالية وخطها السليم، فمن اتبع رسالته ودينه، وسلَّم لقيادة الحق (الرسل وأثمة الهدى الذين يمثلون امتدادا حقيقيًّا لهم عبر التاريخ) وانتمى لخطهم، فهو من المهتدين، وإلا فهو من الضالين.

ونهتدي من الآية الكريمة إلى أن هناك علمين هما: علم الإنسان عبر عقله، العقل الذي يتجلى في المستقبل، وعلم الله الذي يكشفه الوحي، وأن الإنسان قد يعجز عن تمييز الأشياء بعقله، في حين أن علم الله يجليه له تماما.

[٨-١٣] ويمضي بنا السياق إلى محور أساسي في السورة عندما يبين الموقف السليم الذي يجب على القيادة الرسالية اتخاذه من قوى الضغط، التي تحاول التأثير على القائد وتجيير قراراته ومواقفه في صالحها، بتطويعه لخدمة أغراضها من حيث يدري أو لا يدري، وعادة ما تكون تلك القوى من المترفين أصحاب المال والقدرة الاجتهاعية أو السياسية أو هما معا في المجتمع. ويتوجه الوحي بالنهي إلى القائد بالذات، لأن قوى المترفين المستكبرة تسعى لإفساد المجتمع ونظامه السياسي، من خلال إفساد جهازه الديني والسيطرة عليه، لأن السيطرة عليه تجعلهم أسرع نفاذا في المجتمع، كها توفر لفسادهم غطاء شرعيًّا. وهم يتسللون إلى الجهاز الديني ويؤثرون فيه بسلاح المال، حيث يعتمد على أموالهم التي يقدمونها خسا وزكاة وتبرعا أو هدية ورشوة. وإن هذه الحقيقة تظهر بوضوح حينها ندرس مسيرة الجهاز الديني عبر التأريخ وفي كل المذاهب والأديان تقريبا، فالقوى المترفة هي التي حوَّلت الأحبار إلى جماعة يكنزون الذهب والفضة وأداة طيعة في أيدي أصحاب المال والسلطة. كما أن التحليل المتأني لكثير من الصراعات التي كانت تدور بين القيادات الدينية والمترفين يؤكد أن سببها يكمن في رفض القيادات الدينية لهم ولسيطرتهم على الناس، فهذا السامري ومن حوله بعض أصحاب المال في مجتمع بني إسرائيل يبغون على موسى عَلِيَتَلاً لأنه وقف ضد مطامعهم ومحاولاتهم الخبيئة في تطويع الدين لصالح شهواتهم وأهوائهم.

وموقف القرآن يبدو موقفا عنيفا وواضحا في تحذير الرسول عظيم من المترفين، لأن خطرهم عظيم، وعادة ما يكون متسللا بعيدا عن التحديات والضغوط المباشرة الحادة، فقد يظهر أحدهم لدى القوة الدينية بمظهر التقوى والتأييد فإذا به يصارع الآخرين على الصف الأول من الجماعة، ويبذل الأموال التي تخدم الجهاز الديني ومشاريعه في المجتمع ولكن ليس لوجه الله وتقربا منه، ولا عن قناعة بالقادة الدينيين أبدا، بل لحاجة في نفسه وهي أن يستغلهم لمصالحه وأهوائه، اقتصادية أو سياسية أو اجتماعية، بتزيين الاتجاه السياسي والاجتماعي الذي يناسبه من جهة، وباستخراج الفتاوى التي تخدم أغراضه من جهة ثانية.

وتقسم الآيات قوى الضغط المترفة إلى فريقين:

الفريق الأول: المكذبون الذين لا يؤمنون بالرسالة ولا بالرسول، كالطواغيت الذين يجاهرون بالتكذيب، وكالقوى المستكبرة التي في عصرنا هذا، فهم أشبه ما يكونون بالكفار، ولا ريب أن لهؤلاء أطماعهم تجاه الأمة الإسلامية، وبالتالي فهم يسعون للتأثير على قيادة المجتمع الإسلامي الدينية وتطويعها. إنهم -كما الفريق الثاني- لا يسعون في البدء للقضاء على الجهاز الديني إنها يحاولون الإبقاء عليه ممسوخا ومفرغا من محتواه الرسالي، لكي يركبونه مطية إلى مصالحهم.

فو فَلَا تُطِعِ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ ويفضح القرآن خبثهم المتمثل في خطة المسخ والإفراغ التي يتبعونها، مبينا أنهم يسعون لتغيير بعض القيم ومواقف القيادة لصالحهم بمقايضة الدين الحق بأموالهم، وكأن قضية الحق كالتجارة تقبل البيع والشراء. فمن الضرورة أن تكون القيادة الدينية (لكي تُفشل المترفين في مرامهم) على مستوى رفيع من تقوى الله فلا تخدعها زخارف الدنيا عن الحق، وأيضا أن تكون في مستوى عالٍ من الوعي السياسي والحنكة الإدارية والفطنة الانتياعين، وفي مستوى عالٍ من الوعي يكشف مكرهم مهما كان خفيًا ومحكما، ولذلك جاءت النصوص الدينية مؤكدة هذين الأمرين وَدُّوا لَوْتُدَهِنُ فَيُدَهِنُونَ ﴾ يبدو أن أصل معنى المداهنة جاء من وضع الدهن على الشيء لكي يلين جانبه ويكون مطواعا، والمعنى أنهم يطمعون لو أنك يا رسول الله تطيعهم في التنازل عن بعض القيم الإلهية والمواقف فيبادرون هم بالتنازل عن بعض مواقفهم منك ومن الرسالة، كها فعل من قبل بعض أحبار اليهود والنصاري.

وما أكثر ما تتعرض القيادات الرسالية لهذه اللون من الضغط الماكر، فما أحوجها لتقوى الله. ولا ريب في أن أعظم مداهنة يسعى المترفون لإيقاع القيادات الدينية فيها هي فصل الدين عن السياسة لكي يتسنى لهم التلاعب بثروات الشعوب بصورة أفضل، ولكي تبقى سلطتهم في مأمن من ثورة المجتمع، باعتبار أن ربط الدين بالسياسة يبعثه نحو الثورة للتحرر والتغيير.

ويتأثر الإنسان بالمداهنة عبر أحد عاملين:

الأول: الافتتان بحطام الدنيا الذي يقدمه المترفون.

الثاني: تغيير قناعة القائد بالقيمة التي يداهن فيها فيتنازل عنها بحثا عما هو أفضل منها، ولذلك فإن المستكبرين يوظفون جانبا كبيرا من إمكاناتهم الإعلامية لتحقيق هذا الهدف، بمحاربة قناعات الرساليين ليس في المجتمع وحسب بل في داخل أنفسهم أيضا، فمثلا تراهم يوحون عبر إعلامهم المضلل بأن المجاهدين الذين يسعون للإصلاح الشامل إرهابيون، ويضربون على هذا الوتر طويلا لعلهم يجدون تجاوبا عند بعض المجاهدين فيغيروا من خططهم بها لا يتنافى ومصالح المستكبرين! كما كانوا أيام رسول الله تشتشي حيث كانوا يسمونه مجنونا لأنه أراد تغيير الواقع والإنسان تغييرا جذريًّا، طمعا في هزيمته نفسيًّا ثم تنازله عن ذلك الهدف العظيم.

ومن الجدير ذكره هنا أن من أسباب تحريف الديانة المسيحية واليهودية في التاريخ أن القيادة الدينية تأثرت بعاملين:

الأول: الخوف من المترفين الجبارين.

الثاني: الرغبة في استقطاب المزيد من الجماهير في ظل حماية الدولة، مما دعاهم إلى المداهنة بحذف بعض القيم والأحكام التي في الإنجيل والتوراة، وإدخال بعض الأفكار والأحكام التي تتوافق مع أهواء الناس، ونسوا أن ما بقي لم يعد دين الله، بل دين الجبارين، وأنهم بذلك أصبحوا خدما في بلاط السلاطين وليسوا منقذين لعباد الله المحرومين!. الفريق الثاني: المنافقون في المجتمع المسلم، الذين يتمسكون بقشور الدين، كالصلاة التي لا تنهى عن الفحشاء والمنكر، والصوم الذي لا يورث تقوى ولا يعطي صاحبه إحساسا بألم الفقراء، والإنفاق المحفوف بالرياء وحب السمعة، وهكذا المهارسات التي فُرَّغت من محتوياتها الإصلاحية، وهؤلاء لا ريب يكذبون بكثير من الحقائق الإلهية كالجهاد، وحرمة الاستغلال، ويودون لو تداهنهم القيادة الرسالية، ولكنهم لا يجهرون بذلك.

وما يبدو من الآيات التي تبين صفاتهم أن أهم هدف يسعون لتحقيقه من تزلفهم للجهاز الديني في الأمة أن يجعلوه مَقْمَعا في أيديهم يضربون به الآخرين، كالمحرومين المستضعفين والمصلحين المغيرين أفرادا وجماعات، والسبب أنهم لا يريدون إلا مصلحتهم، كما أنهم أول من يعارض الإصلاح والتغيير، ذلك أن وجود الأنظمة الفاسدة والمنحرفة عن الحق عامل أساسي في استغلالهم للفئات الاجتماعية المحرومة ووصولهم إلى مآربهم المادية. فما هي صفات هذا الفريق؟.

١ – المبالغة في الحلف إلى حد الاحتراف، من أجل إعطاء كلامهم قيمة شرعية ومن ثم التأثير به في موقف القيادة ورأيها، خصوصاً أن للإيهان اعتباراً عظيماً عند المؤمنين، ولا يعني ذلك أن المترفين من هذا الفريق يقتصرون على مجرد الحلف، فهم يكذبون وينمقون الكلام بشتى الوسائل، وما الحلف إلا واحد منها، وعلى القائد أن يحذرهم.

وَلَا تُطِعَ كُلَّ حَلَّافٍ مَعِينٍ ﴾، ويبدو أن كلمة (مَعِينٍ ﴾ من الهوان والضعة حيث إن الحلاف إنها يلجأ إلى ذلك كونه حقيرا في نفسه وعند الناس، وانطلاقا من ذلك يحس على الدوام ويظن أن كلامه لن يُعطى اعتبارا وقيمة عند الآخرين، الأمر الذي يلجئه إلى المبالغة في الإيهان ليصطنع قيمة لكلامه بها لعله يكون مقبولا. و عادة ما يحاول الوضعاء الذين تمكنت من أنفسهم عقدة الحقارة أن يوصلوا أنفسهم بمراكز القوى في المجتمع دينية وسياسية واقتصادية واجتهاعية ليغطوا على ضعتهم ويجبروا نقصهم، وإنك لو فتشت في أجهزة القمع والتجسس الطاغوتية فلن تجد إلا أمثال هؤلاء.

٢- الهمز والمشي بالنميمة في المجتمع، وبالخصوص عند القيادة، وذلك لأهداف ثلاثة:

الأول: لكي يبقوا هم في المجتمع الشخصية الأفضل، فتجدهم يدأبون في إسقاط الشخصيات المحترمة، وذلك بتقليل قدرهم عند القيادة والمجتمع، وتلفيق التهم. ولقد ثبت في علم النفس أن أصحاب عقدة الهوان والحقارة تنمو فيهم روح الانتقام من المجتمع، ويسعون لكي يكون مجتمعا ساقطا مثلهم فلا يُحسبون شاذين.

- الثاني: فصل القيادة عن المجتمع حتى تظل أذنا صاغية لهم وحدهم، فتكون قراراتها ومواقفها لصالحهم فقط، بل لا يريدون أحدا سواهم يتصل بمركز القوة في الأمة، لتكون لهم اليد الطولى فيها. ولأنهم عادة ما يكونون من الطبقة المستكبرة المترفة فإنه يهمهم أن يوجدوا فاصلة بين الأمة وبين القيادة لكي يبقى الناس فريسة لسياساتهم الاستغلالية والمنحرفة دون علم من القيادة يدعوها للتدخل ضدهم.
- الثالث: ضرب القوى الإصلاحية والمنافسة، فأنى ظهرت بوادر الإصلاح تصدوا لها، وسودوا الصفحات بالتقارير المضللة التي لا تحوي سوى الطعن والكذب على الآخرين، وملؤوا بيت القيادة وأذنها بالشائعات المغرضة وبالتهمة والبهتان، وكل ذلك ليصير القائد مَقْمَعا في يدهم يضربون به يمينا وشهالا هذا العالم وذلك المُصلِح وتلك الحركة الرسالية.

فَمَنَازِ فَعَلَ: «الهماز هو المغتاب، وفي اللغة: الطعَّان العَيَّاب النَخَّاس»، وقال صاحب البرهان: «لكن في الصحاح همزه أي دفعه، وقوس همز أي شديدة الدفع للسهم، وفي النهاية: كل شيء دفعته فقد همزته، وفي سورة المؤمنين: فَأَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَيَ ٱلشَيَلَطِينِ في أي وساوسهم ونخساتهم وغمزاتهم»<sup>(1)</sup>. وأضاف مجمع البيان قائلا: «والأصل فيه الدفع بشدة اعتباد»<sup>(1)</sup>. وأضاف مجمع البيان قائلا: «والأصل فيه الدفع بشدة اعتباد» ومنه المعروف المعجمة فهي نبرة تخرج من الصدر بشدة اعتباد»<sup>(1)</sup>. وأضاف مجمع البيان قائلا: والأصل فيه الدفع بشدة وساوسهم ونخساتهم وغمزاتهم»<sup>(1)</sup>. وأضاف مجمع البيان قائلا: «والأصل فيه الدفع بشدة اعتباد»<sup>(1)</sup>. وأضاف مجمع البيان قائلا: والأصل فيه الدفع بشدة وساوسهم ونخساتهم وغمزاتهم»<sup>(1)</sup>. وأضاف مجمع البيان قائلا: والأصل فيه الدفع بشدة ويباده ومنه الهمزة حرف من الحروف المعجمة فهي نبرة تخرج من الصدر بشدة اعتباد»<sup>(1)</sup>، ورابة ويبدو لي أن الهماز هو الذي يثير الناس ويستحثهم ويحركهم ضد الآخرين بالكلام أو الفعل، ورابة الهمز حديدة في مؤخر خف الرائض، أو عصا في رأسها حديدة ين مؤالدابة فتستثار وآلة الهمز حديدة في مؤخر خف الرائض، أو عصا في رأسها حديدة تنخس بها الدابة فتستثار ورابة المني. وما أكثر ما جر المزفون بهمزهم القيادات عبر التاريخ إلى مواقف وآراء راح ضحيتها الأبرياء والصالحون. ولعل من وسائل همزهم النميمة التي يبالغون فيها وفي المشي بها لناس كما تمشي جرائيم الأوبئة بالمرض.

مَتَشَامَ بِنَعِيمِ فَانى ما حل وارتحل حمل معه داء التفرقة، والنميمة هي نقل كلام الناس على بعضهم عند بعض مما يميت الألفة ويحيي الفتنة، وهي بذلك تعد من أعظم الذنوب وأخطرها لأنه يهدد وحدة الأمة وصفاء أجوائها، وفي هذه الحقيقة وردت الأحاديث الإسلامية: قال رسول الله تَشْكَنُونَ فيَا عَلِيُّ كَفَرَ بِالله الْعَظِيمِ مِنْ هَذِهِ الْأُمَةِ عَشَرَة (منهم): العَيَّابُ وَالسَّاعِي في الفِتْنَةِ، (تَّ) وقال تَشْكَنُونَ وَالاَ أُخْبُرِكُمْ بِشَرَارِكُمْ؟ فَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله،

- (۱) تفسير البرهان: ج٤، ص.٣٤٠.
- (۲) مجمع البيان: ج ۱۰، ص ٤١٩.
- (٣) تفسير نور الثقلين: ج٥، ص٣٩٣

قَالَ: المُشَاؤُونَ بِالنَّمِيمَةِ المُفَرِّقُونَ بَيْنَ الْأَحِبَّةِ الْبَاغُونَ لِلْبِرَاءِ الْعَيْبَ»<sup>(1)</sup>. وقال الإمام الصادق عَلِيَّلا: «ثَلَاثَةٌ لَا يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ! السَّفَّاكُ لِلدَّمِ وشَارِبُ الخَمْرِ ومَشَّاءٌ بِالنَّمِيمَةِ»<sup>(1)</sup>.

٣- منع الخير عن الغير والاعتداء عليهم وممارسة الإثم. وهذه كلها من الصفات اللصيقة بالمنافقين إذ إنهم يريدون الخير لأنفسهم فقط، لذلك يقفون أمام أي محاولة من قبل القيادة للإصلاح، ويمنعونها بالتعويق والتثبيط عمليًّا وبالرأي، فليس من صالحهم أن يعم الوفاء الاقتصادية الرفاء الاقتصادية والقتصادية والمقم على معادلة الاقتصادية والمقمة على معادلة ما أوراد المجتمع، وأن تُزال الطبقية، لأن قوتهم الاجتهاعية والاقتصادية قائمة على معادلة ما من قبل من ما من صالحهم أن يعم القيادة للإصلاح، ويمنعونها بالتعويق والتثبيط عمليًّا وبالرأي، فليس من صالحهم أن يعم الوفاء الاقتصادي كل أفراد المجتمع، وأن تُزال الطبقية، لأن قوتهم الاجتهاعية والاقتصادية قائمة على معادلة ما من ما من صالحهم أن يعم والما ما ورمانهم.

مَنَّاعِ لِلْخَيِّرِ ﴾ وتتسع الكلمة إلى مصاديق كثيرة منها أن هؤلاء حينها يتحلقون حول القيادة يعملون على حصر اعتهادها فيهم، وسد الأبواب أمام أية كفاءة سياسية أو إدارية أو اقتصادية ناشئة. وأعظم خير يمنعونه هو أنهم يمنعون أئمة الهدى أن يأخذوا مواقعهم الشرعية في المجتمع.. وقد أشار القمي في تفسيره إلى ما ذكرنا مؤوِّلا فقال: "الخَيْرُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ»(").

ولا يكتفي المنافقون بمنع الخير عن الآخرين، بل يتهادون في غيهم إلى حد الاعتداء على حدودهم وحقوقهم، ماديًّا بضربهم إذا كانوا منافسين أو معارضين، وباستغلالهم إذا كانوا من المحرومين، ومعنويًّا بالتهم المغرضة وتشويه سمعتهم و...

<مُعْتَدٍ أَيْدِي <p>ول ﴿ أَيْدِي > تفسيران:

الأول: بالنظر للكلمة مستقلةً فيكون المعنى أنهم في حدود علاقتهم مع الغير يتصفون بمنع الخير والاعتداء، وفي حدود أنفسهم يتصفون بمخالفة أحكام الله (الإثم) كشربهم الخمر وظنهم السوء والحقد والحسد، وبصورة مبالغة كمَّا ونوعا، لأن أثيم صيغة مبالغة من الإثم.

والثاني: بالنظر إلى الكلمة متصلة بما قبلها ﴿مُعْتَدٍ ﴾ وفي ذلك معان:

منها: أن اعتداءهم لا يقوم على الحق، فهناك اعتداء على الآخرين بالحق كالذي أمر الله به في قوله: ﴿فَمَنِ أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْعَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٤]، وهناك اعتداء وتجاوز بالباطل والإثم.

- (١) بحار الأتوار: ج٧٢، ص٢١٢.
- (٢) وسائل الشيعة: ج٢٥، ص٥٠٣.
  - (٣) تفسير القمي: ج٢، ص٣٨٠.

ومنها: أن اعتداءهم ليس عرضا بل هو من طبيعتهم ومتجذر في نفوسهم التي جُبلت عليه، فما هو إلا مظهر يعكس ما انطوت عليه أنفسهم من الإثم العريض.

ومنها: أنهم حين يعتدون يوغلون في الاعتداء بالمبالغة في آثامه.

وإنه لثابت علميًّا وعمليًّا أن المعتدي لا يعتدي في الواقع الخارجي ويتجاوز الحدود حتى يكون قد تجاوز الحدود في داخل نفسه، وأسقط اعتبار الحق والآخرين قبل ذلك في نفسه وتفكيره. فلاعتداء هؤلاء فلسفة تتأسس عليها حياتهم حيث إنهم لا يعترفون بوجود حق يجب الالتزام به واحترامه، ولا بوجود حدود وقوانين تفصل بين الناس.

٤- وكما تتداعى صفات الخير في الصالحين تتداعى صفات الشر في المفسدين، فهم يبدؤون من الحلف ولكنهم لا ينتهون عند الاعتداء والإثم بل يتسافلون بعد ذلك إلى صفات سيئة أخرى.

عُتُلٍ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ > فها العتل؟ وما الزنيم؟.

ألف: العُتُل، قالوا: إنه شخص عظيم الجثة، قبيح المنظر، ناقص الخلقة. ولعل ما ذهب إليه المفسر ون كان بسببين:

- ا**لأول**: بالنظر إلى تأويل الآية في (الوليد بن المغيرة) واتخاذه مقياسا لصفاته المعنوية والمادية السيئة.
- الثاني: استلهامهم هذا المعنى من الحديث المأثور عن رسول الله عنه المشرعة المشرعة التربيم الزنيم المستكرية الحكون الشروب المقاحد (شديد الحب) الزنيم المقو الشراب الظلوم للناس الرحيب الجوف . بيد أن هذه الصفات -حسب ما يبدو ليست مقصودة بذاتها، بل هي في حقيقتها كنايات عن صفات معنوية أو مقارنات معها تتصل بأخلاق الإنسان، والشاهد على ذلك ما جاء في اللغة من جذر هذه الكلمة حيث نقرأ في اللغة : عتله : جذبه وجره، يقال : عتله اللغة من جذر هذه الكلمة حيث نقرأ في اللغة : عتله : جذبه وجره، يقال : عتله فأعتِنُوهُ إلى سَوَاء الجَمَحِيم ﴾ [الدخان : ٤٢] أي القوه بدفع وعنف، والعتل في اللغة : الجافي الخليظ، وفي بعض الروايات قال رسول الله الشيد : «كُلُّ رَحِيْبِ اللغة : الجافي الغليظ، وفي بعض الروايات قال رسول الله المن الن مسكان عن اللغة : الجافي الغليظ، وفي بعض الروايات قال رسول الله المن الن مسكان عن

(۱) تفسير نور الثقلين: ج٥، ص ٣٩٤. (۲) مجمع البيان: ج١٠، ص ٤٢٣. محمد بن مسلم قال: «قلت لأبي عبد الله الصادق عَلَيْتَلَمْ: ﴿ عُتُلِّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾ قال: العُتُلّ العَظِيمُ الكُفْرِ»<sup>(1)</sup>.

والذي يبدو لي أن الكلمة تتسع إلى الكثير من صفات الشر والباطل، ولا يكون الإنسان عُتُلًا حتى يعظُم انحرافه كما قال الإمام الصادق ﷺ، وتتداعى فيه الصفات السيئة تسافلا نحو الحضيض، وذلك ما يشير إليه السياق القرآني حيث جعل (العتل) من آخر الصفات، وقال: ﴿ عُتُلٍ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ مبينا أنها تأتي بعد اجتماع كثير من الصفات السيئة في الإنسان، فهي غاية الشر، وتجمع الأخلاق الدنيئة.

باء: الزنيم.. هو اللصيق والمزنم اللاحق بقوم ليس منهم ولا هم يحتاجون إليه فكأنه فيهم زنمة، وسمي الدعيُّ زنيها لأنه شاذ عن المجتمع ولا ينسجم معه فكانه من غير جنسه، ولعل هذه الكلمة تتسع للعملاء الدخلاء على المجتمع الإسلامي، والمتصلين بأعدائه العاملين لمصالحهم، وما أقرب المنافقين من حقيقة الكلمة. أوليسوا في الأمة وليسوا منها ولا معها؟.

وكلمة أخيرة نقولها في الآيات: إن نهي الله عن الطاعة للذين مر ذكرهم هو نهي عن اتخاذهم بطانة للقيادة وأعضاء في جهازها الديني والسياسي، لما في ذلك من أخطار عظيمة على واقع الأمة ومستقبلها، وعلى مسيرة القيادة الفكرية والإيهانية والسياسية، ومكانتها الجهاهيرية في المجتمع.

[١٤] ويبين السياق جذور الصفات السيئة عند المنافقين وهما اثنان:

الأول: الافتتان بالدنيا. وقد ذكر الأموال والأولاد من زينة الدنيا لأنها غاية ما فيها، والمال لا يقصد به الدينار والدرهم بل هو كل ما يملكه الإنسان من حطامها والمال رمزه، كما أن الأولاد لا ينحصرون في الأبناء من الصلب وحسب بل هم كل أتباع المترفين، والأولاد أقرب المصاديق في التبعية والطاعة، وهذا ما أكده الله في قوله: ﴿الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ الدُّنِيَا ﴾[الكهف: ٤٦]، وافتتان الإنسان بها يعني حبه للدنيا و «رَأْسُ كُلِّ خَطِينَة حُبُّ الدُّنْيَا»<sup>(٢)</sup> كما قال الإمام الصادق غليظة، أو كما قال رسول الله تشكير: «حُبُّ الدُّنْيَا أَصُلُ كُلِّ مَعْصِيبَة وَأَوَّلُ كُلِّ ذُنْبٍ حَرَامٍ»<sup>(٣)</sup>.

﴿ أَنَكَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ ﴾ يعني أن أصل صفات المنافقين والمترفين الذين نهي الرسول

- (١) بحار الأنوار: ج٦٩، ص٩٧.
- (٢) بحار الأنوار: ج ٧، ص٧.
- (۳) مجموعة ورام: ج۲، ص۱۲۱.

عن طاعتهم والتي ذكرها القرآن في الآيات السابقة (الحلف والمهانة والهمز والنميمة ومنع الخير والاعتداء والإثم والعتالة والزنامة) كلها بالافتتان بالدنيا (المال والبنين). إذن فطريق تكامل أخلاق الخير في شخصية الإنسان، وبالتالي التسامي إلى قمة الفضيلة السامقة (أعني التوحيد) لا يكون إلا بتجاوز فتنة الدنيا بأموالها وبنيها. وليس تجاوز الفتنة بنبذ المال والأتباع، لأنها حينها يحسن البشر التصرف فيهها يكونان خير معين له على الرقي في سلم الكهال الأخلاقي والإيهاني، ففي الحديث الشريف عن النبي تشتين: «نِعْمَ الْعَوْنُ عَلَى تَقُوى الله الْغِنَى»<sup>(1)</sup>، وعن الإمام الصادق عليتيني: «نِعْمَ الْعَوْنُ الدُّنيَا عَلَى الْآخِرَةِ»<sup>(1)</sup>، أوليس العوز سبب التبعية، والحاجة تؤدي إلى الذل? ونهتدي إلى فكرة أخرى هامة حينها نربط هذه الآية بنهي القيادة عن طاعة الترفين، وهي: أن القائد قد ينخدع هو الآخر بها عندهم من حطام الدنيا (أموالا وأتباعا) على ربه والرغبة فيا عنده.

[10] الثاني: نبذ رسالة الله وراء ظهورهم. وما هي رسالة الله؟ إنها الحق والفضيلة، وحيث رفضوها واتبعوا أهواءهم وشهواتهم فقد اختاروا الباطل على الحق، والرذيلة على الفضيلة ﴿إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ مَايِنَنُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلأَوْلَى ﴾ أي أنها قيم قديمة لا تنسجم مع الواقع المعاصر، فهي أساطير تشبه ما يسطّره الأولون بخيالاتهم من القصص البعيدة عن واقع الحياة وحقائقها، وهذه من طبيعة الإنسان حينها يتكبر ويعاند لا يبحث عن صحة الفكرة، ولا كونها حقًّا أم باطلا، وإنها يبحث قبل ذلك وبعده عن التبرير بغض النظر عن سلامته. فالمهم أن يقدِّم عذرا مبررا، ولكن هل درس المترفون رسالة الله دراسة موضوعية عقلانية أوصلتهم إلى هذا الحكم، أم أنهم وجدوها لا تتفق مع أهواتهم، ووجدوا الرسول لا يداهنهم ولا يعيعهم فقالوا ذلك؟ بلى؛ إنهم ربطوا الرسالة بمصدر بشري: ﴿آلأَوَلَيِنَ ﴾، ولم يربطوها أوصلتهم إلى هذا الحكم، أم أنهم وجدوها لا تتفق مع أهواتهم، ووجدوا الرسول لا يداهنهم ولا يعلمهم فقالوا ذلك؟ بلى؛ إنهم ربطوا الرسالة بمصدر بشري: ﴿آلأَوَلَيِنَ ﴾، ولم يربطوها أوصلتهم إلى هذا الحكم، أم أنهم وجدوها لا تتفق مع أهواتهم، ووجدوا الرسول لا يداهنهم ولا يطيعهم فقالوا ذلك؟ بلى؛ إنهم ربطوا الرسالة بمصدر بشري: في الأوليون ﴾، ولم يربطوها أوصلتهم إلى هذا الحكم، أم أنهم وجدوها لا تتفق مع أهواتهم، ووجدوا الرسول لا يداهنهم ولا يطيعهم فقالوا ذلك؟ بلى؛ إنهم ربطوا الرسالة بمصدر بشري ينهم وربطوها أوصلتهم إلى هذا الحكم، أم أنهم وجدوها لا تتفق مع أهواتهم، ووجدوا الرسول لا يداهنهم ولا يطيعهم فقالوا ذلك؟ بلى؛ إنهم وربطوا الرسالة بمصدر بشري ينها محمر د أن يقول أحد إنه أسطورة أو باطل؟ كلا.. وهكذا لا تغيَّر أباطيل المترفين من حقيقة الرسالة شيئا أبدا، ودليل

(٢) الكافي: ج٥، ص٧٢.

الوسم، وإن المترفين لَيُكُوَون يوم القيامة بمياسم خزنة النار، التي تترك عليهم علامة يعرفهم بها الخلائق فيُفتضحون ويعيبونهم على أفعالهم وذنوبهم الدنيئة. وقد نستوحي من هذه الآية أن الإنسان وحتى المترف لا يعترف وهو يهارس الذنب كالهمز والنميمة ومنع الخير أنه على الباطل، بل يُخفي الحقيقة بشتى الوسائل والمبررات عن الآخرين، ولذلك كان من جزائه في الآخرة الفضيحة بالوسم على الخرطوم، فها هو الخرطوم؟.

في اللغة: خراطيم القوم ساداتهم وأبرزهم، يسمى بذلك الأنف، ويستعمل خصوصا للفيل، وقيل للأنف خرطوما لأن الوجه أبرز ما في الإنسان، والأنف أبرز ما في الوجه، وربها وصف القرآن أنوف المترفين بالخراطيم (أنوف الأفيال الطويلة) لأنهم عادة ما يشمخون بها على الناس استطالة وتكبرا، حتى لتكاد تطول لو أمكنها. وقد تمحورت كنايات العرب عن التكبر حول الأنف، ويقولون: شمخ بأنفه، وأرغم الله أنفه، وأتى برغم أنفه<sup>(1)</sup>، وحيث يعذبهم الله بالوسم على أنوفهم فذلك إهانة لهم باعتبارها مقياس العزة والتكبر، يقال: أعز الله أنوفهم إذا رفع القوم شأنا. ولعل الكلمة تتسع إلى اللسان الذي يحلفون به، ويهمزون به، وينمون، ويمنعون الخير، ويحاربون به الرسول والرسالة، وما إلى ذلك من سائر المعاصي التي يلعب اللسان فيها دورا رئيسيًّا، وإنها يطيل الله أنوفهم أو ألسنتهم في الآخرة لتستوعب بمساحتها قدرا أكبر من العذاب.

### قصة أصحاب الجنة

[١٧- ١٧] ويشبَّه القرآن واقع المترفين مذكِّرا بقصة أصحاب الجنة، لأنهم كهؤلاء افتتنوا بزينة الحياة الدنيا فاتبعوا الأهواء وخالفوا الحق واستكبروا على المحرومين، لولا أنهم بعد طائف من الله عليها اكتشفوا خطأهم وبادروا إلى التوبة خشية العذاب الأكبر في الآخرة. قال ابن عباس: «إنه كان شيخ كانت له جنة، وكان لا يدخل بيته ثمرة منها ولا إلى منزله حتى يُعطي كل ذي حق حقه، فلما قُبِض الشيخ وورثه بنوه وكان له خمسة من البنين، فحملت جنتهم في تلك السنة التي هلك فيها أبوهم حملا لم يكن حملته قبل ذلك، فراحوا الفتية إلى جنتهم بعد صلاة العصر، فأشر فوا على ثمرة ورزق فاضل لم يعاينوا مثله في حياة أبيهم فلما نظروا إلى الفضل طغوا وبغوا، وقال بعضهم لبعض: إن أبانا كان شيخا كبيرا قد ذهب عقله وخرف، فهلموا نتعاهد ونتعاقد فيها بيننا ألاً نعطي أحدا من فقراء المسلمين في عامنا هذا شيئا منهم أربعة وسخط الخامس وهو الذي قال الله تعالى: ﴿ قَالَ أَوْسَطُهُمُ أَنْزَأَقُلُ لَكُوْ لَوَلَا تُسَبِّحُونَ ﴾. فقال الرجل يا بن عباس كان أوسطهم في السن؟ فقال: لا، بل كان أصغر القوم سنا وكان أكبرهم عقلا، وأوسط القوم خير القوم، والدليل عليه في القرآن إنكم يا أمة محمد أصغر الأمم وخير الأمم قال الله: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمُ أَمَتَةً وَسَطًا ﴾ فقال لهم أوسطهم: اتقوا الله وكونوا على منهاج أبيكم تسلموا وتغنموا، فبطشوا به فضربوه ضربا مبرحا فلما أيقن الأخ أنهم يريدون قتله دخل معهم في مشورتهم كارها لأمرهم غير طائع، فراحوا إلى منازلهم ثم حلفوا بالله أن يصرموه إذا أصبحوا ولم يقولوا إن شاء الله، فابتلاهم الله بذلك الذنب وحال بينهم وبين ذلك الرزق الذي كانوا أشرفوا عليه.

ولعل في القصة إشارة إلى أنه تعالى أجرى السنة نفسها على المترفين أو طالهم منه شي، من العذاب في الدنيا، وفي رواية أبي الجارود عن الإمام الباقر عليميم تأكيد لذلك، قال: «إَنَّ أَهْلَ مَكَّةَ ابْتُلُوا بِالجُوْعِ كَمَا ابْتُلَيَ أَصْحَابُ الجَنَوِّ»<sup>(٢)</sup>، وإذا لم يكن أهل مكة بأجعهم فلا أقل مصاديق الآيات السابقة كالمغيرة وآخرين ممن نزلت في شأنهم يومذاك. قال تعالى: ﴿ إِنَّا بَلَوْنَهُ تُكَابَلُوْنَاً أَصْحَبَ لَلْمَنَةَ فَي المَّابِ الله وَاللَّانِ اللَّانِ مَعْنَ نزلت في شأنهم يومذاك. قال تعالى: ﴿ إِنَّا بَلُوْنَهُ تُكَابُونَ أَصْحَبَ لَلْمَاتِ السابقة كالمغيرة وآخرين ممن نزلت في شأنهم يومذاك. قال تعالى: ﴿ إِنَّا بَلُوْنَهُ تُكَابُونَ أَصْحَبَ لَلْمَاتِ السابقة وَاحدة في مائين من نزلت في شأنهم يومذاك. قال تعالى: وأالمان الإلى المُع أُصْحَبَ لَلْمَاتِ المابقة واحدة في الله والمان الما اختبرنا أصحاب المزرعة ومادامت السنن الإلى في الحياة واحدة فيجب إذن أن يعتبر الإنسان بالآخرين سواء المعاصرين له أو الذين سبقوه، وأن يعيش في الحياة يتتلمذ فإنها مدرسة وأحداثها خير معلم لمن أراد وألقى السمع وأعمل الفكر وهو شهيد، وبهذه الهدفية يجب أن نطالع القصص ونقرأ التأريخ، فهذه قصة أصحاب الجنة يعرضها الوحي لتكون أحداثها ودروسها موعظة وعبرة للإنسانية.

والقرآن في عرضه لهذه القصة الواقعية<sup>(٣)</sup> لا يحدثنا عن الموقع الجغرافي للجنة هل كانت في اليمن أو في الحبشة، ولا عن مساحتها، ولا عن نوع الثمرة التي أقسم أصحابها على صرمها، لأن هذه الأمور ليست بذات أهمية في منهج الوحي، إنها المهم المواقف والمواعظ والأحداث المعبرة سواء فصَّل العرض أو اختصر وأوجز.

إذ أقمموا ليَضرِمُنها مُصَبِحِينَ الله أي أول الصباح، وخلافا لعادة الفلاحين الذين يصرمون 
 بعد طلوع الشمس، وذلك لكيلا يعلم المساكين بالأمر فيحضرون طلبا للمعونة، ويظهر أنهم
 تعاقدوا على ذلك ليلا. والصرم أصله القطع، يقال: تصارم القوم إذا تقاطعوا وهجر بعضهم
 بعضا، وسيف صارم يعني شديد القطع، والرجل الأصرم الذي قطع طرف أذنيه، وصرم

- (۱) تفسير القمي: ج ۲، ص ۳۸۱.
- (٢) تفسير القمي: ج٢، ص٣٨٢.
- (٣) أقول: (واقعية) لأن بعض المفسرين والذين درسوا القصص القرآنية حاولوا تصويرها بأنها قصص خيالية وهمية وضعها الله لتكون وسيلة لتوضيح أفكار القرآن، و ليس في ذلك أيّ مقدار من الصحة.

النخل إذا قطع عروقها.. ولعل في الآية إشارة إلى نوع شجرة الجنة بأنه مما يُصرم كالنخل والعنب وليس مما يحصد كالحنطة أو يجنى كالفاكهة. والقسم هو غاية العزم والإصرار. ولعلهم إنها تحالفوا وتعاقدوا لكيلا ينفرد بعضهم بإعطاء شيء للفقراء أو بإفشاء سر مؤامرتهم حيث يبدو أن بعضهم كان مخالفا لمثل هذه العملية وهو أوسطهم. ﴿ وَلَايَسْتَنْنُونَ ﴾و تنطوي هذه الآية على معنيين:

المعنى الأول: الاستثناء بمعنى أخذ مشيئة الله والمتغيرات بعين الاعتبار، فإنه نهى سبحانه ألَّا يعلق أحد عزمه وقراره بمشيئته تعالى فقال: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَامَى إِنِي فَاعِلٌ ذَلِلَكَ عَدًا (٣) إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [الكهف: ٢٣-٢٤] وهذه حقيقة علمية واقعية أن الإنسان العاقل حينها يخطط لأمر ما يجب أن يضع في فكره الاحتهالات المكنة التي قد يواجهها في المستقبل، ولقد أثبتت التجارب العلمية ما نعايشه يوميًّا من احتهالات الحطأ ومخالفة ما نخطة ما نخطه عمار. مما يكشف أمرين:

الثاني: أن هناك إرادة فوق القوانين والأنظمة الواقعية يمكن أن تخرقها وتخرب الحسابات والخطط في أية لحظة بحيث لا يملك الإنسان إلا الاستسلام لها، أو يكون قد استعد للأمر سابقا ووضع الخطط المناسبة، وتعرفنا البصائر الإسلامية بتلك الإرادة أنها مشيئة الله عز وجل.. يقول الإمام علي عَلَيْتَكْلَا: «عَرَفْتُ الله سُبْحَانَهُ بِفَسْخِ الْعَزَائِم وحَلَّ الْمُقُودِ ونَقْضِ الْجِمَمِ»<sup>(1)</sup>، وما أكثر البحوث الفلسفية التي تفتح هذه الآية آفاقها أمام المتدبر، والتي خاض فيها المفسرون والفلاسفة.

المعنى الثاني: الاستثناء بمعنى الاقتطاع والعزل من الثمر للفقراء والمساكين.

ولقد أغفل أصحاب الجنة قول: ﴿ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾ كما عقدوا العزم بالأيهان المغلظة ألَّا يعطوا حتى فقيرا واحدا شيئا مما يصرمون، ولكن هل أفلحوا في أمرهم؟ كلا.. ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَاطَآيِفٌ مِن زَبِّكَ وَهُرَ نَآيِمُونَ ﴾ قبل حلول موعدهم الذي تعاقدوا على أن يهبوا فيه للصرم (أول الصباح)، وما يدريك لعلهم ناموا أول الليل طمعا في الجلوس مبكرين. بلى؛ إن الله الذي لا تأخذه سنة ولا نوم ما كان ليغفل عن تدبير خلقه وإجراء سننه في الحياة، فقد أراد أن يجعل آية تهديهم إلى الإيهان به والتسليم لأوامره حيث أمر بالاستثناء (إن شاء الله) وبالإنفاق على المساكين، وأن يعلم الإنسان أن الجزاء حقيقة واقعية وأنه نتيجة عمله. والطواف هو المرور بالشي، وحوله، والطائف الذي يقوم بذلك الفعل، ولقد قال المفسرون: إنه العذاب، وقد يكون تأويله بالريح المدمرة، أو طوفان الرمل، أو الماء العاتي، أو الجراد تأكل الثمر وكأنها تصرمه، ولعل الأخير أقرب الاحتمالات.. يقال: طاف الجراد إذا ملأ الأرض كالطوفان. ﴿ فَأَصَّبَحَتَّ كَالْعَمَرِيم ﴾ و كأن أحدا سبقهم إلى صرمها، وهكذا يواجه مكر الله مكر الإنسان فيدعه هباء منثورا ﴿ وَمَكَكُرُوا وَمَكَكُراً لللَّهُ وَاللَّهُ خَيْر ٱلْمَنَكِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٥]، وإذا استطاعوا أن يخفوا مكرهم عن المساكين فهل استطاعوا أن يخفوه عن عالم الغيب والشهادة ؟ كلا.. وأر سل الله طائفة ليثبت لهم هذه الحقيقة، وربها جعله ليلا ﴿وَهُرْ نَامَعُونَ ﴾ لتكون القضية أعمق أثرا حيث يعلمون أن الجزاء من جنس العمل، فكما أنهم أخفوا مكرهم عن أولئك كذلك أخفى الله مكره عنهم فها جعلهم يعاينونه.

[٢٦-٣٣] ولأن من طبيعة الإنسان أنه سريع الانتباه من الرقاد عند انتظار أمر هام، فإنهم كانوا -فيها يبدو- أيقاظا قبيل الصبح فَنَنَادَوَّا مُصْبِعِينَ ﴾ نادى بعضهم بعضا، وأجعوا بالفعل على ضرورة التبكير في الذهاب إلى الجنة وصرمها، واستحث بعضهم بعضا فأن أغدُوا عَلَ حَرْثَكُو إِن كُنتُم صَرِمِينَ ﴾ أي إذا كنتم تريدون الوقت الأنسب للصرم من دون استثناء فلا أنسب من الغدو، وهو السعي أول الصبح. وأصل الحرث من قلب الأرض بآلة الحراثة، وحرثكم يعنون الذي أتعبتم أنفسكم حتى حرثتموه، وفي ذلك استثارة للذات، بأنكم الذين أجهدتم أنفسكم وحرثتم الأرض وزرعتموها وناضلتم منذ البداية حتى أثمرت.. فأنتم وحدكم إذ الذين يجب أن يكون لكم النتاج لا يشار ككم فيه أحد من الناس.

﴿ فَأَنفُلُقُوا وَحُرْ يُنَخَفَنُونَ ﴾ في سرعة متأنية محفوفة بالحيطة والحذر من الفضيحة، لكي ينجزوا المهمة لو أمكنهم قبل استيقاظ المساكين ورواحهم إلى حوائجهم. والتخافت، نقيض الجهر والإعلان، فهو التسار، ويبدو أنهم يدعون بعضهم إلى المزيد من الكتهان والتخفي. أو كانوا في أثناء انطلاقهم إلى الصرم يتناجون الحديث والتآمر. وعملوا المستحيل من أجل مهم الشاغل الذي تخافتوا به طيلة الطريق إلى جنتهم، وهو إخفاء الأمر على المعوزين حتى لا يسألوهم شيئا كا الذي تخافت، نقيض وكانوا في أثناء انطلاقهم إلى الصرم يتناجون الحديث والتآمر. وعملوا المستحيل من أجل همهم الشاغل الذي تخافتوا به طيلة الطريق إلى جنتهم، وهو إخفاء الأمر على المعوزين حتى لا يسألوهم شيئا كما يصرمون. ﴿ أَنَّا يَدْخُلُنَهَا الَوْمَ عَلَيْكُرُ مِسْحِينٌ ﴾ والمسكين هو المعوز الذي لا يملك حتى قوت يومه، والآية تدل على مدى شحهم إذ لا يريدون أن يتعطفوا حتى على واحد ولو كان من أجل حتى قوت يومه، والآية تدل على مدى شحهم إذ لا يريدون أن يتعطفوا حتى على واحد ولو كان من أحوج الناس! وأكدوا على ذلك اليوم بالذات لأنه يوم الصرم والقسمة، فلا يضرهم أن من أحوج الناس! وأكدوا على ذلك اليوم بالذات لأنه يوم الصرم والقسمة، فلا يضرهم أن من أحوج الناس! وأكدوا على ذلك اليوم بالذات لأنه يوم الصرم والقسمة، فلا يضرهم أن يدخل الماكين بعده إذ لا ثمر ولا قسمة، والآية تعكس ظاهرة كانت شائعة في ذلك المجتمع وهي أن المساكين بعده إذ لا ثمر ولا قسمة، والآية تعكس ظاهرة كانت شائعة في ذلك المجتمع وهي أن المساكين بعده إذ لا ثمر ولا قسمة، والآية يعكس ظاهرة كانت شائعة في ذلك المجتمع وهم أن المساكين والمعوزين يدخلون المزارع والبساتين في مواسم الجني والحصاد والصرم، يدخل المساكين والمعوزين يدخلون المزارع والبساتين في مواسم الجني والحماد والصرم وهم أن مالساكين والمعوزين يدخلون المزارع والبساتين في مواسم الجني والحماد والصرم والعسمة، والخما والم ما الحي والمون المزارع والبساتين في مواسم الحي والمون والعماد والصرم ولعلم كانوا يعاولون التعرف على اليوم الذي يبادر فيه الملاك إلى ذلك فيطوفون عليهم في والعلهم عانوا يعاولون الخرف على الذي يالا خوة الخمسة (أصحاب الحية) الذي يوفي مالما ما مامعا في الماعاذي الميانة، ولعل والد الإخوة الخمسة (أصحاب الحية) مالمونا وأمر والغوان الذي والموزين يرون أي أيس مالمو مالمو والله الرخوة

104

وأورثهم إياها كان قد عَوَّد المساكين على المعونة يوم الصرم من كل عام، وقد أخذ أصحاب الجنة ذلك بعين الاعتبار في خطتهم واحتاطوا للأمر بحيث إنهم من الناحية الظاهرية ما أغفلوا شيئا.

وَعَنَدَوْا عَلَى حَرْدِ قَدَرِينَ ﴾ في ظنهم، إذ أحكموا خططهم وكيدهم من كل الجوانب. واختُلف في معنى الحرد فقيل: هو القصد<sup>(۱)</sup>، فالمعنى غدوا على قصدهم الذي قصدوا أي الصرم والمنع قادرين عند أنفسهم، وقيل: الغضب<sup>(۲)</sup>، وقيل: المنع<sup>(۳)</sup>، وقيل: الجد<sup>(1)</sup>. ويبدو لي أنه المنع المقصود الجاد والمُشَرَّب بالحقد والغضب على المساكين والنفور منهم. وإنها تصوروا أنفسهم قادرين على ذلك لأنهم أخذوا بكل الأسباب التي من شأنها إيصالهم إلى الهدف، وغاب عنهم ~بسبب ترفهم وضعف إيهانهم- أن قدرة الله المطلقة فوق كل شيء، وأنه وحده الذي لا يمنعه مانع. ومشوا نحو جنتهم وكلهم ثقة بأن ما أرادوه سوف يتحقق.

فَلْمَا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا لَعَمَا أُوْنَ كَم عن الحق، وأن شيئا لا يصير إلا أن يشاء الله، وأنه يعلم حتى السر، وأن في الإنفاق في سبيل الله خيرا عظيما وبركة، وقيل: ضالون أي أننا ضيعنا الطريق وصرنا إلى غير جنتنا إذ لم يصدقوا أنفسهم أن الأرض التي تركوها أمس بأفضل حالة قد تحولت إلى بلقع فزعموا أنهم قد ضلوا الطريق إلى أرضهم إلى غيرها، ولكن كيف يضيع الإنسان أرضه؟! كلا.. إنها أرضهم بعينها، وإنهم ضالون عن الحقيقة وليسوا ضالين عن جنتهم، وإنهم حرمهم الله بمشيئته وحكمته في تركي تكوفون في و ثمة علاقة بين ضلالهم وحرمانهم وهي أن بلوغ الإنسان تطلعاته وأهدافه المعنوية والمادية متصل بالمنهج الذي يتبعه في الحياة، فحينها يخطئ اختيار المنهج أو يضل عن المنهج الصحيح فإنه بصورة طبيعية مباشرة سيحرم ليس من معطياته المعنوية بل حتى المادية منها، وهذا ما وقع فيه أصحاب الجنة، وفي الحياة معطياته المعنوية بل حتى المادية منها، وهذا ما وقع فيه أصحاب الجنة، وفي الإمام الباقر علي المنه: «إنَّ الرَّجُلَ لَيُذْنِبُ الذَّنْبَ قَيُدْرَأُ عَنْهُ الرَّرْقُ.».

ونستوحي من الآية بصيرة أخرى وهي: أنهم اهتدوا إلى أن الحرمان الحقيقي ليس قلة المال والجاه بالمسكنة، وإنها الحرمان والمسكنة قلة الإيهان والمعرفة بالله بالضلال. و هكذا أصبح الحادث المربع بمثابة صدمة قوية أيقظتهم من نومة الضلال والحرمان، وبداية لرحلة العروج في آفاق التوبة والإنابة، والتي أولها اكتشاف الإنسان لخطته في الحياة. وهكذا نهتدي

(۱) مجمع البيان: ج ۱۰، ص ٤٢٥، الكشاف: ج ٣، ص ٥٩١، البصائر: ج ٤٨، ص ٢١٧.
 (۲) المنجد: مادة حَرَدَ.
 (٣) مفردات غريب القرآن: ص ١١٣.
 (٤) الدر المنثور: ج٦، ص ٢٥٣.
 (٥) الكافي: ج٢ ص ٢٧١.

إلى أن من أهم الحكم التي وراء أخذ الله للناس بالبأساء والضراء وألوان من العذاب في الدنيا هي تصحيح مسيرة البشر، بإحياء ضميره واستثارة عقله من خلال ذلك، كما قال تعالى: فَفَأَخَذَنَهُم بِآلبَآسَاء وَٱلضَّرَّة لَعَلَّهُمْ بَعَنَرَعُونَ [الأنعام: ٤٢]. فما أحوجنا نحن المسلمين إلى أن تتأمل قصة هؤلاء الإخوة الذين اعتبروا بآيات الله وراجعوا أنفسهم بحثا عن الحقيقة لما رأوا جنتهم وقد أصبحت كالصريم، فنغيَّر من أنفسنا ليغير الله ما نحن فيه، إذ ما أشبه تلك الجنة وقد طاف عليها طائف من الله بحضارتنا التي صرمتها عوامل الانحطاط والتخلف. ولو أنهم استمعوا إلى نداء المصلحين لما ابتلوا بتلك النهاية المريعة.. وهكذا كل أمة لا تفلح إلا إذا عرفت قيمة المصلحين المجاهدين، فاستمعت إلى نصائحهم، واستجابت لبلاغهم وإنذارهم. ولمذا الدور تصدى أوسط أصحاب الجنة، فعارضهم في البداية حينها أزمعوا وأجموا على الخطيئة، وذكَرهم لما أصابهم عذاب الله بالحق، وحمَّلهم كامل المسؤولية، واستفاد من الصدمة التي أصابتهم في إرشادهم إلى العلاج الناجع.

أقال أوسطم في وهو يذكرهم ويلومهم، ويرشدهم في آن واحد: 
 ألواقل لكراؤلا تشيخون به
 أي إن التسبيح هو السبيل لعلاج الضلالة والحرمان، فهو إذن ليس كما يتصور البعض مجرد
 قول الواحد: سبحان الله، إنها هو شريعة نظام ومنهجية حياة، تتسع لعلاج كل انحراف
 ومشكلة لدى الإنسان، وهدايته إلى الحق والصواب في كل ميدان وجانب، حيث إنه بالتسبيح
 يقدس المرء ربه فلا ينسب الذنب إليه وإنها إلى نفسه، وهذا يأتي التسبيح عند الاعتراف بالذنب،
 يقدس المرء ربه فلا ينسب الذنب إليه وإنها إلى نفسه، وهذا يأتي التسبيح عند الاعتراف بالذنب،
 يقدس المرء ربه فلا ينسب الذنب إليه وإنها إلى نفسه، وهذا يأتي التسبيح عند الاعتراف بالذنب،
 مثل قوله سبحانه في قصة ذي النون وعلى لسانه: 
 أسبت كنك إلى المنه، وهذا يأتي التسبيح عند الاعتراف بالذنب،
 مثل قوله سبحانه في قصة ذي النون وعلى لسانه: 
 أسبت كنك إلى التسبيح هنا بأنه الاستثناء (بالعطاء
 مثل قوله سبحانه في قصة ذي النون وعلى لسانه: 
 أسبت كنك إلى المنه الذيب اليه وإنها إلى نفسه، وهذا يأتي التسبيح عند الاعتراف بالذنب،
 مثل قوله سبحانه في قصة ذي النون وعلى لسانه: 
 أسبت عند الاعتراف بالذيب العلام مثل قوله سبحانه في قصة ذي النون وعلى لسانه: 
 أسبت عند الاعتراف بالذنب،
 مثل قوله سبحانه في قصة ذي النون وعلى لسانه: 
 أسبت كنك إلى حكن هما بأنه الاستثناء (بالعطاء
 مثل قوله المبحانه في قصة ذي النون وعلى لسانه: من تفسير للتسبيح هنا بأنه الاستثناء (بالعطاء
 الأنبياء: ٨٧] والذي ذهب إليه البعض (٢٠ من تفسير للتسبيح هنا بأنه الاستثناء (بالعطاء
 للمساكين، وقول إن شاء الله) أو التوبة بعد الذنب صحيح ولكنه من الماديق والمفردات التي
 إلى جانبها الكثير مثيلاتها.

وتتساءل: من هو أوسطهم؟.

قال أكثر المفسرين أنه أوسطهم في السن، وذلك ممكن إلا أن الأقرب للمعنى أنه أعدلهم وأرجحهم عقلا، ذلك أن السن في مثل هذه القضية ليس بذي أهمية حتى يذكر، وإلى ذلك ذهب ابن عباس وقد سأله سائل : «يَا بْنَ عَبَّاسٍ كَانَ أَوْسَطَهُمْ فِي السِّنِّ؟ فَقَالَ : لَا، بَلْ كَانَ أَصْغَرَ الْقَوْم مِنَّا وَكَانَ أَكْبَرَهُمْ عَقْلًا، وأَوْسَطُ الْقَوْم خَيْرُ الْقَوْم، والذَّلِيلُ عَلَيْهِ فِي الْقُرْآنِ فِي قَوْلِهِ : إِنَّكُمْ يَا أُمَّةً مُحَمَّدٍ أَصْغَرُ الْقَوْمِ وَخَيْرُ الْأَمَمِ قَالَ اللهُ : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أَمَتَهُ وَسَطًا ﴾ ""

- (١) روح المعاني في تفسير القرآن الكريم: ج١٥، ص٣٧.
- (٢) تفسير القمي: ج٢، ص٣١٨، مستدرك الوسائل: ج٧، ص٩٧.

الإنسان الطريق السوي باعتداله في العقل والبصيرة لا بمقدار عمره، وحيث كان أخوهم هذا صاحب بصيرة نافذة فقد سبقهم إلى معرفة الحق ونصحهم، وقرأ النتائج المستقبلية قبل وقوعها، وكذلك يكون أولو الألباب من القادة الصالحين.

ومن موقف أوسط أصحاب الجنة نهتدي إلى بصيرة هامة ينبغي لطلائع التغيير الحضاري وقادته أن يدركوها ويأخذوا بها في تحركهم إلى ذلك الهدف العظيم، وهي: أن المجتمعات والأمم حينها تضل عن الحق وتتبع النظم البشرية المنحرفة تصير إلى الحرمان، وتحدث في داخلها هزة عنيفة (صحوة) ذات وجهين:

الأول: القناعة بخطأ المسيرة السابقة.

الثاني: البحث عن المنهج الصالح، وهذه خير فرصة لهم يطرحون فيها الرؤى والأفكار الرسالية ويوجهون الناس إليها. وإنها لَظُروف أمتنا الإسلامية التي جربت اليمين واليسار وتعيش الآن مخاض العودة إلى الخيار الإلهي الأول بروح عطشة لتلقي الرسالة والطاعة لحملتها والقادة إليها. وكذلك وقف أصحاب الجنة من أوسطهم ودعوته للعودة إلى الحق: ﴿ قَالُوا سُبَحَنَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَا ظَلِمِينَ ﴾، فالقيم الإلهية إذن صحيحة لا خطأ فيها لأنها تتنزل من عند الله صاحب الكمال المطلق، إنها الخطأ والداء في الإنسان الذي يظلم نفسه بالانحراف عن الحق. وكذلك ينبغي للأمة الإسلامية أن تقيم واقعها وهي تبحث عمن هو المسؤول عن تخلفها، هل الإسلام أم المسلمين؟.

وهكذا سبَّحوا ربهم لكيلا يُلقوا بمسؤولية خطئهم على الأقدار، لأن ذلك كان يعيق انطلاقتهم نحو التغيير والإصلاح ﴿ فَأَقَبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضَ يَتَلَوَمُونَ ﴾ يلقي كل واحد المسؤولية على غيره، وهذه من الطبائع البشرية أن يدعي الإنسان المكاسب ويتهرب من التبعات والنكسات، وعلى ذلك مضى المثل: «الهزيمة يتيمة وللانتصار ألف أب»، ولكن أصحاب الجنة تجاوزوا هذه العقبة أيضا، واعترفوا جميعهم بالمسؤولية إيهانا منهم بأنها الحقيقة الواقعية، والسبيل النافع الوحيد للتغيير الجذري الشامل ﴿ قَالُوا يُوَيَّلَنَا إِنَّا كَنَا طَغِينَ ﴾ أي الويل (العذاب) لذا وسببنا إذ طغينا، والطغيان أعظم من الظلم لأنه تجاوز الحد فيه، وهكذا يجب أن يعترف الإنسان (فردا وأمة) بحجم الخطيئة الواقعي دون تصغير يدعو إلى التبرير، ولا تضخيم يبعث روح اليأس من الإصلاح، بل اعتراف الشجعان الذي ينفخ في النفوس روح التوبة النصوح إلى الله، ورجاء المتطلعين إلى الإصلاح والخير ﴿ عَنَى رَبُّنَا أَن يَبْدِلْنَا حَيَّا كَمَا مَنْ النصوح إلى الله، ورجاء المتطلعين إلى الإصلاح والخير ﴿ عَنَى رَبُّنَا أَن يَبْدِلْنَا حَيَّا مَنْ أَنْ مَنْ المَاصوح الما عنه ورجاء المتطلعين إلى الأصلاح والخير ﴿ عَنَى رَبُنا أَن يُبْدِلْنَا حَيَا مَن المالي والاخرة الما من الإسان (فردا وأمة) بحجم الخطيئة الواقعي دون تصغير يدعو إلى التبرير، ولا تضخيم يبعث وقا إلى الله، ورجاء المتطلعين إلى الإصلاح والخير ﴿ عَنى رَبُنا أَن يَبْدِلْنَا حَلْكَ مَنْ عَلْ الله، ورجاء المتطلعين إلى الأصلاح والخير أ عَنى رَبُنا أَن يُبْدِلْنَا حَيَّ مَنْ أَنه يُعْرابُهما الذي يقع فيه بالرغبة الطاغية إلى الله، ورجاء المالو عنه إلى الله يتجاوز الإنسان فتنة الدنيا وأسرها الذي يقع فيه بالرغبة وفي نهاية القصة يضع القرآن أمامنا أعظم المواعظ والعبر التي تهدي إليها وهي: ضرورة أن يتخذ الإنسان حوادث الدنيا وأحداثها علامة وآية هادية لما في الآخرة ﴿ كُنَالِكَ ٱلْعَنَابُ وَلَعَنَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَكْبُرُ لَوَكَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ قيل: يعني لو كانوا يعلمون عذاب الآخرة، وهو صحيح، والأقرب منه أن صاحب البصيرة والعلم يعرف وهو في الدنيا بإيهانه وبصيرته أن ما في الآخرة أعظم حينها يرى العذاب في الدنيا. وهنا يتضح الفرق بين صاحب البصيرة الذي يرى الحقائق بعقله (كأوسط أصحاب الجنة) وبين أصحاب الجنة الذين اهتدوا لعظمة عذاب الآخرة، ما في الآخرة أعظم من الويل الدنيوي، أو يكون ضالا فلا يهتدي رغم الآيات والمواعظ.

ولعلنا نستوحي من عموم القصة أن بعضا من المكذبين والمترفين الذين كانوا في محيط الرسول آنذاك ترجى لهم التوبة والهداية كأصحاب الجنة، بالذات وأن الله في الآيات القادمة يدعو النبي ﷺ ألاً يتعجل كصاحب الحوت في الحكم على قومه بل يصبر لحكم الله الذي سيظهر في المستقبل فقد يتوبون كما تاب قوم يونس ظيئًلاً. ومن هذه الفكرة يجب على الدعاة أن يستمدوا سعة الصدر وكظم الغيظ حين يواجهون الرفض والعناد في طريق نشر الرسالة بين الناس. فاصبر لحكم ربك

- (1) ترهقهم: الرهق لحاق الأمر، ومنه: راهق الغلام إذا لحق بالرجال، وقال البعض: الرهق اسم من الإرهاق وهو أن يُحمَل الإنسان على ما لا يطيقه، ومنه: ﴿ سَأَرْهِتُهُ صَعُودًا ﴾.
- (٢) مغرم: ما يلزم من الدين الذي يلح في اقتضائه، وأصله من اللزوم بالإلحاح، ومنه قوله: ﴿إِنَّ عَذَابَهُمَا كَانَ غَـرَامًا﴾ أي لازماً ملحاً.
- (٣) مكظوم: المكظوم هو المحبوس عن النصّرف في الأمور، ومنه: كظمتُ رأس القربة إذا شددته، وكظم غيظه إذا حبسه بقطعه عما يدعو إليه، وكظم خصمه إذا أجابه بالمسكت.

### هدى من الآيات:

في هذا الدرس تعالج الآيات أسباب التكذيب بالرسالة والتهرب من مسؤولياتها. وهي:

**أولاً**: الأمنيات الباطلة التي تحلم بتساوي الناس في الجزاء، الأمر الذي يبرر للمترفين عدم التصديق بالرسالة والعمل بمضامينها وتحمل المسؤولية في الحياة، ولماذا يكلف الإنسان نفسه ما دام الجزاء واحدا؟.

والقرآن بعد أن يؤكد عظيم ثواب المتقين وشديد عذاب المجرمين، يسفُّه الحكم الباطل لدى البعض بتساوي الفريقين عند الله، وذلك بأدلة وجدانية لا بد للإنسان السوي من التسليم لها.

ثم تبين الآيات أن جزاء الآخرة ليس إلا تجسدات واقعية لأعمال الإنسان التي اختارها بتمام وعيه وإرادته في الدنيا، لذلك لا يستطيع أحد سجودا يوم يكشف عن ساق الجِدَّ رغم الدعوة الإلهية له إلى ذلك، وتغطي وجهه الذلة. لماذا؟ لأنه أعرض عن السجود وقد كان في سلامة مادية ومعنوية في الدنيا، وهذه الحقيقة تبعث في وجدان المؤمنين روح المسؤولية التي يعمقها الوحي بتحذير الإنسان من أنه لو كذب بهذا الحديث فسوف يستدرجه من حيث لا يعلم، الأمر الذي يصير به إلى سوء العذاب، ولا يكون له في الآخرة من خلاق، وذلك من متين كيده عز وجل الذي يحسبه المترفون خيرا.

ثانياً: الموقف الخاطئ من الرسالة والاعتقاد بأنها مغرم، لما فيها من مسؤولية وبالذات واجب الإنفاق المفروض على أصحاب الثروة، وإنها لكبيرة على المترفين الذين أسرتهم الأموال ويتضاعف حرصهم كلما فتح الله لهم أبوابا من الدنيا وأملى لهم.

ثالثاً: البطر الذي يجعل الإنسان لا يشعر بالحاجة إلى الرسول والرسالة، بل قد تراه يزعم أنه قد أعطي الغيب بيده! الآية (٤٧).

وهذه الأسباب الثلاثة ذاتها تجعل الحركة التغييرية في أوساط المترفين وفي ظل هيمنتهم حركة بطيئة وصعبة مما يوجب على كل مصلح رسالي أخذها بعين الاعتبار، فيصبر لحكم ربه، مستقيما على رسالته لا يتراجع عنها، ولا يصاب بردة فعل سلبية قد تقوده إلى تكفير مجتمعه أو هجرته، كما فعل النبي يونس بن متى عَلَيْظَلاَ الذي يئس من التغيير فدعا على قومه فابتُلي بالسجن في بطن الحوت، فإنه يجب على كل رسالي الصبر في طريق الرسالة وإن كان المكذبون يكادون من الحقد والبغض يزلقونه بأبصارهم، ويهارسون ضده حربا إعلامية شعواء سلاحها الشائعات والتهم والدعايات المغرضة، الآيات (٤٨ – ٥١).

وكما يجب أن يستقيم الداعية على أهدافه الربانية دون يأس من إصلاح الناس، كذلك يجب ألَّا يفقد ثقته برسالته فيشكك نفسه في قيمها لعدم تجاوب الناس معه أو لإعلام المترفين والمتسلطين ضدها.

### بينات من الآيات:

[37-٣٨] بعد التحذير من العذاب في الدنيا ومن العذاب الأكبر في الآخرة يرغبنا السياق في الجزاء الحسن الذي أعد للمتقين دون سواهم، وذلك بالتأكيد على أنه لا يشمل كل من هب ودب، لأن للجزاء الإلهي مقاييس دقيقة حيث يتناسب بنوعه وقدره ودرجات الناس الإيهانية وأعهالهم الصالحة في أن للمُتَقِينَ عِندَ رَسَمٍ جَنَّتِ التَّعِمِ »، ولم يقل: (نعيم)؛ لأن الألف واللام يجعلان الكلمة أوسع معنى، فبينها يدل قولنا: (نعيم) على جزء منه يتسع النعيم لتهام المعنى مما يتناسب ومعالجة السياق لموضوع الترف حيث يسمو بالمؤمنين عن فتن الدنيا ويفتح أمامهم أفقا من النعيم الذي لا ينتهي عند حد ولا زمان فتتصاغر عنده الدنيا، فلا ألمَّتَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَتِ مِن الزَّتِقَ قُلْ مَنْ حَرَّمَ أَنْ الْمَعْنِي أَنْ الْمَعْنِي عند الأعراب معنى ما يتناسب ومعالجة السياق لموضوع الترف حيث يسمو بالمؤمنين عن فتن الدنيا ويفتح أمامهم أفقا من النعيم الذي لا ينتهي عند حد ولا زمان فتتصاغر عنده الدنيا، فلا ألمَّتَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِبَتِ مِن الزَّرَقِ قُلْ هِ لِلَذِينَ مَامَنُوا في الْحَوَةِ الدَّيا عالى: (تعام) على حرَّمَ وَيَنْ مَنَ مَرَمَ ويفتح أمامهم أفقا من النعيم الذي لا ينتهي عند حد ولا زمان فتتصاغر عنده الدنيا، فلا المَوافي أخرة لويت عنهم، لأن الآخرة خالصة لهم، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ أَيْتَ الْعَنْ المَوافِ أَخْرَةَ أَخْمَ أَنْ الْمَانِ واللَّهُ الْعَانِ مَنْ مَا مَعْنَ الذيا من متاعها والأعراف: ٣٢]، وبهذا تتعادل الصورة في أذهان المتقين بأنهم أن لم يملكوا في الدنيا من متاعها والأخرة خالصة لهم. وببيان هذه الحقيقة (أن الجنات للمتقين) يمهد القرآن لإبطال أماني فالآخرة خالصة لهم. وببيان هذه الحقيقة (أن الجنات للمتقين) يمهد القرآن لابطال أماني المجرمين بتساويهم مع المؤمنين في الجزاء، وتلك الأماني عامل من عوامل تكذيب المرفين الرسالة يعالجها القرآن الكريم في هذا السياق، وهي التالية:

# أولاً: الأمنيات الباطلة بالتساوي في الجزاء مع المؤمنين

هل يتساوى الصالح والطالح؟ كلا.. إنه مرفوض عند كل عاقل ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْسُيْلِمِينَ كَلْلُجْرِمِينَ ﴾، والمسلم هو الذي سلَّم نفسه لله بتطويعها وفق أوامره. والسؤال: لماذا قدم المسلمين على المجرمين في حين يفترض العكس باعتبار السياق ينفي مزاعم المجرمين بأنهم متساوون مع المتقين في الثواب؟ ولكن المتدبر حينها يمعن النظر يهتدي إلى لطائف بلاغية لترتيب الكلهات في الآية:

١- أنه تعالى في نهاية قصة أصحاب الجنة أكد حقيقة العذاب وأنه في الآخرة أكبر، مما

يرجح كفة الرهبة في النفس، فجاءت الآيتان (٣٤-٣٥) لتحقيق المعادلة عند المؤمنين بالتأكيد على أن لهم جنات النعيم، وأنهم لا يعذبون كالمجرمين، ويرفع الله رجاء المتقين إلى أقصاه حينها ينفي تساوي المجرمين مع المسلمين الذين هم أقل شأنا من المؤمنين فكيف بالمتقين الأرفع درجة حتى من المؤمنين؟ ومن جانب آخر يزيد من يأس المجرمين من الثواب حينها لا يفسح مجالا حتى لمجرد الاحتمال بأنهم يمكن أن يتساووا مع المسلمين بتقديمهم في الآية هكذا: (المجرمين كالمسلمين) وجعل مدارها حول الثواب بدل العقاب، فإن الآية على حالها تجعل العذاب مسلما به للمجرمين ويبقى التساؤل عن مصير المسلمين هل يتبعونهم فيه أم لا؟.

٢- إن الجزاء في واقعه العمل ذاته الذي يقوم به كل إنسان خيرا أو شرا، ولو أنه سبحانه أعطى للمجرمين جنات النعيم كما يعطي المسلمين له لكان الأمر من أحد جهاته جعلا لهم كالمجرمين، وكأنهم لم يعملوا ما يتميزون به عنهم، بل وكأنهم عملوا أعمالهم الإجرامية التي ساوت المصير والجزاء بين الفريقين، وهذا ما ينكره كل عاقل سليم، ويستنكره السياق: ﴿مَا لَكُوْلَيْفَ تَحَمَّمُونَ ﴾ يعني على أي أساس ومنهج؟ ولا يملك المترفون المجرمون أمام هذا المنطق إلا لكورية تحكم ومن أحد جهاته جعلا لم ماوت المصير والجزاء بين الفريقين، وهذا ما ينكره كل عاقل سليم، ويستنكره السياق: ﴿مَا لَكُوْلَيْفَ تَحَمَّمُونَ ﴾ يعني على أي أساس ومنهج؟ ولا يملك المترفون المجرمون أمام هذا المنطق إلا التسليم له ونبذ الأمنيات الباطلة بالعودة إلى الحق وتحمل المسؤولية في الحياة بوصفها ضرورة وجدانية وعقلية. وإنه ليضعهم أمام واحدة من إجابتين: فإما أن يحكموا بالتساوي، وهذا ما يرفضه كل عاقل، وإما أن يحكموا بالتساوي، وهذا ما يرفضه كل عاقل، وإما أن يحكموا بالختلاف وأن الثواب للمسلم والعذاب للمجرم (كما يوفضه كل عاقل، وإما أن يحكموا بالاختلاف وأن الثواب للمسلم والعذاب للمجرم (كما يوفضه كل عاقل، وإما أن يحكموا بالتساوي، وهذا ما يرفضه كل عاقل، وإما أن يحكموا بالاختلاف وأن الثواب للمسلم والعذاب للمجرم (كما يوفنه كل عاقل، وإما أن يحكموا بالاختلاف وأن الثواب للمسلم والعذاب للمجرم (كما يوفنه كل عاقل، وإما أن يحكموا بالاختلاف وأن الثواب للمسلم والعذاب للمجرم (كما يوفنه كل الحقار، وهو المنزه عن الظلم والجهل؟ وما أظهر تسفيه هاتين الأيتين لبعض الفلسفات يحكم الحائر وهو المنزه عن الظلم والجهل؟ وما أظهر تسفيه هاتين الأيتين لبعض الفلسفات يحكم الجائر وهو المنزه عن الظلم والجهل؟ وما أظهر تسفيه هاتين الأيتين لبعض الفلسفات الحكم الجائر وهو المنزه عن الظلم والجهل؟ وما أظهر تسفيه هاتين الأيتين وهو الرؤوف الموفية المفرون آلى ياب العذاب القرآنية على أنها لمجرد التخويف وسوق الناس نحو الرحيم، بل ويفسرون آيات العذاب القرآنية على أنها لمجرد التخويف وساليال.

إن أماني المترفين بالتساوي مع المؤمنين عند ربهم من العوامل الخطرة التي تدعوهم إلى التكذيب بالحق والحياة اللامسؤولة، والتي تعيق فيهم أي سعي جاد، بل وتبعث فيهم أسباب الإجرام. وأي قيمة تبقى للأحكام والحدود الإلهية إذا كفر الإنسان بحقيقة الجزاء وبأنه من جنس العمل؟! وأي حافز للالتزام بأوامر الله، والارتداع عن نواهيه يظل إذا كفرنا بالآخرة أو فصلنا بينها وبين الدنيا؟! ولذلك يتصدى السياق حتى الآية (٤٥) للرد على تلك الأماني والظنون.. وهكذا بعد أن أوضح أنها لا تستند إلى أي دليل وجداني ولا عقلي ينفي استنادها إلى الوحي المصدر الثاني للعلم الحق، بل حتى إلى كتاب معتبر لدى العقلاء.

﴿أَمْ لَكُرْكِنَبٌ فِيهِ تَدْرُسُونَ ٣﴾ إِنَّ لَكُرْفِيهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ ﴾ والكتاب الذي يدرسه الإنسان هو

العلم الثابت الذي يعتمده منهجا في الحياة فيعكف على دراسته بالبحث لفهمه وتطبيق ما فيه، وليس ثمة كتاب إلهي ولا حتى بشري معتبر لدى الناس يساوي في قوانينه وقيمه بين البريء والمجرم مهما اختلفت الكتب البشرية والقوانين الوضعية في تحديد مصاديق المجرم، لأن الكتاب الذي يخالف كل قيم العرف لن يكون مقبو لا عند الناس، وإذا يحكم المترفون بالتساوي عند الله بين المجرم والمسلم فإنها ينطقون من الأهواء والأماني التي لا اعتبار لها عند العرف العام. و هذه الآية تستثير فطرة الإنسان ووجدانه وتستشهد بها تعارف عليه الناس على اختلاف مذاهبهم وقومياتهم، كما الآيات القرآنية الأخرى التي تفرق بين المسلمين والمجرمين كالآية (٣٥)، وبين الجاهل والعالم()، وبين الأعمى والبصير ()، وبين أصحاب الجنة وأصحاب النار ().

والآية (٣٨) تكشف عن حقيقة يمكن لكل إنسان أن يلمسها في واقع المترفين المستكبرين السياسي والاجتماعي، وهي أنهم لا يريدون أن تحكم شريعة أو نظام قانون أني كان نوعها، فحتى الدستور الذي يضعونه بأنفسهم، وحسب القياسات التي يختارونها لحكمهم تراهم يتهربون منه، ولا يرضون به حكما بينهم وبين الناس. لماذا؟ لأن ذلك الدستور مهما كان ظالمًا ومنحرفًا لا بد أن ينطوي على نسبة من القيم حتى يكون مقبولًا عند العرف العام، وتلك النسبة تدين طائفة من تصرفاتهم فلا يريدونها، وهكذا كانت مخالفة حكم العقل والقانون من أظهر سمات المجرمين، كما أن تحكيم الهوي والشهوات من أعظم بواعث الجريمة. ولعلنا نهتدي من ذلك إلى أن من عظمة الإسلام أن فيه قيها أساسية ثابتة لا يمكن تبديلها وتحويلها، بل لابد أن تبقى هي الميزان في المجتمع، وهذه القيم لا يعطي الله لأحد (من رسوله وإمام أو حاكم شرعي أو دولة) الحق في خرقها تحت أي عنوان، ولأي سبب بالغ ما بلغ، والحكمة في ذلك أنها فوقهم جميعا، وأن دورهم هو التنفيذ وليس التشريع، كما أن الرسالة تفقد مصداقيتها وقيمتها لو بدلت فيها هذه القيم. بلي؛ إن المصلحة العامة قد تقتضي تغيير بعض القوانين ولكن ضمن إطار قانوني معين.

[٣٩–٤٣] وبعد أن نفى السياق أي شاهد من عقل أو نقل (كتاب) يؤيد مساواة المسلمين والمجرمين، ينفى أن تكون للمجرمين أيهان على الله تقتضي براءتهم من النار وتحللهم عن أية مسؤولية تجاه أعمالهم ﴿ أَمْ لَكُوْ أَيْمَنْ عَلَيْنَا بَلِغَةً ﴾، والأيهان البالغة إما بمعنى التامة من جميع جهاتها وشروطها، نقول: بلغ الصبي إذا تمت رجولته واستوى، أو بمعنى الأيهان التي لا تنقض والتي تتصل.. ﴿إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَكَمَةِ ﴾، وتقضي أن يكون الأمر كما يقولون بضرس قاطع أن

- (1) الزمر : ٩ ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

(٢) فاطر: ١٩ ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾. (٣) الحشر: ٢٠ ﴿ لَا يَسْتَوِى أَصْحَبُ ٱلنَّادِ وَأَصْحَبُ ٱلْجَنَةِ أَصْحَبُ ٱلْجَنَةِ هُمُ ٱلْفَاَبِرُونَ ﴾.

لهم براءة من العذاب ﴿إِنَّ لَكُرْ لَمَا تَعَكَّمُونَ ﴾ فأنتم مفوضون من قبل الله؟! وهذا لا دليل عليه، فلو كانت ثمة يمين حلف بها الله فإنها ستكون في رسالته، والحال أن فيها أيهان تناقض أيهانكم المدعاة كقسمه بأن يملأ جهنم من المجرمين. ولعل قوله تعالى: ﴿إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَمَةِ ﴾ يهدينا إلى أنهم في الظاهر يحكمون رقاب الناس في الدنيا ولكن الوضع يختلف تماما في الآخرة إذ لا تبقى لهم أية سلطة، فهنالك الولاية لله الحق وله الحكم، بل في الدنيا أيضا ليس بالضرورة أن يكون لهم ما يتمنون ويحكمون، لأنهم لا يقدرون على شيء إلا بإذن الله القاهر فوق عباده.

بلى؛ هناك وعد عند الله للمؤمنين بالمغفرة والجزاء الحسن إذا ماتوا مؤمنين، وليس إلى يوم القيامة دون شرط أو قيد. وما يتوهمه بعضهم من أن السلطان ظل الله في الأرض، أو أنه يُعفى عن مسؤوليات أفعاله، لا يعدو مجرد تمنيات تفرزها الأهواء، وهي تتبخر عند الحجة العقلية. من هنا يتحدى السياق أن يملك أحد الشجاعة على تبني ذلك القول والدفاع عنه والمجادلة بشأنه.

أسلم من المعمر بنا لك رَعِمٌ والزعيم: الكفيل الذي يقوم بالأمر ويتصدى له، ومنه زعيم القوم، ولا أحد يتكفل هذا الأمر لأنه لا يعتمد على دليل منطقي، إنها ينطلق من الخيال والظن، وهذه الآية تتشابه وقوله تعالى: ﴿ فَحَمْ يُجَدِدُ أَلَمَهُ عَنْهُمْ يَوْمَ الْمُومِ مِنْ اللهِ عَالَى عَلَيْهِمْ وَمَا اللهِ مَنْ عَلَيْهِمْ وَمَا اللهِ وَالظن، وهذه الآية تتشابه وقوله تعالى: ﴿ فَحَمْ يُجَدِدُ أَلَمَهُ عَنْهُمْ يَوْمَ اللهِ وَالظن، وهذه الأمر لأنه لا يعتمد على دليل منطقي، إنها ينطلق من الخيال والظن، وهذه الآية تتشابه وقوله تعالى: ﴿ فَحَمْ يُجَدِدُ أَلَمَهُ عَنْهُمْ يَوْمَ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَهِ اللهِ مَنْ يُحَدِي عَلَيْهُمْ يَوْمَ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَحَدَ اللهِ عَنْ يَحْدُونُ عَلَيْهِمْ وَحَرَ اللهِ عَنْهُمْ يَوْمَ اللهِ عَنْ يَعْدُونُ عَلَيْهِمْ وَحَدَى اللهِ عَلَيْهُمُ يَوْمَ اللهِ عَنْ عَالَيْ عَلَيْهُمْ يَوْمَ اللهِ عَنْ عَلَيْهُمْ يَوْمَ اللهِ عَلَيْهُمْ يَوْمَ اللهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ وَمَرَ الْحَد

ويمضي السياق قدما في تسفيه الزعم الواهي بتساوي المجرمين مع المسلمين، حيث ترى كثيرا من المجرمين والمذنبين يتكلون على الشركاء والأنداد، ويزعمون أنهم ينقذونهم من جزاء أفعالهم المنكرة، ويزعمون أنهم يستطيعون التأثير في حكم الله بحكم الشراكة معه في الملك والتدبير، سبحانه، وهكذا تراهم يعتقدون بالشفاعة الحتمية التي تقتضي نجاتهم من العذاب يقينا بفعل تأثير الآلهة الصغار كالأصنام والملائكة والجن والأولياء الذين يتوهم البعض أنهم يتقاسمون مع الله الربوبية سبحانه وتعالى ﴿ أَمَ هُمَ شُرَكًا مُقْبَاتُوا بِشُرَكَا مَعْانَهُم مِن العذاب إلى يقينا بفعل تأثير الآلمة الصغار كالأصنام والملائكة والجن والأولياء الذين يتوهم البعض أنهم يتقاسمون مع الله الربوبية سبحانه وتعالى ﴿ أَمَ هُمَ شُرَكًا مُقْبَاتُوا بِشُرَكَا مِعْمَ إِن كَانُوا صَدِقِن والمشركون حينما يعودون إلى وجدانهم، أو عند المواجهة العلمية بالجدال أو الواقعية حيث والمشركون حينما يعودون إلى وجدانهم، أو عند المواجهة العلمية بالجدال أو الواقعية حيث يجازي الله الناس، يعرفون أن لا حول للشركاء، وأنهم إنما يخدعون أنفسهم ويخادعون الآخرين عند المجادلة ﴿ قَالُوا عَانتَ فَعَلْتَ هَمَ أُنَّ عَلَيْ أَنْهُمُ مُعَالًا أَنْ أَنْ عَصْرِين عند المعادلة من قالوا عالت وكم أن يعمون أن لا حول للشركاء، وأنهم إنها يخدعون أنفسهم ويخادعون الأخرين ولا شُمَ تُكسولُ عُلَى رُمُوسِهم لقد علينا كيف أفحم نبي الله إبراهيم عن قال مركم أنشركم أنتُم ألظًا لمرين عند المجادلة ﴿ قَالُوا عَانتَ فَعَلْتَ هَذَا بِتَالِمَتِ أَنْ يَعْلَمُونَ مَنْ أَنْ مُعْتَمُ أَنْ يَنْ عُلُوهُ مُن أَنْ أَنْ مُعْمَاتُ مُن أَنْ فَعْكَمُ أَنْ مَنْ يُعْلَمُ أَمْ مُنْ أَمْرُ أَنْ أَنْ مُؤْمَ أُنْ حَالَ أَنْ مَنْ يَعْمَلُهُ مَنْ أَنْ مَنْ أَنْ مُعْمانُ مَنْ أَصْرَ مَا مَن مُؤالًا أُنْ مَنْ أُنْ مَنْ مُنْ أُنْ مَ مَا أُنْ مَنْ أُنْ مَا أُنْ أُنْهُ أَنْ أُمْ أُنْ أُمْ أُنْ مُنْ أُنْ أُنْ مُنْ مُنْ أُنْ مُؤْلَوْ مَنْ أُنْ أُنْ مُون أُمُون أُنْ مُن مُونا عُلَى رُمُ أُنْ مُن أُنْ مُنْ أُنْ أُو أُولَ أُنْمُ وإلى أُنْ وَ أُمْرُ وإلى أُنْ وأُنْ أُنْهُ أُنْكُ أُنْ مُولَعُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْسُ أُنْ مُنْ أُنْ أُنْ أُنْ وأُنْمُ وأُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ وأُلُولُ أُنْتُ أُعْمَ أُنْمُ أُنْهُ أُنْمُ أُنْ

تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢-٧٢].

وفي هذه النهاية القوية يتضح لنا أنه تعالى في الآية (٤١) من سورة القلم إنها طالبهم بأن يأتوا بشركائهم استثارة لوجدانهم وعقولهم للتحقيق في زعم الشركاء، باعتبار أن بطلانه لا يجتاج إلى أكثر من ذلك، فهناك مزاعم كثيرة يسترسل معها الإنسان ويعتبرها مسلهات بل مقدسات ولكن بمجرد عرضها على عقله ووجدانه والتفكير فيها بجد يتبين له مدى سخفها، وإنها كانت هذه المسلهات تستمد قوتها من التمنيات ومن الغفلة والجهل.

وإذا كان الإنسان قادرا على فضح باطل الشركاء بالوجدان والعقل في الدنيا فإن كذب كل مزاعمهم وظنونهم الباطلة يتبين بأجلى صورة في الآخرة ﴿يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ ﴾ وللكشف عن الساق تفاسير أهمها:

ألف: قيل إنه ساق العرش يكشف الله عنه يوم القيامة، وقال الإمام الرضا عَلَيْتَكَلَّرْ: «حِجَابٌ مِنْ نُورٍ يُكْشَفُ فَيَقَعُ الْمُؤْمِنُونَ سُجَّدا»<sup>(1)</sup>.

باء: وأوغل البعض في الوهم إذ قالوا إنه ساق الله سبحانه عما يصفون، ورووا عن النبي عن أنه قال: «يَكْشِفُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَنْ سَاقِهِ» وأخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر وابن منده عن ابن مسعود.. قال: عن ساقيه تبارك وتعالى.. وضعَّفه البيهقي<sup>(٢)</sup>، ويبدو أن ذلك من أفكار المجسمة التي تسربت إلى الثقافات الدينية لدى بعض المسلمين، كما اختلطت مع الأفكار المسيحية من قبل. وقد رد الفخر الرازي ردًا مفصلا على هذه الخرافة في التفسير الكبير<sup>(٣)</sup>.

جيم: وقد يكون الكشف عن الساق كناية عن أنه يوم الجد والشدة، وفي المجمع عن القتيبي: أصل هذا أن الرجل إذا وقع في أمر عظيم يحتاج إلى الجد فيه يشمر عن ساقه، فاستعير الكشف عن الساق في موضع الشدة.. تقول العرب: قامت الحرب على ساق، وكشفت عن ساق، يريدون شدتها.. قال الشاعر<sup>(1)</sup>:

قد شمَّرت عن ساقها فشدوا وجدت الحرب بكم فجدوا

دال: ويمكن القول إنه كناية عن تجلي أصول الحقائق، وإنها استخدم القرآن الكشف عن منه مدينة

(۱) بحار الأنوار: ج٤، ص٧. (۲) الدر المنثور: ج٦، ص ٢٥٤. (۳) التفسير الكبير: ج٠٣، ص٦١٤. (٤) مجمع البيان: ج٠٢، ص ٤٢٨. الساق لأن ساق الشيء أصله، وعلى هذا قيل ساق الشجرة. ويوم القيامة هو يوم الكشف عن أصل الحقائق فهنالك يكشف للناس الحق الأصل وأعمالهم، قال علي بن إبراهيم: يوم يكشف عن الأمور التي خفيت<sup>(۱)</sup>، ولعلنا نلمس تلويحا إلى هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ لَقَـدَ كُنَتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنَ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدً ﴾ [ق: ٢٢]. إذن فيوم القيامة هو يوم سقوط الحجب عن الحقيقة ليراها الناس كما هي، وهل ترى الساق إلا حينما يكشف عنها ما يمنع الرؤية عنها؟!.

وكذلك يتضح للمجرمين بطلان حكمهم بالتساوي مع المسلمين، وأنه ليس من كتاب يؤيد ذلك، ولا يمين بالغة قطعها الله على نفسه لصالحهم، ولا شريك موجود فينفعهم يوم القيامة إن لم يكتشفوا ذلك بأنفسهم في الدنيا، فيهتدوا للحق، ويسلموا لله بدل ممارسة الجريمة حيث الفرصة قائمة لا تزال، وإلا فإن شيئا من ذلك لا ينفعهم قيد شعرة في الآخرة لأنها دار جزاء لا عمل فيها. ﴿وَيُدْعَوْنَ إِلَى الشَّجُودِ ﴾ دعوة تشريعية يوجهها منادي الحق يومئذ، وتكوينية يفرضها هول الموقف وعظمة تجليات الحقيقة، وهنالك يستجيب المؤمنون لربهم بطبيعة التسليم التي كانوا عليها في الدنيا، وبفعل الخشية من مقام الله، بل لا يملك أحد من أهل المحشر إلا الاستجابة لدعوة الحق لولا أنه تعالى بحكمته يمنع المجرمين من ذلك ﴿فَلَا واحدة، وفي نور الثقلين عن الإمام الرضا عليكَلا: «تُدْعَجُ أَصْلَابُ المُنَافِقِينَ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ يسْتَطِيعُونَ ﴾ جاء في الحديث المأثور عن النبي عليكر: «تُدْعَجُ أَصْلَابُهُ طَبِقاً وَاحِداً»<sup>(1)</sup> أي فقارة أهل المحشر إلا الاستجابة لدعوة الحق لولا أنه تعالى بحكمته يمنع المجرمين من ذلك ﴿فَلَا واحدة، وفي نور الثقلين عن الإمام الرضا عليكَلا: «تُدْعَجُ أَصْلَابُهُ طَبِقاً وَاحِداً»<sup>(1)</sup> أي فقارة الشُّجُودَ»<sup>(1)</sup>، وبالإضافة إلى هذا المعنى الظاهري تنسع الآية لمعنى أعم وهو أن المجرمين لا يملكون يوم القيامة أية حرية، ليعلموا أن ليس لهم ما يتخيرون ولا ما يحكمون كما كانوا يظنون، وليسوا على وضعهم في الدنيا حيث أطلقوا العنان لأهوائهم فلم يراعوا حلال الله وحرامه ولاحقًا وباطلا، وبالذات أولئك الذين تسلطوا على رقاب الناس فتهادوا في الجريمة طغيانا وظليا.

ويصور لنا القرآن حالهم حيث الهوان الظاهر على جوارحهم ووجوههم، والذلة الباطنة التي تكاد تقتلهم إرهاقا في المحشر. وقد شمخوا بأنوفهم حتى كادت تستطيل مثل الخرطوم، واستكبروا وبالغوا في التظاهر بالعزة في الدنيا لأنهم في أيديهم المال والسلطة وحولهم الاتباع ﴿خَشِعَةً أَبْسَرُمُمْ ﴾ مرسلة إلى الأسفل لا يرفعونها بين الناس لما هم فيه من ذل الموقف الذي لا يستطيعون معه حتى النظر إلى الآخرين. ﴿تَرَهَقُهُمْ ذِلَةٌ ﴾ أي تغشاهم وتعلو وجوههم

- (۱) تفسير القمي: ج۲، ص ۳۸۳.
- (٢) الكشاف: ج٤، ص ٥٩٥، نور الثقلين: ج٥، ص ٣٩٦.
  - (٣) بحار الأنوار: ج٤، ص٧.

ذلة، ويحتمل أن يكون المعنى أي تحملهم الذلة ما لا يطيقون من الأذى المعنوي، وتتعبهم كما تتعب الكلاب الصيد، يقال: أرهقه أي حمله على ما لا يطيق. و حكمة الله في منع المجرمين عن السجود بعد أمرهم به فضيحتهم في المحشر حيث يمتاز بامتحان السجود المسلم عن المجرم، قال قتادة ذُكِرَ لنا أن النبي ﷺ كان يقول: "يُؤْذَنُ لِلمُؤْمِنِينَ يَوْمَ القِيَامَةِ في السُّجُودِ فَيَسَجُدُ الْزُومِنُونَ، وَبَيْنَ كُلِّ مُؤْمِنٍ مُنَافِق فَيَتَعَشَّرُ ظَهَرُ المُنَافِقُ عَنْ السُّجُودِ»، وبذلك يعرف الناس حقيقته، حيث إن الآخرة في حقيقتها انعكام لأعهال الإنسان في الدنيا، وبالتالي فإن التهايز في الجزاء هناك هو صورة للتهايز في الأعهال والصفات هنا في الدنيا، وبالتالي فإن التهايز إلى السُجُودِومُ سَلِمُونَ في معنويًا وماديًا بحيث لم يعن عندهم عذر يعرر عدم تسليمولية في إلى السُجُودِومُ سَلِمُونَ في معنويًا وماديًا بحيث لم يعن عندهم عذر يعرر عدم تسليمهم لدعوة الله سوى اتخاذهم الهوى إلها من دونه عز وجل، ولعلنا نستوحي من الآيتين (٢٤ –٤٣) فكرة هامة تتصل بسلوك الإنسان في الدنيا، وهي: أنه حينها لا يستغل نا عم الله عليه منه المعو قد تسلب منه فيفوته الانتهام قرابه والمنات ها في منا يعمق المودية في موى اتخاذهم الحوى إلها من دونه عز وجل، ولعلنا نستوحي من الآيتين (٢٢ –٤٣) فكرة هامة تصل بسلوك الإنسان في الدنيا، وهي: أنه حينها لا يستغل نعم الله عليه كالصحة والغنى فإنها موى اتخاذهم الحوى إلها من دونه عز وجل، ولعلنا نستوحي من الآيتين (٢٢ –٤٣) فكرة هامة موابع على فإنها عليه عليه ماه أو يسلبه الله توفيق الطاعة بسبب تماديه في المغنى فإنها مربع على عليه.

[32-53] ولأن المترفين يعتبرون تتالي النعم عليهم دليلا على رضاه تعالى عنهم، فيتهادون في التكذيب بالرسالة ومحاربة الرسول اعتهادا على ذلك، جاءت الآيات تؤكد أن الحقيقة عكس ذلك تماما لأن الله يكيد لهم عبر خطة حكيمة، وأي كيد أعظم من ذلك الذي يحسبه الإنسان خير وهو شر وبيل، وينطوي على حرب مباشرة بين الخالق العظيم الجبار شديد ألعقاب وبين المخلوق الحقير الضعيف المسكين يمشي إليها برجله ويقع في فخاخها بغتة ؟ فَنَزَنْنِ وَمَن يُكَذِبُ بَهَذَا لَمَدِيثَ في يعني الرسالة التي هي حديث الله إلى الإنسان، ومن الرسالة حديث الآخرة والعذاب، وما أخوف هذه الآية للمكذبين أن يبارزهم رب العزة مباشرة، وما أسوأ مصير من لا تبقى بينه وبين ربه رحمة ! وما أرجى هذه الآية في الوقت نفسه للرساليين الذين أسوأ مصير من لا تبقى بينه وبين ربه رحمة ! وما أرجى هذه الآية في الوقت نفسه للرساليين الذين إسكنينة بأنهم منتصرون ومحميون لأن الله يدافع عنهم، وأن الله سيدمر المكذبين بدعوتهم والسكينة بأنهم منتصرون ومحميون لأن الله يدافع عنهم، وأن الله سيدمر المكذبين بدعوتهم المحدقة والعارضين لها، إن خطة الحرب الإلمية ضدهم تمر خلال كيد متين (قوي لا يستطيع أحد تحديه والانتصار عليه، ومحكم لا يجد الطرف الآخر ثغرة ينفذ فيها حينا يواجهه) بحيث يدخل هو بوصفه عنصرًا فعالاً ضد نفسه دون أن يعلم ومن حيث لا ينوقع . ومن حينيا والانتصار عليه، ومحكم لا يجد الطرف الآخر ثغرة ينفذ فيها حينا يواجهه) بحيث أحد تحديه والانتصار عليه، ومحكم لا يجد الطرف الآخر ثغرة ينفذ فيها حينا يواجهه) بحيث من حيناً ترتبينيا وسيرا به من دون أن يعلم ومن حيث لا يتوقع . وما حينيا واستدرجه صار به من در به من دون أن يعلم ومن حيث لا يوقع .

(١) الدر المتثور: ج ٦، ص٢٥٥، جامع البيان للطبري: ج٢٩، ص٥٣.

#### الآيات ٣٤ - ٥٢

إلى درجة وخدعه، وفي هذه الآية إشارة واضحة إلى أنه تعالى يجعلهم يتقدمون للوقوع في المكيّدة من خلال نقاط ضعف عندهم، هم قاصرون عن وعيها، بحيث يصيرها الله عاملا يستحثهم للوقوع في عذابه. ومن أهم نقاط ضعفهم ما أُترفوا فيه من الأموال والأتباع الذي يُزاد لهم فيه ليطغوا في الدنيا ويأتوا يوم القيامة لا خلاق لهم.

﴿وَأَمَّلِى لَمُمَّمَانَ كَذِى مَتِينَ ﴾ وكلما أترفهم الله ظنوا ذلك دليلا على رضاه عنهم، وأن مسيرتهم سليمة، فيتهادون في الانحراف ولا يعلمون أن الإملاء كيد متين ضدهم، ﴿ فَذَرَهُمْ في غَمَرَتِهِمْ حَتَى حِينٍ ۞ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدَّهُمْ بِهِ مِن مَالِ وَبَنِينَ ۞ نُسَارِعُ لَهُمْ في لَكَيْرَتَ بَلَ لَا في غَمَرَتِهِمْ حَتَى حِينٍ ۞ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدَّهُمْ بِهِ مِن مَالِ وَبَنِينَ ۞ نُسَارِعُ لَهُمْ في لَكَيْرَتَ بَلَ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٤-٥٦]، ﴿ وَلَا يَحْسَبُنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُملِي لَهُمْ حَيْرٍ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّا نُملِي لَهُمْ لِيَزَدَادُوا إِشْـمَا وَلَمُهُمْ عَذَاتٌ مُعِينٌ ﴾ [آل عمران: ١٧٨]، والإملاء هو الزيادة في النعم والإمهال في الأخذ، ولماذا يستعجل الله وهو لا يفوته أحد وله الأولى والآخرة؟.

وفي النصوص تحذير من حالة الاستدراج الذي تأتي نتيجة لاسترسال الإنسان، قال الإمام الصادق لا يَحْدَذُ أَحْدَثَ الْعَبْدُ ذَنْباً جُدَّدَ لَهُ نِعْمَةٌ فَيَدَعُ الاسْتِغْفَارَ فَهُوَ الاسْتِدْرَاجِ»<sup>(1)</sup>. وقال لا يَحْتَلا: «إنَّ الله إذا أَرَادَ بِعَبْدٍ خَيْراً فَأَذْنَبَ ذَنْباً أَنْبَعَهُ بِنَقِمَةٍ ويُذَكِّرُهُ الاسْتِغْفَارَ، وإذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ وقال لا يُحَمَّلا: «إنَّ الله إذا أَرَادَ بِعَبْدٍ خَيْراً فَأَذْنَبَ ذَنْباً الله بِنَقِمَةٍ ويُذَكِّرُهُ الاستِغْفَارَ، وإذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ شَرَّ أَفَأَذْنَبَ ذَنْباً أَنْبَعَهُ بِنِعْمَةٍ لِيُنْسِيَهُ الاسْتِغْفَارَ ويَتَهَادَى بِهَا، وهُوَ قَوْلُ الله عَزَّ وَجَلَّ هُسَنَّتَدَرِجُهُم شَرَّ أَفَأَذْنَبَ ذَنْباً أَنْبَعَهُ بِنِعْمَةٍ لِيُنْسِيَهُ الاسْتِغْفَارَ ويَتَهَادَى بِهَا، وهُوَ قَوْلُ الله عَزَّ وجَلَّ هُسَنَّتَدَرِجُهُم مِنْ مَعْرُورٍ بِهَا قَدْ أَنْعَمَ الله عَلَيْهِ، فَا مَعْنَ الله عَزَ وَيَتَهَادَ وَيَتَهَادَى بِعَا وَكَمْ مِنْ مَعْرَوهِ بِهَا قَدْ أَنْعَمَ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ، وَكَمْ مِنْ مَعْدَ الله عَزَ وَجَلَّ

ثانياً: الاعتقاد بأن الرسالة مغرم

[37] وثمة مرض عضال يستولي على قلوب المترفين يدعوهم للتكذيب بالرسالة والرسول وكل حركة إصلاحية في المجتمع، وهو شعورهم الخاطئ بأن الاستجابة لها واتباع المصلحين مغرم يخالف مصالحهم، ومن طبيعة رؤوس الأموال وأصحابها الجبن والحرص. ولكن هل الرسالة جاءت لتأخذ منا شيئا أم جاءت لتعطينا الكثير وفي مختلف جوانب الحياة الفردية والاجتهاعية والحضارية؟.

بلى؛ قد يتصور الإنسان حينما يلاحظ برامج الإنفاق التي تفرضها رسالة الله وتدعو القيادات الرسالية إليها أن الاستجابة لذلك مغرم، ولكن البصيرة النافذة تناقض ذلك تماما،

- (١) بحار الأنوار: ج٥، ص٢١٥.
  - (٢) الكافي: ج٢، ص٤٥٢.
  - (٣) الكافي: ج٢، ص٤٥٢.

١

فإن المجتمع حينها تحكمه القوانين الإلهية سوف ينمو اقتصاديًّا وحضاريًّا لصالح الناس وحتى لصالح أصحاب الثروة، لما في الرسالة من برامج لتنميتها وتدويرها. وليس أدل على ذلك من دراسة تجربة مجتمع الجاهلية المتخلف في شبه الجزيرة العربية ومقارنتها بواقع الإسلام حينها آمنوا بمناهجه وكيف تطورت حياتهم، فلهاذا إذن يُكَذَّب المترفون؟!.

أمَّ تَسْتَلُهُمْ أَجْرَافَهُمْ مِن مَغْرَمِ مُنْقَلُونَ والمغرم في التجارة: الخسارة أو ما يعطى من المال على كره، والتجارة التي يدل الرسول الناس إليها لا خسارة فيها، بلى هي مشتملة على أرباح الدنيا والآخرة، كما أنه تشكل لا يسأل أحدا أجراعلى تبليغ الرسالة لأنه تشكل (وكذلك كل قيادة رسالية) إنها يبلغ لوجه الله لا يريد جزاء ولا شكورا، ولا يطالب بمال ولا منصب، إنها لأجر الله عز وجل الذي وعده وكل مصلح مخلص فقال: ﴿وَإِنَّ لَكَ لَأَجَرًا عَيْرَ مَعْنُونِ ﴾[القلم: ٣].

## ثالثاً: البطر

[23] إن المترفين ينظرون إلى الحياة ويقيمون كل شيء فيها من خلال المادة (المال والثروة) وكأنها كل شيء، وما دامت في أيديهم فإنهم لا يحسون بالحاجة إلى العلم أو القائد العالم الذي يهديهم إلى الحق، ويرشدهم في جوانب الحياة المعنوية، والقرآن ينفي ذلك فيتساءل مستنكرا: فرامً عِندَهُمُ أَلْغَيَبُ فَهُمْ يَكْبُونَ كَمَ كلا.. إن علم الغيب يختص بالله، وإذا أخرجه الله فهو إما في رسالاته وإما عند رسله الذين يرتضي، لأنهم وحدهم الذين يتصلون به عبر الوحي. والذي يريد اتصالا بالغيب فلا طريق له إليه إلا بالتصديق بالرسالة والرسول فوماكان ألله ليفليمكم على ألْفَيَبَ وَلَكِكَنَ ٱللهَ يَجْتَبَى مِن رُسُلِهِ على المتصديق بالرسالة والرسول فوماكان ألله ليفليمكم على ألْفَيَبَ وَلَكِكَنَ ٱلله يَجْتَبى مِن رُسُلِهِ عاد الله الله التصديق بالرسالة والرسول فوماكان ألله ليفليمكم يريد اتصالا بالغيب فلا طريق له إليه إلا بالتصديق بالرسالة والرسول فوماكان ألله ليفليمكم على ألْفَيَبَ وَلَكِكَنَ ٱلله يَجْتَبى مِن رُسُلِهِ عاد الله وهو وحده الذي يستطيع أن يكتبه بالقلم على لوح في الأقدار، لأنه لا يتبع الظن أو التخمين. أما البشر فإنهم ولو ادعوا ذلك (كالمنجمين والكهنة) فهم لا يثبتونه بمثل الكتابة باعتباره لا قطع به. وإن المترفين ليدَّعون علم الغيب حيث يظنون في أنفسهم أن أموالهم باقية وسوف تزداد في المستقبل، ولا يدرون لعلها في علم الله تزول، قال في أنفسهم أن أموالهم باقية وسوف تزداد في المستقبل، ولا يدرون لعلها في علم الله تزول، قال ألزَحْنَنِ عَهْداً (لله الحيارة ما يتحمون ما يقُولُ وَنَعُدُلُهُ، مِنَ ٱلْعَذَابِ أَمَ أَلْمَ الْمَالَة أَلْعَ أَوْ أَعْرَبَ أَلْمَ أَلْتَصْلا بالغيب علي علي الله تزول، قال معتولها في علم الله تزول، وما يحمون المائيم ولا يدرون ليلها في علم الله تزول، قال وي أنفسهم أن أموالهم باقية وسوف تزداد في المستقبل، ولا يدرون لعلها في علم الله تزول، قال ألَ أَحْرَنِ عَهْ هُ أَنْ مُنْ أُنْ أُمْ أَلْ أُسَتَكُنُبُ مَا يَقُولُ وَنَعُدُلُهُ، مِنَ ٱلْعَذَابِ أَمْ أَلْعَ أَلْعَ أَلْ أَلْ أُنْ يَعْدَ أَنْ أُنْ أُلْ

 <sup>(1)</sup> و لقد جاءت هذه الآية الكريمة في سياق مفصل للترف والمترفين.

وما داموا لا يملكون ناصية العلم فهم بحاجة ماسة إلى مصادره (الرسالة) وما تكذيبهم بهما إلا دليل على ما هم فيه من العتو والجحود.

[٨٩-٥٠] والأسباب الثلاثة التي مر ذكرها تجعل الحركة التغييرية في أوساط المترفين تواجه تحديات صعبة من شأنها أن توحي للبعض بأن التغيير مستحيل البتة، وفي ذلك خطران على المصلحين:

الأول: خطر التراجع عن المسيرة، نتيجةً طبيعيةً لليأس من الوصول إلى الأهداف المنشودة من الحركة التغييرية، أو لا أقل التنازل عن بعض القيم والتطلعات، والاستسلام للتحديات المضادة، ومن ثم المداهنة فيها، وإلى ذلك أشار الله في قوله: ﴿ فَلَعَلَكَ تَارِكُ بَعَضَ مَا يُوَحَتِ إِلَيْكَ وَضَآبِقٌ بِهِ صَدَرُكَ أَن يَقُولُوا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيَهِ كَنَرُ أَوْ جَمَاءَ مَعَهُ مَلَكً إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَصَحِيلٌ ﴾ [هود: ١٢].

الثاني: خطر اليأس من الناس، مما يؤدي إلى اعتزالهم والانطواء على الذات، ومن ثم إصدار حكم الكفر عليهم مما يفقد المصلحين الفاعلية التغييرية.

وهكذا يحتاج الرساليون إلى مزيد من الصبر في مواجهة تكذيب المترفين. الصبر بوصفه صفة نفسية يُعطيهم روح الاستمرار والاستقامة على طريق الرسالة ﴿فَآصَبِرَ لِحُكَمَرَ رَبِّكَ ﴾ أي أن ذلك ليس أمرا شاذا، بل هو من القوانين والسنن الطبيعية التي حكم الله بها أن تكون في المجتمعات، ومعرفة هذه الحقيقة من شأنه أن ينفخ روح الصبر والاستقامة في نفوس المصلحين فلا يستعجلون النتائج أو يكف رون المجتمع، ولا حتى يكونون كيونس بن متى عَلَيْتَكَمَّرَ الذي

﴿وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْحُوْتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴾ قال الإمام الباقر عَلِيَتَكَمْ «أَيْ مَعْمُوم» (<sup>(۱)</sup>، وفي تضاعيف الآيتين (٤٨ – ٤٩) تحذير للمؤمنين من أن عدم الصبر لحكم الله ليس لا يخدم الرسالة فقط، بل ويضر بهم أنفسهم، كما أضر بيونس عَلَيَتَكَمْ ﴿قَوْلَا أَن تَذَكَكُهُ فِعْمَةً مِّن رَبِّهِ ﴾ فسبحه واعترف أن النقص كان فيه إذ تعجل بالدعاء على قومه، ولم يصبر لحكم ربه فظلم نفسه، وليس في تدبير الله ولا في حكمه. ﴿لَنُهُذَ بِٱلْعَرَآةِ وَهُوَمَذَمُومٌ ﴾ من قبل ربه أو عند قومه وعبر التاريخ بسبب موقفه، ونبذ الله له بالعراء يدل على عدم رضاه عنه، ولكنه تعالى تداركه بنعمة منه معنوية حيث تاب إليه، ومادية حيث أخرجه من بطن الحوت وأنبت عليه شجرة من يقطين تظله عن ذلك العراء. ﴿فَأَجْنَبَهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ أَلْصَرِيونِ فَ وَالاحتياء هو الاحتياء من على تعدم رضاه عنه، ولكنه تعالى تداركه

تفسير القمي: ج٢ ص٣٨٣، يحار الأنوار: ج١٤ ص٣٨٠.

والاصطفاء، وقد بيَّن الله ذلك حتى لا تصير قصة يونس ﷺ مع قومه سببا للطعن فيه، والنيل من شخصيته. والآية تهدينا إلى أن الإنسان بعد التوبة يمكن أن يسمو بنفسه إلى مقام يجتبيه ربه، فيصيِّره في عداد أئمة الصلاح والتقوى، كما تهدينا عموم قصة يونس إلى أن الله يمتحن الرساليين بعناد أقوامهم ليرى هل يصبرون لحكمه أم لا.

[٥١–٥٢] وبعد أن يأمر الله نبيه (وعبره كل داعية رسالي) بالصبر لحكم الله، مشيرا إلى قصة صاحب الحوت النبي يونس وتجربته مع قومه، ومحذرا له من الوقوف كموقفه في هذا الجانب، يواصل الكلام في ذلك الأمر، مؤكدا على الصبر في طريق الرسالة، مهما كانت التحديات المضادة والضغوط مدعاة للتخلى عن الرسالة أو ردات الفعل العشوائية ضد المكذبين والكافرين. ﴿ وَإِن يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِعُونَكَ بِأَبْصَبَرِهِ لَمَّا سَمِعُوا ٱلذِّكْرَ أي اصبر لحكم ربك بالرغم من ذلك، والزلق من الانحراف، قال أهل اللغة: أزلقه: أزلَّه وأبعده عن مكانه ونحَّاه، وزلقت القدم: لم تثبت، والفرس أجهضت وألقت ولدها قبل تمامه، والأرض الزلقة: الملساء التي لا شيء فيها، ولا تثبت عليها قدم.. فيزلقونك إذن بمعنى يُزلُّون قدمك عن مسيرة الحق، سواء بالمداهنة التي يودها المكذبون أو بالمواجهة والتحدي. ولقد ذهب أكثر المفسرين إلى أن معنى الإزلاق بالأبصار هو الحسد الذي يؤثر في الإنسان بصورة غيبية، ونقلوا عِن الرسول عَنْ الله الم «إِنَّ الْعَيْنَ لَتُدْخِلُ الرَّجُلَ الْقَبْرَ وَالْجَمَلَ الْقِدْرَ» ( ، ، وقوله يعوَّذ الحسنين: «أُعِيدُكُماً بكَلِهاتِ الله النَّامَّاتِ وأَسْهَانِهِ الْحَسْنَى كُلْهَا عَامَّةً مِنْ شَرَّ السَّامَّةِ والْهَامَّةِ ومِنْ شَرّ كُلْ عَبْنِ لَامَّةٍ ومِنْ شَرّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ»<sup>(٢)</sup>، وقد يكتشف البشر أسرار ظاهرة الحسد إذا تقدموا في العلم ودراسة الحالات النفسية. ولكن الأقرب من هذا المعنى أنها كناية عن المواقف الحاقدة التي تعبر عنها نظراتهم الحادة كالسهم النافذ وكحد الحسام المرهف. ونحن من هذه الظاهرة البصرية يجب أن ننطلق لمعرفة ما وراءها وما تعبر عنه من الضغوط، والمواقف النفسية والاجتماعية والسياسية للكفار ضد كل قيادة رسالية تنشد التغيير، وبالذات إعلامهم الموبوء بمختلف الدعايات والتهم الباطلة.

وَلَمُوقَفُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونَ ﴾ وقولهم هذا يعبر عن ذلك الفيض الذي امتلات به قلوبهم والموقف الذي أظهرته أبصارهم، وهكذا كلمات القرآن يفسر بعضها بعضا، فقوله سبحانه: وَلَيُزْلِعُونَكَ بِأَبْصَرُهِمْ ﴾ يفسر قوله سبحانه: ﴿وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَتَجْنُونَ ﴾، فعبر أبصارهم الحادة وكلماتهم النابية يريدون إبعادك عن الصراط المستقيم. واليوم ومع تطور الوسائل الإعلامية ينبغي أن يتوقع كل مصلح رسالي أن يواجه المزيد من الضغوط في مسيرته، وبالتالي عليه أن يصبر في (١) بحار الأنوار: ج٢٠، ص٢٠. نفسه، ويستقيم في حركته وعمله لوجه الله وتسليها بقضائه وحكمه، فأنى كانت الضغوط والتهم لا يمكنها أن تغيِّر من الواقع شيئا، فهل يصبح العاقل مجنونا والذكر أساطير الأولين بمجرد أن يقول الكافرون ذلك؟ كلا.. لأن الحقائق لا تتغير بقول المكذبين المنكرين، وإن الدارس للقرآن لا يمكنه إلا التسليم بأنه رسالة من الله إلى الناس.

وَمَاهُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَامِينَ﴾ والذكر في مقابل الغفلة والنسيان، وقد سمي القرآن بذلك لأنه يذكر البشر بربهم وبالحق في جوانب الحياة المختلفة، بل ويكشف لهم من أسرار الوجود وقوانينه، ويذكِّرهم بعقولهم التي تستثيرها آياته، فهو الذي يحافظ على مسيرة الإنسان مستقيمة على الفطرة والحق ونحو الهدف السليم دون غفلة أو انحراف ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ سَكِلِمَن شَآهُ مِنكُمٌ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾ [التكوير: ٢٧–٢٨].

وحينها يكون القرآن ذكرا للعالمين (وليس لقوم النبي وحده) يتبين أنه يتجاوز البيئة الجاهلية الضيقة والموبوءة بتلك الدعايات التافهة، ويتسامى فوق تلك الحواجز التي وضعها الجاهليون حول أنفسهم، ومجرد هذا التجاوز يدل على أن القرآن ليس وليد تلك البيئة، وأن النبي ليس مجرد حكيم عظيم أفرزه ذلك المحيط، بل هو رسول الله رب العالمين. ترى كم هي المسافة شاسعة بين قولهم: إنه مجنون، وبين الحقيقة؟.

و سُورَةُ الْجَافَة \* مكيّة. \* عدد آياتها: ٥٢. \* ترتيبها النزولي: ٧٨. \* ترتيبها في المصحف: ٦٩. \* نزلت بعد سورة الملك.

فضأالسُّورة عن الإمام الباقر عَلَيْنَانِ: «أَكْثِرُوا مِنْ قِرَاءَةِ الحَاقَّةِ فَإِنَّ قِرَاءَتَهَا فِي الْفَرَائِضِ والنَّوَافِلِ مِنَ الإيمَانِ بِالله ورَسُولِهِ لِأَنَّهَا إِنَّهَا نَزَلَتْ فِي أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ عَلِيَتَكَرَ وَمُعَاوِيَةَ، ولَمْ يُسْلَبْ قَارِئُهَا دِينَهُ حَتَّى يَلْقُى الله عَزَّ وجَلَّ».

(وسائل الشيعة: ج٦، ص١٤٢)

الإطار العام

الإنسان بين الجدّ والهزل

ثلاث آيات غرر في هذه السورة ترسم معالمها، وتحدد -فيها يبدو- إطارها.

فاتحتها: ﴿الْحَافَةُ ﴾، وعند الخاتمة: ﴿وَإِنَّهُ لَحَقُّ ٱلْيَقِينِ ﴾، وأوسطها: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴾. وحين ينفتح القلب على أشعة السورة يلامس الحقيقة –كل حقيقة وكل الحقيقة– بلا حجاب، وكذلك سور القرآن جميعاً هي الجسربين الإنسان والحقيقة، يتجاوز المتدبرون فيها كل الحواجز، ولكن كل سورة تسقط عنا حاجزاً.

وسورة الحاقة -كما آيات أخرى مبثوثة في كتاب ربنا العزيز- تسقط حاجز التهاون، ذلك أن الإنسان بطبعه يعيش الغفلة عن الحق، والتهاون فيه، وعدم الجدية في التعامل معه، واتخاذ أمره بسذاجة، بل وبسفاهة. كلا؛ إنه حق، وللحق ثقله، وللحق اقتداره، و للحق حقيقته وطاقته التي تثبته وتجعل مخالفيه في حرج عظيم. ألم تسمع بقصة عاد وثمود وفرعون وقوم نوح والمؤتفكات؟ ماذا حدث بهم حينها اتخذوا موقف اللاهي عن الحق فصارعوه؟ كيف نزلت بهم القوارع فتركتهم صرعى؟!.

أوتدري ما الحكمة في ذلك العذاب العريض؟ لكي يذكِّرنا، فلا نبقى سادرين في غياهب الغفلة، ولكي تعيه أذن واعية.(الآيات: ١ – ١٢).

وتتجلى الحقيقة بكل جلالها وعظمتها في يوم القيامة، وحين نتصور أهوالها نزداد وعياً بها في الدنيا أيضاً. (الآيات: ١٣ –١٨).

وأصعب المواقف وأشدها جديةً وهولاً عند استلام الكتاب المصيري، فمن أوتي كتابه بيمينه فطوبي له، ومن أوتي بشهاله فيقول من فرط حسرته: ﴿يَلَيْنَنِي لَرَأُوتَ كِلَبِيَةٍ﴾، ويقول: ﴿يَلَتِتَهَاكَانَتِ ٱلْقَاضِيَةَ ﴾! (الآيات: ١٩ –٢٩). إنها عاقبة المتهاونين الذين لم يكونوا جديين في وعي الحقيقة، وفي الإيهان بالله والحض على طعام المساكين. (الآيات: ٣٠–٣٧).

ويقسم القرآن بكل حقيقة نبصرها، وبكل حقيقة قائمة ولكن لا نبصرها بأن القرآن حق، وهو قول رسول كريم، وإنه بالتالي ليس خيالات باطلة ولا ظنون كاهن. (الآيات: ٣٨-٤٣).

وتتجلى حقانية الرسالة في شدة الله الجبار مع من يخالفها، بل ومع المرسل بها لو افترض التقول عليه ببعض الأقاويل،فإنه ليأخذ منه باليمين ثم ليقطع منه الوتين. (الآيات: ٤٤ – ٤٧).

ويبدو أن من يتهاون في شأن الحق أو يكذب به أو لا يعيه أو لا يوقن به حق اليقين.. يبدو أنه لم يعرف ربه الذي يضمن الحق، يجريه بقوته الشديدة وقدرته الواسعة. لذلك فنحن بحاجة إلى تقديس الله سبحانه وتنزيهه حتى نقترب من معرفته ومعرفة الحق به، ولعله لذلك اختتمت السورة المباركة بقوله سبحانه: ﴿فَسَبَعَ بِإَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ﴾. (الآيات: ٤٨ – ٥٢). وتعيها أذن واعية



﴿ لَمُمَاقَةُ () مَا الْمَاقَةُ () وَمَا أَدَرَكَ مَا الْمَاقَةُ () كَذَبَتَ تَمُودُ وَعَادٌ بِالقارِعَةِ () فَأَمَا نَمُودُ فَأَهْلِحُوْ بِالطَّاغِيَةِ () وَأَمَا عَادٌ فَأَهْلِحُوا بِرِيج مَسَرْصَرٍ عَاتِبَةٍ () سَخَرَها عَلَيْهِمْ سَبْعَ عَادٌ فَأَهْلِحُوا بِرِيج مَسَرْصَرٍ عَاتِبَةٍ () سَخَرَها عَلَيْهِمْ أَعْجَارُ نَحْلٍ خَاوِيَةٍ () فَهَلَ تَرَى لَهُم مِنْ بَاقِبَتِ () سَخَرَها عَلَيْهِمْ أَعْجَارُ غَلْ خَاوِيَةٍ () فَهَلَ تَرَى لَهُم مِنْ بَاقِبَت () وَعَمَاءً فَرْعَن كَأَنَهُمْ أَعْجَارُ وَالْمُؤْتَفِكَتُ بِالْفَاطِنَةِ () فَعَمَوْا رَسُولَ رَبِيمْ فَأَخَذَهُمْ آخَدَهُمْ أَعْجَارُ وَعَنَةً أَنَا لَنَا طَعَا الْمَاءُ مَمَانَكُمُ فَعَمَوْا رَسُولَ رَبِيمْ فَأَخَذَهُمْ آخَذَهُ وَآلِيهَ أَنْ وَعَيْهُ فَعَادَ لَعَا الْمَاءَ مَمَانَكُمُ فَعَمَوْا رَسُولَ رَبِيمْ فَأَخَذَهُمْ آخَذَهُ وَآلِيبَةً () وَالْمُؤْتَفِكَتُ بِالْفَاطِنَةِ () فَعَمَوْا رَسُولَ رَبِيمْ فَأَخَذَهُمْ آخَذَهُ وَلَي وَعَيْهُمْ أَعْدَا وَعَيْهُ فَعَادَ أَعْتَ عَلَى أَعَادَ لُعَا الْمَاءَ مُمَانَكُمُ فَعَمَوْا رَسُولَ رَبِيمْ فَأَخَذَهُمْ أَعْذَا وَعَيْهُ فَا مَنْهُ مَا أَعْذَا لَنُهُ مَعْدَةُ وَعَيْهُمْ أَعْذَهُ أَعْذَا وَعَيْهُ فَاحَدُهُ مَا أَعْنَا الْمَاءَ مُمَانَكُمُ فَا أَعْذَاعَةُ وَعَيْمَةً أَعْذَا لَيْتَ فَلَى وَعَيْهُ فَا مَعْهَا الْمَاءَ مُعَادَةً وَالْعَنَهُ وَعَيْمَةً وَالْحَدَةُ وَتَعَيْبَةً وَعَيْهُمْ وَتَعْتَى أَ وَعَيْهُ فَي وَتَعَمَى وَيَعْهُمُ وَالْمَالَةُ مَا أَعْنَى مَنْ مَعْمَةً وَعَمْ وَيَعْهُمْ وَيَعْتُ الْمَاعَةُ فَعَى يَوْعَيْهُ وَيَعْتَى وَيَعْتُ الْعَاقُونُ فَعْتَ وَعَمْهُ مَا فَوْتَعْهُمُ مَا وَالْعَنَةُ فَعْتَ وَالْمَالُكُونُ وَالْعَالَهُ مُنْ مَنْ مُنْهُ فَعْنَ مَنْ وَنَا وَلَكُنَا الْعَاقُونُ مَا مُنْتَعَةً وَعَانُهُ وَالْمَاقُولُ فَعَنْ مَا فَعْتَى مُنْ وَعَنْ فَعْنَا فَعْتَ مَنْ وَعَالَهُ فَعْنَ وَعَالَهُ وَنَا مَا مُوا وَالْعَنْ أَنْ مَا مُعْتَعُهُمْ مُو وَعَنْهُ مَا وَيَعْتُ مُنْعَا وَ مَائِعُ وَنَا مُوا مُنْ مُوا وَالْعَنْ مُوا مُوا وَالْعَا الْنَهُ مُنْ وَعَا مُ مَنْ مُوا مُعْتَ مُوى وَعْنَهُ مُو مَا وَالْعَا الْعَانُ مُوا مُوا وَا فَعْنَا مُوا مَا مُ مُوا مُوا مَا مُوا مُوا مُوا مُوا مُوا مُعْتَعُهُ

### هدى من الآيات:

الحق والجزاء توأمان لا ينفصل أحدهما عن الآخر، فإنها تحكم الحياة مجموعة من القوانين والسنن التي وضعها الله وأجراها فيها فهي مخلوقة بالحق، ولأنها كذلك فإن الجزاء واقع لأنه حق، وإيهان الإنسان بالحق مرهون بمدى إيهانه بالحساب والجزاء، إذ لا تعني الدعوة للإيهان به شيئا ولا تعكس استجابة في النفس لولا ذلك، وهكذا جاء التعبير القرآني عن كفر ثمود وعاد ببيان كفرهم بالجزاء (القارعة) مع أنهم كذَّبوا أيضا بالرسل، لأن الكفر بالجزاء يساوي الكفر بالحق. وفي هذا المحور تنتظم آيات الفصل الأول من سورة الحاقة في سياق التأكيد على حقيقة الجزاء في الحياة، كقضية تشريعية وتكوينية، تتصل بالحق اتصالا متينا، ففي مطلعها وحتى الآية الثانية عشرة يبين لنا صورا من الجزاء الذي حل بالأقوام السالفة نتيجة تكذيبهم بالحق واتباعهم الباطل، بوصفها دلالات واقعية على هذه السنة الإلهية، وكآيات هادية إلى الجزاء الأكبر في الآخرة.

ولكن تبقى (الواقعة) أجلى آيات الجزاء والحق معا بالنسبة للإنسان، حيث ينفخ في الصور، وتحدث التحولات الكونية الهائلة والمفزعة، ويتجلَّى الملائكة المقربون يحملون عرش الله، ويُعرض يومئذ الناس بكيانهم وأعهالهم لا تخفى منهم خافية، ولعله لذلك جاءت تسمية القيامة في هذه السورة بالحاقة.. باعتبارها ذات وجهين: يتصل الأول بالجزاء التي هي عرصته وأعظم آياته، ويتصل الثاني بالحق، إذ هي جزء لا ينفك من أعظم حقائق الوجود، ولقد سهاها ربنا في نهاية الدرس بالواقعة للمبالغة في التأكيد على أنها حقيقة واقعية لا بد أن تقع، ومن ثم فإن التكذيب بها لا ينفيها ولا يمنع وقوعها أو حتى يغير أجلها.

وتبقى الآية ﴿لِنَجْعَلَهَا لَكُرْ نَذَكِرَةُ وَتَعِيَهَا أَذُنَّ وَعِيَةٌ﴾ محورا في هذا السياق بل في سياق السورة كلها، إذ لا تدرك غور الآيات بها تتضمنه الحقائق إلا تلك القلوب الزاكية التي صيَّرها الإيهان والعلم أذنا لوحي الله وآياته.

#### بينات من الآيات:

[١-٣] إن الإيمان بالآخرة -كما أكدنا مرارا- حجر الأساس في الإيمان بسائر القيم والمبادئ، ولذلك لا تكاد تخلو سورة قرآنية من التأكيد عليها، بل وإن الحديث بشأنها ترهيبا وترغيبا أصبح السمة الأساسية للجزأين الأخيرين (تبارك، وعم) المكيين في الأغلب عدا سور (الإنسان، الزلزلة، والنصر)، وإذ يوليها الرب هذا الاهتمام فلعلمه تعالى بموقعها في بناء شخصية الإنسان.

والذي يتتبع حديث القرآن عن الآخرة يجد أنه عبَّر عنها بعدة أسهاء تختلف في ظاهرها وبعض مضامينها، كأن يكون كل اسم يعبر عن جانب أو مرحلة زمنية منها، إلا أن هدفها واحد لا يتجزأ، وهو زرع الإيهان بالآخرة وتعميقه في النفوس لتتبصر من خلالها بسائر الحقائق. وهنا تطالعنا أولى الآيات باسم من أسهاء القيامة وعبر بلاغة فائقة، تهتز لها القلوب، وتقشعر منها جلود المؤمنين (الماقية)، وللمفسرين أقوال كثيرة في معنى هذه الكلمة، ولماذا سميت القيامة بها؟ وأبرزها التفسيرات التالية:

<u>سِوَرَة</u> الْجَافَة

أولاً: اللازمة الواجبة الوقوع، قال تعالى: ﴿وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِّى لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّهُ ﴾ [السجدة: ١٣] أي وقع فأوجبته، وقال: ﴿أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنقِدُمَن فِي ٱلنَّارِ ﴾[الزمر: ١٩] أي وجب ولزم.

ثانياً: المحيطة، جاء في المنجد: «حاق بهم العذاب: نزل وأحاط، والحيق: ما يشتمل على الإنسان ويلزمه من مكروه فعله»، قال تعالى: ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيَّيُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾[فاطر: ٤٣] أي لا يقع ويحيط إلا بهم، وقال: ﴿أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنَّهُمْ وَحَافَ بِهِم مَّاكَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِ مُونَ ﴾[هود: ٨] يعني وقع وأحاط.

والذي يبدو لي من معنى الكلمة بالإضافة إلى ما تقدم: أنها الحق الذي يقع فيكشف عن الحقائق ويظهرها، كما قال الله: ﴿وَيُرِيدُ اللَّمُ أَن يُحِقَّ أَلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ ﴾[الأنفال: ٧] يعني يثبته ويظهره ويجعل الغلبة له على الباطل. ونحن إذا عرفنا أن أكثر الناس محجوبون بألوان الأغطية عن معاينة الحق فسنهتدي بسهولة إلى معنى ﴿آلْمَاقَتُهُ إذ هي التي تكشف عن الإنسان غطاءه، وتجعل بصره حديدا يرى الحقائق، حقيقة ما جاءت به الأنبياء والكتب الإلهية، وحقيقة نفسه وأعماله، هل هو من أصحاب الحق ﴿آلْيَمِينِ ﴾ [الواقعة: ٢٨] أم من أصحاب الباطل إلَّشَمَالِ ﴾ [الواقعة: ٢١]؟ وحقيقة مصيره.. والقيامة ليست تجعل الحق حقًا فهي المحقة، لأن الحق والباطل شيئان واقعيان لا تصنعهما الأحداث، إنها دورها الكشف عنه، وسوق النفوس إلى التسليم له، حيث تنسف بأحداثها المربعة كل الحجب عن قلب الإنسان وعينه ليرى الحق، كما قلنا في معنى يوم التغابن، فإنه ليس بيوم يتغابن فيه الناس، وإنها يكشف عنه.

ويؤكد ربنا عظمة القيامة وهذه الصفة منها إذ يقول: ﴿مَا أَلْحَاقَةُ ﴾ إنها أمر عظيم ماديًّا، حيث الوقائع الكونية المهولة، ومعنويًّا بآثارها في النفوس -كل النفوس- وكيف لا ترهب الإنسان الضعيف تلك الأحداث الفظيعة التي أشفقت منها السهاوات والأرض، وكيف لا يخشى وهو يلاقي ربه، ويرى عمله، ويمضي إلى مصيره الأبدي؟!.

إن الحاقة ليست كلمة تقال، فهذه الحروف عنوان لأمر عظيم، تتزلزل به الأرض، وتمور السهاء، وتسجر البحار، وتتلاشى الجبال، و فتَرَوْنَهَمَا تَذْهَلُ كُمُ مُرْضِعَةٍ عَمَّمَا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتٍ حَمْلٍ حَمْلُهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنَرَىٰ وَلَئَكَنَّ عَذَابَ ٱللَهِ شَدِيدٌ ﴾ [الحج: ٢]. وتساؤل القرآن بـ فرماً في أي سياق التعظيم والتذكير والتحذير والإلفات، ولا يقف عند ذلك بل يضيف: فوَمَا أَذَرَنكَ مَا لَغَاقَةُ ﴾ و هذه الآية تفيد والتحذير والإلفات، ولا يقف عند ذلك بل يضيف: فوَمَا أَذَرَنكَ مَا لُغَاقَةُ ﴾ و هذه الآية تفيد وأن من أحداثها زلزلة الأرض، وحشر الناس، ودك الجبال، ولكنه لا يعلم ميقاتها، كما قرأ لا قرأن وأن من أحداثها زلزلة الأرض، وحشر الناس، ودك الجبال، ولكنه لا يعلم ميقاتها، كما لا يقرأ عالم يملك أدوات يتمكن بها وعي أحداثها العظيمة.

[٢-٨] إذن فكيف نؤمن بالحاقة؟.

إننا لسنا مطالبين بمعرفة دقائق القيامة وتفصيلات وقائعها، فإذا عجزنا عن ذلك كفرنا بها. كلا.. إنها يكفي لكي يأخذ الإيهان بها دوره في حياتنا أن نسلُّم بأصل وجودها، وكونها حقًّا لازما مفروضا من قبل الله عز وجل.. وإن نظرة معتبرة إلى التاريخ تهدينا إلى ذلك، حيث إن كل ما حل بالأقوام الأولين صورة مصغرة عن سنة الجزاء، التي تتجلى بكامل حجمها ومعناها يوم القيامة، والدراسة الموضوعية لحضاراتهم وبالذات عند منعطف النهاية والدمار تكشف بوضوح أن حركة التاريخ ليست عفوية تدور في الفراغ، بل هي محكومة بقوانين وسنن ومن أبرزها -على صعيد الأمم- سنة الجزاء، ويضرب القرآن أمثلة على ذلك رابطا بين دمار الأقوام بالعذاب وتكذيبهم بالحق ﴿كَذَّبَتْ نَمُودُوَعَادُ بِٱلْقَارِعَةِ ﴾ وثمود قوم صالح غليَتَلاً وعاد قوم هود عَلَيْتُلا، والقارعة التي تقرع الناس، وأساس القرع في اللغة هو الضرب، يقال: قُرعت البابُ إذا دُقّت وضربها ضارب، وقرعته بالعصا: أي ضربته، وسواء كانت القارعة هي الواقعة التي قرعت حياتهم في الدنيا، أو الأخرة التي سوف تقرع الدنيا عند الساعة، فأصلها واحد وهو الجزاء، وحيث ندرس حياة عاد وثمود نجد أنهما كذبوا ليس بالجزاء وحسب، بل كذبوا بالرسل والرسالات وسائر آيات الله، ولكنهم في الحقيقة إنها انطلقوا إلى كل ذلك التكذيب العريض والشامل من خلال التكذيب بالجزاء وبالذات الآخرة، الأمر الذي دعاهم بالإضافة إلى التكذيب بالحقائق الأخرى إلى الطغيان في الانحراف، وممارسة الذنوب، وهذه نتيجة طبيعية للتكذيب بالجزاء أن يتحلل البشر من قيود المسؤولية وحدودها.

ولكن هل بقيت ثمود وعاد على التكذيب بلا رادع؟ كلا.. ﴿فَأَمَّا ثَمُودُ فَأَهْلِڪُواْ بِٱلطَّاغِيَةِ﴾ وفي الطاغية قولان قريبان من المعنى:

ا**لأول**: أنها الصيحة التي أرسلها الله عليهم، فجعلتهم غثاء خامدين، وسوَّى بها بيوتهم، وسميت بالطاغية مبالغة في وصف عظمتها، وإشارة إلى أنها جاءت خارج السياق المعتاد للظواهر، وزائدة عن حد القوانين الطبيعية فإنا نقول: طغى الماء: إذا تجاوز الحد، وفاض به النهر.

الثاني: ولعلها اسم لحالة الطغبان، قال تعالى: ﴿كَذَبَتْ ثُمُودُ بِطَغُونَهَا ۞ إِذِ ٱنْبَعَتَ أَشْقَىٰهَا ۞ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُعْيَنَهَا ۞ فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَكَمَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّىٰهَا ۞ وَلَا يَخَافُ عُقْبَهَا ﴾ [الشمس: ١١-١٥]، والذي يبده أن الكلمة تعبر عن المعنيين في أن واحد، ونهتدي منها أن الجزاء الإلهي حكيم للغاية، فهو من جنس العمل وبحجمه.

﴿وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِڪُواْ بِرِيج صَرَصَرٍ عَانِيَةٍ﴾ أي ريح باردة وذات صوت، جاء في اللغة: الصرصر من الرياح: الشديدة الهبوب أو البرد، وصرصر الرجل: صاح شديدا، وسُمِّي الصرصور بذلك لأنه يصيح صياحا رقيقا في الليل.

وأما العاتية ففيها أقوال:

ا**لأول**: أنها التي خرجت عن أمر الملائكة الموكلين بالريح (الخزنة) بأن أوحى الله لها مباشرة أن تهلكهم بلا واسطة.

الثاني: أنها التي لا قِبَل لأحد بمواجهتها ومقاومتها، فهي تعتو على كل أحد وكل وسيلة، قال الزغشري: «شديدة العصف والعتو، أو عنت على عاد فما قدروا على ردها بحيلة، من استتار ببناء، أو التجاء بجبل، أو اختفاء في حفرة»<sup>(1)</sup>. والمعنى الأصيل: أنها التي بلغت من الشدة ما تجاوزت به القوانين والمقاييس الطبيعية، وبكيفية لا يمكن للبشر تصورها، لأن أصل العتو هو الخروج عن الحد، قال تعالى: ﴿ وَكَمَاتِن مِن قَرْدَةٍ عَنَتَ عَنَ أَمْرٍ رَبِّهَا وَرُسُلُو ﴾ [الطلاق: م العتو هو الخروج عن الحد، قال تعالى: ﴿ وَكَمَاتَن مِن قَرْدَةٍ عَنَتَ عَنَ أَمْرٍ رَبِّهَا وَرُسُلُو ﴾ [الطلاق: م العتو هو الخروج عن الحد، قال تعالى: ﴿ وَكَمَاتَن مِن قَرْدَيَةٍ عَنَتَ عَن أَمْر رَبِّهَا وَرُسُلُو بها الريح عاتية على عاد لكي يعكس عتوهم عن أمره عز وجل، فإنه لو أراد أحد تصوره في عالم التكوين فسيجده تماما كالريح الصرصر حينها تتجاوز الحد المتعارف، بل هي أعظم من ذلك لأن رياح الشهوات العاتية في الحقيقة هي التي دمرتهم، ولم تكن الريح الظاهرة إلا تجسيدا وعاقبة لها.

مَنَخَرَهَاعَلَيَهِمْ سَبَعَ لَيَالِ وَتَمَنِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا ﴾ فهي لم تأتهم صدفة بسبب نحس أو تغير كوني خارج عن الحساب والسنن، إنها جاءت الريح بإرادة إلهية سخرتها، وكذلك ينظر المؤمنون إلى الأحداث ويحللونها، أما غيرهم فإنهم لا تفيدهم عبرة، لأنهم يفسر ونها بالصدفة أو بتغيرات مبتورة تعكس جهلهم أو تجاهلهم، ولا يفكرون بعقولهم التي لو استثاروها لهدتهم إلى يد التدبير التي تهيمن على الخليقة! قال الفخر الرازي: «وذلك لأن من الناس من قال: إن تلك الرياح إنها اشتدت لأن اتصالا فلكيًّا نجوميًّا اقتضى ذلك، فقوله: ﴿ سَخَرَهَا ﴾ فيه إلى ال إلى نفي ذلك المذهب، وبيان أن ذلك إنها حصل بتقدير الله وقدرته، فإنه لولا هذه الدقيقة لما حصل التخويف والتحذير عن العقاب»<sup>(٢)</sup>، والكلمة نفسها تنفي الوهم بأن العاتية هي التي

- (۱) الكشاف: ج٤، ص٥٩٩.
- (٢) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص ٢٠٤.

الآيات ١ – ١٨

منفنف القرآن جا ا

خرجت عن التقدير والتدبير، كذلك تجاوز الخطر عن النبي هود والذين آمنوا معه (حيث كانت تمر عليهم كالنسيم) دليل على أنها كانت مسخرة مدبرة.

ونتساءل: لماذا لم يجعل الله الريح لحظة واحدة وهو قادر على إهلاكهم بها؟ ربها صيَّرها الله سبع ليال وثهانية أيام لأنه أبلغ أثرافي نفوس المعذَّبين حيث المدة أطول، كما أنه أفضل موعظة في قلوب المؤمنين والمعاصرين لهم، وأشد تحذيرا للاحقين، ولعل في ذلك إشارة عبر التاريخ إلى مدى تحصنهم وأسباب البقاء التي كانت في حضارتهم، قال الطبرسي في مجمع البيان: «الحسوم: المتوالية، مأخوذة من حسم الداء بمتابعة الكي عليه، فكأنه تتابع الشر عليهم حتى استأصلهم، وقيل: هو من القطع، فكأنها حسمتهم حسوما، أي أذهبتهم وأفنتهم، وقطعت دابرهم»<sup>(1)</sup>

فَنَتَرَى ٱلْقَوْمَ فِيهَا مَتَرَعَىٰ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةِ ﴾ أي في تلك الأيام والليالي، أو في قراهم، وحيث وقعوا صرعى فهم أشبه ما يكونون بجذوع النخل المنتشرة على الأرض والخالية بالنخر من داخلها فهي لا تنفع لبناء ولا لغيره'". والمنظر صورة للحديث الشريف: "مَنْ أَبْدَى صَفْحَتَهُ لِلْحَقِّ هَلَكَ"'، والآخر "مَنْ صَارَعَ الحُقَّ صَرَع"، وإنها لعاقبة كل من يكذب بالحق ويتنكب عن طريقه.

واللطيف في تعبير القرآن مخاطبته المباشرة للرسول عن خلاله كل تال للآيات، حيث يقول: فَتَرَك ، وذلك أن الله لا يريد من نقل القصص مجرد المعرفة أو التسلية، بل يريد من سامعها الاتعاظ والاعتبار، والذي يتم بتخيل القصص ومشاهدها والحضور في أحداثها وخلفياتها، وبعبارة أخرى: أن يكون الإنسان نفسه شاهدا عليها، ولا شك أن القلب والعقل أعظم شهادة وحضورا، والإنسان قادر على الحضور بها، ورؤية حتى الماضي والمستقبل، فالخطاب هنا موجه للأذن الواعية. ثم يؤكد ربنا بالتساؤل: إن قوم عاد أهلكوا مجيعا، فلم يبق منهم أحد فَهَلَ تَرَى لَهُم مِن بَقِيكة في قيل: "لم يبق لهم أثر من نفس وغيرها، وقيل: بل المعنى لا ترى من نفس باقية فقط»<sup>(1)</sup> وهكذا حصروا الهلاك في النفوس لقوله تعالى عن قوم عاد: فَفَاصَبَحُوا لَا يُرَكَ إِلَا مَسَكَنُ مَنْ المحدا الحاد في الفوس لقوله تعالى

- (1) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٤٣٤.
- (٢) التحقيق في كلّمات القرآن: مادة حسم، ج٢، ص٢٢.
- (٣) مربيان مفصل في معنى ﴿ أَعْجَازُ نَخْلِ مُنقَعِرٍ ﴾ في الآية ٢٠ من سورة القمر فراجع.
  - (٤) الكافي: ج ٨، ص ٦٧.
  - (٥) بحار الأنوار: ج ٢، ص ١٤٣.
  - (٦) الدر المنثور والكشاف والرازي.

فتكذيبهم بالقارعة لم يغير من الحقائق الواقعية شيئا، بل قرعتهم في الدنيا قبل الآخرة، ونحن الذين نقف على أخبار الأقدمين يجب أن نتخذها حاقة تكشف لنا عن سنة الجزاء، ومن ثم حقيقة الساعة والقيامة والبعث (الأخرة).

[٩-١٠] ويضع السياق صورا أخرى تكشف عن الحقائق ذاتها: هيمنة الله على الحياة، وسنة الجزاء، والآخرة.. وإنها يكثر القرآن الأمثال لكيلا تبقى عندنا ذرة شك أو شبهة أن تلك الحوادث كانت صدفة، وبالتالي لكي يتعمق في نفوسنا الإيهان بالله والجزاء.

﴿وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَهُ وَٱلْمُؤْتَفِكَتُ بِٱلْخَاطِئَةِ ﴾ أي بالقيم والأعمال البعيدة عن الحق والصواب، كالظلم والعلو والشرك وادعاء الربوبية، وقد اختلف في الذين قبل فرعون إلى قولين:

الأول: أنهم الأمم والقرون التي سبقته وأهلكها الله.

الثاني –وهو صحيح أيضاً–: أن فرعون كان حلقة من نظام سياسي كان يحكم مصر، والذين قبله يعنى الحلقات الأخرى منه، قال الإمام الباقر عَلَيَّ اللهُ في قوله: ﴿ وَجَآءَ فِرْعَوْنُ ﴾ يَعْنِي النَّالِثَ ﴿وَمَن قَبْلَهُ ﴾ الأَوَّلين» (·)، وإلى ذلك تشير الآثار والدراسات العلمية للتاريخ السياسي لمصر، وربها الأولى الجمع بين الرأيين، والقول بأن ﴿وَمَن قَبْلَهُ ﴾ تشمل كل من كان قبل فرعون من ملوك مصر وغيرهم.

وأما ﴿وَٱلْمُؤْتَفِكَتُ ﴾ فهي قرى لوط التي جعل الله عاليها سافلها جزاء شذوذهم الجنسي، ومشيتهم المقلوبة في الحياة، حيث كانوا يأتون الرجال شهوة من دون النساء، وإنها خص الله قوم لوط بالذكر مع شمول ﴿وَمَن قَبْلَهُ ﴾ لهم لأنهم من أظهر شواهد الانحراف، ولعل أعظم الخطيئات التي جاءت بها تلك الأقوام هي اتباع المناهج والقيادات المنحرفة، ومن ثم التكذيب برسالات الله ورسله ﴿فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّهِمْ ﴾ نتيجةً مباشرة لذلك. وماذا يعني عصيان الرسول؟ إنه الانحراف عن الحق والسنن الطبيعية في الحياة، ومحاربة الله.. وهل ينتهي ذلك إلا إلى الانحطاط والهلاك؟! ﴿فَأَخَذَهُمْ أَخْذَهُ وَأَبِيَةً ﴾ وأصل الرابية: الزيادة، ويسمى ما ارتفع من الأرض رابية لأنه في حقيقته زيادة فيها بالارتفاع، وأما الأخذة الرابية فهي: إما التي زادت على غيرها من عذاب الله وأخذه، أو التي نمت وتعاظمت بسبب تراكم الخطيئات، وهذا قريب، وفيه دلالة على أنه تعالى أملي لهم وأمهلهم ليزدادوا إثما، فيزيدوا بأنفسهم غضب الله عليهم في الدنيا والأخرة. [11] ويذكرنا القرآن بأعظم ما شهده تاريخ البشرية من الجزاء الإلهي، وهو ذلك الطوفان الذي تفجرت به ينابيع الأرض، وانفتحت أبواب السهاء بهاء منهمر، فابتلع اليابسة كلها في عصر نوح عَليْتَكْلاً، ولكنه في الوقت نفسه يوجهنا إلى لطف الله بالبشرية كلها حيث حفظ وجودها بحملها في السفينة، هذه الآية التي يهدينا التفكير فيها وبصورة مسلّمة إلى أن سنة الجزاء ليست صدفة، إنها هي تحت هيمنة الله الحكيم في تدبيره ﴿إِنَّا لَمَّا طَغَا ٱلْمَاءُ حَمَلْنَكُمْ فِ لَلْأَرِيَدِ ﴾ أي السفينة التي تجري على الماء، وطغيان الماء: زيادته عن المعتاد وعن حاجة الناس والنبات إليه، ويقال للبحر: طغي: إذا تجاوز على اليابسة، وفي الدر المنثور عن ابن عباس، وسعيد بن جبير، قال: «طغي على خزانه فنزل، ولم ينزل من السماء ماء إلا بمكيال أو ميزان إلا زمن نوح عَلَيْتَكَلَا فإنه طغى على خزانه، فنزل من غير كيل ولا وزن»<sup>(1)</sup>، وأخرج ابن جرير عن الإمام على عَلِيَّهُ قال: «لَمْ تَنْزِلْ قَطْرَةٌ مِنْ مَاءٍ إِلَّا بِمِكْيَالٍ عَلَى يَدِ مَلَكٍ، إِلَّا يَوْمَ نُوح فَإِنَّهُ أَذِنَ لِلتَاءِ دُونَ الْجُزَّانِ فَطَغَى عَلَى الْخُزَّانِ فَخَرَجٍ \*``، وَلا يَعني ذلك أنه لا مكيال ولا وزنَّ معلوم له عند الله، كلا.. وإنها المعنى أن الله لا ينزل الأمطار إلا عبر حسابات دقيقة، تتناسب مع حاجات الخلق، أما في الطوفان فقد أمر السهاء والأرض أن تتفجر ماء ما تستطيعان. و لم يقل الله: (حملناهم) يعني الذين ركبوا السفينة مع نوح، بل قال: ﴿ مَمَلْنَكُمْ ﴾ موجها الخطاب للبشَّرية جمعاء، لأنها يوم الطوفان كانت منحصرة فيهم، وليس الناس بعدها إلا نسل أولئك، فنحن معنيون بالحمل أيضا، إذ لولا السفينة لما كنا الأن موجودين.

[17] وبعد العرض الموجز لقصة الطوفان في آية واحدة يوجهنا القرآن إلى العبرة الهامة منها، والتي ينبغي الإشارة إليها، وهي: أن بقاء السفينة ونجاة ركابها في ذلك الطوفان المروع آية إلهية عظيمة، تذكرنا بكثير من الحقائق الإيهانية، إذا كانت ثمة أذن واعية تستوعب ما تذكر به ولِنَجْعَلَهَا لَكُو مُذَكِرة كه وإن مرورا سريعا بآية (الجارية) يذكرنا بهيمنة الله على الوجود، وسنة الجزاء، ولطف ربنا، ودور الإيهان به، واتباع رسله ورسالاته في نجاة الإنسان، وفضل الأنبياء على البشرية.. وهكذا الكثير من الحقائق التي من شأنها زراعة تقوى الله وتعميقها في النفس، وما أحوج البشرية أن تدرس هذه الآية لتتذكر بها لتتجنب الأخطاء، وتبني الحياة السعيدة، إلا أننا لا نعيرها اهتهاما ولا جزء من تفكيرنا، بل نمر عليها مرور الغافلين اللاأباليين، وكأنها بجرد قصة خيالية أو قصة تروى للتسلية.

بلى؛ إن الآيات والحقائق كما الماء والكائنات الأخرى تحتاج إلى وعاء يستوعبها، ولكن من جنس آخر. إنه القلب المزكى بالإيهان والعرفان هو وحده وعاؤها، وإن في قصة الإعدام

- (١) الدر المنثور: ج٦، ص٢٦٠.
- (٢) المصدر السابق: ص٢٥٩.

الجماعي للبشرية بالطوفان لدرسا يجب أن يبقى نصب أعين الناجين، يعمق فيهم الخشية من ربهم، ويحيي ضائرهم، ويستثير عقولهم باتجاه الحق أبد الدهر. ﴿وَتَعَيَّهَا أَذُنَّ وَعَيَّهُ أَي تعي التذكرة. ومن وصل هذه النهاية بالشطر السابق للآية نهتدي إلى أن المسيرة الطبيعية للبشرية هي مسيرة التقدم، حيث تتراكم خبراتها وتجاربها عبر الزمن، مما يزيد وعيها ومعارفها وإيهانها، هذا إذا كانت من الناحية المعنوية سليمة وذات أذن واعية، أما إذا لم تصل بنفسها إلى مستوى القدرة على عقل الحقائق واستيعابها فإنها لن تتقدم إلى الإمام، بل ستهوي في المزالق ذاتها التي دُفِع فيها السابقون، وستواجه المصير ذاته. بلى؛ إن تلك القصص نداءات موجهة إلينا ووصفها بـ ﴿وَعِيَّةٌ لكي يهدينا إلى أن منهج القرآن في بيان الحق والتذكير به منهج كامل لا يقص فيه، فإذا لم يستوعبه الإنسان أو لم يقبله فإن الإشكال فيه، لأن أذنه غير واعية، ولين في رسالة الله. ولا شك أن المصع هو نافذة المعرفة الإنسانية على التاريخ، التي رفي فيه، فإذا لم يستوعبه الإنسان أو لم يقبله فإن الإشكال فيه، لأن أذنه غير واعية، وليس في رسالة الله. ولا شك أن المصود هو ما وراء الأذن وليست الخق بذاتها، لأنها ليست وعاء لي رسالة الله. ولا شك أن المصود هو ما وراء الأذن وليست الأن ذاتها بل منهم كامل لا

ألف: جعله هدفا ومحورا، مقدما على كل اعتبار آخر، فمتى وجده سلَّم له.

باء: الطهارة من الحجب التي تمنع اتصال القلب به كالغفلة والجحود، ومن أبرزها الأفكار والمواقف المسبقة، وذلك أن القلب لا يمكن أن يستوعب الحق والباطل معا، فهو إما يكون وعاء للحق وإما يكون وعاء للباطل، ولا بد أن يطرد الباطل من القلب حتى يستوعب الحق.

جيم: أن تكون قدرة الاستيعاب كبيرة، وذلك أن بعض الحقائق عظيمة لا يستوعبها كل قلب، بل تختلف درجات المعرفة بالحقائق باختلاف القدرات العلمية والإيهانية عند الإنسان.. وجاء في الحديث الشريف عن الإمام علي تشيئلاً: «اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ لَمْ يَمْدَحْ مِنَ القُلُوبِ إلَّا أَوْعَاهَا لِلحِكْمَةِ، وَمِنَ النَّاسِ إلَّا أَسْرَعَهَمْ إِلَى الحَقِّ»، وقال تشيئك : «إِنَّ هَذِهِ الْقُلُوبِ أَوْعِيَةٌ فَخَيْرُهَا أَوْعَاهَا»،

ولقد اجتمعت هذه الشروط وغيرها في شخص أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيَكَلَا فاستوعب رسالة الله، وأصبح أعرف الناس بعد النبي بها، ولذلك أجمع الرواة والمفسرون على تأويلها فيه عَلِيَكَلا بوصفه أعظم مصداق للأذن الواعية.. قال الإمام علي غَلِيَكَلاً يخاطب أصحابه وخاصته: «أَلَا وَإِنِّي مَخْصُوصٌ فِي الْقُرْآنِ بِأَسْمَاءِ احْذَرُوا أَنْ تَغْلِبُوا عَلَيْهَا فَتَضِلُّوا فِي دِينِكُم -إلى

- (١) غرر الحكم: حكمة: ٤٥٨٣.
- (٢) نهج البلاغة: قصار الحكم:١٤٧.

أن قال-: وَأَنَا الْأَذُنُ الْوَاعِيةَ<sup>(()</sup>، وقال النبي ﷺ يخاطب عليا ﷺ: "سَأَلْتُ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ يَجْعَلَهَا أَذْنَكَ يَا عَلِي<sup>(1)</sup> وفي تفسير القرطبي روى مكحول: أن النبي ﷺ قال عند نزول هذه الآية: "سَأَلْتُ رَبِّي أَنْ يَجْعَلَهَا أَذُنَ عَلِي قال مكحول: فكان علي ( الله ) يقول: "مَا سَمِعْتُ مِنَ رَسُولِ اللهِ ﷺ شَائَلَتُ رَبِّي أَنْ يَجْعَلَهَا أَذُنَ عَلِي قال مكحول: فكان علي ( الله ) مِنَ رَسُولِ اللهِ ﷺ شَائَلَتُ رَبِّي أَنْ يَجْعَلَهَا أَذُنَ عَلِي قال مكحول: فكان علي ( الله ) وعن الحسن نحو ذكره الثعلبي، قال: لما نزلت "الآية" قال النبي تَشَاد : "سَأَلْتُ رَبِّي أَنْ يَجْعَلَهَا أَذُنَكَ يَا عَلِي اللهِ يَعْنَى اللهُ عَلَيْ فَعَلَى اللهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ ومن الله لانه يعلم أن عليه الله الله عليه الذار الت الآية قال النبي تُعْمَلُهُ أَنْ يَجْعَلَهَا من الله لانه يعلم أن عليا هو الامنداد الحقيقي له ولخطه، فلا بد أن يستوعب رسالته.. وتسع من الله لانه يعلم أن عليًا هو الامنداد الحقيقي له ولخطه، فلا بد أن يستوعب رسالته.. وتسع

إن التاريخ معلَّم للبشرية، ويجب أن تتلمذ في مدرسته، لأن ذلك هو السبيل للتقدم والسعادة في الدارين، فهي لو درست تاريخها وتفكرت في حوادثه ومنعطفاته فسوف تهتدي إلى الحق في كل صعيد وجانب من الحياة.. تهتدي إلى ربها لأن التاريخ كله آيات موصلة إلى الإيهان به، وتهتدي إلى الكثير من السنن والقوانين والحقائق الحضارية التي من شأنها لو وعتها أن تتجنب الأخطاء والأخطار، وتجد طريقها إلى المجد والفلاح.

[17-18] ثم ينعطف السياق للحديث عن الآخرة لأنها الحاقة العظمى، وأجلى صورة لسنة الجزاء في الوجود.. وإن الأذن الواعية ليتذكر صاحبها بحوادث التاريخ، وما لقيته الأقوام في الدنيا من الجزاء الإلهي فيعي بذلك حقيقة الآخرة، وأنها حقّا لأذن واعية تلك التي تعاين الغيب من خلال الشهود، وتتسع آفاقها لرؤية المستقبل عبر الحاضر، فلا تُفاجأ بالواقعة، إنها تأتي مستعدة لتجاوز عقبتها بزاد التقوى وذخيرة العمل الصالح. بلى؟ إن الواعين يعيشون في الدنيا ولكن أرواحهم في الآخرة، بل إن حضورها في قلوبهم أعظم من حضور الدنيا، فتراهم وتلويش، كيا وصفهم صاحب الأذن الواعية الإمام على المتقد منها فكانها قائمة بين أعينهم وتلويس، كيا وصفهم صاحب الأذن الواعية الإمام على المتقد بقوله: "فَاذَا مَرُّوا بِآيَةٍ فِيهَا بَنَيْ فِيهَا تَخْوِيفٌ أَصْغَوْا إلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوسٍمْ، وظَنُوا أَنَّ زَفِيرَ جَهَنَّمَ وشَهِيقَها في أَضُول آلمَان بنتي فيها تَخْوِيفٌ أَصْغَوْا إلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوسٍمْ، وظَنُوا أَنَّ زَفِيرَ جَهَنَّمَ وشَهِيقَها في أَضُول آذَا عَرُوا بَنَيْ فِيهَا تَخْوِيفٌ أَصْغَوْا إلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوسٍمْ، وظَنُوا أَنَّ زَفِيرَ جَهَنَّمَ وشَعِيمَ وأَوا بَاتَه في المَامِ على عَنْ أَنْهَا نُصْبَ أَعْلَى الذي الماعية بينا أَعينهم بنتي فيها تَنُون عمال منهم ماحر الأذن الواعية الإمام على عَنْقُلْهم وشَرُوا بِآيَة فِيهَا وقُلُوسٍمْ كيا وصفهم صاحب الأذن الواعية الإمام على عَنْقُولُهم وأَهُ ويقاً مُنْقُول أَنَّ تُضْبَ أَعْنَامَ بي أَعْنَا بَنْ أَنْ عَنْ أَعْرَا إلَيْهَا مَسَامِع قُلُوسُهُمْ إلَيْهَا شَوْقاً، وظَنُّوا أَنَّ تُنْهو أَنْ أَنْ أَصْبَ أَعْنَا فَي أَصُول آذَائِهم بِآيَةٍ فِيهَا تَنُونَ عَلَى أَوْسَاطِهِمْ مُفْتَرَسُونَ لِحِبَاهِمْ وأَكُنُهُمْ وأَنَّ

- (1) بحار الأنوار: ج٣٣، ص٢٨٢.
- (٢) بحار الأنوار : ج٣٤، ص٣٣١.
- (٣) القرطبي: ج ٦٨، ص ٢٦٤، الدر المنثور: ج٦، ص ٢٦٠.
- (٤) المصدر ذكر ذلك وذكره الكشاف، الرازي ، فتح القدير، الدر المنثور، شواهد التنزيل للحسكاني، أسباب النزول للنيسابوري، عند تفسير الآية فراجع، الدر المنثور: ج٦، ص٢٦٠.

اللهِ تَعَالَى فِي فَكَاكِ رِقَابِهِمْ»<sup>(1)</sup>، وكل ذلك ينعكس على سلوكهم في الحياة.

ولقد جاءت الآية: (١٢) مؤكدة على دور الآذان الواعية بين الحديث عن تاريخ الأقوام السالفة (الآيات: ٤-١١)، والحديث عن الآخرة (الآيات: ١٣–١٨) في هذا الدرس وامتدادها حتى الآية: (٣٧) في الدرس اللاحق، لأنها وحدها القادرة على استيعاب مواعظ التاريخ وآياته، والإيهان بحديث الوحي عن الآخرة ووعيه، فحقائق الغيب –سواء غيب التاريخ أو غيب الآخرة- حقائق كبيرة، بحاجة إلى أذن مرهفة تنفذ بسمعها من الآيات إلى ما

﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ نَفَحَةٌ وَحِدَةٌ ﴾ ويبدو أنها النفخة الثانية لأنها التي يقوم فيها الناس للحساب والجزاء، قال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَ فِيهِ أَخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنَظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨]، وما يؤكد أنها الثانية أن مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَ نَفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنَظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨]، وما يؤكد أنها الثانية أن من شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَ نَفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ ينظرون فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَ نَفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ ينظرون ﴾ [الزمر: ٦٨]، وما يؤكد أنها الثانية أن السياق هو سياق الحديث عن الجزاء، مما يستلزم الكلام عن النفخة الثانية التي يكون الجزاء بعدها. وهو لا يحتاج حتى يهلك الأحياء بالنفخة الأولى ويبعثهم قياما بالثانية إلى أكثر من مجرد بعدها. وهو لا يحتاج حتى يهلك الأحياء بالنفخة الأولى ويبعثهم قياما بالثانية إلى أكثر من مجرد نفخة واحدة، لما القدرة العظيمة. قال العلامة الطباطبائي: «وفي توصيف النفخة الفواحدة إلى أولى ويعثهم قياما بالثانية إلى أكثر من جرد بعدة واحدة، لما أعطاه الله من القدرة العظيمة. قال العلامة الطباطبائي: «وفي توصيف النفخة بالواحدة إلى أنه من يورد القدرة، فلا وهن فيه حتى يحتاج إلى من القدرة العظيمة. قال العلامة الطباطبائي: «وفي توصيف النفخة الواحدة إلى من الفرة إلى من القدرة، فلا وهن فيه حتى يحتاج إلى تكرار النفخة».

ويا لها من نفخة صاعقة محيفة، لا تذهب بالأنفس وحسب بل تزلزل الكائنات وكأنها ترليونات الترليونات من القنابل النووية التي تنفجر في دفعة واحدة، فتدمر الكون ونظامه، بحيث تخرج الأرض عن مدارها، وتستأصل الجبال الراسية من فوقها، ثم يدكها الله ببعضها فوَحُمِلَتَ الأَرْضُ وَأَلِجْبَالُ فَذُكَنَا دَكَةً وَحِدَةً ﴾ وأصل الدك هو الهدم، يقال: دك الجدار إذاهدمه وسواه مع الأرض، ولا ندري هل يضرب الله أجزاء الأرض والجبال ببعضها بتركيز الجاذبية تركيزا ماثلا بين أجزائهما، أو برفعها تماما ما يسبب تلاشيها، أم يضرب الجبال بالأرض والعكس، أم يرطمهما معا بكوكب آخر؟ المهم أنهما يتداكان.. وفي الآية إشارة إلى حقيقة علمية جيولوجية: إذ لم يقل الله: فوَحُمِلَتِ ٱلأَرْضُ فقط، باعتبار أن الجبال جزء منها، وذلك لأنها في الواقع كيانات شبه مستقلة، جعلها الله فيها، فنصبها وأرساها أوتادا للأرض<sup>(٣)</sup>، فهي كما السجرة ها هيكلها وجذورها الضاربة في التخوم.. كما نهتدي إلى أن الأرض تكون مستوية بالدك يوم القيامة، ولذلك خص القرآن الجبال بالذكر لأنها الزوائد المرتفعة على سطحها. ويتزامن بعث الناس

- (١) نهج البلاغة: خطبة: ١٩٣.
- (۲) تفسير الميزان: ج۱۹، ص۳۹۷.
- (٣) راجع الآيات: سورة الغاشية: آية ١٩، سورة النازعات: آية ٣٢، سورة النبأ: آية ٧.

للحساب مع تلك الأحداث الكونية الرهيبة لكي تتجلى لهم قدرة الله، وتتساقط عندهم كل الحجب والتبريرات هنالك، بل في الدنيا أيضا لمن يؤمن بالآخرة ويعي آياتها.

[١٥-١٥] وبعد أن يصور لنا القرآن مشهدا من القيامة يؤكد أنها أعظم الوقائع التي تمر بالإنسان، لأنها تدمر الكائنات، وتسوق الإنسان إلى مصيره الأبدي ﴿فَيَوَمَبِذِ وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ والتعريف بالألف واللام يعظمها في ذهن السامع، ويؤكد أن للإنسان معها عهدا أودعه الله في فطرته، فهي ليست نكرة للبشر السوي. . وإن في تسميتها (القيامة) بالواقعة يأتي للتأكيد باللفظ على كونها حقيقة لابد من حصولها، فكون الشيء الواقعي في الغيب، ويفصل الإنسان عنه الزمن المستقبل لا ينفي أصل وجوده، وهذه مسلمة فطرية وعقلية، وكأن الآية تقول: إن تكذيبكم أيها البشر بالآخرة لن يغير شيئا فيها، ولا فيها يتصل بها من الأحداث، فهل يمنع تكذيبنا – مثلا – من تأثير نفخة إسرافيل في الأرض والجبال؟ كلا.. و يوصلنا كتاب الله بالغيب، إذ يضع أمامنا مشهدا آخر من مشاهد الواقعة وهو انشقاق السماء المحبوكة والمتينة الخلق إلى حد تكون فيه واهية كالخرقة البالية التي تصير رمادا أو هباء ﴿وَأَنشَقَتِ ٱلْتَمَاءُ ﴾ المحبوكة التي لا فروج فيها ولا ضعف ﴿فَهِيَ يَوْمِبِذٍ وَاهِبَةٌ ﴾ أي شديدة الضعف وقليلة التهاسك، ليس في هيكلها وحسب بل في جزئيات كيانها، مما يجعلها تتبدل شيئا آخر كالمهل أو الدهان كما قال الله: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوَتُ وَبَرَزُواْ لِلَّوَ ٱلْوَحِدِ ٱلْفَهَارِ ﴾ [إبراهيم: ٤٨]، وهكذا لا تبقى السماء سقفا محفوظا يمنع عن الأرض النيازك والأخطار. ومشهدا آخر عظيم هو منظر الملائكة على الأرجاء والملائكة الثمانية العظام الذين يحملون عرش الله فوقهم. ﴿وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَآبِهَا ﴾ أي أطرافها ونواحيها، قالوا: إن الضمير عائد إلى السهاء التي تشقق وتصير قطعا وأجزاء على كل واحدة منها ملائكة كثيرون. ﴿وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْفَهُمْ يَوْمُ إِنَّ مَنْ أعظم ملائكة الله، وربيا أعظمهم على الإطلاق، ولـ (فوقهم) تفسيران:

# الأول: فوقهم بالمسافة.

**الثاني**: فوقهم بالمرتبة، فالثهانية يحملون العرش من أركانه ومعهم من الملائكة من يحملونه من أطرافه الأخرى، أو أن الثمانية لهم الرئاسة على بقية الملائكة فهم فوقهم مرتبة، وبهذا نجمع بين الروايات القائلة: بأنهم ثمانية، والقائلة: بأنهم أكثر من ذلك.

ولقد خاض بعض المفسرين في مواضيع لا داعي لها، واختلفوا مع بعضهم في عدد الملائكة وأشكالهم، وهي بحوث لم نُكلَّف بها، بل توجه أئمة الهدى ﷺ للرد على الأفكار المادية التي حاول أصحابها إثبات معتقداتهم التجسيدية والتشبيهية من خلال الفهم الخاطئ لهذه الآية الكريمة، حيث شبهوا عرش الله بعروش السلاطين التي يتربعون عليها. تعالى الله عما يصفون علوا كبيرا. قال سلمان المحمدي: «سأل بعض النصارى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيَكَ قال له: أُخْبِرْنِي عَنْ رَبَّكَ أَيَحْمِلُ أَوْ يُحْمَلُ، فَقَالَ عَلَيٌّ عَلَيَكَ : إِنَّ رَبَّنَا جَلَّ جَلَالَهُ يَحْمِلُ وَلَا يُحْمَلُ. قَالَ النَّصْرَانِيُّ: وَكَيْفَ ذَلِكَ وَنَحْنُ نَجِدُ فِي الْإِنْجِيلِ «وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذ مَانِيَةَ»، فَقَالَ عَلَيٌّ عَلَيْنَ وَكَيْفَ ذَلِكَ وَنَحْنُ نَجِدُ فِي الْإِنْجِيلِ «وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذ مَانِيَةَ»، فَقَالَ عَلَيٌّ عَلَيْكَ وَرَبُّكَ تَحْمِلُ الْعَرْشَ وَلَيْسَ الْعَرْشُ كَمَا تَظُنُّ كَهَيْئَةِ السَّرِيرِ وَلَكَنَّهُ مَانِيَةَ»، فَقَالَ عَلَيٌّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَعَدَرَةً وَرَبُّكَ عَزَّ وَجَلَّ مَالِكُهُ، لَا أَنَّهُ عَلَيْهِ كَحُونِ الشَيْءِ عَلَى الشَّيْءِ، وَأَمَرَ المُلَائِكَة بِحَمْلِهِ فَهُمْ بَحْمِلُونَ الْعَرْشَ بِيمَا أَقْدَرَهُمْ عَلَيْهِ. قَالَ النَّصْرَانِيُّ: صَدَقْتَ رَحِكَ الله»<sup>(1)</sup>. وقال الإمام الرضا عَلَيْكَة : «المُحْمُولُ مَا سِوَى الله ولَمَ يُسْمَعْ أَحَدُ آمَنَ بِالله وعَظْمَتِهِ قَطْ وقال الإمام الرضا عَلَيْكَة : «المُحْمُولُ مَا سوَى الله ولَمْ يُسْمَعْ أَحَدُ آمَنَ بالله وعظمَتِهِ قَطْ، قَال وقال الأمام الرضا عَلَيْكَة : «المُحْمُولُ مَا سوى الله ولَمْ يُسْمَعْ أَحَدُ آمَنَ بالله وعظمَتِه قَطْ ويد دُعَائِهِ يَا عَمُولُ، قَالَ أَبُو الْحَسَنَ عَلَيْهِ الْعَرْشُ بِي عَمْ وَالله والْمَوْنَ عَنْ عَنْهُ مَنْ عَلَى اللهُ عَالَ اللهُ عَلَيْ مَاللَهُ عَلَى اللهُ مَنْ عَلْهُ مِنْ اللهُ عَلْهُ عَذَي عَلْ عَنْ ويد كُلُونَ الْعَرْشُ اللهُ عَنْ اللهُ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَنْ عَعْنُ الْعُرْشُ اللهُ عَلَيْ عَلْ اللهُ عَلْنَ اللهُ عَذْ اللهُ والْعَرْشُ اللهُ عَلْ عَالَ اللهُ عَلْهُ عَلْ عَلْمُ عَلْ عَالَ إِنَّ عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ عَلْ عَالَ اللهُ عَلْ عَلْهُ عَلَيْ عَلْ عَنْ عَلْ عَالَ عَالَهُ عَلَى اللهُ عَنْ عَلَا الْحَدُ مُنْ عَلْ عَلْمُ وعَنْ وَ وَكُنُ عَلْ عَنْ عَالُ اللهُ عَنْ عَلْهُ مَالَلَ الْنَعْرَ مُ وَقَانُ مَنْ عَمْ مَالَهُ عَلْ عَلْ اللْعُنْ عَالَ الْعَرْشُ عَالُهُ عَلْ عَالُ مَ عَالُهُ عَلْ عَالَ مُ عَلْ عُ عَا عَالُهُ عَنْمَة مِ عَلْ عُ عَلْ عَالُ مَا عُنْ عَلْ مَا ع

والعرش حقيقة وهو رمز الهيمنة والسلطان والعلم، والموضع الذي يتجلى فيه علم الله وقدره وقضاؤه وأمره للملائكة، الذين هم بدورهم يُمضون ما يؤمرون به، ولعل أهم حكمة لخلق العرش أنه تعالى قد أوكل إلى الملائكة إنفاذ مقاديره وتدبيره للخلق، وهو الذي لا يجده مكان ما كان لهم أن يتصلوا به، وكيف يتصل المخلوق المحدود بالخالق لولا خلق الأسهاء والأشياء كالبيت الذي يكون مركز عبادته، والعرش الذي يكون مركز إدارته للكائنات

وقد أولت بعض النصوص الحملة في خير خلق الله قال الإمام الصادق عَلَيْتَكَرَّ : "مَمَلَةُ الْعَرْشِ الْعَرْشِ والْعَرْشُ الْعِلْمُ ثَمَانِيَةٌ أَرْبَعَةٌ مِنَّ وأَرْبَعَةً مِتَّنْ شَاءَ اللَّا"، وفي حديث آخر : "مَمَلَةُ الْعَرْشِ تَمَانِيَةٌ : أَرْبَعَةٌ مِنَ الْأَوَلِينَ وَأَرْبَعَةٌ مِنَ الْآخِرِينَ، فَأَمَّا الْأَرْبَعَةُ مِنَ الْأَوَلِينَ فَنُوحٌ وَإِبْرَاهِيمُ وَمُوسَى وَعِيسَى عَلَيْكِرْ، وَأَمَّا الْأَرْبَعَةُ مِنَ الْآخِرِينَ فَمُحَمَّدٌ وَ عَلِيٌّ وَالحُسَنُ وَالحُسَيْنُ، وَمَعْنَى فَيَحِلُونَ الْعَرْشَ [ غافر : ٧] يَعْنِي الْعِلْمَ"<sup>(1)</sup>. وإذا كان الظاهر أن الملائكة هم الذين يحملون العرش فإن الباطن هو أولئك الذين خُلِقت الملائكة لأجلهم وهم الصفوة من عباد الله. أليس قد خلق الأشياء لأجل الإنسان، وأي إنسان أعظم من الأنبياء والأبياء والأوسياء؟

[١٨] وأعظم مشهد في القيامة هو عرض الناس للحساب والجزاء، لأنه أشد رهبة،

(١) بحار الأنوار، ج٣، ص٣٣٤. (٢) الكافي: ج١، ص١٣٠. (٣) الكافي: ج١، ص١٣٢. (٤) بحار الأنوار: ج٥٥، ص٢٧. حيث يلقى الإنسان حسابه ومصيره الأبدي، ولأنه الهدف الأساسي من وراء كل أحداثها ومشاهدها المرعبة. ﴿يَوْمَبِذِ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُرْ خَافِيَةٌ ﴾ وإذا كانت لا تخفى عند الحساب والجزاء ولا حتى واحدة من الأعمال التي أخفاها الإنسان وقام بها في السر، فكيف بالظاهر منها؟ فالحساب إذن دقيق، لأنه يتأسس على علم الله المحيط بكل شيء، وبالحساب يوم القيامة يتجلى عدل الله ولطفه وغضبه وعلمه، قال رسول الله تشييني: «لَا تَزُولُ قَدَمًا عَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ بَيْنِ يَدَي اللهِ حَتَّى يَسْأَلُهُ عَنْ أَرْبَع خِصَالٍ: عُمُرِكَ فِيهَا أَفْنَيْتَهُ وَجَسَدِكَ فِيهَا أَبْلَيْنَهُ وَمَالِكَ مِنْ أَيْنَ كَسَبْتُهُ وَأَيْنَ وَضَعْتَهُ وَعَنْ حُبُنَا أَهْلَ الْبَيْتَ». ()، ويعرض أعمال العباد ليظهر الحق جالي كا تتأكد القارعة والواقعة بوقوعها، ولذلك سميت القيامة بالحاقة.

وكلمة أخيرة: إننا نلاحظ في القرآن أنه لا يكاد يتحدث عن التاريخ ومصير الأقوام السالفة إلا ويصل ذلك بالحديث عن الأخرة، فما هو السر في ذلك وما هي العلاقة بينهما؟.

١ – لأن الإسلام لا يريد للإنسان أن يعيش لحظته الراهنة فقط، إنها يعيش الحاضر على ضوء الماضي والمستقبل معا، فيتحرك من حيث انتهى الآخرون، ويتعظ بتجاربهم لبناء حياة سعيدة في الحاضر، وفي الوقت نفسه يخطط ويعمل لكي يربح المستقبل.

٢- ولأن الآخرة كما التاريخ غيب لا سبيل للإنسان إلى معرفته إلا بالآيات والآثار الدالة عليه، والذي يكفر بالآخرة لأنه لا يعاينها بذاتها كالذي يكفر بالتاريخ لأنه لم يعاصر أحداثه، مع أن الأدلة قائمة تهدي إليه.

٣- ويتشابه التاريخ مع الآخرة في كون الاثنين عرصة تكشف عن سنة الجزاء الحاكمة في الحياة، وهيمنة الله عليها، وتمايز المؤمنين من سواهم، وهكذا الكثير من الحقائق، بل إن التاريخ هو الآية المادية العظمى التي تهدي إلى الإيهان بالآخرة والجزاء.

## وإنه لحق اليقين

﴿ فَأَمَّا مَن أُونِ كَنَهُمْ بِيَعِيدِهِ ، فَيَقُولُ هَآذُمُ أَقْرَءُوا كِنَبِيَة ( ) فَا مَنَ تَالَ مَلْهُ وَ فَقُهُوَ فَي عِنْتَة زَامِيتَة ( ) فَ جَنَتَة عَالِيتَة ( ) فَقُمُو فَهَا دَايَةٌ ( ) فَقُمُو فَي عِنْتَة زَامِيتَة ( ) فَقُمُو فَهَا دَايَةٌ ( ) نَعْذَبُهُ اللَّالِية ( ) فَقُمُو فَهَا دَايَةٌ ( ) نَعْذَابُه ( ) نَعْذَبُهُ فِي حَدَية عَدْلُ نَتَنَبَي لَرَ أُوتَ كَنَبِية ( ) وَلَا المَالَكَة فَ الْأَذَر مَا حَتَابِية ( ) وَأَمَا مَن أُوتَ كَنَبَهُ بِيسَالِهِ ، فَقُولُ بَنَتَنِي لَرَ أُوتَ كَنَبِية ( ) وَلَا المَالِعَة مَعْدُولُ مَنْتَنَبَي لَرَ أُوتَ كَنَبِية ( ) وَلَرَ اللَّالِية ( ) وَأَمَا مَن أُوتَ كَنَبَهُ اللَهِ عَنْدُهُ فَ مَعْدَا مَا الْعَنْ عَنْ مَنْ الْقَاعِيبَة ( ) مَا أَعْنَى عَنْ مَاية ( ) وَلَا لَكُوهُ مَالَكَة ( ) فَرَا لَمَتَ مَدُولُ ( ) فَذَى عَنْ مَاية ( ) وَلَا لَعْنَ عَنْ مَاية مَا عَلَي بَعْدَى عَنْ مَاية الْعَنْ عَنْ مَاية ( ) مَنْ أُوتَ كَنَبَهُ ( ) فَذَى عَنْ مَاية ( ) أَعْنَى عَنْ مَاية ( ) وَلَا لَعْذَي عَنْ مَاية الْعَنْ عَنْ مَاية الْعَنْدُ فَ الْعَنْبَ الْمَنْ عَنْهُ مَنْ عَنْ عَمْدَا مَعْدَ اللَهُ مُوْمُ الْمَاعَة الْمَالْمَ الْمَا لَكُوهُ ( ) فَذَى عَنْ مَاعَام الْعَنْعَان اللَّعَنْ مَنْتَ مَا عَنْتُ مَا عَنْتُ مَا عَنْتُ مَا عَنْتُعْمَ مَا الْعَنْ عَنْ عَلَي الْمَا مَا عَان اللَّعْنَ الْعَنْتُ مَنْ عَنْتُ مَنْ عَنْعَالَ الْعَنْعَالَهُ الْعَنْعَالَ الْعَنْعَالَ الْعَنْعَالَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ عَنْ عَلَى عَلَي الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَي الْعَنْ الْعَالَى الْعَنْ الْعَالَى الْعَالَة الْعَنْ مَنْتَ مَنْ عَنْ عَلَى الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَامِ الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَى الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ مَنْ مَنْ عَنْ عَلَى الْعَنْ مَا عَنْ الْعَالَى الْعَالَة مَا الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَى الْعَنْ الْعَنْ الْ الْعَالَا الْعَنْ الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَمُ الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَ الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَ الْعَالَى الْعَا الْعَالْعَا الْعَا الْعَالَ الْعَالَ الْعَا الْعَا

هدى من الآيات:

يأتي كل إنسان إلى الدنيا وأمامه طريقان وفرصة واحدة: طريق الحق الذي ينتهي به إلى

(١) غسلين: الصديد الذي ينغسل بسيلانه من أبدان أهل النار، ووزنه فعلين من الغسل.

الجنة والنعيم، وطريق الباطل الذي ينتهي به إلى النار والعذاب، وأما الفرصة فهي عمره الذي يفنيه في أحد الطريقين، فإما يختار الجنة ويسعى لها سعيها أو العكس، فالدنيا وحدها هي دار الابتلاء والعمل وحيث تقع الواقعة ويعرض للحساب فإنه لا يملك تبديلا ولا تحويلا، لأن الآخرة دار الحساب والجزاء فقط.

وفي الدرس الأخير من سورة الحاقة يضعنا القرآن وجها لوجه أمام هذه الحقيقة مؤكدا أن هناك عاقبتين وفريقين، فإما العيشة الراضية في الجنة التي هي نصيب أصحاب اليمين، وإما تصلية الجحيم جزاء لأصحاب الشمال. وبعد أن يبين في الأثناء أن المصير في الآخرة متأسس على موقف الإنسان و عمله في الدنيا يوجهنا ربنا إلى رسالته الحقة الصادقة باعتبارها الصراط المستقيم والنهج الذي يقود إلى الفوز والفلاح يوم القيامة، مدافعا عنها ضد ضلالات أعدائه وأعداء رسوله الذين قالوا: إنها شعر تارة وكهانة تارة أخرى جحودا واستكبارا، وإنها لتذكرة للمتقين وحسرة على الكافرين، وإنها لحق اليقين، فسبحان الله عما يتفع ويشركون.

### بينات من الآيات:

[19] بعد عرض الناس للحساب تظهر حقيقتهم، وتنعين مصائرهم على أساسها في ظل الهيمنة المطلقة للحق، ولعله لذلك سُمَّيت القيامة بالحاقة، فإما أن يكون الحق مع الإنسان فيقوده إلى الفوز بالجنة، وإما أن يكون ضده فيسوقه إلى بئس المصير في جهنم. ويكشف لنا القرآن عن غيب الآخرة ليضعنا أمام مصيرين لا ثالث لهما بعد أن وضعنا في أجواء القيامة وأحضر مشاهدها في قلوبنا لكي نختار أحد الاثنين، وبالطبع نرى السياق القرآني يرجَّح لنا بعرضه الحكيم خيار أصحاب اليمين. ﴿فَأَمَّا مَنَ أُوقِ كَنَبَهُ بِيَينِهِ ﴾ مما يعني فوزه بالجنة والرضوان، لأن اليمين رمز ذلك، وكناية عن اليمن والبركة والخير، ﴿فَيَقُولُ هَاؤُمُ أَفَرُوا والرضوان، لأن اليمين رمز ذلك، وكناية عن اليمن والبركة والخير، فيقولُ هاؤُمُ أَفَرُوا وإنها يقول ذلك سرورا لعلمه بأنه ليس فيه إلا الطاعات، فلا يستحي أن ينظر فيه غيره»<sup>(1)</sup> وقال الرازي: دل ذلك على أنه بلغ الغاية في السرور فأحب أن يظهر الجي الذين ينصبهم وقال الرازي: دل ذلك على أنه بلغ الغاية في السرور فأحب أن يظهر المي الذين ينصبهم الله موازين للأمم عند الحساب، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ مَنَعُوا صُلَّ أَنَاسٍ إِمَنيمِ هُمُ أُوْقِ الله موازين للأمم عند الحساب، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ مَنْتُوا صُلَ أَنَاسٍ إِمَنيمِ هُمُ أَوْقَ السرور الله موازين للأمم عند الحساب، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ مَنَتُوا صُلَ أَنَاسٍ إِمَنيمِ هُمُ فَمَنَ أُوقِ

- (۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص ٤٣٨.
- (٢) التفسير الكبير للرازي: ج٣٠، ص١١١.

١

قال الإمام الصادق عَلَيْنَةَ: «كُلُّ أُمَّةٍ نِجَاسِبُهَا إِمَامُ زَمَانِهَا، وَيَعْرِفُ الْأَئِمَةُ أَوْلِيَاءَهُمْ وَأَعْدَاءَهُمْ بِسِيهَاهُمْ، وَهُوَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَعَلَى ٱلْآعَرَافِ رِجَالُ ﴾ وَهُمُ الْأَئِمَةُ ﴿يَعَ بِسِمَاهُمْ فَيُعْطُونَ أَوْلِيَاءَهُمْ كِتَابَهُمْ بِيَمِينِهِمْ فَيَمُرُّونَ إِلَى الجُنَّةِ بِلَا حِسَابٍ، وَيُؤْتُونَ أَعْدَاءَهُمْ إِسِيمَاهُمْ فِيهَمُرُونَ أَوْلِيَاءَهُمْ كِتَابَهُمْ بِيَمِينِهِمْ فَيَمُرُونَ إِلَى الجُنَّةِ بِلَا حِسَابٍ، وَيُؤْتُونَ أَعْدَاءَهُمْ وَمِنَابَهُمْ بِشِهَاهِمْ فَيَمُرُونَ إِلَى النَّارِ بِلَا حِسَابٍ، فَإِذَا نَظَرَ أُوْلِيَاؤُهُمْ فِي كِتَابِهُمْ يَقُولُونَ إِخْوَانِهِمْ وَهَابَهُمْ بِشِهَاهِمْ فَيَمُرُونَ إِلَى النَّارِ بِلَا حِسَابٍ، فَإِذَا نَظَرَ أُوْلِيَاؤُهُمْ فِي كِتَابِهُمْ وَهَازَهُ أَقَرْبَعُونُ أَوْلِيَاءَهُمْ فَيَمُرُونَ إِلَى النَّارِ بِلَا حِسَابٍ، فَإِذَا نَظَرَ أَوْلِيَاؤُهُمْ

وكتاب المؤمنين الذي سُجَّلت فيه صالحاتهم هو جوازهم على الصراط إلى الجنة، وشهادتهم في الانتهاء إلى الصالحين والأبرار، وتسجيل الله لهذه اللقطة ﴿ أَفَرُمُوا كِنَبِيَهُ ﴾ يأتي للتأكيد على أن أحدا لا يدخل الجنة من دون ثمن، بل إن الله خلق كل واحد وأعطاء الإرادة والاختيار بأن يكتب بنفسه حياته ومستقبله المصيري، وصفحات الإنسان التي يتألف منها كتابه هي ساعات عمره التي يكتب فيها ما يشاء من الأعمال التي تحدد مصيره في الآخرة، وفي الخبر النبوي أنه: "يُفْتَحُ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى كُلَّ يَوْم مِنْ أَيَّام عُمُره أَزْبَعٌ وَعِشْرُونَ خِزَانَةً عَدَدَ سَاعات عمره التي يكتب فيها ما يشاء من الأعمال التي تحدد مصيره في الآخرة، وفي الخبر النبوي أنه: "يُفْتَحُ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى كُلَّ يَوْم مِنْ أَيَّام عُمُره أَزْبَعٌ وَعِشْرُونَ خِزَانَةً عَدَدَ سَاعات اللَّيْلِ وَالنَّهَار فَخِزَانَة أَخْرَى فَيَرَاها مُعْلُومَة مُوْراً فَيْنَالُهُ عِنْدَ مُسَاعَدًا مِنَ الْفَرَح والسُّرُور مَا لَوْ وُزُعَ عَلَى أَهْلِ النَّارِ لَأَدْهَشَهُمْ عَنِ الْإِحْسَاسِ بِأَمَ النَّارِ قِحِيَ السَّاعَةُ الَيْيَ أَطَاعَ وَالسُّرُور مَا لَوْ وُزُعَ عَلَى أَهْلِ النَّارِ لَا نَعْنَامُ مُعْلَمَة مَنْ الْفَرَح وَسَرُور مَا لُوْ وُزُعَ عَلَى أَهْلِ الحَنَّةِ لَنْعَشَامَة مَنْ الْعَبْنَ وَالسَاعَة أَلَّي أَمْنَ وَالسُّرُور مَا لُوْ وُزُعَ عَلَى أَهْ الحَنَّةِ لَنْعَشَى عَلَى هُمْ عَنِ الْعَبْنَ وَالْمَا النَّارِ وَحِيَ اللْفَرَع وَ الْعَرَى مَنْ الْفَرَح وَ السُنَعَة الَتِي عَلَى إلَّهُ المَنْ عَلَى اللَّذَي عَلَى أَنْهُ مِنْهُ مَعْنَعُ مُنْعَانَهُ مُواعَة فَيْمَا مَنْ عَمَى وَيْعَ أَنْهُ مَتَا عَنْ عَمَى وَ الْعَنْوَ الْعَنَ مَنْ مَنْعَدَ اللله عَن الْعَنْ عَلَى الْعَابَ وَ عَلَى أَعْمَ عَلَى مَعْمَا الْعَالَ الله وَنُعْنَ فَيْعَا مَنْهُ عَلَى فَيْعَا مِنْ مَنْهُ عَنَا لَهُ مَنَ وَعْلَ أَعْنَ عَمَى فَيْهَ عَلَى فَيْعَ وَالْعَ أَنْ مُعَامًا الْعَالِ الله عَن مَنْ عَلَى عَنْ مُنْعَ عَلَى أَنْعَ فَيها وَ الْعَنْ عَلَى مَعْمَا عَلَى مَعْمَ عَلَى الْمَالْعَا عَلَى عَلَى عَلَى وَعْنَ مُوالَعَ عَنْ مَعْنَ عَلَى مَعْمَ عَلَى مَعْمَ عُمَ مُنْ مَعْمَ مَنَا عَلَى مَنْ عَنْ عَمْ الْعَا الْعَتْ عَلَى عَا عَنْ عَا مَ فَرْعَ عَلَى فَعْمَ مَنَ ع

[٢٠] ويؤكد الله أن الإيهان بالجزاء (الآخرة) أصل كل خير، وأساس كل عمل صالح في حياة المؤمنين، فهو الدافع الذي يقف وراء الصالحات، والجامع المشترك بينها كلها، وهذه الحقيقة تتضح لو قمنا بعملية استقراء دقيقة لحياة واحد من أصحاب اليمين، الذين يعلن الواحد منهم هذه الحقيقة في صفوف المحشر يومئذ ﴿إِنَّى ظُنَنتُ أَنِّى مُلَيٍّ حِسَابِيَّة ﴾ ولا يقول: سأعرف أو سأعلم حسابيه، لأن الإنسان على نفسه بصيرة فهو الذي يكتب كتابه بنفسه.. إذن فهو يعلم بحسابه ولو بصورة مجملة، فكيف والمؤمنون يحاسبون أنفسهم؟ إنها يريد سألاقي من

(١) تفسير القمي: ج٢، ص٣٨٤، بحار الأنوار: ج٨، ص٣٣٩. (٢) بحار الأنوار: ج٧، ص٢٦٢. يحاسبني وهو الله وسأجازى، لأن ما بعد الحساب هو المقصود لذاته. والمعنى أن كل ما تقرؤونه في الكتاب من الصالحات هو ثمرة لشجرة الإيهان بالأخرة، ونبتة جذرها يعود إلى ذلك.

وفي معنى الظن اختلفت تعابير المفسرين، فقال الزغشري وتابعه الفخر الرازي: «أي علمت، وإنها أجري الظن مجرى العلم لأن الظن الغالب يقوم مقام العلم في العادات والأحكام، ويقال: (أظن ظنا كاليقين أن الأمركيت وكيت)»<sup>(1)</sup> وهو ضعيف، لأن فيه تضعيف لكون الظن هنا بمعنى العلم واليقين الذي ذهب إليه أغلب المفسرين وهو الأقرب ودلت عليه النصوص، قال الإمام على عَلِيَتَلاَ وقد سأله رجل عها اشتبه عليه في القرآن: «وأما قوله: ﴿إِنَّ طَنَنَتُ أَنِي مُلَنِي حِسَابِيَه ﴾ وقوله: ﴿ يَوْمَدٍ يُوَفِّهُمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقِّ وَيَعْلَمُونَ أَنَ أَلَمَ هُوَ آلَمُعِنُ ﴾ فَلَنَنْتُ أَنِي مُلَنِي حِسَابِيَه ﴾ وقوله: ﴿ يَوْمَدٍ يُوَفِيهُمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقَ وَيَعْلَمُونَ أَنَ أَلَهُ هُوَ آلَمَع أَلَي يُوَا طَنَنَتُ أَنِي مُلَنِي حِسَابِيَه ﴾ وقوله: ﴿ يَوْمَدٍ يُوَفِيهُمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقَ وَيَعْلَمُونَ أَنَ أَلَهُ هُوَ آلَحَقُ أَلَمُعِنُ ﴾ فقوله للمنافقين: فوتَظُنُّونَ بِأَللَّهِ الظُنُوفا ﴾ فإن قوله: ﴿إِنَ طَنَنتُ أَنِي مُلَنِي حِسَابِيَه ﴾ وقوله: فَهَذَا الظَنُ ظَنَ أَنْ أَنَّهُ مُوا أَنَهُ مُوا اللَّهُ الظُنُوفا ﴾ فإن قوله: ﴿ إِنَ طَنَنتُ أَتِي مُلَنِي حَسَابِيَه ﴾ يَقُولُ: إِنَّ ظَنَنتُ أَنَ أُنَّهُ مُنَا أَنَ مُعَانَ وَاللَهُ الظُنُوبَ واللَّهُ ويَعَانُ وقوله: في في قوله: ﴿ إِنَ طَنَنتُ أَنِي مُلَنَ حَلَى أَنَهُ أَعْلَنُ أَنَ أَنَهُ هُوا الْعُولَى اللهُ الظُنُوبَ الْعُلُوبَ أَنْ أَنَهُ أَنْ أَنَهُ أَنْتُوبَ أَلَّهُ والظُنُوبَ أَلَّهُ وَقُولُهُ إِلَيْ الْعَابُونَ أَلَقُوبُولُوا اللهُ أَنْ طَنَنتُ أَلَى أَنَابُوبَ أَنَ أَنَهُ وقوله: إنه وقوله: في أَنَهُ مُنَابُهُ وينا أَنَهُ أَنَى مُلَنَ وَلَن طَنَنْتُ أَنَ أَنَّهُ مُؤَاللَهُ الظُنُوبُ وَلَ اللهُ الْعَانِ اللهُ الْقُوبُونِ وَمَا أَنْهُ مُنْ أَنَهُ أَن مَعَادٍ مَن الظَنَنُ عَلَمُ وَقُلُ مَنْهُ مُو الللَّهُ أَنَّهُ مَالَنَ أَنَ أَنَ مَانَ مَنْ أَنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنَ مَنْ أَنَهُ وَنَا أَنَ أَنَهُ أَنَهُ أَنْهُو أَنَ مُ

ويبدولي أن الظن في هذه الآية مرحلة متقدمة من العلم واليقين، لأنه بمعنى الاستحضار والتصور، فإن المؤمنين المتقين ليركزون الفكر في أمر الآخرة ويتخيلون مشاهدها الغيبية قائمة في الشهود أمام أعينهم، فتارة يتصورون الجنة وما فيها من النعيم، وأخرى يتصورون النار وما فيها من شديد العذاب، مما يزرع فيهم الخوف والرجاء، بل ويرون الجنة والنار بكل وضوح في الأعمال الدنيوية. وإن يقين المؤمنين بوجوب الحساب يجعلهم يتحركون في الحياة على أساس ذلك، فإذا بهم يحاسبون أنفسهم ويسعون جهدهم أن تكون صحائفهم منورة بالصالحات، فلغتهم في الحياة لغة رياضية ذات حسابات دقيقة في علاقاتهم، وأوقاتهم، وجهودهم، وإنفاقهم.

[٢٣-٢١] ويبين الوحي جانبا من نعيم كل صاحب يمين فيقول: ﴿فَهُوَ فَيَعِشَةِ رَّاضِيَةِ﴾ أي كاملة لا يعتريها نقص ولا عيب، فإن الرضا لا يحصل إلا إذا وجد الإحساس بالكمال وعدم النقص، وكون المؤمن في عيشة راضية دليل على بلوغه قمة الرضا لأن رضا المحيط والعيشة جزء من رضاه ويعززه، فليس ثمة في محيطه شيء ولا أحد غير راض يبعث في نفسه عدم الرضا والراحة النفسية، فنعيم الجنة وحورها وكل شيء فيها ليفرح بالمؤمن ويرضى به. وفي الآية فكرة عميقة وهي: أن المؤمن أين ما حل يجبه المحيط، وتستأنس به الحياة، لأنه

- (1) الكشاف: ج ٤ ص ٦٠٣ ، الرازي: ج٣٠ ص ١١١.
  - (٢) بحار الأنوار: ج٩٠، ص١٤٠.

مبارك أين ما كان، يرضى عنه الناس والحيوان والنبات وحتى الأرض والجهادات التي تربطه بها رابطة، فهو يخدم الناس ويتعب نفسه من أجلهم، ويرفق بالحيوان، ويرعى النبات، ويصلح الأرض، ويستخدم كل شيء في طاعة ربه ولأهدافه المحددة، مما يسبب شعورا داخله بالرضا، ويضفي جو الرضا على ما حوله، في حين أن الكافر على العكس من ذلك تماما، نفسه ساخطة، وكل شيء ساخط منه، لأن علاقته ليست سليمة بها حوله.

قال الرسول عن النّاس المنان وَاحِدٌ أَرَاحَ وَآخَرُ اسْتَرَاحَ فَأَمَّا الَّذِي اسْتَرَاحَ فَالْمَافِرُ إِذَا مَاتَ أَرَاحَ الشَّجَرَ وَالذَّوَابَ وَكَثِيراً مِنَ النَّاسِ (()، فهم غير راضين به، ولا مستانسين لوجوده، بعكس المؤمن الذي ترضى به عيشته حتى إذا مات تأثر له وحزن عليه كل شيء، حتى جاء في الأخبار أنه: الما مِنْ مُؤْمِن يمُوتُ في غُرْبَةٍ مِنَ الْأَرْض فَيَغِيبُ عَنْهُ بَوَاكِيهِ إِلَّا بَكَتْهُ بِقَاعُ الْأَرْضِ الَّتِي كَانَ يَعْبُدُ الله عَلَيْهَا، وبكتُهُ أَنُوابُهُ، وبَكَتْهُ أَبُوَابُ السَّيَاءِ الَّتِي كَانَ يَصْعَدُ بِهَا عَمَلُهُ، وبَكَاهُ اللّكانِ المُوكَلَانِ بِهِ (") هذا في غُرْبَةٍ مِنَ الْأَرْض فَيَغِيبُ عَنْهُ بَوَاكِيهِ إِلَّا بَكَتْهُ بِقَاعُ الأَرْضِ الَّتِي كَانَ يَعْبُدُ الله عَلَيْهَا، وبكتُهُ أَنُوابُهُ، وبكتْهُ أَبُوَابُ السَّيَاءِ الَّتِي كَانَ يَصْعَدُ بِهَا عَمَلُهُ، وبَكَاهُ المُلكانِ المُوكَلَانِ بِهِ (") هذا في الدنيا، أما في الآخرة فالنصوص كثيرة ومستفيضة تحدثنا عن رضا الجنة ونعيمها حتى الفاكهة والطير والقصور بسكانها من المؤمنين، فقد جاء في الروايات أن الفاكهة تخاطب ولي الله أن كلني قبل هذه وتلك، وأن الطير بعد أن يأكله يعود سويًا فيطير في الجنة فرحا يفتخر على الله أن كلني قبل هذه وتلك، وأن الطير بعد أن يأكله يعود سويًا فيطير في الجنة فرحا يفتخر على الله أن كلني قبل هذه وتلك، وأن الطير بعد أن يأكله يعود سويًا فيطير في الجنة فر حايفت عر على الما أن الفاكهة تخاطب ولي ماثر الطيور قائلا: من مثلي وقد أكل مني ولي الله ؟("). وفكرة أخرى نفهمها من الآية وهي: أن المؤمن لفي عيشة راضي أو فذ بحقل الله له مِنْ الته إله أسا يَسْتُنُ أَنه وفكرة أخرى نفيهمها من الآية وهي: أن ولرضاه في الدُنيا لله فإنه يجعله في كمال الرضا معنويًا وماديًا في الآخرة.

في جَنَيَة عَالِيكَة في درجتها ومقامها المعنوي، وفي ارتفاعها فإن خير الجنان منظرا وثمرا ما نبت على الروابي وما كان شجرها عاليا رفيعا مما يزيدها روعة وظلالا، ولكن علو الجنة ليس بالذي يجعل ثمارها لا تطالها الأيدي، كلا.. إنها هي أقرب ما تكون ثمرة من قاطفها وجانيها فُقُلُوفُها دَانِيَةٌ في بحيث لا يحتاج المؤمنون لبذل جهد وعناء من أجل جنيها وأكلها، وللدانية بالإضافة إلى معنى القرب (من الدنو) معنى النضج والبلوغ، فهي مقتربة من حين قطافها وقطعها من شجرتها. قال رسول الله يُنْتَخَيْنَ المَنْوَعِيَّ مِنْهُمْ يَتَنَاوَلُ المُؤْمِنُ مِنَ النَّوْع

- (١) بحار الأنوار: ج٦، ص١٥١.
- (٢) بحار الأنوار : ج٦٢، ص ٦٦.
- (٣) راجع: بحار الأنوار: ج٨، باب: ٢٣ الجنة ونعيمها..
  - (٤) بحار الأنوار: ج٢٤، ص١٤٨.

الَّذِي يَشْتَهِيهِ مِنَ الشَّارِ بِفِيهِ وهُوَ مُنَّكِئٌ، وإِنَّ الْأَنُوَاعَ مِنَ الْفَاكِهَةِ لَيَقُلْنَ لِوَلِيٍّ الله يَا وَلِيَّ الله كُلْنِي قَبْلَ أَنْ تَأْكُلَ هَذَا قَبْلِي»<sup>(()</sup>.

[٢٤] وهنالك يُدعى المؤمنون إلى مأدبة الله، والمشتملة على ما لذَّ وطاب من أنواع الأكل والشراب التي لا يعلمها إلا هو عز وجل ﴿كُلُواْ وَٱشَرَبُواْ هَنِيَّنَا﴾ لا ينغصه عيب فيه ولا سبب خارجه، وإنها يبعث الهناء بمنظره (هو وآنيته ومائدته) وبطعمه اللذيذ وفوائده الجمة. وفي الدعوة بفعل الأمر ﴿كُلُواْ وَٱشَرَبُواْ ﴾ إشارة إلى فكرتين:

**الأولى**: الإباحة، فكل شيء هناك مأكول ومشروب حلال مباح للمؤمنين لا حرام فيه.

الثانية: أن الله يعطي أصحاب الجنة القدرة الواسعة على الاستلذاذ بنعيمها فهم يستطيعون الأكل والشرب كلما شاؤوا لا يمنعهم مانع، قال رسول الله ﷺ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّ أَحَدَهُمْ لَيُعْطَى قُوَّةَ مِائَةِ رَجُلٍ فِي الْأَكْلِ وَالشُّرْبِ".

ولأن منهج الرسالة يهدف إصلاح الإنسان فإن القرآن لا يذكر قصص التاريخ ولا مشاهد القيامة إلا ويوجد رابطا بينه وبينها، ليحدد لنا الموقف السليم تجاه ما يذكره، كما سبق وأن قلنا: بأن القرآن يريدنا ألاً نعيش اللحظة الراهنة فقط، إنها نعيش الحاضر على ضوء الماضي والمستقبل.. كذلك يبين الوحي أن نعيم الجنة نتيجة للعمل الصالح في الدنيا، فيماً أَسْلَفْتُمُ فِ ٱلْأَيَّامِ ٱلْحَالِيَةِ »، وبهذا ينسف الأماني والظنون الكاذبة، ويضع الإنسان أمام المسؤولية. وقد ذهب أكثر المفسرين إلى القول بأن فأَسَفْتُمْ به تعني الصيام، واستشهد الدر المنثور بقول الله في حديث قدسي: فيما أولياني! طالما نظرَتُ إلَيْكُمْ في الدُّنْيَا وَقَد قَلُصَتْ شِفَاهُكُمْ عَنِ الأَشْرِبَةِ، وَعَارَتُ أَغْيُنُكُمْ، وَجَفَتْ بُطُونُكُمْ، كُوْنُوا اليَوْمَ في نَعِيْمِكُمْ، وَكُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيْناً بِمَا أَسْلَفْتُمْ في الآيام الخالية العمر العت الفخر الرازي إلى معنى لطيف للكلمة فقال: والإسلاف في اللغة تقديم ما ترجو أن يعود عليك بخير فهو كالإقراض، ومنه يقال: أسلف في كانا بقال في المُنْتُ علي المات المان الفقول بأن في القول المان الما في التُنْتُمُ في الدُّنْيَا وَقَد قَلُصَتْ شِفَاهُكُمْ عَن الأُسْلَفْتُمْ في الآيام الخالية في القول بأن في الفراني إلى معنى لطيف للكلمة فقال: والإسلاف في اللغة تقديم ما ترجو أن يعود عليك بخير فهو كالإقراض، ومنه يقال: أسلف في كذا إذا قدَّم في اللغة مناه ".

والذي أراه أن الصيام أحد مفردات الإسلاف، أما الكلمة فهي عامة تتسع لكل الصالحات كالإنفاق والجهاد والصلاة و… التي هي ثمن الجنة بعد فضل الله و: «شَتَّانَ مَا بَيْنَ

- (١) الكافي: ج٨، ص٩٩.
- (٢) بحار الأنوار : ج٨، ص١٤٩
- (٣) الدر المنثور: ج ٦، ص ٢٦٢.
- (٤) التفسير الكبير للرازي: ج ٣٠، ص١١٣.

١

عَمَلَيْنِ عَمَلٍ تَذْهَبُ لَذَّتُهُ وتَبْقَى تَبِعَتُهُ، وعَمَلٍ تَذْهَبُ مَؤُنَتُهُ ويَبْقَى أَجْرُهُ، (١)، وذلك هو الفرق بين أصحاب النار وأصحاب الجنة.

[٢٥-٢٧] ويمضي السياق قدما في تصوير جزاء الكفار الذين يعطون كتبهم بشهالهم دلالة على الشؤم وسوء المصير، وذلك لتتوازن معادلة الخوف والرجاء في ذهن الإنسان ويسمو بنفسه في آفاق القرب من الله، يدفعه الرجاء للمزيد من العمل الصالح، ويردعه الخوف عن محارم الله واقتراف السيئات. ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِنَبَهُ ﴾ الذي اختطه وألَّف ما فيه بنفسه ﴿يَشْحَالِهِ فَيَقُوُلُ يَنَيَنَنِي لَرُ أُوتَ كِنَبِيمَ ﴾، وتعكس هذه الآية مدى الفارق بين الاثنين: الأول: الذي يكاد يطير فرحا بكتابه، ويدعو الآخرين لقراءته حتى يشاركوه السرور، والآخر الذي ليس فقط لا يدعو الآخرين لقراءة كتابه، بل يتعذب هو خجلا وحسرة مما فيه، إلى حد يتمنى لو ذهب به إلى العذاب دون أن يقرأ كتابه.

قال الفخر الرازي: «واعلم أنه لما نظر في كتابه يذكر قبائح أفعاله خجل منها، وصار العذاب الحاصل من تلك الخجالة أزيد من عذاب النار، فقال: يا ليتهم عذبوني بالنار وما عرضوا هذا الكتاب الذي ذكَّرني قبائح أفعالي، حتى لا أدفع هذه الخجالة، وهذا ينبهك إلى أن العذاب الروحاني أشد من العذاب الجسماني»<sup>(٢)</sup>، وإلى مثل هذا ذهب أكثر المفسرين. ثم يضيف القرآن بلسان حال أصحاب الشيال قائلا: ﴿وَلَرَ أَدَرِ مَاحِسَانِيَهَ ﴾ مما يدل على وجود ثلاثة أنواع من العذاب: عذاب الفضيحة بين الناس والذي يحل بأصحاب الجحيم فور إعطائهم كتبهم من العذاب: عذاب الفضيحة بين الناس والذي يحل بأصحاب الجحيم فور إعطائهم كتبهم والندم) الذي يحل بالنظر في صحائفهم المسودة بالقبائح والسيئات التي اكتتبوها لأنفسهم، والندم) الذي يتلقونه عند ورودهم النار، ولذلك فإنهم يتمنون لو أن موتتهم الدنيوية كانت والعذاب الذي يتلقونه عند ورودهم النار، ولذلك فإنهم يتمنون لو أن موتتهم الدنيوية كانت

أينانية المنافية المنها التي ينتهي بها كل شيء. وحينها تدفق النظر في الآيات:
 قد تهتدي إلى حقيقة لطيفة وذلك من تكرار صيغة التمني على لسان أصحاب النار (الآيات:
 محينا الذي يعتمد عليه الكافر بدلا عن
 الحمل والسعي، والذي لا يغير في الواقع شيئا، لا في الدنيا ولا في الآخرة.. وأنه قادر على
 العمل والسعي، والذي لا يغير في الواقع شيئا، لا في الدنيا ولا في الآخرة.. وأنه قادر على
 العمل والسعي، والذي لا يغير في الواقع شيئا، لا في الدنيا ولا في الآخرة.. وأنه قادر على
 العمل والسعي، والذي لا يغير في الواقع شيئا، لا في الدنيا ولا في الآخرة.. وأنه قادر على
 العمل والسعي، والذي المينات الخاطفي التمني يلوكها بلسانه حتى في عرصة القيامة.

- (١) نهج البلاغة: حكمة: ١٢١.
- (٢) التفسير الكبير: ج٣٠، ص١١٣.

[٢٠-٢٨] وحيث إن القيامة -كما سبق وبينا- سميت بالحاقة لكونها تحق الحق (تظهره وتغلُّبه) فإن أصحاب الشمال الذين حجبهم ضلالهم عن معرفة الحقائق والتسليم لها في الدنيا تزيل حوادث الآخرة وأهوالها الغشاوة التي على قلوبهم فيرون الحق بكل وضوح وجلاء، ويكتشفون أخطاءهم الفادحة التي طالما أصروا عليها وحسبوا أنهم يحسنون بها صنعا. وتبرز هنا المفارقة الرئيسية بين المؤمن الذي لا يفاجئه البعث والجزاء، باعتباره كان حاضرا عند هذا الغيب وهو في الدنيا ﴿إِنَّى ظُنَنْتُ أَنِّي مُلَنِقٍ حِسَابِيَةٍ ﴾[الحاقة: ٢٠]، وبين الآخر الذي كذب بالأخرة، ووجد نفسه أمام حقيقتها يومئذ فاكتشف أخطاءه في وقت لا تنفع المعرفة ولا ينجى الإيهان. ومن أفدح الأخطاء التي يقع فيها الإنسان، وبالتالي يدخل بسببها أكثر الناس نار جهنم، هو الاعتماد على المال، والحال أنَّه لا ينفع أحدا في الآخرة، لأن العمل الصالح وحده زاد النجاة والفلاح فيها. إن المال بذاته لا يغني، وإنها ينفع إذا عُمِل به أعمال خير وصلاح بالإنفاق في سبيل الله.. ولم يفعل ذلك أصحاب الشهال لأنهم كفروا بالحساب والجزاء. و الآية توجهنا إلى معنى لطيف للغنى فهو لا يتحقق بوجود المال وكثرته، إنها بأدائه دوره، وهدفه في الحياة، فأصل الغنى من ارتفاع الحاجة، ومع أن المال يقضي للمترفين والمخدوعين بعض الحاجات الظاهرية، وتستطيل به أيديهم إلى كثير من بهارج الدنيا وزخارفها، إلا أن ذلك لا يعد غني إنها الغنى حقًّا يكون بانقضاء الحاجات الحقيقية للبشر، وأهمها رضا الله والزحزحة عن النار التي لم يوظف أصحاب الشمال وبالذات المترفون منهم أموالهم من أجل قضائها.

أَنْفُنُ عَنِي مَالِيمٌ ﴾ ولقد بينت أحاديث أئمة الهدى المعنى الأصيل للغنى، قال الإمام على عَلَي عَلَي عَلَي الله وَ الْفَقْرُ بَعْدَ الْعَرْضِ عَلَى الله تَعَالَى (())، وجاء رجل إلى الإمام الصادق على عَلَي عَلَي فَشَكَا إلى والله وَ الله يَعْدَ الْعَرْضِ عَلَى الله تَعَالَى ()، وجاء رجل إلى الإمام الصادق عَلَي عَلَي عَلَي فَشْكا إليه الفقر، فقال: "لَيْسَ الْأَمْرُ كَمَا ذَكَرْتَ وَمَا أَعْرِفُكَ فَقِيرًا. قَالَ: وَالله يَا سَيّدِي عَلَي عَلَي عَلَي الله تعالى ()، وجاء رجل إلى الإمام الصادق عَلَي عَلَي عَلَي فَشْكا إليه الفقر، فقال: "لَيْسَ الْأَمْرُ كَمَا ذَكَرْتَ وَمَا أَعْرِفُكَ فَقِيرًا. قَالَ: وَالله يَا سَيّدِي مَا اسْتَبَنْتَ (ما عرفت)، وَذَكَرَ مِنَ الْفَقُر قِطْعَةً وَالصَّادِقُ عَلَيَكَلَا يُكَدُّبُهُ، إلى أَنْ قَالَ: خَبِّرْنِي لَوْ أُعْطِيتَ بِالْبَرَاءَةِ مِنَا مِائَة دِينَار كُنْتَ تَأْخُذُ؟ قَالَ: لاَ إلى أَنْ ذَكَرَ أُلُوفَ دَنَائِيرَ وَالرَّجُلُ يَخْلِفُ أُعْطِيتَ بِالْبَرَاءَةِ مِنَا مِائَة دِينَار كُنْتَ تَأْخُدُ؟ قَالَ: لاَ إلى أَنْ ذَكَرَ أُلُوفَ دَنَائِيرَ وَالرَّجُلُ يَخْلُمُ أُعْظِيتَ بِالْبَرَاءَةِ مِنْ مائَة دِينَار كُنْتَ تَأْخُذُ؟ قَالَ: لاَ إلى أَنْ ذَكَرَ أُلُوفَ دَنَائِيرَ وَالرَّجُلُ عَلَيْكُ أُعْقَالَ لَهُ مَنْ عائَة وَ إلى أَنْ ذَكَرَ أُلُوفَ دَنَائِيرَ وَالرَّجُلُ عَلَي أَنْ أُعْظِيتَ بِالْبَرَاءَةِ مِنْ مائَة دِينَا مِعْلَى أَعْذَا عَالَى أَنْ ذَكَرَ أُلُوفَ دَنَائِيرَ وَالرَّجُلُ عَلَيْكُلُ أُنْهُ لا يَفْعَلَى أَنْ ذَكَرَ أُلُوفَ دَنَائِيرَ وَالرَّجُلُ عَلَي أَنْ أَنْ فَالَا لَكُوفَ مَنْ أُنْ فَالَ إِنْ عَالَ الله والمالِحَالِ الْعَلَي مَا عَنْ أَنْ فَالَ أَعْنَى أُنْ أُنْ فَا أُمْ أُنْ عَانَ مَنْ أَنْ مَا أُعْنَ وَ أُعْنِي أُنْ أَنْ فَالله الله مَالِي أَنْ الله مَا اللهُ مَا أَنْ فَكَرَ أُنْ أَنْ فَا أُعْنَ أُوالُعُنْ أُعْتَقْ مَا أُنْ أُنْ مَا أَعْنَ أَنْ فَالَ أَعْنَ إِنْ مَا فَعْنَ اللهُ مُنْ أُنْ أُعْنَا أُعْنَا أُعْنَ أُنْتُ مَائُكُ مُ والولاية فَقَار إلى ما إلى أُنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُعْلُولُ مُعْلُ إِنْ أُعْنَا أُعْنَ أُعْنُ أُنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُعْذُ أُنْ أُعْنُ أُنْ أُنْ أَنْ أُنْ أُنْ مُ أُعْنَ أُعُنَ أُعْنَ أُ أُعْنَ أُعْ أُعْ أُعْنُ أُعْ أُعْنَ أُعْ أ

ويضيف القرآن على لسان من يؤتى كتابه بشهاله قوله: ﴿ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَنِنِيَهُ ﴾ ولعل من أسباب تقديم الحديث عن المال على الحديث عن السلطان أن المال هو طريق الإنسان للسلطة والحكم والهيمنة في أغلب الأحيان. وفي معنى السلطان ذهب أكثر المفسرين القدماء والجدد إلى

- (1) بحار الإنوار: ج٦٩، ص٥٣.
- (٢) بحار الأنوار: ج ٢٤، ص ١٤٧.

أنه الحجة، باعتبارها تعطي صاحبها الحق والهيمنة، وتجعل الآخرين يسلمون له، قال القمي: (سُلُطَنِيَةَ) أي حجته، ومثله الدر المنثور والكشاف والتبيان، وزاد الرازي بقوله: «ضلت عني حجتي حين شهدت عليّ الجوارح بالشرك»<sup>(١)</sup>، وما أرجحه أن تصرف الكلمة إلى عموم السلطان، و (الحجة) من مصاديقه، وهناك مصداقان أساسيان آخران تجدر الإشارة إليهما:

الأول: السلطان بمعنى الهيمنة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية التي عادة ما ترافق المال والثروة عند المترفين، فتزيدهم بعدا عن الحق وغرورا ببقائها، فإنها تسلب بالموت وفي الآخرة بصورة أشمل، وقد أشار إلى هذا المصداق العلامة الطبرسي بقوله: ﴿ سُلْطَنِيَهَ ﴾ أي هلك عني «تسلطي وأمري ونهيي في دار الدنيا على ما كنت مسلطاً عليه فلا أمر لي ولا نهي »<sup>(٢)</sup>، وما أحوج الحكام والمترفين إلى استحضار ذلك المشهد في أذهانهم لعله يدعوهم إلى العدل وتوجيه السلطة في مرضاة الله عز وجل.. وإن الآيتين: ﴿ مَآأَغْنَى عَنِي مَالِيَهٌ ﴿ أَنْ هَلَكَ عَنِي سُلُطَنِيَهُ ﴾ هما أيضا لسان حال كل طاغية وحاكم قرعته يد القدرة والجزاء في الدنيا قبل الآخرة.

الثاني: السلطان بمعنى الإرادة، إذ إن الوجه البارز من الكلمة هو الهيمنة التي تجعل إرادة المتسلط ماضية ونافذة، وهذه هي الأخرى تُسلب بكل ما تؤدي إليه الكلمة من معنى، لأن السلطة هنالك للحق ولمن تمسك به. وتؤكد الآية اللاحقة هذا المعنى حيث يأتي أمر الله فهم يعذبون، وإنه ليقطع عليهم تمنياتهم وملامتهم لأنفسهم الحرية، فلا يستطيعون حتى حراكا مُنْأَرُهُ «فَيَالَهُ إِنَّ مَنْعَلَمُ عليهم تمنياتهم وملامتهم لأنفسهم بنقلهم إلى عذاب النار ﴿ خُدُوهُ مَنْتُرُوهُ «فَيَالَهُ مِنْ مَأْخُوذٍ لا تُنْجِيهِ عَشِيرَتُهُ وَلَا تَنْفَعُهُ قَبِيلَتُهُ»"، قال رسول الله ي مُحَدِيفَتُهُ تَطِرُ مِنْ خَلْفِ ظَهْرٍهُ فَتَقَعُ في شِمَالِهِ ثُمَّ يَأْتِيهِ مَلَكَ فَيَتْقُبُ [فَيُقَلُبُ] صَدْرَهُ إِنَّهُ عَلَى مَنْتُرُوهُ «فَيَالَهُ إِلَى خَلْفِ ظَهْرٍهِ فَتَقَعُ في شِمَالِهِ ثُمَّ يَأْتِيهِ مَلَكَ فَيَتْقُبُ [فَيُقَلُبُ] صَدْرَهُ إِنَّا لا مَحِيفَتُهُ تَطِرُ مِنْ خَلْفِ ظَهْرٍهُ فَتَقَعُ في شِمَالِهِ ثُمَّ يَأْتِيهِ مَلَكَ فَيَتْقُبُ [فَيُقَلُبُ] صَدْرَهُ إِنَّ عَلَى يَفْتِلُ شِمَالَهُ إِلَى خَلْفِ ظَهْرٍهِ فَتَقَعُ في شِمَالِهِ ثُمَّ يَأْتِيهِ مَالَكَ فَيَتُولُ اللهُ عَذَهُ مَنْ يُعَلَّمُ عَلَى مَعْتِنُو عَنَقُولُ إِنَّ عَنْقَالُ أَنَّ عَنْعَلَمُ إِنَّ عَنْتَعَالُ أَنْ المَاسِ عَلَي مَالِهُ مَنْ يَعْتُو أَنَّ عَذَاتَهُ اللكَ مَنْ عَنْتَعُولُ إِنَّ عَلَي مَنْ عَذَي مَائَمُ وَعَنَقُولُ أَنْهُمُ مَنْ عَلْهُ وَعَنَقُولُ أَنْ مَالِعُ عَنْ عَامَ إِنَّ مَعْ فَيَعْتُهُ مِنْ يَنْعَلُ فَي قُولُ اللهُ مَنْعُونُ أَقْلُو مُعْتَلُولُ الله عَنْعَونُ أَوْرُأُونُ عُنْ قَالَ فَيَتَولُونُ أَعْنَ أَعْنُونُ عَنْتَهُ وَمَا مَنْ عَنْفَتُهُ وَاللَكَ في عَنْهُ مَنْ يَعْتَقُولُونَ يَعْتُونُ أَنْ مَنْ عَلْمُ فَي قَالَ أَنْعَمُ مَنْ يَعْتَقُولُ عَنْ عَنْعَالُكُ فَتَقُولُونَ القُلُو في مَنْهُ مَنْ مَنْ عَنْ عَلْمُ بَعْنَ وَعَنْهُ مَنْ يَعْتُو فَقْمُ مَنْ الرَّاحِينَ أَعْتُونُ المَا عَنَه عَلَى عَلَنَ عَلْمُ اللله عَنْ عَنْ مَنْ أَنْ مَاتَنُ عَلْنُهُ عَلْنُ عَلَنُ عَلْمُ اللله عَنْ عَنْ عَنْ عَلْعُ عَلَنَ عَلَى وَمَاتُ أَقُولُ الْعَلَ عُ عَنْ مَعْتَ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلْهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عُنْتُ عَنْ عَنْ عَنْ عَالُ عَالَ الا اللَّعْ عَنْ عَنْ عَنْ عُنُو عَا

- (٢) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٤٣٩.
- (٣) بحار الأنوار: ج٤١، ص١١.
- (٤) بحار الأنوار : ج٨، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>١) راجع التفاسير المذكور : الدر المنثور : ج٦، ص٢٦٢. الرازي: ج٠٣، ص١٤.

الْأَيْدِيَ إِلَى الْأَعْنَاقِ وَأَلْبَسَ أَجْسَادَهُمْ سَرَابِيلَ الْقَطِرَانِ وَقُطِّعَتْ لَهُمْ مِنْهَا مُقَطَّعَاتٌ مِنَ النَّارِ»<sup>(1)</sup>، ولعمري إن أمر الله بالأخذ ليخص بالذات الطغاة من الحكام الذين تسلطوا على رقاب الناس فراح ضحية لأوامرهم بالسجن والتعذيب والقتل الكثير من الأبرياء والصالحين.. وقد ذكر صاحب الكشاف (أنها نزلت في أبي جهل) لأنه كان سلطانا يتعظم على الناس<sup>(1)</sup>.

[٣٧-٣١] وبعد أن يُغَلَّ المجرمون تؤمر الملائكة بواحدهم أن تصليه بالنار ﴿ أَرَأَلَمْ حِيمَ صَلُّوهُ »، ومن طبيعة الإنسان أنه يَهُتُ للدفاع عن نفسه أو الهرب عند مواجهة الخطر، أما المجرمون الذين تُغَلُّ أيديهم وأرجلهم فإنهم يقاسون عذاب جهنم وعذاب الأغلال في الوقت نفسه، وذلك من أشد ألوان العذاب أن يصطلي الواحد بالنار ولا يجد سبيلا للخلاص والمقاومة. قال الرازي عن المبرد: «أصليته النار إذا أوردته إياها» (")، وقال القمي: «أي أسكنوه» (نا، ويبدو لي أن أصل الاصطلاء من الصلة والوصول، و ﴿ صَلُوهُ ﴾، أي اجعلوا النار واصلة إليه كأكثر ما يكون وصولها لأحد واتصالها به كيفا وزمنا، وقيل: صلة الرحم لأن المراد العلاقة الحميمة المتصلة فلا انقطاع فيها.

فُمُرَفِ سِلَسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَآسَلُكُوهُ ﴾ أي طولها سبعون ذراعا، والذراع ما يساوي ١٨ بوصة × ٧٠ = ١٢٦٠ بوصة، وهذا الطول كاف لتلتف السلسلة على جميع أجزاء البدن، فكيف وبعض المفسرين يعتبر السبعين للمبالغة، كقول الله: ﴿إِن تَسْتَغْفِرَ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّهُ فَلَنَ يَعْمِفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠]؟! وقد ذهب هنا البعض<sup>٥٥</sup> إلى أنها سبعون ذراعا ولكن من أذرع يغفِرَ أللَّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠]؟! وقد ذهب هنا البعض<sup>٥٥</sup> إلى أنها سبعون ذراعا ولكن من أذرع الملائكة الطويلة التي لا نعلم قياسها، وقبل بأن الحلقة الواحدة منها ما بين الرحبة في الكوفة ومكة، ونحن لا نعلم قياسها، وقبل بأن الحلقة الواحدة منها ما بين الرحبة في الكوفة ومكة، ونحن لا نخوض في هذا الأمر بل نورد حديثا عن السلسلة مرويًّا عن الإمام الصادق على تشيئة قال: «وَلَوْ أَنَّ حَلْقَةً وَاحِدَةً مِنَ السَّلْسِلَةِ الَّتِي طُولُهُا سَبْعُونَ ذِراعاً ولكن ما أذرع عنها المات الخلقة الواحدة منها ما بين الرحبة في الكوفة ومكة، ونحن لا نخوض في هذا الأمر بل نورد حديثا عن السلسلة مرويًّا عن الإمام الصادق على الدُنْيَا مِنْ حَرْقَةً وَاحِمَةً مِنَ السَّلْسِلَةِ الَتِي طُولُهُا سَبْعُونَ ذِراعاً وُضِعَتْ عَلَى الدُّنْبَا الحاد الذات الذات الما الصادق الما التنه الله ما المادق الما الصادق الما الذات المُنْتَقَتْ وَلَان أَنْ حَلْقَةً وَاحِمَةً مِنَ السَّلْسِلَةِ الَتِي طُولُهُا سَبْعُونَ ذِراعاً وُضِعَتْ عَلَى الدُّنْبَا اللذات الدُّنْيَا مِنْ حَرْهَا» (أَن ما أَذرعا طول اللهُ الذُرع الذات الدُّنْيَا مِنْ حَرَّهَا» (أَن ما أذرعا طول الذات الدُّنْيَا مِنْ حَرَّهَا» (أَن ما أذرعا طول الذات الدُّنْيَا مِنْ حَرَّهَا» (أَن ما أذرعا طول الذات الدُّنْيَا مِنْ حَرَها» (أَن ما أذرعا طول الواحد منها سبعون ذراعا يسلك كل محرم في أحدها (والله العالم). أما كيف يسلكون فيها؟ الواحة الواحة الواحة المالكون أولا العالم). أما كيف يسلكون فيها الواحة الخالك الخراك الذات الذات الذات ما ما أذرع الحران الفا أذرع الله الذات الحمالي اللهُ أُول القال الذرع الذات الحمالي الله الذات الذي الذات الذات الذي الذي المُنْ الله العال إلى الذات الذي الذات الذات الذات الذات الذات الذات الله الذات الذات الذات الذي الذي الذي الذي الذي الذي الذي أُول أُوْنُ أُول أُوْنَ ما أذر الذي ما أُول

الأول: أنها تخترق أبدانهم، كأن تدخل من أفواههم وتخرج من أدبارهم وتخرق بها

(١) بحار الأنوار: ج٨، ص٢٩٢. (٢) الكشاف: ج٤، ص٢٠٤. أنها نزلت في (الأسودين عيد الأشد) عن ابن عباس. (٣) التفسير الكبير للرازي: ج٣٠، ص١١٤. (٤) تفسير القمي: ج٢، ص٣٠٤، والتفسير الكبير للرازي: ج٣٠، ص١١٤. (٥) راجع: الكشاف: ج٤، ص٣٠٩، والتفسير الكبير للرازي: ج٣٠، ص١١٤. (٦) يحار الأنوار: ج٨، ص٢٨٠. أبدانهم من كل ناحية، فأصل السلك من إدخال الشيء في الشيء، كإدخال الإبرة في الخيط، وكذلك ينظم فيه الخرز ونحوه، ويقال: «دخل السلك العسكري أي انسلك في الجندية»<sup>(١)</sup>.

الثاني: أنه يُطوَّق بالسلسلة وتُلفُّ عليه فكأنه يسلك فيها، قال الزمخشري في الكشاف: «أي تلوى عليه حتى تلتف عليه أثناؤها»(').

وقبل أن ننطلق مع الآيات في بيانها للذنوب الأساسية التي صارت بهم إلى ذلك العذاب المقيم نقف عند اللهجة القرآنية المتفردة بها هذه السورة، أعني إضافة الهاء في الكلمات: (كتابيه، حسابيه، ماليه، سلطانيه) وما هو وزنها من الناحية اللغوية؟.

لقد اختلف المفسر ون والقراء أمام هذه الظاهرة القرآنية فقيل:

۱ – إن الهاء للسكت والاستراحة ومن ثم يجب الوقف عندها بين الآيات لتصبح القراءة ولتثبت الهاء، ثم ترى البعض قد أوجب الوقف معتبرا الهاء جزءا من القرآن لا يجوز حذفه بالوصل عند القراءة ولا بغير ذلك.

٣- والذي يبدو لي أن الهاء ليست زائدة حتى تحذف بالوصل في القراءة، وأنها لم توضع لنظم نهايات الآي، وليست إضافتها خارجة عن لغة القرآن (العربية) التي أنزل بها، كيف وهو ميزانها. ولقد أخطأ أولئك الذين حاولوا تقييم كلام الله بشعر العرب وكلامهم. ويجب ألاً يدعونا عجزنا عن إدراك بعض المعاني القرآنية إلى افتراضات بعيدة، على أن للصيغة (كتابيه، يدعونا عجزنا عن إدراك بعض المعاني القرآنية إلى افتراضات بعيدة، على أن للصيغة (كتابيه، يدعونا عبر العربية) التي أنزل ما، كيف وهو ميزانها. ولقد أخطأ أولئك الذين حاولوا تقييم كلام الله بشعر العرب وكلامهم. ويجب ألاً يدعونا عجزنا عن إدراك بعض المعاني القرآنية إلى افتراضات بعيدة، على أن للصيغة (كتابيه، حسابيه) إيحاء نفسيًّا قد يبلغه الباحثون في يوم من الأيام. وما يهمني التأكيد عليه أننا لم نؤت من العلم إلا قليلا، فالموقف السليم عند العجز عن فهم الآيات هو الاعتراف بالجهل والتواضع العلم إلا الحرض في لام الله.

- (١) المنجد: مادة سلك.
- (٢) الكشاف: ج٤، ص٥٠٥.

الصفة الأولى: عدم الإيمان بالله ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ وعندما كفروا بالله العظيم استحقوا جزاء الضعف من العذاب. لماذا؟.

**أولاً**: لأن الله عظيم انتشرت آيات قدرته وجلاله في كل شيء، فكيف جاز لهم الكفر به مع ذلك؟.

ثانياً: أن الذنب يزداد قبحا حينها يكون عصيانا لرب عظيم.

ولقد عبر أئمة الهدى عن هذه الحقيقة بقول الإمام السجاد عَلَيْتَكَلَّذَ: «لَا تَنْظُرُ إِلَى الذَّنْبِ وصِغَرِهِ وَلَكِنِ انْظُرْ مَنْ تَعْصِي بِهِ»(')، فكيف وأن عدم الإيهان بالله أصل كل خطيئة وذنب؟.

إن عدم الإيهان جذر كل فساد وضلال وفاحشة وزيغ، فمن كفر بالله أشرك به، لأن من لا يؤمن بالله سيتبع غيره ويتأله إليه بشرا أو حجرا أو هوى نفس، ومن لم يؤمن بالله ضل ضلالا بعيدا، لأنه لم يتبع رسالته فتراه يتخبط في ظلمات الباطل، ومن كفر بالله أوغل في الفواحش بغير حساب حيث إن الإيهان هو الذي يحجز البشر عن الزيغ ويردعه عن المعاصي.

وقد وصف القرآن ربنا بالعظمة هنا لأمرين:

الأول: لكيلا يظن أحد أنه تعالى حينها يعذب المجرمين بذلك العذاب الغليظ الذي وصف آنفا في الآيات: (٣٠–٣٢) أو ما سيأتي بيانه في الآيات (٣٥–٣٦) فإنه يظلمهم، كلا.. إن الجزاء يبقى أبدا أقل من الذنب.

الثاني: ربيا لكي نهتدي إلى أن مشكلة الكثير من أصحاب الشيال وربيا كلهم ليس محض الكفر بالله، ولكن مشكلتهم عدم الإيبان بأسيائه الحسنى وصفاته المثلى، كيا قال تعالى: ﴿ مَا قَــَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَــَدَرِقَ إِنَّ اللَّهُ لَقَوَىتَ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٧٤]، فأشركوا بالله أو آمنوا بصفات تعالى ربنا عنها: جسدوه أو زعموا أنه مغلول اليدين أو أنه -سبحانه- ظالم للعبيد أو هازل في الوعيد أو ما أشبه وكان ذلك مساوقا لعدم الإيبان به رأسا، وهذه كلها جرَّتهم إلى وادٍ سحيق من الانحراف والضلال في الدنيا والعذاب في الآخرة.

من هنا نستطيع القول: إن حقيقة التسليم والعبودية لله عز وجل تتأسس بصورتها السليمة على المعرفة بعظمته من خلال آياته وأسمائه الحسني، ومن ثم استشعار عظمته في القلب.

(١) بحار الأنوار: ج٧٣، ص ١٥٤.

الصفة الثانية: وثمة صفة سيئة أخرى عند أصحاب الشهال تتصل بعلاقتهم مع عباد الله، وهي عدم قضاء حوائجهم بل عدم الحث على قضائها ﴿ وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ فهو يرتكب ذنبين عظيمين:

الأول: الامتناع عن الإنفاق على المحتاجين الذين فرض الله لهم حقًّا في أموال الناس. الثاني: تركه لواجب الأمر بالمعروف، والأخير نتيجة طبيعية للأول، ذلك أن الذين يبخلون بأموالهم على الناس يتمنون أن يكون المجتمع مثلهم حتى يبرروا موقفهم. وللمتدبر أن يتصور مدى صلافة من لا يحض على طعام المسكين وانعدام العاطفة والوجدان عنده، حيث يرى مس الجوع والحاجة عند أضعف طبقة اجتهاعية ثم لا يبالي بالأمر، ولا يتحمل المسؤولية، مع وجود أمر الله بالإنفاق، وكون ما عنده من نعمه وفضله الذي يأتمن عليه خلقه.

ولقد ربط الإسلام بين الإيمان بالله والنفع لعباده وكأنهما صنوان لا ينفكان، قال رسول الله عني: «أَحَبُّ عِبَادِ الله إِلَى الله جَلَّ جَلَالُهُ أَنْفَعُهُمْ لِعِبَادِهِ، وَأَقُومُهُمْ بِحَقَّهُ <sup>(1)</sup>، جاء في حديث قدسي أن الله عز وجل قال: «الخَلْقُ عِبَالِي فَأَحَبُّهُمْ إِلَى الْطَفَهُمْ بِهمْ وأَسْعَاهُمْ فِي حَوَائِحِهِمْ»<sup>(1)</sup>، وحيث ننعم الفكر في العلاقة بين الكفر بالله وعدم الحض على طعام المسكين نهتدي إلى أن المعنيين بالآيتين لا خلاق لهم في الآخرة، ولذلك يعذبون دون رحمة، لأنهم لا إيهان لهم بالله يدعوهم إلى العمل الصالح من الزاوية الدينية، ولا إنسانية تدعوهم إلى الإحسان، فقد يكون الإنسان كافرا بالله أو مشركا ولكن تبقى فيه بقية من الإنسانية تدعوهم إلى الإحسان، فقد يكون يخفف عنه العذاب لإيهانه فسوف يخفف عنه لإنسانيته، حيث لا يضيع الله أجر المحسني.

وإذا آمنا بهذه الفكرة في ضوء الإيهان بأن الجزاء الأخروي صورة لعمل الإنسان واختياره في الدنيا فإن تعامل أصحاب الشهال الصلف مع عيال الله المساكين فيها هو الذي يحدد نوع تعامل الله معهم يوم الجزاء. قال الزمخشري: دليلان قويان على عظم الجرم في حرمان المسكين:

الأول: عطفه على الكفر وجعله قرينة له.

الثاني: ذكر الحض دون الفعل، ليعلم أن تارك الحض بهذه المنزلة فكيف بتارك الفعل؟"

- (1) بحار الأنوار: ج٧٤، ص١٥٤.
  - (٢) الكافي: ج٢، ص ١٩٩.
  - (٣) الكشاف: ج٤، ص ٢٠٥.

فَلَيْسَ لَهُ أَلَيُومَ هَنَهُنَا حَمِيمٌ في وهو القريب الذي يهتم بالإنسان ويحامي عنه، فأمثاله من المجرمين مشغولون بأنفسهم عن غيرهم، وأما المؤمنون فإنه عدوهم وهم أعداؤه لكفره بالله، ومن يجرؤ على الشفاعة لمن غضب الله العظيم عليه؟ ولعل للآية ظلالا يتصل بعلاقات الإنسان الاجتهاعية، وأنه ينبغي أن يبحث عما يدوم منها وينفعه في الدارين، فإن لأصحاب الشهال أخلاء كثيرين وأصدقاء بالخصوص المترفين وأصحاب السلطة منهم ولكنهم لا يحمونهم ولا حتى يسألون عنهم يوم القيامة، في ألاًخ لَكَ، يَوْمَهِنْ بَعَضُهُمَّ لِبَعَضٍ عَدُولُ إِلَّا أَلْمُتَقَعِينَ ﴾ [الزخرف: ٦٧].

أما طعامهم فإن المجرمين يكادون يموتون جوعا لأنهم لا يجدون طعاما، وحيث يَمُضُ بهم الجوع ويطلبون ما يأكلونه يُوتى لهم بطعام هو لون من أشد العذاب ﴿وَلَاطَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسَلِينِ ﴾ قال القمي: "عرق الكفار"<sup>(1)</sup> لأنه غسالة أبدانهم، وفي الدر المنثور عن ابن عباس: «أظنه الزقوم، وفي خبر آخر: (هو) الدم والماء الذي يسيل من لحومهم"<sup>(1)</sup> إثر التعذيب، وفي التبيان: "وقال قطرب يجوز أن يكون الضريع هو الغسلين، فعبر عنه بعبارتين"<sup>(1)</sup>، ولعل أقرب المعاني ما يخرج من أبدانهم من جراحة أو أنه يتصف بمجموعة الصفات السيئة التي يمكن أن يحويها الطعام الرديء لونا ورائحة ومذاقا، ولعل النفي بـ ﴿وَلَا ﴾ يوحي بأن أصحاب الشهال لا يجدون الطعام بسهولة، بل يبقون مدة طويلة يتضورون جوعا، وإذا جيء لهم بطعام فإنه لا يحدون الطعام بسهولة، بل يبقون مدة طويلة يتضورون جوعا، وإذا جيء لهم بطعام فإنه يعرون بجوعهم وعوزهم، فهم بذلك يُذاقون عذاب الجوع مما يكشف لهم مدى قبحهم إذ لم يطعموا المساكين ولم يحضوا على إطعامهم.

إن الجزاء في الآخرة هو الصورة الحقيقية لعمل كل إنسان في الدنيا، فهو في الواقع الذي يطعم نفسه هناك ما يقدمه هنا، فالمؤمنون يأكلون من قطوف الجنات العالية بما أسلفوه من الصالحات، والمجرمون يأكلون طعام الغسلين بما قدموا من الخطيئات والمعاصي ﴿لَايَأَكُلُهُ إِلَّا الْخَطِئُونَ﴾ فهم إذن كما وصف الله: ﴿إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ فَاراً ﴾[النساء: ١٠] حيث يمارسون الخطيئات، ولكنهم -وقد عميت بصائرهم عن الحق لا يرون ذلك إلا في الآخرة حين تقع الحاقة وتكشف الحجب عن كل حق كشفا معنويًا وماديًا.

[٣٨-٤] وفي الفصل الأخير من هذه السورة التي سُمِّيت بالحاقة يوجهنا الله إلى كتابه

- (۱) تفسير القمي: ج۲، ص۳۸٤.
  - (٢) الدر المنثور: ج٦، ص٢٦٣.
  - (۳) التبيان: ج ۱۰، ص ۱۰۲.

العظيم الذي يذكِّر بها ويسبقها في الهداية إلى الحق وإحقاقه، وكأن السياق يقول: لنا إن القرآن حاقٌّ لأنه كالحاقة يُجلي كل الحقائق. كما أنه تعالى أخَّر الحديث عن أصحاب الشمال على الحديث عن أصحاب اليمين ليكون لصيقا بكلامه عن كتابه، وذلك لأن الحديث عن أصحاب النار سوف يستثير في السامع السؤال عن النهج الذي فيه الخلاص من غضب الله وعذابه، والفوز باجر أهل اليمين وعيشتهم الراضية.

فَفَلَا أَقْسِمُ بِمَانَبُصِرُونَ ٢ وَمَا لَا نُبْصِرُونَ ٢ والتمهيد لأي حديث بالقسم أو بالإشارة للقسم يؤكد أهميته وعظم شأنه، وإذ لا يقسم الله فذلك يدل على أن ما يريد قوله وبيانه غاية في الوضوح، بحيث لا يحتاج لإقناع الآخرين به إلى القسم، ولكنه في الأثناء يلفتنا إلى حقيقة عملية واقعية، وهي: أن الحياة لا تتلخص فيها يراه الإنسان ببصره، بل لها جانبان: جانب ظاهر يحضر عنده بحواسه المادية، وآخر خفي مغيب يحتاج إلى العلم والبصيرة النافذة لكي يشاهده، وكأنه بذلك يستحثنا نحو توسيع معارفنا والتطلع إلى الوجه الآخر من الحياة، فهل نكفر بوجود الميكروبات والفيروسات لأننا لا نراها بأعيننا؟ كلا.. لأن ذلك لا يغير من الحاقية، فهي موجودة رغم ذلك وهكذا فإن من يكفر بالآخرة لأنه لا يراها بعينه فإنه من الخاطئين.

ومن هذه الزاوية يصل القرآن الآيتين الأنفتين بتأكيده على أن الرسالة ليست من بنات أفكار النبي عن الله عن متصلة بالغيب حيث جبريل الأمين يتنزل بمفرداتها كلمة كلمة وبحروفها حرفا حرفا، بل وبحركاتها دون نقيصة أو تغيير، فإن للرسالة جانبين: ظاهرا يتمثل في القرآن الذي يبصره الناس بأعينهم وتدركه حواسهم، وغيبا لا يبصرونه ولا يدركونه ولا ينبغي لهم ذلك وهو جبرائيل الواسطة بين المرسل والرسول ورب العالمين الذي يتنزل من عنده القرآن، وعدم إبصارنا الجانب الغيبي منها لا يبرر الكفر بها، وذلك لسببين:

الأول: إن قصور الإنسان عن الإحاطة علما بغيب الحياة من المسلمات البديمية التي يقبلها كل عاقل، وهكذا لا يمكن للبشر الإحاطة بالوحي الإلهي، وبذلك ينسف القرآن الشيئية المادية عند البعض، كالذين كفروا بالرسالة لأنهم لم يروا جبرائيل ﴿وَقَالُواْ لَوَلَاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ﴾ [الأنعام: ٨]، ﴿أَوْ جَمَاءَمَعَهُ مَلَكٌ ﴾ [هود: ١٢].

الثاني: إن الجانب الظاهر (القرآن) دليل قاطع يهدي كل ذي عقل إلى الإيهان بالجانب الآخر (الوحي)، فإن المتدبر في الآيات القرآنية لا بد وأن يسلِّم بأنها من عند الله، لأنه يجدها معجزات لا تتأتى إلا للخالق العظيم ببلاغتها ونظمها ومعانيها الهادية للحق، كما قال الله: فإِنَّهُ,لَقَوَلُرَسُولِكَرِيمٍ ﴾ أي رفيع المنزلة عند الله، منزه، وغاية في الأمانة والأخلاق فهو لا يقصِّر في التبليغ ولا يُحرِّف، مما يؤكد أن الرسالة وصلت سالمة وتامة كما أرادها الله وأنزلها، وهذا الأمر ألف: كلمة ﴿لَقَوَلُ﴾، فالرسول دوره لا يتعدى نقل الرسالة إلى الناس، فهو يقولها وليس يؤلفها أو يخلقها.

باء: أنه تعالى لم يقل فلانا (جبرائيل أو محمد) بل لم يقل نبي ولا ملك.. إنها اختار كلمة رَسُولِ﴾ لأنها أدل على المعنى المراد من سواها.. فالرسول هو الذي يحمل الرسالة من عند غيره.

جيم: وإذ امتدح الله رسوله بأنه ﴿كَرِيمِ ﴾ دل ذلك على أمانته ووصول الرسالة كما أراد المرسِل، وإذا كان نكران الذات من أبرز صفات الكريم فإننا نفهم من وصف الله لرسوله بذلك أنه تنازل عن ذاته في قضية الرسالة لله، وبالتالي ليس فيها شيء من عند نفسه.

ولقد اختلفت الأقوال في المقصود بالرسول، فقال فريق: إنه جبرائيل الذي يتنزل بالوحي من عندالله إلى النبي يتنظير فهو رسول الله إلى نبيه، وقال آخرون: إنه النبي محمد التشيري وما أذهب إليه أن الكلمة منصرفة إلى الاثنين، لأنهما رسولان من عند الله وفيهما الصفات الرسالية ذاتها، ولأن المقصود هنا إثبات أن القرآن من عند الله وليس من عند أحد كالنبي أو جبرائيل، مما يستوجب التأكيد على الصفات المذكورة في الاثنين.

فَوَمَاهُوَبِقَوْلِ شَاعِرٌ ﴾ لأنه لا يشبه أقوال الشعراء لا في أوزانه وقوافيه ولا في بلاغته، إذ المسافة بين بلاغته وأدبه الرفيع وبين بلاغة الشعراء وأدبهم مسافة لا يعلمها إلا الله، فهي كها وصفها الرسول الأعظم ﷺ بقوله: «فَضْلُ الْقُرْآنِ عَلَى سَائِرِ الْكَلَامِ كَفَضْلِ الله عَلَى خَلْقِهِ»''، ولا في معانيه لأن الشاعر قد يهمه ظاهر الكلام فقط فيتخبط في المعنى، ولو كان الرسول كالشعراء لكان يضخم الأمور حتى إذا نقل رسالة الله، فتلك طبيعة الشعراء.

وأعظم مفارقة بين رسالة الله والشعر أنها تنطوي على الحق وتهدي إليه، في حين ينطوي أغلب الشعر على الباطل، وأنها تعبر عن الحقائق الواقعية، في حين يطلق الشعراء لعواطفهم وظنونهم العنان دون حساب، فهم يعتمدون على المشاعر والأحاسيس في حين تعتمد رسالة الله على علمه الواسع، من هنا نستطيع القول: إن كلمة الشاعر لا تنحصر في الذي ينظم الأبيات

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج٢، ص٢٣٧. بحار الأنوار: ج٨٩، ص ١٧: ولا يعني ذلك أن القرآن في منزلة الخالق لأنه مخلوق له عز وجل و إنها يعني أن كل فضل في الكلام من قبل القرآن فهو كفضل من الله لأنه كلامه تعالى.

والقصائد، وإن كان من مصاديقها الجلية، إنها تتسع لكل من يتبع الثقافة البشرية المنطلقة من الظنون والمشاعر البشرية لا من العلم الإلهي كأصحاب النظريات والفلسفات، ولعل هذه المفارقة هي السر في فشل النظريات البشرية وتزلزلها، وثبات القيم الإلهية ونجاحها، وإلا لم تتبع الملايين جيلا بعد جيل رسول الله ورسالته في حين لا تتبع الشعراء وتعتد بكلامهم؟

نعم، إن إقبال الناس منذ بعث النبي ﷺ إلى اليوم وحتى المستقبل –الذي هو لرسالات الله– على الإسلام وإيهانهم به لآية بالغة على أنها من عند رب العالمين.

﴿قَلِيلَامًا نُوَمِنُونَ ﴾ قالوا: إن ﴿مَا ﴾ هنا بمعنى العدم، أي إنكم لا تؤمنون البتة، وأضافوا: العرب تقول: قلما يأتينا يريدون لا يأتينا <sup>(١)</sup>، ولكن يبدو أن القلة هنا بمعناها حيث ينسجم ذلك مع سائر الآيات التي تنفي الإيهان عن الكثرة ﴿ وَإِن تُطِعَ أَصَحَثَرَ مَن فِي ٱلأَرْضِ يُضِ لُوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّوَ ﴾ [الأنعام: ١١٦] في حين تثبته للقلة ﴿وَقَلِيلَ مِنْ عِبَادِي ٱلشَكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣].

وكلمة أخيرة: إن الفرق بين الرسول وبين الشاعر هو الفرق بين الكريم الذي يتنازل عن ذاته وبين من تكون ذاته هي المحور في كلامه وتحركه، فالشاعر يسأل الأجر والرسول يعطي ولا يسأل، والرسول يقول الحق ولو على نفسه في حين الشاعر لا يملك هذه الشجاعة والإخلاص. كما أن قلة إيمان الناس لن يكون في يوم من الأيام مقياسا للحق، لأن الرسالة ذاتها حق، وبالتالي فإن الداء فيمن لا يؤمن وليس فيها، لأنها قمة سامقة قَلَّ أن يصل ذروتها أحد.

[٢٢] وينفي القرآن أن تكون الرسالة من أقوال الكهنة ﴿وَلَابِقَوْلِكَاهِنٍّ ﴾ فما هي العلاقة بين نفي الشعر والكهانة؟.

**أولاً**: لأن الشعر والكهانة من الظواهر التي كانت شائعة في المجتمع الذي تنزلت فيه الرسالة يومئذ، وكان الشعراء والكهان يمثلون طبقة المثقفين والواعين بين الناس، وإذ ينفي الله كون القرآن من أفكار أوعى أفراد المجتمع فإنه ينفي كونها من عند أي أحد من الناس، لأن ما يعجز عنه الأقدر لا يستطيع الإتيان به غيره.

ثانياً: لأن أي ثقافة يأتي بها الإنسان فإنها يحصل عليها عن أحد طريقين أو عنهها معا: فإما تكون ذاتية يتفتق بها عقله وخياله كالشعر، وأما تأتيه عبر الآخرين كالكهانة التي يتلقى الكهان أفكارها من القوى التي يتصلون بها أمثال الشياطين والجن، بغض النظر عن الصحة والخطأ. وحيث ينفي القرآن الاثنين فإنها يؤكد أن الرسالة ليست من عند الرسول شيئ نفسه ولا مصدر آخر يتصل به سوى وحي الله عز وجل.

(١) الرازي: ج ٣٠، ص١١٧، والكشاف: ج٤، ص٦٠٦.

إن الرسالة هي الحق المرتكز في فطرة الإنسان وعقله، وآياتها تترى وتتواصل الحجج الدالة عليها حتى يقتنع الإنسان بها، ثم إنها تقوم بدور تذكرة البشر وتنمية عقله وإرادته. فَقَلِيلَا مَانَذَكُرُونَ والقليل هنا حسبها يبدو لي بمعناه المعروف. و لعل الترتيب في النفي بتقديم نفي الشعر ثم نفي الكهانة بـ فَوَلَا في يهدينا إلى أن الكهانة في عرف المجتمع أرفع وأعجب من الشعر، كما في قول الله: فَقُلْ مَا عِندَاً لَقَوِ خَيْرُمِنَ ٱللَّهْوِ وَمِنَ ٱلنِّحَرَةِ فَي

والكهانة من حيث المعنى هي التحدث بالغيب، والكُهَّان هم الذين يدَّعون العلم به، أما من حيث اشتقاقها اللفظي فيبدو أنها من الأسماء الدخيلة لأن أصلها دخيل على المجتمع العربي من الثقافات الجاهلية التي تسربت إلى الديانات السماوية كاليهودية والنصرانية ومن خلالهما انتقلت إلى العرب، ويشير بعض أهل اللغة إلى أن الكلمة معربَّة، والأقرب أنها قدمت اسما وحرفة من الشعب العبري، لأن اليهود كانوا يسكنون شبه الجزيرة، وكانت لهم محاولات لنشر مبادئهم وأفكارهم فيها. و ثابت تاريخيًّا أن أغلب رواد الكهانة من اليهود والنصاري وقد اتخذوها سبيلا للوصول إلى الزعامة الروحية. أما كيف يقضي الكهان بما يحسبه الناس غيبا؟ فالجواب للأسباب التالية:

**أولاً**: الذكاء المتميز الذي يساعدهم على التقاط إشارات الحقائق وإرهاصات الظواهر كبعض المحللين الاستراتيجيين المتفوقين اليوم.

ثانياً: القدرة على استشفاف المستقبل والتنبؤ به، وهذه القدرة يمتلكها أغلب الناس إلا أن الكهنة ينمُّون هذه القدرة في أنفسهم شأنهم شأن السياسيين الكبار .

**ثالثاً**: الاتصال بالجن والأرواح الشيطانية عبر رياضات روحية معينة شأنهم شأن المرتاضين اليوم.

رابعاً: معرفتهم بالثقافات والعلوم الغريبة عن ذلك المجتمع الجاهلي.

وهذه العوامل كانت تساعد الكهنة على التعرف على بعض الحقائق المجهولة عند الناس والتي كانوا يخلطونها بكثير من الأكاذيب والأساطير.

وحول أصل الكهانة جاء في الخبر المأثور في كتاب الاحتجاج: أن الزنديق سأل الإمام الصادق عَلِيَنَلا فمن أين أصل الكهانة ومن أين يخبر الناس بها يحدث؟ قال عَلِيَنَلاً: «إِنَّ الْكِهَانَةَ كَانَتْ فِي الجُاهِلِيَّةِ فِي كُلِّ حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ كَانَ الْكَاهِنُ بِمَنْزِلَةِ الحُاكِمِ يَختكِمُونَ إِلَيْهِ فِيهَا يَشْتَبِهُ

(١) راجع تفسير هذه الآية في سورة الجمعة.

عَلَيْهِمْ مِنَ الْأُمُورِ بَيْنَهُمْ فَيُخْبِرُهُمْ بِأَشْيَاءَ تَخْدُفُ وَذَلِكَ فِي وُجُوهٍ شَتَّى مِنْ فِرَاسَةِ الْعَبْنِ وَذَكَاءِ الْقَلْبِ وَوَسُوَسَةِ النَّفْسِ وَفِطْنَةِ الرُّوح مَعَ قَذْفٍ فِي قَلْبِهِ لَأَنَّ مَا يَخْدُثُ فِي الْأَرْضِ مِنَ الحُوَادِثِ الظَّاهِرَةِ فَلَمِكَ يَعْلَمُ الشَّيْطَانُ وَيُوَدِّيهِ إِلَى الْكَاهِنِ وَيَخْبِرُهُ بِمَا يَخْدُثُ فِي الْمُازِلِ وَالْأَطْرَافِ<sup>(1)</sup>، وتهدينا هذه النهاية إلى أن نسبة الصدق لدى الكهان فيما يتصل بأسرار الناس تكون أكبر من نسبتها في الحديث عن الغيب، لأن الأسرار قد وقعت واطلع عليها الجن الذي يتصلون بهم ويخبرونهم، وليس الغيب كذلك، ولا سيها فيها يتصل بوضع برنامج حياتي متكامل في بصائر العقل وتزكير القلب وتنمية الإرادة ونظام الحياة، فإنه لم يبلغه أي كاهن عبر المرار الذي يتصلون بهم ويخبرونهم،

[27] إن التهايز بين خط الرسالة والثقافات البشرية واضح لا غموض فيه، ولذلك فإن نظرة فاحصة للقرآن تهدينا إلى أنه ليس شعرا ولا كهانة إنها رسالة الله إلى خلقه ﴿ نَنزِيلٌ مِّن رََبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾.

أولاً: إن القرآن معجزة الله الخالدة، لفظًا بأدبه وبلاغته ونظمه و...، ومعنًى بهداه ومعانيه، والذي يدرس القرآن من جانبيه (الظاهر والباطن) يتيقن بلا أدنى شك أنه فوق قدرات العالمين إنسا وجنا، وهذا ما توحي به كلمة ﴿ نَنزِيلُ ﴾ إذ لا ينزل الشيء إلا من المكان العَلَيُّ، وبتعبير آخر: إنه تعالى لو لم ينزل الرسالة بلطفه لما كان العالمون –مهما تفتقت عبقرياتهم وبلغت قدراتهم – قادرين على السمو إلى مقام الإتيان بمثل آيات القرآن.. لا بالشعر ولا بالكهانة، ولو بلغ الأمر أن تضافرت القوى والتقت الخضارتان، حضارة الإنسان والجن فُو لُمَن أَجْتَمَعَتِ ٱلإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨].

ثانياً: إن الله تعالى يتجلى في كتابه بصفاته وأسهانه الحسنى، وكتابه يهدي إليه من بدايته حتى نهايته، وإن القارئ آياته والمتدبر كلماته ليرى ربه ببصيرة الإيمان واليقين، قال الإمام الصادق المُتَلاً : «لَقَدْ تَجَلَّى الله لَخَلْقِهِ فِي كَلَامِهِ وَلَكِنَّهُمْ لَا يُبْصِرُونَ (``)، وقال الإمام على المُتَلاً : «فَبَعَتَ الله مُتَمَداً الله ... بقُرْآن قَدْ بَيْنَهُ وأَحْكَمَهُ لِيَعْلَمَ الْعِبَادُ رَبَّهُمْ إِذْ جَهِلُوهُ، ولِيُقِرُوا بِهِ بَعْدَ إِذْ جَحَدُوهُ، ولِيُنْبِتُوهُ بَعْدَ إِذْ أَنْكَرُوهُ، فَتَجَلَى هَمْ سُبْحَانَهُ فِي كِتَابِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونُوا رَأَوْهُ بِهَا أَرَاهُمْ مِنْ قُدْرَيْهِ، ولِيُنْبِتُوهُ بَعْدَ إِذْ أَنْكَرُوهُ، فَتَجَلَى هَمْ سُبْحَانَهُ فِي كِتَابِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونُوا رَأَوْهُ بِهَا أَرَاهُمْ مِنْ قُدْرَيْهِ،

إن المسافة بين كلام الله وكلام المخلوقين ليست بالتي تخفى على ذي لب وفطرة حتى يجهل أحد التمييز بين الرسالة وأفكار المخلوقين. و لنا وقفة هنا على العلاقة بين الحديث عن الرسالة

- (١) بحار الأنوار: ج١٠، ص١٦٨.
- (٢) بحار الأنوار: ج ٨٩، ص ١٠٧.
  - (٣) نهج البلاغة: خطبة: ١٤٧.

وأنها من رب العالمين بالذات، فلم يقل الله: تنزيل من الله.. أو ما إلى ذلك من أسمائه الحسنى الأخرى. إن أصل كلمة ﴿رَبِّ﴾ من التربية بما تعني الكلمة من نماء وتزكية ولطف، ورسالة الله هي أظهر آية على علاقة الرب الخالق بالمخلوق المربوب. لأنها وسيلة الله في تأديب خلقه وتربيتهم، وطريقهم لكل خير ونماء وبركة إذا عملوا بها، كما أنها علامة حنانه وتلطفه بهم.

وننقل هنا بعض الأخبار التي وردت في شأن الآيات الأربع: (٤٠ –٤٣) فيها يتصل بشأن نزولها عند المفسرين، من ذلك ما رواه ابن إسحاق عن الوليد بن المغيرة، وعن النضر بن الحارث، وعن عتبة بن ربيعة، وقد جاء في روايته عن الأول: «ثم إن الوليد بن المغيرة اجتمع إليه نفر من قريش، وكان ذا سن فيهم، وقد حضر الموسم، فقال لهم: يا معشر قريش! إنه قد حضر هذا الموسم، وإن وفود العرب ستقدم عليكم فيه، وقد سمعوا بأمر صاحبكم هذا، فأجمعوا فيه رأيا واحدا، ولا تختلفوا فيكذب بعضكم بعضا، ويرد قولكم بعضه بعضا، فقالوا: فأنت يا أبا عبد شمس فقل، وأقم لنا رأيا نقل به، قال: بل أنتم فقولوا أسمع، قالوا: نقول: كاهن، قال: لا والله، ما هو بكاهن، لقد رأينا الكهان في هو بزمزمة الكاهن ولا سجعه، قالوا: فنقول: مجنون، قال: ما هو بمجنون، لقد رأينا الجنون وعرفناه، فها هو بخنقه ولا تخالجه ولا وسوسته، قالوا: فنقول: شاعر، قال: ما هو بشاعر، لقد عرفنا الشعر كله رجزه وهزجه وقريضه ومقبوضه ومبسوطه فما هو بالشعر، قالوا: فنقول: ساحر، قال: ما هو بساحر، لقد رأينا السحار وسحرهم، فما هو بنفثهم ولا عقدهم، قالوا: فما نقول يا أبا عبد شمس؟ قال: والله إن لقوله لحلاوة، وإن أصله لعذق، وإن فرعه لجناة، وما أنتم بقائلين من هذا شيئا إلا عرف أنه باطل، وإن أقرب القول فيه لأن تقولوا: هو ساحر، جاء بقول هو سحر يفرق بين المرء وأبيه، وبين المرء وأخيه، وبين المرء وزوجه، وبين المرء وعشيرته، فتفرقوا عنه بذلك، فجعلوا يجلسون بسبل الناس -حين قدموا الموسم- لا يمر بهم أحد إلا حذّروه إياه، وذكروا لهم أمره...»<sup>(1)</sup>.

وحكي عن الثاني (النضر بن الحارث) قال: «فقال: يا معشر قريش! إنه والله قد نزل بكم أمر ما أتيتم له بحيلة بعد. قد كان محمد فيكم غلاما حدثا، أرضاكم فيكم، وأصدقكم حديثا، وأعظمكم أمانة، حتى إذا رأيتم في صدغيه الشيب، وجاءكم بها جاءكم به قلتم: ساحر، لا والله، ما هو بساحر، لقد رأينا السحرة ونفثهم وعقدهم، وقلتم: كاهن! لا والله ما هو بكاهن، قد رأينا الكهنة وتخالجهم، وسمعنا سجعهم، وقلتم: شاعر! لا والله ما هو بخاهن، قد وسمعنا وسمعنا أصنافه كلها هزجه ورجزه، وقلتم: مجنون! لقد رأينا الجنون فها هو بخنقه ولا وسوسته ولا تخليطه. يا معشر قريش ! فانظروا في شأنكم، فإنه والله قد نزل بكم أمر عظيم..»<sup>(1)</sup>

(۱) الدر المنثور: ج٤، ص١٠٦. (٢) سيرة ابن هشام: ج١، ص١٩٤، عيون الأثر لابن سيد الناس: ج٢، ص٤٢٧. [23-23] ونعود للآيات الكريمة حيث تؤكد أمانة الرسول وصحة الرسالة، بنفي أي إضافة منه على إليها نفيا قاطعا، مما يهدينا إلى حقانية الحق، وأن الله يفرضه على الإنسان فرضا دون أن يتساهل حتى مع حبيبه وأقرب خلقه إليه النبي محمد على . ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾، قال الزمخشري: «التقوُّل افتعال القول كأن فيه تكلفا، من المفتعل، وسميت الأقوال المتقوَّلة أقاويل تصغيرا بها وتحقيرا، كقولك: الأعاجيب والأضاحيك، كأنها جمع أفعولة من القول»<sup>(1)</sup>، والمعنى: «ولو نسب إلينا قولا لم نقله»<sup>(1)</sup>، والافتراض هنا افتراض جدلي يفيد أن النبي علي المي المان والمعنى: الله واليا قولا لم نقله»<sup>(1)</sup>، والافتراض هنا افتراض جدلي يفيد أن النبي عصمة نبينا علي من القول حسب بل في كل نطقه وكلامه. وهذه الشهادة الإلهية البينة آية على عصمة نبينا علي الله أن منته كالقرآن ليست من أهوائه إنها هي بعلم الله وحكمته أجراها على السانه.

أُمُّ أَنْطَعْنَا مِنْهُ أَلُوتِينَ في الدر المنثور: عرق القلب (عن ابن عباس)، وعن عكرمة قال: «نياط القلب»<sup>(٥)</sup>، وفي بعض كتب اللغة: عرق في القلب يجري منه الدم إلى العروق كلها، والمهم أنه العرق الذي لو قطع لما بقي الإنسان حيا.. ولو أخذ الله أحدا بيمينه فقطع منه الوتين فمن يستطيع أن يمنع عنه إرادة الله؟

﴿ فَمَا مِنكُمْ مِّن أَحَدٍ عَنْهُ حَنجِزِينَ﴾ أي مانعين يمنعون نفاذ أمر الله في شأنه. والآية قمة في

- (۱) الكشاف: ج ٤، ص٦٠٧. (۲) التفسير الكبير للرازي: ج۳٠، ص١١٨. (۳) التفسير الكبير: ج۳۰، ص١١٨. (٤) مجمع البيان: ج٩٠، ص٤٤٢.
  - (٥) الدر المنثور: ج٢، ص٢٦٣.

البلاغة إذ تتحدى البشر فرادى فرَّنْ أَحَدٍ في ومجتمعين فَحَنِيْنَ في آن واحد، وذلك لكي يمس التحدي أفرادها واحدا واحدا دون استثناء تأكيدا للمراد. وربها يقرأ المتدبر في تضاعيفها أن هناك قوى تسعى للضغط على القيادة الرسالية للتغيير من نهجها والتقوُّل على الله، فيجب ألَّا تستجيب لها أو تنخدع بها عندها، لأنها لا تنفع شيئا ولا تحجز إرادة الرب عز وجل. وحيث إن الرسول على مطمئن لهذه الحقيقة فإنه لا يتوكل إلا على الله، ولا ينتمي إلا إلى الحق، ولا يقول إلا الوحي. وكفى بقول الرسول على الله لكيات وإعلانها للناس مع ما فيها من شديد اللهجة دليلا على نقله بأمانة، إذ لو كان يتقول على الله لكان يحذفها أو يعزز نفسه بصورة مطلقة دون حد ولا شرط، كما يعزز الكثير من الدعاة والحكام أنفسهم حتى على الحق، وما أحوج القادة وكل رسالي إلى هذه الشجاعة تأسيا بسيرة حبيب الله يتشهم من على الحق.

[٨٤-٥٣] وبعد أن أثبت القرآن أنه قول رسول كريم بالمعالجة الموضوعية الدقيقة، وبالتالي كونه كلام الله عز وجل، ينتني لبيان صفة أخرى لنفسه ﴿ وَلِنَّهُ لَنَذَكَرُهُ لَلْمُتَقِينَ ﴾ أو كما قال تعالى في سورة البقرة: ﴿ هُدُكَ لِلْمَنْقِينَ ﴾ [البقرة: ٣]، لأن المتقي وحده الذي يرتفع بنفسه وعقله إلى مستوى فهم آياته، وهو وحده الذي يخشى ربه فيلزم نفسه ما في كتابه من الحدود والأحكام والقيم لكيلا يتعرض لغضبه وعذابه، وهم وحدهم الذين يملكون الاستعداد للتسليم له، لأنهم يحافظون على فطرتهم سليمة كما أودعها الله فيهم، فإذا بهم يجدون آياته تلتقي بتطلعاتهم السامية في الحياة. ويتأكد لنا أن القرآن تذكرة للمتقين إذا عرفنا أن التقوى ليست مجرد الخشية والخوف.. إنها هي مجموعة من الصفات النفسية والعقلية والاجتهاعية تلتقي بتطلعاتهم السامية في الحياة. ويتأكد لنا أن القرآن تذكرة للمتقين إذا عرفنا أن التقوى أست مجرد الخشية والخوف.. إنها هي مجموعة من الصفات النفسية والعقلية والاجتهاعية تشقي نون بالغيب ويُعِبُونَ المتوى المذكرة بالآيات وفهمها.. فالمتقون كيا وصفهم ربهم: ﴿ أَذِيلَ مِن مَوْسُونَ بِالْغَبِ وَيُعِبُونَ المّالَوَة وَمَا رَنَعْقَلُهُمُ يُنُوعُونَ (٢) وَالَيْن مُوضوعة من الصفات النفسية والعقلية والاجتهاعية مو مُنون بالغيب ويُعِبُون المآلوة وما رائيا هي مجموعة من الصفات النفسية والعقلية والاجتهاعية مو منون بالغيب ويُعَبُونَ المآلوة وما تذكرة بالآيات وفهمها.. فالمتقون كما وصفهم ربهم: ﴿ آلَانِينَ مَع مُوسُونَ بَالْغَبْ وَبُعَبُونَ المالوة وما والذي لا يؤمن بالجزاء كيف يؤمن بالرسالة التي

إن هذه الآية تهدينا إلى إحدى خصائص الوحي الإلهي المتميز بها عن الأفكار الأخرى والفلسفات، وهي أنه لا يستطيع التفاعل معه وفهمه إلا المتقون فقط، فإذا به ﴿شِفَاً أَوَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينُ وَلَا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا حَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٢]، ﴿وَالَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمَ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِم عَمَى ﴾ [فصلت: ٤٤]، ولذلك خاطب الله رسوله فقال: ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ الْفُرَمَانَ جَعَلْناً بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا (<sup>60</sup>) وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُومٍ أَكَنَةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي مَاذَانِهِم وَقَرًا ﴾ [الإسراء: ٥٢]، ولذلك خاطب الله رسوله فقال: ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي مَاذَانِهِم وَقَرًا ﴾ [الإسراء: ٥٤]، ولذلك فاطب الله رسوله فقال: فواد قُرَأْتَ أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي مَاذَانِهِمْ وَقَرًا ﴾ [الإسراء: ٥٤]، ولذلك خاطب الله رسوله فقال: فواد قُرَاتُ وَالسُركون من قبل: فَالَا فَا قُولُومُ أَلَا فَا يَعْنَا عَلَى قُلُومُ أَنَا يَنْ يَ والمُسركون من قبل: فوقالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكَنَةً مِعَمًا اللَّهُ وَفِي مَاذَانِهُمْ وَقَرًا كَانَ وَقُرُ وَمِنْ بَيْنَةً التكذيب بها من قِبَلِ بعض الإنس والجن، لأن الرسالة في مرتبة عالية قَلَّ أن يسمو إليها البشر، والله يعلم أن جِبِلًا كثيرا منهم سوف يكذبون بها.

﴿وَإِنَّا لَنَعْلُمُ أَنَّ مِنْكُم مُكَذِبِينَ ﴾ بتأكيدات لفظية ثلاثة: ﴿وَإِنَّا ﴾ واللام في ﴿لَنَعْلَمُ ﴾ و﴿أَنَّ ﴾، وإذ يكذبون فلأنهم لم يسموا إلى درجة المتقين الذين يتذكرون بالوحي ويسلَّمون لآياته ويستوعبون حقائقه الكبيرة، وليس لعيب في القرآن. ﴿وَإِنَّهُ لَحَسَرَةً عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ والحسرة بنت الخسارة، والأثر المعنوي المترتب عليها، وبذلك يكون القرآن قد أشار إلى الأمرين معا، وإنها يكون كذلك لأنه الحق الذي يدمغ باطلهم فإذا هو زاهق في الدنيا، كما أنه ميزان لأعهال الخلق في الآخرة، والشافع المشفع والماحل المصدق، وحيث كذبوا به يريهم أعهالهم حسرات عليهم يوم القيامة، ولا يشفع لهم، بل يمحلهم بالشهادة عند الله ضدهم. ومن هنا نكتشف خلفية تأويل الإمام الصادق غليَتَلاً للآية في الإمام علي بن أبي طالب أنه الذي يكون حسرة على على خلفية عالي منه الحياب المام الحرار على يكون أبي طالب أنه الذي يكون حسرة على الكافرين بقوله: «يَعْنِي عَلِياً»<sup>(۱)</sup>، فإن إمام الحق في كل أمة جنبا إلى جنب القيم الإلهية حجة الله على خلقه عند الحساب والجزاء حين يحشر كل أناس بإمامهم، مما يجعله هو الآخر حسرة على الكافرين إذ يكون شاهدا وحجة عليهم.

وَإِنَّهُ لَحَقُّ ٱلْيَقِينِ أي حق يفرض نفسه على الإنسان فيصبح موقنا به، فهو حق في عالم الواقع ويقين في عالم النفس. قال صاحب الكشاف: «إن القرآن اليقين حق اليقين، كقولك هو العالم حق العالم، وحد العالم، والمعنى لَعَيْن اليقين ومحض اليقين»<sup>(٢)</sup>، وقال الرازي: «أي حق لا بطلان فيه، ويقين لا ريب فيه»<sup>(٣)</sup>، ويأتي التأكيد على هذه الصفة القرآنية في سياق نفي الشعر والكهانة عن آياته تعريضاً من طرف خفي بالاثنين الأخيرين اللذين ملؤهما الخيال والكذب وقال مالغيب، وهذه من المفارقات الأساسية بين رسالة الله وثقافة الشعراء والكهنة، أنها وحيث يعتريها الخواء الفكري والعلمي. ونهتدي من دونها حيث ينطويان على التناقض والباطل وحيث يعتريها الخواء الفكري والعلمي. ونهتدي من نعت القرآن بأنه ﴿وَإِنَّهُ لَحَقَّ ٱلْيَقِينِ أَن انتهاج القرآن هو الشرط الأساسي في مسيرة الإنسان نحو اليقين إيهانا وعلى النالواجب وحيث يعتريها الخواء الفكري والعلمي. ونهتدي من نعت القرآن بأنه ﴿وَإِنَّهُ لَحَقَّ ٱلْيَقِينِ أَن انتهاج القرآن هو الشرط الأساسي في مسيرة الإنسان نحو اليقين إيهانا وعلى الواجب وحيث يعتريها الخواء الفكري والعلمي ونهتدي من نعت القرآن بأنه ﴿وَإِنَّهُ لَحَقَّ ٱلْيَقِينِ ال انتهاج القرآن هو الشرط الأساسي في مسيرة الإنسان نحو اليقين إيهانا وعلى الواجب وحيث يعتريها الخواء الفكري والعلمي ونهتدي من نعت القرآن بأنه ﴿وَ إِنَّهُ الواجب الذي يفرض نفسه على العقل حينا يتطلع إلى الكال المعنوي والمادي باليقين، أي أن الإنسان الذي يفرض نفسه على العقل حينا يتطلع إلى الكان المعنوي والمادي باليقين، أي أن الإنسان يبقى في حيرة وشك لا يصل إلى الإيهان التام ليس بالحقائق العلمية والحياتية وحسب، بل بأصل الوجود، وجود نفسه والكون من حوله بكل مفرداته، حتى يكتمل نور عقله بنور وحي الله، لأنه الذي يعرفه بالخالق الموجد، ويرتقي به إلى آفاق اليقين به، فتنكشف عن بصره وبصرية في الم

- (١) الكافي: ج١، ص٤٣٢.
- (٢) الكشاف: ج٤، ص٦٠٧.
- (٣) التفسير الكبير للرازي: ج٣٠، ص١٢٠.

الحجب والأغطية، وتنزاح الغشاوة.. إذ لا معنى للإيهان بالمخلوق (ماديًّا كالإنسان والطبيعة، أو معنويًّا كالحقائق والقوانين) إلا بعد الإيهان بالخالق، وذلك ما يحققه اتباع القرآن.

ونقف قليلا ننعم الفكر في حكمة الحديث عن القرآن بهذا التعبير : ﴿وَإِنَّهُ لَحَقُّ ٱلْيَقِينِ﴾ في سياق سورة الحاقة التي تحدثنا عن الجزاء. إن نقطة التلاقي بين الحاقة والقرآن تكمن في أن كُلا منها يُحِقُ الحق ويظهره، ويهدي الإنسان إليه، ويرفعه إلى أعلى درجات الإيهان والتسليم (حق اليقين)، ولكن يبقى القرآن هو الوسيلة العظمى والأقوم للهداية، أعظم حتى من الحاقة نفسها، لأنه يهدينا في الدنيا والآخرة حيث تنفع الهداية، بل هو طريقنا للإيهان بالساعة والقيامة (الحاقة). ولكي نفهم القرآن فها صحيحا، فنؤمن به، ويكون لنا تذكرة وسبيلا إلى اليقين الخالص، يجب أن نتطهر من الشرك بالله عبر تسبيحه، لأن كل انحراف في حياة الإنسان مظهر من مظاهر الشرك وظلال له، وكلما سبح ربه أكثر فأكثر تسبيحا سليما تميزت في نفسه وفكره حقائق الوحي من وساوس النفس، وإلقاءات الشيطان، ثم إن التسبيح هو الوسيلة لاجتناب

فَسَبَعٌ بِأَسَمٍ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ﴾ وقال: ﴿بِأَسْمِ رَبِّكَ﴾ لأنه السبيل لتسبيحه تعالى، إذ لا يجد الإنسان وسيلة للاتصال بربه لولا أسهاؤه. وقال: ﴿ٱلْعَظِيمِ﴾ بالذات لأسباب منها:

١- أنه رمز التسبيح الصحيح، حيث معرفة عظمة الله شرط رئيسي في تقديره حق قدره. أوليست مشكلة كل صاحب شهال ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ ؟؟ بلى؛ ولو أننا فتشنا في أي إنسان لما وجدناه خاليا من الإيهان بربه، ولكن أصحاب الشهال (مشركين وكافرين) لا يؤمنون بالله كما هو عظيما منزها عن كل ما لا يليق بمقامه، مما يدعوهم لاتخاذ الأنداد له من خلقه الذين يجدون فيهم بعض العظمة أو يظنونهم عظماء.. وهذا هو مكمن الداء الذين المنات الذين عن كل ما لا يليق بمقامه، مما يدعوهم لاتخاذ الأنداد له من خلقه الذين يجدون فيهم بعض العظمة أو يظنونهم عظماء.. وهذا هو مكمن الداء الذي انطلقت الذين يجدون فيهم بعض العظمة أو يظنونهم عظماء.. وهذا هو مكمن الداء الذي انطلقت منه الفلسفات البشرية الضالة.. تجسيدية تشبيهية وشركية وما إلى ذلك.. ولعله من هنا أصبح منه الفلسفات البشرية الضالة.. تجسيدية تشبيهية وشركية وما إلى ذلك.. ولعله من هنا أصبح منه الفلسفات البشرية الضالة.. تجسيدية تشبيهية وشركية وما إلى ذلك.. ولعله من هنا أصبح منه الفلسفات البشرية الضالة.. تجسيدية تشبيهية وشركية وما إلى ذلك.. ولعله من هنا أصبح منه الفلسفات البشرية الضالة.. تجسيدية تشبيهية وشركية وما إلى ذلك.. ولعله من هنا أصبح منه الفلسفات البشرية الضالة.. تجسيدية تشبيهية وشركية وما إلى ذلك.. ولعله من هنا أصبح منه الفلسفات البشرية الضالة.. تجسيدية تشبيهية ولم كية وما إلى ذلك.. ولعله من هنا أصبح منه الفلسفات البشرية الضالة.. تجسيدية تشبيهية وسركية وما إلى ذلك.. ولعله من هنا أصبح منه الفلسفات البشرية الضالة.. تعميدية تشبيهية ولما واجبا في الصلوات، بل أصبحت الصلاة من بدايتها حتى نهايتها تسبيحا لله عز وجل.

٢- لأن السياق يدور حول القرآن وهو أظهر آيات عظمة الله على الإطلاق، ففيه تتجلى عظمته تعالى.. أوضح وأوسع وأعظم من تجليها في الطبيعة وفي النفس وفي كل شيء آخر.

اللب المعارج اللب الله المعارج الله

\* مکيّة.

- \* عدد آياتها: ٤٤.
- \* ترتيبها النزولي: ٧٩.
- \* ترتيبها في المصحف: ٧٠.
- \* نزلت بعد سورة الحاقة.

. فضلُالسُورة

عن أبي عبد الله عَلِيَنَا قال: اأَكْثِرُوا مِنْ قِرَاءَةِ ﴿سَأَلَ سَآبِلُ ﴾ فَإِنَّ مَنْ أَكْثَرَ قِرَاءَتَهَا لَمُ يَسْأَلُهُ الله عَزَّ وجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَنْ ذَنْبٍ عَمِلَهُ وأَسْكَنَهُ الجُنَّةَ مَعَ مُحَمَّدٍ ﷺ [وَأَهْلِ بَيْتِهِ] إِنْ شَاءَ الله».

(وسائل الشيعة: ج٦ ص٢٥٧)

الإطار العام

## الأمراض النفسية، عقبات بوجه التكامل

كما هو سياق غالب السور المكية، تعالج سورة المعارج الأمراض القلبية التي تمنع الإيهان، كما ترسم منهاجاً لبناء الشخصية الربانية، ففي الثلث الأول من السورة (الآيات: ١-١٨) يحدثنا السياق عن مشاهد من الآخرة حيث الأحداث الكونية المريعة، وما تخلفه من الآثار على نفوس المجرمين، فإذا بواحدهم يتمنى النجاة ولو يفتدي بأعز الناس وأقربهم إليه، بل بهم جميعاً.

ومن خلال الحديث يعالج مرض التسويف بتصحيح رؤية الإنسان إلى الزمن عبر وعي الزمن الأبدي الذي لابد أن يعايشه البشر .

وانطلاقاً من ذلك؛ يشير القرآن إلى صفة الهلع لدى الإنسان، والتي تبعثه على الجزع حين الشر والمنع عند الخير،فتجعله متقلب الشخصية، متغيراً حسب المحيط والظروف، مؤكداً بأن هذه المواصفات لا توجد في المصلين بحق، لأنهم تساموا إلى أفق الخلود، فلم يعيشوا لحظتهم الراهنة فقط، ولم يتأثروا بعواملها فحسب.

ثم تعالج الآيات حالة التمني التي يعيشها الإنسان، فيطمع أن يدخل الجنة بلا إيهان أو سعي. كلا؛ إن النجاة من العذاب لا تحصل بالتمني والود، إنها بالعمل الصالح والسعي، وأن الصلاة لهي سفينة نجاة المؤمنين، وهي مفتاح شخصيتهم الإلهية التي تتسم بالإنفاق الصدقة وخشية العذاب ورعاية الأمانة والعهد وحفظ الفروج إلا من حلال، والقيام بالشهادة والمحافظة على الصلوات، هذا في الواقع البرنامج المستوحى من الصلاة لبناء شخصية الإنسان الربانية، والذي يجعله في نهاية المطاف من أصحاب الجنة المكرمين. (الآيات: ١٩–٣٥).

وفي الخاتمة (الآيات: ٣٦-٤٤) ينسف الوحي مركب الأحلام والتمنيات الذي يركبه

الهلكى من المجرمين والكافرين، فلا يرسو بهم إلا في بحر لجّي من عذاب الله وغضبه، وخسران الدنيا والآخرة؛ لأن التمنيات تدخل أصحابها في نفق الخوض واللعب، فإذا بهم وقد حان اليوم الذي يوعدون، ولم يستعدوا للقاء الله، ولم يمهدوا للمستقبل عملاً وزاداً، وإنها لعاقبة كل منهج يعتمد التمنيات بديلاً عن السعي والعمل. فاصبر صبرا جميلا

الآيات ١ – ١٨

﴿ سَأَلَ سَآبَلُ بِعَذَابٍ وَاقِير () لِلْكَفِرِينَ لَيْسَ لَهُ, دَافِعُ () مِنَ اللَّهِ ذِى الْمَعَادِج () نَعْرُجُ الْمَلَتِهِ حَمَّةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ, خَسِينَ أَلْفَ سَنَوَ () فَأَصْبِرْ صَبْرًا جَبِيلًا () إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ, بَعِيدًا مَقْدَارُهُ, خَسِينَ أَلْفَ سَنَوَ () فَأَصْبِرْ صَبْرًا جَبِيلًا () فَي إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ, بَعِيدًا () وَذَرَنَهُ فَرِيبًا () يَوْمَ تَكُونُ السَمَاءُ كَاللَّهُلِ () () وَتَكُونُ المِعْبَلُ كَالِعَهْنِ () () وَلَا يَسْتَلُ حَمِيمُ حَمِيمًا () يُبْصَرُونَهُمْ يُوَدُ اللَّمَارُ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِيذٍ بِبَنِيهِ () وَصَخِبَتِهِ وَاللَّهُ مَنْتُ أَلْفَ الْمَعْرِمُ لَوَ يَقْتَدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِيذٍ بِبَنِيهِ () وَصَخِبَتِهِ وَالْمَعْرِمُ تَكُونُ السَّمَاءُ مُؤَلِعُهُمْ يَوَدُ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِيذِ بِبَنِيهِ () وَصَخِبَتِهِ وَالْ وَعَعِيلَتِهِ الَّنِي تُقْوَبِهِ () وَمَنْ فِي آلاَرْضِ جَيما مَ يُعَمَارَ يَعْمَدُهُ مَا يَعْهُ مَعْ يَعْذَ الْمُعْرِمُ لَوَ الْنَ يُعْتَدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِيذَ بَعَيما مُ وَصَخِبَتِهِ وَا يَعْتَلُونَهُ مَا لَهُ وَعَقْبَعُومُ لَوَ الْتَى تُقْوَبِهِ () مَنْ فَرُبُهُ مَا يَعْتَبُونُ وَالْتُونَعُهُ مَعْدَةُ عَنْهُ مَا يَعْتَدُونُ مُعْتَعْهِ اللَّهُ الْنَوْنَ الْتَعْتَقُونُ الْتَعْتَلُونُ الْتَعْتَمُ وَالْتَهُ مُوالَعُهُ مَعْدَاتِهُ عَنْ يَعْتَعُونُ الْتَعْتَقُونُ الْتَعْتَلُ عَيْنَةُ مَنْ يَعْتَبُونُ الْتَعْتَهُ مَعْتَدَهُ مَنْ يَنْتَهُ وَيَعْتَنِهُ مَعْتَكُونُ الْتَسَعَلَى اللَهُولُ الْنَاتَ الْتَعْتَلُهُ مَا الْتَعْتَعُونُ الْتَعْتَدَيْتَعُونُ مَعْتَدَ مَنْ يَعْتَعُونُ مَنْ يَعْتَعُونُ مَنْ يَعْتَعْتَنَهُ مَنْ عَذَاتَ مَعْتَعُونُ مَنْ يَعْتَنَ مَنْ يَعْتَ مَعْتَنَهُ مَنْ يَعْتَنَهُ الْتَعْتَ مَنْ يَعْتَنَهُ مَنْ يَاتَعْتَو مَنْ يَعْتَعُونُ مَنْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَنَ الْمَا الْتَ

## هدى من الآيات:

يعايش الكافرون لحظتهم الزمنية الواهنة معايشة حادة، لأنهم لا يعون الماضي بتجاربه ولا المستقبل بتطلعاته، ولا يؤمنون بالآخرة. أما المؤمن الذي يعيها حيث الزمن هناك طويل لا ينتهي، ويعي حقيقة الخلود، فإنه يعيش في عقله ونفسه وعمليًّا توازنا زمنيًّا.. فلا ينهزم أمام التحديات والمشاكل إنها يصبر صبرا جميلا، لأنها وإن استوعبت كل عمره الدنيوي فهي أقل من ساعة من ساعات الآخرة، التي مقدار يوم واحد منها خمسون ألف سنة، ولأنه لا يدع لحظة تمر عليه إلا ويملأها بالعمل الصالح، ويستغلها في سبيل مستقبل سعيد، ليوازن بين فرصة

- (١) كالمهل: قيل: هو الزيت المغلي، وجاء في مفردات الراغب: دردريُّ الزيت.
- (٢) كالعهن: هو الصوف المنفوش، وقال الراغب في مفرداته: العهن الصوف المصبوغ، قال: (حَكَ أَلْمِهْنِ ) كَالَعَهْنِ المَنْفُوشِ )، وتخصيص العهن لما فيه من اللون، كما ذكر في قوله: ﴿فَكَانَتَ وَزَدَةً كَأَلَدِهَانِ ).

## الأيات ١ – ١٨

السعي والعمل القصيرة (أعني الدنيا)، وبين مستقبل الجزاء والحصاد الخالد (أعني الآخرة)، فإنك حيث تراه وتدرس حياته تجده شعلة من النشاط والسعي المتواصل، ومهما فتشت في سني حياته فلن تجد إلا شذرا تلك الساعات الضائعة التي تملأ عادة حياة سائر الناس. وكيف يسمحون لأنفسهم بالخوض واللعب وكل لحظة من عمرهم هي خطوة إلى اللقاء مع الله؟! إنهم لا يحتملون غضب الله عليهم، ولا أن ترهقهم ذلة عند لقائه، ولذلك تركوا التمنيات والأحلام إلى السعي الدؤوب، لأنه ليس في أنفسهم ذرة من شك في حقيقة الآخرة وعذابها الواقع حتى يطلقوا لشهواتهم العنان، أو يعيشوا عيشة الهازل.

بينات من الآيات:

[1-8] قال الإمام الصادق عَلَيْكَلا: «لَمَا نَصَبَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَوْلَا مُنْ غَدِبْر خُمَّ فَقَالَ: «مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلَيْ مَوْلَاهُ». طَارَ ذَلِكَ في البِلَادِ، فَقَدِمَ عَلَى رَسُولِ اللهِ النَّعْمَانُ بْنُ الحَرْبِ الْفِهْرِي فَقَالَ: أَمَرْ تَنَا عَنِ اللهِ أَنْ نَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إَلَا اللهُ، وَأَنْكَ رَسُولُ اللهِ، وَأَمَرْ تَنَا بِلِحِهَادِ وَالحَجِّ وَالصَّحَرِي فَقَالَ: أَمَرْ تَنَا عَنِ اللهِ أَنْ نَشْهَدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنْكَ رَسُولُ الللهِ، وَأَمَرْ تَنَا بِلِحَهَادِ وَالحَجِّ وَالصَحْرِ وَالرَّكَاةِ وَالصَحْمِ فَقَبِلْنَاهَا مِنْكَ، ثُمَّ لَمْ تَرْضَ حَتَى نَصَبْتَ هَذَا اللهُ مَوْلَكُمُ فَقَدْ اللهِ مَنْكَ، ثُمَ لَمَ تَرْضَ حَتَى نَصَبْتَ هَذَا العُلَامِ ! فَقَلْتَ: مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَهَذَا مَوْلَهُ، فَهَذَا شَيْءَ مِنْكَ أَوْ أَمْرٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ ! قَالَ اللهُ مَوْلَهُ فَهَذَا مَوْلَهُ، فَهَذَا شَيْعَ مَعْذِ اللهُ اللَّهُ وَالصَحْمَ فَقَبْلَاعَة مِنْكَ، ثُمَّ لَمَ عَنْدِ اللهِ ! قَالَ اللهُ مَوْلَاهُ فَهَذَا مَوْلَهُ، فَهَذَا شَيْ عَذَا اللهُ اللَّذِي كَالِ اللهُ إِلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مُعْذَا مَنْ عَنْدَ اللهِ مَوْلَاهُ، فَهَذَا شَيْ عَنْدَا اللهُ اللَهُ مَنْ عِنْدِ اللهِ ! قَالَ اللهُ عَمَلْهُ اللهُ عَمَالَ اللهُ اللَّذِي كَا إِلَيْ إِلَى إِلَهُ إِلَى اللهُ إِلَهُ إِلَى الللهُ عَنْ عَلَى اللهُ اللهُ اللَّهُ عَالَ اللهُ اللَّهُ اللهُ إِلَيْ مَنْ عَلَى اللهُ إِلَى إِلَيْ اللهُ إِلَى إِلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ عَالَ اللهُ اللهُ إِلَيْ مَاللَهُ مَنْ اللهُ عَوْلَ اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ اللَهُ اللَّهُ مَعْ إِنْ اللَهُ اللَّهُ مَا عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ اللَّهُ مَنْ مَاللَهُ اللهُ عَنْتَى عَنْ عَالَا اللهُ اللَهُ عَلَى مَا عَلَى اللهُ عَالَى عَمْنَ مَنْ مَالَى اللهُ اللَهُ اللهُ عَالَ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ مَنْ مَا مَنْ اللهُ الللَهُ اللهُ مَا عَمْ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ عَالَى اللهُ عَلَى مَا عَلَى اللهُ مَا إِلَى اللهُ إِنْ أَعْمَ مَا مَا مَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ عَائِهُ مَا عَلَى الللهُ إِنْ اللهُ إِنْ اللهُ إِنْ عَالَى اللهُ إِلَا لَا اللهُ إَنْ عُنْ عَا اللَهُ إِلَى مَا عُلُ مَا مَا

وفي رواية أخرى قال أبو بصير عن الصادق عَيْتَلا: "بَيْنَا رَسُولُ الله عَنْ عَبْسَى ابْنِ مَرْيَمَ.. جَالِساً إِذْ أَقْبَلَ أَمِرُ المُؤْمِنِينَ عَيْتَلا فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله عَنْ إِنَّ فِيكَ شَبَهاً مِنْ عِبسَى ابْنِ مَرْيَمَ.. فَغَضِبَ الحَارِثُ بْنُ عَمْروالْفِهْرِيُ فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هذا هُوَ الحُقَّ مِنْ عِنْدِكَ أَنَّ بَنِي هَاشِم يَنَوَارَثُونَ هِرَفَلا بَعْدَ هِرَقُل (اسم ملك الروم أراد بني هاشم يتوارثون ملكا بعد ملك) فَأَسْطِرُ عَلَيْنا حِجارَةُ مِنَ السَّباءِ أو اثنينا بِعَذابِ أَلِيم، فَأَنْزَلَ الله عَلَيْهِ مَقَالَة الحُورِ ونَزَلَتْ هَذِه اللَّهُ فَوَمَا حَقَيْ مَعَالَةُ الْحَارِثُ بُنُ عَمْرو إِمَّا تَبْنَ عِذَابِ أَلِيم، فَأَنْزَلَ الله عَلَيْهِ مَقَالَة الحُورِ ومَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ عَلَيْنا حِجارَةُ مِنَ السَّباءِ أو اثنينا بِعَذابِ أَلِيم، فَأَنْزَلَ الله عَلَيْهِ مَقَالَة الحُارِثِ ونَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَة عَلَيْنا حِجارَةُ مِنَ السَّباءِ أو اثنينا بِعَذابِ أَلِيم، فَأَنْزَلَ الله عَلَيْهِ مَقَالَة الحُارِثِ ونَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَة فو وَمَا حَايَ اللَّهُ لِيُعَذِبَهُمُ وَأَنَتَ فِيهم وَمَا كَاتَ اللَهُ مُعَذَبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْذُرُونَ ﴾[الأنفال: ٣٣] ثُمَ قَالَ لَهُ يَعْنَ عَمْرو إِمَّا تُبْتَ وَإِمَّا رَحَلْتَ فَقَالَ لَهُ مُعَدِّ بَعْنَ عِنْهُ إِنَّهُ مَعْنَا عَا عَمَا رَادِ بُنْهُ مَعْذَبَ عَمْرُونَ فَقَالَ إِلَهُ لَيْعَذَبُهُمْ وَلَا مَنْ اللَّهُ مِنْ عَلْكَ إِنَّ مَنْ الْ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ۞ لِلْكَنْفِرِينَ لَيْسَ لَهُ. دَافِعٌ ۞ مِن ٱللَّهِ ذِى ٱلْمَعَادِج ٥٠٠٠.

كُسَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ وسؤال السائل يكشف ليس عن شك في وعد الله عز وجل وحسب، بل يكشف أيضا حالة من الاستهزاء والتحدي دعته إليهما الثقافة الجاهلية التي جاءت الرسالة لتحرير الإنسان منها، كما دعته إليهما الضغائن الدفينة على الرسول والرسالة.

والآية الكريمة -كسائر آيات القرآن- أوسع من حادثة تاريخية، أو مصداق واحد بذاته، بل هي شاملة لكل موقف استهزاء بالحق، وتكذيب به. ولا يصف رب العزة عظمة العذاب ومدى هوله، بل يؤكد واقعيته فيقول: ﴿وَاقِعْرَهُ، وذلك يهدينا إلى حقيقة فطرية وعقلية لا يتردد في قبولها أحد وهي أن جهل الإنسان بالحقائق القائمة في الواقع، أو تجاهله لها (تكذيبه) لا يغير من أمرها شيئا. أترى أن عقيدة المثاليين -الذين زعموا أن الوجود خيال يتراءى للإنسان وجوده؟ كلا.

وإذا قلنا إن كلمة ﴿وَاقِعٍ﴾ تدل على الماضي فإنها تأتي هنا للتأكيد من حيث إنه حتمي لا شك فيه ولا تردد في وقوعه، لأن الله قد قدره وقضاه تقديرا حتها وقضاء مبرما.

ويبدو أن السؤال لم يكن سؤال مستفهم، بل سؤال مكذب مستهزئ، ولهذا عُدَّيَ الفعل بالباء فأعطى معنى التكذيب، فكأنه قال: سأل سائل مكذب بعذاب واقع. وهكذا أوحى النص بأن الدافع إلى السؤال لم يكن المعرفة وإنها التشكيك فيه.

وإذيقع عذاب الله فإنه -وإن كان- يبدَّل وجه الكون وعلاقات أجزائه ببعضها فتكون السهاء كالمهل والجبال كالعهن ولا يسأل حميم حميها، إلا أنه لا يخرج عن إطار حكمة الله وإرادته إلى حالة الفوضى، وإنها يكون بقدر، ولا يصيب إلا من يشاء الله، فإذا بك تراه وقد حان حينه لا يقع إلا على الكافرين، الذين لا يجدون ما يدفعونه به عن أنفسهم ﴿ لِلَكَفِرِينَ لَيْسَ لَهُ, دَافِعٌ ﴾ يحجزه عنهم ويدفعه عن ساحتهم، وما عسى أن تبلغ قدرة أحد حتى يكون قادرا على دفع عذاب يصيَّر السهاء كالمهل والجبال كالعهن، ويقطع الروابط الحميمة بين الأخلاء والأنساب لموله وشدته ! والإنسان هناك لا يفكر إلا في خلاص نفسه، فلا يسأل عن غيره، فكيف لدفع العذاب عنه؟! بلى؛ يستطيع الإنسان دفع العذاب عن نفسه يومئذ بفضل الله ورحته، وبعمله الصالح، ولم يترك الكافرون بينهم وبين الله صلة كي يرحمهم، بل سدوا عن أنفسهم

(١) بحار الأنوار: جـ٣٥، ص٣٢٣. ذكره أبو عبيدة والثعلبي والنقاش وسفيان بن عيينة، وأشار إليه الرازي والنيسابوري، ونقل القرطبي نص الرواية في تفسيره والحسكاني في شواهد التنزيل. كل أبواب الرحمة بكفرهم وعتوهم عن الحق والرسل، ولم يقدموا لآخرتهم ومستقبلهم عملا صالحا. وعلى ضوء هذه الآية الكريمة ينبغي للإنسان أن يكشف عن نفسه وعقله حجب الضلال والشرك المتمثلة في العقائد السفيهة التي تجنح به نحو الموبقات والشهوات ومخالفة الحق، ظنا بأن أحدا من الجن أو الإنس أو الأصنام يخلصه من عذاب الله وسطوته، أو العقيدة الباطلة بأن الله لن يعذب عباده لأنه رحيم ودود، فإذا به يود ويطمع أن يدخل الجنة على جناح التمنيات بلا أي سعي وعمل! ونفهم من قوله: ﴿لِلْكَنِفِينَ ﴾ أنهم ليس لهم يوم يقع العذاب دافع يدفعه عنهم لا من عند أنفسهم أو مَنْ أشركوا بهم ولا من عند الله. وأي قوة يمكن أن تتحدى إرادة الله العظيم حتى يتشبث بها الكفار؟ إن العذاب ليس من بشر مثلهم حتى يقدروا على دفعه، ولا من مخلوق. إنه من رب العزة المتعالي الجبار.

فَوَى ٱللَّمَ فِنِي ٱلْمَعَارِجِ فَ قال البعض: إن كلمة فَوَى ٱلْمَعَارِج فَ اليست اسها لله سبحانه "، وجاء في الدر المنثور: "أخرج أحمد وابن خزيمة عن سعد بن أبي وقاص أنه سمع رجلا يقول: لبيك ذي المعارج، فقال: إنه لذو المعارج، ولكنا كنا مع رسول الله تشيشة لا يقول ذلك "()، ولكن الأظهر أنه اسم لله لوروده في أدعية الحج حيث قالوا: "يستحب أن يقول في التلبية: "لَبَيْكَ ذَا المَعَارِج لَبَيْك "()، على أن نص القرآن ظاهر في ذلك وهو المقياس. وفي معنى يعطيها للأنبياء والأولياء في الجنة، لأنه يعطيهم المنازل الرفيعة، والدرجات التي التبيان قال العلامة الفواضل، وعليه جل المفسرين، وزاد صاحب المجمع: "والدرجات التي يعطيها للأنبياء والأولياء في الجنة، لأنه يعطيهم المنازل الرفيعة، والدرجات العلية")، وفي مقامات الملكوت، وقال الدرجات التي يصعد فيها الاعتقاد الحق والعمل الصاحب، وفي مقامات الملكوت، وقال الدرجات التي يصعد فيها الاعتقاد الحق والعمل الصاح، قال تعالى الما الماركة. "وقال منها: الفواضل، وعليه معارج أو مراقي السهاء")، وقال صاحب المجمع: "هوالدرجات التي مقامات الملكوت، وقال الدرجات التي يصعد فيها الاعتقاد الحق والعمل الصاح، قال تعالى: التبيان قال العلامة الطوسي: "هي معارج أو مراقي السهاء")، وقال صاحب الميزان: "وهي مقامات الملكوت، وقال الدرجات التي يصعد فيها الاعتقاد الحق والعمل الصالح، قال تعالى: فالمار كمات الملكوت، وقال الدرجات التي يصعد فيها الاعتقاد الحق والعمل الصالح، قال تعالى: وذلك يضعدُ ٱلكَبَرُ ألفَلَيْبَ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَدِلِحُ مَرْفَعُهُمْ فَ الفار. ١٠] "ولي الماء المار في في معارج أو وفالي يقد المالية التالية.

ولكي ينسف السياق أسس التفكير الخاطئ عند أولئك السفهاء الذين استعجلوا عذاب ربهم العظيم، تلك الأسس القائمة على حسابات قصيرة، يهدينا القرآن إلى حقائق الزمن

- (١) الذر المنثور : ج٦، ص ٢٦٤.
- (٢) الكافي: ج٤، ص٢٣٥.
- (٣) مجمع البيان: ج١٠، ص٤٤٦.
  - (٤) التبيآن: ج ٢٠، ص ١١٤.
  - (٥) تفسير الميزان: ج٠٢، ص٧.

اللامتناهي الذي سوف يعيشه الإنسان، لكي يمتد وعي الزمن لدينا من مقاييس اللحظات الحاضرة إلى آفاق الآباد المطلقة والمستقبل الذي لا ينتهي، وهناك نعيش حقيقة أنفسنا وحقيقة الظواهر المحيطة بنا. إن من يتخذ المقاييس الدنيوية معيارا في معادلة الزمن يظن أن مئة سنة شيئا كثيرا، ولكنه حين يطلع على الأفق الواسع للزمن عند الله حيث الحساب بمليارات السنين وحيث الخلود فإن المعادلة تختلف بالنسبة إليه حتى يكاد يرى وعد الله بالآخرة واقعا أمام عينيه.. فهؤلاء الملائكة يسبقهم الروح يعرجون خسين ألف سنة إلى الله في الأفاق الواسعة، ولأنها حسب فهمنا الأرواح النورانية ذات القدرات الهائلة فإن عروجها ليس بحسابنا نحن في السرعة، بل بحساب لا يستوعبه عقل البشر.. ومع ذلك إن خسين ألف سنة يعرجون فيها ليست عنده تعالى إلا كيوم واحد لا أكثر!.

﴿ تَعْرُجُ ٱلْمَلَتَهِ حَدَّهُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِ يَوْمِرِكَانَ مِعْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنَتَهَ وَليس لله عروجان: عروج مادي في آفاق الوجود، وعروج معنوي في آفاق القرب من الله، وليس لله مكان، تعالى أن يخلو منه مكان أو يحويه مكان، ومن هنا فإن عروج الملائكة والروح إليه عروج في القرب منه، قرب الفضيلة، ولا ينفي ذلك حقيقة عروجهم ماديًّا في منازل السهاوات وإلى العرش، بل هذا العروج بذاته رمز للقرب المعنوي منه سبحانه، ومن هنا اختركة فمنهم من يعرج إلى السهاء الرابعة، ومنهم من يعرج إلى العرش باختلاف فضلهم عند رب العالمين. أما الروح فهو أعظم من الملائكة، ولعله الحلق الذي يؤيد به الله ملائكة الكرام وأنبياءه وأولياءه الأبرار، ولعله سُمِّي جبريل بـ ﴿ الرَّحْ ٱلْأَمِينُ ﴾ لكونه مؤيَّدا غليمًا الروح.

[٥-٨] ومن فتح أفاق المتدبر على الزمن بالحديث عن العروج يعالج القرآن مسألتين:

الأولى: تتصل بالداعية إلى الله، وهو يواجه تحديات الكفار بالرسالة، وبالضبط يواجه تحدي الزمن في الاستقامة على الحق، والاستمرار في الطريق حتى يفتح الله. فإن أكثر الناس قادرون على اتخاذ قرار الجهاد في سبيل الله، ولكن القليل منهم يقدرون على الاستقامة مع طول الأمد وتراكم التحديات المضادة.

وإنها يفتح القرآن آفاق المؤمنين على المعادلة الحقيقية للزمن الكوني، ويؤكد على أن الزمن الدنيوي ليس المقياس، وإنها معادلة الزمن تقاس باليوم الواحد الذي مقداره خمسون ألف سنة، كل ذلك ليسهل الاستقامة في أنفسهم، فلا يَعُدُّ واحدهم حتى الصبر سني عمره مجاهدا في سبيل الله شيئا كثيرا، بل يُعتبر عنده -أنَّى طال به الزمن وامتد- أياما قصيرة يصبر فيها على الأذى لتعقبه راحة طويلة، وهكذا جاء الحديث بعد بيان الزمن عن الصبر فقال ربنا: ﴿فَاصِّبِرَ الثانية: تتصل بالكافرين الذين يستبعدون عذاب الله ووعده، وربها إلى حد التكذيب البتة. ولو بحثنا عن السبب وراء هذا الموقف من وعد الله فسنجده اعتهادهم على مقاييس الزمن الدنيوية في التقييم والنظر إلى المستقبل. ويعالج القرآن هذه العقدة بأمرين:

- الأول: السعي لتوعيتهم بالمقياس الحقيقي للزمان، حيث مقدار يوم واحد خمسين ألف سنة، مما يغير رؤيتهم المحدودة برؤية ربانية واسعة لو أنهم آمنوا واتبعوا الآيات (إنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا) لمحدودية أفكارهم التي تتصور الزمان محدودا. أرأيت الطفل كيف يستبعد وعدا مدته ساعات؟ كذلك الكفار يرون وعد الله بعيدا لأن منهجية الرؤية ووسيلتها عندهم محدودة. أما المنهجية الربانية التي تتلاشى فيها الأرقام الزمنية لسعتها فإن ملايين السنين ليست بذات شأن حتى يكون أمدها بعيدا.. وكيف يكون ذلك والمؤمنون يطلعون بها على عالم الخلود؟! فوَنَرَنَهُ قَرِيبًا لا فرق بين أجل الموت، أو النصر للمؤمنين، أو عذاب الكافرين في الدنيا، أو قيام الساعة ووقوع الآخرة
- الثاني: التذكير بالوقائع والمشاهد التي ترافق وقوع وعد الله، الأمر الذي يهز النفس، ويلقي عنها حجبها وعقدها، ويجعلها ماثلة في وعيهم ﴿يَوَمَ تَكُونُ ٱلتَمَاءَ كَأَلُهُلِ ﴾ قال القمي: «الرصاص الذائب والنحاس"<sup>(١)</sup>، وقيل: «الزيت المغلي»، وقيل: «ما كان ذائبا من المعدنيات».

وذلك أن الجبال تقطع حتى تصير بهذه الصوف المتفرق، قال في التبيان: "فالعهن الصوف المنفوش، وذلك أن الجبال تقطع حتى تصير بهذه الصفة""، وزاد صاحب المجمع: "وقيل: كالصوف الأحر، وقيل: إنها تلين بعد الشدة، وتتفرق بعد الاجتماع"". وعلق العلامة الطباطبائي بقوله: "في هذه الآية وما قبلها تعليل للصبر، فإن تحمل الأذى والصبر على المكاره يهون على الإنسان إذا استيقن أن الفرج قريب".

- (١) تفسير القمي: ج٢، ص٣٨٦، بحار الأنوار: ج٧، ص١٠٦.
  - (۲) التبيان: ج۱۰، ص۱۱٦.
  - (٣) مجمع البيان: ج ١٠، ص٤٤٧.
    - (٤) تفسير الميزان: ج٠٢، ص٨.

ولا يحدثنا القرآن عن صفة الأرض يومئذ، لأن دمار السهاء وهي السقف المحفوظ الذي يُؤَمِّن للأرض ولأهلها الحماية، وكذلك تدمير الجبال التي تحفظ توازنها أن تميد بنا، هذين الأمرين يهدياننا إلى ما تكون فيه أرضنا يومئذ من الزلزال والخطر العظيم. وما هو حال الإنسان الضعيف وموقفه حينها يعاصر هذه المشاهد الرهيبة؟ فهذه السهاء على عظمتها أصبحت كالمهل ذائبة، وتلك هي الجبال الراسيات صارت عِهْنًا يحركها النسيم! إنه حينئذ يعرف صدق وعد الله، وتقع من على بصيرته كل الحجب.. فيترك الهزل والاستهزاء الذي قاد الكافرين إلى السؤال عن العذاب واستعجاله.. وهل يستعجل عاقل أمرا إرهاصاته تصنع هذا الصنيع بالطبيعة والوجود من حوله؟!.

إن العذاب الإلهي إذا وقع يذهل الإنسان عن كل شيء، وتتقطع به الأسباب والروابط، فينسى أقرب المقربين إليه بحثا عن الخلاص، فلا يجد فرصة حتى للسؤال عنهم ﴿وَلَا يَمَتَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا ﴾ والحميم هو الأقرب للإنسان، وعدم سؤاله عنه دليل على شدة الموقف، وذلك أن نفس الإنسان أقرب إليه من كل أحد.. وحيث يهتم بها يغفل عن سواها ولو كان أقرب المقربين كالولد والصاحبة. وفي الروايات أن الأم يوم القيامة توزن أعمالها فتنقصها الحسنة الواحدة حتى تدخل الجنة أو تصير إلى النار، فتذهب إلى ولدها تستعطفه وتطلب منه التنازل لما عن حسنة من حسناته فلا يقبل. وقد جاء في الدعاء (بعد صلاة الليل): "يَا مَنْ لَمُ أَزَلْ أَتَعَرَّفُ مِنْهُ الحُسْنَى يَا مَنْ يُغَذِّيني بِالنَّعَمِ صَبَاحاً وَمَسَاءً ازْحَنِي يَوْمَ آتِيكَ فَرْداً شَاخِصاً إِلَيكَ بَصَرِي مُقَلِّداً عَمَلِي وَقَدْ تَبَرَّاً جَمِيعُ الخُلْقِ مِنْ يَعَمْ أَبِي وَأُمَّي وَمَنْ كَانَ لَهُ كَدًي وَسَعْيِي "

ومن أهم ما يقع يومئذ هو رفع الحجب عن المجرمين حتى يروا الحقائق التي عميت عنها أبصارهم وقلوبهم في الدنيا، كما يرون أيضا أقرباءهم الذين يتهربون منهم. فيُبَصَرُونَهُم في قيل: «يرون الملائكة والروح الذين يعرجون إلى الله»، وقيل: «أثمة الهدى والحق»، وقيل: «الأُحمَّاء، لبيان أن عدم سؤالهم عنهم يومئذ ليس لعدم رؤيتهم إياهم، وإنها لانشغال نفوسهم وأفكارهم»، وإلى ذلك ذهب الزمخشري والرازي والسيد الطباطبائي، وهذا أقرب إلى السياق. لا يرون الحقائق، وإنها يُبصَّرهم الله أو ملائكته بأمره.. وهناك تبلغ ندامتهم ذروتها لما يرون من وأفكارهم»، وإلى ذلك ذهب الزمخشري والرازي والسيد الطباطبائي، وهذا أقرب إلى السياق. لا يرون الحقائق، وإنها يُبصَّرهم الله أو ملائكته بأمره.. وهناك تبلغ ندامتهم ذروتها لما يرون من واقع العذاب الذي كذبوا واستهزؤوا به في الدنيا إلى درجة العتو والتحدي. فيود ألمُجْرِمُ لَو يُفْتَذِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِيذٍ بِبَنِيهِ في هم أقرب الناس إليه، وأعزهم لديه، ووَعَي يُومَ ألم يون من الدرجة الثانية، فوَفَصِيذٍ بِبَنِيهِ في وهم أقرب الناس إليه، وأعزهم لديه، وقبل: «هي المنقطعة عن

(1) الإقبال: ص٢٥: من دعاء صلاة الليل.

جملة القبيلة برجوعها إلى أبوة خاصة"، في التبيان والمجمع والميزان، وزاد المجمع والكشاف: «أي عشيرته التي تؤويه في الشدائد وتضمنه، ويأوي إليها في النسب"، ﴿وَمَن في الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنجِعِهِ ﴾. أما المؤمنون فإنهم على العكس يسألون عن بعضهم، ويسعون في خلاص بعضهم البعض بالشفاعة والسؤال من الله، وقلوبهم مطمئنة إلى رب الأرباب لأنهم لم يتورطوا في الجرائم حتى يهولهم الأمر.. إلا خشية الإيهان.

بلى؛ إنهم آمنوا بوعد الله، فسعوا لخلاص أنفسهم، أما المجرمون الذين كفروا، وتمادوا في الجريمة بسبب الكفر بالآخرة والجزاء، فإنهم يجدون أنفسهم بين يدي عذاب شديد. (كَلَّا أَمَّا لَظَىٰ ﴾ و (لَظَىٰ ﴾ اسم من أسماء جهنم، وهي النار شديدة التوقد، وقال في المجمع: هي الدركة الثانية من النار، وقال الرازي<sup>(۱)</sup>: «اللهب الخالص، يقال: لظت النار، وتلظّت تلظيا، والمعنى أنه لا مصير للمجرمين إلا جهنم والعذاب، ولا مفر لهم.. تشويهم حرقا، وتنزع ما ينشوي منهم نزعا (نَزَّعَةَ لِللَّشُوى ﴾ . قيل: «اللهب الخالص، يقال: لظت النار، وتلظّت تلظيا، والمعنى أنه نزعا (نَزَّعَةَ لِللَّشُوى ﴾. قيل: «الشوى فروة الرأس»، وقيل: «عاسن الوجه وعموم الجلد». وقال صاحب التبيان: «ومعنى (نَزَّاعَةً ﴾ كثيرة النزع، وهو اقتلاع عن شدة، والاقتلاع أخذ بشدة اعتهاد»<sup>(۲)</sup>، وفي المجمع: «تنزع الأطراف فلا تترك لحما ولا جلدا إلا أحرقته»، وقيل: «تنزع الجلد واللحم عن العظم»<sup>(۳)</sup>. ولعل الشوى هو عموم ما يعد للشواء بالنار، فيكون المعنى أن لظى تجذب المجرمين وتنزعهم نزعا (وهم شواؤها) فتحرقهم. (تَدَعُوأَمَنَ أَذَبَرَوَقَوَلَى ﴾ أدبر عن الحق إلى الباطل، وتولى عن طاعة القيادة الربانية إلى طاعة غيرها، وإن النار لتتطاول أدبر عن الحق إلى الباطل، وتولى عن طاعة القيادة الربانية إلى طاعة غيرها، وإن النار لتطاول أدبر عن الحق إلى الباطل، وتولى عن طاعة القيادة الربانية إلى طاعة غيرها، وإن النار لتطاول معلى المجرمين وتجرهم إلى قعرها وحريقها مكرهين، لأنهم قد رفضوا دعوة الرسول إلى الإيمان المعنى: «جمع المال ولم يخرج حق الله، فكأنه جعله في وعاء على منع للحقوق منه»، وقال العلامة المعنى: «جمع من باطل، ومنعه عن الحق»<sup>(1)</sup>.

- (1) التفسير الكبير: ج٣، ص٦٤٢.
  - (۲) التبيان: ج ۱۰، ص ۱۱۹.
  - (٣) مجمع البيان: ج٠١، ص٤٥٠.
  - (٤) مجمع البيان: ج. ١٠ ص. ٤٥.

الذين هم على صلاتهم دائمون

(١) هلوعاً: شديد الحرص، شديد الجزع.. وقيل: الهلع هو الخوف وقلق القلب. (٢) مهطعين: المهطع: المقبل ببصره على الشيء لا يزايله، وقيل: الإهطاع الإسراع. (٣) عزين: أي جماعات متفرقين، عصبة عصبة وجماعة جماعة. وجاء في المفردات: أصله من عزوتُه فاعتزى أي نسبته فانتسب فكأنهم الجهاعة المنتسب بعضهم إلى بعض إما في الولادة أو في المظاهرة، وقيل: عزين من عزا عزاءً فهو عَز إذا تصبّر وتعزّى أي تصبّر وتأمّى فكأنها اسم للجهاعة التي يتأمّى بعضهم ببعض. (٤) الأجداث: القبور.

هدى من الآيات:

نستوحي من القرآن أن الشخصية البشرية نوعان:

**الأول**: الشخصية المتقلبة التي تتأثر بالظروف المحيطة، وتنعكس عليها كل الظواهر، لا فرق بين ما يسرُّ وما يُحزن، أو بين الخير والشر. وهذه طبيعة السواد الأعظم من الناس.

الثانية: الشخصية المستقرة التي تصوغها الصلاة (والصلة الوثيقة برب الكائنات) ويستمد أصحابها استقامتهم في الحياة من الإيهان برب العالمين، الأمر الذي يجعلهم يتسامون على المؤثرات السلبية، ذلك لأن الصلاة في بصائر القرآن ليست الركوع والسجود فقط، بل هي منهج شامل يستوعب كل بعد من حياة الإنسان، وهكذا ترى المصلي هو المنفق في سبيل الله، والمصدق بالآخرة، والخائف من عذاب ربه، والحافظ لفرجه، والراعي لعهده وأماناته، والقائم بالشهادة الحق على نفسه وفي المجتمع، وبالتالي المحافظ على صلاته (أوقاتها ومظاهرها وجوهرها)، وبهذه الصورة ينبغي أن نعي الصلاة، ونعرف المصلين، ونسعى لكي نكون منهم.

إن الصلاة الحقيقية ثمن الجنة والكرامة عند الله، لأنها كما بينت الآيات مجمع كل صفة حسنة، وسعي صالح. ومن أراد الجنة والكرامة فإنها شرطهما، أما التمنيات التي تفرغ حياة الإنسان من أي سعي وفضيلة، وتسوقه إلى الخوض واللعب -غفلة عن الآخرة- فإنها تجعل أصحابها خاشعة أبصارهم، ترهقهم ذلة في يوم القيامة !

## بينات من الآيات:

[١٩-٢١] لأن القرآن رسالة الله وعهده إلى الإنسان فإنه أودع تبيانا لكل شيء حتى لا تكون لأحد حجة على ربه في الإدبار عنه إلى غيره من السبل والمناهج، ففيه يقرأ الإنسان سنن الخالق في الحياة، ويقرأ الخير والشر، والحق والباطل، والجنة والنار، والدنيا والآخرة..

ومن أبرز ما في القرآن تعريف الإنسان بنفسه، ذلك أن الإنسان قد خُلِق جهولا، يجهل أقرب الأشياء إليه (وهي نفسه) وفي ذلك خطر عظيم عليه، فقد يدعوه الجهل بالنفس إلى الشرك بالله، وقد يدعوه إلى ممارسة الأخطاء الفظيعة في قيادتها وتربيتها.. ومن هنا فإن في القرآن توجهاً أساسياً اختص بمعالجة موضوع الذات الإنسانية، وبيان أهم صفاتها وطبائعها، كها الآيات التالية من هذه السورة. إِنَّ أَلْإِنسَنَ خُلِقَ هَـ لُوعًا ﴾ قيل: «الهلع شدة الحرص، وقلة الصبر»، وقيل: «الهلوع
 الضجور»<sup>(۱)</sup>، وفي البصائر: «أي البخل والحرص، أو الخوف وقلق القلب، واضطرابه من
 كل صوت وحدوث أمر»<sup>(۱)</sup>. والذي يبدو أن أصل الهلع هو الخوف، فالهلوع يخاف عند الشر
 فيجزع، ويخاف عند الخير من نفاذه وانتقاله إلى غيره من يديه فيمنع، وهي الصفة التي تفقد
 الإنسان توازنه وثباته أمام الظروف والعوامل والحوادث المحيطة. ويبقى بيان القرآن لمعنى
 الإنسان توازنه وثباته أمام الظروف والعوامل والحوادث المحيطة. ويبقى بيان القرآن لمعنى
 الإنسان توازنه وثباته أمام الظروف والعوامل والحوادث المحيطة. ويبقى بيان القرآن لمعنى
 الملع أجلى وأبلغ من بيان كل مفسر وأديب حيث يقول تعالى: ﴿ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُجَوُعًا ﴾ فإذا به
 الهلع أجلى وأبلغ من بيان كل مفسر وأديب حيث يقول تعالى: ﴿ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُجَوُعُا ﴾ فإذا به
 الهلع أجلى وأبلغ من بيان الذي تقصده الآية شامل لكل الحوادث السلبية معنوية ومادية،
 والمزيمة والياس. و (النفسية، فيفقد توازنه النفسي والفكري والسلوكي، إلى حد
 الهزيمة واليأس. وقدان الذي تقصده الآية شامل لكل الحوادث السلبية معنوية ومادية،
 والخوري، إلى حله الخوف النفسية، ويفقد توازنه النفسي والفكري والسلوكي، إلى حد
 الفريمة واليأس. و الذي تقصده الآية شامل لكل الحوادث السلبية معنوية ومادية،
 والخارة، والغارة، والنوادية، ويفقد توازنه النفسي والفكري والسلوكي، إلى حد
 الهزيمة واليأس. و الشَرُبُ الذي تقصده الآية شامل لكل الحوادث السلبية معنوية ومادية،

ولو أننا حققنا في حوادث الانتحار والحالات النفسية في العالم فسنجد أن معظمها عائد إلى صفة الهلع (الجزع) عند الإنسان. ويقول الله: ﴿مَسَّهُ ﴾ لأن المس أدنى ما يصيب الإنسان من الشر أو الخير. ﴿وَإِذَا مَتَـهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ والسبب حبه المفرط لذاته، وشح النفس الذي يجعله يريد الخير لنفسه فقط، ﴿وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيَرُ لَشَدِيدً ﴾ [العاديات: ٨] وحق ما جاء في الرواية: «مَا فَتَحَ الله عَلَى عَبْدٍ بَاباً مِنْ أَمْرِ الدُّنْيَا إِلَّا فَتَحَ الله عَلَيْهِ مِنَ اللَّهِ عِنْهُ الله عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلْهُ عَلَيْهُ مَا الذي بصيرتان:

الأولى: إن المتتبع لكلمة الإنسان في استخدام القرآن يجدها ترد غالباً عند الحديث عن الصفات السلبية فيه، قال تعالى:

- ﴿وَخَلِقَ ٱلْإِنسَنُ صَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨].
   ﴿وَلَمِينَ أَذَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِنَا رَحْمَةُ ثُمَ مَزَعْنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَتُوسُ كَفُورٌ ﴾ [هود: ٩].
   ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ﴾ [إبراهيم: ٣٤].
   ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَبُولُا ﴾ [الإسراء: ١١].
   ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَبُولُا ﴾ [الإسراء: ١١].
   ﴿وَكَانَ آلْإِنسَنُ أَتَحْبَرُ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ [النماء: ٢٤].
  - ۱۲۸ سير الكبير للرازي: ج ۳۰، ص ۱۲۸.
    - (٢) تفسير البصائر: ج ٤٩، ص١٢٠.
      - (٣) الكافي: ج٢، ص٣١٩.

وهكذا ترد الكلمة عند الحديث عن الصفات الذاتية للإنسان أو تُخاطب الإنسان بوصفه نوعه وهويته الإنسانية.

الثانية: إن المفسرين اختلفوا في معنى الخلق في الآية، وجرى بينهم بحث كلامي وفلسفي حول صفة الهلع كيف خلقها الله وهي ذميمة أم هي صفة يوجدها الإنسان في شخصيته بنفسه؟ فصاحب التبيان أكد كونها من فعله تعالى فقال: «وإنها جاز أن يخلق الإنسان على هذه الصفة المذمومة لأنها تجري مجرى خلق شهوة القبيح ليجتنب المشتهى، لأن المحنة في التكليف لا تتم إلا بمنازعة النفس إلى القبيح ليجتنب على وجه الطاعة لله تعالى، كها لا يتم إلا بتعريف الحسن من القبيح في العقل ليجتنب أحدهما ويفعل الآخر»<sup>(1)</sup>.

وفي التفسير الكبير: «قال القاضي قوله تعالى: (الآية) نظير لقوله: ﴿ خُلِقَ ٱلإِنسَنُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ وليس المراد أنه مخلوق على هذا الوصف، والدليل عليه أن تعالى ذمه عليه، والله تعالى لا يذُم فعله، ولأنه تعالى استثنى المؤمنين الذين جاهدوا أنفسهم في ترك هذه الخصلة المذمومة، ولو كانت هذه الخصلة ضرورية حاصلة بخلق الله تعالى لما قدروا على تركها""، وعلَّق الفخر الرازي مفصلا بأن: «الهلع واقع على أمرين:

**الأو**ل: نفسى باطن.

الثاني: فعلي ظاهر، وهو يدل على ما خفي..

وقال: أما تلك الحالة النفسانية فلا شك أنها تحدث بخلق الله تعالى، فهي مخلوقة على سبيل الاضطرار (والجبر)، والأفعال الظاهرة من القول والفعل يمكنه تركها والإقدام عليها، فهي أمور اختيارية»<sup>(٣)</sup>.

والظاهر أن صفة الهلع صفة ذاتية مركوزة في الطبائع الأولية للإنسان كقابليات متراوحة بين الفجور والتقوى، وإنها يبينها الله ويذمها لكي يعرفنا بها ويحذرنا منها فنجتنبها، وليس في ذلك شيء من الجبر لأن الله سبحانه قد خلق الإنسان في أحسن تقويم إلا أن ذاته المرتكزة في الجهل والجهالة والضعف والعجلة وما أشبه لم تتغير. أرأيت الذي يشعل شمعة في الليل فتضيء ما حولها يجمد عليها ولا يذم على الظلام المحيط لأنه ليس من صنعه، وهكذا تركب الإنسان من صنفين: النور (من الله) والظلام (من نفسه)، قال ربنا سبحانه: ﴿مَآأَصَابَكَمِنْ

- (۱) التبيان: ج ۱۰، ص ۱۲۱.
- (٢) التفسير ألكبير للرازي: ج٣٠، ص١٢٨.
- (٣) التفسير الكبير للرازي: ج ٣٠، ص ١٢٩.

حَسَنَةٍ فَيَنَ لَلَهِ وَمَا آَصَابَكَ مِن سَبِّنَةٍ فَنِن نَّفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩]، وسائر ما في الإنسان من جوانب القوة والضعف والخير والشر فإنها هي ظلال لهذين الصنفين، إلا أن على الإنسان أن يسعى جاهدا للتغلب على الظلام وظلاله في نفسه، وتنمية النور، وإشعاعاته، والهلع واحد من ظلال الظلام الذي يجب أن يتغلب عليه بسعيه وعزم إرادته.

والله تعالى عرَّف البشر كوامن نفسه شرها وخيرها، وأعطاه إرادة الاختيار التي يتجاوز بها صفات السوء وطبائعه إن شاء أو يسترسل معها، ورسم له المنهج الذي يسلم بتطبيقه منها. فها هو المنهج القرآني لعلاج صفة الهلع عند الإنسان؟.

أولاً: حضور الآخرة في وعيه نفسيًّا وفكريًّا، فإن من يتذكر أهوالها ومشاهدها لا يجزعه من الدنيا شر بالغا ما بلغ، لأنه يكون أبدا مشغو لا عنه بذلك الشر المستطير، بل تراه يعيش السكينة والاطمئنان كالمؤمنين: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا أَصَبَبَتْهُم تُعِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِنَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَبَعِقُونَ ﴾ [البقرة: ٦٥٦]، كما لا يبطره خير في منع خشية العذاب وطمعا في الثواب.. ولعل هذه الفكرة تفسر لنا العلاقة بين الحديث عن مشاهد القيامة: (٨-١٨) وبين الحديث عن الإنسان: (١٩-٢١). والمستقرئ للآيات القرآنية يجد أن الوحي ما يكاد يحدثنا عن صفات الإنسان السلبية إلا ويمهد لذلك

[٢٢-٣٥] ثانياً: الصلاة التي هي معراج المؤمنين إلى الفضيلة، ووسيلتهم للتزكية والتربية الذاتية. أوليست هي الوسيلة التي دعانا الله أن نبتغيها إليه؟ أوليست هي حبل الله وسفينة نجاة الإنسان من الباطل والشر؟.. بلى؛ ولكن يجب أن نفهم الصلاة ونُقيمها بشر وطها كما يبينها القرآن حتى نخلص من صفة الهلع وسائر الصفات السيئة، ونعرج بأنفسنا روحيًّا وسلوكيًّا إلى آفاق الكمال والفضيلة، فإن الإنسان كإنسان متورط في الهلع ﴿إِلَا ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ الذين عرفوا الصلاة على حقيقتها فأقاموها في حياتهم.. عرفوا الصلاة بأنها الاتصال الدائم بلا انقطاع مع الله، والكون في طاعته كل ساعة ولحظة.. عرفوا الصلاة بأنها الاتصال الدائم بكل شؤون الحياة ومفرداتها الخاصة والعامة، الفردية والاجتهاعية والتربوية والاقتصادية والأخلاقية والقضائية وهكذا. لا صلاة القشور المحصورة في الركوع والسجود وبعض الظاهر. فما هي الصلاة الحقيقية في مفهوم القرآن؟!.

إن القرآن لا يفصِّل لنا في كيفية الصلاة ولا عدد ركعاتها وسجداتها، وإنها يعرَّفنا الصلاة الربانية ببيان صفات المصلين الواقعيين عند الله، وهي:

الأولى: الدوام على الصلاة ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ﴾ قال الزمخشري: «يواظبون

على أدائها، ولا يُخلُّون بها، ولا يُشغلون عنها بشيء من الشواغل»<sup>(١)</sup>، وفي الدر المنثور عن ابن مسعود قال: «على مراقبتها»، وعن عقبة بن عامر قال: «الذين إذا صلوا لم يلتفتوا عن يمين ولا شهال»<sup>(١)</sup>، وكل ذلك صحيح، إلا أن الآية جاءت لتعطي البعد الأشمل والأصح للصلاة كها يراها الإسلام ويلتزم بها المصلون الحقيقيون، وهي الصلاة الدائمة التي تورث الصلة المستمرة مع رب الكائنات في القيام والقعود في آناء الليل وأطراف النهار.

إن البعض فهم الصلاة فهما خاطئا على أنها مجرد عدد من الركعات والأذكار التي يؤديها المسلم في وقت مخصوص، وقطعوها -وهي عمود الدين- عن الاتصال بمفردات الحياة وسلوك المصلي. أما الصلاة التي يريدها الإسلام فإنها الصلة الدائمة بين العبد وربه، وما العبادة المتعارفة إلا رمز ومظهر لذلك الجوهر.. فالمصلي الحقيقي لا يعيش الحياة مجزأة، ولا يحد الصلاة بوقت معين، إنها يعتبرها موصولة بكل مفردة في حياته، وأنه لو خالف قيمها وأهدافها في واحدة منها فإنها لا تعد في نظره مقبولة، فلا يغش الناس عند المعاملة، ولا يكذب في كلامه، ويبخسهم أشياءهم، ولا يغتاب، ولا يتهم، ولا يركن للظالمين، ولا.. و..، لأن كل ذلك يسلب صلاته روحها ومعناها وثوابها.. فالصلاة لا بد أن تنهى عن كل فاحشة فردية أو اجتهاعية، ولا بد أن تقطع المسلم عن كل أحد غير الله فيعيش مستقلا حتى تسمى صلاة. إ الذي يصلي ثم يحيد عن أهداف الصلاة في سائر يومه وحياته لا يمكن أن يطلق عليه مصليًا، ولا ن من شروط المصلي أن يدوم على صلاته بالتزام مضامينها وقيمها وأهدافها والاستقامة عليها طيلة يومه وحياته. وحيث فهم الواعون المخلصون من الرعيل الأول الصلاة منهج حياة فلأن من شروط المحلي أن يدوم على صلاته بالتزام مضامينها وقيمها وأهدافها والاستقامة عليها طيلة يومه وحياته. وحيث فهم الواعون المخلصون من الرعيل الأول الصلاة منهج حياة فداموا عليها أصبحت إليهم معراجا إلى كل فضيلة وكرامة.

ولقد أَوَّلَ أَئمة الهدى الصلاة في الآية بأنها النوافل (الصلوات المستحبة)، قال الإمام الباقر عَلَيْظَلا: «هَذَا فِي النَّوَافِلِ»<sup>(٣)</sup>، وقال القمي: «إذا فرض على نفسه شيئا من النوافل دام عليه»<sup>(1)</sup>، وهذه الأخبار تهديناً إلى أمرين:

**ألف**: مدى حرصهم على صلاتهم الواجبة ودوامهم عليها، فإن من دام على المستحب كان أدوم على الواجب.

باء: درجة التزامهم بالإسلام ومنهجيته في الحياة، بحيث إنهم يرفعون المستحبات

- (۱) الكشاف: ج ٤، ص٦١٢.
- (٢) الدر المنثور: ج٦، ص٢٦٦.
- (٣) وسائل الشيعة: ج١٣، ص٥٧.
- (٤) تفسير القمي: ج ٢، ص٣١٦.

المندوبة إلى مستوى الواجبات أداء والتزاما، وهذا بدوره يكشف عن مدى حبهم للعبادة. وقد ذكر الله صفة المداومة على الصلاة لأن المعطيات الحضارية وغيرها كالتغلب على صفة الهلع في النفس البشرية لا تتأتى بصورة سريعة منذ أول ممارسة للصلاة من قبل الإنسان، بل لا بد من الدوام عليها والاستقامة حتى تعرج بنا إلى تلك المعطيات.

الثانية: الإنفاق في سبيل الله. وبه يخرج المصلون من سلطان المال والثروة الذي يأسر الكثير من الناس الذين أنعم الله عليهم في منع حقوق الله وحقوق المجتمع، وإنها لآية على تحول الصلاة إلى برنامج عملي في حياتهم. أوليس هدفها أن يتمحض الإنسان في الخلوص لله، ويتنازل عن كل شيء حتى ذاته من أجل الحق؟ بلى؛ فلماذا يبخلون بالمال؟ إن المصلين الحقيقيين حينها يكررون في صلاتهم قوله تعالى: ﴿آلْحَكَمَدُ يَلَّهِ رَعَبَ ٱلْعَكَلَمِينَ ﴾ فإنهم يعون بعمق أن الحمد ليس مجرد كلهات وشعارات يلوكها الواحد بلسانه، بل هو باللسان المعبر عن النية الصادقة والإيهان المخلص، وبالعمل من خلال تطبيق منهجية الحمد في واقع الحياة، ومنها إنفاق نعم الله في سبيله شكرا له وتعبدا. إنهم قد اتصلوا بالله وعرفوه ﴿وَعَبَ آلْعَكَلَمِينَ ﴾ وعلموا أن ما في الوجود كله من عنده وهو مالكه، حتى أنفسهم، وما الأموال التي عندهم إنفاق المات استودعهم إياها، فكيف يبخلون بها ويمنعون عن أدائها إليه حين يطلبها في أمر

إن الامتناع عن الإنفاق في يقينهم لون من الخيانة للمستأمن، وهذا ما يدفعهم إلى الإنفاق في وجوه الخير من جهة، ومن جهة أخرى يدفعهم الشعور بالمسؤولية الاجتماعية إلى مديد العون لأصحاب الحاجة والعوز تطبيقا لمنهجية التكافل الاجتماعي التي تستهدفها الصلاة ﴿وَالَذِينَ فِي أَمَوَلِمْ حَقَّمَ مَعْلُومٌ ۞ لِلسَّآبِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ والسائل هو الذي يعرض حاجته على الناس ويسأل العون مع أنه قد يكون محتاجا وقد لا يكون كذلك، ولكن كرامة المصلين وعزتهم تمنعهم أن ينتظروا يدا تمتد إليهم بالسؤال حتى يعطوه مهما كان المعطى كثيرا.

فهذا سيد الشهداء وقد طرق الباب طارق يناوله صرة من النقود الكثيرة، ولا ينظر إليه بل يمد يده الكريمة من وراء الباب. هكذا قال المجلسي: «فَسَلَّمَ الحُسَيْنُ عَلِيَتَهَدَ وقَالَ: يَا قَنْبَرُ هَلْ بَقِيَ مِنْ مَالِ الجُجَازِ شَيْءٌ؟. قَالَ: نَعَمْ أَرْبَعَةُ آلَافِ دِينَارِ فَقَالَ عَلِيَتَهَدَ: هَاتِهَا هُوَ أَحَقٌ بِهَا مِنَّا. ثُمَّ نَزَعَ بُرْدَيْهِ ولَفَ الدَّنَانِيرَ فِيهَا وأَخْرَجَ بَدَهُ مِنْ شَقِّ الْبَابِ حَيَاءً مِنَ الأَعْرَابِي وأَنْشَأَ:

خُذْهَا فَإِنِّي إِلَيْكَ مُعْنَذِرٌ واعْلَمْ بِأَنِّي عَلَيْكَ ذُو شَفَقَه

لَوْ كَانَ فِي سَبْرِنَا الْغَدَاةَ عَصًا أَمْسَتْ سَبَهَانَا عَلَيْكَ مُنْدَفِقَه لَكِنَّ رَيْبَ الزَّمَانِ ذُو غِيَرِ والْكَفُ مِنِّي قَلِيلَةُ النَّفَقَه

قَالَ: فَأَخَذَهَا الْأَعْرَابِيُّ وبَكَى، فَقَالَ عَظِيَّلا لَهُ: لَعَلَّكَ اسْتَقْلَلْتَ، قَالَ: لَا، ولَكِنْ كَيْفَ يَأْكُلُ التُّرَابُ جُودَكَ؟!»<sup>(1)</sup>.

أما المحروم فإنه يفترق عن السائل في أمرين:

الأول: وجود الحاجة الماسة عنده وكونه مستحقا.

الثاني: حياؤه الذي يمنعه من السؤال.. هكذا جاء في تفسير الرازي والمجمع والتبيان والميزان والكشاف: «والمحروم الذي يتعفف عن السؤال فَيُحسب غنيًّا فيحرم» (م)، وهذا يدل على أن المؤمنين ينفقون أموالهم على المحتاجين وهم يشعرون بأنهم هم أهل الحاجة إلى الإنفاق.. فلا ينتظرون السائل يسألهم، بل يعطونه للسائلين، ويبحثون بأنفسهم عن المحتاجين لينفقوا عليهم لوجه الله، ولقد جاء في التاريخ (م): أن الإمام زين العابدين عليمي المن وفي كنفه أثر عليهم لوجه الله، ولقد جاء في التاريخ (م): أن الإمام زين العابدين عليمي المراه وفي كنفه أثر الجراب الذي كان يمر به ليلا على بيوت الفقراء والمحتاجين وقد ملأه تمرا وخبزا. والظاهر من الروايات أن الإنفاق الذي تعنيه الآية ليس الواجب المفروض في الشريعة بقدر ما هو الإنفاق الموايات أن الإنفاق الذي تعنيه الآية ليس الواجب المفروض في الشريعة بقدر ما هو الإنفاق يعزَّ وجَلَّ فَرَضَ لِلْفُقَرَاء في أَمُوَالِ الأَغْنِيَاء فَرِيضَةً لَا يُحْمَدُونَ إِلَّا بِأَدائِيَ أَنه ليس فضلا يمدحون بأدائه) وهي الزَّكاة مِنا حقيقا وماءهم من تله يعمدُون إلَّا بأَدائِيها (أي أنه ليس يمو في أموَال الأغنياء حُقُوقاً غيرُ الزَّكاة فَقالَ عزَ وجَلًّ : ﴿وَالَذِيبَ فِي أَمُوالِ الْأَغْنِياء حُقُومً عَنْ تَعْر المُعُلُومُ مِنْ غَنُو الزَّكاة وهُو تَعْد الوَّكاة فَقَالَ عَزَ وجَلً فَومُ مُعْ أَمَولُون وفي أَموالِ الأُغْنِياء حُقُوقاً غيرُ الزَّكاة فَقالَ عَزَ وجَلً علَى نَفْسِه في ماله يَجِبُ عَلَيْه أَن يَفْر ضَلًا يمدحون بأدائه) وهي الزَّكاة مِعا حقيقا وماءهم وربا سُقُوا مُسْلِعينَ، ولكنَّ الله عَنْ في خُلُ مُعْمَة وإ يعن عنو في مُوالِ الأُغْنِياء حُقُوقاً عَيْرَ الزَّكاة وهُو مَنْ عَنْ الله عَنْ عَنْ والمُعْنَا وعنه في فا المُعُومُ مِنْ عَنْ الزَّكاة وهُو مَنْ عَنْ الوَّكَانِ والمُعْنَاء في كُلُ مُعْمَة وإلَّ أَنه وفي أُموالِ الأُغْنِياء في عنه وال عليكلان الما على في مُن عن في كُلُ مُؤْمَ في فَا هُو أَنْ عامَة في كُلُ شَهم و"... وعنه قابَ في كُلُ شَهم والنا، وعنه قال عليكلان المُوفَق في مُؤْمُ في مُومُ أَنْفَن وعنه قال عَنْ في في مُنْون والأَلْفَنِن والتَكَرُنُة الأَلَواق الستحب أدل على رسوخ الإيان من الواجب.

> (١) بحار الأنوار: ج٤٤، ص١٩٠. (٢) التفسير الكبير: ج٣٠، ص١٣٠. (٣) مستدرك الوسائل: ج٧، ص١٨٣. (٤) الكافي: ج٣، ص٤٩٨، تفسير العياشي: ج٢، ص٢١٠. (٥) الكافي: ج٣، ص٤٩٩.

وحيث بادر المصلون إلى هذا النوع من الإنفاق فإنهم لا يعتبرون أنفسهم متفضّلين على من أعطوا، بل يشعرون في أنفسهم أن ذلك (حَقَّ ) واجب عليهم أداؤه، مما يبعدهم عن الرياء والمن والأذى. ثم إنهم من الناحية الاقتصادية متوازنون في إنفاقهم، فهم لا يسرفون ولا يقترون، بل يقدمون على مواقف وخطوات مدروسة قائمة على الحسابات الدقيقة.. فإنفاقهم كما يصف (مَعَلُومٌ ) مدروس ومخطط ومحدد.

الثالثة: التصديق بالآخرة ﴿وَٱلَّذِينَ يُصَدِقُونَ بَبَوْمِ ٱللَّذِينَ ﴾ قال العلامة الطبرسي: "يؤمنون بأن يوم الجزاء والحساب حق لا يشكون في ذلك <sup>(1)</sup>، وفي الكشاف: "تصديقا بأعمالهم واستعدادا له <sup>(1)</sup>. وسميت الآخرة ﴿ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ لأنها يوم الجزاء وفيها الميزان، ولأن الحاكمية المطلقة فيها لدين الله عز وجل. وإذا كانت الدنيا صولات وجولات بين الحق والباطل فإن الآخرة دولة مطلقة للحق. وتصديق المصلين بذلك اليوم وما فيه من الحقائق تصديقان: تصديق القلب مطلقة للحق. وتصديق المصلين بذلك اليوم وما فيه من الحقائق تصديقان: تصديق القلب الذي يكون مصداقا للإيمان، ودليلا على صدق مدعيه. وقد أعطى الإسلام لهذه الكلمة مفهومها الحقيقي الشامل حينا اعتبر كل صالحة وحسنة صدقة، قال رسول الله تشني: "كُلُّ بِالْمُرُوفِ صَدَقَةٌ وَمَيْكَ عَنِ المُنْكَرِ صَدَقَة، وَإِرْشَادُكَ الرَّجُلَ فِي وَجْهِ أَخِيْكَ صَدَقَةٌ، وَأَمُوكَ بِالْمُرُوفِ صَدَقَةٌ وَمَيْكَ عَنِ المُنْكَرِ صَدَقَة، وَإِرْشَادُكَ الرَّبُينَ الرَّبُولَ فِي مَدَقَةً في أَوْ فَقِيرِهِ<sup>(1)</sup>، وقال تشميك في وَجْهِ أَخِيْكَ صَدَقَةٌ، وَأَمُوكَ مَعْرُوفِ صَدَقَةٌ وَمَيْكَ عَنِ المُنْكَرِ صَدَقَة، وَإِرْشَادُكَ الرَّبُي في وَجْهِ أَخِيْكَ صَدَقَةٌ، وَأَمُوكَ بِالْعُرُوفِ صَدَقَةٌ وَمَيْكَ عَنِ المُنْكَرِ صَدَقَة، وَإِرْشَادُكَ الرَّجُلَ فِي أَرْضِ الضَّلَالِ لَكَ صَدَقَةً مَدَقَةٌ، وَإَمْ أَنْهُ الْعَالَيْ النَّامَ حينا اعتبر كل صالحة وحسنة صدقة، قال رسول الله تُنْكَرُبُ على مَدَوات مَدْوَةً أَنْ الضَامَ حينا اعتبر على صالحة وحسنة صدقة، قال رسول الله تُنْكَرُبُ أَنْ عَنْقَ أَنْ عَنْتَهُ الله الله الذي الله الذي المال عنه الله الذي الذي ال

ونهتدي من قوله: ﴿يُصَدِقُونَ بِيَوْمِ ٱللَّيْنِ﴾ إلى أن أعمالهم الصالحة مصداق إيهانهم بالآخرة، فلا يعملون رياء أو سمعة، أو أشرا أو بطرا، أو استعلاء في الأرض. كما نستوحي من ذلك أن يوم الدين هو العامل الرئيسي الذي به يصدقون ويندفعون إلى الأعمال الصالحة. أترى لو كفر أحد بالجزاء ماذا يدفعه إلى التصدق والإنفاق والتضحيات؟ لا شيء، ولهذا فإن توقف مسيرة الإحسان والعطاء عند الكفرة سببه كفرهم بالآخرة. و حيث اعتبر القرآن التصديق بالآخرة صفة أساسية عند المصلين حقًّا فلأنهم عندما يقومون إلى الصلاة يعيشون بوعيهم الإيهاني ظواهر الآخرة وأحداثها الفظيعة. وما هي قيمة الصلاة إذا لم يكن المصلي حاضرا بروحه وبصيرته في الآخرة عند أدائها ويهانهم بالآخرة له دور أساسي وكبير في حياتهم إيهانا وتفكيرا وعملا، فهو الآخرة عند أدائها؟ وإيهانهم بالآخرة له دور أساسي وكبير في حياتهم إيهانا وتفكيرا وعملا، فهو

- (۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص٤٥٠.
  - (٢) الكشّاف: ج٤ ، ص٦١٢.
- (٣) وسائل الشيعة: ج٩، ص٣٨١.
- (٤) كنز العمال: ج٥، ص٤١٠، ح١٦٣٠٠.

مقياسهم في القضايا المختلفة، فلا يقربون الذنوب خشية الخزي والعذاب يومئذ، ويستزيدون من عمل الصالحات طمعا في الفوز بالجنة ورضوان الله، ولا يجزعون عند البأساء والضراء لأن الشر الحقيقي ليس الفقر ولا فقدان الأحبة ولا المرض إنها هو عذاب الله وسخطه، ولا يمنعون عند الخير برهم عن أحد طمعا في الخير العظيم عند لقاء الله. وبعبارة أخرى: إن الإنسان لا يمكنه الثبات، بل يبقى هلعا متقلب الشخصية حتى يؤمن بالآخرة، لأن ذلك وحده الذي يعطيه الاطمئنان إذ يشبع تطلعاته الفطرية، ويشعره بأنه يسير نحو مستقبل أفضل وأنبل.

الرابعة: الخوف من عذاب الله ﴿وَٱلَّذِينَ هُم مِنّ عَذَابِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ في التبيان: «الإشفاق رقة القلب عن تحمل ما يخاف من الأمر، فإذا قسا قلب الإنسان بطل الإشفاق»، وقيل: «من أشفق من عذاب الله لم يَتَعَدَّ له حدا ولم يضيَّع له قرضاً»(")، وخوفهم في الحقيقة ليس من شدة العذاب بقدر ما هو خوف من سخط الله، لأن فراق رضوان الله أعمق وأشد ألما من ألسنة والسعي الحثيث لإنقاذ أنفسهم منها، وإنها لا يفترضون أنفسهم في الجنة لكيلا يستبد بهم النيران. إن المصلين الحقيقيين يفترضون أنفسهم في النار، وينطلقون من ذلك بالجد والاجتهاد والسعي الحثيث لإنقاذ أنفسهم منها، وإنها لا يفترضون أنفسهم في الجنة لكيلا يستبد بهم الغرور فيركنون إلى الراحة والدعة، ولكيلا يعيشوا في ظل خرافة الشرك أو أمنية الشفاعة المحتومة على الله تعالى سبحانه أو حلم الأعمال الصالحة التي لا يعرفون مدى قبولها من عند الله، فهم لا يعطون لها الأمان بالاعتقاد الخاطئ أن الله لا يعذبهم، ولا بالاتكال اغترارا على أعمالهم، ولا بالفهم السيئ للشفاعة.

إنَّ عَذَابَ رَبِّمْ عَيَرُ مَأْمُونِ ﴾ وتأكيد هذه الحقيقة من قبل الله يأتي في سياق المنهج التربوي للقرآن، فإن من لا يأمن العذاب لا يسمح لنفسه بالغفلة، وضياع الفرصة، كما أنه يتحرك في بعدين: الأول: بعد اجتناب الذنوب التي جزاؤها العذاب، والثاني: بعد العمل الصالح الذي يقرب العبد إلى الله، وينجيه من غضبه، ويقربه من الأمان الحقيقي من عذابه. إن الذي يأمن مكر الله وينجيه من غضبه، ويقربه من الأمان الحقيقي من عذابه. إن الذي يأمن مكر الله وينجيه من غضبه، ويقربه من الأمان الحقيقي من عذابه. إن الذي يأمن مكر الله وينجيه من غضبه، ويقربه من الأمان الحقيقي من عذابه. إن الذي يأمن مكر الله وعذابه أو يكفر به ويكذب كأولئك الذين بلغ كفرهم بوعد الله حد الاستهزاء والتحدي بالسؤال عن العذاب؛ إن هذا الإنسان لا يتحسس المسؤولية، ومن ثم يخوض ويلعب، وقد يعتمد على التمنيات فيود لو يفتدي نفسه بالآخرين وينجو، أو يطمع أن يدخل جنة نعيم، ولكنها لا تعنيات فيود لو يفتدي نفسه بالآخرين وينجو، أو يلمع أن يدخل جنة نعيم، وقد يعتمد على التمنيات فيود لو يفتدي نفسه بالآخرين وينجو، أو يطمع أن يدخل جنة نعيم، وقد يعتمد على التمنيات فيود لو يفتدي نفسه بالآخرين وينجو، أو يطمع أن يدخل جنة نعيم، ولكنها لا تعطي أمانا أبدا، قال شيخ الطائفة أله مفسرا المؤولية، ومن ثم يخوض ويلعب، وقد ولكنها لا تعطي أمانا أبدا، قال شيخ الطائفة إلى منسرا الآية: «قيل يخافون ألاً يقبل حسناتهم ويؤخذون بسيئاتهم "أله، وفي الكشاف: «أي لا ينبغي لأحد وإن بالغ في الطاعة والاجتهاد أن ويؤخذون بسيئاتهم"

(١) التبيان: ج ١٠، ص١٢٤. (٢) شيخ الطائفة: هو لقب الشيخ الأجل محمد بن الحسن الطوسي (ت ٤٦٠هـ). (٣) التبيان: ج١٠، ص١٣٤. يأمنه، وينبغي أن يكون مترجحا بين الخوف والرجاء» (··)، وقيل: «لأن المكلف لا يدري هل أدى الواجب كما أُمِرَ به، وهل انتهى عن المحظور كما نُبِيَّ» (··).

وكون العذاب غير مأمون لا يعني أنه تعالى لا يعدل، حاشا وهو السلام المؤمن، بل لكون الإنسان غير معصوم، ولكن التمحض في الحق من جانبه صعب وقليل أهله، قال الإمام الصادق عَلَيَكَ : «أَتِيَ رَسُولُ اللهِ عَنَى فَقِيلَ لَهُ: إِنَّ سَعْدَ بْنَ مُعَاذٍ قَدْ مَاتَ عَنْكَ فَقَامَ رَسُولُ اللهِ عَنْ وَقَامَ أَصْحَابُهُ مَعَهُ فَأَمَرَ بِغُسْلِ سَعْدٍ وَهُوَ قَائِمٌ عَلَى عِضَادَةِ الْبَابِ، فَلَمَّا أَنْ حُنَّطَ وَكُفَّنَ ومُحِلَ عَلَى سَرِيرِهِ تَبِعَهُ رَسُولُ اللهِ عَنْ بَعْ وَهُوَ قَائِمُ عَلَى عِضَادَةِ الْبَابِ، فَلَمَّا أَنْ حُنَّطَ وَكُفَّنَ ومُحِلَ عَلَى سَرِيرِهِ تَبِعَهُ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ بَلا حِذَاءٍ وَلَا رِدَاءٍ، ثُمَّ كَانَ يَأْخُذُ يَمْنَةَ السَّرِيرِ مَرَّةً وَيَسْرَةَ السَّرِيرِ مَرَّةً حَتَّى انْتَهَى بهِ إِلَى الْقَبْرِ، فَنَزَلَ رَسُولُ الله عَنْ مَعَاذِ اللهِ عَنَ وَجَعَلَ عَلَى سَرِيرِهِ تَبْعَهُ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ فَامَرَ بِغُسْلِ سَعْدٍ وَهُو قَائِمُ عَلَى عَضَادَةِ الْبَابِ، فَلَيَّا أَنْ حُنَّطَ وَكُفَّنَ وَجُمِلَ عَلَى سَرِيرِهِ تَبْعَهُ رَسُولُ اللهِ عَنْ فَقَامَ اللهِ عَذَى عَنْ عَلَيْهِ مَعَاذَةِ الْبَابِ، فَلَيَّا أَنْ حُنَظَ وَكُفَّنَ وَيَسْرَةَ السَرِيرِ مَرَّةً حَتَى انْتَهَى بهِ إِلَى الْقَبْرِ، فَنَوْلَ الله عَنْتُ حَدَى حَتَى خَسُولُ اللهِ وَجَعَلَ يَقُولُ: نَاوِلُونِي حَجَراً نَاوِلُونِ تُرَابًا رَطْبًا يَسُدُ بِهِ مَا بَيْنَ اللَّبِنِ، فَلَيَّا أَنْ فَرَغَ وَحَنَا التُرابَ

قَالَ رَسُولُ الله عَنْ : إِنَّى لَأَعْلَمُ أَنَّهُ سَبَبْلَى وَيَصِلُ الْبِلَى إِلَيْهِ وَلَكِنَّ اللَّهُ تُحِبُّ عَبْداً إِذَا عَمِلً عَمَلًا أَحْكَمَهُ، فَلَكًا أَنْ سَوَّى الَّزْبَةَ عَلَيْهِ قَالَتْ أَمُّ: سَعْدٍ يَا سَعْدُ هَنِينًا لَكَ الجُنَّةُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ: بَا أُمَّ سَعْدٍ مَهْ لَا تَجْزِمِي عَلَى رَبَّكِ فَإِنَّ سَعْداً قَدْ أَصَابَتُهُ ضَمَّةٌ، قَالَ: فَرَجَعَ رَسُولُ اللهِ عَنْ: بَا أُمَّ سَعْدٍ مَهْ لَا تَجْزِمِي عَلَى رَبَّكِ فَإِنَّ سَعْداً قَدْ أَصَابَتُهُ ضَمَّةً، قَالَ: فَرَجَعَ رَسُولُ اللهِ عَنْ: بَا أُمَّ سَعْدٍ مَهْ لَا تَجْزِمِي عَلَى رَبِّكِ فَإِنَّ سَعْداً قَدْ أَصَابَتُهُ ضَمَّةً، قَالَ: فَرَجَعَ رَسُولُ اللهِ عَنْ: إِنَّكَ تَبِعْتَ جَنَازَتَهُ بِلَا رِدَاءٍ وَلَا حِذَاءٍ، فَقَالَ عَنْ يَعْذَ رَأَيْنَاكَ صَنَعْتَ عَلَى سَعْدٍ مَا لَمَ تَصْنَعْهُ عَلَى أَحَدٍ، إِنَّكَ تَبِعْتَ جَنَازَتَهُ بِلَا رِدَاءٍ وَلَا حِذَاءٍ، فَقَالَ عَنْ نَعْذَا مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مُنْ أَحَدٍ، إِنَّكَ تَبِعْتَ جَنَازَتَهُ بِلَا رِدَاءٍ وَلَا حِذَاءٍ، فَقَالَ عَنْ ذَا لَكُونَ عَلَى مَا أَنْ عَالَ وَكَا حَذَاء أَحَدٍ، إِنَّكَ تَبْعُبَ جَاءَ قَالُوا: وَكُنْتَ تَأْخُذُ يَمْنَةَ السَّرِيرِ مَرَّةُ وَيَسْرَةَ السَرِيرِ مَزَةً، قَالَ: كَانَتْ بِدِي فِي يَدِ فَتَأَسَّيْنَ بَعَلَ اللَّعْذِ مَنْ عَالُوا: وَكُنْتَ تَأَخُذُ يَمْنَةَ السَّرِيرِ مَرَّةُ وَيَسْرَة السَرِيرِ مَزَة، قَالَ: كَانَتْ بَدِي فِي يَدِ إِنَّ سَعْداً قَدْ أَصَابَتْهُ ضَمَّةٌ، قَالُوا: أَمَرْتَ بِغُسْلَهِ وَصَلَيْتَ عَلَى جِنَازَتِهِ وَ حَذَتُهُ فَ

الخامسة: العفة الجنسية. إن مما يبعد المصلين عن صفة الهلع هو سيطرتهم التامة على شهواتهم، فبينها تسير الآخرين غرائزهم وأهواؤهم تجد المؤمنين يوجهونها على أساس القيم كيفا ومقدارا، مما يعطيهم الثبات في شخصيتهم. ﴿وَٱلَّذِينَ هُرَ لِفُرُوجِهِمَ حَفِظُونَ ﴾.

ويفسر علاقة هذه الآية بالآيتين السابقتين عن الخشية من العذاب حديث أمير المؤمنين عَلِيَظَلاَ: «فَمَنِ اشْتَاقَ إِلَى الجُنَّةِ سَلَا عَنِ الشَّهَوَاتِ، ومَنْ أَشْفَقَ مِنَ النَّارِ اجْتَنَبَ المُحَرَّمَاتِ»<sup>(،)</sup>، وهذا يؤكد العلاقة بين عقائد الإنسان المؤمن وسلوكه، وأن المصلي بحق هو الذي يترجم القيم

- (١) الكشاف: ج٤، ص٦١٣.
- (۲) تفسير الميزان: ج۲۰، ص۲۰.
- (٣) يحار الأنوار : ج٦، ص٢٢٠.
- (٤) بحار الأنوار : ج٦٥، ص ٣٤٨.

الإيهانية إلى حقائق واقعية في حياته، فالتصديق بيوم الدين والإشفاق من العذاب ليس مجرد أقوال على ألسنتهم أو أفكار في أذهانهم، بل هي واقع ملموس في شخصياتهم.

وبالتدبر في معاني الآية الكريمة نهتدي إلى الحقائق التالية:

ألف: إنها -باستثناء ﴿أَوْمَامَلَكَتَ أَيْعَنَّهُمْ ﴾- شاملة للزوجين الرجل والمرأة، فإن المرأة كالرجل مكلفة بصيانة نفسها إلا على زوجها، وألَّا تبحث عن طرق ملتوية لإشباع غريزتها الجنسية.

ياء: إن حفظ الفرج يبدأ من طهارة القلب بعفة الإيهان وعفة النظر عما حرم الله، وهكذا سائر الجوارح كالسمع واللمس، فإن فرج الإنسان لا يزال محفوظا حتى تدخل قلبه أفكار الشيطان، أو يزيغ نظره إلى الحرام، وكذا سمعه وجلده.

جيم: إن التعبير جاء بالجمع (لِفُرُوجِهِمَ ﴾ وليس بالمفرد، وذلك يهدينا إلى أن مَنْ حَفِظَ فرجه يشمل بفعله ذلك مَنْ يتعلق به من الفروج فهو يحفظها بحفظه لفرجه، وذلك سنة اجتهاعية، وهكذا من يقتحم به الفواحش فإنها يجعل فروجه -زوجته وأخواته وإخوانه وعقبه- عرضة للتورط في الفاحشة، فقد أوحى الله إلى موسى غَلِيَمَلاً: «يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ مَنْ زَنَى زُنِيَ بِهِ وَلَوْ فِي الْعَقِبِ مِنْ بَعْدِهِ، يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ عِفَّ تَعِفَّ أَهْلُكَ، يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ مَنْ إِنْ أَرَدْتَ أَنْ يَكْثَرُ خَيْرُ أَهْلِ بَيْتِكَ فَإِيَّاكَ وَالزَّنَا، يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ كُمَا تَدِينُ تُدَانُ»<sup>(1)</sup>، وفي إِنْ أَرَدْتَ أَنْ يَكْثُرُ خَيْرُ أَهْلِ بَيْتِكَ فَإِيَّاكَ وَالزَّنَا، يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ كَمَا تَدِينُ تُدَانُ»<sup>(1)</sup>، وفي حديث آخر: «لمَّا أَقَامَ الْعَالِمُ الجُدَارَ أَوْحَى الله تَبَارَكَ وتَعَالَى إِلَى مُوسَى غَلِيَكْلاً إِنْ يُ مدين عَرْزَانَ مَنْ عَمْرَانَ مَنْ عَدِينُ تُعَدِيهُ يَعْدَى مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ عِفَّ أَهْلُكَ، يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ وفي أَنْ أَرَدْتَ أَنْ يَكْثُرُ حَيْرُ أَعْلَ بَيْتِكَ فَإِيَّاكَ وَالزَّنَا، يَا مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ كُمَا تَدِينُ تُدَانُ» إِنْ أَرَدْتَ أَنْ يَكْثُلُهُ مَعْدَى أَنْ الْعَالِهُ الْحِدَارَ أَوْحَى الله تَبَارَكَ وتَعَالَى إِلَى مُوسَى عَرَانَهُ عَوْلَنَ عَمْرَانَ عَنْ عَلَيْنَاءِ وَقَدَرُي يَعْدَانَ عَنْ عَقْرَانَ عُوْيَا مُوسَى غَيْعَلَا أَنْ

دال: وإذا نظرنا إلى الآية بتفكر أمكننا توسيع معنى الفروج ليشمل كل فرجة يساهم بها الإنسان في ممارسة الجنس، كالفم والأذن والعين والأنف. وإن المصلين يعفون بها عن ممارسة الحرام، فلا يقبلون بشفاههم غير أزواجهم، ولا يتلفظون بها كلهات الفاحشة، كما أنهم لا يستمعون بآذانهم أحاديث المجون، ويصونون أعينهم عن النظر إلا إلى ما أحل الله لهم، بل ويحفظون مشامهم قدر المستطاع عن الاستلذاذ بالحرام!.

هاء: ولعلنا نقرأ في بطون الآية الكريمة أن المصلين يحسنون إدارة عوائلهم في كل الأبعاد ومنها الجنس، بحيث يؤدون حقوق بعضهم بكفاية وتجمُّل، مما يحفظها عن التفكير

- (1) من لا يحضره الفقيه: ج٤، ص٢١.
  - (٢) الكافي: ج٥، ص٥٥٥.

251

في ممارسة الحرام خارج إطار العلاقة الزوجية، هذا ما يستفاد من السياق وبالذات من قوله سبحانه في خاتمة الآية ﴿فَإِنَّهُمْ غَيْرُمَلُومِينَ﴾ كما يأتي تفسيره.

وإن الدراسات العلمية في جنس الاجتماع لتؤكد على أن أغلب الانحرافات في هذا الجانب –وبالتالي فشل الأزواج في حفظ أزواجهم وحصر علاقاتهم الجنسية بهم– مبتنية على سوء إدارتهم للعائلة.

إن الإسلام دين الفطرة، ومعنى ذلك أنه ينسجم مع طبيعة الإنسان، والغريزة الجنسية غريزة طبيعية، والإسلام لا يحاربها، ولكنه يفرض عليه منهجا سليما، فهو من جهة يحرِّم ممارسة الجنس الحرام، ومن جهة أخرى يفتح المجال فيها يخص الزوجات وما ملكت اليمين ﴿ إِلَّا عَلَى أَزَوَجِهِمْ أَوْمَا مَلَكَتَ أَيْنَنُهُمْ ﴾، وإذا عرفنا أن الزوجة تتعدد في الإسلام إلى أربع، كما أنها تشمل الدائمة والمؤقتة، فإن مصادر التمتع بالغريزة الجنسية تكون متنوعة ﴿ فَإَنَّهُمْ عَبَّرُ مَلُومِينَ ﴾ لا من قبل الله ولا من قبل الناس. والغريزة الجنسية أشبه شيء بتيار ماء عارم لا يدعه المؤمن يندفع حيث يشاء، بل يصنع حوله السدود، ويحفر القنوات التي تستوعبه وتوجهه إلى ما فيه الحق والصلاح. ﴿ فَنَ أَبْعَى وَرَآة ذَلِكَ ﴾ نتيجة للشذوذ بمارسة الحرام زنا وغيره<sup>(1)</sup>. ﴿ فَأَوَلَتِكَ الحق والصلاح. ﴿ فَنَ أَبْعَى وَرَآة ذَلِكَ ﴾ نتيجة للشذوذ بمارسة الحرام زنا وغيره<sup>(1)</sup>. ﴿ فَأَوَلَتِكَ الحق والصلاح. ﴿ فَنَ أَبْعَى وَرَآة ذَلِكَ ﴾ نتيجة للشذوذ بمارسة الحرام زنا وغيره<sup>(1)</sup>. ﴿ فَأَوَلَتِكَ مَرُّ أَلْعَادُونَ ﴾ يقال عدا فلان: اعتدى، وعدا في مشيه إذا أسرع وتجاوز الحد المعروف، وهو الحق خصية فقال عدا فلان: اعتدى، وعدا في مشيه إذا أسرع وتجاوز الحد الموف، على أباحه مُرُ أَلْعَادُونَ ﴾ يقال عدا فلان: اعتدى، وعدا في مشيه إذا أسرع وتجاوز الحد المعروف، وهو المُن خَصَحَة فَقَالَ السَّائِلُ: فَبَيَنَ إِيَّة عَلَيْهِ فَلْ مَنْ الله مِنْ يَعَايه، وفَاعِلُهُ كَنَاجِع نُو مَا أَكَلْتَ مَعَهُ. فَقَالَ السَّائِلُ: فَبَيَنْ لِيَ يَا بْنَ رَسُولِ الله مِنْ كِتَابِ الله فِيهِ فَقَالَ: قُولُ الله ﴿ فَنِ أَبْعَدَةً

وإن من انتصر على هوى النفس ووسواس الشيطان بشأن الشهوة الجنسية فقد أوتي خيرا كثيرا، قال الإمام الباقر عَلَيَظَلاً: «مَا عُبِدَ الله بِشَيْءٍ أَفْضَلَ مِنْ عِفَّةِ بَطْن وفَرْجِ»<sup>(3)</sup>، وهذه الرواية تفسر لنا العلاقة بين العفة الجنسية وبين كون العفيف من المصلين الحقيقيين عند الله. وكيف يقيم الصلاة من يخبط خبط عشواء في الفواحش وربنا يقول: ﴿وَأَقِمِ ٱلْصَكَلُوَةُ إِنِّ ٱلْعَسَكُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَكَةِ وَٱلْمُنكَرُ [العنكبوت: ٤٥] أي أن تجنب الفواحش والمنكرات شرط أساسي لإقامة الصلاة بحدودها.

> (١) راجع سورة المؤمنون عند الآية: ٦-٧. (٢) مجمع البيان: ج١٠، ص٤٥١. (٣) وسائل الشيعة: ج٢٨، ص٣٦٤. (٤) الكافي: ج٢، ص٧٩.

السابعة: القيام بالشهادة ﴿وَالَذِينَ مُم بِتُهَدَّتِهِمَ قَأَيْمُونَ ﴾ فلا يكتمون الشهادة، ولا يشهدون بالباطل، لا فرق عندهم أكانت لهم أم عليهم، لأن المهم هو إقامة الحق وإعلاء كلمته لوجه الله. وبالتالي فإنهم لا يتأثرون بالضغوط التي تدعوهم للعدول بالشهادة عن الحق. والشهادة أوسع من أن نحصرها في القضاء، بل هي قيام الإنسان بالشهادة للحق في كل حقل وَبَعْد، وذلك بالدفاع عن الحق قولا وفعلا، مما يجعله ميزانا للحق، وحجة بالغة على المخالفين له، كما قال الله يخاطب حبيبه: ﴿ يَنَآيُهُ ٱلنَّيْ أَرْسَلْنَكَ شَلِهِ كَاوَمُبَشِّرًا وَنَكِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٥٤]، وقال: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَةً وَسَطًا لِنَكَوُوا شَهَداءً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ

وبكلمة ﴿قَابِمُونَ﴾ أعطى القرآن مفهوما أعمق للشهادة، فهي ليست مجرد قول الحق عند اختلاف الناس فيه، بل قد يرقى إلى خوض الصراع الذي قد ينتهي إلى القتل في سبيل الله، وهو قمة شهادة المرء للحق. وبكلمة: إن القيام هنا قد يكون نقيض القعود في قول الله: ﴿وَفَضَّلَ اللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَنِعِدِينَ آجَرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٥]، مما يجعل كل مؤمن شهيدا شاهدا على عصره، ويجعل الصلاة رمز شهادته ومعراج شهوده.

الثامنة: المحافظة على الصلاة ﴿وَٱلَّذِينَ ثُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ بمظهرها وكيفيتها (يعنى

- (۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص٤٥١.
- (۲) تفسير الميزان: ج۲۰، ص۱۷.

الصلاة المتعارفة)، وقد قدم الله تلك الصفات للتأكيد أنها الجوهر والأهم في الصلاة، لأنها المحتوى والصلاة إطارها، وهي القيم والصلاة مقامها، وهي النور والصلاة مشكاتها، وينبغي لكل مقبل على الصلاة أن يضعها نصب عينيه قبلها وبعد أدائها، ويسعى للالتزام بها إلى جانب التزامه بمظاهر الصلاة. قال صاحب المجمع: «أي يحفظون أوقاتها وأركانها فيؤدونها بتهامها، ولا يضيعون شيئا منها»<sup>(1)</sup>، وقال الرازي: «ومحافظتهم عليها ترجع إلى الاهتهام بحالها حتى يُؤتى بها على أكمل الوجوه»<sup>(1)</sup>. ولا يمكن لأحد أن يحفظ صلاته من الفساد حتى يلتزم بشروطها فلا يقتحم الفواحش والمنكرات، لأنها تبطل أجرها، وتمنع قبول الله لها من أحد.

ما هو أجر المصلين الحقيقيين الذين تقدمت صفاتهم؟ يقول ربنا: ﴿أَوْلَيَهِكَ فِي جَنَّنَتِ تُمَكَرَمُونَ﴾ كرامة حقيقية تتمثل في القرب من الله، وكرامة ظاهرة في نعيم الجنات، وفي هذه الآية تسكين لروعتهم من العذاب، وتأمينٍ لهم بأنه بعيد عنهم. وجزاؤهم هذا نقيض جزاء الكافرين الذين تخشع أبصارهم، وترهقهم ذلة وإهانة.

وفي نهاية سردنا لصفات المصلين في مفهوم القرآن نسجل هاتين الفكرتين:

١ – أن التعبير يكون صحيحاً لو قال الله عند كل صفة ﴿وَالَّذِينَ ﴾ من غير إلحاق للضمير المنفصل ﴿مُمَ بالكلام، ولكنه أثبته تعالى لغرض التأكيد أولاً، ولبيان أن صفاتهم ليست عرضية، بل هي سجايا وملكات دافعهم إليها مرتكز في أنفسهم، لا اتباعا لهوى أحد أو استرسالا مع ظرف محدد.

٢- إن بيان تعريف المصلين بهذه الصفات يعطينا مقياسا لتقييم أنفسنا، وميزانا لمعرفة الناس من حولنا، فما أكثر من يصلي ولكنه لا يقيم الصلاة، فيكون له الويل واللعنة، لا كرامة الله والجنة.

[٣٦] ومن بيان صفات المصلين التي هي ثمن الكرامة في الجنات ينعطف السياق القرآني لانتقاد موقف الكافرين الذين يطمعون في دخول الجنة، ويتمنونها نصيبا ومصيرا من غير سعي واجتهاد، مؤكدا أنها منهجية خاطئة، لأنها تقوم على التمنيات، ولأنها لا تقود إلا إلى الخوض واللعب في الدنيا، والخسران المبين في الآخرة.

﴿فَالِٱلَذِينَ كَفُرُواْ قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ ﴾ قيل: "أذلاء""، وقيل: "من ينظر في ذل وخضوع لا

- (۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص٤٥١.
- (٢) التفسير الكبير للرازي: ج٣٠، ص٦٤٥.
  - (٣) تفسير القمي: ج٢، ص٢٣٨.

يقلع، قال تعالى: ﴿مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُمُوسِمٍ لَا يَرَنَدُ إِلَيْهِمَ طَرْفُهُمْ وَأَفْدَنَهُمْ هَوَآمَ ﴾[إبراهيم: ٤٣]، والأقرب هنا أن الإهطاع إسراع في ذل، يقال: استهطع البعير في سيره أسرع، وناقة هطعى: سريعة. ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿خُشَعًا أَبْصَنُرُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاتِكَأَنَهُمْ جَرَدُ أمامه».

والآية تستنكر على الكفار بالرسالة مسارعتهم في الفرار من دعوة الرسول عنه كأنهم قطيع بعير شاردة، أو كما وصفهم تعالى حال إعراضهم عن التذكرة: ﴿كَأَنَّهُمْ حُمَرٌ مُسْتَنفِرة فَنَ فَرَّتَ مِن قَسَوَرَةٍ ﴾ [المدثر: ٥٠–٥١]، حيث لا يثبتون قِبَل الرسول الذي يحمل إليهم منهج الفلاح والعزة في الدنيا والآخرة، ولا يعلمون أنهم بذلك الإسراع في الفرار إنها يسارعون في الذل والفشل، وليس كما يزعمون مسارعة في الخير، وهذا ما يعاينونه في الآخرة في يَوْمَيَخُرُجُونَ مِنَ لَلْجَمَاتِ مِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُعْسُونَ فَنْ عَلَى حَالَ عَامَ مَنْ مُعْتَى

[٧٧-٣٩] ولا يفر الكافرون قِبَل الرسول في صف منتظم واحد، بل في صفوف مختلفة، وذلك لأن المسارعة في الفرار من الحق موقف مبدئي اجتماعي سياسي يتخذه المهطعون لعوامل متفاوتة بينهم، مما يجعل مواقفهم التابعة للأهواء مختلفة، فمن مُشرِّق ومن مُغَرِّب كما يقول الله ويصف القرآن: ﴿ عَنَ ٱلْيَمِينِ وَعَنَ ٱلنَّمَالِ عِزِينَ ﴾ أي متفرقين جماعات كل ينتسب إلى جماعة مختلفة. وأصل العَزْيُ من النسبة، يقال: تعزَّى إليه يعني انتسب، والعِزْيَة: الانتساب، قال الأزهري: «عزا فلان نفسه إلى بني فلان، يعزوها عزوا، إذا انتمى إليهم، والاسم العزوة. وكان العزوة كل جماعة اعتزاؤها (وانتسابها) إلى أمر واحده (١٠). ولقد رأينا كيف أن الانحراف عن الرسالة صيرً الناس مذاهب وطوائف، في حين أن الرسالة لو استجابوا لها لكانت تجمعهم أمة واحدة قوية وعزيزة.. إلا إنهم مزَّقوا أنفسهم بالضلال عن هداها كل مزق فصاروا إلى الضعف والذل.

وفي الروايات إشارة من رسول الله ﷺ إلى معنى ﴿عِزِينَ ﴾ على أنه التفرق جماعات ومذاهب، فعن جابر بن سمرة قال: «دخل علينا رسول الله ﷺ المسجد ونحن خلق متفرقون فقال: مما لي أَرَاكُم عِزِيْنَ؟ أَلَا تَصُفُّونَ كَمَا تَصُفُّ اللَائِكَةُ عِنْدَ رَبَّهَا؟ قالوا: وكيف تصف الملائكة عند ربها؟ قال: «يُتِمُونَ الصُفُوفَ الأَوَّلَ وَيَتَرَاصُونَ في الصَفَّ»". والتفرق نتيجة طبيعية للكفر بالله والرسالة، لأن الإيهان يجمع الناس على محور واحد هو محور الحق، أما الكفر فإنه يتخذ

- ۱۳۲ م ۱۳۲۰ م ۱۳۲۰.
  - (٢) تفسير البصائر: ج ٤٩، ص ١٢٤.

أشكالا مختلفة.. أحزابا وأفكارا وقيادات. وهناك قول بأن المقصود بالكافرين: «هم المنافقون الذين يُظهرون الإيهان ويخفون الكفر والتكذيب"، والأقرب تعميم المعنى ليشمل الكافرين والمنافقين جميعا.

وإذا تنكب الإنسان عن صراط الجنة: الرسول (قيادة) والرسالة (منهجا) فكيف يسعد؟ ومن أي باب يدخل الجنة؟ وبأي وسيلة؟ إن الإنسان إنها يرفض الحق قيادة ومنهجا فرارا من المسؤولية والاجتهاد، لا بغضا للحق في ذاته أو جهلا به، في حين تظل نفسه تتطلع إلى الخلاص من العذاب والفوز بالجنة، وهكذا تراه يلجأ إلى التمنيات والظنون. من هنا يستنكر عليهم السياق ذلك الطمع الزائف فيقول: ﴿ يَطَمَعُ حَكُلُ آمَرِي مَنْهُمْ أَن يُدْخَلَ جَنَةَ نَعِيمِ ﴾ وللآية إيجاء بأن ذلك الذي رفض دخول الجنة بالصد عن طريقها وبابها من أين يدخلها؟ وهل ينتظر أحدا يأتي ليدخله فيها وهو لا يريد؟ ﴿ كَلَاً ﴾ إنه لا يكون فلا يدخل جَنَة نَعِيمِ ﴾ وللآية إيجاء أن يسعى إليها سعيها، وما يحمل جناح التمني والطمع صاحبه إلا إلى النار والتهلكة. وقال ربنا: ﴿ يُدَحَلَ ﴾ مبنيًا للمجهول لبيان أن صاحب التمنيات لا يسعى بنفسه، إنها يترقب نوال من غيره، وليس يفعل ذلك أحد، فأما الله والألياء فهم أعداؤه، وأما الأنداد فإنهم لا يملكون نفعا ولا ضرًا. ثم إن الإنسان حينها يتفكر في الخليقة من حوله، بل في خلق نفسه، يما يملكون نفعا ولا ضرًا. ثم إن الإنسان حينها يتفكر في الخليقة من حوله، بل في خلق نول يعرف من غيره، وليس يفعل ذلك أحد، فأما الله والأولياء فهم أعداؤه، وأما الأنداد فإنهم لا يملكون نفعا ولا ضرًا. ثم إن الإنسان حينها يتفكر في الخليقة من حوله، بل في خلق نفسه، يصل إلى نفعا ولا ضرًا. ثم إن الإنسان حينها يتفكر في الخليقة من حوله، بل في خلق نفسه، يصل إلى نفعا وتفكر لن يجد شيئا يدور في الفراغ، بلا قانون أو سنة، ومن ذلك نفسه.

﴿إِنَّا خُلَقَنْنَهُم مِّمَا يَعْلَمُونَ ﴾ إشارة إلى خلقة الإنسان المادية (العناصر التي يتكون منها) والمعنوية (الأطوار والقوانين والسنن).

وفكرة أخرى تفسر العلاقة بين نسف القرآن للتمنيات وبين إشارته إلى خلقة الناس وهي أن في الإنسان جانبين لا بد أن يتكاملا: الجسد والروح، وهو لا يملك في تكامل جسمه شيئا كثيرا، فمن نطفة يصير علقة فمضغة حتى يولد طفلا فيشب ويشيخ ثم يموت، بينها يعتمد تكامل روحه على إرادته وسعيه، والجنة جزاء إحرازه للتكامل في هذا الجانب، ولن يدخلها بمجرد الطمع والتمنيات.

وبصيرة ثالثة: أن الكافرين إنها تركوا الإيهان والسعي للطمع والتمني بسبب كفرهم بالآخرة، حيث قالوا: كيف نعود أحياء بعد أن نصير ترابا؟ فذكّرهم الله بأصل خلقتهم (التراب) لبيان أنه تعالى قادر على إعادتهم بشرا أسوياء بعد أن يصيروا ترابا. ولعل الآية تقرير

(١) هكذا في مجمع البيان: ج١٠، ص٥٤٣، وإليه ذهب الفخر الرازي والعلامة الطباطبائي وصاحب تفسير فتح القدير (الشوكاني). بأن جذر ذلك التمني والكفر راجع إلى طبيعة الإنسان الترابية وجانب الظلام في وجوده.

[٤١-٤٠] ويعالج الله موقف الكفار من وعده وعذابه الواقع بالرد على تحديهم للحق وسؤالهم عن العذاب، وذلك من خلال تذكيره بحقيقتين:

الأولى: طبيعتي الجهل والضعف عند الإنسان، واللتين تجعلان تحديه في غير محله، فإنه لو اطلع على عذاب ربه وعرف قدر خالقه لما ساقه الكفر والتحدي. وما عسى أن يكون وهو المخلوق الضعيف حتى يتحدى خالقه، ويسأله إنزال عذابه عليه تكذيبا وهزوا؟! والى هذه الحقيقة تشير الآية: (٣٩).

الثانية: قدرة الله المطلقة وحكمته النافذة، فهو قادر لو أراد أن يهلك الكفار ويمحوهم من الوجود، ولكنه حكيم لا يفعل ذلك.. ومن تحسس هاتين الصفتين لله ينبغي له الإيهان بالأخرة وخشية العذاب.

﴿ فَلَا أَقْدِمُ مِبَ الْمُسْرَقِ وَٱلْمَغَرَبِ إِنَّا لَقَدِرُونَ ﴿ عَلَى آنَ نَبَدَلَ خَيْرًا يَتَعْمُ ﴾ وأول سؤال يفرض نفسه: ماذا تعني المشارق والمغارب؟ يجيب الإمام أمير المؤمنين علي عَلَيتَكَلَا عن ذلك عندما وجَّه ابن الكواء تهمة التناقض إلى القرآن، فقال له عَلَيَكَلا: «تَكَلَنْكَ أُمُّكَ يَا ابْنَ الْكَوَّاءِ هَذَا المُسْرِقُ وَهَذَا المُغْرِبُ وَأَمَّا قَوْلُهُ: ﴿ رَبُّ ٱلْشَرْقِينِ وَرَبُّ ٱلْغَزِيمِنِ ﴾ فَإِنَّ مَشْرِقَ الشَّنَاءِ عَلَى حِدَة وَمَشْرِقَ الصَّيْفِ عَلَى حِدَة، أَمَا تَعْرِفُ ذَلِكَ مِنَ قُرْبِ الشَّمْسِ وَبُعْدِهَا. وَأَمَّا قَوْلُه: ﴿ رَبَّ ٱلْمُشْرِقِينَ وَرَبُ ٱلْغَزِيمِنِ ﴾ فَإِنَّ مَشْرِقَ الشَّنَاءِ عَلَى حِدَة وَمَشْرِقَ الصَّيْفِ عَلَى حِدَة، أَمَا تَعْرِفُ ذَلِكَ مِنَ قُرْبِ الشَّمْسِ وَبُعْدِهَا. وَأَمَّا قَوْلُه: ﴿ رَبَ ٱلْمَشْرَقِ وَالْمَغْزَبِ ﴾ فَإِنَّ هَا لَلَعْشِاعَة وَسِتَينَ بَرْحاً تَطْلُعُ كُلَّ يَوْمٍ مِنْ بُرْحٍ وَتَغِيبُ فِي آخَرَ وَلَا تَعُودُ إِلَيْهِ إِلَا مِنْ قَابِلُ فِي ذَلِكَ الْبَعُومُ اللْمَنْ وَعَبْرُ مَعْرَبًا تَطْلُعُ كُلًا يَوْمِ مِنْ بُرْحِ وَتَغَيلُمُ وَيَعْذِيبُ إِلَا مِنْ قَابِلُ فِي ذَلِكَ الْبَوْمَا". وعن ابن عباس قال: اللشَّمْسِ كُلَّ يَوْمِ مَطْلِعُ تَطْلُعُ فِيهِ وَمَغْرِبً مِنْ قَابِلُ فِي ذَلِكَ الْبَوْمَاتَكَ وَمَعْرَبُ مَنْ عَوْمَ اللهُ إِلَى إِلَا مَنْ عَالَ فَي يَعْلَى فَي ذَلِكَ الْبَعُومَ اللهُ فَي وَالْعَانِ اللهُ إِلْ مِنْ قَابِلُهُ عَلَي فَي فَالِقُ فَقُولُهُ الْمَنْ وَعَبْرُ مَعْرَبُ مَنْ عَوْمَ مَنْ عُنَ عَوْ والْعَاقِ وَالْعَاقِ وَلَكُ الْبُولَ فَي فَلُكُونَ أَنْ عَلَى مَعْنُ مَا عَنْ فَي فَلَكُ فَيْ وَنُو وَاللَّهُ اللهُ اللَهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْ آية المشارق والما إلى والمار والمار اليوم المارة الله إلى المارة الله الله والمار اللهُ عَلَى مُعْلَى واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ الْحُونِية، عَنْسُ مَا الْعَانَ عَالَ اللهُ عَلْهُ عَلَى عَامَ الْعَامُ الْعَارِ مَنْ عَلْ مَ اللَّذَانِ مَالا اللَّهُ أَنْ عَانَ عَلْعُ أَنْ مَنْ مَ عَلْ الْحَرَاقِ مَنْ مَا عَلْمُ أَمْ مَا الْنُعْلَمُ مَالْمُ الْعُنُ مُولُ مُو مُنْ مَا عَلْمُ مُوالْتُ أَمْ مُنَ مُ مَنْ مَا عَلْعُنُ مَا عَامُ مَا مَا مَا مَا مَا عَا مَا مُ مَا مَالْمَامِ مَال

والسؤال الثاني: لماذا قال ربنا: ﴿خَيْرُامِنِّمُ﴾؟ لعل الجواب: أن سنة هلاك الأمم الغابرة قائمة على أساس أن الأمة الناشئة البديلة تكون أفضل لقربها من فطرة الخلق، وعدم تلوثها بعوامل الفساد والزيغ. لقد أهلك الله قوم نوح، وطهرت الأرض جميعا من فسادهم وزيفهم،

- (١) بحار الأنوار: ج١٠، ص١٢١.
- (٢) الدر المنثور: ج٦، ص ٢٦٧، فتح القدير: ج٥، ص٢٩٥.

<u>۷</u>\_\_\_\_\_

وأنشأ من بعدهم قوما صالحين (هم ذرية الناجين في السفينة)، ثم أهلك فرعون وقومه واستعمر بلادهم بنو إسرائيل، وكانوا أمة مؤمنة وهكذا لا يكون خلق الله إلا صالحا، كما قال ربنا سبحانه: ﴿لَقَدْخَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِ﴾[التين: ٤].

وَلا علاجا، ولا تَعَلَّمُنَا التجربة من أحد أو احتجنا إلى شريك أو مُعِين، سبحان الله.. وإنها ولا علاجا، ولا تَعَلَّمنا التجربة من أحد أو احتجنا إلى شريك أو مُعِين، سبحان الله.. وإنها تقتضي حكمته الإمهال. قال شيخ الطائفة مشيرا إلى هذا المقطع من الآية: وقوله: «الآية» عطف على جواب القسم، ومعناه أن هؤلاء الكفار لا يفوتون بأن يتقدموا على وجه يمنع من إلحاق العذاب بهم، فلم يكونوا سابقين، ولا العقاب مسبوقا منهم، والتقدير: «وما نحن بمسبوقين بفوت عقابنا إياهم»<sup>(۱)</sup>. ويستشف من الكلمة معنى الغلبة لأن من دخل السباق وشبق فهو مغلوب، وتعالى الله أن يغلبه أحد وهو القادر على كل شيء.

وفي الآية ﴿ أَن نَبُكِلَ خَيْراً مِنْعُمَ ﴾ اختلاف في كيفية الإبدال، فقيل: بالإهلاك وذلك بأن يهلكهم الله ويخلق غيرهم، وقيل: بأنه تعالى يبدل الرسول عنهم -وهم المكذبون المهطعون عن اليمين وعن الشهال عزين رافضين لرسالته- يبدلهم بآخرين قِبَلِه يطيعونه ويصدقون بدعوته. والاثنان صحيحان. ثم يشير تعالى إلى حقيقة أساسية وهي: أن الدنيا وإن كانت تتجلى فيها سنة الجزاء إلا أنه ليس ضروريًّا أن يجازي الله فيها كل أحد، والسبب أنها دار الابتاء، أما دار الجزاء فهي الآخرة، وإنهم -أي الكفار - لن يفوتوه، بل سيلاقون جزاءهم يوم القيامة.

﴿ فَذَرَعُتُهُ فِي الدنيا ﴿ يَغُوضُوا وَيَلْعَبُوا ﴾ فيذهبوا بكل خلاقهم، ويتهادوا في الذنوب حتى يأتوا في الآخرة لا خلاق لهم، وقد فعلوا ما يستحقون به المزيد من العقاب والعذاب، فإن فرصتهم أنى بدت طويلة فهي محدودة بالدنيا. ﴿ حَتَى يُلْقُوا يَوْمَعُرُالَذِى يُوعَدُونَ ﴾ يعني يوم الجزاء عندما يلاقون الإذلال والعذاب. ومن مصاديقه يوم يتوفاهم الله. أوليس إذا مات ابن آدم عادما يقامت في المقون الإذلال والعذاب. ومن مصاديقه يوم يتوفاهم الله. أوليس إذا مات ابن آدم عامت في عندما يلاقون الإذلال والعذاب. ومن مصاديقه يوم يتوفاهم الله. أوليس إذا مات ابن آدم عادما يقامت في ألفوا يومَعُرُالَذِي يُوعَدُونَ ﴾ يعني يوم الجزاء عامت قيامت في عدودة بالدنيا. ﴿ حَتَى يُلْقُوا يَوْمَعُرُالَذِي يُوعَدُونَ ﴾ يعني يوم الجزاء عندما يلاقون الإذلال والعذاب. ومن مصاديقه يوم يتوفاهم الله. أوليس إذا مات ابن آدم عامت قيامت في أوليس الموت يضع حدا لخوضهم ولعبهم؟ و أصل الخوض دخول الماء، يقال: خاض بالفرس إذا أورده الماء، والغمرات اقتحمها، وكذا المهالك، ولعله الدخول في الشيء بالكامل، وخوض الكاورين هو دخولهم في الذنوب واتَّباعهم الأهواء والسهوات مسترسلين بالكامل، وخوض الكاورين هو دخولهم في الذنوب واتَباعهم الأهواء والشهوات مسترسلين بالكامل، وخوض الكاورين هو دخولهم في الذنوب واتَباعهم الأهواء والشهوات مسترسلين بالكامل، وخوض الكافرين هو دخولهم في الذنوب واتَباعهم الأهواء والشهوات مسترسلين بالخواب أو حدود. واللعب كل ما يُقدم عليه الإنسان بأهداف شهوانية تافهة. وقول الله بالكامل، وخوض الكافرين هو تعديد لموقف الرسول ومن يتبعه تجاه الفريق المذكور من الكافرين، ولا يعني ذلك أن يعتزل الرساليون ساحة الجهاد والعمل في سبيل الله. بلى؛ إنهم من الناحية ولا يعني ذلك أن يعتزل الرساليون ساحة الجهاد والعمل في سبيل الله. بلى؛ إنهم من الناحية الدينية العني ين في قول الخون الذي والإيهان بالآخرة عن طريق الجبر، والدين الديني ما دعوتهم لقبول الحق والإيهان بالآخرة عن طريق الجبر، والدينية العقائدية ليسوا مسؤولين عن دعوتهم لقبول الحق والإيون بالآخرة عن طريق الجبر، والدينية الدينية الميان والذي والي مالغرون ما حالي والمان ماليون بالآخرة من مالغرائم ما يستم والغرائدين والغربري ما الكامي ما يعن طريق المول وما مو مالغو والغربي ما طريق الموري ما مولي ما يالغران بالآخرة عن طريق الغربم

(۱) التبيان: ج۱۰، ص۱۲۹.

بل يتركونهم فالخيار لهم، كما لا ينبغي أن يُذهبوا أنفسهم حسرات على عدم إيهانهم واختيارهم طريق النار . هذا من جانب، ومن جانب آخر يجب ألَّا تدعوهم تحديات الأعداء واستفزازاتهم إلى التعجل بردات الفعل غير المدروسة، وإنها يجب أن يصبروا صبر جميلا، في الوقت الذي يواصلون فيه مسيرة الجهاد، حسب ما يوحي إليه السياق العام لهذه السورة الكريمة.

[28-23] ويبين القرآن صفات اليوم الذي يوعد الكافرون وأعداء الله، مصورا مشاهد منه، تبعث في القلوب رهبة وتدعو الإنسان إلى التفكير في اتقاء سوء عذابه. ﴿ يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَكِ سِرَاعًا ﴾ بإرادة الله، فإذا بجسد تتصل به روحه، ويصير بشرا سويًّا واعيا في ساعات معدودة، ﴿ سِرَاعًا ﴾ بحيث لا يحتاج الأمر أن يمر كل واحد بمراحل خلقه الأولى.. نطفة فعلقة فمضغة.. الخ. والجدث هو القبر. وإن الكافرين الذين تنكبوا عن الصراط ورفضوا دعوة الله عن طريق رسله في الدنيا لا يملكون يومنذ حيلة ولا قدرة للصد عن دعوة الحق، بل يجيبون دعوة الداعي مسرعين. ﴿كَأَنَّهُمْ إِلَى نُعُسٍ يُوْفِضُونَ ﴾ أي يَعْدُون ويسرعون. وللنصب معان:

ا**لأول**: العلامات، فكل ما نُصِبَ وجُعِلَ عَلَمًا وعلامة فهو «نصب» وما أشبه إسراعهم يومئذ بإسراع الضائع في الصحراء حينها يقع بصره على العلامات الهادية إلى الطريق!.

الثاني: الأصنام، جاء في كتب اللغة: الأنصاب حجارة كانت حول الكعبة تنصب، فَيُهَلُّ عليها ويُذْبَحُ لغير الله، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْحَنَّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَلَامُ بِحَنَّ مِّن عَمَلِ الشَّيَطَنِ فَأَجَيَنبُوهُ لَعَلَكُمْ تُغْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠]. قال صاحب التبيان: «شبههم في إسراعهم من قبورهم إلى أرض المحشر بِمَنْ نُصِبَ له عَلَمٌ أو صنم يستبقون إليه»()، وقال الفخر الرازي مثله: «كما كانوا يستبقون أنصابهم»().

الثالث: قصب السبق الذي ينصب حدًّا لميدان السباق أو علامة لمعرفة السابق من المسبوق، وكأن أهل النار يومئذ يسرعون سرعة المتسابق الذي يسعى للوصول قبل غيره من المنافسين.

خُضْيُعَةً أَبْصُرُهُمْ فَالمُوقف منعكس عليهم من الناحية المادية حيث يعلوهم الوجوم،
 ولا يرتد إليهم الطرف، وترجف أطرافهم من شدة الموقف.. ومن الناحية المعنوية أيضا حيث
 يشملهم الصغار والذل ﴿ تَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ ذَلِكَ ٱلْذِي كَانُواْ يُوْعَدُونَ ﴾.

- (۱) التبيان: ج۱۰، ص۱۲۹.
- (٢) التفسير ألكبير للرازي: ج٣٠، ص١٣٣.

سُورةُنوُ

\* مكبّة.

- \* عدد آیاتها: ۲۸.
- \* ترتيبها النزولي:٧١.
- \* ترتيبها في المصحف: ٧١.
- \* نزلت بعد سورة النمل.

- فضلًالشُّورة عن أبي عبد الله الصادق عَلَيْتَلا قال: "مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَ يَقْرَأُ كِتَابَهُ فَلَا يَدَعُ قِرَاءَة سُورَةِ ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾ فَأَيُّ عَبْدٍ قَرَأَهَا مُحْتَسِباً صَابِراً فِي فَرِيضَةٍ أَوْ نَافِلَةٍ أَسْكَنَهُ اللهُ مَسَاكِنَ الْأَبْرَارِ وَ أَعْطَاهُ ثَلَاثَ جِنَانٍ مَعَ جَنَّتِهِ كَرَامَةً مِنَ اللهِ وَ زَوَّجَهُ مِانَتَي حَوْرَاءَ وَ أَدْبَعَةَ آلَافِ نَيِّبٍ إِنْ شَاءَ اللهُ».

(وسائل الشيعة: ج٦ ص١٤٣)

الإطار العام

## منهج النبوة في الدعوة

في الوقت الذي تبين هذه الآيات من السورة الملامح العامة لرسالة نوح عليمًا للا من خلالها ملامح الرسالات الإلهية جميعا (الآيات: ١-٤) تشير إلى قصته مع قومه والتي انتهت بهلاكهم غرقا بالطوفان (الآيات: ٥-٢٨)، فإن محورها الأساسي كما يبدو ليس ذلك وإنها هو التركيز على أن نوحا عليمًا لا متلا رائعا للمعاناة في سبيل الله، والاستقامة على نهج الرسالة رغم التحديات الخطيرة المتهادية، حيث بقي عليمًا في سبيل الله، والاستقامة على نهج الرسالة رغم التحديات الخطيرة المتهادية، حيث بقي عليمًا في سبيل الله، والاستقامة على نهج الرسالة رغم التحديات الخطيرة المتهادية، حيث بقي عليمًا في الباطل، واستكبروا عن الحق، ومكروا مكرا كُبَّارا، لا ينثني عن أهدافه، ولا يتراجع عن نهجه.

وتلك الاستقامة درس عظيم لنا، لأنها كانت من الثوابت التي لا تقبل التغيير.. بلى؛ كان يغيِّر من أساليبه فمرة يدعو جهارا، وأخرى إعلانا، وثالثة إسرارا، لا يدخله أدنى شك في الحق الذي بين يديه بسبب تكذيب قومه، والبشرية يومئذ معارضة لدعوته، ولا بسبب تأخر نصر الله عنه، وإنها كان على عكس قومه تماما، يزداد مُضِيًّا على الحق، وتسليها لأمر ربه، ويقينا بنصره.

إن العناد المقدس الذي اتصف به نوح عَلَيْتَلاَ جعله رمز الرساليين (دعاة وقادة) عبر التاريخ، ومن ثم واحدا من أولي العزم من الرسل، وأي عزم ذاك الذي واجه به عناد البشرية كلها.. فلله درك يا شيخ المرسلين! ولعمري إنك لآية العزم والاستقامة!.

أن اعبدوا اللَّه واتقوه وأطيعون

<sup>(</sup>١) وَدًا: صنم اتخذته قضاعة فعبدوه بدومة الجندل، ثم توارثوه حتى صار إلى كلب حتى جاء الإسلام وهو عندهم، قال الواقدي: كان وَدًّا على صورة رجل.

<sup>(</sup>٢) سواعاً: كان صنيًا لآل ذي الكلاع، وقيل: هو صنم لهذيب برهاط، وقال الواقدي: إن سواعاً على صورة امرأة.

يَعُوثَ ''وَيَعُوفَ ''وَنَتَرًا ''' وَا وَقَدْ أَضَلُوا كَتِيرًا وَلَا نَزِدِ الظَّلِمِينَ إِلَا ضَلَكُ آَ مِتَا خَطِيَتَ مِ أَعْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا هَم مِن دُونِ اللَّهِ أَنصَارًا (1) وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَانَذَرْعَلَ الأَرْضِ مِنَ الْكَفِرِينَ دَيَّارًا ''(1) إِنَّكَ إِن تَذَرَهُمُ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَا فَاجِرًا كَفِرِينَ دَيَّارًا ''(1) اغْفِرْ إِن تَذَرَهُمُ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَا فَاجِرًا كَفِرِينَ دَيَّارًا ''(1) اغْفِرْ إِن تَذَرَهُمُ يُضِيلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَا فَاجِرًا كَفِرِينَ دَيَّارًا ''(1) الْحَفِر إِن تَذَرَهُمُ يُضِيلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَا فَاجِرًا كَفَرِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلا اللَّذِي الظَلْلِينَ إِلَى يَعْذِلُهُ مَا يُعْتَلُوا عَبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَا فَاجِرًا كَفَرَي وَالْمُؤْمِنَ وَلا الْحَفِر إِنَّهُ وَلَا يَلْهُ إِنَا اللَّهُ أَعْمَارًا أَنْ أَعْرَا عَارَا اللَّهِ أَنْفَرَ الْعَرَضُ مَنْ الْكَفُونَ مَا الْمَاجِرَ

بينات من الآيات:

[1] إن اتباع الحق ضرورة حياتية ليس في الأفق المعنوي (الروحي والعلمي) وحسب، وإنها في الواقع المادي أيضا، وهذه الحقيقة أعظم تجليًّا في حياة المجتمع منها في حياة الفرد، والذي يستقرئ تاريخ البشرية يجد شواهدها ماثلة في الأمم الغابرة، وهكذا حينها ينظر إلى الحياة من حوله. وحيث تسير البشرية بأقدام الضلال والفساد إلى هاوية العذاب الأليم ونهاية الهلاك، بين الحين والآخر يعطف الرب عليها بلطفه ورحمته فيبعث الأنبياء برسالاته لإنقاذها قبل أن تحين ساعة الصفر، وذلك من أظهر آيات رحمته، والتي تتجلى في الرسالات والرسل الذين هم قمة الرحمة الإلهية للناس.

ولقد انحرف قوم نوح عَلَيْتَلاً وكان الخط البياني لمسيرتهم يتجه نحو الموت الجماعي، ولكن الله الرحمن الرحيم أبي إلا أن يرسل إليهم رسولا منهم رأفة بهم، وإقامة للحجة عليهم، وإمضاء لسنته في خلقه، إذ ما كان الله معذبا قوما حتى يبعث فيهم رسولا، وعلى هذا الأساس ولهذه الأهداف جاء نوح يحمل رسالة الإنذار إلى قومه.

إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوُحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ﴾ وقومه يومئذ كل البشر الذين عددهم على بعض الأقوال (٧٠٠) ألفا، ونهتدي إلى ذلك من طبيعة العذاب إذ عم الأرض كلها طوفانه، وفي الحديث عن

- (١) يغوث: كان يعبده بطنان من طيّ، فذهبوا إلى مراد فعبدوه زماناً، ثم إن بني ناجية أرادوا أن ينزعوه منهم ففروا به إلى بني الحرث بن كعب، وقيل: إن يغوث كان لبني غطيف من مراد، وقال الواقدي: كان يغوث على صورة أسد.
  - (٢) يعوق: صنم لكهلان ثم توارثوه حتى صار إلى همدان. وقال الواقدي: إنه على صورة فرس.
  - (٣) نسراً: صنم لخثعم، وقيل لآل ذي الكلاع من خمِيرَ، وعن الواقدي: إنه على صورة نسر من الطير.
- (٤) ديّاراً: ديار من فيعال، من الدوران، ونحوه القيام، والأصل: قيوام وديوار، فقلبت الواو ياءً، وادغمت إحداهما في الأخرى، قال الزجاج: يقال: ما بالدار ديار، أي ما بها أحد يدور في الأرض، وقال الرغب: إنه الساكن.

الإمام البافر عَلَيَّة قال: «كَانَ بَيْنَ آدَمَ وَنُوحٍ عَشَرَةُ آبَاءٍ كُلُّهُمْ أَنْبِيَاء، وَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ بُعِنُوا خَاصَّةً وَعَامَةً فَأَمَّا نُوحٌ فَإِنَّهُ أُرْسِلَ إِلَى مَنْ فِي الْأَرْضِ بِنُبُوَّةٍ عَامَةٍ، وَرِسَالَةٍ عَامَّةً»<sup>(1)</sup>. وفي الأخبار أن اسمه ليس «نوحا»<sup>(1)</sup>، بل «السَّكن» عن الإمام علي عَلَيَّلاً <sup>(1)</sup>، وقيل: «عبد الأعلى»<sup>(1)</sup> وقيل: هجد الملك»<sup>(2)</sup> عن الإمام الصادق عَلَيَّلاً أنه قال: «وَإِنَّهَا سُمِّي نُوحاً لَأَنَّهُ نَاحَ عَلَى قَوْمِه وَأَلْفَ سَنَةَ إِلَا خَسِينَ عَاماً لَهُ مَنْ إِنَّ عن الإمام علي عَلَيَّلاً <sup>(1)</sup>، وقيل: «عبد الأعلى»<sup>(1)</sup> وقيل: مَنَةَ إِلَا خَسِينَ عن الإمام الصادق عَلَيَّة أنه قال: «وَإِنَّهَا سُمِّي نُوحاً لَأَنَّهُ نَاحَ عَلَى قَوْمِه مَنَةَ إِلَا خَسِينَ عَاماً لَهُ عَنْ عَاماً أمير المؤمنين للشامي، وفي معاني الأخبار: «مَعْنَى نُوح أَنْهُ كَانَ يَنُوح عَلَى نَفْسِهِ وَبَكَى خُسَيائَةِ عَام وَنَحَى نَفْسَهُ عَمَّا كَانَ فِيهِ قَوْمُهُ مِنَ الضَّلَالَة» الصادق عَلِيَّة عن النبي: «عاشَ نُوح أَلْفَي سَنَةٍ وَأَرْبَعَ مِاتَهِ عَام أَنْهُ مَنْ أَنْ قَالَكُ أَنْهُ مَا الْعَالَةُ عَلَيْ أَنْهُ عَمَا عَلَى الْنُعْلَالَة» قال: «كَانَتُ أَعْنَا أَعْوَى أَنْهُ مَالاً أَمَة مَامًا أَنْهُ مُوح أَلْفَي سَنَةً وَأَنْهُ عَمَا فَالْ أَنْ

والآية تشير إلى أن الأمم تسير عبر دورة حضارية، ففي البدء يكونون على فطرة الإيهان والاستقامة ثم ينحرفون، وعند منعطف خطير من حياتهم وبالضبط عند الانحدار القاتل يبعث الرسل والمصلحون لكي يوقفوا مسيرة السقوط، ولذلك يبدأ الأنبياء في الغالب بالإنذار باعتبارهم يُرسَلُون إلى قوم ضلوا وانحرفوا ليُحذَّرونهم مغبة استمرارهم في الضلال.

أن أنذِر قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ، لأن العذاب لا يأتي من الفراغ، بل هو سنة إلهية وقانون تكويني له أسبابه ومبرراته التي يستطيع الإنسان بإزالتها تلافيه والنجاة منه، ولهذا فإن الاستجابة للإنذار تنفع مادام العذاب لم يحن أجله، حيث الفرصة لا تزال قائمة، يمكن فيها الإصلاح والتغيير. ومعرفتنا بخلفيات انبعاث الرسل في الأمم المختلفة وأهدافهم.. وبالذات أنهم ينهضون للتغيير ويتصدون لقيادة الإصلاح حينها تتردى أوضاع للجتمعات وتسير إلى العذاب، إن تلك –المعرفة – يحمَّلنا بالتأكيد مسؤولية التصدي للتغيير إذا كنا نريد اتباع الأنبياء ومواصلة مسيرتهم، وإذا كنا نريد للناس الخير والصلاح. بلى؛ إن النبوة سمة غيبية يختص بها الله من يشاء من عباده، ولكن الرسالة أمانة ومسؤولية التصدي للتغيير إذا أن يرتفع إلى مستوى حملها والتصدي لها، فيكون قائدا رسالياً بالتزام الحق، واتباع النهج الإطي الذي مشى على هداه الأنبياء والرسل على الها.

[٢-٤] إن أحدا لا يستطيع أن يَدَّعي العصمة، أو حضور جبرائيل عنده، ولا حتى بلوغ درجة الأنبياء، ولكن يستطيع أن يحمل رسالة الله إلى قومه. إذن فللرسالة وجهان: وجه خاص يتفرد به من اصطفاهم لوحيه مباشرة، ووجه عام يتسع لأتباعهم والسائرين على نهجهم وخطاهم (...) فما هو نهج الأنبياء في ضلوعهم بدورهم الخطير؟.

إن حديث القرآن في هذه السورة يبين لنا الخطوط العامة للنهج الذي تلتقي عليه كل الرسالات والزعامات الإلهية، وذلك بعرض قصة نوح عَلِيَتَمَلاً.

# أولاً: التصدي لقيادة التغيير

﴿ قَالَ يَنْقَوْرِ إِنّى لَكُوْنَذِيرٌ عُبِينٌ ﴾ إن نوحا لم ينظر للأوضاع نظرة لا أبالية -كما هو شأن الكثير من الناس الذين لا يهمهم سوى أنفسهم ومصالحهم - إنها تحسس الانحراف بكل أبعاده (الاجتهاعية، والسياسية، والاقتصادية، والأخلاقية)، ولم ينتظر من الأقدار أن تُغيرً أحوال الناس، ولم يُلق بالمسؤولية على غيره، بل كان متيقنا بأن الواقع رهن إرادة الإنسان ذاته، فبدأ بمسيرة الإصلاح، متحملا من أجل ذلك كامل المسؤولية، ومتحديا كل العقبات أحوال الناس، ولم يُلق بالمسؤولية على غيره، بل كان متيقنا بأن الواقع رهن إرادة الإنسان ذاته، فبدأ بمسيرة الإصلاح، متحملا من أجل ذلك كامل المسؤولية، ومتحديا كل العقبات والضغوط مع إصرار على إبلاغ الرسالة، والاستقامة في طريق ذات الشوكة. ومن هنا كان والضغوط مع إصرار على إبلاغ الرسالة، والاستقامة في طريق ذات الشوكة. ومن هنا كان والضغوط مع إصرار على إبلاغ الرسالة، والاستقامة في طريق ذات الشوكة. ومن هنا كان والضغوط مع إصرار على إبلاغ الرسالة، والاستقامة في طريق ذات الشوكة. ومن هنا كان والضغوط مع إصرار على إبلاغ الرسالة، والاستقامة والمخلص لوجه الله. إن القيادة أمانة والضغوط مع إصرار على إبلاغ الرسالة، والاستقامة والخليق ذات المؤولية، ومن هنا كان والضغوط مع إصرار على إبلاغ الرسالة، والاستقامة والم مصارحة المجتمع بالحقيقة، وتوجيهه والقائد والرمز للتغيير، وبدأ بالعمل الدؤوب المبرمج، والمخلص لوجه الله. إن القيادة أمانة ومسؤولية قبل أن تكون شرفاً ظاهراً، فكان أول طريقه مصارحة المجتمع بالحقيقة، وتوجيهه والن وحود البرمية، والميامة الول المؤلة في أول غلوة في وميود الإرمي الخلوا أول غلوة في أولي وريق المارحة المان الخلوة أول غلوة في أوليقائمة أول الخرورة، باعتبار أن وضع اليد على الداء، والقناعة بأصل الخطأ أول خطوة في وحود الإرمي المولية، وإن الأمة التي يأخذها الغرور، ولا تنتهج النف الذاة إلى الحيتما أول خطوة في أوليق الإصلاح، فإن الأمة التي يأخذها الغرور، ولا تنتهج النقد الذاتي تبقى إلى الأبد سادرة في انحرافها وتخلفها.

ولم يكن نوح عندما طرح نفسه غير مدرك لمدى التحديات التي سيواجهها، وإنها هي إرادة الإصلاح وروح المسؤولية، وقد تحمل ذلك استجابة للمسؤولية الإلهية، إذ أمره الله بإنذار قومه، وإذ يدعوه ضميره إلى القيام بذلك الدور الحضاري الهام، وحيث نهض ينذر قومه اعتمد الأسلوب الواضح والبليغ، إيهانا منه بأن حقانية الدعوة وحدها لا تكفي، بل لا بد حتى يستجيب الناس لها أن يكون الإنذار بها بَيِّنَا، يمتاز به الحق من الباطل وتتم به الحجة. وقد أعطى ذلك بصيرة واضحة لمن قد يطلع على عاقبة قومه بأن عدم استجابتهم لم يكن بسبب الغموض في البيان، ومن ثم فإنهم يستحقون ما حل بساحتهم من العذاب.

ومن تكرار كلمة «القوم» ثلاث مرات في هاتين الآيتين: ﴿إِلَىٰ قُوْمِهِ؞... أَنذِرْقَوْمَكَ ... يَقَوَّمِ ﴾ نهتدي إلى بصيرة مهمة وهي: أن الإنسان الفرد مسؤول عن قومه ومجتمعه، كما أنهم مسؤولون عنه، ولا يجوز لأحد أن يعيش فردا لا يبالي بغيره، وأيضاً أن الإنسان قادر على الخروج عن سياق المجتمع الفاسد وتحدي الانحراف، وأن نوحا عَلِيَتَلاَ بوقفته الرسالية الشجاعة لآية على بطلان حتمية التوافق الاجتماعي.

ثانياً: تشخيص أسس الواقع المنحرف وطرح البدائل الصالحة

أَنِ أَعَبُدُوا ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ و بهذه الجملة حدد نوح شَيَتَكَمْ معالم النظام القائم والنظام القائم والنظام البديل معا (ثقافيًا واجتماعيًّا وسياسيًّا) فإن الآية تهدينا إلى البصائر التالية:

الأولى: إن انحراف المجتمع (كفرا وشركا وفسادا) ومشكلة الإنسان (فردا ومجتمعا) ليست الجهل بالخالق من الأساس، بل هي في الدرجة الأولى عدم الخضوع لإرادته تعالى، وتلقي القيم من لدنه. ولقد كان مجتمع النبي نوح عليتكلا متورطا بالفعل في الوثنية والشرك بتصريح الآية الكريمة: ﴿وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ مَالِهَتَكُمُ وَلَا نَذَرُنَ وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَشَرًا ﴾. وما أكثر ما يؤدي إليه الانحراف المبدئي عن عبادة الله والتوحيد من تعويق لمسيرة الإنسان نحو الرقي والتحضر الحقيقي، ومن ضلال كبير في الحياة وبالذات في جانبها الروحي والأخلاقي والثقافي، مما يجعله عاجزا عن الوصول إلى أهدافه وطموحاته الحقيقية التي لا يبلغها أحد إلا بعبادة ربه.

الثانية: أن المجتمع يومئذ لم يكن ضالا عن المبادئ الأولية وحسب، بل كان بعيدا عن ربه حتى في التفاصيل العملية لمفردات الحياة، إذا لم يكن يخشى الله ويتقيه، وذلك يعني انفلاته من كل الضوابط، واسترساله مع الهوى، حيث إن ضهانة الالتزام بالقيم الإنسانية والدينية على السواء مرهونة بمدى التقوى عند الفرد والمجتمع.

كما تكشف لنا الكلمة الأخيرة ﴿وَأَطِيعُونِ ﴾ عن وجود الفساد في النظام السياسي ومن ثم الاجتهاعي، باعتبار أن النظام السياسي إطار للنظام الاجتهاعي وسائر النظم. والمتدبر موضوعيًّا فيها ورد عن قوم نوح من آيات القرآن يجد فيها بيانا واضحا لطبيعة القيادة السياسية والاجتهاعية التي ترمز بدورها إلى الانحراف المبدئي والعملي، فهي لم تكن قائمة على أساس الكفاءة، إنها على أساس الأموال والأتباع، الأمر الذي قَسَّم المجتمع إلى طبقتين: الأولى: طبقة المترفين الحاكمين، والأخرى: طبقة المعدمين (الأراذل بتعبير المترفين) ولا ريب أن القيادة في أي مجتمع رمز لقيمه الواقعية، ومن المعالم الأساسية لمسيرته. وحيث رأى نوح عليكاني الوضع المتخلِّف والفاسد عقد العزم على تغييره، فجعل خطوته الأولى تشخيص العوامل الأساسية إنها تعباره المصلح وبيانها للناس. وواضح للمتدبر أنه عليكانية لم تخدعه المظاهر والنتائج، إنها توجه إلى الجذور الأولية، لأن علاجها هو النهج السليم لعلاج الأعراض والنتائج، تعدو كونها مجرد نتائج لها، وهذه من أهم خصائص الحركات الرسالية.

ومع أننا نقرأ في الآية معالم الوضع القائم إلا أن الظاهر منها هو الإشارة إلى البدائل الحضارية الثلاثة (أعَبُدُوا اللَّهَ وَاُتَّقُوهُ وَاطِيعُونِ ﴾ مما يؤكد أن التفكير في البدائل من قبل المصلحين لا يقل أهمية عن التفكير في جذور التخلف، بل إنه الأهم، إذ كيف يعرف الناس أن المسيرة تكون إلى الأمام بعد هدم الواقع إذا لم تكن البدائل مطروحة بوضوح كافٍ!. ولقد جسَّد نوح عَلَيْتَلَا هذه القيمة في حركته فأكد: أن تحكيم القانون الإلهي –(بعبادة الله) والذي لا يتم إلا (بالتقوى) وتطبيق تفاصيل النظام الاجتهاعي من جهة، والطاعة للقيادة الأفضل. جهة أخرى– هو البديل القويم للوضع الفاسد، ومن ثم السير بالمجتمع نحو الحياة الأفضل.

ونستطيع القول: إن عبادة الله بديل للأصول المنحرفة، والتقوى بديل للفروع الخاطئة، والطاعة للقيادة الرسالية من أجل إصلاح الممارسات اليومية والسلبية، وبالتعبير القانوني الحديث تمثل عبادة الله الدستور (الخطط الأصولية العامة) وتمثل التقوى القانون (مجموعة القوانين الاقتصادية والاجتماعية والسياسية و...)، وتمثل الطاعة للقيادة اللوائح (مفردات الأمور والتطورات) ومن هنا قال بعض المفسرين: «وفي الآية ندب إلى أصول الدين الثلاثة: التوحيد المشار إليه بقوله: ﴿ آعَبُدُوا اللَّهَ ﴾، والمعاد الذي هو أساس التقوى، والتصديق بالنبوة

وفي قول نوح عَلَيْتَلَا: ﴿وَأَطِيعُونِ ﴾ دلالة واضحة وأكيدة على ضرورة بل وجوب أن يطرح القائد المصلح نفسه بديلا للقيادة المنحرفة، لأنه مادام قادرا على تخليص المجتمع من بليته فهو مسؤول عن النهوض بمهمته ودوره، وفي الإسلام تفريق بين حب الرئاسة الذي يبغضه الله، وطموح الإمامة الذي يندب إليه ويفرضه على أهل الكفاءة، حيث إن مثل الآية: ﴿وَأَجْعَكَلْنَالِلْمُنَقِيرَنَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٤]. فكيف عن تطلع الرساليين أن يكونوا القدوة للطليعة وليس مجرد الطليعة. وأنهم يحملون روح التنافس على الخير والاستباق إليه. ويؤول الأمر برمته إلى السعي لنفع عباد الله واستصلاحهم.

ثالثاً: التأكيد على المعطيات

وهذا من الأصول في كل دعوة، أن يبين الداعية المعطيات التي تنبثق عن اتباع دعوته، ولا ينبغي للرساليين الغفلة عن ذلك، لأنه يساهم بصورة إيجابية فعالة في دفع المجتمع للالتزام بالمنهج المطروح، وخلق ديناميكية التطبيق في نفوس أفراده، ولعل ذلك من دواعي تفصيل \_\_\_\_\_\_\_(1) تفسير الميزان: ج٢٠، ص٢٧. القرآن في التشويق إلى الجنة بوصفها نتيجةً للعمل بالحق، والتخويف بالنار بوصفها عاقبةً لاتباع الباطل، وبالمنهج والمنطق ذاتهما حدَّث نوح قومه: ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمُ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ وهذان المعطيان أهم ما تحتاجه الأمم والمجتمعات التي تتجه نحو الهلاك والنهاية حضاريًّا وماديًّا، ذلك أن العذاب الأليم الذي يحل بالأقوام ليس إلا نتيجة للذنوب والانحرافات التي يتورطون فيها، فتكون سببا في هلاكهم، والسؤال: لماذا قال الله: ﴿ يَعْ

الأول: إن مجرد العبادة والتقوى والطاعة للرسول لا تَجِبُّ عن الإنسان كل ذنوبه، لأن منها ما هو متعلق بحقوق الناس، فلا تُغفر إلا بإرضائهم وأدائها، ومنها ما لا يغفر إلا بالعمل الصالح بعد الإيهان. بلى، إن (العبادة والتقوى والطاعة) تسبِّب غفران الله لأهم الذنوب، أي التي تؤدي إلى الهلاك، وهي بعض ذنوب الناس وليس كلها.

الثاني: إنه تعالى لا يريد أن يعطي أحدا صك الأمان المطلق حتى لا يغتر بإيهانه وعمله، إنها يوازن فيه الخوف إذ من المكن أنه لم يغفرها، والرجاء بها غفر له، ويعبر القرآن عن هذه المنهجية الإلهية بصورة أخرى مثل: ﴿لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٢]، ﴿لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ﴾ [البقرة: ٢١]، والتي تفيد الترجي لا القطع.

الثالث: وإذا فسرنا الغفران بأنه محو الآثار السلبية للذنب، فإنه يمكننا القول: بأن لبعض الذنوب آثارا واقعية لا تنمحي بمجرد الإيهان، بل يمحو الله ما يترتب عليها من الآثار الأخروية وبعض الآثار الدنيوية السيئة.

وقيل المعنى: «يغفر لكم ذنوبكم السالفة، وهي بعض الذنوب التي تضاف إليهم، فلما كانت ذنوبهم التي يستأنفونها لا يجوز الوعد بغفرانها مطلقا، لما في ذلك من الإغراء بالقبيح»<sup>(1)</sup>.

ولأن الأجل الذي ينتظر قوم نوح مترتب على منهجهم الخاطئ في الحياة، وبالتالي ذنوبهم الفظيعة، فإن عدولهم إلى المنهج الرسالي سوف يجنبهم الأخطاء، ومن ثم يؤخر أجلهم إلى مدته الطبيعية أو أكثر، وهذا من أعظم الأهداف التي ينشدها الأنبياء باعتبارهم يأتون منقذين.

ومن قوله تعالى: ﴿وَيُؤَخِّرَكُمُ إِلَىٰٓ أَجَلِمُسَمَّى ﴾ نهتدي إلى أن للإنسان (فردا أو أمة) أجلين: أجل حتمي وآخر معلَّق، فأما الحتمي فهو الأجل الاعتيادي الذي يوافيه كل فرد فرد عند انتهاء مدته المقدرة له بالموت بعد ستين سنة، أو سبعين أو أقل أو أكثر، وأما المعلَّق

(١) التفسير الكبير: ج٣٠، ص١٣٤.

فهو الأجل الذي يكتب للمجتمعات بسبب من الأسباب سلبا بتقصير الأجل المسمى نتيجة الذنوب، وإيجابا بمده وإطالته نتيجة الأعمال الصالحة جاء في الحديث عن الصادق عَلَيَّ في تفسير قوله تعالى: في قوله: ﴿ ثُمَّ قَضَى آَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُمُ ﴾ قال: «الأَجَلُ الَّذِي غَيْرُ مُسَمَّى مَوْقُوفٌ يُقَدِّمُ مِنْهُ مَا شَاءَ وَيُؤَخِّرُ مِنْهُ مَا شَاءَ وَأَمَّا الْأَجَلُ الْمُسَمَّى فَهُوَ الَّذِي يُنْزَلُ عِمَّا يُرِيدُ أَنْ يَكُونَ مِنْ لَبُلَةِ الْقَدْرِ»<sup>(1)</sup>.

وعنه عَلَيْتَلَا أنه قال: «الْأَجَلُ الْمُقْضِيُّ هُوَ المَحْتُومُ الَّذِي قَضَاهُ اللهُ وَحَتَمَهُ، وَالْمُسَمَّى هُوَ الَّذِي فِيهِ الْبَدَاءُ يُقَدِّمُ مَا يَشَاءُ وَيُؤَخِّرُ مَا يَشَاءُ، وَالمَحْتُومُ لَيْسَ فِيهِ تَفْدِيمٌ وَلَا تَأْخِيرٍ»<sup>(٢)</sup>.

والذي يظهر من الآية الأولى والرابعة: أن قوم نوح حينها ضلوا وكفروا قُدَّر لهم الهلاك السلبي (الأجل المسمى) حيث كان يمكن رفعه بالتوبة واتباع نبي الله نوح عَلَيْتَكْ، وثمة التقاء بين الأجلين هو أنهها حينها يأتيان ويتقرر ان في تقدير الله وقضائه لا يمكن دفعهها بشيء أبدا إلا أن في الأجل المسمى (الموقوف) يمكن تداركه حتى مع تباشير الهلاك ضمن توبة عامة تعُمُّ المجتمع كها فعل قوم يونس عَلِيَظَلا، لكن هذه حالة استثنائية بمعنى صعوبة حصول توبة جماعية.

إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخِّرُ لَوَكُنتُمَ تَعْلَمُونَ ﴾ ويؤكد الله هذه الحقيقة لأن الإيهان بها يزرع الخشية في النفس، ويدفع الإنسان إلى المزيد من الجد والعزم واستغلال الفرصة.

[٥-٧] تلك كانت رسالة شيخ المرسلين ﷺ التي تصدَّى لإبلاغها، وأَعْمَلَ كل جهده وصبره وحكمته لكي يؤمن قومه بها، ولكنهم رفضوه ورفضوها إصرارا على اتباع المستكبرين، وعلى ضلالات الشرك، بالرغم من أنهم وهم يسيرون إلى الهلاك أحوج ما يكونون إليه وإليها.

فَتَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوَّتُ قَوْمِى لَيْلاً وَنَهَارًا﴾ وهذه من صفات المجاهدين الرساليين أنهم لا يعرفون وقتا مخصوصا يحصرون فيه دعوتهم وجهادهم، إنها يسخِّرون كل طاقاتهم، ويصرفون كل أوقاتهم من أجل رسالتهم وأهدافهم، يدفعهم إلى ذلك أمران مههان:

الأول: الرغبة في ثواب الله وخشية عقابه.

الثاني: إحساسهم بعظمة أهدافهم وتطلعاتهم، وأن بلوغها لا يمكن إلا بالجد والاجتهاد والمزيد من السعي، إذ الأهداف كبيرة والإمكانات محدودة، فلا بد من سد النقص الكمي في

> (۱) تفسير العياشي: ج۱، ص۳۵۶. (۲) تفسير القمي: ج۱، ص۱۹٤.

العدد والعدة بالكيف، الأمر الذي لا يجعل حتى ليلهم -كما يتصور البعض- وقت راحة واسترخاء، فإنهم إن لم يشتغلوا فيه بدعوة الناس والأدوار الاجتماعية المباشرة، فسيجعلونه فرصة للتفكير في شأن رسالتهم ومسؤولياتهم، والاتصال بربهم تعرضا لنفحاته ومرضاته، وتلقيًّا لإرادة العمل الدؤوب في سبيله، وتزودا بالإيمان وروح التسليم.

ولكن جهود نوح ما كانت تنفع قومه لأن بينهم وبين دعوته حُجُبًا سميكة من الإصرار والتحدي الأعمى للحق، بل كانت تزيدهم فرارا منه، وبُعْدًا عن الحق، وهذه من خصائص الصراع بين الحق والباطل، أنه كلما صعدت جبهة الحق من تحركها ونضالها ازدادت جبهة الباطل في عنجهيتها وعنادها ﴿ فَلَمَ يَزِدْ هُرَدُعَاً مَحَالًا فَنَ رَارًا ﴾، وقد احتار المفسرون بسؤالهم: كيف يعقل أن تكون دعوة نوح سببا لفرار قومه من الحق؟. بيد أن هذه الحالة ليست بدعاً في حياة البشر عندما يتهادون في الطغيان، وقد أكدنا في مواضع من التفسير على القول بأن في داخل على رفض الإيمان فإنهم يواجهون حربا نفسية باطنية مع الضمير، مما يدعوهم لتحدي عقولهم ووجدانهم. ومن جلة وسائل التحدي للحق التهرب من مجالس الدعوة والدعاة، وذلك لإقناع النفس بعزة الإثم. وفي عالم السياسة لا يخفي على المراقب أن وجود الحركات الرسالية في مجتمع ما تؤثر على النظام القائم بصورة معاكسة، حيث يقوم بالمزيد من النفسير على القول بأن في داخل

وقد سمى نوح عَلِيَّةٍ دعوته بالدعاء لأنها في حقيقتها طلب لنجاتهم من العذاب الأليم وَ إِنِي حَكُمًا دَعَوْتُهُمٌ لِتَغَفِرَ لَهُمْ ﴾ وبالتالي يتأخر عنهم العذاب الأليم، والأجل المعلق.

﴿جَعَلُوا أَسَدِعَمُ فِنَ اللَّهِمَ ﴾ كناية عن الحجب التي تمنعهم عن سماع الدعوة والاستجابة طا، وربما كان بعضهم يضعها بالفعل. ﴿وَأَسْتَغْشَوْا ثِيابَهُمْ ﴾ أي استتروا بها فهي حجاب كالغشاء تمنعهم من الاتصال بالدعوة، بل حتى من مجرد النظر إلى الداعية، وإلى جانب هذه الحجب الظاهرة، هناك حجب باطنة تغشى قلوبهم، أهمها: الإصرار على الباطل، والضلال، والاستكبار عن التسليم للحق ﴿وَأَصَرُّوا وَأَسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْبَارُكَ ، والمفعول المطلق ﴿آسَتِكْبَارُكَ يفيد التأكيد والتهويل. أي استكبروا أيها استكبار فاحش، تحدوا به الحق رمزا وقيها، وهذا تمهيد لتبرير الحكم الإلهي بعذابهم تبريرا موضوعيًّا، فإن من يعرف مدى تودد نوح لهم وتلطفه بهم من جهة، ومدى عنادهم وجحودهم من جهة أخرى لا يستبعد العذاب عن ساحتهم، ولا يشك في عدائة الله. وفي الدر المنثور عن قتادة قال: «بلغني أنه كان يذهب الرجل بابنه إلى نوح فيقول لابنه: احذر هذا لا يغرنك، فإن أي قد ذهب بي وأنا مثلك فحذرني كما حذرتك»<sup>(١)</sup> ومن

(١) الدر المتثور: ج ٦، ص٢٦٨.

ظاهر الأخبار أنه عَلِيَّلاً عاصر ثلاثة أجيال، كلها كانت لا تؤمن به إلا قليلًا منهم. لأن معدل الأعمار يومئذ كان ثلاثمائة سنة تقريبا. قال الصادق عَلِيَّلاً: «كَانَتْ أَعْمَارُ قَوْمٍ نُوحٍ ثَلَاثَمِائَةِ سَنَةٍ ثَلَاثَمانَةِ سَنَة»(').

[٨-١٢] وأمام الموقف الصلف الذي اتخذه قوم نوح عَلَيَكَلَا ضد شخص النبي عَلَيَكَلَا وضد رسالته لم يجعل خياره الهزيمة والتراجع، ولا التوافق والمداهنة، إنها أصر بعزيمة الإيهان على المضي قدما نحو الهدف، وأداء الرسالة بأكمل وجه، فهو متيقن من الحق الذي بين يديه، ولا يساوره أدنى شك فيه، فالأهداف والقيم بالنسبة إليه ثوابت لا تقبل التبديل أو التحويل، وهذه من أهم خصائص الخط الرسالي الأصيل. ولذلك عمد شيخ المرسلين إلى تغيير أسلوبه.

أُتُوَ أَنِي دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا ﴾ أي صارح قومه بأمره، فبدلاً من أن يطرح أهدافه وقيمه لمن يتصل بهم بصورة غير مباشرة، خشية ردات الفعل، أو خشية عدم استيعابها جاهرهم بها.

أمَّمَ إِنِّ أَعْلَنتُ لَمُ وَأَسْرَدْتُ لَحُمَّ إِسْرَارًا ومن الآيتين يتضح لمن يدرس تاريخ الحركة الرسالية في عصر نوح عَلَيَكَلا أنها كانت تنتقل بين الحين والآخر من أسلوب إلى غيره تبعا لمقتضيات الظروف، وهذه مسيرة طبيعية عند الحركات الرسالية وبالخصوص تلك التي يمتد عمرها أجيال وتعاصر تطورات كثيرة، فليست إذن العلنية صحيحة على طول الخط، كما أن عمرها أنها كانت تنتقل بين الحين والآخر من أسلوب إلى غيره تبعا ممرها أجيات الطروف، وهذه مسيرة طبيعية عند الحركات الرسالية وبالخصوص تلك التي يمتد عمرها أجيال وتعاصر تطورات كثيرة، فليست إذن العلنية صحيحة على طول الخط، كما أن التقي يمتد عمرها أجيال وتعاصر تطورات كثيرة، فليست إذن العلنية صحيحة على طول الخط، كما أن التقية والعمل السري ليست أسلوبا ثابتا إلى الأبد؛ لأن الحركة الرسالية حركة واقعية، فقد لا التقية والعمل السري ليست أسلوبا ثابتا إلى الأبد؛ لأن الحركة الرسالية حركة واقعية، فقد لا التقية والعمل السري ليست أسلوبا ثابتا إلى الأبد؛ لأن الحركة الرسالية حركة واقعية، فقد لا التقية والعمل السري ليست أسلوبا ثابتا إلى الأبد؛ لأن الحركة الرسالية حركة واقعية، فقد لا التقية والعمل السري ليست أسلوبا ثابتا إلى الأبد والتربوية لا تسمح بذلك.

وقد احتار المفسرون في التفريق بين الجهار والإعلان، والذي يبدو: أن الجهار يعني التصريح الواضح والمباشر بأفكار الدعوة وقيمها للناس، وقد تكون هذه العملية محدودة فيمن يتصل بهم الرساليون اتصالا خاصًّا، فالقيم الرسالية كالتغيير الجذري والجهاد المسلح أمر صعب ومستصعب لا يحتمله الناس من البداية مما يضطر الداعية الرسالي إلى الارتقاء بهم نفسيًّا وفكريًّا حتى يتسنى له مجاهرتهم بالبصائر الرسالية وحقيقة التطلع للحركة الرسالية. فمن الحكمة التلطف بالمقبلين على الدعوة بإيصالهم إلى حقيقة أهدافها شيئا فشيئا لكي يمكن فم استيعابها. أو أن الجهر مرحلة بين الكتهان والإعلان فليست سرية منة في المئة ولا العكس.

أما الإعلان فهو أشبه ما يكون بالإعلام -حسب المصطلح الحديث- أي الطرح الجماهيري السافر للدعوة الرسالية، وقوله في الأخير: ﴿وَأَسْرَرْتُ ﴾ يدلنا على أن هذه المراحل والتكتيكات ليست ذات مراتب حتمية (إسرار، ثم إجهار، ثم إعلان) كلا.. وإنها هي معطيات

١

يمليها الواقع، فقد ينتقل العمل الرسالي من الإعلان إلى الكتهان الشديد مباشرة لسبب من الأسباب. ومع هذه التغيرات الظاهرية تبقى الاستراتيجيات المحورية واحدة وثابتة؛ إنها دعوة الناس إلى العودة إلى الله، والترغيب في معطيات الإيهان، واتباع الرسالة، والتحريض على نبذ الأنداد الموهومين من دونه عز وجل.

فَقُلْتُ استَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَّارًا ﴾ أي دعاهم إلى الاستغفار، وطمأنهم بأن الغفران صفة الله الرحمن، ولا ريب أن المعنى من الاستغفار ليس مجرد القول: أستغفر الله، إنها هو الندم على الخطايا في النفس، والرجوع منها بالقول والعمل، واللجوء إلى الله استجارة به منها ومن عواقبها، وبتعمير آخر: إن الاستغفار برنامج متكامل وهذا ما تفصح عنه المعليات التي يأتي بها.

فَرْتَرْسِلِ ٱلسَّمَّة عَلَيْكُمْ يَدْرَارًا في مطرا كثيرا متواصلا، تدره السياء كما يدر ضرع البقر الحليب، وقد قدَّم القرآن ذكر الماء لأنه عصب الحياة والحضارة. ﴿ وَيُمْدِدُكُم بِأَمُول وَبَنِينَ ﴾ يعني أن الاستغفار يتسبب في النمو اقتصاديًّا وبشريًّا، وقيل: "إنهم كانوا قد قحطوا، وأسنتوا (أجدبوا) وهلكت أموالهم وأولادهم (قبيل العذاب الأليم) ولذلك رغَّبهم في رد ذلك بالاستغفار مع الإيهان والرجوع إلى الله»<sup>(۱)</sup>. وإلى ذلك ذهب أكثر المفسرين، ونهتدي من هذا السياق إلى أن الإيهان والاستغفار ليس من شؤون الآخرة وحسب بل هو متصل أيضا بحياة الإنسان في الدنيا. وعن قتادة قال: رأى نوح عَلِيَكْ قوما تجزعت أعناقهم حرصا على الدنيا، فقال: هلموا إلى طاعة الله فإن فيها درك الدنيا والآخرة<sup>(۱)</sup> وإلى الحقيقة ذاتها أشار الإمام علي عَلَيَكَرُ في خطبة الاستسقاء حيث قال: "وقَدْ جَعَلَ الله تَعَالَى الاستِغْفَارَ سَبَبًا لِدُرُور الرَّزْق ورَحْمَةِ الحُلْق في خطبة سُبْحَانَهُ: ﴿ الستسقاء حيث قال: "وقَدْ جَعَلَ الله تَعَالَى الاستِغْفَارَ سَبَبًا لِدُرُور الرَّزْق ورَحْمَة الخُلْق فَقَالَ سُبْحَانَهُ: ﴿ السَتَنْفِرُواريَبُكُمْ إِنَهُ كَابَ عَقَارًا يُرْسِلِ السَّمَة عَلَيَكُمْ يَدَرارًا وَيُمْدِذَكُر بِأَمُول وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ الدينا. وعن قال: معها درك الدنيا والآخرة<sup>(۱)</sup> وإلى الحقيقة ذاتها أشار الإمام علي عَلَيَكُمْ في خطبة الستسقاء حيث قال: <sup>(1</sup>وقَدْ جَعَلَ الله تَعَالَى الاسْتِغْفَارَ سَبَعْنَارًا وَيُمْدِذَكُر بِأُمُول وَبَنِينَ وَيَجْعَل

﴿وَيَجْعَلَ لَكُرْجَنَّنَتِ وَيَجَعَلَ لَكُرُ أَنْهَكُرُا ﴾ تستوعب المياه وتُقلُّها للشاربين إنسا وحيوانات، وسقاء للجنات والأشجار والمزارع. وثابت علميًّا وعمليًّا أن وجود الأنهار من العوامل الحضارية الأساسية، لأنه سبب الزراعة التي هي بدورها من مظاهر الحضارات ومقوماتها، والجنات والأنهار يشبع كلاهما حاجات مادية ومعنوية عند الإنسان. ولا ريب أن الجعل هنا لا يتم عن طريق المعجزة بحيث تتنزل الجنات من السهاء بأشجارها وأثهارها أو تزداد الأموال

- (۱) مجمع البيان: ج ۱۰، ص ٤٥٧.
  - (٢) الدر المنثور: ج٦، ص٢٦٨.
  - (٣) نهج البلاغة: خطبة ١٤٣.

والأولاد بعوامل غيبية مجردة، إنها تحدث البركة وتكون الحضارة بعاملين (سعي الإنسان الذي قمته ورمزه الاستغفار + بركة الله وفضله).

وينبغي للمتأمل أن يقرأ في ثنايا دعوة نوح عليمًا قال: (أسَتَغْفِرُواْرَبَّكُمْ ﴾ كل عوامل التقدم والترقي من سعي وإتقان وجد.. أوليس الاستغفار غاية سعي الإنسان نحو الفضيلة والكرامة؟!، أوليس يعني تجنب الأخطاء، والسير على المنهج القويم؟، وكما أن الاستغفار يجلب الخير والتقدم للأمم فإن الذنوب تسلبهما، وتصير بها إلى الشر والتخلف. ويبدو من سياق الآيات ومن الأحاديث: أن قوم نوح عليمًا في أصيبوا بنقص في الأموال والأنفس والثمرات، بل نضب ماؤهم، فجاءت دعوة النبي نوح عليمًا في بعدف إصلاح مسيرتهم وانتشاهم من حضيض هذه المشاكل إلى آفاق البركة والرفاه، قال العلامة الطباطبائي معلقا على هذا السياق: «أي أن هناك ارتباطا بين صلاح المجتمع الإنساني وفساده وبين الأوضاع العامة الكونية المربوطة بالحياة الإنسانية، وطيب عيشه ونكده"<sup>(()</sup>. وإلى ذلك أشار الفخر الرازي مستدلًا بقول الله: ﴿ طَهَرَ الْنُسَادَ في ٱلْبَرَ وَٱلْبَحْرِبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي ٱلنَّاسِ ﴾ [الروم: ٤١] وبقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَبَعَتْ

[١٣-١٣] ويخاطب نوح قومه بلغة الوجدان، مذكّرا بنعم الله وآياته لعلهم يعودون إلى فطرتهم، فيعبدوا الله ويتقوه، ويطيعوه بدل الطاعة للمترفين.

مَمَّالَكُوَ لَانَرْجُونَ لِلَهِوَقَالَا فِحَالَ ابن عباس: «الوقار هو الثبات، من وقر إذا ثبت واستقر، ومنه قوله: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَ ﴾ [الأحزاب: ٣٣] ووقاره تعالى ثبوته واستقراره في الربوبية، المستتبع لإلوهيته ومعبوديته»<sup>(٢)</sup>. وقيل: «المعنى ما لكم لا توحدون الله تعالى؛ لأن من عظَّمه فقد وحَّده، وعن الحسن: ما لكم لا تعرفون لله حقًّا، ولا تشكرون له نعمة»<sup>(٣)</sup>. وقد ذهب أكثر المفسرين إلى القول بالعظمة. ويبدو أننا نهتدي إلى معنى الآية لو قارناها بقول الله: ﴿وَمَاقَدَرُوا المُسرين إلى القول بالعظمة. ويبدو أننا نهتدي إلى معنى الآية لو قارناها بقول الله: ﴿وَمَاقَدَرُوا المُسرين إلى القول بالعظمة. ويبدو أننا نهتدي إلى معنى الآية لو قارناها بقول الله: ﴿وَمَاقَدَرُوا المُسرين إلى القول بالعظمة. ويبدو أننا نهتدي الله معنى الآية لو قارناها بقول الله: ﴿وَمَاقَدَرُوا المُسرين إلى القول بالعظمة. ويبدو أننا نهتدي إلى معنى الآية لو قارناها بقول الله: ﴿وَمَاقَدَرُوا المُسرين إلى القول بالعظمة ويبدو أننا نهتدي إلى معنى الآية لو قارناها بقول الله: ﴿وَمَاقَدَرُوا المُستى، والعيش في الحياة على ضوء هذه المعرفة، وذلك لا يمكن إلا بعبادته وتقواه واتباع رسله ورسالاته. وتكشف لنا الآية عن مدى الضلال المتورط فيه أولئك القوم، ونستوحي ذلك من كلمة ﴿لَانَجُونَ ﴾ إذ تبين أنهم ليسوا لا يوقرون في أنفسهم ربهم وحسب، بل لا يرجون أن يوقره الآخرون، ولا أن يأتي يوم يوقرونه في أنفسهم، فليس ثمة ولا بصيص نور في

- (۱) تفسير الميزان: ج ۲۰، ص ۳۰.
- (٢) تفسير البصائر: ج ٤٩، ص٢٠١.
- (٣) راجع تفسير البصائر :ج٤٩، فقد أورد (١٥) رأياً في الآية.

فكرهم يمكن أن يوقروا ربهم به في المستقبل.

ثم يذكر نوح بعض الآيات والنعم الإلهية الهادية إلى الإيهان بالله والتسليم، ومن ثم توقيره لو أن الإنسان توجه إليها وأراد شكرها، وأولها خلق الإنسان ونظام خلقته. ﴿وَقَدْ خَلَقَكُرُ أَطْوَارًا ﴾، و لهذه الكلمة معانٍ من بينها:

١- المراحل التي يمر بها الإنسان في خلقه، حيث يبدأ نطفة ثم علقة ثم مضغة... وهكذا، حتى يصير شيخا كبيرا، وأن خضوع البشر الحتمي لهذه الأطوار دليل أكيد على أنه لا يملك أمر نفسه في كل شيء؛ إنها حياته محكومة بالقانون والنظام، الذي يهديه إلى المقنن والمنظم، كما يدله على الحساب والجزاء، حيث إن الإخراج من الأرض كما أطوار الخلق حقيقة لا يمكن لأحد أن يرفضها أو يدَّعي القدرة على مقاومتها.

٢- التنوع البشري الذي يؤدي إلى التكامل، فقد خلق الله الناس مختلفين في مواهبهم وقدراتهم وتوجهاتهم، مما يكامل مسيرتهم في الحياة، فلم يخلقهم كلهم أمراء ولا أطباء. وذلك من عظيم نعم الله، وإلا أصبحت الحياة قسرية، وذات لون واحد مما يؤدي إلى فشلها، قال تعالى: فورَعَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنْتٍ لَيَتَ يَخْذَ بَعْضُهُم بَعْضَما سُخْرِيًا ﴾ [الزخرف: ٣٢]، وثابت من عظيم نعم الله، وإلا أصبحت الحياة قسرية، وذات لون واحد مما يؤدي إلى فشلها، قال تعالى: فورَعَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنْتٍ لَيتَتَ فِذَ بَعْضُهُم بَعْضَما سُخْرِيًا ﴾ [الزخرف: ٣٢]، وثابت من عظيم نعم الله، وإلا أصبحت الحياة قسرية، وذات لون واحد مما يؤدي إلى فشلها، قال تعالى: فورَكَعْنَا بَعْضُمُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنْتٍ لَيتَتَ فِذَ بَعْضُهُم بَعْضَما سُخْرِيًا ﴾ [الزخرف: ٣٢]، وثابت منابتجربة التاريخية للبشرية وبالتحليل العلمي – أن النظريات القسرية نظريات خاطئة فاشلة، فقد خطط بعض الزعاء وسعى لجعل المجتمع على نمط واحد، وغفل عن أن المجتمع بحاجة فقد خطط بعض الزعاء وسعى لجعل المجتمع على نمط واحد، وغفل عن أن المجتمع بحاجة إلى التنوع لكي يتقدم ويتطور، ولذلك وجدنا كيف أن من جاء بعده خطأه و خطط للتغيير. قال إلى التنوع لكي يتقدم ويتطور، ولذلك وجدنا كيف أن من جاء بعده خطأه و خلط للتغير. قال إلى التنوع لكي يتقدم ويتطور، ولذلك وجدنا كيف أن من جاء بعده خطأه و خلط للتغير. قال إلى التنوع لكي يتقدم ويتطور، ولذلك وجدنا كيف أن من جاء بعده خطأه و خلط للتغير. قال الإمام الباقر غليتيناذ في معنى الأطوار: «عَلَى اخْتِلَافِ الْأَهْوَاء وَالْإِرَادَاتِ وَالَشِيَّات»<sup>(٢)</sup>.

[١٥-٢٠] وينطلق السياق بنا يعرِّفنا ببعض نعم الله ومننه علينا في الآفاق، وذلك ليطمئن الإنسان إلى أنه إذا جال ببصره وفتش في الوجود فإن آيات الخلق تهديه إلى ربه، حيث آثار قدرته وحكمته ورحمته مطبوعة على كل جزء جزء فيه، ﴿ أَلَزَتَرَوَّأَ كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبَّعَ سَمَوَاتِ طِبَاقًا ﴾ إنها سبع سهاوات ولكنك لا تجد فيها فطورا ولا تناقضا، إنها هي منسجمة يكمل بعضها بعضا، كها الأطوار في الخلق والناس، والآية تهدينا إلى أن من بين المقصود بالسهاوات السبع تلك التي تُظلِّل الأقاليم السبعة، وذلك بدلالتين:

الأولى: أنه قال: ﴿ أَلَرْتَرَوْأَ ﴾ مما يعني أن المقصود مما يراه الإنسان ويشاهده وذلك لا يمكن لو قصدت السهاوات التي تنقَّل بينها النبي ﷺ في رحلة المعراج لأنها طبق فوق آخر ولا يظهر منها سوى الأولى.

(١) تفسير القمي: ج٢، ص ٣٨٧، بحار الأنوار: ج١١، ص٣١٥.

الثانية: أن التعبير في الآية اللاحقة (جعل القمر نورا) فيها كلها، في حين أطلق سراجية الشمس، لأن دور القمر محدود في آفاق الأرض فقط، في حين أن دور الشمس يشمل كواكب وآفاقا أخرى فكلمة ﴿فِهِنَ ﴾ إذن إشارة إلى سهاوات الأقاليم وليست السهاوات التي بعضها فوق بعض حسب الظاهر، إذ القمر في واحدة منهن وليس فيهن جميعا.

وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِبِينَ نُوَرا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَابَا ﴾ وبهذه الآية كشف القرآن للبشرية جانبا من أسرار الكون في وقت كانت تحلم بالتطلع إلى معرفة طبيعة الأرض فكيف بالأجرام التي حولها كالقمر والشمس؟. إن القمر يختلف عن الشمس في خلقته ودوره، فبينها خلقت من كتل النيران حتى توفر الطاقة الحرارية، والإضاءة فيها ذاتية، نجد القمر كالمرآة التي تعكس أشعة الضوء الساقطة من الشمس، وكما أنه تعالى لم يترك الأرض والسهاء تكوينيًا مظلمتين من دون نور وسراج، كذلك لن يدع المجتمع البشري من دون إمام ونهج يهتدى بضوئه، فلا غرابة إذن أن نجد بعض الروايات تُؤوَّل القمر والشمس في أئمة الهدى على المو ذر عَلِيَّاتَذَ \* إِنَّ أَهْلَ بَيْتِ النَّبُوَةِ فِيْنَا كَالقَمَرِ السَّارِي،

وَوَاللَّهُ أَنْبَتَكُرُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ قال شيخ الطائفة أبو جعفر الطوسي: «فالإنبات إخراج النبات من الأرض حالا بعد حال، والنبات هو الخارج بالنوى حالا بعد حال، والتقدير في (أَنْبَتَكُرُ نَبَاتًا) أي فنبتم نباتا، لأن (أنبت) يدل على نبت من جهة أنه متضمن له"<sup>(٢)</sup>. وعلَّق صاحب المجمع فقال: يعني مبدأ خلق آدم، وآدم من الأرض والناس ولده، وهذا كقوله: ﴿وَبَتَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنسَآءً ﴾ [النساء: ١] وقيل: "أنبت جميع الخلق باغتذاء ما تنبته الأرض، وقيل معناه: أنبتكم من الأرض بالكبر بعد الصغر، وبالطول بعد القصر»<sup>(٣)</sup>.

فالإنسان إذن ابن الأرض، لا فرق بين آدم وبين كل فرد فرد من أبنائه، فمع أنه عَلِيَّالاً خُلِق مباشرة من التراب إلا أننا عند التحليل العلمي الواقعي نهتدي إلى أن كل ذرات الجسم أصلها الأرض.

أُمُ يُعْيِدُ كُرْفِيهَا كما أنبتكم منها حيث يذوب البدن بالموت وتتحلل أعضاؤه في التراب.
 إُوَ يُحْرِبُ مَ إِخْرَابُهُ كما أنبتكم منها حيث يذوب البدن بالموت وتتحلل أعضاؤه في التراب.
 إُوَ يُحْرِبُ حُمَّمَ إِخْرَابُهُ بالبعث والنشور، وإننا نعرف أن هناك تشابها بين الإنسان والنبات في
 أطواره، حتى في الإخراج من الأرض التي تصير يوم البعث كما رحم الأم يمطرها الله أربعين
 صباحا، فإذا بك ترى الأرض تنشق عن الناس سراعا.

- (١) تفسير البرهان: ج٤، ص ٢٧٠.
  - (۲) التبيان: ج۱۰، ص۱۳۸.
- (٣) مجمع البيان: ج٠١٠ ص٤٦٠.

﴿وَأَللَّهُ جَعَلَ لَكُرُ أَلَا رَضَ بِسَاطًا ﴾ نفتر شها ونمشي على ظهرها، والجعل يعني التمهيد الذي تم بلطف الله ورحمته من خلال القوانين الطبيعية، وخلق الأرض بالكيفية التي تجعل الحياة عليها ممكنة وميسرة. ﴿ لِتَسَلَّكُو أُمِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا ﴾ أي طرقا كثيرة واسعة، وقيل: «طرقا مختلفة، والفج المسلك بين الجبلين»<sup>(١)</sup>. وهذه الآية تأكيد على أنه تعالى بسط الأرض لنا، إذ لو لم يبسطها ما كنا نجد لنا طرقا للمشي فيها والتنقل بين بقعها المختلفة، ومن الآيات الإلهية أنه لا توجد بقعة إلا وفيها سُبُلٌ يستطيع البشر أن يسلكها، وقوله: ﴿ سُبُلًا ﴾ بالجمع يهدي إلى الكثرة والتنوع في الوقت نفسه، فبسط الله للأرض يعم اليابسة والماء والهواء. وإذا قلنا: إن الفجاج هي الطرق بين الجبال فإنه ثابت عمليًا أن أغلب الطرق البرية بين البلدان تمر من خلال السلاسل والتموع أي الحرال فإنه ثابت عمليًا أن أغلب الطرق البرية بين البلدان تمر من خلال السلاسل والموق بين الجبال فإنه ثابت عمليًا أن أغلب الطرق البرية بين البلدان عر من التي في السهول الطرق بين الجبال واليه للطرق التي بين الجبال بالذات لأنها أظهر آية ودلالة من التي في السهول والصحاري.

[11] وهكذا ذكَّرنا سبحانه بتلك النعم لعلنا نعرف عظيم مَنَّهِ علينا فلا نعبد سواه، وتذكير نوح عَلِيَتَلا لقومه بمنائح الله ونعمه يأتي في سياق استثارة عقولهم وضهائرهم التي حجبها الضلال لعلهم يتذكرون الحق ويتبعونه ويعرفون أن تلك النعم من عند الله رب العالمين، وأنها تدعو الإنسان إلى التسليم بالحق قيها وقيادة، وبعبارة أخرى: تفرض القيم الأساسية التي تتضمنها رسالات الأنبياء على البشر (عبادة الله وتقواه والطاعة للقيادة الرسالية) إلا أن قوم نوح بلغوا من الانحراف عن الحق والجحود ما لا تنفع معهم الموعظة. ﴿قَالَ نُوحً إِنَّهُمُ عَصَوْنِي ﴾ وهذا لوحده ذنب عظيم أن يرفض الإنسان التسليم لقيادة الحق، ولأن أحدا لا يستطيع أن يعيش فراغا قياديًّا فإنهم اتبعوا قيادات الباطل والضلال.

فواًتَبْعُوا مَن لَزَيْزِدَهُ مَالَهُ وَوَلَدُهُ لِلْخَسَارًا ﴾ ونستوحي من الآية: أنهم كانت تحكمهم طبقة الأغنياء المترفين، ومن الطبيعي أن يقف هؤلاء ضد دعوة الأنبياء والقيادات الرسالية وطرحهم القيادي لأنهم حريصون على رئاسة المجتمعات والسيطرة على أفرادها وخيراتها ومقدراتها، قال العلامة الطبرسي: «أي اتبعوا أغنياء قومهم اغترارا بها آتاهم الله من المال، فقالوا: لو كان هذا رسولا لكان له ثروة وغني، وقيل: اتبع الفقراء السفلة الرؤساء الذين لم يزدهم كثرة المال والأولاد إلا هلاكا في الدنيا، وعقوبة في الآخرة". وذلك مما يدلنا على مدى ارتكاسهم في المادية والشيئية، إذ اعتبروا الأموال والأولاد مقياسا لاختيار القائد وليس الحق، وهنا نصل إلى فكرة هامة وهي: أن الخطأ الفظيع الذي وقع فيه قوم نوح غليمًا المالة أنهم لم يسلكوا السبيل القويم فكرة هامة وهي: أن الخطأ الفظيع الذي وقع فيه قوم نوح غليمًا أنهم لم يسلكوا السبيل القويم فكرة هامة وهي: أن الخطأ الفظيع الذي وقع فيه قوم نوح غليمًا المالة أنهم لم يسلكوا السبيل القويم

(۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص٤٦٠. (۲) مع البيان

سِوَرَةُ نُوْح

### الآيات ١ - ٢٨

تشريعيًّا وفي الحياة المعنوية والاجتماعية كما يختار طريقه بين فجاج الأرض ومناكبها.

وقد أكد نوح ذنب معصيتهم له بالذات، فلم يقل مثلا: إنهم لم يعبدوا الله أو لم يتقوه؛ لأن معصية القيادة الإلهية في الواقع معصية لله وعنوان كل انحراف وفساد، وإنها لم يعبدوا ربهم ولم يتقوه لأنهم لا يريدون الطاعة للرسول واتباعه، بل إن العصيان هنا شامل لعدم استجابتهم للأهداف الثلاثة كلها (عبادة الله وتقواه واتباع القيادة الرسالية) لأنه هنا يعني رفض الدعوة والداعية كلًّا وتفصيلًا.

والسؤال: لماذا يتبع الإنسان المترفين؟.

والجواب: لأنه ينبهر بالمال أو القدرة فيلهث وراء من يملكها، لعله يحصل على بعض الفتات من الخبز، أو تصيبه عزة من عزته، ولكن الأمر على العكس من ذلك بالضبط إذ المجتمع الذي تشيع فيه هذه الثقافة سوف يصبح فريسة مُيسَرة للمترفين، فيمتصون جهوده ويستغلونه استغلالا بشعا. ولو أننا حققنا في ظاهرة تسلط المستكبرين من أصحاب الثروة والقدرة على المجتمعات والشعوب المستضعفة لوجدناها متأسسة على هزيمة المحكوم نفسيًا أمامهم، ولا يزيد المستضعفين ذلك إلا خسارة، لأنه كلما زاد الانبهار زاد المستكبر استكبارا، واستغلالا محهود المستضعفين، وقمعا لتطلعاتهم المشروعة، وطبيعي أن من لا يسخر المال من أجل مصالحه الحقيقية سوف يزداد خسارة كلما ازداد مالا، ومن هنا قال ربنا سبحانه: ﴿مَن لَزَيَزَهُ مُما لَهُ وَوَلَلَهُ وَوَلَدَهُ التابع والمتبوع، وقد لا يشملها ما أمر ووا التعبير بما هو مفترض (لم يزدهم) ذلك أنه إذا خسر المتوع فستنجر الخسارة نفسها على الوجاء التعبير بيا هو مفترض (لم يزدهم) ذلك أنه إذا خسر المتوع فستنجر المتابع والم مالها الوجاء التعبير بيا هو مفترض (لم يزدهم) ذلك أنه إذا خسر المتوع فستاجو فستاجو المتابع على التابع الذي يلحق به في كل شيء.

[٢٢] في قلب الإنسان عقل يتوهج بقيم الصدق والصلاح، ووجدان يقظ يحاكم صاحبه عند كل انحراف، وفي المجتمع الإنساني عرف عام يلاحق المجرم باللائمة واللعنة.. كل ذلك يدعو المجرم إلى صنع ثقافة تبريرية للتهرب من وخز الضمير ومحاكمة الفطرة كما يدعوه إلى مقاومة المصلحين وإسكات أصواتهم المعارضة، لعلهم ينجون من لومهم وإدانتهم ولعل هذا هو السبب في أن الإنسان كلما ازداد إجراما ازداد مكرا وكيدا لأنه تزداد حاجته إلى الفرار من لوم ذاته وإدانة العرف العام. ﴿وَمَكَرُوا مَكُرُوا مَكُرًا فِنسبة عصيانهم وضلالهم، وهذا ما يفسر مدى اهتمام المستكبرين وأذنابهم في هذا العصر الذي تزداد فيه الجريمة، ويطغى فيه المستكبرون بأجهزة الإعلام ووسائله، حتى تكاد الميزانية الإعلامية تضاهي أحيانا الميزانية العسكرية.

[٢٦-٢٣] ومن عظيم مكرهم تواصيهم بالباطل وتضليلهم لبعضهم، إبقاء على

الانحراف وإصرارا على الضلال ﴿وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُرُ وَلَا نَذَرُنَّ وَدَّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُونَ وَيَعُوْقَ وَنَسَرًا ﴾، وقد اختلف المفسرون في هذه الأسهاء، وأقرب الآراء: أنها ترمز إلى رجال عظهاء من أبناء آدم، أوحى إبليس إلى تابعيهم باتخاذ تماثيل لهم، ثم أمرهم بعبادتهم، وبهذا وردت بعض النصوص.

وقولهم: ﴿لَانَذَرُنَّ ﴾ حتى نهاية الآية: (٢٣) مما لاكته ألسن المترفين الذين أحسوا بخطر الرسالة على زعامتهم ومصالحهم، وهم لا يدعون الناس للتمسك بتلك الأصنام إيهانا بها إنها لأنها رمز للثقافة التي تمكنهم من السيطرة على المجتمع، كما ينفخ دعاة العنصرية فيها وفي رموزها لمواجهة الحركات التحررية.

﴿ وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيراً ﴾ بهذه الدعوات الباطلة، حيث وجدوا بين الناس من اتبعهم بسبب الجهل أو انسياقا وراء المصلحة الدنيوية ﴿ وَلَا نَزِدِ الظَّلَئِمِينَ إِلَا صَلَلَا ﴾ قيل: إن الضمير في ﴿ نَزِدِ ﴾ راجع إلى الأصنام، فالمعنى أنها لا تزيد الظالمين باتباعها إلا ضلالا، وقيل: إن الجملة استئنافية، وهي دعوة من نوح على قومه بألاً يزيدهم الله إلا ضلالا، وهي دعوة عليهم بكل شر مستطير، أوليس الضلال أصل كل شر، وقد استجاب الله دعاء نبيه الذي أنها لا تريد مر مستطير، أوليس الضلال أصل كل شر، مقد من نوح على قومه بألاً يزيدهم الله إلا ضلالا، وهي دعوة عليهم بكل شر مستطير، أوليس الضلال أصل كل شر، وقد استجاب الله دعاء نبيه الذي أيقن أن الحياة الم مستطير، أوليس الضلال أصل كل شر، وقد استجاب الله دعاء نبيه الذي أيقن أن الحياة ما مستطير، أوليس الضلال أصل كل شر، وقد استجاب الله دعاء نبيه الذي أيقن أن الحياة الم مستطير، أوليس الضلال أصل كل شر، وقد استجاب الله دعاء نبيه الذي أيقن أن الحياة ما مستطير، أوليس الضلال أصل كل شر، وقد استجاب الله دعاء نبيه الذي أيقن أن الحياة الم مستطير، أوليس الضلال أصل كل شر، وقد استجاب الله دعاء نبيه الذي أيقن أن الحياة الم من مناح على أن الحياة الله ما منه، وأن الموت أولى بهم، وكذلك أوحى إليه ربه: ﴿ لَنَ يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إلاً مَن قَدًا من الحياة الماحياة إلى حقيقة أساسية، وهي أما أمان فرا المان الما إلى أله أله أله أي أله ما ما أله أله أله ألها، وإن الوت أولى بهم، وكذلك أوحى إليه ربه: إلى ألهم، وإلى حقيقة أساسية، وهي أن المان أولي المان نفسه، فهي تجري في سياق العدالة الإلهية، وإن كانت مظهرا لقدرة ما أوليا، ولو أننا فتشنا في الأسباب لهلاك أي قوم لوجدناها أعمالهم ومساعيهم لا غير، وهذه الله أيضا، ولو أننا فتشنا في الأسباب لهلاك أي قوم لوجدناها أعمالهم ومساعيهم وما عربه ما أولها.

تُعَمَّا خَطِيَتَنِيمَ أُغَرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا ﴾ أصابهم الغرق في الدنيا، ونقلهم الموت إلى سوء العذاب في الآخرة، حيث نار جهنم التي تنتظر كل كافر ومشرك، وما كان موتهم في لجة الأمواج ينجيهم من نيران جهنم في البرزخ، لأن تلك النار تكمن في وجودهم. ﴿فَلَرَيَجِدُوا لَهُمُ مِّن دُونِ التَّوانُصَارًا ﴾ يحجزون عنهم العذاب، أو يقاومون بهم سلطان الله ومشيئته، كما يزعم المشركون بعبادتهم الأصنام بشرا أو حجرا أو غيرهما.

وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَانَذَرْعَلَ ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا ﴾ والدَّيَّار –كما يبدو – هو من يسكن الدور والدِّيَار، وإنها حقًّا دعوة بعذاب الاستَتُصال الذي حقت به كلمة الله عليهم، فما بقي يومئذ أحد إلا من آمن بنوح وركب السفينة، ومن هنا نهتدي إلى أن عذاب الاستئصال يأتي بهدف تطهير الأرض من العناصر الفاسدة التي لا تنفع معها النصيحة، وإن مبرر وجود الإنسان هو ما يشتمل عليه من الحق في كيانه فإذا صار خلوًا من أي حق أي حق فَقَدَ مبرر الوجود< تشريعيًّا وتكوينيًّا مما يؤدي به إلى الهلاك، وهذه الحقيقة تنطبق بصورة أجلى على الإنسان (المجتمع) منها على الإنسان (الفرد) ومن هنا نفهم الآية الكريمة: ﴿وَلَوَ لَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَفَسَكَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥١]، وكذلك الروايات التي تقول: «إِنَّ الله لَيَدْفَعُ بِالْمُؤْمِنِ الْوَاحِدِ عَنِ الْقَرْيَةِ الْفَنَاءَ»<sup>(1)</sup> لأنه لولا وجود المؤمنين من الناس لما بقي مبرر لوجود الآخرين.

[77] ثم يبين شيخ المرسلين الخلفيات والحيثيات وراء دعوته على قومه، فهو لم يدع عليهم لأنه ملَّ وتعب من الجهاد في سبيل الله، ولا لأنه يحمل العداء الشخصي ضدهم لما لقيه من الأذى والمعاناة على أيديهم، إنها كان منطلقه في ذلك رساليًّا خالصا لوجه ربه. ﴿ إِنَّكَ إِن تَذَرَّهُمَّ يُضِلُوا عِبَدَكَ ﴾ الموجودين، فيزيدون الضالين ضلالة، ويؤثرون على من آمن ليعود كافرا مشركا مثلهم، وفي هذه الآية يجب أن نقرأ مدى الضغط الذي يواجهه المؤمنون حينها يستقلون برأيهم ومسيرتهم عن مجتمع الضلال والفساد. إنه يبلغ حدًّا يُخشى عليهم من الانحراف بسببه، هذا من جانب، ومن جانب آخر إنه لا يُرتجى خير ولا مستقبل سليم من الانحراف بسببه، هذا من جانب، ومن جانب آخر إنه لا يُرتجى خير ولا مستقبل سليم من الاحيال التي تنسل منهم، باعتبارهم قد أحكموا أساليبهم التربوية السيئة التي من شأنها بناء شخصية الأولاد على أساس الباطل والعداء للقيادة الرسالية ولخط المؤمنين ﴿ وَلَا يَلِدُواً إِلَا فَاجِوًا متحصية الأولاد على أساس الباطل والعداء للقيادة الرسالية ولخط المؤمنين وولا يقيم وزنا شخصية الأولاد على أساس الباطل والعداء للقيادة الرسالية وخط المؤمنين ولا يقيم وزنا تستخصية الأولاد على أساس الماط والعداء للقيادة الرسالية وخط المؤمنين وكا يَلِدُواً إِلَا فَاجِوًا محيماً منه بالي بناء من جانب، ومن لا يقف عند حد شرع أو عرف، ولا يقيم وزنا منهمة لا في نفسه ولا في المجتمع، إنا يطلق لشهواته العنان، والكفار صيغة مبالغة من الكفر وهو خلاف الإيمان، والكفور خلاف الشكر.

ولقد انتهى نوح إلى هذه النتيجة بتجربته المرة الطويلة التي عاصر فيها ثلاثة أجيال على الأقل وخبرهم بتمام المعرفة، وكذلك بإخبار الله له، قال الراوي: قلت لأبي جعفر الباقر عَلَيَكَلاً: "ما كان علم نوح حين دعا على قومه أنهم ﴿وَلَا يَلِدُوَا إِلَا فَاجِرًا كَفَارًا ﴾ فقال: أمّا سَمِعْتَ قَوْلَ الله لِنُوحٍ: ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِهُ أَنهم ﴿وَلَا يَلِدُوا إِلَا فَاجِرًا كَفَارًا ﴾ فقال: أمّا سَمِعْتَ القول: "بأن الله تعالى أخرج من أصلابهم كل من يكون مؤمنا، وأعقم أرحام نسائهم، وأيبس أصلاب رجالهم قبل العذاب بأربعين سنة)".

والآية تبين أن الإنسان قد يرحمه الله ليس لذاته بل لآخرين يتعلقون به كالأولاد.

[٢٨] وختاما لهذه السورة المتضمنة للحديث عن المعانات الصعبة، ودعاء شيخ المرسلين

(١) بحار الأنوار: ج٢٤، ص١٤٣. (٢) تفسير القمي: ج٢، ص٣٨٨، بحار الأنوار: ج١١، ص٣١٥. (٣) مجمع البيان: ج١٠، ص٤٦٢. على قومه نجد آثار اللطف وحب الخير يجليها لسان نوح عن قلبه الحنون، وذلك حتى لا يظن أحد أنه عَلَيَّةٍ يحمل العداء الشخصي ضد قومه بالذات، فإنه وازن بين الدعاء سلبا ضد الكفار الفاجرين، والدعاء إيجابيًّا لصالح المؤمنين الصالحين.

 (رَبِّ أَغْضِرُ لِي ﴾ وهذه قمة العبودية لله والخشية منه، فبالرغم من الجهاد الطويل في سبيل الحق الذي امتد طيلة حياته إلا أنه لم يَمُنَّ على الله بشيء من طاعاته لإيانه بأنها ما كانت تكون لولا لطفه وتوفيقه، وأن الخضوع له والاعتراف بالتقصير تجاهه خير وسيلة للمزيد من القرب منه والسعي في خدمته وإنه حقًا درس يحتاجه كل مجاهد في سبيل الله ليقاوم به الغرور وهمزات الشيطان، وبالذات أولئك الذين يتطاول بهم العمر في خدمة الرسالة. و لكنه بأخلاق النبوة التي تدعوه للخروج من قوقعة الذات، والتفكير في نجاة الآخرين بمقدار التفكير في نجاة نفسه، لم ينس غيره بالرغم من أن ساعة دعائه كانت صعبة حرجة، سواء قلنا بأنه دعا ربه قبل الطوفان أو أثناءه أو بعده.. فهذا هو يلتفت لأولي الفضل عليه (أبوه وأمه) ولشركاء الصف والمسيرة (المؤمنين) لا فرق عنده بين من عاصروه وبين من سبقوه أو يأتون بعده، ويلتفت مرة مؤكدا براءته من الظلم والظالين، كما أكد بسابقتها ولاءه للحق وأمه) ولشركاء الصف مرة مؤكدا براءته من الظلم والظالين، كما أكد بسابقتها ولاءه للحق وأهله. فيل الفضل فطريًّا وتربويًا في وجوده وبناء شخصيته، وهكذا نتعلم درس الوفاء لأول معلم ميا الفضل فطريًا وتربويًا في وجوده وبناء شخصيته، وهكذا نتعلم درس الوفاء لأول معلم ميا ولغاء به لم ينسَ عناء والديه، حيث حملته أمه وَهُنًا على وهن، ثم سهرت فيا الفضل فطريًا وتربويًا في وجوده وبناء شخصيته، وهكذا نتعلم درس الوفاء لأول معلم مرة مؤكدا براءته من الظلم والظالين، كما أكد بسابقتها ولاءه للحق وأهله. ولواواد لأول معلم مرة مؤكدا براءته، والغالين، كما أكد بسابقتها ولاءه للحق وأمه، ولشر كاء الصف مرة مؤكدا براءته من الظلم والظالين، كما أكد بسابقتها ولاءه للحق وأهله. ولوولوكه لأول معلم مرة مؤكدا بنان في الحياة، إلى مان معان من من منه مو مؤليا على وهن، ثم سهرت ليلها وتعبت نهارها من أجل راحته، وحيث أجهد أبوه نفسه في طلب المعاش له وأكله وشربه ولسوته، وفوق ذلك كله ما تلقاه من تربية طيبة على الإيهان وحب الله.

وَلِمَن دَخَلَ بَيْقِ مُؤْمِنًا ﴾ يعني المؤمنين الذين انتموا إلى خطه ومسيرته ممن عاصروه. ووَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ ﴾ في كل زمان ومكان لأنهم وإن اختلفت الظروف والأزمنة إخوته الذين تجمعه بهم وحدة الهدف والخط والمسيرة. ووَلَانَزِدِ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا بَبَارًا ﴾ أي هلاكا وعذابا وضلالا، وهذه الجملة تأكيد للبراءة من الباطل قيها وأناسًا في مقابل تأكيد الولاء للانتهاء للحق الآنف.

سُورة الجنّ \* مكيّة. \* عدد آیاتها: ۲۸.

- \* ترتيبها النزولي: ٤٠.
  \* ترتيبها في المصحف: ٧٢.
- \* نزلت بعد سورة الأعراف.

- فضلًالشُورة عن أبي عبد الله عليمًة قال: "مَنْ أَكْثَرَ قِرَاءَةَ ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلَى ﴾ لَمْ يُصِبْهُ فِي الحُيَاةِ الدُّنْيَا شَيْءٌ مِنْ أَعْيُنِ الْجِنِّ وَلَا نَفْتِهِمْ ولَا سِحْرِهِمْ ولَا مِنْ كَيْدِهِمْ وكَانَ مَعَ مُحَمَّدٍ عَظَيَرَ فَيقُولُ يَا رَبَّ لَا أُرِيدُ بِهِ بَدَلًا ولَا أُرِيدُ أَنْ أَبْغِيَ عَنْهُ حِولًا".

(وسائل الشيعة: ج٦، ص٢٥٧)

### الإطار العام

### الشرعية لله ولرسوله وللمؤمنين فقط

إن التخرصات بوجود قوى غيبية قاهرة تؤثر في مجريات الحياة من الأفكار التي لا تكاد تخلو منها ثقافة من الثقافات البدائية، وهي عامل رئيس في الشرك بالله وعبادة الأصنام والأوثان، فالذي يعبد شجرة فإنها لظنه أن فيها حلولا من عالم الغيب، والذي يعبد الحجر لا يعبده بذاته وإنها يعبد الروح التي يزعم أنها تحوم حوله.

والجن من بين تلك الأرواح التي أثير ولا يزال حولها الكثير من الجدل إلى حد الخرافة والخيال المبالغ فيه، فقد زعم البعض أنها أرواح خلقت ذاتيًّا من غير خالق، وقال آخرون إنها تقوم بدور الخير والشر في الحياة، وعلى هذا الأساس ارتأوا ضرورة إرضائها فأشركوا بها.

وقد فَصَلَ الوحي الإلهي الخرافة عن الواقع، فبيَّن الحق، ونسف الثقافات الباطلة حول الجن، كما كشف في هذه السورة التي سميت باسمهم عن جوانب من حضارتهم اعتمادا على علم الله المحيط بكل شيء، وليس على الظنون والتخرصات، وتحدثنا آياته بلسانهم: (الآيات: ١-١٤).

والذي يدقق النظر في آيات هذه السورة يهتدي إلى وجوه تشابه أساسية بين حضارتهم وحضارة البشر:

 ١- فهم مخلوقون مكلفون من قبل الله بالإذعان للحق، واتباع رسالته المتمثلة في القرآن.

٢- وإن واقعهم الاجتماعي والسياسي يشبه إلى حد بعيد واقع المجتمع البشري، ففيهم الزعماء الذين يتسلطون على المجتمع ويَشُطُّون طغيانا وسفها.. كطواغيت الناس وحكامهم الفاسدين. ٣- كما أنهم يقعون في الأخطاء ذاتها التي يتورط فيها ضُلَّال الناس كالشرك بالله عز وجل.

٤ – وبالتالي فإن فيهم الصالحين ودون ذلك والمسلمين والقاسطين كما هو حال البشر .

وفي البين يشير القرآن إلى أن الالتقاء بين حضارتي الإنس والجن القائم على الشرك بالله وزيادة الانحراف والرهق فإنه منبوذ ومحرم في شرع الله.. ومنه استعاذة السحرة والمشعوذين بالجن، مما يزيدهم بعدا عن الحق وتوغلا في الباطل.

ويفضح الوحي مجموعة التخرصات والخرافات التي صورت الجن قوى خارقة، ورفعتهم إلى مستوى الربوبية، مما دعا بعض جُهَّال الناس لعبادتهم والشرك بهم، فيؤكد:

أولاً: أنهم لا يحوزون على العلم الحق المطلق، فلا يصح الاعتياد على ما يُلقُونه من ثقافتهم وأفكارهم في روع من يعوذ بهم، لأن علمهم محدود إذ يجهلون الكثير من الأمور.. وواضح تأكيد القرآن على أن كثيرا من تصوراتهم وثقافاتهم قائمة على الظن لا على العلم الواقعي القاطع (يلاحظ تكرار كلمة ﴿ظَنَنَاً ﴾ بلسان حال الجن مرات عديدة)، كما أنهم لا يدرون بمصير من في الأرض أريد بهم شرًّا أم أراد بهم رشدا. وحيث جاء القرآن كشف لهم عن مدى ضلالتهم وجهلهم بجملة من أهم الأمور وأوضحها.. أعني الإيمان بالله وتوحيده.

ثانياً: وأنهم ليسوا قوى ذات قدرات خارقة حتى يخشى منهم البشر أو يعوذون بهم طمعا في نيل القدرة، ودليل ذلك اعترافهم أنفسهم بعجزهم عن اختراق الحجب واستراق السمع من الملا الأعلى، وعجزهم عن مقاومة إرادة الله، أو حتى الهرب من حكومته وسلطانه.

وحيث تتمحور السورة حول الحديث عن الجن الذين أَشْرِك بهم ولا يزال بعض الإنس؛ تؤكد الآيات الأخيرة على حقيقة التوحيد، وأنه تعالى الذي يملّك الضرر والرشد، وهو أهل الاستعاذة به، وعالم الغيب لا يشاطره أحد فيه إلا من ارتضى من رسله.. مما يعطي الشرعية لخط الأنبياء فقط، أما الجن ومن يتصل بهم -سواء كانوا كهنة أو سحرة أو منجمين- فلا يجوز اتباعهم أبدا (الآيات: ١٥ –٢٨).

### إنا سمعنا قرآنا عجبا



- (١) جد: الجد العظمة، قال الطبرسي في مجمع البيان: الجد أصله القطع، ومنه: الجد العظمة لانقطاع كل عظمةٍ عنها لعلوها عليه.
- (٢) شططاً: أي قولًا بعيداً عن الحق، جاء في مفردات الراغب: الشطط الإفراط في البُعد، يقال شطّت الدار، وأشطَّ يقال في المكان وفي الحكم وفي السَّوْم، وشطُّ النهر حيث يبعد عن الماء من حافته.
- (٣) رهقاً: تعباً شديداً، وسمّي بذلكُ لأنه يعلو المرهق كالغشاوة، وقال البعض: رهقاً أي طغياناً حيث إنهم رأوا الجن ظهيراً لهم، أو زاد الإنسُ الجن طغياناً حيث إنهم ظنوا أن لهم مدخلاً في الأمور الكونية حتى استعاذ بهم الإنس، وأصل الرهق اللحوق، ومنه غلام مراهق، فكأن الإثم والطغيان يلحق الإنسان. (٤) قدداً: جمع قدَّة وهي القطعة، فالجن على مذاهب مختلفة وقطع متعددة، وكل قطعةٍ مخالفة للأخرى.

#### بينات من الآيات:

[٣-١] إن علاج القرآن لموضوع الجن ليس ترفًا فكريًّا يهدف إعطاءنا مجرد رؤية عن خلق غريب، بل هو علاج لمشكلة حقيقية موجودة في ثقافات الناس، ومنعكسة على واقع بعضهم بصورة خطيرة، حيث الخرافات والأساطير، وحيث الشرك بالله عز وجل. ومع أن القرآن كله موحى به من عند الله إلى رسوله إلا أن مطلع هذه السورة المباركة يؤكد أن الحديث عن الجن الذي تتضمنه الآيات ليس حديثا من الرسول عن تجربة شخصية حدثت له، ولا عن المر الذي تنضمنه الآيات ليس حديثا من الرسول عن أول عن أن مطلع هذه السورة المباركة يؤكد أن الحديث القرآن كله موحى به من عند الله إلى رسوله إلا أن مطلع هذه السورة المباركة يؤكد أن الحديث عن الجن الذي تنضمنه الآيات ليس حديثا من الرسول عن تجربة شخصية حدثت له، ولا المديث المر الذي تنضمنه الآيات ليس حديثا من الرسول عن تجربة من عند الله إلى من عند الله من عند الله إلى من عند الله إلى من عند الله إلى أن مطلع هذه السورة المباركة يؤكد أن الحديث القرآن كله موحى به من عند الله إلى رسوله إلا أن مطلع هذه السورة المباركة يؤكد أن الحديث القرآن كله موحى به من عند الله إلى رسوله إلا أن مطلع هذه السورة المباركة يؤكد أن الحديث الن المر أي المبل عن تجربة شخصية حدثت له، ولا عن الم الم الذي تنضمنه الآيات ليس حديثا من الرسول عن تجربة شخصية حدثت له، ولا الم الم المبل الذي تضمنه الآيات ليس حديثا من الرسول عن تجربة شخصية حدثت له ولا عن الم الذي تنفي الذي تنفينه المبل الذي الذي الذي الذي مطلع هذه السورة الله الم الم الم الم الم الم المبل الذي من المبل الذي تنفينه الآيات ليس حديثا من الرسول عن تجربة شخصية حدثت له ولا عن المبل الذي الذي الذي الذي الذي الذي الذي المبل المبل المبل المبل المبل الن المبل الذي المبل الم

- (١) تحرُّوا: التحرّي تعمَّد إصابة الحق، وأصله طلب الشيء والقصد له.
  - ۲) غدقاً: كثيراً، وغدق المكان يغدق غدقاً كثر فيه الماء.
- (٣) صعداً: شاقاً شديداً غليظاً متصعداً في العُظم ومنه التنفس الصعداء، وقال البعض: ﴿عَذَابًا صَعَدًا﴾ أي عذاباً يصعد عليه ويعلو بحيث يشمل جميع جسمه من قرنه إلى قدمه.
- (٤) لبداً: متكاثرين عليه ليمنعوه عن الدعوة. الواحدة لُبْدَة كاللبد المتلبّد أي المجتمع، وجمع اللّبد ألباد ولبود، وقد ألبدتُ السرج جعلتُ له لبْداً، وألبدتُ الفرس ألقيتُ عليه اللبد نحو أسرجتُه وألجمتُه وألبتُه، وألْبَدَ البعير صار ذا لِبْدٍ من الثَّلْط، وقد يكنَّى بذلك عن حسنه لدلالة ذلك منه على خصبه وسِمَنه. (٥) إن أدري: ما أدري.

كسائر كلام البشر عن الجن الذي لا يتأسس إلا على الخيال والظنون، بل هو حديث لعالم الغيب والشهادة أطلع عليه رسوله ﷺ عبر الوحي الذي لا ريب فيه.

فَقُلْ أُوحِي إِلَى أَنَهُ أَسْتَمَعَ نَفَرَّمِنَ أَلِحِينَ كَ قَالَ ابن عباس: «انطلق رسول الله عَنَى فَرجعت طائفة من أصحابه عامدين إلى سوق عكاظ وقد حِيْلَ بين الشياطين وبين خبر السهاء فرجعت الشياطين إلى قومهم فقالوا: ما لكم؟ قالوا: حِيْلَ بيننا وبين خبر السهاء وأرسلت علينا الشهب، قالوا: ما ذاك إلا من شيء حدث فاضربوا مشارق الأرض ومغاربها، فمر النفر الذين أخذوا نحو تهامة بالنبي عَنَى وهو بنخل عامدين إلى سوق عكاظ وهو يصلي بأصحابه صلاة الفجر فلما سمعوا القرآن استمعوا له، وقالوا: هذا الذي حال بيننا وبين خبر السهاء، فرجعوا إلى قومهم وقالوا: فإنَّا سَعْنَا قُرَانًا عَبَالَ المُنْدِينَ الشيوبَ وَلَن نُشْرِكَ بِرَينَا أَحَدًا كَا فَوحى الله تعالى إلى نبيه عَنى قُرَانًا عَبَالَ أَنَهُ أَسْتَمَعَ نَفَرَّمِنَ أَلِحَيْ فَا مَنَا بِعِنْ وَالِن قَال الوحى الله تعالى إلى نبيه عَني قُرانًا عَبَالَ المُنْدِق العام الذي حال بيننا وبين خبر السهاء، فرجعوا إلى

والاستماع على الأظهر هو مرحلة متقدمة من السماع حيث يعني التركيز والتدقيق فيها يسمع، ولقد انبهر النفر من الجن بإعجاز القرآن وعظمة آياته، انبهارا قادهم إلى التسليم له، واكتشاف ما هم فيه من الضلال والباطل بنور آياته البينات. وهكذا يُجلي الاستماع والتدبر عظمة القرآن لقارئه. أما الذي يَهُذُّه هَذَّ الشعر، وينثره نثر الرمل، أو يكون همه آخر السورة، فإنه لا يتجاوز الحروف والكلمات إلى المعاني المعجزة، كما تجاوز إليها أولئك الجن ﴿فَقَالُوَ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا»، وهذا الإعجاب يشبه إلى حد بعيد إعجاب السحرة بمعجزات موسى عليتَن ومن ثم إيمانهم به ونبذهم للسحر. وحري بالإنسان أن يبحث عما حملهم على ذلك من

إن الجن كما الإنس لديهم ثقافات، وبينهم مدَّعُو العلم (السفهاء بحد تعبيرهم) وهم يضلونهم دائما عن الحق، ولكنهم حينما استمعوا للقرآن وأنصتوا بدا لهم الفرق واضحا بين رسالة الله التي تحمل العلم والهدى، وبين الثقافات الشائعة عندهم والتي لا تنطوي إلا على الجهل والضلال. ولعل هذه المفارقة من أهم عوامل الإعجاب بالقرآن إذ استمعوا له. ﴿يَهْدِئَ إِلَى ٱلرُّشْدِ﴾ أي يُعرِّف بالحق، ويرسم للإنسان المنهج السليم الذي يوصله إليه.

وإن القرآن ليعلِّمنا الحق، وينمِّي فينا العقل والضمير وسائر حوافز الخير، مما يدفعنا إلى تطبيق الحق بالصورة الأكمل، وأين تجد هذه في غير كتاب الله؟ هل تجدها في أفكار الفلاسفة

> (۱) صحيح البخاري: ج۱، ص۱۸۷، صحيح مسلم: ج۲، ص ۳۵-۳۲. (۲) الکشاف: ج٤، ص٦٢٣.

الغامضة التي تحتجب وراء الكلمات الكلية لإخفاء الجهل والتناقض، أم في ثقافة البدائيين والشعراء؟ كلا... وهذا ما دفع النفر من الجن إلى الإيهان بالقرآن ونبذ كل الأفكار والثقافات الأخرى، فهم وجدوه وحده الذي يهدي إلى الرشد. ومع أن للرشد معنى عامًّا يتسع لكثير من المفردات، فالقرآن يهدي إلى معرفة الحقائق العلمية، والسنن الطبيعية، والأنظمة الحكيمة التي أجراها الله في سائر الحقول الاجتماعية والسياسية والاقتصادية.. إلا أن أعظم الرشد الذي يهدي إليه هو التوحيد باعتباره سنام الهدى وقمة الرشد.

وقد أشار بعض من المفسرين إلى ذلك، قال الفخر الرازي: ﴿ يَهْدِى إِلَى ٱلرَّشْدِ ﴾ إلى الصواب، وقيل إلى التوحيد. ﴿وَلَى نُشْرِكَ بِرَبَنَا أَحَدًا﴾ أي ولن نعود إلى ما كنا عليه من الإشراك به، وهذا يدل على أن أولئك الجن كانوا مشركينا".

ولأن الهداية لا تتم بمجرد معرفة الحق بالضمير والعقل، بل لا بد من الشجاعة الكافية لنقد الذات، وتحدي الواقع المنحرف، وبالتالي تحمل مسؤولية الصراع ضد كل باطل، لذلك بادر الجن إلى الإيهان بالحق من جهة، ونبذ الباطل بعزيمة الإيهان من جهة ثانية.

فَتَامَنَابِدٍ ﴾ والإيهان بالقرآن يعني رفضا قاطعا للقوى الأخرى غير الله، وعزما على المضي قدما في طريق التوحيد أنى كانت التحديات.. وقد فهم النفر من الجن الإيهان بهذه الكيفية وعزموا على رفض الأنداد المزعومين فقالوا: ﴿وَلَى نُشَرِكَ بِرَبَّنَا أَحَدًا ﴾، وهذا يعني الاستعداد لدخول الصراع، والاستقامة على الحق، وتقديم التضحيات من أجل الإيهان وقيمة التوحيد، وكذلك ينبغي أن يكون كل من يختار الحق، فالرشد غاية يجب أن يسترخص المؤمنون في سبيلها كل شيء، كما فعل السحرة (عند مواجهة عصا موسى) إذ ألقوا ساجدين، وتوجهوا إلى فرعون بخطاب الرفض والتحدي: ﴿فَأَقْضِ مَا أَنَتَ قَاضٍ إِنَّ انَتَ القوا ساجدين، وتوجهوا إلى فرعون بخطاب الرفض والتحدي: ﴿فَأَقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ إِنَّ المَعانِ اللهِ على الحق، والسوحة، حيث قطع فرعون أو المؤمنين من خلاف، وصلبهم في جذوع النخل صبرا.

ونفي الجن القاطع المؤبد بأنهم لن يشركوا ربيا يهدينا إلى وجود قوى تضغط عليهم باتجاه الشرك بالله بيا قد يصل إلى حد الإكراه، مثليا أكره فرعون السحرة على السحر، وكما يُكِره الطغاةُ اليوم أشياعهم (من جنود وإعلاميين وهكذا) على ممارسة الظلم ضد الشعوب. ولأن أعظم الضغوط التي تمارس وأخطرها هو ضغط التضليل عن الحق، والإيحاء بالشرك من خلال التربية الفاسدة والإعلام المضلل، فقد أعلن أولئك النفر المؤمنون أنهم لن يقبلوا التغرير بوجود الشركاء أو التشكيك في عظمة الله.

التفسير الكبير للرازي: ج٠٣، ص١٥٤.

فواَنَهُ, تَعَنَىٰ جَدُّرَيِّنَا مَا أَغَنَ صَنْحِبَةً وَلَا وَلَدَاكَ و فكرة الصاحبة والولد آتية من تصور المخلوق المحدود للخالق العظيم تصورا معتمدا على مقايسته بذاته، وهذا بالضبط العامل الفكري الرئيس الذي تقوم على أساسه النظريات والفلسفات البشرية التي خاض أصحابها في الحديث عن ذات الله وصفاته فشبهوه بخلقه سبحانه وتعالى عما يصفون. إن الجاهل ينكر وجود آفاق متسامية لا يبلغها علمه، فيريد تشبيه كل شيء بما يعرفه، فإذا به يتخيل أمورا لا واقع لها، ويصبح هذا التخيل –بدوره– حاجزا بينه وبين معرفة الحقائق. لذلك ينبغي تسبيح الله وتقديسه عن الشبه، لأن ذلك السبيل الوحيد لمعرفته سبحانه.

وهناك عامل نفسي للشرك يتمثل في أن المشركين يريدون الزعم أنهم أبناء الله، كما قالت اليهود والنصارى: ﴿ يَحَنَّ أَبْنَكُوْ اللَّهِ وَأَحِبَّتَوُهُمْ ﴾ [المائدة: ١٨]. فلا بد من التأكيد على وجود الصاحبة باعتبار الأبناء نتيجة للعلاقة بين الطرفين، تعالى الله علوا كبيرا. ولا ريب أن دعاة هذه الفلسفة هم أول من يريد تعريف نفسه ابنا للرب حتى يعطي لنفسه شرعية خضوع الناس وتقديسهم وطاعتهم له أو ربط نفسه بابن الله حتى يخلصها من المسؤولية. مما يعني أن نفي الشرك ليس رفضا لفكرة مجردة، بل هو رفض لنظام ثقافي واجتهاعي وسياسي ثقيل.

وفي كلمة (جَدُ ) اختلاف بين المفسرين، ففي البرهان عن أبي جعفر عَيَيَا قال: "إنَّمَا هُوَ شَيْءٌ قَالَهُ الجُنُّ بِجَهَالَةٍ فَحَكَى اللهُ عَنْهُمَ"، وعلى هذه الرواية يكون المعني هو المتعارف أي الجد أبو الأب والأم. وقال الرازي: "الجد الغنى، ومنه الحديث: "لَا يَنْفَعُ ذَا الجُدَّ مِنْكَ الجُد» أي لا ينفع ذا الغنى منك غناه، وكذلك الحديث الآخر: "قُمْتُ عَلَى بَابِ الجَنَّةِ فَإِذَا عَامَّةَ مَنْ يَدْخُلُهَا الفُقُرَاءُ، وَإِذَا أَصْحَابُ الجَدَ عَبُوسُونَ " يعني أصحاب الغنى والدنيا، فيكون المعنى: وأنه تعالى غني عن الاحتياج إلى الصاحبة، والاستئناس بالولد"". ولا نجد في السياق ما يشير إلى أن أولئك النفر من الجن. والذي يبدو لي أن الجد هنا بمعنى العظمة بحيث يمكن أن نجعل الغنى عني عن الصاحبة والولد في إطارها أيضا، وقد أشار العلامة الطبرسي في بيان لغوي لطيف إلى هذا أولئك النفر من الجن. والذي يبدو لي أن الجد هنا بمعنى العظمة بحيث يمكن أن نجعل الغنى عن الصاحبة والولد في إطارها أيضا، وقد أشار العلامة الطبرسي في بيان لغوي لطيف إلى هذا المعنى فقال: الجد أصله القطع، ومنه: الجد العظمة لانقطاع كل عظمة عنها لعلوها عليه، ومنه: الجد أبو الأب لانقطاعه بعلو أبوته وكل من فوقه لذا الولد أجداد، والجد الحظ لانقطاعه بعلو الجد أبو الأب الفرض الفر المها يهما وقد أشار العلامة الطبرسي في بيان لغوي لطيف إلى هذا المعنى فقال: الجد أصله القطع، ومنه: الجد العظمة لانقطاع كل عظمة عنها لعلوها عليه، ومنه: الجد أبو الأب لانقطاعه بعلو أبوته وكل من فوقه لمذا الولد أجداد، والجد الحظ لانقطاعه بعلو شأنه، والجدً خلاف الهزل لانقطاعه عن السخف، ومنه: الجديد لأنه حديث عمل النقط ع شأنه، والجدً خلاف المزل لانقطاعه عن السخف، ومنه: المعني ومنه: الجد العظمة بعين عليانه معالي هذا شأنه، والجد أبيا الما المي الما من المحف، ومنه الما عليه والما ميو الما ما الما من علي الما الما الما الأمر ""، في بيان لغوي للما عن الما منه الما ما الما ما ألما الما الما ما ما من ما من منه منه الما من وعله والما ما الما ما ما الما الما م

- (۱) تفسير البر هان: ج٤، ص٣٩١.
- (٢) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص ١٥٥.
  - (٣) مجمع البيان: ج ٢٠، ص ٤٦٥.

الكريمة والتعبير الدارج أي: (ربنا تعالى) أن ما في الآية يُصرِّح بالمتعلق وهو العظمة (الجد)، ونحن نطلق في قولنا دون المتعلق علو الله على كل شيء وعن كل ما يصفه المشركون.

وقد خصَّص القرآن في الآية ذكر العظمة بالذات لأن مشركي الجن يعملون من خلال نسبة الشركاء لله على الطعن في عظمته والتقليل من شأنه. وكيف لا تقل عظمة من يحتاج إلى الصاحبة والولد!.

ونفي الصاحبة عن الله هو نفي قاطع لوجود أي شريك له عز وجل، لأن المزاعم بوجود الشركاء مبنية على أساس بنوتهم له والتي لا تكون إلا بوجود الصاحبة. أما نفي الولد فهو نفي للوالد أيضا لأن من يلد فهو مولود مخلوق بالقطع، قال الإمام علي عَلِيَةً في صفة الله: «لَمَ يَلِدُ فَيَكُونَ مَوْلُوداً ولَمَ يُولَد فَيَصِيرَ تَخْدُوداً، (1)، وقال: «لَم يُولَدُ سُبْحَانَهُ فَيَكُونَ في الْعِزُ مُشَارَكاً ولَمُ يَلِدُ فَيَكُونَ مَوْرُوناً هَالِكاً، (1).

[3] ويؤكد القرآن على وجود التشابه بين المجتمع البشري ومجتمع الجن من الناحيتين الفردية والاجتهاعية، فهم خلق مكلفون عاقلون مختارون، ومحدودة علومهم كها نحن، ولذلك يقعون في الأخطاء المقاربة لأخطائنا كالشرك، وهذا يهدينا إلى خطأ الاعتقاد باطلاعهم على كل شيء، والاعتهاد على ما يقولون، إذ قد يقولون شططا. هذا من الناحية الفردية، ومن الناحية الاجتهاعية يتشابهون معنا في كونهم فرقا مختلفين، وطبقات مستضعفة ومستكبرة، بل ويعيشون في ظل أنظمة اجتهاعية وسياسية متشابهة.. حيث يترأسهم سفهاء منهم، كما يتزعم المجتمعات البشرية الحكام والملوك.

- (١) نهج البلاغة: خطبة: ١٨٦.
- (٢) نهج البلاغة: خطبة: ١٨٢.
- (٣) مفردات غريب القرآن: مادة شطط، ص ٢٦٠.

هو كل زعامة سياسية أو اجتماعية أو علمية شطَّت بها الأفكار نحو الباطل، وسعت في تضليل المجتمع كالحكام الطغاة وعلماء السوء. وما أكثر ما يقوله سفهاؤنا –نحن البشر – على رب العالمين، من على منابرهم، وفي وسائلهم التضليلية، في كل زمان ومكان! فما أحوجنا أن نكون كأولئك النفر من مؤمني الجن؛ نستمع القرآن، ونؤمن بما يهدي إليه من الرشد، ونرفض الشرك بالله بجميع ألوانه وصوره، وننتفض على سفهائنا تحت راية التوحيد وعلى هدى الوحي!

ونخلص هنا إلى الحقائق التالية:

١

الأولى: أن الجن ليسوا مجرد أرواح شريرة وحسب، وإنها فيهم المؤمنون الصالحون، وبهذا يعالج القرآن مزاعم البشر وتصوراتهم الخاطئة عن طبيعة عالم الجن بأنه شر محض.

الثانية: أن الهداية والرشد لا تتحقق لأحد بمجرد وجود الكتاب الهادي إلى الحق، بل لا بد من التقاء بين العقل الباطن وبين رسالة الله، وذلك بحاجة إلى المزيد من الإصغاء للآيات، واستهاعها، والتدبر في معانيها.

**الثالثة**: أننا إذا فسرنا الشرك بالتشريع من دون الله فإن الآيات تدل على أن الجن كما الإنس يبتدعون لهم تشريعات غير هدى الله وآياته، وأن القرآن جاء بديلا عن مناهجهم الضالة، وعلاجا لكل انحراف في حياتهم.. فهو رسالة الله للعالمين إنسا وجِنًّا.

وإذا فسرناه بالخضوع لغير حاكمية الله، فإن الآية الرابعة بالذات تدل على أن الجن -كم نحن- مبتلون بالحكام السفهاء والأنظمة الفاسدة، وأن رسالة الله التي تهدف الهداية إلى الرشد وغايته التوحيد تهدف قبل كل شيء إلى تحرير المجتمعات إنسية وجنية من ربقة الطواغيت والحكومات الظالمة (الحاكميات السفيهة).

الرابعة: أن أصل أكثر الأفكار الشركية -كما تقدم القول- وأصل قبول استعباد السلطات المنحرفة، وأصل التمييز العنصري وغيره، يعود إلى الزعم بولادة الله، ومن ثم وجود شيء أو شخص أقرب من شيء أو شخص قربًا ذاتيًّا إلى الله عز وجل.

[٥] ويوصل السياق كلام النفر عن طبيعتهم بها يكشف لنا واقع الجن ﴿وَأَنَّاظُنَنَّا أَن لَّن نُقُولَ ٱلْإِنسُ وَالِجِنُّ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا﴾ و لعل الظن هنا يعني العلم، ولكن ليس العلم القائم على الحجة والبرهان، وإنها هو العلم المتأسس على التصور المجرد. والآية تبين صفتين سلبيتين كانتا وراء تورطهم في الضلال:

الأولى: السذاجة المغرقة إلى حد الوثوق في الآخرين وتصديقهم فيها يقولون، بحمل ما

يصدر عنهم على محمل الصدق والصواب.

الثانية: التقليد الأعمى للآخرين، قال العلامة الطبرسي مُعلِّقا على الآية: «وفي هذا دلالة على أنهم كانوا مُقَلِّدة حتى سمعوا الحجة، وانكشف لهم الحق فرجعوا عما كانوا عليه، وفيه إشارة إلى بطلان التقليد، ووجوب اتباع الدليل»<sup>(1)</sup>.

وكلتا الصفتين نتيجة لإلغاء دور العقل وفقدان الاستقلال بالتوافق مع تيار المجتمع والتبعية العمياء له. إلا أن القرآن الذي أنزله الله لإثارة دفائن العقول فجَّر فيهم لما استمعوا آياته كوامن قدراتهم، العقلية والروحية، وخلق في أنفسهم إرادة التحرر من أغلال السذاجة والجهل والتبعية، وإرادة التحدي للانحراف بكل كيانه قيها (السفه) وأشخاصا (السفهاء).

إن مشكلة الكثير من الإنس والجن أنهم يتخذون الأشخاص لا القيم مقياسا، فمتى ما ضلَّ أولئك وانحرفوا ضلوا وانحرفوا معهم، في حين يجب أن تكون القيم هي المقياس، لأنها الضهانة الأصيلة والوحيدة لمعرفة الحق والاستقامة على هداه. و فيها يتصل بالكذب تهدينا الآية إلى أن الإنسان يرفضه ويستقبحه بالفطرة بحيث لا يتصور أن أحدا يجرؤ على التورط فيه، وهذا ما يجعله فريسة للكذابين المرة بعد الأخرى.

[٦-١٠] ثم يحدثنا النفر بآية محورية عن التظاهر بين بعض الإنس وبعض الجن على الباطل، بوصفها صورة من صور الشرك لدى بعض أبناء حواء، حيث الهالة الكبيرة من الأساطير والأوهام تدعو البعض إلى الاعتقاد بأن الجن قوى خارقة لديها العلم والقدرة المطلقين، مما يحدو بهم إلى الاتصال بالجن وطلب العون منهم. ويجهلون أن الأمر على العكس، يضيف جهلا إلى جهلهم وتعبا إلى تعبهم، إلى حد الرهق الشديد ﴿وَأَنَّهُ مَانَ رِجَالٌ مِنَ ٱلإِنس يَوُذُونَ بِحَالِمِينَ أَلِي فَنَ أَدُوهُمٌ رَهَعًا في والرهق: الغشاوة، وقيل للتعب الشديد إرهاق لأنه يعلو الموهق كالغشاوة فلا يكاد يبصر بقلب ولا بعين. وإذا كان المعنيون بالآية كل من غرتهم خرافة الاستعاذة بالجن وتعظيمهم فإن الكهنة والسحرة ومن يتصل مباشرة بالجن مخصوصون بقول: وَرِجَالٌ مِنَ آلٍ فِينَ إلى الله التعينون بهم في الشعوذة وسحر أعين الناس والكهانة ؟!

ولأن الجن ليسوا –كما يتوهم هؤلاء الرجال– يعلمون كل شيء، ويقدرون على صنع المستحيل، فإنهم يزيدونهم رهقا في أبدانهم وأنفسهم، وضلالا عن الحق باتباع أخبارهم الكاذبة، وخوض اللجج اعتهادا على وعودهم التي يعجزون عن الوفاء بها. أما من جانب الجن فلعلهم كانوا كرجال الإنس يتهادون في الغي والضلالة، حيث يُكْبِرون أنفسهم، ويتوهمون

(۱) مجمع البيان: ج ۱۰، ص٤٦٧.

أنهم أنصاف آلهة نتيجة تقديس رجال الإنس لهم واستعاذتهم بهم. و الكهنة والسحرة بدورهم كانوا يضللون من حولهم من الناس، قال الإمام الباقر عَلَيْظَلِاً: «كَانَ الرَّجُلُ يَنْطَلِقُ إِلَى الْكَاهِنِ الَّذِي يُوحِي إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ فَيَقُولُ: قُلْ لِشَيْطَانِكَ فُلَانٍ قَدْ عَاذَ بِكِ"<sup>(1)</sup>.

والعياذ الاعتصام وهو: «الامتناع بالشيء من لحاق الشر»<sup>(٢)</sup>، وللاستعاذة هنا أحد معنيين:

ا**لأول**: أنهم كانوا يعتقدون بأن الجن قوى شر في الطبيعة، وبالتالي يجب إرضاؤها للتخلص من شرها وأذاها.

الثاني: أنهم كانوا يعتمدون على الجن في مواجهة الأخطار والمشاكل، أو في مقاومة القوى التي يخشونها، ظنا منهم أنهم ينفعونهم أو يضرونهم.. فبدل أن يفكروا في حل مشاكلهم من خلال العقل والسعي تراهم يلجؤون للخرافة والأساطير، وبدل أن يتقربوا إلى الله عز وجل بالطاعة تراهم يعوذون بالجن، ظنا أنهم قادرون على صد غضب الله أو التأثير على أمره سبحانه وتعالى. وهكذا عوض أن يشحذوا إرادتهم ويُعْمِلوا فكرهم لمواجهة العدو عسكريًا يتوسلون بهذه الثقافة الميتة والمضللة.. فلا يصلون إلا إلى الشر والرهق.

ومن وجوه التلاقي بين الإنس والجن -بالإضافة إلى التعاون على الباطل- تشابه وجوه الانحراف والضلال في الأفكار والثقافات، ومن بين ذلك الكفر بالآخرة نتيجةً للثقافة القائمة على الظنون والتصورات، لا على الوعي بالواقع والمنهجية العلمية المعتمدة على الدليل والحجة.

وَأَنَّهُمْ ظُنُواْ كُمَا ظُنُنُمُ أَن لَن يَبْعَثَ أَلَمَ أَحَدَاكَ، في المجمع: «أن لن يبعث الله رسولا بعد موسى أو عيسى»<sup>(\*\*)</sup>، وفي التفسير الكبير: «ويحتمل أن يكون المراد أنه لن يبعث أحدا للرسالة على ما هو مذهب البراهمة»<sup>(1)</sup>، ومع إمكانية صحة هذا الرأي إلا أن الأقرب بعث الناس للحساب والجزاء، وهذا هو جذر كل انحراف وفرار من إطار المسؤولية. والآية تنسف الاعتقاد الواهي بأن الجن آلهة خلقوا ذاتيًّا ولا يموتون، كلا.. إنهم يموتون -كما يموت بنو آدم- ويبعثون كما يبعث البشر. بلى، وبعضهم يشك في البعث مما يدعوه إلى الشرك والمزيد من الزير.

- (١) بحار الأنوار: ج ٢٠، ص٩٨.
  - (٢) التبيان: ج ١٠، ص ١٤٨.
- (٣) مجمع البيان: ج١٠، ص٤٦٧.
- (٤) التفسير الكبير للرازي: ج ٣٠ ص ١٥٧.

وقد جرى جدل بين المفسرين حول هذه الآية هل هي من جملة ما حكاه النفر من الجن، أم هي قول الله؟ فقال بعضهم: إنها قول من الله، وقال آخرون -وهو الأقرب-: إنها قول الجن، قال الفخر الرازي: «واعلم أن حمله على كلام الجن أولى لأن ما قبله وما بعده كلام الجن، فإلقاء كلام أجنبي عن كلام الجن في البين غير لائق"''. ولعل التعبير اختلف من المتكلم ﴿وَأَنَّا ﴾ إلى الضمير الغائب ﴿وَأَنَّهُمْ ﴾ لأن المتكلم نفر من المؤمنين، وهم ليسوا من جملة الكافرين بالبعث، مما دعاهم إلى نسب الأمر إلى غير هم.

ثم يعود السياق إلى مجراه (ضمير المتكلم) باعتبار أن ما يأتي أمر عام وشامل حتى للنفر الذين آمنوا من الجن، باعتبارهم كسائر الجن سعوا لاستراق السمع، إلا أنهم حيث احتجبوا عن ذلك تحسسوا قدرة رجم، وآمنوا به تائبين. ﴿وَأَنَّا لَمَسْنَا ٱلسَّمَاءَ فَوَجَدْنَنَهَا مُلِتَتَ حَرَسًا شَدِيدَاوَشُهُبًا ﴾ والحرس هم الملائكة، والشهب أسلحتهم التي يرمون بها كل من يحاول استراق السمع، فهي مشحونة جنودا وعتادا إلى حد الامتلاء، بحيث لا يجد مسترق ثغرة ينفذ منها إلى وحقًّا: إنهم لمسوا السياء وعرفوا تلك الحقيقة من خلال التجربة العملية. إذ هلك الكثير وحقًّا: إنهم لمسوا السياء وعرفوا تلك الحقيقة من خلال التجربة العملية. إذ هلك الكثير منهم بالشهب وهم في مهمة الاستراق. ﴿وَأَنَا كَنَّا نَعْحَدُمْنَهَا مَعَعِدَ لِلسَّحَعِ ﴾ سابقا قبل أن يشاء الذ منعهم تماما، ﴿فَمَن يَسْتَعِعِ ٱلَآنَ يَجَدُ لَهُ شِهَامًا رَصَدَا ﴾. ومن كلمة فمقيد إلى الخدير منهم منعهم تماما، فضَمن يستقيع آلآن يَجَد لَهُ شِهَامًا رَصَداً ﴾. ومن كلمة فمقيد إلى الخدير الذ يسترقون السمع من ثغرات معينة يقعدون فيها. ويشير أثمة الهدى إلى الحكمة التي أغلق الذ أبواب الاستراق السبها عن الشياطين والجن، يقول الإمام الصادق على ترجم بالنجوم أبواب الاستراق الستم عن تعرات معينة يقعدون فيها. ويشير أثمة الهدى إلى الحكمة التي أغلق الله يسترقون السمع من ثغرات معينة يقعدون فيها. ويشير أثمة المدى إلى الحكمة التي أغلق الله مُوَانًا مُنِعَتْ مِنْ الشيراق السَّمْع لِنَدًا والحن، يقول الإمام الصادق على أن يشاء الله يُوانًا مُنِعَتْ مِن اسْتِرَاق السَّمْع لِنَا أَمَا الصادق عَلَيْ مُنْ أَشْمَا الله الم يُوانًا مُنِعَتْ مِن الله المُنْ مَنْ الله المُنْعَاتِ الحَجةِ وَنَانَ وَهِي لَك تَخْتُ مُنْ أَن

إذن فالجن لا يعلمون الغيب حتى يعوذ بهم الناس. قال صاحب البصائر بتعبير لطيف عن صلة هذه الآية بها قبلها من الآيات: «فالإنس كانوا يعوذون بالجن لأنهم يعلمون الغيب أو خبر السهاء فجاءت هذه الآية لتقول: إنهم (لا يعلمون الغيب، وأن السهاء ممنوعة عنهم)»<sup>(٣)</sup>.

واختلف في حراسة السماء، فمن قائل إنها لم تكن قبل بعث النبي ﷺ ومن قائل غير ذلك، وظاهر الآية يشير إلى ما ذهب إليه العلامة الطباطبائي إذ قال: «إن الحادث هو الملء

- التفسير الكبير للفخر الرازي: ج·٣، ص١٥٧.
  - (٢) بحار الأنوار: ج١٠، ص١٦٨.
  - (٣) تفسير البصائر: ج ٤٩، ص ٣٧٦.

وكثرة الحرس لا أصل الحرس، وظهور قوله: ﴿نَقَعُدُمِنَهَا مَقَنَعِدَ لِلسَّمْعِ ﴾ في أنا نجد فيها بعض المقاعد خاليا من الحرس والشهب، والآن ملئت المقاعد كلها، ﴿فَمَن يَسْتَعِع ٱلْآنَ يَعِدَ لَهُ شِهَابًا رَصَدَاً ﴾ ((). وفي الأحاديث: أنهم كانوا يحجبون عن سهاء بعد أخرى حتى وُلِد خاتم المرسلين فحُجِبُوا تماما، وعن الإمام علي عَلَيَظَرَ قال: «وَلَقَدْ هَمَّ إِبْلِيسُ بِالظَّعْنِ في السَّمَاء لِمَا مِنَ الْأَعَاجِيبَ في تِلْكَ اللَّيْلَةِ وَكَانَ لَهُ مَقْعَدٌ في السَّمَاء الثَّالِيَةِ وَالشَّيَاطِينُ بَسْتَرَقُونَ السَّمْع فَلَمَ رَاوُا الْأَعَاجِيبَ أَرَادُوا أَنْ يَسْتَرَقُوا السَّمْعَ فَإِذَا هُمُو قَدْ حُجِبُوا مِنَ الطَّعْنِ في السَّمَاء لِكَا يدعي معرفة الغيب (") من الكهنة والمنجمين باعتبارهم يتصلون بالجن فإنها يزعمون باطلا حيث حجبوا باعترافهم أنفسهم.

والسورة الكريمة تهدينا إلى طبيعة المنهج القرآني الواقعية، فآياته لا تدور في الفراغ، ولا تطرح الأساطير كما يقول الكفار والمشركون، وإنها يعالج قضايا ومشاكل نفسية واجتماعية وثقافية واقتصادية وسياسية حقيقية، وحيث تنزلت سورة الجن فمن أجل اجتثاث جذور الكهانة والشرك والاتصال بالجن والشياطين، وهكذا يعالج القرآن تلك النظريات الشائعة في المجتمعات.

ولعل سائلا يقول: وهل عالج القرآن المذهب الوجودي والشيوعي وغيرهما من الفلسفات التي تجددت في القرون الأخيرة؟. ونقول: بلى؛ لأن هذه المذاهب ليست إلا تطويرات للنظريات القديمة، فقد كانت الوجودية موجودة تاريخيًّا -وإن كانت بصورة أخرى- مبثوثة في الأفكار اليونانية التي دعت الإنسان لإثبات وجوده والالتذاذ الدائم، وهي مشابهة لدعوة سارتر<sup>(1)</sup> وتلامذته الآن، كما كانت الفلسفة الاشتراكية حاضرة في عهد من عهود إيران تحت عنوان (المزدكية) وهي اشتراكية بلغت حد الشيوعية والإباحية.

وتخصيص القرآن سورة باسم الجن صورة حية لواقعيته، لأن استعاذة رجال من الإنس بهم وتلقيهم لهمزاتهم كان ولا يزال من الأسباب الرئيسية لانحراف البشر وضلالهم عن الحق، حيث الخلط بين تلك الإلقاءات وبين الوحي. والتطلع إلى معرفة الغيب من الدوافع الملحة للإنسان نحو الاتصال بأي جهة يتوقع معرفتها به لعله يعلم بعضه، ولكن قسما من الناس يخطئون إذ يعوذون بالجن بدل أن يربطوا أنفسهم بوحي الله، مع أنهم لا يعلمون من الغيب

- (١) تفسير الميزان: ج ٢٠ ص ٤٣.
- (٢) بحار الأنوار : ج١٠، ص٤٥.
- (٣) الحجب عن معرفة المستقبل واخبار السياء، أما ما يقع بين البشر الذي اخبار عن ماض وكائن فليس من الغيب ولا يظهر من الآية نفيه. وهو غير منفي عن البشر كذلك، وهو نظير اخبار العيون. (٤) فيلسوف وجودي وأديب فرنسي، كان أدبه المتميز بوابته للشهرة (١٩٠٥-١٩٩٠م).

شيئا، وما أدل على ذلك من اعترافهم أنفسهم بهذه الحقيقة.

وَالتحولات الكونية التي رافقت بعن في الأرض أمر أراد بِهِم رَبُّهُم رَشَداً ﴾ إنهم بهتوا بالإرهاصات والتحولات الكونية التي رافقت بعث خاتم الأنبياء، كامتلاء السهاء حرسا وشهبا، وعجزهم عن استراق السمع بعدئذ، فلم يستوعبوا الأمر، وتخبطوا في تفسير تلك الظواهر هل هي شر لسكان الأرض كأن تكون من أشراط الساعة أم خيرا أراده الله؟!، وهذا يؤكد قصورهم عن علم الغيب، وجهلهم بتفسير الظواهر الكونية المتجددة كما يجهلون كثيرا من تلك الظواهر، فلا ينبغي التعويل عليهم في تفسير شيء من الظواهر كالمرض والفقر والفر والفر والم من السيا هذا شأن بعض المستعيذين بهم.

ولا ريب في أن بعث الرسول تشكينية خير عظيم لمن في الأرض، حيث ينقذهم برسالته وقيادته من ظلام الباطل والضلال والجهل، إلى نور الحق والهدى والعلم، وهكذا مَنعُ الشياطين من الاستراق نعمة عظيمة لهم حيث يزول السبب الذي تتشاكل به حقائق الوحي وتتشابه مع أباطيل الجن. قال ابن جريح: قالوا: «لا ندري لم بُعِثَ هذا النبي، لأن يؤمنوا به ويتبعوه فيرشدوا، أو لأن يكفروا به ويكذبوه فيهلكوا كما هلك من قبلهم من الأمم؟»<sup>(1)</sup>، وقيل معناه: «إن هذا المنع لا يدرى ألعَذاب سينزل بأهل الأرض أم لنبي يبعث ويهدي إلى الرشد، فإن مثل هذا لا يكون إلا لأحد هذين الأمرين»<sup>(1)</sup>. قال العلامة الطباطبائي: «وقد صرحوا بالفاعل لإرادة الرشد وحذفوه في جانب الشر أدبا، ولا يُراد شرٌ من جانبه تعالى إلا لمن استحقه»<sup>(1)</sup>. ولقد قال الله: ﴿رَشَدًا﴾ ولم يقل (خيرا) في مقابل الشر إشارة للرسالة التي تُعطي الهدى، ولأن الرشد سبب كل خير وسنامه، بل هو المصداق الأعظم للخير.

[١١–١٢] وينسف ربنا نظرة التقديس المطلق للجن ببيان اختلافهم، وأن فيهم من لا يستحق الاحترام لتخلفه عن الصلاح وتورطه في الفساد العريض ﴿وَأَنَّامِنَّا الصَّلَوَحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكٌ ﴾ أقل مرتبة. وكلمة ﴿دُونَ ذَلِكٌ ﴾ تتسع لدرجات مختلفة يلي بعضها بعضا في التسافل حتى آخر درك من الانحراف والضلال، ويعلوا بعضها فوق بعض حتى درجة الصلاح. ثم يضيفون: ﴿كُنَّا طَرَآيِقَ قِدَدًا﴾ أي مذاهب وجماعات مختلفة متفرقة، من قَدَّ الثوب يَقُدُّه إذا شقَّه وقطعه، ففرَّقه خرقًا بعد أن كان قطعة واحدة. ومن الآية نهتدي إلى أن الاختلاف في مدى الصلاح بين الجن أفرادا وجماعات راجع إلى اختلاف مذاهبهم، وأنهم كالبشر مختلفون في

- (۱) الدر المنثور: ج۲، ص۲۷۳.
- (٢) مجمع البيان: ج ٢٠، ص٤٦٨.
- (٣) تفسير الميزان: ج ٢٠، ص٤٤.

توجهاتهم ونظراتهم إلى الحياة.

ولعل تأكيد القرآن على التشابه بين الخلقين (الإنس والجن) يأتي لبيان أنهم خلق من خلقه تعالى يتعرضون لما يتعرض له الناس، وليسوا آلهة كما يزعم البعض فيعبدهم ويشرك بهم من دون الله. ومادام الجن صالحين ودون ذلك فإن الاتصال بهم قد يعود إلى الإنس بالخير لو كان طرفه الصالحين، وقد يعود عليهم بالشر العظيم إذا كان طرفه الضالين الفاسدين منهم، وهذا ما يجعل الاعتماد على قول الكهنة وأخبارهم محل إشكال وشك، باعتبار مصادره تحتمل الصواب والخطأ والصدق والكذب.

قال ابن عباس ومجاهد وقتادة: «على مذاهب مختلفة، مسلم وكافر، وصالح ودون الصالح». وقال شيخ الطائفة: «والطرائق جمع طريقة، وهي الجهة المستمرة مرتبة بعد مرتبة، والمعنى: إنا كنا على طرائق متباينة، كل فرقة يتباين صاحبها كما بين المقدود بعضه من بعض»<sup>(1)</sup>.

**وخلاصة القول**: أنهم مختلفون في مذاهبهم وتوجهاتهم، وفي كل فرقة يختلف الأفراد عن بعضهم صلاحا وانحرافا.

وإلى جانب بيان القرآن تصور الجن عن علم الغيب، مما ينفي المزاعم بأنهم آلهة أو أنصاف آلهة، يبين ضعفهم وعجزهم باعتبارهم مخلوقين عن مقاومة إرادة الله، بل عجزهم حتى عن الهرب من سلطانه وحكومته، الأمر الذي يهدم ثقافة الشرك بهم من أساسها.

وَوَٱنَّاظَنَنَآ أَن لَّن نُعْجِزَ ٱللَّهَ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ بصورة مباشرة من خلال مواجهة إرادته، أو بصورة غير مباشرة من خلال القفز على سننه أو خرقها، ولو كانت هذه القدرة موجودة عند الجن لأظهرها شياطينهم، ولخربوا كثيرا من قوانين الطبيعة ونظمها، ولكنهم عاجزون عن ذلك.. مما يهدينا إلى أنهم محكومون مثلنا بإرادة الله وسننه، فخطأ إذن أن يعتمد بعض الإنس عليهم ويعوذ بهم زعما أنه يحتمي بهم عن مشيئة الله، على أساس أنهم قوى قاهرة وضاغطة!، تعالى الله عما يصفون، فإن وجودهم كسائر المخلوقين مرتكز في الضعف والعجز، فهم لا يستطيعون أن يدفعوا عن أحد إرادة الله، ولا يجدون أنفسهم سبيلا للهرب منه.

وُوَلَن نُعَجِزَهُ, هَرَبًا﴾؛ لأن إرادته تعالى ليست محدودة بالأرض حتى يفلت من يطير إلى غيرها من إرادته، ويعجزه سبحانه، إنها هيمنته شاملة للوجود كله دون استثناء أو فرق بين كوكب وآخر، ولا بقعة وبقعة أخرى. قال الزمخشري: «أي لن نعجزه كائنين في الأرض \_\_\_\_\_\_

(۱) التبيان: ج۱۰، ص۱۵۲.

أينها كنا فيها، ولن نعجزه هاربين منها إلى السهاء،<sup>(١)</sup>. و الظن في الآية ليس بمعنى الشك، فإن الجن على يقين تام علميًّا بأنهم لا يعجزون رب العزة، بل هو بمعنى اليقين الذي يصل إلى حد التصور والاستحضار للحقيقة بالظن وكأنها حقيقة مادية قائمة، أي تركيز قوة التخيل والتصور بصورة شديدة.

[١٣] ولقد عرف النفر من الجن أنفسهم المحدودة بالجهل والعجز فتحسسوا الحاجة الفطرية الملحة بضرورة الاستعاذة بالخالق المتعالي عن أي عجز أو حد فعرفوا ربهم فاتخذوا معرفة النفس وسيلة لمعرفة الرب. أوليس من عرف نفسه فقد عرف ربه كما في الحديث؟ فآمنوا به، وراحوا يعوذون به إيهانا منهم بأن الاطمئنان والسعادة لا يوجدان إلا عنده عز وجل.

وحيث سمعوا آيات الذكر الحكيم وهم في مخاض الشك المنهجي والبحث عن سبيل الرشاد أصغوا لها مسامع قلوبهم، وسلمت لحقائقها أفتدتهم، فآمنوا به. ﴿وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا الْحُدَى مَامَنَا بِهِ في و لعلنا نستشف من هذا المقطع أن المتكلمين كانوا يعانون من مشكلة التعتيم والتضليل، لأنهم كانوا في بيئة جاهلية كجاهلية البشر قُبيل بزوغ فجر الرسالة. ويشير النفر إلى الخلفية التي دعتهم إلى اختيار الهدى بالإيهان بالله، ألا وهي كون الإيهان سبيل السعادة ﴿فَمَن يُؤْمِنُ بِرَبِهِ، فَلَا يَخَافُ بَغَسًا وَلَا رَهَتًا في وعلى عكس ذلك الشرك بالقوى المخلوقة كالجن والأوثان التي لا تزيد المشرك بها سوى الخسارة بعد الخسارة، لأنها محدودة وعاجزة عن تحقيق الضر والنفع لنفسها فكيف للآخرين؟!

إن البعض كالفرقة اليزيدية قدسوا الشيطان، وفلسفوا موقفهم على أساس أنه رمز قوى الشر الذي ينبغي اتقاؤه بعبادته وكسب رضاه، في حين تركوا عبادة الله لأنه كما يزعمون رب الرحمة الذي لا خوف من جانبه.. وراحوا يعظمون الطاووس لأنه في معتقدهم مسكون بالشيطان! والحال أن الإيهان بغير الله لا يُؤَمِّن للإنسان الاطمئنان، بل يضاعف خسارته وتعبه. بلى؛ إن الإيهان بالله وحده الذي يملأ القلب بالاطمئنان إلى حسن الجزاء ونعم العاقبة، فلا بخس ولا رهق.

قال صاحب المجمع: «البخس النقصان، والرهق العدوان»<sup>(٢)</sup>، ووافقه التفسير الكبير إلا أنه أضاف: «والرهق الظلم، ثم فيه وجهان:

الأول: لا يخاف جزاء بخس ولا رهق، لأنه لم يبخس أحدا حقا ولا ظلم أحدا فيخاف جزاءهما.

- (1) الكشاف: ج٤، ص ٦٢٧.
- (۲) مجمع البيان: ج۱۰، ص۷۷۰.

الثاني: لا يخاف أن يُبْخَس، بل يقطع بأنه يُجْزَي الجزاء الأوفى، ولا يخاف أن ترهقه ذلة، من قوله: ﴿رَهَقَهُمَ ذِلَةٌ ﴾<sup>(1)</sup>، وأصل البخس القلة، قال تعالى: ﴿ وَشَرَوْهُ بِشَمَنٍ بَخْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةٍ ﴾ [يوسف: ٢٠]، وإنها قيل كذلك لأن مادفعوه ثمنا ليوسف أقل من ثمنه حتى في السوق لو كان عبدا يباع. وسمي البخس بخسا لأنه في حقيقته الأخذ من مال الناس بها هو تقليل لحقوقهم الواقعية<sup>(٢)</sup>. وما تنفيه هذه السورة (البخس والرهق) بالنسبة للمؤمنين بالله على عكس ما أثبتته الآية السادسة في شأن المستعيذين بالجن من الإنس.

[10-15] ويعود النفر المؤمنون من الجن للتأكيد بها يشبه الآية الحادية عشر على أنهم مختلفون ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَنْسِطُونَ ﴾ والمسلم هو الذي يُسْلِمُ نفسه بكل كيانها للحق، فيكيفها معه معنويًّا وعمليًّا، وأما القاسط فهو الظالم الذي يضم قسط الآخرين إلى نفسه بغير حق، على خلاف المقسط الذي يُعطي حق الآخرين، وإنها قابل القرآن كلمة المسلم بالقاسط مع أنها تقابل الكافر عادة لأن من أظهر معاني الإسلام هو العدل، ولأن التسليم للحق هو العامل الرئيسي في تجسيد قيمة العدالة في الواقع، ولأن المطلوب من الإسلام ليس

فَوْمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَيْكَ تَحَرَّوْ أَرَشَدًا ﴾ قال الراغب: "حرى الشيء يحرى، أي قصد حراه، أي جَانَبَهُ وتحرَّاه \*(")، وفي تفسير البصائر تحرى تحرَّيًا: "طلب ما هو أحرى بالاستعمال في غالب الظن، وطلب أحرى الأمرين وأولاهما، وتحرى الأمر توخاه وقصده، والتحري هو الاجتهاد في تعرف ما هو أولى وحق، وفي الحديث: "تَحَرَّوا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْعَشْرِ الأَوَاخِرَ» أي تعمدوا طلبها فيها»<sup>(1)</sup>. وعلى هذا التفسير للكلمة يكون المعنى أن من اختار الإسلام وسَلَّم له فقد قصدوا الرشد والهدى، وهذا مُسْلِم به لأنه حينئذ سيهديه الله بنور الوحي وآيات الرسالة، مما يُكمل عقله وعلمه فيجعله راشدا. والآية تأكيد على أن الإسلام ليس مجرد تسليم النفس للحق، بل هو إضافة إلى ذلك وعي الحق بعد البحث عنه طلبا للرشد.

﴿وَأَمَّا ٱلْقَـٰسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا﴾ ومن هنا نهتدي إلى أن أظهر معاني (تحري الرشد) طلب النجاة من النار ومن غضب الله، بمعرفة طريق الهدى بالنفس والعقل، وكذلك بتجنب الذنوب والخطايا والقيام بالصالحات، وذلك ما لم يفعله القاسطون مما أدى بهم إلى العذاب. ولا يقول القرآن أنهم سيكونون حطبا لجهنم، بل قال: ﴿فَكَانُواْ ﴾ بصيغة الماضي، والسبب

> (١) التفسير الكبير للوازي: ج ٣٠ ص ١٥٩. (٢) لقد مر بيان لمعنى الإرهاق عند الآية (٤٣) من سورة القلم فراجع. (٣) مفردات غريب القرآن: مادة حري، ص١١٥. (٤) تفسير البصائر: ج٤٩، ص٣٢٠-٣٢١.

أن مرتكب الذنوب والفواحش قد جعل نفسه وقودا للنار لحظة اقتحامها، بالفعل. قال الزمخشري: «القاسطون الكافرون الجائرون عن طريق الحق، ونقل طريفة عن سعيد بن جبير مجلسًه : أن الحجاج قال حين أراد قتله: ما تقول فيَّ؟ قال: قاسط عادل، فقال القوم: ما أحسن ما قال! حسبوا أنه يصفه بالقسط والعدل، فقال الحجاج: يا جهلة! إنه سماني ظالما مشركا، وتلا قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا ٱلْقَسِطُونَ﴾ وقوله تعالى: ﴿تُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعَدِلُونَ ﴾ [الأنعام:1]»<sup>(1)</sup>.

وجرى جدل بين المفسرين في عذاب الجن، فقد أجمعوا على إمكان تعذيب القاسطين من الإنس بجعلهم حطبا لجهنم، ولكنهم اختلفوا في كيفية تعذب الجن بالنار وهم من جنسها، فقال بعضهم كالفخر الرازي: «إنهم وإن خلقوا من النار لكنهم تغيروا عن تلك الكيفية وصاروا لحما ودما هكذا»<sup>(٢)</sup>، ومن أطرف ما قرأته في هذا الشأن: «أن بهلول أتى إلى المسجد يوما وأحد الخطباء يقرر للناس علومه، فقال في جملة كلامه: إن جعفر بن محمد (يعني الإمام الصادق عَلِيَتَلَانِ) تكلم في مسائل ما يعجبني كلامه فيها:

الأولى: يقول: إن الله سبحانه موجود ولكنه لا يُرى لا في الدنيا ولا في الآخرة، وهل يكون موجود ولا يُرى؟ ما هذا إلا تناقض!.

الثانية: إنه يقول: إن الشيطان يُعذَّب في النار مع أن الشيطان خُلِق من النار، فكيف يعذب الشيء بها خلق منه؟!.

الثالثة: إنه يقول: إن أفعال العباد مستندة إليهم، مع أن الآيات دالة على أنه تعالى فاعل كل شيء!.

فلما سمعه البهلول أخذ مدرة وضرب بها رأسه وشجه، وصار الدم يسيل على وجهه ولحيته، فبادر إلى الخليفة يشكو من بهلولًا، فلما أحضروا بهلولًا وسئل عن السبب قال للخليفة: إن هذا الرجل غَلَّط جعفر بن محمد ﷺ في ثلاث مسائل:

الأولى: أنه يزعم أن الأفعال كلها لا فاعل لها إلا الله، فهذه الشجة من الله تعالى وما تقصيري؟!.

الثانية: أنه يقول: كل شيء موجود لا بد أن يُرى، فهذا الوجع في رأسه موجود مع أنه

- (١) الكشاف: ج٤، ص ٦٢٨.
- (٢) التفسير الكبير للرازي: ج ٣٠، ص١٦٠.

لا يراه أحد.

الثالثة: أنه مخلوق من التراب وهذه المدرة من التراب وهو يقول: أن الجنس لا يتعذب بجنسه، فكيف يتألم من المدرة؟ فأعجب الخليفة كلامه، وتخلص من شجة الخطيب»<sup>(1)</sup>.

[10-17] ويستثير الواحد إنسيًّا أو جنيًّا فكره بحثا عن الأسباب التي أدت إلى انحطاط حضارته، وتخلفه عن ركب التقدم، فلا يجد مهما أنعم الفكر والنظر سوى إجابة واحدة هي الانحراف عن النهج السليم والتفرق بالسبل الملتوية، وبتعبير القرآن: الانحراف عن الطريقة لأنها وحدها التي تأخذ الإنسان إلى السعادة ﴿وَأَلَوْ أَسْتَقَنَمُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسَقَيْنَهُم مَّآةً غَدَقًا ﴾ أي كثيرا فراتا. فها هي تلك الطريقة؟.

إن تعريف القرآن لها بألف ولام العهد والجنس يهدينا إلى أنها طريقة معينة للإنس والجن، وليس سواها طريقة حتى يستريب فيها ذهن السامع أو ينصرف عنها. ولقد كثرت الأقوال في بيان المقصود بالطريقة إلا أن أقربها -كما يبدو لي- الحق المتمثل في:

١ – الفطرة التي أركزها الله في خلقه، حيث الإيهان والتسليم للحق.. فإن الاستقامة عليها هي السبيل إلى كل خير وسعادة.

والفطرة والرسالات مع الأنبياء يكمل واحدهما الآخر في هداية الإنسان إلى الطريقة السليمة ويثبتانه عليها لو اتبعهما، وهي –أي الطريقة– واضحة عند كل مكلف بالاستقامة عليها، إلا أن القليل هم الذين يلتزمون بها كما يريد الله، ويستقيمون عليها حتى النهاية رغم المصاعب والعقبات. بلى؛ إن النتائج الحضارية للرسالة قد لا تظهر في اللحظة الأولى التي يقرر المجتمع فيها الالتزام بقيمها والاستقامة عليها، لأن القيم الرسالية تشبه إلى حد بعيد البذرة

- (۱) شجرة طوبي: ج۱، ص٤٩.
- (۲) راجع مجمع البيان: ج۱۰، ص۷۱.
- (٣) راجع: التفسير الكبير للرازي: ج٣٠، ص١٦١.

التي يزرعها الفلاح في الأرض.. لا بد من الصبر عليها حتى تؤتي أكلها ورعايتها في الأثناء، مما يفرض الاستقامة أساسًا في السعي الحضاري، ووعي هذه القيمة الواقعية من شأنه تثبيت الإنسان على الهدى، ودفع روح القنوط واليأس من الرسالة عن فكره ونفسه. أترى لو يئس الرعيل الأول من الإسلام حيث لم يكونوا يرون منه سوى التضحيات تلو التضحيات فهل كانوا يبنون حضارته على امتداد المعمورة؟، أو هل كانوا يحققون تلك الأهداف والمنجزات العظيمة التي وصلوا إليها بفضل الصبر والاستقامة؟ كلا.. وما أحوج الأمة الإسلامية وهي تعيش مخاض الصحوة والعودة إلى رسالتها أن تلتفت إلى هذه الحقيقة، وتعزم السير إليها قدما مها حاول الأعداء ثنيها عن الطريقة بتهويل التضحيات والمشاكل التي تواجهها كل أمة ناهضة في السنين الأولى للنهضة، فإن الاستقامة وحدها التي توصل الأمم إلى موسم الحصاد حيث وتحمَّل تحدياتها وجراحاتها.

ولقد توقف المفسرون عند الشطر الثاني من الآية ﴿لَأَسْقَيْنَهُم مَّآَءٌ غَدَقًا﴾ متسائلين: كيف يَعِدُ الله الجن والإنس بالماء الغدق نتيجةً للاستقامة على الطريقة، والحال أن الجن ليسوا ذوي أبدان إنسية أو لا يحتاجون إلى الماء –ربها يزعم عدم الاحتياج بوصف أنهم مخلوقون من النار – فيكون الوعد به مغريًّا عندهم؟ والجواب:

أولاً: إننا نفهم من عموم القرآن أن الحاجة إلى الماء مرتكزة في كل كائن حي، لقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَـامِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾ [الأنبياء: ٣٠] بغض النظر عن المقدار والكيفية.

ثانياً: يبدو أن الماء رمز للحضارة حيث الماء عصبها، فأي تقدم حضاري لا غنى له عن الماء.

ثالثا: كما إن أجلى مصاديق الماء ليس ما نشربه ونسقي به الزرع، إنها هو العلم الحق الذي تحيا بالاستجابة له النفوس والعقول، وتنعش به الحياة. قال الإمام الصادق عَلَيَتَلَا: "يَعْنِي لَأَمْدَدْنَاهُمْ عِلْماً كَيْ يَتَعَلَّمُونَهُ مِنَ الْأَئِمَة عَلَيْظَهِ"" وعن بريد العجلي قال: «سألت أبا عبد الله عَلَيَّ عَن قول الله عز وجل: ﴿وَأَلَوَ ٱسْتَقَدْمُواْعَلَى ٱلطَّرِيقَةِ ﴾ قال: يَعْنِي عَلَى الْوَلَايَة ﴿لَاسَقَ مَاتَ عَدَمَاً عَنَ قول الله عز وجل: ﴿وَأَلَوَ ٱسْتَقَدْمُواْعَلَى ٱلطَّرِيقَةِ ﴾ قال: يعْنِي عَلَى الْوَلَاية المَّاءَ عَدَلَاً هُذَا هُمْ عِلْماً كَثِيراً يَتَعَلَّمُونَهُ مِنَ الْأَئِمَة عَلَى اللَّذِي الله عن وجل: الله المَاتَ عَدَمَاً عَذَاتَهُمْ عِلْمَا عَلْيَة عَلَيْ وَاللَّهُمْ عِلْمَ

- (١) بحار الأنوار: ج٢٤، ص٢٨.
- (٢) بحار الأنوار: ج٢٤، ص٢٩.
  - (٣) الكافي: ج١، ص٤١٩.

سَبِوَرَةُ الْجِعْنَ

الآية على هذا النحو، لأن الاستقامة على الطريقة في النفس بالإيهان، وفي الفكر باتباع آيات الله ورسالته، وفي المجتمع بالانتهاء إلى حزبه واتباع أوليائه.

ومن كلمة ﴿لَأَسَقَيْنَهُمَ﴾ يتبين أنهم ظمأى، وعطشهم إلى الإيهان والمعرفة أشد من عطشهم إلى الماء، وبالاستقامة على الطريقة الآنف ذكرها يُؤَمَّن للبشرية كل ذلك، حيث الإيهان بالله وحيث بصائر الوحي التي تروي القلوب والعقول، وتبني حضارة السعادة، ومستقبل الفلاح.

ولأن هدف الحياة هو الابتلاء لاستظهار معدن المكلفين وكوامنهم فإن المسألة لا تنتهي عند حدود الاستقامة على الطريقة من قبل المخلوقين وإسقاء الماء الغدق من قبل الله، بل لا بد من الفتنة، بوصفها قضية أساسية يفرضها هدف الخلق، وكون الدنيا ليست الدار الأخيرة. ﴿ يَنَفَيْنَكُمُ فِيوَ ﴾ بهدف معرفة طبيعتهم، ومواقفهم العملية من نعم الله عز وجل، بالذات وأن المسيرة الحضارية للأمم تبدأ بجيل ملتزم مستقيم يشيد صرح الحضارة ثم ينحرف ببطر النعمة، أو يرثه من بعده خلف يضيع القيم ويتبع الأهواء. فأما الأمة التي تفلح في الاستقامة على الطريقة قبل الرغد وبعده فإنها تصبح محل عناية الله، والمزيد من فضله بالزيادة جزاء للشكر، وعلى عكسها الأمة التي يأخذها الغرور بمنجزاتها، وتنخدع بزينة الحياة الدنيا، وفضل الله عليها، فإنها تدخل نفق الانحطاط والعذاب.

وَمَن يُعَرِضْ عَن ذِكَرِ رَبِّهِ. يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ﴾ قيل: هو العذاب الذي يزداد ويتصاعد بمرور الزمن، وإن الأمة التي تضل عن مسيرة الحق لترى الأهوال وألوان العذاب المتكاثرة في أنواعها، والمتزايدة في كيفيتها، وقيل: هو العذاب الأليم الذي يصعد إلى المخ، وقيل: صعود جبل في جهنم يُجبَر المجرمون على صعوده مُحمَّلين بالأثقال، فكلها بلغوا قمته أعيدوا للأمر كرة وأخرى دون استراحة.. وفي الأثناء تضربهم ملائكة العذاب بمقامع الحديد النارية.

ومن الناحية الواقعية لو أردنا أن نتصور مسيرة أمة خالفت الطريقة السليمة واتبعت السبل المنحرفة فسنجدها كمن يصعد الجبال الوعرة يخالف سنة الله في الجاذبية، فيلقى في طريقه العقبات التي لا تطاق. قال ابن عباس: «إن صَعَدًا جبل في جهنم، وهو صخرة ملساء فيكلف الكافر صعودها، ثم يجذب من أمامه بسلاسل ويضرب من خلفه بمقامع حتى يبلغ أعلاها في أربعين سنة، فإذا بلغ أعلاها جذب إلى أسفلها ثم يُكَلَّف الصعود مرة أخرى»<sup>(1)</sup>.

وإنها يُسلك المعرض عن ذكر الله عذابا صعدا لأن ذكره تعالى وسيلة الاستقامة على

(١) التفسير الكبير للرازي: ج ٣٠، ص١٦٢.

الطريقة، ولا يقدر الإنسان على الاستقامة من دونها، فإذا ما أعرض أحد عن الوسيلة لم يبلغ النتائج فإذا بالماء الغدق يصبح عذابا صعدا. ولعمري إن الأمة الإسلامية حين استقامت على الطريقة سقيت الماء الغدق، وصارت إلى السعادة والسلام، ولكنها حيث افتتنت بالمعطيات والنعم فشلت في الامتحان، إذ أعرضت عن ذكر ربها وأوليائه فصارت ولا تزال إلى العذاب الصعد.

[١٨–٢٠] وفي سياق الحديث عن الجن الذين اتخذهم البعض آلهة فأشركوا بهم، وعبدوهم من دون الله، يؤكد ربنا حقيقة التوحيد هدفًا رئيسًا من وراء نسف المزاعم الموغلة في الخرافة حول هذا الخلق من خلقه تعالى، مما يهدينا إلى كون الآية الثامنة عشرة آية محورية في سورة الجن.

وأنَّ أَلْمَسَنِجِدَ لِلَهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ و الأنبياء وكل من يسيرون على خطهم ويتبعون منهجهم حيث يقومون لله بالدعوة وينهضون للتغيير يجعلون محورهم توحيده عز وجل عن أي شريك من خلقه، إلى حد التجرد له عن أية ذاتية، يتجردون عن الأرض والعشيرة وكل قرابة وأية علاقة بشيء أو بشخص، ويسلمون أنفسهم بصورة مطلقة له، ويكيفونها حيث التوافق مع رسالته وهذا من أهم الفوارق بين الدعوات الإلمية الخالصة وبين الدعوة مع أسلمين التفيير يجعلون عورهم توحيده عز وجل عن أي شريك من خلقه، إلى حد التجرد له عن أية ذاتية، يتجردون عن الأرض والعشيرة وكل قرابة وأية علاقة بشيء أو بشخص، ويسلمون أنفسهم بصورة مطلقة له، ويكيفونها حيث التوافق مع رسالته وهذا من ألمين الدعوات البشرية وكل قرابة وأية علاقة بشيء أو بشخص، ويسلمون أنفسهم بصورة مطلقة له، ويكيفونها حيث التوافق مع رسالته وهذا من أهم الفوارق بين الدعوات الإلهية الخالصة وبين الدعوات البشرية التي يسعى أصحابها في الغالب إلى الانتفاع منها لصالحهم.

إنك لو درست حركة الكهنة فستجدهم يسعون لجعل أنفسهم محورا من وراء ثقافاتهم ودعوتهم، فهم دائها يريدون إقناع الناس بأنهم عظهاء، وأن لديهم قبسا من عظمة الله سبحانه وعلما من علمه. أما الأنبياء والرسل فإنهم لا يدعون مع الله أحدا أبدا. ويتفرع من ذلك أن الدعوات البشرية عادة ما تكون وسيلة لارتزاق أصحابها بها. أما أولياء الله فإنهم لا يسألون أحدا أجرا. بل يأتون ليعطوا الناس الأجر والخير.

وقد استفاد أئمة الهدى من هذه الآية حكما شرعيًّا جنائيًّا بحرمة قطع المساجد كالكف في حوادث السرقة مثلا، وقد جاء في الرواية في قصة سارق أحضر إلى المعتصم العباسي فاستفسر: من أي حد يجب أن يقطع؟ فقال الراوي (وهو ابن أبي داود): من الكرسوع، قال: وما الحجة في ذلك؟ قال: قلت: لأن اليد هي الأصابع والكف إلى الكرسوع، لقول الله في التيمم ﴿فَأَمْسَكُوا بِوُجُوهِكُمٌ وَأَيَدِيكُمٌ ﴾، واتفق معي على ذلك قوم. وقال آخرون: بل يجب القطع من المرفق، قال: وما الدليل على ذلك؟ قالوا: لأن الله لما قال: ﴿وَأَيَدِيَكُمٌ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ في الغسل دَلَ قال: فَالْتَفَتَ إِلَى مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ عَلِيًّ عَلَيَّ لاَ فَقَالَ: مَا تَقُولُ فِي هَذَا يَا أَبَا جَعْفَرٍ ؟ قَالَ عَلَيَتُلاَ: اعْفَنِي تَكَلَّمُوا بِهِ أَيُّ شَيْءٍ عِنْدَكَ؟ قَالَ عَلَيَتَلاَ: اعْفَنِي مَتَّ تَكَلَّمُوا بِهِ أَيُّ شَيْءٍ عِنْدَكَ؟ قَالَ عَلَيَتَلاَ: اعْفَنِي عَمَّا تَكَلَّمُوا بِهِ أَيُّ شَيْءٍ عِنْدَكَ؟ قَالَ عَلَيَتَلاَ: اعْفَنِي عَمَّا تَكَلَّمُوا بِهِ أَيُّ شَيْءٍ عِنْدَكَ؟ قَالَ عَلَيَتَلاَ: اعْفَنِي عَمَّا تَكَلَّمُوا بِهِ أَيُّ شَيْءٍ عِنْدَكَ؟ قَالَ عَلَيْتَلاَ: اعْفُنِي عَمَّا مَكَلَّمُ الْقُومُ فِيهِ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، قَالَ: دَعْنِي عَمَّا تَكَلَّمُوا بِهِ أَيُّ شَيْءٍ عِنْدَكَ فِيهِ قَالَ عَلَيْتَكَلاَ: اعْفُنِي عَنْ هَذَا يَا أَمْ بَرَ الْمُؤْمِنِينَ، قَالَ عَلَيْتَكَلا: أَقْسَمْتُ عَلَيْهُ إِلَّهُ لَمَا أَخْبَرْتَ بِمَا عِنْدَكَ فِيهِ فَقَالَ عَلَيْتَكَرْ: أَعْنَدُكَ فِيهِ فَقَالَ عَلَيْتَكَرْ: أَصُولُ هَنْ هَذَا يَ عَنْدَكَ فِيهِ فَقَالَ عَلَيْتَكَارَ: أَقْسَمْتُ عَلَيْ مَا أُنْ مَنْ عَنْدَكَ فِيهِ فَقَالَ عَلَيْتَكَارَ: أَقْسَمْتَ عَلَى عَلَيْتَ إِذًا أَنْ بَعَنْ كَلُو لَكُنَا إِذًا إِذًا إِذًا إِذًا لَقُولُ فِي هَذَا إِذَا الْمَعْفَى عَلَى عَلَيْتَكَانَ الْ عَلَيْتَكَلاً إِذًا إِذًا أَعْسَمْتَ عَلَى كُونَ مَنْ مَنْ عَلَى عَلَيْتَكَ الْ

قَالَ عَلَيَحَالَا: لِقَوْلِ رَسُولِ الله ﷺ: السُّجُودُ عَلَى سَبْعَةِ أَعْضَاءٍ: الْوَجْهِ وَالْيَدَيْنِ وَالرُّكْبَنَيْنِ وَالرُّجْلَيْنِ، فَإِذَا قُطِعَتْ يَدُهُ مِنَ الْكُرْسُوعِ أَوِ الْمِرْفَقِ لَمْ يَبْقَ لَهُ يَدْ يَسْجُدُ عَلَيْهَا، وقَالَ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَحِدَ لِلَّهِ ﴾ يَعْنِي بِهِ هَذِهِ الْأَعْضَاءَ السَّبْعَةَ الَّتِي يَسْجُدُ عَلَيْهَا، وقَالَ مَدْعُوا مَعَ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَحِدَ لِلَّهِ ﴾ يَعْنِي بِهِ هَذِهِ الْأَعْضَاءَ السَّبْعَةَ الَّتِي يَسْجُدُ عَلَيْهَا، وقَالَ مَدْعُوا مَعَ اللَّهِ لَمَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَحِدَ لِلَّهِ ﴾ يَعْنِي بِهِ هَذِهِ الْأَعْضَاءَ السَّبْعَةَ الَّتِي يَسْجُدُ عَلَيْهَا ﴿ فَلَا مَنْعِلَمُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَحِدًا لِلَهِ كَمَنِهِ الْمُعْضَاءَ السَّبْعَةِ اللَّهِ فَلَا مَنْعُولُ مَعَالَى اللَّهُ اللَّهِ الْمَدَاكَةِ وَمَا كَانَ لِلهُ لَمُ يُقْطَعْ قَالَ فَاعْجَبَ الْمُعْتَصِمَ ذَلِكَ فَأَمَرَ بِقَطْع يَدِ السَّارِقِ مِنْ

ونستفيد من الآية بصيرة عملية وهي حرمة جعل المساجد محلا لدعوة غير الله، واستخدامها بغير غرض العبادة له عز وجل، كالدعوات الانتخابية، الحزبية وما أشبه. ومن الفوارق الأساسية بين دعوة أولياء الله (رسله وأنبياته ومن يسير على نهجهم) وبين الدعوات البشرية كالكهانة والسحر والفلسفات المنحرفة أنهم لا يبحثون عن التيار الاجتهاعي ليسبحوا معه، إنها يهمهم العمل بالحق مهها كان ذلك مخالفا لتوجهات المجتمع، في حين نجد الكهنة والسحرة ومن أشبه يسيرون في ركاب السلاطين، وأصحاب النفوذ في المجتمع، ويخشون من الفاسد، ويصطدمون مع كل قيمة منحرفة بغض النظر عن العواقب مادام الأمر يرضي الله، وفاسد، ويصطدمون مع كل قيمة منحرفة بغض النظر عن العواقب مادام الأمر يرضي الله، فإذا بواحدهم كإبراهيم –بل هكذا كل واحد منهم – يقف أمة لوحده في قبالة مجتمع بكامله وقد تظاهر عليه وتلبد كها تتلبد الغيوم بعضها مع البعض الآخر.

فوأَنَّهُ لَمَا قَامَ عَبَّدُ التَّويَدَعُوهُ ﴾ أي يدعو ربه نابذا كل الأفكار والقيم الشركية الضالة فكادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَا ﴾ قال الشيخ الطوسي: «جماعات متكاتفات بعضها فوق بعض، ليزيلوه بذلك عن دعوته بإخلاص الإلهية»<sup>(1)</sup>. ولعل في الآية إشارة من بعيد إلى تظاهر المشركين من الإنس ومن الجن مع بعضهم ضد داعية الحق، ولكن ذلك ليس بالذي يثني الأنبياء والرسل ولا بالذي يفلُّ عزائمهم وعقائدهم الراسخة، فقد وقف نبي الإسلام يشارل عن قيمه وأهره الله متحديا جبهة الضلال المتلبدة ضده، ومعلنا بأنه لن يغيُّر مسيرته، ولن يتنازل عن قيمه وأهدافه

- تفسير العياشي: ج١، ص ٣١٩، بحار الأنوار: ج٥٠، ص٥.
  - (۲) التبيان: ج ۲۰، ص ۱۵۵.

*سِورة*الجون

﴿قُلْ إِنَّمَا آَدْعُواْ رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِعِيمَ أَحَدُاً﴾ وهذه الآية رمز لتحدي الرساليين لكل عامل واحد يضغط باتجاه المداهنة في قيمة التوحيد أو التنازل عنها. أوليست الاستجابة للضغوط لونا من ألوان الشرك؟!

[٢٢-٢١] وتمتاز الدعوة الإلهية من غيرها بأنها تثير في الإنسان كوامنه، وتدفعه إلى السعي لا التمنيات، كما يفعل الكهنة ودعاة الأديان والمذاهب البشرية، الذين يوزعون صكوك الجنة والأمان المزعومة على الناس إزاء المال! كلا.. إن أولياء الله يصارحون الناس بأننا لسنا بدائل عنكم، ولا يغني إيماننا عن سعيكم.. حتى لا يتخذهم الناس أربابا من دونه تعالى، ولا شفعاء بالطريقة الموجودة في نظرية الفداء عند بعض النصاري.

المساجد له من قِبَل المُعلِكُ لَكُرُضَرًا وَلَا رَشَدًا ﴾ وهذه قمة التجرد لله وتوحيده، ودليل إخلاص المساجد له من قِبَل الرسول ﷺ . والآية تحريض على التوجه لله وحده لأنه الذي يملك الضر والرشد، كما أن فيها تحريضا على الاعتماد على مواهب الله للنفس البشرية والسعي الذاتي بوصفها منهجيةً سليمة وجزءًا من الطريقة.

وتلاحظ في السورة تكرر كلمة الرشد أربع مرات في الآيات: (٢، ١٠، ٢، ٢) واستخدامها محل النفع الذي يقابل الشر والضر، ولعل السبب يكمن في معالجة السياق لمشكلة الضلال والانحراف التي تسببها المزاعم والفلسفات البشرية الباطلة حول الجن وغيرهم، فأراد تعالى التأكيد على دور الوحي في الهداية والرشد، بل التأكيد على الرشد بذاته في مقابل علاج مشكلة الضلال.

والرسول ليس لا يملك للآخرين ضرا ولا رشدا، بل لا يملك حتى لنفسه شيئا من ذلك، إنها الله وحده منه النفع والضر والإجارة، فخطأ إذن أن يعوذ أحد بغيره جِنَّا أو إنسًا أو سواهما. ﴿قُلَ إِنِي لَنَ يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدَّ وَلَنَ أَحِدَمِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا﴾ و هذه العقيدة من أهم دواعي التسليم له عز وجل وتوحيده، وبها يقاوم المؤمنون عوامل الهزيمة والخوف حيث التوكل على رب العزة والاستجارة به من سواه، لا كما يفعل السفهاء فيستعيذون بالأنداد والشركاء من تقدير الله وأمره وعذابه! والمُلتحَد الملجأ الصغير بقدر اللحد، وإن من يجيره الله فلا خوف عليه، وإن من يريده عز وجل بسوء فلن يجد ملجأ ولا بمقدار اللحد يفر إليه منه وقد وسعت قدرته كل شيء.

[٢٣–٢٨] ويبين النبي ﷺ كُنْهَ دوره ومهمته في الحياة، فهو لم يأت ليعطي الناس صكوك الأمان، ولا ليكون شريكا لله في ملكوته، إنها جاء عبدا لله ورسولا من الله يبلغ رسالته إلى الناس ﴿ إِلَّا بَلُنُعَامِنَ ٱللَّهِ وَرِسَلَنَتِهِ ۖ ﴾، و ﴿ إِلَّا ﴾ تفيد هنا الاستثناء الحصري، وقال: ﴿وَرِسَلَنَتِهِ ﴾ بالجمع وليس رسالته بالإفراد لبيان أنه امتداد برسالته لكل رسالات الله السابقة، وأن خط الأنبياء واحد يُكَمَّل بعضه (أفرادا ورسالات) بعضا.

وَمَن يَعْص الله وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ فَارَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَداً ﴾ ولا تكون معصية الرسول إلا باتباع هوى النفس وسفهاء الأمم من القادة المنحرفين الذين يقولون على الله شططا. وإدخال القرآن لعنصر التخويف بالنار في الحديث عن معصية الله والرسول لأن ذلك يُنمِّي الحذر من الله في النفس، ويضمن طاعة المؤمنين لله والرسول. والآية هذه توازن الموقف من الرسول القائد، فصحيح أنه لا يملك لأحد ضرا ولا رشدا، إنها يملك الناس أنفسهم ضر أنفسهم ورشدها، ولكنه حيث تجرد لله يعتبر مقياسا، ويتحول بشخصيته وموقعه إلى ميزان وقيمة في المجتمع، بحيث يقرن الله رضاه وغضبه وطاعته ومعصيته برضا الرسول عزان وغضبه وطاعته ومعصيته. وهكذا يصير كل قائد واحد ميزانا بمقدار ما يجسده من قيم الحق في حياته.

ولأن العصاة إنها يتمردون على أوامر الله ورسوله اغترارا بها لديهم من القوة، وبمن حولهم من الأنصار، فإن الله يذكِّرهم بأنهها لا يغنيان عنهم شيئا في تحديهم لرسوله وللحق، باعتبارهما الأقوى ناصرا والأكثر جندا.. الأقوى لأن الله ناصرهم، والأكثر لأن الملائكة وقوى الطبيعة تقف إلى جانب الحق، ومهها تأخر وعد الله بدحوهم والانتصار لحزبه ورسالاته في الدنيا والآخرة فإنه آت لا ريب فيه.

حَتَّى إِذَا رَأَوْأَ مَا يُوعَدُونَ ﴾ من الهزيمة في الدنيا أمام المؤمنين، أو الوعد بالبعث والجزاء ) الذي راح يشكك فيه ضُلَّال الإنس والجن.

فُنسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضَعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُ عَدَدًا ﴾ ومما يزيد في ضلال العصاة لله ولرسوله بالإضافة إلى الاغترار بالقوة والعدد هو تشكيكهم في صحة وعد الله بالجزاء، ولذلك تراهم لا يفترون يسألون مجادلين عن أجل الوعد. وهنا يتدخل الوحي يسدد المؤمنين في مواجهتهم لتلك التشكيكات والجدليات، بأمرهم ألَّا يخوضوا معهم حيثها شاؤوا فيكون زمام الحوار بأيدي أولئك، وإنها إدارته حيث تقتضي القيم والاستراتيجيات الرسالية، فإن الجدليات التي تصبح هدفا بذاتها كجدلية السؤال عن الساعة لا تنتهي عند حدكها أن الرساليين ليسوا مكلفين العلم. فَقُلْ إِنَّ أَدَرِعَت أَقَرِيبٌ مَّا تُوَعَدُونَ أَمَرَجَعَكُ لَهُ, رَبِّيَ أَمَدًا ﴾ وإنها ترك الرسول الإجابة عن ذلك بالكيفية التي يريدها المجادلون اتباعا للمصلحة الحكيمة، ولأن علم الساعة مما يختص به الله وله فيه البداء، فقد يكون موعدها قريبا، وقد يُعطي الله للناس فرصة لمراجعة الذات بتمديد أجلها لعلهم يتذكرون ويتوبون. والآية إشارة إلى فكرة البداء من حيث إنه تعالى مختار في تحديد وقت الساعة متى شاء، فقد يكون لها في علمه -التقدير - زمن معين ثم يبدو له فيجعل لها أجلا آخر قريبا أو بعيدا. وكفى بجهل الإنس والجن بميقات الساعة وبالمستقبل دليلا على قصورهم عن علم الغيب، وانحصار معرفته برب العالمين، وذلك مما يميز الخالق عن المحلوق.

فَحَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُعَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَدًا ﴾ وهذه الآية تنفي المزاعم والأباطيل حول علم الجن والكهان بالغيب. بلى؛ قد يُظهر الله بعض أوليانه من الرسل على ما يريد من علم الغيب، وهم بدورهم يحفظون سره تعالى، إذ يعلم أين يضع رسالته، ومن يختار لأمانته، ومع ذلك يحفظهم تماما كما حفظ السماء من استراق السمع.

للله الله المريمية أرتضك من تُسُول ﴾ فلا أحد يفرض على ربنا أن يظهره على غيبه، إنها هو الذي يتفضل برضاه وحكمته على من يشاء فيطلعه على بعض الغيب ومع ذلك لا يدع غيبه يتسرب من مخازنه إلى من لا يستحقه.

فَإِنَّهُ يَسَلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيِّهِ وَمِنْ خَلَفِهِ رَصَدًا ﴾ يحفظونه ويسددون خطاء، ويراقبون حركاته وتصرفاته، برصد ما يصدر منه في الحاضر والمستقبل (بَيْنِ يَدَيِّهِ) وما صدر عنه في الماضي (وَمِنْ خَلْفِهِ). وكيف يطلع المنجمون والسحرة والكهان على الغيب وهم مغضوب عليهم عند الله ؟! أم كيف تصل معرفة الشياطين به وهم أعداؤه الذين أعد لهم الحرس الشديد والشهب حربا عليهم؟!.

وفي هذا جاءت أحاديث أئمة الهدى على النحو التالي: قال الإمام الباقر عَلَيَّهُ لَمَ وَقَبْلَ «فَإِنَّ اللَّهُ عَزَّ وجَلَّ عَالِمٌ بِمَا غَابَ عَنْ خَلْقِهِ فِيهَا يَقْدِرُ مِنْ شَيْءٍ ويَقْضِيهِ في عِلْمِهِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَهُ وقَبْلَ أَنْ يُفْضِيَهُ إِلَى المَلَائِكَةِ، فَذَلِكَ يَا مُحْرَانُ عِلْمٌ مَوْقُوفٌ عِنْدَهُ إِلَيْهِ فِيهِ المُشِينَةُ فَيَقْضِيهِ إِذَا آرَادَ ويَبْدُو أَنْ يُفْضِيَهُ إِلَى المَلَائِكَةِ، فَذَلِكَ يَا مُحْرَانُ عِلْمٌ مَوْقُوفٌ عِنْدَهُ إِلَيْهِ فِيهِ المُشِينَةُ لَهُ فِيهِ فَلَا يُمْضِيهِ، فَأَمَّا الْعِلْمُ الَّذِي يُقَدِّرُهُ اللَّهُ عَزَّ وجَلَّ فَيَقْضِيهِ ويُمْضِيهِ فَقُوَ الْعِلْمُ الَّذِي انْنَهَى لِهُ فِيهِ فَلَا يُمْضِيهِ، فَأَمَّا الْعِلْمُ الَّذِي يُقَدِّرُهُ اللَّهُ عَزَّ وجَلَّ فَيَقْضِيهِ ويُمْضِيهِ فَهُوَ الْعِلْمُ الَّذِي انْنَهَى إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنَّهُ فَي الْعَلْمُ اللَّذِي يُقَدِّرُهُ اللَّهُ عَزَّ وجَلًّ فَيقَضِيهِ ويُمْضِيهِ فَهُوَ الْعِلْمُ الَّذِي انْنَهَى عِنْدَهُ لَمُ يُعْلِعُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَعَا الْعِلْمُ اللَّذِي يُقَدِّرُهُ اللَّهُ عَنْ وَعَلَ فَيقَضِيهِ ويُلْعَلْمُ اللَّذِي انْنَهَى فَقَ وَنُعَنَى اللَهُ عَنْهُ عَلَيْ فَعَلَى عَلَمُ اللَّذِي وَعَنَ عَلْقُقُو وَعَلْ عَنْهُ وَ مُنْ عَيْ وَيَقْفُ

- (۱) الكافي: ج۱، ص۲۵۶.
  - (٢) الكافي: ج١، ص٢٥٥.

وتهدينا الآية إلى أمرين:

ا**لأول**: إذا كان ثمة سبيل للمخلوقين يطلعون بسببه على الغيب فإنه ليس الجن ولا غيرهم لأنهم لا يعلمونه، إنها ينبغي لهم الاستعاذة بالله وطلبه عند رسله وأوصيائه المرضيين عنده.

الثاني: خطأ ما زعمه البعض من أن أحدا لا يعلم الغيب البنة، فإنه يعلمه من ارتضاه الله لغيبه وبقدر ما يُعلَّمه الله بصريح النص. قال الإمام علي ظَلِيَتَلَا وهو يتحدث عن الناس: «وَأَلْزَمَهُمُ الحُجَّةَ بِأَنْ خَاطَبَهُمْ خِطَّباً يَدُلُّ عَلَى انْفِرَادِهِ وَتَوَحُدِهِ وَبَأَنَّ لَهُ أَوْلِيَاءَ تَجْرِي أَفْعَالُمْ وَأَحْكَامُهُمْ جُرَى فِعْلِهِ، فَهُمُ الْعِبَادُ الْمُكَرَّمُونَ الَّذِين ﴿لا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ وَأَحْكَامُهُمْ جُرَى فِعْلِهِ، فَهُمُ الْعِبَادُ الْمُكَرَّمُونَ الَّذِين ﴿لا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ وَأَحْكَامُهُمْ جُرَى فِعْلِهِ، فَهُمُ الْعِبَادُ الْمُكَرَّمُونَ الَّذِين ﴿لا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَعُونَهُ عَرَى فَعْلِهِ، عَلَمَ الْعِبَادُ المُكَرَّمُونَ الَّذِين فَوَلا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُمُ بِأَمْرِهِ الحُلْقَ الْعَنَهُمُ عَبَرَى فِعْلِهِ، فَهُمُ الْعِبَادُ الْمُكَرَّمُونَ الَّذِين فَلا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُمُ بِأَمْرِهِ يَعْمَعُونَهُ مَعْلَى فِعْلِهِ، عَلَمُ الْعِبَادُ اللَّكَرَّمُونَ الَّذِينَ فَلا يَضْ مَنْ مَا لا يَعْبَعُنُ وَا الْحُلْقَ الْعَنْ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَى فَعَلَّمُ عَلَى عَلْمَ الْعَبْلِهِ مَعْلَى عَلَمَ مِنْ وَعَرَفَ مَنْ اللهُ عَنْ مَعْلَمُ مُعْمَعُهُمُ عَلَمُ عَلَيْهُمُ عَلَمُ عَلَى عَلَمَ مَنْ فَرَاقِ فَقَوْ عَرَبَهُ مَاللَّهُ مَعْلَ الْحُلْقَ الْعَبَى مِنْ أَمْ عَلَى عَلَمُ عَلَى عِلْمُ الْعَيْبَهُ مَعْتَى مِنْ أَعْمَ مُولُ عَالَيْهِ مَنْ الْعَبَقُولُ

قَالَ السَّائِلُ: مَنْ هَؤُلَاءِ الحُجَجُ؟ قَالَ عَلَيَّتَلاً: هُمْ رَسُولُ اللهِ عَلَيَّةِ وَمَنْ حَلَّ مَحَلَّهُ مِنْ أَصْفِيَاءِ اللهِ الَّذِينَ قَرَنَهُمُ اللهُ بِنَفْسِهِ وَبِرَسُولِهِ، وَفَرَضَ عَلَى الْعِبَادِ مِنْ طَاعَتِهِمْ مِثْلَ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْهِمْ مِنْهَا (من الطاعة) لِنَفْسِه، (<sup>()</sup>.

ويبين الله الهدف من اطلاع رسله المرضيين على الغيب، وسلك الرُّصُد من بين أيديهم ومن خلفهم، ألا وهو كونه مما يقتضي تبليغ الرسالة ويخدم مصلحتها ﴿لِيَعَلَمُ أَن قَدَّ أَبَّلَغُوُا رِسَلَنَتِ رَبِّهِمٌ ﴾. والآية تهدينا إلى أن الرسالة جزء من ذلك الغيب الذي يُظهر عليه من يرسلهم بها، وأن اطلاعهم على بعض الغيب لدليل على كونهم رسل رب العالمين، مما يُقيم الحجة على العقلاء ويفرض اتباعهم عليهم، فذلك إذن مما يعينهم في إبلاغ الرسالة من جهة، وإقامة الحجة الداعية إلى تبليغها على الأنبياء أنفسهم بحيث لا يبقى لهم عذر لو قصَّروا حاشاهم.

وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ ﴾ إحاطة عامة شاملة ﴿وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾ أي إحاطة مفصلة بالأرقام والدقائق، وحيث يفعل الله شيئا فإن فعله يرتكز على العلم والحكمة، وإنها يطلع بعض رسله على الغيب لإحاطته بهم ومعرفته بصلاح ذلك وضرورته.

(١) بحار الأنوار: ج٩٠، ص١١٨.

سُورةُ المُزْمِل ٢ \* مكيّة. \* عدد آیانها: ۲۰. \* ترتيبها النزولي:٣. \* ترتيبها في المصحف: ٧٣. \* نزلت بعد سورة القلم.

\_ فضلُالشُّورة عن أبي عبد الله الصادق عَلِيَنَا قال: "مَنْ قَرَأَ سُورَةَ الْمُزَّمَّلِ فِي الْعِشَاءِ الْآخِرَةِ أَوْ فِي آخِرِ اللَّيْلِ كَانَ لَهُ اللَّيْلُ والنَّهَارُ شَاهِدَيْنِ مَعَ سُورَةِ الْمُزَّمِّلِ، وأَحْيَاهُ الله حَيَاةً طَيْبَةً وأَمَاتَهُ مِيتَةً طَيَّبَةً". (وسائل الشيعة: ج٦ ص١٤٣)

الإطار العام

التوحيد فاعدة الانطلاق

التوحيد هو قاعدة الانطلاق والهدف الرئيسي لكل رسالات الله، ويتمثل عمقه الأصيل في علاقة الإنسان المخلوق بربه الخالق. ولقد تمحورت كثير من الآيات القرآنية فيها تمحورت حول منهجة هذه العلاقة، بالتأكيد عليها بوصفها أصلًا من أصول الإسلام، وبيان خلفياتها ومعطياتها وتفاصيل برنامجها.

والمتدبر في سورة (المزمل) يجدها تعالج هذا الموضوع من زاوية قيام الليل، وأقول: قيام الليل لأن هذا التعبير أوسع من قولنا: صلاة الليل، وأقرب لما يعنيه السياق ويندب إليه.

١- ففي البداية يخاطب الله رسوله المزمل فارضاً عليه قيام الليل فرضاً كالصلاة والصيام والجهاد، حيث قالوا: أنه تشتش قد خُصَّ بوجوب قيامه الليل دون أمته، ويبين أن الليل عنده - وبالتالي عند عباده الصالحين- ليس كما يزعم الناس.. فرصة للاسترخاء والنوم، لأنها هزيع من عمر الإنسان ينبغي أن يكون مثل النهار ساحة سعي نحو الفلاح والسعادة، ومن ثم فإن الأصل في حياة الفرد الرسالي أنه يقوم الليل إلا قليلاً، نصفه أو ينقص منه قليلاً، والسعادة المعادة، والنوم، ومن ثم فإن الأسل من عمر الإنسان ينبغي أن يكون مثل النهار ساحة سعي نحو الفلاح والسعادة، ومن ثم فإن الأصل في حياة الفرد الرسالي أنه يقوم الليل إلا قليلاً، نصفه أو ينقص منه قليلاً، ومن ثم فإن الأصل في حياة الفرد الرسالي أنه يقوم الليل إلا قليلاً، نصفه أو ينقص منه قليلاً، أو يزيد عليه، إلا أن تعترضه الأسباب والأعذار الشرعية من مرض وضرب في الأرض وقتال في سبيل الله وما أشبه، كما تبين الآية الأخيرة من السورة (الآيات: ١-٤).

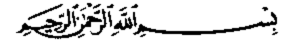
٢- ويعتبر الرب عز وجل ترتيل القران (قراءته بصوت حسن وتدبر) من أهم البرامج في قيام الليل، إلى حد يمكن اعتباره كافياً عن سائر برامج الليل، ذلك لأن القرآن هو الوسيلة العظمى للاتصال برب العزة، ولأنه تعالى لا يريد منا قياماً روحياً مجرداً، بل يريد علاقة تنعكس على كل أبعاد الحياة، حتى تتحول إلى نهج حياة من خلال تدبر القران والعمل بآياته (الآبات:٤-٥). ٣- ومع أن المؤمن يواجه مصاعب من هذا التكليف الإلهي، حيث تحديات النفس وحب النوم إلا أن ناشئة الليل في مقابل ذلك أنفذ إلى أغوار النفس (أَشَدُّوَطُكَ) وأصدق، حينها ينبعث الإنسان من النفس لإصلاح الآخرين، (وَأَقُوْمُ قِيلًا) أقوم لقول الإنسان وسلوكه حينها ينبعث الإنسان من النفس لإصلاح الآخرين، (وَأَقُوْمُ قِيلًا) أقوم لقول الإنسان وسلوكه على طريق الحق والسعادة، وبالذات إذا أخذنا بعين الاعتبار معادلة الزمن اليومي المنشطرة إلى وقتين؛ الليل وتعبي على طريق الحق والسعادة، وبالذات إذا أخذنا بعين الاعتبار معادلة الزمن اليومي المنشطرة إلى وقتين؛ الليل والنهار، فإن البشر بحاجة ماسة – وهو يكابد مشاكل الحياة وتحدياتها بالنهار – إلى وقتين؛ الليل والنهار، فإن البشر بحاجة ماسة – وهو يكابد مشاكل الحياة وتحدياتها بالنهار – إلى إرادة التحدي والاستقامة على الطريق المثلى دون تأثر بالطبيعة أو بعواملها تاثراً سلبياً، وذلك يعرج إليه ويستلهمه المؤمنون من قيام الليل، فلا يشطون في سبح النهار الطويل عن الحق والصواب قيد أنما راحي إلى الليل، فلا يشطون في سبح النهار الطويل عن الحق والصواب قيد أنما راحي إلى المؤمنون من قيام الليل، فلا يشطون في سبح النهار الطويل عن الحق والصواب قيد أنها إلى أنها البياً، وذلك أرادة التحدي والاستقامة على الطريق المثلى دون تأثر بالطبيعة أو بعواملها تاثراً سلبياً، وذلك يعرج إليه ويستلهمه المؤمنون من قيام الليل، فلا يشطون في سبح النهار الطويل عن الحق والصواب قيد أنملة (الآيات:٥-٧).

٤- وإذا كان الجميع معنيون بقيام الليل؛ فإن الرساليين بالذات مخصوصون بهذا الفرض الإلهي، ويتركز الأمر عند القيادة الرسالية إلى حد الوجوب بالنسبة للإمام المعصوم، وإلى قريب من ذلك عند سواه، والسبب أنهم المستأمنون على رسالة الله وجنوده الذين يخوضون الصراع المبدئي الحضاري ضد الباطل، ويعلم الله كم هي التحديات والضغوط والمشاكل التي يواجهها من يركب هذا الطريق، وبالتالي كم هم بحاجة إلى زاد الإيهان ووقود التقوى. ولن يفلح الرسالية إلى حد الوجوب بالنسبة للإمام المعصوم، والى قريب من ذلك عند سواه، والسبب أنهم المستأمنون على رسالة الله وجنوده الذين يخوضون يولى ويلى قريب من ذلك عند سواه، والسبب أنهم المستأمنون على رسالة الله وجنوده الذين يخوضون يولى الصراع المبدئي الحضاري ضد الباطل، ويعلم الله كم هي التحديات والضغوط والمشاكل التي يواجهها من يركب هذا الطريق، وبالتالي كم هم بحاجة إلى زاد الإيهان ووقود التقوى. ولن يفلح الرساليون في صراعهم حتى يعرجوا إلى قمة التوحيد، والتوكل على رب العزة، والصبر على الله الله كم هم بحاجة إلى زاد الإيهان ووقود التقوى. ولن يفلح الرساليون في صراعهم حتى يعرجوا إلى قمة التوحيد، والتوكل على رب العزة، والصبر على الماليرن الماليري الماليون والمبر العزة، وبالتالي كم هم بحاجة إلى زاد الإيهان ووقود التقوى. ولن يفلح الرساليون في صراعهم حتى يعرجوا إلى قمة التوحيد، والتوكل على رب العزة، والصبر يفلح الرساليون أي صراعهم حتى يعرجوا إلى قمة التوحيد، والتوكل على رب العزة، والصبر على الله. ومن هذا المنطلق تأتي أهمية قيام الليل، ويتضح دوره الأصيل في المبيرة الرسالية، باعتباره معراجاً رئيسياً إلى تلك القمة السامقة (الآيات: ٨-١٠)

٥- وبعد أن يحذر الله المكذبين أولي النعمة نفسه مذكراً بالآخرة وعذابه الشديد فيها، يذكرنا تعالى بأن بعثه حبيبه الرسول عنهم إلينا مظهر لسنته الجارية في الحياة، حيث يبعث الرسل شهداء على الأمم (مبشرين ومنذرين) محذراً إيانا من معصية أوليائه، لأنها تؤدي إلى الأخذ الوبيل في الدنيا، كما انتهت بفرعون وملئه وجنوده، وأعظم من تلك العاقبة عذاب يوم الأخذ الوبيل في الدنيا، كما انتهت بفرعون وملئه وجنوده، وأعظم من تلك العاقبة عذاب يوم القيامة، ومنذرين) محذراً إيانا من معصية أوليائه، لأنها تؤدي إلى الأخذ الوبيل في الدنيا، كما انتهت بفرعون وملئه وجنوده، وأعظم من تلك العاقبة عذاب يوم الأخذ الوبيل في الدنيا، كما انتهت بفرعون وملئه وجنوده، وأعظم من تلك العاقبة عذاب يوم القيامة، يوماً يجعل الولدان شيباً السماء منفطر به، لا ريب فيه، وإنها لمن عظيم تذكرة الله إلى خلقه، فمن شاء اتخذ إلى ربه سبيلاً (الآيات: ١١ – ١٩).

٦- وفي الخاتمة يبين لنا القرآن اهتمام الرعيل الأول بقيام الليل وفي طليعتهم النبي الأعظم الذين كانوا يقومون أدنى من ثلثي الليل ونصفه وثلثه حسب الظروف، ويقدمهم أسوة للأجيال بعد الأجيال، معالجاً في الأثناء موضوع الظروف الاستثنائية والأعذار الشرعية التي تمنع من قيام الليل من قيام الفروف، وداعياً إن الله عنومون أدنى من ثلثي الليل ونصفه وثلثه حسب الظروف، ويقدمهم أسوة الأجيال بعد الأجيال، معالجاً في الأثناء موضوع الظروف الاستثنائية والأعذار الشرعية التي للأجيال بعد الأربي من ثلثي الليل ونصفه وثلثه حسب الظروف، ويقدمهم أسوة الأجيال بعد الأجيال، معالجاً في الأثناء موضوع الظروف الاستثنائية والأعذار الشرعية التي غذيم من قيام الرعيان الله من قيام الليل، وموجهاً إيانا إلى بعض التكاليف المفروضة، وداعياً إلى الاستغفار.. إن الله عفور رحيم (الآية: ٢٠).

قم الليل إلا قليلا



﴿ يَتَأَيَّهَا الْمُزَعَلُ () قُرُ الَيْتَلَ إِلَا عَلِيلًا () نِصْفَهُ أَواَ انقَض مِنْهُ قَلِيلًا () أُوَزِدْ عَلَيْهُ وَرَبِّلِ الْقُرْمَانَ نَرْيَيلًا () إِنَّا لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْمًا () طويلًا () إِنَّ نَائِنَهُ اللَّهُ وَمَلْكَ وَأَقْوَمُ فِيلًا () إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْمًا () طويلًا () وَاذَكُرُ اسْمَ رَبِّكَ وَيَبَنَّلْ () إِلَيْهِ بَنْسِيلًا () وَرَبُّ الْمَسْمِةِ وَالْمَعْرِ لَا إِلَهُ إِلَا هُو فَاغَذِهُ وَكِيلًا () وَأَصْبِرْ عَلَ مَا يَعُولُونَ وَالْحُجْرِهُمْ هَجْراً جَعِيلًا () وَدَرْفِ وَالْمُكَذِبِينَ أُوْلِي النَّعْمَةِ وَمَتْ لَعْرَ عَلِيلًا () إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالًا وَجَعِيمًا وَدَرْفِ وَالْمُكَذِبِينَ أُوْلِي النَّعْمَةِ وَمَتْ لَعْرَ فَعَلَى مَعْوَلُونَ وَالْحُجْرِهُمْ هَجْراً جَعِيلًا () وَطَعَامًا ذَا عُصَبَةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا () يَوْمَ يَوْمَ وَرَجْعُ الأَرْضُ وَآغَيْبَالُ وَكَانَتِ إِنَّ وَطَعَامًا ذَا عُصَبَةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا () يَوْمَ يَوْمَ وَمَعْتُ الْأَرْضُ وَآغَيْبَالُ وَكَانَتِ الْمُعَالَةُ إِلَى وَعَوْنَ رَسُولًا () فَعَصَى فَرْعَوْمَ تَرْتَحْتُ الْأَرْضُ وَآغَيْبَالُ وَكَانَتِ الْمِعَالَ الْمَنْهُ الْمَنْ الْمُوَلِي الْعَنْهُ وَعَوْنَ إِنَا الْمَنْ الْمَنْ وَالْعَنْ الْعَنْ وَعَوْنَ إِلَى الْمَالَى فَعَتَيْ وَعَوْنَ الْعَنْ قُولُولُ الْنَا الْتَعْمَةُ وَعَتَى مَعْتَى فَيْعَوْلُ الْنَهُ وَالْمَالَةُ الْمَنْ الْنَالَةُ لَكُولُولُ وَتَعْتَى الْنَعْنَ وَعَتَى الْنَا الْعَنْ الْتَعْمَةُ وَتَعْتَى وَالْعَنْ الْعَنْ الْتَعْتَى وَعَوْنَ الْعَنْ الْعَنْ الْنَاسَالُ عَلَى مَا يَعْتَلُونَ وَالْعَمْ الْمَالَةُ الْعَيْلُولُ الْمَالْوَلُ الْنَكُونَةُ مَا مَنْ الْتَعْتَعْتَ وَمَعْتَ مَا مَنْ فَعْتَ الْعَنْ الْعَالَةُ الْكَانَ وَعَتَى مَا مَنْ وَالْعَانَ الْعَنْ الْعَنْ الْنَعْتَ وَ وَالْتَعْتَ الْعَالَ الْعَنْ الْتَعْتَ الْنَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَةُ الْتَعْتَ الْتَعَامُ الْعَالَ وَلَا الْنَالَقُولُ الْنَهُ الْقَعْتَ الْنَا الْتَعَامَ الْنَا الْعَنْ الْعَالَ الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَ الْعَنْ الْنَا الْعَنْ الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَى الْنَا الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَى الْعَالَ الْعَامَ الْعَالَ الْعَالَ الْعُولُولُ الْعَالْمَ

(١) سبحاً: السبح: المنقلب والمنصرف، وأصل السبح من التقلب ومنه السابح في الماء لتقلّبه فيه. (٢) تبتل: انقطع إلى الله، وأصله من تبتلت الشيء قطعته. (٣) كثيباً: الكثيب الرمل المجتمع الكثير. (٤) مهيلًا: هلتُ الرمل أهيله هيلًا فهو مهيل إذا حُرَّك أسفله فسال أعلاه. (٥) وبيلًا: كلُّ ثقيل وبيل، ومنه كلاً مستوبل أي مستوخم لا يستمرأُ لثقله، ومنه الوبل والوابل وهو المطر العظيم القطر، ومنه الوبال وهو ما يغلظ على النفس، والوبيل الغليظ من العطي. عَلَيْكُونَ فَاقَرَءُوا مَا تَيَسَرَ مِنَ ٱلْقُرَءَانَ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْجَىٰ وَءَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ ٱللَّهُ وَءَاخَرُونَ يُقَنِّلُونَ فِي سَبِيلِٱللَّهُ فَأَقْرَبُوا مَا تَيَسَرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَلَوَةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوةَ وَأَقْرِضُوا ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا وَمَا نُقَدِمُوا لِأَنفُسِكُم مِنْ مَبْرِ تَجَدُوهُ عِندَ ٱللَهِ هُوَخَبْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَاللَّهُ عَرْضًا

بينات من الآيات:

[1] وَيَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَيَّلُ لَقد وقف المفسرون طويلا عند هذه الآية، واختلفوا في معنى المزمل، فقال بعضهم: "المُتَزَمَّل بعباءة النبوة، أي لأثقافا"<sup>(1)</sup>، وعلق العلامة الطباطبائي على هذا الرأي قائلا: "ولا شاهد عليه"<sup>(1)</sup>. وفي الكشاف: «كان رسول الله عن العلامة الطباطبائي على في قطيفته فَنُبَّه ونُودي بيا يهجن إليه الحالة التي كان عليها من التزمل في قطيفته واستعداده في قطيفته ونُبَّه ونُودي بيا يهجن إليه الحالة التي كان عليها من التزمل في قطيفته واستعداده في قطيفته وأستعداده في قطيفته وأودي بيا يهجن إليه الحالة التي كان عليها من التزمل في قطيفته واستعداده في قطيفته وأنبه ونُودي بيا يهجن إليه الحالة التي كان عليها من التزمل في قطيفته واستعداده بالاستثقال في النوم، كما يفعل من لا يهمه أمر ولا يعنيه شأن"<sup>(1)</sup>، وروي في الدر المنثور عن جابر قال: "اجتمعت قريش في دار الندوة، فقالوا: سَمُّوا هذا الرجل اسما نصد الناس عنه، فقالوا: كاهن، قالوا: كاهن، قالوا: ساحر، قالوا: حمن بي يهدن الناس عنه، فقالوا: كاهن، قالوا: ليس بمجنون، قالوا: ساحر، قالوا: ساحر، قالوا: ساحر، قالوا: من بيس بساحر، قالوا: ساحر، قالوا: معنون، قالوا: ليس بمجنون، قالوا: ساحر، قالوا: ساحر، قالوا: من بي بيابه وتدثر فيها"<sup>(1)</sup>، وقيل: «كان يتزمل بالثياب أول ما جاءه به جبرائيل خوفا من بي أس به، وإنيا خوطب بهذا في بدء الوحي ولم يكن قد بلَّغ شيئا، ثم خوطب عن بلا بعلي حلى ذلك بالنبي والرسول»<sup>(1)</sup>.

وقبل أن نُبيَّن رأينا في هذه الآية الكريمة نسجل بعض الملاحظات حول بعض من الآراء، فإن ما علَّق به الزمخشري من حيث العبارة (يهجن.. لا يهمه أمر.. لا يعنيه شأن) ومن حيث المعنى لا يليق بمقام حبيب الله وصفوة أنبياته ورسله وهو المعصوم، والمهتم بأمر الرسالة إلى حد كاد يُهلك نفسه من أجلها، وتحمَّل من الأذى لها حتى خاطبه ربه سبحانه: ﴿طه () مَآأَنَزُلَنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْمَانَ لِتَشْقَىٰ () إِلَّا نَذَحِكَرَةُ لِمَن يَخْشَىٰ ﴾ [طه: ١-٣].

- (۱) تفسير مجمع البيان: ج۱۰، ص۳۷۸.
  - (۲) تفسير الميزان: ج۲۰، ص۲۰.
  - (٣) تفسير الكشاف: ج٤، ص٦٣٤.
  - (٤) تفسير الدر المنثور: ج٦، ص٢٧٦.
- (٥) تفسير مجمع البيان: ج٠١، ص٤٧٨.

وكذلك لا يليق بمقامه يمني ما روي في الدر المنثور من أنه تأثر بإعلام الجاهليين سلبيًّا فتزمل وتدثر في ثيابه! أما ما قيل من أن النبي يمني كان يتزمل خوفا أو ذهب إلى خديجة قائلا: «زَمَّلُونِي زَمَّلُونِي زَمَّلُونِي مَثَرُونِي مَثَرُونِي أول ما اتصل بالله عبر أمينه جبرائيل حتى أنس به.. هذا الرأي الذي تبناه بعض المفسرين، فإنه أبعد ما يكون عن طبيعة الأنبياء عليه وشخصية سيدهم الأعظم يشتر . والسبب أن فيه شيئا من نسبة الشك في صحة الرسالة والاتصال بالله عنده يشتر ، وهذا نقيض قول الله عنه: ﴿وَلَقَدْ رَمَاهُ فَإِلَّا فَي آلَمُ فَي صحة الرسالة والاتصال بالله عنده يشتر ، وهذا نقيض قول الله عنه: ﴿وَلَقَدْ رَمَاهُ فَإِلَا فَي آلَمُ بِي فَي عَلَي وَمَا هُوَ عَلَى آلُغَيْب

والذي يبدو لي أن كلمة ﴿ٱلْمُزَمِّلُ﴾ تحتمل معنيين:

الأول: ما أشار إليه عكرمة بأنه المُتَحَمِّل لأعباء النبوة، فإن المتصدي لأمر الرسالة ومسؤولية التغيير بها أحوج ما يكون إلى قيام الليل، يستمد منه روح الإيهان وإرادة الاستقامة على الصراط المليء بالمصاعب والتحديات. جاء في اللغة: "زَمَلَ الشيءَ زَمْلاً: حمله، ازدمل الحمل: حملة بمرة واحدة، الزَّمْلُ: الحمل<sup>»(1)</sup>.

الثاني: الذي لَفَّ عليه ثيابه أو غطاءه على وجه الوصف لحال النبي حين نزل الوحي عليه بهذه الآيات، وهو ظاهر اللفظ وفي الخطاب بهذه الكلمة فائدتان:

ألف: تَلَطَّف وتَعَطَّف ودلالة على قرب الرسول من ربه حتى يخاطبه بمثل هذا التعبير الذي يجري بين الأحبة، كالتلطف في سؤال موسى عَلِيَّالاً ﴿ وَمَاتِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴾ [طه: ١٧].

بماء: التوسع إلى كل من يتزمل للنوم، فإن الحديث يشمله انطلاقا من قاعدة: (إياك أعني واسمعي يا جارة) التي نزلت بها آيات الذكر الحكيم.

على أن المعنى الأول هو الآخر يتسع لكل من تحمل أعباء الدعوة إلى الله، وليس في هذا التعبير أدنى مساس بعظمة الرسول ﷺ -كما زعم البعض- فإنه بشر مثلنا يحتاج إلى الراحة والنوم. ولعل الرسول كان ينام أول الليل ليقوم في منتصفه وآخره، موصلا قيامه بالليل بصلاة الصبح كما نقل عنه، ويقوي هذا الاحتمال اللغة حيث جاء فيها: «زمل الشيء بثوبه أو فيه: لفة»<sup>(1)</sup>.

[٢] وحيث ينتفض كل مزمل على نداء الوحي الإلهي المتوجه إليه يجد نفسه أمام أمر هام.

- (١) المنجد: مادة زمل.
- (٢) المنجد: مادة زمل.

فُوَراً لَيْنَ الله ولم يقل: (صَلِّ) لأن التعبير بالقيام أشمل من الصلاة، فالقيام يشمل الصلاة المخصوصة
 وغيرها، وكذلك الدعاء وقراءة القرآن والتفكر والاستغفار، والذي يستتبع محاكمة الماضي
 بالمحاسبة الذاتية والتفكير المنهجي في المستقبل. إذن فالليل ليس لمجرد النوم والراحة، كلا.. إنها
 هو فرصة المؤمنين الذهبية للعروج نحو الكمال الروحي والعقلي، والاتصال برب العالمين.. ومن
 ثم التخطيط السليم للمستقبل، سواء مستقبل الروحي والعقلي، والاتصال برب العالمين.. ومن
 ثم التخطيط السليم للمستقبل، موا الروحي والعقلي، والاتصال برب العالمين.. ومن
 ثم التخطيط السليم للمستقبل، مواء مستقبل الآخرة البعيد، أو مستقبل الغد القريب في الدنيا،
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار بهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار بهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار بهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار مهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار مهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار مهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار مهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار مهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الطويل كل نهار. ويتميز الليل من النهار مهدوته وصفاته، وكون الإنسان فيه بعيدا عن
 حيث السبح الويل كل نهار. ولنهار، ولذلك جعله الله ميعاد لقائه بعباده الصالحين.

إن الإسلام يريد لأتباعه أن يقودوا البشرية، ويشيدوا على هداه سعادتها الخالدة، وذلك بحاجة إلى العزيمة العالية، والإرادة الصلبة، ومناجاة الله الذي من عنده كل خير وسعادة.. وقيام الليل يُؤَمِّن لهم كل ذلك، كما أن بلوغ ذلك الهدف رهين السعي المستمر نحوه والذي لا يكفيه النهار مما يدعو المؤمنين إلى مواصلة السعي في النهار بقيام الليل، فلا ينامون إلا قليلا، بلى: إن الهدف عظيم، والفرصة قصيرة، فلا بد إذن من سعي مضاعف، يُسَخِّرون فيه ما يمكنهم من طاقاتهم، وينتهزون لأجله ما يمكن من الوقت.

الأقليلا من عمرهم يخصصونه لراحة أبدانهم لأن ذلك حاجة طبيعية تفرض نفسها على كل مخلوق، وحيث يستريحون بالنوم فليس لذاته، بل لينهضوا من بعده إلى عمل دؤوب وإنجازات عظيمة، فإذا بك تدرس حياة أحدهم لتقسم إنجازاته على أيام عمره تجده أحيانا يسبق الزمان بإنجازاته الكبيرة، وعلى عكسهم أولئك الذين يستسلمون لحب النوم والراحة، فإن واحدهم يعيش ثيانين عاما في ظاهر الأمر ولكنك حينها تُقَيَّم حياته على أساس الأعمال والمنه، والمنا الذين يستسلمون خبر النوم والراحة، والما من بعده إلى عمل دؤوب وإنجازات عظيمة، فإذا بك تدرس حياة أحدهم لتقسم إنجازاته على أيام عمره تجده أحيانا يسبق الزمان بإنجازاته الكبيرة، وعلى عكسهم أولئك الذين يستسلمون لحب النوم والراحة، فإن واحدهم يعيش ثيانين عاما في ظاهر الأمر ولكنك حينها تُقَيَّم حياته على أساس الأعمال والمنجزات تجده لم يعش أكثر من عشرين أو ثلاثين سنة، لأنه كان ينام ساعات طويلة في اليوم، أما أوقات يقطته فإنها تضيع بين غفلة وطو ولعب.

بلى؛ إن الله يريد لنا أن نقوم النصف الآخر من أعمارنا، والذي عادة ما يخسره الناس، قياما نعمره بالعمل الصالح، وأي عمل صالح أفضل من التقرب إليه تعالى، والتدبر في كتابه، واستثارة العقل بآياته فيه وفي الطبيعة؟.

وإذا كان الأمر القرآني فَرَرُكَ ظاهرا في الوجوب بالنسبة إلى النبي والمعصومين عَلَيْكُ ومحمولا على الاستحباب لمن سواهم فإن المتقين يتلقونه على وجه الفرض عمليًّا، بحيث يلتزمون قيام الليل كالتزامهم بالصلوات اليومية، انطلاقا من تحسس أهمية هذا الأمر ودوره في حياتهم وشخصيتهم وحركتهم وإيهانا بأن القرآن موجهة آياته إلى كل فرد فرد، وإليهم بصورة أخص من العالمين. [7-3] وبعد أن أمر الله تعالى نبيه عنه ومن خلاله كل مؤمن بقيام الليل إلا قليلا بوصفه أعلى وأفضل نسبة للقيام، يضعنا أمام ثلاثة خيارات أخرى: ﴿ يَضْفَهُ وَأُوانَقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا () أَوَزِدْ عَلَيْهِ ﴾ وقد اختلف في الضمير المتصل بكلمة النصف هل هو عائد على الليل أو على القليل، وبالتالي اختُلف نحويًّا في كون [نصْفَهُ] بدلا عن أيها؟. فقال البعض ومن بينهم شيخ الطائفة: «نصفه بدل من الليل، كقولك: ضرب زيدا رأسه» ()، وقيل: «إنه بدل من القليل، فيكون بيانا للمستثنى»، ويؤيد هذا القول ما روي عن الصادق عليتا قال: «القَلِيلُ النَّصْفُ، أو انْقُصْ مِنَ الْقَلِيلِ قَلِيلًا، أَوْ زِدْ عَلَى الْقَلِيلِ قَلِيلًا» ()، والأقرب -كما يبدو لي النصف في إذ يُضْفَهُ ﴾ عائد إلى الليل، فيكون المعنى: قم كل الليل إلا قليلا، أو نصفه، أو أقل من النصف بي إذ يُضْفَهُ ﴾ عائد إلى الليل، فيكون المعنى: قم كل الليل إلا قليلا، أو نصفه، أو أقل من النصف

ونستطيع أن نقول: إن المقصود من الليل في قوله: ﴿قُرِ ٱلَيْلَ﴾ هو الجنس، وأن المستثنى بعضه، فيكون المعنى: قم كل الليالي إلا قليلها وبعضها، وهي -كما عبر صاحب المجمع- «ليالي العذر كالمرض وغلبة النوم وعلة العين ونحوها، (")، ويؤيد ذلك ما رواه محمد بن مسلم عن الإمام الباقر عَلَيْظَرَ قال: «سَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِ الله تَعَالَى: ﴿قُرُ ٱلْيَلَ إِلَاقَلِيلَا﴾ قَالَ: أَمَرَهُ الله أَنْ يُصَلِّي كُلُّ لَيْلَةٍ إِلَّا أَنْ يَأْتِيَ عَلَيْهِ لَيْلَةٌ مِنَ اللَيَالِي لَا يُصَلِّي فِيهَا شَيْئاً، <sup>(١)</sup>

والسؤال: لماذا أمر الله بالقيام على شبه من التردد بين أربعة خيارات دون تحديد؟ لعله للأسباب التالية:

١- لأن الفرض المحدد أمر مستحيل في بعض الظروف حتى بالنسبة إلى الرسول والمعصومين الذين يجب عليهم قيام الليل وجوبا شرعيًّا عينيًّا، ذلك أن الإنسان من الزاوية الواقعية عرضة للظروف المتغيرة التي لا يمكنه مقاومتها، كالمرض والحرب والظروف الأمنية، والمعصومين الذين يجب عليهم قيام الليل وجوبا شرعيًّا عينيًّا، ذلك أن الإنسان من الزاوية الواقعية عرضة للظروف المتغيرة التي لا يمكنه مقاومتها، كالمرض والحرب والظروف الأمنية، والمعينة، والمعينة عرضة للظروف المنية، والمعصومين الذين يجب عليهم قيام الليل وجوبا شرعيًّا عينيًّا، ذلك أن الإنسان من الزاوية والعقيمة عرضة للظروف المتغيرة التي لا يمكنه مقاومتها، كالمرض والحرب والظروف الأمنية، والما علي بن أبي طالب: «خَيَّر الله نَبِيَّةُ عَنَيْنَ مَعَهُ يَقُومُونَ عَلَى هَذِهِ القَادِير، وَشَقَّ ذَلِكَ عَلَيْهِم، رَأْيو، وكَانَ النَّبيُّ شَخْبي وَطَائِفة مِن المُؤْمِنِينَ مَعَهُ يَقُومُونَ عَلَى هَذِهِ المقادِير، وَشَقَ ذَلِكَ عَلَيْهِم، رَأْيو، وكَانَ النَبي مَنْ يَعُومُ مَنْ عَلَى مَوْنَ عَلَى هَذِهِ المقادِير، وَشَقَ ذَلِكَ عَلَيْهِم، وَكَانَ الرَّجُلُ مِنْهُم لا يَدْري كَمْ صَلًى، وَكَمْ بَقِي مِن الليل، فَكَانَ يَقُومُ الليل كُلَّهُ مَعَافَة ألَّا يَخْفَظ لَعْريق من المُوْمِينَ مَالا إلى الذي يشرون القرآن التَبي عُلَيْل عُلَيْ عُلَيْهم، وَكَانَ التَبي عَذَلِكَ عَلَيْهم، وَكَانَ التَبي عَنْهُم لا يَدْري كَمْ صَلًى، وَكَمْ بَقِي مِن الليل، فَكَانَ يَقُومُ الليل كُلَّهُ تَعَافَة ألَّا يَخْفَظ لَعْ ألقُور الوَاجِبَ حَتَى خَفْفَ الله عَنْهُم بِآخِر السُورَةِ"

- (۱) التبيان: ج۱۰، ص۱٦۲.
- (٢) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٤٧٨.
- (٣) مجمع البيان: ج٠١، ص٥٧٨.
- (٤) وسائل الشيعة: ج٨، ص١٤٨. (٥) مجمع البيان: ج١٠، ص٣٧٨.

٢- ثم إن وضع المكلف أمام خيارات متعددة تختلف في ثقلها على النفس وفضلها عند
 ١لله، لا فرق بين درجة التكليف هل هي الوجوب أو الندب والاستحباب، يكشف عن مدى
 إيهانه وإرادته حين يختار بنفسه أيها شاء، وفي ذلك نوع من الامتحان الإلهي للمؤمنين.

٣- كما نهتدي من ذلك بالنسبة لغير النبي ﷺ إلى استحباب قيام الليل لا وجوبه شرعًا، وقد اعتبر الفقهاء الاختلاف في النصوص ضيقا وسعة، وكثرة وقلة، دليلا على الاستحباب، وذلك أن الفرض الواجب يكون محددا.

وقيام الليل -كما تقدمت الإشارة- لا ينحصر في عدد من الركعات والأذكار وحسب، بل هو برنامج متكامل للجسم والروح والعقل، وذلك بما يتضمنه من صلاة ومناجاة وتلاوة للقرآن، يعرج من خلالها القائمون بالليل إلى آفاق الإيمان والمعرفة، وبالذات منها ترتيل القرآن الذي يحقق تسامى الروح وانفتاح العقل معا، مما يسبب في آن واحد عروج الإنسان إلى مراتب الكمال.

وإن قراءة القرآن وتدبر معانيه روح قيام الليل، فهو عهد الله للإنسان، وحبله الممدود من السياء إلى الأرض، ونهجه الذي يداوي به أدواءه ويصل إلى السعادة عبره، فمنه يستمد روح التوحيد والتوكيل والصبر، ومن آياته يستلهم بصائر الهدى والحق في كل ميدان من الحياة، لينطلق بالنهار على هدى من ربه، وبين يديه بلسم لكل داء، وحل لكل مشكلة، ورؤية صائبة في كل قضية وحركة في الحياة، فردية أو اجتهاعية، وفي أي حقل من حقولها. بلى، إن قراءة القرآن بذاتها بركة وحسنة عظيمة، ولكن هدف القرآن أعظم من مجرد التبرك، بل إن خيره الأكبر لا يحصل إلا باستثارة العقل به، وتدبر معانيه. أولم تسمع قول الله عز وجل: ﴿ كِنَبُ الأكبر لا يحصل إلا باستثارة العقل به، وتدبر معانيه. أولم تسمع قول الله عز وجل: ﴿ كِنَبُ النورَيْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكٌ لَيَكَبَرُوًا مَايَنَتِهِ وَلِمَنَدًكَرَ أُولُواالأَلْبَتِ ﴾ [ص: ٢٩]؟. والتدبر فيه ليس لمجرد النهم، وإنها للعمل والتطبيق أيضا، ولمذا يربط القرآن نفسه بين ترتيله بالليل والسبح الطويل بالنهار. ولأن القراءة بذاتها ليست هدفا يأمرنا الله بقراءة آياته على وجه مخصوص هو الترتيل. عبد الله بن سليمان قال: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله علي المرا الله بقراءة آياته على وجه محصوص هو الترتيل. عبد الله بن سليمان قال: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَى عَنْ قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلًا: فَوَرَيْلَ أَلْمَوان عبد الله بن سليمان قال: هما أنه أيمينا ولا عَبْنَهُ هذا الله بقراءة آياته على وجه عصوص هو التربل. فُوَرَيْنَ أَلْ أَمَانَ أَيْ يَبُنُ قُلْ عَبْدِ الله عَلَى أَنْ أَنْ أَنْ على أَنْ على وتمان قال: هُما أَنْ أَن فَالَ عَنْ أَنْ أَنَ أَن أَمَانَ أَن الله على والما عرف أولا عُبْنَهُ عَنْ قَوْلِ الله على وحما على والنا، ولكن أُنْ يُنْهُ عن الله بقراءة ألم على ولا عَنْهُو أَنْ أَنْسَبُ أَنْ فَلْ على أَنْ على على والما على والسبح الطويل وَوَرَيْنَ أَلْتُهُ إِنه النه بن سليمان قال: هما أَنْ أَنْ عَبْلُ الله عَنْ وَلْمَانَ وَلْمَان ما والسبح الطويل عبد الله بن سليمان قال: هما أَلْتُو عَبْد الله عَنْ أَنْ أَنْ عَلْنُ عال الله قُورَة والله عَزَ وَبَلْ عُبُ أُنْ أَلْمُوان أَلْ عُنْ أُولُ أُنْ أُولُن أَلْقُو مُنْ أَلْتُ أَلْ عُبْدُ أَلْهُ مَنْ

وقال الإمام الصادق عَلَيَظَلاَ: «إِنَّ الْقُرْآنَ لَا يُقْرَأُ هَذْرَمَةً، (بسرعة) وَلَكِنْ يُرَتَّلُ تَرْنِيلًا، فَإِذَا مَرَرْتَ بِآيَةٍ فِيهَا ذِكْرُ الجُنَّةِ فَقِفْ عِنْدَهَا وسَلِ الله عَزَّ وجَلَّ الجُنَّةَ، وإِذَا مَرَرْتَ بِآيَةٍ فِيهَا (١) الكافي: ج٢، ص٦١٤. ذِكْرُ النَّارِ فَقِفْ عِبْدَهَا وتَعَوَّذْ بِالله مِنَ النَّارِ»(''، وقال ﷺ: الْهُوَ أَنْ تَتَمَكَّكَ فِيهِ وتُحُسِّنَ بِهِ صَوْتَكَ (٢) وعَنْ أُمِّ سَلَمَةَ أَنَبَّا قَالَت: «كَانَ النَّبِي عَظْمَ فِرَاءَتَهُ آيَةً آيَةً "٢)، وعن أنسَ قال: «كان يمد صوته مدا»(\*)، ويصف الإمام على عَلِيَّتُلاَّ المتقين كيف يتعاملون مع القرآن عند قيام الليل فيقول: «أَمَّا اللَّيْلَ فَصَافُونَ أَقْدَامَهُمْ تَالِينَ لِأَجْزَاءِ الْقُرْآنِ يُرَتَّلُونَهَا تَرْتِيلًا، يُحَرِّنُونَ بِهِ أَنْفُسَهُمْ ويَسْتَثِيرُونَ بِهِ دَوَاءَ دَائِهِمْ، فَإِذَا مَرُّوا بِآيَةٍ فِيهَا تَشْوِيقٌ رَكَنُوا إِلَيْهَا طَمَعاً وتَطَلَّعَت نُفُوسُهُمْ إِلَيْهَا شَوْمًا، وظُنُوا أَنَّهَا نُصَبَ أَغَيْنِهِمْ، وإِذَا مَرُّوا بِآيَةٍ فِيهَا تَخويفَ أَضغُوا إِلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوبِهِمْ وَظَنُّوا أَنَّ زَفِيرَ جَهَنَّمَ وشَهِيقَهَا فِي أَصُولِ آَذَانِهِمْ، فَهُمْ حَانُونَ عَلَى أَوْسَاطِهِمْ مُفْتَرِشُونَ لِجِبَاهِهِمْ وأَكُفُهِمْ ورُكَبِهِمْ وأَطْرَافِ أَقْدَامِهِمْ يَطْلُبُونَ إِلَى اللهُ تَعَالَى فِي فَكَاكِ رِقَابِهِمْ، وأَمَّا النَّهَارَ فَحُلَبًاءُ عُلَبًاءُ أَبْرَارُ أَنْقِبَاءُ»<sup>(٥)</sup>.

والمعنى اللغوي للترتيل يلتقي مع ما تقدم، يقال: رَيِّلَ الشيءُ: تناسق وانتظم انتظاما حسنا، فهو رَبِّل، ورَتَّلَ الكلامَ: أحسن تأليفه إلى بعضه، والقرآن تأنق في تلاوته، والرَّتَلُ في المصطلح العسكري صف الجنود أو الآليات المتراص، وقيل: خَفْضُ الصوت عند القراءة.

[٥-٦] ويبين الله واحدة من الخلفيات الأساسية التي تكشف أهمية قيام الليل، وذلك ببيان دوره الأساسي في بناء الشخصية الرسالية القادرة على تحمل مسؤولية الوحي، فالأمانة الإلهية ثقيلة لأنها تخالف أهواء الإنسان وحبه للراحة والاسترسال، والموقف السليم منها ليس الهروب من حملها، وإنها العروج بالنفس إلى مستوى حملها بالتزكية والتربية والتعليم من خلال البرامج المختلفة، ومن بينها وأهمها قيام الليل على الوجه الذي أشارت إليه الآيات الأنفة.

﴿إِنَّاسَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلَا ثَقِيلًا ﴾ قال عبد الله بن عمر: «أي سنوحي إليك قولا يثقل عليك وعلى أمتك»(1)، وقيل: ﴿ فَقِيلًا ﴾: لا يحمله إلا قلب مُؤَيَّد بالتوفيق، ونفس مُؤَيَّدة بالتوحيد، وقيل: عظيم الشأن، كما يقال: هذا كلام رصين، وهذا الكلام له وزن إذا كان واقعا موقعه» (٧)، وقيل هو: «ثقيل في الميزان يوم القيامة»، وقال القرطبي: «هو متصل بها فُرِض من قيام الليل، أي سنُلقي بافتراض صلاة الليل قولا ثقيلا يثقل حمله، لأن الليل للمنام، فمن أمر بقيام أكثره

> (١) وسائل الشيعة: ج٦، ص٢١٥. (٢) وسائل الشيعة: ج٦، ص٢٠٧. (٣) وسائل الشيعة: آج٦، ص٢٠٨. (٤) تفسير مجمع البيان: ج١٦، ص١٦٢. (٥) نهج البلاغة: خطبة: ١٩٣. (٦) نور الثقلين: ج٥، ص٤٤٧. (۷) مجمع البيان: ج۱۰، ص۳۷۹.

لم يتهيأ له ذلك إلا بِحِمْلٍ شديد على النفس، ومجاهدة الشيطان، فهو أمر يثقل على العبد»<sup>(۱)</sup>، وذهب البعض إلى تفسير مادي لمعنى الثقيل مستدلا بمرويات غير محققة كقول عائشة: «إنه كان ليوحى إلى رسول الله ﷺ وهو على راحلته فتضرب بجرانها»<sup>(۲)</sup> (أي تضرب بمقدم عنقها إلى مذبحها الأرض) وفي رواية: «كانت تبرك الدابة على الأرض من ثقل الوحي». وأخرى: «ولقد رأيته ينزل في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وإن جبينه لَيَرْفَضٌ عرقا»<sup>(۳)</sup>.

والذي أختاره: أن الثقل هو الثقل المعنوي قبل أن يكون الثقل المادي، وإذا صحت الروايات المتقدمة حول ما يتركه نزول الوحي من أثر مادي على رسول الله عنه وعلى دابته من باب ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ, خَنشِعًا مُتَصَدِعًا مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهُ ﴾ [الحشر: ٢٦] فإنها مظاهر ودلالات على الآثار والحقائق المعنوية ليس إلا. ولا ريب أن القرآن قول ثقيل باعتباره يحمل الإنسان مسؤوليات عظيمة كمسؤولية الاستقلال والتغيير والتزكية وتحدي الباطل، ولذلك فالإنسان بحاجة إلى قيام الليل ليسمو إلى احتهاله، وهكذا تجد السياق يبين الصلة بين ثقل القرآن وبين قيام الليل، فيبين أن الصلاة والتهجد والحالة النفسية المنبعثة منها إذا نشأ كل ذلك بالليل كان أفضل منه إذا نشأ بالنهار.

إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَيُّلِ﴾ والناشئة في اللغة من نشأ الليل أي أحدثه، والله: خلقه، والحديث أو الكلام: وضعه وابتدأه، وسُمِّيت ساعات أول الليل ناشئة لابتداء الليل بها، وعندنا: ما ينشأ بالليل من عبادة روحانية أو بصيرة عقلانية أو حكمة ربانية. أما المفسرون فذهبوا إلى قولين:

الأول: أنها ركعتان بعد صلاة المغرب (لعلها الغفيلة، وقيل غير ذلك)(1).

الثاني: أنها قيام الليل، ففي مجمع البيان عن الباقر والصادق ﷺ: «هِيَ الْقِيَامُ فِي آخِرِ اللَّبُلِ إِلَى صَلَاةِ اللَّيْلِ»<sup>(٥)</sup>، وهو الأقرب إلى سياق السورة كما سبق.

فِمِيَأَشَدُّوَطُكَا﴾ وشدة الوطء بمعنى ثبات القدم الذي يعكسه ثقل الوطأة وشدتها، فالوطأة الشديدة على الأرض أثبت للقدم، قال قتادة: «أثبت في الخير»(^)، وقال الفَرَّاء: «أشد

(۱) الجامع لأحكام القرآن القرطبي: ج۱۹، ص۳۸.
 (۲) تفسير نور الثقلين: ج٥، ص٤٤٧.
 (۳) المصدر السابق: ص٤٤٧.
 (٤) المصدر السابق: ص٤٤٨.
 (٥) مجمع البيان: ج٠١، ص٣٧٩.
 (٦) الدر المنثور: ج٦، ص٢٧٨.

ثبات قدم، لأن النهار يضطرب فيه الناس، ويتقلبون فيه للمعاش "". ولا ريب أن الاستقامة على طريق الرسالة أمر مستصعب بحاجة إلى الإرادة الصلبة والروح العالية، حتى يواجه الإنسان بهما تحديات الاستقامة على الحق.. وقيام الليل بقراءة القرآن والتدبر فيه والدعاء والاستغفار يعطي إرادة الثبات وروح التحمل وعند هذه الآية ينبغي أن ندرس حياة الأجيال الأولى من المسلمين الذين صنعوا المنجزات العظيمة في التاريخ، وغيروا مسيرة الإنسانية، فإنهم لا ريب كانوا يستلهمون من قيامهم الليل وما إلى ذلك همتهم العالية، وإرادتهم الصلبة، فكانوا رهبان الليل وفرسان النهار. كما أن ناشئة الليل ثقيلة على النفوس لأن القائم لأدائها يواجه تحدي النفس التي يغالبها النعاس، وتحن إلى الفرار من المسؤولية، وتفضل الراحة الجسدية على لقاء ربها الجبار، وتواجه كذلك تحدي الشيطان الذي يوسوس إليها بالتسويف، لها بالنوم بعذر أو آخر، وهكذا يكون قيام الليل منطلقا لإصلاح جذري في النفس والمجتمع، فهو إذن عملية أو آخر، وهكذا يكون قيام الليل منطلقا لإصلاح جذري في النفس والمجتمع، فهو إذن عملية معبة، وقد أشار القرآن إلى هذا المعنى بقوله تعالى: في النفس والمجتمع، فهو إذن عملية معبة، وقد أشار القرآن إلى هذا المعنى بقوله تعالى: في النفس والمجتمع، فهو إذن عملية أو آخر، وهكذا يكون قيام الليل منطلقا لإصلاح جذري في النفس والمجتمع، فهو إذن عملية أو آخر، وهكذا يكون قيام الليل منطلقا لإصلاح جذري في النفس والمتغمين في ألميكوني ألم ألم أخريرة ألم ألم أذه الم

وهكذار أى بعضهم أن المراد من شدة الوطء صعوبة صلاة الليل ذاتها، قيل أثقل وأغلظ على المصلي من صلاة النهار، وهو من قولك: استدت على القوم وطأة السلطان.. فأعلم الله نبيه أن الثواب في قيام الليل على قدر شدة الوطأة وثقلها، ونظير قوله تشتي : «أَفْضَلُ العِبَادَاتِ أَحْمَزُهَا»<sup>(٢)</sup>، وقيام الليل حمز (صعب) لأنه يخلق توازن الشخصية عند الإنسان لتكون قائمة على أسس رشيدة على قيم الوحي وهدى العقل وتجارب البشر، فإذا برهبان الليل طاهرة ألسنتهم عن الغيبة والشتم وسائر الأخطاء والذنوب المنطقية التي من بينها شهادة الزور، لأن قيامهم عن الغيبة والشتم وسائر الأخطاء والذنوب المنطقية التي من بينها شهادة الزور، لأن قيامهم بالليل يزيل من قلوبهم العُقّد، ويزرع فيها التقوى، كما يجعلهم يفكرون في كلامهم قبل النطق به، ويزنونه بميزان الحق والصواب، الأمر الذي يجعلهم محيبون الحق حين يتكلمون، فإذا سكتوا تفكروا، وإذا نطقوا تفجرت الحكمة من جوانبهم، كما وصفهم سيدهم أمير المؤمنين علي بقوله: «مَنْطِقُهُمُ الصَّوَابُ»<sup>(٣)</sup>.

وَأَقُوْمُ قِيلًا﴾ أي إنهم أصوب للحق بجهاته المختلفة من غيرهم على الإطلاق، فهم الأقوم (يعني الأفضل)، قال الفخر الرازي مفسرا الآية: أحسن لفظا، وقال أنس: «أصوب وأهيأ وأَحَدُّ<sup>»(،)</sup>، وهذا أمر طبيعي لأن القائم بالليل يتصل بقول الله ووحيه (القرآن) ويؤسس

- (١) التفسير الكبير : ج٣٠، ص١٧٥.
- (٢) التفسير الكبير : ج٣٠، ص١٧٦.
  - (٣) نهج البلاغة: خطبة: ١٨٣.
- (٤) التفسير الكبير: ج٣٠، ص١٧٦.

به تفكيره ومنطقه في الحياة، وهو الذي يهديه للتي هي أقوم كما نعته عز وجل، ولأن إثارة العقل بالتفكير في آيات الله ليلا يرسم السبيل للمنطق الأقوم عند السبح والكلام في النهار، وكأن الليل في أواخره أنسب للعلم. وإذا اعتبرنا القرآن من مصاديق القول الثقيل الذي ألقاه الله على رسوله وعلى أتباعه فإن ناشئة الليل التي تهيئ القلب لاستقباله تجعله أهيأ وأصلح لفهم معانيه وثبوته فيه والعمل به.

[٧] إن مسؤوليات الليل تتكامل -في منهج المؤمن- مع مسؤوليات النهار الذي يستوعب انتشارا واسعا، وسبحا طويلا ﴿إِنَّ لَكَ فِي ٱلنَّهَارِ سَبْحًاطُوبِلَا﴾ هناك رأيان كلاهما ينتهي لعلاج التوهم بالتناقض بين مهام الإنسان في الليل ومهامه في النهار، فالإسلام يعتبر الاثنين يتكاملان:

**الرأى الأول**: السبح بمعنى: المهام والعمل، يقال: سبح القوم: تقلبوا وانتشروا في الأرض، فكأن القرآن يريد القول لنا: أن للمؤمن مسؤوليتين: إحداهما بالنهار على عشرات المهام والأمور، والأخرى بالليل تتحدد بقيامه، ومهما كانت المسؤولية في النهار كبيرة: طلب علم، أو جهاد في سبيل الله، أو سعى للرزق الحلال، فإنه من الخطأ استعاضة مسؤولية الليل بالنهار، لأن العالم لو لم يخلص لكان ضرر العلم عليه وعلى الناس أكبر من نفعه، والذي يجعل العلم مفيدا، والعالم ملتزما برسالته في الحياة -فلا يُزَيُّف الحقائق، ولا يبيع نفسه وعلمه على أية حكومة وطاغية ومترف- هو الإيهان الذي يستلهمه من قيام الليل. إن حاجة المؤمن لقيام الليل في أي خندق كان هي حاجة ملحة وأكيدة، لأن سبحه الطويل بالنهار جسد لا بد له من عقل وروح لا يجدهما إلا في الاتصال بالله واتباع وحيه. وإنه لخطأ فظيع أن يقبل الإنسان على سبح النهار الطويل ويخوض لججه من دون إعداد كاف، وإن الإمام عليًّا ظَلِيَّتَلِدٌ ليؤكد أن ما يصير إليه المتقون من الفضيلة بالنهار إنها هي ثمرة قيامهم بالليل، وذلك حينها قال وقد وصف شأنهم بالليل كما سبق: ﴿ وأَمَّا النَّهَارَ فَحُلَمًا مُ عُلَمًا مُ أَبْرَارٌ أَتْقِيَا مُ، قَدْ بَرَاهُمُ الجُوفُ بَرْيَ الْقِدَاح، يِنْظُرُ إِلَيْهِمُ النَّاظِرُ فَيَحْسَبُهُمْ مَرْضَى وِمَا بِالْقَوْمِ مِنْ مَرَضٍ، ويَقُولُ: لَقَدْ تُحُولِطُوا، ولَقَدْ خَالَطَهُمْ أَمْرٌ عَظِيمٌ، لَا يَرْضَوْنَ مِنْ أَعْبَالِهِمُ الْقَلِيلَ وَلَا بَسْتَخْثِرُونَ الْكَثِيرَ، فَهُمْ لِأَنفُسِهِمْ مُتَهِمُونَ ومِنْ أَعْبَاخِمْ مُشْفِقُونَ، إِذَا زُكِّيَ أَحَدٌ مِنْهُمْ خَافَ مِمَّا يُقَالُ لَهُ فَيَقُولُ: أَنَا أَعْلَمُ بِنَفْسِي مِنْ غَبْرِي ورَبِّ أَعْلَمُ بِي مِنِّي بِنَفْسِي، اللَّهُمَّ لَا تُؤَاخِذْنِي بِمَا يَقُولُونَ واجْعَلْنِي أَفْضَلَ مِمَّا يَظُنُونَ واغْفِرْ لِي مَا لَا يَغْلَمُونَ»<sup>(1)</sup>.

**الرأي الثاني**: السبح بمعنى الفراغ والفرصة، قال الجبائي: «إن فاتك شيء بالليل فلك

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: خطبة: ١٩٣.

في النهار فراغ تقضيه»<sup>(1)</sup>. وجدير أن ننقل هنا ما قاله العلامة الطبرسي: «إن مذاهبك في النهار ومشاغلك كثيرة، فإنك تحتاج فيه إلى تبليغ الرسالة، ودعوة الخلق، وتعليم الفرائض والسنن، وإصلاح المعيشة لنفسك وعيالك، وفي الليل يفرغ للتذكرة والقراءة، فاجعل ناشئة الليل لعبادتك، لتأخذ بحظك من خير الدنيا والآخرة، وفي هذا دلالة على أنه لا عذر لأحد في ترك صلاة الليل لأجل التعليم والتعلم، لأن النبي تشكن كان يحتاج إلى التعليم أكثر مما يحتاج الواحد منا، ثم لم يرض أن يترك حظه من قيام الليل»<sup>(1)</sup>، فلا يصح أن يتعلل المؤمن بشيء عن قيامه، ففي النهار فرصة كافية للمهام الأخرى، أما الليل فإنه بالدرجة الأولى موضوع للقيام.

[٨] في حديث معروف: «إذا أَحَبَّ أَحَدُكُمْ أَنْ يُحْدِثَ رَبَّهُ فَلْيَقْرَأُ الْقُرْآنَ»<sup>(٣)</sup> وهكذا المؤمنون في قيامهم الليلي تراهم يبادلون ربهم الحديث، فمرة يتلون الكتاب وأخرى يذكرون ربهم بالدعاء، كما أمرهم الله فقال: ﴿وَأَذَكُرُأَسْمَرَيَكَ﴾ وذكر الله هو مخ العبادة، بل هو الهدف الرئيسي في الإسلام، لأن نسيانه تعالى سبب كل انحراف في حياة الإنسان. وقال: ﴿أَسْمَرَيَكَ﴾ وذكر الله هو مخ العبادة، بل هو الهدف الرئيسي في الإسلام، لأن نسيانه تعالى سبب كل انحراف في حياة الإنسان. وقال: ﴿أَسْمَرَيَكَ﴾ وذكر اللله هو مخ العبادة، بل هو الهدف الرئيسي في الإسلام، لأن نسيانه تعالى سبب كل انحراف في حياة الإنسان. وقال: ﴿وَاذَكُرُأَسْمَرَيَكَ﴾ وذكر الله هو مخ العبادة، بل هو الهدف الرئيسي في الإسلام، لأن نسيانه تعالى سبب كل انحراف في حياة الإنسان. وقال: ﴿وَانَمْ رَبِّكَ﴾ وونكر الله هو منه الله أسماء، ذات والما أنحراف في حياة الإنسان. وقال: ﴿وَاسْمَرَيَكَ﴾ وراب في حياة الإنسان. وقال: ﴿وَابُوْ وَالَعُمَرَيَكَ﴾ وراب في حياة الإنسان. وقال: ﴿وَاسْمَرَيَكَ﴾ وراب في حياة الإنسان. وقال: ﴿وَاسْمَرَيَكَ﴾ وراب في حياة الإنسان. وقال: ﴿وَاسْمَرَيَكَ﴾ ووسائلهم إلىهم إليه، وذكر أسماء الله ليس بتلفظ حرفها وحسب، بل بالإيهان بها ومعرفته من خلالها، إذ لكل اسم منها انعكاس في خلقه.

ولقوله: ﴿أَسْمَ﴾ بالإفراد دلالة على الإطلاق الذي يفيده استخدام أي اسم من أسمائه الحسني، وهو الأقرب، لأن ذكر الله يتم بذكر أيَّ من أسمائه، كما قال عز وجل: ﴿قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ الرَّحْنَ أَيَّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسَمَاءَ ٱلْحُسْنَى ﴾ [الإسراء: ١١٠].

والذكر الحقيقي ليس مجرد التلفظ بأسماء الله، بل هو إضافة إلى ذلك تعميق الصلة به، في آفاق توحيده، والانقطاع إليه، ولذلك يردف الله مع الأمر بالذكر أمرا بالتبتل.

﴿وَتَبَنَّنُ إِلَيْهِ نَبْتِيلًا﴾ روى أبو بصير عن الإمام الصادق ﷺ: •وأَمَّا التَّبَتُلُ فَإِيمَاءٌ بِإصْبَعِكَ السَّبَّابَةِ»<sup>(،)</sup>، وروى زرارة وحمران عن أبي جعفر وعن أبي عبد الله ﷺ: «النَّبُتُلُ هُنَا رَفْعُ الْيَدَيْنِ فِي الصَّلَاةِ»<sup>(،)</sup>، وعن الإمام الكاظم ﷺ قال: «التَّبَتُلُ أَنْ تُقَلِّبَ كَفَيْكَ فِي الدُّعَاءِ إِذَا دَعَوْتَ»<sup>(،)</sup>، وقد أشار جملة من المفسرين إلى أن المعنى هو الإخلاص في الدعاء، وما

الإيهاء بالإصبع، ورفع اليدين، وتقليب الكف إلا مظاهر له، فمثلها مثل الركوع والسجود والقنوت، والأصل اللغوي للكلمة يهدينا إلى هذا المعنى، قال شيخ الطائفة: فالتبتل الانقطاع إلى عبادة الله، ومنه: مريم البتول وفاطمة البتول، لانقطاع مريم إلى عبادة الله، وانقطاع فاطمة عن القرين (لولا علي). وقيل: «الانقطاع إلى الله تأميل الخير من جهته دون غيره»<sup>(۱)</sup>، وأضاف الفخر الرازي: «وقيل: صدقة بتلة منقطعة من مال صاحبها، وقال الفَرَّاء: يقال للعابد إذا ترك كل شيء وأقبل على العبادة قد تبتل، أي انقطع عن كل شيء إلى أمر الله وطاعته»<sup>(۱)</sup>، وفي الدر المنثور عن قتادة: ﴿وَبَّبَتَلْ إِلَيْهِ بَبْتِيلَا ﴾ قال: أخلص له الدعوة والعبادة، وعن مجاهد: «أي أخلص المسالة والدعاء إخلاصاً».

واختلف في ﴿بَبَتِيلًا﴾ لماذا جاءت بهذه الصيغة المصدرية ولم تكُ في هيئة مفعول المطلق المعهودة (تبتلاً)، فذهب البعض إلى ما لا يليق بأدب الوحي وعظمته، إذ قالوا: «لمراعاة الفواصل» ﴿ثَقِيلًا ۞.. قِيلًا ۞.. طَوِيلًا ۞.. وَكِيلًا﴾.

ويبدو أن التبتل مصدر كلمة أخرى أشير إليها، فكانت العبادة تحتمل معنيين:

الأول: الانقطاع الجدي، وعبر عنه بكلمة ﴿وَتَبَتَّلْ ﴾.

الثاني: الانقطاع المرة بعد الأخرى، وعبر عنه بالمصدر ﴿ بَنْتِيلَا ﴾، على أن الكلمة الأولى جاءت بصيغة التفعل، والثانية بصيغة التفعيل. ويبدو أن الكلمة تفيد التأكيد على التبتل وأن يكون حقيقيا، فليس كل مظهر تبتل يحسب تبتلا عند الله، والتبتل على وزن التفعل الذي يعني المداومة والعود إليه حينا بعد حين، وذلك أن الإنسان عرضة للانحراف وللتأثر بالعوامل السلبية في كل لحظة.. إذن فهو بحاجة إلى مداواة هذه المعضلة بالإلحاح على الانقطاع إلى الله، والتبتل إليه حينا بعد حين.

[9] ويتعمق ذكر الله والتبتل إليه في نفس الإنسان وفي جوارحه حينها يتأسسان على المعرفة به سبحانه، وغاية معرفته توحيده والتوكل عليه، وهذه هي الزاوية التي تنتظم من خلالها الآية التاسعة في سياق السورة حيث تعرفنا بربنا ﴿رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْغَرِبِ ﴾ قال صاحب خلالها الآية التاسعة في سياق السورة حيث تعرفنا بربنا ﴿رَبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْغَرِبِ ﴾ قال صاحب المجمع: «أي رب العالم به في مياق السورة حيث تعرفنا بربنا ﴿رَبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْغَرِبِ ﴾ قال صاحب المجمع: «أي رب مشرق الشمس ومغربها»")، والإطلاق هو الأورب بصرف المعنى للمشرق والمغرب، وقيل: رب مشرق الشمس ومغربها»

- (۱) التبيان: ج۱۰، ص١٦٤.
- (۲) التفسير آلكبير: ج۳۰، ص۱۷۸.
  - (٣) مجمع البيان: ج ٢٠، ص ٤٨٠.

آيات على ربوبيته، وإنها مخلوقات له عز وجل. وفي الآية تناسب بين الإشارة إلى حركة الشروق والغروب الكونية وبين اسم (الرب) باعتبارهما مظهر وآية للربوبية التي تعني الإنهاء والتجديد والإضافة في الخلق، كها هناك تتناسب مع قيام الليل والسبح بالنهار لارتباطهها بشروق الشمس وغروبها.

وحيث يطوف الإنسان بنظره وفكره متدبرا في المشرق والمغرب وما بينهما تتأكد له حقيقة التوحيد، إذ يكتشف أن كل شيء مخلوق لا يصح الاعتهاد عليه ؛ لأن له شروقا وغروبا، إلا الرب الواحد الأحد الذي كان قبل الإنشاء، ويبقى بعد فناء الأشياء ﴿لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَأَتَخِذَهُ وَكِيلًا ﴾ ولا تتخذ غيره، لأن الغير متغير، لا ينبغي الاعتهاد عليه ؛ لأن ما سوى الله عرضة للزوال والفناء. قال العلامة الطبرسي: «أي حفيظا للقيام بأمرك، وقيل: فاتخذه كافيا لما وعدك به، واعتمد عليه، وفوِّض أمرك إليه تجده خير حفيظ وكافي"، وفي فتح القدير: «أي إذا

[١٠] وحاجة الإنسان الرسالي إلى التوكل على الله وتوحيده والتبتل إليه وذكره، وبالتالي حاجته إلى قيام الليل، حاجة ملحة تفرضها مسيرته الجهادية الصعبة، حيث التحديات التي يواجهها. ولولا التوكل على الله والاستمداد منه انحرف عن الصراط المستقيم شيئا كثيرا أو قليلا.

ومن أعظم تلك التحديات والضغوط ما يقوله الأعداء ضد المؤمنين وبالخصوص قيادتهم، وذلك أن الإعلام السلبي من أهم أسلحتهم الخطيرة التي يوجهون حرابها ضدهم، فإذا بهم يسعون لتشويه سمعة الرساليين، وعلى المؤمنين أن يواجهوا ذلك بالصبر والهجران الجميل ﴿وَاَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَاَهْجُرَهُمْ هَجَرًا جَمِيلًا ﴾ والهجر الجميل هو المقاطعة بحكمة، وبعيدا عن الإثارة، لأن الهجر حينها يخرج عن سياق الحكمة قد يتحول إلى صراع مادي حادٍ في ظروف غير مناسبة، مما يضر أكثر مما ينفع، قال الفخر الرازي: «الهجر الجميل أن يجانبهم بقلبه وهواه، ويخالفهم مع حسن المخالفة والمداراة والإغضاء، وترك المكافأة»(").

إن الإسلام يريد للإنسان أن يبني شخصيته ومواقفه على أساس الاستقلال فلا يتأثر بردات الفعل كالكلام السلبي الذي يوجه ضده، بل يمضي قدما في تنفيذ خطته الحكيمة التي رسمها لنفسه، دون أن يستفزه الآخرون، ويُسَّروه حسب خطتهم، ويفرضوا عليه ساعة المعركة

- (۱) مجمع البيان ج ۱۰، ص ٤٨٠.
  - (۲) فتح القدير : ج٥، ص٣١٨.
- (٣) التفسير الكبير: ج٣٠، ص١٨٠.

وطريقتها وأرضها، ومن هنا فإن الصبر لا يعني عدم اتخاذ الخطوات اللازمة تجاه تحديات الأعداء، بل يعني الانتظار حتى تحين الفرصة المناسبة حسب الخطة المرسومة، وكل ذلك يوفره قيام الليل والتوكل على الله. والتعبير القرآني دقيق للغاية حيث قال تعالى: ﴿وَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ أي أن ما يقوله الآخرون لا ينبغي أن يزلزل الرساليين عن مواقفهم الصحيحة إلى غيرها، فقد يصعد المستكبرون والمترفون حربهم الإعلامية ضد قيمة من القيم الإلهية كالحجاب على أساس أنه لون من ألوان الكبت، وهكذا الجهاد من أجل التحرر والاستقلال. فيجب على الرساليين أن يصبروا ويتجرعوا كلهات الشتم والتجريح، وضغط الإعلام، لا أن يتنازلوا عن قيمهم ويداهنوا فيها.

وقد نستوحي من الهجر الجميل أنه القائم على أساس العدل والحكمة، فلا ينبغي أن يهجر المؤمن طرفا هجرا كاسحا، فيبخس الناس أشياءهم، ولا يعترف لهم بأية إيجابية، أو يقطع صلته معهم إلى حد يحرم نفسه من إيجابياتهم.. وبتعبير آخر: ينبغي أن ننصف الناس –حتى أعداءنا- من أنفسنا، فلا تصحب المقاطعة والهجر عملية إسقاط للآخرين بعيدة عن حدود الله وشرائعه.

[ ١١ ] ويستلهم المؤمنون روح الصبر من أمرين هما: التوكل على الله، والإيهان بأنه سوف يجازي أعداءهم شر مجازاة، فلهاذا الاستعجال وعدم الصبر ما دام الفوت غير ممكن؟! بلى؛ قد لا يعاصر جيل من المؤمنين انتقام الله من أعدائهم وأعداء الرسالة، وقد لا ينتقم منهم في الدنيا، ولكن الأمر واقع لا محالة إن فيها أو في الآخرة، حيث عذاب الخزي الذي يلحق بالمترفين والمستكبرين المكذبين بالرسالة ﴿وَدَرْنِ وَٱلْمُكَنِّبِينَ أُولَى النَّعَمَةِ وَمَهَلَّمُ قَلِلَا أي المترفين الذين يعارضون الرسالة، ويكذبون بآيات الله. وكلمة ﴿ وَذَرْنِ كَا لَتَعْمَةٍ وَمَهَلَّمُ قَلِلاً» والوعيد، كها تشير إلى معنى التوكل على الله نعم الوكيل، حيث ينبغي للمؤمن وهو يصبر على ما يقوله الأعداء أن يطمئن اطمئنانا تاما بأن صبره لن يذهب هباء، لأن المتوكل عليه سوف ينتقم له وللحق منهم. ولعل ذكر تنعمهم يهدينا إلى أن العذاب الذي سيحل بهم يشمل تغيير ما هم عليه من النعيم، وإلى ذلك أشار صاحب الميزان فقال: «والجمع بين توصيفهم بالمكذبين وتوصيفهم بأولي النعمة للإشارة إلى علم ما يهددهم به من العذاب، فإن تكذيبهم بالدعوة الإلهية وهم متنعمون بنعمة ربهم كفران منهم بالنعمة، وجزاء الكربين بالنقمة»<sup>(1)</sup>.

ومهما استطال شوط الصبر في تصور المؤمنين، وامتد ترف المكذبين ونعيمهم، إلا أنه

(١) تفسير الميزان: ج٢٠، ص٢٧.

قصير بالقياس إلى معادلة الزمن الحقيقية عند الله، بل هو قصير بالفعل، والذي يدرس تاريخ الصراع بين الحق والباطل يصل إلى قناعة راسخة بهذه السنة الإلهية، تقول عائشة: «لما نزلت ﴿ وَذَرَنِي وَٱلْمُكَذِبِينَ أُولِي ٱلنَّعْمَةِ وَمَهِلَهُمْ قَلِيلًا ﴾ لم يكن إلا قليل حتى كانت وقعة بدر »<sup>(١)</sup> التي أذل الله فيها المشركين، وقيل: «نزلت في المطعمين ببدر وهم عشرة، وقيل: نزلت في صناديد قريش والمستهزئين»<sup>(1)</sup>، وأضاف الزمخشري في الكشاف: «وكانوا أهل تنعم وترفه»<sup>(1)</sup>، وما ذلك إلا ساهد ومصداق لسنة الله في الحياة التي تمتد إلى الوراء من أعماق التاريخ وإلى الأمام إلى المستقبل البعيد.

[١٢-١٢] ويكشف لنا القرآن حجابا عن غيب ما أعد الله للمترفين المكذبين من عذاب أليم ومهين في الآخرة، يوم ترجف الأرض والجبال. ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالًا وَجَعِيمًا ﴾ قال أهل اللغة: أنكال ونكول: «القيد الشديد من أي شيء كان، وحديدة اللجام»<sup>(1)</sup>، وقيل وهو يُحَدُّرُ غيره، ويجعله عبرة له»<sup>(2)</sup> ولعل الكلمة تحمل في طياتها معنى الشدة والانتقام والإذلال، يُحَدُّرُ غيره، ويجعله عبرة له»<sup>(2)</sup> ولعل الكلمة تحمل في طياتها معنى الشدة والانتقام والإذلال، والقيود والأغلال مظهر للتنكيل يرافقها عذاب الحريق بجهنم، وما يلقاه الإنسان في الآخرة من أنواع العذاب ليست مفروضة عليه وآتية من خارج القوانين والسنن الطبيعية، بل هي من صنع يُعتَّرُ وَعَدَابًا أَلِيمًا في الأخرة، والما الذي يتها الخريق بجهنم، وما يلقاه الإنسان في الآخرة من أنواع العذاب ليست مفروضة عليه وآتية من خارج القوانين والسنن الطبيعية، بل هي من صنع عُمَّبَو وَعَدَابًا أَلِيمًا في النفسه، فالكذب الذي يهارسه في الدنيا يتحول إصرا ونارا عليه في الآخرة، وهكذا الغيبة والسرقة، والسباب، وأكل أموال الناس بالباطل.. كلها تصير أنكالا وجحيا في وعماماً ذا عُمَّبَو وَعَذَابًا أَلِيمًا في أي الطعام الذي لا يتهنا الآكلون بأكله ولا طعمه ولا راتحته، بل يصعب عليهم مضغه وبلعه لما فيه من العذاب وأسباب الأذى. قال أكثر المفسرين: «إن به شوكا، وقيل: لشدة خشونته»، وأوَّله الز غشري والرازي على أنه شجرة الزقوم، وبهذا عبر صاحب الكيس عني الذي لا يساغ يعني الضريع وشجر الزقوم»<sup>(1)</sup>. ومن أنواع العذاب المذكورة في الكشاف: «الذي لا يساغ يعني الضريع وشجر الزقوم»<sup>(1)</sup>. ومن أنواع العذاب المذكورة في الكشاف: لالذي الما أنها تأتي نقيضا لما هم فيه من النعمة والراحة في الدنيا جزاءً لتكذيبهم، وعدم شكرهم ربهم عليها.

﴿يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ ﴾ أي: "تتحرك باضطراب شديد، وترجف الجبال معها

- (۱) الدر المنثور: ج٦، ص٢٧٩.
- (٢) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٤٨١.
  - (٣) الكشاف: ج٤، ص ٢٤٠.
    - (٤) المنجد: مادة نكل.
    - (٥) المنجد: مادة نكل.
    - (٦) الكشاف: ج٤، ص٦٤٠.

أيضا، وتضطرب بمن عليها""، من هول ذلك اليوم، الأمر الذي يكشف عن عظمة الموقف ومدى رهبته، فها بالك بهذا الإنسان الضعيف في يوم أحداثه ترجف بالأرض والجبال؟! إنه يكون أدنى من ريشة في ريح عاصف يتقاذفها التيار الكاسح. إن تصور هذا الموقف والحضور عند هذه الحقيقة بالقلب يكفي وسيلة يقتلع الإنسان بها جذور الغرور بنفسه وقدرته في شخصيته، واتكاله على الدنيا وما فيها، ويتعرف عن طريقها على ربه وقدرته المطلقة، فيؤمن به وبرسالته بدل التكذيب كها هو شأن أولي النعمة المبطرين بها. إن الجبال الراسية والمتياسكة تستحيل يومئذ كذرات الرمل نتيجة الرجف الشديد المتالي الذي تتعرض له فوكانت ألجبال تستحيل يومئذ كذرات الرمل نتيجة الرجف الشديد المتالي الذي تعرض له فوكانت ألجبال عباس، وقيل: المهيل الذي إذا وطأته القدم ذَلَّ من تحتها، وإذا أخذت أسفله انهار أعلاه""، وفي اللغة: انكثب الرمل: "اجتمع وانتشر بعضه فوق بعض"، وكل ما انصب في شيء فقد انكث فيه، والمهيل الذي إذا وطأته القدم ذَلَّ من تحتها، وإذا أخذت أسفله انهار أعلاه""، وفي اللغة: انكثب الرمل: "اجتمع وانتشر بعضه فوق بعض"، وكل ما انصب في شيء فقد انكث فيه، والمهيل الذي يهال فيقع بعضه على بعض، يقال: أهال التراب: إذا مَنَ أساسه فانهار على بعضه منتثرا، ويسمى التراب الناعم الذي تجمعه الرياح في الصحراء كثيبًا، وجمعه انكث فيه، والمهيل الذي يهال فيقع بعضه على بعض، يقال: أهال التراب: إذا مَنَ أساسه وفي اللغة: انكثب الرمل: "اجتمع وانتشر بعضه فوق بعض"، وكل ما انصب في شيء انكث فيه، والمهيل الذي يهال فيقع بعضه على بعض، يقال: أهال التراب: إذا مَنَ أساسه وفانهار على بعضه منتثرا، ويسمى التراب الناعم الذي تجمعه الرياح في الصحراء كثيبًا، وجمعه انكث فيه، ومن خصائصه أنه سريع وسهل الانهيار والانتشار والتطاير في المواء. وإذا كانت الجبال فانهار ملى خصائصه أنه سريع وسهل الانهيار والانتشار والتطاير في المواء. وإذا كانت الجبال ولمخرية الراسية تستحيل كثيبا مهيلا فيا بال الإنسان الضعيف عندما ترجف به الأرض؟

والعلاقة بين سياق السورة عن قيام الليل وبين الحديث عن مشاهد عذاب الآخرة هذه أن الخوف من أهوال ذلك اليوم يدفع المؤمنين إلى السعي من أجل الخلاص، ومن ثم ينفخ فيهم روح القيام بالليل. وإنها حقًّا لَتَقُضَّ مضجع كل ذي لب وضمير حيين، إذ كيف تنام عينه وهو مطالب باقتحام هذه العقبات، وتجاوز أهوالها بنجاح؟!.

وثمة علاقة بين أمر الله للرسول ﷺ بالصبر على ما يقوله المكذبون وبين كلامه عما أعد لهم من العذاب ؛ وهي: أن عدم التصبر (الاستعجال) إنها يندفع إليه الإنسان بهدف الانتقام ورد الفعل، والمؤمن يصبر ولا يتعجل لأنه لا يخاف الفوت، ويعلم أن سوف يأتي اليوم الذي ينتقم الله (وكيله) له من أعدائه.

[١٥–١٩] وإلى جانب التحذير من عذاب الآخرة يحذر الله المترفين وغيرهم من عواقب التكذيب التي تنتظرهم في الدنيا، وذلك من خلال التذكير بالسنن الثابتة في الحياة ومصير

- (١) مجمع البيان: ج٠١، ص ٤٨٢.
- (٢) تفسير القمي: ج٢، ص٣٩٢.
- (٣) مجمع البيان: ج٠١، ص٤٨٢.

إحدى الأمم التي عصت رسولها فأهلك الله أهلها وأخذهم أخذا وبيلا ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُو رَسُولًا شَنِهِ ذَا عَلَيْكُو كَمَّا أَرْسَلْنَا إِلَى فَرْعَوْنَ رَسُولًا ﴾ أي يقوم بالشهادة الحقة فيكم، ويجسد القيم الإلهية، مما يجعله ميزانا لمعرفة الحق والباطل، وأسوة لمن أراد الهداية إلى الصراط المستقيم. وقد ذكر الله قوم فرعون لأن وجوه التشابه بين واقع أولئك والواقع الذي عاصره الرسول كثيرة، ومن أبرزها: أن المترفين هم الذين يمثلون جبهة الباطل في الصراع في كلا المقطعين التاريخيين. وكما أن لله سنة ماضية في حياة المجتمعات في إرسال الرسل في الأمم بعد الأمم، والأجيال بعد الأجيال، فإنه الرسالة جُزيت خيرا وسعادة في الدنيا والآخرة، أما إذا ما استجابت الأقوام لقيادة الرسول وقيم وسوء العذاب، كقوم فرعون الذين عصوا رسولم موسى غليَيَلا فَأُغرقوا وأهلكوا.

فَعَمَى فِرَعَوْتُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذْنَهُ أَخْذَا وَبِيلًا فَ أَي أَخذا شديدا منكرا، وفي الآية تحذير للمشركين ولأمة محمد علي من معصيته، وتلويح بأن سنة الآخذ ليست منحصرة في زمان دون آخر، ولا في قوم دون غيرهم. وإذ يذكِّرنا القرآن بصورة من الانتقام الإلهي في التاريخ فلكي يسد بابا من أبواب الشيطان الذي يوغل بالإنسان من خلاله في الانحراف والضلال البعيد، حيث يهمز في أذنه وفكره: أن الله رحيم بعباده، ويستحيل أن يعذبهم في الآخرة، وأن هذه الوعود ليست إلا لمجرد التخويف لا أكثر.. ولهذا يوجه الله الخطاب مباشرة لماصري الرسول ورسالة الإسلام بأنكم لا تستطيعون الهروب من سطوات الله إذا والانتقام:

﴿فَكَيْفَ تَنَقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَنَ شِيبًا ﴾ وذلك لشدة أهواله ورهبة مشاهد، قال القمي: «تشبب الولدان من الفزع حيث يسمعون الصيحة»<sup>(1)</sup>، وفي الدر المنثور عن ابن مسعود عن النبي عَنْشَه قال: «إذَا كَانَ يَومُ القِيَامَةِ فَإِنَّ رَبُّنَا يَدْعُو آدَمَ فَيَقُولُ: يَا آدَمَ! أَخْرِجُ بَعْثَ النَّارِ، فَيَقُولُ: أَيْ رَبَّ لا عَلْمَ لِي الَّا مَا عَلَّمْنَنِي: فَيَقُولُ الله: أَخْرِجُ بَعْثَ النَّارِ مِنْ كُلُّ أَلْفِ وَلِيدِ<sup>»(1)</sup>، وفيه عن ابن عباس: فأشتد ذلك على المسلمين، فقال عنه: أخرج بَعْثَ النَّارِ مِنْ كُلُّ أَلْفِ وَلِيدِ<sup>»(1)</sup>، وفيه عن ابن عباس: فأشتد ذلك على المسلمين، فقال حين أبصر ذلك في وجوههم: إِنَّ بَنِي آدَمَ كَثِيرٌ، وَإِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مِنْ وَلْدِ آدَمَ، وَإِنَّهُ لَا يَموتُ رَجُلٌ مِنْهُمْ ذلك اليوم فقال. «إذا يَقْتَقُولُ لَعْلَمُ مَا يَعْتَى مَنْ يَعْذَا عَلَى النَّارِ مَنْ وَقَامُ عَلَيْنَ وَقَالُ وَلِيدَهُ أَنْ عَنْ النَّارِ مَنْ عَالَ النَّارِ مَنْ عَلَى عَلَى اللَّارِ مَنْ عَلَيْ مَا بَكُلُّ وَلِيدَهُ أَنْ عَنْ الله مَنْ عَلَى النَّارِ مَنْعُولُ إِلَى النَّارِ مَنْ عَلَيْ مَا بَكُلُ

> (١) تفسير القمي: ج٢، ص٣٩٣. (٢) الدر المنثور: ج٦، ص٢٧٩، صحيح البخاري: ج٤، ص١٠٩. (٣) التفسير الكبير: ج٣٠، ص١٨٤. (٤) نهج البلاغة خطبة: ١٥٧.

وكيف لا يشيب الوليد من أهواله وهو اليوم الذي يفصل الله فيه بين الخلائق ويقرر مصائرهم، فمن صائر إلى الجنة ومن صائر إلى النار خالدين فيها أبدا.

بلى إنه يوم عظيم، بل هو أعظم يوم في وجود العالمين إنسا وجِنًّا، وكيف لا يسرع الشيب إلى من يقف بين يدي جبار السهاوات والأرض ينتظر المسير إلى مصيره الأبدي، وبالذات أولئك المجرمون الذي سوَّدوا صحائفهم بالسيئات والفواحش، وبعدهم المذنبون، أما المؤمنون والمتقون فإنهم في مأمن من رحمة الله، بل هو يوم سعادتهم وفرحتهم العظمى. أوَليسوا يلتقون حبيبهم وسيدهم رب العالمين؟.

والشيب: «ليس كناية عن الشدة والمحنة»<sup>(١)</sup> وحسب، بل لعله حقيقة مادية تقع يوم القيامة، حيث إن حوادث ذلك اليوم الفظيع أعظم من قدرة احتمال جسد الإنسان، ولولا أن الله لم يقدر عليهم الموت لكانت كل حادثة منها تقضي عليهم جميعا.

إن حوادث ذلك اليوم لا تنعكس فقط على الإنسان بل على الطبيعة الصامتة أيضا، فتأخذ الرجفة الأرض والجبال لرهبة الموقف، وهكذا تشقق السهاء ﴿ اَلسَّمَاءَ مُنفَظِرٌ بِدٍّ. ﴾ وليس في حدوث هذا اليوم شك وتردد، لأنه مما وعده الله الوفي المقتدر، وهذا ما يجعل التعبير عن وقائع القيامة يأتي بصيغة الماضي في الأغلب وكأنها وقعت ﴿كَانَ وَعُدُهُ, مَفْعُولًا ﴾ إذن فالأمر ليس كما يتمنى الإنسان، ولا كما يضله الشيطان الغرور بأن وعوده تعالى للتخويف فقط، كلا. فوعود الله صادقة وواقعة لا محالة، ولا بأس أن نشير هنا إلى أن بعض الفلسفات المادية ذهبت في الضلال بعيدا حينها زعمت أن الآخرة لا واقع لها، وإنها طرحتها الفلسفات الدينية لكي تكون عاملا في توجيه أتباعها نحو التقيد بمبادئها لا غير! وهذه الآية الكريمة ترد ردًا حاسها وناسفا على هذه الظنون والمزاعم الخاطئة بالتأكيد على أن وعد الله مفعول قطعا.

ثم يقول الله مشيرا إلى ما تقدم من بيان الآيات الكريمة وإنَّ هَذِهِ مَنَّ حَكَرةً ﴾ تذكُر الإنسان بالحق، وتثير فيه العقل وكوامن الخير التي تهديه إلى رب العزة وترسم له الصراط المستقيم والنهج القويم إليه سبحانه.. فدور التذكرة إذن هو بيان الخطوط العامة، ورسم معالم الطريق للإنسان، لا فرض خيار معين كُرْهًا، لأن الاختيار من خصائص الإنسان نفسه، فهو الذي يريد الحق والباطل أو لا يريد في مَنَاة أَتَّخَذَ إِلَى رَبِعِ مَنَا المُنتخال الفخر الرازي: "إن التذكرة ما تقدم من السورة كلها، واتخاذ السبيل عبارة عن الاستغال بالطاعة، والاحتراز عن المعصية""، واختار صاحب الميزان تعميم التذكرة على كل ما سبق، وخص صلاة الليل

- (١) راجع التفسير الكبير: ج ٣٠، ص ١٨٤.
  - (٢) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص ١٨٥.

<sup>(4)</sup>السبيل، لأنها تهدي العبد إلى ربه<sup>(1)</sup>، والأصح: أن السبيل عموم الصراط المستقيم الموصل إلى رضوان الله، وقيام الليل خطوات فيه، إلا أن أبرز مصاديق السبيل القِيَم الإلهية، وأظهرها القرآن، والقيادة الرسالية، ومصداقها الرسول الأعظم من وأئمة الهدى عليه كما جاء في دعاء الندبة: «ثُمَّ جَعَلْتَ أَجْرَ مُحَمَّدٍ صَلَوَاتُكَ عَلَيْهِ وَآلِهِ مَوَدَّتَهُمْ فِي كِتَابِكَ فَقُلْت: ﴿لَآ أَسْتَلْكُوْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلقُرْتَ ﴾ وَقُلْت: ﴿مَا سَأَلَتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ وَقُلْت: ﴿قُلْ مَا أَسْتَلْكُوْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلقُرْتَ ﴾ وَقُلْت: ﴿مَا سَأَلَتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمْ ﴾ وَقُلْت: مَا أَسْتَلُكُوْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَة فِي ٱلقُرْتَ ﴾ وَقُلْت: ﴿مَا سَأَلَتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمْ ﴾ وَقُلْت: وَاللهُ السَالِكَ إِلَى رَضُوانِكَ".

[٢٠] وفي ختام السورة يعود القرآن للحديث عن قيام الليل، بالإشارة إلى برنامج القيام عند الرعيل الأول وبالذات عند أسوة المؤمنين وسيدهم حبيب الله النبي محمد عنه وبيان سراحة دين الإسلام وواقعيته، حيث يعتبر الظروف الحقيقية عاملا مؤثرا في التشريع، بحيث يرتفع التكليف بقيام الليل عن ذوي الأعذار المشروعة بصورة تامة، أو يخفف إلى حد الاكتفاء يرتفع التكليف بقيام الليل عن ذوي الأعذار المشروعة بصورة تامة، أو يخفف إلى حد الاكتفاء والإنفاق والإنفاق والتقريف والتشريع، بحيث مراحة التكريف الإسلام وواقعيته، حيث يعتبر الظروف الحقيقية عاملا مؤثرا في التشريع، بحيث يرتفع التكليف بقيام الليل عن ذوي الأعذار المشروعة بصورة تامة، أو يخفف إلى حد الاكتفاء والإنفاء والزكاة والزكاة والزكاة والإنفاق والاستغفار.

إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن تُلْتَى ٱلَيْلِ ﴾ أي أقل من الثلثين، وأكثر من النصف بعض الأحيان ﴿ فَيَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن تُلْتَى ٱلْتِلِ ﴾ أي أقل من الثلثين، وأكثر من النصف بعض الأحيان ﴿ وَيَصْفَدُ ﴾ أحيانا أخرى ﴿ وَتُلْتَمُ ﴾ أحيانا .. وهذا يعني أنه تَشْتُقُد ﴾ أحيانا .. وهذا يعني أنه تَشْتُقُد به أحيانا أخرى ﴿ وَتُلْتَمُ ﴾ أحيانا .. وهذا يعني أنه تشتق يطبق أمر الله بقيام الليل، والذي مر بيانه في الآيات : (٢ –٤). وللآية واحدة من دلالتين :

الأولى: أن رسول الله على كان يقوم كل ليلة باختلاف في مدة القيام بين ليلة وأخرى، فمرة يقوم أقل من الثلثين، وثانية يقوم النصف، وثالثة الثلث.

الثانية: أنه عظيمًا كان ينهض لقيام الليل ثلاث مرات يستريح بينهما، كل ليلة (أدنى من الثلثين، ومنتصف الليل، وثلثه).

وهناك رواية تشير إلى الاحتمال الثاني ذكرها العلامة الطوسي في التهذيب: قال الإمام الصادق عَلَيَظَلِا –وقد ذَكَرَ صَلَاةَ النَّبِي عَلَيْتَ -: «كَانَ يُؤْتَى بِطَهُورٍ فَيُخَمَّرُ (أي يغطى بخمار) عِنْدَ رَأْسِهِ وِيُوضَعُ سِوَاكُهُ تَحْتَ فِرَاشِهِ ثُمَّ يَنَامُ مَا شَاءَ الله فَإِذَا اسْتَبْقَظ جَلَسَ ثُمَّ في السَّمَاءِ ثُمَّ تَلَا الآيَاتِ مِنْ آلِ عِعْرَانَ: ﴿ إِنَ فِي ظَلْقِ السَّمَوَتِ وَأَلْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ الْيَلِي عَلَى الآية، ثُمَّ يَسْتَنُّ (أي يعمل بسنة السواك) ويَتَطَهَّرُ، ثُمَّ يَقُومُ إِلَى المُسْجِدِ فَيَرْكُمُ أَرْبَعَ رَكْعَاتِ عَلَى

- (۱) تفسير الميزان: ج۲۰، ص٦٩.
- (٢) بحار الأنوار : ج٩٩، ص١٠٤.

قَدْرِ قِرَاءَتِهِ رُكُوعُهُ وسُجُودُهُ عَلَى قَدْرِ رُكُوعِهِ، يَرْكَعُ حَتَّى يُقَالَ: مَنَى يَرْفَعُ رَأْسَهُ؟ ويَسْجُدُ حَتَّى يُقَالَ: مَنَى يَرْفَعُ رَأْسَهُ؟ ثُمَّ يَعُودُ إِلَى فِرَاشِهِ فَيَنَامُ مَا شَاءَ الله ثُمَّ يَسْتَيْقِظُ فَيَجْلِسُ فَيَتْلُو الْآيَاتِ مِنْ آلِ عِمْرَانَ ويَقْلِبُ بَصَرَهُ فِي السَّبَاءِ، ثُمَّ يَسْتَنُ ويَتَطَهَّرُ ويَقُومُ إِلَى الْمُسْجِدِ فَيُصَلِّي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ مَنْ آلِ عِمْرَانَ ويَقْلِبُ بَصَرَهُ فِي السَّبَاءِ، ثُمَّ يَسْتَنُ ويَتَطَهَّرُ ويَقُومُ إِلَى الْمُسْجِدِ فَيُصَلِّي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ مَنْ آلِ عِمْرَانَ ويَقْلِبُ بَصَرَهُ فِي السَّبَاءِ، ثُمَّ يَسْتَنُ ويَتَطَهَّرُ ويَقُومُ إِلَى الْمُسْجِدِ فَيُصَلِّي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ مَنْ آلِ عِمْرَانَ ويَقْلِبُ بَصَرَهُ فِي السَّبَاءِ، ثُمَّ يَسْتَنُ ويَتَطَهَرُ ويَقُومُ إِلَى الْمُسْجِدِ فَيُصَلِّي أَرْبَعَ رَكَعَاتِ عِمْرَانَ ويَقْلِبُ بَصَرَهُ فِي السَّبَاءِ، ثُمَّ بَسْتَنُ ويَتَطَهَرُ ويَقُومُ إِلَى الْمُسْجِدِ فَيُصَلِّي أَرْبَعَ رَكَعَات عِمْرَانَ ويَقْلِبُ بَصَرَهُ فِي السَّبَاءِ، ثُمَّ بَعُودُ إِلَى فِرَاشِهِ فَيَنَامُ مَا شَاءَ الله ثُمَ يَسْتَيَقِظُ فَيَجْلِسُ فَيَتْلُو

وعلى خطا الرسول عَنْقَيْهَ كان خُلُص أصحابه من الرعيل الأول يقومون الليل كما يقومه النبي عَنْقَيْهَ تأسيا به، إذ جعله الله أسوة المؤمنين، وكأن الآية تبين معنى المعية بأنها ليست مجرد الزعم، ولا الانتماء الديني والاجتماعي الظاهر لقيادة الرسول وخطه، بل الصحبة الحقيقية تتمثل في الاتباع العملي لقيادته ورسالته فوَطَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ مَعَكَ ﴾ ونحن الأجيال الحاضرة إذا فاتتنا صحبة النبي عَنْقَتْهُ بالأبدان ومعيته فإننا نستطيع أن نكون معه باقتفاء أثره، ومن أثره جهاده وقيامه بالليل، قال الحسكاني: فوَالَذِينَ مَعَكَ ﴾ علي وأبو ذر ""

﴿وَأَنْتُهُ يُقَدِّرُ ٱلَيَّلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾ قال صاحب المجمع: «أي يقدر أوقاتهما لتعملوا فيها على ما يأمركم به، وقيل: لا يفوته علم ما تفعلون، والمراد: أنه يعلم مقادير الليل والنهار، فيعلم القدر الذي تقومونه من الليل»<sup>(٣)</sup>، ولعل في التقدير إشارة إلى اختلاف الليالي والأيام في الجانب الزمني، حيث تطول وتقصر، وربنا هو الذي يُعيَّن المقادير المختلفة. ﴿عَلِمَ أَنَ تُخْصُوهُ ﴾ وفي معنى الإحصاء قولان:

**الأول**: الظاهر أي لن تعدوه.

الثاني: لن تطيقوا قيامه، وهو الأقرب بدلالة السياق، حيث يجري الحديث مباشرة عن التوبة والتخفيف، وحيث يشير القرآن إلى جانب من الأعذار المشروعة التي تُعيق عن قيام الليل بصورته الأولية.. قال مقاتل: «كان الرجل يصلي الليل كله مخافة ألَّا يصيب ما أُمِرَ به من القيام، فقال سبحانه: ﴿عَلِرَ أَن لَنَ تُحْصُوهُ ﴾ أي لا تطيقون معرفة ذلك»، وقال الحسن: «قاموا حتى انتفخت أقدامهم، فقال سبحانه: إنكم لا تطيقون إحصاءه على الحقيقة»، وقيل معناه: «لن تطيقوا المداومة على قيام الليل، ويقع منكم التقصير فيه»<sup>(ن)</sup>. ﴿فَنَابَ عَلَيَكُمُ ﴾ أي رحمكم

> (۱) تهذيب الأحكام: ج۲، ص۳۳٤. (۲) تفسير البصائر: ج۵۰، ص۱۳۲، شواهد التنزيل: ج۲، ص۳۸۷. (۳) مجمع البيان: ج۱۰، ص٤٨٣. (٤)مجمع البيان: ج۱۰ ص٤٨٣.

١

وتلطف بكم، لأن من تاب الله عليه فقد رحمه. وإذا أخذنا بالمعنى الأصيل للتوبة وهو الرجوع فإن المعنى يكون: إنه تعالى بدا له أمر فعاد لكم وحيه بحكم آخر غير الحكم الأول الذي يقتضي قيام الليل كله إلا قليلا، أو الذي كان القيام فيه واجبا لا مستحبا(''.

فَأَقَرَءُوا مَا تَبَسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانَ ومن أهم أهدافه، حيث يعود الإنسان إلى عظمته، وأن تلاوته وتدبر معانيه روح قيام الليل ومن أهم أهدافه، حيث يعود الإنسان إلى كلام ربه وعهده إليه، فيستلهم منه بصائر الحق، ومناهج حياته في كل بعد وجانب. إن غاية قيام الليل هي تكامل الإنسان، تكامل روحيًّا بالتهجد والتبتل والصلاة، وتكاملا عقليًّا بالتفكر في خلق الله وتدبر آيات قرآنه. نعم. إن الفي ومن أهم أهدافه، حيث يعود الإنسان إلى كلام ربه وعهده إليه، في منه بصائر الحق، ومناهج حياته في كل بعد وجانب. إن غاية قيام الليل هي تكامل الإنسان، تكاملا منه بصائر الحق، ومناهج حياته في كل بعد وجانب. إن غاية قيام الليل هي تكامل الإنسان، تكاملا روحيًّا بالتهجد والتبتل والصلاة، وتكاملا عقليًّا بالتفكر في خلق الله وتدبر آيات قرآنه.. نعم. إن الظروف قد لا تسمح بقيام الليل على صورته الأولية، ولكن لا ينبغي للمؤمن أن يترك قراءة القرآن على أية حال، ولو قراءة ما تيسر منه. فإ معنى قول الله: (ما يَسَتَرَ مَا يَشَرَ مَا يَعْنَ أَيْ مَا يُنْ الله من منه.

لقد اختلف المفسرون والقراء في القدر الذي تضمنه هذا الأمر من القراءة، فقال سعيد بن جبير: خمسين آية، وقال ابن عباس: مائة آية، وقال السدي: «مائتا آية، وقال جويبر: ثلث القرآن لأن الله يسره على عباده»<sup>(\*)</sup> إشارة لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَتَرَّنَا ٱلْقُرَّمَانَ لِلذِّكْرِ فَهُلَّ مِن مُدَّكِرٍ ﴾[القمر: ١٧]، وليس بين الأقوال الأربعة تناقض، لأن ما تيسر هو ما يجده القارئ يسيراً على نفسه، سواء كان آية واحدة أو القرآن كله، وإن كانت الكلمة في ظاهرها إشارة إلى القليل، وقد ذهب البعض بعيدا حينها فسروا الآية بالصلاة وقال معناه: «مائة ألفر من القرار ما الصلاة، وعبَّر عن الصلاة بالقرآن لأنها تتضمنه»<sup>(\*)</sup>.

ويجدر التساؤل عن السبب في التيسير بعد التشدد في منهجية التشريع الإسلامي، الأمر الذي يكاد يصبح ظاهرة في أحكام الله لكثرة شواهده، فقد فرض الله على المؤمنين تقديم صدقة بين يدي نجواهم الرسول<sup>(١)</sup> ثم ألغيت الصدقة، وحَرَّم عليهم مقاربة أزواجهم حتى ليالي الصيام ثم أحلها<sup>(٥)</sup>، وفي الجهاد فرضه واجبا إذا كانت نسبة المؤمنين إلى أعدائهم تعادل واحدا إلى عشرة، أي أنهم يجب عليهم الجهاد وخوض الحرب إذا كانوا مائة وكان العدو ألفا، ثم

- (١) مع أنه لا توجد روايات صريحة بأن قيام الليل كان واجبًا شرعيًا على المسلمين في أول الدعوة ، إلا أنه محتمل ، أو هكذا استقبلوه ثم تبين لهم غير ذلك. (٢٢)
- (٢) مجمع البيان: ج١٠، ص٤٨٤. (٣) نقل هذا القول صاحب مجمع البيان: ج١٠، ص٤٨٤ وبه قال صاحب الكشاف: ج٤، ص٦٤٣، والفخر الرازي: ج٣٠، ص١٨٧. (٤) المجادلة: ١٢-١٣.
  - (٥) البقرة: ١٨٧.

# الآيات ١ - ٢٠

خفف الحكم بنسبة واحد إلى اثنين(``، ومثل ذلك أحكام عديدة والتي من بينها قيام الليل الذي نحن بصدد الكلام عنه.

إن هذه الظاهرة في التشريع الإسلامي تهدينا إلى أن إصلاح الإنسان –وبالذات في الانطلاقة– بحاجة إلى برنامج مركَّز وصعب حتى يصلح نفسه إصلاحا جذريًّا، كما المقاتل في دورته العسكرية الأولى، فإذا ما استمر قطاره على السكة يُخَفَّف عنه، وهذه منهجية الإسلام في بناء أفراده ومجتمعه، وإذا صح هذا التحليل فإننا يجب أن نستفيد من ذلك في حياتنا ومسيرتنا، ففي بداية التغيير ينبغي أن تؤخذ الأمة بالشدة حتى تذوب في بوتقة الإيهان والعمل الرسالي، ثم يأتي دور التخفيف عنها شيئا ما.

ويلفتنا القرآن إلى خصيصة تشريعية في الإسلام وهي واقعيته، وأخذه ظروف المشرَّع له بعين الاعتبار، فهو ليس نظامًا قسريًا، بل تشريعًا واقعيًّا مرنًا، وذلك بما يؤكد حقانيته.

﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُرُ مَرْخَىٰ ﴾ يعيقهم مرضهم عن القيام، أو يجعله أمرا مكلفا. وهذه كناية عن المعوقات البدنية التي تصيب الإنسان بالضعف، ﴿ وَمَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ أَنَدُوْ ﴾ طلبا للرزق. والضرب في الأرض كناية عن التنقل والترحل والسعي يبتَعُونَ مِن فَضْلِ أَندُوْ ﴾ طلبا للرزق. والضرب في الأرض كناية عن التنقل والترحل والسعي الحثيث، وعلل الرازي تخفيف الفرض على هذا الفريق ومن يلونهم (المقاتلين في سبيل الله) الحثيث، وعلل الرازي تخفيف الفرض على هذا الفريق ومن يلونهم (المقاتلين في سبيل الله) المنه، أوما المسافرون والمجاهدون فهم مشتغلون في النهار بالأعمال الشاقة، فلو لم يناموا في الليل لتوالت أسباب المشقة عليهم، (". ﴿ وَمَاخَرُونَ يُقَنِلُونَ فِي سَبِيلَ اللَّهِ ﴾ إعلاء لكلمته، وإنفاذا الليل لتوالت أسباب المشقة عليهم، ". ﴿ وَمَاخَرُونَ يُقَنِلُونَ فِي سَبِيلَ الله ؟ ومن الماه في من الماه، وإنفاذا الليل لتوالت أسباب المشقة عليهم، ". ﴿ وَمَاخَرُونَ يُقَنِلُونَ فِي سَبِيلَ الله ؟ ومناوا في النهار بالأعرال الشاقة، فلو لم يناموا في الموالت أسباب المشقة عليهم، ". ﴿ وَمَاخَرُونَ يُقَنِلُونَ فِي سَبِيلَ الله ؟ إلى منه وإنفاذا العظيم، ولعمري إن جهادهم بمثابة قيام الليل أجرا وقدرا عند الله ؟ لأنهم لولا جهادهم وقتام من الأمرة وقتاطم لكان الأمر كيا حكى الله تعالى: ﴿ لَمَالِمُونَ مَوْمَعُمُ وَيَتَ وَمَعَانَ مَنْ الله ؟ النهم لولا جهادهم وقتاطم لكان الأمر كيا حكى الله تعالى أخبرا وقدرا عند الله ؟ لأنهم لولا جهادهم في وَيتُ ومملكونَ أي ومَعْنَوْنَ أي مالم المادي ؟ ومن لطائف هذه الآية أنه تعالى وقرى بين المحمدين والمافرين للكسب الحلال ؟ ، وهذا يؤري قلم أستم أللتي حماي الم ألمون عن يقومو كان عند الله عن أنه ويله أنهم أللهم أنهم أللهم ويؤمو كان عند الله على أنهم أله المادي ؟ المنهم عن المالماذي ؟ ومن لقائف هذا لاية الله يتشي وركن المنهم أسلوما الماذي ؟ ولما على أنهم ألما وله ألهم ألمون ؟ ومنايم ألما ألمون على أله ألهم ألمون على ألهم ألمور أله منه ألما المادق على على ألما ألماذي ؟ ومن ألما ألمون ؟ ولما ألمون ياله ألمون ؟ ومما من يومو من ألهم ألمون ي ألما أله ماله ألهم ألمون ؟ ومنهم ألمون من يلومو مالما ألمون ؟ منهم ألهم ألمومو يومومو كان عندا ألهم ألمور ؟ ومن ألمون يو ينهم ألمون

(١) الأنفال: ٢٥-٢٦.

- (٢) التفسير الكبير: ج٣٠، ص١٨٧.
  - (٣) المصدر السابق: ص ١٨٧.
- (٤) التفسير الكبير: ج٣٠، ص١٨٧.
  - (٥) الكافي: ج٥، ص٨٨.

ألَّا يترك المؤمن رسالة ربه، لأنه قد يستغني عن قيام الليل ولكنه لا يستغني عن بصائر الوحي في حياته مهما كانت الظروف. ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَوَةَ ﴾ بمهارسة شعائرها وفروضها، وحقيقيًّا بالتزام مضامينها، وتحقيق أهدافها على الصعيد الشخصي وفي المجتمع. ﴿وَمَاتُوا الزَّكَوَةَ ﴾ كناية عن كل إنفاق واجب، يزكي المؤمن نفسه وماله بإعطائه. ﴿وَأَقَرِضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ وهو كل إنفاق مستحب في سبيل الله<sup>(۱)</sup> الذي لا يضيع عنده عمل عامل أبدا.

فَوَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم تِنْ خَبَر تَجَدُوهُ عِندَ اللَّهِ ﴾ في الدنيا والآخرة. وفي الآية إشارة ليس إلى العمل الصالح الذي يمهد للمؤمنين آخرتهم وحسب، بل إن كثيرا من التوفيقات والبركات التي ينالها الإنسان في الدنيا، وهكذا المكاره التي تدفع عنه، ليست إلا نتائج قائمة على مقدمات سابقة بادر إليها، والتي من بينها الإنفاق في سبيل الله، فالمكروه الذي يرتفع عن المتصدق إنها ترفعه صدقته التي قدمها قبل حدوثه.. فالمنفق في حقيقة الأمر يقدم بإنفاقه خيرا لنفسه هُوُ خَبَرُا وَأَعَظَمَ أَجُراً كَب حيث يتضاعف خيره وأجره بفضل الله تعالى، وكيف لا يتضاعف والمجازي رب المحسنين؟! بلى؛ إن الصدقة القليلة لا ينحصر خيرها وأجرها في الدنيا، بدفع السر عن صاحبها، وجلب البركة والتوفيق إليه، بل يمتد إلى الآخرة أيضا، فإذا بالدرهم الواحد يستحيل جنة عالية وحورا ونعيها لا ينقطع، بل يضاعف الله يوما بعد يوم.

﴿وَٱسْتَغْفِرُوا ٱللَّهَ ﴾ هناك قال وقد خفف حكم قيام الليل: ﴿فَنَابَ عَلَيَكُم ﴾ وهنا يأمر المؤمنين بالاستغفار، مما يوحي لهم بأن ترك القيام بالليل غير محمود عند ربهم في حال وجود العذر، فكيف بتركه دونه؟! كما يثير في أنفسهم الشعور بالتقصير، ومن ثم يدفعهم للمزيد من السعي والعمل الصالح والتقرب إليه بالاستغفار.

إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ وهذه الخاتمة تملأ القلوب أملا وطمعا في غفرانه ورحمته تعالى، حيث أمرهم بالاستغفار، وأكد إليهم أنه الغفور الرحيم، وكأن الخاتمة ضمانة بالإجابة بعد الأمر المتقدم بالاستغفار، ولعل القرآن يريد أن يقول لنا إن أداء المؤمن للفروض الواجبة -كإقامة الصلاة والزكاة والإنفاق- ينبغي ألَّا يشحنه بالغرور وشعور الاكتفاء، فيقتصر على ذلك من دون المستحبات المشرَّعة في الدين ومن بينها قيام الليل.

(١) لقد مر تفصيل في معنى القرض الحسن في سورة الحديد، آية: ١١ فراجع.

ب سورة الم ترش ٢ \* مكيّة. \* عدد آیاتها: ٥٦. \* ترتيبها النزولي: ٤. \* ترتيبها في المصحف: ٢٤. \* نزلت بعد سورة المدثر.

. فضلُالشُّورة

عن أبي جعفر محمد بن علي الباقر بَينَ قال: امَنْ قَرَأَ فِي الْفَرِيضَةِ سُورَةَ الْمُدَثِّرِ كَانَ حَقَّاً عَلَى الله عَزَّ وجَلَّ أَنَّ يَجْعَلَهُ مَعَ مُحَمَّدٍ ﷺ فِي دَرَجَتِهِ ولَا يُذْرِكُهُ فِي الْحَيّاةِ الدُّنْيَا شَقَاءً أَبَداً إِنْ شَاءَ الله».

(وسائل الشيعة: ج٦ ص١٤٨)

الإطار العام

الإنسان؛ حاضر ومستقبل، سعي ومصير

بعد أن يستنهض الوحي النبي المدثر لتحمل أعباء الرسالة بالإنذار، وتكبير الله، وتطهير ثيابه من كل نجاسة مادية ومعنوية، ومقاطعة الرجز بالهجران، ينهاه عن المنة على الله لأنها تقطع الخير، ويأمره بالصبر له بوصفه ضرورة تفرض نفسها على كل داعية حق وحامل رسالة. أوليس يريد الثورة على الواقع المنحرف والمتخلف؟ إذن يجب أن يتوقع الكثير من المشاكل الضغوط المضادة في هذا الطريق، وعليه يجب أن يتحمل ويصبر شرطًا للاستقامة وتحقيق الهدف (الآيات: ١-٧).

ولأن المؤمن يؤلمه تسلط الطغاة والمنحرفين من قوى سياسية واقتصادية واجتماعية وعسكرية، وبالتالي يستعجل لهم الهلاك والجزاء، فإن القرآن يسكِّن ألمه هذا بتوجيهنا إلى يوم القيامة حيث الانتقام الأعظم من أعداء الرسالة والمؤمنين، إذ ينقر في الناقور إيذانا ببدء يوم عسير لايُشرَ فيه على الكافرين وأشباههم، يلاقون فيه ألوانا من العذاب الخالد الذي لا يطاق.. وأنى يطيق المخلوق الضعيف انتقام رب العزة؟! (الآيات: ٨-١٠).

وهكذا نهتدي إلى أن محور السورة -فيها يبدو لي- صراع الرسول مع مراكز القوة التي لا بد أن يتحداها بكل اقتدار.

ويعالج السياق طائفة من الأفكار الخاطئة التي يتشبث بها المتسلطون والمترفون لدعم مواقعهم القيادية، منها الزعم أنه لولا رضا الله عنهم لما أوسع عليهم نعمة.

إذن فيا في يد الكفار والطغاة من نعيم ليس دليلا على حب الله لهم، ولا على صحة منهجهم في الحياة.. بلى؛ إن عندهم مالا ممدودا، وأتباعا كثيرين وأبناء، وممهدة لهم وسائل العيش الرغيد، الذي لا يشبعون منه، بل يطمعون في زيادته.. ولكنهم ضالون عن الصراط السوي، جاحدون لآيات الله.. وبالتالي مستحقون لعذابه وانتقامه، والمقياس السليم للتقييم ليس المادة، بل القيم، وليس الدنيا بل الآخرة، والمترفون على عناد مع قيم الحق، وخاسرون في الآخرة، فهنالك لا يبقى لهم نعيم ولا أنصار، ولا مقام احترام كما هم في الدنيا، بل يتبدل واقعهم إلى قطع من العذاب الأليم والمهين، وتصبح كل نعمة أعطيت لهم وبالا عليهم حيث لم يؤدوا شكرها.. فهم أشد الناس عذابا لأنهم قد أملي لهم من فضل الله، ومن ألم ما يلقون عذابا

وليس إرهاقهم بالعذاب مجرد انتقام عبثي، بل هو انتقام متأسس على الحساب الدقيق والحكمة والعدل، فإنك حيث تحقق في سببه تجده منهجيتهم الخاطئة والضالة في الحياة، والتي ترتكز على التفكير المنحرف والتقديرات الخاطئة.. فإنها حقًّا هي المسؤولية عما يحل بهم من اللعن والقتل والعذاب، فهم الذين عبسوا وبسروا ثم أدبروا واستكبروا، وكان هذا موقفهم من الحق قيما وقيادة وحزبا، بل ذهبوا إلى أبعد من ذلك حينها رموا الحق بالتهم الرخيصة الباطلة، فقالوا: فإنّ هُذَاً إِلَا سِحَرٌ يُؤْثَرُ ، وقالوا: بل هو من صنع البشر وليس رسالة من الله.. من دون دليل إلا للطعن فيه والتهرب من مسؤولية الإيمان، وإلا لتضليل الناس عن طريق الهدى وسبيل الرشاد (الآيات: ١٨ – ٢٥).

من هنا كان حقًّا أن يعذب الله الكفار المعاندين باعتبارهم يبارزون رب العزة ويحاربون الحق، وبالذات كبراؤهم والملا المترفين منهم، كالحكام الطغاة، وأصحاب الثروة، وأدعياء العلم، ولذلك يتوعد الجبار واحدهم بأشد العذاب، ويؤكد ذلك لرسوله تليني: وكل رسالي يقف على خط المواجهة وفي جبهة التحدي والصراع ضد الباطل بأنه سيصلي أعداءه وأعدائهم سقر، وهي أشد أقسام النار تلظِّيا وحرارة ورهبة بحيث لا يمكن لبشر أن يتصورها ويدري ما هي، إلا أن القرآن يشير إلى بعض صفاتها الرهيبة حيث إنها لا تبقي ولا تذر، لواحة للبشر.

إنهم تسعة عشر.. هكذا يقول الله.. فأما المؤمنون فإنهم تقشعر جلودهم ثم تلين، وهكذا يزداد خوفهم وتقواهم لمجرد سماعهم قول رب العزة، لأن المهم عندهم حقيقة الأمر لا تفاصيله حتى يختلفون في ألوان أولئك النفر الموكلون بسقر من الملائكة، ولا في أحجامهم وأوزانهم وعددهم.. كما اختلف الكفار والذين في قلوبهم مرض، وفتنوا أنفسهم قائلين: ﴿مَاذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَٰذَا مَنَكًا ﴾؟! فضلوا عن الهدف والحكمة ألا وهي التذكرة (الآيات: ٢٦–٣١).

كَلَّا وَٱلْقَمَرِ ٣﴾ وَٱلَيَّلِ إِذْ أَدَبَرَ ۖ وَٱلصَّبِحِ إِذَا أَسْغَرَ ﴾ هكذا يقسم ربنا أقساما غليظة عظيمة مترادفة، ويؤكد أن القضية كبيرة ومشتملة على موعظة وإنذار عظيمين للبشر لو كانوا يعقلون.. بل إنها ركيزة أساسية وملحة للإنسان في مسيرته ومصيره، وذلك أن تقدمه (فردا وأمة) وكذلك تأخره رهين موقفه من حقائق هذه الذكري الإلهية للبشر (الآيات: ٣٣-٣٧).

وفي سياق الحديث عن الآخرة وعذاب سقر ينعطف بنا القرآن إلى آية مهمة في سورة، بل في المنهجية الإسلامية بصورة عامة، وذلك حينها يربط بين مستقبل الإنسان وحاضره وبين سعيه ومصيره مؤكدا أنه المسؤول عن نفسه، فهو الذي بيده حبسها في العذاب كما بيده فك رهانها منه، والدخول بها إلى جنات الخلد والنعيم. ويضع الله الناس فردا فردا أمام حقيقة عظيمة ومهمة يجب أن يضعوها نصب أعينهم، ويتحركوا في الحياة على إيحاءتها ومستلزماتها.. ألا وهي أن الأنفس كلها رهينة.. شهواتها وضلالها وقراراتها المنحرفة الخاطئة، إلا أن يعتصم البشر بحبل الإيهان ويتبع منهجه فيخلصها الله من سجنها الخطير، كما صنع ويصنع بأصحاب اليمين (الآيات: ٣٨-٣٩).

ومن خلال حوار قصصي يدور بين أصحاب الجنة والمجرمين – ينقله القرآن – تبصرنا الآيات الربانية بأهم ركائز الجريمة التي تؤدي إلى سقر والتي حذرنا ربنا منها، وبذلك يجيب القرآن عن سؤال يفرض نفسه على كل من يعرف حقيقة سقر، حيث يبحث عن النجاة من شرها، ويسعى لتجنب أسباب التورط فيها، وهي أربعة أساسية كما يقر المجرمون أنفسهم: (عدم كونهم من المصلين، وعدم إطعامهم المسكين، وخوضهم مع الخائضين، والتكذيب بالآخرة) وماذا يرتجي لمن يوافيه الأجل، ويلقى ربه على هذا الضلال البعيد والجريمة؟ (الآيات: ٤٠–20).

ومن يتورط في الذنوب الأربعة الكبيرة التي مر ذكرها فإن مصيره النار لا محالة، لأنه لا عمل صالح عنده ينجيه من العذاب، ولن تدركه رحمة من الله وقد بارزه وحاربه، ولن يشفع له أحد، ولو استشفع له أحد -جدلا- فلن تنفعه شفاعة أبدا، لأن الشفاعة تنفع من تكون مسيرته العامة في الحياة مسيرة سليمة، ثم يرتكب بعض الذنوب والمعاصي.. وليس المجرمون كذلك (الآية: ٤٨).

وفي خاتمة السورة يستنكر القرآن على المجرمين (الكفار ومرضى القلوب) إعراضهم عن تذكرة الله لهم ورحمته المتمثلة في آيات وحيه الهادية، مع أنهم مستقبلون أمرا عظيما ونارا لا تبقي ولا تذر.. ولا خلاص لهم إلا بالإقبال على التذكرة، والعمل على ضوء بصائرها وهداها!! إنهم حقًّا يشبهون –حيث يعرضون عن آيات الله– قطيع حمر انقضَّ عليه ليث قسورة لا يدرون إلى أين يفرون منه، وما الحيلة للخلاص.. والحال أن آيات الله على عكس ذلك جاءت لتأخذ بأيديهم إلى ساحل الأمن والرحمة والسعادة، وأولى بهم أن يستقبلوها كما يستقبل الظمأى والمجدبون غيث السماء.. ﴿ بَلْ يُرِيدُكُلُّ ٱمَّرِي مِنْهُمْ أَن يُؤْتَىٰ صُحُفًا مُنَشَّرَةً ﴾ ولن يكون ذلك أبدا، ﴿بَلَ لَا يَخَـافُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ وهذا في الحقيقةُ -أعني الكفر بالآخرة وعدم حضورها في وعي الإنسان- أكبر عامل في الانحراف، وعدم الاهتمام بالتذكرة والتأثر بها (الآيات: ٤٩–٥٣).

ويرد القرآن على أباطيل المدبرين عنه والمستكبرين على الحق، الذين قالوا: ﴿إِنْ هَٰذَآ إِلَا سِحْرٌ يُؤْثُرُ ﴾ إِنْ هَٰذَا إِلَا قُوْلُ الْبَشَرِ ، ردًّا موضوعيًّا حاسبًا في آيات ثلاث: (٥، ٥٥، ٥٠) تبين في الوقت نفسه دور القرآن بأنه التذكرة بالله وبالحق، وأن الإنسان مكلَّف بالاستجابة لهداه، ولكنه غير مجبور على ذلك بل مخيَّر، وإن كان توفيق التذكر والهداية لا يحصل ﴿إِلَّا أَن يُشَاءَ اللَّهُ مُوَ أَهْلُ الْنَقُوَىٰ وَأَهْلُ الْمُغْفِرَةِ ﴾ ومعرفة هذه الحقيقة أمر ضروري بالنسبة للإنسان، لأنها تحيي فيه روح التوكل على الله والتضرع إليه، وتبعده عن الغرور الناشئ من الاعتهاد على إلذات.

خلاصة القول: إن الموضوع الرئيسي في السورة هو: تصدي الرسول لمراكز القوى الجاهلية، ولكنها تعالج أيضا قضايا هامة أخرى وهي: أن الغنى والقدرة وسائر نعم الله مجرد ابتلاء، وليست دليلا على رضا الله عن أصحابها، وأن الإنسان رهن سعيه، وأن عليه هو أن يسعى نحو الهداية، وأنه لا يُكره عليها إكراها. ولربك فاصبر

بسمي التَعَالَ مُزَالَحَ مُحَدً

﴿يَتَأَيَّبُ ٱلْمُدَيَّرُ () قُرْعَانَذِرْ () وَرَبَكَ فَكَيْرَ () وَيَابَكَ فَطَعَرَ () وَالرُّجْزَ فَالْهَجُرَ () وَلَا تَعْشُ تَسْتَكْثِرُ () وَلِرَبِكَ فَاصْبِرَ () فَإِذَا نُعَرَ فِي النَّاقُورِ () فَذَلِكَ يَوْمَعِدِ يَوْمُ عَسِرُ () عَلَى الكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرِ () ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا () وَجَعَلَتُ لَهُ، مَا لا مَعْدُودًا () وَبَينَ شُهُودًا () وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا () وَجَعَلَتُ لَهُ، مَا لا مَعْدُودًا () وَبَينَ شُهُودًا () مَا تَقْفِد ثُ لَهُ، تَعْمِيدًا () مَعْمَلُتُ لَهُ، مَا لا مَعْدُودًا () وَبَينَ شُهُودًا () مَعْدَدتُ لَهُ، تَعْمِيدًا () مَعْدَرًا () مَعْذَرَ () فَقُيلَ كَفَ عَذَرَ () فَقَالَ إِنَّهُ مَا يَكَذَعَ عَذَرَ مَا تُوْعِقُهُ، صَعُودًا () إِذَا يَعْمَرُ وَفَذَرَ () فَقُيلَ كَفَ عَذَرَ () فَقَالَ إِنَّ هُذَا إِلَا بِعْرُ مَا تُعْفَدُ أَنْ فَنَا رَضَا فَعَنَدَرَ () ثُمَّ عَسَرَ وَبَسَرَ () مَا تُعْذَلَكُ فَ عَذَرَ () فَقَالَ إِنْ هُذَا إِلَا بِعَرْ مَا تُعْفَدُ أَنْ فَذَا إِلَا مَعْدَا إِلَا يَعْذَرُ () فَقُولُ الْبَعْذَرُ () فَقُولُ الْعَنْ يَعْذَرُ () فَقُولُ اللاَعْ مَا تُوفَقُولُ اللَّا يَعْذَا إِلَا عَوْلُ الْلِعَرْ ) مَعْ يَعْذَرُ () إِنَّ هُذَا إِلَا عَوْلُ الْبَعْرَ () مُعْ يَعْنَ وَالْعَنْ يَعْذَرُ () فَقَالَ إِنْ هُذَا إِلَا عَزَرُكَ فَقَالَ إِنَّهُ عَنَدَرُ () فَقُولُ الْعَنْ يَعْذَ وَلَيْعَرُ () فَقُولُ الْنَعْذَى الْعَنْ يَعْذَى الْعَدَى أَهُ فَعَالَ إِنَّ هُذَا إِلَا عَوْلُ الْمَعْ اللَّذِي الْعَوْ وَلَا فَتَنَا أَحْمَتُ اللَّهُ مَنْ الْعَدُولُ الْمَالَةِ فَقُولُ الْعَرْبَ فَقُولُ الْعَدُ الْعَدُولُ فَقُولُ الْعَنْ أَعْذَلِكُ مَا مَعْرَا أَوْنُوا النَّذِي فَقُوا الْحَدَدُ وَالْعَوْمِنُونَ وَلَيْ فَوْلُو الْعَدْ مَعْذَا الْحَدَى وَنَوْ وَلَيْ فَتُولُ الْعَنُ وَلَا فَتَذَا الْعَدْ فَقُولُ الْعَدُنُ وَلَيْتُولُ الْعَدُولُ وَقُولُ الْعَدُ فَعَدًا أَنْ فَقُولُ الْنَا فَتَا الْعَنْ فَقُولُ الْعَدُونُ وَلِيَعْنُ فَقُولُ الْعَدُ وَقُولُ الْنَا فَتَنَ الْنَا الْعَدُولُ الْعَالَ الْعَالُ إِنَا عَالَ الْعَدُولُ الْعَالُ الْعَنُ فَتَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ إِنَا الْعَنْ الْعَا الْعَا الْعَالَا الْعَا الْعَا الْعَا الْعَالُ الْعَالَ الْعَا مُولُولُو الْعَا الْعَال

هدى من الآيات:

في البداية تبين الآيات الكريمة أهم الصفات التي يجب توافرها في كل منذر يتصدى لهداية الناس وتغيير الواقع بالرسالة، وهي: تكبير الله وحده، وتطهير الثياب من كل دنس ونجاسة، ومقاطعة الرجز بكل أشكاله وصوره، وعدم المنة على الله، والصبر والاستقامة في الطريق الشائك، فالمنذر الرسالي لا يكون منذرا إلا إذا تحلى بهذه الصفات اللازمة، وكذلك لا يمكنه تحقيق أهدافه (الهداية والتغيير) إلا بها (الآيات: ١-٧).

ثم تنذر الكفار بيوم عسير عليهم لا يسر فيه، يوم الانتقام، الذي يُشفي به الله صدور المؤمنين الذين يتذوقون مرارة الأذى منهم، وبالتالي يبعث فيهم روح الصبر والاستقامة (الآيات: ٨–١٠).

ومن هذا الوعيد العام لكل الكافرين ومرضى القلوب، يخص الله بوعيده أقطاب الضلال وأئمة الكفر.. بصيغة الإفراد.. وكأنه يهددهم واحدا واحدا بالذات، لا فرق بين من عاصر النبي منهم ومن يأتي بعدهم، مؤكدا أن ترفهم وما هم فيه من نعمة ليس دليلا على قربهم منه وسلامة منهجهم، كلا.. بل هو كيد عظيم ضدهم كما يأتوا في الآخرة ما لهم من خلاق ولا نصيب سوى العذاب الأليم، لأنهم جحدوا بالآيات وفكروا وقدروا فما أسوأ ما فكروا فيه وقدروا فأصيبت مقاتلهم، ودفعوا أنفسهم في نار سقر لا تبقي ولا تذر، عليها تسعة عشر من ملائكة الله الغلاظ الشداد (الآيات: ١١ – ٣١).

بينات من الآيات:

[1-7] مع اختلاف الكلمتين (ٱلْمُزَيَّمَلُ \* ٱلْمُدَيِّرُ) في معناهما، واستقلال السورتين في موضوعهما وسياقهما، إلا أن البعض خلط بينهما إلى حد التطابق في النصوص الواردة في أسباب التنزيل مما يضعف رواياتها عندي. قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلْمُدَيِّرُ \* لقد أجمع المفسرون على أسباب التنزيل مما يضعف رواياتها عندي. قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلْمُدَيِّرُ \* لقد أجمع المفسرون على أن أأَلْمُدَيَّرُ \* وَالمَدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْ أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُدَيَرُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْ أَلْمُ أَلْحُ مَعْتُ أَلْكُلْبُ الْمُواتُ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُ أَعْمَ أَلْ اللَّالْ السور تا على أَنْ \* أَلْمُدَيَّرُ \* أَلْمُلَدَيْرُ \* أَلْمُدَيَرُ \* أَلْمُولُ اللَّهُ الصادق عَلَيَتُكُمُ أَنْ وَالَمُ أَلْ فَالَ لِي اللَّالَةُ أَلْمُدَيَّرُ \* هو رسول الله الشَرِقُ على أَلْمُ أَنْ الللَّالِي عنه أَلْ عَلَي عنه أَنْ خُلْتُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْ أَلْ أَلْدُ اللللْعُ اللْ أَلْ أَلْمُ أَلْحُلُ الْ أَلْ أَلْمُ أَلْمُ أَلْ أَلْ أَلْ أَلْمُ أَلْحُلُ اللْعُلُ الْحُلُقُ مُ أَلْ أَلْمُ أَلْ أَلْ أَلْ أَلْ عُلْحُلُ الللْعُلُقُ أَلْ عُلْحُلُ الللْعُ أَلْ عُلْ أَلْحُ اللْحُلُقُ اللْعُ اللْمُولُ أَلْحُلُ اللْعُلُقُ أَلْحُ ما أَلْ ماللْعُ الللللُه الللللْعُنُ الللْعُنُ الللَّ الللْعُ الللللُه اللللْعُ إلْ أَنْ اللللْعُ اللْحُلُقُ أَلْحُ أَلْ أَلْ أَلْحُ أَلْعُ مَنْ أَلْ عُلْحُ أَلْ أَلْحُ أَلْحُ أَلْ أُولُ أَلْحُ أَلْ أَلْح ما ما ما أُنْ أَلُهُ أَلْحُ أَلْحُلُ أَلْ أَلْحُ ما ما أُعْلُ أَنْ أَلْ أَنْ أَلْعُ أَلْحُ أَلْحُ أَلْ أَلْ أُلُ مُنْتُولُ أَلْحُلُ أَلُولُ أَنْ أَلْمُ أُلْحُ أُلْحُ أُنْ أَلْحُ أَلْحُ أَلْحُ أَلُ أُنُ أَلُولُ أَلْمُ أُعْتُ أُ أَلُعُ

- ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾.
- ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِى مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾.
- ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِى مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾.
- ﴿ لَمَا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَا ﴾.
- وَ إَلَا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَا ﴾.

- وَ﴿يَسَ ٥ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، وهِنَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْظُرُونَ ۞ مَآأَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾، - وَ ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلْمُزَيِّلُ، وَ ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِّرُ، وَ ﴿قَدْ أَنَزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُرُ ذِكْرًا ﴾ تَرْسُولًا ﴾»<sup>(1)</sup>. ووقع الاختلاف في أنه ﷺ لم سُمَّي مدثرا، فمنهم من أوَّل الظاهر، ومنهم من بقي عليه، وتساءل: لماذا تدثر الرسول بثيابه؟.

قال جابر عن رسول الله عنه أنه قال: "جَاوَرْتُ بِحِرَاءَ شَهْراً، فَلَمَّا قَضَيْتُ جَوَارِي نَزَلْتُ فَاسْتَبْطَنْتُ الْوَادِيَ، فَنُودِيتُ فَنَظَرْتُ أَمَامِي وَحَلْفِي، وَعَنْ يَمِينِي وَعَنْ شِمَالِي فَلَمْ أَرَ اَحَداً، ثُمَّ نُودِيتُ فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا هُوَ عَلَى الْعَرْشِ فِي الْهَوَاءِ - يَعْنِي جَبْرَيْبِل - فَقُلْتُ: دَتَرُونِي دَنُرُونِي فَصَبُوا عَلَيَّ مَاءً، فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَ وَ جَلَ فَيَنَا لَمُنَيَّرُهُ"، وفي الدر المنثور: "فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا المَلَكُ الَّذِي جَاءَنِ بِحِرَاء عَلَى كُوسِيٍّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَ هُوَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا المَلَكُ الَذِي جَاءَنِ بِحِرَاء عَلَى كُوسِيٍّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَحِنْتُ رُعْبًا عَلَّ مُوَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا المَلَكُ الَّذِي جَاءَنِ بِحِرَاء عَلَى كُوسِيٍّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَحِنْتُ رُعْبًا عَلَّ مَعْرَفَي مَنْ اللهُ عَلَيْنَ وَاللَا لَقَنْ اللهُ عَنْ رَعْبًا عَلَى عَوْرَا مَنْ وَاسِ فَا وَالا لَكُ اللَّذِي جَاءَتِي بِحِرَاء عَلَى كُوسِيٍ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَعِنْتُ رُعْبًا عَقَلُتُ:. إلغ "<sup>(1)</sup>. ونقل الفَحْر الرازي: "أن نفرا من قريش آذوا رسول الله عَنْتُ رُعْبًا عَلَنُو وَالْل فَقَالُوا: إن محمدا لساحر، فوقعت الضجة في الناس: إن محمدا ساحر، فلما سمع رسول الله عَنْتُنْ ذَلك اللله عَنْتُ والعاص بن وقال: عَمَلَ الله عَنْشِ فَيْ أَلْمُ يَشْرُهُ الله وَضَعَف الساحر، فوقعت الضجة في الناس: إن محمدا ساحر، فلما سمع رسول وقال: عَنْكَ أَنْهُ مَنْ عَالَ الله عَنْقَالُوا: إن محمدا لساحر، فوقعت الضجة في الناس: إن محمدا ساحر، فلما سمع رسول وقال: عَنْ مَنْ الله عَلَيْ مُعْرَبُهُ فَنْ الله الله والله على والعاص بن وقال: عَنْ الله عالَيْ الله عَنْ عَلَى الله عَنْ فَلْنَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ فَالُنْ فَرَضَ فَنْ فَالْ عَنْ عَلْنَا عَانَ فَا عُنْ الله عَنْ عَنْ فَا عَلَى عَلْنُ عَاقَتْ فَا عَلْ عَلْ عَلْ الله عَنْ عَلْسَ مَا عَانَ فَرُقُونُ فَا عَلْ فَا عَا عُنْ عَامِ الله عَنْ فَا الله عَنْ عَلْ عَلْ عَلْ عَلْ عَلْ عُنْ عُنْ وَ فَلْ عَا فَنْ عَا وَ عَلْ عُنْ عُلْ عَانَ مَا عَانَ الله عَنْ عَا وَ عَلْ عَامَ الله عَامِ فَا الله عَا عَنْ عَا مَ عُنْ عَامَ الله عَلْ وَا عَلْ الله عَن

ومن المفسرين من تَأَوَّل لكلمة المدثر غير ظاهرها فقال: "إن المراد كونه متدثرا بدثار النبوة والرسالة، من قولهم ألبسه الله لباس التقوى، وزيَّنه برداء العلم، ويقال: تَلَبَّس فلان بكذا»<sup>(۱)</sup>، وقد نقل العلامة الطباطبائي هذا الرأي في تفسيره وقوَّاه، وقيل: "المراد به الاستراحة والفراغ، فكأنه قيل له: يا أيها المستريح الفارغ قد انقضى زمن الراحة، وأقبل زمن متاعب التكاليف وهداية الناس»<sup>(۷)</sup>، وهو بعيد عما نعرفه من خُلُق الرسول الذي ما كان ليستريح ولا يني يجاهد لإعلاء كلمة الله قبل وبعد البعثة.

- بحار الأنوار: ١٦، ص١٠١.
   بحار الأنوار: ج١٦، ص١٦٦.
   بحار الأنوار: ج٦، ص٠١٨٦.
   الدر المنثور: ج٦، ص٠١٨٠.
   التفسير الكبير: ج٣٠، ص٠١٩٠.
   أسباب النزول: ص٢٢٣.
   ألتفسير الكبير: ج٣٠، ص٠١٩٠.
- (۷) تفسير الميزان: ج ۲۰ ص۷۹–۸۰.

وفي اللغة: المُدَّثِّر: «المتفعل من الدثار، إلا أن التاء أدغمت في الدال لأنها من غرجها، وهو المتغطي بالثياب عند النوم»<sup>(1)</sup>، «مع أن الدال أقوى بالجهر فيها»<sup>(1)</sup>، يقال: «تَدَثَّر تَدَثُّرا، ودَثَّره تدثيرا، ودثر الرسم يدثر دثورا إذا محي أثره»<sup>(1)</sup>، والقوي عندي في معنى المدثر ثلاثة آراء:

الأول: ظاهر الكلمة أي المتدثر بغطاء، فإن الوحي كان ينزل على رسول الله ﷺ في مختلف حالاته، راكبا وراجلا، ونائيا ويقظا وهكذا.

الثاني: المتدثر بدثار النبوة، وقد بَيَّنًا ما يشبه ذلك في تفسير الآية الأولى من سورة المزمل.

الثالث: المتكتم والمتخفي، وإنها سمي الدثار دثارا لأنه يخفي النائم، من باب دثرت المعالم إذا انمحت واختفت، وعليه يحتمل أن تكون سورة المدثر فاتحة المرحلة العلنية من الدعوة الإسلامية، التي مرت في بدايتها بظروف السرية والكتهان.. وإذا صح هذا الرأي قد نكون وصلنا إلى حل للاختلاف بين المفسرين في أنه هل (العلق) هي أول ما نزل من القرآن أم سورة المدثر؟ حيث يوصلنا هذا الرأي إلى أن (العلق) هي أول سورة نزلت على الإطلاق، أما (المدثر)

أُوَّزُأُلَذِرً قال الرازي: "في قوله: ﴿ قُرَى وجهان: قم من مضجعك، وقم قيام عزم
 وتصميم"). ويتسع المعنى لقيام الجهاد والتغيير والثورة لوصفه تعالى المتقاعسين والساكتين
 بالقاعدين في قوله: ﴿ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْجَهاد والتغيير من الثورة لوصفه تعالى المتقاعسين والساكتين
 بالقاعدين في قوله: ﴿ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْجَهاد والتغيير من عواقب الضلال والانحراف إ، وهكذا في
 مواضع أخرى من القرآن<sup>(٥)</sup>. والإنذار والتحذير من عواقب الضلال والانحراف إنه من أهم
 أسام الحماد والتعنير من عواقب الضلال والانحراف إنه من أو الساكتين
 مواضع أخرى من القرآن<sup>(٥)</sup>. والإنذار والتحذير من عواقب الضلال والانحراف إنه من أهم
 أهداف الحركة الرسالية الأصيلة ومنطلقاتها، لأنه يعكس في الحقيقة تحسس الطلائع للواقع
 الفاسد، ومن ثم تحركهم للتغيير إيمانا بالمسؤولية الربانية.

بلى؛ قد يكون الإنسان نفسه على الطريق السوي، ولكن مسؤوليته شاملة لا تنحصر في ذاته وحسب، بل هو بوصفه فردًا من المجتمع مسؤول عن واقعه، ليس من زاوية إنسانية ودينية فقط بل من زاوية واقعية أيضا، فإن تخلف مجتمعه وأمته يؤثر عليه شاء أم أبى، وإن

- (۲) التبيان: ج۱۰، ص۱۷٦.
- (۳) التبيان: ج ۱۰، ص ۱۷٦.
- (٤) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص ١٩٠. (٥) المائدة: ٢٤، التوبة: ٤٦-٨٦.

٣٤٠

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص٤٨٦.

القوانين والسنن الجزائية تطال الجميع دون استثناء ﴿ وَاَتَّقُواْ فِتْنَةُ لَا تُصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمُ خَاصَتَةٌ ﴾ [الأنفال:٢٥]. ولا ريب أن نشر القيم الصالحة، وتوعية المجتمع، ومن ثم تغيير مسيرته نحو الصواب، يجعل الإنسان أقرب إلى أهدافه، وأقدر على بلوغها بصورة أسرع وأفضل حيث يتحرك في محيط صالح ممهد للنهضة والتقدم.

ومن الناس من يتوانى عن أداء مسؤوليته الاجتماعية، ويتعلل بفهمه الخاطئ لقول الله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ امَنُواْعَلَيَّكُمُ أَنفُسَكُمٌ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيِّتُم ﴾[المائدة: ١٠٥] ويزعم أنه يأمر بالتقاعس والتساهل إزاء تخلف المجتمع وانحرافه، كلا.. أليس الظاهر القرآني حجة؟ أوليس هذا القرآن ينادي فينا بالقيام والنهضة للتغيير؟ أوليس القرآن رسالة الله إلى كل إنسان مكلف؟ أوليس الرسول ﷺ أسوة حسنة لنا جيعا.. فقد قام وأنذر وأصلح بذلك مجتمعه وأسس حضارة الإسلام؟.

إن الطلاق بين الأمة ورسالتها، وتقليد الشرق والغرب، وسبات العقل، وحالة الفردية والتفرق، والجهل، والقعود عن الجهاد في سبيل الله و.. كلها خطوات نحو أسوء العواقب، ويجب علينا أن ننذر أنفسنا وأمتنا من مخاطرها، وأعظم ما ينبغي التحذير منه هو نسيان الله عز وجل فإنه لما كان لا مخافة أشد من الخوف من عقاب الله كان الإنذار منه أَجَلَّ الإنذار، كما يقول شيخ الطائفة<sup>(۱)</sup>. وعلَّق صاحب الميزان على أمر الله للنبي بالإنذار فقال: "والتقدير: أنذر عشيرتك الأقربين لمناسبة ابتداء الدعوة كما ورد في سورة الشعراء» <sup>(۱)</sup>، والأقرب إطلاق الإنذار، لأن التخصيص لا دليل عليه، مع أن سياق السورة وَجوَّها العام يوحيان بأن الإنذار موجه إلى الكفار جميعا، وهكذا يجب إنذار جميع الناس على كل مسلم.

[٣-٧] وبعد الأمر الإلهي بالقيام والإنذار يبين القرآن أهم الصفات التي يجب توافرها في المنذر، حتى يكون عند الله منذرا بتمام المعنى، ولكي تثمر جهوده ومساعيه.. فليس المهم أن ينهض الواحد للجهاد والتغيير وحسب، بل الأهم أن يؤدي دوره على الوجه الصحيح والأكمل، وذلك بالتزامه بخمس صفات في شخصيته ومسيرته:

# الأولى: تكبير الله

وَرَبَّكَ فَكَبِّرَ ﴾ إن المؤمن حينها يقوم منذرا لله يواجه في طريقه عشرات العقبات النفسية والتحديات الاجتهاعية، كها يواجه القوى المضادة اقتصادية وسياسية واجتهاعية، وواجبه

- (۱) التبيان: ج۱۰، ص۱۷۱.
- (۲) تفسير الميزان: ج۲۰، ص۸۰.

### الآيات ١ – ٣١

تحديها ورفض الخضوع لها، إلا أنه يجد نفسه عادة أمام أحد خيارين: إما الانهزام وإما التحدي والنصر، فكيف يسير باتجاه خيار التحدي؟ إنها يرتكز الانتصار ذلك على مدى رسوخ توحيد الله في نفسه، وذلك بأن يكبره في وعيه ويعظمه في نفسه قبل أن يكبره بلسانه، فآنئذ يصغر كل شيء دونه، وتتساقط في داخله كل الأصنام. وهذا هو سر انتصار المؤمنين على العقبات والتحديات والضغوط والقوي المضادة. وإنها لصفة أصيلة فيهم يصفها الإمام أمير المؤمنين عَلَيْنَكَلَا بِقُولُه: «عَظُمَ الْخَالِقُ فِي أَنْفُسِهِمْ فَصَغُرَ مَا دُونَهُ فِي أَعْيُنِهِمْ» (··، وعلى ضوء هذه المعادلة يجب أن نفهم معنى التكبير في حياتنا الفردية والاجتماعية والسياسية.

وإنها تتعمق هذه الحقيقة في وعي الإنسان بالمعرفة السليمة بالله، وأنه الكبير المتعال، وأنه فوق أن يوصف أو ترقى إلى ذاته كلمات البشر أو تصوراته، ولهذا ورد في معنى (الله أكبر) عن أئمة الهدى ﷺ أنه «الله أَكْبَرُ مِنْ أَنْ يُوصَف<sup>ِّ (\*)</sup>، وفيها يلي ننقل رواية تبين نورا من أنوار عظمة الله عز وجل: روى الإمام الصادق عليَّة عن جده المصطفى عليَّظيَّة أنه قال: «وَالأَشْيَاءُ كُلُّهَا فِي الْعَرْشِ كَحَلْقَةٍ فِي فَلَاةٍ، وَإِنَّ لِلَّهِ تَعَالَى مَلَكاً يُقَالُ لَهُ خرقائيل لَهُ ثَمَانِيَةَ عَشَرَ أَلْفَ جَنَاحٍ مَا بَيْنَ الْجَنَاحِ إِلَى الْجَنَاحِ خَمْسُمِائَةٍ عَامٍ، فَخَطَرٍ لَهُ خَاطِرٌ هَلْ فَوْقَ الْعَرْشِ شَيْءٌ، فَزَادَهُ اللَّهُ تُعَالَى مِثْلَهَا أَجْنِحَةً أُخْرَى فَكَانَ لَهُ سِتٌ وُمُلَائُونَ أَلْفَ جَنَاحٍ مَا بَيْنَ الْجَنَاحِ إِلَى الْجَنَاحِ خَمْسُمِانَةٍ عَام.

ثُمَّ أَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ أَيُّهَا الْمَلَكُ طِرْ فَطَارَ مِقْدَارَ عِشْرِينَ أَلْفَ عَام لَمْ يَنَلْ رَأْسَ قَائِمَةٍ مِنْ قَوَائِمِ الْعَزْشِ، ثُبَّمَ ضَاعَفَ اللَّهُ لَهُ فِي الْجَنَاحِ وَالْقُوَّةِ وَأَمَرَهُ أَنْ يَطِيرَ فَطَارٌ مِقْدَارَ ثَلَائِينَ أَلْفَ عَام لَمْ يَنَلُّ أَيْضاً، فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ أَبُّهَا الْمَلَكُ لَوْ طِرْتَ إِلَى نَفْحِ الصَّوِرِ مَعَ أَجْنِحَتِكَ وَقُوَّتِكَ لَمّ تَبْلُغُ إِلَى سَاقٍ عَرْشِي، فَقَالَ الْمَلَكُ: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى فَأَنَزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَل: ﴿ سَبِيعِ ٱسْرَدَيِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ فَقَالَ النَّبِيُّ بِي الْجَعَلُوهَا فِي سُجُودِكُم "".

ولعل من مفاهيم تكبير الله أن يسعى الإنسان المؤمن لتحطيم كيان الضلال والكفر، كي تتهاوى أنظمة الاستكبار والإفساد، وتبقى كلمة الله هي العليا في الواقع السياسي والاجتماعي، ويكون هو الأكبر في نفوس الناس ووعيهم، وتكبره ألسنتهم بالغدو والأصال، قال الفخر الرازي: «وهذا تنبيه إلى أن الدعوة إلى معرفة الله ومعرفة تنزيهه مقدمة على سائر أنواع الدعوات»(··). والذي يريد أن يدعو الناس إلى التوحيد يجب عليه أن يسقط كل الأصنام

- (١) نهج البلاغة: خطبة: ١٩٣.
- (٢) الكافي؛ ج١، ص١١٧. (٣) بحار الأنوار: ج٥٥، ص٣٤.
- (٤) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص ١٩١.

في نفسه بالتكبير أولا، ثم يقدم نفسه نموذجا حقيقيًّا لرسالته، فإن ذلك يعظِّم الله ويكبِّره في نفوس الآخرين. ومن معاني تكبيره الله أن يتجرد الفرد الرسالي في دعوته لربه، فلا يتخذ رسالته وسعيه وسيلة لتكبير أحد دونه، كالحكومات الجائرة، أو الذات والعشيرة والقومية.. كما يصنع علماء السوء الذين يتخذون الدين ذريعة لمصالحهم وتضخيم أنفسهم في المجتمع.

## الثانية: تطهير الثياب

وَثِيَابَكَفَطَ**عِرَ»** ويبدو أن الثياب هي عموم ما يتصل بشخصية الإنسان ظاهريًّا، ولذلك مصاديق ذكر المفسرون بعضها، ومنها:

١ – اللباس، فإنه يجب على الداعية الرسالي أن يهتم بأناقته ونظافته في جو العمل الرسالي الحاد، وليس صحيحا أن ينسى مظهره بحجة خوضه الصراع الاجتهاعي والسياسي، والتحديات المضادة، ولا بد أن يعلم أن تصرفاته وسلوكه ومظهره كل ذلك مقياس عند البعض ودليل على شخصيته ومن ثم رسالته.

وتطهير اللباس يعني رفع النجاسة عنه، ومراعاة القواعد الصحية العامة، وهناك روايات فسرت التطهير بأنه تقصير الثياب كي لا تعلق النجاسات والأوساخ الأرضية بها، قال الإمام علي عَلِيَ عَلِيَ الله الأوقعية الاتحكر على الأرض لم يؤمن أن يصيبه ما ينجسه»<sup>(٢)</sup>، لأن تقصير الثياب أبعد من النجاسة، فإنه إذا انجر على الأرض لم يؤمن أن يصيبه ما ينجسه»<sup>(٢)</sup>، فالغرض إذن ألَّا يطال الأرض، وليس كما فهم بعض المتزمتين الذين راحوا يقصرون ثيابهم إلى قريب الركبة!، وقيل في معنى تطهير الثياب: «اتخاذها من الحلال دون الحرام لأنه نوع من الطهارة»<sup>(٣)</sup>.

٢- الأزواج، قال في المجمع: «وقيل معناه: وأزواجك فطهرهن من الكفر والمعاصي حتى يصرن مؤمنات»<sup>(٤)</sup>، ولعل في قول الله عن الزوجات: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ ﴾[البقرة: ١٨٧] متى يصرن مؤمنات»<sup>(٤)</sup>، ولعل في قول الله عن الزوجات: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ ﴾[البقرة: ١٨٧] إشارة إلى هذا المعنى، ومن الناحية الواقعية -الاجتماعية- فإن أسرة الإنسان وبالذات زوجه مظهر لشخصيته كما الثوب.

٣- وقيل إن البدن من مصاديق الثياب باعتباره ثوب الروح ووعاءها، وقيل معناه:

- (۱) نور الثقلين: ج ٥ ص٤٥٣.
- (٢) مجمع البيان ج ١٠، ص٤٨٨.
  - (٣) المصدر السابق: ص٤٨٨.
  - (٤) المصدر السابق: ص٤٨٨.

مِنْهُدْ الْجُزَآنِ جِ ١١

«ونفسك فطهر من الذنوب، والثياب عبارة عن النفس»(``، يقال: «طاهر الثياب أي طاهر النفس منزه عن العيب، ودنس الثياب أي خبيث الفعل والمذهب»(``.

ولعل التكبير هو عنوان الطهارة الباطنية ووسيلتها، وأمر الله بتطهير الثياب بعد الأمر بالتكبير يهدينا إلى ضرورة الطهارتين الباطنية والظاهرية عند الداعية الرسالي، فإن الآخرين وبالذات المغرضين منهم قد لا يجدون ثغرة في رسالة المؤمن ومبادئه وحتى شخصيته الذاتية ولكنهم يجدون بعض الثغرات في مظاهره (ثيابه) يطعنونه من خلالها، ويشوهون شخصيته وسمعة رسالته عبرها.

### الثالثة: مقاطعة الباطل مقاطعة تامة وشاملة

وَوَالرَّحَرَفَآهُجُرَى أي اقطع صلتك به. واختُلف في الرجز فقيل: «هو الأصنام والأوثان عن ابن عباس، وقيل: المعاصي عن الحسن، وقيل معناه: جانب الفعل القبيح والخلق الذميم، وقيل معناه: أخرج حب الدنيا من قلبك لأنه رأس كل خطيئة»<sup>(٣)</sup>، وقيل: «اهجر ما يؤدي إلى العذاب»<sup>(1)</sup>، وقال الرازي: «الرجز العذاب، قال الله تعالى: ﴿لَمِن كَشَفْتَ عَنّاً الرَّجَزَ ﴾[الأعراف: ١٣٤] أي العذاب، ثم سُمَّي كيد الشيطان رجزا لأنه سبب للعذاب، وسميت الأصنام رجزا لهذا المعنى، فعلى هذا القول تكون الآية دالة على وجوب الاحتراز عن كل المعاصي»<sup>(0)</sup>، ومثله صاحب الكشاف والميزان. وعن جابر قال: سمعت رسول الله يقتلين يقول: «هِي الأوثانُ»<sup>(1)</sup>.

وكل ما ذكره المفسرون صحيح، إلا أنه مصاديق لشيء واحد هو الباطل، وأظهر مفردات الرجز التي يجب على الداعية الرسالي مقاطعتها التالية:

ألف: على الصعيد الفردي.. العقائد والأفكار الباطلة، والأخلاق والصفات السيئة، والمارسات والسلوكيات الخاطئة.

باء: وعلى الصعيد الاجتهاعي.. الفواحش ما ظهر منها وما بطن، كالزنا والسرقة

(۱) مجمع البيان: ج ۱۰ ص٤٨٨. (۲) المنجد مادة ثوب. (۳) مجمع البيان: ج ۱۰، ص٤٨٨. (٤) التبيان: ج ۱۰، ص١٧٣. (٥) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص١٩٣. (٦) الدر المنثور: ج٦، ص٢٨١. وشهادة الزور وظلم الناس وأكل أموالهم بالباطل.. ويدخل في الرجز الاجتهاعي مجالس البطالين ورفاق السوء، فإنهها يفسدان أخلاق المؤمن، ويؤثران سلبا في مسيرته.

جيم: وعلى الصعيد السياسي.. التعاون مع الطاغوت والحكومات الفاسدة، والركون إلى الظالمين، وهكذا الانتهاء إلى التجمعات السياسية المنحرفة، والخضوع للقيادات الضالة والجائرة.

الرابعة: عدم المنة على الله بل الإحساس الدائم بالتقصير تجاهه

﴿وَلَا تَعَنَّنُ تَسْتَكْثِرُ ﴾، والمؤمن الصادق لا يُتْبِع جهاده وسعيه بالمن والاستكثار أبدا، ذلك لأنه يَعُدُّ عمله الصالح شر فا وفَقه الله إليه، وأنه الذي يستفيد من العمل في سبيل الله في الدنيا والآخرة وليس العكس، لأنه المحتاج إلى الله والفقير لرحمته، وإلى ذلك أشار القرآن بقوله تعالى: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسْلَمُوا قُلُ لَا تَمُنُوا عَلَىَّ إِسْلَامَكُمْ بُلِ اللهُ يَمُنُ عَلَيَكُمُ أَنَ هَدَىكُمْ لِلإِيمَانِ إِن كُنْتُوصَدِقِينَ ﴾ [الحجرات: ١٧]. ثم إن المؤمن إنها يعمل صالحا لينال ثواب الله ورضوانه، والمن يبطل الأجر فلهاذا يَمُنُ على ربه؟ قال الإمام على عَلَيْتَلَا يوصي مالك الأستر لما ولاه مصر: «وإيَّاكَ والمَنَ عَلَى رَعِيَيَكَ إِي حَسَانِكَ... فَإِنَّ المَنْ يُبْطِلُ الْإِحْسَانَ »<sup>(1)</sup>. ثم كيف يَمُنُ المؤمن على على موسى مالك الأشتر لما ولاه مصر: روالمن يبطل الأجر فلهاذا يَمُنُ على ربه؟ قال الإمام على عَلَيْتَكَلاً يوصي مالك الأشتر لما ولاه مصر: روالمن يبطل الأجر فلهاذا يَمُنُ على ربه؟ قال الإمام على عَلَيْتَكَلاً يوصي مالك الأشتر لما ولاه مصر: روالمَن يبطل الأجر فله لولا فضله ورجته لما صدر منه الإحسان ولما استطاع إليه سبيلاً؟!

ولكلمة ﴿نَسْتَكْثِرُ ﴾ معنيان يهتدي إليهما المتدبر :

الأول: لإيمَّنَّ على الله باستكثار عملك، قال الرازي: «لاتمنن على ربك بهذه الأعمال الشاقة كالمستكثر لما تفعُّله.. ونقل عنُّ الحسن قوله: لا تمنن على ربك بحسناتك فتستكثرها»('').

الثاني: لا يُنْ على الله لكي تستزيد عملا صالحا وأجرا بعد أجر، فإن أصل المن هو القطع، والذي يَسَ على ربه عمله في سبيله فإنه لا يستزيد عملا، والسبب أنه حينئذ يشعر بالاكتفاء والإشباع فلا يجد حاجة تدعوه إلى المزيد من السعي والاستكثار من الخير. وعلى الصعيد الاجتهاعي فإن المن على الناس يدعوهم إلى النفور من الداعية، كها أن عدمه يدعوهم للالتفاف حوله بكثرة. وما أكثر ما منع المن ولا يزال الخير والتكامل عن الكثير من الناس!، أما المؤمنون المخلصون والواعون فإنهم لا يمنون على الله أبدا لعلمهم أن الإنسان مهها عمل صالحا فإنه قليل بالنسبة إلى أهدافه، وبالنسبة للجزاء الذي سوف يعطيه إياه ربه أجراً على أعماله.

- (١) نهج البلاغة: كتاب: ٥٣.
- (٢) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص ١٩٤.

# الخامسة: الصبر والاستقامة في طريق الحق

وَلِرَبِكَ فَأَصْبِرَ ﴾، وهذه الآية تكشف لنا طبيعة المسيرة الرسالية بأنها مليئة بالضغوط والمشاكل، لأنها الطريق إلى الجنة التي حُفَّت بالمكاره، ويجب على كل داعية إلى الله وكل مجاهد أن يعي هذه الحقيقة حين اختار الانتهاء إلى حزب الله والعمل في سبيله، ومن ثم يُعِدُّ نفسه لمواجهة كل التحديات والمكاره بسلاح الصبر والاستقامة.

إن الذي يتصور طريق الحق خاليا من الأشواك يُخطئ فهم الحياة وسنن التغيير . أَوَلستَ تريد بناء كيان الحق على أنقاض الباطل؟ بلى؛ فأنت إذن في صراع جذري مع الباطل بكل أثقاله وامتداداته .. مع النظام الفاسد، والطاغوت المتسلط، مع الثقافة التبريرية، مع الإعلام التخديري، مع التربية الفاسدة، مع العلاقات المتوترة بين الناس .. وبكلمة : مع تخلف المجتمع الفاسد الذي تسعى لعلاجه، فلا بد أن تتوقع ردات الفعل المضادة، والضغوط والتحديات المتوالية والمركزة في طريقك.

وحيث يحتدم الصراع ويصعد مرحلة بعد مرحلة تتضاعف التحديات والضغوط، الأمر الذي يضع الرسالي (فردا وحركة) أمام خيارين: الهزيمة أو الصمود، وخياره الأصيل هو الاستقامة، فيجب إذن أن يصبر لربه، والذي يعني عدة أمور:

الأول: أن يجعل صبره خالصا لوجه الله، لا يريد إلا رضوانه وثوابه.

الثاني: أن يستقيم على الحق حتى لقاء ربه عز وجل، كما قال الله: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيَكَ ٱلْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩]، فالصبر إذن ليس له حد كما يزعم البعض الذين يبررون هزيمتهم وتراجعهم، بل يجب أن يصبر المؤمن ويصبر حتى يلقى ربه.

الثالث: أن يصبر لحكم ربه ويُسَلِّم لقضائه بعد أن يقوم بها ينبغي عمله ثم يترك الأمر لله يُقدِّر فيه ما يشاء، وهذا معنى التسليم لله والتفويض إليه، وهو درجة عالية من اليقين تُضَمَّد جراحات الداعية، وتطمئنه بأن الله ليس بغافل عها يلاقيه، وهو رقيب على كل شيء، وسوف ينتقم في المستقبل من أعدائه. وتتضمن الآية تحذيرا موجَّها إلى الكفار والمعاندين بالانتقام، وهذا ما يفسر العلاقة بينها وبين الآيات القادمة.

[٨-١٠] ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي اَلنَّاقُورِ ﴾ في اللغة: «الناقور جمعه نواقير، وهو العود أو البوق ينفخ فيه»، والنقر هنا بمعنى النفخ، وكانت هذه الآلة تستخدم قديها لجمع الناس والجيوش في المناسبات، والذي يقصد بالناقور في هذه الآية الصور، الذي ينفخ فيه إسر افيل مرة فيصعق من في السهاوات والأرض، وأخرى فيبعثون للحساب والجزاء، وهو كهيئة البوق. وقد اختلف المفسرون في النفخة هذه هل هي الأولى أو الثانية، فقوَّى صاحب التبيان كونها الأولى، وقال: «قيل: إن ذلك في أول النفختين، وهو أول الشدة الهائلة»<sup>(1)</sup>، وقيل: «إنها النفخة الثانية»<sup>(1)</sup>.

والأقرب عندي حمل النقر على الإطلاق، فإن كلا النفختين عسيرتان على الكافرين، فأما الأولى فإنها تسلبهم ما في أيديهم من نعيم وحياة، وأما الثانية فهي تبعثهم للوقوف بين يدي جبار السهاوات والأرض للحساب والجزاء. ولا ريب أن النفخة التي يعقبها الحساب أعسر من الأخرى التي تُميت الناس فقط. وقد يكون التعبير مجازيًّا أيضا، بحيث يصير النقر في الناقور كناية عن يوم الانتقام.. كما نقول قُرِعَت طبول الحرب.

فَنَذَلِكَ يَوْمَهِذِ يَوْمُ عَسِيرٌ (\*) عَلَى ٱلْكَثِفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرِ فهو يوم عُسْر مطلق لا يسر فيه على الكافرين، أما المؤمنون فإنهم مخصوصون بلطف الله ورحمته، مما يهديناً إلى أن الجزاء والانتقام الإلهي قائم على أساس الحكمة والتدبير الدقيق. ومن الآيتين مجتمعتين يتبين أن ذلك اليوم بذاته عسير جدًّا لما فيه من أحداث ومواقف عظيمة لولا أنه تعالى ييسره على المؤمنين. وحضور ذلك اليوم في وعي المؤمنين، وبالذات الطلائع والقيادات الرسالية الذين يخوضون الصراع، ويواجهون آلاف الضغوط والتحديات، من شأنه أن يثبتهم على الطريقة، ويُصبَّرهم على الأذى في جنب الله، إذ لا يخشون الفوت فيستعجلوا، بل هم على يقين بأن في ضمير المستقبل يوم انتصار على الأعداء وانتقام حتمي منهم للحق، وأن السبيل لدفع عسره تجرُّع آلام الجهاد من أجل الحق، والصبر لله في الذيا.

[11-11] وليس بالضرورة أن يتحقق هذا الوعد غدا أو بعد غد، وليس صحيحا أن نشكك فيه لو تأخر عنا قليلا ونترك الجهاد في سبيل الله، أو إنذار الكفار. كلا.. فإن تدبير الأمور بيد الله ذي الحكمة البالغة والعلم المحيط، وخطأ أن يعترض أحد على تقديراته، بل يجب أن نُسلِّم له تسليما مطلقا بأنه يفعل ما فيه الخير والصلاح وبأن له أن يمتحن عباده ويبتلي بعضهم ببعض. أما نحن فقاصرون عن إدراك حكمة كل قضاء وقدر، فلعله لحكمة ما تَرْكُ طاغية يتسلط على رقاب الناس، ويعيث فسادًا في الأرض، أو جَعْلُ أمر شعب من الشعوب رهن أسرة فاسدة طاغية يتوارثون الحكم والظلم. فليفعل ربنا ما يشاء مُسلِّمين بقضائه كما أمرنا بذلك وقال: ﴿ ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِيدًا﴾.

إن حمل أمانة الرسالة ومن ثم مسؤولية الإنذار والتغيير واجب إنساني شرعي، مُكلَّف

- (۱) التبيان: ج۱۰، ص١٧٤.
- (٢) مجمع البيآن: ج٠١، ص٤٨٩.

الآيات ١ – ٣١

به كل مؤمن، بل كل إنسان عاقل مستطيع، أما متى وكيف يتغير النظام الحاكم، وينتصر أهل الحق على حزب الشيطان، فإنه أمر يختص به رب العزة وما ينبغي لنا الإيهان به هو حكمته البالغة، وبذلك نزداد صبرا واستقامة.

وللآية عدة تفاسير أهمها وأقربها:

الأول: أنها وعيد للكفار، أي دعني وإياه فإني كافٍ له في عقابه، كما يقول القائل: «دعني وإياه، وعن مقاتل: معناه: خلَّ بيني وبينه فأنا أفرد بهلكته»<sup>(1)</sup>.

الثاني: أنها إشارة إلى أصل خلقة الإنسان، فمعناه: «دعني ومن خلقته في بطن أمه وحده لا مال له ولا ولد»<sup>(1)</sup>، شبيه قوله تعالى: ﴿وَلَقَدَ جِنْتُمُونَا فُرُدَىٰ كَمَاخَلَقَنَكُمَّ أَوَّلَ مَرَّقَ [الأنعام:٩٤]، وفي ذلك إشارة لطيفة إلى أنه تعالى سوف يسلب منه ما أعطاه من النعيم، فهو في الأصل كان وحيدا جاء إلى الدنيا لا شيء معه، فَمَنَّ الله عليه بالأموال الممدودة والبنين الشهود.

الثالث: أنها طعن في نسب الوليد بن المغيرة بصورة خاصة إذ كان مجهول الوالد، فعن زرارة وحمران ومحمد بن مسلم عن الإمام الصادق عليمًا قال: إنَّ الوَحِيدَ وَلَدُ الزَّنَا"، وقَالَ زُرَارَةُ ذُكِرَ لِأَبِي جَعْفَرَ عَلِيمًا عَنْ أَحَدِ بَنِي هَاشِم أَنَّهُ قَالَ فِي خُطْبَيَهِ أَنَا ابْنُ الْوَحِيدِ (يعني المتميز المنقطع عن النظير، وهكذا كان هذا المخزومي يُفتخر بالوليد الذي لعنه الله من فوق عرشه)، فَقَالَ –الباقر عَلِيمًا فَ عَلَمَ مَا الوَحِيدُ مَا فَخَرَ بِهَا» فَقُلْنَا لَهُ وَ مَا هُوَ؟!. قَالَ عَلَيمًا «مَنْ لَا يُعْرَفُ لَهُ أَبَ"، وقيلَهُ لَوْ عَلِمَ مَا الوَحِيدُ مَا فَخَرَ بِهَا» فَقُلْنَا لَهُ وَ مَا هُوَ؟!. قَالَ عَلَيمًا فَقَالَ –الباقر عَلَيمًا فَ مَا الوَحِيدُ مَا فَخَرَ بِهَا» فَقُلْنَا لَهُ وَ مَا هُوَ؟!. قَالَ عَلَيمًا فَقَالَ –الباقر عَلَيمًا فَ أَبَ"، وقيلَهُ لَوْ عَلِمَ مَا الوَحِيدُ مَا فَخَرَ بِهَا» فَقُلْنَا لَهُ وَ مَا هُوَ؟!. قَالَ عَلَيمًا فَقَالَ –الباقر عَلَيمًا فَ أَبَ"، وقيلَهُ لَوْ عَلِمَ مَا الوَحِيدُ مَا فَخَرَ بِهَا» فَقُلْنَا لَهُ وَ مَا هُوَ؟!. قَالَ عَلَيمًا فَقَالَ الباقر عَلَي في المُوعان الفَحَان الله عناه. العنه الله من وعن ابن عباس: «كان الوليد يسمى الوحيد في قومه»(\*)، قال الفخر الرازي: اوكان يلقب بالوحيد، وكان يقول: أنا الوحيد بن الوحيد، في قومه (يُنه في العرب نظير، ولا لأبي نظير، فالراد ﴿ ذَرْفِ وَمَنَ خَلَقَتُ ﴾ أعني فوحيد بن الوحيد، ليس لي في العرب نظير، ولا لأبي نظير، فالراد ﴿ ذَرْفِ وَمَنَ خَلَقَتُ الله في دعواه: أنا الوحيد بن الوحيد، كثير من الماخرين في هذا الوجه، وقالوا: لا يجوز أن يصدَقه الله في دعواه: أنه وحيد في هذه الأمور.. ذكر ذلك الواحدي، والكشاف، ورد عليه ثلاثة ردود» (\*\*.

ولقد كان الوليد بن المغيرة من طغاة الجاهلية المترفين، الذين أقبلت عليهم الدنيا بزينتها (المال والبنون) كما وصف الله بقوله: ﴿ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالَا مَمْدُودًا ﴾ وما دام الله هو الذي جعله فإنه قادر على سلبه والذهاب به، لأنه لم يجعله إلا لحكمة بالغة. والمال الممدود هو الكثير والمتنامي، قال الطبرسي في المجمع: «ما بين مكة إلى الطائف من الإبل المؤبلة –المُجمَّعة– والخيل المسوَّمة، والنعم المرحَّلة، والمستغلات التي لا تنقطع غلتها، والجواري والعبيد والعين الكثيرة، وقيل: الذي لا تنقطع غلته عن سنة حتى يدرك غلة سنة أخرى فهو ممدود على الأيام، وكان له – يعني الوليد – بستان بالطائف لا ينقطع خيره في شتاء ولا صيف"<sup>(1)</sup>.

وَبَنِينَ شُهُودًا إذ كان له عشرة أولاد (شُهُودًا) حضورا معه بمكة، «لا يغيبون عنه لغناهم عن ركوب السفر للتجارة»(<sup>٢)</sup>. وقد كانت كثرة الأولاد -الذكور بالذات- تُعَدُّ من أكبر النعم في ذلك العصر بالخصوص بسبب العادات والظروف الاجتماعية والأمنية الحاكمة. أضف إلى ذلك أن مشيهم مع والدهم وسيدهم من مظاهر العزة والهيبة بين الناس، فكيف إذا كان نفسه شيخ عشيرة وصاحب جاه وثروة؟! وإلى هذا المعنى أشار الرازي فقال: «إنهم رجال يشهدون معه المجامع والمحافل»(<sup>۳)</sup>.

وكلمة ﴿وَبَنِينَ﴾ شاملة تتسع لأكثر مما تتسع إليه كلمة الأولاد، فهي تشمل الأولاد من الصلب، والأولاد بالتبني، والأتباع، لأن بين التابع والمتبوع علاقة التبني ذات الطرفين، وما أكثر أولئك المصلحيين الذين تحلَّقوا حول الوليد، ولا يزالون يتبعون المترفين طمعا في أن يصيبهم فُتات من طعامهم.

ثم إنه تعالى حيث أراد به كيدا فتح عليه أبواب الخيرات كي يلقاه في الآخرة وما له من خلاق، فبالإضافة لنعمتي المال الممدود والبنين الشهود بسط له من فضله ما مهد به سبل العيش الرغيد وذلل العقبات ﴿وَمَهَدَتُ لَهُ تَنْهِيدَا﴾، قال أهل اللغة: «مَهَّدَ الفراش: بسطه ووطًّاه، والأمر سَوَّاه وسَهَّله وأصلحه، وتَمَهَّد الرجل: تمكَّن، والمَهْدَة جعها مُهُد وهي ما انخفض من الرض في سهولة واستواء بحيث يتمكن الناس من المشي عليها بسهولة وراحة». وعلى مثل هذا أجمع المفسرون، قال الرازي: «أي وبسطت له الجاه العريض والرياسة في قومه، فأتمت عليه نعمتي المال والجاه، واحتهاعها هو الكهال عند أهل الدنيا، وهذا يُدْعَى بهذا فيقال: أدام الله تمهيده، أي بسطته وتصرفه في الأمور»(<sup>(1)</sup>، ومن التمهيد صحة البدن وراحة البال وما أشبه.

- (۱) مجمع البيان: ج ۱۰ ص٤٩١.
  - (٢) المصدر السابق: ص٤١٩.
- (٣) التفسير الكبير: ج ٣٠ ص١٩٩.
  - (٤) المصدر السابق: ص١٩٩.

والمفعول المطلق ﴿تَمْهِيدًا﴾ يفيد التأكيد والمبالغة في الاستغراق.

وكانت هذه النعم داعية إلى الشكر والإيهان لكل عاقل وصاحب ضمير حي، فهي بمثابة عامل يُعَبِّد طريق الهداية للإنسان ويُمَهِّده له لو تفكر وعقل، ولكن الوليد كان مريض القلب، ولذلك كان يزداد ضلالا وإصرارا على الكفر بنسبة طردية كلما توالت عليه النعم، والسبب أن غير المؤمن يقف عند حد الدنيا، وتسيطر عليه الروح المادية بحيث يصبح جمع حطامها هدفا بذاته، فإذا به يفكرٍ في الاستزادة بدل العمل على الشكر لصاحب النعمة ﴿ ثُمَّ يَظْمَعُ أَنْ أَزِيدَ ﴾. أما المؤمن فإنه يَتَطَلُّع عند كل نعمة إلى توفيق الشكر وأداء حقها لله وإلى الناس، وصدق رسول الله ﷺ حينها قال في حق طالب الدنيا: "مَنْهُومَان لَا يَشْبَعَان طَالِبُ دُنْيَا وطَالِبُ عِلْم فَأَمَّا طَالِبُ الْعِلْم فَيَزْدَادُ رِضَا الرَّحْمَن وَأَمَّا طَالِبُ الدُّنْيَا فَيَتَمَادَى فِي الطَّغْيَانِ» «بِنْسَ الْعَبْدُ عَبْدٌ لَهُ طَمَعٌ يَقُودُهُ إلى طَبَع» () (أي طَبع قلبه بالرين)، وصدق الإمام علي ظايتَة ال إذ قال: "أَكْثَرُ مَصَارِع الْعُقُولِ تَخْتَ بُرُوقِ الْمُطَامِعَ". وإنها أعشى قلب الوليد تقادم الخير عليه وطمعه في زيادتهُ، وإنه لمكر الله بالمترفين، الذِّي يزيدهم ضلالًا عن الحق، وخسَّارة في الدنيا والآخرة، فلا يشكر ربه ولا هو يصل إلى غايته (الزيادة) لأن توسيع الله على أحد ليس مطلقا أبدا بل له حد وقيد، وليس خارجا عن سننه وقوانينه في الحياة، فكيف يزيد من لا يؤدي شكر النعمة وهو القائل: ﴿لَمِنَ شَكَرْتُمُ لَأَزِيدَنَّكُمُ ۖ وَلَمِّن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧]؟! قال صاحب التبيان: أي لم يشكرني على هذه النعم، وهو مع ذلك يطمع أن أزيد في إنعامه والتمهيد والتوطئة والتذليل والتسهيل.

كَلَّاً في لن يكون ذلك أبدا، فهذه كلمة تفيد النفي القاطع والعنيف، والسبب هو عناده للآيات الربانية ﴿إِنَّهُكَانَ لِآيَنِيَنَاعَنِيدًا ﴾، ومعاندتها يمنع الزيادة لسببين:

**الأول**: السبب الغيبي، فإنه تعالى يدافع عن رسالاته وآياته، وينتقم للحق من جاحديه، بالإهلاك والاستئصال تارة، وبالقحط وسلب البركة تارة أخرى.

الثاني: السبب الظاهر وذلك أن آيات الله هي النهج القويم الذي يهدي الإنسان إلى كل خير مادي ومعنوي، ويأخذ بيده إلى الرفاه والنمو الاقتصادي لو عمل بها وطَبَّقَها في حياته، وحيث يعاندها الكفار ومرضى القلوب فكيف يستزيدون، وكيف تُوَطَّأ لهم سبل العيش، وتُهَهَّد أسباب السعادة؟! قال المفسرون: «ولم يزل في نقصان -يعنون الوليد- بعد قوله: ﴿كَلَاً ﴾ حتى

- (١) بحار الأنوار : ج١، ص١٨٢.
- (٢) بحار الأنوار : ج٧٤، ص١٣٧.
- (٣) بحار الأنوارج ٧٠، ص ١٧٠.

افتقر ومات فقيراً»<sup>(1)</sup>، وقال العلامة الطبرسي عند تفسيره للآية: «أي لا يكون كها ظن، ولا أزيده مع كفره<sup>»(1)</sup>، وإلى مثله ذهب الزمخشري في الكشاف. والعناد مرحلة من الكفر والنفور

اريدة مع تفوه» ، وإلى منه ذهب الرحسري في الحساف. والعناذ مرحله من الكفر والنفور تشبه الجحود، فإن الإنسان حينها يكفر بالحق يكفر تارة لأنه لما تتوافر الآيات الدالة عليه، أو لأنه يكفر للتهرب من مسؤولية الإيهان به، ولكنه تارة بلا مبرر سوى محاربة الله والاستهزاء بآياته وهذا هو العناد.. أو تأخذه العزة بالإثم، ويخلط بين الأمور كأن يكفر بالإسلام والقرآن لصراع شخصي بينه وبين الداعية إلى الله، قال الرازي: «وقوله: ﴿إِنَّهُ كَانَ على على أنه من قديم الزمان كان على هذه الحرفة والصنعة»(").

[١٧-٣١] ومعاندة آيات الله ومن ثم محاربته ليس تمنع عن العنيد النعمة والخير وحسب، بل وتؤدي به إلى الشر والعذاب في دنياه وآخرته ﴿ سَأَزْهِقُهُ صَعُودًا ﴾ أي سأجعله يتكلف الصعود حتى يُرهق إرهاقا شديدا، والصعود كناية عن المشقة، ففي التحقيق نقلا عن التهذيب: «ويقال لأرهقنَّك صعودا، أي لأُجشمنَّك مشقة من الأمر، لأن الارتفاع في صعود أشق من الانحدار في هبوط، ومنه اشتق تَصَعَّد في ذلك الأمر أي شق عليه»<sup>(1)</sup>.

ولا ريب في أن من يعاند آيات الله وشرائعه ثم يتَّبع هواه وشرائع البشر فإنه سيلاقي أنواع المصاعب والمشاكل باعتباره يسبح خلاف قوانين الله وسنن الطبيعة، فهو يشبه من يصعد الجبال الرفيعة الوعرة يرهقه الصعود. أترى كيف لقيت ولا تزال تلاقي أمتنا الإسلامية من والعقبات كالتمزق والظلم والتخلف الحضاري حينها هجرت كتاب ربها؟ فهي إذن حقيقة واقعية يواجهها كل من يعاند آيات ربه فردا أو مجتمعا أو أمة وفي الجانبين المادي والمعنوي. ولا ينتهي الأمر عند هذا الحد، بل يمتد العذاب إلى الآخرة ويتجلى بصورة أشد وأكثر وأوضح حين يتبين للمعاندين خطؤهم الكبير في صورة جبل محيف من العذاب، قال الإمام الصادق عيني : «صَعُودٌ جَبَلٌ في النَّارِ مِنْ نُحَاس يُحْمَلُ عَلَيْه (الكافر) لَيَصْعَدَهُ كَارِها، فَإِذَا ضَرَبَ بِيدَيْهِ عَلَى الجُبَلِ ذَابَعًا حَتَّى تَلْحَقًا بِالرُّكْبَيَّيْن، فَإِذَا رَفَعَهُها عَادَتَا فَلَا يَرَالُ هَكَذَا مَا أَيْنَ في في علي المعاندين خطؤهم الكبير في صورة جبل محيف من العذاب، قال الإمام الصادق يبتديه على الجُبلِ ذَابَعًا حَتَّى تَلْحَقًا بِالرُّكْبَيَّيْن، فَإِذَا رَفَعَهُها عَادَتَا فَلَا يَرَالُ هَكَذَا مَا أَنَا الله»<sup>(0)</sup>

> (١) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص١٩٩. (٢) مجمع البيان: ج ٢٠، ص ٤٩٢. (٣) التفسير الكبير: ج ٢٠، ص ٢٠٠. (٤) التحقيق في كلمات القرآن: ج٦، ص ٢٧٣. (٥) بحار الأنوار: ج ٢٤ ص ٣٢٩. (٦) فتح القدير: ج ٥، ص ٣٢٩.

صَعُودٌ وَإِنَّ فِي صَعُودٌ لَوَادِيًا يُقَالُ لَهُ سَقَرٌ وَإِنَّ لَفِي قَعْرِ سَقَرِ لَجُبًّا يُقَالُ لَهُ هَبْهَبٌ كُلَّمَا كُشِفَ غِطاءُ ذَلِكَ الجُبُّ ضَجَّ أَهْلُ النَّارِ مِنْ حَرًّهِ وَذَلِكَ مَنَازِلُ الجَبَّارِيْنَ»<sup>(1)</sup>، ويقال للألم الذي يصل إلى الرأس صعود لأنه يرتفع إليه ولأنه شديد أثره، وربها تتسع الكلمة إلى معنى التزايد فإن العذاب الإلهي في تصاعد مستمر.

ويبين القرآن السبب الرئيسي الآخر الذي يؤدي بالإنسان إلى الشقاء والعذاب في الحياة وهو:

**أولاً: ف**قدانه بركة رسالات الله وآياته.

ثانياً: اتباعه المناهج البشرية الضالة، واعتماده على فكره الضحل وتقديره الخاطئ.

فَإِنَّهُ فَكَرَ وَقَدَرَكَ والتفكير هو تقليب وجوه الرأي، والتقدير هو تحويل التفكير إلى خطة بعد الدراسة، يقال: فَكَر في الأمر وتَفَكَّر، إذا نظر فيه وتدبر، لما تفكر رتب في قلبه كلاما وهيأه، وهو المراد من قوله: فوقدًرك<sup>(۲)</sup>، وقال العلامة الطباطبائي: «والتقدير عن تفكير نظم معاني وأوصاف في الذهن بالتقديم والتأخير، والوضع والرفع لاستنتاج غرض مطلوب، وقد كان الرجل يهوى أن يقول في أمر القرآن شيئا يبطل به دعوته»<sup>(۳)</sup>. ولقد توهم الوليد بتفكيره وتقديره أن تهمة السحر ستدحض الحق.. وليس الأمر كذلك فقَيْرَكَيْفَ فَدَرَكَ، ولقد ذم الله تفكره لأنه «فكر فكرا يحتال به للباطل، لأنه لو فكر على وجه طلب الرشاد لم يكن مذموما بل كان ممدوحا»<sup>(1)</sup>، لأن التفكير والتخطيط بإعهال العقل على ضوء المعلومات والمعطيات أمر حسن بذاته، وإنها جاءت رسالات الله وبعث الأنبياء لغرض إصلاح الناس وهدايتهم باستثارة العقول.

بلى؛ إن العقل بذاته وسيلة خير وصلاح، وهو يعمل لصالح الإنسان، ولكن بشرط أن يكون خياره الأول صحيحا، أما لو اختار الباطل ثم استثار عقله في هذه القناة فلن يجني من تفكيره وتقديره سوى الضلال والعذاب، ويُسمَّى ذلك بالمكر وهي حيل الشيطان، وهكذا الفكر، وذلك أنه سلاح ذو حدين، يكون تارة لصالح صاحبه وخير البشرية إذا كان قائها على أساس العقل، ويكون أخرى أداة لدمارها ووسيلة لإشعال الحروب، كها تفعل خبرات القوى الاستكبارية في هذا العصر . إن الإنسان قادر على نيل الحياة بالتفكير والتقدير إذا اختار مسبقا

- (۱) المحاسن: ج۱، ص۱۲۳.
- (٢) التفسير الكبير : ج٣٠، ص٢٠٠.
  - (٣) تفسير الميزان:ج٢٠، ص٨٦.
    - (٤) التبيان: ج٠١، ص١٧٧.

هدفا نبيلا واتخذ فكره وسيلة لتحقيقه، فالمهم ليس أن تفكر وتُقدِّر بل الأهم لماذا تمارس التفكير والتقدير، وإلى ذلك يوجهنا القرآن بطرح السؤال: ﴿كَيْفَ قَدَّرَ﴾ مكررا؟.

فَقَالَ: لَهُ أَبُو جَهْلٍ أَ خَطْبٌ هِيَ؟ قَالَ: لَا إِنَّ الْخَطْبَ كَلَامٌ مُتَّصِلٌ وَهَذَا كَلَامٌ مَنْتُورٌ وَلَا يُشْبِهُ بَعْضُهُ بَعْضاً!. قَالَ: فَشِعْرٌ هُوَ؟ قَالَ: لَا أَمَا إِنَّي قَدْ سَمِعْتُ أَشْعَارَ الْعَرَب بَسِيطَهَا وَمَدِيدَهَا وَرَمَلَهَا وَرَجَزَهَا وَمَا هُوَ بِشِعْرِ قَالُوا: فَيَا هُوَ؟! قَالَ: دَعْنِي أَفَكُرُ فِيهِ، فَلَيًّا كَانَ مِنَ الْغَدِ، قَالُوا لَهُ: يَا أَبَا عَبْدِ شَمْسٍ مَا تَقُولُ فِيهَا قُلْنَاهُ؟!. قَالَ قُولُوا: هُوَ سِحْرٌ فَإِنَّهُ أَخَذَ بِقُلُوبِ النَّاسِ..»<sup>(1)</sup>. لقد انتهى به تفكيره القائم على أساس العناد إلى هذه النهاية الخاطنة، فتفوَّه بهذا الباطل، وكان من المكن أن يوصله العقل إلى ساحل الأمن والهدى، ولكنه لم يفكّر ويقدّر حينها فكّر وقدًر بمنهجية موضوعية ومنطلقات سليمة، إنها مارس كل ذلك بهدف تضليل الآخرين، وتبرير ما هو عليه من الباطل والضلال لنفسه أمام وجدانه أولا ثم للناس الغزورين به، فأوقع نفر ما يور من المَّاس الشقاء، واستحق بذلك اللعنة والعذاب.

الأول على عناده الآيات الربانية، والآخر على اتباعه دلالة على استحقاقه ضعفا من العذاب، الأول على عناده الآيات الربانية، والآخر على اتباعه هواه وبنات فكره بدل تشريع الله، أو يكون أحدهما جزاء التفكير المنحرف، والثاني جزاء التقدير الخاطئ. قال العلامة الطبرسي: هذا تكرير للتأكيد، أي لُعِنَ عُذَّب، وقيل: لُعِنَ بها يجري مجرى القتل، وقيل: معناه لعن على أي

تفسير القمي: ج٢، ص٣٩٣، بحار الأنوار: ج٣٠ ص٤٥١.

حال قدَّر ما قدَّر من الكلام، كما يقال: «لأضربنه كيف صنع، أي على أي حال كان عليه»<sup>(1)</sup>.

بلى؛ إن الناقد المنصف لا يستطيع إلا التسليم بصدق الرسول، وأن الرسالة حق، ولكن الوليد وأمثاله من المترفين وأعداء الحق لم يكونوا كذلك، بل سعوا إلى الانتقاد عبر منهجية خاطئة تتركز على العزة بالإثم، والمواقف العدائية السابقة، وهذه من المؤثرات السلبية على نتيجة أي بحث وتفكير، ولعل السبب يعود إلى حالتهم الاجتهاعية إذ هم من المستكبرين الذين يبنون كيانهم على أساس الظلم واستثمار المحرومين وقهر المستضعفين، فأنى لهم القبول بقيادة ربانية تفتخر بأنها من الفقراء، وتسعى من أجل إسعاد المحرومين، وتحرير المستضعفين من نير المترفين.

فَنْمُ نَظْرَ وَالأقرب أن النظر هنا بمعنى إعمال الفكر والبصر، فإن الطغاة المستكبرين حينما يريدون تضليل الناس عن الحق يفكرون ويقدرون أولا ثم ينظرون مفتشين عن ثغرات وأساليب لبث أفكارهم وتقديراتهم ونشرها بين الناس، فوسائل الإعلام المضللة من إذاعات وتلفزة وصحافة وحتى وسائل التثقيف والتربية التي تروَّح ثقافة الباطل، وتبث الإشاعات ضد المؤمنين والقيادات الرسالية.. إنها لا تتحدث اعتباطا، بل هناك وراء القناع خبراء إعلاميون المؤمنين وتفريون أولا ثم ينظرون مفتشين عن ثغرات وتلفزة وصحافة وحتى وسائل التثقيف والتربية التي تروَّح ثقافة الباطل، وتبث الإشاعات ضد المؤمنين والقيادات الرسالية.. إنها لا تتحدث اعتباطا، بل هناك وراء القناع خبراء إعلاميون ونفسيون وسياسيون.. يخططون للتضليل، وهذه سمة للانظمة الفاسدة.. فإلى جانب فرعون كان هامان وجنود كثيرون متخصصون في كل جانب من الجوانب، ومن قصة قريش وأبي جهل مع الوليد يتضح أنه من قياداتهم وعقولهم المدبرة، وهناك إشارات إلى هذا التفسير وجدتها لدى معان وأبي جهل مع الوليد يتضح أنه من قياداتهم وعقولهم المدبرة، وهناك إشارات إلى هذا التفسير وجدتها لدى بعض مع الوليد يتضح أنه من قياداتهم وعلي من الجوانب، ومن قصة قريش وأبي جهل معا الوليد يتضح أنه من قياداتهم وعقولهم المدبرة، وهناك إشارات إلى هذا التفسير وجدتها لدى مع الوليد يتضح أنه من قياداتهم وعقولهم المدبرة، وهناك إشارات إلى هذا التفسير وجدتها لدى مع الوليد يتضح أنه من قياداتهم وعقولهم المدبرة، وهناك إشارات إلى هذا التفسير وجدتها لدى والتقدير نظر من يريد أن يقضي في أمر سئل أن ينظر فيه»<sup>(۳)</sup>.

وبعد أن اختمرت الفكرة الشيطانية في رأسه بدأ حركته نحو الإنتاج والإخراج كي تكون أمضى أثرا في نفوس الآخرين، فإذا بكل ملاعه مشحونة بأمارات الحقد والغيظ على الرسالة والرسول عن في في عبَسَ وَبَسَرَكَ وهذه المظاهر الخارجية وأخرى غيرها ملامح لحالات نفسية من الحقد والعناد يعكسها القرآن بأسلوبه التصويري البديع، وإنها لطبيعة في الإنسان أن تبدو على مظهره علامات مخبره بحيث يقول علماء النفس أنك تستطيع قراءة داخل الإنسان بمظاهره. وفي الحديث الشريف قال أمير المؤمنين علي في «ما أضمرَ أَحَدٌ شَيْتاً إِلَّا ظَهَرَ في فَلَتَاتِ لِسَانِهِ وصَفَحَاتِ وَجْهِهِ»<sup>(1)</sup>.

- جمع البيان: ج ١٠ ص٤٩٢.
   ٢) جن السيان: ج ١٠ ص٤٩٢.
- (۲) تفسير البصائر: ج۰۰۰ ص۳٦۲.
   (۳) تفسير الميزان: ج۰۲۰ ص۸۷.
- (٤) بحار الأنوار: ج٧٢، ص٢٠٤.

قال القمي: "عبس وجهه، وبَسَرَ القي شدقه""، وعن قتادة قال: "قبض ما بين عينيه وكلح""، وفي فقه اللغة للثعالبي: "إذا زوي ما بين عيني الرجل فهو قاطب عابس، فإذا كشرَّ عن أنيابه مع العبوس فهو كالح، فإذا زاد عبوسه فهو باسر مكفهر""، وذكر اللغويون الاستعجال واحدًا من معاني البسور، يقال: "بَسَرَ الغريم أي تقاضاه قبل الأجل، وبسر الدمل: عصره قبل نضجه، وبسر الفحل الناقة قبل الضبعة أي قبل أن تطلب اللقاح""، فكأن الباسر في وجه أحد يستعجل به الأذى والشر، وبذلك قال الراغب في مفر داته<sup>(٥)</sup>. وقد تُعَبَرً عن العبوس والبسور الفردات والتصر فات التي تصدر عن الإنسان بقلمه وفمه ومواقفه، فالطاغوت قد يُعبِّر عن عبوسه وبسوره وجهه، وقد تظهر في قمعه الجنوني للمعارضة بل ولعامة الناس، وما يقصه القرآن الكريم عن الوليد بن الغيرة ليس إلا شاهدا على طبيعة الموقف الذي يتخذه المترفون في كل مكان وزمان ضد الدعوات الإصلاحية، فإنهم باعتبارهم بؤرة الفساد في المجتمع أول المتضررين بهذا التغيير، وهذا يكونون طليعة المارضة للحق.

المويقة للمعارضة والتضليل. إنه فكَّر في الموقف من الرسالة، كان يريد الوصول إلى أفضل طريقة للمعارضة والتضليل. بل وتبرير كفره أمام عقله وضميره، ولكنه كلما أعمل فكره ونظره تجلَّت له الحقيقة وعاد بصره خاسئا وهو حسير، وكان من المفروض أن يُقْبِل على الإيهان بالحق، ويتواضع له عن مراتب النفور والاستكبار والاعتزاز بالإثم، إلا أنه أصر على الكفر من الحقيقة المار على النهور والاستكبار والاعتزاز بالإثم، إلا أنه أصر على الكفر من الحقيقة وعاد بصره خاسئا وهو حسير، وكان من المفروض أن يُقْبِل على الإيهان بالحق، ويتواضع له عن مراتب النفور والاستكبار والاعتزاز بالإثم، إلا أنه أصر على الكفر من الحقيقة المارة وحيث اختار موقف الكفر فكرة مرة أخرى لتبرير موقفه من الحق الجن الحقيم، ويترام على الإيهان ويتواضع له عن مراتب النفور والاستكبار والاعتزاز بالإثم، إلا أنه أصر على الكفر من الحق من الحق من الحق من الحق من مراتب النفور والاستكبار والاعتزاز بالإثم، إلا أنه أصر على الكفر من الحق من مراتب النفور والاستكبار والاعتزاز بالإثم، إلا أنه أصر على الكفر من الحق من الحق من الحق من الحق من الحق من من الحق من الحق من الحل من الحمل من الحق من الحق من الحمل من الحق الكفر فكَّر مرة أخرى لتبرير موقفه من الحق المين، فيا وجد تهمة أصلح – في نظره– من قذف الرسالة بالسحر.

فَقَالَ إِنْ هَٰذَا إِلَّا سِمْرٌ يُؤْثَرُ ولكلمة ﴿يُؤْثَرُ هنا معنيان ربها أرادهما السياق معا:

الأول: ينقل عن الآخرين، وقد اتفق أكثر المفسرين عليه، أي يؤثره عن غيره من القوى القادرة عليه كالسحرة والشياطين، من قولهم: «أثرت الحديث أُثْرَةَ وَأَثْرًا إذا حدثت به عن قوم في آثارهم، ومنه قولهم: حديث مأثور عن فلان».

الثاني: تميل إليه النفوس وتفضّله على غيره، قال في المجمع: «وقيل هو من الإيثار، أي سحر تُؤْثِره النفوس، وتختاره لحلاوته فيها»(٦)، وبذلك سعى الطاغية للتقليل من شأن أمرين مهمين:

(۱) تفسير القمي: ج ۲، ص ۳۹٤ بتصرف.
(۲) الدر المتثور: ج ۲ ص ۲۸۳.
(۳) فقه اللغة للتعالبي: ص ١٤٠.
(٤) تفسير البصائر: ج ٥٠، ص ٢٨٠.
(٥) مفردات غريب القرآن: مادة بسر.
(٦) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٤٩٢.

الأول: معجزة القرآن العظيمة بظاهره ومحتواه.

الثاني: ظاهرة الاستجابة للرسالة الجديدة والدخول في دين الرسول، ومن ثم كان الوليد -كما هو حال أي طاغية ومترف- يسعى لتحقيق عدة أهداف خبيثة من وراء هذه الشائعة الضالة:

١- تبرير هزيمتهم في الصراع المبدئي والحضاري مع الإسلام بقيمه وقيادته وحزبه. ٢- تضليل الناس عن الحق ووضع حد لزحفهم باتجاه الدخول في الدين الجديد.

وقد جعل تهمة القرآن بالسحر مدخلا إليه لحل عقدة تواجه كل من يجارب الذكر الحكيم، ألا وهي أن آثار الحكمة والعلم الإلهيين واضحة في آياته، وأنها لتهدي كل ذي لب منصف إلى كونها متنزلة من عند رب العزة، وباعتراف الوليد نفسه حينها قال: سمعت منه – يعني الرسول شي - كلاما صعبا تقشعر منه الجلود.. لا خطب ولا شعر، فمستحيل إذن أن ينسبه إلى المخلوقين من دون مقدمة، فالمسافة بينه وبين كلام المخلوقين لا تُحَدُّ وفضله عليه لا يوصف، وهو كفضل الله على سائر خلقه.. ومن هذه المقدمة انطلق إلى ما أراد قوله بالضبط.

إنْ هَٰذَآ إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ﴾ فمتى ما أوصل هذه القناعة إلى أذهان الناس تقدم خطوات أساسية في الصراع ضد الرسالة في زعمه، ومن أجل هذا الهدف جند طاقاته.. ففكَّر وقدَّر.. أنه يستطيع إلى ذلك سبيلا، وغاب عنه أن معجزة القرآن أعظم من أن يحجب نورها تقدير الإنس والجن لو تظاهروا، فكيف بجاهل سفيه كالوليد بن المغيرة ﴿قُنِلَكَفَ قَدَّرَ﴾؟!.

من هنا فشلت كل جهوده ومساعيه الرامية إلى تضليل الناس عن الحق وحجبهم عن نوره، بل وحكم على نفسه بتفكيره وتقديره الخاطئين بالخسارة وباللعنة التي خلَّدها القرآن في الأجيال بعد الأجيال في الدنيا، وجر نفسه إلى الهلاك والعذاب المهين في الآخرة، وأعظم منه غضب الله الذي توعده بسقر فقال: ﴿ سَأُصْلِيهِ سَعَرَ ﴾ قال في التبيان: «أي أُلزمه جهنم، والاصطلاء إلزام موضع النار.. وأصله اللزوم، (<sup>1)</sup>، وصلىَّ الكفار بالنار جعلها أكثر وأشد مساسا بهم، قال الإمام الصادق عَلَيَّاً إلَّ في جَهَنَّمَ لَوَادِياً لِلْمُتَكَبِّرِينَ يُقَالُ لَهُ سَقَرُ شَكَا إلى الله عَزَّ وجَلَّ شِدَّةَ حَرِّهِ وسَأَلَهُ أَنْ يَأْذَنَ لَهُ أَنْ يَتَنَفَّسَ فَتَنَفَّسَ فَأَحْرَقَ جَهَنَّمَ أَن

- (۱) التبيان: ج ۱۰، ص ۱۸۰.
  - (٢) الكافي: ج٢، ص٣١٠.

«سقر أسفل الجحيم، نار فيها شجرة الزقوم»(``، وإنها من رهبتها وما تتميز به من الصفات لا يستطيع بشر أن يتصور مداها ويعي حقيقتها.

﴿وَمَآ أَدْرَبَكَمَا سَقَرُ﴾ وفي هذه الصيغة استثارة للإنسان نحو السعي إلى المعرفة ولو بصورة إجمالية، والقرآن يبين بعض صفات سقر فيقول: ﴿لَا بُبْغِي وَلَائَذَرُ﴾ قيل: لا تبقيهم أحياء فهي تميتهم، ولا تترك لأبدانهم أثرا فهي لا تذرهم، أي أن لها أثرين: الأول على الروح، والآخر على الجسم، وقيل: «إن الكلمتين مترادفين في المعنى مختلفتين في الدرجة والأثر»، وذكرهما معا يفيد المبالغة والتأكيد، وقال في التبيان: «قيل: لا تبقي أحدا من أهلها إلا تناولته، ولا تذره من العذاب»<sup>(٢)</sup>، وفي الميزان قال العلامة الطباطباني: الا تبقى شيئا ممن نالته إلا أحرقته، ولا تدع أحدا ممن ألقي فيها إلا نالته، بخلاف نار الدنيا التي ربها تركت بعض ما ألقى فيها ولم تحرقه ""، وعن مجاهد قال: «لا تحيى ولا تميت»(<sup>(1)</sup>، واستدل صاحب الميزان على هذا الرأي بقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي يَصَّلَ ٱلنَّارَ ٱلْكُبْرَى ٢٠ أَنْهُمْ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَتَّتِي ﴾ [الأعلى: ١٢ – ١٣]، والأقرب عندي أن معنى ﴿لَا تُبْغِي﴾ لا تدع أحدا من الناس الذين فيها باقيا بل تفنيهم جميعا، ومعنى ﴿وَلَا نَذَرُ﴾ أي لا تذر شيئا من أي واحد منهم، فالأول يشمل كل من فيها، والثاني يتسع لكل جزء ممن فيها، وهو أعظم، وهذه -فيها يبدو لي- صفة النار مع قطع النظر عن صفة جهنم التي يجدد الله فيها ما تحرقه النار، فلا منافاة بينها وبين قوله سبحانه: ﴿لَا يَمُوتُ فِيهَاوَلَا يَحْيَى ﴾ [طه: ٧٤] إذ الحديث عن النار هنا جاء بقدر فهمنا لها وحسب مقاييسنا. ولعل من المعاني: أن سقر من حيث شدة العذاب ونوعيته لا تبقى من يُلقى فيها، ومن حيث المدة والملازمة فإنها لا تترك أهلها أبدا، وهذا يهدينا إلى أن أهلها من الخالدين في العذاب، فلا تترك سقر أهلها بل يبقون خالدين في العذاب، لأن الاحتراق هناك ليس احتراقا عاديًّا وإنها هو احتراق يشبه الاحتراق الذري الذي لا ينتهي، والله العالم.

وصفة أخرى لسقر هي تلويحها أهلها ﴿لَوَّاَمَةً لِلْبَشَرِ﴾ في اللغة: ألاح فلانا: أهلكه، فهي المُهْلِكة للبشر، ويقال: «لوَّح فلانا بالعصا والسيف والسوط والنعل: علاه بها وضربه»، وقيل: المُعَطِّشة، تقول العرب: إبل لوحي، ورجل ملواح أي سريع العطش، ويقال لمن ضربته الشمس وغيرت لونه لوَّحته تلويحا، وكأن سقر من حرارتها تغيَّر جلود أهلها ووجوههم.

وحين يرد المجرمون وادي سقر يستقبلهم ملائكة غلاظ شداد.. اهم خزنتها مالك

(۱) الدر المنثور: ج٦، ص٢٨٣. (۲) التبيان: ج١٠، ص١٨٠. (٣) تفسير الميزان: ج٢٠، ص٨٨. (٤) الدر المنثور: ج٦، ص٢٨٣. ومعه ثمانية عشر، أعينهم كالبرق الخاطف، وأنيابهم كالصياصي، يخرج لهب النار من أفواههم، ما بين منكبي أحدهم مسيرة سنة، تَسَعُ كَفُّ أحدهم مثل ربيعة ومضر، نُزعت منهم الرحة، يرفع أحدهم سبعين ألفا فيرميهم حيث أراد من جهنم»(''، ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ وتحتمل الآية معاني عدة:

الأول: المعنى الظاهر وهو أن خزنة سقر هذه عدتهم، وليس ذلك بالقليل إذا كانت صفتهم كما ذكر صاحب المجمع، بل إنه تعالى قادر أن يجعل عليها واحدا يدير شؤونها ويعذب أهلها أشد أنواع العذاب.

الثاني: أن التسعة عشرة خَزَنَةُ وادي سقر فقط، ولبقية أجزاء جهنم خزنة آخرون.

الثالث: أن العدد المذكور هم بمثابة القواد والمدراء، وتحت إمرتهم مالا يدرك عددهم إلا الله من الملائكة، وإلى هذا المعنى إشارة في قول الله: ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَرَبِكَ إِلَّا هُوَ ﴾ [المدثر: ٣١]، والجهل بهذه الحقائق هو الذي دفع المشركين إلى الاستهزاء، وكفرهم بالغيب.. «قال أبو جهل يوما: يا معشر قريش! يزعم محمد أن جنود الله الذين يعذبونكم في النار تسعة عشر، وأنتم أكثر الناس عددا، أفيعجز مائة رجل منكم عن رجل منهم؟!... وقال رجل من قريش يُدعى أبا الأشد: يا معشر قريش! لا يهولنكم التسعة عشر، أنا أدفع عنكم بمنكبي الأيمن عشرة، وبمنكبي الأيسر التسعة، فأنزل الله: ﴿وَمَاجَعَلْنَا أَحْكَبَ النَّالِ إِلَا مَلَتَكُمُ ﴾»<sup>(1)</sup>.

﴿وَمَاجَعَلَنَا أَحْكَبَ النَّارِ إِلَّا مَلَيَكُمٌ ﴾ إن الله يمتحن عباده بها يشاء، ومما يمتحنهم به أمرهم بالإيهان بالغيب، وكلها كان الغيب أشد غموضا صَعُبَ الإيهان به، وكان أرفع درجة في القرب من الله، ولذلك جاء في الحديث عن الإمام الصادق عَلَيَكَلاً : «إنَّا صُبُرٌ وشِيعَتُنَا أَصْبَرُ مِنَا، قُلْتُ: جُعِلْتُ فِذَاكَ كَيْفَ صَارَ شِيعَتُكُمْ أَصْبَرَ مِنْكُمْ قَالَ: لِأَنَا نَصْبِرُ عَلَى مَا نَعْلَمُ وشِيعَتُنا أَصْبَرُ مِنَا، قُلْتُ: مَا لَا يَعْلَمُونَ»<sup>(1)</sup>، ولقد جعل الله الإيهان بالغيب ركنا أساسيًا في الشخصية الإيهانية، ومن هذا المنطلق أخفى كثيرا من الحقائق كالموت والبرزخ والآخرة، فأما الكفار والمشركون والذين في قلوبهم مرض فإن الغيب يزيدهم فتنة ونفورا، ليس لأنه لا واقعية له، فالآيات الهادية إليه كثيرة، وإنها لأن الإيهان به درجة رفيعة من العلم والإيهان، لا يصل إليها إلا عباد الله المتميز وإنه أنها بن الغيب أمرك المائين الغيب أسمر عنه من العلم والإيهان بالغيب من المائية في الشخصية الإيهانية، ومن هذا مؤانيا أن الإيهان به درجة رفيعة من العلم والإيهان، لا يصل إليها إلا عباد الله المائية إلى النقون

- (۱) مجمع البيان: ج ۱۰ ص ٤٩٢.
- (٢) أسبآب النزولَ للسيوطي: ص٢٢٤.

(٣)الكافي: ج٢، ص٩٣.

سُوَدَةُالْمُدْفِر

الأول: الآيات والحجج الهادية إليه، فمن آثار الحكمة والعلم والنظام المتجلية في الكون يهتدون إلى الإيمان بربهم، ومن شواهد سنة الجزاء في التاريخ والواقع يؤمنون بالجزاء الأعظم في الآخرة، فهم لا ينتظرون أن تلامس جلودهم النار، وتبصر أعينهم الملائكة، ويقعون في قبضة الموت حتى يؤمنوا بكل ذلك، إنها يكتفون بظهور الآيات والحجج.. وهذه من أهم الخصائص التي تُميِّز العاقل عمن سواه.

الثاني: إيهانهم بالله عز وجل كها وصف نفسه وتجلى في كتابه وخلقه بأسهائه الحسنى، فهم يؤمنون بالله القادر، القاهر، العليم، الرحمن الرحيم.. إيهانا قائها على اليقين والمعرفة. ومتى ما بلغ الإنسان هذه الغاية صار مسلها بكل الحقائق الغيبية، فلا يشك في الجنة والنار وما فيهها من النعيم والعذاب، لأن الله الذي وعدنا بهما مطلق القدرة لا يعجزه شيء أبدا، ولا يدخل في نفق الجدال والشك في عدد أصحاب النار وصفاتهم، بل يُسلَّم بها يسمعه عن الله تسليها مطلقا. ولأن الكفار والمشركين ومرضى القلوب لم يبلغوا هذه الغاية الأساسية صاروا إلى الشك في حقائق الغيب، بل في حقائق الشهود أيضا، فإذا بواحدهم يشك في أصل وجوده، كها فعل السوفسطائيون!.

إن المؤمن ليس مسلما لله بفعله وقوله فقط، بل هو مسلم بعقله وعلمه أيضا، ففي سلوكه ومواقفه لا يخالف الحق، وفي داخله لا يثير أدنى تساؤل شكي حول آيات ربه.. وهذه من أهم مرتكزات الإيهان والإسلام، كما قال الله: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيما سَتَجَكَز بَيْنَهُمْ ثُمَ لَا يَحِدُوا فِي أَنفُيهِمْ حَرَجًا يَمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَلِيمًا ﴾ [النساء: 70].. بلى؛ قد لا ندرك خلفيات بعض الأحكام الإلهية، وقد لا نستوعب بصورة تامة بعض الحقائق، ولكن ذلك ليس مبررا للكفر بها أبدا في منطق الإسلام ولا عند العقلاء، وهذه بعض الحقائق، ولكن ذلك ليس مبررا للكفر بها أبدا في منطق الإسلام ولا عند العقلاء، وهذه يمنهُ مايكتُ تُحكَمَتُ هُنَ أَمُ ٱلْكِنْبِ وَأَخَرُ مُتَشَنِهِكَ فَأَمَا ٱلَذِينَ في قُلُوبِهِمْ رَبِّعُ فَيَتَعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ يمنهُ مايكتُ يُعَكَرُنُ قُلُونُ أَمَ ٱلْكِنْبِ وأَخَرُ مُتَشَنِهِكَ فَأَمَا ٱلَذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْعُ في من يمنهُ مايكتُ عَمَكَنتُ هُونَ أَمَ ٱلْكِنْبِ وأَخَرُ مُتَشَنِهِ فَي أَلَعْلَمَ قَالَ اللهِ وَاللَّنْ مَنْ فَيْ أَمُ قيمة علمية مسلمة، ومن صفات الراسخين في العلم، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَذِي عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ مِنْهُ مَايَنَتُ تُعَكَمَتُ هُنَ أَمُ ٱلْكَنْبُ وأَخَرُ مُتَشَنِهِ أَنَهُ وَالرَّسِحُونَ في ٱلْمِالَ اللهُ وَلُولُكُونَ مَا مَنْكَ الْ مِينَهُ مَايَنَتُ عُمَكَمَتُ هُمَنَهُ مَنْهُ مِنْهُ قيمة عليمة عليمة منهم ولا تكون وأَنُولُوا ٱلاً لَيْتَهُ وَالرَيْسِحُونَ في ٱلْعِلْمَ ويقولُونَ مَامَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِي أُولُوا آلاً لَيْكِ ﴾ [آل عمران: ٧]. فالراسخون في العلم -غير أهل البيت-يتو لا يدركون تأويل بعض الآيات ولكنهم لا يكفرون بها، فلذلك ليس من منطق العقلاء وأصحاب الألباب، وإلا لكان الكفر بالله أولى من كل شيء لأننا قاصرون عن إدراك كنهه ومعرفة ذاته!

إن في قلوب الكفار والمشركين لمرضا عضالا هو كفرهم بالله، وذلك الكفر الذي تأباه عقولهم وفطرتهم ومن ثم اتباعهم الباطل بصورة مفضوحة، ولذا فإنهم يبحثون دائها عما يبرر لهم هذا الموقف، فإذا بهم يختلفون في عدد الملائكة وألوانهم وأشكالهم، بدل أن يسلموا لآيات الذكر الحكيم. وماذا ينفعهم الاطلاع على ذلك؟ هل ينجيهم من عذاب النار؟ كلا.. ﴿وَمَا جَعَلَنَا عِذَبَهُمْ إِلَا فِتَنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فهي من جهة تزيدهم ضلالا ونفورا، ومن جهة أخرى تظهر حقيقة معدنهم وشخصيتهم، كما تظهر النار طبيعة المعدن ذهبا وغيره، والحال أن هذه الآية وما تبينه من حقيقة ترفع المؤمنين درجة رفيعة في الإيبان.. حيث اليقين والتسليم بآيات مذكور في كتابهم (التوراة والإنجيل) أن هذه عدة ملائكة سقر، وحيث اليقان ما يات مذكور في كتابهم (التوراة والإنجيل) أن هذه عدة ملائكة سقر، وحيث يبينها القرآن فذلك مذكور في كتابهم (التوراة والإنجيل) أن هذه عدة ملائكة سقر، وحيث يبينها القرآن فذلك ما تطرحه اليقين بأنه من عند الله، والأقرب حمل المعنى على أنهم العلياء الذين مُمَّلوا رسالة الله، ما تطرحه الآية يكشف لهم عن حقيقة جديدة من الغيب تزيدهم إيانا باعتبار كل حقيقة من ما تطرحه الآية يكشف لم عن حقيقة جديدة من الغيب تزيدهم إيانا باعتبار كل حقيقة من الغيب يؤمنون بها يرتفعون بها درجة في معراج اليقين. ﴿وَيَزَدَادَ ٱلَذِينَ أَي اللَوْمَن الله وعي في ألم علي الكتاب، والكتاب هنا كناية عن العلم الذي يسطر فيه. وإنها يستيقنون لأن ما تطرحه الآية يكشف لم عن حقيقة جديدة من الغيب تزيدهم إيانا باعتبار كل حقيقة من الغيب يؤمنون بها يرتفعون بها درجة في معراج اليقين. ووَيَزَدادَ ٱلَذِينَ مَامَنُوْأَلِيكُناً ﴾ لأن المؤمن الغيب يؤمنون بها يرتفعون بها درجة في معراج اليقين. ويَزَدادَ ٱلَذِينَ مامَنُوْأَلِيمَة بي أن المؤمن الغيب يؤمنون بها يرتفعون بها درجة في معراج اليقين. ويَزَدادَ ٱلَذِينَ مامَنُوْأَلِيمَانَ ها أول المون

وَوَلَا يَرْنَابَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ أي يصلون إلى مرتبة من الإيهان لا شك معها، وهذه من الدرجات الرفيعة، لأن القليل من المؤمنين هم الذين يستطيعون تطهير قلوبهم من رواسب الشك والتردد. وإذا بلغ أحد ذلك فإنه يتجاوز كل ابتلاء وفتنة لأن «الشُّكُوكَ وَالظُّنُونَ لَوَاقِحُ الْفِتَنِ وَمُكَدِّرَةٌ لِصَفْوِ الْمَنَائِحِ وَالْمِنَنِ كما قال الإمام زين العابدين عَلَيَتَكَرَ

وَلِيَقُولَ ٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَمَنَى يعني المنافقين وضعاف الإيهان، الذين يخالط إيهانهم الشك والريب والشرك ﴿وَٱلْكَفِرُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بَهَٰذَا مَثَلًا ﴾، وبكلمة: إن الحكمة من وراء ذكر عدة التسعة عشر ابتلاء الناس ليعلم من يؤمن بالغيب فيزداد درجة في إيهانه حتى يبلغ مستوى اليقين الذي لا ريب معه، وليعلم المنافق والكافر بالغيب فيزداد شكا وضلالا. وهكذا نجد هذه الحكمة في سائر شرائع الدين. وإشارة القرآن لسؤال الكافرين ومرضى القلوب: ﴿مَاذَا أَرَدَ ٱللَّهُ بِهٰذَا مَثَلًا ﴾ يكشف عن جهلهم ومدى ضلالهم وطريقتهم الاستهزائية بالآيات، فإن هدفهم من وراء ذلك ليس البحث عن الحق، بل هو مجرد السؤال بوصفه طريقًا للهروب من مسؤولية الإيهان، وتشكيك أنفسهم والمؤمنين في الحق. فهم لا يعلمون الغيب حينها راحوا يشككون في صحة قول الله عن عدة أصحاب النار، ولا يستطيعون إنكار ذلك إذ لا دليل عندهم على خلافه.. ولذلك تساءلوا عن الخلفيات هذه الحقيقة. ولو أجابهم القرآن ببيان سر

۳٦.

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية: مناجاة المطيعين.

هذا العدد لاختلقوا سؤالا آخرا، وهكذا.

لَاكَذَلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾ أي أن ما طرحته الآيات هو مثل حي للضلال والهداية، فالحقيقة التي بيَّنها الله في كتابه واحدة، والمعطيات لدى الفريقين ومن بينها العقل والإرادة واحدة، إلا أن الموقف مختلف تماما، وهذه الصورة العملية للموقفين تكشف عن أن الهدى والضلالة وإن كانا بيد الله إلا أن العامل الرئيسي فيهما هو الإنسان نفسه.. بإرادته واختياره، وليس كما يزعم الجبرية أبدا.

وَمَا يَعَلَّمُ جُوُدَ رَبِكَ إِلَّا هُوَ ﴾ لأنهم غيب مستور، ولأنهم من الكثرة بحيث لا يستطيع عدهم أحد، فكيف وربنا يخلق كل لحظة من ملائكته ما لا يحصيه إلا هو سبحانه وتعالى؟! ففي الأخبار أن لكل قطرة غيث تنزل من السماء إلى الأرض ملكا موكلا بها، وأنه عز وجل خلق ملكا اسمه الروح له ألف رأس في كل رأس ألف لسان وكل لسان ينطق بألف لغة يسبح الله تعالى، فيخلق الله بكل تسبيحة من تسبيحاته ملكا يسبح الله إلى يوم القيامة، أي أنه يخلق عند كل تسبيحة واحدة مليار ملك (سبحان الله).

﴿وَمَا هِي إِلَا ذِكْرَى لِلْبَشَرِ فَيل: "إن الضمير عائد إلى سقر"، وقيل: "عائد إلى عدة الملائكة"، وكلاهما صحيحان لأن الحقيقة واحدة، فكلاهما ذكرى للناس ومتصلان بموضوع الجزاء والعذاب. فالمهم إذن أن يتذكر الإنسان ربه وحقائق الغيب، لا أن يجادل في القشور.. وقد حذرنا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب غليتكلا من النار مُبَيِّنا صفة واحد من صفات خزنة جهنم فقال: "واعلَمُوا أَنَّهُ لَيْسَ هَذَا الجِلْدِ الرَّقِيقِ صَبْرَ عَلَى النَّارِ، فَارْحُوا نُفُوسَكُمْ فَإَنَّكُمْ قَدْ جَرَّ بُنُمُوهَا في مَصَائِبِ الدُّنْيَا، أَفَرَ أَيْتُمْ جَزَعَ أَحَدِكُمْ مِنَ النَّارِ، فَارْحُوا نُفُوسَكُمْ فَإِنَّكُمْ قَدْ جَرَ بُنُمُوهَا في مَصَائِبِ الدُّنْيَا، أَفَرَ أَيْتُمْ جَزَعَ أَحَدِكُمْ مِنَ الشَّوْكَةِ تُصِيبُهُ والْعَثْرَة تُذمِيهِ والرَّمْضَاء جُونُ فُوما في مَصَائِبِ الدُّنْيَا، أَفَرَ أَيْتُمْ جَزَعَ أَحَدِكُمْ مِنَ الشَّوْكَةِ تُصِيبُهُ والْعَثْرَة تُذمِيهِ والرَّمْضَاء جَرَ بُنُمُوهَا في مَصَائِبِ الدُّنْيَا، أَفَرَ أَيْتُمْ جَزَعَ أَحَدِكُمْ مِنَ الشَّوْكَةِ تُصِيبُهُ والْعَثْرَة تُذمِيهِ والرَّمْضَاء بَحُرَ قُنُمُوهَا في مَصَائِبِ الدُّنْيَا، أَفَرَ أَيْتُمْ جَزَعَ أَحَدِكُمْ مِنَ الشَّوْكَة تُصِيبُهُ والْعَثْرَة تُذمِيهِ والرَّمْضَاء جَرَ نُتُمُوهَا في مَصَائِبِ الدُّنْيَا، أَفَرَ أَيْتُمْ جَزَعَ أَحَدِكُمْ مِنَ الشَوْعَةِ تُصِيبُهُ والْعَثْرَة تُذمِيهِ والرَّمْطَاء جُرَ قُلْبُ عَنْ إِنَّالنَارِ مَعْلَمَ الله مَعْشَرُ أَنْ عَنْهُ مَنْ عَنْ أَنْ عُنْهُ أَنْ مَالِكاً أَنْ عَضَائِقُولَة في الصَّحَة قَبْلَ السُقْمَ وفي الفُسْحَو في فَكَانِ مَنْ قَدْرَ أَنْ مُنْتُمُ أَنَّ مَالِكَا وَاسَعَوْ فِي فَكَاكِ رِقَائِهُمْ مِنْ قَبْلَ أَنْ تُغْلَقَ مَعْنَ أَنْ عَلْهُ مَعْنَ مُنْ عَنْ مَا اللهُ مَعْشَرُ الْنَ الْعَنْ اللهُ مَعْشَرُ الْ عَالِنَا مَ مَعْتَ مَنْ أَنْ مُنْ الْتُعْتَ مَنْ مَنْ أَنْ مُنْعَانِ مَعْنَ أَنْ عَنْعَا وَالله الله مَعْشَرُ أَنْ اللهُ مُنْ مَنْ مَالِنَا مُ عَنْ إَنْ عَلَى اللهُ مَنْ عَنْ أَنْ أَنْ عُنْ أَنْ أَنْ أَعْنَ مَنْ مَالِعُنْ مَا مُنْ أَنْعُ فَعَانِ مُنْ عَنْ أَنْ مُنْتُ إِنْ أَمْ مُنْعَ أَنْ مَنْ مَنْ إِنْ مُعَنْ مُنْ مُ مُنْ مُ مُنْ مُنْ مُ مُنْ أَنْ مُعْتَ مَعْنُ مُ مُنْ أَنْ مُعْمَا فَ الْعُ مُنْ إَنْ مُ

## کل نفس بما کسبت رهینة

﴿ كَلَّا وَٱلْقَمَرِ ( ) وَالَيْلِ إِذْ أَدْبَرَ ( ) وَالصَّبْعِ إِذَا أَسْفَرَ ( ) إِنَّهُ لَا يَعْدَى الْكُبُرِ الْنَعْدَةِ مَا تَدْعَدَمُ أَوْ يَنْأَخَرَ ( ) كُلُّ نَعْبِ الْمُعْدَى الْمُعْدَى الْعُمْدِين اللَّهُ وَحَدَّمَة الْمُعْمَا لَيْعَان الْعُمْدِين اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَعْدَ الْعُمْدَة الْعَام اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْعُمْد الْعُمَا الْعُمْدَة مَا الْعُمْدَة مَا الْعُمَا الْعُمَا الْعُمْدِين الْ ) وَتَحْدًا غَوْضُ مَعَ الْخَابِين الْعُمْدِين اللَّهُ وَلَكُنَا الْتَعْمِينَ الْهُ وَلَكُونَ الْعُمْ وَلَكُولَ الْعُمْ الْعَمْمُ مَعَ الْخَاجِين الْ وَحَكْنَا عَوْمُ الْعَام الْعَمْم مَعْ الْخَاجِين الْ وَكُنَا الْتَعْمَا الْمَا عَمْمَ عَنْ الْعَالَيْن الْهُ الْعَالَة عَنْ الْعُمْ وَكُنَا الْعَيْ الْعُمْ عَن الْتَذَكَذِي الْ الْعَالَي عَيْنَ الْ الْعَالَة الْتَعْمَا عَمْ مَن الْتُعْمَا الْحَمَا الْعَالَة عَذَى الْتَذَكَة مَا عَمْ مَن الْتَذَكَر الْ الْعَالَة عَنْ الْتَعْمَ مُحْمَا الْتَعْمَ عَا الْتَعْمَا الْمَا عَمْ الْتَعْمَا الْتَعْمَاد الْتَعْمَاد الْتَعْمَاد الْحَدَى الْتَعْمَا الْتَعْمَا الْتَعْذَى الْتَعْمَا الْتَعْمَا الْتَعْذَى الْ الْعَالَة عَلَى الْتَعْمَ عَلَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْذَى الْتَعْتَى الْتَعْتَ الْتَعْذَى الْتَعْذَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْحَالَ الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَى مَا لَكُنَ مَا لَنْ الْتَعْنَ الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَ مَا لَكَنْ الْتَعْتَى الْتَعْتَ الْتُعْتَى الْتَعْتَ الْتَ الْعُنْ الْتَعْتَى الْتَعْتَى الْتَعْتَ الْتَعْتَ الْتَعْتَ مَا لَكَ الْتَعْتَ مَا لَكُ مَا لَكْتَعْتَ مَ الْتَعْ مَا عَا لَحْتَ الْتَعْتَ الْحَالُ الْتَعْتَ الْحَالَة الْحَدَى الْحَالَ الْتَعْتَ الْحَالْتَ الْتَعْتَ مَا لَعْتَ الْتَعْتَ ا

هدى من الآيات:

لَاكُلُا ﴾.. بهذا الرد القاطع والعنيف يواجه القرآن أباطيل الكفار في شأن الوحي، إذا زعموا أنه سحر يؤثر، وأنه قول البشر، ويوجهنا إلى ثلاث من آيات الله في الطبيعة، وهي القمر، وحين إدبار الليل، وعند إسفار الصباح، فعندما يتدبر الإنسان في هذه الآيات تتجلى له الحقيقة العظمى ذاتها التي تهدي إليها آيات الذكر وهي حقيقة التوحيد، بل يجدها شهادات هادية إلى الإيهان بالرسالة.. وكأنها تقرأ عليه الآيات الثلاث: (٣٥، ٣٦، ٣٧) من المدثر، وهكذا نجد القرآن في كثير من آياته يربط بين التفكر في الطبيعة والإيهان بالحق المنزل في الكتاب، ذلك أن القرآن ينطق بسنن الله في الخليقة، والكائنات تجسد آيات الله في القرآن، وهنا وهناك نجد تجليات أسهاء الله سواء بسواء، وكل واحد منهما يهدي إلى الآخر، فكما أن آياته تكشف عن حقائقها والأنظمة الحاكمة فيها، وتفسر ظواهرها، فإنها هي الأخرى تهدي إلى الإيمان به (الآيات: ٣١–٣٤) من خلال توافقها مع الكتاب،و تمثيلها لما فيه.

ولأن سبيل الكتاب قويم وقائم على التوازن بين السلب والإيجاب فإنه يؤكد صدق آياته (إنَّهَا لَإِحْدَى آلَكُبَرِ (\*\*) نَذِيرًا لِلَبَشَرِ) وذلك مباشرة بعد أن يُسَفَّه مزاعم الكفار حول الرسالة، مؤكدا أن الموقف منها هو العامل الرئيسي في تقدم البشرية أو تأخرها، وذلك أن النفس البشرية رهينة في سجن الجهل والظلم والهوى والشيطان و..وسعيها لا يزيدها إلا ارتهانا وقيودا على قيودها، إلا أن تفك رهانها وتصلح سعيها بالسير على هدى ذكر الله ونذيره لبشر وهو كتابه الكريم، كما فك رهانهم به أصحاب اليمين (الآيات: ٣٥-٣٩).

ومن خلال حوار بين هذا الفريق المفلح وبين المجرمين الذين سلكوا سقر المحرقة والمخزية يبين لنا القرآن معالم الطريق إليها، فهي وإن كانت في الآخرة دركة من النار إلا أنها منهجية عملية في الدنيا تتمثل في ترك الصلاة، وعدم مساعدة المحتاجين والضعفاء، والخوض من الخائضين، والتكذيب بالآخرة، ولقاء الله على هذا الضلال البعيد، والذي لا ريب أن أحدا لا يشفع لصاحبه عند الله، بل لا تنفعه فيه شفاعة الشافعين (الآيات: ٤٠ – ٤٤).

ويستنكر ربنا على الكفار حماقتهم واستحمارهم بالإعراض عن التذكرة التي جاءت لإنقاذهم من سقر الجهل والتخلف والضلال في الدنيا ومن سقر النار في الآخرة، ولكن هزيمة الإنسان أمام هوى نفسه وهمزات الشيطان، وعدم حضور الآخرة في وعيه، هما اللذان يدفعانه إلى الإعراض عن التذكرة المبينة (الآيات: ٤٩ –٥٣).

ولأن المقياس السليم لمعرفة الحق ليس موقف الناس، بل معرفته بذاته، فإن إعراض المجرمين عن القرآن لا يعني من قريب ولا بعيد أنه باطل، ولا يُغَيِّر من واقعه.. ﴿كَلَّا ﴾ إنه تذكرة أقبل عليه الناس أو أدبروا عنه، فمن شاء تذكر به ربه والحق، ﴿وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَاَءَ اَللَّهُ ﴾ بلطفه وتوفيقه (الآيات: ٥٤–٥٦).

بينات من الآيات:

[٣٢-٣٣] إن الرسالة الإلهية ذكرى للبشر، ولكن الكفار -وبالذات المترفين وأصحاب السلطة منهم- يخشون من الاعتراف بها، لأنها تفضح ما هم عليه من الإثم والضلال، ولذلك تجدهم لا يعترفون؛ تمنعهم عن ذلك عزة الجاهلية، كما أنها تفرض عليهم مجموعة من المسؤوليات والتنازلات كمسؤولية الإنفاق في سبيل الله، والطاعة للرسول عليهم، والتنازل عن السلطة، وذلك مما لا تطبقه أنفسهم الضيقة المستكبرة.. فلا بد إذن من إخراج موقفهم الباطل من هذه الذكرى، ولما فكَّروا وقدَّروا بهذه الخلفية الثقيلة تمخضت أفكارهم وتقديراتهم عن نتائج خاطئة، فزعموا أن الرسالة (تِحَرَّقُوْنَرُ) وأنها ليست (إلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ)، وحتى إنذار الله لهم بالسقر لم ينفعهم، بل اتخذوه تبريرا جديدا لكفرهم، حيث قالوا: إن العدد المذكور عن حُرَّاسها التسعة عشر : عدد قليل يمكن مواجهتهم! وهكذا يفعل كل مترف ومتسلط، لا تزيده الحجج إلا لجاجا، إذ يبحث فيها عن تبرير جديد يزعم أنه يُسوِّغ له الكفر وحتى الاستهزاء، حتى أنك تجد مثلا بعض المتصوفة يستهزئ بالنار ويقول: سوف أطفئها بطرف ردائي! وهكذا توالت كلهات القسّم في السياق لعلنا نستجيب لها، ونفكر جديًا بأمر العقاب.

أكلًا وَأَلْقَبَرُ قيل: "معناه ليس الأمر على ما يتوهمونه من أنهم يمكنهم دفع خزنة جهنم وغلبتهم"<sup>(()</sup>، وقال الرازي (وهو بعيد): "إنه إنكار -بعد أن جعلها ذكرى- أن تكون لهم ذكرى لأنهم لا يتذكرون"<sup>(1)</sup>، ومثله الزمخشري في الكشاف. ووجه استبعاد هذا الرأي أن نفي الذكرى بعد إثباتها بقوله: ﴿وَمَاهِي إِلَا ذِكْرَى لِلْبَشَرِ في الكشاف. ووجه استبعاد هذا الرأي أن نفي الذكرى بعد إثباتها بقوله: ﴿وَمَاهِي إِلَا ذِكْرَى لِلْبَشَرِ في الكشاف. ووجه استبعاد هذا الرأي أن نفي ومرضى الذكرى بعد إثباتها بقوله: ﴿وَمَاهِي إِلَا ذِكْرَى لِلْبَشَرِ في الكشاف. ووجه استبعاد هذا الرأي أن نفي الذكرى بعد إثباتها بقوله: ﴿وَمَاهِي إِلَا ذِكْرَى لِلْبَشَرِ في الكشاف. ووجه استبعاد هذا الرأي أن نفي ومرضى القلوب عن عموم البشر، ولا دليل عليه. والأفضل أن نقول: إن كلمة ﴿كَلَا في أردي الذكرى المان قول: إن المان قال الذكرى بعد إثباتها بقوله: ووَمَاهِي إِلَا ذِكْرَى لِلْبَشَرِ في عتاج إلى تبعيض وتخصيص يفرد الكفار ومرضى القلوب عن عموم البشر، ولا دليل عليه. والأفضل أن نقول: إن كلمة ﴿كَلَا في لزمي لردع الإنسان في المان عن الجهل والغفلة وعن مجمل الأفكار الباطلة التي كان أولئك يؤمنون بها، لأنها لردع الإنسان عن الجهل والغفلة وعن مجمل الأفكار الباطلة التي كان أولئك يؤمنون بها، لأنها أن في أنها إلى أول مان في أنها إنها أنها أنها أن في أفكاره.

وقسم الله بهذا الكوكب كقسمه بأي شيء آخر يعطيه أهمية وشأنا في وعي الإنسان المؤمن بالذات، ونحن على ضوء هذه الإشارة الإلهية القرآنية ينبغي أن نتحرك لفتح آفاق من المعرفة بهذا الكوكب وأهميته، وعلاقة القسم به بها يريد بيانه القرآن في هذه الآية وسياقها. إن القمر وهكذا الليل بإدباره والصبح عند تنفسه كل هذه الظواهر الكونية تهدينا عند التفكر فيها إلى عظمة الرسالة، وأنها فعلا لإحدى الكُبّر، وأن أباطيل الكفار ليست صحيحة أبدا. ولعل القسم بالقمر جاء للأغراض التالية: أن الحقيقة – وجزء منها رسالة الله – قضية واقعية لا تنتفي بمجرد إنكارها، كما أن القمر والحقائق الأخرى لا تنمحي من واقع الوجود بإنكار البعض طا. وهكذا تبقى الرسالة كالقمر المنير تفرض نفسها على ظلام الكفر أنى حاولوا إنكارها. إنها رسالة عظيمة لو وعوا حقيقتها لتذكروا بها، وعرفوا كم هي إنذار شديد وعظيم للبشر.

﴿وَٱلَيَّلِ إِذْ أَذَبَرَ ﴾ قال أكثر المفسرين أن ﴿أَدْبَرَ ﴾ بمعنى وَلَّى وذهب، أي قسما بالليل إذ سحب

- (۱) مجمع البيان: ج ۱۰ ص٤٩٦.
- (٢) التفسير الكبير: ج ٣٠ ص ٢٠٨.

١

ذيوله مؤذنا بطلوع الفجر. وفي التفسير الكبير قال قطرب: «إذا أقبل بعد مضي النهار»<sup>(۱)</sup>، على أساس أنه يقع في دبر النهار ويحل ظلامه على خطا رحيله الأخيرة، وهذا رأي بعيد، وقد عجز البعض عن إدراك وقع فإذ في في هذه الآية ودورها في أداء المعنى، فافترض ما يشاء، واعترض على قول الله سبحانه. قال القرطبي بعد بيان الاختلاف في القراءات والمصاحف: «واختار أبو عبيد إذا أدبر (وليس إذ) قال: لأنها أكثر موافقة للحروف التي تليه، أتراه يقول: فواًله أبح إذ أسفر في فكيف يكون أحدهما فإذ في والآخر فإذا في وليس في القراءات والمصاحف: «واختار أبو يتعقبه فإذاً في يعدون أحدهما فإذ في منا ظرفية للحروف التي تليه، أتراه يقول: فواًله في إذا يتعقبه فإذاً في يتعقبه فإذ في والآخر فإذا في في القرآن قسم تعقبه فإذ في وإنها المؤرك المعنى المعنى العربي المعنى المعنى المواحز المعنى المعنى المعنى المعنى المواحز المؤرك المواحزة المواحزة الما في أذا والأخر في القرآن قسم تعقبه فإذ الأم وإنها يتعقبه فإذاً في أنها أذ في الما طرفية لا شرطية كما في في أذا أسفرك، فيكون المعنى المعنى المعنى المعنى المواحزة الما لما ما له في القرآن قسم تعقبه فإذ ألوام الفر

وَالصَّبْح إِذَا أَسْفَرَكُ أي أضاء وانبلج نوره، لأن الصبح له مراحل يتدرج عبرها ويتضح شيئا فشيئا، حتى تطلع الشمس فتطرد كل فلول الظلام، وتكشف للناظر عن وجه الطبيعة من حوله، وفي اللغة: سفرت المرأة سفورا: كشفت عن وجهها فهي سافر، وأسفر مقدم رأسه: انحسر عنه الشعر، وأنسفر الغيم تفرق فأبدى وجه السهاء، ويقال للصبح (أسفر) لأنه حينها يتشعشع نوره يكشف عن نفسه وعن الطبيعة بكل وضوح. وربنا يقسم به في مرحلة الإسفار وليس في أي مرحلة أخرى من مراحله لتعلّق شرط ﴿إِذَآ ﴾ بها بالذات.

وحينها يلتفت الإنسان ببصره إلى هذه الظواهر الكونية الثلاث، ويتفكر فيها بعقله، فإنه يجدها آيات هادية إلى حقيقة التوحيد والربوبية العظمى، وإلى هذه الحقيقة ذاتها بتفاصيلها تهديه آيات القرآن، وحديثه عن سقر وملائكتها وتذكيره بها يؤكد أن الذي خلق هذا الكون هو الذي أنزل ذلك التشريع، وأنه إذا كانت هذه الظواهر وأمثالها كبيرة في نفس الإنسان وعظيمة فإن القرآن والآخرة واحدة من أعظم الحقائق المنذرة.

إِنَّهَا لَإِحْدَى ٱلْكُبَرِ قال القرطبي: «روي عن بن عباس إِنَّهَا ﴾ أي أن تكذيبهم
 بمحمد 
 بمحمد 
 بحدي 
 بحدي 
 المُ المُ المُ المرابي: «روي عن بن عباس (إنَّهَا) )
 ايزيد هذا الرأي،
 بمحمد 
 بمحمد 
 بحدي الكبر 
 بعدي الكبر 
 بعدي 
 بمحمد 
 بعدي 
 بمحمد 
 بعدي 
 بمحمد 
 بعدي 
 بمحمد 
 بعدي المُ المُ المُ المُ المُ المُ المُ الكبائر 
 بمحمد 
 بمحمد 
 بمحمد 
 بعدي 
 بمحمد 
 بعدي المياق ما يؤيد هذا الرأي،
 بمحمد 
 بمحمد 
 بعدي 
 بمحمد 
 بعدي الكبر 
 بي 
 بي 
 بمحمد 
 بعدي الكبر 
 بعدي 
 بعدي 
 بمحمد 
 بمحمد 
 بعدي الكبر 
 بي 
 بمحمد 
 بعدي الكبر 
 بويد 
 بمحمد 
 بعدي 
 بعدي 
 بعدي 
 بعدي الكبر 
 بعدي 
 به 
 باذات 
 بعدي 
 بعدي 
 بعدي 
 بعدي 
 بعدي 
 بعد 
 بعدي 
 ب

(۱) التفسير الكبير: ج ۳۰ ص۲۰۹. (۲) الجامع لأحكام القرآن: ج ۱۹، ص۸٤. (۳) المصدر السابق: ص۸۵. (٤) المصدر السابق: ص۸۵. الكبر في الوعيد»<sup>(1)</sup>، وهو أقرب الآراء والمصاديق إلى الآية. كما أوَّها أئمة الهدى في الولاية، عن أبي الحسن الماضي (موسى بن جعفر) قال: **«الُوَلَايَةُ»<sup>(1)</sup> باعتبارها سنام الإسلام، وواحدة من** أكبر أركانه وأهمها، وعن الباقر عَلَيْتَلاَ قال: **«يَعْنِي فَاطِمَةَ** عَلِيَتَلاَ<sup>»(1)</sup> لأن ولاءها وحبها جزء من تولي الله ورسوله وحبهما؛ بإجماع كل المذاهب الإسلامية التي تواترت أحاديث فضلها في كتبهم.

ثم يقول الله: ﴿نَذِيرُا لِلْبَشَرِ﴾ عن كل ضلال وتقصير وذنب، وإنها يتمُّ الإنذار ببيان العواقب السيئة لكل ذلك، وبيان طريقة تجنبها. وقد اختُلف في من هو النذير إلى أقوال أقربها ثلاثة:

> الأول: أنه النار التي ما جعل الله أصحابها إلا ملائكة. الثاني: أنه رسول الله ﷺ.

الثالث: وهو أقربها جميعا: أنه القرآن باعتباره المنذر الأعظم والثقل الأكبر على مر الدهور والأجيال.

لِمَن شَآة مِنكُرْ أَن يَنْقَدَّمَ أَوْ يَنَأَخَرَ﴾ فالرسالة الإلهية إذن لا جبر فيها لأحد على اختيار طريقها، بل الناس بالخيار بين الإيهان والكفر، والتقدم والتأخر، وعلى هذا الأساس يجب على كل مصلح ممارسة التغيير والإنذار في مجتمعه وأمته. هذا واحد من معاني الآية وهناك تفاسير أخرى:

ألف: فمن شاء أن يتقدم في الإيهان بالرسالة فيكون من السابقين أو يتأخر فيكون من اللاحقين فإن القرآن نذير له.

باء: أن ﴿سَعَرَ» نذير وجزاء لكل من تقدم إلى أئمة الهدى ونهجهم فآمن أو تأخر فكفر بهم لا فرق. وعن أبي الفضيل عن أبي الحسن غليَظَلاً قال: «مَنْ تَقَدَّمَ إِلَى وَلَايَتِنَا أُخِّرَ عَنْ سَقَرَ وِمَنْ تَأَخَّرَ عَنَّا تَقَدَّمَ إِلَى سَقَرَ»<sup>(1)</sup>، وإلى قريب من هذا المعنى أشار ابن عباس بقوله: «من شاء اتبع طاعة الله، ومن شاء تأخر عنها»<sup>(0)</sup>، وقال

١

العلامة الطبرسي: «وقيل إنه سبحانه عبَّر عن الإيهان والطاعة بالتقدم لأن صاحبه متقدم في العقول والدرجات، وعن الكفر والمعصية بالتأخر لأنه متأخر في العقول والدرجات»<sup>(1)</sup>.

جيم: التقدم والتأخر الحضاريين في الدنيا، والتقدم والتأخر في الدرجات في الآخرة، فإنها مرهونان بموقف الإنسان (فردا ومجتمعا وأمة وبشرية) من كتاب الله وذكراه للبشرية، فإن استمعت للنذر واتبعت الآيات وصلت إلى السعادة في الدارين وتقدمت مسيرتها، وإلا صارت إلى الشقاء والتخلف وواقع المسلمين في التاريخ والآن خير دليل على هذه الحقيقة، فهم لما اتبعوا القرآن سعدوا وتقدموا وقادوا ركب الحضارة البشرية، ولكنهم الآن حيث هجروه تورطوا في أنواع المساكل والبلاء، وصدق رسول الله تشتير حين هجروه تورطوا في الضَّلَال، وتِبْبَانٌ مِنَ الْعَمَى، واسْتِقَالَةٌ مِنَ الْعَثْرَةِ، ونُورٌ مِنَ الظُّلَمَةِ، وضِيَاءٌ مِنَ الدُّنيَا إلى الأخرة، وفيه كتالُ دينكُم (قال الإمام الصادق غليقة، فهذه صفة رسول اللهُ للقرآن) "ومَا عَذَلَ أَحَدٌ عَنِ الْقُرْآنِ إلَّا إلى الأما الصادق غليقة اللهُ للقرآن) "ومَا عَذَلَ أَحَدٌ عَنِ الْقُرْآنِ إلَّا إلى الأمام الصادق غليقة، وهذه رسول اللهُ للقرآن) "ومَا عَذَلَ أَحَدٌ عَنِ الْقُرْآنِ إلَّا إلى الألمان المادة الله الشائري والما الماد

[٣٨-٤٧] ومع أننا نقول: أن للرسالة الإلهية دورًا أساسيًّا في تقدم البشرية أو تخلفها ولكن بشرط أن يسعى الإنسان جاهدا في العمل بها ﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَتَ رَهِبَنَةُ ﴾، وتأكيد القرآن على هذه الحقيقة في كثير من المواضيع وبصيغ مختلفة ينطلق من كونها بصيرة أساسية يجب على الإنسان وعيها في حياته، إذ هي روح المسؤولية، والدافع الحقيقي لتحملها.. فمتى ما آمن أحد بالعلاقة بين واقعه وبين سعيه ومستقبله وبين سعيه في الحياة تحمل مسؤوليته بتهاما. ومن الآية

ألف: أن فكرة الجبر فكرة خاطئة، فإن الله قد جعل مصير البشر بأيديهم ولم يشأ أن يحتم عليهم مصائرهم، بل إنهم هم الذين يرتهنون أنفسهم في النار بسعيهم السيئ كالمجرمين أو يفكون أسرهم ويصيرون إلى الجنة بأعمالهم كأصحاب اليمين، وهذا من أبرز مظاهر العدالة والحكمة الإلهية. قال الإمام الصادق عَلِيَّلاً يعظ واحدا من أصحابه: «اقْصُرْ نَفْسَكَ عَمَّا يَضُرُّ هَا مِنْ قَبْلِ أَنْ تُفَارِقَكَ، واسْعَ فِي فَكَاكِهَا كَمَا تَسْعَى فِي طَلَبِ مَعِيشَتِكَ، فَإِنَّ نَفْسَكَ رَهِينَةٌ بِعَمَلِكَ»

- (١) مجمع البيان: ج ١٠، ص٤٩٦.
- (٢) تفسير العياشي: ج١، ص٥، بحار الأنوار: ج٨٩، ص٢٦.
  - (٣) الكافي: ج٢، ص٥٥٥.

باء: أن هذه القاعدة جارية على كل نفس من دون استثناء أو تمييز بين أبيض وأسود، أو ذكر وأنثى، أو عربي وأعجمي، فلا قيمة أسمى من العمل الصالح. هكذا يُشرَّع الله لعباده، وذلك يعني أن كل الفلسفات الضيقة العنصرية والعرقية والقومية و.. مرفوضة.

جيم: أن أغلب المآسي التي تصيب النفس وتصبح رهينة لها هي من كسبها وسعيها، كما قال ربنا سبحانه: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمْ مِن مُصِيبَةٍ فَبَما كَسَبَتْ أَيْدِيكُمُ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ ﴾ [الشورى: ٣٠]، فالحوادث إنها نذوق طعمها لقلة انتباهنا وضعف وعينا بأمور الحياة وقوانينها، والأمراض إنها تتسلل إلى أجسادنا لعدم اهتهامنا بالقواعد الصحية، والتخلف والتمزق وسيطرة الطغاة والظالمين، وحتى الزلازل والانهيارات وسائر الكوارث الطبيعية. إنها جميعا من عند الإنسان نفسه، وهكذا الجزاء الأخروي، فإن أصحاب النار هم المسؤولون عن تورطهم فيها لما أقدموا عليه من الجرائم والسيئات، كما أنهم كانوا قادرين قبل انقضاء فرصة العمر على افتداء أنفسهم وفك أسرها بعمل الصالحات، كأصحاب اليمين الذين يمتازون من

﴿ إِلَّا أَصْحَابُ أَلْمَعِينَ قَالَ الإمام الباقر عَلَيْتَكَا : «نَحْنُ وَشِيْعَنْنَا أَصْحَابُ المَيمِيْنِ»<sup>(1)</sup>، وفي الكشاف: «وعن علي عَلَيْتَكَا أنه فَشَر أصحاب اليمين بالأطفال، لأنهم لا أعهال لهم يرتهنون بها»<sup>(1)</sup>، ورجَّحه الرازي في تفسيره، وليست هذه إلا مصاديق لحقيقة واحدة، فالأصل من اليُمْن نقيض الشؤم، كما مر علينا في سورة الواقعة عند قول تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا اليُمْن نقيض الشؤم، كما مر علينا في سورة الواقعة عند قول تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ المَيمِنينِ إلى المُن المُعْمَانُ مَنْ المُعْمَانُ مَنْ المَعْمَانُ مَا اليُمْن نقيض الشؤم، كما مر علينا في سورة الواقعة عند قول تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا اليُمْن نقيض الشؤم، كما مر علينا في سورة الواقعة عند قول تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا اليُمْن نقيض الشؤم، كما مر علينا في سورة الواقعة عند قول تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا اليُمْن نقيض الشؤم، كما مر علينا في سورة الواقعة عند قول تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ ٱلْمَيْمَةِ مَا اليُمْن نقيض الشؤم، كما مر علينا في سورة الواقعة عند قول تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ ٱلْمَعْمَابُ أَلْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ ٱلْمَيْمَةِ مَا أَصْحَابُ ٱلْمَيْمَةِ مَا أَصْحَابُ أَلْمَيْ أَنْ أَصْحَابُ أَلْمَان مَن الشؤم، كما مر علينا في سورة الواقعة عند قول تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ آلْمَيْمَابُ أَلْمَابُ أَلْمَانِي أَنْ سُيْعَانِ مَا ما ما ما ما قال ما اليومين باعتبارهم من دون أصله يجعله يتسع لمصاديق أخرى كثيرة. وقد استثنى ربنا أصحاب اليمين باعتبارهم من دون كل الناس ليسوا رهائن لأن كسبهم وسعيهم محمود، بل هم في نعيم واسع مقيم.

في جَنَّنتِ يَتَمَاءَلُونَ ﴾ عَنِ **ٱلْمُجْرِمِينَ﴾** والسؤال: ما هي أهمية التساؤل عن المجرمين بالنسبة لأصحاب الجنة؟.

**أولاً**: لأن ذلك يزيد المؤمنين لذة بالنعم مادية ومعنوية، فكما أن تحسس الغني لأوضاع الفقراء يزيده شعورا بفضل الله عليه فإن أصحاب اليمين تزداد لذتهم بنعم الجنة ونعمة الهداية حينما يطَّلعون على نقيضهم.

ثانياً: هذا الحوار المستقبلي نافع للمؤمنين في الدنيا، لأنه يكشف لهم عن مكامن الخطر،

- (1) بحار الأنوار: ج٢٤، ص٩.
- (٢) الكشاف: ج٤، ص٥٥٥.

ר \_\_\_\_\_

ومعالم طريق النار، مما يُمكِّنهم من تجنب الأخطاء والمزالق، فإن المعرفة بها لا تقل أهمية عن المعرفة بالصواب والحق. والذي يسعى لبناء شخصية إيهانية في نفسه ينبغي له أن يعرف صفات أهل النار ليتجنبها.

أمَاسَلَكَ كُرْفِ سَغَرَا أي شيء (عمل ومنهج) قادكم إلى النار؟.

وإجابتهم تبين معالم الشخصية المجرمة من جهة، وتؤكد عمليًّا ارتهان كل نفس بكسبها من جهة أخرى، فما هي الأسباب التي أدت بهم إلى الجريمة ومن ثم إلى عذاب سقر؟.

أولاً: تركهم الصلاة ﴿ قَالُوا لَرَنَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾، والآية تشمل التاركين للصلاة من الأساس كالكفار والممسوخين من المسلمين، كما تشمل أولئك الذين يهارسون طقوس العبادة ولِكنهم لا يلتزمون بقيمها وأهدافها، وهم الذين قال عنهم ربنا: ﴿فَوَيَـلُّ لِلْمُصَلِّينَ ٢ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٤-٥]، فإنهم عند الله ليسوا من عداد المصلين، لأن تارك الصلاة إنها يصبح مجرما لأنه ترك أعظم دافع نحو الخير وأفضل رادع عن الشر وهو الصلاة، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّحَلُوةَ تَنْجَىٰ عَنَّ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكَرِّ ﴾[العنكبوت: ٤٥] وذلك أنها عمود الدين، وروح الإيهان، وصلة التقرب بالله. قال الإمام على ظَيْظَارَ يعظ محمد بن أبي بكر: «واعْلَمْ يَا مُحَمَّدُ أَنَّ كُلَّ شَيْءٍ تَبَعٌ لِصَلَاتِكَ، واعْلَمْ أَنَّ مَنْ ضَبَّعَ الصَّلَاةَ فَهُوَ لِغَيْرِهَا أَضْيَعُ» ()، وقال رسول الله عَنْ الله عَنْ أَلُ الشَّيْطَانُ يَرْعَبُ مِنْ بَنِي آدَمَ مَا حَافَظَ عَلَى الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ فَإِذَا ضَبَّعَهُنَّ تَجَرَّأَ عَلَيْهِ وَأَوْقَعَهُ فِي الْعَظَائِمِ". وقد أعطى أئمة الهدى بُعْدًا سياسيًّا واجتمَّاعيًّا لهذه الآية، من خلال تفسير ترك الصلاة في ترك الانتهاء إلى حزب الله ورفض القيادة الرسالية، قال إدريس بن عبد الله سألته –يعني الإمام الصادق عَلَيْتَلاً – عن تفسير هذه الآية، قال: «عَنَى بِهَا لَمْ نَكُ مِنْ أَتْبَاع الْأَثِعَةِ"<sup>(٣)</sup>، وُقال: «أَمَا تَرَى النَّاسَ يُسَمُّونَ إلَّذِي يَلِي السَّابِقَ فِي الحُلْبَةِ مُصَلِّي، فَذَلِكَ الَّذِي عَنَّى حَيْثُ قَالَ: ﴿ لَرَنَكُ مِن أَتْبَاع السَّابِقِينَ»()، وهذا واضح في نص الآية الكريمة عند قوله: ﴿مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾.. فالمصلون إذن َنهج وحزب وقيادة، وعدم الانتهاء إليهم يستوجب عذاب سقر.. ومن هذه الفكرة نهتدي إلى أن اللا أبالية في الصراع بين الحق والباطل في المجتمع دون الانتهاء إلى فريق الحق مسألة مرفوضة في الإسلام. ومع أن الكفار والمشركين كافرون بأصول الدين إلا أن الله يشير إلى كفرهم بالصلاة وهي فرع من فروع الدين بوصفها واحدة من الكبائر. لماذا؟! لأنها عمود

> (۱) بحار الأنوار : ج ۸۰، ص ۲٤. (۲) المصدر السابق: ص ۲۰۲. (۳) الكافي: ج ۱، ص ٤١٩. (٤) المصدر السابق: ص ٤١٩.

الدين، فلو كانوا مؤمنين حقًّا لكانوا من المصلين ولأنهم ليسوا كذلك سواء بتركها أو السهو عنها فهم من المجرمين، ولأن الكفار يُحاسبون على الفروع أيضاً بناءً على مطالبتهم بالأصول، فهم قد أضاعوا الصلاة بكفرهم وسوء اختيارهم لا بمعنى أن عبادة الكفار مقبولة، فالقانون واحد لا فرق فيه بين المؤمنين والكفار.

ثانياً: عدم إطعام المسكين ﴿وَلَمْ نُفُلِعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴾، والمسكين أشد حاجة من الفقير، لأنه الذي يُسْكِنُهُ الفقر ولا يملك قوت يومه، ومساعدة هذه الطبقة من الناس واجب شرعي إنسابي اجتماعي يفرضه الإسلام كما يفرضه العقل والعرف، فحينها يصل العوز بفرد من الأفراد إلى حد الضروريات الأولية كالطعام اللازم للحياة فإن المجتمع مسؤول أمام الله عن رفع حاجته بأية طريقة ممكنة. وقد عكس الإسلام هذا المبدأ في نظامه الاقتصادي وتشريعاته الجنائية والقضائية، بحيث رفع حد السرقة عمن تدفعه إليها الحاجة الضرورية وقد تخلُّف مجتمعه عن أداء مسؤوليته تجاهه. واعتبر دراسة الأحوال الشخصية والظروف الاجتهاعية والاقتصادية جزءا من نظامه القضائي في المجتمع. وتأخذنا الآية الكريمة حينها نتدبرها ضمن سياقها (صفات المجرمين) إلى أبعد من ذلك حينها تعتبر الإنسان الذي لا يتحمل مسؤولية الفقراء والمساكين (فردا ومجتمعا) هو مجرما أيضا، لأن اندفاع المسكين إلى ممارسة السرقة والفساد تحت مس الجوع والحاجة ليس بأعظم جريمة من جريمة عدم إسعافه من قبل ذوي الاستطاعة. إن موقف الإسلام الحازم والواضح من مساعدة المساكين والمحرومين جزء من نهجه الأقوم لعلاج مشكلة الظلم والطبقية، وقد ربط القرآن بين العاقبة (سلوك سقر) وبين الأسباب (الآيات: ٤٣-٤٨) لبيان أن عذاب سقر ليس إلا سلوكيات وأخلاق تتجسد في الآخرة. ولتقريب الفكرة نقول: لو افترضنا (سقرا) سجنا ذا أربعة جدران من نار فإن كل واحدة من صفات المجرمين الأربع تمثل واحدا منها.

ثالثاً: الاسترسال مع التيار (وَكَتُّاغُوضُ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ)، قال قتادة: «معناه كلما غوى غاو للدخول في الباطل غوينا معه، أي كنا نُلوَّث أنفسناً بالمرور في الباطل كتلويث الرِّجل بالخوض، فلما كان هؤلاء يخرجون مع من يكذِّب بالحق مُشيِّعين هم في القول كانوا خائضين معهم»<sup>(۱)</sup> وَمَثَّل لذلك ابن زيد فقال: "نخوض مع الخائضين في أمر محمد شيَّن وهو قولهم: كاذب، مجنون، ساحر»<sup>(۱)</sup>.

الاستقلال من أهم أهداف الإنسان في الحياة، باعتباره محتوى التوحيد، وجوهر

- (۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص٤٩٧.
  - (٢) فتح القدير : ج٥، ص٣٣٣.

العبودية لله، ولباب حرية الإنسان.. من هنا كان الخوض مع الخائضين والاسترسال مع التيار الغالب أنى اتجه كان ذلك جرما عظيا يرتكبه الإنسان في حق نفسه، وهو يعتبر كذلك من مصاديق الشرك بالله، الذي يستوجب عند الله أشد العذاب، لأنه عامل رئيسي من عوامل خطأ الإنسان وانحرافه وضلاله<sup>(۱)</sup>. وقد جاءت رسالات الله تهدي الإنسان إلى ذاته، ومعرفة كرامته عند الله، وآفاق عالمه الكبير، في حين الشيطان، وأولياءه يريدون تضليل الإنسان عن نفسه، وتجهيله بقيمتها وكرامتها ودورها المرسوم في انتخاب الخير ومحاربة الشر، ومن هنا نجد الطغاة والمترفين اليوم قد تسلحوا بأجهزة إعلامية فائقة الكفاءة من أجل سلب الاختيار من الإنسان الفرد، وقولبة شخصيته ضمن المسارات التي يختارونها له، وتَلَقًي المواقف والأفكار الجاهزة من الإعلامية بالخصوص في القضايا السياسية، فهي تخوض حينا خاصت حكوماتها وأحزابها. والمسائل السلطة. ولقد استطاعت الأنظمة الاستكبارية في الغرب ربط شعوبها بوسائلها الإعلامية بالخصوص في القضايا السياسية، فهي تخوض حينا خاصت حكوماتها وأحزابها. والمائشة الصغيرة وشبكات الصحف الكبيرة أصبحت اليوم آلمة تُعبد من دون الله، وتغرض والشاشة المائيرة وشبكات الصحف الكبيرة أصبحت اليوم آلمة تُعبد من دون الله، وتغرض الإعلامية معها، يستمده الإمور. وحتى اختيار لون فستان زوجته، وتسريحة شعرها وطبيعة والشاشة الصغيرة وشبكات الصحف الكبيرة أصبحت اليوم آلمة تُعبد من دون الله، وتغرض الإعلامية الصغيرة وشبكات الصحف الكبيرة أصبحت اليوم الما تؤسس حمن من الما وأحزابها.

أما كيف يؤدي حس التوافق إلى الجريمة؟ فالأمر واضح جدًّا، إذ إن الفرد الذي فقد الاستقلال سوف يشارك مجتمعه في أخطائه حينها يتجه مركبه صوب الجريمة والضلال، فإذا فسد أخلاقيًّا فسد معه، وإذا شن حربا ظالمة على الآخرين خاض في دمائهم كها يخوضون، وإذا جلس مجالس الغيبة والبهتان والنميمة أدلى بدلوه في لهو الحديث ولغوه دون أن يملك شجاعة المعارضة.

رابعاً: التكذيب بالآخرة: ﴿وَكُنَّانُكَذِبُ بِيَوَمِ ٱلَذِينِ ﴾ حَقَّى أَنَّنَا ٱلْيَقِينَ ﴾ واليقين هنا بمعنى العلم، وقد فُسَرت الكلمة بالموت لأن الإنسان حينها يموت يرتفع عن بصره كل حجاب، فيرى الآخرة والجزاء وكل الحقائق التي ذكرت بها رسالات الله عين اليقين. وفي الآيتين إشارة إلى أن فرصة النجاة قائمة ما دام حَيًّا، فلو وقع في خط الباطل والإجرام ثم تاب وأصلح قبل الموت نفعه ذلك وإلا فلا. وحيث لا يعلم الإنسان موعده مع الموت ولقاء ربه وجزائه فإنه ينبغي له ملازمة الطاعة والعمل الصالح بلا انقطاع، فلعله وقد فكر في المعصية وواقعها وافاه الأجل فصار إلى سوء العاقبة. هكذا أوصى أمير المؤمنين ابنه الحسن بيني محذرا إياه من الموت: «فَكُنْ مِنْهُ عَلَى حَذَرِ أَنْ يُدْرِكَنَ وأَنْتَ عَلَى حَالٍ سَبِيَمَةٍ قَدْ كُنْتَ تُحَدَّ مَنْهَا بِالتَّوْبَةِ فَيَحُولَ

(١) لقد بينا دور حس (التوافق الاجتماعي) السلبي في كتابنا (المنطق الإسلامي): ص٢٣٥-٢٦٢، ط٢: ١٩٩٢م، عن دار البيان العربي، لبنان. الآيات ٣٢ - ٥٦

بَيْنَكَ وبَيْنَ ذَلِكَ فَإِذَا أَنْتَ قَدْ أَهْلَكْتَ نَفْسَكَ»<sup>(1)</sup>.

ويعتبر الإسلام التكذيب بالآخرة وجزائها من أهم العوامل التي تدعوا البشر إلى التحلل من المسؤولية، والإفراط في الانحراف والذنوب، والتعبير القرآني الوارد في الآية دقيق جدًّا إذ يقول الله فَنُكَذِبُ بِيَوْمِ اللِّينِ وكأن التكذيب بالآخرة وسيلة إلى كل تكذيب. بلى؛ إن خشية العقاب تردع الإنسان من مخالفة القوانين، ومن لا يخشى عقاب ربه كيف يلتزم بشر ائعه؟، من هنا يؤكد العلماء على ضرورة القوانين الجزائية، لأنها ضرورة ملحة في تنظيم علاقات المجتمع. وقد أطلق الله على يوم القيامة أسماء كثيرة قد تتفق في حيثياتها الأولية، ولكنها بلا شك تختلف في إيحاءاتها النفسية والمعنوية، بحيث يمكن لنا القطع بأن التعبير بـ (يوم الدين) في هذا السياق أصلح من أي تعبير آخر، ونكتشف ذلك في المفردات ضمن السياق الذي ترد فيه.

ولأن سياق سورة المدثر عن تبليغ الرسالة وتكذيب الكفار ومرضى القلوب بحقائق الدين كان من الحكمة التأكيد على (يوم الدين) بالذات، لبيان أن الدين هو المحور والميزان في الآخرة، وأن حقائقه التي يُكَذَّب بها أعداء الرسالة سوف يأتي اليوم الذي يجليها، وبالتالي التأكيد على أن التدين ضرورة مصيرية لكل إنسان.

[٨٩-٥٣] ويبين لنا القرآن صفة خامسة لأصحاب سقر هي في الحقيقة عامل رئيسي من عوامل الجريمة والمعصية، وهو الفهم الخاطئ لمفهوم الشفاعة الذي تنادي به كل رسالات الله، حيث التمنيات التي تُحوِّلها إلى مبرر لمهارسة الخطايا.

- (١) نهج البلاغة: كتاب: ٣١.
- (٢) يحار الأنوار: ج٧٩، ص٢٣٦.

والآية القرآنية قوية في وقعها ﴿فَمَانَنفَعُهُمْ شَفَنَعَةُ ٱلشَّنِفِعِينَ ﴾ لأن أحدا لا يشفع لهم، وعلى افتراض ذلك لا تنفعهم، فكيف وأن أولياء الله لا يشفعون إلا لمن ارتضى رب العزة؟ وإنها عبر القرآن بهذه الصيغة لينسف تصوراتهم الخاطئة والمغرقة في الأماني، وليس لبيان أن أحدا قد يتقدم للشفاعة في المجرمين، بلى؛ إن الشفاعة حقيقة واقعية ولكنها تنفع من تكون مسيرته الكلية مسيرة صحيحة فتسقط عنه سيئاته الجانبية، ولا تكون مسيرة الإنسان العامة سليمة إلا بالإقبال على رسالة الله، واتباع رسله وأوليائه، من هنا يستنكر الله على الكفار والمشركين إعراضهم عن تذكرته في الوقت الذي يتطلعون إلى ذلك.

فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّذِكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ قال مقاتل: «الإعراض عن القرآن من وجهين: أحدهما الجحود والإنكار، والوجه الآخر ترك العمل بما فيه»<sup>(١)</sup>، مع أن التذكرة إنها جاءت من أجل نجاتهم (البشر) بتعبير القرآن، وليس ضدهم، فحق أن يستنكر القرآن موقفهم اللئيم من إحسان الله إليهم بالرسالة، وأن يشبههم بالحمير وصفا لواقعهم وحطًّا من قدرهم.

لخوف والخطر، والكلمة دخلت مصطلحا في علم العسكرية، يقال: استنفر الجيش إذا توقع الخوف والخطر، والكلمة دخلت مصطلحا في علم العسكرية، يقال: استنفر الجيش إذا توقع عدوًا وتأهب لدفعه، وفي اللغة: «المستنفر الشارد المذعور»، والكلمة على وزن مُسْتَفْعِل مما يهدينا إلى أن المعرضين عن التذكرة يزيد أحدهم الآخر إعراضا ونفورا عن الحق، كما يزيد أفراد القطيع من حمار الوحش بعضهم بعضا ذعرا وشرودا من سطوة الأسد المصور حينا يهجم عليهم. «والقسورة على الأقرب المستنفر المستنفر المستنفر المعسكرية، يقال: استنفر الجيش إذا توقع عدوًا وتأهب لدفعه، وفي اللغة: «المستنفر الشارد المذعور»، والكلمة على وزن مُسْتَفْعِل مما يهدينا إلى أن المعرضين عن التذكرة يزيد أحدهم الآخر إعراضا ونفورا عن الحق، كما يزيد أفراد عليهم. «والقسورة على الأقرب اسم الأسد حينا ينقض على طريدته، من القسر بمعنى القهر، عليهم. «والقسورة على الأقرب اسم الأسد حينا ينقض على طريدته، من القسر بمعنى القهر، أي أنه يقهر الساع، والحمر الوحشية تهرب من السباع». «كاشد ما يكون، وشمّي الرامي والصياد قسورة لأنه بسهمه يصطاد الصيد ويقهره، وتقول العرب لكل رجل قوي شديد والصيرة لأنه بسهمه يصطاد الصيد ويقهره، وتقول العرب لكل رجل قوي شديد والصيرة لأنه بسهمه يصطاد الصيد ويقهره، وتقول العرب لكل رجل قوي شديد والمورة لأنه بسهمه يصطاد الصيد ويقهره، وتقول العرب لكل رجل قوي شديد والصيرة لأنه بيهم يصيرة الآخرون، وما أبلغه من تشبيه تصويري رائع.

ولعل سائلا يسأل: لماذا يفر البشر من التذكرة؟.

والجواب: إن وجدان الإنسان وعقله يرفضان كفره وعصيانه، ويعيش المجرم صراعا دائها معهها ولكنه قد عقد عزمه على المضي قدما مع شهواته، فيتهرب من الوعظ والإرشاد حتى لا يدعم جانب عقله ووجدانه، لأن الرسالة تكبح جماح الهوى، وتحدد تصرفات النفس بالأحكام والنظم، وتحمله كامل المسؤولية في كل بعد من أبعاد الحياة الفردية والاجتماعية. ﴿بَلْ يُرِيدُكُلُ أَمّرِي مِنْهُمٌ أَن يُؤْتَى صُحُفًا مُنَشَرَةً ﴾ قال ابن عباس: «كانوا يقولون: إن كان محمد

(۱) الجامع لأحكام القرآن: ج۱۹، ص۸۸.
 (۲) المصدر السابق: ص۸۹، بتصرف يسير.

صادقا فليصبح عند كل رجل منا صحيفة فيها براءته وأمنه من النار، قال مطر الوراق: أرادوا أن يُعطَوا بغير عمل»، وقال الكلبي: «قال المشركون: بلغنا أن الرجل من بني إسرائيل كان يصبح عند رأسه مكتوبا ذنبه وكفارته، فاتنا بمثل ذلك»، وقيل: «إن أبا جهل وجماعة من قريش قالوا: يا محمد! ائتنا بكتب من رب العالمين مكتوب فيها: إني قد أرسلت إليكم محمدا شيش. نظيره: ﴿وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِيِكَ حَتَى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِنَبَا نَقَرَؤُهُم ﴾ [الاسراء: ٣٩]»(). وما يريدونه محمول على ثلاثة أوجه:

الأول: أنهم يريدون مشاهدة الرسالة الإلهية تتنزل في قرطاس يلمسونه، ويكون متميزا معجزا من كل جهاته، وما ذلك إلا شرط تبريري للفرار من مسؤولية الإيهان والطاعة للرسول، وقد فضح الله هذه النوايا الخفية، وكشف عما في قلوبهم من مرض فقال: ﴿ وَلَوْ نُزَلَّنَا عَلَيْكَ كِنَبًا في قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِآيَدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً إِنْ هَٰذَآ إِلَّا سِحْرٌ مَبِينٌ ﴾ [الأنعام: ٧].

الثاني: أن الخضوع لقيادة الآخرين، وبالذات الخضوع الشامل لجوانب الحياة، كما في الأطروحة الإسلامية للقيادة، من أصعب الأمور على الإنسان، باعتباره يفرض عليه الخروج من شح النفس وحب الذات، ويحدد مواقفه وتصرفاته، هذا في سائر الناس، أما إذا كان من المترفين وأصحاب الوجاهة فالأمر أثقل عليه وأصعب، حيث تتوق نفسه للرئاسة على الآخرين، في حين النظام الإسلامي يفرض عليه الانصياع لأوامر القيادة الرسالية، وربها التنازل عن المراكز الاجتهاعية التي لا يستحقها والأموال التي جعها من غير حِلَّها.. وهذا ما التنازل عن المراكز الاجتهاعية التي لا يستحقها والأموال التي جعها من غير حِلَّها.. وهذا ما والنه فينزل عليه وحيه، ومن ثم يفرض قيادته على الناس، ويوجب عليهم الخضوع له. قال وفي الله فينزل عليه وحيه، ومن ثم يفرض قيادته على الناس، ويوجب عليهم الخضوع له. قال باهد: «أرادوا أن ينزل على كل واحد منهم كتاب فيه من الله عز وجل: إلى فلان بن فلان»<sup>(1)</sup>.

الثالث: أن هذه الآية كشفت عن عقدة مستعصية عند الإنسان لا بد من الجهاد حتى يتغلب عليها، وهي تلك العقدة التي أشارت إليها آيات عديدة في الذكر تبين طلبات الكفار الإعجازية، مثل قوله سبحانه: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفَجُرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴿) أَوَ تَكُوُنَ لَكَ جَنَّةٌ مِن نَجْدِيل وَعِنَبٍ فَنُفَجِرَ ٱلْأَنْهَدَر خِلَنَهَا تَفْجِيرًا ﴿) أَوَ تُسْقِط السَمَاءَ كَمَازَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأَتِي بِٱللَهِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ فَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٩-٩]، ومثل قوله:

- (١) الجامع لأحكام القرآن: ج٩٩، ص٩٩ بتقديم وتأخير.
  - (٢) المصدر السابق: ص٩٠.

﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْنِى فِ ٱلْأَسُواَقِ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُوْنَ مَعَهُ, نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ٧]، فهذه الآيات ونظائرها تكشف عن عقدة أساسية عند الإنسان وهي أنه ينتظر ما يجبره على اتباع الحق جبرا، فتراه دائم الطلب بها يراه علة لإيهانه أو يُسوَّف الإيهان والعي أنه ينتظر ما يجبره على اتباع الحق جبرا، فتراه دائم الطلب بها يراه علة لإيهانه أو يُسوَّف الإيهان والإيهان وهي أنه ينتظر ما يجبره على اتباع الحق جبرا، فتراه دائم الطلب بها يراه علة لإيهانه أو يُسوِّف الإيهان والعي أنه ينتظر ما يجبره على اتباع الحق جبرا، فتراه دائم الطلب بها يراه علة لإيهانه أو يُسوِّف الإيهان والعمل الصالح إلى أيام يزعم أن يجد فيها ما يكون سببا تامًا لهما. وكما تتجلى هذه الطبيعة في الإنسان الفرد فإنها قد تتجلى في شعب كامل وأمة كاملة، وثابت عمليًا في تاريخ البشر ولدى علماء النفس أن بعض الشعوب تنتظر حالة الكره على القانون حتى تلتزم به، وهو البشر ولدى علماء النفس أن بعض الشعوب تنتظر حالة الكره على القانون حتى تلتزم به، وهو انتظار سخيف، إذ شرف الإنسان وكرامته (فردا أو أمة) يتمن ولي منون حتى تلتزم به، وهو وليس ولدى علماء إلى أدام أن بعض الشعوب تنتظر حالة الكره على القانون حتى تلتزم به، وهو انتظار سخيف، إذ شرف الإنسان وكرامته (فردا أو أمة) يتمثل في انتخابه الحر للخير والفضيلة، وليس في تحويله إلى أداة طيَّعة لإرادة قاهرة حتى ولو استخدمت في الطريق الصحيح.

هكذا كانت الهداية من مسؤولية الإنسان ذاته، أن يختارها، ويسعى جاهدا إليها، ويجأر إلى ربه لتوفيقه إليها.. ويكون دليله في كل ذلك عقله الذي يميز له وبوضوح كاف سبيل الهدى عن طريق الضلال، مما لا يدع له مجالا للتبرير، وهو أكبر حجة لله عليه، ولعل الكلمة التالية توحي بذلك: ﴿كَلَاً ﴾ ليس تبريرهم مقبولا، وليس سبب استمرارهم على الكفر عدم وجود هذا الشر أو ذاك. وقوله في الآية السابقة ﴿كُلُّ أَمْرِي مِنْهُمْ ﴾ إشارة إلى كون هذه الصفة مرتكزة في كل فرد فرد من البشر إلا ما شاء الله، وإلا مَنْ ينتصرون عليها ويصلحون أنفسهم. ثم يبين ربنا بقول فصل العامل الرئيسي في موقف الكفار من قيم الدين وقيادة الرسول، ألا وهو عدم

(بك لا يُحَافُون الآخرة) إذن فطلبهم صحفا منشرة والمعجزات الأخرى ليس إلا تبريرا لموقفهم، وغطاء لشيء آخر هو عدم الخوف من الآخرة، فالآخرة إذن ليست فكرة مجردة يكفي الإنسان أن يلقلق بها لسانه، ويحفظها في ذاكرته، بل هي حقيقة كبيرة يجب أن يتفاعل معها عمليًّا، فتعكس آثارها في سلوكه وشخصيته، وأظهر آيات ذلك الخوف من الآخرة، بالخوف من عذاب الله وغضبه، فإنها أحق بأن يخافها البشر. وعدم الخوف من الآخرة قد يكون نتيجة للكفر المحض بها، وقد يكون نتيجة للأفكار التبريرية التي ينسجها الإنسان بخياله، كالشرك بالله، وأفكار الفداء الخاطئة.

[٤٥-٥٦] ثم يقول الله: ﴿كَلَّا إِنَّهُ تَذْكَرُهُ ﴾ أي إن الإعراض والنفور عن القرآن لا يُصيِّره باطلا، فهو بآياته وحقائقه يذكِّر البشر بأعظم الحقائق، بل بها كلها، إذ فيه تبيان لكل شيء. والرسول هو الآخر مصداق للتذكرة، حيث يقوم بالأهداف ذاتها التي جاء من أجلها القرآن، وأعظمها تذكير الإنسان بربه عز وجل، عبر الأدلة والآيات التي تثير فيه العقل وتوقظ الضمير ولكن من دون جبر، فالرسول ما عليه إلا البلاغ المبين، والقرآن ليس دوره إلا بيان الحق والباطل معا، ووضع الإنسان بكل وجوده المادي والمعنوي أمام الاختيار ﴿فَمَن شَـاًة ذَكَرَمُهُ بإرادته ووعيه، فإن أي اختيار آخر مرفوض عند الله، ولا ينفع صاحبه بشيء لا في الدنيا ولا في الآخرة. ولعمري إنها لمن أظهر الآيات على أن الرسالة حق، أن تعترف للإنسان بحريته واختياره ومسؤوليته، وألَّا يهارس معه أي لون من ألوان الإكراه إذ ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٦] انطلاقا من حاجته هو إلى الحق، وليس العكس. وهذه في الوقت نفسه خصيصة تميز الرسالة الإطية عن الدعوات البشرية المرتكزة على الجبر والإكراه، ومن ثم تجاهل دور الإنسان وحقه في تعيين مصيره.

وتوازن الآيات بين الجبر والتفويض، لأن بصيرة القرآن تهدي إلى أمر بين أمرين، وذلك من خلال تذكيرنا بحقيقة مهمة بقرار الإنسان واختياره في الحياة، ألا وهي أن مشيئته لا تكون إلا بالله. أوّليس الله خلق الإنسان وأسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة، فلو لا خلقه هل كان شيئا حتى يشاء!، ثم إنه منحه العقل والإرادة، ووفَّر له فرصة المشيئة، ولو كان الإنسان كالحجر لا يملك عقلا أو إرادة فهل كان يشاء شيئا!، وعندما وُفِّرت له فرصة المشيئة وفي لحظة المشيئة لولا نور التأييد الذي ينمي إرادته لم يكن يمضي في مشيئته قُدُمًا في مقاومة جواذب الشهوة وركائز النقص والعجز والجهل التي هو فيها. أليس كذلك!، وحينها تكون الهذابة عور المشيئة أفيمكن للإنسان أن يبلغها من دون تذكرة ربه وتوفيقه!، كلًا.. وهكذا قرار الإنسان مركب من أمرين: أحدهما متصل به، والآخر متصل بربه، فحيث يختار الهذاية ويسمى إليها سعيها يهديه أمرين: أحدهما متصل به، والآخر متصل بربه، فحيث يختار المانة ويسمى إليها سعيها يهديه أمرين: أحدهما متصل به، والآخر متصل بربه، فحيث يختار المانة ويسمى إليها سعيها يهديه أمرين: أحدهما متصل به، والآخر متصل بربه، فحيث يختار المانة ويسمى إليها سعيها يهديه أمرين: أحدهما متصل به، والآخر منصل المام الصادق عليتكر: «لا جَبْرَ ولا تَفُويضَ ولكن أمرين أمرين أمرين أمرين: أحدهما متصل به والآخر منصل بربه، فحيث يختار المانية ويسمى إليها سعيها يهديه وتال عيتيانة أمر ين أمرين؟ قال: مَثلُ ذَلِكَ رَجُلٌ رَأَيْتَهُ عَلَى مَعْمَيتَهُ فَلَمْ بَيْنَ أَمْرَيْنِ قَالَ: قُلْتُ المُعصيبة فَلَيْسَ حَيْثُ لَمْ يَتْ فَتَرَ كُنْهُ تُنْ أَنْ يَعْ مَعْ مَيْنَ أَمْرُ يَنْ

وقال الإمام على بن موسى الرضا عَلِيَكَمَ لما سأله المأمون: يا أبا الحسن! الخلق مجبورون؟: «اللَّهُ أَعْدَلُ مِنْ أَنْ يُجْبِرَ خَلْقَهُ ثُمَّ يُعَذَّبَهُمْ. قَالَ: فَمُطْلَقُونَ؟ فَالَ: اللَّهُ أَحْكَمُ مِنْ أَنْ يُهْمِلَ عَبْدَهُ وَيَكِلَهُ إِلَى نَفْسِه»"، وهذا البيان العميق للأئمة عَلَيَنَهِ في شأن إرادة الإنسان وقراره هو الحق الذي تهدينا إليه الأدلة والحجج البالغة، وأهداها وجدان الإنسان نفسه وتجاربه الشخصية، فإن الجبرية وإن جادلوا عن رأيهم إلا أن كل واحد واحد منهم يعلم علم يقين -وجدانا- أنه

- (1) بحار الأنوار: ج٥، ص١٧.
  - (٢) الكافي: ج١، ص ١٦٠.
- (٣) بحار الأنوار: ج٥ ص٥٩.

هو الذي يقرر ما يريد لا يكرهه أحد على ذلك، وإن المفوضة ليعلموا أن الأمور ليست كلها بأيديهم لا في أصل المشيئة؛ حيث أنها هبة منه تعالى، ولا في إعمال المشيئة؛ حيث إن المهيمن يفسخ العزائم وينقض الهمم ويحول بين المرء وما يريد إن شاء تعالى.

وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ هُوَ أَهْلُ ٱلْنَقْوَىٰ وَأَهْلُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ أي أنه -عز وجل- أهل أن يتقيه خلقه ويخافوه، وأهل أن تُرجى رحمته ومغفرته، وهذه اللمسة القرآنية الأخيرة تضع الإنسان على الصراط السوي بين الخوف والرجاء، كما وضعته الآيات بين الجبر والتفويض، على أن مغفرة الله تسبق غضبه.

ب سُورة القيامة \* مكيّة. \* عدد آياتها: ٤٠. \* ترتيبها النزولي: ٣١. \* ترتيبها في المصحف: ٧٥. \* نزلت بعد سورة القارعة.

\_\_\_\_ فضل السُورة عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّةِ قَالَ: «مَنْ أَدْمَنَ قِرَاءَةَ ﴿لَا أُقْدِمُ ﴾ وَكَانَ بَعْمَلُ بِهَا بَعَنَهُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ مَعَ رَسُولِ الله ﷺ مِنْ قَبْرِهِ فِي أَحْسَنِ صُورَةٍ وَيُبَشُرُهُ وَيَضْحَكُ فِي وَجْهِهِ حَتَّى يَجُوزَ عَلَى الصُرَاطِ وَالْمِيزَانِ».

(بحار الأنوار: ج۸۹، ص۳۱۹)

## الإطار العام

## دور القيامة في تعميق الإيمان

أيحسب الإنسان أن يترك سدى؟ أي شيء في كيانه يدل على العبثية واللهو؟ خَلْقُه أطوارا، أم فطرته القويمة، أم نفسه اللوَّامة التي تُبَصَّره بنفسه رغم المعاذير التي يلقيها، أم الحجج البالغة وأعظم بها كالقرآن الذي تكفل الرب بجمعه وبيانه؟.

هكذا تترى آيات السورة تُعمِّق في وعينا المسؤولية التي تتجلى في يوم القيامة حيث يُسَوِّي الله حتى البنان، وحيث تترى فيه الفواقر والدواهي.. ولا يجد الإنسان مفرًّا ولا وَزَرَّا يلجا إليه.

هكذا نهتدي إلى محور السورة المسؤولية، وهدفها تعميق الشعور بها، والآية التي تتجلى بها قوله سبحانه: ﴿ بَلِ ٱلْإِنْسَنُ عَلَىٰنَفْسِهِـ بَصِيرَةٌ ﴾.

وتفصيل هذه الحقيقة أن القرآن يذكرنا في مطلع السورة بحقيقتين: القيامة والنفس اللوامة، ويربط بينهما على أساس أنهما مظهر للمسؤولية، فكما يستحث الإيمان بالقيامة الإنسان لتحملها فإن النفس اللوامة هي الأخرى تقوم بالدورذاته من بُعْدٍ آخر، إذ تقف أمام تراجعاته، وتنهره عن التقصير في أداء الواجب، وعن اقتحام الخطيئات (الآيات: ۱ – ۲).

ويستنكر السياق زعم الإنسان أنه لن يبعث تارة أخرى بعد أن يصير أشلاء موزعة ورميما. هل يحسب أن قدرة الله محدودة مثله؟ كلا.. قدرته تفوق تصور البشر.. فهو ليس قادرا على جمع عظامه وحسب، وإنها يقدر أن يسوي بنانه أيضا، والإنسان حينها يراجع نفسه ويتفكر في آيات قدرة الله في الطبيعة فإنه يعرف تلك الحقيقة، ولكنه إنها يخترع تلك الأفكار تبريرا للهروب من عرصة المسؤولية، والإيهان بالرسالة التي تحدد تصرفاته ولا تجعله مطلقا يتبع الهوى كها يريد.. ويؤكد القرآن مرة أخرى أن هذه هي الخلفية الحقيقية لسؤاله عن القيامة (الآيات: ٣-٦). ويداوي ربنا هذا المرض المستعصي في النفس البشرية بالتأكيد للإنسان أنه وإن استطاع مؤقتا (في الدنيا) تبرير ضلاله والفرار من المسؤولية تحت غطائه فإنه لن يجد في المستقبل مفرًّا من ربه حينها تقوم القيامة ﴿فَإِذَابَرِقَ ٱلْمَكُرُ ﴿ وَحَضَفَ ٱلْقَكُرُ ﴾ وَجُمِعَ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَكُمُ وعبر قنطرة الدنيا الفانية إلى دار الاستقرار عند الله، فهنالك يجد نفسه وجها إلى وجه مع حقيقة أمره حيث يجد ما عمل محضرا أمامه (الآيات: ٧-١٣).

ويثير الوحي فينا حس النقد الذاتي، عن طريق تذكيرنا بحقيقة وجدانية مُسَلَّمة، ألا وهي بصيرة الإنسان على نفسه، فإنه قبل الآخرين شاهد عليها وعالم بواقعها، مهما توسَّل بالأعذار والتبريرات الواهية، وإنها يؤكد القرآن هذه الحقيقة لأن المراقبة الذاتية أعظم أثرا، وأرسخ للتقوى في شخصية الفرد (الآيات: ١٤–١٥).

ثم ينعطف السياق إلى الحديث عن القرآن نفسه، داعيا الرسول إلى عدم التعجل به من قبل أن يُقضى إليه وَحْيُه، مؤكدا تكفله تعالى بجمعه وقرآنه ثم بيانه للناس.. وهذا مما جعل المفسرين يتحيرون في فهم العلاقة بين سياق السورة وبين هذا المقطع، إلا أن هناك علاقة متينة سنتعرض لإيضاحها في البينات (الآيات: ١٦ – ١٩).

وتهدينا الآيات إلى واحد من عوامل الانحراف وعدم تحمل المسؤولية عند الإنسان، والذي لو استطاع التغلب عليه لاهتدى إلى الحق، وسقط الحجاب بينه وبين الآخرة، ألا وهو حب العاجلة (الدنيا) على حساب الآخرة، والبحث عن النتائج الآنية وإنكار الجزاء الآجل ولو كان الأفضل، بل ولو كان مصيريًّا بالنسبة إليه، فهو يعيش لحظته الراهنة دون التفكير في المستقبل، وهي نظرة ضيقة خطيرة. وحين يفشل الإنسان في الموازنة بين الحاضر والمستقبل، وبين الدنيا والآخرة فإنه يخسرهما معا (الآيات: ٢٠ – ٢١).

والحل الناجع لهذه المعضلة عند البشر يتم بإعادة التوازن بينهما إلى نفسه، ولأن العاجلة شهود يعايشه بوعيه وحواسه فإن حاجته الملحة إلى رفع الغيب إلى مستوى الشهود عنده، ولذلك يضعنا القرآن أمام مشاهد حية من غيب الآخرة حيث الناس فريقان: فريق السعداء الذين تُجُلِّل وجوههم النضارة، ويصلون إلى غاية السعادة بالنظر إلى ربهم عز وجل، وفريق البؤساء الخاسرين أصحاب الوجوه الباسرة، الذين ينتظرون بأنفسهم العذاب والذلة (الآيات: ٢-٢٢).

ويمضي بنا السياق شوطا آخر يحدثنا فيه عن لحظات الموت الرهيبة حيث تبلغ النفس التراقي فيعالج الإنسان سكرات الموت حيث يلف ساقا بساق، ويقبض كَفًّا ويبسط أخرى. بلي، إنه أول مشهد من الآخرة، والنافذة على عالمها الواسع.

وكما أن تكذيب أحد بهذه الحقيقة لا يدفعها عنه ولا يُغَيِّر من شأنها فإن التكذيب بالآخرة هو الآخر لا يُغَيِّر قدر ذرة من أمرها، لأنها حقيقة واقعة وقائمة (الآيات: ٢٦ – ٢٩).

ولأن مشكلة الإنسان ليست إنكار الموت، ولا زعم القدرة على دفعه، بل الشك فيها بعده أو الكفر به، انعطف القرآن نحو إنقاذه من حيرة الشك في المستقبل والجهل به، وكأنه يحل لغزا رجع صداه في أكثر النفوس البشرية، ببيان أن مسيرته في الحياة لا تنتهي بالموت، وإنها الموت جسر إلى عالم أبدي أوسع، هو عالم لقاء الله والحساب والجزاء بين يديه، وذلك مما يعمق الشعور بالمسؤولية في النفس (الآية: ٣٠).

وغياب هذه الحقيقة من وعي الإنسان هو المسؤول عن عدم تصديقه وعن تركه للصلاة، وهو يدفعه إلى التكذيب، وركوب مطية الغرور، وإن من يكون على هذه الصفات الموت أولى به من الحياة، والعذاب من الرحمة (الآيات: ٣١-٣٥).

ويرجعنا القرآن إلى الجذر الأصيل لكفر الإنسان بالبعث والجزاء: إنه جهله بقدرة ربه سبحانه، فليتفكر في أصل خلقته حين كان (نُظْفَةُ مِن مَنِي يُعْنَى (\*\*) ثُمَّ كَانَ عَلَقَةُ ﴾ فخلقه الله وسوَّاه، متكاملا في ذاته، ومتكاملا مع الجنس الآخر بأن خلق (مِنْهُ أَلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلأُنثَى ﴾ فهذه آية واضحة للعقل على قدرة الله (عَلَى أَن يُحْتِى ٱلمُوَتَى ﴾، لأن أصل الخلق أعجب وأدل على قدرته تعالى من الإعادة (الآيات: ٣٦–٤٠).

بل الإنسان على نفسه بصيرة

﴿ الْقَدِمُ بَبَوْمِ الْقِدَمَةِ () وَلَا أَقْدِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَامَةِ () أَبَحْسَبُ الْإِنسَنُ أَلَن بَحْمَعَ عِظْامَهُ, () بَلَ قَدِرِينَ عَلَى أَن شَعْوَى بَنَائَهُ () () بَلْ يُعِدُ الإِنسَنُ لِيَدْجُرَ أَمَامَهُ, () يَعْتَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَدَةِ () فَإِذَا بَقَ أَلْمَمَرُ () وَحَسَبَ الْإِنسَنُ لِيَدْجُرَ أَمَامَهُ, () وَحَسَبَ الْقَدَرُ () يَعُولُ الْإِنسَنُ يَوْمَهِ إِذَى الْمَعَرُ () وَحَسَبَ الْقَدَرُ () وَجُمْعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ () يَعُولُ الْإِنسَنُ يَوْمَهِ إِذَى الْعَرُ () وَحَسَبَ الْقَدَرُ () وَجُمْعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ () يَعُولُ الْإِنسَنُ يَوْمَهِ إِذَى الْمَعَرُ () مَحْمَعُ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ () يَعُولُ الْإِنسَنُ يَوْمَهِ إِنَّا مَعَرَقُ () كَلَا لَا مَن وَرَدَرَ () يَعُولُ الْإِنسَنُ يَوْمَهِ إِنَا مَعَرَقُ () كَلَا لَا وَرَزَرَ () إِلَى رَبِكَ يَوْمَهِ الْمُسْتَعَمَّرُ () يَعْدُولُ الْإِنسَنُ يَوْمَهِ إِنهَا مَدَمَ وَأَخْرَ () كَلَا لَا لَكُونُ وَمَعْتَ الْعَمَرُ () وَحَمْعُ الْعَنْ أَنْ يَعْمَلُ إِن الْعَنْ يَعْمَعُ إِنَا الْحَدُرُ () مَعْمَدُ إِنَّهُ الْعَمَرُ () يَعْمَدُ أَنْ مُنْعَلَى مَعَا وَيَرَمُ () لَا تُعْتَرُ () كَلَا يَعْتَى وَمَعْتَ عَلَيْمَ وَالْعَمَرُ () وَجُعْمَ الْعَنْ عَلَى مَعَادِيرَهُ إِنَا لَالْعَنْ مَعَادَى الْعَنْهُ الْمَاعَةُ مَنْ الْعَنْ مَعَادِي يَعْمَ وَالْعَنْ وَلَقَعْرَ الْنَهُ مَا يَعْتَ وَعَمَانُ الْعَنْ عَنْ يَعْمَى الْعَاجِي مَا عَلَيْ وَعَمَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ عَمَا يَعْدَ أَنَّ عَلَيْعَا مُوْمَ الْحَدَى الْنَا يَعْتَى الْعَاجُ أَنْ وَالْعَمَ الْنَا يَعْذَى الْعَنْ الْعَاجُ مَنْ الْعَنْ الْعَاجُ مُ الْحَدَةُ مَنْ الْعَنْ الْعَاجُ مُوالْعَمَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَامِ الْحَامِ الْعَاجُ مَنْ الْعَاجُ مَنْ الْنَا عَلَى الْعَاجُ مُ مَا عَلَى الْعَاجُ مُ مَا عَلَى الْحَابُ مَنْ الْعَاجُ مُ الْعَنْ مَ مَنْ الْعَاجُ مُ الْحَدَمُ مُ الْحَدُنَ الْعَاجُ مُنْ أَنْ الْعَمْ أَنَا عَلَى مَا عَنْ الْعَاجُونُ مُ الْعَنْ الْعَاجُ مُنْهُ مَا الْحَاجُ مُ مَنْ الْعَاجُ مَا عَاجُ مُ الْحَدُونُ الْعَاجُ مَ الْحَامِ الْحَالُ الْحَدَى الْحَامُ الْحَدَى الْحَدُ الْعَاجُ مُ الْعَا الْعَاجُ مُ الْعَاعُنُ مُ الْعَاجُ م

لَكَ فَأَوَلَنَ ٢ أَيَحْسَبُ أَلْإِنسَنُ أَن يُتْرَكَ سُتَى ٣ أَلَوَ بَكُ نُظْعَةً مِن مَنِي يُعْنَى ٣ ثُمَّ كَانَ عَلَقَة فَخَلَقَ فَسَوَى ٣ جُعَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنتَ ٣ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَى أَن يُحْتِى ٱلمَوْتَ ٢ ٢.

بينات من الآيات:

[١-٢] حتى يتعمق الإيمان عند الإنسان ويتحمل مسؤولياته في الحياة لا بد أن يستثار فيه حافزان: وعي الآخرة بما تعنيه من بعث وجزاء، ثم نفسه اللوامة التي تثير في داخله النقد الذاتي بما يعني ردعه عن اقتحام الخطيئة، فالمسؤولية إذن هي الجذر الأصيل الذي تلتقي فيه فكرة القيامة وحقيقة النفس اللوامة، من هنا يذكرنا القرآن بهما جنبا إلى جنب في سياق علاجه لموضوعها.

آنتر القيم يور القينمة () ولا أقيم بالنقس المؤامة وإن لكلمة (القينمة) تعبيرا عن
 الآخرة هذا إيحاء نفسيًا خاصًا، يُذكر الإنسان بالبعث في واحد من أعظم مشاهد تلك الحياة
 حيث القيام من وهدة القبر للحساب والجزاء والقيام أظهر تجليات الحياة إذ لا يقوم الشيء
 حيث يستوي تماما ويكتمل. أما في القسم المنفي فإن أكثر المفسرين على أن (لآ) في قوله تعالى:
 حتى يستوي تماما ويكتمل. أما في القسم المنفي فإن أكثر المفسرين على أن (لآ) في قوله تعالى:
 حتى يستوي يقاما ويكتمل. أما في القسم المنفي فإن أكثر المفسرين على أن (لآ) في قوله تعالى:
 والذي يقطع التأوُّل المتكلَّف، أن الزيادة في الدلالة لا معنى لها في كلام الحكيم. ومع أن النظام
 والذي يقطع التأوُّل المتكلَّف، أن الزيادة في الدلالة لا معنى لها في كلام الحكيم. ومع أن النظام
 الذي يفترض الزيادة لكنها زيادة نحوية لا دلالية، بل إن هذا الافتراض إنها يكون مع تباين
 النحو ي يفترض الزيادة لكنها زيادة نحوية لا دلالية، بل إن هذا الافتراض إنها يكون مع تباين
 النحو ي ليفتر في النحو الدلالي. في ألم في معنى حلى الافتراض إنها يكون مع تباين
 النحو ي القسم وذلك لأحوا.

ا**لأول**: إجلالا لقدر المُقْسَم به، أن يُقْسَم به على أمور واضحة بَيَّنة، لا تحتاج إلى سند يسندها من قسم أو نحوه.

الثاني: لأن المقسم لأجله أوضح من أن يحتاج إلى قسم، فالإجلال لـ«المُقْسَم لأجله» بخلاف الاحتمال الأول.

والاحتمال الثاني أوجه وأقوى، وذلك لأن (المقسم لأجله) ذو شأن يليق القسم لأجله، وسيلاحظ المتتبع ذلك، فلاحظ سورة الواقعة إذ المقسم لأجله أعظم شأنا من مورد المقسم به ﴿ ﴾ فَكَمَ أُقْسِمُ بِمَوَقِع ٱلنُّجُومِ ۞ وَإِنَّهُ, لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ۞ إِنَّهُ, لَقُرَ، أَ [الواقعة:٧٥-٧٧]، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ ۞ وَٱلَيْلِ وَمَا وَسَقَ ۞ وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱنْتَسَقَ () لَتَرَكَبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقِ [الانشقاق:١٦-١٩]، وقوله سبحانه: ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِالْحُنَسِ () الجُوَارِ آلْكُنَس () وَٱلَيْلِ إِذَا عَسَعَسَ () وَالصَّبِح إِذَا نَنَفَسَ () إِنَهُ, لَقَوْلُ رَسُولُ كَرِبِرِ () ذِي قُوَّة عِندَ ذِي ٱلْعَرْشِ مَكِيْنِ ﴾ [التكوير:١٥-٢٠]، وقوله جل شأنه: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِمَا بُصِرُونَ () وَمَا لَا بُنصِرُونَ ﴾ [الحاقة:٣٨-٤٠]، وأيضا: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِرَبِ ٱلْمَشَرِقِ وَٱلْعَنِبِ إِنَّا لَقَندِرُونَ ﴿ عَلَى مَا بُعَرُونَ () وَمَا لَا بُنصِرُونَ ﴾ [الحاقة:٣٨-٤٠]، وأيضا: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِرَبِ ٱلْمَشَرِقِ وَٱلْعَنبِ إِنَّا لَقَندِرُونَ ﴾ عَلَ أَنْ نُبَدِّلَ خَيْرَائِنَهُمْ وَمَا يَعْنَ بِمَسْبُوفِينَ ﴾ [التكوير:١٥-٢٠]، وقوله جل شأنه: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ عِمَا بُعَمِرُونَ إِنَّ وَمَا لَا بُنُصِرُونَ ﴾ [الحاقة:٣٨-٤٠]، وأيضا: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِرَبِ اللَّسَنِقِ وَٱلْعَنبِ إِنَّا لَقَندِرُونَ ﴾ إِنَّ عَلَى () وَمَا لَا بُنُصِرُونَ ﴾ [الحاقة:٣٨-٤٤]، وأيضا: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِرَبِ اللمَانِ وَاللَّعَنِبُ إِنَّا لَقَندِرُونَ ﴾ اللهُ فَاللَهُ اللَّسُونَ فَاللَا أَعْنَ وَالَعَنْ مَا مَعَنُ

وذلك أن في القسم المنفي-هنا- مؤشرين:

ا**لأول**: أن الإشارة للقسم ولو نفيا يفيد معنى القسم أي التأكيد والتقرير للحقيقة (المقسم لأجله) وذلك لعدم الحاجة للقسم فلا أقسم لشدة الوضوح. وهنا في نهاية المطاف نلتقي مع الرأي السائد (أي معنى القسم) وإن اختلفنا في المسلك.

الثاني: في أهمية المقسم به، والمناسبة بينه وبين المقسم لأجله.

أما عن النفس اللوامة فهناك أقوال كثيرة، فعن قتادة: «إنها النفس) الفاجرة يقسم بها»<sup>(1)</sup>، وعن ابن عباس قال: «المذمومة»<sup>(1)</sup>، وهما رأيان بعيدان جدًّا تخالفها النصوص التي جرى استخدام الكلمة فيها على وجه الإيجاب، كما يخالفهما المعنى اللغوي للوامة، وعن مجاهد: «تندم على ما فات وتلوم عليه»<sup>(1)</sup>، وعن الحسن قال: «إن المؤمن لا تراه إلا يلوم نفسه،... وإن الفاجر يمضي قُدُمًا لا يعاتب نفسه»<sup>(1)</sup>. والذي أختاره وتدلل عليه النصوص أن في الإنسان نفسين:

**الأولى:** تختار الباطل والفساد وهي الأمارة.

الثانية: تدعو إلى الحق والصلاح وهي اللوامة، ونعبر عنها في الأدب الحديث بالضمير والوجدان، وهذه النفس تستيقظ داخل الإنسان لتعاتبه على عدم العمل بالحق، وتنهره عن اقتحام الباطل.

وإنها عَبَّر القرآن عنها بصيغة المبالغة (فَعَّالة) لأنها كثيرة الملامة لصاحبها والنصيحة إليه، فإذا ما استجاب لها نمت وأخذت موقعها ودورها الإيجابي في حياته، وإذا أدمن الصد عن

- (١) الدر المنثور: ج ٦ ص ٢٨٧.
  - (٢) المصدر السابق: ص٢٨٧.
  - (٣) المصدر السابق: ص٢٨٧.
  - (٤) المصدر السابق: ص٢٨٧.

نداءاتها ومخالفتها تباطأت عن العمل فلا تعود تلومه على خطاياه كثيرا.

وبرامج الإسلام تهدف تنمية هذه النفس، وتعتمد عليها في كثير من تشريعاته جنبا إلى جنب اعتهادها على العقل، وهكذا يكون للإنسان محكمتان: محكمة نفسه اللوامة، ومحكمة الآخرة، قال الإمام الصادق عليميًلا: «ألا فَحَاسِبُوا أَنفُسَكُمْ قَبْلَ أَنْ ثُمَاسَبُوا، فَإِنَّ في الْقِيَامَة خسين مَوْقِفاً كُلُّ مَوْقِفٍ مُقَامُ أَلْفِ سَنَةٍ»<sup>(1)</sup>، وقال الإمام السجاد عليميًلا: «ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لاَ تَزَالُ بِخَيْرِ مَا كَانَ لَكَ وَاعِظٌ مِنْ نَفْسِكَ ومَا كَانَتِ المُحَاسِبُوا أَنفُسَكُمْ قَبْلَ أَن تُحَاسَبُوا، فَإِنَّ في الْقِيَامَة بقرير ما كَانَ لَكَ وَاعِظٌ مِنْ نَفْسِكَ ومَا كَانَتِ المُحَاسَبَةُ مِنْ هَمَكَ»<sup>(1)</sup>. ولأن النفس اللوامة تقوم بدورها في حياة الإنسان تجعل الرسالات الإلهية والمواعظ الخارجية تلقى تجاوبا منه، وإلا فهي لا تؤثر شيئا إذا عُطِّل العقل ومات الضمير، قال الإمام الصادق عَلَيْتَكَهِ: "مَنْ لَمُ لَفُسَهُ لَهُ

[7-3] وكما أن القيامة يوم البعث وجمع العظام فإن النفس اللوامة آية وجدانية على القيامة باعتبارها صورة مصغرة عن تلك المحكمة العظمى، بل إنها تصبح بلا مبرر لولا أن الإنسان سيلاقي حسابه الأوفى في يوم من الأيام. من هنا يكون كفر البشر بالآخرة مع وجود النفس اللوامة فيه موضع استنكار، ودليل ضلال فيه مبين، ما توحي به الآية: ﴿ أَيُحْسَبُ آلإِنْسَنُ أَنَّ بَحَمَ عِظَامَهُ ﴾ والمتبع لموارد استخدام كلمة (حسب) على صيغها المختلفة في القرآن يجد أنها تعني الظن والزعم الذي لا أساس له، وذلك يعني أن تشكيك الإنسان بالآخرة لامبرر له أبدا، وإنها يعتمد على التمنيات الواهية، والخيال البعيد، كما توحي الآية بأن مشكلة الإنسان ليست في عدم إيهانه بخطئه، إذ إنه إن لم يعترف به للناس فإنه لا يستطيع الفرار منه أمام محكمة الضمير، ولكن مشكلته كفره بالحقيقة الثانية ألا وهي القيامة، التي تعني البعث والحساب والجزاء، وذلك أنه لا يستطيع استيعاب حقيقة العودة إلى الحياة بعد أن يموت ويصير أشلاء موزعة وعظاماً بالية تستحيل ذرات تراب مع الأيام.

وجذر هذا التصور نجده حينها نبحث عنه في جهل الإنسان بقدرة ربه التي لاتحد، وتقييم شؤون الخلائق بها فيها البعث والنشور من خلال قياساته الذاتية وقدراته المحدودة، دون أن يعرف أن للكائنات العظيمة التي خلقها الله من جبال ووهاد وأراض وبحار وسهاوات ومجرات.. أن لها مقاييس أخرى لا تقاس بذاته. ولهذا فإنه حيث يجد نفسه عاجزة عن جمع عظام الموتى يحسب الأمر مستحيلا أما لو عرف ربه لتغير تصوره وموقفه، وآمن بالآخرة مصدقا قول

- (١) بحار الأنوار: ج٢٧، ص٦٤.
- (٢) وسائل الشيعة: ج١٦، ص٩٦.
- (٣) مستدرك الوسائل: ج١١، ص١٤٠-١٤١.

ربه: ﴿ بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسُوّى بَنَانَهُ ﴾ عن سعيد بن جبير قال: «سألت ابن عباس عن الآية فقال: لو شاء لجعله خُفًا أو حافرًا.. ولكن جعله الله خلقًا سويًّا حسنًا جيلًا»<sup>(١)</sup>، وعنه قال: «نجعلها كَفًا ليس فيه أصابع»<sup>(٢)</sup>، والأقرب منه أن تكون التسوية هنا بمعنى الخلق الكامل، بإعادة البنان على خلقها وكمالها الأول بعد الموت والتحلل في التراب، وهذا رَدُّ على شك الإنسان في قدرة الله على جع الأعظم المتفرقة الرميمة، أي أنه تعالى ليس قادرا على جمعها وحسب، بل هو قادر على كسوها لحما وإعادة الجياة إليها. وإذا كانت اليدان من خصائص الحضارة البشرية فإن الأصابع هي ميزة اليد عند الإنسان بما فيها من دقة وقوة وأناقة، وخصوصا البنان الذي يقوم

بدور عظيم في حياة الإنسان.

وقد اعتبر البعض هذه الآية سبقا في بيان حقيقة علمية يستفاد منها كثيرا في القانون الجنائي، وهي: اختلاف خطوط أطراف الأصابع من إنسان إلى آخر، والتي أصبحت بذاتها علما مستقلا يسمى بعلم البصمات، ترتكز عليه الدوائر الأمنية في مكافحة الجريمة ومعرفة المجرمين.

وتعبير الله في الآية الثالثة ﴿نَجْمَعَعِظَامَهُ ﴾ يهدينا إلى أن الإنسان مهما تحلل في التراب إلا أنه لا يتحول إلى العدم، بل يبقى أجزاء وذرات صغيرة متفرقة هنا وهناك، والخلق الثاني بالبعث يبدأ بجمعها إلى بعضها عبر قوانين دقيقة وإرادة إلهية تجعل ذرات كل فرد وعضو وجزئياته تجتمع وتلتحم مع بعضها، والله العالم.

[٥-٦] أما سبب كفر الإنسان بالآخرة فهو أنه لا يريد الالتزام بالشرائع والحدود، بل يريد أن يطلق العنان لأهوائه وشهواته ومن ثم لا يتحمل مسؤولية في الحياة. ﴿ بَلْ يُرِيدُ ٱلإِنسَنُ لِيَفَجُرَأَمَامَهُ ﴾ قال الإمام الصادق عَلَيَتَلا: «أَيْ يُكَلَّبَهُ»(")، وعلى هذا أجمع جل المفسرين قال العلامة الطبرسي: «فالفجور هو التكذيب»<sup>(3)</sup>. وقال الفخر الرازي: «أي يُكَدُّب بها أمامه من البعث والحساب، لأن من كَذَّب حقًّا كان كاذباً وفاجراً»<sup>(0)</sup>. والذي يبدو لي أن الكلمة بمعناها الأصلي وهو الشق والتحطيم، وإنها سمي الفجر فجرا لأنه يشق الظلام ويحطمه، والفجور في الأحلاق والسلوك مثل ذلك، حيث إن الفاجر لا يلتزم بقيمة ولا قانون، بل يشق عصا المجتمع والشرع باقتحام اللذات والخطايا، ولا يريد أمامه شيئا يعيقه أبدا، وهذا التفسير لا يعارض

- (۱) الدر المنثور: ج ٦، ص٢٨٧.
- (٢) المصدر السابق: ص ٢٨٧.
- (٣) بحار الأنوار: ج٢٤، ص٣٢٧.
- (٤) مجمع البيان: ج٠١، ص٥٠٢.
- ٥) التفسير الكبير: ج·٣، ص٣١٨.

من قال ذلك، إلا إشارة عند الرازي إذ قال: «من أنكر المعاد بناء على الشهوة فهو الذي حكاه الله تعالى بقوله: ﴿ بَلَ يُرِيدُ أَلَا نَسُنُ لِيَعْجُرُا مَامَهُ ﴾، ومعناه: أن الإنسان الذي يميل طبعه إلى الاسترسال في الشهوات، والاستكثار من اللذات، لا يكاد يقر بالحشر والنشر، وبعث الأموات، لئلا تتنغص عليه اللذات الجسمانية، فيكون أبدا منكر الذلك "``. والضمير في ﴿ أَمَامَهُ ﴾ إما أن يعود إلى يوم القيامة، أو إلى الله عز وجل، حيث إن الفاجر يبارس فجوره في حضور وشهادة الله، أو يكون عائدا على الإنسان نفسه باعتباره يفجر أمام ضميره وبشهادة من جوارحه التي تُدلي بشهادتها عليه عند الحساب. والأصح أن الضمير يرجع إلى الإنسان، لأن الحديث حوله وسائر الضمائر ترجع إليه، ولعل هذا جعل ذلك مستساغا إذ يقال عادة: أمام نفسه.

فيتَتُلُأَيَّانَيَوَمُ الْقِيْمَةِ لأَن الكفر بالقيامة هو الذي يُبَرُّر له التحلل من المسؤولية، فهو في سعي حثيث وجدل دائم من أجل إنكارها، وصناعة قناعة ولو داهية لنفسه وللآخرين بذلك، فسؤاله ليس سؤال استهزاء وسخرية فقط، بل هو سؤال تبرير وجدل أيضا. وإنها لصفة كل من يترك العمل بالحق ويخالف القيم، إذ لا بد من تبرير لموقفه، فكيف إذا كان فجورا؟ ولصيغة السؤال هذه استبعاد وتسويف بالتوبة، قال الزَّجَاج: «ويجوز أنه يريد أن يُسَوِّف التوبة، وَيُقَدِّم الأعمال السيئة، وقيل: معناه أنه يتعجل المعصية ثم يُسَوِّف التوبة، ويقول: أعمل ثم أتوب»<sup>(\*)</sup>

[٧-١٣] ويبقى المكذب بالآخرة مسترسلا مع أهوائه وشهواته، في فجور بعد فجور، لأنه لا يحسب حسابا للقاء ربه، ووقائع القيامة التي تطبع آثارها المذهلة والرهيبة عليه وعلى الطبيعة من حوله، فهنالك لا يجد مفرًا من حكومة الله وجزائه، لأن الوضع يختلف في الآخرة عن الدنيا، حيث تنتهي فرصة الامتحان والحرية. ﴿ فَإِذَا بَوَقَ إِذَا فَنِ مَا تَبِيانَ: "يقال برق البرق إذا لمع، وأما برق بالكسر فمعناه تَحَيَّر، وقال الزجام: بَرَقَ إذا فَزع، وبَرِقَ إذا حار»<sup>(7)</sup>، وفي المجمع للعلامة الطبرسي: قال أبو عبيدة: "بَرِقَ البصر: إذا شق وانشد»، وقال تنتيك : "أي شَخَصَ البصر عند معاينة ملك الموت، فلا يطرف من شدة الفزع، وقبل تنتيك : "أي شدة أهوال القيامة"<sup>(1)</sup>، وقال الرازي بعد أن نقل رأي الزجاج: "والأصل فيه أن يُكثِر الإنسان من النظر إلى لمعان البرق، فيؤثر ذلك في ناظره، ثم يستعمل ذلك في كل حيرة، وإن لم يكن هناك نظر إلى البرق.

- (١) التفسير الكبير : ج٣٠، ص٣١٩.
  - (۲) مجمع البيان: ج۱۰، ص٥٠٢.
    - (٣) التبيآن: ج ٢٠، ص ١٩٢.
  - (٤) مجمع البيان: ج٠١، ص٥٠٢.
- (٥) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص٣١٩.

والخوف التي تصيب الإنسان لسبب من الأسباب. وأنه يحدث بعض الأحيان نتيجة الإرهاق أو الصدمات الروحية والمادية أن يرى الواحد أمام ناظريه ما يشبه النجوم الصغيرة، ولعل هذه الظاهرة لون من بروق البصر . وفي المنجد: «برق برقا تحيَّر وَدُهِشَ فلم يبصر ، البرقة : الدهشة والخوف»<sup>(1)</sup>. وبصر الإنسان يبرق يوم القيامة . . ومع أنه يبرق عند الموت إلا إن حمل المعنى على القيامة أقرب إلى السياق فالحديث عنها، والمشاهد التالية متصلة بها لا بالموت.

﴿وَخَسَفَ ٱلْقَمَرُ﴾ قال الزمخشري: «ذهب ضوؤه، أو ذهب بنفسه»<sup>(٢)</sup>، وجاء الفعل معلوما في حين يقال عادة خُسِفَ ببناء الفعل للمجهول، ولعله للدلالة على أنه في الحالات الطبيعية يحجب نوره بعوامل خارجية كوقوع الأرض بينه وبين الشمس في حركتها السنوية، مما يتسبب في حجب شعاعها عنه ووقوع ظل الأرض عليه. أما في الآخرة فإن القمر نفسه ينخسف ولا يُخْسَفُ بشيء خارجي، فهو فاعل الخسف وليس غيره.

ومشهد مريع آخر يُلفت القرآن نظرنا إليه، وهو اختلال النظام الكوني في الحياة، ومن مظاهره جمع الشمس والقمر، وهذه النتيجة حتمية وطبيعية في ذلك اليوم، فالكون والنظام إنها أوجدهما الله للإنسان، وحيث ينتهي دوره في الدنيا ينتهي معه كل متعلق به ﴿وَجُمِعَاًلَشَّمَسُ وَٱلْقَمَرُكَ، وعلهاء الفلك يدركون الآثار التي يُخلِّفها مثل هذا الأمر على الكائنات.

وما هو أعظم وأرهب بالنسبة للإنسان من هذه الأحداث الكونية تلك الحقائق التي يمثلها يوم القيامة ويكشف عنها، وأهمها حقيقة الجزاء والمسؤولية، التي طالما كَذَّب بها وسعى للفرار منها بشتى الحيل والذرائع، فهناك يجد نفسه وجها لوجه أمامها ولا سبيل له للهرب منها فيَقُولُ آلإننَنُ يَوَمَيْ أَيْنَ ٱلْمَرُّ، وإنها يكشف القرآن للإنسان مشاهد الآخرة حتى يزرع التقوى في نفسه فيضع بذلك حدًّا لفجوره وغروره، ولأن المعرفة بالمستقبل والإيهان بحقائقه يخلّفان توازنا في مسيرته الدنيوية الحاضرة، فهو إنها يَفْجُر زعما منه أنه سيجد مهربا من المسؤولية، مُكَلاً لأوزَرَ أي ملجأ ومأوى. قال المبرد والزجاج: «أصل الوَزَر الجبل المنيع، ثم يقال لكل ما التجأت إليه وتحصنت به وَزَر »<sup>(٣)</sup>، «ومنه الوزير الذي يُلجأ إليه في الأمور»<sup>(1)</sup>، يقال وَزَرَتْ الحائطُ، إذا قويَت بأساس يعتمد عليه، وقال الحسن: «لا جبل، لأن العرب إذا دهمتهم الخيل بغتة قالوا: الوزر، يعنون الجبل»<sup>(0)</sup>.

- (١) المنجد: مادة برق.
- (۲) الکشاف: ج ٤، ص٦٦٠.
- (٣) التفسير الكبير: ج٣٠، ص٢٢١.
  - (٤) مجمع البيان ج ٢٠، ص ٥٠٢.
    - (٥) التبيان: ج٠١، ص١٩٤.

وفي الآخرة لا يجد أحد مفرًّا ولا ملجاً من جزائه، وعذاب ربه. بلى، هناك مفر واحد فقط ينفع الإنسان، وهو أن يفر إلى ربه الذي منه العذاب، وإليه المصير، ولا يكون ذلك فجأة، إنها يحتاج الأمر إلى تمهيد في الدنيا قبل الآخرة فإلَى رَبِّكَ يَوْمَ نِ ٱلْمُسْتَمَرُّكَ، قال صاحب المجمع: «أي ينتهي الخلق يومئذ إلى حكمه وأمره، وقيل (ٱلْمُسْتَمَرُكَ المكان الذي يستقر فيه المؤمن والكافر، وذلك إلى الله لا العباد»<sup>(۱)</sup>. والأصح إطلاق الكلمة كي تتسع إلى كل المعاني التي توحي بها هذه العبارة، كالقرار، والمصير، والمقر، والحكم، والأمر.. إلخ، وفي ذلك تنبيه للإنسان إلى أن الدنيا ليست علَّز للخلود والاستقرار، ولا عطة أخيرة، فيجب أن يُكَيِّف نفسه مع هذه الحقيقة المامة، وليس معنى الآية أن المستقر دون ذلك اليوم ليس لله ﴿ فَلِلَّهِ ٱلآخِرَةُ وَٱلْأُولَى ﴾[النجم: معره العبارة، كالقرار، والمصير، والمقر، والحكم، والأمر.. إلخ، وفي ذلك تنبيه للإنسان إلى أن الدنيا ليست علَّز للخلود والاستقرار، ولا عطة أخيرة، فيجب أن يُكَيِّف نفسه مع هذه الحقيقة المامة، وليس معنى الآية أن المستقر دون ذلك اليوم ليس لله ﴿ فَلِلَهِ ٱلآخِرَةُ وَٱلْأُولَى ﴾[النجم: معره العبارة، والمائه المعاد، والمتقرار، ولا عطة أخيرة، فيجب أن يُكَيِّف نفسه مع هذه الحقيقة ومن عنه وليس معنى الآية أن المستقر دون ذلك اليوم ليس لله ﴿ فَلِلَهِ ٱلآخِرَةُ وَٱلْأُولَى ﴾[النجم: موضح وأجلى عن هيمنته وسلطانه المطلقين، ونكتشف فيها نكتشف علمه وإحاطته التامَين أوضح وأجلى عن هيمنته وسلطانه المطلقين، ونكتشف فيها نكتشف علمه وإحاطته التامَين

للمجمع: «أي يُعْبَوُ الإنسَنُ يَوْمَيذٍ بِمَاقَدَمَ وَأَخَرَ ﴾، في التبيان ومثله المجمع: «أي يُخبر الإنسان يوم القيامة بأول عمله وآخره فيجازى به، وقيل: بما قدَّم من العمل في حياته، وما سَنَّه فَعُمِلَ به بعد موته من خير أو شر، وقيل: بما قدَّم من المعاصي (على الطاعات) وأخَّر من الطاعات»<sup>(٢)</sup>، (على المعاصي). قال الإمام الباقر عليكلا: "بيما قدَّم مِنْ حَيْرٍ وَشَرَّ وَمَا أَخَرَ مِمَّا سَنَّ مِنْ سُنَّةٍ لِيُسْتَنَ بها مِنْ بَعْدِهِ فَإِنْ كَانَ شَرًّا كَانَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِهِمْ وَلَا يَنْقُصُ مِنْ وِزْرِهِمْ شَيْءٌ، وَإِنْ كَانَ حَيْرًا كَانَ لَهُ مِثْلُ أُجُوْرِهِمْ وَلا يُنْقَصُ مِنْ أُجُوْرِهِمْ شَيْءٌ»<sup>(1)</sup>. وحضور مشهد الحساب الأخروي في وعي الإنسان في الدنيا له دور كبير في بعثه على التقوى والطاعة، وممارسة النقد الذاتي البناء. والله قادر أن يجازي الناس لم مباشرة بعد بعثهم ولا أحد يسأله عماي يفعل، ولكنه يأبى إلا أن يُجلي علمه وعدالته.

[18–10] والسياق مَهَّد السبيل للحديث عن البصيرة الأساسية التي تعتبر محورا هاما في السورة، وهي وعي الإنسان بمسؤوليته عبر استثارة نفسه اللوامة، التي تجعله عليها شاهدا ورقيبا مما يصلح مسيرته ويوجهه إلى تحمل المسؤولية بتمام المعنى، فلا يمارس الخطيئة لأنها تحتاج إلى التبريرات والأعذار، وهي لا تنفع شيئا عند الله ولا عند محكمة نفسه ﴿ بَلِآلٍانسَنُعَلَىٰ نَفْسِهِ بَعِيرَةٌ إِلَىٰ وَلَوْ أَلْغَى مَعَاذِيرَهُ. وهنا نهتدي إلى عده بصائر :

١ - يهدف الإسلام عبر منهجه التربوي تنمية وازع الضمير عند الإنسان بوصفه ضمانة

- (۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص٥٠٢.
  - (٢) المصدر السابق: ص٥٠٢.
  - (٣) تفسير القمي: ج٢، ص٣٩٧.

أساسية لالتزامه بالشرائع. من هنا القرآن يذكِّره بالحقائق الوجدانية المرة بعد الآخرة.

٢- كما أن الإنسان لا يجد مفرًّا من حكومة الله يوم القيامة ولا تنفعه الأعذار، فإنه حين يراجع ذاته (ضميره وعقله) يواجه الموقف نفسه، حيث يعلم أن الأعذار التي يقدمها لا واقع لها، فهي قد تخدع غيره ولكن لن تخدع وجدانه.

٣- إن الأعذار التي يلقيها الإنسان أكثرها كاذبة، يلجأ إليها لتبرير أخطائه وسلوكياته المنحرفة، وهي لا تغيَّر من الواقع شيئا لا عند الله ولا عنده. وورود الكلمة بالجمع ﴿مَعَاذِيرَهُ ﴾ فيه دلالة على أنه يتقن فن صناعة التبرير، وأنه حينها يريد تبرير موقف أو عمل ما متصل به لا يكتفي بعذر واحد بل يختلق أعذارا كثيرة.

وهذه البصائر تنسف الثقافة التبريرية التي هي أهم أسباب التخلف والإجرام، ذلك لأن الإنسان الذي خُلِق في أحسن تقويم، وأُنشئت نفسه على فطرة الاستقامة، ثم زُوِّد بالنفس اللوامة التي تراقب انحرافه بمقياس دقيق، إنه لا يقفز -مرة واحدة- من قمة الحق إلى حضيض الباطل، إنها يهبط إليه عبر شُلَّم التبرير وتقديم الأعذار، فإذا بنفسه الأمارة بالسوء تُسَوَّل له الخطيئة، تقول له مثلا: أنَّى لك النقاء الكامل، أنت طَيَّب أكثر من اللازم، ولا يمكنك أن تعيش من دون ظلم أحد، كل الناس يظلمون بعضهم.. وهكذا يُقَدِّم الأعذار لانحرافه حتى يبتعد كليًا عن طريق الحق ويتسافل إلى الخضيض.

وإذا عرف الإنسان الدور السلبي للأعذار وأنها غطاء رقيق لارتكاب الجرائم الخطيرة وأنها لا تعني شيئا، فإن ذلك يساهم في استقامته على الحق.

قال الإمام الصادق عَلَيَمَ اللهُ عَنَى اللهُ عَمَا يَصْنَعُ أَحَدُكُمُ أَنْ يُظْهِرَ حَسَناً ويُسِرَّ سَيَّاً أَلَيْسَ يَرْجِعُ إِلَى نَفْسِهِ فَيَعْلَمَ أَنَّ ذَلِكَ لَيْسَ كَذَلِكَ والله عَزَّ وجَلَّ يَقُولُ: ﴿ بَلِآلِانَكُ عَلَى نَفْسِهِ مَعِيرَةً ﴾، إِنَّ السَّرِيرَةَ إِذَا صَحَّتْ قَوِيَتِ الْعَلَانِيَةُ»<sup>(1)</sup>، وقال عَلَيَكَلاَ: «مَا يَصْنَعُ الإِنْسَانُ أَنْ يَعْتَذِرَ إِلَى النَّاسِ بِخِلاَفِ مَا يَعْلَمُ اللهُ مِنْهُ، إِنَّ رَسُولَ الله يَنْتَخَذَ كَانَ يَقُولُ: عَنْ أَسَرَّ سَرِيرَةً أَلْبَسَهُ اللهُ مِنْهُ مَا يَعْتَذِرَ إِلَى النَّاسِ بِخِلاَفِ مَا وإِنْ شَرِّا فَشَرٌ»<sup>(1)</sup>.

واختُلف في تاء ﴿بَصِيرَةٌ ﴾ فقيل: إنها للتأنيث وتعود على الجوارح، فكأن الآية تقول: إن جوارح الإنسان على نفسه يصيرة، وقيل: هي للمبالغة فإن العرب تقول: فلانة علَّامة، وفلان علَّامة. والذي يبدو لي إضافة إلى ذلك أنها راجعة إلى النفس، فنفس الإنسان عليه بصيرة، ولم

- (1) الكافي: ج٢، ص٢٩٥.
- (٢) المصدر ألسابق: ص٢٩٦.

أجد من المفسرين من قال ذلك.

وقد اعتمد الفقه الإسلامي هذه البصيرة القرآنية في تحديد بعض التشريعات والتكاليف، بإيكال تشخيص موضوعها وحكمها إلى الإنسان نفسه من دون حاجة إلى مراجعة الفقيه أو المختص، قال زرارة: سألت أبا عبد الله (الإمام الصادق عَلِيَكَلاَ): ما حد المرض الذي يفطر صاحبه؟ قال: «بَلِ الإنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ هُوَ أَعْلَمُ بِمَا يُطِيقُ»<sup>(1)</sup>، وفي رواية أخرى: «هُوَ أَعْلَمُ بِنَفْسِهِ ذَاكَ إِلَيْهِ»<sup>(1)</sup>، وقد ذهب بعض الفقهاء في فهمه لهذه إلى حد القول: إن كلام المختص ليس حجة ملزمة دائما، فلو أمره بالصيام على أساس أن المرض لا يضره ولكنه ارتأى الضرر فله الحق في مخالفته، والعكس كذلك صحيح.

[19-13] لكي تتبلور نظرة الإنسان إلى نفسه، وتتميز في وعيه حوافز الخير والصلاح عن شهوات الشر والفساد، لابد أن يعي الآخرة وأهوالها، وينتبه إلى نفسه اللوامة، ويستضيء بالقرآن الذي هو حجة ظاهرة فيها العقل حجة باطنة، وهما يلتقيان في الحق وفي إعطاء الإنسان مقياسا سليها فيه. من هنا ينعطف السياق إلى الحديث عن تبليغ الرسالة داعيا النبي يُنْكَنْنُهُ إلى عدم الاستعجال بالقرآن.

وقد تحيَّر المفسرون في العلاقة بين الآيات: (١٦ – ١٩) وبين السياق العام للسورة، حتى قاد الجهل بعضهم إلى آراء بعيدة كل البعد عن حقيقة الرسالة، فزعم أن القرآن تعرَّض إلى التغيير عن مواضعه، إذ لا ينبغي أن ترد الآيات المذكورة في مثل سورة القيامة، وقال آخرون: إن الحديث هنا ليس عن القرآن وإنها هو عن كتاب الإنسان الذي يلقاه يوم القيامة منشورا،... فقال القفال: وإن قوله: ﴿لاَ تُحَرَّدُ بِهِ لِسَانَكَ ﴾ ليس خطابا مع الرسول ﷺ بل هو خطاب مع الإنسان المذكور في قوله: ﴿لاَ تُحَرَّدُ بِهِ لِسَانَكَ ﴾ ليس خطابا مع الرسول ﷺ بل هو خطاب مع أفعاله، وذلك بأن يعرض عليه كتابه، فيقال له: ﴿ أَقَرَأَ كِنَبَكَ كَفَى بِنَقْسِكَ ٱلْيَوَمَ عَلَيَكَ جَسِبَاكَ أفعاله، وذلك بأن يعرض عليه كتابه، فيقال له: ﴿ أَقَرَأَ كِنَبَكَ كَفَى بِنَقْسِكَ ٱلْيَوَمَ عَلَيْكَ حَسِباك والإسراء: ١٤] فإذا أخذ في القرآن تلجلج لسانه من شدة الخوف، وسرعة القراءة فيقال له: وتقرأها عليك، فإذا قرأناه عليك ﴿فَأَلَيْهِ قُرَانَةُ هُوَ العامة من شدة الخوف، وسرعة القراءة فيقال له: ونقرأها عليك، فإذا قرأناه عليك ﴿فَائَيْعَ قُرَانَةُ هُ بالإقرار بأنك فعلت تلك الأفعال». ونقرأها عليك، فإذا قرأناه عليك ﴿فَأَلَيْهِ عَرَىانَهُ بالا قرار بأنك فعلت تلك الأفعال». ونقرأها عليك، فإذا قرأناه عليك ﴿فَالَيْعَ قُرَانَهُ بالإقرار بأنك فعلت تلك الأفعال». ونقرأها عليك، فإذا قرأناه عليك ﴿فَالَيْع قُرَانَهُ بالا قرار بأنك فعلت تلك الأفعال». ونقرأها عليك ما قبله والله والقرآن عليك إفانَيْهُ عُرانَهُ بالإقرار بأنك فعلت تلك الأفعال». ذلك قال العلامة البلخي ونص كلامه: «وإنها أراد قراءة العباد لكتبهم يوم القيامة، يدل على

- (١) بحار الأنوار ج٩٣، ص٣٢٦.
  - (٢) المصدر السابق: ص٣٢٦.
- (٣) التفسير الكبير: ج ٣٠ ص ٢٢٣.
  - (٤) مجمع البيان: ج ١٠ ص ٥٠٤.

والذي يبدو لي في الصلة بين الآيات ما سبق من أن القرآن -إلى جانب يوم القيامة والنفس اللوامة- حجة على الإنسان ومحكمة لعمله، يكشف للإنسان الحق عندما يرجع إلى آياته، ويعرض نفسه عليها، وينبغي للرسول ألَّا يستعجل به بهدف إكهال الحجة على الناس، بل يجب أن يتبع ما يُقضى إليه بشأنه، فإن ذلك يكفي لهداية من يريد الهداية ويبحث عنها، أما الذين لا يريدون تحمل المسؤولية، ويسعون دائها لإلقاء الأعذار والتبريرات (فلا يخافون يوم القيامة، ولا يسمعون ملامة أنفسهم) فإن الاستعجال بالقرآن وعرضه كله عليهم مرة واحدة لا يغيِّر في حياتهم شيئا أبدا، والسبب أن مشكلتهم ليست قلة الآيات، بل كونهم لا يريدون الإيهان وتحمُّل المسؤولية، فلهاذا العجلة إذن؟

كما أن علاج الإنسان المشتمل على كثير من الصفات السلبية، كالجدل، وحب الراحة، والتبرير، وإرادة الفجور، ومن ثم التكذيب بالقيامة وبها تعنيه من مسؤولية في الدنيا، وبعث وحساب وجزاء في الآخرة، إن علاجه من كل هذه الأدواء لا يتم مرة واحدة، بل لا بد من منهجية تربوية مخططة ومتدرجة، تنتشله من حضيض الباطل إلى قمة الحق لتسمو به في آفاق الكمال والهدى. وهذا يقتضي التدرج في طرح الإسلام عليه.

لا تُحَرِّكُ بِعِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِعِ فَ قَالَ ابن عباس: «كان النبي يَنْشَقْنَهُ إذا نزل عليه القرآن عجل بتحريك لسانه لحبه إياه، وحرصه على أخذه وضبطه مخافة أن ينساه، فنهاه الله عن ذلك»<sup>(1)</sup>، وفي الدر المنثور عن مجاهد قال: «كان الرسول يُنْشَقْنَهُ يستذكر القرآن مخافة النسيان، فقيل له: كفيناك يا محمد»<sup>(1)</sup>، وعلى هذا الرأي مؤاخذات عدة:

الأولى: أن نهي الرسول ﷺ عن فعل شيء ما لا يعني أنه ﷺ قد أتى به من قَبلُ، فليس صحيحا أنه كان يخشى النسيان وهو على يقين بأن الله يلهمه القرآن ويثبته في قلبه. وقد نهى الله نبينا الأكرم ﷺ عن أمور كثيرة من قبيل إطاعة الكفار والمنافقين فهل نفهم من ذلك أنه خضع لهم؟!، حاشا لحبيب الله. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱتَقِ ٱللَّهُ وَلَا تُطِعِ الْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ إِنَ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَلِيمًا حَلِيمًا حَلِيمًا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ

الثانية: أنه تعالى بيَّن لنبيه ﷺ أنه لا ينسى فقال: ﴿سَنُقَرِئُكَ فَلَا تَسَيَّ ﴾ [الأعلى: ٦]، والزعم أن رسول الله ﷺ كان قد خشي النسيان يعني (والعياد بالله) أنه شك في وعد الله وكلامه هذا له.

الثالثة: أن القرآن يشير بوضوح إلى باعث النبي على التفكير في الاستعجال بالقرآن،

- (۱) مجمع البيان ج ۱۰ ص۵۰۶.
  - (٢) الدر المنثور: ج ٦ ص ٢٨٩.

### الآيات ١ - ٤٠

وهو خشيته من أن تحول الظروف دون أن يُجمع القرآن ويُقرأ على الناس وتَبَيَّن معانيه لهم. أو كان شديد الاهتمام بهداية الناس بالقرآن حتى كاد يهلك نفسه، حتى قال ربنا سبحانه: ﴿ فَلَعَلَكَ بَنَخِعٌ نَفَسَكَ عَلَىٰ ءَاتَنَرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَنذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾ [الكهف: ٦]. ويبدو أن الذين أخطؤوا فهم الآية قادهم إلى ذلك التصوير الفني في تعبير القرآن: ﴿لَاتُحَرِّكِهِهِ لِسَانَكَ ﴾، والذي هو أسلوب شائع في آياته الكريمة.

إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَهُ. وَقُرْءَانَهُ فَ أَي جَمع آياته فلا يضيع شيء منها، والكلمة تتسع إلى معنى التأليف والنظم مما يهدينا إلى أنه تعالى حفظ القرآن عن التحريف بزيادة أو نقيصة، وتكفَّل هو بتأليف آياته سورا سورا، فليس ترتيبه على هذه الطريقة التي بين أيدينا من فعل المسلمين، بل من فعل رسول الله ﷺ بأمر الله عز وجل، الذي تكفَّل إضافة إلى ذلك بقراءته للناس بالكيفية الصحيحة التي يريدها هو أن يقرأ بها كتابه.

ولعل في ذلك إشارة إلى بطلان نظرية القراءات السبع، وإلى أنها من عند القراء أنفسهم ما أنزل الله بها من سلطان. بلى؛ هناك قراءة صحيحة علَّمها الله لنبيه فعلمها بدوره المسلمين، وهي الشائعة بين المسلمين. وقول الله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا ﴾ لا يعني أنه بذاته يجمعه ويقرأه، كلا.. بل إنه سبحانه قد هَيَّا الأشخاص الذين يقومون بهذا الدور والظروف التي تساعد على تحقق هذه الغاية، فلم يَتَوفَّ نبيه تَشَكَرُ حتى بَلَغَ كامل رسالته وقرأها للناس، بل وكُتِبَتْ بأمره مُبَيَّنَا ترتيب السور والآيات. وتجدر الإشارة هنا إلى أن الإمام علي عَلَيَكَ كان أول من كتب كامل القرآن وجعه في حياة الرسول تشكر وبعده، وهذا من أهم الأدوار الحضارية التي قام بها عَلَيَكَ من الزمن فتبقى القيم الحضارية لأية أمة يعني نهاية الأمة، فقد تنحرف مسيرتها ومسيرة قيادتها لفترة من الزمن فتبقى القيم ضهانة العودة، أما لو خُرِقت القيم نفسها فلا ضمانة لعودتها.. وهذا ما يجعل تعهد الله بجمع القرآن وبقرآنه وبيانه ضرورة حكيمة تقتضيها حكمته البالغة باعتبار الإسلام دين الإنسان إلى يوم القيامة، لا يجوز له أن يبتغي غيره، فكيف يعربها الطيف أن تضيع على البشرية فرصة الهداية بتحريف القرآن؟.

 وبقدره: ﴿فَنَعَلَى اللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ وَلَا تَعَجَلَ بِٱلْقُرْمَانِ مِن قَبَلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُلُ رَّبِ زِدْنِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١٤]، ليبني المجتمع الإسلامي النقي، ومن ثم الأمة الإسلامية الحنيفة على ضوء آيات الوحي، ويتم -بالتالي- تثبيت فؤاد النبي وسائر المؤمنين عبر القرآن، وهكذا لم ينزل القرآن لمجرد قراءته وحفظه، بل حتى يطبقه الناس ويتبعوا هداه في الحياة. وهذا يهدينا إلى أن الله يوفق الإنسان لفهم آيات الذكر بها يتم عليه حجته البالغة، فإن آمن واتبع هداه نور قلبه بالمزيد من المعرفة، وإن كفر جعل قلبه قاسيا، وطبع عليه بكفره. ولعل في ذلك بصيرة يحتاجها كل داعية رسالي ألا وهي ضرورة تحدي انفعالاته وردود فعله، بل يجب أن يتبع خططه الحكيمة، وينتظر بكل خطوة وموقف الإذن والأوان المناسب.

قال الإمام الصادق عَلَيْ الذَا مِنْ مُفَضَّلُ إِنَّ الْقُرْآنَ نَزَلَ فِي ثَلَاتٍ وَعِشْرِينَ سَنَةً وَاللَّهُ يَقُول: (شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنْدِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ )، وَقَالَ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْهَ تُمَدَركَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ () فِها يُفَرَقُ كُلُ أَمَر حَكِم () أَمرًا مِنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ )، وَقَالَ: ﴿ لَوَلَا نُزَلُ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةُ وَحِمَدَةُ حَكَذَلِكُ لِنُبَيْتَ بِهِ فَوَادَكَ )، قَالَ الْفَضَّلُ: يَا مَوْلَا يَ فَهَذَا تَنزِيلُهُ اللَّهُ فَقَرَ اللهُ يَعْدَى بَعَامَ فَي فَي الْعُرْءَانُ جُمْلَةً وَحِمَدَةُ حَكَذَا لَكُ لِنُبَيْتَ بِهِ فَقَادَ عَمْرَ مَنْ عَندِ اللَّهُ عَلَى مُوْسِلِينَ )، وَقَالَ: يَتَابِهِ، وَكَيْفَ ظَهَرَ الْوَحْيُ فِي ثَلَاتٍ وَعِشْرِينَ سَنَةً ؟ قَالَ الْفَضَلُ: يَا مَوْلَا يَ فَهَذَا تَنزِيلُهُ الَّذِي ذَكَرَهُ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ، وَكَيْفَ ظَهَرَ الْوَحْيُ فِي ثَلَاتٍ وَعِشْرِينَ سَنَةً ؟ قَالَ الْفَضَلُ: يَا مُفَضَّلُ أَعْطَاهُ اللهُ الْقُرْآنَ فِي شَهْرِ

المعانية على الله، ولكي تكون لله الحجة البالغة عليه في الدنيا والآخرة. حتى لا تبقى للإنسان حجة على الله، ولكي تكون لله الحجة البالغة عليه في الدنيا والآخرة. أما كيف يبين ربنا قرآنه الكريم لكافة الناس فلعل من أسبابه: أنه يَقَيِّض الدعاة إليه، والأدِلَّاء عليه، وأهل البصائر النافذة لتفسيره وبيانه، ثم إن لله حجتين على الإنسان واحدة باطنة هي عقله، وأحرى ظاهرة النافذة لتفسيره وبيانه، ثم إن لله حجتين على الإنسان واحدة باطنة هي عليه، والذي والأخرة، عليه، وأهل البصائر النافذة لتفسيره وبيانه، ثم إن لله حجتين على الإنسان واحدة باطنة هي عقله، وأخرى ظاهرة النافذة لتفسيره وبيانه، ثم إن لله حجتين على الإنسان واحدة باطنة هي عقله، وأخرى ظاهرة هي رسالة الله ورسله، وهما يلتقيان في وجدان كل إنسان سوي، فها يأمر به القرآن من قيم الصدق والعدل والإحسان يأمر به العقل أيضا، وهذا من سبل بيان القرآن لأنه يتطابق

وهناك سبب آخر لبيان القرآن: أنه يفسر بعضه بعضا، فلا تكاد كلمة تذكر في سياق إلا ويفسرها السياق ذاته قبله وبعده، ببيان مصاديقها وأمثلتها التاريخية وشواهدها الواقعية، فلا يدع الناس في حيرة من أمرهم، وأبرز مثل لذلك سورة الإخلاص حيث تأتي كل كلمة فيها تفسيرا لما سبقتها، فتفسير فحُلٌ كيأتي بها بعده من قوله: فهُوَ ٱللَّهُ كَ، وتأويل فَهُوَ كَ: وَاللَّهُ كَ، وتفسير فِالعَسَمَدُ كَ هو أنه فِلَمَ سِكِلِدُولَمَ يُولَدَ فَي مَا لذكر المرات القرآن في سورة تفسرها مُفَصَّلاتها في سور أخرى، وهكُلُ عامي من قوله: فَيُولَدَ فَهُوَ ٱللَّهُ في ما القرآن في

(1) بحار الأنوار: ج٨٩، ص٣٨.

[•٢ - ٢٥] ولكن هل يقتنع الإنسان بذلك البيان ويلزم نفسه بالحجج؟ ﴿كَلَا لانه يريد أن يفجر أمامه، ومن ثم لا يتبع عقله باعتباره يحدد سلوكه وأفعاله، وإنها يتبع هواه، وتابع الهوى لا يعرف حدًّا ولا قيمة. وعنوان اتباع الهوى هو حب الدنيا الذي يترتب عليه ترك الآخرة ﴿بَلَ يَجْبُونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴿) وَهَذَا هو عنوان اتباع الهوى هو حب الدنيا الذي يترتب عليه ترك الآخرة ﴿بَلَ يَجْبُونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴿) وَهذا هو جذر كل خطيئة عند الإنسان، كما بَيَّن رسول الله تَخْبُونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴿) وَهذا هو جذر كل خطيئة عند الإنسان، كما بَيَّن رسول الله تَخْبُونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴿) وَهذا هو جذر كل خطيئة عند الإنسان، كما بَيَّن رسول الله تَخْبُونَ أَلْعَاجَةَ ﴿) وَهذا هو جذر كل خطيئة عند الإنسان، كما بَيَن رسول الله تَخْبُونَ أَلْعَاجِلَةً ﴿) وَمَذَا هو جذر كل خطيئة مند الإنسان، كما بَيَن رسول الله تَخْبُونَ أَلْعَاجِلَةَ ﴿) وَمَدَ أَلُونُ أَلْحُرُهُ وهذا هو جذر كل خطيئة عند الإنسان، كما بَيَن رسول الله تَخْبُونَ أَلْعَاجِلَةً ﴾ ولا الله تَخْبُونَ أَلْعَاجِلَةً ﴾ ولا الله تَخْبُونَ أَلْعَاجَةَ ﴾ ولا الله تَخْبُونَ أَلْعَاجَةً ﴾ ولا الله تَخْبُون ألْ عليه وراء حطام الذيا وترك الآخرة، وهي كونه يويد الحديث عن صفة عند البشر هي التي تدعوه لللهث وراء حطام الدنيا وترك الآخرة، وهي كونه يريد الحديث عن صفة عند البشر هي التي تدعوه لللهث وراء حطام الدنيا وترك الآخرة، وهي كونه يريد الحديث عن صفة عند البشر هي التي تدعوه لللهث وراء حطام الدنيا وترك الآخرة، وهي كونه يويد الحديث من صفة عند البشر هي التي تدعوه لله عن وراء حطام الدنيا ولا المندي والاساسية في يول مقدًا معديد على ألف مؤجلة، مع أنه قد لا يجد دليلا ينفي ما في المستقبل.

وعلاج هذه المعضلة البشرية يتم بإيجاد التوازن في وعيه بين الحاضر والمستقبل، وينتهج القرآن من أجل ذلك نهج التذكرة والتصوير لمشاهد الآخرة مما يزيدها حضورا في وعيه، وهذا ما نقرؤه في الآيات التالية:

فَوَجُوَّ يَوَمَهِ نِتَاضِرَةً ﴾ والكلمة تتسع لجميع معاني الحسن والجهال والبشر التي تعبر عن نفس مطمئنة راضية تفيض سرورا وأملا برحمة الله. قال أهل اللغة: نضر الوجه، نَعُمَ وَحَسُنَ وكان جميلا، فهو ناضر ونَضِر ونضير، وجاء في سورة [المطففين الآية ٢٤]: ﴿تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ هِرْ نَضَّرَةَ ٱلنَّعِيمِ ﴾ أي بريقه ورونقه. ووجوه المؤمنين يوم القيامة ناضرة فرحا وسرورا بلقاء ربّهم، ورضوانه، وجزائه الحسن، وغاية ذلك نظرهم إلى ربهم حيث يعرفون من أسهاء ربهم الحسني، ويرون من آيات بهائه وجلاله، وينتظرون من آلائه ونعهائه ما يجعلهم في بحبوحة الرجاء، وعنفوان الرضا، ومهرجان الحب والقرب، وشلال لا ينقطع من نور الله البهي.

إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرُهُ قَالَ العلامة الطبرسي: "اختلف فيه على وجهين:

ا**لأو**ل: أن معناه نظر العين، واختلف مَنْ حَمَله على نظر العين على قولين:

- ألف: أن المراد إلى ثواب ربها ﴿نَاظِرُةٌ﴾ أي هي ناظرة إلى نعيم الجنة حالاً بعد حال فيزداد بذلك سرورها.
- باء: أن النظر بمعنى الرؤية، والمعنى تنظر إلى الله معاينة، رووا ذلك عن الكلبي ومقاتل وعطاء وغيرهم، وعموم رأي أهل السنة، وردَّ على هذا الرأي فقال: وهذا لا يجوز، لأن كل منظور إليه بالعين مشار إليه بالحدقة واللحاظ ، والله يتعالى عن أن يشار إليه بالعين، كما يجل سبحانه عن أن يشار إليه بالأصابع.

(۱) الكافي: ۲، ص۱۳۰.

الثاني: أنه الانتظار، واختلف مَنْ حَمَلَه على هذا المحمل على أقوال: ألف: أن المعنى منتظرة إلى ثواب ربها، وروي ذلك عن مجاهد والحسن وسعيد بن جبير والضحاك وهو المروي عن علي تشيَّكَلاَ، وساق ما قاله شيخ الطائفة من الرد على من اعترض على إمكان تعدي النظر بإلى.

باء: أن معناه مؤملة لتجديد الكرامة، كما يقال: عيني ممدودة إلى الله تعالى، وإلى فلان، وأنا شاخص الطرف إلى فلان.

جيم: المعنى أنهم قطعوا آمالهم وأطماعهم عن كل شيء سوى الله تعالى»<sup>(١)</sup>.

وما يبدو لي أن النظر هنا بكلا المعنيين المجازي والحقيقي، فأما المجازي فإن المؤمنين يوم القيامة يتأملون من ربهم الثواب والكرامة، ويقطعون أملهم إلا منه، وأما الحقيقي فإنهم ينظرون إلى ربهم ببصائرهم لا أبصارهم من خلال آياته ونوره الذي يتجلى لهم إكراما منه تعالى لعباده المتقين. أما النظر إلى ذات الله فهو مستحيل، والقول بذلك يستدعي التجسيد، وهو من الثقافة الشركية التي تسربت إلى بعض المسلمين من الثقافات الدخيلة<sup>(7)</sup>. وكيف يجوز النظر إلى الله والعين لا تستوعب بعض آياته؟ هل نظرت إلى عين الشمس لحظات؟. هل تفكر في أن تحدق في الشمس من قرب أولا تحترق عينك؟ والشمس آية صغيرة متناهية في الصغر إذا قيست بأنوار قدس الرب! لقد تجلى الله للجبل فجعله دكًا، فكيف يتحمل هذا البشر الضعيف تجليات الرب

(۱) مجمع البيان: ج۱۰، ص٥٠٥، مع تصرف ترتيباً وتنقيطاً واختصاراً.

(٢) عَنْ صَفُوانَ بَنِ نُجَمَى قَالَ: "سَأَلَنَى أَبُو قُرَّةَ المُحَدُّ أَنْ أُدْحِلَهُ عَلَى آَبِ الحُسَنِ الرُضَا عَيَدٌ فَاسْتَأْذَنْتُهُ فِي ذَلِكَ فَأَذِنَ لِي، فَدَخَلَ عَلَيْهِ فَسَأَلَهُ عَنِ الْحُلَالَ وَالْحَرَّامِ وَالْأَحْكَامِ حَتَى بَلَغَ سُوَالُهُ إِلَى التَّوْحِدِ، فَقَالَ أَبُو الْحُسَنِ فَقَرَةَ: إِنَّا رُوِينَا أَنَّ اللَّه قَسَمَ الرُوْيَةَ وَالْكَلَامَ بَيْنَ نَبِيَيْنِ فَقَسَمَ الْكَلَامَ لِمُوسَى وَلَحَمَّدِ الرُوْيَةَ. فَقَالَ أَبُو الْحُسَنِ فَقَسَمَ الْكَلَامَ لَمُوسَى وَلَحَمَّدِ الرُّوْيَةَ. فَقَالَ أَبُو الْحُسَنِ فَقَامَ أَنَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ إِلَى التَّقَرِيمِةُ وَالْأَسْنَ ﴿ لَا تُدْرِحَتُهُ أَلَا بَعَنَدُ بِهِ عَلَيهُ عَنِ اللهُ إِلَى الْتَقْلَيْنِ مِنَ الْحُنَ وَالْإِنْسَ ﴿ لَا تُدْرِحَتُهُ الْأَبْعَدَرُ ﴾ وَ فَوَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عَلَى عَلَيْكَارَ : فَمَن الْمُلَعُمُ عَنْ اللَّهُ إِلَى الْغَقَلَيْنِ مِنَ الْحُنَا فَيَقَلَى أَنَهُ اللَّعَلَيْنِ مِنَ الْحُنْ وَالْعُمَدُ ﴾ وَ فَوَلا يُحْيَطُونَ بِهِ عَلَى عَلَيْكَةُ : فَمَن الْمُتَلَعُ عَنْ اللَهُ إِلَى الْحَقَلَى أَنْ اللَّهُ عَلَى مَنْ الْحُلُقُولُ الْحُدُولَةُ مَعْتَكَةَ : إِنَّا الْحُلَقُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَنْتُهُ مَنْ الْمُنْعَاقُ أَنَهُ عَنْذَى مَنْ الْعُقَلَيْنَهُ مَنْ الْحُمَالَةُ الْحُمَانَ فَقَالَ أَبُو الْحُسَنِ عَلَى الْحُلَقَلَى أَنْهُ عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ الْمُ اللَهُ عَلَى اللَّهُ مَا أَنَّ اللَهُ مَعْتَ عَنْ عَنْتَ عَلَى اللَهُ عَلَى الْحُلَقُ عَلَى الْمُعْتَعَامَ اللَهُ مَا أَنَّهُ مَعْتَ عَلَى اللَّعَانَ الْمُ اللَهُ عَلَى الْحُلَقَعَانَ الْمُ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَنْ عَلَى عَلَيْ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى أَنْ عَلَى الْحُدَرُ عَالَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْعُنْ عَلَى أَعْنَ الْمُ اللَهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ الْحُدَى عَلَى الْعُلَيْ عَلَى أَنْ اللَهُ عَلَى الْحُمَا الْمُ اللَهُ الْعُنْعَا الْعَامِ اللَهُ الْعَالَى اللَهُ الْحُدَى عَلَى عَلَى اللَهُ عَلَى اللَعُنَا الْحُولَ عَلَى الْعُنْ الْعَامَ الْعُمَا عَلَى الْعُمَا الْعُمَا الْحُعْتَ الْعُعْتَ الْعُنَا الْعُعَا الْعَالَ اللْعَنْحَا مَعْ عَلَى الْعُع

بِخِلَافِهِ مِنْ وَجْهِ آَخَرَ. قَالَ أَبُو قُرَّةً: فَإِنَّهُ يَقُولُ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَة أُخْرِي. فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عَلِيَّلاً: إِنَّ بَعْدَ هَذِهِ الآيَة مَا يَدُلُّ عَلَى مَا رَأَى حَيْثُ قَالَ: ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْغُوَادُ مَا رَأَى ﴾ يَقُولُ: مَا كَذَبَ فُوَادُ مُحَمَّدٍ مَا رَأَتْ عَيْنَاهُ، ثُمَّ أُخْبَرَ بِمَا رَأَى فَقَالَ: ﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ ءَايَتِ رَبِهِ ٱلْكَبَرَى ﴾ فَقُولُ: مَا كَذَبَ فُوَادُ مُحَمَّدٍ مَا رَأَتْ عَيْنَاهُ، ثُمَ أُخْبَرَ بِمَا رَأَى فَقَالَ: ﴿ لَقَدْ رَأَى مِنْ ءَايَتِ رَبِهِ ٱلْكَبَرَى ﴾ فَآبَاتُ الله غَبْرُ الله، وَقَدْ قَالَ اللهُ: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ فَإِذَا رَأَتُهُ الْأَبْصَارُ فَقَدْ أَحَاطَتْ بِهِ الْعِلْمُ وَوَقَعَتِ الْمُعْرَفَةُ. فَقَالَ أَبُو قُوَّةً فَالَ اللهُ عَلَيْكَانَ إِذَا كَانَتِ الرِّوَايَاتِ !. فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ منهُدَى الْعُرَآنِ ج ١١

إلا بقدر ما يشاء الله سبحانه وتعالى عن وصف الواصفين. جاء في الحديث عن صفوان عن ابن حميد قال: ذاكرت أبا عبد الله (الإمام الصادق عَلَيَتَلَا) فيها يروون من الرؤية (لذات الله عز وجل) فقال: «الشَّمْسُ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءاً مِنْ نُورِ الْكُرْسِيَّ، والْكُرْسِيُّ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءاً مِنْ نُورِ الْعَرْشِ، والْعَرْشُ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءاً مِنْ نُورِ الْكُرْسِيِّ، والْكُرْسِيُّ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ نُورِ السَّرْشِ، والْعَرْشُ جُزُءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءاً مِنْ نُورِ الْكُرْسِيِّ، والْكُرْسِيُّ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءاً مِنْ نُورِ الْكُرْسِيُّ

وَوَجُوُهُمُؤَمِّئِوَمَ نِبْهَاسِرَةٌ ﴾ وهي وجوه المجرمين حيث القيامة موعدهم مع الفضيحة والعذاب والذل، وَبُسُور وجوههم يحكي باطن نفوسهم المنطوية على اليأس والتشاؤم والخوف مما ستلاقيه. ﴿ نَظُنُّ أَنْ يُفْمَلَ بِهَافَاقِرَةٌ ﴾ قال أهل اللغة: الفاقرة جمعها فواقر: الداهية الشديدة، فكأنها تكسر فقره الظهر، والفقرة: الأمر العظيم، وإن المجرمين يوم القيامة ليساورهم هاجس ورعب ينتظرهم من الدواهي، وهذا الهاجس يعد عذابا عظيما بذاته.

[٢٦-٣٦] تلك هي حقائق يوم القيامة التي يجب على الإنسان أن يتذكرها دائما، باعتبار الإيمان بها يجعله متوازنا في التفكير، ويسوقه نحو التسليم للحق والعمل به، ولكن الخُجُب تحول بينه وبين الإيمان بذلك المستقبل فيكذب به، ولكن هل يغيَّر تكذيبه من الحقائق شيئا؟ كلا.. فليكذب بالموت فهل يمكنه أن يلغيه، أو يجد مفرًّا من ملاقاته؟ بالطبع كلا.. فحركته نحونا وحركتنا نحوه سنة حتمية، وكذلك بالنسبة لمواقف القيامة. وعندما يواجه الإنسان المحنة الفاقرة في الدنيا تتساقط الحجب من عينيه فيرى الحقائق بوضوح ويعترف بها بصراحة، ويندم حتى الأعماق على ما كذب به، ولا محنة أعظم من الموت، ولا ساعة أشد على الإنسان في الدنيا من ما كذب

- (١) بحار الأنوار: ج٥٥، ص٢٨.
- (٢) التفسير الكبير: ج٣٠، ص٢٣٠.
  - (۳) مجمع البيان: ج ۱۰، ص ۵۰۸.
    - (٤) المصدر السابق: ص٤٠١.

ظن يقين يصل إلى حد التصور وشبه الرؤية، فإنه حينئذ يعاين حقيقة الموت والآخرة فإذا به يقبض يدا ويبسط أخرى، وهكذا يعالج سكرات الموت بروحه وحركاته اليائسة ﴿وَالَنَفَتِ اَلسَّاقَ بِالسَّاقَ بِالسَاقِ عن قتادة: «هما ساقاه عند الموت، أما رأيته في النزع كيف يضرب بإحدى رجليه على الأخرى؟ وقال الحسن وسعيد بن المسيب: هما ساقاه إذا التفتا في الكفن، (وقيل): إنه إذا مات يبست ساقاه والتصقت أحداهما بالأخرى»<sup>(۱)</sup>، وعن الشعبي وأبي مالك: لأنه يذهب بالقوة فيصير كجلدة يلتف بعضها ببعض، وقيل: يضطرب فلا يزال يمد أحدى رجليه ويرسل الأخرى. ولعل الآية كناية عن الشدائد والصعاب التي يواجهها الإنسان عند الموت، وقد وجدت إشارة إلى هذا المعنى في تفسير القرطبي قال: "أي فاتصلت الشدة بالشدة، شدة آخر الدنيا بشدة أول الآخرة، قاله ابن عباس والحسن وغيرهما.. وقال الضحاك: اجتمع عليه أمران شديدان.. والعرب لا تذكر الساق إلا في المحن والشدائد العظام، ومنه قولهم: قامت الدنيا على ساق، وقامت الحرب على ساق."<sup>(\*)</sup>

وحينها يفارق الإنسان هذه الدنيا بها فيها ومن فيها فإنه لا يصير إلى العدم، وإنها ينتقل من فراقها إلى لقاء عظيم بربه ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَبِذِ ٱلْمَسَاقُ ﴾ قيل: يعني إليه المنتهى أو غاية سوق الملائكة لكل نفس، وهو صحيح، ولكن يبدو لي أن ﴿ٱلْمَسَاقُ ﴾ هنا يعني المصير، حيث إن الأنفس بعد الحساب تسوقها الملائكة إلى مأواها ومصيرها، فإما تسوق الإنسان ملائكة الرحمة إلى الجنة، وإما تسوقه ملائكة العذاب إلى النار، وإلى الله وحده وبيده الأمر بكلا المساقين، فها أحوجه إلى معرفة هذه الحقيقة والإيهان بها، فإن ذلك يبعث فيه روح التسليم إليه والسعي إلى القرب منه.

[٣٥-٣٦] وحين لا يؤمن الإنسان بلقاء ربه ينحرف عن الصراط المستقيم ويترك الواجبات التي عليه فَلَامَنَةَ وَلَامَلَ ٢ وَلَكِن كَذَبَ وَتَوَلَى فَيل: الاصدق بهاله ذخرا عند الله، ولا صلى الصلوات التي أمره الله بها»<sup>(٣)</sup>، والأصح حمل التصديق هنا على معناه الأصلي، وهو تصديق الإيهان بالعمل والباطن بالظاهر والعكس، وهذا الفهم يجعل الكلمة تتسع لكثير من المفردات والمصاديق ومن بينها الإنفاق. كها أن الصلاة رمز الصلة والقرب مع الخالق ورمز التواصل مع الخلق، وهكذا الآيتان تفسران بعضهها، فالتكذيب نقيض التصديق، والتولي نقيض التواصل، والمكذّب بالحق يرتكب ذنبين: أحدهما عدم التصديق والصلاة، والأخر التكذيب والتولي، وابتعاد الإنسان عن الحق ليس يقطع علاقته بالله وبر سوله فقط، وإنها يفسد علاقته بالناس أيضا، فهو يركب مطية الغرور والتكبر بينهم فيمَّة ذَهَبَ إِلَى أَقْلِهِ مِتَعَلَى أَصل

- (١) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص ٢٣٢.
- (٢) الجامع لأحكام ألقر أن: ج١٩، ص١١٢.
- (٣) الجامع لأحكام القرآن: ج٩٦، ص ١١٣.

الآيات ١ - ٤٠

التمطي تمدد البدن من الكسل، وهو من لوى مَطَاه أي ظهره. قالوا: إنه إشارة إلى التبختر على نهج القرآن في ذكر الصفات بالتصوير الظاهر. ولعله أعم من ذلك حيث يدل على حالة اللامسؤولية والاشتغال باللهو واللعب عن الجد والاجتهاد.

ثم يتوعد الله من تكون صفاته التي مر ذكرها بالعذاب بعد العذاب فيقول: ﴿ أَوَلَىٰ لَكَ فَأَوَلَىٰ فَسَ مَمَ أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَىٰ لَكَ عَبْدِ الْعَظِيمِ الحُسَنِيَّ عَنْ أَي جَعْفَرِ النَّانِ عَيَ الله عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَ (\*\* ثُمَ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُوْلَىٰ ﴾ قَالَ: يَقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ بُعْداً لَكَ مِنْ خَيْر الله عَزَ وَ جَلَّ : ﴿ أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَ (\*\* ثُمَ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُوْلَىٰ ﴾ قَالَ: يقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ بُعْداً لَكَ مِنْ خَيْر اللهُ عَزَ وَ جَلَّ : ﴿ أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَ (\*\* ثُمَ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُوْلَىٰ ﴾ قَالَ: يقُولُ اللهُ عَزَ وَجَلَ بُعْداً لَكَ مِنْ خَيْر اللهُ نَيْ وَبُعْداً لَكَ مِنْ خَيْرِ الْآخِرَةِ» أَوْلَىٰ لَكَ فَأُوْلَىٰ فَا اللهُ عَزَ وَ عَلَى اللهُ عَزَ وَ مَنْكَ وَأَنت صاحبه وجاءت الرواية "أن رسول الله عَنْكَ أخذ بيد أي جهل ثم قال له: ﴿ أَوْلَىٰ لَكَ مِنْ مَنْكَ وَأَنت صاحبه وجاءت الرواية "أن رسول الله عَنْكَ أَخذ بيد أي جهل ثم قال له: ﴿ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُولَىٰ أَنَ عُنَ مَمَ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُوْلَىٰ اللهُ عَنْتَ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَنْكَ اللهُ عَذَ اللهُ وَالَىٰ أَوْلَىٰ اللهُ عَنْ الْكُورَ وَ عَقَلْ اللهُ عَنْ فَالَهُ اللهُ عَنْ يَقُولُ اللهُ عَنْ عَنْ عَوْ مَنْ فَي فَعْنُ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ أَوْلَىٰ اللهُ عَنْ عَنْ عَالَ أَوْلَى اللهُ عَنْ اللهُ الْ

[٣-٣٦] ويستنكر القرآن على الإنسان شذوذه عن الحق وكفره به ﴿ أَيَحْسَبُ آلإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُتُكَ كُل شيء في حياة الإنسان يهديه إلى إحاطة تدبير الله به، وشمول رعايته لحياته، وإلا لأعدمت أو تحولت جحيها لا يطاق، وأبرز ذلك خلقته: كيف حملته يد اللطف من صلب أبيه حيث كان حيوانًا منويًا لا يرى إلى رحم أمه، وأجرى له الطعام والشراب، وضمن له السلامة والأمن حتى أصبح علقة، ثم رعاه وحماه ورباه حتى جعله خلقًا سويًّا.. فهل يُعقَل أن يُترَك في المستقبل سدى وهو لم يُترَك كذلك سلفا، بل لا شيء في كيانه تُرِك بلا هدف أو غاية؟.

التريك نُظفنة مِن مَن يُن يُن شَمَ كَانَ عَلَقَة فَخَلَقَ فَسَوَى ٢ بَحْمَلَ مِنهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأُنثَى ﴾ وكما أن هذه المراحل حتمية بالنسبة للإنسان فإن الآخرة هي الأخرى حتمية، والفكرة هذه تفسر ربط القرآن الدائم بين الحديث عن الآخرة والحديث عن مراحل خلقة الإنسان وأطواره، التي يستدي المتدابر فيها إلى معرفة ربه حيث هي آيات لطفه وحكمته وقدرته. وبعد تفكُّر البشر في يستدي المتدبر فيها إلى معرفة ربه حيث هي آيات لطفه وحكمته وقدرته. وبعد تفكُّر البشر في يستدي المتدبر فيها إلى معرفة ربه حيث هي آيات لطفه وحكمته وقدرته. وبعد تفكُّر البشر في نفسه وخلقه يجب أن يطرح على نفسه هذا السؤال الحاسم: ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرِعَلَ آنَ يُعْتِي ٱلذَكَرُ وَالحديث عن مراحل خلقة الإنسان وأطواره، التي يستدي المتدبر فيها إلى معرفة ربه حيث هي آيات لطفه وحكمته وقدرته. وبعد تفكُّر البشر في نفسه وخلقه يجب أن يطرح على نفسه هذا السؤال الحاسم: ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرِعَلَ آنَ يُعْتِي ٱلمُؤَقَى إلى في يعني من المن المان والمواره، التي نفسه وخلقه يجب أن يطرح على نفسه هذا السؤال الحاسم: ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرِعَلَ آنَ يُعْتِي ٱلمَوْنَ وَلَعَةً فَعَلَ فَ فَعَن أَن عُمَوًى ألمَانَ وَ أُمَوال الحاسم: ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرِعَانَ أَن يعتر وَ المان والن يعتر في أَلَوَقَ إلَّذَ عَمية والن عالي معرفة ربع على نفسه هذا السؤال الحاسم: ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِر عَلَة أَن يعْرَى أَلَهُ فَي فَي أَلْتَ أَن يعْزي أَلْ فَذَ ولن يجد أحدنا جوابا لهذا السؤال إلا أن يقول: بلى؛ وحينئذ سيؤمن بيوم القيامة وحقائق الآخرة، لأن الشك في فكرة الآخرة منبعث من الجهل بقدرة الله النافذة التي لا تحد.

- (١) يحار الأنوار: ج ٩٠، ص ١٤٢.
- (٢) بحار الأنوار: ج٨٦، ص١٦٨.
- (٣) تفسير القرطبي: ج١٩، ص١١٥.

الله يُسورة الإنسِان ٢

# \* مدنيّة.

- \* عدد آیاتها: ۳۱.
- \* ترتيبها النزولي: ٩٨.
- \* ترتيبها في المصحف: ٧٦.
- \* نزلت بعد سورة الرحن.

فضلالشورة

عنه عَنَى اللهِ عَنَى اللهِ جَنَةُ وحَرِيراً». عنه عَنَى اللهِ عَلَى اللهِ جَنَةُ وحَرِيراً». (مستدرك الوسائل: ج٤ ص٣٥٥)

#### \*\*\*

روي عن أبي جعفر (الإمام البافر) عَلِيَّا قال: "مَنْ قَرَأَ سُورَةَ ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَ ٱلإِنسَنِ ﴾ فِي كُلِّ غَدَاةِ خَبِيسٍ زَوَّجَهُ اللهُ مِنَ الحُورِ ثَمَانَبِائَةِ عَذْرَاءَ وَأَرْبَعَةَ آلَافِ نَيَّبٍ وَحُوراً مِنَ الحُورِ الْعِبَنِ وَكَانَ مَعَ مُحَمَّد عَلَيْهِمَ».

(بحار الأنوار: ج٨، ص١٩٢)

# الإطار العام

## من عرف نفسه فقد عرف ربه

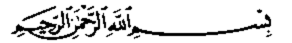
إذا عرف الإنسان ربه، عرّفه الله تعالى نفسه. كذلك إذا عرف نفسه، عرف ربه، حيث أنه حين يتفكر فيها لا يجد فيها إلا آيات الصنع وشواهد التدبير. ولعل أهم إثارة علمية يلقيها القرآن على الإنسان هي حقيقة حدوثه بعد العدم، وأنه أصبح شيئاً مذكوراً بعد أن كان عدماً خاملاً مجهولاً. تَفَكَّر حين لم تكن شيئاً مذكوراً ثم خلقك الله الحكيم المقتدر من نطفة أمشاج؛ تفكر في هدف ذلك، هل هو سوى الابتلاء؟.

هكذا تفتتح سورة الإنسان التي تزرع في النفس خشية الآخرة، وتجعلها معراجاً للشخصية إلى التكامل والسمو حتى تبلغ درجة الأبرار، الذين تصبغ شخصيتهم الفذة صفة الوفاء بالنذر، والخوف من يوم القيامة، والإيثار، والترفع عن شهوة المدح وحب التسلط على الآخرين.

وتمضي آيات السورة المباركة التي نزلت في شأن أهل الرسول المسورة، تمضي في بيان نعيم الجنة التي تختمها بوصفها بالملك الكبير، وبأن رجم الرحمن يسقيهم شراباً طهورا. ولكيلا يعيش الإنسان في أحلام التمني والتظني؛ يذكِّره السياق بأن ثمن الجنة الصبر لحكم الله، والاستقامة ضد ضغوط الآثمين الكفار، وذكر الله بالليل والنهار. ويبين أن الضالين والظالمين انتهوا إلى هذه العاقبة السوأى بسبب تركهم ذكر يوم القيامة، ذلك اليوم الثقيل.

وفي خاتمة السورة يذكرنا الرب بأن الإنسان حر في اتخاذ سبيل الله بتلك المشيئة التي منحه الله إياها، وأن مشيئته بالله العظيم الحكيم في عطائه وجزائه.

إنما نطعمكم لوجه الله



انَا حَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِنْ نُظْفَةٍ أَمْشَاج "نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا إِنَّا حَلَقْنَا ٱلإِنسَنَ مِن نُظْفَةٍ أَمْشَاج "نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا () إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا () إِنَّا آغْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَلَنَسِلَا وَأَغْلَنَلا وَسَعِيرًا () إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَلُورًا () عَنْنَا يَشْرُبُ بَها عِبَادُ اللَهِ يُفَجِرُهُمَا مَن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَلُورًا () عَنْنَا يَشْرُبُ بَها عِبَادُ اللَهِ يُفَجَرُهُمَا مَن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَلُورًا () عَنْنَا يَشْرُهُ مُسْتَطِيرًا () وَيُفْلِمُونَ مَنْ عَلِيرًا () يُوفُونَ بِالنَّذِر وَيَعَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرُهُ مُسْتَطِيرًا () وَيُفْلِمُونَ مَرَاءُ وَلَا شَكُورًا () وَعُفُرَة مَا مَعْرَدًا () وَيُفْلِمُونَا مَرَاءُ وَلَا شَكُورًا () إِنَّا عَنَافُ مِن زَيْنَا يَوْمًا عَبُومًا فَظْمِيكُمُ لِوَجُو اللَّهُ مُنْعَقِرُونَ مَرَاءُ وَلَا شَكُورًا () وَيُفْلِمُونَا مَرَاءُ وَلَا شَكُورًا () وَعُفْدَهُمَ مَامَةُ مَنْ مَنْهُ مُعَامًا مَعَلَى مُنْتُ الْنَقْطِيمُ فَعَامَةُ اللَّهُ مَنْ مَرَاءُ وَلَا شَعْمَامًا عَلَى حَبِيهِ عَلَى الْتَنْتَابِ فَيْنَا وَمَنْ وَعَنْهُ مَا مَعْتَعَوْمَا فَعَلَيْ الْعَدَيْنَهُ مَا تَعْمَسُرًا مَرَابُ وَالَيْتَهُ مَوْرًا () وَالْمَعْتَدُورًا إِنَّ وَيُعَاعَمُونَا وَالْتَعْمَارُ () وَمَعْتَعْ مَنْ يَعْذَينَ فَيْ يَعْمَامَ مَنْ مَعْتَى مَاتَ مَعْرَبُهُمُ اللَّهُ مَنْ يَعْتَعْتَى مَائُولًا مَا لَكُورًا () وَعُمَاعَةُ مَنْ مَنْ مَا مَعْتَيْ مَا مَا مَنْ أَعْتَنْ الْنَا مَعْتَنَا الْنَا مَا مَنْ مَنْ مُولَا مَنْ وَيْعَا مَنْ مَنْ الْعَامَامُ مَا مَنْ مَا عَنْ مَنْ مَنْ مَا عَنْ مَا مَنْ مَعْتَعْهُ مَا مَعْتَنَا مَعْتَقُونَا الْنَا وَعَا عَلَيْ مَنْ مَا عَنْ مَنْهُ مَا مَنْعَا وَمَا مَنْ وَنَا مَا مَا وَوَلَقَا مَا عَنْ مَنْعُونَ مَا مَنْعُولَ مَنْ وَلَكَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَعْتَمُ وَالْنَا مَا مَا مَنْ مَا مَنْعَامُ مَا مَنْ مَا مُولَا مَنْ وَنَا مَنْ أَنْ مَا مَنْ مُ مَنْ مَا مُولَا مَنْ مَنْ مَا مَعْتَمُ مُورًا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَا مَنْ مَاعُونَ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مُولَوا مُنْ الْ مَا مَا مَا مَا م

(١) أمشاج: مختلطة، ومشجتُ هذا بهذا أي خلطته، وواحد الأمشاج مشيج.
 (٢) مستطيراً: أي فاشياً منتشراً ذاهباً في الجهات بلغ أقصى المبالغ.
 (٣) قمطريراً: الشديد في الشر.
 (٤) زمهريراً: هو أشد ما يكون من البرد.
 (٥) قوارير: زجاجية.

عَلِيْهُمْ بِيَابُ سُندُسٍ خُصْرٌ وَإِسْتَبْرَقَ وَحُلُّوا أَسَاوِرَ مِن فِضَع وَسَقَنهُمْ رَبُهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ۞ إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُرْ جَزَاءَ وَكَانَ سَعَيْكُمْ مَسْكُورًا ۞ إِنَّا تَحْنُ نَزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ تَدْبِيلًا ۞ فَاصْبِرْ لِحُكْمَ رَبِكَ وَلا تُطْع مِنْهُمْ ءَايْمًا أَوْ كَفُورًا ۞ وَأَذَكُرُ أَسْمَ رَبِكَ بُتَكُرَهُ وَأَصِبِلًا ۞ وَمِنَ الَيْلِ فَاسْجُد كَفُورًا ۞ وَأَذَكُرُ اسْمَ رَبِكَ بُتَكُرَهُ وَأَصِبِلًا ۞ وَمِنَ الْتَابِ فَاسْجُد لَهُ وَسَبِحْهُ لَيْلًا طُويلًا ۞ إِنَ هَذَا كَانَ لَكُرْ جَزَاءَ وَكَانَ سَعْبُكُو مَا أَق لَهُ وَسَبَحْهُ لَيْلًا طُويلًا ۞ وَاذَكُرُ اسْمَ رَبِكَ بُتَكُرَهُ وَأَصِبِلًا ۞ وَمِنَ الْتَابِ فَاسْجُد وَرَاءَهُمْ يَوْمَا يَعْيَلًا ۞ فَانَ مَنْهُمْ وَشَدَدُنَا أَسْرَهُمْ أَنْ وَإِذَا سِنْنَا مَوْرَاءَهُمْ يَوْمَا يَعْيَلًا ۞ فَانْ فَاسْبُد وَرَاءَهُمْ يَوْمَا يَعْيَلًا ۞ غَنْ خَلَقْنَهُمْ وَشَدَدُنَا أَسْرَهُمْ أَنْ وَإِذَا سِنْنَا بَدَلْنَا أَمْنَابُهُمْ بَدِيلًا ۞ غَنْ خَلَقْنَهُمْ وَشَدَدُنَا أَسْرَهُمْ أَنْ وَإِذَا سِنْنَا مَدَلْنَا أَمْسَلَهُمْ بَدِيلًا ۞ غَنْ خَلَقُنَهُمْ وَسَدَدُنَا أَسْرَهُمْ أَنُ وَإِذَا سِنْنَا مَنْ يَذَا أَمْنَابُهُمْ بَدِيلًا صَانَ فَعَيْكُمُ الْنَهُ فَا إِنَا عَامَتُنَهُمْ وَالْنَا عَنَكُونُهُ أَنْ وَاللَّذَا مَنْ يَسْبَدُهُمْ يَوْمَا يَعْبَلُهُ مِنْ يَشَاء وَرَاعَا لَوْ لَنْ اللَهُ إِذَا شَرُعُمْ أَنْ يَشَاء مَوْرَا فَاسَبِيلًا أَنْ يَسَابَهُ فَاسَمُ عُذَابًا أَنِي أَنْ يَشْنَا مُ مَنْ مُنْهُ مُومَا يَعْدَيلُهُ إِنَى أَنْ اللَهُ إِنْ مُعْتَى الْنَهُ مُوْمَ الْنَهُ إِنْ

بينات من الآيات:

[١-٤] إذا عرف الإنسان ربه عرفه الله نفسه. كذلك إذا عرف نفسه عرف ربه، حيث إنه حين يتفكر فيها لا يجد فيها إلا آيات الصنع وشواهد التدبير.

وأهم أثارة علمية يلقيها القرآن على الإنسان: حقيقة حدوثه بعد العدم، وأنه أصبح شيئا مذكورا بعد أن كان خاملا مجهو لا فحك أنّي عكى آلإنسَن حِينٌ مِنَ الذَّهْرِ لَمَ يَكُن شَيّئًا مَذَكُورًا ﴾، وهذه الإثارة التي تنفذ في أغوار الإنسان، والتي تعبَّر عنها صيغة الاستفهام، إنها تجعلنا عندما نتفكر في أبعادها نعيش وعي الصيرورة الزمنية في نشأتنا، هذا الوعي الذي يزيد العقل، ويقضي على الغرور، ويرفع الإنسان إلى مستوى الحكمة. وقد اختلفوا في حرف فحل ﴾، فقال بعضهم: أنه هنا بمعنى (قد)، وقال آخرون: بل هو استفهام تقريري، يعرف السائل الجواب سلفا وإنها يطرح الكلام لأخذ الإقرار من الطرف الآخر. ويبدو لي أن الكلمات تبقى بمعناها اللغوي عند الاستعهالات الأدبية المختلفة، إلا أن هدف الاستفهام؟ فهو ليس شأن الكلمات هنا –مثلا– جاءت بمعنى الاستفهام، أما لماذا جاء الاستفهام؟ فهو ليس شأن الكلمات -خصوصاً وهي مفردات- إنها هو شأن الذي استخدمها، وإنها هو السياق ومعاريض الكلام نحصوصاً وهي مفردات- إنها هو شأن الذي استخدمها، وإنها هو السياق ومعاريض الكلام الذي يكسف عن بعض أغراض المتكلم. ويكون مثل ذلك في عالم الماديات المكلم التي تقوم الذي يكر الكلام

(١) وشددنا أسرهم: أي أحكمنا خلقهم بتنظيم الأجهزة، فإن الأسر أصله الشد، ومنه سُمّي الأسير أسيراً لأنه يشد بالحبال. ولقد فسر أئمة الهدى هذه الآية عدة تفاسير مما كشف عن أبعادها المتنوعة، فعن مالك الجهني قال: «سألت أبا عبد الله الإمام الصادق عَلَيَكَلاً عَنْ قَوْلِهِ: ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَى ٱلإِنسَنِ مِيْ قِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَذْكُورًا ﴾ فَقَالَ: كَانَ مُقَدَّراً غَيْرَ مَذْكُورٍ \*<sup>(1)</sup>، وعن زرارة قال: «سألت أبا جعفر عَلَيَكَلاً عن قول الله عز وجل: ﴿ هَلْ أَنَى عَلَى ٱلإِنسَنِ مِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَذَكُورًا ﴾ فقال: كَانَ مُقَدَّراً غَيْرَ مَذْكُورٍ \*<sup>(1)</sup>، وعن زرارة قال: «سألت أبا جعفر عَليَكَلاً عن قول الله عز وجل: ﴿ هَلْ أَنَى عَلَى ٱلإِنسَنِ مِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَذْكُورًا ﴾ فقال: كَانَ يَكُنْ مَذْكُورًا»<sup>(1)</sup>، وعن الباقر عَلَيَكِلاً قال: •كَانَ مَذْكُوراً فِي الْعِلْمِ وَلَمْ يَكُن مَذْكُورًا فِي الْعَلْقَ وهكذا روايات أخرى كثيرة تهدينا إلى أن الإنسان يمر قبل وجودَه المادي في الحياة بمرحلتين هما:

الأولى: عالم التقدير في علم الله.

الثانية: عوالم النشأة، مثل عالم الأشباح (الأرواح)، عالم الذر، عالم الأصلاب، ثم عالم الأرحام، فعالم الدنيا، وفي تلك العوالم وقبل عالم الدنيا كان الإنسان شيئا – في علم الله – ولم يكن مذكورا عند الخلق لضآلته المتناهية.

إِنَّاخَلَقَنَا ٱلإِنسَنَ مِن نُظْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ أي مختلطة، قال الإمام الباقر عَلِيَتَلاً حول كلمة أمشاج: «مَاءُ الرَّجُلِ وَمَاءُ الْمَرْأَةِ اخْتَلَطَا جَمِيعاً»<sup>(1)</sup>، كما أنها مختلطة من الناحية المعنوية إذ تحمل الصفات الوراثية والنفسية والشكلية من الطرفين بما يمثلانه من امتداد في التاريخ والمجتمع كالأجداد والآباء والأخوال، وقد أشار الإمام علي عَلَيْتَلاً إلى هذا المعنى إذ وصف الإنسان بقوله: «وعَطِّ الْأَمْشَاجِ مِنْ مَسَارِبِ الْأَصْلَابِ»<sup>(٥)</sup>، ومن ناحية ثالثة يعيش الإنسان ثنائية هامة، فهو في البداية خليط من تطلعات الفطرة والعقل والإيهان، وشهوات الهوى والجهل والجحود، بين جنود الرحن، وأعوان الشيطان.

وهكذا كل شيء في الإنسان يحتمل نزعتين، وصبغتين، ومنهجين، ووجهتين: الحق والباطل، الله أو الشيطان، العقل أو الجهل، الإيهان أو الجحود، الجنة أو النار، ويبدو أن هذه الثنائية أقرب إلى كلمة الأمشاج لأن شأن الثنائيات (الاختلاط بين ماء الرجل وماء المرأة، أو بين مختلف العوامل الوراثية من الآباء والأمهات) مقدمة لهذه الثنائية، ويدل على ذلك بيان حكمة الابتلاء بعد بيان الثنائية. ﴿نَبْتَلِيهِ ﴾ ولا يصدق الابتلاء في حياة الإنسان حتى يكون مختارا، وذلك بأن تكون خلقته خليطا من نزعتين وتطلعين: أحدهما الخير والآخر الشر. ومن

- (۱) الكافي: ج۱، ص۱٤۷.
- (٢) المحاسن: ج١، ص٢٤٣.
- (٣) بحار الأنوار: ج٥٧، ص٣٢٨.
- (٤) بحار الأنوار: ج٥٧، ص ٣٧٦.
- (٥) بحار الأنوار: ج٤٥، ص١١٢.

الضروري للإنسان وهو يهارس الحياة ونعمة الوجود أن يعرف أن الابتلاء جزء من وجوده، من دونه تصبح حياته بلا معنى بلا روح وبلا هدف.. تماما كتفاحة فاسدة لا تغني أو تسمن من جوع، أو كهاء آسن لا ينفع سقيا ولا طهورا. وإطلاق كلمة الابتلاء يدلنا على أن الإنسان ممتحن بكل شيء يتصل به خيرًا كان أو شرًا، وأول ما يبتلى به نعمة الخلق، فهل يشكر ربه عليها حيث خلقه وأوجده ولم يكن شيئا مذكورا أم يقابله بالجحود والكفران؟ قال الإمام الباقر عَلَيَّ الذي جَلَّ ثَنَاؤُهُ وَلَمُ أَكُ شَيْئاً مَذْكُوراً قَالَ نِعْمَةٍ بَلَاكَ الله عَزَ وَجَلَّ وَأَنْعَمَ عَلَيْكَ بِمَا، قَالَ : أَنْ خَلَقَنِي جَلَّ ثَنَاؤُهُ وَلَمُ أَكُ شَيْئاً مَذْكُوراً قَالَ : صَدَقْت "<sup>(1)</sup>.

وحيث أراد ربنا امتحان الإنسان وَفَر من جهته الشروط والمستلزمات التي تجعل البشر مسؤولا عن الامتحان فتكون حجة عليه عندما يكفر، ووسيلة لصالحه عندما يريد الإيهان والشكر ﴿فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾، والسمع والبصر نافذتان لعقل الإنسان على الخليقة، وهما أهم أدوات المعرفة عنده، وبالتالي أبرز وسائل الاختيار، فبسمعه يتلقى نصائح الآخرين وتجاربهم، وببصره وبصيرته يرى ويقلَّب وجوه الأمور ثم يختار لنفسه الموقف والطريق، وذلك يكفي دافعا يحمَّله المسؤولية ويقيم عليه الحجة، ولكن الله أبي إلا أن تكون له الحجة البالغة عليه فهداه السبيل مبينا له الحق والباطل والصواب والخطأ ﴿إِنَّاهَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ ﴾ فمعالم الطريق الصحيح بيَّنة وواضحة للبشر، هداه الله إليها بالفطرة والعقل والرسال، ولكنه لم

إِمَّا شَاكِرًا ﴾ يتبع فطرته وعقله وهدى ربه، الذي هو السبيل الذي يشَّره له، فيشكره على كل نعمة، ومن شكره طاعته. ﴿وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ لا يسمع نداء الحق، ولا يبصر الطريق ولا يسلكه، فلا يشكر ربه على نعمه. وإنها عبَّر الله بالشكر والكفر عن الهدى والضلال لأنها الأساس والمعول، فكل ضلال وكفر وانحراف في حياة البشر هو كفران لنعم الله عليه، وكل هدى وإيهان وعمل صالح هو شكر. قال حران بن أعين: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيَّ قَوْلِهِ عَزَّ وجَلَّ : ﴿إِنَّاهَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ قَالَ: إِمَّا آخِذٌ فَهُوَ شَاكِرٌ وإِمَّا تَارِكُ فَهُورًا كَافِرٌ »<sup>(\*)</sup>. وحينها يكفر الأيسان بربه ونعمه فإنه يصير إلى عذاب شديد أعده الله لكل كفور.

إِنَّآ أَعْتَـدْنَا لِلْكَنِفِرِينَ سَلَنَسِلاً وَأَعْلَىٰلاً وَسَعِيرًا ﴾ قال القرطبي: «السلاسل: القيود في جهنم طول كل سلسلة سبعون ذراعا»<sup>(٣)</sup>، وقال الرازي: «السلاسل تشد بها أرجلهم، وأما

- (١) بحار الأنوار: ج٢٧، ص٢٠.
- (٢) الكافي: ج٢ ص٣٨٤، تفسير القمي: ج٢ ص٣٩٨.
  - (٣) الجامع لأحكام القرآن: ج ١٩، ص ١٢٣.

الأغلال فتشد بها أيديهم إلى رقابهم"<sup>(()</sup>. ولعل السلاسل ما يُشهدُّ بها المجرمون إلى بعضهم ويسحبون بها، والأغلال ما يُقيَّد بها الواحد من يديه ورجليه ورقبته. وهذا جزاء مناسب للكافرين، لأنهم يسيئون الاستفادة من الحرية المعطاة إليهم في الدنيا فيقيدون في الآخرة. وسلاسل الآخرة وأغلالها تجسيدات لمثلها في الدنيا، لأن من يخالف قيم الحق وسبيل الهدى ويتبع المناهج البشرية يتورط في أغلال العبودية والعقد والمشاكل المختلفة.

[0] أما الشاكرون الذين يببهم ربهم وسام الأبرار فإنهم لا يتحررون من سلاسل الضلال وأغلاله وسعيره في الدنيا فقط، بل ويكسبون الحرية الكاملة في الآخرة والثواب الجزيل جزاء شكرهم واتباعهم رسالة الله عز وجل. ﴿إِنَّ ٱلأَبْتَرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ قيل: «هو جمع بَرَّ، وفي الصحاح: وجمع البَر الأبرار، وفلان يبر خالقه ويتبرره أي يطيعه»<sup>(۱)</sup>. والقرآن يفسر معنى ﴿الأَبْتَرَارَ ﴾ من خلال بيانه لصفاتهم، وهذا يقرِّب المعنى ويرسِّخه في الأذهان بصورة أوضح وأفضل.

وما يشربه الأبرار في الجنة مختلط طعمه ومزاجه بصفات الكافور الحسنة، وهو اسم «عين ماء في الجنة» عن ابن عباس<sup>(٣)</sup>، وقال سعيد عن قتادة: «تمزج لهم بالكافور، وتختم بالمسك، وقيل: أراد كالكافور في بياضه وطيب رائحته وبرده، لأن الكافور لا يشرب»<sup>(1)</sup>، وقال مقاتل: «ليس بكافور الدنيا، ولكن سمى الله ما عنده بها عندكم حتى تهتدي لها القلوب»<sup>(0)</sup>. ومن فوائد الكافور طبعه البارد، وتسكينه للعطش، وحين يمتزج بشراب يكون أنفع للجسم. وقوله

- (۱) التفسير الكبير: ج۳۰، ص۲٤٠.
   (۲) الجامع لأحكام القرآن: ج ۱۹، ص ۱۲۵.
   (۳) المصدر السابق: ص١٢٦.
   (٤) المصدر السابق: ص١٣٦.
  - (٥) المصدر السابق: ص١٢٦.
  - (٦) تفسير نور الثقلين: ج٥، ص٤٧٧.

به إلى الماء فيجري معه حيثها دار في منازله على مستوى الأرض في غير أخدود"<sup>(١)</sup>. وإلى مثل هذا الجزاء تتطلع النفوس بصورة فطرية، من هنا يوجهنا القرآن إلى حقيقة هامة وهي أن ذلك النعيم لم يصل إليه الأبرار عبثا ومن دون سعي، وإنها لما جسدوا في حياتهم من صفات الخير، فإن ما عند الله لا ينال بالتمني والتظني بل بالسعي والاجتهاد.

[٧] ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذَرِ ﴾ أيّ نذر وعهد يقطعونه على أنفسهم، وأظهر مصاديق النذر في حياة الإنسان عهده الذي أخذه الله منه، وتعهَّد هو بالوفاء به في الميثاق الأول في عالم الذر حيث قطع على نفسه بتوحيد ربه وطاعته وتولي أوليائه، وحينها تنبني شخصية المجتمع على أساس الوفاء بالتعهدات فذلك مما يزيد الثقة والاطمئنان بينهم، ويجعل المجتمع مُهيَّا للتقدم والتحضر، لأن الحضارة في حقيقتها مجموعة من القيم التي يؤمن بها المجتمع ويتعهد الوفاء بها، وأصل الحضارة تكاثف الجهود، وتراكم الانجازات، وتركُّز الخبرات، وكل أولئك رهين الثقة المتبادلة والتي يزرعها الوفاء بالعهود. أما لماذا يلتزم الأبرار بالعهد ويوفون بالنذر فلأنهم يعيشون أهوال القيامة فيخشونها، ويرتفعون إلى الحالة الجدية التي يتطلبها مثل ذلك اليوم!

وَيَخَافُونَ يَوَمَاكَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾ قال الإمام الصادق ﷺ: «عَابِسًا كَلُوْحًا»<sup>(٢)</sup>، وعن علي بن إبراهيم قال: «المستطير العظيم»<sup>(٣)</sup>. فالخوف الحقيقي من الآخرة إذن هو الذي يتحول إلى إيهان يردع الإنسان عن الخيانة ونقض العهد والكذب وكل خطيئة، ويدفعه إلى كل فضيلة وصفة حسنة في الدنيا، وبتعبير آخر: إن الخوف من الآخرة وقود الإنسان في مسيرته الصاعدة نحو الكمال. وهكذا تجد القرآن يذكِّرنا بها المرة بعد الأخرى لتصبح جزءا من كياننا الثقافي، ومزيجة مع شخصياتنا، وصبغة أساسية لحياتنا.

[٨] وصفة أخرى تقرَّب الأبرار إلى ربهم وإلى ذلك النعيم الكبير هي تحمل المسؤولية الاجتهاعية تجاه الضعفاء وأهل الحاجة بالرغم من حاجتهم الماسة إلى الطعام ويُطْعِمُونَ ألطَّعام عَلَى حُبِّم عَلَى حُبِّم على حب الله، وهذا صحيح من ألطَّعام عَلَى حُبِّم على حب الله، وهذا صحيح من ناحية المعنى، أما سياق الكلام فيدل على حب الطعام - لأنه أقرب إلى الضمير، ولأن حب الله (ووجهه) ذكر في الآية التالية بصورة مستقلة لأهميته فلا داعي للتكرار -. وهذا يعني أن الله الله وهذا صحيح من ألطَّعام على حب الله، وهذا صحيح من الحية المعنى، أما سياق الكلام فيدل على حب الطعام - لأنه أقرب إلى الضمير، ولأن حب الله (ووجهه) ذكر في الآية التالية بصورة مستقلة لأهميته فلا داعي للتكرار -. وهذا يعني أن الله (ووجهه) ذكر في الآية التالية بصورة مستقلة وأهميته فلا داعي للتكرار موالي ما يعني أن المراد من حب الطعام وإلى حد الطعام ما يعني أن الله (ووجهه) ذكر في الآية التالية بصورة مستقلة وأهميته فلا داعي للتكرار -. وهذا يعني أن الله (ووجهه) ذكر في الآية التالية بصورة مستقلة وأهميته فلا داعي للتكرار موالي ما يعني أن الله (ووجهه) ذكر في الآية التالية بصورة مستقلة وأهميته فلا داعي للتكرار مواله ما يعني أن الله (ووجهه) ذكر في الآية التالية بصورة مستقلة وأهميته فلا داعي للتكرار موالي ما يطمونه الما مواله موالهم، بل مما يطمونه الما واله من حب الطعام هنا: أن الأبرار لا يطعمون الآخرين من فاضل طعامهم، بل ما يطعمونه أنفسهم وإلى حد الإيثار، بحيث يتصدقون بها عندهم وينفقونه مع حاجة وحب إليه، وهذه من أنفسهم وإلى حد الإيثار، بحيث يتصدقون بها عندهم وينفقونه مع حاجة وحب إليه، وهذه من أنفسهم وإلى حد الإيثار، بحيث يتصدقون بها عندهم وينفقونه مع حاجة وحب إليه، وهذه من أنفسهم وإلى حد الإيثار، بحيث يتصدقون بها عندهم وينفقونه مع حاجة وحب إليه، وهذه من أله من ما يله ما يعاد من حاجي ما ما مولي ما ما يعاد من حب إليه، وهذه من أنفسهم وإلى حد الإيثار، بحيث يتصدقون بها عندهم وينفقونه مع حاجة وحب إليه، وهذه من أله ما يعد ما يعاد ما يعاد ما يعاد ما يعاد ما يعاد ما على ما يعاد م

- (١) الجامع لأحكام القرآن: ص ١٢٦.
  - (٢) بيحار الأنوار : ج ٣٥، ص ٢٤٠.
  - (٣) تفسير القمي: ج٢، ص٣٩٨.

أرفع مراحل التضحية والعطاء، ويؤكد ذلك أن الإنفاق مما تحبه النفس من شروط القرآن لبلوغ درجة البر، كما قال سبحانه: ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَقَّ تُنفِقُواْ مِمَّا يَحْبُوُ بَخَ ﴾ [آل عمران: ٩٢].

[9] قد يكون الإنفاق بهدف الاستكبار والتعالي على الآخرين وبسط السلطة عليهم. إنه إنفاق المن والرياء، ولكن الأبرار يخلصون في إنفاقهم ﴿إِنَّمَا نُظْعِئُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهُ لَا نُرِيدُ مِنكُر شُكُورًا ﴾ إن الأبرار لا يتطلعون إلى شيء وراء إنفاقهم وخدماتهم للآخرين إلا رضا الله وثوابه، مما يعكس تمحض التوحيد في أنفسهم، فلا يطالبون حتى بكلمة الشكر (شكرًا وأحسنتم) وما إلى ذلك، قال الإمام الصادق عَلَيَكَلاً: «وَاللَّهُ مَا قَالُوا هَذَا لَهُمْ وَلَكِنَّهُمْ أَصْمَرُوهُ في أَنفُسِهِمْ وَمَا إلى ذلك، قال الإمام الصادق عَلَيَكَلاً: وَاللَّهُ مَا قَالُوا هَذَا لَهُمْ وَلَكِنَّهُمْ أَصْمَرُوهُ في أَنفُسِهمْ وَاللَّهُ مَا يَكُورُ اللَّهُ الرَّامِ الصادق عَلَيَكُورًا تُنفُسِهمْ وما إلى ذلك، قال الإمام الصادق عَلَيَكَلاً: وَاللَّهُ مَا قَالُوا هَذَا لَهُمْ وَلَكِنَّهُمْ أَصْمَرُوهُ في أَنفُسِهمْ وَمَا إلى ذلك، قال الإمام الصادق عَلَيَكَلاً: وَاللَّهُ مَا قَالُوا هَذَا لَهُمْ وَلَكِنَهُمْ أَصْمَرُوهُ في أَنفُسِهمْ وَمَا إلى ذلك، قال الإمام الصادق عَلَيَكَلاً: وَاللَّهُ مَا قَالُوا هَذَا لَهُمْ وَلَكِنَهُمُ أَصْمَرُوهُ في أَنفُسِهمْ وَالعُمْ مَا يَكُورُ اللَّالَةُ وَاللَّهُ مُوالاً مَا الصادق عَلَيْكَارِ: وَاللَّهُ مَا قَالُوا هَذَا لَهُمْ وَلَكِنَهُمْ أَصْمَرُوهُ في أَنفُسِهمْ وَالْحُمْ اللَّذَلُكُ اللَّهُ وَلَكُنُ اللَيْ اللَّهُ مُوالِحُهُمُ أَحُورًا تُشْائِقُونَ عَلَيْنَا بِهِ وَلَكُنْ

[١٠] كيف يتجرد الأبرار من حب الذات إلى هذه الدرجة السامية؟ كيف ينتزعون من أنفسهم حب الأموال التي يحتاجونها لطعامهم وقد فُطِرت الأنفس على حب المال، وبالذات حينما يكون ثمن أهم حاجة عند الإنسان حاجة الطعام؟ وأعظم من هذا: كيف يسيطرون على غريزة حب السلطة والعلو في الأرض التي هي أعظم غريزة عند الإنسان، وكانت وراء خروج آدم عَلَيْتَلاً من الجنة، حتى تراهم لا يبحثون عن كلمة شكر تقال لهم، أو أي جزاء من أي نوع يكافؤون به؟.

الجواب: إنهم يعيشون أهوال القيامة، وكل همهم النجاة منها. إنهم يعيشون -إذن- عالما آخر له همومه وتطلعاته المختلفة عن هذا العالم المادي المحدود، وهم يعرفون أن ثمن النجاة في ذلك اليوم المرعب الرهيب الفظيع إنها هو باتقاء شح الذات وإيثار الضعفاء والمحتاجين، إذا إن المسؤولية الاجتماعية تجاه المحرومين والبؤساء ليست اختيارية يتحملها الإنسان أو لا يتحملها، وإنها هي واجب ديني يتصل بمصيرة في الآخرة، وعاقبته عند الله، وإذا ما دخلت هذه الحقيقة إلى وعي الإنسان فسوف لن يتواني في أدائها. ﴿ إِنَّا يَخَافُ مِن رَبِّيَا يَوَمًا عَبُوسًا قَتَطَ مِرْا ﴾ أي شديدا وعسيرا، قال الأخفش القمطرير: «أشد ما يكون من الأيام وأطوله في البلاء»"، وقال الكسائي: «يوم مُقَمْطِر إذا كان صعبا شديدا»".

ويجدر بنا أن ننقل هنا شأن نزول السورة حسب الرواة والمفسرين من كل الفرق

- (١) الأمالي للصدوق: ص٢٦٠.
- (٢) الجامع لأحكام القرآن: ج ١٩، ص ١٣٥.
  - (٣) المصدر السابق: ص ١٣٥.

الإسلامية، لكي نعرف أن هذه الصفات المذكورة في القرآن قد جسَّدها فعلا بشر أمثالنا، قد خُلقوا من لحم ودم وكانت فيهم الحاجات والغرائز فتغلَّبوا عليها بحول الله وقوته وبفضل وعي الآخرة. إنهم ذرية رسول الله فاطمة وبعلها وبنوها وخادمتهم فضة عَلِيَهَا ﴿

قال العلامة الطبرسي: "نزلت في على وفاطمة والحسن والحسين على وجارية لهم تسمى فضة، وهو المروي عن ابن عباس ومجاهد وأبي صالح، والقصة طويلة جملتها أنهم قالوا: مرض الحسن والحسين فعادهما جدهما ووجوه العرب، وقالوا: يا أبا الحسن لو نذرت على ولديك نذرا؟ فنذر صوم ثلاثة أيام إن شفاهما الله سبحانه، ونذرت فاطمة على وكذلك فضة، فبرئا وليس عندهم شيء، فاستقرض على عليتك ثلاثة أصوع من شعير من يهودي، وروي: أنه أخذها ليغزل له صوفا، وجاء به إلى فاطمة فطحنت صاعا منها فاختبزته وصلى على علي تشري الغرب وقربته إليهم فأتاهم مسكين يدعوهم وسأهم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء، فلما كان اليوم الثاني أخذت صاعا وطحنته واختبزته وقدمته إلى على عليتك فإذا يتيم بالباب يستطعم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء، فلما كان اليوم الثالث عمدت إلى الماء، فاحنته واختبزته وقدمته إلى علي عليتك فإذا أسير بالباب يستطعم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء، وقدمته إلى علي عليتك فإذا أسير بالباب يستطعم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء، وقدمته إلى علي عليتك فإذا أسير بالباب يستطعم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء، ومن وقدمته إلى علي عليتك فإذا أسير بالباب يستطعم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء، وقدمته إلى علي عليت فإذا أسير بالباب يستطعم فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء، فلما كان اليوم الرابع وقد قضوا نذورهم أتى علي ومعه الحسن والحسين عنه إلى النبي تشيئ وبها ضعف فبكى رسول الله علين ونزل جبرائيل بسورة: (هَلَ أَنَّ كه"<sup>(1)</sup>.

[11] ﴿ فَوَقَنْهُمُ اللَّهُ شَرَّذَلِكَ ٱلْيَوَمِ وَلَقَنْهُمْ نَضَرَهُ وَسُرُورًا ﴾ قال الحسن ومجاهد: نضرة في وجوههم وسرورا في قلوبهم، وقوله ﴿ فَوَقَنْهُمُ ﴾ يدل على أن النجاة من عذاب ذلك اليوم والفوز بجنة الله ورضوانه نتيجة لأمرين هما: الخوف من الآخرة والعمل الخالص لوجه الله. وفي الرواية عن الإمام الباقر عَلِيَنَكِز ؛ قال: «قال رسول الله عَلَيْتِي : يُؤْتَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِرَجُل فَيُقَالُ: احْتَجَّ، فَيَقُولُ: يَا رَبِّ خَلَقْتَنِي وَهَدَيْتَنِي فَأَوْسَعْتَ عَلَيَّ فَلَمْ أَزَلْ أُوسِعُ عَلَى حَلَقِكَ وَأَيُسَرُ عَلَيْهِمْ إِنَى تَنْشُرَ عَلَيَّ هَذَا الْيَوْمَ رَحْتَكَ وتُيَسَرَهُ، فَيَقُولُ الرَّبُ جَلَّ ثَنَاؤُهُ وتَعَالَى ذِكْرُهُ: صَدَقَ عَلِيهِمْ إِنَى تَنْشُرَ عَلَيَّ هَذَا الْيَوْمَ رَحْتَكَ وتُيَسَرَهُ، فَيَقُولُ الرَّبُ جَلَّ ثَنَاؤُهُ وتَعَالَى ذِكْرُهُ: صَدَقَ عَبْدِي؛

[١٢] وهكذا يؤكد ربنا -سبحانه- على أن ثمن نعيم الآخرة الصبر في الدنيا فيقول: ﴿وَجَزَنِهُم بِمَاصَبَرُواْ﴾ على الطاعة، وعن المعصية، وعند المصائب والنوائب ﴿جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾ ولعل في الآية إشارة إلى أن إخلاص الإنسان في عمله، وخروجه من حب الذات (حب التظاهر والإطراء) عند الإنفاق بالذات، بحاجة إلى إرادة عالية وصبر عظيم يقاوم بهما تحديات

- (١) مجمع البيان: ج٠١، ص٥١٤.
  - (٢) الكآني: ج٤، ص ٤٠.

النفس والشيطان.

[٣٩-١٩] ويفصِّل القرآن في بيان نعيم جنة الآبرار تشويقا لنا في الرغبة إليها والعمل على الفوز بها (مُتَكِينَ فِهَاعَلَى ٱلأَرَآبِكِ) جمع أريكة، وهي الأَسِرَّة المحشوة على أفضل وجه. (لا يَرَوْنَ فِيهَا شَسْاوَلَا زَمْهَرِيرًا) والشمس كناية عن الحر، أما الزمهرير فهو البرد الشديد، قال عن نُورِ عَرْشِهِ وَحَرُّهُمَا مِنْ جَهَنَّمَ، فَإِذَا كَانَتِ الْقِيَامَةُ عَادَ إلَى الْعَرْشِ نُورُهُمَا وَعَادَ إلَى النَّارِ حَرُّهُمَا فَلَا يَكُونُ شَمْسٌ وَالْقَمَرَ آيَنَانِ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ يَجْرِيَانِ بِأَمْرِهِ مُطِيعَانِ لَهُ

﴿وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَنْلُهَا﴾ ليس لأن فيها شمسًا وحرَّا، بل هي كناية عن تناسب أشجار الجنة وحالة الرفاه المهيأة لأهلها بحيث تغطي فوقهم. ولكنها في الوقت نفسه قريبة ثمارها إليهم، ميسرة عليهم تناولها ﴿وَدُلِّلَتْ قُطُوفُهَانَذَلِيلاً﴾ والمفعول المطلق ﴿نَذْلِيلاً﴾ يفيد التأكيد والمبالغة، أي إنها مذللة أيها تذليل، قال رسول الله ﷺ : «مِنْ قُرْبِهَا مِنْهُمْ يَتَنَاوَلُ المُؤْمِنُ مِنَ النَّوْعِ الَّذِي يَشْتَهِيهِ مِنَ الشَّارِ بِفِيهِ وهُوَ مُتَكِينٌ، وإِنَّ الْأَنُواعَ مِنَ الْفَاكِهَةِ لَيَقُلْنَ لِوَلِيٍّ اللهُ عَلَيْهِمَا اللهُ عَلَيْهُمْ يَتَنَاوَلُ المُؤْمِنُ مِنَ النَّوْعِ الَّذِي أَنْ تَأْكُلَ هَذَا قَبْلِي أَنْهُ وَلِيَّ اللهُ عَالَةُ عَلَيْهُمْ عَالَهُ اللهُ عَلَيْهُمْ عَنَاؤَكُ المُؤْمِنُ مِنَ النَّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ يَتَنَاوَلُ المُؤْمِنُ مِنَ النَّوْعِ الَّذِي اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ مِنَالَةً إِنَّا عَلَيْ عَالَ اللهُ عَالَيْنِهُمْ اللهُ عَالَةُ عَلَيْهُمْ يَتَنَاوَلُ المُؤْمِنُ مِنَ النَّوْعِ الَّذِي

وحيث تغمر الأبرار فرحة الفوز والبهجة بها في حياتهم من النعيم يتقدم إليهم خدمهم من الولدان بأواني وأكواب في غاية الروعة معدنا ومنظرا وشرابا ﴿وَيُطَافُ عَلَيْهم بِنَايَة مِنفِضَة وَأَكُوَا كَانَتْ قَوَارِيرُا في ولعل الآنية المطاف بها هي التي ينقل الولدان فيها أكواب الشراب، أو التي يكون فيها الشراب الذي يصب في الأكواب بعدتذ، أو هي أواني الأكل والفواكه التي يحملها الولدان إلى أولياء الله عز وجل. والأكواب هي الكؤوس التي لها مقبض وعروة، وفي صنعتها الرائعة تتجلى قدرة الله وكرامته لأولياته. ﴿قَوَارِيرَأْمِنفِضَيَّو قال الإمام الصادق عليكَلاً: "يَنفُذُ المُصَرُ في فِضَيَّة المُجنَّة كَمَا يَنفُذُ في الزُّجَاج»"، وعن قتادة قال الإمام الصادق عليكَلاً: "يَنفُذُ الفضة»<sup>(1)</sup> وقال ابن عباس: «لو أخذت فضة فضربتها حتى جعلتها مثل جناح الذباب لم ير الماء من ورائها، ولكن قوارير الجنة بياض الفضة في صفاء القوارير». ومن يتادة من عاد من الما من الموارير في بياض من ورائها، ولكن قوارير الجنة بياض الفضة في صفاء القوارير». ومن عنها مثل جناح الذباب لم ير الماء من ورائها، ولكن قوارير الجنة بياض الفضة في صفاء القوارير». ومن عمل حتى معليها مثل جناح الذباب لم ير الماء من ورائها، ولكن قوارير الجنة بياض الفضة في صفاء القوارير». ومن عنه من عنه من جمليها مثل جناح الذباب لم ير الماء

- (1) تفسير القمي: ج٢، ص٣٤٣، بحار الأنوار: ج٧ ص١٢٠.
  - (٢) الكافي: ج٨، ص ٩٩.
- (٣) بحار الأنوار: ج٨، ص١١١، تفسير القمي: ج٢، ص٣٩٩.
  - (٤) الدر المنثور: ج ٦، ص ٣٠٠.
    - (٥) المصدر السابق: ص٠٠٣.

ثم يشير القرآن إلى صفة أخرى في الأكواب التي يطاف بها على المؤمنين فيقول: ﴿ فَذَرُوهَا نَقَدِيرُا ﴾ قال ابن عباس: «أتوا بها على قدرهم، لا يفضلون شيئا، ولا يشتهون شيئا بعدها»، وعن مجاهد: «إنها ليست بالملأى التي تفيض، ولا ناقصة بقدر»، وقال ابن عباس: «قَدَّرتها الشُقاة»<sup>(1)</sup>، وقيل: «قدروها في أنفسهم قبل مجيئها على صفة فجاءت على ما قدروا، والضمير في قدروها للشاربين<sup>»(1)</sup>. والذي يبدو لي أن المراد من الآية هنا أن الأكواب التي يطاف بها مقدر ومحكمة من كل جوانبها، في شكلها وحجمها وشرابها وعددها وكل شيء. قال الزمخشري: «فإن قلت ما معنى كانت في قوله: ﴿كَانَتْ قَوَارِيرَا ﴾؟ قلت: هو من (يكون) في قوله: ﴿كُنُ أنجوهرين المتباينين<sup>»(1)</sup>.

وَيُسْقَوْدَفِيهَا كَأَمَّاكَانَ مِنَاجَهَا زَيْجَبِلَا ﴾ والزنجبيل يُعطي ما يُمزَج إليه نكهة طيبة، كما إنه بذاته فيه فوائد كثيرة، قال في التبيان: «الزنجبيل ضرب من القرفة، طيِّب الطعام، يلذع اللسان، يُربَى بالعسل، يُستَدْفَع به المضار، إذا مزج به الشراب فاق في الإلذاذ، والعرب تستطيب الزنجبيل جدًّا»<sup>(1)</sup>. وربنا يقول: ﴿عَيَّنَافِيهَا ﴾ قيل: **﴿فِيهَا ﴾** عائدة إلى الكأس، وقيل: يعني في الجنة. ﴿تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً ﴾ قال في المجمع: «والسلسبيل الشراب السهل اللذيذ، يقال: شراب سلسل وسلسال وسلسبيل، قال ابن الأعرابي: لم أسمع السلسبيل إلا في القرآن، وقال الزجاج: هو صفة لما كان في غاية السلاسة»<sup>(0)</sup>، وفي الكشاف: «يعني أنها في طعم الزنجبيل، وليس فيها فيه لذعة، ولكن نقيض اللذع وهو السلاسة»<sup>(1)</sup>.

وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدُنَ تُحْلَدُونَ قَيل: يعني مُلَبَّسون الخَلَدَة وهي ضرب من القرط من الذهب أو الفضة، ويبدو لي أن (تُحْلَدُونَ) بمعنى أنهم يبقون على نضارة الغلام دائها لا يتداركهم شباب ولا هرم، وإنها يبقيهم الله كذلك لأن خدمة الصغار على هذا السن ألذ لأهل الجنة من خدمة غيرهم، والولدان في تطواف دائم يترقبون أمر المؤمنين لهم، على استعداد تام الجنة من خدمة عيرهم، والولدان في تطواف دائم يترقبون أمر المؤمنين لهم، على الذلا لأمل الخدمة الصغار على هذا السن ألذ لأهل الجنة من خدمة عيرهم، وإنها يبقيهم الله كذلك لأن خدمة الصغار على هذا السن ألذ لأهل الجنة من خدمة غيرهم، والولدان في تطواف دائم يترقبون أمر المؤمنين لهم، على استعداد تام الجنة من خدمة من المهم، على استعداد تام الجنة من خدمة من النهمة الأمل المهم يبعث فيهم البهجة والسرور، لما يمثله الولدان من نعمة الخدمتهم، بل إن مجرد تطوافهم أمامهم يبعث فيهم البهجة والسرور، لما يمثله الولدان من نعمة الخدمة، والنظر هم الأنيق والجميل.

- (۱) الدر المنثور: ج٦، ص٣٠١.
- (٢) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٥٢٣.
- (٣) الكشاف: ج٤، ص ٢٧١.
  - (٤) التبيان: ج ٦٠، ص ٢١٤.
- (٥) مجمع البيان: ج١٠، ص٥٢٣.
  - (٦) الكَشَّاف: ج٤ ، ص٢٧٢.

شبههم بالمنثور لانتثارهم (وتوزعهم) في الخدمة، فلو كانوا صفًّا لشُبَّهوا بالمنظوم»<sup>(۱)</sup>. كما أن للؤلؤ حينها ينثر منظرا رائعا في الجمال والجاذبية خصوصا في المروج الخضراء، وتنقُّل الولدان للخدمة من موقع لآخر يعطي المنظر روعة جديدة كما يتجلى اللؤلؤ بتحريكه.

[٢-٢-٢٠] ولا ينتهي نعيم الأبرار إلى هذا الحد فهو كبير جدًا، وواسع بحيث لا يستطيع بشر أن يستوعب تعداده وبيانه، وإلى هذه الحقيقة يهدينا القرآن الكريم ﴿ وَإِذَارَأَيْنَ مَ رَأَيَتَ نَعِيمُ وَمُلْكَاكِمُواً»، وحتى نفهم معنى كلمة ﴿كَبَراً ﴾ يجب أن ننظر إليها على أساس أنها تعبير عن أربعة أمور، هي: الكثرة، والحجم، والتنوع، والعظمة. وتكرار كلمة ﴿ رَأَيْتَ ﴾ يأي لبيان أنك مهما تكرر نظرك وتعيد الرؤية فإنك لا تستطيع أن تصل إلى حد ملك الأبرار من النعيم في الجنة، وإنها تعلم بصورة مجملة أنه نعيم وملك كبير. وكفى به عظمة وسعة أنه يزداد مع الزمن بفضل الله وكرمه المتتابع على أهل الجنة. قد أشار الإمام الصادق عليتكرة في حديث له إلى تفسير الكبير بالعظمة، قال عباس بن يزيد: «قُلْتُ لِأَي عَبْدِ الله على أسك الذي وتم فِذَاكَ قَوْلُ الله عَزَّ وَجَل: ﴿ وَإِذَارَيْتَ ثَمَ رَأَيْتَ نَعْيَهُ وَمُلْكَاكِمُواً في به عظمة وسعة أنه يزداد وجل حتى سهاه ﴿ كَبَراً كَبَا عَلَى بَابِهِ فَيَقُولُونَ لَهُ قِفْلُ اللهُ أَهْلَ الجُنَّة أَرَّسَ لَرُسُولًا إلى وَلَ مِنْ أَوْلِيَائِهِ فَيَحدُ الحَجبَة على بَابِهِ فَيَقُولُونَ لَهُ قِفْلُ عَنْ مَنْكَوا في ما هذا المك وجل حتى سهاه ﴿ كَبَراً ينه من الكبير بالعظمة، قال عباس بن يزيد: «قُلْتُ لِأَي عَبْدِ الله اللك الذي كبر الله عز مِنْ أَوْلِيَائِهِ فَيَحدُ الحَجبَة عَلَى بَابِهِ فَيَقُولُونَ لَهُ قِفْلُ اللهُ أَهْلَ الجُنَّة الجُنَة أَرَّسَ رَسُولًا إلَى وَلَع عن أول الله عَزَّ وَلَعْ قُولُهُ فَقَالَ لي: إذَا أَدْخَلَ اللهُ أَهْلَ الجُنَة المَن اللك الذي كبر الله عز من أَوْلُ إذن وَقُلُ عَلَى الله عَنْ أَوْلَ الله قَدْنُ أَنْهُ عَلَ الله عن الحس الكبر والله عن عن رسول الله عن أنه قال: «أذ مَنْ مَا مَنه اله عن الحسن المعنى الكبر الما العال الما عن الما الصادي المُتَلا ال عن رسول الله عَنْهُ أنه عنه أنه عن أن على المن الما الما الما عنه الما الما عنه الله المن المو أنه أنه أولُ الله عن رسول الله عَنْهُو أَنْ مَنْ عَامَ مَنْ عَلَيْ عَلْمَ الْمَا أَنْ عَنْ عَنْ مَنْ عَامَ الما الما الحسن المو عن عن رسول الله عَنْهُ أَنْهُ عَنْهُ عَنْ مَنْ أَعْمَ الْمُنْعَمَ مَنْ أَنْهُ أَنْهُ الْفِ مِنْ عَنْ الله الله الله الله عن الحسن المو الله عن الحسن الما الحسن المو أا اله عن الما الحسن المو الله عن المو أنه من المو الله عن

﴿عَلِيَهُمْ ثِيَابُ سُندُس خُضَرٌ وَإِسْتَبَرُقُ ﴾ قال شيخ الطائفة: «السندس الديباج (الحرير) الرقيق الفاخر الحسن، والإستبرق: الديباج الغليظ الذي له بريق»<sup>(٢)</sup>. وفي ﴿عَلِيَهُمْ ﴾ اختلفوا، فمنهم من جعلها ظرفا بمنزلة قولك: فوقهم ثياب سندس، ومنهم من جعلها حالا فهو بمنزلة قولك: يعلوهم ثياب سندس، وروي عن الإمام الصادق عَلِيَتَهَا: «تَعْلُوهُمُ الثِّيَابُ فَيَلْبَسُونَهَا»<sup>(٧)</sup>. ﴿وَعُلُواً أَمَاوِرَ مِن فِضَةٍ ﴾ والتحلية بمعنى الزينة، أي زينوا بإلباسهم حللا

(۱) مجمع البيان: ج ۱۰، ص ٥٢٣.
(۲) بحار الأنوار: ج ۸، ص ١٩٧.
(۳) بحار الأنوار: ج ۸، ص ١٢٣.
(٤) مجمع البيان: ج ۱۰، ص ٥٢٣.
(٥) الدر المنثور: ج ۲، ص ٢١٨-.
(٦) التبيان: ج ۱۰، ص ٢١٨-.
(٧) مجمع البيان: ج ۱۰، ص ٥٢٤.

أساور من فضة، ويعلم الله كم هو جمال تلك الأساور التي صنعتها يد القدرة الإلهية وأبدعتها، وكم هو الرونق والجمال الذي تعطيه للابسها حينما يتزين بها.

وَمَ تَدْسَعُهُمْ رَبَّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ﴾ قال في المجمع: «أي طاهرا من الأقذاء، لم تدنسها الأيدي، ولم تدسها الأرجل كخمر الدنيا، وقيل: طهورا لا يصير بولا نجسا، ولكنه يصير رشحا في أبدانهم كريح المسك، وإن الرجل من أهل الجنة يقسم له شهوة مائة رجل من أهل الدنيا، وأكلهم ونهمتهم، فإذا أكل ما شاء سقي شرابا طهورا فيطهر بطنه، ويصير ما أكل رشحا يخرج من جلده، أطيب ريحا من المسك الأذفر، ويضمر بطنه، وتعود شهوته. رواه أبو قلابة. وقيل: «يُطَهِّرُهُمْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سِوَى اللَّهِ إِذْ لَا طَاهِرَ مِنْ تَدَنَّسُ بِشَيْءٍ مِنَ الْأَكُوانِ إِلَّا اللَّهُ» عن الصادق وقد يكون هو شراب نهر الكوثر الذي يعطيه الله لأهل الجنة بيد رسوله على في الموادي عَلِيَ اللهُ قبل دخوهم إلى الجنة فيطهرهم من كل عيب ودنس. وقال الرازي: «وإنه المطهر»(").

ويبدو لي أن الله سبحانه وتعالى هو الذي يسقى الأبرار ذلك الشراب بصورة غيبية، لا عن طريق الولدان، إكراما لهم منه عز وجل. ولكن ما هذا الشراب الطهور الذي يسقيهم إياه الرب بيده؟ هل شراب سائل كالماء والخمر والعسل واللبن، أم هو شراب الود والقرب والحب والنجوى؟ لأن الأدب القرآني أدب تصويري يهدينا من ظاهر الأحداث إلى غيب الحقائق فإن لنا أن نتصور أن الشراب الرباني ليس مجرد شراب مادي، وحتى لو كان كذلك فإنه حين يكون الساقي هو الرب الباقي فإنه يتحول من نعمة مادية إلى درجة معنوية دونها كل درجة، فأي كرامة أعظم من إقامة صلة قريبة بين العبد هذا المخلوق المتضائل المتناهي في الضعف والعجز وبين الرب العظيم المتعال، وأي نشاط يسري في نفس العبد هذا، وأي جمال يغمر فؤاده، وأي سكينة تغشى نفسه، وأي عزة تحيط كيانه.. سبحانه الله! لا علم لنا، ولا ندري ما نقول. إن مثل الإمام زين العابدين عَليَّتُلا حري بوصف تلك اللحظات التي يقترب العبد فيها من الرب حين يقول: «فَقَدِ انْقَطَعَتْ إِلَيْكَ هِمَّتِي، وَانْصَرَفَتْ نَحْوَكَ رَغْبَتِي، فَأَنْتَ لَا غَبْرُكَ مُرَادِي، وَلَكَ لَا لِسِوَاكَ سَهَرِي وَ سُهَادِيَ، وَلِقَاؤُكَ قُرَّةُ عَبْنِي، وَوَصْلُكَ مُنَى نَفْسِي، وَإِلَيْكَ شَوْقِي، وَفِي مَحَبَّتِكَ وَلَهِي، وَإِلَى هَوَاكَ صَبَابَتِي، وَرِضَاكَ بُغْيَتِي، وَرُؤْيَتُكَ حَاجَتِي، وَجِوَارُكَ طَلَبِي، وَقُرْبُكَ غَابَة سُؤْلِي، وَفِي مُنَاجَاتِكَ رِوْحِي وَرَاحَتِي، وَعِنْدَكَ دَوَاءُ عِلَتِي، وَشِفَاءُ غُلَتِي، وَبَرْدُ لَوْعَتِي، فَكُنْ أَنِيسِي فِي وَحْشَتِي... وَلَا تَقْطَعْنِي عَنْكَ، وَلَا تُبْعِدْنِي مِنْكَ، يَا نَعِيمِي وَجَنَّتِي، وَيَا دُنْيَايَ وَآخِرَنِ»<sup>(")</sup>. وفي مناجاة كريمة أخرى يقول عَلَيْتَلا: \*... وَغُلَنِي لَا يُبَرَّدُهَا إِلَّا وَصُلُكَ، وَلَوْعَتِي لَا يُطْفِنُهَا

- (١) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٢٢٣.
- (٢) التفسير الكبير: ج ٣٠، ص٢٥٤.
- (٣) الصحيفة السجادية: مناجاة المريدين.

إِلَّا لِقَاؤُكَ، وَشَوْقِي إِلَيْكَ لَا يَبُلُّهُ إِلَّا النَّظَرُ إِلَى وَجْهِكَ، وَقَرَارِي لَا يَقِرُّ دُونَ دُنُوًّي مِنْكَ، وَهُفَتِي لَا يَرُدُّهَا إِلَّا رَوْحُكَ، وَسُقْمِي لَا يَشْفِيهِ إِلَّا طِبُّكَ، وَعَمِّي لَا يُزِيلُهُ إِلَّا قُرْبُكَ... فَبَا مُنْتَهَى أَمَلِ الْآمِلِينَ، وَيَا غَايَةَ سُؤْلِ السَّائِلِينَ، وَيَا أَقْصَى طَلِبَةِ الطَّالِينَ، وَيَا أَعْلَى رَغْبَةِ الرَّاغِيِين... أَسْأَلُكَ أَنْ تُنِيلَنِي مِنْ رَوْحِ رِضُوَانِكَ وَتُدِيمَ عَلَيَّ نِعَمَ الْمَيْنَانِكَ"

ونلاحظ أن إيحاء الآيات ينتهي إلى هدف واحد هو بيان أن الأبرار في راحة تامة عند ربهم في الآخرة، ﴿ مُتَكِينَ ... وَدَانِيَةً ... وَذُلِّلَتَ ... وَيُسْقَوْنَ ... وَيُطَافُ عَلَيْهِم ... وَسَقَائُهُمْ رُبُّهُمْ ﴾، وذلك لأنهم في الدنيا يتعبون أنفسهم في خدمة الناس وبالأعمال الصالحة لوجه الله، ويمسهم من ذلك الكثير من التعب، وليس أنسب لتسكين أنفسهم وإشباع تطلعاتهم من بيان ما يصيرون إليه من الراحة في الآخرة ﴿إِنَّ هَذَاكَانَ لَكُرْ جَزَاءَ وَكَانَ سَعْبُكُم مَشْكُورًا ﴾ وهذا جواب نيتهم الخالصة لوجهه تعالى وقولهم: ﴿إِنَّا نُظْعِمُكُم لِوَجْوِ اللَّهِ لَا نُرْبِدُ مِنكُرَ مَتْكُورًا ﴾ وهذا جواب ترفَّعوا عن أي رياء ومطمع مادي من وراء عملهم الصالح وإنفاقهم في سبيل الله جازاهم

وإن إشعار المؤمن في الجنة بأن كل تلك النعم العريضة الواسعة هي شكر لأعماله وجزاء أخلاصه أن هذا الإشعار بذاته كرامة جديدة لأهل الجنة ونعمة كبيرة، إذا يجعلهم في نهاية الراحة النفسية أن اختيارهم في الدنيا كان صائبا وأعمالهم كانت مقبولة.

[٣٦-٢٦] وحيث حدَّثنا ربنا عن نعيم الأبرار فإن نفوسنا لا ريب ستتوق إليه، والقرآن يستجيب لهذه الصفة الفطرية بتوجيه تمنيات الإنسان وتطلعاته ضمن قناتها الصحيحة حيث العمل بالمنهج الحق الموصل إلى ذلك النعيم، ومن هذا المنطلق تأتي الإشارة إلى القرآن الكريم فإِنَّا نَحْنُ نَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرَمَانَ تَنزِيلًا في مُنَجَّمًا وليس دفعة واحدة، وذلك يتهاشى مع هدف القرآن، وهو بناء شخصية الأبرار في كل الأبعاد، حتى ترتقي إلى قمة ذلك الرضوان والنعيم والظنون المجردة إلى السعي والاجتهاد على هدى كتاب الأبرار والسمو عبر معراج آياته. وهذا بحاجة إلى الصبر على العقبات، فإن طريق الجنة عموما محفوف بالمكاره فكيف إذا كان الهدف هو أعلى درجاتها وأفضلها (درجة الأبرار)؟

إن بلوغ هذا الهدف العظيم يستدعي الحقائق التالية: أولاً: التسليم المطلق لقضاء الله وقدره، وسننه في الخليقة وشرائعه ﴿فَأَصْبِرَ لِحُكْمِ رَبِّكَ ﴾،

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية: مناجاة المفتقرين.

وحكم الله هو تدبيره لخلقه ورسالته إلى الناس، والمؤمن بحاجة إلى الاستقامة والتحمل كي يجني ثمار التوكل على ربه والتسليم لأمره ورسالته، فقد نطبق رسالة الله ولكن ليس بالضرورة أن نحصل على النتائج مباشرة؛ إذن يجب أن ندع الاستعجال ونفوِّض أمرنا إلى الله سبحانه دون أن نتأفف مِنَّا يقدره الرب أو نضجر من طول الانتظار. ثم إن تطبيق القرآن يستلزم روح الصبر، لأنه يضع الإنسان أمام قرارات صعبة وتحديات كثيرة في ذاته وفي المحيط، وتجرُّع مرارة الصبر على كل ذلك ضرورة أساسية لبلوغ أهداف الرسالة وتطلعاتها.

ثانياً: الاستقامة أمام الضغوط، لأن الإنسان حينها يقرر العمل بالقرآن وتغيير نفسه وواقعه على هدى آياته فسوف تتوالى عليه الضغوط المختلفة من قبل الآخرين الذين لا يريدون الإصلاح ولا التغيير اجتماعيًّا وسياسيًّا، وبالذات أولئك الذين تقوم مصالحهم على أساس الواقع المتخلف والفاسد كالمترفين وأصحاب السلطة، أو الذين تتعارض أفكارهم وثقافتهم المبدئية مع خط الرسالة وقيمها. أما وسائلهم في الضغط فهي تختلف فقد تكون مباشرة، كما يفعل الحكام الطغاة ضد المؤمنين تارة بالترغيب وتارة بالترهيب، وقد تكون عبر الإعلام والمواقف الاجتماعية والاقتصادية و...، ولا بد لكل مؤمن يختار طريق الحق أن تكون هذه الصورة الواقعية حاضرة في وعيه، حتى لا يتفاجأ من جهة، ولكي يستعد نفسيًّا وعمليًّا لمواجهتها. ﴿وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ مَاثِمًا أَوْكَفُورًا ﴾ قال الزغشري: «معناه: ولا تطع منهم راكبا لما هو إثم داعيا لك إليه، أو فأعلا لما هو كفر داعيا لك إليه، لأنهم إما أن يدعوه لمساعدتهم على فعل ما هو إثم أو كفر، أو غير إثم ولا كفر، فنُهي أن يساعدهم على الاثنين دون الثالث»<sup>(1)</sup>.

والذي يظهر لي أن الآية تشمل المنافقين الذين يتظاهرون بالإسلام ولكنهم يرتكبون الإثم ويريدون الباطل، كما تشمل الكفار الذين يبالغون في الكفر ويعادون الحق بصورة صريحة وظاهرة.

**ثالثاً**: الروحية العالية، وذلك لأن هزيمة الإنسان وانتصاره واستقامته وتراجعه كل أولئك يرتكز على قوة إرادته وصلابة شخصيته، فعلى المؤمنين أن يشحذوا عزائمهم، ويوفروا إرادتهم، وينمُّوا قوة شخصياتهم، حتى يرتفعوا إلى مستوى الالتزام بالرسالة ومقاومة التحديات في الدنيا، وإلى مستوى الأبرار ونعيمهم في الأخرة. وذِكْرُ الله الدائم وصلاتهم بالليل هما معراج المؤمنين إلى تلك الفضيلة والمنزلة، لذا يدعو القرِآن رسول الله وكل فردمؤمن إلى الذكر والصلاة. ﴿وَٱذْكُرِ آسَمَ رَبِّكَ بُحُوَّةً وَأَصِيلًا ۞ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَأَسْجُدْ لَهُ, وَسَبِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا﴾ والبكور هو أول الصباح، والأصيل هو أول الليل وأصله، والمراد هو المداومة على الذكر نهارا وليلا.

٤٢٠

(1) الكشاف: ج٤، ص٢٧٤.

وقيل: ﴿بُكُرُةَ ﴾ يعني صلاة الصبح، و ﴿وَأَصِيلًا ﴾ يعني صلاق الظهر والعصر، ﴿وَمِنَ الَيُّلِ ﴾ إشارة إلى صلاق المغرب والعشاء اللتين تقعان في بعض الليل من أوله، ﴿وَسَبِّحَهُ لَيُلًا طَوِيلًا ﴾ يعني «صَلَاة اللَّيْلِ»<sup>(١)</sup> روي ذلك عن الإمام الرضا عَلِيَظًلا. وتأكيد الله على مفردات معينة في الآيتين لحكمة، فقد قال الله: ﴿وَأَذَكُرُ ... فَأَسَجُدُ ... وَسَبِّحَهُ ﴾ وكلها تتمحور حول قيمة التوحيد وتأكيد العبودية لله، وذلك هو سر الفضيلة والتسامي على الضغوط والتحديات التي تدعو الإنسان إلى الشرك.

[٧٧-٣٦] وبعد أن فصَّل لنا القرآن الحديث عن الأبرار الذين يختارون سبيل الشكر والهدى، وأن إيهانهم باليوم الآخر وخوفهم منه عامل رئيس في اختيارهم طريق الحق وسلوكهم السليم في الحياة، يؤكد لنا أن مشكلة الكفار التي دعتهم إلى الإثم والضلال تتمثل في حبهم الشديد للدنيا وكفرهم بالآخرة ﴿ إِنَّ هَتَوُلَاً يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمَا تَغْيَلاً ﴾، ومن الآية نفهم أن حب الدنيا هو الحجاب الذي يحول بين الإنسان وبين الإيهان بالآخرة، وأن الطريق لخرق هذا الحجاب هو حضور يوم القيامة العصيب في وعيه بتذكر مواقفه الرهيبة ومشاهدة الثقيلة.

﴿ غَنَّنُ خَلَقْنَهُمْ وَسَدَدْنَا آسَرَهُمْ ﴾ قال صاحب المجمع: الأسر أصله الشد، ومنه قتَبَّ مأسور: أي مشدود، ومنه الأسير: لأنهم كانوا يشدونه بالقيد، وقولم: خذ بأسره بشده»"، ﴿وَشَدَدْنَا آسَرَهُمْ ﴾ أي قوَّينا وأحكمنا خلقهم عن قتادة ومجاهد، وقيل: السرهم: أي مفاصلهم عن الربيع، وقيل: اوصالهم بعضها إلى بعض بالعروق والعصب، ولولا إحكامه إي مفاصلهم عن الربيع، وقيل: أوصالهم بعضها إلى بعض بالعروق والعصب، ولولا إحكامه إي مفاصله على هذا الترتيب لما أمكن العمل بها والانتفاع منها، وقيل: جعلناهم أقوياء عن الجبائي، وقيل معناه: كلَّفا على هذا الترتيب لما أمكن العمل بها والانتفاع منها، وقيل: جعلناهم أقوياء عن الجبائي، وقيل معناه: كلَّفناهم وشددناهم بالأمر والنهي كيلا يجاوزوا حدود الله، كما يشد الأسير بالقيد وقيل معناه: كلَّفناهم وشددناهم بالأمر والنهي كيلا يجاوزوا حدود الله، كما يشد الأسير بالقيد مع العالي معناه، كلَّفناهم وشددناهم بالأمر والنهي كيلا يجاوزوا حدود الله، كما يشد الأسير بالقيد وقيل معناه: كلَّفناهم وشددناهم بالأمر والنهي كيلا يجاوزوا حدود الله، كما يشد الأسير بالقيد مع الميان، ولعل المعنى هو ظاهر الأسر، فإن ذلك يتناسب مع الشطر الثاني للآية، وينسجم مع السياق، فحيث بيَّن الله حب الكفار للعاجلة، ومن ثم تركهم الآخرة والالتزام بأوامر الله ونواهيه، وإطلاقهم العنى هو ظاهر الأسر، فإن ذلك يتناسب مع الشطر الثاني للآية، وينسجم مع السياق، فحيث بيَّن الله حب الكفار للعاجلة، ومن ثم تركهم الآخرة والالتزام بأوامر الله ونواهيه، وإطلاقهم العنان لأنفسهم في الأهواء والشهوات، أراد أن يؤكد أنه لا يُعصى عن مغلبة أبدا. وهذا ما يستدعي التأكيد على حاكمية الله في الإنسان وهيمنته عليه، وأن حوله منه في به أبدا، ولهذا منه وهيمنته عليه، وأن حوله منه قوته به، وأنه لا حول ولا قوة له ذاتية. ولعل استخدام كلمة الأسر هنا لايور في الإيمان حوله منه وقوته به، وأنه لا حول ولا ورهذا مي منه وقوته به، وأنه لا حول ولا قوة له ذاتية. ولعل استخدام كلمة الأسر هنا للإيحاء بأن الإنسان وهيمنته عليه، وأنه لا حول ولا قوة له ذاتية. ولعل استخدام كلمة الأسر في الآية).

- (۱) تفسير القمي: ج۲، ص۳۹۹.
- (٢) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٥٢٥.
- (٣) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٥٢٦.

والذي يتفكر في وجود الإنسان يجد أنه أسير لله تكوينيًّا وعمليًّا، فهو من جهة محكوم بقوانين تكوينية كالنمو والتنقل من مرحلة إلى أخرى قسرا عنه، والدورة الدموية ودقات القلب وحركة الجهاز الهضمي والكبد و... ومن جهة أخرى هو أسير تدبير الله وسننه في الحياة، لا يستطيع أن يقاوم الموت مثلا.. وقد وجدت إشارة إلى هذا التفسير لدى العلامة الطباطبائي إذ قال: «والآية في معنى دفع الدخل، كأنَّ مُتَوَهَّمًا يتوهم أنهم بحبهم للدنيا وإعراضهم عن الآخرة يعجزونه تعالى، ويفسدون عليه إرادته منهم أن يؤمنوا ويطيعوا، فأجيب بأنهم مخلوقون لله، خلقهم وشد أسرهم إذا شاء أذهبهم وجاء بآخرين، فكيف يُعجزونه وخَلْقُهم وأمرهم شه، خلقهم وشد أسرهم إذا شاء أذهبهم وجاء بآخرين، فكيف يُعجزونه وخَلْقُهم وأمرهم يُميتهم حيثها شاء وكفها آراد، ويأتي أن أن يقدر أحد على رد إرادته، إذ يول يُميتهم حيثها شاء وكفها أراد، ويأتي بغيرهم دون أن يقدر أحد على رد إرادته، إذ يول وَالْبَقَاء وَقَهَرَ عِبَادَهُ بِالْمَوْتِ وَالْفُنَاء»<sup>(٢)</sup>.

وَإِذَا شِئْنَا بَدَّلْنَا أَمَّنْلَهُمْ تَبَدِيلًا ﴾ أي جئنا بآخرين أمثالهم بديلا عنهم، بإهلاكهم، أو بجعل الجدد حاكمين عليهم. وإنها ذكرت كلمة الأمثال هنا -وفي موارد متشابهة- للإشارة إلى صفاتهم وأن من كان بصفة العجز والضعف والمحدودية -أمثال هؤلاء- لا يُعجزون الله شيئا، لأن بيده أسرهم وهو قادر على تبديلهم. علما بأن كلمة المثل تدل على الشبيه ولكن بلحاظ مواصفاته وطبائعه، والله العالم.

وحري بالإنسان الذي يأتي عليه الموت أن يفكر فيها بعده من مستقبل، ويستعد له، باتباع الحق والصراط المستقيم الذي هو السبيل إلى رضوان الله، الذي بيده الأمر والحكم وإليه المصير . ﴿إِنَّ هَذِهِ، تَذَكِرَهُ ﴾ أي التي طرحتها الآية السابقة وكل آيات السورة. والموقف السليم منها أن يهتدي بها البشر إلى الإيهان بربه، واتباع سبيله المتمثل في رسالته وأوليائه وحزبه.

فُعَن شَلَة أَتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ سَبِيلًا ﴾ وتأكيد مشيئة الإنسان هنا هو تقرير لحرية الاختيار عنده، ومسؤوليته عن مصيره، فالاختبار بيده يتبع أي سبيل شاء سبيل الشكر أو سبيل الكفر، وله الغنم وعليه الغرم. ﴿وَمَاتَشَاَهُونَ إِلَا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ لأن المخلوقين لا يمكنهم أن يملكوا إرادة ذاتية أبدا، فهم حيث يشاؤون فوسائل مشيئتهم من عقل وإرادة وجوارح كلها من عند الله، ولا تنشأ لمخلوق مشيئة دون إذنه، فيسلب البعض توفيق الهداية ويهبه لآخرين. ولكن ليس اعتباطا، بل على أساس علمه بحال المخلوق وحكمته البالغة ﴿إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ فتعليقه لمشيئة المخلوق على مشيئته لا يعني الجبر، لأن ذلك يلغي دور الإنسان ومسؤوليته، كما فتعليقه لمشيئة المخلوق على مشيئته لا يعني الجبر، لأن ذلك يلغي دور الإنسان ومسؤوليته، كما

- (۱) تفسير الميزان: ج۲۰، ص١٤٢.
- (٢) بحار الأنوار: ج٩٦، ص٢٤٢. من دعاء الصباح لأمير المؤمنين عَلِيَتَهُ.

ينفي حكمة الله حين خلقه وابتلاه، فتعالى الله عما يصفون. ولكن إعطاءه المشيئة لهم لا يعني استطالتهم على ربهم واستقلالهم عنه، فإن هذا من التفويض الباطل، إنها أعطاهم المشيئة وهو المدبر المحيط بهم علما وقدرة. فيُدَخِلُ مَن يَشَآءُ في رَحْمَتِهِ في ولكنه حين علق مشيئته بعلمه وحكمته فلن يدخل في رحمته من ليس أهلها إنها الذي سعى وعمل صالحا. وهذا ما يبرر عدم ذكر النقيض للظالمين، واقتصار القرآن على ذكرهم، لأنه لا يدخل رحمة الله إلا من كان مؤمنا وطاهرا من دنس الضلال والظلم فوان سعيهم مشكورا.

في سُورة المرئيكات في \* مكبّة. \* عدد آياتها: ٥٠. \* ترتيبها النزولي:٣٣. \* ترتيبها في المصحف: ٧٧. \* نزلت بعد سورة الهُمزة.

\_\_\_ فضلُالشُورة

عن أبي عبد الله عَليَّ الله عَليتَ وَال: «مَنْ قَرَأَ ﴿وَٱلْمُرْسَلَنْتِ عُرْفَا﴾ الله بَيْنَهُ وبَيْنَ تُحَمَّدٍ عَلَيْهُمْ .

(وسائل الشيعة: ج٦، ص٢٥٧)

الإطار العام

# من هو الخاسر الأكبر؟

بتكرار آية: ﴿وَثِلْ يَؤْمَبِذِ لِلْمُكَذِبِينَ﴾ يظهر أنها المحور الرئيسي للسورة الكريمة، والتي تهدف –فيها يبدو–تأكيد وعد الله الواقع في أن الويل للمكذبين به. فبعد القسم بالمرسلات والناشرات يؤكد ربنا أن وعده تعالى واقع لا محالة (الآيات: ١–٧).

ومع أن قول الله: ﴿إِنَّمَا تُوْعَدُونَ ﴾ شامل لكل ما يعد الله به أن يقع، إلا أن يوم القيامة وما يُجلي من الحقائق وما يعنيه من بعث وحساب وجزاء هو أظهر مصاديق الوعود الإلهية الواقعة، وحين يحل أجل ذلك الوعد يشهد الوجود حوادث كونية رهيبة، فتطمس النجوم، وتشق السهاء، وتنسف الجبال، وأعظم من ذلك شهادة الرسل على أممهم عند الحساب والفصل بين الناس وفي مصائرهم، إذ أجَّلها الله ﴿لِيَوْمِ ٱلْفَصَلِ (أَنَّ وَمَا أَذَرَنكَ مَا يَوْمُ ٱلْفَصَلِ ؟) إنه يوم رهيب مهول، لأنه يوم الفصل في مصائر العباد، فويل لأولئك الذين كَذَبُوا رسل الله من الما مع ضدهم عنده، وما يتلو ذلك من عذاب شديد يصبه عليهم ربهم صباً (الآيات: ٨-١٥).

وبالرغم من أن القرآن يوجهنا إلى مشاهد ذلك اليوم الأخروي ومصير المكذبين فيه، علاجًا لموقف التكذيب بحقائق المستقبل عند الإنسان، إلا أنه لا يكتفي بذلك؛ بل يدعونا إلى الاعتبار بعاقبة المجرمين الآخرين بعد الأولين. فإن المتفكر في هذا الأمر يهتدي إلى واقعية سُنَّة الجزاء، وذلك بدوره يهديه إلى واقعية الآخرة باعتبارها التجلي الأعظم والأشمل لها في واقع الحياة فـ ﴿وَبِّلْ يَوَمَبِذِ لِلْمُكَذِبِينَ﴾ (الآيات: ١٦ – ١٩).

ويربط القرآن بين خلقة الإنسان وبين حقيقة الآخرة، وذلك أن خلقته بها فيها من أطوار وتقديرات تكشف عن حكمة الخالق؛ وأنه لم يخلق الخلق عبثاً، ولن يتركهم سدى، والتي لا تكتمل من دون الإيهان بالآخرة التي هي عنوان الحكمة الإلهية، ومنتهى الإنسان وغايته التي تقتضيها تلك الحكمة، كها تقتضي العذاب الأليم للمكذبين بالحق (الآيات: ٢٠ -٢٤). ومن رحلة الإنسان في آفاق نفسه ينطلق به السياق إلى آفاق الكون من حوله بموجوداته وظواهره، حيث جعل الله الأرض كفاتاً تضمه حياً وميتاً، وجعل فيها جبالاً راسية بأصولها في الأرض، شامخة بقممها في آفاق السهاء، وسقانا منها ماءً فراتاً سائغاً للشاربين، وكل ذلك آيات لحكمة الله، وعلامات تهدي إلى ذلك اليوم، فالويل للمكذبين به (الآيات: ٢٥ -٢٨).

ولقطع دابر التبرير والكيد، اللذين يتخذهما المكذّبون وسيلة لتكذيبهم، يصور السياق عاقبة المكذّب، إذ يأتي النداء الإلهي إلى المكذبين في حال تكاد الحسرة تهلكهم لولا مشيئته تعالى؛ يقال لهم: ﴿اَنطَلِقُوا إِلَىٰ مَا كُنْتُم بِهِ، تُكَذّبُونَ (يعني جهنم وعذابها) اَنطَلِقُوا إِلَىٰ ظِلّ ذِى ثَلَثِ شُعَبِ [5] لاظليل وَلَا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ (وحيث النار، وما أدراك ما هي النار؟) إِنَّهَا تَرْمي بِشَـ رَرِ كَالقَصْرِ [6] كَانَدُمَ مُمَالي وَلَا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ (وحيث النار، وما أدراك ما هي النار؟) إِنَّهَا تَرْمي بِشَـ رَ

وهنالك تنطق الحجة البالغة لله، ولا ينطق المكذبون باعتبارهم مُلْجَمَين بالحجج من جهة، ﴿وَلَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَقَنَذِرُونَ﴾ من جهة أخرى، وكفى بهذا عذابا مهينا لهم بين يدي جبار السهاوات والأرض، وأمام الخلائق في محشر يوم القيامة (الآيات: ٣٥–٣٧).

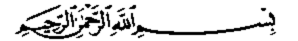
ويتحدى السياق المكذبين من الأولين والآخرين، بهدف إذلالهم وإظهار صغارهم أمام الناس، حيث كانوا يتكبرون في الدنيا بها عندهم من السلطة والمال؛ يقول لهم: ﴿ هَٰذَا يَوْمُ ٱلْفَصَلِّ الذي طالما كذبتم واستهزأتم به، وأنتم مجموعون إلى بعضكم (أولين وآخرين) ﴿ فَإِن كَانَ لَكُرُكَيْدٌ فَكِيدُونِ في وذلك جزاء كيدهم ومحاربتهم لله ولأولياته في الدنيا، فالويل لهم من ذلك الموقف وعذابه (الآيات: ٣٨-٤٠).

ويبين القرآن سبيل النجاة من مصير المكذبين السيء، ألا وهو تقوى الله، وهذا البيان يملأ قلوب المتقين أملاً في رحمة الله، واطمئناناً إلى لطفه بالذات. والسورة ظلال لغضب الله ووعيده بكل آياتها ومفرداتها عدا الآيات: (٤١–٤٤) فالمتقون في مأمن من العذاب، وهم فوف ظِلَال وَعُيُونِ (() وَفَوَكِمَ مِتَا يَشْتَهُونَ (يدعوهم ربهم إلى مائدة فضله ورحمته) كُلُوا وَأَشْرَبُوا هَنِيَتَنَا بِمَا كُنُتُمْ تَعَمَلُونَ في وإنه لجزاء كل تقي محسن عنده تعالى (الآيات: ٤٤-٤٤).

ويعود السياق موصولاً بما سبق من الوعيد للمكذبين، وهو يهددهم بالعذاب، ويحذرهم من عواقب انتهاجهم سبيل التكذيب والجريمة، مؤكداً أنهم لن يطول بهم المقام في متعهم الإجرامية حتى يقع بهم غضبه الذي لا تقوم له السهاوات الأرض (الآيات: ٤٥-٤٧).

وكيف لا يلحق بهم الويل والثبور وهم يتمردون على أوامر الله وأحكامه، فلا يتبعون رسله ولا يصدقون آياته ﴿وَإِذَاقِيلَ لَمُرُ أَرْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ ﴾!، بلي؛ سوف يلحقهم العذاب (الآيات: ٤٨ –٤٩). ويختتم ربنا سورة المرسلات متسائلاً سؤال استنكار: ﴿ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْـدَهُ, يُؤْمِنُونَ ﴾؟، وذلك مما يؤكد القول بأن الإيهان بالآخرة وحديثها حجر الأساس في صرح الإيهان بكل المبادئ والحقائق الأخرى، وهذا ما يجعل حديثها مذكوراً على الدوام في آيات الوحي وبصورة مفصلة (الآية: ٥٠).

ويل يومئذ للمكذبين



﴿وَالْمُرْسَلَنَتِ عُمَّهَا () فَالْعَصِفَتِ عَصْفًا () وَالنَّنْبَرُتِ نَشْرًا () فَالْفَنَوَقَتِ فَرَقًا () فَالْمُلْقِبَتِ ذِكْرًا () عُذْرًا أَوْ نُذْرًا () إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَقِعٌ () فَإِذَا التَّبُومُ طَعِسَتَ () فَوَاذَا السَّمَاةُ فُرِجَتَ () وَإِذَا الِجَبَالُ شَعَتَ () وَإِذَا التَّبُومُ طَعِسَتَ () فَوَاذَا السَّمَاةُ فُرِجَتَ () لِيَوَمِ الْفَصَلِ () شَعَتَ () وَإِذَا التَبُومُ طَعِسَتَ () فَوَاذَا السَّمَاةُ فُرِجَتَ () لِيَوَمِ الْفَصَلِ () وَمَا أَذَرَبَكَ مَا يَوْمُ الْفَصَلِ () وَبْلَ يَوْمِ ذِلِلَهُ مَدْ بِينَ () أَلَهُ تُعْمَلُ () وَمَا أَذَرَبَكَ مَا يَوْمُ الْفَصَلِ () وَبْلُ يَوْمَ بِذِلِلَهُ مَدْ بِينَ () أَلَهُ تُعْمَلُ () وَمَا أَذَرَبَكَ مَا يَوْمُ الْفَصَلِ () وَبْلُ يَوْمَ بِذِلِكَ نَفْعَلُ إِلَّهُ مَعْرِمِينَ () أَلَهُ تُعْمَلُ () ثُمَّ مُنْذِينَكَ مَا يَوْمُ الْفَصَلِ () وَبْلُ يَوْمَ بِذِلِكَ نَفْعَلُ إِلَّهُ مَعْرِمِينَ () أَلَهُ تُعْمَ اللَّهُ تَعْمَدُ اللَّعْذِينَ () أَلَا مَنْكَذَيْكَ مِنْ مَا تَعْمَدُ إِلَى مَعْمَلُينَ فَيْمَ لِيَعْمَ الْأَوْلِينَ اللَّهُ عَمَلُومُ () فَعَتَعْذِينَ مَعْمَا أَلَكُونُونَ اللَّعْرَبُينَ مَعْمَلُهُ الْتَعْذِينَ () فَتَعْتَعْدِينَ فَكَرًا فَيْعَمَ الْقَدَيْذَا فَى فَمَا لَا أَعْتَدُونَ الْتَعْتَى فَوْ مَالَكُونَ الْكُولِينَ أَنْ وَيَعْمَعُونَ الْعَرَي الْ أَنْ وَنَا لَكُونَ عَنْ أَنْ وَنَا أَنْ وَعَمَدُ اللَّعْذِينَ () إِلَى قَدَرَ مَعْتَنَكُمُ مَا الْأَرْضَلُقُوا إِلَى عَلَيْ أَنْ وَالْتَعْتَقُونَ الْعَنْ لُولَا يَعْتَى الْتَعْذَى الْتَعْتَقُولُونَ الْنَا لَعْتَنْ الْتَعْرَبُنَ مَا يَعْمَا الْعَنْ الْعَنْذَى الْعَمَ إِلَى قَدَرَ مَعْتَنَا فَيَ الْعَنْذَى الْنَا لَذَي مَا تَعْتَى فَوْ فَقَتَرْنَا فَيْنَ فَوْمَ فَيْ الْعَنْ الْ فَتَنْ الْعَالَةُ مُوالَى فَتَنْ الْعَنْ يَعْمَا الْعَنْ الْعَنْ عُولَا الْتَعْتَى الْنَا لَعْتَ الْتَعْتَ فَيْ فَتَ الْنَا لَعْتَ الْتَعْتَ فَيْمَ الْ أَنْ الْتَعْتَقَا إِلَيْ الْ أَنْ الْعَالِي وَلَا الْتَعْتَ فَقَتَ الْتَعْتَ الْتَعْتَ الْنَا الْعَالَةُ مُ مَعْتَ الْعَالَي الْعَالِي الْعَالِي الْعَالَ الْعَالَقُونَ الْتَعْتَ الْعَالَي الْعَالُونَ الْنَا لَعَا الْعَا الْعَالِي الْعَالِي الْنَا الْعَا الْعَالَيْ الْع

- (١) طُمِسَتْ: قال البعض: أي أن النجوم يذهب ضياؤها حتى تصير بلا ضياء أو نور، والأصح: أن النجوم ذاتها تُطمس فلا يبقى منها شيء أو أثر، جاء في مفردات الراغب: الطمس إزالةُ الأثر بالمحو، قال ذاتها تُطمس فلا يبقى منها شيء أو أثر، جاء في مفردات الراغب: الطمس إزالةُ الأثر بالمحو، قال تبارك وتعالى–: ﴿رَبَّنَا أَطْمِسَ عَلَى أَمُوَلِهِمَ ﴾ [يونس: ٨٨]، أي أزل صورتها، ﴿ وَلَوْ نَشَكَآءُ لَطَمَسْنَا عَلَى أَمُوَلِهِمَ ﴾ [يونس: ٨٨]، أي أثر، جاء في مفردات الراغب: الطمس إزالةُ الأثر بالمحو، قال تبارك وتعالى–: ﴿رَبَّنَا أَطْمِسَ عَلَى أَمُوَلِهِمَ ﴾ [يونس: ٨٨]، أي أزل صورتها، ﴿ وَلَوْ نَشَكَآءُ لَطَمَسْنَا عَلَى عَلَى أَمُولِهِمَ ﴾ [يونس: ٨٨]، أي أزل صورتها، ﴿ وَلَوْ نَشَكَآءُ لَطَمَسْنَا عَلَى عَلَى أَعْنَا مُوسَا عَلَى أَمُولِهِمَ إِلَيْ مَعْلَى مُوسَا عَلَى أَمُولِهِمَ ﴾ [يونس: ٨٨]، أي أزل صورتها، ﴿ وَلَوْ نَشَكَآءُ لَطَمَسْنَا عَلَى أَمُولِهِمَ ﴾ [يونس: ٨٨]، أي أزل صورتها، ﴿ وَلَقُ نَشَكَآءُ لَطَمَسْنَا عَلَى أَعْنَا أَعْمِسْ عَلَى أَمُولِهِمَ إِلَيْ أَعْرَبُهُ مُوسَا عَلَى أَمُولِهِمَ إِلَيْ مَنْ أَلْ أَلْعَسْ عَلَى أَمُولِهِمَ إِلَيْ أَعْمَ أَمْ أَعْرَبُورُ وَلَعْنَا أَعْمَ مُنَا أَعْمَسُ أَعْلَ مُعْلَى أَوْ أَعْمَالَ مُولاتِهِ أَعْنَا مُولاتُهُ أَعْرَبُهُ أَمُولَ إِلَيْ أَعْمَسُ أَعْرَبُهُ أَعْرَبُ أَعْرَبُ أَعْرَبُهُ أَمْ أَعْنَ أَعْمَ أَعْرَبُهُ أَعْرَبُ أَعْرَبُهُ أَعْرَبُهُ أَعْمَ أَعْمَلُهُ أَعْمَ أَعْمَ أَعْنَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْرَبُولُولُ مُسْكَاءً أُعْمَسُنا أَعْرَبُهُ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْرَبُهُ أَعْمَ أَعْمَ أَعْرَبُهُ أَعْمَ أَعْرَبُهُ أَعْمَ أَعْرَبُهُ أَعْمَ مَا أَعْنَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْرَبُ أَعْمَ أَعْلَ أَعْمَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْرَبُ أَعْنَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْ مُنْ أَعْنَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْنَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمُ أَعْمَ أَعْمَ أُ مُنْ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ
  - (٢) مكين: مُسَنَّتحكم، وقال القرطبي: أي في مكان حريز وهو الرحم.
- (٣) كالقصر : قيل: هو البنيان الضخم، وقيل: أصل الشجر، وقال البعض: إن الأول أظهر والثاني أنسب. (٤) جمالةٌ صُفرٌ: جَمَلٌ أصفر، قال البعض: شرر النار كالجمل الأصفر في لونه، بعدما كان بقدر القصر في حجمه، وتشبيه الشرر بالجمالة لأنه لتتابعه وتطايره كالجمالات التي ترتع هنا وهناك.

(1) وَتَلْ يَوْمَبِدِ لِلْمُكْذِبِينَ (1) هَذَا يَوْمُ لَا يَنطِعُونَ (1) وَلَا يُوْذَنُ لَمُمَ فَيَعْلَدِ رُونَ (1) وَيَلْ يَوْمَبِذِ لِلْمُكَذِبِينَ (1) هَذَا يَوْمُ الفَصَلِّ جَعْنَكُمْ وَالأَوَلِينَ فَيَعْلَدُ رُونَ (1) وَيَلْ يَوْمِبِذِ لِلْمُكَذِبِينَ (1) مَنْ يَعْمَدُ وَالأَوَلِينَ (1) فَيَعْنَدُ رُوا لَا يَعْمَدُ يَعْمَدُ مَعْدَا يَوْمُ الفَصَلِّ جَعْنَكُمْ وَالأَوَلِينَ (1) فَيَعْمَدُ لَكُونَ (1) وَيَلْ يَوْمِبِذِ لِلْمُكَذِبِينَ (1) هَذَا يَوْمُ الفَصَلِّ جَعْنَكُمْ وَالأَوَلِينَ (1) فَيَعْمَدُ وَعُوَيَهُ مَعْدَا يَوْمَ يَدْ لِللَّكُذِبِينَ (1) إِذَا الْمُنْقَعَينَ (1) فَيْ فَيْ عَلَيْ فَيْ فَيْ فَيْ فَيْ عَلَى اللَّهُ يَعْذَي (1) وَعُوْدَكُمْ مَعْدَا يَعْمَدُ مَعْدَا يَوْمُ مَعْدَ لِللَّهُ فَيْ فَيْ عَلَى لَكُونَ (1) وَعُوْدَكَهُ مِعْدَا يَسْتَعْهُونَ (1) كُلُولُ فَيْ فَيْ فَيْ لَكُولُ وَالشَرَبُوا هَيْيَتَعَا بِمَا كُنْتُدَمْ فَعْ طَلَلْل وَعُيُونَ (1) وَعُوْدَكَهُ مِتَا يَشْتَهُونَ (1) كُلُولُ وَالشَرَبُوا هَيْيَتَا بِمَا كُنْتُمُ مَعْدَا لَهُ مَعْذَا يَعْمَدُونَ (1) فَتُعْذَيْ مَعْذَ لَكُمُ لَذِي فَيْ يَعْمَا يَعْمَ لَا يَعْمَ لَهُ الْحُلَا وَالْمُرْبُوا هَيْيَتَا بِمَا كُنْتُ مَعْنَى فَيْ فَيْ فَيْعَانَ وَعُمَا لَهُ عَلَيْ مَا لَقُولُ مَعْذَى (1) إِنَا كُذَلِكَ جَعْزِي الْمُعْنَا يَعْمَ لِي لَعْمَ لِلْعَالَةُ يَعْمَ لِللْعَالَةُ مَنْ يَعْمَ لِي لَكُولُ الْحُدَي اللْهُ مَعْنَى أَعْنَا لَكُمْ يَعْمَ لَكُولُ الْحُدَي فَيْ يَعْمَ لَكُولُ الْحُدَي بُعْمَ وَيَعْهُ مَعْنَا يَعْمَ لَا يَكْمُ لَكْذَبِي مَنْ يَعْمَ لَكُمْ يَعْمَ لَكُمْ لَكُمُ لَكُنَا لَكُولُ عَلَى مَا يَعْنَعْ يَعْمَ لَكُولُ وَيَعْ يَعْتَعْتَ الْحُدَى الْحُدَمَةُ لَكُمُ لَكُمُ مَنْ يَعْمَ مَنْ عَمَا يَعْتَعْتَ يَعْتَعْتُ يَعْتَى مَنْ يَعْتَ عَنْ عَنَا عُنَا مُ عَنْ يَعْتَ الْحُنَا يَعْتَعْتَ مَنْ يَعْتَ عَنَا عَنْ يَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مَا يَعْتَ يَعْتَ مَعْتَ الْحُنَا مُولَ مَنْ يَعْتَ مُ عَنْ عَمَا يَعْتُ وَتَعْتَعْتَ مَعْتَ يَعْتَ يَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مُعْتَ يَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مَعْتُ مَعْتُ مُونَ مَعْنَ كُ وَتَعْتَعْتُ مَا يَعْذَلُهُ مِنَا يَعْتَ مَعْتَ مَا يَعْتَ مَعْنَا عَا يَعْ مَا يَعْتَ عَا عَا يَعْتَ عَا مَ عُ يَ مَا ي

#### بينات من الآيات:

[١- • ١] أرأيت الذي يكذب بوعد الله؛ أيلغيه؟. كلا.. إنه يرتكب أكبر جريمة بتكذيبه بالحق، فله الويل ثم له الويل. وأنى له التكذيب بها تواترت شواهده، وتضافرت آياته، بوعد الله الواقع الذي تكررت مصاديقه على امتداد التاريخ، وهذه الرياح التي يرسلها ربها بالعذاب حينا وبالخيرات أحيانا؛ إنها بعض آيات الوعد الإلهي. قسها بها وبالملائكة الموكلين بها وبها تقدمه لنا من الإعذار والإنذار: إن وعد الله لواقع. هكذا تترى كلهات القسم التي اختُلف في تفسيرها وتأويلها، إلا أنها تتصل - أنى كان تأويلها - بتلك الحقيقة العظمى: وقوع وعد الله، كاتصال الشاهد الحاضر بالغائب المنتظر، وكاتصال الحجج بالحقائق، والإرهاصات بالوقائع. وهكذا سائر ما في الذكر الحكيم من قسم يتصل بها يُقُسَم عليه اتصالًا واقعيًا. بلى، قد نجهل علاقة بعضه ببعض، ولكنا نعرفها عند التدبر العميق فيها.

<<<>></></>

الأول: أنها الرياح، قال في المجمع: "والمرسلات يعني الرياح، أُرسلت متتابعة كعرف الفرس عن ابن مسعود وابن عباس ومجاهد وقتادة وأبي صالح، فعلى هذا يكون ﴿عُرَفًا﴾ نُصِب على الحال من قولهم: جاؤوا إليه عرفا واحدا، أي متتابعين "". وقد استدل أصحاب هذا الرأي بقول رسول الله ﷺ: "الرِّيَاحُ ثَمَانٌ: أَرْبَعٌ مِنْهَا عَذَابٌ، وَأَرْبَعٌ مِنْهَا رَحْمَةٌ، فَالْعَذَابُ مِنْهَا: الْعَاصِفُ، وَالصَّرْصَرُ، وَالْعَقِيمُ، وَالْقَاصِفُ، وَالرَّحْمَةُ مِنْهَا: النَّاشِرَاتُ، وَالْمُبَشِّرَاتُ، وَالْمُرْسَلَاتُ، وَالذَّارِيَاتُ. فَيُرْسِلُ اللَّهُ الْمُرْسَلَاتِ فَتَثِيرُ السَّحَابَ، ثُمَّ بُوْسِلُ الْمُبَشِّرَاتُ،

(١) مجمع البيان: ج٠١، ص٥٢٨.

١

السَّحَابَ، ثُمَّ يُرْسِلُ الذَّارِيَاتِ فَتَحْمِلُ السَّحَابَ فَتَدِرُّ كَمَا تَدِرُّ اللَّقْحَةُ، ثُمَّ تَمْطُرُ وَهِي اللَّوَاقِحُ، ثُمَّ يُرْسِلُ النَّاشِرَاتِ فَتَنْشُرُ مَا أَرَادَ"، وفي المصدر نفسه: «قَامَ رَجُلٌ إِلَى عَلِيٍّ عَلِيًّ غَالَ: مَا الْعَاصِفَاتُ عَصْفاً؟ قَالَ: الرِّيَاحِ»<sup>(1)</sup>.

الثاني: «أنها الملائكة، وفسرت ﴿عُرَفَكَه على أنها أرسلت بالمعروف من أمر الله ونهيه» (")، وقيل: «إنهم الأنبياء والرسل، الذين أُرسلوا بالوحي المشتمل على كل خير ومعروف، فإنه لا شك أنهم أرسلوا بـ (لا إله إلا الله)، وهو مفتاح كل خير ومعروف» (<sup>ي)</sup>.

والذي يبدو لي إمكانية الجمع بين القولين، إذا عرفنا أن للرياح ملائكة موكلة بها ترسلها وتزجرها بأمر الله، بالذات وأن الصيغة جاءت للمبني للمجهول. ومن هذا المنطلق نستطيع القول:إن الآيات ظاهرها الرياح وباطنها الملائكة، أما عن إلقاء الذكر الذي نتلوه في السياق فيمكن تأويله بالرياح والملائكة معا، فإذا أوَّلنا ﴿وَالْمُرْسَلَنِيَ بالملائكة فإنها تُلقي وحي الله وآياته إلى الأنبياء ثم إلى الناس. وإذا أوَّلناها بالرياح فإنها الأخرى تلقي الغيث الذي يعد تذكرة للناس. ويمكن أن يقال: إن ﴿وَالْمُرْسَلَنِيَ عُرَفًا بها الأخرى تلقي الغيث الذي إلى وخيرهم، أي المرسلات بها يعرفه الناس ويستسيغونه من غيث وبشارة. وأنى كان فإن إجمال مثل هذه الكلمات يجعلنا نوصل الحقائق ببعضها، فلا نميز بين الرياح التي تكون في صالح والبركة وبين الملائكة الموكلين بها أو المرسلين بالوحي والرسالة، فإن فائدة القسم تتحقق بها، كما أنها معا من شواهد وعد الله، ويصح القسم بهما، وهذا من روائع النهج القرآني في الأدب.

﴿فَٱلْعَصِفَنتِ عَصَّفًا﴾ في التبيان: «يعني الرياح الهابة بشدة، والعصوف مرور الريح بشدة، وعصفت الريح تعصف عصفا وعصوفا إذا اشتد هبوبها»(°)، وإذا صرفنا المعنى إلى الملائكة فللعصف وجهان:

الأول: السرعة، فإن العرب تقول: «فرس عصوف أي سريع الحركة»، قال العلامة الطباطبائي: «والمراد بالعصف سرعة السير، استعارة من عصف الرياح أي سرعة هبوبها، إشارة إلى سرعة سيرها إلى ما أرسلت إليه»<sup>(1)</sup>.

- (1) بحار الأنوار: ج٥٧، ص٢١. (٢) بحار الأنوار: ج٥٧، ص٢١.
- (٣) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٥٢٨.
- (٤) التفسير الكبير: ج٣٠، ص٢٦٦.
  - (٥) التبيان: ج ١٠، ص ٢٢٣.
- (٦) تفسير الميزان: ج٢٠، ص١٤٦.

الثاني: الإهلاك والتدمير، قال الرازي: «يعني أن الله لما أرسل أولئك الملائكة فهم يعصفون بروح الكافر، يقال: عصف بالشيء إذا أباده وأهلكه»<sup>(1)</sup>، وعصفت الحرب بالقوم أي ذهبت بهم وأهلكتهم، ويقال: «عصف الدهر بهم أي أبادهم»<sup>(1)</sup>. ويبدو أن الأقرب إلى السياق تأويل العصف بسرعة الرياح في حمل الغيث، وليس في سرعتها في الإهلاك.

وَأَلنَّنَشِرَتِ نَشَرًا﴾ إذا قلنا إنها الرياح فهي تنشر السحاب في الآفاق، وتنشر الغيث والرحمة الإلهية من زرع وغيره، كما أنها تنشر الحبوب واللقاح في بقاع الأرض المختلفة، كما أن الملائكة «ينشرن أجنحتهن في الجو عند انحطاطهن بالوحي»"، «وتنشر الكتب عن الله»<sup>(ن)</sup>، أو «تنشر الرحمة والعذاب، أو تنشر الكتب يوم الحساب»<sup>(ن)</sup>.

فَأَلْفَنُوِقَنَتِ فَرَقًا﴾ قيل: «إنها الرياح التي تفرق بين السحاب فتبدده (بعد اجتماع، ليقف المطر، وتطلع الشمس، ويظهر وجه السماء بعد الغيب) عن مجاهد»<sup>(٢)</sup>، كما تفرِّق الملائكة «بين الحق والباطل بما تتنزل به من الآيات والوحي عن الله على رسله، هكذا في التبيان»<sup>(٧)</sup> والتفسير الكبير<sup>(٨)</sup>.

فَأَلَمُلْقِيَنَتِ ذِكْرًا ﴾ الملائكة تلقي رسالات الله على الأنبياء، ولكن الملائكة ليست وحدها التي تذكرنا بالله إنذارا وإعذارا فإن الرياح تفعل ذلك أيضا، لا فرق إن كانت رياح عذاب أو رياح رحمة، والغيث النازل منها هو الآخر ذكر عظيم باعتباره يذكرنا بالبعث والخروج عندما يسقي الأرض فتراها اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج، وهذه الفكرة تفسر لنا اقتران الكلام عن القرآن ورسالات الله كثيرا بالحديث عن منظر الغيث وما يتلوه من ظواهر طبيعية على الأرض.

مُخُذَرًا ﴾ عذرا بإقامة الحجة حيث ألقى الله الذكر عبر الملائكة، أو حذَّرهم وذكَّرهم بالرياح العاصفة.. كل ذلك قبل أن ينزِّل عليهم العذاب. ﴿أَوْنُذَرًا﴾ والإنذار معروف.

ولكن نتساءل عن الفرق بينه وبين الإعذار؟.

(۱) التفسير الكبير: ج۳۰، ص۲٦٤.
(۲) المنجد: مادة عصف.
(۳) الكشاف: ج٤، ص٧٧٢.
(٤) التبيان: ج٩١، ص٢٢٣.
(٥) التفسير الكبير: ج٩٣، ص٢٦٤.
(٦) مع البيان: ج٩١، ص٢٢٤.
(٧) التبيان: ج٩١، ص٢٢٤.
(٨) التفسير الكبير: ج٩٣، ص٢٦٦.

ولعل الجواب: أن الإعذار يأتي عندما لا يستجيب الإنسان للإنذار، والإنذار أعم، وربها يكون عند الاستجابة إذا قورن بالإعذار، وقد قيل: لقد أعذر من أنذر، وربها يعود إلى هذا المعنى جملة ما ذكره المفسرون، قال شيخ الطائفة: «وقيل: إعذارا من الله، وإنذارا إلى خلقه ما ألقته الملائكة من الذكر إلى أنبيائه، وأضاف: فالعقاب على القبيح بعد الإنذار يوجب العذر في وقوعه، وإن كان بخلاف مراد العبد الذي استحقه»<sup>(1)</sup>. وقيل: <sup>ع</sup>ذرا يعتذر الله به إلى عباده في العقاب أنه لم يكن إلا على وجه الحكمة، ونذرا: أي إعلاما بموضوع المخالفة، عن الحسن»<sup>(1)</sup>. وإن أهم ما تلقيه المرسلات ملائكة ورياحا تذكيرها بالآخرة وبأن وعد الله صادق. أوليسَت تتلاحق الظواهر الطبيعية في الكائنات فتاتي الرياح مرسلات عاصفات ناشرات فارقات، وتأتي بعدها المواسم الخيرة والسنين المباركة، أو تأتي العواصف الهوج ويأتي من بعدها الدمار؟ أوليسَت هذه الظواهر يشهد أولها على آخرها؟ كذلك شواهد العذاب تنذرنا بوعد الله الواقع به، كما شواهد الرحة تبشرنا بوعد الله الواقع بها.

(إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَيَعٌ ﴾ وهذا جواب القسم المتقدم في الآيات السابقة، وهو مدعوم بثلاثة تأكيدات: إن، والحصر في (إِنَّمَا ﴾، واللام في: (لَوَيَعٌ ﴾. ومع أن البعض حصر الوعد في القيامة واحتج: «بأنه تعالى ذكر عقيب هذه الآيات علامات يوم القيامة»<sup>(7)</sup>، إلا أنني اختار الإطلاق الشامل لكل وعد إلهي، كوعده بنصر المؤمنين ودحر الظلمة، وإحياء الأرض بعد موتها بالمؤمنين، وغلبة دينه ورسله والمؤمنين على الدين كله في آخر الزمان بظهور منقذ البشرية الإمام الحجة المنتظر –عجل الله فرجه – والذي يهدينا إلى هذا التفسير الشامل هو أن القرآن ذو تخوم وآفاق ومطالع، وتفسيره يكون أصح كلها كان أشمل حيث يتم الاقتراب من المعاني الأساسية التي هي أم لتطبيقات وإطلالات متعددة. وقد وجدت من المتقدمين من قال بإطلاق الوعد؛ وهو الكلبي حيث نقل عنه الرازي قوله: «المراد أن كل ما توعدون به من الخير والشر لواقع»<sup>(1)</sup>. وحيث إلى دلالة البعث والحساب والجزاء هو أظهر مصاديق الوعد وأقربها إلى الأدهان كما إلى دلالة السياق فإنه الأظهر تأويلا من أي مصداق آخر.

وإن اطمئنان الإنسان لوعد ربه -وبالذات الآخرة- أمر في غاية الأهمية، باعتباره يبعث روح التسليم لله في كل أبعاد الحياة، ويبعث فاعلية العمل وتقوى الالتزام بشرائعه ومناهجه.. فلو يئس المؤمنون من الانتصار والتغيير لما أكملوا مسيرة الجهاد والإصلاح، ولو كفر الإنسان

- (۱) التبيان: ج۱۰، ص۲۲٤.
- (٢) مجمع البيان: ج٠١، ص٥٢٨.
- (٣) التفسير الكبير: ج٣٠، ص٢٦٩.
- (٤) التفسير الكبير للرازي: ج ٣٠، ص ٢٦٩.

بالآخرة (البعث والحساب والجزاء) لما التزم بالنظم والشرائع الإلهية، ذلك أن الإيهان بسنة الجزاء الممتدة من الدنيا إلى الآخرة هو الذي يحرك فيه روح الانضباط والمسؤولية.

والذي يتدبر آيات القرآن في موضوع الآخرة يلاحظ أنها أصبحت من الكثرة والتفصيل والتأكيد من أبرز خصائص هذا الكتاب مما يبعث السؤال عن سبب ذلك وخلفياته. لعل أهم الأسباب هي التالية:

**أولاً**: أهمية موضوع الآخرة، فإن الآخرة -كما سبق وأن قلنا في مواضع كثيرة- تعتبر حجر الأساس في تفكير الإنسان المؤمن وإيهانه.

ثانياً: إن الآخرة غيب في المستقبل والإسلام يريدها حاضرة في وعي المؤمنين، من هنا يفصِّل الحديث فيها وينوعه ويكرره حتى يوصل ذلك الغيب إلى مستوى الشهود عندهم، لذا نجد القرآن بعد الإشارة إلى الآخرة يبين الأمر ويفصل في توجيهنا إلى مشاهدها العظيمة.

فَإِذَا النَّبُومُ طُمِسَتَ ﴾ قال القمي: "يذهب نورها وتسقط" (")، وقال العلامة الطوسي: "والطمس محو الأثر الدال على الشيء، والطمس على النجوم كالطمس على الكتاب، لأنه يُذهب نورها والعلامات التي كانت تعرف بها" (")، وقال الفخر الرازي: "يحتمل أن يكون المراد محقّت ذاتها، وهو موافق لقوله (أنتُرَتَ ) و (أنكَذَرَتَ ) وأن يكون المراد: محقت أنوارها، والأول أولى لأنه لا حاجة فيه إلى الإضهار "("). والأقرب عندي ما قاله الرازي لأن أصل الطمس من المحو وغياب المطموس. كما يظهر من ملاحظة الآيات القرآنية التي تناولت موضوع القيامة من زاوية حال النجوم يومنذ أنها كما الجبال تمر بمراحل حتى تنتهي وتزول، فهي تنتثر عن بعضها ونسقها بسبب اختلال نظامها الكوني أولاً، ثم تنكدر واحدة واحدة، ثم تُطمس تماما فلا يبقى منها شعاع يدل عليها.

فَوَإِذَا ٱلسَّمَآ، فُرِجَتَ﴾ في تفسير القمي: «تَنْفَرِجُ وَتَنْشَقُّ» هكذا جاء في رواية عن أبي الجارود عن الإمام الباقر غلا*يتَكلا <sup>(١)</sup>، و*في مجمع البيان: «أي صارت فيها فروج»<sup>(٥)</sup>، بعد أن كانت محبوكة محكمة لا ثغرة في نظامها ولا منفذ في بنيانها أبدا (لا تفاوت ولا فطورا)، ولعل هذه مرحلة أولية تعقبها مراحل متتالية أخرى. وحسب ما يظهر من آيات كريمة أخرى: أن

- (1) تفسير القمي: ج٢، ص٤٠٠.
- (۲) التبيان: ج ۱۰، ص۲۲۵.
- (٣) التفسير الكبير: ج٠٣، ص ٢٦٩.
  - (٤) تفسير القمي: ج٢ ، ص٤٠٠.
- (٥) مجمع البيان: ج٠١، ص٥٢٩، بتصرف.

مراد القرآن من ذكر تبدل نظام الخليقة سلب اعتهاد الإنسان عليه، ليصبح وجها لوجه أمام مسؤولياته، فالسهاء التي كانت سقفا محفوظا تصبح يومئذ واهية، والجبال التي كانت ملاذا وكهفا تصبح كثيبا مهيلا، والأرض التي كانت مهدا مطمئنا تميد بزلزال عظيم، وهكذا.

﴿وَلِذَا أَلِجُبَالُ نُسِفَتَ﴾ قالوا: نسف البناء: قلعه من أصله، والجبال: دكها.. ونحن ندرك ماذا يعني نسف الجبال التي جعلها الله أوتاد الأرض، فلا تستقر وتميد بأهلها ويتحطم نظامها بحيث لا تصلح للعيش. وتلك كلها بعض مشاهد القيامة الرهيبة، ولك أن تتصور هذا المخلوق الضعيف كيف يعاصر تلك الأهوال الكونية، وأنى له بركن يأوي إليه منها؟ إلا أن يكون قد سعى سعيا صالحا يخلِّصه منها.

[١٩-١١] ويبقى المشهد الأهم من ذلك والموقف العصيب حينها يجين ميعاد الشهادة فيأتي الرسل شهداء على المكذبين من أممهم ﴿وَإِذَا الرَّسُلُ أَقِنَتَ ﴾ جُعِل لها ميعاد محدد في وقت معلوم للابتعاث وفي أرض معلومة ولهم وقت معلوم للشهادة، وذلك يهدينا إلى أن حركة الأنبياء وبعثهم ليست اعتباطية بل هم في الدنيا والآخرة يسيرون على أساس حكمة إلهية، فلو أننا درسنا حركتهم التاريخية من جميع جهاتها وحيثياتها لوجدنا أن بعثهم قائم على مجموعة من القوانين الاجتهاعية والحضارية، بحيث إن زمن بعث نبينا محمد على تحمد مثلا كانا مناسبين تماما لرسالته ودوره، وربها أشار إلى ذلك الإمام الباقر على تبدأ في أي الجارود عنه قال: «بُعِثَتْ في أَوْقَاتٍ مُخْتَلِفَةٍ»<sup>(1)</sup>. كما أن شهاداتهم في الآخرة لا تبدأ في أي وقت أو بمجرد أن تقوم القيامة بالبعث، كلا.. بل للرسل ميقات معلوم لا تؤدي دورها المناسب إلا فيه.

لَا يَكُوَيَ يَوْمِ أُعِلَتَ كَانَ العلامة الطباطبائي: "الأجل المدة المضروبة للشيء، والتأجيل جعل الأجل للشيء، ويستعمل في لازمه وهو التأخير، كقولهم: دَيْنَ مؤجَّل أي له مدة بخلاف الحال، وهذا المعنى هو الأنسب للآية"". وقد اختُلف في الشيء الذي يعود عليه الضمير من أُجَلَتَ كَ، فقال صاحب الميزان إنه: "للأمور المذكورة قبلا، من طمس النجوم، وفرج السهاء، ونسف الجبال، وتوقيت الرسل، والمعنى: لأي يوم أُخَرت هذه الأمور"، وقيل: هو عائد إلى الرسل فقط. ومع أن لرأي صاحب الميزان عمل في الآيات حيث تفيد (وَإِذَا كَ الواردة في الآيات كلها معنى التأجيل، إلا أن الأقرب هو عودة الضمير إلى الرسل باعتبار التصاق كلمة (أُقِنَتَ كَ بهم دون النجوم والسهاء والجبال، ولأنهم أصحاب الشهادة وميزان الفصل بين

- (۱) تفسير القمي: ۲۰، ص٠٤٠.
- (٢) تفسير الميزان: ج٢٠، ص١٤٩.
  - (٣) المصدر السابق: ص١٤٩.

الآيات ١ - ٥٠

الناس عند رب العزة، الذي جعل لهم شهادتين متكاملتين: إحداهما في الدنيا بقيامهم شهداء لله بالقسط وقد تقدمت، والأخرى في الآخرة، وبجعلهم الحجة والمعيار في محكمة القيامة، وقد أجَّلها ربنا لذلك اليوم.

لَيُوَمِ ٱلْفَصَّلِ﴾ بين الناس في اختلافهم من كل الجهات، وبين أهل الجنة وأهل النار، وسميت القيامة بيوم الفصل لأنها اليوم الذي يفصل فيه الخطاب ويحكم الناس في مصائرهم. وإذا كانت الآخرة مقسمة أياما ومراحل فإن الرسل يدلون بشهاداتهم ليس في يوم البعث عموما –حسب ما يبدو– بل في ساعات الفصل عند الميزان.

وَمَا أَذَرَنكَ مَا يَوَمُ ٱلْفَصْلِ إِنّه يوم رهيب لا يمكن لبشر أن يستوعب أحداثه ووقائعه على طبيعتها وبحجمها أبدا مهما عُرِّف له، وذلك لأن تلك الحقائق كبيرة ليست بحجم معارفنا، فهل نقدر أن نستوعب -مثلاً- معنى انفجار ألف قنبلة نووية في لحظة واحدة؟ كلا.. من هنا يؤكد ربنا في مواضع كثيرة بعد الحديث عن الآخرة القول: ﴿وَمَا أَذَرَنكَ ﴾ تارة ﴿وَمَا يُدْرِبِكَ ﴾ تارة أخرى.

ولا يفصِّل السياق في بيان أحوال الناس ومصائرهم يومئذ، بل يكتفي بإشارة تتضمن الوعيد والإنذار بمصير أولئك المكذبين بالآخرة، الذين أبعدوا عن أفكارهم مشاهد الحساب وحقائق الجزاء الأكبر فيها، فأطلقوا لأنفسهم عنان الهوى والشهوة، وتخبطوا في الجريمة والفاحشة خبط عشواء، دون أدنى حساب أو إحساس بالمسؤولية ﴿وَبَلْ يَوَمَ ذِلَمْ كَذَبِينَ ﴾ وكلمة ﴿وَيَلْ كما تكرَّر القول مطلقة تشمل ألوان العذاب المادي والمعنوي، تتجسد في واد من أشد أودية جهنم خزيا وعذابا، ولهذا تخصص الويل بقوله تعالى: ﴿يَوَمَ ذِلَك اليوم أظهر من مصاديق ورطتهم في الدنيا، ولكنه يحمل على أشد ألوان الويل هناك، باعتبار ذلك اليوم أظهر مصاديق ورطتهم في الويلات والثبور. وأي ويل هذا الذي يهدد به القرآن المكذبين؟ لكي تعرفه دعنا نتذكر نموذجا صغيرا منه يتمثل في عذاب المكذبين في الدنيا.

وهكذا يذكرنا القرآن بعاقبة المكذبين في الدنيا عبر أرقام وحقائق مادية محسوسة لا تقل حقيقة الآخرة عنها وضوحا لدى العقلاء إن لم تكن أشد وأصفى، فيتساءل السياق سؤال مستثير لأولي الألباب نحو التفكير في مصائر المكذبين من خلال دراسة التجارب التي خلَّفها الآخرون ﴿أَلَوْ نُهْلِكِ ٱلأَوَّلِينَ ٣٠ ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ ٱلْأَخِرِينَ ﴾ ويمكننا حمل الهلاك على محملين:

الأول: أنه الهلاك بالموت، ونحن لا نكاد نقرأ آيات تحدثنا عن سنة الجزاء وحقيقة الآخرة إلا ونقرأ إلى جانبها حديثا عن سنة الموت، والسبب أنه تعالى يريد هدايتنا إلى أن الآخرة والجزاء حق كما الموت حق، وأن تكذيب أحد بهما لا يمكن أن يغير من واقعهما شيئا، كما لا يغير تكذيبه بوعد الله الواقع بالموت ذلك الحق، والدليل واضح في مسيرة البشرية حيث أهلك الله الأولين وأتبعهم بالآخرين والحبل على الجرار حتى لا يبقى أحد إلا وجهه عز وجل.

الثاني: الهلاك بالآخذ والعذاب المتأسس على سنة الجزاء الإلهي في الحياة، وهذا أقرب إلى السياق الذي يتوعد المكذبين ولا يزال بالويل ويؤكد على الجزاء، كما تؤيده الآية التالية: (كَذَلِكَ نَفَعَلُ بِاللَّمَجْرِمِينَ ﴾ فهي إذن سنة جارية في الحياة لا تتغير مع الزمن، وهكذا تضع الآية الإنسان في كل عصر ومكان أمام تلك السنة لكيلا يتصور أنها محدودة في المجرمين التاريخيين وحدهم. ويعود السياق يصل حقائق الماضي بالمستقبل من خلال سنة الجزاء في الآخرة، إذ إنها أشد وقعا على المجرمين من أخذهم في الدنيا. ﴿ وَيُلْ يَوْمَبِذِ لِلْمَكَذِبِينَ وكفى بإهلاك المجرمين التاريخيين في الدنيا دليلا على عذابهم في الآخرة. وإنها يصيرون إلى الويل نتيجة طبيعية لتكذيبهم بقيادة إلى الويل نتيجة على المجرمين من أخذهم في الدنيا. ﴿ وَيُلْ يَوْمَبِذِ لِلْمَكَذِبِينَ وكفى بإهلاك المجرمين المق ونهجه في الحياة، وانصرافهم عنها إلى قيادة ضالة ومنهج خاطئ يقودان الإنسان إلى الويل بعد الويل.

[٢٤-٢٠] ولماذا يكذب الإنسان بآيات ربه وبالذات حقيقة الآخرة؟ لماذا يكذب بالبعث والنشور بعد الموت؟ هل لأن الآيات الهادية إلى ذلك غير قائمة، أو لأن معرفته بربه وبقدرته الواسعة التي لاتحد ناقصة؟ كلا.. فلنتفكر في أصل خلقتنا، وكيف أنها آية بينة تهدي إلى الإيهان بقدرته تعالى على كل شيء، فلقد انطلقنا في الحياة الدنيا من حويمن صغير وحقير ومستقذر لا يرى إلا بالمجاهر المكبرة، استقر ليس بإرادتنا بل بمشيئة الله في رحم أمهاتنا، ثم نهاه الله ضمن ملايين القوانين والسنن التي نجهل أكثرها فضلا عن ادّعاء التحكم فيها، حتى خلقنا بشرًا سويًّا ذكرًا أو أنثى. وربنا يضعنا أمام هذه الحقائق الفطرية التي لا سبيل لأحد إلى إنكارها.

(أَلَرْغُنْلُعَكُمُ مِن مَّآوِمَهِينِ) قال القمي: "منتن""، وقيل: حقير، وعليه أكثر المفسرين، وإن المتأمل ليرى كل أسباب الهوان في ذلك الماء، فحجمه صغير، ورائحته منتنة، وهو مستقذر عند الإنسان نفسه فلا يقيم له وزنا، ولك أن تعجب إذا عجبت من البشر حينها يتكبر ويركب مطية الغرور، ليس في مقابل بني جنسه وحسب، بل في مقابل ربه العظيم أيضا!! وحقَّ لأمير المؤمنين علي عَلَيَـتَلاَ أن يعجب فيقول: "وعَجِبْتُ لِلْمُتَكَبِّرِ الَّذِي كَانَ بِالأَمْسِ نُطْفَةً ويَكُونُ غَداً جِيفَةٌ، وعَجِبْتُ لَمِنْ شَكَّ في اللهِ وهُوَ يَرَى خَلْقَ الله، وعجبْتُ لِلْمُتَكَبِّرِ الَّذِي كَانَ بالأَمْسِ نُطْفَةً ويَكُونُ

- (۱) تفسير القمي: ج۲، ص٤٠٠.
  - (٢) نهج البلاغة: حكمة: ١٢٦.

الآيات ١ - ٥٠

ثم إنه تعالى جعل ذلك الماء المهين في رحم الأم يحفظه وينشأ فيه ناميا صفة بعد صفة ومرحلة بعد الأخرى، تحوطه وترعاه يد الغيب بها يعجز الإنسان نفسه عن إحصائه من السنن والقوانين المحكمة التي تثبته في الرحم، وتمكنه من العيش والنمو فيه، دون أن يكون للأبوين شأن في ذلك الحمل.

فَنَهُ مَعَنَّنَهُ فِي قَرَارٍ مَكِينٍ فِي التبيان: "القرار: المكان الذي يمكن أن يطول مكث الشيء فيه، ومنه قولهم: قر في المكان إذا ثبت على طول المكث فيه "" واستقر. وغض أكثر المفسرين الطرف عن المكين، في حين ذكر أهل اللغة أنه: "المتمكن، والمكين ذو المكانة، واستمكن استولى، وتمكَّن من الشيء قدر عليه ""، وقال صاحب الميزان هذا النص: "والمكين: المتمكن، وصفت به الرحم لتمكنها في حفظ النطفة من الضيعة والفساد، أو لكون النطفة مستقرة متمكنة فيها، والمعنى: ثم جعلنا الإنسان نطفة في مستقر متمكن وهي الرحم "". وقوله تعالى: ففجَعَنَنَهُ في تأكيد على الفعل الإلهي في الأمر إذ هو بعيد عن كل فاعل ومريد سواه سبحانه، وذلك ما يؤكده الإمام على عَلَيَكَة في واحدة من خطبه التي تطرَّق فيها إلى هذا الأمر، قال: "أَيُّهَا المُخلُوقُ السَّوِيُ قرار محين إلى قَدر معلُوم وأجل مَقْسُوم، تمورُ في بَطْن أَمُكَ جَنِيناً لا تُحيرُ دُعاء ولا تسمكنة في المو والمُنشأ المُؤْحِيُّ في ظُلُمَات الأَرْحَام ومُضَاعَفَات الأَسْتار. بُدِنْتَ مِنْ سُلالَة مِنْ طِين ووُضِعْتَ في قرار محين إلى قَدر معلُوم وأجل مَقْسُوم، تمورُ في بَطْن أَمُكَ جَنِيناً لا تُحيرُ دُعاء ولا ما يوكده والمُنشأ المُؤْحِيُ في فلائيات الأَرْحَام ومُضَاعَفَات الأَسْتار. بُدِنْتَ مِنْ سُلالَة مِنْ طِين ووُضِعْتَ في قرار محين إلى قَدر معلُوم وأجل مَقْسُوم، تمورُ في بَطْن أَمُكَ جَنِيناً لا تُحيرُ دُعاء وذلك ما يوكده والمُنشأ المُؤْحِي في فلائيات الأَرْحَام ومُضَاعَفَات الأَسْتار. بُدِنْتَ مِنْ سُلالَة مِنْ طِين ووُضِعْتَ في قرار محين إلى قَدر معلوم وأجل مَقْسُوم، تمورُ في بَطْن أَمُكَ جَنِيناً لا تُم ولا ورُقي ولائم في في السَوع قرار محين محم في مُورَد إلى قار أَمْ ومُنْ عَدانا من في المام مي في أَمْ أَنْ في في أَمْ أَمْكَ جَنِينا مرار م

ثم إن خلقة الإنسان لا تتحرك في الفراغ ولا على أساس الصدفة، إنها هي قائمة على الحكمة الدقيقة، والتدبير الإلهي المتين، حيث القوانين التي تُجلي إرادة الله وحكمته للمتدبر، فالجنين لا ينمو ولا يمكث بلا قدر ولا قانون في بطن أمه، بل كها وصف الله تعالى: ﴿إِلَىٰ قَدَرٍ مَعْلُومِ﴾ وحيث يخرج يكون مُهَيَّأً لمهارسة الحياة خارج الرحم، وتكون أمه مستعدة نفسيًّا وبدنيًّا لاستقباله وهكذا عائلته. قال الزمخشري: «إلى مقدار معلوم، قد علمه الله وحكم به وهو تسعة

- (۱) التبيان: ج۱۰، ص۲۲۸.
  - (٢) المنجد: مادة مكن.
- (٣) تفسير الميزان: ج١٥، ص٢٠.
  - (٤) نهج البلاغة: خطبة: ١٦٣.

أشهر أو ما دونها أو ما فوقها"<sup>(٠)</sup>، وقال القمي: «منتهى الأجل"<sup>(٠)</sup>. وحين يحل الأجل فإن الأم لا تستطيع أن توقف التحويل النفسي والبيولوجي الذي يحدث في كيانها وتوقف حركة الجنين باتجاه الخروج، كما لا يملك الجنين نفسه من أمره شيئا، بل هي الإرادة الإلهية وحدها تصنع ما تشاء. وتتسع كلمة القدر إلى معانٍ عدة نجملها في اثنين:

ا**لأول**: المقدار والحد، فيكون المعنى أن الجنين من الناحية النفسية والعضوية وهكذا الزمنية محدد بمقادير ومقاييس إلهية حكيمة يعلمها عز وجل.

الثاني: القدر والمصير، فقد جعل الماء في قرار مكين لكي ينتهي إلى قدر إلهي يعلمه تعالى، فقد يكون قدره أن يصبح ذكرا أو أنثى أو بينهما، أو يخرج تاما أو معيبا، أو حَيًّا أو ميتا، ثم إذا خرج إلى الحياة الدنيا فإنه يتحرك وفق أقدار يعلمها الله، وإلى مصير محدد، ربها يكون السعادة والجنة، وربها يكون الشقاء والنار، أو يكون الفقر والصحة، أو الغنى والمرض.

ولا تعني الآية أن كل إنسان يأتي إلى الحياة الدنيا ليعيش ضمن أقدار محددة يجبر عليها من كل الجهات، بل هي تكشف عن علم الله المطلق بها يؤول إليه من خير أو شر. وقوله: (مَعَلُومِ) يفيد التحديد من جهة، والإطلاق من جهة ثانية، فأما التحديد فإن مسيرة الإنسان في وضعها الطبيعي والنسبي محكومة بمعطيات وأقدار محددة يمكن لنا معرفتها عبر العلم والتجربة، كميعاد الولادة وما أشبه..، وأما الإطلاق فإن العلم اليقين بكل شيء وبالذات بعض الأمور فهو لله وحده يقدره ويعلمه، بحيث لا يستطيع بشر تحديده ومعرفته.

فَفَقَدَرْنَا فَنِعْمَ ٱلْقَدَرُونَ ﴾ قال ابن جرير: "فملكنا فنعم المالكون، وعن الضحاك قال: فخلقنا فنعم المالكون»<sup>(۳)</sup>، وفي التبيان: "معناه فَقَدَرنا من القدرة فنعم القادرون على تدبيره»<sup>(1)</sup>، وفي مجمع البيان: «أي قَدَّرنا خلقه كيف يكون قصيرا أو طويلا، ذكرا أم أنثى، فنعم المقدرون نحن، ويجوز أن يكون المعنى إذا خُفَف (لأن المفسرين قرؤوها بالتخفيف والتثقيل) من القدرة، أي قَدَرنا على جميع ذلك فنعم القادرون على تدبير ذلك، وعلى ما لا يقدر عليه أحد إلا نحن، فحذف المخصوص بالمدح»<sup>(0)</sup>، وهذا ما احتمله العلامة الطباطبائي في الميزان وقال: «من القدرة مقابل العجز، والمراد فقدرنا على جميع ذلك»<sup>(1)</sup>.

> (۱) الكشاف: ج٤، ص٦٧٩. (۲) تفسير القمي: ج٢، ص٤٠٠. (۳) الدر المتثور: ج٦، ص٣٠٦. (٤) التبيان: ج٠١، ص٢٢٨. (٥) مجمع البيان: ج٠١، ص٥٣١. (٦) تفسير الميزان: ج٠٢، ص١٥٣.

والذي أختاره أن الكلمتين: ﴿فَقَدَرْنَا﴾ و ﴿ٱلْقَدِرُونَ﴾ مشربتين اثنين من المعاني في آن واحد: أحدهما التقدير بالحكمة والعلم، والآخر القدرة بالقوة والمشيئة، ولعمري إن المتفكر في خلقة البشر يجد اسمي الحكيم والقادر متجليين فيها بها لا يقبل ذرة من الشك، لولا أن الإنسان يجعل بينه وبين الحقيقة حجاب التكذيب بالحق للهروب من المسؤولية، فله الويل من الله إذا فعل ذلك.

وَقَيْلُ يَوْمَبِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ وفي الآية ملاحظة لطيفة عند قوله ﴿يَوْمَبِذِ ﴾ فهذه الكلمة ينبغي أن تكون إشارة إلى يوم الفصل الذي أشار إليه السياق في السورة، وهو كذلك، بالإضافة إلى إيحاء الكلمة بمعنى آخر، هو أن تلك الآيات الإلهية المتجلية في الخلقة تهدينا إلى أن الويل للمكذبين، فأي جريمة كبرى هي التكذيب بحقيقة عظمى كحقيقة الغيب وقدرته وحكمته! والإشارة إلى ذلك بـ ﴿يَوَمَبِذٍ ﴾ هو ترتيب على تلك النتيجة الحاصلة، إذ لا يعقل أن الخالق الحكيم لا يُقدِّر آخرة بعد الدنيا وذلك من مسلمات الحكمة الأولية.

[70-70] من التفكر في آفاق النفس الذي يقود الإنسان إلى التسليم لله والإيهان بيوم الفصل، تنطلق الآيات موجهة أبصارنا إلى آفاق الطبيعة من حولنا، فهي الأخرى تعكس أسهاء الله وآياته الهادية إلى الحقائق ﴿أَلَرْجَعْعَلِ ٱلأَرْضَ كِفَاتًا (\*\*) أَحْيَاتَهُ وَأَمَوْتًا ﴾ والكفات السكن والوعاء، ففي الخبر نظر أمير المؤمنين عليتكلا في رجوعه من صفين إلى المقابر فقال: «هَذِهِ كِفَاتُ الأَمُوَاتِ» أي مساكنهم، ثم نظر إلى بيوت الكوفة فقال: «هَذِهِ كِفَاتُ اللَّحْيَاء ثُمَّ تَلَا قَوْلَهُ: ﴿أَلَرْجَعَلَ ٱلْأَرْضَ كِفَاتًا (\*\*) أَحْيَاءَ وَأَمُونَنَا ﴾ \*(\*)، وفي مجمع البيان: «كَفَتَ الشيء يَكْفِئُهُ كَفْتًا وَكِفَاتُ الأَمُوَاتِ» أي مساكنهم، ثم نظر إلى بيوت الكوفة فقال: «هَذِه كِفَتُ الأَحْيَاء ثُمَّ تَلَا وَكُفَتَ الأَمُوَاتِ» أي مساكنهم، ثم نظر إلى بيوت الكوفة فقال: «هَذِه كِفَتَ الشيءَ يَكْفِئُهُ كَفْتًا وَكُفَتَ الأَمُوَاتِ» أي مساكنهم، ثم نظر إلى بيوت الكوفة فقال: «قَذِه كَفَتَ الشيءَ يَكْفِئُهُ كَفْتًا وَكَفَتَ الأَمُوَاتِ» أي مساكنهم، ثم نظر إلى بيوت الكوفة فقال: «قَذِه كَفَتَ الشيءَ يَكْفِئُهُ كَفْتًا وَكَفَتَ إذا ضمه، ومنه الحديث: «اكَفُتُوا صِبْبَانَكُمَ» أي ضموهم إلى أنفسكم، ويقال للوعاء: كفت وكفت، وكفيت، وقال أبو عبيده كفاتا: أي أوعية، وعن قتادة ومجاهد والشعبي: أي تحوزهم وتضمهمه"<sup>(\*)</sup>، والأرض وعاء وسكن للخلائق تضم الناس والأحياء والأموات، سواء بالمعنى الظاهر أو بالمعنى المجازي للكلمة حيث المؤمنين والكفار، والعلماء والجهاة.

﴿ وَجَعَلْنَافِيهَا رَوَسِي شَنْمِخُنْتٍ ﴾ قال القمي: «جبال مرتفعة»<sup>(٣)</sup>، ولعل الآية تبين حقيقة جيولوجية وهي أن للجبال قمتين: قمة راسية في أعماق الأرض كقاعدة البناء، وقمة صاعدة شامخة في آفاق السماء.

﴿وَأَسْفَيْنَكُمُ مَّآءُ فُرَاتًا﴾ وهناك علاقة بين الحديث عن الجبال وبين الحديث عن الماء

- (1) تفسير القمي: ج ٢ ص ٤٠٠ .
- (۲) مجمع البيان: ج ۱۰، ص٤١٦-٤١٧.
  - (٣) تفسير القمي: ج ٢ ص ١٣٢.

الفرات، فإن أفضل المياه وأعذبها ما تتفجر به ينابيع الجبال، وما ينحدر منها إلى جوف الأرض وسفوحها وأنهارها. قال الإمام علي عَلِيَّلاً يصف الأرض: "فَلَمَّا سَكَنَ هَيْجُ المَّاءِ مِنْ تَحْتِ أَكْنَافِهَا وحَمُّلِ شَوَاهِقِ الجُبَالِ الشُّمَّخ الْبُنَّخ (الطاغية في الارتفاع) عَلَى أَكْتَافِهَا فَجَّرَ يَنَابِيعَ الْعُيُونِ مِنْ عَرَانِينِ أُنُوفِهَا (العرنين: ما صلب من عظم الأنف، والمراد أعالي الجبال) وفَرَّقَهَا في سُهُوب بيدِهَا (جمع بيداء وهي الصحاري) وأَخَادِيدِهَا"<sup>(1)</sup>، وقال الإمام الصادق عَلَيكَ فَضُلًا لَا عَلَيْ وَيَافَى إِلَى هَذِهِ الْجِبَالِ الْمَرْكُومَةِ مِنَ الطَّينِ وَالْحِجَارَةِ الَّنِي يَحْسُبُهَا الْغَافِلُونَ فَضْلًا لا حَاجَة إِلَيْهُ مَرَانِينِ أَنُوفِهَا (العرنين: ما صلب من عظم الأنف، والمراد أعالي الجبال) وفَرَقَعَها في سُهُوب بيدِها (جمع بيداء وهي الصحاري) وأَخَادِيدِهَا"<sup>(1)</sup>، وقال الإمام الصادق عَلِيكَة : «انْظُرُ يَا مُفَضَّلًا وَالْمَنَافِعُ فِيهَا كَثِيرَةٌ فَمِنْ ذَلِكَ أَنْ يَسْقُطَ عَلَيْهَا النَّلُوجُ فَيَبْقَي فِي قِيَالَا الْعَافِلُونَ فَضْلًا لَا حَاجَة إِلَيْهَا مَا ذَابَ مِنْهُ فَتَجْرِيَ مِنْهُ الْعَافِرُة مَنِي الْعَافِلُونَ الْعَافِلُونَ فَضْلًا لا حَاجَة إِلَيْهَا

وَجَعْلُ الله الأرض كفاتا، وجعله فيها الجبال الراسية الشامخة، وسقينا بها الماء الفرات من ينابيع مخازنها، وذوبان ما تقله من الثلوج، كلها نعم إلهية تستوجب الشكر والحمد له، ومن شُكْرِهِ اتِّباعُ رسله ورسالاته، إلا أن الإنسان غالبا لا يفعل ذلك، بل تراه كفورا مكذبا، ويل له يوم القيامة من شديد العذاب على قلة حمده، ومقابلته إحسان ربه بالتكذيب ﴿وَيْلُ يَوْمَهْذِ لِلْمُكَذِبِينَ مَ من غضب الله وعذابه، فإن غضبه عليهم وتكذيبهم لرسله وكتبه يستحيلان في الآخرة ألوانا من العذاب الذي لا يطاق، ينطلقون إليه بزجر خزنة جهنم ومقامع من نار الشيخ الطوسي: «يعني من العذاب على الكفر، ودخول النار جزاء على المعاصي» (ما الشيخ الشيخ الطوسي: «يعني من العقاب على الكفر، ودخول النار جزاء على المعاصي» (ما رواليار، والتكذيب بذلك يعني إنكاره، وإنكار الحقائق الأخرى بسبب هذا التكذيب.

أنطَلِقُوَا إِلَى ظِلْ ذِى ثَلَنْتِ شُعَبٍ > ولعل الظل بسبب الدخان الذي يحجب النور، أو هو الظلام الحالك، وقد اختلف المفسرون في معنى ﴿تُلَنْتِ شُعَبٍ >، فقيل معناه: «يتشعب من النار ثلاث شعب: شعبة فوقه، وشعبة عن يمينه، وشعبة عن شهاله فتحيط بالكافر»<sup>(٥)</sup>، وقيل: «يخرج من النار لسان فيحيط بالكافر كالسرداق، فينشعب ثلاث شعب فيكون فيها حتى يفرغ من الحساب»<sup>(٢)</sup>، وفي اللغة: «الشُّعْبَةُ جمعها شُعَب وشِعَاب: الفرقة والطائفة من

- (١) نهج البلاغة: خطبة: ٩١.
- (٢) بحار الأنوار: ج٣، ص١٢٦.
- (٣) التبيان: ج٠، مص ٢٣٠.
- (٤) التفسير ألكبير : ج ٣٠ ص ٢٧٤.
  - (٥) التبيان: ج٠١، ص ٢٣٠.
  - (٦) مجمع البيآن: ج٠١، ص٥٣٢.

الشيء، يقال: اشعب لي شعبة من المال أي أعطني قطعة من مال كذا»، ويسمى الغصن من الشجرة شعبة، ونفهم من ذلك أن الظل ينشعب إلى ثلاثة أقسام، ولعل المكذب يلقى في كل شعبة ألوانا من العذاب تختلف عما في الشعبتين الأخريين شدة ونوعا. ويختلف ذلك الظل عن ظل الدنيا بصورة تامة، فإننا نأوي إلى الظلال فيها طلبا للراحة، وهربا من حر الشمس ولفحها، أما الظل المقصود في الآية فإنه قطعة من عذاب جهنم ﴿ لَاظَلِيلِ ﴾ معناه: «غير مانع من الأذي ولا يستر عنه. . فالظليل من الظَّلة وهي السترة» (··)، وسمي الظِّلاّل بذلك لأنه يحجبَ الشمس ويسترها ويمنع الحر. وليس الظلال المشار إليه في الآية يسبب الراحة لأهله ﴿وَلَا يُغَنِّي مِنَ ٱللَّهَبِ﴾ واللهب ما يعلو من ألسنة النار وحر لفحها، وليس ذلك الظل يدفع عنهم حر لهب جهنم ﴿إِنَّهَا تَرْمِى بِشُحَرَدٍكَأَلْعَصَّرِ﴾ قيل: «مثل القصور والجبال»<sup>(\*)</sup>، وفي حديث طويل عن النبي عَظَيْثَة في شأن النار: قال: «تَرْمِي النَّار بِمِثْلِ الجِبَالِ شَرَرًا» (")، وقيل: «مثل أصول الأشجار المتشعبة الجذور، قال ابن عباس: كجذور الشجرة، وعن مجاهد قال: حزم الشجر، وعن الضحاك قال: أصول الشجر العظام»(·). •والعرب تشبه الإبل بالقصور»(·)، والمهم أن التشبيه بالقصر كناية عن الضخامة والتشعب معا وهما مجتمعتين في مثل القصور. ﴿ كَأَنَّهُ مِمَاكَتُ صُغرٌ ﴾ وقد ذهب أغلب المفسرين إلى القول بأنها الجمال، وقيل: "هي قطع النحاس وهو مروي عن الإمام علي عَليْظَارٌ "(^)، والنحاس يسمى صُفْرًا عند العرب، وبناء على هذا القول ينبغي حمل الجمالةٍ على أنها جمع جمل وهو الحبل والسلك العظيم، لقوله تعالى: ﴿ حَقَّنَ يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَيِّر أَلِخِيَاطٍ ﴾ [الأعراف: ٤٠].

وهذه الألوان من العذاب هي بعض ما يلقاه المكذبون من الويل في الآخرة، والذي يشير إليه القرآن بتكرار الآية الكريمة: ﴿وَيَلْ يَوْمَ ذِلِلْمُكَذِّبِينَ﴾ ومن ويلاتهم يوم الفصل أنهم تُسلب حرياتهم التي طالما أساؤوا استخدامها وفهمها في الدنيا، إلى حد لا يستطيعون النطق، ولا يؤذن لهم من قبل الله عز وجل. ولعل ذلك جزاء إطلاقهم العنان لأنفسهم في الأهواء والشهوات، وعدم التزامهم بحدود الله وشرائعه.

الأُمَاكَايَنِهُمُ لَا يَنْطِعُونَ ﴾ وفي الأحاديث: أن أهل جهنم يُلجمون بِلُجُم من نار، وتُحبس

- (۱) التبيان: ج۱۰، ص۲۳۰.
- (٢) تفسير القمي: ج٢، ص٤٠٠.
- (٣) بحار الأنوار : ج٢، ص١١٠.
- (٤) الدر المنثور: ج٦، ص٣٠٤.
- (٥) مجمع البيان: ج ١٠، ص ٥٣٣.
- (٦) التفسير الكبير : ج٣٠، ص٢٧٦.

## ١

550

ألسنتهم التي سخُّروها لحرب رسالة الله وحزبه، بل لا يستطيعون النطق للحجج الإلهية البالغة التي لا تدع لهم مجالا للتبرير ولا قدرة على الكلام في محضر رب العزة'').

إن النفس اللوامة تخز ضمير الكاذب المنحرف، وإن عقله يهديه إلى الاعتبار بمصير الغابرين، ولكن نفسه الأمارة بالسوء تلح عليه بأتباع الشهوات وامتطاء مركب الغرور والجحود، وهنا يقدم الشيطان بالحل الوسط، هو التسويل والتزيين، فيؤول آيات الذكر، ويعتذر للدعاة إليها، ويبرر للناصحين، ويخادع نفسه.. وهكذا تجد أكثر المكذبين والمجرمين يعدون تبريرات وأعذارا لأنفسهم كما للآخرين بما يزعمون أنها سبب انحرافهم وفسادهم، ولكن في يوم القيامة ليس لا تقبل منهم تلك المعاذير الباطلة بل ولا يسمح لهم بسردها لأنها محكومة سلفا بالسفاهة والدجل، مما يدعونا إلى إعادة النظر وبصورة جدية فيما نعتذر به للآخرين أو نخدع به أنفسنا انطلاقا من الثقة بأنها لا تغني عنا شيئا في يوم القيامة.

﴿وَلا يُؤْذَنُ هُمُ فَيَعْنَذِرُونَ ﴾ لأن الاعتذار النافع هو اعتذار الإنسان لربه في الدنيا عن الخطيئات بالتوبة الخالصة، أما الآخرة فهي للفصل والجزاء فقط، من هنا لا يؤذن لهم للاعتذار، والإمام الصادق عَلَيَكَلاً بهدينا إلى فكرة دقيقة في الآية فيقول: «الله أَجَلُّ وأَعْدَلُ وأَعْظَمُ مِنْ أَنْ يَكُونَ لِعَبْدِهِ عُذُرٌ لا يَدَعُهُ يَعْتَذِرُ بِهِ ولَكِنَّهُ فُلِجَ فَلَمْ يَكُنْ لَهُ عُذْرٌ»<sup>(٢)</sup>. بلى، إنهم لا يريدون الجدال عن حقهم بالمنطق السليم، وإنها يريدون التوسل بالأعذار الواهية، ولذلك لا يؤذن لهم. وهذا من حكمة الله عز وجل إذ لو كان يترك الإنسان يفعل ما يشاء في الحياة الدنيا، ثم يفتح له يوم الفصل باب التبرير لفسدت حكمة الخلق، كلا.. بل لهم الويل بعد الويل فويلً يؤمَذ لَهُ عَذَرٌ بِينَ ﴾ ومن هذه الآية نكتشف أن الأعذار الواهية هي بدورها كذب ولصاحبها الويل.

[٣٨-٤٤] وبعد أن عرض القرآن مشاهد من يوم الفصل يضع النفوس المكذبة في

(1) جاء في بحار الأنوار: ج ١٤، ص ٣٢٢، عَنْ أَي عَبْدِ اللهِ عَلَيْكَةَ قَالَ: ابَيْنَا عِيسَى ابْنُ مَرْبَمَ فِي سِتاحَتِهِ إذْ مَرَّ يَعْزَيَهَ فَوَجَدَ أَهْلَهَا مَوْتَى في الطَّرِيقِ وَالدُّورِ قَالَ: فَقَالَ: إِنَّ هَوْلَا مِ مَاتُوا بِسَخْطَةٍ وَلَوْ مَاتُوا بَعَبْرِهَا تَدَافَنُوا، بَعَرْيَة فَوَجَدَ أَهْلَهَا مَوْتَى في الطَّرِيقِ وَالدُّورِ قَالَ: فَقَالَ: إِنَّ هَوْلَا مِ مَاتُوا بِسَخْطَةٍ وَلَوْ مَاتُوا بَعَبْرِهَا تَدَافَنُوا، قَالَ: الْعَرْيَة، قَالَ: أَصْحَابُهُ وَدِدْنَا أَنَا عَرَفْنَا قِصَتَهُمْ، فَقِبَلَ لَهُ: نَادُهِمْ يَا رُوحَ اللهِ، قَالَ: يَا أَهْلَ القَرْيَة، قَالَ: فَقَالَ: فَقَالَ: أَصْحَابُهُ وَدِدْنَا أَنَا عَرَفْنَا قِصَتَهُمْ، فَقِبَلَ لَهُ، قَالَ: هُوَمَا قَصَتَكُمْ ؟ قَالَ: أَصْبَحْنَا في عَافِيةٍ وَبِيْنَا في الْهُاوِيَة، قَالَ: فَقَالَ: فَعَانَ بِحَارٌ مِنْ أَرْوحَ اللهِ، قَالَ: مَا حَالُكُمْ وَمَا قَصَتْحُمْ ؟ قَالَ: أَصْبَحْنَا في عَافِية وَبِيْنَا في الْهُاوِيَة، قَالَ: فَقَالَ: وَمَا الْقَاوِيَة، فَقَالَ: بِحَارٌ مِنْ أَيْ فَيْ عَانَهُ عَالَى عَافِية وَبِيْنَا في الْحَدْيَة، قَالَ: خَبَ قَالَ: فَعَالَ: وَمَا بَلَغَ مَعْنَا في مَافِية فَ مَرْبَعَ في في عَافِية وَبِيْنَا في الْحَدْبَ فَقَالَ: عَمْدَة مَوْنَ عَافَقَتْ في عَافَية وَبِينَا في الْقُولَة، فَقَالَ: وَمَا بَلَغَ مَنْ عَائَة مَنْ عَالَة عَلَى عَنْ عَالَة عَالَى الللَّذَيْنَا وَعِبَادَةُ الطَّاغُوتِ، قَالَ: عَوْمَ عَالَى عَلَى مَاللَّا مِنْ الْتَارِ عَلَيْهُمْ فَلَيْ الْنَالِ الللَّنْ عَائَتَ فَي عَائَتَ مَا عَنْ عَائَتَ في مَائَنَ مَنْ عَلَى الْنَا مَنْ عَنْ عَائَ عَنْ عَرَى مَا عَنْ عَائَ عَنْ عَلَى مَا عَنْ عَمْ مَا فَقَالَ عَنْ عَالَ الْنَا وَى أَنْقُولَة عَالَى عَائَنَ عَنْ عَائَتْ عَنْ عَائَنَا عَنْ عَائَنَا عَنْ عَائَتُ عَلَى عَائَقَ في عَنْ عَائَنَا عَنْ عَالَى اللَّعْنَا عَا عَمْنَا هُمْ مَاتَعَ قَالَة عَنْ عَالَة عَالَ عَنْ عَائَ الْنَا عَنْ عَالَى عَلَى عَنْ عَائَ عَلَى عَ الدُّنْهُ عَلَى عَلَى عَائَنَ عَالَى عَنْ عَائَ عَمْ عَائَ فَعَانَ عَنْ عَائَنَا عَائَنَا عَائَ عَنْ عَائَ عَائَ عَائَ عَائَ عَنْ عَائَ عَنْ عَائَ عَنْ عَائَ عَنْ عَائَ عَائَة عَا عَالَ عَنْ عَاعَا عَائَا عَانَ عَعْنَ عَائَ عَنْ عَائَ موقف الشاهد لذلك المستقبل بزمانه، ولكنه حاضر بحقائقه وشواهده ومواقفه ولحظاته الحرجة، لعلها ترجع عن غيها وضلالها ﴿مَذَايَوْمُ ٱلْفَصَلِّ مَمَعَنَكُمُ وَٱلْأُوَلِينَ﴾ وللجمع هنا معنيان:

الأول: هو البعث بجمع الأوصال والعظام وجمعها مع الروح ليكون بشرًا سويًّا بعد الموت، وقد أشار القرآن إلى هذا المعنى في آيات عديدة منها قوله في سورة القيامة: ﴿أَيَخْسَبُ آلإِنسَنُ أَلَن بَجْمَعَ عِظَامَهُ ﴾ [القيامة: ٣]. وإنها ذكر الأولين لأن المشركين عادة ما كانوا يستبعدون البعث، وبالذات بعث أولئك الأولين الذين اضمحلت أبدانهم وتبددت أوصالهم.

الثاني: أن يكون الجمع بالمعنى الظاهر للكلمة، فإن الناس (أولين وآخرين) يجمعون في عرصة القيامة للفصل بينهم وفي مصائرهم. وإنها ذكر الأولين والآخرين من المكذبين تمهيدا لتحديهم في الآية اللاحقة، إذ لا يريد الله أن يتحدى بعض المكذبين وحسب بل كلهم مجموعين إلى بعضهم عددا وعدة.

فَإِنَّكَانَ لَكُرْكَيْدٌ كَ تدعون الغلبة به وتعتمدون عليه فَوَكَيدُونِ كَ، وهذا رد على ما أجمعوا عليه وتوارثوه من الخبرة في الكيد ضد الحق (قيها وقيادة وحزبا) في الحياة الدنيا. وما عسى أن يبلغ كيد هذا الإنسان الضعيف والجاهل حتى يبارز ربه عز وجل؟! ولكن يتكبر ويأخذه الغرور فيلقي بنفسه في مهلكة المكايدة مع الله، فالويل للمكذبين مما يصيرون إليه نتيجة حربهم لله الملك الجبار المتكبر فوَيَرْ يَوَمَيذِ لِلللَّكَذَبِينَ كَ، وهل ثمة ويل أعظم من كيد الله العظيم بأحد؟! كلا.. فهو حق بكل ما تتسع له الكلمة من معنى. وهكذا يُسَفِّه السياق القرآني الظن الذي يبعثهم نحو التكذيب وهو أنهم قادرون على مقاومة جزاء أعمالهم بكيدهم وما وأولياءه، فمصيرهم إلى رضوانه وجزائه الحسن.

الأوانَّ أَلْمُنَّقِينَ فِي ظِلَالٍ وَتُحَيُّونِ ﴾ وليس الظلال كالظل ﴿ذِي ثَلَثِ شُعَبٍ ﴿ يَكَا ظَلِيلٍ وَلَا يُغَنِي مِنَ ٱللَّهَبِ ﴾ [المرسلات: ٣٠-٣١]، بل هو ظلال رضوان الله الذي يلقى فيه المتقون غاية الأمن والسعادة، حيث اللذة ببرد لطف الله ورحمته، وحيث التمتع بنعيم الجنة كالمناظر البديعة للعيون التي تستريح العين لرؤية مائها المتفجر.

وَفَوَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ ﴾ بكل ما تنطوي عليه كلمة الاشتهاء من معنى، ففي الجنة يطلق الله بفضله ومشيئته عنان الشهوة لأولئك الذين عقلوها بعقال أحكام الله وحدوده، فالمتقون هناك يجدون ما يحبونه من الفواكه في كل مكان وزمان، إذ تسقط معادلة الفصول والمواسم، كما يبلغون شهوتهم كيفها يريدون، إذ تأتي الفواكه بالحجم واللون والطعم والشكل الذي يتخيله واحدهم وأحسن منه. والعلاقة واضحة بين هذه النعم الثلاث، فإن الظل والعيون والفواكه المتنوعة هي أبرز معالم الجنة، وإنها ذكرها الله كناية عن الجنة، وتفصيلا في المعنى للمزيد من التشويق والترغيب للمتقين في نعيمها.

ومن سمات المنهج الإسلامي أنه يصل بين السعي والجزاء، وذلك لكيلا يتحول الشوق إلى جنات الله ورضوانه إلى مجرد أماني وظنون، وإنها تكون الرغبة لبلوغها نهج عمل وسعيا حثيثًا من أجل الوصول إليها وتحقيقها في الواقع. هذا على صعيد الدنيا، أما على صعيد الآخرة فإن بيان الله للمتقين علاقة عملهم بجزائهم نوع من الإكرام لهم، وإلا فإن ما يلقاه المتقون في جنات الله من الناحية المادية والموضوعية أعظم من أن يبلغه بشر بسعيه، إنها هو فضل من الله ورحمة. ومن هذا المنطلق يخاطب المتقون في الآخرة: (كُلُوا وَأَشْرَبُوا هَيْيَتَا) كاليا من كل أسباب النكد والنغص اللذين يمكن أن يكونا في طعام أو شراب (بما كُمُتُو تَعْمَلُونَ (الله يُوا كَنَرُوا المُحَسِنِينَ كا الذين يحسنون الصنع من الالتزام بالقيم، والتعامل مع الآخرين، والاستفادة من نعم الله عليهم، وقد ذكر الله صفة الإحسان في المتقين سببًا لاستحقاقهم الفضيلة والرضوان عنده تأكيدا على أنها أرفع درجة يبلغها أحد في القرب من الله ،و العروج في أفاق الإيهان والعمل الصالح، وذلك لما يشتمل عليه الإحسان:

الأول: إنه من أعظم صفات الله وأخلاقه.

ا**لثاني**: إنه مرتبة رفيعة في الكمال البشري، إذ يعني خروج الإنسان من شح النفس إلى حب الآخرين وإيثارهم.

[20-20] وفي ختام السورة التي تهدف علاج موقف التكذيب عند الإنسان من خلال توجيهه إلى آيات الله، وتخويفه من عذابه، يؤكد القرآن عاقبة الويل لكل مكذب، مُبَيِّنًا لهم أن متعتهم لن تمتد إلا قليلا ثم يعقبها مصير سيئ نتيجة إجرامهم وعدم استجابتهم لداعية الحق فَوَيَّلُ يُؤْمَذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾، وكفى بتكرار هذه الآية عشر مرات في السورة تأكيدا للحقيقة الهادية إليها (أن الويل للمكذبين). والمكذبون يختلفون عن المتقين في المصير يوم الفصل، فبينا يصير هؤلاء في ظل وعيون وفواكه مما يشتهون، يصير أولئك إلى الويل والثبور في في تشعيب أن يُحير لاَظَلِيلِ وَلَا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ ﴾، كما يتهنا المتقون بأكلهم وشربهم حيث لا يساورهم خوف انقطاعه عذاب مقيم عنه، أما المكذبون المجرمون فلا تطول بهم المتعة إلا قليلا ثم تنتهي راحتهم إلى عذاب مقيم. لَمُتُوا وَتَمَنَّعُوا وَلِيلًا إِنَّكُمْ تَجْرِمُونَ ﴾ وإذا كان المكذبون مترفين، وفي أيديهم نعم الله وألوان المتع، فإنه لا يعني حضوتهم برضوان الله، لأنهم مجرمون، فلا جريمة أكبر من تكذيب الإنسان بالحق وممارسته الباطل في الحياة، سواء فعل ذلك الفقير أو صاحب الثروة والأتباع. والآية تهدينا من جهة أخرى إلى أن لهث البشر وراء حطام الدنيا ومتعها هو العامل الرئيسي في ضلاله واقتحامه كل جريمة.. وليس لهذا الأمر من علاج في نفس المكذب المجرم إلا بالتفكير في العاقبة يوم الفصل، لأن ذلك مدعاة للعاقل أن يترك المتع القليلة في ذاتها ومدتها والموجبة للويل المقيم يومذاك، وهذا ما يفسر علاقة الآية: (٤٦) بقول الله بعدها: ﴿وَيَلْ يَوْمَهُذِ لِلّهُ مَكَذَبِ الحريمة من وعنه منه مدفوعا للعاقل أن يترك المتع القليلة في ذاتها ومدتها والموجبة للويل المقيم وحينها يومذاك، وهذا ما يفسر علاقة الآية: (٤٦) بقول الله بعدها: ﴿وَيَلْ يُوَمَهُذِ لِلّهُ مَكَذَبِيبَ ﴾ وحينها يستحضر الإنسان في وعيه وتصوره حقائق ذلك اليوم فسوف يجد نفسه مدفوعا لترك الجريمة وكل أكلة ومتعة لا ترضي الله، ومن ثم يتحول من التكذيب إلى الإحسان، ويطمع في نعيم الآخرة، ويسلم لله ولرسله ورسالاته، لأن جاذبية شهوات الدنيا لا تقاوم إلى باليه به بعدم الإنسان في وعيه وتصوره حقائق ذلك اليوم فسوف يجد نفسه مدفوعا لترك الجريمة وكل أكلة ومتعة لا ترضي الله، ومن ثم يتحول من التكذيب إلى الإحسان، ويطمع في نعيم المنورة، ويسلم لله ولرسله ورسالاته، لأن جاذبية شهوات الدنيا لا تقاوم إلا بمثل جاذبية الجنة وخشية مصير المكذبين والمجرمين، ووعي العذاب الشديد الذي ينتظر المكذبين.

ويبين القرآن صفة أخرى للمكذبين إضافة إلى لهثهم وراء حطام الدنيا ومتعها، وإضافة إلى كونهم مجرمين، ألا وهي عدم تسليمهم لأوامر الله وعدم خضوعهم لها ﴿وَإِذَاقِيلَ لَمُمُ أَرَّكُعُوا لاَ يَرَكُعُونَ ﴾ قال مقاتل: «نزلت في ثقيف حين أمرهم رسول الله عظيفة بالصلاة فقالوا: لا ننحني»، وأضاف العلامة الطبرسي: «والرواية لا ننحني فإن ذلك سبة علينا، فقال رسول الله: لا خَيْرَ في دِيْنِ لَيْسَ فِيْهِ رُكُوعٌ وَلَا سُجُودٌ»()، ذكر ذلك أغلب المفسرين. وقد ذكر الركوع بالذات لأمرين رئيسين:

الأول: أنه ذكر كناية عن الصلاة، لأن الركوع أبرز ما فيها، ولذلك تسمى وحدات الصلاة بالركعات، والصلاة تمثل عمود الدين، وذكر مخالفتهم وعصيانهم لله في أبلغ أوامره وشرائعه أوضح دلالة على عصيانهم وتكذيبهم.

الثاني: لأن الصلاة هي مظهر العبودية لله، والركوع منها رمز الخضوع والتسليم ومظهره العملي، وبيان تكذيب المكذبين وتمردهم عن التسليم لله وللقيادة الرسالية يكون أجلى عند التمثيل له بالركوع والسجود من التمثيل له بأي شيء آخر، وعلى هذا الأساس نستطيع حمل الركوع هنا على أنه رمز للتسليم بكل مفرداته لاكونه محصورا في ركوع الصلاة فقط، ولذلك فإن رفض التسليم –بجميع معانيه– يستلزم الويل للمكذبين ﴿وَيَّلُ يُوَمَيذِ لِلْمَكَذِبِينَ ﴾ الذين يكذبون بالحقائق، ومن أبرزها وأهمها: **أولاً**: الآخرة، فإن الإيهان بها أساس إيهان الإنسان بسائر القيم والحقائق الإلهية، وأساس التزامه بكل مفردات الدين في الحياة.

ثانياً: القرآن الكريم وهو حديث الله للناس، والذي لا يصلحه حديث ربه، ولا تداوي أدواءَه آياتُه، فلن تجد له علاجا أبدا، وهكذا فإن من لا يؤمن به ويُسلِّم له على ظهور حججه ودلائله فبهاذا يؤمن بعده؟!.

فَنَا فَنَا عَدِيثٍ بَعْدَهُ, يُؤْمِنُونَ ﴾ لأن الأحاديث غيره كلها لا تصل إلى مستواه في الصدع بالحق، واشتهاها عليه، ولا في بيانها وهدايتها له، وكيف يرتفع حديث مخلوق إلى صحة حديث الخالق وبلاغته؟! ومن الآية نهتدي إلى أن من لا يؤمن بحديث القرآن، ومنه بالذات حديث الخالق وبلاغته؟ ومن الآية نهتدي إلى أن من لا يؤمن بحديث القرآن، ومنه بالذات حديث الخالق وبلاغته؟ ومن الآية نهتدي إلى أن من لا يؤمن بحديث القرآن، ومنه بالذات حديث الخالق وبلاغته؟ ومن الآية نهتدي إلى أن من لا يؤمن بحديث القرآن، ومنه بالذات حديث الخالق وبلاغته؟ ومن الآية نهتدي إلى أن من لا يؤمن بحديث القرآن، ومنه بالذات حديث الآخرة، فإنه يبقى في شك من كل شيء وحديث، بل يبقى في التباس من وجوده ووجود أوضح الموجودات كالشمس الساطعة في الآفاق! أما عن رأي المفسرين في الآية الكريمة فقد اتفقوا على أن الحديث هو القرآن، ويمكن حمله على أنه حديث الآخرة، وبتعبير أصح نقول: هو القرآن الذي من أبرز أحاديثه بعد تعريف الإنسان بربه حديثه عن الآخرة، التي يحتل موضوعها أهمية كبيرة في القرآن كمّا وكيفًا، وفي الثقافة الإنسان بربه حديثه عن الآخرة، وبتعبير أصح نقول: مو القرآن الذي من أبرز أحاديثه بعد تعريف الإنسان بربه حديثه عن الآخرة، وبتعبير أصح نقول: مو القرآن الذي من أبرز أحاديثه بعد تعريف الإنسان بربه حديثه عن الآخرة، وبتعبير أصح نقول: مو ضوعها أهمية كبيرة في القرآن كمّا وكيفًا، وفي الثقافة الإسلامية بصورة عامة.

١ \* مكيّة. \* عدد آياتها: ٤٠. \* ترتيبها النزولي: ٨٠. \* ترتيبها في المصحف: ٧٨. \* نزلت بعد سورة المعارج.

# \_\_\_\_ فضل الشورة \_\_\_\_\_

عن رسول الله ﷺ قَالَ: «مَنْ قَرَأَ سُورَةَ ﴿عَمَّيَتَسَاءَلُونَ﴾ سَقَاءُ الله بَرْدَ الشَّرَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

(مستدرك الوسائل: ج٤، ص٥٥٥)

#### \*\*\*

عَنْ أَبِي عَبْدِالله عَلَيْتَ فَرَاعَ اللهُ عَلَيْتَ أَنَا : «مَنْ قَرَأَ سُورَةَ ﴿عَمَّ يَتَسَاءَ لُونَ ﴾ لَمْ تَخْرُج سَنَتُهُ إِذَا كَانَ يُدْمِنُهَا كُلَّ يَوْمٍ حَتَّى يَزُورَ بَيْتَ الله الحُرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ».

(وسائل الشيعة: ج١١، ص١٦١)

الإطار العام

المسؤولية حكمة الخلق

يعرض البشر عادةً عن التفكير الجدي في الحقائق الكبرى التي ترسم الخطوط العريضة في حياته، لماذا؟ هل لأنها غامضة؟ كلا! بل لأن في نفسه نزوعاً عنها.. أوّليست معرفتها تُحمَّله مسؤوليات كبيرة؟ إذن لماذا يكلف نفسه عناء ذلك؟ دعه يمر على آياتها غافلاً، عساه يتهرب من مسؤولياتها، ولكن هل الإعراض عنها يغنيه شيئاً؟ كلا! إنه بالغها فمواقعها، شاء أم أبي، آمن أم كفر وعاند!.

الحقائق الكبرى تحيط بلب البشر إحاطة السوار بالمعصم، كلما أراد منها هروباً وجدها أمامه. ولا ريب أن النشورللحساب والولاية من تلك الحقائق. فبالرغم من محاولات الفرار منها تراهم يتساءلون عنها، لأنها من النبأ العظيم،والنبأ العظيم يجده الإنسان أمامه أنى اتجه، ولأهميته يختلفون فيه؛ في تفاصيله مرة، وفي محاولات التهرب منه أحياناً.

كلا؛ إنه يفرض نفسه عليهم حتى يعلموه علم اليقين، ثم كلا سيعلمونه حين يرون عواقب تكذيبهم به (الآيات: ١ –٥).

بعد هذه الفاتحة الصاعقة تمضي السورة تذكُّرنا بآيات الله في الخليقة التي تهدينا إلى أنه عليم حكيم، وأنه لم يخلق العباد سدى، إنها بحكمة بالغة تتجلى في المسؤولية. لقد خلق ما في الأرض للإنسان، فلأي شي ء خلق الإنسان نفسه؟ ألم يجعل الأرض مهاداً، والجبال أوتاداً، بل وجعل في ذات الإنسان ما يدل على بديع الصنع، وبالغ الحكمة؟ لقد خلقنا أزواجاً، وجعل لنا النوم استراحة عن العمل، وجعل الليل لنا ستراً والنهار معاشاً للنشاط والحركة (الآيات: ٦-١١).

أما السماء فقد جعلها سقفاً محفوظاً بسبع طبقات شداد، وعلَّق فيها لأهل الأرض سراجاً وهاجاً، ثم أنزل منها ماءً متواصلاً مندفعاً، ثم جعل هذا النظام مترابطاً ببعضه، فأنبت من الأرض حَبًّا ونباتاً، وجنات ألفافاً (الآيات: ١٢ - ١٦).

كل ذلك من أجل الإنسان، والإنسان من أجل المسؤولية، ولكي يقدم للمحاكمة غداً في يوم الفصل الذي كان ميقاتاً للحساب، يوم ينفخ في الصور فتَوافد الخلائق أفواجا أفواجاً. أمّا السماء فإنها تتحول إلى أبواب لتنزل الملائكة بالعذاب أو الثواب. أما الجبال التي أَكَنَّتْ البشر فتكون سراباً (الآيات: ١٧ –٢٠).

هنالك الخساب، فبينها يساق الطغاة إلى جهنم ليبقوا فيها أحقاباً بلا برد ولا شراب، تجد المتقين في مفاز، حيث يدخلون الجنة ليتمتعوا بنعيمها وأمنها وخلودها. وهذا وذاك يكون تجسيداً لمسؤوليتهم في الدنيا، وجزاءً وفاقاً لأعمالهم (الآيات: ٢١ -٣٦).

ترى هل وراء ذلك اليوم الرهيب أمر آخر؟ بلي؛. هناك ما هو أخطر منه.. إنه النار أو الجنة.

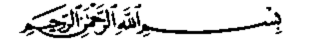
أو ليست جهنم مرصاداً للطاغين، والجنة مفازة كريمة للمؤمنين؟.

إن الطغاة تغافلوا عن السنة الإلهية والقانون الرباني، ثم كفروا بكل الحقائق، ومن ثم التحذيرات السماوية، ووعى المتقون السنة ففازوا بالجنة وأمنها وسلامها.

وتختم السورة بتصوير مشهد من مشاهد القيامة، حيث يقوم الروح والملائكة صفًّا لا يتكلمون، ويذكرنا ربنا بأن فرصة الاختيار السليم لا تزال قائمة، فقد أنذرنا عذاباً قريباً، يوم يرى المرء أعماله التي قدَّمها متجسدة أمامه. أماالمؤمن فيفرح بها، وأما الكافر فيقول: يا ليتني كنت ترابا،ً ولم أُقدِّم مثل هذه الأعمال أو أتحمل تلك المسؤوليات (الآيات: ٣٧-٤٠).

بورةالنك

إن يوم الفصل كان ميقاتا



(١) عمَّ: أصلها: عن ما، مركّبة من (عن) الجارّة وما الاستفهامية، ثم أدغمت النون في الميم لقرب مخرجها، وحُذِفت الألف من (ما) على ما هي عليه القاعدة من حذفها مطلقاً إذا دخل على ما حرف الجر.
 (٢) مهاداً: وطاءً وقراراً مهيَّاً للتصرف، كالمهد الذي يتصرف فيه الطفل من غير أذية.
 (٣) أوتاداً: جع وقد وهو المسهار إلا أنه أغلظ منه، فالجبال هي مسامير للأرض تحفظها من التشقق والتبعثر (٣) في المواء من جراء الحركة والجاذبيات.
 (٤) سباتاً: قاطعاً للعمل لأجل الاستراحة، ومنه سبت أنفه إذا قطعه.
 (٤) سباتاً: قاطعاً للعمل لأجل الاستراحة، ومنه سبت أنفه إذا قطعه.
 (٢) أوتاداً: جع وقد وهو المسهار إلا أنه أغلظ منه، من وهج بمعنى أنار وأضاء.
 (٤) سباتاً: قاطعاً للعمل لأجل الاستراحة، ومنه سبت أنفه إذا قطعه.
 (٢) المحصرات: السحائب تُعتصر بالمطر كأن السحاب يحمل الماء ثم تعصره الرياح وترسله كإرسال الماء بعصر الثوب، وعُصر القوم: مُطروا.. وقال البعض: إنها أودع فيها من الطاقات العاصرة حتى تمطر.
 (٣) أحجاجاً: الرقاد المشتعل بالنور العظيم، من وهج بمعنى أنار وأضاء.
 (٦) المعصرات: السحائب تُعتصر بالمطر كأن السحاب يحمل الماء ثم تعصره الرياح وترسله كإرسال الماء بعضر الثوب، وعُصر القوم: مُطروا.. وقال البعض: إنها أودع فيها من الطاقات العاصرة حتى تمطر.
 (٢) ثجاجاً: الدفّاع في انصبابه كثج دماء البدن، من ثج بمعنى انصب بكثرة.
 (٨) ألفافاً: الألفاف الأخلاط المتداخلة يدور بعضها على بعض، وهكذا الجنات فأشجارها يلتف بعضها على بعض.
 (٩) سراباً: السراب هو خيال الماء في الصحراء وقت الظهيرة.

#### هدى من الآيات:

أتراهم يتساءلون عن النبأ العظيم، عن يوم الجزاء (عن مسؤولية الولاية) ويختلفون فيه؛ ثم لا يبحثون بجد عن الإجابة الصحيحة؟ كلا.. دعهم في غيهم فسوف يعلمون، ثم كلا.. ليس الأمر بهذه البساطة فسيعلمون.

أفلا يبصرون شواهد التدبير والحكمة: في الأرض التي مُهَّدت لهم ووُتَّدت بالراسيات، في خلقهم أزواجا تتكامل أبعاد وجودهم ببعضهم، في حياتهم كيف نظمت فجعل الليل لهم سكنا وجعل النهار لمعاشهم مبصرا، وفي السهاوات التي تحفظهم عن الطوارق، وكيف جعل الله فيها سراجا وهاجا، وفي تدبير رزقهم بالغيث الذي ينزل عليهم ماء ثجَّاجا فيُخرِج الله به حَبَّا ونباتا وجنات ألفافاً؟!.

بلى؛ لو أنهم أبصروا شواهد الخلقة وآيات الحكمة لعلموا أن يوم الفصل آت وأنهم لمجموعون إليه عندما ينفخ في الصور فيتوافدون على ربهم أفواجا.. ويومئذ تفتح أبواب السهاء فتنزل الملائكة بالجزاء. أما الجبال فتسير ثم تتلاشى كها السراب!.

#### بينات من الآيات:

[1] يُعرض البشر عادة عن التفكير الجدي في الحقائق الكبرى التي ترسم الخطوط العريضة في حياته، لماذا؟ هل لأنها غامضة؟ كلا.. بل لأن في نفسه نزوعا عنها، أوليست معرفتها تحمَّله مسؤوليات كبيرة. إذا لماذا يكلَّف نفسه عناء ذلك؟ دعه يمر على آياتها غافلا عساه يتهرب من مسؤولياتها. ولكن هل الإعراض عنها يغنيه شيئا؟ كلا.. إنه بالغها فمواقعها شاء أم أبي، آمن أم عاند وكفر. من تلك الحقائق يوم الفصل وميقاته، وما فيه من أهوال عظيمة تدع الولدان شيبا، وما يفرضه علينا من مسؤولية التسليم للحق ولقيادته، فهل يمكن الإعراض عن كل ذلك؟ كلا.. لأن آياته ملأت آفاق حياتنا، وإننا لا زلنا نتساءل عنها ونختلف فيها ولكن ليس بصورة جدية، وغدا حين نواجهه نعلم مدى الخسارة في هذا التساهل، ولا يسعفنا الندم يومنذ شيئاً هذا التي عنها عن نواجهه نعلم مدى الخسارة في هذا التساهل، ولا يسعفنا

[۲] وإذا كان الإنسان يعرض عن النبأ العظيم فلمإذا يتساءل عنه؟ ربما لأن شواهده تفرض عليه التساؤل، فهو من جهة يتهرب من التسليم له لأنه يحمَّله مسؤولية التسليم للحق ولقيادته، ومن جهة ثانية لا يستطيع الفرار من آياته التي تحيط به، فيظل يتساءل عنه: كيف ومتى وأين ولماذا!؟ ومراده من كل ذلك الفرار منه. وفي الذكر الحكيم بيان لتساؤلاتهم عن يوم الفصل: أنى هو، ومتى هو، وكيف يحيي الله فيه الأموات، وما أشبه.

عَنِ ٱنَّبَإِ ٱلْعَظِيمِ﴾ فما هو ذا النبأ العظيم؟. هل هو مجمل الحقائق العظيمة كالتوحيد والرسالات والبعث والجزاء، أم أنه يوم الفصل الذي يذكره السياق لاحقا، أم أنه ولاية الإمام على عَلِيَظِيرٌ حسب ما ذُكِرَ في رواية مأثورة عن النبي عَلَيْظَيْرَ؟.

كل ذلك محتمل، لا سيبا ونحن نعرف أن الحديث عن موضوعات الرسالة متواصل بعضها مع بعض، فمن تساءل عن يوم الفصل فإنها يتساءل عنه ليعرف هل عليه أن يُسَلِّم للنذير به وهو الرسول ولمن يأمره الرسول باتباعه. وإذا كان الفرار من المسؤولية هو الباعث نحو جحد يوم الفصل فإن أعظم المسؤوليات التسليم للقيادة الشرعية والتي تمثلت في ولاية أنمة الهدى وفي طليعتهم الإمام علي عَلِيَّلاً. وهكذا روي عن الحافظ أبي بكر محمد بن المؤمن الشيرازي عن رسول الله تشتينية في تفسير هذه الآية أنه قال: «ولاية علي يَسَماءلون عَنْهَا في قُبُورِهِمُ»<sup>(1)</sup>. وروي عن الإمام الصادق عليَّلاً أنه قال: «ولاية علي يَسَماءلون عَنْهَا في علي بن موسى الرضا عليقات: «قَالَ أَمِيرُ المُؤْمِنينَ عَلِيَتَلاً: مَا للهُ بَنَّ أَعْظَمُ مِنِّي، ومَا لامام علي بن موسى الرضا عليقات: بن علي عليقات العال: «ولاية أنه قال: ولاية أنه قال تشيراً أُن عَنْهَا في علي بن موسى الرضا عليقات: القال أميرُ المُؤْمِنينَ عليقلاً: ما لله نَبَأُ أَعْظَمُ مِنِّي، ومَا له آيةً أَكْبَرُ يني <sup>(1)</sup>. وروي عن الإمام الصادق عليقات أنه قال: «النَبَأُ الْعَظِيمُ الْوَلايَةُ»<sup>(1)</sup>. وقال الإمام علي بن موسى الرضا عليقات: القال أميرُ المُؤْمِنينَ عليقات العظيمُ الْوَلاية أَنْ عَلْهَا أَكْبَرُ علي أن موروي عن الإمام الصادق عليقات أنه قال: «النَبَأُ الْعَظِيمُ الْوَلايَةُ» المُنْ أَنْ أَعْظَمُ مِنْهُ والله المام الحسين بن علي عليقات العام المام أُنْ عالما أَمْ مُنْعَا أَمْعَلَمُ الله والمام الحسين بن علي عليقات العلم علي ألم أَنْ أَمْ علمَا أَمُ أُمْ أُمُ أُمْ أُمْ أُمْ أَمْ أَمْ أُمْ أَنْ أَمْ أُمْ أُنْ أَمْ أَسْر الصَّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، وَأَنْتَ الْمَنْلُ الْأَعْلَى "<sup>(1)</sup>.

[٣] واختلافهم في النبأ العظيم دليل على أنهم لا يملكون حجة دامغة لنفيه فإذا بهم يترددون في أمره، تدعوهم آياته للإيهان به وتدعوهم أهواؤهم إلى الجحود ﴿ ٱلَّذِى هُرْفِيهِ مُخْلِلُفُونَ﴾ ولعل اختلافهم يكون أيضا في تفسير دلائله وكيف يتهربون منها. ألا تجد كيف ضربوا للرسول الأمثال فضلوا فلا يستطيعون سبيلا فقالوا: إنه مجنون بل هو شاعر بل افتراه،

[٤] وهل إنكارهم للحقيقة يلغيها أو اختلافهم فيها يخفف عنهم وطأتها حين تنزل بهم!؟ ﴿كَلَاسَيَعْلَمُونَ﴾ يوم يساقون إلى الجزاء فلا يجدون عنه محيصا.

[٥] بل إنهم سيجدون الجزاء في الدنيا قبل الآخرة ﴿ ثُرَّ كَلَّاسَيَعْلَمُونَ﴾ وقال بعضهم: إن

- (١) إحقاق الحق وإزهاق الباطل تعليقات السيد المرعشي النجفي: ج٣، ص٤٨٤، نهج الحق وكشف الصدق، العلامة الحلي: ص٢١١.
  - (٢) الكافي: ج١، ص٤١٨.
  - (٣) تفسير القمي ج٢، ص٤٠١.
  - (٤) بحار الأنوار: ج٣٦ ص٦.

هذه الآية تشير إلى أنهم سيعلمون الحق في الآخرة والآية السابقة تشير إلى ما يعلمونه في الدنيا. ويحتمل أن يكون الإتيان بمفهوم واحد للتأكيد.

[7] أوَلا يبصرون آيات الله في الخلق فيعرفون حكمته وأنه لم يخلقهم عبثا ولن يتركهم سدى؟ ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ لَأَرْضَ مِهَدَاً ﴾ أوَلا تراها كيف ذُلَّلت لمعاشك تذليلا؟ انبسطت عليها طبقة من التراب تستخدمه للسكنى والزراعة، وتسويه لحركتك، ويحتضن أجسادنا بعد الموت، ويستوعب سائر أنشطتنا في الحياة. وإذا أمعنا النظر رأينا أن سائر ما في الأرض هُيَّئَ لحياة الإنسان، ولا نعرف مدى أهمية الأنظمة التي أجراها الرب في الأرض إلا بعد قياسها بسائر الكرات القريبة التي لم نعهد في أي منها أثرا للحياة ولا فرصة للعيش. أوَليس في كل ذلك دليل على التدبير والحكمة؟ أوَلا نهتدي بها إلى أن الله لم يخلقنا عبثا؟.

[٧] ولكي تستقر الأرض وما فيها، ولا تتعرض لأمواج الأعاصير التي تحيط بها، ولا لتناوب المد والجزر الناشئين من جاذبية القمر كما البحر، ولكي تتحصن قشرة الأرض من أخطار الزلازل والبراكين والانهيارات بسبب الغازات التي تتفاعل في نواتها الداخلية، لكل ذلك ولأسباب أخرى عديدة نعرف بعضها ونجهل الكثير جعل الله للأرض وأوتادا هي الجبال ﴿وَالِجُبَالَ أَوْتَادًا﴾ هذه القمم السامقة، وتلك السفوح المنبسطة، وهذه الشبكة من الصخور التي تتصل ببعضها من فوق الأرض ومن تحتها. إنها تحصن الأرض كما الدروع السابغة. أفلا نبصر آثار القدرة ولمسات الحكمة على الطبيعة من حولنا؟ فسبحان الله وتعالى عن العبث واللغو.

[٨] وإذا عدنا إلى الأنظمة التي تسود حياتنا أبصرنا المزيد من آثار القدرة والحكمة فيها، فهذه سنة الزوجية التي تكشف من جهة مدى حاجتنا إلى بعضنا، كما تعكس من جهة ثانية حسن تدبير الخالق، ودقة تنظيمه ﴿وَخَلَقُنْكُمْ أَزَوَجًا ﴾ لو كنا قد خلقنا أنفسنا لكنا جعلناها أكمل وأقوى منها الآن، مثلا ربيا لم نوجد فيها حاجة إلى الجنس الآخر أو إلى الطعام والشراب والراحة والسكن وما أشبه. ولو أوجدتنا الصدفة لم نجد فيها هذا التكامل مما نجده مثلا بين الزوجين، تكاملا في الروح والجسد، في الغرائز والشهوات والحاجات حتى اغتدى كل جنس سكنا للجنس الآخر يجد فيه ما يفتقر إليه، قال سبحانه: ﴿ وَمِنْ مَايَنَتِهِ أَنَّ فَلَقَ لَكُمْ مِّنَ أَنَفُسِكُمُ أَزُوَجًا لِتَسَكُنُوًا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَحَسَمُ مَوَدَةً وَرَحْمَةً ﴾ [الروم: ٢١].

[٩] وبمناسبة الحديث عن الزوجة وعن السكن الذي توفره يذكِّرنا الرب بنعمة النوم الذي هو نوع من السكن، يهيمن على ذرات وجودنا ويقطعها عن التفاعل المجهد مع المحيط، ويبسط على أرجاء الجسد غلالة من الهدوء والراحة ﴿وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا﴾، ويبدو أن معنى السبات هو الفراغ المؤقت أو التعطيل وقطع تيار النشاط. ما هو النوم، وكيف يحدث، وما أسراره؟ إن العلم الحديث لا يزال يتوغل في رحاب هذه الظاهرة العامة من حياة الإنسان ويكشف المزيد من أسرارها، إلا أن الثابت أهمية دور النوم في تهدئة أعصاب البشر، ومساعدة مخه على تنظيم المعلومات وتخزينها، وعودة الجسم إلى أنظمته الذاتية بعد تعرضه للمؤثرات الخارجية، وبسط قدر من الهدوء إلى مختلف الأعضاء، وبكلمة: النوم استراحة الجسم بعد جهد متواصل.

[١٠] ويتم النوم عادة في الليل حيث يسدل أستاره على الطبيعة، ويضفي عليها جو الهدوء والسكينة ﴿وَجَعَلْنَا ٱلَيْلَ لِبَاسَا﴾ أرأيت لو كانت الأرض بمن فيها وما فيها تتعرض لأشعة الشمس باستمرار أفلم تكن تؤثر الأشعة فيها وتجهدها؟ هكذا نظم الله الأرض بحيث يتناوب عليها الليل والنهار لضمان استمرار الحياة فيها. والتعبير بـ (لباس) بالغ في الروعة والدقة. أوليس اللباس يستر الشيء عما يشينه ويضره، كذلك ظلام الليل يستر الطبيعة والأحياء عن استمرار تعرضهما للأشعة.

[11] وبعد أن تسترخي الطبيعة فوق فراش الظلام، يستنهضها النهار لمسيرة متجددة، فها هي خيوط أشعة الشمس توقظ الروابي والسهول، وتبعث في النبات والأحياء النشاط والحيوية لتجديد نفسها، وتواصل حركتها ﴿وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا﴾ أي ميعادا للعيش، ووقتا مناسبا للاسترزاق، وهكذا جعل الله في كل حي حاجة إلى النمو والاستمرار، وأودع فيه إحساسا بهذه الحاجة لكي يسعى إليها، ووفر له فرص تحقيقها. أفلا يهدينا ذلك إلى أنه المدبر العليم، وأنه قادر على نشرهم إلى يوم الفصل ومحاسبتهم؟.

[١٢] وهكذا جعل الله الأرض دارا مُهَيَّأة لحياتنا وبنى فوقها سقفا محفوظا لكيلا تنساقط علينا النيازك والأحجار السابحة في الفضاء ولا ينزل علينا ما يضرنا من أشعة النجوم الضارة ومن حرارة الشمس المهلكة ﴿وَبَنَيْ نَافَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا﴾ ما هي هذه السبع الشداد؟ هل هي المجرات المحيطة بمجرتنا أو المنظومات الشمسية القريبة منا، أم هي السهاوات التي زُيَّنت واحدة منها بالنجوم وهي التي نعرف عنها شيئا قليلا أما الست الباقيات فعلمها عند الله.. أم ماذا؟ لعل أقرب المعاني هو ذلك الغلاف الجوي المحيط بالأرض ذو الطبقات المختلفة التي تمتد في عمق مائة كيلومتر، وتشكل سقفا متينا للأرض، يحفظها من الأجرام التائهة في رحب الفضاء ومن الأشعة الضارة.

[١٣] من أين تستقي الأرض قدراتها؟ إنها أُمُّنا فمن هي أمها التي تُغدق عليها بالطاقة؟ إنها الشمس التي ترضعها عبر مسافة مئة وخمسين مليون كيلومتر تقريبا بالنور والحرارة، ومن خلال أشعة الشمس تتغذى النباتات والأحياء وتتكون في الأرض المعادن المختلفة.

وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَـَاجًا﴾ ويبدو أن المراد من الوهج هو الأشعة حسب الراغب في مفرداته<sup>(۱)</sup>. أفلا نهتدي إلى أسهاء ربنا الحسنى من خلال آياته التي ذكَّرنا بها القرآن، فإذا لم نتعرف على قدرة ربنا وحكمته وعلمه وتدبيره من خلال آية الشمس فبهاذا نهتدي؟.

«لقد سخر الله الشمس لحياة البشر، وأشعل هذه الكرة الملتهبة في الفضاء. إن درجة حرارة الشمس تناهز ستة آلاف درجة فهرنهايت. هذا عن سطحها، أما العمق فإن درجة حرارتها تبلغ الملايين، وهكذا تنفث هذه الكرة اللاهبة أشعة قد تمتد أكثر من مثة ألف كيلومتر وذلك بسبب التفاعلات الذرية التي تلتهم من جرمها في كل ثانية زهاء أربعة ملايين طن»<sup>(1)</sup>.

وقد جعل الله بين الشمس والأرض هذه المسافة المحدودة لكي تستفيد منها الأرض دون أن تضرَّ بها، ولو كانت المسافة أبعد لتجمدت أو أقرب لاحترقت.

[18] وإذا كانت الأرض تتغذى بأشعة الشمس ككل فإن حياة البشر تعتمد عليها أيضا، وأقرب مثل لذلك دورة الماء. أوليست أشعة الشمس التي تشرق على المحيطات هي التي تسبب تصاعد الغيوم عنها، ثم إنها تكوَّن الرياح التي تحملها، ثم تتمخض السحب عن الغيث الذي يرزقنا الله به كل خير؟ ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَتِ مَاءَ ثُجَّاجًاً لماذا سميت السحب معصرات؟ هل لأنها تتراكم على بعضها فتسبب الأمطار، أم لأن نظاما طبيعيًّا يسودها حين هطول المطر بسبب اعتصارها (كما قالوا) أم أن ذلك إشارة إلى حالة نزول الغيث الشبيهة بعصر الثياب؟ كل ذلك محتمل. أما الثجاج فقد قالوا إنه المتتالي في السقوط.

[١٦-١٥] هكذا يرفع الله مياه البحر بعد تحليتها إلى عنان السهاء، ويبسطها في صورة السحب المتراكمة فوق مساحات شاسعة، ثم يسوقها إلى حيث يشاء من الأرض فيسقيها، لكيلا يبقى سهل أو جبل إلا وتشمله بركاتها.. ثم إنها تصفِّي الجو من الأدران والغبار، وتساعد في قتل الجراثيم. أما على الأرض فينبت الله بها ألوانا من المواد الغذائية كالجبوب التي تشكل أهم مصدر للغذاء عند البشر الخضروات ثم الثهار ﴿لَنُخْرِجَ بِهِ حَبَّاً وَنَبَاتًا أَنَّا وَحَبَّتَ أَلْفَافًا ﴾ أرأيت البساتين والغابات كيف تلتف أشجارها ببعضها؟ إنها من بركات الغيث. إن هذا النظام البساتين والغابات كيف تلتف أشجارها ببعضها؟ إنها من بركات الغيث. إن هذا النظام الذي لا نجد فيه ثغرة أو فراغا، ويمتد من أعماق الفضاء حيث تشع الشمس بوهجها، إلى كف المحيطات حيث تتبخر بفعل الحرارة، وإلى الصحاري المترامية حيث تنبت الأرض زرعا

(۱) مفردات غريب القرآن: ص٥٣٣.
 (۲) تفسير الأمثل: ج٩٩، ص٣٣٥، عن طائفة من الكتب العلمية، نقلًا بتصرف.

#### الآيات ١ - ٢٠

وشجرا. أليس يهدينا هذا النظام إلى وحدة التدبير وحكمة المدبر؟! أفلا نؤمن بقدرته على أن يعيدنا للحساب؟ وهل من المعقول أن يترك ربنا الحكيم خلقه سدى؟.

[17] لا نجد في أي بقعة من أطراف الخليقة ثغرة أو تفاوتا إلا فيها يتصل بهذا الإنسان الذي سلَّطه الله على الطبيعة، وأكرمه بالعقل والحرية، فقد أخذ يعيث في الأرض فسادا، فهل يعقل أن يكون ذلك من عجز؟ وهل يُعجز رب السهاوات والأرض شيء؟ أم سوء تدبير؟ ولا نجد في تدبيره شينا أو نقصا. أم ماذا؟ يهدينا التفكر في كل ذلك إلى أن هذا الإنسان الذي هو عور حكمة الخلق وهدف سائر ما في العالم لم يكن ليُخلَق بلا حكمة، فما هي حكمة خلقه؟ فإذا لم نجد ذلك في الدنيا نهتدي (بنور العقل) إلى أنها تتحقق في يوم الفصل فإنَّ يَوْم الفصَّر ليَّانَ مِيتَنَتًا ﴾ عندما يلتقي الإنسان بجزائه، ويجتمع الأولون بالآخرين، وتُنصب موازين القسط، ويُحاكَم الظلمة والمجرمون، ويقوم الأشهاد بالحق، عندئذ تتجلى حكمة خلقه. في ذلك اليوم يتزيل المؤمنون عن المجرمين، وتتميز الأعمال الخالصة لله عن أفعال الرياء والفاق، وتنفصم عرى الأرحام ووشائج الصداقات والولاءات، ولا تنفع شفاعة الأحبة والأولياء.

[١٨] ويتقاطر الناس على صحراء المحشر زمرا، كل وفد يقودهم إمامهم الذي اتبعوه في الدنيا. ﴿يَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصُّورِ ﴾ تلك النفخة الثانية التي يُحيي بها الله العباد جميعا ﴿فَنَأْتُونَ أَفْوَاجًا﴾ كل فوج يأتون تحت راية إمامهم. وفي الحديث عن البراء بن عازب قال: «كَانَ مُعَادُ بْنُ جَبَلٍ جَالِساً قَرِيباً مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي مَنْزِلِ أَبِي أَيُوبَ الْأَنصَارِي فَقَالَ مُعَاذٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ قَوْلَ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يُنَغَخُ فِ ٱلصُّورِ فَنَأْنُونَ أَفْوَاجًا ﴾ الأيَاتِ فَقَالَ: يَا مُعَادُ سَأَلْتَ عَنْ عَظِيمٍ مِنَ الْأَمْرِ، ثُمَّ أَرْسَلَ عَبْنَيْهِ ثُمَّ قَالَ: تُحْشَرُ عَشَرَهُ أَصْنَافٍ مِنْ أُمَّنِي أَشْتَاناً قَدْ مَيَّزَهُمُ اللهُ تَعَالَى مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ وَبَدَّلَ صُوَرَهُمْ، فَبَعْضُهُمْ عَلَى صُورَةِ الْقِرَدَةِ، وَبَعْضُهُمْ عَلَى صُورَةِ الْخُنَازِيرِ، وَبَعْضُهُمْ مُنَكِّسُونَ أَرْجُلُهُمْ مِنْ فَوْقُ وَوُجُوهُهُمْ مِنْ نَحْتُ نُمَّ يُسْحَبُونَ عَلَيْهَا، وَبَعْضُهُمْ عُمْيّ يَتَرَدَّدُونَ، وَبَعْضُهُمْ بُحُمٌ لَا يَعْقِلُونَ، وَبَعْضُهُمْ يَمْضَعُونَ أَلْسِنَتَهُمْ يَسِيلُ الْقَنِحُ مِنْ أَفْوَاحِهِمْ لُعَاباً يَتَقَذَّرُهُمْ أَهْلُ الجُمْعِ، وَبَعْضُهُمْ مُقَطَّعَةٌ أَبْدِسِمْ وَأَرْجُلُهُمْ، وَبَعْضُهُمْ مُصَلَّبُونَ عَلَى جُذُوع مِنْ نَارٍ، وَبَعْضُهُمْ أَشَدُّ نَتْناً مِنَ الْجِبَفِ، وَبَعْضُهُمْ يَلْبَسُونَ جِبَاباً سَابِغَةً مِنْ قَطِرَانٍ لَازِقَةٍ بِجُلُودِهِمْ، فَأَمَّا الَّذِينَ عَلَى صُورَةِ الْقِرَدَةِ فَالْقَتَّاتُ مِنَ النَّاسِ، (أي النهامون) وَأَمَّا الَّذِينَ عَلَى صُورَةِ الْحُنَازِيرِ فَأَهْلُ السُّحْتِ، وَأَمَّا المُنكَّسُونَ عَلَى رُءُوسِهِم فَأَكَلَهُ الرَّبَا، وَالْعُمْيُ الجَّائِرُونَ فِي الحُكْمِ، وَالصُّمُّ الْبُكْمُ الْمُعْجَبُونَ بِأَعْبَالِهِمْ، وَالَّذِينَ يَمْضَغُونَ بِٱلْسِنَتِهِمْ فَالْعُلَمَاءُ وَالْقُضَاةُ الَّذِينَ خَالَفَتُ أَعْبَاهُمْ أَقْوَالَهُمْ، وَالْمُطَعَّةُ أَبْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ الَّذِينَ يُؤْذُونَ الْجِرَانَ، وَالْمُصَلَّبُونَ عَلَى جُذُوع مِنْ نَارِ فَالسُّعَاةُ بِالنَّاسِ إِلَى السُّلْطَانِ، وَالَّذِينَ هُمْ أَشَدُّ نَتْناً مِنَ الْجِيَفِ فَالَّذِينَ يَتَمَتَّعُونَ بِٱلشَّهَوَاتِ

وَاللَّذَّاتِ وَيَمْنَعُونَ حَقَّ الله فِي أَمْوَاخِمْ، وَالَّذِينَ يَلْبَسُونَ الْجِبَابَ فَأَهْلُ التَّجَبُّرِ وَالحُبَلَاءِ»<sup>(1)</sup>.

[١٩] ولأن الإنسان محور خلق عالمنا فإن سائر ما في الخليقة يتصل به ويتغير معه، فترى الأرض والسهاء المحيطة بها تخضع لتطورات هائلة. ﴿وَفَيْحَتِ ٱلسَّمَاءُ فَكَانَتَ أَبُوَبَا﴾ فتلك السهاء التي جعلها الله سقفا محفوظا غدت منفطرة منشقة، ولعل تلك الأبواب تكون مهبطا ظاهرا للملائكة، ومعراجا للمؤمنين إلى الجنة، ومخرجا للكفار إلى النار.

[٢٠] أما الجبال التي كانت تحافظ على توازن الأرض فإنها تفقد وزنها وتسير، وتنبث كما الحباء في الفضاء الأرحب، ثم تتلاشى وتصبح سرابا ﴿ وَسُبِّرَتِ ٱلجبالُ فَكَانَتُ سَرَاباً ﴾ وهكذا ينهار نظام عالمنا، ذلك أنه إذا كانت الخليقة قد نُظَمت لمصلحة الإنسان وسُخَّرت لحياته وفُرِضت عليها السنن إكراما له فها هو يسحب إلى قاعة المحاكمة للحساب والجزاء، فلم يعد هنالك سبب لاستمرار النظام السائد في الطبيعة.

إن جهنم كانت مرصادا

(1) مرصاداً: هو مكان على صراط جهنم ترصد فيه الملائكة الناس، فعن الإمام الصادق علي المرّراط لا يَجُوزُهما عَبْدٌ بِمَطْلِمَةٍ بحار الأنوار: ج ٨ ص ٢٤.
 (٢) أحقاباً: جمع حقب والمراد الزمان الطويل والدهور المتتالية.
 (٣) غساقاً: هو صديد أهل النار وقيحهم.
 (٣) غساقاً: الوفاق الجاري على مقدار الأعيال في الاستحقاق.
 (٥) وفاقاً: الوفاق الجاري على مقدار الأعيال في الاستحقاق.
 (٥) كواعب: جمع الكامي وهي الجارية التي نهد ثدياها واستدارا لكونها في أول زمان رشدها.
 (٣) غساقاً: الوفاق الجاري على مقدار الأعيال في الاستحقاق.
 (٥) كواعب: جمع الكاعب، وهي الجارية التي نهد ثدياها واستدارا لكونها في أول زمان رشدها.
 (٦) أتراباً: جمع ترب، وهن المستويات في السن، وقيل: على مقدار أزواجهن في الحسن والصورة والسن.
 (٣) دهاقاً: الدهاق الكاس المتلئة التي لا مجال فيها للهاء أو الشراب وأصل الدهق شدة الضغط، وأدهقة.
 (٣) الراباً: الدهاق الكامب، وهي الجارية التي نهد ثدياها واستدارا لكونها في أول زمان رشدها.
 (٦) الم النار والما النار وقيل: على مقدار أزواجهن في الحسن والصورة والسن.
 (٦) المواق الكامب، وهن المستويات في السن، وقيل: على مقدار أزواجهن في الحسن والصورة والسن.
 (٢) الما الكاس المتلئة التي لا مجال فيها للهاء أو الشراب وأصل الدهق شدة الضغط، وأدهقت الكاس ملاً ما.

#### هدى من الآيات:

هل وراء ذلك اليوم الرهيب أمر آخر؟ بلى؛ ما هو أخطر منه النار أو الجنة. أوليست جهنم مرصاد الطاغين، والجنة مفازة كريمة للمؤمنين؟ ولكن لماذا يلبث الطغاة في جهنم أحقابا متهادية قد تصل إلى درجة الخلود؟ لأنها سنة إلهية كها هي سنة أن النار تحرق والماء يتبخر، وحيث إنهم لم يعوا هذه السنة، بل وكذبوا بها وبآيات الله التي حذرتهم منها، فإنهم انتهوا إليها، وقد وعى المتقون هذه السنة فاتقوا النار وتجنبوا ما يؤدي بهم إليها، فإنهم فازوا بالجنة التي استقبلتهم بحدائقها وفواكهها وكواعبها وأمنها وسلامها. إنها أيضا الجزاء المناسب الذي أعده الله لهم.

ويمضي السياق في تحذير الإنسان من يوم النشور، ويصوَّر بعض مواقفه بعد أن يذكِّرنا بالله سبحانه رب السياوات والأرض وما بينهيا، ففي ذلك اليوم تخشع أصوات العباد وأصوات الروح والملائكة الذين يقفون صفًّا لا يتكلمون إلا من أذن له الرحمن. في ذلك اليوم يتساقط زيف الباطل، ويتجلى الحق بكل أبعاده، ولا تزال فرصة الاختيار للإنسان في هذه الدنيا قائمة، فمن شاء عاد إلى ربه تائبا خشية ذلك اليوم. أما من يكفر فإن الله ينذره بعذاب قريب -بالرغم من أن الشيطان يبعده عن ذهن البشر - يقع في ذلك اليوم الوهيب الذي يرى الإنسان ما قدمت يداه من خير وشر متجسدين في جزاء حسن أو عذاب شديد، وحين يرى الكافر حقائق أعهاله يتمنى لو بقي ترابا ولم يحشر لمثل ذلك الجزاء.

### بينات من الآيات:

[٢١] يتعامل الإنسان مع سنن الله العاجلة في الطبيعة من حوله، فتراه يتجنب النار أن يحترق بها، والحيات أن تلدغه، والجراثيم أن تغزوا جسده فتهلكه، فلماذا يا ترى لا يتجنب تلك السنن الآجلة، وما الفرق بين نار تحرقه اليوم وأخرى تحرقه غدا، أو حية تلدغه من جحر في الصحراء وأخرى يصنعها بعمله لتلدغه غدا في الآخرة، ومن ميكروب يتكاثر في جسمه اليوم وآخر يزرعه في حياته الدنيا ليحصده في تلك الدار الحق؟!.

إن سنن الله في الدنيا تذكّر بما يهاثلها في الآخرة ولكن الإنسان يؤمن بواحدة ويترك أخرى. لماذا؟ يبدو من آيات القرآن عموما، وهذا السياق بالذات، أن الجزاء يوم النشور نوعان:

**الأول**: هو العمل ذاته الذي يرتكبه اليوم ويتجسد له جزاء وفاقا في الآخرة، كمثل نار

يوقدها الإنسان في بيته فتحرقه، أو ثمرة يغرسها في أرضه فيتمتع بثمراتها.

الثاني: الجزاء الذي يقدِّره الرب للصالحين في الجنة من فضله ويحسب الحسنة بعشرة. والآية التالية تشير إلى النوع الأول: ﴿إِنَّ جَهَنَّهَ كَانَتَ مِمْحَادًا ﴾ فهذه كانت مركز رصد ومرتع الجزاء في الآخرة. إنها سنة إلهية ونظام مقدر لن يفلت منها من يكذب بها، قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلِيَنَّلاً: «ولَيْنْ أَمْهَلَ (الله) الظَّالِمَ فَلَنْ يَقُوتَ أَخْذُهُ وهُوَ لَهُ بِالْمِرْصَادِ عَلَى بَجَازِ طَرِيقِهِ وبِمَوْضِعِ الشَّجَامِنْ مَسَاغٍ رِيقِهِهِ".

[٢٢] والطغاة الذين يتجاوزون حدهم، ولا يتجنبون ما يقربهم إلى النار، سوف يعودون إلى النار التي صنعوها بأفعالهم ﴿لِلطَّخِينَ مَثَابًا﴾ ولعل كلمة مآب توحي بأنهم سبب إيقاد النار التي عادوا إليها، لأنها منزلهم الذي بنوه ووطنهم الذي اختاروه لأنفسهم.

[٢٣] كم يبقون في هذه النار؟ ﴿ نَبِينِينَ فِيهَا أَحْفَابًا ﴾ جاء في روايات أهل البيت أن الآية تخص المذنبين الذين يقضون في النار فترة من الوقت بقدر ذنوبهم (")، وعلى هذا فمعنى الأحقاب الدهور المتتالية أو السنين المتلاحقة. وقال بعض المفسرين: معنى الآية أنهم يلبثون في النار أحقابا متتالية لا تنقطع، فكلما مضى حقب أدركهم حقب آخر. قالوا: وإنها استعاضت الآية بالأحقاب عن السنين لأنها أهول في القلوب وأدل على الخلود، وإنها كان الحقب أبعد شيء عندهم، وقالوا: الحقب ثمانون سنة. وإذا كانت السنة ثلاث مئة وخسة وستين يوما وكان اليوم في الآخرة كألف سنة مما نعده من سني الدنيا فلك أن تتصور أيام الطغاة في جهنم! وجاء في الحديث عن رسول الله تشترينية أنه قال: «لَا يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ دَخَلَهَا حَتَّى يَمْكُثَ فِيهَا في الحديث عن رسول الله تشترينية أنه قال: «لَا يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ دَخَلَهَا حَتَّى يَمْكُثَ فِيهَا

[٢٤] خلال هذه الأحقاب المتتالية والدهور المتطاولة لا يجد الطغاة هنالك سوى العذاب الذي لا يفتر عنهم أبدا ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَـرُدَا وَلَاشَرَابًا﴾ فلا يجدون طعم البرد وبرد الشراب، ولا لحظة واحدة ولا بقدر بسيط. قالوا: "البرد هنا بمعنى النوم، واستشهدوا بها تقوله العرب: منع البرد البرد، أي منع النوم البرد"<sup>(١)</sup>، وقال بعضهم: "بل هو عَامٌّ يشمل برد

- (١) نهج البلاغة: خطبة: ٩٧.
- (٢) روى العلامة المجلسي في البحار: ج٨ ص٢٩٥ عَنْ حُمُرَانَ بِنِ أَعْيَنَ قَالَ: اسَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَّةِ: عَنْ قَوْلِ الله: ﴿ لَبِثِينَ فِيهَا أَحْقَابَا ۞ لَا يَدُوقُونَ فِيهَا بَـرْدَا وَلَاشَرَابًا ۞ إِلَاحَمِيـمًا ﴾ قَالَ عَلِيَتَهِ: هَذِهِ فِي الَّذِينَ يَخُرُجُونَ مِنَ النَّارِ».
  - (٣) مجمع البيان: ج٠١، ص٥٤٠، بحار الأنوار: ج٨، ص٢٧٦.
    - (٤) تفسير القرطبي: ج١٩، ص١٨٠.

ريح أو ظل أو نوم، وأنشدوا»<sup>(١)</sup>: فـلا الظل من بـرد الضحى تسـتطيعه ولا الفـيء أوقـات العـشي تـذوق

[٢٥] إنها يتواصل لهم شراب يغلي وماء نتن ﴿إِلَاحِمِيمَا وَغَمَّاقًا﴾ الحميم: الماء الحار. أما الغساق فهو ماء نتن، وقيل: صديد أهل النار وقيحهم.

[٢٦] أترى هل ظلمهم ربهم حين أوقعهم في النار؟ كلا.. لقد ظلموا أنفسهم. أوليس قد واتر عليهم رسله؟ إن هذا جزاء أعمالهم، ونهاية مسيرتهم ﴿ جَـزَآءَ وِفَـاقًا﴾ أي جزاء موافقا لأعمالهم بلا زيادة أو تغيير.

[٢٧] لماذا انتهى بهم المطاف إلى هذه العاقبة السوأى؟ لأنهم لم يتوقعوا الحساب فأفرطوا في السيئات، كما المجرم حين لا يفكر في العدالة يتوغل في اقتراف الموبقات ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا﴾.

[۲۸] وإذا أنذرهم الرسل والدعاة بالحساب وإذا جاءتهم آيات النشور تترى، كذَّبوا به وبآياته ﴿وَكَذَبُواْ بِنَايَنِيْنَاكِذَابَاً﴾.

[٢٩] بلى؛ كان الحساب قائما، وكانت أعمالهم وأنفاسهم ولحظات حياتهم وهواجس نياتهم كل أولئك كانت محسوبة عليهم ﴿وَكُلَّ شَقٍ أَحْصَيْنَنَهُ كَيَتَنَهُ كَتَبَاً﴾ فلم يغادر كتاب ربنا صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها.

[٣٠] واليوم جاء يوم الجزاء بعد الإحصاء الشامل ﴿فَذُوقُواْ فَلَن نَّزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا﴾ إنها النهاية المريعة، ومعرفة الإنسان في الدنيا بهذه الحقيقة: أن عذاب جهنم يزداد كما أن نعيم الجنة في اضطراد، هذه المعرفة تجعل هذه الزيادة حكيمة وعادلة لأن الإنسان باختياره الحر بلغ هذه العاقبة. حقًّا إن تصور هذه الحقيقة يجعلنا أكثر حذرا من جهنم وأشد شوقا إلى الجنة، وقد روي عن النبي عَنْنَيْنَ: "هَذِهِ الآيةُ أَشَدُّ مَا في القُرآنِ عَلَى أَهْلِ النَّارِ»<sup>(٢</sup>).

[٣١] بإزاء ذلك نجد المتقين الذين تحذروا موجبات النار في الدنيا، وتجنبوا السيئات التي تدخلهم جهنم، نجدهم بعيدين عنها بعدهم عنها في الدنيا ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴾ وأعظم فوز لهم نجاتهم من نار جهنم. أَوَلا ترى قول الله سبحانه: ﴿فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنَّكَةَ فَقَدْ فَازُ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]؟.

- (۱) تفسير القرطبي: ج۱۹، ص۱۸۰.
- (٢) عن تفسير الكَشاف: ج٤، ص ٦٩٠.

[٣٢] وبالإضافة إلى النجاة من النار فإنهم يحظون بنعيم الأبد ﴿حَدَآبِقَ وَأَعْنَبُاً﴾ ولعل ذكر العنب بين سائر الثمار لأنه طعام وفاكهة وفيه من الفوائد ما ليس في غيره، حتى جاء في الحديث النبوي: «خَبْرُ فَاكِهَتِكُمُ الْعِنَبُ»<sup>(1)</sup>.

[٣٣] الزوجة الموافقة تكمل السعادة، ليس لأنها فقط للتمتع الجنسي، وإنها أيضا لحاجة الروح إلى تفاعل مع روح أخرى، تكون لها كالمرآة تنظر فيها نفسها والعكس، وقد وفَّر الله لعباده الصالحين الحور العين في الجنة، بأفضل ما يتصوره البشر، بل وأفضل ما قد يتصوره جمال قمة في الروعة والجهال الظاهري، ومثل أعلى لجهال الروح، والخلق الفاضل والأدب الرفيع حتى يصلحن للمؤمنين ومستواهم السامي ﴿وَكَوَاعِبَ أَنَرَابًا﴾ الكاعب: البنت عند استدارة صدرها، وتفتح أنوثتها مما تكون ألذ للرجل وأشهى، فهن كواعب، ثم هن أتراب موافقات لروح الرجل خلقا وعقلا وشهوات. ويملك المؤمن أكثر من واحدة منهن حسب أعماله الصالحة مما يستحيل مثل ذلك في الحياة.

[٣٤] جلسات الإنس لا تصفوا دون شراب منشط، وقد وفره الله للصالحين بأحسن ما يشتهون ﴿وَكَأْسَادِهَاقَا﴾ قالوا: الدهاق ما امتلات من الشراب، وقيل: ما تواصلت، وقيل: ما صفت. وكلها تصدق في شراب الجنة.

[٣٥] ولا تكتمل نعم الحياة بسوى الأمن، والجنة دار السلام فلا اعتداء ولا ظلم ولا مرض ولا سبات ولا خشية فناء النعم وزوالها.. وحتى الكلمات الجارحة التي تبعث الرعب والقلق والألم في النفس لا وجود لها فرلايتَمَعُونَفِيهَا لَغُوا وَلَا كِذَّباً فَ وإنها يتبادلون العلم والمحبة وذكريات الماضي ويحمدون ربهم على النعم. ولماذا قول اللغو من غيبة وتهمة وفحش أو كلام يخلو من الفائدة ما دامت نفوسهم طيبة والخيرات متوافرة لهم وعقولهم موفورة؟ ولماذا الكذب وهو لا يكون إلا لخبث أو خوف أو طمع وأهل الجنة مَبَرَّؤون من كل ذلك؟ والسياق يؤشر بسلامة "الكأس" من التأثير في العقول، أي أن الجنة عامة ليس فيها اللغو أو الكذب بالرغم من وجود الشراب. ونستفيد أن السلامة النفسية والاطمئنان وتمام الراحة يكون بعدم اللغو والكذب، وأن الحديث الحسن هو الخالي منهما.

[٣٦] كل هذه النعم تترى عليهم بفضل الله لأنهم اختاروا الصراط المستقيم والعمل الصالح ﴿جَزَاءَمِن رَّبِكَ عَطَآةً حِسَابًا﴾ يبدو أن معناه أن هذا العطاء العظيم يكون حسب أعمالهم حيث إن درجات المؤمنين تختلف هناك حسب درجاتهم هنا. وقيل: ﴿حِسَابًا﴾ بمعنى الجزاء الوافي بحيث يقول المجزي: حسبي، يقال: أحسبت فلانا أي كثرت له العطاء حتى قال حسبي.

(۱) مستدرك الوسائل: ج۱٦، ص۳۹۳.

#### الآيات ٢١ - ٤٠

وقيل: ﴿حِسَابًا﴾ لما علموا، فالحساب بمعنى العدأي بقدر ما وجب له في وعد الرب، فإنه وعد للحسنة عشرا، ووعد لقوم بسبع مئة ضعف، وقد وعد لقوم جزاء لا نهاية له ولا مقدار، كها قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوَفَى ٱلصَّبِرُونَ أَجَرَهُم بِغَيَّرِحِسَابٍ ﴾[الزمر: ١٠]. وتعود الأقوال جميعا إلى حقيقة واحدة هي العطاء الجزيل، والرأي الثالث يجمع بين الأولين.

[٣٧] ولكيلا يستكثر الإنسان هذه النعم بيَّن الله أنها من عند الرب العظيم، الذي له ملك السهاوات والأرض وهو الرحمن؟ ﴿ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيَّتُهُمَا ٱلرَّحْمَنَ ﴾ وما ظنك بالرحن الذي وسعت رحمته كل شيء إذا شاء أن يجزل العطاء؟ وأسماء الله كلها مظاهر رحمته، ورحمته واسعة ومستمرة. و نعبر عن الرحمة الشاملة التي وسعت كل شيء بـ ﴿ ٱلرَّحْمَنَّ ﴾، فهي صبغة التدبير والهيمنة وإطار سنن الكون العامة، إذ الرحمة غاية الخلق. وكأنها الآية الشريفة كما تُعقَّب على ما سبق بالتعليل فهي أيضا تمهد لما يلي: ﴿لَا يَكْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا﴾ إنه عظيم إلى درجة تعاليه عن تخاطب خلقه، لولا رحمانيته التي ينزل بها وحيه على عباده عبر رسول أو من وراء حجاب. ولولا أن الله سبحانه أذن لعباده بدعائه، وألقى في قلوب مريديه أنوار محبته ومناجاته، لما استطاع الإنسان -أي إنسان- أن يسموا إلى درجة مخاطبته. أليس الخطاب بحاجة إلى توافق طرفين، أو فرض طرف على آخر؟ والله ليس بمستوى خلقه حتى يتوافق معه، ولن يُفَرّض عليه شيء. وهكذا تشير الآية إلى أن البشر وسائر الخلق ليسوا بمستواه، وأنهم لا يملكون منه شيئا فلا يفرضون عليه شيئا، وهو يملكهم وبرحمته يتفضل عليهم بمخاطبتهم، وقد يأذن لبعضهم إذنا تكوينيًّا وتشريعيًّا بمخاطبته، وذلك حين يعرفهم نفسه ويلهمهم مناجاته. وقد اختلفوا فيمن لا يملك الخطاب، هل المؤمنون الذين ذُكِروا آنفا، أم الكفار باعتبارهم المطرودون عن باب رحمته، أم كلا الفريقين؟. يبدو أن الضمير ليس يعم المؤمنين والكفار فحسب بل ويشمل سائر الخلائق (الجن والمَلَك والروح) بشهادة الآية التالية التي جاءت تفصيلا لهذه الآية، ومثلا ظاهرا.. بالرغم من أن هذه الآية -فيها يبدو لي- لا تخص يوم القيامة. بلي، يوم القيامة تتجلى هذه الحقيقة بوضوح أكبر.

[٣٨] تتجلى عظمة ربنا لعباده يوم البعث الأكبر حين يقوم الروح بكل عظمته وجلاله بين يديه، والملائكة صفًّا لا يتكلمون، وقد خشعت أصوات الخلائق لعظمة الرب؟ ثم يأذن الله برحمانيته لبعضهم بالكلام شريطة ألَّا يتكلم إلا صوابا.

لَا يَوَمَ يَعُوُمُ ٱلرُّوحُ ﴾ وما الروح؟ اختلفوا في ذلك، فقال البعض: إنه خلق أكبر من سائر الخلق حتى من الملائكة المقربين جبراثيل وميكائيل، جاء في حديث مأثور عن الإمام الصادق المُسْتَلِا: «مَلَكٌ أَعْظَمُ مِنْ جَبْرَئِيلَ وَمِيْكَائِيلِ»('). وعلى هذا فإن الروح هو روح القدس الذي

(١) تفسير القمي: ج٢، ص٤٠٢.

١

يؤيد به الله أنبيائه، قال سبحانه: ﴿ قُلْ نَزَلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن تَرَبِّكَ بِٱلْحَتَى ﴾[النحل: رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مِن ٱلْعِلْمِ إِلَا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٥٨]، وقوله سبحانه: ﴿ نَنَزُلُ ٱلْمَلَيَكُمُ وَٱلرُّوحُ رَبِي وَمَا أُوتِيتُم مِن كُلِ آَمْ ﴾ [القدر: ٤]. وقال البعض: إنه جند من جنود الرحمن كما الملائكة، فيها بِإذن رَبَّهم مِن كُل آَمْ ﴾ [القدر: ٤]. وقال البعض: إنه جند من جنود الرحمن كما الملائكة، وروي عن رسول الله يُنْفَق أَدْم وَوَوسٌ وَأَيدِي وَأَرْجُل، ثُمَ قَرَأَ: ﴿ يَوَمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَيكَةُ مَعَا ﴾، قال: هو لا يُسُوا بِمَلائكة هُم رُؤوسٌ وقال بعضهم: إنه جبرائيل أليس يقول ربنا عنه: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينَ إِنَّا عَلَى اللَّهُ وَالرُوحُ مِن ٱلْمُنذِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٢]. وقال البعض: إنه جند من جنود الرحمن كما الملائكة، وقال بعضهم: إنه جبرائيل أليس يقول ربنا عنه: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ وَقَلْ الله عَنْ اللَّهُ وَالرُوحُ مِنَ ٱلْمُنذِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٣]. وقال بعضهم: «المراد أوراح الله عنه وقال بعضهم الما الله مُمَا فَقُولَ عُنْدَ

ويبدو لي أن الروح في الأصل خلق نوراني أعظم من الملائكة وله جنود وامتدادات، فمنه تستمد أرواح الناس قوتهم وحياتهم، وبه يؤيد الله أنبياءه وأولياءه، وهو الذي يتنزل في ليلة القدر، وهو الذي يقوم بين يدي الله يوم القيام مع صفوف الملائكة ﴿وَالْمَلَيَكَةُ صَفَّاً لَا يَتَكَلَّمُونَ ﴾ لأن هيبة الله تقفل ألسنتهم، ولأنهم محكومون مربوبون، فمن السَّفَه أن يُتَّخذ أحد منهم إلها لأن كل ما لديهم من الله سبحانه، وحتى الشفاعة لا يقدرون عليها إلا بعد أن يأذن الله لهم بها، والله لا يأذن بها إلا لمن يشاء وبحكمة أي بحساب دقيق (إلاً مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ وهذه الآية تذكرنا بقوله سبحانه: ﴿ يَوْمَيذٍ لَمَ نَنْفَعُ ٱلشَفَعَةُ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ وهذه الآية تذكرنا بقوله سبحانه: ﴿ يَوْمَيذٍ لَمَ نَنفَعُ ٱلشَفَعَةُ إِلَا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ

[٣٩] كما تتجلى عظمة الله في ذلك اليوم، يتجلى كذلك الحق، فلا شفاعة بالباطل ولا كذب ولا دجل ولا أحكام جائرة. ﴿ذَلِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلْحَقَّ ﴾ فهو حق لا ريب فيه، ولأنه رهيب بأحداثه التي تنوء بها السماوات والأرض فكيف بهذا الإنسان المسكين؟! لذلك فإنه يستحق أن يسمى بالحق. وفيه لا ينفع إلا الحق، وهو ابتغاء مرضاة الرب ﴿فَمَن شَاّة ٱتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَتَابًا﴾ أي طريقا للعودة إليه. أولسنا قد فُطرنا على الإيمان ثم انحرفت بنا الدنيا وشهواتها؟ تعالوا نعود إلى الطريق الأول، إلى سبيل الله، إلى الرب الودود.

[٤٠] وقبل يوم القيامة عذاب قريب يقع قبل الموت وبعد الموت، فإذا مات ابن آدم

- (١) عن الدر المنثور: ج٦، ص٩٠٩، تفسير القرطبي: ج٩١، ص١٨٧.
- (٢) تفصيل هذه الأقوال مذكورة في تفسير القوطبيَّ: جَمَّم ١٨٦ ١٨٧ فراجع.

قامت قيامته الصغرى فيرى عمله إن خير فخير وإن شرا فشر ﴿إِنَّا أَنْذَرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا ﴾، قال بعضهم: المراد الحساب بعد الموت، وقال البعض: إنه يوم القيامة ذاته باعتباره حقا لا ريب فيه وأنه يأتي وأن كل آت قريب، أو باعتبار الإنسان إذا مات انعدم إحساسه حتى يبعث للحساب ففي حسابه يتصل يوم موته بيوم بعثه، إلا إذا محصّ الإيهان أو تحصّ الكفر فإنه يحس بالثواب أو بالعقاب. وسواء بعد الموت أو بعد النشور فإن أعمال الإنسان تتجسد ثوابا أو عقابا ينظر إليها ﴿يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرْمُ مَا قَذَمَتْ يَدَاهُ ﴾ من خير أو شر، والمراد من اليد مجمل ما يقوم به الإنسان. وحين يرى المؤمن عمله يفرح كثيرا، ولكن حين يرى الكافر عمله يتمنى لو كان ترابا ولم يرتكب ذلك العمل السيئ ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَنْلَيْنَى كُتُ تُرَبًا ﴾ ما أشد هذا الإنسان ندما أن يصل إلى هذه الدرجة فيتمنى لو كان ترابا ولم يقترف تلك الجرائم! هذا الإنسان الذي خلقه الله سبحانه ليكون ضيفا عنده في جنات الخلد بلغ به الحال أن يكون أرذل من التراب. فكيف والتراب يُنْتَفَعُ به وهو لا يُنْتَفَعُ به؟! بل يستحق المزيد من الهوان والأذى .

## المحتويات

| ۷                | سورة المنافقون                                |
|------------------|-----------------------------------------------|
| ۹                | الإطار العام: النفاق؛ بين الانحطاط والهزيمة   |
| لآيات ۱ – ۱۱)    | وللـه العزة ولرسوله وللمؤمنين (ا              |
|                  | سورة التغابن                                  |
| ۳۱               | الإطار العام: كيف نربح صفقة العمر؟            |
| لآيات ۱ – ۱۰) ۳۳ | ذلك يوم التغابن (ا                            |
|                  | إنها أموالكم وأولادكم فتنة (ا                 |
| ٥٣               | سورة الطلاق                                   |
| القانون ٥٥       | الإطار العام: التقوي الضهانة الأكيدة لتطبيق   |
|                  | ومن يتق اللـه يجعل له مخرجا (١                |
|                  | فاتقوا اللـه يا أولي الألباب (١               |
| ۸۱               | سورة التحريم                                  |
| ۸۳               | الإطار العام: أسس العلاقة الزوجية             |
|                  | لم تحرم ما أحل اللـه لك (١                    |
| 49               | سورة الملك                                    |
| ۱۰۱              | الإطار العام: الإنسان بين تقوى اللـه ومعرفة   |
|                  | تبارك الذي بيده الملك (١                      |
|                  | إن الكافرون إلا في غرور (١                    |
| ۱۳۳              | سورة القلم                                    |
| 100              | الإطار العام: فوارق القيادة الإلهية والجاهلية |

| ۱۳۷ .                                                     | و لا تطع کل حلاف مهین (الآیات ۱ – ۳۳)                                                                                                                                                            |         |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 171.                                                      | فاصبر لحكم ربك (الآيات ٣٤ - ٥٢)                                                                                                                                                                  |         |
|                                                           | ورة الحاقة                                                                                                                                                                                       |         |
|                                                           | الإطار العام: الإنسان بين الجدّ والهزل                                                                                                                                                           |         |
|                                                           | وتعيها أذن واعية (الآيات ١ – ١٨)                                                                                                                                                                 |         |
|                                                           | وإنه لحق اليقين (الآيات ١٩ – ٥٢)                                                                                                                                                                 |         |
|                                                           | ورة المعارج                                                                                                                                                                                      |         |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                  |         |
|                                                           | فاصبر صبراً جميلاً (الآيات ١ – ١٨)                                                                                                                                                               |         |
|                                                           | الذين هم على صلاتهم دائمون (الآيات ١٩ – ٤٤)                                                                                                                                                      |         |
|                                                           | ورة نوح                                                                                                                                                                                          | بعم     |
| 101                                                       | الإطار العام: منهج النبوة في الدعوة                                                                                                                                                              |         |
|                                                           | أن اعبدوا اللَّه واتقوه وأطيعون                                                                                                                                                                  |         |
|                                                           | • .                                                                                                                                                                                              |         |
| TVT                                                       | ورة الجن                                                                                                                                                                                         | فمعو    |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                  | ممد     |
| ۲۷٥                                                       | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط                                                                                                                                                 | ••      |
| 7V0<br>7VV                                                |                                                                                                                                                                                                  |         |
| 7V0<br>7VV<br>7•4                                         | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط<br>إنا سمعنا قرآنا عجباولرسوله والمؤمنين فقط                                                                                                    |         |
| 7V0<br>7VV<br>7•4<br>7•0                                  | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط<br>إنا سمعنا قرآنا عجبا (الآيات ١ – ٢٨)<br>ورة المزمل<br>الإطار العام: التوحيد قاعدة الانطلاق                                                   |         |
| 7V0<br>7VV<br>7•4<br>7•0<br>7•V                           | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط<br>إنا سمعنا قرآنا عجبا (الآيات ١ – ٢٨)<br>ورة المزمل<br>الإطار العام: التوحيد قاعدة الانطلاق                                                   | <b></b> |
| 7V0<br>7VV<br>7.7<br>7.0<br>7.V                           | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط<br>إنا سمعنا قرآنا عجبا (الآيات ١ – ٢٨)<br>ورة المزمل<br>الإطار العام: التوحيد قاعدة الانطلاق<br>قم الليل إلا قليلا                             | <b></b> |
| 7V0<br>7VV<br>7.7<br>7.0<br>7.V<br>777                    | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط<br>إنا سمعنا قرآنا عجبا (الآيات ١ – ٢٨)<br>ورة المزمل<br>الإطار العام: التوحيد قاعدة الانطلاق<br>قم الليل إلا قليلا<br>ورة المدثر               | <b></b> |
| ۲۷0<br>۲۷۷<br>۳۰۳<br>۳۰0<br>۳۰۷<br>۳۳۱<br>۲۳۲             | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط<br>إنا سمعنا قرآنا عجبا (الآيات ١ – ٢٨)<br>ورة المزمل<br>الإطار العام: التوحيد قاعدة الانطلاق<br>قم الليل إلا قليلا<br>ورة المدثر<br>ورة المدثر | <b></b> |
| 7V0<br>7VV<br>7·T<br>7·0<br>7·V<br>7T<br>7T<br>777<br>777 | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط<br>إنا سمعنا قرآنا عجبا (الآيات ١ – ٢٨)<br>ورة المزمل<br>الإطار العام: التوحيد قاعدة الانطلاق<br>قم الليل إلا قليلا                             | <b></b> |
| ۲۷0<br>۲۷۷<br>۳۰۳<br>۳۰۷<br>۳۳۱<br>۳۳۲<br>۴۲۷<br>۳٦۲      | الإطار العام: الشرعية للـه ولرسوله وللمؤمنين فقط<br>إنا سمعنا قرآنا عجبا (الآيات ١ – ٢٨)<br>ورة المزمل<br>الإطار العام: التوحيد قاعدة الانطلاق<br>قم الليل إلا قليلا<br>ورة المدثر<br>ورة المدثر | ••••    |

| ٤٠٣                  | سورة الإنسان              |
|----------------------|---------------------------|
| سه فقد عرف ربه ۵۰۰   | الإطار العام: من عرف نف   |
| (الآيات ١ – ٣١)      | إنيا نطعمكم لوجه الله     |
| ٤٢٥                  | سورة المرسلات             |
| سر الأكبر؟ ٤٢٧       | الإطار العام: من هو الخام |
| (الآيات ۱ – ۵۰) ٤٣١  |                           |
| ٤٥١                  | سورة النبأ                |
| كمة الخلق ٤٥٣        | الإطار العام: المسؤولية ح |
| (الآيات ۲۰ – ۲۰) ٤٥٥ | إن يوم الفصل كان ميقاتا   |
| (الأيات ٢١ - ٤٠) ٢٢  | إن جهنم كانت مرصادا       |
| ٤٧١                  | المحتويات                 |