

فهرست نویسی پیش از انتشار ( مرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی

الفيض الكاشاني، المولى محمَّد محسن، ١٠٠٧\_١٠٩١ق. الاصفى في تغمير القرآن / ملامحمن فيض؛ حققه مركز الابحاث والدوامات الإسلامية. . . قم: دفتر تبليغات اسلامي حوزة علميَّة قم، مركز انتشارات، ١٣٧٨ . الإج، - تمونه، - (دفتر تبليغات اسلامي حوزه علميَّه فم، مركز انتشارات ( ٥٩١ ) مسلسل انتشار ( ۱۱۷۲ : کتابهای مرکز مطالعات و تحقیقات ( ۸۸ ) فهرست تویسی بر اساس جلد دوم: ۱۳۷۸ ISBN: 964 - 424 - 420 - 6 (Vol.2) (جلد دوم) / (Vol.2) - 424 - 424 - 420 - 6 (Vol.2) ۱۶۳۰ ، ۵۰ ریال . - شابك . ۸. ۸ ۲۵ ـ ۱۲۱ ـ ۲۱۱ (۲جندی) / (2Vol.SET) (۲جندی / ۱SBN: 964 - 424 - 528 - 8 کتابنامه : [۱۹۱۱ ]\_۱۹۲۲ و همچنین به صورت زیرنویس . الف. دفتر تبليغات اصلامي - وزم علمية قم ، مركز مطالعات و تحقيقات ۰۱ تقامیر شیعه . ۱ اسلامى، مصبحُع. ب. دفتر تبليغات اسلامي حوزة علميَّة قم، مركز التشارات. ج . عنوان . ⊂الف ۹ ف⊷۸ه / BP \*\*\*/1\*\*1

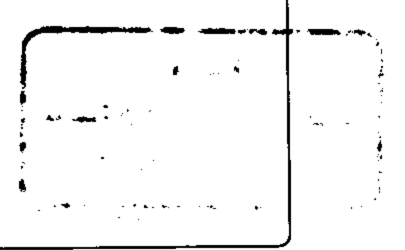


الأصفىٰ في تفسير القرآن/ج٢

المؤلف : المولى محمَّد محسن الفيض الكاشاني التحقيق : مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية (محمَّد حسين درايتي و محمَّد رضا تعمتي) الناشر : مركز انتشارات دفتر تبليغات اسلامي (مركز النشر التابع لكتب الإعلام الإسلامي المطبعة : مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي الطبعة : الأولى / ١٤٢٠ق، ١٣٧٨ش السعو : ٣٠٠٠ تومان

حقوق الطبع محفوظة للناشر

عنوان : قم، شارع شهداء (صفائية)، مركز انتشارات دفتر تبليغات اسلامي، من ب : ٩٩٧ ، هاتف : ٧ ـ ٧٤٢١٥٥ ، غابر : ٧٤٢١٥٤ ، توزيع : ٧٤٣٤٦٦ BUSTAN @APADANA.COM : شبيكه اينترنت : BUSTAN (نلغن ٢- ٢) شبيكه شارح : BUSTAN (نلغن ٢- ٢) Printed in the Islamic Republic of Iran



Para S

**مؤا**سية في الريم الحجر إله الرائع

.

| ۷۳۳ _ ۷۰۰ | ۱ ـ الکهف / ۱۸     |
|-----------|--------------------|
| VOT _ VTE | ۲ . مريم / ۱۹      |
| VY7_V02   | ٣. طه / ۲۰         |
| V9E_VYV   | ٤ . الأنبياء / ٢١  |
| ANY _ V90 | ٥ . الحجّ / ٢٢     |
| ATE _ AIA | ٦. المؤمنون / ٢٣   |
| A7+ _ ATO | ۷. النّور / ۲٤     |
| AYY _ ATN | ٨. الفرقان / ٢٥    |
| ۹۰۰ ـ ۸۷۸ | ٩. الشّعراء / ٢٦   |
| 919_9+1   | ۱۰ . النَّمل / ۲۷  |
| 989 - 98. | ۱۱ . القصص / ۲۸    |
| 907_92.   | ۱۲ ـ العنكبوت / ۲۹ |
| 970 _ 907 | ۱۳. الزوم / ۳۰     |
| 9VE _ 977 | ۱٤ . لقمان / ۳۱    |
| ۹۸۰ _ ۹۷۵ | ١٥. السّجدة / ٣٢   |

|                    | ٦ 🗆 الأصفيٰ / ج٢        |
|--------------------|-------------------------|
| ۱۰۰٦ _ ۹۸۱         | ٦٦. الأحزاب /٣٣.        |
| 1 · 14 _ 1 · · · V | ۲۲ . سبأ / ۳۲           |
| 1 - 79 - 1 - 7 -   | ۱۸ . فاطر / ۳۵          |
| 1.22 - 1.2.        | ۱۹ ـ ټس / ۳٦            |
| 1-71 - 1-20        | ۲۰ . الصّافًات / ۳۷     |
| 1.44 - 1.74        | ۲۱. ص / ۳۸              |
| 1.98-1.48          | ۲۲. الزّمر / ۳۹         |
| 11-1-1-98          | ۲۳ . المؤمن / ٤٠        |
| 1141-11-4          | ۲٤ . السّجدة (فصّلت) ٤١ |
| 1140 - 1144        | ٢٥ . الشّوري / ٤٢       |
| 1129 - 1187        | ۲٦ . الزّخرف / ٤٣       |
| 110V_110+          | ۲۷ . الدّخان / ٤٤       |
| 1174-1104          | ۲۸ . الجائية / ٤٥       |
| 114 1178           | ٢٩. الأحقاف / ٤٦        |
| 1144 - 1141        | ۲۰ . محمد الدوسية / ٤٧  |
| 1189 - 1180        | ۳۱. الفتح / ٤٨          |
| \\ <b>9</b> ¥_\\9+ | ۳۲. الحجرات / ٤٩        |
| 12.0 - 1194        | ۳۳. ق / ۵۰              |
| 1414 - 14+7.       | ۳٤. الذَّاريات / ٥١     |
| 1214 - 1212        | ٣٥. الطور / ٥٢          |
| 1421 - 1219        | ٣٦. النّجم / ٥٣         |
| 1789 - 1788        | ۳۷ . القمر / ۵۶         |
| 170 172-           | ۳۸. الرّحمٰن / ۵۵       |

| 1424 - 1201 | ٣٩. الواقعة / ٥٦          |
|-------------|---------------------------|
| 1848 - 1878 | ٤٠ . الحديد / ٥٧          |
| 144 1444    | ٤١ . المجادلة / ٥٨        |
| 1749 - 1741 | ٤٢ . الحشر / ٥٩           |
| 1247 - 124. | ٢٢ . الممتحنة / ٦٠        |
| 14.1 - 1444 | ٤٤. المصّفّ / ٦١          |
| 18.0 - 18.2 | ٢٢ / تعميراً ٤٥           |
| 18-9 - 18-2 | ٤٦ ـ المنافقون / ٦٣       |
| 1212 - 121. | ٤٧ . التّغابن / ٦٤        |
| 1220 - 1218 | ٤٨ . الطَّلاق / ٢٥        |
| 1427 - 1421 | ٤٩ . التّحريم / ٦٦        |
| 1777 - 177V | ٥٠ . الملك / ٢٧           |
| 1821 - 1882 | ٥١ . القلم / ٦٨           |
| 1454 - 1454 | ٥٢ . الحاقَّة / ٦٩        |
| 1400 - 1484 | ٥٣ . المعارج / ٧٠         |
| 1809 - 1807 | ۵۶. توح / ۷۱              |
| 1870 - 187. | في / ۷۲<br>٥٥. الجنّ / ۷۲ |
| 1879 - 1877 | ٥٦ . المزّمتل / ٧٣        |
| 1844 - 1844 | ٥٧ . المدَّثُر / ٧٤       |
| 1444 - 1444 | ٥٨ . القيامة / ٧٥         |
| 1444 - 1444 | ٥٩.الدّهر ٧٦/             |
| 1898 - 189. | ٦٠ . المر سلات / ٧٧       |
| 1899 - 1890 | ۲۸ . النَّبأُ / ۷۸        |
|             | ·                         |

۸□الأصفيٰ /ج\*

| 12.5 - 12   | ۲۲. النّازعات / ۷۹   |
|-------------|----------------------|
| 12-9-12-0   | ٦٣ . عبس / ٨٠        |
| 1818-181.   | ٦٤ . التَّكوير / ٨١  |
| 1217-1212   | ٦٥. الانفطار / ٨٢    |
| 1271 - 1214 | ٦٦ . المطفِّفين / ٨٣ |
| 1240 - 1244 | ٦٧. الانشقاق / ٨٤    |
| 1848-1847   | ٦٨. البروج / ٨٥      |
| 1281 - 1289 | ٦٩. الطَّارق / ٨٦    |
| 1282 - 1288 | ۷۰ . الأعلى / ۸۷     |
| 1277 - 1270 | ۷۱. الغاشية / ۸۸     |
| 1227 - 1277 | ۷۲. الفجر / ۸۹       |
| 1220 - 1227 | ۷۳ . البلد / ۹۰      |
| 1228 - 1227 | ٧٤. الشّمس / ٩١      |
| 1201-1229   | ۷۵. اللَّيل / ۹۲     |
| 1202 - 1207 | ٧٦. الضّحيٰ / ٩٣     |
| 1207_1200   | ۷۷. الانشراح / ۹٤    |
| 1201-1204   | ۷۸ . التّين / ۹۵     |
| 1271 - 1209 | ۷۹ . العلق / ۹۲      |
| 1274 - 1274 | ۸۰. القدر / ۹۷       |
| 1270 - 1272 | ۸۱ . البيّنة / ۹۸    |
| 1214 - 1211 | ۸۲ . الزّلزال / ۹۹   |
| 1274 - 1278 | ۸۳. العاديات / ۱۰۰   |
| 1241 - 124. | ۸٤. القارعة / ۱۰۱    |
|             |                      |

دليل الجزء الثَّاني / 🗅 ۹

| 1248-1248   | ۸۵. التَّكاثر / ۱۰۲                               |
|-------------|---------------------------------------------------|
| 1242        | ٨٦. العصر / ١٠٣                                   |
| 1247 - 1240 | ٨٧. الهمزة / ١٠٤                                  |
| 1244 - 1244 | ۸۸. الفیل / ۲۰۵                                   |
| 1544        | ۸۹ . قریش / ۱۰٦                                   |
| 1884 - 1880 | ۹۰ . الماعون / ۱۰۷                                |
| 1848 - 1844 | ۹۱. الكوثر / ۱۰۸                                  |
| 1210        | ٩٢. الكافرون / ١٠٩                                |
| 1887        | ۹۳. النصر / ۱۱۰                                   |
| 1244 - 1244 | ۹٤. تبّت / ۱۱۱                                    |
| 1891-1889   | ٩٥. الإخلاص / ١١٢                                 |
| 1298-1298   | ۹۲ ـ الفلق / ۱۱۳                                  |
| 1290 - 1292 | ۹۷ . النَّاس / ۱۱٤                                |
| 10.0-1299   | ٩٨ . فهرس الآيات الكريمة                          |
| 1044 - 10.7 | ٩٩ . فهرس الأحاديث الشريفة                        |
| 1097 - 1089 | ١٠٠. فهرس أسماء الأنبياء والأثمة المعصومين للتخلخ |
| 1097        | ١٠١. فهرس أسماء الملائكة للمَيْكِ                 |
| 1098 - 1098 | ١٠٢. فهرس الأعلام                                 |
| 1099        | ۲۰۳. فهرس الكتب المقدسة                           |
| 17.5-17     | ١٠٤. فهر سالأما كن والبقاع والأيّام               |
| 17-4 - 17-2 | ١٠٥. فهرس الأُمم والقبائل والطوائف والفرق         |
| 1719-17.9   | ١٠٦ . فهرس المصادر                                |

## **سورة الكهف** [مكَيُة وهي مائة وعشر آيات]<sup>(</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم ( أَلْحَمْدُ لِلَٰهِ الَّذِي أَنَزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ الكِتابَ ) يعني القرآن ، علّم الله سبحانه عباده كيف يحمدونه على أجل نِعَمِه عليهم ، الَّذِى هو سبب نجاتهم ﴿ وَلَمْ يَجْعَلْ لَـهُ عِـوَجاً ﴾ باختلال في اللفظ وتناقض في المعنى . ﴿ قَيَّماً ﴾: جعله مستقيماً معتدلاً ، لا إفراط فيه ولا تفريط . والقتي قال: هذا مقدّم ومؤخّر ؛ لأنَّ معناه: الذي أنزل على عبده الكتاب قيتماً ولم يجعل له عوجاً ، فقُدَّمَ حرف على حرف ؟ . إليئُذِرَ ﴾ الذين كفروا ﴿ بَأَساً ﴾: عذاباً ﴿ شَدِيداً مِنْ لَدُنْهُ وَيُبَشَّرَ الصُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَالِحاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً حَسَناً ﴾ . م ماكِثِينَ فِيهِ أَبَداً ﴾ . م ماكِثِينَ فيهِ أَبَداً ﴾ . م ماكِثِينَ قالُوا أَتَّخَذَ اللَّهُ وَلَداً ﴾ . م ماكِثِينَ قالُوا أَتَّخَذَ اللَّهُ وَلَداً ﴾ . وتوهم كاذب ﴿كَبُرَتْ كَلِمَةً ﴾: عظمت مقالتهم هذه في الكفر ؛ لما فيها من التَشبيه والإشراك ﴿ تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِ هِمْ ﴾ . استعظام لاجترائهم على إخراجها من أفواههم . ﴿ إِنْ يَقُولُونَ إِلّا كَذِباً ﴾ .

﴿ فَلَعَلَّكَ بِاخِعٌ نَفْسَكَ ﴾ قال: «قاتلُ نفسَك» ` . ﴿ عَلَىٰ آتارِهِمْ إِنْ لَمْ يُـؤْمِنُوا بِـهذا الحَدِيثِ ﴾: القرآن ﴿ أَسَفاً ﴾ . متعلَق بباخع . وهو فرط الحزن والغضب .

﴿ إِنَّا جَعَلْنا ما عَلَى الأَرضِ زِينَةً لَهَا﴾: ما يصلح أن يكون زينة لها ولأهلها ؛ من زخارفها ﴿ لِنَبْلُوَهُمْ أَيَّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ في تعاطيه آ ، وهو من زهد فيه ، ولم يغترَ به ، وقنع منه بالكفاف .

﴿ وَ إِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِـيداً جُرُزاً﴾ قال: «لا نبات فيها» " . وهـو تـزهيد فـي الدّنيا . وتنبيه على المقصود من حسن العمل .

﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الكَهْفِ وَالرَّقِـيمِ ﴾ في إبقاء حياتهم على تلك الحال مدّة مديدة ﴿كَانُوا مِنْ آياتِنا عَجَباً ﴾ . القمّي يقول: قد آتيناك من الآيات ما هو أعجب منه .

قال القمّي: وهم فتية كانوا في الفترة بين عيسى بـن مـريم للَّذِلَةِ ومـحمّد لَيُلَالُونَّ . وأمّــا الرّقيم<sup>ع</sup>: فهما لوحان من نحاس مرقوم . مكتوب فيهما أمر الفتية وأمر إسلامهم . ومــا أراد منهم دقيانوس<sup>0</sup> الملك . وكيف كان أمرهم وحالهم<sup>7</sup> .

زمانه ، وكان في زمن الفترة . مجمع البحرين ٤: ٧١ دقيس، .

٦\_القعّى ٢: ٣١.

وفي رواية: «هم قوم فقدوا ( وكَتَبَ مَـلِكُ ذلك الدّيـار " بأسـمائهم وأسـماء آبـائهم وعشائرهم في صحف من رصاص ، فهو قوله: "أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّقيم"".

وورد في قصّتهم ما ملخّصه: «إنّهم كانوا مؤمنين ، وكانوا في زَمَنِ مَلِك جبّار عـات ، يدعو أهل مملكته إلى عبادة الأصنام ، فمن لم يجبه قتله ، فخرجوا هـؤلاء بـعلّة الصّيد ، ومرّوا براعٍ في طريقهم فدعود إلى أمرهم فلم يجبهم ، وكان مع الرّاعـي كـلب ، فأجـابهم الكلب وخُرج معهم ، فلمّا أمسوا دخلوا كهفاً والكلب معهم . فألقـى اللّـه عـليهم النّـعاس فناموا ، حتّى أهلك الله المَلِكَ وأهلَ مملكتِه ، وذهب ذلك الزّمان وجاء زمان آخر وقـوم آخرون ، ثمّ انتبهوا» الحديث <sup>1</sup> . وتمامه يأتي متفرّقاً .

﴿ إِذ أَوَى الفِتْيَةُ إِلَى الكَهْفِ فَقَالُوا رَبَّنَا آتِنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً ﴾ توجب لنــا المــغفرة والرَّزق والأمن من العدة ﴿ وَهَيِّىءَ لَنا مِنْ أَمْرِنا ﴾: من الأمر الذي نحن عليه ، من مفارقة الكفّار ﴿ رَشَداً ﴾ نصير بسببه راشدين مهتدين .

﴿ فَضَرَبْنا عَلَىٰ آذانِهِمْ ﴾ أي: ضربنا عليها حجاباً يمنع السّماع . يعني أَنَمْناهُم إِنَّامَةً لا يُنَبِّهُهُمْ منها الأصوات ﴿ فِيالِكَهْفِ سِنِينَ عَدَداً ﴾ ؛ ذواتَ عددٍ .

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ ﴾ :أيْقَظْنَاهم ﴿لِنَعْلَمَ ﴾ :ليقع علمنا الأزليّ على المعلوم بعد وقوعه وينظهر لهم ﴿ أَيُّ الحِزْبَيْنِ ﴾ المختلفين ﴿ أَحْصَىٰ لِما لَبِثُوا أَمَداً ﴾ :ضبط أمداً لزمان لَبْثِهِم، أو أضبط له. ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةً ﴾ . قال: «كانوا شيوخاً <sup>6</sup>»<sup>7</sup> . وفي رواية:

١ ـ في المصدر: «فرَّ وا» . ٢ ـ في المصدر: «ذلك الزمان» . ٢\_العيّاشي ٢: ٥٣١ ، الحديث: ٥ . عن أبي عبد الله منَّة . ٤\_القمي ٢: ٣٢\_٣٢ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٥ ـ الشَّيْخ: مَن اسْتَبانتَتْ فيه السَّنَّ : أو من خمسين أو إحدى وخمسين إلى آخر عمره أو إلى الثمانين . القساموس المحيط ١: ٢٧٣ (شيخ) . ٦ .. الكافي ٨: ٣٩٥ . الحديث: ٥٩٥ . عن أبي عبد الله ﷺ .

**۲۰۸**□الأصفيٰ/ج۲

«كُهُولاً فسمّاهم الله فتية بإيمانهم ، وقال: من آمن بالله واتّقى فهو الفتى» آ. ﴿ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْناهُمْ هُدِيَ ﴾ بالتّوفيق والتّثبيت .

﴿ وَرَبَطْنا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ أي: قَـوَّيْناها وشَـدَدْنا عـليها ، حـتّى صـبروا عـلى هَـجْر الأوطان ، والفِرارِ بالدّين إلى بعض الغيران ﴿ إِذْ قامُوا فَقالُوا رَبُّنا رَبُّ السَّمـنواتِ وَالأَرضِ لَنْ نَدْعُوَ مِنْ دُونِهِ إِلـٰهاً لَقَدْ قُلْنا إِذاً شَطَـطاً ﴾: قولاً ذا شَطَطٍ ، أي: ذا بُعْدٍ عن الحقّ مفرطاً في الظّلم . قال: «يعني جوراً على الله تعالى ، إن قلنا: إنّ له شريكاً» ".

أقول: قالوه سرّاً من الكفّار ، ليس كما زعمه المفسّرون: أنّهم جلهروا بله بلين يلدي دقيانوس الجبّار<sup>ع</sup> .

فقد ورد: «إنّ مَثَلَ أبي طالب مَثَلُ أصحاب الكهف ، أسرّوا الإيمان وأظهروا الشّرك ، فآتاهم اللّه أجرهم مرّتين»<sup>6</sup> .

وفي رواية: «ما بلغت تقيّةُ أحدٍ تقيّةَ أصحاب الكهف ، إن كـانوا ليشـهدون الأعـياد ويشدّون الزّنانير<sup>7</sup> ؛ فأعطاهم اللّه أجرهم مرّتين»<sup>٧</sup> .

وفي أُخرى: «وكانوا على إجهار الكفر أعظم أجرأ منهم على الإسرار بالإيمان»^.

﴿ هَنَوُلاءٍ قَوْمُنَا أَتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً لَوْلا يَأْتُونَ ﴾: هلّا يأتون ﴿ عَلَيْهِمْ ﴾: عـلى عبادتهم ﴿ بِسُلْطانٍ بَيِّنٍ ﴾: ببرهان ظاهر ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفْتَرىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً ﴾ بنسبة

١ ـ الكَهْل: من وَخَطَه الشَيْب ورأيت له بَجانَةً ؛ أو من جاوز الثلاثين ، أو أربعاً و لـ لانين إلى إحـدى وخـمسين . القاموس المحيط ٤: ٤٨ (كهل) . ٢ ـ العيّاشي ٢: ٣٢٣ . الحديث: ١١ . عن أبي عبد الله سُنّة . ٣ ـ القمّي ٢: ٣٤ . عن أبي جعفر سَنّة . ٤ ـ البيضاوى ٣: ٢١٨ ؛ والكشّاف ٢: ٤٧٤ . ٥ ـ الكافي ١: ٤٤٨ . الحديث: ٢٨ ، عن أبي عبد الله سُنّة . ٢ ـ الزُّنَار : هو ما يشدَه أهل الذَمَة على أوساطهم . لسان العرب ٤: ٣٣٠ (زنر) . ٢ ـ الكافي ٢: ٢١٨ . الحديث: ٨ ، عن أبي عبد الله سُنّة . ٢ ـ الزُّنَار : هو ما يشدَه أهل الذَمَة على أوساطهم . لسان العرب ٤: ٣٣٠ (زنر) . ٢ ـ الكافي ٢: ٢١٨ . الحديث: ٨ ، عن أبي عبد الله سُنّة ؛ وفي العيّاشي ٢: ٣٢٣ ، الحديث: ٩ ، مع تقدّم وتأخَر . ٨ ـ العيّاشي ٢: ٣٣٣ . الحديث: ١٠ ، عن آبي عبد الله مُنْنَة .

الشّريك إليه .

﴿ وَ إِذِ أَعْتَزَلْتُمُوهُمْ﴾ . خطاب بعضهم لبعض . ﴿ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّـهَ﴾: واعـتزلتم معبوديهم ، أو عبادتهم إلا الله ﴿ فَأَوُوا إِلَى الكَهْفِ يَنْشُرُ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيُهَـيِّىء لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مِرْفَقاً﴾: ما تر تفقون به ، أي تنتفعون به ، وكان جزمهم بذلك لشدّة وثوقهم بفضل الله ، وقوّة يقينهم بالله .

﴿ وَتَرى الشَّمْسَ ﴾ لو رأيتهم ﴿ إذا طَلَعَتْ تَزاوَرُ عَنْ كَمْهُفِهِمْ ﴾: تميل ولا يقع شعاعها عليهم فيؤذيَهم ، ولعل الكهف كان جنوبياً ﴿ ذات اليَمِينِ ﴾: جهة يمين الكهف ﴿ وِ إِذا غَرَبَتْ تَقْرِضُهُمْ ﴾: تقطعهم وتَصْرِمُ عنهم ﴿ ذات الشَّمالِ ﴾: جهة شمال الكهف ﴿ وَهُمْ فِي فَجُوَةٍ مِنْهُ ﴾: وهم في متسع من الكهف ، يعني في وسطه بحيث ينالهم برد النسيم وروح الهواء ، ولا يؤذيهم كرب الغار ولا حرّ الشَمس ، لا في طلوعها ولا في غروبها . ﴿ ذَلِكَ مِنْ أياتِ اللهِ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُوَ المُهْتَدِ ﴾ ، ثناء عليهم . ﴿ وَمَنْ يُسْئِلُنْ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِياً

سئل عنه ، فقال: «إنّ الله تبارك وتعالى يُضِلُّ الظَّالمين يوم القيامة عن دار كمرامنته ، ويهدي أهل الإيمان والعمل الصّالح إلى جنَّنة ، كما قال عزّوجلّ: "وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّـالِمِـينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ ما يَشاءً ` وقال: "إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ يَهْدِيـهِمْ رَبَّـهُمْ بِإِيمانِـهِمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِـهِمُ الأَنْهارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِـيمِ ` "» .

﴿وَتَخْسَبُهُمْ أَيُقاظاً﴾ قىال: «ترى أعينهم مفتوحة» ۖ ﴿وَهُـمْ رُقُـودُ﴾: «نيام» ۗ ﴿وَنُقَلِّبُهُمْ ﴾ في رقدتهم ﴿ذاتَ اليَمِـينِ وَذاتَ الشِّمالِ ﴾ كيلا تأكل الأرض ما يليها مـن

> ١ ـ إبراهيم ١٤: ٢٧ . ٢ ـ يونس ١٠: ٩ . ٣ ـ التّوحيد: ٢٤١ ، الباب: ٣٥ ، الحديث: ١ ؛ معاني الأخبار: ٣١ . الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٤ و ٥ ـ القشي ٢: ٣٤ ، عن أبي جعفر ﷺ .

UV۱۰ الأصفيٰ / ج۲

أبدانهم على طول الزّمان .

قال: «لهم في كلّ سنة نقلتان ، ينامون ستّة أشهر على جنوبهم الأيمن ، وسـتّة أشـهر على جنوبهم الأيسر»` .

﴿ وَكَلْبُهُمْ باسِطٌ ذِراعَيْهِ بِالوَصِيدِ»: «بالفناء» ﴿ لَوِ أَطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَـوَلَّيْتَ مِنْهُمْ ف فِراراً»: لهَرَبْتَ منهم ﴿ وَلَمُلِنْتَ مِنْهُمْ رُعْباً»: خوفاً يملأ صدرك ، لما ألبسهم الله من الهيبة .

قال: «إنَّ ذلك لم يعن به النَّبِيَّ تَكْتِرُهُ ، إنَّما عني به المؤمنون بعضهم لبعض ، لكنَّه حالهم الَّتي هم عليها»" .

﴿وَكَذَلِكَ بَعَثْنَاهُمْ ﴾: وكما أنمناهم آية بعثناهم آية على كمال قدرتنا ﴿لِـيَتَساءَلُوا بَيْنَهُمْ ﴾: ليسأل بعضهم بعضاً ، فيتعرّفوا حالهم وما صنع الله بهم ، فيزدادوا يقيناً إلى يقينهم ، ويستبصروا به أمر البعث . ﴿قالَ قائِلُ مِنْهُمْ كَمْ لَبِثْتُمْ قالُوا لَبِثْنا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْم ﴾ قال: «فنظروا إلى الشّمس قد ارتفعت فقالوا: نمنا يوماً أو بعض يوم» <sup>4</sup> . ﴿قالُوا رَبَّكُمْ أَعْلَمُ بِما لَبِثْتُمْ فَابْعَثُوا أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ ﴾: بفضّتكم ﴿ هَذِهِ إِلَى المَدِينَةِ فَلْيَنْظُرُ أَيُّها أَزْكَىٰ طَعاماً ﴾ : أي الأطعمة أطيب . قال: «أزكى طعاماً التَّمر» <sup>6</sup> . ﴿قَالَوْ عَشْعِرَنَّ بِكُمْ أَعْلَمُ بِعا وَلِيَتَكَلَّفُ الطَعمة أُطيب . قال: والتَنكَر ، حتى لا يُعْرَفَ ﴿ وَلا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ أَحَداً ﴾ :

﴿ إِنَّهُمْ إِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ﴾: إن يظفروا بكم ، يـعني أهـل المـدينة ﴿ يَـرْجُمُوكُمْ﴾: يقتلوكم بالرّجم ، وهي أخبث قتلة ﴿ أَوْ يُعِـيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ﴾: يصيّروكم إليها كرهاً ﴿ وَلَنْ تُفْلِحُوا إِذاً أَبَداً﴾ إن دخلتم في ملّتهم .

قال: «فجاء ذلك الرّجل فرأى المدينة بخلاف الّـذي عـهدها ، ورأى قــوماً بـخلاف أُولئك ، لم يعرفهم ولم يعرفوا لغته ولم يعرف لغتهم . فقالوا له: من أنت ومن أيــن جــئت؟

> ١ و ٢ و ٤ ـ القمّي ٢: ٣٣ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٣ ـ العيّاشي ٢: ٣٢٤ ، الحديث: ١٣ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٥ ـ المحاسن: ٥٣١ ، الحديث: ٧٧٩ . عن أحدهما ﷺ .

فأخبرهم . فخرج مَلِكُ تلك المدينة مع أصحابه والرّجل معهم ، حتّى وقفوا على باب الكهف ، وأقبلوا يتطلّعون فيه ، فقال بعضهم: هؤلاء ثلاثة ورابعهم كلبهم إلى آخر ما قال الله . قال: وحجبهم الله عزّ وجلّ بحجاب من الرّعب ، فلم يكن أحد يقدم بالدّخول عليهم غير صاحبهم ، فإنّه لمّا دخل إليهم وجدهم خائفين أن يكون أصحاب دقيانوس شعروا بهم ، فأخبرهم صاحبهم: أنّهم كانوا نائمين هذا الزّمن الطّويل ، وأنّهم آية للنّاس ، فبكوا ، وسألوا

﴿ وَكَذَلِكَ أَعْثَرُنا عَلَيْهِمْ ﴾: وكما أنمناهم وبعثناهم ليزدادوا بصيرة ، أطْلَعْنا عليهم أهلَ مدينتهم ﴿ لِـيَعْلَمُوا ﴾: ليعلم الّذين أَطْلَعْناهم على حالهم ﴿ أَنَّ وَعْدَ اللّهِ ﴾ بالبعث ﴿ حَــقٌّ وَأَنَّ السّاعَةَ لا رَيْبَ فِيها ﴾ لأنّ حالهم في نومهم وانتباههم ، كحال من يموت ويبعث .

- وفي الحديث النّبويّ: «كما تنامون تموتون . وكما تستيقظون تبعثون»<sup>٢</sup> .
  - وفي آخر: «النَّوم أخ الموت» " .

وفي حديث الرّجعة: «وقد رجع إلى الدّنيا ممّن مـات خـلق كـثير ، مـنهم أصـحاب الكهف ، أماتهم الله ثلاثمائة عام وتسعة ، ثمّ بعثهم في زمان قوم أنكـروا البـعث ، ليـقطع حجّتهم وليريهم قدرته ، وليعلموا أنّ البعث حقّ»<sup>1</sup> .

﴿ إِذْ يَــتَنازَعُونَ ﴾: أعثرنا عليهم حين يتنازعون ﴿ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ ﴾ قيل: أمـر ديـنهم ؛ وكان بعضهم يقول: تبعث الأرواح مجرّدة ، وبعضهم يقول: تبعثان معاً<sup>ه</sup> . وقيل: أمر الفـتية

- ١ ـ القمّي ٢: ٣٣ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ ـ الجامع لأحكام القرآن (للقرطبي) ١٥: ٢٦١ . ذيل الآية: ٤٢ من سورة الزمر ؛ وروضة الواعظين؛ ٥٣ ، مع تقاوت يسير . ٣ ـ فيض القدير ٦: ٣٠٠ ، الحديث: ٩٣٢٥ ، عن النّبيَ ﷺ . ٤ ـ الاحتجاج ٢: ٨٨ ، عن أبي عبد الله ﷺ .
  - ٥\_البيضاوي ٣: ٢٢٠ ؛ الكشّاف ٢: ٤٧٧ .

حين توفّاهم ثانياً، وكان بعضهم يقول: ماتوا، وبعضهم يقول: نـاموا كـنومهم أوّل مـرّة <sup>(</sup> . ﴿ فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِمْ بُنْياناً ﴾ حين توفّاهم ثانياً ﴿ رَبُّـهُمْ أَعْلَمُ بِـهِمْ ﴾ . اعـتراض . ﴿ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلىٰ أَمْرِهِمْ ﴾ من المسلمين ومَلِكهم ﴿ لَنَـتَّخِذَنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِداً ﴾ يصلّي فـيه المسلمون ويتبرّكون بمكانهم .

قال: «قال الملك: ينبغي أن يُبْني هاهنا مسجدُ ونزوره ، فإنَّ هؤلاء قوم مؤمنون» .

﴿ سَيَقُولُونَ ثَلاثَةٌ رابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ يعني أهل المدينة وملكهم ، كما سبق . وقيل: بل يعني بهم الخانضين في قصتهم ، في عهد نسبتنا يَنْنَ أَنْهُ من أهل الكتاب والمؤمنين <sup>7</sup>.
﴿ وَيَقُولُونَ خَمْسَةُ سادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْماً بِالغَيْبِ ﴾ يرمون رمياً بالخبر الخفيّ . والقتي: ظناً بالغيب ما يستفتونهم<sup>3</sup> . ﴿ وَيَقُولُونَ خَمْسَةُ ما يَعْنَمُهُمْ تَلْبُهُمْ وَالمَعْهِ . وَالمَعْمَى: ظناً بالخبر الخفيّ . والقتي: ظناً بالغيب المدينة ما يستفي الما يعني الما يعني بهم الخانضين في قصتهم ، في عهد نسبتنا يُنْتُنْ ما الما الما الما يعني الما الما يعني الما الما والما إلى الما والما إلي ما يستفتونهم<sup>3</sup> . ﴿ وَيَقُولُونَ سَبْعَةً وَتَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُلْ رَبِّي أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِمْ عالما ما يستفتونهم<sup>3</sup> . ﴿ وَيَقُولُونَ سَبْعَةُ وتَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُلْ رَبِي أَعْلَمُ بِعِدَا ما يعالم ما يستفتونهم<sup>3</sup> . ﴿ ويَقُولُونَ سَبْعَةُ وتَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُلْ رَبِي أَعْلَمُ بِعِدَتِهِمْ عا يَعْلَمُهُمْ عُلْبُهُمْ عُلْ رَبِي أَعْلَمُ إلى الما يستفتونهما أولون سَبْعَة وتَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُلْ رَبِي أَعْلَمُ بِعِدَتِ ما يعالم ما يستفتونهما ما يستفتونهم أولون سَبْعَة وتَامِنُهُمْ عَلْبُهُمْ عَلْ مَا ما يعام ما يستفتونهما ما يستفتونهما ما يستفتونهما ما يستفتونه الما والما ما يستفتونه ما ما يعالم الما الما يعام الما الما والما ما يعالم الما والما ما يعام ما يستفتونهما ما يعالم ما يعام ما يستفتونهما ما يعام ما يستفتونهما ما يعام ما يعالما ما يعان ما يعام ما يستفار ما يعام ما يع

في حديث: «من يخرج مع القائم للَّلَّةِ فيكونون بين يديه أنصاراً وحكّاماً ، قال: وسبعة من أهل الكهف»<sup>0</sup> .

﴿ فَلا تُمارِ فِيهِمْ إِلَا مِراءاً ظَاهِراً ﴾: ولا تجادل أهل الكتاب في شأن الفتية إلا جدالاً ظاهراً غير متعمّق فيه ، وهو أن تقصّ عليهم بما أوحي إليك من غير تجهيل لهم ، والرّد عليهم ﴿ وَلا تَسْتَفْتِ فِيهِمْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ . القمي يقول: حسبك ما قصصنا عليك من أمرهم ، ولا تسأل أحداً من أهل الكتاب عنهم <sup>7</sup> .

﴿وَلا تَقُولَنَّ لِشَيءٍ ﴾ تعزم عليه ﴿ إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ غَداً ﴾ .

الجزء الخامس عشر / الكهف 🖬 ۷۱۳

﴿ إِلَّا أَنْ يَشاءَ اللَّهُ ﴾ إلا متلبَساً المشيئته ، قسائلاً: إنْ شساءَ اللَّـهُ . ﴿ وَأَذَكُمْ رَبَّكَ إِذَا نَسِميتَ ﴾ يعني إذا نسيت الاستثناء ، فاستثن إذا ذَكَرْتَ .

قال: «للعبد أن يستثني ما بينه وبين أربعين يوماً إذا نسي ؛ إنَّ رسول اللَّه تََنَبَّوْلَةُ أتاه ناس من اليهود فسألوه عن أشياء ، فقال لهم: تـعالوا غـداً أُحـدَّثكم ؛ ولم يسـتثن ، فـاحتبس جبر ئيل لِلْيُلاِ عنه أربعين يوماً ، ثمَ أتاه فقال: "ولا تَقُولَنَّ الآية» .

و ورد: «كانت الأشياء المسؤول عنها: قصّة أصحاب الكهف ، وقصّة موسى للَّلِلَّا مع العالِم ، وقصّة ذي القرنين ، ومتى قيام السّاعة»" .

وَقُلْ عَسى أَنْ يَهْدِيَنِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَـٰذَا رَشَداً ﴾ قيل: أي يهديني لشيء آخر بدل هذا المنسيّ ، أقرب منه رشداً وأدنى خيراً ومنفعة ، أو لما هو أظهر دلالة ، عـلى أنّـي نبيّ ، من نبأ أصحاب الكهف<sup>؟</sup> .

﴿ وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَٰتَ مِائَةٍ سِنِـينَ وَأَزْدادُوا تِسْعاً﴾ . قال: «ذلك بسِنِي الشّمس ، وهذا بسِنِي القمر»<sup>6</sup> .

﴿ قُلِ اللّٰهُ أَعْلَمُ بِما لَبِثُوا ﴾: بمدَة لبثهم ، من الَّذين اختلفوا فيها من أهل الكتاب . ﴿ لَهُ غَيْبُ السَّمنواتِ وَالأَرضِ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعْ ﴾: ما أبصر ه وأسمعه . ذكر بصيغة التّعجّب ؛ للدّلالة على أنّ أمره في الإدراك خارج عن حدَّ ما عليه إدراك كـلّ مـبصر وسـامع ، إذ لا يحجبه شيء ، ولا يتفاوت دونه لطيف وكثيف ، وصغير وكبير ، وخفيّ وجليّ . ﴿ ما لَهُمْ ﴾: ما لأهل السّموات والأرض ﴿ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيَّ ﴾ يتولّى أُمورهم ﴿ وَلا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ

> ١ ـ في «ألف» و«ج»: «ملتبساً» . ٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٢٩ . الحديث: ٤٢٨٤ . عن أبي عبد الله ﷺ . ٣ ـ القمّي ٢: ٣١ ـ ٢٢ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٤ ـ البيضاوي ٣: ٢٢٢ ؛ الكشّاف ٢: ٤٨٠ . ٥ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٣٢٣ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . وفيه: «ذاك» بدل «ذلك» .

۲×۲۳ الأصفيٰ / ج۲

أَحَداً) منهم .

﴿ وَ ٱتْلُ ما أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ كِتابِ رَبِّكَ ﴾: من القرآن ﴿ لا مُبَدِّلَ لِكَلِماتِهِ وَلَنْ تَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً ﴾: ملتجأً ومونلاً . يقال: التحد إلى كذا إذا مال إليه .

﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ ﴾: احبسها ﴿ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَداةِ وَالعَشِيِّ ﴾ في طرفي التهار ، أو في مجامع أوقاتهم . قال: «إنّما عنى بهما الصّلاة» . . ﴿ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ رضا الله وطاعتَه ﴿ وَلا تَعْدُ عَيْناكَ عَنْهُمْ ﴾: ولا يجاوزهم من نظرك إلى غيرهم من أبناء الدّنسيا ﴿ تُرِيدُ زِينَةَ الحَياةِ الدَّنيا وَكانَهُمْ ﴾: ولا يجاوزهم من نظرك إلى غيرهم من أبناء الدّنسيا ﴿ تُرِيدُ زِينَةَ الحَياةِ الدَّنيا وَلا تَعْدُ عَيْناكَ عَنْهُمْ ﴾: ولا يجاوزهم من نظرك إلى غيرهم من أبناء الدّنسيا ﴿ تُعْدَ عَيْناكَ عَنْهُمْ ﴾: ولا يجاوزهم من نظرك إلى غيرهم من أبناء الدّنسيا ﴿ تُرِيدُ زِينَةَ الحَياةِ الدَّنيا وَكا تَعْهُمُ ﴾: ولا يجاوزهم أنظرك إلى غيرهم من أبناء الدّنسيا ﴿ تُرِيدُ زِينَةَ الحَياةِ الدُّنيا وَكا تَعْهُمُ ﴾: ولا يجاوزهم أنظرك إلى غيرهم من أبناء الدّنسيا ﴿ تُولَى أَمْرُهُ فُرُطانَ وَ أَنْ أَعْمَانَ أَسْتَ عَنْهُمْ ﴾: وكَانَ أَعْوَلُنا قُلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنا ﴾ بالخذلان ﴿ وَأَتَتَبَعَ هَواهُ وَكانَ أَمْرُهُ فُرُطانَ إلى أَعْوَلْنا وَرا تَعْبَعَ هَواهُ وَكانَ أَمْرُهُ فُرُطانَ ﴾.

القمّي: نزلت في سلمان الفارسي يَنْتَى . كان عليه كساء فيه يكون طعامه ، وهو دِثاره ورِداؤه ، وكان كساء من صوف ، فدخل عيينة بن حصين على رسول اللّـه تَنْتَى في وسلمان عنده ، فتأذّى بريح كساء سلمان ، وقد كان عَرِقَ فيه ، وكان يوماً شديد الحَرَّ . فـقال: يـا رسول الله إذا نحن دخلنا عليك فأخرج هذا وحزبه من عندك ، فإذا نحن خرجنا فأدخل من شئت <sup>1</sup> .

﴿ وَقُلْ الْحَـقُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾ . قال: «وعيد» ° .

﴿ إِنَّا أَعْتَدُنا لِلظَّالِمِـينَ ناراً أَحاطَ بِهِمْ سُرادِقُها»: فِسْطاطها ؛ شبّه به ما يحيط بهم من النّار . ﴿ وَ إِنْ يَسْتَغِـيثُوا ﴾ من العطش ﴿ يُعَاثُوا بِماءٍ كَالمُهْلِ ﴾: «كدُرديُ الزّيت المغليّ» . كذا ورد ٢ . ﴿ يَشْوِي الوُجُوهَ ﴾ إذا قُدَّمَ ليُشْرَبَ ، من فَرْط حرارته ﴿ بِئْسَ الشَّرابُ ﴾: المُهْل

٨ ـ العيّاشي ٢: ٣٢٦، الحديث: ٢٥، عن أبي جعفر وأبي عبد اللَّه سَبَيْهِ ، وفيه: «بها» . ۲ ـ في «ألف»: «ولا تجاوز» . ٣\_قي المصدر: «واصرفه» . ٤\_القتى ٢: ٣٤. ٥\_العيّاشي ٢: ٣٢٦ ، الحديث: ٢٦ ، عن أبي عبد اللَّه صَّلَّة . ٦ \_ القمّي ٢: ٣٥ ، عن أبي عبد اللَّه ﷺ

﴿ وَساءَتْ ﴾ النَّار ﴿ مُرْتَفَقاً ﴾: مُتَّكاأً ؛ من المِرْفَقِ ، وهو يشاكل قوله: "وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقاً" . بِعَيْنَة مَنْ يَتَوَ

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ .

﴿ أُولَئِيْكَ لَهُمْ جَنّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِبِهِمُ الأَنْهارُ يُحَلَّوْنَ فِيها مِن أَساوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِياباً خُضراً مِنْ سُنْدُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ ﴾ ممّا رَقَ من الدّيباج وما غَلُظَ منه ﴿ مُتَّكِثِينَ فِيها عَلى الأرائِكِ ﴾ . قال: «الأرائك: السرر عليها الحِجال» ` . ﴿ نِعْمَ التَّوابُ ﴾ الجنة ونعيمها ﴿ وَحَسُنَتْ ﴾ الأرائك ﴿ مُرْتَفَقاً ﴾ .

أقول: وكان التَّياب الخضر كناية عن أبدانهم المثاليَّة البرزخيَّة ، المتوسَطة بين سواد هذا العالَم وبياض العالَم الأعلى . فإنَّ الخضرة مركَبة من سواد وبـياض . والرَقَّـة والغـلظ كنايتان عن تفاوتهما في مراتب اللَطافة .

﴿وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَثَلاً ﴾ للكافر والمؤمن ﴿رَجُلَيْنِ ﴾: حال رجلين ﴿ جَعَلْنَا لِأَحَـدِهِمَا جَنَّـتَيْنِ ﴾: بستانين ﴿ مِنْ أَعْنَابٍ ﴾: من الكروم ﴿ وَحَقَفْنَاهُما بِنَخْلٍ ﴾: وجعلنا النّخل محيطة بهما ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُما زَرْعاً ﴾ ليكون كلّ منهما جامعاً للأقوات والفواكه على شكل حسن وترتيب أنيق .

﴿كِلْتَا الجَنَّـتَيْنِ آتَتْ أَكْلَها»: تمرها ﴿ وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ ﴾: ولم تنقص من أكلها ﴿ شَيْـنَاً ﴾ كما يكون في سائر البساتين ، فإنّ النَّمار تتمّ في عام وتنقص في عام غـالباً ﴿ وَفَـجَّرْنا خِلالَهُما نَهَراً ﴾ لِيَدومَ شربُهُما ويزيد بهاؤهما .

﴿ وَكَانَ لَهُ ثَمَرُ ﴾: [مال كثير ، وعلى قراءة بضمّتين:]" أنواع من المال سوى الجنّتين ؛ من ثمّر ماله إذا كثّره <sup>1</sup> ﴿ فَقَالَ لِصاحِبِهِ وَهُمَ يُحاوِرُهُ ﴾: يُراجِعُه في الكلام ﴿ أَنَا أَكْثَرُ مِنْكَ

٢٧١٦ الأصفي/ج٢

مالاً وَأَعَزُّ نَفَراً ﴾: أولاداً وأعواناً .

﴿وَدَخَلَ جَنَّـتَهُ﴾ بصاحبه ؛ يطوف به فيها ، ويفاخِرُه بها ﴿وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ﴾: ضارّ لها بعُجْبه وكُفُره ﴿قالَ ما أَظُنُّ أَنْ تَبِيدَ ﴾:تَفْنى ﴿هـٰذِهِ﴾ يعني هذه الجنّة ﴿ أَبَداً ﴾ لطـول أَمَلِه ، وتمادي غفلته ، واغتراره بمُهْلَتِه .

﴿ وَما أَظُنُّ السّاعَةَ قَائِمَةً وَلَنِنْ رُدِدْتُ إِلَىٰ رَبِّي ﴾ بالبعث كما زعمت ﴿ لَأَجِدَنَّ خَيْراً مِنْها مُنْقَلَباً ﴾: مَرجِعاً وعاقبةً .

﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَاكَ رَجُلاً ﴾ .

﴿ لَـٰكِنَّا هُـوَ اللَّهُ رَبِّي ﴾ . أَصْلُهُ: لكن أنا . ﴿ وَلا أُشْرِكُ بِرَبِّي أَحَداً ﴾ .

﴿ وَلَوْلا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّـتَكَ قُلْتَ ﴾: وهلًا قلت عند دخولها: ﴿ ما شاءَ اللَّهُ ﴾: ما شاء اللَه كائن ؛ إقراراً بأنَّها وما فيها بمشيئة اللَّه ، إن شاء أبقاها وإن شاء أبادها .

﴿لا قُوَّةَ إِلاّ بِاللَّهِ﴾ اعترافاً بالعجز على نفسكِ ، وبالقدرة للّه ، وأنّ ما تـيسّر لك مـن عمارتها وتدبيرها فبمعونته وإقداره . ﴿ إِنْ تَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنْكَ مالاً وَوَلَداً﴾ .

﴿ فَعَسىٰ رَبِّي أَنْ يُـوْتِيَنِ خَيْراً مِنْ جَنَّتِكَ ﴾ فـي الدّنـيا أو فـي الآخـرة ، لإيـماني ﴿ وَيُرْسِلَ عَلَيْها ﴾ : على جنّتك لكفرك ﴿ حُسْباناً مِنَ السَّماءِ ﴾ : مَراميَ من عذابه ، كصاعقة ونحوها ﴿ فَتُصْبِحَ صَـعِيداً زَلَـقاً ﴾ : أرضـاً مَـلَماء لا يُـزَلَقَ آعـليها ؛ بـاستئصال نـباتها وأشجارها . والقمي: محترقاً ؟ .

١ ـ في «ألف»: «يعني الجنّة» . ٢ ـ فلِسَ الشيءُ ـ من بابَيْ: تَعِبَ وقَرُبَ ـ مَلاسَةً: إذا لم يكن له شيء يُستمسك به وقد لأنَّ : فهو أمْلَس ، والأَنْثى: مَلْسَاء . المصباح المنير ٢: ٢٧٩ (ملس) . ٣ ـ زَلِقَتِ القدمُ: لم تَثْبُتُ حتَّى سَقَطَتْ . المصباح المنير ١: ٣٠٨ (زلق) . ٤ ـ القمّي ٢: ٣٥ . ﴿ أَوْ يُصْبِحَ ماؤُها غَوْراً ﴾: غائراً في الأرض ﴿ فَلَنْ تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَباً ﴾ . ﴿ وَأُحِيطَ بِنَمَرِهِ ﴾: وأهلك أمواله حسبما أنذره صاحبه . روي «إنّ الله أرسل عليها ناراً ، فأهلكها وغار ماؤها» . ﴿ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيْهِ ﴾ ظهر البطن ، تلهْفاً وتحسّراً ﴿ عَلَىٰ ما أَنْفَقَ فِيها وَهِيَ خاوِيَةً ﴾: ساقطة ﴿ عَلَىٰ عُرُوشِها ﴾ يعني سقطت عروش كرومها عـلى الأرض ، وسقطت الكروم فوقها ﴿ وَيَقُولُ يا لَيْتَنِي لَمْ أُشْرِكْ بِرَبِّي أَحَداً ﴾ .

﴿ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ فِئَةٌ يَنْصُرُونَهُ ﴾ بدفع الإهلاك ، أو ردّ المُهْلَك ﴿ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ فـــإنّه القادر على ذلك وحده ﴿ وَماكانَ مُنْتَصِراً ﴾: ممتنعاً عن انتقام الله منه .

﴿ هُنالِكَ ﴾: في ذلك المقام وتلك الحال ، أو في الآخرة ﴿ الوَلايَةُ ﴾: النّصرة ، إن فتحتَ الواو ؛ والسّلطانُ والمُلك ، إن كسرتها . ﴿ لِلَّهِ الحَـقِّ هُـوَ خَيْرُ ثَواباً وَخَيْرُ عُقْباً ﴾ لأوليائه .

﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ الحَياةِ الدُّنْيَا﴾ في زهرتها أوسرعة زوالها ﴿كَماءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّماءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَباتُ الأَرْضِ﴾: تَكاتَفَ بسببه والتف ، حتّى خالط بعضه بعضاً ﴿ فَأَصْبَحَ هَشِيماً﴾: مهشوماً مكسوراً ﴿ تَذْرُوهُ الرَّياحُ ﴾: تفرّقه ، فيصير كأن لم يكن ﴿ وَكانَ اللَّهُ عَلىٰ كُلِّ شَيءٍ مُقْتَدِراً ﴾ .

﴿ المالُ وَالبَـنُونَ زِينَةُ الحَياةِ الدَّنْيا وَالباقِـياتُ الصّالِحاتُ ﴾: وأعمال الخير والبـرّ الّتي تبقى ثمرتها أبد الآباد ﴿ خَيْرُ عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ من المال والبنين ﴿ ثَواباً ﴾: عائدة " ﴿ وَخَيْرٌ أَمَلاً ﴾ لأنّ صاحبها ينال في الآخرة ماكان يأمل بها في الدّنيا .

قال: «هي الصّلوات الخمس»<sup>٤</sup> .

١\_مجمع البيان ٥\_٦: ٤٧٢ . ٢ ـزَهْرَةُ الدنيا: غَضارَتُها وحُسْنُها . الصّحاح ٢: ٤٧٤ (زهر) . ٣\_في «ب»: «فائدة» . ٤ ـمجمع البيان ٥\_٦: ٤٧٤ , عن أبي عبد اللّهﷺ .

۸۱۷□ الأصفى / ج٢

وقال: «إنَّ من الباقيات الصّالحات القيام لصلاة اللّيل» ` . وفي رواية: «التّسبيحات الأربع» ` . وفي أُخرى: «لا تستصغر مودّتنا ، فإنّها من الباقيات الصّالحات» ` .

﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الجِبالَ»: نسيَرها في الجو ونجعلها هباءً منبثاً ﴿ وَتَرَى الأَرضَ بارِزَةَ ﴾: بادية برزت من تحت الجبال ، ليس عليها ما يَسْترها ﴿ وَحَشَرْناهُمْ ﴾: وجمعناهم إلى الموقف ﴿ فَلَمْ نُغادِرْ ﴾: فلم نترك ﴿ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ .

﴿ وَعُرِضُوا عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًاً ﴾ تُرى <sup>٤</sup> جماعتُهم كما يرى كلّ واحد منهم ، لا يسحجب أحدُّ أحداً . قال: «هم يومنذ عشرون ومائة ألف صفّ في عرض الأرض»<sup>6</sup> .

﴿ لَقَدْ جِئْتُمُوناكَما خَلَقْناكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ لا شيء معكم من المال والولد ﴿ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَّنْ نَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِداً ﴾: وقتاً لإنجاز الوعد .

﴿ وَوَضِعَ الكِتَابُ ﴾: صحائف الأعمال ﴿ فَتَرى المُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِسِهِ ﴾: خائفين من الذنوب ﴿ وَيَقُولُونَ يا وَيْلَتَنا مالِ هنذا الكِتابِ ﴾ تعجيباً من شأنه . ﴿ لا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلّا أَحْصاها وَوَجَدُوا ما عَمِلُوا حاضِراً ﴾ مكتوباً .

﴿ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً﴾.

قال: «إذا كان يوم القيامة دُفِعَ إلى الانسان كتابُه ، ثمّ قيل له: اقرأه ، فَــيَقُرأُ<sup>٦</sup> مــا فــيه ، فيذكره . فما من لحظة ولا كلمة ولا نقل قدم إلّا ذكره ، كأنه فعله تلك السّاعة ، فلذلك قالوا:

١ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٤٧٤، عن أبي عبدالله لمَتْلَة ، وفيه: «القيام باللّيل لصلاة اللّيل» . ٢ ـ الكافي ٢: ٦ - ٥ ، الحديث: ٤ : القمّي ٢: ٣٠ ، من أبي جعفر ميّة ؛ معاني الأخبار: ٢٢٤، الحديث: ١ ؛ العيّانسي ٢: ٣٢٧ ، الحديث: ٢٢ ، عن أبي عبد الله ميّة ، بالمضمون . ٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٤٧٤ ، عن أبي عبد الله ميّة . ٤ ـ في «ألف»: «يرى» . ٥ ـ الاحتجاج ٢: ٩٨ ، عن أبي عبد الله ميّة . ٢ ـ في المصدر: «فيعرف» .

الآية: ٥٠ ـ ٥٤

"يا ويلتنا" الآية»' .

﴿ وَإِذ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ سبق تفسيره ٢. وإنّما كرّر في مواضع ؛ لكونه مقدّمةً للأمور المقصود بيانها في تلك المحال، وهكذا كلّ تكرير في القرآن . ﴿ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ ﴾ : فخرج ﴿ عَنْ أَمْرِ رَبَّهِ أَفَتَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيتَتَهُ أَوْلِياءَ مِنْ دُونِي ﴾ فتطيعونهم بدل طاعتي ﴿ وَهُمْ لَكُمْ عَدُو ٌ بِنْسَ لِلظّالِمِينَ بَدَلاً ﴾ من الله إسليس وذرّيته .

﴿ مَا أَشْهَدْتُهُمْ ﴾: مَا أحضرت إبليس وذرّيّته أو "رؤساء المشركين ، وبالجملة شياطين الجنّ والإنس ﴿ خَلْقَ الشَّمَواتِ وَالأَرضِ ﴾ اعتضاداً بهم ﴿ وَلا خَلْقَ أَنْفُسِهِمْ ﴾: ولا أحضرت بعضَهم خَلْقَ بعض ﴿ وَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ المُضِلِّينَ عَضُداً ﴾ .

قال: «إنَّ رسول اللَّه عَلَيْنَا فَي قال: اللَّهمَ أعزَ الإسلام<sup>ع</sup> بعمر بن الخطَّاب ، أو بأبي جهل بن هشام ، فأنزل اللَّه هذه الآية يعنيهما»<sup>6</sup> .

﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُوا شُرَكَائِيَ الَّذِينَ زَعَـمْتُمْ ﴾ أي: زعـمتم أنّـهم شـركاني ؛ تـوبيخ وتبكيت ، والمراد ما عبد «من دونه» من الجنّ والإنس وغيرهما ﴿ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَجَعَلْنا بَيْنَهُمْ مَوْبِقاً ﴾: مهلكاً يشتركون فيه ، وهو وادٍ من أودية جهنّم .

﴿وَرَأَى المُجْرِمُونَ النَّارَ فَـظَنُّوا أَنَّــهُمْ مُـواقِـعُوها﴾ . قـال: «بـعني أيـقنوا أنَّـهم داخلوها»<sup>٦</sup> . ﴿وَلَمْ يَجِدُوا عَنْها مَصْرِفاً﴾ .

﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنا فِي هَـٰذا القُرآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ الإِنْسانُ أَكْثَرَ شَيءٍ جَدَلاً ﴾ .

١ \_ العيّاشي ٢: ٣٢٨، الحديث: ٣٤، عن أبي عبد اللَّه لَنْ . ٢ ـ في سورة البقرة ، الآية ٣٤. ٣ ـ في «ب»: «ورؤساء» . ٤ ـ في المصدر: «أعزَ الدين» . ٥ ـ العيّاشي ٢: ٣٢٨ . الحديث: ٣٩ . عن أبي جعفر عَنْق . ٢ ـ التّوحيد: ٢٦٧ . الباب: ٣٦ ، ذيل الحديث الطّويل: ٥ . عن أمير العؤمنين عَنْق .

• ٧٢ الأصفىٰ / ج ٢

﴿ وَما مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُـؤْمِنُوا إِذ جاءَهُمُ الهُدى وَيَــْتَغْفِرُوا رَبَّــهُمْ إِلّا أَنْ تَأْتِيَهُمْ ﴾: إلّا انتظار أن تأتيهم ﴿ سُنَّةُ الأَوَّلِـينَ ﴾ وهي الإهلاك والاستيصال . ﴿ أَوْ يَــأَتِيَهُمُ العَــدَابُ ﴾: عذاب الآخرة ﴿قُبُلاً ﴾: عياناً .

﴿وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِمِينَ إِلَّا مُبَشَّرِينَ وَمُـنْذِرِينَ وَيُـجادِلُ الَّـذِينَ كَـفَرُوا بِـالباطِلِ لِـيُدْحِضُوا بِهِ الحَـقَّ﴾: ليزيلوا بالجدال الحقَّ عن مقرَّه ويبطلوه ﴿وَاتَتَخَذُوا آياتِي وَمــا أُنْذِرُوا هُزُواً﴾ .

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكَمَّرَ بِآياتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْها وَنَسِيَ ما قَدَّمَتْ يَداهُ ﴾ من الكفر والمعاصي ، فلم يتفكّر في عاقبتهما ﴿ إِنَّا جَعَلْنا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَقْقَهُوهُ ﴾: تمنعهم أن يفقهو ، ﴿ وَفِي آذانِهِمْ وَقُرأً ﴾ يمنعهم أن يسمعو ، ﴿ وَ إِنْ تَدْعُهُمْ إِلَى الهُدى فَلَنْ يَهْتَدُوا إِذاً أَبَداً ﴾ لا تحقيقاً لأنّهم لا يفقهون ، ولا تقليداً لأنّهم لا يسمعون .

﴿وَرَبَّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَوْ يُــوْاخِذُهُمْ بِما كَسَبُوا لَعَـجَّلَ لَهُمُ العَــذابَ بَــلْ لَــهُمْ مَوْعِدُ لَنْ يَجِدُوا مِنْ دُونِهِ مَوْئِلاً ﴾ : ملجاً ومنجى .

وَتِلْكَ القُرىٰ ﴾: قرى عاد و ثمود و أضرابهم ﴿ أَهْلَكْناهُمْ لَمّا ظَلَمُوا ﴾ مثل ظلم قريش بالتّكذيب والمراء و أنواع المعاصي ﴿ وَجَعَلْنا لِمَهْلِكِ هِمْ مَوْعِداً ﴾: وقتاً معلوماً ، فليعتبروا بهم ، ولا يغتروا بتأخّر العذاب عنهم .

﴿وَ إِذْ قَالَ هُوسىٰ لِفَتَاهُ قَالَ: «هو يوشع بن نون» . ﴿ لا أَبْرَحُ ﴾ قال: «لا أزال أسير» . ﴿ حَتّىٰ أَبْلُغَ مَجْمَعَ البَحْرَيْنِ ﴾: ملتقى بحرَيْ فارس والرّوم، وهو المكان الّذي وعـد فـيه موسى لقاء الخضر ﴿ أَوْ أَمْضِيَ حُقُباً ﴾: أو أسير زماناً طويلاً. قال: «الحُقُب: ثمانون سنة» .

> ١ ـ في «ألف»: «بتأخير» . ٢ ـ العيّاشي ٢: ٣٣٠ ، الحديث: ٤٢ : القمّي ٢: ٤٠ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٣ ـ القمّي ٢: ٤٠ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٤ ـ القمّي ٢: ٤٠ ، عن أبي جعفر ﷺ .

الجزء الخامس عشر / الكهف 🗆 ۷۲۱

الآية: ٦١\_٢٢

ورد: «إنّ موسى قال في نفسه: ما أرى أنّ الله خلق خلقاً أعلم منّي ، فأوحى الله إلى جبر ئيل: أدرك عبدي موسى قبل أن يهلك ، وقل له: إنّ عند ملتقى البحرين رجلاً عـابداً ، فاتَّبِعْهُ وتَعَلَّمْ منه» \ .

القمّي: «فنزل جبرئيل على موسى وأخبره ، وذلّ موسى في نفسه ، وعلم أنّه أخطأ ، ودخله الرّعب ، وقال لوصيّه يوشع: إنّ اللّه قد أمرني أن أتّبع رجلاً عند ملتقى السحرين ، وأتعلّم منه . فتزوّد يوشع حوتاً مملوحاً وخرجا» ً .

﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِما نَسِيا حُوتَهُما»: تركاه ﴿ فَاتَّخَذَ ﴾ الحوت ﴿ سَبِيلَهُ فِي البَحْرِ سَرَباً»: مسلكاً .

القمّي: «فلمّا بلغا ذلك المكان وجدا رجلاً مستلقياً على قفاه ؛ فلم يـعرفاه . فأخـرج وصيّ موسى الحوت وغسله بالماء ووضعه على الصّخرة . ومضيا ونسيا الحـوت . وكـان ذلك الماء ماء الحيوان . فحيي الحوت ودخل في الماء» الحديث<sup>٣</sup> .

وفي رواية: «فانطلق الفتى يغسل الحوت في العين ، فاضطرب في يده حتّى خــدشه وتفلّت منه ، ونسيه الفتى»<sup>٤</sup> . وفي أُخرى: «فقطرت قطرة من السّــماء فــاضطرب الحــوت ، شـمّ جــعلّ يَــشِبُ<sup>٥</sup> إلى

البحر»<sup>7</sup> .

﴿ فَلَمَّا جاوَزا ﴾ مجمع البحرين ﴿ قالَ لِفَتاهُ آتِنا غَداءَنا ﴾: ما نتغدّى به ﴿ لَقَدْ لَقِمِنا مِنْ

١ ـ علل الشَرائع ١: ٥٩ ، الباب: ٥٤ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله في . وفي العياشي ٢: ٣٣٢ ، الحديث: ٤٧ ؛ والقمّي ٢: ٣٧ ، ما يقرب منه . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٧ ، عن النّبي عَبَّلَة . ٣ ـ القمّي ٢: ٣٧ ، عن النّبي عَبَّلَة . ٤ ـ العيّاشي ٢: ٣٢٩ ، الحديث ٤١ ، عن أبي جعفر وأبي عبد الله عقة . ٥ ـ وَثَبَ يَثِبُ والعامّة تستعمله بمعنى المبادرة والمسارعة. المصباح المنير ٢: ٣٦٣ (وثب). ٢ ـ المصدر: ٣٣٢ ، الحديث: ٤٧ ، عن أبي عبد الله عنّي .

۲۲۷ 🗆 الأصفيٰ / ج۲

سَفَرِنا هـٰذا نَصَباً»: عَناء . قال: «وإنّما أعيا حيث جـاوزا الوقت» . ﴿ قـالَ أَرَأَيْتَ ﴾ مـا دهاني ﴿ إِذ أَوَيْنا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِـيتُ الحُوتَ ﴾: تركتُه وفقدتُه ، أو نسيتُ ذكر حاله وما رأيتُ منه لك ﴿ وَما أَنْسانِـيهُ إِلَا الشَّيْطانُ أَنْ أَذكَرَهُ وَٱتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي البَحْرِ عَجَباً ﴾ .

﴿قَالَ ذَلِكَ مَا كُنًا نَبْغٍ ﴾ . قال: «قال ذلك الرّجل الّذي رأيناه عند الصّخرة هو الّدذي زريده» . وذلك لأن أمر الحوت كان آيته كما أخبر به . ﴿ فَارْتَدًا عَلَىٰ آثارِهِما قَـصَصاً ﴾: فرجعا في الطّريق الذي جاءا فيه ، يتّبعان آثارهما اتّباعاً .

فَوَجَدا عَبْداً مِنْ عِبادِنا > قال: «هو الخضر عَنْ » " . قال: «وكان نبيّاً مرسلاً بعثه الله إلى قومه ، فدعاهم إلى توحيده ، والإقرار بأنبيائه ورُسُله وكُتُبه ، وكانت آيته أنّه كان لا يجلس على خشبة يابسة ولا أرض بيضاء إلا اهتزَت خضراء ، وإنّما سمّي خِـضراً لذلك ، وكان اسمه بليا بن ملكا بن عامر بن أرفخشد <sup>1</sup> بن سام بن نوح» ".

﴿ آتَيْناهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنا﴾ هي الوحي والنّبوّة ﴿ وَعَلَّمْناهُ مِنْ لَدُنّا عِلْماً ﴾ قيل: أي: ممّا يختصّ<sup>7</sup> بنا من العلم ، وهو علم الغيوب<sup>٧</sup> .

﴿قَالَ لَهُ مُوسىٰ هَلْ أَتَشَبِعُكَ عَلَىٰ أَنْ تُعَلَّمَنِ مِمّا عُلَّمْتَ رُشْداً ﴾ .

١- العيّاشي ٢: ٣٣٣، الحديث: ٤٧، عن أبي عبد الله الله .
 ٢- القتي ٢: ٣٨، عن النّبيّ يَتْبَرْنُ .
 ٣- المحدر ، عن علي بين موسى الرّضاعيّة ؛ عملل الشّرائيع ١: ٦٠، الباب: ٥٤، الحديث: ١، عن البي عبد الله عليّة .
 ٣- المحدر ، عن علي بين موسى الرّضاعيّة ؛ عملل الشّرائيع ١: ٦٠، الباب: ٥٤، الحديث: ١، عن البي عبد الله عليّة .
 ٣- المحدر ، عن علي بين موسى الرّضاعيّة ؛ عملل الشّرائيع ١: ٦٠، الباب: ٥٤، الحديث: ١، عن ٣
 ٣- المحدر ، عن عملي بين موسى الرّضاعيّة ؛ عملل الشّرائيع ١: ٦٠، الباب: ٥٤، الحديث: ١، عن ٣
 ٣- المحدر ، عن عملي بين موسى الرّضاعيّة ؛ عملل الشّرائي ١: ٦٠، الباب: ٥٤، الحديث: ١، عن أبي عبد الله عليّة .
 ٣- عن (الله عليه الله عليه المالية ٢
 ٣- عن أبي عبد الله عليه ، مع تفاوت يسير .
 ٣- عن أبي عبد الله عليه ، مع تفاوت يسير .
 ٣- عن أبي عبد الله عليه ، مع تفاوت يسير .
 ٣- عن أبي عبد الله عليه ، مع تفاوت يسير .
 ٣- عن أبي عبد الله عليه ، مع تفاوت يسير .
 ٣- عن أبي عبد الله عليه ، مع تفاوت يسير .
 ٣- عن أبي عبد الله عليه ، مع تفاوت يسير .

الآية: ٢٨ ـ ٢٤

له في علم الله وأمره» ` . قال: «وكان موسى أعلم من الخضر» ` . ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَىٰ ما لَمُ تُحِطْ بِهِ خُبْراً ﴾ .

﴿ قَالَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ صَابِراً وَلا أَعْصِي لَكَ أَمْراً» . قال: «فقال له ذلك وهـ و خاضع له ، يستلطفه على نفسه كي يقبله» " . قال: «فلمّا استثنى المشيّة قَبِلُه» <sup>1</sup> .

﴿قَالَ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِي فَلا تَسْأَلَنِي عَنْ شَيءٍ حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ قال: «يقول: لا تسألني عن شيء أفعله ولا تنكره عليّ ، حتّى أُخبرك أنا بخبره ، قال: نعم» <sup>6</sup> .

﴿ فَانْطَلَقا﴾ على السّاحل يطلبان السّفينة ﴿ حَتّىٰ إِذَا رَكِبًا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَها ﴾ الخضر ﴿قَالَ ﴾ موسى ﴿ أَخَرَقْتَها لِتُغْرِقَ أَهْلَها لَقَدْ جِنْتَ شَيْئاً إِمْراً ﴾ : عظيماً . القتمي: «هو المنكر ، وكان موسى ينكر الظّلم ، فأعظم ما رأى»<sup>7</sup> .

﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ .

وقالَ لا تُسؤاخِذْنِي بِما نَسِيتُ وَلا تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً ﴾: ولا تغشني عسراً من أمري بالمضايقة والمؤاخذة على المنسيّ ، فإنّ ذلك يعسّر عليّ متابعتك . روى: «كانت الأولى من موسى نسياناً»<sup>9</sup> .

﴿فَانْطَلَقا﴾ أي: بعد ما خرجا من السّفينة ﴿حَتَّىٰ إِذَا لَقِـيا غُلاماً فَقَتَلَهُ ﴾ من غير تروّ واستكشاف حال ﴿قالَ أَقَتَلْتَ نَفْساً زَكِيَّةً ﴾: طاهرة من الذّنوب .

قال: «إنَّه كان حسن الوجه ، كأنَّه قطعة قمر ، وفي أَذُنَّيْه دُرَّ تــان ، وكــان يــلعب بــين

١ ـ علل الشَرائع ١: ٦٠، ذيل الحديث: ١، عن أبي عبد الله مَنْمَ ، وفيه «بعلم» بدل «بأمر» في الموضعين . ٢ ـ العياشي ٢: ٣٣٠، الحديث: ٤٢ . عن أبي عبد الله مَنْم . ٣ ـ المصدر: ٣٣١، الحديث: ٤٦ . عن أبي عبد الله مَنْم ، وفيه: «يستعطفه» . ٤ ـ علل الشَرائع ١: ٦٠ . الباب: ٥٤ . ذيل الحديث: ١ . عن أبي عبد الله مَنْم . ٥ ـ القمي ٢: ٢٠ ـ ٣٩ ـ عن عليّ بن موسى الرّضاعظية . ٢ ـ القمي ٢: ٢٠ . عن أبي جعفر عنْم ، وفيه: «هو المنكر» . ٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٤٨١ : تقسير البغوي ٣: ١٧٤ ، عن النّبيّ تَبْعَدْ .

الصّبيان» .

﴿ بِغَيْرٍ نَفْسٍ ﴾: من غير أن قتلتُ نفساً فتقادَ بها ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئاً نُكْراً ﴾ أي: منكراً .

قال: «فغضب موسى ، وأخذ بتَلابيبه ' و 'قالَ أَقَتَلْتَ ' الآية . قال الخضر: إنَّ العقول لا تحكم على أمر الله ، بل أمر الله يحكم عليها ، فسَلَّمُ لما ترى منّي ، واصبر عليه ، فقد كُنْتُ عَلِمْتُ أَنَّك لن تستطيع معى صبراً» ' .

﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ . في زيادة «لك» زيادة عتاب على رفض الوصيّة .

قالَ إِنْ سَأَلَتُكَ عَنْ شَيءٍ بَعْدَها فَلا تُصاحِـبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُـدْراً»: قـد وجدت عذراً من قبلي لما خالفتك ثلاث مرّات .

روي: «وددنا أنّ موسى كان صبر حتّى يقصّ علينا من خبر هما»<sup>٤</sup> . «وأنّه لو لبث مع صاحبه . لأبصر أعجب الأعاجيب»<sup>6</sup> .

١- القمّي ٢: ٣٩، عن عليّ بن موسى الرّضاعية مع تقدّ وتأخّر .
 ٢- لَبَتَبَهُ تَلْبِيباً: جَمَعَ ثيابَه عند نحرد في الخصومة ، ثم جرّه . القاموس المحيط ١: ١٣٢ (ليب) .
 ٣- علل الشّرائع ١: ٢٠ ـ ١٢ ، الباب: ٥٤ ، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله نتج .
 ٣- علل الشّرائع ١: ١٠ ـ ١٢ ، الباب: ٥٤ ، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله نتج .
 ٣- على الشّرائع ١: ١٠ ـ ١٢ ، الباب: ٥٤ ، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله نتج .
 ٣- على الشّرائع ١: ١٠ ـ ١٢ ، الباب: ٥٤ ، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله نتج .
 ٣- على الشّرائع ١: ١٠ ـ ١٢ ، الباب: ٥٤ ، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله .
 ٣- على الشّرائع ١: ١٢ ـ ١٢ ، الباب: ١٥٤ ، كتاب تفسير القرآن : سنن الترمذي ٤: ٣٧٣ ، أبواب تفسير القرآن ، عن النّبيّ صلّى الله عليه وآله .
 ٥- الكشّاف ٢: ١٩٤ ، عن النّبيّ يَتَبْيَنْ .
 ٥- الكشّاف ٢: ١٩٤ ، عن النّبيّ يَتَبْيَنْ .
 ٥ ـ الكشّاف ٢: ١٩٤ ، عن النّبيّ معني عبد مسلم ٤: ١٨٥١ ، كتاب الفضائل ، الباب: ٤٦ . الحديث: ١٧٢ .
 ٥ ـ الكشّاف ٢: ١٩٤ ، عن النّبي يتبيّ .
 ٣ ـ ٢٥٢ ، ما يقرب منه .
 ٣ ـ ٢٥٢ ، الحديث: ٢٩٨٢ ، ما يقرب منه .

٦- علل الشَّرائع ١: ٦٦، الباب: ٥٤، ذيل الحديث: ١؛ العيّاشي ٢: ٣٣٣، الحديث: ٤٧، عن أبي عبد الله على المحالية .

لَاتَخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً» قال: «خبزاً نأكله ، فقد جعنا» · .

﴿قَالَ هَـٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأُنَبِّ نُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً﴾ .

﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي البَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَها وَكَانَ وَراءَهُمْ مَلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْباً ﴾ . في قراءتهم المَنْكِرِ : «كلّ سفينة صالحة» ` . قال: «وإذا كانت معيوبة لم يأخذ منها شيئاً» ` .

﴿وَأَمَّا الغُلامُ فَكَانَ أَبَسواهُ مُسؤَمِنَيْنِ﴾ في قسراءتهم للمَيَّلاً : «وهسو طبع كسافراً» <sup>ع</sup>. ﴿فَخَشِسِنا أَنْ يُرْهِقَسَهُما ﴾: أن يغشيهما ﴿طُغْيَاناً وَكُفُراً ﴾ .

قال: «علم الله أنَّه إن بقي كفر أبواه ، وافتتنا به وضلًا بإضلاله ، فأمرني اللَّه بقتله ، وأراد بذلك نقلهم إلى محلّ كرامته في العاقبة»<sup>6</sup> .

﴿ فَأَرَدْنَا أَنْ يُبْدِلَهُما رَبَّسَهُما خَيْراً مِنْهُ زَكَاةَ ﴾: ولداً خيراً منه ؛ طبهارة من الذّنوب والأخلاق الرّديّة ﴿ وَأَقْرَبَ رُحْماً ﴾: رحمة وعطفاً على والديه .

قال: «إنّهما أُبدلا بالغلام المقتول ابنة ، فولد منها سبعون نبيّاً» · .

﴿ وَأَمَّا الجِدارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ يَتِسِمَيْنِ فِي المَدِينَةِ وَكَانَ تَخْتَهُ كَنْزُ لَهُما وَكَانَ أَبُوهُما صالِحاً فَأَرادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغا أَشُدَّهُما وَيَسْتَخْرِجا كَنْزَهُما رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾ .

قال: «كان ذلك الكنز لوحاً من ذهب فيه مكتوب: بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ، لا إله إلّ

١- العيّاشي ٢: ٣٢٣، الحديث: ٤٧، عن أبي عبد الله مني .
 ٢- مجمع البيان ٥-٦: ٤٨١ ، عن أمير المؤمنين والباقر والصادق غليّتُنا .
 ٣- القمّي ٢: ٣٩، عن عليّ بن موسى الرّضائية .
 ٢- القمّي ٢: ٣٣، عن عليّ بن موسى الرّضائية : علل الشرائع ١: ١٦، الباب: ٥٤، ذيل الحديث: ١ ؛ القمّي ٤
 ٢- العيّاشي ٢: ٣٣٦، الحديث: ٥٥، عن أحدهما عني : علل الشرائع ١: ١٦، الباب: ٥٤، ذيل الحديث: ١ ؛ القمّي ٤
 ٢- العيّاشي ٢: ٣٣٦، الحديث: ٥٥، عن أحدهما عني : علل الشرائع ١: ١٦، الباب: ٥٤، ذيل الحديث: ١ ؛ القمّي ٢
 ٢- العيّاشي ٢: ٣٣٦، الحديث: ٥٥، عن أحدهما عني : علل الشرائع ١: ١٦، الباب: ٥٤، ذيل الحديث: ١ ؛ القمّي ٢
 ٢- العيّاشي ٢: ٣٣٦، الحديث: ٥٥، عن أبي عبد الله عني .
 ٢- عن أبي عبد الله عني .
 ٢- عن أبي عبد الله عني .
 ٢- الكافي ٦: ٢٦، الباب: ٥٤، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله عني .
 ٢- علل الشّرائع ١: ١٦، الباب: ٥٤، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله عني .
 ٢- الكافي ٦: ٧، الحديث: ١١ ؛ من لا يحضره الفقيه ٣: ٢١٧، الحديث: ١٥٤، العيّاشي ٢: ٣٣٦، الحديث: ٦ .
 ٢- الكافي ٦: ٧، الحديث: ١١ ؛ من لا يحضره الفقيه ٣: ٢١٧، الحديث: ١٥٤ ؛ العيّاشي ٢: ٣٣٦، الحديث: ٦٠ .

الله ، محمّد رسول الله ، عجبت لمن يعلم أنّ الموت حقّ ، كيف يفرح! عجبت لمن يــؤمن بالقدر ، كيف يحزن! عجبت لمن يذكر النّار ، كيف يضحك! عجبت لمن يرى الدّنيا وتَصَرُّفَ أهلها حالاً بعد حال ، كيف يطمئنّ إليها!» \ . وفيه روايات أُخر يقرب بعضها من بعض \.

﴿وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي﴾: وإنّما فعلته عن أمر الله ﴿ ذَٰلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً﴾ حُذِفَ التّاء تخفيفاً .

﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِي القَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتْلُو عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ ورد: «إنّه سئل عن طائف طاف المشرق والمغرب ، من هو؟ وما قصّته؟ فنزلت»؟ .

«وسئل أمير المؤمنين للظّل عنه أنبيّاً كان أم مَلِكاً؟ فقال: لا نبيّاً ولا ملكاً ، عبد أحبّ اللّه فأحبّه الله ، ونصح لله فنصح له ، فبعثه إلى قومه فضربوه على قرنه الأيمن ، فغاب عنهم ما شاء الله أن يغيب ، ثمّ بعثه الثّانية ، فضربوه على قرنه الأيسر ، فغاب عنهم ما شاء الله ، ثم بعثه الثّالثة ، فمكّن الله له في الأرض ، وفيكم مثله ، يعني نفسه»<sup>٤</sup> . وفي رواية: «فقتلوه»<sup>6</sup> . مكان: فغاب عنهم . وفي [رواية]<sup>1</sup> أُخرى: «فأماته اللّه خمسمائة عام»<sup>V</sup> . و ورد: «إنّ اسمه عيّاش»<sup>4</sup> .

﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الأَرضِ وَآتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيٍ ﴾ أراده وتوجّه إليه ﴿ سَبَبَاً ﴾: وصلة

الآية: ٨٥\_ ٩٠

الجزء السادس عشر / الكهف 🗆 ٧٢٧

توصله إليه : من العلم والقدرة والآلة . و ورد: «أي: دليلاً» <sup>(</sup> . قال: «سخّر الله له السّحاب . ويسّر له الأسباب ، وبسط له النّور ، وكان اللّيل والنّهار عليه سواء» <sup>(</sup> . ﴿ فَأَتَّسبَعَ سَبَباً ﴾ أي: فأراد بلوغ المغرب ، فأتبع سبباً يوصله إليه .

ختّى إذا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَها تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِنَةٍ ﴾ أي: ذات حَمْأَةٍ ، وهي الطِّين الأسود ، وعلى قراءة خامِيَة ، أي: حارة . ورد: «في عـين حـامية ، فـي بـحر دون الطِّين الأسود ، وعلى قراءة خامِيَة ، أي: حارة . ورد: «في عـين حـامية ، فـي بـحر دون الطِّين الأسود ، وعلى قراءة خامِيَة ، أي: حارة . ورد شوي عـين حـامية ، في يـحر دون الطِّين الأسود ، وعلى قراءة خامِية ، أي: حارة . ورد ، في عـين حـامية ، في بـحر دون دون الطِّين الأسود ، وعلى قراءة خامِية ، أي: حارة . وارة ، ورد ، في عـين حـامية ، في بـحر دون الطِّين الأسود ، وعلى قراءة خامِية ، أي: حارة . ورد ، وو وَجَدَ عِنْدَها قَوْماً ﴾: ناساً كفرة ﴿ قُلْنا يا المدينة الَّتي متا يلي المغرب ، يعني جابلقا "، <sup>ي</sup> . ﴿ وَوَجَدَ عِنْدَها قَوْماً ﴾: ناساً كفرة ﴿ قُلْنا يا ذَا لَقَرْنَيْنِ إِمّا أَنْ تُعَـذَّبَ هُ المدينة الَّتي متا يلي المغرب ، يعني جابلقا "، <sup>ي</sup> . ﴿ وَوَجَدَ عِنْدَها قَوْماً ﴾: ناساً كفرة ﴿ قُلْنا يا ذَا القَرْنَيْنِ إِمّا أَنْ تُعَـذَّبَ ﴾ أي: بالقتل عـلى كفرهم ﴿ وَ إِمّا أَنْ تَـتَّخِذَ فِسيهِمْ حُسْناً ﴾

قالَ أمَّا مَنْ ظَلَمَ أي: نفسه بإصراره على كفره ﴿فَسَوْفَ نُعَـذَّبُهُ ﴾ قال: «بعذاب الدُنيا» • . ﴿ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَىٰ رَبِّهِ ﴾ قال: «في مرجعه» • . ﴿ فَيُعَـذَّبُهُ عَذَاباً نُكْراً ﴾: منكراً لم يعهد مثله في الآخرة . قال: «أي: في النّار» • .

﴿ وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صالِحاً فَلَهُ جَزاءُ الحُسْنَىٰ وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا﴾: ممّا نأمر به من الخراج وغيره ﴿ يُسْراً﴾: سهلاً منيسّراً غير شاق . ﴿ ثُمَّ أَتْـبَعَ سَبَباً﴾ يوصله إلى المشرق .

خَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّـمْسِ ﴾ . قيل: يعني الموضع الذي تطلع الشّمس عليه^ أوَّلاً ؛

١- القتي ٢: ٤٢ ، عن أمير المؤمنين ٢
 ٢- كحال الدّين ٢: ٣٩٣ ، الحديث: ٢ ، عن أمير المؤمنين ٢
 ٢- كحال الدّين ٢: ٣٩٣ ، الحديث: ٢ ، عن أمير المؤمنين ٢
 العسكري ٢
 ٢- جابَلْق ، روى أبو روح عن الضحّاك عن ابن عبّاس أنّ جابلق مدينة بأقصى المغرب ، وأهلها من ولد عاد ،
 ٥- جابَلْق ، روى أبو روح عن الضحّاك عن ابن عبّاس أنّ جابلق مدينة بأقصى المغرب ، وأهلها من ولد عاد ،
 ٥- جابَلْق ، روى أبو روح عن الضحّاك عن ابن عبّاس أنّ جابلق مدينة بأقصى المغرب ، وأهلها من ولد عاد ،
 ٥- جابَلْق ، روى أبو روح عن الضحّاك عن ابن عبّاس أنّ جابلق مدينة بأقصى المغرب ، وأهلها من ولد عاد ،
 ٥- جابَلْق ، روى أبو روح عن الضحّاك عن ابن عبّاس أنّ جابلق مدينة بأقصى المغرب ، وأهلها من ولد عاد ،
 ٥- جابَلْق ، روى أبو روح عن الضحّاك عن ابن عبّاس أنّ جابلق مدينة بأقصى المغرب ، وأهلها من ولد عاد ،
 ٥- جابَلْق ، روى أبو روح عن الضحّاك عن ابن عبّاس أنّ جابلق مدينة بأقصى المغرب ، وأهلها من ولد عاد ،
 ٥- جابَلْق ، روى أبو روح عن الضحّاك عن أبي جعفر عبّل .
 ٥- ديني المالي ٢ ، ٢٥٠ ، الحديث : ٢٢ ، عن أبي جعفر عبّل .
 ٥- العيّاشي ٢ : ٢٥٠ ، الحديث : ٢٩ ، عن أبي جعفر عبّل .
 ٥- ٦- العيّاشي ٢ : ٢١٢ ، ذيل الحديث : ٢٩ ، عن أمير المؤمنين عبّل .
 ٥- ديل الحديث : ٢٩ ، عن أبي عبد الله عبي .
 ٢- القتي ٢ : ٢١ ، عن أبي عبد الله عبي .

من معمورة الأرض . ﴿ وَجَدَها تَطْلُعُ عَلَىٰ قَوْمٍ لَمْ نَجْعَلْ لَهُمْ مِنْ دُونِها سِتْراً ﴾ . قال: «ورد على قوم قد أحرقتهم الشّمس ، وغيرت أجسادهم وألوانهم ، حتّى

صيّر تهم كالظُلمة» " . قال: «لم يعلموا صنعة البيوت» <sup>4</sup> . والقتي: لم يعلموا صنعة الثّياب<sup>6</sup> .

لَحُذَلِكَ كَان أمره ﴿ وَقَدْ أَحَطُنا بِما لَـدَيْهِ خُبْراً ﴾ من الجنود والآيات والعُدد والأسباب<sup>7</sup>.

أَتُمَّ أَتُبَعَ سَبَباً»: طريقاً ثالثاً معترضاً بين المشرق والمغرب ، آخذاً من الجنوب إلى الشّمال . قال: «سبباً في ناحية الظّلمة»

< حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَّيْنِ > بين الجبلين المبنيّ بينهما سدّه ﴿ وَجَدَ مِنْ دُونِسِهِما قَوْماً لا يَكادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً > لغرابة لغتهم ، وقلّة فطنتهم .

قالوا يا ذا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ﴾ . قيل: هما قبيلتان من ولد يافث بن نوح ^ .
 و ورد: «جميع الترك والسقالب <sup>٩</sup> ويأجوج ومأجوج والصين من يافث ؛ حيث كانوا» <sup>١٠</sup> .
 مُفْسِدُونَ فِي الأَرضِ ﴾ . قال: «قالوا ياذا القرنين إنّ يأجوج ومأجوج خلف هذين

الجبلين ، وهم يفسدون في الأرض ، إذا كان إبّانُ أزروعنا وتمارنا خرجوا علينا من هذين السّدّين ، فرعوا من ثمارنا وزروعنا <sup>٢</sup> ، حتّى لا يبقون منها شيئاً»<sup>٣</sup> . ﴿ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً ﴾ قال: «أي: نؤديه إليك في كلّ عام»<sup>٤</sup> .

﴿ عَلَىٰ أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَنا وَبَيْنَهُمْ سَدْأَ﴾ .

﴿قَالَ مَا مَكَنَّنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرُ مَمَا تبذلون لي من الخراج ، ولا حاجة بي إليه ﴿ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ ﴾: بقوّة فعلة ، أو بما أتقوّى به من الآلات ﴿ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْماً ﴾: حاجزاً حصيناً ، وهو أكبر من السّدّ .

﴿ آتُونِي ﴾: ناولوني ﴿ زُبَرَ الحَدِيدِ ﴾: قِطَعه الكبيرةَ ﴿ حَتّىٰ إِذَا ساوىٰ بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ ﴾: بين جانبي الجبلين ؛ بتنضيدها ﴿ قَالَ أَنْفُخُوا ﴾ أي: قال للعملة: انفخوا في الأكوار ﴿ حَتّىٰ بِين جانبي الجبلين ؛ بتنضيدها ﴿ قَالَ أَنْفُخُوا ﴾ أي: قال للعملة: انفخوا في الأكوار ﴿ حَتّىٰ إِذَا جَعَلَهُ ناراً ﴾: كالنّار بالإحماء ﴿ قَالَ آتُونِي أَفْرِغْ عَلَيْهِ قِطْراً ﴾ أي: تاراً ﴾: كالنّار بالإحماء ﴿قَالَ آتُونِي أَفْرِغْ عَلَيْهِ قِطْراً ﴾ أي: نام للعملة: انفخوا في الأكوار ﴿ حَتّىٰ إِذَا جَعَلَهُ ناراً ﴾: كانا للعملة الذي المُوار ﴿ حَتّى عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَاراً إِنَّ عَلَيْهِ مَعْدَا اللهِ عَالَ عَامَانَ عَامَانَ مَا إِذَا حَدَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَاراً إِنَّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَاراً إِنَّ عَلَيْهِ عَامَانَ أَنْ عَامَانَ مَا إِذَا حَدَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَاراً إِنَّا مَا إِنَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَاراً إِنَّا اللهُ عَامَانَ أَنْوَالَ أَنُونِي أَفْرِعْ عَلَيْهِ قَطْراً ﴾ أي: نحاساً .

قال: «احتفروا له جبلَ حديد ، فقلعوا له أمثال اللَّبِن ، فطرح بعضه على بعض فيما بين الصّدفين ، وكان ذو القرنين أوّلَ من بَنىٰ رَدْماً على وجه الأرض ، ثمّ جعل عـليه الحـطب وألهب فيه النّار ، ووضع عليه المنافيخ ؛ فنفخوا عليه . قال: فلمّا ذاب قال: آتوني بـقطر ، فاحتفروا له جبلاً من مس ، فطرحوه على الحديد ، فذاب معه واختلط به»<sup>6</sup> .

فِمَا ٱسْطاعُوا﴾ «يعني يأجوج ومأجـوج» . ﴿أَنْ يَـظْهَرُوهُ﴾: أن يـعلوه بـالصّعود لارتفاعه وانملاسه ﴿وَما ٱسْتَطاعُوا لَهُ نَقْباً﴾ لتخنه وصلابته .

﴿قَالَ هُذَا رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّي ﴾ على عباده ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِّي ﴾ بِقيام السّاعة ﴿ جَعَلَهُ

١ \_ في «ألف» و«ب»: «أيّان» . وإبّان الشيء: حينُه أو أوّلُه . القاموس المحيط ٤: ١٩٦ (أبن) . ٢ \_ في «ب» و«ج»: «فرعوا في ثمارنا وفي زروعنا» . ٣ و ٤ \_ العيّاشي ٢: ٣٤٣ ، ذيل الحديث: ٧٩ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٥ و ٦ \_ العيّاشي ٢: ٣٤٣ ، ذيل الحديث: ٧٩ ، عن أمير المؤمنين ﷺ .

۲**۷۳۰** الأصفى / ج۲

دَكَّاءَ ﴾: أرضاً مستوية ﴿ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي حَقَّـاً ﴾ .

القمّي: إذا كان قبل يوم القيامة في آخر الزّمان ، انهدم ذلك السّدّ وخرج يأجوج ومأجوج إلى الدنيا ، وأكلوا النّاس . وهو قوله تعالى: "حَتّىٰ إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُـوجُ وَهُمْ مِنْ كُلَّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ" .

و ورد: «هم أكثر خُلُق خلقوا بعد الملائكة ، وليس منهم رجل يموت حتّى يولد له من صلبه ألف ولد ذكر»؟ .

«والرّدم في التّأويل التّقيّة . وهي "الحصن الحصين . فإذا جاء الوعد رفعت . وانتقم من أعداء الله» . كذا ورد<sup>ن</sup> .

﴿ وَتَرَكْنا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذٍ ﴾ قال: «يعني يوم القيامة» \* . ﴿ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ﴾: يختلطون ، مزدحمين ، حيارى ﴿ وَنُفِيخَ فِي الصُّورِ ﴾ لقيام السّاعة ﴿ فَجَمَعْناهُمْ جَـمْعاً ﴾ للـحساب والجزاء .

﴿ وَعَرَضْنا جَهَـنَّمَ يَوْمَئِذٍ لِلْكَافِرِينَ عَرْضاً ﴾ أي: أبْرَزْناها لهم ، فشاهدوها .

الَّذِينَ كَانَتْ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَاءٍ عَنْ ذِكْرِي وَكَانُوا لا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعاً ﴾ أي: كانوا صُمّاً عنه . قال: «لم يعبهم بما صنع هو بهم ، ولكن عابهم بما صنعوا ، ولو لم يتكلّفوا لم يكن عليهم شيء»<sup>7</sup> .

﴿ أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ يَسَتَّخِذُوا عِــبادِي مِـنْ دُونِـي أَوْلِــياءَ ﴾ يـعبدونهم أو يحبّونهم . أي: أفحسبوا أنّهم يــنجونهم مــن عــذابــي . وفــي قــراءة أمــير المــوْمنين عَلَىٰ؟

> ١ ـ القتي ٢: ٤١ . والآية في سورة الأنبياء (٢١): ٩٦ . ٢ ـ المصدر ، عن أبي عبد الله في ٣ ـ في «ج»: «وهو» . ٤ ـ العيّاشي ٢: ٣٥١ ، الحديث: ٨٦ ، عن أبي عبد الله من . ٥ ـ المصدر ، الحديث: ٨٧ ، عن أمير المؤمنين مني . ٦ ـ المصدر : ٣٥٢ ، الحديث: ٨٨ ، عن أبي عبد الله من . وفيه: «لم يعتبهم . . . ولكن يعاتبهم» .

الجزء السادس عشر / الكهف 🗆 ٧٣١

الآية: ١٠٢\_٨٧

«أَفَحَسْبٌ» المسكون السّين ورفع الباء . يعني أَفَكافيهم في النّجاة . ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنا جَمَهَـنَّمَ اِلْكافِرِينَ نُزُلاً ﴾ قال: «مأوى ومنزلاً» ] .

﴿ قُلْ هَلْ نُنَبِّ تُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴾ .

﴿ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الحَياةِ الدُّنْيَا ﴾: ضاع وبطل لكفرِ هم ﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّـهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ لعُجْبهم واعتقادهم أنّهم على الحق .

قال: «هم النصاري والقشيسون والرّهبان، وأهل النّبهات والأهواء من أهل القبلة، والحروريّة" وأهل البدع» <sup>2</sup>.

﴿ أُولَنْئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَخَبِطَتْ أَعْمالُهُمْ فَـلا نُـقِـمُ لَـهُمْ يَـوْمَ القِيامَةِ وَزْناً ﴾ . قال: «ولا يعبأُ بهم ، لأنّهم لم يعبأُوا بأمرد ونهيه»<sup>0</sup> .

﴿ ذَلِكَ جَزاؤُهُمْ جَهَنَّهُمُ بِما كَفَرُوا وَأَتَخَذُوا آياتِي وَرُسْلِي هُزُواً ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنّاتُ الفِرْدَوْسِ نُزُلاً ﴾ . قال: «الجنّة مائة درجة ، ما بين كلّ درجتين كما بين السّماء والأرض ، الفردوس أعلاها درجة» .

قال: «نزلت في أبي ذرّ والمقداد وسلمان وعمّار» . ﴿خالِدِينَ فِيها لايَبْغُونَ عَنْها حِوَلاً»: تحوّلاً . قال: «لا يريدون بها بدلاً» .

۲۳۷ □ الأصفى / ج ۲

﴿قُلْ لَوْ كَانَ البَحْرُ مِداداً لِكَلِماتِ رَبِّي لَنَفِدَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِماتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنا بِمِثْلِهِ مَدَداً﴾ . قال: «إنّ كلام الله عزّ وجلّ ليس له آخر ولا غاية ، ولا ينقطع أبداً» .

< قُلْ إِنَّما أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحى إِلَيَّ أَنتَما إِلـْهُكُمْ إِلَـهُ واحِدٌ ﴾ . قال: «يعني قل لهم: أنا في البشريّة مِثْلُكم ، ولكن ربّي خَصَّني بالنّبوّة دونكم ، كما يَخُصُ بعضَ البشر بـالغنى والصّحّة والجمال دون بعض» .

﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ ﴾ قال: «يؤمن بأنّه مبعوث» " . ﴿ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صالِحاً ﴾: خالصاً لله ﴿ وَلا يُشْرِكْ بِعِبادَةٍ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ .

قال: «الرّجل يعمل شيئاً من التّواب لا يَطْلُبُ به وجهَ اللّه ؛ إنّما يَطْلُبُ تزكيةَ النّاس . يَشْتَهِي أن يسمع به النّاس . فهذا الّذي أشرك بعبادة ربّه . ثمّ قال: ما من عبد أسـرّ خـيراً ، فذهبت الأيّام أبداً حتّى يظهر اللّه له خيراً . وما من عبد يُسِرُّ شرّاً . فذهبت الأيّام حتّى يظهر اللّه له شرّاً»<sup>ع</sup> .

وفي الحديث القدسيّ: «أنا أغنى الشّركاء عن الشّرك ، فمن عمل عـملاً أشـرك فـيه غيري فأنا منه بريءٌ ؛ فهو للّذي أشرك»<sup>6</sup> .

وفي الحديث النّبويّ في تفسير هذه الآية: «من عمل عملاً ممّا أمـره اللّــه عـزّوجلّ مُراآة<sup>7</sup> النّاس فهو مشرك ، ولا يقبل اللّه عزّوجلّ عمل مرائي»<sup>٧</sup> .

وورد في تفسيرها: «من صلَّى أو صام أو أعتق أو حجَّ يريد مَحْمَدةَ النَّاس فقد أشرك

١ ـ القمّي ٢: ٢٦ ، عن أبي عبد الله سَنِّة . ٢ ـ الاحتجاج ١: ٢٩ ، عن العسكري سَنَّلَج ، عن النَّبيَّ عَنْقَوْمَ . ٣ ـ التُوحيد: ٢٧٦ ، الباب: ٣٦ ، ذيل الحديث: ٥ ، عن أمير المؤمنين سُنِّة . ٤ ـ الكافي ٢: ٢٩٤ ، ذيل الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله سَنِّة . ٥ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٤٩٩ ، عن النَّبيَّ عَنَّبَيَّة . ٣ ـ في «ألف» و«ج»: «مراياة» . ٧ ـ القمّي ٢: ٤٧ ، عن أبي جعفر عَنِّة ، عن النَّبيَ يَتَكَلِّهُمُ ، مع تفاوت يسير . الجزء السادس عشر / الكهف 🗆 ٧٣٣

في عمله . وهو مشرك مغفور» ` . أقول: يعني أنَّه ليس من الشَّرك الَّذي قال اللَّه: "إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشَرَكَ بِهِ `` وذلك لأنّ المراد بذلك . الشَرك الجليّ . وهذا هو الشَرك الخفيّ .

و ورد: «إنّه كان يتوضّأ للصّلاة . فأراد رجل أن يصبّ الماء على يديه فأبي ، وقرأ هذه الآية ، وقال: ها أناذا أتوضّأ للصّلاة وهي العبادة ، فأكره أن يشركني فيها أحد» " .

أقول: وهذا تفسيرُ آخر للآية . ولعلَّه تنزيه وذاك تحريم .

١ \_العيّاشي ٢: ٣٥٢ . الحديث: ٩٢ ، عن أبي عبد اللّه سَبْمَ . ٢ \_النّساء (٤): ٨٨ و١٦٦ . ٣ \_الكافي ٣: ٦٩ ، الحديث: ١ ، عن علي بن موسى الرّضائيُّة .

## **سورة مريم** إمكَيَة وهي ثمان وتسعون آية (`

بسم الله الرحمن الرحيم

و كهيغض » . قال: «إنَّ هذه الحروف من أنباء الغيب ، أطَّلع اللَّهُ عبدَه زكريًا عليها ، ثم وقضها على محمد <sup>نيزين</sup>ة ، نم ذكر: أنَّ تكاف اسم كربلاء ، والهاء هلاك العترة ، والياء يزيد ، وهو ظالم الحسين ، والعين عطشه ، والصاد صبره» <sup>1</sup> . في قصّة مذكورة في الصّافي <sup>7</sup> . وورد في بعض الأدعية: «يا كهيعص»<sup>1</sup> .

رروسي . سې د ذِکْرُ رَحْمَةٍ رَبَّكَ عَبْدَةً زَكَرِيًّا ﴾ آي: هذا ذكر رحمة ربك ، و ورد: «ذكر ربّك زكريّا فرحمه» .

**وْ إِذْ نَادِي رَبَّهُ نِدَاء**اً خَفِيّاً \* لأَنَّه أَسْدَ إِخْبَاتَا<sup>7</sup> وَ كُثَرَ إِخَلَاصًا .

الآية: ٤ ــ ١٢

و ورد: «خير الدّعاء الخفيّ» .

﴿قَالَ رَبَّ إِنِّي وَهُنَ العَظَّمُ مِنِّي وَأَشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْباً ﴾ . شبّه الشّـيب فـي بـياضه وإنارته بشواظ النّار ، وانتشاره في السّغر باشتعالها . ﴿ وَلَمْ أَكُنْ بِدُعائِكَ رَبَّ شَقِيمًاً ﴾ بل كلّما دْعَوْتُكَ استجبْتَ لي . فلا يبعد أن أُجَبْتَني .

﴿ وَ إِنَّي خِفْتُ المَوالِيَ ﴾ قال: «الورتة» " ، ﴿ مِنْ وَرائِي ﴾ أن لا يحسنوا خلافتي على أمّتي ، ويبدّلوا عليهم دينهم ﴿ وَكَانَتِ أَمْرَأَتِي عَاقِراً ﴾ : لا تلد ﴿ فَهَبَ لِي مِنْ لَدُنْكَ ﴾ فإنُ مثله لا يرجى إلا من فضلك وكمال قدرتك ﴿ وَلِيَّاً ﴾ من صلبي .

﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثْ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَأَجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيّاً ﴾ ترضاه فولاً وعملاً .

﴿ يا ۖ زَكَرِيّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلامٍ أَسْمُهُ يَحْيِي ﴾ . جوابَ لندانه ، ووعدَ بإجابة دعانه . ﴿ لَمُ نَجْعَلُ لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِيتِاً ﴾

﴿ قَالَ رَبَّ أَنَى يَكُونُ لِي غُلامُ وَكَانَتِ أَمْرَأَتِي عاقِراً وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الكِبَرِ عِتِيّاً ﴾: عتواً ؛ من عتا الشّيخ يعتو ، إذا كبر وأسن ؛ وهو اعتراف منه بأنّ المؤثّر فيه كمال قدرته ، وأنّ الأسباب عند التّحقيق ملغاة .

﴿قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُـوَ عَلَيَّ هَـيَّنُ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْناً ﴾ .

﴿ قَالَ رَبَّ أَجْعَلُ لِي آيَةً ﴾ : علامة أعلَمُ بها وقوعَ ما بشَرتني به ﴿ قَالَ آيَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلاثَ لَيالٍ سَوِيَّاً ﴾ : سَوِيَ الخلُقِ ، ما بك من خَرْسٍ ولا بَكَم ، وفي آل عمران : "ثَلاثَةُ أَيَّامَ \* . وفيه دلالة على أنَه تجرّد للذكر والسَّكر الانة أيّام بلياليهن .

الله فَخَرَجَ عَلَى قَوْمَدٍ مِن السِحُرَابِ ﴾ : من المصلَى ، أو من الغُرفة ﴿ فَــأَوْحَى إِلَــيْهِمْ ﴾ : فاوما إليهم ، لفوله آبِلاً زَمَرُ <sup>(10</sup> ﴿ أَنْ سَبَـحُوا بُكْرَةً وَعَشِــيَّاً ﴾ .

العَزِيا يَحْيِيٰ ﴾ على تقدير المول فِ خُبُ الكِتابَ ﴾؛ الشُّورَ ة فَ بِـقُوَّةٍ ﴾؛ بـجدٍّ وأسـتظُهار

١\_مجمع البيان ٥-٦: ٥٠٢ . ٢\_الشُواظ ـكغُراب وكناب ـ-الهب لا دخان فيه (أو دخال الدر وحزها ، القاموس المحيط ٢٠٠٢ (شوظ) -٣\_القشي: ٢: ٤٨ ، عن أبي جعفر بلك . ٢ و ٥ ـ آل عمران ٣١: ٤٩ .

بالتَوفيق ﴿ وَآتَيْناهُ الْحُكْمَ صَبِيّاً ﴾ .

قال: «مات زكريًا فَوَرِثَه ابنُه يحيى الكتابَ والحكمةَ ، وهو صبّي صغير ، ثمّ تلاهذه الآية» .

و ورد: «إنَّ الصّبيان قالوا ليحيي: اذهب بنا نلعب ، فقال: ما للّعب خُلِقُنا» [ .

﴿ وَبَـرّاً بِوالِدَيْمِ ﴾ قال: «محسناً إليهما ، مطيعاً لهما»^ . ﴿ وَلَمْ يَكُنْ جَبّاراً عَصِـيّاً ﴾ . قال: «يقتل على الغضب ويضرب على الغضب ، لكنّه ما من عبد لله <sup>٩</sup> إلّا وقد أخطأ أو هَمَّ بخطيئة ، ما خلا يحيى بن زكريّا ، فلم يذهب ولم يَهُمَّ بذنب» ١٠ .

﴿ وَسَلامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وَلِدَ﴾ من أن يناله الشَّيطان بما ينال به بني آدم ﴿ وَيَوْمَ يَمُوتُ﴾ من عذاب القبر ﴿ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَـيّاً﴾ من هول القيامة وعذاب النّار .

ورد: «إنّ أوحش ما يكون هذا الخلق في ثلاثة مواطن: يوم يولد ، ويخرج من بطن أمّه فيرى الدّنيا ، ويوم يموت فيعاين الآخرة وأهلَها ، ويوم يبعث فيري أحكاماً لم يرها في دار

> ١ ـ الكافي ١: ٣٨٢، الحديث: ١، عن أبي جعفر منيّة . ٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٢: ٦ - ٥ ، عن عليّ بن موسى الرّضاجيّة . ٣ ـ الكافي ٢: ٣٥٥، ذيل الحديث: ٣٨، عن أبي جعفر منيّة . ٤ ـ المحاسن ١: ٣٥، الباب: ٢٥، الحديث: ٣٠، عن أبي عبد اللّه للمّة . وفيه: «سل حاجتك» . ٥ و ٦ و ٧ و ٨ و ١٠ ـ تفسير الإمام عَنْيَة : ٣٥٩. ٩ ـ في المصدر: «ما من عَبْد عَبّدَ اللّه» .

الدَّنيا ، وقد سلَّم اللَّه عزَّ وحلَّ علي يحيي في ه

الدّنيا ، وقد سلّم اللّه عزّوجلّ على يحيى في هذه الثّلاثة المواطن ، وآمن رَوْعَتَه \ ، وتـلا الآية . قال: وقد سلّم عيسى بن مريم على نفسه في هذه الثّـلاثة المـواطـن ، وتـلا الآيـة الآتية» لا .

﴿ وَأَذَكُرُ فِي الكِتابِ مَزْيَمَ»: قِصَتَها ﴿ إِذِ أَنْتَبَذَتْ ﴾: اعتزلت ﴿ مِنْ أَهْلِها مَكاناً شَرْقِياً ﴾.

﴿فَاتَّخَذَتْ مِنْ دُونِـهِمْ حِـجاباً»: ستراً وحـاجزاً ـ القـمّي قـال: فـي مـحرابـها" ـ ﴿فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنا﴾قال: «يعني جبرئيل»<sup>4</sup> ـ ﴿فَـتَـمَثَـلَ لَـها بَشَـراً سَـوِيّاً»: سـويّ الخلق ـ

﴿ قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَـٰنِ مِنْكَ ﴾ من غاية عفافها ﴿ إِنْ كُنْتَ تَقِـيّاً ﴾ فكـيف إن لم تكن ، أو أن تتّقي الله فلا تَتَعرَّض لي .

﴿قَالَ إِنَّما أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلاماً زَكِيّاً﴾ .

﴿قَالَتْ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلامٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ﴾ يعني بالحلال ﴿ وَلَمْ أَكُ بَغِـيّاً﴾: زانية .

قالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُـوَ عَلَيَّ هَـيَّنُ وَلِنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ»: علامة وبرهاناً عـلى كمال قدرتنا ﴿ وَرَحْمَةً مِنّا ﴾ على العباد . يهتدون بإرشاده ﴿ وَكَانَ أَمْراً مَقْضِـيّاً ﴾ .

﴿ فَحَمَلَتْهُ ﴾ . قال: «إنَّه تناول جَيْب مِدْرَعَتها ۗ ، فنفخ فيه نفخة . فكمل الولد في الرَّحم من ساعته . كما يكمل في أرحام النَساء تسعة أشهر . فخرجت من المُسْتَحَمِّ وهي حـامل

١ ـ الرَّوْعُ ـ بالفتح ـ: الفَزَعُ . والرَّوْعَةُ: ألفَزَعَة. الصّحاح ٣: ١٢٢٣ (روع) . ٢ ـ عيون أخبار الرّضائيُّة ١: ٢٥٧ . الباب: ٢٦ . الحديث: ١١ ؛ الخصال ١: ١٠٧ . الحديث: ٧١ ، عن عـلي بـن موسى الرّضائيَّة . ٣ و ٤ ـ الفتي ٢: ٤٩ . ٥ ـ البِدْرَع والبِدْرَعة واحد . وهو ثوب من صوف يتدرّع به . مجمع البحرين ٤: ٣٢٤ (درع) .

۸۳۷□ الأصفى / ج۲

مُجِحٌّا مثقل، فنظرت إليها خالتُها فأنكرتها، ومضت مريم على وجلهها؛ مستحية أمن خالِتها ومن زكريًا»". وقال: «كانت مدَة حملها تسع ساعات» أ.

﴿ فَانْتَبَذَتْ بِهِ ﴾: فاعتزلت ، وهو في بطنها ﴿ مَكاناً قَصِيراً ﴾: بعيداً من أهلها . قال: «خرجت من دمشق حتّى أتت كربلاء ، فوضعته في موضع قبر الحسين عَنْجَة ، ثمّ رجعت من ليلتها» .

﴿ فَأَجاءَها المَخاصُ ﴾: فألجاها تحرّك الولد في بطنها ﴿ إلى جِدْعِ النَّخْلَةِ ﴾ لتستتر به ، وتعتمد عليه ﴿ قالتَ يالَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هـذا ﴾ استحياءً من النّاس ، ومخافة لومهم . قـال: «لأنها لم تر في قومها رشيداً ذا فراسة ينزّهها من السوء» . ﴿ وَكُنْتُ نَسْياً ﴾: ما من تناله أن يُنسى ولا يُطْلَبَ ﴿ مَنْسِيًاً ﴾: منسيَ الذّكر ، لا يخطر ببالهم .

﴿ فَناداها مِنْ تَحْتِها ﴾ . [قال]<sup>٧</sup> القمي: أي: عيسى عَنَى الله مَنْ تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيَّا ﴾ روي: «أي: جِدْوَلاً» \* . وقال: «ضرب عـيسى بـرجـله ؛ فـظهر عـين مـاء يجرى» \* .

﴿وَهُـزِّي إِلَيْكِ بِجِدْعِ النَّخْلَةِ ﴾: حَرَّكيه وأميليه إليك ﴿ تُساقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِـيّاً ﴾:

ال الجبح: بسط الشّيء ، ويقال أجحّت المرأة: إذ حمّنتُ فأقربت وعظُم بطنُها ، فهي مُحجُّ ، تاج العبر وس ٦: ٣٣٢ (جحج) .

٩-جوامع الجامع ٢: ٣٩٧، عن النَّبِيَّ تُبْتُهُ ، و تَجْدُوْلُ: لَنَّهُو الصَّغير ، الصَّحَاح ٤: ١٦٥٤ (جدل. .

طريّاً . القمّي: وكانت النّخلة قد يَبِسَتْ منذ دهر ، فمدّت يـدها إليـها ؛ فأورقت وأثـمرت وسقط عليها الرّطب الطُريّ! فطابت نفسها ، فقال لها عيسى: قمّطيني ' وسوّيني ، ثمّ افعلي كذا وكذا . فقمّطته وسوّته ' .

﴿ فَكُلِي وَآشْرَبِي وَقَرِّي عَيْناً فَإِمَّا تَرَبِنَّ مِنَ البَشَرِ أَحَداً فَقُولِي إِنِّي نَذَرَتُ لِلرَّحْمَـٰنِ صَوْماً ﴾ قال: «أي: صمتاً»". والقمي: صوماً وصمتاً ، كـذا نـزلت <sup>ع</sup> . ﴿ فَـلَنْ أَكَـلَمَ اليَـوْمَ إِنْسِيَّاً ﴾ .

﴿ فَأَتَتْ بِهِ قَوْمَها تَحْمِلُهُ قَالُوا يَا مَرْيَمُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْئاً فَرِيّاً»: بديعاً منكراً .

﴿ يا أُخْتَ هـُرُونَ ماكانَ أَبُوكِ أَمْرَءَ سَوْءٍ وَماكانَتْ أُمُّكِ بَغِيّاً﴾ . روي: «إنّ هارون هذاكان رجلاً صالحاً في بني إسرائيل ، ينسب إليه كلّ من عُرِفَ بالصّلاح» • . والقمي: كان رجلاً فاسقاً زانياً . فشبتهوها به ٦ .

﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ﴾: إلى عيسى . أي: كلّموه ليجيبكم ﴿ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِسِي المَهْدِ صَبِيّاً ﴾ .

< قالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الكِتَابَ ﴾ قيل: الإنجيل ( ﴿ وَجَعَلَنِي نَبِيّاً ﴾ .

﴿ وَجَعَلَنِي مُبارَكاً ﴾ قال: «نفّاعاً» ^ . ﴿ أَيْنَ ما كُنْتُ وَأَوْصانِي بِالصَّلاةِ وَالزَّكاةِ ﴾ قال: «زكاة الرّؤوس ؛ لأنّ كلّ النّاس ليست لهم أموال ، وإنّما الفطرة على الفقير والغنيّ ، والصّغير

١ ـ قَمَطُهُ (كقمطه): شدّ يدْيُه ورِجْليه كما يُفعل بالصّبيّ في المهد . والقِماط: ذلك الحبلُ والخرقة التّي تَلُقُها عـلى الصّبيّ . القاموس المحيط ٢: ١٣٩٦قمط) . ٢ و ٤ ـ القمّي ٢: ٤٩ .

- -٣\_الكافي ٤: ٨٩ . الحديث: ٩ : من لا يحضره الفقيه ٢: ١٠٩ . الحديث: ١٨٦١ . عن أبي عبد اللَّه لَنَّ .
  - . ٥ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٥١٢ . عن النّبي تَبْلَجَةً .
    - ٦ ـ القمّي ٢: ٥٠ .
    - ٧\_الكشَّاف ٢: ٨ ٥ ؛ البيضاوي ٤: ٨.

٨\_الكافي ٢: ١٦٥، الحديث: ١١؛ معاني الأخبار: ٢١٢، الحديث: ١، القشي ٢: ٥٠، عن أبي عبد اللَّه عليُّه .

والكبير» · . ﴿ما دُمْتُ حَيّاً﴾ .

وَبَرَا بِوالدَتِي ﴾ . عَطْفٌ على «مباركاً» . ﴿ وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَاراً شَقِيّاً ﴾ . ورد: «إنّه عَدَّ العقوق من الكبائر ، قال: لأنّ الله جعل العاق جـبّاراً شقيّاً في قوله ، حكاية عن عيسى» ٢.

﴿ وَالسَّلامُ عَلَيَّ يَوْمَ وَلِدْتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيّاً﴾ .

﴿ ذَلِكَ عِيسى آبْنُ مَرْيَمَ ﴾ لا ما يصفه النصاري . وهو تكذيب لهم فيما يصفونه ، على الوجه الأبلغ ؛ حيث جعله الموصوف بأضداد ما يصفونه ، ثمّ عكس الحكم . ﴿ قَـوْلَ الحَـقِّ ﴾ أي: هو قـول الحـق الذي لا ريب فيه ﴿ اللَّذِي فِـيهِ يَـمْتَرُونَ ﴾ القـتي: أي: يتخاصمون<sup>٣</sup>.

﴿ ماكانَ لِلّٰهِ أَنْ يَتَّخِذَ مِنْ وَلَدٍ سُبْحانَهُ ﴾ . تكذيب للنّصارى وتنزيه للّه عمّا بهتوه . ﴿ إِذا قَضىٰ أَمْراً فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ . تبكيت لهم بأنّ مَن إذا أراد شيئاً أوجده بـ «كُنْ» كان منزَّهاً عن شبه الخلق ، والحاجة في اتّخاذ الولد بإحبال الإناث .

﴿ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَـٰذَا صِراطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ -

فَاخْتَلَفَ الأَحْزابُ مِنْ بَيْنِهِمْ اليهود والنَّصارى ، أو فِرَق النَّصارى ، فإنَّ منهم من قال: ابن الله ؛ ومنهم من قال: هو الله ، هو الله ، هبط إلى الأرض ، ثمّ صعد إلى السّماء ؛ ومنهم من قال: هو عبد الله ونبيّه . ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ مَشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ .

﴿ أَسْمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنا﴾ أي: ما أسمعهم وأسصرهم يـوم القـيامة ﴿ لَكِسِنِ الظَّالِمُونَ اليَوْمَ فِي ضَلالٍ مُبِينِ ﴾ .

﴿ وَأُنْذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ ﴾: يوم يتحسّر النّاس ؛ المُسيءُ على إساءته ، والمُحْسِنُ على

١ ـ القمّي ٢: ٥٠ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٢ ـ عيون أخبار الرّضا ﷺ ١: ٢٨٦ . الباب: ٢٨ . ذيل الحديث: ٣٣ . عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٣ ـ القمّي ٢: ٥٠ . وفيه: «يخاصمون» .

الآية: ٤٠ ـ ٤٥

قلَّة إحسانه . قال: «يوم يؤتى بالموت فيذبح» ` . ﴿ إِذْ قُضِيَ الأَمْرُ ﴾: فرغ من الحساب ، وتصادر الفريقان إلى الجنَّة والنَّار . قال: «أي: قُضِيَ على أهل الجنَّة بالخلود فيها ، وقُضِيَ على أهل النَّار بالخلود فيها» ` . ﴿ وَ هُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ . متعلّق بـقوله «فـي ضلال» ، وما بينهما اعتراض ؛ أو بـ «أنذرهم» .

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الأَرضَ وَمَنْ عَـلَيْهَا﴾ لا يـبقى فـيها مـالك ولا مـتصرَّف ﴿ وَ إِلَـيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ .

﴿ وَأَذَكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَبِيّاً ﴾ .

﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِسِيهِ يا أَبَتِ ﴾ . التّاء عوض عن ياء الإضافة . وإنّما تذكر للاستعطاف . ولذا كرّرها . ﴿ لِمَ تَعْبُدُ ما لا يَسْمَعُ ﴾ فيعرف حالك ويسمع ذكرك ﴿ وَلا يُبْصِرُ ﴾ فيرى خضوعك ﴿ وَلا يُغْنِي عَنْكَ شَيْئاً ﴾ في جلب نفع أو دفع ضرّ .

- ﴿ يَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِراطاً سَوِيّاً ﴾ .
  - < يا أُبَتِ لا تَعْبُدِ الشَّيْطانَ إِنَّ الشَّيْطانَ كانَ لِلرَّحْمَـٰنِ عَصِيتًا».

﴿ يا أَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيتًا ﴾ . دعاه صلوات الله عليه إلى الهدى ، وبيّن ضلاله ، واحتجّ عليه أبلغ احتجاج . وأرشقه " برفق وحسن أدب : حيث لم يصرّح بضلاله ، بل طلب العلّة الّتي تدعوه إلى عبادة مالايستحقّ للعبادة بوجه . ثمّ دعاه إلى أن يتبعه ليهديه الحقّ القويم والصّراط المستقيم ، لما لم يكن مستقلاً بالنظر السّويّ . ولم يَسِمْهُ بالجهل المفرط ، ولا نفسه بالعلم الفائق ، بل جعل نفسه كرفيق له في مسيره ، يكون أعرف بالطّريق . ثمّ ثبّطه عمّا كان عليه : بأنّه مع خساؤه عن النّفع ، مستلزمٌ للضرّ ، فإنّه في الحقيقة عبادة الشّيطان . فإنّه الآمر به . وسيّن أن الشّسيطان

> ١ ـ معاني الأخبار: ١٥٦ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللهﷺ . ٢ ـ القمّي ٢: ٥٠ ، عن أبي عبد اللهﷺ . ٣ ـ الرشاقة: الحسن والاعتدال . لسان العرب ١٠: ١١٧ (رشق) .

¥£¥⊡الأصفى/ج<sup>×</sup>

مستعصِ لربّك المولي للنّعم كلّها . وكلّ عاص حقيق بأن يستردّ منه النّعم ، ويستقم مسنه ؛ ولذلك عقّبه بتخويفه وسوء عاقبته ، وما يجرُه إليه من صيرورته قريناً للشّيطان في اللّحن والعذاب .

﴿ قَالَ أُراغِبُ أَنْتَ عَنْ آلِهَتِي يا إِبْراهِـيمُ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ لَأَرْجُمَـنَّكَ وَأَهْجُرْنِي عَلِيّاً ﴾ .
قابل استعطافه ولطفه في الإرشاد بالفظاظَة ' وغُلْظَةِ العـناد ، فـناداه بـاسمه ولم يـقابل بـ
ديابني» وأخره وقدم الخبر على المبتدأ ، وصدره بهمزة الإنكار على ضرب من التعجّب ،
ثم هدده بالرّجم بلسانه ، أو الحجارة وأَمَرَهُ بالذّهاب عنه زماناً طويلاً .

﴿قَالَ سَلامٌ عَلَيْكَ ﴾ . توديعُ ، ومتاركةُ ، ومقابلةُ للسَيئة بالحسنة ، أي: لا أُصيبك بمكروه ، ولا أقول لك بَعْدُ ما يؤذيك ﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي ﴾ لعلّه يوفّقك للتّوبة والإيمان ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيتًا ﴾: بليغاً في البرّ والإعطاف .

﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ بالمهاجرة بديني ﴿ وَأَدْعُوا رَبِّي ﴾: وأعبده وحده ﴿ عَسىٰ أَلَا أَكُونَ بِدُعاءِ رَبِّي شَقِـيَّاً ﴾: خائباً ضائع السّعي مثلكم في دعاء آلهتكم . وفي تصدير الكلام بـ «عسى» التواضع ، وهضم النّفس ، والتّنبيه على أنّ الإجابة والإثابة تفضّلُ غير واجب ، وأنّ ملاك الأمر خاتمته ، وهو غيب .

﴿ فَلَمَّا ٱعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ بالهجرة إلى الشّام ﴿ وَهَبْنا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ بدل مَن فَارَقَهُمْ من الكَفَرة ﴿ وَكُـلَاً جَعَلْنا نَبِيّاً ﴾ .

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتِنا ﴾:كلّ خير دينيّ ودنيويّ ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسانَ صِدْقٍ ﴾: ذكر جميل وثناء حسن ﴿ عَلِييّاً ﴾: مرتفعاً ، فإنّ جميع أهل الأديان يتولّونه ويُثْنُونَ عليه وعلى ذرّيّته ، ويفتخرون به . وهي إجابة لدعوته ، حيث قـال: "وَأَجْعَلْ لي لِسْانَ صِدْقٍ فِي الأَخِرِينَ"

> ١ \_ الفَظِّ: الغليظ الجانب ، السّيّيءَ الخُلُق ، القاسي ، الخشن الكلام . القاموس المحيط ٢: ٤١٢ (فظظ) . ٢ \_ الشّعراء (٢٦): ٨٤ .

وورد في تأويل: «الرّحمة: رسول الله ، واللّسان الصّدق العليّ: أمير المؤمنين صلوات الله عليه» .

﴿ وَآذَكُرْ فِي الكِتابِ مُوسىٰ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصاً ﴾: موحَّداً أخلص عبادته عن الشّرك والرّياءِ ، وأسلم وجهه لله . وعلى قراءة الفتح ": أَخْلَصَهُ اللهُ . ﴿ وَكَانَ رَسُولاً نَسِيّاً ﴾ . قد سبق بيان الرّسول والنّبيّ في الأعراف".

﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبٍ الطُّورِ الأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيّاً﴾: مناجياً .

﴿ وَوَهَبْنا لَهُ مِنْ رَحْصَتِنا أَخاهُ ﴾: معاضدة أخيه ومؤازرته ، إجابة لدعوته "وَاجْعَلْ لي وَزِيراً مِنْ أَهْلِي" ٤ ﴿ هـٰرُونَ نَبِيّاً ﴾ .

﴿ وَأَذَكُرْ فِي الكِتابِ إِسْمَعِيلَ ﴾ . قيل: هو إسماعيل بن إبراهيم <sup>6</sup> . وفي رواية: «هو إسماعيل بن حزقيل»<sup>7</sup> . ﴿ إِنَّهُ كَانَ صادِقَ الوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّاً ﴾ . ورد: «إنَّـما سـمّي صادق الوعد لأنّه وعد رجلاً في مكان فانتظره في ذلك المكان سنة ، ثمّ إنّ الرّجل أتاه بعد ذلك ، فقال له إسماعيل: ما زِلْتُ منتظراً لك»<sup>4</sup> .

﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ وَكَانَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْضِيًّا﴾ .

﴿ وَأَذَكُرْ فِي الكِتابِ إِذْرِيسَ ﴾ قيل: هو سبط شيث وجدّ أبي نوح ، واسمه أَخنوخ^ . وروي: «إنّه أُنزل عليه ثلاثون صحيفة ، وإنّه أوّل من خَطَّ بالقلم ، ونظر في عــلم النّــجوم

والحساب، وأوّل من خاط النّياب ولبسها، وكانوا يلبسون الجلود» . ﴿ إِنَّهُ كَانَ صِـدِّيقاً نَبِيّاً ﴾ .

﴿ وَرَفَعْناهُ مَكاناً عَلِيّاً ﴾ قيل: شرف النّبوّة والزّلفي عند الله " .

وورد ما معناه: «إنّه صعد إلى الشماء على جناح ملك ، يطلب ملك الموت ليأنس به ، فقبض روحه بين الشماء الرّابعة والخامسة»" .

﴿ أُولَـٰئِكَ» المذكورون في السّورة <sup>ع</sup> ﴿ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ بأنواع النّعم الدّينيّة والدّنيويّة ﴿ مِنَ النَّبِيِّينَ مِنْ ذُرِّيَّةِ آدَمَ وَمِتَنْ حَمَلْنا مَعَ نُوحٍ وَمِنْ ذُرِّيَّةِ إِبْراهِـيمَ وَإِسْرائِـيلَ وَمِتَنْ هَدَيْنا وَ اجْتَبَيْنا ﴾ . قال: «نحن عُنينا بها» <sup>٥</sup> ـ ﴿ إِذَا تُـتْلَىٰ عَـلَيْهِمْ آيساتُ الرَّحْمـٰنِ خَـرُوا سُـجَّداً وَبُكِيَّاً ﴾: خشيةً من الله وإخباتاً له .

روي: «اتلوا القرآن وابكوا ، فإن لم تبكوا فتباكوا» .

﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ ﴾: عَقَبُ سوء ﴿ أَضاعُوا الصَّلاةَ ﴾ قـال: «بـتأخيرها عـن
مواقيتها ، من غير أن تركوها أصلاً» <sup>٧</sup> . ﴿ وَٱتَّبَــعُوا الشَّــهَواتِ ﴾ قال: «من بـنى الشّـديد
وركب المنظور ولبس المشهور» ^ . ﴿ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّاً ﴾: شرّاً .

﴿ إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُولَـٰئِكَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ شَيْئاً﴾ .

﴿ جَنَّاتِ عَدْنٍ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْمَنُ عِبادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِـيًّا ﴾: يأ تيه أهله .

﴿لا يَسْمَعُونَ فِـيها لَغُواً إِلَّا سَلاماً وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِـيها بُكْرَةَ وَعَشِـيّاً﴾ عـلى عـادة المتنعّمين، والتّوسّط بين الزَّهادة والرَّغابة .

القمّي: ذلك في جنّات الدّنيا قبل القيامة ، لأنّ البكرة والعشيّ لا يكونان <sup>ا</sup> في الآخرة في جنّات الخلد ، وإنّما يكونان <sup>1</sup> في جنّات الدّنيا ، الّتي تـنتقل <sup>٣</sup> إليـها أرواح المسؤمنين ، وتَطْلُعُ فيها الشّمس والقمر<sup>ع</sup> .

﴿ تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبادِنا مَنْ كَانَ تَقِيتًا ﴾ .

﴿ وَمَا نَتَسَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ . حكاية قول جبر نيل . روي: «إنّ النّبيّ تَنْبَوَلُهُ قال لجبر ئيل: ما منعك أن تزور نا؟ فنزلت» <sup>6</sup> . ﴿ لَهُ ما بَيْنَ أَيْدِينا وَما خَلْفَنا وَما بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ وهو ما نحن فيه من الأماكن والأحايين<sup>7</sup> ، لا تنتقل<sup>7</sup> من مكان إلى مكان ، ولا ننزل<sup>6</sup> في زمان دون زمان إلا بأمره ومشيئته . ﴿ وَما كَانَ رَبَّكَ نَسِيّاً ﴾: تاركاً لك . قال: «ليس بالّذي يَنْسِي ، ولا يَغْفُلُ ، بل هو الحفيظ العليم»<sup>6</sup> .

﴿ رَبُّ السَّمَواتِ وَالأَرضِ وَمَا بَيْنَهُما ﴾ . بيانُ لامتناع النسيان عليه . ﴿ فَاعْبُدْهُ وَأَصْطَبِرْ لِعِبادَتِهِ ﴾ . خطاب للرّسول مرتّب عليه . ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيتًا ﴾ . قال: «تأويله: هل تعلم أحداً اسمه «الله» غير الله؟» ` .

﴿ وَيَقُولُ الإِنسانُ أَئِذا ما مِتُ لَمَوْفَ أُخْرَجُ حَبّاً ﴾ .
 ﴿ أَوَ لا يَذَكُرُ الإِنسانُ أَنّا خَلَقْناهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ أي: قدّرناه في العلم ، حيث كان الله ولم
 ﴿ أَوَ لا يَذَكُرُ الإِنسانُ أَنّا خَلَقْناهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ أي: قدّرناه في العلم ، حيث كان الله ولم
 يكن معه شيء ﴿ وَلَمْ يَكُ شَيْئاً ﴾ بل كان عَدَما صِرْفاً . قال: «لا مقدّراً ولا مكوّناً» ! .
 ﴿ فَوَ رَبِـتَكَ لَنَحْشُرَنَّـهُمْ وَالشَياطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّـهُمْ حَوْلَ جَمهَـنَّمَ جِـبْياً ﴾ على

رُكَبِهم، كما هو المعتاد في مواقف التَقاول، وهو كقوله: "وَتَرىٰ كُلَّ أَمَّةٍ جَاثِيَةً"<sup>7</sup> . ﴿ ثُمَّ لَـنَنْزِعَنَّ مِنْ كُلِّ شِـيعَةٍ ﴾: من كلَّ أُمّة شايعت ديناً ، أي: تَبِعَتْ . ﴿ أَيِنَّـهُمْ أَشَدُّ

عَلَى الرَّحْمَـٰنِ عِبْـيًّا﴾: من كان أعصى وأعتى منهم، فنَظْرَحُهُم " فَيها .

< ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِالَّذِينَ هُمْ أَوْلَىٰ بِمها صِلِيّاً»: أولى بالصَّلْي<sup>4</sup>.

﴿ وَ إِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وارِدُها ﴾ . قال: «أما تسمع الرّجل يقول: وَرَدْنا ماءَ بني فلان ، فهو الورود ، ولم يدخل » \* . وفي رواية: «الورود: الدّخول ، لا يبقى برّ ولا فاجر إلّا يـدخلها ، فتكون \* على المؤمنين برداً وسلاماً ؛ كما كانت على إبراهيم ، حتّى أنّ للنّار \_ أو قال: لجهنّم \_ ضجون \* من بردها» المؤمنين برداً وسلاماً ؛ كما كانت على إبراهيم ، حتّى أنّ للنّار \_ أو قال: لجهنّم \_ ضجيجاً من بردها» المؤمنين برداً وسلاماً ؛ كما كانت على إبراهيم ، حتّى أنّ للنّار \_ أو قال: لجهنّم \_ فتكون \* على المؤمنين برداً وسلاماً ؛ كما كانت على إبراهيم ، حتّى أنّ للنّار \_ أو قال: لجهنّم \_ ضجيجاً من بردها» المؤمنين برداً وسلاماً ؛ كما كانت على إبراهيم ، حتّى أنّ للنّار \_ أو قال: لجهنّم \_ ضجيجاً من بردها» المؤمنين به .

﴿ ثُمَّ نُنَجِّي الَّذِينَ أَتَّقَوْا ﴾ فيساقون إلى الجنّة ﴿ وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيها جِثِيّاً ﴾: على هيأتهم كما كانوا .

١. الكافي ١: ١٤٧، الحديث: ٥، عن أبي عبد الله في .
 ٢ ـ الجاثية ( ٤٥): ٢٨ .
 ٣ ـ في «ألف» و «ج»: «فيطرحهم» .
 ٤ ـ أصل الصَّلْي لإيقاد النَّار . المفردات: ٣٩٣ (صلا) .
 ٥ ـ القمي ٢: ٢٦ ، عن أبي عبد الله شي . وفيه: «ولم يدخله» .
 ٢ ـ في «ألف» و «ج»: «فيكون» .
 ٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٢٦ ، عن النَّبِي تَبَرَقُنَ .



روي: أنّه قال: «ير د النّاس النّار ، ثمّ يصدرون بأعمالهم ، فأوّلهم كلمع البرق ، ثمّ كمرّ الرّيح ، ثمّ كحضر الفرس ، ثمّ كالرّاكب ، ثمّ كشدّ الرّجل . ثمّ كمشيه» " .

وفي رواية: «تقول النَّار للمؤمن يوم القيامة: جُزْيا مؤمن فقد أطفأ نورُك لَهَبِي» " .

و ورد: «الحُمَّى رائد الموت وسجن اللَّه في أرضه وفَوْرها من جهتَّم . وهي حظَّ كَـلَّ مؤمن من النَّار»<sup>٤</sup> .

وروي: «إنّه لا يصيب أحداً من أهل التّوحيد ألماً في النّار إذا دخلوها ، وإنّما يصيبهم الألم عند الخروج منها . فتكون تلك الآلام جزاء بما كسبت أيديهم وما اللّه بظلّام للعبيد»<sup>6</sup> .

وسئل عن هذه الآية ، فقال: «إذا دخل أهلُ الجنَّةِ الجنَّةَ ، قال بعضهم لبعض: أليس قد وَعَدَنا رَبُّنا أن نَرِ دَ النّار؟! فيقال لهم: قد ور دتموها وهي خامدة»<sup>٦</sup> .

﴿ وَ إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آياتُنا بَـيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾: لأجلهم أو معهم ﴿ أَيُّ الفَرِيقَيْنِ﴾: المؤمنين بها أو الجاحدين لها ﴿ خَيْرُ مَـقاماً وَأَحْسَـنُ نَـدِيّاً﴾: مجلساً ومجتمعاً . يعني أنّهم لمّا سمعوا الآيات الواضحات ، وعَـجِزُوا عـن مـعارضتها والدّخـل عليها ، أخذوا في الافتخار بما لهم من حظوظ الدّنيا ، وزعموا: أنّ زيادة حظّهم فيها تـدلّ على فضلهم وحسن حالهم عند اللّه تعالى .

﴿ وَكَمْ أَهْلَكْنا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثاً وَرِئِياً ﴾ . قال: «الأثاث: المتاع . ورئيا: الجمال والمنظر الحسن» ٧ .

> ١ ـ في «ب»: «كلمح». وهو بمعناه، والأصحّ ما أثبتناه كما في المصدر. ٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٥٢٥ ، عن النّبيَّ تَتَخِيَّة . ٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٥٢٦ ، عن النّبيَّ تَتَخِيَّة . ٤ ـ الكافي ٢: ١٢ ، الحديث: ٧ ، عن أبي عبد الله عَنِّة . ٥ ـ الاعتقادات (للجَدوق): ٩٠ ، باب الاعتقاد في الجنّة والنار ؛ الاعتقادات (للمفيد): ٧٧ . ٢ ـ البيضاوي ٤: ٢٢ ، عن أبي جعفر عَنْه . ٧ ـ القمّي ٢: ٥٢ ، عن أبي جعفر عَنْه .

﴿ قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّلالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدَّاً ﴾: فيمدَه ويمهله بطول العمر والتمتُع به ﴿ حَتَىٰ إِذَا رَأَوْا ما يُوعَدُونَ إِمَّا العَذَابَ وَ إِمَّا السّاعَةَ ﴾ . قال: «خروج القائم، وهو السّاعة» . والقمي: العذاب: القتل، والسّاعة ) . ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُمو شَرَرُ وهو السّاعة ) . والمساعة » . والقمي: العذاب: القتل، والسّاعة: الموت ` . ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُمو شَررُ مُحَافًا مَ يُوعَدُونَ إِمَّا العَذَابَ وَ إِمَّا السّاعة ) . والمساعة ) . والمساعة ) . والماعة بروج القائم، وهو السّاعة » . والقمي: العذاب: القتل، والسّاعة: الموت ` . ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُمو شَررُ مُحَافًا مُ مَنْ عُمو مُحَافًا ) . وهو السّاعة إلى من الفريقين . قال: «يعني عند القائم» ` . بأن عاينوا الأمر على عكس ما قدروه، وعاد ما متعوابه خذلاناً ووبالاً عليهم ﴿ وَأَضْعَفُ جُنْداً ﴾ أي ذهذ وأنصاراً . قابل به النّدى ، وعاد ما متعوابه خذلاناً ووبالاً عليهم ﴿ وَأَضْعَفُ جُنْداً ﴾ أي ذهب الذه ياجتماع وجوه القوم وظهور شوكتهم .

وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ أَهْتَدَوْا هُدَىً ﴾ قال: «يزيدهم في ذلك اليوم هدى عـلى هـدى باتّباعهم القائم، حيث لا يجحدونه ولا ينكرونه». \* ﴿ وَالباقِياتُ الصّالِحاتُ ﴾: الطّاعات الَتي تبقى عائدتها أبد الآباد ﴿ خَيْرُ عِنْدَ رَبِّكَ ثَواباً ﴾: عائدة ممّا متّع به الكفرة من النّـعم المُخْدَجَة <sup>٥</sup> الفانية التي يفتخرون بها ﴿ وَخَيْرُ مَرَداً ﴾: مرجعاً وعـاقبة ، فـإنّ مآلهـا النّـعيم المقيم ، ومآل هذه الحسرة والعذاب الدّائم .

﴿ أَفَرَأَيْتَ الَّذِي كَفَرَ بِآياتِنا وَقَالَ لَأُو تَيَنَّ مَالاً وَوَلَداً ﴾ يعنى في الآخرة .

قال: «إنّ العاص بن وائل بن هشام القرشيّ . ثمّ السّهميّ " . وهو أحــد المســتهزئين . وكان لخَبُّاب بن الأَرَتَ<sup>v</sup> عليه حقّ فأتاه يتقاضاه . فقال له العاص: ألستم تزعمون: أنّ في

۱ و ۳ و ٤ ـ الكافي ۱: ۲۱۱ . الحديث: ۹۰ . عن أبي عبد اللَّه تْ .

۲ ـ القمي ۲: ۲ ۵ .

٥ ـ المخدجة: النَّاقصة . الصِّحاح ١: ١٣٠٨خدج) .

٦ - العاص (أو العاصي) بن واثل بن هشام السهميّ ، من قريش؛ أحد الحكّام في الجاهليّة ، وكان نديماً لهشام بـن المغيرة ، وأدرك الإسلام وظلّ على الشّرك . ويُعدّ من المستهزئين ومن الزنادقة الّذين ماتوا كفّاراً وثنيّين . وكان على رأس بني سهم في حرب الفجار . وقيل في خبر موته: خرج يوماً على راحلته ، ومعه أبناء له يتنزّه ، ونزل في أحد الشعاب ، فلمّا وضع قدمه على الأرض صاح ، فطافوا فلم يروا شيئاً . وانتفخت رجله حتى صارت مثل عنق البعير ، ومات ، فلمّا وضع قدمه على الأرض صاح ، فطافوا فلم يروا شيئاً . وانتفخت رجله حتى صارت مثل وكان هلاكه في ثلاث سنة قبل الهجرة . الأعلام (للزركلي) ٢: ٢٤٧ . الجنّة الذّهب والفضّة والحرير؟! قال: بلى! قال: فموعد ما بيني وبينك الجنّة ، فواللّه لأُوتينّ فيها خيراً ممّا أُوتيت في الدّنيا»` .

﴿ أُطَّـلَعَ الْغَيْبَ ﴾: قد بلغ من عظمة شأنه إلى أن ارتقى إلى علم الغيب الّذي توحّد به الواحد القهّار!! حتّى ادُعاه أن يؤتى في الآخرة مالاً وولداً ، وتألّى عليه ﴿ أَمِ آ تَـخَذَ عِـنْدَ الرَّحْمـٰنِ عَهْداً ﴾ بذلك .

﴿كَلَّا سَنَكْتُبُ ما يَـقُولُ وَنَسُدُ لَهُ مِنَ العَدَابِ مَـدَأَ ﴾ .

﴿ وَنَرِثُهُ ﴾ بإملاكنا إيّاه ﴿ ما يَـقُولُ ﴾ يعني المال والولد ممّا عنده منهما ﴿ وَيَأْتِـينا ﴾ يوم القيامة ﴿ فَرْداً ﴾ لا يصحبه مال ولا ولد ممّا كان له في الدّنيا . فضلاً أن يؤتى ثمّة زائداً .

﴿ وَ ٱتَّخَــذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلِيهَةً لِـيَكُونُوا لَهُمْ عِزَّاً ﴾ ليتعزّزوا بها ، حيث تكون لهم وصلة إلى الله ، وشفعاء عنده .

الذين

أقول: يعني الله ، رؤساؤهم الدين أطاعوهم في معصية الخالق .

٢ ـ القمّي ٢: ٥٥ ، عن أبي عبد اللَّه ﷺ , مع تفاوت يسير .

• ٧٥ 🗆 الأصفى / ج ٢

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّياطِينَ عَلَى الكَافِرِينَ تَـؤُزُّهُمْ أَزَّاً»: تَهُزُّهم وتغريهم على المعاصي، بالتسويلات وتحبيب الشّهوات .

القتي: لمّا طغوا فيها وفي فتنتها وفي طاعتهم ، ومدّلهم في طغيانهم وضلالتهم ، أرسل عليهم شياطين الإنس والجنّ "تؤزّهم أزّاً" ، أي: تنخسهم انخساً ؛ وتحضّهم على طاعتهم وعبادتهم" .

﴿ فَلا تَعْجَلُ عَلَيْهِمْ إِنَّما نَعُدُّ لَهُمْ عَدَّاً ﴾: فلا تعجل بهلاكهم لتستريح من شرورهم ، فإنَّه لم يبق لهم إلا أنفاس معدودة . قيل له: أي عدد الأيّام ، فقال لللهُ : «إنّ الآباء والأُمّهات يحصون ذلك ، لا ، ولكنّه عدد الأنفاس» ٤ . ورد: «نَفَسُ المرء خُطْاه إلى أجله» ° .

﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ المُتَّقِينَ ﴾: نجمعهم ﴿ إِلَى الرَّحْمَنِ ﴾: إلى ربّهم الَّذي غَمَرَهم برحمته ﴿ وَقُداً ﴾: وافدين عليه كما يَفِدُ الوُفَاد على الملوك ؛ منتظرين لكرامتهم وإنعامهم .

وَنَسُوقُ المُجْرِمِينَ > كما تساق البهائم ﴿ إِلَىٰ جَهَنَتُمَ وِرُداً >: عطاشاً ، كما ترد الدواب الماء .

وفي قراءتهم للقلام . «يوم يحشر المتقون إلى الرّحمان وفداً ويساق المجرمون إلى جهنّم وفي قراءتهم للقلام . جهنّم وِرْداً»<sup>7</sup> . وقد سمع هكذا من قبر الرّضاعظِّلا ، وقصّته مذكورة في عيون أخبار الرّضا<sup>ع</sup> . قال: «يُحْشَرون على النّجائب»^

وفي رواية: «إنَّ الوفد لا يكونون إلَّا ركباناً ، أُولئك رجـال اتَّـقوا اللَّـه فأحـبَّهم اللَّـه

١-هزه: حركه . القاموس المحيط ٢: ٢٠٣ (هزز) .
 ٢- نَخَس بالرجل: هيّجه وأزعجه ، لسان العرب ٦: ٢٢٩ (نخس) .
 ٣- القمي ٢: ٥٥ ، مع تفاوت يسير .
 ٤- الكافي ٣: ٢٥٩ ، الحديث: ٣٣ ؛ القمي ٢: ٥٣ ، عن أبي عبد الله تنتج .
 ٥- نهج البلاغة: ٤٨٠ ، الحكمة: ٢٤ .
 ٢ - عيون أخبار الرّضاغية ٢: ٢٨٢ ، الباب: ٩٣ ، ذيل الحديث: ٢٠ .
 ٨- المحاسن ١: ١٨٠ ، الباب: ٤١ ، الحديث: ١٠٠ ، الحديث: ١٠٠ .

الجزء السادس عشر / مريم 🗆 ٧٥١

واختصّهم ، ورضي أعمالهم ، فسمّاهم المتَقين» الحديث بطوله ` . وفيه صفة حشرهم إلى الجنّة وفي آخره: «هؤلاء شيعتك يا عليّ وأنت إمامهم» ` .

الآلية المُلكُونَ الشَّفاعَةَ ﴾ قال: «لا يُشْفَع لهم ولا يَشْفَعُون» ] . ﴿ إِلَّا مَنِ ٱتَّخَذَ عِنْدَ الرَّ الرَّحْمانِ عَهْداً ﴾ قال: «إلا من دان الله بولاية أمير المؤمنين والأئمّة من بعده ؛ فهو العهد عند الله» ؟ .

وفي رواية: «إنَّ العهد هو الوصيَّة عند الموت بما اعتقده من الدِّين الحقّ»<sup>6</sup> في ألفاظٍ هذا معناها .

وفي أُخرى: «أيعجز أحدكم أن يتّخذكلَ صباح ومساء عند الله عهداً ــ ثمّ ذكر مـــثل ذلك ، ثمّ قال: ــ فإذا قال ذلك طبع عليه بطابع ، ووضع تحت العرش ، فإذا كان يوم القــيامة نادى مناد: أين الّذين لهم عند اللّه عهد؟ فيدخلون الجنّة»<sup>7</sup> .

﴿ وَقَالُوا ٱتَّخَذَ الرَّحْمَنْ وَلَداً ﴾ . قال: «هذا حيث قالت قريش: إنَّ للَّه عزَّ وجلَّ ولداً من الملائكة إناثاً» <sup>9</sup> .

﴿ لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئاً إِدَّاً ﴾ قال: «أي: عظيماً»^. ﴿ تَكادُ السَّمنواتُ يَستَفَطَّرْنَ مِنْهُ ﴾ قال: «يعني ممّا قالوه ، وممّا رموه به» \* . ﴿ وَتَنْشَقُّ

١ ـ الكافي ٨: ٩٥ . الحديث: ٦٩ ، عن أبي جعفر ٤٠ ؛ وفي القمّي ٢: ٥٣ ، عن أبسي عسيد اللّــــ ٤٠ ، منع تسفاوت

الأَرضُ وَتَخِرُّ الجِبالُ هَـدَاً» . ﴿ أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمَـٰنِ وَلَداً» . ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْمَـٰنِ أَنْ يَتَخِذَ وَلَداً» . ﴿ إِنْ كُـلُّ مَنْ فِي السَّمـٰواتِ وَالأَرضِ إِلاّ آتِي الرَّحْمَـٰنِ » . مبدئ نعمه ومولّيها ﴿ عَبْداً» يأوي إليه بالعبوديّة والانقياد ، لا يدّعي لنفسه ما يدّعيه هؤلاء . ﴿ لَقَدْ أَحْصاهُمْ »: حَصَرَهم وأحاط بهم ، بحيث لا يخرجون عن حوزة علمه وقَـبْضَةِ قدرته ﴿ وَعَدَّهُمْ عَـداً»: عدّ أَسْخَاصَهم وأَنفاسَهم وأَنفاسَهم وأَنفالَهم ، فإنَ كُلَّ شيء عنده بمقدار .

﴿ وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ القِيامَةِ فَرْداً ﴾ قال: «واحداً واحداً» .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمــٰنُ وُدًا﴾: سيحدث لهم في القلوب مودّة .

قال: «ولاية أمير المؤمنين عليُّة ، هي الودّ الّذي قال الله» ٢ .

وقال: «إنّه للمُثلِّلا كان جالساً بين يدي رسول اللّه تَنْتَرَلَّهُ ، فقال له: قل يا عليّ: اللّهم اجعل لي في قلوب المؤمنين وداً ، فأنزل اللّه» " .

وفي رواية: «دعا رسول الله نَبَرَ له في آخر صلاته رافعاً بها صوته يُسمع <sup>٤</sup> النّــاس . يقول: اللّهمّ هَبْ لعليّ المودّةَ في صدور المؤمنين ، والهيبةَ والعظمةَ في صدور المنافقين ، فأنزل الله» .

﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْناهُ بِلِسانِكَ ﴾ بأن أنزلناه بلُغَتِك . قال: «يعني القرآن» ٢ . ﴿ لِتُبَشَّرَ بِيهِ

١ ـ القمّي ٢: ٥٧، عن أبي عبد اللَّه ﷺ . ٢ ـ الكافي ١: ٤٣١، الحديث: ٩٠؛ القمّي ٢: ٥٧، عن أبي عبد اللَّه ﷺ . ٣ ـ القمّي ٢: ٥٦، عن أبي عبد اللَّه ﷺ . ٤ ـ في «ألف»: «ليسمع». ٥ ـ العيّاشي ٢: ١٤٢، الحديث: ١١، ذيل الآية ١٢ من سورة هود ، عن أبي عبد اللَه ﷺ . المُستَّقِينَ وَتُسْنَذِرَ بِهِ قَوْماً لُـداً»: أشداء الخصومة . قال: «أصحاب الكلام والخصومة»<sup>١</sup> وفي رواية: «أي: كفَّاراً»<sup>٦</sup> . وفي أُخرى: «بني أُميَّة قوماً ظلمة»<sup>٣</sup> . ﴿ وَكَمْ أَهْلَكُنا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هَـلْ تُحِـسَّ مِنْهُمْ مِنْ أَحَـدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَـهُمْ رِكْزاً ﴾ قال: «أي: ذكراً»<sup>٤</sup> . والرّكز: الصّوت الخفي .

> ١ ـ القمّي ٢: ٥٦ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ ـ الكافي ١: ٤٣٢ . ذيل الحديث: ٩٠ : القمّي ٢: ٥٧ ، عن أبي عبد اللهﷺ . ٣ ـ روضة الواعظين: ١٠٦ ، عن رسول اللهﷺ . ٤ ـ القمّي ٢: ٥٧ . عن أبي عبد الله ﷺ .

## **سورة طه** [مكَيَة وهي مانة وخسس وثلاثون آية]<sup>(</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم

÷طنه ».

﴿ ما أَنْزَلْنا عَلَيْكَ القُرآنَ لِتَشْقى ﴾ قال: «بل لتَسْعَدُ به» ٢.

ورد: «كان رسول الله <del>والمُنْظَرُ</del> إذا صلّى قام على أصابع رجلَيْه حتّى تورّم ، فأنزل اللّه تبارك وتعالى «طُه» بلُغة طيّء: يا محمّد مَا أَنْزَلْنَا ، الآية»".

أقول: الشَّقاء بمعنى التَّعَب ، ومنه سيَّد القوم أشقاهم . وإنَّما عدل إليه إشعاراً بأنَّه أنزل إليه ليَسْعَدَ .

﴿ إِلَّا تَذَكِرَةُ لِمَنْ يَخْشَىٰ ﴾ : لكن تذكيراً فمن في قلبه خشية ورقّة ، يتأثّر بالإنذار . • تُنْزِيلاً مِشَنْ خُلَق الأرض والسُسواتِ العُلى ﴾ جمع العليا ، مؤنّت الأعلى . • الرَّحْمَانُ عَلىَ العَرْشِ أَسْتَوى ﴾ قال: «يقول: على الملك احتوى» <sup>4</sup> . وقد سبق تمام

> ١ ـ مابين المعقوفتين من (اب» . ٢ ـ الاحتجاج ١: ٣٢٦ . عن أمير المؤمنين ليَّة . ٣ ـ القمي ٢: ٥٨ . عن أبي جعفر وأبي عبد اللّمعيتية . ٤ ـ التّوحيد: ٣٢١ ، الباب: ٥٠ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللّه سَيَّة .

الآية: ٦-١٢

تفسيرد في الأعراف .

﴿ لَهُ ما فِي الشَّمـٰواتِ وَما فِي الأَرضِ وَما بَيْنَهُما وَما تَخْتَ الثَّرىٰ﴾ . قال: «فكلُ سيء على الثَرى . والثَرى على القدرة . والقدرة تحمل كلَّ شيء» ` .

﴿ وَ إِنْ تَجْهَرُ بِالْـقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السَّسَرَ وَأَخْفَىٰ ﴾ . قال: «السّرّ: ما أَكْنَنْتَهُ في نفسك ، وأخفى: ما خطر ببالك نَهَ أُنْسِيْتَه»".

الله لا إلـه إلا هُوَ لَهُ الأَسْماءُ الحُسْنِي » .

﴿ وَهَـلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُـوسى ﴾ .

﴿ إِذْ رَأَىٰ نَاراً ﴾ «وذلك حين خرج بأهله من عند شعيب يريد أمّه ووطنه ، فأصابهم برد تنديد وريح وظلمة في مفازة . وجَنَّهم اللَيلُ وامرأته تَمْخَضُ . فنظر موسى إلى نار قد ظهرت» . كذا ورد<sup>غ</sup> .

﴿ فَقَالَ لِأَهْلِهِ أَمْكُنُوا إِنِّي آنَسْتُ ناراً ﴾: أبصرتُها إبصاراً لا شبهة فيه ، أو إبصار ما يؤنس به ﴿ لَعَلَمي آتِيكُم مِنْها بِقَبَسٍ ﴾: بشُعْلة . قال: «يقول: آتيكم بقبس من النّار تصطلون من البرد» • . ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى النّارِ هُدى ﴾ . قال: «كان قد أخطأ الطّريق ، يقول: أو أجد عند النّار طريقاً» .

﴿ فَلَمَّا أَتَاهَا تُودِيَ يَا مُوسَىٰ﴾ .

﴿ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلُعْ نَعْلَيْكَ ﴾ . قال: «يعني ارفع خَوْفَبْك ، يعني خوفَه من ضياع ا

١-ذيل الآية: ٢٤ . ٢- الخصال ٢: ٥٩٧ . ذيل الحديث: ١ . عن أمير العؤمنين ﷺ . ٣- مسعاني الأخسار: ١٤٣ ، الحديث ١ . عسن أبسي عسبد الله ﷺ ؛ مسجع البسيان ٧ ـ ٢ . ٣ . عسن أبسي جسطر وأبي عبد الله بيﷺ . ٤ ـ القمي ٢: ١٣٩ ، ذيل الآية: ٢٨ ، من سورة القصص ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٥ و ٦ ـ القمي ٢: ٦٠ ، عن أبي جعفر عﷺ . وفيه: «على النار طريقاً» .

۲**۵۷**□الأصفیٰ / ج۲

أهله ؛ وقد خلفها تمخض ، وخوفَه من فرعون» ` .

وفي رواية: «أي: انزع حبّ أهلك من قلبك إن كانت محبّتك لي خالصة ، وقلبك من الميل إلى من سواي مغسول»<sup>T</sup> .

﴿ إِنَّكَ بِالوادِ المُقَدَّسِ ﴾ . قال: «لأنّه قُدُسَتْ فيه الأرواح ، واصْطُفِيَتْ فيه الملائكة ، وكَلَّمَ اللّه عزّوجلَ موسى تكليماً» " . ﴿ طُوىً ﴾: اسم للوادي ٤ .

﴿ وَأَنَّا أَخْتَرْ تُكَ ﴾: اصطفَيْتُك للنَّبوَّة ﴿ فَاسْتَمِعْ لِما يُوحىٰ ﴾ .

﴿ إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَـٰهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي ﴾ . قال: «معناه أقم الصّلاة متى ذكرت أنّ عليك صلاة . كنت في وقتها أم لم تكن»<sup>6</sup> .

إِنَّ السَّاعَةَ آتِيتَةُ أَكَادُ أَخْفِيها ﴾: أَخفي وقتها . قال: «أخفيها من نفسي ٢ . قيل: كيف يخفيها من نفسه؟! قال: جعلها من غير وقت» ٢ . وقيل: معناه: أكاد أُظهرها ، مِنْ أَخْفَاهُ: إذا سَلَبَ خَفاه ٢ . ﴿لِتُجْزِيٰ كُـلُّ نَـفْسٍ بِما تَسْعِيٰ ﴾ .

﴿ فَلا يَصُدَّنتَكَ عَنْها مَنْ لا يُؤْمِنُ بِها وَأَتَتَبَعَ هَواهُ فَتَرْدَىٰ ﴾ .

< وَمَا تِلْكَ بِيَمِيثِكَ يَا مُوسى ﴾ . استفهام يتضمّن استيقاظاً ؛ لما يُسريه فسيها من العجائب .

﴿قالَ هِيَ عَصايَ أَتَوَكَما عَلَيْها وَأَهُشُ بِها عَلَىٰ غَنَمِي ﴾ وأخبط الورق بها على رؤوس غنمي ﴿ وَلِيَ فِيها مَآرِبُ أُخْرَىٰ ﴾ : حوانج أُخرى . مثل أنّه إذا تعرّضت السّباع لغنمه قاتل بها . وإذا قصر الرَّشاء ' وَصَلَه بها . وكان إذا سار ألقاها على عاتقه فعلّق بها أدواته ". وإذا كان في البريّة ركزها وعرض الزّندين على شعبتيها وألقى عليها الكساء واستظل بها .

- القمّي: فمن الفَرَق لم يستطع الكلام ، فجمع كلامه فقال: "فيها مَآرِبُ أُخْرِيْ" ٤ . ﴿قَالَ أَلْقِها يا مُوسى ﴾ .
  - ﴿ فَأَلْقَاهَا فَإِذَا هِيَ حَمِيَّةً تَسْعَىٰ ﴾ .

﴿قَالَ خُذُها وَلا تَخَفْ﴾ . قال: «ففزع منها موسى وعـدا ، فـناداه اللّــه "خُــذُهْا ولا تَخَفْ"» • . ﴿ سَنُعِـيدُها سِميرَتَها ﴾: هيئتها وحالتها ﴿ الأُولَىٰ ﴾ .

﴿ وَأَضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَناحِكَ﴾: تحت العضد ﴿ تَخْرُجْ بَيْضاءَ مِنْ غَـيْرِ سُـوءٍ ﴾ قـال: «يعني من غير برص»<sup>7</sup> . وفي رواية: «أي من غير علَّة ، قال: وذلك أنَّ موسى كان شـديد السُّمْرَة<sup>4</sup> ، فأخرج يده من جيبه فأضاءت له الدّنيا»<sup>4</sup> . ﴿ آيَةً أُخْرىٰ ﴾: معجزة ثانية .

﴿ لِنُرِيتَكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرِي ﴾ .

﴿ إِذْهَبْ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ ﴾ بهاتين الآيتين ، وادعه إلى العبادة ﴿ إِنَّهُ طَعَىٰ ﴾: عصى وتكبَّر .

١ ـ خَبِطْتُ الشجر خَبْطُا: إذا ضربتها بالعصاء ليسقط ورقَها ، الصّحاح ٢ . ١١١٢ خبط) . ٢ ـ الرَّشاء: الحبل ، والجمع: أَرْشِيةُ ، الصّحاح ٦: ١٣٥٧ رَشَا . ٣ ـ الإداوة: المِطْهَرَة ، والجمع: الأداوى ؛ وهي إناء صغير من جلد يُتطهَّر به ويُنسرب ، النظر: الصّحاح ٦: ٢٣٦٦ (ادا) . 8 ـ القشي ٢: ٦٠ . 9 ـ المصدر: ١٤٠ ، عن أبي عبد اللَّه في ، ذيل الآية: ٣٦ من سورة القصص . 7 ـ طبّ الأُثقة: ٥٦ ، عن أبي جعفر فينة ، ذيل الآية: ٣١ من سورة القصص . 1 ـ طبّ الأُثقة: ٥٦ ، عن أبي جعفر فينة ، ذيل الآية: ٣١ من سورة القصص . 1 ـ طبّ الأُثقة: ٥٦ ، عن أبي جعفر فينة ، وفيه: ٣من غير مرض» .

٧\_السُّمْرَةُ: منزلة بين البياض والسُّواد ، تكون في أنوان الناس والإبل وغيرها . تاج العروس ١٢: ٧١(سمر) . ٨\_القمّي ٢: ١٤٠ ، عن أبي عبد اللُّمانيُّة .

١ ــ الرُّ تُّةُ: العُجْمَة والْحُكْلَة في اللّسان . القاموس المحيط ١: ١٥٣ (رتت) . ٢ ــ القمّي ٢: ١٣٦ : مجمع البيان ٧ ــ ٨: ٨ . عن أبي جعفر عيَّى ؟ تفسير البغوي ٣: ٢١٦ . في رواية . ٣ ــ القمّي ٢: ١٣٥ . عن أبي جعفر عيَّة . الجزء السادس عشر / طه 🗆 ۷۵۹

عنك من رآك`. قال: «وكان موسى لا يراه أحد إلا أحبّه، وهو قوله تعالى "وَأَلْقَيْتُ عَـلَيْكَ مَحَبَّةً مِنّي"»`. ﴿ وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾: ولتربّى ويحسن إليك، وأنا راعيك وراقبك.

﴿ إِذ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدْلُكُمْ عَلَىٰ مَنْ يَكْفُلُهُ فَرَجَعْناكَ إِلَىٰ أُمَّكَ كَمَيْ تَقَرَّ عَيْنُها ﴾ بلقائك ﴿ وَلا تَحْزَنَ ﴾ هي بفراقك " ؛ أو أتت على فراقها ، وفَقَد إشفاقها ﴿ وَقَـتَلْتَ نَقُساً ﴾ : نفس القبطيّ الذي استغاثة عليه الإسرائيليّ ، كما يأتي قصّته في القصص<sup>3</sup> . ﴿ فَنَحَجَّيْناكَ مِنَ الغَمَّ ﴾ : غمّ قتله ﴿ وَفَتَنَاكَ فُتُوناً ﴾ : وابتليناك ابتلاءً ، أو <sup>6</sup> أنواعاً من الابتلاء فتنة بعد فتنة . وذلك أنّه ولد في عام كان يقتل فيه الوِلْدان ، وألفته أمّه في البحر ، وهم فرعون بقتله ، ونال في سفره ما نال من الهجرة عن الوطن ومفارقة الألّاف ، والمشي راجلاً على حذر ، وفَقُد الزّاد ، وأجر نفسَه عشر سنين ، إلى غير ذلك .

فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ ﴾ قيل: أي: على مقدار من الزّمان ،
 يوحى فيه إلى الأنبياء ، وهو رأس أربعين سنة ٢ . وقيل: معناه: سبق في قدري وقضائي أن
 أُكلّمك في وقت بعينه ، فجئت على ذلك القدر ٢ . ﴿ يا مُوسىٰ ﴾ . كرّره ليكون تنبيها على أنّه
 غاية الحكاية .

﴿ وَأَصْطَنَعْـتُكَ لِنَـفْسِي﴾: واتّـخذتك صنيعتي وخـالصتي ، واصطفيتك لمـحبّتي ورسالتي وكلامي .

﴿إِذْهَبْ أَنْتَ وَأَخُوكَ بِآياتِي﴾: بمعجزاتي ﴿وَلا تَسِياً﴾: ولا تفترا ولا تنقصرا ﴿فِسِي

•**٢٧** الأصفى / ج٢

ذِكْرِي ﴾: لا تنسياني حيث ما تقلّبتما وقيل: في تبليغ ذكري والدّعاء إليّ <sup>(</sup> . ﴿ إِذْهَبا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّــهُ طَعْىٰ ﴾ .

فَقُولا لَهُ قَوْلاً لَـيَّناً مثل: "هَلْ لَكَ إلىٰ أَنْ تَزَكَّىٰ وَأَهْدِيَكَ إلىٰ رَبِّكَ فَتَخْشَى" أَ، فإنّه دعوة في صورة عرض ومشورة ، حذراً أن يحمله الحماقة على أن يسطو عليكما ﴿ لَعَـلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشِيٰ ﴾ .

قال: «أمّا قوله: "فقولاله قولاً ليّناً" ، أي: ليّناه وقولاً له: يا أبا مصعب" ، وأمّا قوله: "لعلّه يتذكّر أو يخشى" فإنّما قال ذلك ليكون أحرص لموسى على الذّهاب ، وقد عملم اللّه أنّ فرعون لا يتذكّر ولا يخشى إلّا عند رؤية البأس»<sup>1</sup> .

قالا رَبَّنا إِنَّنا نَخافُ أَنْ يَفْرُطَ عَلَيْنا): أن يَعْجَلَ علينا بالعقوبة ، ولا يصبر إلى إتمام الدَّعوة وإظهار المعجزة ﴿ أَوْ أَنْ يَطْغَىٰ ﴾: أن يزداد طغياناً ، فيتخطّى إلى أن يقول فيك مالا ينبغي ، لجرأته وقساوته ، وإطلاقه من حسن الأدب .

قالَ لا تَخافا إِنَّنِي مَعَكُما﴾: بالحفظ والنَصرة ﴿ أَسْمَعُ وَأَرىٰ﴾ ما يـجري بـينكما وبينه من قول وفعل ، فأُحدث في كلّ حال ما يصرف شرّه عنكما ، ويوجب نصرتي لكما .

﴿ فَأَتِياهُ فَقُولا إِنّا رَسُولا رَبَكَ فَأَرْسِلْ مَعَنا بَــنِي إِسْرائِــيلَ»: أَطْلِقُهُمْ ﴿ وَلا تُعَـذُّبْهُمْ ﴾ بالتّكاليف الصَّعبة ﴿ قَدْ جِئْناكَ بِآيَةٍ مِنْ رَبَـّكَ ﴾: بمعجزة وبرهان ﴿ وَالسَّـلامُ عَلىٰ مَنِ أَتتَبَعَ الهُدىٰ ﴾: والسّلامة من عذاب الله على المهتدين .

﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ العَدَابَ عَلَىٰ مَنْ كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴾: أَنْ العذاب على المكذَّبين للرّسل .

> ١ \_البيضاوي ٤: ٢٢ . ٢ \_النّازعات (٧٩): ١٨ و ١٩ . ٣ \_وكان اسم فرعون أبا مصعب الوليد بن مصعب . منه ﷺ في المصدر . ٤ \_علل الشّرائع ١: ٦٧ ، الباب: ٥٦ ، الحديث: ١ ، عن موسى بن جعفر ﷺ ، مع تفاوت يسير .

﴿قَالَ فَمَنْ رَبُّكُما يَا مُوسىٰ أَي: بعد ما أَتَيَاه ، وقالا له ما أمرا به .
﴿قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيءٍ خَلْقَهُ ﴾: صورته وشكله الدي يوافق المنفعة المنوطة به ﴿ قُمَّ هَدىٰ ﴾: عرّفه كيف يرتفق بما أعطى .

قال: «ليس شيء من خلق الله إلاّ وهو يعرف من شكله ، الذّكر من الأُنثى . سئل: ما معنى "ثمّ هدى"؟ قال: هداه للنّكاح والسَّفاح ' من شكله» ' .

قيل: وهو جواب في غاية البلاغة ، لاختصاره وإعرابه عن الموجودات بأسرها على مراتبها ، ودلالته على أنّ الغنيّ القادر بالذّات ، المنعِم على الإطلاق هو اللّــه تــعالى ، وأنّ جميع ما عداه مفتقر إليه ، منعم عليه في ذاته وصفاته وأفعاله ، ولذلك بهت الّذي كفر ، فلم ير إلّا صَرف الكلام عنه" .

﴿قَالَ فَما بِالْ القُرُونِ الأُولِيٰ﴾: فما حالهم بعد موتهم ، من السّعادة والشّقاوة؟

وقالَ عِلْمُها عِنْدَ رَبِّي ، يعني أنّه غيب لا يعلمه إلّا الله ، وإنّما أنا عبد مثلك لا أعلم منه إلّا ما أخبرني به ﴿ فِي كِتابٍ ، مُثْبَتُ في اللّوح المحفوظ ﴿ لا يَضِلُّ رَبِّي وَلا يَنْسَىٰ » . الضّلال: أن يُخطئ الشّيء في مكانه فلم يهتد إليه ؛ والنّسيان: أن يذهب بحيث لا يخطر بالبال .

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرضَ مَهْداً وَسَلَكَ لَكُمْ فِـيها سُبُلاً وَأَنْزَلَ مِـنَ السَّــماءِ مــاءاً فَأَخْرَجْنا بِهِ أَزْواجاً﴾: أصنافاً ﴿ مِنْ نَبَاتٍ شَـتّى﴾ .

﴿كُلُوا وَأَرْعَوْا أَنْعامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لِأُولِي النُّهيٰ ﴾: لذوي العقول النَّاهية عن اتّباع الباطل وارتكاب القبائح ؛ جمع: نُهْيَة . قال: «نحن والله أُولو النّهي»<sup>4</sup> .

> ١ ـ السَّفاح ، والتَّسافُح ، والمُسافَحَة : الزَّنَا والفجور . تاج العروس ٦ : ٤٧٦ (سفح) . ٢ ـ الكافي ٥: ٥٦٧ ، الحديث : ٤٩ ، عن أبي عبد الله عَثِلاً . ٣ ـ البيضاوي ٤: ٣٣ . ٤ ـ القمي ٢: ٦١ ، عن أبي عبد الله عَثِلاً .

و ورد: «إنّ خياركم أُولو النّهى . قيل: يا رسول الله ومن أُولو النّهى؟ فـال: هـم أُولو الأخلاق الحسنة . والأحلام الرّزينة ` . وصـلة الأرحـام . والبَـرَرَةُ ` بـالأُمّهات والآبـاء . والمتعاهدون للفقراء والجيران واليتامى . ويطعمون الطّعام . ويُفْشون السّلام فـي العـالَم . ويصلّون والنّاس نيامٌ غافلون» ` .

﴿ مِنْهَا خَلَقْناكُمْ وَفِيها نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تارَةً أُخْرَى ﴾ .

﴿قَالَ أَجِبْنَتْنَا لِتُخْرِجَنا مِنْ أَرْضِنا ﴾: أرض مصر ﴿ بِسِخْرِكَ يَا مُوسَىٰ ﴾ .

﴿فَلَـنَأْتِـيَـنَّكَ بِسِحْرٍ مِثْلِهِ فَاجْـعَلْ بَـيْنَـنَا وَبَيْنَـكَ مَـوْعِداً لا نُخْلِفُهُ نَـحْنُ وَلا أَنْتَ مَكاناً سُـوىً ﴾: منتصفاً يستوي مسافته إلينا وإليك .

﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزَّينَةِ ﴾ وهو يوم عيد كان لهم في كلّ عام ، وإنّما خصّه به ليظهر الحقّ ويزهق الباطل على رؤوس الأشهاد ، ويشيع ذلك في الأقطار . ﴿ وَأَنْ يُسحْشَسَ النّاسُ ضُحيَّ ﴾: واجتماع النّاس في ضحى .

﴿ فَتَوَلَّىٰ فِرْعَوْنُ فَـجَمَعَ كَيْدَهُ ﴾: ما يكاد به من السّحرة والاتهم ﴿ ثُمَّ أَتَىٰ ﴾ .

قالَ لَهُمْ مُوسىٰ وَيْسَكُمُ لا تَسْقَتَرُوا عَلَى اللَّهِ كَسَدِّباً ﴾ بأن تبدعو آياته سنحراً فَسَيُسْحِتَكُمْ بِعَذابٍ ﴾: فيهلككم ويستأصلكم فوقَدْ خابَ مَن أَفْتَرىٰ ﴾ .

﴿ فَتَنازَعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ ﴾ . قيل: أي: تنازعت السّحرة في أمر موسى حـين سـمعوا كلامه . فقال بعضهم: ليس هذا من كلام السّحرة <sup>٤</sup> . ﴿ وَأَسَرُّوا النَّجُويٰ ﴾ . قيل: كان نجواهم:

١ ـ الأحلام: جمع حِلْم . بالكسر ـ بمعنى العقل أو الاناءة وعـدم التـسرّع إلى الانــتقام , وهــو هــنا أظـهر . وفـي القاموس: الرزين: الثقيل ، وترزّن في الشيء: توقّر . مرآة العقول ٩: ٢٧٨ . ٢ ـ في «ب»: «والبَرازة». ٣ ـ الكافي ٢: ٢٤٠ ، الحديث: ٣٣، عن أبي جعفر على . ٤ ـ البيضاوي ٤: ٢٥ . إن غَلَبَنا موسى اتّبعناه ، أو إن كان ساحراً فسنغلبه ، وإن كان من السّماء فله أمر ` .

﴿قَالُوا إِنْ هَـٰذَانِ لَسَاحِرَانِ﴾ وهي لغة فيه ` . ﴿ يُرِيدَانِ أَنْ يُخْرِجَاكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ﴾ بالاستيلاء عليها ﴿ بِسِحْرِهِما وَيَدْهَبا بِطَرِيقَتِكُمُ المُـثْليٰ﴾: بـمذهبكم الّـذي هـو أفـضل المذاهب .

﴿ فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ﴾: فأزمعوه "واجعلوه مجمعاً عليه ، لا يتخلّف عنه واحد منكم ﴿ ثُمَّ أَنْتُوا صَـفًاً ﴾: مصطفّين ، لأنّه أَهْيَب في صدور الرّائين ﴿ وَقَدْ أَفْلَحَ اليّوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَىٰ ﴾ .

﴿ قَالُوا يَا هُوسيٰ إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَ إِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ﴾ أي: بعدما أتوا ؛ مراعاة اللأدب .

﴿قَالَ بَلُ أَلَقُوا ﴾ مقابلة أدب بأدب ، وعدم مسالاة بسحرهم ، ولأن يأتوا بأقصى وُسعهم ، ثمّ يظهر الله سلطانه ، فيقذف بالحقّ على الساطل فيدمغه . ﴿ فَإِذَا حِسبالُهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُخُيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّها تَسْعَىٰ ﴾ أي: فألقوا فإذا . قيل: لطخوها بالزّيبق ، فلمّا ضربت عليها الشّمس اضطربت ، فخيّل إليه أنّها تتحرّك ؟ .

﴿ فَأَوْجَـسَ فِي نَفْسِهِ خِـيفَةً مُوسىٰ ﴾: فأضمر فيها خوفاً ـ قال: «لم يوجس مـوسى خيفةً على نفسه ، أشفق من غلبة الجُهّال ودُوَل الضّلال»<sup>0</sup> .

﴿قُلْنَا لا تَخَفُ إِنَّكَ أَنْتَ الأَعْلَىٰ﴾ . قال: «قال: اللَّهم إنِّي أسألك بحقّ محمّد وآل

١ ـ الكشَّاف ٢: ٥٤٣ .

- ٢ وقرأ أبو عمرو: «إنّ هذين» بتشديد «إن» ونصب «هذين» . وقرأ نافع وحمزة والكساني وأبو بكر عن عــاصم بتشديد «إنّ» ، والألف في «هذان» . وقرأ إبن كثير: «إنْ» مخفَّفه «هذانُ» مشدّدة النون ، وقرأ إبن عامر بتخفيف إنون «إن» وتخفيف نون «هذان» . التّبيان ٧: ١٨٢ .
- ٣\_أَزْمَعْتُ على أمر: إذا ثبّت عليه عزمك . وقال الفرّاء: أَزْمَعْتُهُ وأَزْمَعْتُ عـليه: مـثل: اجـمعته واجـمعت عـليه . الصّحاح ٣: ١٣٢٥ (زمع) .
  - ٤\_ألبيضاوي ٤: ٢٥.

٥ ـ نهج البلاغة: ٥١ ، الخطبة: ٤ . وفيه: «بل اشفق» .

۲**۲**۷⊐الأصفى/ج۲

محمّد لما أَمَنْتَني . فقال الله: "لا تَخَفْ "» .

﴿ وَأَلْقِ ما فِي يَمِينِكَ تَلْقَفْ ما صَنَعُوا ﴾: تبتلعه بقدرة الله تعالى ﴿ إِنَّما صَنَعُوا كَيْدُ ساحِرٍ وَلا يُفْلِحُ السّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴾: حيث كان ، وأين أقبل .

﴿ فَأَلْقِمِيَ السَّحَرَةُ شُـجَّداً ﴾ أي: فألقى ، فتلقف ، فتحقَّق عند السّحرة أنَّه ليس بسحر ، وإنَّما هو من آيات الله ومعجزاته ، فألقاهم ذلك على وجوههم سجّداً للّه ؛ توبة عمّا صنعوا ، وتعظيماً لما رأوا ﴿ قالُوا آمَـنَّا بِرَبِّ هِنرُونَ وَمُوسىٰ ﴾ .

﴿قَالَ آمَنْتُمْ لَهُ ﴾ أي: لموسى ، بتضمين معنى الاتّباع ﴿قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّسَهُ لَكَبِيرُكُم ﴾: لَعظيمكم في فنّكم ، وأعلمكم به وأُستاذكم ﴿ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السَّحْرَ ﴾ وأنتم تواطأتم على ما فعلتم ﴿ فَلَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلافٍ ﴾: اليد اليمنى والرّجل اليسرى ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَ أَيُّنَا ﴾: أنا أو ربّ موسى ﴿ أَشَدُّ عَذَاباً وَأَبْقَىٰ ﴾: أدوم عقاباً .

﴿ قَالُوا لَنْ نُمؤْثِرَكَ عَلَىٰ ما جاءَنا مِنَ البَسَيَّناتِ وَالَّذِي فَطَرَنا﴾ . عـطفٌ عـلى "مـا جاءنا" أو قسم . ﴿ فَاقْضِ ما أَنْتَ قاضٍ ﴾: ما أنت صانعه أو حاكمه ﴿ إِنَّما تَـقْضِي هـُـذِهِ الحَياةَ الدُّنْيا ﴾: إنّما تصنع ما تهواه ، أو تحكم بما تراه في هذه الدّنيا ، والآخرة خير وأبقى .

﴿ إِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِـيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا﴾ من الكفر والمعاصي ﴿ وَمَا أَكْـرَهْتَنَا عَـلَيْهِ مِـنَ السَـحْرِ﴾ في معارضة المعجزة .

روي: «إنّهم قالوا لفرعون: أرِنا موسى نائماً ، فوجدوه يَحْرُسُه العصا! فقالوا: ما هـذا بسحر ، فإنّ السّاحر إذا نام بطل سحره ، فأبي إلا أن يعارضوه» ٢ . ﴿ وَاللّٰهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ .

﴿ إِنَّهُ مَنْ يَأْتِ رَبَّهُ مُجْرِماً فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لا يَمُوتُ فِـيها﴾ فيستريح ﴿وَلا يَـخْيىٰ﴾

١-الاحتجاج ١: ٥٥ . عن أبي عبد الله الله . من اللبي تُنَجَّز . ٢-البيضاوي ٤: ٢٦ : الكشَّاف ٢: ٤٤ : جوامع الجامع ٢: ٤٣٠ .

الآية: ٧٥ ــ ٨١

حياة مُهَنَّأَة .

﴿ وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِناً قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ فَأُولَـٰيِّكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ العُلَىٰ ﴾ .

﴿ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِمها الأَنْهارُ خَالِدِينَ فِمِها وَذَٰلِكَ جَزَاءُ مَنْ تَزَكَىٰ ﴾: مَنْ تطهّر من أدناس الكفر والمعاصي . والآيات الثَّلاث إمّا من كلام السّحرة أو ابتداء كلام من الله .

﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسى أَنْ أَسْرِ بِعِبادِي ﴾ أي: من مصر ﴿ فَـاضْرِبْ ﴾: فساجعل ﴿ لَهُمْ طَرِيقاً فِي البَحْرِ يَبَساً ﴾: يابساً ﴿ لا تَخافُ دَرَكاً ﴾ آمناً من أن يدرككم العدة ﴿ وَلا تَـخْشَىٰ ﴾ .

﴿ فَأَتْـبَعَهُمْ فِرْعَـوْنُ بِجُـنُودِهِ فَـغَشِـيَـهُمْ مِـنَ اليَـمِّ ماغَشِيَهُمْ ﴾: ما سمعت قصّته ، ولا يعرف كنهه إلا الله ، فيه مبالغة ووجازة .

﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَةُ وَما هَدِيٰ﴾ . روي: «إنّه لمّا انتهى إلى البحر فرآه قد يَسِسَ ، فقال لقومه: ترون البحر قد يبس من فَرَقي فصدَقوه ، فقال: "أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى" / . فذلك قوله تعالى "وأضلّ فرعون قومه وما هدى "»" .

﴿ يَا بَسْنِي إِسْرَائِـيلَ قَدْ أَنْجَيْنَاكُمْ مِنْ عَدُوَّكُمْ ﴾: فرعون وقومه ﴿ وَواعَدْنَاكُمْ جَانِـبَ الطُّورِ الأَيْمَنِ ﴾ لمناجاة موسى ، وإنزال التوارة عليه ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ المَـنَّ وَالسَّـلُوىٰ ﴾ يعنى في التيه ، كما مرّ " .

﴿كُلُوا مِنْ طَـيِّباتِ ما رَزَقْناكُمْ وَلا تَطْغَوْا فِـيهِ ﴾ بالإخلال بشكرد ، والتّعدّي لما حدّ الله لكم فيه كالشَرَف والبَطَر والمنع عن المستحق ﴿ فَيَحِلَّ عَلَـيْـكُمْ غَـضَبِي ﴾: فـيلزمكم

> ١ ـ النّازعات (٧٩): ٣٤ . ٢ ـ سعد السعود: ٢١٨ . عن تفسير الكلبي . ٣ ـ ذيل الآية: ٥٧ . من سورة البقرة .

عذابي ، ويجب لكم . قال: «هو العقاب ، إنَّ الله لا يستفزَه ` شيء ولا يغيّره» ` . ﴿ وَمَنْ يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوىٰ ﴾: فقد تردّى وهلك .

﴿ وَ إِنِّي لَـغَـفَارُ لِمَنْ تَابَ﴾ عن الشَرك ﴿ وَآمَـنَ ﴾ بما يجب الإيـمان بــه ﴿ وَعَـمِلَ صالِحاً ثُـمَّ أهْـتَدى ﴾ قال: «ثمَ اهتدى إلى ولايتنا أهل البيت» في أخبار كثيرة " .

قال: «فوالله لو أنَّ رجلاً عَبَدَ اللَّهُ عُمْرَه ما بين الرَّكن والمنقام . ثنمَ منات ولم ينجئُ بولايتنا . لأكبّه الله في النَّار على وجهه»<sup>2</sup> .

﴿ وَما أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يا مُوسىٰ ﴾ .

فقالَ هُمُ أُولاءِ عَلىٰ أَثَرِي وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضِيٰ ﴾ . قال: «ما أكل ولا شرب ولا نام ولا اشتهى شيئاً من ذلك في ذهابه ومجيئه . أربعين يوماً ؛ شوقاً إلى ربّه» <sup>م</sup>.

فِقالَ فَإِنَّا قَدْ فَـتَـنَّا قَـوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ ﴾: ابتليناهم بعبادة العِجْل بعد خـروجك مـن بينهم ﴿ وَأَضَـلَّهُمُ السّامِرِيُّ ﴾ باتّخاذ العِجْل ، والدّعاء إلى عبادته .

فَرَجَعَ مُوسى إلى قَوْمِهِ بعد استيفاء الأربعين ، وأخذ التوارة ﴿غَضْبانَ عليهم ﴿ أُسِفاً ﴾ : حزيناً بما فعلوه ﴿قالَ يا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبَّكُمْ وَعْداً حَسَناً ﴾ بأن يُعطيكم التوارة فيها هدى ونور ﴿ أَفَطالَ عَلَيْكُمُ العَهْدُ أَمْ أَرَدْتُمْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِنْ رَبَّكُمْ ﴾ التوارة ما هو مثل في الغباوة ﴿ فَأَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِي ﴾ : وعدكم إيّاي بالشّبات على الإيمان بالله والهدى ، والقيام على ما أمر تكم به .

١- ٧ يستفرّه : ٧ يستخفه , مجمع البحرين ٤: ٣٠ (فزز) .
 ٢- التّوحيد: ١٦٨ . الباب: ٢٦ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر ، ٢٢ .
 ٣- الكافي ١: ٣٩٣ . الحديث: ٣ : الأمالي (للصدوق): ٤٠٠ . الحديث: ١٣ ؛ القتي ٢: ٦٦ : مجمع البيان ٧ ـ ٨:
 ٣- الكافي ١: ٣٩٣ . الحديث: ٣ : الأمالي (للصدوق): ٤٠٠ . الحديث: ١٣ ؛ القتي ٢: ٦٦ : مجمع البيان ٧ ـ ٨:
 ٣- الكافي ١: ٣٩٣ . الحديث: ٣ : الأمالي (للصدوق): ٤٠٠ . الحديث: ١٣ ؛ القتي ٢: ٦٦ : مجمع البيان ٧ ـ ٨:
 ٣- الكافي ١: ٣٩٣ . الحديث: ٣ : الأمالي (للصدوق): ٤٠٠ . الحديث: ١٣ ؛ القتي ٢: ٦١ : مجمع البيان ٧ ـ ٨:
 ٣- الكافي ١: ٣٩٣ . الحديث: ٣ : الأمالي (للصدوق): ٢٠٠ . عن أبي عبد الله لمانية .
 ٣- عفر عنه : ١٢٩ . الحديث: ٣ : ٢٠ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٣ . عن أبي عبد الله لمانية .
 ٣- العيّاشي ١: ٢٥٩ . الحديث: ٣ - ٢ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٣ . عن أبي عبد الله لمانية .
 ٣- العيّاشي ١: ١٩٦ . الحديث: ٢ - ٢ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٣ . عن أبي جغفر نبّة ؛ عقاب الأعـ مال: ٢٥٠ .
 ٣- العيّاشي ١: ١٩٩ . الحديث: ٢ - ٢ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٣ . عن أبي جغفر نبّة ؛ عقاب الأعـ مال: ٢٥٠ .
 ٣- العيّاشي ١: ١٩٩ . الحديث: ٢ - ٢ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٣ . عن أبي عبد الله المانية .
 ٣- معن أبي عبد الله عنه .
 ٣- معن أبي عبد الله عنه .

الجزء السادس عشر / طه 🗆 ٧٦٧

الآية: ٨٧-٤٤

﴿ قَالُوا مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنا﴾: بأن ملكنا أمرنا ، أي: لو خُلّينا وأمرَنا ، ولم يُسَوِّلْ لنا السّامريّ ، لَمَا أخلفنا . ﴿ وَلَـٰكِنَا حُـمَّلْنا أَوْزَاراً مِنْ زِينَةِ القَوْمِ ﴾: احمالاً من حُليّ القبط ﴿ فَقَذَفْناها ﴾ أي: في النّار ﴿ فَكَذَلِكَ أَلْقى السّامِرِيُّ ﴾ أي: ماكان معه منها .

﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَداً ﴾ من تلك الحُليَ المذابة ﴿ لَـهُ خُـوارُ ﴾: صوت العـجل ﴿ فَقَالُوا ﴾ يعني السّامريّ ومن افتتن به أوّل ما رآه ﴿ هَـٰذَا إِلَىٰهُكُمْ وَ إِلَـٰهُ مُوسىٰ فَنَسِيَ ﴾ قيل: يعني فنسيه موسى وذهب يطلبه عند الطّور ، أو فنسي السّامريّ ، أي: ترك ماكان عليه من إظهار الإيمان <sup>(</sup> .

﴿ أَفَلا يَرَوْنَ أَنْ لا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلاً وَلا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرّاً وَلا نَفْعاً ﴾ .

﴿وَلَقَدْ قَالَ لَهُمْ هَـٰرُونُ مِنْ قَبْلُ»: من قبل رجوع موسى ﴿يا قَوْمِ إِنَّما فُـتِنْتُمْ بِـهِ»: بالعجل ﴿وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمـٰنُ﴾ لا غير ﴿فَاتَبِعُونِي وَأَطِيعُوا أَمْرِي﴾ في الثّبات على الدّين.

قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ ﴾: على العجل ﴿ عـاكِفِينَ ﴾: مقيمين ﴿ حَتَّىٰ يَـرْجِعَ إِلَـيْنَا مُوسىٰ ﴾ . القمي: فهموا بهارون فهرب منهم " ، وبقوا في ذلك ، حتَّى تمّ ميقات موسى " .

قالَ يا هـٰرُونُ ﴾ أي: قال له موسى لمّا رجع ﴿ ما مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَـلُوا ﴾ .
أَلَا تَـتَّبِعَنِ ﴾ أي: تأتي عقبي وتلحقني : و«لا» مزيدة ، كما في قوله "ما مـنَعَكَ أَلَا يَسْجُدَ" ٤ .

قالَ يا بْنَ أُمَّ لا تَأْخُذ بِلِحْيَتِي وَلابِرَأْسِي إِنِّي خَـشِيتُ أَنْ تَقُولَ فَـرَّفْتَ بَيْنَ بَـنِي إِسْرائِـيلَ﴾ قال:«يعني لو فعلت ذلك لتفرّقوا»<sup>0</sup>.﴿وَلَمْ تَرْقُبْ قَوْلِي﴾ حين قلت: ٱأْخُلُفْني في

**۸-۷** ◘ الأصفيٰ / ج ۲

قَوْمي وَأَصْلِحْ ``، فإنّ الإصلاح في حفظهم. والمداراة بينهم إلى أن ترجع اليهم فتدارك الأمر. ﴿قالَ فَسما خَسطَبُكَ يا سامِرِيُّ ﴾ أي: ثمَ أقبل عليه وقال له منكراً: ما طلبك له ، وما الّذي حملك عليه؟!

﴿قَالَ بَصُرْتُ بِما لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ ﴾: عَلِمْتُ ما لم يعلمون وفطنتُ لما لم يفطنوا له ، وهو أنّ الرسول الذي جاءك روحاني محض ، لا يمس أثره شيئاً إلا أحياه . . ﴿ فَعَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَرِ الرَّسُولِ ﴾ القمي: يعني من تحت حافر رَمَكَةِ جبرئيل في البحر " . [والرَّمَكُ والرَّمَكَةُ: الأُنثى من البراذين <sup>1</sup>]<sup>6</sup> . ﴿ فَنَبَدْتُها ﴾ يعني أمسكتها فنبذتها في جوف العجل ، وقد مضت هذه القصّة في سورة البقرة " ، ثم في سورة الأعراف " . ﴿ وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي ﴾: زيّنت .

قالَ فَاذَهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الحَياةِ أَنْ تَقُولَ لا مِساسَ > خوفاً أن يمسّك أحد فياخذك الحمى، ومن مسّك فتحامي النّاس ويحاموك، وتكون طريداً وحيداً، كالوحشيّ النّافر. القتي: يعني ما دمت حيّاً وعقبك هذه العلامة فيكم قائمة، حتّى تعرفوا أنّكم سامريّة، فلا يغترّ بكم النّاس، فهم إلى السّاعة بمصر والشّام معروفين بـ«لا مساس» أ. ورد: إنّ موسى همّ بقتل السّامريّ، فأوحى اللّه إليه: لا تقتله يا موسى ، فإنّه سخيّ» أ.

﴿ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً ﴾ في الآخرة ﴿ لَنْ تُخْلَفَهُ وَأَنْظُرُ إِلَىٰ إِلَىٰهِكَ الَّذِي ظَـلْتَ عَـلَيْهِ عاكِفاً ﴾: ظللت ' على عبادته مقيماً . حذف اللام تخفيفاً . ﴿ لَـنُحَـرَّقَـنَّهُ ﴾ بالنّار أو بالمِبرد ، والتَشديد للمبالغة في حرق إذا برد بالمبرد . وفي قراءة عليَ غَيْبُ فتح النون ' . وقد سبق ذكر وقوع الأمرين " . ﴿ ثُمَّ لَـنَنْسِفَـنَّهُ ﴾: لنذرينَه زماداً أو مبروداً ﴿ فِي اليَمَ نَسْفاً ﴾ .

﴿ إِنَّما إِلـٰهُكُم اللَّهُ الَّذِي لا إِلــهَ إِلاَّ هُــوَ وَسِـعَ كُلَّ شَيءٍ عِلْماً ﴾ .

﴿كَذَلِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنباءٍ ما قَدْ سَبَقَ وَقَدْ آتَيْناكَ مِنْ لَدُنّا ذِكْراً﴾ .

﴿ مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ القِمِامَةِ وِزْراً ﴾: عقوبة ثقيلة فادحة <sup>م</sup> على كـفره وذنوبه .

< خالِدِينَ فِيهِ، في الوزر ﴿ وَساءَ لَهُمْ يَوْمَ القِيامَةِ حِمْلاً» .

في أنفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ المُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرْقاً ﴾ . قيل: يعني زُرْق العيون ،
 لأن الزُرْقَة <sup>(1</sup> أسوء ألوان العين وأبغضها عند العرب<sup>7</sup> . وقيل: أي: عمياً ، فإنّ حدقة الأعمى تزراق<sup>4</sup> . وقيل: أي: عمياً ، فإنّ حدقة الأعمى تزراق<sup>4</sup> . وقيل: أي . عمياً ، فإنّ حدقة الأعمى أن يُؤْرُفُوها<sup>11</sup> .

﴿ يَتَخافَتُونَ بَيْنَهُمْ ﴾: يَخْفِضون أصواتهم لما يملأ صدورهم من الرّعب والهـول ﴿ إِنّ

• ٧٧ تا الأصفى اج ٢

لَبِثْتُمْ إِلَّا عَشْراً﴾ . يستقصرون مدّة لبثهم في الدّنيا ـ أو في القبر ـ لزوالها . ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِما يَقُولُونَ ﴾ أي: بمدّة لبثهم . ﴿ إِذْ يَـقُولُ أَمْتَلُهُمَ طَرِيقَةً ﴾: أعد لهــم . القمي: أعلمهم وأصلحهم ' . ﴿ إِنْ لَبِثْتُمْ إِلَا يَوْماً ﴾ .

﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الجِبالِ»: عن مآل أمرها ﴿ فَــقُلْ يَـنْسِفُها رَبِّي نَسْفاً» . قـال: «يسوقها بأن يجعلها كالرّمال ، ثمّ يرسل عليها الرّياح فتفرّقها» "

﴿ فَـيَذَرُها﴾: فيذر الأرض ﴿قاعاً﴾: خالياً ﴿ صَـفْصَـفاً﴾: مستوياً كأنَّ أجزاءَها على صفَّ واحد . القمّي: القاع: الَّذي لا تراب فيه ، والصَّفصف: الَّذي لا نبات له".

﴿لا تَرِيْ فِـيها عِوَجاً﴾: اعوجاجاً ﴿وَلا أَمْتَا﴾ ولا نُتُّواً ٤.

﴿ يَوْمَـــبَذٍ يَــتَّبِعُونَ الدَّاعِيَ»: داعي الله إلى المحشر ﴿ لا عِوَجَ لَهُ ﴾: لا يعوج له مدعوّ ولا يعدل عنه ﴿ وَخَشَعَتِ الأَصْواتُ لِلرَّحْمــٰنِ فَلا تَسْمَعُ إِلّا هَمْساً ﴾: صوتاً خفيّاً لمهابته .

قال: «جمع الله النّاس في صعيد واحد حُفاة عُراة ، فيوقفون في المحشر حتّى يَعْرَقُوا عرقاً شديداً . وتشتدَّ أنفاسهم ، فيمكثون في ذلك مقدار خمسين عــاماً . وهــو قــول اللّــه عزّوجلّ "وخشعت الأصوات للرّحنن فلا تسمع إلّا همساً "»° .

﴿ يَوْمَئِدِ لا تَنْفَعُ الشَّفاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَـٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً ﴾: إلا شفاعة من أذن له ، أو إلا من أذن في أن يشفع له ، ورضي لأجله قول الشّافع ، أو قوله في شأنه .

﴿ يَعْلَمُ ما بَيْنَ أَيْدِيسِهِمْ ﴾: ما تقدّمهم من الأحوال ﴿ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾: ومـا بـعدهم مـمّا يستقبلونه ﴿ وَلا يُحِـيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ .

> ١ ـ القمّي ٢: ٢٤ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٢٩ ، عن النّبيَّ يَبْتُوْنَ . ٣ ـ القمّي ٢: ١٧ . ٤ ـ نَتَا عضوه يَنْتُو نتواً: وَرِمَ . القاموس المحيط ٤: ٣٩٩ (نتو) . ٥ ـ القمّي ٢: ٢٤ ، عن أبي جعفر عليَّة .

الآية: ١١١-١٤٤

قال: «لا يحيط الخلايق بالله عزّوجلَ علماً ، إذ هو تبارك وتعالى جَعَلَ على أبصار القلوب الغطاءَ ، فلا فهم يناله بالكيف ، ولا قلب يثبته بالحدَّ ، فلا تصفه إلَّاكما وصف نفسه "لَيْسَ كَمِثْلهِ شَيءٌ وَهُوَ السَّميعُ البَصيرُ" ` "الأَوَّلُ والآخِرُ والظُّاهِرُ والباطِنُ ` " "الخالِقُ البارِئُ الْمُصَوِّرُ \* خلق الأشياء ، فليس من الأشياء شيءُ مثلَه ، تبارك وتعالى» .

﴿ وَعَنَتِ الوُجُوهُ لِلْحَيِّ القَـيُّومِ»َ: ذلَت وخضعت له خضوع العُناة ، وهم الأُسْارَى في يد المَلِكِ القهّار ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً» .

﴿وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحاتِ﴾ بعضَها ﴿وَهُوَ صُوْمِنُ فَلا يَخافُ ظُلْماً﴾: منع ثـواب مستحقٌ بالوعد ﴿وَلا هَـضْماً﴾: ولاكسراً منه بنقصان ـ قال: «لا ينقص من عمله شـيء ، قال: وأمّا ظلماً: يقول: لن يذهب به»<sup>7</sup> .

﴿ وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ قُـرَآناً عَرَبِيّاً﴾: كَـلَه عـلى هـذه الوتـيرة ﴿ وَصَــرَّفْنَا فِــيهِ مِـنَ الوَعِـيدِ»: مكّررين فيه آيات الوعيد ﴿ لَـعَلَّـهُمْ يَـتَّقُونَ ﴾ المعاصي ، فيصير التّـقوى لهـم ملكة ﴿ أَوْ يُسخدِتُ لَهُمْ ذِكْراً ﴾: عظة واعتباراً حين يسمعونها ؛ فيثبّطهم عنها ، ولهذه النّكتة أسند التّقوى إليهم ، والإحداث إلى القرآن .

﴿ فَتَعالى اللَّهُ المَلِكُ الحَقَّ ﴾ عن مماثلة المخلوقين . ﴿ وَلا تَعْجَلُ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضِىٰ إِلَـيْكَ وَحْيُهُ ﴾ . القمّي: كان رسول اللَّه تَنْتَظْنُهُ إذا نزل عليه القرآن بادر بقراءته قبل نزول تمام الآية ، والمعنى فأنزل اللَه <sup>٧</sup> . ﴿ وَقُلْ رَبَّ زِدْنِي عِلْماً ﴾: سل اللّه زيادة العلم بدل

> ١ ـ في المصدر: «بالحدود» . ٢ ـ الشَّورى (٤٢): ١١ . ٤ ـ الحديد (٥٩): ٢٤ . ٥ ـ التَوحيد: ٢٦٣ ، الباب: ٣٦ ، ذيل الحديث الطَّويل: ٥ . عن أمير المؤمنين علَيْلًا . ٦ ـ القمّي ٢: ٦٧ ، عن أبي جعفر علَيْلًا . ٧ ـ القمّي ٢: ٦٥ .

الاستعجال ، فإنَّ ما أُوحي إليك تناله لا محالة . قال: «إذا أتى عليَّ يوم لا أزداد فيه علماً يقرّبني إلى الله ، فلا بارك اللّه لي في طلوع شمسه» .

﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنا إِلَىٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ .

قال: «إنَّ اللَّه عهد إلى آدم أن لا يقرب هذه الشَّجرة ، فلمَّا بلغ الوقت الَّذي كان في علم اللَّه أن يأكل منها نسى فأكل منها» .

وفي رواية: «فقالا: نعم يا ربّنا لا نقربها ولا تأكل منها ، ولم يستثنيا في قولهما: نعم ، فوكلهما اللّه في ذلك إلى أنفسهما وإلى ذكرهما»<sup>٣</sup> .

وفي أُخرى: «عَهِدَ إليه في محمّد والأثمّة من بعده ، فترك ولم يكن له عزم فيهم إنّهم هكذا»<sup>4</sup> .

أقول: الاعتماد على الرّواية الأخيرة ، لعدم جواز المؤاخذة على النّسيان ، ولأنّ آدم لم ينس النّهي . وقد ورد إنّه سئل: كيف أخذ اللّه آدم على النّسيان؟ فقال: «إنّه لم ينس ، وكيف ينسى! وهو يذكره ، ويقول له إبليس: "مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمًا عَنْ هٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَنْ تَكُونًا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونًا مِنَ الْخَالِدينَ "<sup>٥</sup>» . ويجوز أن يكون المنسيُّ عزيمة النّهي ، بحيث لا يقبل التَّأويل ، وغير المنسيَّ أصل النّهي .

﴿ وَ إِذ قُلْنا لِلْمَلائِكَةِ أَسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِي ﴾ .

الجزء السادس عشر / طه 🗆 ۷۷۳

﴿فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَـٰذَا عَدُوٌ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلا يُخْرِجَـنَّكُما مِنَ الجَنَّةِ فَتَشْقَىٰ﴾ . ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَـجُوعَ فِـيها وَلا تَـعْرىٰ﴾ . ﴿وَأَنتَكَ لا تَـظْمَوُا فِـيها وَلا تَضْحِىٰ﴾ .

﴿ فَوَسُوَسَ إِلَيْهِ الشَّـيْطانُ قالَ يا آدَمُ هَلْ أَدُلَتُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ الْخَلْدِ﴾: الشّجرة الـتي من أَكَلَ منها خُلَّدَ ولم يمت أصلاً ﴿ وَمُلْكٍ لا يَبْلَىٰ ﴾: لا يزول ولا يَظعُف .

﴿ فَأَكَلا مِنْها فَبَدَتْ لَهُما سَوْآتُهُما وَطَفِقا يَـخْصِفانِ عَلَيْهِما مِنْ وَرَقِ الجَنَّةِ ﴾: أخذ يلزقان الورق على سوآتهما للتَستَر ﴿ وَعَصىٰ آدَمُ رَبَّهُ ﴾ بالأكل من الشّجرة ﴿ فَـغَوىٰ ﴾: فضلَ عن المطلوب وخاب ، حيث طلب الخُلد بأكلها .

< ثُمَّ أَجْتَبادَ رَبُّهُ ﴾: اصطفاه وقرّبه ، بالحمل على التوبة والتّوفيق له ﴿ فَـتابَ عَـلَيْهِ وَهَدِيْ ﴾ .

﴿ قَالَ أَهْبِطا مِنْها جَمِيعاً بَعْضُكُمْ لِـبَعْضٍ عَدُوَّ فَإِمّا يَأْتِيمَنَّكُمْ مِنِّي هُدئ فَمَنِ أَ تَبَعَ هُدايَ فَلا يَضِلُّ﴾ في الدّنيا ﴿ وَلا يَـشْقَىٰ﴾ في الآخرة .

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً ﴾: ضيّقاً . قال: «هي والله للنّصّاب في الرّجعة ، يأكلون العذرة» ( . ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ القِيامَةِ أَعْمِيٰ ﴾ .

﴿قَالَ رَبٍّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنْتُ بَصِـيراً ﴾ .

﴿قَالَ كَذَلِكَ ﴾ أي: مثل ذلك فَعَلْتُ ، ثمّ فشر ، ﴿ أَتَمَتُكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا ﴾: فعميت عنها وتركتها غير منظور إليها ﴿ وَكَذَلِكَ ﴾: ومثل تركك إيّاها ﴿ اليَوْمَ تُنْسِي ﴾: تترك في العمى والعذاب .

و ورد: «إنّ الذّكر: ولاية أمير المؤمنينﷺ ، والعمى: عمى البصر في الآخرة وعمى القلب في الدّنيا عن ولايته . والآيات: الأنمّة . فنسيتها يعني تركتها وكذلك اليوم تترك في

١ ـ القمّي ٢: ٦٥ . عن أبي عبد اللَّه ﷺ .

النَّار . كما تركت الأئمَّة فلم تطع أمرهم» · .

﴿ وَكَذَلِكَ نَجْزِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يَـوَّمِنْ بِآياتِ رَبِّهِ وَلَعَذابُ الآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ ﴾ من ضَنْك العيش ومن العمى . ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ ﴾ يبيّن لهم ﴿كَمْ أَهْـلَكْنا قَـبْلَهُمْ مِـنَ القُـرُونِ يَـمْشُونَ فِي مَساكِـنِهِمْ ﴾ ويشاهدون آثار هلاكهم ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لِأُولِي النَّهىٰ ﴾: لذوى العقول النّاهية عن التغافل والتعامى .

﴿ وَلَوْلا كَلِمَةً سَـبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾ وهي العِدَةُ بتأخير عذاب هـذه الأَمّـة إلى الآخـرة ﴿ لَكَانَ لِزاماً ﴾: لَكان مثل ما نزل بعاد وثمود لازماً لهذه الكفرة ﴿ وَأَجَلَّ مُسَـمًى ﴾ . عطفُ على «كَلِمَة» أي: ولولا العِدَةُ بتأخير العذاب ، وأجل مسمًى لأعمارهم أو لعذابهم ، لَكان العذاب لزاماً ؛ والفصل للدّلالة على استقلال كلَّ منهما بنفي لزوم العذاب .

﴿ فَاصْبِرْ عَلَىٰ ما يَقُولُونَ وَسَبَحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّـمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِها وَمِنْ آناءِ اللَّيْلِ، ساعاته ﴿ فَسَبَحْ وَأَطْرافَ النَّهارِ لَـعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾ طمعاً أن تنال عند الله ما به ترض .

سئل عن هذه الآية؟ فقال: «فريضة على كلَّ مسلم أن يقول قبل طلوع الشَّمس وقبل غروبها عشر مرَّات: لا إلَّا اللَّه وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، يحيى ويميت ، وهو حيَّ لا يموت ، بيده الخير وهو على كلَّ شيء قدير» <sup>7</sup> . وقال: « وأطرَّافَ النَّهَار " يعني تطوّع بالنِّهار» <sup>7</sup> .

﴿ وَلا تَشَـدَّنَّ عَيْنَيْكَ ﴾ أي نَظَرهما ﴿ إِلَىٰ ما صَتَّعْنا بِهِ أَزُواجاً مِنْهُمْ ﴾: أصـنافاً مـن الكفرة ﴿ زَهْرَةَ الحَياةِ الدُّنْيا ﴾: زينتها وبهجتها ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِـيهِ ﴾: لنبلوهم ونختبرهم فيه أو لنعذّبهم في الآخرة بسببه ﴿ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرُ وَأَبْقَىٰ ﴾ أي: الهدى والنّبوّة ، فإنّه لا ينقطع .

> ١ \_الكافي ١: ٤٣٥ ، الحديث: ٩٢ . عن أبي عبد الله الله الله عنه . ٢ \_الخصال ٢: ٤٥٢ ، الحديث: ٥٨ ، عن أبي عبد الله الله . ٣ \_الكافي ٣: ٤٤٤ ، الحديث: ١١١ . عن أبي جعفر الله .

الجزء المادس عشر / طه 🗆 ٧٧٥

الآية: ١٣٢ ـ ١٣٥

قال: «لمّا نزلت هذه الآية استوى رسول الله تُنَبَّرَنُّهُ جالساً، ثمّ قال: من لم يتعزّ بعزاء اللّه تقطّعت نفسه على الدّنيا حسرات ، ومن أَتْبَعَ بصره ما في أيدي النّاس طال همّه ولم يشف غيظه ، ومن لم يعرف أنّ للّه عليه نعمة إلّا في مطعم ومشرب قصر أجله ودنا عذابه»<sup>(</sup> .

﴿ وَأَمَّرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَأَصْطَبِرْ عَلَيْها ﴾: وداوِمْ عليها ﴿ لا نَسْأَلُكَ رِزْقاً ﴾: أن ترزق نفسك وأهلك ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُكَ ﴾ وإيّاهم ، ففرّغ بالك للآخرة ﴿ وَالعاقِبَةُ ﴾ المحمودة ﴿ لِلتَّقُوىٰ ﴾: لذوي التّقوى .

قال: «أمر الله نبيّه أن يخصّ أهل بيته و[هم] " أهله دون النّاس ، ليعلم النّاس أنّ لأهله عند اللّه منزلة ليست لغيرهم ، فأمرهم مع النّاس عامّة ، ثمّ أمرهم خاصّة» " .

و ورد: «فكان يجيء إلى باب عليّ وفاطمة عند حضور كلّ صلاة ، فـيقول: الصّـلاةَ رحمكم الله . حتّى فارق الدّنيا»<sup>4</sup> .

﴿ وَقَالُوا لَوْلا يَأْتِمِنا بِآيَةٍ مِنْ رَبَّهِ أَوَلَمْ تَأْتِهِمْ بَيِّنَةُ مافِي الصَّحْفِ الأُولىٰ ﴾ فـإنّ القرآن مشتمل على زبدة ما فيها من العقايد والأحكام الكلّيّة .

﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُناهُمْ بِعَدَابٍ مِنْ قَبْلِهِ ﴾: من قبل محمّد تَبَرَّقَةُ ﴿ لَقَالُوا رَبَّنا لَوْلا أَرْسَلْتَ إِلَيْنا رَسُولاً فَنَسَتَبِعَ آياتِكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَذِلَّ ﴾ بالقتل والسّبي في الدّنيا ﴿ وَنَخْرَىٰ ﴾ بدخول النّار في الآخرة .

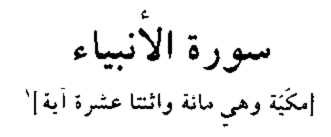
 فَنُ كُلُّ مُتَـرَبِّصُ >: كلّ واحد منّا ومنكم منتظر لما يؤول إليه أمره ﴿ فَـتَـرَبَّـصُوا فَسَـتَعْلَـمُونَ مَنْ أَصْحابُ الصِّراطِ السَّـوِيِّ وَمَنِ أَهْتَدَىٰ ﴾ .

> ١ ـ القمّي ٢: ٦٦ . عن أبي عبد اللَّه ﷺ . ٢ ـ ما بين المعقوفتين لم ترد في «ألف» والمصدر . ٣ ـ عوالي اللثالي ٢: ٢٢ ، الحديث: ٤٩ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٤ ـ عيون أخبار الرّضا ﷺ ١، ٢٤٠: الباب: ٢٣ ؛ القمّي ٢: ٦٧ .

۲۷۷۹ الأصفي / ج۲

قال: «سئل في حديث: فمَن الوليّ يا رسول الله؟ قال: وليّكم في هذا الزّمان أنا ، ومن بعدي وصيّي ، ومن بعد وصيّي لكلّ زمان حجج الله ، لكيلا تقولون كما قال الضّلّال من قبلكم فارقهم نبيّهم: "ربّنا لولا أرسلت" الآية وإنّما كان تمام ضلالتهم جهالتهم بالآيات ، وهم الأوصياء ، فأجابهم الله: "قل كلّ متربّص" الآية ، وإنّما كان تربّصهم أن قالوا: نحن في سعة من معرفة الأوصياء ، حتّى يُغْلِنَ إمامُ علمَه» ".

> ١-في «ألف»: «هذه» . ٢-كشف المحجّة الابن طاووس»: ١٩٠ . عن أمير المؤمنين فيَّة .



بسم الله الرحمٰن الرحيم ﴿ إِقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ ﴾ أي: القيامة ﴿ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ﴾ . ﴿ ما يَأْتِـيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبَّهِمْ مُحْدَثٍ ﴾ لكي يتَعظوا بالتَكرير ﴿ إِلَّا أَسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾: يستهزئون .

﴿ لاهِـيَةً قُلُوبُهُمْ وَأَسَـرُوا النَّجْوى الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ . أبدل من الضَّـمير ليُـنَبُّهَ عـلى ظلمهم ، ﴿ هَلْ هـٰذا إِلّا بَـشَرُ مِثْلَكُمْ أَفَتَأْتُونَ السَّـحْرَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ .

﴿ قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ القَوْلَ فِي السَّمَاءِ وَالأَرضِ ﴾ جهراً كان أو سرّاً ﴿ وَهُـوَ السَّـمِـيعُ العَلِـيمُ ﴾ .

﴿ بَلْ قَالُوا أَضْعَاتُ أَحُلامٍ بَلِ أَفْتَرَاءُ بَلْ هُوَ شَعِرُ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الأَوْلُونَ﴾ مثل اليد البيضاء وإحياء الموتى .

﴿ ما أَمَنَتْ قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكُناها ﴾ باقتراح الآيات لمّا جاءتهم ﴿ أَفَهُمْ يُمؤْمِنُونَ ﴾ وهم أعتى منهم .

۱ \_ مابين المعقوفتين من «ب» .

۷۷۸ الأصفى / ج ۲

الآية: ٧\_٢٢

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ﴾ . قيل: جواب لقولهم: "هَل هٰذا إِلَّا بَشَــرٌ مِثْلَكُمْ ` . ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنَ كُمْنَـتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ . مرّ تفسيره في سورة النّحل ' . ﴿ وَمَا جَعَلْنَاهُمْ جَسَداً لا يَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوا خَالِدِينَ ﴾ . نفي لمــا اعــتقدوه أنّ

الرّسالة من خواصّ الملك . ﴿ ثُمَّ صَدَقْناهُمُ الوَعْدَ فَأَنْجَيْناهُمْ وَعَنْ نَشاءُ ﴾ ممّن آمن بهم ومن في إبقائه حكمة ؛

كمن يؤمن هو أو واحد من ذرّيّند ﴿ وَأَهْلَكُنَا السُّسْرِفِينَ ﴾ .

﴿ لَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَاباً ﴾ بعني الفرآن ﴿ فِسِيهِ ذِكْرُكُمْ ﴾: صِيتكم ۖ أو موعظتكم ﴿ أَقَلا تَعْقِلُونَ ﴾ .

> ﴿ وَكَمْ قَصَمْنا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنْشَأْنَا بَعْدَها قَوْماً آخَرِينَ ﴾ . ﴿ فَلَمّا أَحَسُوا بَأْسَنا إِذا هُمْ مِنْها يَرْكُضُونَ ﴾ قال: «يهربون» <sup>٤</sup> .

لا تَرْكُضُوا وَاَرْجِعُوا إِلَىٰ ما أَنْرِفْتُمْ فِـيهِ ﴾ من التّنعَم والتّـلذُد . والإتـراف: إيـطار النّعمة . ﴿ وَمَساكِنِكُمْ ﴾ . قيل لهم ذلك استهزاء . ﴿ لَعَـلَّكُمْ تُسْأَلُونَ ﴾ . قيل: يعني تسألون من دنياكم شيئاً . فإنّكم أهل تروة ونعمة <sup>6</sup> .

قيل: نزلت في أهل اليمن ، كذَّبوا نبيَّهم حنظلة وقتلوه ، فسـلَّط اللُّـه عـليهم بـخت

١- البيضاوي ٢٦:٤.
 ٢- ذيل الأية: ٢٢.
 ٣- ذيل الأية: ٢٢.
 ٣- الصَّيتُ: الذكر الجعبل ألذي بنتشر في الدس ، دون المسيح ، وأصله من الواو ، وإلَما القلبت ياء الكسار ما قبلها ،
 ٣- الصَّيتُ: الذكر الجعبل ألذي بنتشر في الدس ، دون المسيح ، وأصله من الواو ، وإلَما القلبت ياء الكسار ما قبلها ،
 ٣- الصَّيتُ: الذكر الجعبل ألذي بنتشر في الدس ، دون المسيح ، وأصله من الواو ، وإلَما القلبت ياء الكسار ما قبلها ،
 ٣- الصَّيتُ: الذكر الجعبل ألذي بنتشر في الدس ، دون المسيح ، وأصله من الواو ، وإلَما القلبت ياء الكسار ما قبلها ،
 ٣- الصَّيتُ: الذكر الجعبل ألذي بنتشر في الدس ، دون المسيح وبين الذكر المعلوم . الصّحاح ١: ١٢٥٧ صوت ،
 ٢- الكافي ٨: ٧٤ . قطعةً من حديث ٢٠ . عن علي بن الحسين - ٢٤ .
 ٣- الكافي ٨: ٢٤ . قطعةً من حديث ٢٠ . عن علي بن الحسين - ٢٤ .
 ٣- الكافي ٨: ٢٤ . قطعةً من حديث ٢٠ . عن علي بن الحسين - ٢٤ .
 ٣- الكافي ٨: ٢٤ . قطعةً من حديث ٢٠ . عن علي بن الحسين - ٢٤ .
 ٣- الكافي ٨: ٢٤ . قطعةً من حديث ٢٠ . عن علي بن الحسين - ٢٤ .
 ٣- الكافي ٨: ٢٠ . الغوي ٣٠ . ٢٠ . عن قتادة .
 ٣- حلطلة بن صقوان الرسي: من أنبياء العرب في الجاهلية . كان في القترة التي بين الميلاد وظهور الإسلام . وهو من أصحاب الرس الوارد ذكرهم في القرآن ، بعت لهدايتهم فكذّبوه وقتلوه . وقني خسير أورده الهـمداني أن من أصحاب الرس الوارد ذكرهم في القرأن ، بعت لهدايتهم فكذّبوه وقتلوه . وقني خسير أورده الهـمداني أن المالي المالي المالي الولاد ذكرهم في القرأن ، بعت لهدايتهم فكذّبوه وقتلوه . وقني خسير أورده الهـمداني أن المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي الوارد ذكرهم في القرأن ، بعت لهدايتهم فكذّبوه وقتلوه . وقني خسير أورده الهـمداني أن المالي المالي المالي القرأن ، بعت لهدايتهم فكذّبوه وقتلوه . وقني خسير أورده الهـمداني أن المالي المالي الوارد ذكرهم في القرأن ، بعت لهدايتهم المالي ال

جماعة قبل الإسلام عثروا بقبر حنظلة صاحب الرسّ ورأوا في يده خاتماً كتب عليه: أنا حنظلة بـن صفوان رسول الله . ورأوا مكتوباً عند رأسه: بعثني الله إلى جثيّر والعرب من أصل الرسّ فكذبوني وقتلوني . وقال ابن خلدون: والرسّ ما بين نجران إلى اليمن ، ومن حضر موت إلى اليمامة . الأعلام (للزّركلي) ٢، ٢٨٦ . الجزء السابع عشر / الأنبياء 🗆 ٧٧٩

الآية: ١٤\_٨٢

نصّر <sup>۱</sup> ، حتَّى أهلكهم بالسّيف <sup>۲</sup> . و ورد: «إنَّ ذلك في زمان القائم ، يفعل ذلك ببني أُميّة حين يهربون إلى الرّوم ، يسألهم

الكنوز وهو أعلم بها»" في حديث هذا معناد .

﴿ قَالُوا يَاوَيُلُنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ .

﴿ فَما زَالَتْ تِلْكَ دَعُواهُمْ ﴾ أي: يدعون الويل ﴿ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً ﴾ كــالنّبت المحصود ﴿ خامِدِينَ ﴾: ميتنين . قال: «بالسّيف»<sup>4</sup> .

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لاَعِـبِينَ ﴾ وإنّما خلقناهما تبصرة للـنُظّار . وتذكرة لذوي الاعتبار . وتسبيباً لما ينتظم به أُمور العباد في المعاش والمعاد .

لَوْ أَرَدْنَا أَنْ نَتَتَخِذَ لَهُواً ﴾: ما يتلهَى به ويلعب ﴿ لَاتَّتَخَذَناهُ مِنْ لَـدُنّا ﴾ . قيل: أي: من جهة قدرتنا أو من عندنا ، ممّا يليق بحضرتنا من الرّوحانيّات لا من الأجسام ° . ﴿ إِنْ كُنّا فاعِليينَ ﴾ .

﴿ بَلْ نَقْذِفٌ بِالحَقِّ عَلَى الباطِلِ فَيَدْمَعُهُ ﴾: فيمحقة ﴿ فَإِذا هُو زَاهِقٌ ﴾: هالك ؛ إضرابٌ عن اتّخاذ اللّهو ، وتنزيهُ لذاته سبحانه من اللّعب ، أي: من شأننا أن نُغَلَّبَ الحقّ الّذي من جملته الجِدٌ ، على الباطل الّذي من عداده اللّهو .

قال: «ليس من باطل يقوم بإزاء حقَّ إلَّا غلب الحقَّ الباطل ، وذلك قوله تعالى ، وتلا الآية»<sup>7</sup> . ﴿ وَلَكُمُ الوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ ﴾ ممّا لا يجوز عليه .

> ١ ـ مرّت ترجمته في ذيل الآية: ٨ من سورة بني اسرائيل . ٢ ـ البيضاوي ٤: ٣٦ . ٤ ـ الكافي ٨: ٥١ ـ ٥٦ ، الحديث: ١٥ . عن أبي جعفر ميَّة . ٤ ـ المصدر : ٥٢ ، ذيل الحديث: ١٥ : وتأويل الآيات الظّاهرة: ٣٢٠ ، عن أبي جعفر غيَّة . ٥ ـ البيضاوي ٤: ٣٧ ، وفيه: «من المجرّدات» بدل: «من الرّوحانيّات» . ٦ ـ المحاسن ١: ٢٢٦ ، الباب: ١٤ ، الحديث: ١٥٢ ، عن أبي عبد الله غيَّة .

﴿ وَلَهُ مَنْ فِي السَّمـٰواتِ وَالأَرضِ وَمَـنَ عِـنْدَهُ﴾ قـال: «يـعني المـلائكة» \ ، ﴿لا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبادَتِهِ وَلا يَسْتَحْسِرُونَ ﴾: ولا يعيون منها .

< يُسَمِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهارَ لا يَفْتُرُونَ ﴾ . قال: «أنفاسهم تسميح» ٢. وفي رواية: «ليس شيء من أطباق أجسادهم إلا ويسبّح الله ويحمده من ناحيته بأصوات مختلفة» ٢.

أَمِ أَتَخَذُوا آلِمَةً مِنَ الأَرضِ هُمْ يُنْشِرُونَ ﴾ الموتى ، وهم وإن لم يصرّحوا به لكن لزمهم ذلك ، فإنَ من لوازم الإلهيّة الاقتدارَ على ذلك ، والمراد به تجهيلهم والتّهكّم بهم .

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِما آلِـهَةُ إِلَّا اللَّهُ﴾: غير الله ﴿ لَفَسَدَتا ﴾: لبطلتا وتفطَّرتا ، وقــد وجــد الصّلاح وهو بقاء العالَم ، فَدَلَ على أنَّ صانعه واحد .

سئل: ما الدّليل على أنّ اللّه واحد؟ قال: «اتّصال التّدبير وتمام الصّنع كما قال ، وتلا الآية»<sup>ع</sup> . ﴿ فَسُبْحانَ اللَّهِ رَبِّ العَرْشِ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ .

لا يُسْأَلُ عَمّا يَفْعَلُ قال: «لأنّه لا يفعل إلّا ما كان حكمةً وصواباً ، وهـو المـتكبّر الجبّار والواحد القهّار ، فمن وَجَدَ في نفسه حَرَجاً في شيء ممّا قضى كفر ، ومن أنكر شيئاً من أفعاله جحد»<sup>6</sup> . ﴿ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ قال: «يعني بذلك خلقه إنّه يسألهم»<sup>7</sup> .

أَمِ أَتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً ﴾ . كرّره استعظاماً لكُفْرهم ، واستفظاعاً لأمرهم ، وتبكيتاً وإظهاراً لجَهْلهم . ﴿قُلْ هاتُوا بُرْهانَكُمَ ﴾ فإنّه لا يصلح القول بما لا دليل عليه (هنذا ذِكْرُ مَنْ مَعِيَ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي ﴾ قال: «يعني بـ "ذِكْرُ مَنْ مَعي "ما هو كائن ، و بـ "ذِكْرَ مَنْ

١-عيون أخبار الرّضائية ١: ٢٦٦ . الباب: ٢٧ . ذيل الحديث: ١ . عن أبي عبد اللّه ينية .
 ٢-كمال الدِّين ٢: ٦٦٦ . الباب: ٥٨ . الحديث: ٨ . عن أبي عبد اللّه ينية .
 ٣- التُوحيد: ٢٨٠ . الباب: ٨٣ . الحديث: ٢ . عن النّبي تُتَنَبَّة . وفي صدر الرّواية هكذا: «إنّ للّه ملائكة ليس ٣ ـ التُوحيد: ٢٨٠ . الباب: ٨٣ . الحديث: ٢ . عن النّبي تُتَنَبَّة . وفي صدر الرّواية هكذا: «إنّ للّه ملائكة ليس ٣ ـ التُوحيد: ٢٨٠ . الباب: ٣٨ . الحديث: ٢ . عن النّبي تُتَنَبَّة . وفي صدر الرّواية هكذا: «إنّ للّه ملائكة ليس ٣ ـ التُوحيد: ٢٨٠ . الباب: ٣٦ . الحديث: ٢ . عن النّبي تُتَنَبَّة . وفي صدر الرّواية هكذا: «إنّ للّه ملائكة ليس ٣ ـ التُوحيد: ٢٨٠ . الباب: ٣٨ . الحديث: ٢ . عن النّبي تُتَنَبَّة . وفي صدر الرّواية هكذا: «إنّ للّه ملائكة ليس ٣ ـ التُوحيد: ٢٥٠ . الباب: ٣٦ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد الله ينتية .
 ٢ ـ التَوحيد: ٢٥٠ . الباب: ٣٦ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد الله ينتية .
 ٢ ـ التوحيد: ٢٥٠ . الباب: ٢٦ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد الله ينتية .
 ٢ ـ التوحيد: ٢٥٠ . الباب: ٢٦ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد الله ينتية .
 ٢ ـ التوحيد: ٢٥٠ . الباب: ٢٦ . الحديث: ٢ . عن أبي جعفر ينتية . وفيه: «مما قضى الله فقد كفر» .
 ٢ ـ علل الشَرائع ١: ٢٠٦ . الباب: ٢٦ . الحديث: ٢ . عن أبي جعفر ينتية . وفيه: «مما قضى الله فقد كفر» .

قَبْلِي " ما قد كان» ( . ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ الْحَـقَ فَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ .

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنتَهُ لا إِلـٰهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾ .

﴿ وَقَالُوا أَتَخَذَ الرَّحْمَـٰنُ وَلَداً سَبْحَانَهُ بَلْ عِبادُ مُكْرَمُونَ ﴾ يعني هؤلاء الَّذين زعموا أنَّهم ولد الله .

﴿ لا يَسْبِقُونَهُ بِالقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ يَعْلَمُ ما بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَما خَلْفَهُمْ ﴾: ما قدّموا وما أخّروا ﴿ وَلا يَشْسَفَعُونَ إِلَا لِـمَنِ
 أَرْتَضَىٰ ﴾ قال: «إلا لمن ارتضى الله دينه» ` . وزاد في رواية: «والدّين الإقرار بالجزاء على
 الحسنات والسّيّئات ، فمن ارتضى الله دينه ندم على ما ارتكبه من الذّنوب ؛ لمعرفته
 بعاقبته في القيامة» ` . ﴿ وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾: من عظمته ومهابته مرتعدون .

﴿ وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَىٰهُ مِنْ دُونِهِ فَـذَلِكَ نَـجْزِيهِ جَـهَـنَّمَ كَـذَلِكَ نَـجْزِي الظّالمينَ ﴾ .

﴿ أَوَ لَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمـٰواتِ وَالأَرضَ كانَتا رَتْقاً فَفَـتَقْناهُما ﴾ . قال: «كانت السَماء رتقاً لا تنزل المطر وكانت الأرض رتقاً لا تنبت الحبّ فلمًا خلق الله الخلق وبثّ فيها من كلَّ دابّة فتق السَماء بالمطر ، والأرض بنبات الحبّ»<sup>1</sup> .

﴿ وَجَعَلْنا مِنَ الماءِ كُلَّ شَيءٍ حَيٍّ ﴾: وخلقنا من الماء كلّ حيوان \_كقوله: "وَاللَّهُ خَلَقَ

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٤٤ ، عن أبي عبد الله ليَّة . ٢ ـ عيون أخبار الرّضائيّ ١ : ١٣٧ . الباب: ١١ . ذيل الحديث: ٣٥ : التّوحيد: ٤٠٨ . الباب: ٦٣ . ذيل الحـديث: ٦ ، عن موسى بن جعفر ، عن أبيه ، عن آبائه ، عن رسول اللّه صلّى اللّه عليه وعليهم .

- ٢\_التُوحيد: ٤٠٨ . الباب: ٦٣ ، ذيل الحديث: ٩ ، عن موسى بن جعفر ، عن أبيه ، عن آبانه ، عن رسول اللَّه صلّى اللَّه عليه وعليهم .
- ٤ ـ الكافي ٨: ٩٥ . ذيل الحديث: ٦٧ . عن أبي جعفر عَنْجَ ؛ وفي الكافي ٨: ١٢١ . الحديث: ٩٣ : الاحـتجاج ٢: ٦٢ ما يقرب منه .

۲**۸۲**□الأصفيٰ / ج۲

كُلُّ ذَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ``، لأنَّه أعظم موادَّه ، ولفرط احتياجه إليه وانتفاعه به \_أو صيّرنا كلَّ شيء حيّ بسبب من الماء لا يحيا دونه ﴿ أَفَلا يُـؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿وَجَعَلْنَا فِي الأَرْضِ رَواسِيَ﴾: ثابتات ﴿ أَنْ تَمِيدَ بِـهِمْ﴾: كراهــة أن تــميل بــهم ﴿وَجَعَلْنَا فِـيها فِـجاجاً سُبُلاً﴾: مسالك واسعة ﴿ لَعَـلَّهُمْ يَهْـتَدُونَ ﴾ إلى مصالحهم .

﴿وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفاً مَحْفُوظاً﴾ عن الوقوع ، كقوله: "وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَسلَى الأَرْضِ" . ﴿وَهُمْ عَنْ آياتِـها﴾: أحوالها الدَّالَة على كمال قدرته وعظمته ، وتناهي علمه وحكمته ﴿مُعْرِضُونَ﴾: غير متفكّرين .

وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّسْمَسَ وَالقَسْمَرَ كُـلُّ فِسِي فَــلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴾: يُسْرِعون إسراع السّابح في الماء .

﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِـبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ أَفَإِنْ مِتَّ فَـهُمُ الْحَالِدُونَ ﴾ .

لَا تُعْلَى ذَائِقَةُ المَوْتِ ﴾ . القمّي: لمّا أخبر الله نبيّه بما يصيب أهل بيته بعده ، وادّعاء من ادّعى الخلافة دونهم ، اغتم ، فنزلت " . ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِ وَالْغَيْرِ ﴾: بالبلايا والنّعم . قال: «الخير: الصّحة والغنى ، والشَرّ: المرض والفقر» <sup>ع</sup> . ﴿ فِيتْنَةً ﴾: ابـتلاء ﴿ وَ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ فنجازيكم حسب ما يوجد منكم من الصّبر والشكر .

﴿ وَ إِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَـتَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـزُواً أَهـٰذا الَّذِي يَدَكُرُ آلِـهَتَكُمْ ﴾ أي: بسوء ﴿ وَهُمْ بَذِكْرِ الرَّحْمـٰنِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ .

<لحُسلِقَ الإِنسانُ مِـنْ عَـجَلٍ ﴾ . مـبالغةُ فـي لزومـه له . ﴿ سَـأُورِيكُمْ آيـاتِي فَـلا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ .

> ١ ـ النَّور (٢٤): ٤٥ . ٢ ـ الحجّ (٢٢): ٦٥ . ٣ ـ القمّي ٢: ٧٠ . ٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٤٦ ، عن أبي عبد اللَّه ، عن أمير المؤمنين عَيْقِ .

الجزء السابع عشر / الأنبياء 🗆 ۷۸۳

﴿ وَيَقُولُونَ مَتِي هَـٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ .

﴿ لَوْ يَعْلَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا حِـينَ لا يَكُـقُونَ عَنْ وُجُوهِـهِمُ النَّارَ وَلا عَنْ ظُهُورِهِمْ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ﴾ . محذوف الجواب . يعني: لما استعجلوا .

﴿ بَلْ تَأْتِـيهِمْ بَغْتَةً فَتَبْـهَتُهُمْ ﴾: فتغلبهم أو تحترهم ﴿فَلا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّها وَلا هُـمْ يُنْظَرُونَ ﴾: يمهلون .

﴿ وَلَقَدِ آسْتُهْزِىءَ بِرُسُلٍ مِنْ قَـبْلِكَ فَـحاقَ بِـالَّذِينَ سَـخِرُوا مِـنْهُمْ مـاكـانُوا بِـهِ يَسْـتَهْزِءُونَ﴾ . تسلية للرّسول ووعد له ، بأنّ ما يفعلونه يحيق بهم .

﴿ قُلْ مَنْ يَكْلَــؤُكُمْ ﴾: يحفظكم ﴿ بِاللَّــيْلِ وَالنَّهارِ مِنَ الرَّحْمــٰنِ ﴾: من بأسه ﴿ بَلْ هُمْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِمْ مُعْرِضُونَ ﴾: لا يخطرونه ببالهم ، فضلاً أن يخافوا بأسه .

﴿ أَمْ لَهُمْ آلِـهَةُ تَــمْنَعُهُمْ مِــنْ دُونِــنا لا يَسْـتَطِـعُونَ نَـصْرَ أَنْـفُسِهِمْ وَلا هُـــمْ مِـنّا يُصْحَبُونَ ﴾: ولا يصحبهم نَصْرُ منًا .

﴿ بَلْ مَسَتَّعْنا هُوَلاءٍ وَآبَاءَهُمْ حَتَّىٰ طَالَ عَلَيْهِمُ العُمُرُ فَحسبوا أَن لا يزالوا كَذلك ﴿ أَفَلا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي الأَرضَ نَنْقُصُها مِنْ أَطْرَافِها ﴾ . قيل: بتسليط المسلمين عليها . و ورد: «ننقصها يعني بموت العلماء ، قال: نقصانها ذهاب عالمها» . ﴿ أَفَهُمُ الغَالِبُونَ ﴾ .

﴿ قُلْ إِنَّما أُنْذِرُكُمْ بِالْوَحْيِ وَلا يَسْمَعُ الصُّمُّ الدُّعاءَ إِذا ما يُنْذَرُونَ ﴾ .

﴿ وَلَئِنْ مَسَّـتْهُمْ نَفْحَةٌ ﴾: أدنى شيء ﴿ مِنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَـيَقُولُنَّ يــا وَيْـلَنا إِنّــا كُـنّا ظالمينَ ﴾ .

﴿ وَنَضَعُ المَوازِينَ القِسْطَ ﴾: العدل ﴿ لِيَوْمِ القِيامَةِ ﴾ يُوزَنُ بها الأعمالُ . قال: «هم

١ ـ البيضاوي ٤: ٤١ ؛ الكشّاف ٢: ٧٧٤ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٩ . عن أبي عبد اللَّهﷺ ؛ وفي الكـافي ١: ٣٨ . الحــديث: ٦ . عــن أبــي جــعقر ، عــن أبيهﷺ ، ما يقرب منه .

۲۵۷۵ الأصفى /ج۲

الأنبياء والأوصياء»` . وقد مضى تحقيقه في الأعراف` . ﴿فَلا تُظْلَمْ نَفْسٌ شَيْئاً وَ إِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنا بِـها وَكَفَى بِنا حاسِبِينَ ﴾ إذ لا مزيد على علمنا وعدلنا .

وَلَقَدْ آتَيْنا مُوسى وَهـٰرُونَ الفُـرْقانَ وَضِــياءً وَذِكْـراً لِـلْمُـتَّقِـينَ ﴾ أي: الكــتاب الجامع ، لكونه فارقاً بين الحق والباطل ، وضياءً يُستضاء به في ظلمات الحيرة والجهالة ، وذكراً يتُعظ به المتقون .

﴿ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَهُمْ مِنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾: خائفون .

﴿ وَهَـٰذا ذِكْرٌ مُبارَكٌ ﴾: وهذا القرآن ذكر ، كثير خير، ﴿ أَنْزَلْناهُ أَفَأَنْتُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ ﴾ .

وَلَقَدْ آتَيْنا إِبْراهِيمَ رُشْدَهُ . أضافه إليه . ليدلّ على أنّه رشد متله . وأنّ له لشأناً مون قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عالِمِينَ ﴾ أنّه أهل لما آتيناه .

﴿إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ما هَذِهِ التَّمَائِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَها عَاكِفُونَ ﴾ .

فألوا وَجَدْنا آباءَنا لَها عابدِينَ ﴾ .

﴿قَالَ لَقَدْ كُنْتُمْ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ .

﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا بِالْحَقِّ أَمْ أَنْتَ مِنَ الـلَاعِـبِينَ﴾ .

<لا قَالَ بَلْ رَبُّكُمْ رَبُّ السَّماواتِ وَالأَرضِ الَّذِي فَـطَرَهُمَنَّ وَأَنَـا عَـلىٰ ذَلِكُمْ مِـنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ .

﴿ وَتَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنامَكُمْ ﴾: لأجتهدنَ في كسرها . بنوع من الكيد ﴿ بَعْدَ أَنْ تُسوَلُوا مُدْبِرِينَ ﴾ . ولعلّه قال ذلك سرًاً .

﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذاذاً ﴾: قطاعاً ﴿ إِلّا كَبِيراً لَهُمْ ﴾: للأصنام ﴿ لَعَلَهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴾ .
﴿ قَالُوا ﴾ حين رجعوا ﴿ مَنْ فَعَلَ هَذا بِآلِهَتِنا إِنَّهُ لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ .

١ ـ الكافي ١: ٤١٩ ، الحديث: ٣٦ ؛ معاني الأخبار: ٣١ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّه عَبُّدُ . ٢ ـ ذيل الآية: ٨ و٩ . ﴿قَالُوا فَأْتُوا بِهِ عَلَىٰ أَعْيُنِ النَّاسِ ﴾: بمرأى منهم ﴿ لَعَلَمُهُمْ يَشْهَدُونَ ﴾ بفعله أو قوله .
﴿قَالُوا ﴾ حين أحضروه ﴿ أَأَنْتَ فَعَلْتَ هَذا بِآلِهَتِنا يا إِبْراهِيمُ ﴾ .

قال: «إنّما قال إبراهيم "إن كانوا ينطقون" فكبيرهم فعل . وإن لم يـنطقوا فــلم يـفعل كبيرهم شيئاً ؛ فما نطقوا وما كذب إبراهيم» .

وفي رواية: «إنَّما قال: "فعله كبيرهم" إرادة الإصلاح ، ودلالة على أنَّهم لا يفعلون» " . ثمّ قال: «واللّه ما فعلوه وما كذب»" .

﴿فَـرَجَعُوا إِلَىٰ أَنْفُسِسِهِمْ﴾: فراجعوا عقولهم ﴿فَقالُوا﴾: فقال بعضهم لبعض ﴿ إِنَّكُـمْ أَنْتُمُ الظَّالِمُونَ﴾ عبادة ما لا ينطق ولا يضرَ ولا ينفع ، لا من ظلمتموه .

أُمُّ تُكِسُوا عَلىٰ رُؤُوسِهِمْ . قيل: يعني انقلبوا إلى المجادلة بعد ما استقاموا بالمراجعة ؛ شبّه عودهم إلى الباطل بصيرورة أسفل الشّيء مستعلياً على أعلاه<sup>1</sup> .

﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ ما هُؤُلاءٍ يَنْطِقُونَ ﴾ فكيف تأمر بسؤالهم.

﴿ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ما لا يَنْفَعُكُمْ شَيْناً وَلا يَضُرُّكُمْ ﴾ .

﴿ أَفَّ لَكُمْ وَلِما تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾: قبحاً ونتناً "، تضجّر منه عـلى إصرارهـم بالباطل البيّن ﴿ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿ قَالُوا حَـرِّقُوهُ وَأَنْصُرُوا آلِيهَتَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ فَاعِـلِينَ ﴾ . أخـذوا فـي المـضارّة لمّـا عجزوا عن المحاجّة .

١-معاني الأخبار: ٢١٠ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله بنة .
 ٢-الكافي ٢: ٣٤٣ ، الحديث: ١٧ ، عن أبي عبد الله بنة .
 ٣٤٣ ، الحديث: ٢٢ ، عن أبي عبد الله بنة .
 ٣٤٣ ، الحديث: ٣٢ ، عن أبي عبد الله بنة .
 ٣٤٣ ، الحديث .

﴿ قُلْنا يا نارُ كُونِي بَـرُداً وَسَلاماً عَلىٰ إِبْراهِـيمَ ﴾: ابردي برداً غير ضارً . ورد: «إنّ دعاءه يومنذٍ كان: يا أحد يا صمد. يا من لم يلد ولم يولد ، ولم يكن له كفواً أحد ثمّ قـال: توكّلت على الله» .

وفي رواية قال: «اللّهمّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وأل محمّد لمّا أنجيتني منها ، فجعلها الله عليه بر دأ وسلاماً» <sup>٢</sup> .

﴿ وَأَرادُوا بِهِ كَيْداً فَـجَعَلْناهُمُ الأَخْسَرِينَ ﴾: أخسر من كلّ خاسر ، عاد سعيهم برهاناً قاطعاً على أنّهم على الباطل ، وإبراهيم على الحقّ .

وَنَـجَيْناهُ وَلُوطاً إِلَى الأَرضِ الَّتِي بارَكْنا فِيها لِلْعالَمِينَ ﴾ قال: «إلى الشّام وسواد الكوفة»".

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنْقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ﴾ . قال: «وَلَـدُ الولدِ نـافلة» ٤ . ﴿ وَكُسلاً جَـعَلْنا صالِحِينَ ﴾ .

﴿ وَجَعَلْناهُمْ أَنِّــمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنا﴾ قال: «لا بأمر النّاس، يقدّمون ما أمـر اللّــه قــبل أمرهم ، وحكم الله قبل حكمهم»<sup>6</sup> . ﴿ وَأَوْحَيْنا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الخَيْراتِ وَ إِقامَ الصَّلاةِ وَ إِيتاءَ الزَّكاةِ وَكانُوا لَنا عابِدِينَ﴾: موحّدين مخلصين في العبادة .

﴿ وَلُوطاً آتَيْناهُ حُكْماً وَعِلْماً وَنَـجَّيْناهُ مِـنَ القَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ تَعْمَلُ الخَبائِثَ إِنَّــهُمْ كَانُوا قَرْمَ سَوْءٍ فَاسِـقِـينَ ﴾ .

﴿ وَأَدْخَلْنَاهُ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ .

١ ـ الكافي ٨: ٣٦٩ . ذيل الحديث: ٥٥٩ . عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ ـ الاحتجاج ١: ٥٥ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٣ ـ القتي ٢: ٧٣ . عن أبي عبد الله ﷺ . ٤ ـ معاني الأخبار: ٢٢٥ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٥ ـ الكافي ١: ٢١٦ ، الحديث: ٢ . عن أبي عبد الله ﷺ . ﴿ وَ نُوحاً إِذ نادىٰ ﴾ ربّه بإهلاك قومه ﴿ مِنْ قَبْلُ فَاسْتَجَبْنا لَهُ فَشَجَّيْناهُ وَأَهْلَهُ مِــنَ الكَرْبِ العَظِـيم ﴾ .

﴿ وَنَصَرْنَاهُ مِنَ القَوْمِ الَّذِينَ كَــذَّبُوا بِآياتِنَا إِنَّـهُمْ كَانُوا قَـوْمَ سَـوْءٍ فَـأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ .

﴿ وَداوُدَ وَسُلَيْمانَ إِذ يَـحْكُمانِ فِي الحَرْثِ إِذ نَـفَشَتْ فِـيهِ غَنَـمُ القَوْمِ﴾: رعته ليلاً ﴿ وَكُنّا لِحُكْمِـهِمْ﴾: حكم الحاكمين والمتحاكمين ﴿ شاهِدِينَ﴾ .

﴿ فَفَهُمَّناها سُلَيْمانَ وَكُلاً آتَيْنا حُكْماً وَعِلْماً ﴾ . قال: «كان أوحى الله إلى النّبيّين قبل داود إلى أن بعث داود: أيّ غنم نفشت في الحرث ، فلصاحب الحرث رقاب الغنم . ولا يكون النّفش إلاّ باللّيل ، فإنّ على صاحب الزّرع أن يحفظ زرعه بالنّهار ، وعلى صاحب الغنم حفظ النّفش إلاّ باللّيل ، فإنّ على صاحب الزّرع أن يحفظ زرعه بالنّهار ، وعلى صاحب الغنم حفظ الغنم باللّيل ، فإنّ على صاحب الزّرع أن يحفظ زرعه بالنهار ، وعلى صاحب الغنم خط النّف من قبله ، فأوحى الله إلى سليمان: أيّ غنم نفشت في مناحب الزّرع أن يحفظ زرعه بالنهار ، وعلى صاحب الغنم حفظ الغنم باللّيل ، فإنّ على صاحب الزّرع أن يحفظ زرعه بالنهار ، وعلى صاحب الغنم حفظ الغنم باللّيل ، فإنّ على صاحب الزّرع أن يحفظ زرعه بالنّهار ، وعلى صاحب الغنم حفظ الغنم باللّيل . فحكم داود بما حكم به الأنبياء من قبله ، فأوحى الله إلى سليمان: أيّ غنم نفشت في زرع فليس لصاحب الزّرع إلّا ما خرج من بطونها . وكذلك جرت السّنة بعد غنم نفشت في زرع فليس لصاحب الزّرع إلّا ما خرج من بطونها . وكذلك جرت السّنة بعد سليمان ، وهو قول الله تعالى: "وَكُلاً آتَيْنا حُكْماً وَعِلْماً فحكم كلّ واحد منهما بحكم الله عليم الله على عان . عزوجل» !

﴿ وَسَـخُرْنا مَعَ داوُودَ الجِبالَ يُسَـبُحْنَ وَالطَّيْرَ ﴾ . قال: «كان إذا قرأ الزّبور لا يبقى جبل ولا حجر ولا طائر إلا جاوبه» ` . وفي رواية: «إنّه بكى على خطيئته حتّى سارت الجبال معه لخوفه» ` . ﴿ وَكُنّا فَاعِلِينَ ﴾ لأمثاله ، فليس ببدع منّا وإن كان عجيباً عندكم . ﴿ وَعَلَمْناهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَكُمْ ﴾: عمل الدّرع . وهو في الأصل اللّباس ﴿ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ

- ١ ـ الكافي ٥: ٣٠٢، الحديث: ٣، عن أبي عبد الله ﷺ ، مع تفاوت يسير . ٢ ـ الأمالي (للصّدوق): ٨٨، المجلس: ٢١ ، الحديث: ٨؛ كمال الدّين ٢: ٥٢٤ . البــاب: ٤٦ ، الحــديث: ٦ ، عــن أبي عبد اللّه ظﷺ .
- ٣ ـ الاحتجاج ١: ٣٢٦ ، عن موسى بن جعفر ، عن أبيه عن آبائه ، عن أمير المؤمنين ﷺ ، وفيه: «قال له اليهوديّ: هذا داود بكي على خطيئته حتّى سارت الجبل معه لخوفه . قال له عليّ ﷺ: لقد كان كذلك . . .» .

الآية: ٨١\_٨

۸۸۷ □ الأصفيٰ / ج۲

بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ ﴾ .

ورد: «أوحى الله إلى الحديد أن لِنْ لعبدي داود فَلأن له الحديد ، فكان يعمل في كلَّ يوم درعاً فيبيعها بألف درهم ، واستغنى عن بيت المال» " .

﴿ وَلِسُلَيْمانَ ﴾: وسخّرنا له ﴿ الرَّيحَ عاصِفَةً ﴾: شديدة الهبوب ، يقطع مسافة كثيرة في مدّة يسيرة ، كما قال: "غُدُوُها شَهْرٌ وَرَوْاحُهَا شَهْرٌ " ﴿ تَجْرِي بِأَمْرِهِ إِلَى الأَرضِ الَّتِي بارَكْنا فِيها ﴾ . القمّي: إلى بيت المقدّس والشّام <sup>٤</sup> . ﴿وَكُنَّا بِكُلُّ شَيءٍ عالِمِينَ ﴾ فنجريه عملى ما تقتضيه الحكمة .

﴿ وَمِنَ الشَّياطِينِ مَنْ يَغُوصُونَ لَهُ ﴾ في البحار ويخرجون نفايسه ﴿ وَيَعْمَلُونَ عَمَلاً دُونَ ذٰلِكَ ﴾: ويتجاوزون ذلك إلى أعمال أُخر ، كبناء المُدُن والقصور واختراع الصّنائع الغريبة ، كما قال الله تعالى: "وَيَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ" ﴿ وَكُنَا لَسِهُمْ حافِظِينَ ﴾ عن أن يزيغوا عن أمره ، أو يفسدوا على ما هو مقتضى جبلتهم .

﴿ وَأَيَّوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنَّي مَسَنَّنِيَ الطُّرُّ ﴾: المرض ؛ ابتلاه الله بالمرض في بدنه ، وهلاك أولاده ، وذهاب أمواله . ﴿ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرّاحِمِينَ ﴾ . وَصَفَ ربّه بغاية الرّحمة بعد ما ذكر نفسه بما يوجبها ، واكتفى بذلك عن عرض المطلوب لطفاً في السّؤال .

﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنا ما بِهِ مِنْ ضُـرٍّ ﴾ بالشّفاء من مرضه ﴿ وَآتَيْنَاهُ أَهْـلَهُ وَمِـثْلَهُمْ مَعَهُمْ ﴾ . سئل: كيف أُوتي مثلهم معهم؟ قال: «أحيا له من ولده ، الّذين كانوا ماتوا قبل ذلك بآجالهم ، مثل الّذين هلكوا يومئذ»<sup>٦</sup> . ويأتي تمام قصّته في «ص»<sup>٧</sup>إن شاء اللّه ﴿ رَحْمَةً مِنْ

عِنْدِنا﴾ عليه ﴿ وَذِكْرِيٰ ﴾: وتذكرة ﴿ لِلْعَابِدِينَ ﴾ .

﴿ وَ إِسْمَـٰعِـيلَ وَ إِدْرِيسَ وَذَا الْكِفْلِ ﴾ قـال: «هـو يـوشع بـن نـون» ` . ﴿ كُــلُّ مِـنَ الصّابِرِينَ ﴾ .

﴿ وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُمْ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ .

﴿ وَذَا النُّونِ ﴾ و[هو] "صاحب الحوت يونس بن متّى ﴿ إِذ ذَهَبَ مُعَاضِباً ﴾ لقـومه ، لما برم لطول دعوتهم ، وشدّة شكيمتهم ، وتمادي إصرارهم ، مهاجراً عنهم قبل أن يؤمر به ، كما سبق" .

فَنظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ . قيل: أي: لن نضيق عليه ، أو لن نقضي عليه بالعقوبة من القدر ، أو لن نعمل فيه قدرتنا<sup>ع</sup> . وقيل: هو تمثيل لحاله بحال من ظنّ أن لن نقدر عليه ، في مراغمته قومه من غير انتظار لأمرنا ، أو خطرة شيطانيّة سبقت إلى وهمه ، فسمّى ظنّاً للمبالغة <sup>6</sup> .

و ورد: «أي: استيقن أن لن نضيق عليه رزقه، ومنه قول الله عزّوجلّ: "وَأَمَّا إِذَا ما ابْتَلَيْهُ فَقَدَرَ عليه رِزْقَهُ "<sup>7</sup> أي: ضيّق وقتّر»<sup>٧</sup> .

> قال: «ولو ظنّ أنّ اللّه لا يقدر عليه لكان قد كفر»^. وفي رواية يقول: «ظنّ أن لن يعاقب بما صنع»<sup>4</sup>.

•**٧٩** الأصفيٰ / ج٢

وفي أُخرى سئل: ماكان سببه ، حتّى ظنّ أن لن يقدر عليه؟ قال: «وكله اللّه إلى نفسه طرفة عين»' .

﴿ فَنادىٰ فِي الظُّلُماتِ ﴾ قال: «ظلمة اللَيل، وظلمت الحر، وظلمة بطن الحوت» .
﴿ أَنْ لا إِلَهُ إِلا أَنْتَ سُبْحانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ لنفسي بالمبادرة إلى المهاجرة .
و ورد: «أي: بتركي مثل هذه العبادة التي قد فرغتني لها في بطن الحوت» .

﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَتَـجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمَّ﴾ بأن قذفه الحوت إلى السّاحل ، وأنبت اللّه عـليه شجرة من يقطين ﴿ وَكَذَلِكَ نُـنْجِي المُـؤْمِنِـينَ ﴾ من غموم دعوا اللّه فيها بالإخلاص .

﴿ وَزَكَرِيّا إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ رَبِّ لا تَذَرْنِي فَرُداً﴾: وحيداً بـلا ولد يـر ثني ﴿ وَأَنْتَ خَـيْرُ الوارثِينَ ﴾ فإن لم ترزقني من ير ثني فلا أُبالي به .

﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيِىٰ وَأَصْلَحْنَا لَـهُ زَوْجَـهُ ﴾ . قـال: «كـانت لا تـحيض فحاضت» ٤ . ﴿ إِنَّـهُمْ كَانُوا يُسارِعُونَ فِي الخَيْراتِ وَيَدْعُونَنا رَغَـباً وَرَهَـباً وَكـانُوا لَـنا خاشِعِينَ ﴾ .

﴿ وَالَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَها ﴾ . القمي: مريم لم ينظر إليها شيء <sup>6</sup> . ﴿ فَنَفَخُنا فِيها مِنْ رُوحِنا ﴾ قال: «روح مخلوقة ، يعني من أمرنا»<sup>7</sup> . ﴿ وَجَعَلْناها وَ أَبْنَها آيَةً لِلْعالَمِينَ ﴾ . ﴿ إِنَّ هَنذِهِ أُمَتَتُكُمْ ﴾: ملتكم ، وهي ملة الاسلام والتوحيد ﴿ أُمَتَةً واحِدَةً ﴾: غير مختلفة فيما بين الأنبياء ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمْ ﴾ لا إله لكم غيري ﴿ فَاعْبُدُونِ ﴾ لا غير . ﴿ وَتَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ ﴾: تفرّقوا في الدين ، وجعلوا أمره قطعاً موزّعة ﴿ كُمْ عَير الله لكم غيري ﴿ فَاعْبُدُونِ ﴾ لا غير .

١ \_ القتمي ٢: ٧٤ ، عن أبي عبد الله للحَلَّة ! ٢ \_ عيون أخبار الرّضائيَّة ١: ٢٠١ ، الباب: ١٥ ، قطعة من حديث: ١ . ٣ \_ عيون أخبار الرّضاطيَّة ١: ٢٠١ ، الباب: ١٥ ، ذيل الحديث الطّويل: ١ . ٤ و ٥ و ٦ \_ القتمى ٢: ٧٥ .

الآية: ٩٤\_٨٩

الفرق المتحزَّبةِ ﴿ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ ﴾ فنجازيهم .

﴿ فَمَسَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ بالله ورسله ﴿ فَلا كُفْرانَ لِسَعْبِهِ ﴾: فلا تضييع له ﴿ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ ﴾ في صحيفة عمله .

﴿وَحَسَرامُ عَسليٰ قَـرْيَـةٍ ﴾: ممتنع على أهلها ﴿ أَهْسَلَـكَـناها أَنَّــهُـمْ لايَـرْجِعُونَ ﴾ . قيل: «لا» مزيدة . يعني حرام رجوعهم إلى الدّنيا ، أو إلى التّوبة " . وقيل: أي: حـرام عـدم رجوعهم للجزاء " . وورد ما يؤيّد الأوّل <sup>4</sup> . وقال: «كلّ قرية أهـلك الله عـزّوجلّ أهـلَها بالعذاب لا يرجعون في الرّجعة» <sup>6</sup> .

ختى إذا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ ﴾ سدَهما . القمي: إذا كان في آخر الزّمان ، خرج ماجوج ومأجوج إلى الدّنيا ، ويأ كلون النّاس<sup>7</sup> . ﴿ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ ﴾ : نَشُرُ من الأرض ﴿ يَسْئِسِلُونَ ﴾ : يسرعون .

﴿ وَٱقْتَرَبَ الوَعْدُ الحَمَقُ فَإِذَا هِيَ ﴾ . جوابُ الشَّرط ، و«إذا» للمفاجأة . ﴿ شباخِصَةُ أَبْصارُ الَّذِينَ كَفَرُوا ياوَيْلَنا قَدْكُنَا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هنذا ﴾: لم نعلم أنَّه حقَ ﴿ بَلْ كُنَّا ظالِمِينَ ﴾ لأنفسنا بالإخلال بالنَظر ، وعدم الاعتداد بالنَّذر .

﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ حَصَبٌ جَهَـنَّمَ ﴾ يرمى به إليها : مِن حَصَبَه: إذا رماه بالحصباء . وفي قراءة عليَّ طَنِّلا بالطَّاء^ . ﴿ أَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴾ . عوّض «اللّام» مِن «على» للاختصاص ، والدّلالة على أنّ ورودهم لأجلها .

> ١ ـ في «ب»: «العتجز ُنَة» . ٢ و ٣ ـ البيضاوي ٤: ٤٦ . ٤ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٢٧٦ ، ذيل الحديث: ٤٦ ، عن أمير العؤمنينﷺ . ٥ ـ القمّي ٢: ٢٢ ، عن أبي جعفر وأبي عبد الله ينيك . ٢ ـ المصدر . ٧ ـ النَّشْرُ: المكان المرتفع . القاموس المحيط ٢: ٢٠١ (نشر) . ٨ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٦٢ ، عن أمير المؤمنين على .

< لَوْ كَانَ هَنَوُلاءِ آلِــهَةً ما وَرَدُوها وَكُـلُّ فِـيها خَالِدُونَ ﴾ . تَرْ

﴿ لَهُمْ فِيها زَفِيرٌ ﴾: أنين (وتنفَّس شديد ﴿وَهُمْ فِيها لا يَسْمَعُونَ ﴾ .

ورد: «إنَّ اللَّه يأتي يوم القيامة بكلَّ شيء يعبد من دونه ؛ من شمسٍ أو قـمرٍ أو غـير ذلك ، ثمّ يسأل كلَّ إنسان عمّا كان يعبد ؛ فيقول كلَّ من عَبَدَ غير اللَّه: ربَّنا إنَّا كمنًّا نـعبدها لتقرّبنا إليك زلفي . قال: فيقول اللَّه تبارك وتعالى للملائكة: اذهبوا بهم وبما كانوا يعبدون إلى النَّار ، ما خلا من استثنيت ، فأُولئك عنها مبعدون» .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الحُسْنَىٰ أُولَـٰئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ﴾ . القمّي: يعني الملائكة وعيسى بن مريم".

لا يَسْعَلُونَ حَسِيسَها»: صوتها الَّذي يحسَّ به ﴿ وَهُـمْ فِــيما أَشْـتَهَتْ أَنْـفُسُهُمْ خالِدُونَ ﴾ .

لا يَحْـزُنُهُمُ الفَزَعُ الأَكْبَرُ وَتَتَلَقَاهُمُ المَلائِكَةُ هِـذا يَوْمُكُم الَّذِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ .

ورد: «يا عليَّ أنت وشيعتك على الحوض تسقون من أحببتم وتمنعون من كرهتم ، وأنتم الآمنون يوم الفزع الأكبر في ظلَّ العرش ، يفزع النَّاس ولا تفزعون ، ويحزن النَّاس ولا تحزنون ، وفيكم نزلت هذه الآية `إنَّ الَّذين سبقت لهم منَّا الحسني" الآية وفيكم نزلت: "لا يحزنهم الفزع الأكبر"»<sup>ع</sup> .

يَـوْمَ نَظُوِي السَّماءَ كَطَيِّ السَّـجِلِّ لِلْكُتُبِ ﴾ قيل: كطيَّ الطَّومار للمعاني المكتوبة
 فيه<sup>٥</sup> . والقمي: السَجلُّ: اسمُ المَلَك الَّذي يطوي الكتب . ومعنى نطويها: نـفنيها . فـتتحوّل

١ ـ الأنين: الصوت المنبعث من الإنسان أو الحيوان من أنم أو حسرة . الرّائد ١: ٢٧٧ (أنن) . ٢ ـ قرب الإسناد: ٤١ ، عن أبي عبد اللّه طلّة . ٣ ـ القمّي ٢: ٧٦ . ٤ ـ الأمالي (للصّدوق): ٤٥١ ، المجلس: ٨٣ . ذيل الحديث: ٢ ؛ بشارة المصطفى: ١٨١ ، عن أبي عبد اللّه ، عين آبائه ، عن النّبيَ ﷺ . ٥ ـ البيضاوي ٤: ٤٧ . دخاناً ، والأرض نيراناً . ﴿كَما بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِـيدُهُ وَعَداً عَلَيْنا ﴾ أي: علينا إنجازه ﴿ إِنّا كُنّا فاعِلِينَ ﴾ .

روي: «تحشرون يوم القيامة عراة حفاة عزلاً . كما بدأنا أوّل خلق نعيده» <sup>٢</sup> .

﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبُورِ ﴾ قال: «الّذي أنزل على داود» ". ﴿ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ ﴾ .

ورد: «الزّبور فيه توحيد وتمجيد ودعاء ، وأخبار رسول اللّه ﷺ وأمير المؤمنين والأئمة من ذرّيّتهما ﷺ ، وأخبار الرّجعة ، وذكر القائم صلوات اللّه عليه»<sup>4</sup> .

﴿ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُها عِبادِيَ الصّالِحُونَ ﴾ . قال: «هـم أصـحاب المـهديّ فـي آخـر الزّمان»<sup>6</sup> .

﴿ إِنَّ فِي هَنْذَا﴾: فيما ذكر من الأخبار والمواعظ ﴿ لَبَلاغاً ﴾: لكفاية إلى السلوغ إلى البغية ﴿ لِقَوْمِ عابِدِينَ ﴾: همّهم العبادة ، دون العادة .

﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ لأنَّ ما بعثت به سببٌ لإسـعادهم ، ومـوجبٌ لصلاح معاشهم ومعادهم ، وكونه رحمة للكفّار أمنهم به مـن الخَشـف والمَشـخ وعـذاب الاستيصال .

قال: «إِنَّما عنى بذلك أنَّه جعله سبيلاً لأنظار أهل هذه الدَّار ، لأنَّ الأنبياء قبله بُـعتوا بالتّصريح لا بالتّعريض»<sup>7</sup> .

﴿ قُلْ إِنَّما يُوحِيْ إِلَـيَّ أَنَّما إِلـْهُكُمْ إِلَـٰهُ وَاحِدٌ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾: مخلصون العبادة

١- القمّي ٢: ٧٧ .
 ٢- مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٦٦ ، عن النبي تَنْخَذِنْ .
 ٣- الكافي ١: ٢٢٦ ، الحديث: ٦ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٤- القمّي ٢: ٢٢٦ ، ذيل الآية: ١٥ من سورة النّحل .
 ٥- مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٦ ، عن أبي جعفر غليم .
 ٦- الاحتجاج ١: ٣٨٠ ، عن أمير المؤمنين عليم .

٧٩٤ الأصفي ج٢

للَّه على مقتضى الوحي . و ورد: «فهل أنتم مسلَّمون الوصيَّة بعدي ` . نزلت متندَّدة» ` . أقول: مآلهما واحد ، لأنَّ مخالفة الوصيَّة عبادة للهوى . ﴿ فَإِنْ تَسَوَلُوا فَقُلْ آذَنَتُكُمْ ﴾ : أعدمتكم ما أُمرت به ﴿ عَلى سَواءٍ ﴾ : عدل ﴿ وَ إِنْ أَدْرِي

﴿ فَإِنْ تَسُوَلُوا فَعَلَ أَدَنْتُكُمْ ﴾ (اعتمانَكُم ما أمرت به ﴿ على سواءٍ ﴾ : عدل ﴿ وَإِنَّ أَدْرِي أَقَرِيبٌ أَمْ بَعِيدٌ ما تُوعَدُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الجَهْرَ مِنَ القَوْلِ • : ما تجاهرون به من الطّعن في الاسلام ﴿ وَيَسْعَلَمُ مَسَا تَكْتُمُونَ ﴾ من الإحن والأحقاد للمسلمين ، فيجازيكم عليه .

﴿ وَ إِنْ أَدْرِي لَـعَلَّهُ فِتْنَةُ لَكُمْ﴾: وما أدري لعلَّ تأخير جزانكم استدراج لكم وزيادة في افتتانكم ، أو امتحان لينظر كيف تعملون ﴿ وَمَتَاعُ إِلَىٰ حِـينٍ ﴾: وتمتيع إلى أجل مقدَّر تقتضيه مشيئته .

﴿ قَالَ رَبَّ أَحْكُمْ بِالحَقَّ ﴾: اقض بيننا وبينهم بالعدل ﴿ وَرَبُّنا الرَّحْمَنُ المُسْتَعانُ عَلَى ما تَصِغُونَ ﴾ بأن الشّوكة تكون لهم ، وأن راية الاسلام تخفق أيّاماً ثمّ تسكن ، وأن الموعد به لو كان حقاً لنزل بهم ، فأجاب الله دعوة رسوله ، فخيّب أمانيتهم ونتصر رسوله عليهم ، والحمد لله .

١ ـ في المصدر: «الوصيّة لعليّ بعدي» . ٢ ـ المناقب ٤: ٤٨ ، عن أبي عبد الله ﷺ .

## **سورة الحجّ** [مدنيَة إلَّا الآيات ٥٢ و ٥٣ و ٥٥ و ٥٥ فبين مكَة ومدينة ، وآياتها ٧٨ نزلت بعد سورة النُور إ<sup>٢</sup>

يسم الله الرحمَن الرحيم ﴿ يا أَيُّها النَّاسُ آتَتُقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيءُ عَسَظِيمُ ﴾ . قسيل: هـي زلزلة تكون قُبَيْلَ طلوع الشّمس من مغربها ، وهي من أشراط السّاعة " .

﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا ﴾: ترون الزّلزلة ﴿ تَذَهَلُ كُملٌ مُرْضِعَةٍ عَمّا أَرْضَعَتْ ﴾ . قيل: هو تصوير لهولها ، والمراد الدّلالة على أنَ هولها بحيث إذا ذهِشَت الّتي ألقمت الرّضيع تديها ، لـزعته عن فيه وذهلت عنه " . ﴿ وَتَـضَعُ كُملُ ذاتِ حَـمْلٍ حَـمْلَها ﴾: جـنينها ﴿ وَتَـرَى النّماسَ سُكارى ﴾ ،كانَهم سكارى ، القمي : بعني ذاهبة عقولهم من الحزن والفزع ، متحيّرين <sup>1</sup> . ﴿ وَمَا هُمْ بِسُكارى ﴾ على الحقيقة ﴿ وَلَـكِنَّ عَذَابَ اللَهِ شَدِيدُ ﴾ .

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾: يخاصه ﴿ وَيُسَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَانٍ مَرِيدٍ ﴾:

١ ـ سابين المعقوفتين من «ب». ٢ و ٣ ـ البيضاوي ٤: ٤٩ . ٤ ـ القشي ٢: ٧٨ . متجرّد للفساد ، وأصله العُري . والقمّي: المريد: الخبيث ٢ .

<لَكُتِبَ عَلَيْهِ ﴾: على الشَيطان ﴿ أَنَّهُ مَنْ تَوَلَادُ ﴾: تبعه ﴿ فَأَنَّهُ يُسضِلُّهُ ﴾ أي: كـتب [عليه] إضلال من يتولاه ، لأنّه جَبِلَ عليه . ﴿ وَيَهْدِيهِ إِلَىٰ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ بحمله على ما يؤدّي إليه .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُـنْتُـمْ فِي رَيْبٍ مِنَ البَعْثِ﴾: من إمكانه وكـونه مـقدوراً ﴿ فَـإِنّا خَلَقْناكُمْ ﴾ أي: فانظروا في بدو خلقكم ؛ فإنّه يُزيحُ رِيْبَكم ، ﴿ مِنْ تُرابٍ ﴾ بخلق آدم منه ، ويخلق الأغذية المتكوّن منها المنيّ منه . ﴿ ثُمَّ مِنْ نُـطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَـقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُـضْغَةٍ ﴾ .

قال: «النَّطفة تكون بيضاء مثل النَّخامة الغليظة ، فَتمْكُثُ في الرَّحم إذا صارت فيه أربعين يوماً ، ثمّ تصير إلى علقة . قال: وهي علقة كعلقة دم المحجمة الجامدة ، تمكث في الرَّحم بعد تحويلها عن النَّطفة أربعين يوماً ، ثمّ تصير مضغة . قال: وهي مضغة لحم حمراء فيها عروق خـضر مشـتبكة ، ثمّ تـصير إلى عـظم . وشـق له السّـمع والبـصر ، ورتّـبت جوارحه»<sup>7</sup>

﴿ مُخَـلَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَـلَقَةٍ ﴾: تامّة وغير تامّة . قال: «"المُخَلَّقَة" هم الذّرّ الّذين خسلقهم الله في صُلْبِ أدم ، أخذ عليهم الميثاق ، ثمّ أجراهم في أصلاب الرّجال وأرحام النّساء ، وهم الذين يخرجون إلى الدّنيا ؛ حتّى يسألوا عن الميثاق ، وأمّا قوله: "غَيْرِ مُخَلَّقَةٍ "فهم كلّ نُسَمَةٍ لم يخلقهم الله في صُلْبِ أدم ، أخذ عليهم الميثاق ، ثمّ أجراهم في أصلاب الرّجال وأرحام النّساء ، وهم الذين يخرجون إلى الدّنيا ؛ حتّى يسألوا عن الميثاق ، وأمّا قوله: "غَيْرِ مُخَلَّقَةٍ "فهم كلّ نُسَمَةٍ لم يخلقهم الله في صُلْب أدم ، أخذ عليهم الميثاق ، ثمّ أجراهم في أصلاب الرّجال وأرحام النّساء ، وهم الذين يخرجون إلى الدّنيا ؛ حتّى يسألوا عن الميثاق ، وأمّا قوله: "غَيْرِ مُخَلَّقَةٍ "فهم كلّ نُسَمَةٍ لم يخلقهم الله عزّوجل في صلب آدم حين خلق الذرّ ، وأخذ عليهم الميثاق ، وهم النّيف من العزل والسقط قبل أن ينفخ فيه الرّوح والحياة والبقاء»<sup>3</sup>.

﴿ لِنُبَسِيَّنَ لَكُمْ ﴾ . قال: «لنبيّن لكم أنّكم كنتم كذلك فسي الأرحمام» <sup>م</sup>. ﴿ وَتُسقِرُ فِسِي الأَرْحامِ ما نَشاءُ ﴾ . قال: «فلا يخرج سقطاً» ` . ﴿ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّىً ﴾ وهمو وقت الولادة:

> ١ ـ القمّي ٢: ٧٨ . ٢ ـ الزيادة من «ب» . ٣ ـ الكافي ٧: ٣٤٥ . الحديث: ١٠ . عن أبي جعفر غيَّة . ٤ ـ الكافي ٦: ١٢ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر عيَّة . ٥ و ٦ ـ القمّي ٢: ٧٨ . عن أبي جعفر غيَّة .

الجزء السابع عشر / الحجّ 🗆 ٧٩٧

«أدناه ستّة أشهر وأقصاه تسعة» . كذا ورد` . وفي رواية: «إذا جاءت به لأكثر من سنة لم تصدّق»` . ﴿ ثُمَّ نُـخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِـتَبْلُغُوا أَشُـدَّكُمْ ﴾: كمالكم في القوّة والعـقل . قـال: «الاحتلام وهو أَشُدُه»` .

﴿ وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّىٰ ﴾ قبل بلوغ الأَشُدَّ أو بعده ﴿ وَمِنْكُمْ مَنْ يُسرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ العُمُرِ ﴾: الهَرِم والخَرِف ﴿ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً ﴾ ليعود كهيئته في أوان الطَفوليّة ؛ من سخافة العقل وقلّة الفهم . فَيَنْسى ما علمه وينكر ما عرفه . وقد مضى تمام تفسيره في سورة التَحل<sup>4</sup> . ﴿ وَتَرى الأَرْضَ هامِدَةً ﴾: ميتة يابسة ﴿ فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْها الماءَ أَهْتَوَتَ ﴾: تحركّت بالنّبات ﴿ وَرَبَتْ ﴾: وانتفخت ﴿ وَأَنْ بَتَتْ مِنْ كُلٍّ زَوْجٍ ﴾: صنف ﴿ بَسورة التَحل حسن رائق .

﴿ ذَلِيكَ ﴾: ما ذكر من خلق الإنسان في أطبوار مختلفة ، وتحويله على أحبوال متضادة ، وإحياء الأرض بعد موتها ﴿ بِأَنَّ اللَّهَ هُـوَ الحَـقُّ ﴾: بأنّه الثّابت في ذاته الّذي به تتحقّق الأشياء . ﴿ وَأَنَّهُ يُحْيِ الْمَوْتَىٰ ﴾: وأنّه يقدر على إحيائها ، وإلاّ لَما أحـيى النّـطفة والأرض الميتة . ﴿وَأَنَّهُ عَلىٰ كُلَّ شَيٍ قَدِيرٌ ﴾ .

﴿ وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِـيَةٌ لا رَيْبَ فِـيها﴾ فإنَّ التَّغيَّر دليل الإنصرام والتَجدَد . ﴿ وَأَنَّ اللَّــةَ يَبْعَثُ مَنْ فِي القُبُورِ ﴾ بمقتضى وعده .

قال: «إذا أراد الله أن يبعث الخلق أمطر الشماء على الأرض أربعين صباحاً ، فاجتمعت الأوصال ونبتت اللُحوم» <sup>6</sup> .

١ - الكافي ٥: ٥٣ ، الحديث: ٣٢ عن أبي عبد الله سنية ؛ المصدر ٦: ٥٢ ، الحديث: ٢ ، عن أمير المؤمنين عليمة ؛ الحديث: ٣ ، عن أبي جعفر عليمة .
 ٢ - الكافي ٦: ١٠١ ، الحديث: ٣ ، عن الصادق أو الكاظم بينية .
 ٢ - الكافي ٢: ١٠١ ، الحديث: ٣ ، عن الصادق أو الكاظم بينية .
 ٢ - الكافي ٧: ٢٨ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧: ٢٨ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٥ : ٢٠ ، الحديث : ٣ ، عن الصادق أو الكاظم بينية .
 ٢ - الكافي ٢ : ٢٠١ ، الحديث : ٣ ، عن الصادق أو الكاظم بينية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٨ ، الحديث : ٣ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٨ ، الحديث : ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٨ ، الحديث : ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٨ ، الحديث : ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٨ ، الحديث : ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٨ ، الحديث : ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٠ ، الحديث : ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٠ ، الحديث : ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - الكافي ٧ : ٢٠ ، الحديث : ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .

وفي رواية قال: «قال رسول الله عَنَمَوْنَهُ لجبر ئيل: يا جبر ئيل أرني كيف يَبْعَثُ الله تبارك وتعالى العباد يوم القيامة ؟ قال: نعم ، فخرج إلى مقبرة بني ساعدة ، فأتى قبراً فقال له: أخرج بإذن الله ، فخرج رجل أينفض رأسته من التراب وهو يقول: والَهْفاة \_ واللَّهْف: النُّبور \_ شمّ قال: أدخل ، فدخل . ثمّ قصد به إلى قبر آخر ، فقال: أخرج بإذن الله ، فخرج شابٌ يَنْفُضُ رأسته من التراب . وهو يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أنّ محمداً عبده ورسوله . وأشهد "أنَ السّاعة آتِيَةً لا رَيْبَ فيها ، وأنَّ الله يَبْعَثُ مَنْ في القُبُور "، ثمّ قال: هكذا يُبْعَثون يوم القيامة» .

﴿ وَمِنَ النّاسِ مَنْ يُجادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدى وَلا كِتابٍ مُنِـيرٍ ﴾ . قال: «من خاصم الخلقَ في غير ما يؤمر به ، فقد نازع الخالقيّةَ والرّبوبيّةَ ، ثمّ تلا هذه الآيـة وقـال: وليس أحد أشدً عقاباً ممّن ليس قميصَ النّسك بالدّعوى ، بلا حقيقة ولا معنى»<sup>٣</sup> .

ثانِيَ عِطْفِهِ : متكبّراً ، فإنَ تَنْيَ العِطْفِ كنايةُ عن التّكبّر ، كليّ الجِيد <sup>1</sup> . القمّي : تولّى عن التكبّر ، كليّ الجِيد <sup>1</sup> . القمّي : تولّى عن الحقّ . ﴿ ثانِيَ عِطْفِهِ ﴾ : متكبّراً ، فإنّ تَنْيَ العِطْفِ كنايةُ عن التّكبّر ، كليّ الجِيد <sup>1</sup> . القمّي : تولّى عن الحقّ . ﴿ ثانِي عِطْفِهِ ﴾ : متكبّراً ، فإنّ تَنْيَ العِطْفِ كنايةُ عن التّكبّر ، كليّ الجِيد <sup>1</sup> . القمّي : تولّى عن الحقّ . ﴿ ثانِي عِطْفِهِ ﴾ : متكبّراً ، فإنّ تَنْيَ العِطْفِ كنايةُ عن التّكبّر ، كليّ الجِيد <sup>1</sup> . القمّي : تولّى عن الحقّ . ﴿ ثانِي عَظْفِ كَنْ سَبِيلِ اللَّهِ لَهُ فِي الدُّنْيَا خِزْيُ وَنُذِيقُهُ يَسَوْمَ القِسِيامَةِ عَدْابَ الحَريق ﴾ .

ذَلِكَ بِما قَدَّمَتْ يَداكَ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظْلَامٍ لِلْعَبِيدِ» . القسمي: نـزلت فــي أبــي جهل<sup>1</sup> .

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَىٰ حَرْفٍ ﴾: على طرف من الدّين لائسات له فيه ، كالّذي يكون على طرف الجيش ، فإن أَحَشَ على ظَفَرٍ قَرَ . وإلا فرّ .

أبي عبد الله في .
 ١-في «ب»: «شاب» .
 ٢-في «ب»: «شاب» .
 ٢-قرب الإستاد: ٥٨ ، الحديث: ١٨٧ ، عن أبي عبد الله في .
 ٣-مصباح الشريعة ، ٥٧ ، الباب: ٢٥ ، عن أبي عبد الله في .
 ٤-أي: التواء المُنتى تكبراً .
 ٥ و ٦ ـ القمي ٢: ٧٩ .

الجزء السابع عشر / الحج 🗆 ٧٩٩

قال: «هم قوم وحدوا الله ، وخلعوا عبادة من يعبد من دون الله ، فخرجوا من الشّرك ، ولم يعرفوا أنّ محمّداً رسول الله ، فهم يعبدون الله على شكّ في محمّد وما جاء به ، فأتوا رسول الله تَنْتِبْرَلْهُ وقالوا: ننظر ، فإن كثرت أموالُنا وعوفينا في أنفسنا وأولادنا ؛ عَـلِمُنا أنّـه صادق وأنّه رسول الله ، وإن كان غير ذلك نظرنا» .

﴿ فَإِنْ أَصابَهُ خَيْرُ اطْمَأَنَّ بِهِ ﴾ قال: «يعني عافية في الدّنيا» . ﴿ وَ إِنْ أَصابَــتْهُ فِتْنَةً ﴾ ﴿ فَإِنْ أَصابَهُ خَيْرُ اطْمَأَنَّ بِهِ ﴾ قال: «يعني عافية في الدّنيا» . ﴿ وَ إِنْ أَصابَــتْهُ فِتْنَةً ﴾ قال: «يعني بلاء في نفسه» . ﴿ انْـقَلَبَ عَلَىٰ وَجْــهِهِ ﴾ قال: «انقلب على شكّـه <sup>4</sup> إلى الشَرك» . ﴿ خَسِرَ الدُّنيا وَالآخِـرَةِ ﴾ بذهاب عصمته وحبوط عـمله بالارتداد . ﴿ ذَلِـكَ هُوَ الخُشرانُ المُبِينُ ﴾ .

﴿ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللهِ ما لا يَسْضُرُهُ وَما لا يَسْفَعُهُ ﴾ . قال: «ينقلب مشركاً يدعو غير إلله ويعبد غيره ، فمنهم من يعرف فيدخل الايمان قلبه فيؤمن ، ويصدق ويزول عن منزلته من الشّك إلى الإيمان ، ومنهم من يثبت على شكّه ٦ . ومنهم من ينقلب إلى الشّرك» ٢ . ﴿ ذَلِكَ هُوَ الضَّلالُ الْبَعِيدُ ﴾ عن المقصد .

﴿ يَدْعُواْ لَـمَنْ ضَـرُّهُ ﴾ بكونه معبوداً ﴿ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ ﴾ الّذي يتوقّع بعبادته ، لأنّـه يوجب القتل في الدّنيا ، والعذاب في الآخرة . ﴿ لَـبِنْسَ المَـوْلَىٰ ﴾: النّـاصر ﴿ وَلَـبِنْسَ العَـشِـيرُ ﴾: الصّاحب .

َ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ جَـنّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ ما يُرِيدُ ﴾ .

﴿ مَنْ كَانَ يَــظُنُّ أَنْ لَنْ يَــنْصُرَهُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ فَلْـيَمـْدُدْ بِسَبَبٍ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ لَـيَقْطَعُ فَلْيَنْظُرُ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مايَغِيظُ ﴾ . قيل: معناه أنّ اللّهَ ناصرُ رسولِهِ في الدّنـيا والآخرة ، فمن كان يظنّ خلاف ذلك ويتوقعه من غيظه ، فليستقصِ فـي إزالة غـيظه ، بأن

> ۱ و ۲ و ۳ و ۵ و ۷ ــ الکافي ۲: ۲۱۲ ـ ٤١٤ ، الحديث: ۲ ، عن أبي جعفر <sup>ينيليز</sup> . ٤ و ٦ ـ في «ب»: «على شکله» .

۸۰۰ □ الأصفيٰ / ج ٢

يفعلَ كلَّ ما يفعله الممتلئ غضباً . حتَّى يمدَّ حبلاً إلى سماء بيته فـيختنق ؛ مِـن قَـطَعَ: إذا اختنق ؛ أو إلى سماء الدَنيا ، ثمّ ليقطع به المسافة . فيجتهد في دفع نصره <sup>(</sup> . وقيل: المـراد بالنّصر الرّزق ، والضّمير لـ«من» <sup>(</sup> .

والقمّي ما معناه: يعني من شكَ أنَّ اللَّه عزَوجلَ لن يثيبه " في الدَّنيا والآخرة ، "فليمدد بسبب إلى السّماء" ، أي: يجعل بينه وبين اللَّه دليلاً ، "ثُمَّ ليقطع" ، أي: يميّز ، "فلينظر هـل يذهبنّ كيده" ، أي حيلته "ما يغيظ" . قال: فإذا وضع لنفسه سبباً وميّز ، دلّه على الحقّ . قال: فأمّا العامّة فإنّهم رووا<sup>ع</sup> في ذلك: إنّه من لم يصدّق بما قال اللّه عزّوجلّ ، فليلق حـبلاً إلى سقف البيت ، ثمّ ليختنق<sup>0</sup> .

﴿ وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ آيَاتٍ بَـيَّنَاتٍ وَأَنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يُرِيدُ﴾ .

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِئِينَ وَالنَّصَارِيٰ وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَـفُصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ بالحكومةِ بينهم . وإظهارِ المحقّ منهم من المـبطل . وجزاءِ كلِّ بما يليق به ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِيدٌ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ﴾: ينقاد لأمر، ﴿ مَنْ فِي السَّمنواتِ وَمَسْ فِي الأَرْضِ وَالشَّسْمُسُ وَالقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالجِبالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوابُ وَكَثِيرُ مِنَ النَّاسِ ﴾ .

قال بعض أهل المعرفة: وهذا سجود ذاتيّ ، نشأ عن تَجَلَّ تجلَّى لهم فانبعثوا إليه ؛ وهي العبادة الذّاتيّة ، الّتي أقامهم الله فيها بحكم الاستحقاق الّذي يستحقّه 7 . وقد مـضي تـمام

الآية: ١٩ ـ ٢٣

تفسيره في سورة النَّحل ﴿ .

﴿ وَكَثِيرٌ حَـقَّ عَلَيْهِ العَذَابُ ﴾ بكفره وإبائه عن الطَّاعة والانقياد . ﴿ وَمَنْ يُسهِنِ اللَّهُ فَما لَهُ مِنْ مُـكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَـفْعَلُ ما يَشاءُ ﴾ .

﴿ هُذَانِ خَصْمانِ أَخْتَصَمُوا فِي رَبِّسَهِمْ ﴾ المؤمنون والكافرون . قال: «نحن وبنوأُميّة : نحن قلنا: صدق الله ورسوله ، وقالت بنو أُميّة: كذب الله ورسوله » <sup>7</sup> . ﴿ فَالَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ . فصلٌ لخصومتهم . قيل: وهو المعنيّ بقوله تعالى: "إِنَّ اللّه يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْعِنْيَ بقوله تعالى: "إِنَّ اللّه ورسوله » أَمَوْ أُميّة : كذب الله ورسوله » أَمْ فَقُرُوا ﴾ . فصلٌ لخصومتهم . قيل: وهو المعنيّ بقوله تعالى: "إِنَّ اللّه يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْعِنْيَ بقوله تعالى: "إِنَّ اللّه مَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ القاد والمعنيّ بقوله تعالى: "إِنَّ اللّه يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ القِيْمَةِ".

﴿ يُصْهَرُ بِهِ ما فِي بُطُونِـهِمْ وَالْـجُلُودُ ﴾ أي: يؤثّر من فرط حرارته في باطنهم تأثيره في ظاهرهم ، فتُذاب به أحشاؤهم . كما تُذاب به جلودُهم .

﴿ وَلَهُمْ مَقَاصِعٌ مِنْ حَدِيدٍ ﴾: سياط يُجْلَدون بها . القمّي: الأعمدة الّتي يضربون بها ً . ورد: «لو وضع مقمع من حديد في الأرض ، ثمّ اجتمع عليه الثّقلان ما أقلّوه من الأرض»<sup>6</sup> . ﴿ كُلَّما أَرادُوا أَنْ يَـخُرُجُوا مِنْها مِنْ غَمَّ أُعِـيدُوا فِيها ﴾ ضرباً بتلك الأعمدة .

ورد: «إنَّ جهنَّم إذا دخلوها هَوَوْا فيها مسيرة سبعين عاماً، فإذا بـلغوا أعـلاها قـمعوا بمقامع الحديد وأُعيدوا في دَرَكِها، هذه حالهم. وهو قول اللَّه تعالى "كُلَّمَا أَرْادُوا. الآية" .»<sup>7</sup> . ﴿ وَذُوقُوا عَدْابَ العَرِيقِ ﴾: النَّار البالغة في الإحراق .

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَـحْتِها الأَنْسهارُ

١ \_ذيل الآية: ٥٠ . ٢ \_الخصال ١: ٤٢ ، الحديث: ٣٥ ، عن حسين بن عليّ بيني : القمّي ٢: ٨٠ . ٣ \_الكشّاف ٢: ٩ ؛ البيضاوي ٤: ٥٢ . ٤ \_القمّي ٢: ٨٠ . ٥ \_مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٧٨ ؛ الدرّ المنثور ٦: ٢٢ ، عن النّبيّ يَتَبَرُّنْ . ٦ \_القمّي ٢: ٨١ . عن أبي عبد اللّه للجَلا .

| الآية: ٢٤ - ٢٥ | ۲ ۸۰ ۲ الأصفى / ج۲ |
|----------------|--------------------|
|                |                    |

يُحَلَّوْنَ فِيها مِنْ أَساوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُؤْلُواً وَلِباسُهُمْ فِيها حَرِيرٌ ﴾ . < مَا أَسَادِ المَّاتِ المَا مَا المَا مَا الْمَا المَا مَا الْمَا مَا الله مَا الله مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُ

﴿وَهُمَدُوا إِلَى الطَّيِّبِ مِنَ القَوْلِ﴾ . القمّي: التَّوحيد والإخـلاص ﴿ وَهُمَدُوا إِلَىٰ صِراطِ الحَصِيدِ﴾ . قال: «هو والله هذا الأمر الذي أنتم عليه» " .

و ورد: «ذاك حمزة وجعفر وعبيدة وسلمان وأبو ذرّ والمقداد بن الأسود وعمّار ، هدوا إلى أمير المؤمنينﷺ »٣ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَالمَسْجِدِ الحَرامِ الَّذِي جَعَلْناهُ لِلنَّاسِ ) . حذف خبره لدلالة آخر الآية عليه ، أي: معذّبون . القمّي: نزلت في قريش ، حين صدّوا رسول الله تَنَفَ<sup>ن</sup>َةُ عن مكَة<sup>3</sup> . ﴿ سَواءً العاكِفُ فِيهِ ﴾ قال: «المقيم»<sup>6</sup> . ﴿ وَالبادِ ﴾ قال: "الذي يحجّ إليه من غير أهله ـكتب أمير المؤمنين للظِّلَجُ إلى عامِلِه بمكّة: \_وأمر أهل مكّة أن لا يأخذوا من ساكنٍ أجراً ، فإنَّ الله يقول: "سَواءً الآية» آلآية».

و ورد: «لم يكن ينبغي أن يُوضَعَ<sup>٧</sup> على دور مكّة أبوابٌ لأنّ للحاجّ^ أن ينزلوا معهم في دورهم . في ساحة الدّار . حتّى يقضوا مناسكهم . وإنّ أوّل مـن جـعل لدور مكّـة أبـوابــاً معاوية»<sup>4</sup> .

وفي رواية: «إنّ معاوية أوّل من علّق على بابه مصراعين بمكّة ، فمنع حاجَّ بيت اللّه ما قال اللّه عزّوجلَ "سواءً العاكف فيه والباد" وكان النّاس إذا قَدِموا مكّة نزل البـادي عـلى

الحاضر ، حتّى يقضى حجّه» .

﴿ وَمَنْ يُرِدْ فِـيهِ بِـإِلْحَادٍ﴾: عدول عن القصد ﴿ بِظُلْمٍ ﴾: بغير حقّ ، وهـ و مـمّا تـرك مفعوله ليتناول كلّ متناول . ﴿ نُذِقْهُ مِنْ عَدَابٍ أَلِـيم ﴾ .

قال: «من عبد فيه غير الله أو تولّى فيه غير أولياء الله ؛ فهو ملحد بظلم . وعلى الله أن يذيقه من عذاب أليم» <sup>T</sup> .

وقال: «كلّ ظلم يَظْلِمُ به الرّجلُ نفسَه بمكّة ؛ من سرقة أو ظلم أحد أو شيء من الظّلم، فإنّي أراه إلحاداً ، ولذلك كان ينهى أن يسكن الحرم» ٢ .

و ورد: «نزلت فيهم ، حيث دخلوا الكعبة فتعاهدوا وتعاقدوا على كفرهم ، وجحودهم بما نزل في أمير المؤمنين لل<sup>يليلا</sup> ، فألحدوا في البيت بظلمهم الرّسولَ ووليَّـه ، فـبُعْداً للـقوم الظَّالمين»<sup>٤</sup> .

﴿ وَ إِذ بَـوَّأْنَا لِإِبْرَاهِـيمَ مَكَانَ البَيْتِ أَنْ لا تُـشْرِكْ بِي شَيْناً وَطَهِّرْ بَيْـتِيَ لِـلطَّائِفِـينَ وَالقَائِمِـينَ وَالرُّكَتَعِ الشُـجُودِ﴾ . مضى تفسيره في سورة البقرة <sup>6</sup> .

﴿وَأَذَنْ فِي النّاسِ»: نادِ فيهم ﴿بِالْحَجِّ﴾ بأن تدعوهم إليه ﴿يَـأَتُوكَ رِجَالاً﴾: مُشـاةً وركباناً ﴿وَعلىٰ كُـلٍّ ضامِرٍ﴾: على كلّ بعير مهزول، أتعبه بُعْدُ السّفر فهزله. ﴿ يَأْتِمِينَ ﴾. صفةً لـ «ضامر». وفي قراءتهم للآيَلِا «يأتون»<sup>٦</sup>. ﴿مِنْ كُـلٍّ فَسجٌّ عَمِميتٍ ﴾: طريق بعيد الأطراف.

ورد: «إنّ اللّه جلّ جلاله لمّا أمر إبراهيم لللِّلْج ينادي في النّاس بالحجّ . قام على المقام فارتفع به . حتّى صار بإزاء أبي قبيس . فنادى في النّاس بالحجّ . فأسمع مَنْ في أصلاب

> ١ ـ الكافي ٤: ٢٤٣ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله فيلم . ٢ ـ الكافي ٨: ٢٣٧ . الحديث: ٥٣٣ . عن أبي عبد الله فيلم . ٣ ـ علل الشرائع ٢: ٤٤٥ . الياب: ١٩٦ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله للملم . ٤ ـ الكافي ١: ٢١ . الحديث: ٤٤ . عن أبي عبد الله للمجلم . ٥ ـ ذيل الآية: ١٢٥ . ٦ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ . عن أبي عبد الله للمجلم .

٤ • ٨ □ الأصفيٰ / ج٢

الرّجال وأرحام النّساء ، إلى أن تقوم السّاعة» · .

وفي رواية: «إنّ الخطاب لرسول اللّه تَنَبَّرُنَ<sup>ي</sup>َ في حجّة الوداع ، فأمر المؤذّنين أن يؤذّنوا بأعلى أصواتهم» الحديث ، في لفظٍ هذا معناه <sup>ت</sup> .

﴿ لِـيَشْهَدُوا ﴾: ليحضروا ﴿ مَـنافِعَ لَهُمْ ﴾ دينيّة ودنيويّة . سئل: منافع الدّنيا أو منافع الآخرة؟ فقال: «الكلّ»" .

وقال: «لا يشهد أحد إلاً نفعه الله . أمّا أنتم فــترجـعون مـغفوراً لكــم . وأمّــا غــيركم فيحفظون في أهاليهم وأموالهم»<sup>2</sup> .

وفي رواية علل الحجّ: «ومنفعة من [هو]<sup>٥</sup> في شرق الأرض وغربها ، ومن فسي البـرّ والبحر ممّن يَحُجُّ ومن لا يَحُجُّ ، من تاجر وجالب وبايع ومشتر وكاسب ومسكين ، وقضاء حوائج أهل الأطراف»<sup>7</sup> .

وفي أُخرى: «مع ما فيه من التَّفقَّه ، ونقل أخبار الأئمّة إلى كلَّ صُقْعٍ وناحية كما قال اللَّه تعالى: "فَلَوْلا نَفَرَ" الآية» .

﴿ وَيَذْكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ﴾ . قال : «هو التَكبير عقيب خمس عشرة صلاة ، أوّلهـا ظـهر العيد»^ . ﴿فِي أَيّامٍ مَـعْلُوماتٍ ﴾ قـال : «أيّـام التَشـريق» \* . وفـي روايـة : «[هـي] \* \

الجزء المابع عشر / الحجّ 🗆 ٨٠٥

الآية: ٢٩\_٧٧ ت

أيّامالعشر» · . ﴿ عَلَىٰ مارَزَقَهُمْ مِـنْ بَـهِـيمَةِ الأَنْـعامِ فَكُـلُوا مِـنْها وَأَطْـعِمُوا السائِـسَ الفَقِـيرَ ﴾ . قال: «البائس: الفقير» · . وفي رواية: «هو الزّمـن الّـذي لا يســتطيع أن يـخرج لزمانته "» <sup>ع</sup>.

< ثُمَّ لَمَيَقْضُوا تَمَفَتَهُمْ ﴾: ثمّ ليزيلوا وَسَخَهم . قال: «التَّفَتُ: هو الحلق . وما في جلد الإنسان» <sup>6</sup> . وفي رواية: «تقليم الأظفار وطرح الوَسَخ وطرح الإحرام <sup>(</sup> عنه» <sup>V</sup> . وورد فـي تأويله: «لقاء الإمام» <sup>^</sup> .

أقول: جهة الاشتراك هو التّطهير . فإنّ أحدهما تطهير عن الأوساخ الظّاهرة . والآخر عن الجهل والعمي .

﴿ وَلَيُوفُوا نُـذُورَهُمْ ﴾ قال: «تلك المناسك» \* . ﴿ وَلَيَسَطَّوَ فَعُوا بِـالْبَيْتِ العَــتِـيقِ ﴾
قال: «هو طواف النساء» \* \* . قال: «سمي البيت العتيق لأنّه اُعتق \* من الغرق» \* \* . وفي رواية: «حرّ عتيق من النّاس ، لم يملكه أحد» \* \* .

﴿ ذَلِـكَ ﴾ الأمر . «ذلك» ومثله يطلق للفصل بين الكلامين . ﴿ وَمَنْ يُعَـظِّمْ حُمَرُماتِ

١- معاني الأخبار: ٢٩٧ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله مني .
 ٢- الكافي ٤: ٥٠٠ ، الحديث: ٢ ؛ التهذيب ٥: ٢٢٢ . 'حديث: ٩٠ ، عن أبي عبد الله مني .
 ٣- لزمانته : أي لمرضه الذي يدوم عليه زماناً طويلا . مجمع الدحرين ٦: ٢٦٠ ( ز من ) .
 ٤- الكافي ٤: ٢٦ . الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله مني .
 ٥- الكافي ٤: ٢٦ . الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله مني .
 ٥- الكافي ٤: ٢٦ . الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله مني .
 ٥- الكافي ٤: ٢٢ . الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله مني .
 ٥- الكافي ٤: ٢٦ . الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله مني .
 ٥- الكافي ٤: ٢٦ . الحديث: ٨ ، عن أبي عبد الله ... .
 ٥- الكافي ٤: ٢٥ . الحديث: ٨ . عن أبي عبد الله ... .
 ٢ - في الاب ٥ و ( ج ٥) ... الأخبرام ٥. .
 ٢ - من لا يحضره الفقيه ٢ : ٢٩٠ . الحديث: ١٣٦ . عن الرّضاعي .
 ٢ - من لا يحضره الفقيه ٢ : ٢٩٠ . الحديث: ٢ ٢٢ . عن الرّضاعية .
 ٢ - الكافي ٤: ٢٥ . ذيل الحديث: ٤ : من لا يحضره الفقيه ٢ : ٢٩٠ . الحديث: ٢٩٠ عن أبي عبد الله عني .
 ٢ - الكافي ٤: ٢٥ . ذيل الحديث: ٤ : من لا يحضره الفقيه ٢ : ٢٩٠ . الحديث: ٢٩٠ عن أبي عبد الله عني .
 ٢ - الكافي ٤: ٢٥ . ذيل الحديث: ٢ ٢ من لا يحضره الفقيه ٢ : ٢٩٠ . عن أبي عبد الله عني .
 ٢ - المصدر : من لا يحضره الفقيه ٢ : ٢٩٠ . الحديث: ١٤٣٠ . عن أبي عبد الله عني .
 ٢ - التهذيب ٥: ٢٥٢ . الحديث: ٥٥٠ . عن أبي عبد الله عني .
 ٢ - التهذيب ٥: ٢٢ . الحديث: ١٥٥ . عن أبي عبد الله عني .

اللهِ»: أحكامه وما لا يحلّ هَتْكُه ﴿فَـهُوَ خَـيْرُ لَهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَأُحِلَّتْ لَكُـمُ الأَنْـعامُ إِلّا ما يُـتْلىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ كالميتة وما أُهلَ به لغير الله ﴿فَاجْـتَنِـبُوا الرِّجْـسَ مِنَ الأَوْثانِ ﴾: الرّجس الذي هو الأوثان ، كما يجتنب الانجاس . ﴿ وَأَجْتَنِـبُوا قَوْلَ الزُّورِ ﴾: كلّ افتراء .

روى: «عدلت شهادة الزّور بالشّرك بالله ، ثمّ قرأ هذه الآية» .

وفي رواية: «الرّجس من الأوثان: الشّطرنج ، وقول الزّور: الغناء» <sup>7</sup> . وزيد في أُخرى: «وسائر أنواع القمار ، وسائر الأقوال الملهية» <sup>7</sup> .

﴿ حُـنَفاءَ لِلَّهِ ﴾ قال: «أي: طاهرين» <sup>٤</sup> ﴿ غَـيْرَ مُـشَـرِكِـينَ بِـمِ وَمَـنْ يُـشَـرِكُ بِـاللَّهِ فَكَأَنتَما خَـرَّ مِنَ السَّماءِ ﴾ لأنه سَقَطَ من أوج الإيمان إلى حضيض الكفر . ﴿ فَـتَخْطَفُهُ الطَّيرُ ﴾ فإنّ الأهواء المردية توزّع أفكاره . ﴿ أَوْ تَـهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكانٍ سَـحِيقٍ ﴾: بعيد ، فإنّ الشيطان قد طَرَحَ به في الضّلالة .

﴿ ذَٰلِـكَ ﴾: الأمر ذلك ﴿ وَمَنْ يُعَـظَّمْ شَعائِرَ اللَّهِ ﴾: أعلام دينه ﴿ فَـإِنَّـها مِـنْ تَـقُوَى القُلُوبِ ﴾ . القمي: تعظيم البدن وجودتها<sup>ه</sup> .

لَكُمْ فِيها مَنافِعُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى ﴾ . قال: «إن احتاج إلى ظهرها رَكِبَها من غير أن يعنف عليها ، وإن كان لها لبن حلبها حلاباً لاينهكها"» \* . ﴿ ثُمَّ مَحِلُها إِلَى البَيْتِ اللهُ يعنف عليها ، وإن كان لها لبن حلبها حلاباً لاينهكها"» \* . ﴿ ثُمَّ مَحِلُها إِلَى البَيْتِ اللهُ يعنف عليها ، وإن كان لها لبن حلبها حلاباً لاينهكها"» \* . ﴿ ثُمَّ مَحِلُها إِلَى البَيْتِ اللهُ يعنف عليها ، وإن كان لها لبن حلبها حلاباً لاينهكها" \* . ﴿ لَكُمْ فِيها مَا إِلَى الْعَنْتِ عَلَيْهَا إِلَى الْعَنْفِ عَلَيْهَا مُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهَا مُسَمّى \* . ﴿ ثُمَّ مَعَانِهُا إِلَى الْبَيْتُ عَالَ اللهُ عَلَيْهِ مَعْدَاً إِلَى الْعَالِي اللهُ اللهِ عَلَيْهَا مُسَمّى \* . ﴿ اللهُ عَلَيْهَا إِلَى الْعَنْتُ عَلَيْهَا مُسَمّى \* . ﴿ اللّهُ عَلَيْهَا إِلَى الْعَالِي اللهُ عَلَيْهَا مُسَمّى \* . ﴿ اللَّهُ عَلَيْهَا إِلَى الْعَنْ عَلَيْهَا إِلَى الْعَنْ عَلَيْهِ مَعَانَهُمُ مُ مُعَالًا إِلَى الْعَنْ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْها مُ إِلَى اللهُ عَلَيْهَا مُ مُ مُ مُ أَنْ الْمُ الْعَالِي الْعَنْ عَلَيْ الْمُ الْحُلُمُ مُ اللهُ عَلَيْها مُ اللهُ عَلَيْ الْ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا إِلَى الْبَيْ الْعَنْ إِلَى الْهُ اللهُ عَلَيْها مُ الْها اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عُلَيْ أَمَا أَمَ الْمُ الْحَلْمُ الْمُ الْمُ الْحُلُ الْهُ الْمُ الْمُ الْحُلُيْ الْعَالُ الْحُلُمُ الْ عَلَيْ الْمُ الْحُلُقُ الْحُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْحُلُمُ الْمُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ مُ الْ الْعُلُولُ مُ إِلَى عَلَيْ الْحُلُولُ مُ أَمْ أَمْ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ مُ أَمْ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ عَلَيْ عَلَى الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ أَصُلُولُ مُ أَمْ إِلْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ مُ أَمْ أَمَ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ أ الْعُلُولُ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ مُ أَمْ أَمْ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ أَمْ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ أَمْ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ أَعْ أَعْ الْحُلُولُ مُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ مُ الْح

﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ ﴾: أهل دين ﴿ جَعَلْنا مَنْسَكاً ﴾: متعبَّداً ، وقرباناً يستقرّبون به إلى الله

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨، ٢٢، عن النّبيّ يَنْتُرَد . ٢ ـ الكافي ٦: ٣٥٥ ، الحديث: ٢ ؛ و ٤٣٦ ، الحديث ٦ ؛ معاني الأخبار: ٣٤٩ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللّه اللَّهُ ، ٤ ـ القمّي ٢: ٨٤ ، عن أبي عبد اللّه عَنْبَة . ٤ ـ القمّي ٢: ٨٤ ، عن أبي عبد اللّه عنّية . ٥ ـ القمّي ٢: ٨٤ ، عن أبي عبد اللّه عنه . القاموس المحيط ٣: ٣٢٣ (نهك) . ٧ ـ الكافي ٤: ٤٣٢ ، الحديث: ١ ؛ من لا يحضره الفقيه ٢: ٣٠٠ ، الحديث: ١٤٩ ، عن أبي عبد اللّه الله الله ال

الآية: ٣٥\_٣٦

﴿لِيَذَكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ ﴾ دون غيره، ويجعلوا نسيكتهم لوجهه، فيه تنبيه على أنّ المقصود من المناسك تذكّر المعبود . ﴿عَلَىٰ ما رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِ مِعَةِ الأَنْعامِ ﴾ عند ذبحها ﴿ فَإِلَهُكُمْ إِلَهُ واحِدُ فَلَهُ أَسْلِمُوا ﴾: أخلِصوا التّقرَبَ والذّكرَ ، ولا تَشُوبُوه بالإشراك ﴿ وَبَـشَّـرِ المُخْبِتِينَ ﴾: الخاشعين .

﴿ الَّذِينَ إِذا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمُ ﴾ هسيبة منه ، لإشراق أشعّة جلاله عليها ﴿ وَالصَّابِرِينَ عَلَىٰ ما أَصابَـهُمْ ﴾ من المصائب ﴿ وَالْمُقِـيمِي الصَّلَاةِ ﴾ في أوقاتها ﴿ وَمِتّا رَزَقْناهُمْ يُـنْفِقُونَ ﴾ في وجوه الخير .

﴿ وَالْبُدْنَ جَعَلْناها لَكُمْ مِنْ شَعائِرِ اللَّهِ لَكُمْ فِسِها خَيْرُ ﴾: منافع دينيّة ودنيويّة ﴿ فَاذكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ عَلَيْها صَوافَ ﴾ قائمات ، قد صففن أيديهنّ وأرجلهنّ ، قال: «ذلك حين تصفّ للنّحر ، تَرْبُطُ يديها ما بين الخفّ إلى الرّكبة» .

﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُها ﴾ قال: «إذا وقعت على الأرض»". ﴿ فَكُلُوا مِنْها وَأَطْعِمُوا القانِعَ وَالْمُعْتَرَّ ﴾ .

قال: «القانع: الّذي يرضى بما أعطيته ، ولا يَسْخَطُ ولا يَكْلَحُ \* ولا يلوي شَِدْقه <sup>6</sup> غضباً ، والمعترّ: المارّ بك لتطعمه»<sup>7</sup> .

ورد: «أطعِمْ أهلَك تُلْثاً وأطعِمِ القانعَ ثلثاً وأطعم المسكين تُلثاً . قيل: المسكـين هـو الـــَـائل؟ قال: نعم . والقانع: يقنع بما أر سلت اليه من البضعة فما فوقها ، والمعترّ يعتريك لا يسألك»<sup>4</sup> .

> ١ ـ في «ألف» و«ج»: «لاشراف» . ٢ و ٣ ـ الكافي ٤: ٤٩٧ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللّه الجّ . ٤ ـ الكُلُوح: تكثّر في عبوس . الصّحاح ١: ١٣٩٩ كلّح ا. ٥ ـ ألوى شدقه: أعرض به . والشِدق: جانب الفو . مجمع البحرين ١: ٣٨١ ؛ و٥: ١٨٩ (لوا ـ شدق) . ٦ ـ الكافي ٤: ٤٩٩ ، الحديث: ٢ ؛ معاني الأخبار: ٢٠٨ ، الحديث: ١ . عن أبي عبد اللّه سَيْلَة . ٧ ـ معاني الأخبار: ٢٠٨ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد اللّه عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله .

وفي رواية: «ينبغي أن يطعم ثلثه . ويعطي القانع والمعترّ ثلثه . ويهدي لأصدقائه الثّلث الباقي»` . ﴿كَذَلِيكَ سَـخَّرْناها لَكُمْ لَعَـلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ .

لَنْ يَنالَ اللهُ لُحُومُها وَلا دِماؤُها من حيث أَنّها لحوم ودماء ﴿وَلَـٰكِـنْ يَــنالُهُ
 التَّـقُوىٰ مِنْكُمْ ﴾: ما يَصْحَبُه من تقوى قلوبكم ، الَـتي تـدعوكم إلى أمر اللّـه وتـعظيمه ،
 والتّقرّب إليه والإخلاص له .

سئل: ما علّة الأضحيّة؟ قال: «إنّه يغفر لصاحبها عند أوّل قطرة تَــقُطُرُ مــن دمــها إلى الأرض ، وليعلم اللّه عزّوجلَ من يتّقيه بالغيب . قال الله عزّوجلَ: "لَنْ يَنْالَ اللّهَ لُـحُومُهَا" الآية . ثمّ قال: أنظر كيف قبل اللّه قربان هابيل ، ورَدَّ قربان قابيل» .

كُذْلِكَ سَخُرَها لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ : لتعرفوا عظمته باقتداره على ما لا يقدر عليه
 عيره ، فتوحدوه بالكبرياء . والقمي : التكبير أيّام التشريق عقيب الصّلوات " . ﴿ عَـلىٰ ما
 هُداكُمْ ﴾: أرشدكم إلى طريق تسخيرها ، وكيفيّة التّقرّب بمها . ﴿ وَبَـشِّـرِ المُحْسِنِينَ ﴾:
 المخلصين فيما يأتونه ويذرونه .

إِنَّ اللَّهَ يُدافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ غـائلة المشركين ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُــحِبُّ كُــلَّ خَـوَانٍ ﴾ في أمانة الله ﴿كَـفُورٍ ﴾ لنعمته ، كمن يتقرّب إلى الأصنام بذبيحته .

﴿ أَذِنَ ﴾: رُخَّصَ ﴿ لِلَّذِينَ يُمَعَاتَ لُونَ ﴾ المشركين ، أي: في القتال ﴿ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ﴾: بسبب أنّهم ظلموا .

قال: «لم يؤمر رسولُ اللَّهُ تَنْجَرَنُمُ بقتال ، ولا أَذن له فيه حتَّى نزل جبر ئيل بهذه الآيـة ، وقلُده سيفاً»<sup>٤</sup> .

> ١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨، ٢٢، عنهم لي الله . ٢ ـ علل الشّرائع ٢: ٢٣٧ . الباب: ١٧٨ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله لي . ٣ ـ القمّي ٢: ٨٤. ٤ ـ مجمع البيان ١ ـ ٢: ٨٧، عن أبي جعفر لي . مع تفاوت في اللفظ .

وروي: «كان المشركون يؤذون المسلمين، لا يزال يجي، مشجوج ( ومضروب إلى رسول الله تَنَبَيْنَ أَوْمَرْ بالقتال حتّى هاجر فأنزل الله عليه هذه الآية بالمدينة . وهي أوّل آية نزلت في القتال» . ﴿ وَ إِنَّ اللّــهَ عَـلىٰ نُصْرِهِمْ لَـقَدِيرُ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ بِغَيْرِ حَـقٌ ﴾ . قال: «نزلت في المهاجرين ، وجرت في آل محمّدﷺ الّذين أُخرجوا من ديارهم وأُخيفوا»" .

وفي روايـة: «نـزلت فـي رسـول اللّـه وعـليّ وحـمزة وجـعفر للهَّلاّ وجـرت فـي الحسين لمكِّلاً »<sup>2</sup> .

القمّي: الحسينﷺ حين طلبه يزيد ليحمله إلى الشّام ، فـهرب إلى الكـوفة ، وقُــتِلَ بالطّفَ<sup>0</sup> .

﴿ إِلَّا أَنْ يَـقُولُوا رَبُّنا اللَّهُ ) يعني أنّهم لم يخرجوهم إلّا لقولهم: "رَبُّنَا اللَهُ" . ﴿ وَلَمُولا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ ﴾ بتسليط المؤمنين منهم على الكافرين ﴿ لَـهُدَّمَتْ ﴾: لخربت ، باستيلاء المشركين على أهل الملل ﴿ صَواصِعُ ﴾: صوامع الرّهبانيّة ﴿ وَبِسيّعُ ﴾: وبيع النّصاري ﴿ وَصَلَواتٌ ﴾: كنائس اليهود ، قيل: أصلها «صلونا» بالنّاء المثلّثة بالعبريّة ، بمعنى المصلّي فعُرَّبت<sup>7</sup> . وفي قراءتهم عليَّنِ إضم الصّاد واللّام<sup>٧</sup> . ﴿ وَمَساجِدُ ﴾: مساجد

۸**۱۰**□الأصفيٰ /ج۲

المسلمين ﴿ يُذَكَرُ فِيها أَسْمُ اللَّهِ كَثِيراً وَلَيَـنْصُرَنَّ اللَّهُ مَـنْ يَــنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَـقَوِيُّ عَـزِيزُ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَـوُا الزَّكاةَ وَأَمَـرُوا بِالْـمَعْرُوفِ وَنَسَهَوْا عَنِ المُنْكَرِ وَلِلَٰهِ عاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾ .

قال: «فهذه لآل محمّد إلى آخر الآية . والمهديّ وأصحابه ، يـملّكهم اللّــه مشــارقَ الأرض ومغاربها . ويظهر الدّين . ويميت اللّه به وبأصحابه البــدعَ والبــاطلَ . كــما أمــات الشّقاة الحقّ . حتّى لا يرى أين الظّلم» . ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر .

﴿ وَإِنْ يُكَـذَّبُوكَ فَقَدْ كَـذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعادُ وَثَمُودُ ﴾ .

< وَقَوْمُ إِبْراهِمِم وَقَوْمُ لُوطٍ » .

﴿ وَأَصْحَابُ مَدْيَنَ وَكُذَّبَ مُوسىٰ ﴾ . قيل: غيّر فيه النّظم . لأنّ قومه لم يكذّبوه . وإنّما كذّبه القبط . ولأنّ تكذيبه كان أشنع . وآياته كانت أعظم وأشيع " . ﴿ فَأَمْلَيْتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾: فأمهلتهم ، حتّى انصرمت آجالهم المقدّرة ﴿ ثُمَّ أَخَذتُهُمْ فَكَيْفَ كانَ نَكِيرٍ ﴾: إنكاري عليهم بتغيير النّعمة محنةً . والحياة هلاكاً . والعمارة خراباً .

< فَكَأَيَّنْ مِـنْ قَـرْيَةٍ أَهْـلَكْناها وَهِـيَ ظـالِمَةُ ﴾ أي: أهـلها ﴿ فَـهِيَ خـاوِيَةً عَـلىٰ عُرُوشِـها ﴾: ساقطة حيطانُها على سقوفها ﴿ وَبِنْرٍ مُعَـطَّلَةٍ ﴾: لا يُسْتَقى منها ، لهلاك أهلها ﴿ وَقَصْرٍ مَـشِـيدٍ ﴾: مرتفع ، أخليناه عن ساكنيه .

قال: «البئر المعطّلة: الإمام الصّامت ، والقصر المشيد: الإمام النّاطق» ". أقول: إنّما كنّى عن الإمام الصّامت بالبئر ، لأنّه منبع العملم الّذي همو سمب حمياة

١ ـ القمّي ٢: ٨٧، عن أبي جعفر نئيلا ، مع تفاوت يسير . ٢ ـ البيضاوي ٤: ٥٦ . ٣ ـ الكافي ١: ٢٧ . الحديث: ٧٥ . عن الكاظمِنئيلا ؛ كمال الدّين ٢: ٤١٧ . البساب: ٤٠ . الحسديث: ١٠ ؛ مسعاني الأخبار: ١١١ . الحديث: ١ و٢ . عن أبي عبد اللّه مثلا . الأرواح ، مع خفائه إلاّ على من أتاه ؛ كما أنّ البئر منبع الماء الّذي هو سبب حياة الأبدان ، مع خفائها إلاّ على من أتاها . وكنّى عن صَمْتِه بالتّعطيل ، لعدم الانتفاع بعلمه ، وكنّى عن الإمام النّاطق بالقصر المشيد ، لظهوره وعلوّ منصبه وإشادة ذكره .

وورد في قوله: "وَبِئْرٍ مُعَطَّلَةٍ": «أي: وكم من عالم لا يُرْجَعُ إليه ، ولا يُنْتَفَعُ بعلمه» ( .

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ قال: «أو لم ينظروا في القرآن» ٢ . ﴿ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبُ يَعْقِلُونَ بِها أَوْ آذانُ يَسْمَعُونَ بِها فَإِنَّها لا تَعْمى الأَبْصارُ وَلنكِنْ تَعْمى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ عن الاعتبار . أي: ليس الخلل في مشاعرهم ، وإنّما إيفت عقولهم باتّباع الهوى ، والإنهماك في التقليد . ورد: «إنّما العمى عمى القلب» ٤ . ثمّ تلا الآية .

﴿ وَيَسْتَغْجِلُونَكَ بِالعَذَابِ ﴾ المتوعَّد به ﴿ وَلَنْ يُـخْلِفَ اللَّهُ وَعْدَهُ وَ إِنَّ يَوْماً عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَـنَةٍ مِمّا تَعُـدُونَ ﴾ يعنى: «يوم القيامة» . كذا ورد ° .

﴿وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَهَا﴾ كما أمهلتكم ﴿وَهِيَ ظالِمَةٌ ﴾ مثلكم ﴿ثُمَّ أَخَـذْتُهَا وَإِلَىَّ المَصِـيرُ ﴾ .

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَنَّا لَكُمْ نَذِيرُ مُبِينٌ ﴾ .

﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَـهُمْ مَغْفِرَةُ وَرِزْقُ كَرِيمٌ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي آياتِنا﴾ بالرّدُ والإبطال ﴿ مُعاجِزِينَ ﴾: مسابقين مشاقَين للسّاعين فيها بالقبول والتّحقيق ؛ مِنْ عـاجزه فأعـجزه ، إذا سـابقه فَسَـبَقَه . ﴿ أُولَـــبَكَ أَصْـحابُ الجَحِـيم ﴾ .

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨، ٢٩ ، في تفسير أهل البيت تنتيخ . ٢ ـ الخصال ٢: ٣٩٦ ، ذيل الحديث: ١٠٢ ، عن أبي عبد اللَّه سَنْع . ٣ ـ قد إيف الزرع ، أي: أصابته آفة . الصّحاح ٤: ١٣٣٣ (أوف) . ٤ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٢٤٨ ، الحديث: ٢٠ . عن أبي جعفر سَنْع : وفيه: «إنَّما الأعمى أعمى القلب» . ٥ ـ الإرشاد (للمفيد): ٣٦٥ ، في ذكر قيام القائم سَنْغ . عن أبي جعفر سُنْغ . ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلا نَبِيٍّ ﴾ زاد: «ولا محدَّث» ا بفتح الدّال .
قال: «الرّسول: الذي يظهر له الملكُ فيكلمه . والنّبيّ: هو الذي يرى في منامه ، وربّما المات الذي يرى في منامه ، وربّما المتحد والمحدَّث: الذي يَسْمَعُ الصوتَ ولا يَرى الصورة» ا.

و ورد: «إنَّ الأثمَّة كانوا محدَّثين ، كانوا يَسْمَعون الصّوت ولا يرون المَلَكَ» .

﴿ إِلَّا إِذَا تَمَـنَىٰ﴾ . قال: «تمنّى مفارقةَ ما يعاينه من نفاق قومه وعقوقهم ، والانتقال عنهم إلى دار الإقامة»<sup>4</sup> . ﴿ أَلْقَىَ الشَّـيْطَانُ فِي أُمَّنِـيَّتِهِ﴾ قال: «ألقى الشَـيطان المـعرّض بعداوته ، عند فقده في الكتاب الذي أنزل عليه ، ذَمَّه والقَدْحَ فيه والطَّعنَ عليه»<sup>6</sup> .

< فَيَنْسَخُ اللَّهُ ما يُلْقِي الشَّيْطانُ ﴾ . قال: «ينسخ اللَّه ذلك من قـلوب المـؤمنين فـلا تقبله ٦، ولا يصغي إليه غير قلوب المنافقين والجاهلين»٧.

< ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آياتِهِ وَاللَّهُ عَلِمِمُ حَكِمِمَ كَ قَالَ: «بأن يَحْمَىٰ أولياءَه مـن الضّـلال والعدوان^، ومشايعة أهل الكفر والطَّغيان . الَّذين لم يرض اللَّه أن يجعلهم كالأنعام ، حتَّى قال "بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلاً" » ``.

وفي رواية: «إنّ رسول اللّه عَنْتَوَنَّهُ أصابه خُصاصَةٌ ، فجاء إلى رجل من الأنصار فقال له: هل عندك من طعام؟ قال: نعم يا رسول اللّه ، وذَبَحَ له عَنْاقا \ وشواه ، فلمّا أدناه منه تمنّى

رسول الله أن يكون معه عليّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم ، فجاء أبو بكر وعمر ، ثمّ جاء عليّ بعدهما ، فأنزل الله في ذلك "وما أرسلنا" الآية . يعني أبا بكر وعمر . "فينسخ الله ما يلقي الشّيطان" يعني لمّا جاء عليّ علىّ بعدهما ، "شمّ يحكم اللّـه آيـاته" للنّاس ، يعنى ينصر الله أمير المؤمنين علىّ » .

﴿ لِمِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّمْيْطَانُ فِتْنَةً ﴾ . قال: «يمعني فلاناً وفلاناً» ` . ﴿ لِمَلَذِينَ فِمِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ قال: «شكّ» ` . ﴿ وَالقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَـفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ . ﴿ وَلِمَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ أَنَّهُ الحَقَّ مِنْ رَبَّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ ﴾

بالانقياد والخشية ﴿ وَ إِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِـيمٍ﴾ .

﴿وَلا يَزالُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي مِرْيَةٍ مِنْهُ حَتَّىٰ تَـأْتِـيَهُمُ السّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْتِـيَهُمْ عَذابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ ﴾ . القتي: العقيم: الذي لا مئل له في الأيّام<sup>؟</sup> .

﴿ المُلْكُ يَوْمَئِذٍ لِلَهِ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فَسَالَّذِينَ آمَـنُوا وَعَــمِلُوا الصّــالِحاتِ فِــي جَـنّاتِ النَّعِــيم﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآياتِنا فَأُولَنَئِكَ لَهُمْ عَذابٌ مُهِينٌ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ ماتُوا لَيَرْزُقَـنَّهُمُ اللَّهُ رِزْقاً حَسَناً وَ إِنَّ اللَّهَ لَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِـينَ ﴾ .

﴿ لَيُدْخِلَنَّهُمْ مُدْخَلاً يَرْضَوْنَهُ وَ إِنَّ اللَّهَ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾ . روي: «إنّهم قالوا: يا رسول الله هؤلاء الذين قُتِلوا قد عَلِمْنا ما أعطاهم الله من الخير ، ونحن نجاهد معك كما جاهدوا ،

**۲**∟الأصفيٰ /ج۲

فما لنا أن مُتْنا معك؟ فأنزل الله هاتين الآيتين» ( .

﴿ ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ﴾ ولم يَزِدْ في الاقتصاص ﴿ ثُمَّ بُغِيَ عَـلَيْهِ ﴾ بالمعاودة إلى العقوبة ﴿ لَيَنْصُرَنَّهُ اللَّهُ ﴾ لا محالة المنتصر .﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُوٌ غَفُورٌ ﴾

القتي: هو رسول الله علي لما أخرجته قريش من مكمة ، وهرب منهم إلى الغار وطلبوه ليقتلوه ، فعاقبهم الله يوم بدر ، فلما قبض رسول الله يُتَنَقِقُهُ ، طلب بدمائهم فقتل الحسين وآل محمّد صلوات الله عليهم بغياً وعدواناً ، لينصرنه الله بالقائم عليه من ولده . هيذا ملخّص ما قاله .

ذَلِكَ أَي: ذلك النّصر ﴿ بِأَنَّ اللَّهَ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهارِ وَيُسولِجُ النَّـهارَ فِي اللَّيْلِ ﴾ بسبب أنّ الله قادر على تغليب بعض الأُمور على بعض ، والمُداوَلَةِ بين الأشـياء المتعاندة .

﴿ وَأَنَّ اللَّهَ سَمِـيعٌ بَصِـيرٌ ﴾: يسمع قول المـعاقِب والمـعاقَب ، يـبصر أفـعالهما فـلا يمهلهما .

﴿ ذَلِيكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُـوَ الحَـقُّ وَأَنَّ ما يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُـوَ الباطِلُ وَأَنَّ اللَّـهَ هُـو العَلِيُّ الكَبِيرُ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّماءِ ماءً فَتُصْبِحُ الأَرْضُ مُخْضَرَّةً ﴾ . إنّما عدل عـن صيغة الماضي ، للدّلالة على بقاء أثر المطر زماناً بعد زمان . ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَسطِيفٌ ﴾: يَـصِلُ علمُه إلى كلّ ما جَلَّ ودَقَ . ﴿ خَبِيرٌ ﴾ بالتّدابير الظّاهرة والباطنة .

﴿ لَـهُ مَا فِي السَّمـٰواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَ إِنَّ اللَّهَ لَـهُوَ الغَنِيُّ الحَمِـيدُ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ ما فِي الأَرْضِ وَالفُـلْكَ تَجْرِي فِي البَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ السَّماءَ أَنْ تَـقَعَ عَلى الأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَـرَؤُوفٌ رَحِـيمُ ﴾ .

> ۱ ــجوامع الجامع: ۳۰۳ . ۲ ــالقتی ۲: ۸٦ .

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَحْياكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْبِيكُمْ إِنَّ الإِنسانَ لَكَفُورٌ ﴾ .

﴿لِكُلِّ أُمَّتَةٍ جَعَلْنا مَنْسَكاً»: شريعة ومذهباً ﴿ هُمْ ناسِكُوهُ»: يتديّنون به ، ويذهبون إليه ﴿ فَلا يُنازِعُنَّكَ ﴾ سائرُ أرباب الملل ﴿ فِي الأَمْرِ ﴾: في أمر الدّين . قيل: إنّهم قالوا للمسلمين: مالكم تأكلون ما قَتَلْتُم ولا تأكلون ما قَتَلَه الله ! يعنون الميتة . فنزلت ا ﴿ وَأَدْعُ إلىٰ رَبِّكَ ﴾: إلى توحيده وعبادته ﴿ إِنَّكَ لَعَلىٰ هُدى مُسْتَقِيمٍ ﴾ .

. ﴿ وَ إِنَّ جادَلُوكَ فَقُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِما تَـعْمَلُونَ ﴾ من المجادلة الباطلة ، فيجازيكم عليها ؛ وهو وعيد فيه رِفْق .

اللهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ القِبامَةِ فِيما كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ) من أمر الدّين .

﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ ما فِي السَّماءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلى

﴿ وَيَعْـبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ما لَمْ يُـنَزِّلْ بِهِ سُلْطاناً»: حجّةُ تدلّ على جواز عبادته . ﴿ وَما لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمٌ وَما لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ ﴾ .

﴿ وَإِذَا تُنْتَلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيَّنَاتٍ تَعْرِفُ فِي وُجُسوهِ اللَّذِينَ كَفَرُوا المُسْنَكَرَ ﴾: الإنكار لفَرْط نكيرهم للحق ، وغيظهم لأباطيل أخذوها تقليداً . ﴿ يَكادُونَ يَسْطُونَ ﴾: يَثِبُون ويَبْطُشُون ﴿ بِالَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيهِمْ آيَاتِنا قُلْ أَفَأُنَبَ مُكُمْ بِشَرَّ مِنْ ذَلِكُم ﴾ من غيظكم على التّالين ، وضجرِكم مما تلوا عليكم ﴿ النّارُ وَعَدَها اللهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَبِسْسَرَ المَصِيرُ ﴾ النّار .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَـثَلُ فَاسْـتَعِعُوا لَهُ ﴾ استماع تدبَر وتفكّر ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ يعني الأصنام ﴿ لَنْ يَـخُلُقُوا ذُباباً ﴾: لا يقدرون على خلقه مع صِغَرِه ﴿ وَلَوِ اجْتَـمَعُوا لَهُ ﴾: ولو تعاونوا على خلقه . ﴿ وَ إِنْ يَسْـلُبْـهُمُ الذُّبابُ شَيْـنَاً لا يَسْـتَنْقِذُوهُ مِنْهُ

١ ١ الكشّاف ٢٢ ٢١ والبيضاوي ٤: ٦٠ .

۲**۱۸**⊡الأصفيٰ /ج۲

ضَعْفَ الطَّالِبُ وَالمَطْلُوبُ ﴾ فكيف يكونون ألهةً قادرين على المقدورات كلَّها؟!

قال: «كانت قريش تَلْطَخ الأصنام الَّتي كانت حول الكعبة بالمِسْكِ والعنبر ، وكانوا إذا دخلوا خرّوا سجّداً لها ، إلى أن قال: فبعث الله ذباباً أخضر ، له أربعة أجنحة ، فلم يبق من ذلك المِسْكِ والعنبر شيئاً إلاّ أكله ، فأنزل الله الآية» .

أما قُـدَرُوا اللهُ حَـقَّ قُـدُرِهِ، ما عرفوه حقّ معرفته ، حيث أشركوا بـه ، وسـمَوا بـما الله ما هو أبعد الأسياء عنه مناسبة . وقد مرّ فيه حديث في الأنعام ، ويأتي حديث آخر في الزّمر "إن شاء الله . ﴿ إِنَّ اللهُ لَـقَوِيُّ عَـزِيزُ ﴾ لا يغلبه شيء .

﴿ اللَّهُ يَـصْطَفِي مِنَ المَلائِكَةِ رُسُـلاً ﴾: سَفَرَة يتوسطون بينه وبين الأنبياء بالوحي . ﴿ وَمِنَ النَّاسِ ﴾ رسلاً يدعون سائرهم إلى الحق ، ويبلّغون إليهم ما نزل عليهم . ﴿ إِنَّ اللَّـهَ سَمِـيعُ بَصِيرُ ﴾ .

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيسِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَ إِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ ﴾ .

﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا أَرْكَعُوا وَأَسْجُدُوا وَأَعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَأَفْعَلُوا الخَيْرَ ﴾ . ورد: «جُعِل الخيرُ كلُّه في بيت ، وجُعِل مفتاحُه الزَّهدَ في الدَّنيا» <sup>2</sup> . ﴿ لَعَـلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ .

﴿وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَـقَّ جِـهادِهِ﴾ الأعداء الظَّاهرة والباطنة . ورد: «أعدى عدوِّك نفسُك الَّتي بين جنبيك»<sup>6</sup> ﴿ هُـوَ أَجْتَبَاكُمْ﴾: اختاركم لدينه ولنصر ته . قال: «إيّانا عـني<sup>٢</sup>، ونحن المجتبون»<sup>٧</sup>.

١ ـ الكافي ٤: ٥٤٢ ، الحديث: ١١ . عن أبي عبد الله ينة .
 ٢ ـ ذيل الآية: ٩١ .
 ٣ ـ ذيل الآية: ٦٢ .
 ٤ ـ الكافي ٢: ١٢٨ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد الله عنة .
 ٥ ـ عوالي اللآلي ٤: ١١٨ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد الله عنة .
 ٥ ـ عوالي اللآلي ٤: ١١٨ . الحديث: ٢ . عن أبي جعفر عنية .
 ٧ ـ الكافي ١: ١٩١ . الحديث: ٤ . عن أبي جعفر عنية .

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْ كُمْ فِي الدَّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ قال: «يقول: من ضيق» ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْراهِيمَ ﴾ قال: «إيّانا عنى خاصّة» <sup>7</sup> . ﴿ هُوَ سَمّاكُمُ المُسْلِمِينَ ﴾ قال: «اللّه سمّانا المسلمين» <sup>7</sup> . ﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ قال: «في الكتب الّتي مضت» <sup>4</sup> . ﴿ وَفِي هُدَا ﴾: القرآن ﴿لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَىَ النّاسِ ﴾ .

قال: «فرسول الله الشّهيد علينا بما بلّغنا عن اللّه ، ونحن الشّهداء عملي النّماس يموم القيامة . فمن صدّق يوم القيامة صدّقناه ، ومن كذّب كذّبناه» ° .

وفي الحديث النّبويّ: «عنى بذلك ثلاثة عشر رجـلاً خـاصّة دون هـذه الأُمّــة . ثــمّ قالﷺ : أنا وأخي وأحد عشر من ولدي» .

﴿ فَأَقِسِمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكاةَ ﴾: فتقرّبوا إلى الله بأنواع الطّاعات ، لما خصّكم بهذا الفضل والشّرف . ﴿ وَأَعْتَصِمُوا بِاللَّهِ ﴾: وثِقُوا به في جسميع أُسوركم ﴿ هُسوَ مَسوً لاكُسمْ ﴾: ناصِرُكم ومتولّي أُموركم . ﴿ فَنِعْمَ المَوْلَىٰ وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ هو .

١ - قرب الإسناد: ٨٤ . الحديث: ٢٧٧ ، عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن النّبيَّ تَبَالَنْهُ .
 ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ١٩١ ، الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر عنالة .
 ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ١٩١ ، الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر عنالة .
 ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ١٩١ ، الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر عنالة .
 ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ١٩١ ، الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر عنالة .
 ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ١٩١ ، الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر عنالة .
 ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ١٩١ ، الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر عنالة .
 ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ١٩١ ، الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر عنالة .
 ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ١٩١ ، الحديث: ٢٤ ، عن أبي جعفر عنالة .
 ٢ - كمال الدّين ١: ٢٧٩ ، الباب: ٢٤ ، ذيل الحديث: ٢٥ ، وفيه ما هذا نصه: «عنى بذلك ثلاثة عشر رجلاً خـ اصّة .
 ٢ - كمال الدّين ١: ٢٧٩ ، الباب: ٢٤ ، ذيل الحديث: ٢٥ ، وفيه ما هذا نصه: «عنى بذلك ثلاثة عشر رجلاً خـ اصّة .
 ٢ - كمال الدّين ١: ٢٧٩ ، الباب: ٢٤ ، ذيل الحديث: ٢٥ ، وفيه ما هذا نصه: «عنى بذلك ثلاثة عشر رجلاً خـ اصّة .
 ٢ - كمال الدّين ١: ٢٧٩ ، الباب: ٢٤ ، ذيل الحديث: ٢٥ ، وفيه ما هذا نصه: «عنى بذلك ثلاثة عشر رجلاً خـ اصّة .
 ٢ - كمال الدّين ١

## **سورة المؤمنون** اوهي مانة وثماني عشر آية إ<sup>ن</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم • قَـدُ أَفْلَعَ المُـؤْمِنُونَ ﴾ قال: «المسلمون ، إنَّ المسلمين هم النَّجباء» <sup>٢</sup> . • الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِسِهِمْ خاشِعُونَ ﴾ «بغضَّ البصر والإقـبال عـلى الصّـلاة» . كـذا ورد ٣ .

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُوِ مُعْرِضُونَ ﴾ قال: «عن الغناء والملاهي»<sup>٤</sup> . و ورد: «كلَّ قول ليس فيه ذكر فهو لغو»<sup>ه</sup> ﴿ وَالَّذِينَ هُمَّ لِلزَّكاةِ فاعِلُونَ ﴾ . ﴿ وَالَّذِينَ هُمَّ لِفُرُوجِـهِمْ حافِظُونَ ﴾ .

إلا على أزواجِهِم أو ما مَلَكَتْ أَيْمانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ .
﴿ فَمَنِ أَبْتَعَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَهُمُ العادُونَ ﴾ .
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَماناتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ راعُونَ ﴾ .
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يَحافِظُونَ ﴾ القتي : عملى أوقاتها وحدودها . ورد:
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يَحافِظُونَ ﴾ القتي : عملى أوقاتها وحدودها . ورد:
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يَحافِظُونَ ﴾ القتي : عملى أوقاتها وحدودها . ورد:
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يَحافِظُونَ ﴾ القتي : عملى أوقاتها وحدودها . ورد:
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يَحافِظُونَ ﴾ القتي : عملى أوقاتها وحدودها . ورد:
﴿ وَالَذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ دَائِمون ، هي النافلة » .

والشَّراب الَّذي يصير نطفة <sup>٤</sup> . ﴿ ثُمَّ جَعَلْناهُ نُطْفَةً فِي قَرارِ مَـكِـين ﴾ .

أُمُّ خَلَقْنا النُّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنا الْعَلَقَة مُضْغَة فَخَلَقْنا المُصْغَة عِظاماً فَكَسَوْنا
 إِنَّهُمْ خَلَقْنا النُّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنا الْعَلَقَة مُضْغَة فَخَلَقْنا المُصْغَة عِظاماً فَكَسَوْنا
 العِظام لَحْماً ﴾ . سبق تفسيرها <sup>6</sup> . ﴿ ثُمَّ أَنْشَأْناهُ خَلْقاً آخَرَ ﴾ قال: «هو نفخ الرّوح فيه»<sup>7</sup> .
 ﴿ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الخالِقِينَ ﴾ . قال: «أخبر أن في عباده خالقين [وغير خالقين]<sup>9</sup> !
 منهم عيسى بن مريم ، خلق من الطين كهيئة الطير بإذن الله ، والسّامريّ خلق لهم عنجلاً
 جسداً له خوار»<sup>6</sup>.

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيَّتُونَ ﴾ .

١ ــالغلتي: ٢: ٨٩ ، الحديث: ١٢ . عن ابي جعفر تي ٢ ـ الكافي ٣: ٢٧٠ ، الحديث: ١٢ . عن ابي جعفر تي عن النُبي تيزية . ٤ ـ القلمي ٢: ٨٩ . ٥ ـ ذيل الأية: ٥ من سورة الحج . ٢ ــالقلمي ٢: ٩١ ، عن آبي جعفر تية . ٧ ـ مابين المعقوفتين لم ترد في المصدر . ٨ ــالتوحيد: ٦٣ ، الباب: ٢ . ذيل الحديث الطَّويل: ١٨ . عن آبي الحسن الرّضاعية .

۸**۲۰** الأصفيٰ / ج۲

ثُمَّ إِنَّكُم يَوْمَ القِيامَةِ تُبْعَـثُونَ .

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرائِقَ): سبع سماوات . قيل: سمّاها طرائق ، لأنّها طورق بعضها فوق بعض مطارقة النّعل . وكلّ ما فوقه مثله فهو طريقة ' . ﴿ وَما كُنّا عَـنِ الخَـلْقِ غافِلِينَ ﴾ .

﴿ وَأَنْسَرَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَاهُ فِي الأَرْضِ ﴾ قال: «فهي الأنهار والعسيون والآبار» ` . ﴿ وَ إِنَّا عَلَىٰ ذَهابٍ بِسِهِ لَـقَادِرُونَ ﴾ .

﴿ فَأَنْشَأْنَا لَكُمْ بِهِ جَنّاتٍ مِنْ نَخِيلٍ وَأَعْنابٍ لَكُمْ فِيها قَواكِهُ كَثِيرَةٌ ﴾ تتفكَهون بها ﴿ وَمِنْها تَأْكُلُونَ ﴾ تغذياً .

﴿ وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِنْ طُورِ سَيْناءَ ﴾ القمي: شجرة الزّيتون ". ﴿ تَنْبُـتُ بِالدُّهْنِ وَصِبْغ لِلاَكِلِينَ ﴾ أي: تنبت بالشّيء الجامع بين كونه دُهْناً يُدْهَنُ به ويُسْرَجُ منه ، وكونه إداماً يُصْبَغُ فيه الخبز ، أي: يُغْمَسُ فيه للائتدام .

﴿ وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الأَنْعامِ لَعِـبْرَةً نُسْقِـيكُمْ مِمّا فِي بُـطُونِـها ﴾ من الألبان ﴿ وَلَكُمْ فِـيها مَـنافِـعُ كَثِيرَةُ ﴾ في ظهورها وأصوافها وشعورها ﴿ وَمِنْها تَأْكُلُونَ ﴾ .

﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴾ في البرّ والبحر .

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَـٰهٍ غَيْرُهُ أَفَــلا تَــتَّقُونَ﴾ .

﴿ فَقَالَ المَلَأَ ﴾: الأشراف ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ ﴾ لعوامّهم: ﴿ما هـُــذا إِلَّا بَـشَـرُ مِثْلُكُمْ يُرِيدُ أَنْ يَتَـفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شاءَ اللَّهُ ﴾ أن يرسل رسولاً ﴿ لأَنْزَلَ مَلائِكَةً ما سَمِعْنا بِـهـُـذا فِي آبائِنا الأَوَّلِـينَ ﴾ أي: التوحيد الذي يدعونا إليه .

> ١ ــالبيضاوي ٤: ٦٣ ؛ الكشّاف ٣: ٢٨ . ٢ ــالقمّي ٢: ٩١ . عن أبي جعفر غَنْبُلْ . ٣ ــالقمّي ٢: ٩١ .

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلٌ بِهِ جِنَّةً ﴾: جنون ﴿ فَتَرَبَّصُوا بِهِ حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ لعلّه يُفيقُ من جنونه . ﴿قَالَ رَبَّ أَنْصُرْنِي ﴾ عليهم بإهلاكهم ﴿ بِما كَذَّبُونِ ﴾: بسبب تكذيبهم إيّاي .

﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ آصْنَعِ الفُلْكَ بِأَعْيُنِنا﴾: بحفظنا . أن تخطئ فيه ، أو ينفسد عليك مفسد ﴿ وَوَحَارَ مُوَوَحَيْنَا﴾: ووَحَارَ مُوَوَحَيْنَا﴾: ووَحَارَ مُوَوَحَيْنَا﴾: ووَحَارَ مُوَوَحَيْنَا﴾: ووَحَارَ مُوَوَحَيْنَاً بَنْزُول العذاب ﴿ وَحَارَ التَّنُورُ فَاسُلُكُ فِيها﴾: فادخل فيها ﴿ مِنْ كُلَّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ ﴾: الذّكر والأُنثى ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَا التَّنُورُ فَاسُلُكُ فِيها﴾: فادخل فيها ﴿ مِنْ كُلَّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ ﴾: الذّكر والأُنثى ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَا التَّنُورُ فَاسُلُكُ فِيها﴾: فادخل فيها ﴿ مِنْ كُلَّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ ﴾: الذّكر والأُنثى ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَا التَنْتُورُ فَاسُلُكُ فِيها﴾: فادخل فيها ﴿ مِنْ كُلَّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ ﴾: الذّكر والأُنثى ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَا التَ اللَّهُ فَيها ﴾: فادخل فيها ﴿ مِنْ كُلَّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ إِنْ الذّكر والأُنثى ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَا اللّهُ فَيها ﴾: الذّكر والأُنثى ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ القَوْلُ مِنْهُمْ ﴾ بإهلاكه لكفره ﴿ وَلا تُخاطِ بْنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ بالدّعاء مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ القَوْلُ مِنْهُمْ ﴾ بإهلاكه لكفره ﴿ وَلا تُخاطِ بْنِي فِي الله فِي الله مَوْ فَيه مُولاً مالاً عاء مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ القَوْلُ مُنْهُمْ ﴾ بإهلاكه لكفره ﴿ وَلا تُخاطِ بْنِي فِي الله إِنهُ مُعْرَقُونَ ﴾.

﴿ فَإِذَا أَسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى الفُلْكِ فَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي نَجّانا مِـنَ القَـوْمِ الظّالِمِـينَ﴾.

﴿ وَقُلْ رَبِّ أَنْزِلْنِي مُـنْزَلاً مُبارَكاً وَأَنْتَ خَيْرُ المُنْزِلِـينَ ﴾ . قد سبق تمام القصّة فـي سورة هود<sup>ا</sup> .

﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآياتٍ وَ إِنْ كُنَّا لَـمُبْتَلِينَ ﴾: وإنَّه كنَّا لممتحنين عبادنا بهذه الآيات .

ورد: «إنَّ اللَّه قد أعاذكم من أن يجور عليكم ، ولم يُعِذْكُمْ من أن يبتليكم ، ثمَّ تلا هذه الآية»٢ .

﴿ ثُمَّ أَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْناً آخَرِينَ ﴾ هم عاد أو ثمود .

﴿ فَأَرْسَلْنَا فِـيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾ هو هود أو صالح ﴿ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ مالَكُمْ مِنْ إِلــــهٍ غَيْرُهُ أَفَلا تَـتَّقُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَاءِ الآخِرَةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ ﴾: ونـعتمناهم ﴿ فِي الحَياةِ الدُّنْيا ما هـٰذا إِلّا بَشَرُ مِثْلُـكُمْ يَأْكُلُ مِمّا تَـأَكُـلُونَ مِـنْـهُ وَيَشْــرَبُ مِـمّا تَـشْرَبُونَ ﴾ .

١ ـ ذيل الآيات: ٣٠ إلى ٤٥ .
 ٢ ـ نهج البلاغة: ١٥٠ , الخطبة: ١٠٣ .

﴿ وَلَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَـراً مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا لَخَاسِرُونَ ﴾ حيث أذللتم أنفسكم . ﴿ أَيَعِدُكُمْ أَنَّكُمْ إِذَا مِتُّمْ وَكُنْتُمْ تُرَاباً وَعِظَاماً أَنَّكُمْ مُخْرَجُونَ ﴾ من الأجداث . ﴿ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ ﴾ : بَعُدَ ﴿ لِما تُوعَدُونَ ﴾ . انْزَه للبيا. \_ كما في هَيْتَ لك .

. ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا حَياتُنَا الدُّنْيا نَمُوتُ وَنَحْيا﴾: يموت بعضنا ويُولَدُ بـعض ﴿ وَمسا نَـحْنُ

> < إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً وَمَا نَحْنُ لَهُ بِصُؤْمِنِينَ ﴾ . رَبِّ مَنْ أَنْ مُوَ إِلَا رَجُلُ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً وَمَا نَحْنُ لَهُ بِصُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿قَالَ رَبِّ ٱنْصُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ﴾ .

< قالَ عَمّا قَلِيلٍ لَيُصْبِحُنَّ نادِمِينَ < .

﴿ فَأَخَذَ تُسْهُمُ الصَّيْحَةُ بِالحَـقَّ ﴾: صيحة جبر ئيل ، صاح عليهم صيحة هائلة ، تصدّعت منها قلوبهم فماتوا ﴿ فَجَعَلْناهُمْ غُثاءً ﴾ . قال: «الغثاء: اليابس الهامد من نبات الأرض» . ﴿ فَبُعْداً لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ . يحتمل الإخبار والدّعاء .

﴿ ثُمَّ أَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُوناً آخَرِينَ ﴾ .

﴿ما تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَها ﴾: الوقت الّذي قُدِّرَ لهلاكها ﴿ وَما يَسْتَأْخِرُونَ ﴾ الأجل .

﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَـتْرا ﴾: متواترين واحداً بعد واحد ﴿ كُلَّما جاءَ أُمَّةً رَسُولُها كَسَذَّبُوهُ فَأَتْبَعْنَا بَـعْضَهُـمْ بَعْضاً ﴾ في الهلاك ﴿ وَجَعَلْناهُمْ أَحادِيتَ ﴾: لم يبق منهم إلّا حكايات يُسْمَرُ بها ﴿ فَبُـعْداً لِقَوْم لا يُـؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنا مُوسى وَأَخاهُ هَرُونَ بِآياتِنا وَسُلْطانٍ مُبِينٍ ﴾ .

﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَـلَأَهِ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْماً عَالِمِينَ ﴾ : متكبّرين .

﴿ قِالُوا أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنا وَقَوْمُـهُما لَـنا عابِدُونَ ﴾ .

١ ـ الهامد: الميّت ، والهُمود: الموت ، وفي الأرض أن لا يكون بها حياة ولا عُــودُ ولا نَــبْتُ ولا مـطر . القـاموس المحيط ١: ٣٦٦ (همد) . ٢ ــالقمّي ٢: ٩١ ، عن أبي جعفرﷺ . < فَكَــذَّبُوهُما فَكَانُوا مِنَ المُــهْلَكِـينَ ﴾ . •

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنا مُوسَى الكِتابَ لَعَـلَّهُمْ يَـهْتَدُونَ ﴾ .

﴿ وَجَعَلْنَا آبْنَ مَرْيَمَ وَأَمَتَهُ آيَةً ﴾ بولادتها إياه من غير مسيس ﴿ وَآوَيْناهُما إِلَىٰ رَبُوَةٍ ﴾: إلى مكان مرتفع ﴿ ذاتٍ قَرارٍ ﴾: صالحة للاستقرار ﴿ وَمَعِينٍ ﴾: ماء ظاهر جارٍ على وجه الأرض .

قال: «الرّبوة: نجف الكوفة ، والمعين: الفرات» ` .

وفي رواية: «الرّبوه: حيرة الكوفة وسوادهـ ، والقـرار: مسـجد الكـوفة ، والمـعين: الفرات»<sup>\*</sup> .

﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّبِّبَاتِ وَأَعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمُ ﴾

﴿وَ إِنَّ هَـٰذِهِ أُمَّـتُكُمْ أُمَّةً واحِدَةً ﴾ القـمي: عـلى مـذهب واحـد". ﴿وَأَنَــا رَبُّـكُـمْ فَاتَّـقُونَ ﴾ في شقّ العصا ومخالفة الكلمة .

﴿ فَتَقَـطَّعُوا أَمْرَهُمْ بَـيْنَهُمْ ﴾: فـتحزّبوا وافـترقوا ، وجـعلوا ديـنهم أديـاناً مـتفرّقة . ﴿زُبُراً ﴾ ؛ قطعاً ﴿كُـلُّ حِزْبٍ ﴾ من المتحزّبين ﴿ بِما لَـدَيْـهِمْ ﴾ مـن الدّيـن ﴿ فَـرِحُونَ ﴾: معجبون ، معتقِدون أنّهم على الحقّ . القمي: كلّ من اختار لنفسه ديناً فهو فَرِحَ به <sup>ع</sup>.

فَذَرُهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ : في جهالتهم . شبّهها بالماء الّذي يخمر القامة .

ُّ ﴿ أَيَسَحْسَبُونَ أَنَّما نُمِدُّهُمْ بِهِ ﴾ ما نعطيهم ونجعله مدداً لهم ﴿ مِنْ مالٍ وَبَـنِينَ ﴾ . ﴿ نُسارِعُ لَـهُمْ فِـي الخَـيْراتِ ﴾: ما فيه خيرهم وإكرامهم ﴿ بَلْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ أنّ ذلك

> ١ ـ التَهذيب ٦: ٣٨ ، الحديث: ٧٩ ، عن أبي عبد اللَّمَعَثِّغ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٠٨ ؛ جوامع الجامع: ٣٠٧ ، عن الباقر والصّادق غَيَّئِة . ٣ ـ القمّي ٢: ٩١ . ٤ ـ القمّي ٢: ٩١ .

استدراج .

ورد: «إنَّ اللَّه تعالى يقول: يحزن عبدي المؤمن إذا اقْتَرْتُ عليه شيئاً من الدَّنيا ، وذلك أقرب له منّي ، ويفرح إذا بَسطت له الدَّنيا ، وذلك أبعد له منّي ثمّ تلا هذه الآية ، ثمّ قال: إنّ ذلك فتنة لهم» ( .

- < إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَـشْيَةٍ رَبِّهِمْ مُـشْفِقُونَ ﴾: من خوف عذابه حَذِرُون . < باتَن بَ مُ ه تَ ا م مَ أَ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ
  - ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِآياتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ .
  - ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لا يُشْرِكُونَ ﴾ شركاً جليّاً ولا خفيّاً .

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا ﴾: يعطون ما أَعْطُوه من العبادة والطّاعة والصّدقات .
﴿ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ ﴾ لأنَّ مرجعهم إليه ، أو من أنَّ مرجعهم إليه ،

قال: «قلوبهم وجلة ، معناه: خائفة أن لا يبقبل منهم» ٢ . وقال: «هي إشفاقهم ٣ ورجاؤهم ، يخافون أن تردّ عليهم أعمالهم إن لم يطيعوا الله عزّ ذكره ، ويرجون أن تبقبل منهم» ٤ . وقال: «يؤتي ما آتى وهو خائف راج» ٩ . وفي رواية: «آتوا والله الطّاعة ٢ مع المحبّة والولاية ، وهم في ذلك خائفون ، ليس خوفهم خوف شكّ ، ولكنّهم خافوا أن يكونوا مقصِّرين في محبّتنا وطاعتنا» ٢ .

١ - مجمع البيان ٧ - ٨ : ١٠٠ ، عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن آبانه ، عن رسول الله يَثْنَينَ .
 ٢ - المصدر ، عن أبي عبد الله عَنْنَة .
 ٣ - في المصدر : «شفاعتهم» . لعل العراد دعاؤهم وتضرّعهم كأنَهم شفعوا لأنفسهم أو طلب الشفاعة من غيرهم أو تضاعف حسناتهم ، ولعلّه تصحيف شفقتهم .
 ٢ - الكافي ٨ : ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عَنْنَة .
 ٢ - الكافي ٨ : ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عَنْنَة .
 ٢ - الكافي ٨ : ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عَنْنَة .
 ٢ - الكافي ٨ : ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - الكافي ٨ : ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - الكافي ٨ : ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - الكافي ٨ : ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - الكافي ٢ - ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - الكافي ٢ - ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - الكافي ٢ - ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - الكافي ٢ - ٢٢٩ ، الحديث : ٢٩٤ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - مجمع البيان ٧ - ٨ : ٢٠١ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢ - في المصدر : «آنوا والله مع الطاعة المحبة والولاية» .
 ٢ - في المصدر : ٣ - ٢١ ، عن أبي عبد الله غنية .

الجزء الثامن عشر / المؤمنون 🗆 ٢٥ ٨

﴿ أُولَـٰئِكَ يُسارِعُونَ فِي الخَيْرَاتِ ﴾: يَرْغَبُونَ في الطَّاعات أَشدَّ الرَّغبة فيبادرون بها ﴿وَهُمْ لَها سابِقُونَ ﴾ . قال: «هو عليَّ بن أبي طالبﷺ لم يسبقه أحد» ` .

﴿ وَلا نُـكَلِّفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها ﴾: دون طاقتها ، يريد به التّحريض على ما وصف به الصّالحون ، وتسهيلَه على النّفوس . ﴿ وَلَدَيْنا كِـتابُ ﴾ هـو صحيفة الأعـمال ﴿ يَــنْظِقُ بِالْحَـقِّ ﴾: بالصّدق ، لا يُوجَدُ فيه ما يخالِف الواقع ﴿ وَهُـمْ لا يُـظْلَمُونَ ﴾ بزيادة عقاب أو نقصان ثواب .

﴿ بَلْ قُلُوبُسِهُمْ ﴾: قلوب الكفرة ﴿ فِي غَسَمْرَةٍ مِنْ هَـٰذَا ﴾ : في غفلة غامرة . القمّي: يعني من القرآن " . ﴿ وَلَهُمْ أَعْمالُ ﴾ خبيثة ﴿ مِنْ دُونِ ذَٰلِكَ ﴾: سوى ما هم عليه من الشّرك ﴿ هُـمْ لَـها عامِـلُونَ ﴾: معتادون فعلها .

خَتَىٰ إِذَا أَخَـذْنَا مُـتْرَفِيهِمْ، مَنتَعَميهم . القمّي: يعني كبراءهم <sup>4</sup> . ﴿ يِسائَعَذَابٍ ﴾ . قيل: هو قتلهم يوم بدر ، أو الجوع حين دعا عليهم رسول الله تَتَبَرُوْلَهُ ، فـقال: اللّـهم اشـدد وطأتك على مُضَر<sup>0</sup> ، واجعلها عليهم سنين كسنتي يوسف ، فابتلاهم بالقحط ، حتّى أكـلوا الجيفَ والكلابَ ، والعظامَ المحترقة والقِـدَ<sup>7</sup> والأولاد<sup>٧</sup> . ﴿ إِذَا هُـمَ يَـجُأَرُونَ ﴾: فـاجؤوا الصراخ بالاستغاثة .

﴿لا تَجْأَرُوا اليَوْمَ إِنَّكُمْ مِنَّا لا تُـنْصَرُونَ ﴾ .

﴿ قَدْ كَانَــتْ آيَاتِي تُـتْلَىٰ عَلَيْـكُمْ فَـكُنْتُمْ عَـلَىٰ أَعْـقَابِكُمْ تَـنْكِصُونَ ﴾: تـعرضون مدبرين ـ والنكوص: الرّجوع القهقري .

فُسْتَكْبِرِينَ بِهِ فيل: أي: بالقرآن ، ضمن الاستكبار معنى التكذيب . ﴿ساهِراً ﴾ أي: يسعرون " بذكر القرآن والطعن فيه ﴿ تَسْهَجُمُونَ ﴾ . إمّا مِن الهَجْرِ بسمعنى القطيعة أو الهذيان ، أي: تُعْرِضون عن القرآن أو تهذون في شأنسه ؛ وإمّا مسن الهُسجْرِ بسالضّمّ بسمعنى الفحش .

﴿ أَفَلَمْ يَـدَّبَّرُوا القَـوْلَ أَمْ جاءَهُمْ مــا لَـمْ يَـأْتِ آبـاءَهُمُ الأَوَّلِسِينَ﴾ مـن الرّسـول والكتاب .

أَمْ لَمْ يَعْرِفُوا رَسُولَهُمْ بالأمانة والصّدق وحسن الخلق وكمال العلم مع عدم التُعلّم ، إلى غير ذلك متا هو صفة الأنبياء للمنكِ فِفَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ » .

أَمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةٌ > مع أَنّهم يعلمون أنّه أرجَحُهم عقلاً وأَثْبَتُهم نظراً ﴿ بَلْ جاءَهُمْ اللهِ الحَقِّ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ > لاَنّه يخالف شهواتِهم وأهواءَهم ، فلذلك أنكروه قيل: بِالحَقِّ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ > لاَنّه يخالف شهواتِهم وأهواءَهم ، فلذلك أنكروه قيل: إنّما قيّد الحكم بالأكثر لانّه كان منهم من ترك الإيمان استنكافاً من توبيخ قومه ، أو لقلّة فظنته وعدم فكرته ، لا لكره الحقَّ .

وَلَوِ أَتَّبَعَ الحَقُّ أَهُواءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَواتُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ ﴾: لذهب ما قام به العالم، فلا يبقى . القمي: فساد السّماء إذا لم تـمطر ، وفساد الأرض إذا لم تـنبت ،

> ١ ـ قي «ألف» و«ج»: «قهقري» . ٢ ـ الكشّاف ٣: ٣٦ . ٣ ـ سَمَرَ يَسْمُرُ: لم يَنَمْ، والسَّمَرُ: المُسامَرَة، وهو الحديث باللّيل. لسان العرب ٤: ٣٧٦ (سمر). ٤ ـ البيضاوي ٤: ٦٩ .

وفساد النّاس في ذلك ` . ﴿ بَلْ أَتَـيْناهُمْ بِذِكْرِهِمْ ﴾: بوعظهم ، أو بصِيْتِهم وفخرهم ، أو الذّكر الذي تمنّوه بقولهم: 'لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِكْراً مِنَ الْأَوَلِينَ ` . ﴿ فَهُمْ عَنْ ذِكْرِهِمْ مُـعْرِضُونَ ﴾ .

﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجاً فَخَراجُ رَبِّكَ خَيْرُ ﴾ قال: «يقول: أم تسألهم أجراً فأجر ربّك خير» . ﴿ وَهُوَ خَيْرُ الرّازِقِينَ ﴾ .

﴿ وَ إِنَّكَ لَمُتَدْعُوهُمْ إِلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِمِهِ ﴾ القمي: إلى ولاية أمير المؤمنين للنَّلا ٤.

﴿ وَ إِنَّ الَّذِينَ لا يُسؤُمِنُونَ بِالآخِسرَةِ عَنِ الصِّراطِ لَـناكِـبُونَ ﴾: لعـادلون عـنه ؛ فـإنَّ خوف الآخرة أقوى البواعث على طلب الحقّ وسلوك طريقه . القمّي: عن الإمام لحادًون ° .

وورد «إنّ اللّه تبارك وتعالى لو شاء لعرّف العبادَ نفسَه ، ولكن جَعَلُنا أبوابَه وصراطَـه وسبيلَه والوجة الّذي يؤتى منه ، فمن عدل عن ولايتنا ، أو فضّل علينا غـيرَنا فـإنّهم عـن الصّراط لناكبون»<sup>7</sup> .

﴿ وَلَوْ رَحِمْناهُمْ وَكَشَفْنا ما بِهِمْ مِنْ ضُـرٍّ أي: القحط ﴿ لَـلَـجُّوا فِي طُـغْيانِـهِمْ ﴾: لتمادوا في إفراطهم في الكفر ، والاسـتكبار عـن الحـق ، وعـداوة الرّسـول والمـؤمنين ، ﴿ يَعْمَهُونَ ﴾ عن الهدى .

روي: «إنّهم قحطوا حتّى أكلوا العِلْهِزَ<sup>٧</sup> . فجاء أبو سفيان إلى رسول اللّــه تَنْتِلْهُ فــقال: أنشدك اللّه والرّحم ، ألسْتَ تزعم أنَّك بُعِثْتَ رحمةً للعالمين ، فتلت الآباء بالسّيف والأبناء

١ ـ القمّي ٢: ٩٢ . ٢ ـ الصّافّات (٣٧): ١٦٨ . ٤ ـ المصدر: ٩٢ ، عن أبي جعفر يُخِبَّة . ٥ ـ القمّي ٢: ٩٣ : وصوابه: «لحائدون» . ٥ ـ القمّي ١: ١٨٤ ، الحديث: ٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين لمَؤَيَّة . ٧ ـ العِلْهِزُ ـ بالكسر ـ طَعامٌ كانوا يتّخذونه من الدَّم ووبر البعير في سِنِي المجاعة . الصّحاح ٣: ٨٨٧ (علهز) .

بالجوع ، فنزلت» <sup>ر</sup> .

وَلَقَدْ أَخَذْناهُمْ بِالْعَذَابِ ﴾ . القمّي: هو الجوع والخوف والقتل \* . ﴿ فَـمَا ٱسْتَكَانُوا لَمُ وَمَا يَسْتَضَرَّعُونَ ﴾ بل أقاموا على عتوّهم . قال: «الاستكانة هي الخضوع ، والتّضرع: لِرَبِّهِمْ وَما يَسْتَضَرَّعُونَ ﴾ بل أقاموا على عتوّهم . قال: «الاستكانة هي الخضوع ، والتّضرع: رفع اليدين والتضرع: رفع اليدين والتضرع: الصّلة» \* .

خَتَىٰ إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْسَهِمْ بَاباً ذَا عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ . قال: «وذلك حين دعا النّسِيَ يَنْتَخْ عليهم ، فقال: اللّهم اجعلها عليهم سنين كسني يوسف ، فجاعوا حتّى أكلوا العِـلْهِز ، وهـو الوبر بالدّم» • . وفي رواية: «هو في الرّجعة» <sup>7</sup> . ﴿ إِذَا هُمْ فِـيهِ مُبْلِسُونَ ﴾: متحيّرون ، آيسون من كلّ خير .

﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْسَنَا لَكُمُ السَّمَعَ وَالأَبْصَارَ ﴾ لتحتوا بها ما نصب من الأيات ﴿وَالأَفْئِدَةَ ﴾ لتتفكّروا فيها ، وتستدلّوا بها إلى غير ذلك من المنافع ﴿قَلِمِلاً ما تَشْكُرُونَ ﴾: تشكرونها شكراً قليلاً ، لأنّ العمدة في شكرها استعمالها فيما خُلِقَتْ لأجلها ، والإذعان لمُنْعِمِها من غير إشراك .

﴿ وَهُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي الأَرْضِ ﴾: خلقكم وبتَّكم فيها بالتَّناسل ﴿ وَ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾: تجمعون بعد تفرقتكم .

﴿ وَهُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِـيتُ وَلَهُ أَخْتِلافُ اللَّيْلِ وَالنَّـهارِ أَفَـلا تَـعْقِلُونَ ﴾ بـالنّظر

١ ـ جوامع الجامع: ٢٠٩. ٢ ـ القتي ٢: ٤٨٠ ، الحديث: ٢ ، عن أبي جعفر منة ، وفيه: «الاستكانة هو الخضوع ، والتضرّع هو رفيع اليـدين والتُضرّع يهما» . ٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ١١٣ ، عن أبي عبد الله منة . ٥ ـ المصدر : ١١٤ ، عن أبي عبد الله منية . ٢ ـ المصدر ، عن أبي جعفر ملية . والتّأمّل أنّ الكلّ منّا ، وأنّ قدر تنا تعمّ كلّ شيء . ﴿ بَلْ قَالُوا مِثْلَ ما قَالَ الأَوَّلُونَ ﴾ .

﴿ قَالُوا أَئِذا مِتْنا وَكُنّا تُراباً وَعِظاماً أَإِنّا لَمَبْعُو ثُونَ ﴾ استبعاداً ، ولم يتأمّلوا أنّهم كانوا قبل ذلك أيضاً تراباً فَخُلِقوا .

لَقَدْ وُعِدْنا نَحْنُ وَآباؤُنا هنذا مِنْ قَبْلُ إِنْ هنذا إِلّا أَساطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾ إلا أكاذيبهم التي كتبوها .

﴿ قُلْ لِـمَنِ الأَرْضُ وَمَنْ فِـيها إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ .

التيستُولُونَ لِلّهِ ﴾ لأنَّ العقل الصريح اضطرَّهم بأدنى نظر بأنَه خدالِقُها ﴿ قُـلْ أَفَـلا تَذَكَرُونَ ﴾ فتعلموا أنَ مَنْ فطر الأرض ومن فيها ابتداء ، قدر على إيجادها ثانياً ، وأنَّ بَدْء الخلق ليس بأهون من إعادته .

﴿ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمـٰواتِ السَّبْعِ وَرَبُّ العَرْشِ العَظِمِم ﴾ فإنَّها أعظم من ذلك ـ

الله سَيَـقُولُونَ لِللهِ قُلْ أَفَلا تَـتَّقُونَ > عقابه فلا تشركوا به بعض مخلوقاته ، ولا تُنْكِروا الله على بعض مقدوراته .

﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾: الملك الذي وكل به ﴿ وَهُوَ يُجِيرُ ﴾: يُـغيثُ مـن
يشاء ويَحْرُسُه ﴿ وَلا يُجارُ عَلَيْهِ ﴾: ولا يغاث ولا يُحْرَسُ . وتعديته بـ «على» لتضمين معنى
النّصرة . ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ .

المَيَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُحَارَةِ اللهِ المَا المَا المُحَارَةِ المُحَارِقِينِ مَا المُحَارِقِينِ مُحَارِقِينِ مَا المُحَارِقِينِ مَا المُحَامِ مَا المُحَامِ مَ المُحَادِ المُحَادِينِ المُحَادِ المُحَادِ مَا المُحَارِقِينَ مَا المُحَارِقِينِ مَا المُحَادِ مَا المُحَامِ مُ المُحَادِ مَا مُحَادِ مَا مُحَادِ مَا مُحَادِ مَا مُحَادُ مِنْ مَا مُحَادِ مَا مَا مُحَادِ مَا مُحَادِ مَا مُحَالِحَانِ مَا المُحَادِ مَا مُحَادًا مُحَالِحَادِ مَا مَا مُ

بَلْ أَتَيْناهُمْ بِالحَقَّ من التوحيد والوعد بالنَّشور ﴿ وَ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ حميث أنكروا ذلك .

۱ ـ في «ألف»: «من عليها» .

(ما أتَّخذَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ > لتقدّسه عن مماثلة أحد ﴿ وَماكانَ مَعَهُ مِنْ إِلَمٍ > يُساهِمُه في الألوهيّة ﴿ إِذاً لَـذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِما خَلَقَ > واستبدّ به وامتاز مـلكه عـن مـلك الآخـر ﴿ وَلَـعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ > كما هو حال ملوك الدّنيا ، فهذا التّدبير المحكم ، واتّـصاله وقوام بعضه ببعض ، يدلّ على صانع واحـد . ﴿ سُـبْحانَ اللهِ عَـمًا يَـصِفُونَ > من الولد والشّريك .

﴿ عالِمِ الغَيْبِ وَالشَّهادَةِ ﴾ . قال: «الغيب: ما لم يكن ، والشَهادة: ما قد كان» .

< قُلْ رَبِّ إِمَّا تُرِيَـنَّي ﴾: إن كان لابد من أن تريني ؛ فإن «ما» والنّون للتّأكيد . ﴿ ما يُوعَدُونَ ﴾ .

إِنَّ فَلا تَجْعَلْنِي فِي الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾: قريناً لهم .

ورد: «قال رسول الله ﷺ ، وقد خطبنا يوم الفتح: أيّها النّاس لأعرفنّكم ترجعون بعدي كفّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض ، ولنن فعلتم أضربكم بالسّيف ، ثـمّ التـفت عـن يمينه ، فقال النّاس: غمزه جبرئيل ، فقال له: أو عليّ ، فقال: أو عليّ» ٢ . وفي رواية: «فنزلت هذه الآية» ٣ .

أقول: وذلك إنّما يكون في الرّجعة ، كما يستفاد من أخبار أُخر<sup>ع</sup> . ﴿ وَ إِنّا عَلَىٰ أَنْ نُرِيَكَ ما نَعِدُهُمْ لَـقادِرُونَ ﴾ يعني الرّجعة . ﴿ إِدْفَعْ بِالَتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّـيِّـنَةَ ﴾ . قيل: هي الصّفح عنها ، والإحسان في مقابلتها ،

> ١ \_معاني الأخبار: ١٤٦، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّه ﷺ . ٢ \_مختصر بصائر الدرجات: ٢١ ، مع تفاوت يسير . ٣ \_مجمع البيان ٧ \_٨: ١١٧ : شواهد التنزيل ١: ٤٠٤ ، عن النَبيَّ تَنَبَّقُوْنَ . ٤ \_مختصر بصائر الدرجات: ١٩ : بحار الأنوار ٥٣: ٦٦ . الحديث: ٢٠ ، عن أبي عبد اللَّه طَنِّلاً .

وهو أبلغ من ادفع بالحسنة السّيِّئة ، لما فيه من التّنصيص على التّفضيل ٢ . و ورد: «الّتي هي أحسن التّقيَّة» ٢ . ﴿ نَـحْنُ أَعْلَمُ بِما يَصِفُونَ ﴾: بما يصفونك به . ﴿ وَقُلْ رَبَّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَـزاتِ الشَّياطِينِ ﴾: وساوسهم ، وأصل الهمز النّخس . ﴿ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَـحْضُـرُونِ ﴾ ويحوموا حولي .

﴿ حَتّىٰ إِذا جاءَ أَحَدَهُمُ المَوْتُ ﴾ . متعلَق بـ «يَصِفُونَ» ، وما بينهما اعتراض . ﴿ قَالَ ﴾ تحسّراً على ما فرّط فيه من الإيمان والطّاعة لمّا اطّلع على الأمر : ﴿ رَبِّ أَرْجِعُونِ ﴾ : رُدُوني إلى الدّنيا . والواو لتعظيم المخاطب .

﴿ لَعَلَي أَعْمَلُ صالِحاً فِسِما تَرَكْتُ ﴾ . «نزلت في مانع الزّكاة» . كذا ورد" . ﴿ كَـلَا ﴾ ردع عن طلب الرّجعة واستبعاد لها . ﴿ إِنَّها كَلِمَةُ هُوَ قائِلُها ﴾ لتسلّط الحسرة عليه ﴿ وَمِنْ وَرَائِبِهِمْ ﴾: أمامهم ﴿ بَرْزَحٌ إلى يَوْمٍ يُبْعَعُونَ ﴾ . القتي: البرزخ أمر بسين أمرين ، وهو ورائِبِهِمْ ﴾: أمامهم ﴿ بَرْزَحٌ إلى يَوْمٍ يُبْعَعُونَ ﴾ . القتي: البرزخ أمر بسين أمرين ، وهو التواب والعقاب بين الدنيا والآخرة ، وهو قول الصّادق عليه إلى عليه إلى اليرزخ أمر بين أمرين ، وهو التواب والعقاب بين الدنيا والآخرة ، وهو قول الصّادق عليه إلى عليكم إلا اليرزخ ، وأما أخاف عليكم إلا اليرزخ ، وأما إذا صار الأمر إلينا فنحن أولى بكم» ؟ .

و ورد: «أمّا في القيامة فكلّكم في الجنّة بشفاعة النّبيّ المطاع ، أو وصيّ النّبيّ ، ولكن <sup>ه</sup> واللّه أتخوّف عليكم في البرزخ . قيل: وما البرزخ؟ فقال: القبر منذ حين موته إلى يوم القيامة»<sup>7</sup> .

< فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ ﴾ لقيام السّاعة ﴿ فَلا أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَـئِذٍ ﴾ تـنفعهم · مـن

۸۳۲ الأصفي / ج ۲

فرط الحيرة واستيلاء الدَّهشة ، بحيث "يَفِرُّ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ وَأُمَّهِ وَأَبِيهِ وَصاحِبَتِهِ وَبَـنيهِ " ﴿ وَلا يَـتَساءَلُونَ ﴾: ولا يسأل بعضهم بعضاً لاشتغاله بنفسه . قال: «لا يتقدّم يـوم القـيامة أحد إلاّ بالأعمال»" .

﴿ فَمَنْ تَـقُلَتْ مَوازِينُهُ ﴾ بالأعمال الحسنة ﴿ فَأُولَـٰئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ .

وَمَنْ خَفَّتْ مَوازِينُهُ > من تلك الأعمال الحسنة ﴿ فَسَأُولَنَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ >: غبنوها ، حيث ضيتوا زمان استكمالها ، وأبطلوا استعدادها لنيل كمالها ﴿ فِي جَهَنَتُمَ خَالِدُونَ > .

لَمْ تَنْفَحُ وَجُوهَـهُمُ النّارُ ﴾: تلهب عليهم ، فتحرقهم ﴿ وَهُمْ فِيها كَالِحُونَ ﴾ من شدّة الاحتراق . والكلوح: تقلّص الشّفتين عن الأسنان . القـمي: أي: مفتوحي الفـم مـتربّدي الوجوه".

﴿ أَلَمْ تَكُنْ آياتِي تُـتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ بِها تُـكَذَّبُونَ ﴾ .

قالوا رَبَّنا غَلَبَتْ عَلَيْنا شِقْوَتُنا»: ملكتنا . قال: «بأعمالهم شقوا» ٤ . ﴿ وَكُنّا قَـوْماً ضالِّينَ ﴾ .

﴿ رَبَّنا أُخْرِجْنا مِنْها فَإِنْ عُدْنا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾ .

قالَ أَخْسَؤُا فِيها»: أُسكتوا سكوت هوان ، فإنّها ليست مقام سؤال ﴿ وَلا تُكَلّمُون ﴾ .

﴿ إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِنْ عِبادِي يَقُولُونَ رَبَّنا آمَنَا فَاغْفِرْ لَنا وَأَرْحَمْنا وَأَنْتَ خَيْرُ الر

١ ـعبس (٨٠): ٣٦\_٣٦. ٢ ـ القمّي ٢: ٩٤، عن أبي عبد الله في . ٣ ـ المصدر . ٤ ـ التّوحيد: ٣٥٦، الباب: ٥٨ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله مَنْج . ﴿ فَاتَّخَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيّاً ﴾: هزواً ﴿ حَتّى أَنْسَوْكُمْ ذِكْرِي ﴾ من فرط تشاغلكم بالاستهزاء بهم ، فلم تخافوني في أوليائي ﴿ وَكُنْتُمْ مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ ﴾ استهزاءً بهم . ﴿ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ اليَوْمَ بِما صَبَرُوا ﴾ على أذاكم ﴿ أَنَّهُمْ هُمُ الفائِزُونَ ﴾ . ﴿ قَالَ ﴾ أي: قال اللهُ أو المَلَكُ المأمور بسؤالهم: ﴿كَمْ لَبِنْتُمْ فِي الأَرْضِ ﴾ أحياءاً

وأمواتاً<sup>(</sup> في القبور ﴿عَـدَدَ سِنِينَ﴾ . أُستريب أُنَّ

﴿ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ ﴾ استقصاراً لمدّة لبـتهم فـيها ﴿ فَـاسْأَلِ العـادِّينَ ﴾ . القمي: سل الملائكة الّذين يعدّون علينا الأيّام . ويكتبون ساعاتنا وأعمالنا الّتي اكتسبناها فيها .

﴿ قَالَ إِنْ لَبِشْتُمْ إِلَّا قَلِيلاً لَوْ أَنَّكُمْ كُمْنُتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّما خَلَقْناكُمْ عَبَداً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنا لا تُمرْجَعُونَ ﴾ . توبيخ لهم على تغافلهم .

ورد: «إنّ الله لم يخلق خلقه عبثاً ، ولم يتركهم سديّ ، بـل خـلقهم لإظـهار قـدرته وليكلّفهم طاعته ، فيستوجبوا بذلك رضوانه ، وما خلقهم ليجلب منهم منفعة ولا ليدفع بهم مضرّة ، بل خلقهم لينفعهم ويوصلهم إلى نعيم الأبد»" .

وقيل له: خلقنا للفناء . فقال: «مه <sup>1</sup> خلقنا للبقاء ، وكيف! وجنّة لا تبيد ونار لا تخمد<sup>ه</sup> ، ولكن إنّما نتحوّل من دار إلى دار»<sup>7</sup> .

﴿ فَتَعالى اللَّهُ المَلِكُ الحَقُّ لا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الغَرْشِ الكَرِيم ﴾ .

﴿ وَمَنْ يَـدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهاً آخَرَ لا بُرْهانَ لَهُ بِهِ ﴾ فإنَّ الباطل لا برهان به . نبّه بذلك

على أنَّ التَّديَّن بما لا دليل عليه ممنوع ، فضلاً عمّا دلَّ الدَّليل على خلافه . ﴿ فَإِنَّما حِسابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ﴾ فهو مجاز له مقدار ما بستحقَّه ﴿ إِنَّهُ لا يُسْفَلِحُ الكافِرُونَ ﴾ . ﴿ وَقُلْ رَبِّ أَغْفِرْ وَأَرْحَمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ ﴾ .

بسم الله الرحمٰن الرحيم ﴿ سُورَةٌ أَنَّـزَلْناها وَفَرَضْناها ﴾: وفرضنا ما فيها من الأحكام ﴿ وَأَنْزَلْنا فِــيها آيــاتٍ بَـيَّناتٍ لَعَـلَّكُمْ تَذَكَّـرُونَ ﴾ فتتقون المحارم .

﴿ الزَّائِسِيَّةُ وَالزَّائِي فَاجْلِدُوا كُلَّ واحِـدٍ مِنْهُما مِأَنَّةَ جَلْدَةٍ ﴾ . القمّي: هي ناسخة لقوله: "وَالْلَاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ " .

و ورد: «سورة النّور أنزلت بعد سورة النّساء ، وتصديق ذلك أنّ اللّم عزّوجلّ أنزل في سورة النّساء "وَالْلاٰتي يَأْتينَ الفَاحِشَةَ مِنْ نَسَائِكُم" إلى قوله "لَهُنَّ سَبيلاً" والسّبيل الّذي قال الله: "سورة أنزلناها" إلى قوله "من المؤمنين"»".

وقال: «الحرّ والحرّة إذا زنيا جلد كلُ واحد منهما مانة جلدة ، فأمّا المحصن والمحصنة فعليهما الرّجم»<sup>2</sup> .

وقال: «من كان له فرج يغدو عليه ويروح فهو محصن» ` .

و ورد: «الرّجم في القرآن قوله تعالى: الشّيخ والشّيخة إذا زنيا فـارجـموهما ألبـتّة . فإنّهما قضيا الشّهوة» " .

و ورد: «لا يرجم الرّجل والمرأة حتّى يتسهد عمليهما أربعة شمهداء عملى الجماع والإيلاج والإدخال كالميل في المكحلة»؟.

وَلا تَأْخُذْكُمْ بِهِما رَأْفَمَةً فِي دِينِ اللَّهِ ﴾ قال: «في إقامة الحدود» \* . ﴿ إِنْ كُنْتُمُ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُما ﴾ قال: «يقول ضربهما» \* . ﴿ طائِفَةُ مِنَ السُؤْمِنِينَ ﴾ قال: «يجمع لهما النّاس إذا جلدا» \* . وفي رواية: «إنَ أقلّها رجل واحد» \* .

الزّانِي لا يَـنْكِحُ إِلّا زانِـيَةً أَوْ مُـشْرِكَةً وَالزّانِـيَةُ لا يَـنْكِحُها إِلّا زانٍ أَوْ مُـشْـرِكٌ وَحُـرٍّمَ ذَٰلِكَ عَلَى المُـوْمِنِـينَ ﴾ . قال: «هم رجال ونساء كانوا على عهد رسول الله يَنْفَرَّهُمْ مشهورين بالزّنا ، فنهى الله عن أُولئك الرّجال والنّساء ، والنّاس اليوم على تلك المنزلة ، من شهر شيئاً من ذلك أو أُقيم عليه الحدّ ، فلا تزوّجوه حتّى تعرف توبته»^.

﴿ وَ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ﴾: يقذفونهنَ بالزَّنا ﴿ ثُمَّ لَـمْ يَـأْتُوا بِـأَرْبَعَةِ شُــهَداءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمانِـينَ جَلْدَةً ﴾ وفي حكمهنَ المحصنين . فقد ورد في الرّجل يـقذف الرّجـل بالزّنا ، قال: «يجلد ، هو في كتاب الله وسنّة نبيّه» أ. وفي امرأة قذفت رجلاً ، قال: «تجلد

ثمانين جلدة» · . ﴿ وَلا تَقْبَلُوا لَـهُمْ شَهادَةً أَبَداً وَأُولَـٰئِكَ هُمُ الفاسِقُونَ ﴾ .

﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ . سئل كيف تعرف توبته؟ فقال: «يكذّب نفسه على رؤوس الخلائق حين يضرب ، ويستغفر ربّه ، فإذا فعل ذلك فقد ظهرت توبته»٢ .

﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْواجَـهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَـهُمْ شَـهَداءُ إِلّا أَنْفُسُهُمْ فَـشَهادَةُ أَحَـدِهِم أَرْبَعُ شَهاداتٍ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الصّادِقِـينَ ﴾ أي: فيما رماها به من الزّنا .

﴿ وَالْخَامِسَةُ أَنَّ لَعْنَةَ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ في الرّمي .

﴿ وَيَدْرَوُأُ عَنْهَا الْعَذَابَ﴾: ويدفع عنها الرّجم ﴿ أَنْ تَـشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَاداتٍ بِاللَّهِ إِنَّـهُ لَمِنَ الكاذِبِينَ﴾ فيما رماني به .

﴿ وَالْخَامِسَةَ أَنَّ غَصْبَ اللَّهِ عَلَيْهَا إِنَّ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ .

سئل عن هذه الآيات ، فقال: «هو القاذف الذي يقذف امرأته ، فإذا قذفها ثمّ أقرّ أنّـ م كذب عليها ، جلد الحدّ وردّت اليه امرأته . وإن أبي إلا أن يمضي ، فسليشهد عسليها أربع شهادات باللّه إنّه لمن الصّادقين ، والخامسة يلعن فيها نفسه إن كان من الكاذبين ، وإن أرادت أن تدرأ عن نفسها العذاب \_ والعذاب هو الرّجم \_ شهدت "أربع شهادات باللّه إنّه لمن الكاذبين ، والخامسة أنّ غضب الله عليها إن كان من الصّادقين " ، فإن لم تفعل رجمت ، وإن

﴿ وَلَوْلا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّهَ تَـوّابٌ حَكِيمٌ ﴾ لفَضَحَكم ، وعاجَلَكم

- ١ ـ الكافي ٧: ٢٠٥، الحديث: ٤؛ التُهذيب ١٠: ٦٦، الحديث: ٢٣٩، عن أبي جعفر للله ؛ من لا يحضره الفقيه ٤؛ ٣٨. الحديث: ١٢١، عن أبي عبد اللَّه لللهُ .
- ٢ ـ الكافي ٧: ٢٤١ ، الحديث: ٧؛ التَهذيب ٦: ٢٦٣ ، الحـديث: ٦٩٩ ، مـضمراً : مـن لا يـحضره الفـقيه ٣: ٣٦ . الحديث: ١٢١ ، عن أبي عبد اللَهﷺ ، مع تفاوت يسير .

٣- الكافي ٦: ١٦٢ ، الحديث: ٣ ؛ التَّهذيب ٨: ١٨٤ ؛ الحديث: ٦٤٢ . عن أبي عبد اللَّه عليَّة .

۸۳۸ الأصفى / ج ۲

بالعقوبة . حذف الجواب لتعظيمه .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ جاءُوا بِالإِفْكِ ﴾ بأبلغ ما يكون من الكذب ﴿ عُصْبَةُ مِـنْكُمْ ﴾: جـماعة منكم ﴿لا تَـحْسَبُوهُ شَـرًا لَكُمْ ﴾ . استئناف والهاء للإفك . ﴿ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ لاكتسابكم به التَواب العظيم ﴿ لِكُلِّ آمْرِيءٍ مِنْهُمْ ما اكْتَسَبَ مِنَ الإِثْمِ ﴾ بقدر ما خاض فيه ﴿ وَالَّذِي تَوَلِّي كِبْرَهُ ﴾: معظمه ﴿ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٍ ﴾ .

روي في سبب الإفك: «إنّ عائشة ضاع عقدها في غزوة بني المصطلق ، وكانت قـد خرجت لقضاء حاجة فرجعت طالبة له ، وحمل هودجها على بعيرها ظنّاً منهم أنّها فـيها ، فلمًا عادت إلى الموضع وجدتهم قد رحلوا ، وكان صفوان من وراء الجيش ، فلمًا وصل إلى ذلك الموضع وعرفها ، أناخ بعيره حتّى ركبته وهو يسوقه ، حتّى أتى الجيش وقد نزلوا في قائم الظّهيرة» .

والقتي: روت العامّة: أنّها نزلت في عائشة . وما رميت به في غزوة بني المصطلق من خزاعة ، وأمّا الخاصّة فإنّهم رووا: أنّها نزلت في مارية القبطيّة وما رمتها به عائشة . ثمّ ذكر القصّة ، وفيها ما فيها<sup>۲</sup> .

﴿ لَوْلا ﴾: هلّا ﴿ إِذْ سَمِعْتُ مُوهُ ظَنَ ٱلمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِناتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُوا هذا إِفْكُ مُبِينٌ ﴾ كما يقول المستيقن المطّلع على الحال . وإنّما عدل فيه من الخطاب إلى الغيبة مبالغة في التّوبيخ . وإشعاراً بأنّ الإيمان يقتضي ظنَّ الخير بالمؤمنين ، والكفَّ عن الطِّعن فيهم ، وذبَّ الطَّاعنين عنهم كما يذبّون عن أنفسهم .

﴿ لَوْلا جاءُوا عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَداءَ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشَّهَداءِ فَأُولَـٰئِكَ عِـنْدَ اللَّـهِ هُـمُ الكاذِبُونَ ﴾ . استئناف ، أو هو من جملة المقول ، تقريراً لكونه كذباً ، فإنّ ما لا حجّة عمليه مكذّب عند الله ، أي في حكمه . ولذلك رتّب عليه الحدّ .

> ۱ ــجوامع الجامع: ۳۱۳ . ۲ ــالقمّی ۲: ۹۹ .

﴿وَلَوْلا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ»: لولا هذه لامتناع الشّيء لوجود غيره ، يعني لولا فضل الله عليكم في الدّنيا بأنواع النّعم الّتي من جملتها الإمهال للتّوبة ، ورحمته في الآخرة بالعفو والمغفرة المقدَرَيْن لكم ﴿ لَـمَتَـكُمْ ﴾ عـاجلاً ﴿ فِــيما أَفَضْتُمْ فِـيهِ ﴾: خضتم فيه ﴿ عَذَابٌ عَظِـيمٌ ﴾ يستحقر دونه اللّؤم والجلد .

﴿ إِذْ تَلَقُونَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ ﴾ يأخذه بعضكم عن بعض بالسّؤال عنه ﴿ وَتَقُولُونَ بِأَفُواهِكُمْ ﴾ بلا مساعدة من القلوب ﴿ ما لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّناً ﴾: سهلاً ﴿ وَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴾ في الوزر واستجرار العذاب .

﴿ وَلَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكَلَّمَ بِـهِـذا سُبْحانَكَ ﴾ . تـعجّب مــتمن يقول ذلك . فإنّ الله ينزّه عند كلّ متعجّب من أن يصعب عليه . أو تنزيه للّه من أن يكون حرمة نبيّه فاجرة . فإنّ فجورها تنفير عنه . بخلاف كفرها . ﴿ هـَـذَا بُـهْتَانُ عَظِـيمٌ ﴾ لعظمة المبهوت عليه .

﴿ يَعِظُكُمُ اللَّهُ أَنْ تَعُودُوا لِمِثْلِهِ أَبَداً إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ -

﴿ وَيُبَـيَّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآياتِ ﴾ الدّالَة على الشّرائع ومحاسن الآداب ، كي تـتّعظوا وتتأدّبوا ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الفاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذابُ أَلِيمُ فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ﴾ . قال: «من قال في مؤمن ما رأته عـيناه وسـمعته أُذناه ، فهو من الّذين قال الله عزّوجل: "انَ الّذين يحبّون " الآية» .

و ورد: إنّه قيل له: الرّجل من إخواني بلغني عنه الشّيء الذي أكرهه . فأسأله عنه فينكر ذلك ، وقد أخبر ني عنه قوم ثقات . فقال: «كذّب سمعك وبصرك عن أخيك ، وإن شهد عندك خمسون قسامة . وقال لك قولاً فصدُقه وكذّبهم ، ولا تذيعنُ عليه شيئاً تشينه به وتهدم به

١ ـ الكافي ٢: ٣٥٧، الحديث: ٢ : الأمالي (للصّدوق): ٢٧٦ . المجلس: ٤٤ ، الحديث: ١٦ : القمّي ٢: ١٠٠ ، عـن أبي عبد اللّهﷺ .

• ٨٤ 🗆 الأصفى / ج ٢

مروّته ، فتكون من الّذين قال الله عزّوجلّ: "إنّ الّذين يحبّون" الآية» ( . و ورد: «من أذاع فاحشة كان كمبتديها» ( .

﴿ وَلَوْلا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ .كرّر المنّة بترك المعاجلة بالعقاب ، للدّلالة على عظم الجريمة ، وحذف الجواب للاستغناء عنه يذكره مرّة . ﴿ وَأَنَّ اللّهَ رَؤُوفٌ رَحِسيمٌ ﴾ حيث لم يعاجلكم بالعقوبة .

﴿ وَلا يَأْتَلِ ﴾: ولا يحلف ، من الأَلِيَّة ؛ أو ولا يقصر ، من الأَلُو . ﴿ أُولُوا الفَضْلِ ﴾ الغنيَّ ﴿ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ ﴾ في المال ﴿ أَنْ يُدوْتُوا أُولِي القُرْبِيٰ وَالمَساكِينَ وَالمُهاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ . قيل: نزلت في جماعة من الصحابة ، حلفوا أن لا يتصدقوا على من تكلّم بشيء من الإفك ، ولا يواسوهم ٤ . ﴿ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلا تُجِبُونَ أَنْ يَـغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾ .

قال: «"أُولي القربي" هم قرابة رسول الله يُتَغَيَّشُ ، يقول يعفو بعضكم عن بعض ، ويصفح

١ ـ الكافي ٨: ١٤٧ . الحديث: ١٢٥ : ثواب الأعمال وعقاب الأعمال: ٢٩٥ . الحديث: ١ . عن الكاظم الله : ٢ ـ الكافي ٢: ٣٥٦ . الحديث: ٢ : تواب الأعمال وعقاب الأعمال: ٣٩٥ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد اللّه الله ، عن النّبيُ يَبْيَنُهُ . ٣ ـ في «ألف»: «والعقل» .

٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٣٣ ؛ تفسير البغوي ٢: ٣٣٤، عن ابن عبَّاس .

بعضكم بعضاً ، فإذا فعلتم كانت رحمة من الله لكم ، يقول الله: "ألا تحتون" الآية» . ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَرْهُونَ المُحْصَناتِ الغافِلاتِ ﴾ ممّا قذفن به ﴿ السُؤْمِناتِ ﴾ بالله ورسوله ﴿ لُعِنُوا فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ ﴾ كما طعنوا فيهنَ ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ لعظم ذنوبهم .

﴿ يَوْمَ تَـشْهَدُ عَلَيْهِـمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيـهِمْ وَأَرْجُـلُهُمْ بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ بإنطاق الله إيّاها بغير اختيارهم .

قال: «وليست تشهد الجوارح على مؤمن ، إنّما تشهد عملي من حقّت عمليه كملمة العذاب . قال: فبرّاًه اللّه ماكان مقيماً على الفرية ، من أن يسمّي بالإيمان» " .

﴿ يَوْمَــئِذٍ يُوَفِّيهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الحَـقَّ﴾: جزاءهم المستحقّ ﴿ وَيَـعْلَمُونَ ﴾ لمـعاينتهم الأمر ﴿ أَنَّ اللَّهَ هُـوَ الحَـقُّ المُبِينُ ﴾: العادل الظّاهر العدل ، الذي لا جور في حكمه .

﴿ الخَبِيثاتُ لِـلْخَبِيثِـينَ وَالخَـبِيثُونَ لِـلْخَبِيثاتِ وَالطَّـيَّباتُ لِـلطَّيَّبِينَ وَالطَّـيَّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ ﴾ .

قال: «الخبيثات من النّساء للخبيثين من الرّجال ، والخبيثون من الرّجال للخبيثات من النّساء ، والطّيّبات من النّساء للطُيّبين من الرّجال ، والطّيّبون من الرّجال للطّيّبات من النّساء . قال: هي مثل قوله: "الزّاني لا يَنْكِحُ إِلاّ زانييَةً أَوْ مُشْرِكَةً <sup>ع</sup>ُ إِلاّ أنّ نساساً هـمّوا أن يتزوّجوا منهنّ فنهاهم الله عن ذلك ، وكره ذلك لهم»<sup>6</sup> .

والقمّي يقول: الخبيثات من الكلام والعمل للخبيثين من الرّجال والنّساء ، يسلّمونهم ويصدّق عليهم من قال: والطّيّبون من الرّجال والنّساء للطّيّبات من الكلام والعمل<sup>7</sup> .

> ١-في «ب»: «يقول يعلو بعضكم بعضاً ، فاذا فعنته» . ٢-القمّي ٢: ١٠٠ ، عن أبي جعفر لينة . ٣-الكافي ٢: ٣٢ ، ذيل الحديث الطويل: ١ ، عن أبي جعفر لنة ، مع تفاوت يسير . ٤-نفس الشورة ، الآية: ٣ . ٥-مجمع البيان ٧-٨: ١٣٥ ، عن الباقر والصادق ميها . ٣-القمّي ٢: ١٠١ .

۲ **۵۸**۲ الأصفي / ج۲

أولنبنك بعني الطَّيَبين والطَيَبات أو الطَيَبين ﴿ مُبَرَءُونَ مِمّا يَقُولُونَ ﴾ فيهم ، أو من أن يقولوا مثل قولهم ﴿ لَهُمْ مَـغْفِرَةُ وَرِزْقَ كَرِيمُ ﴾ .

إيا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُــيُوتاً غَـيْرَ بُسيُوتِكُمْ الَـتي تسكنونها ﴿ حَـتّىٰ تَسْتَأْنِسُوا ﴾: تستأذنوا ؛ من الاستئناس ، بمعنى الاستعلام ، فإنَّ المستأذن مستعلم هل يراد دخوله ؛ أو ما يقابل الاستيحاش ، فإنَه خائف أن لا يؤذن له . ﴿ وَتُسَلِّمُوا عَلَىٰ أَهْلِـها ﴾ بأن تقولوا : السّلام عليكم ، ءأدخل؟

قال: «الاستئناس وقع النُّعل والتَّسليم» .

وفي رواية: «يتكلّم بالتّسبيحة والتّحميدة والتّكبيرة ، يتنحنح على أهـل البــيت»<sup>٢</sup>. و ورد: «إنّما الإذن على البيوت ، ليس على الدّار إذن»<sup>٣</sup>.

ذٰلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ من أن تدخلوا بغتة ﴿ لَعَسَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾: قيل لكم هـذا إرادة أن تذكَروا وتعملوا عبما هو أصلح لكم .

< فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فِيها أَحَداً ﴾ يأذن لكم ﴿ فَلا تَـدْخُلُوها حَتّىٰ يُـؤْذَنَ لَـكُمْ وَ إِنْ قِـيلَ لَكُمُ أَرْجِعُوا فَارْجِعُوا ﴾ ولا تلخوا . ﴿ هُـوَ أَزْكَىٰ لَكُمْ وَاللَّهُ بِما تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ .

﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ أَنْ تَدْخُلُوا بُنيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيها مَتاعٌ لَكُمْ الستمتاع كالاستكنان من الحرّ والبرد، وإيواء الرّجال، والجلوس للمعاملة. قال: «هي الحمّامات والخانات والأَرْحِيَة <sup>0</sup>، تدخلها بغير إذن»<sup>7</sup>. ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ ما تُبْدُونَ وَما تَكْمَتُمُونَ ﴾.

١ ـ العصدر . عن أبي عبد اللَّمَتِ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ١٣٥ . عن النَّبِيَ يَتَحَةَ . ٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٣ : ١٥٤ . الحديث: ٦٧٧ ؛ التَّهَدَيب ٧ : ١٥٤ . الحديث: ٦٨٢ . عن أبي عبد اللَّه يَتَجَدَ . ٤ ـ في «ب» و«ج»: «تعلموا» . ٥ ـ الأَرْجِيَة ، جمع الرَّحى: معروفة الَتي يُطُحَن فيها . نـــان العرب ٥: ١٧٧ رحا) . ٣ ـ القمي ٢ : ١٠١ ، عن أبي عبد اللَه عَتِجَة . الجزء الثامن عشر / النُّور ٢ ٣ ٨٤

الآية: ٣٠\_٣١

﴿ قُـل لِلْمُـؤْمِنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصارِهِمَ ﴾ أي: ما يكون نحو محرّمَ ﴿ وَيَـحْـفَظُوا فُـرُوجَهُمْ ﴾ أي: من النّظر المحرّم ﴿ ذَلِـكَ أَزْكَىٰ لَـهُمْ ﴾: أطهر لما فيه من البعد عن الرّيبة ﴿ إِنَّ اللّٰهَ خَبِيرُ بِما يَصْنَعُونَ ﴾ .

﴿ وَقُلْ لِلْمُؤْمِناتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصارِهِنَ وَيَخْفَظْنَ فُمرُوجَهُنَ ﴾ . قال: «كلَ آية في القرآن في ذكر الفروج فهي من الزنا إلاهذه الآية . فإنها من النظر ؛ فلا يحلّ لرجل مؤمن أن ينظر إلى فرج أخيه ، ولا يحلّ للمرأة أن تـنظر إلى فـرج أُخـتها» . وزاد فـي روايـة: «ويحفظ فرجه أن ينظر إليه ، وتحفظ فرجها من أن ينظر إليه "» .

﴿ وَلا يُبْدِينَ زِينَـتَهُنَّ إِلَّا ما ظَـهَرَ مِنْها ﴾ . قال: «الزّينة الظّاهرة: الكحل والخاتم» <sup>٤</sup> . وفي رواية: «هي الثّياب والكحل والخاتم وخضاب الكفّ والسِّـوار» <sup>6</sup> . وسئل: مـا يـحلّ للرّجل أن يرى من المرأة ، إذا لم تكن محر ماً؟ قال: «الوجه والكفّان والقدمان»<sup>7</sup> .

﴿ وَلْيَنْضُرِبْنَ بِخُسُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ ﴾ ستراً لأعناقهنَ ﴿ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ ﴾ . كرّره لبيان من يحلّ له الإبداء ومن لا يحلّ . ﴿ إِلاّ لِـبُـعُولَتِـهِنَّ أَوْ آبائِـهِنَّ أَوْ آباءِ بُعُولَتِـهِنَّ أَوْ أَبْنائِـهِنَّ أَوْ أَبْناءِ بُعُولَتِـهِنَّ أَوْ إِخْوانِـهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوانِـهِنَّ أَوْ بَنِي أَخَواتِـهِنَّ ﴾ .

قال : « الزّينة تلاث : زينة للنّاس ، وزينة للمحرم ، وزينة للزّوج . فأمّا زيـنة النّـاس فقد ذكرناها ـ أقول : يعني ما مرّ في الرّواية الثّانية ـ قال : وأمّا زينة المحرم : فموضع القلادة فما فوقها ، والدُّمْلُج<sup>٧</sup> وما دونه . والخلخال وما أسفل مـنه . وأمّـا زيـنة الزّوج : فـالجسد

کله»'.

و ورد: «إنَّ للزَّوج ما تحت الدَّرع ، وللإبن والأخ ما فوق الدَّرع ، ولغير ذي محرم أربعة أثواب: درع وخمار وجلباب وإزار» <sup>٢</sup> .

﴿ أَوْ نِسائِــهِنَّ ﴾ أي: النَساء المــؤمنات . ورد: «لا يــنبغي للــمرأة أن تــنكشف بــين " اليهوديّة <sup>ع</sup> والنّصرانيّة . فإنّهنّ يصفن ذلك لأزواجهنّ» .

﴿ أَوْ ما مَلَكَتْ أَيْمانُهُنَّ ﴾ قال: «يعني العبيد والإماء» . و ورد: «لا بأس أن يسرى المملوك شعر مـولاته وسـاقها» . وفـي روايـة: «لا بأس أن يـنظر إلى شـعرها إذا كـان مأموناً» . وفي أُخرى: «لا يحلّ للمرأة أن ينظر عـبدها إلى شـيء مـن جسيدها ، إلّا إلى شعرها ، غير متعمّد لذلك» . .

﴿ أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرِ أُولِي الإِرْبَةِ ﴾ أي: أُولي الحاجة إلى النّساء . قال: «التّابع: الّـذي يتبعك وينال من طعامك ولا حاجة له في النّساء ، وهو الأبـله المـولّى عـليه» `` . ﴿ مِـنَ الرِّجالِ أَوِ الطِّـفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْسَهَرُوا عَلَىٰ عَوْراتِ النِّساءِ ﴾ لعدم تمييزهم `` . من الظّهور ، بمعنى الاطّلاع . أو لعدم بلوغهم حدّ الشّهوة . من الظّهور ، بمعنى الغلبة .

﴿ وَلا يَسْضُرِبْنَ بِأَرْجُلِسِهِنَّ لِيُعْلَمَ ما يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ ﴾: ليتقعقع خلخالها ، فيعلم أنّها ذات خلخال ، فإنَّ ذلك يورث ميلاً في الرِّجال . ﴿ وَتُسوبُوا إلى اللَّهِ جَمِيعاً أَيُّها المُؤْمِنُونَ ﴾ إذ لا يكاد يخلو أحد منكم من تفريط ، سيّما في الكفّ عن الشّهوات ﴿ لَعَـلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ بسعادة الدّارين .

﴿ وَأَنْكِحُوا الأَيامَىٰ مِنْكُمْ ﴾ . هي مقلوب أيايم جمع أيّم ، وهو العزب ، ذكراً كمان أو أُنتى ، بكراً كان أو شيّباً . ﴿ وَالصّالِحِينَ مِنْ عِسبادِكُمْ وَ إِمائِكُمْ ﴾ للنّكاح ، أو خمص الصّالحين ، لأنّ إحصان دينهم أهم ﴿ إِنْ يَكُونُوا فُقَراءَ يُغْنِسِهِمُ اللّهُ مِنْ فَصْلِهِ وَاللّهُ واسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ . ورد: «من ترك التّزويج مخافة العيلة فقد أساء ظنّه بالله ، إنّ الله يقول "إنْ يَكُونُوا فُقَرَاء الآية» أ .

﴿ وَلْيَسْـتَغْفِفِ الَّذِينَ لا يَـجِدُونَ نِكاحاً﴾ أسبابه ﴿ حَتّىٰ يُـغْنِـيَهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ﴾ قيل: أي: ليجتهدوا في قمع الشّهوة بالرّياضة <sup>٢</sup> ؛كما ورد: «يا معشر الشّبّان من استطاع منكم الباءة فليتزوّج ، ومن لم يستطع فعليه بالصّوم ؛ فإنّه له وجاء» ٣.

أقول: الباءة: الجماع . والوجاء: أن ترضّ أنثيا الفحل رضّــاً شــديداً يــذهب بشـهوة الجماع . أراد: أنّ الصّوم يقطع النّكاح كما يقطعه الوجاء .

و ورد: «يتزوّجون حتّى يغنيهم الله من فضله»<sup>٤</sup> . ولعلّ معناه: يطلبون العفّة بالتّزويج والإحصان ، ليصيروا أغنياء ، فيكون بمعنى الآية الأولى . إلّا أنّ هذا التّفسير لا يلائم عدم الوجدان إلّا بتكلّف ، ولعلّ لفظة «لا» سقطت من صدر الحديث .

١ ـ الكافي ٥: ٣٣١ ، الحديث: ٥ . عن أبي عبد الله . عن آبانه ، عن النّبيّ صلوات الله عليهم . ٢ ـ البيضاوي ٤: ٧١ . ٣ ـ الكافي ٤: ١٨٠ ، الحديث: ٣ . عن أبي عبد الله . عن أبيه . عن جدّه . عن أمير المؤمنين ﷺ ؛ مجمع البـيان ٤ ـ الكافي ٥: ١٣١ ، الحديث: ٦ . عن أبي عبد الله عليّة . ٤ ـ الكافي ٥: ٣٣١ ، الحديث: ٦ . عن أبي عبد الله عليّة . ﴿ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الكِتابَ ﴾: المكاتبة ، وهي أن يقول الرّجل لمملوكه: كاتبتُك على كذا ، أي: كتبتُ على نفسي عِنْقَك ، إذا أدَيتَ كذا من المال . ﴿ مِمّا مَلَكَتْ أَيْمانُكُمْ ﴾ عبداً كذا ، أي: كتبتُ على نفسي عِنْقَك ، إذا أدَيتَ كذا من المال . ﴿ مِمّا مَلَكَتْ أَيْمانُكُمْ ﴾ عبداً كان أو أمة ﴿ فَكاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ قال: «إن علمتم لهم مالاً» ` . وفي رواية: «ديناً ومالاً» ` . وفي أخرى: «الخير أن يشهد أن لا إله إلا الله وأنَ محمّداً رسول الله ، ويكون بيده عمل يكتب أو أمة ( مَا يَتْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ قال: «إن علمتم لهم مالاً» ` . وفي رواية: «ديناً ومالاً» ` . وفي أخرى: «الخير أن يشهد أن لا إله إلا الله وأنَ محمّداً رسول الله ، ويكون بيده عمل يكتبب به ، أو يكون له حرفة» ` . ﴿ وَآتُوهُمْ مِنَ مالِ اللهِ اللهُ إلى الله وأنَ محمّداً رسول الله ، ويكون بيده عمل يكتبب به ، أو يكون له حرفة» ` . ﴿ وَآتُوهُمْ مِنَ مالِ اللهِ اللهُ اللهُ وأنَ محمّداً رسول الله ، ويكون بيده عمل يكتبب به ، أو يكون له حرفة» ` . ﴿ وَآتُوهُمْ مِنَ مالِ اللهِ الذي الله ، ويكون بيده عمل يكتب به ، أو يكون له حرفة» ` . ﴿ وَآتُوهُمْ مِنَ مالِ اللهِ الذي الله ، قال: «أنه معمل يكتب به ، أو يكون له حرفة» ` . ﴿ وَآتُوهُمْ مِنَ مالِ اللهِ اللهُ الذي الهُ مُ مِنَ مالِ اللهِ الذي الهُ مالهُ مالهُ من الهُ إذا يُومَا مِن مالهُ مالهُ مالهُ مالهُ اللهُ اللهُ مالهُ مالهُ مالهُ مالهُ مالهُ مالهُ مالهُ مالهُ مالهُ إلهُ إلهُ إلهُ إلهُ إلهُ إلهُ مالهُ مالهُ مالهُ من مالهُ اللهُ الذي الهُ إلهُ إلهُ إلهُ اللهُ مالهُ م مالهُ مالهُ

﴿وَلا تُحْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البِغَاءِ ﴾: على الزّنا ﴿ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصَّناً ﴾: تعفّفاً ؛ شرط للإكراه ، فإنّه لا يوجد بدونه ، وإن جعل شرطاً للنّهي لم يلزم من عدمه جواز الإكراه لجواز أن يكون ارتفاع النّهي بارتفاع المنهيّ عنه . ﴿ لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الحَياةِ الدُّنْيا ﴾ القمّي : كانت العرب وقريش يشترون الإماء ، ويضعون عليهم الضّريبة الثقيلة ، ويقولون : اذهبوا وأَزْنوا واكتسبوا . فنهاهم الله عن ذلك<sup>6</sup> . ﴿ وَمَنْ يُسكُرِههُ نَّ قَإِنَّ اللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْراهِ مِعَقَ رَحِيمُ ﴾ أي : لهن . وفي قراءة الصّادق عليهم الضّريبة الثقيلة ، ويقولون : اذهبوا وأَزْنوا اللّه بذلك إذا أكرهن عليه ٢ . وورد : «هذه الآية منسوخة ، نسختها "فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصِنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ٣٠ . \*

١- الكافي ٦: ١٨٧ ، الحديث: ٩ ؛ التَهدَيب ٨: ٢٦٨ ، الحديث: ٩٧٥ ؛ من لا ينحضره الفسقيه ٢: ٢٧ ، الحديث: ٢٥٦ ، عن أبي عبد الله نتية .
 ٢- الكافي ٦: ١٨٧ ، الحديث: ١٠ ؛ التَهدَيب ٨: ٢٧٠ ، الحديث: ٩٨٤ ، عن أبي عبد الله نتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٨٨ . الحديث: ٢٧٨ ، عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٨٨ . الحديث: ٢٧٨ ، عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٨٩ . الحديث: ٢٧٨ ، عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٨٨ . الحديث: ٢٧٨ ، عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٨٨ . الحديث: ٢٧٨ ، عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٨٩ . الحديث: ٢٧٨ ، عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨ . الحديث: ٢٧٨ . عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨ . الحديث: ٢٧٨ . عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨ . الحديث: ٢٧٨ . عن أبي عبد الله يتية .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨ .
 ٢ - من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٠٢ .
 ٢ - من ٢ .
 ٢ - من ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ .

﴿ وَلَقَدْ أَنْزَلْنا إِلَيْكُمْ آياتٍ مُبَيِّناتٍ وَمَثَلاً مِنَ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ وقصّة عجيبة من قصصهم ﴿ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِينَ ﴾ .

﴿ اللَّهُ نُورُ السَّحاواتِ وَالأَرْضِ ﴾: الظَّاهرُ بذاته المُظْهِرُ لهما بما فيهما . قال: «هَــدْى مَنْ في السَّموات ، وهَدى مَنْ في الأرض» . وفي رواية: «هادٍ لأهـل السَـموات ، وهـادٍ لأهل الأرض» .

﴿ مَثَلُ نُورِدٍ ﴾ قال: «مثل هداه في قلب المؤمن» ". ﴿ كَمِشْ كَوٰةٍ ﴾: كَمثل مشكاة ، وهي الكوّة غير النّافذة ﴿ فِيها مِصْباحُ ﴾: سراج ضخم ثاقب ﴿ المِصْباحُ فِي زُجاجَةٍ ﴾: في قنديل من الرُّجاج ﴿ الرُّجاجَةُ كَأَنَّها كَوْكَبُ دُرَّيُّ ﴾: مضيء متلألئ . قال: «المشكاة: جوف المؤمن ، والقنديل: قلبه ، والمصباح: النّور الذي جعله الله فيه <sup>٤</sup>» <sup>٥</sup> . ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبارَكَةٍ زَيُتُونَةٍ ﴾ بأن رويت ذبالتها <sup>٢</sup> بزيتها . قال: «الشَجرة: المؤمن» <sup>٧</sup> . ﴿ لا شَرَقِيبَةٍ وَلا غَرْبِيَةٍ ﴾ قال: «على سواء الجبل ، إذا طلعت الشّمس طلعت عليها ، وإذا غربت غربت عليها» <sup>٨</sup>.

أقول: وذلك لأنّها إذا وقع عليها الشّمس طول النّهار ، تكون شمرتها أنتضج وزينتها أصفى .

﴿ يَكادُ زَيْتُها يُبْضِيءُ وَلَوْ لَمْ نَمْسَسْهُ نَارُ ﴾ أي: يكاد يضيء بنفسه من غير نـار ا

٨٤٨ □ الأصفى / ج٢

الآية: ٣٥

لتلألؤه . قال: «يعني يكاد النّور الذي جعله الله في قلبه يضيء وإن لم يتكلّم» ` . ﴿ نُورُ عَلَىٰ نُورٍ ﴾: نور متضاعف ` . فإنَ نور المصباح زاد في إنارته صفاء الزّيت . وزهرة القـنديل . وضبط المشكاة لأشعّته . قال: «فريضة على فريضة . وسنّة على سنّة» " .

أقول: يعني يستمدّ نور قلبه من نور الفرائض والسّنن متدرّجاً .

قال: «فهذا مثل ضربه الله للمؤمن . قال: فالمؤمن يتقلّب في خمسة من النّور: مدخله نور ، ومخرجه نور ، وعلمه نور ، وكلامه نور ، ومصيره يوم القيامة إلى الجنّة نور»<sup>6</sup> . وفي رواية: «هو مثل ضربه اللّه لنا»<sup>7</sup> .

وفي أخرى: «"مثل نوره"، قال: محمد تَنَكَوْنَهُ "كمسكوة"، قال: صَدْرُ محمّد تَنَكُوْنُهُ "فيها مصباح"، قال: فيه نور العلم، يعني النّبوة . "المصباح في زجاجة"، قال: علم رسول الله تَنَكَرُوْنُهُ صَدَرَ إلى قلب عليّ لللّهِ . "الزّجاجة كأنّها"، قال: كأنّه كوكب . إلى قوله: "ولا غربيّة"، قال: ذاك أمير المؤمنين لللهِ ، لا يهوديّ ولا نصراني . "يكاد زيتها يضيء"، قال: يكاد العلم يخرج من فم العالم من آل محمّد من قبل أن ينطق به . "نور على نور"، قال: الإمام في أثر الإمام»<sup>4</sup>.

١٠٣ . عن أبي عبد الله . عن أبيه بهنة .
 ٢ ـ في «ألف»: «مضاعف» .
 ٣ ـ القمي ٢: ١٠٣ . عن أبي عبد الله . عن أبيه بهنج .
 ٣ ـ القمي ٢: ١٠٣ . عن أبي عبد الله . عن أبيه بهنج .
 ٤ ـ القمي ٢: ١٠٣ . عن أبي عبد الله . عن أبيه بهنج .
 ٥ ـ القمي ٢: ١٠٣ . عن أبي عبد الله . عن أبيه بهنج .
 ٢ ـ القمي ٢: ١٠٣ . عن أبي عبد الله . عن أبيه بهنج .
 ٢ ـ القمي ٢: ١٠٣ . عن أبي عبد الله . عن أبيه بهنج .

وفي رواية: «"يكاد زيتها يضيء" . يقول: مثل أولادكم الّذين يـولدون مـنكم . مـثل الزّيت الّذي يعصر من الزّيتون . يكادون أن يتكلّموا بالنّبوّة ؛ ولو لم ينزل عليهم ملك» <sup>(</sup> .

﴿فِي بُيُوتٍ ﴾ أي: كمشكاة في بعض بيوت ، أو توقد في بيوت . قــال: «هــي بــيوت النّبيّ» . وفي رواية: «هي بيوتات الأنبياء والرّسل والحكماء وأئمّة الهدى» . ﴿ أَذِنَ اللّٰهُ أَنْ تُرْفَعَ ﴾ بالتّعظيم ﴿ وَيُسَدَكَرَ فِــيهَا ٱسْــمُهُ يُسَـبَّحُ لَهُ فِــيها بِالْــغُدُوِّ وَالْآصالِ ﴾ .

﴿ رِجالُ لا تُلْهِمِ تِجارَةُ وَلا بَمَيْعُ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَ إِقَامِ الصَّلَاةِ وَ إِيتاءِ الزَّكَاةِ ﴾ قال: «كانوا أصحاب تجارة ، فإذا حضرت الصلاة تركوا التَجارة وانطلقوا إلى الصّلاة ؛ وهم أعظم أجراً مئن لا يتَجر» <sup>1</sup> . ﴿ يَخافُونَ يَموماً ﴾ مع ما هم عليه من الذكر والطّاعة ﴿ تَتَقَمَّلُ فِمِيهِ القُلُوبُ وَالأَبْصارُ ﴾: تضطرب وتتغيّر من الهول .

﴿ لِـيَجْزِيَــهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ ما عَمِلُوا وَيَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ مالا يخطر ببالهم ﴿ وَاللَّــهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشاءُ بِغَيْرِ حِسابٍ ﴾ . تقرير للزّيادة .

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمالُـهُمْ كَسَرابٍ بِقِـيعَةٍ ﴾: بأرض مستوية ﴿ يَحْسَـبُهُ الظَّـمَآنُ ماءً حَتَّىٰ إِذا جاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْـناً ﴾ متا ظَنَّه ﴿ وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ ﴾ محاسباً إيّاه ﴿ فَوَفَاهُ حِسابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ الحِسابِ ﴾ .

روي: «إنَّها نزلت في عتبة بن ربيعة بن أُميَّة °، تعبد في الجاهليَّة والتمس الدِّين ، فلمَّا

١- الكافي ٨: ٣٨١ ، ذيل الحديث: ٤٧٤ ، عن أبي جعفر منه .
 ٢- الكافي ٨: ٣٣١ ، الحديث: ٥١٠ ، عن أبي عبد الله منه .
 ٣- المحدر عن أبي عبد الله منه ؛ كحال الدين ١: ٢١٨ ، الباب: ٢٢ ، ذيل الحديث الطّويل: ٢ ، عن أبي جعفر عليه .
 ٣- المحدر عن أبي عبد الله منه ؛ كحال الدين ١: ٢١٨ ، الباب: ٢٢ ، ذيل الحديث الطّويل: ٢ ، عن أبي جعفر عليه .
 ٩- من لا يحضره الفقيه ٢: ١١٩ ، الحديث: ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله منه .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ١١٩ ، الحديث : ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢: ١١٩ ، الحديث: ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله منه .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١١٩ ، الحديث : ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١٩٩ ، الحديث : ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله منه .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١٩٩ ، الحديث : ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١٩٩ ، الحديث : ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١٩٩ ، الحديث : ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله منه .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١٩٩ ، الحديث : ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله .
 ٢ من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١٩٩ ، الحديث : ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله منه .
 ٢ من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١٩٩ ، الحديث . ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله منه .
 ٢ من لا يحضره الفقيه ٢ ، ١٩٩ ، والحديث . ٥٠٨ ، عن أبي عبد الله منه .
 ٢ منه .</l

جاء الاسلام كفر»`.

﴿ أَوْ كَظُلُماتٍ ﴾ «أو» للتَخيير ، فإنَ أعمالهم لكونها لاغيةً لا منفعة لها كالسّراب ، ولكونها خاليةً عن نور الحق كالظّلمات المتراكمة من لجّ البحر والأمواج والشحاب ؛ أو للتّنويع ، فإنّ أعمالهم إن كانت حسنة فكالسّراب ، وإن كانت قبيحة فكالظّلمات . ﴿ فِي بَحْرٍ لَجَّيٍّ ﴾: عميق منسوب إلى اللَجَ ، وهو معظم الماء ﴿ يَغْشاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ ﴾ أي: أمواج مترادفة متراكمة ﴿ مِنْ فَوْقِهِ سَحابٌ ﴾ غطّى النّجوم وحجب الأنوار ﴿ ظُلُماتُ بَعْضُها فَوْقَ بَعْض إذا أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾ يعني من كان هناك ﴿ لَمْ يَكَدْ يَراها ﴾ فضلاً أن يراها ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللّهُ لَهُ نُوراً ﴾: لم يقدر له الهداية ، ولم يوفقه لأسبابها ﴿ فَما لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ خلاف الموفق الذي له نور على نور .

ورد في تأويله: «"أو كظلمات": الأوّل والثّاني ، "يغشيه موج": التّالث ، "من فوقه موج": طلحة والزّبير ، "ظلمات بعضها فوق بعض": معاوية ويزيد وفـتن بـني أُمـيّة ، "إذا أخرج يده": في ظلمة فتنتهم "لم يكد يراها" ، "ومن لم يجعل الله له نوراً": يعني إماماً من ولد فاطمة للله " فما له من نور ": من إمام يوم القيامة يمشي بنوره ، كما في قوله تعالى: "يَسْعىٰ وَرَأَيْمَانِهِمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ " قال: إنّما المؤمنون يوم القيامة ".

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَالطَّيْرُ صافَاتٍ ﴾: واقفات <sup>٥</sup> في الجوّ ، مصطفّات الأجنحة في الهواء ﴿كُـلَّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَشْبِيحَهُ وَاللَّهُ عَلِـيمُ بِما

> ١ ــالبيضاوي ٤: ٨٢ . ٢ ــالحديد (٥٧): ١٢ . ٣ ــالقحريم (٦٦): ٨ . ٤ ــالقمّي ٢: ٦ • ١ ، عن أبي عبد اللهﷺ . ٥ ــقي «ألف»: «واقعات» .

يَقْعَلُونَ ﴾ . ورد: «ما من طير يصاد في برّ ولا بـحر ` . ولا يـصاد شـيء مـن الوحش ، إلّا بتضييعه التّسبيح» ` . وقد سبق ` معنى تسبيح الحيوان والجماد .

﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ وَ إِلَى اللَّهِ المَصِـيرُ ﴾: مرجع الجميع .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَزِّحِي ﴾: يسوق ﴿ سَحاباً ثُمَّ يُسوَّلُفُ بَيْسَنَهُ ﴾ بأن يكون قطعاً ، فيضمّ بعضه إلى بعض ﴿ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكاماً ﴾: متراكماً بعضه فوق بعض ﴿ فَـتَرَى الوَدُقَ ﴾: المـطر ﴿ يَخُرُجُ مِنْ خِلالِهِ ﴾: من فتوقه ﴿ وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّماءِ ﴾: من الغمام ، فإنّ كلّ ما علاك فـهو سماء ﴿ عِنْ جِبالٍ ﴾: من قطع عظام تشبه الجبال في عظمها وجمودها ﴿ فِيها مِنْ بَرَدٍ ﴾ . بيان للجبال . ﴿ فَيُصِيبُ بِهِ ﴾: بالبرد ﴿ مَنْ يَـشاءُ وَيَصْرِفُهُ عَنْ مَنْ يَـشاءُ ﴾ .

ورد: «إنّ الله جعل السّحاب غرابيل للمطر ، هي تذيب البرد ماء لكيلا يـضرّ شـيئاً يصيبه ، والَّذي ترون فيه من البرد والسّواعق نقمة من الله عزّوجلّ ، يصيب بها من يشاء من عباده»<sup>٤</sup> . ﴿ يَسكادُ سَنابَرْقِهِ ﴾: ضوء برقه ﴿ يَدْهَبُ بِالأَبْصارِ ﴾: بأبصار النّاظرين إليه لفرط الإضاءة .

﴿ يُقَـلَّبُ اللَّهُ اللَّـيْلَ وَالنَّهَارَ ﴾ بالمعاقبة بينهما . ونـقص أحـدهما وزيـادة الآخـر . وتغيير أحوالهما بالحرّ والبرد . والظّلمة والنّور ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ ﴾: فيما تقدّم ذكره ﴿ لَعِـبْرَةً لِأُولِي الأَبْصارِ ﴾ .

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دابَّةٍ ﴾: كلّ ما يدبّ على الأرض ﴿ مِنْ ماءٍ ﴾ القمّي: من مـنيّ <sup>٥</sup> . وقيل: من الماء الّذي جزء مادّته ، إذ من الحيوان ما يتولّد لا من نطفة <sup>٢</sup> . ﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ يَصْشِي

عَلَىٰ بَطْنِهِ ﴾ كالحيّة ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ ﴾ كالإنس والطّير ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ أَرْبَعٍ ﴾ كالنَّعَم والوحش . قال: «ومنهم من يمشي على أكثر من ذلك» ` . ﴿ يَسَخْلُقُ اللَّهُ ما يَـشاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرُ ﴾ .

﴿ لَقَدْ أَنْزَلْنَا آيَاتٍ مُبَـيَّنَاتٍ ﴾ للحقائق بأنواع الدّلائل ﴿ وَاللّــهُ يَــهْدِي مَـنْ يَشــاءُ ﴾ بالتّوفيق للنّظر فيها ، والتُدبَر لمعانيها ﴿ إِلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِـيمٍ ﴾ .

﴿ وَيَسَقُولُونَ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنا ثُمَّ يَسَتَوَلَىٰ فَرِيقٌ مِنْهُمْ ﴾ بالامتناع عن قبول حكمه ﴿ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾: بعد قولهم هذا ﴿ وَما أُولَـٰئِكَ بِالْمُـؤْمِنِـينَ ﴾ الّذين عرفتهم ، وهم المخلصون في الإيمان الثّابتون عليه .

﴿ وَ إِذَا دُعُوّا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ﴾ أي: ليحكم النَّبيَّ ﴿ إِذَا فَرِيقُ مِـنْهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ فاجأ فريق منهم الإعراض إذاكان الحقّ عليهم ، لعلمهم بأنّه لا يحكم لهم ؛ وهو شرح للتولّي ومبالغة فيه .

﴿ وَ إِنْ يَكُنْ لَهُمُ الحَـقُ ﴾ لا عليهم ﴿ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُدْعِنِسِينَ ﴾: مـنقادين لعـلمهم بأنّـه يحكم لهم .

﴿ أَفِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾: كفر وميل إلى الظّلم ﴿ أَمِ آرْتَابُوا ﴾ بأن رأوا منك تهمة ، فزالت تقتهم بك ﴿ أَمْ يَخافُونَ أَنْ يَجِيفَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ ﴾ في الحكومة .

﴿ بَلْ أُولَـٰئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّما كَانَ قَوْلَ المُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَــقُولُوا سَمِعْنا وَأَطَعْنا وَأُولَـٰيَّكَ هُمُ المُـفْلِحُونَ﴾

﴿ وَمَنْ يُطِيعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّهَ وَيَتَّقْهِ ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الفَائِزُونَ ﴾ .

١٠٧٠، عن أبي عبد الله منينة ، مجمع البيان ٧\_٨: ١٤٨ . عن أبي جعفر عنينة .
 ٢\_وويتقه» عطف على الشرط المجزوم ، أي: ومن يطع الله : لأن كلمة «من» تتضمّن معني الشّرط فحذف الياء

قال: «نزلت هذه الآيات في أمير المؤمنين عَنْنَهُ وعثمان ، وذلك أنّه كان بينهما منازعة في حديقة ، فقال أمير المؤمنين عَنْنُهُ : نرضى برسول الله تَنْنَ<sup>نْنَ</sup>ةُ . فقال عبد الرّحمٰن بن عوف<sup>١</sup> لعثمان: لا تحاكم إلى رسول الله ، فإنّه يحكم له عـليك ، ولكـن حـاكِـمْه إلى ابـن شـيبة اليهوديّ!! فقال ابن شيبة لعثمان: تأتمنون رسول الله على وحـي السّـماء وتـتّهمونه فـي الأحكام!! فأنزل الله على رسوله "وإذا دُعُوا إلى اللهِ وَرَسُولِهِ "الآيات»".

﴿ وَأَقَسْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمانِهِمْ لَنِنْ أَمَرْتَهُمْ ﴾ بالخروج عن ديارهم وأموالهم ﴿ لَيَخُرُجُنَّ قُلْ لا تُقْسِمُوا ﴾ على الكذب ﴿ طاعَةُ صَغْرُوفَةُ ﴾: المطلوب منكم طاعة معروفة ، لا اليمين على الطّاعة النفاقيّة المنكرة ﴿ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرُ بِما تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ قُلْ أُطِيعُوا اللَّهَ وَأُطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَـإِنَّما عَـلَيْهِ ﴾: عـلى محقد ﴿ مـا حُـمِّلَ ﴾ من التّبليغ ﴿ وَعَلَيْكُمْ ما حُـمَّلْتُمْ ﴾ من الامتثال ﴿ وَ إِنْ تُسطِيعُوهُ تَـهْتَدُوا ﴾ إلى الحق ﴿ وَما عَلَى الرَّسُولِ إِلّا البَلاغُ المُبِينُ ﴾ .

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَـمِلُوا الصّالِحاتِ لَـيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِـي الأَرْضِ ﴾: ليجعلنّهم خلفاء بعد نبيّكم ﴿كَما ٱسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ يعني وصاة الأنبياء بـعدهم ﴿ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي آرْتَضَى لَهُمْ ﴾ وهو الإسلام ﴿ وَلَيُبَدَّلَـنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ ﴾ من الأعداء ﴿ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُـشْرِكُونَ بِي شَيْـئاً وَمَنْ كَفَرَ ﴾: ارتد أو كفر هذه التّـعمة

- حسمتها ، لأن المعطوف بالشرط المجزوم مجزوم أيضاً ، فصار «يتق» ، فاتصل به ها ، الشاكن فنصار «يستقه» ، فحسب اللام المحذوف كأن لم يكن ، فصار اللام حيننذ حرف القاف ، فصار القاف مجزوماً ، فنصار «يستقه» ، فالتقى الشاكنان ، أعني القاف والهاء ، فكسرت الهاء لدفع التقاء الشاكنين ، فصار «يستقه» ، كنذا إعسلاله فني الضرف ، منه في نسخة «ب» .
- ١ ـ عبد الرحمٰن بن عوف بن عبد عوف بن عبد الحارث ، أبو محمّد ، الزهـري القـرشي ، وهـو أحـد الــــتّة مـن أصحاب الشّوري الذين جعل عمر الخلافة فيهم ، ولد بعد الفيل بعشر سنين ، وتوفّي سنة: ٣٢هـ في المدينة . الأعلام (للزركلي) ٣: ٣٢١ .

٢ ـ القمّي ٢: ١٠٧ . عن أبي عبد اللَّه مَثْلًا .

﴿ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾: بعد حصوله ﴿ فَأَوَلَــْئِكَ هُمُ الفاسِقُونَ ﴾: الكاملون في الفسق . ورد: «إنّها نزلت في المهديَ من آل محمّد المَيَيَّ » ٢ .

وقال: «هم والله شيعتنا أهل البيت ، يفعل ذلك بهم عالي يدي رجل منّا ، وهو مهديّ هذه الأُمّة ، وهو الذي قال رسول الله نَبَرَ<sup>تِن</sup>َ<sup>ن</sup>ةً : لو لم يبق من الدّنيا إلّا يوم لطوّل الله ذلك اليوم ، حتّى يلي رجلُ من عترتي اسمه اسمي ، يملأَ الأرضَ عـدلاً وقسطاً ، كـما مُـلِئَتُ ظـلماً وجوراً»<sup>7</sup> . وفي معناه أخبار أُخر<sup>٣</sup>.

وفي رواية: «هم الأئمة»<sup>٤</sup> . قال: «ولقد قال الله في كتابه لولاة الأمر من بعد محمّد تَنَيَّ<sup>نَ</sup> اللهُ خاصّة: "وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنوا مِنْكُمْ " إلى قوله: "فَأُولَئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ" يـقول: أسـتخلفكم لعلمي وديني وعبادتي بعد نبيّكم ،كما استخلف وصاة آدم من بعده ، حتّى يبعث النّبيّ الَّذي يليه . قال: فقد مكّن ولاة الأمر بعد محمّد بالعلم ، ونحن هم ؛ فاسألونا ، فـإن صـدقناكـم فأقرّوا . وما أنتم بفاعلين»<sup>6</sup> .

أقول: لا تنافي بين الرّوايتين ، لأنّ استخلافهم وتمكينهم بالعلم قد حصل ، وأمّا تبديل خوفهم بالأمن ، فإنّما يكون بالمهديّ على الله

﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكاةَ وَأَطْيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ .

لا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ ﴾: معجزين اللَّه عـن إدراكـهم وإهلاكهم ﴿ وَمَأُواهُمُ النّارُ وَلَبَنْسَ المَصِيرُ ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِـيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُـكُمْ ﴾ . قال: «هي خاصّة فسي

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٥٢، عن أهل البيت ٢: . ٢ ـ المصدر ، عن علي بن الحسين بينة ؛ جوامع الجامع: ٣١٨، عن السّجاد والباقر والصادق نينة . ٣ ـ كمال الدّين ٢: ٣٥٦، الباب: ٣٣، ذيل الحديث: ٥٠، عن أبي عبد اللّــــنية ؛ الاحتجاج ١: ٣٨٣، عن أمير المؤمنين سيّة . ٤ ـ الكافي ١: ١٩٤، ذيل الحديث: ٣، عن أبي عبد الله سيّة . ٥ ـ المصدر: ٢٥٠، الحديث: ٧، عن أبي جعفر ميّة . الرّجال دون النّساء» . وفي رواية: «هم المملوكون من الرّجال والنّساء والصّبيان» . ﴿وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الحُلُمَ مِنْكُمْ ﴾: الصبيان من الأحرار . قال: «من أنفسكم» . ﴿ قُـلاتَ مَرَّاتٍ ﴾ يعني في اليوم واللّيلة ﴿مِنْ قَبْلِ صَلاةِ الفَجْرِ ﴾ لأنّه وقت القيام من المضاجع ، وطرح ثياب النّوم ولبس ثياب اليقظة ﴿ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيابَكُمْ ﴾ يعني للقيلولة ﴿مِن الظَّهِيرَةِ ﴾ . بيان للحين ، أي وقت الظهر ﴿ وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ العِشاءِ ﴾ لأنّه وقت القيام من المضاجع ، الظَّهِيرَةِ ﴾ . بيان للحين ، أي وقت الظهر ﴿ وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ العِشاءِ ﴾ لأنّه وقت التباع وقت التبرد عن الظَّهِيرَةِ ﴾ . بيان للحين ، أي وقت الظهر ﴿ وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ العِشاءِ ﴾ لأنّه وقت التبرد عن الطَّبِيرَةِ ﴾ . بيان للحين ، أي وقت الظهر ﴿ وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ العِشاءِ ﴾ لأنّه وقت التبرد عن

إِنَيْسَ عَلَيْ كُمْ وَلا عَلَيْهِمْ جُناحُ بَعْدَهُنَّ »: بعد هذه الأوقات في ترك الاستئذان .
 قال: «ويدخل مملوككم وغلمانكم من بعد هذه الثلاث عورات بغير إذن إن شاؤوا»<sup>3</sup>.

 وظوراً فُونَ عَلَيْكُمْ » أي: هم طوّافون ؛ استئناف لبيان العذر المرخّص في ترك الاستئذان ،

 وهو المخالطة وكثرة المداخلة (بغض كُمْ »: طائف (على بغض ) هؤلاء للخدمة وهؤلاء

 للاستخدام ، فإنّ الخادم إذا غاب احتيج إلى الطلب ، وكذا الأطفال للتّربية .

 الله لَكُمُ الآياتِ ) أي: الأحكام (الله عليه الله على الموالي المؤلاء المنتئذان ،

﴿ وَ إِذَا بَلَغَ الأَطْفَالُ مِنْكُمٌ ﴾ أيّها الأحرار ﴿ الحُلُمَ فَـلْيَـسْتَأْذِنُوا ﴾ يعني في جميع الأوقات ﴿ كَما ٱسْتَأْذَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾: الّذين بلغوا من قبلهم من الأحرار المستأذنين في الأوقات كلّها ﴿ كَذَلِكَ يُسبَيَّنُ اللّهُ لَكُمٌ آياتِهِ وَاللّهُ عَـلِيمُ حَكِمَهُم ﴾. كرّره تأكمداً ومبالغة في الأمر بالاستئذان .

قال: «ومن بلغ الحلم منكم فلا يلج على أُمَّه ، ولا على أُخته ، ولا على خــالته ، ولا

١ \_ الكافي ٥: ٥٢٩ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ \_ المصدر: ٥٣٠ ، الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٣ \_ المصدر: ٥٣٠ ، ذيل الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٤ \_ المصدر: ٥٣٠ ، الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله ﷺ . على من سوى ذلك إلا بإذن ، ولا تأذنوا حتى يسلم ، فإن السّلام طاعة لِلّه عزّوجلّ» . ﴿ وَالقَوَاعِدُ مِنَ النَّسَاءِ ﴾ : العجائز اللاتي قعدن من الحيض والسّزويج ﴿ اللّاتِي لا يَرْجُونَ نِكاحاً فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُناحُ أَنْ يَضَعْنَ ثِسِيابَهُنَّ ﴾ أي : الشّياب الظّماهرة ، وف قراء تهم عَلَيْ «من ثيابهن» <sup>1</sup> . قال : «الخمار والجلباب . قيل : بين يدي من كان ؟ قال : بين قراء تهم عَلَيْ «من ثيابهن» <sup>1</sup> . قال : «الخمار والجلباب . قيل : بين يدي من كان ؟ قال : بين عدي من كان» <sup>2</sup> . وفي رواية : «الجلباب وحده <sup>2</sup> ، إلا أن تكون أمة ليس عليها جناح أن تضع خمارها» <sup>6</sup> . ﴿ غَيْرَ مُتَبَرَّجاتٍ بِزِينَةٍ ﴾ : غير مظهرات زينة متا أمرن بإخفائه ، وهو ما عدا الوجه والكفين والقدمين ، وأصل التَبرَج التَكلَف في إظهار ما يخفي . ﴿ وَأَنْ يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرُ سَهُنَّ ﴾ من الوضع . قال : هغل فهو خير لها» <sup>1</sup> . ﴿ وَاللَّهُ سَمِيعَ ﴾ لمقالهن الرّجال

لَنْفُسِكُمْ أَنْ تَأْكُلُوا مِنْ بُيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ آبَائِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخُوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ آبَائِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ خالاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ مَاكِمُ أَوْ بُيُوتِ عَمَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ خالاتِكُمْ أَوْ مُتَعَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ خالاتِكُمْ مُناتَ الْمُ مُنْ أَوْ بُيُوتِ خالاتِكُمْ أَوْ مُتَواتِ خالاتِكُمْ أَوْ مَا مَلَكُمُ مُنَا أَوْ أَسْتَاتَا مَا مَلَكُمُ مُنا أَنْ مُا مَاتَكُمُ مُنْ أَوْ مُتَعْتِعُونَ مَا مَلَكْتُنُوا جَعْذِي الْمَالُوا يتحرّجون ما مَالَكُمُ مُنا أَنْ مُالْعَانُوا يتحرَجون ما مَا أَنْ مُنْتَ أَنْ مُنْ مُ أَوْ مُنْتَ مُ مُنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُ أَنْ مُ أَنْ مُ أَنْ مُنْ مُ مُنَا أَنْ مُ أَنْ مُ مُنْ أَنْ مُ مُنْ أَنْ مُ مُنْ أَنْ مُ بُيُوتِ أَنْ مُ مُنْ أَنْ مُ بُنُ مُ مُنْ مُ مُنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُ مُنْ مُنْ أَنْ مُ مُنْ مُ أَنْ مُ مُنْ مُ مُنْ أَنْ مُ مُنْ أَنْ مُ مُنْ أَنْ مُ مُنْتَ مُ مُ مُ أَنْ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُ أَنْ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُ مُ أَنْ مُ مُ مُ مُ مُوالُولُ مُ مُعْنَاتُ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُوالِ مُوا مُنْ مُ مُوالُ مُ مُ مُ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ أَنْ مُ مُ مُ مُ أَوْ مُ مُ مُ مُ أَنْ مُ مُ مُ مُواتِكُ مُ مُوا مُنْ مُ مُ مُوا مُ م

قال: «وذلك أنَّ أهل المدينة قسبل أن يُسْلِموا ، كمانوا يستتزلون الأعسمي والأعسرج

١ ـ الكافي ٥: ٢٩ ٥ ، العديث: ١ ، عن أبي عبد الله .خ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٥٣ ، عن الباقر والصادق بيك . ٣ ـ الكافي ٥: ٥٢٢ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله ينج . ٤ ـ في المصدر: «تضع الجلباب وحده» . ٥ ـ الكافي ٥: ٥٢٢ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله ينج ، وأنظر ذيل الحديث في الشهذيب ٧: ٤٨٠ ، الحديث: ٢ ـ الكافي ٥: ٥٢٢ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله ينج . وأنظر ذيل الحديث في الشهذيب ٧ : ٤٨٠ ، الحديث: ٢ ـ الكافي ٥: ٥٢٢ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله ينج . وأنظر ذيل الحديث في الشهذيب ٧ : ٤٨٠ ، الحديث: الجزء الثامن عشر / التّور 🗆 🗚

والمريض ، وكانوا لا يأكلون معهم ، وكان الأنصار فيهم تيه وتكرم ، فقالوا: إنّ الأعمى لا يبصر الطعام ، والأعرج لا يستطيع الزّحام على الطّعام ، والمريض لا يأكل كما يأكل الصّحيح ، فعزلوا لهم طعامهم على ناحية ، وكانوا يرون عليهم في مواكلتهم جناح ، وكان الأعمى والأعرج والمريض يقولون: لعلّنا نؤذيهم إذا أكلنا معهم ، فاعتزلوا من مواكلتهم ، فلما قدم النّبيَّ يَنْيَانَهُ سألوه عن ذلك ، فأنزل الله عزّوجلَ "ليس عليكم جناح أن تأكلوا جميعاً أو أشتاتاً"» .

والقمي؛ لمّا هاجر رسول الله يَنْتِرْبَنَ إلى المدينة وآخى بين المسلمين من المهاجرين والأنصار ، قال: فكان بعد ذلك إذا بعث أحداً من أصحابه في غزاة أو سريّة ، يدفع الرّجـلُ مفتاحَ بيتهِ إلى أخيه في الدّين ويقول له: خُذ ما شنْتَ ، وكُلُ ما شنْتَ ، فكانوا يمتنعون من ذلك ، حتّى ربّما فسد الطّعام في البيت ، فأنزل الله "ليس عليكم جناح أن تأكلوا جميعاً أو أشتاتاً يعني إن حضر صاحبه أو لم يحضر إذا ملكتم مفاتحه".

قيل: "بيو تكم" تشمل بيت الولد<sup>ع</sup> . وقد ورد: «إنَّ أطيب ما يأكل المرء من كسبه ، وإنَّ ولده من كسبه»<sup>6</sup> . و ورد: «أنت ومالك لأبيك»<sup>7</sup> .

قال: «هؤلاء الّذين سمّى اللّه عزّوجلّ في هذه الآية ، يأكل بـغير إذنـهم مـن التّــمر والمأدوم ، وكذلك تطعم المرأة من منزل زوجها بغير إذنه . فأمّا ما خــلا ذلك مـن الطّـعام فلا»<sup>V</sup> .

١- التّية؛ الصّلَف والكِبَر . لسان العرب ٢: ٧٢ (تيه) . ٢ ـ القمّي ٢: ١٠٨ ، عن أبي جعفريتيّة . ٣ ـ المصدر: ١٠٩ . ٤ ـ البيضاوي ٤: ٨٧ ؛ تفسير أبي السّعود ٦: ١٩٦ بالمضمون . ٥ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٥٦ ؛ الكشّاف ٣: ٧٧ ، عن النّبيّ تَنْبِيّة . ٢ ـ الكافي ٥: ١٣٥ ، الحديث: ٣ ، عن أبي جعفرينيّة ، عن النّبيّ تَنْبَوْهُ ؛ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٥٦ ، عن النّبيّ تَنْبَعْ . ٧ ـ الكافي ٦: ٢٧٧ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبد اللّمينيّة ، وفيه: «تأكل بغير إذنهم» . وقال: «للمرأة أن تأكل وأن تتصدّق ، وللصّديق أن يأكل من منزل أخيه ويتصدّق» ` . وقال: «الرّجل له وكيل يقوم في ماله ، فيأكل بغير إذنه» ` . وقال: «ليس عليك جناح فيما أطعمتَ أو أكلتَ ممّا ملكتَ مفاتحه ما لم تفسده» `` .

﴿ فَإِذَا دَخَلْتُمْ بُيُوتاً فَسَلِّمُوا عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُبارَكَةً طَيَّبَةً ﴾ قال: «هو تسليم الرّجل على أهل البيت حين يدخل، ثمّ يردون عليه، فهو سلامكم على أنفسكم»<sup>3</sup>. وقال: «إذا دخل الرّجل منكم بيته فإن كان فيه أحد يسلّم عليهم، وإن لم يكن فيه أحد فليقل: السّلام علينا من عند ربّنا، يقول الله: "تحيّةُ من عند الله مباركة طيّبة"»<sup>6</sup>. و ورد: «سَلَّمْ على أهل بيتك يكثر خير بيتك»<sup>7</sup>. ﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآياتِ لَعَـلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ الخير في الأمور.

﴿ إِنَّمَا المُسْؤَمِنُونَ الَّذِينَ آمَـنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ من صميم قلوبهم ﴿ وَ إِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَىٰ أَمْرٍ جامِعٍ لَمْ يَدْهَبُوا حَتّى يَسْـتَأْذِنُوهُ ﴾ . القمّي: نزلت في قوم كانوا إذا جمعهم رسول الله ﷺ لأمر من الأُمور ، في بعث يبعثه أو في حرب قد حضرت ، يتفرّقون بـغير إذنـه ، فنهاهم الله عن ذلك <sup>9</sup> .

إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ يُـؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ . إنّما أعاده مؤكّداً على أُسلوب أبلغ ، ليفيد أنّ المستأذن مؤمن لا محالة ، وأنّ الذّاهب بغير إذن ليس كذلك . تنبيهاً على كونه مصداقاً لصحّة الإيمان ، ومميّزاً للمخلص عن المنافق ، وتعظيماً للجرم .

﴿ فَإِذَا ٱسْتَأْذَنُوكَ لِـبَعْضِ شَأْنِهِمْ ﴾: ما يعرض لهم من المهام ﴿ فَأَذَنْ لِمَنْ شِئْتَ مِنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمُ اللَّهَ ﴾ بعد الإذن ، فإنّ الاستيذان ولو لعذرٍ قصورُ ، لأنّه تقديم لأمر الدّنيا على أمر الدّين ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَـفُورٌ رَحِـيمٌ ﴾ .

القمي: نزلت في حنظلة بن أبي عيّاش ، وذلك أنّه تزوّج في اللّيلة الـتي كـانت فـي صبيحتها حَرْبُ أُحُد ، فاستأذن رسولَ الله <sup>تيزين</sup>ة أن يقيمَ على أهله ، فأنزل اللّه عزّوجلّ هذه الآية: "فأذن لمن شئت منهم" فأقام عند أهله ، شمّ أصبح وهـو جـنب ، فـحضر القـتال واستشهد ، فقال رسول الله تَيْبَعْنَة : رأيتُ الملائكةَ تغسل حنظلة بماء المُزْنِ أ في صـحائف

﴿لا تَجْعَلُوا دُعاءَ الرَّسُولِ بَيْـنَكُمْ كَدُعاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضاً﴾ قال: «يقول: لا تقولوا: يــا محمّد ، ولا يا أبا القاسم ، لكن قولوا: يا نبيّ الله ، ويا رسول الله» <sup>1</sup> .

و ورد: «قالت فاطمة للملك : لمّا نزلت هذه الآية هبت رسول الله تَلَيَّنَ أَن أقول له: يا أبه ، فكنتُ أقول: يا رسول الله ، فأعرض عنّي مرّة أو ثنتين <sup>6</sup> أو ثلاثاً ، ثمّ أقبل عليّ فقال: يــا فاطمة إنّها لم تنزل فيك ، ولا في أهلك ، ولا في نسلك ، أنت منّي وأنا منك : إنّما نزلت في أهل الجفاء والغلظة من قريش ، أصحابِ البَذَخ<sup>٢</sup> والكبر ، قولي: يا أبه ، فإنّها أحيل للقلب ،

١- هو حنظلة بن أبي عامر بن صيفي بن مالك بن أُميّة المعروف بغسيل الملائكة ، وكان أبوه في الجاهليّة يسعرف بالراهب ، وكان يذكر البعث ودين الحنيفة فلمّ بُعث النّبيَ تَثَرَّ عائده وحسده وخرج عن المدينة وشسهد مع قريش وقعة أُحد ثم رجع مع قريش إلى مكَة ثم خرج إلى الروم فمات يها سنة تسع ، وأسلم ابنه حنظلة فحسن إسلامه واستشهد بأُحد الم رجع مع قريش إلى مكَة ثم خرج إلى الروم فمات يها سنة تسع ، وأسلم ابنه حنظلة فحسن السلامه واستشهد بأُحد الا يختلف أصحاب المغازي في ذلك ، الإصابية تسع ، وأسلم ابنه حنظلة فحسن السلامه واستشهد بأُحد الا يختلف أصحاب المغازي في ذلك ، الإصابة ٢ : ٤٤ .
 ٢ ـ المُزْن السُحاب عامة ، وقيل السّحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ٢٨ (مزنا ، السُحاب عامة ، وقيل السّحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ٢٠ (مزنا ، السُحاب عامة ، وقيل السّحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ٢٠ (مزنا ، السُحاب عامة ، وقيل السّحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ١٣ (مزنا ، السُحاب عامة ، وقيل السّحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ١٣ (مزنا ، السُحاب عامة ، وقيل السّحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ١٣ (مزنا ، السُحاب عامة ، وقيل السُحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ١٣ (مزنا ، المُحاب عامة ، وقيل السّحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ١٦ (مزنا ، السُحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ١٣ (مزنا ، السُحاب عامة ، وقيل السُحاب ذو الماء ، لسان العرب ١٣ : ١٣ (مزنا ، المُحر الله ، واثنين » ، ١٣٠ .
 ٢ ـ المُله ، والما الرجل بكلامه وافتخاره، لسان العرب ١٣ : ١٥ (بذخ).

الآية: ٢٤

وأرضى للرّبّ» · .

﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنْكُمْ ﴾: يخرجون قسليلاً قسليلاً من الجماعة ﴿ لِواذاً ﴾ ملاوذة ، بأن يستتر بعضهم ببعض حتى يخرج ، أو يلوذ بمن يؤذن ، فينطلق معه كأنّه تابعه ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾: يعصون أمر ، ﴿ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِنْنَةً ﴾: محنة في الدّنيا ﴿ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ . قال: «يسلَط عليهم سلطان جائر أو عذاب أليم في الآخرة» أ . وفي رواية: «فتنة في دينه أو جراحة لا يأجر ه الله عليها» ".

﴿ أَلا إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ قَدْ يَـعْلَمُ مَـا أَنْـشَمْ عَـلَيْهِ ﴾ مـن المـخالفة والموافقة والنّفاق والإخلاص ﴿ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ ﴾ يرجـع المـنافقون إليـه أو الكـلَ ؛ فيكون التفاتاً في الكلام ﴿ فَيُـنَبِّـنُّهُمْ بِما عَمِلُوا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِـيمٌ ﴾ .

> ١ ـ المناقب (لابن شهر أشوب، ٣: ٣٠٠ . عن أبي عبد الله الله . ٢ ـ جوامع الجامع: ٣٢٠ . عن أبي عبد الله ﷺ . ٣ ـ الكافي ٨: ٢٢٣ . الحديث: ٢٨١ ، عن أبي عبد الله ﷺ .

## **سورة الفرقان** [مكَيَّة ، وهي سبع وسبعون آية]<sup>(</sup>

## يسم الله الرحمن الرحيم

﴿ تَبَارَكُ الَّذِي ﴾: تكاثر خيره ، من البركة وهي كثرة الخير . ﴿ نَسزَّلَ الفُرْقانَ عَـلَىٰ عَـلَىٰ عَبْدِهِ ﴾ . سبق تفسير الفرقان في آل عمران " . ﴿ لِـيَكُونَ ﴾ العـبد أو الفـرقان ﴿ لِـلْعَالَمِـينَ عَبْدِهِ ﴾ . سبق تفسير الفرقان في آل عمران " . ﴿ لِـيَكُونَ ﴾ العـبد أو الفـرقان ﴿ لِـلْعَالَمِـينَ نَـذِيراً ﴾: للجنّ والإنس منذراً ، أو إنذاراً ، كالنّكير بمعنى الإنكار .

﴿ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمــٰواتِ وَالأَرْضِ وَلَمْ يَـتَّخِذ وَلَداً ﴾ كما زعمه النّصارى ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي المُلْكِ ﴾ كما يقوله الثّنويّة ﴿ وَخَلَقَ كُـلَّ شَيءٍ فَقَـدَّرَهُ تَـقْدِيراً ﴾ . قال: «هو وضع الحدود من الآجال والأرزاق . والبقاء والفناء» " .

﴿ وَأَتَتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً لا يَخْلُقُونَ شَيْناً وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ لأنّ عبدتهم ينحتونهم ويصورونهم ﴿ وَلا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ ضَرَاً وَلا نَفْعاً ﴾: دفع ضرّ ولا جلب نمفع ﴿ وَلا يَمْلِكُونَ مَوْتاً وَلا حَياةً وَلا نُشُوراً ﴾: ولا يملكون إماتة أحدٍ ولا إحياءه أوّلاً وبَعْثَه ثانياً .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ هَـٰذًا ﴾ يعنون القرآن ﴿ إِلَّا إِفْكُ ﴾: كِذْب مصروف عن وجهه .

١ ـ مابين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ ذيل الآية: ٤ .

٣- القمي ١: ٢٤ ، عن عليَّ بن موسى الرَّضا المَثْلَةِ .

قال: «الإفك: الكذب» ` . ﴿ افْتَرَادُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ ﴾ . قال: «يعنون أبافهيكة وحبراً وعداساً وعابساً ؛ مولى حويطب» ` . ﴿ فَقَدْ جاءُوا ظُلْماً وَزُوراً ﴾ .

﴿وَقَالُوا أَساطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾: ما سطره المتقدّمون ﴿ اكْتَتَـبَها فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُـكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ . القمّي: هو قول النّضر بن الحارث بن علقمة بن كلدة " .

﴿ قُلْ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السَّرَّ فِي السَّمنواتِ وَالأَرْضِ ﴾ لتضمّنه إخباراً عن مغيبات

مستقبلة ، وأشياء مكنونة لا يعلمها إلا عالِم الأسرار ﴿ إِنَّــهُ كَانَ غَــقُوراً رَحِــيماً ﴾ فلذلك لا
يعاجلكم بعقوبته مع كمال قدرته ، واستحقاقكم أن يصبّ عليكم العذاب صبّاً .

﴿ وَقَالُوا مالِهِذَا الرَّسُولِ ﴾: ما لهذا الذي يزعم الرّسالة! . وفيه استهانة وتهكم .
﴿ يَأْكُلُ الظُّعامَ ﴾ كما نأكل ﴿ وَيَحْشِي فِي الأَسُواقِ ﴾ لطلب المعاش كما نمشي . والمعنى إن صح دعواد . فما باله لم يخالف حاله حالنا! وذلك لعمههم <sup>3</sup> وقصور نظرهم على المحسوسات . فإنَّ تميزُ الرَّسل عمّن عداهم ليس بأُمور جسمانيّة ، وإنّ ما هو بأحوال روحانيّة ، كما أُشير إليه بقوله سبحانه: "قُلْ إِنّما أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحى إلَّ أُسوالَ فَي المَّعْدَى والمعنى والمعنى والمعنى والمعنى إن صح دعواد . فما باله لم يخالف حاله حالنا! وذلك لعمههم أوقصور نظرهم على المحسوسات . فإنَّ تميزُ الرَّسل عمّن عداهم ليس بأُمور جسمانيّة ، وإنّ ما هو بأحوال روحانيّة ، كما أُشير إليه بقوله سبحانه: "قُلْ إِنّما أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحى إلَيَّ أَنَّما إلَه كُمْ إلْهُ والحد" .

الجزء الثامن عشر / الفرقان 🗆 ٨٦٣

﴿ أَنْظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ الأَمْثَالَ فَضَلُّوا فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً ﴾ قال: «إلى أن يثبنوا عليك عمى بحجّة» ".

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي إِنْ شَاءَ جَـعَلَ لَكَ﴾ في الدَنيا ﴿ خَيْراً مِـنْ ذَٰلِكَ ﴾ ولكـن أخّـره إلى الآخرة ، لأنّه خير وأبقى ﴿ جَنّاتٍ تَجْرِي مِـنْ تَـحْتِـها الأَنْهارُ وَيَـجْعَلْ لَكَ قُـصُوراً ﴾ .

المحروب على روب في روب والمحروب والمحروب والمحروب والمحروب والمحروب والمحروب والمحروب والمحروب والمحروب والمحر و بَلْ كَذْبُوا بِالسّاعَةِ ﴾ فقصرت أنظارهم على الحطام الدّنيويّة ، فظنّوا أنّ الكرامة إنّما هي بالمال ، وطعنوا فيك بفقرك ﴿ وَأَعْتَدْنَا لِمَنْ كَذَّبَ بِالسّاعَةِ سَعِيراً ﴾ .

هي بالمان ، وطعلوا ليك بسرك برك منهم فرمن مكان بَعِيدٍ » قال: «من مسيرة سنة» . فإذا رَأَتْهُمْ »: إذا كانت بمرأى منهم فرمِنْ مَكانٍ بَعِيدٍ » قال: «من مسيرة سنة» . فرسَمِعُوا لَها تَـغَيُّظاً »: صوت تغيّظ فرورَقِـيراً » .

َ ﴿ وَ إِذَا أَلْقُوا مِنْها مَـكاناً ضَـيَّقاً مُـقَرَّنِـينَ ﴾ القتي: مقيّدين بعضهم مع بعض <sup>4</sup> . ﴿ دَعَوْا هُنالِكَ ثُـبُوراً ﴾: هلاكاً ، أي: يتمنّون هلاكاً وينادونه .

لا تَمدْعُوا اليَموْمَ تُمبُوراً واحداً وَادْعُوا تُمبُوراً كَثِميراً ﴾ لأنّ عذابكم أنواع كثيرة .

﴿ قُلْ أَذَٰلِكَ خَيْرُ أَمْ جَنَّةُ الخُلْدِ الَّتِي وُعِدَ المُتَّقُونَ كَانَتْ لَهُمْ جَزاءً وَمَصِيراً﴾ . • قُلْ أَذَٰلِكَ خَيْرُ أَمْ جَنَّةُ الخُلْدِ الَّتِي وُعِدَ المُتَّقُونَ كَانَتْ لَهُمْ جَزاءً وَمَصِيراً﴾ .

﴿ لَهُمْ فِيها ما يَـشاؤُونَ خَالِدِينَ كَانَ عَـلَى رَبِّكَ وَعْـداً مَسْـؤُولاً ﴾: حـقيقاً بأن

١ \_ الرَّبْعُ: النَّماءُ والرَّيادة . الصَّحاح ٢: ١٢٢٣ (يع) . ٢ \_ تفسير الإمام لمَثْلاً . ٥٠٦ . عن النَّبِي تُنْكَنَّ . ٣ ـ القشي ٢: ١١٢ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٦٣ . عن أبي عبد الله في ٤ . ٤ ـ القشي ٢: ١١٢ . يسأل، أو سأله النَّاس بقولهم: "رَبَّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ" . كذا قيل ٢ .

< وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَـعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَـيَقُولُ > للمعبودين ﴿ أَنَّـتُمْ أَصْلَـلْتُمْ عِـبادِي هـٰؤُلاءِ أَمْ هُمْ ضَـلُوا السَّبِيلَ > .

قَالُوا سُبْحانَكَ ماكانَ يَـنْبَغِي لَنا أَنْ نَـتَّخِذَ ﴾ . في قراءتهم المَحْلَمُ بِضمَ النّون وفتح الخاء " . في فراءتهم المحاني بضم النّون وفتح الخاء " . في دُونِكَ مِنْ أَوْلِياءَ وَلَكِنْ مَـتَّغْتَـهُمْ وَآباءَهُمْ ﴾ بأنواع النّعم ، واستغرقوا في الخاء " . في نُسُوا النّعم ، واستغرقوا في الشّهوات ﴿ حَتَى نَسُوا الذِّكْبَرَ ﴾ : حتى غفلوا عن ذكرك ، والتذكر لآلائك ، والتدبّر في آياتك ﴿ وَكَانُوا قَوْما أَوْلِياءَ وَلَكِنْ مَـتَّغْتَـهُمْ وَآباءَهُمْ ﴾ بأنواع النّعم ، واستغرقوا في الشّهوات ﴿ حَتَى نَسُوا الذِّكْبَرَ ﴾ : حتى غفلوا عن ذكرك ، والتذكر لآلائك ، والتدبّر في آياتك ﴿ وَكَانُوا قَوْما أَوْ لِياءَ وَكَنْ مَـتَعْتَـهُمْ وَآباءَهُمْ ﴾ بأنواع النّعم ، واستغرقوا في السَّهوات ﴿ حَتَى نَسُوا الذَّكْبَرَ ﴾ : حتى غفلوا عن ذكرك ، والتذكر لآلائك ، والتّدبّر في آياتك ﴿ وَكَانُوا قَوْما أَوْ وَحَتَى نُسُوا الذَّكْبَرَ ﴾ : حتى غفلوا عن ذكرك ، والتذكر لآلائك ، والتّدبّر في آياتك ﴿ وَكَانُوا قَوْما أُورا اللهُ عَلَي إِلَيْنَ إِلَيْ عَلَيْ وَا إِلَيْ إِلَيْ فَي أَيْ أَوْ لَيْ إِلَيْ فَقَلُوا عَانَ إِلَيْ عَانَ إِلَيْ عَلَيْ إِلَى أَنْتُعَمَ مُ فَي أَيَّهُمُ إِلَيْ وَالْتَدْبَر في آياتك ﴿ وَكَانُوا قَوْما أُوراً إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ فِي أَيْ إِلَيْ أَوْ لِيَا لَكُنْ مَ أَيَّتَ مُ أَيْ أَيْ أُمَ أَنْ أُنْ الْنَاقَا عَانَوْ أَيْ أَنْ أُلْعَانُ مُ أَنْ أَلْعَانِ أَلْ أُنْ أُنْ أُحْتَى أَلْهُ أَنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُلْوا قَوْما أُوراً إِلائك ، والتُدْبَر في أَياتك إلْ

﴿ فَقَدْ كَـذَّبُوكُمْ ﴾ . التفات إلى العبدة بالاحتجاج والإلزام على حذف القول ، والمعنى: فقد كذّبكم المعبودون ﴿ بِعا تَـقُولُونَ ﴾ : في قولكم . إنّهم آلهة ، وهـؤلاء أضـلُونا ﴿ فَـما تَسْتَـطِـعُونَ ﴾ أي: المعبودون ﴿ صَـرْفاً ﴾ : دفعاً للعذاب عـنكم ﴿ وَلا نَــصراً ﴾ فيعينكم عليه ﴿ وَمَنْ يَـظْلِمْ مِنْكُمْ نُذِقْهُ عَذاباً كَبِيراً ﴾ .

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ المُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَ أَكُلُونَ الطَّعامَ وَيَ مَشُونَ فِي الأَشواقِ ﴾ . جواب لقولهم: "مَا لِهذا الرَّسُولِ" . ﴿ وَجَ عَلْنَا بَ عَضَكُمْ لِسَبَعْضٍ فِ تُنَةً ﴾ : الأَشواقِ ﴾ . جواب لقولهم: "مَا لِهذا الرَّسُولِ" . ﴿ وَجَ عَلْنَا بَ عَضَكُمْ لِسَبَعْضٍ فِ تُنَةً ﴾ : البَّداء ، ومن ذلك ابتلاء الفقراء بالأغنياء ، والمرسَلين بالمرسَل إليهم ، ومناصبتهم لهم ابتلاء ، ومن ذلك ابتلاء الفقراء بالأغنياء ، والمرسَلين بالمرسَل إليهم ، ومناصبتهم لهم العداوة وإيذاؤهم لهم ؛ وهو تسلية للنّبيّ على ما قالوه بعد نقضه . ﴿ أَتَ ضَعِرُونَ ﴾ أَي ناعلم أَي فَ مُعْلَكُمْ مُعْمَى اللهُ مَعْنَا مُ اللهُ مَا أَي أَي أَنْ أَنْ مَنْ أَعْذَا الْعَنْيَاء ، والمرسَلين بالمرسَل إليهم ، ومناصبتهم لهم العداوة وإيذاؤهم لهم ؛ وهو تسلية للنّبيّ على ما قالوه بعد نقضه . ﴿ أَتَ ضِيرُونَ ﴾ أي العدام أي العداوة وإيذاؤهم لهم ؛ وهو تسلية للنّبيّ على ما قالوه بعد نقضه . ﴿ أَتَ ضِيرُونَ ﴾ أي العدام أي العدام ورفي الما إلى الما من الله النبيّ على ما قالوه بعد نقضه . ﴿ أَتَ ضَعْرُونَ ﴾ أَن النعلم أي العدام من الما إلى الله الله النبي على ما قالوه ومن لا يصب . أَن ما أَي النعلم أَي يُعْنُونَ ﴾ أي العدام أنهم الهم ؛ وهو تسلية للنّبيّ على ما قالوه بعد نقضه . ﴿ أَتَ ضِيرُونَ ﴾ أَي النعلم أَي كُمْ يصب ﴿ وَكَانَ رَبُكَ بَصِيراً ﴾ بمن يصب ومن لا يصب .

﴿وَقَالَ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِـقَاءَنَا﴾ لَكَـفَرِهِم بـالبعث ﴿ لَـوْلاَ﴾: هـلًا ﴿ أُنْـزِلَ عَـلَيْنَا المَلائِكَةُ ﴾ فيخبرونا بصدق محمّد ، أو يكونون رسـلاً إليـنا ﴿ أَوْ نَـرىٰ رَبَّـنا ﴾ فـيأمرنا بتصديقه واتّباعه ﴿ لَـقَدِ ٱسْتَكْبَرُوا فِي أَنْـفُسِـهِمْ ﴾ في شأنها ﴿ وَعَـتَوْا ﴾: وتجاوزوا الحدّ

> ١ ـ آل عمران (٣): ١٩٤ . ٢ ـ الكشّاف ٣: ٨٤ : البيضاوي ٤: ٩٠ . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٦٢ ، عن أبي عبد الله للجُّل .

في الظِّلم ﴿عُـتُوّاً كَبِيراً﴾: بالغاً أقصى مراتبه ، حيث عاينوا المعجزات القـاهرة فأعـرضوا عنها ، واقترحوا لأنفسهم الخبيثة ما سدّت دونه مطامح النَّفوس القدسيّة .

المَالَّذَيْنَ المَالَائِكَةَ لا بُشْرَىٰ يَوْصَئِذٍ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْراً مَحْجُوراً»:
المتعيذون منهم ، ويظلبون من الله أن يمنع لقاءهم ، وهي ممّا كانوا يقولون عند لقاء عدوّ أو

وَقَدِمْنا إِلَىٰ ما عَمِلُوا مِـنْ عَـمَلٍ فَـجَعَلْناهُ هَباءً مَـنْثُوراً ﴾ . قال: «إن كانت أعمالهم
 لأَشدَ بياضاً من القُباطِيَ · . فيقول الله عزّ وجلّ لها: كوني هباء ، وذلك أنّهم كانوا إذا شرع لهم
 الحرام أخذوه» · .

﴿ أَصْحَابُ الجَـنَّةِ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُسْـتَقَـرًا ﴾: مكاناً يستقرّ فيه ﴿ وَأَحْسَنُ مَقِـيلاً ﴾: مكاناً يُؤوى إليه للاسترواح من القيلولة . قال: «لا ينتصف ذلك اليوم حتّى يقيل أهل الجنّة فـي الجنّة ، وأهل النّار في النّار» ".

﴿ وَيَوْمَ تَشَـقَّقُ السَّماءُ﴾: تتشقَق ﴿ بِالْغَمامِ﴾: بسبب طلوع الغـمام مـنها ﴿ وَنُــزِّلَ المَلائِكَةُ تَنْزِيلاً﴾ . وقد مرّ في سورة البقرة "هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاّ أَنْ يَأْتِيَهُمُ اللّهُ في ظُـلَلٍ مِـنَ الْغَنام وَالْمَلْئِكَةِ"<sup>ع</sup>.

- ﴿ المُلْكُ يَوْمَئِذٍ آلحَتَّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْماً عَلَى الكَافِرِينَ عَسِيراً ﴾ .
- < وَيَوْمَ يَحْضُ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ ﴾ من فرط الحسرة . القمي: الأوّل. <sup>6</sup> ﴿ يَسَقُولُ يَا

١ ـ القَبَاطِيُّ ـ بفتح القاف وقد يضمّ ـ: ثياب بيض رقيقة من كتَّان تجلب من مصر . واحدها: قُـبْطيي ، نسبة إلى القِبْط ، وهم أهل مصر ، الصّحاح ٣: ١١٥١ : مجمع البحرين ٤: ٢٦٦ (قبط) . ٢ ـ الكافي ٥: ١٢٦ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد اللَّه ظَيَّة . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٦٧ ، عن اين عباس وابن مسعود . ٤ ـ البقرة (٢): ٢١٠ . ٥ ـ القمّي ٢: ١١٣ .

۲۳۸ 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

لَيْتَنِي ٱتَّـخَذتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِـيلاً ﴾ قال: «عليّاً وليّاً» <sup>(</sup> . ﴿ يا وَيْلَتى لَيْـتَنِي لَـمْ أَتَّـخِذْ فُلاناً خَلِيلاً ﴾ . القمّي: يعني الثّاني <sup>(</sup> .

﴿ لَـقَدْ أَضَـلَّنِي عَنِ الذِّكْـرِ ﴾ . القـمتي: يـعني الولايـة " . ﴿ بَـعْدَ إِذ جـاءَنِي وَكَـانَ الشَّـيْطانُ ﴾ القمي: وهو الثّاني <sup>4</sup> . ﴿ لِـلْإِنْسانِ خَـذُولاً ﴾ .

في حديث أمير المؤمنين للمن المن تقمصها دوني الأشقيان ، ونازعاني فيما ليس لهما بحق ، وركباها ضلالة ، واعتقداها جهالة ، فلبنس ما عليه وردا ، ولبنس ما لأنفسهما مهدا<sup>6</sup> ، يتلاعنان في دورهما ، ويتبرأ كل منهما من صاحبه<sup>7</sup> ؛ يقول لقرينه إذا التقيا: "يا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبِنْسَ الْقَرِينَ " فيجيبه الأشقى على وثوبه أ: يا ليتني لم أتخذك خليلاً ، لقد أضللتني عن الذكر بعد إذ جائني ، وكان الشيطان للإنسان خذولاً ، فأنا الذكر الذي عنه ضل ، والشبيل الذي عنه مال ، والإيمان الذي به كفر ، والقرآن الذي إيّاه هجر ، والدّين الذي به كُذُب ، والصراط الذي عنه نكب»<sup>6</sup> .

وقال: «إنَّ الله ورّى أسماء من اغترّ وفتن خلقه وضلَّ وأضلَّ . وكنَّى عن أسمائهم في هاتين الآيتين» `` .

< وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَــذا القُــزَآنَ مَـــهُجُوراً ﴾ بأن تـركوه وصدّوا عنه .

﴿وَكَذَلِكَ جَـعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَـدُوّاً مِنَ الصُّجْرِمِـينَ ﴾ كما جعلناه لك ، فاصبر كـما صبروا ﴿وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هادِياً وَنَصِـيراً ﴾ لك عليهم .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُـزِّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ ﴾ أي: أَنزل عليه ﴿ جُـمْلَةً واحِـدَةً ﴾: دفعة واحدة ، كالكتب الثّلاثة ﴿كَذلِكَ ﴾ أنزلناه مفرّقاً ﴿لِـنُـثَبَّتَ بِـهِ فُــؤادَكَ ﴾: لِـنُقَوّي بتفريقه فؤادَك على حفظه وفهمه ، وبنزول جبرئيل به حالاً بعد حال ﴿ وَرَتَّلْناهُ تَرْتِـيلاً ﴾: وقرأناه عليك شيئاً بعد شيء على تؤدة وتمهل .

﴿ وَلا يَأْتُونَكَ بِـمَـثَلِ ﴾ سؤال عجيب ، كأنَّه مثل في البطلان ، يريدون به القدح فـي نبوّتك ﴿ إِلّا جِئْناكَ بِالحَـقَّ ﴾ الدّامغ له في جوابه ﴿ وَأَحْسَـنَ تَـفْسِـيراً ﴾: وبما هو أحسن بياناً أو معنى من سؤالهم .

﴿ الَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ أُولَـٰئِكَ شَـرُّ مَكاناً وَأَضَــلُّ سَبِيلاً﴾ .

سئل: كيف يحشر الكافر على وجهه يوم القيامة؟ قال: «إنَّ الَّذي أمشاه على رجـليه قادر على أن يمشيه على وجهه يوم القيامة»` .

﴿ وَلَقَدْ آتَبْنا مُوسَى الكِتابَ وَجَعَلْنا مَعَهُ أَخاهُ هـٰرُونَ وَزِيراً﴾ يـؤازره فـي الدّعـوة وإعلاء الكلمة .

﴿ فَقُلْنا أَذْهَبا إِلَى القَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنا﴾ يـعني فـرعون وقـومه ﴿ فَــدَمَّرْناهُمْ تَدْصِيراً ﴾ أي: فذهبا إليهم فكذّبوهما ؛ فدمَرناهم .

﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ لَمّا كَذَّبُوا ٱلرُّسُلَ أَغْرَقْناهُمْ وَجَعَلْناهُمْ لِلنّاسِ آيَـةً ﴾: عبرة ﴿ وَأَعْتَدْنا لِلظّالِمِينَ عَذاباً أَلِيماً ﴾ .

﴿وَعاداً وَثَمُودَ﴾: وجعلناهم آية أيضاً ﴿وَأَصْحابَ الرَّسَّ ﴾ . قال: «إنَّهم كانوا قـوماً

ا مجمع البيان ٧\_٨: ١٧٠ ، عن النّبيُّ تَتَّلُّكُمْ .

يعبدون شجرة صنوبر ، يقال لها: "شاه درخت" ، كان يافث بن نوح غرسها على شفير عين يقال لها: "روشاب" ، كانت أنبتت لنوح عَنْد الطَوفان ، وإنّما سمّوا أصحاب الرّسّ لأنّهم رسّوا نبيّهم في الأرض ، وذلك بعد سليمان بن داود علي الله عقال: \_ فأُهلكوا بريح عاصفة ا شديدة الحمرة ، تحيّروا فيها وذعروا منها ، وتضام بعضهم إلى بعض ، ثمّ صارت الأرض من تحتهم حجر كبريت يتوقد ، وأظلّتهم سحابة سوداء ، فألقت عليهم كالقبّة جـمراً يـلتهب . فذابت أبدانهم كما يذوب الرّصاص في النّار» . ﴿ وَقُرُوناً بَيْنَ ذٰلِكَ كَثِيراً ﴾ .

﴿ وَكُـلاً ضَرَبْنا لَهُ الأَمْنالَ ﴾: بيّنَا له القصص العجيبة ، إعذاراً وإنذاراً ، فــلمّا أصرّوا أُهلكوا ﴿ وَكُـلاً تَـبَّرْنا تَـنْبِيراً ﴾ فَتَتْناه " تفتيتاً ، ومنه التّبر ، لفتات الذّهب والفـضّة . قــال: «يعني كشرنا تكسيراً . قال: هي لفظة بالنّبطيّة» <sup>2</sup> .

﴿ وَإِذَا رَأَوْكَ إِنْ يَسَتَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـزُواً أَهَـذَا الَّذِي بَـعَثَ اللَّهُ رَسُـولاً ﴾ .

١- في «ألف» والمصدر: «بريح عاصف» .
 ٢- عيون أخبار الرّضائيّة ١: ٢٠٥ ـ ٢٠٨ . الباب: ١٦ . الحديث: ١ : علل الشرائيع ١: ٤٠ ـ ٢٠٥ . الباب: ٣٨ .
 ٣- عيون أخبار الرّضائيّة ١: ٢٠٥ ـ ٢٠٨ . الباب: ١٦ . الحديث: ١ : علل الشرائيع ١: ٤٠ ـ ٢٠٥ . الباب: ٣٨ .
 ٣- الحديث: ١ ، عن أبي الحسن الرّضا . عن آبانه . عن أمير المؤمنين بيئيّة .
 ٣- الفَتُ : الدَّقُ والكسر بالأصابع والشَّقُ في الصَّخرة. القاموس المحيط ١: ١٥٩ (فتت).
 ٣- الفَتُ : الدَّقُ والكسر بالأصابع والشَّقُ في الصَّخرة. القاموس المحيط ١: ١٥٩ (فتت).
 ٣- الفَتُ : ١٦ . ومعاني الأخبار: ٢٢٠ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله ينتية .
 ٣- الفَتُ : الدَقُ والكسر بالأصابع والشَقُ في الصَّخرة. القاموس المحيط ١: ١٥٩ (فتت).
 ٣- الفَتُ : الدَقُ والكسر بالأصابع والشَقُ في الصَّخرة. القاموس المحيط ١: ١٥٩ (فتت).
 ٣- الفَتُ : الدَقُ والكسر بالأصابع والشَقُ في الصَّخرة. القاموس المحيط ١: ١٥٩ (فتت).
 ٣- القتي ٢ : ١١٤ ومعاني الأخبار: ٢٢٠ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله ينتية .
 ٣- متدوم ـ فعول، من السَّدَم، وهو الندم مع غير ـ بلدة من أعمال حلب، معروفة عامرة عندهم، وهي من مدائن قوم لوط. معجم البلدان ٣: ٢٠٠.
 ٣- القتي ٢: ١١٤ . عن أبي جعفرغيّة .

الآية: ٤٢ ــ ٤٥

﴿ إِنْ كَادَ﴾: إنّه كَاد ﴿ لَيُضِلُّنَا عَنْ آلِـهَـتِنا): لَيَصْرِفُنا عن عبادتها ﴿ لَوْلا أَنْ صَـبَرْنا عَلَيْها): ثبتنا عليها . واستمسكنا بعبادتها ﴿ وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَـرَوْنَ العَدَابَ مَــنْ أَضَـلُ سَبِيلاً ﴾ .

﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ ٱتتَخَمَدَ إِلَىٰهَهُ هَوَاهُ﴾ بأن أطاعه وبنى عليه دينه ، لا يسمع حجّة ولا يتبصّر دليلاً ﴿ أَفَأَنْتَ تَـكُونُ عَلَيْهِ وَكِـيلاً ﴾: حفيظاً تمنعه عن الشّرك والمـعاصي وحـاله هذا : فالاستفهام الأوّل للتّقرير والتُعجيب ، والثّاني للإنكار .

﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ﴾ فتهتم بشأنهم ، وتطمع في إيسمانهم ﴿ إِنْ هُمْ إِلّا كَالأَنْعامِ ﴾ في عدم انتفاعهم بقرع الآيات آذانهم ، وعدم تدبّرهم فيما شاهدوا من الدّلائل والمعجزات ﴿ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ من الأنعام ؛ لأنّها تنقاد من يتعهّدها ، وتميّز من يحسن إليها ممّن يسيء ، وتطلب ما ينفعها وتتجنّب ما يضرّها ، وهـؤلاء لا يـنقادون لربّهم ، ولا يعرفون إحسان الرّحمٰن من إساءة الشيطان ، ولا يطلبون التواب الذي هو أعظم المنافع . ولا يتقون العقاب الذي هو أشد المضارَ ؛ ولأنّها لو لم تعتقد حقاً ولم تكتسب خيراً لم تعتقد باطلاً ولم تكتسب شرًا ، بخلاف هؤلاء ، ولأنّ جهالتها لا تـضرَ بأحد ، وجهالة هؤلاء تؤدي إلى هيج الفتن وصدَ النّاس عن الحق ؛ ولأنّها غير متمكّنة من تحصيل الكمال ، فلا تقصير منها ولا ذمّ ، وهؤلاء مقصّرون مستحقّون أعظم العقاب على تقصيرهم .

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾: ألم تنظر إلى صنعه؟! ﴿ كَيْفَ مَـدَّ الظُّـلَّ ﴾: كيف بسطه . قـال: «الظَّلَ ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشَّمس» . قيل: وهو أطيب الأحوال ، فـإنَ الظَّـلمة الخالصة تنفر الطبع وتسدّ النَظر ، وشعاع الشَّمس يسخن الهوا، ويبهر البصر ، ولذلك وصف به الجنّة فقال "وَظِلٍ مَمْدُودٍ " ﴿ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِناً ﴾ بأن يجعل الشَّمس مقيمة عـلى

> ١ ـ القمّي ٢: ١١٥ . عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ـ البيضاوي ٤: ٩٥ . والآية في سورة الواقعة (٥٦): ٣٠ .

•**٧٨**□الأصفيٰ / ج٢

وضع واحد ﴿ ثُمَّ جَعَلْنا الشَّـمْسَ عَلَيْهِ دَلِـيلاً ﴾ فإنّه لا يظهر للحسّ `حـتّى تـطلع ، فـيقع ضوؤها على بعض الأجرام . فلولاها لَما عرف الظّلّ . ولا يتفاوت إلّا بسبب حركتها .

أَمُ قَـ بَضْناهُ إِلَيْنا ﴾ أي: أزلناه بإيقاع الشّمس موقعه ، لمّا عبّر عن إحداثه بالمدّ ،
 بمعنى التّسيير ، عبّر عن إزالته بالقبض إلى نفسه الّذي هو في معنى الكفّ . ﴿ قَـبْضاً
 يَسِيراً ﴾: قليلاً قليلاً حسبما ترتفع الشّمس ، لتنتظم بذلك مصالح الكون ، ويتحصّل به ما لا
 يحصى من منافع الخلق .

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِـباساً ﴾ . شبّه ظلامه باللباس في ستره . ﴿ وَالنَّــوْمَ سُباتاً ﴾: راحةً للأبدان بقطع المشاغل ﴿ وَجَعَلَ النَّهارَ نُـشُوراً ﴾ ينتشر فيه النّاس للمعاش ؛ وفيه إشارة إلى أنّ النّوم واليقظة أُنموذج للموت والنّشور .

قال: «كما تنامون تموتون ، وكما تستيقظون تبعثون» أ .

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّياحَ بُشْراً ﴾: مبشَرات ، وبالنّون أي: ناشرات للسّحاب ﴿ بَيْنَ يَـدَيْ رَحْمَتِهِ ﴾: قدّام المطر ﴿ وَأَنْزَلْنَا مِـنَ السَّماءِ مـاءً طَـــهُوراً ﴾: مطهّراً أو بــليغاً فــي الطّهارة .

﴿ لِنُحْيِيَ بِهِ بَلْدَةً ﴾: بلداً ﴿ مَيْسَاً وَنُسْقِيَهُ مِمَّا خَلَقْنا أَنْعاماً وَأَناسِيَّ كَثِيراً ﴾ .

وَلَقَدْ صَـرَّفْناهُ بَيْـنَهُمْ كَعِلْ: صرّفنا هذا القول بين النَّاس في القرآن وسائر الكتب، أو المطر بينهم في البلدان المختلفة، والأوقات المتغايرة، والصّفات المتفاوتة من وابـل وطلَّ وغيرهما<sup>ع</sup>. قال: «ما أتى على أهل الدّنيا يوم واحد منذ خلقها الله إلاّ والسّماء فيها

١ ـ في «ألف»: «فانَّه لا يحسّى» . ٢ ـ روضة الواعظين: ٥٣ ؛ الجامع لأحكام القرآن (للقرطبي) ١٥ : ٢٦١ . ذيل الآيـة: ٤٢ مـن سـورة الزمـر ، مـع تفاوت يسير ، عن النَّبيَّ يَتَبَرَّنَهُ . ٣ ـ الوابِل: العطر الشّديد. والطَّلّ : أضعف المطر. الصّحاح ٥: ١٨٤٠ ، ١٧٥٢ (وبل ـ طلل). ٤ ـ الكشّاف ٣: ٩٦ ؛ البيضاوي ٤: ٩٦ . تمطر ، فيجعل الله ذلك حيث يشاء» <sup>(</sup> . ﴿ لِـيَذَكَّـرُوا ﴾: ليتفكّروا ويعرفوا كمال القدرة وحقَّ النّعمة في ذلك ، ويقوموا بشكره ، ويعتبروا بالصّرف عنهم وإليهم ·

﴿ فَأَبِيٰ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُوراً ﴾: إلّا كفران النّعمة وقلّة الاكتراث لها ، أو جحودها بأن يقولوا: أمطرنا بنوء كذا ، من غير أن يروه من الله ، ويجعلوا الأنواءَ وسائطَ مسخَراتٍ .

﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلَّ قَرْيَةٍ نَذِيراً ﴾: نبيّاً ينذر أهلها ، فتخفّ عليك أعباء النّبوّة ، لكن قصرنا الأمرَ عليك إجلالاً لك وتعظيماً لشأنك وتفضيلاً لك على سائر الرّسل ، فَقَابِلْ ذلك بالنَّبات والاجتهاد في الدّعوة ، وإظهار الحقّ .

فَلا تُطِعِ الكافِرِينَ ﴾ فيما يريدونك عليه ﴿ وَجاهِدْهُمْ بِهِ ﴾ بترك طاعتهم ﴿ جِهاداً كَبِيراً ﴾ يعني أنّهم يجتهدون في إبطال حقَّك ، فَـقَابِلْهُمْ بـالاجتهاد فـي مـخالفتهم وإزاحةِ باطلهم .

﴿وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ البَحْرَيْنِ ﴾: خلّاهما متلاصقَيْن ، بحيت لا يتمازجان ﴿ هُـٰذَا عَذَبُ قُراتُ ﴾: بليغ العذوبة " ﴿ وَهـٰذَا مِلْحُ أُجاجٌ ﴾: بليغ الملوحة ﴿ وَجَـعَلَ بَـيْـنَهُما بَـرْزَخاً ﴾: حاجزاً من قدرته ﴿ وَحِـجْراً مَحْجُوراً ﴾ القمي: حراماً محرّماً أن يغيّر واحد مـنهما طعم الآخر <sup>ع</sup>.

أقول: وذلك كدجلة تدخل البحر فتشقَّه ، فتجري في خلاله فراسخ لا يتغيّر طعمها . ﴿ وَهُـوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الماءِ بَـشَراً فَـجَعَلَهُ نَـسَباً ﴾: ذكوراً ينسب إليهم ﴿ وَصِمهْراً ﴾: إناثاً يصاهر بهنَ ﴿ وَكانَ رَبُّكَ قَدِيراً ﴾ .

قال: «إنَّ اللَّه خلق آدم من الماء العذب ، وخلق زوجته من سنخه ، فَبَرَ أَها <sup>(</sup> من أسفل أضلاعه ، فجرى بذلك الضّلع بينهما سبب ونسب ، ثمّ زوّجها إيّاد ، فجرى بينهما بسبب ذلك صهر ، فذلك قوله: "نَسَباً وَصِهْراً" فالنَّسب ما كان بسبب الرّجال ، والصّهر ما كـان بسـبب النِّساء» .

وفي رواية نبويّة: «خلق اللَّه عزَوجلَ نطفة بيضاء مكنونة ، فـنقلها مـن صـلب إلى صلب ، حتّى نقلت النَّطفة إلى صلب عبد المطَّلب ، فجعل نصفين ، فصار نصفها في عبد اللَّه ونصفها في أبي طالب ، فأنا من عبد اللَّه وعليَّ من أبي طالب ، وذلك قول اللَّه عـزَوجلَ: "وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ" الآية»؟.

وفي حديث عليًّ <sup>طلي</sup>ةٍ: «ألا وإنّي مخصوص في القرآن بأسماء . احــذروا أن تــغلبوا عليها فتضلّوا في دينكم . أنا الصّهر يقول الله عزّوجلّ: "وَهُوَ الّذي خَلَقَ" الآية»<sup>ع</sup> .

﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ما لا يَــنْفَعُهُمْ وَلا يَــضُـرُّهُمْ وَكَـانَ الكـافِرُ عَـلَىٰ رَبِّـهِ ظَهِـيراً﴾: يظاهر الشّيطان في العداوة والشّرك .

القمّي: قد يسمّي الإنسان ربّاً ، كقوله تعالى: "أَذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ" • وكلّ مـالكِ لشـيء يسمّى ربّه ، فقوله تعالى: "وكانَ الكافِرُ عَلى رَبَّـهِ ظَـهيراً" فـالكافر: الشّاني ، وكـان عـلى

١- بَرَأَها: خَلَقَها. المصباح المنير ١: ٦٠ (برى).
 ٢- الكافي ٥: ٤٤٢ ، الحديث: ٩ ، عن أبي جعفر منيخ ؛ لقمي ٢: ١١٤ . عن أبي عبد الله نتيخ .
 ٣- روضة الواعظين ١: ٧١ ؛ تفسير فرات: ٢٩٢ ، الحديث: ٣٩٤ ، مع تفاوت في اللفظ .
 ٣- معاني الأخبار: ٩٩ ، ذيل الحديث: ٩ ، عن أبي جعفر ، عن أمير المؤمنين ينتيخ .
 ٥- يوسف (١٢): ٤٢ .

أمير المؤمنين صلوات الله عليه ظهيراً . ﴿ وَما أَرْسَلْناكَ إِلّا مُبَـشَّراً وَنَذِيراً ﴾ . ﴿ قَلْ ما أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ ﴾: على تبليغ الرّسالة ﴿ مِنْ أَجْرٍ إِلّا مَنْ شاءَ أَنْ يَـتَّخِذَ إِلَىٰ رَبِّهِ

سَبِيلاً ﴾ الإطاعة ، مَنْ شاء التُقرَبَ إلى الله ، جعل ذلك أجراً من حيث إنَّه مقصود .

﴿وَتَوَكَّلْ﴾ في استكفاء شرورهم والإغناء عن أجورهم ﴿عَلَى العَمِيِّ الَّذِي لا يَمُوتُ ﴾ فإنّه الحقيق بأن يتوكّل عليه دون الأحياء الَذين يموتون ، فإنّهم إذا ماتوا ضاع من توكّل عليهم ﴿وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ ﴾: ونزّهه عن صفات النّقصان ، مثنياً عليه بأوصاف الكمال ، طالباً لمزيد الإنعام بالشّكر على سوابقه ﴿وَكَفَىٰ بِهِ بِذُنُوبِ عِبادِهِ خَبِيراً ﴾ ما ظهر منها وما بطن ، فلا عليك إن آمنوا أو كفروا .

التَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَـيْنَهُما فِـي سِتَّةِ أَيَّـامٍ ثُـمَّ ٱسْتَوىٰ عَـلَى التَرْشِ ﴾ . قد سبق الكلام فيه في سورة الأعراف <sup>٢</sup> ، ولعل ذكره لزيادة تقرير ، لكونه حقيقاً بأن يتوكّل عليه ، من حيث إنّه الخالق للكل والمتصرّف فـيه ، وتـحريض <sup>٣</sup> عـلى الشّبات والتّأنّي في الأمر ، فإنّه تعالى مع كمال قدرته وسرعة نفاذ أمره ، خلق الأشياء على تؤدة وتدرّج .

﴿ الرَّحْمَـٰنُ﴾ خبر لـ"الَّذي" ،أو لمحذوف ، أو بـدل مـن المسـتكن فـي "اسْـتَوٰى" . ﴿ فَاسْأَلْ بِهِ خَبِيراً﴾: فاسأل عمّا ذكر من الخلق والاستواء ، أو عن أنّه هو الرّحمن .

روي: «إنَّ اليهود حكوا عن ابتداء خلق الأشياء بخلاف مــا أخــبر اللَّـه عــنه . فــقال سبحانه: "فاسئل به خبيراً"»<sup>4</sup> .

> ١ ــالقمّي ٢: ١١٥ . مع تفاوت يسير . ٢ ــذيل الآية: ٥٤ . ٣ ــفي «ألف»: «تحريص». ٤ ــمجمع البيان ٧ ــ ٨: ١٧٦ .

والسّؤال كما يعدّى بـ "عن" لتضمّنه معنى التّفتيش ، يـعدّى بـالباء لتـضمّنه مـعنى الاعتناء ، ويجوز أن يكون صلة "خبيراً" ؛ والخبير هو الله تعالى ، أو جبرئيل ، أو الرّسـل الماضون في عالَم الأرواح كقوله: "واسئل من أرسلنا من قبلك من رسلنا" ، أو مَنْ وجده في الكتب المتقدّمة ، ليصدّقك فيه . وقيل: الضّمير للَرحمن ، والمعنى: إن أنكـروا إطـلاقَه على اللّه ، فَاسْألْ عنه من يُخبرك من أهل الكتاب ، ليعرفوا مجيءَ ما يرادفه في كتبهم" .

وَ إِذَا قِـيلَ لَهُمُ أَسْـجُدُوا لِلرَّحْمنيٰ قَالُوا وَمَا الرَّحْمنيُ ﴾ لأنّهم ما كـانوا يُـطْلقونه
 على الله ، أو لأنّهم ظنّوا أنّه أراد به غيرَه تعالى . القمي قال: جوابه: "الرَّحْمٰيُ عَلَّمَ الْـقُرْآنَ
 خَلَقَ الإِنْسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيْانَ" . ﴿ أَنَسْجُدُ لِما تَأْمُرُنا وَزَادَهُمْ نُـفُوراً ﴾ .

أَبْارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّماءِ بُـرُوجاً . قد سبق تفسير البـروج فـي الحـجر<sup>4</sup>.
وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجاً ، يعني الشَّمس لقوله: "وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجاً" ، ووَقَمَراً مُـنِـيراً ».

قال: «يسبحان في فلك يدور بهما دائبين ، يطلعهما تارة ويؤفلهما أخرى ، حتّى تعرف عدّة الأيّام والشّهور والسّنين ، وما يستأنف من الصّيف والرّبيع والشّتاء والخريف ، أزمـنة مختلفة باختلاف اللّيل والنّهار»<sup>7</sup> .

وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّـنِلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِـمَنْ أَرادَ أَنْ يَــذَّكَــرَ أَوْ أَرادَ شُـكُـوراً ﴾

١ ـ الزِّخر ف (٤٣): ٤٥ . ٢ ـ الكشَّاف ٣: ٩٨ ؛ البيضاوي ٤: ٩٨ . ٣ ـ القمّي ٢: ١١٥ ، والآية في سورة الرَّحمن (٥٥): ١ ـ ٤ . ٤ ـ ذيل الآية: ١٦ . ٥ ـ نور الثقلين ٤: ٢٥ ؛ بحار الأنوار ٣: ١٩١ ، ذيل الحديث الطَويل المشتهر بالاهليلجة ، عن أبي عبد اللَّه طِيْلَا . الجزء التاسع عشر / الفرقان 🗆 ٨٧٥

الرّجل ما فاته باللّيل بالنّهار ، وما فاته بالنّهار باللّيل» · .

﴿ وَعِـبادُ الرَّحْمــٰنِ الَّذِينَ يَمْـشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْناً ﴾ . قال: «هو الرّجــل يـمشي بسجيّته التي جبل عليها ، لا يتكلّف ولا يتبختر» ` . وفي رواية: «هم الأوصياء ، مخافة من عدوّهم» ` . ﴿ وَ إِذا خاطَبَهُمُ الجاهِلُونَ قالُوا سَلاماً ﴾ : تسليماً منكم ومتاركة لكم ، لا خير بيننا ولا شرّ .

﴿ وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّداً وَقِياماً ﴾ في الصّلاة .

﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنا أَصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَـهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَها كَـانَ غَـرامـاً ﴾ قـال: «ملازماً لا يفارق» <sup>4</sup>.

دلّت الآية على أنّهم مع حسن مخالقتهم مع الخلق ، واجتهادهم فـي عـبادة الحـق . وَجِلونَ من العذاب ، مبتهلون إلى اللّه في صرفه عنهم ، لعـدم اعـتدادهـم بأعـمالهم ، ولا وثوقهم على استمرار أحوالهم .

﴿إِنَّهَا ساءَتْ مُسْتَقَرَّأُ وَمُقَاماً ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَـقُوا لَمْ يُسْرِفُوا ﴾ . القمّي: الإسراف: الإنفاق في المعصية في غـير حقَ<sup>°</sup> . ﴿ وَلَمْ يَـقَتُـرُوا ﴾ القمّي: لم يبخلوا عن حقّ الله عـزّ وجلّ <sup>\*</sup> . ﴿ وَكَـانَ بَـيْنَ ذَلِكَ قَواماً ﴾ . القمّي: والقوام العدل ، والإنفاق فيما أمر الله به <sup>y</sup> . و ورد: «من أعطى في غير حقّ فقد أسرف ، ومن منع من حقّ فقد قتر »<sup>^</sup> .

﴿ وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مِعَ اللَّهِ إِلَىٰهِأَ آخَرَ وَلا يَـقْتُلُونَ النَّـفْسَ الَّتِي حَـرَّمَ اللُّهُ ﴾ قَتْلَها

١ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٢١٥ . الحديث: ١٤٢٨ ، عن أبي عبد الله عَنْهُ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٧٩ ، عن أبي عبد الله عَنْهُ . ٣ ـ الكافي ١: ٢٢ . الحديث: ٨٧ ، عن أبي جعفر عَنْهُ ، وفيه: «من مخافة عدوَهم» . ٤ ـ القمّي ٢: ١١٦ . عن أبي جعفر عَنْهُ . ٥ و ٦ و ٧ ـ المصدر: ١١٧ . عن النّبيَ عَنْهُمَ . ٨ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٧٩ ، عن النّبيَ عَنْهَمَ . ﴿ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلا يَـزْنُونَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً ﴾ جزاء إثم . ﴿ يُضاعَفْ لَهُ العَـذابُ يَوْمَ القِـيامَةِ وَيَخْلُدُ فِـيه مُـهاناً ﴾ .

﴿ إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَــَئِكَ يُـبَدِّلُ اللَّهُ سَـيِّـنَاتِـهِمْ حَسَناتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَـفُوراً رَحِـيماً﴾ .

قال: «إذا كان يوم القيامة تجلّى الله عزّوجلّ لعبده المؤمن ، فيقفه على ذنوبه ذنباً ذنباً ، ثمّ يغفر له ؛ لا يُطلع الله على ذلك ملكاً مقرّباً ولا نبيّاً مرسلاً ، ويستر عليه ما يكره أن يقف عليه أحد ، ثمّ يقول لسيّناته: كوني حسنات» .

﴿ وَمَنْ تَابَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَإِنَّـهُ يَـتُوبُ إِلَى اللَّهِ مَـتَاباً ﴾ القمّي: يقول: لا يعود إلى شيء من ذلك بإخلاص ونيّة صادقة " .

﴿ وَالَّذِينَ لا يَـشْهَدُونَ الزُّورَ ﴾ . قال: «هو الغنا»<sup>٤</sup> . وزاد القمّي: ومجالس اللّهو<sup>°</sup> . ﴿ وَ إِذا مَـرُّوا بِاللَّغْوِ مَـرُّوا كِراماً ﴾ معرضين عنه ، مكرمين أنفسهم عـن الوقـوف عـليه والخوض فيه . قال: «هم الّذين إذا أرادوا ذكر الفرج كنّوا عنه»<sup>7</sup> .

﴿ وَالَّذِينَ إِذا ذُكِّرُوا بِآياتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَــخِرُّوا عَـلَيْها صُــمّاً وَعُـمْياناً ﴾ قـال: «مستبصرين ، ليسوا بشكّاك» </

﴿ وَالَّذِينَ يَـقُولُونَ رَبَّنا هَـبْ لَنا مِنْ أَزْواجِـنا وَذُرَّيتاتِنا قُــرَّةَ أَعْـيُنٍ ﴾ بـتوفيقهم للطّاعة ، فإنّ المؤمن إذا شاركه أهله في طاعة الله ، سرّ به قلبه وقرّ بهم عينه .

ورد: «هذه الآية والله خاصّة في أمير المؤمنين عليَّ عَثْبُ ، كان أكثر دعائه يقول: "ربّنا

هب لنا من أزواجنا" يعني فاطمة . "وذرّيّاتنا" يعني الحسن والحسين "قرّة أعـين" . قـال أمير المؤمنينﷺ: والله ما سألت ربّي ولداً نضير الوجه . ولا سألته ولداً حسـن القـامة . ولكن سألت ربّي ولداً مطيعين لله . خائفين وجلين منه . حتّى إذا نظرتُ إليه وهو مطيع لله قَرَّتْ به عينى»<sup>(</sup> .

﴿ وَ أَجْـعَلْنَا لِلْمُـتَّقِـينَ إِماماً ﴾ قال: «نقتدي بِمَنْ قَبْلَنا من المتّقين . فيقتدي المتّقون بنا من بعدنا» ٢ . وفي رواية: «إنّما أنزل الله: واجعل لنا من المتّقين إماماً» ٣ .

﴿ أُولَـٰئِكَ يُسجَزَوْنَ الغُـرْفَةَ ﴾: أعلى موضع الجنّة ﴿ بِما صَـبَرُوا وَيُلَـقَوْنَ فِيها تَحِيتَةً وَسَلاماً ﴾ .

﴿ خَالِدِينَ فِيها حَسُنَتَ مُسْتَقَرَأً وَمُقَاماً ﴾ .
﴿ قُلْ ما يَعْبَوُ أَ بِكُمْ رَبِّي ﴾ قال: «يقول: ما يفعل ربي بكم» <sup>٤</sup> . ﴿ لَوْلا دُعاؤُكُمْ ﴾ .
سئل: كثرة القراءة أفضل أو كثرة الدّعاء؟ قال: «كثرة الدّعاء أفضل ، وقرأ هذه الآية» <sup>6</sup> .
﴿ فَـقَدْ كَذَبْتُمْ ﴾ بما أخبر تكم به ﴿ فَـسَوْفَ يَـكُونُ لِـزاماً ﴾ : جزاء التّكذيب لازماً ،

١ و ٢ ــالمناقب (لابن شهر آشوب) ٣: ٣٨٠ ، عن سعيد بن جبير . ٣-القمّي ٢: ١١٧ ، عن أبي عبد اللَّمنيَّةِ . ٤-المصدر: ١١٨ ، عن أبي جعفر عَثْلَة . ٥-مجمع البيان ٧-٨: ١٨٢ ، عن أبي جعفر عَثْلَة .

## **سورة الشَّعراء** [مكَيَّة ، وهي مانتان وسبع وعشرون آية]<sup>١</sup>

بسم الله الرحمٰن الرحيم

﴿ طِنَتُمَ ﴾
﴿ تِلْكَ آياتُ الكِتابِ المُبِينِ ﴾
﴿ نَعَلَّكَ بَاخِعٌ ﴾: قاتل ﴿ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾
﴿ لَعَلَّكَ بَاخِعٌ ﴾: قاتل ﴿ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾
﴿ لَعَلَّكَ بَاخِعٌ ﴾: قاتل ﴿ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾

قال: «سيفعل الله ذلك بهم . قيل: من هُمَ؟ قال: بنو أميّة وشيعتهم . قيل: وما الآية؟ قال: ركود الشّمس ما بين زوال الشّمس إلى وقت العصر ، وخبر وج صدر <sup>7</sup> ووجه في عين الشّمس يعرف بحسبه ونسبه ، وذلك في زمان السّفياني ، وعندها يكون بوارد وبوار قومه»<sup>7</sup> .

وفي رواية يصف فيها القائمﷺ : «ينادي مناد من السّماء يسمعه جميع أهل الأرض

١ ـ مابين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ في المصدر: «وخروج صدر الرّجل». ٣ ـ الإرشاد (للمفيد): ٣٥٩ . باب علامات قيام القائم، على أبي جعفر عَيْلًا . الجزء التاسع عشر / الشّعراء 🗆 ٧٩٨

بالدَّعاء إليه ، يقول: ألا إنَّ حجَّة الله قد ظهر عند بيت الله فاتَّبعوه ، فإنَّ الحقَّ معه وفيه ، وهو قول الله عزَّوجل: "إن نشأ ننزَّل عليهم" الآية» . ﴿ وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثٍ إِلَّا كَانُوا عَـنْهُ مُعْرِضِينَ ﴾ . ﴿ فَقَدْ كَـذَّبُوا ﴾ أي: بالذكر بعد إعراضهم وأمعنوا في تكذيبهم ، بحيث أدّى بـ هم إلى الاستهزاء به ﴿ فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبَاءُ ماكانُوا بِهِ يَسْتَسَهْزِءُونَ ﴾ من أنَّه كان حقَّا أم باطلاً ، وكان حقيقاً بأن يصدّق ويعظم قدره، أو يكذُّب فيستخفَّ أمره. ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى الأَرْضِ ﴾: أو لم ينظر واإلى عجائبها ﴿كَمْ أَنْبَتْنا فِيها مِنْ كُلِّ زَوْجٍ ﴾: صنف ﴿كَرِيمٍ ﴾: كثير المنفعة ، ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَـةً ﴾ على أنَّ منبتها تامَّ القدرة والحكمة ، سابغ النَّـعمة والرَّحـمة وماكانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَمُهُوَ الْعَزِيزُ ﴾: الغالب القادر على الانتقام من الكفرة ﴿ الرَّحِمِمُ ﴾ حيث آمهلهم . ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسىٰ أَنِ آنْتِ القَوْمَ الظَّالِمِـينَ ﴾ بالكفر ، واستعباد بني إسرائيل ، وذبح أولادهم . ﴿قَوْمَ فِرْعَوْنَ ﴾ يعني فرعون وقومه ﴿ أَلا يَتَّقُونَ ﴾ . تعجيب من إفراطهم في الظُّلم واجترائهم . ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُـكَذَّبُونِ ﴾ . ﴿ وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلا يَنْطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلُ إِلَىٰ هَنرُونَ ﴾ ليقوى به قلبي ﴿ ﴿ وَلَــهُمْ عَلَــيَّ ذَنْبٌ ﴾: تبعة ذنب ، وهو قــتل القـبطيِّ ؛ ســمّاه ذنــباً عــلى زعــمهم . ﴿ فَأَخافُ أَنْ يَعْتُلُونَ ﴾ به ، قبل أداء الرّسالة . ﴿قَالَ كَـلَّا فَاذَهَبَا﴾ إجابة له إلى الطَّلبتين . يعني ارْتَدِعْ يا موسى عمَّا تظنَّ . فاذهب

١ \_كمال الدِّين ٢: ٣٧٢ ، الباب: ٣٥ ، ذيل الحديث: ٥ ، عن أبي الحسن الرَّضا ﷺ .

أنت والذي طلبته ﴿ بِآياتِنا إِنَّا مَعَكُمُ ﴾ يعني موسى وهُرون وفرعون ﴿ مُسْسَتَمِعُونَ ﴾ لما يجري بينكما وبينه ، فاظهركما عليه .

أَتِيا فِرْعَوْنَ فَقُولا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ . أفرد الرّسول ، لأنَّه مصدر وصف به .

﴿ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَّا بَـنِّي إِسْرَائِـيلَ ﴾: خلُّهم يذهبوا معنا إلى الشَّام .

قالَ ﴾ أي: فرعون لموسى بعد أن أتياه . فقالا له ذلك ﴿ أَلَــمْ تُــرَبِّكَ فِــينا ﴾: فـِي منازلنا ﴿ وَلِـيداً ﴾: طفلاً ﴿ وَلَبِئْتَ فِـينا مِنْ عُمُرِكَ سِنِـينَ ﴾ .

﴿ وَفَعَلْتَ فَعْلَـتَكَ الَّتِي فَـعَلْتَ﴾ يعني قتل القبطيّ ﴿ وَأَنْتَ مِـنَ الكـافِرِينَ ﴾ قــال: «يعني كفرت نعمتي» \ .

قالَ فَعَلْتُها إِذاً وَأَنَّا مِنَ الضَّالِينَ ﴾ قبل: من الجاهلين أو الضّالين عن طريق النّبوّة". وسئل عن ذلك ، مع أنَّ الأنبياء معصومون ، فقال: «من الضّالين عن الطّريق ، بوقوعي إلى مدينة من مدائنك»<sup>3</sup>.

أقول: لعلّ المراد أنّه ورّى لفرعون . فقصد الضّلال عن الطّريق . وفـهم فـرعون مـنه الضّلال عن الحقّ . فإنّ الضّلال عن الطّريق لا يصلح عذراً للقتل .

فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَموَهَبَ لِي رَبِّي حُكْماً»: حكمة ﴿وَجَمعَلَنِي مِنَ المُرْسَلِمينَ».

﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةُ تَمُـنُّها عَلَيَّ أَنْ عَـبَّدْتَ بَـنِي إِسْرائِـيلَ ﴾ أي: وتلك التّربية نعمةُ تمنَها عليَّ بها ظاهراً ، وهي في الحقيقة تعبيدك بني إسرائيل ، وقصدهم بذبح أبنائهم ، فإنّه السّبب

> ١ ـ القمّي ٢: ١١٨ ، عن أبي عبد اللّه عَنْجَة . ٢ ـ في «ألف»: «والضّالَين» . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٨٧ . ٤ ـ عيون أخبار الرّضاء ثيَّة ١: ١٩٩ . الياب: ١٥ . ذيل الحديث الطّويل: ١ .

في وقوعي إليك وحصولي في تربيتك ، ويحتمل تقدير همزة الإنكار ، أي: أو تــلك نــعمة تمنّها عليَّ ، وهي أن عبّدت .

قالَ فِرْعَوْنُ وَما رَبُّ العالَمِينَ ﴾ لمّا سمع جواب ما طعن به فيه ، ورآى أنَّه لم يرعو بذلك ، شرع في الاعتراض على دعواه ، فبدأ بالاستفسار عن حقيقة المرسل .

﴿قَالَ رَبُّ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما ﴾ . عرّفه بأظهر خواصّه وآثاره ، كما قال أمير المؤمنين للله في خطبته ا : «الذي سُنلَتِ الأنبياءُ عنه ، فلم تصفه بحد ولا ببعض ا ، بل وصفته بفعاله ، ودلّت عليه بآياته » . في تُنتُم مُوقِنِينَ ﴾ علمتم ذلك . فقالَ لِمَنْ حَوْلَهُ وصفته بفعاله ، ودلّت عليه بآياته » . في تُنتُم مُوقِنِينَ ﴾ علمتم ذلك . فقالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلا تَسْتَمِعُونَ ﴾ السَّدي الذي شنلَتِ الأنبياء عنه ، فلم تصفه بحد ولا ببعض ا ، بل وصفته بفعاله ، ودلّت عليه بآياته » . في تُنتُم مُوقِنِينَ ﴾ علمتم ذلك . فقالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلا تَسْتَمِعُونَ ﴾ علمتم ذلك . فقال لِمَنْ حَوْلَهُ عنه ما الله عنه بالله عن الكيفية ، في علمتم ذلك . في عنه الما يمن عواله أو من عنه بقاله ، ودلّت عليه بآياته » . في أنتُم موقِنِينَ ﴾ علمتم ذلك . فقالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلا تَسْتَمِعُونَ ﴾ علمتم ذلك . في الكون الما من عنه بقال منه باله من الما عن الكيفية ، في علمتم ذلك . في علمته بن عنه بن عنه بن عن الكيفية ، في علمتم ذلك . في علمي بن عن الكيفية ، في علم عنه بن الله عن الكيفية ، في عنه الم عن الحيني عن الحيني إلى عن الحيني عنه بني عن الحق بن عن الحيني من اله من اله عن الكيفية ، في علم عن الحق بن عن الحيني عالمة من الحق بن عن اله عن الكيفية ، في عنه اله عن الحق » .

أقول: يعنى بالحقّ ، التّحقّق ° والثّبوت .

قالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبائِكُمُ الأَوَّلِينَ ﴾ . عدل إلى ما لا يشكَ في افتقاره إلى مصوّر حكيم وخالق عليم ، ويكون أقرب إلى النّاظر وأوضح عند التّأمّل .

قالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونُ ﴾ أسأله عن شيء ويجيبني عن آخر .

قالَ رَبُّ المَـشُرِقِ وَالمَـغُرِبِ وَمَا بَيْـنَهُما ، تشاهدون كلَّ يوم أنَّه يأتي بالشَّمس من المشرق ويذهب بها إلى المغرب على وجه نافع ، ينتظم به أُمـور الخـلق ﴿ إِنْ كُــنْتُمْ تَـعْقِلُونَ ﴾ علمتم أن لا جواب لكم فوق ذلك .

< قالَ لَئِنِ أَتَّخَذْتَ إِلَيهاً غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ المَسْجُونِينَ». عدل إلى التّهديد بعد

١ حفي «ب»: «في خطبة» . ٣ ـ أي: بكونه محدوداً بحدود جسمانيّة أو عقلانيّة أو بأجزاء وأبعاض خارجيّة أو عقليّة . وقـيل: أي لم يـحسبوا بحدّ ولا ببعض حدّ . وهو الحدّ الناقص كالجواب بالفصل القريب دون الجنس القريب . مرآة العقول ٢: ١٠٦ . ٣\_الكافي ١: ١٤١ ، الحديث: ٧ . ٤ ـ القمّي ٢: ١١٩ ، عن أبي عبد الله سَنْيَة . ٥ ـ في «ب»: «التحقيق» . الانقطاع . وهكذا دَيْدَنُ المعاند المحجوج .

قالَ أَوَ لَوْ جِئْمَتُكَ بِشَيءٍ مُبِينٍ ﴾ أي: أتفعل ذلك ولو جئتك بشيء مبين على اصدق دعواي؟! يعني المعجزة ، فإنّها الجامعة بين الذلالة على وجود الصّانع وحكمته ، والدّلالة على صدق مدّعي نبوّته .

> < قالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصّادِقِينَ ﴾ . ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانُ مُبِينُ ﴾ : ظاهر التّعبانيّة .

قال: «فالتقمت الإيوان بلَحْيَيْها ، فدعاه أن يا موسى أقلني إلى غد ، ثمّ كان من أمره ما كان»<sup>۲</sup> .

وفي رواية: «فلم يبق أحد من جلساء فرعون إلاّ هرب ، ودخل فرعون مـن الرّعب مالم يملك نفسه ، فقال: يا موسى! أنشدك باللّه وبالرّضاع إلّا ما كففتها عنّي ، فكفّها . قال: فلمّا أخذ موسى العصا رجعت إلى فرعون نفسه وهمّ بتصديقه ، فقام إليه هامان فقال له: بينا أنت إله تعبد إذ صرت تابعاً لعبد!»<sup>٣</sup> .

وَنَـزَعَ يَـدَهُ فَإِذَا هِـيَ بَـيْضَاءُ لِلنَّـاظِـرِينَ ﴾ قال: «قد حـال شـعاعها بـينه وبـين وجهه»<sup>4</sup>.

﴿قَالَ لِسَلَّمَ لَأَ حَبُولُهُ إِنَّ هُنْذَا لَسَاحِبُ عَلِيمٌ ﴾: فائق في علم السَّحر .

< يُرِيدُ أَنْ يُـخْرِجَـكُمْ مِـنْ أَرْضِـكُمْ بِسِعْرِدٍ فَـماذا تَــأُصُرُونَ ﴾ بَـهَرَه <sup>م</sup> سلطان المعجز ، حتّى حطّه عن دعوى الرّبوبيّة إلى مؤامرة القوم وائتمارهم .

> ١ ـ لم تر د كلمة «على» في «ألف» و «ج» . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٢٥٣ ، عن أبي جعفر غيَّة . ٣ ـ القمّي ٢ : ١١٩ ، عن أبي عبد اللّه لميَّة ، مع تفاوت يسير . ٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٢٥٣ ، عن أبي جعفر سيَّة . ٥ ـ بَهَرَه: غلبه وفضّله . العصباح المنير ١: ٨١ (بهر) .

قالُوا أَرْجِهُ وَأَخاهُ >: أَخَرُ أمرهما .
 وَ آبْعَتْ فِي المَدائِنِ حاشِرِينَ > شرطاً يحشرون السّحرة .
 وَ يَ أَتُوكَ بِكُلِّ سَحَارٍ عَلِيمٍ > يفضلون عليه في هذا الفنّ .
 فَ جُمِعَ السَّحرَةُ لِمِيقاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ > لما وقّت به من ساعات يوم معيّن ، وهو وقت الضّحى من يوم الزّينة ، كما سبق في سورة طُه .

﴿ وَقِـيلَ لِلنَّاسِ حَـلْ أَنْسَتُمْ مُجْتَمِعُونَ ﴾ .

﴿ لَـعَلَّنَا نَـتَّبِـعُ السَّـحَرَةَ ﴾ أي: في دينهم ، ومقصودهم أن لا يتَبعوا موسى ﴿ إِنْ كَانُوا هُـمُ الغالِـبِينَ ﴾ .

﴿ فَلَمَا جَاءَ السَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَإِنَّ لَمَا لَأَجْراً إِنْ كُنّا نَحْنُ الغَالِمِينَ ﴾ . ﴿قَالَ نَحَمْ وَ إِنَّكُمْ إِذاً لَمِنَ المُقَرَّبِينَ ﴾ . ﴿قَالَ لَمُهُمْ مُوسى أَلْقُوا ما أَنْسَتُمْ مُسْلَقُونَ ﴾ . ﴿ فَأَلْقَوْا حِبالَمُهُمْ وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُوا بِعِزَّةٍ فِرْعَوْنَ إِنّا لَمَحْنُ الغَالِبُونَ ﴾ .

﴿ فَأَلَقَىٰ مُوسىٰ عَصاهُ فَإِذَا هِـيَ تَلْـقَـفَ﴾: تبتلع ؓ ﴿ما يَأْفِكُونَ﴾: ما يـقلبونه عـن وجهه بتمويههم وتزويرهم . فيخيّلون حبالهم وعصيّهم أنّها حيّات تسعى .

﴿ فَأَلْقِيَ السَّحَرَةُ ساجِدِينَ ﴾ لعلمهم بأنَّ مثله لا يتأتِّي بالسّحر .

﴿ قَالُوا أَمَّنَّا بِمَرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ .

﴿ رَبِّ مُوسىٰ وَهُنرُونَ ﴾ . إبدال للتَوضيح ودفع التّوهّم ، والإشعار على أنّ الموجب لإيمانهم ما أجراه على أيديهما .

قالَ آمَـنْتُمْ لَـهُ قَـبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّـهُ لَـكَبِيرُكُم الَّذِي عَلَّـمَكُمُ السِّحْرَ ﴾ فعلّمكم شيئاً دون شيء ولذلك غلبكم ، أراد به التَّلبيس على قومه ، كي لا يعتقدوا أنَّهم آمنوا على بصيرة وظهور حق ﴿ فَلَـسَوْفَ تَـعْلَمُونَ ﴾ وبالَ فعْلِكم ﴿ لَأَقَـطَّـعَنَّ أَيْـدِيَكُمْ وَأَرْجُـلَـكُمْ

١\_ذيل الآية: ٥٩ .

۲ ـ في «ألف»: «تبلع» .

**۸۸٤**□الأصفيٰ / ج۲

مِـنْ خِلافٍ وَلَأُصَـلَّبَنَّكُمْ أَجْـمَعِـينَ ﴾ . ﴿ قَالُوا لا ضَـيْرَ ﴾: لا ضرر علينا في ذلك ﴿ إِنّا إِلَىٰ رَبِّنا مُـنْقَلِـبُونَ ﴾ بما توعدنا إليه . ﴿ إِنّا نَـطْمَعُ أَنْ يَـغَفِرَ لَنا رَبَّنا خَطَايانا أَنْ كُنّا ﴾: لأن كنّا ﴿ أَوَّلَ المُـؤْمِنِينَ ﴾ من أهل المشهد .

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ هُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبادِي﴾ وذلك بعد سنين يدعوهم إلى الحقّ ويظهر لهم الآيات ؛ فلم يزيدوا إلا عتواً ﴿ إِنَّـكُمْ مُـتَّـبَعُونَ ﴾: يتَبعكم فرعون وجنوده .

فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي المَدائِنِ حاشِرِينَ ﴾ . قال: «فخرج موسى ببني إسرائيل ليقطع
 بهم البحر ، فجمع فرعون أصحابه وبعث في المدائن حاشرين العساكر ليتبعوهم ، وحشر
 النّاس ، وقدّم مقدّمته في ستَمائة ألف ، وركب هو في ألف ألف وخرج» .

< إِنَّ هَـٰؤُلاءِ لَـشِرْذِمَةُ قَلِـيلُونَ ﴾ على إرادة القول . قال: «يقول عصبة قليلة» <sup>٢</sup> . ﴿ وَ إِنَّـهُمْ لَنا لَـغَائِـظُونَ ﴾: لفاعلون ما يغيظنا.

وَ إِنَّا لَمَجَمِيعٌ حاذِرُونَ ﴾: لَجمْع عادتنا الحذر واستعمال الحزم في الأُمور .
 فَأَخْرَجْناهُمْ مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ .
 وَكُنُوزٍ وَمَقامٍ كَرِيمٍ ﴾: المنازل الحسنة والمجالس البهيّة .

<كَذَلِكَ وَأُورَثْناها بَـنِي إِسْرائِـيلَ<) . دِنَنْ بِهُ أُورَثْناها بَـنِي إِسْرائِـيلَ<

﴿ فَأَتْسَبَعُوهُمْ مُسْشَرِقِينَ ﴾: داخلين في وقت شروق الشّمس .

﴿ فَلَمَّا تَراءَى الجَـمُعانِ ﴾: تقاربا بحيث رأى كلَّ منهما الآخر ﴿قَالَ أَصْحَابٌ مُوسىٰ إِنَّا لَـمُدْرَكُونَ ﴾: لملحقون .

فقالَ كُملًا»: لن يدركوكم . فإنَّ اللَّه وعدكم الخلاص منهم ﴿ إِنَّ صَعِيَ رَبِّسِي ﴾ بالحفظ والنُصرة ﴿ سَيَسَهْدِينِ ﴾ طريق النَّجاة منهم .

> ١ ـ القمّي ٢: ١٣١ . عن أبي عبد اللّه مَيْلًا . ٢ ـ المصدر: ١٣٢ . عن أبي جعفر غَيْلًا .

﴿ فَأَوْحَيْنا إِلَىٰ مُوسىٰ أَن اضْرِبْ بِعَصاكَ البَحْرَ فَانْفَلَقَ﴾ أي: ضرب فانفلق ﴿ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ العَظِيمِ﴾ قال: «أي: كالجبل المنيف» الثّابت في مـقرّه ، فـدخلوا فـي شعابها .

﴿ وَأَزْلَفْنَا﴾: وقرّبنا ﴿ ثَــمَّ الآخَـرِينَ ﴾: فرعون وقومه ، حـتّى دخـلوا عـلى أثـرهم مداخلهم .

﴿ وَأَنْدَجَيْنَا مُوسى وَمَنْ مَعَهُ أَجْمَعِينَ ﴾ بحفظ البحر على تلك الهيئة حتّى عبروا . ﴿ ثُـمَّ أَغْرَقْنا الآخَرِينَ ﴾ بإطباقه أعليهم .

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَـةً ﴾ وأيّة آية ﴿وَمَا كَانَ أَكْمَثَرُهُمْ مُـؤْمِنِينَ ﴾: وما تـنبّه عـليها أكثرهم ، إذ لم يؤمن بها أحد متن بقي في مصر من القبط . وبنو إسرائيل بعد ما نجوا سألوا بقرة يعبدونها ، واتّخذوا العجل وقالوا: "لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتّىٰ نَرَى اللّهَ جَهْرَةً "".

﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمِهُوَ العَبْزِيزُ ﴾: المنتقم من أعدائه ﴿ الرَّحِيمُ ﴾ بأوليائه .

﴿ وَأَتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْراهِيمَ ﴾ . ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ . ﴿ قَالُوا نَعْبُدُ أَصْناماً فَينَظَلُّ لَها عاكِفِينَ ﴾ . ﴿قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَ كُمْ إِذْ تَدْعُونَ ﴾ .

﴿ أَنْ يَسْنُفُعُونَ كُمْ ﴾ على عبادتكم لها ﴿ أَوْ يَضُرُّونَ ﴾ من أعرض عنها .

﴿ قَالُوا بَـلْ وَجَدْنا آباءَنا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ . ﴿ قَالَ أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُـنْتُمْ تَـعْبُدُونَ ﴾ .

﴿ فَإِنَّـهُمْ عَـدُوَّ لِـي﴾ يريد عدو لكم . ولكنّه صوّر الأمر في نفسه تعريضاً لهم ، فإنّه أنفع في النّصح من التّصريح ، والبـدأة بـنفسه فـي النّـصيحة أدعـى للـقبول . ﴿ إِلّا رَبَّ العالَصِينَ ﴾استثناء منقطع أو متّصل ، على أنّ الضّمير لكلّ معبود عبدود ، وكان من آبائهم

> ١ ـ القمّي ٢: ١٣٢ . عن أبي عبد اللَّمنَةُ ، وفيد: «كالجبل العظيم» . ٢ ـ أطبق الشيء: غطّاه: الصّحاح ٤: ١٥١٢ (طبق) . ٣ ـ البقرة (٢): ٥٥ .

من عبد الله .

اللَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ لَائَه بِهدي كلَّ مخلوق لما خلق له من أُمور المعاش والمعاد ، هداية متدرّجة من مبدأ الإيجاد إلى منتهى أجلب ، كما قال: "الَّذي أُحْسَنَ كُلَّ شَيءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدِيْ" .

﴿وَالَّذِي هُـوَ يُـطْعِمُنِي وَيَسْقِـينِ ﴾ .

وَ إِذَا مَرِضْتُ فَـهُوَ يَـشْفِينِ > . إِنَما لم ينسب المرض إليه لأنّ مقصوده تعديد
 النّعم ، ولأنّه في غالب الأمر إنّما يحدث بتفريط من الإنسان في مطاعمه ومشاربه ، وفي أوامر الله تعالى ونواهيه ، كما قال الله سبحانه: "ما أضابَكُمْ مِـنْ مُـصيبَةٍ فَـبِما كَسَـبَتْ أَوامر اللّه تعالى ونواهيه ، كما قال الله سبحانه: "ما أضابَكُمْ مِـنْ مُـصيبَةٍ فَـبِما كَسَـبَتْ أَوامر اللّه تعالى ونواهيه ، كما قال الله سبحانه: "ما أضابَكُمْ مِـنْ مُـصيبَةٍ فَـبِما كَسَـبَتْ

وَالَّذِي يُعِيتُنِي ﴾ عدَّ الموت من جملة النَّعم ، وأضافه إلى الله ، لأنَّه لأهل الكمال وصلة إلى نيل المحابّ الَّتي تُستحقر دونها الحياة الدَّنيويَّة ، وخلاص من أنواع المحن والبليَّة ﴿ ثُممَّ يُحْيِينِ ﴾ .

﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَـغَفِرَ لِـي خَطِيتَتِي يَوْمَ الدِّينِ ﴾ ذكر ذلك هضماً لنفسه وتعليماً اللأُمَّة ، أن يجتنبوا المعاصي ويكونوا على حذر ، وطلب لأن يغفر لهم ما يـفرّط مـنهم ، واستغفار لما عسى يندر منه من خلاف الأولى ، وحمل الخطيئة على كلماته الثّلاث: "إنّي سَقِيمٌ ""، "بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ "<sup>3</sup> ، و«هي أُختي» <sup>6</sup> لا وجه له ؛ لأنّها معاريض وليست بخطايا .

رَبَّ هَـبُ لِـي خُـكُماً»: كمالاً في العلم والعمل ، استعدَ به لخلافة الحقّ وريـاسة الخلق ﴿ وَ أَلْحِقْنِي بِالصّـالِحِينَ ﴾: ووفقني للكمال في العمل ، لأنتظم به في عداد الكاملين في الصّلاح .

﴿ وَٱجْعَلْ لِي لِـسانَ صِدْقٍ فِي الآخِرِينَ ﴾ قيل: أي: جاهاً وحسن صيت في الدُنيا يبقى أثره إلى يوم الدّين ، ولذلك ما من أُمّة إلا وهم له محبّون وعليه يثنون ( .

ورد: «لسان الصّدق للمرء يجعله الله في النّاس ، خيراً له من المال يأكله ويورّثه»<sup>٢</sup> . وقيل: بل يعني واجعل صادقاً من ذرّيَتي يجدَد ديني ، ويدعو النّــاس إلى مــاكــنت أدعوهم إليه ؛ وهو محمّد<sup>٢</sup> وعلىّ والأئمّة من ذرّيَتهماعليمي<sup>نين</sup> .

القمّي: هو أمير المؤمنينﷺ ٤...

﴿ وَٱجْعَلْنِـي مِـنْ وَرَثَـةٍ جَـنَّةِ النَّعِـيمِ ﴾ في الآخرة وقد سبق <sup>6</sup> معنى الوراثة فيها . •

﴿ وَأَغْفِرْ لِأَبِسٍ ﴾ بالهداية والتّوفيق للإيمان ﴿ إِنَّـهُ كَانَ مِـنَ الضّالِّينَ ﴾ طريق الحقّ ؛ وإنّما دعاله بالمغفرة لما وعده بأنّه سيؤمن ،كما قال الله عزّ وجلّ: "وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيم لأَبِيدِ إِلَا عَنْ مَوعِدَةٍ وعَدَهَا إِيّاهُ"? .

وَلا تُـخْزِنِـي﴾ بمعاتبتي على مافرّطت ؛ من الخزي بمعنى الهوان ، أو من الخزاية بمعنى الحياء ﴿ يَسوْمَ يُـبْعَثُونَ ﴾ . الضّمير للعباد ، لأنّهم معلومون .

الناس ، فأرسل إليه وسأله عنها ، فقال: من هذا؟ قال: أُختي ، فأتى سارة فقال: يا سارة ليس على وجه الأرض مؤمن غيري وغيرك ، وان هذا سألني فأخبرته أنك أُختي فلا تكذبيني . قصص الأنبياء (لابن كثير): ١٤٩ ، نقلاً عن البخاري .
 ١ - البيضاوي ٤: ١٠٦ .
 ٢ - الكافي ٢: ١٥٤ ، الحديث: ١٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عليك .
 ٢ - الكافي ٢: ١٥٤ ، الحديث: ١٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عليك .
 ٢ - البيضاوي ٤: ١٠٦ .
 ٢ - الكافي ٢ : ١٥٤ ، الحديث الا ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عليك .
 ٢ - الكافي ٢ : ١٥٤ ، الحديث ١٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عليك .
 ٢ - الكافي ٢ : ١٥٤ ، الحديث ١٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عليك .
 ٢ - الكافي ٢ : ١٥٤ ، الحديث ١٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عليك .
 ٢ - الكافي ٢ : ١٥٤ ، الحديث ١٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عليك .
 ٢ - الكافي ٢ : ١٥٤ ، الحديث ١٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عليك .
 ٢ - البيضاوي ٢ : ١٩٢ .
 ٢ - الكافي ٢ : ١٩٢ ، من سورة المؤمن .

يَوْمَ لا يَـنْفَعُ مالُ وَلا بَـنُونَ ﴾ . ﴿إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ، لا ينفعان أحداً إلّا مخلصاً سليم القلب . قال: «هو القلب الّذي سلم من حبّ الدّنيا» . وفي رواية: «هو الّذي يلقى ربّه وليس فيه أحد سواه . قال: وكلّ قلب فيه شرك أو شكّ فهو ساقط ، وإنَّما أرادوا بالزَّهد في الدَّنيا لتفرغ قلوبهم إلى الآخرة» ٢ . ﴿ وَأَزْلِفَتِ الْجَــنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ بحيث يرونها في الموقف ، فيتبجّحون بأنّهم المحشورون إليها . ﴿ وَبُسرٍّ زَتِ الجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ ﴾: مكشوفة يتحشرون على أنَّهم المسوقون إليها . ﴿ وَقِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ ﴾ . ﴿ مِسْ دُونِ اللَّهِ هَـلْ يَنْصُرُونَكُمْ أَزْ يَسْتَصِرُونَ ﴾ . ﴿ فَـكُبْ كِبُوا فِيها هُمْ وَالغاؤونَ ﴾ أي: الآلهة وعبدتهم . والكبكبة: تكرير الكَبِّ " لتكرير معناه ، كأنَّ من ألقي في النَّار ينكبَّ مرَّة بعد أخرى ، حتَّى يستقرَّ في قعرها . قــال: «هم قوم وصفوا عدلاً بألسنتهم ثمّ خالفوه إلى غيره» <sup>2</sup> . ﴿ وَجُنُودُ إِبْلِيسَ ﴾ قال: «ذرّيته من السّياطين» ﴿ أَجْمَعُونَ ﴾ . ﴿قَالُوا وَهُمْ فِيها يَخْتَصِمُونَ ﴾ . ﴿ تَاللُّهِ إِنْ كُنَّا ﴾: إنَّه كنَّا ﴿ لَفِي صَلالٍ مُعِينٍ ﴾ . ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ العالَمِينَ ﴾: أطعناكم كما أطعنا الله .

١-مجمع البيان ٧-٨: ١٩٤ ، عن أبي عبد الله بنج .
 ٢-الكافي ٢: ١٦ . الحديث: ٥ ، عن أبي عبد الله بنج . مع تفاوت يسير .
 ٣- كَبَبْتُ فلاناً كبًا: ألقيته على وجهه . مجمع البحرين ٢: ١٥١ (كيب) .
 ٤-الكافي ٢: ٣٠٠ . الحديث: ٤ ؛ القمي ٢: ١٢٣ . عن أبي عبد الله بنج .
 ٥-المصدر: ٣١ . ذيل الحديث الطويل: ١ . عن أبي جعفر بنج .

الآية: ٩٩\_١٠٥

﴿ وَما أَضَـلَّنا إِلَّا الصُّجْرِمُونَ ﴾ قال: «يعني المشركين الَّـذين اقــتدوا بـهم هــؤلاء ، فاتّبعوهم على شركهم ، وهم قوم محمّد تَنَ<sup>تَرْبَ</sup>ةُ ليس فيهم من اليهود والنّصاري أحد» . ﴿ فَما لَـنا مِنْ شافِعِـينَ ﴾ قال: «الأنمة» .

وَلا صَـديـقٍ حَـمِـيمٍ ﴾ قال: «من المؤمنين» " . قال: «والله لنشفعنّ في المـذنبين من شيعتنا ، حتّى يقول <sup>1</sup> أعداؤنا إذا رأوا ذلك: "فما لنا من شافعين ولا صديق حميم <sup>"» م</sup>.

و ورد: «إنَّ الرَّجل يقول في الجنَّة: ما فعل صديقي فلان؟ وصديقه في الجحيم! فيقول الله تعالى: أخرجوا له صديقه إلى الجنَّة<sup>؟</sup> . فيقول من بقي في النَّار: "فما لنا من شافعين ولا صديق حميم"»<sup>V</sup> .

﴿ فَـلَوْ أَنَّ لَـنا كَـرَّةُ فَنَـكُونَ مِنَ المُـؤْمِنِـينَ ﴾ القمّي: من المهتدين ؛ لأنّ الإيمان قد لزمهم بالإقرار^.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ﴾: لَحجّة وعظة لمن أراد أن يستبصر بها ويعتبر ﴿ وَمَاكَانَ أَكْفَرُهُمْ مُـؤْمِنِـينَ ﴾ به .

﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَــهُوَ العَــزِيزُ ﴾: القادر على تعجيل الانتقام ﴿ الرَّحِــيمُ ﴾ بالإمهال ، لكي يؤمنوا هم أو واحد من ذرّيتهم .

﴿كَذَّبَمَتْ قَوْمُ نُموحٍ ٱلْمُرْسَطِينَ» . قال: «إنَّه ؟ قدَّم على قوم مكذَّبين للأنبياء الَّذين

١ ـ الكافي ٢: ٣١ ، ذيل الحديث الطّويل: ١ ، عن أبي جعفر تليَّلا . ٢ و ٣ ـ المحاسن: ١٨٤ ، الباب: ٤٥ ، الحديث: ١٨٧ ، عن أبي عبد اللّه . ٤٤ . ٤ ـ في المصدر: «حتّى يقولوا» . ٥ ـ القمّي ٢: ١٢٣ ، عن الباقر والصادق جيَّلا . ٣ ـ في «ب» و«ج»: «في الجنّة» ، ولم ترد في «ألف» ، وما أثبتناه من المصدر . ٧ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٩٥ ، عن النّبيّ عَيَّقَوْمَ . ٨ ـ القمّي ٢: ١٢٣ . ٩ ـ في المصدر: «لكنّه» . كانوا بينه وبين آدم» . ﴿ إِذْ قَالَ لَـهُمْ أَخُوهُمْ نُـوحُ أَلَا تَـتَـقُونَ ﴾ الله ، فتتركوا عبادة غيره . ﴿ إِنَّـي لَـكُمْ رَسُبولُ أَمِـينُ ﴾ . ﴿ فَاتَـقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ فيما أمركم به من التوحيد والطّاعة لله . ﴿ وَما أَسْـأَلُـكُمْ عَلَيْهِ ﴾: على ما أنا عليه من الدَعاء والنصح ﴿ مِـنْ أَجْبِ إِنْ أَجْبِرِيَ إِلَّا عَلىٰ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ .

فَاتَّـقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ . كرّره للتّأكيد والتّنبيه على دلالة كلّ واحد مـن أمـانته وحسم طمعه . لوجوب طاعته فيما يدعوهم إليه . فكيف إذا اجتمعا؟!

﴿ قَالُوا أَنُـوْمِـنُ لَكَ وَٱنتَـبَعَكَ الأَرْذَلُـونَ ﴾: الأقلُون مالاً وجاهاً ، يعني أهل الطَمع في مال أو رفعة .

قالَ وَما عِلْمِي بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ إنّهم عملوه إخلاصاً أو طمعاً في طعمة ، وما علي القامر .

﴿ إِنْ حِسابُــهُمْ إِلَّا عَلَىٰ رَبَّــي ﴾ فإنّه المطَّلِع على البواطن ﴿ لَـوْ تَـشْعُرُونَ ﴾ لعلمتم ذلك ، ولكنّكم تجهلون ، فتقولون ما لا تعلمون .

وَما أَنَا بِطارِدِ المُؤْمِنِينَ ﴾ . جواب لما أوهم قولهم من استدعاء طردهم ، وتوقيف
 إيمانهم على ذلك ، حيث جعلوا اتّباعهم المانع عنه .

﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا نَسْذِيرُ مُبِينٌ ﴾ لا يليق بي طرد الفقراء لاستتباع الأغنياء .

﴿ قَالُوا لَــــنُ لَمْ تَــنْتَهِ يا نُــوحُ لَـتَكُونَــنَّ مِـنَ المَرْجُومِـينَ ﴾: مــن المشــتومين ، أو المضروبين بالحجارة.

< قالَ رَبَّ إِنَّ قَـوْمِـي كَـذَّبُونِ» .

١ ـ كمال الدِّين ١: ٢١٥ ، الباب: ٢٢ ، ذيل الحديث الطُّويل: ٢ . عن أبي جعفر عليَّة .

﴿فَافْتَعْ﴾: فاحكم ﴿ بَيْنِي وَبَايْنَهُمْ فَاتْحاً وَنَاجِّنِي وَمَانْ مَعِيَ مِنَ الصُؤْمِنِينَ﴾.

﴿ فَأَنْسَجَيْنَاهُ وَمَنْ مَعَهُ فِي الفُـلْكِ المَـشُحُونِ ﴾ . قال: «المشحون: المجهّز الّذي قــد فرغ منه ، ولم يبق إلّا دفعه» \ .

﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنا بَعْدُ الباقِينَ ﴾ . ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَماكانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ . ﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ العَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ . ﴿ كَذَبَتْ عادُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ . ﴿ إِذْ قالَ لَهُمْ أُوَانِ رَبَّكَ لَهُوَ العَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ . ﴿ كَذَبَتْ عادُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ . ﴿ إِذْ قالَ لَهُمْ أُوَانِ رَبَّكَ لَهُوَ العَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ . ﴿ كَذَبَتْ عادُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ . ﴿ إِذْ قالَ لَهُمْ أُوَانِ رَبَّكَ لَهُوَ العَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ . ﴿ كَذَبَتْ عادُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ . ﴿ إِذْ قالَ لَهُمْ أُخُوهُمْ أُوانِ أَعْدَةُ أَوْ يَعْمَ اللهُ وَ أَعْدَيْ أَعْدَ مُؤْمِنِينَ ﴾ . ﴿ وَ إِنَّ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَهُوا اللهُ وَ أَعْدَيْهُ مُ أُوانَ لَهُمُ أُخُوهُمُ مُ أُوانَ أَعْدَى إِذَا لَهُ أَعْذَا لَهُ مُوالُهُ أَعْدَينَ ﴾ . ﴿ وَ إِنَّ يَتَعَونَ ﴾ . ﴿ وَانَ لَهُمُ أُخُوهُمُ أُمَونَ ﴾ . ﴿ وَ إِنَّ وَانَتَ اللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ وَانَ أَصُولُ أَمِينَ ﴾ . ﴿ وَانَتَ قُوا اللهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ وَمَا أَسُولُ أُمَوانَ لَهُ مُ أُولُ اللهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ وَمَا أَسُولُ أُمُ أُمُ أُمُ وَا أَعْذَاللهُ وَ أَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ وَاللهُ مَا أُمُوما اللهُ وَأَطْ يعُونِ ﴾ . ﴿ وَمَا أَسُولُ أُمَ وَا أَمْ مَا أُوالَا اللهُ وَ أَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ وَمَا أَسُالُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أُمُ اللهُ مُولُ أُوالِي اللهُ مَا أُولُهُ مُ أُوالِي إِنَ أَحْدَرِي إِلَا عَلَى رَبِ اللهُ اللهُ مَا أُوالِي لَهُ وَاللهُ مُوالُهُ أَعْذَالُهُ مُوالُ أُوالُولُ أُوالُهُ مُ أُوالا اللهُ مُوالُ أُمُ مُ أَمْ أَنْ أَنْ أُنْ أُنْ أَعْذَا اللهُ أُوالِ أَعْذَالُ مُوالُ أُوالَ أُنْ أَعْذَالُهُ مُ أُوالُهُ مُ أُوالُهُ مُ أُوالُ الْحُوانُ أَعْذَالُهُ مُوالُهُ أَنْ أُنْ أُمُ أُوالُهُ مُوالُ أُوالُ أُوالِ أَنْ أَعْذَلُ أَعْذَالُهُ مُ أُوانُ أَعْذَالُهُ أَعْذَا مُ أُوالا أُنْ أَنْ أَعْذَا مُ أَنْ أُوالُ أُوانُ أَعْذَا أُوانُ أُوالُهُ مُ مُوالُهُ أُمُ أُوانُ أَعْذَا أُوانُ أُوالُوالُوالُولُ أُوالُهُ مُ أُوالُ أُواللهُ أُوالُ أ مُوانُ أُنُهُ أُنْ أُمُ أُوالُهُ أَمْ أُوالُ أُنَا أُوالُوالُوالُ أُوالُهُ أُوالُ أُوالُوالُوالُوالُولُوالُ أُوالُ أُوالُ أُوالُوالُوالُوالُوالُوالُ أُوالُ أُوالُوالُ أُوالُوالُوالُوالُوالُوالُ أُوالُوالُوالُوالُ أُوالُ أُوالُوالُوالُ

﴿ أَتَسْنُونَ بِـكُلِّ رِيـعٍ ﴾ قيل: أي بكلَ مكان مرتفع " . ﴿ آيَـةً ﴾: عَلَماً للمارَة ، أو بناء لا تحتاجون إليه ﴿ تَـعْبَـثُونَ ﴾ بـبنائه ، لاسـتغنائكم بـالنّجوم للاهـتداء فـي أسـفاركم ، وبمنازلكم للسّكني .

﴿وَتَـتَّخِذُونَ مَصانِعَ﴾ قيل: مأخـذ المـاء" وقـيل: قـصوراً مشـيّدة وحـصوناً ٤. ﴿لَـعَلَّـكُمْ تَـخْلُـدُونَ﴾ فتحكمون بنيانها .

ورد: «كلّ° بناء يبنى وَبالٌ على صاحبه يوم القيامة إلّا ما لابدٌ منه»<sup>7</sup> .

﴿ وَ إِذَا بَــطَشْتُــمْ﴾ بسوط أو سيف ﴿ بَـطَشْتُــمْ جَــبّارِينَ ﴾: متسلّطين غاشمين <sup>٧</sup>، بلا رأفة ولا قصد تأديب ونظر في العاقبة . القمّي: يقتلون بالغضب من غير استحقاق^.

١ ـ القمّي ٢: ١٢٥ . عن أبي جعفر ٢ .
 ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٩٨ ؛ البيضاوي ٤: ١٠٧ .
 ٣ و ٤ ـ المصدرين السابقين ؛ والكشّاف ٣: ١٢٢ .
 ٥ ـ في المصدر: «إنّ لكلّ» .
 ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٩٨ ، عن النّبيّ تَظِيرَة .
 ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٩٨ ، عن النّبيّ تَظِيرَة .
 ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٩٨ ، عن النّبيّ تَظِيرَة .
 ٨ ـ القمّي ٢: ١٢٢ .

**۲۹۸**□ الأصفيٰ / ج۲

﴿ فَاتَّـقُوا اللَّهَ ﴾ بترك هذه الأشياء ﴿ وَأَطِيعُونِ ﴾ فيما أدعوكم إليه . ﴿ وَاَتَتَقُوا الَّذِي أَمَـدَّكُمْ بِما تَـعْلَـمُونَ ﴾ : بما تعرفونه من أنواع النّعم . ﴿ أَمَـدَّكُمْ بِأَنْعامٍ وَبَنِسِنَ ﴾ . ﴿ وَجَـنَاتٍ وَعُـيُونٍ ﴾ . ﴿ إِنِّي أَخـافُ عَـلَيْكُمْ عَـذابَ يَـوْم عَظِيم ﴾ .

﴿ قَالُوا مَواءً عَلَيْنا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُنْ مِنَ الواعِظِينَ ﴾ فإنّا لا نرعوي عمّا نحن عليه .

﴿ إِنَّ هَـٰذَا﴾ الَّذي جِئت به ﴿ إِلَّا خُلُقُ الأَوَّلِينَ ﴾ أي: عادتهم إن ضَمَمْتَ الخاء ، أو كذبهم إن فَتَحْتَها ؛ أو المعنى إنَّ هذا الَّذي نحن عليه إلَّا عادة الأوَّلين ، ونحن بهم مقتدون ؛ أو ما خُلْقنا هذا إلَّا خُلْقهم ، نحيا ونموت مثلهم ، ولا بعث ولا حساب . كذا قيل <sup>(</sup> .

﴿ وَمَا نَبْحُنُ بِمُعَنَّذَّبِينَ ﴾ .

﴿ فَـكَذَّبُوهُ فَأَهْـلَكْناهُمْ ﴾ بريح صرصر ﴿ إِنَّ فِـي ذَٰلِكَ لَآيَـةً وَمـاكـانَ أَكْشَرُهُمْ مُـؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَـهُوَ الْعَـزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ . ﴿ كَـذَّبَتَ ثَـمُودُ المُـرْسَلِينَ ﴾ . ﴿ إِذ قـالَ لَـهُمْ أَخُـوهُـمْ صالِحُ أَلا تَـتَّقُونَ ﴾ . ﴿ إِنَّـي لَـكُـمْ رَسُـولُ أَمِـينَ ﴾ . ﴿ فَـاتَـقُوا اللَّـهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ وَما أَسْأَلُـكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَ عَلىٰ رَبَّ العالَمِينَ ﴾ .

﴿ أَتُـتْرَكُونَ فِـي ما هـٰهُنا آمِنِـينَ﴾ . إنكار لأن يتركوا كذلك ، أو تذكير بالنّعمة فـي تخلية الله إيّاهم ، وأسباب تنعّمهم .

- ﴿ فِسِي جَسْنَاتٍ وَعُـيُونٍ ﴾ .
- ﴿ وَ زُرُوعٍ وَنَخْلٍ طَلْعُها هَضِيمٌ ﴾: لطيف ليّن ، أو متدلٍّ منكسر من كثرة الحمل .

۱ ـ البيضاوي ٤: ۱۰۸ ؛ الكشّاف ٣: ۱۲۲ .

الجزء التاسع عشر رالشعراء 🗆 ۸۹۳

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ وَلا تُطِيعُوا أَمْرَ المُسْرِفِينَ ﴾ . ﴿ الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ وَلا يُصْلِحُونَ ﴾ .

﴿ قَالُوا إِنَّما أَثْتَ مِنَ المُسَحَّرِينَ ﴾ القمّي يقول: أجوف مثل خلق النَّاس ، ولو كنت رسولاً ماكنت مثلنا ! .

> أقول: يعني من ذوى السَّحْر ، وهي الرَّئَة ، فما بعده تأكيد له . ﴿ما أَنْــتَ إِلَا بَــشَرُ مِـثْلُنا فَــأُتِ بِآيَــةٍ إِنْ كُـنْتَ مِـنَ الصّادِقِـينَ ﴾ .

﴿قَالَ هَـٰذِهِ نَاقَـةً ﴾ أي: بعدما أخرجه الله من الصّخرة بدعائه ، كما اقترحوها ؛ على ما سبق ذكره " . ﴿ لَـها شِـرْبٌ ﴾: نصيب مـن المـاء ﴿ وَلَـكُـمْ شِــرْبُ يَــوْمٍ مَــغُلُومٍ ﴾ فاقتصروا على شربكم ولا تزاحموها في شربها .

﴿ وَلا تَسْمَشُّوها بِسُوءٍ فَيَسْأَخُسُذَكُمْ عَذابٌ يَوْم عَظِيم ﴾ .

﴿ فَعَـقَرُوها﴾: «أسند العقر إلى كلّهم ؛ لأنّ عاقرها إنّما عقر برضاهم ، ولذلك أخـذوا جميعاُ» . كذا ورد" . ﴿ فَأَصْـبَحُوا نادِمِـينَ ﴾ على عقرها عند معاينة العذاب .

﴿ فَأَخَمَذَهُمُ العَذَابُ ﴾ قال: «فما كان إلا أن خارَتْ أرضُهم بالخَسْفَة خُموارَ السَّكَّةِ المُحَمَّة فُوارَ السَّكَةِ المُحْماة \* في الأرض الخَوّارَة "» \* . ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَما كانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَسَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ . ﴿ كَنَذَّبَتْ قَوْمُ لُـوطِ السُّرْسَلِينَ ﴾ . ﴿ إِذْ قَالَ لَسَهُمْ أَخُوهُمْ لُـوطُ أَلا تَتَّسَقُونَ ﴾ . ﴿ إِنَّـي لَـكُمْ رَسُـولٌ أَمِـينٌ ﴾ . ﴿ فَاتَـقُوا اللَّـهَ

> ١ ـ القتي ٢: ١٢٥. ٢ ـ في تفسير الآية: ٧٩، من سورة الأعراف . ٣ ـ نهج البلاغة: ٢١٩، الخطبة: ٢٠١ . ٤ ـ خارت: صوَّتَت كخُوار الثور . ٩ ـ المَّكَة المُحْمَاة: حديدة البِحْراث إذا أُحمِيَتَ في النار فهي أسرع غَوراً في الأرض. ٧ ـ نهج البلاغة: ٣١٩ . الخطبة: ٢٠١ .

٨٩٤ الأصفى / ج٢

وَأَطِيعُونِ ﴾ . ﴿ وَما أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْسٍ إِنْ أَجْسِرِيَ إِلّا عَلَى رَبَّ العالَمِينَ ﴾ . ﴿ أَتَأْتُونَ الذُّكْرانَ مِنَ العالَمِينَ ﴾ . ﴿ وَتَذَرُونَ ما خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزُواجِكُمْ بَلْ أَنْتُم قَوْمُ عادُونَ ﴾ .

﴿ قَالُوا لَــــنُ لَــمُ تَــنْتَهِ يا لُـوطُ لَـتَكُونَسَ مِـنَ السُخْرَجِـينَ ﴾: من المنفيّين من بين أظهرنا .

﴿ قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ مِنَ القَالِينَ ﴾: من المبغضين غاية البُغْض .
 ﴿ رَبِّ نَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ أي: من شؤمه وعذابه .
 ﴿ فَنَسَجَيْناة وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ ﴾ .
 ﴿ قِنَسَجَيْناة وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ ﴾ .
 ﴿ إِلَا عَجُوزاً ﴾ هي امرأته ﴿ فِي الغابِرِينَ ﴾ : مقدّرة في الباقين في العذاب .
 ﴿ قُمْ مَقَرْنا الآخَرِينَ ﴾: أهلكناهم .
 ﴿ وَأَصْطَرْنا عَلَيْهِمْ مَطَراً ﴾: حجارة ﴿ فَساءَ مَطَرُ المُنْذَرِينَ ﴾ . قد مرّت قضتهم .

في الأعراف .

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَـةً وَما كَانَ أَكْثَـرُهُـمْ مُــؤْمِنِينَ ﴾ . ﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَــهُوَ العَـزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ .

<ِكَندَّبَ أَصْحابُ لْشَيْكَةِ المُرْسَلِينَ ﴾ الأيكة: غيضة " تنبت ناعم الشّجر .

﴿ إِذْ قَالَ لَـهُمْ شُـعَيْبٌ أَلَا تَـتَـقُونَ ﴾ «فإنّه أرسل إليهم كما أرسل إلى مدين» . كذا ورد".

﴿ إِنِّي لَـكُمْ رَسُـولُ أَمِـينُ ﴾ . ﴿ فَاتَّـقُوا اللَّهَ وَأَطِـيعونِ ﴾ . ﴿ وَمَا أَسْأَلُـكُمْ عَـلَيْـهِ

- ١ ـ ذيل الآية: ٨٤ .
- ٣ الغَيْضَة: الأَجْمَة ، وهي مغيض ماءٍ يجتمع ، فينبت فيه الشَّجر ، والجمع: غِياض وأُغياض . الصّحاح ٣: ١٠٩٧ (غيض) . ٣ - - - المال - يتحد الكمَّان مع جد . مديرين الآت مدير

٣-جوامع الجامع: ٣٣٢ : الكشَّاف ٣: ١٢٦ ؛ و١٢٧ ذيل الآية: ١٨٩ .

الجزء التاسع عشر / الشّعراء 🗆 ٨٩٥

مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ . ﴿ أَوْفُــوا الكَــيْلَ وَلا تَـكُـونُوا مِـنَ المُـخْسِرِينَ ﴾ . ﴿ وَزِنُوا بِالْقِسْطاسِ المُسْتَقِيمِ ﴾ .

﴿ وَلا تَـبْخَسُوا النَّاسَ أَشْياءَهُـمْ وَلا تَـغْنَوْا فِـي الأَرْضِ مُفْـسِدِينَ ﴾ بالقتل والغارة وقطع الطّريق .

﴿ وَٱتَتَّقُوا الَّذِي خَلَـقَكُمْ وَالجِـبِلَّةَ ﴾: ذوي الجـبلَة ﴿ الأَوَّلِــينَ ﴾ القـتي: والخـلق الأولين .

﴿ قَالُوا إِنَّها أَنْتَ مِنَ المُسَحَرِينَ ﴾ .
﴿ وَمَا أَنْتَ إِلَا بَشْرُ مِثْلُنا وَ إِنْ نَظُنُكَ لَمِنَ الكَاذِبِينَ ﴾ .
﴿ وَمَا أَنْتَ إِلَا بَشْرُ مِثْلُنا وَ إِنْ نَظُنُكَ لَمِنَ الكَاذِبِينَ ﴾ .

﴿ فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابٌ يَـوْمِ الظُّلَّةِ ﴾ القمي: يوم حرّ وسمائم " ، فبلغنا \_والله أعلم \_: أنّه أصابهم حرّ وهم في بيوتهم ، فخرجوا يلتمسون الرّوح من قِبَل السّحابة الّـتي بعث الله فيها العذاب ، فلمّا غشيتهم أخذتهم الصّيحة ، فأصبحوا في ديـارهم جـاتمين " . وقيل: فأمطرت عليهم ناراً فاحترقوا " . ﴿ إِنَّـهُ كَانَ عَذَابَ يَـوْمٍ عَـظِيمٍ ﴾ .

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَما كَانَ أَكْشَرُهُمْ مُسَوْمِنِينَ ﴾ . ﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَسَهُوَ العَسزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ . ﴿ وَ إِنَّهُ لَـتَنْزِيلُ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ . ﴿ نَـزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ ﴾: جبر نيل ، فإنه أمين الله على وحيه .

جَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ \* .

١ ـ القمّي ٢: ١٢٣ . ٢ ـ العصدر: ١٢٤ . سطر ١ . والشّمائم ، جمع الشّموم: الزّيح الحازة . لسان العرب ٦: ٣٧٣ (سمم) . ٣ ـ القمّي ٢: ١٢٥ . سطر ١٨ . ٤ ـ الكشّاف ٣: ١٢٧ ؛ البيضاوي ٤: ١٠٩ . ﴿ بِلِسانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ ﴾ قال: «يبين الألسنَ ولا تبيّنه الألسنُ» .
﴿ وَإِنَّهُ لَـفِي زُبُرِ الأَوَّلِينَ ﴾ قيل: أي: معناه، أو ذكره .
﴿ وَإِنَّهُ لَـفِي زُبُرِ الأَوَّلِينَ ﴾ قيل: أي: معناه، أو ذكره .

يعرفوه بنعته المذكور في كتبهم . لا تأسق تأليك تاب ترفي سابق ال

وَلَوْ نَـزَّلْناهُ عَلَىٰ بَعْضِ الأَعْجَمِينَ ﴾ .

فَـقَرَأَهُ عَلَيْهِمْ ما كَانُوا بِـمِ مُؤْمِنِينَ > لفرط عـنادهم ، واستنكافهم مـن اتّـباع العجم .

قال: «لو نزّلنا القرآن على العجم ما أمنت به العرب ، وقد نزّل على العرب فأمنت بــه العجم»" .

كَذَلِكَ سَلَىكُناهُ : أدخلنا معانيه ﴿ فِي قُلُوبِ المُجْرِمِينَ ﴾ شمّ لم يسؤمنوا بـه عناداً .

إِلا يُسْؤُمِنُونَ بِهِ حَتّى يَسَرَوُا العَدَابَ الأَلِيمَ ﴾.
 إِفَ يَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾.
 إِفَ يَأْتِيهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾.
 إِفَ يَعْدُنُا \* وَأَمْثَالَه ، وحالهم عند نزول

 العذاب طلب النظرة .

 إِفَ رَأَيْتَ إِنْ مَتَعْنَاهُمْ بِسِنِينَ ﴾. 

 إِنَ مَتَالَهُمْ مَا كَانُوا يُومَانَهُ ، وحالهم النظرول .

﴿ما أَغْنِيٰ عَـنْهُمْ ما كَانُوا يُـمَـتَّعُونَ ﴾: لم يغن عنهم تـمتَّعهم المـتطاول فـي دفـع

١ ـ الكافي ٢: ٦٣٢ . الحديث: ٢٠ . عن أحدهما ميتلكي . ٢ ـ الكشّاف ٣: ١٢٨ : البيضاوي ٤: ١١٠ . ٣ ـ القمّي ٢: ١٢٤ . عن أبي عبد اللّه شيّلا . وفيه زيادة: «فهذه فضيلة العجم» . ٤ ـ الأعراف (٧): ٧٠ : هود (١١): ٣٢ : الأحقاف (٤٦): ٢٢ .

العذاب وتخفيفه .

«نزلت حين أُري رسول اللَّه تَنَبَ<sup>لال</sup> يضلُون النَّاس عن الصَراط القهقري» . كذا ورد<sup>1</sup> .

﴿ وَمَا أَهْلَـكُنا مِـنْ قَـزَيَةٍ إِلَّا لَـها مُـنْذِرُونَ ﴾ .

﴿ ذِكْرِيْ ﴾: تذكرة ﴿ وَمَا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ فنهلك قبل الإنذار وإلزام الحجّة .

﴿ وَمَا تَنْمَزُّلُتْ بِعِ الشَّياطِينُ > كما زعم المشركون أنَّه من قبيل ما تُلقي الشَّياطين على الكهنة .

﴿ وَمَا يَسْتَبْغِي لَـهُمْ ﴾: وما يصحّ لهم أن ينزلوا به ﴿ وَمَا يَسْتَطِّيعُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّــهُمْ عَــنِ الشَــمْـعِ ﴾ لكلام الملائكة ﴿ لَــمَعْزُولُونَ ﴾: لمصروفون ، حــيل بــينهم وبين السّماء بالملائكة والشّهب ، كما يأتي بيانه في الصّافّات ، وسورة الجنّ .

< فَــلا تَــدْعُ مَـعَ اللَّهِ إِلَىٰهاً آخَـرَ فَتَـكُونَ مِـنَ المُعَــذَّبِينَ ﴾ . من قبيل: إيّاك أعــني واسمعي يا جارة <sup>1</sup> .

﴿ وَأَنْـذِرْ عَـشِـيرَ تَكَ الأَقْـرَبِينَ ﴾ فإنَّ الاهتمام بشأنهم أهمّ . قال: «وهذه منزلة رفيعة وفضل عظيم وشرف عال»<sup>6</sup> . وزيد في قراءة أُبيّ وابن مسعود والصّادق عـليه السّـلام: «ورهطك المخلصين» . كذا ورد<sup>7</sup> . قال: «وهي ثابتة في مصحف ابن مسعود»<sup>V</sup> .

﴿ وَأَخْفِضْ جَناحَكَ لِمَنِ أَتَّبَعَكَ مِنَ المُؤْمِنِينَ﴾: لَيِّنْ جانبك لهم ؛ مستعار من خفض الطَّائر جناحه إذا أراد أن ينحطَ .

< فَإِنْ عَصَوْكَ فَـقُلْ إِنَّـي بَـرِي \* مِعّا تَـعْمَلُونَ < .

وَتَوَكَّلُ عَلَى العَزِيزِ الرَّحِيمِ ) الَّذي يقدر على قهر أعدائه ونصر أوليائه ، يكفك شرّ من يعصيك .

﴿ الَّذِي يَسراكَ حِينَ تَسَقُومُ ﴾ قال: «حين تقوم في النّبوّة» .
﴿ وَتَسَقَلُّبَكَ فِي السّاجِدِينَ ﴾ قال: «في أصلاب النّبيّين» .
﴿ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ .
﴿ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ .
﴿ مَلْ أُنَبَّتُكُمْ عَلَىٰ مَنْ تَنَبَزَّلُ الشَّياطِينُ ﴾ .
﴿ يَنْدَزَّلُ عَلَىٰ كُلٍ أَفَاكٍ أَثِيمٍ ﴾: كذَاب شديد الإثم .
﴿ يُسْقُونَ السَّمِيعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ ﴾ أي: الافياطِينُ ﴾ .

كذا قيل " .

و ورد: «إنَّ الشَّياطين تزور أنمَّة الضَّلال ، فتأتيهم بالإفك والكذب ، وبـعددهم مـن الملائكة تزور أئمّة الهدى كلَّ يوم وليلة»<sup>٤</sup> في لفظٍ هذا معناه .

وَ الشَّـعَراءُ يَـتَّبِعُـهُمُ الغاؤونَ ﴾ قال: «هم قوم تعلّموا وتفقّهوا بـغير عـلم، فـضلّوا وأضلّوا». وفي أُخرى: «هم القصّاص»<sup>7</sup>.

١ \_ القمّي ٢: ١٢٥ . عن أبي جعفر ﷺ . ٢ \_ المصدر . عن أبي جعفر ﷺ : مجمع البيان ٧ \_ ٨: ٢٠٧ . عن الباقر والصّادق ﷺ . ٤ \_ البيضاوي ٤: ١١٦ . ذيل الحديث: ٩ . عن أبي جعفر ﷺ . ٥ \_ مجمع البيان ٧ \_ ٨: ٢٠٨ . عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٦ \_ الاعتقادات (في شرح باب الحادي عشر): ١٠٥ . عن أبي عبد اللّه ﷺ . الجزء التاسع عشر / الشّعراء 🗆 ۸۹۹

﴿ أَلَـمْ تَـرَ أَنَّـهُمْ فِسي كُـلٍّ وادٍ يَهِـيمُـونَ ﴾ القـمَي: يـعني يـناظرون بـالأباطيل ، ويجادلون بالحجج المضلّة ، وفي كلّ مذهب يذهبون ، يعني بهم المغيّرين دين الله <sup>(</sup> .

﴿ وَأَنَّــهُمْ يَسَقُولُونَ ما لا يَــفْعَـلُونَ ﴾ القمّي: يعظون النّاس ولا يتّعظون ، وينهون عن المنكر ولا ينتهون ، ويأمرون بالمعروف ولا يعملون ، وهم الّذين غصبوا آل محمّد حقّهم ً .

أقول: إنّما سمّوا بالشّعراء ، لأنّ حجج المبطلين من أهل الجدل أكثرها خيالات شعريّة لا حقيقة لها ، وتمويهات لا طائل تحتها ؛ كأقاويل الشّعراء المادحين من لا يستحقّ ، واللَّئام الممزّقين أعراض الأنام ، والمموّهين الكلام ، فكلا الفريقين سيّان في "أنّهم في كلّ وادٍ يهيمون وأنّهم يقولون ما لا يفعلون ً إلاّ أنّ ذكر اتباعهم الغاوين ، إنّما هو بالنّظر إلى مَنْ له رياسة في الإضلال مِنْ أهل المذاهب الباطلة ، فإنكار أحد المعنيين في الحديث يرجع إلى إنكار الحصر فيه .

﴿ إِلَّا الَّـذِينَ آمَـنُوا وَعَــمِلوا الصّالِحاتِ وَذَكَـرُوا اللَّهَ كَـشِيراً وَأَنْـتَصَـرُوا مِـنْ بَـغدِ ما ظُـلِمُوا﴾ .

ستل: ما هذا الذّكر الكثير؟ قال: «من سبّح تسبيح فساطمة الزّهـراء ، فـقد ذكـر اللّــه كثيراً»" .

وفي رواية: «من ذكر الله في السّرّ ، فقد ذكر اللّه كثيراً» <sup>٤</sup> .

قيل: هو استثناء للشّعراء المؤمنين الصّالحين ، الّذين يكثرون ذكر اللّه ، ويكون أكثر أشعارهم في التّوحيد والثّناء على اللّه تـعالى ، والحثّ عـلى طـاعته ، ولو قـالوا هـجواً ، أرادوا به الانتصار مـّن هجاهم من الكفّار ، ومكافاة هجاة المسلمين ، كحسّان بـن ثـابت<sup>°</sup>

١ و ٢ \_القمّي ٢: ١٢٥ . ٣ \_معاني الأخبار: ١٩٣ ، الحديث: ٥ ، عن أبي عبد اللَّه ﷺ ، مع تفاوت يسير . ٤ \_الكافي ٢: ١٠٥ . الحديث: ٢ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٥ \_حسّان بن ثابت بن المنذر الخزرجيّ الأنصاري. أبوالوليد: الصّحابيّ ، شـاعر النّـبي ﷺ. أدرك الجـاهلية ← ٩٠٠ الأصفيٰ/ج٢ وكعب بن مالك <sup>(</sup> وكعب بن زهير <sup>۲</sup> . <sup>۳</sup> وهذا معنى: "وانتصروا من بعد ما ظلموا" . ﴿ وَسَيَعْـلَمُ الَّذِينَ ظَلَـمُوا أَيَّ مُـنْقَلَبٍ يَـنْقَلِـبُونَ ﴾ في قراءتهم: «الَّذين ظـلموا آل محمّد حقّهم»<sup>ع</sup> .

٤\_جوامع الجامع: ٣٣٤ . عن أبي عبد الله ﷺ ؛ والقمّي ٢: ١٢٥ .

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ طس تِلْكَ آياتُ القُرْآنِ وَكِتابٍ مُبِينٍ ﴾ ﴿ هُدى وَبُشْرى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ الَّذِينَ يُبقِيعُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ يُبوقِنُونَ ﴾ . ﴿ الَّذِينَ يُبقِيعُونَ الصَّلاةَ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ يُبوقِنُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ لا يُـؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ زَيتَنتا لَهُمْ أَعْمالَـهُمْ فَـهُمْ يَـعْمَـهُونَ﴾ عـنها لا يدرون ما يتبعها .

﴿ أُولَـٰ بِنَكَ الَّذِينَ لَـهُمْ سُـوءُ العَذابِ وَهُـمْ فِـي الآخِـرَةِ هُـمُ الأَخْسَـرُونَ ﴾ . ﴿ وَإِنَّكَ لَـتُلَقَّى القُرْآنَ مِـنْ لَـدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ .

﴿ إِذْ قَالَ مُوسى لِأَهْلِهِ إِنِّي آنَسْتُ ناراً سَآتِيكُمْ مِنْها بِخَبَرٍ ﴾ أي: عـن حـال الطَّريق ، لأنه قد ضلّه ﴿ أَوْ آتِيكُمْ ﴾ منها ﴿ بِشِهابٍ قَـبَسٍ ﴾: شعلة نـار مقبوسة ، إن لم أظفر بهما لم أعدم أحدهما ؛ بناءً على ظاهر الأمر ، وثقةُ بالله ﴿ لَعَلَّكُمْ تَـصْطَلُونَ ﴾: رجاء

۱ ـ مابين المعقوفتين من «ب» .

أن تستدفئوا بها . قال: «إنَّه أصابهم برد شديد وريح وظلمة ، وجنَّهم اللَّيل» ` .

﴿ فَلَمَّا جاءَها نُودِيَ أَنْ بُـورِكَ صَنْ فِي النَّـارِ ﴾: من في مكان النَّـار ، وهو الوادي المقدس المذكور في طه ، والبقعة المباركة المذكورة في القصص . ﴿ وَمَنْ حَوْلَها ﴾: ومن حول مكانها ﴿ وَسُبْحانَ اللهِ رَبِّ العالمِينَ ﴾ من نمام ما نودي به ، لنلا يتوهم من سماع حول مكانها ﴿ وَلَتَعْجيب من عظمة ذلك الأمر .

إنا مُوسى إِنَّهُ أَنَا اللَّهُ العَـزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ ...

﴿ وَٱلْقِ عَصاكَ فَلَـمًا رَآها تَهْتَـزُّ ﴾: تتحرّك باضطراب ﴿كَأَنَّها جانُّ ﴾: حـيّة خـفيفة سريعة ﴿ وَلَى مُـدُبراً وَلَمْ يُعَـقَّبُ ﴾: ولم يرجع ؛ من عقّب المقاتل: إذا كرّ بعد ما فرّ .

المُوسى لا تَخفُ به من غيري القة بي ﴿ إِنِّي لا يَخافُ لَدَيَّ المَّرْسَلُونَ به .

﴿ إِلَّا مَسْ ظَـلَمَ ثُمَّ بَـدَّلَ حُسْناً بَـعْدَ سُـوءٍ فَـإِنَّي غَـفُورُ رَحِـيمُ ﴾ . قيل: فيه تعريض لموسى بوكزه القبطيّ<sup>ع</sup> .

﴿ وَأَدْخِـلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَـخَرُجْ بَيْضَاءَ مِـنْ غَيْرِ سُـوءٍ فِي تِسْـعِ آيـاتٍ ﴾ فـي جملتها أو معها . وقد مضى ذكر تـفصيلها <sup>0</sup> . ﴿ إِلَىٰ فِـرْعَوْنَ وَقَـوْمِهِ إِنَّــهُمْ كـانُوا قَـوْماً فاسِقِـينَ ﴾ .

﴿ فَلَمّا جاءَتُهُمْ آياتُنا مُبْصِرَةً ﴾: بيّنة ، كأنُها لاجتلائها للأبصار بحيث تكاد تـبصر نفسها لو كانت ممّا تبصر . وفي قراءة السّجّاد الجُلاء «مَبصَرة» أبفتح الميم ، أي: مكاناً يكثر فيه التّبصر . ﴿ قالُوا هـٰذا سِحْـرُ مُبِـينُ ﴾ .

﴿ وَجَحَدُوا بِسِها وَٱسْتَنِيْقَنَتْها أَنْفُسُهُمْ ظُبْلُماً ﴾ لانتفسهم ﴿ وَعُبْلُواً ﴾: ترفُعاً من الإيمان والانفياد ﴿ فَانْنَظْرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُنْفَسِدِينَ ﴾ هو الغرق في الدّنيا والحرق في

١ - القتمي ٢: ١٣٩ . عن أبي عبد الله . ٤ .
 ٢ - طه (٢٠): ٢٢ .
 ٣ - قصص (٢٨): ٣٠ .
 ٤ - البيضاوي ٤: ١٢٣ . الكشّاف ٣: ١٣٨ .
 ٥ - ذيل الآية: ١٠١ من سورة الإحراء .
 ٣ - مجمع البيان ٧ - ٨: ٢١٢ . عن الشجاد علية .

الأخرة .

﴿ وَلَـقَدُ آتَيْنَا دَارُودَ وَسُلَيْمَانَ عِلْماً وَقَالَا أَلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾: ففعلا شكراً له ما فعلا، وقالا: الحمد لله ﴿ الَّذِي فَضَّلنا عَلى كَثِيرٍ مِـنْ عِـبادِهِ المُـؤْمِنِينَ ﴾ يعمُ من لم يؤت علماً ، أو مثل علمهما .

﴿ وَوَرَتْ سُلَيْمانُ داوُودَى المُلْك والنَبوَة . قال: «وهو صبيّ يرعى الغنم» ﴿ وَقَالَ يَا أَيُّها النَاسُ عُـلَمْنا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينا مِنْ كُلَّ شَيءٍ ﴾ تسهيراً لنعمة الله وتسويهاً ؟ بها ، ودعاء للناس إلى التُصديق بذكر المعجزة . قال: «ليس في الآية "مِنْ وإنّما هي: وأوتينا كلّ شيء» أ. ﴿ إِنَّ هنذا لَـهُوَ الفَضْلُ المُبِينُ ﴾ ، قال: «يعني الملك والنّبوّة» أ.

ورد: nأعطي سليمان بن داود مع علمه ، معرفة المنطق بكلّ لسان ، ومعرفة اللّـغات ومنطق الطّير والبهانم والسّباع . وكان إذا شاهد الحروب تكلّم بالفارسيّة ، وإذا قعد لعمّاله وجنوده وأهل مملكته تكلّم بالرّوميّة ، وإذا خلا بنسانه تكلّم بالسّريانيّة والنّبطيّة ، وإذا قام في محرابه لمناجاة ربّه تكلّم بالعربيّة ، وإذا جلس للوفود والخصماء تكلّم بالعبرانيّة»<sup>7</sup> .

قال: «وأعطي مُلك مشارق الأرض ومغاربها ، فَمَلَكَ سبعمائة سنة وستَّة أشهر ، ملك أهل الدِّنيا كلُهم : من الجنّ والإنس والشَّياطين ، والدَّوابَ والطَّير والسَّباع ، وأُعطي علم كلَّ شيء ومنطق كلَّ شيء ، وفي زمانه صنعت الصَنانع العجيبة الَّتي سمع بـها النَّـاس ؛ وذلك قوله: "علَمنا منطق الطَير" . الآبة،"

> 1-الخاصي ٢ ٣٨٣، الحديث ٣ عن الحودين: ٢ في «ألف»: «تشميرا» ٢ ينوديه تبويها: رفع ذكره وعظمه المصباح المنير ٢ ٣٤٤ توه». ٤ يصائر الدرجات: ٣٤٣، الحديث: ٣، باب أنّ الأنمة بعرفون منطق الطير، عن أبي عبد الله يُرْد. ٥ جوامع الجامع. ٣٣٥، عن أبي عبد الله في . ٢ حالقتي ٢٠٣٩، عن أبي عبد الله في . ٧ حمجمع البيان ٢٠٨، ٢٦٤، عن أبي عبد الله في .

**۲ • ۹** 🗆 الأصفى / ج۲

وفي رواية: «أعطي داود وسليمان ما لم يُعْطَ أحدُ من أنبياء الله من الآيـات عُـلّمنا منطق الطُير ولأنَ لهما الحديد والصُّفَر من غير نار» الحديث . ويأتي تمامه في ص<sup>7</sup> إن شاء الله .

﴿وَحُشِـــرَ»: وجــمع ﴿ لِسُـلَيْمانَ جُــنُودُهُ مِـنَ الجِــنِّ وَالإِنْسِ وَالطَّــيْرِ فَـــهُمْ يُــوزَعُونَ»: يحبسون ليتلاحقوا ـ قال: «يحبس أوّلهم على آخرهم»؟ .

حَتَّى إذا أَتَوا عَلى وادِي النَّـمْلِ (القمّي: قعد على كرسيّه، وحملته الرّيح فمرّت) به على وادي النَّمل، وهو واد ينبت فيه الذّهب والفضّة، وقد وكَل به النَّـمل، وهو قـول الصّادق طيُّلا : «إنَّ للّه وادياً ينبت فيه الذّهب والفضّة، وقد حماه الله بأضعف خـلقه وهـو الصّادق طيُّلا : «إنَّ للّه وادياً ينبت فيه الذّهب والفضّة، وقد حماه الله بأضعف خـلقه وهـو السّادق طيُّلا : «إنَّ للّه وادياً ينبت فيه الذّهب والفضّة، وقد حماه الله بأضع الذّمل المالية وهـو قـول الصّادق طيُّلا : «إنَّ للّه وادياً ينبت فيه الذّهب والفضّة، وقد حماه الله بأضعف خلقه وهـو الصّادق طيُّلا : «إنَّ للّه وادياً ينبت فيه الذّهب والفضّة، وقد حماه الله بأضعف خلقه وهـو الصّادق طيُّلاً : «إنَّ لله وادياً ينبت فيه الذّهب والفضّة ، وقد حماه الله بأضعف خلقه وهـو النّهل ، لو رامته البَخاتيً عالمي الله بأله عليه» .

﴿ قَالَتْ نَعْلَةٌ يَا أَيَّها النَّـعْلُ أَدْخُـلُوا مَسَاكِنَـكُمْ لايَخْطِمَنَّـكُمْ سُلَيْمانُ وَجُــنُودُهُ وَهُـمْ لا يَـشْعُرُونَ ﴾ أنّهم يحطمونكم .

فَتَبَسَّمَ ضاحِكاً مِنْ قَوْلِها ﴾ . ورد: «إنّ الرّيح حملت صوت النّهلة إلى سليمان عليه السّلام وهو مارّ في الهواء ، والرّيح قد حملته ، فوقف وقال: عليّ بالنّملة ، فلمّا أُتي بها قال سليمان: يا أيّتها النّملة أما علمت <sup>7</sup> أنّي نبيّ الله ، وأنّي لا أظلم أحداً؟ قالت النّملة: بلى . قال سليمان: فلِمَ تحذّرينهم <sup>9</sup> ظلمي ، وقُلْتِ: "يا أيّها النّمل ادخلوا مساكنكم "؟! قالت النّملة: خشيتُ أن ينظروا إلى زينتك فيفتتنوا بها ، فيبعدوا عن الله عزّوجلَ ، ثمّ قالت النّملة:

> ١ ـ القمّي ٢: ١٢٦ . ٢ ـ لم نعثر عليه في سورة ص ، ولكن يوجد في سورة سبأ ، ذيل الآية: ١٠ . ٣ ـ القمّي ٢: ١٢٩ . عن أبي جعفر علمًا . ٤ ـ البّخاتيّ جمع البُخْت ـ بالضّمّ ــ: الإبل الخراسانيّة ، القاموس المحيط ١: ١٤٨ (بخت) . ٥ ـ القمّي ٢: ١٢٦ . ٩ ـ في «ألف»: «ما علمت» . ٧ ـ في المصدر: «حدَّرتهم» .

هل تدري لِمَ سُخُرَتْ لك الرّيح من بين سائر المملكة؟ قال سليمان: مالي بهذا علم ، قالت النّملة: يعني عزّ وجلٌ بذلك: لو سخّرت لك جميع المملكة كما سخّرت لك هذه الرّيح ؛ لكان زوالها من بين يديك كزوال الرّيح . فحينئذ تبسّم ضاحكاً من قولها» <sup>(</sup> .

﴿ وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْـكُرَ نِعْمَـتَكَ الَّتِـي أَنْـعَمْتَ عَـلَيَّ وَعَـلَىٰ والِـدَيَّ﴾: اجعلني أزع شكر نعمتك عندي . أي: أكفّه وارتبطه . بحيث لا ينفلت عنّي ولا أنفكّ عنه . وأدرج ذكر والديه تكثيراً للنّعمة . ﴿ وَأَنْ أَعْمَـلَ صَالِحاً تَرْضاهُ ﴾ تماماً للشّكر واستدامة <sup>٢</sup> للنّعمة ﴿ وَأَدْخِلْنِسي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبادِكَ الصّالِحِـينَ ﴾ في عدادهم في الجنّة .

﴿ وَ تَفَـقَّدَ الطَّيْرَ ﴾: وتعرّف الطّير فلم يجد فيها الهدهد ﴿ فَقَالَ ما لِيَ لا أَرَى الهُـدْهُـدَ أَمْ كانَ مِنَ الغائِـبِينَ ﴾ .

لَأُعَـذُبَنَمَـهُ عَذَاباً شَـدِيداً»: كَـنَتْف ريشـه ، أو جـعله مـع ضـدَه فـي قَـفَصٍ ﴿ أَوْ لَأَذْبَحَـنَّهُ ﴾ ليعتبر به أبناء جنسه ﴿ أَوْ لَيَأْتِـيَـنِّي بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾: بحجّة تبيّن عذره .

القمّي: وكان سليمان إذا قعد على كرسيّه جاءت جميع الطّير الّتي سخّرها اللّه عزّوجلّ له ، فتظلّ الكرسيّ والبساط بجميع من عليه عن الشّمس ، فغاب عنه الهدهد من بين الطّير ، فوقع الشّمس من موضعه في حجر سليمان ، فرفع رأسه وقال كما حكى اللّه عزّوجلّ ". ورد: «وإنّما غضب عليه لأنّه كان يدلّه على الماء» <sup>ع</sup>.

﴿ فَمَـكَتُ غَيْرَ بَعِـيدٍ ﴾: زماناً غير مديد ؛ يريد به الدّلالة على سرعة رجوعه ﴿ فَقَالَ أَحَطْتُ بِما لَمْ تُحِطْ بِـهِ ﴾ يعني حال سبأ . وفي مخاطبته إيّاه بذلك تنبيه على أنّه في أدنى خلق الله من أحاط علماً بما لم يحط به ، لتتحاقر إليه نفسه ، ويتصاغر لديه علمه ﴿ وَجِئْتُكَ

> ١ ـ عيون أخبار الرّضاعة ٢ : ٧٨ ، الباب: ٣٢ ، الحديث: ٨ . ٢ ـ في «ألف»: «استدانه». ٣ ـ القمّي ٢: ١٢٧ . ٤ ـ الكافي ١: ٢٢٦ ، الحديث: ٧ . عن الكاظم عليه .

۲•**۹**۰٦ ⊐ الأصفيٰ / ج۲

مِنْ سَبَأٍ بِنَبَأٍ يَـقِينِ ﴾ .

﴿ إِنِّي وَجَدْتُ أَمْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ ﴾ القمّي: هي بلقيس بنت شرح الحميريّة ` ، وقيل: بنت شراحيل بن مالك بن ريّان ` . ﴿ وَأُوتِسِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيءٍ ﴾ يحتاج إليه الملوك ﴿ وَلَها عَـرْشُ عَظِـيمٌ ﴾ .

﴿وَجَدْتُها وَقَوْمَها يَسْجُدُونَ لِلشَّـمْسِ مِـنْ دُونِ اللَّـهِ وَزَيَتَـنَ لَــهُمُ الشَّــيْطانُ أَعْمالَـهُمْ فَصَـدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ»: سبيل الحق والصواب ﴿فَهُمْ لا يَـهْتَدُونَ ﴾ .

﴿ أَلَا يَسْجُدُوا لِلَّهِ ﴾: فصدَهم ألَا يسجدوا ، أو زيّن لهم ألَّا يسجدوا ، أو لا يهتدون أن يسجدوا ؛ بزيادة لا ، كقوله تعالى: "مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ" . وعلى قراءة التّخفيف <sup>٤</sup> ، للتّنبية ، ويا للنّداء مناداه محذوف ، أي: ألا يا قوم اسجدوا ﴿ الَّذِي يُخْرِجُ الخَبْءَ فِي السَّحمُواتِ والأَرْضِ وَيَعْلَمُ ما تُخْفُونَ وَما تُعْلِنُونَ ﴾ . الخبء: ما خفي في غيره ، وإخراجه إظهاره ، وهو يعمّ إشراق الكواكب ، وإنزال الأمطار ، وإنبات النّبات ، بل الإنشاء والإبداع .

﴿ اللَّهُ لا إِلَـٰهَ إِلَّا هُـوَ رَبُّ العَـرْشِ العَظِيمِ ﴾ المشتمل على المخلوقات كلِّها .

قالَ سَنَنْظُرُ ﴾: سنتعرّف : من النّظر بمعنى التّأمّل ﴿ أُصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الكَاذِبِينَ ﴾ .

﴿ إِذْهَبْ بِـكِتابِي هَـٰذَا فَأَلَقِهُ إِلَيْـهِمْ ثُـمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾: تنحّ إلى مكان قريب تستوارى فيه ﴿ فَانْسَظُرْ ماذا يَرْجِعُونَ ﴾: ماذا يرجع بعضهم إلى بعض من القول .

القمّي: قال الهدهد: إنّها لفي حصن منيع . قال سليمان: ألق كتابي عـلى قـبّتها فـجاء الهدهد فألقى الكتاب في حجرها ، فارتاعت من ذلك ، وجمعت جنودها ، وقالت لهم كما

> ١ ـ القميّ ٢: ١٢٧ . ٢ ـ البيضاوي ٤: ١١٥ ؛ الكشّاف ٣: ١٤٤ . ٣ ـ الأعراف (٧): ١٢ . ٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٢١٦ .

الآية: ٢٩\_٢٢ ٣٤

حكى الله' . ﴿قَالَتُ ﴾ أي: بعد ما ألقى إليها ﴿ يا أَيُّها المَلَأُ إِنِّي أُلْقِيَ إِلَيَّ كِتَابٌ كَرِيمٌ ﴾ القمي: أي: مختوم ٢ . ورد: «كرم الكتاب ختمه» ٢ .

﴿ إِنَّهُ ﴾: إنّ الكتاب ﴿ مِنْ سُلَيْمانَ وَ إِنَّسَهُ ﴾: وإنّ المكتوب ﴿ بِسُسمِ اللَّبِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيم ﴾ .

﴿ أَلَا تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُّونِي مُسْلِمِينَ ﴾: مؤمنين منقادين .

قيل: هذا كلام في غاية الوجازة مع كمال الذّلالة عملى المقصود ، لاشتماله عملى البسملة الدّالة على ذات الصّانع وصفاته ، والنّهي عن التَرفّع الّذي هو أُمّ الرّذائل ، والأمر بالإسلام الجامع لأُمّهات الفضائل ، وليس الأمر فيه بالانقياد قبل إقامة الحجّة على رسالته ، حتّى يكون استدعاء للتّقليد ، فإنّ إلقاء الكتاب على تلك الحالة من أعظم الأدلّة <sup>ع</sup> .

﴿ قَالَتْ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ أَقْتُونِي فِي أَمْرِي ﴾: اذكروا ما تستصوبونه فيه ﴿ مَا كُنْتُ قَاطِعَةً أَمْراً حَتَّىٰ تَشْهَدُونِ ﴾: إلا بمحضركم ، كأنّها استعطفتهم بذلك ، ليمالئوها على الإجابة ﴿ قَالُوا نَحْنُ أُولُوا قُـوَةٍ ﴾ بالأجساد والعدد . ورد: «ما يكون أُولو قوّة إلا عشرة آلاف» <sup>٥</sup>. ﴿ وَأُولُوا بَـأُسٍ شَدِيدٍ ﴾: نَجْدة وشجاعة ﴿ وَالأَمْرُ إِلَيْكِ ﴾ موكول ﴿ فَانْظُرِي ماذا تَأْمُرِينَ ﴾ من المقاتلة والصّلح نطعك ونتبع رأيك .

﴿قَالَتْ إِنَّ المُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَـةً أَفْسَـدُوها﴾ بمنهب الأمـوال وتـخريب الدّيـار ﴿ وَجَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِـها أَذِلَـةً ﴾ بالإهانة والأسر ﴿ وَكَذَلِكَ يَقْعَلُونَ ﴾ القمّي: فقال اللّه تعالى:

"وكذلك يفعلون" ١.

< وَ إِنَّى صُرْسِلَةً إِلَيْهِمْ بِــهَدِيَّةٍ فَـناظِـرَةَ ﴾ قـال: «مـنتظرة» ` . ﴿ بِـــمَ يَـرْجِعُ المَرْسَلُونَ ﴾ من حاله ، حتّى أعمل بحسب ذلك .

القمّي: قالت: إن كان هذا نبيّاً من عند الله كما يدّعي ، فلا طاقة لنا به ، فإنّ الله عزّ وجلّ لا يُغْلَبُ ، ولكن سأبعث إليه بهديّة ، فإن كان مَلِكاً يميل إلى الدّنيا قَبِلَها . وعلمت " أنّه لا يقدر علينا ، فبعثت حُقَّة <sup>ع</sup> فيها جوهرة عظيمة ، وقالت للرّسول: قل له يثقب هذه الجوهرة بلا حديد ولانار ، فأتاه الرّسول بذلك ، فأمر سليمان بعض جنوده من الدّيدان ، فأخذ خيطاً في فمه ثمّ ثقبها وأخذ الخيط من الجانب الآخر <sup>6</sup>.

﴿ فَلَمّا جاءَ سُلَيْمانَ ﴾ أي: الرّسول وما أهدت إليه ﴿ قالَ أَتُمِدُّونَنِ بِمالٍ فَما آتانِيَ اللّٰهُ ﴾ من المُلْكِ والنّبوّة ، الّذي لا مزيد عليه ﴿ خَيْرٌ مِمّا آتاكُمْ ﴾ فلا حاجة لي إلى هديّتكم ، ولا وقع لها عندي ﴿ بَلْ أَنْتُمْ بِهَدِيَّتِكُمْ تَقْرَحُونَ ﴾ لأنّكم لا تعلمون إلا ظاهراً من الحياة الدياة .

﴿ إِرْجِعَ﴾ أيّها الرّسول ﴿ إِلَـنِهِمَ﴾: إلى بلقيس وقومها ﴿ فَلَنَأْتِـيَنَّهُمْ بِجُنُودٍ لا قِبَلَ لَهُمْ سِها»: لا طاقة لهم بمقاومتها ، ولا قدرة لهم على مقاتلتها ﴿ وَلَنُخْرِجَـنَّهُمْ مِنْها ﴾: من سبأ ﴿ أَذِلَّةً وَهُمْ صاغِرُونَ ﴾ . القمّي: فرجع اليها الرّسول ، فأخـبرها بـذلك وبـقوّة سـليمان ، فعَلِمَتْ أنّه لا محيص لها ، فخرجت وار تحلَتْ نحوَ سليمان <sup>7</sup> .

١ ـ القمّي ٢: ١٢٨ . ٢ ـ الاحتجاج ١: ٢٦٢ . ٣ ـ في المصدر: «وعلمنا» . ٤ ـ الحُقَّة: وعاءً صغير من خشب أو عاج أو غير ذلك ممّا يصلح أن يُنُحت منه . القاموس المحيط ٣: ٢٢٩ : لسان العرب ١٠: ٥٦ (حقق) . ٥ ـ القمّي ٢: ١٢٨ . ٦ ـ القمّي ٢: ١٢٨ . ﴿قالَ يا أَيُّهَا المَلَا أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِها قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾ . القمي: لمّا علم سليمان بإقبالها نحوه قال ذلك \ . قيل: أراد بذلك أن يريها بعض ما خصّه الله به من العجائب الدّالَة على عظيم القدرة ، وصدقه في دعوى النّبوّة ، ويختبر عقلها بعرفان عرشها بعد التّنكير \.

﴿قَالَ عِفْرِيتُ ﴾: خبيت مارد ﴿ مِنَ الْجِنَّ أَنَا آتِـيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقْدُومَ مِنْ صَقَامِكَ ﴾: مجلسك للحكومة . قيل: وكان يجلس إلى نصف النّهار " . ﴿ وَ إِنِّي عَـلَيْهِ ﴾: عملى حمله ﴿ لَـقَوِيُّ أَمِـينُ ﴾: لا أختزل منه شيئاً ولا أُبدَله ، القتي: قال سليمان: أُريد أسرع من ذلك <sup>3</sup> .

﴿ قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الكِتابِ ﴾: أصف بن برخيا ٥. ﴿ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ .

قال: «إنّ اسم اللّه الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً ، وإنّما كان عند آصف منها حرف واحد ، فتكلّم به ، فخسف بالأرض ما بينه وبين سرير بلقيس حتّى تناول السّرير بيده ، ثمّ عادت الأرض كما كانت أسرع من طرفة عين ؛ وعندنا نحن من الإسم الأعطم اثـنان وسبعون حرفاً ، وحرف عند اللّه استأثر به في علم الغيب عنده ، ولا حول ولا قوّة إلّا باللّه العليّ العظيم»<sup>7</sup> . وفي رواية: «إنّ الأرض طويت له»<sup>7</sup> .

ورد: «ولم يعجز سليمان عن معرفة ما عرف أصف ، لكنَّه أحبَّ أن يبعرَّف الجنَّ

١ ــالقمَي ٢: ١٢٨ . ٢ ــ ٣ ــالبيضاوي ٤: ١٢٧ . ٤ ــالقمّي ٢: ١٢٨ . ٥ ــ آصف بن برخيا: كان وزير سليمان وابن أُخته ، وكان صدّيقاً يعرف اسم اللّه الأعظم الّذي إذا دعي به أجــاب . عن اين عبّاس . مجمع البيان ٧ ــ ٨ : ٢٢٣ . عن اين عبّاس . مع تفاوت . ٢ ـ مجمع البيان ٢ ــ ٨ : ٢٢٣ ، عن أبي عبد اللّه عليّه .

**۹۱۰**⊡الأصفيٰ /ج۲

والإنس أنَّه الحجَّة من بعده» ` .

﴿ فَلَمّا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِنْدَهُ قَالَ هَـندا مِنْ فَصْلِ رَبِّي لِـيَبْلُوَنِـي أَأَشْـكُرُ أَمْ أَكْفُـرُ وَمَنْ شَـكَرَ فَإِنَّما يَشْـكُرُ لِنَفْسِهِ ﴾ لأنّه يستجلب به دوام النّعمة ومزيدها ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّـي غَنِيُّ ﴾ عن شكره ﴿كَرِيمُ ﴾ بالإنعام عليه ثانياً .

قالَ نَـكَرُوا لَها عَـرْشَها) بتغيير هيئته وشكله ﴿ نَـنْظُرْ أَتَـــهُتَدِي أَمْ تَكُـونُ مِـنَ الَّذِينَ لا يَهْـتَدُونَ ﴾ إلى معرفته .

﴿ فَلَمَّا جاءَتْ قِـيلَ أَهْكَذا عَـرْشُكِ قالَتْ كَأَنَّـهُ هُـوَ ﴾ ولم تقل: هو هو ، لاحتمال أن يكون مثله ، وذلك من كمال عقلها ﴿ وَأُوتِـينا العِلْمَ مِنْ قَبْلِـها وَكُنَّا مُسْلِمِـينَ ﴾ . قيل: هو من تمام كلامها ، كأنه من كمال عقلها ﴿ وَأُوتِـينا العِلْمَ مِنْ قَبْلِـها وَكُنَّا مُسْلِمِـينَ ﴾ . قيل: هو من تمام كلامها ، كأنها من كمال عقلها ﴿ وَأُوتِـينا العِلْمَ مِنْ قَبْلِـها وَكُنَّا مُسْلِمِـينَ ﴾ . قيل: هو من تمام كمال عقلها ﴿ وَأُوتِـينا العِلْمَ مِنْ قَبْلِـها وَكُنَّا مُسْلِمِـينَ ﴾ . قيل: هو من تمام كلامها ، كأنها ظنَت أنه أراد بذلك اختبار عقلها ، وإظهار معجزة لها ، فقالت: أوتينا العلم بكمال قدرة الله وصحة نبوتك ، قبل هذه الحالة ".

﴿ وَصَـدَّها ماكانَتْ تَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ أي: وصدَها عبادتها الشّمس عن التّقدّم إلى الإسلام ﴿ إِنَّها كانَتْ مِنْ قَوْمٍ كافِرِينَ ﴾: نشأت بين أظهر الكفّار .

﴿قِيلَ لَهَا أَدْخُلِي الصَّرْحَ»: القصر أو عرصة الدّار ﴿فَلَمّا رَأَتُهُ حَسِبَتُهُ لُسِجَّةً وُ وَكَشَفَتْ عَنْ ساقَيْها قالَ إِنَّهُ»: إنّ ما تظنّينه ماء ﴿ صَرْحٌ مُمَرَّدُ»: مملّس ﴿ مِنْ قَوارِيرَ»: من الزّجاج ﴿قالَتْ رَبَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ﴾ بعبادتي الشّمس ﴿ وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمانَ لِلَّهِ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ .

روي: «إنَّه أمر قبل قدومها فبنى قصر صحنه من زجاج أبيض ، وأجـرى مـن تـحته الماء ، وألقى فيه من حيوانات البحر ، ووضع سريره في صدره فجلس عليه ، فلمّا أبصرته ظنّت ماءً راكداً ، فكشفت عن ساقيها»<sup>٣</sup> .

١ ـ تحف العقول: ٤٧٨ ؛ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٢٢٥ ، عن الهادي ﷺ ، في أجوبته عن مسائل يحيى بن أكثم . ٢ ـ البيضاوي ٤: ١١٧ . ٣ ـ الكشّاف ٣: ١٥٠ : البيضاوي ٤: ١١٨ . والقمّي: قد أمر أن يتّخذ لها بيتاً من قوارير . ووضعه على الماء . ثمّ "قيل لها: ادخلي الصّرح" . فظنّت أنّه ماء . فرفعت ثوبها وأبدت ساقيها . فإذا عليها شعر كشير . فتزوّجها سليمان . وقال للشّياطين: اتّخذوا لها شيئاً يذهب هذا الشّعر عنها . فعملوا الحمّامات وطبخوا النُورة' .

﴿وَلَـقَدْ أَرْسَـلْنَا إِلَىٰ ثَـمُودَ أَخـاهُمْ صالِحاً أَنِ أَعْـبُدُوا اللَّـهَ فَـإِذَا هُــمْ فَـرِيقَانِ يَخْتَصِـمُونَ ﴾ . قال: «يقول: مصدق ومكذّب ، قال الكافرون منهم: أتشهدون أنّ صالحاً مرسل من ربّه؟ قال المؤمنون: إنّا بالَذي أُرسل به مؤمنون ` ، قال الكافرون منهم: ''إنّا بالّذي آمَنْتُمْ بِهِ كافِرون '''» <sup>\$</sup> .

﴿قَالَ يَا قَوْمٍ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الحَسَنَةِ ﴾ القمي: إنّهم سألوه قبل أن يأتيهم النّاقة أن يأتيهم بعداب أليم . فأرادوا بذلك امتحانه! فقال: "يا قوم لم تستعجلون بالسّيّئة قبل الحسنة" يقول: بالعذاب قبل الرّحمة " وقيل: كانوا يقولون: إن صدق إيعاده تُبْنا ؛ فالحسنة التوبة " . ﴿لَوْلا تَسْتَغْفِرُونَ اللّهَ ﴾ قبل نزوله ﴿ لَعَلّكُمْ تُمْرَحَمُونَ ﴾ بقبولها ، فإنّها لا تقبل حيننذ .

﴿قَالُوا أَطَّيَّرُنَا بِكَ وَبِمَنْ مَعَكَ﴾: تشأَمنا إذ تتابعت علينا الشّدائـد. وأوقـع بـيننا الافتراق منذ اخترعتم دينكم . القمّي: أصابهم جوع شديد<sup>٧</sup> . ﴿قَالَ طَائِرُكُمْ عِـنْدَ اللَّـهِ﴾

۹۱۲ تالأصفي / ج۲

القمّي: يقول: خيركم وشرّكم من عند الله ﴿ بَــلْ أَنْــتُمْ قَوْمٌ تُسفَتَنُونَ ﴾: تختبرون بتعاقب السّرّاء والضّرّاء .

وَكَانَ فِي الْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ ﴾: نفر ﴿ يُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ وَلا يُصْلِحُونَ ﴾: شأنهم الإفساد الخالص عن شوب الصّلاح . القمي: كانوا يعملون في الأرض بالمعاصى .

﴿قَالُوا ﴾: قَالَ بعضهم لبعض ﴿ تَقَاسَمُوا بِاللَّهِ ﴾: تحالفوا ﴿ لَـنُبَيِّتَـنَّهُ وَأَهْلَهُ ﴾: لنباغتن " صالحاً وأهله ليلاً ﴿ ثُـمَّ لَنَقُولَنَّ لِموَلِيَّهِ ﴾: لوليَ دمه ﴿ ما شَهِدْنا مَـهْلِكَ أَهْلِهِ ﴾ فـضلاً أن تولّينا إهلاكهم ﴿ وَ إِناً لَصادِقُونَ ﴾: ونحلف إنّا لصادقون ، أو يعنون نُوَرَي . كذا قيل <sup>1</sup> .

﴿وَمَكَرُوا مَكْراً﴾ بهذه المواضعة ﴿وَمَكَرْنَا مَكُراً﴾ بأن جـعلناها سـبباً لإهـلاكـهم ﴿وَهُـمْ لا يَسْتُعُبرُونَ﴾ .

القمّي: فأتوا صالحاً ليلاً ليقتلوه ، وعند صالح ملائكة يحرسونه ، فلمّا أتموه قماتلتهم الملائكة في دار صالح رجماً بالحجارة ، فأصبحوا في داره مقتّلين<sup>6</sup> ، وأخذت قومه الرّجفة "فأصبحوا في دارِهِمْ جائِمينَ"<sup>7</sup> .

﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ مَكْرِهِمْ أَنَّا دَمَّرْنِاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ .

﴿فَتِلْكَ بُـيُوتُهُمْ خَاوِيَةً﴾: خَالية أو ساقطة منهدمة ﴿بِمَا ظَلَمُوا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَــةً لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾ .

﴿ وَأَنْجَيْنَا الَّذِينَ آمَـنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ .

﴿ وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ خبتها ، أو يبصرها بعضكم

١ و ٢ - القمّي ٢: ١٣٢ . ٣ - من البغتة وهو الفجأة ، جاء بغتة ، أي: فجأة على غرّة . المصباح المنير ١: ٧١ (بغت) . ٤ - البيضاوي ٤: ١١٨ . ٥ - في «ألف»: «مقتولين» . ٦ - القمّي ٢: ١٣٢ . والآية في سورة الأعراف (٧): ٨٧ .

من بعض ، وكانوا يعلنون .

﴿ أَئِـنَّكُمْ لَتَمَاتُونَ الرِّجالَ شَــهُوَةً مِنْ دُونِ النِّساءِ ﴾ اللاتي خُلِقنَ لذلك ﴿ بَــلْ أَنْتُــمْ قَـوْمُ تَـجْهَلُونَ ﴾: سفهاء .

﴿ فَما كَانَ جَوابَ قَـوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لُوطٍ مِـنْ قَـرْيَتِكُمْ إِنَّـــهُمْ أَنــاسُ يَـتَطَهَّرُونَ ﴾: يتنزُهون عن أفعالنا .

﴿ فَأَنْجَيْناهُ وَأَهْلَهُ إِلّا آمْرَأَتَهُ قَـدَّرْناها مِنَ الغابِرِينَ ﴾: الباقين في العذاب . ﴿ وَأَمْطَرْنا عَلَيْهِمْ مَطَراً فَساءَ مَطَرُ المُـنْدَرِيـنَ ﴾ .

﴿ قُــلِ الحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامُ عَلَىٰ عِـبادِهِ الَّذِينَ أَصْطَفَىٰٓ﴾ قال: «هم آل محمّد عــليهم السّلام»' ـ ﴿ أَللَّهُ خَيْرُ أَمَّا يُــشْرِكُونَ ﴾ ـ إلزام لهم وتهكّم بهم وتسفيه لرأيهم .

﴿ أُمَّنْ ﴾: بل أمن ﴿ خَلَقَ الشَّمنُواتِ وَالأَرْضَ وَأَنْنَزَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّماءِ ماءً فَأَنْبَتْنا بِهِ حَدائِقَ ذاتَ بَهْجَةٍ ﴾ . عدل به عن الغيبة إلى التّكلَم ، لتأكيد اختصاص الفعل بذاته .

﴿ماكانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَها﴾: شجر الحدائق ﴿ أَإِلَـٰهُ مَعَ اللَّهِ بَــلْ هُــمْ قَــوْمُ يَـعْدِلُـونَ﴾ عن الحقّ ، وهو التّوحيد .

﴿ أُمَّـنْ جَـعَلَ الأَرْضَ قَـراراً وَجَـعَلَ خِلالَها أَنتْهاراً وَجَـعَلَ لَـها رَواسِيَ»: جبالاً ﴿ وَجَـعَلَ بَـيْنَ البَحْـرَيْنِ»: العذب والمالح ﴿ حاجِـزاً»: برزخاً ، وقد مرّ بيانه فـي سـورة الفرقان ٢ . ﴿ أَإِلـٰهُ مَـعَ اللَّهِ بَـلْ أَكْثَرُهُـمْ لا يَـعْلَمُـونَ ﴾ .

﴿ أُمَّسْ يُجِيبُ المَضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْثِيفُ الشُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الأَرْضِ ﴾: خلفاء فيها ، بأن ورثكم سكناها والتصرّف فيها ممّن كان قبلكم . كذا قيل<sup>٣</sup> . ﴿ أَإِلَـٰهُ مَــعَ اللَّهِ ﴾الَّذي حفّكم بهذه النّعم ﴿قَلِـيلاً ما تَذَكَّـرُونَ ﴾ .

> ۱\_جوامع الجامع: ۳۳۹ ، عنهم، التي ؛ القمّي ۲: ۱۲۹ . ۲\_ذيل الآيات: ۵۳ \_ ٥٤ . ۳\_البيضاوي ٤: ۱۱۹ ؛ الكشّاف ٣: ١٥٥ .

**۹۱٤** تالأصفي / ج ۲

﴿ أُمَّنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُماتِ البَرَّ وَالبَحْرِ ﴾ بالنّجوم وغيرها ﴿ وَمَنْ يُرْسِلُ اللَّهِ ﴾ أُمَّنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُماتِ البَرِّ وَالبَحْرِ ﴾ بالنّجوم وغيرها ﴿ وَمَنْ يُرْسِلُ اللَّهِ ﴾ يقدر على شيء من ذلك الرِّياحَ بُشُراً بَيْنَ يَدَيُ رَحْمَتِهِ ﴾ يعني المطر ﴿ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ ﴾ يقدر على شيء من ذلك ﴿ تَعالَى اللَّهُ عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

﴿ أُمَّــنْ يَـبْدَوُأُ الْخَلْقَ ثُــمَّ يُعِـيدُهُ وَمَــنْ يَرَزُقُـكُمْ مِـنَ السَّماءِ وَالأَرْضِ ﴾ بأسباب سماويّة وأرضيّة ﴿ أَإِلَـٰهُ مَـعَ اللَّهِ ﴾ يفعل ذلك ﴿ قُـلُ هاتُوا بُرْهانَـكُمْ ﴾ على شيء من ذلك ﴿ إِنْ كُنْــتُمْ صادِقِـينَ ﴾ في إشراككم .

< قُـلْ لا يَعْـلَمُ مَنْ فِـي الشَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ الغَـيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَـشْعُرُونَ أَيّسانَ يُبْـعَثُونَ ﴾ .

﴿ بَلِ أَذَارَكَ ﴾: تنابع حتَّى استحكم ﴿عِلْمُهُمْ فِي الآخِرَةِ ﴾ القمّي: يقول: علموا بعد ما كانوا جهلوا في الدِّنيا ` . ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكَّ مِنْـها ﴾: في حيرة ﴿ بَـلْ هُمْ مِـنْـها عَــمُونَ ﴾ لاختلال بصيرتهم . قيل: الاضرابات الثَّلاث تنزيل لأحوالهم ` .

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَإِذَا كُنَا تُراباً وَآباؤُنا أَإِنَّا لَمُحْرَجُونَ من الأجداث . أو من الفناء إلى الحياة .

﴿ لَقَـدْ وُعِدْنا هَـذا نَـحْنُ وَآباؤُنا مِـنْ قَـبْلُ﴾: قـبل هـذا ﴿ إِنْ هـُــذا إِلَّا أَســاطِـيرُ الأَوَّلِـينَ﴾: أكاذيبهم الّتي هي كالأسمار" .

قُـلْ سِسيرُوا فِسي الأَرْضِ فَـانْـظُرُوا كَـيْفَ كَـانَ عَـاقِبَةُ المُـجْرِمِـينَ ﴾ تبهديد
 وتخويف .

﴿ وَلا تَحْزَنْ عَلَـيْهِمْ وَلا تَـكُنْ فِي ضَـيْقٍ مِمّا يَمْـكُرُونَ ﴾ فإنّ الله يعصمك منهم . ﴿ وَيَسَقُولُونَ مَتىٰ هـٰذا الوَعْـدُ ﴾: العذاب الموعود ﴿ إِنْ كُـنْتُمْ صادِقِـينَ ﴾ .

> ١ ــ القمّي ٢: ١٣٢ . ٢ ــ الكشّاف ٣: ١٥٧ : البيضاوي ٤: ١٢٠ . ٣ ــ الأسمار جمع السَّمَر : الحديث في اللَّيل . القاموس المحيط ٢: ٥٣ (سمر) .

< قُـلْ عَسىٰ أَنْ يَـكُونَ رَدِفَ لَـكُمْ ﴾: تبعكم ولحقكم ﴿ بَعْـضُ الَّذِي تَـسْتَعْجِلُونَ ﴾ قيل: هو عذاب يوم بدر ` .

﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو فَحَثْلٍ عَلَى النَّاسِ ﴾ بتأخيره عقبوتهم لعلَّهم يرجعون ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَشْـكُرُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُـكِنُّ صُمدُورُهُمْ ﴾: ما تخفيه ﴿ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ .

﴿وَمَا مِنْ عَائِـبَةٍ﴾: خافية ﴿فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِلَّا فِي كِـتَابٍ مُـبِينٍ﴾: «فـي أَمَّ الكتاب» . كذا ورد<sup>"</sup> .

﴿ إِنَّ هَـٰذَا القُرْآنَ يَقُـصُّ عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِـيلَ أَكْشَـرَ الَّـذِي هُــــمْ فِـــيهِ يَـخْتَـلِفُونَ ﴾ كالتشبيه والتنزيه ، وأحوال الجنّة والنّار ، وعزير والمسيح .

- وَإِنَّهُ لَهُدى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .
- ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ بِحُـكْمِهِ وَهُـوَ الْعَزِيزُ الْعَلِـيمُ ﴾ .

﴿ فَتَوَكَّـلُ عَلَى اللَّهِ ﴾ ولا تبال بمعاداتهم ﴿ إِنَّكَ عَلَى الحَـقِّ المُبِينِ ﴾ وصاحب الحقّ حقيق بالوثوق بحفظ الله ونصرته .

﴿ إِنَّكَ لا تُسْمِعُ المَوْتَىٰ وَلا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعاءَ إِذا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ﴾ .

﴿ وَمَا أَنْتَ بِـهادِي العُـمْيِ عَنْ ضَلالَتِهِمْ ﴾ شبّهوا بالموتى والصّمّ والعمي ، لعـدم انتفاعهم بما يتلى عليهم ﴿ إِنْ تُسْمِـعُ إِلّا مَنْ يُـؤْمِنُ بِآياتِنا ﴾: من هو في علم الله كـذلك ﴿ فَهُمْ مُسْلِـمُونَ ﴾: مخلصون .

﴿ وَ إِذَا وَقَعَ القَوْلُ عَلَيْهِمْ ﴾ «وهو ما وعدوا به من الرجعة عـند قـيام المـهديّ» كـذا ورد ٢ . ﴿ أَخْرَجْنا لَهُمْ دابَّةً مِنَ الأَرْضِ ﴾ «وهو أمير المؤمنين صلوات الله عليه حين يكرّ» .

١ \_الكشّاف ٣: ١٥٨ ؛ البيضاوي ٤: ١٢١ . ٢ \_الكافي ١: ٢٢٦ ، ذيل الحديث: ٧ ، عن الكاظمﷺ . ٣ \_ تأويل الآيات الظّاهرة: ٤٠٠ ، عن أميرالمؤمنينﷺ؛ مجمع البيان ٧ \_ ٨: ٢٣٤؛ جوامع الجامع: ٣٤١ ، ورد ﴾

٩١٦ الأصفيٰ /ج ٢

كذا ورد في أخبار 'كثيرة **' ﴿ تُمكَلِّمُهُمُ أَنَّ النَّاسَ كانُوا بِآياتِنا لا يُوقِنُونَ ﴾ . قال: «كلم الله من قرأ تكلمهم يعني بالتَخفيف . قال: ولكن تكلّمهم بالتَشديد» " . قال: «والله ما لها ذنَب وإنَّ لها لَلِحْيَةٌ» <sup>ع</sup> .** 

وقال: «معها خاتم سليمان وعصا موسى . يضع الخاتم على وجه كلَّ مؤمن فينطبع فيه: هذا مؤمن حقَّاً ، ويضعه على وجه كلَّ كافر فيكتب: هذا كافر حقًاً . قال: وذلك بعد طبلوع الشَّمس من مغربها ، فعند ذلك ترفع التَّوبة ، فلا تقبل توبة ولا عمل يرفع "ولا يَـنْفَعُ نَـفْساً إيمانُها لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ في إِيمَانِهَا خَيَراً "ه".

﴿وَيَـوْمَ نَحْـشُرُ مِنْ كُـلَّ أُمَّـةٍ فَوْجاً﴾ قال: «يعني يوم الرّجعة» ٢. ﴿ مِمَّنْ يُـكُـذِّبُ بِآياتِنا﴾ . قال: «الآيات أميرالمؤمنين والأئمة ﷺ ٣٠ . ﴿ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾: يحبس أوّلهم على آخرهم ليتلاحقوا .

حَتّى إذا جاؤوا إلى المحشر ﴿قالَ أَكَـذَبْتُمْ بِآياتِي وَلَمْ تُحِـيطُوا بِـها عِلْماً أَمّاذا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . تبكيت لهم ، إذ لم يفعلوا غير التّكذيب .

﴿ وَوَقَـعَ الْقُوْلُ عَلَيْهِمْ﴾: حلّ بهم العذاب الموعود ﴿ بِما ظَلَمُوا ﴾: بسـبب ظـلمهم ، وهو التّكذيب بآيات الله ﴿ فَهُـمْ لا يَـنْطِقُونَ ﴾ باعتذار ؛ لشغلهم بالعذاب .

من آل محمد انتشار .
 ١ - الكافي ١: ١٩٨ . الحديث : ٣ : القمي ٢: ١٣٠ : مختصر بصائر الدرجات : ٤٢ ـ ٤٣ و ٢٠٩ : مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٢٣٤ .
 ٢ - في ٥ ب » زيادة : ٥ غير معتبرة » .
 ٣ - جوامع الجامع : ٢٤٢ . عن أبي جعفر متية .
 ٣ - جوامع الجامع : ٢٢٩ . عن أبي جعفر متية .
 ٣ - جوامع البيان ٧ ـ ٨ : ٢٢٤ . عن أمير المؤمنين عيّة .
 ٥ - الأنعام (٦): ١٨٨ . الباب : ٧ - ٨ : تلقمي ٢ : ٢٢٠ .
 ٢ - كمال الدين ٢ : ٢٢٥ . الباب : ٧ - ٨ : يل الحديث الطويل : ١ . عن أمير المؤمنين تيتي .
 ٢ - كمال الدين ٢ : ٢٢٥ . الباب : ٧ - ٨ : يل الحديث الطويل : ١ . عن أمير المؤمنين تيتي .
 ٨ - القمي ٢ : ٢٣ و ٢٢٠ : مختصر بصائر الدرجات : ٢٢ ، عن أبي عبد الله عتي بالمضمون .
 ٨ - القمي ٢ : ٢٣٠ : ٢ : مختصر بصائر الدرجات : ٢٢ ، عن أبي عبد الله عتي بالمضمون .

الجزء التاسع عشر / النَّمل 🗆 ٩١٧

قال: «والدليل على أنَّ هذا في الرّجعة ، قوله: "وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ فَوجاً" فقيل: إنّ العامّة تزعم: أنّه يوم القيامة ، فقال: فيحشر اللّه عزّوجلّ يوم القيامة من كلّ أُمّة فوجاً ، ويدع الباقين؟! لا ، ولكنّه في الرّجعة . وأمّا آية القيامة فهي "وَحَشَر ناهُمْ فَـلَمْ نُـغَادِرْ مِـنْهُمْ أَحَداً"!» .

و ورد: «ليس أحد من المؤمنين قتل إلاّ ويرجع حتّى يموت ، ولا يرجع إلاّ مَنْ محض الإيمان محضاً ، ومَنْ محض الكفر محضاً»<sup>٣</sup> . وفي رواية: «فلا يدعون وتراً لآل مـحمّد إلاّ قتلوه»<sup>٤</sup> .

﴿ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَـلْنَا اللَّـيْلَ لِـيَسْكُنُوا فِـيهِ ﴾ بالنّوم والقرار ﴿ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً ﴾ أصله ليبصر وافيه ، فبولغ فيه بجعل الإبصار حالاً من أحواله المجبول عليها ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآياتٍ لِقَوْمٍ يُـؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَيَوْمَ يُسْنَفَخُ فِي الصَّورِ ﴾ روي: «إنّه قرن من نور التقمه إسرافيل»<sup>6</sup> . ﴿ فَفَزِعَ مَنْ فِي السَّمـٰواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ ﴾ من الهول . وعبَر عنه بالماضي لتحقّق وقوعه ﴿ إِلّا مَنْ سَاءَ اللَّهُ ﴾ أن لا يفزع . بأن يثبت قلبه ﴿ وَكُـلٌّ أَتَوْهُ داخِرِينَ ﴾: صاغرين .

﴿وَتَرَى الجِبالَ تَحْسَبُها جامِدَةً ﴾: ثابتة في مكانها ﴿وَهِيَ تَـمُرُّ مَـرَّ السَّحابِ ﴾ في السّرعة . قيل: وذلك لأنّ الأجرام الكبار إذا تـحرّكت فـي سـمت واحـد لا تكـاد تـبين<sup>7</sup> حركتها<sup>v</sup> . ﴿صُـنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتَقَـنَ كُـلَّ شَيءٍ ﴾: أحكم خلقه وسوّاه على ما ينبغي ﴿إِنَّهُ

۱\_الکهف (۱۸): ٤٧ .

٢ ـ القتمي ٢: ١٣٠ ؛ مختصر بصائر الدّرجات: ٤٣ ، عن أبي عبد اللّه مَنْيَة . ٣ ـ المصدر: ١٣١ ؛ مختصر بصائر الدرجات: ٤٣ ، عن أبي عبد اللّه عَنْية . ٤ ـ الكافي ٨: ٢٠٦ ، الحديث: ٢٠٥ ؛ العيّاشي ٢: ٢٨١ ، الحديث: ٢٠ ، عن أبي عبد اللّه عَنْية . ٥ ـ تفسير القرآن العظيم (لابن كثير) ٣: ١١٢ ، ذيل الآية: ٩٩ من سورة الكهف . ٣ ـ في «ب»: «تتبيّن» . ٧ ـ البيضاوي ٤: ١٢٢.

خَبِيرٌ بِما تَفْعَلُونَ ﴾ .

﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَـيْرُ مِنْهَا وَهُمْ مِنْ فَزَعٍ يَوْمَــئِذٍ آمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَمَنْ جاءَ بِالشَّيِّنَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُمُمْ فِي النَّارِ ﴾: فكبّوا على وجوههم.

قال: «الحسنة معرفة الولاية وحبّنا أهل البيت، والسّيّنة إنكار الولاية وبـغضنا أهـل البيت» . ﴿ هَـلْ تُـجْزَوْنَ إِلّا ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

إِنَّما أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَـٰذِهِ البَلْدَةِ الَّذِي حَـرَّمَها ﴾ . ورد: «إِنَّ قريشاً لمَا هدموا الكعبة وجدوا في قواعده حجراً فيه كتاب لم يحسنوا قراءته ، حتّى دعوا رجلاً فقرأه ، فإذا فيه: أنا الله ذو بكّة ، حرّمتُها يوم خلقت السّماوات والأرض ، ووضعتُها بين هذين الجبلين ، وحففتُها بسبعة أملاك حفاً» .

وقال النّبيّ يَنْتَخْلُنُهُ : «ألا إنّ الله حرّم مكّة يوم خلق السّماوات والأرض . فهي حرام بحرام الله إلى يوم القيامة . لا ينفر صيدها . ولا يعضد شجرها . ولا يختلى خلاها . ولا تحلّ لقطتها إلّا لمنشدٍ " . فقال العبّاس : يا رسول الله إلا الإذخِر فإنّه للقبر والبيوت؟ فقال رسول الله يَنْتَخْلُنُهُ : إلّا الإذخر» <sup>4</sup> . ﴿ وَلَهُ كُلُّ شَيءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المَسْلِمِينَ ﴾ : المنقادين .

﴿ وَأَنْ أَتْلُوَ الْقُرْآنَ فَـمَنِ أَهْتَدَىٰ ﴾ باتُباعه إيّاي في ذلك ﴿ فَإِنَّما يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ ﴾: فإنّ منافعه عائدة إليه ﴿ وَمَنْ ضَلَّ ﴾ بمخالفتي ﴿ فَقُلْ إِنَّما أَنَا مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ فلا عليّ من وبال ضلالته شيء . إذ ما على الرّسول إلّا البلاغ . وقد بلّغت .

﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ على نعمة النَّبوَّة ، وعلى ما عـلَمني ربِّي ووفَّـقني للـعمل بــه

١ ــ الكافي ١: ١٨٥ ، الحديث: ١٤ ، عن أبي عبد اللَّمَعَنِّج . ٢ ــ الكافي ٤: ٢٢٥ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّمَعَنِّج . ٣ ــ نَشَدَ الضَّالَة: طَلَبَها وعرَفها . القاموس المحيط ١: ٣٥٤ (نشد) . ٤ ــ الكافي ٤: ٢٢٦ ، ذيل الحديث: ٣ ، عن أبي عبد اللَّمَنَثِّج . الجزء العشرون / النَّمل 🗆 ۹۱۹

﴿ سَيُرِيكُمْ آياتِ فِ إذا رجعتم إلى الدُنيا ورجعوا ﴿ فَتَعْرِفُونَها ﴾: فتعرفون أنّها آيات اللّه ، حين لا تنفعكم المعرفة .

قال: «الآيات أمير المؤمنين والأئمّة صلوات الله عليهم ، إذا رجعوا إلى الدّنيا يعرفهم أعداؤهم إذا رأوهم في الدّنيا . وقال أمير المؤمنين ﷺ : والله ما لله آية أكبر منّي» ٢ . ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغافِـلِ عَمّا تَعْمَلُونَ ﴾ .

## **سورة القصص** [مكَيَّة . وهي ثمان وثمانون آية]<sup>(</sup>

يسم الله الرحمن الرحيم

﴿ طَسَّمْ ﴾ .

- تِلْكَ آياتُ الكِتابِ المُبِينِ
- ﴿ نَتْلُو عَلَيْكَ مِنْ نَبَأَ مُوسى وَفِرْعَوْنَ بِالحَقِّ لِقَوْمٍ يُـؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلا فِي الأَرْضِ ﴾: أرض مصر ﴿ وَجَعَلَ أَهْلَها شِيَعاً ﴾: فرقاً يشيعون ﴿ يَسْتَضْعِفُ طائِفَةً مِنْهُمْ ﴾ وهم بنو إسرائيل ﴿ يُـذَبِّحُ أَبْناءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِساءَهُمْ ﴾ وذلك لأنّ كاهناً قال له: يولَدُ مولودٌ في بني إسرائيل يَذْهَبُ مُلْكُك عـلى يـده . ﴿ إِنَّـهُ كـانَ مِـنَ المُـفْسِدِينَ ﴾ .

﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ ﴾ : نتفضل ﴿ عَلَى الَّذِينَ اَسْتَـضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَـجَعَلَـهُمْ أَنِــقَةً وَنَجْعَلَهُمُ الوارِثِـينَ ﴾ .

﴿ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ ﴾: نسلُطهم فيها ﴿ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهامانَ وَجُنُودَهُما مِنْهُمْ ماكانُوا يَحْذَرُونَ ﴾ من ذهاب مُلْكهم وهلاكهم . قال: «هم آل محمّد ، يبعث الله مهديّهم بعد

الآية: ٧ ــ ١٠

جهدهم : فَيْعِزُّهُمْ وِيذَلَّ عدوَهم» .

أقول: يعني في الباطن والتَّأويل ، وكذا كلَّ ما في معناه من الأخبار <sup>7</sup> .

﴿ وَأَوْحَيْنا إِلَى أَمِّ مُوسىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ ﴾ ما أمكنك إخفاؤه ﴿ فَإِذا خِفْتِ عَلَيْهِ ﴾ الصوت ﴿ فَأَلْقِمِهِ فِي اليَمِّ ﴾: في النّيل ﴿ وَلا تَخافِي ﴾ عليه ضيعة ولا سدّة ﴿ وَلا تَخْـزَنِي ﴾ لفراقه ﴿ إِنّا رادُّوهُ إِلَيْكِ وَجاعِلُوهُ مِنَ المُرْسَلِمينَ ﴾ .

﴿ فَالْتَقَطَّهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِمَيْكُونَ لَهُمْ عَدُوّاً وَحَـزَناً ﴾ . تعليل لالتقاطهم إيّاه ، بـما هـو عاقبته ومؤداد ، تشبيهاً لد بالغرض الحامل عليه . ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهامانَ وَجُـنُودَهُما كـانُوا خاطِئِمينَ ﴾ .

﴿ وَقَالَتِ أَمْرَأَةُ فِرْعَوْنَ ﴾ أي: لفرعون حين أخرجته من التّابوت: ﴿ قُـرَّةً عَيْنِ لِــي وَلَكَ ﴾ عن ابن عبّاس: «قال فرعون: قرّة عين لك ، فأمّا لي فلا . قال: قال رسول اللّهُ تَيَكُوْنُهُ: والّذي يُحْلف " به لو أقرّ فرعون بأن يكون له قرّة عين كما أقرّت امرأته ، لهداه اللّه به كـما هداها ، ولكنّه أبي للشّقاء الذي كتب الله عليه» <sup>4</sup> . ﴿ لا تَقْتُلُوهُ عَسىٰ أَنْ يَسْفَعَنا ﴾ فإنّ فيه مخايل <sup>6</sup> اليُمْن ودلائل النّفع ﴿ أَوْ نَسَتَّخِذَهُ وَلَداً ﴾: نتبنّاه ، فإنّه أهل له ﴿ وَهُمْ لا يَسْفُرُونَ ﴾ أنّه الذي ذهاب ملكهم على يديه .

﴿ وَأَصْبَحَ فُمُوادُ أَمَّ مُوسى فارِغاً ﴾: صِفْراً من العقل ، لما دهمها ٢من الخوف والحيرة ﴿ إِنْ كَادَتْ لَسَّبْدِي بِـــم ﴾: إنّها كادت لتظهر بأمر د وقصّته . قال: «كادت تــخبر بـخبر ه أو تموت ، ثمّ حفظت نفسها»^ . ﴿ لَوْلَا أَنْ رَبَطْنا عَلَى قَلْبِها ﴾ بالصّبر والثّبات ﴿ لِتَكُونَ مِـنَ

**۹۲۲** تا الأصفي / ج ۲

المُوْمِنِينَ ﴾: من المصدِّقين بوعد الله ، والواثقين بحفظه .

قال: «فلمًا خافت عليه الصّوت أوحى الله إليها أن اعملي التّابوت ثمّ اجعليه فيه ، ثمّ أخرجيه ليلاً فاطرحيه في نيل مصر ، فوضعته في التّابوت ثمّ دفعته في اليمّ ، فجعل يرجع إليها وجعلت تدفعه في الغَمُر ` ، وأنّ الرّبح ضربته فانطلقت به ، فلمّا رأته قد ذهب به الماء همّت أن تَصيحَ ، فربط الله على قلبها» ` .

﴿وَقَالَتْ لِأُخْتِبِ قُصِّيهِ﴾: اتّبعي أثَره وتتبّعي خبرَه ﴿فَبَصُرَتْ بِهِ عَـنْ جُـنُبٍ﴾: عن بُعْدٍ ﴿وَهُـمْ لا يَـشْعُـرُونَ﴾ أنّها تقصّ وأنّها أُخته .

﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ المَراضِعَ ﴾: ومنعناه أن يرتضع من المرضعات ﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾: من قسبل قصصها أثره ﴿ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰ أَهْلِ بَيْتٍ يَكْفُلُونَهُ لَكُسمْ وَهُـمْ لَـهُ نــاصِحُونَ ﴾: لا يقصرون في إرضاعه وتربيته .

﴿ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمَّهِ كَنْي تَقَـرَّ عَيْنُها وَلا تَحْزَنَ﴾ بفراقه ﴿ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَـقٌ﴾ علم مشاهدة . ﴿ وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ﴾ قد مرّت هذه الفصّة في «طٰه»".

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ ﴾ قال: «ثمان عشرة سنة» <sup>٤</sup> . ﴿ وَأَسْتَوىٰ ﴾ قال: «التحى» <sup>٥</sup>. ﴿ آتَيْناهُ حُـكُماً وَعِلْماً وَكَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ .

﴿ وَدَخَلَ المَدِينَةَ ﴾ قال: «مدينة من مدانن فرعون» . ` ﴿ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِها ﴾ قال: «بين المغرب والعشاء» ' . ﴿ فَوَجَدَ فِيها رَجُلَيْنِ يَـقَتَبِلانِ هـٰذا مِنْ شِـيعَتِهِ ﴾ قـال:

١ ـ الغَمّر: الماء الكثير . الصّحاح ٢: ٧٧٢ (غمر) . ٢ ـ كمال الدّين ١: ١٤٨ . الباب: ٦ ، ذيل الحديث الطّويل: ١٣ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٣ ـ ذيل الآية: ٤٠ ، واطلب تفصيل القصّة في الصّافي ٣: ٣٠٦ . ٤ و ٥ ـ معاني الأخبار: ٢٢٦ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبداللّه ﷺ . التحى الغلام: نبتت لحيته . مصباح المـنير ٢: ٢٤٣ (لحى). ٦ و ٧ ـ عيون أخبار الرّضا ﷺ ١: ١٩٨ . الباب: ١٥ ، ذيل الحديث الطّويل: ١. «يقول بقول موسى» ` . ﴿ وَهَنذا مِنْ عَدُوَّهِ ﴾ قال: «يقول بقول فرعون» ` . ﴿ فَاسْتَغَانَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَـدُوِّهِ ﴾: سأله أن يغينه بالإعانة ، ولذلك عـدى بـ «عـلى» ﴿ فَوَكَزَهُ مُوسىٰ ﴾: فضرب العدة بجُمْع كفَه ` ﴿ فَقَضى عَلَيْهِ ﴾ قيل: أي: قتله ، وأصله أنهى حياته <sup>1</sup> . وقال: «أي: قضى على العدة بحكم الله ، فوكزه فمات» <sup>٥</sup>. ﴿قَالَ هـٰذَا مِنْ عَـمَلِ الشَّيْطانِ ﴾ قال: «يعني الاقتتال الذي كان وقع بين الرّجلين ، لا ما فعله موسى من قتله» <sup>٢</sup> .

وقالَ رَبَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ﴾ قال: «يقول: وضعت نفسي غير موضعها ، بدخول هذه المدينة» . ﴿ فَاغْفِرْ لِي ﴾ أي: أسترني من أعدائك ، لئلًا يظفروا بي فيقتلوني ﴿ فَغَفَرَ لَــــهُ إِنَّـــهُ هُـوَ الغَفُورُ الرَّحِـيمُ ﴾ .

﴿قَالَ رَبِّ بِما أَنْعَمْتَ عَلَيَّ ﴾ \_ الباء للسببيّة وقبل: للقسم \_^ قال: «يعني من القوّة حتى قتلت رجلاً بوكزة» أ. ورد: «وكان موسى قد أُعطي بسطة في الجسم وشدّة في البطش ١٠ . ﴿ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيراً لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ قال: «بل أُجاهدهم في سبيلك بهذه القوّة حتى ترضيٰ» ١٢ .

﴿فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفاً يَـتَرَقَّبُ﴾: يترصّد الاستقادة ﴿فَـإِذَا الَّـذِي ٱسْتَنْصَرَهُ

بِالأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ»: يستغيثه على آخر ﴿قَالَ لَهُ مُوسىٰ إِنَّكَ لَغَوِيٍّ مُبِينٌ ﴾ . قال: «قال له: قاتلت رجلاً بالأمس ، وتقاتل هذا اليوم! لأُوذيـنّك ، وأراد أن يسبطش به» .

﴿ فَلَمَّا أَنْ أَرادَ أَنْ يَبْطِشَ بِالَّذِي هُـوَ عَـدُوُّ لَـهُما قَالَ يَا مُوسىٰ أَتُرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي كَما قَتَلْتَ نَفْساً بِالأَمْسِ إِنْ تُرِيدُ إِلّا أَنْ تَكُونَ جَبَاراً فِي الأَرْضِ وَمـا تُـرِيدُ أَنْ تَكُـونَ مِـنَ المُصْلِحِـينَ ﴾ .

قال: «فلمّا كان من الغد جاء آخر فتشبّت بذلك الرّجل الّـذي يـقول بـقول مـوسى ، فاستغاث بموسى . فلمّا نظر صاحبه إلى موسى قال له: "أتريد أن تـقتلني"؟! فـخلّى عـن صاحبه وهرب»<sup>T</sup> .

﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى المَـدِينَةِ يَسْعَىٰ ﴾: يسرع ﴿ قَـالَ يَـا مُـوسىٰ إِنَّ المَــلاَّ يَـأْتَمِرُونَ بِكَ ﴾: يتشاورون بسببك ﴿ لِـيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَـكَ مِنَ النّاصِحِـينَ ﴾ .

قال: «وكان خازن فرعون مؤمناً بموسى ، قد كتم إيمانه ستّمائة سنة ، وهو الّذي قال اللّه عزّوجلّ: "وَقْالَ رَجُلٌ مُؤْمِنُ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إيغانَه" " قال: وبلغ فرعون خبر قتل موسى الرّجلَ ، فطلبه ليقتله ، فبعث المؤمن إلى موسى: "إنّ الملأ يأتمرون بك"» <sup>٤</sup> .

< فَخَرَجَ مِنْهَا»: من المدينة ﴿ خَائِفاً يَستَرَقَّبُ ﴾ لحوق طالب ﴿قَالَ رَبَّ نَـجَّنِي مِـنَ القَوْمِ الظَّالِمِـينَ ﴾: خلَّصني منهم واحفظني من لحوقهم .

قال: «يلتفت يمنة ويسرة ويقول: "ربّ نجّني من القوم الظَّالمين" ـ قال: ـ ومبرّ نبحو

 ١-عيون أخبار الرّضاغة ١٠ ١٩٩ ، الباب: ١٥ ، ذين الحديث الطّويل: ١ ، مع تفاوت يسير -٢ ـ القمّي ٢: ١٣٧ ، عن أبي جعفر عنية .
 ٣ ـ الغافر (٤٠): ٢٨ .
 ٤ ـ القمّي ٢: ١٣٧ ، عن أبي جعفر في . مدين ، وكان بينه وبين مدين مسيرة ثلاثة أيّام» .

﴿ وَلَمَّا تَوَجَّهَ تِلْقًاءَ مَدْيَنَ ﴾: قبالة مدين ؛ قرية شعيب ﴿ قالَ عَسىٰ رَبِّي أَنْ يَهْدِيَـنِي سَواءَ السَّبِـيلِ ﴾ .

﴿وَلَمَّا وَرَدَ ماءَ عَدْيَنَ ﴾ أي: البئر . قال: «فخرج من مصر بغير ظَهْر <sup>7</sup> ولا دابّة ولا خادم ، تخفضه الأرض مرّة وترفعه أُخرى ، حتّى انتهى إلى أرض مدين ، فانتهى إلى أصل شجرة ، فنزل فإذا تحتها بئر»<sup>7</sup> . ﴿وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النّاسِ »: جماعة كثيرة مختلفين ﴿ يَسْقُونَ ﴾ مواشيهم ﴿وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ ﴾: في مكان أسفل من مكانهم ﴿ أَمْسِرَ أَتَيْنِ تَذُودانِ ﴾: تمنعان أغنامهما عن الماء . لئلا تختلط بأغنامهم ﴿قالَ ما خَطَبُ كُما ﴾: ما شأنكما تذودان ﴿ قالتا لا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرَّعاء ﴾: يصرف الرّعاة مواشيهم عن الماء ، مشأنكما تذودان ﴿ قالتا لا نَسْقِي حَتَى يُصْدِرَ الرَّعاء ﴾: يصرف الرّعاة مواشيهم عن الماء ، فيرسلنا اضطراراً .

فَسَتقىٰ لَهُما ﴾ مواشيهما رحمة عليهما . قال: «فرحمهما موسى ودنا من البئر ، فقال لِمَنْ على البئر: أَسْتَقي لي دلواً ولكم دلواً ، وكان الدّلو يمدّه عشرة رجال ، فاستقى وحده دلواً لِمَنْ على البئر ودلواً لبنتي شعيب ، وسقى أغنامهما . قال: وكان شديد الجوع<sup>1</sup> ؛ ولم يكن أكل منذ ثلاثة أيّام شيئاً»<sup>6</sup> . قيل: وكان على رأس البئر حجر لا يقلّه إلّا سبعة رجال ، وقيل: عشرة ، وقيل: أربعون . فأقلّه وحده<sup>7</sup> .

> ١ ـ القمّي ٢: ١٣٧ ، عن أبي جعفر لمَنْهُ . ٣ ـ ظهر ـ بالفتح فانشكون ـ استعارة للدَابَة والرَّ احلة. مجمع البحرين ٣: ١٣٨٩ظهر) . ٣ ـ كمال الدَين ١: ١٥٠ ، الباب: ٦ . ذيل الحديث الطُويل: ١٣ . عن أبي عبد اللَّمانِيّن . ٤ ـ القمّي ٢: ١٣٨ ، ذيل الحديث الطُويل ، عن أبي جعفر عَنْهُ . ٥ ـ المصدر: ١٣٧ . ذيل الحديث الطُويل ، عن أبي جعفر عنّه . ٢ ـ جوامع الجامع: ٢٤٤ والكشّاف ٣: ١٧٠ والبيضاوي ٤: ١٣٢.

۹**۲٦** ◘ الأصفىٰ / ج ۲

﴿ ثُمَّ تَوَلَى إِلَى الظِّلْ ﴾ قال: «إلى الشَجرة فجلس فيها» ` . ﴿ فَعَالَ رَبَّ إِنَّي لِما
 أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ . قال: «سأل الطَعام» ` . وفي رواية: «والله ما سأل الله عزّوجلّ
 أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ . قال: «سأل الطَعام» ` . وفي رواية: «والله ما سأل الله عزّوجلّ
 إلا خبزاً يأكله . لأنه كان يأكل بَقْلَةَ الأرض ، ولقد كانت خُضُرَةُ البقل تُرى من شَمفيف `
 وفاق عنها وهو محتاج إلى شق تمرة من مُوقى مواية : «إلى المُعام» . وفي رواية : «والله ما سأل الله عزّوجلّ

﴿ فَجاءَتُهُ إِحْداهُما تَمْشِي عَلَى أَسْتِحْياءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُونَ لِــيَجْزِيَكَ أَجْـرَ مــا سَـقَيْتَ لَنا فَلَمّا جاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ القَـصَصَ قَالَ لا تَخَـفْ نَـجَوْتَ مِنَ القَوْم الظَّالِمِـينَ ﴾ .

﴿قَالَتْ إِحْدَاهُما يَاأَبَتِ أَسْتَأْجِرُهُ ﴾ لرعي الغنم ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ أَسْتَأْجَرْتَ القَوِيُّ الأَمِينُ ﴾ .

قال: «قال لها شعيب: يا بنيّة هذا قويّ ، قد عرفته برفع الصّخرة ـ وفـي روايـة: بأنّـه يستقي الدّلو وحده^\_الأمين من أين عرفته؟ قالت: يا أبة إنّي مشيت قدّامه فقال: امشي من خلفي ، فإن ضللتُ فارشديني إلى الطّريق ، فإنّا قوم لا ننظر في أدبار النّساء»^ .

قالَ إِنِّي أَرِيدُ أَنْ أَنْكِحَكَ إِحْدَى آبْنَتَيَّ هاتَيْنِ عَلَىٰ أَنْ تَأْجُرَنِي ثَمانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتْمَعْتَ عَشْراً فَمِنْ عِنْدِكَ» تفضّلاً منك لا إلزاماً عليك ﴿ وَما أَرِيدُ أَنْ أَشْـقَ عَلَيْكَ» بِالزام

- ٨-القمّي ٢: ١٣٨ . عن أبي جعفر مَثِلًا . ٥
- ٩ من لا يحضره الفقيه ٤: ١٢ . الحديث: ٦ . عن الكاظم عَجْد .

الإتمام ﴿ سَتَجِدُنِي إِنْ شاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ في حسن المعاملة . ﴿قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ ﴾ لا نخرج عنه ﴿ أَيَّما الأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلا عُدُوانَ عَليَّ وَاللَّهُ عَلىٰ ما نَقُولُ وَكِيلُ ﴾: شاهد حفيظ .

﴿ فَلَمًا قَضَى مُوسَى الأَجَلَ ﴾ سئل: أي الأجلين قضى؟ قال: «أوف اهما وأبعدهما ، عشر سنين» أ. و في رواية: «وإن سئلت أية الابنتين تزوّج؟ فقل: الصّغرى منهما ، وهي الّتي جاءت وقالت: "يا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ "» م وَسارَ بِأَهْلِهِ ﴾: بامرأت م (آنسَ »: أبصر ﴿ مِنْ جانِبِ الطُّورِ تاراً قالَ لِأَهْلِهِ آمْكُتُوا إِنِّي آنستُ ناراً لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْها بِخَبَرٍ ﴾ أي: عن الطَريق ، فإنه قد ضلّه ﴿ أَوْ جَذوَةٍ ﴾: عود غليظ ﴿ مِنَ النّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾: تستدفنون بها . قال: «فلما صار في مفازة ومعه أهله ، أصابهم برد شديد وريح وظلمة وجنّهم اللّيل ، فنظر موسى إلى نار قد ظهرت» ".

﴿ فَلَمّا أَتاها نُودِيَ مِنْ شَاطِـى الوادِ الأَيْمَنِ قَال: «هو الفرات»<sup>4</sup>. ﴿ فِي البُــقْعَةِ المُبارَكَةِ ﴾ قال: «هو الفرات»<sup>4</sup>. ﴿ فِي البُــقْعَةِ المُبارَكَةِ ﴾ قال: «هو الفرات»<sup>4</sup>. ﴿ أَنْ يا المُبارَكَةِ ﴾ قال: «هي كربلا»<sup>6</sup>. ﴿ أَنْ يا مُوسى إِنِّي قَال: سُعي كربلا»<sup>6</sup>. ﴿ مِنَ الشَّجَـرَةِ ﴾ قيل: كانت نابته على الشَاطى<sup>7</sup>. ﴿ أَنْ يا مُوسى إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ العالَمِينَ ﴾. هذا وإن خالف ما في طُه<sup>4</sup> والنَمل<sup>6</sup> لفظاً ، فلا يخالفه في المعنى .

﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصاكَ فَلَمًا رَآها تَــهْتَزُ ﴾ أي: فألقاها فصارت ثعباناً واهتزَت ، فلمّا رآها تهتزَ ﴿كَأَنَّها جانٌ ﴾: حيّة في الهينة والجنَّة ، أو في السّرعة ﴿ وَلَــىٰ مُـدْبِراً ﴾: مـهزماً مـن

**۹۲۸** تالأصفيٰ / ج ۲

الخوف ﴿ وَلَمْ يُعَقِّبُ ﴾: ولم يرجع ﴿ يا هُوسىٰ ﴾: نودي يا موسى ﴿ أَقْبِلْ وَلا تَــخَفْ إِنَّكَ مِنَ الآمِنِينَ ﴾ من المخاوف ، فإنّه "لا يَخَافُ لَدَيَّ المُرْسَلُونَ" \ .

﴿ أَسْلُكْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ ﴾ قال: «أي: من غير علَّة» ". ﴿ وَأَصْمُمُ إِلَيْكَ جَناحَكَ مِنَ الرَّهْبِ ﴾ . قيل: ولعلّ دند لإخفاء الخوف عن العدوّ "، أو لتسكينه بناء على ما يقال: إنّ الخوف يسكن بوضع اليد على الصّدر . ﴿ فَذَائِكَ بُرْهانانِ مِنْ رَبِّكَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ ﴾ .

﴿ قَالَ رَبَّ إِنِّي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْساً فَأَخافُ أَنْ يَـقْتُلُونِ ﴾ بها .

﴿ وَأَخِبِي هُـٰرُونُ هُــوَ أَفْصَـحُ مِنِّي لِساناً فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءاً﴾: معيناً ﴿ يُصَـدَّقْنِي ﴾ بتلخيص الحق وتقرير الحجّة وتزييف الشبهة ﴿ إِنِّي أَخافُ أَنْ يُكَذِّبُونِ ﴾ .

﴿قَالَ سَنَـشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِـيكَ»: سنقوَيك به ﴿وَنَجْعَلُ لَكُما سُلْطاناً»: غلبة ﴿فَـلا يَصِلُونَ إِلَيْكُما» باستيلاء ﴿بِآياتِنا أَنْتُما وَمَنِ ٱتَتَبَـعَكُمَا الغالِـبُونَ» .

﴿فَلَمّا جَاءَهُمْ مُوسىٰ بِآيَاتِنَا بَيِّنَاتٍ قَالُوا مَا هَنْذَا إِلَّا سِخْرُ مُفْتَرَى وَمَا سَمِعْنَا بِـهـٰذَا فِي آبَائِنَا الأَوَّلِـينَ﴾ .

﴿ وَقَالَ مُوسىٰ رَبِّي أَعْلَمُ بِمَنْ جَاءَ بِالْـهُدىٰ مِنْ عِنْدِهِ وَمَنْ تَكُونُ لَهُ عاقِبَةُ الدَّارِ ﴾ العاقبة المحمودة لدار الدنيا التي هي الجنّة ، لأنّها خلقت مجازاً إليها ﴿ إِنَّــهُ لا يُـفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا المَـلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنَ إِلَـهٍ غَيْرِي فَأَوْقِدْ لِـي يـا هـامانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحاً لَعَلِّي أَطَّلِعُ إِلَى إِلَـٰهِ مُوسىٰ وَ إِنِّي لَأَظُـنُهُ مِنَ الكاذِبِينَ ﴾ . قال: «فبنى هامان له صرحاً، حتَى بلغ مكاناً في الهواء، لا يتمكّن الإنسان أن يـقوم

> ١ ــالتَّمل (٢٧): ١٠ . والآية: «إلَّي لا يخاف لديّ المرسلون». ٢ ــالقمي ٢: ١٤٠ . ذيل الحديث الطُّويل . عن أبي عبد اللَّهيئيّ . ٣ ـ غرالب القرآن ٣: ١٥١ .

الآية: ۳۹\_٥٥

عليه من الرّياح القائمة في الهواء ، فقال لفرعون: لا نقدر أن نزيد على هـذا ، فـبعث اللّــه عزّوجلّ رياحاً فرمت به» الحديث .

- ﴿ وَأَسْتَكْبَرَ هُـوَ وَجُنُودُهُ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَقِّ وَظَـنُّوا أَنَّـهُمْ إِلَيْنا لا يُرْجَعُونَ﴾ .
  - ﴿ فَأَخَذْناهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْناهُمْ فِي اليَمِّ فَانْ ظُرْ كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾
    - ﴿ وَجَعَلْناهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ القِيامَةِ لا يُسْمَرُونَ ﴾ .

﴿ وَأَتَّبَعْناهُمْ فِي هَـٰذِهِ الدُّنْيا لَعْنَةً ﴾: طرداً عن الرّحمة ﴿ وَيَـوْمَ القِــيامَةِ هُـمْ مِـنَ المَقْبُوحِـينَ ﴾: متن قبحت وجوههم .

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنا مُوسَى الكِتابَ﴾: التّوراة ﴿ مِنْ بَعْدِ ما أَهْلَكْنا القُـرُونَ الأُولَىٰ﴾: أقوام نوح وهود وصالح ولوط .

ورد: «ما أهلك الله قوماً ولاقَرْناً " ولا أُمّة ولا أهل قرية بعذاب من السّماء ، منذ أنزل التّوراة على وجه الأرض ، غير القرية الّتي مسخوا قردة ثمّ تلا هذهالآية» " .

﴿ بَصَائِـرَ لِلنَّاسِ وَهُدِيٌّ وَرَحْمَةً لَعَلَّـهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبٍ الغَرْبِيِّ ﴾: بجانب جبل الطّور الغربيّ حيث كلّم اللّه فيه مـوسى ﴿ إِذْ قَضَيْنا ﴾: أوحينا ﴿ إِلَىٰ هُوسَى الأَهْرَ ﴾ وكلّمناه ﴿ وَما كُنْتَ مِنَ الشّاهِدِينَ ﴾ لتكليمه .

﴿ وَلَـٰكِنّا أَنْشَــأَنا قُرُوناً فَتَطاوَلَ عَلَيْهِمُ العُـمُرُ ﴾ فحرّفت الأخبار وتغيّرت الشّـرائـع واندرست العلوم ، فأوحيناه إليك ﴿ وَمَاكُنْتَ ثَاوِياً ﴾: مقيماً ﴿ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ﴾ وهم شعيب والمؤمنون به ﴿ تَتْلُو عَلَيْهِمْ ﴾ قيل: يعني فتقرأ على أهل مكّة <sup>ع</sup> . ﴿ آياتِنا ﴾ الّتي فيها قصّتهم ﴿ وَلَـٰكِنّا كُنّا مُرْسِلِـينَ ﴾ إيّاك ومخبرين لك بها .

> ١-القمّي ٢: ١٤٠ ، ذيل الحديث الطُويل ، عن أبي عبد اللَّه عَنْ . ٢ ـ القُرْن من الناس: أهل زمان واحد . الصّحاح ٦: ٢١٨٠ (قرن: . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٢٥٦ ، عن النَّبِيَّ يَجْعَنْ . وفيه: «غير أهل القرية الَّتي مسخوا قردة» . ٢ ـ المصدر: ٢٥٢ .

﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنْ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾: ولكن علّمناك رحمة ﴿لِـتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ لوقوعهم في فترة بينك وبين من تقدّمك من الأنبياء ﴿لَعَـلَّهُمْ يَـتَذَكَرُونَ ﴾ .

﴿ وَلَوْلا أَنْ تُصِيبَهُمْ مُصِيبَةُ بِما قَـدَّمَتْ أَيْدِيـهِمْ فَيَـقُولُوا رَبَّنا لَوْلا أَرْسَلْتَ إِلَـيْنا رَسُولاً فَنَتَّبِعَ آياتِكَ وَنَكُونَ مِنَ المُـؤْمِنِينَ﴾ . جواب محذوف . يعني: لولا قسولهم إذا أصابتهم عقوبة بسبب كفرهم ومعاصيهم: ربّنا هلا أرسلت إلينا رسولاً يبلّغنا آياتك فنتّبعها ونكون من المصدّقين . ما أرسلناك . أي: إنّما أرسلناك لعذرهم . وإلزام الحجّة عليهم .

﴿ فَلَمَا جاءَهُمُ ٱلحقَّ مِنْ عِنْدِنا قالُوا لَوْلا أُوتِيَ مِثْلَ ما أُوتِيَ مُوسىٰ ﴾ من الكناب جملة ، واليد والعصا وغيرهما اقتراحاً وتعنّتاً ﴿ أَوَ لَمْ يَكْفُرُوا بِما أُوتِيَ مُوسىٰ مِنْ قَبْلُ ﴾ يعني أبناء جنسهم في الرّأي والمذهب ، وهم كفرة زمان موسى ﴿ قَالُوا سِحْرانِ ﴾ قيل: يعنون التوراة والقرآن \* . وعلى قراءة «ساحران»: موسى ومحمّد \* ، أو قيل موسى وهرون \* . ﴿ تَظاهَرا ﴾: تعاونا بتوافق الكتابين أو بإظهار تلك الخوارق ﴿ وَقَالُوا إِنّا سِحُرانِ ﴾ كافِرُونَ ﴾ .

< قُلْ فَأْتُوا بِكِتابٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ هُوَ أَهْدىٰ مِنْهُما): متا نزّل عـلى مـوسى وعَـلَيّ < أَتتَبِعْهُ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِيينَ ﴾ .

﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّما يَتَّبِعُونَ أَهْواءَهُمْ ﴾ إذ لو اتّبعوا حجّة لأتوا بها .

﴿ وَمَنْ أَضَسَلُّ مِمَّنِ ٱتَتَبَعَ هَواهُ بِغَيْرِ هُدىً مِنَ اللَّهِ ﴾ قال: «من اتّخذ دينه رأيه بغير إمام من أئمة الهدى»<sup>٤</sup> . ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ .

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٢٥٧ . عن عكرمة والكلبي ومقاتل . ٢ ـ المصدر : البيضاوي ٤: ١٢٩ : الكشاف ٣: ١٨٣ . ٣ ـ القمي ٢: ١٤١ : البيضاوي ٤: ١٢٩ . ٤ ـ الكافي ١: ٣٧٤ . الحديث: ١ ، عن الكاظومة : بصائر الدرجات: ١٣ ، الباب: ٨ ، الحديث: ٣ . عن الباقو ظلِّل . ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنا لَهُمُ القَوْلَ ﴾: أَتْبَعْنا بعضه بعضاً في الإنزال أو النَّظم` ـ قال: «إمام إلى إمام»` . ﴿ لَعَلَّـهُمْ يَـتَذَكَّرُونَ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ آتَيْناهُمُ الكِتابَ مِنْ قَبْلِهِ ﴾: من قبل القرآن ﴿ هُمْ بِهِ يُسُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِذَا يُسْتَلَىٰ عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنَا بِهِ إِنَّسَهُ الْحَسَقُ مِنْ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِـنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِـينَ﴾ لما رأوا ذكره في الكتب المتقدّمة .

﴿ أُولَـٰئِكَ يُـؤْتَوْنَ أَجْرَهُمْ صَرَّتَيْنِ بِما صَبَرُوا ﴾ قال: «بما صبروا عملى التّقيّة»". ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّنَةَ ﴾ قال: «الحسنة: التقيّة ، والسّيّئة: الإذاعة»<sup>٤</sup> . وفي رواية: «أي: يدفعون سيّئة من أساء إليهم بحسناتهم»<sup>6</sup> . و ورد: «اتبع الحسنة السّيّئة تمحها»<sup>7</sup> . ﴿ وَمِمّا رَزَقْناهُمْ يُسْفِقُونَ ﴾ في سبيل الخير .

﴿وَ إِذَا سَبِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَـنْهُ﴾ تكرّماً . القمّي: اللّغو: الكذب واللّهو والغناء<sup>٧</sup> . ﴿ وَقَالُوا ﴾ للّاغين ﴿ لَنا أَعْمالُنا وَلَكُمْ أَعْمالُكُمْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ متاركةً لهـم وتـوديعاً ﴿لا نَبْتَغِي الجاهِلِـينَ ﴾: لا نطلب صحبتهم ولا نريدها .

إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَـشاءُ وَهُـوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ .
إن ثبت نزولها في أبي طالب فلا دلالة فيها على عدم إيمانه ، كما ظنّته العامّة^ ، «فإنّ الله هداه للإيمان قبل بعثة ابن أخيه ، واستودعه الوصايا ، فدفعها إليه تَنْبَرْ أَهُ » . كما ورد<sup>1</sup> .

١. أي: أتبعنا بعضه بعضاً في الإنزال ليتصل التذكير ، أو في النّظم لتقرّر الدّعوة بالحجّة ، والمواعظ بالمواعيد ، والنصائح بالعبر . كذا في الصّافي ٤: ٩٤.
 ٢ ـ الكافي ١: ٤١٥ . الحديث: ١٨ . عن الكاظم شيّة .
 ٣ ـ ١كافي ٢: ٢١٧ . الحديث: ١٨ . عن الكاظم شيّة .
 ٥ ـ القدّي ٢: ٢١٧ . الحديث: ١٨ . عن أبي عبد الله عَنْة .
 ٥ ـ القدّي ٢: ٢٢٩ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد الله عَنْة .
 ٥ ـ القدّي ٢: ٢٢٩ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد الله عَنْة .
 ٥ ـ القدّي ٢: ٢٢٩ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد الله عَنْة .
 ٥ ـ القدّي ٢: ٢٢٩ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد الله عَنْة .
 ٥ ـ القدّي ٢: ٢٢٦ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد الله عَنْة .
 ٥ ـ القدّي ٢: ٢٢٦ . البيضاوي ٤: ١٣٠ . عن النّبي عَنْقَنْق .
 ٢ ـ مسند أحمد ٥: ٢٢٦ ؛ البيضاوي ٤: ١٣٠ . عن النّبي عَنْق .
 ٢ ـ الكشّاف ٣: ١٨٥ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد الله عَنْق .
 ٢ ـ مسند أحمد ٥: ٢٢٦ ؛ البيضاوي ٤ : ١٣٠ . عن النّبي عَنْق .
 ٢ ـ القدّي ٢: ١٨ . البيضاوي ٤ : ١٣٠ . عن النّبي عَنْق .
 ٢ ـ القدي ٢ : ٢٨ . البيضاوي ٤ : ١٣٠ . عن النّبي عَنْق .
 ٢ ـ القدي ٢ : ٢٨ . البيضاوي ٤ : ١٣٠ . عن النّبي عام .
 ٢ ـ الكشّاف ٣ : ١٨٥ . البيضاوي ٤ : ١٣٠ . ٢٠ . الباب : ٥٨ . الحديث ٢ . ١٢٠ .

قال: «إنّ مثل أبي طالب مثل أصحاب الكهف ، أسرّوا الإيـمان وأظـهروا الشّـرك . فأتاهم الله أجرهم مرّتين»` .

أقول: وإنّما أسرَ الإيمان وأظهر الشَّرك ليكون أقدر على نصرة النّبيَّ عَلَيْهِاتُمُ ، كما يستفاد من أخبار أُخر ٢ . وفي الآية إيماء بسبق هدايته من الله ٣ . وإنّه كان يُسِرُّها .

وورد فيه: «إنَّه لو شفع [أبي]<sup>2</sup> في كلَّ مذنب على وجه الأرض لشفعه اللَّه فيهم ، وإنَّ نوره يوم القيامة ليطفي أنوار الخلق إلَّا أنوار الخمسة <sup>م</sup>والأئمّة من ولدهم للمَّيْلِيُّ»<sup>7</sup> .

﴿ وَقَالُوا إِنْ نَــتَّبِـعِ الهُدىٰ مَعَكَ نُتَخَـطَّفُ مِنْ أَرْضِنا ﴾: نخرج منها . ورد: «إنَّها نزلت في قريش حين دعاهم رسول الله عَنَ<sup>يَر</sup>َنَ<sup>ن</sup>َ</sup> إلى الإسلام والهجرة»<sup>٧</sup> .

وفي رواية قال: «لأدعونُ إلى هذا الأمر الأبيض والأسود ، ومَنْ على رؤوس الجبال ، ومن في لجج البحار ، ولأدعونَ إليه فارس والرّوم . فقالوا: واللّه لو سـمعت بـهذا فـارس والرّوم لاختطفتنا من أرضنا ، ولقلعت الكعبة حجراً حجراً . فأنزل اللّه هذه الآية»^ .

(أ) البيان ٧-٨: ٢٨٧: «وقد ذكرنا في سورة الأنعام - ذيل الآية: ٢٦ ـ أنَّ أهل البيت بيني قد أجمعوا على أنَّ إبا طالب مات مسلماً ، وتظاهرت الرَّوايات بذلك عنهم ، وأوردنا هناك طرفاً من أسماره الدَّالَة على تصديقه للنَّبِي تَلْنَبِي تَلْنَبِي تَلْنَبِي ما ذلك في كتب المغازي وغيرها أكثر من أن يحصى يكاشف فيها من كاشف النبي تَلْبَشْ ويناضل عنه ويصحّع نبوته ، وقال بعض الثقاة أنَّ قصائده في هذا المعنى يبلغ قدر مجلد وأكثر من هذا ، ولا شك في الم يعنى تمام مجاهرة الأعداء ، أنَّ قصائده في هذا المعنى يبلغ قدر مجلد وأكثر من هذا ، ولا شك في أنه لم يختر تمام مجاهرة الأعداء ، أنَّ قصائده في هذا المعنى يبلغ قدر مجلد وأكثر من هذا ، ولا شك في انّه لم يختر تمام مجاهرة الأعداء ، أنَّ قصائده في هذا المعنى يبلغ قدر مجلد وأكثر من هذا ، ولا شك في أنّه لم يختر تمام مجاهرة الأعداء ، استصلاحاً لهم ، وحسن تدبيره في دفع كيادهم لنذ ينبي تَلْجنوا الرسول إلى ما ألجأوه إليه بعد موته . 1 مالكافي ١: 24 ما يعد مالة ينبي أنه من هذا المعنى يبلغ قدر مجلد وأكثر من هذا ، ولا شك في انّه لم يختر تمام مجاهرة الأعداء . 1 مالتصلاحاً لهم ، وحسن تدبيره في دفع كيادهم لنذ ينبي السول إلى ما ألجأوه إليه بعد موته . 1 مالكافي ١: 24 ما يا دحيث ٢٦ ، عن أبي عبد الله ينبي .
 ٢ - المعدر: ٤٤٠ ، ذيل الحديث ٢٢ ، ٢٥٦ : روح الجنان وروح الجنان (لأبي الفتوح الرّازي) ٤: ٢٢٠ .
 ٢ - راجع ، مجمع البيان ٧-٢٠ ٢٥٩ : روح الجنان وروح الجنان (لأبي الفتوح الرّازي) ٤: ٢٢٠ .
 ٢ - راجع ، مع البيان ٧-٢٠ ٢٥٩ : روح الجنان وروح الجنان (لأبي الفتوح الرّازي) ٤: ٢٢٠ .
 ٢ - راجع ، من المعدر .
 ٢ - ما بين المعقوفتين من المعدر .
 ٢ - ما بين المعقوفتين من المعدر .
 ٢ - ما بين المعقوفتين من المعدر .
 ٢ - ١٦ - ٢٠ مع أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عنه .
 ٢ - ما بين المعقوفتين من الحدين عنه .
 ٢ - ما بين المعقوفتين من المعدين غني .
 ٢ - ما بين المعقوفي الواعلين ، في ما ما ما المؤمنين عنه .
 ٢ - ما من المهجة : ١٧٥ ، عن أمير المؤمنين عنه .

﴿ أُوَلَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ حَرَماً آمِناً يُجْبِىٰ إِلَيْهِ »: يحمل إليه ويجمع فيه ﴿ تَحَرَاتُ كُـلِّ شَيءٍ » من كلّ أَوْب ( ﴿ رِزْقاً مِنْ لَدُنّا » . فإذا كان هذا حالهم وهم عبدة الأصنام ، فكيف نعرّضهم للتّخوّف ( والتخطّف إذا كانوا موحّدين؟! ﴿ وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ »: جهلة لا يتفطّنون له .

﴿ وَكَمْ أَهْلَكُنا مِنْ قَرْيَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَها ﴾: كانت "حالهم كحالهم في الأمن وخفض العيش حتّى أشروا . فدمّر الله عليهم وخرّب ديارهم ﴿ فَتِلْكَ صَبِـاكِـنُهُمْ ﴾ خـاوية ﴿ لَـمْ تُسْكَنْ مِنْ بَعْدِهِمْ إِلّا قَلِيلاً ﴾ من شؤم معاصيهم ﴿ وَكُنّا نَحْنُ الوارِثِينَ ﴾ .

﴿ وَما كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ القُرىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أَمِّهَا﴾: في أصلها . لأنّ أهلها <sup>٤</sup> يكون أفطن وأنبل ﴿ رَسُولاً يَــتُلُو عَلَيْهِمْ آياتِنا﴾ لإلزام الحجّة وقطع المعذرة ﴿ وَما كُنّا صُـهْلِكِي القُرىٰ إِلَا وَأَهْلُها ظالِمُونَ ﴾ بتكذيب الرّسل والعتوّ في الكفر .

﴿وَمَا أُوتِـيتُمْ مِنْ شَيٍءٍ فَمَتَاعُ الحَياةِ الدُّنْيَا وَزِينَتُها﴾ تتمتّعون وتـتزيّنون بــه مـدّة حياتكم المنقضية ﴿وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرُ وَأَبْقَىٰ﴾ لأنّه لذّة خالصة وبهجة كاملة أبديّة ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ فتستبدلون الّذي هو أدنى بالّذي هو خير .

﴿ أَفَمَنْ وَعَدْناهُ وَعْداً حَسَناً فَهُوَ لاقِيهِ كَمَنْ مَتَّعْناهُ مَتاعَ الحَياةِ الدُّنْيا﴾ الّذي هـو مشوب بالآلام ، مكدّر بالمتاعب ، مستعقب للتَحسّر على الانقطاع ﴿ ثُمَّ هُـوَ يَوْمَ القِـيامَةِ مِنَ المُحْضَرِينَ ﴾ للحساب أو العذاب . وهذه الآية كالنُتيجة للّتي قبلها .

﴿ وَيَوْمَ يُنادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكائِيَ الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾: تزعمونهم شركائي .

١ ـجاؤوا من كلَّ أَوْبٍ ، أي: من كلَّ طريق ووجهٍ وناحيةٍ . لسان العرب ١: ٢٢٠ (أوب) . ٢ ـ في «ألف»: «فكيف تعرضهم التّخوّف» . ٣ ـ في «ألف»: «قال: كانت» . ٤ ـ في «ألف» و«ج»: «أهله» . إِلَيْكَ ﴾ منهم وممّا اختاروه من الكفر ﴿ ما كانُوا إِيَّانا يَعْبُدُونَ ﴾ وإنَّما يعبدون أهواءهم .

﴿ وَقِـيلَ أَدْعُوا شُرَكاءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ ﴾ من فرط الحيرة ﴿ فَلَمْ يَسْتَجِـيبُوا لَهُمْ ﴾ لعجزهم عن الإجابة والنُصرة ﴿ وَرَأَوًا العَذابَ لَـوْ أَنَّـــهُمْ كَـانُوا يَــهْـتَدُونَ ﴾ . «لو» للـتُمنِّي . أو محذوف الخبر ، أي: لو يهتدون لوجه من الحيل يدفعون به العذاب .

﴿ وَيَوْمَ يُسْنَادِيسِهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ المُرْسَلِينَ ﴾ .

﴿ فَعَمِـيَتْ عَلَيْهِمُ الأَنْبَاءُ يَوْمَـئِذٍ ﴾: لا تهتدي إليهم ، وأصله فعموا عن الأنباء ، لكنّه عكس مبالغة ودلالة على أنّ ما يحضر الذّهن إنّما يرد عليه من خارج ، فإذا أخطأ لم يكن له حيلة إلى استحضاره ﴿ فَهُمْ لا يَـتَساءَلُونَ ﴾: لا يسأل بعضهم بعضاً عن الجواب .

القتي: إنَّ العامّة قد رووا: أنَّ ذلك يعني النَّداء في القيامة ، وأمَّا الخاصّة فعن الصّادق للَّذِلا : «إنَّ العبد إذا دخل قبره وفرغ منه ، يسأل عن النّبيِّ عَلَيْهِمَّةُ ثمّ ذكر حديث سؤال القبر <sup>1</sup> .

﴿ فَأَمَّا مَنْ تَابَ وَآمَسَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَعَسَىٰ أَنْ يَكُونَ مِنَ المُفْلِحِينَ ﴾ .

وَرَبَّكَ يَخْلُقُ ما يَـشاءُ وَيَخْتارُ ما كانَ لَهُمُ الْخِـيَرَةُ ﴾ أي: التّخيّر ، كالطّيرة بمعنى
 التّطيّر ، يعني: ليس لأحد من خلقه أن يختار عليه ؛ أوليس لأحد أن يختار شيئاً إلّا بقدرته
 ومشيّته واختياره .

يدلَّ على الأوَّل: ما ورد في حديث الإمامة: «رغبوا عن اختيار اللَّه واختيار رسول اللَّه إلى اختيارهم . والقرآن يناديهم ، "وربَّك يخلق ما يشاء ويختار" الآية» ` .

وعلى الثَّاني: ما ورد في حديث: «وتعلم أنَّ نواصي الخلق بيده ، فليس لهم نفس ولا

۱ ـ القمّي ۲: ۱٤٣ .

٢ - الكافي ١: ٢٠١ ، ذيل الحديث: ١ ؛ الأمالي (للصدوق): ٥٣٩ ، المجلس: ٩٧ ، ذيل الحديث: ١ ، عن الرّضائية ؛ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٢٦٦ ، عن أبي عبد الله فلي . لحظة <sup>ا</sup> إلّا بقدرته ومشيّته ، وهم عاجزون عن إتيان أقلّ شيء في مملكته إلّا بإذنه وإرادته ، قال الله تعالى: "وربّك يخلق" الآية»" . ﴿ سُبْحانَ اللهِ وَتَعالىٰ عَمّا يُـشْرِكُونَ ﴾ .

﴿ وَرَبَّكَ يَعْلَمُ ما تُكِنُّ صُـدُورُهُمْ وَما يُـعْلِنُونَ ﴾ فـله أن يـختار للـنّبوّة والإمـامة وغيرهما دونهم ، هذا على المعنى الأوّل للآية السّابقة . وفي بعض الأخبار دلالة عليه" .

﴿وَهُوَ اللَّهُ﴾ المستحقّ للعبادة ﴿لا إِلَنْهَ إِلَّا هُـوَ﴾: لا أحد يستحقّها إلَّا هـو ﴿ لَـــهُ ٱلْحَمْدُ فِي الأُولىٰ وَالآخِرَةِ ﴾ لأنّه المولى للنّعم كلّها عاجِلِها وآجِـلِها ﴿وَلَـهُ الحُكْـمُ﴾: القضاء النّافذ في كلّ شيء ﴿ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ .

< قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّـيْلَ سَرْمَداً إِلَىٰ يَوْمِ القِـيامَةِ مَنْ إِلَـٰهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِـيكُمْ بِضِـياءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴾ سماع تدبّر واستبصار .

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَداً إِلَىٰ يَوْمِ القِيامَةِ مَنْ إِلَـٰهُ غَيْرُ اللَّـهِ يَأْتِـيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ .

﴿وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّـيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِـيهِ ﴾: في اللّيل ﴿ وَلِـتَبْتَغُوا مِـنْ فَضْلِهِ ﴾ في النّهار بأنواع المكاسب ﴿ وَلَعَـلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾: ولكي تعرفوا نـعمة اللّـه فـي ذلك ، فتشكروه <sup>ع</sup> عليها .

﴿ وَيَوْمَ يُمنادِيهِمْ فَمَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكانِيَ الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ . تقريع بعد تقريع ، للإشعار بأنه لا شيء أجلب لغضب الله من الإشراك به . ولأنّ الأول لتقرير فساد رأيهم ، والثّاني لبيان أنّه لم يكن عن برهان .

﴿ وَنَزَعْنا ﴾: وأخرجنا ﴿ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِمِيداً ﴾ يشهد عليهم بما كانوا عليه . قال: «من

١ ـ في «ب» و«ج»: «ولحظة» . ٢ ـ مصباح الشّريعة: ٩٣ ، الباب: ٤٢ ، عن أبي عبد الله مثِّة . ٣ ـ كمال الدّين ٢: ٤٦١ ـ ٤٦٢ ، الباب: ٤٣ ، ذيل الحديث: ٢١ ، عن الحجّة عَثْمَة . ٤ ـ في «ألف»: «فتشكرون» .

۹۳٦ 🗆 الأصفي / ج ۲

كلَّ فرقة من هذه الأُمَّة إمامها» ` . ﴿ فَقُلْنا ﴾ للأُمم ﴿ هاتُوا بُرُهانَكُمْ ﴾ على صحّة ما تتديّنون به ﴿ فَعَلِمُوا ﴾ حينئذ ﴿ أَنَّ الحَمقَّ لِلَّهِ وَضَملَّ عَنْهُمْ ﴾: وغاب عنهم غيبة الضّائع ﴿ ما كانُوا يَمفُتَرُونَ ﴾ من الباطل .

﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُوسى ﴾ قال: «هو ابن خالته» ٢. وقيل: كان ابن عمّه يصهر بن قاهت بن لاوي \_ ولا تنافي بينهما \_ وكان ممّن آمن به ٣. «وكان موسى يحبّه» . كذا ورد ٤ . ﴿ فَبَعْن عَلَيْهِم ﴾: فطلب الفضل عليهم وتكبّر ﴿ وَآتَيْناهُ مِنَ الكُنُوزِ ﴾: من الأموال المدّخرة ﴿ ما إِنَّ مَفاتِحَهُ ﴾: مفاتح صناديقه ﴿ لَتَنُو ءُ بِ الْعُصْبَةِ أُولِي القُسوَّةِ ﴾: لتستقل ٩ المدتخرة إذ ما إنَّ مَفاتِحَهُ ﴾: مفاتح صناديقه ﴿ لَتَنُو ءُ بِ الْعُصْبَةِ أُولِي القُسوَّةِ ﴾: لتستقل ٩ الجماعة الكثيرة الأقوياء . القمّي: العصبة: ما بين العشرة إلى تسعة عشر ٢. ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لا تَقْرَحُ ﴾: لا تبطر ٢ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لا يُحِبُّ الفَرِحِينَ ﴾ بزخارف الدّنيا .

﴿ وَأَبْتَغِ فِيما آتاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ ﴾ بصرفه فيما يوجبها لك ﴿ وَلا تَسنْسَ ﴾: ولا تترك ﴿ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيا ﴾ قال: «أي: لا تنس صحّتك وقوتك وفراغك وشبابك ونشاطك أن تطلب بها الآخرة»^ . ﴿ وَأَحْسِنَ ﴾ إلى عباد الله ﴿كَما أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ بالإنعام ﴿ وَلا تَبْغِ الفَسادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ ﴾ .

ورد: «إنّ فساد الظّاهر من فساد الباطن ، ومن أصلح سرير تَه أصلح اللّه علانيتَه ، ومن خان اللّهَ في السّرّ هتك اللّهُ سترَه في العلانية . وأعظم الفساد أن يرضى العبد بالغفلة عن اللّه

تعالى وهذا الفساد يتولّد من طول الأمل والحرص والكبر . كما أخبر الله في قصّة قارون في قوله: "ولا تبغ الفساد في الأرض إنّ الله لا يحبّ المفسدين" وكانت هذه الخصال من صنع قارون واعتقاده ، وأصلها من حبّ الدّنيا وجمعها ، ومتابعة النّفس وهواها ، وإقامة شهواتها ، وحبّ المحمدة ، وموافقة الشّيطان واتّباع خطراته ، وكلّ ذلك مجتمع تحت الغفلة عن الله ونسيان مننه "".

﴿قَالَ إِنَّما أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ عِنْدِي ﴾ القمي: يعني ماله ، وكمان يعمل الكيمياء <sup>4</sup>.
﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ القُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرُ جَمْعاً وَلا إِسْأَلُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ المُجْرِمُونَ ﴾ القمي: أي: لا يسأل من كان قبلهم عن ذنوب هؤلاء <sup>6</sup>.

﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ﴾ القتى: في النَّياب المصبّغات. يجرّها على الأرض<sup>7</sup>.

﴿وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ وَيُلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صالِحاً وَلا يُلَقَّاهُ ﴾ أي: هذه الكلمة التي تكلّم بها العلماء ﴿إِلّا الصّابِرُونَ ﴾ على الطّاعات وعن المعاصي .

﴿ فَخَسَفْنا بِهِوَبِدارِهِ ٱلأَرْضَ فَماكانَ لَهُ مِنْ فِنَةٍ ﴾: أعوان ﴿ يَـنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ فيدفعون عنه عذابه ﴿ وَما كَانَ مِنَ المُـنْتَصِرِينَ ﴾ الممتنعين منه .

القمّي في كلام طويل ما معناه: إنّه كان يؤذي موسى لللَّخِلَا فقال مموسى: يما ربّ إن لم تغضب لي فلست لك بنبيّ ، فأوحى اللّه إليه: قد أمرت الأرض أن تطيعك ، فمُرْها بما شئت . فقال موسى لللَّلا : يا أرض خُذيه ، فدخل قصره بما فيه في الأرض ، ودخل قارون فيها إلى

ركبتيه ، فبكى وحُلَفَه بالرَّحِمِ ، فقال له موسى: يابن لاوى لا تزدني من كلامك ، يـا أرض خُذيه ، فابتلعته بقصره وخزائنه ، فعيّر الله موسى بما قاله ، فقال: يا ربّ إنَّ قارون دعـاني بغيرك ، ولو دعاني بك لأجبته . فقال الله عزّوجلّ: يابن لاوي لا تزدني من كلامك ، فقال موسى: يارب لو علمت أنّ ذلك لك رضا لأجبته ، فقال الله: يا مـوسى وعـزّتي وجـلالي وجودي ومجدي وعلّو مكاني ، لو أنّ قارون كما دعاك دعاني لأجبته ، ولكنّه لمّا دعـاك وكلته إليك . هذا ملخَص كلامه .

إِنَّكُ الدَّارُ الآخِرَةُ الَتي سمعت خبرها وبلغك وصفها ونَجْعَلُها لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُواً فِي الأَرْضِ : غلبة وقهراً ووَلا فَساداً : ظلماً على النَّاس. قال: «العلق: الشَرف، عُلُواً فِي الأَرْضِ : غلبة وقهراً ووَلا فَساداً : ظلماً على النَّاس. قال: «العلق: الشَرف، والفساد: البناء» . و ورد: «نزلت في أهل العدل والتواضع من الولاة، وأهل القدرة من سائر الناس» . و ورد: «نزلت في أهل العدل والتواضع من الولاة، وأهل القدرة من سائر والناس» . و فرد: «نزلت في أهل العدل والتواضع من الولاة، وأهل القدرة من سائر والناس» . و ورد: «نزلت في أهل العدل والتواضع من الولاة، وأهل القدرة من سائر والناس» . و ورد: «نزلت في أهل العدل والتواضع من الولاة، وأهل القدرة من سائر والناس» . و ورد: «إذ الماحية أن يكون شراك نعله أجود من شراك نعل صاحبه، في فيدخل تحت هذه الآية» . و والعاقِبَةُ المحمودة ولِلْمُتَقِينَ : من اتقى ما لاير ضاه الله.

﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرُ مِنْهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّـيَّنَةِ فَـلا يُـجْزَى الَّـذِينَ عَـمِلُوا

١ ـ القمّي ٢: ١٤٥ . ٣ ـ القمّي ٢: ١٤٤ . ٣ ـ القمّي ٢: ١٤٧ ، عن أبي عبد اللّه علّية ، وفيه: «والفساد: النساء» ولكن في المخطوط من القمّي كما أثبتناه . ٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٢٦٩ ، عن أمير المؤمنين على . ٥ ـ الشَّراك: أحد سيور النعل الَتي يكون على وجهها توثق به الرجل ، مجمع البحرين ٥: ٢٧٦ (شرك) . ٢ ـ سعد السّعود (لابن طاووس): ٨٨ ، عن أمير المؤمنين على .

السَّيِّنَاتِ إِلَّا ما كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِي فَـرَضَ عَلَيْكَ القُرْآنَ لَرادُكَ إِلَىٰ مَعادٍ ﴾ أيّ معاد . قال: «يـرجـع إليكـم نبيّكم وأمير المؤمنين والأئمة للمَيْكَ » . ﴿ قُـلْ رَبِّيأَعْلَمُ مَنْ جاءَ بِالْـهُدىٰ وَمَنْ هُـوَ فِـي ضَلالٍ مُبِينِ ﴾ . يعني به نفسه والمشركين .

﴿وَمَا كُنْتَ تَرْجُو أَنْ يُلْقَىٰ إِلَـيْكَ الكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ ﴾ ولكن ألقاه رحمة منه ﴿فَلا تَكُونَنَّ ظَهِـيراً لِلْكافِرِينَ ﴾ بمداراتهم . القـمي: قـال: المـخاطبة للـنّبيّ والمـعنيّ النّاس . وكذا قال فيما بعده " .

﴿ وَلا يَصُدُّنتَكَ عَنْ آيَاتِ اللَّهِ بَعْدَ إِذْ أَنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَاَدْعُ إِلَىٰ رَبِّكَ وَلا تَكُونَنَّ مِـنَ المُشْرِكِـينَ﴾.

﴿ وَلا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهاً آخَرَ لا إِلَىٰهَ إِلاّ هُوَ كُلُّ شَيءٍ هالِكُ إِلّا وَجْهَهُ ﴾ قال: «دينه والوجه الّذي يؤتي منه» <sup>4</sup> . قال: «ونحن الوجه الّذي يؤتي منه ، لم نزل في عباده» <sup>6</sup> .

أقول: وذلك لأنّ الوجه ما يواجه به . والله سبحانه إنّـما يـواجــه عــباده ويـخاطبهم بواسطة نبيّ أو وصيّ نبيّ .

وفي رواية: إنَّ الضَّمير في وجهه راجع إلى الشَّي، ٦.

أقول: وعلى هذا فمعناه: إنّ وجه الشّيء لا يهلك ، وهو ما يقابل منه إلى اللّــه ، وهــو روحه وحقيقته وملكوته ومحلّ معرفة الله منه ، الّتي تبقى بـعد فــناء جـسـمه وشـخصه ، والمعنيان متقاربان ﴿ لَهُ الحُكْمُ ﴾: القضاء النّافذ في الخلق ﴿ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ .

سورة العنكبوت [مكَيَة . وهي تسع وستُون آية إ`

يسم الله الرحمن الرحيم

﴿ أَحسَبِبَ النّاسُ أَنْ يُـتُرَكُوا أَنْ يَـقُولُوا ﴾: لقـولهم ﴿ آمَـنّا وَهُـمْ لا يُـفْتَنُونَ ﴾: لا ﴿ أَحسَبِبَ النّاسُ أَنْ يُـتُرَكُوا أَنْ يَـقُولُوا ﴾: لقـولهم ﴿ آمَـنّا وَهُـمْ لا يُـفْتَنُونَ ﴾: لا يختبرون ، قال: «معنى يفتنون: يبتلون في أنفسهم وأموالهم» ٢ ـ وفي روايـة: «الفـتنة فسي الدّين» ٣ . و ورد: لما نزلت هذه الآية قال النّبيَ تَنْتِرَنَّهُ: «لابدَ من فتنة تبتلى بـها الأُمّـة بـعد نبيتها ، ليتبين الصادق من الكاذب ، لأن الوحي قد انقطع ، وبقي السّيف وافتراق الكلمة إلى يوم القبامة» ٤.

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِـهِمْ ﴾: اختبرناهم ﴿ فَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَـيَعْلَمَنَ الكاذِبِينَ ﴾: فليعلسنَهم في الوجود ممتحنين بعد علمه انشابق بأنَّهم سيوجدون كذلك ، وفي

١-ما بين المعقوقتين عن «ب».
 ٢-مجمع البيان ٧-٨: ٢٧٢ ، عن أبي عبد الله عنيّة .
 ٣٧٠ ، الحديث: ٤ ، عن الكاظم بنّة .
 ٤-مجمع البيان ٣-٤: ٣١٥ . ذيل الآية: ٦٥ من سورة الأنعام .

فراءتهم عليهم السّلام: «ليُعْلِمنّ» في الموضعين . من الإعلام .

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ أَنْ يَسْبِقُونا ﴾: أن يفوتونا فلا نقدر أن نجازيهم على مساويهم ﴿ ساءَ ما يَحْكُمُونَ ﴾ .

﴿ مَنْ كَانَ يَرْجُو لِقاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَآتِ ﴾ قال: «يعني من كان يؤمن بأنّه مبعوث ، فإنَّ وعد الله لآتٍ من الثّواب والعقاب . قال: فماللقاء هماهنا ليس بمالرّؤية ، واللّمقاء همو البعت» . والقمي: من أحبّ لقاء الله جاءه الأجمل . ﴿ وَهُموَ المُسْطِيعُ ﴾ لأقموال العماد ﴿ العَلِميمُ ﴾ بعقائدهم وأعمالهم .

﴿ وَمَنْ جَاهَـدَ ﴾ نفسه بالصّبر على مضض الطّاعة والكفّ عن الشّهوات ﴿ فَإِنَّما يُجاهِدُ لِنَفْسِهِ ﴾ لأنّ منفعته لها ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَـغَنِيٌّ عَنِ العالَمِـينَ ﴾ فلا حاجة به إلى طاعتهم .

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ لَـنُكَـفَّرَنَّ عَنْهُمْ سَـيَّئَاتِـهِمْ وَلَنَجْزِيَـنَّهُمْ أَحْسَـنَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾: أحسن جزاء أعمالهم .

﴿ وَوَصَّيِّنَا الإِنْسَانَ بِوالِدَيْهِ حُسْناً وَ إِنْ جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِسِهِ عِـلْمُ﴾ بإلاهيّته . عبّر عن نفيها بنفي العلم بها ، إشعاراً بأنَّ ما لا يعلم صحّته لا يجوز اتّباعه وإن لم يعلم بطلانه ، فضلاً عمّا علم بطلانه . ﴿فَلا تُطِعْهُما ﴾ في ذلك . إذ لا طاعة لمخلوق فسي معصية الخالق ﴿ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنَبَّئُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُدْخِلَنَّسَهُمْ فِي الصَّالِحِينَ ﴾ .

﴿ وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَـقُولُ آمَنَا بِاللَّهِ فَإِذا أُوذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النّاسِ كَعَذابِ اللَّهِ ﴾ القمي: إذا آذاه إنسان . أو أصابه ضرَ أو فاقة أو خوف من الظّالمين . دخل <sup>٤</sup> معهم في دينهم . فرأى أنّ ما يفعلونه هو مثل عذاب الله الذي لا ينقطع <sup>6</sup> . ﴿ وَلَسِئِنْ جاءَ نَصْرُ مِنْ رَبِّكَ ﴾: فتح

٩٤٢ الأصفى / ج٢

وغنيمة ﴿ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ ﴾ في الدّين فأشركونا فيه ﴿ أَوَ لَيْسَ اللَّهُ بِـأَعْلَمَ بِـما فِـي صُدُورِ العالَمِـينَ ﴾ من الإخلاص والنّفاق .

﴿ وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بقلوبهم ﴿ وَلَيَعْلَمَنَّ المُنافِقِينَ ﴾ .

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا ٱتَّبِعُوا سَبِيلَنا وَلُنَحْمِلْ خَطَاياكُمْ ﴾ . القسمي: كان الكفَّار يقولون للمؤمنين: كونوا معنا ، فإنَّ الَذي تخافون أنتم ليس بشيء ، فإن كان حقًّا نتحمّل نحن ذنوبكم ، فيعذّبهم الله مرّتين ؛ مرّة بذنوبهم ومرّة بذنوب غيرهم <sup>(</sup> . ﴿ وَمَا هُـمْ بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَاياهُمْ مِنْ شَيءٍ إِنَّـهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ .

﴿ وَلَيَسَخُطِنَنَّ أَثْقَالَهُمْ ﴾: أثقال ما اقترفته أنفسهم ﴿ وَأَثْقَالاً مَعَ أَثْقَالِـهِمْ ﴾: وأثقالاً آخر معها ، لما تسبُبوا له بالإضلال والحمل على المعصية ، من غير أن ينقص من أثقال مَنْ تَبِعَهم شيء ﴿ وَلَيُسْأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيامَةِ عَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِـيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَمْسِـينَ عاماً ﴾ قــال: «لم يشاركه في نبوّته أحد» ` . وقال: «يدعوهم سرّاً وعلانية ، فلمّا أبوا وعتوا قــال: ربّ إنّــي مغلوب فانتصر» ` . ﴿ فَأَخَذَهُمُ الطُّوفانُ وَهُمْ ظالِمُونَ ﴾ .

﴿ فَأَنْجَيْناهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْناها آيَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ يتّعظون ويستدلّون بها .

﴿ وَ إِبْراهِـيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَأَتَتَقُوهُ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ ممّا أنتم عليه ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّما تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَاناً وَتَخْلُقُونَ إِفْكاً ﴾: وتكذبون كذباً في تسميتها آلهة وادّعاء شفاعتها عند الله ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَأَعْبُدُوهُ وَأَشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ .

> ١ ـ القمّي ٢: ١٤٩ . ٢ ـ كمال الدّين ١: ٢١٥ ، الباب: ٢٢ ، ذيل الحديث الطّويل: ٢ ، عن أبي جعفر عَنْيْهُ . ٣ ـ الكافي ٨: ٢٨٣ ، ذيل الحديث: ٢٢٤ ، عن أبي جعفر عُنْيْهُ .

الجزء العشرون / العنكبوت 🗆 ٩٤٣

﴿ وَ إِنْ تُكَذَّبُوا ﴾ قيل: هي من جملة قصّة إبراهيم ٢ والقسمي: خطاب لهـذه الأُمّـة معترض في قصّة إبراهيم ، وهو من المنقطع المعطوف ٢ .

أقول: الوجه فيه أنّ مساق قصّة إبراهيم لتسلية الرّسول ، والتّنفيس عنه ؛ بأنّ أباه خليل الله كان ممنواً ابنحو ما منى به من شرك القوم وتكذيبهم ، وتشبيه حاله فيهم بتشبيه حال إبراهيم في قومه ، ولذلك توسّط مخاطبتهم بين طرفي قصّته ﴿ فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ الرّسلَ ﴿ وَما عَلَى الرَّسُولِ إِلّا البَلاغُ المُبِينُ ﴾ .

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْ إِكَيْفَ يُبْدِىءُ اللَّهُ الخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴾

﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ . خطابٌ لإبراهيم على الأوّل ، ولنسبيّنا على الشّاني .
﴿ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الخَلْقَ ثُمَّ اللّهُ يُنْشِىءُ النَّـشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

﴿ يُعَذِّبُ مَنْ يَشاء وَيَرْحَم مَنْ يَشاء وَ إِلَيْهِ تُقْلَبُونَ ﴾: تردون .

﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ ربّكم عن إدراككم ﴿ فِي الأَرْضِ وَلا فِي الشّمَاءِ ﴾ إن فررتم من قضائه بالتّواري في إحداهما ﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلا نَصِـيرٌ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِ اللَّهِ وَلِقَائِهِ ﴾ بالبعث ﴿ أُولَـٰئِكَ يَــئِسُوا مِنْ رَحْمَتِي وَأُولَـٰئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِـيمٌ ﴾ بكفرهم .

﴿ فَماكانَ جَوابَ قَوْمِهِ ﴾: قوم إبراهيم له ﴿ إِلّا أَنْ قالُوا أَقْتُلُوهُ أَوْ حَرَقُوهُ ﴾ . كان ذلك قول بعضهم ، لكن لمّا رضي به الباقون أُسند إلى كلّهم . ﴿ فَأَنْجاهُ اللّهُ مِنَ النّارِ ﴾ بأن جعلها عليه برداً وسلاماً ﴿ إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَآياتٍ ﴾ هي حفظه من أذى النّار ، وإخمادها مع عظمها في زمان يسير ، وإنشاء روض مكانها ﴿ لِقَوْمٍ يُـؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ إِنَّمَا أَتَخَذْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَاناً مَوَدَّةَ بَـيْنِكُمْ ﴾ أي: لتـتوادوا بـينكم ،

وتتواصلوا لاجتماعكم على عبادتها ﴿فِي الحَياةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ القِـيامَةِ يَكْفُرُ بَـعْضُكُمْ يِبَعْضِ ﴾ قال: يعني يتبرّأ بعضكم من بعض» . وقال: «الكفر فـي هـذه الآيـة البـراءة» . ﴿وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً وَمَأُواكُمُ النّارُ وَما لَكُمْ مِنْ ناصِرِينَ ﴾ .

﴿فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ ﴾ إبراهيم ﴿ إِنَّي مُهاجِرُ إِلَىٰ رَبِّي ﴾ قيل: مهاجر من قومي إلى حيث أمرني ربّي ". ﴿ إِنَّهُ هُوَ العَزِيزُ ﴾ الذي يمنعني من أعدائي ﴿ الحَكِيمُ ﴾ الذي لا يأمرني إلّا بما فيه صلاحي .

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّ يَتَبِهِ النَّبُوَةَ وَالكِتابَ وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا﴾ بإعطاء الولد في غير أوانه . والذرّيّة الطّيّبة الَتي من جملتهم خاتم الأنبياء وسـيّد المرسلين وأميرالمؤمنين وعترتهما الطّيّبين ، واستمرار النّبوّة فيهم ، وانتماء <sup>ع</sup> الملل إليه ، والصّلاة والثّناء عليه إلى آخر الدّهر ﴿ وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصّالِحِينَ ﴾ .

وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِسها مِنْ أَحَدٍ مِنَ العَالَمِينَ ﴾.

أَنِينَتُكُمْ لَتَأْتُونَ الرَّحِالَ وَتَـقَطَعُونَ السَّبِيلَ»: تتعرّضون للسّابلة "بالفاحشة والفضيحة ، حتى انقطعت الطرق ﴿ وَتَأْتُونَ فِي نادِيكُمُ ﴾: في مجالسكم الغاصّة ؛ ولا يقال التَّادي إلا لما فيه أهله ﴿ المُنْكَرَ ﴾ . قال: «كانوا يتضارطون في مجالسهم في غير حشمة ولا حياء» . وفي رواية: «هو الخذف» أي: الرّمي بالحصا . ﴿ فَما كانَ جَموابَ قَـوْمِهِ إِلّا أَنْ

١\_الكافي ٢: ٣٩١ . ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله يَخ . ٢\_التوحيد: ٣٦٠ . الباب: ٣٦ . ذيل الحديث: ٥ ، عن أمير المؤمنين غيّة . ٣\_البيضاوي ٤: ١٣٧ . ٤ ـ الانتماء: الانتساب . مجمع البحرين ١: ٢١ ٤ . ٥ ـ السّابِلة: الطريق المسلوك ، والجمع: السَّوابِل . أقرب الموارد ١: ٤٩٢ (سبل) . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٢ ، ٢٨٠ ، عن أبي الحسن الرّضاغيَّة ، وفيه: «من غير حشمة ولا حياء» . ٧ ـ التهذيب ٣: ٢٦٣ الحديث: ٧٤١ ، عن أبي عبدالله ، عن آبانه، عن النّبيّ صلوات الله عليهم؛ عوالي اللثالي ٢

الآية: ٣٠\_٢

قالُوا ٱلْتِنا بِعَدَابِ اللَّهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ . ﴿قالَ رَبِّ ٱنْصُرْنِي عَلَى القَوْم المُفْسِدِينَ ﴾

﴿ وَلَمّا جاءَتْ رُسُلُنا إِبْراهِـيمَ بِالْبُشْرِىٰ﴾: بـالبشارة بـالولد والنّـافلة ﴿ قـالُوا إِنّـا مُهْلِكُوا أَهْلَ هـٰذِهِ القَرْيَةِ ﴾: قرية سَدوم \* ﴿ إِنَّ أَهْلَها كانُوا ظالِمِـينَ ﴾ .

﴿ قَالَ إِنَّ فِيها لُوطاً قَالُوا نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَنْ فِيها لَنُنجِّينَّهُ وَأَهْلَهُ إِلّا أَمْرَأَتَهُ كانَتْ مِنَ الغابِرِينَ ﴾: الباقين في العذاب .

﴿ وَلَمَّا أَنْ جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطاً سِيءَ بِهِمْ ﴾: جاءته المساءة والغمّ بسببهم ﴿ وَصَاقَ بِهِمْ ذَرْعاً ﴾: وضاق بشأنهم وتدبير أمرهم ذرعه . أي: طاقته ﴿ وَقالُوا ﴾ لمّا رأوا فيه من أثر الضّجرة ﴿لا تَخَفُ وَلا تَحْزَنْ إِنّا مُنَـجُوكَ وَأَهْلَكَ إِلّا أَمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ الغابِرِينَ ﴾ .

﴿ إِنَّا مُـنْزِلُونَ عَلَىٰ أَهْلِ هَـٰذِهِ القَرْيَةِ رِجْزاً مِنَ السَّمَاءِ﴾: عذاباً مـنها ﴿ بِـما كـانُوا يَفْسُقُونَ﴾.

﴿ وَلَقَدْ تَرَكْنا مِنْها آيَـةً بَيِّنَةً لِقَوْم يَعْقِلُونَ ﴾ هي منزل لوط ، بقي عبرة للسّيّارة .

﴿ وَ إِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً فَقَالَ يا قَوْمِ أَعْبُدُوا اللّهَ وَأَرْجُوا اليَوْمَ الآخِرَ ﴾ قيل: أي افعلوا ما ترجون به ثوابه " . وقيل: إنّه من الرّجاء ، بمعنى الخوف " . ﴿ وَلا تَعْثَوْا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ .

۲۲۷ .۱ .۳۲۷ . الحديث: ۲۲ . عن النّبي تَتَوَةً .

١ ـ ويقال لولد الولد: نافلة ، لآنه زيادةً على الولد ، ومنه قوله تعالى في سورة الانسبياء (٢١): ٧٢: «أوَوَهْسَبْنَا لَسُهُ إِسْحَاق وَيَعْقُوبَ نَافِلَةٌ "، فانَه دعى بإسحاق ، فاستجيب له ، وزيد يعقوب نافلةً ، تفضّل من الله وإن كان الكلّ بتفضّله . مجمع البحرين ٥: ٤٨٥ (نفل) .

٢ ـ سَدُوم ـ فعول من السَّدَم ، وهو النَّدم مع غمَّر ـ بلدة من أعمال حلب معروفة عامرة عندهم ، وهي من مدائن قوم لوط ، وقاضيها يضرب به المَثَل فيقال: أجور من قاضي سدوم . معجم البلدان ٣: ٣٠٠.

٣\_البيضاوي ٤: ١٣٨ .

٤\_المصدر : الكشّاف ٣: ٢٠٥ .

٩٤٦ 🗆 الأصفيٰ / ج٢

﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَـذَتْهُـمُ الرَّجْفَةُ﴾: الزّلزلة الشّديدة الّتي فيها الصّيحة ﴿ فَأَصْبَحُوا فِـي دارِهِمْ جاثِمِـينَ ﴾: باركين على الرُّكَبِ ميّتين .

﴿وَعاداً وَثَمُوداً» أي: واذكرهما ، أو وأهلكنا ﴿وَقَدْ تَبَسَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَساكِنِهِمْ ﴾: بعض مساكنهم إذا نظرتم إليها عند مروركم بها ﴿وَزَيَّنَ لَسَهُمُ الشَّيْطانُ أَعْمالَـهُمْ فَصَـدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكانُوا مُسْتَـبْصِرِينَ ﴾: متمكّنين من النَظر والاستبصار ، ولكنّهم لم يفعلوا .

﴿ وَقَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَىٰ بِالبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ وَما كَانُوا سَابِقِـينَ ﴾: فائتين ، بل أدركهم أمر الله .

﴿ فَكُلَّا أَخَذُنا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنا عَلَيْهِ حاصِباً > كقوم لوط ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ > كمدين و شمود ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنا بِهِ الأَرْضَ > كقارون ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْرَقْنا > كفرعون وقومه ، وقوم نوح ﴿ وَما كانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَنظَلِمُونَ > بالتّعريض للعذاب .

مَثَلُ الَّذِينَ أَتَخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِياءَ ﴾ فيما اتّخذوه معتمداً ومتّكلاً ﴿كَمَثَلِ العَنْكَبُوتِ آتَّخَذَتْ بَيْتاً ﴾ فيما نسجه ، في الوهن والخور ` ﴿ وَ إِنَّ أَوْهَـنَ البُـيُوتِ لَـبَيْتُ العَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾: يرجعون إلى علم ، لعلموا أنّ هذا مثلهم .

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ ما يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيٍءٍ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِـيمُ﴾ .

﴿ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ ﴾ يعني هذا المَثَل ونظائره ﴿ نَضْرِبُها لِلنَّاسِ ﴾ تــقريباً لمــا بَــعُدَ مــن أفهامهم ﴿ وَما يَعْقِلُها إِلَّا العالِمُونَ ﴾ الّذين يتدبَرون الأشياء على ما ينبغي .

ورد: إنَّ النَّبِيُّ يَنْبُوْلُهُ تلا هذه الآية فقال: «العالم الَّذي عقل عن الله ` ، فعمل بـطاعته ،

١ ـ الخور: الضّعف الصّحاح ٢: ٦٥١ (خور) . ٢ ـ عقل عن اللّه ، أي: عرف عنه ، كأنَّ أخذ العلم من كتاب اللّه وسنّة نبيّه عَنَّيَنَ . وأيضاً عقل عن اللّه ، أي: اعتزل عن أهل الدّنيا . مجمع البحرين ٥: ٤٢٦ ـ ٤٢٧ (عقل) . واجتنب سخطه» <sup>(</sup> . ﴿ خَلَقَ اللَّهُ السَّمـٰواتِ وَالأَرْضَ بِالحَـقِّ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَةً لِلْمُـؤْمِنِـينَ ﴾ . ﴿ أُتُلُ ما أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الكِيتابِ ﴾ تـقرّباً إلى اللّــه بـقراءتــه ، وتـحفَظاً لألفــاظه ، واستكشافاً لمعانيه ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهىٰ عَنِ الفَحْشاءِ وَالمُنْكَرِ ﴾ .

قال: «الصّلاة حُجْزَة ' اللّه ، وذلك أنّها تحجز المصلّي عن المعاصي مادام في صلاته ، ثمّ تلا هذه الآية»" .

وروي: إنَّ فتى من الأنصار كان يصلِّي الصَّلوات<sup>٤</sup> مع رسول اللَّه عَلَيْهَا وير تكب الفواحش، فوصف ذلك لرسول اللَّه عَلَيْهَا فقال: «انَّ صلاته تنهاه يلوماً<sup>ه</sup>» <sup>7</sup> فلم يلبث أن تاب .

﴿ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ . قال: «يقول: ذكر الله لأهل الصّلاة أكبر من ذكرهم إيّاه ، ألا ترى أنّ يقول: "أُذكُرُ وني أذكُركُم "» .

وفي رواية قال: «ذكر الله عند ما أحلّ وحرّم»^.

وورد في التأويل: «الصّلاة تتكلّم ولها صورة وخلق ، تأمر وتـنهى ، والنّـهي كـلام ، والفحشاء والمنكر رجال ، ونحن ذكر اللّه ونحن أكبر»<sup>.</sup> .

**۹٤۸** الأصفى / ج ۲

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ ما تَصْنَعُونَ ﴾ .

﴿وَلا تُجادِلُوا أَهْلَ الكِتابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ . قد مضى تـفسيره فـي سـورة النَّحل<sup>١</sup> . ﴿ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ﴾ بالإفراط في الاعتداء ﴿وَقُولُوا آمَنَا بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْنا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَ إِلَـٰهُنا وَ إِلـٰهُكُمْ واحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾ . هو من المجادلة بـالتي هـي أحسن .

روي أنَّه تَنْجَبُنُهُ قال: «لا تصدَقوا أهل الكتاب ولا تكذَّبوهم ، وقولوا: آمنًا باللَّه وبكتبه ورسله . فإن قالوا باطلاً لم تصدَقوهم ، وإن قالوا حقًاً لم تكذَّبوهم» <sup>٢</sup> .

﴿ وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الكِتابَ فَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتابَ يُـؤْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هـٰؤُلاءِ﴾ يعني أهل الإيمان من أهل القبلة ﴿ مَنْ يُـؤْمِنُ بِـهِ﴾: بـالقرآن ﴿ وَمــا يَـجْحَدُ بِـآياتِنا إِلّا الكافِرُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلا تَخْطُهُ بِيَمِينِكَ ﴾ ذكر اليمين زيادة تصوير المنفي . ونفي للتجوز في الإسناد ﴿ إِذاً لَارْتَابَ المُنْطِلُونَ ﴾ أي: لو كنت متن يخطّ ويقرأ لقالوا: لعلّه أو التقطه من كتب الأقدمين .

القمّي: هذه الآية معطوفة على قوله في سورة الفرقان": "اكْتَتَبَهْا فَهِيَ تُمْلَىٰ عَلَيهِ بُكرةً وأُصيلاً"٤.

﴿ بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَسِيَّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ﴾ قال: «هم الأنسة» <sup>6</sup>. ﴿ وَمَسَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنا إِلَّا الظَّالِمُونَ﴾ .

٤٧٧ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .
 ٢٠٤٠ .

﴿ وَقَالُوا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتُ مِنْ رَبِّهِ ﴾ مثل ناقة صالح ، وعـصا مـوسى ، ومـائدة عيسى ﴿ قُلْ إِنَّما الآياتُ عِنْدَ اللَّهِ ﴾ ينزلها كما يشاء ، لست أملكها فآتيكم بما تقترحونه . ﴿ وَإِنَّما أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ .

﴿ أَوَ لَمْ يَكْفِسِهِمْ أَنّا أَنْزَلْنا عَلَيْكَ الكِتابَ يُـتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾: يدوم تلاوته عليهم ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرِىٰ لِقَوْمٍ يُـؤْمِنُونَ ﴾: وتذكرة لمن همّه الإيمان دون التّعنّت .

روي «إنَّ أناساً من المسلمين أتوا رسول اللَّه تَلَيَّأَنَّهُ بكتف كتب فيها بـعض مـا يـقوله اليهود ، فقال: كفي بها ضلالة قوم أن يرغبوا عمّا جاء به نبيّهم ، إلى ما جاء به غير نـبيّهم ، فنزلت»<sup>1</sup> .

فَلْ كَفَىٰ بِاللَّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ شَهِـيداً > بصدقى وقد صدّقنى بالمعجزات .

﴿ يَعْلَمُ ما فِي السَّمنواتِ وَالأَرْضِ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالباطِلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُولَـٰئِكَ هُـمُ الخاسِرُونَ ﴾ .

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالعَذابِ وَلَوْلا أَجَلُ مُسَمّى ﴾ لكلّ عذاب وقوم ﴿ لَجاءَهُمُ ٱلْعَذابُ ﴾ عاجلاً ﴿ وَلَـيَأْتِـيَنَّهُمْ بَـغْتَةٌ وَهُمْ لا يَـشْعُرُونَ ﴾ .

﴿ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِالعَذَابِ وَ إِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالكَافِرِينَ ﴾ لإحاطة أسبابها بهم .

التوم يَغْشاهُمُ العَذابُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَـقُولُ ذُوقُـوا ما كُـنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ يا عِـبادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِسي واسِعَةً فَإِيَّايَ فَاعْبُـدُونِ ﴾ أي: إذا لم يتيسّر لكم العبادة في بلدة ، فهاجروا إلى حيث يتمشّى لكم ذلك .

قال: «يقول: لا تطيعوا أهل الفسق من الملوك . فإن خفتموهم أن يفتنوكم عن دينكم . فإنّ أرضي واسعة ، هو يقول: "فيمَ كُنتُم قالوا كُنّا مُستَضعفين في الأرض" فقال: "ألم تَكُـن أرضُ الله واسعةً فتُهاجِروا فيها "» " . و ورد: «إذا عُصي الله في أرضٍ أنت بها " فاخرج منها إلى غيرها» <sup>2</sup> .

وقال: «من فرّ بدينه من أرض إلى أرض . وإن كان شبراً ، استوجب بها الجنّة ، وكان رفيق إبراهيم ومحمّد للمنظني» <sup>ه</sup> .

﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تَرْجَعُونَ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ لَـنُـبَوَّئَـنَّـهُمْ ﴾: لننزَلنَهم ﴿ مِنَ الجَنَّةِ غُرَفاً تَجْرِي مِنْ تَحْتِـها الأَنْهارُ خالِدِينَ فِـيها نِعْمَ أَجْرُ العامِلِـينَ ﴾ .

الَّذِينَ صَبَرُوا على المِحَن والمَشاقَ ﴿ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ .

وَكَأَيَّن مِنْ دابَّةٍ لا تَحْمِلُ رِزْقَها ٱللَّهُ يَرْزُقُها وَإِيَّاكُمْ ﴾ . القمّي: كانت العرب يقتلون أولادهم مخافة الجوع . فقال الله تعالى: "الله يرزقها وإيَّاكم" . وقيل: لمّا أُمروا يقتلون أولادهم مخافة الجوع . فقال الله تعالى: "الله يرزقها وإيَّاكم" . وقيل: لمّا أُمروا بالهجرة قال بعضهم : كيف نقدم بلدة ليس لنا فيها معيشة؟! فنزلت" . ﴿ وَهُمُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ لقولكم والمُوع . فقال الله تعالى: "الله يرزقها وإيَّاكم" . وقيل: لمّا أُمروا يقتلون أولادهم مخافة الجوع . فقال الله تعالى: "الله يرزقها وإيَّاكم" . وقيل: لمّا أُمروا القيليم بالهجرة قال بعضهم : كيف نقدم بلدة ليس لنا فيها معيشة؟! فنزلت" . ﴿ وَهُمُو السَّمِيعُ العَلِيمُ بِعَالَي الله الله الله المعيشة بالهجرة قال بعضهم : كيف نقدم بلدة ليس لنا فيها معيشة؟! فنزلت" . ﴿ وَهُمُو السَّمِيعُ العَلَيم بَعَان العَلَيم بعنه بعنه بالهجرة الموالي الله الما الله المعيشة؟! فنزلت الما الله العن العلم العن القلم الما الما الله المعيشة؟! فنزلت الما يقلم الما يعضهم : كيف نقدم بلدة ليس لنا فيها معيشة؟! فنزلت الما يوليم الما يعشم الما ينه الما يعشم بنه اله الما له القلم ما الله الما يوليم الما الما يعشم الما يقلم الما يسلم اله القلم الما يقلم الما يقلم الله الله الما يوليم الله القلم الما يوليم الله الما يوليم الما يوليم الله الما يقلم الما يوليم الله الما يوليم الما ي ما يوليم الما يوليم الما

< وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ وَسَـخَّرَ الشَّـمْسَ وَالقَمَرَ لَيَقُولُـنَّ اللَّهُ فَأَنَّىٰ يُـوْفَكُونَ ﴾ عن توحيده بعد إقرارهم بذلك بالفطرة .

﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَسْبَاءُ مِنْ عِبادِهِ وَيَقْدِرُ لَـهُ ﴾ على التّعاقب ، أو لمن يشاء

١- النّساء (٤): ٩٧ .
 ٢- القمي ٢: ١٥١ ، عن أبي جعفر عني .
 ٣- في المصدر: «أنت فيها» .
 ٤- مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٢٩١ ، عن أبي عبد اللّه عني .
 ٥ ـ جوامع الجامع: ٣٥٥ ، عن النّبي يَنْبَيْني .
 ٣- القمي ٢: ١٥١ .
 ٧- الكشاف ٣: ٢١١ : البيضاوي ٤: ١٤١ .

لإبهامه ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٌ ﴾ .

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَـزَّلَ مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَحْيا بِهِ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِـها لَمِتَوُلُنَّ اللهُ قُلِ الحَمْدُ لِلَهِ بَلْ أَكْثَـرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ فيتناقضون حيث يقرون بأنّه خالق كلّ شيء ، ثمَ إِنَهِمْ يشركون به الأصنام .

﴿ وَما هـٰذِهِ الحَياةُ الدُّنْيا إِلَّا لَهُو وَلَعِبٌ ﴾: إلّا كما يلهو ويلعب به الصّبيان ، يجتمعون عليه ويتبهّجون به ساعة ، ثمّ يتفرّقون متعبين ﴿ وَ إِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ الحَيَوانُ ﴾ لهي دار الحياة الحقيقيّة ، لامتناع طريان الموت عليها . وفي لفظة «الحيوان» من المبالغة ما ليس في لفظة «الحياة» ؛ لبناء فعُلان على الحركة ، والاضطراب اللازم للحياة . ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ لهي ذار لفظة «الحيوان» من المبالغة ما ليس في الخيرة الحقيقيّة ، لامتناع طريان الموت عليها . وفي لفظة «الحيوان» من المبالغة ما ليس في الخياة (لحياة» إلى الحياة الحقيقيّة ، لامتناع طريان الموت عليها . وفي لفظة «الحيوان» من المبالغة ما ليس في لفظة «الحياة الحقيقيّة ، لامتناع طريان على الموت عليها . وفي لفظة «الحيوان» من المبالغة ما ليس في لفظة «الحياة الحقيقيّة ، لامتناع طريان الموت عليها . وفي لفظة «الحيوان» من المبالغة ما ليس في لفظة «الحياة يالحياة» إلى المولية من المبالغة ما ليس في لفظة «الحياة الحياة الحياة الحياة ما ليس في المظة «الحياة . إلناء فعلان على الحركة ، والاضطراب اللازم للحياة . ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ لم يؤثر وا عليها الذيا الذي التي حياتها عارضة سريعة الزوال .

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الفُلْكِ ﴾ على ما هم من الشّرك ﴿ دَعَـوُا اللّٰهَ مُـخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾: في صورة من أخلص دينه من المؤمنين ، حيث لا يذكرون إلّا الله ولا يدعون سواه ، لعلمهم بأنّه لا يكشف الشّدائد إلّا هو . ﴿ فَلَمّا نَجَاهُمْ إِلَى البَرَّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾: فاجأُوا المعاودة إلى الشَّرك .

إليتكَفُرُوا بِما آتَيْناهُمْ، لكي يكونوا كافرين بشركهم نعمة النّجاة ﴿ وَلِـيَتَمَـتَّعُوا ﴾

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا﴾ يعني أهل مكّة ﴿ أَنَّا جَعَلْنا﴾ لهم ﴿ حَرَماً آمِـناً﴾ أي: جـعلنا بـلدهم مصوناً عن النّهب والتّعدّي . آمناً أهله عن القتل والسّبي ﴿ وَيُتَخَـطَّفُ النّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ﴾: يختلسون قتلاً وسبياً إذ كانت العرب حوله في تغاور وتناهب ﴿ أَفَبِالْباطِـلِ﴾: أبعد هـذه

١ ـ يعني يحتمل أن يكون الموسّع له والمضيّق عليه واحداً ، على أنّ البسط والقبض على التّعاقب ، وأن لا يكون على وضع الضمير موضع «من يشاء» وإبهامه : لأن «من يشاء» مبهم . البيضاوي ٤: ١٤١ . ٢ ـ في «ألف» و«ب»: «إذا كانت» . النّعمة الظّاهرة وغيرها ممّا لا يقدر عليه إلّا الله . بالصّنم أو الشّيطان ﴿ يُسؤّمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ اللّهِ يَكْفُرُونَ ﴾ حيث أشركوا به غيره .

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً ﴾ بأن زعم أنّ له شريكاً ﴿ أَوْ كَـذَّبَ بِالحَـقِّ لَمَّا جاءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَـنَّمَ مَثُوىَ لِلْكافِرِينَ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ جَاهَـدُوا فِـينا؟ : في حـقَنا : يــمل جـهاد الأعـداء الظّـاهرة والبـاطنة ﴿ لَنَهْدِيَـنَّهُمْ سُبُلَنا؟ : سبل السّير إلينا والوصول إلى جنابنا .

ورد: «من عمل بما علم ورّته الله علم ما لم يعلم» ﴿ .

﴿ وَ إِنَّ اللَّهَ لَمَعَ المُحْسِنِينَ ﴾ بالنّصر والإعانة . ورد: «هذه الآية لآل محمّد للهَيْنَ ﴾ وأشياعهم»".

١ ـ محجّة البيضاء ١: ١٤٨ : و ٥: ٤٣ ، عن النّبيّ تَبْتِيْهُ : البيضاوي ٤: ١٤٢ . ٢ ـ القمّي ٢: ١٥١ ، عن أبي جعفر عَثْبُهُ . وفيه: «ولأشياعهم» .

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ أَلَـمَ ﴾ . ﴿ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ﴾ . قال: «يعني غلبتها فارس» ٢ . ﴿ فِي أَدْنَى الأَرْضِ ﴾ قيل: أي: أدنى أرض العرب منهم ، أو أدنى أرضهم من العرب ٣ . قال: «وهي الشّامات وما حولها» ٤ . ﴿ وَهُـمْ ﴾ قـال: «يعني وفـارس» ٩ . ﴿ مِـنْ بَـعْدِ غَلَبِهِمْ ﴾ الرومَ ﴿ سَيَغْلِبُونَ ﴾ .

﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ ﴾ قال: «يعني يغلبهم المسلمون»".

**أقول:** وهو ما وقع في زمن عمر ؛ وهذا على قراءة "سَيْغُلْبُونَ" بِضِمُ الباء . وعلى قراءة الفتح ، قيل ظهرت الرّوم على فارس يوم الحديبيّة<sup>y</sup> .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من "ب» . ٢ ـ الكافي ٨: ٢٦٩ ، الحديث: ٣٩٧ . عن أبي جعفر اليَّ ٢ ـ الكشّاف ٢: ٢١٣ ؛ البيضاوي ٤: ١٤٢ . ٤ . ٥ و ٦ ـ الكافي ٨: ٢٦٩ ، الحديث: ٣٩٧ ، عن أبي جعفر اليَّة . ٧ ـ الكشّاف ٢: ٢١٤ ؛ البيضاوي ٤: ١٤٣ .

﴿ لِلَّهِ الأَمَرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ يَعْدُ ﴾ قال: «له الأمر من قبل أن يأمر به ، وله الأمر من بعد أن يأمر به ، يقضي بما يشاء» ` . ﴿ وَيَوْمَــبْذٍ يَقْرَحُ المُــؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ بِنَصْرِ اللَّهِ يَنْصُرُ مَنْ يَسْبَاءُ وَهُمُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ .

قال: «إنّ لها تأويلاً لا يعلمه إلّا الرّاسخون في العلم من ال محمّد تَشَرَّقُ ما يَنْ رسول اللّم لمّا هاجر إلى المدينة وأظهر الإسلام ، كتب إلى مَلِكِ الرّوم كتاباً وبعت به مع رسول يدعوه إلى الإسلام ، وكتب إلى ملك فارس كتاباً يدعوه إلى الإسلام وبعنه إليه مع رسوله . فأمّا ملكَ الرَّوم فعظَّمَ كتاب رسول اللّه وأكرم رسوله . وأمّا ملِكُ فارس فإنّه استخفّ بكتاب رسول الله ومزّقه واستخفّ برسوله . وكان ملِكُ فارس يومنذ يقاتل ملِكَ الرّوم ، وكان المسلمون يهوون أن يغلب مَلِكُ الرّوم ملِكَ فارس . وكانوا لناحيته أرجى منهم لِملِكِ فارس ، فلمّا يهوون أن يغلب ملك الرّوم ملِكَ فارس . وكانوا لناحيته أرجى منهم لِملِكِ فارس ، فلمّا المسلمون بنعر الآية كما ذكر أولاً . قال: فلمّا غنزا المسلمون فارس وافستحوها . فرح كتاباً ، ثمّ فسّر اللّه عزّوجلّ . قبل: فلما غنزا المسلمون فارس وافستحوها . فرح المسلمون بنصر اللّه عزّوجلّ . قبل: أليس اللّه يقول "في بضع سنين" وقد مضى للمؤمنين عمر، فقال: ألم أقل لك: إنّ لهذا تأويلاً وتفي بكر ، وإنّما غلب المسلمون فارس في إمارة عمر ، فقال: ألم أقل لك توجلً . قبل: أليس الله يقول "في بضع سنين" وقد مضى للمؤمنين عمر ، فقال: ألم أقل لك النه تينين وفي إمارة أبي بكر ، وإنّما غلب المسلمون فارس في إمارة المون كثيرة مع رسول الله توليلاً وفي إمارة أبي بكر ، وإنّما غلب المسلمون فارس في إمارة عمر ، فقال: ألم أقل لك ان أنهذا تأويلاً وتفسيراً والقرآن ناسخ ومنسوخ ، أما تسمع لقول الله: "لله الأمر من قبل ومن بعد" يعني إليه المشية في القول . أن يؤخر ما قدّم ويقدًم ما أخر في القول إلى يوم تحتم<sup>7</sup> القضاء بنزول النّصر فيه على المونيين ، وذلك قبوله عـزّ وجلً . "ويومنذ يغرح المؤمنون بنصر اللّه "أي: يوم تحته القضاء بالنّصر» .

وفي رواية: «إنَّ بني أميَّة ليسوا من قريش وإنَّ أصلهم من الرَّوم ، وفيهم تأويل هـــدْه الآية ، يعني إنَّهم غلبوا على المُلَك وسيغلبهم على ذلك بنو العبّاس»<sup>2</sup> .

> ١ ـ الخرائج والجرائح ٢: ٦٨٦ . الحديث: ٨ ، عن حسن بن عديّ العسكريّ ، ٢ . ٢ ـ في المصدر و«ألف»: «يحتم القضاء» في الموضعين . ٣ ـ الكافي ٨: ٢٦٩ . الحديث: ٣٩٧ . عن أبي جعفر ، ج مع تفاوت يسير في ابتداء الحديث . ٤ ـ الاستغاثة (لأبي القاسم الكوفي): ٧٤ ، قال: لقد روينا من طريق علماء أهل البيت بيكر .

أقول: وهذا على قراءة "غَلَبَتْ" بالفتح . و "سَيُغَلَّبُونَ " بالضّم . كما وردت في الشّواذ " . ﴿ وَعُدَ اللَّهِ لا يُـخْلِفُ اللَّهُ وَعُدَهُ وَلَـكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الْحَياةِ الدُّنْيَا ﴾ قال: «منه الرَّجر ` والنّجوم» ` . ﴿ وَهُمْ عَنِ الأَخِرَةِ هُـمْ غافِلُونَ ﴾ . القشي: يرون حاضر الدُنيا ويتغافلون عن الأخرة ' .

﴿ أَوَ لَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ فَ فَإِنّها أَقَرَب إِلَيْهُمُ مِن غَيرها ، ومرآة يجتلي للمستبصر ما يجتلي له في سائر المخلوقات ، ليتحقَّق لهم فدرة مبدعها على إعادتها قدرته على إبدائها , في سائر المخلوقات ، ليتحقَّق لهم فدرة مبدعها على إعادتها قدرته على إبدائها , في سائر المخلوقات ، ليتحقَّق لهم فدرة مبدعها على إعادتها قدرته على إبدائها , في عادر المُ الشَّموات والأَرْضَ وَما يَيْنَهُما إِلَّا بِالحَقِّ وَأَجْلٍ مُستمَى بُعاديم مُ مُعْديم من عُميرها ، ومرآة يجتلي على إعادتها قدرته على إبدائها , في عادر المخلوقات ، ليتحقَّق لهم فدرة مبدعها على إعادتها قدرته على إبدائها , في عاد أَلَّهُ الشَّموات والأَرْضَ وَما يَيْنَهُما إِلَّا بِالحَقِّ وَأَجْلٍ مُستمَى بُعليم عنده ولا تبقى بعده فو أَنْ كَثِيراً مِنْ النَّاسِ بِلِقاء زيَّهُما إِلَّا بِالحَقِّ وَأَجْلٍ مُستمَى بُعليم عنده ولا تبقى بعده في ما لم الشَّموات والأَرْضَ وَما يَيْنَهُما إِلَّا بِالحَقِّ وَأَجْلٍ مُستمَى بُعليم عنده ولا تبقى بعده فو أَنْ كَثِيراً مِنْ النَّاسِ بِلِقاء زيَّهُما إلا بِالحَقِّ وَأُجْلٍ مُستمَى بُعليم عنده ولا تبقى بعده فو أَنْ النَّموات والأَرْضَ وَما يَيْنَهُما إلا بِالحَقِّ وَأُجْلٍ مُستمَى بُعدون ، يحتلي عنده ولا تبقى بعده فو أَنْ كَثِيراً مِنْ النَّاسِ بِلِقاء زيَّهُم لَكافِرُونَ بُون جامدون ، يحسبون أَنْ الدُنيا أبديَة وأَنَ الآخرة لا تكون .

> ۷ \_البيطياوي ٢: ١٤٣ : الكلما ف ٣٠٤ . ١- البيطياوي ٢: ١٤٣ : الكلما ف ٣٠٤ .

٣\_مجمع البيان ٧\_٨، ٢٩٥ ، عن أبي عبد الله، ق: .

٤\_القشي ٢: ١٥٣.

٥ - الخصال ٢: ٣٩٦ . الحديث: ١٠٢ . عن أبي عبد الله عليه .

<لائم كانَ عاقِبَة الَّذِينَ أَساؤُوا السُّوأَىٰ ﴾ . هي تأنيث «أسوأ» أو مصدر . ﴿ أَنْ كَذَّبُوا بِآياتِ اللهِ ﴾ علّة أو بدل أو خبر كان . ﴿ وَكَانُوا بِها يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ .

﴿ اللَّهُ يَبْدَأُ الخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾: ينشئهم ثمّ يبعثهم ﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ للجزاء .

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ المُجْرِمُونَ ﴾ يسكتون متحيّرين أيسين .

< وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ مِنْ شُرَكائِسِهِمْ ﴾ متن أشركوهم بالله ﴿ شُفَعاؤًا ﴾ يجيرونهم من عذاب الله ﴿ وَكَانُوا بِشُرَكائِسِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ .

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَـئِذٍ يَتَـفَرَّقُونَ ﴾ القمي: إلى الجنَّة والنَّار ".

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّـالِحاتِ فَــهُمْ فِــي رَوْضَــةٍ يُـحْبَرُونَ ﴾ القــمي: أي: يُكْرَمُونَ \* : وأصله: السّرور .

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآياتِنا وَلِقاءِ الآخِرَةِ فَأُولَـٰئِكَ فِي العَذابِ مُحْضَرُونَ ﴾ .
 ﴿ فَشَبْحانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ .

﴿وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي الشَّمنواتِ وَالأَرْضِ وَعَشِيبًا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ قيل: إخبار في معنى الأمر بتنزيه الله تعالى والثَّناء عليه . في هذه الأوقات الَّتي تظهر فيها قدرته . وتتجدّد فيها نعمته . والآية جامعة للصّلوات الخمس ؛ تمسون صلاة المغرب والعشاء ، وتصبحون صلاة الفجر ، وعشيّاً صلاة العصر ، وتظهرون صلاة الظّهر<sup>6</sup>.

﴿ يُخْرِجُ الحَيَّ مِنَ المَـيِّتِ وَيُخْرِجُ المَيِّتَ مِنَ الحَيِّ ﴾ قــال: «يـخرج المــوْمن مــن الكافر ، ويخرج الكافر من المؤمن»<sup>7</sup> . ﴿ وَيُحْيِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِــها ﴾ قال: «ليس يحييها

١ - كما أنَّ الحسنى تأنيث الأحسن .
 ٢ - في «ب»: «يسكنون» . وفي الكشَّاف ٣: ٢١٦ : «الإبلاس . أي : يبقى بانسا ساكناً متحيّراً . وقرئ "يُبْلَسُ" بفتح اللام - من أبلسه إذا أسكته» .
 ٣ و ٤ - القتي ٢ : ٢٥٣ .
 ٥ - البيضاوي ٤: ١٤٢ .
 ٥ - البيضاوي ٤: ٤٢٨ . ذيل الآية : ٢٧ من سورة الأنعام. عن الباقر والصادق غليًا . وقري الكافي ٣: ٥. ٣

بالقطر ، ولكن يبعث الله رجالاً فيحيون العدل ، فتحيا الأرض لإحياء العدل ، ولإقامة حدَّ فيه أنفع في الأرض من القطر أربعين صباحاً» <sup>(</sup> . ﴿ وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ من قبوركم .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنْتُمْ بَـشَرُ تَنْتَشِرُونَ ﴾ .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْها﴾: لتألفوا بها ﴿ وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ﴾ .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلُوانِكُمْ إِنَّ فِـي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْعَالِمِـينَ﴾ .

ورد: «الإمام إذا أبصر الرّجل " عرفه وعرف لونه ، وإن سمع كلامه من خــلف حــائط عرفه وعرف ما هو ، إنّ اللّه يقول: "وَمِنْ آيَاتِهِ" إلى قوله "للعالِمين" قال: وهم العلماء ، فليس يسمع شيئاً من الأمر ينطق به إلّا عرفه ناج أو هالك ، فلذلك يجيبهم بالّذي يجيبهم»".

﴿ وَمِنْ آياتِهِ مَنامُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَ أَبْتِغَاؤُكُمْ مِنْ فَضْلِهِ ﴾: منامكم في الزّمانين لاستراحة البدن وطلب معايشكم فيهما ، أو منامكم باللّيل وابتغاؤكم بالنّهار ، فلفّ وضمّ بين الزّمانَيْن والفعلَيْن بعاطفَيْن : إشعاراً بأنّ كلاً من الزّمانين وإن اختصّ بأحدهما فهو صالح للآخر عند الحاجة ، ويؤيّده سائر الآيات الواردة فيه <sup>1</sup> . ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ ﴾ سماع تفهم واستبصار .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ البَرْقَ خَوْفاً ﴾ من الصّاعقة وللـمسافر ﴿ وَطَـمَعاً ﴾ فـي الغـيث وللمقيم ﴿ وَيُنَـزَّلُ مِنَ السَّماءِ ماءً فَيُحْيِي بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِـها إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ

الحديث: ٧، عن أبي عبد الله ﷺ ، ما يقرب منه .
 ١- الكافي ٧: ١٧٤ . الحديث: ٢ . عن الكاظم ﷺ ، مع تفاوت يسير .
 ٢- في المصدر: «الإمام إذا أبصر إلى الرجل» .
 ٣- الكافي ١: ٣٣٩ . الحديث: ٣ . عن أبي عبد الله ﷺ .
 ٤ ـ القصص (٢٨): ٣٣ .

**۹۵۸** الأصفي / ج ۲

يَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْرِهِ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِنَ الأَرْضِ إِذَا أَنْتُمْ تَخْرُجُونَ ﴾: ثمّ خروجكم من القبور بغتة إذا دعاكم من الأرض دعوة واحدة بلا توقّف .

﴿ وَلَهُ مَنْ فِي السَّمَواتِ وَالأَرْضِ كُلَّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾: منقادون لفعله فيهم ، لا يمتنعون عليه .

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الخَلْقَ ثُمَّ يُعِـبِدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ بالإضافة إلى قدركم ، والقياس على أُصولكم ، وإلا فهما عليه سواء ﴿ وَلَهُ المَثَلُ الأَعْلَىٰ ﴾: الوصف العجيب ، الشَّان الَّذي ليس لغيره ما يساويه أو يدانيه . قال: «الذي لا يُشْبِهُهُ شيء ولا يُوصَفُ ولا يُتَوَهَّمُ ، فذلك المثل الأعلى» . ﴿ فِي السَّغواتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ .

﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلاً مِن أَنْفُسِكُمْ هَلْ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمانُكُمْ مِنْ شُرَكَاءَ فِي ما رَزَقْنَاكُمْ من الأموال وغيرها ﴿ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَواءَ ﴾: فستكونون أنستم وهم فيه سواء ، يتصرّفون فيه كتصرّفكم مع أنّهم بشر مثلكم ، وأنّها معادة لكم ﴿ تَخافُونَهُمْ ﴾ أن تستبدّوا المعروفي فيه فيه منواء ، يتصرّفون فيه كتصرّفكم مع أنّهم بشر مثلكم ، وأنّها معادة لكم ﴿ تَخافُونَهُمْ ﴾ أن تستبدّوا المعرفي يتصرّفون فيه فيه من الأموال وغيرها في أنتُم فيه سواء يه المادة لكم ﴿ تَحافُونَهُمْ ﴾ أن تستبدوا المعرفي مقام معادة لكم ﴿ تَحافُونَهُمْ ﴾ أن تستبدوا المعرفون فيه كتصرّف فيه في أنهم بشر مثلكم ، وأنّها معادة لكم ﴿ تَحافُونَهُمْ ﴾ أن تستبدوا المعرفون فيه فيه في أنهم بشر مثلكم ، وأنها معادة لكم ﴿ تَحافُونَهُمْ ﴾ أن تستبدوا المعرفون فيه فيه فيهم من بعض ﴿كَذَلِكَ نُفَصَلًا معرفون فيه فيه في أنهُ منكُمْ ﴾ : كما يخاف الأحرار بعضهم من بعض ﴿كَذَلِكَ نُفَصَلًا الآياتِ ﴾ : نبيّنها ، فإن التمثيل متا يكشف المعاني ويوضحها ﴿ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ : يستعملون عقولهم في تدبر الأمثال .

القمّي في سبب نزولها ما ملخّصه: إنّ إبليس جاء قريشاً في صورة شيخ وقـال لهـم: هكذا تلبية أسلافكم إذا حجّوا: لبّيك اللّهمّ لبّيك . لا شريك لك إلا شريك هو لك . تملكه ولا يملكك . فرضوا بذلك . وكانوا يلبّون بها . فلمًا بعث الله رسوله أنكر ذلك عليهم وقال: هذا

> ١-التُوحيد: ٣٢٤، الباب: ٥٠، الحديث: ١، عن أبي عبد اللَّمَيَّةِ . ٢-في «ألف»: «فتكون» . ٣-في «ألف»: «أن يستبدُّوا» .

شرك ، فنزلت <sup>(</sup> . ﴿ يَلِ آتَتَبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهُواءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَمَنْ يَهْدِي مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ وَما لَهُمْ مِنْ ناصِرينَ ﴾ .

﴿ فَأَقِّـمُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِـيفاً ﴾ . قال: «أمره أن يقيم وجهه للقبلة " ، ليس فيه شيء من عبادة الأوثان»" . وفي رواية قال: «يقيم للصّلاة لايلتفت يميناً ولا شمالاً» <sup>\$</sup> .

﴿ فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها ﴾ قال: «هي الإسلام ، فـطرهم اللّــه حسين أخــذ ميثاقهم على التوحيد ، قال "أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ" • . وفيهم " المؤمن والكافر » V .

وفي رواية قال: «هو لا إله إلاّ الله ومحمّد رسول الله وعليّ وليّ الله إلى هاهنا التّوحيد»^ .

وفي أُخرى: «لا يعرفون إيماناً بشريعة ولاكفراً بجحود» <sup>4</sup> . وفي أُخرى: «فطرهم على المعرفة به» <sup>14</sup> . وفي لفظ آخر: «فطرهم على التُوحيد عند الميثاق على معرفة أنّه ربّهم . قال: لولا ذلك

لم يعلموا مَنْ ربّهم ، ولا مَنْ رازقهم» `` .

•٩٦٠ 🗆 الأصفىٰ / ج٢

﴿ لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ﴾: لا يقدر أحد أن يغيّره ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ القَـيِّمُ ﴾: المستوي الّذي لا عوج له ﴿ وَلـٰكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ .

فَمُنِيبِينَ إِلَيْهِ»: راجعين إليه مرّة بعد أخرى ، متعلّق بـ «أقم» ؛ وأُتي بالجمع لدخول الأُمّة في الخطاب معنى . ﴿ وَٱتتَقُوهُ وَأَقِسِمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ .

﴿ مِنَ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ﴾: اختلفوا فيه على اختلاف أهوائهم ﴿ وَكَمَانُوا شِــيَعاً﴾: فرقاً ، تشايع كلّ إمامها الّذي أضلّ دينها ﴿كُلُّ حِزْبٍ بِما لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾: مسرورون ، ظنّاً بأنّه الحق .

﴿ وَ إِذا مَسَّ النَّاسَ ضُـرٌ ﴾: شدَة ﴿ دَعَوْ أَ رَبَّـهُمْ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذا أَذاقَـهُمْ مِـنْهُ رَحْمَةً ﴾: خلاصاً من تلك الشَدّة ﴿ إِذا فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِرَبِّهِمْ يُـشْرِكُونَ ﴾ .

﴿ لِيَكْفُرُوا بِما آتَيْناهُمْ ﴾ . اللّام فيه للعاقبة . ﴿ فَتَمَـتَّعُوا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ أَمْ أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً»: حجّة أو ذا سلطان ، أي: مَنْ معه برهان ﴿ فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِما كانُوا بِهِ يُـشْرِكُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً ﴾: نعمة من صحّة وسَعَة ﴿ فَرِحُوا بِها ﴾: بطروا بسببها ﴿ وَ إِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ ﴾: شدّة ﴿ بِما قَـدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾: بشؤم معاصيهم ﴿ إِذا هُمْ يَـقْنَطُونَ ﴾ مـن رحمته .

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَـقَدِرُ ﴾ فـما لهـم لم يشكـروا ولم يحتسبوا في السّرّاء والضّرّاء ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُـؤْمِنُونَ ﴾ يستدلّون بها على كمال القدرة والحكمة .

﴿فَآتِ ذَا الْقُرْبِىٰ حَـقَّهُ وَالمِسْكِـينَ وَٱبْنَ السَّبِـيلِ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْـهَ اللَّهِ وَأُولنَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ . قال: «لمّا نزلت هذه الآية على النّبيَّ تَنْبَخُونَهُ ، أعطى فاطمة فدكاً وسلّمه إليها» <sup>(</sup> . وقـد سبق في بني إسرائيل فيه كلام<sup>۲</sup> .

﴿وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِباً﴾: هديّة يتوقّع بها مزيد مكافاة ﴿لِيَرْبُوا فِي أَمُوالِ النّاسِ﴾: ليزيد ويزكو في أموالهم ، يعني ينمو فيها ثمّ يرجع إليه ﴿فَلا يَرْبُواْ عِنْدَ اللّٰهِ﴾: فلا يزكو عـنده ، يعني لا يثاب عليه من عند الله . قال: «هو أن يعطي الرّجل العطيّة أو يهدي الهديّة ليثاب أكثر منها ، فليس فيه أجر ولا وزره" .

وفي رواية: «الرّبا رِبَوان: أحدهما حلال ، والآخر حرام . فأمّا الحلال: فهو أن يقرض الرَّجل أخاه قرضاً ، طمعاً أن يزيده ويعوّضه بأكثر ممّا يأخذه بلا شرط بينهما ، فإن أعطاه أكثر ممّا أخذه على غير شرط بينهما فهو مباح له ، وليس له عند الله تواب فيما أقـرضه ، وهو قوله: "فلا يربوا عند الله" . وأمّا الحرام: فالرّجل يقرض قرضاً ويشترط أن يردّ أكثر ممّا أخذه . فهذا هو الحرام»<sup>٤</sup> .

﴿وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكَاةٍ تُرِيدُونَ وَجْمَ اللَّهِ فَأُولَـٰئِكَ هُمُ المُضْعِفُونَ ﴾: ذوو الأضعاف ؛ من الثّواب في الآجل ، والمال في العاجل .

ورد: «الزّكاة زيادة في الرّزق»<sup>6</sup> . والقمّي: أي: ما بررتم به إخوانكم وأقرضتموهم ، لا طمعاً في زيادة<sup>7</sup> .

ورد: «على باب الجنّة مكتوب: القرض بثمانية عشر والصّدقة بعشرة» Y.

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٠٦، عن الباقر والصّادق منيك . ٢ ـ ذيل الآية: ٢٦ من سورة بني إسرائيل . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٠٦، عن أبي جعفر غلّج . ٤ ـ القمّي ٢: ١٥٩ ، عن أبي عبد الله عليم . ٥ ـ من لا يحضر والفقيه ٢: ٣٧٢ ، الحديث: ١٧٥٤ . من خطبة فاطمة عليمة . ٧ ـ القمّي ٢: ١٥٩ ، عن أبي عبد الله عليم .

۹٦۲ 🗆 الأصفى / ج ۲

﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِـيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِنَ شُرَكائِكُمْ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِنْ شَيءٍ سُبْحانَهُ وَتَعالىٰ عَمَا يُـشْرِكُونَ﴾ .

﴿ظَهَرَ الفَسادُ فِي البَرِّ وَالبَحْرِ بِما كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ﴾ . قال: «حياة دوابّ البحر بالمطر ، فإذا كفّ المطر ظهر الفساد في البرّ والبحر ، وذلك إذا كثرت الذّنوب والمعاصي» <sup>(</sup> . وفي رواية: «ذاك <sup>7</sup> والله حين قالت الأنصار: منّا أمير ومنكم أمير» <sup>7</sup> . ﴿لِــيُذِيقَهُمْ بَـعْضَ الَّذِي عَمِلُوا ﴾: بعض جزائه ، فإنَ تمامه في الآخرة ﴿لَعَلَّـهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ عمّا هم عليه .

< قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَـبْلُ كَـانَ أَكْـثَرُهُمْ مُشْرِكِـينَ ﴾ أي:كان سوء عاقبتهم ، لفشوّ الشّرك فيهم .

قال: «عنى بذلك ، أي: انظروا في القرآن فاعلمواكيف كان عاقبة الّذين من قبلكم ، وما أخبركم عنه»<sup>\$</sup> .

﴿ فَأَقِمْ وَجُهَـكَ لِلدِّينِ القَيِّمِ ﴾: البليغ الاستقامة ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمُ لا مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللَّهِ يَوْمَئِذٍ يَصَـدَّعُونَ ﴾: يتصدّعون ، أي: يتفرّقون ، فريق في الجنّة ، وفريق في السّعير ﴿ مَنْ كَفَرُهُ ﴾ أي يُعْمَ لا مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللَّهِ يَوْمَئِذٍ يَصَـدَّعُونَ ﴾: يتصدّعون ، أي: يتفرّقون ، فريق في الجنّة ، وفريق في السّعير ﴿ مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ ﴾ أي: يتصدّعون ، أي: يتفرّقون ، فريق في الجنّة ، وفريق في السّعير ﴿ مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ ﴾ أي: يتصدّعون ، أي: يتفرّقون ، فريق في الجنّة ، وفريق في السّعير ﴿ مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ ﴾ أي: وباله ، وهو النّار المؤبّدة ﴿ وَمَـنْ عَـمِلَ صالِحاً فَـلِأَنْفُسِهِمْ يَعْمَدُونَ ﴾: يسوّون منازلهم في العَدي إلى المؤبّدة ﴿ وَمَـنْ عَـمِلَ صالِحاً فَـلِأَنْفُسِهِمْ الْعَنْ يَعْمَدُونَ ﴾: يسوّون منازلهم في العَدي إلى المؤبّدة ﴿ وَمَـنْ عَـمِلَ صالِحاً فَـلِأَنْفُسِهِمْ الْعَالَ مَا مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ ﴾ أي: وباله ، وهو النّار المؤبّدة ﴿ وَمَـنْ عَـمِلَ صالِحاً فَـلِأَنْفُسِهِمْ إِنَّهُ مَعْهَدُونَ ﴾: يسوّون منازلهم في الجنّة .

قال: «إنَّ العمل الصّالح ليسيق ° صاحبه إلى الجنَّة ، فيمهّد له كما يمهّد لأحدكم خادمه فراشه»7 .

﴿ لِـيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّـهُ لا يُحِـبُّ الكـافِرِيـنَ﴾ .

١٦٠٠ ، عن أبي عبد الله الج .
 ٢ ـ في «ألف»: «ذلك» .
 ٢ ـ أبي «ألف»: «ذلك» .
 ٣ ـ الكافي ٨: ٨٨ ، الحديث: ١٩ ، عن أبي جعفر عنج ؛ وفي القمي ٢: ١٦٠ ، عنه الج ، مع تفاوت .
 ٢ ـ الكافي ٨: ٢٤٩ ، ذيل الحديث: ٢٤٩ ، عن أبي عبد الله عنج .
 ٢ ـ الكافي ٨: ٢٤٩ ، ذيل الحديث: ٣٤٩ ، عن أبي عبد الله عنج .
 ٢ ـ الكافي ٨: ٢٤٩ ، ذيل الحديث: ٣٤٩ ، عن أبي عبد الله عنج .

اكتفى عن ذكر جزائهم بالفحوي .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرَّيَاحَ﴾: رياح الرّحمة ﴿ مُبَـشَّراتٍ ﴾ بالمطر ﴿ وَلِـــيُّذِيقَكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ المنافع التابعة لها ﴿ وَلِتَجْرِيَ الفُـلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ ﴾ يعني تجارة البحر ﴿ وَلَعَـلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ رُسُلاً إِلَىٰ قَوْمِهِمْ فَجَاءُوهُمْ بِالبَيِّنَاتِ فَانْتَقَمْنَا مِـنَ الَّـذِينَ أَجْرَمُوا﴾ بالتَدمير ﴿ وَكَانَ حَقّـاً عَلَيْنَا نَـصُرُ الصُّوْمِنِـينَ ﴾ . فيه إشـعار بأنَ الانــتقام لهــم وإظهار لكرامتهم . حيث جعلهم مستحقّين على الله أن ينصرهم .

ورد: «ما من امرئ مسلم ' يردّ عن عِرض أخيه إلّا كان حقّاً على الله أن يردّ عنه نار جهنّم يوم القيامة . ثمّ قرأ: "وَكَانَ حقّاً" . الآية» ' .

الله الذي يُرْسِلُ الرَّياحَ فَتُثِيرُ سَحاباً ) أي: ترفعه ﴿ فَيَبْسُطُهُ فِي السَّماءِ كَيْفَ يَسْاءُ ﴾ الله الذي يأرسُلُ الرَّياحَ فَتُثِيرُ سَحاباً ) أي: ترفعه ﴿ فَيَبْسُطُهُ فِي السَّماءِ كَيْفَ يَسْاءُ ﴾ سائراً وواقفاً ، مُطَبَقاً وغير مطبق من جانب دون جانب إلى غير ذلك ﴿ وَيَجْعَلُهُ كِيسَاءً ﴾ سائراً وواقفاً ، مُطَبقاً وغير مطبق من جانب دون جانب إلى غير ذلك ﴿ وَيَجْعَلُهُ كَيسَاءً ﴾ سائراً وواقفاً ، مُطَبقاً وغير مطبق من جانب دون جانب إلى غير ذلك ﴿ وَيَجْعَلُهُ كَيسَاءً ﴾ سائراً وواقفاً ، مُطَبقاً وغير مطبق من جانب دون جانب إلى غير ذلك ﴿ وَيَجْعَلُهُ كَيسَاءً ﴾ سائراً وواقفاً ، يعني يبسطه تارة متصلاً وأُخرى قطعاً ". والقمي: قال: بعضه على بعض <sup>4</sup> . ﴿ فَتَرَى الوَدْقَ ﴾: المطر ﴿ يَخْرُجُ مِنْ خِلالِهِ ﴾ قال: «من خلله» <sup>6</sup> . ﴿ فَإِذَا أَصابَ بِهِ مَنْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ بمجيء الخِصُبِ ﴿ وَ إِنْ كَانُوا ﴾: وإذا أَصابَ بِهِ فَنْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ بمجيء الخِصُبِ فَنْ يَسْتَبْشِرون ﴾ وَالذي مَنْ يَسْتَبْشِرون ﴾ قال: «من خلله فَي يَسْتَبْشِرون ﴾ بمجيء الخِصُبِ فَنْ يَسْتَبْشِرون ﴾ بمجيء الخِصْبِ أَنْ يُسَتَرُون عَانَ وَانُ كانُوا ﴾: وإنه كانوا . ﴿ مِنْ قَسْلُ أَنْ يُسَتَرُونَ عَالَيْهِمْ مِنْ قَسْلِهُمْ مِنْ قَسْلِين ﴾: لا يسين ﴾: لا يُلْ أَنْ يُسْتَرُون عَالَةُ مُنْ يَسْتَبْشِرون ﴾ بمجيء الخِصْبِ أَنْ يُسْتَبْشِرون ﴾: لا يسين .

﴿ فَانْظُرُ إِلَىٰ آثارِ رَحْمَةِ اللَّهِ ﴾: آثار الغيث ؛ من النُّبات والأشجار وأنواع الشَّمار

**٩٦٤** الأصفى / ج ٢

﴿كَيْفَ يُحْيِ الأَرْضَ بَـعْدَ مَوْتِسِها إِنَّ ذَلِكَ ﴾ يعني الذي قدر على إحياء الأرض بعد موتها ﴿ لَمُحْيِ المَوْتِيٰ ﴾: لمحييهم لا محالة ﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيٍءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

و وَلَئِنْ أَرْسَلْنَا رِيحاً فَرَأَوْدُ مُصْفَرًا ﴾ أي: الأثر والزرع ، أو السّحاب فإنّه إذا كان مصفراً لم يمطر ﴿ لَـظَلُوا مِنْ بَعْدِهِ يَكْفُرُونَ ﴾ . قيل: هذه الآيات ناعية على الكفّار بقلّة تستبتهم ، وعدم تدبّرهم ، وسرعة تزلزلهم ، لعدم تفكّرهم وسوء رأيهم ، فإنّ النّظر السّوي يقتضي أن يتوكُلوا على الله ، ويلتجنوا إليه بالاستغفار إذا احتبس القطر عنهم ولم ييأسوا من رحمته ، وأن يبادروا إلى الشّكر والاستدامة بالاستغفار إذا احتبس القطر عنهم ولم يأسوا من رحمته ، وأن يتفر وأن يبادروا إلى السُّكر والاستدامة بالاستغفار إذا احتبس القطر عنهم ولم يأسوا من رحمته ، وأن يبادروا إلى الشّكر والاستدامة بالطّاعة إذا أصابهم برحمته ولم يفرطوا في الاستبشار ، وأن يسادروا إلى الشكر والاستدامة بالطّاعة إذا أصابهم برحمته ولم يفرطوا في الاستبشار ، وأن يصروا على بلائه إذا ضرب زروعهم بالاصفرار ، ولم يكفروا نعمه أ.

﴿ فَإِنَّكَ لا تُسْمِعُ العَوْتَىٰ ﴾ وهم مثلهم ، لما سدّوا عن الحقّ مشاعرهم ﴿ وَلا تُسْمِعُ الصَّمَ الصَّمَ المُعْمَ المُعْمِعُ المُوامِعُ المُعْمِعُ المُعْمَ المُقبِلُ وإن لم يسمع الكلام تفطّن منه بواسطة الحركات شيئاً .

﴿ وَمَا أَنْتَ بِهَادِي العُمْيِ عَنْ ضَلالَتِـهِمْ إِنْ تُسْمِـعُ إِلَّا مَنْ يُـؤْمِنُ بِآياتِنا﴾ لأنّه الّذي يتلقّى اللّفظ ويتدبّر المعنى ﴿ فَهُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ لما تأمرهم به .

﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ ضَـعْفٍ ﴾: ابتدأكم ضعفاء ، أو خلفكم من أصل ضعيف ، وهو النَّطفة ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ﴾ وهو بلوغكم الأشدَ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفاً وَشَيْبَةً يَخْلُقُ ما يَـشاءُ ﴾ من ضعف وقوة وشيبة وشبيبة ﴿ وَهُوَ العَلِـيمُ القَدِيرُ ﴾ .

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ المُجْرِمُونَ ما لَبِثُوا ﴾ في الدّنيا أو القبور ﴿ غَيْرَ ساعَةٍ ﴾ . استقلّوا مدّة لبثهم . ﴿ كَذَلِكَ ﴾: مثل ذلك الصّرف عن الصّدق ﴿ كَانُوا يُـوَّفَكُونَ ﴾: يصرفون في الدّنيا .

﴿وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ وَالإِيمَانَ﴾ «يعني الأنتة» . كذا ورد ٢ . ﴿ لَقَدْ لَـبِثْتُمْ فِـي

١ ـ البيضاوي ٤: ١٤٩ . ٢ ـ الكافي ١: ٢٠٠. ذيل الحديث: ١ ؛ عيون أخبار الرضاءﷺ ١: ٢١٨ . الباب: ٣٠. ذيل الحديث: ١، عن عليَّ ﴾

الآية: ٥٧ ــ ٢٠

كِتابِ اللَّهِ ﴾ قيل: في علمه وقضائه ، وما أوجبه لكم وكتبه <sup>(</sup> . ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ البَعْثِ ﴾ القـمّي: هذه الآية مقدّمة ومؤخّرة ، وإنّما هي: وقال الّذين أُوتوا العلم والإيمان في كتاب اللّه لقـد لبثتم إلى يوم البعث <sup>(</sup> . ﴿ فَهـٰذا يَوْمُ البَعْثِ وَلـٰكِنَّكُمْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ فَيَوْمَــئِذٍ لا يَنْفَعُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَعْذِرَتُــهُمْ وَلا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴾: لا يــدعون إلى مـا يقتضي إعتابهم ، أي: إزالة عتبهم والرّضا عنهم ، من التّوبة والطّاعة . كــما دعــوا إليــه فــي الدّنيا .

﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنا لِلنّاسِ فِي هـٰذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ وَلَئِنْ جِئْتَهُم بِآيَةٍ لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ من فرط عنادهم وقسوة قـلوبهم ﴿ إِنْ أَنْـتُمْ﴾ يـعنون الرّسـول والمـؤمنين ﴿ إِلّا مُبْطِلُونَ﴾: مزوّرون .

الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿فَاصْبِرْ﴾ على أذاهم ﴿ إِنَّ وَعُـدَ اللَّـهِ﴾ بنصرتك ، وإظهار دينك على الدّين كـلّه ﴿حَـقٌّ ﴾ لابدٌ من إنجازه ﴿ وَلا يَسْتَخِفَّنَّكَ الَّذِينَ لا يُوقِنُونَ ﴾: ولا يحملنّك على الخـفّة والقلق بتكذيبهم وإيذائهم ، فإنّهم شاكّون ضالّون ، لا يستبدع منهم ذلك . والقـمّي: أي: لا يغضبنّك " .

بن موسى الرّضا بيني ، بالمضمون .
 ۱ ـ الكشّاف ٣: ٢٢٧ ؛ البيضاوي ٤: ١٤٩ .
 ۲ ـ القمّي ٢: ١٦٠ .
 ۲ ـ القمّي ٢: ١٦٠ .

## سورة لقمان [مكَيَّة . إلَّا الآيات ٢٧ و ٢٨ و ٢٩ فمدنيَّة . وآياتها أربع وثلاثون]

## يسم الله الرحمن الرحيم

﴿ اللَّمَ ﴾
﴿ تِلْكَ آياتُ الكِتابِ العَكِيمِ ﴾: ذي الحكمة ، أو المحكم آياته .
﴿ قُدى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ .
﴿ قُدى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ .
﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُوْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ .

﴿ وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَسْتَمَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ ﴾: ما يلهي عمّا يعني . قال: «هو الطّعن في الحقّ والاستهزاء به» [ . فال: «ومنه الغناء» ] . ﴿ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ويَسَتَّخِذَها هُـزُواً ﴾: وينُخذ الشبيل سخريّة ﴿ أُولَـنِكَ لَهُمْ عَذَابُ مُـهِـينَ ﴾ لإهـاننهم الحـق وإيـتار الباطل عليه .

﴿ وَإِذَا تُتُلَّى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَى مُسْتَكْبِراً كَأَنْ لَمْ يَسْمَعُها كَأَنَّ فِي أُدُنَّيْهِ وَقَسراً ﴾: شقلاً

١-ما بين المعقوفتين من «ب».
 ٢-مجمع البيان ٧-٨: ٣١٣ ، عن أبي عبد الله عنيّ .
 ٣-المصدر : معاني الأخبار: ٣٤٩ ، الحديث: ١ . عن أبي عبد الله عنيّ .

﴿فَبَشِّرْهُ بِعَدَابٍ أَلِيهٍ ﴾ . قال: «هو النَضر بن الحارث بن علقمة بن كلدة ' ، وكان ذا رواية من أحاديث النّاس وأشعارهم» ' . ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ لَهُمْ جَنَاتُ النَّعِيم ﴾ .

﴿ خَالِدِينَ فِيها وَعُدَ اللَّهِ حَقّاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ .

﴿ خَلَقَ السَّمواتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنُهَا ﴾ قال: «تَمَ عمد ولكن لا ترونها» ". ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي الأَرْضِ رَواسِيَ ﴾ : جبالاً شواسخ ﴿ أَنْ تَمِيدَ بِحُمْ ﴾ : كراهة أن تعيل بكم ﴿ وَيَتَ فِيها مِنْ كُلَّ دابَّةٍ وَأَنْزَلْنا مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَنْبَتْنا فِيها مِنْ كُلَّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾ : من كلَ صنف كسير المنفعة .

< هـُـذا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِي ماذا خَلَقَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ بَلِ الظَّالِمُونَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ ·

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنا لُقُمانَ الحِكْمَةَ ﴾ قال: «الفهم والعقل»<sup>4</sup>. وفي رواية قال: «أوتي معرفة إمام زمانه»<sup>6</sup>. ﴿ أَنِ أَشْكُرْ لِلَّهِ وَمَنْ يَشْكُرُ فَإِنَّما يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ﴾ لاستحقاقه بالشَّكر دوام النّعمة ومزيدها. ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيُّ ﴾ عن الشَّكر ﴿ حَسِيدُ ﴾: محمود ، ينطق بحمده جميع مخلوقاته ، حقيق بالحمد حُمِدَ أو لم يحمد .

قال: «شكر كلّ نعمة وإن عظمت ، أن يحمد اللّه عليها»<sup>7</sup> . قال: «وإن كان فـيما أنـعم عليه في ماله حقّ ، أدّاد»<sup>4</sup> .

١-مرت ترجمته ذيل الآية. ٥ من سورة الفرقان ج ٢ ص ١٣٧.
 ٢-الفكي ٢: ١٦١ . عن أبي جعفر ف:
 ٢-المصدر: ٣٢٨ . عن أبي الحسن الزف في:
 ٢-الكافي ١: ٢٦ . ذيل الحديث الطويل: ٢٢ . عن الكافر في:
 ٥-القتي ٢: ١٦١ . عن أبي عبد الله في .
 ٢-الكافي ٢: ٥٩ . الحديث: ١١ . عن أبي عبد الله منة .
 ٢-الكافي ٢: ٥٩ . الحديث: ١٦ . عن أبي عبد الله منة .

وفي رواية: «من أنعم الله عليه بنعمة فعرفها بقلبه ، فقد أدّى شكرها» <sup>(</sup> . و ورد: «أوحى الله إلى موسى أشكرني حقّ شكري ، فقال: يا ربّ وكيف أشكرك حقّ شكرك ، وليس مِنْ شُكْرٍ أشكرك بـه ، إلّا وأنت أنـعمْتَ بـه عـليّ؟! قـال: يـاموسى الآن شكرتنى ؛ حين عَلِمْتَ أنّ ذلك منّى» <sup>7</sup> .

﴿ وَ إِذْ قَالَ لَقُمانُ لِابْتِنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَّ ﴾ تصغير إشفاق . ﴿ لا تُشْسَرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشِرْكَ لَـظُلُمُ عَظِيمٍ ﴾ لأنّه تسوية بين مَنْ لا نعمة إلا منه ومَنْ لا نعمة منه .

قال: «الظّلم ثلاثة: ظلم يغفره الله . وظلم لا يغفره الله . وظلم لا يدعه الله . فأمّا الظّلم الّذي لا يغفره الله فالشّرك . وأمّا الظّلم الّذي يغفره فظلم الرّجل نفسه فيما بينه وبين اللّه . وأمّا الظّلم الّذي لا يدعه الله فالمداينة " بين العباد» <sup>2</sup> .

﴿ وَوَصَّيْنا الإِنسانَ بِوالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمَّهُ وَهُناً عَلَىٰ وَهْنٍ ﴾: تضعف ضعفاً فوق ضعف ، فإنّها لايزال يتضاعف ضعفها ﴿ وَفِصالُهُ فِي عامَيْنِ ﴾: وفطامه في انقضاء عامين ، وكانت ترضعه في تلك المدة . والجملتان اعتراض مؤكّد للتوصية في حققها . ﴿ أَنِ آشْكُـرْ لِي وَلِوالِدَيْكَ إِلَيَّ المَصِيرُ ﴾ فأُحاسبك على شكرك وكفرك .

قال: «أمر بالشّكر له وللوالدين . فمن لم يشكر والديه لم يشكر الله» <sup>م</sup> . وقال: «من لم يشكر المُنْعِمَ من المخلوقين لم يشكر الله عزّوجلّ» . ﴿ وَ إِنْ جاهَداكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ باستحقاقه الإشراك تقليداً

١ ـ الكافي ٢: ٩٦، الحديث: ١٥، عن أبي عبد الله غليلا .
 ٢ ـ المصدر: ٩٨، الحديث: ٢٧، عن أبي عبد الله غليلا .
 ٣ ـ المداينة: المجازاة ، ومنه: «كما تدين تدان» .
 ٢ ـ الكافي ٢: ٣٣٠، الحديث: ١، عن أبي جعفر غليد .
 ٢ ـ الكافي ٢: ٣٣٠، الحديث: ١، عن أبي جعفر على .
 ٢ ـ عيون أخبار الرضاعليلا ١: ٢٥٨، الباب: ٢٦، الحديث: ٢٢.
 ٢ ـ المصدر ٢: ٢٤، الباب: ٣١، الحديث: ٢٠ .

لهما ، يعني ما ليس ﴿ فَلا تُطِعْهُما ﴾ في ذلك «إذ لا طاعة لمخلوق في معصية الخـالق» ` . ﴿ وَصاحِـبْهُما فِي الدُّنْيا مَعْرُوفاً ﴾: صحاباً معروفاً ير تضيه الشّرع ويقتضيه الكرم .

قيل: «أوصني يا رسول الله تُنَبَّرُهُ فقال: لا تشرك بالله شيئاً وإن حرّقت بالنّار وعذّبت إلّا وقلبك مطمئن بالإيمان ، ووالديك فأطعهما وبرَّهما حيّين كانا أو ميّتين ، وإن أمراك أن تخرج من أهلك ومالك فافعل ، فإنّ ذلك من الإيمان»<sup>7</sup> .

﴿ وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ﴾ بالتوحيد والإخلاص في الطّاعة . قـال: «يـقول: سبيل محمد تَيَبَيْنُهُ »" . ﴿ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَنَبَــنُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

والآيتان معترضتان في تضاعيف وصيّة لقمان ، تأكيداً لما فيها من النّهي عن الشّرك ، كأنّه قال: وقد وصّينا بمثل ما وصّى به ، وذكر الوالدين للمبالغة في ذلك ، فإنّهما مع أنّهما تِلْوَا الباري عزّ اسمه في استحقاق التّعظيم والطّاعة ، لا يجوز أن يطاعا في الإشراك ، فـما ظنّك بغيرهما .

إذا يُنَيَّ إِنَّها إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ ﴾ أي: الخصلة من الإساءة والإحسان ، إن تك مثلاً في الصغر كحبة الخردل . وعلى رفع مثقال ، فالهاء للقصة ، والكون تامّة . ﴿ فَتَكُنْ يَنِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّعْر كحبة الخردل . وعلى رفع مثقال ، فالهاء للقصة ، والكون تامّة . ﴿ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّعْر كحبة الخردل . وعلى رفع مثقال ، فالهاء للقصة ، والكون تامّة . ﴿ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّعْر كحبة الخردل . وعلى رفع مثقال ، فالهاء للقصة ، والكون تامّة . ﴿ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّعْر كحبة الخردل . وعلى رفع مثقال ، فالهاء للقصة ، والكون تامّة . ﴿ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّعْر وَعَلَى مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله في الشَّعْز وَ في الأرض . في أخفى مكان وأحرزه ، أو أعلاه أو أسفله في صَخْرَةٍ أَوْ فِي الله ما الله في المَّا في المَّا وَ أَسفله في صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّعْذِي الله ما واتِ أو أسفله في صَخْرَةٍ أَوْ فِي الله ما الله أو أسفله في صَخْرَةٍ أو أو أو أو أو أو في الأرض .

ورد: «اتّقوا المحقّرات من الذّنوب ، فإنّ لها طالباً . لا يقولنّ أحدكم أذنب واستغفر اللّه إنّ اللّه يقول: "إنّ تك مثقال حبّة" الآية»<sup>٤</sup> .

**۹۷۰** الأصفيٰ / ج۲

﴿ يا بُنَيَّ أَقِمِ ٱلصَّلاةَ وَأَمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَآنَهَ عَنِ المُنْكَرِ وَآصْبِرْ عَلَىٰ ما أَصابَكَ ﴾ من الشّدائد . قال: «من المشقّة والأذى في الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر» . ﴿ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَرْمِ الأُمُورِ ﴾: عزيمة . قَطْعُه قَطعُ إيجابٍ وإلزام لا رخصة فيه .

﴿وَلا تُصَعِّرُ خَـدَّكَ لِلنَّاسِ﴾ قال: «ولا تُمِلْ وجْهَك من النَّاس تكـبَراً ، ولا تُـعْرِضْ عمّن يكلّمك استخفافاً به»<sup>7</sup> . قيل: هو من الصّعر ، وهو داء يعتري البعير فسيلوي عـنقه<sup>٣</sup> . والقمي: أي: لا تذلّ للنّاس طمعاً فيما عندهم<sup>٤</sup> .

﴿ وَلا تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحاً﴾: بطراً . قال: «يقول: بالعظمة» ° . ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتالٍ فَخُورٍ ﴾ . علّة النّهي . ورد: «من اختال فقد نازع اللّه في جبر وته» <sup>(</sup> .

﴿وَٱقْصِدْ فِي مَـشْبِكَ﴾: توسَط فيه بين الدّبيب والإسراع . والقمّي: أي: لا تعجل<sup>٧</sup> . ورد: «سرعة المشي تذهب ببهاء المؤمن»^ . ﴿وَأَغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ﴾: اقصر منه . القمّي: أي: لا ترفعه \* . ﴿ إِنَّ أَنْكَرَ الأَصْواتِ﴾: أوحشها ﴿ لَصَوْتُ الحَمِيرِ ﴾ .

قال: «هي العطسة المرتفعة القبيحة ؛ والرّجل يرفع صوته بالحديث رفعاً قبيحاً ، إلّا أن يكون داعياً أو يقرأ القرآن» `` .

١-مجمع البيان ٧-٨: ٢١٩، عن أمير المؤمنين ٢٢٤ .
 ٢-المصدر، عن أبي عبد الله ٢٢٤ .
 ٣- الكشّاف ٣: ٢٣٤ : البيضاوي ٤: ١٥٢.
 ٤- القشي ٢: ٢٢٥ .
 ٥- المصدر، عن أبي جعفر ٢٢٤ .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٤: ٧، ذيل الحديث: ١ : الأمالي (للصّدوق): ٣٤٨ . المجلس: ٦٦، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن آباته ، عن على ٢٢٤ .
 ٧- القشي ٢: ٢٥ .
 ٨- الخصال ١: ٩، الحديث: ٣ ، عن على ٢٢٤ .
 ٢- من لا يحضره الفقيه ٤: ٧، ذيل الحديث: ١ : الأمالي (للصّدوق): ٣٤٨ . المجلس: ٦٦، ذيل الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن آباته ، عن على ٢٢٤ .
 ٨- القشي ٢: ٢٥ .
 ٨- القشي ٢: ٢٥ .

الجزء الحادي والعشرون / لقمان 🗆 4٧٩

﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَنَخَّرَ لَكُمْ ما فِي السَّمَواتِ ﴾ بأن جعله أسباباً لمنافعكم ﴿ وَما فِي الأَرْضِ ﴾ بأن مكّنكم من الانتفاع بـ ﴿ وَأَسْبَعَ عَـلَيْكُمْ نِـعَمَـهُ ظـاهِرَةً وَبِـاطِنَةً ﴾: محسوسة ومعقولة ، ما تعرفونه وما لاتعرفونه .

قال: «أمّا النّعمة الظّاهرة فالنّبيَّ تَلَيَّقُوْلَهُ وما جاء به من معرفة اللّه وتوحيده . وأمّا النّعمة الباطنة فولايتنا أهل البيت وعقد مودّتنا» .

وفي رواية: «النّعمة الظّاهرة الإمام الظّاهر ، والباطنة الإمام الغائب»<sup>٢</sup> . وفي أُخرى: «أمّا ما ظَهَر فالإسلام . وما سوّى اللّه من خلقك ، وما أفضل <sup>٣</sup> عليك من الرّزق ؛ وأمّا ما بَطَن فسَتْر مساوى عملك ولم يفضحك به»<sup>٤</sup> .

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجادِلُ فِي اللَّهِ﴾: في توحيده وصفاته ﴿يِغَيْرِ عِلْمٍ﴾ مستفاد مـن برهان ﴿وَلا هُـدى ﴾ راجع إلى رسول أو وصيّ رسول ﴿وَلا كِتابٍ مُسْنِيرٍ ﴾ أنزله الله ، بل بتقليد من لا يجوز تقليده .

﴿ وَ إِذَا قِــِلَ لَهُمُ ٱتَـبِعُوا ما أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِـعُ ما وَجَدْنا عَلَيْهِ آبَاءَنا أَوَلَوْ كَانَ الشَّــيْطانُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ السَّعِـيرِ ﴾ . قال: «هو النَضر بن الحارث<sup>6</sup> . قال له رسـول الله عَبَيُنِيُنُهُ : اتّبع ما أُنزل إليك من ربّك . قال: بل أتّبع ما وجدت عليه آبائي»<sup>7</sup> .

﴿ وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ ﴾ بأن فوّض أمره إليه ، وأقبل بشراشره عـليه ﴿ وَهُــوَ مُحْسِنُ ﴾ في عمله ﴿ فَقَدِ أَسْتَمْسَكَ بِالعُرْوَةِ الوُثْقَىٰ ﴾: تعلَق بأوثق ما يتعلّق به ﴿ وَ إِلَى اللَّهِ عاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾ إذ الكلّ صائر إليه .

> ١ ـ القمّي ٢: ١٦٥ . عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ـ كمال الدّين ٢: ٣٦٨ ، الباب: ٣٤ ، الحديث: ٦ ؛ العناقب ٤: ١٨٠ . عن الكاظم ﷺ . ٣ ـ في المصدر: «أفاض». ٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٣٢٠ ، عن النّبيَ ﷺ . ٥ ـ مرّت ترجمته في ذيل الآية: ٧ من نفس السّورة . ٦ ـ القمّي ٢: ١٦٦ ، عن أبي جعفر ﷺ .

﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَلا يَحْزُنْكَ كُفْرُهُ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنَبِّـنُهُمْ بِما عَمِلُوا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذاتِ الصُّدُورِ ﴾ .

< نُمَتِّعُهُمْ قَلِيلاً ثُمَّ نَضطَرُهُمْ إِلَىٰ عَذَابٍ غَلِيظٍ » .

وَلَئِنْ سَأَلَتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ لوضوح البرهان ، بحيث اضطرّوا إلى الإذعان .

قال: «قال رسول اللَّهُ تَلَبَّئُونَةُ : كُلَّ مولود يولد على الفطرة ، يعني على المعرفة بأنَّ اللَّـه عزّوجلَّ خالقه ، فذلك قول اللَّه عزّوجلَ: ولئن سنلتهم ً الآية» .

قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَهِ ﴾ على إلزامهم وإلجائهم إلى الاعتراف بما يوجب بـطلان مـعتقدهم ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ أنّ ذلك يلزمهم .

﴿ لِلَّهِ ما فِي السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ هُـوَ الغَنِيُّ الحَمِـيدُ﴾ .

﴿وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامُ وَالبَحْرُ يَمُـدُّهُ مِـنْ بَـعْدِهِ سَـبْعَةُ أَبْـحُرٍ والبحر المحيط بسعته مداد ممدوداً بسبعة أبحر ، فأغنى عن ذكر المداد «يمدّه» ، لأنّه من مدّ الدّواة وأمدّها . وفي قراءتهم المَكْنُيُّ : «والبحر مداده» . ﴿ما نَفِدَتْ كَلِماتُ اللّهِ ﴾ بكتبها بتلك الأقلام ، بذلك المداد . ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزُ ﴾: لا يعجزه شيء ﴿حَكِمِيمُ ﴾: لا يخرج عن علمه وحكمته أمر .

﴿ ماخَلْقُكُمْ وَلابَعْتُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ واحِدَةٍ ﴾ الككخلقها وبعثها إذ لايشغله شأن عن شأن.

قال: «بلغنا والله أعلم أنّهم قالوا: يا محمّد خلقنا أطواراً ؛ نطفاً ثمّ علقاً . ثمّ أنشأنا خلقاً آخر كما تزعم ، وتزعم أنّا نبعث في ساعة واحدة . فقال الله: "ما خــلقكم ولا بـعثكم إلّا كنفس واحدة " إنّما يقولُ لَهُ كُنْ فَيَكونَ ""» <sup>ع</sup>.

١ ـ التُوحيد: ٣٣١ ، الباب: ٥٣ ، الحديث: ٩ . عن أبي جعفر ﷺ.٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٣٢١:٨ . عن أبي عبداللّه ظلَّر . ٣ ـ البقرة (٢): ١١٧ : آل عمران (٣): ٤٧ : مريم (١٩): ٣٥ ؛ غافر (٤٠): ٦٨ . وفي جميع الآيات: «فإنّها» . ٤ ـ القمّي ٢: ١٦٧ ، عن أبي جعفر شيَّة . ﴿ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ لا يشغله سمع عن سمع ، ولا إبصار عن إبصار . ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهارِ وَيُولِجُ النَّهارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّـمْسَ وَالقَمَرَ كُلُّ ﴾ من النيرين ﴿ يَجْرِي ﴾ في فلكه ﴿ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَسمّى ﴾ القمّي يقول: كلّ واحد منهما يجري إلى منتهاه ، لا يقصر عنه ولا يجاوزه <sup>(</sup> . ﴿ وَأَنَّ اللَّهَ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ .

ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى الذي ذكر من سعة العلم، وشـمول القـدرة وعـجائب الصّـنع، واختصاص الباري عزّ اسمه بها . ﴿ بِـأَنَّ اللَّهَ هُـوَ الحَـقُّ وَأَنَّ ما يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الباطِـلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ العَلِيُّ الكَبِيرُ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ الفُلْكَ تَجْرِي فِي البَحْرِ بِنِعْمَةِ اللَّهِ ﴾: بإحسانه في تهيئة أسبابه ﴿ لِـيُرِيَكُمْ مِنْ آياتِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَـكُورٍ ﴾ قيل: أي: لكلّ من حبس نـفسه عـلى النّظر في آيات الله ، والتّفكّر في آلائه ، والشّكر لنعمائه ، أو لكلّ مؤمن كامل الإيـمان <sup>٢</sup> . «فإنّ الإيمان نصفان: نصف صبر ، ونصف شكر» . كما ورد <sup>٣</sup> .

أقول: راكب البحر بين خوف من الغرق ورجاء للخلاص [والوصـول إلى المـطلوب بسرعة ٤] . فهو لايزال بين بليّة ونعمة ، والبليّة تطلبه بالصّبر . والنّعمة تطلبه بالشّكر . فهو صبّار شكور .

﴿ وَ إِذَا غَشِيبَهُمْ ﴾: علاهم وغطّاهم ، يعني في البحر ﴿ مَوْجُ كَالظُّلُلِ ﴾: كما يظلّ من جبل أو سحاب أو غيرهما ﴿ دَعَوُ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ لزوال ما ينازع الفطرة من الهوى والتقليد ، بما دهاهم من الخوف الشّديد . ﴿ فَلَمّا نَجَاهُمْ إِلَى البَرِّ فَمِنْهُمْ شَقْتَصِدُ ﴾ القتي: أي: صالح • . ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنا إِلَا كُلُّ خَتَارٍ ﴾: غدّار ينقض العهد الفطريّ ، وما

كان في البحر . والقمّي: الختّار الخدّاع ` . ﴿كَفُورٍ ﴾ للنعم .

﴿ يا أَيُّها النَّاسُ آتَـقُوا رَبَّكُمْ وَآخْشَوْا يَوْماً لا يَجْزِي ﴾: لا يقضي ، وعلى ضمّ الياء: لا يغني ﴿ والِدُ عَنْ وَلَدِهِ شَيْمَاً إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ ﴾ بالشّواب يغني ﴿ والِدُ عَنْ وَلَدِهِ شَيْمَاً إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ ﴾ بالشّواب والعقاب . القمي: ذلك القيامة ' ﴿ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الحَياةُ الدُّنْيَا ﴾ قبال: «بـتشويقها» ' . وقبال: «الله عن والديان الله عن والديني المالي القمي: ذلك القيامة ' ﴿ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الحَياةُ الدُّنْيَا ﴾ قبال: «بـتشويقها» ' . وقبال: «الله عن والدينية الله عن والدينية الله عن والدينية الله وقبال: والعقاب . القمي: ذلك القيامة ' ﴿ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الحَياةُ الدُّنْيَا ﴾ قبال: «بـتشويقها» ' . وقبال: «الله القيامة ' ﴿ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الحَياةُ الدُّنْيَا ﴾ قبال: «بـتشويقها» ' . وقبال: «الله القيامة ' ﴿ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الحَياةُ الدُّنْيَا ﴾ قبال: «بـتشويقها» ' . وقبال: «المالية القيامة ' ﴿ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الحَياةُ الدُّنْيَا ﴾ قبال: «بـتشويقها» ' . وقبال: «المالية القرور في الله القيامة ' إلله الفرور في الله القيامة ' إلله الفرور في اله الله المالية المُرُور في الله المالية الفرور في اله الله الفرور في الله الم الله الفرور في ال الله المورد الله المونة على المعامي . وعمل الله المورد ماله المالي اله الفرور في الله اله الفرور في الله الفرور في الله الله الفرور في الله المالية المالي الله الله الفرور في الله الله المالي المالي الله الله الفرور في الله المالي الله المورد الله الله المالي المالي الله المولية المالي الله المالي المالي الله الله المالي المالي المالي الله اله المالي الله الله المالي اله الله المالي اله الله الله الله المالي المالي المالي الله المالي المالي الله المالي اله الله المالي المالي المالي المالي المالي المالي الله الله المالي الله المالي المالي الله المالي المالي المالي المالي المالي الله المالي المالي المالي المالي المالي المالي الله المالي ا المالي الله الله الله اله مالي الله المالي المالي المالي اله المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي ال المالي اله المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المه المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي

﴿ إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ : عنْم وقت قيامها ﴿ وَيُتَزَلُ الْغَيْثَ ﴾ في إبّانه المقدّر له ، والمحلّ المعيّن له في علمه . ﴿ وَيَعْلَمُ ما فِي الأَرْحامِ ﴾ قال: «من ذكر أو أُنثى ، وقبيح أو جميل ، وسخيّ أو بخيل ، وشقيّ أو سعيد ، ومن يكون للنّار حطباً أو في الجـنان للسنّبيّين مرافقاً»<sup>6</sup> . ﴿ وَما تَدْرِي نَفْسٌ ماذا تَـكْسِبُ غَداً ﴾ من خير أو شرّ ، وربّما تعزم على شيء ، فتفعل خلافه . ﴿ وَما تَدْرِي نَفْسٌ مِاذَا تَـكْسِبُ غَداً ﴾ من خير أو شرّ ، وربّما تعزم على شيء ،

قال: «هذه الخمسة أشياء لم يطَّلع عليها ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ، وهي من صفات اللَّه تعالى»<sup>7</sup> .

> و ورد: «هذا هو علم الغيب الَّذي لا يعلمه أحد إلَّا الله»<sup>٧</sup> . ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلِـيمٌ خَبِيرٌ ﴾ .

۱ و ۲ ـ القشي ۲: ۱۹۷٪ ٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٤: ٢٧٤ . ذين الحديث: ٨٢٩ : معاني الأخبار: ١٩٩ . ذيل الحديث: ٤٤ . عنن الكـاظم . عن أبيه، عن أبائه ، عن أمير المؤمنين سي: . وفيهما: «بتشوقها» . ٤-الكافي ٢: ١٣١ ، ذيل الحديث: ١١ . عن السجاد الله . ٥ - نهج البلاغة: ١٨٦ ، ذيل الخطبة: ١٢٨ . ٦-القمّي ٢: ١٦٧ . عن أبي عبد الله نتجة . ٧-نهج البلاغة: ١٨٦ ، ذيل الخطبة: ١٢٨ .

## **سورة السّجدة** [مكَيَّة . وهي ثلاثون آية]<sup>(</sup>

## بسم الله الرحمن الرحيم

- ﴿ أَلْمَ ﴾ .
- ﴿ تَنْزِيلُ الكِتابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ .

﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفْتَراهُ بَلْ هُوَ الحَقُّ مِنْ رَبِّكَ لِتُنْذِرَ قَوْماً ما أَتاهُمْ مِنْ نَذِيرٍ مِـنْ قَـبْلِكَ لَعَلَّـهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ .

﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ الشَّمَواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي سِتَّةٍ أَيِّامٍ ثُـمَّ ٱسْتَوىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ . سبق في الأعراف " . ﴿ ما لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِييٍّ وَلا شَفِيعٍ أَفَـلا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ .

﴿ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ﴾ بأسباب سماويّة ، نازلة أشارها إلى الأرض ﴿ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾: يصعد الأمر إليه ﴿ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِمّا تَعُدُّونَ ﴾ . القمي: يعني الأُمور الّتي يدبّرها ، والأمر والنّهي الّذي أمر به . وأعمال العباد ، كلّ هذا يظهر " يوم

> ١ \_ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ \_ذيل الآية: ٥٤ . ٣ \_في المصدر: «يظهره» .

**۹۷٦** الأصفيٰ / ج ۲

القيامة فيكون مقدار ذلك اليوم ألف سنة من سنى الدَّنيا ﴿ .

﴿ ذَٰلِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ فيدبَر أمرهما على وفق الحكمة ﴿ الْعَزِيزُ ﴾: الغـالب على أمره ﴿ الرَّحِـيمُ ﴾ على العباد في تدبيره .

﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيءٍ خَلَقَهُ ﴾ موفّراً عليه ما يستعدّه ويليق به . على وفق الحكمة والمصلحة ﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ الإِنْسانِ ﴾ يعني آدم ﴿ مِنْ طِـينٍ ﴾ .

< ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ ﴾: ولده ﴿ مِنْ سُلالَةٍ ﴾ القمّي: هو الصّفو من الطّعام والشّراب ٢ . ﴿ مِنْ ماءٍ مَهِـينٍ ﴾: المنتي .

< ثُمَّ سَوَّاهُ ﴾: قوّمه بتصوير أعضائه على ما ينبغي ﴿ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ ﴾ . أضافه إلى نفسه تشريفاً وإظهاراً بأنّه خلق عجيب ، وأنّ له لشأناً . وقد سبق في الحجر " . ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصارَ وَالأَفْـئِدَةَ قَلِـيلاً ما تَشْكُرُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالُوا أَإِذَا ضَلَـلْنَا فِي الأَرْضِ ﴾: غبنا فيها ، بحيت لا نتميّز من ترابها ﴿ أَإِنَّا لَـفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ بَلْ هُمْ بِلِقاءِ رَبِّهِمْ كافِرُونَ ﴾ قال: «يعني البعث»<sup>٤</sup> .

< قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ ﴾: يستوفي نفوسكم ، لا يترك منها شيئاً ، ولا يُبقي منكم أحداً ﴿ مَلَكُ المَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ﴾ بقبض أرواحكم وإحصاء آجالكم ﴿ ثُـمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ .

وَلَوْ تَرى إِذِ المُجْرِمُونَ ناكِسُوا رُؤُوسِهِم > من الحياء والخزي ﴿عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا ﴿ وَلَوْ تَرى إِذِ المُجْرِمُونَ ناكِسُوا رُؤُوسِهِم > من الحياء والخزي ﴿عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنا > ما وعدتنا ﴿ وَسَمِعْنا > منك تصديق رسلك. كذا قيل ٥. والقمي: "أبصرنا وسمعنا" أَبْصَرْنا > ما وعدتنا ﴿ وَسَمِعْنا > منك تصديق رسلك. كذا قيل ٥. والقمي: "أبصرنا وسمعنا" في الدُنيا ولم نعمل به ٦. ﴿ فَارْجِعْنا نَعْمَلُ صَالِحاً إِنّا مُوقِنُونَ > إذ لم يبق لنا شكَ بما شاهدنا.

١ و ٢ ـ القمّي ٢: ١٦٨. ٣ ـ الآية: ٢٩ . ٤ ـ التُوحيد: ٢٦٧ ، الباب: ٣٦ ، ذيل الحديث الطُويل: ٥ ، عن أمير المؤمنين، ثيّن . ٥ ـ الكشّاف ٣: ٢٤٣ : البيضاوي ٤: ١٥٥ . ٦ ـ لم نعتر عليه في الفسير القمّي المطبوعة ، ولعلّه سقط من النسّاخ ؛ لأنّه بعينه موجود في النّسخة المخطوطة من تفسير القمّي ، الموجودة في مكتبة الإعلام الاسلامي . تحت رقم: ٢٦٨١٨ . الجزء الحادي والعشرون / السّجدة 🗆 ۹۷۷

الآيذ ١٢ ـ ١٧

﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُداها وَلَـٰكِنْ حَقَّ القَوْلُ مِـنِّي﴾: ثـبت قـضائي وسـبق وعيدي ﴿ لَأَسْلَأَنَّ جَهَـنَّمَ مِنَ الجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِـينَ ﴾ .

﴿فَذُوقُوا بِما نَسِيتُمْ لِقاءَ يَوْمِكُمْ هَـٰذَا إِنَّا نَسِــيناكُـمْ﴾ القـمّي: أي: تـركناكــم . ﴿وَذُوقُوا عَذَابَ الخُلْدِ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ .

﴿ إِنَّما يُـؤَمِنُ بِآياتِنا الَّذِينَ إِذَا ذُكَرُوا بِها خَرُّوا سُـجَّداً ﴾ خـوفاً مـن عـذاب اللّـه ﴿ وَسَـبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾: نزّهوه عمّا لا يليق به ، حامدين له ، شكراً على ما وفّقهم للإسلام وآتاهم الهدى ﴿ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ عن الإيمان والطّاعة .

﴿ تَتَجافىٰ جُـنُوبُهُمْ ﴾: ترتفع وتتنحى ﴿ عَنِ المَضاجِعِ ﴾: الفرش ومواضع النّوم . قال: «هم المتهجدون باللّيل ، الّذين يقومون عن فرشهم للصّلاة» <sup>7</sup> . ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً ﴾ من سخطه ﴿ وَطَمَعاً ﴾ في رحمته ﴿ وَمِمّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ في وجوه الخير .

قال: «لعلّك ترى أنّ القوم لم يكونوا ينامون ، لا بدّ لهذا البدن أن تريحه حتّى يخرج نفسه ، فإذا خرج النّفس استراح البدن ، ورجع الرّوح قوّة على العمل . قال: نـزلت فـي أمير المؤمنين للخِّلا وأتباعه من شيعتنا ، ينامون في أوّل اللّيل ، فإذا ذهب ثلثا اللّيل أو ما شاء الله ، فزعوا إلى ربّهم راغبين مرهبين طامعين فيما عنده ، فذكر الله في كتابه فأخبركم بما أعطاهم ، إنّه أسكنهم في جواره ، وأدخلهم جنّته ، وآمنهم خوفهم ، وأذهب رعبهم» ؟ .

﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ ما أُخْفِي لَهُمْ مِنْ قُـرَّةِ أَعْيُنٍ ﴾: ممّا تقرّ به عيونهم ﴿ جَـزاءً بِما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

قال: «ما من عمل حسن يعمله العبد إلاّ وله ثواب في القرآن إلاّ صلاة اللّيل ، فإنّ اللّه عزّ وجلّ لم يبيّن ثوابها لعظم خطرها عنده ، فقال جلّ ذكره: "تتجافى جنوبهم ــإلى قوله:ــ

> ١ ـ القمّي ٢: ١٦٨ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٣١ ، عنهما علي ٢ ٣ ـ علل الشّرائع ٢: ٣٦٥ . الباب: ٨٦ . الحديث: ٤ . عن أبي جعفر غيُّ .

۹۷۸ 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

يعملون"» .

و ورد: «يقول الله: أعدَدْت لعبادي الصّالحين ما لا عـين رأت ولا أُذن سـمعت ، ولا خطر على قلب بشر بَلْهَ ما اطّلعتكم عليه ، اقرأوا إن شئتم: "فلا تعلم نفس" الآية» .

> أقول: بَلْهَ مبنّي على الفتح ككيف ، بمعنى دَعْ أو سوى . أَتَ

﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً ﴾: خارجاً عن الإيمان ﴿ لا يَسْتَوُونَ ﴾ .

﴿ أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ فَلَهُمْ جَنَاتُ المَأُوىٰ نُزُلاً ﴾ هو ما يعدّ للنّازل من طعام وشراب وصِلَة ﴿ بما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأُواهُمُ النَّارُ كُلَمًا أَرادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنِهًا أُعِيدُوا فِيها وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ .

قال: «إنَّ عليَّ بن أبي طالب والوليد بن عقبة <sup>٣</sup> تشاجرا . فقال ــ الفاسق ــ الوليــد بــن عقبة: أنا والله أبسط منك لساناً . وأحدَّ منك سناناً . وأمثل منك جثواً في الكــتيبة . فـقال عليَّ طلِّخِلاِ : اسكت! إنّما أنت فاسق . فأنزل الله هذه الآيات»<sup>1</sup> .

﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ العَذابِ الأَدْنيٰ دُونَ العَذابِ الأَكْبَرِ ﴾ قبل أن يـصلوا إلى الآخـرة

الآية: ٢٢ ـ ٢٧

﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ . قال: «العذاب الأدنى عذاب القبر» ` . وفي رواية: «الدَّابَة والدَّجّال» ` . والقمّي: العذاب الأدنى عذاب الرّجعة بالسّيف ، فإنّهم يرجعون حتّى يعذّبوا " .

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِّرَ بِآياتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْها ﴾ فلم يتفكّر فيها ، و«ثمّ» لاستبعاد الإعراض عنها مع فرط وضوحها ، وإرشادها إلى أسباب التعادة بعد التّذكّر لها ﴿ إِنّا مِنَ المُجْرِمِينَ مُنْتَقِمُونَ ﴾ فكيف بمن كان أظلم من كلّ ظالم .

﴿ وَلَقَدُ آتَيْنا مُوسَى الكِتابَ فَلا تَكُنْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقائِهِ ﴾ قال: «من لقاء موسى ربّه في الآخرة» ٤ . ﴿ وَجَعَلْناهُ هُدي لِبَنِي إِسْرائِيلَ ﴾ .

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا﴾ قال: «لا بأمر النّاس ، يـقدّمون أمـر اللّــه قــبل أمرهم . وحكم الله قبل حكمهم»<sup>6</sup> . ﴿ لَمّا صَبَرُوا ﴾ . القمّي: كان في علم اللّه أنّهم يصبرون على ما يصيبهم ، فجعلهم أنمّة<sup>7</sup> . ﴿ وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ القِيامَةِ فِيما كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ من أمر الدّين . ﴿ أَوَ لَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ أَهْلَكْنا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ القُرُونِ ﴾ أي: كثرة من أهلكنا ٧ .

لَيْ يَمْشُونَ فِي مَساكِنِهِمْ : يمرّون في متاجرهم على ديارهم ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ أَفَلا يَسْمَعُونَ » .

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا نُسُوقُ الماءَ إِلَى الأَرْضِ الجُرْزِ ﴾: الّتي جرز نباتها أي: قُطع

١\_مجمع البيان ٧\_٨: ٣٣٢، عن أبي عبد الله في . ٢\_المصدر ، عنهما بيك . ٣\_القتي ٢: ١٧٠ . ٤\_الدرّ المنثور ٦: ٥٥٦ . لم نعثر عليه في كتب الخاصة ، ونقله بنصّه في التّبيان ومجمع البيان بلفظة «قيل» . ٥\_القتي ٢: ١٧٠ . ٢\_المصدر: ١٧١ . عن أبي عبد الله عي . ٧\_في «ب»: «أهلكناهم» . وأَزيل. القتي: الأرض الخراب<sup>(</sup> . ﴿ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْـعامُهُمْ وَأَنْـفُسُهُمْ أَفَـلا يُبْصِرُونَ ﴾ .

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَـٰذَا الْفَتْحُ إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِـينَ ﴾ .

﴿ قُلْ يَوْمَ الفَتْحِ لا يَسَنْفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمانُهُمْ وَلا هُمْ يُنْظَرُونَ ﴾: ولا يمهلون .

القمّي: هو مَثَلٌ ضربه الله عزّوجلَ في الرّجعة والقائم عَثْلاً ، فسلمًا أخسرهم رسول الله يَتْذَلِنَهُ بخبر الرّجعة قالوا: "متى هذا الغتع إن كننم صادقين" ، وهذه معطوفة على قسوله: "ولَنُذيقَنَهُمْ مِنَ العذابِ الأدْني" .

﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَٱنْتَظِرُ إِنَّهُمْ مُنْتَظِرُونَ ﴾ .

بسم الله الرحمٰن الرحيم ﴿ يا أَيُّها النَّبِيُّ آتتَقِ اللَّهَ وَلا تُطعِ الكافِرِينَ وَالْمُنافِقِينَ ﴾ القمّي: وهذا هو الّذي قال الصّادق للَّلِلا : «إنّ الله بعث نبيّه بإيّاك أعني واسمعي ياجاره ، فالمخاطبة للنّبيّ والمعنيّ النّاس» ٢. ﴿ إِنَّ اللَّه كانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ . قيل: قالوا: ارفض ذكر آلهتنا وقل: إنّ لها شفاعة لمن عبدها ٣ وندعك وربّك ، فنزلت ٤ . ﴿ وَآتَبِعْ ما يُوحىٰ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ إِنَّ اللَّهَ كانَ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾ .

﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾ .

﴿ ما جَعَلَ اللّهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ ردَّ لما زعـمت العـرب مـن أنَّ اللّـبيب الأريب له قلبان . قال: «لا يجتمع <sup>6</sup> حبّنا وحبّ عدوّنا في جوف إنسان . إنَّ الله لم يـجعل

۹۸۲ 🗆 الأصفى / ج ۲

الآية: ٥ ــ ٦

لرجل قلبين <sup>(</sup> في جوفه ؛ فيحبّ بهذا ويبغض بهذا» <sup>٢</sup> الحديث . و ورد: «من كان قلبه متعلَقاً في صلاته بشيء دون الله ، فهو قريب من ذلك الشّــيء ، بعيد عن حقيقة ما أراد الله منه في صلاته . ثمّ تلا هده الآية ٢٠.

﴿ أَدْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ ﴾: أعدل ﴿ فَإِنْ لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ ﴾ لتنسبوا إليهم ﴿ فَإِخْوانُكُمْ فِي الدِّينِ ﴾: فهم إخوانكم فيه ، إليهم ﴿ فَإِخُوانُكُمْ فِي الدِّينِ ﴾: فهم إخوانكم في الدِّين ﴿ وَمَوالِيكُمْ ﴾: وأولياؤكم فيه ، إليهم ﴿ فَإِخُوانُكُمْ فِي الدِّينِ ﴾: فهم إخوانكم في الدِّين ﴿ وَمَوالِيكُمْ ﴾: وأولياؤكم فيه ، فقولوا: هذا أخي ومولاى ، بهذا التَّاويل . ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ فِيما أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِن مُ فَقُولُوا: هذا أخي ومولاى ، بهذا التَّاويل . ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ فِيما أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدُوا: هُمَا أَحْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكُنْ مَا اللهُ فَقُولُوا: هذا أخي ومولاى ، إليهم أَعْمَا أَحْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدُوا: هذا أخي ومولاى ، بهذا التَّاويل . ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ فِيما أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ

﴿ النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾ يعني أولى بهم في الأُمور كـلّها . فـإنَّه لا

١. في المصدر: «من قلبين».
 ٢ - القتمي ٢: ١٧١ ، عن أبي جعفر ، عن أمير المؤمنين عنه . وفي الأمالي (للشيخ الطّوسي) ١: ١٤٨ ، عن أمير المؤمنين في ما يقرب منه .
 ٣ - مصباح الشريعة: ١٢ ، الباب: ٤١ في السّجود ، عن أبي عبد اللّه في .
 ٣ - مصباح الشريعة: ٢٢ ، الباب: ٤١ في السّجود ، عن أبي عبد اللّه في .
 ٣ - مصباح الشريعة: ٢٢ ، الباب: ٤١ في السّجود ، عن أبي عبد اللّه في .
 ٣ - مصباح الشريعة: ٢٢ ، الباب: ٤١ في السّجود ، عن أبي عبد اللّه في .
 ٣ - مصباح الشريعة: ٢٢ ، الباب: ٤١ في السّجود ، عن أبي عبد اللّه في .
 ٣ - مصباح الشريعة: ٢٢ ، الباب: ٤١ في السّجود ، عن أبي عبد اللّه في .
 ٣ - مصباح الشريعة: ٢٢ ، الباب .
 ٢ - مصباح الشريعة: ٢٢ ، الباب .
 ٢ - مصباح الشريعة: ٢٢ ، الباب .
 ٢ - الدَّعِيَ من يتبناه الإنسان وأنّه نيس بابن حقيقة . مجمع البحرين ٢ - ٢٤ (دعا) .
 ٣ - ريد بن حارثة بن شراحيل الكلبي : صحايي . اختطف في الجاهلية صغيراً ، واشتر ته خديجة بـنت خـويلد فوهبته إلى النبي تَظْنُ حين تزوّجها ، فتبناه النبي قبل الإسلام وأعتقه وزوّجه بنت عقته . واستعر الناس يسقونه .
 ٣ (زيد بن محمّد) حتى نزلت آية «أدعوهم لآبانهم» . وهو من أقدم الصحابة إسلاماً . وكان النّبي يحبّه ويقدّمه ، وريد بن محمّد) موالد الإمارة في غزوة مؤتة ، فاستشهد فيها في سنة ٨ من الهجرة . الأعلام (للزركلي) ٢: ٥٧ .
 ٣ - القمي ٢ - 1 القمي عبد الله في ، بالمضمون .

الجزء الحادي والعشرون / الأحزاب 🗆 ٩٨٣

يأمرهم ولا يرضى منهم إلاً بما فيه صلاحهم ونجاحهم بخلاف النّفس ؛ فسلذلك أطلق ، فيجب عليهم أن يكون أحبّ إليهم من أنفسهم ، وأمره أنفذ عليهم من أمرها ، وشفقتهم عليه أتمّ من شفقتهم عليها . ورد: «إنّه لمّا أراد غزوة تبوك وأمر النّاس بالخروج ، قسال قسوم: نستأذن آباءنا وأُمّهاتنا . فنزلت» .

وكذلك الأنثة عليه من بعده ، فإن كل واحد منهم أولى بالمؤمنين من أنفسهم واحداً بعد واحد . سئل عن معنى ذلك ، فقال: «قول النّبيَ يَنْكِنْهُ : من ترك دَيْناً أو ضياعاً فعلي وإلي ٢ ، ومن ترك مالاً فلورثته ، فالرّجل ليست له على نفسه ولاية إذا لم يكن له مال ، وليس له على عياله أمر ولا نهي إذا لم يُجْرِ عليهم ٣ النّفقة ، والنّبيَ وأمير المؤمنين ومَنْ بعدهما سلام الله عليهم ألزمهم الله هذا ، فمن هناك صاروا أولى بهم من أنفسهم ، وما كان سبب إسلام عامة اليهود إلا من بعد هذا القول من رسول الله عَنْبَيْنَهُ ، لأنّهم آمنوا على أنفسهم ، وعاكان وعيالاتهم» ٤ .

﴿ وَأَزْواجُهُ أُمَّهاتُهُمْ ﴾: منزّ لات منزلتهنّ في التّحريم مطلقاً . «وفي استحقاق التّعظيم ما دُمْنَ على الطّاعة» . كذا ورد<sup>ه</sup> .

وزيد في قراءتهم للهي «وهو أب لهم» . القمي: نزلت: وهو أب لهم .

أقول: وذلك لما مرّ من إلزام نفسه مؤنتهم وتربية أيتامهم ومن يضيع منهم ، ولأنّ كلّ نبيّ أب لأمّته ، من جهة أنّه أصل فيما به الحياة الأبديّة ، ولذلك صار المؤمنون إخوة ، و ورد:

**۹۸٤** ⊡الأصفيٰ / ج۲

«أنا وعليّ أبوا هذه الأمّة» ` . وذلك لأنّهما في هذا المعنى سواء .

﴿ وَأُولُوا الأَرْحامِ بَعْضُهُمُ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللَّهِ ﴾: في حكمه المكتوب . قال: «نزلت في الإمرة ، إنّ هذه الآية جرت في ولد الحسين من بعده ، فنحن أولى بالأمر وبرسول الله من المؤمنين والمهاجرين والأنصار» . وقد مضت هذه الآية في آخر الأنفال . وأنّها نزلت في نسخ التّوارث بالهجرة والنّصرة .

والتّوفيق بنزول هذه في الإمرة ، وتلك في الميرات ، لا يلائم الاستثناء في هذه الآية ولاما يأتي في بيانه : بلى إن عكسنا استقام ، وكذا إذا عَمَّمُنا الحكم وإن كان المورد خاصًاً ، وكذا إذا جعلنا أحدهما تأويلاً ، كما يستفاد من بعض الأخبار <sup>ع</sup>.

فِمِنَ المُتُوْمِنِينَ وَالمُهاجِرِينَ ﴾ صلة لأولي ، أي: أولوا الأرحام بحق القرابة أولى بالإمرة أو بالميراث من المؤمنين بحق الدين ، والمهاجرين بحق الهجرة . وإن حملنا الآية على الميراث المتراث من المؤمنين بحق الدين ، والمهاجرين بحق الهجرة . وإن حملنا الآية على الميراث احتمل أيضاً أن تكون بياناً لأولي الأرحام . ﴿ إِلّا أَنْ تَفْعَلُوا إِلَىٰ أَوْلِيائِكُمْ مَعْرُوفاً ﴾ يعني بالتوصية . سئل: أي شيء للموالي؟ فقال: «ليس لهم من الميراث إلى أولي الأرحام . ﴿ إِلّا أَنْ تَفْعَلُوا إِلَىٰ أَوْلِيائِكُمْ مَعْرُوفاً ﴾ يعني بالتوصية . سئل: أي شيء للموالي؟ فقال: «ليس لهم من الميراث إلا ما قال الله: "إلا أن تفعلوا إلى أوليائي شيء للموالي؟ فقال: «ليس لهم من الميراث إلا ما قال الله: "إلا أن تفعلوا إلى أوليائيكم معروفاً » ". ﴿ كَانَ ذَلِكَ فِي الكِتابِ مَسْطُوراً ﴾ .

﴿ وَ إِذْ أَخَذَنا ﴾ مقدّر بأذكر . ﴿ مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِـنْ نُـوحٍ وَ إِبْسراهِـيمَ وَمُوسى وَعِيسَى آبْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنا مِنْهُمْ مِـيثاقاً غَلِيظاً ﴾ القمي: الواو في "وَمِنْكَ" زيادة ، إنّما هو "منك ومن نوح" ، فأخذ الله الميثاق لنفسه على الأنبياء ، ثمّ أخذ لنبيّه على الأنبياء

١ ـ الأمالي (للصّدوق): ٢٢ . العجلس: ٤ . ذيل الحديث: ٦ : علل الشّرائع ١: ١٢٧ . البــاب: ١٠٦ . الحـديث: ٢ . عن النّبيّ تَتِنَيَّة . ٢ ـ الكافي ١: ٢٨٨ . الحديث: ٢ . عن أبي جعفر عنية . ٣ ـ الآية: ٧٥ . ٤ ـ علل الشّرائع ١: ٢٠٥ . الباب: ١٥٦ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد اللّه عنية . ٥ ـ الكافي ٧: ١٣٥ . الحديث: ٣ . عن أبي عبد اللّه عنية . والأئمة المجارجة أخذ للأنبياء على رسوله صلوات الله عليهم .

﴿ لِـيَسْأَلَ الصّادِقِينَ عَنْ صِدْقِهِمْ ﴾ أي: فعلنا ذلك ليسأل اللّه يوم القـيامة الأنـبياء الّذين صدقوا عهدهم ، فيظهر صدقهم . ﴿ وَأَعَـدَ لِلْكَافِرِيـنَ عَـذاباً أَلِـيماً ﴾ كأنّـه قـيل: فأثاب المؤمنين وأعدّ للكافرين .

﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا أَذَكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذ جاءَتْكُمْ جُنُودُ فَأَرْسَلْنا عَلَيْهِمْ رِيحاً ﴾ يعني الأحزاب ، وهم قريش وغطفان ويهود قريظة والنضير في عشرة الآف ، وكان المسلمون سبعمائة ، فلما سمع النّبيَ يَنَيَ<sup>ت</sup>رَبَّ بإقبالهم ، ضرب الخندق على المدينة بينه وبينهم ؛ بإشارة سلمان يُثَيَّ عليه وتصويبه الوحي ، فبقي يحاربهم في الخندق أيّاماً ، فلما طال الأمر واشتد عليهم الحصار ، وكانوا في وقت برد شديد ، وأصابتهم مجاعة ، وخافوا من اليهود خوفاً شديداً ، وتكلّم المنافقون بما حكى الله عنهم ، ونافَقَ أكثر من معه ، وقد كان أخبرهم بتحزّب العرب عليه ومجيئهم من فوق ، وبغدر يهود ونقضهم عهدَه ومجيئهم من أسفلٍ ، وأنه يصيبهم جهد شديد ، وأن العاقبة له عليهم ، بعث الله الدَبور <sup>7</sup> مع الملائكة فهزموهم بإذن الله . كذا ذكره القمي <sup>7</sup> في خلال قصّتهم بطولها .

﴿ وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْها﴾ يعني الملائكة ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِما تَـعْمَلُونَ بَـصِـيراً﴾ أي: حـفر الخندق ؛ وعلى الغيبة ، أي: التّحزّب والمحاربة .

﴿ إِذْ جاؤُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ ﴾: من أعلى الوادي ﴿ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ ﴾: من أسفل الوادي ﴿ وَ إِذْ زاغَتِ الأَبْصارُ ﴾: مالت عن مستوى نـظرها حـيرة وشُـخوصاً ﴿ وَبَـلَغَتِ القُـلُوبُ الحَـناجِرَ ﴾ رعباً ، فإنّ الرَئة تنتفخ مـن شـدّة الرّوع ، فـيرتفع القـلب بـارتفاعها إلى رأس

١ ـ القمّي ٢: ١٧٦ . ٢ ـ الدَّبُور: الريح الَّتي تُقابِل الصَّبا والقبول ، وهي ريح تَهُبُّ من نحو المغرب ، والصّبا تقابلها من ناحية المشـرق . الصّحاح ٢: ١٥٤ ؛ لسان العرب ٤: ٢٧١ (دير) . ٣ ـ القمّي ٢: ١٧٦ إلى ١٨٨ .

**۹۸٦** □ الأصفيٰ / ج۲

الحنجرة ، وهي منتهى الحلقوم . ﴿ وَتَظْنُونَ بِاللَّهِ الظُّمُونَا ﴾: الأنواع من الظَّنَّ .

﴿ هُنالِكَ أَبْتُلِيَ الصُّوْمِنُونَ ﴾: اختبروا : فظهر المخلص من المـنافق ، والشَّابت مـن المتزلزل . ﴿ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيداً ﴾ من شدَة الفزع .

﴿ وَ إِذْ يَقُولُ المُنافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ما وَعَدَنا اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ من الظّفر وإعلاء الدين ﴿ إِلّا غُرُوراً ﴾: وعداً باطلاً .

﴿وَ إِذْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ ﴾: أهل المدينة ﴿لا مُقَامَ لَكُمْ ﴾: لا موضع قيام لكم ﴿ فَارْجِعُوا ﴾ إلى منازلكم هاربين ﴿ وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيَّ ﴾ للرّجوع ﴿ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُو تَنا عَوْرَةٌ ﴾: غير حصينة ، وأصلها الخلل ﴿ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ ﴾ قال: «بل هي رفيعة السَّمُك احصينة» آ . وفي رواية: «وكانت بيوتهم في أطراف البيوت حيث ينفر د النّـاس ، فأكذبهم . قال "وما هي بعورة "» آ . ﴿ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاّ فِرَاراً ﴾ من القتال .

﴿وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِمْ مِنْ أَقْطارِها﴾: من جوانبها ﴿ ثُمَّ سُـئِلُوا الفِتْنَةَ ﴾: الرّدّة ومقاتلة المسلمين ﴿لَآتَوْها﴾: لأعطوها ﴿وَما تَلَبَّـثُوا بِها ﴾ بالفتنة ، أي بإعطائها ﴿إِلَّا يَسِـيراً ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللَّهَ مِنْ قَبْلُ لا يُوَلُّونَ الأَدْبَارَ وَكَانَ عَهْدُ اللَّهِ مَسْئُولاً ﴾ .

﴿ قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الفِرارُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنَ المَوْتِ أَوِ ٱلْقَتْلِ وَإِذاً لا تُمَتَّعُونَ إلا قَلِيلاً ﴾ .

﴿قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُـوِءاً أَنْ أَرَادَ بِكُـمْ رَحْـمَةً وَلا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِـيَّاً﴾ ينفعهم ﴿وَلا نَصِـيراً﴾ يدفع الضّرّ عنهم .

< قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ المُعَوَقِينَ مِنْكُمْ ﴾: المثبّطين <sup>ع</sup>ن رسول اللَّه يَتَبَوَلُهُ ؛ وهم المنافقون ﴿ وَالْقَائِلِينَ لِإِخْوانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا ﴾: قرّبوا أنفسكم إلينا ﴿ وَلا يَأْتُونَ الْبَأْسَ ﴾: ولا يقاتلون

﴿ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ .

﴿ أَشِحَةً عَلَيْكُمْ ﴾ بُخَلاء بالمعاونة أو النفقة أو الظفر أو الغنيمة ﴿ فَإِذَا جاءَ الخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيَتُهُمْ ﴾ في أحداقهم ﴿ كَالَّذِي يُغْشى عَلَيْهِ مِنَ المَوْتِ ﴾: من معالجة سكرات الموت : خوفاً ولواذاً بك ﴿ فَبَإِذَا ذَهَبَ الخَوْفُ ﴾ وحيزت الغنائم ﴿ سَلَقُوكُمْ ﴾: ضربوكم ﴿ بِأَلْسِنَةٍ حِدادٍ ﴾: ذربة ` يطلبون الغنيمة ، والسّلق: البسط بقهر ، باليد أو باللسان . ﴿ أَشِحَةً عَلَى الخَيْرِ أُولَـئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا ﴾ إخلاصاً ﴿ فَ أَحْبَطَ اللّه أَعْسالَهُمْ

القمّي: نزلت هذه الآية في الثّاني لمّا قال لعبد الرّحمن بن عوف: هلمٌ ندفع محمّداً إلى قريش ونلحق نحن بقومنا " .

﴿ يَحْسَبُونَ الأَحْزابَ لَمْ يَدْهَبُوا ﴾ أي: هؤلا، لجبنهم يظنّون أنَ الأحزاب لم ينهزموا ، وقد انهزموا ﴿ وَ إِنْ يَأْتِ الأَحْزابُ ﴾ كرّة ثانية ﴿ يَوَدُّوا لَوْ أَنَّهُمْ بِادُونَ فِسي الأَعْـرابِ ﴾: تمنّوا أنّهم خارجون إلى البَدو وحاصلون بين الأعراب ﴿ يَسْأَلُونَ ﴾ كلّ قادم من جانب المدينة ﴿ عَنْ أَنْبائِكُمْ ﴾: عمّا جرى عليكم ﴿ وَلَوْ كانُوا فِيكُمْ ﴾ هذه الكرّة ولم يرجعوا إلى المدينة ، وكان قتال ﴿ ما قاتَلُوا إِلّا قَلِيلاً ﴾ رياءً وخوفاً عن التّعيير .

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً ﴾ في أفعاله وأخلاقه ، كثباته في الحرب ومقاساته للشُدائد وغير ذلك ﴿ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَاليَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيراً ﴾ . قرن بالرِّجاء كثرة الذكر المؤدّية إلى ملازمة الطَّاعة ، فإنَّ المؤتسي بالرَسول من كان كذلك .

﴿ وَلَمَّا رَأَى الشُؤْمِنُونَ الأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَـدَقَ اللَّـهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلّا إِيمَاناً وَتَسْلِـيماً ﴾ . روي: إنَّ النّبيّ وَلَيَشْطَرُ قَـال: «سَـيشتدُ الأمـر

١ ـ الذَّرِب: الحادُ من كلَّ شيء. وتسان ذَرِبُ وفيه ذَرَابَةً، أي: حِدْةً. قال أبو زيد: في تسانه ذَرَبٌ. وهنو الفنحش، الصحاح ١: ١٢٧ (ذرب). ٢ ـ القمي ٢: ١٨٨ .

۹۸۸ 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

باجتماع الأحزاب عليكم ، والعاقبة لكم عليهم . وقال: إنّهم سائرون إليكم بـعد تسـع أو عشر»` .

فِمِنَ المُؤْمِنِينَ رِجالُ صَدَقُوا ما عاهَـدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ قال: «أن لا يفرّوا أبـداً» <sup>7</sup>.
فَفِينَهُمْ مَنْ قَضى نَحْبَهُ ﴾ قال: «أجله ، وهو حمزة وجعفر» <sup>7</sup>. قيل: النّحب: النّذر ، استعير الموت لأنّه كنذر لازم في الرّقبة <sup>4</sup>. ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ قال: «أجله ، يعني عليّاً» <sup>6</sup>. ﴿ وَما الموت لأنّه كنذر لازم في الرّقبة <sup>1</sup>. ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ قال: «أجله ، يعني عليّاً» <sup>6</sup>. ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ قال: النّحب: النّذر ، استعير الموت لأنّه كنذر لازم في الرّقبة <sup>1</sup>. ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ قال: «أجله ، يعني عليّاً» <sup>6</sup>. ﴿ وَمَا اللهُ عاليَّة عَلَيْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ قال: «أجله ، يعني عليّاً» الموت الموت الما النه النه النّحب النّذار ، المتعير الموت النه كنذر لازم في الرّقبة <sup>1</sup>. ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ قال: «أجله ، يعني عليّاً» <sup>6</sup>. ﴿ وَمَا الموت النّه كنذر لازم في الرّقبة <sup>1</sup>. ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ قال: «أجله ، يعني عليّاً» <sup>6</sup>. ﴿ وَما الموت النّه كنذر لازم في الرّقبة <sup>1</sup>. ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ قال: «أجله ، يعني عليّاً» المو من الموت المو النه الله النفاق ومرض المو النه الله النفاق ومرض القلب بالنّبديل .

قال أميرالمؤمنين لللله : «ولقد كنت عاهدت الله تعالى ورسوله أنا وعمّي حمزة وأخي جعفر وابن عمّي عبيدة على أمر وفينا به لله تـعالى ولرسـوله للله أن فـتقدّمني أصـحابي وتخلّفت بعدهم لما أراد الله تعالى ، فأنزل الله فينا: "من المؤمنين رجال صدقوا" الآية» .

وفي لفظ آخر قال: «فينا نزلت: "رجال صـدقوا" فأنـا واللّــه المــنتظر . ومــا بــدّلت تبديلاً»<sup>v</sup> .

﴿ لِيَجْزِيَ اللهُ الصّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَـذَّبَ المُنافِقِينَ»: المسدّلين ﴿ إِنْ شاءَ أَوْ يَـتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهُ كانَ غَفُوراً رَحِيماً».

﴿وَرَدَّ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ يعني الأحزاب ﴿ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنالُوا خَيْراً﴾: غـير ظـافرين ﴿وَكَفَى اللَّهُ المُـؤْمِنِـينَ القِتالَ﴾ قال: «كفى الله المؤمنين القتال بعليّ بن أبي طالب وقتلِه

> ١ ـ البيضاوي ٤: ١٦١ . ٢ و ٣ ـ القمي ٢: ١٨٨ . عن أبي جعفر عني . ٤ ـ البيضاوي ٤: ١٦١ . ٥ ـ القمي ٢: ١٨٩ . عن أبي جعفر عني . ٦ ـ الخصال ٢: ٣٧٦ . ذيل الحديث الطّويل: ٥٨ . عن أبي جعفر ، عن أمير المؤمنين غليًا . ٧ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٥٠ . عن أمير المؤمنين على .

عمرَو بن عبد ود» . ﴿ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيّاً ﴾ على إحداث ما يريده ﴿ عَزِيزاً ﴾ غالباً على كـلّ شيء .

﴿ وَأَنْزَلَ الَّذِينَ ظاهَرُوهُمْ ﴾: ظاهروا الأحزاب ﴿ مِنْ أَهْلِ الكِتابِ ﴾ القمّي: يعني بني قريظة <sup>7</sup> . ﴿ مِنْ صَياصِيهِمْ ﴾: من حصونهم ﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ ﴾: الخوف ﴿ فَرِيقاً تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقاً ﴾ .

﴿ وَأَوْرَ تَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيارَهُمْ ﴾: مزارعهم وحصونهم ﴿ وَأَمْوالَهُمْ ﴾: نـقودهم ومواشيهم وأثاثهم ﴿ وَأَرْضاً لَمْ تَطَـنُوها وَكانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيراً ﴾. وذلك أنّه لمّا دخل رسول الله تَنْكُوْنُ المدينة واللَواءُ معقودٌ . أراد أن يغتسل من الغبار ، فناداه جبر ئيل الحَيْدِ : ما وضعت الملائكة لأمتها ٣ . فكيف تضع لأمتك! إنّ الله يأمرك أن لا تصلّي العصر إلاّ يبني قريظة : فإنّي متقدّمُكم ومُزَلْزِلُ بهم حصنَهم . إنّا كنّا في آثار القوم نزجرهم زجراً ، فخرج رسول الله تَنْتَوْالُهُ وأمير المؤمنين الحَيْلَة بين يديه مع الرّاية العظمى ، وأنه زل العسكر حول حصنهم ، فحاصرهم ثلاثة أيّام ، فجزعوا وأكثروا عليه ، فأنزلهم على حكم سعد بن معاذ فرضوا بذلك ، فحكم سعد: أن يُقتَلَ رجالُهم وتُسبى نساؤهم وذراريهم ، وتُقسَمَ غنائمُهم وأموالُهم بين المهاجرين والأنصار . فقال رسول الله نَيْوَاتُهُ : قد حَكَمْتَ بقول الله عزّ وجلً

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِـيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تَرِدْنَ الحَياةَ الدُّنْـيَا﴾: السّـعة والتّـنعّم فـيها ﴿ وَزِينَتَها﴾: وزخارفها ﴿ فَتَعالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ ﴾: أُعطكنَ المتعة ﴿ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَراحاً جَمِيلاً»:

> ١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٣٥٠ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ ـ القمّي ٢ : ١٨٩ . ٣ ـ اللَّأمّة : الدّرع . الصّحاح ٥ : ٢٠٢٦ (لأم) . ٤ ـ الرقيع : سماء الدنيا ، وكذلك سائر السماوات . الصّحاح ٣ : ١٢٢٢ (رقع) . ٥ ـ القمّي ٢ : ١٨٩ إلى ١٩١ .

طلاقاً من غير ضرار برغبة .

﴿ وَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَـدَّ لِلْمُحْسِناتِ مِنْكُنَّ أَجْراً عَظِيماً ﴾ . استحقر دونه الدنيا وزينتها .

ورد: «إنَّ زينب بنت جحش قالت لرسول اللَّه تَبْنُونُهُ : لا تعدل وأنت رسول اللَّه! وقالت حقصة: إن طلقَتَنا وجدنا أكفائنا من قومنا . فاحتبس الوحي عن رسول اللَّه تَبْونُهُ عشرين يوماً ، قال: فأنف اللَّه لرسوله ، فأنزل هذه الآية . قال: فاخترن اللَّه ورسوله ولم يكن شيء ، ولو اخترن أنفسهنَ لَبِنَّ "» .

والقمي: أصاب غنيمة ، فقلن أزواجه: أعطنا ما أصبتَ ، فقال: قَسَمْتُه بين المسلمين على ما أمر الله ، فغضبن من ذلك ، وقلن: لعلَك ترى أنَك إن طلَقتنا أن لا نجد الأكفاء من قومنا يتزوّجونا! فأنف الله عزّوجل لرسوله ، فأمره أن يَعْتَزِلَهنّ، تسعة وعشرين يوماً حتّى حِضْنَ وطَهُرُنَ ، ثمّ أنزل الله هذه الآية ، وهي آية التّخيير ، فقامت أُمّ سلمة أوّل من قامت ، فقالت: قد اخترتُ الله ورسولَه ، فقُمْنَ كلَهنّ ، فعانقنه ، وقلن مثل ذلك ، فأنزل الله: 'تُرْجي مَنْ تَشاءُ مِنْهُنَّ وتُؤْوي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاء " الآية "، فهذه الآية من الآية من التا م

ورد: «إنّما هذا شيء كان لرسول الله تَبْتَرَبَّهُ خاصَة ، أَمر بذلك فَفَعَلَ ، ولو اخترن أنفسهنّ لطلقهنَ» • .

﴿ يَا نِساءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾: ظاهر قبحها ﴿ يُضاعَفُ لَها العَذابُ

١- أي: لصرن بالنات ، يعني حصل البينونة بينك وبينهن .
 ٢- الكافي ٦: ١٣٨ . الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله ينذ .
 ٣- نفس السورة: ٥١ .
 ٤ - القمي ٢: ١٩٢ .
 ٥ - الكافي ٦: ١٣٧ . الحديث: ٣ ، عن أبي عبد الله منذ .

الجزء الثاني والعشرون/ الأحزاب 🗆 ۹۹۱

الآية: ۲۰ ۲۳

ضِعْفَيْنِ ﴾: ضعفي عذاب غير هنّ . قال: «الفاحشة: الخروج بالسّيف» ` . ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِمِراً ﴾ لا يمنعه عن التّضعيف كونهنّ نساء النّبيّ . وكيف وهو

سببه؟!

﴿ وَمَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَّ ﴾: ومن يدم على الطَّاعة ﴿ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحاً نُـؤْتِـها أَجْرَها مَسَرَّتَيْنِ ﴾: مرّة على الطَّاعة ومرّة على طلب رضا النّـبيَ يَنْتُوْلُهُ ؛ بالقناعة وحسن المعاشرة وغير ذلك . ﴿ وَأَعْتَدْنَا لَها رِزْقاًكَرِيماً ﴾ في الجنّة زيادة على أجرها . قال: «كلّ ذلك أفي الآخرة ، حيث يكون الأجر يكون العذاب".

﴿ يَا نِساءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّساءِ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَّ ﴾ الله ﴿ فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ ﴾: فلا تُجِبْنَ بقولكن خاضعاً ليّناً مثل قول المريبات ﴿ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَـلْبِهِ مَـرَضٌ ﴾: فحور ﴿ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾: حسناً بعيداً عن الرّيبة .

وَقَرْنَ ﴾ من الوقار أو القرار ﴿ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَـرُّجَ الجـاهِلِيَّةِ الأُولىٰ ﴾

ورد: «إنّ يوشع بن نون وصيّ موسى عاش بعد موسى ثلاثين سنة ، وخرجت عليه صفراء بنت شعيب زوجة موسى لللله فقالت: أنا أحقّ بالأمر منك ، فقاتلها فقتل مقاتلتها وأحسن أسرها ، وإنّ ابنة أبي بكر ستخرج على عليّ في كذا وكذا ألفاً من أُمّتي ، فيقاتلها فيقتل مقاتلتها ويأسرها فيحسن أسرها ، وفيها أنزل الله: "وقرن في بيوتكنّ ولا تبرّجن تبرّج الجاهليّة الأولى" يعني صفراء بنت شعيب»<sup>3</sup> . وفي رواية: «أي: سيكون جاهليّة

١ ـ القمّي ٢: ١٩٣ ، عن أبي عبد الله الله الله .
 ٢ ـ في المصدر: «كلّ هذا» .
 ٣ ـ القمّي ٢: ١٩٣ ، عن أبي جعفر الله .
 ٢ ـ القمّي ٢: ٢٣ ، عن أبي مقدّمة المصنّف ، عن النّبي تَنْقَدْ .

**۹۹۲** الأصفي / ج۲

، أخرى»' .

﴿ وَأَقِمْنَ الصَّلاةَ وَآتِـينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِمِيْدَهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِـيراً ﴾ .

قال: «نزلت هذه الآية في رسول الله وعليّ بن أبي طالب وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم ، وذلك في بيت أُمّ سلمة زوج النّبيّ ، فدعا رسولُ الله تَنْكُوْنُ أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين ، ثمّ ألبسهم كساءً له خيبريّاً ، ودخل معهم فيه ، ثمّ قال: اللّهمّ هؤلاء أهل بيتي الّذين وَعَدْتَني فيهم ما وَعَدْتَني ، اللّهمّ اذهب عنهم الرّجس وطهّرهم تطهيراً ، فقالت أُمّ سلمة: وأنا معهم يا رسول الله؟ قال: ابشري يا أُمّ سلمة ، فإنّك إلى خير»<sup>7</sup>.

وزيد في رواية: «إنّما نزلت فيّ وفي أخي وفي ابنتي وفي ابنيّ وفي تسعة من ولد ابني الحسين خاصّة ، ليس معنا<sup>م</sup> أحد غيرنا»<sup>4</sup> .

وفي أخرى: «يعني الأئمّة وولايتهم ، من دخل فيها دخل في بيت النّبيّ»<sup>6</sup>. وفي نز ولها في شأنهم أخبار كثيرة من طريق العامّة<sup>7</sup> والخاصّة<sup>4</sup> .

وعن زيد بن عليّ بن الحسين: إنّ جهّالاً من النّاس يزعمون: أنّه إنّما أراد اللّهُ بهذه الآية أزواجَ النّبيّ ، وقد كذبوا وأثموا وأيمن اللّه ، ولو عنى أزواج النّبيّ لقـال: ليـذهب عـنكنّ

١ - القتمي ٢: ١٩٣، عن أبي عبد الله ، عن أبيه بها .
 ٢ - القتمي ٢: ١٩٣، عن أبي جعفر منه .
 ٣ - في المصدر: «ليست فيها» .
 ٤ - كمال الدين ١: ٢٧٨ ، الباب: ٢٤ ، ذيل الحديث: ٢٦ ، عن أمير المؤمنين عنه .
 ٥ - الكافي ١: ٢٧٨ ، الباب: ٢٤ ، ذيل الحديث: ٢٦ ، عن أمير المؤمنين عنه .
 ٥ - الكافي ١: ٢٢٨ ، الباب: ١٥ ، ذيل الحديث: ٢٦ ، عن أمير المؤمنين عنه .
 ٥ - الكافي ١: ٢٢٨ ، الباب: ١٥ ، ذيل الحديث: ٢٦ ، عن أمير المؤمنين عنه .
 ٥ - الكافي ٢: ٢٢٩ ، الحديث: ١٥ . عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ - السنن الكبرى (للبيهقي) ٢: ١٥٠ ؛ المستدرك (للحاكم) ٢: ٢١ ؟ ؛ البيضاوي ٤: ٢٢٢ ؛ روح المعاني ٢٢: ٢٢ .
 ٧ - القتمي ٢: ١٩٣ ؛ علل الشرائع ١: ١٩١ ، الباب: ١٥١ ، الحديث: ١٥ ، الحديث: ١٥ ، الحديث: ٢٠ ، عن مير المعاني ٢٢ . ٢٢ ؛ البيضاوي ٤ . ٢٢٢ ؛ روح المعاني ٢٢ .

الجزء الثاني والعشرون / الأحزاب 🗆 ۹۹۳

الرّجس ويطهّركنّ تطهيراً ، ولكان الكلام مؤنَّثاً ،كما قال: "أَذكُرْنَ ما يُتْلىٰ في بُيُوتِكُنَّ " ، "ولا تبرّجن" "ولستنّ كأحد من النّساء" .

و ورد: «ليس شيء أبعد من عقول الرّجال من تفسير القرآن ، إنّ الآية أوّلها ينزل في شيء وأوسطها في شيء وآخرها في شيء ثمّ قال: "إنّما يريد اللّه ليذهب عـنكم الرّجس أهل البيت ويطهّركم تطهيراً" من ميلاد الجاهليّة» ".

وفي رواية: «الرّجس هو الشّكّ، ولا نشكّ في ديننا أبداً»".

﴿ وَأَذَكُرْنَ مَا يُـتَلَىٰ فِي بُيُو تِكُنَّ مِنْ آياتِ اللَّهِ وَالحِكْمَةِ ﴾ من الكتاب الجامع بسين الأمرين ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ لَطِـيفاً خَبِيراً ﴾ .

﴿ إِنَّ المُسْلِبِينَ وَالمُسْلِماتِ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِناتِ ﴾ . ورد: «إنّ الإيمان ما وقَر في القلوب ، والإسلام ما عليه المناكح والمواريث وحقن الدّماء ، والإيمان يشرك الإسلام ، والإسلام لا يشرك الإيمان»<sup>٤</sup> . ﴿ وَالقانِتِينَ ﴾: المداومين على الطّاعة ﴿ وَالقانِتاتِ وَالصّادِقِينَ ﴾ في القول والفعل ﴿ وَالصّادِقاتِ وَالصّابِرِينَ ﴾ على الطّاعات وعن المعاصي ﴿ وَالصّابِراتِ وَالخاشِعِينَ ﴾: المتواضعين للّه بقلوبهم وجوارحهم ﴿ وَالخاشِعاتِ وَالمُتَصَدِّقِينَ ﴾ من أموالهم ابتغاء مرضاة اللّه ﴿ وَالمُتَصَدِّقاتِ وَالصادِعاتِ وَالصادِعاتِ وَالعَاتِ وعن مادقة ﴿ وَالصائِماتِ وَالخاشِعِينَ ﴾: المتواضعين للّه بقلوبهم وجوارحهم ﴿ وَالخاشِعاتِ على طاعتهم وَالخاشِعينَ ﴾ على الطّاعات وعن المعاصي على طاعتهم والصائِماتِ وَالحافِظِينَ قُرُوجَهُمْ ﴾ عن الحرام ﴿ وَالحافِظاتِ وَالذَاكِرِينَ اللّه على طاعتهم وألماتهم والذاكراتِ أَعَدَ اللّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً ﴾ لذنوبهم ﴿ وَالْخَاصِينَ عَلْمِ

روي: «دخلت أسماء بنت عميس على نساء رسول الله عُبَرَيْ فقالت: هل فينا شيء من

١ ـ القمّي ٢: ١٩٣. ٢ ـ العيّاشي ١: ١٧ ، الحديث: ١ ، عن أبي جعفر عيَّة . ٣ ـ بصائر الدّرجات: ٢٠٦ ، الباب: ١١ ، الحديث: ١٣ ، عن أبي جعفر عيَّة . ٤ ـ الكافي ٢: ٢٦ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبد اللّه عيَّة .

**۹۹٤** تا الأصفيٰ / ج ۲

القرآن؟ قلن: لا . فأتت رسول الله فقالت: يا رسول الله إنّ النّساء لفي خيبة وخسار! فقال: وممّ ذلك؟ قالت: لأنّهنّ لا يُذكرنَ بخير كما يُذكَرُ الرّجال ، فأنزل الله هذه الآية» .

﴿ وَما كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الخِـيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾: أن يختاروا من أمرهم شيئاً ، بل يجب عليهم أن يجعلوا اختيارهم تبعاً لاختيار الله ورسوله . والخيرة: ما يخيّر .

ورد: «إنَّ رسول اللَّه تَنَبِينَ<sup>تَ</sup> خَطْب على زيد بن حارثة زينبَ بنت جحش ، وهي بـنت عمّة النَّبيَّ تَنَبِينَ<sup>تَ</sup> فَقَالت: يا رسول اللَه حتّى أوامر نفسي فانظر ، فأنزل اللَّـه هـذه الأيـة ، فقالت: يا رسول الله أمري بيدك ، فزوّجها إيّاه»<sup>7</sup> . ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَــلَّ ضَلالاً مُبِيناً ﴾ .

﴿ وَ إِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾ بالإسلام ﴿ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ بالعتق ؛ وهو زيد بن حارثة ﴿ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ ﴾ : زينب ﴿ وَ آتَتَقِ اللَّهَ ﴾ في أمرها فلا تطلّقها ﴿ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ ما اللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾ .

قال: «إنَّ الذي أخفاه في نفسه هو أنَّ اللَّه سبحانه أعلمه أنَّها ستكون من أزواجه ، وأنَّ زيداً سيطلَّقها ، فلمّا جاء زيد وقال له: أُريد أن أُطلَق زينب ، قال له: آمسك عليك زوجك" ، فقال سبحانه: لِمَ قُلْتَ: أمسك عليك زوجك؟ وقد أعلمتك أنَّها ستكون من أزواجك»" . وزاد في رواية: «ولم يبده ؛ لكيلا يقول أحد من المنافقين: إنَّه قال في امرأة في بيت رجل: إنَّها أحد أزواجه من أُمَّهات المؤمنين ، وخشي قول المنافقين <sup>3</sup>»<sup>6</sup> .

﴿ وَتَخْشَى النَّاسَ ﴾ تعييرَهم إيّاك به . ﴿ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشاهُ ﴾ إن كان فيه ما يخشى ﴿ فَلَمَّا قَضىٰ زَيْدٌ مِنْها وَطَراً ﴾ بحيث ملّها ولم يبق له فيها حاجة ، وطلّقها وانقضت عدّتها ﴿ زَوَّجْناكَها ﴾ وفي قراءتهم عَلَيْكِ : «زوّجتكها» <sup>(</sup> .

ورد: «إنّ اللّه ما تولّى تزويجَ أحدٍ من خلقه إلا تزويج حوّاء من آدم ، وزينب من رسول اللّه . وفاطمة من عليّ» <sup>7</sup> .

﴿ لِكَيْ لا يَكُونَ عَلَى السُؤْمِنِـينَ حَرَجُ فِي أَزُواجِ أَدْعِـيائِـهِمْ إِذا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَراً وَكانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً ﴾ .

﴿ماكانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِـيما فَرَضَ اللَّهُ لَهُ سُنَّةَ اللَّهِ﴾: سنّ ذلك سنّة ﴿فِـي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ﴾ من الأنبياء ، وهو نفي الحرج عنهم فيما أباح لهم ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّـهِ قَدَراً مَقْدُوراً﴾: قضاء مقضيّاً وحكماً قطعيّاً .

﴿ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسالاتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلا يَخْشَوْنَ أَحَـداً إِلَّا اللَّـهَ وَكَـفىٰ بِـاللَّهِ حَسِـيباً ﴾ فينبغي أن لا يخشى إلّا منه .

﴿ماكانَ مُحَــمَّدُ أَبا أَحَدٍ مِنْ رِجالِكُمْ﴾ على الحقيقة ، فيثبت بينه وبينه ما بين الوالد وولده من حرمة المصاهرة وغيرها .

أقول: لا يُنتقَضُ عمومُه بكونه أباً للأئمَّة عَلَيَكُ وأنَّهم بنوه ، لأنَّهم رجاله ليسوا برجال النَّاس ، مع أنَّهم لا يقاسوا بالنَّاس . ورد: إنَّه عَنَبَعَ قَال: «إنَّ كلَّ بني بنت ينسبون إلى أبيهم إلَّا أولاد فاطمة فإنَي أنا أبوهم ، وقال للحسن والحسين: ابناي هذان إمامان قاما أو قعدا»<sup>٣</sup> .

> ١ ـ جوامع الجامع: ٣٧٣ ، عن أهل البيت وعليّ والصادقﷺ . ٢ ـ عيون أخبار الرضائة ١: ١٩٥ ، الباب: ١٤ . ذيل الحديث الطّويل: ١ . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٦١ .

۹۹٦ 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

الآية: ٤٦\_٤٦

يعني قاما بالإمامة أو قعدا عنها ، وقد مرّ في سورتي النّساء ' والأنعام ' ما يدلّ على أنّـهما ابناه أيضاً .

﴿وَلَـٰكِنْ رَسُولَ اللَّهِ﴾ وكلّ رسولٍ أبو أَمَته لا مطلقاً ، بل من حيث أنّه شفيق ناصح لهم ، واجب التّوقير والطّاعة عليهم ؛ وزَيدُ منهم . ﴿ وَخاتَمَ النَّبِيِّينَ ﴾: وآخرهم الّذي ختمهم أو خُتموا به ، على اختلاف القراءتين " . ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِـيماً ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَذَكُرُوا اللَّهَ ذِكْراً كَثِمِيراً ﴾: يغلب الأوقات وتعمّ أنواعه .

وَسَبَحُوهُ بُـكُرَةً وَأَصِيلاً»: أوّل النّهار وآخره، خصوصاً لفيضلهما عملي سائر

ورد: «ما من شيء إلاّ وله حدّ ينتهي إليه ، إلاّ الذّكر فليس له حدّ ينتهي إليه ، فرض اللّه الفرائض فمن أدّاهنّ فهو حدّهن ، وشهر رمضان فمن صامه فهو حدّه ، والحجّ فمن حجّ فهو حدّه ، إلاّ الذّكر فإنّ اللّه لم يرض منه بالقليل ، ولم يجعل له حداً ينتهي إليه ، ثمّ تــلا هــذه الآية»<sup>٤</sup> .

﴿ هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ ﴾ بالرّحمة ﴿ وَمَلائِكَتُهُ ﴾ بالاستغفار لكم ، والاهتمام بـما يصلحكم ﴿ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ ﴾ : من ظلمات الكفر والمعاصي إلى نـور الإيمان والطّاعة ﴿ وَكَانَ بِالمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾ حيث اعـتنى بـصلاح أمـرهم وإنـافة <sup>٥</sup> قدرهم ، واستعمل في ذلك ملائكته المقرّبين .

ورد: «من صلّى على محمّد وآل محمّد عشراً صلّى الله عليه وملائكته مائة مرّة ، ومن

١ ـ ذيل الآية: ٢٣ . ٢ ـ ذيل الآية: ١٥٣ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٥٨ . ٤ ـ الكافي ٢: ٤٩٨ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله عَجَّلَا ، وفيه: «الله عزّوجلّ» في الموضعين . ٥ ـ نَافَ الشيء يَنوف، أي: طال وارتفع. الصّحاح ٤: ١٤٣٦ (نوف). الجزء الثاني والعشرون / الأحزاب 🗆 ۹۹۷

صلَّى على محمّد وآل محمّد ' مائة مرّة صلَّى اللَّه عليه وملائكته ألفاً . أما تسمع قولَ اللَّـه عزّ وجلّ: "هو الَذي يصلَّي عليكم" الآية» ' .

﴿ تَحِـيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلامٌ﴾ قيل: أي: يحيّون يوم لقائه بالسّلامة من كـلّ مكـروه وآفة " . و ورد: «يعني أنّه لايزول الإيـمان عـن قـلوبهم يـوم يـبعثون» <sup>٤</sup> . ﴿ وَأَعَـدَّ لَـهُمْ أَجْراً كَرِيماً ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً﴾: «على من بعثت إليه ، بتصديقهم وتكدذيبهم» • ﴿ وَمُبَـشَّراً﴾ «بالجنّة من أطاعك» ٦ ﴿ وَنَذِيراً ﴾ «بالنّار من عصاك» ٢ .

﴿ وَدَاعِياً إِلَى اللَّهِ ﴾: «إلى دينه» . كـذا ورد فـي الأربـعة^ . ﴿ بِـــإِذَيْهِ ﴾: بـتيسيره ﴿ وَسِراجاً مُـنِـيراً ﴾ يستضاء به عن ظلمات الجهالة ، ويقتبس من نوره أنوار البصائر .

﴿ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ فَضْلاً كَبِيراً ﴾ .

﴿ وَلا تُطِعِ الكَافِرِينَ وَالمُنافِقِينَ ﴾ . تهييج له على ما هـو عـليه مـن مـخالفتهم .
﴿ وَدَعُ أَذَاهُمْ ﴾: إيذاءهم إيّاك ، أو إيذاءك ايّاهم ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَكَفَىٰ إِللَّهِ وَكَافَىٰ اللَّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَكَفَىٰ إِللَّهِ وَكَافَىٰ اللَّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَكَفَىٰ إِللَّهِ وَكَافَى اللَّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَتَوَكَلْ عَلَى اللّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَكَفَىٰ إِللَّهِ وَكَافَىٰ اللّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَتَوَكَلْ عَلَى اللّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَكَفَىٰ إِللَّهِ وَكَافَىٰ اللّهِ إِنَّا اللّهِ إِلَىٰ إِلَيْهِ وَعَلَى اللّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَكَفَىٰ إِلَهُ وَكَافَىٰ اللّهِ ﴾ فإنّه يكفيهم ﴿ وَكَفَىٰ اللّهِ وَكَافَىٰ اللّهِ إِلَيْهِ مَا إِنَّهُ مَا إِلَىٰ إِلَكُهِ وَكَافَىٰ إِلللّهِ وَكِيلاً ﴾ . القمي: نزلت بمكّة قبل الهجرة بخمس سنين ، قال: فهذا دليل على خلاف التَّاليف ١٠ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَـكَحْتُمُ المُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَـلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ ﴾:

تجامعوهنَ ﴿ فَما لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِـدَّةٍ ﴾: أيمام يـتربّصن فيها بأنـفسهنَ ﴿ تَـعْتَدُّونَها ﴾: تستوفون عددها ﴿ فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرَّحُوهَنَّ سَراحاً جَمِـيلاً ﴾ من غير ضرار ولا منع حقّ .

قال: «عليه نصف المهر إن كان فرض لها شيئاً ، وإن لم يكن فرض لها فليمتَّعها عـلى نحو ما يتمتّع مثلها من النّساء»' . وقد سبق في سورة البقرة' .

﴿ يا أَيُّها النَّبِقُ إِنّا أَحْلَلْنا لَكَ أَزُواجَكَ اللَّاتِي آتَيْتَ أَجُورَهُنَّ ﴾: مهورهنَ ؛ لأنَ المهر أجر على البضع ﴿ وَما مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْكَ ﴾ بالسبي ﴿ وَبَـناتِ عَسمًكَ وَبَناتِ عَمّاتِكَ وَبَناتِ خالِكَ وَبَناتِ خالاتِكَ اللَّاتِي هاجَرْنَ مَعَكَ وَآمُرَأَةً مُسؤمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَها لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنْكِحَها ﴾ . «نزلت في خـولة بـنت حكـيم مـن الأنصار ، عرضت نفسها عليه وقالت: وهبت نفسي لك إن قبلتني ، فقال لها خيراً ودعا لها وللأنصار ، فنزلت» . كذا ورد " . ﴿ خالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ المُؤْمِنِينَ ﴾ قال: «ولا يحلّ ذلك لغيره» <sup>4</sup> . ﴿ قَدْ عَلِيْنا ما فَرَضْنا عَلَيْهِمْ فِي أَزُواجِهِمْ ﴾ من الشَّرائط والحصر في الأربع ﴿ وَما مَلَكَتْ أَيْمانُهُمْ ﴾ والجملة إعتراض . ﴿ لِكَيْلا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجُ ﴾ أي: خلص إحلالها لك لمعان يقتضي التوسيع عليك ﴿ وَكانَ اللَّهُ غَفُوراً ﴾ لما يعسر التّحرز عـنه ﴿ رَحِسِماً ﴾ بالتوسعة في مظان التوسيع عليك ﴿ وَكانَ اللَّهُ عَفُوراً ﴾ لما يعسر التّحرز عـنه ﴿ رَحِسِماً ﴾

﴿ تُرْجِي مَنْ تَـشاءُ مِنْهُنَّ ﴾ بترك نكاحها أو تطليقها ﴿ وَتُؤْوِي إِلَيْكَ ﴾ بـضمّها إليك وإمساكها ﴿ مَنْ تَشاءُ ﴾ قال: «من أوى فقد نكح ، ومن أرجى فلم ينكح» <sup>6</sup> . وفـي روايـة: «ومن أرجى فقد طلّق» <sup>7</sup> . ﴿ وَمَنِ ٱبْتَغَيْتَ ﴾: طلبت ﴿ مِعَنْ عَزَلْتَ فَلا جُـناحَ عَلَيْكَ ﴾ في

> ١ ــ الكافي ٦: ١٠٨ ، الحديث: ١١ ، عن أبي عبد الله عَنْجُ . ٢ ــ ذيل الآية: ٢٣١ . ٣ و ٤ ــ الكافي ٥: ٥٦٨ ، الحديث: ٥٣ ، عن أبي جعفر عَنْجَ . ٥ ــ مجمع البيان ٧ ــ ٨: ٣٦٧ ، عن الباقر والصّادق غَيْئَةٍ . ٦ ــ القمّي ٢: ١٩٢ ، عن أبي عبد الله عَنْجُ .

الجزء الثاني والعشرون / الأحزاب 🗆 ۹۹۹

شيء من ذلك . ﴿ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَنْ تَقَرَّ أَعْيُنُهُنَّ وَلا يَحْزَنَّ وَيَرْضَـيْنَ بِما آتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ ﴾ : ذلك التفويض إلى مشيّتك ، أقرب إلى قرّة عيونهن وقلَّة حزنهن ورضاهن جميعاً ؛ لأنَّه حكم كلَّهنَ فيه سواء ، ثمّ إن سوّيت بينهن وجدن ذلك تفضّلاً منك ، وإن رجّحت بعضهن علمن أنَّه بحكم الله ، فتطمئن نفوسهن . ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ ما فِي قُلُوبِكُمْ وَكانَ اللَّهُ عَلِيماً حَلِيماً ﴾ .

﴿ لا يَحِلُّ لَكَ النَّساءُ مِنْ بَعْدُ وَ لا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَ مِنْ أَزُواجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلّا ما مَلَكَتْ يَمِينُكَ وَكانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ رَقِيباً ﴾ . قيل: المعنى لا يحلّ لك النّساء من بعد الأجناس المذكورة اللاتي نص على إحلالهن لك ، ولا أن تبدّل بهن أزواجاً من أجـناس أخر ا ، وقيل: من بعد النّساء اللاتي اخترن الله ورسوله ، إذ خيّرن مكافاة لهن على ذلك ، وهن التّسع .

و ورد: «إنّما عنى به: لا يحلّ لك النّساء اللاتي حرّم اللّه عليك في هذه الآية "حُرّمَت علَيكُمُ أُمّهاتُكُم وبناتُكُم" إلى آخرها" . قال: ولو كان الأمر كما يقولون . كان قد أحلّ لكم ما لم يحلّ له . لأنّ أحدكم يستبدل كلّما أراد ، ولكنّ الأمر ليس كما يقولون . إنّ اللّه عزّ وجلّ أحلّ لنبيّه أن ينكح من النّساء ما أراد إلا ما حرّم في هذه الآية في سورة النّساء»<sup>٤</sup> . وفيه ما فيه .

وقيل: هي منسوخة بقوله: <sup>•</sup>ترجى من تشاء<sup>•</sup> فإنّه وإن تقدّمها قراءة فهو مسبوق بسها نزولا<sup>م</sup> .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُـؤْذَنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعامٍ ﴾: تدعون

١ ـ جوامع الجامع: ٣٧٦ ؛ الكَثَّافَ ٣: ٢٧٠ ؛ البيضاوي ٤: ١٦٦ . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٦٧ . ٣ ـ النِّساء (٤): ٢٢ . ٤ ـ الكافي ٥: ٣٨٩ ، الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر عَثْلًا . ٥ ـ البيضاوي ٤: ١٦٦ . اليه ﴿ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَّاهُ ﴾: غير منتظرين وقته أو إدراكه ؛ من أنى الطّعام إذا أدرك . ﴿ وَلَـٰكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُوا ﴾: تفرّقوا ولا تمكثوا ﴿ وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُـؤَذِي النَّبِيَّ ﴾ لتضيبق المنزل عليه وعلى أهـله . واشـتغاله بـما لا يـعينه ﴿ فَيَسْتَحْيِي مِنْكُمْ ﴾: من إخراجكم ﴿ وَاللَّهُ لا يَسْتَحْيِي مِنَ الحَقِّ ﴾ فـيأمركم بـالخروج ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَـتاعاً ﴾: شيناً ينتفع به ﴿ فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءٍ حِــجابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ

القمّي: لمّا تزوّج رسول الله تَنَبَّرَنَّةُ بزينب بـنت جـحش وكـان يـحبّها ، فأولم ودعـا أصحابه ، وكانوا إذا أكلوا يحبّون أن يتحدّثوا عنده ، وكان يحبّ أن يخلو معها ، فأنزل اللّه عزّوجلّ هذه الآية <sup>(</sup> .

﴿ وَمَاكَانَ لَكُمْ أَنْ تُسْؤَدُوا رَسُولَ اللهِ وَلا أَنْ تَنْكِحُوا أَزُواجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً ﴾: من بعد وفاته أو فراقه ﴿ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللهِ عَظِيماً ﴾ .

﴿ إِنْ تُبْدُوا شَيْـناً» كنكاحهنَ ، على ألسنتكم ﴿ أَوْ تُخْفُوهُ ﴾ في صدوركم ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ كِانَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِمِيماً ﴾ .

القمّي: لمّا أنزل: "وأزواجُهُ أَمّهاتُهُم" وحرّم الله نساء النّبيّ على المسلمين . غـضب طلحة فقال: يحرم" محمّد علينا نساءه ويتزوّج هو بنسائنا ، لنن أمات الله محمّداً لنركضنّ بين خلاخيل نسائه ، كما ركض بين خلاخيل نسائنا . فأنزل الله<sup>ع</sup> .

لا جُمناحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِـهِنَّ وَلا أَبْنَائِـهِنَّ وَلا إِخْوانِـهِنَ وَلا أَبْنَاءِ إِخْوانِـهِنَّ وَلا أَبْناءِ أَخَواتِـهِنَّ ﴾ . استثناء لمن لا يجب الاحتجاب عنهم .

> ١ ــالقمّي ٢: ١٩٥ . ٢ ــنفس السّورة: ٦ . ٣ ــفي «ب»: «حرّم» . ٤ ــالقمّي ٢: ١٩٥ .

روي: «إنّه لمّا نزلت آية الحجاب ، قال الآباء والأبناء والأقارب: يـا رسـول اللّــه أو نكلّمهنَ أيضاً من وراء حجاب؟ فنزلت» .

﴿وَلا نِسائِـهِنَّ﴾ يعني النّساء المؤمنات ﴿وَلا ما مَلَكَتْ أَيْمانُهُنَّ﴾ . سبق بيانه فسي سورة النّور ` . ﴿ وَٱتتَقِـينَ اللَّهَ ﴾ فيما أُمرتنَ به ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِـيداً ﴾ لا تخفي عليه خافية .

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ياأَيُّها الَّـذِينَ آمَـنُوا صَـلُّوا عَـلَيْهِ﴾ . قـال: «الصلاة من الله رحمة ، ومن الملائكة تزكية ، ومـن النّـاس دعـاء» <sup>٣</sup> . ورد: «صـلَ عـلى النّبيَّ يَتَنِبُوْلَةٍ كلّما ذكر ته أو ذكره ذاكر عندك في أذان وغيره» <sup>٤</sup> .

﴿ وَسَلِّمُوا تَسْلِمِها ﴾ . قال: «يعني التّسليم» فيما ورد عنه .

وفي رواية: «لهذه الآية ظاهر وباطن . فالظَّاهر: قوله: "صلَّوا عليه" ، والباطن قـوله: "سلَّموا تسليماً" ، أي: سلّموا لمن وصّاه واستخلفه عليكم فضله وما عهد به اليه ، تسليماً ، قال: وهذا ممّا أخبر تك: أنَّه لا يعلم تأويله إلاّ من لطف حسّه وصفا ذهنه وصحّ تمييزه» ^ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُـؤُدُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾: يرتكبون مـا يكسرهانه مـن الكـفر والمـخالفة ﴿لَعَنَهُمُ اللَّهُ﴾: أبعدهم من رحمته ﴿ فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ وَأَعَـدَّ لَهُمْ عَذاباً مُهِـيناً﴾: يهينهم مع الإيلام ـ القتي: نزلت فيمن غصب أميرالمؤمنين حقّه ، وأخذ حقّ فاطمة وآذاها" ـ

﴿ وَالَّذِينَ يُـؤْذُونَ المُـؤْمِنِينَ وَالمُـؤْمِناتِ بِغَيْرِ ما ٱكْتَسَبُوا﴾: بغير جناية استحقّوا بها ﴿ فَقَدِ ٱخْتَمَلُوا بُهْتاناً وَ إِثْماً مُبِيناً﴾ .

ورد: «إذا كان يوم القيامة نادى مناد أين المؤذون <sup>(</sup> لأوليائي ؟ فيقوم قوم ليس عسلى وجوههم لحم ، فيقال: هؤلاء الّذين آذوا المؤمنين ، ونصبوا لهم ، وعاندوهم وعنّفوهم في دينهم ، ثمّ يؤمر بهم إلى جهنّم» <sup>7</sup> .

المُسؤمنِينَ يُسدُنِينَ تُسلُ لِأَزُواجِكَ وَبَمناتِكَ وَنِسماءِ المُسؤمنِينَ يُمدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِنْ جَلابِيبِهِنَ »: يغطّين وجوههن وأبدانهن بملاحفهن إذا بسرزن لحماجة ﴿ذَلِكَ أَدْنسىٰ أَنْ يُعْرَفْنَ »: يميّزن من الإماء والقينات ﴿فَلا يُؤذَيْنَ »: فلا يؤذيهنَ أهل الرّيبة بالتّعرّض لهنّ ﴿وَكَانَ اللّهُ غَفُوراً ﴾ لما سلف ﴿رَحِيماً ﴾ بعباده ، يراعي مصالحهم حتّى الجزئيّات منها .

لَـنِنْ لَمْ يَـنْتَهِ المُـنافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ القمي: شكّ . ﴿ وَالمُرْجِفُونَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ القمي: شكّ . ﴿ وَالمُرْجِفُونَ فِي المَدِينَةِ ﴾: الذين يرجفون أخبار السّوء ؛ وأصله التّحريك ، من الرّجفة وهـي الزّلزلة ، سمّي به الأخبار الكاذب ، لكونه متزلز لاً غير ثابت .

القمّي: نزلت في قوم منافقين ، كانوا في المدينة يرجفون برسول اللّه عَلَيْهَا إذا خرج في بعض غزواته يقولون: قتل وأسر ، فيغتمّ المسلمون لذلك ويشكون إلى رسول اللّه عَلَيْهَا ؟ .

﴿ لَنُغْرِيَـنَّكَ بِهِمْ﴾ قيل: لنأمرنَك بقتالهم أو إجلائهم ° . والقمّي: نأمرك بإخراجهم من المدينة <sup>٦</sup> ﴿ ثُمَّ لا يُجاوِرُونَكَ فِـيها﴾: في المدينة ﴿ إِلَّا قَلِـيلاً ﴾ .

> ١ ـ في المصدر: «أين الصدود» . ٢ ـ الكافي ٢: ٢٥١ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد اللَّه عَنْيَة . ٢ ـ القمّي ٢: ١٩٦ . ٤ ـ القمّي ٢: ١٩٢ . ٢ ـ القمّي ٢: ١٩٧ .

الآية: ٢١\_٢٢

﴿ مَلْعُونِينَ ﴾ قال: «فوجبت عليهم اللّعنة» ٢ ﴿ أَيْنَما تُقِفُوا أُخِذُوا وَقُتَّلُوا تَقْتِيلاً ﴾ . ﴿ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ ﴾: سنّ الله ذلك في الأُمم الماضية ، وهو أن يُقتل الذين نافقوا الأنبياء وسعوا في وهنهم بالإرجاف ونحوه ، أينما تقفوا ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُـنَّةِ اللهِ تَبْدِيلاً ﴾ .

﴿ يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ ﴾: عن وقت قيامها ﴿قُلْ إِنَّما عِلْمُها عِنْدَ اللَّهِ ﴾ لم يطلع عليه ملكاً ولا نبيّاً ﴿ وَما يُدْرِيكَ لَعَلَّ السّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً ﴾ .

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيراً ﴾ .

﴿ خَالِدِينَ فِيها أَبَداً لا يَجِدُونَ وَلِيتًا ﴾ يحفظهم ﴿ وَلا نَصِيراً ﴾ يدفع العذاب عنهم .

﴿ يَقُولُونَ يَا لَئِتَنا أَطَعْنا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولَا﴾ .

﴿ وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَراءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا ﴾ .

﴿ رَبَّنَا آتِـهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ العَذَابِ ﴾: مثلي ما آتيتنا به ؛ لأنّهم ضلّوا وأضلّوا ﴿ وَٱلْعَنْهُمْ لَعْناً كَبِيراً ﴾: أشدّ اللّعن وأعظمه .

القمّي: هي كناية عن الّذين غصبوا آل محمّد حـقّهم . "يـا لَـيتَنا أطَـعنا": يـعني فـي أمير المؤمنين ، والشادة والكبراء: هما أوّل من بدأ بظلمهم وغصبهم" .

﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمّا قالُوا وَكانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهاً» . قال: «كانوا يقولون: ليس له مـا للـرّجال» . وفـي روايـة: «يـقولون: إنّــه

> ١ ـ المصدر : عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ـ القمّي ٢: ١٩٧ . ٣ ـ المصدر ، عن أبي عبد اللّهﷺ .

۲۰۰٤ ⊐الأصفيٰ /ج۲

عنّين» · . وفي أُخرى: «إنّه كان حييّاً ' ستيراً . يغتسل وحده . فقالوا: ما يتستّر منّا إلّا لعيب بجلده ؛ إمّا برص وإمّا أدرَة ' . فذهب مرّة يغتسل فوضع ثوبه على حجر ، فمرّ الحجر بثوبه . فطلبه موسى . فرأوه عرياناً كأحسن الرّجال خلقاً . "فبرّاًه الله ممّا قالوا "» <sup>ع</sup>.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ قال: «عدلاً» • .

﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ قــال: «فــي ولاية عليّ والأئمة من بعده»<sup>7</sup> . ﴿ فَقَدْ فازَ فَوْزاً عَظِـيماً ﴾.

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالجِبالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَها الإِنسانُ إِنَّهُ كانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ .

قال<sup>y</sup>: «الأمانة الولاية ، من أدّعاها بغير حقّ كفر»^ . أقول: يعني بالولاية: الإمارة والإمامة المتقرّب بهما إلى الله<sup>٩</sup> . وفي رواية: «الأمانة: الولاية . والإنسان: أبو الشّرور المنافق ، يعني الأوّل» <sup>١</sup> .

الجزء الثاني والعشرون / الأحزاب 🗆 ٥٠٠٥

وفي أُخرى: «هي الولاية أبين أن يحملنها كفراً . وحـملها الإنسـان . والإنسـان أبسو فلان» .

والقمي: الأمانة هي الإمامة والأمر والنّهي . قال: والدّليل على أنّ الأمانة هي الإمامة قوله عزّوجلّ للأئمة: "إنّ اللّه يأمركم أن تؤدّوا الأمانات إلى أهلها" يعني الإمامة ، فالأمانة هي الإمامة عرضت على السّموات والأرض والجبال فأبين أن يدعوها أو يغصبوها أهلها "وأشفقن منها وحملها الإنسان" ؛ يعني الأوّل ؛ "إنّه كان ظلوماً جهولا"".

أقول: " تخصيص الأمانة في هذه الأخبار بالولاية والإمامة <sup>4</sup> ، والإنسان بالأوّل ، لاينافي عمومها لكلّ تكليف بعبوديّة لله وأمانة وشمول الإنسان كلّ مكلّف . فقد ورد: «إنّ عليّاً للَيُلا إذا حضر وقت الصّلاة يتململ ويتزلزل ويتلوّن ، فيقال له: مالَكَ يا أمير المؤمنين؟! فيقول: جاء وقت الصّلاة ، وقت أمانة عرضها الله على السّماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها»<sup>6</sup> .

وفي وصاياه للللج : «ثمّ أداء الأمانة ، فقد خاب من ليس من أهلها ، إنّها عُرِضَت على السّماوات المبنيّة ، والأرض المدحوّة ، والجبال ذات الطّول المـنصوبة ، فـلا أطـولَ ولا أعرضَ ولا أعلى ولا أعظمَ منها ، ولو امتنع شيء بطول أو عرض أوقّوة أو عزّ لامـتنعن ، ولكن أشفَقنَ من العقوبة ، وعَقَلنَ ما جَهِلَ من هو أضعف منهنَ ، وهو الإنسان ؛ "إنّـه كـان ظلوماً جهولا"»<sup>7</sup> . وظاهر هذه الوصيّة التّعميم .

و ورد: «في الرّجل يبعث إلى الرّجل يقول له: ابتع لي ثوباً . فـيطلب له فــي السّـوق

١ \_بصائر الدّرجات: ٧٦ ، باب آخر في ولاية أمير المؤمنين عَنْيَّلا ، الحديث: ٣ ، عن أبي جعفر عَنْيَّلا . ٢ \_القمّي ٢: ١٩٨ . والآية في سورة النساء٤): ٥٩ . ٣ \_في «ألف» زيادة: «الدليل على أنّ» . ٤ \_في «ألف» زيادة: «اللتين مرجعهما واحد» . ٥ \_عوالي اللثالي ١: ٣٢٤ ، الحديث: ٦٢ . ٢ \_نهج البلاغة: ٣١٧ ، الخطبة: ١٩٩ . وفي الكافي ٥: ٣٣ ، ذيل الحديث: ١ ، ما يقرب منه .

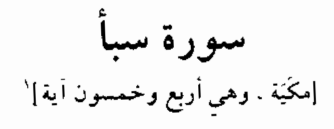
۲۰۰۶ تالأصفى / ج۲

فيكون عنده ما يجدله في الشوق فيعطيه من عنده . قال: لا يقربن هذا ولا يدنس نفسه ، إنَّ اللَّه عزَوجلَ يقول: "إنَّا عر ضنا الأمانة" الآية» .

فتأويل هذه الآية في مقام التَعميم أن يقال: المراد بالأمانة: التُكليف بالعبوديّة للّه لكلّ عبد بحسب وسعه ، وأعظمها الخلافة الإلهيّة لأهلها ، ثمّ تسليم من لم يكن من أهلها لأهلها ، وعدم ادّعاء منزلتها لنفه ، ثمّ ساير التَكاليف : والمراد بعرضها على الشماوات والأرض والجبال: النَظر إلى استعدادهنَ لذلك ، وبإبانهنُ: الإباء الذّاتيَ الّذي هو عبارة عن عدم اللّياقة لها ، وبحمل الإنسان إيّاها: تحمله لها من غير استحقاق لها واقتدار بها ، وبكونه ظلوماً جهولاً: ما غلب عليه من القوّة الغضبيّة والشّهويّة ، وهـ وصف للمجنس باعتبار الأغلب ، فكلّ ما ورد في مقام التّخصيص يرجع إلى هذا ، كما يظهر عند التدبّر .

﴿ لِمُعَذَّبَ اللَّهُ المُنافِقِينَ وَالمُنافِقاتِ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِاتِ وَيَـتُوبَ اللَّهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِناتِ وَكانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ . تعليل للحمل من حيث أنَّـه نتيجته : وذكر التوبة في الوعد إشعار بأنَّ كونهم "ظلوماً جهولاً" في جبلتهم لا يخليهم من فرطات .

١ ـ التَّهَذيب ٦: ٣٥٢ . الحديث: ٩٩٩ . عن أبي عبد الله منَّج .



بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ أَلْحَمْدُ لِلَٰهِ الَّذِي لَهُ ما فِي السَّمواتِ وَما فِي الأَرْضِ ﴾ كلّه نعمة من اللّـه . فــله الحمد في الدُنيا ﴿ وَلَهُ الحَمْدُ فِي الآخِرَةِ ﴾ لأنَّ نِعَمَها أيضاً من اللّه كلُها ﴿ وَهُوَ الحَكِيمُ ﴾: الَذي أحكم أمر الدّارين ﴿ الخَبِيرُ ﴾ ببواطن الأشياء .

﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ ﴾: يدخل ﴿ فِي الأَرْضِ ﴾ من مطر أو كنز أو ميّت ﴿ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ من ماء أو فلزٍّ ، أو نباتٍ أو حيوانٍ ﴿ وَما يَنْزِلُ مِنَ السَّماءِ ﴾ من مطر أو مَلَكٍ أو رزق ﴿ وَما يَعْرُجُ فِيها ﴾ من عمل أو مَلَك ﴿ وَهُوَ الرَّحِيمُ الغَفُورُ ﴾ للمقصَّرين في شكر نعمه .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَأْتِينا السَّاعَةُ ﴾ . انكار لمجينها ، أو استبطاء استهزاء بالوعد به ، ﴿ قُلْ بَلَى وَرَبِّي ﴾ . رد لكلامهم وإتبات نما نفود . ﴿ لَتَأْتِينَتْ كُمْ عالِمِ الْغَيْبِ ﴾ . تكرير لإيجابه ، مؤكّداً بالقسم ، مقرّراً له بوصف المقسم به بصفات تقرّر إمكانه . وتنفي استبعادد . ﴿لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَواتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَلا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرُ إِلا فِي كِتابٍ مُبِينٍ ﴾ . زفْعُهُما بالابتداء ، والجملة تأكيد لنفي الغُزوب .

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» .

﴿لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَـمِلُوا الصّـالحاتِ ﴾ . عـلَّة لا تـيانها وبـيان لـــا يـقتضيه ﴿ أُولـٰنِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةُ وَرِزْقُ كَرِيمُ ﴾ لا تعب فيه ولا مَنْ عليه .

﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي آياتِنا﴾ بالإبطال وتزهيد النّاس فيها ﴿ مُعاجِزِينَ ﴾: مسابفين كي يفوتونا . وعلى قراءة . «معجزين» ` . أي: منبّطين عن الإيسان من أرادد . ﴿ أُولــــنِكَ لَــهُمْ عَذَابُ مِنْ رِجْزٍ ﴾: من سيّ- العذاب ﴿ أَلِــيمُ ﴾ .

﴿ وَيَرَى الَّذِينَ أَرْتُوا العِلْمَ الَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رِيَّكَ هُوَ الحَقَّ وَيَهْدِي إِلَى صِراطِ العَزِيزِ الحَسِيدِ ﴾ الفقي: هو أمير المؤمنين ﷺ صدف رسول الله بما أنزل الله عليه " .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلَّكُمْ عَلَى رَجُلٍ ﴾ يعنون النّبيَ يَنْتَخْذُهُ ﴿ يُنَبَّـنُكُمْ ﴾: يُحَدُّنُكُمْ باعجب الأعاجيب ﴿ إِذا صُزَّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾: تَفَرَقَ أجسادُكم كلَّ تفريق ﴿ إِنَّـكُمْ لَـفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾: تنشؤون خلقاً جديداً .

﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً أَمْ بِهِ جِنَّةٌ ﴾: جنون ، يوهمه ذلك ويلقيه على لسانه . ﴿ بَلِ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ فِي العَدَابِ وَالضَّلالِ البَعِيدِ ﴾ ردُّ من اللّه عليهم ترديدَهم .

﴿ أَفَلَمْ يَرَوْا إِلَىٰ ما بَيْنَ أَيْدِيسِهِمْ وَما خَلْفَهُمْ ﴾: ما أحاط بجوانبهم ﴿ مِن السَّماءِ وَالأَرْضِ ﴾ مما يدل على كمال قدرة الله ، وأنّهم في سلطانه تجري عليهم قدرته ﴿ إِنْ نَشَأْ نَخْسِفُ بِهِمُ الأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفاً مِنَ السَّماءِ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾: النظر والفكر فيهما وما يدلان عليه ﴿ لآيَةً ﴾: لَدلالة ﴿ لِكُلٍّ عَبَدٍ مُنِسِبٍ ﴾: راجعٍ إلى ربّه ، فبإنّه يكون كسْيَرَ التَّأْمَل في أمره .

﴿ وَلَقَدْ أَتَيْنَا دَاوُودَ مِنّا فَصْلاً يا جِبالُ أَوَّبِي مَعَهُ ﴾: رجّعي معه النّسبيح ﴿ وَالطَّيْرَ ﴾ رجَّعي أيضاً ، أو أنت والطَّير ﴿ وَٱلَنَّا لَهُ الخَدِيدَ ﴾: جعَلنا في يده كالشَّمعِ ، يصرفه كف يساء من غير إحماءٍ وطُرْقٍ ؛ وقد سبق نحوه في سورة الأنبياء ".

> ١-التَّبِيان ٧: ٣٢٩ : مجمع البيان ٧-٨: ٧٩ : البيضاوي ٢٠ - ١٧. ٢-القمي ٢: ١٩٨ . عن رسول اللُّه تَبَيَّنَ . ٣-ذيل الآية: ٧٩.

القمّي: كان داوديَّثِلاً إذا مرّ بالبراري يقرأ الزّبور . تسبّح الجبال والطّير معه والوحوش . وألان الله له الحديد مثل الشّمع . حتّى كان يتّخذ منه ما أحبّ .

﴿ أَنِ اعْمَلُ سابِغاتٍ ﴾: دروعاً واسعات ﴿ وَقَـدَّرُ فِي الشَّرْدِ ﴾: فـي نسـجها بـحيث يتناسب حَلَقُها ، أو في مساميرها في الرَقَة والغلظ . قال: «الحلقة بعد الحلقة» <sup>T</sup> . والقـمّي: المسامير الُتي في الحلقة <sup>T</sup> ﴿ وَأَعْمَلُوا صالِحاً إِنِّي بِما تَعْمَلُونَ بَصِـيرُ ﴾ .

﴿ وَلِسُلَيْمانَ الرِّيحَ ﴾ : وسخَرنا له الرَيح ﴿ غُدُوُها شَهْرُ وَرَواحُها شَهْرُ ﴾ القمّي : كانت الرّيح تحمل كرستي سليمان ، فتسير به في الغداة مسيرة شهر وبالعشيّ مسيرة شهر <sup>4</sup> . ﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ القِطْرِ ﴾ القمّي : الصّفر <sup>6</sup> . وقيل : أسال له التحاس المذاب من معدنه ، فنبع منه نبوع الماء من الينبوع ، ولذلك سمّاه عيناً ، وكان ذلك باليمن <sup>7</sup> . ﴿ وَمِنَ الحِنَّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾: بأمره ﴿ وَمَنْ يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنا ﴾: ومن يعدل منهم عمّا أمرناه من طاعة سليمان ﴿ نُذِقْهُ مِنْ عَدَابِ السَّعِيرِ ﴾ في الدّنيا أو في الآخرة .

﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَـشاءُ مِنْ مَحَارِيبَ ﴾ قصوراً حصينة ومساكن شريفة ، سمّيت بمها لأنّها يذبّ عنها ويحارب عليها ﴿ وَتَمَاثِيلَ ﴾: وصُوَراً . قال: «والله ما هي تمائيل الرّجال والنّساء ولكنّها الشّجر وشبهه» <sup>٧</sup> . ﴿ وَجِفَانٍ ﴾: صحاف ﴿ كَالْـجَوابِ ﴾: كالحياض الكبار ﴿ وَقُدُورٍ راسِياتٍ ﴾: ثابتات على الأثافي <sup>م</sup>لا تنزل عنها لعِنظَمِها . ﴿ أَعْـمَلُوا آلَ داوُوهَ شُكْراً وَقَلِيلُ مِنْ عِبادِيَ الشَّكُورُ ﴾ .

١ ــالقمّي ١٩٩٠٢ . ٢ ـ قرب الإسناد: ٣٦٤ . الحديث: ١٣٠٥ . عن أبي الحسن الرّض الحّة . ٣ و ٤ و ٥ ــالقمّي ٢: ١٩٩ . ٢ ــالبيضاوي ٤: ١٧١ . ٧ ـالكافي ٦: ٢٧٥ . الحديث: ٧ : مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٣٨٣ . عن أسي عبد اللّــمظيَّة : وفي الكسافي ٦: ٤٧٧ ، الحديث: ٣ . عن أبي جعفر عيَّة . ٨ ـالأثافي جمع الأُثْفِيَّة . وهي الحجارة التي تنصب ويجعل القدر عليها . مجمع البحرين ١: ٧٣ (ثفا) . ﴿ فَلَمّا قَضَيْنا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ ﴾: عملى سمليمان ﴿ مما دَلَّسَهُمْ عَملىٰ مَوْتِهِ إِلّا دابَّسَةُ الأَرْضِ ﴾: الأَرَضَة ، والأرض فعلها أُضيفت إليه ﴿ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ ﴾: عصاه .

ورد: «إنّه أمر الجنّ فصنعوا له قبّة من قوارير ، فبينا هو متّكئ على عصاه في القبّة ، ينظر إلى الجنّ كيف يعملون وينظرون إليه ، إذ حانت منه التفاته فإذا هو برجل معه في القبّة ؛ ففزع منه ، فقال: من أنت؟! قال: أنا الّذي لا أقبل الرّشا . ولا أهاب الملوك . أنا ملك الموت ، فقبضه وهو متّكي على عصاه في القبّة ، والجنّ ينظرون إليه . قال: فمكثوا سنة يَدْأَبُونَ له ، حتّى بعث اللهُ الأَرْضَةَ فأكلت مِنْسأَتَه ، وهي العصا» .

﴿ فَلَمّا خَرَّ تَـبَيَّنَتِ الجِـنُ أَنْ لَوْ كَانُوا يَـعْلَمُونَ أَلْـغَيْبَ ما لَـبِثُوا فِـي العَـذابِ المُهِـينِ ﴾ .

قال: «والله ما نزلت هذه الآية هكذا ، وإنّما نزلت: فلمّا خرّ تبيّنت الإنس أنّ الجنّ لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين»" .

القمّي: وذلك أنَّ الإنس كانوا يقولون: إنَّ الجنَّ يعلمون الغيب ، فلمَّا سقط سليمان على وجهه علموا: أن لو يعلم الجنَّ الغيب لم يعملوا سنة لسليمان وهو ميَّت ويتوهَمونه حيَّاً<sup>؟</sup> .

لَقَدْ كَانَ لِسَبَأَ»: لأولاد سبأ ﴿فِي مَسْكَنِهِمَ» باليمن حـيث أجـرى لهـم سـليمان خليجاً من البحر العَذْب إلى بلاد الهند . كذا قاله القمي <sup>٥</sup> . ﴿ آيَـةً ﴾: علامة دالة على قـدرة الله على ما يشاء ﴿ جَنَّتانِ عَنْ يَمِينٍ وَشِمالٍ ﴾ . قيل: جماعتان من البساتين . كلّ واحـدة منها في تقاربها وتضايقها كأنّه جنّة واحدة . إحداهما عن يمين بـلدهم والأُخـرى عـن

١ ـ دأب في عمله: جدَّ وتَعِبَ . القاموس المحيط ١: ١٦٦ دأب) . ٢ ـ علل الشَّرائع ١: ٧٤ ، الباب: 18 ، الحديث: ٣ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٨٤ ، عن أبي جعفر غيَّة . مع اختلاف . ٣ ـ عيون أخبار الرّضاغيَّة ١: ٢٦٦ ، الباب: ٢٦ ، الحديث: ٢٤ : علل الشَّرائع ١: ٧٤ ، البـاب: ٦٤ , الحـديث: ٢ ، عن أبي عبد الله فيَّة . ٤ و ٥ ـ القمَّي ٢: ٢٠٠ .

٦ ـ في «ب»: «منهما في تقاريهما وتضايقهما» .

الآية: ١٦\_١٩

شمالها ( . القتي: عن مسيرة عشرة أيّام . فيها يمرّ المارّ لا تقع عليه الشّمس من التفافها <sup>T</sup> . ﴿كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَٱشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةُ طَـيَّبَةٌ وَرَبٌّ غَفُورٌ ﴾ .

﴿ فَأَعْرَضُوا ﴾ عن الشّكر . القتي: عملوا بالمعاصي ، وعتوا عن أمر ربّهم " . ﴿ فَأَرْسَلْنا عَلَيْهِمْ سَيْلَ العَرِمِ ﴾ القتي: أي: العظيم الشّديد <sup>3</sup> . ﴿ وَبَدَّلْناهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَواتَىْ أَكُلٍ عَلَيْهِمْ سَيْلَ العَرِمِ ﴾ القتي: أي: العظيم الشّديد <sup>3</sup> . ﴿ وَبَدَّلْناهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَواتَىْ أَكُلٍ عَلَيْهِمْ سَيْلَ العَرِمِ ﴾ القتي: أي: العظيم الشّديد <sup>3</sup> . ﴿ وَبَدَّلْناهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَواتَىْ أَكُلٍ خَصْطِ »: مُرَّ بَشِعُ <sup>6</sup> ﴿ وَأَثْلٍ وَشَيءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ ﴾ . معطوفان على «أكل» لا «خمط» ، فَن أَعْد في أَكُلُ فَلْهُمْ فَا أَعْنَ عَلَى الْعَرِمِ ﴾ القتي: أي العظيم الشّديد عَ . ﴿ وَبَدَّلْناهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَتَيْنِ ذَواتَى أَكُلٍ خَصْطُ »: مُرَّ بَشِعُ <sup>6</sup> ﴿ وَأَثْلٍ وَشَيءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ ﴾ . معطوفان على «أكل» لا «خمط» ، فَن أَعْنَ إذَا أَعْلَ وَشَيءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ ﴾ . معطوفان على «أكل» لا «خمط» ، فَن أَن أَنْ أَنْ أَعْنَ أَنْ أَعْنَ عَلَى اللهُ عَلَيْ الْعَلَ الْ عَلَيْ عَلَيْ أَعْنَ الْحَرْمُ فَلْ إِنْ أَنْ أَعْنَ عَلَى اللهُ الْعَلَ الْعَلَ فَيْ عَلَ عَلْ مَنْ الْمُ أَعْنَ عَلْمَ الْ عَلْمُ مِ الْعُرْفَاء ولا تُعْلَى الْعَلْعَلْمَ الْدَيْ مَاللهُ وَاللَهُ مَنْ الْعَنْ عَلْ مَ مَنْ الْعُنْ وَالْتَ عَلَى الْ أَنْ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمَ مَ الْعَلْ مَا مَ مَا مَ وَالْعَلْ مَا مَ مَ مَا يَ عَلْمَ مَا مَ مَا مَا يَ عَلْمُ الْعَلْمُ مَا أَكْلُهُ مَ وَتَسْمِية البدل جنتين للمشاكلة والنَّهَكَمْ .

﴿ ذَٰلِكَ جَـزَيْنَاهُمْ بِما كَفَرُوا ﴾: بكفرانهم النّعمة ﴿ وَهَـلْ نُـجازِي ﴾ بـمثل ذلك ﴿ إِلَّا الكَفُورَ ﴾ .

﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ القُرَى الَّتِي بارَكْنَا فِيها﴾ بالتَّوسعة على أهلها . قيل: هي قرى الشَّام<sup>7</sup> . والقتي: مكَة<sup>٧</sup> . ﴿قُرى ظاهِرَةَ ﴾: متواصلة يظهر بعضها لبعض ﴿ وَقَــدَّرْنَا فِــيها الشَّيْرَ ﴾ بخيث يقيل الغادي في قرية ويبيت في أُخرى . ﴿ سِيرُوا فِـيها لَيالِيَ وَأَيَّاماً ﴾: متى شئتم من ليل أو نهار ﴿ آمِنِينَ ﴾ .

﴿فَقَالُوا رَبَّنَا بِاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾: أَشِروا النَّعمة وملُوا العافية . وفي قـراءتـهم، يَجَلَا: «بَاعَدَ»^ بِلفظ الخبر ؛ فهو شكوى منهم لِبُعدِ سـفرهم ، إفـراطـأ فـي التّـرفيه . ﴿وَظَـلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ حيث بطروا النّعمة ﴿فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ ﴾ يتحدّث النّاس بهم تـعجّباً ؛ وضرب

> ١ ـ البيضاوي ٤: ١٧٢ . ٢ و ٣ ـ القمّي ٢: ٢٠٠ . ٤ ـ القمّي ٢: ٢٠١ . ٥ ـ البَشِع من الطّعام: الكريه فيه مرارة . القاموس المحيط ٣: ١٥ بشع) . ٢ ـ التّبيان ٨: ٣٨٩ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٨٧ : البيضاوي ٤: ١٧٢ . ٧ ـ القمّي ٢: ٢٠١ . ٨ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٨٤ ، عن أبي جعفر مَثْلًا .

مَثَل ، فيقولون: تفرّقوا أيدي سـبأ ، أي: تـفرّقوا كـتفرّق أيـدي سـبا . ﴿ وَمَــزَّقْناهُمْ كُـلَّ مُحَـزَّقٍ ﴾: وفرّقناهم غاية التفريق ، حتّى لحق كلّ قبيلة منهم بِصُقْعٍ . ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآياتٍ لِكُلِّ صَـبّارٍ شَكُورٍ ﴾ .

قال: «هؤلاء قوم كانت لهم قرى متّصلة ينظر بعضهم إلى بعض ، وأنهار جارية وأموال ظاهرة ، فكفروا نِعَمَ اللّه عزّوجلّ ، وغَيَّروا ما بأنفسهم من عافية اللّه ، فغيّر اللّه ما بهم من نعمة ، "وإِنَّ اللّهَ لا يُغيّرُ ما بقومٍ حتّى يغيّروا ما بأنفسهم" فأرسل اللّه عليهم سيل العَـرِم ، فغرّق قراهم وخرّب ديارهم ، وذهب بأموالهم وأبدلهم مكان جنّتيهم جنّتين ذواتي أُكل ، الآية»

وفي رواية: «بل فينا ضرب الله الأمثال في القرآن ، فنحن القرى الّتي بارك الله فيها ، وذلك قول الله عزّوجل في من أقرّ بفضلنا ، حيث أمرهم أن يأتونا <sup>7</sup>وجعلنا بسينهم وبسين القرى الّتي باركنا فيها قرى ظاهرة <sup>7</sup> والقرى الظّاهرة الرّسل ، والنّقلة عنّا إلى شيعتنا ، قال: والسّير مثل للعلم سير به في اللّيالي والأيّام عنّا إليهم ، في الحلال والحرام ، والفرانسض والأحكام ، آمنين فيها إذا أخذوا من معدنها الّذي أُمروا أن يأخذوا منه ، آمنين من الشّك

﴿ وَلَسَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ ﴾: حقّق ظنّه ، وهو قوله: "لأُضِلَّنَّهُمْ" <sup>ه</sup> "ولأُغْوِيَنَّهُمْ" . وعلى التّخفيف: صدق ظنّه . ﴿ فَاتَّبَعُوهُ إِلّا فَرِيقاً مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ وَمَاكَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَانٍ ﴾: تسلُّط واستيلاء بوسوسة واستغواء ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن

١ \_ الرّعد (١٣): ١١ . ٢ \_ الكافي ٢: ٢٧٤ . الحديث: ٢٣ . عن أبي عبد اللّه عَنْمَةِ . ٣ \_ الاحتجاج ٢: ٣٣ ، عن أبي جعفر عليَّة . مع اختلاف يسير . ٤ \_ الكافي ٨: ٣١١ ، الحديث: ٤٨٥ : كمال الدّين ٢: ٤٨٣ . الياب: ٤٥ . الحديث: ٢ ؛ الاحتجاج ٢: ٤٢ . ٥ \_ النساء (٤): ١٩٩ . ٢ ـ الحجر (١٥): ٣٩ . الجزء الثاني والعشرون/سبأ 🗆 ١٠

يُسؤْمِنُ بِالآخِرَةِ مِتَّنْ هُـوَ مِنْها فِي شَكَّ ﴾: ليتميّز المؤمن من الشَّاكَ ، أُريد بحصول العـلم حصولُ متعلَّقِه .

قال: «تأويل هذه الآية لمّا قُبض رسول اللَّه تَنَبَّرُهُمُ والظَّنّ من إبليس حين قالوا لرسول الله: إنّه ينطق عن الهوى ، فظنّ بهم إبليس ظنّاً ، فصدّقوا ظنّه» .

﴿ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ حَفِيظُ ﴾ .

﴿قُـلِ آدْعُـوا الَّـذِينَ زَعَـمْتُـمْ﴾ آلهة ﴿مِـنْ دُونِ اللَّهِ﴾ فيما يهتكم ﴿لا يَـمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمـٰواتِ وَلا فِي الأَرْضِ﴾: في أمرهما ﴿وَما لَهُمْ فِيهِما مِـنْ شِرْكٍِ»: من شركة ﴿وَما لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِـيرٍ﴾ يعينه على تدبير أمرها .

وَلا تَنْفَعُ الشَّفاعَةُ عِنْدَهُ ﴾: ولا تنفعهم شفاعةُ أيضاً ، كما يزعمون ﴿ إِلّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ أن يشفع .

قال: «لا يشفع أحدٌ من أنبياء الله ورسله يوم القيامة حتّى يأذن اللّــه له . إلّا رســول اللهﷺ ، فإنّ اللّه قد أَذِنَ له في الشّفاعة من قبل يوم القيامة . والشّفاعة له وللأثمّة ، ثمّ بعد ذلك للأنبياء الميﷺ »٢ .

حَتّى إذا فُـزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ يعني يتربّصون "فزعين ، حتّى إذا كشف الفـزع عـن قلوبهم ﴿قَالُوا ﴾: قال بعضهم لبعض ﴿ماذا قَالَ رَبُّـكُمْ قَالُوا ٱلحَـقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الكَبِيرُ ﴾ .

قال: «وذلك أنَّ أهل السماوات لم يسمعوا وحياً فيما بين أن بعث عيسى بن مريم إلى أن بعث محمّد تَنَبَّرُنْهُ ، فلمّا بعث اللَّهُ جبر ئيلَ إلى محمّد تَنَبَرُنْهُ سمع أهل السّماوات صوتَ وحي القرآن كَوَقْعِ الحديد على الصّفا ، فصَعِقَ أهل السماوات ، فلمّا فرغ من الوحي انحدر جبر ئيل الْخُلا كلماً مرّ بأهل سماء فزّع عن قلوبهم ، يقول كشف عن قلوبهم . فقال بعضهم

> ١ ــ الكافي ٨: ٣٤٥ . ذيل الحديث: ٥٤٢ . عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ــ القمّي ٢: ٢٠١ . عن أبي عبد اللّهﷺ . ٣ ـ في «ألف»: «متربّصين» .

لبعض: "ماذا قال ربّكم" الآية» .

﴿ قُلْ مَنْ يَرُزُقُكُمْ مِنَ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ ﴾ تقرير لقوله: "لا يملكون " ﴿ قُلِ اللَّهُ ﴾ إذ لا جواب سواه ؛ وفيه إشعار بأنهم إن سكتوا أو تلعندون في الجواب مخافة الإلزام ، فهم مُقِرّون به بقلوبهم ﴿ وَ إِنّا أَوْ إِيّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدى أَوْ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ أي : وإنّ أحدَ الفريقين من الموحدين والمشركين لَعَلىٰ أحد الأمرين ؛ وهو أبلغ من التصريح ، لأنّه في صورة من الموحدين والمشركين لَعَلىٰ أحد الأمرين ؛ وهو أبلغ من التصريح ، لأنّه في صورة الإنصاف المسكت للخصم المشاغب . واختلاف الحرفين لأنّ الهادي كمن صعد مناراً ينظر من الموحدين والمشركين لَعلىٰ أحد الأمرين ؛ وهو أبلغ من التصريح ، لأنّه في صورة الإنصاف المسكت للخصم المشاغب . واختلاف الحرفين لأنّ الهادي كمن صعد مناراً ينظر الأشياء ويتطلّع عليها ، أو ركب جواداً يَركُظُه حيث يشاء ، والضال كأنّه منغمس في ظلام الأشياء والضال كأنّه منغمس في ظلام الأشياء ويتطلّع عليها . أو ركب جواداً يَركُظُه حيث يشاء ، والضال كانّه منغمس في ظلام الأشياء ويتطلّع عليها . أو ركب جواداً يَركُظُه حيث يشاء ، والضال كانّه منغمس في ظلام الأشياء ويتطلّع عليها . أو محبوس في مطمورة لا يستطيع أن يتفصى منها . والضال كانّه منغمس في طلام الأشياء ويتطلّع عليها . أو محبوس في مطمورة لا يستطيع أن يتفصى منها . والضال كانّه منغمس في طلام مر تبك لا يرى . أو محبوس في مطمورة لا يستطيع أن يتفصى منها . منه الم

فَلْ لا تُسْأَلُونَ عَمّا أَجْرَمْنا وَلا نُسْأَلُ عَمّا تَعْمَلُونَ ﴾ هذا أدخل في الانصاف وأبلغ في الإخبات ، حيث أسند الإجرام إلى أنفسهم والعمل إلى المخاطبين .

< قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنا رَبُّنا ﴾ يوم القيامة ﴿ ثُمَّ يَـفْتَحُ بَيْنَنا بِالحَـقِّ ﴾ يَـحكُمُ ويَـفصِلُ بأن يدخلَ المحقّين الجنّة والمبطلين النّار ﴿ وَهُوَ الفَتّاحُ ﴾: الحاكم الفـاصل ﴿ الْعَـلِـيمُ ﴾ بـما ينبغي أن يقضى به .

الله في أروني الذين ألحقتُم بِهِ شُرَكاءَ الارى بأي صفة الحقتموهم بالله في المتحقاق العبادة بي الذين ألحقتُم بِهِ شُرَكاءَ بالار الحجّة عليهم ؛ زيادة في تبكيتهم . استحقاق العبادة بي وهو استفسار عن شبهتهم بعد إلزام الحجّة عليهم ؛ زيادة في تبكيتهم .
 حكمت المتحقاق العبادة بعد إبطال المقايسة (بَلْ هُوَ الله العَرزيز الحَكِميم) :
 الموصوف بالغلبة وكمال القدرة والحكمة ، وهؤلاء الملحقون متّسمة بالذلّة ، متأبية عن الموالية عن المولية العلم العلم الموجة المولية العربي المولية المولية العربي المولية المولية المولية المقايسة (بَلْ هُوَ الله العَرزيز الحَكِميم) :
 منابعة عن المشاركة بعد إبطال المقايسة (بَلْ هُوَ الله العَرزيز العَكِميم) :
 منابعة عن المولية وكمال القدرة والحكمة ، وهؤلاء الملحقون متّسمة بالذلّة ، متأبية عن المولية العلم والقدرة رأساً .

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَحَةً لِلنَّاسِ﴾: إلّا إرسالة عامّة لهم ﴿ بَشِسِراً وَنَذِيراً وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ فيحملهم جهلُهم على مخالفتك .

> ١ ـ القمي: ٢٠٢ ، عن أبي جعفر فَجَلاً . ٢ ـ تلعثم الرّجل في الأمر : إذا تمكّث فيه و تأنّي . مجمع البحرين ٢: ١٦٢ (لعثم)

الجزء الثاني والعشرون/سبأ ] ١٠١٥

قال: «أرسله إلى النَّاس كافَّة ، إلى الأبيض والأسواد والجنَّ والإنس»` .

ورد: «إنّ الله تعالى أمر جبرئيل فاقتلع الأرض بريشة من جـناحه ونـصبها لرسـول اللّه عَبَرَ اللهُ ، فكانت بين يديه مثل راحته في كفّه ، ينظر إلى أهل الشّرق والغرب ويخاطب كلّ قوم بألسنتهم ، ويدعوهم إلى اللّه عزّوجلّ وإلى نبوّته بنفسه ، فما بقيت قرية ولا مدينة إلّا ودعاهم النّبيّ بنفسه» <sup>٢</sup> .

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الوَعْدُ ﴾ الموعود بقوله: "يَجْمَعُ بَيْنَنا رَبُّنا" . ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ .

﴿ قُلْ لَكُمْ مِيعادُ يَوْمِ لا تَسْتَأْخِرُونَ عَنْهُ ساعَةً وَلا تَسْتَقْدِمُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ نُسُؤْمِنَ بِهِنذا القُرْآنِ وَلا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ ولا بما تقدّمه من الكتب الدّالة على البعث ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ مَوَقُوفُونَ عِنْدَ رَبَّهِمْ ﴾ في موضع المحاسبة ﴿ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ ٱلْقَوْلَ ﴾ يتحاورون ﴿ يَقُولُ الَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا ﴾: الأتباع ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا ﴾: للرّوْساء ﴿لَوْلا أَنْتُمْ ﴾ وإضلالكم ﴿ لَكُنّا مُؤْمِنِينَ ﴾ .

قَالَ الَّذِينَ أَسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ أَسْتُضْعِفُوا أَنَحْنُ صَدَدْناكُمْ عَنِ الهُدىٰ بَعْدَ إِذْ جاءَكُمْ بَلْ كُنْتُمْ مُجْرِمِينَ ﴾ حيث أعرضتم عن الهدى وأثرتم التقليدَ عليه .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ أَسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ ﴾ إضراب عن إضرابهم ، أي: لم يكن إجرامنا الصّاد ، بل مكركم لنا ليلاً ونهاراً ، حتى أُغَرْتُمْ علينا رأينا إضرابهم ، أي: لم يكن إجرامنا الصّاد ، بل مكركم لنا ليلاً ونهاراً ، حتى أُغَرْتُمْ علينا رأينا ﴿ إِذْ تَأْمُرُونَنا أَنْ نَكْفُرَ بِاللهِ وَنَجْعَلَ لَهُ أَنْداداً وَأَسَرُوا النَّدامَةَ لَمّا رَأُوا العَذابَ ﴾: وأضمر الفريقان النّدامة على الضّلالة والإضلال، وأخفاها كلّ عن صاحبه مخافة التّعيير. سئل: وما يغنيهم إسرارهم النّدامة. وهم في العذاب؟ قال: «يكرهون شماتة الأعداء» ؟.

> ١ ـ الكافي ٢: ١٧ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللَّه ﷺ . ٢ ـ القمي ٢: ٢٠٣، عن أبي عبد اللَّه ﷺ . ٣ ـ المصدر .

۲۰۱۳ تالأصفى / ج۲

﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغْلَالَ فِي أَعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أي: في أعناقهم . جاء بـالظَّاهر تـنويهاً بذمَهم ، وإشعاراً بموجب إغلالهم . ﴿ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّا ما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُـتُرَفُوها إِنَّا بِما أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ تسلية لرسول الله يَنْتِالَةُ ممّا مُني به من قومه . وتخصيص المتنعمين بالتكذيب ، لأنّ الدّاعي المعظم إلى التكبّر والمفاخرة بزخارف الدّنيا الانهماك في الشّهوات ، والاستهانة بمن لم يحظ منها ، ولذلك ضمّوا المفاخرة والتّهكّم إلى التّكذيب .

﴿ وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمُوالاً وَأَوْلاداً وَمَا نَحْنُ بِمُعَـذَّبِينَ ﴾ .

لَا أَنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَنْ يَسْسَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾: ويضيق على من يشاء ، وليس ذلك لكرامة وهوان ﴿ وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿وَمَا أَمُوالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَىٰ﴾: قربة ﴿إِلّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صالِحاً﴾ بإنفاق ماله في سبيل الله ، وتعليم ولده الخيرَ والصّلاحَ ﴿ فَـ أُولَـٰئِكَ لَـهُمْ جَـزَاءُ الضِّـعْفِ بِما عَمِلُوا وَهُمْ فِي الغُرُفاتِ آمِنُونَ﴾ .

ورد: «الغنيّ إذاكان وصولاً برحمه بارّاً بإخوانه ، أضعف الله له الأجرَ ضِعْفَين ، لأنّ اللّه يقول: "وما أموالكم" الآية» \ .

﴿ وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي آيـاتِنا﴾ بـالرَّدُ والطَّـعن ﴿ صُعاجِزِينَ أُولـْــئِكَ فِــي العَــذابِ مُـحْضَرُونَ ﴾ .

﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَنْ يَـشاءُ مِنْ عِـبادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾ هذا في شخص واحد باعتبار وقتين ، وما سبق في شخصين فيلا تكرير . ﴿ وَما أَنْفَقْتُمْ مِـنْ شَـيءٍ فَـهُوَ يُخْلِفُهُ ﴾ عوضاً ، إمّا عاجلاً أو آجلاً . ورد: «من صدّق بالخلف جاد بالعطّيّة» ٢ . ﴿ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِـينَ ﴾ فإنَّ غيره وسط في إيصال رزقه لا حقيقة لرازقيّته .

> ١ ـ علل الشَرائع ٢: ٢٠٤ . الباب: ٣٨٥ . الحديث: ٧٣ : القمّي ٢: ٢٠٣ . عن أبي عبد اللَّهﷺ . ٢ ـ الكافي ٤: ٢ ، الحديث: ٤ . عن رسول اللَّه ﷺ .

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَـلائِكَةِ أَهـٰؤُلاءِ إِيَّاكُمْ كانُوا يَعْبُدُونَ ﴾ . إنّما . خصّهم لأنّهم أشرف شركائهم والصّالحون للخطاب منهم ، وهو تـقريع للـمشركين ، وتبكيت وإقناط لهم عمّا يتوقّعون من شفاعتهم .

﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِـيَّنَا مِنْ دُونِـهِمْ﴾ لا موالاة بيننا وبينهم ﴿ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الجِنَّ ﴾ أي: الشّياطين ، حيث أطاعوهم في عبادة غير الله ﴿ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُـؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ فَاليَوْمَ لا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ نَفْعاً وَلا ضَرَاً ﴾ إذ الأمر فيه كـله لله ﴿ وَنَـقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذابَ النّارِ الَّتِي كُنْتُمْ بِها تُكَذَّبُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيَّنَاتٍ قَالُوا مَا هَـٰذَا﴾ يعنون النّبيَ يَنِوْنَهُ ﴿ إِلّا رَجُلُ يُرِيدُ أَنْ يَصُـدَّكُمْ عَمّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ وَقَـالُوا مـا هـٰـذَا﴾ يعنون القرآن ﴿ إِلّا إِفْكَ ﴾: كـذب ﴿ مُـفْتَرِيَّ ﴾ على الله ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمّا جَاءَهُمْ إِنْ هـٰذَا إِلَا سِحْرُ مُبِينٌ ﴾ .

﴿ وَمَا آتَيْنَاهُمْ مِنْ كُتُبٍ يَدْرُسُونَها»: تدعوهم إلى ما هم عليه ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَـيْهِمْ قَبْلَكَ مِنْ نَذِيرٍ ﴾ يُنذِرُهُم على تركه ، فَمِنْ أين وقع لهم هذه الشّبهة؟! .

﴿ وَكَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْـلِهِمْ ﴾ رسلهم ، كما كذَّبوا ﴿ وَمَا بَلَـغُوا مِعْشـارَ ما آتَـيْناهُمْ ﴾ قيل: وما بلغ هؤلاء عشر ما آتينا أُولئك من القوّة وطول العمر وكثرة المال ؛ أو ما بلغ أُولئك عشر ما آتينا هؤلاء من البيّنات والهدي " .

أقول: كأنَّه أُريد ـ على التُقديرين ـ أنَّ أُولئك كانوا أحرى بتكذيب رسلهم من هؤلاء ، وعليه يحمل ما رواه القمّي مرفوعاً: «وما بلغ ما آتينا رسلهم معشار ما آتينا محمّداً وآل محمّد» ٢ . أو يُحمل على أنَّ المراد: أنَّ فضائل محمّد وآل محمّد أحرى بالحسد والتّكذيب ، وإيتاء محمّد وآل محمّد إيتاء لهم ؛ فلا ينافي الحديث ظاهر القرآن .

> ١ ـ في «ألف»: «تدعوهم اليه» . ٢ ـ البيضاوي ٤: ١٧٤ . ٣ ـ القمّي ٢: ٢٠٤ .

فَكَذَبُوا رُسُلِي > لا تكرير فيه ، لأنَّ الأوّل مطلق والثاني مقيّد . ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ > أي: إنكاري لهم بالتّدمير ؛ فليحذر هؤلاء من مِثْله .

﴿ قُلْ إِنَّما أَعِظُكُمْ بِواحِدَةٍ ﴾ أَرشِدُكم وأنصَحُ لكم بخصلة واحدة ﴿ أَنْ تَقُومُوا لِلْهِ ﴾
معرضين عن المراء والتقليد ﴿ مَثْنَىٰ وَقُرادى ﴾: متفرقين ، اثنين اثنين وواحداً واحداً ، فإن
الازدحام يُشوَشُ الخاطِرَ ويخلِطُ القولَ ﴿ ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا ﴾ في أمري وما جِئْتُ به ، لتسعلموا
حقيّته ` ﴿ ما بِصاحِبِكُمْ مِنْ جِنَّةٍ ﴾: فتعلموا ما به جنون يحمله على ذلك ﴿ إِنْ هُوَ إِلّا نَذِيرُ
لَكُمْ بَيْنَ يَدَىٰ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ أي: قدامه .

فَلُ ما سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ . قال: «معناه أنّ أجر ما دَعوتُكُم إليه من إجابتي وذخره هو لكم دوني» ٢ . وفي رواية يقول: «أجر المودّة الّذي لم أسألكم غيره فهو لكسم ؛ تهتدون به ، وتنجون من عذاب يوم القيامة» ٣ . ﴿ إِنْ أَجْرِيَ إِلَا عَلَى اللّٰهِ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِيدٌ ﴾ .

قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِالْحَقِّ ، يلقيه وينزله عـلى مـن يـجتبيه مـن عـباد، ﴿عَـلَامُ الغُيُوبِ ﴾ .

فُلْ جاءَ الحَقَّ : الإسلام ﴿ وَمَا يُبْدِىءُ الباطِلُ وَمَا يُعِيدُ : وزهق الساطل، أي: الشَّرك، بحيث لم يبق له أثر .

- < قُلْ إِنْ ضَلَلْتُ ﴾ عن الحقّ ﴿ فَإِنَّما أَضِلُّ عَلَىٰ نَفْسِي ﴾: فإنّ وبال ضلالي عليها . ﴿ وَإِنِ آهْتَدَيْتُ فَبِما يُوحِي إِلَىيَّ رَبِّي إِنَّـهُ سَمِيعُ قَرِيبُ ﴾ .
- ﴿ وَلَوْ تَرىٰ إِذْ فَزِعُوا ﴾ لرأيْتَ فظيعاً ﴿ فَلا فَوْتَ ﴾: فلا يفو تون الله بهَرْبٍ أو حصن .

١ ـ في «ب»: «حقيقته» . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٣٩٦ ، عن أبي جعفر لمثليّة . ٣ ـ الكافي ٨: ٣٧٩ ، الحديث: ٥٧٤ ، عن أبي جعفر عليّة . الجزء الثاني والعشرون / سيأ 🗆 ١٠٩٩

الآية: ٥٢ ـ ٥٤

قال: «إذ فزعوا من الصّوت ، وذلك الصّوت من السّماء» · . ﴿ وَأَخِـذُوا مِـنْ مَكَـانٍ قَرِيبٍ ﴾ . قال: «من تحت أقدامهم خسف بهم» · .

وفي رواية: «لكأنّي أنظر إلى القائم وقد أسند ظهرَه إلى الحجر . إلى أن قال: فإذا جاء إلى البيداء <sup>7</sup> يخرج إليه جيشُ الشُفياني ، فيأمر اللَّهُ عزّوجلَ الأرضَ فتأخذ بأقدامهم ، وهو قوله تعالى: "ولو ترى إذ فزعوا" الآية»<sup>2</sup> .

﴿ وَقَالُوا آمَنّا بِهِ ﴾ قال: «يعني بالقائم من آل محمّد» <sup>6</sup> . ﴿ وَأَنَّــىٰ لَــهُمُ التَّـناوُشُ ﴾: التَّناول ، يعني تناولَ الإيمان ﴿ مِنْ مَكَانٍ بَعِـيدٍ ﴾: [من جانب بعيد من أمره]<sup>7</sup> ، يعني بعد انقضاء زمان التَكليف .

قال: «إنَّهم طلبوا الهدي من حيث لا ينال ، وقد كان لهم مبذولاً من حيث ينال» <sup>٧</sup> .

﴿ وَقَدْ كَفَرُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ﴾ يعني أوان التّكليف ﴿ وَيَقْذِفُونَ بِــالْـغَيْبِ﴾: ويَـرجُـمون بالظّن ، ويتكلّمون بما لم يَظهَر لهم ﴿ مِنْ مَكَانٍ بَعِـيدٍ ﴾: من جانب بعيد من أمره .

﴿ وَحِـيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ما يَـشْتَهُونَ ﴾ قال: «يعني أن لا يعذّبوا» ^ . ﴿ كَما فُعِلَ بِأَشْياعِهِمْ مِنْ قَبْلُ ﴾ قال: «يعني من كان قبلهم من المكذّبين هـلكوا» <sup>4</sup> . ﴿ إِنَّــهُمْ كَانُوا فِـي شَكَّ مُرِيبٍ ﴾ .

سورة فاطر [مكَيَة ، وهي خمس وأربعون آية إ`

بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ أَلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمواتِ وَالأَرْضِ ﴾ : مُبدِعِهما ، من الفطر بمعنى الشَق ، كَانَه شَقَ العدم بإخراجهما منه . ﴿ جاعِلِ المَلائِكَةِ رُسُلاً ﴾ : وسائط بين الله وبين أنبيائه والصالحين من عباده ، يبلغون إليهم رسالاته بالوحي والإلهام والرّؤيا الصّادقة . ﴿ أُولِي أَجْنِحَةٍ مَئْنَىٰ وَتُلاثَ وَرُباعَ ﴾ يتزلون بها ويعرجون ، ويسرعون بها نحو ما أمروا به ﴿ يَزِيدُ فِي الخَلْقِ ما يَشاءُ إِنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلٍّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

ورد: «إنَّ النَّبِيَّ يَنْبَرَقُ رأى جسر ثيل ليلة المعراج وله ستَّمائة ألف جسناح» <sup>\*</sup> . و«إنَّ دردانيل له ستَه عشر ألف جناح» <sup>\*</sup> . إلى غير ذلك من كثرة أجنحة الملائكة . ولعلَّه إلى ذلك أُسير بقوله: "يزيد في الخلق ما يشاء" يعني على مفتضى حكمته .

۲ ما بين المعقوفتين من «ب»...

- ٢ ـ الكشَّاف ٢: ٣٩٨ : البيضاوي ٤: ١٧٨ . وفي القسمي ٢: ٢٠٦ ، عن أبسي عسبد اللَّـــه فيَّة ، وفسيه: «وله سستَمائة جناح».
  - ٢ ـ كمال الدِّين ١، ٢٨٢ ، الباب: ٢٤ ، الحديث: ٣٦ ، عن رسول الله فَتَقْرَبُ .

و ورد: «إنَّ القضاء والقدر خلقان من خلق اللَّه ، واللَّه يزيد في الخلق ما يشاء» ` . وفي رواية: «هو الوجه الحسن والصّوت الحسن والشّعر الحسن» ` .

﴿ ما يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ ﴾ كنعمة وأمن وصحّة وعلم ، ونبوّة وولاية . قمال: «والمتعة من ذلك»" . ﴿ فَلا مُمْسِكَ لَها ﴾ يحبسها ﴿ وَما يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾: من بعد إمساكه ﴿ وَهُوَ العَـزِيزُ ﴾: الغمالب عملي مما يشاء ، ليس لأحد أن يمنازعه قميه ﴿ الحَكِمِمُ ﴾: لا يفعل إلا بعلم وإتقان .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ آذَكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾: احفظوها بمعرفة حقّها . والاعتراف بـها وطاعة منعمها ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّماءِ وَالأَرْضِ لا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ ﴾: فمن أيّ وجه تصرفون عن التوحيد إلى الإشراك به؟! .

﴿ وَ إِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ وَ إِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ ﴾ فاصبر كـما صبروا. حتّى يرجع الأمر إليه.

﴿ يا أَيُّها النَّاسُ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ ﴾ بالحشر والجزاء ﴿ حَقَّ ﴾ لا خلف فيه ﴿ فَلا تَغُمَّرَنَّكُمُ الحَياةُ الدُّنْيا ﴾ فيُذهِلكم التَمتَّع بها عن طلب الآخرة والسّعي لهـ ا ﴿ وَلا يَـغُمَّ نَتِكُمْ بِـاللَّهِ الغَرُورُ ﴾: الشَيطان بأن يمنيكم المغفرة مع الإصرار على المعصية .

﴿ إِنَّ الشَّـيْطَانَ لَكُمْ عَدُوَّ﴾ عداوة عامّة قديمة ﴿ فَـاتَّخِذُوهُ عَـدُوّاً﴾ فـي عـقائدكم وأفعالكم ، وكونوا على حذر منه في مجامع أحوالكم ﴿ إِنَّمَا يَدْعُو حِـزْبَهُ لِــيَكُونُوا مِـنْ أَصْحابِ السَّعِيرِ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ عَدَابٌ شَدِيدٌ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرُ ﴾ .

﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءٌ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ كمن لم يزيّن له بل وفْق حتّى عَرَفَ الحقّ ؛ فحذف الجواب لدلالة ما بعده عليه . ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشاءُ وَيَهْدِي مَـنْ يَشـاءُ فَـلا

> ١-التُوحيد: ٣٦٤.الباب: ٦٠ .الحديث: ١ . عن أبي عبد اللَّمَّةِ. ٢-مجمع البيان ٧-٨: ٤٠٠ . عن رسول اللَّمَتَكَمَّةُ . ٣-القمي ٢: ٢٠٧، عن أبي عبد اللَّمَتَكِ .

تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَراتٍ »: فلا تهلك نفسك عليهم للحسرات على غيّهم وإصرارهـم على التّكذيب ﴿ إِنَّ اللّٰهَ عَلِـيمٌ بِما يَصْنَعُونَ ﴾ .

﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرَّياحَ فَتَثِيرُ سَحاباً فَسُقْناهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيَّتٍ فَأَحْيَيْنا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِمها كَذَلِكَ النُّشُورُ ﴾ أي: مثل إحياء الموات . إحياء الأموات .

ورد: «إذا أراد الله أن يَبعَثَ الخـلقَ أمـطر الشـماء عـلى الأرض أربـعين صـباحاً . فاجتمعت الأوصال ونبتت اللّحوم» \ .

هِ مَنْ كَانَ يُرِيدُ العِزَّةَ فَلِلَٰهِ العِزَّةُ جَمِـيعاً ﴾ أي: فليطلبها من عنده ، فإنّ كلّها له . ورد: «إنّ ربّكم يقول كلّ يوم: أنا العزيز ، فمن أراد عِزَّ الدّارين فليطع العزيز» " .

﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ . قال: «الكلم الطَّيّب: قـول المؤمن: لا إله إلا الله . محمّد رسول الله ، عليّ وليّ الله وخليفة رسول الله . والعمل الصّالح: الاعتقاد بالقلب: أنّ هذا هو الحقّ من عند الله . لا شكّ فيه ، من ربّ العالمين»" .

وفي رواية: «إنَّ لكلَّ قول مصداقاً مِنْ عَمَل يصدَّقه أو يكذَّبه ، فإذا قال ابن آدم وصدَّق قولَه بعمله ، رفع قوله بعمله إلى اللَّه ، وإذا قال وخالف بعمله قولَه ، ردَّ قـوله عـلى عـمله الخبيث وهوى به في النَّار»<sup>2</sup> .

وفي أُخرى: «يعني إذاكان عَمَلُه خالصاً ارتفع قوله وكلامُه» .

﴿ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّـيِّـئَاتِ ﴾: المكرات السَيَّنَات ﴿ لَسَهُمْ عَـدَابٌ شَـدِيدٌ وَمَكْـرُ أُولـٰئِكَ هُوَ يَبُورُ ﴾: يفسد ولا ينفذ ، وفي العاقبة يحيق بهم .

> ١\_الأمالي (للصّدوق): ١٤٩ . العجلس: ٣٣ . الحديث: ٥ ؛ القتمي ٢: ٢٥٣ . عن أبي عبد اللّه لللهِ . ٢ ـ مجمع البيان ٧\_٨: ٢٠٢ . عن رسول اللّه تَظَرَّق . ٣\_القمي ٢: ٢٠٨ ، عن أبي عبد اللّه عَثَر . ٤\_المصدر ، عن أبي جعفر عَثِه ، عن رسول اللّه تَظَرَّق . ٥\_الاحتجاج ١: ٣٨٣ ، عن أمير المؤمنين عَثْل . وفيه: «عمله صالحاً» .

﴿ وَاللّٰهُ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزُواجاً ﴾: ذكراناً وإناثاً ﴿ وَما تَحْمِلُ مِنْ أَنْثَى وَلا يَسْتَقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلا فِي كِتابٍ ﴾ . مِنْ أَنْثَى وَلا تَضَعُ إِلا بِعِلْمِهِ وَما يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَلا يُسْتَقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلا فِي كِتابٍ ﴾ . قيل: معناه لا يطول عمر ولا ينقص الآ في كتاب ، وهو أن يكتب في اللّوح: لو أطاع اللّه قيل: معناه لا يطول عمر ولا ينقص الآ في كتاب ، وهو أن يكتب في اللّوح: لو أطاع اللّه في نائشي ولا يُسْتَقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلا فِي كِتابٍ ﴾ .

إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴾ .

﴿ وَمَا يَسْتَوِي البَحْرانِ هـٰذا عَذَبٌ فُراتٌ سائِغٌ شَرائِهُ وَهـٰذا مِلْعُ أُجَاجٌ ﴾ قـال: «هو المُرّ» لم قيل: مثل للمؤمن والكافر " فومِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِياً وتَسْتَخْرِجُونَ ﴾ منه ﴿ حِلْيَةً تَلْبَسُونَها ﴾: اللآلي واليواقيت ﴿ وَتَرى الفُلْكَ فِيهِ مَواخِرَ ﴾ تشق الماء بجريها ﴿ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ ﴾: من فضل الله بالنقلة فيها ﴿ وَلَعَـلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ .

﴿ يُولِحُ اللَّيْلَ فِي النَّهارِ وَيُولِحُ النَّهارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَى ذٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ المُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ ما يَسْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴾ . هو الجِلدةُ الرّقيقة الّتي على ظهر النّواة .

﴿ إِنْ تَدْعُوهُمْ لا يَسْمَعُوا دُعاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا ما أَسْنَجابُوا لَكُمْ وَيَـوْمَ القِــيامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلا يُـنَبِّـنُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ .

﴿ يا أَيُّها النَّاسُ أَنْتُمُ الفُقَراءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُـوَ الغَنِيُّ الحَمِـيدُ ﴾ .

﴿ إِنْ يَشَــاً يُــذهِــبْكُمْ وَيَــاْتِ بِخَلْــيْ جَدِيـدٍ». ﴿ وَمَا ذَلِـكَ عَلَى اللَّــهِ بِـعَزِيــزِ»: بمتعذَّر أو متعسَّر .

مووّد تورُ وازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرِىٰ﴾: ولا تحمل نفس آثمة إثمّ نفس أُخرى ، وأمّا قـوله: ﴿وَلا تَزِرُ وازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرِىٰ﴾: ولا تحمل نفس آثمة إثمّ نفس أُخرى ، وأمّا قـوله:

> ١ ــجوامع الجامع: ٣٨٧ ؛ الكشّاف ٣: ٣٠٣ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٠٨ . عن أبي جعفر لينبغ . ٣ ـ البيضاوي ٤: ١٨٠ .

"ولَيَحمِلنَّ أَثقالَهم وأَثقالاً معَ أَثقالِهِم" ففي الضّالَين المضلَين؛ فإنَهم يحملون أثقال إضلالهم مع أثقال ضلالهم، وكلَّ ذلك أوزارهم، ليس فيها شيء من أوزار غيرهم. ﴿ وَ إِنْ تَـدْعُ مُتْقَلَةُ ﴾: نفس أثقلتها الأوزار ﴿ إِلَىٰ حِمْلِها ﴾: تحمل بعض أوزارها ﴿ لايُحْمَلُ مِنْهُ شَيءٌ ﴾: لم تجب بحمل شيء منه. نفى أن يحمل عنها ذنبها، كما نفى أن يحمل عليها ذنب غيرها. ﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبِيٰ ﴾: ولو كان المدعة ذا قرابتها. أضمر المدعة لدلالة "إن تدع" عليه.

﴿ إِنَّمَا تُنْذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالغَيْبِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ ﴾ إذ غيرهم لا ينتفعون بــه ﴿ وَمَنْ تَزَكَّىٰ ﴾: تَطَهَر من دنسِ المعاصي ﴿ فَإِنَّما يَتَزَكَىٰ لِنَفْسِهِ وَ إِلَـى اللَّـهِ المَـصِـيرُ ﴾ فيجازيه على تزكيته .

- ﴿وَمَا يَسْتَوِي الأَعْمَىٰ وَالبَصِيرُ﴾: الكافر والمؤمن .
  - < وَلا الظُّلُماتُ وَلا النُّورُ ﴾: ولا الباطل ولا الحق .

﴿وَلا الظُّـلُّ وَلا ألحَـرُورُ ﴾: ولا التَواب ولا العقاب . و«لا» لتأكيد نفي الاسـتواء . وتكريرها على الشَقَين لمزيد التَّأكيد . والحرور: السّموم .

وَمَا يَسْتَوِي الأَحْيَاءُ وَلا الأَمُواتُ ﴾: العلماء والجهلاء ؛ أو تمثيل آخر للمؤمنين والكافرين أبلغ من الأول ، ولذلك كرّر الفعل . ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَــــاءُ وَما أَنْــتَ بِمُسْمِعٍ مَـنْ فِـي القُـبُورِ ﴾: المُصِرَين على الكفر .

﴿ إِنْ أَنْسَتَ إِلَّا نَــذِيرٌ ﴾: فما عليك إلا الإنذار ، وأمّا الإسماع فلا إليك ، ولا حيلة لك إليه في المطبوع على قلوبهم .

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالحَـقَّ بَشِـيراً وَنَذِيراً وَ إِنْ مِنْ أُمَّــةٍ ﴾: أهـل عـصر ﴿ إِلَّا خَـــلا﴾: مضى .

< فِسِيها نَذِيرٌ ﴾ من نبيّ أو وصيّ نبيّ . القتي: لكلّ زمان إمام<sup>٣</sup> .

۱ ـ العنكبوت (۲۹): ۱۳ . ۲ ـ القمّي ۲: ۲۰۹ .

الآية: ٢٥\_٢٨

و ورد: «لم يمت محمّد تَنَبَّرْ لَهُ إِلَّا وله بعيث نذير . فإن قيل: لا ، فقد ضيّع رسول اللّه تَنَبَرْلُهُ مَنْ في أصلاب الرّجال من أُمّته . قيل: وما يكفيهم القرآن؟ قال: بلى! إن وجدوا له مفسِّراً . قيل: وما فسّره رسول اللّه تَنَبَرْهُ؟ قال: بلى! قد فسّره لرجل واحد . وفسّر للأُمّـة شأن ذلك الرّجل : وهو عليّ بن أبي طالب عَنْبُهُ» .

﴿ وَ إِنْ يُـكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ جاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالبَـيَّناتِ ﴾: بالمعجزات الشَّاهدة على نبوّتهم ﴿ وَبِالزَّبُرِ وَبِالكِتابِ المُنِـيرِ ﴾ كصحف إبراهيم والتّوارة والإنجيل .

﴿ ثُمَّ أَخَــذْتُ الَّـذِينَ كَفَـرُوا فَكَـيْفَ كَانَ نَــكِـيرِ ﴾ أي: إنكاري بالعقوبة .

﴿ أَلَمْ تَسرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَخْرَجْنا بِهِ ثَمَراتٍ مُخْتَلِفاً أَلُوانُها وَمِنَ الجِبالِ جُـدَهُ ﴾ أي: ذو جدد أي خِطَط وطرائق ﴿ بِيضٌ وَحُـمْرُ مُخْتَلِفٌ أَلُوانُها ﴾ بالشَدّة والضّعف .

﴿ وَغَرابِيبُ سُودٌ ﴾: ومنها غرابيب متّحدة اللّون ؛ والغربيب تأكيد للأسود ، وحقّه أن يتبع المؤكّد ، قدّم لمزيد التّأكيد ، لما فيه من التّأكيد باعتبار الإضمار والإظهار .

﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوابِّ وَالأَنْـعامِ مُــخْتَلِفُ أَلْـوانُــهُ كَـذَٰلِكَ﴾: كــاختلاف التَــمار والجبال .

﴿ إِنَّما يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِـبادِهِ ٱلعُلَماءُ ﴾ إذ شرط الخشية مـعرفة المـخشيّ والعـلم بصفاته وأفعاله ، فمن كان أعلم به كان أخشى منه ، ولذلك قال النّبيَّ عَلَيْتَرَةُ : «إنّي أخشاكم للّه وأتقاكم» ٢ .

قال: «يعني بالعلماء مَنْ صدَق قولَه فِعْلُه ، ومن لم يصدَق قولَه فِعْلُه فليس بعالم» " . ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَـفُورٌ ﴾ . تعليل لوجوب الخشية ، لدلالته على أنَّه مُـعاقِبٌ للـمُصِرُّ على طغيانه ، غفور للتَّائب عن عصيانه .

> ١\_الكافي ١: ٢٥٠ ، ذيل الحديث: ٦ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٢\_البيضاوي ٤: ١٨٢ . ٢\_الكافي ١: ٣٦، الحديث: ٢ ؛ مجمع البيان ٧\_٨: ٤٠٧ . عن أبي عبد الله ﷺ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنْفَقُوا مِمّا رَزَقْناهُمْ سِرًا وَعَـلانِـيَةً يَرْجُونَ تِـجارَةً لَنْ تَبُورَ ﴾: لن تَكْسُدَ ولن تهلك بـالخسران . والتّـجارة تـحصيل التّـواب بالطَّاعة .

﴿لِيُوَفِّيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ على ما يـقابل أعـمالهم . قـال: «هـو الشّفاعة لمن وجبت له النّار متن صنع إليه معروفاً في الدّنيا» . ﴿ إِنَّــهُ غَفُورُ ﴾ لفـرطاتهم ﴿شَـكُورُ ﴾ لطاعاتهم .

﴿وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الكِتابِ﴾ يعني القرآن ﴿هُـوَ الحَـقُّ مُـصَـدِّقاً لِـما بَـيْنَ يَدَيْهِ﴾ من الكتب السّماويّة ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِعِـبادِهِ لَـخَبِيرٌ بَصِـيرٌ﴾: عالم بالبواطن والظواهر .

< ثُمَّ أَوْرَثْنا الكِتابَ الَّذِينَ أَصْطَفَيْنا مِنْ عِـبادِنا فَمِنْهُمْ ظالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ صُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سابِقُ بِالخَبْراتِ بِـإِذْنِ اللَّهِ ذَٰلِكَ هُـوَ الفَضْلُ الكَبِيرُ ﴾ .

قال: «هي في ولد عليَّ وفاطمة» ٢ .

وفي رواية: «أراد اللَّهُ بذلك العترةَ الطَّاهرة ، ولو أراد الأُمَّةَ لكانت بأجمعها في الجنَّة ، لقوله: "جنَاتُ عدنٍ يدخُلُونها"»" .

وقال: «ليس يدخل في هذا من أشار بسيفه ودعا النّاس إلى ضلال . فقيل: أيّ شيء الظّالم لنفسه؟ قال: الجالس في بيته لا يعرف حقّ الإمام ، والمقتصد: العارف بحقّ الإمام ، والسّابق بالخيرات: الإمام»<sup>ع</sup> .

وفي معناه أخبار كثيرة<sup>0</sup> ، وفي بعضها: «أمّا الظَّالم لنفسه منّا فمن عَمِلَ عملاً صـالحاً

الآية: ٢٦\_٢٢

وآخر سيِّئاً ، وأمّا المقتصد فهو المتعبِّد المجتهِد ، وأمّا السّابق بـالخيرات فـعليّ والحسـن والحسينﷺ ومن قُتِلَ من آل محمّد شهيداً» <sup>(</sup> .

وفي رواية: «الظَّالم يحوم<sup>٣</sup> حول نفسه ، والمقتصد يحوم حول قلبه ، والسّابق يـحوم حول ربّه»٣ .

﴿ جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَها يُحَلَّوْنَ فِيها مِنْ أَساوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُـؤُلُـوًا وَلِـباسُهُمْ فِيها حَرِيرُ ﴾ .

﴿ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَدْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ ﴾ للمذنبين ﴿ شَكُورٌ ﴾ للمطيعين .

﴿ الَّذِي أَحَـلَّنا دارَ المُـقامَةِ ﴾: دار الإقامة ﴿ مِنْ فَضْلِهِ لا يَمَسُّنا فِـيها نَصَـبُ ﴾: تعب ﴿ وَلا يَمَشُّنا فِـيها لُـغُوبُ ﴾: كَلالُ ، إذ لا تكليف فـيها ولاكَـدٌ . قـال: «يـعني المـقتصد والسّابق»<sup>4</sup> .

وفي رواية: «أمّا السّابق فيدخل الجنّة بغير حساب ، وأمّا المقتصد فيحاسَبُ حســاباً يسيراً ، وأمّا الظّالم لنفسه فيحبس في المقام ثمّ يدخل الجنّة فهم الّذين "قالوا الحــمدُ للّــه الذي أذهب عنّا الحزن"»<sup>6</sup> .

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لا يُتَضَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾: لا يحكم عليهم بموت شان ﴿ فَيَمُو تُوا ﴾ ويستريحوا ﴿ وَلا يُحَفَّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذابِها ﴾ بل كلّما خبت زيدوا سعيراً ﴿كَذَلِكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورٍ ﴾ .

١-مجمع البيان ٧-٨، ٤٠٩ . عن أبي جعفر على الحوم) . ٢-حام حولَ الشيء . أي: دار . الصّحاح ٥: ١٩٠٨ (حوم) . ٣-معاني الأخبار: ١٠٤ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللّه للى الفي . وفيه «يحوم حوم» بدل: «يحوم حول» في المواضع الثلاث . ٤-معاني الأخبار: ١٠٥ . ذيل الحديث: ٢ . عن أبي جعفر لله . ٥-مجمع البيان ٧-٨: ٤٠٨ ، عن النّبي تَتَلَقُ . . ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيها﴾: يستغينون بالصّراخ ` ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَـعْمَلْ صـالِحاً غَـيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَوَ لَمْ نُعَـمَّرْكُمْ ما يَتَذَكَّـرُ فِـيهِ مَنْ تَذَكَّـرَ وَجاءَكُمُ النَّـذِيرُ ﴾ يتناول كلّ عمر يمكن فيه من التذكر .

و ورد: «هو توبيخ لابن ثماني عشرة سنة» ً .

وفي رواية: «من عمّره اللّه ستّين سنة فقد أعذر اليه» ٣ . ﴿ فَــذُوقُوا فَما لِلظَّالِمِـينَ مِنْ نَصِـير ﴾ .

﴿ إِنَّ اللَّهَ عالِمُ غَيْبٍ السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ إِنَّـهُ عَلِـيمُ بِذاتِ الصُّـدُورِ ﴾ .

﴿ هُـوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلائِفَ فِي الأَرْضِ ﴾: ألقى <sup>4</sup> إليكم مقاليد التّصرف فيها . أو جعلكم خلفاً بعد خلف . ﴿ فَـمَنْ كَفَـرَ فَعَلَيْهِ كُفُـرَهُ وَلا يَسْزِيدُ الكافِـرِينَ كُفُـرَهُمْ عِـنْـدَ رَبِّهِمْ إِلَا مَـقْتاً وَلا يَسْزِيدُ الكافِـرِينَ كُفُـرَهُمْ عِـنْـدَ رَبِّهِمْ إِلَا مَـقْتاً وَلا يَسْزِيدُ الكافِـرِينَ كُفُـرَهُمْ عِـنْـدَ رَبِّهِمْ إِلَا مَـقْتا وَلا يَسْزِيدُ الكافِـرِينَ كُفُـرَهُمْ عِـنْـدَ رَبِّهِمْ إِلَا مَـقْتا وَلا يَسْزِيدُ الكافِـرِينَ كُفُـرَهُمْ عِـنْـدَ رَبِّهِمْ إِلَا مَـقْتاً وَلا يَنزِيدُ الكافِـرِينَ كُفُـرَهُمْ عِـنْـدَ رَبِّهِمْ إِلَا مَـقْتا وَلا يَزِيدُ الكافِرِينَ كُفُـرَهُمْ إِلَا خَسَاراً ﴾ . كرّره للـدَلالة عـلى أنّ اقـتضاء الكفر لكل واحد من الأمرين مستقل باقتضاء قبحه ووجوب التّجنب عنه ، والمراد بالمقت مقت الله ، وبالخسار خسار الآخرة .

فَنُ أَرَأَيْتُمْ شُرَكاءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَرُونِي ماذا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ
 لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمنواتِ أَمْ آتَيْناهُمْ كِتاباً > ينطق على أنَا اتخذنا شركاء ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ بَـيَّنَةٍ
 مِنْهُ بَلْ إِنْ يَعِدُ الظَّالِمُونَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً إِلاَ غُرُوراً > بأنّهم شفعاؤهم عند الله.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَزُولا وَلَئِنْ زِالَتا إِنْ أَمْسَكَهُما مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ»: من بعد الله ، أو من بعد الزوال .

١ -الصَّرِخَة: الصَّيحة الشديدة . القاموس المحيط ١: ١٢٧٣صرخ) . ٢ - من لا يحضره الفقيه ١: ١١٨ . الحديث: ٥٦١ : الخصال ٢: ٥٠٩ . الحديث: ٢ ؛ الأمالي: ٤٠ ، المحلس: ١٠ . ذيل الحديث: ١٠ ؛ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤١٠ ، عن أبي عبد اللَّه عَنْبُلا . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤١٠ , عن النَّبيِّ نَبَيْرَةً . ٤ ـ في «ألف» و«ب»: «القمي» . والصحيح ما أثبتناه كما في «ج» ، حيث لم ترد هذه الكلمات في القمي ، والظّاهر أنّها تصحيف من النَّسَاخ . قال: «بنا يُمسك الله السّماوات والأرض أن تزولا» .

وقال: «لولا ما في الأرض منَّا لساخت بأهلها» ٢. ﴿ إِنَّهُ كَانَ حَلِّيماً غَفُوراً ﴾ .

﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَـئِنْ جَاءَهُمْ نَذِيرُ لَيَكُونُنَّ أَهْدىٰ مِنْ إِحْدَى الأُمَمِ ﴾ . قيل: وذلك أن قريشاً لمّا بلغهم أنّ أهل الكتاب كـذَبوا رسـلهم ، قـالوا: لعـن اللّــه اليـهود والنّصارى ، لو أتانا رسول لنكوننَ أهدى من إحدى الأُمم . ﴿ فَلَمّا جَاءَهُمْ نَذِيرُ ﴾ يـعني محمداً لَيَبَالاً ﴿ ما زادَهُمْ إِلا نُـفُوراً ﴾: تباعداً عن الحق .

﴿ إِسْتِكْبَاراً فِي الأَرْضِ وَمَكْرَ السَّـيِّيَّ وَلا يَحِـيقُ﴾: ولا يحيط ﴿ ٱلمَكْرُ السَّـيِّيُّ إِلَّا يِأَهْلِهِ ﴾ قيل: وقد حاق بهم يوم بدر<sup>٤</sup> . ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ ﴾: ينتظرون ﴿ إِلّا سُنَّـتَ الأَوَّلِـينَ ﴾ بتعذيب مكذّبيهم ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ بجعل التعذيب غيره ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّـةِ اللَّهِ تَحْوِيلاً ﴾ بنقله إلى غيرهم .

﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ في مسايرهم في أسفارهم ، أو في القرآن ﴿ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ : فينظروا في آثارهم ، أو في أخبارهم ﴿ وَكَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُـوَّةً وَما كانَ اللَّهُ لِيعُعِزَهُ مِنْ شَيءٍ ﴾ : لِيَسبِقَه ويفوته ﴿ فِي السَّـمـٰواتِ وَلا فِي الأَرْضِ إِنَّهُ كانَ عَلِيماً قَدِيراً ﴾ .

﴿ وَلَوْ يُسؤاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِما كَسَبُوا ما تَرَكَ عَلَى ظَهْرِها ﴾: ظهرِ الأرض ﴿ مِنْ دابَّةٍ ﴾ تدبّ عليها بشؤم معاصيهم ﴿ وَلَكِنْ يُسؤَخَّرُهُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى قَإِذا جاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللّهَ كانَ بِعِبادِهِ بَصِيراً ﴾ .

> ١ ـ كمال الدّين ١: ٢ - ٢ ، الباب: ٢١ ، قطعة من حديث: ٦ ، عن أبي الحسن الرّضاعيُّة . ٢ ـ المصدر: ٢٠٧ ، الباب: ٢١ ، ذيل الحديث: ٢٢ ، عن السّجادميَّة . ٣ و ٤ ـ البيضاوي ٤: ١٨٤ .

> > ٥ ـ في «ب»: «من شؤم» .

بسم الله الرحمن الرحيم ( يسس ) قد مضى نظائره . قال: «هو اسم من أسماء النّبي تَنْظَنَّهُ ، ومعناه: يا أيّها السّامع الوحي» . ( وَالقُرْآنِ الحَكِسِمِ ) الواو للقسم . ( إِنَّــكَ لَمِسْ المُرْسَلِينَ ) . ( عَلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ) قال: «على الطّريق الواضح» . ( عَلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ) قال: «على الطّريق الواضح» . ( تَنْزِيلَ العَزِيزِ الرَّحِيمِ ) قال: «القرآن» . ( يُتْذِيلَ العَزِيزِ الرَّحِيمِ ) قال: «القرآن» . ( يَتْذِيلَ العَزِيزِ الرَّحِيمِ ) قال: «وعن وعيده» . ﴿ ما أُسْدِرَ آباؤُهُم فَسِهُمَ عَافِلُونَ ) قال: «عن الله ، وعن رسوله ، وعن وعيده» . ( يَقَدُ حَقَّ القَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ ) قال: «معن لا يقرّون بولاية أمير المؤمنين والأنمّة

من بعده» ٢ . ﴿ فَهُمْ لا يُـؤْمِنُونَ ﴾ قال: «بإمامة أميرالمؤمنين والأوصياء من بعده ، فلمّا لم يقرّوا كانت عقوبتهم ما ذكر الله» ٢ .

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغْلَالاً فَهِمِيَ إِلَى الأَذَقَانِ فَهُـمُ مُــقُـمَحُونَ ﴾ القـمي: قـد رفعوا رؤوسهم".

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِبِهِمْ سَـدًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴾

قال: «يقول: فأعميناهم فهم لا يبصرون الهدي . أخذ الله سمعهم وأبصارهم وقلوبهم . فأعماهم عن الهدي»<sup>1</sup> .

وقال: «هذا في الدّنيا ، وفي الأخرة في نار جهنّم مقمحون» <sup>م</sup> .

قيل: تقرير لتصميمهم على الكفر والطّبع على قلوبهم ، بحيث لا تغني الآيات والنّذر ؛ بتمئيلهم بالّذين غلّت أعناقهم ، والأغلال واصلة إلى أذقائهم ، فلا تخلّيهم يطأطنون فهم مقمحون رافعون رؤوسهم ، غاضّون أبصارهم في أنّهم لا يلتفتون لفت الحقّ ولا يعطفون أعناقهم نحوه ، ولا يطأطنون رؤوسهم له ، وبمن أحاط بهم سدّان فغطّى أبصارهم بحيث لا يبصرون قدّامهم ووراءهم ، في أنّهم محبوسون في مطمورة <sup>7</sup> الجهالة ، ممنوعون عن النّظر في الآيات والدّلائل<sup>4</sup>.

- ﴿ وَسَواءً عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْ تَسَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ .
- ﴿ إِنَّما تُنْذِرُ مَنِ أَتَّبَعَ الذِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْسَنَ بِالغَيْبِ فَبَشَرَدُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ﴾ . ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي المَوْتي ﴾: الأموات بمالبعث ، والجهال بالهداية ﴿ وَنَكَتْبُ ما

١ و ٢ ـ الكنافي ١: ٤٣٢ . الحديث: ٩٠ ، عن أبي عبد الله ميَّة . ٣ ـ القمي ٢: ٢١٢ . ٤ ـ المصدر ، عن أبي جعفر ليَّة . ٥ ـ الكافي ١: ٤٣٢ . ذيل الحديث: ٩٠ . عن أبي عبد الله ليّة . ٢ ـ المطمورة: حفيرة تحت الأرض يوسّع أسافلها . تاج العروس ١٢: ٤٣٣ . ٧ ـ البيضاوي ٤: ١٨٥ .

۲۰۳۲ تالأصفيٰ / ج۲

قَـدَّمُوا﴾: ما أسلفوا من الأعمال الصّالحة والطَّالحة ﴿وَآثارَهُمْ﴾ كـعلم عـلَموه ، وخـطوة مشوا بها إلى المساجد ، وكإشاعة باطل ، وتأسيس ظلم . ﴿وَكُلَّ شَيءٍ أَحْصَيْناهُ فِي إِمامٍ مُبِينٍ ﴾ القمّي: أي: في كتاب مبين ' .

وعن أمير المؤمنين عَثْنِهُ قال: «أنا والله الإمام المبين ؛ أُبيّن الحقّ من الباطل ، ورثته من رسول الله عَثِيرَةُ »٢ .

وعن النّبيّ عَلَيْهُمْ الله علم الله عَلَّمَنيه رَبِّي وأنا علَّمتُه عليّاً ، وقد أحصاه اللّه فـيّ ، وكلَّ علم عَلِمتُ فقد أحصيتُه في إمام المتَقين ، وما من علم إلاّ علَّمتُه عليّاً»<sup>٣</sup> .

وقال: «لمّا نزلت هذه الآية قام أبو بكر وعمر من مجلسهما وقالا: يا رسول اللّه هـو التّوراة؟ قال: لا . قالا: فهو الإنجيل؟ قال: لا . قـالا: فـهو القـرآن؟ قـال لا . قـال: فأقـبل أمير المؤمنين للحِلِّةِ فقال رسول اللّه تَتَجَرَّةُ: هو هذا . إنّه الإمام الّذي أحصى اللّه فيه علم كلّ شيء»<sup>4</sup> .

﴿وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا أَصْحَابَ القَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ﴾ قيل: أرســلهم اللّــه ، أو أرسلهم عيسى بأمر الله° .

﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ أَثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُما فَعَـزَّزْنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ﴾ . «هي قرية أنطاكيّة"، أُرسل اليهم رسولان، فغلظوا عـليهما وحـبسوهما فـي بسيت

١ و ٢ ـ القتي ٢: ٢١٢ . ٣ ـ الاحتجاج ١: ٧٤ ، مع تفاوت . ٤ ـ معاني الأخبار: ٩٥ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن جدَّ معتلاً . ٥ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ :: ٢٠٠ ؛ زاد المسير (لابن الجوزي) ٢: ٢٦٦ . ٣ ـ أنطاكيّة: وهي من أعيان البلاد وأُمّهاتها ، موصوفة بالنزاهة والحسن وطيب الهواء وعذّوبة الماء وكثرة الفواكه وسعة الخير . وقال ابن بُطلان: وخرجنا من حدب طالبين أنطاكيّة وبينهما يوم وليلة . فوجدنا المسافة التي بين حلب والطاكيّة عامرة لا خراب فيها أصلا . ولم تزل أنطاكيّة قصبة العواصم من الثغور الشاميّة . وأوّل من بنى أنطاكية «الطبخس» وهو الملك الثالث بعد الإسكندر . وقيل: أوّل من بناها وسكنها «أنطاكيّة» بنت الروم بين اليقن بن سام بن نوح عَنْهُ ، أُخت أنطائيّة باللام . معجم البلدان ٢٦٦٢ . الجزء الثاني والعشرون / يس 🗆 ۱۰۳۳

الأصنام ، فبعث الله الثَّالث . فقال لهم: أحببت أن أعبد إله الملك ، فأمر الملك أن ادخلوه إلى بيت الآلهة . فمكث سنة مع صاحبيه ، فقال لهما: بهذا ينقل قوم من دين إلى دين ، بالخرق؟! أفلا رفقتما ، ثمَّ قال لهما: لا تقرَّان بمعرفتي ، وقال للملك: رأيت رجلين في بيت الآلهة ، فما حالهما؟ قال: هذان رجلان أتياني ببطلان ديني ، ويدعواني إلى إله سماويَّ ، فـقال: أيَّـها الملك فمناظرة جميلة ، فإن يكن الحقَّ لهما تبعناهما ، وإن يكن الحقَّ لنا دخلا مـعنا فـي ديننا . فلمًا دخلا إليه قال لهما صاحبهما: ما الَّذي جئتما به؟ قالا: جئنا ندعوه إلى عبادة الله ؛ الَّذي خلق السَّموات والأرض ، ويخلق في الأرحام ما يشاء ، ويصوّر كبيف يشاء ، وأنبت الأشجار والثّمار ، وأنزل القطر من السّماء . فقال لهما: هذا الّذي تدعوان إليه وإلى عبادته إن جئنا بأعمى يقدر أن يردّه صحيحاً؟ قالا: إن سألناه أن يفعل ، فعل إن شاء . قال: أيُّها الملك عليَّ بأعمى لم يبصر شيئاً قطٍّ ، فأتى به ، فقال لهما: أدعوا إلهكما أن يردَّ بـصر هذا . فقاما وصليًّا ركعتين . فإذا عيناه مفتوحتان وهو ينظر إلى السّماء . ففعل صاحبهما مثل فعلهما بأعمى آخر . فأتيا بمُقعَد فدعوا الله فأطلقت رجلاه ، ففعل صاحبهما مثله بمقعد آخر . فقال: أيّها الملك! قد أتيا بحجّتين وآتينا بمثلهما ، ولكن إن أحيا إلههما ابنك الّـذي مات دخلت معهما في دينهما ، فقال له الملك: وأنا أيضاً معك ، فخرًا ساجدين للَّه وأطالا السّجود ، ثمّ رفعا رؤوسهما وقالا للملك: ابعث إلى قبر ابنك تجده قد قام من قبره إن شاء اللَّه . فخرج النَّاس ينظرون ، فوجدوه قد خرج من قبره ينفض رأسه من التَّراب . فقال له: يا بنيَّ ما حالك؟ قال: كنت ميَّتاً ، فرأيت رجلين ساجدين يسألان اللُّه أن يحييني . قـال: فتعرفهما إذا رأيتهما؟ قال: نعم . فكان يمرّ عليه رجل بعد رجل . فمرّ أحدهما بعد جمع كثير فقال هذا أحدهما ، ثمّ مرّ الآخر فعرفهما وأشار بيده إليهما . فآمن الملك وأهل مملكته» . كذاوردا.

۱ ـ القمّي ۲: ۲۱۳ ، عن أبي جعفر ﷺ .

وفي رواية: «إنّ الثّالث كان شمعون الصّفا رأس الحواريّين ، وإنّه كان يدعو معهما سرّاً ، فقام المّيت وقال: وأنا أُحذُركم ما أنتم فيه ، فأمنوا بالله ، فتعجّب الملك ، فلمّا علم شمعون أنّ قوله أثّر في الملك دعاه إلى الله . فآمن وآمن من أهل مملكته قوم وكفر آخرون» .

﴿قَالُـوا مَا أَنْـتُمْ إِلَّا بَـشَرٌ مِثْـلُنا﴾ لامزيّة لكم تقتضي اختصاصكم بماتدعون ﴿ وَمَا أَنْـزَلَ الرَّحْمننُ مِـنْ شَيءٍ ﴾: من وحي ورسالة ﴿ إِنْ أَنْـتُمْ إِلّا تَـكْذِبُونَ ﴾ .

﴿ قَالُوا رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْـكُمْ لَسْمُرْسَلُونَ ﴾ . ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا البَسِلاغُ المُبِينُ ﴾ .

﴿ قَالُوا إِنَّا تَسْطَيَّرُنَا بِكُمْ ﴾: تشأَمنا . قيل: ذلك لاستغرابهم ما ادّعوه وتنفُرهم بسهم . والقمي: تسطيرنا بأسسمائكم ". ﴿ لَسَبُنْ لَسمْ تَسْتُتُهُوا ﴾ عن مقالتكم هذه ﴿ لَنَزَجُمَنَّكُمْ وَلَيَمَسَّنَّكُمْ مِنَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ .

قَالُوا طَائِرُكُمْ مَعَكُمٌ ﴾: سبب شؤمكم معكم ، وهو سوء عقيدتكم وأعمالكم : ﴿ أَإِنْ ذَكَرْ تُمْ ﴾: أنن وعظتم به تطيّرتم وتوعّدتم ، فحذف الجواب . ﴿ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمُ مُسْرِفُونَ ﴾ .

وَجاءَ مِنْ أَقْصَى المَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قَالَ يا قَوْمِ ٱتَشِعُوا المُرْسَلِينَ ﴾ . القسمي: نزلت في حبيب النُجّار ، إلى قوله: "مِنَ المُكرمينَ"<sup>3</sup> .

ورد: «الصّدّيقون ثلاثة: حبيب النّجار ، مؤمن آل يس الّذي يقول "إتّبعوا المُرسلين" ؛ وحزقيل ، مؤمن آل فرعون ؛ وعليّ بن أبي طالب ، وهو أفضلهم» <sup>6</sup> .

اتَبِعُوا مَنْ لا يَسْأَلُكُمْ أَجْراً على النّصح وتبليغ الرّسالة ﴿ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ إلى خير الدّارين .

﴿وَمَا لِسِيَ لا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَ إِلَيْهِ تُسْرَجَعُونَ ﴾ . تلطّف في الإرشاد ، بإيراده في

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٤٢٠ ، في رواية عن وهب بن منبة . ٢ ـ البيضاوي ٤: ١٨٦ . ٣ و ٤ ـ القمّي ٢: ٢١٤ . ٥ ـ الأمالي (للصّدوق): ٣٨٥ ، المجلس: ٧٢ ، الحديث: ٦ ، عن النّبيَّ تَبْتِقَةً . معرض المناصحة لنفسه وإمحاض النّصح ، حيث أراد لهم ما أراد لنفسه ، والمراد تقريعهم على تركهم عبادة خالقهم إلى عبادة غيره ، ولذلك قال: "وإليه ترجعون" مبالغة في التّهديد ، ثمّ عاد إلى المساق الأوّل .

﴿ أَأَتَّخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِـهَةً إِنْ يُرِدْنِ الرَّحْمَـٰنُ بِضُمرَّ لا تُـغْنِ عَنِّي شَفاعَتُهُمْ شَيْـئاً وَلا يُـنْقِذُونِ ﴾ .

﴿ إِنِّي إِذاً لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ .

﴿ إِنِّي آمَنْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ الذي خلقكم ؛ أو هو خطاب للرّسل . بعد ما أراد القوم أن يقتلوه ﴿ فَاسْمَعُونِ ﴾: فاسمعوا إيماني .

إِقِيلَ آدْخُلِ الجَنَّةَ ﴾ . قيل له ذلك لمّا قتلوه ، بشرى بأنّه من أهل الجنّة ، أو إكراماً وإذناً في دخولها . ﴿قالَ يا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ بِما غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ السُكْرَمِـينَ ﴾ . روي: «إنَّه نصح قومه حيًّا وميّتاً» <sup>(</sup> .

﴿ وَما أَنْزَلْنا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُنْدٍ مِنَ السَّماءِ ﴾ لإهلاكهم ، كما أرسلنا يوم بدر والخندق ، بل كفينا أمرهم بصيحة ﴿ وَما كُنَّا مُنْزِلِينَ ﴾ . «ما» نافية أو مـوصولة مـعطوفة على جند ، أي: وممّاكنًا منزلين على من قبلهم من حجارة وريح ونحوهما .

﴿ إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ صاح بها جبر ئيل ﴿ فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾: ميّتون ، شبّهوا بالنّار رمزاً ؛ إلى أنّ الحيّ كالنّار السّاطع والميّت كرمادها .

﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ﴾ تعالى فهذا أوانك ، وفي قراءتهم عَيَّيُنُ : «يا حسرة العباد» . ﴿ ما يَأْتِيهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ .

﴿ أَلَمْ يَرَوْاكُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنَ القُرُونِ أَنَّسَهُمْ إِلَيْهِمْ لا يَرْجِعُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِنْ كُلٌّ لَمّا جَمِيعُ لَدَيْنا مُحْضَرُونَ ﴾ إن شدّد «لمّا» فهو بمعنى إلّا ، وإن خفّف ف

١ \_جوامع الجامع: ٣٩٢ . ٢ \_مجمع البيان ٧ \_٨: ٤٢٠ . عن عليّ بن الحسين عليُّة .

۲۳۰ تالأصفى / ج۲

«إن» مخفّفة ، و«ما» مزيدة للتّأكيد .

﴿ وَآيَةُ لَهُمُ الأَرْضُ المَيْتَةُ أَحْيَـيْناها وَأَخْرَجْنا مِنْها حَـبّاً فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴾ فإنّه معظم ما يؤكل ويعاش به .

﴿ وَجَعَلْنَا فِيها جَنَّاتٍ مِنْ نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ وَفَجَّرْنَا فِيها مِنَ الْعُيُونِ ﴾ .

﴿لِـيَأْكُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ﴾: ثمر ما ذكر ﴿وَما عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمْ﴾ ممّا يتّخذ مـنه ، كـالعصير والدّبس ونحوهما ، وقيل: «ما» نافية ' . ﴿ أَفَلا يَشْكُرُونَ ﴾ .

﴿ سُبْحانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْواجَ كُلَّها﴾: الأنواع والأصناف ﴿ مِمّا تُنْبِتُ الأَرْضُ﴾ من النّبات والشّجر ﴿ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾ الأُنثى والذّكر ﴿ وَمِمّا لا يَسْعَلَمُونَ ﴾: وأزواجاً ممّا لا يطّلعهم الله عليه .

﴿ وَآيَمَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ ﴾ نزيله ونكشف عن مكانه ؛ مستعار من سملخ الشَّاة ﴿ فَإِذا هُمْ مُظْلِمُونَ ﴾: داخلون في الظَّلام .

قال: «يعنى قبض محمّد تَلْمُنْشَكْمُ ، وظهرت الظَّلمة فلم يبصروا فضل أهل بيته» ٢.

﴿وَالشَّـمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرٌ لَهَا﴾: لحدّ معيّن ينتهي إليه دورها . وفي قراءتهم للكَلِّغِ : «لا مستقرّ لها»" . أي: لا سكون لها فإنّها متحرّكة دائماً . ﴿ ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ العَلِـيمِ ﴾ .

﴿ وَالقَمَرَ قَـدَّرْناهُ ﴾: قدّرنا مسيره ﴿ مَنازِلَ ﴾ وهي ثمانية وعشرون منزلاً ، ينزل كلّ ليلة في واحد منها لا يتخطُاه ولا يتقاصر عنه ﴿ حَتَىٰ عادَ كَالْـعُرْجُونِ القَدِيمِ ﴾ كالشّمراخ<sup>3</sup> المعوّج العتيق .

١ ـ الكشّاف ٣: ٣٢٣ : البيضاوي ٤: ١٨٨ . ٢ ـ الكافي ٨: ٣٨٠ ، قطعة من حديث: ٥٧٤ ، عن أبي جعفر عَثْبَة . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٢٣ ، عن السّجاد والباقر والصّادق نهيم . ٤ ـ الشِّمراخ والشُّمروخ: العِثْكال ، وهو ما يكون فيه الرطب ، وكلّ غصن من أغصانه شِمراخ . مجمع البـحرين ٢: ٤ ـ الشِّمراخ والشُّعروخ: العِثْكال ، وهو ما يكون فيه الرطب ، وكلّ غصن من أغصانه شِمراخ . مجمع البـحرين ٢: الجزء الثالث والعشرون / يس 🗆 ۱۰۳۷

﴿لا أَلشَّــمُسُ يَنْبَغِـي لَها﴾: يصحّ لها ويتسهّل ﴿ أَنْ تُدْرِكَ القَمَرَ وَلا اللَّـيْلُ سابِـقُ النَّهارِ وَكُـلٌّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴾: يسيرون فيه بانبساط .

قال: «يقول: الشّمس سلطان النّهار ، والقمر سلطان اللّيل ، لا ينبغي للشّمس أن تكون مع ضوء القمر باللّيل ، ولا يسبق اللّيل النّهار: يقول: لا يذهب اللّيل حتّى يـدركه النّـهار ، "وكلٌ في فلك يسبحون": يقول: يجيء وراء الفلك الاستدارة» .

وفي رواية: «إنَّ النَّهار خلق قبل اللَّيل وقوله تعالى: `ولا اللّيل سابق النَّهار ` أي: قـد سبقه النّهار»` .

﴿ وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنا ذُرَّيَّتَـهُمْ فِي الفُلْكِ المَشْحُونِ ﴾: المملوء ، أي: سفينة نـوح ، كما في قوله: "ذُرَيَّةَ من حَملنا معَ نوحٍ "" .

سئل في حديث: فما التسعون؟ قال: «الفلك المشحون ، اتَخذ نوح للَّلِلَا فيه تسعين بيتاً للبهائم»<sup>4</sup> .

قيل: حمل الله ذرّيّتهم فيها ، حمله آباءهم الأقدمين وفي أصلابهم ذرّيّاتهم ، وتخصيص الذريّة لأنّه أبلغ في الامتنان وأدخل في التّعجيب مع الإيجاز<sup>6</sup> . والقمّي: السّفن الممتلئة<sup>7</sup> . وعمّم الفلك ؛ فالمراد بالذّريّة أولادهم الّذين يبعثونهم إلى تـجاراتـهم ، أو صبيانهم ونسائهم .

﴿ وَخَلَقْنا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ ﴾: من مثل الفلك ﴿ ما يَرْكَبُونَ ﴾ من السّفن والرَّوارق، عـلى المعنى الأوّل؛ ومن الأنعام والدّوات، ولا سيّما الإبل، فإنّها سفائن البرّ، على المعنى الأخير .

﴿ وَ إِنْ نَــشَأْ نُغْرِقْهُمْ فَلا صَرِيخَ لَهُمْ وَلا هُمْ يُنْقَذُونَ ﴾ . ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِنَا وَمَتاعاً إِلَىٰ حِينٍ ﴾ .

﴿ وَ إِذَا قِسِلَ لَهُمُ أَتَتَقُوا ما بَيْنَ أَيْدِيكُمْ ﴾ قال: «من الذُنوب» \ . ﴿ وَما خَلْفَكُمْ ﴾ قال: «من العقوبة» \ . ﴿ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ جَوَابِ إذا محذوف دلَ عليه ما بعده ، كأنّه قسيل: أعرضوا .

﴿ وَما تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آياتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْها مُعْرِضِينَ ﴾ .

﴿ وَ إِذَا قِــيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِتَا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْطَعِمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمَهُ إِنَّ أَنْتُمْ إِلَا فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ . إمّا تهكم بهم من إقرارهم بالله وتعليقهم الأُمور بمشيئة الله ، وإمّا إيهام بأنّ الله لمّا كان قادرا أن يطعمهم فلم يطعمهم فنحن أحتق بذلك ، وهذا من فرط جهالتهم ، فإنّ الله يُطعِمُ بأسباب منها حتّ الأغـنياء عـلى إطـعام الفقراء ، وتوفيقهم له .

﴿ وَيَقُولُونَ مَتِي هُذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ يعنون وعد البعث .

هما يَنْظُرُونَ»: ما ينتظرون ﴿ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ هي النّفخة الأولى ﴿ تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّــمُونَ ﴾: يختصمون في متاجرهم ومعاملاتهم .

فَلا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيبَةً وَلا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴾ القمي: ذلك في آخر الزّمان،
 يصاح فيهم صيحة وهم في أسواقهم يتخاصمون، فيموتون كلّهم في مكانهم، لا يرجع أحد
 إلى منزله ولا يوصى بوصيّة".

و ورد: «الرّجلان قد نشرا ثوبهما يتبايعان فما يطويانه حتّى تقوم السّاعة . والرّجــل يرفع أكلته إلى فيه فما تصل إلى فيه حتّى تقوم . والرّجل يليط حوضه ليسقى ماشيته فما

> ١ و ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٤٢٧ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٣ ـ القمّى ٢: ٢١٥ .

يسقيها حتّى تقوم» · .

﴿ وَنُفِيحَ فِي الصَّورِ ﴾ أي: مرّة ثانية ، كما يأتي في سورة الزّمر <sup>7</sup> . ﴿ فَـإِذَا هُـمُ مِـنَ الأَجْداثِ ﴾: من القبور ﴿ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ﴾: يسرعون .

﴿ قَالُوا يَا وَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِنَا﴾ . وفي قراءتهم المَنْكَلُا : «مِنْ بَـعَثِنَا» " عـلى مِـن الجارِّة والمصدر . ﴿ هـنذا ما وَعَد الرَّحْمـٰنُ وَصَـدَقَ المُرْسَلُونَ ﴾ .

قال: «فإنَّ القوم كانوا في القبور ، فلمّا قاموا حسبوا أنَّهم كانوا نياماً ، "قالوا يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا" قالت الملائكة: "هذا ما وعد الرّحمن" الآية»؟ .

﴿ إِنَّ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِـدَةً ﴾ هـي النَّـفخة الأخـيرة ﴿ فَـإِذَا هُـمْ جَـعِـيعُ لَـدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ بمجرّد الصّيحة ، وفي ذلك تهوين أمـر البـعث والحشـر ، واسـتغناؤهما عـن الأسباب التي ينوط بها فيما يشاهدونه .

قال: «كان أبوذرً ﷺ يقول في خطبة: ما بين المـوت والبـعث إلاً كـنومة نـمتها <sup>ش</sup>ـمّ استيقظت منها»<sup>6</sup> .

﴿ فَالْـيَوْمَ لا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْـناً وَلا تُجْزَوْنَ إِلَّا ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ أَصْحابَ الجَنَّبَةِ **ٱلْبَوْمَ فِي شُغُلٍ فَاكِهُونَ ﴾**: متلذّذون . قال: «شغلوا بافتضاض العَذاري . قال: وحواجبهنّ كالأهلة ، وأشفار أعينهنّ كقوادم النّسور»<sup>7</sup> .

﴿ هُمْ وَأَزْواجُهُمْ فِي ظِلالٍ عَلَى الأَرائِكِ مُتَّكِؤُونَ ﴾ . قال: «الأرائك: السُّرُر عـليها

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٤٢٧ . ٢ ـ الزّمر (٣٩): ٦٨ . ٣ ـ جوامع الجامع: ٣٩٤ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٤ ـ القمّي ٢: ٢١٦ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٥ ـ الكافي ٢: ١٣٤ ، الحديث: ١٨ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٦ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٢٢٩ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ . الحجال» . و ورد: «إذا جلس المؤمن على سريره اهتزّ سريره فرحاً» .

﴿ لَهُمْ فِيها فَاكِـهَةً وَلَهُمْ مَا يَدَّعُونَ ﴾: يتمنَّون ، من قولهم: ادّع عليَّ ما شئت ، أي: تمنَّه . كذا قيل".

﴿ سَلامٌ قَوْلاً مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ ﴾ يقال لهم قولاً كانناً من جهته ، يعني: إنّ الله يسلّم عليهم ـ القمّي: السّلام منه هو الأمان<sup>ع</sup> .

﴿ وَأَهْتَازُوا أَلْـيَوْمَ أَيُّهَا المُجْرِمُونَ ﴾ وانـفردوا عـن المـؤمنين ، وذلك حـين يسـار بالمؤمنين إلى الجنّة ، كقوله: "ويومَ تَقومُ السّاعةُ يومنذٍ يتفرّقون" .

﴿ هَذِهِ جَهَنَمُ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ . ﴿ إِصْلَوْهَا ٱلْيَوْمَ بِعَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ .

بِما كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ .

قال: «وليست تشهد الجوارح على مؤمن ، إنَّما تشهد على من حقَّت عليه كلمة

١ ـ القمّي ٢: ٢١٦ . عن أبي جعفر سيّة . ٢ ـ المصدر: ٢٤٧ : الكافي ٨: ٩٧ . قطعة من حديث: ٦٩ . عن أبي جعفر سيّم . عن رسول اللّه تَبْتَرَنَّهُ . ٣ ـ البيضاوي ٤: ١٩٠ . ٤ ـ القمّي ٢: ٢١٦ . ٦ ـ الكافي ٢: ٣٩٨ . الحديث: ٨ . عن أبي عبد اللّه مَشِيم . العدّاب . فأمّا المؤمن فيعطى كتابه بيمينه» ` .

﴿ وَلَوْ نَشاءُ لَطَمَــُنا عَلَىٰ أَعْيُنِهِمْ ﴾ لمسحنا أعينهم حتّى تصير ممسوحة ﴿فَاسْتَبَقُوا الصِّراطَ ﴾: إلى الطَريق الذي اعتادوا سلوكه ﴿ فَأَنَىٰ يُبْصِرُونَ ﴾ الطّريق وجــهة السّـلوك فضلاً عن غيره .

﴿ وَلَوْ نَشاءُ لَمَسَخْناهُمْ ﴾ بتغيير صورهم وإبطال قواهم ﴿ عَلَىٰ مَكَانَتِمِهِمْ ﴾: مكانهم ، بحيث يخمدون فيه . القتي: في الدُنيا <sup>7</sup> . ﴿ فَما أَسْتَطاعُوا مُضِيّاً ﴾: ذهاباً ﴿ وَلا يَرْجِعُونَ ﴾ .

﴿ وَمَنْ نُعَـمِّرْهُ﴾: نطل عمره ﴿ نُنَكِّسُهُ فِي الخَلْقِ﴾: نقلَبه فيه ؛ فلا يزال يتزايد ضعفه وانتقاص بُنْيَتِهِ وقُواه . عكس ماكان عليه بدو أمره ﴿ أَفَلا يَعْقِلُونَ ﴾ أنّ من قَدَرَ على ذلك قدَرَ على الطِّمس والمسخ . فإنّه مشتمل عليهما وزيادة . غير أنّه على تدرّج .

﴿ وَمَا عَلَّمْناهُ الشَّعْرَ ﴾ بتعليم القرآن ، يعني ليس ما أنزلنا عليه من صناعة الشّعر في شيء ، أي: ممّا يتوخّاه الشّعراء من التّخييلات المرغَبة والمنفّرة ونحوهما ، ممّا لا حقيقة له ولا أصل ؛ وإنّما هو تمويه محض ، موزوناً كان أو غير موزون . ﴿ وَما يَنْبَغِي لَهُ ﴾ يعني هذه الصّناعة . القمّي: كانت قريش تقول: إنّ هذا الّذي يقوله محمّد شعر ، فـردّ اللّـه عـزّوجلّ عليهم" . ﴿ إِنْ هُوَ إِلَا ذِكْرٌ ﴾: عظة ﴿ وَقُرْآنُ مُبِينٌ ﴾: كتاب سماوي يُتلقى في المعابد .

﴿ لِـيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَـيّاً﴾ قال: «أي: عـاقلاً»<sup>4</sup> . والقـمي: أي: مـؤمناً حـيّ القـلب<sup>6</sup> . ﴿ وَيَحِـقَّ القَوْلُ ﴾: وتجب كلمة العذاب ﴿ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ المصرّين على الكفر .

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنا لَهُمْ مِمّا عَمِلَتْ أَيْدِينا﴾ قيل: يعني ممّا تولّينا إحداثه ولم يقدر على إحداثه غيرنا . وذكر الأيدي وإسناد العمل إليها استعارة تفيد مبالغة في الاختصاص .

> ١\_الكافي ٢: ٣٢ . ذيل الحديث: ١ . عن أبي جعفر عَنْيَةٍ . ٢ و ٣\_القمّي ٢: ٢١٧ . ٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٤٣٢ ، عن أمير المؤمنين غَنْيَةً . ٥\_القمّي ٢: ٢١٧ .

۲۰٤۲ تالأصفي / ج۲

والتَفرّد الإحداث . والقمّي: أي: بقوّتنا خلقناها . ﴿ أَنْعَاماً ﴾ خصّها بالذّكر لما فسيها من بدائع الفطرة وكثرة المنافع . ﴿ فَهُمْ لَها مالِكُونَ ﴾: يتصرّفون فيها . ﴿ وَذَلَّـلْناها لَهُمْ فَمِنْها رَكُوبُهُمْ ﴾: مركوبهم ﴿ وَمِنْها يَأْكُلُونَ ﴾ .

﴿ وَلَهُمْ فِسِيها مَنافِعٌ ﴾ مـتا يكسبون بـها ، ومـن الجـلود والأصـواف والأوبـار ﴿ وَمَـشارِبُ ﴾ من ألبانها ﴿ أَفَلا يَشْكُرُونَ ﴾ .

﴿ وَٱتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلِـهَةً لَعَلَّهُمْ يُنْصَرُونَ ﴾: رجاء أن ينصروهم .

لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُم > قال: «يقول: لا يستطيع الآلهة لهم نصراً» ؟ ﴿ وَهُمْ لَسَهُمْ >: «للآلهة» ٤ . ﴿ جُـنْدُ مُحْضَرُونَ > قيل: أي: معدّون لحفظهم والذّبّ عسنهم ، أو محضرون أثرهم في النّار ٩ .

﴿ فَلا يَحْزُنُكَ قَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ .

﴿ أَوَ لَمْ يَرَ الإِنْسانُ أَنَّا خَلَقْناهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ القـتي: أي: نـاطق عالم بليغ<sup>7</sup> .

﴿وَضَرَبَ لَنا مَثَلاً»: أمراً عجيباً ، وهو نفي القـدرة عـلى إحـياء المـوتى ﴿وَنَسِـيَ خَلْقَهُ»: خَلْقِنَا إيّاه ﴿قَالَ مَنْ يُحْيِ العِظَامَ وَهِيَ رَهِـيمٌ ﴾ منكراً إيّاه ، مستبعداً له ، والزميم: ما بَلِيَ من العظام .

قال: «جاء أبيّ بن خلف فأخذ عظماً بالياً من حائط ففتُه ٧، ثمّ قال ٨: يا محمّد "إذا كُنّا

الآية: ٧٩\_ ٨٠

عِظاماً ورفاتاً أئنًا لمبعوثون خلقاً "؟! فنزلت» .

﴿قُلْ يُحْيِيها الَّذِي أَنْشَـأَها أَوَّلَ مَـرَّةٍ وَهُـوَ بِكُـلٍّ خَـلْقٍ عَـلِـيمٌ ﴾ يـعلم تـفاصيل المخلوقات . وكيفيّة خلقها . وأجزاءها المتفتّة . المتبدّدة أُصـولها وفـروعها . ومـواقـعها وطريق تمييزها . وضمّ بعضها إلى بعض .

قال: «إنّ الرّوح مقيمة في مكانها ، روح المحسن " في ضياء وفسحة ، وروح المسيء في ضيق وظلمة ، والبدن يصير تراباً كما منه خلق ، وما يقذفه به السّباع والهوام من أجوافها ممّا أكلته ومزّقته ، كلّ ذلك في التّراب محفوظ عند من لا يعزب عنه مثقال ذرّة في ظلمات الأرض ، ويعلم عدد الأشياء ووزنها ، وإنّ تراب الرّوحانيّين بمنزلة الذّهب في التّراب ، فإذا كان حين البعث مطرت الأرض مطر النّشور ، فتربو الأرض فستمخص مخص السّسقاء<sup>2</sup> ، فيصير تراب البشر كمصير الذّهب من التّراب إذا غسل بالماء ، والزّبد من اللّبن إذا مخض ، فيجتمع تراب كلّ قالب إلى قالبه ، فينتقل بإذن اللّه القادر إلى حيث الرّوح ، فتعود الصّور بإذن المصور كهيئتها ، وتلج الرّوح فيها ؛ فإذا قد استوى لا ينكر من نفسه شيئاً»<sup>6</sup> .

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الأَخْضَرِ ناراً فَإِذا أَنْتُمْ مِـنْهُ تُـوقِدُونَ ﴾ القـمي: وهـو المَرْخ<sup>٦</sup> والعَفار<sup>٧</sup> ؛ يكون في ناحية من بلاد العرب ، فإذا أرادوا أن يستوقدوا أخذوا من ذلك الشّجر ، ثمّ أخذوا عوداً فحرّكوه فيه فيستوقدون منه النّار<sup>^</sup> . قيل: يسحقون المـرخ عـلى

١ ـ الإسراء (١٧): ٤٩ و ٩٨. ٢ ـ العيّاشي ٢: ٢٩٦ ، الحديث: ٨٩ ، عن أبي عبد اللّه لمّيّة . ٣ ـ في «ب»: «روح المؤمن» . ٤ ـ السِّقاء: جلد السّخلة إذا جذع يكون للماء واللبن ، والجمع: أسقِية وأساقي . مجمع البحرين ١: ٢٢١ (سقا) . ٥ ـ الاحتجاج ٢: ٩٨ ، عن أبي عبد اللّه لمّيَّة ، مع تفاوت يسير . ٢ ـ المرخ: شجر كثير الوري سريعه . لسان العرب ٢٢: ٦٨ (مرخ) . ٧ ـ العفار: شجر يتّخذ منه الزّناد . لسان العرب ٩: ٢٨٢ (عفر) .

۲۰۶٤ 🗆 الأصفى / ج۲

العفار \_وهما خضراوان \_ يقطر منهما الماء ؛ فتنقدح النَّار ` .

﴿ أَوَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمـُواتِ وَالأَرْضَ ﴾ مع كبر جرمهما وعظم شأنهما ﴿ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ ﴾ في الصّغر والحقارة ﴿ بَلَىٰ وَهُوَ الخَلَاقُ العَلِيمُ ﴾: كثير المخلوقات والمعلومات . «وهذه كلّها جدال بالَتي هي أحسن ، أمر الله تعالى نبيّه أن يجادل بـه مـن جحد البعث بعد الموت» . كذا ورد ".

﴿ إِنَّما أَمْرُهُ ﴾: إنّما شأنه ﴿ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ ﴾: تكون ﴿ فَيَكُونُ ﴾ . وهـ و تمثيل لتأثير قدرته في مراده بأمر المطاع للمطيع في حصول المأمور ، من غـير امـتناع وتوقّف وافتقار إلى مزاولة " عمل واستعمال آلة ، قطعاً لمادّة الشّبهة .

قال: «كن منه صنع ، وما يكون به المصنوع» <sup>٤</sup> .

وقال: «إِنَّما كلامه سبحانه فعلُ منه أنشأَه . قال: يقول ولا يلفِظُ ، ويُريد ولا يُضمِر» ° . وقال: «يريد بلا همّة» `` .

والقمّي: خزائنه في الكاف والنّون ٢ .

فَسُبْحانَ اللَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُملٌ شَيمٍ 
. تنزيه له عمّا ضربوا له ، وتعجيب عمّا قالوا فيه ، و"ملكوت كُملٌ شيمٍ 
. عمّا قالوا فيه ، و"ملكوت كلّ شيء": ما يقوم به ذلك الشيء من عالم الأرواح والملائكة .
و إلَيْهِ تُرْجَعُونَ

١٩٢ - البيضاوي ٤: ١٩٢ .
 ٢ - الاحتجاج ١: ١٤ . عن أبي عبد الله ينبية .
 ٣ - زاؤلَهُ مُزاؤلَة: طالبَه . القاموس المحيط ٣: ٢ . ٤ (زول) .
 ٣ - يون أخبار الرّضاعينية ١: ١٧٣ . الباب: ١٢ . قطعة من حديث: ١ .
 ٥ - نهج البلاغة: ٢٧٢ . الخطبة: ١٨٦ . وفيه: «مريدٌ بلا همتة» .
 ٧ - القمى ٢: ٢١٨ .

## **سورة الصّافّات** [مكَبَة . وهي مائة واثنتان وثمانون أية]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحمن الرّحمن الرّحمن الرّحيم ﴿وَالصّافَاتِ صَفّاً﴾ . ﴿ فَالزّاجراتِ زَجْراً ﴾ . ﴿ فَالتّالِياتِ ذِكْراً ﴾ .

القمي: الملائكة والأنبياء للمنظيميني ، ومن صفّ لِلَّه وعَبّدَه ، والّـذين يـزجـرون النّـاس ، والّذين يقرؤون الكتاب من النّاس " .

﴿ إِنَّ إِلَـٰهَكُمْ لَوَاحِدٌ ﴾ جواب القسم .

رَبُّ الشَّمنواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما وَرَبُّ المَشارِقِ ﴾: مشارق الكواكب ، أو مشارق الشَمنواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما وَرَبُّ المَشارِقِ ﴾: مشارق الكواكب ، أو مشارق الشُمس ، فإنَّ لها كلَّ يوم مشرقاً ، وبحسبها المغارب ، ولذلك اكتفى بذكرها ، مع أنَّ الشَّروق أَدلَّ على القدرة وأبلغ في النَّعمة .

﴿ إِنَّا زَيَّـنَا السَّماءَ الدُّنَيَا﴾: القربي ﴿ بِزِينَةٍ ٱلْحُواكِبِ ﴾ . ﴿ وَحِفْظاً ﴾ برمي الشَّهُب ﴿ مِنْ كُلَّ شَيْطانٍ مارِدٍ ﴾ : خبيت . ﴿ لا يَسَّـمَّعُونَ إِلَى المَـلاً الأَعْلَىٰ ﴾ : الملائكة وأشرافهم ﴿ وَيُقُدُفُونَ ﴾ : ويرمون ﴿ مِنْ كُلِّ جانِبٍ ﴾ من جوانب السّماء إذا قصدوا صعودد .

> ۱ ـ ما بين المعقوقتين من «ب» . ۲ ـ القمّي ۲: ۱۱۸ .

﴿ دُخُوراً»: للدَحور وهو الطَّرد ﴿ وَلَهُمْ عَدَابٌ واصِـبُ ﴾ قال: «أي: دانم موجع قــد وصل إلى قلوبهم»` .

﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْخَطُفَةَ ﴾: اختلس كلام الملائكة مسارقة ﴿ فَأَتَّبَعَهُ شِمهابٌ ثاقِبٌ ﴾: مضيء كأنُه يثقب الجؤ بضونه . والشَّهاب ما يرى كأنَه كونَب انقضّ .

﴿ فَاسْتَقْتِهِمْ ﴾: فاستخبرهم ﴿ أَهُمْ أَشَدُ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنا ﴾ من الملائكة والسّماوات والأرض وما بينهما ، والمشارق والكواكب والسَّهب التَواقب . ﴿ إِنّا خَـلَقْناهُمْ مِـنْ طِينٍ لازِبِ ﴾: يلزق باليد .

﴿ بَلْ عَجِبْتَ ﴾ من قدرة الله وإنكارهم البعب ﴿ وَيَسْخَرُونَ ﴾ من تعجّبك .

﴿ وَ إِذَا ذُكَّرُوا لا يَذَكُرُونَ ﴾ . ﴿ وَ إِذَا رَأَوْ ا آَيَـةً يَسْتَسْخِرُونَ ﴾ . ﴿ وَقَالُوا إِنْ هَـٰذَا إِلّا سِحْرٌ هُبِينٌ ﴾ . ﴿ أَإِذَا مِتْنا وَكُنّا تُرَاباً وَعِظاماً أَإِنّا لَمَبْعُو ثُونَ ﴾ . ﴿ أَوَ آبَاؤُنا الأَوَّلُونَ ﴾ . ﴿ قُـلْ نَـعَمْ وَأَنْتُـمْ دَاخِرُونَ ﴾: صاغرون .

﴿ فَإِنَّما هِـيَ زَجْرَةً واحِدَةً ﴾ فإنَما البعثة صيحة واحدة : هي النّفخة الثّانية ﴿ فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ ﴾: فإذا هم قيام من مراقدهم أحياء يبصرون . أو ينتظرون ما يفعل بهم .

﴿ وَقَالُوا يَا وَيُلَنَّا هَـٰذَا يَـوْمُ الدِّينِ ﴾: يوم الحساب والمجازاة .

﴿ هَـٰذَا يَوْمُ الفَصْلِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذَّبُونَ ﴾: يـوم القـضاء والفـرق بـين المـحسن والمسىء : وهو قول بعضهم لبعض ، أو قول الملائكة لهم .

﴿ احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْواجَهُمْ ﴾: وأشباههم ﴿ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴾ .

﴿ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ من الأصنام وغيرها ، زيادة في تحسيرهم وتخجيلهم ﴿ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِراطِ الجَحِيمِ ﴾ قال: «يقول: ادعوهم إلى طريق الجحيم»؟ .

﴿ وَقِفُوهُمْ ﴾: احبسوهم في المـوقف ﴿ إِنَّــهُمْ مَسْـــؤُولُونَ ﴾ قــيل: عــن عــقائدهم وأعمالهم". وقال: «عن ولاية أمير المؤمنينﷺ»٤ .

> ١ ـ القمّي ٢: ٢٣١ . عن أبي جعفر عَنْيَة . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٢٢ . عن أبي جعفر عَنْيَة . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٤١ ؛ البيضاوي ٥: ٤ .

وورد في تفسيرها: «لا يجاوز قدما عبدٍ حتى يسأل عن أربع: عن شبابه فيما أبلاه ، وعن عمره فيما أفناه ، وعن ماله من أين جَمَعَه وفيما أنفقه ، وعن حبّنا أهل البيت»<sup>6</sup> . (ها لَـكُمْ لا تَناصَـرُونَ ): لا ينصر بعضكم بعضاً بالتّخليص ، وهو توبيخ وتقريع . (يَلْ هُممُ آليَـوْمَ مَسْتَسْلِمُونَ ): منقادون لعجزهم ، أو متسالمون يسلم بعضهم بعضاً ويخذله . القتى: يعنى للعذاب<sup>7</sup> .

> ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَساءَلُونَ ﴾ للتُوبيخ . ﴿ قَالُوا إِنَّـكُمْ كُنْتُمْ تَأْتُونَنا عَنِ اليَصِينِ ﴾ يعنى عن أقوى الوجوه وأيمنه .

﴿ قَالُوا بَـلْ لَـمْ تَـكُونُوا مُـؤْمِنِينَ ﴾ . ﴿ وَمَا كَانَ لَـنا عَلَـيْكُمْ مِـنْ سُلْطَانٍ بَــلْ كُنْتُـمْ قَوْماً طاغِينَ ﴾ .

﴿ فَحَسَقٌ عَلَيْنا قَوْلُ رَبُّنا إِنَّا لَـذَائِقُونَ ﴾ الفتي: العذاب .

< فَأَغْوَيْنَاكُمْ إِنَّاكُنَّا غَاوِينَ < .

﴿ فَإِنَّـهُمْ ﴾: فإنَّ الأتباع والمتبوعين ﴿ يَوْصَيَدٍ فِسِي العَذَابِ مُسْتَرِكُونَ ﴾ كما كانوا في الغواية مشتركين .

إنّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ »: بالمشركين .

﴿ إِنَّـهُمْ كَانُوا إِذَا قِـيلَ لَـهُمْ لا إِلَـٰهَ إِلاّ اللّٰهُ يَسْتَـكَبِرُونَ ﴾ . ﴿ وَيَـقُولُونَ أَئِنّا لَـتارِكُوا آلِـهَتِنا لِشاعِرٍ مَجْنُونٍ ﴾ . ﴿ بَلْ جَاءَ بِالحَقِّ وَصَــدَّق المُـرْسَلِـينَ ﴾ . ﴿ إِنَّـكُـمْ لَـذَائِـقُوا العَـــذَابِ الأَلِـــيمِ ﴾ . ﴿ وَمــا تُـجْزَوْنَ إِلاّ مـا كُـنْتُـمْ تَـعْمَلُونَ ﴾ . ﴿ إِلّا عِسبادَ اللّـهِ

٤ ـ عيون أخبار الرّضائيُّة ١: ٣١٣. الباب: ٢٨ . الحديث: ٨٦ ؛ وج ٢: ٥٩ . الباب: ٣١ . الحديث: ٢٢٢ ؛ الأمالي (للَشيخ الطَّوسي) ١: ٢٩٦ ؛ ومن العامة: شواهد التَّنزيل ٢: ١٠٦ ـ ١٠٧ . الأحاديث: ٧٨٥ إلى ٧٩٠ . عن رسول اللَّه تَبَيَّرُهُ .

٥ ـ علل الشّرائع ١: ٢١٨ ، الياب: ١٥٩ ، الحديث: ٢ ، عن حسن بن عليّ ، عن رسول اللَّه صلوات اللَّه عليهم . ٦ و ٥ ـ القتى ٢: ٢٢٢ .

واسعات العيون الحُسّانها ، جمع عيناء<sup>ه</sup> . وقيل: هـي الشّـديدة بـياض العـين ، الشّـديدة سوادها<sup>1</sup> .

لَن الله عن الله عن الله عن الله عن الله الذي تكنّه بريشها ، مصوناً من الغبار ونحوه ، في الصفاء والبياض المخلوط بأدنى صفرة ، فإنّه أحسن ألوان الأبدان . كذا قيل .

﴿ فَأَقْبَسَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَساءَلُونَ ﴾ عن المعارف والفضائل ، وما جرى لهم وعليهم في الدّنيا ، فإنّه ألذ اللذات .
﴿ قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِنِي قَرِينُ ﴾ : جليس في الذّنيا .
﴿ قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِنِي قَرِينُ ﴾ : جليس في الذّنيا .
﴿ قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِنِي قَرِينُ ﴾ : جليس في الذّنيا .
﴿ قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِنِي قَرِينُ ﴾ : جليس في الذّنيا .

﴿ فَاطَّـلَعَ ﴾ عليهم ﴿ فَرآهُ ﴾ أي: قرينه ﴿ فِسِي سَواءِ الجَحِـيمِ ﴾ قال: «يقول: في وسط الجحيم» ( .

﴿قَالَ تَاللُّهِ إِنْ كِدْتَ لَمُتُرْدِينِ ﴾: إنَّه كدت لتهلكني بالإغواء .

﴿ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِّي ﴾ بالهداية والعصمة ﴿ لَـكُنْتُ مِنَ المُحْضَرِينَ ﴾: معك فيها .

أَفَما نَـحْنُ بِمَـيَّتِينَ > . عطف على محذوف ، أي: نحن مخلّدون منعّمون ، فما نحن بمن شأنه الموت .

﴿ إِلَّا مَـوْتَتَنا الأُولَىٰ﴾ الّتي كانت في الدّنيا ﴿ وَمَا نَـحْنُ بِمُعَـذَّبِـينَ ﴾ . ﴿ إِنَّ هـٰذَا لَـهُوَ الفَـوْزُ العَظِـيمُ ﴾ .

إلم في المن المام العام أونَ ) . قال: «إذا دخل أهل الجنّة الجنّة وأهل النّار النّار . جيء الموت ، فيذبح كالكبش بين الجنّة والنّار ، ثمّ يقال: خلود فلا موت أبداً ، فيقول أهل الجنّة: "أفما نحن بميّتين" ، الآيات»" .

أَذَٰلِكَ خَيْرُ نُمزُلاً أَمْ شَـجَرَةُ الزَّقُـومِ >: شجرة ثمرها نزل أهل النّار . فيه دلالة على أن ما ذكر من النّعيم لأهل الجنّة بمنزلة ما يقام للنّازل ، ولهم ما وراء ذلك ما يمقصر عمنه أنّ ما ذكر من النّعيم لأهل الجنّة بمنزلة ما يقام للنّازل ، ولهم ما وراء ذلك ما يمقصر عمنه أنّ

١ و ٢ ــالفتي ٢: ٢٢٣ . عن أبي جعفر ﷺ .

۲۰۵۰ 🗆 الأصفي / ج۲

الأفهام ، وكذلك الزّقَوم لأهل النّار . ﴿ إِنّا جَـعَلْناها فِتْنَةً لِلظّالِصِينَ ﴾: محنة وعذاباً لهم في الآخرة أو ابتلاء فـي الدّنـيا ، فإنّهم لمّا سمعوا أنتها في النّار قالوا: كيف ذلك ، والنّار تحرق الشّجر؟! ﴿ إِنَّها شَـجَرَةُ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الجَحِيمِ ﴾ .

﴿ طَلْعُها ﴾: حملها ﴿كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّياطِينِ ﴾ في تناهي القبح والهول ، نـظيره فـي التّشبيه بالمتخيّل تشبيه الفائق في الحسن بالمَلَك .

﴿ فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْها فَمالِنُونَ مِنْها البُطُونَ ﴾ لغلبة الجوع .

< ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْها ﴾ أي: بعد ما شبعوا منها وغلبهم العطش ﴿ لَشَوْباً مِـنْ حَـمِـيمٍ ﴾: لشراباً من غسّاق ، أو صديد مشوباً بماء حميم يقطع أمعاءهم .

< ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الجَحِمِمِ > فإنّ الزَقَوم والحميم نُزُلُ يقدم إليهم قبل دخولها . < إِنَّهُمْ أَلْفَوْا آبَاءَهُمْ ضالًمينَ > .

فَهُمْ عَلَىٰ آثارِهِمْ يُمُورَعُونَ . تعليل لاستحقاقهم تلك الشّدائد ، بتقليد الآباء في الضّلال . والإهراع: الإسراع الشّديد . كأنّهم يزعجون على الإسراع عملى أثرهم ؛ وفيه إشعار بأنّهم بادروا إلى ذلك من غير توقّف على بحث ونظر .

- ﴿ وَلَـقَدْ ضَـلٌ قَبْلَـهُمْ ﴾: قبل قومك ﴿ أَكْثَرُ الأَوَّلِينَ ﴾ .
  - ﴿ وَلَـقَدْ أَرْسَـلْنَا فِيهِمْ مُنْذِرِينَ ﴾ .
  - ﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُنْذَرِينَ ﴾ .

إلا عبادَ اللهِ السُخْلَصِينَ الذين تنبَهوا بإنذارهم ، فأخلصوا دينهم لله ، أو أخلصهم الله لدينه .

﴿ وَلَقَدْ نادانا نُـوحٌ ﴾: دعانا حين أيس من قومه ﴿ فَلَـنِعْمَ المُجِـيبُونَ ﴾ أي: فأجبناه أحسن الإجابة ، فوالله لنعم المجيبون نحن . ﴿ وَنَـجَّيْناهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الكَرْبِ العَظِـيمِ ﴾: من أذى قومه والغرق . ﴿ وَجَعَلْنا ذُرٍّ يَّـتَهُ هُـمُ الباقِـينَ ﴾ إذ هلك من هلك .

﴿ وَتَرَكُنا عَلَيْهِ فِي الآخِرِينَ ﴾ . قال: «ظهرت الجبريَّة من ولد حام ويافث ، فاستخفى ولد سام بما عندهم من العلم ، وجرت على سام بعد نوح الدولة لحام ويافث ، وهو قول الله عزّوجل "وتركنا عليه في الآخرين" يقول: تركت على نوح دولة الجبّارين ، ويعزَى الله محمّداً عَلَيْهِ بذلك» .

وقيل: بل معناه: وأبقينا عليه ذكراً جميلاً ، فحذف ً . وقيل: وتركنا عليه هذه الكلمة . أي: التَسليم الَذي بعده ً . وكذا الكلام فيما يأتي <sup>ع</sup>من نظائره .

﴿ سَـلامٌ عَلَىٰ نُوحٍ فِـي العالَمِـينَ ﴾ أي: سلام من الله عليه ، تحيّة ثابتة في الملائكة والثّقلين ؛ مجازاة له على إحسانه .

﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَـجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ .
 ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبادِنا السُوْمِنِينَ ﴾ .
 ﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنا الآخَرِينَ ﴾ .
 ﴿ وَ إِنَّ مِـنْ شِيعَتِهِ ﴾ : مئن شايعه في الإيمان وأُصول الشريعة ﴿ لَإِبْراهِيمَ ﴾ .
 ﴿ وَ إِنَّ مِـنْ شِيعَتِهِ ﴾ : مئن شايعه في الإيمان وأُصول الشريعة ﴿ لَإِبْراهِيمَ ﴾ .
 ﴿ إِذْ جاءَ رَبَّـهُ يِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ جاءَ رَبَّـهُ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ جاءَ رَبَّـهُ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ جاءَ رَبَّـهُ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ جاءَ رَبَّـهُ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ حَاءَ رَبَّـهُ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ حَاءَ رَبَّـهُ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ حَاءَ رَبَّـهُ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ حَاءَ رَبَّـهُ يَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ . من حبّ الدّنيا .
 ﴿ إِذْ عَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِ ماذاً تَسْعَبُدُونَ ﴾ .
 ﴿ أَ إِفْـكَا آلِهِةً دُونَ اللّهِ تَرِيـدُونَ ﴾ : أتريدون آلهة دون الله إفكاً؟! فقدّم للعناية .
 ﴿ فَعَمَا ظَـنَّكُمُ بِرَبِ العالَمِسِينَ ﴾ : بمن هو حقيق بالعبادة ، حتّى أُسركتم به غيره وأمنتم من عذابه .

١ \_كمال الدّين ١: ١٣٥ . الباب: ٢ . الحديث: ٣ . عن أبي عبد الله عَثْبة . ٢ \_التّبيان ٨: ٥٠٦ : مجمع البيان ٧ \_ ٨: ٤٤٧ : جامع البيان (للطبري) ٢٣: ٤٣ . ٣ \_التّبيان ٨: ٥٠٦ : مجمع البيان ٧ \_ ٨: ٤٤٧ . ٤ \_الآيات: ١٠٨ و ١١٩ و ١٢٩ من نفس السّورة . ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي النُّجُومِ ﴾ فرأى مواقعها واتّصالاتها .

فَقَالَ إِنِّي سَـقِيمٌ ) أراهم أنته استدل بها على أنته مشارف للسّقم ، لئلا يخرجوه إلى مُعيّدهم ' ؛ لأنّهم كانوا منجّمين ، وذلك حين سألوه أن يعيّد معهم . قال: «والله ما كان سقيماً ، وما كذب ، وإنّما عنى سقيماً في دينه مرتاداً» <sup>7</sup> .

< فَتَحَوَّلُوا عَمَنْهُ مُدْبِرِينَ ﴾ إلى عيدٍ لهم .

فَسراغَ إلىٰ آلِمَ<del>يَّتِ هِمْ</del>»: فذهب إليها في خفية . ﴿ فَقَالَ ﴾ أي: للأصنام استهزاءً ﴿ أَلا تَــأُكُلُونَ ﴾ يعني الطّعام الّذي كان عندهم .

﴿ما لَـكُمْ لا تَنْطِـقُونَ ﴾ بجوابي .

﴿ فَسراغَ عَلَيْهِمْ ﴾: فمال عليهم مستخفياً . والتَعدية بـ «على» للاستعلاء وكراهة الميل . ﴿ضَرْباً بِالْـيَمِـينِ ﴾: يضربهم ضرباً بها .

﴿ فَأَقْبَسَلُوا إِلَيْهِ ﴾: إلى إبراهيم بعد ما رجعوا ﴿ يَسَرِّفُونَ ﴾: يسرعون لمّا رأوا أصنامهم مكسّرة ، وظنّوا أنته كاسرها .

- < قالَ أَتَعْبُدُونَ ما تَنْجِتُونَ ﴾ من الأصنام .
- ﴿ وَاللَّهُ خَمَلَقَكُمُ وَما تَعْمَلُونَ ﴾ فإنَّ جوهرها بِخَلْقه ، ونَحْتها بإقداره .

فِ قَالُوا أَبْـنُوا لَـهُ بُـنْيَاناً فَأَلَقُوهُ فِـي الجَحِـيمِ»: في النَّار الشّديدة ، فإنَّه لمّا قهرهم بالحجّة قصدوا تعذيبه بذلك ؛ لئلًا يظهر للعامّة عجزهم .

فَأُرادُوا بِـمِ كَيْـداً فَـجَعَلْناهُـمُ الأَسْفَلِـينَ ﴾: الأذلَـين ، بـإبطال كـيدهم وجـعله برهاناً نيّراً على علوَ شأنه ، حيث جعل النّار عليه برداً وسلاماً . وقد مضت قصّته في سورة

- ۱ ـ في «ب»: «معبدهم» .
- ٢ ـ معاني الأخبار: ٢١٠ . الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّــمينيُّلا ؛ وفــي الكــافي ٨: ١٠٠ ، الحــديث: ٧٠ ؛ و٣٦٨ . الحديث: ٥٥٩ . ما يقرب منه .

الأنبياء'.

﴿ وَقَالَ إِنَّـي ذَاهِـبٌ إِلَىٰ رَبِّـي سَيَـهُدِينِ﴾ قال: «يعني بيت المقدس» " . قال: «إنَّ ذهابَه إلى ربّه تَوَجُّهُهُ إليه عبادةً واجتهاداً وقربةً إلى الله عزّوجلّ» " .

﴿ رَبِّ هَـبٌ لِـي مِـنَ الصَّالِحِـينَ ﴾: بعض الصَّالحين يعينني على الدَّعوة والطَّاعة . ويؤنسني في الغُربة ، يعني الولد ، فإنَّ لفظة الهبة غالبة فيه .

﴿ فَـبَشَرْناهُ بِـغُلامٍ حَلِـيمٍ ﴾ . قيل: ما نَعَتَ اللَهُ نبيّاً بالحلم لعزّة وجوده غير إجراهـيم والنه للنظيم؟ .

﴿ فَلَمَّا بَـلَغَ صَعَةُ السَّعْنَ ﴾ أي: قلمًا وجد وبلغ أن يسعى معه في أعماله ﴿ قَـالَ يَـا بُـنَيَّ إِنِّي أَرى فِـي المتنامِ أَنَّـي أَذْبَـحُكَ فَانْـظُرُ ماذا تَـرى ﴾ إنّما شاوره فيه وهو حَتْم ، ليعلم ما عنده فيما نزل من بلاء الله ، فيثبت قدمه إن جزع ، ويأمن عليه إن سلّم ، وليوطَن نفسه عليه فيهون ، ويكتسب المثوبة بالانقياد له قبل نزوله .

قالَ يا أَبَتِ أَفْعَـلْ ما تُـؤْمَـرُ ، ما تؤمر به ؛ وإنّما ذكر بـلفظ المـضارع لتكرّر
 الرّؤيا . و ورد: «إنّه قال: "يا أبت افعل مـا تـؤمر ، ولم يـقل يـا أبت افـعل مـا رأيت» .
 سَتَجِدُنِي إِنْ شاءَ اللّهُ مِـنَ الصّابِرِينَ .

﴿ فَلَمَّا أَسْلَما﴾: استسلما لأمر الله ، أو أسلم الذَّبيح نفسه وإبراهيم ابنه ، وفي قراءتهم المليمية : «سلّما» أمن التسليم ﴿ وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ ﴾: صَرَعَه محلي شقّه ، فوقع جبينه على

١- الاية: ١٧ إلى ٧١.
 ٢- الكافي ٨: ٢٧١، الحديث: ٥٦٠ . عن أبي عبد الله في ٤
 ٣- التوحيد: ٢٦٦ . الحديث: ٥، عن أمير المؤمنين من ٤
 ٢- التوحيد: ٢٦٦ . الحديث: ٥، عن أمير المؤمنين من ٤
 ٢- الكشّاف ٣: ١٤٧ والبيضاوي ٥: ٨.
 ٥- عيون أخبار الرّضاعية ١: ٢١٠ . الباب: ١٨ . الحديث: ١
 ٢- مجمع البيان ٧- ٨: ٤٥١ . عن أمير المؤمنين وجعفر بن محمّد منة ٢
 ٧- الصَّرَع: الطَرح على الأرض . القاموس المحيط ٣: ١٥ (صرع) .

الأرض ، وهو أحد جانبي الجبهة . ﴿ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْـرَاهِـيمُ ﴾ .

قُدْ صَدَّقْتُ الرُّوْيا، بالعزم والإتيان بما كان تحت قدرتك من ذلك . وجواب لمّا محذوف تقديره: كان ما كان مما ينطق به الحال ولا يحيط به المقال ، من فرحهما وشكرهما لله على ما أنعم عليهما من رفع البلاء بعد حلوله ، والتوفيق لما لم يوفَق غيرهما لمثله ، وإظهار فضلهما به على العالمين ، مع إحراز التُواب العظيم ، إلى غير ذلك . ﴿ إِنّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ .

﴿ إِنَّ هَنْدَا لَهُوَ البَـلاءُ المُبِينُ ﴾: الابتلاء البيّن الّذي يتميّز فيه المُخْلِص من غيره ، أو المحنة البيّنة الصّعوبة ، فإنّه لا أصعب منها .

وَقَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ : عظيم القَدْر أو الجثّة سمين . قال: «بكبش أملح ، يأكل في سواد ويشرب في سواد وينظر في سواد ويمشي في سواد ويبعر في سواد ، وكان يرتع قبل ذلك في رياض الجنّة أربعين عاماً ، وما خرج من رحم أُنثى ، وإنّما قال الله له كُنْ فَكَان» .

وفي رواية: «نزل من السّماء على الجبل الَّذي عن يمين مسجد منى» ``. وسئل عن الدَّبيح من كان؟ فقال: «إسماعيل ، لأنَّ اللَّه ذكر قصّته في كتابه ، ثمّ قــال: "وبشَّرناهُ بإسحاقَ نبيّاً من الصّالحين "» ``.

أقول: ويؤيّده أيضاً: أنّ البشارة بإسحاق في موضع آخـر <sup>ع</sup>مـقرونة بأنّـه مـن ورائــه يعقوب ، فلا يناسب الأمر بذبحه مراهقاً .

> ١ -عيون أخبار الرّضائيَّة ١، ٢١٠ . الباب: ١٨ . الحديث: ١ . وفيه: «كن فيكون» . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٢٦ . عن أبي عبد اللَّه عَنْهُ . ٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤٨ . الحديث: ٦٥٥ ، عن أبي عبد اللَّه عَنْهُ . ٤ ـ هود (١١): ٧١ .

الجزء الثالث والعشرون / الصّافات 🗆 ١٠٥٥

وفي الحديث النّبويّ: «أنا ابن الذّبيحَيْن يعني إسماعيل وعبد الله» ` . كـما ورد فـي معناه ` .

وأمّا الوجه فيما ورد: «إنّ الذّبيح إسحاق فهو: أنته تمنّى أن يكون هو الّذي أَمر أبـوه بذبحه وكان يصبر لأمر الله ويسلّم له كصبر أخيه وتسليمه ، فينال بذلك درجته في التّواب ، فعلم الله ذلك من قلبه ، فسمّاه بين ملائكته ذبيحاً ؛ لتمنّيه ذلك» . كذا ورد<sup>7</sup> .

﴿وَتَرَكْنا عَلَيْهِ فِي الآخِرِينَ ﴾ .

سبق بيانه \* ...

المُنذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ . ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِسبادِنا المُسؤْمِنِينَ ﴾ . ﴿ وَبَشَّرْناهُ بِإِسْحِنْقَ نَبِيتاً مِنَ الْصَالِحِينَ ﴾ .

﴿ وَبِارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَنْقَ﴾: أفضنا عليهم بركات الدّين والدّنيا ﴿ وَمِـنْ ذُرَّ يَتَبِهِما مُحْسِنٌ وَظالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ مَنَنًا عَلَىٰ مُوسىٰ وَحسرُونَ ﴾ . ﴿ وَنَجَيْناهُما وَقَوْمَهُما مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ﴾ . ﴿ وَآتَيْناهُما الْكِتَابَ المُسْتَبِينَ ﴾ . العَظِيمِ ﴾ . ﴿ وَنَصَرْناهُمْ فَحكانُوا هُمُ الغالِبِينَ ﴾ . ﴿ وَآتَيْناهُما الْكِتَابَ المُسْتَبِينَ ﴾ . ﴿ وَهَدَيْناهُما الصِّراطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ . ﴿ وَتَرَكْنا عَلَيْهِما فِي الآخِرِينَ ﴾ . ﴿ سَلامٌ عَلىٰ مُوسىٰ وَحدُرُونَ ﴾ . ﴿ إِنَّا كَذٰلِكَ نَحْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ . ﴿ وَآتَيْناهُما مِن الْكِتَابَ المُسْتَبِينَ ﴾ . المُؤْمِنِينَ ﴾ . ﴿ وَإِنَّا لَمُسْتَقِيمَ ﴾ . ﴿ وَتَرَكْنا عَلَيْهِما فِي الآخِرِينَ ﴾ . ﴿ وَاللهُ الْمُعْدِينَ ﴾ . ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ الْعُالِبِينَ ﴾ . ﴿ وَاللّهُ الْعُدَينَ اللهُ الْمُعْدِينَ ﴾ . ﴿ وَاللّهُ الْعُالِمُ اللهُ الْعُالِبِينَ ﴾ . ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ الْعُدِينَ ﴾ . ﴿ وَاللهُ اللهُ اللَّهُ الللهُ اللهُ الْحُرِينَ ﴾ . ﴿ إِنَّا عَذَلُكُنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللَّذِنَهُ اللهُ الْحُلُبُولَالَ الْمُعْلَمُ مُ لَكُلُولَ الْمُعْلِينَ ﴾ . ﴿ إِنَا اللهُ الْمُعْدِينَ ﴾ . ﴿ إِنَا الْمُعَالِينَ الْمُنْالَمُ الْعَالَةُ الْمُعْلِينَ ﴾ . ﴿ إِنَا عَلَيْ الْعُالَالْ الْمُولَالْهُ الْحَلَامُ الْمُولَالْهُ الْمُولَالَةُ الْمُولَالَةُ لَكُنَا عَلَيْ الْمُعْلِينَ ﴾ . ﴿ إِنَا الْمُولَالُ الْمُولَالُهُ الْمُولَالُولُولَالُولُولَالَةُ الْمُولَالِلَهُ اللْمُ الْمُ الْمُولَلُكُنَا عَلَيْهِ مَالْمُ الْمُولَالْحُلُولَالْمُ الْمُولَالُولَاللْمُ الْعُلْعَالَةُ الْحُلُولِينَ الْمُولَالَالْمُ الْعُلِلْلُهُ الْحُلُولَةُ اللْمُولَمُ اللْمُولِينَ إِلَا اللْهُ الْحَالَالِ اللْحُلَالُولَ الْحُلُولَةُ الْعُلُولَةُ الْحُلُولُولَةُ الْحُلُولَةُ الْحُلُلُلُلُهُ اللْمُعُلِلْعُلُلُلُلُلُلُولُلُلُلُلُهُ الْعُلُولُولُلُلُلُلُلُولُلُلُولُولُولُلْمُ اللْعُلُولُ الْحُلُلُلُولُلُولُولُ الْحُلُولُلُلُلُلْلُلْلُلُلُلُلُلُلُولُولُولُلُولُولُلُلْلُلُلُلْلُلُ لَا لَالْحُلُولُلُلُولُولُلُلُلُلُولُولُ الْع

إذ قالَ لِقَـوْمِهِ أَلا تَـتَّقُونَ ﴾

﴿ أَتَـدْعُونَ بَـعْلاً»: أتعبدونه وتطلبون منه الخير ، وهو اسم صنم لهم ﴿ وَتَـــذُرُونَ

١-عيون أخبار الرّضاعيُّ ١: ٢١٠ . الباب: ١٨ . الحديث: ١ . ٢ ـ جامع البيان (للطبري) ٢٣: ٥٤ ؛ الكشاف ٣: ٣٥٠ ؛ تفسير القرآن العظيم الابن كثير) ٤: ٢١ . ٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤٨ . الحديث: ٦٥٥ . عن المسادق . بُـُّـ ٤ ـ ذيل الآية: ٧٩ من نفس السّورة . أَحْسَنَ الخالِقِينَ»: وتتركون عبادته . ﴿ اللَّهَ رَبَّكُمْ وَرَبَّ آبَائِكُمُ الأَوَّلِينَ» . ﴿ فَكَّذَّبُوهُ فَإِنَّـهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ أي: في العذاب . ﴿ إِلَّا عِبادَ اللَّهِ المُخْلَصِينَ ﴾ . ﴿ وَتَـرَكْنَا عَلَـيْهِ فِي الآخِرِينَ ﴾ .

﴿ سَـلامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾ قـيل: هـو لغـة فـي إليـاس ، كسـينا وسـينين \ . وفـي قراءتهم للمَنْلا : «آل يس» \ . وكذا في قراءة جماعة من العامّة "، لأنّهم وجدوه مفصولاً فـي مصحف إمامهم .

قال: «يُس محمّد ، ونحن آل يُسى» <sup>2</sup> .

وفي رواية: «إنَّ الله سمّى النّبيّ بهذا الاسم حيث قال: "يُس وَالْقُرآنِ الحَكيمِ إِنَّكَ لَمِنَ المُرسَلينَ" لعلمه أنتهم يسقطون: "سلام على آل محمّد" كما أسقطوا غيره» <sup>6</sup> .

ويؤيّد القراءة الأُولى ما بعد هذه الآية ونظم سائر القصص ، وقسيل: "يْس" اسـم أبـي إلياس<sup>7</sup> .

﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ .
﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبادِنا المُؤْمِنِينَ ﴾ .
﴿ وَإِنَّ لُوطاً لَمِنَ المُرْسَلِينَ ﴾ .
﴿ إِذْ نَجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ ﴾ .

الجزء الثالث والعشرون / الصّافات 🗆 ٧ • ١

الآية: ١٤٦\_١٣٥

﴿ إِلّا عَـجُوزاً فِي الغابِرِينَ ﴾ .
﴿ ثُمَ مَصَرْنا الآخَرِينَ ﴾ قد مضى تفسيرها .
﴿ وَ إِنَّكُمْ لَمَتُمُرُّونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ ﴾ .
﴿ وَ إِلَى كُمْ لَمَتُمُرُّونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ ﴾ .

سئل عن هذه الآية ، فقال: «تمرّون عليهم في القرآن ، إذا قرأتم القرآن يقرأ ما قصّ اللّه عليكم من خبر هم» <sup>7</sup> .

﴿ وَإِنَّ يُونُّسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ .

﴿ إِذْ أَبَقَ): هرب، وأصل الإباق: الهَرَبُ من السّيد، لكن لمّا كان هَرَبُهُ من قومه بغير إذن ربُه حَسُنَ إطلاقه عليه . ﴿ إِلَى الفُلْكِ المَسْحُونِ»: المملوء .

﴿ فَساهَــمَ»: فقارع أهله ﴿ فَـكانَ مِـنَ المُـدْحَضِينَ ﴾: فصار من المغلوبين بالقرعة . ﴿ فَالْـتَقَمَهُ الحُوتُ وَهُـوَ مُلِـيمٌ ﴾: داخل في الملامة .

ورد: «إنّه لمّا ركب مع القوم فوقفت السّفينة في اللّحّة ، واستهموا فوقع السّــهم عــلى يونس ثلاث مرّات ، قال: فمضى يونس إلى صدر السّفينة ، فإذا الحوت فاتح فاه ، فــرمى بنفسه»٣ .

﴿ فَلَـوْلا أَنَّـهُ كَانَ مِـنَ المُسَـبَّحِـينَ ﴾ . ﴿ لَـلَبِثَ فِـي بَطْنِـهِ إِلَىٰ يَـوْمِ يُبْعَـثُونَ ﴾ .
﴿ فَنَـبَذْناهُ بِالْـعَراءِ ﴾: بالمكان الخالي عمّا يغطّيه من شجر أو نبت ﴿ وَهُـوَ سَـقِيمٌ ﴾

﴿ وَأَنْبَـتْنا عَلَيْـهِ شَـجَرَةً مِـنْ يَقْطِينٍ ﴾ . قال: «وهي الدّبا ، فأظلّته مـن الشّحس ،

١\_في الأعراف (٧): ٨٤ وهود (١١): ٨٢ ووالحجر (١٥): ٧٣ . ٢\_الكافي ٨: ٢٤٨ ، الحديث: ٣٤٩ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٣\_من لا يحضره الفقيه ٣: ٥١ ، الحديث: ١٧٣ . عن أبي جعفر ﷺ . ٤\_القمي ١: ٣١٩ ، عن أمير المؤمنينﷺ . فسكن ، ثمّ أمر الله الشّجرة فتنحّت عنه ووقعت الشّمس عليه ؛ فجزع ، فأوحى اللّه إليه: يا يونس لِمَ لَمْ ترحم مائة ألف أو يزيدون وأنت تجزع من ألم ساعة؟ قمال: يما ربّ عمفوك عفوك . فردّ اللّه عليه بدنه ، ورجع إلى قومه فآمنوا به» .

﴿ فَآمَـنُوا فَمَـتَّعْناهُمْ إِلَىٰ حِينٍ ﴾: إلى أجلهم المقضيّ .

﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبِّكَ البَـناتُ وَلَهُمُ البَـنُونَ ﴾ القتي: قالت قريش: إنّ المـلائكة هـم بنات الله! فرد الله عليهم<sup>٤</sup>.

- ﴿ أَمْ خَلَقْنَا المَـلائِكَةَ إِنَّانًا وَهُـمْ شَاهِدُونَ ﴾ . ﴿ أَلا إِنَّـهُمْ مِسْ إِفْـكِهِمْ لَـيَقُولُونَ ﴾ . تُسَمَّدُهُمْ عَلَقْنَا المَـلائِكَةَ إِنَّانًا وَهُـمْ شَاهِدُونَ ﴾ . ﴿ أَلا إِنَّـهُمْ مِسْ إِفْـكِهِمْ لَـيَقُولُونَ ﴾ .
  - ﴿ وَلَدَ اللَّهُ وَ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ فيما يتديّنون به .

﴿ أُصْطَفَى البَسناتِ عَـلَى البَـنِـينَ﴾ . ﴿ مـالَـكُمْ كَــيْفَ تـحَكْـمُوُنَ ﴾ . ﴿ أَفَــلا تَذَكَّرُونَ ﴾ .

- ﴿ أَمْ لَـكُمْ سُـلُطانُ مُبِـينُ ﴾: حجّة واضحة .
  - ﴿ فَأَتُوا بِكِتابِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ .

﴿ وَجَـعَلُوا بَـيْنَهُ وَبَـيْنَ الْجِـنَّةِ نَـسَباً﴾ . القمّي: يعني أنتهم قالوا: الجنّ بنات اللّه<sup>6</sup> . وقيل: يعني الملائكة سمّوا بها لاستتارهم<sup>7</sup> . وقيل: قالوا: إنّ اللّه صـاهر الجـنّ فـخرجت

الجزء الثانت والعشرون/الصافات = ١٠٥٩

الآية: ١٥٩\_-١٦٦

الملائكة ! تعالى الله عمّا يقول الظّالمون علواً كبيراً . ﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنْةُ إِنَّسَهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾: إنّ المشركين في النّار . ﴿ شُبْحانَ اللهِ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ . ﴿ إِلّا عِبادَ اللهِ المُخْلَصِينَ ﴾ . ﴿ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ ﴾ . عودُ إلى خطابهم . ﴿ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ ﴾: على الله ﴿ يِفَاتِنِينَ ﴾: مفسدين النّاس بالإغواء . ﴿ إِلّا مَنْ هُوَ صالِ الجَحِيمِ ﴾: إلّا من سبق في علمه أنته من أهل النّار ، يصلاها لا محالة .

﴿ وَمَا مِنّا إِلَّا لَـهُ مَقَامُ مَـعْلُومٌ ﴾ . قيل: هي حكاية اعتراف الملائكة بالعبوديّة ؛ للرّدّ على عبدتهم . والمعنى: وما منّا أحد إلّا وله مقام معلوم في المعرفة والعبادة . والانتهاء إلى أمر الله في تدبير العالم <sup>T</sup> . و ورد: «أُنزلت في الأئمّة والأوصياء من آل محمّد للمَيْكَمُ »<sup>T</sup> .

و ورد: «الولك في الم لغة والم وعليه على ال المحدم بيد ». ﴿ وَ إِنَّا لَـنَحْنُ الصَّـاقُـونَ ﴾ في أداء الطّاعة ومنازل الخدمة .

وَ إِنّا لَـنَحْنُ المُسَـبِّحُونَ ﴾: المنزَهون الله عمّا لا يليق به . القمّي: «قال جبر ئيل: يا محمّد "إنّا لنحن الصّافون ، وإنّا لنحن المسبِّحون"»<sup>3</sup> .

و ورد: «كنّا أنواراً صفوفاً حول العرش ، نسبّح فيسبّح أهل السّماء بتسبيحنا ، إلى أن هبطنا إلى الأرض ، فسبّحنا فسبّح أهل الأرض بتسبيحنا ، "وإنّا لنحن الصّافّون وإنّا لنحن المسبّحون"» • .

> ١ \_ الكشّاف ٣: ٣٥٥ ؛ البيضاوي ٥: ١٢ . ٢ \_ البيضاوي ٥: ١٢ . ٣ \_ القمّي ٢: ٢٢٧ . عن أيي عبد الله ﷺ . ٤ \_ المصدر . عن أبي جعفر ﷺ . ٥ \_ المصدر : ٢٢٨ . عن أبي عبد الله ﷺ .

وَ إِنْ كَانُـوا لَـيَقُولُونَ ﴾ أي: مشركوا فريش .
 لَـوْ أَنَّ عِنْـدَنا ذِكْـراً مِـنَ الأَوَّلِـينَ ﴾: كتاباً من الكُتُب الّتي نزلت عليهم .
 لَـكُنَّا عِـبادَ اللَّهِ المُـخُلَصِينَ ﴾: أخلصنا العبادة له ، ولم نخالف مثلهم .

فَكَفَرُوا بِهِ لَمَا جاءهم الذكر . قال: «هم كفّار قريش ، كانوا يقولون ذلك ، يقول اللّه عزّوجلً: فكفَرُوا بِه كلّم لمّا جاءهم محمّد تَنَبَرُ إنّه » . كذا ورد . ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة كفرهم .

وَلَـقُد سَـبَقَتْ كَلِمَـتُنا لِعِـبادِنا المُـرْسَلِـينَ ﴾ أي: وعدنا لهم بالنّصر والغلبة ، كـما يفسّره ما بعده .

- ﴿إِنَّهُمْ لَهُمُ المَنْصُورُونَ ﴾ .
- ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنا لَهُمُ الغالِبُونَ ﴾ .
- ﴿ فَتَسَوَّلَّ عَنْسَهُمْ ﴾: فأعرض عنهم ﴿ حَسَّني حِسِنٍ ﴾ هو الموعد لنصرك عليهم .

﴿ وَأَبْصِرْهُمْ ﴾ على ما ينالهم حينئذ ﴿ فَسَوْفَ يُسْتِصِرُونَ ﴾ ما قضينا لك من التأييد والنّصرة ، والثّواب في الآخرة . و«سوف» للوعيد لا للتّبعيد .

﴿ أَفَـبِعَدَابِنا يَسْـتَعْجِلُونَ ﴾ . روي: «إنّه لمّا نزل "فسوف يبصرون" قالوا: مـتي هـذا؟ فنزل» \* .

فَإِذَا نَـزَلَ بِساحَتِـهِمْ فَساءَ صَباحُ المُنذَرِينَ . شبّه العـذاب بـجيش هَـجَمَهم فأناخ بفنائهم بغتةً . والصباح مستعار لوقت نزول العذاب ، لأنّ أكثر ما يكون الهجوم والغارة في صباح الجيش المبيّت .

﴿ وَتَسَوَلَّ عَنْهُمْ خَتَّى حِينٍ ﴾ .

﴿ وَأَبْسِمِرْ فَسَوْفَ يُسْمِرُونَ ﴾ تأكيد إلى تأكيد وإطلاق بعد تقييد ؛ للإشعار بأنَّه

١ ـ الفتي ٢: ٢٢٨ ، عن أبي جعفر ليخ . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٣ . الجزء الثالث والعشرون / الصافات 🗆 ١٠٦١

يبصر وأنتهم يبصرون ما لا يحيط به الذّكر من أصناف المسرّة وأنواع المساءة ، أو الأوّل لعذاب الدّنيا ، والثّاني لعذاب الآخرة .

والقمّي: "فإذا نزل بساحتهم"، يعني: العذاب إذا نزل ببني أُميّة وأشـياعهم فـي أخـر الزّمان، "فسوف يبصرون". قال: أبصروا حين لا ينفعهم البصر ـ قال: فهذه في أهل الشّبهات والضّلالات من أهل القبلة <sup>(</sup> .

﴿ سُـبْحانَ رَبِّـكَ رَبِّ العِـزَّةِ عَـمًا يَصِفُونَ ﴾ . قال: «إنّ الله علا ذكره كان ولا شيء غيره ، وكان عزيزاً ولا عزّ كان قبل عزّه ، وذلك ، قوله سبحانه: "ربّك ربّ العزّة"» " .

﴿ وَسَــلامُ عَلَى الْمُرْسَلِـينَ ﴾ . تعميم للرّسل بالتّسليم بعد تخصيص بعضهم .

﴿ وَالحَــمْدُ لِلَّــهِ رَبَّ العالَمِـينَ ﴾ على ما أفاض عليهم وعلى من اتّبعهم مــن النّــعم وحسن العاقبة . وفيه تعليم المؤمنين كيف يحمدونه ويسلّمون على رسله .

ورد: «من أراد أن يكتال بالمكيال الأوفى ، فليقل إذا أراد أن يقوم من مجلسه: "سُبحانَ رَبُّكَ" الآيات الثَّلاث»" .

> ١ ــالقمّي ٢: ٢٢٧ . ٢ ــالتُوحيد: ١٧ . الباب: ٢ . الحديث: ٢٠ . عن أبي جعفر ﷺ . وفيه: «ولا عزّ؛ لأنّه كان قبل عزّه». ٣ ــالكافي ٢: ٤٩٦ ، الحديث: ٣ ، عن أبي جعفر ﷺ .

سورة صّ [مكَيَة ، وهي ثمان وثمانون أية]

يسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ صَ ﴾ . قد سبق تأويله ` .

و ورد: «وأمّا "ص" فعين تنبع من تحت العرش . وهي التّي توضّأ منها النّبيّ تَيْنَوْنَهُ لمّا عرج به ، ويدخلها جبرئيل كلّ يوم دخلة فينغمس" فيها ، ثمّ يخرج منها فينفض أجنحته ، فليس من قطرة تقطر من أجنحته إلّا خلق الله تبارك وتعالى منها مَلَكاً . يسبّح اللّه ويقدّسه ويكبّره ويحمده إلى يوم القيامة»<sup>٤</sup> .

وفي رواية سئل: وما صاد الذي أمر أن يغتسل منه \_ يعني النّبيّ يَنْتَخْذُ لَّهُ أَسري به؟ فقال: «عين تنفجر من ركن من أركان العرش يقال لها "ماء الحياة" . وهو ما قال الله: "ص والقُرآنِ ذي الذّكرِ "»° .

> ١ ـما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ البقرة (٢): ١ . ٣ ـ في المصدر: «فيغتمس» . ٤ ـ معاني الأخبار: ٢٢ . قطعة من حديث: ١ . عن أبي عبد الله ليّة . ٥ ـ علل الشّرائع ١: ٣٣٥ . الباب: ٣٢ . ذيل الحديث: ١ . عن الكاظم عيّة .

وفي أُخرى: «هو ماء يسيل من ساق العرش الأيمن» <sup>(</sup> . وفي أُخرى: «إنّه اسم من أسماء الله تعالى أقسم به» <sup>T</sup> . ﴿ وَالقُـرْآنِ ذِي الذِّكْرِ ﴾ مقسم به ، عطفاً على "ص" . وجوابه محذوف . أي: إنّه لَحقَ ، يدلُ عليه ما بعده .

﴿ يَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِـي عِـزَّةٍ وَشِقاقٍ ﴾ يعني: ماكفر من كفر لخلل وجد فيه ، بل الّذين كفروا في استكبار عن الحقّ . وخلاف لله ولرسوله ، ولذلك كفروا به .

﴿كَمْ أَهْلَكُنا مِـنْ قَبْلِهِمْ مِـنْ قَرْنٍ ﴾ . وعيدُ لهم على كفرهم به ، استكباراً وشـقاقاً . ﴿ فَنادَوْا ﴾ استغاثةً ﴿ وَلاتَ حِـينَ سَـناصٍ ﴾ أي: ليس الحين حين منجا ومفرّ ؛ زيدت التّاء على «لا» للتّأكيد .

﴿وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُـنْذِرٌ مِنْهُمْ﴾: بَشَرُ مثلهم ﴿وَقَالَ الكَسَافِرُونَ ﴾ . وُضِعَ فَـيه الظَّاهر موضع الضّمير ؛ غضباً عليهم وذماً لهم ، وإسْعاراً بأنَ كفرهم جسّسرهم "عـلى هـذا القول ﴿ هـٰذا ساحِرٌ ﴾ فيما يظهره معجزة ﴿كَـذَابٌ ﴾ فيما يقول على الله .

﴿ أَجَعَلَ الآلِـهَةَ إِلـٰهاً واحِداً إِنَّ هـٰذا لَـشَيءٌ عُجابٌ ﴾: بليغ في العجب . فإنَّه خلاف ما أطبق عليه أباؤنا .

﴿ وَأَنْطَـلَقَ المَـلَأُ مِنْهُمْ أَنِ أَمْشُوا ﴾: قائلين بعضهم لبعض: "امشوا" ﴿ وَأَصْبِرُوا عَلَىٰ آلِهَتِكُمْ ﴾: على عبادتها ، فلا ينفعكم مكالمته ﴿ إِنَّ هَـذا لَشَيءُ يُرادُ ﴾ قـيل: أي: إنّ هـذا لشيء من ريب الزمان ، يراد بنا فلا مردَله <sup>1</sup> . وقيل: إنّ هذا الّذي يدّعيه من الرّياسة والتّرفّع على العرب ، لشيء يريده كلُ أحد<sup>ه</sup> .

﴿ما سَمِعْنا بِــهـُـذَا﴾: بالَذي يقوله ﴿فِي المِلَّةِ الآخِرَةِ﴾: في الملّة الّتي أدركنا عليها آباءنا ﴿إِنْ هـٰـذا إِلّا أَخْتِلاقٌ ﴾:كِذَبُ اختلقه .

> ١ ـ الكافي ٣: ٤٨٥ ، قطعة من حديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّه اللَّه . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٦٥ ، عن أبي عبد اللَّه الجَّ ٣ ـ في «ألف»: «جبر هم» . ٤ و ٥ ـ البيضاوي ٥: ١٥ .

«قالت قريش لأبي طالب: إنّ ابن أخيك قد آذانا وآذى آلهتنا ، فادعه ومُرَّه ، فليَكُفَّ عن آلهتنا ونَكُفُّ عن إلهه ، فخبَر د أبو طالب به ، فقال: أوَهل لهم في كلمةٍ خيرً لهم من هذا ً ، يسودون بها العرب ، ويطأون أعناقهم ، فقال أبو جهل: نعم . قال: تقولون: لا إله إلاّ الله ، فوضعوا أصابعهم في آذانهم ، وخرجوا هرّاباً وهم يقولون: «ما سَمِعْنا بهذا ً الآية» . كذا ورد ٣.

﴿ أَأَنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْـرُ مِـنْ بَيْنِنا بَـلْ هُمْ فِي شَـكَّ مِـنْ ذِكْرِي بَــلْ لَــمّا يَـذُوقُوا عَذابِ»: بل لم يذوقوا عذابي بعد ، فإذا ذاقوه زال شكَهم ، يعني: أنتهم لا يصدّقون به حتّى يمسّهم العذاب فيلجئهم إلى تصديقه .

أمْ عِنْدَهُمْ خَزَائِسُ رَحْمَةٍ رَبِّكَ العَـزِيزِ الوَهَابِ »: بل أعندهم خزائن رحمته حتّى يسيبوا بها من شاؤوا ، فيتخيّروا للنّبوّة بعض صناديدهم؟ يعني: أنّ النّبوّة عطيّة من اللّه ، يصيبوا بها على من يشاء من عباده ، لا مانع له ؛ فإنّه العزيز الذي لا يغلب<sup>4</sup> ، الوهّاب الذي له أن يهب كلّ ما يشاء لمن يشاء .

أُمْ لَهُمْ مُسْلُكُ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما ﴾: أم لهم مدخل في هذا العالم ، الذي هو جزء يسير من خزائنه . ﴿ فَلْيَرْ تَقُوا فِـي الأَسْبابِ ﴾ ويدبّروا أمر العالم ، فينزلوا الوحي إلى من يستصوبون .

< جُنْدٌ ما هُـنالِكَ مَهْزُومٌ مِـنَ الأَحْزَابِ ﴾ أي: هم جند مّا من الكفّار المتحزّبين على الرّسل : مكسور عمّا قريب ، فمن أين لهم التّدابير الإلهيّة ، والتّصرّف في الأُمور الرّبّانيّة؟!

١-في «ألف»: «ليكف».
٢ – الهمزة للاستفهام ، والواو للعطف على مقدّر ، و«نهم» متعلّق بمحذوف ، و«خير» خبر مبتدأ ، والتقدير: أقسالوا هذا وهل لهم رغبة في كلمة هي خير لهم من هذا الذي طلبوه . شرح أصول الكافي والرّوضة (للمولى صالح المازندراني) ١١: ٢٠٢.
٣ – الكافي ٢: ٢٤٩ ، الحديث: ٥ ، عن أبي جعفر عنّية .

الجزء الثالث والعشرون / ص 🗆 1.

أو فلا تكترث لما يقولون ، و«هنالك» إشارة إلى حيث وضعوا فيه أنفسهم من الابتدار لهذا القول .

إِنَ نَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَـوْمُ نُـوحٍ وَعادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو الأَوْتادِ ) . سئل: لأيّ شي، سمّي ذا
 الأوتاد؟ فقال: «لأنّه كان إذا عذّبٌ رجلاً بسطه على الأرض على وجهه ، ومدّ يديه ورجليه
 فأوتدها بأربعة أوتاد في الأرض ، وربّما بسطه على خشب منبسط فوتد رجليه ويـديه
 بأربعة أوتاد ، ثمّ تركه على حاله حتّى يموت . فسماه اللّه عزّ وجلّ ذا الأوتاد» .

والقمّي: الأوتاد: الّتي أراد أن يصعد بها إلى السّماء ٢.

﴿وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحابُ لُــَـَـيْـكَةِ﴾: وأصحاب الغيضة ، وهـم قـوم شـعيب ﴿ أُولَـٰئِكَ الأَحْزابُ ﴾ يعني: المتحزّبين على الرّسل ، الّذين جعل الجند المهزوم منهم . ﴿ إِنْ كُـلُّ إِلّا كَـذَّبَ الرُّسُلَ فَـحَقَّ عِقابِ ﴾ .

﴿ وَمَا يَنْظُرُ هَنُوُلاءٍ ﴾: وما ينتظر قومك ﴿ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ هي النّفخة ﴿ مَا لَهَا مِـنْ فَواقٍ ﴾ قيل: أي: من توقّف مقدار فواق ، وهو ما بين الحَلْبَتَيْن ، أو رجوع وتر داد ، فإنّه فيه يرجع اللّبن إلى الضّرع" . والقتي: أي: لا يفيقون عن العذاب<sup>2</sup> .

﴿ وَقَالُوا رَبَّنَا عَـجِّلْ لَنَا قِطُّنَا ﴾: قسطنا من العذاب الّذي توعّدنا به . قال: «نصيبهم من العذاب» م . ﴿ قَبْلَ يَـوْم الحِسابِ ﴾ استعجلوا ذلك استهزاء .

﴿ إِصْبِرْ عَلَىٰ ما يَقُولُونَ وَأَذَكُرْ عَبْدُنا داوُودَ ذَا الأَيْدِ» . قال: «اليد في كلام العرب القوّة والنّعمة . ثمّ تلاهذه الآية» . ﴿ إِنَّهُ أَوّابٌ ﴾ قيل: أي: رجّاع إلى مرضاة الله . لقوّته في

> ١ ـ علل الشَّرائع ١: ٧٠ . الباب: ٦٠ . الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّه اللَّهِ ٢ ـ القمّي ٢: ٤٢٠ . ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٦ . ٤ ـ القمّي ٢: ٢٢٩ . ٥ ـ معاني الأخبار: ٢٢٥ ، الحديث: ١ . عن أمير المؤمنين عَلَّة . ٢ ـ التَوحيد: ١٥٣ . الباب: ١٣ . الحديث: ١ ، عن أبي جعفر غَلَّة .

الدّين` . والقمّي: أي: دعّاء` . قيل: إنّه يصوم يوماً ويفطر يوماً ، ويقوم نصف اللّيل" . ﴿ إِنّا سَخَّرْنا الجِبالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالعَشِـيِّ وَالإِشْراقِ ﴾: حين تشرق الشّـمس ، أي: تضيء ويصفو شعاعها .

﴿ وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُـلٌّ لَـهُ أَوَّابٌ ﴾:كلّ من الجبال والطّير لأجل تسبيحه رجّاع إلى التّسبيح . وقد مرّ بيانه في سورتي الأنبياء وسباً<sup>ع</sup> .

﴿ وَشَـدَدْنَا مُلْكَةُ ﴾: قَوْينَاه بِالهيبة والنَّصرة وكثرة الجنود ﴿ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَفَـصْلَ الخِطاب ﴾ .

> قال: «هو قوله: البيّنة على المدّعي واليمين على المدّعي عليه»<sup>6</sup> . وفي رواية: «هو معرفة اللّغات»<sup>7</sup> .

وَهَلْ أَتَاكَ نَبَأُ الخَصْمِ > فيه تعجيب وتشويق إلى استماعه ، ﴿إِذْ تَسَوَّرُوا العِحْرابَ >: إذ تصعدوا سور الغرفة .

إذ دَخَلُوا عَلىٰ داوُودَ فَفَزِعَ مِنْهُمْ ﴾ لأنهم نزلوا عليه من فوق في يـوم الاحـتجاب والحَرَس على الباب ﴿قالُوا لا تَخَفَ خَصْمانِ بَعْىٰ بَعْضُنا عَلىٰ بَعْضٍ فَاحْكُمْ بَيْنَنا بِالحَـقِّ وَلا تُـشْطِطْ ﴾: ولا تَجُرْ في الحكومة ﴿وَأَهْدِنا إِلَىٰ سَواءِ الصَّراطِ ﴾: إلى وسـطه ، وهـو العدل .

﴿ إِنَّ هَـٰذا أَخِي لَهُ تِسْعُ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِسي نَعْجَةً واحِدَةً ﴾ . النّعجة هي الأُنثى من الضّأن ، وقد يكنّى بها عن المرأة . ﴿فَقَالَ أَكْفِلْنِسِها ﴾: ملكنيها ﴿ وَعَزَّنِسي فِسي الخِطَابِ ﴾:

> ١ ـ الكشّاف ٢: ٣٦٣ ؛ البيضاوي ٥: ١٦ . ٢ ـ القتي ٢: ٢٢٩ . ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٦ . ٤ ـ الأنبياء (٢١): ٧٩ ؛ السبأ (٣٤): ١٠ . ٥ ـ جوامع الجامع: ٤٠٤ ، عن أمير المؤمنين مثّلة . ٦ ـ عيون أخبار الرضاعليَّة ٢: ٢٢٨ ، الباب: ٥٣ ، الحديث: ٣ .

وغلبني في مخاطبته إيّاي .

﴿قَالَ لَـقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوْالِ نَعْجَتِكَ إِلَى نِعَاجِهِ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ الخُلَطَاءِ ﴾: الشَركاء الذين خلطوا أموالهم ﴿ لَيَبْغِي ﴾: ليتعدّي ﴿ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ إِلّا الَّذِينَ أَمَــنُوا وَعَـمِلُوا الصّالِحاتِ وَقَلِيلٌ ما هُمْ ﴾ «ما» مزيدة للإبهام والتعجّب من قلّتهم ﴿ وَظَـنَّ داوُودُ ﴾ قال: «أي: عَلِمَ» . ﴿ أَنَّما فَتَـنّاهُ ﴾: امتحنّاه بتلك الحكومة ، هل ينبّه بها ﴿ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَــرَّ راكِعاً ﴾: ساجداً ﴿ وَأَنَابَ ﴾ قال: «أي: تاب» <sup>7</sup> .

﴿فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ»: ما استغفر عنه ﴿وَ إِنَّ لَهُ عِـنْدَنَا لَـزُلْفَىٰ﴾: لقـربة بـعد المـغفرة ﴿وَحُسْنَ مَنابٍ﴾: مرجع في الجنّة .

﴿ يا داوُودُ إِنَّا جَعَلْناكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالحَقِّ وَلا تَستَّبِعِ الهَوىٰ فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذابُ شَدِيدُ بِما نَسُوا يَوْمَ الحِسابِ ﴾ .

روت العامّة" في خطيئة داود ما لا يـجوز روايـته ولا نسـبته إلى أدنــى رجــل مـن المسلمين ، فكيف بالأنبياء للهَيْظِ؟! وورد تكذيبه عن الأنمّة <sup>ع</sup> . أشدّ تكذيب .

و ورد: «إنّ داود طلِّلا إنّما ظنّ أن ما خلق الله عزّ وجلّ خلقاً هو أعلم منه ، فبعث اللّه عزّ وجلّ إليه المَلَكَيْن فتسوّرا المحراب ، فقالا له: "خصمان بغى بعضنا على بعض" الآية ، فعجل داود طلِّلا على المدّعى عليه فقال: "لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه" ، ولم يسأل المدّعي البيّنة على ذلك ، ولم يقبل على المدّعى عليه فيقول له: ما تقول؟ فكان هذا خطيئة رَسْم حُكْمٍ ، لا ما ذهبتم إليه \_ يعني: ما روته العامّة \_قال: ألا تسمع اللّه عزّ وجلّ يقول: "يا

١ و ٢ \_القمّي ٢: ٢٣٤ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٣ \_جامع البيان (للّطبري) ٢٣: ٩٣ ؛ الكشّاف ٣: ٣٦٥ . ٤ \_عيون أخبار الرّضاعةي ١١ ٤٢ ، الباب: ١٤ ، الحديث: ١ ؛ الأمـالي (للّـصدوق): ٩٢ ، للمـجلس: ٢٢ ، ذيـل الحديث: ٣ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ ؛ التّبيان ٨: ٥٥٥ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . داود إنَّا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين النَّاس بالحقُّ إلى آخر الآية» .

﴿وَمَا خَلَقُنا السَّماءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما بِاطِلاً﴾ لا حكمة فيه ﴿ ذَٰلِكَ ظَـنُّ الَّـذِينَ -كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِـنَ النَّارِ ﴾ .

﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ ﴾ .

قال: «لا ينبغي لأهل الحقّ أن ينزلوا أنفسهم منزلة أهل الباطل ، لأنّ الله لم يجعل أهل الحقّ عنده بمنزلة أهل الباطل ، ألم يعرفوا وجه قول الله تعالى في كتابه: "أم نجعل الّذين آمنوا" الآية»٢ .

أَمْ نَجْعَلُ المُتَّقِينَ كَالفُجّارِ ﴾ تكرير للإنكار الأوّل باعتبار وصفين آخرين يمنعان التّسوية بين المؤمنين والكافرين ، أو أراد بهما المتّقين من المؤمنين والمجرمين منهم .

إِنَّ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبارَكُ >: نفَّاع ﴿ لِيَدَّبَتُرُوا آيَاتِهِ وَلِيتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْباب > .

﴿وَوَهَبْنَا لِدَاوُودَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ﴾: كـثير الرجـوع إلى اللّــه. بــالنّوبة والذّكر .

إذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالعَشِيَّ»: بعد الظَهر ﴿الصافِناتُ الجِيادُ» الصّافن: الخيل الّـذي يقوم على طرف سُنْبُكِ " يد أو رجل ، وهو من الصّفات المحمودة في الخيل . والجياد: جمع جواد أو جود ، وهو الذي يسرع في جريه ، وقيل: الذي يجود بالرّكض ، وقيل: جمع جيّد<sup>ع</sup> .

١ – عيون أخبار الرّضاعيَّةِ ١: ١٩٤ . البـاب: ١٤ . الحـديث: ١ ؛ الأمـاني (للّـصدوق): ٨٨ ، الحـديث: ٨ ، عـن أبي عبد اللّمَعَيَّةِ . ٢ ـ الكافي ٨: ١٢ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّهَ عَنَّة . ٣ ـ السُّنْبُك كَقُنْفذ: طرف مقدم الحافر ، وهو معرّب ، والجمع: سنابك . مجمع البحرين ٥: ٢٧ (سبك) . ٤ ـ التَّبيان ٨ : ٢٠٥ ؛ البيضاوي ٥: ١٨ . ٥ ـ البيضاوي ٥: ١٩ . لحبّ الخير <sup>(</sup> , والخير : المال الكثير ، ويعني به هنا الخيل . النباب تسبيل مالمان .....

و ورد: «الخیل معقود بنواصیها <sup>۲</sup> الخیر»<sup>۳</sup> .

خَتَىٰ تَوارَتْ بِالْحِجابِ ﴾ أي: غربت الشّمس ، شبّه غيروبها بيتواري المخبأة بحجابها ، وإضمارها من غير ذكر لدلالة العشيّ عليها .

﴿ رُدُّوها عَلَيَّ فَطَفِقَ مَسْحاً ﴾: فأخذ يمسح مسحاً ﴿ بِالشُّوقِ وَالأَعْناقِ ﴾ .

ورد: «إنّ سليمان بن داود بنينية عرض عليه ذات يوم بالعشيّ الخيل ، فاشتغل بالنّظر إليها حتّى توارت الشّمس بالحجاب ، فقال للملائكة: ردّوا الشّـمس عـليّ حـتّى أُصلّي صلاتي في وقتها : فردّوها ، فقام فمسح ساقيه وعنقه ، وأمر أصحابه الّذين فاتَتْهم الصّلاة معه بعثل ذلك ، وكان ذلك وضوءهم للصّلاة ثمّ قام فصلّى ، فلمّا فرغ غابت الشّمس وطلعت النّجوم ، وذلك قول الله عزّ وجلّ: "ووهبنا لداود سليمان" إلى قوله: "والأعناق"»<sup>٤</sup> .

وفي رواية: «اشتغل بعرض الخيل لأنَّه أراد جهاد العدوَّ» ° .

والعامّة رووها على نحو لا يليق بالأنبياء? ، وورد تكذيبه عن أنمّتنا للتَّلْإِ ٧ .

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمانَ وَأَلْقَيْنَا عَـلَىٰ كُـرْسِـيَّهِ جَسَـداً ثُــمَّ أَنـابَ﴾ . ورد: «إنّ الجـنّ والشّياطين لما ولد لسليمان ابنُ قال بعضهم لبعض: إن عاش له ولد لنلقيَنَ منه ما لقينا من أبيه من البلاء ، فأشفق ظَنْجُلاٍ منهم عليه ، فاسترضعه في المزن ؛ وهو السّحاب ، فلم يشعر إلّا

١٠٧٠ 🗆 الأصفيٰ / ج ٢

وقد وضع على كرسيّه ميّتاً ، تنبيهاً على أنّ الحذر لا ينفع من القدر ، وإنّما عو تب على خوفه من الشّياطين» <sup>(</sup> .

قالَ رَبِّ أَغْفِرْ لِـي وَهَبْ لِـي مُلْـكاً لا يَنْـبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي ﴾: لا يتسهّل له ولا يكون ، ليكون معجزة لي مناسبة لحالي ، أو لا ينبغي لأحد أن يسلبه منّي ، أو لا يصح لأحد من بعدي لعظمته ، كذا قيل <sup>7</sup> .

وقال: «المُلك مُلكان: مُلكُ مأخوذُ بالغلبة والجور وإجبار النّاس ، ومُلك مأخوذ من قِبل اللّه فقال سليمان: هب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي أن يقول: إنّه مأخوذ بالغلبة والجور وإجبار النّاس فسخّر اللّه له ما سخّر ، فعلم النّاس في وقته وبعده: أنّ مُلْكَه لا يشبه مُلْكَ المُلوكِ الجبّارين من النّاس"» . كذا ورد<sup>ع</sup> . ﴿ إِنَّكَ أَنْتَ الوَهَابُ ﴾ .

- ﴿ فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخاءً ﴾: لينة لا تزعزع ﴿ حَيْثُ أُصابَ ﴾: أراد .
  - ﴿ وَالشَّياطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَـوَّاصٍ ﴾ .

﴿ وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴾: قرن بعضهم مع بعض في السّلاسل ليكفّوا عن الشّرّ ﴿ هـٰذا عَطَاؤُنا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ ﴾: فاعط من شنت وامنع من شنت ﴿ بِغَيْرِ حِسابٍ ﴾: غير محاسب على منّه وإمساكه ؛ لتفويض التّصرّف فيه إليك .

﴿ وَ إِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسْنَ مَنَابٍ ﴾ .

﴿ وَأَذَكُرْ عَبْدَنا أَيُّوبَ إِذْ نادى رَبَّهُ أَنِّي مَشَنِيَ الشَّيْطانُ بِنُصْبٍ ﴾: بتعب ﴿ وَعَذابٍ ﴾: وألم .

ورد: «إنَّما كانت بليَّة أيَّوب الَّتي ابتلي بها في الدَّنيا ، لنعمة أنعم اللَّه بها عليه ؛ فأدَّى

١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٧٦ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٩ . ٣ ـ في المصدر: «المختارين من قِبَل النّاس والمالكين بالغلبة والجور» . ٤ ـ علل الشّرائع ١: ٧١ ، الباب: ٦٢ ، الحديث: ١ ، عن موسى بن جعفر ﷺ .

الآية: ٤٢\_٢3

شكرها . وكان إبليس في ذلك الزّمان لا يحجب دون العرش ، فلمّا صعد عمل أيّوب بأداء شكر النّعمة ، حسده إبليس فقال: يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤدّ شكر هذه النّعمة إلّا بما أعطيته من الدّنيا ، فلو حِلْتَ بينه وبين دنياه ما أدّى إليك شكر نعمة ، فسَلَّطُني على دنياه حتّى تعلم أنته لا يؤدّي شكر نعمة ، فقال: قد سلّطتك على دنياه . فلم يدع له دنياً ولا ولداً إلّا أهلك كـلّ ذلك ، وهو يحمد الله عزّوجلّ ، ثمّ رجع إليه فقال: يا ربّ إنّ أيّوب يعلم أنتك سَتَرُدُّ إليه دنياه التي أخذتها منه ، فسلّطني على بدنه حتّى تعلم أنته لا يؤدّي شكر نعمة . فالله فتك سَتَرُدُّ إليه دنياه التي أخذتها منه ، فسلّطني على بدنه حتّى تعلم أنته لا يؤدّي شكر نعمة . قال: قد سلّطتك على بدنه ما عدا عينيه وقلبه ولسانه وسمعه ، قال: فانقض مبادراً خشية أن تدركه رحمة الله عزّوجلّ فتحول بينه وبينه ، فنفخ في منخريه من نار السّموم فصار جسده نقطاً نقطاً» .

و ورد: «إنَّ اللَّه ابتلى أيَّوبَ بلا ذنب ، فَصَبَر حتَّى عُيِّرَ ، إنَّ الأنبياء لا يصبرون عـلى التّعيير»<sup>7</sup> .

وقال: «إنَّ اللَّه يَبْتَلي المؤمن بكلَّ بليَّة ، ويُميته بكلَّ ميتة ، ولا يبتليه بذهاب عقله ، أما ترى أيَّوب كيف سلَّط إبليس على ماله وعلى أهله ، وعلى كُل شيء منه ، ولم يسلِّط " على عقله ، ترك له يوحّد الله عزّ وجلٌ»<sup>3</sup> .

(ارْكُضْ بِرِجْلِكَ»: اضرب بها الأرض ؛ حكاية لما أُجيب به . ﴿ هُذَا مُغْتَسَلُ بارِدُ وَشَرَابٌ ﴾ أي: فنبعت عين ، فقيل: هذا مُغتسَلُ ، أي: تغتسل به ، وتشرب منه فيبرأ باطنك وظاهرك .

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ ﴾ . قال: «أحيا له من ولده الَّذين كانوا ماتوا قبل ذلك

١ ـ علل الشَّرائع ١: ٧٥ . الباب: ٦٥ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّه لِنَّلَا ، مع تفاوت يسير . ٢ ـ المصدر ، ٧٦ ، الباب: ٦٥ ، الحديث: ٤ ، عن أبي عبد اللَّه لَنَّلَا . ٣ ـ في «ب»: «ولم يسلَّطه» . ٤ ـ الكافي ٢: ٢٥٦ ، الحديث: ٢٢ ، عن أبي عبد اللَّه لَنَّلَا ، وفيه: «ترك له ليوحّد اللَّه به» . بآجالهم ، مثل الّذين هلكوا يومئذ» ` . ﴿ رَحْمَةً مِنّا وَذِكْرِي لِأُولِي الأَلْبابِ ﴾ لينتظروا الفرج بالَصَبر واللّجأ إلى الله فيما يحيق بهم .

﴿وَأَذَكُرْ عِـبادَنا إِبْراهِـيمَ وَ إِسْحـٰقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الأَيْدِي وَالأَبْصارِ ﴾ قال: «أُولوا القوّة في العبادة والصبر <sup>0</sup> فيها»<sup>7</sup> .

إِنَّا أَخْلَصْناهُمْ بِخالِصَةٍ >: جعلناهم خالصين لنا بخصلة لا شوب فيها ﴿ ذِكْرَى الدَّارِ > هي تذكّرهم للآخرة دائماً ، فإنّ خلوصهم في الطَّاعة بسببها ، وذلك لأنّه كان مطمح الدّار > هي تذكّرهم للآخرة دائماً ، فإنّ خلوصهم في الطَّاعة بسببها ، وذلك لأنّه كان مطمح نظرهم فيما يأتون ويذرون جوار الله والفوز بلقائه . وإطلاق الدّار للإشعار بأنّها الدّار حقيقة ، والدّنيا معبر .

﴿ وَ إِنَّسْهُمْ عِنْدَنا لَمِنَ المُصطَفَيْنَ الأَخْيَارِ ﴾ .

وَأَذْكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْيَسَعَ ﴾ . قيل: هو ابن اخطوب ، استخلفه إلياس على بني

١ ـ الكافي ٨: ٢٥٢ ، الحديث: ٣٥٤ ، عن أبي عبد الله من ٢ ٢ ـ الكافي ٧: ٢٤٣ ، الحديث: ١ ؛ و ٢٤٤ ، الحديث: ٤ ؛ من لا يحضره الفقيه ٤: ١٩ ، الحديث: ٤١ ، عن أبي عبد الله لي ؛ والحديث: ٤٢ ، عن أبي جعفر عن . ٣ ـ العَدُق: كلَّ غصن له شُعَب . لسان العرب ٩: ١١٠ (عذق) . ٤ ـ القمي ٢: ٢٤١ ، عن أبي عبد الله عن . ٥ ـ في «ب» و«ج»: «البصر» . إسرائيل، ثمّ استنبأ · . ﴿ وَذَا الْكِفْلِ ﴾ هو يوشع بن نون ، كما مرّ في سورة الأنبياء · . • \*

﴿ وَكُلُّ مِنَ الأُخْيَارِ ﴾ . ﴿ هـٰذَا ذِكْرُ وَ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ لَحُسْنَ مَنَابٍ ﴾ . ﴿ جَـنَّاتِ عَـدُنٍ مُفَتَّحَةً لَهُمُ الأَبُوابُ ﴾ .

﴿ مُتَّكِئِينَ فِيها يَدْعُونَ فِيها بِفاكِمَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرابٍ ﴾ في الاقتصار على الفاكهة إشعار بأنَّ مطاعمهم لمحض التَّلدَّذ . فإنَّ التَغدَّي للتَحلَّل . ولا تحلَّل ثمّة .

﴿ وَعِنْدَهُمْ قَاصِراتُ الطَّرْفِ ﴾: لا ينظرن إلى غير أزواجهنَ ﴿ أَتُرابُ ﴾: لِدات "بعضهنّ لبعض ، لا عجوز فيهنُ ولا صبيّة .

- الأوعدون ليوم الحساب : الأجله .
   إِنَّ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيوَمِ الحِسابِ : الْقُطَاع .
   إِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ : انقطاع .
   الأمر هذا ﴿ وَ إِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَنَابٍ > .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
   .
  - ﴿جَهَنَّهُمَ يَصْلُونَهَا فَبِئْسَ المِهادُ﴾.
- < هـٰذا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمُ وَغَسّاقٌ ﴾ هو ما يَغْسَقُ ، أي: يسيل من صديد<sup>؟</sup> أهل النّار .

﴿ وَأَخَرُ مِنْ شَكْلِهِ ﴾: من مثل المذوق أو الذائق ﴿ أَزُواجُ ﴾: أصناف القسمي: هـم بنوالعبّاس<sup>6</sup>.

﴿ هـٰذا فَـوْجُ مُـقَتَحِمٌ مَعَكُمْ﴾ حكاية ما يقال لرؤساء الطّاغين إذا دخلوا النّار ، ودخل معهم فوج تبعهم في الضّلال . والاقتحام: ركوب الشّدّة والدّخول فيها .

> ١ - البيضاوي ٥: ٢١ . ٢ - ذيل الآية: ٨٥ . ٣ - جمعٌ واحده اللَّذة: التِّرْب وهو الَّذي وُلِد معك وتُربَّى ، أصله: وِلد . أقرب العوارد ٣: ١٤٨٤ (ولد) . ٤ - الصَّديد: الدَّم المختلط بالقيح في الجُرْح . ترتيب كتاب العين: ٤٤٢ (صدد) . ٥ - القمّي ٢: ٢٤٢ .

ورد: «إن النّار تضيق على أهلها كضيق الزُّجّ بالرُّمح» .

لا مَرْحَباً بِهِمْ ﴾ . دعاء من المتبوعين على التّابعين . القمّي: فيقول بنو أميّة: لا مرحباً بهم " . ﴿ إِنَّهُمْ صالُوا النّارِ ﴾ .

﴿قَالُوا﴾ أي: الأتباع للرّؤساء ﴿بَـلْ أَنْتُمْ لا مَرْحَباً بِكُمْ﴾: بل أنتم أحقّ بما قــلتم . لضلالكم وإضلالكم ﴿ أَنْتُمْ قَــدَّمْتُمُوهُ لَنا فَبِنْسَ القَرارُ ﴾ .

قَالُوا ﴾ القمي: أي: بنو أُميّة ٤ . ﴿رَبَّنَا مَنْ قَـدَّمَ لَـنا هـُـذا ﴾ القـمي: يـعنون الأوّل والثّاني • . ﴿ قَزِدْهُ عَذاباً ضِعْفاً فِي النّارِ ﴾ وذلك أن تزيد على عذابه مثله .

﴿ وَقَالُوا مَا لَنَا لا نَرِي رِجَالاً كُنَّا نَعُمَدُّهُمْ مِنَ الأَشْرَارِ ﴾ أي: في الدَّنيا .

﴿ أَتَّـخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّاً»: هزواً ﴿ أَمْ زَاغَـتْ عَنْهُـمُ الأَبْصَارُ»: مالت فلا نـراهـم ، أي: ليسوا هاهنا ، أم زاغت عنهم أبصارنا .

قال: «لقد ذكركم الله ، إذ حكى عن عدوّكم في النّار: "وقالوا ما لنا" الآية ، قال: واللّه ما عنى ولا أراد بهذا غيركم ، صرتم عند أهل النّار <sup>7</sup> شرار النّــاس ، وأنــتم واللّــه فــي الجــنّة تحبرون ، وفي النّار تطلبون»<sup>V</sup> .

إِنَّ ذَلِكَ لَحَـقٌ تَخاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ . قال: «يتخاصمون فيكم فيما كانوا يقولون في الدِّنيا»^.

﴿قُلْ إِنَّما أَنَا مُنْذِرٌ وَما مِنْ إِلَىٰهِ إِلَّا اللَّهُ الواحِدُ القَهَارُ ﴾ .

١- زُجُ الرُّمع: الحديدة التي تركَّبُ في أسفل الرّمح . لسان العرب ٦: ١٩ (زجج) .
 ٢ - مجمع البيان ٧ - ٨: ٢٨٣ ، عن رسول اللَّه ﷺ .
 ٣ - القمي ٢: ٢٤٣ .
 ٢ - القمي ٢: ٢٤٣ .
 ٢ - في المصدر: «صرتم عند أهل هذا العالم» .
 ٢ - في المصدر: «صرتم عند أهل هذا العالم» .
 ٧ - الكافي ٨: ٣٦ ، ذيل الحديث: ٢ ، عن أبي عبد اللَّه ﷺ .
 ٨ - المصدر: ١٤٢ ، الحديث . ١٠٤ ، عن أبي عبد اللَّه ﷺ .

﴿ رَبُّ السَّمــٰواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا العَزِيزُ الْغَفَّارُ ﴾ . ﴿قُلْ هُوَ نَـبَأٌ عَظِيمٌ ﴾ . ﴿ أَنْـــتُمْ عَـــنْهُ مُــعْرِضُونَ ﴾ . قــال: «النّـبأ الإمـامة» ` . وفـي روايـة: «هـو واللّـه أمير المؤمنين للَيْلَاِ» ` .

﴿ ماكانَ لِي مِنْ عِلْمٍ بِالمَـلَأُ الأَعْلَىٰ إِذْ يَخْتَصِعُونَ ﴾ .

ورد في حديث المعراج: «قال: يا محمّد! قلت: لبّبك يا ربّ . قال: فيم اختصم الملأ الأعلى؟ قال: قلت: سبحانك لا علم لي إلا ما علّمتني . قال: فوضع يده بين كتفيّ ، فوجدت بَردها بين تديّيَّ ، قال: فلم يسألني عمّا مضى ولا عمّا بقى إلا علمته ، فقال: يا محمّد فيم اختصم الملأ الأعلى؟ قال: قلت: في الكفّارات والدّرجات والحسنات . فقال لي: يا محمّد قد انقطع أكلتك وانقضت نبوّتك ، فمن وصيّك؟ فقلت: يا ربّ قد بلوت خلقك فلم أر أحداً من خلقك أطوع لي من عليّ . فقال: ولي يا محمّد ، فقلت: يا ربّ إنّي قد بلوت خلقك ، فلم أر في خلقك أطوع لي من عليّ . فقال: ولي يا محمّد ، فقلت: يا ربّ إنّي قد بلوت خلقك ، فلم أر في خلقك أطوع لي من عليّ . فقال: ولي يا محمّد ، فقلت: يا ربّ إنّي قد بلوت خلقك ، فلم أر في خلقك أحداً أشدّ حبّاً لي من عليّ بن أبي طالب الله القلي . قال: ولي يا محمّد ؛ فبشّره بأنّه راية الهدى ، وإمام أوليائي ، ونور لمن أطاعني ، والكلمة الّتي ألزمتها المتقين ، من أحبّه فقد أحبّني ، ومن أبغضه فقد أبغضني ، مع ما أنّي أخصّه بما لم أخصّ به أحداً . فقلت: يا ربّ أخي وصاحبي ووزيري ووارثي . فقال: إنّه أمرً قد سبق ؛ إنّه مبتلى ومبتلى به ، مع ما أنّي قد نحلته ونحلته ونحلته أربعة أني من عليّ . فقال: إنّه أمرً قد سبق ؛ إنه مبتلى ومبتلى به ، مع ما أني قد نحلته ونحلته ونحلته أو مينا منه من ما أني أخصّه بما لم أخصّ به أحداً . فقلت: يا ربّ أخي وصاحبي ووزيري ووارثي . فقال: إنّه أمرً قد سبق ؛ إنّه مبتلى ومبتلى به ، مع ما أني قد

وفي رواية قال: «قال لي ربّي: أتدري فيم يختصم الملأ الأعملي؟ فمقلت: لا . قمال:

١ ـ بصائر الدّرجات: ٢٠٧ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله عَنْجَةِ . ٢ ـ المصدر: ٧٧ ، الحديث: ٣ ، عن أبي جعفر عَنْجَة . ٣ ـ القمّي ٢: ٢٤٤ ، عن أبي جعفر عَنْبَة . اختصموا في الكفّارات والدّرجات . فأمّا الكفّارات: فإسباغ الوضوء في الشّبَرات ، ونقل الأقدام إلى الجماعات ، وانتظار الصّلاة بعد الصّـلاة . وأمّـا الدّرجـات: فـإفشاء السّـلام ، وإطعام الطّعام ، والصّلاة باللّيل والنّاس نيام» .

﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَـلائِكَةِ إِنِّي خَالِـقُ بَشَراً مِنْ طِـينٍ ﴾ . ﴿ فَإِذَا سَـوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِـيهِ مِنْ رُوحِـي فَقَعُوا لَهُ ساجِدِينَ ﴾ . ﴿ فَسَجَدَ المَـلائِكَةُ كُـلُّهُمْ أَجْـمَعُونَ ﴾ . ﴿ إِلّا إِبْـلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ وَكانَ مِنَ الكافِرِينَ ﴾ .

قالَ يا إِبْلِـيسُ ما مَـنَعَكَ أَنْ تَشْـجُدَ لِـما خَـلَقْتُ بِـيَدَيَّ ﴾ قـال: «يـعني بـقوّتي وقدرتي»<sup>1</sup> . ﴿ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ العالِـينَ ﴾: تكبّرتَ من غير استحقاق ، أو كنت متن علا واستحقّ التُفوّق؟!

﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ . ﴿قَالَ فَاخْرُجْ مِنِها فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴾ . ﴿وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَىٰ يَسَوْمِ الدَّيسِنِ ﴾ . ﴿قَالَ رَبِّ فَسَأَنْظِرْنِي إِلَىٰ يَسوم يُبْعَنُونَ ﴾ . ﴿قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ المُنْظَرِينَ ﴾ . ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ الوَقْتِ المَعْلُومِ ﴾ . ﴿قَالَ فَلْعِزَتِكَ لَأُغُوِيَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ .

﴿ إِلَّا عِبادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ﴾ . قد مرّ تمام تفسيره وتفسير تمامه في سورة البـقرة والأعراف والحجر<sup>ه</sup> .

﴿قَالَ فَالْحَقُّ﴾ أي: فالحقّ يميني . وعلى النّصب أي: فأحقّ الحقّ . القمّي: أي: إنَّك

١-إسباع الوضوء: المبالغة فيه واتعامه . لسان العرب ٨: ١٤٣٣ سبغ) . ٢ ـ الشَبَرات: جمع سَبْرَة ، وهي الغداة الباردة . لسان العرب ٤: ١٣٤١ سبر) . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ١٨٥ ، عن النَبِيَ يَبَلَجَة . ٤ ـ عيون أخبار الرُضاعيِّلا ١: ١٢٠ ، الباب: ١١ ، الحديث: ١٣ : التُوحيد: ١٥٤ ، الحديث: ٢ ، عن أبسي الحسن الرُضاعيُلا ، وفيهما: «بقدرتي وقوتي» .

٥ - البقرة (٢): ١٣٩ ؛ الأعراف (٧): ٢٩ ؛ الحجر (١٥): ٤٠ - ٤ - ٤

تفعل ذلك ' . ﴿ وَالحَقَّ أَقُولُ ﴾: أقوله . ﴿ لَأَسْلَأَنَّ جَهَنَّهُمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُم ْ أَجْمَعِينَ ﴾ . ﴿ قُلْ ما أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِـنْ أَجْرٍ وَما أَنَا مِنَ المُـتَكَلِّفِينَ ﴾ . قال: «أن أسألكم ما لستم

بأهله»<sup>۲</sup> .

﴿ إِنْ هُـوَ إِلَّا ذِكْرُ ﴾: عظة ﴿ لِلْعَالَمِينَ ﴾ .

﴿ وَلَتَعْلَـمُنَّ نَـبَاأَهُ ﴾ من الوعـد والوعـيد ﴿ بَـعْدَ حِـينٍ ﴾ . قـال: «عـند خـروج القائم الحُجُّ »٢ .

١ - لم نعثر عليه في تفسير القمّي المطبوعة ، ولعلّه سقط من النّسّاخ ؛ لأنّه بعينه موجود في النّسخة المخطوطة من تفسير القمّي ، الموجودة في مكتبة الاعلام الإسلامي ، تحت رقم: ٢٦٨١٨ .
٢ - الكافي ٨: ٣٧٩ ، الحديث: ٥٧٤ ، عن أبي جعفر عنّج .

بسم الله الرّحمن الرّحيم <لا تَنْزِيلُ الكِتابِ مِنَ اللّهِ العَزِيزِ الحَكِيمِ ».</لا تَنْزَنْنا إِلَيْكَ الكِتابَ بِالحَقِّ فَاعْبُدِ اللّه مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ » من الشَرك والرّياء. <لا أَلَا لِلّهِ الدِّينُ الخالِصُ » لانَه المتفرّد بالألوهيّة ، والاطلاع على الضمائر ﴿ وَالَّذِينَ <لا تَتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِياءَ ما نَعْبُدُهُمْ إِلا لِيقَوَّبُونا إِلَى اللّهِ زُلْفَىٰ » بإضمار القول ﴿ إِنَّ اللّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي ما هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ » من أمور الدّين ﴿ إِنَّ اللّهَ لا يَعْدِي مَنْ هُو كَاذِبُ كَقَارٌ ».

﴿ لَوْ أَرادَ اللَّهُ أَنْ يَتَخِذَ ولَداً ﴾ كما زعموا ونسبوا إلب الملائكة والمسبح وعزير ﴿ لَاصْطَفَىٰ ﴾: لاختار ﴿ مِمّا يَخْلُقُ ما يَـشاءُ ﴾ قيل: يعني ماكان اتّخاذ الولد باختيارهم حتى يضيفوا إليه من سَاؤوا ؟ ﴿ سُبْحانَهُ هُوَ اللَّهُ الواحِدُ القَهَارُ ﴾ قال: «ليس له في الأشياء شبيه»؟.

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٨٨ . ٣ ـ التُوحيد: ٨٣ . الباب: ٣ . قطعة من حديث: ٣ . عن أمير المؤمنين ميَّة .

﴿ خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ بِالحَقِّ يُكَوَّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهارِ وَيُكَوِّرُ النَّهارَ عَلَى اللَّيْلِ ﴾: يغشى كلِّ واحد منهما الآخر ، كَأَنَه يُلفُ عليه لَفَ اللباس باللابس ؛ أو يغيبه به كما اللَّيْلِ ﴾: يغشى كلِّ واحد منهما الآخر ، كأنَه يُلفُ عليه لَفَ اللباس باللابس ؛ أو يغيبه به كما يغيب الملفوف باللَفافَة ، أو يجعله كارًا عليه كُروراً متتابعاً تتابع أكوار العِمامَة ، ﴿ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَى أَلا هُو الغَذِيزُ ؛ : الغالب على كلَّ مَعام الآخر ، عَلَيْ عليه تُو عليه تَوْ مي اللباس باللابس ؛ أو يغيبه به كما يغيب الملفوف باللَفافَة ، أو يجعله كارًا عليه كروراً متتابعاً تتابع أكوار العِمامَة ، ﴿ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَى أَلا هُوَ الغَزِيزُ ، : الغالب على كلَ شيء في القَمَرَ كُلُّ مَعيامة ، وَ مَسَمَى أَلا هُوَ الغَزِيزُ اللهُ اللهُ الله عليه على كلَ شيء في المُقادَ ؟

﴿ فَلَقَكُمْ مِنْ نَقْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْها زَوْجَها ﴾ . سبق تفسيره في سورة النساء ! . ﴿ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ الأَنْعامِ قَمانِيَةَ أَزُواجٍ ﴾ أهليمًا ووحسينا ، من السقر والضّان والمعز ، وبخاتي ! وعراباً من الابل ؛ كما مرّ بيانه في سورة الأنعام ! . قال: «إنزاله ذلك خلقه إيّاه» ! . ﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهاتِكُمْ خَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ ﴾ : حيواناً سويًا ، من بعد عظام مكسوة لحماً . من بعد عظام عارية ، من بعد مضغة ، من بعد علقة ، من بعد نطفة . ﴿ فِلْكُمُ لَقُ المَّاتِ تَلاتٍ ﴾ قال: «ظلمة البطن وظلمة الرّحم وظلمة المشيمة» . ﴿ وَذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لَهُ المُلْكُ لا إلنه إلا هُوَ فأَنَى تُصْرَفُونَ ﴾ يعدل بكم عن عبادته إلى الإشراك .

﴿ إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلا يَرْضى لِعِبادِهِ الكُفْرَ ﴾ لاستضرارهم به رحمة عليهم ﴿ وَ إِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ لأنّه سبب فلا حكم . القمي: فهذا كفر النّعم<sup>7</sup> . و ورد: «الكفر هاهنا الخلاف ، والشّكر الولاية والمعرفة»<sup>7</sup> . ﴿ وَلا تَزِرُ وازِرَةً وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّئُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ بِذاتِ الصَّدُورِ ﴾ .

﴿ وَإِذَا مَشَّ الإِنْسَانَ ضُـرٌ دَعَا رَبَّهُ مُتِمِيباً إِلَيْهِ ﴾ لزوال ما ينازع العقل في الدَّلالة على

١\_الليبا، ١٤١: ١. ٢\_الليخاتي جمع الليخُت \_بالطَبَرَ ـ الإيل الخراسانيّة . القاموس المحيط ١٤٨٠ يخت، . ٣\_ذيل الأبة: ١٤٢ ـ ١٤٢. ٤ ـ الاحتجاج ١: ٣٧٢، عن أمير المؤمنين، ثيّة . ٥ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٩١ ، عن أبي جعفر مثيّة . ٢ ـ القشي ٢: ٢٤٦ . ٧ ـ المحاسن: ١٤٩ ، الباب: ١٩ ، الحديث: ٦٥ .

۱۰۸۰ 🗆 الأصفى / ج۲

أَنَّ مبدأ الكلَّ منه سبحانه ﴿ ثُمَّ إِذَا خَـوَّلَهُ ﴾: أعطاه تفضّلاً ، فإنَّ التّخويل مختصّ بالتّفظل . ﴿ نِعْمَةً مِنْهُ ﴾: من الله ﴿ نَسِيَ ما كانَ يَدْعُو إِلَيْهِ ﴾ أي: الضّرّ الذي كان يدعو الله إلى كشفه ﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾: من قبل النّعمة ﴿ وَجَعَلَ لِلَٰهِ أَنْداداً ﴾: شركاء ﴿ لِيُخْطِلَّ عَنْ سَبِيلِهِ قُـلْ تَـمَتَعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ ﴾ .

قال: «نزلت في أبي الفصيل ، إنّه كان رسول الله يَنْفَرَقُوْ عنده ساحراً ، فكان إذا مسّه الضّرّ ، يعني السّقم دعا ربّه منيباً إليه من يعني تائباً إليه من قوله في رسول الله يَنْفَرَقُوْ ما يقول ، "ثمّ إذا خوّله نعمة منه" ، يعني العافية "نسي ماكان يدعو إليه من قبل " ، يعني نسي التّوبة إلى اللّه ممّاكان يقول في رسول الله: إنّه ساحر ؛ ولذلك قال الله عزّ وجلّ: "قل تسمتّع بكفرك قليلاً إنّك من أصحاب النّار ، "يعني إمرتك على النّاس بغير حقّ من الله عزّوجلّ ومن رسوله» .

﴿ أُمَّنَ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَانِماً يَخْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ قال: «يعني صلاة اللّيل»<sup>٢</sup> .

وفي الحديث السّابق: «ثمّ عطف القول من اللّه في عليّ لللَّهِ ، يخبر بحاله وفضله عند اللّه فقال: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ أنّ محمّداً رسول اللّه ﴿ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ أنّ محمّداً رسول الله ، أو أنته " ساحر كذّاب . قال: هذا تأويله» <sup>2</sup>. ﴿ إِنَّــما يَــتَذَكَّـرُ أُولُــوا الأَلْبابِ ﴾ .

قال: «نحن الّذين يعلمون ، وعدوّنا الّذين لا يعلمون ، وشيعتنا أُولوا الألباب» .

١ ـ الكافي ٨: ٢٠٤، الحديث: ٢٤٦، عن أبي عبد الله في . ٢ ـ علل الشَّرائع: ٣٦٤، الباب: ٨٤، ذيل الحديث: ٨، عن أبي جعفر غيلا . ٣ ـ في المصدر: «وأنَّه». ٤ ـ الكافي ٨: ٢٠٤ ـ ٢٠٥، الحديث: ٢٤٦، عن أبي عبد الله نيلا . ٥ ـ الكافي ٨: ٣٥، قطعة من حديث: ٢. عن أبي عبد الله على ؛ بصائر الدَرجات: ٥٤، الباب: ٢٤، الحديث: ١، عن أبي جعفر عليلا . الجزء انثالث والعشرون / الزّمر 🗆 ۱۰۸۱

قال: «هم أُولوا العقول» .

﴿قُلْ يا عِبادِ الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا رَبَّكُمْ﴾ بلزوم طاعته ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هـُـذِهِ الدُّنْيا حَسَنَةً ﴾ . الظرف إمّا متعلّق بـ «أحسنوا» أو بـ «حَسَنَة» ؛ وعلى الأوّل تشمل الحسنةُ حسنةُ الدّارين ، وعلى الثّاني لا ينافي نيلَ حسنةِ الآخرة أيضاً ، وحسنة الدّنيا مثل الصّحّة والعافية .

ورد: «إنَّ المؤمن يعمل لثلاث من التَّواب ، إمَّا لخير فإنَّ اللَّه يثيبه بعمله في دنياه ، ثمَّ تلاهذه الآية . ثمّ قال: فمن أعطاهم اللَّه في الدَنيا لم يحاسبهم به في الآخرة» <sup>ت</sup> .

﴿ وَأَرْضُ اللَّهِ واسِعَةً ﴾ فمن تعسّر عليه التوفّر على الإحسان في وطنه ، فليهاجر إلى حيث تمكّن منه ﴿ إِنَّما يُوَفَّى الصّابِرُونَ ﴾ على مشاق الطّاعة ، من احتمال البلاء ومهاجرة الأوطان لها ﴿ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسابٍ ﴾: أجراً لا يهتدي إليه حساب الحُسّاب .

قال: «إذا نشرت الدّواوين ونصبت الموازين لم ينصب لأهل البلاء ميزان ، ولم ينشر لهم ديوان ، ثمّ تلاهذه الآية»" .

و ورد: «إذا كان يوم القيامة يقوم عنق من النّاس فيأتون باب الجنّة فيضربونه ، فيقال لهم: من أنتم؟ فيقولون: نحن أهل الصّبر . فيقال: على ما صَبَرْتُم؟ فيقولون: كنّا نصبر على طاعة الله ، ونصبر عن معاصي الله . فيقول الله عزّوجلّ: صدقوا أَدْخِلوهم الجنّةَ . وهو قول الله: "إنّما يوفّي الصّابرون أجرهم بغير حساب"»<sup>٤</sup> . فوقُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ الله مُـخْلِصاً لَهُ الدِّينَ ﴾: موحّداً له .

﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ المُسْلِمِينَ ﴾: مقدّمهم في الدّنيا والآخرة .

١ ـ الكافي ١: ٢٠. ذيل الحديث: ١٢. عن موسى بن جعفر، عن حسن بن علي عبيلاً : القمي ٢: ٢٤٦. ٢ ـ الأمالي (للشَيخ الطُوسي) ١: ٢٥؛ الأمالي (للشَيخ المفيد): ٢٦٢. قطعة من حديث: ٣ عن أمير المؤمنين على ٢ ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٩٢ ، عن أبي عبد الله على ، عن رسول الله تَقَلِّق . ٤ ـ الكافي ٢: ٧٥، الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله على . < قُلْ إِنِّي أَخافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي ﴾ بترك الإخلاص ﴿ عَذابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ . ﴿قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُـخْلِصاً لَهُ دِيـنِي ﴾ امتثالاً لأمره تعالى .

﴿فَاعْبُدُوا ما شِئْتُمْ مِنْ دُونِهِ ﴾ تهديدُ وخذلان لهم . ﴿ قُلْ إِنَّ الخاسِرِينَ ﴾ : الكاملين في الخسران ﴿ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ ﴾ قال: «غبنوا» ` . ﴿ يَوْمَ القِيامَةِ أَلَا ذَلِكَ هُوَ الخُسْرانُ المُبينُ ﴾ .

لَهُمْ مِنْ فَوْقِمِهِمْ ظُلُلُ مِنَ النَّارِ ﴾: أطباق منها تظلّهم ﴿ وَمِنْ تَحْتِهِمْ ظُلُلُ ﴾ . قيل: هي ظلل للآخرين ` . ﴿ ذَلِكَ يُحَوَّفُ اللَّهُ بِهِ عِمادَهُ ﴾ ليجتنبوا ما يوقعهم فيه ﴿ يا عِممادِ فَاتَّقُونِ ﴾ ولا تتعرّضوا لما يوجب سخطي .

وَالَّذِينَ أَجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ ﴾: البالغ غاية الطَّغيان ﴿ أَنْ يَعْبُدُوها وَأَنابُوا إِلَى اللَّهِ ﴾: وأقبلوا إليه بشراشرهم عمّا سواه ﴿ لَهُمُ البُشْرِيٰ ﴾ بالتَواب على ألسنة الرّسل وعلى ألسنة الملائكة ، عند حضور الموت . قال: «أنتم هم ؛ ومن أطاع جبّاراً فقد عـبده» " . ﴿ فَـبَشَرْ عِـبادِ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾: يميّزون بين الحقّ والساطل ، ويـؤثرون الأفضل فالأفضل . ورد: «هو الرّجل يسمع الحديث فيحدّث به كما سمعه ؛ لا يزيد فيه ولا ينقص منه» ٤ . ﴿ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ هَداهُـمُ اللَّهُ ﴾ لدينه ﴿ وَأُولَـٰئِكَ هُمْ أُولُوا الأَلْبابِ ﴾ .

﴿ أَفَمَنْ حَـقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ العَذابِ أَفَأَنْتَ تُنْقِدُ مَنْ فِي النّارِ ﴾ بالشعي فـي دعـائه إلى الإيمان ؛ إنكار واستبعاد لإنقاذ من حقّ عليه الكلمة ، لأنّه كالواقع في النّار .

﴿ لَـٰكِنِ الَّذِينَ أَتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقِها غُرَفٌ مَبْنِـيَّةً تَـجْرِي مِـنْ تَحْتِـها

۱ ــ القمّى ۲: ۲٤٨ ، عن أبي جعفر 🐳 . ٢ \_ الكشَّاف ٢: ٣٩٢ ؛ البيضاوي ٥. ٢٥ . ٣-مجمع البيان ٧-٨: ٤٩٣ . عن أبي عبد الله على ا ٤ ـ الكافي ١: ٥١ ، الحديث: ١ . عن أبي عبد اللَّه عَظِّ .

الآية: ٢١\_٢٢

الأَنْهارُ وَعْدَ اللَّهِ لا يُخْلِفُ اللَّهُ المِيعادَ ﴾ .

قال: «تلك غرف بناها الله لأوليائه بالدّرَ والياقوت والزّبرجد، سقوفها الذّهب محبوكة بالفضّة ، لكلّ غرفة منها ألف باب من ذهب ، على كـلّ بـاب مـلك مـوكّل بـه» ا الحديث .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّماءِ ماءً فَسَلَكَهُ يَنابِيعَ فِي الأَرْضِ ﴾: عيوناً وركايا ﴿ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً مُخْتَلِفاً أَلُوانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ ﴾: يثور عن منبته بالجفاف ﴿ فَتَراهُ مُصْفَراً ﴾ من يُبْسه ﴿ ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطاماً ﴾: فتاتاً ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرِىٰ ﴾: لتذكيراً بأنّه لابدً من صانع حكيم دبره وسواه ، وبأنّه مثل الحياة الدنيا فلا يغتروا بها ﴿ لِأُولِى الأَلْبَابِ ﴾ إذ لا يتذكر به غيرهم . ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِبِلْسُلام ﴾ حتى تمكن فيه بيسر ﴿ فَهُوَ عَملىٰ نُورٍ مِنْ

رَبِّهِ ﴾ . خبره محذوف ، دلّ عليه ما بعده .

قال: «إنَّ النَّور إذا وقع في القلب الفسح له وانشرح . قالوا: يا رسول اللَّــه فــهل لذلك علامة يعرف بها؟ قال: التَجافي عن دار الغـرور ، والإنــابة إلى دار الخــلود ، والاســتعداد للموت قبل نزوله»<sup>7</sup> .

﴿ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾: من أجل ذكره ، وهي أشدّ تأبّياً عن قبوله من القاسي عنه بسبب آخر ؛ فـ«من» هنا أبلغ من «عن» . ﴿ أُولَـٰئِكَ فِي ضَـلالٍ مُبِينٍ ﴾ . روي: «إنّ الأولى نزلت في أمير المؤمنين للَّلِ وحمزة ، والتّانية في أبي لهب وولده» " . ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ ﴾ يعني القرآن ﴿كِتاباً مُتَشابِهاً ﴾: يشبه بعضه بـعضاً فـي الإعجاز وتجاوب النّظم وصحة المعنى ، والدّلالة على المنافع العامّة . ﴿ مَثانِيَ ﴾: «يستَّى

> ١\_الكافي ٨: ٩٧ ، قطعة من حديث: ٦٩ : القمّي ٢: ٢٤٦ . عن أبي جعفر ﷺ ، عن رسول الله ﷺ . ٢\_روضة الواعظين ٢: ٤٤٨ . عن رسول اللهﷺ . ٣\_ تفسير ابن جُزَيِّ: ٦٢٤ .

۲۰۸٤ 🗆 الأصفى / ج۲

فيه القول» أي: يتكرّر . كذا ورد في أحد وجوه تسمية فاتحة الكتاب بها . ويجوز أن يكون جمع مثن من الثّناء ، وإنّما وصف الواحد بالجمع لأنّ الكتاب جملة ذات تفاصيل . وإن جعل "مثاني" تمييزاً لـ "متشابهاً" ، يكون المعنى: متشابهة تصاريفه .

قيل: الفائدة في التّكرير والتّئنية: أنّ النّفوس تنفر عن النّصيحة والمواعظ . فما لم يكرّر عليها عوداً بعد بدء لم يرسخ فيها؟ .

لَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخَشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾: تنقبض وتشمئزَ خوفاً ممّا فيه من الوعيد ، وهو مَثَلٌ في شدّة الخوف .

ورد: «إذا اقشعرٌ جلد العبد من خشية الله تتحاتٌ عنه ذنوبه كما يتحاتٌ عن الشّجرة اليابسة ورقها»".

أُثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾: تطمئنَ إليه بالرّحمة وعـموم المـغفرة ﴿ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَما لَهُ مِـنْ هـادٍ ﴾ يـخرجـه مـن الضّلال .

أَفَمَنْ يَتَقِي بِوَجْهِهِ سُوءَ العَذابِ يَوْمَ القِيامَةِ»: يجعل وجهه درعه يقي به نفسه ؛
لأنّ يديه مغلولتان إلى عنقه ، فلا يقدر أن يتقي إلّا بوجهه . وخبره محذوف ، أي: كمن هو
آمن منه . ﴿ وَقِيلِلَ لِلظَّالِمِينَ ﴾ أي: لهم ؛ وضع الظَّاهر موضعه ، تسجيلاً عليهم بالظَّلم ،

لَا يَشْعُرُونَ ﴾: من قَبْلِهِمْ فَأَتَاهُمُ العَذَابُ مِنْ حَيْثُ لا يَشْعُرُونَ ﴾: من الجهة الّتي كانت لا يخطر ببالهم أنَ الشَرّ يأتيهم منها .

﴿ فَأَذَاقَهُمُ اللَّهُ الْخِزْيَ ﴾: الذَّلَّ . كالمسخ والخسف والقتل والشبي والإجــلاء ﴿ فِسِي

١ ـ العيّاشي ١: ٢٢ ، الحديث: ١٧ ، عن أبي عبد الله منِّلا ؛ العيّاشي ٢: ٢٤٩ ، الحديث: ٣٤ ، عن أحدهما للمنتَّلِك ٢ ـ الكشّاف ٣: ٣٩٥ . ٣ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٤٩٥ : زاد المسير ٧: ١٣ . عن رسول الله تَنَبَّقُوْ .

الآية: ٢٧ ـ ٣٢

الحَياةِ الدُّنْيا وَلَعَذابُ الآخِرَةِ ﴾ المعدّ لهم ﴿ أَكْبَرُ ﴾ لشدّته ودوامه ﴿ لَـوْ كَـانُوا يَـعْلَمُونَ ﴾ لاعتبروا به واجتنبوا عنه .

﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنا لِلنَّاسِ فِي هـٰذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾: يتّعظون به .

﴿ قُرْآناً عَرَبِيّاً غَيْرَ ذِي عِوَجٍ ﴾: لا اختلال فيه بوجه مّا ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ .

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً ﴾ للمشرك والموحّد ﴿ رَجُلاً فِيهِ شُرَكاءُ مُتَشاكِسُونَ ﴾: متنازعون مختلفون ﴿ وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ ﴾: خالصاً لواحد ليس لغيره عليه سبيل .

نزلت في أبي بكر وأصحابه وأمير المؤمنين للجَلْخِ وشيعته . «فإنَّ أمير المؤمنين كـان سلماً لرسول اللَّه<sup>يتي</sup>انَ<sup>نَ</sup> وأبا بكر كان يجمع المتفرّقون ولايته ، وهم في ذلك يـلعن بـعضهم بعضاً ، ويبرأُ بعضهم من بعض» . كذا ورد<sup>ر</sup> .

أقول: الوجه في ذلك: أنّ شيعة أمير المؤمنين للجُلَّا كانوا أهل نصّ من اللّه ورسوله ؛ ولا اختلاف فيه ؛ ولذلك ، اعتقدوه مفترض الطّاعة . وأبو بكر لم يكن سلماً للّه ورسوله ؛ لا في أمر الإمارة ولا فيما يبتني عليه من الأحكام ، وكان أصحابه أصحاب آراء ؛ وهي ممّا يجري فيه الاختلاف .

﴿ هُلْ يَسْتَوِيانٍ مَثَلاً ﴾: صفة وحالاً ﴿ أَلْمَحَمْدُ لِلَّهِ ﴾: لا يشاركه في الحمد سواه ، لأنّه المنعم بالذّات ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ فيشركون به غيره لفرط جهلهم .

﴿ إِنَّكَ مَيِّتٌ وَ إِنَّهُمْ مَيِّتُونَ ﴾: فإنَّ الكلُّ بصدد الموت .

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ القِيمامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴾: يخاصم بعضكم بعضاً فيما دار بينكم في الدُنيا .

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جاءَدُ ﴾ القمّي: يعني بما جاء به رسول اللّهﷺ من الحقّ . ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوعً ﴾: مقام ﴿ لِلْكافِرِينَ ﴾ .

> ١ ـ الكافي ٨: ٢٢٤ ، الحديث: ٢٨٣ ، عن أبي جعفر مَنْجَ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٤٩ .

﴿وَالَّذِي جاءَ بِالصَّدُقِ ﴾ قال: «محمّد» ` . ﴿ وَصَدَّقَ بِهِ ﴾ قال: «أمير المؤمنين لَظِّلَاً» ` . ﴿ أُولَـٰئِكَ هُمُ المُتَّقُونَ ﴾ .

﴿ لَهُمْ مَا يَشَاؤُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَٰلِكَ جَزَاءُ المُحْسِنِينَ ﴾ .

< لِـيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسْوَأَ الَّذِي عَمِلُوا ﴾ فضلاً عن غيره ﴿ وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ الَّذِي كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ فَيَعُدُّ لهم محاسن أعمالهم بأحسنها ، في زيادة الأجر وعظمه ؛ لفرط إخلاصهم فيها .

﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ ﴾ . قيل: قـالت قـريش: إنّـا نخاف أن تخبُلك" آلهتنا لعيبك إيّاها <sup>4</sup> . والقتي: يقولون لك: أعِفْنا من عـليّ ، ويـخوّفونك بأنّهم يلحقون بالكفّار <sup>6</sup> . ﴿ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَما لَهُ مِنْ هادٍ ﴾ .

﴿ وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَما لَهُ مِنْ مُضِلٍّ ﴾ إذ لا رادَ لفعله ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِي أَنْتِقام ﴾ .

وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرادَنِيَ اللَّهُ بِضُرَّ هَلْ هُـنَّ كَاشِفاتُ ضُـرَّهِ أَوْ أَرادَنِـي بِـرَحْمَةٍ هَـلْ هُــنَّ مُعْسِكاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ ﴾ في إصابة الخبر ودفع الضَرّ .

روي: «إِنَّهُ تَلَيَّظُهُ سألهم فسكتوا ، فنزل ذلك»<sup>7</sup> . ﴿ عَلَيْهِ يَتَوَكُّلُ المُـتَوَكُّلُونَ ﴾ لعلمهم بأنّ الكلّ منه .

 فَلْ يَا قَوْمِ أَعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ : على حالكم ﴿ إِنِّنِي عامِلُ > على مكانتي فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ > .
 .

> ١ ـ ٢ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨ : ٤٩٨ ، عن أئمة الهدى ـ يَنْتُمَ ؛ القمّي ٢ : ٢٤٩ . ٣ ـ الخُبْل: الفساد ، وقد خَبَلَه وخَبَلَه ، واختَبَلَه: إذا أفسد عقلَه أو عضوه . الصّحاح ٤: ١٦٨٢ (خبل) . ٤ ـ الكشّاف ٣: ٣٩٨ : البيضاوي ٥: ٢٨ . ٥ ـ القمّي ٢: ٢٤٩ .

٦-الكشاف ٢: ٣٩٩ : البيضاوي ٥: ٢٨ .

الجزء الرابع والعشرون / الزّمر 🗆 ۱۰۸۷

﴿ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ ﴾ : من المغلوب في الدّارين ، فإنّ خزي أعدائه دليل غلبته وقد أخراهم الله يوم بدر . ﴿ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾: دائم ، وهو عذاب النّار .

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنا عَلَيْكَ الكِتابَ لِلنَّاسِ ﴾: لمصالحهم في معاشهم ومعادهم ﴿ بِالحَقِّ ﴾ متلبّساً به ﴿ فَمَنِ آهْتَدىٰ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّما يَضِلُّ عَلَيْها وَما أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِسيلٍ ﴾ لتجبرهم على الهدى ، وإنّما عليك البلاغ .

﴿ اللهُ يَتَوَفَّى الأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِسِها وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنامِسها ﴾ أي: يقبضها عسن الأبدان بأن يقطع تعلقها عنها وتصرّفها فيها ظاهراً وباطناً ؛ وذلك عند الموت ، أو ظاهراً لا باطناً ؛ وهو في النّوم . ﴿ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضىٰ عَلَيْها العَوْتَ ﴾: لا يردها إلى البدن ﴿ وَيُرْسِلُ الأُخْرىٰ ﴾ أي: النّائمة إلى بدنها عند اليقظة ﴿ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى ﴾ هو الوقت المضروب لموته ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآياتٍ ﴾ على كمال قدرته وحكمته وشمول رحمته ﴿ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ .

ورد: «ما من أحد ينام إلّا عرجت نفسه إلى السّماء وبقيت روحه في بـدنه ، وصـار بينهما سبب كشعاع الشّمس ، فإن أذن الله في قبض الرّوح أجابت الرّوح النّفس ، وإن أذن اللّه في ردّ الرّوح أجابت النّفس الرّوح ؛ وهو قوله سبحانه: "اللّه يتوفّى الأنفس" الآية ، فما رأت في ملكوت السّماوات فهو ممّا له تأويل ، وما رأت فيما بين السّماء والأرض فهو ممّا يخيّله الشّيطان ولا تأويل له» .

﴿ أَمِ ٱتَخَذُوا ﴾: بل اتُخذ قريش ﴿ مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَعاءَ ﴾ تشفع لهم عند اللّـ ﴿ قُـلْ أَوَ لَوْ كانُوا ﴾: أيشفعون ولو كانوا ﴿ لا يَمْلِكُونَ شَيْناً وَلا يَعْقِلُونَ ﴾ .

﴿ قُلْ لِلَّهِ الشَّفاعَةُ جَمِيعاً»: لا يشفع أحدُ إلا بإذنه ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ ﴾ لا يملك أحد أن يتكلّم في أمره دون إذنه ﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ .

﴿ وَإِذا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ ﴾ دون آلهتهم ﴿ أَشْمَـأَزَّتْ ﴾: انقبضت ونفرت ﴿ قُلُوبُ الَّذِينَ

١ ــمجمع البيان ٧ ــ ٨: ٥٠١ ، عن أبي جعفر عَنْبُ .

۸۰۸۸ تالأصفیٰ /ج۲

لا يُسؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ .

قال: «"إذا ذكر الله وحده" بطاعة من أمَرَ الله بطاعته من آل محمّد "اشمأزّت قــلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة ، وإذا ذكر الذين" لم يأمر الله بطاعتهم "إذا هم يستبشرون"» \ .

قُلِ ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الغَيْبِ وَالشَّمهادَةِ أَنْتَ تَحْكُمُ بَمِيْنَ عِالِمَ الغَيْبِ وَالشَّمهادَةِ أَنْتَ تَحْكُمُ بَمِيْنَ عِبِادِكَ فِيما كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾: فأنت وحدك تحكم بيني وبينهم ، فإنّي تحيّرت في عبادِكَ في عنادهم وشدَة شكيمتهم .

﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ما فِي الأَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَدَوًا بِهِ مِنْ سُوءِ العَذابِ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ . وعيدُ شديد ، وإقناط كلَيَ لهم من الخلاص ﴿ وَبَدا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ ما لَـمْ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ . وعيدُ شديد ، وإقناط كلَيَ لهم من الخلاص ﴿ وَبَدا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ ما لَـمْ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ . وعيدُ شديد ، وإقناط كلَيَ لهم من الخلاص ﴿ وَبَدا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ ما لَـمْ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ . وعيدُ شديد ، وإقناط كلَيَ لهم من الخلاص ﴿ وَبَدا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ ما لَـمْ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ . وعيدُ شديد ، وإقناط كلَيَ لهم من الخلاص ﴿ وَبَدا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ ما لَـمْ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ . وعيدُ شديد ، وإقناط كلَيَ لهم من الخلاص ﴿ وَبَدا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ ما يَـمُ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ . وعيدُ شديد ، وإقناط كلَيَ لهم من الخلاص ﴿ وَبَدا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ ما يَـمُ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ . وعيدُ شديد ، وإقناط كلَيَ لهم من الخلاص ﴿ وَبَدا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ ما يَحْمُ يَوْمَ الْعُلْمَ مِنَ قَرَة يَحْتَسِـبُونَ ﴾ . زيادة مبالغة فيه ، وهو نظير قوله: "فَلا تَعْلَمُ نَفْسُ ما أُخْفِيَ لَهُمْ من قرّة أعين "مَنْ مَ يَعْهُمُ مَنْ قَرَة إِبَعْ فَيْ الوعد .

﴿ وَبَدا لَهُمْ سَيِّـناتُ ما كَسَبُوا وَحاقَ بِهِمْ ما كَانُوا بِهِ يَسْـتَهْزِءُونَ ﴾: وأحــاط بــهم جزاؤه .

﴿ فَإِذَا مَسَنَّ الإِنسانَ ضُرُّ دَعانا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْناهُ نِعْمَةً مِنّا»: أعطيناه إيساها تسفضلاً ﴿ قَالَ إِنَّما أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ ﴾: على علم منّي بوجوه كسبه ، أو بأنتي سأُعطاه لما لي من استحقاقه . كذا قيل <sup>7</sup> . ﴿ بَلْ هِيَ فِتْنَةً ﴾: امتحان له أيشكر أم يكفر ﴿ وَلَنْكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ ذلك .<

<لاقَدْ قالَها الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ يعني هذه الكلمة . قارون قاله ورضي به قومه . ﴿ فَما أَغْنىٰ عَنْهُمْ ماكانُوا يَكْسِبُونَ ﴾. ﴿ فَأَصابَهُمْ سَيِّنَاتُ ما كَسَبُوا وَالَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ بالعتو ﴿مِنْ هِسْؤُلاءٍ ﴾ المشركين

> ١ ــ الكافي ٨: ٣٠٤. الحديث: ٤٧١ . عن أبي عبد اللَّه سَبْنَةَ . ٢ ــ السّجدة (٢٢): ١٧ . ٣ ــ الكشّاف ٣: ٤٠٢ . البيضاوي ٥: ٣٠ .

﴿سَيُصِيبُهُمْ سَيِّنَاتُ ما كَسَبُوا﴾ كما أصاب أُولئك، وقد أصابهم، فـ إنَّهم قـحطوا سـبع سنين، وقتل ببدر صناديدهم. ﴿وَما هُمْ بِمُعْجِزِينَ﴾: فائتين.

﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرَّرْقَ لِمَنْ يَشاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِـي ذَٰلِكَ لَآيـاتٍ لِـقَوْمٍ يُـؤْمِنُونَ﴾ .

﴿قُـلْ يا عِـبادِيَ الَّـذِينَ أَسْـرَفُوا عَلَـىٰ أَنْـفُسِـهِمْ ﴾: أفـرطوا فـي الجـناية عـليها بالإسراف في المعاصي ﴿ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِـيعاً إِنَّـهُ هُـوَ الغَفُورُ الرَّحِـيمُ ﴾ .

قال: «والله ما أراد بهذا غيركم» .

والقمّي: نزلت في شيعة عليّ بن أبي طالب خاصّة <sup>٢</sup> . و ورد: «ما في القرآن آية أوسع منها» <sup>٣</sup> .

﴿ وَأَنِسِبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ العَذابُ ثُمَّ لا تُنْصَرُونَ ﴾ .

﴿ وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ ما أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبَّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِـيَكُمُ العَذابُ بَغْتَةً وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴾ .

﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ ﴾: كراهة أن تقول ﴿ يا حَسْرَتا عَلَىٰ ما فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾: في حقّه وطاعته وقربه .

قال: «جنب الله عليّ ﷺ ، وهو حجّة الله على الخلق يوم القيامة» ٤ . وفي رواية: «في ولاية عليّ» ٩ . ورد: «نحن جنب الله»٦ .

١ ـ الكافي ٨: ٣٥، قطعة من حديث: ٦، عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٥٠. ٤ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٥٠٣ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٤ ـ المناقب ٣: ٢٧٣ ، عن السّجاد والباقر والصادق بيﷺ . ٥ ـ المصدر ، عن أبي الحسن الرّضائيّة . ٦ ـ كمال الدّين ١: ٢٠٦ ، الباب: ٢١ ، الحديث: ٢٠ ، عن أبي جعفر ﷺ ؛ القمّي ٢: ٢٥١ ، عن أبي عبد اللّه ظيّة . وفي أُخرى: «ألا ترى أنتك تقول: فلان إلى جنب فلان ، إذا أردت أن تصف قربه منه» <sup>(</sup> ﴿ وَ إِنْ كُنْتُ لَمِنَ السّاخِرِينَ ﴾: المستهزئين بأهله . يعني فرّطت وأنا ساخر .

﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللَّهَ هَدانِي ﴾ بالإرشاد إلى الحقّ ﴿ لَكُنْتُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ الشّرك والمعاصي .

﴿ أَوْ تَقُولَ حِـينَ تَرَى العَذابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ المُحْسِنِـينَ﴾ فسي العـقيدة والعمل . و«أو» للدلالة على أنته لا يخلو من هذه الأقوال . تحيّراً أو تـعلّلاً بــما لا طــائل تحته .

بَلىٰ قَدْ جاءَتْكَ آياتِي فَكَذَّبْتَ بِها وَٱسْتَكْبَرْتَ وَكُنْتَ مِنَ الكافِرِينَ ﴾ . ردّ من الله
 عليه لما تضمنه قوله "لو أنّ الله هـدانـي" ، مـن مـعنى النّـفي . القـمّي: يـعني بـالآيات
 الائمة ظليمَا " .

﴿ وَيَوْمَ القِـبِامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةً ﴾ .

قال: «من ادّعي أنته إمام وليس بإمام . قيل: وإن كان علويّاً فاطميّاً؟ قمال: وإن كمان علويّاً فاطميّاً»" .

﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُونٌ ﴾: مقام ﴿ لِلْمُتَكَبَّرِينَ ﴾ .

﴿وَيُنَجِّي اللَّهُ الَّذِينَ أَتَّــقَوْا بِـمَفَازَتِهِمْ﴾: بـفلاحهم ﴿لا يَــمَشُّهُمُ الشَّـوءُ وَلا هُــمْ يَحْزَنُونَ﴾.

﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلَّ شَيٍءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيٍءٍ وَكِيلٌ ﴾: يتولّى التّصرّف فيه .

﴿ لَهُ مَقَالِمِدُ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴾: منفاتيحها ، لا يَــمْلِكُ أمـرَها ولا يـتمكَّن مـن التَصرّف فيها غيره ؛ وهو كناية عن قدرته وحفظه لها . ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ أُولَــْئِكَ

> ١ ــالاحتجاج ١: ٣٧٦، عن أمير المؤمنينﷺ . ٢ ــالقتي ٢: ٢٥١ . ٣ ــالمصدر ، عن أبي عبد اللَّهﷺ .

## هُمُ الخاسِرُونَ ﴾ . ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَأْمُـرُونِّي أَعْبُدُ أَيُّها الجاهِلُونَ ﴾ .

روي: «إنَّهم قالوا: استلم بعض آلهتنا نؤمن بإلهك . فنزلت» .

﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الخاسِرينَ ﴾ .

﴿ بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ القتى: هذه مخاطبة للنّبيّ والمعنيّ لأُمّته " .

و ورد: «يعني: إن أشرك في الولاية غيره ، "بل الله فاعبد" يعني بالطّاعة ، "وكن مـن الشّاكرين" بأن عضدتك بأخيك وابن عمّك»" .

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَـقَّ قَدْرِهِ﴾: ما قدروا عظمته في أنفسهم حـقَ تـعظيمه ، حـيث وصفوه بما لا يليق به .

قال: «لمّا شبّهه العادلون بالخلق المبعَّضِ ، المحدود في صفاته ، ذي الأقطار والنّواحي المختلفة في طبقاته ، وكان عزّوجلّ الموجود بنفسه لا بأداته ؛ انتفى أن يكون قَدَروه حقّ قَدْرِه ، فقال تنزيهاً لنفسه عن مشاركة الأنداد ، وارتفاعها عن قياس المقدَّرين له بالحدود من كَفَرَةِ العباد: "وما قدروا اللّه حقّ قدره"»<sup>4</sup> .

وقد مرّ فيه حديث آخر في الأنعام<sup>6</sup> . ﴿ وَالأَرْضُ جَمِـيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ القِـيامَةِ ﴾ قال: «يعني مِلكه لا يملكُها معه أحــد»<sup>7</sup> .

> ١ ـ جوامع الجامع ٤١٤ ؛ الكشاف ٣: ٤٠٧ ؛ البيضاوي ٥: ٣٢ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٥١ . ٣ ـ الكافي ١: ٤٢٧ . الحديث: ٧٦ . عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٤ ـ التّوحيد: ٥٥ ، الباب: ٢ . قطعة من حديث: ١٣ . عن أبي عبد اللّه ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٥ ـ ذيل الآية: ٩١ . ٦ ـ التّوحيد: ١٦١ ، الباب: ١٧ ، الحديث: ٢ . عن أبي عبد اللّه عظّة .

﴿ وَالشَّمـٰواتُ مَطْوِيَّاتُ بِيَجِـينِهِ ﴾ قال: «يعني بقدرته وقوّته» ﴿ .

قيل: هو تنبيه على عظمته وحقارة المخلوقات العظام الّـتي تـتحيّر فـيها الأوهـام . بالإضافة إلى قدرته ، ودلالة على أنّ تخريب العالم أهون شيء عليه آ .

﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُسْشَرِكُونَ ﴾ .

﴿ وَنَفْضِحَ فِي الصُّورِ ﴾ يعني المرّة الأولى ﴿ فَصَعِقَ مَنْ فِـي الشَّـمـُواتِ وَمَـنْ فِـي الأَرْضِ ﴾: خرّوا ميتين ﴿ إِلّا مَنْ شاءَ اللّٰهُ ﴾ .

روي: «هم جبر ٿيل وميکائيل واسرافيل وملك الموت» ۲.

- وفي رواية: «هم الشّهداء متقلّدون أسيافهم حول العرش»<sup>٤</sup> .
- < ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرىٰ فَإِذا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ ﴾: قائمون من قبورهم يقلّبون أبصارهم . •

﴿ وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها ﴾ . قال: «ربّ الأرض إمام الأرض . قيل: فإذا خرج يكون ماذا؟ قال: إذاً يستغني النّاس عن ضوء الشّحس وندور القحر ، ويجتزؤون بمنور الإمام» . ﴿ وَوَضِعَ الكِتابُ ﴾ للحساب ﴿وَجِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَداء ﴾ القمي: الشّهداء: الأمم» . ﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ . يمن الحساب ﴿وَجِيءَ بِالنَّبِيِينَ وَالشُّهَداء ﴾ القمي: الشّهداء: الأمم» . ﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ . إذا من الماد إذا من من من من من أَشْرَعْتُ إلا أَرْضَ اللهُ من ماذا؟ قال: إذا يستغني النّاس عن ضوء الشّحس وندور القحر ، ويجتزؤون بمنور الإمام» . ﴿ وَوَضِيعَ الكِتابُ ﴾ للحساب ﴿وَجِيءَ بِالنَّبِيِينَ وَالشُّهَداء ﴾ القمي: الشّهداء: الأمم» . ﴿ وَقُضِي بَيْنَهُمْ ﴾ . إذا يستغني النّاس عن ضوء الشّحس ون ونور القحر ، ويجتزؤون بمادة الإمام» المعداء في المُعتي المُونَ إلى المُعتي السُّمان المُونَ ﴾ المُعتي السُّمان الماد إذا يستغني النّسيمان الماد إذا يستغني النُبْبِين اللهُ ما إلى المُونَ إلى المام» . ﴿ وَقُضِي بَيْنَهُمْ ﴾ : بين العباد ﴿ وَجِيءَ وَالمُ مُونَ إلى اللهُ ما إلى المُونَ إلى اللهُ إلى المُون إلى المُون إلى المُون إلى المُون إلى المُ الما إلى اللهُ إلى اللهُ إلى المُون ألم المُون إلى المُون المُو مُول المُون المُون إلى المُول إلى المُون إلى المُون إلى المُون إلى المُول المُول إلى المُول إلى المُول إلى المُول إلى المُول إلى المُول إلى المُول المُول إلى المُو

﴿ وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسٍ ماعَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمايَفْعَلُونَ ﴾ .

﴿ وَسِـيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَراً﴾: أفواجاً متفرّقة بعضها في أثر بعض ، عـلى تفاوت أقدامهم في الضّلالة والشّرارة . ﴿ حَتّى إِذا جاؤُوها فُتِحَتْ أَبُوابُها وَقالَ لَهُمْ خَزَنَتُها أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبِّكُمْ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هـٰذا قالُوا بَلَىٰ

> ١ \_ التوحيد: ١٦٢ ، الباب: ١٧ ، ذيل الحديث: ٢ ، عن أبي عبد اللّه طَيْلًا . ٢ \_ البيضاوي ٥: ٣٢ . ٣ \_ مجمع البيان ٧ \_ ٨: ٥٠٨ ؛ جامع البيان (للطبري) ٢٤: ٢٠ ؛ الكشّاف ٣: ١٦١ ؛ البيضاوي ٤: ١٢٢ . ٤ \_ المصدر ، عن رسول اللّه تَتَجَيَّة . ٥ \_ القمّي ٢: ٢٥٣ . عن أبي عبد اللّه عَنَّة .

الجزء الرابع والعشرون/ الزّمر 🗆 ۱۰۹۳

وَلَـٰكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ العَذابِ عَلَى الكافِرِينَ﴾:كلمة الله بـالعذاب . وهـو الحكـم عـليهم بالشّقاوة . وأنتهم من أهل النّار .

قِيلَ أَدْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيها فَبِنْسَ مَثْوَى المُتَكَبِّرِينَ ﴾ . قد مرّ بـيان أبواب جهنّم في سورة الحجر <sup>(</sup> .

﴿وَسِيقَ الَّذِينَ أَتتَقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ ﴾ إسراعاً بهم إلى دار الكرامة راكبين ﴿ زُمَراً ﴾: على تفاوت مراتبهم في الشَرف وعلو الطّبقة ﴿ حَمتَن إِذا جاؤُوها وَ فُتِحَتْ أَبُوابُها ﴾ حذف جواب «إذا» للدّلالة على أنَّ لهم حينئذ من الكرامة والتعظيم ما لا يحيط به الوصف ، وأنَّ أبواب الجنّة تُفْتَحُ لهم قبل مجيئهم منتظرين . ﴿ وَقَالَ لَسَهُمْ خَزَنَتُها سَلامُ عَلَيْكُمْ ﴾: لا يَعْتَريكم بَعْدُ مكروهُ ﴿ طِبْتُمْ ﴾: طهرتم من دنس المعاصي . والقتعي: أي طاب مواليدكم ؛ لأنّه لا يدخل الجنّة إلا طيّب المولد <sup>٢</sup> . ﴿ فَادْخُلُوها خَالِدِينَ ﴾ .

ورد: «أحسنوا الظُنَّ باللَّه . واعلموا أنَّ للجنَّة ثمانية أبواب . عَرْضُ كـلَّ بــابٍ مــنها مسيرة أربعمائة سنة»؟ .

﴿ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقنا وَعْدَهُ ﴾ بالبعث والتَّواب ﴿ وَأَوْرَثَنا الأَرْضَ ﴾ قال: «يعني أرضَ الجنَّة» <sup>4</sup> . ﴿ نَتَبَوَّءُ مِنَ الجَنَّةِ حَيْثُ نَشاءُ فَنِعْمَ أَجْرُ العامِلِـينَ ﴾ الجنّة .

﴿ وَتَرَى المَلائِكَةَ حافَيْنَ ﴾: مُحدِقينَ ﴿ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّـهِمْ ﴾: ذاكرين له بوصفَيْ جلاله وإكرامه تلذذاً به . وفيه إشعار بأنَّ منتهى درجات العلّيّين ، وأعلى لذائذهم هو الاستغراق في صفات الحق سبحانه . ﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالحَقِّ وَقِـيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ أي: على ما قضى بيننا بالحق ؛ والقائلون هم المؤمنون .

> ٢ ـ ذيل الآية: ٤٤ . ٣ ـ القمّي ٢: ٢٥٤ . ٣ ـ الخصال ٢: ٢٠٨ . الحديث: ٧ ، عن أبي جعفر ﷺ ، وفيه: «مسيرة أربعين سنة» . ٤ ـ القمّي ٢: ٢٥٤ . عن أبي جعفر ﷺ .

## **سورة المؤمن '** إمكَيَّة ، إلَّا أيتي ٥٦ و ٥٧ فمدنيَّتان ، وآياتها خمس وثمانون آية إ

المستحقَّ ﴿لا إِلَـٰهَ إِلَّا هُـوَ ﴾ فيجب الإقبال الكلّيَّ على عبادته ﴿ إِلَيْهِ المَصِـيرُ ﴾ فيجازي المطيعَ والعاصي .

﴿ما يُجادِلُ فِي آياتِ اللَّهِ ﴾ بالطَّعن فيها وإدحاض <sup>٤</sup> الحقَّ ﴿ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ .

قال: «لَعِنَ المجادلون في دين الله على نسان سبعين نبيّاً ، ومن جادل في آيات الله فقد كفر ، ثمُ نلاهذه الآية»° .

> ١ ـ في «ب»: «سورة غافر». ٢ ـ ما بين المعقوفتين من «ب». ٢ ـ البقرة ٢١٦: ١. ٤ ـ دَحضَت: بطلت . الصّحاح ٣: ١١٠٧٦دحض. . ٥ ـ كمال الدِين ١: ٢٥٦ . الباب: ٢٤ . الحديث: ١ . عن رسول اللّمَ يَظْنَرُ .

﴿ فَلا يَغُرُرْكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي البِلادِ ﴾ بالتّجارات المربحة . فإنّهم مأخوذون عن قـريب بكفرهم أخْذَ مَنْ قَبْلَهُمْ .

﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾: والدّين تسحزَبوا عسلى الرّسل، وناصبوهم بعد قوم نسوحٍ كعادٍ وشمود . ﴿ وَهَـمَتْ كُـلُّ أُمَّيةٍ ﴾ من هـوَلا، ﴿ بِـرَسُولِهِمْ لِيتَأْخُذُوهُ ﴾: ليتمكَنوا من إصابته بما آرادوا من تعذيب . ﴿ وَجادَلُوا بِالباطِلِ ﴾: بما لا حقيقة لد ﴿ لِيتُدْحِضُوا بِهِ الحَقَّ ﴾: ليزيلوه به ﴿ فَأَخَذْتُهُمْ ﴾ بالإهلاك جزاء لهمهم ﴿ فَكَـيْفَ كَـانَ عِقَابٍ ﴾ فإنّكم تتلون قصصهم في الفرآن .

﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَةٌ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ قال: «يعني بني أُميّة» ( .

﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ العَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُسؤُمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾ قال: «أمنوا بولايتنا» ".

و ورد: «إنَّ للَّه ملائكة يُشْقِطون الذَّنوب عن ظهور شيعتنا ، كما يُشْقِطُ الرّيحُ الورقَ في أوان سقوطه ، وذلك قوله تعالى: "الَّذين يحملون العرش" الآية . قال: استغفارهم واللَّه لكم دون هذا الخلق»" .

﴿ رَبَّنا ﴾: يقولون ربّنا ﴿ وَسِعْتَ كُلَّ شَيءٍ رَحْمَةً وَعِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَأَتَشَبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِسِهِمْ عَدَابَ الجَحِيمِ ﴾ .

﴿ رَبَنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتٍ غَدُنٍ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَـنَ صَـلَح مِـنَ آبـانــهِمْ وَأَزُواجِـهِمْ وَذُرَيَتَاتِهِمْ ﴾ ليته سرورهم ﴿ إِنَّكَ أَنْتَ الْغَزِيزُ ﴾: انَّذي لا يمنع علبه مقدرر ﴿ الحكِـيمُ ﴾:

- ١ ـ اللمتي ٢. ٢٥٥ ، عن أبي جعفر . ` ٢ ـ عيون أحيار الرّضائية: ١٠ ٣٦٣ ، ليات ٣٦٠ ، لحديث ٢٣ ، عن الرّضا ، عن رباله ، عن رسول الله صلوات الله عليهم .
- ٣ \_ الكافي ٨: ٣٤ . قطعة من حديث: ٦ . عن أبي عبد الله الجَّة ؛ وفيه: ٢٠ ٤ . الحديث: ٢٠ ٤ . عنه الجَّة ، مع تفاوت في ذيل الحديث .

الَّذي لا يفعل إلَّا ما تقتضيه حكمته . ومن ذلك الوفاء بالوعد .

﴿وَقِهِمُ الْشَـيَّنَاتِ ﴾: العقوبات ﴿وَمَنْ تَقِ السَّـيَّنَاتِ يَوْمَـئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذَٰلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِـيمُ﴾.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنادَوْنَ لَمَقْتُ اللَهِ ﴾ إيّاكم ﴿ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ الأسارة بالسوء ﴿ إِذ تُدْعَوْنَ إِلَى الإِيمانِ فَتَكْفُرُونَ ﴾ .

﴿قَالُوا رَبَّنَا أَمَتَّنَا ٱثْنَتَيْنِ وَأَخْيَيْتَنَا ٱثْنَتَيْنِ﴾ . قال: «ذلك في الرّجعة» \ .

أقول: لعلّ المراد أنّ التّننية إنّما تتحقّق بالرّجعة ، أو يقولون ذلك في الرّجعة ، بحسب الإماتة والإحياء اللَّتَيْن في القبر للسّؤال .

﴿فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إلى خُرُوجٍ مِنْ سَبِيلٍ﴾: فهل إلى نوعِ خـروجٍ مـن العــذاب طريقٌ فَنَسْلُكُه؟ .

﴿ ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ قَالَ: «يقول: إذا ذكر اللَّه وحده بولاية من أمر اللَّه بولايته» ٢. ﴿ كَفَرْتُمْ وَ إِنْ يُسْتَرَكْ بِهِ ﴾ قال: «من ليست له ولاية» ٣. ﴿ تُسؤّمِنُوا ﴾ قال: «بأنّ له ولاية» ٤. ﴿ فَالحُكْمُ لِلَّهِ العَلِيِّ الكَبِيرِ ﴾ .

< هُوَ الَّذِي يُرِيكُمْ آياتِهِ وَيُنَزَّلُ لَكُمْ مِنَ السَّماءِ رِزْقاً وَما يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنْ يُـنِـيبُ﴾: يرجع من الإنكار بالإقبال عليها والتَفكَر فيها .

﴿ فَادْعُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ من الشّرك ﴿ وَلَوْ كَرِهَ الكافِرُونَ ﴾ إخسلاصَكم وشَقَّ عليهم.

< رَفِيعُ الدَّرَجاتِ ذُو العَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشاءُ مِـنْ عِــبادِهِ القمي: روح القدس، وهو خاص برسول الله والأئمة عليَمَةِ \* . ﴿ لِـيُنْذِرَ يَوْمَ التَّلاقِ ﴾ قال:

> ١ و ٢ و ٣ و ٤ ـ القمّي ٢: ٣٥٦ ، عن أبي عيد اللَّه ﷺ . ٥ ـ القمّي ٢: ٢٥٦ .

«يوم يلتقي أهل السّماء وأهل الأرض»` .

﴿ يَوْمَ هُمْ بِارِزُونَ ﴾: خارجون من قبورهم لا يسترهم شيء ﴿لا يَخْفَىٰ عَـلَى اللَّـهِ مِنْهُمْ شَيءٌ ﴾ من أعيانهم وأعمالهم وأحوالهم . ﴿ لِمَنِ المُلْكُ اَلِيَوْمَ لِلَٰهِ الواحِدِ القَهَّارِ ﴾ . حكاية لما يسأل عنه ولما يجاب به . بما دَلَّ عليه ظاهر الحـال فـيه مـن زوال الأسـباب وارتفاع الوسائط ، وأمّا حقيقة الحال فناطقة بذلك دائماً .

﴿ الْيَوْمَ تُجْزِىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِما كَسَبَتْ لا ظُلْمَ الْيَوْمَ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الحِسابِ ﴾ .

قال: «يقول الله: "لمن الملك اليوم" ثمّ تَنْطِقُ أرواحُ أنبيائه ورسله وحججه فيقولون: "لله الواحد القهّار" فيقول الله جلّ جلاله: "اليوم تجزى"»" .

وفي رواية أخرى: «فيردّ اللّه على نفسه ، "للّه الواحد القهّار"» " .

﴿ وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمَ الآَزِفَةِ ﴾ أي: القيامة ؛ سمّيت بها لأَزوفها ، أي: قربها . ﴿ إِذِ القُـلُوبُ لَدَى الحَناجِرِ ﴾ فإنّها ترتفع عن أماكنها فتلتصق بحلوقهم ، فلا تعود فتتروّحوا ، ولا تخرج فتستريحوا . ﴿كَاظِمِينَ ﴾ على الغمّ ﴿ما لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ ﴾: قريب مشفق ﴿وَلا شَفِيعٍ يُطاعُ ﴾: يشفع .

ورد: «من لم يَنْدَمْ على ذنب ير تكبه ، فليس بمؤمن ، ولم تجب له الشّــفاعة ، وكــان ظالماً ، واللّه تعالى يقول: "ما للظّالمين من حميم" الآية»<sup>؟</sup> .

﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الأَعْيُنِ﴾: استراقَ النَّظر . سئل عن معناها ، فقال: «ألم تـر إلى الرّجـل ينظر إلى الشّيء وكأنّه لا ينظر إليه . فذلك خائنة الأعين»<sup>°</sup> . ﴿ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ ﴾ مـن

١ ـ معاني الأخبار: ١٥٦ . الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله لمَثْلَا . ٢ ـ التُوحيد: ٢٣٤ ، الباب: ٣٣ . ذيل الحديث الطَّويل: ١ ، عن أبي الحسن الرّضا ، عــن أبــيه ، عــن جــدَّه ، عـن أمير المؤمنين: ٢٢٤ ، عن أبي عبد اللَّه سَبَلا . ٤ ـ القمي ٢: ٢٥٧ ، عن أبي عبد اللَّه سَبَلا . ٤ ـ التَوحيد: ٢٠٨ ، الباب: ٦٣ . الحديث: ٦ ، عن موسى بن جعفر عليم . ٥ ـ معاني الأخبار: ١٤٧ . الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّه عَبَلا .

الضّمائر .

﴿ وَاللَّهُ يَقْضِي بِالحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لا يَقْضُونَ بِشَيءٍ إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ . تقرير لعلمه بخائنة الأعين وقضائه بـالحق . ووعـيد لهـم عـلى مـا يـقولون ويفعلون . وتعريض بحال ما يدعون من دونه .

﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ ﴾: أرضِ القرآن ﴿ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثاراً فِي الأَرْضِ ﴾ مثل القِلاع والمدائين الحصينة ﴿ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَماكانَ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مِنْ واقٍ ﴾ .

﴿ذَلِكَ﴾ الأخذ ﴿ بِأَنَّــهُمْ كَانَتْ تَأْتِــيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيَّنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ إِنَّــهُ قَوِيُّ شَدِيدُ العِقابِ﴾ .

- ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنا مُوسىٰ بِآياتِنا﴾: بالمعجزات ﴿ وَسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾: وحجّة قاهرة ظاهرة .
  - ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّابٌ ﴾ .

﴿ فَلَمّا جاءَهُمْ بِالحَقِّ مِنْ عِنْدِنا قالُوا أَقْـتُلُوا أَبْـناءَ الَّـذِينَ آمَـنُوا مَـعَهُ وَأَسْـتَخْيُوا نِساءَهُمْ ﴾ أي: أعيدوا عليهم ما كنتم تفعلون بهم أوّلاً ،كي يصدّوا عن مظاهرة موسى .﴿ وَما كَيْدُ الكافِرِينَ إِلّا فِي ضَلالٍ ﴾: في ضياع .

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أَقْتُلْ مَوسىٰ وَلْيَدْعُ رَبَّهُ ﴾ قاله تجلّداً وعدم مبالاة بدعائد.

قيل: كانوا يكفُونه عن قتله ويقولون: إنَّه ليس الَّذي تخافه بل هو ساحر ، ولو قتلته ظنَّ أنتك عجزت عن معارضته بالحجّة . وتعلَّله بذلك \_مع كونه سفَّاكاً في أهون شيء \_دليل على أنته تيقّن أنته نبيّ ؛ فخاف من قتله ؛ أو ظنَّ أنته لو حاوله لم يتيسَر له <sup>١</sup> .

سئل: ماكان يمنعه؟ قال: «منعته رشدته ، ولا يَقْتُلُ الأنبياءَ ولا أولادَ الأنبياء إلّا أولاد الزّنا" .

> ١ ـ البيضاوي ٥: ٣٧ . ٢ ـ علل الشّرائع ١: ٥٨ . الباب: ٥٢ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللَّهﷺ .

﴿ إِنِّي أَخَافُ﴾ إن لم أقتله ﴿ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الأَرْضِ الفَسادَ﴾ مــا يفسد دنياكم من التّحارب والتّهارج .

﴿ وَقَالَ مُوسىٰ﴾ أي: لقومه لمّا سَمِعَ كلامَه ﴿ إِنِّي عُدْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لا يُـؤْمِنُ بِيَوْمِ الحِسابِ﴾ .

﴿وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنُ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾: من أقربانه ، واسمه «حزقيل» . كما ورد . قال: «ابن خاله» ٢ . وفي رواية: «ابن عته» ٢ . ولاتنافي بينهما . ﴿ يَكْتُمُ إِيمانَهُ ﴾ القتي: كتم إيمانه ستّمانة سنة ٢ . ﴿ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ ﴾: لأن يقول . ﴿ رَبِّيَ اللهُ وَقَـدْ جاءَكُمْ بِالبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ أضافه إليهم بعد ذكر البيّنات ، احتجاجاً عليهم واستدراجاً لهـم إلى الاعتراف به ، ثمّ أخذهم بالاحتجاج من باب الاحتياط . ﴿ وَ إِنْ يَمكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ﴾: لا يتخطّاه وَبالُ كِذْبِه ، فيحتاج في دفعه إلى قتله . ﴿ وَ إِنْ يَمكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ﴾: يَعِدُكُمْ ﴾: فلا أقلّ من أن يصيبكم بعضه . وفيه مبالغة في التَحذير ، وإظهارً للإنصاف وعدم التَعصّب ، ولذلك قدّم كونه كاذباً .

إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَابٌ ﴾ . قيل: احتجاج ثالث ذو وجهين: أحدهما: أنته لو كان مسر فأ كذّاباً لما هداه الله إلى البيّنات ، ولما عضده بتلك المعجزات . وثانيهما: أنّ من خذله الله وأهلكه فلا حاجة لكم إلى قتله . ولعلّه أراد به المعنى الأوّل . وخيّل إليهم الثّاني لتلين شكيمتهم ، وعرّض به فرعون بأنّه مسرف كذّاب<sup>6</sup> .

إِيا قَوْمٍ لَكُمُ المُلْكُ اليَوْمَ ظاهِرِينَ ﴾: غالبين عالين ﴿ فِي الأَرْضِ ﴾: أرض مصر

١ ـ الأمالي (للصدوق) ٣٨٥، المجلس: ٧٢، الحديث: ١٨، عن رسول الله تَنْبَرَةَ ؛ الاحتجاج ٢: ١٣١، عن أبي عبد الله تنبي . ٢ ـ عيون أخبار الرّضاعيمية ١: ٢٤٠، الباب: ٢٣، الحديث: ١، وفيه: «ابن خال فرعون» . ٣ ـ الاحتجاج ٢: ١٣١، عن أبي عبد الله تنبية . ٤ ـ القمي ٢: ٢٥٧ . ٥ ـ البيضاوي ٥: ٣٨. ﴿فَمَنْ يَنْصُرُنا مِنْ بَأْسِ اللَّهِ إِنْ جَاءَنا﴾ أي: فلا تفسدوا أمركم ولا تـتعرّضوا لبأس الله بقتله ، فإنّه إن جاءنا لم يمنعنا منه أحد ؛ وإنّما أدرج نفسَه فيه ليريهم أنته معهم ومساهمهم فيما ينصح لهم . ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ﴾: ما أُشير إليكم ﴿ إِلّا ما أَرىٰ ﴾ واستصوبه من قتله ﴿وَما أَهْدِيكُمْ إِلّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾ .

﴿وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمٍ إِنِّي أَخَافٌ عَلَيْكُمْ﴾ في تكذيبه والتّعرّض له ﴿ مِـثْلَ يَـوْمِ الأَحْزابِ﴾: مثل أيّام الأُمم المـاضية المـتحزّبة عـلى الرّسـل، يـعني وقـائعهم. وجـمع «الأحزاب» مع التفسير أغنى عن جمع «اليوم».

﴿ مِثْلَ دَأْبٍ قَوْمٍ نُوحٍ وَعادٍ وَثَمُودَ﴾: مثل سنّة الله فيهم حين استأصله ؛ جـزاء بــما كانوا عليه من الكفر وإيذاء الرّسل . ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ كقوم لوط ﴿ وَما اللّٰهُ يُرِيدُ ظُلْماً لِلْعِبادِ ﴾ يعاقبهم بغير ذنب ، ولا يخلي الظّالم منهم بغير انتقام .

< وَيا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ ﴾ قال: «يوم ينادي أهل النَّـار أهـل الجـنَّة: أفيضوا علينا من الماء ، أو ممّا رزقكم الله» \ .

يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ ما لَكُمْ مِنَ اللَّهِ مِنْ عاصِمٍ > يعصمكم من عذابه ﴿ وَمَنْ يُضْلِلِ
 اللَّهُ فَما لَهُ مِنْ هادٍ > .

﴿ وَلَقَدْ جاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلُ ﴾: من قبل موسى ﴿ بِالبَيِّنَاتِ ﴾: بالمعجزات ﴿ فَما زِلْتُمْ فِي شَكٍّ مِمّا جاءَكُمْ بِهِ ﴾ من الدّين . ﴿ حَتّى إِذا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَبْعَثَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولاً كَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾

﴿ الَّذِينَ يُجادِلُونَ فِي آياتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطانٍ ﴾: بغير حجّة ﴿ أَتاهُمْ ﴾ بل إمّا بتقليد أو شبهة داحضة ` ﴿كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ الَّذِينَ آَمَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَـلىٰ كُـلِّ قَـلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبّارٍ ﴾ .

> ١ ـ معاني الأخبار: ١٥٦ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله على . ٢ ـ دَحَضَ الحجّةُ: بَطَلَتْ . القاموس المحيط ٢: ٣٤٣ (دحض) .

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يا هامانُ ٱبْنِ لِي صَرْحاً ﴾: بناءً مكشوفاً عالياً ؛ مِن صَرَحَ الشّيء: إذا ظَهَرَ . ﴿ لَعَلِّي أَبْلُغُ الأَسْبابَ ﴾: الطّرق .

﴿ أَسْبابَ السَّمـٰواتِ فَأَطَّلِـعَ إِلَىٰ إِلَـٰمِ مُوسىٰ وَ إِنَّــي لَأَظُــنَّهُ كَاذِباً ﴾ فــي دعــوى الرَّسالة . ﴿ وَكَذَلِكَ زُيتَنَ لِفِرْعَوْنَ شَوءُ عَمَلِهِ وَصُــدَّ عَنِ السَّبِيلِ وَما كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبابِ ﴾: في خسار .

﴿ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ أَتَتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشادِ ﴾ .

﴿ يَا قَوْمِ إِنَّما هَـٰذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعُ ﴾: تمتّع يسير لسرعة زوالها ﴿ وَ إِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دارُ القَرارِ ﴾ لخلودها .

﴿ مَنْ عَمِلَ سَيِّنَةً فَلا يُجْزِىٰ إِلَّا مِثْلَها ﴾ عدلاً من الله ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صالِحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَىٰ وَهُموَ مُمؤْمِنٌ فَأُولَـٰئِكَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيها بِغَيْرِ حِسابٍ ﴾: بـغير تـقدير وموازنة بالعمل ، بل أضعافاً مضاعفة ؛ فضلاً من الله ورحمة .

﴿ وَيَا قَوْمٍ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ ﴾ .

لَمْ تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرَ بِاللَّهِ وَأَشْرِكَ بِهِ مَالَيْسَ لِي بِهِ : بربوبيّته ﴿عِلْمُ ﴾ والمراد نسفي المعلوم ، والإشعار بأنّ الألوهيّة ، لابدً لها من برهان ؛ واعتقادها لا يصحّ إلّا عــن إيـقان . ﴿ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى العَزِيزِ الغَفَّارِ ﴾ المستجمع لصفات الألوهيّة من كمال القـدرة والغـلبة والتّمكّن من المجازاة ، والقدرة على التّعذيب ، والغفران .

﴿ لا جَرَمَ ﴾ «لا» ردّ لما دعوه إليه ، و«جرم» بمعنى حقّ . ﴿ أَنَّما تَدْعُونَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِي الدُّنْيا وَلا فِي الآخِرَةِ ﴾ . قيل: أي: حقَّ عدم دعوة آلهتكم إلى عبادتها ، أو عدم دعوة مستجابة لها ا . ﴿ وَأَنَّ مَرَدَّنا إِلَى اللَّهِ ﴾ بالموت ﴿ وَأَنَّ المُسْبِوفِينَ ﴾ في الضّلال والطِّغيان . ﴿ هُمْ أَصْحابُ النّارِ ﴾ . ﴿فَسَتَذْكُرُونَ﴾ عند معاينة العذاب ﴿ما أَقُولُ لَكُمْ﴾ من النّصيحة ﴿وَأَفَوَّضُ أَسْرِي إِلَى اللّٰهِ﴾ ليعصمني من كلّ سوء ﴿ إِنَّ اللّٰهَ بَصِـيرٌ بِالعِـبادِ﴾ .

﴿فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّئَاتِ ما مَكَرُوا﴾: شدائـد مكـرهم ﴿وَحـاقَ بِـآلِ فِـرْعَوْنَ سُـوَّ العَذَابِ﴾.

قال: «التَّقيَّة تُرْسُ اللَّه في الأرض ، لأنَّ مؤمن أل فرعون لو أظهر الإسلام لَقُتِلَ» .

ورد: ما ملخّصه: «إنّه لمّا وشوا <sup>٢</sup> به إلى فرعون: أنته خالفك ، وجيء بــــه إليـــه ، ورّى فَوَقِيَ من القتل ، فجعل في ساق كلّ واحد من الواشين وَتَدُ وفي صدر ، وتَدُ ، وأمر أصحاب أمشاط الحديد فشقّوا بها لحومهم من أبدانهم ، فذلك ما قال الله: "فوقاه الله" إلى قوله: "سوء العذاب"»" .

وفي رواية: «والله لقد قطعوه إرباً إرباً ، ولكن وقاه الله أن يفتنوه في دينه» <sup>٤</sup> .

النّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْها غُـدُواً وَعَشِـيّاً». قال: «ذلك في الدّنيا قبل يوم القيامة ، لأنّ
 في نار القيامة لا يكون غدة وعشيّ ، ثمّ قال: إن كانوا إنّما يعذّبون في النّار غدواً وعشيّاً ،
 ففيما بين ذلك هم من الشّعداء ؛ ولكن هذا في نار البرزخ قبل يوم القيامة ، ألم تسمع إلى
 قوله تعالى: "ويوم تقوم السّاعة ادخلوا" الآية»<sup>6</sup>.

و ورد: «إنَّ أرواح الكفَّار في نار جهنَّم يعرضون عليها ، يقولون: ربَّنا لا تُقِمْ لنا السّاعة ، ولا تُنْجِزْ لنا ما وعدتنا ، ولا تُلْحِقْ آخرنا بأوّلنا» <sup>(</sup> . ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ العَذاب ﴾ .

> ١ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٥٢١ . عن أبي عبد الله عنيّة . ٢ ـ وَشَيْ به وَشْياً ووِشايةً: إذا نمَّ عليه وسَعني به . لسان العرب ١٥: ٣١٣ (وشي) . ٣ ـ الاحتجاج ٢: ١٣١ ـ ١٣٢ ، عن أبي عبد الله ينتيّج . ٤ ـ القمّي ٢: ٢٥٨ ، عن أبي عبد الله طَنْج . ٥ ـ مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٢٢٦ ، عن أبي عبد الله ظيّة . ٣ ـ الكافي ٣: ٢٤٥ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله ظيّة .

﴿ وَ إِذْ يَـتَحاجُّونَ فِي النّارِ فَيَقُولُ الضُّعَفاءُ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا إِنّاكُنّا لَكُمْ تَبَعاً فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنّا نَصِـبِباً مِنَ النّارِ ﴾ بالدّفع أو الحمل .

قال: «الاستكبار هو ترك الطّاعة لمَن أُمروا ببطاعته ، والتّبرفَع عملي من نمدبوا إلى متابعته» .

﴿قَالَ الَّذِينَ آسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلُّ فِسِها﴾ فكيف نغني عنكم ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَــمَ بَسَيْنَ العِـبادِ﴾ ولا معقَب لحكمه .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةٍ جَهَنَّمَ أَدْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْماً مِنَ العَذاب ﴾ .

فالُوا أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِم رُسُلُكُمْ بِالبَيْنَاتِ قالُوا بَلَىٰ قالُوا فَادْعُوا ﴾ فإنًا لا نجترئ فيه ؛ إذ لم يؤذن لنا في الدّعاء لأمثالكم ، وفيه إقناط لهم عن الإجابة . ﴿ وَما دُعاءُ الكافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلالٍ ﴾: في ضياع لا يجاب .

﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي العَياةِ الدُّنْيا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهادُ﴾ . قال: «ذلك والله في الرّجعة ، أما علمت أنَّ أنبياء كثيرة لم ينصروا في الدّنيا وقتلوا ، وأنمّة من بعدهم قتلوا ولم ينصروا ، وذلك في الرّجعة» .

﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ ﴾ لبطلانها ﴿ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدّار ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنا مُوسَى الهُدىٰ ﴾: ما يهتدي بــ فــي الدّيـن مـن المـعجزات والصّـحف والشّرائع ﴿ وَأَوْرَثْنا بَنِي إِسْرائِـبِلَ الكِتابَ ﴾: التوراة .

﴿ هُدِي وَذِكْرِي لِأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ .

﴿ فَاصْبِرُ ﴾ على أذى المشركين ﴿ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقَّ ﴾ بالنصر ﴿ وَأَسْتَغْفِرْ لِـذَنْبِكَ ﴾: لترك الأولى والاهتمام بأمر العِدا ﴿ وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْكارِ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُجادِلُونَ فِي آياتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَناهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلّا كِبْرٌ ﴾:

٩ ـ مصباح المتهجّد: ٧٠١ ، عن أبي الحسن الرّضا ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٥٩ ، عن أبي عبد اللهﷺ . عظمة وتكبّر عن الحقّ ﴿ما هُمْ بِبالِغِـيهِ﴾ أي: ما هم ببالغي تلك العظمة ، لأنّ اللّه مـــذلّهم ﴿فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُــوَ السَّمِـيعُ البَصِـيرُ﴾ .

﴿ لَخَلْقُ السَّمــٰواتِ وَالأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾ فمن قَدَرَ على خلقها أوّلاً من غير أصل . قَدَرَ على خلق النَّاس ثانياً من أصل ﴿ وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَــعْلَمُونَ ﴾ لأنَّـهم لا ينظرون ولا يتأملون : لفرط غفلتهم واتَباعهم أهواءهم .

﴿ وَمَا يَسْتَوِي الأَعْمَىٰ وَالبَصِيرُ ﴾: الجاهل والمستبصر ﴿ وَالَّدْيِنَ آَمَـنُوا وَعَــمِلُوا الصّالِحاتِ وَلا المُسِيءُ ﴾: والمحسن والمسيء . فما بعد البَعْث يظهر التّفاوت ﴿ قَلِـيلاً ما تَتَذَكَّرُونَ ﴾ .

إِنَّ السَّاعَةَ لَآتِـيَةُ لا رَيْبَ فِـيها وَلـٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يُـؤْمِنُونَ لِقصور نظرهم على ظاهر المحسوس.

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ داخِرِينَ ﴾: صاغرين . قال: «هو الدّعاء ، وأفضل العبادة الدّعاء» .

الله الذي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ ، لتستريحوا فيه ، بأن خَلَقَه بارداً مظلماً ، ليؤدي إلى ضعف المحرّكات وهدو ، الحواس . ﴿ وَالنَّهارَ مُبْصِراً »: يبصر فيه أو به ؛ وإسناد الإبصار إليه مجاز فيه مبالغة . ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَـذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ »: فضل لا يوازيه فضل . ﴿ وَلَـٰكِنَّ أَكْشَرَ النَّـاسِ لا يَشْكُرُونَ ﴾ لجهلهم بالمُنْعِم ، وإغفالهم مواقع النَّعم .

﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقٌ كُلِّ شَيءٍ لا إِلَهَ إِلاّ هُوَ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴾: تصرفون عن عبادته إلى عبادة غيره .

﴿كَذَلِكَ يُمُؤْفَكُ الَّذِينَ كَانُوا بِآياتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ .

﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ قَراراً وَالسَّماءَ بِناءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ بأن

١ ـ الكافي ٢: ٤٦٦ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر عبَّة .

الآية: ٢٥\_٧١

خلقكم منتصب القامة ، بادي البشرة ، متناسب الأعضاء والتُسخطيطات ، مـتهيّاً لمُـزاوَلَـة الصّنايع واكتساب الكمالات . ﴿ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾: اللّذائـذ ﴿ ذَلِكُـمُ اللَّـهُ رَبُّكُـمْ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ العالَمِـينَ ﴾ فإنّ كلّ ما سواه مربوب مفتقر معرض للزّوال .

﴿ هُـوَ الحَيُّ ﴾: المتفرّد بالحياة الذَاتيّة ﴿ لا إِلَـٰهَ إِلاّ هُـوَ ﴾: لا أحد يساويه أو يدانيه في ذاته وصفاته ﴿ فَادْعُوهُ مَخْلِصِـينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ من الشَّرك والرّيـاء ﴿ الحَــمُدُ لِـلَّهِ رَبِّ العالَمِـينَ ﴾: قائلين له .

ورد: «إذا قال أحدكم: "لا إله إلاّ الله" فليقل: "الحمد لله ربّ العالمين" فإنّ الله تعالى يقول: " هو الحيّ" الآية» ( .

﴿ قُلْ إِنِّي نُهِـيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَمّا جاءَنِيَ البَيِّناتُ مِنْ رَبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ العالَمِـينَ ﴾: أن أنقادَ له ، وأُخلِصَ له ديني .

﴿ هُ وَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ﴾

﴿ ثُمَّ لِتَبْلُغُوا ﴾: ثمّ يبقيكم لتبلغوا ﴿ أَشُـدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخاً وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّىٰ مِنْ قَبْلُ ﴾: من قبل الشيخوخة أو بلوغ الأشدّ .

﴿ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلاً مُسَمّى ﴾: ويفعل ذلك لتبلغوا وقت الموت ﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ما في ذلك من الحجج والعِبَر .

﴿ هُــوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِسِتُ فَإِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ﴾ بلا صوت ولا حرف ﴿ فَيَكُونُ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَسَرَ إِلَى الَّذِينَ يُجادِلُونَ فِي آياتِ اللَّهِ أَنَّىٰ يُصْرَفُونَ ﴾ عن التّصديق بها . ﴿ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالكِتابِ وَبِما أَرْسَلْنا بِهِ رُسُلَنا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ . ﴿ إِذِ الأَعْلالُ فِي أَعْناقِهِمْ وَالسَّلاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴾ بها .

۱ ـ القمّى ۲: ۲٦٠ ، عن على بن الحسين بَيْنَ .

۱۱۰٦ 🗆 الأصفي / ج

﴿فِي الحَصِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾: يحرقون . ﴿ ثُمَّ قِسِلَ لَهُمْ أَيْنَ ما كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ .

فِمِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَـلُّوا عَنَّا﴾: فلم نجد ماكنًا نتوقّع منهم فربَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُوا مِنْ قَبْلُ شَيْئاً): بل تبيّن لنا أنّا لم نكن نعبد شيناً بعبادتهم . فِكَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ الكافِرِينَ ﴾ حتّى لا يهتدوا إلى شيء ينفعهم في الآخرة .

ورد: «فأممًا النَصّاب من أهل القبلة فإنّهم يَخُدُّ لهم خدُّ إلى النّار الّتي خلقها اللّــه فــي المشرق، فيدخل عليهم منها اللَهب والشَّرر والدَّخان وفورة الحميم إلى يوم القـيامة، ثــمّ مصيرهم إلى الحميم. "ثمّ في النّار يسجرون، ثمّ قيل لهم أين ما كنتم تشـركون مـن دون اللّه"؟! أي: أين إمامكم الّذي اتّخذتموه دون الإمام الّذي جعله اللَّه للنّاس إماماً؟» .

وقال: «وقد سمّاهم الله كافرين مشركين بأن كذّبوا بالكتاب وقد أرسل الله عزّوجلّ رسله بالكتاب وبتأويله ، فمن كذّب بالكتاب ، أو كذّب بما أرسل بـه رسـله مـن تأويـل الكتاب ، فهو مشرك كافر»<sup>7</sup> .

﴿ ذَلِكُمْ بِما كُنْتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضِ ﴾: تبطرون وتتكبّرون ﴿ بِغَيْرِ الحَقِّ ﴾: بالشّرك والطّغيان ﴿ وَبِما كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾: تتوسّعون في الفرح .

أَدْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ المقسومة لكم ﴿خَالِدِينَ فِيها فَبِنْسَ مَثْوَى المُتَكَبِّرِينَ ﴾ عن الحقِ جهنّم .

﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَـقٌ ﴾ بهلاك الكفَّار وتعذيبهم . ﴿ فَإِمَّا نُرِيَـنَّكَ ﴾: فإن نُـرِكَ ، و«ما» مزيدة لتاكيد الشَرطيّة ، ولذلك لحقت النَون الفعل . ﴿ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ ﴾ وهو القتل والأسر ﴿ أَوْ نَتَوَقَيَنَّكَ ﴾ قبل أن تراه ﴿ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ فنجازيهم بأعمالهم .

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَـلَيْكَ وَمِـنْهُمْ مَـنْ لَـمْ نَـقْصُصْ

١ ـ الكافي ٣: ٢٤٧ ، ذيل الحديث: ١ : القمّي ٢: ٢٦٠ . عن أبي جعفر عَبْهُ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٦٠ ، عن أبي جعفر عَبْهُ . عَلَيْكَ ﴾ . ورد: «إنّ عددهم مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً» <sup>(</sup> . ﴿ وَما كَانَ لِرَسُولٍ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلَا بِسِإِذِنِ اللَّهِ ﴾: ليس له أن يستبدَ بإتيان المقترح <sup>(</sup> بها . ﴿ فَإِذا جاءَ أَمْرُ اللَّهِ ﴾ بالعذاب ﴿ قُضِيَ بِالحَقِّ ﴾: بـإنجاء المـحقَ وتـعذيب المـبطل ﴿ وَخَسِرَ هُـنالِكَ المُـبْطِلُونَ ﴾: المعاندون ، باقتراح الآيات بعد ظهور ما يغنيهم عنها .

﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَنْعامَ لِتَرْكَبُوا مِنْها وَمِنْها تَأْكُلُونَ ﴾ فإنّ منها ما يؤكل كالغنم ، ومنها ما يؤكل ويركب كالإبل والبقر .

﴿ وَلَكُمْ فِيها مَنافِعُ ﴾ كالألبان والجلود والأوبار ﴿ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْها حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ ﴾ بالمسافرة عليها ﴿ وَعَلَيْها ﴾ في البرَ ﴿ وَعَلَى الفُلْكِ ﴾ في البحر ﴿ تُحْمَلُونَ ﴾ .

﴿ وَيُرِيكُمُ آياتِهِ ﴾ الدّالَة على كمال قدرته وفرط رحمته ﴿ فَأَيَّ آياتِ اللَّهِ تُنْكِرُونَ ﴾ فإنّها لظهورها لاتقبل الإنكار .

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُروا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَآثاراً فِي الأَرْضِ فَما أَغْنىٰ عَنْهُمْ ما كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ . «مـا» الأُولى يحتمل النّافية والاستفهاميّة ، والثّانية الموصولة والمصدريّة ".

﴿ فَلَمّا جاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِما عِنْدَهُمْ مِنَ العِلْمِ ﴾ واستحقروا علم الرّسل ﴿ وَحاقَ بِهِمْ ما كانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ .

﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنا ﴾: شدّة عذابنا ﴿ قَـالُوا أَمَـنَّا بِـاللَّهِ وَخَـدَهُ وَكَـفَرْنَا بِـما كُـنَّا بِـهِ

- ١ ــ الخصال ٢: ٦٤٢ . الحديث: ١٨ ، عن الرّصا . عن آبانه ، عن أمير المؤمنين . عن النّبيّ صلوات اللّــه عــليهم ؛ والحديث: ١٩ ، عن عليّ بن الحسين ، عن أبيه ، عن أمير المؤمنين ، عن النّبيّ صلوات اللّه عليهم ؛ مجمع البيان ٧\_٨: ٥٣٣ .
  - ٢ \_ اقترحته: ابتدعته من غير سبق مثال . المصباح المنير ٢: ١٧٦ اقرح) .
- ٣ ـ فالمعنى على الأوّل: لم يغن عنهم ما كسبوه من البنيان والأموال شيئاً من عذاب اللّه تعالى . وعلى الثّاني: فأيّ شيء أغنى عنهم كسبهم . فيكون موضع «ما» الأُولى نصباً . وموضع «ما» الثّانية رفعاً . التّبيان ٩: ١٠١ : مجمع البيان ٧ ـ ٨: ٥٣٥ .

مُشركِينَ ﴾ يعنون الأصنام .

فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمانُهُمْ لَمَا رَأَوْا بَأْسَنا سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبادِهِ وَخَسِرَ هُنالِكَ الكافِرُونَ ﴾ أي: في وقت رؤيتهم البأس ، استعبر اسم المكان للزّمان .

سئل: لأيّ علّة غرّق الله تعالى فرعون وقد أمن به وأقرّ بتوحيده؟ قال: «لأنّه أمن عند رؤية البأس ، والإيمان عند رؤية البأس غير مقبول ، وذلك حكم اللّه تعالى ذكره في السّلف والخلف . قال الله عزّ وجلّ: "فلمّا رأوا بأسنا" الآيتين» .

سورة السجدة [مكَيَة ، وهي أربع وخمسون أية]

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

<حم¢ ...

﴿ تَنْزِيلُ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ .

﴿كِتَابٌ فُصِّلَتْ آياتُهُ﴾: بيّن حلالها وحرامها ، وأحكامها وسننها ، ﴿ قُرْآناً عَرَبِيّاً لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ بَشِـيراً وَنَذِيراً فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ ﴾ عن تدبّره وقبوله ﴿ فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ﴾ سماع تأمّل وطاعة .

﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ ﴾ في أغطية ﴿ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذانِنا وَقُدُ ﴾ صَمَمُ ﴿ وَمِنْ بَيْنِنا وَبَيْنِكَ حِـجابٌ ﴾ يمنعنا عن التَفهَم منك ، والتَواصل . تمثيلات لنُبُوَ " قـلوبهم عن الموافقة ﴿ فَاعْمَلُ ﴾ على دينك ﴿ إِنَّنا عامِلُونَ ﴾ على ديننا .

﴿ قُلْ إِنَّما أَنَا بَشَرَّ مِثْلُكُمْ يُوحىٰ إِلَيَّ أَنَّما إِلـهُكُمْ إِلـهُ واحِدُ ﴾: لَسْتُ مَلكأ ولا جنَيّاً لا

۱ ـ في «ب»: «سورة فصّلت» . ۲ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۳ ـ نَبَا الشيء: تجافى وتباعد. الصّحاح ٦: ٢٥٠٠ (نبا. يمكنكم التَلقّي منه ، ولا أدعوكم إلى ما تَنْبُو عنه العقول والأسسماع ؛ وإنّــما أدعــوكم إلى التّوحيد والاستقامة في العمل ﴿ فَاسْتَقِــيمُوا﴾ في أفعالكم . متوجّهين ﴿ إِلَيْهِ وَٱسْتَغْفِرُوهُ ﴾ ممّا أنتم عليه ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِـينَ ﴾ .

﴿ الَّذِينَ لا يُـؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ . قال: «أترى أنَ اللَّه عزَّ وجلَ طلب من المشركين زكاة أموالهم وهم بسركون به . حيث يقول: "وويل للمسركين" الآية؟ قيل: ففسرد لي . فقال: ويل للمشركين الَّذين أشركوا بالإمام الأوَّل ، وهم بالانقة الآخرين كافرون . إنسا دعا اللَّه العباد إلى الايمان به . فإذا أمنوا بـ اللَّه وبـرسوله افـترض عـليهم الفرائض» .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ لَهُمْ أَجُرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾: غير مقطوع ؛ أولا يَمْنُ به عليهم .

﴿ قُلْ أَاإِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ﴾ القسمّي: أي وقستين: ابستداء الخلق وانقضائه " .

> أقول: وفي هذا سرّ لايدركه إلّا من له صفاء ذهن ونقاء سريرة . ﴿ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنّداداً ذَلِكَ رَبُّ العالَمينَ ﴾ .

﴿ وَجَعَلَ فِيها رَواسِيَ مِنْ فَوْقِها وَبَارَكَ فِيها﴾: وأكثر خيرها . القمّي: أي: لا تزول وتبقى" . ﴿ وَقَدَّرَ فِيها أَقُواتَها فِي أَرْبَعَةٍ أَيَّامٍ سَواءً ﴾ .

القمّي: يعني في أربعة أوقات، وهي الَّتي يُخْرِجُ اللَّه عزَوجلَ فيها أقوات العالَم، من النَّاس والبهائم والظَّير وحشراب الأرض، وما في البرّ والبحر من الخلق، من النَّمار والنَبات والشَّجر، وما يكون فيه معانس الحيوان كنَّه ؛ وهو الرّبيع والصيف والخريف والشَّماء، ففي الشَّتاء يرسل اللَّه الرّياح والأمطار والأنداء <sup>4</sup> والطُّنول من السَّماء، فتلقح الأرض والنَّجر،

> ١ ــالقمّي ٢: ٢٦٢ ، عن أبي عبد اللّه ليّ: ٢ و ٣ ــالمصدر . ٤ ـجمع النَّدَى: المطر والبلل وما يسقط اخر اللّيل . مجمع البحرين ١: ١٤١٢(ندا) . .

وهو وقت بارد ، ثمّ يجيء بعدد الرّبيع ، وهو وقت معتدل ، حارَ وبارد ، فيخرج من الشّجر ثماره ، ومن الأرض نباتها ، فيكون أخضر ضعيفاً ، ثمّ يجيء وقت الصّيف ، وهو حارَ ، فينضج الثمار ويصلب الحبوب الّتي هي أقوات العالم وجميع الحيوان . ثمّ يجيء من بعده وقت الخريف ، فيطيّبه ويبرّده . ولو كان الوقت كلّه شيئاً واحداً لم يخرج النّبات من الأرض . لأنّه لو كان الوقت كلّه ربيعاً ، لم ينضج الثمار ولم يبلغ الحبوب . ولو كان الوقت كلّه صيفاً ، لاحترق كلّ شيء في الأرض . ولم يكن للحبوان معاش ولا قوت . ولو كان الوقت الوقت كلّه خريفاً ولم يتقدّمه شيء من هذه الأوفات ، لم يكن شيء يتقوّت به العالم . فجعل الله هذه الأقوات في أربعة أوقات : في الشّتاء والرّبيع والصيف والخريف ، وقام به العالم والستوى وبقى ، وسمّى الله هذه الأوقات ، لم يكن شيء يتقوّت به العالم . فجعل

﴿ لِلسَّائِلِمِينَ﴾ القمّي: يعني المحتاجين ؛ لأنَّ كلَّ محتاج سائلٌ . وفي العالم من خَلْقِ اللَّه مَنْ لا يسأل ولا يقدر عليه من الحيوان كثيرُ . فهم سائلون وإن لم يسألوا ً .

 إِنَّمَ ٱسْتَوىٰ إِلَى السَّماءِ >: قصد نحو خلقها وتدبيرها ، و«ثمّ» لتفاوت ما بين الخلقين لا للتراخي في المدة ؛ إذ لا مدة قبل خلق السّماء . ﴿ وَهِيَ دُخانُ >: أمرُ ظلماني ﴿ فَقَالَ لَها وَلِلأَرْضِ ٱتَيِيا طَوْعاً أَوْ كَرْهاً >: شئتما ذلك أو أبيتما ﴿ قالتا أَتَيْنا طمائِعِينَ >: منقادين بالذات . تمثيل لتأثير قدرته فيهما وتأثّرهما بالذات عنها بأمر المطاع ، وإجابة المطيع الطائع . كقوله: "كُنْ فَيْكُونُ" ؟ أو هو نوع من الكلام باطناً من دون حرف ولا صوت . مسل : عمن كلَّم الله لا من الجن ولا من الإنسر ؟ ، فقال : «الشماوات والأرض فوله:

٢\_البقرة (٢): ١١٧ ؛ آل عمران (٢): ٤٧ و ٥٩ ؛ الأنعام (٦): ٣٣ ؛ النّحل (١٦): ٤٠ ؛ مريم (١٩): ٣٥ ؛ يس (٣٦): ٨٢ ؛ المؤمن (٤٠): ٦٨ .

۱\_القمَّى ۲: ۲۹۲ .

٢ ـ المصدر: ٢٦٢ .

"ائتيا طوعاً أو كرهاً قالنا أتينا طائعين"» · .

﴿فَقَضاهُنَّ سَبْعَ سَمـٰواتٍ ﴾: فخلقهنَ خلقاً إبداعيًا ﴿ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ القمّي: في وقتين: إبداءاً وانقضاءً ` . ﴿ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَماءٍ أَمْرَها ﴾: شأنها وما يتأتّى منها ، بأن حملها عليه اختياراً أو طبعاً . القمّي: هذا وحي تقدير وتدبير " . ﴿ وَزَيَّـنّا السَّماءَ الدُّنْسيا بِـمَصابِيحَ ﴾: بالنّجوم ﴿ وَحِفْظاً ﴾ من الشَيطان المسترق وسائر الآفات .

ورد: «النّجوم أمان لأهل السّماء ، فإذا ذهبت النّجوم ذهب أهل السّماء . وأهل بـيتي أمان لأهل الأرض ، فإذا ذهب أهل بيتي ذهب أهل الأرض»<sup>٤</sup> .

﴿ ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِمِيمِ ﴾: البالغ في القدرة والعلم .

فَإِنْ أَعْرَضُوا ﴾ عن الإيمان بعد هذا البيان . القتي: وهم قريش ، وهو معطوف على
 قوله: "فأعرض أكثرهم فهم لا يسمعون" ﴿ فَقُلْ أَنْـذَرْ تُكُمْ صاعِقَةً مِـثْلَ صاعِقَةٍ عادٍ
 وَتَمُودَ ﴾ .

إذ جاءَتْهُمُ الرَّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ، مَنْ تَـقَدَّمَهُم ﴿ وَمِـنْ خَـلْفِهِمْ، مَـنْ أَرْسِـلَ إليهم ? أو من جميع جوانبهم ، واجتهدوا بهم من كلّ جهة ؛ أو بالإنذار بما جرى على الكفّار في الدّنيا ، وبالتّحذير عمّا أعدّ لهم في الآخرة . ﴿ أَلَا تَعْبُدُوا إِلّا اللّهَ قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّـنا﴾ إرسالَ الرّسل ﴿ لأَنْزَلَ مَلائِكَةً فَإِنّا بِما أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ .

﴿ فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِـنَّا قُــوَّةً ﴾: اغـترّوا

١ - القمّي ٢: ٢٦٣ ، عن أبي الحسن الرّضائيّة . ٢ و ٣ ـ القمّي ٢: ٢٦٣ . ٤ ـ كعال الدّين ١: ٢٠٥ ، الباب: ٢١ . الحديث: ١٩ ، عن أمير المؤمنين عبّل ، عن رسول اللّه يُتّليّن . ٥ ـ القمّي ٢: ٢٦٣ . ٦ ـ أي: الرَّسُل الذين جاؤوا آباءهم والرّسل الّذين جاؤوهم في أنفسهم ، لآنهم كانوا خلف من جاء آباءهم من الرّسل ، فيكون الهاء والعيم في «من خلفهم» للرّسل . مجمع البيان ٩ ـ ٢٠: ٧ .

الآية: ٢١\_١١

بقوّتهم . قيل: كان من قوّتهم أنّ الرّجل منهم ينزع الصّخرة فَيَقْلَعُها بيده لا . ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾: قدرة ﴿ وَكَانُوا بِآياتِنا يَجْحَدُونَ ﴾: يعرفون أنتها حقّ وينكِرونها .

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً﴾ . قال: «الصّرصر: البارد» ٢. ﴿ فِي أَيَّامٍ نَـحِساتٍ ﴾ قال: «مياشيم» ٣. ﴿ لِنُذِيقَهُمْ عَذابَ الخِرْيِ فِي الحَياةِ الدُّنْيا وَلَعَذابُ الآخِرَةِ أَخْرَىٰ وَهُمْ لا يُـنْصَرُونَ ﴾ .

﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ ﴾ قال: «عرّفناهم» <sup>٤</sup> وجوب الطّاعات وتـحريم المـعاصي . ﴿ فَاسْتَحَبُّوا العَمىٰ عَلَى الهُدىٰ ﴾ قال: «وهم يعرفون» <sup>٥</sup> . . ﴿ فَأَخَذَتْهُمْ صـاعِقَةُ العَـدْابِ الهُونِ بِما كانُوا يَكْسِبُونَ ﴾

﴿ وَنَجَّيْنا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ .

﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْداءُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَـهُمْ يُـوزَعونَ ﴾ قــال: «يـحبس أوّلهـم عـلى آخرهم»<sup>7</sup> .

﴿ حَتّىٰ إِذا ما جاءُوها ﴾: إذا حضروها . و«ما» مزيدة لتأكيد اتّصال الشّهادة بالحضور . ﴿ شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ بإنطاق اللّه إيّاها .

﴿ وَقَالُوا لِـجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُـلَّ شَـيٍ وَهُـوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ .

القمّي: نزلت في قوم تعرض عليهم أعمالهم فينكرونها ، فيقولون: ما عملنا شيئاً منها . فتشهد عليهم الملائكة الّذين كتبوا عليهم أعمالهم . قال الصّادق للْخِلاِ : «فيقولون للّه: يا ربّ

> ١ ــالبيضاوي ٥: ٤٦ . ٢ و ٣ ــالقمّي ٢: ٢٦٣ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٤ و ٥ ــالتّوحيد: ٤١١ ، الباب: ٦٤ ، الحديث: ٤ ، عن أبي عبد اللّهﷺ . ٦ ــالقمّي ٢: ١٢٩ ، ذيل الآية: ١٧ من سورة النّمل ، عن أبي جعفر ﷺ .

هؤلاء ملائكتك يشهدون لك . ثمّ يحلفون باللّه ما فعلوا من ذلك شيئاً . وهو قسول اللّه عزّوجل: "يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ جَميعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ " . وهم الّذين غصبوا أمير المؤمنين ليَجْلا . فعند ذلك يختم اللّه على ألسنتهم وينطق جوارحهم . فيشهد السّمع بما سَمِعَ ما حرّم اللّه ، ويشهد البصر بما نظر به إلى ما حرّم اللّه ، وتشهد اليدان بما أخذتا . وتشهد الرَّجلان بما سَعَتا في ما حرّم اللّه ، ويشهد الفرج بما ارتكب معا حرّم اللّه . ثمّ أنطق اللّه ألسنتهم ، فيقولون هم لجلودهم: "لِمَ شِهدتُم علينا"؟» .

﴿ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ ﴾ قـال: «أي: مـن الله» ٢ . ﴿ أَنْ يَشْـهَدَ عَـلَيْكُمْ سَـمْعُكُمْ وَلا أَبْصارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ ﴾ . قال: «يعني بالجلود الفروج والأفخاذ» ٤ . ﴿ وَلـٰكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللَّهَ لا يَعْلَمُ كَثِيراً مِتّا تَعْمَلُونَ ﴾ فلذلك اجترأتم على ما فعلتم .

وَذَلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبَّكُمْ أَرْدَيكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الخاسِرِينَ ﴾ إذ صار ما منحوا للاستسعاد به في الدّارين سبباً لشقاء النشأتين .

ورد: «ليس من عبد يظنّ باللّه عزّوجلّ خيراً إلّاكان عند ظنّه به ؛ وذلك قوله عزّوجلّ: "وذلكم ظنّكم الّذي ظننتم بربّكم أرديكم فأصبحتم من الخاسرين"»° .

< فَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثْوى لَهُمْ ﴾ لا خلاص لهـم عـنها ﴿ وَ إِنْ يَسْتَغْتِبُوا ﴾: يسألوا العتبى : وهي الرّجوع إلى ما يحبّون ﴿ فَما هُمْ مِنَ المُعْتَبِينَ ﴾ أى: لايجابوا إلى ذلك .

﴿وَقَمَيَّضُنا﴾: وقدّرنا ﴿لَهُمْ قُرَناءَ ﴾ من شياطين الجنّ والإنس ﴿فَزَيَّنُوا لَهُمْ ما بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ من أمر الدنيا واتّباع الشّهوات ﴿وَما خَلْفَهُمْ ﴾ من أمر الآخرة وإنكاره ﴿وَحَـقَّ

> ١ ـ المجادلة (٥٨): ١٨ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٦٤ . ٣ ـ المصدر ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٤ ـ الكافي ٢: ٣٦ . ذيل الحديث الطويل: ١ . عن أبي عبد اللهﷺ . ٥ ـ القمّي ٢: ٢٦٥ ، عن أبي عبد اللهﷺ . عن رسول الله ﷺ .

عَلَيْهِمُ القَوْلُ ﴾ أي: كلمة العذاب ﴿ فِي أُمَمٍ ﴾: في جملة أُمم ﴿ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الجِنِّ وَالإِنْسِ ﴾ وقد عملوا مثل أعمالهم ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا خاسِرِينَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَسْمَعُوا لِهِـٰذَا القُرْآنِ وَٱلْـغَوْا فِـيهِ﴾: وعارضوه بالخرافات . القمي: وصيّروه سخريّة ولغواً . ﴿ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ﴾: تغلبونه على قراءته .

﴿ فَلَنُذِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذاباً شَدِيداً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَسْوَأَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾: سيّئات أعمالهم .

﴿ ذَٰلِكَ جَزاءُ أَعْداءِ اللَّهِ النَّارُ لَـهُمْ فِـيها دارُ الخُـلْدِ جَـزاءً بِـما كـانُوا بِـآياتِنا يَجْحَدُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنا أَرِنَا ٱلَّـذَيْنِ أَضَــلَانا مِنَ الجِنِّ وَالإِنْسِ ﴾: شيطاني النّوعين الحاملين على الضّلالة والعصيان .

قال: «يعنون إبليس الأبالسة وقابيل بن آدم ، أوّل من أبدع المعصية»<sup>7</sup> . وفي روايـة قال: «هما ، ثمّ قال: وكان فلان شيطاناً»<sup>7</sup> .

أقول: لعلَّ ذلك «لأنَّ ولد الزَّنا يخلق من ماني الزَّاني والشَيطان معاً» . كما ورد<sup>2</sup> . وفي أُخرى:«من الجنّ:إبليس الذي ردّ عليه قتل رسول الله تَلَيَّشَنَّهُ في دارالنّدوة، وأضلّ النَّاس بالمعاصي، وجاء بعد وفاة رسول الله تَنَبَّقُنَّهُ إلى أبي بكر فبايَعَه،ومن الإنس: فلان»<sup>6</sup>. في تَجْعَلُهُما تَحْتَ أَقْدامِنا ، نَدُشُهما انتقاماً منهما فلِسيَكُونا مِنَ الأَسْفَلِينَ ، ذُلَّا ومكاناً .

**۱۱۱٦** الأصفيٰ / ج ۲

< إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ﴾ اعترافاً بربوبيَته ، وإقراراً بوحدانـيَته ﴿ ثُــمَّ أَسْـتَقَاطُوا ﴾ على مقتضاه . قال: «على الأئمة واحداً بعد واحد» \ . وفي روايـة: «هــي واللّــه مــا أنــتم عليه» \ .

وفي نهج البلاغة: «وإنّي متكلّم بِعِدَةِ الله وحجّته ، قال الله تعالى: "إنّ الّذين قالوا ربّنا اللّه ثمّ استقاموا" الآية ، وقد قلتم: "ربّنا الله" ، فاستقيموا على كتابه ، وعلى منهاج أمره ، وعلى الطّريقة الصّالحة من عبادته . ثمّ لا تمرقوا منها . ولا تَبْتَدِعُوا فيها . ولا تخالفوا عنها . فإنّ أهل المُروق منقطع بهم عند الله يوم القيامة»".

التَّنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ ﴾ قال: «عند الموت» <sup>1</sup> . ﴿ أَلَّا تَخافُوا ﴾ ما تقدمون عليه ﴿ وَلا تَحْزَنُوا ﴾ على ما خلفتم ﴿ وَأَبْشِرُوا بِالجَـنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ .

قال: «فما أمامَكم من الأهوال فقد كفيتموها ، وما تخلفونه من الذّراريّ والعيال ، فهذا الّذي شاهدتموه في الجنان بدلاً منهم ؛ وذلك حين أراهم مَـلَكُ المـوت درجـاتِ الجـنان وقصورَها ، والنّبيَّ والوصيَّ والطَّيْبين من آلهما في أعلى علّيّين ، عند الموت» . كذا ورد<sup>ه</sup> .

ذَخْنُ أَوْلِياؤُكُمْ فِي الْحَياةِ الدُّنْيا> قال: «أي: نحرسكم في الدّنيا»<sup>7</sup>. ﴿ وَفِي
 الآخِرَةِ> قال: «عند الموت»<sup>7</sup>. ﴿ وَلَكُمْ فِيها ما تَشْتَهِي أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيها ما تَدَّعُونَ >:
 ما تتمنّون ؛ من الدّعاء ، بمعنى الطّلب .

﴿ نُسْرُلاً مِنْ غَفُورٍ رَحِمٍ ﴾ . قيل له: بَلَغَنا أنَّ الملائكة تتنزَّل عليكم . قال: «أي والله

١ - الكافي ١: ٢٢٠ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله في .
 ٢ - مجمع البيان ٩ - ٢٠ : ٢٢ ، عن أبي الحسن الرّضاء في .
 ٣ - نهج البلاغة: ٢٥٣ ، الخطبة : ٢٧٦ .
 ٣ - نهج البلاغة : ٢٥٣ ، الخطبة : ٢٧٦ .
 ٢ - نهج البلاغة : ٢٦٩ ، الخطبة : ٢٢٩ .
 ٢ - نهج البلاغة : ٢٦٩ ، الخطبة : ٢٢٩ .
 ٢ - نهج البلاغة : ٢٦٩ ، الخطبة : ٢٢٩ .
 ٢ - نهج البلاغة : ٢٦٩ ، الخطبة : ٢٢٩ .
 ٢ - نهج البلاغة : ٢٦٩ ، الخطبة : ٢٢٩ .
 ٢ - ١٤ - ٢١ ، ٢١٢ .
 ٢ - ١٢ - ٢١ ، ٢١ .
 ٢ - ٢٠ - ٢١ ، ٢٢ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢٠ - ٢٠ .
 ٢ - ٢ - ٢٠ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .
 ٢ - ٢ - ٢ .</l

الآية: ٣٦\_٣٣

لتنزل علينا ، فَتَطَأُ فُرُشَنا ؛ أما تقرأ كتابَ الله تعالى: "إنّ الّذين قالوا ربّنا اللّه" الآية» <sup>(</sup> . ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِعَّنْ دَعا إِلَى اللّٰهِ ﴾: إلى عبادته ﴿ وَعَمِلَ صالِحاً وَقالَ إِنَّنِي مِنَ

المُسْلِمِ بِينَ ﴾ . ورد: «إنَّها في عليَّ ظَنُّ » <sup>ت</sup>.

﴿ وَلا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلا السَّـيَّئَةُ ﴾ في الجزاء وحسن العاقبة. و«لا» الثانية مزيدة لتاكيد النّفي . ﴿ إِدْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾: ادفع السّيَّئة حيث اعتر ضُتُك بالّتي هي أحسس منها ، وهي الحسنة ؛ على أنّ المرادَ بالأحسن: الزّائدُ مطلقاً ، أو بأحسن ما يمكن دَفْعُها به من الحسنات . القمي: ادفع سيَّئة من أساء إليك بحسنتك".

و ورد: «الحسنة: التَّقيَّة ، والسَّيِّنة: الإذاعة» ٤ .

﴿ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَداوَةً كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَصِيمٌ ﴾ أي: إذا فعلت ذلك ، صار عدوّك المشاق ، مثل الوليّ الشّفيق .

﴿وَمَا يُلَقَّاها﴾: وما يلقَى هذه السّجيّة ، وهي مقابلة الإساءة بالإحسان ﴿ إِلَّا الَّـذِينَ صَبَرُوا ﴾ فإنّها تحبس النّفس عن الانتقام . قال: «إلّا الّذين صبروا في الدّنيا على الأدى»<sup>6</sup> . ﴿وَمَا يُلَقّاها إِلّا ذُو حَيظٍ عَظِيمٍ ﴾ بعني من الخير وكمال النّفس .

﴿ وَ إِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغُ ﴾: نَخْسَ \* : شَبَّهُ به وسوسته ﴿ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ ﴾ من شرّه ولا تُطِعْه ﴿ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ﴾ لاستعاذتك ﴿ العَلِيمُ ﴾ بنيّتك . القمّي: المخاطبة لرسول الله نَبَيْنَهُ ، والمعنىَ للنّاس <sup>٧</sup> .

١-بصائر الدرجات: ٩١، الباب: ١٧، الحديث: ٣، عن أبي جعفر في .
 ٢-العيَّاشي ١: ٢٧٩، الحديث: ٢٨٦، عن أبي جعفر، ثي . بالمضمون .
 ٣-القلمي ٢: ٢٧٦ .
 ٢-القلمي ٢: ٢٦٦ .
 ٤-الكافي ٢: ٢١٨ - ٢١٨، الحديث: ١ و ٦، عن أبي عبد الله، خ .
 ٤-الكافي ٢: ٢١٨ - ٢١٨، الحديث: ١ و ٦، عن أبي عبد الله، خ .
 ٤-الكافي ٢: ٢١٨ - ٢١٨، الحديث: ١ و ٦، عن أبي عبد الله، خ .
 ٢-القلمي ٢: ٢٦٢ .
 ٢- القلمي ٢: ٢١٨ - ٢١٨ ، الحديث: ١ و ٦، عن أبي عبد الله، ٢
 ٢- الكافي ٢: ٢٦٢ - ٢١٨ ، الحديث: ١ و ٦، عن أبي عبد الله، ٢
 ٢- الكافي ٢: ٢٦٢ - ٢١٣، عن أبي عبد الله مثلا .
 ٢- تخمير البيان ٩ - ١٠ ٢٠٢، عن أبي عبد الله مثلا .
 ٢- تخمير العلمي ٢: ٢٦٢ .

﴿وَعِنْ آياتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِلْقَمَرِ ﴾ لأنّهما مخلوقان مأموران مثلكم ﴿ وَأَسْجُدُوا لِلَٰهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ .

﴿ فَإِنِ ٱسْتَكْبَرُوا ﴾ عن الامتثال ﴿ فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ من الملائكة ﴿ يُسَمِّحُونَ لَـهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهارِ وَهُمْ لا يَسْأَمُونَ ﴾: لا يملّون .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةً ﴾: يابسة متطامنة : مستعار من الخشوع بمعنى التَّذلَل . ﴿ فَإِذا أَنْزَلْنا عَلَيْها الماءَ أَهْتَزَّتْ وَرَبَتْ ﴾: انتفخت بالنّبات ﴿ إِنَّ الَّذِي أَحْياها لَمُحْي الْمَوْتِي إِنَّهُ عَلىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرُ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ ﴾: يعيلون عن الاستقامة ﴿فِي آياتِنا ﴾ بالطّعن والتّحريف والتّأويل بالباطل والإلغاء فيها ﴿لا يَخْفَوْنَ عَلَيْنا ﴾ فنجازيهم على إلحادهم . ﴿ أَفَمَنْ يُلْقَىٰ فِي النّارِ خَيْرُ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ القِيامَةِ اعْمَلُوا ما شِنْتُمْ ﴾ تهديدُ شديد . ﴿ إِنَّـهُ بِسما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ ﴾ قال: «يعني القرآن» ` . ﴿ لَمّا جاءَهُمْ ﴾ . خبر «إنّ» محذوف دلّ عليه ما بعده . ﴿ وَ إِنَّهُ لَكِتابٌ عَزِيزٌ ﴾ .

لا يَأْتِمِهِ الباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ قال: «من قبل التّوراة، ولا من قسبل الإنجيل) والزّبور» . ﴿ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ قال: «أي: لا يأتيه من بعده كتاب يُبْطِلُه» ".

وفي رواية: «ليس في إخباره عمّا مضى باطل ، ولا في إخباره عمّا يكون في المستقبل باطل ؛ بل أخباره كلّها موافقة لمخبّراتها»<sup>٤</sup> .

﴿ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ﴾ وأيّ حكيم ﴿ حَمِيدٍ ﴾: يحمده كلّ مخلوق بما ظهر عليه مـن نِعَمِدٍ .

ما يُـقالُ لَكَ إِلَّا ما قَدْ قِـيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَمَدُو مَـغْفِرَةٍ وَذُو عِـقابٍ

٩ و ٢ و ٣-القمي ٢: ٢٦٦ ، عن أبي جعفر عنيلا .
 ٤ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٥ ، عنهما غليلا .

الجزء الخامس والعشرون/ السجدة 🗆 ۱۱۱۹

أَلِيهِمٍ ﴾ . « دَاَنْ حَمَانِادُ قُنِآنِا أَعْجَمَةُ أَمَالُهُ إِنَّا فَعَلَّهُمْ أَنْ لَا فَعَلَّهُمْ

﴿وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآنَا أَعْجَمِيّاً لَقَالُوا لَوْلا فُصَّلَتْ آياتُهُ ﴾: بيّنت بلسان نفقهه ﴿ أَأَعْجَمِيَّ وَعَرَبِيُّ ﴾: أكلام أعجميً ومخاطب عربيَ؟! والأعجميَ يقال للّذي لا يفهم كلامه ، ويسقال لكلامه . ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدىً ﴾ إلى الحقَ ﴿ وَشِفَاءُ ﴾ من الشّكَ والشّبهة ﴿ وَالَّذِينَ لا يُؤْسِنُونَ فِي آذانِهِمْ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى ﴾ لتصاممهم ' عن سماعه ، وتعاميهم عمّا يريهم من الآيات ﴿ أُولَنَئِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ . تمثيل لعدم قبولهم واستماعهم له ، بمَنْ يصاح به مِنْ مسافة بعيدة .

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنا مُوسَى الكِتابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ ﴾ قال: «اختلفوا كما اختلفت هذه الأُمّة في الكتاب، وسيختلفون في الكتاب الذي مع القائم، الذي يأتيهم به، حتّى ينكره ناس كثير، فيقدّمهم فيضرب أعناقهم» ٢. ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾ بالإمهال ﴿ لَقَضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ فيقدّمهم فيضرب أعناقهم» ٢. ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾ بالإمهال ﴿ لَقَضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ فيقدّمهم فيضرب أعناقهم» ٢. ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾ بالإمهال ﴿ لَقَضِي بَيْنَهُمْ ﴾ فيقدّمهم فيضرب أعناقهم» ٢. ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾ بالإمهال ﴿ لَقَضِي بَيْنَهُمْ ﴾ فيقدّمهم فيضرب أعناقهم الذي شكرة من القرآن ﴿ مُرِيبٍ ﴾ : موجب للاضطراب .

﴿ مَنْ عَمِلَ صالِحاً فَلِنَفْسِهِ ﴾ نفعه ﴿ وَمَنْ أَساءَ فَعَلَيْها ﴾ ضرّه . ﴿ وَمــا رَبَّكَ بِـظَـلَامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ فيفعل بهم ما ليس له .

﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السّاعَةِ ﴾ إذا سئل عنها ؛ إذ لا يعلمها إلا هو ﴿ وَمَا تَخْرُجُ مِنْ ثَسَمَراتٍ مِنْ أَكْمامِها ﴾: من أوعيتها ؛ جمع «كم» بالكسر . ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنْثَىٰ وَلا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكائِي ﴾ بزعمكم . القتي: يعني ما كانوا يعبدون من دون الله " . ﴿ قَالُوا آذَنَاكَ ﴾: أعلمناك ﴿ ما مِنّا مِنْ شَهِيدٍ ﴾: من أحد منّا يشهد لهم بالشّركة ، إذ تبرّ أنا عنهم لمّا عاينًا الحال ؛ أو ما من أحد منّا يشاهدهم ، لأنّهم ضلُوا عنّا .

﴿ وَضَلَّ عَنْهُمْ ما كَانُوا يَدْعُونَ ﴾: يعبدون ﴿ مِنْ قَبْلُ وَظَنُّوا ﴾: وأيقنوا ﴿ مالَهُمْ مِنْ

۱ ـفي «ب»: «لتصامّهم» . ۲ ـالكافي ۸: ۲۸۷ ، الحديث: ٤٣٢ ، عن أبي جعفر ﷺ . ۳\_القمي ۲: ۲٦٦ .

مَحِيصٍ ﴾: مهرب .

لا يَسْأَمُ الإِنْسانُ مِنْ دُعاءِ الخَيْرِ ﴾ القتي: أي: لا يملَ ولا يعيا من أن يدعو لنفسه بالخير ` . ﴿ وَ إِنْ مَسَّهُ الشَّـرُ فَيَــؤُوسٌ قَنُوطُ ﴾: يانس من روح الله وفرجه .

وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنّا مِنْ بَعْدِ ضَرَاءَ مَسَّـتْهُ لَيَقُولَنَّ هنذا لِـي »: حقي أسـتحقّه
 وَمَا أَظُـنُ السّاعَة قائِمَة »: تقوم ﴿ وَلَئِنْ رُجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَىٰ »: ولئن
 قامت على التوهم ، كان لي عند الله الحالة الحسنى من الكرامة ، وذلك لاعـتقاده أنّ ما
 أصابه من نعم الدّنيا فلاستحقاق لا ينفك عنه . ﴿ فَلَنُنَبِّئَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِما عَمِلُوا وَلَنُذِيقَنَهُمُ

وَ إِذَا أَنْعَمْنا عَلَى الإِنْسانِ أَعْرَضَ عن الشَّكر ﴿وَنَنَا بِـجانِـبِهِ ﴾: وانـحرف عـنه وذهب بنفسه ، وتباعد عنه بكليّته تكبّراً ؛ والجـانب مـجاز عـن النّـفس . ﴿وَ إِذَا مَسَّــهُ الشَّـرُّ ﴾ كالفقر والمرض والشّدة ﴿ فَذُو دُعاءٍ عَرِيضٍ ﴾: كثير .

< قُلْ أَرَأَيْتُمْ ﴾: أخبروني ﴿ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ أي: القرآن ﴿ ثُـمَّ كَفَرْتُمْ بِهِ ﴾ مـن غير نظر واتباع دليل ﴿ مَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقاقٍ بَعِمِيدٍ ﴾: مـن أضـل مـنكم ؛ فـوضع الموصول موضع الضّعير شرحاً لحالهم ، وتعليلاً لمزيد ضلالهم .

﴿ سَنُرِيهِمْ آياتِنا فِي الآفاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ﴾ . قال: «نريهم ً في أنفسهم المسخ ، ونريهم في الآفاق انتقاض الآفاق عليهم ، فيرون قدرة الله في أنفسهم وفي الآفاق» ً .

وفي رواية: «خسف ومسخ وقذف»<sup>٤</sup> .

١ ـ القمّي ٢: ٢٦٧ . ٢ ـ في المصدر: «يريهم» في الموضعين . ٣ ـ الكافي ٨: ٣٨١ . الحديث: ٥٧٥ . عن أبي عبد الله ﷺ . ٤ ـ المصدر: ١٦٦ . الحديث: ١٨١ . عن أبي عبد الله ﷺ . وفي أُخرى: «الفتن في أفاق الأرض<sup>\</sup> ، والمسخ في أعداء الحقّ»<sup>Y</sup> . ﴿ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحَـقُ ﴾ قال: «خروج القائم هو الحقّ عند الله ، يراه الخلق لابدّ منه»<sup>T</sup> .

أقول: كأنته للنّيظ أراد أنّ ذلك إنّما يكون في الرّجعة ، وعند ظهور القائم يرون من العجائب والغرائب في الآفاق وفي الأنفس ما يتبيّن لهم به: أنّ الإمامة والولاية وظهور الإمام حقّ ، فيكون مخصوصاً بالجاحدين ومن رام التّعميم . قال<sup>ع</sup>: سنريهم دلائلنا على ما تدعوهم إليه من التّوحيد ، وما يتبعه في آفاق العالم ، من أقطار السّماء والأرض ، وفي أنفسهم وما فيهما من لطائف الصّنعة وبدائع الحكمة ، حتّى يظهر لهم أنّ ذلك هو الحقّ ؛ وهذا للمتوسّطين من أهل النّظر ، الّذين يستشهدون بالصّنائع على الصّائع ، الّذين لا يرضون بالتتقليد المحض .

﴿ أَوَ لَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِـيدُ ﴾ :أولم يكفك شهادة ربّك عـلى كـلّ شيء دليلاًعليه،وهذا للخواصّ الّذين يستشهدون بالله على الله؛ولهذا خصّه به في الخطاب.

ورد: «العبوديّة جوهرة كنهها الرّبوبيّة ، فما فقد من العبوديّة وجد في الرّبـوبيّة ، وما خفي عن الرّبوبيّة أُصيب في العبوديّة ؛ قال اللّه تعالى: "سنريهم آياتنا فـي الآفـاق وفـي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنته الحقّ أو لم يكف بربّك أنته على كلّ شيء شهيد" أي: موجود في غيبتك وحضر تك»<sup>6</sup> .

﴿ أَلا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقاءِ رَبِّهِمْ أَلا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ مُحِيطُ ﴾ لا يفو ته شيء .

## **سورة الشَّورى** [مكَيَّة . وهي ثلاث وخمسون آية]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

< حمة ».

﴿ عَسَقَ ﴾ . قال: «"عس": عدد سني القائم، و"قاف" جبل محيط بالدّنيا من زميرّدة خضراء، فخضرة السّماء من ذلك الجبل ؛ وعلم كلّ شيء في "عسق"»".

- ﴿كَذَلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللَّهُ العَزِيزُ الحَكِـيمُ﴾.
  - ﴿لَهُ مَا فِي السَّمـٰواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَلِيُّ العَظِيمُ ﴾ .

ذَكَادُ السَّمَواتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْ فَوْقِهِنَ ﴾ قال: «أي: يتصدّعن» " . أقول: يعني من عظمة الله ﴿ وَالمَلائِكَةُ يُسَبِّعُونَ بِحَمْدِ رَبَّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الأَرْضِ ﴾ قال: «من المؤمنين» أ. القمي: للمؤمنين من الشيعة التوابين خاصة؛ ولفظ الآية عام والمعنى خاص ".

١ ــما بين المعقوفتين من «ب». ٢ و ٣ ــ القمّي ٢: ٢٦٨ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٤ ــ جوامع الجامع: ٤٢٧ ، عن أبي عبد اللهﷺ . ٥ ــ القمّي ٢: ٢٦٨ . ﴿ وَالَّذِينَ أَتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِياءَ اللَّهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ ﴾: رقيب عـلى أحـوالهـم وأعمالهم ، فيجازيهم بها ﴿ وَما أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ .

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيَاً لِتُنْذِرَ أَمَّ القُرىٰ ﴾ أي: أهلها ، وهي مكَة ﴿ وَصَنْ حَوْلَها ﴾: سائر الأرض ﴿ وَتُنْذِرَ يَوْمَ الجَمْعِ ﴾: يوم القيامة يجمع فيها الخـلانق ﴿ لا رَيْبَ فِـيهِ فَرِيقٌ فِي الجَنَّةِ وَفَرِيقُ فِي السَّعِـيرِ ﴾ .

﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أَمَّةً وَاحِدَةً ﴾ مهتدين ﴿ وَلَـكِنْ يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ بالهداية ﴿ وَالظَّالِمُونَ ما لَهُمْ مِنْ وَلِيٍّ وَلا نَصِـيرٍ ﴾ أي: ويَدَعْهُم بغير وليّ ولا نصير فـي عذابه .

﴿ أَمِ ٱتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِياءَ فَاللَّهُ هُوَ الوَلِيُّ وَهُوَ يُحْيِ المَوْتَىٰ وَهُوَ عَـلَىٰ كُـلٌ شَيءٍ قَدِيرُ ﴾ .

﴿ وَمَا أَخْتَلَفْتُمْ فِسِهِ مِنْ شَيءٍ ﴾ القمّي: من المذاهب والأديان ` . ﴿ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ ﴾ يوم القيامة . وقيل: وما اختلفتم فيه من تأويل متشابه ، فارجعوا إلى المحكم مـن كـتاب اللّه ` . ﴿ ذٰلِكُمُ اللّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَ إِلَيْهِ أُنِسِبُ ﴾ .

﴿ فَاطِرُ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَرُواجاً ﴾ يعني النساء ﴿ وَمِنَ
 الأَنعامِ أَزُواجاً ﴾ يعني ذكراً وأُنتى ﴿ يَذرَؤُكُمْ فِيهِ ﴾: يبتَكم ويكثركم فيه ، يعني النسل
 الَّذي يكون من الذكور والإناث ﴿ لَيْسَ كَعِثْلِهِ شَيءٌ ﴾ قال: «إذا كان الشيء من مشيئته فكان
 لا يشبه مكونه " . القمي: ردّ الله على من وصف الله <sup>3</sup> . قبل: الكاف زائدة <sup>6</sup> ، وقسيل: بل
 المراد السالغة في نفي المثل عنه . فإنه إذا نفى عمن يناسبه ويسد مسدة كان نفيه عنه المراد المراد المراد أو أنه على من وصف الله أولي المالي الكاف زائدة والمان المراد المراد على من وصف الله الم المالي الكاف زائدة أولي من الذري المراد المراد المبالغة في نفي المثل عنه . في من مشيئته وحمن الله الم المراد المراد المبالغة في نفي المثل عنه . فإنه إذا نفى عمن يناسبه ويسد مسدة كان نفيه عنه المراد المبالغة في نفي المثل عنه . فإنه إذا نفى عمن يناسبه ويسد مسدة كان الكان المراد المبالغة في نفي المثل عنه . فإنه إذا نفى عمن يناسبه ويسد مسدة كان نفيه عنه المراد المبالغة في نفي المثل عنه . فإنه إذا نفى عمن يناسبه ويسد مسدة كان نفيه عنه المراد المبالغة في نفي المثل عنه . فإنه إذا نفى عمن يناسبه ويسد مسدة الم الماد كان نفيه عنه المراد المبالغة في نفي المثل عنه . فإنه إذا نفى عمن يناسبه ويسد مسدة كان نفيه عنه الم

١ ـ القمي ٢: ٢٧٣ . ٢ ـ البيضاوي ٥: ٥١ . ٣ ـ المصباح المتهجّد: ٦٩٧ . عن أمير المؤمنين في . ٤ ـ القمّي ٢: ٣٧٣ . ٥ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٢٤ : البيضاوي ٥: ٥٢ .

١٢٤ 🗆 الأصفيٰ / ج٢

أولى ٢ ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ لكلَّ ما يسمع ويبصر .

﴿لَهُ مَقَالِـيدُ السَّمــٰواتِ وَالأَرْضِ﴾: خزائنهما ﴿ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَنْ يَشاءُ وَيَقْدِرُ﴾: يوسّع ويقتر على وفق مشيئته ﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِـيمُ﴾ فيفعله على ما ينبغي .

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ما وَصَىٰ بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنا إِلَيْكَ وَما وَصَيْنا بِهِ إِبْراهِيمَ وَمُوسى وَعِيسى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾ يعني: الأصل المشترك فيما بينهم ، ومنه الولاية ﴿ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيمِ ﴾: ولا تختلفوا فيه ﴿ كَبُسَ عَلَى المُشْرِكِينَ ﴾: عظم عليهم ﴿ ما تَدَعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ من هذه الشرائع ﴿ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشاء ﴾: يختار ويجتلب إلى الدين أَدَعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ من هذه الشرائع ﴿ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشاء ﴾: يعنوا إليه ﴿ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾: ولا تختلفوا فيه ﴿ كَبُسَ عَلَى المُشْسِرِكِينَ ﴾: عظم عليهم ﴿ ما تَدَعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ من هذه الشرائع ﴿ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشاء ﴾: يختار ويجتلب إلى الدين ﴿ وَيَهْدِي إِلَيْهِ ﴾ من هذه الشرائع ﴿ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشاء ﴾: يختار ويجتلب إلى الدين ﴿ وَيَهْدِي إِلَيْهِ ﴾ من هذه الشرائع ﴿ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشاء ﴾: يختار ويجتلب إلى الدين أو وَيَهْدِي إِلَيْهِ ﴾ من هذه الشرائع ﴿ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشاء ﴾: يختار ويجتلب إلى الدين أو وَيَهْدِي إِلَيْهِ ﴾ الإرشاد والتوفيق ﴿ مَنْ يُسْبُ ﴾: من يقبل إليه .

قال: «نحن الذين شرع الله لنا دينه ؛ فقال في كتابه: "شَرَعَ لكم" يما آل محمّد "من الدين" الآية . قال: فقد علّمنا وبلّغنا علم ما علّمنا ، واستودعنا علمهم ، نحن ورثة أُولي العزم من الرّسل ، "أن أقيموا الدّين" يا آل محمّد "ولا تتفرّقوا فيه": وكونوا على جماعة ، "كبُرَ على المشركين": من أشرك بولاية عليّ ، "ما تدعوهم إليه" ، من ولاية عليّ وزيد في رواية أُخرى: هكذا في الكتاب مخطوطة قال: «إنّ الله يا محمّد» في يهدي إليه من يُنيب: من يجيبك إلى ولاية عليّ» .

وَمَا تَفَرَّقُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ ما جاءَهُمُ العِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾ . القـمي: لم يـتفرّقوا بـجهل ؛ ولكنّهم تفرّقوا لمّا جاءهم وعرفوه ، فحسد بعضهم بعضاً ، وبغى بعضهم على بعض ، لمّا رأوا من تفاضيل أمير المؤمنين عَنْهُ بأمر الله ، فتفرّقوا في المذاهب ، وأخذوا بالآراء والأهواء ٤ .

١ ـ البيضاوي ٥: ٥١ . ٢ ـ الكافي ١: ٤١٨ . الحديث: ٣٢ . عن أبي الحسن الرّضائيَّة . ٣ ـ الكافي ١: ٢٢٤ . الحديث: ١ : بصائر اندَرجات: ١١٨ . الباب: ٣ . الحديث: ١ : تأويل الآيات الظاهرة: ٥٣٠ . عن أبي الحسن الرّضائيَّة . ٤ ـ القمّي ٢: ٢٧٣ . ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِـنْ رَبِّكَ ﴾ بـالإمهال ﴿ إِلَىٰ أَجَـلٍ مُسَـمًى لَـقُضِيَ بَـيْنَهُمْ ﴾: لأهلكهم ، ولم ينظرهم إذا اختلفوا ﴿ وَ إِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الكِتابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكًّ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾ .

﴿ فَلِذَالِكَ فَادْعُ﴾ . القمّي: يعني لهذه الأُمور ، والدّيـن الّــذي تــقدّم ذكـره ، ومــوالاة أمير المؤمنين للجُّلا فادع \ . و ورد: «يعني إلى ولاية أمير المؤمنين» ` .

﴿ وَالسْتَقِمْ كَمَا أَمِرْتَ وَلا تَتَبِعْ أَهُواءَهُمْ﴾ فيه ﴿ وَقُلْ آمَنْتُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ كِتابٍ﴾ يعني جميع الكتب المنزلة ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبُّنا وَرَبُّكُمْ﴾: خالق الكلّ ومتولّي أمره ﴿ لَنا أَعْمالُنا وَلَكُمْ أَعْمالُكُمْ﴾: وكلُّ مجازى بعمله ﴿لا حُجَّةَ بَـيْنَنا وَبَـيْنَكُمُ﴾: لا حجاج ، بمعنى لا خصومة. إذ الحق قد ظهر ولم يبق للمحاجة مجال . ﴿ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنا﴾ يوم القيامة ﴿ وَ إِلَيْهِ المَصِـيرُ ﴾: مرجع الكلّ .

﴿ وَالَّذِينَ يُحاجُّونَ فِي اللَّهِ﴾: في دينه ﴿ مِنْ بَعْدِ ما ٱسْتُجِيبَ لَهُ﴾ لدينه أو لرسوله ﴿ حُجَّـتُهُمْ داحِضَةُ عِنْدَ رَبِّهِمْ﴾ .

القمّي: أي: يحتجّون على الله بعد ما شاء الله أن يبعث عليهم الرّسل ، فبعث اللّه إليهم الرّسل والكتب ، فغيّروا وبدّلوا ، ثمّ يحتجّون يوم القيامة ، فحجّتهم على اللّه داحضة ، أي: باطلة عند ربّهم" .

﴿ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ بمعاندتهم .

﴿ اللَّــــهُ الَّــــذِي أَنْـــزَلَ الكِـــتابَ بِـــالحَـــقِّ وَالْـــمِــيزانَ ﴾ . القـــــــمي: «المـيزان أمير المؤمنين اللَّيُجُ» ؟ . أقول: قد مضي تحقيقه في الأعراف <sup>6</sup> . ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَــلَّ السّاعَةَ

قَرِيبٌ ﴾ .

﴿ اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبادِهِ ﴾: بَرُّ بهم بصنوف من البرَ ﴿ يَرْزُقُ مَنْ يَشاءُ ﴾: يرزقه لما يشاء . فيخصّ كلاً من عباده بنوع من البرّ على ما اقتضته حكمته . ﴿ وَهُوَ القَوِيُّ العَزِيزُ ﴾: المنيع الّذي لا يُغلب .

أمن كانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ»: ثوابها . شبّهه بالزّرع ، من حيث إنّه ف اندة تحصل بعمل الدّنيا ، ولذلك قيل: الدّنيا مزرعة الآخرة .

أَنْزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ > فنعطه بالواحد عشراً إلى سبعمائة فما فوقها . ﴿ وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ
 حَرْثَ الدُّنْيا نُمؤْتِهِ مِنْها > : شيئاً منها ، على ما قسمنا له ﴿ وَما لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ >
 إذ الأعمال بالنيّات . وإنّما لكلّ امرئ ما نوى .

ورد: «المال والبنون حرث الدّنيا ، والعمل الصّالح حرث الآخرة ، وقد يجعلهما اللّــه لأقوام»٣.

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكآءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ ما لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾ كالشّرك وإنكار البعث والعمل للدّنيا ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ الفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ . قال: «لولا ما تقدّم فيهم من اللّـه عـزَ ذكره . ما أبقى القائم منهم أحداً» <sup>٤</sup> . أقول: يعني قائم كلّ عـصر . ﴿ وَ إِنَّ الظّـالِمِـينَ لَــهُمْ

١- القمّي ٢: ٢٧٤؛ ومنتهى كلامه اقتباس من الآية: ٧٠، من سورة الأعراف.
 ٢- عوالي اللئالي ١: ٢٦٧ ، عن رسول الله ﷺ : البيضاوي ٥: ٥٣ .
 ٣- القمّي ٢: ٢٧٤ ، عن أبي عبد الله ﷺ .
 ٤- الكافي ٨: ٢٨٧ ، الحديث: ٤٣٢ ، عن أبي جعفر ﷺ .

الآية: ٢٢\_٢٣

عَذابُ أَلِيمُ ﴾ .

﴿ تَرَى الظَّالِمِـينَ مُشْفِقِـينَ مِعًا كَسَبُوا﴾: خائفين ممّا ارتكبوا وعملوا ﴿ وَهُوَ واقِـعُ بِهِمْ﴾ أي: ما يخافونه ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ فِي رَوْضاتِ الجَنّاتِ لَـهُمْ مـا يَشاءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذٰلِكَ هُوَ الفَضْلُ الكَبِيرُ﴾ .

﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللَّهُ عِـبادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ ﴾: على ما أَتَعاطاه من التَّبليغ ﴿ أَجْراً ﴾: نفعاً منكم ﴿ إِلّا المَوَدَّةَ فِي القُرْبِيٰ ﴾ قال: «أن تمودّوا قرابتي وعترتي ، وتحفظوني فيهم» .

ورد: «جاءت الأنصار إلى رسول الله نَنَى فقالوا: إنّا آوينا ونصرنا ، فخذ طائفة من أموالنا فاستعن بها على ما نابك ، فأنزل الله: "قل لا أسألكم عليه أجراً" يعني على النّبوة "إلّا المودّة في القربي" أي: في أهل بيته ، ثمّ قال: ألا ترى أنّ الرّجل يكون له صديق ، وفي نفس ذلك الرّجل شيء على أهل بيته ، فلا يسلم صدره ، فأراد الله أن لا يكون في نفس رسول الله شيء على أُمّته ؛ ففرض الله عليهم المودّة في القربي . فإن أخذوا أخذوا مفروضاً ، وإن تركوا تركوا مفروضاً» .

وقال: «هي والله فريضة من الله على العباد لمحمّد لَلَبَوْلَةُ في أهل بيته» ٣ .

وفي رواية: «في عليَّ وفاطمة والحسن والحسين . أصحاب الكساء» <sup>4</sup> . وفي أُخرى: «هم الأئمة للهَكِلِّ» <sup>6</sup> .

وروي إنَّه: لمَّا نزلت ، قالوا: يا رسول الله مَنْ هؤلاء الَّذِينِ أُمَرَنا اللَّه بمودَّتهم؟ قـال:

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٨ ، عن السّجاد والباقر والصادق ﷺ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٧٥ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٣ ـ المحاسن: ١٤٤ ، الباب: ١٣ ، الحديث: ٤٦ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٤ ـ الكافي ٨: ٩٣ ، الحديث: ٦٦ ، عن أبي عبد اللّهﷺ . ٥ ـ الكافي ١: ٤١٣ ، الحديث: ٧ , عن أبي جعفر ﷺ .

۱۱۲۸ 🗆 الأصفي / ج ۲

الآية: ٢٤

«عليّ وفاطمة وولدهما»`.

﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ﴾ قال: «اقتراف الحسنة ، مودّتنا أهل البسيت» ٢. وفسي روايسة: «الاقتراف التُسليم لنا والصّدق علينا ، وأن لا يكذب علينا» ٢.

 ذِنَزِ ذُلَهُ فِيها حُسْناً إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ 

 دمن توالى <sup>3</sup> الأوصياء ، من آل

 محمد واتبع آثارهم ، فذاك يزيده ولاية من مضى من النبيّين والمؤمنين الأولين ، حتّى يصل
 ولايتهم إلى آدم»<sup>6</sup>.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً ﴾ أي: افترى آية المودّة ، كما يأتي بيانه " . ﴿ فَإِنْ يَشَأُ اللَّهُ يَخْتِمْ عَلىٰ قَلْبِكَ ﴾ قال: «لو افتريت» ' .

وفي رواية يقول: «لو شئت حبست عنك الوحي ، فلم تكلّم بـفضل أهــل بــيتك ولا بمودّتهم»^.

< وَيَمْحُ اللَّهُ الباطِلَ»: المفتري . قال: «يعنى يبطله» .

وَ يُحِقُّ الحَقَّ بِكَلِماتِهِ ﴾ قال: «يعني بالأئمة والقائم من آل محمّد عَلَيْظَةٌ » ١٠. وفي رواية يقول: «يحقّ لأهل بيتك الولاية» ١٠.

﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذاتِ الصَّدُورِ ﴾ . قال: «يقول: بما ألقوه في صدورهم من العداوة لأهل بيتك ، والظّلم بعدك» ٢ .

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السَّيِّئاتِ وَيَعْلَمُ ما تَفْعَلُونَ ﴾ .

روي: «لمّا نزلت آية المودّة بعد مقالة الأنصار ـكما مرّ <sup>٢</sup> ـفقرأها عليهم ، وقال: تودّون قرابتي من بعدي . فخرجوا من عنده مسلَّمين لقوله . فقال المنافقون: إنَّ هذا لشيء افتراه في مجلسه ، أراد أن يذلَلنا لقرابته من بعده . فنزلت: أم يقولون افترى على الله كذباً فأرسل إليهم ، فتلاها عليهم ، فبكوا واشتدَ عليهم ، فأنزل الله: وهو الّذي يقبل التَوبة عن عـباده "

وورد مثله برواية الخاصّة <sup>4</sup> . إلا أنته ذكر مكان: "أم يقولون افترى على الله كذباً" ، "أم يقولون افتريهُ قُلْ إنِ افتَرَيْتُهُ فلا تملِكونَ لي منَ اللّهِ شيئاً" الآية ، كما في الأحقاف<sup>6</sup> .

﴿ وَيَسْتَجِيبُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ ﴾ روي: «إنَّهم الَّذين سـلَموا لقـوله»<sup>7</sup> . وفي رواية الخاصّة: «هو المؤمن يدعو لأخيه بظهر الغيب ، فيقول له المَلَك: آمين ، ويقول العزيز الجبّار: ولك مثلا ما سألتَ ، وقد أعطيت ما سألت بحبّك إيّاه»<sup>4</sup> .

﴿ وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ . قال: «الشّفاعة لمن وجبت له النّار ، متن أحسن إليهم في الدّنيا»^ . ﴿ وَالكافِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ ﴾ .

١ ــ الكافي ٨: ٣٨٠ ، الحديث: ٥٧٤ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ــذيل الآية : ٢٣ ، من نفس السّورة . ٣ ــمجمع البيان ٩ ــ ١٠ : ٢٩ ؛ وتأويل الآيات الظّاهرة : ٥٣١ . ٤ ــ عيون أخبار الرّضائية ١: ٢٣٥ ، الباب : ٢٣ ، ذيل الحديث الطّويل : ١ ، عن أبي الحسن الرّضا ، عن آبائه ، عن حسين بن عليّ ﷺ . ٥ ــالاحقاف (٤٦) : ٨ . ٢ ــمجمع البيان ٩ ــ ١٠ : ٣٠ ، عن أبي جعفر على . ٨ ــمجمع البيان ٩ ــ ١٠ : ٣٠ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ . ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرَّزْقَ لِعِـبادِهِ لَبَـغَوْا فِي الأَرْضِ ﴾: لتكتروا وأفسدوا بطراً .

قال: «لو فعل لفعلوا ، ولكن جعلهم محتاجين بعضهم إلى بعض ؛ واستعبدهم بـذلك ، ولو جعلهم كلّهم أغنياء لبغوا» ( .

﴿وَلَـٰكِنْ يُنَزَّلُ بِقَدَرٍ ما يَشاءُ﴾ قال: «بما يعلم أنته يصلحهم في دينهم ودنسياهم» ً . ﴿ إِنَّهُ بِعِبادِهِ خَبِيرٌ بَصِـيرٌ ﴾ .

في الحديث القدسيّ: «إنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا الغنى ولو أفقر ته لأفسده ، وإنّ من عبادي من لا يصلحه إلّا الفقر ولو أغنيته لأفسده ، وذلك أنّـي أُدبّـر عـبادي؛ لعـلمي بقلوبهم»".

﴿ وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ ﴾: المطر الذي يغيثهم من الجَدْبِ <sup>3</sup> ، ولذلك خصّ بالنّافع .
﴿ مِنْ بَعْدِ ما قَنَطُوا ﴾: أَيِسُوا منه ﴿ وَيَنْشُرُ رَحْمَتَهُ ﴾ في كلّ شـي ، مـن السّـهل والجـبل والنّبات والحيوان ﴿ وَهُوَ الوَلِيُّ ﴾: الذي يتولّى عباده بإحسانه ونشر رحمته ﴿ الحَمِـيدُ ﴾: المستحقّ للحمد .

< وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَـثَّ فِـيهِما مِنْ دَابَّةٍ وَهُوَ عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ .

وَما أَصابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِما كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ : فبسبب معاصيكم ﴿ وَيَعْفُو عَـنْ كَثِيرٍ ﴾ من الذّنوب ، فلا يعاقب عليها .

ورد: «خير آية في كتاب الله . هذه الآية . يا عليّ ما من خدش عود ، ولا نَكْبَة قدم إلّا بذنب ، وما عفا الله عنه في الدّنيا فهو أكرم من أن يعود فيه ، وما عاقب عليه في الدّنيا فهو

> ١ و ٢ ـ القمّي ٢: ٢٧٦ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٣ ـ علل الشّرائع ١: ١٢ ، الباب: ٩ ، الحديث: ٧ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٣٠ . ٤ ـ الجَدْب: نقيض الخِصْب . الصّحاح ١: ١٧ (جدب) .

أعدل من أن يُثنّي على عبده»` . أقول: الآية مخصوصة بغير أولياء الله ، فقد ورد: «إنّ الله يخصّ أولياءه بـالمصائب ليأجرهم عليها من غير ذنب»` .

﴿ وَما أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ﴾: فائتين ما قضى عليكم من المصائب ﴿ وَما لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ ﴾ يحر سكم عنها ﴿ وَلا نَصِيرٍ ﴾ يدفعها عنكم .

﴿ وَمِنْ آياتِهِ الجَوارِ ﴾: السّفن الجارية ﴿ فِي البَحْرِ كَالأَعْلامِ ﴾: كالجبال .

﴿ إِنْ يَشَأْ يُسْكِنِ الرَّيحَ فَيَظْلَلْنَ رَواكِدَ عَلَىٰ ظَهْرِهِ﴾: فيبقين ثوابت على ظهر البحر ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لِكُلِّ صَبّارٍ شَكُورٍ ﴾ قيل: لكلّ من حَبَسَ نفسه على النّظر في آيات الله . والتّفكّر في آلائه" . وقد مرّ له معنى آخر في لقمان <sup>4</sup> .

﴿ أَوْ يُوبِقْهُنَّ ﴾: يهلك أهلهن ﴿ بِما كَسَبُوا وَيَعْفُ عَنْ كَثِيرٍ ﴾ بإنجائهم .

﴿ وَيَعْلَمَ الَّذِينَ يُجادِلُونَ فِي آياتِنا﴾ قيل: عطف على علَّة مقدّرة ، مثل: لينتقم مـنهم ويعلم<sup>6</sup> . ﴿ ما لَهُمْ مِنْ مَحِـيصٍ ﴾ محيد<sup>7</sup> من العذاب .

﴿ فَما أُوتِـيتُمْ مِنْ شَيءٍ فَمَتاعُ الحَياةِ الدُّنْيا﴾ تمتّعون به مدّة حـياتكم ﴿ وَما عِـنْدَ اللَّهِ﴾ من ثواب الآخرة لخلوص ﴿ خَيْرُ وَأَبْقَىٰ ﴾نفعه ودوامه ﴿ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَىٰ رَبِّـهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبائِرَ الإِثْم وَالْفُواحِشَ ﴾ . قد سبق تفسير الكبائر في سورة

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣١ ، عن أمير المؤمنين عَنْد ، عن النّبي يَنْبَرَهُ .
 ٢ ـ الكافي ٢: ٤٥٠ ، الحديث: ٢ : القمي ٢: ٢٧٧ ، عن أبي عبد الله مَنْد .
 ٣ ـ البيضاوي ٥: ٥٥ .
 ٤ ـ لقمان (٢١): ٣١ .
 ٥ ـ البيضاوي ٥: ٥٥ : الكشّاف ٣: ٢٧٢ .
 ٢ ـ البيضاوي ٥: ٥٥ .
 ٢ ـ البيضاوي ٥: ٥٥ .

النّساء ` . ﴿ وَ إِذا ما غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ . ورد: «من كظم غيظاً وهو يقدر على إمضائه . حشا الله قلبه أمناً وإيماناً يوم القيامة» ` .

﴿ وِالَّذِينَ آسْتَجابُوا لِرَبِّهِمْ ﴾: قبلوا ما أَمروا به ﴿ وَأَقامُوا الصَّـلاةَ وَأَمْـرُهُمْ شُـورىٰ بَيْنَهُمْ ﴾: تشاور بينهم ، لا ينفردون برأي حتَّى يتشاوروا ويجتمعوا عليه ؛ وذلك من فـرط تيقَظهم في الأُمور . ورد: «ما من رجل يشاور أحداً إلاّ هدي إلى الرّشد» . ﴿ وَمِمّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ في سبيل الخير .

وَالَّذِينَ إِذَا أَصابَهُمُ البَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ > على ما جعله الله لهم ؛ كراهـة التَـذلّل ،
 وهو وصفهم بالشجاعة بعد وصفهم بسائر أُمَهات الفضائل ، وهو لا ينافي وصفهم بالغفران ،
 والعنوان ينبئ عن عجز المغفور ، والانتصار يشعر عن مقاومة الخصم ، والحلم عن العاجز محمود ، وعن المتغلّب مذموم ؛ لأنّه إجراء وإغراء على البغي .

﴿ وَجَزاءُ سَيِّنَةٍ سَيِّنَةً مِثْلُها ﴾ . سمّى الثّانية سيّنة للازدواج ، ولأنّها تسوء من تـنزل به ، وهذا منع عن التّعدّي في الانتصار . ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ ﴾ بينه وبين عدوّه ﴿ فَأَجْرُهُ عَلَى اللّٰهِ ﴾ إبهامه يدلّ على عِظْمه .

ورد: «إذاكان يوم القيامة نادى مناد: من كان أجر، على الله فليدخل الجنّة . فيقال: من ذا الّذي أجر، على الله؟ فيقال: العافون عن النّاس يدخلون الجنّة بغير حساب»<sup>٤</sup> . ﴿ إِنَّـهُ لا يُحِـبُّ الظّالِمِينَ ﴾: المبتدنين بالسّيّنة ، والمتجاوزين في الانتقام .

الآية: ٤٢\_٧٧

ورد: «حقّ من أساءك أن تعفو عنه ، وإن علمت أنّ العفو يضرّ انتصرت ، ثمّ تلا هــذه الآية»<sup>(</sup> .

﴿ إِنَّما السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ»: يـبتدؤونهم بـالإضرار ، ويـطلبون مـا لايستحقّونه تجبّراً عليهم ﴿ وَيَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَقِّ أُولَـٰئِكَ لَهُمْ عَدَابٌ أَلِـيمٌ ﴾ .

﴿ وَلَمَنْ صَبَرَ ﴾ عـلى الأدى ﴿ وَغَـفَرَ ﴾ ولم يـنتصر ﴿ إِنَّ ذَلِكَ ﴾ مـنه ﴿ لَمِنْ عَـزْمِ الأُمُورِ ﴾ .

﴿ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّـهُ فَــما لَــهُ مِـنْ وَلِـيٍّ مِـنْ بَـغَدِهِ»: مـن بـعد خــذلان اللّــه إيّــاه ﴿ وَتَرى الظّالِمِـينَ لَمّا رَأَوُا العَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدًّ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ أي: إلى رجعة إلى الدّنيا .

﴿ وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْها ﴾ أي: على النّار ، ويدلّ عليها العذاب . ﴿ خَاشِعِينَ مِنَ الذُّلِّ ﴾: متذلّلين متقاصرين ممّا يلحقهم من الذلّ ﴿ يَنْظُرُونَ مِنْ طَرْفٍ خَفِيًّ ﴾ يبتدئ الذُّلِّ ﴾: متذلّلين متقاصرين ممّا يلحقهم من الذلّ ﴿ يَنْظُرُونَ مِنْ طَرْفٍ خَفِيًّ ﴾ يبتدئ نظرهم إلى النّار ، من تحريك لأجفانهم ضعيف ، كالمصبور ينظر إلى السّيف . ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ ﴾ بالتعريض للذات ﴿ يَنْظُرُونَ مِنْ اللّهُ عَلَيْ فَرْفٍ خَفِيًّ ﴾ يبتدئ الله التي الذات ﴿ يَنْظُرُونَ مِنْ الذَاتِ ﴿ يَنْظُرُونَ مَنْ اللّهُ مِنْ الذَاتِ إِنَّ الْعَرْفِ خَفِيً ﴾ يبتدئ الله التي التيف . ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ الْحُرُومَ إِلَى السّيف . ﴿ وَقَالَ اللّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الخَاسِرِينَ اللّهِ اللهِ مَعِيف ، كالمصبور ينظر إلى السّيف . ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الخاسِرِينَ اللّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ ﴾ بالتعريض للعذاب المخلد ﴿ يَوْمَ القَالِمِينَ اللّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ ﴾ بالتعريض للعذاب المخلد ﴿ يَوْمَ الْقُولَ عَلَيْهِمْ ﴾ بالتعريض للعذاب المخلد ﴿ يَعْزَابَ القَالِمِينَ إِنَ الْخَاسِرِينَ اللّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ ﴾ بالتعريض للعذاب المخلد ﴿ يَعْنُ الْقُرْعَا إِنَّالَ الْعَرْبَ إِنْ الْعَلَيْ الْذَابِ مُعْرَبُولُ إِنَّ الْعَالِي إِنَّا الْعَلْمُ إِلَى اللّهُ الْعَالِ إِنَّا الْعَالِي اللهُ إِنْ الْعَالِي إِنَ الْقَالِي أَذَي مُ مُوْسِمَ ﴾ .

﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِـياءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَـما لَـهُ مِـنْ سَبِيلٍ ﴾ إلى الهدى والنّجاة . «هذه الآيات من قوله: "ولمن انتصر" إلى آخرها نزلت في القائم وأصحابه ، وانتصارهم من أعدائهم» . كذا ورد" .

قال: «و "الظّالمين" يعني آل محمّد حقّهم . وعليّ ﷺ هو العذاب ، ينظرون إليـه مـن طرف خفي»" .

﴿ إِسْتَجِيبُوا لِرَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِأَنْ يَأْتِيَ يَوْمُ لا مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللَّهِ ما لَكُمْ مِنْ مَلْجَأً يَوْمَـ يَذٍ

١\_الخصال ٢: ٥٧٠ . قطعة من حديث: ١ . عن عليّ بن الحسين المجلُّك . ٢\_و ٣\_القمّي ٢: ٢٧٨ . عن أبي جعفر الله .

١٣٤ ٢ ٢ ١ ١٢ الأصفى / ج ٢

وَما لَكُمْ مِنْ نَكِيرٍ ﴾ . إنكار لما اقترفتموه. لأنَّه مثبت في صحائف أعمالكم ، يشهد عليه جوارحكم .

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَما أَرْسَلْناكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾: رقيباً ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلّا البَلاغُ وَ إِنّـا إِذا أَذَقْنَا الإِنْسانَ مِنّا رَحْمَةً فَرِحَ بِها وَ إِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّـنَّةُ بِما قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَ إِنَّ الإِنْسانَ كَفُورُ ﴾: بليغ الكفران ، ينسي النّعمة رأساً ويذكر البليّة ويعظّمها ، ولم يتأمّل سهبها .

وإنّما صدّر الأولى بـ «إذا» والثّانية بـ «إن» لأنّ إذاقة النّعمة محقّقة ، بـخلاف إصـابة البليّة . وإنّما أقام علّة الجزاء مقامه في الثّانية ، ووضع الظّاهر موضع المضمر ، للدّلالة على أنّ هذا الجنس موسوم بكفران النّعمة .

﴿لِلَٰهِ مَثْلُكُ الشَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴾ فله أن يقسِمَ النَّعمة والبليَّة كيف شاء ﴿ يَخْلُقُ عَـا يَشاءُ يَهَبُ لِعَنْ يَشاءُ إِناثاً ﴾ قال: «يعني ليس معهنَ ذكر» ` . ﴿ وَيَهَبُ لِمَنْ يَشاءُ الذُّكُورَ ﴾ قال: «يعنى ليس معهم أُنشى» ` .

﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْراناً وَ إِنائاً﴾ قال: «أي: يهب لمن يشاء ذكراناً وإنائاً جميعاً ، يجمع له البنين والبنات ، أي: يهبهم جميعاً لواحد» " . ﴿ وَيَجَعَلُ مَنْ يَشاءُ عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ .

﴿ وَمَاكَانَ لِـبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْياً﴾: كَلاماً يسمعه من ملك يشاهده ، أو يقع في قلبه .

القمّي: وحي مشافهة ، ووحي إلهام ، وهو الّذي يقع في القلب<sup>ع</sup> . ﴿ أَوْ مِنْ وَراءٍ حِـجابٍ ﴾: كلاماً لا يشاهد قائله . القمّي: كما كلّم اللّه نبيّه ، وكما كلّم اللّه موسى من النّار ° .

< أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ ما يَشاءُ » فيسمع من الرّسول. القتي: وحي مشافهة،

١ و ٢ و ٣ ـ الفتي ٢: ٢٧٨ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٤ و ٥ ـ المصدر: ٢٧٩ . يعني إلى النّاس . ﴿ إِنَّهُ عَلِيٌّ ﴾ عن صفات المخلوقين ﴿ حَكِيمٌ ﴾: يفعل ما يقتضيه حكمته. ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنا ﴾ أي: أرسلناه إليك بالوحي .

قال: «خلق من خلق الله أعظم من جبر ئيل وميكائيل ،كان مع رسول الله تَنْجَرْلُهُ يخبره ويسدّده ، وهو مع الأئمة من بعده» ٢ .

وفي رواية: «فلمًا أوحاها إليه علم بها العلم والفهم ، وهي الرّوح الّـتي يـعطيها اللّـه عزّوجلّ من شاء ، فإذا أعطاها عبداً علّمه الفهم»؟ .

﴿ مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الكِتَابُ وَلاَ ٱلإِيمَانُ﴾ أي: قبل الوحي ﴿ وَلَـٰكِنْ جَـعَلْنَاهُ نُـوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشآءُ مِنْ عِببادِنا﴾ .

قال: «بلي قد كان في حال لا يدري ما الكتاب ولا الإيمان ، حتّى بعث اللّه عزّ وجلّ الرّوح الّتي ذكر في الكتاب ، فلمّا أوحاها علم بها العلم والفهم»<sup>٤</sup> .

وفي رواية: «عليَّ هو النَّور ؛ هدي به من هدي من خلقه» <sup>6</sup> .

﴿ وَ إِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِمِيمٍ ﴾ قال: «يقول: تدعو» ٦. وفي رواية: «إنَّك لتأمر بولاية عليّ وتدعو إليها . وعليّ هو الصّراط المستقيم» ٢.

﴿صِراطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ ما فِي السَّمنواتِ وَما فِي الأَرْضِ ﴾ قال: «يعني عـليَّاً، إنّــه جعله خازنه على ما في السَماوات وما في الأرض من شيء ، وائتمنه عليه»^ . ﴿ أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الأُمُورُ ﴾ بارتفاع الوسائط والتَّعلَقات .

١. القتمي ٢: ٢٧٩ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله فني .
 ٢ ـ الكافي ١: ٢٧٣ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله فني .
 ٣ و ٤ ـ المصدر ، ٢٧٤ . الحديث: ٥ . عن أبي عبد الله فني .
 ٥ ـ القتمي ٢: ٢٨٠ . عن أبي جعفر طني . وفيه: «به هدى من هدى» .
 ٢ ـ الكافي ٥: ٢٢ . قطعة من حديث: ١ . عن أبي عبد الله عني .
 ٢ ـ الكافي ٥: ٢٢ . قطعة من حديث: ١ . عن أبي عبد الله عني .
 ٢ ـ الكافي ٢: ٢٨٠ . عن أبي جعفر طني .
 ٢ ـ الكافي ٥: ٢٢ . قطعة من حديث: ١ . عن أبي عبد الله عني .
 ٢ ـ الكافي ٥: ٢٢ . قطعة من حديث: ١ . عن أبي عبد الله عني .
 ٢ ـ الكافي ٥: ٢٢ . قطعة من حديث: ١ . عن أبي عبد الله عني .
 ٢ ـ القتمي ٢ : ٢٨٠ . عن أبي جعفر عني .

## سورة الزّخرف [مكّيّة ، إلّا آية: ٥٤ فمدنيّة ، وآياتها تسع وثمانون آية إ<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم < حمة ﴾. < وَالكِتَابِ الشَبِينِ ﴾ . < وَالكِتَابِ الشَبِينِ ﴾ . < إِنّا جَعَلْناهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً ﴾: أقسم بالقرآن على أنته جعله قرآناً عربياً . وهو من البدائع . < إِنّا جَعَلْناهُ قُرْآناً عَرَبِيًا ﴾: أقسم بالقرآن على أنته جعله قرآناً عربياً . وهو من البدائع . < ليناسب القسم والمقسم عليه . وفي الباطن الكتاب المبين أمير المؤمنين للمُثْل ، كما يأتي في الدّخان ؟ . ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾: لكي تفهموا معانيه . < وَ إِنَّهُ فِي أُمَّ الكِتابِ لَدَيْنا لَعَلِيُّ حَكِيمُ ﴾: رفيع الشأن ذو حكمة بالغة . < أَفْنَضْرِبُ عَنْكُمُ الذَّكْرَ صَفْحاً ﴾: نَدَعُكم مهملين ، لا نحتج عليكم برسول أو إمام؟! < أَنْ كُنْتُمْ قَوْماً مُسْرِفِينَ ﴾: لأن كنتم . < وَ وَ مَ يَأْتِيهِمْ مِنْ نَبِييَّ فِي الأَوَّلِينَ ﴾ . < وَ وَ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ نَبِييًّ فِي الأَوَّلِينَ ﴾ . </

> ۱ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۲ ـ ذيل الآية: ٤ .

﴿ فَأَهْلَكُنا أَشَدَّ مِنْهُمْ بَطْسًاً وَمَضَىٰ مَـثَلُ الأَوَّلِــينَ ﴾: وسلف في القرآن قـصّتهم العجيبة ، وفيه وَعْدُ لرسول اللَّه يََنِيُنَهُ ، ووعيد لهم بمثل ما جرى على الأولين .

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمـٰواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ العَزِيزُ العَلِـيمُ﴾ يعني: أقرّوا بعزّي وعلمي ، وما بعده استئناف .

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَـهْداً» تستقرُون فيها ﴿ وَجَـعَلَ لَكُمْ فِسِها سُبُلاً» تسلكونها ﴿ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ إلى مقاصد كم . أو إلى حكمة الصّانع باننظر في ذلك .

﴿ وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّماءِ ماءً بِقَدَرٍ ﴾: بمقدار ينفع ولا يضرّ ﴿ فَأَنْشَرْنا بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً ﴾: فأحيينا به أرضاً لانبات فيها ﴿كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾: تنشرون من قبوركم .

﴿ وَالَّذِي خَلَقَ الأَزُواجَ كُلَّها ﴾: أصناف المخلوقات ﴿ وَجَـعَلَ لَكُــمْ مِــنَ الفُــلْكِ وَالأَنْعام ما تَرْكَبُونَ ﴾ في البحر والبرّ .

﴿ لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورٍهِ ثُمَّ تَذَكَّرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا أَسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ ﴾:

تذكروها بقلوبكم ؛ معترفين بها حامدين عليها ﴿ وَتَقُولُوا سُبْحانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنا هـٰذا وَما كُنَّا لَهُ مُقْرِنِمِينَ ﴾: مطيقين. يعني: لا طاقة لنا بالإبل ولا بالفلك ولا بالبحر ، لولا أنَّ اللّه سخّره لنا .

﴿ وَ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴾ أي: راجعون . واتّصاله بذلك لأنّ الرّكوب للتّنقّل ، والنّقلة العظمى هو الانقلاب إلى الله عزّوجلّ ، ولأنّه مخطر فينبغي للراكب أن لا يغفل عنه ويستعدّ للقاء الله .

ورد: «ليس من عبد يقولها عند ركوبه فيقع من بعير أو دابّة فيصيبه شيء بإذن الله» <sup>(</sup> . ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِـبادِهِ جُرْءاً ﴾: ولداً ، فقالوا: الملانكة بنات الله . سمّاه جزءاً ؛ لأنّ الولد بضعة من والده . قيل: هو متّصل بقوله: `وَلَـبْنَ سَأَلْـتَهُمَّ `` أي: وجـعلوا له بـعد ذلك الاعتراف ` . ﴿ إِنَّ الإِنْسانَ لَكَفُورُ مُبِينُ ﴾: ظاهر الكفران .

> ١ ـ الكافي ٣: ٤٧٢ ، الحديث: ٥ ، عن أبي الحسن الرّضاعيَّةِ . ٢ ـ الآية: ٨ . من نفس السّورة . ٣ ـ الكشّاف ٣: ٤٨٠ ؛ البيضاوي ٥: ٥٨ .

﴿ أَمِ ٱتَّخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَاكُمْ بِالْبَنِينَ ﴾ إنكارٌ وتعجيب من شأنهم .

﴿ وَ إِذَا بُشَّـرَ أَحَدُّهُمْ بِما ضَرَبَ لِلرَّحْمَـنِ مَثَلاً ﴾: بما جعل له شبهاً ، فإنّ كلّ ولد من كلّ جنس شبهه وجنسه ﴿ ظَـلَّ وَجْهُـهُ مُسْوَداً ﴾: صار وجهه أسود في الغاية ؛ لما يعتريه من الكآبة أ ﴿ وَهُوَ كَظِـيمٌ ﴾: مملوَ قلبه من الكرب .

﴿ أَوَ مَنْ يُنَشَّوُ افِي الحِلْيَةِ ﴾: أو يجعلون له من يتربّى في الزّينة ، يعني البنات . ﴿ وَهُوَ فِي الخِصامِ ﴾: في المجادلة ﴿ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾ للحجّة . يقال: قـلّما تـتكلّم امـرأة بـحجّتها إلّا تكلّمت بالحجّة عليها .

﴿ وَجَعَلُوا المَلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبادُ الرَّحْمنِ إِناناً أَشَهِدُوا خَـلْقَهُمْ ﴾: خـلق اللّـه إيّاهم ، فشاهدوهم إناثاً ﴿ سَتُكْتَبُ شَهادَتُهُمْ ﴾ الّتي شهدوا بها على الملائكة ﴿ وَيُسْأَلُونَ ﴾ عنها يوم القيامة .

﴿وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَـٰنُ مَا عَبَدْنَاهُمْ مَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَا يَخْرُصُونَ ﴾ . ﴿ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كِتَاباً مِنْ قَبْلِهِ ﴾ ينطق على صحّة ما قالو، ﴿فَهُمْ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ ﴾ .

﴿ بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾: طريقة تام ﴿ وَ إِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ ﴾ أي:

﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوها إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَ إِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ ﴾ تسليةً ، ودلالةُ على أنّ التقليد في مثله ضلال قديم . وفي تخصيص المترفين إشعارُ بأنّ التّنعَم وحبّ البطالة صرفهم عن النّظر إلى التقليد .

قالَ أُولَوْ جِنْتُكُمْ بِأَهْدىٰ مِمّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ ﴾ يعني: أتتّبعون آباءكم، ولو جئتكم بدين أهدى من دين آبائكم، وهو حكاية أمر ماضٍ أوحى إلى النّذير ، أو خطاب لنبيّناﷺ . ﴿قَالُوا إِنّا بِما أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ أي: وإن كان أهدى .

١ -كَثِبَ يَكْأَبُ -من باب: تَعِبَ -كَآبَةُ وكَأباً وكَأبَةٌ: حَزِنَ أَشدُ الحزن . المصباح المنير ٢: ٢٣٧ (كأب) .

﴿ فَانْتَقَمْنا مِنْهُمْ ﴾ بالاستئصال ﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ ﴾ .

وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِ مَهُ: واذكر وقت قوله هذا ، ليرواكيف تبرّ أعن التّقليد وتمسّك بالبرهان ، أو ليقلّدوه إن لم يكن لهم بدّ من التقليد ، فإنّه أشرف أبائهم . .

﴿ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَآءُ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾.

إِلّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ﴾ هداية بعد هداية .

﴿ وَجَعَلَها ﴾ أي: كلمة التُوحيد ﴿كَلِمَةً بِاقِمِيَّةً فِي عَقِمِهِ ﴾: في ذرّيَته ، فيكون فيهم أبدأ من يوحد الله ويدعو إلى توحيده ، ويكون إماماً للخلق وحجة عليهم . ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾: يرجع من أشرك منهم بدعاء من وحده .

> قال: «فينا نزلت هذه الآية ، والإمامة في عقب الحسين إلى يوم القيامة» ` . حمد مقدم من المحمد متن المحمد من المحمد مشهد مشهد من محمد م

﴿ بَلْ مَتَّعْتُ هَـٰؤُلاءٍ وَآبَاءَهُمْ حَتَّى جَاءَهُمُ الْحَقُّ وَرَسُولُ مُبِينٌ ﴾ .

﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ قَالُوا هَـٰذَا سِحْرُ وَ إِنَّا بِهِ كَافِرُونَ ﴾: ضمّوا إلى شـركهم مـعاندة الحقّ .

﴿ وَقَـالُوا لَـوْلا نُـزِّلَ هَـٰذَا القُـرْآنُ عَلَـىٰ رَجُـلٍ مِـنَ القَـرْيَتَيْنِ عَـظِيمٌ ﴾ بـالجـاه والمال: إمّا الوليد بن المغيرة <sup>7</sup> بمكّة ، أو عروة بن مسعود النّقفيّ " بالطّائف ، فـإنّ الرّسـالة

- ١ ـ كمال الدّين ١: ٣٢٣ . الباب: ٣١ . الحديث: ٨ . عـن السّـجاديَّة ؛ عـلل الشّـرائـع ١: ٣-٢ . البـاب: ١٥٦ . الحديث: ٦ . عن أبي جعفر نيَّة ؛ معاني الاخـبار: ١٣٢ . مـجمع البـيان ٩ ـ ١٠ : ٤٥ ؛ المـناقب ٤: ٤٦ . عـن أبي عبد اللهايَّة .
- ٢ الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو: من قضاة العرب في الجاهليّة ، ومن زعماء قريش ومن زنادقتها . وأدرك الإسلام وهو شيخ هرم ، فعاداه وقاوم دعوته ، وهو الّذي جمع قريشاً وقال: إنّ النّاس يأتونكم أيّام الحجّ فيسألونكم عن محمّد ، فتختلف أقوالكم فيه ، فيقول هذا: كاهن ، ويقول هذا: شاعر ، ويقول هذا: مجنون ؛ وليس يشبه واحداً ممّا يقولون ، ولكن أصلح ما قيل فيه: «ساحر» لأنّه يـفرق بـين المرء وأخيه ، والزّوج وزوجته . ولد في سنة ٩٥ قبل الهجرة وهلك بعد الهجرة بثلاثة أشهر . الأعلام (للزركلي) ٨: ١٢٢ .

منصب عظيم لا يليق إلا بعظيم ، ولم يعلموا أنتها رتبة روحانيّة ، تستدعي عظم النّفس . بالتّحلّي بالفضائل الأخرويّة ، والكمالات القدسيّة ، لا التّزخرف بالزّخارف الدّنيويّة .

﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ﴾ . إنكارُ فيه تجهيل وتعجيب من تحكَّمهم . والمراد بالرَّحمة: النَّبوَّة . ﴿ نَحْنُ قَسَمْنا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الحَياةِ الدُّنْيا وَرَفَعْنا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِيَّاً﴾: ليستعمل بعضهم بعضاً في حوائبهم ، فيحصل بينهم تألف وتضام ، وينتظم بذلك النَظام . لا اعتراض لهم علينا في ذلك ولا تصرّف .

«ليس للغنيّ أن يقول: هلّا أُضيف إلى غناي جمالُ فلانٍ ، ولا للجميل أن يقول: هـلّا أُضيف إلى جمالي مالُ فلانٍ إلى غير ذلك» . كذا ورد ً . ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ ﴾ هذه ، أي: النّبوّة وما يتبعها ﴿ خَيْرُ مِمّا يَجْمَعُونَ ﴾: من حطام الدّنيا ؛ والعظيم من رزق منها لا منه .

وَلَوْلا أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أَمَّةً واحِدَةً ﴾: لولا أن يرغبوا في الكفر إذا رأوا الكفّار فسي سعة وتنعّم ؛ لحبّهم الدّنيا ، فيجتمعوا عليه .

قال: «عنى بذلك أُمّة محمّد عَبَرُ أَنْ يكونوا على دين واحد ؛ كفّاراً كلّهم» ".

﴿ لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمَـٰنِ لِـبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَّةٍ وَمَعارِجَ﴾: ومصاعد ﴿عَلَيْها يَظْهَرُونَ﴾: يعلون السطوح .

﴿ وَلِـبْيُوتِهِمْ أَبُواباً وَسُرُراً ﴾ أي: من فضّة ﴿ عَلَيْها يَـتَّكِنُونَ ﴾ .

أن يرجع إلى قومه يدعوهم إلى الإسلام. فقال: أخاف أن يقتلوك، قال: لو وجدوني نائماً ما أيقظوني. فأذن لد.
 فرجع، فدعاهم إلى الإسلام. فخالفوه, ورماه أحدهم بسهم فقتله، وكان ذلك في سنة ٩ من الهـجرة. الأعـلام
 (للزركلي) ٤: ٢٢٧.

١ ـ في «ب»: «عظيم النفس» . ٢ ـ الاحتجاج ١: ٣١ ، عن العسكري ، عن الهادي الله عن رسول الله تَبَيَّةٌ . ٣ ـ الكسافي ٢: ٢٦٥ . الحديث: ٢٣ : عملل الشرائم ٢: ٥٨٩ ، البماب: ٣٨٥ ، الحديث: ٣٣ ، عمن عملي بسن الحسين المَبَيَّةِ . الجزء الخامس والعشرون/الزّخرف 🗆 ١١٤١

الآية: ٣٥\_٣٦

< وَزُخْرُفاً ﴾: وزينة .

قال: «لو فعل الله ذلك بهم لما آمن أحد . ولكنّه جـعل فـي المـؤمنين أغـنياء وفـي الكافرين فقراء ، وجعل في المؤمنين فقراء وفي الكافرين أغنياء ، ثمّ امتحنهم بالأمر والنّهي والصّبر والرّضا»<sup>(</sup> .

﴿ وَ إِنْ كُلُّ ذَٰلِكَ لَمّا مَتاعُ الحَياةِ الدُّنْيا﴾ «لمّا» بمعنى «إلا» . و«إن» نافية . ﴿ وَالآخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ .

ورد: «إنّ الله جلّ ثناؤه ليعتذر إلى عبده المؤمن المحوج في الدّنيا ، كما يعتذر الأخ إلى أخيه ، فيقول: وعزّتي ما أحوجتك في الدّنيا من هوانٍ كمان بك عمليّ ، فمارفع همذا السَّجْف ً . فانظر إلى ما عوّضتك من الدّنيا . قال: فيرفع فيقول: ما ضرّني ما منعتني مع مما عوّضتني»".

و ورد: «يا معشر المساكين طيبوا نفساً ، واعطوا الله الرّضا من قلوبكم يثبكم الله على فقركم ، فإن لم تفعلوا فلا ثواب لكم»<sup>4</sup> .

﴿ وَمَـنْ يَسـعْشُ عَـنْ ذِكْـرِ الرَّحْـمـٰنِ﴾: يـتعامى ويـعرض عـنه ، لفـرط اشـتغاله بالمحسوسات وانهماكه في الشّهوات ﴿ نُقَيِّضْ ﴾: نسبّب ونقدّر ﴿ لَهُ شَيْطاناً فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾: يوسوسه ويغويه دائماً .

ورد: «من تصدّى بالإثم أعشى<sup>٥</sup> عن ذكر اللّه ، ومن ترك الأخذ عمّن أمر اللّه بطاعته قيّض له شيطان : فهو له قرين»<sup>7</sup> .

> ١ ـ القمّي ٢: ٢٨٤ ، عن أبي عبد اللَّه اللَّه : ٢ ـ السَّجْف ـ ويُكْسَرُ ــ السَّتْر ، القاموس المحيط ٣: ١٥٥ (سجف) . ٣ ـ الكافي ٢: ٢٦٢ ، الحديث: ١٨ ، عن أبي عبد اللَّه عَنْجَة . ٤ ـ الكافي ٢: ٢٦٣ ، الحديث: ١٤ ، عن النَّبيَ يَتَجَةَة . ٥ ـ أعشى عنه: صدر عنه إلى غير ، وأعرض . أقرب الموارد ٣: ٧٨٧ (عشو) . ٦ ـ الخصال ٢: ٦٣٣ ، حديث أربعمائة ، عن أبي عبد اللَّه ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين لِجَيَة .

﴿ وَ إِنَّهُمْ ﴾: وإنَّ الشياطين ﴿ لَيَصُدُّونَهُمْ ﴾ أي: العاشين ﴿ عَنِ السَّبِيلِ ﴾: سبيل الحقَّ ﴿ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ .

< حَتَّىٰ إِذا جاءَنا ﴾ أي: العاشي ﴿قَالَ ﴾ أي: للشَيطان ﴿ يا لَيْتَ بَـيْنِي وَبَـيْنَكَ بُـعْدَ المَشْرِقَيْنِ ﴾: بعد المشرق من المغرب ﴿ فَبِئْسَ القَرِينُ ﴾ أنت .

﴿ وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ ٱلْيَوْمَ» ما أنتم عليه مـن التَـمنَي ﴿ إِذْ ظَـلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِـي العَـذابِ مُشْتَرِكُونَ» .

قال: «نزلت هكذا: حتّى إذا جاءانا ، يعني فلاناً وفلاناً ، يقول أحدهما لصاحبه حـين يراه: "يا لَيت" ، الآيتين . قال: "إذ ظلمتم" أل محمّد حقّهم» .

أَفَأَنْتَ تُشمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدِي العُمْيَ وَمَنْ كَانَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ . إنكار تعجّب من أن يكون هو الّذي يقدر على هدايتهم ، بعد تمرّنهم على الكفر واستغراقهم في الضّلال ، بحيث صار عشاهم عمى مقروناً بالصّمم .

< فَإِمَّا نَدْهَبَنَّ بِكَ ﴾ فإن قبضناك قبل أن نريك عذابهم . و«ما» مزيدة للتأكيد . ﴿ فَإِنَّا مِنْتَقِمُونَ ﴾ بعدك . مِنْتَقِمُونَ ﴾ بعدك .

﴿ أَوْ نَرِيَنَّكَ»: أو إن أردنا أن نريك ﴿ الَّذِي وَعَدْناهُمْ ﴾ مـن العـدَاب ﴿ فَـإِنّا عَـلَيْهِمْ مُقْتَدِرُونَ ﴾: لا يفوتوننا .

روي: «إنّه أُري ما يلقى ذرّيّته من أُمّته بعده ، فما زال منقبضاً ولم ينبسط ضاحكاً حتّى لقى الله عزّوجل» ٢.

و ورد: إنَّه قال في حجَّة الوداع بمنى: «لألفينَّكم<sup>٣</sup> ترجعون بعدي كفَّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض . وأيم اللَّه لنن فعلتموها لتعرفنَّني في الكتيبة الَّتي تضاربكم ، ثــمَّ التـفت إلى

> ١ ـ القمّي ٢: ٢٨٦ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ـ الجامع لأحكام القرآن (للقرطبي) ٢: ٩٢ ؛ تفسير القرآن العظيم (لابن كثير) ٤: ٤٤ . ٣ ـ أَلْفَيْتُ الشيء: وجدتُه . الصّحاح ٦: ٢٤٨٤ (لغا) .

خلفه فقال: أو عليّ أو عليّ أو عليّ ، فرأينا أنّ جبرئيل غمزه . فأنزل اللّه عـلى أثـر ذلك: "فإمّا نذهبنّ بك فإنّا منهم منتقمون" بعليّ بن أبي طالب» <sup>.</sup> . أقول: يعني في الرّجعة .

وفي رواية قال: «فإمّا نذهبنٌ بك يا محمّد من مكّة إلى المدينة ، فــإنّا رادّوك إليــها ، ومنتقمون منهم بعليٌ بن أبي طالب» ` .

﴿ فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ قـال: «عـلى ولايـة على»".

﴿ وَ إِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ . قال: «نحن قومه ونحن المسؤولون» ٤ .
﴿ وَ سُتُلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنا مُوسىٰ بِآياتِنا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَـلَأَهِ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ العالَمِـينَ﴾ ﴿ فَلَمّا جاءَهُمْ بِآياتِنا إِذا هُمْ مِنْها يَضْحَكُونَ﴾: اسـتهزؤوا بـها أوّل مـا رأوهـا ، ولم يتأمّلوا فيها .

﴿ وَما نُرِيهِمْ مِنْ آيَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِها وَأَخَذْناهُمْ بِالْعَذابِ ﴾ كالسّنين والطّوفان والجراد ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ .

﴿ وَقَالُوا يَا أَيُّهَ السّاحِرُ ﴾ قيل: نادوه بذلك في تلك الحال لشدّة شكيمتهم وفرط

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ ؛ ٤٩ ؛ جوامع الجامع؛ ٤٣٤ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٨٤ ، عن أبي عبد اللهﷺ . ٣ ـ المصدر: ٢٨٦ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٤ ـ الكافي ١: ٢١١ ، الحديث: ٥ ؛ القمّي ٢: ٢٨٦ ، عن أبي عبد الله متيّلا ؛ الكافي ١: ٢١٠ ، الحـديث: ١ ، عـن أبي جعفر ﷺ . ٥ ـ الاحتجاج ١: ٣٧٠ ؛ القمّي ٢: ٢٨٥ ، عن أبي جعفر ﷺ ، بالمضمون . حماقتهم ؛ أو لأنتهم كانوا يسمَون العالم الباهر ساحراً ، والقمّي: يا أيّها العالم ' ﴿ ادْعُ لَنا رَبَّكَ بِما عَهِدَ عِنْدَكَ ﴾ أن يكشف عنّا العذاب ﴿ إِنَّنا لَمُهْتَدُونَ ﴾ .

﴿ فَلَمَّا كَشَفْنا عَنْهُمُ الْعَدَابَ إِذَا هُمْ يَنْكُثُونَ ﴾ عهدهم بالاهتداء .

﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ ﴾ بعد كشف العذاب عنهم ؛ مخافة أن يؤمن بعضهم . ﴿ قَالَ يا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَـٰذِهِ الأَنْسِهَارُ ﴾ : أنسهار النّسيل ﴿ تَـجْرِي مِـنْ تَـحْتِي أَفَـلا تُبْصِرُونَ ﴾ .

﴿ أَمْ أَنَا خَيْرُ مع هذه المملكة والبسطة ﴿ مِنْ هـٰذا الَّذِي هُوَ مَهِـينُ ﴾: ضعيف حقير لا يصلح للرّئاسة ﴿ وَلا يَكادُ يُبِينُ ﴾ الكلام ، لما به من الرُّتَة " . و«أم» إمّا منقطعة والهـمزة فيها للتّقرير ؛ أو متصلة ، والمعنى: أفلا تبصرون؟ أم تبصرون فتعلمون أنّي خير منه؟ .

فَلَوْلا أَلْقِيَ عَلَيْهِ أَسْوِرَةً مِنْ ذَهَبٍ ﴾ أي: فهلا أَلقي إليه مقاليد الملك إن كان صادقاً إذ كانوا إذا سودوا رجلاً سوروه وطوقوه بطوق من ذهب . ﴿ أَوْ جاءَ مَعَهُ المَلائِكَةُ مَقْتَرِنِـينَ ﴾: مقارنين ، يعينونه أو يصدقونه .

﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ ﴾: استخفُ أحلامهم . أو طلب منهم الخفَّة في مطاوعته . ودعــاهم ﴿ فَأَطْاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِـينَ ﴾ .

﴿ فَلَمَّا آسَفُونا ﴾: أغضبونا بالإفراط في العناد والعصيان .

قال: «إنّ اللّه لا يأسف كأسفنا ، ولكنّه خلق أولياء لنفسه يأسفون ويـرضون ، وهـم مخلوقون مربوبون ، فجعل رضاهم رضا نفسه ، وسخطهم سخط نفسه» الحديث <sup>:</sup> . ﴿ أَنْتَقَمْنا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْناهُمْ أَجْمَعِـينَ ﴾ في اليمّ .

الآية: ٥٦-٥٧

﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفاً﴾: قدوة لمن بعدهم من الكفَّار ﴿ وَمَثَلاً لِلْآخِرِينَ ﴾: وعِظَة لهم . ﴿ وَلَمّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً ﴾ أي: لعليّ .

قال لللله الله الله الله ي يوما ، فوجدته في ملا من قريش . فنظر إليّ ، ثمّ قال: يا عليّ إنّما مثلك في هذه الأُمّة كمثل عيسى بن مريم للله ، أحبّه قـوم فأفـرطوا فـي حـبّه فهلكوا ، وأبغضه قوم وأفرطوا في بغضه فهلكوا ، واقتصد فيه قوم فنجوا ، فعظم ذلك عليهم وضحكوا وقالوا: يشبّهه بالأنبياء والرّسل : فنزلت هذه الآية» .

وفي رواية قال: «إنَّ فيك شبهاً من عيسى بن مريم ، لولا أن يقول فيك طوائف من أُمَّتي ما قالت النصارى في عيسى بن مريم ، لقلت فيك قولاً لا تمرَّ بعلاً من النَّاس إلَّا أَحْدُوا النَّراب من تحت قدميك ، يلتمسون بذلك ، البركة . قال: فغضب الأعرابيّان والمغيرة بن شعبة "وعدّة من قريش معهم ، فقالوا: ما رضي أن يضرب لابن عمّه مثلاً إلَّا عيسى بن مريم ، فنزلت» <sup>2</sup> .

> وفي رواية: «قالوا: والله لألهتنا الّتي كنّا نعبدها في الجاهليّة أفضل منه»<sup>6</sup> . ﴿ إِذا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴾ . قال: «الصّدود في العربيّة: الضّحك»<sup>7</sup> .

١ - الكافي ١: ١٤٤، الحديث: ٦، التوحيد: ١٦٨، الباب: ٢٦، الحديث: ٢، عن أبي عبد الله للج .
 ٢ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٥٣ : جوامع الجامع: ٤٣٦ ، عن أهل البيت ، عن علي مج .
 ٣ - المغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود الثقفي ، أبو عبد الله: أحد دهاة العرب وقادتهم وولاتهم ، صحابي .
 ٣ - المغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود الثقفي ، أبو عبد الله: أحد دهاة العرب وقادتهم وولاتهم ، صحابي .
 ٣ - المغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود الثقفي ، أبو عبد الله: أحد دهاة العرب وقادتهم وولاتهم ، صحابي .
 ٣ - المغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود الثقفي ، أبو عبد الله: أحد دهاة العرب وقادتهم وولاتهم ، صحابي .
 ٣ - المغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود الثقفي ، أبو عبد الله: أحد دهاة العرب وقادتهم وولاتهم ، صحابي .
 ٣ - المامة وفتوح الشام والقادسية ونهاوند وهمدان وغيرها . وولاء عمر بن الخطاب على البصرة ، وعزله ، شم ولاء ولاء عمر الحديبية ولاء الكوفة ، وأقره عثمان على الكوفة ثم عزله . ولما حدثت الحرب بين علي ومعاوية اعتزلها المغيرة . شم ولاء . شم ولاء عدث الحرب بين علي ومعاوية اعتزلها المغيرة . شم ولاء .
 ٣ - الكافي ٨: ٥٧ ، الحديث: ١٨ ، عن النبي تتباله .
 ٣ - الكافي ٨: ٥٧ ، الحديث: ١٨ ، عن النبي تتباله .
 ٣ - القمي ٢٠ . ٢٨ ، عن النبي تتباله .

وفي رواية: «أنزل: \*يضجَون\* فحرّ فوها» ` .

﴿ وَقَالُوا أَالِهَتُنَا خَيْرُ أَمْ هُوَ ما ضَرَبُوهُ لَكَ ﴾ أي: هذا المثل ﴿ إِلَّا جَدَلاً بَلْ هُمْ قَـوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ شِداد الخصومة ، حِراص على اللّجاج .

﴿ إِنْ هُوَ ﴾ يعني الّذي ضرب له المثل ، أو ضرب به ؛ والأوّل مرويّ ` . ﴿ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنا عَلَيْهِ وَجَعَلْناهُ مَثَلاً لِـبَنِي إِسْرائِـيلَ ﴾ .

﴿ وَلَوْ نَشاءٌ لَجَعَلْنا مِنْكُمْ ﴾ قال: «يعنى من بني هـاشم»". ﴿ مَـلائِكَةً فِـيالأَرْضِ يَخْلُفُونَ ﴾: يخلفونكم في الأرض ، يعني أنَّ الله قادر على أعجب من ذلك .

﴿وَ إِنَّـــهُ لَــعِلْمُ لِـلسَّاعَةِ ﴾ أي: مـن أشـراطـها ، يُـعلم بـها قـربها . القــتي: يـعني أمير المؤمنين للَّلِهُ ٤ . وقيل: يعني عيسى ، أي: نزوله ٩ . ﴿ فَلا تَمْتَرُنَّ بِها وَاتَّسِعُونِ هـُــذا صِراطُ مُسْتَقِـيمُ ﴾ .

﴿ وَلا يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ ﴾ .

﴿ وَلَمّا جاءَ عِـيسىٰ بِالبَيِّنَاتِ قَالَ قَدْ جِنْتُكُمْ بِالحِكْمَةِ وَلِأَبَـيِّنَ لَكُـمْ بَـعْضَ الَّـذِي تَخْتَلِفُونَ فِـيهِ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِـيعُونِ ﴾ فيما أُبلَغه عنه .

﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَـٰذا صِراطُ مُسْتَقِـيمُ ﴾ .

﴿فَاخْتَلَفَ الأَحْزَابُ﴾: الفرق المتحزَّبة ﴿مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِـنْ عَــذابِ يَوْمِ أَلِـيمِ﴾ .

﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِسِيَهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ .

١ ـ القمّي ٢: ٢٨٦ ، عن سلمان ، عن النّبيَ تَبْخَيْنَ . ٢ ـ الكافي ٨: ٥٧ ، الحديث: ١٨ ، عن النّبيَ تَبْخَيْن . ٣ ـ الكافي ٨: ٥٧ ، الحديث: ١٨ ، عن النّبيَ تَبْخَيْن . ٤ ـ لم نعثر عليه في تفسير القمّي المطبوع ، ولعلّه سقط من النّسّاخ ؛ لأنّه بعينه موجود في النّسخة المخطوطة من تفسير القمّي ، الموجودة في مكتبة الإعلام الإسلامي ، تحت رقم: ٢٦٨١٨ . ٥ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٤ ؛ الكشّاف ٣: ٤٩٤ ؛ البيضاوي ٥: ٢٢ . ﴿ الأَخِلَاءُ يَوْمَـئِذٍ بَعْضُهُمْ لِـبَعْضٍ عَدُوُ إِلَا المُتَّقِينَ ﴾ فإنّ خلّتهم لمّا كانت في اللّـه تبقى نافعة أبد الآباد .

قال: «والله ما أراد بهذا غيركم» .

و ورد: «ألاكلّ خلّة في غير الله فإنّها تصير عداوة يوم القيامة»<sup>T</sup> .

﴿ يا عِـبادِ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ اليَوْمَ وَلا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ﴾ حكاية لما ينادي بـه المـتّقون المتحابون في الله يومنذ .

> < الَّذِينَ آمَنُوا بِآياتِنا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ . ﴿ أَدْخُلُوا الجَنَّةَ أَنْتُمْ وَأَزْواجُكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ القتي: أي تكرمون " .

< يُطاف عَلَيْهِمْ بِصِحافٍ مِنْ ذَهَبٍ وَأَكُوابٍ ﴾ الصَّحْفَة: القَصْعَة . والكُوب: كوز لاعروة له . ﴿ وَفِيها ما تَشْتَهـيهِ الأَنْفُسُ ﴾ .

ورد: «فإذا اشتهى المؤمن ولداً خلقه الله عزّوجلَّ بغير حمل ولا ولادة على الصّورة التَّي يريد ، كما خلق آدم عبرة»<sup>٤</sup> .

و ورد: «إنَّ الرَّجل في الجنَّة يبقى على مائدته أيَّام الدَّنيا ، ويأكل في أكــلة واحــدة بمقدار أكله في الدَّنيا»<sup>6</sup> .

﴿ وَتَلَذُّ الأَعْيُنُ ﴾ بمشاهدته ﴿ وَأَنْتُمْ فِيها خَالِدُونَ ﴾ .
﴿ وَتِلْكَ الجَنَّةُ الَّتِي أُورِثْتُمُوها بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

١. ٢٥ . ذيل الحديث: ٦ . عن أبي عبد الله في .
 ٢. ٢٥ . ذيل الحديث: ٦ . عن أبي عبد الله في .
 ٣. ٢٨٧ . عن أبي عبد الله في .
 ٣. ٢٨٨ . عن أبي عبد الله في .
 ٢. ٢٨٨ . عن أبي عبد الله في .
 ٥ ـ القمي ٢: ٢٨٨ . عن أبي عبد الله في .

﴿ إِنَّ المُجْرِمِـينَ فِي عَذابِ جَهَنَّـمَ خالِدُونَ ﴾ . ﴿لا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ ﴾: لا يخفَف عنهم ﴿ وَهُمْ فِـيهِ مُبْلِسُونَ ﴾: آنسون من الخير . ﴿ وَما ظَلَمْناهُمْ وَلـٰكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِـينَ ﴾ .

﴿وَنادَوْا يَا مَالِكُ﴾ . وفي قراءتهم ﷺ : «يا مالِ» ٢ بالتَّرخيم . قيل: فلعلَّه إشعار بأنَّهم لضعفهم لا يستطيعون تأدية اللفظ بالتَّمام ٢ . ﴿ لِـيَقْضِ عَلَيْنا رَبُّكَ ﴾ يعني: سل ربّك ليقضي علينا ، أي: يميتنا ؛ من قضى عليه: إذا أماته . ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ مَاكِثُونَ ﴾ .

﴿ لَقَدْ جِنْنَاكُمْ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾ .

أَمَّ أَبُرَمُوا أَمْراً في تكذيب الحقّ وردَه ، ولم يقتصروا على كراهته . ﴿ فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ﴾ أمراً في مجازاتهم . القمّي: يعني ما تعاهدوا عليه في الكعبة: أن لا يردّوا الأمر في أهل بيت رسول الله تَنْبَرْ إلَّهُ ٣ .

و ورد: «إنَّ هذه الآيات نزلت فيهم» <sup>1</sup> .

أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْواهُمْ بَلَىٰ ﴾ نسمعها ﴿ وَرُسُلُنا ﴾: والحفظة مع ذلك ﴿ لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ ذلك .

قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمَـٰنِ وَلَدُ فَـاَنَا أَوَّلُ العـابِدِينَ ﴾ . قـال: «أي: الجـاحدين . قـال:
 والتَّأويل في هذا القول باطنه مضادً لظاهره»<sup>6</sup> . والقمّي: يعني أوّل الآنفين للّه أن يكون له
 ولد<sup>7</sup> .

﴿ سُبْحَانَ رَبِّ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾: عن كونه ذا ولد ، فإنَّ

هذه المبدعات منزَهة عن توليد المثل ، فما ظنَّك بمبدعها وخالقها .

﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّىٰ يُسلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ﴾ .

﴿ وَهُوَ الَّذِي فِي السَّماءِ إِلَىٰهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَىٰهُ ﴾: مستحقّ لأن يُعْبَد فسيهما ﴿ وَهُـوَ الحَكِيمُ العَلِسِيمُ ﴾ .

﴿ وَتَبَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُما وَعِنْدَهُ عِلْمُ السّاعَةِ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ .

﴿ وَلا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالحَقِّ وَهُـمْ يَـعْلَمُونَ﴾ بالتُوحيد .

وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ > لتعذّر المكابرة فيها ، من فرط ظهوره ﴿ فَأَنَّىٰ يُـؤْفَكُونَ > من عبادته إلى عبادة غيره .

﴿ وَقِـيلِهِ ﴾ وقوله: "قيل" عطف على "الـــاعة"، وعـلى النّـصب أي: ويـعلم قــول الرّسول تَلِيُوْلَهُ أو وقال: قوله . وقيل: الهاء زائدة <sup>١</sup> . ﴿ يَا رَبَّ إِنَّ هِـٰؤُلاءِ قَوْمُ لايُــؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ فَاصْفَحْ عَنْهُمْ ﴾: فأعرض عن دعوتهم آيساً عن إيمانهم ﴿ وَقُلْ سَلامٌ ﴾: تسلّم منكم ومتاركة ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ . تسليةُ له ، وتهديد لهم .

## ١ ـ تفسير الكبير ٢٧: ٢٣٤.

سورة الذخان [مكَيّة . وهي تسع وخمسون أية]`

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

﴿حسمَ ﴾ .

< وَالْكِتَـابِ الْمُبِـينِ » .

إِنَّا أَنْزَنْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبارَكَةٍ ﴾ قال: «هي ليلة القدر ، أنزل الله القرآن فيها إلى البيت المعمور جملة واحدة ، ثمّ نزل من البيت المعمور على رسول الله تَنْتَالُهُ في طول عشرين سنة» . ﴿ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ .

﴿ فِسِها يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِمٍ ﴾ «أي: محكم» . كذا ورد" .

قال: «أي: يقدّر الله كلّ أمر من الحقّ والباطل، وما يكون في تلك السّـنة، وله فـيه البداء<sup>ع</sup> والمشيئة، يقدّم مـا يشـاء ويــوْخُر مـا يشـاء، مـن الآجـال والأرزاق، والبـلايا والأعراض والأمراض، ويزيد فيه ما يشاء وينقص ما يشاء، ويلقيه رسول اللّــه تَيْتَوْلَةُ إلى

١-ما بين المعقوقتين من «ب». ٢-القمّي ٢: ٢٩٠ ، عن أبي جعفر ، وأبي عبد الله ، وأبي العسن سيّش . ٣-الكافي ١: ٢٤٨ ، العديث: ٣ ، عن أبي جعفر سيّن . ٤-البداء في أصل اللّغة بمعنى الظهور ، وقد اكتسب في الاستعمال اختصاصاً في ظهور رأي جديد في أمر . أمير المؤمنين للله ، ويلقيه أمير المؤمنين إلى الأئمّة ، حتّى ينتهي ذلك إلى صاحب الزّمان صلوات الله عليهم ، ويشترط له فيه البداء والمشيئة ، والتّقديم والتأخير» . مفير مارة: «إنّه إينال إلى ما تالأن تفرير الأبيرين نترين من ما ما ما تالز

وفي رواية: «إنّه لينزل إلى وليّ الأمر تفسير الأمور سنة سنة ، يؤمر فيها في أمر نفسه بكذا وكذا ، وفي أمر النّاس بكذا وكذا» " .

وورد في تفسير هذه الآية في الباطن: «أمّا "حَم" فهو محمّد يُنْبَرْنَيْ . وهو في كتاب هود الَّذِي أُنزل عليه ، وهو منقوص الحروف . وأمّا "الكتاب المبين" فهو أمـير المـؤمنين النَّلْلا . وأمّا الليلة ، ففاطمة صلوات الله عليها , وأمّا قوله: "فيها يفرق كلّ أمر حكيم" يقول: يخرج منها خير كثير ، فرجل حكيم ورجل حكيم ورجل حكيم» الحديث".

﴿ أَمُرأَ مِنْ عِنْدِنا﴾: على مقتضى حكمتنا ﴿ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾: مـن عـادتنا إرسـال الرّسل بالكتب .

< رَحْمَةُ مِنْ رَبِّكَ ﴾ . وضع الرّب موضع الضّمير إسْعاراً بأنّ الرّبوبيّة اقتضت ذلك . فإنّه أعظم أنواع التّربية . ﴿ إِنَّهُ هُوَ الشَمِيعُ العَلِيمُ ﴾ .

﴿ رَبِّ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَما يَيْنَهُما إِنْ كُنْتُم مُوقِنِينَ ﴾: علمتم أنّ الأمر كما قلنا .
 ﴿ لا إِلَنهَ إِلا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ رَبُّكُم وَرَبُّ آبائِكُم الأَوَّلِينَ ﴾ .
 ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكٌ يَلْعَبُونَ ﴾ . ردّ لكونهم موقنين .
 ﴿ فَارْتَقِبْ ﴾: فانتظر لهم ﴿ يَوْمَ تَأْتِي السَّماءُ بِدُخانٍ مُبِينٍ ﴾ .
 ﴿ يَعْشَى النّاسَ ﴾: يحيط بهم ﴿ هذا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ .

روي في حديث أشراط السّاعة: «أوّل الآيات: الدّخان ، ونزول عيسى ، ونار تخرج من قعر عَدَنُ أَبْيَنَ ، تسوق النّاس إلى المحشر . قيل: فما الدخان؟ فتلا رسول الله ﷺ هذه الآية ، وقال: يملأ ما بين المشرق والمغرب ، يمكث أربعين يوماً وليلة . أمّا المؤمن فيصيبه

> ١ ـ القشي ٢: ٢٩٠ ، عن أبي جعفر ، وأبي عبد الله ، وأبي الحسن سيَّز . ٢ ـ الكافي ١: ٢٤٨ . العديث: ٣ ، عن أبي جعفر ليَّة . ٣ ـ المصدر: ٢٧٩ . قطعة من حديث: ٤ ، عن أبي الحسن ميَّة .

كهيئة الزّكام ، وأمّا الكافر فهو كالسّكران ، يخرج من منخريه وأُذنيه ودبره» · . أقول: أَبْيَن بالموحّدة ثمّ المئنّاة من تحت: اسم رجل نُسِبَ إليه عَدَن .

وفي رواية: «دخان يأتي من السّماء قبل قيام الساعة ، يدخل في أسماع الكفرة ، حتَّى يكون رأس الواحد كرأس الحنيذ <sup>7</sup> ، ويعتري المؤمن منه كهيئة الزّكام ، ويكون الأرض كلَّها كبيت أُوقِدَ فيه ، ليس فيه خصاص <sup>7</sup> ، يمتدَ ذلك أربعين يوماً»<sup>2</sup> .

والقمي: ذلك إذا خرجوا في الرّجعة من القبر ، يغشى النّاس كلّهم الظّلمة ، فيقولوا: "هذا عذاب أليم"<sup>6</sup> .

﴿ رَبَّنَا أَكْشِفْ عَنَّا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ وعد بالإيمان . إن كشف عنهم العذاب .

﴿ أَنَّىٰ لَهُمُ الذِّكْرِيٰ وَقَدْ جاءَهُمْ رَسُولُ مُبِينٌ ﴾: أبان لهم ما هو أعظم منها ، في إيجاب الذّكري من الآيات والمعجزات .

< ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمُ»: يعلَمه غلامُ أعـجميَّ لبـعض تـقيف ﴿ مَـجْنُونٌ ﴾ . القمي: قالوا ذلك لمّا نزل الوحي فأخذه الغش ، فقالوا: هو مجنون<sup>7</sup> .

﴿ إِنَّا كَاشِفُوا العَذَابِ قَلِمِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ﴾ قيل: يـعني إلى الكـفر غِبّ الكشـف<sup>٧</sup>. والقتي: يعنى إلى القيامة^.

﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ البَطْشَةَ الكُبْرِيٰ﴾ القتي: القيامة \* . والبطش: التِّناول بـصولة . ﴿ إِنَّـا

مُنْتَقِمُونَ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ﴾: اختبرنا ﴿ قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجاءَهُمْ رَسُولُ كَرِيمٌ ﴾ .

﴿ أَنْ أَدُّوا إِليَّ عِـبادَ اللَّهِ﴾: أرسلوهم معي . القمّي: أي: ما فرض اللّــه مــن الصّــلاة والزّكاة والصّوم والحجّ والسّنن والأحكام <sup>(</sup> . ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِـينُ ﴾: غير متّهم .

﴿ وَأَنْ لا تَعْلُوا عَلَى اللَّهِ ﴾ بالاستهانة بوحيه ورسوله ﴿ إِنِّي آتِـيكُمْ بِسُلْطانٍ مُبِينٍ ﴾ . لذكر الأمين مع الأداء ، والسّلطان مع العلاء شأن لا يخفى .

﴿ وَ إِنِّي عُدْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ ﴾: التـجأت إليـه وتـوكَلت عـليه ﴿ أَنْ تَـرْجُمُونِ ﴾: أن تؤذوني ضرباً أو شتماً .

﴿ وَ إِنْ لَمْ تُسْؤُمِنُوا لِي فَاعْتَزِلُونِ ﴾ لا عليّ، ولا لي .

فَدَعا رَبَّهُ ﴾ بعد ما كذَّبوه ﴿ أَنَّ هَـٰؤُلاءِ قَوْمٌ مُجْرِمُونَ ﴾ . تعريضُ بالدَّعاء عليهم بذكر ما استوجبوه به ، ولذلك سمّاه دعاء .

﴿ فَأَسْرِ ﴾ أي: فأوحى الله إليه أن أسر ﴿ بِعِمادِي لَيْلاً إِنَّكُمْ مُتَّمَعُونَ ﴾: يتّبعكم فرعون وجنوده ، إذا علموا بخروجكم .

﴿وَأَنْزُكِ البَحْرَ رَهُواً﴾ قيل: أي: مفتوحاً ذا فَجْوةٍ واسعة ، أو ساكناً عـلى هـيئته <sup>٢</sup> . والقمي: أي: جانباً ، وخُذْ على الطّريق <sup>٣</sup> . ﴿ إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ ﴾ . ﴿كَمْ تَرَكُوا ﴾: كثيراً تركوا ﴿ مِنْ جَنّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ . ﴿وَزُرُوعٍ وَمَقامٍ كَرِيمٍ ﴾: محافل مزيّنة ومنازل حسنة . ﴿ وَنَعْمَةٍ ﴾: وتنعّم ﴿كانُوا فِـيها فاكِهِـينَ ﴾: متنعّمين . والقمّي: النّعمة فـي الأبـدان .

> ۱ ـ القمّي ۲: ۲۹۱ . ۲ ـ البيضاوي ٥: ٦٦ . ۳ ـ القمّي ۲: ۲۹۱ .

فاكهين أي: مفاكهة النّساء ` .

﴿كَذَلِكَ وَأَوْرَثْنَاهَا قَوْماً آخَرِينَ ﴾ .

﴿ فَما بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّماءُ وَالأَرْضُ ﴾ . قيل: مجاز عن عـدم الاكـتراث بـهلاكـهم ، والاعتداد بوجودهم".

و ورد: «ما بكت السّماء والأرض إلّاعلى يحيى بن زكريّا ، وعلى الحسين بن عليّ»<sup>٣</sup>. وفي رواية «بكت السّماء على يحيى بن زكريا ، وعلى الحسين بسن عليّ أربعين صباحاً ، ولم تبك إلّا عليهما . قيل: فما بكاؤها؟ قال: كانت تطلع حمراء وتغيب حمراء»<sup>٤</sup> . وفي أُخرى: «بكت السّماء على الحسين أربعين يوماً بالدّم»<sup>6</sup> . ﴿ وَما كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾: مُمهلين إلى وقت آخر .

﴿وَلَقَدْ نَجَّيْنَا بَنِي إِسْرائِيلَ مِنَ الْعَدَابِ المُهِـينِ»: من استعباد فرعون وقتله أبناءهم . ﴿مِنْ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عالِـياً مِنَ المُسْرِفِـينَ ﴾ .

﴿ وَلَقَدِ أَخْتَرْنَاهُمْ عَلَىٰ عِلْمٍ﴾ بأنَّهم أحقًاء بذلك ، ﴿ عَلَى العالَمِـينَ ﴾: عـلى عـالمي زمانهم . القتي: فلفظه عامّ ومعناه خاصّ <sup>7</sup> . ﴿ وَآتَيْنَاهُمْ مِنَ الآياتِ ﴾ كفلق البحر ، وتظليل الغمام ، وإنزال المنّ والسّلوى . ﴿ ما فِـيهِ بَلاءُ مُبِينُ ﴾: نعمة جليّة ، أو اختبار ظاهر .

﴿ إِنَّ هَـٰؤُلاءِ ﴾ يعني كفًار قريش ؛ فإنّ قصّة فرعون كانت معترضة . ﴿ لَيَقُولُونَ ﴾ . ﴿ إِنْ هِيَ إِلّا مَوْتَتُنا الأُولى ﴾: ما العـاقبة ونـهاية الأمـر إلّا المـوتة المـزيلة للـحياة الدُنيويَّة . ﴿ وَمَا نَحْنُ بِعُنْشَرِينَ ﴾: بمبعوثين .

الجزء الخامس والعشرون/ الدِّخان 🗆 ١١٥٥

الآية: ٤٤\_٣٦

 فَأْتُوا بِآبائِنا إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ .
 فَأَهُمْ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ تُحَبَّعٍ ﴾ الحميري ( ، الذي سار بالجيوش وحير الحيرة ؛ كان مؤمناً وقومُه كافرين ، ولذلك ذمّهم دونه . ورد: «لا تسبّوا تبّعاً ، فإنّه كان قد أسلم» ( وَ اللّـذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ كعاد وثمود . ﴿ أَهْلَكْناهُمْ إِنَّهُمْ كانُوا مُجْرِمِينَ ﴾ كما أنّ هؤلاء مجرمون .
 وما خَلَقْنا السَّمنواتِ وَالأَرْضَ وَما بَيْنَهُما لاعِبِينَ ﴾ .

﴿ما خَلَقْناهُما إِلَّا بِالحَـقِّ وَلـَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ يَوْمَ الفَصْلِ»: فصل الحـق عـن البـاطل، والمـحقّ عـن المـبطل ﴿ مِـيقاتُهُمْ أَجْمَعِينَ».

قال: «نحن والله الَّذي يرحم اللَّه"، ونحن واللَّه الَّذي استثنى اللَّه ، لكنَّا نغني عنهم»<sup>4</sup>. وفي رواية: «يعني بذلك عليّاً وشيعتَه»<sup>6</sup>. ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴾ . مضى صفتها في الصّافَات". ﴿ طَعامُ الأَثِـيمِ ﴾: كثير الآثام . القمّي: نزلت في أبي جهل<sup>٧</sup>.

١- «التَّبابعة» اسم ملوك اليمن . فتُبتع لقب له . كما يقال: خاقان لملك الترك . وقيصر لملك الرّوم . سمّي تبّعاً لكثرة اتباعه من الناس . وقيل: سمّي تبّعاً لأنّه تبع من قبله من ملوك اليمن . مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٦٦ .
 ٢- مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٦٦ ، عن رسول الله تَنْتَقَدْ .
 ٣- في المصدر : رحم الله» .
 ٢- في المصدر : رحم الله» .
 ٢٠ .
 ٢- .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .
 ٢٠ .

<2 كَلْشُهْلِ > القتي: الصّفر المذاب ( في يَغْلِي فِي البُطُونِ > .
< <a href="#display: القتي: هو الذي حمي وبلغ المنتهى".</p>
< <a href="#display: في القتي: هو الذي حمي وبلغ المنتهى".</p>
< <a href="#display: في القتي: هو الذي حمي وبلغ المنتهى".</p>
< <a href="#display: في القتي: هو الذي حمي وبلغ المنتهى".</p>
< <a href="#display: في القتي: هو الذي حمي وبلغ المنتهى".</p>
< <a href="#display: في القتي: هو الذي حمي وبلغ المنتهى".</p>
<a href="#display: في المقول المالي"</p>
<a href="#display: back">#display: في المُلُونِ > .
<a href="#display: back">#display: back</a>
<a href="#display: back"</a>
<a href="#display:

كَذَلِكَ ﴾:الأمر كذلك ﴿ وَزَوَّجْنَاهُمْ بِحُورٍ عِمِينٍ ﴾ الحوراء: البيضاء. والعيناء: عظيم العينين .

ورد: «المؤمن يزوّج ثمانمانة عذراء وألف ثيّب ، وزوجتين من الحور العين»<sup>٤</sup> . ﴿ يَدْعُونَ فِـيها بِكُلَّ فَاكِهَةٍ ﴾: يطلبون ويأمرون بإحضار ما يشتهون من الفواكه ، لا يتخصّص شيء منها بمكان ولا زمان ﴿ آمِنِـينَ ﴾ من الضّرر .

﴿ لا يَذُوقُونَ فِيها المَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ الأُولِي ﴾ الَّتي في الدَّنيا ، حين يشارف الجنَّة

١ و ٢ و ٣ ـ القمّي ٢: ٢٩٢ . ٤ ـ القمّي ٢: ٨٢ ، ذيل تفسير الآية: ٢٣ ، من سورة الحجّ ، عن أبي عبد اللّه لتثِّلا . وفيه: «وأربعة آلاف ثيّب» .

الآية: ٥٧ ـ ٥٩

ويشاهدها ﴿ وَوَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾ .

﴿ فَضْلاً مِنْ رَبِّكَ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ .
﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْناهُ بِلِسانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾: يفهمونه ، فيتذكّرون به لما لم يتذكّروا .
﴿ فَإِنَّهُمْ مَرْ تَقِبُ ﴾ ما يحلُ بهم ﴿ إِنَّهُمْ مُرْ تَقِبُونَ ﴾ ما يحلُ بك .

## **سورة الجاثية** [مكَبَة . وهي سبع وثلاثون آية إ<sup>ر</sup>

## يسم الله الرّحمَن الرّحيم

< حسمَ» . < تَنْزِيلُ الكِتابِ مِنَ اللَّهِ العَزِيزِ الحَكِيمِ» . < إِنَّ فِي السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ لَآياتٍ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ من النّجوم والشَّـمس والقـمر ، ومتا يخرج من الأرض من أنواع النّبات للنّاس والدّواتِ .

﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِنْ دَابَتُهِ آيَاتٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ .

﴿ وَأَخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّماءِ مِنْ رِزْقٍ ﴾: من مطر ؛ سمّاء رزقاً لأنّه سببه . ﴿ قَأَحُيا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها ﴾ : يُبْسها ﴿ وَتَصْرِيفِ الرِّياحِ ﴾ باختلاف جهاتها وأحوالها ، وإثارتها السّحاب . وإنفاحها انشجر ﴿ آياتُ لِقَوْمٍ يَسعُقِلُونَ ﴾ . ولع لَ اختلاف الفواصل لاختلاف الآيات في الدَقَة والظَهور .

﴿ تِلْكَ آياتُ اللَّهِ نَتْلُوها عَلَيْكَ بِالحَقِّ فَبِأَيٍّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللَّهِ وَآياتِهِ يَـؤُمِنُونَ ﴾ أي: بعد حديثه ، وهو القرآن . وتقديم اسم الله للمبالغة والتُعظيم . كقولك: أعجبني زيد وكرمه .

۸ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» .

﴿ وَيُلُ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴾: كَذَّاب كثير الإثم .

﴿ يَسْمَعُ آياتِ اللَّهِ تُتَلَّىٰ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ ﴾: يقيم على كفره ﴿ مُسْتَكْبِراً ﴾ عن الإيمان بالآيات . و«ثم» لاستبعاد الاصرار بعد سماع الآيات . ﴿ كَأَنْ لَمْ يَسْمَعُها ﴾ أي: كأنّه ﴿ فَبَشَرُهُ بِعَذابِ أَلِيم ﴾ .

﴿ وَ إِذا عَلِمَ مِنْ آَيَاتِنَا شَيْئاً ﴾ القمي: وإذا رأى ` . ﴿ أَتَخَذَها هُـزُواً أُولَــُئِكَ لَهُمْ عَذابُ مُهـينٌ ﴾ .

﴿ مِنْ وَرائِهِمْ جَهَنَّمُ وَلا يُغْنِي عَنْهُمْ ما كَسَبُوا ﴾ من الأموال والأولاد ﴿ شَيْناً وَلا ما أَتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِبِاءَ ﴾ من الأصنام والرّؤساء ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ .

﴿ هَـٰذَا هُدِيَّ﴾ أي: القرآن ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزٍ ﴾: من أشدَ العذاب ﴿ أَلِـيمُ ﴾ .

﴿ اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ البَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِـيهِ بِأَمْرِهِ﴾: بتسخيره وأنــتم راكـبوها ﴿ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ ﴾ بالنّجارة والغوص والصّيد وغيرها ﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ .

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ ما فِي السَّمَواتِ وَما فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ بأن خلقها كلَّها نافعة لكم ﴿ مِنْهُ ﴾: كاننة منه ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآياتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ .

﴿قُلْ لِلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا﴾ أي: قل لهم: اغـفروا يـغفروا . يـعني يـعفوا ويـصفحوا . ﴿ لِلَّذِينَ لا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ ﴾: لا يتوقَعون وقائعه بأعدائه .

قال: «قل للّذين مَنَنًا عليهم بمعرفتنا أن يعرّفوا الّذين لا يعلمون ، فإذا عـرّفوهم فـقد غفروا لهم» .

والقمّي: يقول الأنمّة الحقّ: لا تدعوا على أئمّة الجور ، حتّى يكون اللّــه هــو الّــذي يعاقبهم". ﴿ لِـيَجْزِيَ قَوْماً بِما كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ .

> ١ ـ القمّي ٢: ٢٩٣ . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٩٤ . عن أبي عبد الله، فيّة . ٣ ـ القمّي ٢: ٢٩٣ .

مَنْ عَمِلَ صالِحاً فَلِنَفْسِهِ ﴾ ثوابه ﴿وَمَنْ أَساءَ قَـعَلَيْها ﴾ عـقابه ﴿ ثُـمَّ إِلَىٰ رَبِّكُـمْ تُرْجَعُونَ ﴾ فيجازيكم على أعمالكم .

وَلَقَدْ آنَيْنا بَنِي إِسْرائِـيلَ الكِـتابَ>: التَـوارة ﴿وَالحُكْمَ>: والحكمة ، أو فـصل الخصومات ﴿ وَالنَّبُوَّةَ ﴾ إذ كَثُرَ الأنبياء فيهم مـا لم يكـثر فـي غـيرهم ﴿ وَرَزَقْـناهُمْ مِـنَ الظَّـيِّباتِ وَفَضَّلْناهُمْ عَلَى العالَمِـينَ>: عالمي زمانهم .

﴿ وَآتَيْناهُمْ بَــيَّناتٍ مِنَ الأَمْرِ ﴾: أدلَّة من أمر الدَين ﴿ فَما أَخْتَلَفُوا ﴾ في ذلك الأمر ﴿ إِلَّا مِنْ بَعْدِ ما جاءَهُمُ العِلْمُ ﴾ بحقيقة الحال ﴿ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾: عداوة وحسداً .

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ القِيامَةِ فِيماكانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾.

< ثُمَّ جَعَلْناكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنَ الأَمْرِ ﴾: طريقة من أمر الدّين ﴿ فَاتَّبِعْها وَلا تَتَّبِعْ أَهُواءَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ . القمّي: هذا تأديب لرسول الله عَلَيْ أَنَّهُ ، والمعنى لأُمّته \ .

﴿ إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْناً ﴾ متا أراد بك ﴿ وَ إِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضِ وَاللَّهُ وَلِيُّ المُتَقِينَ ﴾ .

﴿ هَـٰذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدِي وَرَحْمَةُ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ .

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ أَجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ ﴾: اكتسبوها ﴿ أَنْ نَـجْعَلَهُمْ كَـالَّذِينَ آمَـنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ سَواة مَحْياهُمْ وَمَماتُهُمْ ساءَ ما يَحْكُمُونَ ﴾ .

﴿وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمـواتِ وَالأَرْضَ بِالحَـقِّ وَلِتُجْزِى كُـلُّ نَـفْسٍ بِـما كَسَـبَتْ وَهُـمْ لايُظْلَمُونَ ﴾ .

﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ أَتَّخَذَ إِلَيْهَهُ هَواهُ ﴾ بأن أطاعه وبني عليه دينه .

القمّي: نزلت في قريش ، كلّما هُوَوًا شيئاً عبدوه ، وجرت بعد رسول اللّـ مُتَيَّالًا في أصحابه الّذين غصبوا أمير المؤمنين عَيَّلًا ، واتّخذوا إماماً بأهوائهم " .

> ۱\_القمّي ۲: ۲۹٤ . ۲\_القمّي ۲: ۲۹٤ .

﴿ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ ﴾: وخذله ؛ عالماً بضلاله وفساد جوهر روحه . ﴿ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ ﴾ فلا يبالي بالمواعظ ولا يتفكّر في الآيات ﴿ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَـصَرِهِ غِشـاوَةً ﴾ فلاينظر بعين الاستبصار والاعتبار ﴿ فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ ﴾: من بعد إضـلاله ﴿ أَفَـلا تَذَكَرُونَ ﴾ .

﴿وَقَالُوا مَا هِيَ ﴾: مَا الحياة ﴿ إِلَّا حَياتُنَا الدُّنْيَا ﴾ الَتي نحن فيها ﴿ نَمُوتُ وَنَـحْيَا ﴾ . القمّي: هذا مقدّم ومؤخّر ، لأنّ الدّهريّة لم يقرّوا بالبعث والنَشور بعد الموت ، وإنّما قـالوا: نحيا ونموت ' . وقيل: أي نموت نحن ويحيا آخرون متن يأتون بعدنا ' . ﴿ وَمَا يُهْلِكُنا إِلّا الدَّهْرُ ﴾: إلّا مرور الزمان ﴿ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلّا يَظُنُّونَ ﴾ .

قال في حديث: «فأمّا كفر الجحود فهو الجحود بالرّبوبيّة ، وهو قول من يقول: لا ربّ ولا جنّة ولا نار ، وهو قول صنفين من الزّنادقة يقال لهم: الدّهريّة ، وهم الّذين يقولون: "وما يهلكنا إلّا الدّهر " ، وهو دين وضعوه لأنفسهم ، بالاستحسان منهم على غير تثبّت منهم ولا تحقيق لشيء ممّا يقولون . قال اللّه عزّوجلّ: "إن هم إلّا يظنّون" أنّ ذلك كما يقولون» " .

﴿ وَ إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَـيَّنَاتٍ ماكانَ حُجَّتَهُمْ ﴾: ماكان لهم متشبّت يعارضونها به ﴿ إِلّا أَنْ قالُوا ٱنْتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ .

فَقُلِ اللَّهُ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ يُمِـيتُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ القِـيامَةِ لارَيْبَ فِـيهِ وَلــٰكِـنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ لقصور نظرهم على ما يُحِسُّونَه .

﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمـُواتِ وَالأَرْضِ وَيَوْمَ تَقُومُ السّاعَةُ يَوْمَـنِذٍ يَخْسَرُ المُبْطِلُونَ﴾ .

﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَائِمَةً ﴾ القمي: أي: على ركبها ٢ . أقول: يعني مستوفزين . وقسيل:

١ ــ القمّي ٢: ٢٩٤ . ٢ ــجامع البيان (للطبري) ٢٥: ٩١ : الكشّاف ٣: ٥١٢ ؛ لبيض وي ٥: ٧ . ٢ ــ الكافي ٢: ٣٨٩ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد انْلُه مَجْ٢ . ٤ ــ القمّي ٢: ٢٩٥ .

١١٦٢ 🗆 الأصفيٰ / ج ٢

أي: مجتمعة : من الجثوة وهي الجماعة ` . ﴿كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعِيٰ إِلَىٰ كِتابِها ﴾: صحيفة أعمالها . ﴿ اليَوْمَ تُجْزَوْنَ ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ .

المنذا كِتابُنا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ ﴾: يشهد عليكم.

و ورد: «إنّ الكتاب لم ينطق ولن ينطق ، ولكن رسول اللّه تَلَيَّئُوْلَهُ هو النّاطق بالكتاب . قال الله تعالى: "هذا كتابنا ينطقُ عليكم بالحقّ" فقيل: إنّا لا نقرؤها هكذا؟ فقال: هكذا والله نزل بها جبر ئيل للجُلا على محمّد تَلَيَّئُوْلَهُ ، ولكنّه ممّا حُرَّفَ من كتاب الله» " . أقول: يعني أنته نزل على البناء للمفعول .

إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾: نستكتب الملائكة أعمالكم من اللّوح المحفوظ.

ورد: «إنَّ الملكين الموكَلين بالعبد إذا أرادا النَّزول صباحاً ومساءً ينسخ لهما إسرافيل عمل العبد من اللَّوح المحفوظ ، فيعطيهما ذلك ، فإذا صعدا صباحاً ومساءً بديوان العبد قابله إسرافيل بالنّسخ الّتي انتسخ لهما ، حتّى يظهر أنته كان كما نسخ منه» " .

وفي رواية: «أوَلستم عرباً فكيف لا تعرفون معنى الكلام؟! واحدكم يقول لصاحبه: انسخ ذلك الكتاب ، أوَ ليس إنَّما ينسخ من كتاب آخر من الأصل ، وهـو قـوله: "إنَّـا كـنَّا نستنسخ ما كنتم تعملون"»<sup>4</sup> .

﴿فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ ذَلِكَ هُـوَ الفَـوْزُ المُبِينُ﴾ . ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَلَمْ تَكُنْ آياتِي تُتْلَى عَـلَيْكُمْ فَـاسْتَكْبَرْتُمْ وَكُـنْتُمْ قَـوْماً مُجْرِمِـينَ﴾ . ﴿ وَإِذا قِـيلَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَـقٌ وَالسّاعَةُ لارَيْبَ فِـيها قُلْتُمْ ما نَـدْرِي مَـا

> ١ ـ الكشّاف ٣: ٥١٣ ؛ البيضاوي ٥: ٧١ . ٣ ـ الكافي ٨: ٥٠ ، الحديث: ١١ ؛ القمّي ٢: ٢٩٥ ، عن أبي عبد اللّه فلجّة . ٣ ـ سعد السّعود: ٢٢٦ . ٤ ـ القمّي ٢: ٣٨٠ ، ذيل الآية: ١ ، عن سورة القلم ، عن أبي عبد اللّه علجّة .

السّاعَةُ إِنْ نَظُنُّ إِلَّا ظَنَّاً وَما نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِمِنَ ﴾ .

﴿ وَبَدا لَهُمْ ﴾: ظهر لهم ﴿ سَيِّئَاتُ ما عَمِلُوا وَحاقَ بِهِمْ ما كانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ .

< وَقِـيلَ اليَوْمَ نَنْساكُمْ ﴾: نترككم في العذاب ترك ما ينسى . ﴿ كَـما نَسِسيتُمْ لِـقاءَ يَوْمِكُمْ هـٰذا وَمَأُواكُمُ النّارُ وَما لَكُمْ مِنْ ناصِرِينَ ﴾ .

﴿ ذَٰلِكُمْ بِأَنَّكُمُ آتَخَذْتُمْ آياتِ اللَّهِ هُزُواً وَغَرَّتْكُمُ الحَياةُ الدُّنْيا فَالْـيَوْمَ لا يُـخْرَجُونَ مِنْها وَلا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴾: لا يطلب منهم أن يعتبوا ربّهم ، أي: يرضوه لفوات أوانه .

﴿ فَلِلَّهِ الحَمْدُ رَبِّ السَّمنواتِ وَرَبِّ الأَرْضِ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ إذ الكلّ نعمة منه .

﴿ وَلَمُ الْكِبْرِياءُ فِي السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ ﴾ إذ ظهر فيها آثار قدرته ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ الَّذي لا يغلب ﴿ الْحَكِـيمُ ﴾ فيما قدّر وقضى ؛ فاحمدوه وكبّروه وأطيعوا له .

سورة الاحقاف [مكَيَة . وهي خمس وثلاثون آية]`

بسم الله الرّحمْن الرّحيم

﴿حمٍّ﴾.

﴿ تَنْزِيلُ الكِتابِ مِنَ اللَّهِ العَزِيزِ الحَكِيم ﴾ .

﴿ مَا خَلَقْنَا السَّمَواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَا أُنْذِرُوا مُعْرِضُونَ ﴾ .

﴿ وَمَنْ أَصَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ القِــيامَةِ ﴾: سَا دامت الدّنيا ﴿ وَهُمْ عَنْ دُعائِـهِم غافِلُونَ ﴾ .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ و ٣ ـ الكافي ١: ٤٢٦ ، الحديث: ٧٢ ، عن أبي جعفر عظٍّ .

الآية: ٦ ــ ١٠

﴿ وَ إِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءَ ﴾: يضرَونهم ولا ينفعونهم ﴿ وَكَانُوا بِـعِـبادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ . كُلّ من الضميرين ذو وجهين .

﴿ وَ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيَّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِـلْحَقِّ لَـمًا جـاءَهُمْ هـٰـذا سِـحْرٌ مُبِينُ ﴾ .

﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتراهُ قُلْ إِنِ أَفْتَرَيْتُهُ فَلا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللّهِ شَيْئاً ﴾ يعني إن عاجلني الله بالعقوبة فلا تقدرون على دفع شيء منها . فكيف أجترئ عليه وأُعرَض نفسي للعقاب من غير توقّع نفع . ولا دفع ضرّ مِنْ قِبْلكم! ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِما تُفْيِضُونَ فِيهِ ﴾ من القدح في آياته ﴿كَفَىٰ بِهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ يشهد لي بالصّدق والبلاغ . وعليكم بالكذب والإنكار ؛ وهو وعيد بجزاء إفاضتهم . ﴿ وَهُوَ الْعَقُورُ الرَّحِيمُ ﴾ . وعدُ بالرّحمة والمغفرة لمن تاب وآمن ، وإشعارُ بحلم الله عنهم مع جرأتهم ، وقد سبق شأن نزول هذه الآية في الشّوري .

< قُلْ ما كُنْتُ بِدْعاً مِنَ الرُّسُلِ»: بديعاً منهم ، أدعوكم إلى ما لم يدعوا إليه ، أو أقدر على ما لم يقدروا عليه . ﴿ وَما أَدْرِي ما يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ ﴾ في الدّارين على التّفصيل ، إذ لا علم لي بالغيب ﴿ إِنْ أَتَّبِـعُ إِلَا ما يُوحىٰ إِلَيَّ وَما أَنَا إِلَا نَذِيرُ مُبِينُ ﴾ .

۱ ـ ذيل الآية: ۲۵ .

۲ ـ التُبِيان ٩: ٢٧١ ؛ الكشَّاف ٢: ٥١٨ ؛ البيضاوي ٥: ٧٢ .

 ﴿ فَآمَنَ ﴾ به ﴿ وَٱسْتَكْبَرُتُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ . استئناف مشعر بأنَّ كفرهم به لضلالهم المسبّب عن ظلمهم ، ودليل على الجواب المحذوف ، أي: ألستم ظالمين .

وقالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اي اللهِ اي المُحلهم وفي شأنهم ﴿ لَوْ كَانَ خَيْراً ﴾ أي: الإيمان ﴿ ما سَبَقُونا إِلَيْهِ ﴾ وهم فقراء وموالٍ وزعاة ﴿ وَ إِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هـــذا إِفْلُ قَدِيمٌ ﴾ .

﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ ﴾: ومن قبل القرآن ﴿كِتَابُ هُوسىٰ إِماماً وَرَحْمَةً وَهٰذا كِتَابُ مُصَدِّقُ ﴾ لكتاب موسى ﴿ لِساناً عَرَبِيتاً لِـيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرِىٰ لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبَّنَا اللَّهُ ثُمَّ آسْتَقَامُوا﴾ . مضى تفسيره في حم الشـجدة ` . ﴿ فَـلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ .

﴿ أُولَـٰئِكَ أَصْحَابُ الجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيها جَزاءً بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

ورد ما ملخَصه: «إنّها نزلت في الحسين عَنْجُلا ، وإنّ كراهة أُمّه بالحمل والوضع من جهة أنتها أُخبرت بأنّه سيقتل ، فلمّا بُشّرت بأنّ في ذرّيّته الإمامة والولاية والوصيّة رضيت ، قال: فلولا أنته قال: "أصلح لي في ذرّيّتي" لكانت ذرّيّته كلّهم أئمّة . قال: ولم يولد لستّة أشهر إلّا عيسى بن مريم والحسين لليَنْظِيْه » ".

١\_ذيل الآية: ٣٠ . ٢\_الكافي ١: ٣٦٤ ، الحديث: ٣ و ٤ ؛ علل الشَرائع ١: ٢ - ٢ . الباب: ١٥٦ . الحديث: ٣ ، عن أبي عبد اللَّه ظلِّلا . الجزء السادس والعشرون / الأحقاف 🗆 ١١٦٧

﴿ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ ما عَمِلُوا وَنَتجاوَزُ عَنْ سَيِّـنَاتِهِمْ فِي أَصْحابِ الجَنَّةِ وَعْدَ الصِّدْقِ الَّذِي كانُوا يُوعَدُونَ ﴾ .

﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوالِدَيْهِ أُفَّ لَكُما أَتَعِدانِنِي أَنْ أُخْرَجَ ﴾: أن أُبعث ﴿ وَقَدْ خَلَتِ القُرُونُ مِنْ قَبْلِي ﴾ فلم يرجع أحد منهم ﴿ وَهُما يَسْتَغِيثانِ اللَّهَ وَيْلَكَ آمِنْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ فَيَقُولُ ما هـٰذا إِلا أَساطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾: أباطيلهم الَتي كتبوها ـ القمّي: نزلت في عبد الرحمان بن أبي بكر <sup>1</sup>.

﴿ أُولَـٰ إِلَى الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ القَوْلُ ﴾ بأنّهم أهل النّار ﴿ فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الجِنِّ وَالإِنْسِ إِنَّهُمْ كانُوا خاسِرِينَ ﴾ .

﴿وَلِكُلَّ﴾ من الفريقين ﴿ دَرَجاتُ مِمَّا عَمِلُوا ﴾: مراتب في الخير والشَّرّ . والدَّرجــة غالبة في المثوبة ، وهاهنا جاءت على التُغليب . ﴿ وَ لِيُوَفِّيَهُمْ أَعْمالَهُمْ ﴾: جزاؤها ﴿ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ بنقص ثواب ، وزيادة عقاب .

﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذْهَبَتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ ﴾: لذائذكم ﴿ فِي حَياتِكُمُ الدُّنيا ﴾ باستيفانها ﴿ وَٱسْتَمْتَعْتُمْ بِها ﴾ فما بقي لكم منها شيء . القتي: أكلتم وشربتم ولبستم وركبتم ، وهي في بني فلان <sup>٢</sup> .

ورد: «أُتي النَّبيَّ تَلَيَّلُوْ بخبيص "فأبي أن يأكله ، فقيل: أتحرّمه؟ فقال: لا ، ولكنّي أكره أن تتوق<sup>ع</sup> إليه نفسي ، ثم تلا هذه الآية»<sup>6</sup> . ﴿فَالْمَيَوْمَ تُحْزَوْنَ عَـذابَ الهُـونِ بِـما كُـنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَقِّ وَبِما كُنْتُمْ تَفْسُقُونَ ﴾ .

> ١ \_القمّي ٢: ٢٩٧ . ٢ \_القمّي ٢: ٢٩٨ . ٣ \_الخَبيص: طعام معمول من التّعر والزبيب والسمن . مجمع البحرين ٤: ١٦٧ (خبص) . ٤ \_تاقَتْ نفسي إلى الشيء ، أي: اشتاقَتْ . الصّحاح ٤: ١٤٥٣ (توق) . ٥ \_المحاسن ٢: ٤٠٩ ، الباب: ١٥ ، الحديث: ١٣٣ ، عن أبي عبد اللّه ، عن آبانه للمَيْضِ .

﴿وَأَذَكُرْ أَخَاعَادٍ ﴾ يعني هوداً ﴿ إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالأَحْقَافِ ﴾ . قيل: هي جمع «حِقْف» ، وهي رمل مستطيل مرتفع فيه انحناء <sup>(</sup> . القمي: الأحقاف من بلاد عاد ، من الشُّسقُوق <sup>(</sup> إلى الأَجْفُر <sup>(T</sup>، وهي أربعة منازل<sup>4</sup> . ﴿ وَقَدْ خَلَتِ النُّذُرُ ﴾: الرُّسُل ﴿ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ﴾: قبل هود وبعده ﴿ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَا اللَّهَ إِنَّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ .

﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا لِـتَأْفِكَنا ﴾: لتـصرفنا ﴿عَـنْ آلِـهَتِنا فَـأَتِنا بِـما تَـعِدُنا إِنْ كُـنْتَ مِـنَ الصّادِقِينَ ﴾ .

قالَ إِنَّما العِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ﴾: لا علم لي بوقت عذابكم ، ولا مدخل لي فيه فأستعجل به ، وما لي إلا البلاغ ﴿ وَأُبَلِّغُكُمْ ما أُرْسِلْتُ بِهِ وَلــٰكِنَّي أَراكُمْ قَوْماً تَجْهَلُونَ ﴾ .

﴿ فَلَمّا رَأَوْهُ عارِضاً»: سحاباً عرض في أفق السّماء ﴿ مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُوا هـُـذَا عارِضٌ مُمْطِرُنا بَلْ هُوَ ﴾ أي: قال هود: بل هو ﴿ ما آسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ﴾ من العذاب ﴿ رِيحٌ فِيها عَذابُ أَلِيمٌ ﴾ .

﴿ تُدَمِّرُ ﴾: تهلك ﴿كُلَّ شَيءٍ ﴾ من نفوسكم وأموالكم ﴿ بِأَمْرِ رَبِّـها فَـأَصْبَحُوا ﴾ أي: فـجاءتهم الرّيـح فـدمّرتهم فأصـبحوا ﴿لا يُـرىٰ إِلّا مَسـاكِـنُهُمْ كـذٰلِكَ نَـجْزِي القَـوْمَ المُجْرِمِـينَ ﴾ .

روي: «إنَّ هوداُ لمَّا أحسَّ بالرّيح، اعتزل بالمؤمنين في الحـظيرة، وجـاءت الرّيـح فأمالت الأحقاف على الكفرة، وكانوا تحتها سبع ليال وشمانية أيّـام، شـمّ كشـفت عــنهم

٢ ـ شُقُوق: جمع شَقٌ أو شِقٌ . وهو النّاحية: منزل بطريق مكُّة بعد واقصة من الكوفة وبعدها تلقاء مكَّة بطان وقسر العبادي . وهو لبني سلامة من بني أسد . والشقوق أيضاً: من مياه ضبّة بأرض اليمامة . معجم البلدان ٣: ٣٥٦. ٣ ـ الأجْفُر: جمع جَفر . وهو البثر الواسعة لم تُطوّ: موضع بين فَيدُ والخزيميَّة ، بينه وبين فَيدُ ستَّة وثلاثون فرسخاً نحو مكّة . وقال الزمخشري: الأجفر ماءً لبني يربوع . انتَزَعَتْه منهم بنو جذيمة . معجم البلدان ١: ١٠ . ٤ ـ القمّي ٢: ٢٩٨ .

۱ ـ الکشّاف ۳: ۵۲۲ ؛ البیضاوی ۵: ۷٤.

واحتملتهم وقذفتهم في البحر»` .

﴿وَلَقَدْ مَكَمَنَاهُمْ فِيما إِنْ مَكَمَنَاكُمْ فِيهِ ﴾ «إن» نافية أو شرطيّة محذوفة الجواب، أي: كان بغيكم أكثر . ﴿ وَجَعَلْنا لَهُمْ سَمْعاً وَأَبْصاراً وَأَفْئِدَةً ﴾ ليعرفوا تلك النّعم ، ويستدلّوا بها على منعمها ، ويواظبوا على شكرها . ﴿ فَما أَغْنى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلا أَبْصارُهُمْ وَلا أَفْئِدَتُهُمْ مِنْ شَيءٍ ﴾: من الإغناء ﴿ إِذْ كانُوا يَجْحَدُونَ بِآياتِ اللّهِ وَحاقَ بِهِمْ ما كانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ من العذاب . القمي: أي: قد أعطيناهم فكفروا ، فنزل بهم العذاب ، فاحذروا أن لا ينزل بكم ما نزل بهم <sup>٢</sup> .

﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنا ما حَوْلَكُمْ ﴾ يا أهل مكَة ﴿ مِنَ القُرى ﴾ كحجر ثمود ، وقرى قوم لوط ﴿ وَصَرَّفْنَا الآياتِ ﴾ بتكريرها ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ عن كفرهم .

﴿ فَلَوْلا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ أَتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ قُرْباناً آلِهَةً ﴾: فهلًا منعتهم من الهـ لاك آلهتهم الذين يتقرّبون بهم إلى الله ، حيث قالوا: "هٰؤُلاءِ شُفَعَاؤُنا عنْدَ اللَّهِ" . ﴿ بَـلْ ضَـلُّوا عَنْهُمْ ﴾: غابوا عن نصرهم ﴿ وَذَلِكَ إِفْكُهُمْ ﴾: صرفهم عن الحقّ ﴿ وَما كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِذْ صَرَفْنا إِلَيْكَ نَفَراً مِنَ الْجِنِّ ﴾ والنُّفر دون العشرة .

ورد: «إنّهم كانوا تسعة ، واحد من جنّ نصيبين والثّمان من بني عمرو بن عامر وذكر أسماءهم»<sup>4</sup> . ﴿ يَسْتَمِعُونَ القُرْآنَ فَلَمّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا ﴾: قال بعضهم لبعض: أسكتوا لنسمعه . ﴿ فَلَمّا قُضِيَ ﴾: فرغ من قراءته ﴿ وَلَوْا إِلَىٰ قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ ﴾ إيّاهم .

﴿ قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسىٰ مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَـدَيْهِ يَسَهْدِي إِلَى الحَقِّ وَ إِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِـيمٍ ﴾ .

> ١ ــالبيضاوي ٥: ٧٥ . ٢ ــالقمّي ٢: ٢٩٩ . ٣ ــيونس (١٠): ١٨ . ٤ ــالاحتجاج ١: ٣٣٠ ، عن موسى بن جعفر ، عن أبانه , عن أمير المؤمنين ﷺ .

۱۱۷۰ ⊏الأصفيٰ /ج۲

إيا قَوْمَنا أَجِـيبُوا داعِيَ اللَّهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴾: بعض ذنوبكم . قيل:
 هو ما يكون من خالص حق الله ، فإنّ المظالم لا تغفر بالإيمان <sup>(</sup> . ﴿ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَــذَابٍ
 أَلِـيم ﴾ .

﴿ وَمَنْ لا يُجِبْ داعِيَ اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الأَرْضِ ﴾ إذ لا ينجي منه مهرب ﴿ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أَوْلِـياءُ ﴾ يمنعونه منه ﴿ أُولــَنِكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ .

سئل عن مؤمني الجنّ: أيدخلون الجنّة؟ فقال: «لا ، ولكن للّه حظائر بين الجنّة والنّار ، يكون فيها مؤمنو الجنّ وفشاق الشّيعة» " .

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمنواتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ ﴾: ولم يتعب ولم يعجز ﴿ بِخَلْقِهِنَّ بِقادٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ المَوْتَىٰ بَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هِـٰذا بِالحَقِّ قــالُوا بَــلَىٰ وَرَبِّـنا قــالَ فَذُوُقوا العَذابَ بِما كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ .

فَاصْبِرْ كَما صَبَرَ أُولُوا العَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ»: أُولوا الثّبات والجدّ منهم ، فـ إنّك مـن
 جملتهم . وأُولوا العزم: أصحاب الشّرائع ، اجتهدوا في تأسيسها وتقريرها ، وصبروا عـلى
 مشاقّها . قال: «هم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد صلوات اللّه عليهم» <sup>٣</sup>.

﴿ وَلا تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ ﴾: لكفار قريش بالعذاب ، فإنّه نازل بـهم فـي وقـته لا مـحالة . ﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ ما يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَتُوا إِلَّا ساعَةً مِنْ نَهارٍ ﴾ استقصروا من هوله مدّة لبتهم في الدّنيا ، حتّى يحسبونها ساعة . ﴿ بَلاغُ ﴾: هذا الّذي وعظتم بـه كـفاية ، أو تـبليغ مـن الرّسول . ﴿ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلّا القَوْمُ الفاسِقُونَ ﴾: الخارجون عن الاتّعاظ والطّاعة .

١ ـ البيضاوي ٥: ٧٦. ٢ ـ القمّي ٢: ٣٠٠، عن أبي جعفر عَنْجَ . ٣ ـ الكافي ١: ١٧٥، الحديث: ٣، عن أبي عبد اللَّه عَنْجَ ؛ وص ٢٢٤. الحديث: ٢ : الخـصال ١: ٣٠٠، الحـديث: ٧٣، عن أبي جعفر عَنْجُ ؛ عيون أخبار الرَّضاعةِ ٢: ٧٩، الباب: ٣٢، الحديث: ١٢.

## سورة محمّد

[مدنيَّة ، وهي ثمان وثلاثون آية]`

بسم الله الرّحض الرّحيم (الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَّ أَعْمالَهُمْ) . القمّي: نزلت في أصحاب رسول الله تَنَيَّالُهُ الذين ارتدوا بعد رسول الله تَنَيَّوُهُمُ ، وغصبوا أهل بيته حقّهم ، وصدّوا عـن أمير المؤمنين وولاية الأئمة عليك . "أضل أعمالهم" ، أي: أبطل ماكان تقدّم منهم مع رسول الله تَنَيَّوْلُهُ من الجهاد" .

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ وَآمَنُوا بِما نُـزِّلَ عَلَىٰ مُحَــمَّدٍ﴾ قال: «بما نـزل على محتد في عليّ ؛ هكذا نزلت»" .

﴿ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بِالَهُمْ ﴾: حالهم . القمي: نزلت في أبي ذرَ وسلمان وعمّار والمقداد ، لم ينقضوا العهد ونبتوا على الولاية <sup>؟</sup> . ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَتَّبَعُوا الباطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا أَتَّسَبَعُوا الحَقَّ مِـنْ رَبِّـهِمْ

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٠٠ . ٢ ـ المصدر: ٣٠١ ، عن أبي عبد اللّهﷺ . ٤ ـ المصدر: ٣٠١ .

۲۲ تا الأصفى / ج۲

الآية: ٤\_٩

كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُمْ ﴾ . قال: «في سورة محمّد آية فينا وآية في أعدائنا» .

﴿ فَإِذَا لَقِسِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ في المحاربة ﴿ فَضَرَّبَ الرَّقَابِ ﴾: فاضربوا الرَّقَاب ضرباً ﴿ حَتَّى إِذَا أَنْ خَنْتُمُوهُمْ ﴾: أكسرتم قستلهم وأغسلظتموه ﴿ فَتُسُدُّوا الوَّتَاقَ ﴾: فأسروهم واحفظوهم ﴿ فَإِمّا مَنَّاً بَعْدٌ وَ إِمّا فِداءً ﴾: فإمّا تمنَون مناً ، أو تفدون فداء . والمراد التَخيير بين المنَّ والإطلاق ، وبين أخذ الفداء . ﴿ حَتَى تَضَعَ الحَرْبُ أَوْزارَها ﴾: آلاتها وأثقالها الّتي لا تقوم إلَّا بها ، كالسّلاح والكراع . أي: تنقضي الحرب ولم يبق إلاً مسلم أو مسالم .

ذَلِكَ >: الأمر ذلك ﴿ وَلَوْ يَشاءُ اللَّهُ لَانْتَصَرَ مِنْهُمْ >: لانستقم منهم بالاستنصال
 ﴿ وَلَحْنُ لِيَبْلُو بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ >: ولكن أمركم بالقتال ، ليبلو المؤمنين بالكافرين ، بأن
 يجاهدوهم فيستوجبوا التواب العظيم ، والكافرين بالمؤمنين ، بأن يعاجلهم بأيديهم ببعض
 عذابهم ، كي ير تدع بعضهم عن الكفر . ﴿ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَنْ يُضِلَّ أَعْمالَهُمْ >:
 فلن يضيعها .

﴿ سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بِالْهُمْ ﴾ .

﴿ وَيُدْخِلُهُمْ الْجُنَّةَ عَرَّفَها لَهُمْ ﴾ القمّي: أي: وعدها إيّاهم ، وادخرها لهم ` .

إذا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ ﴾: إن تنصروا دينه ورسوله ﴿ يَنْصُرْ كُمْ ﴾ عـلى
 عدو كم ﴿ وَيُثَبِّتْ أَقْدامَكُمْ ﴾ في القيام بحقوق الإسلام ، والمجاهدة مع الكفّار .

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْساً لَهُمْ ﴾: فعنوراً وانحطاطاً لهم ﴿ وَأَصْلَ أَعْمالَهُمْ ﴾ .

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّسَهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ في عليّ . قال: «هكذا نزل جبر نيل بهذه الآية . إلا أنّه كشط "الإسم» \* . ﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ .

> ١ ـ المصدر ، عن أبي عبد الله الله ، عن اللبي ترييز . ٢ ـ القمي ٢: ٣٠٢ . ٣ ـ الكَشْطُ: رَفْعُك شيئاً عن شيء قد غطَّه . كتاب العين ٥: ١٢٨٩ كشط) . ٤ ـ القمي ٢: ٢ - ٣ . عن أبي جعفر علي .

الآية: ١٠ ـ ١٥

﴿ أَفَلَمْ يُسِيرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ القمّي: في أخبار الأُمم الماضية ` . ﴿ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾: أهلكهم وعذّبهم ﴿ وَلِلْكافِرِينَ ﴾ الّذين كرهوا ما أنزل الله في عليَّ ﴿ أَمْثالُها ﴾ من العذاب والهلاك .

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا ﴾: ناصرهم ﴿ وَأَنَّ الكافِرِينَ لا مَوْلَىٰ لَـهُمْ ﴾: لا ناصر لهم فيدفع عنهم العذاب وأمّا قوله: "ورُدُّوا إلى اللَّهِ مَوْلَيهُمُ الحَقِّ " فالمولى فيه بمعنى المالك .

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَـحْتِها الأَنْـهارُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ ﴾: ينتفعون بمتاع الدّنيا ﴿ وَيَأْكُلُونَ كَما تَأْكُلُ الأَنْعامُ ﴾: حريصين غافلين عن العاقبة ﴿ وَالنَّارُ مَثْوًى لَهُمْ ﴾: منزل ومقام .

﴿ وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُـوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكْناهُمْ فَلا ناصِرَ لَهُمْ ﴾ يدفع عنهم .

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ القمّي: يعني أمير المؤمنين صلوات الله عليه". ﴿ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ وَٱتَّبَعُوا أَهُواءَهُمْ ﴾ . ورد: «هم المنافقون»<sup>٤</sup> . القمّي: يعني الَّذين غصبوه<sup>6</sup> .

﴿ مَثَلُ الجَنَّةِ ﴾ أي: أمَثَلُ الجنّة ﴿ الَّتِي وُعِدَ المُتَّقُونَ فِـيها أَنْهارُ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ ﴾: غير متغيّر الطُّعہ والرَّ بح ﴿ وَأَنْهارُ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهارُ مِنْ خَمَرٍ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ ﴾: لذيدة لهم، لا يكون فيها كراهة ريح . ولا غانله سكر وخمار . القتي: إذا تناولها وليَ اللَّـه

> ١ ــ الفلي ٢: ٣٠٢. ٢ ــ يونس (١٠٠، ٣٠٠. ٣ ــ القمّي ٢: ٣٠٢. ٤ ــ مجمع البيبان ٩ ــ ١٠ • ١٠٠، عن أبي جعفرسيّة . ٥ ــ القمّي ٢: ٣٠٢.

وجد رائحة المِسْك فيها . ﴿ وَأَنْهارُ مِنْ عَسَلٍ مُصَفًى ﴾: لم يخالطه الشّمع وفضلات النّحل وغيرها ﴿ وَلَهُمْ فِيها مِنْ كُلِّ الشَّمَراتِ وَ مَغْفِرَةً مِنْ رَبَّهِمْ كَمَنْ هُوَ خالِدٌ فِي النّارِ ﴾: كمثل من هو خالد في النّار ﴿ وَسُقُوا ماءً حَمِيماً ﴾ مكان تلك الأسربة ﴿ فَقَطَّعَ أَمْعاءَهُمْ ﴾ من فرط الحرارة .

وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ ماذا قَالَ آَنِفاً ﴾ . القمي: نزلت في المنافقين من أصحاب رسول الله تَنْتَوْنُهُ . ومن كان إذا سَمِعَ شيئاً قال آنِفاً ﴾ . القمي: نزلت في المنافقين من أصحاب رسول الله تَنْتَوْنُهُ . ومن كان إذا سَمِعَ شيئاً لم يكن يؤمن به ولم يَعِه ، فإذا خرج قال للمؤمنين: ماذا قال محتد آنفاً ؟ ﴿ أُولَــٰيّكَ الَّذِينَ طَبَعَ المنافقين من أصحاب رسول الله تَنْتَوْنُهُ . ومن كان إذا سَمِعَ شيئاً لم يكن يؤمن به ولم يَعِه ، فإذا خرج قال للمؤمنين: ماذا قال محتد آنفاً ؟ ﴿ أُولَــٰيّكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَنْقَوْنُهُ مَا اللهُ عَنْقُونُهُ . القمّي الما يقوم من الم عنه من أصحاب رسول الله عنه من أومن كان إذا سَمِعَ شيئاً لم يكن يؤمن به ولم يَعِه ، فإذا خرج قال للمؤمنين: ماذا قال محتد آنفاً ؟ ﴿ أُولَـٰيّكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَنْقُونُهُ مَا اللهُ عَنْقُونُهُ . اللهُ عَنْقُونُهُ اللهُ عَنْقُونُهُ ما اللهُ عَنْقُونُهُ ما يؤمن به ولم يَعِه ، فإذا خرج قال للمؤمنين: ماذا قال محتد آنفاً ؟ ﴿ أُولَـٰيّكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُو بِهِمْ وَا تَبْعُوا أَهُواءَهُمْ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ أَهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدِي وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ .

فَهَلْ يَنْظُرُونَ ﴾: ينتظرون ﴿ إِلَّا السّاعَةَ أَنْ تَأْتِــيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جاءَ أَشْراطُها ﴾: فـقد ظهر أماراتها ﴿ فَأَنَّىٰ لَهُمْ إِذا جاءَتْهُمْ ذِكْراهُمْ ﴾: تذكّرهم ، ولا ينفع حيننذ ولا فراغ له .

ورد: «أمّا أشراط السّاعة فنار تحشر النّاس من المشرق إلى المغرب» ".

وفي رواية: «إنّ من أشراط السّاعة أن يرفع العلم ويظهر الجـهل، ويشـرب الخـمر، ويفشو الزّنا، ويقلّ الرّجال وتكثر النّسـاء، حـتّى انّ الخـمسين امـرأة فـيهنّ واحـد مـن الرّجال»<sup>٤</sup>.

وفي حديث سلمان عدّ منها أشياء كثيرة ، وهو مذكور في الصّافي<sup>6</sup> .

فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَهُ إِلا اللهُ وَأَسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِناتِ ﴾ يعني إذا علمت سعادة المؤمنين وشقاوة الكافرين ؛ فاثبت على ما أنت عليه من العلم بالوحدانية وتكميل النّفس بإصلاح أحوالها وأفعالها وهضمها بالاستغفار لذنبك، ولذنوب المؤمنين والمؤمنات المالدّعاء لهم والتّحريض على ما يستدعي غفرانهم . ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ ﴾ في الدّنيا ، ولها مراحل لابدّ من قطعها ﴿ وَمَتُواكُمْ ﴾ في العقبي ، فإنّها دار إقامتكم .

ورد: «الاستغفار وقول لا إله إلاّ الله خير العبادة . قال الله العزيز الجبّار: "فاعلم أنَّه لا إله إلاّ الله واستغفر لذنبك"»" .

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا لَوْلا نُـزِّلَتْ سُورَةَ ﴾ فـي أمر الجـهاد ﴿ فَـإِذا أُنْسَزِلَتْ سُـورَةُ مُحْكَمَةً ﴾: مبيّنة ﴿ وَذَكِرَ فِسِها القِتالُ ﴾ أي: الأمر به ﴿ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِـي قُـلُوبِهِمْ مَـرَضٌ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ المَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ المَوْتِ ﴾: جُبْناً ومخافة ﴿ فَأَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾: فويل لهم.

﴿ طَاعَةٌ وَقَوْلُ مَعْرُوفٌ ﴾ خير لهم ﴿فَإِذَا عَزَمَ الأَمْرُ ﴾ أي: جدّ . أسند عزم أصحاب الأمر إلى الأمر مجازاً ، وجوابه محذوف . ﴿ فَلَوْ صَدَقُوا اللّٰهَ ﴾ أي: فيما زعموا من الحرص على الجهاد ﴿ لَكَانَ ﴾ الصّدق ﴿ خَيْراً لَهُمْ ﴾ .

﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ ﴾: فهل يتوقّع منكم ﴿ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ ﴾ أُمور النّاس وتأمّرتم عليهم ، أو أعرضتم وتولّيتم عن الإسلام ﴿ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطَّعُوا أَرْحامَكُمْ ﴾ تمناحراً على الولاية وتجاذباً لها ، أو رجوعاً إلى ما كنتم عليه في الجاهليّة ؛ من تغاور ومقاتلة مع الأقارب . والمعنى: أنّهم لضعفهم في الدين وحرصهم على الدّنيا ؛ أحقًاء بأن يتوقّع ذلك منهم من عرف حالهم ، ويقول لهم هل عسيتم؟

١ ـ في «ألف»: «التّحريص» . ٢ ـ الكافي ٢: ١٥ . الحديث: ٢ . عن رسول اللّه تَنْجَرَة . ٣ ـ انْتَحَرَ القومُ على الأمر: تشاحَوا عليه . وقيل: انْتَحَروُا وتَناحَرُوا: من شدّة حرصهم . القاموس المحيط ٢: ١٤٤ . كتاب العين ٣: ٢١٠ (تحر) . وفي «ألف»: «تفاخراً» . ٤ ـ الكافي ٨: ١٠٣ . الحديث: ٧٦ ؛ القمّي ٢: ٣٠٨ . عن أبي جعفر عَنْج . ﴿ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ ﴾ عن استماع الحقّ ﴿ وَأَعْمَىٰ أَبْصارَهُمْ ﴾ فـلا يهتدون سبيله .

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ ﴾ قال: «أفلا يتدبّرون القرآن فيقضون ما عليهم من الحقّ» . ﴿ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفالُها ﴾ لا يصل إليها ذكر ولا ينكشف لها أمر . وإضافة الأقفال إليمها . للدّلالة على أقفال مناسبة لها مختصّة بها ، لا تجانس الأقفال المعهودة .

ورد: «إنَّ اللَّه إذا أراد أن يهدي عبداً فتح مسامع قلبه ، وإذا أراد به غير ذلك ختم مسامع قلبه ، فلا يصلح أبداً ؛ وهو قول اللَّه عزَ وجلَ : "أم على قلوب أقفالها"»" .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آرْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ ﴾ إلى ماكانوا عليه من الكفر ﴿ مِنْ بَعْدِ ما تَبَيَّنْ لَهُمُ الهُدَى الشَّيْطانُ سَوَّلَ لَهُمْ ﴾: سهل لهم ﴿ وَأَمْلَىٰ لَهُمْ ﴾: مدّلهم في الآمال والأمانيّ . وعلى قراءة: أُملي " ، أي: وأنا أُمهلهم ولم أُعاجلهم بالعقوبة .

قال: «نزلت والله فيهما وفي أتباعهما» ٤ . وفي رواية: «الشيطان: الثَّاني» ٩ .

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّـهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَـزَّلَ اللَّهُ ﴾ قال: «في عليّ» <sup>7</sup> . ﴿ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الأَمْرِ ﴾ .

قال:«دعوا بني أميّة إلى ميثاقهم أن لايصيّروا الأمر فينا بعد النّبي تَلَيَّطُهُ ،ولايعطونا من الخمس شيئاً .وقالوا:إن أعطيناهم إيّاه لم يحتاجوا إلى شي ـ.ولم يبالوا أن لايكون الأمر فيهم. فقالوا:سنطيعكم في بعض الأمر الذي دعو تمونا إليه، وهو الخمس ألاّ تعطيهم منه شيئاً»<sup>٧</sup>. ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِسْرارَهُمْ ﴾ .

> ١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٠ ٤ ، عن أبي عبد الله وأبي الحسن عَلَيْهَ اللهِ ٢ ـ المحاسن: ٣٠٠ ، الحديث: ٣٥ . عن أبي عبد الله عَثْبَة . ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ٢٠ : ١٠٣ . في قراءة أهل البصرة . ٤ ـ الكافي ١: ٢٠٨ . الحديث: ٤٣ . عن أبي عبد الله عَثْبَة . ٥ ـ القمي ٢: ٣٠٨ : عن أبي عبد الله عَثْبَة . ٦ و ٧ ـ الكافي ١: ٤٢١ . ذيل الحديث: ٤٣ . عن أبي عبد الله عَثْبَة .

﴿ فَكَيْفَ ﴾ يعملون ويحتالون ﴿ إِذَا تَوَقَّتُهُمُ المَلائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ ﴾ .
﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُوا ما أَسْخَطَ اللَّهَ ﴾ القتي: يعني موالاة فلان وف لان ' . ﴿ وَكَرِهُوا رَضُوانَهُ ﴾ .

قال: «كرهوا عليّاً ؛ أمر الله بولايته يوم بدر . ويوم حنين . وببطن نخلة . ويوم التّروية . ويوم عرفة ؛ نزلت فيه خمس عشرة آية في الحجّة الّتي صدّ فسيها رسـول اللّــه تَنْتِنْلُهُ عــن المسجد الحرام . وبالجحفة . وبخُمّ» <sup>1</sup> .

﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمالَهُمْ ﴾ القمي: يعني التي عملوها من الخيرات".

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْعَانَهُم ﴾: أن لن يبرز اللّه لرسوله والمؤمنين أحقادهم .

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرَيْنَاكَهُمْ ﴾: لعرّفناكهم بدلائل تعرفهم بأعيانهم ﴿ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيماهُمْ ﴾: بعلاماتهم التي نسمهم بها ﴿ وَلَتَغْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ القَوْلِ ﴾: في أسلوبه ، وإمالته إلى جهة تعريض وتورية . قال بعض الصّحابة: لحن القول: بغض عليّ بن أبي طالب ، وكنّا نعرف المنافقين على عهد رسول الله بذلك<sup>4</sup> . ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْمالَكُمْ ﴾ .

﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ﴾ بالتّكاليف الشّاقَة ﴿ حَتّى نَعْلَمَ المُجاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصّـابِرِينَ وَنَـبْلُوَ أَخْبارَكُمْ﴾ عن إيمانكم وموالاتكم المؤمنين في صدقها وكذبها .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَشاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَـعْدِ مــا تَـبَيَّنَ لَـهُمُ الهُدىٰ لَنْ يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْئاً﴾ بكفرهم وصدَهم ﴿ وَسَيُخْبِطُ أَعْمالَهُمْ ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلا تُبْطِلُوا أَعْمالَكُمْ

١ ـ القمّي ٢: ٣٠٩ . ٢ ـ روضة الواعظين: ١٠٦ . عن أبي جعفر ﷺ . ٣ ـ القمّي ٢: ٣٠٩ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠٦ ، ٢٠ ، عن أبي سعيد الخدري . وجابر بن عبد اللّه الأنصاري . الصّالحِات بترك الإطاعة فيما افترض اللّه ورسوله عليكم .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ ماتُوا وَهُمْ كُفَّارُ فَلَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ .

فَلا تَهِنُوا ﴾: فلا تضعفوا ﴿ وَتَدْعُوا إلى السَّلْمِ ﴾: ولا تدعوا إلى الصّلح خوراً وتذلّلاً ﴿ وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ ﴾: الأغلبون ﴿ وَاللَّهُ مَعَكُمٌ ﴾: ناصركم ﴿ وَلَنْ يَسِرِّكُمْ أَعْمالَكُمْ ﴾: ولن يضيع أعمالكم بإفراده عن الثواب . والآية ناسخة لقوله تعالى: "وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لها" (.

﴿ إِنَّما الحَياةُ الدُّنْيا لَعِبٌ وَلَمَهُوُ ﴾ لا تـبات لهـا ﴿ وَ إِنْ تُسؤمِنُوا وَتَـتَّقُوا يُسؤتِكُمْ أَجُورَكُمْ ﴾: تواب إيمانكم وتقواكم ﴿ وَلا يَسْأَلَكُمْ أَمُوالَكُمْ ﴾: جميع أموالكم ، بل يـقتصر على جزء يسير ، كالعُشْر ونصف العُشْر ورُبع العُشْر .

﴿ إِنْ يَسْأَلْكُمُوها فَيُحْفِكُمْ ﴾: فيجهدكم بطلب الكلّ . والإحفاء: المبالغة وبلوغ الغاية ﴿ تَبْخَلُوا ﴾ فلا تعطوا ﴿ وَيُخْرِجْ أَضْعَانَكُمْ ﴾: العداوة الّتي في صدوركم .

﴿ها أَنْتُمْ هَـٰؤُلاءِ قِيل: أي: أنتم يا مخاطبون هؤلاء الموصوفون . والقمّي: معناه: أنتم يا هؤلاء ؟ ﴿ تُدْعَوْنَ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخَلُ وَمَنْ يَبْخَلْ فَإِنَّما يَسْبَخَلُ عَنْ نَفْسِهِ >: فإن نفع الإنفاق وضرّ الإمساك عائدان إليه ﴿ وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الفُقَراء > فما عَنْ نَفْسِهِ >: فإن نفع الإنفاق وضرّ الإمساك عائدان إليه ﴿ وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الفُقَراء > فما يأمركم به فهو لاحتياجكم ، فإن امتثلتم فلكم ، وإن تولينم فعليكم ﴿ وَ إِنْ تَتَوَلَّوْا > عطفً على "وإن تؤمنوا" . ﴿ يَسْتَبُدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ >: يقم مكانكم قوماً آخرين ﴿ تُسَمَّ لا يَكُـونُوا أَمْتَالَكُمْ > في معاداتكم وخلافكم .

> ۱ ـ الأنفال (۸): ٦١ . ۲ ـ البيضاوي ٥: ۸۱ . ۳ ـ القمتي ۲: ۳۰۹ . ٤ ـ في «ألف»: «ضرر» .

الجزء السادس والعشرون/محمد 🗆 ١١٧٩

قال: «إن تتولُّوا معشر العرب يستبدل قوماً غيركم ، يعني الموالي»<sup>١</sup> . وفي رواية: «عنى أبناء الموالي المعتقين»<sup>٢</sup> . وروي: «إنَّ أُناساً قالوا: يا رسول الله من هؤلاء الَّذين ذكر اللَّه في كتابه؟ وكان سلمان إلى جنبه ، فضرب بيده على فخذ سلمان فقال: هذا وقومه ، والَّذي نـفسي بـيده ، لو كـان الإيمان منوطاً بالثُريَّا لَتَنَاوَلَه رجال من فارس»<sup>٣</sup> .

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠٨ ، عن أبي جعفر عَنْبَة . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٠٩ ، عن أبي عبد الله عَنْبَة . ٣ ـ الكشّاف ٣: ٥٤٠ ؛ معالم التّنزيل ٤: ١٨٧ ؛ تفسير القرآن العظيم ٤: ١٩٦ ؛ مجمع البيان ٩ ـ ١٠٨ . ٢٠

**سورة الفتح** [مدنيّة . وهي تسع وعشرون آية]<sup>ا</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم (إنّا فَتَحْنا لَكَ فَتُحاً مُبِيناً ﴾ . ورد: «إنّ سبب نزول هذه السّورة ، وهذا الفتح العظيم ، أنّ اللّه عزّوجلَ أمر رسوله يَبْرَقْ في النّوم أن يدخل المسجد الحرام ويطوف ويحلق مع المحلّقين ، فأخبر أصحابه وأمرهم بالخروج ، فخرجوا ؛ فلمّا نزل ذا الحليفة ، أحرموا بالعمرة ، وساقوا البدن . قال: فلمّا كان في اليوم الثّاني نزل الحديبيّة ـ وهي على طرف الحرم ـ وكان رسول الله يَنْبُنْ يستنفر الأعراب في طريقه معه ، فلم يتبعه أحد ويقولون: أيطمع محمّد وأصحابه أن يدخلوا الحرم ؛ وقد غزتهم قريش في عقر ديارهم فقتلوهم؟! إنّه لا يرجع محمّد وأصحابه إلى المدينة أبداً . فلمّا نزل الحديبيّة ، خرجت قريش يحلفون باللات والعزّى: لا يدعون رسول الله يَنْبُنْ أبداً . فلمّا نزل الحديبيّة ، خرجت قريش يحلفون باللات والعزّى: لا يدعون رسول الله يَنْبُنْ أبداً . فلمّا نزل الحديبيّة ، خرجت قريش يحلفون في علم محمّد وأصحابه إلى المدينة أبداً . فلمّا نزل الحديبيّة ، خرجت قريش يحلفون أيم محمّد وأصحابه إلى المدينة أبداً . فلمّا نزل الحديبيّة ، خرجت قريش يحلفون ألم ما ترجع محمّد وأصحابه إلى المدينة أبداً . فلمّا نزل الحديبيّة ، خرجت قريش يحلفون باللات والعزّى: لا يدعون رسول الله يَنْبُنْ أبداً . فلمّا نزل الحديبيّة ، خرجت قريش يحلفون في عقر ديار ما يدعون الله يتنه أبداً . فلما نزل الحديبية ، خرجت قريش يحلفون في محمّد وأصحابه إلى المدينة أبداً . فلما نزل الحديبية ، خرجت قريش يصافون الما يراب والعزّى: لا يدعون رسول الله يَنْبُنْ الله يُنْمُ علم عن نظرف ، في عقر ديار هم اله الما ي

١-ما بين المعقوفتين من «ب» . ٣-هو مِكْرَز بن حفص بن الأخيف . من بني عامر بن لؤي . من قريش : شاعر جاهليّ . من الفُتَاك . أدرك الإسلام . وقدم المدينة لمّا أسر المسلمون سهيل بن عمرو يوم بدر . راجع: المغازي (للواقدي) ١: ٥٩٩ و ٢٠٣ ؛ الشيرة النبويّة (لابن كثير) ٣: ٣١٦ ؛ الأعلام (للزّركلي) ٢: ٢٨٤ .

٣-مسهيل بن عمرو بن عبد شمس ، القرشي العامري، من لؤي: خطيب قريش وأحد سادتها في الجاهليّة. أسره ٢

إلى أن ننظر إلى ما يصير أمرك وأمر العرب؟ فإنَّ العرب قد تسامعت مسيرك . فإذا دخلت بلادنا وحرمنا استذلَّتنا العرب واجترأت علينا ، ونخلَّى لك البيت في العام القابل في هــذا الشّهر ثلاثة أيّام، حتّى تقضى نسكك وتنصرف عنّا. فأجابهم رسول الله تَبْتُوْلَمْ إلى ذلك. واشترط عليهم: أنَّ المسلمين بمكَّة لا يؤذون في إظهارهم الإسلام ، ولا يكرهون ولاينكر عليهم شيء يفعلونه من شرائع الإسلام . فقبلوا ذلك . فلمّا أجابهم إلى الصّلح ، أنكر عمليه عامّة أصحابه ، وأشدَ ما كان إنكاراً عمر ، فقال: يا رسول الله ألم تقل لنا أن ندخل المسجد الحرام، ونحلِّق مع المحلَّقين؟ فقال: أمن عامنا هذا وعدتُك؟ قلت لك: إنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ قد وعدني أن أفتح مكَّة وأطوف وأسعى وأحلَق مع المحلِّقين ، فلمَّا أكثروا عليه قال لهم: إن لم تقبلوا الصّلح فحاربوهم . فمرّوا نحو قريش وهم مستعدّون للحرب . وحسملوا عمليهم . فانهزم أصحاب رسول الله يُؤثَّرُ هزيمة قبيحة . ومرّوا برسول اللّه ﷺ فتبسّم . ثمّ قال: يا عليّ خذ السّيف واستقبل قريشاً ، فأخذ أمير المؤمنين للظِّلا سيفه وحمل على قريش ، فلمّا نظروا إليه تراجعوا . ثمَّ قالوا: يا عليَّ بدا لمحمَّد فيما أعطانا؟ فقال: لا . ورجع حفص بـن الأحنف وسهيل بن عمرو إلى رسول اللَّهُ يَتَزَّنُّهُ فقالًا: يا محمّد قد أجـابت قـريش إلى مـا اشترطت من إظهار الإسلام . وأن لا يكره أحد على دينه قال: وكتبوا نسختين ، نسخة عند رسول اللَّهُ مَنْتِاللَّهُ ونسخة عند سهيل بن عمرو . ورجع سهيل وحفص إلى قـريش . وقـال رسول الله ﷺ : انحروا بدنكم واحلقوا رؤوسكم فامتنعوا ، وقالوا: كيف ننحر ونحلَّق ولم نطف بالبيت ، ولم نسع بين الصِّفا والمروة؟ فنحر رسول اللَّه وحلق ، فنحر القوم على حيث يقين وشكَ وارتياب . ثمَّ رحل نحو المدينة فرجع إلى التَّنعيم ، ونزل تحت الشَّجرة ، فجاء أصحابه الَّذين أنكروا عليه الصَّلح واعتذروا ، وأظهروا النَّدامة على ماكان منهم ، وسألوه أن يستغفر لهم . فنزلت آية الرّضوان» ` . هذا ملخُص القصّة .

﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَما تَأَخَّرَ ﴾ علَّه للفتح من حيث إنَّه مسبّب عن

المسلمون يوم بدر ، وافتدي ، فأقام على دينه إلى يوم الفتح بمكمة ، فأسلم وسكنها . ثمّ سكن العدينة . مات بالطَاعون في الشّام سنة: ١٨هـ . الأعلام اللزّركلي؟ ٣: ١٤٤ . جهاد الكفّار والسّعي في إزاحة الشّرك وإعلاء الدّين وتكميل النّفوس النّاقصة قهراً ؛ ليصير ذلك بالتّدريج اختياراً ، وتخليص الضّعفة عن أيدي الظّلمة .

سئل عن هذه الآية ، فقال: «ما كان له ذنب ولا همّ بذنب ، ولكنّ اللّــه حــمله ذنــوب شيعته ثمّ غفرها له»` .

وفي رواية: «يعني ذنبك عند مشركي أهل مكّة . حيث دعوت إلى توحيد اللّه فسيما تقدّم وتأخّر وجعلت الآلهة إلهاً واحداً» <sup>7</sup> .

﴿ وَيُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ ﴾ بإعلاء الدّين وضم السلك إلى النّبوّة ﴿ وَيَسَهْدِيَكَ صِراطاً مُسْتَقِهماً ﴾ في تبليغ الرّسالة وإقامة مراسم الرّياسة .

﴿ وَيَنْصُرَكَ اللَّهُ نَصْراً عَزِيزاً ﴾: نصراً فيه عزَّ ومُنَعَة .

إِهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ ﴾ النَّبات والطُّمانينة . قال: «هو الإيمان» <sup>7</sup> . ﴿ فِي قُلُوبِ الصَّوْ مِنِينَ ﴾ . القتي: هم الَذين لم يخالفوا رسول اللَّه تَنَيَ<sup>2</sup> أَنُهُ ، ولم ينكروا عليه الصّلح<sup>4</sup> .
 إلينزدادُوا إِنِماناً مَعَ إِيمانِهِمْ ﴾ . قد مضى معنى زيادة الإيمان في سورة الأنفال <sup>6</sup> . ﴿ وَلِلْهِ 
 إِلِيزَدادُوا إِنِماناً مَعَ إِيمانِهِمْ ﴾ . قد مضى معنى زيادة الإيمان في سورة الأنفال <sup>6</sup> . ﴿ وَلِلْهِ 
 بَنُودُ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ ﴾ يدانوا محمى معنى زيادة الإيمان في سورة الأنفال <sup>6</sup> . ﴿ وَلِلْهِ 
 بَنُودُ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ ﴾ يدبر أمرهما ، فيسلَط بعضها على بعض تارة ، ويدوقع فيما 
 بينهم السَلم أُخرى . كما تقتضيه حكمته . ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ .

﴿ لِيُدْخِلَ السُّؤْمِنِينَ وَالسُّؤْمِنَاتِ ﴾: فعل ما فعل ليدخل ﴿ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيَّنَاتِهِمْ ﴾: ينغطّيها ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عِنْدَ اللَّهِ فَوْزأ عَظِيماً ﴾ لأنه منتهى ما يطلب من جلب نفع أو دفع ضرّ .

﴿ وَيُعَذَّبَ المُنافِقِينَ وَالمُنافِقاتِ وَالسُشْرِكِينَ وَالسُّشْرِكَاتِ الظَّانَينَ بِاللَّهِ ظَــنَ

١ ــ القتمي ٢: ٣١٤ : مجمع تبيان ٩ ــ ١٠ : ١١٠ ، عن أبي عبد اللّه لمَّة . ٢ ـ عيون أخبار الرّضائيَّة ١: ٢٠٢ . الباب: ١٥ ، ذين الحديث الطّويل: ١ ، وليس فسيها: «جـعلت الآلهة إلها ّ واحداً» . ٣ ـ الكافي ٢: ١٥ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر . ثيّة : والحديث: ٤ و ٥ ، عن أبي عبد اللّه لمَّة . ٤ ـ القتمي ٢: ٣١٥ . ٥ ـ ذيل الآية: ٤ . السَّوْءِ ﴾ وهو أن لا ينصر رسوله والمؤمنين ﴿ عَلَيْهِمْ دائِرَةُ السَّوْءِ ﴾: دائـرة مـا يـظنُّونه ويتربّصونه بالمؤمنين لا يتخطّاهم . القمي: هم الَّذين أنكروا الصّلح واتّهموا رسول اللّه . ﴿ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَـدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَساءَتْ مَصِيراً ﴾ .

﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّماواتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ .

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً ﴾ عملى أَمَنتك ﴿ وَمُسَبَشِّراً ﴾ عملى الطَّاعة ﴿ وَنَمَذِيراً ﴾ عملى المعصية .

﴿لِتُــوَّمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ﴾: وتقوّوه بتقوية دينه ورسوله ﴿وَتُـوَقِّرُوهُ﴾: وتعظّموه ﴿وَتُسَبِّحُوهُ﴾: وتنزّهوه ﴿ بُكْرَةً وَأَصِـيلاً ﴾: غدوة وعشيّاً .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ ﴾ لأنّه المقصود بمبيعته ﴿ يَـدُ اللَّـهِ فَـوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعني يدك الّتي فوق أيديهم في حال بيعتهم إيّاك ، إنّما هي بمنزلة يد الله ؛ لأنّهم في الحقيقة يبايعون الله ببيعتك . ﴿ فَمَنْ نَكَتَ ﴾ : نقض العهد ﴿ فَإِنَّما يَنْكُتُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴾ : فلا يعود ضرر نكته إلا عليه ﴿ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِما عاهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُـؤْتِـبِهِ أَجْراً عَظِـيماً ﴾ .

القتمي: نزلت هذه الآية بعد نزول آية الرّضوان ، واشترط عليهم أن لا ينكروا بعد ذلك على رسول اللّه شيئاً يفعله ، ولا يخالفوه في شيء يأمرهم به ، وإنّما رضي اللّه عنهم بهذا الشّرط أن يفوا به ، فبهذا العقد <sup>7</sup> رضي اللّه عنهم ، فقدّموا في التّأليف آية الشّرط على آية الرّضوان<sup>7</sup> .

﴿ سَيَقُولُ لَكَ المُخَلَّفُونَ مِنَ الأَعْرابِ شَغَلَتْنا أَمُو الْنا وَأَهْلُونا فَاسْتَغْفِرْ لَنا ﴾ . القمي: هم

١ ـ القمّي ٢: ٣١٥ . ٢ ـ في «ب» والمصدر: «فبهذا العهد» . ٢ ـ القمّي ٢: ٣١٥ .

الآية: ۲\_۱۱

الذين استنفرهم في الحديبيّة <sup>(</sup> . ﴿ يَقُولُونَ بِأَلَسِنَتِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ . تكذيبُ لهم في الاعتذار والاستغفار . ﴿قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً﴾: فـمن يـمنعكم مـن مشـيئته وقضائه ﴿إِنْ أَرادَ بِكُمْ ضَرَاً﴾ كقتل أو هزيمة ، وخلل في المال والأهـل ، وعـقوبة عـلى التّخلّف ﴿ أَوْ أَرادَ بِكُمْ نَفْعاً﴾: ما يضادً ذلك ﴿بَلْ كَانَ اللَّهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيراً﴾ .

﴿ بَلْ ظَنَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَداً ﴾: الظنّكم أنّ المشركين يستأصلونهم ﴿ وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ فتمكن فيها ﴿ وَظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ وَكُنْتُمْ قَوْماً بُوراً ﴾: هالكين عند الله ، لفساد عقيدتكم وسوء نيّتكم . القمّي: أي: قوم سوء ٢ .

﴿ وَمَنْ لَمْ يَسَوُّمِنْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً ﴾ .

وَلِلْهِ مُلْكُ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشاءُ وَكانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِـيماً ﴾ فإنّ الغفران والرّحمة من دأبه ، والتّعذيب داخل تحت قضائه بالعرض ، كما قال: «سبقت رحمتي غضبي»" .

﴿ سَيَقُولُ المُخَلَّفُونَ ﴾ يعني المذكورين . القمي: ولمما رجع من الحديبيّة إلى المدينة غزا خيبر ، فاستأذنه المخلّفون أن يخرجوا معه ، فقال الله: "سيقول المخلّفون"<sup>3</sup> . ﴿ إِذَا اَنْطَلَقْتُمْ إِلَىٰ مَغانِمَ لِتَأْخُذُوها ﴾ يعني مغانم خيبر ﴿ ذَرُونا نَتَبِعْكُمْ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدّلُوا كَلامَ اللهِ ﴾ وهو وعده لأهل الحديبيّة: أن يعوضهم من مغانم مكمة مغانم خيبر . ﴿ قُلْ لَمَنْ تَتَبَعُونا ﴾ نفي في معنى النهي ﴿ كَذَلِكُمْ قَالَ اللَّهُ مِنْ قَبْلُ ﴾: من قبل تهيئتهم للخروج إلى خيبر ﴿ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنا ﴾ أن نشارككم في الغائم ﴿ بَلْ كَانُوا لا يَفْقَهُونَ إِلَا قَلِيلاً ﴾: إلا فهماً قليلاً ، وهو فطنتهم لأمور الدُنيا .

> ١ - القمّي ٢: ٣١٥ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣١٥ . ٣ ـ الكافي ١: ٤٤٣ . الحديث: ١٣ . عن أبي عبد اللّه منّية . ٤ ـ القمّي ٢: ٣١٥ .

الجزء السادس والعشرون/ الفتح 🗆 ١١٨٥

﴿ قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الأَعْرابِ ﴾ . كرّر ذكرهم بهذا الاسم ؛ مبالغة في الذّم ، وإنسعاراً بشناعة التّخلف . ﴿ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ ﴾ . قيل: هم هوازن وشقيف . ﴿ تُقاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ أى: يكون أحد الأمرين: ﴿ قَإِنْ تُطِيعُوا يُوتِكُمُ اللّهُ أَجْراً حَسَناً ﴾ هو الغنيمة في الدّنيا والجنّة في الآخرة ﴿ وَإِنْ تَتَوَلُّوا كَما تَوَلَّيْتُمْ مِنْ قَبْلُ ﴾ عن الحديبيّة ﴿ يُعَذِّبُكُمْ عَذاباً أَلِيماً ﴾ لتضاعف جرمكم .

﴿ لَيْسَ عَلَى الأَعْمَىٰ حَرَجُ وَلا عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجُ وَلا عَلَى المَرِيضِ حَرَجُ ﴾ لمّا أوعد على التَخلّف ، نفي الحرج عن هؤلاء المعذورين ؛ استئناء لهم عن الوعيد .

﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَذِّبْهُ عَذاباً أَلِيماً﴾ .

﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ السُّؤْمِنِينَ إِذ يُبايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ ما فِـي قُـلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِـينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً ﴾: فتح خيبر غبّ انصرافهم .

﴿وَمَعَانِمَ كَثِمِرَةً يَأْخُذُونَها﴾ يعني مغانم خيبر ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكِمِماً﴾ .

﴿وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَعَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا﴾ وهي ما يفيء على المؤمنين إلى يوم القيامة ﴿فَعَجَّلَ لَكُمْ هـٰذِهِ﴾ يعني مغانم خيبر ﴿وَكَفَّ أَيْدِيَ الناسِ عَنْكُمْ﴾: أيـدي أهـل خـيبر وحلفائهم ﴿ وَلِتَكُونَ آيَةً لِلْمُـؤْمِنِـينَ﴾: أمارة يعرفون بـها صـدق الرّسـول فـي وعـدهم ﴿ وَيَهْدِيَكُمْ صِراطاً مُسْتَقِـيماً﴾ هو النَّقة بفضل الله والتَوكَل عليه .

﴿ وَأَخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا ﴾ بعد ﴿ قَدْ أَحاطَ اللَّهُ بِها وَكَانَ اللَّـهُ عَــلىٰ كُــلِّ شَــيءٍ قَدِيراً ﴾ .

﴿ وَلَوْ قَاتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ . من أهـل مكّـة ولم يـصالحوا ﴿ لَـوَلَّـوُا الأَدْيـارَ ثُــمَّ لا يَجِدُونَ وَلِـيَّاً ﴾ يحرسهم ﴿ وَلا نَصِـيراً ﴾ ينصرهم .

الآية: ٢٦\_٢٢

**۱۱۸٦** 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ ﴾ أي: سنَ غلبة أنبيائه ، سنّة قديمة فيمن مضى من الأُمم ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ .

﴿ وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ ﴾: أيدي كفّار مكّة ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةَ ﴾: في داخل مكّة ﴿ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ القتي: أي: من بعد أن أَمِنتُم أ من المدينة إلى الحرم ، وطلبوا منكم الصّلح من بعد أن كانوا يغزونكم بالمدينة صاروا يطلبون الصّلح بعد أن كنتم تطلبون الصّلح منهم أ . ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً ﴾ من مقاتلتهم أوّلاً طاعةً لرسوله ، وكفّهم ثانياً لتعظيم بيته .

﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرامِ وَالْهَدْىَ مَعْكُوفاً»: محبوساً ﴿ أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ﴾ . الهَدْي: ما يهدى إلى مكّة ، ومحِلَّهُ: مكانه الّذي يحلّ فيه نحره .

﴿وَلَوْلا رِجالُ مُتَوْمِنُونَ وَنِساءً مُتَوْمِناتُ ﴾ القمي: يعني بمكَّة ". ﴿ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ ﴾: لم تعرفوهم بأعيانهم لاختلاطهم بالمشركين ﴿ أَنْ تَطَـوُهُمْ ﴾: أن تواقـعوا بـهم وتـبتدؤوهم ﴿ فَتُصِـيبَكُمْ مِنْهُمْ ﴾: من جهتهم ﴿مَعَرَّةُ ﴾: مكروه ، كـوجوب الدّيسة والكـفّارة بـقتلهم ، والتّأسّف عليهم ، وتعيير الكفّار بذلك ، والإثم بالتقصير في البحث عنهم . ﴿ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ أي: تطؤوهم غير عالمين بهم .

وجواب «لولا» محذوف لدلالة الكلام عليه ، والمعنى: لولاكراهـة أن تـهلكو أنـاساً مؤمنين بين أظهر الكافرين جاهلين بهم ، فيصيبكم بإهلاكهم مكروه ، لمـا كـفّ أيـديكم عنهم .

القمّي: أخبر الله عزّوجلّ نبيّه: أنّ علّة الصّلح إنّما كان للمؤمنين والمسؤمنات الّــذين كانوا بمكّة ، ولو لم يكن صلح وكانت الحرب لقتلوا ، فــلمّا كــان الصّــلح أمــنوا وأظـهروا

> ١ ـ أي: قصدتم . والأُمُّ بالقتح: القصد . يقال: أَمَّهُ وأَمَّمَهُ وتَأَمَّمَهُ: إذا قصَدَه . الصّحاح ٥: ١٨٦٥ (أمم) . ٢ و ٣ ـ القمّي ٢: ٣١٦ .

الإسلام . ويقال: إنَّ ذلك الصّلح كان أعظم فتحاً على المسلمين من غلبهم ` .

﴿لِيُدْخِلَ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ﴾ . علَّة لما دلَّ عليه كفَّ الأيدي من أهل مكَّة ؛ صوناً لمن فيها من المؤمنين ، أي: كان ذلك ليدخل اللَّه في توفيقه ؛ لزيادة الخير أو الإسلام ﴿ عَـنْ يَشاءُ ﴾ من مؤمنيهم أو مشركيهم ﴿ لَوْ تَزَيَّلُوا ﴾: لو تفرقوا وتميّز بعضهم من بعض ﴿ لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذاباً أَلِيماً ﴾ بالقتل والسّبي .

القمّي: يعني هؤلاء الّذين كانوا بمكّة من المؤمنين والمؤمنات ، لو زالوا عنهم وخرجوا من بينهم لعذّبنا الّذين كفروا منهم" .

وورد في تفسيره: «لو أخرج الله ما في أصلاب المؤمنين من الكافرين ، وما فـي أصلاب الكافرين من المؤمنين ، لعذّبنا الّذين كفروا»" .

﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الحَمِييَّةَ ﴾: الأنفة ﴿ حَمِييَّةَ الجاهِلِيَّةِ ﴾ الَّتي تمنع إذعان الحق ﴿ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى المُـــؤُمِنِينَ ﴾ فـتحتلوا حـميَّتهم ﴿ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّفُوىٰ ﴾ قال: «هو الإيمان» <sup>٤</sup> .

وفي رواية: «لا إله إلاَّ الله هي كلمة التُقوى ، يثقل الله بها الموازين يوم القيامة» <sup>6</sup> .

وفي أخرى نبويّة: «إنّ عليّاً راية الهدى وإمام أوليائي ونور من أطاعني ، وهو الكلمة الّتي ألزمتها المتّقين»<sup>7</sup> .

﴿ وَكَانُوا أَحَقَّ بِها وَأَهْلَها»: والمستأهل لها ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيماً» . ﴿ لَقَدَ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيا»: صدّقه في رؤياه ﴿ بِالْحَقِّ ﴾: متلبّساً به ، فإنّ مــا

> ١ و ٢ ـ القمّي ٢: ٣١٦ . الباب: ٥٤ . ذيل الحديث الطّويل: ١ . عن أبي عبد اللّه عَنْهُ . ٣ ـ كمال الدّين ٢: ٦٤ . الباب: ٥٤ . ذيل الحديث الطّويل: ١ . عن أبي عبد اللّه عَنْهُ . ٤ ـ الكافي ٢: ١٥ . الحديث: ٥ . عن أبي عبد اللّه عَنْهُ . ٥ ـ علل الشّرائع ١: ٢٥١ ، الباب: ١٨٢ ، الحديث: ٨ . عن حسن بن عليّ عَنْهُ . ٢ ـ الأمالي (للصدوق): ٣٨٦ ، المجلس: ٢٢ ، الحديث: ٣٢ ، عن أبي جعفر عَنْهُ ، عن رسول اللّه تَنْهُ اللّهِ

رآه كائن لا محالة . وقد سبق قصّته في أوّل السّورة . ﴿ لَتَدْخُلُنَّ الْعَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ ﴾: محلقاً بعضكم ومقصّراً آخرون ﴿ لا تَخافُونَ ﴾ بعد ذلك ﴿ فَعَلِمَ ما لَمْ تَعْلَمُوا ﴾ من الحكمة في تأخير ذلك ﴿ فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذٰلِكَ فَتْحاً قَرِيباً ﴾ هو فتح خيبر ، ليستروح إليه قلوب المؤمنين ، إلى أن يتيسّر الموعود .

﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْـهُدَىٰ وَدِينِ الحَــقَّ ﴾: وبدين الإسلام ﴿ لِــيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ﴾: ليغلبه على جنس الدين كلّه ، بنسخ ما كان حقًا ، وإظهار فساد ما كمان باطلاً ، ثمّ بتسليط المسلمين على أهله . إذ ما من أهل دين إلا وقد قهر بالإسلام أو سيقهر . وفيه تأكيد لما وعده بالفتح .

القمّي: وهو الإمام الّذي يظهره اللّه عزّوجلّ على الدّين كـلّه ، فـيملأ الأرض قسطاً وعدلاً ، كما ملنت ظلماً وجوراً . وهذا ممّا ذكرنا أنّ تأويله بعد تنزيله ' .

- أقول: وقد سبق تمام الكلام فيه في سورة التّوبة " . .
- < وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيداً» على أنَّ وعده كانن ، أو على رسالته .

﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ جملة مبيّنة للمشهود به ، أو استئناف مع معطوفه ، وما بعدهم ، خبر . ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاء عَلَى الكُفَّارِ رُحَماء بَيْنَهُم ﴾: يغلظون على من خالف دينهم ، ويتراحمون فيما بينهم ، كقوله: أَذِلَّةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ على الْكَافِرِينَ " . ﴿ تَرَاهُمْ رُكَّعاً شَجَّداً ﴾ لأنهم مشتغلون بالصلاة في أكثر أوقاتهم ﴿ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرِضْواناً سِيماهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ الشَّجُودِ ﴾ قال: «هو السّهر في الصّلاة» <sup>2</sup> . ﴿ ذَلِكَ مَتَلَهُمْ فِي التَّوْراةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ ﴾: صفتهم العجيبة الشّان ، المذكورة فيهما .

> ١ ـ القمّي ٢: ٣١٧. ٢ ـ ذيل الآية: ٣٣. ٣ ـ المائدة (٥): ٥٤. ٤ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٣٩٩ ، الحديث: ١٣٦٩ ، عن أبي عبد اللّه طَثْلَةِ .

الجزء السادس والعشرون/ الفتح 🛛 ۱۱۸۹

قال: «إنّ الله عزّ وجلٌ قد أنزل في التّوراة والإنجيل والزّبور صفة محمّد . وصفة أصحابه ومبعثه ومهاجره . وهو قوله: "محمّد رسول الله" إلى قوله: "في الإنجيل"» .

إِنَّذَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَةٌ ﴾: فراخه ﴿ فَآزَرَهُ ﴾: فقوّاه ﴿ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوىٰ عَلَىٰ سُـوقِهِ ﴾:
 فاستقام على قُصْبه ؛ جمع ساق . ﴿ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ ﴾ بكتافته وقوّته وغِلَظِهِ وحسن منظره .
 فاستقام على قُصْبه ؛ جمع ساق . ﴿ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ ﴾ بكتافته وقوّته وغِلَظِهِ وحسن منظره .

قيل: هو مَثَل ضربه اللّه للصّحابة ؛ قلّوا في بدء الإسلام . ثمّ كثروا واستحكموا . فترقّى أمرهم بحيث أعجب النّاس" .

﴿ لِـيَغِـيظَ بِهِمُ الكُفَّارَ ﴾ علَّة لتشبيههم بالزّرع في زكائه واستحكامه . ﴿ وَعَـدَ اللَّـهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِـيماً ﴾ .

«نزلت في أمير المؤمنينﷺ ومن كان تحت لوائه يوم القيامة ، من السّابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار ، لا يخالطهم غيرهم» . كذا ورد" .

> ١ ـ القمّي ١: ٣٣، ذيل الآية: ٦ من سورة البقرة ، عن أبي عبد اللّه عَنْمَ . ٢ ـ البيضاوي ٥: ٨٦ ؛ الكشاف ٣: ٥٥١ . ٣ ـ الأمالي (للشّيخ الطّوسي) ١: ٣٨٧ ، عن النّبيّ يَتَبَرَ .

## **سورة الحجرات** |مدنيّة . وهي ثماني عشرة آية|<sup>١</sup>

بسم الله الزحمن الزحيم

﴿يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ قيل: أي: بين يدي رسول الله ، وذكر الله تعظيم له وإشعار بأنته من الله بمكان ، والمعنى: لا تـقطعوا أمـراً قـبل أن يحكما به أ؛ أو لا تتقدّموا في المشي " . ﴿وَٱتتَقُوا اللَّهَ ﴾ في التقديم ﴿ إِنَّ اللَّـهَ سَـمِيعُ ﴾ لأقوالكم ﴿عَلِيمٌ ﴾ بأفعالكم .

﴿ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَـوْقَ صَـوْتِ النَّـبِيَّ ﴾ أي: إذا كـ لَمتموه فلاتجاوزوا أصواتكم عن صوته ﴿ وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالقَوْلِ كَجَهْرِ بَـعْضِكُمْ لِـبَعْضٍ ﴾: ولا تبلغوا به الجهر الدَّائر بينكم ، بل اجعلوا صوتكم أخفض من صوته ؛ محاماة على الترحيب ومراعاة للأدب ، وتكرير النَداء لاستدعاء مزيد الاستبصار والمبالغة في الإيقاظ ، والدّلالة على استقلال المنادي له ، وزيادة الاهتمام به ، ﴿ أَنْ تَـحْبَطَ أَعْـمالُكُمْ ﴾: لأن تحبط ، أو كراهة أن تحبط . ﴿ وَأَنْتُمْ لاتَشْعُرُونَ ﴾ أنتها محبطة .

> ۱ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۲ ـ البيضاوي ٥: ٨٦ . ۳ ـ تفسير ابن جُزَيِّ: ٧٠١ .

القمّي: نزلت في وفد بني تميم ، كانوا إذا قدموا على رسول اللّه تَلَيَّنَا في وقفوا على باب حجرته فنادوا: يا محمّد أُخرج إلينا . وكانوا إذا خرج رسول اللّه تقدّموه في المشي ، وكانوا إذا كلّموه رفعوا أصواتهم فوق صوته ويقولون: يا محمّد يا محمّد ما تقول في كـذا؟ كـما يكلّمون بعضهم بعضاً ، فأنزل اللّه <sup>(</sup> .

وورد: «وكان رسول الله عَنْبَرَانَهُ بهم رحيماً وعليهم عطوفاً ، وفي إزالة الآثام عنهم مجتهداً ، حتَى أنّه كان ينظر إلى من يخاطبه فتعَمَّلَ <sup>7</sup> على أن يكون صوته مرتفعاً على صوته ، ليزيل عنه ما توعده الله من إحباط أعماله ، حتّى أنّ رجلاً أعرابياً ناداه يوماً خلف حائط بصوت له جَهْوَرِيُّ: يا محمّد ، فأجابه بأرفع من صوته ، يريد أن لايا تم الأعرابييَّ بارتفاع صوته» .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُونَ أَصُواتَهُمْ ﴾: يخفضونها ﴿عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﴾ مراعاة للأدب ﴿ أُولَئِبِكَ الَّذِينَ آمْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوىٰ ﴾: جرّبها لها ومرّنها عليها ﴿ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُنادُونَكَ مِنْ وَراءِ الحُجُراتِ﴾: من خارجها ؛ خلفها أو قدّامها ، والمراد حجرات نسائه ﴿ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ إذ العقل يقتضي حسن الأدب ومراعاة الحشمة لمـن كان بهذا المنصب .

﴿ وَلَوْ أَنَّــهُمْ صَبَرُوا حَتّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾ . في «إليهم» إشعار بأنّــه لو خرج لا لأجلهم ، ينبغي أن يصبروا حتّى يفاتحهم بالكلام أو يتوجّه إليهم . ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِـيمٌ ﴾ حيث اقتصر على النّصح والتّقريع .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِـنَبَأُ فَـتَبَيَّنُوا ﴾: فـتعرّفوا وتـفحّصوا . وفـي

١ \_القمّي ٢: ٣١٨ . ٢ \_أي: تكلّف العمل . وتَعَمَّلَ ، أي: تَعَنَّى . لسان العرب ١١: ٤٧٦ (عمل) . ٣ \_ تفسير الإمام ﷺ : ٤٧٧ ، الحديث: ٣٠٥ ، عن أبي الحسن الكاظمﷺ . قراءتهم المَنْيَلِا بِالنَّاء المتَّلثة والباء الموحَدة \ . يعني فـتوقَفوا حـتَى يـتبيّن الحـال ﴿ أَنْ تُصِيبُوا ﴾: كراهة إصابتكم ﴿ قَوْماً بِجَهالَةٍ ﴾: جاهلين بحالهم ﴿ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مـافَـعَلْتُمْ نادِمِينَ ﴾ .

«نزلت في الوليد بن عقبة " ، حيث أخبر عن بني المصطلق بالارتداد ، فهمَّ المؤمنون بقتالهم» . كذا ورد " .

﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْر لَعَنِتُمْ ﴾: لوقعتم في العنت : وهو الجَهْد والهلاك . وفيه إشعار بأن بعضهم أشار إليه بالإيقاع بـبني المـصطلق . (وَلَكُنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُـلُوبِكُمْ وَكَمَرَهَ إِلَـيْكُمُ الكُـفْرَ وَالفُسُـوقَ وَالعِضِيانَ ﴾ .

قيل: هو خطاب للمؤمنين الَّذين لم يفعلوا ذلك ولم يكذَّبوا لغرضهم الفاسد ، تحسيناً لهم وتعريضاً بذمّ من فعل<sup>ع</sup> .

قال: «الفسوق: الكذب»<sup>6</sup> . و ورد: «الإيمان: أمير المؤمنين،ﷺ ، والكفر والفسسوق والعصيان: الأوّل والثاني والثّالث»<sup>7</sup> .

﴿ أُولَـٰئِكَ هُمُ الرّاشِدُونَ﴾ يعني أُولئك الّذين فعل اللّه بهم ذلك ؛ هم الّـذين أصـابوا الطّريق السّويّ .

﴿ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَنِعْمَةً وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾ .

١ - مجمع البيان ٩ - ١٠ ١٣٠ ، عن أبي جعفر في .
 ٢ - مرت ترجمته ذيل الآية : ٢٠ من سورة السجدة .
 ٣ - مرت ترجمته ذيل الآية : ٢٠ من سورة السجدة .
 ٣ - مجمع البيان ٩ - ١٠ : ١٣٢ ، عن ابن عباس ومجدد .
 ٢ - مرت البيان ٩ - ١٠ : ١٣٢ ، عن ابن عباس ومجدد .
 ٢ - مرت البيان ٩ - ١٠ : ١٣٢ ، عن ابن عباس ومجدد .
 ٢ - مرت البيان ٩ - ١٠ : ١٣٢ ، عن ابن عباس ومجدد .
 ٢ - مرت البيان ٩ - ١٠ : ١٣٢ ، عن ابن عباس ومجدد .
 ٢ - مرت البيان ٩ - ١٠ : ١٣٢ ، عن ابن عباس ومجدد .
 ٢ - مرت البيان ٩ - ١٠ : ١٣٢ ، عن ابن عباس ومجدد .
 ٢ - ١٢ - ١٢ - ١٠ : ١٢٢ ، عن ابن عباس ومجدد .
 ٢ - ١٢ - ١٠ : ١٣٢ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٢ - ١٠ : ٢٦ ، الحديث : ٢١ ؛ القتي ٢ : ٣١٩ ، عن أبي عبد الله عنه .

الجزء السادس والعشرون / الحجرات المجرات ا

الآية: ١٠\_١١

والدَّعاء إلى حكم الله ﴿ فَإِنْ بَغَتْ إِحْداهُما عَلَى الأُخْرَى ﴾: تعدَّت ﴿فَقَاتِلُوا الَّـتِي تَـبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَىٰ أَمَرِ اللَّهِ ﴾: ترجع إلى حكمه وما أمر به ﴿ فَـإِنْ فـاءَتْ فَـأَصْلِحُوا بَـيْنَهُما يِالعَدْلِ ﴾: بفصل ما بينهما على ما حكم الله ﴿ وَأَقْسِطُوا ﴾: واعدلوا في كلّ الأُمور ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾ .

قيل: نزلت في قتال حدث بين الأوس والخزرج في عهده يُبَرَّقُ بالسّعف والنّعال <sup>(</sup> . و ورد: «إنّما جاء تأويل هذه الآية يوم البصرة ، وهم أهل هذه الآية ، وهم الّذين بغوا

على أمير المؤمنين للخِلْخ . قال: وهي الفنة الباغية» · .

﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ قال: «بنو أب وأمَّ"، وإذا ضرب على رجل منهم عِرْق سَهِرَ له الآخرون»<sup>٤</sup>.

وفي رواية: «لأنَّ اللَّه خلق المؤمنين من طينة الجنان ، وأجرى في صورهم من ريح الجنَّة ، فلذلك هم إخوة لأب وأُمَّ»<sup>0</sup> .

﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾ ورد: «صدقة يحبّها الله إصلاح بين النّاس إذا تـفاسدوا ، وتقارب بينهم إذا تباعدوا»<sup>٦</sup> .

﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُم تُرْحَمُونَ ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَىٰ أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلا نِساءٌ

٦ ـ الكافي ٢: ٢٠٩ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللَّه عَنْجُ .

مِنْ نِساءٍ عَسىٰ أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ ﴾ أي: لا يسخر بعض المؤمنين والمؤمنات من بعض ، إذ قد يكون المسخور منه خيراً عند الله من السّاخر .

القمّي: نزلت في صفيّة بنت حيّ بن أخطب ، وكانت زوجة رسول اللّه تَكْتَرُوْهُ ، وذلك أنّ عائشة وحفصة كانتا تؤذيانها ، وتشتمانها وتقولان لها: يا بنت اليهوديّة . فشكت ذلك إلى رسول اللّه . فقال لها: ألّا تجيبينهما؟ فقالت: بماذا يا رسول الله؟ قال: قولي: إنّ أبي هارون نبيّ الله ، وعمّي موسى كليم الله ، وزوجي محمّد رسول اللّه ، فما تـنكران مـنّي؟ فـقالت لهما . فقالتا: هذا علّمكِ رسول الله ، فأنزل الله' .

﴿ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾: ولا يَعِبْ بعضكم بعضاً ﴿ وَلا تَنابَرُوا بِالأَلْقابِ ﴾ ولا يدعو بعضكم بعضاً بلقب السّوء ﴿ بِشْسَ الإسْمُ الفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمانِ ﴾ أي: بئس الذّكر المرتفع للمؤمنين أن يذكروا بالفسق بعد دخولهم الإيمان واشتهارهم به . ﴿ وَمَنْ لَمْ يَـتُبْ ﴾ عـمّا نهي عنه ﴿ قَأُولَـٰئِكَ هُمُ الظّالِمُونَ ﴾ بوضع العصيان موضع الطّاعة ، وتسعريض النّهس للعذاب .

﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا أَجْتَنِبَوا كَثِيراً مِنَ الظَّنَّ ﴾: كونوا منه عـلى جـانب . وإبـهام الكثير ليحتاط في كلّ ظنّ ويتأمّل ، حتّى يعلم أنته من أيّ القبيل ﴿ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَ إِثْمَ ﴾ . ورد: «ضع أمر أخيك على أحسنه حتّى يأتيك ما يقلبك منه ، ولا تظنّنّ بكلمة خرجت من أخيك سوءاً وأنت تجد لها في الخير محملاً» <sup>7</sup> .

وَلا تَجَسَّسُوا﴾: ولا تبحثوا عـن عـوارت المـؤمنين . ورد: «لا تـطلبوا عـثرات المؤمنين ، فإنّه من يتبع " عثرات أخيه يتبع الله عثرته ، ومن يتبع الله عثرته ، يفضحه ولو

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٢١ . ٢ ـ الكافي ٢: ٣٦٢ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبد اللّه ، عن أمير المؤمنينﷺ . ٣ ـ في المصدر : «تتّبع» في جميع المواضع .

في جوف بيته»<sup>\</sup> . ﴿ وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً﴾: ولا يذكر بعضكم بعضاً بَالسّوء في غيبته . سئل عن الغيبة فقال: «هو أن تقول لأخيك في دينه ما لم يفعل ' ، وتبتُ عليه أمراً قد ستره الله عليه ، لم يقم عليه فيه حدّ» <sup>7</sup> .

وفي رواية: «وأمّا الأمر الظّاهر فيه ، مثل الحدّة والعجلة فلا»<sup>٤</sup> ﴿ أَيُحِـبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِـيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُودُ﴾ . تمثيلُ لما يناله المغتاب من

عِرض المغتاب على أفحش وجه مع مبالغات . ﴿ وَ أَتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَـوَّابُ رَحِـيمٌ ﴾ . روي: «إنَّ أبا بكر وعمر بعثا سلمان إلى رسول الله عَلَيْهَا لا لياتي لهما بطعام ، فبعثه إلى

روي. «إن إن إن بكر وعشر بنك سلمان إلى رسون المعقير» في في بحد بحد معاد إليهما . أُسامة بن زيد ، وكان خازن رسول الله يَنْتَرْنَهُ على رحله ، فقال: ما عندي شيء ، فعاد إليهما . فقالا: بخل أُسامة ، ولو بعثنا سلمان إلى بئر سميحة لغار ماؤها ، شمّ الطلقا إلى رسول الله يَنَيَّرَنَهُ ، فقال لهما: مالي أرى خضرة اللّحم في أفواهكما؟! قالا: يا رسول اللّه ما تناولنا اليوم لحماً . قال: ظلتم تفكّهون لحم سلمان وأُسامة ، فنزلت»<sup>6</sup> .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْتَى ﴾: من آدم وحوّاء ﴿وَجَعَلْناكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِسَلَ ﴾ . قال: «الشُعوب: العجم . والقبائل: العرب» . ﴿ لِتَعارَفُوا ﴾: ليـعرف بـعضكم بعضاً ؛ لا للتفاخر بالآباء والقبائل ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقاكُمْ ﴾ فـإنّ بـالتّفوى تكـمل

١- الكافي ٢: ٣٥٥، الحديث: ٥، عن أبي عبد الله بنة ، عن رسول المُمتَّلَيَّة . ٢ ـ المراد بما لم يفعل: العيب الذي لم يكن باختيار، وفَعَلَم الله فيه كالعيوب البدنيّة ، فيخص بما إذا كان مستوراً . وهذا بناءاً على أنَّ «في دينه» صفة «لأخيك» أي: الذي أُخوته بسبب دينه . ويمكن أن يكون «في دينه» متعلَّماً بالقول ، أي: كان ذلك القول طعناً في دينه بنسبة كفر أو معصية إليه ؛ ويدلّ على أنَّ الغيبة تشتمل البهتان أيضا . مرآة العقول - ٢٠ - ٢٢.

٦ \_ مجمع البيان ٩ \_ ١٠: ١٣٨ . عن أبي عبد اللَّه ﷺ .

**۱۱۹٦ ⊡الأصفيٰ /ج**۲

النَّفوس وتفاضل الأشخاص . فمن أراد شرفاً فليلتمس منها . القمّي: هو ردّ على من يفتخر بالأحساب والأنساب <sup>(</sup> . و ورد: «أتقاكم . أي: أعملكم بالتّقيّة» <sup>(</sup> . ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ ﴾ بكم ﴿ خَبِيرُ ﴾ ببواطنكم .

قالَتِ ٱلأَعْرابُ آمَناً . قيل: نزلت في نفر من بني أسد ، قدموا المدينة في سنة جَدْبَة وأظهروا الشَّهادتين ، وكانوا يقولون لرسول اللَّه عَنْبَة : أتيناك بالأثقال والعيال ، ولم نقاتلك كما قاتلك بنو فلان ، يريدون الصّدقة ويمنّون <sup>1</sup>

فُلْ لَمْ تُـوْمِنُوا الإيمان تصديق مع شقة وطمأنينة قبل ، ولم يحصل لكم
 وَلَـٰكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنا الإسلام انقياد ودخول في السّلم ؛ وإظهار الشّهادة وسرك
 وَلَـٰكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنا الإسلام انقياد ودخول في السّلم ؛ وإظهار الشّهادة وسرك
 المحاربة يشعر به . وكان نظم الكلام أن يقول: لا تقولوا: آمنا . ولكن قولوا: أسلمنا ؛ إذ لم
 تؤمنوا ولكن أسلمتم . فعدل منه إلى هذا النّظم ، احترازاً من السّهي عن القيول بالإيمان
 والجزم بإسلامهم ، وقد شرط القياد و منهم من قولوا: آمنا . ولكن قولوا: أسلمنا ؛ إذ لم
 المحاربة يشعر به . وكان نظم الكلام أن يقول: لا تقولوا: آمنا . ولكن قولوا: أسلمنا ؛ إذ لم
 والجزم بإسلامهم ، وقد منه إلى هذا النّظم ، احترازاً من النّهي عن القبول بالإيمان
 والجزم بإسلامهم ، وقد فقد شرط اعتباره شرعاً .

ورد: «الإسلام علانية والإيمان في القلب» <sup>6</sup> .

وفي رواية: «الإسلام قبل الإيمان ؛ وعليه يتوارثون ويتناكحون . والإيـمان عـليه يثابون»<sup>7</sup> .

وَلَمَّا يَدْخُلُ الإِسمانُ فِي قُلُوبِكُمْ تسوقيت لـ «قسولوا» . ﴿ وَإِنْ تُسطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ بالإخلاص وترك النفاق ﴿ لا يَلِنْكُمْ مِنْ أَعْمالِكُمْ ﴾ : لا ينقصكم من أُجسورها ﴿ شَيْئاً إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ .

١ ـ القمّي ٢: ٣٢٢. ٢ ـ كمال الدّين ٢: ٣٧١، الباب: ٣٥، الحديث: ٥، عن أبي الحسن الرّضاعة . ٣ ـ أجدَبَت البلاد: قحطت وغلت أسعارها ، مجمع البحرين ٢: ٢٢ (جدب) . ٤ ـ البيضاوي ٥: ٨٩. ٥ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٣٨ ، عن رسول الله تَقَلَقُ . ٦ ـ الكافي ١: ١٧٣ ، ذيل الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله ظلى .

الآية: ١٥ ـ ١٨

﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَـرْتَابُوا وَجـاهَدُوا بِـأَمُوالِـهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولـَـئِكَ هُمُ الصّادِقُونَ ﴾ الَذين صدقوا في ادّعاء الإيمان . القتي: نزلت في أمير المؤمنين لَنْ إ

﴿ قُلْ أَتُعَلِّمُونَ اللَّهَ بِدِينِكُمْ ﴾: أتخبرونه به لقولكم آمنًا ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ ما فِي السَّمـٰواتِ وَما فِي الأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٌ ﴾: لا يخفي عليه خافية ، وهو تجهيل لهم وتوبيخ .

روي: «إنَّه لمَّا نزلت الآية المتقدَّمة جاؤوا وحلفوا أنتهم مؤمنون معتقدون ، فسنزلت هذه» ٢ .

﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لا تَمُنُوا عَلَيَّ إِسْلامَكُمْ ﴾: بإسلامكم ﴿ بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَداكُمْ لِلْإِيمانِ ﴾ على ما زعمتم ، مع أنّ الهداية لا تستلزم الاهتداء . ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ في ادْعاء الإيمان .

القمّي: نزلت في عثمان . ثمّ ذكر عنه كلمة قالها لرسول اللّه ﷺ فيها المنّة ، في قصّة له مع سلمان<sup>٣</sup> .

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ الشَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِما تَعْمَلُونَ﴾ فسي سترّكسم وعلانيتكم .

> ۱ ــالقمّي ۲: ۳۲۲ . ۲ ــالبيضاوي ٥: ۹۰ . ۳ ــالقمّي ۲: ۳۲۲ .

سورة ق [مكَيَة . وهي خمس وأربعون آية]`

بسم الله الرّحمَّن الرّحيم فق وَالقُرْآنِ المَجِيدِ ﴾ . قال: «"ق" جبل محيط بالدُنيا من زمرّد أخـضر ، فـخضرة ا السّماء من ذلك الجبل» ] . وفي رواية: «وبه يمسك الله الأرض أن تميد بأهلها» ] .

والقمّي: جبل محيط بالدّنيا من وراء يأجوج ومأجوج ٢

﴿ بَلْ عَجِبُوا﴾ يعني قريشاً ﴿ أَنْ جَاءَهُمْ مَـنْذِرُ مِـنْهُمْ ﴾ يـعني رسـول اللّــه ﴿ فَـقَالَ الكافِرُونَ هـنذا شَىءُ عَجِيبٌ ﴾ .

﴿ أَإِذَا مِتْنَا﴾ أي: أنرجع إذا متنا؟! ﴿ وَكُنَّا تُرَاباً ذَلِّكَ رَجْعُ بَعِسِدٌ ﴾ .

القمّي: نزلت في أبيَّ بن خلف ، قال لأبي جهل: تعال إليَّ لأعجبك من محمّد ، نمّ أخذ عظماً ففتَه ثمّ قال: يا محمّد تزعم أنَّ هذا يُخيى؟!<sup>م</sup>

﴿ قَدْ عَلِمُنا ما تَنْتُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ ﴾: ما تأكل الأرض من أجساد موتاهم ﴿ وَعِنْدَنَا

الآية: ٥ ـ ١٢

كِتابٌ حَفِيظٌ ﴾ .

﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالحَـقِّ لَمَا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمَرٍ مَرِيجٍ ﴾: مضطرب ، فتارة يـقولون: إنّـه شاعر ، وتارة إنّهُ ساجرٌ، وتارة إنّه كاهن ، إلى غير ذلك .

﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا ﴾ حين كفروا بالبعث ﴿ إِلَى السَّماءِ فَوْقَهُمْ ﴾: إلى آثار قدرة اللَّــه فــي خلق العالم ﴿كَيْفَ بَنَيْناها ﴾: رفعناها بلا عمد ﴿ وَزَيَّـنَاها ﴾ بـالكواكب ﴿ وَمــا لَــها مِـنْ فُرُوج ﴾: فتوق ، بأن خلقها ملـــاء ، متلاصقة الطباق .

َّ ﴿ وَالأَرْضَ مَدَدْناها ﴾: بسطناها ﴿ وَأَلْقَيْنا فِيها رَواسِيَ ﴾: جـبالاً نـوابت ﴿ وَأَنْسَتَنا فِيها مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِـيجٍ ﴾: من كلَّ صنف حـسن .

﴿ تَبْصِرَةً وَذِكْرِي لِكُلِّ عَبْدٍ مُنْبِيبٍ ﴾: راجع إلى ربّه ، متفكّر في بدانع صنعه .

﴿ وَنَسَرَّ لُنا مِنَ السَّماءِ ماءً مُبارَكاً ﴾: كثير المنافع . قال: «ليس من ماء في الأرض إلا وقد خالطه ماء السّماء» ` . ﴿ فَأَنْبَتْنا بِهِ جَـنَّاتٍ ﴾: أشـجاراً وأشـماراً ﴿ وَحَبَّ الحَـصِـيدِ ﴾: وحبّ الزّرع الذي من شأنه أن يحصد ، كالبُرَّ والشّعير ،

﴿ وَالنَّخْلَ بِاسِقَاتٍ ﴾: مرتفعات أو حوامل ، وإفرادها بالذَّكر لفرط ارتفاعها ، وكــترة منافعها ﴿ لَها طَلْعُ نَضِــيدُ ﴾: منضود بعضه فوق بعض ،

﴿ رِزْقاً لِلْعِبادِ وَأَخْيَيْنا بِه ﴾: بذلك الماء ﴿ بَلْدَةُ مَـيْتاً ﴾: أرضاً جـدبة لا نـماء فـيها ﴿ كَذَلِكَ الخُرُوجُ ﴾: كما أنزلنا الماء من السّماء ، وأخرجنا به النّبات من الأرض ، وأحيينا البلدة الميت ؛ يكون خروجُكم أحياءً بعد مو تكم . وهو جواب لقولهم: "أنذا مِتنا وكُنّا تُراباً ذلكُ رجعٌ بعيدَ .

﴿كَذَّبَتْ قَبْلُهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَأَصْحَابُ الرَّشَ ﴾ الدّين رسّوا نسبيُهم فسي الأرض . أي: دسَوه " ،كما سبق في الفرقان" . ﴿ وَتَمُودُ ﴾ .

> ١- الكافي ٦: ٣٨٧ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر بيُّ . . عن رسول اللَّه يَتَّبَرَ . ٢- ذَسَسُتُ الشيء في التّراب أَدُسُهُ: أَخفيته فيه . الصّحاح ٣: ٩٢٨ (دسس) . ٣- ذيل الآية: ٣٨ .

< وَعادٌ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوانُ لُوطٍ » .

﴿ وَأَصْحَابُ الأَيْكَةِ ﴾: الغيضة . وهم قوم شعيب ، كما مرّ في الحجر ' . ﴿ وَقَـوْمُ اللَّبُعَةِ ﴾ . مضى ذكره في الدّخان ' . ﴿ كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِـيدٍ ﴾: فوجب وحلّ عليه وعيدي . وفيه تسلية للرّسول عَيْبَيْنَهُ ، وتهديد لهم .

﴿ أَفَعَبِينا بِالخَلْقِ الأَوَّلِ ﴾: أفعجزنا عن الإبداء حتّى نعجز عن الإعادة ﴿ بَلْ هُمْ فِـي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ أي: هم لا ينكرون قدرتنا على الخلق الأوّل . بل هـم فـي خـلط وشبهة في خلق مستأنف . لما فيه من مخالفة العادة .

قال: «تأويل ذلك: أنَّ الله تعالى إذا أفنى هذا الخلق وهذا العالم ، وسكن أهلُ الجنّة وأهل النّار النّار ، جدّد اللّه عالَماً غير هذا العالَم ، وجدّد خلقاً من غير فحولة ولا إنـاث ؛ يعبدونه ويوحّدونه ، وخلق لهم أرضاً غير هذه الأرض تحملهم ، وسماء غير هذه السّماء تظلّهم ، لعلّك ترى أنَّ اللّه إنّما خلق هذا العالَم الواحد ، أو<sup>٣</sup> ترى أنَّ اللّـه لم يـخلق بشـراً غيركم! بلى والله لقد خلق ألف ألف عالَم وألف ألف آدم! أنت في آخر تلك العوالم ، وأولئك

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسانَ وَنعْلَمُ ما تُوَسْوِسٌ بِهِ نَفْسُهُ ﴾: ما تحدّث به نفسه ؛ وهو ما يخطر بالبال. والوسوسة: الصّوت الخفيّ . ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الوَرِيدِ ﴾: عِرْق العـنق ، وهو مَثَل في القُرب .

< إِذْ يَتَلَقَّى المُتَلَقِّيانِ»: إذ يتلقّى° الحفيظان ما يتلفَّظ به . وفيه إشعار بأنته غنيَّ عـن

١ ـ ذيل الآية: ٧٨ . ٢ ـ ذيل الآية: ٣٧ . ٣ ـ في المصدر: «وترى» . ٤ ـ التّوحيد: ٢٧٧ ، الباب: ٣٨ ، الحديث: ٢ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٥ ـ في «ج»: «إذ يتلقّن» . استحفاظ الملكين ، فإنّه أعلم منهما ومطّلع على ما يخفى عليهما ؛ لأنّه أقرب إليه منهما ، ولكنّه لحكمة اقتضته من تشديد في تثبّط العبد عن المعصية ، وتأكيد في اعتبار الأعمال وضبطها للجزاء . وإلزام الحجّة يوم يقوم الأشهاد . ﴿ عَنِ اليَمِـينِ وَعَنِ الشِّمالِ قَعِـيدٌ ﴾ .

﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِمِيبٌ ﴾: ملك يرقب عمله ﴿ عَتِمِيدً ﴾: معدّ حاضر .

قال: «ما من قلب إلاّ وله أَذنان ، على إحداهما ملك مرشد وعـلى الأُخـرى شـيطان مفتّن ، هذا يأمره وهذا يزجره ، الشّيطان يأمره بالمعاصي ، والملك يزجره عنها ، وهو قول الله: "عن اليمين وعن الشّمال قعيد"» .

﴿ وَجاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ ﴾: شدّته الذّاهبة بالعقل ﴿ بِالحَقِّ ﴾ يعني يلاقونها عن قريب . القمّي: نزلت: وجاءت سكرة الحقّ بالموت ` . ﴿ ذَلِكَ ما كُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾: تـميل وتـفرّ عنه ، والخطاب للإنسان .

﴿ وَنُفِيخَ فِي الصُّورِ ﴾ يعني نفخة البعث ﴿ ذٰلِكَ يَوْمُ الوَعِـيدِ ﴾: يوم تـحقّق الوعـيد وإنجازه .

﴿ وَجاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائِقٌ وَشَهِـيدُ ﴾ قال: «سائق يسوقها إلى محشرها ، وشاهد يشهد عليها بعملها»" .

لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَـٰذَا فَكَشَفْنا عَنْكَ غِطائَكَ»: ما حجبك عن أَمور معادك، وهو الغفلة والانهماك في المحسوسات والأُلف بها وقصور النّظر عليها . ﴿ فَبَصَرُكَ اليَـوْمَ حَدِيدٌ»: نافذ ، لزوال المانع للإبصار .

﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ ﴾ قال: «يعني الملك الشهيد عليه» ٤ . ﴿ هَـٰذَا مَا لَدَيَّ عَتِـيدٌ ﴾: هذا ما

١ ـ الكافي ٢: ٢٦٦ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٢٤ . ٣ ـ نهج البلاغة: ١١٦ ، الخطبة: ٨٥ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٤٦ : ١٤٩ ، عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ .

هو مكتوب عندي حاضر لديّ .

﴿ أَلْقِيا فِي جَهَنَمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ قيل: خطاب من الله للسّائق والشّهيد ( . والقمي: مخاطبة للنّبي تَنَبَرُ وعلي عَنْ وذلك قول الصّادق عَنْ إ : «عليّ قسيم الجنّة والنّار» ( . وعن أمير المؤمنين عَنْ قال: «قال رسول الله تَنَبَرُ أَنَّهُ : إنّ الله تبارك وتعالى إذا جمع النّاس يوم أمير المؤمنين عَنْ قال: «قال رسول الله تَنَبَرُ أَنَّهُ : إنّ الله تبارك وتعالى إذا جمع النّاس يوم القيامة في صعيد واحد ، كنت أنا وأنت يومنذ عن يمين العرش ، ثمّ يقول الله تبارك وتعالى إذا جمع النّاس يوم القيامة في صعيد واحد ، كنت أنا وأنت يومنذ عن يمين العرش ، ثمّ يقول الله تبارك وتعالى لي ولي القيامة في صعيد واحد ، كنت أنا وأنت يومنذ عن يمين العرش ، ثمّ يقول الله تبارك وتعالى لي والتي تقال: "تعالى القيامة في صعيد واحد ، كنت أنا وأنت يومنذ عن يمين العرش ، ثمّ يقول الله تبارك وتعالى لي ولك، تعالى إذا جمع النّاس . تومنذ عن يمين العرش ، ثمّ يقول الله تبارك وتعالى لي والتي يولك، تعالى إذا جمع النّاس . وم القيامة في صعيد واحد ، كنت أنا وأنت يومنذ عن يمين العرش ، ثمّ يقول الله تبارك وتعالى لي والك، تولك، قول، في صعيد واحد ، كنت أنا وأنت يومنذ عن يمين العرش ، ثمّ يقول الله تبارك وتعالى القيامة في صعيد واحد ، كنت أنا وأنت يومنذ عن يمين العرش ، ثمّ يقول الله تبارك وتعالى التي ولك، تولما فألقيا من أبغضكما وكذبكما في النّار ، وأَدْخِلا الجنّة مَن أحبكما ؛ وذلك قوله تعالى: "ألقيا في جهنَم كلَ كفّار عنيد"» ".

أمَنّاع لِلْخَيْرِ »: كثير المنع للمال ؛ من حقوقه المفروضة ﴿ مُعْتَدٍ »: متعد ﴿ مُرِيبٍ »: شاكَ في الله وفي دينه .

﴿ الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَها أَخَرَ فَأَلْقِياهُ فِي العَذابِ الشَّدِيدِ ﴾ .

﴿قَالَ قَرِينُه ﴾: الشّيطان المقيّض له ﴿رَبَّنا ما أَطْغَيْتُهُ ﴾ كَانَ الكافر قال: هو أطـغاني فقال قرينه: ما أطغيته ﴿وَلَـٰكِنْ كَانَ فِي ضَلالٍ بَعِـيدٍ ﴾ فأعنته عليه ؛ فإنّ إغواء الشّيطان إنّما يؤثّر فيمن كان مختلّ الرّأي ، مائلاً إلى الفجور ، كما قال: "وَمَاكان لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَأَسْتَجَبْتُمْ لِي"<sup>4</sup> .

قالَ» أي:الله ﴿لا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ﴾ أي: في موقف الحساب،فإنَّه لا فائدة فيه ﴿ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِـيدِ» على الطَّغيان في كتبي وعلى ألسنة رسلي، فلم يبق لكم حجّة.

أنا يُبَدَّلُ القَوْلُ لَدَيَّ ﴾ بوقوع الخلف فيه ﴿ وَما أَنَا بِظَـلَامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ فأُعذَب من ليس لي تعذيبه .

> ١ ـ الكشّاف ٤: ٧ ؛ البيضاوي ٥: ٩٣ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٢٤ . ٣ ـ المصدر ؛ وفي الأمالي (للطّوسي) ١: ٢٩٦ و٣٧٨ ؛ ومجمع البيان ٩ ـ ١٠: ١٤٧ ما يقرب منه . ٤ ـ إبراهيم (١٤): ٢٢ .

﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِـجَهَنَّمَ هَلِ أَمْتَـكَأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ﴾ قيل: تخييل وتصوير ، يعني كأنتها مع سعتها يدخلها من يدخلها وفيها بعد فراغ ، فتطلب الزيادة ' .

والقمّي: هو استفهام ، لأنّ الله وعد النّار أن يملأها ، فيمتلئ النّار ، ثمّ يقول لها: "هل امتلاّت" وتقول: "هل من مزيد" على حدّ الاستفهام ، أي: ليس فيّ مزيد ، فتقول الجنّة: يا ربّ وعدت النّار أن تملأها ، ووعدتني أن تملأني فلم تملأني وقد ملأت النّار ، فيخلق اللّه يومئذ خلقاً فيملأ بهم الجنّة . فقال أبو عبد الله طلْخَلا: «طوبي لهم! لم يروا غموم الدّنميا وهمومها»<sup>7</sup> .

﴿ وَأَزْلِفَتِ الجَنَّةُ لِلْمُتَّقِمِينَ غَيْرَ بَعِمِدٍ ﴾ قيل: أي: قربت لهم مكاناً غير بعيد" . والقتي: أي: زيّنت لهم بسرعة <sup>2</sup> .

﴿ هَـٰذا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴾: رجّاع إلى الله . حافظ لحدود الله . ﴿ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمـٰنَ بِالْـغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ﴾ .

﴿ ادْخُلُوها ﴾ يقال لهم: ادخلوها ﴿ بِسَلامٍ ﴾: سالمين مـن العـذاب وزوال النّـعم ، أو مسلّماً عليكم من الله وملائكته ﴿ ذَلِـكَ يَـوْمُ الخُـلُودِ ﴾ .

لَهُمْ ما يَشاءُونَ فِيها وَلَدَيْنا مَزِيدٌ وهو ما لا يخطر ببالهم ممّا لا عـين رأت ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر .

القمّي: النَّظر إلى رحمة الله° .

﴿ وَكَمْ أَهْلَكُنا قَبْلَهُمْ ﴾: قبل قومك ﴿ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشاً ﴾: قوّةً ، كعاد وثمود

۱ ــالبيضاوي ٥: ۹۳ . ۲ ــالقمّي ۲: ۳۲٦ . ۳ ــالبيضاوي ٥: ۹۳ . ٤ ــالقمّي ۲: ۳۲۷ .

٥ \_القتى ٢: ٣٢٧ .

۲۰۶ 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

﴿فَنَقَبُوا فِي البِلادِ»: فخرقوا البلاد وتصرّفوا في الأرض ، أو جالوا فيها كلّ مجال ﴿ هَلْ مِنْ مَحِـيصٍ ﴾ لهم من الله ، أو من الموت .

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرِىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ﴾ أي: قلب واع يتفكّر فـي حـقائقه ، قـال: «يعني عقل» . ﴿أَوْ أَلَقَى السَّمْعَ»: أو أصغى لاستماعه ﴿ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾: حاضر بذهنه ليفهم معانيه .

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ مرّ تنفسيره `. ﴿ وَمَا مَسَّنا مِنْ لُغُوبٍ ﴾: من تعب وإعياء ، «ردّ لما زعمته الينهود: أنسه سنبحانه استراح بنعد خلقها» . كذا ورد" .

﴿ فَاصْبِرْ عَلَىٰ ما يَقُولُونَ ﴾ من وصف الحق سبحانه بما لا يليق بجنابه ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾: ونزّهه عن الوصف بما يوجب التشبيه ، حامداً له على ما أنعم عليك من إصابة الحقّ وغيرها . ﴿ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّـمْسِ وَقَبْلَ الغُرُوبِ ﴾ يعني: الفجر والعصر .

قال: «تقول حين تصبح وحين تمسي عشر مرّات: لا إله إلّا اللّه وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، يحيي ويميت<sup>٤</sup> وهو على كلّ شيء قدير»<sup>0</sup> .

﴿ وَمِنَ اللَّـيْلِ فَسَبِّحْهُ﴾: وسبّحه بعض اللّيل ﴿ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ﴾: وأعقاب الصّلاة ، قال: «ركعتان بعد المغرب»<sup>7</sup> ؛ وفي رواية: «أربع»<sup>٧</sup> ؛ وفي أُخرى: «الوتر من آخر اللّيل»<sup>م</sup> .

﴿ وَ ٱسْتَمِـعْ يَوْمَ يُنادِ المُنادِ﴾ قيل: للبعث وفصل القضاء ٢ ـ والقمّي: ينادي المـنادي باسم القائم واسم أبيه ٢ . ﴿ مِنْ مَكانٍ قَرِيبٍ ﴾ بحيث يصل نداؤه إلى الكلّ على سواء .

< يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالحَقَّ ﴾ القمي: صيحة القائم من السّماء ". ﴿ ذَلِكَ يَـوْمُ الحُرُوج ﴾ قال: «هي الرّجعة» <sup>4</sup> .

﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي وَنُمِيتُ ﴾ في الدُنيا ﴿ وَ إِلَيْنَا المَصِيرُ ﴾ في الآخرة .

﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِراعاً»: مسرعين ﴿ ذَٰلِكَ حَشْرُ ﴾: بعث وجمع ﴿ عَـلَيْنا يَسِيرُ ﴾: هيّن . القمي: في الرّجعة • .

﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِما يَقُولُونَ ﴾ تسلية للنّبيَ تَبَرَّهُمْ ، وتبهديد لهم . ﴿ وَما أَنْتَ عَمَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ ﴾: بمسلّط ، تقهرهم على الإيمان ، أو تفعل بهم ما تبريد ، وإنّها أنت داع ﴿ فَـذَكِّرْ بِالْـقُرْآنِ مَنْ يَخافُ وَعِيدٍ ﴾ لأنّه المنتفع بالتّذكير .

> ١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٥٠ . ٢ و ٣ ـ الفشي ٢ : ٣٢٧ . ٤ ـ المصدر ، عن أبي عبد الله على . ٥ ـ المصدر .

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب».
 ٢ إلى ٥ ـ القمّي ٢: ٣٢٧، عن أبي عبد الله، عن أمير المؤمنين عليمًا ؛ الاحتجاج ٢: ٣٨٦، عن أمير المؤمنين غليمًا .
 ٢ ـ القمّي ٢: ٣٢٧.
 ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ٢: ١٥٣، عن أمير المؤمنين عليمًا .
 ٨ ـ القمّي ٢: ٣٢٨، مجمع البيان ٩ ـ ٢: ١٥٣، عن أبي الحسن الرّضاعيمًا .

أرض سماء ، وعلى كلُ سماء أرض ، ويأتي بيانه في سورة الطَّلاق ' . ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ مُخْتَلِفٍ ﴾ قال: «في أمر الولاية» ' . ﴿ يُـؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ﴾: يصرف عنه من صرف . قال: «من أفك عن الولاية أُفك عن الحنّة» .

﴿ قُتِلَ الخَـرَاصُونَ ﴾: الكذّابون . القمي: الذين يخرصون الذين بآرائهم من غير عـلم ولا يقين<sup>2</sup>.

﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ ﴾: في جهل وضلال يغمرهم ﴿ ساهُـونَ ﴾: غافلون عمّا أَمروا به ﴿ يَسْأَلُون أَيّانَ يَوْمُ الدِّينِ ﴾: متى يكون يوم الجزاء؟ .

إِنَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾: يحرقون ويعذّبون .
إذُوقُوا فِتْنَتَكُمْ هَـٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونَ ﴾ .

﴿ أَخِذِينَ ما آتاهُمْ رَبُّهُمْ ﴾: قابلين له ، راضين به . ومعناه: أنّ كلّ ما أتاهم حسن مرضيّ متلقّى بالقبول . ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ﴾: قد أحسنوا أعمالهم ، فهم مستحقّون لذلك .

<كانُوا قَلِـيلاً مِنَ اللَّـيْلِ ما يَهْجَعُونَ ﴾: ينامون . قال: «كانوا أقلَّ اللَّيالي يفوتهم ° ؛ لا يقومون فيها» <sup>7</sup> .

وفي رواية: «كان القوم ينامون ، ولكن كلَما انقلب أحدهم قال: الحمد لله ، ولا إله إلاّ الله ، والله أكبر»<sup>٧</sup> .

> ١ ـ ذيل الآية: ١٢ . ٢ و ٣ ـ الكافي ١: ٤٢٣ . الحديث: ٤٨ . عن أبي جعفر ليّية . ٥ ـ في المصدر : «تفوتهم» . ٦ ـ الكافي ٣: ٤٤٦ . الحديث: ١٨ ؛ التَهذيب ٢: ٣٣٦ . الحديث: ١٣٨٦ ، عن أبي عبد الله لمَثْلِة . ٧ ـ التَهذيب ٢: ٣٣٥ . الحديث: ١٨ ؟ من أبي جعفر عَلِمَة .

| الآية: ١٨ ـ ٢٢ | ۲۰۸ 🗆 الأصفیٰ / ج ۲ |
|----------------|---------------------|
|----------------|---------------------|

وَبِالأَسْحارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ قال: «كانوا يستغفرون في الوتر، في آخر اللّيل سبعين مرّة» (

وَفِي أَمُوالِهِمْ حَقَّ ؟: نصب ؛ يستوجبونه على أنفسهم تقرّباً إلى الله ، وإشفاقاً على النّاس ﴿ لِلسّائِلِ وَالمَحْرُوم ﴾ .

قال: «المحروم: المحارَف<sup>7</sup> الَّذي قد حرم كدَّ يده في الشَّراء والبيع»<sup>٣</sup>. وفي رواية: «الَذي ليس بعقله بأس . ولا يبسط له في الرّزق ؛ وهو محارف»<sup>٤</sup> .

﴿ وَفِي الأَرْضِ آياتُ لِلْمُوقِنِمِينَ ﴾: دلائل تدلّ على عظمة الله وعلمه ، وكمال قدرته وفرط رحمته .

﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمْ ﴾ أي: آيات ـ قال: «يعني أنته خلقك سميعاً بصيراً . تغضب وترضى وتجوع وتشبع . وذلك كلّه من آيات اللّه»<sup>6</sup> .

وسئل أمير المؤمنين لللله : بما عرفت ربّك؟ قال: «بفسخ العزائم ونقض الهمم ، لمّا أن هممت فحال بيني وبين همّي ، وعزمت فخالفت القضاء عزمي ، عَلِمْتُ أنّ المدبّر غيري»<sup>7</sup> . ﴿ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾: تنظرون نظر من يعتبر .

< وَفِي السَّماءِ رِزْقُكُم وَما تُوعَدُونَ ﴾. القتي المطر ينزل من السّماء فتخرج به أقوات العالَم من الأرض وما توعدون من أخبار الرّجعة والقيامة،والأخبار الّتي في السّماء <sup>٧</sup>.

١ - التهذيب ٢: ١٣٠ ، الحديث: ٤٩٨ ؛ مجمع البيان ٩ - ١٠: ١٥٥ ، عن أبي عبد الله طلية .
 ٢ - المُحازف: المحدود المدير ، وهو خلاف قولك: مبازك . كتاب العين ٣: ٢١٠ ؛ الصّحاح ٤: ١٣٤٢ (حرف) .
 ٣ - الكافي ٣: ٥٠٠ ، الحديث: ١٢ ؛ التُهذيب ٤: ١٠٨ ، الحديث: ٣١٢ ، عن أبي عبد الله لمنية .
 ٣ - الكافي ٣: ٢٠٠ ، الحديث: ٢٢ ؛ التُهذيب ٤: ١٠٨ ، الحديث: ٣٢٢ ، عن أبي عبد الله لمنية .
 ٣ - الكافي ٣: ٢٠٠ ، الحديث: ٢٢ ؛ التُهذيب ٤: ١٠٨ ، الحديث: ٣٢٢ ، عن أبي عبد الله لمنية .
 ٣ - الكافي ٣: ٢٠٠ ، الحديث: ٢٢ ؛ التُهذيب ٤: ١٠٨ ، الحديث: ٣٢٢ ، عن أبي عبد الله الله المنية .
 ٣ - الكافي ٣: ٢٠٠ ، الحديث: ٢٢ ؛ التُهذيب ٤: ١٠٨ ، الحديث: ٣٢٣ ، عن أبي جعفر ، وأبي عبد الله منية .
 ٣ - المصدر ، ذيل الحديث: ٢٢ ؛ التُهذيب ٤: ١٠٨ ، الحديث: ٣٢٣ ، عن أبي جعفر ، وأبي عبد الله منية .
 ٣ - المصدر ، ذيل الحديث: ٢٢ ؛ التُهذيب ٤: ١٠٨ ، الحديث: ٣٢٣ ، عن أبي جعفر ، وأبي عبد الله منية .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠ : ٢٥٦ ، عن أبي عبد الله منية .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠ : ٢٥٦ ، عن أبي عبد الله ، عن آبانه ، عن أمير المؤمنين غلق ؛ التوحيد: ٢٨ . البـ اب : ٢٠ ، الحديث: ٢٠ ، عن أبي عبد الله ، عن آبانه ، عن أمير المؤمنين غلق ؛ التوحيد: ٢٨ . البـ اب : ٢٠ ، الحديث: ٢٠ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين غلق ؛ وجاء صدر الحديث في نـهج البـلاغة: ١٠ .
 ٢ - الخصال ١٠ : ٣٠ ، الحديث: ٢٠ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين غلق ؛ وجاء صدر الحديث في نـهج البـلاغة: ٢٠ .

الأية: ٣١\_٢١

وسئل عن أرزاق الخلائق؟ فقال: «في السّماء الرابعة ، تنزل بقدر ، وتبسط بقدر» . ﴿ فَوَرَبِّ السَّماءِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ لَـحَقٌ مِثْلَ ما أَنَّكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾ أي: مثل نطقكم ، كـما أنته لا شكٌ لكم في أنتكم تنطقون ؛ ينبغي أن لاتشكُوا في تحقّق ذلك .

﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفٍ إِبْراهِم المُكْرَمِينَ ﴾ .

﴿ إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلاماً قَالَ سَلامُ ﴾ عدل به إلى الرّفع لقصد التّبات ، حتّى يكون تحيّته أحسن من تحيّتهم ، ﴿ قَوْمُ مُنْكَرُونَ ﴾ أي: أنتم قوم منكرون .

فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ ﴾: فذهب إليهم في خفية من ضيفه . فإنّ من أدب المضيف أن يبادر
 بالقِرى ، حذراً من أن يكفُه الضّيف ، أو يصير منتظراً . ﴿ فَجاءَ بِعِجْلٍ سَمِينٍ ﴾ إذ كان عـ امّة
 ماله البقر .

< فَقَـرَّبَهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلا تَأْكُلُونَ ﴾ .

﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ ﴾: فأضمر منهم خوفاً لمّا رآى من إعراضهم عن طعامه ، لظنّه أنتهم جاؤوه لشرّ . ﴿قَالُوا لا تَخَفْ ﴾ إنّا رسل ربّك ﴿ وَبَشَّرُوهُ بِـغُلامٍ ﴾ هـو إسـحاق ﴿عَلِيمٍ ﴾: يكمل علمه إذا بلغ .

﴿ فَأَقْبَلَتِ آمْرَأْتُهُ﴾: سارة ﴿فِي صَـرَّةٍ ﴾ قال: «في جماعة» ` . ﴿ فَـصَكَّتْ وَجْـهَها ﴾ قيل: لطمته تعجّباً ` . والقمّي: أي: غَطَّتْهُ <sup>ع</sup> . ﴿ وَقَالَتْ عَجُوزُ عَقِـيمٌ ﴾ أي: أنا عجوز عاقر ، فكيف ألد؟!

﴿ قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ .

﴿قَالَ فَما خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ لتما عملم أنتمهم مالائكة ، وأنتمهم لا ينزلون

١ ـ القمّي ٢: ٢٧١ ، في ذيل الآية: ٧ من سورة الشّورى ، عن حسن بن عليّ للقَطِّرِ . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ١٥٧ ، عن أبي عبد الله تُخَذ . ٣ ـ المصدر ، عن الكلبي ومقاتل ؛ الكشّاف ٤: ١٨ ؛ البيضاوي ٥: ٩٧ . ٤ ـ القمّي ٢: ٣٣٠ .

وَفِي عادٍ إِذْ أَرْسَلْنا عَلَيْهِمُ الرَّيحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾ . سمّيت عقيماً لأنتها أهلكتهم وقطعت دابرهم ، أو لأنتها لم تتضمن منفعة .

ورد: «الرَّياح خمسة ، منها الرَيح العقيم ، فتعوّذوا باللَّه من شرَّها» <sup>٢</sup> . ( ما تَذَرُ مِنْ شَيءٍ أَتَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَنْهُ كَالرَّمِيمِ): كالرَّماد . ( وَفِي تَمُودَ إِذْ قِـيلَ لَهُمْ تَمَتَّعُوا حَتَّى حِينٍ > : تمتّعوا في داركم ثلاثة أيّام . ( فَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ > : فاستكبروا عن امتثاله ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ الصّاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ > . ( فَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ > : فاستكبروا عن امتثاله ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ الصّاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ > . ( فَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ > : فاستكبروا عن امتثاله ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ الصّاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ > . ( فَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ > : فاستكبروا عن امتثاله ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الصّاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ > . ( فَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ > : فاستكبروا عن امتثاله ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الصّاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ > . ( فَمَا اسْتَطاعُوا مِنْ قِيامٍ وَما كانُوا مُنْتَصِرِينَ > : ممتنعين منه . ( وَقَوْمَ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كانُوا قَوْماً فاسِقِينَ > : خارجين عن الاستقامة . ( وَالسَّماءَ بَنَيْناها بِأَيْدٍ > : بقوّة ﴿ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ > قَيل: أَي : لقادرون ؛ من الوسع

١ ـ علل الشّرائع ٢: ٥٤٨ ؛ الباب: ٣٤٠ . الحديث: ٤ ، عن أبي جعفر مَثْلًا ، عن رسول اللّه تَبَرَّقًا ، بالمضمون . ٢ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٣٤٥ ، الحديث: ١٥٢٧ ، عن أمير المؤمنين لَثْلًا ، وفيه: «فنعوذ باللّه من شرّها» .

الآية: ٤٨ ـ ٢٥

بمعنى الطّاقة ، أو لموسعون السّماء .

﴿ وَالأَرْضَ فَرَشْناها ﴾: مهدناها لتستقرّوا عليها ﴿ فَنِعْمَ الماهِدُونَ ﴾ نحن .

﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيٍءٍ خَلَقْنا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ . قال: «بمضادّته بين الأشياء عرف أن لا ضدّله ، وبمقارنته بين الأشياء عرف أن لا قرين له ، ضادّ النّور بالظّلمة ، واليبس بالبلل ، والخشن باللّين ، والصّرد بالحرور ، مؤلّفاً بين متعادياتها ، مفرّقاً بين متدانياتها ، دالّة بتفريقها على مفرّقها ، وبتأليفها على مؤلّفها ، وذلك قوله ؛ "ومن كلّ شيء خلقناً زوجين لعلّكم تذكّرون " ففرّق بين قبل وبعد ؛ ليعلم أن لا قبل له ولا بعد» الحديث ؟

﴿ فَفِرُّوا إِلَى اللَّهِ ﴾ قال: «حجّوا إلى اللَّه» " . والحجّ القصد والقدوم . قيل: أي: فرّوا من عقابه إلى الإيمان والتّوحيد وملازمة الطّاعة <sup>ع</sup> . ﴿ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرُ مُبِينٌ ﴾ .

﴿ وَلا تَجْعَلُوا مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهاً آخَرَ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرُ مُبِينَ ﴾ .كرّره للتّأكيد، أو الأوّل مرتّب على ترك الإيمان والطّاعة ، والثّاني على الإشراك .

<لَكَذَلِكَ ﴾ إشارة إلى تكذيبهم وتسميتهم الرّسول ساحراً أو مجنوناً ﴿ما أَتَى الَّـذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلّا قالُوا ساحِرُ أَوْ مَجْنُونُ ﴾ .

﴿ أَتَواصَوْا بِهِ ﴾ أي: كأنّ الأولين والآخرين منهم أوصى بعضهم بعضاً بـهذا القـول . حتّى قالوه جميعاً . ﴿ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ إضراب عن كونه تواصياً إلى أنّ الجامع لهم على هذا القول مشاركتهم في الطّغيان الحامل عليه .

﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾: فأعرض عن مجادلتهم بعد ماكرَ رت عليهم الدّعوة ، فأبوا إلّا الإصرار

١ ــالبيضاوي ٥: ٩٧ . ٣ ــالكافي ١: ١٣٩ . ذيل الحديث: ٤ . عن أبي عبد الله . عن أمير المؤمنين ميلة . ٣ ــالكافي ٤: ٢٥٦ . الحديث: ٢١ : معاني الأخبار: ٢٣٣ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر غيّلا . وفي مجمع البيان ٩ ــ ١٠ : ١٦٠ . عن أبي عبد الله نيّلا ما يقرب منه . ٤ ــالبيضاوي ٥: ٩٨ . والعناد . ﴿ قَما أَنْتَ بِمَلُومٍ ﴾ على الإعراض بعد بذل جهدك في البلاغ .

﴿ وَذَكِّمَرْ فَإِنَّ الذِّكْرِيٰ تَنْفَعُ المُؤْمِنِمِينَ ﴾: فإنّها تزداد بصيرة . قال: «أراد هلاكهم ، ثمّ بدا لله فقال: "وذكّر"» \ .

وعن أمير المؤمنينغَيْلًا: «لمّا نزلت "فتولَ عنهم" لم يبق أحد منّا إلّا أيقن بــالهلكة ، فلمّا نزل "وذكّر" الآية طابت أنفسنا"» .

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ قال: «خلقهم ليأمرهم بالعبادة» ٢.

والقمّي: خلقهم للأمر والنّهي والتَكليف، ليست خلقة جبر أن يعبدوه، ولكـن خــلقة اختيار ؛ ليختبرهم بالأمر والنّهي ومن يطع الله ومن يعصي<sup>٤</sup>.

وفي رواية: «ما خلق العباد إلا ليعرفوه ، فإذا عرفوه عـبدوه ، وإذا عـبدوه اسـتغنوا بعبادته عن عبادة من سواد ، قيل: فما معرفة الله؟ قال: معرفة أهل كلّ زمان إمامهم الّـذي تجب عليهم طاعته»<sup>6</sup> .

ما أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَما أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ > كما هو شأن السّادة مع عسبيدهم ،
 فإنّهم إنّما يملكونهم ليستعينوا بهم في تحصيل معايشهم ، تعالى الله عن ذلك .

﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُوالقُوَّةِ المَتِـينُ ﴾ .

فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذَنُوباً»: نصيباً من العذاب ﴿ مِثْلَ ذَنُوبِ أَصْحَابِهِمْ ﴾: مثل نصيب نظرائهم من الأمم السّالفة ﴿ فَلا يَسْتَعْجِلُونِ ﴾ القمّي: العذاب? .

﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾: من يوم القيامة ، أو الرّجعة .

١-عيون أخبار الرّضائية ١: ١٨١ . فباب: ١٣ . ذيل لحديث: ١.
 ٢-مجمع البيان ٩- ١: ١٦١ . عن أمير المؤمنين شة .
 ٣-علل الشّرائع ١: ٣٠ . الباب: ٩ . الحديث: ١٠ . العيّاشي ٢: ١٦٤ . الحديث: ٨٣ . عن أبي عبد اللّه عليّة .
 ٢- علل الشّرائع ١: ٣٠ . الباب: ٩ . الحديث: ١٠ . العيّاشي ٢: ١٦٤ . الحديث: ٣٣ . عن أبي عبد اللّه عليّة .
 ٢- علل الشّرائع ١: ٩ . الباب: ٩ . الحديث: ١٠ . العيّاشي ٢: ١٦٤ . الحديث: ٣٢ . عن أبي عبد اللّه عليّة .
 ٢- علل الشّرائع ١: ٩ . الباب: ٩ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد اللّه . عن حسين بن عليّ يقلق .
 ٢- القمّي ٢: ٢٣٢ .
 ٢- لم نعثر عليه في تفسير القمّي المطبوع ، ولعلّه سقط من النّشاخ ؛ لآنه بعينه موجود في النّسخة المخطوطة من تفسير القمّي . المحودة في مكتبة الإعلام الإسلامي . تحت رقم: ١٦٨ ٢ .

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ وَالطُّورِ ﴾: طور سينين ، وهو جبل بِمَدْيَن ، سمع فيها موسى كلام الله . ﴿ وَكِتَابٍ مَسْطُورٍ ﴾ . إلاق مَنْشُورٍ ﴾ . الرّق : الجلد الذي يكتب فيه ، أستعبر لماكتب فيه . وفي التّنكير في رَقٌ مَنْشُورٍ ﴾ . الرّق : الجلد الذي يكتب فيه ، أستعبر لماكتب فيه . وفي التّنكير تعظيم ، وإشعار بأنتهما ليسا من المتعارف بين النّاس . ﴿ وَالْبَيْتِ المَعْمُورِ ﴾ . ورد: «إنّ اللّه وضع تحت العرش أربع أساطين وسمّاهن الضّراح ، وهو البيت المعمور ، وقال للملائكة: طوفوا به» . وفي رواية: «وبدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك ، ثمّ لا يعودون اليه أبداً» .

وهي روايه: «ويدخله كل يوم سبعون الف ملك ، ثمّ لا يعودون إليه ابدا» ﴿ وَالسَّقْفِ المَرْفُوعِ ﴾ قال: «السّماء» ٤. ﴿ وَالبَحْرِ المَسْجُورِ ﴾ : الموقد ، القمّي: يسجر يوم القيامة ٩.

وروى: «إنَّ اللَّه يجعل يوم القيامة البحار ناراً يسجر بها جهنَّم» · . ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَواقِعٌ ﴾ جواب القسم باقسامه . ﴿ما لَـهُ مِـنُ دَافِعٍ ﴾ . ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّماءُ مَوْراً): تَضطرب. ﴿وَتَسِيرُ الجِبالُ سَيْراً﴾ القمّي: أي: تسير مثل الرّيح ". وفي رواية: «يعني تبسط» ". ﴿ فَوَيْلُ يَوْمَـبُذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ . ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ ﴾: يخوضون في المعاصي . ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نَارٍ جَهَنَّهُمَ دَعَّهُ ﴾: يدفعون بعُنف . هـٰذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾ . ﴿ أُفَسِحْرٌ هَنْدًا ﴾ أي: كنتم تقولون للوحي: هذا سحر ، فهذا المصداق أينضاً سنحر؟! ﴿ أَمْ أَنْتُمْ لا تُبْصِرُونَ ﴾ كما كنتم لا تبصرون في الدُّنيا ما يدلُّ عليه ؛ وهو تقريع وتهكُّم . ﴿ إِصْلَوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لا تَصْبِرُوا سَواءً عَلَيْكُمْ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . ﴿ إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمٍ ﴾ . ﴿ فَاكِهِينَ ﴾: ناعمين متلذَّذين ﴿ بِما آتَاهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾ . كُلُوا وَأَشْرَبُوا هَنِيئاً بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . ﴿ مُتَّكِئِمِينَ عَلَىٰ شُرُرٍ مَصْفُوفَةٍ وَزَوَّجْناهُمْ بِحُورٍ عِمِينٍ ﴾ . ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمانِ أَلْحَقْنا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾ . قال: «قصرت الأبناء عن عمل الآباء ، فالحقوا الأبناء بالآباء ، لتقرّ بذلك أعينهم» ٤ .

١ ـ الكَشَاف ٤: ٢٣ ؛ البيضاوي ٥: ٩٩ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٣٢ . ٣ ـ العصدر : ٢٥٢ ، ذيل الآية : ٦٨ من سورة الزّمر ، عن عليّ بن الحسين بليّلا . ٤ ـ الكافي ٣: ٢٤٩ ، الحديث: ٥ ؛ من لا يحضره الفقيه ٣: ٣١٦ ، الحديث: ١٥٣٧ ؛ التّوحيد: ٣٩٤. الباب: ٦١. ٣٠ وفي رواية: «أطفال المؤمنين يهدون إلى آبائهم يوم القيامة»<sup>(</sup> . ﴿ وَمَا أَلَتْنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيءٍ ﴾: وما نقصناهم بهذا الإلحاق ، بل نتفضّل عليهم . قال: «الّذين آمنوا النّبيّ وأمير المؤمنين وذرّيّته الأئمّة والأوصياء للكظا بهم ، ولم ننقص ذرّيّتهم الحجّة الّتي جاء بها محمّد فـي عـليّ ؛ وحـجّتهم واحـدة ، وطـاعتهم واحدة»<sup>7</sup> .

﴿ كُلُّ أَمْرِىءٍ بِما كَسَبَ رَهِمِنْ ﴾ فإنْ عَمِلَ صالحاً فكَه ، وإلا أهلكه .
﴿ وَأَمْدَدْناهُمْ بِفاكِهَةٍ وَلَحْمٍ مِمّا يَشْتَهُونَ ﴾ وقتاً بعد وقت .

﴿ يَتَنازَعُونَ فِيها﴾: يتعاطون هم وجلساؤهم بتجاذب ﴿كَأُساً﴾: خمراً ﴿لا لَغُوُ فِيها وَلا تَأْثِيمٌ﴾: لا يتكلّمون بلَغْوِ الحديث في أثناء شربها ، ولا يفعلون ما يؤثم به فاعله ؛ كما هو عادة الشّاربين في الدّنيا .

﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمانٌ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لَوْلُوْ مَكْنُونُ ﴾: مصون في الصّدف من بالطهم وصفانهم.

ورد: «والَّذي نفسي بيده: إنَّ فضل المخدوم على الخادم كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب»<sup>7</sup> .

﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَساءَلُونَ ﴾ .
 ﴿ قَالُوا إِنّا كُنّا قَبْلُ فِي أَهْلِنا مُسْفِقِينَ ﴾ . القمي: أي: خائفين من العذاب<sup>4</sup> .
 ﴿ فَمَنَّ اللّهُ عَلَيْنا ﴾ بالرّحمة ﴿ وَوَقَانا عَذَابَ السَّمُوم ﴾ القمي: الحرّ الشَديد<sup>6</sup> .

الحديث: ٧، عن أبي عبد الله الجة .
١ - الحديث: ٧، عن أبي عبد الله الجة .
١ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ١٦٦ ، عن أبي عبد المه الحق ؛ وفي القمي ٢: ٣٣٢ . عنه نظم ما يقرب منه .
٢ - الكافي ١: ٢٧٥ . الحديث: ١ : القمي ٢: ٣٣٢ . عن أبي عبد المه الخ .
٢ - الكافي ١: ٢٧٥ . الحديث: ١ : القمي ٢: ٣٣٢ . عن أبي عبد المه الخ .
٢ - الكافي ١: ٢٧٥ . الحديث: ١ : القمي ٢: ٣٣٢ . عن أبي عبد المه الخ .
٢ - الكافي ٢: ٣٣٢ . الحديث: ١ : القمي ٢: ٣٢٢ . عن أبي عبد المه الح .
٢ - الكافي ٢: ٣٣٢ . الحديث .

﴿ إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ ﴾ في الدَّنيا ﴿ نَدْعُوهُ ﴾: نعبده ﴿ إِنَّهُ هُوَ البَرُّ الرَّحِـيمُ ﴾ .

﴿فَذَكِرُ﴾: فائبت على التّذكير ، ولا تكترث يقولهم ﴿فَما أَنْتَ بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ ﴾: بـحمد اللّه وإنعامه ﴿ بِكاهِنٍ وَلا مَجْنُونٍ ﴾ كما يقولون .

- ﴿ أُمْ يَقُولُونَ شاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ المَنُونِ ﴾: ما يقلق النَّفوس من حوادث الدّهر .
- < قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ المُتَرَبِّصِينَ ﴾: أتربص هلاككم ، كما تتربصون هلاكي .

﴿ أَمْ تَأْمُوُهُمْ أَحْلامُهُمْ ﴾: عقولهم ، القتي: لم يكن في الدّنيا أحلم من قريش .
﴿ بِهـٰذا ﴾: بهذا التّناقض في القول ، فإنّ الكاهن يكون ذا فطنة ودقّة نظر ، والمجنون مغطّى عقله ، والشّاعر يكون ذا كلام مخيّل موزون ، ولا يتأتّى ذلك من المجنون . ﴿ أَمْ هُمْ قَـوْمُ طَاغُونَ ﴾: مجاوزون الحدّ في العناد .

< أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ ﴾: اختلقه من تلقاء نفسه ﴿ بَلْ لا يُـؤْمِنُونَ ﴾ فيرمون بهذه المطاعن لكفرهم وعنادهم .

﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ ﴾: مثل القرآن ﴿ إِنْ كَانُوا صادِقِينَ ﴾ .

﴿ أُمَّ خُلِقُوا مِنْ غَيْرٍ شَيءٍ ﴾: أم أُحدِثوا وقدّروا من غير محدث ومنقدّر ، فبلذلك لايعبدونه؟! ﴿ أَمْ هُمُ الخالِقُونَ ﴾: أم خلقوا أنفسهم؟!

< أُمْ خَلَقُوا السَّماواتِ وَالأَرْضَ بَلْ لا يُوقِنُونَ ﴾ إذ لو أيقنوا لَما أعرضوا عن عبادته . ر

أمْ عِنْدَهُمْ خَزائِنُ رَبِّكَ >: خزائن علمه ورزقه ، حتى يختاروا للنّيوة ، ويرزقوها من شاؤوا ﴿ أَمْ هُمُ المُصَيْطِرُونَ >: الغالبون على الأشياء ، يدبّرونها كيف شاؤوا .

﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَّمُ»: مرقاة إلى السّماء ﴿ يَسْتَمِعُونَ فِسِيهِ»: صاعدين فيه إلى كـلام الملائكة ، وما يوحى إليهم من علم الغيب ، حتّى يعلموا ما هو كـائن ﴿ فَـلْيَأْتِ مُسْتَمِعُهُمْ يِسُلْطانٍ مُبِينٍ»: بحجّة واضحة ، تصدّق استماعة . الجزء السابع والعشرون / الطُّور ٢٧٧٧

أَمْ لَـهُ البَناتُ وَلَكُمُ البَنُونَ > حيث قالوا: إنَّ الملائكة بنات الله . فيه تسفيه لهـم .
وإشعار بأنَّ مَنْ هذا رأيه لا يعدّ من العقلاء ، فضلاً أن يترقّى بروحه إلى عـالم المـلكوت .
فيتطلّع على الغيوب .

﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ﴾: من التزام غرم ﴿ مُثْقَلُونَ ﴾ فــلذلك زهـدوا فــي اتّباعك .

﴿ أَمْ عِنْدَهُمُ ٱلْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتَبُونَ ﴾ منه .
﴿ أَمْ عِنْدَهُمُ ٱلْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتَبُونَ ﴾ منه .
﴿ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْداً فَالَّذِينَ كَفَرُوا هُمُ المَكِيدُونَ ﴾ : هم الذين يحيق بهم الكيد .
﴿ أَمْ لَهُمْ إِلَىٰهُ غَيْرُ اللَّهِ ﴾ يعينهم ويحرسهم من عذابه ﴿ سُبْحانَ اللَّهِ عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِنْ يَرَوْا كِسْفاً ﴾: قطعة ﴿ مِنَ السَّماءِ ساقِطاً يَقُولُوا ﴾ من فرط طغيانهم وعنادهم ﴿ سَحابٌ مَرْكُومٌ ﴾: هذا سحاب تَراكَمَ بعضها على بعض . وهو جواب قولهم: "فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفاً مِنَ السَّمَاءِ" .

﴿فَذَرْهُمْ حَتَّىٰ يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيه يُصْعَقُونَ ﴾ .

﴿ يَوْمَ لا يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْناً وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَاباً دُونَ ذَٰلِكَ ﴾: دون عذاب الآخرة . القمّي: عذاب الرّجعة بالسّيف . ﴿ وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ وَٱصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ ﴾ في إمهالهم وإبقائك في عنانهم ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنا ﴾: في حفظنا وحرزنا ، بحيث نراك ونكلؤك" . وجمع العين مبالغة بكثرة أسباب الحفظ . ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ

۱ ـ الشّعراء (۲٦): ۱۸۷.

۲ \_ القمّى ۲: ۳۳۳ .

٣ ـ كَلَأَك اللَّهُ كَلاءَةُ ، أي حفظك وحرسك . كتاب العين ٥: ٤٠٧ (كلاً) .

| الآية: ٤٩                                            | ۱۲۱۸ تا الأصفي / ج۲                                   |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
|                                                      | رَبِّكَ حِمينَ تَقُومُ ﴾ القمّي: لصلاة اللّيل`.       |
| قُومٍ ﴾: وإذا أدبرت النَّجوم من آخر اللَّـيل . قـال: | ﴿ وَمِنَ اللَّـيْلِ فَسَبِّحْهُ وَ إِدْبَارَ النُّـجُ |
|                                                      | «يعني الرّ كعتين قبل صلاة الفجر» .                    |

١ ـ القمي ٢: ٣٣٣. ٢ ـ الكافي ٣: ١٤٤٤، الحديث. ١١، عن أبي جعفر للذات القمي ٢: ٣٣٣، عن الرّض الجّة : منجعع البنيان ٩ ـ ١٠٠ ١٧٠ ، عن أبي جعفر وأبي عبد الله متلة : وفيه أيضاً: ١٥٠ ، عن عليّ بن أبي طالب وحسن بنن عسليّ ، عس رسول الله صلوات الله عليهم.

يسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هُوى ﴾: أُقسم بالنّجم إذا سقط . ﴿ ما ضَلَّ صاحِبُكُمْ ﴾: ما عدَلْ محمّد تَبَرْزَةُ عن الطَّريق المستقيم ﴿ وَما غَوى ﴾: وما

اعتقد باطلاً ، والمراد نفي ما ينسبون إليه .

- ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوِيٰ ﴾ .
- ﴿ إِنْ هُوَ ﴾ أي: الّذي ينطق به ﴿ إِلَّا وَحْيُ يُوحِي ﴾: يوحيه اللّه إليه .

قال: «يقول: ما ضلَّ في عليَّ وما غوى ، وما ينطق فيه عن الهوى ، وما كان ما قاله فيه إلَّا بالوحي الَذي أُوحي إليه» " .

و ورد: «إنَّه قال سينقضَ كوكب من السَّماء مع طلوع الفجر فيسقط في دار أحـدكم . فمن سقط ذلك الكوكب في داره فهو وصيّي وخليفتي والإمام بعدي ؛ فلمّا كان قرب الفجر جلس كلَّ ينتظر سقوطَ الكوكب في داره . فلمًا طلع الفجر انقضَ الكوكب من الهواء في دار عليَّ عَلِيَّ عَلِيَّ ، فقال عَلِيَّ: والذي بعثني بالنّبوة ، لقد وجبت لك الوصيّة والخلافة والإمامة

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ القمي ٢: ٣٣٤ ، عن أبي جعفر ﷺ .

بعدي فقال المنافقون: لقد ضلّ محمّد في محبّة ابن عمّه وغوى ، وما ينطق فسي شأنسه إلّا بالهوى . فأنزل الله الآيات . يقول الله عزّوجلّ: وخالق النّجم إذا هوى، ما ضلّ صاحبكم ، يعني في محبّة عليّ ، وما غوى ، وما ينطق عن الهوى ، يعني في شأنه» .

وفي رواية قال: «أقسم بقبر أمحمَد إذا قبض ما ضلّ صاحبكم بتفضيله أهل بيته وما غوى ، وما ينطق عن الهوى يقول: ما يتكلّم بفضل أهل بيته بهواه»؟ .

﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوىٰ ﴾ قيل: يعني جبر ئيل <sup>4</sup> . والقتى: يعنى الله عزّ وجلّ <sup>0</sup> .

و ورد: «ما بعث الله نبيّاً إلا صاحب مرّة سوداء صافية» ( . ﴿ وَهُـوَ بِالْأَفُـقِ الأَعْلَىٰ ﴾ قيل: يعني جبر ئيل `` . والقمّي: يعني رسول اللّه `` .

الآية: ٨\_٩

﴿ ثُمَّ دَنًّا ﴾ قيل: يعني جبر ئيل من رسول الله ﴿

والقمّي: يعني رسول الله من ربَه<sup>۲</sup> . ﴿فَـتَـدَلَّىٰ﴾: فـزاد مـنه دنـوّاً ؛ وأصـل التَـدلّي استرسال مع تعلّق .

قال: «لا تقرأ هكذا ، إقرأ: ثمّ دنا فتداني " .

وفي رواية: «إنَّ هذه لغة قريش الإذا أراد الرَّجل منهم أن يقول: قد سمعت ، يقول: قد تدليت ، وإنَّما التَدلَى الفهم» <sup>4</sup> .

﴿ فَسَكَانَ قَابَ قُوْسَيْنٍ ﴾: قدرهما . قال: «ما بين سبتها إلى رأسها» <sup>ف</sup>.

أقول: سية القوس ما عطف من طرفيها ، وهو تمثيل للمقدار المعنوي الرّوحاني بالمقدار الصّوري الجسماني ، والقرب المكانتي بالدّنو المكاني ، تعالى اللّه عمّا يـقول المشـبّهون علواً كبيراً . فسّر ظلّي مقدار القوسين بـمقدار طرفي القـوس الواحـد المـنعطفين ، كأنّـه جعلاكلاً منهما قوساً على حدّة . فيكون مقدار مجموع القـوسين مقدار قـوس واحـد ، وهي المسمّاة بقوس الحلقة ، وهي قبل أن يهيّا للرّمي فـإنّها حـينئذ تكـون شـبه دانـرة ، والدَّائرة تنقسم بما يسمّى بالقوس . وفي التعبير عن مثل هذا المعنى بـمثل هـذه العـبارة إشارة لطيفة إلى أنّ السّائر بهذا السّير منه سبحانه نزل وإليه صعد ، وأنّ الحركة الصّعوديّة كانت انعطافيّة ، وأنتها لم تقع على نفس المسـافة النّـزوليّة ، بـل عـلى مسـافة أخـرى ، فسير دكان من الله . وإلى الله ، وفي الله ، وبالله . ومع الله جلّ جلاله .

﴿ أَوْ أَدْنِي ﴾ قال «أي: بِل أَدني»؟ . وفي رواية: «دَنَّ مَنْ حَجَبِ النُور فرأى مَـلكوت

١ ـ جامع البيان (للطّبري، ٢٧: ٣٦: الجامع لأحكام القرآن (للقرطبي، ١٧: ٨٩. ٢ ـ القمّي ٢: ٣٣٤. ٣ ـ علل الشّرايع ١: ٢٧٧ . الباب: ١٨٥ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر الله . ٤ ـ الاحتجاج ٢: ١٥٧ ، عن موسى بن جعفر الجديث: ١ . عن أبي جعفر الله . ٥ ـ الكافي ١: ٤٤٣ . ذيل الحديث: ١٢ . عن أبي عبد الله الجّ ٢ ـ القمّي ١: ٢٤٦ . ذيل الآية: ١٧٢ من سورة الأعراف ، عن أبي عبد الله الجّ . السّماوات ، ثمّ تدلّى فنظر من تحته إلى ملكوت الأرض ، حتّى ظنّ أنته في القـرب مـن الأرض كقاب قوسين أو أدنى» \ .

وفي أخرى: «فدنا بالعلم، فتدلَى؛ فدلَى له من الجنّة رفرف أخضر وغشى النّور بصره، فرأى عظمة ربّه عزّوجلّ بفؤاده ولم يرها بعينه، فكان قوسين بينها وبينه أو أدنى»؟

و ورد: «كان بينهما حجاب يتلألأ بخفق<sup>٣</sup> ولا أعلمه إلاّ وقد قال: زبرجد . فنظر فـي مثل سمّ الإبرة إلى ما شاء الله من نور العظمة . فقال اللّه تبارك وتعالى: يا محمّد . قال: لبّيك ربّي . قال: مَنْ لِأُمّتك من بعدك؟ قال: اللّه أعلم . قال: عليّ بن أبي طالب أمسير المـوْمنين وسيّد المسلمين وقائد الغرّ المحجّلين»<sup>2</sup> .

أقول: لعل الحجاب الذي كان بينهما حجاب البشريّة ، وإنّما يتلألأ لانغماسه في نور الرّبّ تعالى بخفق ، أي: باضطراب وتحرّك ، وذلك لما كاد أن يفنى عن نفسه بالكليّة في نور الأنوار بغلبة سطوات الجلال ، وبانجذابه بشراشره إلى جناب القدس المتعال ، وهذا هو المعنيّ بالتّدلّي المعنوي . ووصف الحجاب بالزّبرجد كناية عن خضرته ، وذلك لأنّ النّـور الإلهيّ الذي يشبّه بلون البياض في التمثيل ، كان قد شابَتْه ظلمة بشريّة فصار يتراءى كأنّه أخضر على لون الزّبرجد . وإنّما سأله الله عزّوجلّ عن خليفته ؛ لأنّه عَنْيَنْ كان قد أهمة أمر الأُمّة ، وكان في قلبه أن يخلّف فيهم خليفة إذا ارتحل عنهم ، وقد علم الله ذلك منه ، ولذلك سأله عنه . ولمّا كان الخليفة متعيّناً عند الله وعنده ، قال الله ما قال ، ووصفه بأوصاف لم يكن لغيره أن ينال .

﴿فَأَوْحِيٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ ما أَوْحِيْ﴾ فـي إبـهام المـوحي بـه تـفخيم له . القسمي: وحـي

١-علل الشَّرائع ١: ١٣٢ ، الباب: ١١٢ ، الحديث: ١ ، عن عليّ بن الحسين بَ<u>يَّاهِ</u> . ٢-الاحتجاج ١: ٣٢٧، عن أمبر المؤمنين عَيَّلَا . ٣-في المصدر: «يخفق» . ٤-الكافي ١: ٤٤٣ ، الحديث: ١٣ ، عن أبي عبد اللَّمَعَيَّلا .

الآية: ١١\_١٢

مشافهة .

ورد: «كان فيما أوحى إليه الآية الَّتي في سورة البقرة: 'لِلَّهِ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُخاسِبْكُمْ بِهِ اللَّهُ "الآية ' قال: وكانت الآية قد الأَرْضِ وَإِنْ تُبْدُوا ما فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُخاسِبْكُمْ بِهِ اللَّهُ "الآية ' قال: وكانت الآية قد عرضت على الأنبياء من لدن آدم إلى أن بعث الله محمّداً وعرضت على الأُمـم فأبوا أن يقبلوها من ثِقْلها ، وقَبِلَها رسول الله يَجْوَنْ ، وعرضها على أُمْته فقَبِلوها» .

(ما كَذَبَ الفُوادُ ما رَأَىٰ ). سئل هل رآى رسول الله ﷺ ربّه عزّوجلٌ فقال: «نعم . بقلبه رآه ، أما سمعت الله يقول: "ما كذب الفؤاد ما رأى" لم يره بالبصر ولكن رآه بالفؤاد» <sup>1</sup> .

وفي رواية: «رأى عظمة ربّه تعالى بفؤاده ولم يرها بعينه» <sup>م</sup>كما مرّ . وفي أُخرى: «ما كذب فؤاد محمّد ما رأت عيناه ، ثمّ أخبر بما رأى فقال: "لَقَد رأى من آيات ربّه الكبرى "فآيات اللّه غير اللّه»<sup>7</sup> .

وفي النّبويّ: سئل عن هذه الآية فقال: «رأيت نوراً»<sup>٧</sup> . أقول: إنّما اختلفت الأجوبة لاختلاف مراتب أفهام المخاطبين في الذّكاء وغسموض المسألة .

> ﴿ أَفَتُمارُونَهُ عَلَىٰ ما يَرِيٰ ﴾: أفتجادلونه عليه : من المراء . ﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَـزْلَةً أُخْرِيٰ ﴾: مرّة أُخرى ، بنزول ودنو .

١ ـ القتي ٢: ٣٣٤ . ٢ ـ البقرة (٢): ٢٨٤ . ٢ ـ الاحتجاج ١: ٣٢٧ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٤ ـ التوحيد: ١٦٦ ، الباب: ٨ ، الحديث: ١٧ . عن الكاظمئة . ٥ ـ الاحتجاج ١: ٣٢٧ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٧ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٧٥ . ٧ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٧٥ . ﴿عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهِيْ﴾ «الَتي ينتهي إليها أعمال أهل الأرض» . كذا ورد ً . ﴿عِنْدَها جَنَّةُ المَأُوىٰ﴾ الَتي يأوي إليها المتَقون .

قال: «وإنَّ غلظ السّدرة لمسيرة مائة عام من أيّام الدّنيا . وانّ الورقة منها تغطّي أهسل الدّنيا»<sup>7</sup> .

وفي النّبوي: «رأيت على كلّ ورقة من ورقها" ملكاً قائماً يسبّح الله عزّوجلٌ»<sup>٤</sup>. ﴿ إِذْ يَغْشَى السَّدْرَةَ ما يَغْشى ﴾ تفخيمٌ وتكثير لما يغشاها ، بحيث لا يَكْتَنِهُها <sup>6</sup> نَـعْتُ ولا يحصيها عَدَّ . القمّي: لمّا رفع الحجاب بينه وبين رسول الله تَنَبَّيْنَا فَ غَشِيَ نوره السّدرةَ<sup>7</sup> .

فما زاغَ البَصَرُ»: ما مال بصر رسول الله ﷺ عمّا رآه ﴿ وَما طَعَيٰ ﴾: وما تجاوزه ، بل أثبته إثباتاً صحيحاً مستقيماً .

<لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آياتِ رَبِّهِ الكُبْرِىٰ ﴾ قال: «يعني أكبر الآيات» ٢. القمّي: يـقول: لقـد سمع كلاماً لولا أنته قويّ ما قَوِيَ ٢.

و ورد: «رأى جبر ئيل على ساقه الدّرّ مثل القَطْر على البقل له ستّمائة جناح قد ملأما بين السّماء والأرض»<sup>٩</sup> .

و ورد: «رآي جبرئيل في صورته مرّتين ، هذه المرّة ومـرّة أخـري ، وذلك أنّ خـلق

 جبرئيل عظيم ، فهو من الرّوحانيّين الّذين لا يدرك خلقهم وصفتهم إلّا اللّه ربّ العالمين»<sup>1</sup> . وفي رواية: «يا عليّ إنّ اللّه أشهدك معي في سبع مواطن: أمّا أوّل ذلك: فليلة أُسري بي إلى السّماء ، قال لي جبرئيل: أين أخوك؟ فقلت: خلّفته وراني ، قال: ادع اللّه فليأتك به ، فدعوت الله فإذاً مثالك معي ، وإذ الملائكة صفوف ، فقلت: يا جبرئيل مَنْ هؤلاء؟ قال: هم الّذين يباهيهم الله بك يوم القيامة ، فدنوت ونطقت بما كان ويكون <sup>7</sup> إلى يوم القيامة . والثّاني: حين أُسري بي في المرّة الثانية ، فقال لي جبرئيل: أين أخوك؟ قلت: خلّفته ورائي ، والتَّاني: حين أُسري بي في المرّة الثانية ، فقال لي جبرئيل: أين أخوك؟ قلت: خلّفته ورائي ، قال: ادع الله فليأتك به ، فدعوت الله فإذاً مثالك معي فكشط لي عن سبع سماوات ، حتى رأيت سكّانها وعمّارها وموضع كلّ ملك منها» الحديث <sup>7</sup> . وعن أمير المؤمنين لمُثِلًا : «ما للّه عزّوجلَ آية هي أكبر منّي»<sup>4</sup> .

﴿ وَمَناةَ الثَّالِثَةَ الأُخْرِيٰ ﴾ هي أصنام كانت لهم يعبدونها .

أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الأَنْثِيٰ . قيل: إنكار لقولهم: الملائكة بنات الله وهذه الأصنام هياكلها ، أو استوطنها جنَيّات هنَ بناته ؟! تعالى الله عن ذلك .

﴿ تِلْكَ إِذاً قِسْمَةٌ ضِيزِيْ ﴾: جائرة ، حيث جعلتم له ما تستنكفون منه .

﴿ إِنْ هِيَ إِلّا أَسْماءٌ سَمَّيْتُمُوها أَنْتُمْ وَآباؤُكُمْ ﴾ أي: الأصنام ما هي باعتبار الألوهيّة إلّا أسماء تطلقونها عليها . ﴿ماأَنْزَلَ اللَّهُ بِها مِنْ سُلْطانٍ ﴾: من حجّة وبرهان يتعلّقون بها ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلّا الظَّنَّ وَما تَهْوى الأَنْفُسُ وَلَقَدْ جاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الهُدىٰ ﴾: الرسول والكـتاب

١- التوحيد: ٢٦٣ ، الباب: ٣٦ ، قطعة من حديث: ٥ ، عن أمير المؤمنين، ٢٤ .
 ٢- في المصدر: «وبما يكون».
 ٣- القمي ٢: ٣٢٥ ، عن رسول الله تَبْرَنْ .
 ٢- القمي ٢: ٣٢٥ ، عن رسول الله تَبْرَنْ .
 ٢- القمي ٢: ٣٠٢ ، قطعة من حديث: ٣ ، عن أبي جعفر ، عن أمير المؤمنين عتب .
 ٥- البيضاوى ٥: ٢٠٢ .

فتركوه .

﴿ أَمْ لِـلَانِسُـانِ ما تَمَنَّىٰ ﴾ أي: ليس له كلّ ما يتمنّى ، والمراد نفي طمعهم في شفاعة الآلهة وغير ذلك ممّا يتمنّون .

فَلِللهِ الآخِرَةُ وَالأُولىٰ ﴾ يعطي منهما ما يشاء لمن يريد ، وليس لأحد أن يتحكّم عليه في شيء منهما .

﴿ وَكَمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَواتِ لا تُغْنِي شَفاعَتُهُمْ شَيْئاً إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ ﴾ في الشّفاعة ﴿ لِمَنْ يَشاءُ وَيَرْضِيْ ﴾ .

< إِنَّ الَّذِينَ لا يُـؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَـمُونَ المَلائِكَةَ تَسْمِـيَةَ الأُنْثَىٰ ﴾ بأن سـتوهم بنات .

﴿ وَمَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ يَتَّجَّعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَ إِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِنَ الحَقِّ شَيْئاً ﴾ .

فَأَغْرِضْ عَنْ مَنْ تَوَلَىٰ عَنْ ذِكْرِنا وَلَمْ يُرِدْ إِلَّا الحَياةَ الدُّنْيا﴾: فاعرض عن دعوته والاهتمام بشأيه ، فإنّ من غفل عن الله وأعرض عن ذكره وانهمك في الدّنيا ، بحيت كانت منتهى همّته ومبلغ علمه ، لا تزيده الدّعوة إلّا عناداً وإصراراً على الباطل .

ذِلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ العِلْمِ لا يتجاوزه علمهم ؛ اعتراض مقرّر لقصور هـ ممهم عـلى
 إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ آهْتَدَى ﴾ يعني إنّما يعلم الله
 الدّنيا . ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ آهْتَدَى ﴾ يعني إنّما يعلم الله
 من يجيب متن لا يجيب ، فلا تتعب نفسك في دعوتهم ، إذ ما عليك إلا البلاغ ؛ وقد بلّغت .

﴿ وَلِلَّهِ ما فِي الشَّمنُواتِ وَما فِي الأَرْضِ لِمِيَجْزِيَ الَّذِينَ أُساءُوا بِما عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَىٰ﴾: بالمثوبة الحسنى .

﴿ الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبائِرَ الإِثْمِ﴾: ما يكبر عقابه من الذَّنوب ، وهو ما رتّب الوعيد عليه بخصوصه ﴿ وَالفَواحِشَ ﴾ من الكبائر خصوصاً ﴿ إِلَّا ٱللَّـمَمَ ﴾: إلّا ما قلّ وصغر ، فإنّه مغفور من مجتنبي الكبائر ؛ والاستثناء منقطع . قال: «الفواحش: الزَّنا والسَّرقة ، واللَّمم: الرَّجل يلمَّ بالذُّنب فيستغفر اللَّه منه» . أقول: يلمّ بالذُّنبِ ، أي: يقاربه وينزل إليه فيفعله .

و ورد: «ما من ذنب إلاّ وقد طبع عليه عبد مؤمن ، يهجر ه الزّمان ثمّ يلمّ به ، وهو قول اللّه عزّوجلّ: "الّذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلاّ اللّمم" . قال: اللّمام: العبد الّذي يلمّ بالذّنب" بعد الذّنب ، ليس من سليقته ، أي: من طبيعته»" .

أقول: وقد طبع عليه ، أي: لعارض عرض له يمكن زواله عنه ، ولو كان مطبوعاً عليه في أصل الخلقة وكان من سجيّته وسليقته ، لما أمكنه الهجرة عنه .

﴿ إِنَّ رَبَّكَ واسِعُ المَغْفِرَةِ > حيث يغفر الصغائر باجتناب الكبائر ، وله أن يغفر ما شاء من الذّنوب ، صغيرها وكبيرها ، لمن يشاء . ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ >: أعلم بأحوالكم منكم ﴿ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الأَرْضِ وَ إِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهاتِكُمْ >: عَلِمَ مصارف أُموركم حين ابتدأ خلقكم من التراب ، وحيثما صوّركم في الأرحام .

فَلا تُزَكُوا أَنْفُسَكُمْ : فلا تئنوا عليها بزكاء العمل وزيادة الخير . والطّهارة عن المعاصي والرّذائل . ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ ٱتَّقَىٰ ﴾ فإنّه يعلم التَقيّ وغيره منكم قبل أن يخرجكم من صلب آدم .

قال: «يقول: لا يفتخر أحدكم بكثرة صلاته وصيامه وزكاته ونسكه ، لأنَّ اللَّه أعلم بمن اتَقى منكم» <sup>1</sup> .

و ورد: «إنَّ قوماً كانوا يصبحون فـيقولون: صـلَّينا البـارحـة ، وصـمنا أمس ، فـقال

١ ـ الكافي ٢: ٤٤٢ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبد الله عَنْجَةِ . ٢ ـ في المصدر : «يلمّ الذّنب» . ٣ ـ الكافي ٢: ٤٤٢ ، الحديث: ٥ ، عن أبي عبد الله عَنْجَة . ٤ ـ علل الشّرائع ٢: ٦١٠ ، الباب: ٣٨٥ ، ذيل الحديث الطّويل: ٨١ ، عن أبي جعفر عَنْجَة . عليَّ ظَيُّلاً : لكنّي أنام اللّيل والنّهار ، ولو أجد بينهما شيئاً لنمته» ` . قال: «ويجوز إذا اضطَّر إليه كما قال يوسف: `إِجْعَلْني عَلى خَزَائِنِ الأَرْضِ إِنَي حَفِيظٌ عَلِيمٌ "» ` .

- ﴿ أَفَرَأَيْتَ الَّذِي تَوَلَّىٰ ﴾ .
- ﴿ وَأَعْطِيٰ قَلِمِيلاً وَأَكْدِي ﴾: وقطع العطاء .

قيل: نزلت الآيات السّبع ـ يعني هذه وما بعدها \_ في عثمان بن عفّان ، كان يستصدّق وينفق ، فقال له أخوه من الرّضاعة عبد الله بن سعد بن أبي سرح <sup>7</sup>: ما هـذا الّـذي تـصنع يوشك أن لا يبقى لك شيء؟! فقال عثمان: إنّ لي ذنوباً ، وإنّي أطلب بما أصنع رضا اللّـه وأرجو عفوه . فقال له عبد الله: أعطني ناقتك برحلها ، وأنا أتحمّل عـنك ذنوبك كـلّها!! فأعطاه وأشهد عليه وأمسك عن النفقة ، فنزلت "أفرأيت الّذي تولّى" أي: يوم أُحـد حـين ترك المركز "وأعطى قليلاً" ثمّ قطع النّفقة إلى قوله: "وأنّ سعيه سوف يرى" فعاد عثمان إلى

> ﴿ أَعِنْدَهُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُوَ يَرِىٰ﴾: يعلم أنَّ صاحبه يتحمّل عنه . ﴿ أَمْ لَمْ يُنَـبَّأُ بِما فِي صُحُفِ مُوسىٰ﴾ . ﴿ وَ إِبْراهِـيمَ الَّذِي وَفَىٰ﴾: وفر وأتمَ ما أُمر به ، والتزمه على نفسه . القمي: وفي بما أمره الله به من الأمر والنّهي وذيح ابنه <sup>6</sup> .

١ ـ معاني الأخبار: ٢٤٣ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللَّه في الآية في سورة يوسف (١٢): ٥٥ . ٢ ـ العيَّاشي ٢: ١٨١ . الحديث: ٤٠ . عن أبي عبد اللَّه في ، والآية في سورة يوسف (١٢): ٥٥ . ٣ ـ مرّت ترجعته ذيل الآية: ١٣٦ من سورة النساء . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ١٧٨ ، عن ابن عباس والـدي والكلبي وجماعة من المفسّرين ؛ وفي الكشّاف ٤: ٣٣ . مع تفاوت يسير . ٥ ـ القمّي ٢: ٣٣٨ . وفي رواية: «كلمات لبالغ فيهنّ ؛ كان يقولها إذا أصبح ثلاثاً وإذا أمسى ثلاثاً» ل. ﴿ أَلَا تَزِرُ وازِرَةً وِزْرَ أُخْرىٰ ﴾ أي: لم ينبَأ بما في صحفهما . أنته لا يؤاخذ أحد بذنب غيره؟!

﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِــلْإِنْسانِ إِلَّا ما سَعَىٰ ﴾: وأن لا يثاب أحد بفعل غيره .
﴿ وَأَنَّ سَعْيَةُ سَوْفَ يُرى ﴾: يراه في الآخرة .
﴿ قُمَّ يُجْزاهُ الجَزاءَ الأَوْفى ﴾: يُجْزَى العبد سعيه بالجزاء الأوفر .

﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ المُنْتَهِيٰ ﴾: انتهاء الخلائق ورجوعهم ـ قال: «فإذا انتهى الكـلام إلى الله فامسكوا»" .

﴿وَأَنَّـهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَـىٰ﴾ القـمي: أبكـى الشـماء بـالمطر ، وأضـحك الأرض بالنّبات².

﴿ وَأَنَّـهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَخْيَا﴾ . ﴿ وَأَنَّـهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأُنْثَىٰ﴾ . ﴿ مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنَىٰ﴾ . ﴿ وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّـشْأَةَ الأُخْرِىٰ﴾ .

﴿ وَأَنَّسُهُ هُوَ أَغْنيٰ وَأَقْنِيٰ ﴾: وأعطى القنية ، أي: أصل المال ، أو الكسب والرّضا . قال: «أغنى كلُ إنسان بمعيشته ، وأرضاه بكسب يده» ° .

﴿ وَأَنَّسَهُ هُوَ رَبُّ الشِّعْرِي ﴾ القتي: نجم في السّماء ، كانت قريش وقوم من العرب

- ١ ـ وهنّ الكلمات كما في المصدر: «أصبحت وربّي محمود ، أصبحت لا أُشرك باللّه شيئاً ولا أدعو مـعه إلهـاً ولا أتّخذ من دونه وليّاً» .
- ٢ ـ الكافي ٢: ٣٥٥ . قطعة من حديث: ٣٨ . عن أبي جعفر منيٍّ ؛ وفي علل الشّرائع ١: ٣٧ . الباب: ٣٣ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللّهﷺ ما يقرب منه .

٣-الكافي ١: ٩٢، العديث: ٢ • التّوحيد: ٤٥٦ ، الباب: ٦٧ . الحديث: ٩ . عن أبي عبد اللَّه عَظٍّ . ٤-القمّي ٢: ٣٣٩ .

٥ ـ معاني الأخبار: ٢١٥ ، الحديث: ١ ، القمّي ٢: ٣٣٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أباته ، عن أمير المؤمنين ع ا

يعبدونه ، يطلع في آخر اللّيل' . ﴿ وَأَنَّــهُ أَهْلَكَ عاداً ٱلأُولىٰ ﴾ . ﴿ وَتَمُودَأَ فَما أَبْقَىٰ ﴾ . ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ مِــنْ قَـبْلُ إِنَّهُمْ كانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغیٰ ﴾ .

﴿وَالمُسَوَّ تَفِكَةَ ﴾: والقرى الَّتي ائتفكت بأهلها ، أي: انقلبت ، وهـي قـرى قـوم لوط . ﴿ أَهُوىَ ﴾ بعد أن رفعها وقلّبها .

و ورد: «هم أهل البصرة ، هي المؤتفكة» <sup>٢</sup> . القمّي: وقد ائتفكت بأهلها مرّتين ، وعلى الله تمام الثّالثة ، ويكون في الرّجعة <sup>٣</sup> . ﴿فَغَـشّاها ما غَشّــىٰ ﴾ فيه تهويلٌ وتعميمٌ لما أصابهم .

﴿ فَبِأَيٍّ آلاءِ رَبِّكَ تَتَمارىٰ ﴾: «تتشكّك» . كذا ورد<sup>٤</sup> . والقمّي: بأيّ سلطان تخاصم<sup>6</sup> . والخطاب لكلّ أحد .

هُذا نَذِيرُ مِنَ النَّذُرِ الأُولىٰ ٤ . قال: «إنَّ الله تبارك وتعالى لما ذرا الخلق في الذَّرُ
 الأوّل أقامهم صفوفاً قدّامه ، وبعث الله محمّداً تَنَبَرُ الله : فآمَنَ به قوم وأنكره قوم ، فقال الله عزّ وجلّ: "هذا نذير من النّذر الأولى " يعني محمّداً حيث دعاهم إلى الله في الذّرّ الأوّل» .
 وأَزِفَتِ الآزِفَةَ ٤ . القمّي: يعني قربت القيامة <sup>٧</sup> .
 ﴿ أَزِفَتِ الآزِفَةَ ٤ . القمّي: يعني قربت القيامة <sup>٧</sup> .

١ ـ القمّي ٢: ٣٣٩ . ذيل الحديث: ٢٠٢ . عن أبي عبد اللَّه على القمّي ٢: ٣٣٩ . عن أمير المؤمنين على ٢ ٣ ـ الكافي ٢: ٣٤٠ ، عن أمير المؤمنين على ، وفيه: «وتمام الثالثة في الرّجعة» . ٤ ـ الكافي ٢: ٣٩٢ ، قطعة من حديث: ١ . عن أمير المؤمنين غلي . ٥ ـ القمّي ٢: ٣٤٠ . ٢ ـ المصدر عن أبي عبد اللَّه غلي ! وفي بصائر الدّرجات: ٨٤ ، الباب: ١٤ . الحديث: ٦ ، عن أبي عبد اللَّه غلي ، ذيل الرّواية فقط . ٧ ـ القمّي ٢: ٣٤٠ . الجزء السابع والعشرون/النَّجم ا

الآية: ٥٩ ـ ٢٢

﴿ أَفَمِنْ هَـٰذَا الحَدِيثِ ﴾ . قال: «يعني بالحديث ما تقدّم من الأخبار» \ . ﴿ تَعْجَبُونَ ﴾ إِنكاراً .

> ﴿ وَتَضْحَكُونَ ﴾ استهزاءً ﴿ وَلا تَبْكُونَ ﴾ تحزّناً على ما فرّطتم . ﴿ وَأَنْتُمْ سامِدُونَ ﴾ القمي: أي: لاهون ` . ﴿ فَاسْجُدُوا لِلَٰهِ وَأَعْبُدُوا ﴾: واعبدوه دون الآلهة .

> > ١ \_مجمع البيان ٩ \_ ١٠: ١٨٤ ، عن أبي عبد اللهﷺ . ٢ \_القمّي ٢: ٣٤٠ .

سورة القمر [مكَيَّة ، وهي خمس وخمسون آية]`

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ إِقْتَرَبَتِ ٱلسّاعَةُ ﴾ القمّي: اقتربت القيامة . فلا يكون بعد رسول الله ﷺ إلّا القيامة . وقد انقضت النّبوة والرّسالة <sup>1</sup> . وفي رواية: «خروج القائم» <sup>7</sup> .

وَ أَنْشَقَّ الْقَمَرُ ﴾ . روي: «إنّ المشركين سألوا رسول الله تَنْبُولُهُ أن يشق لهم القمر فرقتين ، فقال لهم: إن فعلت تؤمنون؟ قالوا: نعم . وكانت ليلة بدر ، فسأل ربّه أن يعطيه ما قالوا ، فانشق القمر فرقتين ورسول الله تَنْبَعْوَهُمْ ينادي: يا فلان يا فلان اشهدوا . فقال ناس: سحرنا محمّد . فقال رجل: إن كان سحركم فلم يسحر النّاس كلّهم» . كذا في المجمع<sup>3</sup> .

وفيه: وإنّما ذكر سبحانه اقتراب الشاعة مع انسقاق القمر ، لأنّ انشقاقه من علامة نبوّة نبيّنا ليُؤلِنُهُ، ونبوّته وزمانه من أيات اقتراب المماعة <sup>م</sup>ر

﴿ وَ إِنْ يَرَوْا آيَـةً يُغْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾: مطَرد، وقيل: أي: قويَ شديد،

۱ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۲ و ۳ ـ القمّي ۲: ۲۵۰ . ٤ و ۵ ـ مجمع البيان ۹ ـ ۱۰ : ۱۸٦ . يعلو كلَ سحر<sup>١</sup>. ﴿وَكُلُّ أُمْرٍ مُسْتَقِرٌ ﴾: مُنتَهِ إلى غاية . ﴿ وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقِرٌ ﴾: مُنتَهِ إلى غاية . ﴿ وَلَقَدْ جاءَهُمْ مِنَ الأَنباءِ ما فِيمِ مُزْدَجَرُ ﴾ أي: متعظ من تعذيب أو وعيد . ﴿ حِكْمَةُ بِالِغَةَ ﴾ غايتها ، لا خلل فيها ﴿ فَما تُغْنِ النُّذُرُ ﴾ . نفي ، أو استفهام إنكار . ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾ لعلمك أنَ الإنذار لا يوَنَر فيهم ﴿ يَوْمَ يَدْعُ الدّاع إلى شَسيءٍ نُكُمٍ ﴾:

فظيع ينگره النَّفوس ؛ لأنَّها لم تعهد متله .

القمّي: الإمام إذا خرج يدعوهم إلى ما ينكرون<sup>7</sup> . وقيل: هو هول يوم القيامة<sup>2</sup> . ويأتي ما يؤيّده<sup>0</sup> .

﴿ خُشَّعاً أَبْصارُهُمْ ﴾: ذليلة عند رؤية العذاب ﴿ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْداثِ ﴾: من القـبور ﴿كَأَنَّـهُمْ جَرادُ مُنْتَشِرٌ ﴾ في الكثرة والتَّموّج والانتشار في الأمكنة .

﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ»: مسرعين ، مادَي أعناقهم إليه ؛ أو ناظرين إليه . القـمّي: إذا رجع فيقول: ارجعوا<sup>7</sup> . ﴿ يَقُولُ الكافِرُونَ هـُـذَا يَوْمُ عَسِـرُ ﴾ .

ورد في حديث القيامة: «فيشرف الجبّار عليهم من فوق عرشه في ظلال من الملائكة ، فيأمر ملكاً من الملائكة ، فينادي فيهم: يا معشر الخلائق! انصتوا واستمعوا منادي الجبّار . قال: فيسمع آخرهم كما يسمع أوّلهم . قال: فتنكسر أصواتهم عند ذلك ، وتخشع أبصارهم ، وتضطرب فرائصهم ، وتفزع قلوبهم ، ويرفعون رؤوسهم إلى ناحية الصّوت ؛ "مهطعين إلى الدّاع" . قال: فعند ذلك يقول الكافر: "هذا يوم عسر"» <sup>v</sup> .

<لَكَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُوا عَبْدَنا): نوحاً ﴿ وَقَالُوا مَجْنُونُ وَأَزْدُجِرَ ﴾: و زجر عن التّبليغ بأنواع الأذيّة .

﴿ فَدَعا رَبَّهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ ﴾: فانتقم منهم ، وذلك بعد يأسه منهم .

قال: «لبث فيهم نوح ألف سنة إلاً خمسين عاماً يدعوهم سرّاً وعلانية ، فلمّا أبوا وعتوا قال: ربّ إنّي مغلوب فانتصر» \ .

﴿ فَفَتَحْنا أَبُوابَ السَّماءِ بِماءٍ مُنْهَمِرٍ ﴾: منصب .

وَفَجَّرْنَا الأَرْضَ عُيُوناً»: وجعلنا الأرض كلَّها كَأَنَّها عيون منفجرة . وأصلها: وفجّرنا عيون الأرض ، فغيّر للمبالغة . ﴿ فَالْـتَقَى الماءُ ﴾: ماء السّماء وماء الأرض ﴿ عَلَىٰ أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ ﴾: قدّره الله تعالى .

ورد: «لم تنزل قطرة من السّماء من مطر إلّا بعدد معدود ووزن معلوم ، إلّا ما كان من يوم الطّوفان على عهد نوح ، فإنّه نزل ماء مُنْهَمِرٌ بلا وزن ولا عدد» ٢ .

﴿وَحَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُواحٍ﴾: ذات أخشـاب عـريضة ﴿وَدُسُمٍ﴾ القــتي: الألواح: السّفينة ، والدّسر: المسامير ".

خَتِجْرِي بِأَعْيُنِنا﴾: بمرأى منّا ، القتي: بأمرنا وحفظنا ٤. ﴿ جَزاءً لِمَنْ كَانَ كُـفِرَ ﴾ أي: فعلنا ذلك جزاء لنوح ، لأنّه نعمة كفروها ، فإنّ كلّ نبيّ نعمة من الله ورحمة على أُمّته .

﴿وَلَقَدْ تَرَكْناها آيَـةً ﴾ يعتبر بها ، إذ شاع خبرها ﴿فَهَلْ مِـنْ صُـدَّكِرٍ ﴾: معتبر . ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذابِسي وَنُـذُرٍ ﴾: وإنذاراتي ، أو رسلي . وتمام القصّة في هود <sup>6</sup> . ﴿وَلَقَدْ يَسَـرْنَا القُرْآنَ ﴾: سهّلناه ﴿لِلذِّكْرِ ﴾: للادكار والاتّعاظ لمن يذكّر ، بأن صرّفنا

> ١ \_ الكافي ٨: ٢٨٣ ، ذيل الحديت: ٤٢٤ ، عن أبي جعفر للللم . ٢ \_ الكافي ٨: ٢٣٩ ، ذيل الحديث: ٣٢٦ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين لللللم . ٣ و ٤ \_ القمّي ٢: ٣٤٢ . ٥ \_ هود (١١): ٢٥ إلى ٤٩ .

فيه أنواع المواعظ والعِبَر . ﴿ فَهَلْ مِـنْ مُـدَّكِرٍ ﴾: متّعظ . ﴿كَذَّبَتْ عادُ فَكَيْفَ كانَ عَدْابِـي وَنُـذُرِ ﴾ . ﴿ إِنّا أَرْسَـلْنا عَـلَيْهِمْ رِيـحاً صَــرْصَـراً ﴾: بـاردة ﴿ فِـي يَــوْمِ نَــحْسٍ ﴾: شىؤم ﴿ مُسْتَمِرٌ ﴾: مستمرٌ شؤمه إلى مثله .

قال: «كان يوم الأربعاء» ` . وزاد في رواية: «في آخر الشّهر لايدور» `

و ورد: «الأربعاء يوم نحس مستمرّ ، لأنّه أوّل يوم وآخر يوم من الأيّام الّتي قال اللّه: سَخَّرَها عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُوماً ٢٠.

أنتَزِعُ النَّاسَ»: تقلعهم ، روي: «إنَّهم دخلوا في الشَّعاب والحفر ، وتحسّك بمعضهم بعضهم فنزعتهم الرّيح منهم ، وصرعتهم موتى»<sup>4</sup> . وكأَنَّسَهُمْ أَعْجازُ نَمخْلٍ مُسْتُقَعِرٍ »: أُصول نخل منقلع عن مغارسه ، ساقط على الأرض .

قيل: شبّهوا بالأعجاز؛ لأنَّ الرّيح طيّرت رؤوسهم وطرحت أجسادهم<sup>ه</sup> . ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذابِمي وَنُمذُرٍ ﴾ كرّره للتّهويل .

وقيل: الأوّل لما حاق بهم في الدّنيا ، والثاني لما يحيق بهم في الآخرة ، كما قال في قصّتهم أيضاً: "لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَخْرَىٰ " وتمام القصة في الأعراف ، وهود ". ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ . ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِالنَّذَرَ ﴾ .

١٩ - مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٩٠ ، عن أبي جعفر لمَنْ ، نقلاً عن العيّاشي . ٣ ـ علل الشّرائع ٢: ٣٨١. الباب: ١١٢. الحديث: ٢. عن أبي عبد الله لمَنْة . والآية في سورة الحاقّة (٦٩): ٧. ٤ و ٥ ـ البيضاوي ٥: ١٠٦ . ٦ ـ البيضاوي ٥: ١٠٦ . والآية في سورة فصّلت (٤١): ١٦ . ٧ ـ الأعراف (٧): ٦٥ إلى ٧١ : هود (١١): ٥٠ إلى ٦٠ . ﴿ فَقَالُوا أَبَشَراً مِنّا﴾: من جنسنا ﴿ واحِداً﴾: منفرداً لا تَبِعَ له ﴿ نَـتَبِعُـهُ إِنّا إِذاً لَـفِي ضَلالٍ وَسُـعُرٍ ﴾: جَمْع سعير . كانتهم عكسوا عليه ، فرتّبوا على اتّباعهم إيّاه ما رتّبه على ترك اتّباعهم له .

﴿ أَءُلْقِسِيَ الذَّكْـرُ﴾: الكتاب والوحي ﴿ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنا﴾ وفينا مَنْ هو أحقّ منه بذلك ﴿ بَلْ هُـوَ كَذَابٌ أَشِرٌ ﴾: حَمَلَه بطره على التَرفّع علينا بادَعانه .

﴿ سَيَعْلَمُونَ غَداً مَنِ الكَذَّابُ الأَشِرُ ﴾: الَّذي حمله أشره على الاستكبار عن الحقّ . أصالح . أم من كذبه؟

﴿ إِنَّا مُرْسِلُواْ النَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ﴾: اختباراً ﴿فَارْتَقِبْهُمْ﴾: فانتظرهم ، وتبصّر ما يصنعون ﴿وَأَصْطَبِرْ﴾ على أذاهم .

﴿ وَنَبَّـنْهُمْ أَنَّ الماءَ قِسْمَةُ بَيْنَهُمْ﴾: مقسوم ، لها يوم ولهم يوم ﴿كُلُّ شِرْبٍ مُحْتَضَرٌ ﴾: يحضره صاحبه في نوبته .

﴿ فَنَادُوا صَاحِبَهُمْ ﴾ قُدارُ بن سَالِف ۖ ؛ أَحِيمَ تَمُودَ . ﴿ فَتَعَاطَىٰ فَسَعَقَرَ ﴾ فاجترأ على تعاطي قتلها . فقتلها . أو فتعاطى الشيف فقتلها .

< فَحَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُـذُرِ » .

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِـيمِ المُخْتَظِرِ ﴾: كـالحشيش اليـابس الذي يجمعه صاحب الحظيرة لماشيته في الشَتاء وتمام القصّة في الأعراف . ﴿ وَلَقَدْ يَشَرْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ .

< رَحْمَا يَسْرُكُ مُعْرَمًا بِعَدْ تَرْ عَهْنَ مِنْ مَعْدَ بَرْ </p>

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِباً﴾: ريحاً تحصبهم بالحجارة ، أي: ترميهم . ﴿ إِلَّا آلَ لُوطٍ

١ ـ قُدارُ بن سالِف: الّذي يقال له: أَحْمَرُ ثمود . عاقر ناقة صالح نَبَيَّة . قال الأزهري: وقالت العرب للجَزّار: قُـدارُ . تشبيهاً به . لسان العرب ٥: ٨٠ (قدر) . ٢ ـ ذيل الآية: ٧٩ .

## نَـجَّيْناهُمْ بِسَحَرِ ﴾ .

إِنْعُمَةً مِنْ عِنْدِنا كَذَلِكَ نَجْرى مَنْ شَكَرَ ، شكر نعمتنا بالإيمان والطّاعة .

﴿وَلَـقَدْ أَنْذَرَهُمْ﴾ لوط ﴿بَطْشَـتَنَا﴾: أخذتنا بالعذاب ﴿فَتَمارَوْا بِالنَّـذُرِ﴾: فشكَـوا ولم يصدّقوا.

﴿ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْبَفِهِ ﴾: قصدوا الفجور بهم ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُـنَهُمْ ﴾: فـمسحناها وسوّيناها بسائر الوجه .

قال: «أهوى جبر نيل بإصبعه نحوهم فذهبت أعينهم» ` .

وفي رواية: «أخذ كفًاً من بطحاء فضرب بها وجوههم ، وقال: شاهت الوجوه <sup>۲</sup> ، فعمي أهل المدينة كلّهم» <sup>٣</sup> . وتمام القصّة في هود<sup>4</sup> . ﴿فَذُوقُوا عَذابِي وَنُسذُرِ ﴾ .

- ﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُمْ بُكْرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ﴾: يستقرّ بهم ، حتّى يسلّمهم إلى النّار .
  - < فَذُوقُوا عَذابِي وَتُـذُرِ <p>.

وَلَقَدْ يَسَّرْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ . كرّر ذلك في كلّ قـصّة ؛ إشـعاراً بأنّ تكذيب كلّ رسول مقتض لنزول العذاب ، واستماع كلّ قصّة مستدع للادّكار والاتّـعاظ ، واستئنافاً للتّنبيه والإيقاظ ، لئلّا يغلبهم السّهو والغفلة .

﴿ وَلَقَدْ جاءَ آلَ فِرْعَوْنَ النُّذُرُ ﴾ .

<لاَحْدَ بَوا بِآياتِنا كُلُّها فَأَخَذْناهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ مُقْتَدِرٍ »: أخذ من لا يـغالب ولا يـعجزه شيء . شيء .

﴿ أَكُفَّارُكُمْ ﴾ يا معشر قريش ﴿ خَيْرٌ مِنْ أُولَـنِكُمْ ﴾: من هذه الأُمم الهالكة ﴿ أَمْ لَكُمْ

١ ـ الكافي ٥: ٥٤٨ ، ذيل الحديث: ٦ . عن أبي عبد الله يتيلز . ٢ ـ شاهَت الوجوة: قَبُحَتْ . الصُحاح ٦: ١٢٢٣٨شوه) . ٣ ـ الكافي ٥: ٥٤٦ ، ذيل الحديث: ٥ ، عن أبي جعفر متيلز . ٤ ـ هود (١١): ٧٧ إلى ٨٣ . بَراءَةُ فِي الزُّبُـرِ ﴾: براءة في الكتب: أن لا تهلكوا كما هلكوا . يَ

< أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعُ مُنْتَصِرٌ ﴾ القمّي: قال قريش: قد اجتمعنا لننتصر بقتلك يــا محمّد ؛ فأنزل الله <sup>(</sup> .

﴿سَيُهْزَمُ ٱلْجَمْعُ وَيُوَلُّونَ الدُّبُرَ ﴾ القمي: يعني يوم بدر حين هزموا وأسروا وقتلوا .

بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ، يعني القيامة موعد عذابهم الأصليّ ، وما يحيق بهم في الدَّنيا
 فمن طلائعه ﴿ وَالسَّاعَةُ أَدْهِىٰ وَأَمَرُ ﴾: أَشَدُ وأَغلظ وأمرَ مذاقاً من عذاب الدَّنيا .

﴿ إِنَّ المُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ ﴾ عن الحق في الدّنيا ﴿ وَسُعُرٍ ﴾: ونيران في الآخرة .

﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ ﴾: يجرّون ﴿ فِي النَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِـهِمْ ذُوقُـوا مَشَّ سَـقَرَ ﴾: حـرّها وألمها .

ورد: «إنّ في جهنّم لوادياً للمتكّبرين يقال لها: سقر ، شكا إلى الله شدّة حرّه ، وسأله: أن يأذن له أن يتنفّس ، فتنفّس فأحرق جهنّم» " .

﴿ إِنَّا كُلَّ شَيءٍ خَلَقْناهُ بِقَدَرٍ ﴾: مقدّراً مكتوباً في اللّوح قبل وقموعه . القسمّي: له وقت وأجل ومدّة <sup>ع</sup> .

ورد: «إنّ القدريّة مجوس هذه الأُمّة ، وهم الّذين أرادوا أن يصفوا اللّه بعدله فأخرجوه من سلطانه ، وفيهم نزلت هذه الآية: "يوم يسحبون" إلى قوله "بقدر"»<sup>6</sup> .

وفي رواية: «ما أنزل الله هـذه الآيـات إلا فسي القـدريّة "إنّ المـجرمين" إلى قـوله: "بقدر"»<sup>7</sup> .

> ١ و ٢ ــالقمّي ٢: ٣٤٣ . ٣ ـ ثواب الأعمال: ٢٦٥ ، الحديث: ٧ ، عن أبي عبد الله ضخ . ٤ ــالقمّي ٢: ٣٤٣ . الباب: ٦٠ ، الحديث: ٣٩ ، عن أبي عبد الله ضخ . ٦ ــ ثواب الأعمال: ٢٥٢ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله ضخ .

﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةً ﴾ القمّي: يعني نقول: كن فيكون ` . ﴿ كَلَمْحٍ بِالْـبَصَرِ ﴾ في اليُسر والسّرعة .

﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنا أَشْياعَكُمْ ﴾: أتباعكم ونظراءكم في الكفر من عبّاد الأصنام ﴿ فَهَلُ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾: متّعظ .

> ﴿ وَكُلُّ شَيٍءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ ﴾: مكتوب في كتب الحفظة . ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ ﴾ من الأعمال ﴿ مُسْتَطِرٌ ﴾: مسطور . ﴿ إِنَّ المُتَقِينَ فِي جَنّاتٍ وَنَهَرٍ ﴾ .

﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ ﴾: حقّ لا لغو فيه ولا تأثيم ﴿ عِنْدَ مَلِـيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾: مقرّبين عند مَنْ تعالى أمره في الملك والاقتدار .

## **سورة الرّحمٰن** [جلَ ذكره . مكَيَة أو مدنيَة . وهي ثمان وسبعون آية]<sup>(</sup>

يسم الله الرّحمَٰن الرّحيم ﴿ الرَّحْمَـٰنُ ﴾ . ﴿ عَلَّمَ القُرْآنَ ﴾ . ﴿ خَلَقَ الإِنْسَانَ ﴾ . ﴿ عَلَّـمَهُ البَيانَ ﴾ .

قيل: لمّا كانت هذه السّورة مشتملة على تعداد نعَمِ الدّنيويّة والأُخرويّة ، صـدّرها بـ "الرّحمن" ، وقدّم أجلّ النّعم وأشرفها ، وهو تعليم القرآن ، فإنّه أساس الدّين ومنشأ الشّرع ، وأعظم الوحي وأعزَ الكتب ؛ إذهو بإعجازه واشتماله على خلاصتها مصدّق لنفسه ولها ، ثمّ أتبعه بنعمة خلق الإنسان وإيتانه ما تميّز به عن سائر الحيوان ، من التّعبير عمّا في الضّمير وإفهام الغير ما أدركه " .

وقال: «البيان: الاسم الأعظم الذي علم به كلّ شيء»" . وفي رواية: «الإنسان أمير المؤمنين ﷺ ، عَلَّمَه بيان كلّ شيء يحتاج إليه الناس» ً .

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٠٨ . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٩٧ ، عن أبي عبد الله منية . ٤ ـ القتي ٢: ٣٤٣ : بصائر الدرجات: ٥٠٦ . ذيل الحديث: ٥ : تأويل الآيات الظـ اهرة: ٦١١ . عــن أبــي الحسين الرّضاغية . ﴿ الشَّـمُسُ وَالقَمَرُ بِحُسْبانٍ ﴾: يجريان بحساب معلوم مقدَّر في بروجهما ومنازلهما ، ويتُسق بذلك أُمور الكائنات ، ويختلف الفصول والأوقات ، ويعلم السّنون والحساب .

﴿ وَالنَّـجُمُ»ِ: النَّبات الَّذي يَنْجُمُ ، أي: يَطْلَعُ من الأرض ولا ساق له ﴿ والشَّجَرُ ﴾: والذي له ساق ﴿ يَسْجُدانِ ﴾: ينقادان لله فيما يريد بهما طبعاً ، انقياد السّاجد من المكلّفين طوعاً .

﴿ وَالسَّماءَ رَفَعَها ﴾: خلقها مرفوعة مـحلَّا ومرتبةً فـإنَّها مـنشأ أقـضيته ، ومـتنزَّل أحكامه ، ومحلَّ ملائكته . ﴿ وَوَضَعَ العِـيزانَ ﴾: العدل ، بأن وفَر على كلَّ مستعدَ مستحقَّه ، ووفي كلَّ ذي حقّ حقَّه ، حتَّى انتظم أمر العالم واستقام .

و ورد: «بالعدل قامت السّماوات والأرض» ( .

﴿ أَلَا تَطْغُوْا فِي العِسِيرَانِ ﴾: لئلًا تطغوا فيه ، أي: لا تعتدوا ولا تجاوزوا الانصاف .

﴿ وَأَقِــيمُوا الوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلا تُخْسِرُوا السِيزانَ ﴾: ولا تنقصوه ، فإنّ مِـنْ حــقُه أن يسوّى ، لأنّه المقصود مِنْ وَضْعه .

ورد: «الميزان أمير المؤمنين للبُّلا . نَصَبَه لخلقه» " .

قال: « "ألَّا تطغوا" ، أي: لا تعصوا الإمام» " .

﴿ وَالأَرْضَ وَضَعَها ﴾: خفضها مدحوّة ﴿ لِـلأُنامٍ ﴾: للخلق .

﴿ فِيها فاكِهَةُ ﴾: ضروب ممّا يتفكُّه به ﴿ وَالنَّـخُلُ ذَاتُ الأَكْمامِ ﴾: أوعية التّمر .

﴿ وَالْـحَبُّ ﴾ كالحنطة والشَّعير وسائر ما يتغذّى به ﴿ ذُوالعَصْفِ ﴾ قــال: «التَّـبْن» <sup>1</sup> . ﴿ وَالرَّ يُحانُ ﴾ قال: «ما يؤكل منه» <sup>6</sup> .

﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ» قال: «فبأيُ النَّعمتين تكفران ، بمحمّد أم بعليّ؟!» .

١ ـ البيضاوي ٥: ١٠٨ . ٢ و ٣ ـ القمّي ٢: ٣٤٣ . عن أبي الحسن الرّضائيّ . ٤ و ٥ ـ القمّي ٢: ٣٤٤ . عن أبي الحسن الرّضائيّة . ٦ ـ المصدر: ٣٤٤. عن أبي عبد اللّه ظيّة . وفي رواية: «أُبِالنَّبيَّ أم بالوصيَّ» \ . والقمّي: في الظُّـاهر مـخاطبة الجـنَ والإنس . وفـي الباطن فلان وفلان \ .

خَلَقَ الإِنْسانَ مِنْ صَلْصالِ كَالْـفَخَارِ ﴾ . الصّلصال: الطّين اليابس الّذي له صلصلة .
 والفخّار: الخَزَف" . وقد خلق الله آدم من تراب جعله طيناً ، ثمّ حماً مسنوناً ، ثمّ صلصالاً ؛
 فلا تنافي بين ما ورد بكلّ منها .

﴿ وَخَلَقَ ٱلْجانَّ﴾: أبا الجنَّ ﴿ مِـنَ مارِجٍ ﴾: من صاف من الدِّخان ﴿ مِـنْ نارٍ ﴾ بـيان لمارج ، فإنَّه في الأصل للمضطرب .

< فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذَّبانِ<p>.

رَبُّ المَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ المَغْرِبَيْنِ ): مشرقي الشَّتاء والصِّيف ومغربيهما . قال: «إنَّ مشرق الشَّتاء على حدة ، ومشرق الصَّيف على حدة ، أما تعرف ذلك من قُـرْبِ الشَّـمس ويُغْدِها»<sup>1</sup> .

﴿ فَبِأَيَّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذَّبانِ ﴾ .

< مَرَجَ البَحْرَيْنِ»: أرسل البحر العذب والبحر الملح ﴿ يَلْتَقِيبَانِ»: يتجاوران .

التنهما بَرْزَخٌ >: حاجز من قدرة الله ﴿لا يَبْغِيانِ >: لا يبغي أحدهما على الآخر بالممازجة وإبطال الخاصية .

﴿فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ﴾. ﴿يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللُّوْلُـؤُ وَالْـمَرْجانُ﴾: كبار الدّرَ وصغاره .

قال: «"يخرج منهما" . يعني من ماء السّماء ومن ماء البـحر ، فـإذا أمـطرت فـتحت

١ –الكافي ١: ٢١٧ ، الحديث: ٢ ، مرفوعة : تأويل الآيات الظاهرة: ٦١٤ ، مرفوعة عن الصادق للله : ٢ –القمّي ٢: ٣٤٤ . ٣ –كلَّ ما عمل من طين وشوي بالنَّار حتَّى يكون فخَّاراً فهو خَزَفٌ . مجمع البحرين ٥: ٤٤ (خزف) . ٤ –الاحتجاج ١: ٣٨٦ ، عن أمير المؤمنين للجَّل . الأصداف أفواهها في البحر فيقع فيها من ماء المطر ، فتخلق اللَّؤلؤة الصّغيرة مـن القـطرة الصّغيرة ، واللَّؤلؤة الكبيرة من القطرة الكبيرة» .

﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ ﴾ .

﴿ وَلَمُ أَلْجَوارِ ﴾: السَّفُن ﴿ المُسَنَّشَآتُ ﴾ قسل: المرفوعات الشَّرع ﴿ فِلِي البَحْرِ كَالأَعْلامِ ﴾: كالجبال ؛ جمع عَلَم ، وهو الجبل الطَّويل . ﴿ فَبَأَى آلاءٍ رَبِّكُما تُكَذِّبان ﴾ .

م فياي الاءِ رينجما تحديانِ ۽ . رويا

<لَكُلُّ مَنْ عَلَيْها فانٍ »: مَنْ على وجه الأرض .

﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الجَلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾: ذو الاستغناء المطلق والفضل العامّ ، وذلك لأنتك إذا استقريت جهات الموجودات وتفحّصت وجوهها ، وجدتها بأسرها فانية في حدّ ذاتها إلّا وجه الله ، أي: الوجه الذي يلي جهته .

قال: «إذا أفنى الله الأشياء أفنى الصّور والهجاء ، ولا يـنقطع ولا يـزال مـن لم يـزل عالماً»" .

وفي رواية: «نحن وجد الله»<sup>٤</sup> . وفي أُخرى: «وجه ربّك ، أي: دين ربّك»<sup>6</sup> . ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكَذَّبانِ ﴾ . ﴿ يَسْأَلُهُ مَنْ فِي السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ ﴾ فإنّهم مفتقرون إليه فـي ذواتـهم وصـفاتهم وسائر ما يهمّهم ويعنّ لهم ، والمراد بالسَوْال ما يدلّ على الحاجة إلى تحصيل الشّيء ، نطقاً

> ١ ـ قرب الإستاد: ١٣٧ ، الحديث: ٨٥ ، عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن أمير المؤمنين، ين . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٠٩ . ٣ ـ التوحيد: ١٩٣ ، الباب: ٢٩ ، الحديث: ٧ . عن الجواد ين . ٤ ـ التوحيد: ١٥٠ ، الباب: ١٢ ، الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله منة . ٥ ـ القمي ٢: ٣٤٥ ، منه ين .

كان أو غيره .

<كُلَّ يَوْمٍ هُموَ فِي شَأْنٍ ﴾ قال: «من إحداث بديع لم يكن» ` . وفي رواية: «من شأنه أن يغفر ذنباً ويفرّج كرباً ، ويرفع قوماً ويضع آخرين» ` . والقمّي: يحيي ويميت ، ويرزق ويزيد وينقص `` .

﴿ فَبِأَيِّ آلاءٍ رَبِّكُما تُمكَذَّبانِ ﴾ .

﴿ سَنَفُرُغُ لَكُمْ أَيُّها الثَّقَلانِ ﴾ قيل: أي: سنتجرد لحسابكم وجزائكم أيَّها الجنَّ والإنس<sup>3</sup>.

< فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ».

﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمَ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴾: أن تخرجوا من جوانبها ، هاربين من الله ، فارّين من قـضائه ﴿ فَـانْفُذُوا لا تَـنْفُذُونَ ﴾: لا تقدرون على النّفوذ ﴿ إِلّا بِسُلْطَانٍ ﴾: إلّا بقوّة وقهر ، وأنتى لكم ذلك!

ورد: «يحاط على الخلق بالملائكة وبلسان من نار . ثمّ ينادون بذلك» ° .

وفي رواية: «يهبط أهل سبع سماوات ، فتصير الجنّ والإنس في سبع سرادقات مـن الملائكة ثمّ ينادي منادٍ "يا معشر الجنّ والإنس" الآية ، فينظرون ، فإذا قد أحاط بهم سبعة أطواق من الملائكة»<sup>7</sup> .

﴿ فَبِأَيِّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذَّبانِ ﴾ .
﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُما شُواظُ مِنْ نارٍ ﴾: لهب منها ﴿ وَنُحاسُ ﴾: دخان أو صفر مذاب ، يصبّ

١ ـ الكافي ١: ١٤١ . الحديث: ٧ . عن أمير المؤمنين غنج . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٠٢ ، عن رسول الله <del>تنظير :</del> ٣ ـ القمّي ٢: ٣٤٥ . ٤ ـ البيضاوي ٥: ١١٠ . ٥ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٠٥ ، في الخبر . ٢ ـ المصدر ، عن أبي عبد الله للخلي .

الجزء السابع والمعشرون/الزحمٰن 🗆 ٧٤٥ الآية: ٢٦\_٤٥ على رؤوسهم . كذا قيل . ﴿ فَلا تَنْتَصِرانِ﴾: فلا تمتنعان . ﴿فَبِأَى آلاءٍ رَبِّكُما تُكَذِّبان ﴾ . ﴿ فَإِذَا أَنْشَقَّتِ السَّماءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهانِ﴾ قـيل: أي: حـمراء كَـوَرْدَة ، مـذابـة كالدِّهن ] . وقيل: الدِّهان: الأديم الأحمر ] . ﴿ فَبَأَى آلاءٍ رَبِّكُما تُكَذِّبان ﴾ . ﴿ فَيَوْمَـئِذٍ لا يُسْأَلُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنُّسٌ وَلا جانٌّ ﴾ . قال: «من اعتقد الحقُّ ثمَّ أذنب ولم يَتُبُ في الدَّنيا ، عُذَّب عليه في البرزخ ، ويخرج يوم القيامة وليس له ذنب يُسأل عنه»<sup>٤</sup> . ﴿ فَبَأًى آلاءٍ رَبِّكُما تُكَذِّبان ﴾ . ﴿ يُعْرَفُ المُجْرِمُونَ بِسِماهُمْ فَيُسَوّْخَذُ بِالنَّواصِي وَالأَقْدامِ ﴾ . قال: «كيف يحتاج تبارك وتعالى إلى معرفة خلق أنشأهم وهو خَلَقَهم . لو قام قائمنا أعطاه الله الشيماء ، فيأمر بالكافرين فيؤخذ بنواصيهم وأقدامهم ، ثمة يخبط بالشيف خىطاً»<sup>ە</sup>. ﴿ فَبِأَيِّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكَذِّبان ﴾ .

﴿ فَبِايَّ الاءِ رَبِّكُما تَكْذَبَانِ ﴾ .
 ﴿ هُـٰذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذِّبُ بِها المُجْرِمُونَ ﴾ .
 ﴿ يُطُوفُونَ بَيْنَها وَبَيْنَ حَسِيمٍ آنٍ ﴾: ماء حارَ بلغ النّهاية في الحرارة .
 ﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذِّبَانِ ﴾ .

١ ـ البيضاوي ٥: ١١٠ . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١١٠ . ٢ ـ التَّبيان ٩: ٤٧٦ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٢٠٦ . عن أبي الحسن الرّضائيَّة . ٥ ـ بصائر الدّرجات: ٣٥٦ ، الباب: ١٧ ، الحديث: ٨ ، عن أبي عبد الله لمَنْتَة .

وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبُّهِ جَنَّتَانَ ).

قال: «من علم أنَّ اللَّه يراه ويسمع ما يقول ويعلم ما يعمله من خير أو شرَّ فيحجزه \ ذلك عن القبيح من الأعمال ، فذلك الَّذي خاف مقام ربَّه ونهى النَّفس عن الهوى» ] .

و ورد: «من عرضت له فاحشة أو شهوة فاجتنبها من مخافة اللّه عزّوجلّ ؛ حرّم اللّه عليه النّار ، و آمنه من الفزع الأكبر ، وأنجز له ما وعده في كتابه في قوله: "ولمن خاف مقام ربّه جنّتان"»" .

﴿ فَبِأَيٍّ آلاءِ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ ذَواتا أَفْنانٍ ﴾ : ذواتا ألوان من النّعيم .
 ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عَيْنانِ تَجْرِيانِ ﴾ . ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عَيْنانِ تَجْرِيانِ ﴾ . ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عَيْنانِ تَجْرِيانِ ﴾ . ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عَيْنانِ تَجْرِيانِ ﴾ . ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عَيْنانِ تَجْرِيانِ ﴾ . ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عَيْنانِ تَجْرِيانِ ﴾ . ﴿ فَبِأَيٍ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عَيْنانِ تَجْرِيانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عَيْنانِ تَجْرِيانِ ﴾ . ﴿ فَبِأَي آلاءٍ رَبِّكُما تُكذِّبانِ ﴾ .
 ﴿ فِيهِما عِنْ كُلُّ فَاكِهَةٍ زَوْجانِ ﴾ : صنفان ، قيل: غريب ومعهود ، أو رطب ويابس<sup>4</sup> .
 ﴿ فَبِأَيٍ آلاءٍ رَبِّكُما تُكذَبّانِ ﴾ .
 ﴿ فَبِأَي آلاءٍ رَبِّكُما تُكذَبّانِ ﴾ .

< وَجَنَّى الْجَنَّتَيْنِ دَانٍ ﴾: مجنيهما قريب ، يناله القاعد والمضطجع . مَنَ أَبِّ تَبَدَّ مَا مُنْ مُنَا مَنَ

< فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذَّبانِ<p>.

فِيهِنَّ قاصِراتُ الطَّرْفِ»: نساء قصرن أبصارهنَ على أزواجهنّ ، لم يردن غيرهم (لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلا جانٌ): لم يمسَ الإنسيّات إنس ، ولا الجنيّات جنّ . (فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّـكُما تُـكَذِّبانِ) .

١-في «ألف»: «فحجزه» . ٢-الكافي ٢: ٧٠، الحديث: ١٠، عن أبي عبد الله عَنْجَج . ٣-من لا يحضره الفقيه ٤: ٧، ذيل الحديث: ١، عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين عَقَيْظ . ٤-البيضاوي ٥: ١١١.

الآية: ٥٨ ــ ٢٥

﴿كَأَنَّـهُنَّ الياقُوتُ وَالْـمَرْجِانُ﴾ في حمرة الوجنة وبياض البَشَرة وصفائهما . ورد: «إنّ المرأة من أهل الجنّة يُرى مُخُّ ساقِها وراء سبعين حلّة» \ . ﴿فَبِأَيٍّ آلاءٍ رَبِّـكُما تُـكَذِّبانِ﴾ .

﴿ هُلْ جَزاءُ الإِحْسانِ إِلَّا الإِحْسانُ ﴾ قال: «هل جزآ، من أنعمنا عليه بالتّوحيد إلّا الجنّة» ٢. وفي رواية: «مَنْ أنعمتُ عليه بالمعرفة» ٣. وفي أُخرى: «هل جزا، من قال: لا إله إلا الله إلا الجنّة» ٤. و ورد: «إنّ هذه الآية جرت في الكافر والمؤمن ، والبرّ والفاجر ، من صنع عليه عليه معروف فعليه أن يكافئ به ، وليس المكافاة أن تصنع كما صنع حتّى تربي ، فإن صنعت كما صنع كان له الفضل بالابتداء» ٩.

- ﴿ فَبِأَيٍّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذَّبانِ ﴾ .
- ﴿ وَمِـنْ دُونِهِما جَنَّتانِ ﴾ . ﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبُّكُما تُـكَذُّبانِ ﴾ .
  - < مُـدْھامَّـتانِ » .

فَبِأَيٍّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ ﴾ ومن دون تَيْنك الجنَّتين \_ الموعودتين للخائفين مقام ربّهم \_ جنَّتان لمن دونهما ، خضراوان تضربان إلى السّواد .

- ورد: «جنّتان من فضّة أبنيتهما وما فيهما ، وجنّتان من ذهب أبنيتهما وما فيهما»<sup>٦</sup> . قيل له: النّاس يتعجّبون إذا قلنا: يخرج قوم من النّار فيدخلون الجنّة! فـيقولون لنيا:
- ١- الكافي ٨: ٩٩ ، ذيل الحديث: ٦٩ ، عن أبي جعفر على ، عن رسول الله تتلولة : مجمع البيان ٩ ١٠ ، ٢٠٨ ، في الحديث .
   ٢- مجمع البيان ٩ ١٠ ، ٢٠٨ ، عن رسول الله تنظيرة .
   ٣- مجمع البيان ٩ ١٠ ، ٢٠٨ ، عن رسول الله تنظيرة .
   ٣- التوحيد: ٢٨ ، الباب: ١ ، الحديث : ٢٩ ، عن موسى الكاظم ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين على ؛ القسمي ٢ : ٣٤٥ .
   ٣ التوحيد : ٢٨ ، الباب: ١ ، الحديث : ٢٩ ، عن موسى الكاظم ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين على ؛ القسمي ٢ : ٣٤٥ .
   ٣ التوحيد : ٢٨ ، الباب: ١ ، الحديث : ٢٩ ، عن موسى الكاظم ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين على ؛ القسمي ٢ : ٣٤٥ .
   ٣ التوحيد : ٢٥ ، الباب : ١ ، الحديث : ٢٩ ، عن موسى الكاظم ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين على ؛ القسمي ٢ : ٣٤٥ .
   ٣ التوحيد : ٢٥ ، الباب : ١ ، الحديث : ٢٩ ، عن موسى الكاظم ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين على ؛ القسمي ٢ : ٣٤٥ .
   ٣ التوحيد : ٢٥ ، الباب : ١ ، الحديث : ٢٩ ، عن موسى الكاظم ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين على ؛ القسمي ٢ : ٣٤٥ .
   ٣ التوحيد : ٢٥ ، الباب : ١ ، ١ ، الحديث : ٢ ، عن موسى الكاظم ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين على ؛ ١ ، ٣٤٥ .
   ٣ ١ ١ ، ٢٥ ، الباب : ١ ، ٢٥ ، الحديث : ٢ ، عن حسن بن علي ، عن أمير المؤمنين على عين رسول الله تنظير الله تنهي .
  - ٦\_مجمع البيان ٩\_١٠: ٢١٠ ، عن رسول الله تُرْقِين ، وفيه: «أنيتهما» .

۲**۲۵۸** □ الأصفيٰ / ج۲

فيكونون مع أولياء الله في الجنّة؟ فقال للله ينه يقول: "ومن دونهما جنّتان" لا والله ما يكونون مع أولياء الله» \ .

و ورد: «لا تقولنّ: الجنّة واحدة ، إنّ اللّه يقول: "ومن دونهما جنّتان" ولا تقولنّ: درجة واحدة ، إنّ اللّه يقول: "دَرَجَاتٌ بَعْضُهَا فوقَ بَعْضٍ" . إنّما تفاضل القوم بالأعمال» ".

وفي رواية: سئل عن هذه الآية . قال: «خضراوان في الدّنيا . يأكل المؤمنون منهما حتّى يفرغ من الحساب»<sup>4</sup> . وفي أُخرى: «يتَصل<sup>ه</sup> ما بين مكّة والمدينة نخلاً»<sup>7</sup> . ﴿ فِـيهِما عَيْنانِ نَـضّاخَـتانِ ﴾: فوّارتان . قال: «تفوران»<sup>٧</sup> .

< فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذَّبان » .

< فِيهِما فاكِمةً وَنَحْلٌ وَرُمَّانُ ﴾ قيل: عطفهما على الفاكهة لفضلهما ، فـإنّ شمرة النّحل فاكهة وغذاء ، والرّمان فاكهة ودواء^.

ورد: «الفاكهة مائة وعشرون لوناً . سيّدها الرّمان» .

وفي رواية: «خمس من فواكه الجنّة في الدّنيا: الرّمان الأمليسيّ ، والتّفاح الشّيسقان `` ، والسّفرجل ، والعنب الرّازقي ، والرّطب المُِشان»`` . ﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّـكُما تُـكَذِّبانِ﴾ .

﴿فِيهِنَّ خَيْراتٌ حِسانٌ ﴾ قال: «نساء خيرات الأخلاق ، حسان الوجوه» ` . و ورد: «هنّ من نساء أهل الدُنيا ، وهنّ أجمل من الحور العين» ` .

وفي رواية: «هنَ جوار نابتات على شطَّ الكوثر ، كلَّما قلعت منها واحدة نبتت مكانها أُخرى»٣.

﴿فَبِأَيٍّ آلاءِ رَبِّـكُما تُـكَذِّبانِ﴾ .

حُورُ مَقْصُوراتُ فِي الْخِيامِ > قال: «الحور هنَ البيض المضمرات المخدّرات ،
 في خيام الدّر والياقوت والمرجان : لكلّ خيمة أربعة أبواب ، على كلّ باب سبعون كاعباً
 محجاباً لهنّ ، ويأتيهنّ في كلّ يوم كرامة من اللّـه عـزَ ذكره ، يـبشّر اللّـه عـزَ وجلّ بـهنّ
 المؤمنين»<sup>3</sup> .

والقمّي: مقصورات: يقصر الطّرف عنها<sup>م</sup> .

و ورد: «الخيمة . درّة واحدة طولها في السّماء ستّون ميلاً ، في كلّ زاوية مـنها أهـل للمؤمن لا يراه الآخرون»<sup>7</sup> .

﴿ فَبِأَيِّ آلاءٍ رَبِّ كُما تُمكَذَّبانِ ﴾ .

﴿ لَمْ يَسْطَعِثْهُنَّ إِنْسَ قَبْلَهُمْ وَلا جانً ﴾ . ﴿ فَبِأَيَّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ ﴾ .
﴿ مُتَّكِئِينَ عَلىٰ رَفْرَفٍ ﴾: وسائد أو نمارق أو بسط ﴿ خُضْرٍ وَعَـبْقَرِيٍّ حِسـانٍ ﴾

١- مجمع البيان ٩ ـ ١٠ ، ١١ ، عن رسول الله نَثْرَةَ .
 ٢ ـ من لا يحضر الفقيه ٣: ٢٩٩ ، الحديث: ١٤٣٢ ، عن أبي عبد الله نتي .
 ٣ ـ القمي ٢: ٣٤٦ ، عن أبي عبد الله الله .
 ٤ ـ الكافي ٨: ١٥٦ ، الحديث: ١٤٧ ، عن أبي عبد الله متي .
 ٥ ـ القمي ٢: ٣٤٦ .
 ٣٤٦ .
 ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢١١ ، عن رسول الله تتي .

قيل: زرابيَ ` ، وقيل: كلَ ثوب موشَي ` فهو عبقريَ ` ، وقيل: الدّيباج ` ، وقيل: منسوب إلى عبقر ، تزعم العرب أنّه اسم بلد الجن ، فينسبون إليه كلّ شيء عجيب ، أُريد به الجنس ، أو هو جمع <sup>6</sup> . ﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّـكُما تُـكَذِّبانِ ﴾ .

﴿ تَبَارَكَ أَسْمُ رَبِّكَ ﴾ فما ظنّك بذاته ﴿ ذِي الجَـلالِ وَالإِكْرامِ ﴾ قال: «نحن جلال الله وكرامته ، التي أكرم الله العباد بطاعتنا ومحبّتنا» [.

٨ - التُنبال ٩: ٨٨٦، عن إلى عبّاس وسعيد بن جبير وقدادة التزريني النسط الزريتي النّبت إذا اعتقز والحمز وقليه لحضرة ، فلما رأوا الأتوان في تبشط والفرش سنهرها لزرايني النّب ، وتخذلك العبقري من الثياب والفرش السان العرب ٩- ١٤٤٧ زرب . ٢ ـ وشيّت التَوب وشياً: ترقّمتُه وتقشّتة فهو موشي وموشي ، لصحاح ٢: ٢٥٣٤ : المصباح العثير ٢: ١٣٨٩ وشي) . ٣ ـ مجمع البيان ٦- ١٠ : ٢١١ . عن القتيبي .

- ٤ \_ التّبيان ٩: ٤٨٦ ، عن مجاهد .
- ٥ ـ الكشَّاف ٤: ٥٠ ٥ والبيضاوي ٥: ١١٢ .

٦\_القمّي ٣٤٦،٢ عن أبي جعفر بني . ولم ترد فيه كلمة «ومحتتنا»

## **سورة الواقعة** امكَيَّة . وهي ستَ وتسعون آية]<sup>ا</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ إِذَا وَقَـعَتِ الواقِعَـةُ ﴾ قال: «يعني القيامة» <sup>٢</sup> . ﴿ لَيْـسَنَ لِوَقْعَتِـها كَاذِبَـةً ﴾: نفس كاذبة . القمّي: القيامة هي حقّ ٢ . ﴿ خافِـضَةُ رافِـعَةً ﴾ قال: «خفضت والله بأعداء الله إلى النّار ، ورفعت والله أولياء الله إلى الجنّة» <sup>٤</sup> .

إذا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجَاً»: تحرّكت تحرّكاً شديداً. القمي: يدق بعضها على بعض<sup>0</sup>.

> ﴿ وَبُشَـتِ الجِبالُ بَـسَاً﴾ : فَبَتت كالشويق الملتوت القمي: قلعت فَلْعاً" . ﴿ فَـكانَتْ هَـباءً مُثْـبَتَاً ﴾ : غباراً منتشرا .

> > ١-ما بين المعقوفتين من «ب» .
> >  ٢- الخصال ١: ٦٤ ، الحديث: ٥ ، عن عليّ بن الحسين بيناة .
> >  ٣٤٦ : ٢٤٦ .
> >  ٢ - القمي ٢: ٢٤٦ ، الحديث: ٥ ، عن عليّ بن الحسين نبينة .
> >  ٥ و ٦ ـ القمي ٢: ٣٤٦ .

﴿ وَكُنْتُم أَزُواجاً ﴾: أصنافاً ﴿ ثَـلاتُـةً ﴾ . ﴿ فَـأَصْحابُ المَـيْمَنَةِ ما أَصْـحابُ المَيْمَنَةِ ﴾ . القتى: هم المؤمنون مـن أصـحاب

التَبعات ، يوقفون للحساب ` .

﴿ وَأَصْبِحَابُ المَشْأَمَةِ ما أَصْبِحَابُ المَشْبِأَمَةِ ﴾ . ﴿ وَالنَّسِابِقُونَ السِّبَايِقُونَ ﴾ . ﴿ أُولَـٰ إِلَى المُقَـرَّبُونَ ﴾ .

﴿ فِي جَـنَّاتِ النَّعِيمِ \* القمّي: هم الَّذِينَ سبقوا إلى الجنَّة بغير حساب ".

ورد: «هم رسل الله وخاصة الله من خلقه ، جعل فيهم خمسة أرواح: أيَدهم بروح القدس ، فيه عرفوا الأشياء ؛ وأيَدهم بروح الإيمان ، فبه خافوا الله عزّوجل ؛ وأيَدهم بروح القوّة ، فبه قدروا على طاعة الله ؛ وأيَدهم بروح الشَهوة ، فبه اشتهوا طاعة الله عـزُوجلَ وكرهوا معصيته ؛ وجعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب النّاس ويجينون . وجـعل في المؤمنين ـ أصحاب الميمنة ـ روح الإيمان ، فبه خافوا الله ؛ وجعل فيهم روح القوّة ، فبه قوّوا على طاعة الله ؛ وجعل فيهم روح الشهوة ، فبه اشتهوا طاعة الله عـزُوجلَ المؤمنين ـ أصحاب الميمنة ـ روح الإيمان ، فبه خافوا الله ؛ وجعل فيهم روح القوّة ، فبه المؤمنين له الماه الله ؛ وجعل فيهم روح الشهوة ، فبه الماه الله ؛ وجعل فيهم روح القوّة ، فبه المدرج الذي به يذهب النّاس ويجيئون»<sup>1</sup>

وَقَلِيلُ مِنَ الآخِرِينَ > يعني أُمّة محمّد ﷺ .
 خَلَىٰ شُرَرٍ مَوْضُونَةٍ >: منسوجة بالذّهب ، مشبّكة بالذّر والياقوت .
 مُتَّكِئِينَ عَلَيْها مُتَقابِلِينَ > .

 خَلَىٰ شُرَرٍ مَوْفُ عَلَيْها مُتَقابِلِينَ > .

١ ــ ٢ ــ القمّي ٢: ٣٤٦. ٣ ــ في المصدر: «قدروا» . ٤ ــ الكافي ١: ٢٧١ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللّه عيُّة . ٥ ــ القمّي ٢: ٣٤٨. مبقون أبداً على هيئة الولدان وطراوتهم' . ورد: «هم أولاد أهل الدّنيا»' . وسئل عن أطفال المشركين ، قال: «هم خدم أهل الجنّة»'' .

﴿ بِأَكُوابٍ وَأَبارِيقَ ﴾ . الكوب: إناء لا عروة له ولا خرطوم ، والإبريق: إنماء له ذلك . ﴿ وَكَأْسٍ مِنْ مَعِمِينٍ ﴾: خمر .

- ﴿ لا يُسصَدَّعُونَ عَنْها ﴾ لخمار ﴿ وَلا يُنْزِفُونَ ﴾: ولا ينزف عقولهم ، أو لاينفد شرابهم . ﴿ وَفَاكِهَةٍ مِمّا يَستَخَيَّرُونَ ﴾: ممّا يختارون .
  - ﴿ وَلَـحْمِ طَيْسٍ مِمّا يَشْبَتَهُونَ ﴾: يتمنّون . ورد: «سيّد إدام الجنّة اللّحم» <sup>2</sup> .
- ﴿ وَحُمورٌ عِمينٌ ﴾ . ﴿ كَأَمَّثَالِ اللَّوْلُوُ المَسكَنُونِ ﴾ . ﴿ جَمزاءً بِما كَانُوا يَعْمَسلُونَ ﴾ .
  - الفحش والكذب والغناء<sup>6</sup> .
- ﴿ إِلَّا قِيلاً سَلاماً سَلاماً»: يكون السّلام بينهم فاشياً.
  ﴿ وَأَصْحابُ اليَمِينِ ما أَصْحابُ اليَمِينِ ».
  ﴿ فِنِي سِدْرٍ مَخْطُودٍ »: مقطوع الشَّوك .
  ﴿ وَطَلْعٍ مَنْضُودٍ »: وشجر موز نضد حمله من أسفله إلى أعلاه . وفي قراءتهم عليه:
  «وطلع منضود»<sup>7</sup>. قال: «بعضه إلى بعض»<sup>7</sup>.

وَفُحُوْشٍ مَـرُفُوعَةٍ > «بعضها فوق بعض ، من الحرير والدّيباج بألوان مختلفة ،
 وحشوها المسك والعنبر والكافور» كما ورد^ . وربّـما تـفسّر بـالنّساء وارتـفاعهنّ عـلى
 الأرائك ، أو في جمالهن وكمالهنّ ، بدليل ما بعدها .

﴿ إِنَّا أَنْشَأْنَاهُـنَّ إِنْشَاءٌ ﴾ أي: ابتدأناهنَ ابتداءً من غير ولادة . القمّي: الحور العين في

الجنَّة (

﴿ فَجَعَلْناهُ نَ أَبْكَاراً ﴾ يعني دائماً وفي كلّ إتيان .

سُئل: كيف تكون الحوراء في كلّ ما أتاها زوجها عذراء؟ قال: «خـلقت مـن الطَّـيب لايعتريها عاهة ، ولا يخالط جسمها آفة ، ولا يجري في ثقبها شيء ، ولا يدنّسها حيض ، فالرّحم ملتزقة ؛ إذ ليس فيه لسوى الإحليل مجرى»<sup>7</sup> .

﴿عُـرُباً﴾ قال: «العروبة هي الغَنِجة" الرّضيّة الشّهيّة»<sup>٤</sup> . والقمّي: يتكلّمن بالعربيّة<sup>6</sup> . وربّما تفسّر بالمتحنّنات على أزواجهنّ المتحبّبات إليهم .

< أَتُسراباً ﴾ القمّي: يعني مستويات الأسنان<sup>7</sup> .

ورد: «على كلّ سرير أربعون فراشاً غلظ ، كلّ فراش أربعون ذراعاً ، على كلّ فـراش زوجة من الحور العين ، عرباً أتراباً»<sup>٧</sup> .

وفي رواية: «هنّ اللّواتي قبضن في دار الدّنيا عجائز شَنطاء^ رَمْصاء \* ، جعلهنّ اللّــه بعد الكبر أتراباً ، على ميلاد واحد في الاستواء ، كلّما أتاهنَ أزواجهنَ وجدوهنَ أبكاراً» ` ` . ﴿ لاِصْحابِ اليَمِـينِ ﴾: أنشأناهنَ لهم .

| الآية: ٣٩_ ٥٠                 | ۲۵۲ تا الأصفى / ج۲                                                                                                                     |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اغلیم .<br>فالع .             | ﴿ ثُلَّـةُ مِـنَ الأَوَّلِـينَ ﴾ القمّي: من الطّبقة الّتي كانت مع النّبيَّ تَنَبُّ                                                     |
|                               | ﴿ وَثُلَّةً مِنَ الآخِرِينَ ﴾ بعد النّبيّ من هذه الأُمّة ، ويؤيّده ما و                                                                |
|                               | من أُمّتي» * .                                                                                                                         |
| ده ما ورد: «ثـلّة مـن         | وقيل: بل الأولين الأُمم الماضية ، والآخرين هذه الأُمّة ؟ . ويؤيّ                                                                       |
| الب عائية » <sup>2</sup> .    | الأوّلين: حزقيل مؤمن آل فرعون . وثلَّة من الآخرين: عليَّ بن أبي ط                                                                      |
| صفًاً» م                      | و ورد: «أهل الجنّة مائة وعشرون صفّاً . هذه الأُمّة منها ثمانون                                                                         |
|                               | ﴿ وَأَصْحَابُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمالِ ﴾ .                                                                                   |
| نناه في الحرارة .             | <لِحِي سَمُومٍ»: في حرّ نار ينفذ في المسام ﴿ وَحَمِــيمٍ»: ماء ما                                                                      |
|                               | ﴿ وَظِـلٌّ مِـنْ يَحْـمُومٍ ﴾: من دخان أسود .                                                                                          |
| : اسم النَّار . والحميم:      | ﴿لا بارِدٍ ﴾ كسائر الظِّلَ ﴿ وَلا كَرِيــمٍ ﴾: ولا نافع ـ القمّي: السّموم                                                              |
| يم ً: ليس بطيّب " .           | ماء قد حمي . "وظلَّ من يحموم": ظلمة شُديدة الحرّ . "لا بارد ولاكر                                                                      |
|                               | ﴿ إِنَّسْهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَٰلِكَ مُتْرَفِينَ ﴾: منهمكين في الشّهوات .                                                              |
| ه: يعني الشّرك <sup>∨</sup> . | ﴿ وَكَانُوا يُصِبرُونَ عَلَى الْحِنْثِ الْعَظِيمِ ﴾: الذَّنب العظيم . قيل                                                              |
| وتُونَ ﴾ . ﴿ أَوَ آباؤُنا     | ﴿ وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِدًا مِتْنَا وَكُنَّا تُسراباً وَعِظاماً أَإِنَّــا لَــمَبْعُـ                                              |
|                               | الأَوَّلُونَ ﴾ . ﴿ قُـلْ إِنَّ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ ﴾ .                                                                           |
| يا ؛ من يوم معيّن عند         | ﴿ لَمَجْـمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَاتٍ يَـوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾: إلى ما وقُت به الدّ                                                             |
|                               |                                                                                                                                        |
|                               | ٩ ــ القمَي ٢: ٣٤٩ .<br>حسب المسلم المسلم مسلم المسلم الم |
|                               | ۲ مەجمع البيبان ۹ ــ ۲۱۹ ، عن رسول الله تنبية .<br>٣- تذ الترق الرق المدر مدرس مار الدر ال                                             |
|                               | ٣- تفسير القرآن العظيم ٤:٤ ٣٠٤، عن مجاهد والحسن البصري .<br>٤-القمّي ٢: ٣٤٨، عن أبي عبد الله في .                                      |
|                               | ي محمد من بي مبد للمبي .<br>٥-الخصال ٢: ٢٠١، الحديث: ٥، عن رسول اللَّهُ مَثَّلَيْنَ : ٩٠٥، الحديث: ٥، عن رسول اللَّهُ مُثَّلَيْنَ :    |
|                               | ٦_القمّي ٢: ٣٤٩ .                                                                                                                      |
|                               | ٧_التَّبيان ٩: ٥٠٠ ، مجمع البيان ٩_١٠٠ : ٢٢١ . عن الحسن والضحَّاك وابن زيد .                                                           |

الآية: ٥١ ـ ٢١

﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلا تُصَدَّقُونَ ﴾ .

﴿ أَفَرَأَيْنَتُمْ ما تُسْئُونَ﴾: ما تقذفونه في الأرحام من النُّطَف ﴿ أَنُستُمْ تَسَخْسُلُقُونَهُ»: تجعلونه بشراً سويًا . ﴿ أَمْ نَحْسُ الخالِقُونَ ﴾

﴿ نَحْنُ قَـدَّرْنا بَيْنَـكُمُ المَوْتَ ﴾: قسمناه عليكم ، وأقّتنا موت كلّ بوقت معين ﴿ وَمَا نَـحْنُ بِمَسْبُوقِـينَ ﴾: بمغلوبين .

﴿عَلَىٰ أَنْ نُبَــدًّلَ أَمْثَالَـكُمْ﴾: أن نبدًل منكم أشياهكم فنخلق بدلكم ﴿وَنُسَنْشِئَـكُمْ فِي ما لاتَعْلَمُونَ﴾: في نشأة لاتعلمونها .

١ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٢٣ ، الحديث: ١٠٤١ ؛ التسهذيب ٩: ٤٤ ، الحـديث: ٤١٠ ؛ مـعاني الأخـبار: ١٥٠ ، الحديث: ٢ ؛ المحاسن ٢: ٢٧٦ ، الباب: ٧ ، الحديث: ٣٣ و ٢٤ ، عن أبي عبد الله غلام . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٢١ ، عن ابن عباس وعكر مة وقتادة ؛ البيضاوي ٥: ١٢ . ٣ ـ معاني الأخبار: ١٥٠ ، ذيل الحديث: ٣ ؛ المحاسن ٢ : ٧٧٥ ، الباب: ٧ ، الحديث: ٣٦ ، عن أبي عبد الله ظلام . ٤ و ٥ ـ الكشّاف ٤: ٥٦ ؛ البيضاوي ٥: ١٢٤ . ٢ ـ التُبيان ٩: ٢٠٥ ؛ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٢١ . ٧ ـ القمّي ٢: ٣٤٩ . وَلَـقَدْ عَلِمـتُمُ النَّـشَأَةَ الأُولى فَلَـوْلا تَذَكَّرُونَ ﴾ إنّ من قَدَرَ عليها قَدَرَ على النَّشأة الأُخرى .

ورد: «العجب كلَّ العجب لمن أنكر النَّسَاة الآخرة وهو يرى النَّشاَة الأُولى» . ﴿ أَفَرَأَيْتُمْ ما تَحْرُثُونَ ﴾: تبذرون حبّه .

﴿ أَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ ﴾: تنبتونه ﴿ أَمْ نَحْنُ الزّارِعُونَ ﴾ . ورد: «لا يقولنَ أحدكم: زَرَعْتُ ، وليقل: حَرَثْتُ» ٢.

﴿ لَوْ نَشَاءً لَجَعَلْنَاهُ حُطَاماً ﴾: هشيماً ﴿ فَظَلَتُمْ تَفَكَّهُونَ ﴾: تتحدَّثون فيه تعجّباً
وتندَماً على ما أنفقتم فيه . والتَفكَّه: التَنقَّل بصنوف الفاكهة ، وقد استعبر للتَنقَّل بالحديث .
﴿ إِنَّا لَمُ غُرَّمُونَ ﴾: لملزمون غرامة ما أنفقنا . أو مهلكون لهلاك رزقنا من الغَرام .
﴿ إِنَّا لَمُ غُرَّمُونَ ﴾: لملزمون غرامة ما أنفقنا . أو مهلكون لهلاك رزقنا من الغَرام .
﴿ يَلْ نَحْنُ ﴾ قوم ﴿ مَحْرُومُونَ ﴾: حرمنا رزقنا .
﴿ أَفَرَأَ يَتُمُ الماءَ الَّذِي تَسْتَرَبُونَ ﴾. من الستحاب ﴿ أَمْ نَحْنُ المُنْزِلُونَ ﴾ بقدرتنا .
﴿ أَفَرَأَ يَتُمُ الماءَ الَّذِي تَسْتَرَبُونَ ﴾. من الستحاب ﴿ أَمْ نَحْنُ المُنْزِلُونَ ﴾ بقدرتنا .
﴿ أَفَرَأَ يَتُمُ الماءَ الَّذِي تَسْتَرَبُونَ ﴾.
﴿ أَنْتُمُ الماءَ الَّذِي تَسْتَرَبُونَ ﴾.
﴿ أَنَتُمُ الماءَ الَّذِي تستربُونَ ﴾.
﴿ أَنَتُمُ الماءَ الَذِي تستربُونَ ﴾.
﴿ أَنَتُمُ الماءَ الَذِي تَسْتَرَبُونَ ﴾.

ورد: «إنَّ ناركم هذه جزء من سبعين جزءاً من نار جهنَّم ، وقد اطفئت سبعين مرّة بالماء تمّ التهبت ، ولولا ذلك ما استطاع آدميَّ أن يطفئها . وإنَّها لتؤتى يوم القيامة حتّى توضع على النَّار ، فتصرخ صرخة لا يبقى ملك مقرّب ولا نبيَّ مرسل إلاّ جثا على ركبتيه ، فـزعاً مـن

> ١ ـ الكافي ٢: ٢٥٨ ، الحديث: ٢٨ ، عن عليّ بن الحسين المَّلِي . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٢٣ ، عن رسول اللَّه ﷺ . ٣ ـ الزُّعاق: ماءُ مُرُّ غليظ , كتاب العين ١: ١٣٣ (زعق) .

صرختها» .

﴿ وَمَتَاعاً لِلْمُقْوِينَ ﴾: ومنفعة للَّذين ينزلون القَواء ، وهي القفر ؛ أو الَّذين خَلَتْ بطونهم أو مزاودهم من الطُعام . القمّي: المحتاجين <sup>٢</sup> .

﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ العَظِيمِ ﴾: فاحدث التسبيح بذكر اسمه .
ورد: «لمّا نزلت قال النبي تَنَبَرُ المعلوها في ركوعكم» .
ورد: «لمّا نزلت قال النبي تَنَبَرُ المعلوها في ركوعكم» .
ورد: «لمّا نزلت قال النبي تَنَبَرُ المعلوها في ركوعكم» .

ورد: «إنَّ مواقع النَّجوم: رجومها للشَياطين ، وكان المشركون يـقسمون بـها . فـقال سبحانه: فلا أُقسم بها»<sup>6</sup> . وزاد في رواية: «عظم أمر من يحلف بها»<sup>7</sup> .

وفي أخرى: «يعني به اليمين بالبراءة من الأنمّة ﷺ ، يحلف بها الرّجل ؛ أنّ ذلك عند اللّه عظيم»<sup>٧</sup> .

إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ : كثير النَّفع ، لاشتماله على أُصول العلوم المهمّة في إصلاح المعاد .

٧\_من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٣٧ . الحديث: ١١٢٣ . عن أبي عبد اللَّه على ال

لا يمسّه إلّا المطهّرون من الأحداث .

ويؤيّد الأوّل قول أمير المؤمنين عَثْنِ حين جمع القرآن وطلبوا منه أن يخرجه بعد ما حرّفوا ما عندهم منه ، فقال: «إنّ القرآن الذي عندي لا يمسّه إلا المطهّرون والأوصياء من ولدي ، إذا قام القائم من ولدي يظهره ويحمل النّاس عليه . فتجري به السّنّة» .

ويؤيّد الثّاني ما ورد: «المصحف لا تمسّه على غير طهور ولا جنباً ، ولا تمسّ خيطه " ولا تعلّقه ، إنّ الله تعالى يقول: "لا يمسّه إلّا المطهّرون"» " .

- ﴿ تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ .
- ﴿ أَفَبِسهَـٰذَا الْحَدِيثِ أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ ﴾: متهاونون .

﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ ﴾ أي: شكر رزقكم ﴿ أَنَّكُمْ تُكَــذَّبُونَ ﴾ . فـي قـراءتـهم المَيْكِلِا «وتجعلون شكركم» <sup>4</sup> . قال: «وكانوا إذا مطروا قالوا: أمطرنا بنوء <sup>٥</sup>كذا وكذا ، قال: فأنـزل الله: "وتجعلون شكركم أنّكم تكذّبون"» <sup>7</sup> .

﴿ فَلَوْلا إِذَا بَلَغَتِ الحُلْقُومَ ﴾ أي: النّفس .
﴿ وَأَنْتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ ﴾ . الخطاب لِمَنْ حول المحتضر .
﴿ وَأَنْتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ ﴾ . الخطاب لِمَنْ حول المحتضر .
﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ ﴾ أي: إلى المحتضر ﴿ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لا تُبْصِرُونَ ﴾ .
﴿ فَلَوْلا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ غير مجزيين يوم القيامة ، أو غير معلوكين مقهورين .
﴿ تَرْجِعُونَها ﴾: ترجعون النّفس إلى مقرّها ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ في تكذيبكم وتعطيلكم . والمعنى: إن كنتم غير معلوكين مقهورين .

وتكذيبكم بآياته ، فلولا ترجعون نفس من يَعِزُّ عليكم إلى بدنه بعد بلوغها الحلقوم . ﴿ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِـنَ المُقَـرَّبِينَ ﴾ أي: إن كان المتوفّى من السّابقين .

﴿ فَـرَوْحٌ ﴾: فله استراحة . وفي قراءتهم ﷺ : «فَسرُوح» بـالضّمّ . وفشـر بـالرّحمة والحياة الدّائمة " . ﴿ وَرَيْحانُ ﴾: ورزق طيّب ﴿ وَجَنَّهُ نَعِـيمٍ ﴾: ذات تنعَم . قـال: «"فسروح وريحان" يعني في قبره ، "وجنّة نعيم" يعني في الآخرة» ".

﴿ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِـنْ أَصْـحَابِ اليَمِـينِ ﴾ .

﴿ فَسَلامٌ لَكَ ﴾ يا صاحب اليمين **﴿مِنْ أَصْحَابِ اليَّمِينِ ﴾** أي: من إخوانك يسلمون عليك . كذا قيل<sup>٤</sup> .

و ورد: قال رسول الله المُنْزَنَّة لعليَّ عَظِّلاً : «هم شيعتك ، فسلم ولدك منهم أن يقتلوهم» • .

﴿ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ المُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ ﴾ يعني من أصحاب الشَّمال ، وإنَّما وصفهم بأفعالهم زجراً عنها ، وإشعاراً بما أوجب لهم ما أوعد به . قال: «فهؤلاء: المشركون»<sup>7</sup>. والقتى: أعداء آل محمّد عَلَيْتِالْهُ <sup>9</sup>.

﴿فَـنُزُلُ مِـنْ حَمِـيمٍ ﴾ قال: «يعني في قبره»^.

١ ـ الأمالي (للصّدوق): ٢٣٩ . المجلس: ٤٨ . الحديث: ١٢ . عن الكاظم . عن أبي عبد الله ﷺ ؛ القمّي ٢: ٣٥٠ . عن أبي عبد اللّهﷺ .

## **سورة الحديد** [مدنيَّة . وهي تسع وعشرون آية]<sup>ا</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ سَـبَّحَ لِلْهِ ما فِي السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ ﴾ أتى بصيغة الماضي فـي بـعض السّـور ، وبصيغة المستقبل في آخر وفي آخر بصيغة المصدر ؛ إشعاراً بأنّ من شأن ما أُسند إليه أن يسبّحه في جميع الأوقات . لأنّه دلالة جبلَيّة لا تختلف باختلاف الحالات . وإنّما عـدّي باللّام وهو معدًى بنفسه ؛ إشعاراً بأنّ إيقاع الفعل لأجل الله وخالصاً لوجهه . ﴿ وَهُـوَ الْعَزِيزُ الحَكِـيمُ ﴾ فيه إشعار بما هو المبدأ للتَسبيح .

﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمــٰواتِ وَالأَرْضِ ﴾ فإنَّه الخالق لها والمتصرّف فيها ﴿ يُخْيِــي وَيُمِـيتُ وَهُوَ عَلى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرُ ﴾ .

﴿ هُـوَ الأَوَّلُ ﴾ : قبل كلُ شيء ﴿ وَالآخِرُ ﴾ : بعد كلَ شيء ﴿ وَالظَّاهِرُ ﴾ على كلَّ شيء ؛ بالقهر له ﴿ وَالباطِـنُ ﴾ : الخبير بباطن كلُ شيء ، وأيضاً : هو الأوّل يستدأً مــنه الأســباب ، والآخر ينتهي إليه المسبّبات: «والظُّاهر وجوده من كلَّ شيء بما يرى في خلقه من علامات التَدبير ، والباطن الَذي بطن من خفيّات الأُمور ، فلا يكتنه حقيقة ذاته العقول» . كذا ورد ، أو

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» .

ما يقرب منه\ . ﴿ وَهُموَ بِكُلِّ شَميءٍ عَلِمِهُ﴾: يستوي عنده الظَّاهر والخفي .

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوى عَلَى العَرْشِ ﴾ قد مرّ تفسير وفي الأعراف آ . ﴿ يَعْلَمُ ما يَلِحُ فِي الأَرْضِ ﴾ كالبدور ﴿ وَما يَخْرُجُ مِنْها ﴾ كالزروع ﴿ وَما يَنْزِلُ مِنَ السَّماءِ ﴾ كالأمطار ﴿ وَما يَعْرُجُ فِيها ﴾ كالابخرة ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْسَ ما كُنْتُمُ ﴾ فلا ينفك علمه وقدرته عنكم بحال ﴿ وَاللَهُ بِما تَعْمَلُونَ نِصِيرَ ﴾ فيجازيكم عليه .

﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمـُواتِ وَالأَرْضِ ﴾ ذكره مع الاعادة . كما ذكره مع الإبـداء ؛ لأنَـه كالمقدّمة لهما ﴿ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الأُمـُورُ ﴾ .

﴿ يُولِحِ اللَّـيْلَ فِي النَّهارِ وَيُولِحُ النَّهارَ فِي اللَّـيْلِ وَهُوَ عَلِـيمُ بِذاتِ الصَّـدُورِ ﴾: بمكنوناتها .

﴿ آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِــيهِ ﴾ من الأمـوال الـتي جعلكم الله خلفاء في التصرّف فيها ، فهي في الحقيقة له لا لكم ، أو الّتي استخلفكم عمّن قبلكم في تملّكها والتُصرّف فيها ، وفيه توهين للإنفاق على النّفس . ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَـهُمْ أَجْرُ كَبِيرُ ﴾ وعدٌ فيه مبالغات .

﴿ وَما لَكُمْ لا تُسؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا بِسرَبَّكُمْ وَقَدْ أَخَذَ مِيثاقَكُمْ ﴾: وقد أخذ الله ميثاقكم بالإيمان قبل ذلك ﴿ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ هُوَ الَّذِي يُنَزَّلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ آيَاتٍ بَيَّنَاتٍ لِـبُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّـلُماتِ إِلَى النُّورِ ﴾: من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان ﴿ وَ إِنَّ اللَّهَ بِكُمْ لَـرَءُوفُ رَحِـيمُ ﴾ .

﴿ وَمَا لَكُمُ أَلَّا تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾: فيما يكون فربة إليه ﴿ وَلِلَّهِ مِـيراتُ السَّمــٰواتِ وَالأَرْضِ ﴾: يرت كلَّ شيء فيهما ولا يبقى لأحد مــال . وإذا كــان كــذلك فــإنفاقه بــحيث يستخلف عوضاً يبقى . وهو الثَواب . كان أولى .

﴿ لا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الفَتْحِ وَقَاتَلَ ﴾ بيانُ لتفاوت المنفقين والمقاتلين ؛

١ ــ الكافي ١: ١٤١ . قطعة من حديث: ٧ . عن أمير المؤمنين ﷺ ؛ وانظر نهج البلاغة: ٨٧ . الخطبة: ٤٩ . ٢ ــ ذيل الآية: ٥٤ . باختلاف أحوالهم من السّبق وقوّة اليقين ، وتحرّي الحاجة . وقسيمه محذوف لوضوحه ودلالة ما بعده عليه . والفتح فتح مكّة ، إذ عزّ الإسلام به وكثر أهله ، وقسّت الحساجة إلى المقاتلة والإنفاق . ﴿ أُولَــٰئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقاتَلُوا وَكُلًا وَعَدَ اللَّهُ الحُسْني وَاللَّهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ .

﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً﴾: ينفق ماله في سسيله رجاء أن يحوّضه ، وحسّنه بالإخلاص ، وتحرّى الحلال ، وأفضل الجهات ، ومحبّة المسال ، ورجساء الحساة ﴿ فَيُضاعِفَهُ لَهُ ﴾: فيعطي أجره أضعافاً ﴿ وَلَهُ أَجْرُ كَرِيمُ ﴾: وذلك الأجر كريم في نفسه وإن لم يضاعف .

قال: «نزلت في صلة الإمام في دولة الفشاق» .

و ورد: «إنَّ اللَّه لم يسأل خلقه ممّا في أيديهم قرضاً من حاجة به إلى ذلك ، وما كان للَّه من حقّ فإنَّما هو لوليّه» ٢ .

﴿ يَوْمَ تَرَى المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمْ ﴾: ما يهتدون به إلى الجنّة ﴿ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾ من حيث يؤتون صحائف أعمالهم . ﴿ بُشْراكُمُ اليَوْمَ جَنَاتُ تَجْرِي أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمانِهِمْ ﴾ من حيث يؤتون صحائف أعمالهم . ﴿ بُشْراكُمُ اليَوْمَ جَنَاتُ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهما الأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾.

﴿ يَوْمَ يَقُولُ المُنافِقُونَ وَالمُنافِقاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْظُرُونا ﴾: انتظرونا ، أو انظروا إلينا . وعلى قراءة فتح الهمزة: أمهلونا ﴿ نَقْـتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ قِـيلَ آرْجِعُوا وَراءَكُمْ ﴾: إلى الدّنـيا ﴿ فَالْتَمِسُوا نُوراً ﴾ بتحصيل المعارف الإلهيّة والأخلاق الفاضلة والأعمال الصّالحة ، فـإنّ النّور يتولّد منها . ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ ﴾: بحائط ﴿ لَهُ بابَ باطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ ﴾ لأنّه يلي الجنّة ﴿ وَظاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ ﴾: من جهته ﴿ العَذابُ ﴾ لأنّه يلي النّار .

﴿ يُنادُونَهُمُ أَلَمُ نَكُنُ مَعَكُمٌ ﴾ يريدون موافقتهم في الظَّاهر . ﴿ قَالُوا بَــلَىٰ وَلَــٰكِـنَّكُمْ

١ ـ الكافي ٨: ٣٠٢، الحديث: ٤٦١، عن الكاظم منهة .
 ٢ ـ الكافي ١: ٥٣٧، الحديث: ٣، عن أبي عبد الله منهة .

۲**۲۲۱** 🗆 الأصفى / ج ۲

فَــتَنْتُمْ أَنْـفُسَكُمْ﴾ بـالنّفاق . والقـمي: بـالمعاصي . ﴿ وَتَـرَبَّصْتُمْ ﴾ بـالمؤمنين الدّوائـر ﴿ وَأَرْتَبْتُمْ ﴾: وشككتم في الدّين ﴿ وَغَرَّتْكُمُ الأَمانِـيُّ حَتّىٰ جاءَ أَمْرُ اللّهِ ﴾ وهـو المـوت ﴿ وَغَرَّكُمْ بِاللهِ الغَرُورُ ﴾: الشّيطان أو الدّنيا .

﴿ فَالْمَيَوْمَ لا يُـوْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةً وَلا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ ظاهراً وباطناً ﴿ مأُواكُمُ النّارُ هِيَ مَوْلاكُمْ﴾ القتي: هي أولى بكم ` . ﴿ وَبِئْسَ المَصِمِرُ ﴾ النّار .

القمّي: يقسم النّور بين النّاس يوم القيامة على قدر إيمانهم: يقسم للمنافق فيكون نوره بين إبهام رجله اليسرى ، فينظر نوره ثمّ يقول للمؤمنين: مكانكم حتّى أقتبس من نوركم ، فيقول المؤمنون لهم: "ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً" ، فيرجعون ، فيضرب بينهم بسور . ثمّ قال: واللّه ما عنى بذلك اليهود ولا النّصارى ، وما عنى به إلاً أهل القبلة" .

﴿ أَلَمْ يَأْنِ﴾: أَلَم يَأْت وقته ﴿ لِلَّذِينَ آَمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِـنَ الحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتابَ مِنْ قَبْلُ فَطالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وكَثِـيرٌ مِنْهُمْ فاسِقُونَ ﴾: خارجون عن دينهم .

قال: «نزلت هذه الآية في القائم للتَّلج "ولا يكونوا" ، الآية» ٤ .

أقول: لعلَّ المراد: إنَّها نزلت في شأن غيبة القائم، التَّخْ وأهلها المؤمنين .

﴿ إِعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يُخْيِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها ﴾ قال: «يحييها اللَّه بالقائم بعد موتها . قال: يعني بموتها كفر أهلها ، والكافر ميِّت» <sup>6</sup> . وفي رواية: «العدل بعد الجور» <sup>7</sup> . وقيل: تـمثيل لإحياء القلوب القاسية بالذّكر والتّلاوة <sup>4</sup> . ﴿ قَدْ بَيَّـنَا لَكُمُ اَلْآياتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ .

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٥١ . ٢ و ٣ ـ القمّي ٢: ٣٥١ . ٤ ـ كمال الدّين ٢: ٦٦٨ . الباب: ٥٨ . الحديث: ١٢ . عن أبي عبد اللّه لللهُ ٤ ٥ ـ كمال الدّين ٢: ٦٦٨. الباب: ٥٨ . الحديث: ١٣ . عن أبي جعفر غلّه . ٢ ـ الكافي ٨: ٢٦٧ . الحديث: ٣٩٠ ، عن أبي عبد اللّه للله . ٧ ـ البيضاوي ٥: ١١٨ .

﴿ إِنَّ المُصَّدِّقِينَ ﴾ أي: المتصدّقين ، إن شدّد الصّاد ؛ والذين صدّقوا اللّه ورسوله ، إن خفّف . ﴿ وَالمُصَّدِّقاتِ وَأَقْرَضُوا اللّهَ قَرْضاً حَسَناً يُضاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾ .

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولَـٰئِكَ هُمُ الصَّـدَّيقُونَ وَالشُّهَداءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ قال: «إنّ هذه لنا ولشيعتنا» ( .

وقال: «ما من شيعتنا إلاّ صدّيق ، شهيد . قيل: أنتى يكون ذلك وعامّتهم يموتون على فرشهم ؟! فقال: أما تتلو كتاب اللّه في الحديد "والّذين آمنوا باللّه ورسله" الآية . قال: لو كان الشّهداء كما يقولون ، كان الشَهداء قليلاً»؟ .

﴿ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ﴾: أجر الصّدّيقين والشّهداء ونورهم ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآياتِنا أُولَـٰئِكَ أَصْحابُ الجَحِـيمِ﴾ .

﴿ إِعْلَمُوا أَنَّما الحَياةُ الدُّنْيا لَعِبٌ وَلَهُوُ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكاثُرُ فِـي الأَمْـوالِ وَالأَوْلادِ﴾ .

لمتاذكر حال الفريقين ، حقّر أمور الدّنيا ، اعني ما لا يتوصّل به منها إلى سعادة الآخرة ، بأن بيّن أنتها أُمور وهميّة ، عديمة النّفع ، سريعة الزّوال ، وإنّما هي لعب يتعب النّاس فيه أنفسهم جداً ، إتعاب الصّبيان في الملاعب من غير فائدة ، ولهو يـلهون بـه أنـفسهم عـمّا يهمّهم ، وزينة من ملابس شهيّة ومراكب بهيّة ومنازل رفيعة ونحو ذلك ، وتفاخر بالأنساب والأحساب ، وتكاثر بالعُدَد والعَدَد ، وهذه ستَّة أُمور جامعة لمشتهيات الدّنيا ممّا لا يتعلّق منها بالآخرة ، مترتّبة في الذكر ترتّب مرورها على الإنسان غالباً .

<لَكَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الكُفَّارَ نَباتُهُ ﴾ . ثمّ قرّر تحقير الدّنيا ، ومثّل لها في سرعة تقضّيها وقلّة جدواها بحال نبات أنبته الغيث واستوى ، فأعجب به الحرّاث أو الكـافرون بـاللّه ؛

> ١ ـ التَّهَذيب ٦: ١٦٧ ، الحديث: ٣١٨ ، عن عليّ بن الحسين بيهَيّ . ٢ ـ في المصدر: «فراشهم» . ٣ ـ المحاسن: ١٦٣ ، الباب: ٣٢ ، الحديث: ١١٥ ، عن الحسين بن عليّ غَيْتُهُ .

لأنّهم أشدَّ إعجاباً بزينة الدّنيا ، ولأنَّ المؤمن إذا رأى معجباً انتقل فكره إلى قــدرة صــانعه فأعجب بها ، والكافر لا يتخطّى فكره عمّا أحسَ به ؛ فيستغرق فيه إعجاباً .

﴿ ثُمَّ يَهِـيجُ ﴾ أي: يببس بعاهة ﴿ فَتَرادُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطاماً ﴾: هشـيماً ﴿ وَفِـي الآخِرَةِ عَذابُ شَدِيدُ وَمَغْفِرَةٌ مِـنَ اللَّهِ وَرِضْـوانُ ﴾ . ثمّ عظّم أُمور الآخرة . وأكّـد ذلك تنفيراً عن الآنهماك في الدّنيا . وحثًا على ما يوجب كرامة العقبى ﴿ وَمـا ٱلْـحَياةُ الدُّنْيا إِلّا مَتاعُ الغُرُورِ ﴾ أي: لمن أقبل عليها ولم يطلب الآخرة بها .

﴿سابِقُوا﴾: سارعوا مسارعة السّابقين في المضمار ﴿ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِـنَ رَبَّكُـمُ﴾: إلى موجباتها ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُها كَعَرْضِ السَّماءِ وَالأَرْضِ ﴾: كعرض مجموعهما إذا بسطتا .

ورد: «إنّ أدنى أهل الجنّة منزلاً من لو نزل به الثّقلان ــالجنّ والإنس ــلَوَسِعَهم طعاماً وشراباً» .

﴿ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُوْتِيهِ مَنْ يَشاءُ وَاللَّهُ ذُوالفَضْلِ العَظِيم ﴾ .

﴿ما أُصابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ﴾ كجدب وعاهة ﴿وَلا فِي أَنْفُسِكُمْ﴾ كـمرض وآفة ﴿ إِلّا فِي كِتابٍ﴾: إلّا مكتوبة ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَها﴾: نخلقها .

قال: «كتابه في الشماء: علمه بها ، وكتابه في الأرض: علومنا في ليلة القـدر ، وفـي غيرها»<sup>٢</sup> .

ورد: «إنَّ ملك الأرحام يكتب كلَّ ما يصيب الإنسان في الدَّنيا بين عينيه ، فذلك قوله عزَوجلَّ: "ما أصاب من مصيبة" الآية»" .

﴿ إِنَّ ذَٰلِكَ ﴾: إنَّ ثبته في كتاب ﴿ عَلَى اللَّهِ يَسِمِرُ ﴾ .

١ ـ القمّي ٢: ٨٢ . ذيل الآية: ٢٣ من سورة الحجّ ، عن أبي عبد اللّهﷺ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٥١ . عن أبي عبد اللّهﷺ . ٣ ـ علل الشّرائع ١: ٩٥ . الباب: ٨٥ . الحديث: ٤ . عن أمير المؤمنين ﷺ . ﴿لِكَيْلا تَأْسَوْا ﴾ أي: أثبت وكتب لئلًا تحزنوا ﴿عَلَىٰ ما فاتَكُمْ ﴾ من نعم الدُنيا ﴿وَلا تَقْرَحُوا بِما آتاكُمْ ﴾: بما أعطاكم الله منها ، فإنَّ من علم أنَّ الكلّ مقدّر هانَ عليه الأمر .

قال: «الزّهدكلّه بين كلمتين من القرآن . قال اللّه تعالى: "لكيلا تأسوا على ما ف اتكم ولا تفرحوا بما آتاكم "ومن لم يأس على الماضي ولم يـفرح بـالآتي ؛ فـقد أخـذ الزّهـد بطرفيه» .

﴿ وَاللَّهُ لا يُحِـبُّ كُلَّ مُخْتالٍ فَخُورٍ ﴾ . فيه إشعار بأنّ المراد بالأسى: الأسى المانع عن التّسليم لأمر الله ، وبالفرح: الفرح الموجب للبطر والاختيال ، إذ قلّ من يثبت نفسه حـال الضّرّاء والسّرّاء .

﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْـبُخْلِ وَمَنْ يَتَوَلَّ ﴾ أي: ومن يعرض عن الإنفاق ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِـيدُ ﴾: غنيّ عنه وعن إنفاقه ، محمود في ذاته ، لا يضرّه الإعراض عن شكره ، ولا ينتفع بالتّقرّب إليه بشيء من نعمه . فيه تهديد وإشعار بأنّ الأمر بـالإنفاق لمصلحة المنفق .

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابَ . قال: «الكتاب: الاسم الأكبر الذي يعلم به علم كلّ شيء ، الذي كان مع الأنبياء للكَثِلا » .

﴿ وَالصِيزانَ ﴾ . روي: «إنَّ جبر نيل للَّيُلَا نزل بالميزان فدفعه إلى نوح ، وقال: مُرْ قومك يَزِنُوا به» ٣ . والقمي: الميزان: الإمام <sup>٤</sup> . ﴿ لِـيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾: بالعدل .

﴿ وَأَنْزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ ﴾ قال: «إنزاله ذلك خلقُه له» • . ﴿ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ ﴾ فإنَّ آلات

الحروب متّخذة منه . قال: «يعني السّلاح» ` . ﴿ وَمَسْنَافِيعُ لِـلنَّاسِ ﴾ إذ مــا مــن صــنعة إلّا والحديد آلتها .

ورد: «إنّ الله عزّوجلّ أنزل أربع بركات من السّماء إلى الأرض ، أنزل الحديد والنّار والماء والملح»<sup>7</sup> .

وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ ﴾ . عطف على محذوف دلَ عليه ما قبله ، فإنَّه يتضمن تعليلاً . ﴿ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْـغَيْبِ ﴾ باستعمال الأسلحة في مجاهدة الكفَّار ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَـوِيُّ ﴾ عـلى إهلاك من أراد إهلاكه ﴿ عَزِيزُ ﴾ لا يفتقر إلى نصرة ، وإنَّما أمرهم بـالجهاد ليـنتفعوا بـه ، ويستوجبوا ثواب الامتثال فيه .

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَ إِبْراهِـيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرَّ يَتَبِهِما النُّبُـوَّةَ وَالكِتابَ فَمِنْهُمْ مُـهْتَدٍ وَكَثِـيرُ مِنْهُمْ فاسِقُونَ ﴾ .

فُمُ تَفَيَّننا عَلىٰ آثارِهِمْ بِرُسُلِنا وَقَفَيْنا بِعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمَ ) أي: أرسلنا رسولاً بعد
 رسول حتى انتهى إلى عيسى ﴿ وَآتَيْناهُ الإِنْجِيلَ وَجَعَلْنا فِي قُلُوبِ الَّـذِينَ آتَـبَعُوهُ رَأْفَـةً
 رسول حتى انتهى إلى عيسى ﴿ وَآتَيْناهُ الإِنْجِيلَ وَجَعَلْنا فِي قُلُوبِ اللَّذِينَ آتَـبَعُوهُ رَأْفَـةً
 وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَةً أَبْتَدَعُوها ﴾ . قيل: هي المبالغة في العبادة والرّيـاضة والانـقطاع عن
 النّاس ؛ منسوبة إلى الرّهبان وهو المبالغ في الخوف ، من رهب" . قال: «صلاة اللّيل» ؟

﴿مَا كُتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ﴾: مَا فَرَضْنَاهَا عَلَيْهِمَ ﴿ إِلَّا ٱبْتِغَاءَ رِضُوانِ اللَّهِ ﴾ ولكنّهم ابتدعوها ، ابتغاء رضوان الله ﴿ فَمَا رَعَوْهَا ﴾ أي: فما رعوا جميعاً ﴿ حَقَّ رِعايَتِها ﴾ قال: «لتكذيبهم بمحمّد عَنَبَهُمْ فَاسَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرُ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾:

> ۱ ـ التُوحيد: ۲٦٦ ، الباب: ٣٦ ، قطعة من حديث: ٥ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٤٣ ، عن رسول اللَّهﷺ . ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٢٠ .

٤ ـ الكافي ٣: ٤٨٨ . الحديث: ١٢ ؛ من لا يحضره الفقيه ١: ٢٩٩ . الحديث: ١٣٦٥ ؛ التَهذيب ٢: ١٢٠ . الحديث: ٤٥٢٠ : عيون أخبار الرّضاء للله ١: ٢٢٠ ، الباب: ٢٨ ، الحديث: ٩ . عن أبي الحسن الكاظم على . ٥ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٤٣ ، عن النّبي تَتَجَرَة .

خارجون عن الاتّباع .

ورد: «اختلف من كان فبلكم على ثنتين <sup>(</sup> وسبعين فرقة ، نـجا مـنها ثـنتان <sup>\*</sup> وهـلك سائرهن ، فرقة قاتلوا الملوك ، على دين عيسى للللم فقتلوهم ، وفرقة لم يكن لهـم طـاقة لموازاة الملوك ، ولا أن يقيموا بين ظهرانيهم يدعونهم إلى ديـن اللـه وديـن عـيسى للللم فساحوا في البلاد وترهبوا ، وهم الَذين قال الله عزّ وجل : "ورهبانيّة ابتدعوها ما كـتبناها عليهم "ثمّ قال النّبيَ عَلَيْكَانَهُ : من آمن بي وصدقني واتّبعني فقد رعاها حق رعايتها ، ومن لم يؤمن بي فأُولَئك هم الهالكون»".

وفي رواية: «قال: ظهرت عليهم الجبابرة بعد عسي الله يعملون بمعاصي الله ، فغضب أهل الإيمان فقاتلوهم ، فهزم أهل الإيمان ثلاث مرّات فلم يبق منهم إلاّ القطيل ، فقالوا: إنّ ظهرنا لهؤلاء أفنونا ولم يبق للدّين أحد يدعو إليه ، فتعالوا نتفرّق في الأرض إلى أن يبعث الله النّبيّ الذي وعدنا عيسى للله ، يعنون محمّداً تَتَقَلَقُوهُ ، فتفرّقوا في غيران الجبال وأحدثوا رهبانيّة ، فمنهم من تمسّك بدينه ، ومنهم من كفر ، ثمّ تلاهذه الآية»<sup>3</sup> .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّـقُوا اللَّهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُـوْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ القمي: نصيبين من رحمته: أحدهما ؛ أن لا يدخله النّار ، وثانيهما؛ أن يدخله الجنّة <sup>6</sup> . ﴿ وَيَـجْعَلْ لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ يعني الإيمان ، وفي رواية: «يعني إماماً تأتمون به»<sup>7</sup> . ﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِـيمٌ ﴾ .

روي: «لمّا نزل قوله تعالى: "أُولئك يُؤتَوْنَ أَجْرَهُمْ مَرَّتَيْن بما صبروا" في أهل الكتاب

الَّذِين آمنوا بمحمَّد تَنْكِبُرَةُ ، وسمع ذلك الَّذين لم يؤمنوا به ، فَخِرُوا على المسلمين وقالوا: يا معشر المسلمين أمّا من آمن منّا بكتابكم وكتابنا فله أجران ، ومن آمن منّا بكتابنا فله أجر كأُجوركم ، فما فضلكم علينا؟ فنزل: "يا أيّها الَذين آمنوا الآية» .

﴿لِنَــلَا يَعْلَمَ أَهْلُ الكِتابِ﴾ أي: ليعلموا . و«لا» مزيدة . ﴿ أَنْ لا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيءٍ مِنْ فَضْلِ اللهِ وَأَنَّ الفَضْلَ بِيَدِ اللهِ يُــؤْتِــيهِ مَنْ يَشاءُ وَاللهُ ذُو الفَضْلِ العَظِــيم﴾ .

روي: «فَخِّرَ الَّذين آمنوا منهم بمحمّد تَنَبَّ يُنْتَخَرُ على أصحابه ، وقالوا: نحن أفضل منكم . لنا أجران ولكم أجر واحد ، فنزل: "لنلًا يعلم" الآية» " .

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٢٤٤ ؛ وفي الدُرّ المنثور ٨: ٦٧ مع تفاوت . والآية في سورة القصص (٢٨): ٥٤ . ٢ ـ المصدر ؛ الدُرّ المنثور ٨: ٦٧ .

# **سورة المجادلة** [مدنيّة ، وهي اثنتان وعشرون آية]<sup>،</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجادِلُكَ فِي زَوْجِها وَتَشْتَكِي إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْمَعُ تَحاوُرَكُما﴾: تراجعكما الكلام ﴿ إِنَّ اللّهَ سَمِيعُ بَصِيرُ ﴾ للأقوال والأحوال .

﴿ما هُـنَ أُمَّهاتِهِمْ﴾ على الحقيقة ﴿ إِنْ أُمَّهاتُهُمْ إِلَا ٱللَّاثِـي وَلَدْنَهُمْ وَ إِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَراً مِنَ القَوْلِ وَزُوراً وَ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُوٌ غَفُورُ ﴾ لما سلف منه .

﴿ وَالَّذِينَ يُظاهِرُونَ مِنْ نِسائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِما قالُوا﴾ قال: «يعني ما قـال الرَّجــل

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ الكافي ٦: ١٥٢ ، الحديث: ١ ، عن أبي جـ مغر . عـن أمـير المـؤمنين بيئة ؛ مـن لا يـحضره الفـقيه ٢: ٣٤٠ ، الحديث: ١٦٤١ ، عن أبي عبد الله لملة ؛ القمي ٢: ٣٥٣ . عن أبي جعفر للله .

۱۲۷٤ 🗆 الأصفى / ج ۲

الأوّل لامرأته: أنت عليّ اكظهر أمّي» " . ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ قال: «فمن قالها بعد ما عفا اللّه وغفر للرجل الأوّل ، فإنّ عليه تحرير رقبة» " . ﴿مِنْ قَـبْلِ أَنْ يَـتَماسًا ﴾ قـال: «يبعني مجامعتها» \* ، ﴿ذٰلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ ﴾ لكي ترتدعوا عن مثله ﴿وَاللّهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ﴾ .

﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ الرَّقبة ﴿ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ ﴾ «بأن يصوم شهراً ومن الآخر شيئاً متصلاً به ، ثم يتم الاخر متوالياً أو متفرّقاً» . كذا ورد م في قَبْلِ أَنْ يَتَماسًا فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعامُ سِتِّينَ مِسْكِيناً ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ فرض ذلك لتصدقوا بالله ورسوله في قبول شرائعه ، ورفض ما كنتم عليه في جاهليّتكم . ﴿ وَيَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ ﴾ لا يجوز تعديها ﴿ وَلِلْكافِرِينَ ﴾ الّذين لا يقبلونها ﴿ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾: يعادونهما . فإنَّ كلَّأَ من المتعاديين في حدَّ غير حدَّ الآخر . وقيل: يضعون حدوداً غير حدودهما <sup>7</sup> . ﴿كُبِتُوا﴾: أُخْزوا أو أُهْلِكوا . وأصل الكبت: الكبّ . ﴿كَما كُبِتَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنْزَلْنا آياتٍ بَيِّناتٍ﴾ تـدلُّ عـلى صـدق الرّسول وما جاء به ﴿ وَلِلْكافِرِينَ عَذَابٌ مُهِـينٌ ﴾ يذهب عزّهم وتكبّرهم .

< يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعاً»: كلَّهم، لا يدع أحداً ؛ أو مجتمعين . ﴿ فَيُنَبِّئُهُمْ ﴾ عـلى رؤوس الأشهاد ﴿ بِما عَمِلُوا أَحْصاهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِيدُ ﴾ .

أَلَمْ تَسَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ ما فِي السَّمَواتِ وَما فِي الأَرْضِ ما يَكُونُ مِنْ نَجُوىٰ ثَلاثَةٍ »: من تناجي ثلاثة ، أو من متناجين ثلاثة ﴿ إِلّا هُوَ رابِعُهُمْ »: إلّا الله يجعلهم أربعة ، ثَلاثَةٍ »: من تناجي ثلاثة ، أو من متناجين ثلاثة ﴿ إِلّا هُوَ رابِعُهُمْ »: إلّا الله يجعلهم أربعة ، إذ هو مشاركهم في الطَّلاع عليها ﴿ وَلا خَمْسَةٍ إِلّا هُوَ سادِسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إذ هو مشاركهم في الاطلاع عليها ﴿ وَلا خَمْسَةٍ إِلّا هُوَ سادِسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إلّا هُوَ مَعَهُمْ » يعلم ما يجري بينهم بإحاطته بهم وشهوده لديهم ﴿ أَيْنَ ما كَانُوا » .

> ١ ـ في المصدر: «أنت عليّ حرام» . ٢ و ٣ و ٤ ـ الكافي ٦: ١٥٢ ـ ١٥٣ . ذيل الحديث: ١ ، عن أبي جعفر ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٥ ـ الكافي ٤: ١٣٨ . الحديث: ١ ، ٢ و ٣ ؛ وص١٣٨ . الحديث: ٧ . عن أبي عبد اللّهﷺ . ٦ ـ البيضاوي ٥: ١٢٢ .

سئل عن الله أين هو؟ فقال: «هو ها هنا وها هنا ، وفوق وتحت ومحيط بنا ومَعنا» ثمّ تلاهذه الآية` .

﴿ ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِما عَمِلُوا يَوْمَ القِيامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٌ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجُوىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِما نُهُوا عَنْهُ ﴾ قيل: نزلت في اليهود والمنافقين ، كانوا يتناجون فيما بينهم ، ويتغامزون بأعينهم إذا رأوا المؤمنين ، فنهاهم رسول الله تَنَبَرُ أَنَّهُ ، ثمّ عادوا لمثل فعلهم <sup>7</sup> . ﴿ وَيَتَناجَوْنَ بِالإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَمَعْصِيةِ الرَّسُولِ ﴾ أي: بما هو إثم وعدوان للمؤمنين ، وتواص بمعصية الرّسول . ﴿ وَإِذا جاءُوكَ حَيَّوْكَ بِما لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللَّهُ ﴾ .

روي: «إنَّ اليهود أتت النَّبيَّ تَنَبَّقُهُ ، فقالوا: السَّام عليك يـا مـحمَّد . والسَّـام بـلغتهم: الموت . فقال: وعليكم ، فأنزل الله» " .

والقتي: إذا أتوه قالوا له: أنعم صباحاً وأنعم مساء . وهي تحيّة أهل الجاهليّة ، فأنزل الله هذه الآية . فقال لهم رسول اللهﷺ : قد أبدلنا الله بخير من ذلك ؛ تحيّة أهل الجـنّة: السّلام عليكم<sup>ع</sup> .

﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ ﴾: فيما بينهم ﴿ لَوْلا يُعَذَّبُنَا اللَّهُ بِما نَقُولُ ﴾: هلا يعذّبنا بذلك لو كان محتد نبيّاً . ﴿حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ ﴾ عذاباً ﴿يَصْلَوْنَها فَبِئْسَ المَصِيرُ ﴾ .

﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَناجَيْتُمْ فَلا تَتَناجَوْا بِالإِثْمِ وَالعُدُوانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ ﴾
كما يفعله المنافقون ﴿ وَتَناجَوْا بِالبِرَ وَالتَّقُوىٰ ﴾: بما يتضمن خير المؤمنين والاتّهاء عـن معصية الرّسول بَيْنَافَةُون ﴿ وَاتَقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ .

١ ـ الكافي ١: ١٣٠ . ذيل الحديث: ١ . عن أمير المؤمنين عَنَّه . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٤٩ . عن ابن عباس : البيضاوي ٥: ١٢٢ . ٣ ـ الدَّرَ المنثور ٨: ٨٠ : الجامع لأحكام القرآن ١٧ : ٢٩٢ : روضة الواعظين ٢: ٤٥٨ . ٤ ـ القمّي ٢: ٣٥٥ . ﴿ إِنَّمَا النَّجُوىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ ﴾ فإنّه المزيّن لها والحامل عليها ﴿ لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بتوهمهم أنتها في نكبة إصابتهم ﴿ وَلَـيْسَ ﴾ الشَّـيطان أو التِّناجي ﴿ بِضارِّهِمْ ﴾: بـضارّ المؤمنين ﴿ شَيْئاً إِلَا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾: بمشيئته ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ ﴾ ولايبالوا بنجواهم .

ورد: «إذا كنتم ثلاثة فلا يتناج اثنان دون صاحبهما فإنَّ ذلك يحز نه» .

وقيل: المراد بالآية الأحلام الّتي يراها الإنسان في نومه فيحزنه" . ويــؤيّده مــا رواه القمّي في سبب نزولهما من رؤيا فاطمة للِمَكْلِ في قصّة طويلة" .

إذا أيَّها الَّذِينَ آمَنُوا إذا قِمِلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي المَجالِسِ »: توسَعوا فيها ، وليفسح بعضكم عن بعض . قيل: كانوا يتضامون بمجلس النّبيَّ تَنْقَلُهُ ؛ تنافساً على القرب منه ، وحرصاً على استماع كلامه ٤ . ﴿ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ فيما تريدون التَفسّح فيه ، من المكان والرّزق والصّدر وغيرها ﴿ وَإِذَا قِمِلَ آنْشُسَرُوا ﴾: انهضوا ﴿ فَانْشُسَرُوا ﴾ .

القمّي:كان رسول اللّه تَلَيَّبُولَةُ إذا دخل المسجد يقوم له النّاس ، فنهاهم اللّه أن يقوموا له ، فقال: "تفسّحوا" أي: وسّعوا له في المجلس ، "وإذا قيل انشـزوا فـانشزوا" يـعني إذا قـال: قوموا ، فقوموا<sup>ه</sup> .

﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ﴾ بالنّصر وحسن الذّكر في الدّنيا ، وإيـوائـهم غـرف الجنّات في الآخرة . ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجاتٍ﴾: ويرفع العلماء منهم خــاصّة مـزيد رفعة .

> ١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٥١ . عن رسول الله تناييني . ٢ ـ المصدر . ٣ ـ القمي ٢: ٣٥٥ . عن أبي عبد الله عنينية . ٤ ـ البيضاوي ٥: ١٢٣ . ٥ ـ القمي ٢: ٣٥٦ .

الجزء الثامن والعشرون/ المجادلة 🗅 ۱۲۷۷

الآية: ١٢\_١٣

ورد: «فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب» . وفي رواية: «عالم ينتفع بعلمه أفضل من سبعين ألف عابد» . ﴿وَاللَّهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُواكُمْ صَدَقَةً ﴾: فتصدقوا قدّامها . القمّي: ليكون أقضى لحوائجكم" .

قيل: في هذا الأمر تعظيم الرّسول ، وإنفاع الفقراء ، والنّهي عن الإفراط في السّــؤال ، والميز بين المخلص والمنافق ، ومحبّ الآخرة ومحبّ الدّنيا<sup>ع</sup> .

قال أمير المؤمنين للَّلِّلا : «إنَّ في كتاب اللَّه لآية ما عمل بها أحد قبلي ولا يعمل بها أحد بعدي ، آية النِّجوى ، إنَّه كان لي دينار فبعته بعشرة دراهم ، فجعلت أُقدّم بين يدي كلَّ نجوى أُناجيها النَّبيَ عَلِيَوَالُهُ درهماً . قال: فنسختها قوله: "ءأشفقتم" الآية»<sup>6</sup> .

﴿ ذَٰلِكَ ﴾ أي: التَّصدَّق ﴿ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ ﴾ لأنفسكم من الزَّينة وحبّ المال ﴿ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِسِمٌ ﴾ لمن لم يجد ، حيث رخّص له في المناجاة بلا تصدّق .

﴿ أَأَشْفَقْتُمُ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُواكُمُ صَدَقاتٍ ﴾: أَخِفْتُم الفقر من تقديم الصّدقة ، أو أَخِفْتُم التقديم لما يعدكم الشّيطان عليه من الفقر . وجمع الصّدقات لجـمع المـخاطبين أو لكثرة التّناجي .

﴿ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ بأن رخّص لكم أن لا تفعلوه .

قال: «فهل تكون التّوبة إلّا عن ذنب» ٢ . ﴿ فَأَقِسِمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكاةَ ﴾ فلاتفرّ طوا

١ ـ جوامع الجامع: ٤٨٥ ، عن رسول الله تَنَبَّرَةُ . ٢ ـ الكافي ١: ٣٣ ، الحديث: ٨ ، عن أبي جعفر عَنْجُ . ٣ ـ القتي ٢: ٣٥٧ . ٤ ـ البيضاوي ٥: ٣٢٣ . ٥ ـ القتي ٢: ٣٥٧ : وفي الخصال ٢: ٤٧٤ ، قطعة من حديث: ١ ، ما يقرب منه . ٦ ـ الخصال ٢: ٤٧٤ ، قطعة من حديث: ١ ، عن أمير المؤمنين عَنْجُ .

۱۲۷۸ 🖬 الأصفي /ج ۲

في أدائهما ﴿ وَأَطِـيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ في سائر الأُمور ، لعلَّها تــجبر تــفريطكم فــي ذلك ﴿ وَاللَّهُ خَبِيرُ بِما تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَـرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني اليهود ﴿ ما هُمْ مِنْكُمْ وَلا مِنْهُمْ ﴾ لأنّهم منافقون ، مذبذبون بين ذلك ﴿ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الكَـذِبِ وَهُـمْ يَـعْلَمُونَ ﴾ أنّ المحلوف عليه كذب ، كمن يحلف بالغَمُوس ٢.

﴿ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ عَذاباً شَدِيداً إِنَّهُمْ ساءَ ما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿ إِنَّـخَذُوا أَيْمانَهُمْ جُـنَّةٌ ﴾: وقاية دون دمائهم وأموالهم ﴿ فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾: فصدّوا النّاس عن دين الله بالتّحريش والتَثبيط ، ﴿ فَلَهُمْ عَذابٌ مُهِـينُ ﴾ .

﴿ لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمُوالُهُمْ وَلا أَوْلادُهُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْناً أُولَـٰئِكَ أَصْحابُ النَّارِ هُمْ فِـيها خالِدُونَ﴾ .

إيوم يتعتبهم الله جميعاً فيتخلفون له اي: لله عزّوجل الكما يتخلفون لكم الله في الله عنوم يتعتبهم الله جميعاً فيتخلفون له باي: لله عزّوجل الكم بحيث يختل إليهم في الدّنيا و وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيءٍ اذ تمكن النّفاق في نفوسهم ، بحيث يختل إليهم في الاّنيا و وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيءٍ اذ تمكن النّفاق في نفوسهم ، بحيث يختل إليهم في الاّخرة أنّ الأيمان الكاذبة تروج الكذب على الله ، كما تروّجه عليكم في الاّنيا و ألا إنَّهُمْ على هم على شيء بالله ، كما تروّجه عليكم في الدّنيا و ألا إنَّهُمْ في الله من الله ، كما تروّجه عليكم في الدّنيا و ألا إنَّهُمْ الله من الله من على الله ، كما تروّجه عليكم في الدّنيا و ألا إنتهم التحرة أن الأيمان الكاذبة تروّج الكذب على الله ، كما تروّجه عليكم في الدّنيا و ألا إنتهم والشهادة ، هم الكذب ألا يكم الكن من عنهما من الكاذبة تروّج الكذب على الله ، كما تروّجه عليكم في الدّنيا و ألا إنتهم والسمون الله ، كما تروّجه عليكم في الدّنيا و ألا إنتهم التحرة أن الأيمان الكاذبة تروّج الكذب على الله ، كما تروّجه عليكم في الدّنيا و ألا إنتهم الم الغرب والشهادة ، هم الكذب ، حيث يكذبون مع عالم الغيب والشهادة ، ويحلفون عليه . وقد مرّ في هذه الآية حديث في حم السّجدة .

﴿ إِسْتَحْوَدَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطانُ ﴾: استولى عليهم ﴿ فَــأَنْساهُمْ ذِكْـرَ اللَّـهِ ﴾: لا يـذكرونه بقلوبهم ولا بألسنتهم ﴿ أُولَـٰئِكَ حِزْبُ الشَّيْطانِ ﴾: جنوده وأتباعه ﴿ ألا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطانِ هُمُ الخاسِرُونَ ﴾ لأنّهم فوتوا على أنفسهم النّعيم المؤبّد ، وعرضوها للعذاب المخلّد .

القمي: نزلت في الثّاني ، مرّ به رسول الله يَنْجَرْنُ وهو جالس عند يهوديّ يكتب خبر رسول الله عَنْجَرْلُهُ ، فأنزل الله: "ألم تر إلى الذين تولّوا" الآيات . فجاء إلى النّبيّ عَنْجَرْلُهُ ، فقال له

١ ـ اليمين الغَموس: الَتي تَغْمِسُ صاحبَها في الإثم . والأمر الغَموس: الشَديد ، الصّحاح ٣: ٩٥٦ (غمس) . ٢ ـ ذيل الآية: ٢٠ من سورة فصّلت . رسول الله: رأيتك تكتب عن اليهود ، وقد نهى الله عن ذلك . قال: كتبت عنه ما في التّوراة من صفتك ، وأقبل يقرأ ذلك على رسول الله وهو غضبان . فقال رجل من الأنصار: ويلك ، أما ترى غضب النّبيّ عليك؟ فقال: أعوذ بالله من غضب الله وغضب رسوله ، إنّي إنّما كتبت ذلك لمّا وجدت فيه من خبرك . فقال له رسول الله فَتَنَفَرُوْهُ : يا فلان لو أنّ موسى بن عمران فيهم قائماً ثمّ أتيته رغبة عمّا جئت به لكنت كافراً بما جئت به ، وهو قوله: "اتّخذوا أيمانهم جنّة" أي: حجاباً بينهم وبين الكفّار ، وإيمانهم إقرار باللسان ؛ خوفاً من السّيف ورفع الجزية .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحادُّونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَـٰئِكَ فِي الأَذَلِّينَ ﴾: في جملة من هو أذلَّ خلق الله .

﴿كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ .

روي: «إنَّ المسلمين قالوا لمّا رأوا ما يفتح اللَّه عليهم من القرى: ليفتحنَّ اللَّــه عــلينا الرَّوم وفارس . فقال المنافقون: أتظنَّون أنَّ فارس والرَّوم كبعض القرى الَّتي غلبتم عليها؟! فأنزل اللَّه هذه الآية»<sup>T</sup> .

﴿ لا تَجِدُ قَوْماً يُـؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوادُّونَ مَنْ حادًّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آباءَهُمْ أَوْ أَبْناءَهُمْ أَوْ إِخْوانَهُمْ أَوْ عَشِـيرَتَهُمْ ﴾: ولو كان المحادّون أقـرب النّـاس إليـهم ﴿ أُولَـٰئِكَ ﴾ أي: الذين لم يوادّوهم ﴿ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمانَ ﴾: أثبته فـيها ﴿ وَأَيَّـدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾: من عنده . قال: «هو الإيمان» " . و ورد: «ما من مؤمن إلا ولقلبه أُذنان في جوفه: أذن ينفث فيها الوسواس الخـنّاس ،

١ ــاللقمّي ٢: ٣٥٧. ٢ ــالتفسير الكبير ٢٩: ٢٧٦ ؛ الجامع لأحكام القرآن (للقرطبي) ١٧: ٣٠ ٦. عن مقاتل مع تفاوت يسير . ٣ ــالكافي ٢: ١٥ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر عليُّة ؛ والحديث: ٥ . عن أبي عبد اللّه عليَّة .

۱۲۸۰ تالأصفي/ ج۲

وأَذن ينفث فيها الملك . فيؤيّد الله المؤمن بالملك . فذلك قوله: "وأيّدهم بروح منه"» ` .

وفي رواية: «إنَّ اللَّه تبارك وتعالى أيَّد المؤمن بروح منه ، تحضره في كلَّ وقت يحسن فيه ويتُقي ، وتغيب عنه في كلَّ وقت يذنب فيه ويعتدي ، فهي معه تهتزَّ سروراً عند إحسانه ، وتسيخ <sup>1</sup> في الثَرى عند إساءته ، فتعاهدوا عباد اللَّه نعمه بإصلاح أنفسكم ؛ تزدادوا يقيناً وتربحوا نفيساً ثميناً ، رحم اللَّه امرءاً هَمَّ بخير فعمله ، أو هَمَّ بشرَ فارتدع عنه . ثمَ قال: نحن نؤيَّد الرَّوح بالطَّاعة للَه والعمل له» " .

وورد في قول رسول الله يَنْتَنْنُوْ: «إذا زنى الرّجل فارَقَه روح الإيمان . قال: هو قسوله: "وأيّدهم بروح منه" ذاك الّذي يفارقه» <sup>2</sup> .

﴿وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ خَالِدِينَ فِــيها رَضِــيَ اللّٰه عَـنْهُمْ﴾ بطاعتهم ﴿وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ بقضائه ، وبما وعدهم من التَواب . ﴿ أُولَــٰئِكَ حِرْبُ اللّٰهِ ﴾: جنده وأنصار دينه ﴿ أَلا إِنَّ حِرْبَ اللَّهِ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾: الفائزون خير الدّارين .

١ ــالكافي ٢: ٢٦٧ . الحديث: ٣ . عن أبي عبد الله . ٢ ـ قوله: «تهترَّ سروراً» كناية عن تمكُنها في الإنسان وأَلفتها له وأُنسها به ، وقوله: «تسيخ في الثرى» كــناية عـن الفعالها وسقوطها من الإنسان بعوده إلى ما كان عليه من الحال . ٣ ـ الكافي ٢: ٢٦٨ ، الحديث: ١ . عن أبي الحسن الكاظم غيَّة . ٤ ـ المصدر: ٢٨٠ . الحديث: ١ . عن أبي جعفر عيَّة .

## **سورة الحشر** [مدنيّة ، وهي أربع وعشرون آية]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ سَبَّحَ لِلْهِ مَا فِي السَّمواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ العَكِيمُ﴾ . ﴿ هُـوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتابِ مِنْ دِيارِهِمْ لِأَوَّلِ الحَشْرِ ﴾: «لأوّل جلائهم إلى الشّام ، وأخر حشرهم إليه يكون في الرّجعة» . كما ورد<sup>1</sup> . والحشر: إخراج جمع من مكان إلى آخر .

ورد: إنَّ النَّبِيُّ عَلَى اللَّهِمِ: «أخرجوا . قالوا: إلى أين؟ قال: إلى أرض المحشر» " . الترّ ما ما تربيداتُه كان الله من مالات أما من ال

والقمّي ما ملخّصه: إنّه كان بالمدينة ثلاثة أبطن من اليهود: بـني النّـضير وقـريظة وقينقاع ، وكان بينهم وبين رسول الله يَتَخِرَنُهُ عهد ومدّة ، فنقض بنوالنّضير عـهدهم وهـمّوا بقتله ، فأخبرهم: إنّ اللّه قد أخبرني بما هممتم به من الغدر ، فإمّا أن تخرجوا من بلدنا ، وإمّا أن تأذنوا بحرب ، فقالوا: نخرج من بلادك . فبعث إليهم عبد اللّه بـن أُبـيَ<sup>٤</sup> ألّا تـخرجوا

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠، ٢٥٨ . عن ابن عباس والزّهري والجباثي : جامع البيان ٢٨ : ٢٠ . ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠، ٢٥٨ . ٤ ـ عبداللّهبن أبي بن مالك بن الحارث، المشهور بابن سلول، وسلول جدّته لأبيه: رأس المنافقين في الإسلام ٢

۱۲۸۲ 🗆 الأصفي / ج ۲

وتقيموا وتنابذوا محمّداً الحرب . فإنّي أنصركم أنا وقومي وحلفاني . فإن خرجتم خرجت معكم ، وإن قاتلتم قاتلت معكم .

فأقاموا وأصلحوا حصونهم وتهيئوا للقتال، وبعثوا إلى رسول الله تَتَبَالَهُ : أنّا لانخرج، فاصنع ما أنت صانع، فقام رسول الله تَتَبَرَنَهُ ، وكبر ، وكبر أصحابه ، وقال لأمير المؤمنين عَنْهُ : تقدّم إلى بني النَضير ، فأخذ أمير المؤمنين عَنْهُ الرّاية وتقدّم ، وجاء رسول الله تَتَبَرَنَهُ وأحاط بحصنهم ، وغدر بهم عبد الله بن أبيّ ، وكان رسول الله تَتَبَرَنُهُ إذا ظهر بمقدّم بيوتهم حصّنوا ما يليهم وخرّبوا ما يليه ، وكان الرّجل منهم ممّن كان له بيت حَسَنْ خَرْبَه ، وقد كان رسول الله تَتَبَرَهُ أمر بقطع نخلهم ، فجز عوا من ذلك وقالوا: يا محمّد إنّ الله يأمرك بالفساد؟ إن كان لك هذا فخذه ، وإن كان لنا فلا تقطعه . فلمّا كان بعد ذلك قالوا: يا محمّد نخرج من بلادك فأعطنا مالنا . فقال: لا ، ولكن تخرجون ولكم ما حملت الإبل ، فلم يقبلوا بالفساد؟ إن كان لك هذا فخذه ، وإن كان لنا فلا تقطعه . فلمّا كان بعد ذلك قالوا: يا محمّد نخرج من بلادك فأعطنا مالنا . فقال: لا ، ولكن تخرجون ولكم ما حملت الإبل ، فلم يقبلوا نخرج من بلادك فأعطنا مالنا . فقال: لا ، ولكن تخرجون ولكم ما حملت الإبل ، فلم يقبلوا يحمل أحد منكم شيئاً، فمن وجدنا معه شيئاً من ذلك قتلناه. فخرجوا على ذلك. ووقع منهم الدين كفر والدي نفر منياً، نقال الذي أمن ذلك قتلناه وقال: لا ، ولكن تخرج ون ولا يحمل أحد منكم شيئاً، فمن وجدنا معه شيئاً من ذلك قتلناه . فغرجوا على ذلك. ووقع منهم الدين كفر وا" الآيات .

﴿ما ظَنَنْتُمُ أَنْ يَخْرُجُوا ﴾ لَــدَة بأسهم ومنعتهم ﴿ وَظَنُّوا أَنَّـهُمْ مانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ ﴾ أي: إنَّ حصونهم تمنعهم من بأس الله ﴿ فَأَتاهُمُ اللَّـهُ ﴾ أي: عــذابــه ، وهـو الرّعب والاضطرار إلى الجلاء . قال: «يعني أرسل عنيهم عذاباً» ` . ﴿ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِـبُوا ﴾ لقوّة وتوقهم ﴿ وَقَدَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ ﴾: الخــوف الذي يـرعبها ، أي: يـملأها ﴿ يُـخْرِبُونَ

- ◄ من أهل المدينة . كان سيّد الخزرج في أخر جاهليّتهم ، وأظهر الإسلام بعد وقعة بدر . تفيّة . وكان كلّما حلّت بالمسلمين نازلة تنمت بهم . وكلّما سمع بنسيّنة تُشتره . وله قبي ذلك أخبيار ، تتوفّي سينة: ٩ هـ . الأعتلام (للّزركلي) ٤: ٦٥ .
  - ۱\_القمّى ۲: ۳۵۹\_۳۵۰.
  - ٢ ــ التّوحيد: ٢٦٦ ، الباب: ٣٦ ، قطعة من حديث: ٥ ، عن أمير المؤمنين مَيْلًا .

بَيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ ضناً ابها على المسلمين ، وإخراجاً لما استحسنوا من آلاتها ﴿ وَأَيْدِي الصُوَْمِنِينَ ﴾ فإنّهم أيضاً كانوا يخربون ظواهرها ، نكمايةً وتوسيعاً لمجال القمتال . ﴿ فَاعْتَبِرُوا يا أُولِي الأَبْصارِ ﴾: فاتُعظوا بحالهم ، فلا تغدروا ولا تعتمدوا على غير الله .

﴿ وَلَوْلا أَنْ كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الجَلاءَ ﴾: الخروج من أوطانهم ﴿ لَعَذَّبَهُمْ فِـي الدُّنْسِا﴾ بالقتل والسّبي ، كما فعل ببني قريظة ﴿ وَلَهُمْ فِـي الآخِرَةِ عَذابُ النَّـارِ ﴾ يعني إن نجوا من عذاب الدُنيا لم ينجوا من عذاب الآخرة .

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُّوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُسْاقُ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ العِقابِ ﴾

﴿ما قَطَعْتُمْ مِنْ لِمِينَةٍ ﴾: نخلة كريمة ، قال: «يعني العجوة ، وهي أَمَّ التَمر . وهي الَتي أنزلها الله من الجنّة لآدم» <sup>7</sup> . ﴿ أَوْ تَرَكْتُمُوها قائِمَةً عَلَىٰ أُصُولِها فَمِيإِذَنِ اللَّهِ ﴾: فمبأمره . القمّي: نزلت فيما عاتبوه من قطع النّخل <sup>7</sup> . ﴿ وَلِمَيْخُزِيَ الفاسِقِمِينَ ﴾: وأُذن لكم في القطع ، ليجزيهم على فسقهم بما غاظهم منه .

 ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴾ أي: ردّه عليه «فإنَّ جميع ما بين السّماء والأرض للّه عزّوجلّ ولرسوله ، ولأتباعهم من المؤمنين المتّصفين بما وصفهم اللّه به في قوله: "التَّائِبُونَ الْعَابِدُوَن " الآية ٤ . فما كان منه في أيدي المشركين والكفّار والظّلمة والفجّار فهو حـقَهم ، أفاء اللّه عليهم وردّه إليهم» . كذا ورد<sup>6</sup> .

﴿ مِنْهُمْ ﴾: من بني النَّضير ﴿ فَما أَرْجَفْتُمْ عَلَيْهِ ﴾: فما أجـريتم عنلي تـحصيله ؛ من الوجيف: وهو سرعة السّير . ﴿ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكابٍ ﴾: ما يركب من الإبل . غلب فيه .

١- ضنئتُ بالشَيء ضِئاً وضَنائَةُ: إذا بَخِلْت به . الصّحاح ٦: ١٣١٥ اضنيَ . ٢ ـ الكافي ٦: ٣٤٧ . الحديث: ١٠ . عن أبي عبد اللَّه مَنْة . وفيه: دوهي الَّتي أنزلها اللَّه عزَّ وجلَّ لأدم من الجنَّة» . ٣ ـ القصي ٢: ٣٦٠ . ٤ ـ التُوبة (٩): ١١٢ . ٥ ـ الكافي ٥: ٦٦ . قطعة من حديث: ١ : التَهذيب ٦: ١٣٠ . قطعة من حديث: ٢٢٤ . عن أبي عبد اللَه عَنْ . الآية: ٧

قيل: وذلك لأنّ قراهم كانت على ميلين من المدينة ، فمشوا اليها رجالاً غـير رسول الله عَنَيْظَانُهُ فإنّه ركب جملاً أو حماراً ، ولم يجر مزيد قتال ، ولذلك لم يعط الأنصار منه شيئاً إلا رجلين أو ثلاثة ؛ كانت بهم حاجة \ .

﴿وَلَـٰكِنَّ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ مَنْ يَــشاءُ﴾ بقذف الرّعب في قلوبهم ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ فيفعل ما يريد ؛ تارة بالوسائط الظّاهرة ، وتارة بغيرها .

﴿ما أَفاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرىٰ﴾ . بيان للأوّل ، ولذلك لم يـعطف عـليه . ﴿ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُرْبِيٰ ﴾ .

قال: «نحن والله الذين عنى الله بذي القربي الذين قرنهم الله بنفسه ونبيَّه تَقْلَيْتُ اللهُ .

﴿ وَاليَتَامَىٰ وَالمَسَاكِـينِ وَأَبْنِ السَّبِيلِ﴾ قال: «منَّا خاصّة . ولم يجعل لنا سهماً فـي الصّدقة أكرم الله نبيّه وأكرمنا أن يطعمنا أوساخ ما في أيدي النّاس»" .

إِكَنْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ ﴾: كيلا يكون الفيء شيئاً يتداوله الأغـنياء
 ويدور بينهم ، كما كان في الجاهليّة ﴿ وَما آتاكُمُ الرَّسُولُ ﴾ من الأمر ﴿ فَخُدُوهُ ﴾: فتمسّكوا
 به ﴿ وَما نَهاكُمْ عَنْهُ ﴾: عن إتيانه ﴿ فَانْتَهُوا ﴾ عنه ﴿ وَآتَقُوا اللّه ﴾ في مخالفة الرّسول ﴿ إِنَّ
 اللّه شَدِيدُ العِقابِ ﴾ لمن خالف .

و ورد: « واتَّقوا الله \* في ظلم آل محمّد عَنِّكَانُهُ ؛ "إنّ الله شديد العقاب " لمن ظَلَمَهُمْ» ٤ .

قال: «إنّ اللّه أدّب رسوله حتّى قوّمه على ما أراد ، ثمّ فوّض إليه . فقال عزّ ذكره: "ما آتاكم الرّسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا" فما فوّض اللّه إلى رسوله فقد فوّضه إلينا»<sup>6</sup> .

> ١ ــالبيضاوي ٥: ١٢٥ . ٢ و ٣ ــالكافي ١: ٥٣٩ . الحديث: ١ ؛ التَهدَيب ٤: ١٢٦ . الحديث:: ٣٦٢ ، عن أمير المؤمنين على الله . ٤ ــالكافي ٨: ٦٣ ، ذيل الحديث: ٢١ . عن أمير المؤمنين عَنْم . ٥ ــالكافي ١: ٢٦٨ ، الحديث: ٩ ، عن أبي عبد الله على .

وفي رواية: «فوّض إلى نبيّه أمر خلقه لينظر كيف طاعتهم ، ثمّ تلا هذه الآية» <sup>١</sup> . ﴿ لِلْفُقَراءِ المُهاجِرِينَ ﴾ الّذين هاجروا من مكّة إلى المدينة ، ومن دار الحرب إلى دار الإسلام . قيل: بدلٌ من "لذي القربى" وما عطف عليه ، ومن أعطى أغنياء ذوى القربى خصّ الإبدال بما بعده ، والفيء بفيء بني النّضير <sup>٢</sup> . ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَأَصُوالِـهِمْ ﴾: أخرجوهم كفّار مكّة وأخذوا أموالهم ﴿ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللّٰهِ وَرِضُواناً وَيَـنْصُرُونَ اللّٰهَ وَرَسُولَهُ ﴾ بأنفسهم وأموالهم ﴿ أُولَـٰئِكَ هُمُ الصّادِقُونَ ﴾ في إيمانهم .

﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو الدَّارَ وَالإِيمانَ ﴾ عطفٌ على المهاجرين ، أو استئناف ، خبره : يحبّون ؛ ويؤيّد الثّاني: أنّه لم يقسم لهم الفيء ، فإنّ المراد بهم الأنصار ، فإنّهم لزموا المدينة والإيمان وتمكّنوا فيهما ، أو لزموا دار الهجرة ودار الإيمان . فقد ورد: «الإيمان بعضه من بعض وهو دار ، وكذلك الإسلام دار والكفر دار»".

فرمِنْ قَبْلِهِمْ»: من قبل هجرة المهاجرين في يُحِبُّونَ مَنْ هاجَرَ إِلَيْهِمْ ﴾ ولا يثقل عليهم فوَلا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حاجَةً مِمّا أُوتُوا ﴾: ممّا أُعطي المهاجرون من الفيء وغيره وَيُـوَّ يُوونَ عَلىٰ أَنْفُسِهِمْ ﴾: ويقدّمون على أنفسهم فولَوْ كانَ بِـهِمْ خَصاصَةً ﴾: فقرو حاجة فومَنْ يُوقَ شُـحَّ نَفْسِهِ ﴾ حتّى يخالفها فيما يغلب عليها من حبّ المال فأُولــُئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾: الفائزون بالثناء العاجل والنّواب الآجل .

ورد: «إنّه جاء رجل إلى النّبيّ تَنْبَوْلَهُ فشكا إليه الجوع ، فبعث رسول اللّه تَنْبَوْلُهُ إلى بيوت أزواجه ، فقلن: ما عندنا إلّا الماء . فقال: من لهذا الرّجل اللّيلة؟ فقال عليّ بن أبي طالب للخِلاِ : أنا له يا رسول الله . وأتى فاطمة تلمَثَن فقال لها: ما عندك يا ابنة رسول الله؟ فقالت: ما عندنا إلا قوت العشيّة ، لكنًا نؤثر ضيفنا . فقال: يا ابنة محمّد ، نـوّمي الصّبيّة

> ١- الكافي ٢٦٦٦، الحديث: ٣. عن أبي جعفر وعن أبي عبد الله للميلي . ٢- البيضاوي ٥: ١٢٦. ٣- الكافي ٣: ٢٧، الحديث: ١. عن أبي عبد الله للل .

۱۲۸٦ 🗆 الأصفيٰ / ج٢

وأطفي المصباح . فلمًا أصبح عليَّ ظَيْلًا غدا على رسول الله تَنْتَذَلُهُ ، فأخبر ه الخبر . فلم يبرح حتّى أنزل الله عزّوجلّ: "ويؤثرون على أنفسهم" الآية» .

﴿ وَالَّذِينَ جاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾: من بعد المهاجرين والأنصار : يعمّ سائر المؤمنين .
﴿ وَالَّذِينَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخُوانِنا ﴾ أي: في الدَين ﴿ الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمانِ وَلا تَجْعَلْ فِي الدَين ﴿ الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمانِ وَلا تَجْعَلْ فِي أَنُوبَنَا خَلُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخُوانِنا ﴾ أي: في الدَين ﴿ الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمانِ وَلا تَجْعَلْ فِي أَلُوبِنا غِلْمُ إِنَا أَعْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوانِنا ﴾ أي: في الدَين ﴿ الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمانِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنا غِلًا فِي الدَين ﴿ اللّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمانِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنا غِلاً إِنّا اللَّذِينَ مَا أَنْ إِنّا إِنْ مَعْدَا إِنّا إِنَّا إِنَّا مَا أَنْ إِنَّا إِنَّا إِنَّا الْمُؤْمِنِينَ مَا أَعْفِرُ إِنَّا إِنَّةُ مَا أَعْذَرُ إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَّذِينَ سَبَقُونَا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنِي أَنْ إِنَا إِنَا إِنِينَ عَالَ إِنْ أَعْفِرِ أَنَا وَلا تَجْعَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ أَنْ إِنَا غُوانَ أَنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنَّةُ إِنَا غِلاً إِنَا عَانَ إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَّا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا غُلُونِ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنِي أَنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ أَنْ إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا عَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنْ إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا عَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنِ أَنَا إِنَا إِنْ إِنِ إِنَا إِنِ إِنَا إِنَا إِنِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنِ إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنِنِ إِنَا إِنَا إِ

< لَئِنْ أَخْرِجُوا لا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِنْ قُوتِلُوا لا يَنْصُرُونَهُمْ ﴾ وكان كذلك ، فإنّ ابن أُبِيِّ وأصحابه راسلوا بني النّضير بذلك ، ثمّ أخلفوهم كما مرّ ٢ ـ ﴿ وَلَئِنْ نَـصَرُوهُمْ ﴾ عـلى الفرض والتقدير ﴿ لَيُوَلَّـنَّ الأَدْبارَ ﴾ انهزاماً ﴿ ثُمَّ لا يُنْصَروُنَ ﴾ .

لَأَنْتُمُ أَشَدُ رَهْبَةً ﴾: مرهوبيّة ﴿فِي صُدُورِهِمْ ﴾ فإنّهم كانوا يضمرون مخافتهم من المؤمنين ﴿مِنَ اللهِ ﴾ على ما يظهرونه نفاقاً . ﴿ذٰلِكَ بِأَنَّـهُمْ قَوْمٌ لا يَفْقَهُونَ ﴾: لا يعلمون عظمة الله ، حتّى يخشوه حقّ خشيته ويعلموا أنّه الحقيق بأن يخشى .

لا يُقاتِلُونَكُمْ اليهود والمنافقون ﴿ جَمِـيعاً ﴾: مجتمعين ﴿ إِلَّا فِي قُرَّى مُحَصَّنَةٍ ﴾

١ ــالأمالي (للشّيخ الطّوسي) ١: ١٨٨ ، عن أبي هريرة . ٢ ــالقمّي ٢: ٣٦٠ . ٣ ــذيل الآية: ٢ من نفس السّورة . ٤ ــالدَّرْب: المَدْخَل بين جبلين،والجمع: الدُّرُوب، مثل فَلْس وفلوس. وليس أصله عربيّاً، والعرب تستعمله في ← وليس ذلك لضعفهم وجبنهم ، فإنّه يشتدّ بأسهم إذا حارب بعضهم بعضاً . بــل لقــذف اللّــه الرّعب في قلوبهم ، ولأنّ الشّجاع يجبن والعزيز يذلّ إذا حارب اللّه ورسوله .

﴿ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً﴾: مجتمعين متفقين ﴿ وَقُلُوبُهُمْ شَتّىٰ ﴾: متفرّقة لافتراق عقائدهم واختلاف مقاصدهم ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّـهُمْ قَوْمُ لا يَعْقِلُونَ ﴾ ما فيه صلاحهم ؛ وأنّ تشتّت القلوب يوهن قواهم .

﴿كُمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾ القمّي: يعني بني قينقاع ` . ﴿ قَـرِيباً ﴾: فـي زمـان قـريب ﴿ ذاقُوا وَبِالَ أَمْرِهِمْ ﴾: سوء عاقبة كفرهم في الدّنيا ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ في الآخرة .

الشَّيْطانِ ﴾ أي: مثل المنافقين في إغراء اليهود على القتال ثمّ نكوصهم ، كمثل الشَّيطانِ ﴾ أي: مثل المنافقين في إغراء اليهود على القتال ثمّ نكوصهم ، كمثل الشَّيطان ﴿ إِذْ قالَ لِـلْإِنْسانِ أَكْفُرْ فَلَمّا كَفَرَ قالَ إِنِّي بَرِيءُ مِـنْكَ إِنَّـي أَحْافُ اللَّـهَ رَبَّ السَّيطان ﴿ إِذْ قالَ لِـلْإِنْسانِ أَكْفُرْ فَلَمّا كَفَرَ قالَ إِنِّي بَرِيءُ مِـنْكَ إِنَّـي أَحْافُ اللَّه رَبَّ العَالَمِينَ ﴾ .

﴿ فَكَانَ عَاقِبَتَهُما أَنَّهُما فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيها وَذَٰلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ ﴾ .

إِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَّقُوا اللَّهَ وَلَتَنْظُرُ نَفْسُ ماقَدَّمَتْ لِغَدٍ، ليوم القيامة ، سمّاه به
 لدنوه ، أو لأنّ الدنيا كيوم والآخرة غده ، وتنكيره للتعظيم . ﴿ وَآتَقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرُ بِما
 تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ﴾: نسوا حقّه ﴿فَأَنْساهُمْ أَنْفُسَهُمْ﴾: فجعلهم نـاسين لها ، حتّى لم يسمعوا ما ينفعها ، ولم يفعلوا ما يخلّصها ﴿ أُولَـٰئِكَ هُمُ الفاسِقُونَ ﴾ .

﴿لا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّة هُمُ الفائِزُونَ﴾ .

ورد: «إنَّ رسول اللَّه ﷺ تلا هذه الآية . فقال: أصحاب الجنَّة من أطاعني ، وسـلَّم لعليّ بن أبي طالب بعدي . وأقرّ بولايته . وأصحاب النَّار من سخط الولاية ، ونقض العهد ،

← معنى الباب فيقال لباب السَّكَّةِ: دَرْب ، وللمَدْخَل الضَيِّق: دَرْب ؛ لأنَّه كالباب لما يفضي إليه ، المصباح المنير ١: ٢٣١ (درب) .

وقاتله بعدي»`.

لَوْ أَنْزَلْنَا هَـٰذَا القُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ﴾: مـتشقّقاً منها ، وهو تمثيل فيه توبيخ للإنسان على عدم تخشّعه عند تلاوة القرآن ؛ لقساوة قلبه وقلّة تدبّره . ﴿ وَتِلْكَ الأَمْثالُ نَضْرِبُها لِلنّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ .

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِلـٰهَ إِلاّ هُوَ عالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهادَةِ ﴾ . قال: «الغيب مــا لم يكــن ، والشَهادة ماكان» \* . ﴿ هُوَ الرَّحْمـٰنُ الرَّحِـيمُ ﴾ .

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَىٰهَ إِلا هُوَ المَلِكُ القُدُّوسُ ﴾: البليغ في النَّزاهة عمّا يوجب نقصاناً ﴿ السَّلامُ ﴾: ذو السّلامة من كلَّ نقص وآفة ﴿ المُسؤمِنُ ﴾: واهب الأمن . القمّي: يؤمن أولياءه من العذاب " . ﴿ المُهَيْمِنُ ﴾: الرَقيب الحافظ لكلَ شيء ﴿ العَزِيرُ ﴾: الذي ينفذ مشيئته في كلَّ أحد ولا ينفذ فيه مشيئة أحد ﴿ الجَبَارُ ﴾: الذي يصلح أحوال خلقه ﴿ المَتَكَبِّرُ ﴾: الذي تكبّر عن كلّ ما يوجب حاجة ونقصاناً ﴿ سُبْحانَ اللَّهِ عَمّا يُشْسِرِكُونَ ﴾ .

سئل عن تفسير سبحان اللّه ، فقال: «هو تعظيم جلال اللّه وتنزيهه عمّا قال فـيه كـلّ مشرك ، فإذا قالها العبد ، صلّى عليه كلّ ملك»<sup>٤</sup> .

﴿ هُوَ اللّهُ الخالِقُ البارِيءُ المُصَوَّرُ ﴾ . كلّ ما يخرج من العدم إلى الوجود فيفتقر إلى تقدير أولاً ، وإلى الإيجاد ثانياً ، وإلى التّصوير بعد الإيجاد ثالثاً ، فالله سبحانه هو الخالق البارئ المصوّر بالاعتبارات الثّلاثة . ﴿ لَهُ الأَسْماءُ الحُسْنَى ﴾ الدّالة على محاسن المعانى .

ورد: «إنَّ لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً ـ مائة إلَّا واحداً ـ من أحصاها دخل

١ –عيون أخبار الرّضائيَّة ١: ٢٨٠ ، الباب: ٢٨ . الحديث: ٢٢ ، عن عليّ بن موسى الرّضا ، عن أبيه، عن أبـانه ، عن أمير المؤمنين يتيين ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٦٦ ، عن أبي جعفر عنيَّة . ٣ ـ القمي ٢ : ٣٦٠ . ٤ ـ التُوحيد: ٣١٢ ، الباب: ٤٥ ، الحديث: ١ ، عن أمير المؤمنين عليَّة . الجزء الثامن والعشرون/الحشر 🗆 ۱۲۸۹

الجنّة ، ثمّ ذكر تلك الأسماء» . قيل: إحصاؤها هو الإحاطة بها والوقوف على معانيها ، وليس معنى الإحصاء عدّها ً . أقول: وللإحصاء معان أُخر ً ليس ها هنا محلّ ذكرها . ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ ما فِي السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِـيمُ ﴾ .

١ \_ التَوحيد: ١٩٤ , الباب: ٢٩ , الحديث: ٨ , عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن آبانه ، عـن أمـير المـؤمنين ، عـن رسول الله صلوات الله عليهم . ٢ \_ المصدر: ١٩٥ , الباب: ٢٩ , ذيل الحديث: ٩ , عن الصّدوق عليه الرحمة . ٣ \_ وقد فصّل البحث في كتابه علم اليقين ١: ١٠٢ .

### **سورة الممتحنة** [مدنيّة . وهي ثلاث عشرة آية]<sup>•</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحيم إيا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَخِذُوا عَدُوَّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِياءَ ﴾ القمّي ما ملخصه: أنتها نزلت في حاطب بن أبي بَلْتَعَة <sup>7</sup> ، حيث كتب إلى قريش بمكّة ، أخبرهم أنّ رسول الله تَتَخَذُه يريد غزوهم . فنزل جبرئيل على رسول اللّه تَتَخَذُه وأخبره بذلك ، فبعث أمير المؤمنين تلتَّل ، فأخذ الكتاب من رسوله في بعض الطّريق وجاء به إلى رسول الله تَتَخَذُه . فقال: يا حاطب ما هذا؟ فقال: والله يا رسول الله ما نافقت ولا غيّرت ولا بذلك ، وبتي أشهد أن لا إله إلا الله ، وأنك رسول الله حقاً ، ولكن أهلي وعيالي كتبوا إليّ بدلت ، وإني أشهد أن لا إله إلا الله ، وأنك رسول الله حقاً ، ولكن أهلي وعيالي كتبوا إليّ بحسن صنيع قريش إليهم ، فأحبب أن أُجازي فرينياً بحسن معاشرتهم . فأنزل الله: "يا

١-ما بين المعقوفتين من ٥٠».
٢-ما بين المعقوفتين من ٥٠».
٢-حاطب بن أبي بَلْتَعَة اللَّحْمي: رجل من أهن اليمن . وكان حليفاً للزُبير . وكان من أصحاب رسول اللَّه يَنْتَرَجَ اللَّهُ وَتَقْدَرُ مَنْ أَن يَعْزُو مَكَة عام الفتح . كتب حاطب إلى كبار وشهد بدراً ، وكان بنوه وأخوه بمكة . ولما أراد رسول اللَه تَنْتَرَجَ أَن يغزو مكة عام الفتح . كتب حاطب إلى كبار قريش يعلمهم بما يريده وأخوه بمكة . ولما أراد رسول اللَه تَنْتَرَجَ أَن يغزو مكة عام الفتح . كتب حاطب إلى كبار قريش يعلمهم بما يريده وأخوه بمكة . ولما أراد رسول اللَه تَنْتَرَجَ أَن يغزو مكة عام الفتح . كتب حاطب إلى كبار قريش يعلمهم بما يريده وأخوه بمكة . ولما أراد رسول الله رسوله . مات حاطب في سنة: ٢٠ في خلافة عنمان وله خمس وستُون سنة . أُسد الغابة ١: ٣٦٠ بالإصابة ١: ١٢٤ ما .

#### الآية: ٢\_٤

أيَها الَّذِين أمنوا "الآية" . ﴿ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ ﴾: تفضون إليهم المودّة بالمكاتبة .

﴿ وَقَدْ كَفَرُوا بِما جاءَكُمْ مِنَ الحَقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ ﴾ أي: من مكَة ﴿ أَنْ تُـوْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ ﴾: بسبب إيمانكم ﴿ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ ﴾ من أوطانكم ﴿ جِهاداً فِي سَبِيلِي وَٱبْتِغاءَ مَرْضاتِي ﴾ . جواب الشّرط محذوف ، دل عليه آلا تتتخذوا آ . ﴿ تُسِرُّونَ إِلَيْهِمْ بِالْـمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِما أَخْفَيْتُمْ وَما أَعْلَنْتُمْ ﴾ أي: منكم ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَواءَ السَّبِيلِ ﴾ .

﴿ إِنْ يَثْقَفُوكُمْ ﴾ : يظفروا بكم ﴿ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْداءً ﴾ ولا ينفعكم إلقاء الممودَة إليمهم ﴿ وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوءِ ﴾ كالقتل والنَّستم ﴿ وَوَدُوا لَموْ تَكْفُرُونَ ﴾ : وتمنّوا ارتدادكم . وفي مجيئه وحده بلفظ الماضي إشعار بأنتهم ودُوا ذلك قبل كلَّ شيء وأنَّ ودَهم حاصل وإن لم يثقفوكم .

﴿ لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحامُكُمْ ﴾: قراباتكم ﴿ وَلا أَوْلادُكُمْ ﴾ الَذين توالون المشركين لأجلهم ﴿ يَوْمَ القِيامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ ﴾: يفرق بينكم بما عراكم من الهول ، فيفرّ بعضكم من بعض ، فما لكم ترفضون حقّ الله لمن يفرّ عنكم غداً .

﴿ وَاللَّهُ بِما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ .

﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾: قدوة ﴿ فِي إِبْرَاهِـيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءاؤًا مِنْكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ ﴾ قال: «تبرَ أنا منكم» ` .

قال: «الكفر في هذه الآية: البراءة» ".

﴿ وَبَدا بَيْنَنا وَبَيْنَكُمُ العَداوَةُ وَالبَغْضاءُ أَبَداً حَتَّى تُسؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ ﴾ فستقلب

١ ــالقمّي ٢: ٣٦١ . ٢ ــ الكافي ٢: ٣٩٠ . ذيل الحديث: ١ . عن أبي عبد الله فن التوحيد: ٣٦٠ . الباب: ٣٦ . قطعة من حــديث: ٥ . عن أمير المؤمنين الجة . ٣ ــالتُوحيد: ٢٦٠ . الباب: ٣٦ . قطعة من حديث: ٥ . عن أمير المؤمنين الجة . الآية: ٥ ــ٧

العداوة والبغضاء أُلفة ومحبّة ﴿ إِلّا قَوْلَ إِبْراهِـيمَ لِأَبِيهِ لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ ﴾ . استثناء من قوله: "أُسوة حسنة" ، لأنّه ليس ممّا يؤتسي به ، وكان ذلك لموعدة وعدها إيّاه ، كما سبق في سورة التّوبة ' .

﴿ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيءٍ ﴾ من تمام قوله المستئنى ، ولا يلزم من استئناء المجموع استثناء جميع أجزانه . ﴿ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَ إِلَـيْكَ أَنَـبْنَا وَ إِلَـيْكَ المَـصِيرُ ﴾ متّصل بما قبل الاستثناء .

﴿ رَبَّنَا لا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بأن تـــلَطهم علينا فيفتنونا بعذاب لا نتحمّله ، أو تشمتهم بنا .

ورد: «ماكان من ولد آدم مؤمن إلا فقيراً . ولاكافر إلا غنيّاً ؛ حتّى جاء إبراهيم للَّلِي . فقال: "ربّنا لا تجعلنا فتنة للّذين كفروا" فصيّر الله في هؤلاء أموالاً وحاجة . وفي هـؤلاء أموالاً وحاجة»" .

﴿ وَأَغْفِرْ لَنا﴾ ما فرط منّا ﴿ رَبَّنا إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ﴾ .

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِـيهِمْ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ . تكريرُ لمزيد الحتَّ على التَّأَسَّـي بـإبراهـيم . ولذلك صدّر بالقسم وأكّد بما بعده . ﴿ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَاليَوْمَ الآخِرَ ﴾ فأشعر بأنّ تركه ينبئ عن سوء العقيدة . ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الغَنِيُّ الحَصِيدُ ﴾ .

﴿عَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَاللَّهُ قَدِيرٌ ﴾ على ذلك ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِـيمٌ ﴾ لما فرط منكم من موالاتهم من قبل ولما بقي في قلوبكم من مـيل الرّحم .

«لمّا نزلت هذه الآية أظهر المسلمون العداوة للكفّار ، ولمّا أسلم أهل مكّة وأنجز اللّه وعده بقوله: "عسى اللّه أن يجعل بسينكم وبسين الّـذين عـاديتم مـنهم مـودّة" خــالطوهم

> ١ ـ الأصفى ١: ٤٩٤. ذيل الآية: ١١٤. ٢ ـ الكافي ٢: ٢٦٢ ، الحديث: ١٠ , عن أبي عبد اللّهﷺ .

الجزء الثامن والعشرون / الممتحنة 🗆 ۱۲۹۳

وناكحوهم، وتزوّج رسول اللّم<sup>تَيَ</sup>رُنَّةُ حبيبة بنت أبي سفيان بن حرب» . كذا ورد<sup>ا .</sup> ﴿ لا يَنْهاكُمُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِـنْ دِيـارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ ﴾ تقضوا إليهم بالعدل ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾: العادلين .

روي: «إنَّ قتيلة بنت عبد العزيَّ قدمت مشركة على بنتها أسماء بنت أبي بكر بهدايا فلم تقبلها ، ولم تأذن لها بالدِّخول ، فنزلت» .

﴿ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَىٰ إِخْرَاجِكُمْ﴾ كمشركي مكَّة ، فإنَّ بعضهم سعوا في إخراج المؤمنين ، وبسعضهم أعانوا المخرجين . ﴿ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَنَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ لوضعهم الولاية غير موضعها .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ المُـؤَمِناتُ مُهاجِراتٍ فَـامْتَحِنُوهُنَّ ﴾: فـاختبروهنَ ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمانِـهِنَّ فَإِنْ عَـلِمْتُمُوهُنَّ مُــؤْمِناتٍ ﴾ بـحلفهنَ وظـهور الأمـارات ﴿ فَـلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الكُفَّارِ ﴾: إلى أزواجهنَ الكفرة ﴿لا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾ .

القمّي: إذا لحقت امرأة من المشركين بالمسلمين ؛ تـمتحن بأن تـحلف بـاللّه أنّــه لم يحملها على اللّحوق بالمسلمين بغض لزوجها الكافر ولا حبّ لأحد من المسلمين ، فإنّما حملها على ذلك الإسلام . فإذا حلفت على ذلك قُبل إسلامها" .

﴿ وَآتُوهُمْ ما أَنْفَقُوا ﴾ القمي: يعني ترد المسلمة على زوجها الكافر صداقسها ، ثمّ يتزوّجها المسلم<sup>٤</sup> . ﴿ وَلا جُناحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ ﴾ فإنّ الإسلام حال بينهن وبين

۱ ـ القمّي ۲: ۳٦۲ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ـ الدَّرّ المنثور ٨: ١٣٠ ؛ تفسير القرآن العظيم (لابن كثير) ٤: ٣٧٣ ؛ تفسير القرطبي ١٨ : ١٩ ، عن عبد اللّه بس الزبير . ۳ ـ القشي ۲: ۳٦۲ . ٤ \_القمّى ٢: ٣٦٣ .

أزواجهنّ الكفّار ﴿ إِذا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ . فيه إشعار بأنّ ما أعطى أزواجهنّ لا يقوم مقام المهر . ﴿ وَلا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوافِرِ ﴾: بما يعتصم به الكافرات من عقد ونسب .

قال: «يقول: من كانت عنده امرأة كافرة ـ يعني على غير ملّة الإسلام وهو على مـلّة الإسلام ـ فليعرض عليها الإسلام ، فإن قبلت فهي امرأته وإلّا فهي برينة منه ، فنهاه اللّه أن يمسك بعصمتها» .

﴿ وَٱسْأَلُوا ما أَنْفَقْتُمْ ﴾ من مهور نسائكم اللاحقات بالكفّار ﴿ وَلٰيَسْأَلُوا ما أَنْفَقُوا ﴾ من مهور أزواجهم المهاجرات ﴿ ذَلِكُمْ حُكْمُ اللَّهِ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ .

قال: «"وإن فاتكم شيء من أزواجكم" فلحقن بالكفّار من أهـل عـهدكم فـاسألوهم صداقها ، وإن لحقن بكم من نسائهم شيء فأعطوهم صداقـها" ذلكـم حكـم اللّـه يـحكم بينكم"»٢ .

﴿ وَ إِنْ فَاتَكُمْ شَيءٌ مِنْ أَزُواجِكُمْ إِلَى الكُفَّارِ ﴾ أي: سبقكم وانفلت منكم إليهم ﴿ فَعَاقَبْتُمْ ﴾: فتزوّجتم بأُخرى عقيبها ﴿ فَنْآتُواْ ﴾ أيّها المؤمنون ﴿ الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزُواجُهُمْ مِثْلَ ما أَنْفَقُوا ﴾ .

القمّي: يقول: وإن ألحقن بالكفّار الّذين لا عهد بينكم وبينهم ، فأصبتم غنيمة فأتوا<sup>٣</sup> . أقول: كأنته جعل معنى "فعاقبتم": فأصبتم من الكفّار عقبى ، وهي الغنيمة . يعني فأتوا بدل الفائت من الغنيمة .

ورد: سنل: ما معنى العقوبة ها هنا؟ قال: «إنّ الّذي ذهبت امرأته فعاقب عملى امرأة أُخرى غيرها . يعني تزوّجها ، فإذا هو تزوّج إمرأة أُخرى غيرها ، فعلى الإمام أن يعطيه مهر امرأته الذّاهبة . فسُئل: كيف صار المؤمنون يردّون على زوجها المهر بغير فعل مـنهم فـي ذهابها ، وعلى المؤمنين أن يردّوا على زوجها ما أنفق عليها ممّا يصيب المؤمنين؟! قال: يردّ

> ١ و ٢ ــالقمّي ٢: ٣٦٣، عن أبي جعفر للظِّ . ٣\_المصدر .

الإمام عليه أصابوا من الكفّار أو لم يصيبوا ، لأنّ على الإمام أن يجيز حاجته من تحت يده ، وإن حضرت القسمة فله أن يسدّ كلّ نائبة تنوبه قبل القسمة ، وإن بقي بعد ذلك شيء قسّمه بينهم ، وإن لم يبق شيء فلا شيء لهم» .

وروي: «لمّا نزلت الآية المتقدّمة أدّى المؤمنون ما أُمروا به من نفقات المشركين على نسائهم ، وأبي المشركون أن يردّوا شيئاً مـن مـهور الكـوافـر إلى أزواجـهنّ المسـلمين ، فنزلت» " .

﴿ وَٱتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ يا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذا جاءَكَ المُؤْمِناتُ يُبايِعْنَكَ ﴾ . قال: «لمّا فتح رسول الله تَنَقِيلاً مكّة بايع الرّجال، ثمّ جاءت النّساء يبايعند. فأنزل إلله: "يا أيّها النّبيّ"، الآية»".

الأعلى أَنْ لا يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئاً وَلا يَشْرِقْنَ وَلا يَزْنِـينَ وَلا يَقْتُلْنَ أَوْلادَهُنَّ ﴾ بالوأد والإسقاط ﴿ وَلا يَأْتِـينَ بِبُهْتانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ ﴾ .

قيل: كانت المرأة تلتقط المولود . فتقول لزوجمها: هـذا ولدي مـنك . كـنّى بـالبهتان المفترى بين يديها ورجليها عن الولد الّذي تلصقه بزوجها كذباً ؛ لأنّ بطنها الذي تحمله فيه بين اليدين ، وفرجها الذي تلده به بين الرّجلين<sup>؟</sup> .

﴿ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾: في حسنة تأمر هنّ بها .
قال: «هو مافرض الله عليهنّ من الصّلاة والزّكاة ، وما أمر هنّ به من خير»<sup>6</sup> .
وفي رواية: «سألنه : ما ذلك المعروف الّذي أمرنا الله أن لا نعصيك فيه؟ قال: لا تلطمن

١ ـ علل الشّرائع ٢: ٥١٧ ، الباب: ٢٨٩ ، الحديث: ٦ ، عن أبي عبد الله وعن أبي جـ عفرغَيْنَيْنَ ؛ وقـي التّــهذيب ٦: ٣١٣ ، الحديث: ٨٦٥ ، عن أبي عبد الله ليمينز ، مع تفاوت يسير . ٢ ـ الكشّاف ٤: ٤٤ . ٣ ـ الكافي ٥: ٢٧ ، الحديث: ٥ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٤ ـ جوامع الجامع: ٤٩١ ؛ الكشّاف ٤: ٤٤ . ٥ ـ القمّي ٢: ٣٦٤ ، عن أبي عبد اللّه للله . الآية: ١٣

خدّاً ولا تخمشن وجهاً ولا تنتفن شعراً ولا تشبققن جيباً ولا تسوّدن ثوباً ولا تدعين بِوَيْل» \ .

> وفي رواية: «ولا تقمن على قبر» <sup>٢</sup> . وفي أُخرى: «ولا تنشرن شعراً» <sup>٣</sup> . ﴿ فَبِايِعْهُنَّ ﴾ بضمان الثّواب على الوفاء بهذه الأشياء .

قال: «جمعهنّ حوله ثمّ دعا بِتَوَرِ بَرام<sup>ع</sup> فصبّ فيه ماء نضوحاً ، ثمّ غمس يده فيه ، ثمّ قال: اسمعن يا هؤلاء! أُبايعكنّ على أن لا تشركن باللّه شيئاً ، ولا تسرقن ولا ترزين ولا تقتلن أولادكنّ ، ولا تأتين ببهتان تفترينه بين أيديكنّ وأرجلكنّ ، ولا تعصين بعولتكنّ في معروف ، أقررتنّ؟ قلن: نعم! فأخرج يده من التّور ، ثمّ قال لهنّ: اغمسن أيديكنّ ، ففعلن ، فكانت يد رسول اللّه عَلِيَرَالَهُ الطّاهرة أطيب من أن يمسّ بهاكفَ أُنثى ليست له بمَحرْم».

﴿ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَوَلُّوا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ . القتي: معطوف على قوله: "لا تتخذوا عدوّي وعدوَّكم أوليا. ".

وروي: «إنّها نزلت في بعض فقراء المسلمين ، كانوا يواصلون اليـهود ليـصيبوا مـن ثمارهم»<sup>٧</sup> .

١- الكافي ٥: ٥٢٧ ، الحديث: ٥ ، عن أبي عبد الله بني ، عن رسول الله تتجير .
 ٢- القمي ٢: ٢٦٤ ، عن رسول الله تتجير .
 ٣- الكافي ٥: ٣٦٧ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبد الله ينبع .
 ٣- الكافي ٥: ٣٦٧ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبد الله ينبع .
 ٤- التور: إناء يشرب فيه «الصحاح ٢: ٢٠٢ - تور» . ويَرام - يروى بكسر أوله وفتحه والفتح أكثر - جبل في بلاد بني سُلَيم عند الحرة من ناحية البقيع ، وقيل: هو عشرين فرسخاً من المدينة . معجم البلدان ١: ٣٦٣ .
 ٥- الكافي ٥: ٣٦٩ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله عنه .
 ٤- التور: إناء يشرب فيه «الصحاح ٢: ٢٠٢ - تور» . ويَرام - يروى بكسر أوله وفتحه والفتح أكثر - جبل في بلاد بني سُلَيم عند الحرّة من ناحية البقيع ، وقيل: هو عشرين فرسخاً من المدينة . معجم البلدان ١: ٣٦٣ .
 ٥- الكافي ٥: ٣٦٢ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .
 ٥- الكافي ٥: ٣٦٢ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله عنية .

الجزء الثامن والعشرون / الممتحنة 🗆 ١٢٩٧

﴿ قَدْ يَـــَئِسُوا مِنَ الآخِرَةِ ﴾ لكفرهم بها ، أو لعلمهم بأنته لا حظّ لهم فــيها ؛ لعــنادهم الرّسول المنعوت في التّوراة المؤيّل بالمعجزات . ﴿ كَما يَـــئِسَ الكُفّارُ مِنْ أَصْحابِ القُبُورِ ﴾ أن يبعثوا ، أو يثابوا ، أو ينالهم خير منهم ، أو كما ينس الكفّار الّذين ماتوا فعاينوا الآخرة .

بسم الله الرّحمَن الرّحيم ﴿ سَبَّحَ لِلَٰهِ ما فِي السَّمـٰواتِ وَما فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ . ﴿ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ .

روي: «إنَّ المسلمين قالوا: لو عَلِمْنا أحبَ الأعمال إلى الله لبذلنا فيه أموالنا وأنفسنا . فأنزل الله: "إنَّ الله يحبَّ الدَّين يقاتلون في سبيله صفَّاً "فولُوا يوم أُحد ، فنزلت» " .

والقمّي: مخاطبة لأصحاب رسول اللَّه تَنَ<sup>ّز</sup>َنَّهُ الذين وعدوه أن يـنصروه ، ولا يـخالفوا أمره ، ولا ينقضوا عهده في أمير المؤمنين ، فعلم اللَّه أنتهم لا يفون بما يقولون ، وقد سمّاهم اللَه المؤمنين بإقرارهم وإن لم يصدّقوا<sup>ع</sup> .

﴿ كَبِسُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ المفت: أسد البغض.

١ ــما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ــنفس السورة: ٤ . ٣ ــالبيضاوي ٥: ١٣٠ . ٤ ــالقمي ٢: ٣٦٥. قال: «الخلف يوجب المقت عند الله وعند النّاس . قال اللّه تعالى "كبر مقتاً" ، الآية» ' . و ورد: «عِدة المؤمن أخاد نذر لاكفّارة له . فمن أخلف فـبخلف اللّــه بــدأ ، ولمـقته تعرّض . وذلك قوله: "يا أيّها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون" ، الآيتين» ' .

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُـقاتِلُونَ فِـي سَـبِيلِهِ صَـفَاً ﴾: مصطفين ﴿ كَـأَنَّـهُمْ بُسُنِيانُ مَرْضُوصٌ ﴾ في تراضهم من غير فرجة . والرَّصُ: اتَصال بعض البناء بالبعض واستحكامه . وعن أمير المؤمنين سُنْيٌ في هذه الآية: «أنا سـبيل الله الذي نـصبني للاتَـباع بـعد نستديَّنُيُرُرُّهُ» [.

﴿ وَ إِذْ قَالَ مُوسىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمٍ لِمَ تُسَوَّدُونَنِي وَقَدْ تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ ﴾ . روي: إنَّ قارون دس إليه امرأة وزعم أنته زني بها ، ورموه بقتل هارون» <sup>4</sup> .

﴿ فَلَمّا زاغُوا﴾ عن الحقّ ﴿ أَزاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ عن قبول الحقّ والميل إلى الصّواب . والقمّي: أي: شكّك قلوبهم<sup>®</sup> . ﴿ واللَّهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الفاسِقِينَ ﴾ .

﴿ وَ إِذْ قَالَ عِـيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِـيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِما بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى أَسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ يعني محتداً يَبَيْنَ

ورد: «إنَّ اللَّه لمَّا بشَر عيسى بظهور نبيَّنا ، قال له في صفته: واستوص بصاحب الجمل الأحمر ، والوجه الأقمر ، نكَاح النَساء»" .

و ورد: «إنّه لمّا بعث اللّه المسيح لَنَبُلًا ، قال: إنّه سوف يأتي من بعدي نبيّ اسمه أحمد من ولد إسماعيل . يجيء بتصديقي وتصديقكم ، وعذري وعذركم» </ والقشي: سأل بعضُ اليهود رسولُ اللّه: لِمَ ستَبِبَ أحمد؟ قال: لأنتى في الشماء أحمد

١- تهج البلاغة اصبحي الضائح؛ ٢٢٢ . الكتاب. ٥٣ . ٢ ـ الكافي ٢: ٣٦٣ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله في . ٣ ـ مصباح المتهجد: ٧٠١ . من خطبة أمير المؤمنين لي يوه الغدير . ٤ ـ الجامع لأحكام القرآن ١٣: ٣٦٠ : محمع البيان ٩ ـ ٢٠: ٢٧٨ . وتفصيل القصة في البيضاوي ٤: ١٣٣ . ٥ ـ القتي ٢: ٣٦٥ . ٢ ـ عوالي اللآلي ٣: ٢٨٢ . الحديث: ٣ . عن أبي عبد الله مني . ١٣٠٠ □ الأصفي / ج٢ متّى في الأرض .

و ورد: «إنَّ اسمه في صحف إبراهيم الماحي ، وفي توارة موسى الحادّ، وفــي إنــجيل عيسى أحمد ، وفي الفرقان محمّد» <sup>٢</sup> .

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هُـٰذَا سِحْرُ مُبِينٌ ﴾ .

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَّنِ أَفْتَرى عَلَى اللَّهِ الكَذِبَ وَهُوَ يُدْعىٰ إِلَى الإِسْلامِ وَاللَّهُ لا يَهْدِى القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ أي: لا أحد أظلم متن يدعى إلى الإسلام الظَّاهر حقَّيّته الموجب له خير الدَّارين ، فيضع موضع إجابته الافتراء على اللَه ؛ بتكذيب رسوله وتسمية آياته سحراً .

< يُرِيدُونَ لِمُعْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفُواهِهِمْ ﴾ قال: «ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين» " . ﴿ وَاللَّهُ مُتِمَّ نُورِهِ ﴾: مبلِّغ غايته بنشره وإعلانه . قال: «متمّ الإمامة» <sup>٤</sup> .

القمّي: "واللّه متمّ نوره" بالقائم من آل محمّد إذا خرج ؛ يظهره اللّه على الدّين كـلّه ، حتّى لا يعبد غير اللّه<sup>6</sup> . ﴿ وَلَوْ كَرِهَ الكافِرُونَ ﴾ إرغاماً لهم .

﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْـهُدِىٰ وَدِينِ الحَقِّ لِـيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلُّهِ﴾: ليغلبه<sup>٦</sup> على جميع الأديان ﴿ وَلَوْ كَرِهَ المُشْرِكُونَ﴾ .

قال: «إنَّ ذلك عند خروج المهديّ من آل محمّد ، فلا يبقى أحد إلَّا أقرَ بمحمّد تَنَبَّئُوْلَةُ »<sup>٧</sup> . وعن أمير المؤمنين لل<sup>ف</sup>لا إنَّه قال: «أظهر ذلك بعد؟ قالوا: نعم . قال: كلّا ، فوالَذي نفسي بيده ، حتَّىٰ لا تبقى قرية إلَّا وتنادي بشهادة أن لا إله إلَّا الله ومحمّداً رسـول اللّــه بكـرة

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٦٥ . ٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٤: ١٣٠ ، الحديث: ٤٥٤ ، عن أبي جعفر عَنْي . ٣ و ٤ ـ الكافي ١: ١٩٦ ، الحديث: ٦ ، عن أبي الحسن الكاظم عَنْي . ٥ ـ القمّي ٢: ٣٦٥ . ٩ ـ في «ب» و«ج»: «ليُعْليه» . ٧ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٢٥ ، عن أبي جعفر عَنْي ، ذيل الآية: ٣٣، من سورة التوبة .

وعشيّاً» ` .

وقد مرّ تمام بيانه في سورة التّوبة أ .

﴿ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰ تِجارَةٍ تُنْجِـيكُمْ مِـنْ عَـذابٍ أَلِــيمٍ ﴾ قــال: «فقالوا: لو نعلم ما هي لبذلنا فيها الأموال والأنفس ، فقال الله . . .»٣.

﴿ تُسَوَّمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ .

﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِها الأَنْهارُ وَمَساكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَاتِ عَدْنٍ ذٰلِكَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ .

﴿ وَأَخْرَىٰ تُحِبُّونَها ﴾: ولكم إلى هذه النّعمة المذكورة نـعمة أَخـرى محبوبة ؛ فـيه تعريض بأنّهم يؤثرون العاجل على الآجل . ﴿ نَصْرُ مِنَ اللّٰهِ وَفَتْحُ قَرِيبٌ ﴾: عاجل . القمّي: يعني في الدّنيا ، بفتح القائم طلِّلا ، وأيضاً قال: فتح مكّة <sup>؟</sup> . ﴿ وَبَشَّرِ المُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى آبْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوارِيِّينَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ ﴾ أي: مَنْ جندي ، متوجّها إلى نصرة الله ؟ والحواريّون: أصفياؤه . وقد سبق في آل عمران تفسيره <sup>6</sup> . ﴿قَالَ الحَوارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ فَآمَنَتْ طَائِفَةً مِـنْ بَـنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةٌ فَأَيَّذْنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَىٰ عَدُوَّهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ ﴾: فصاروا غالبين .

١٠ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٢٨٠ .
 ٢ ـ الأصفى ١: ٤٦٢ . ذيل الآية: ٣٣ .
 ٣ ـ القمي ٢: ٣٦٥ . عن أبي جعفر عنيمة .
 ٤ ـ المصدر: ٣٦٦ .
 ٥ ـ الأصفى ١: ١٥٢ . ذيل الآية: ٥٢ .

# **سورة الجمعة** [مدنيّة ، وهي إحدى عشرة آية]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ يُسَبِّحُ لِلَٰهِ ما فِي السَّمَواتِ وَما فِي الأَرْضِ المَلِكِ القُدُّوسِ العَزِيزِ الحَكِيمِ ﴾ . ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمَّـيِّينَ ﴾ قال: «كانوا يكتبون ، ولكن لم يكن معهم كتاب من عند الله ، ولا بعث إليهم رسول ؛ فنسبهم الله إلى الأُمْيَين» .

﴿ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَيُزَكِّبِهِمْ ﴾ من خبائث العقائد والأخلاق ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتابَ وَالحِكْمَةَ ﴾ : القرآن والشَريعة ﴿ وَ إِنْ ﴾ : وإنّه ﴿ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَـفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ من الشَرك وخبث الجاهليّة .

﴿ وَأَخَرِينَ مِنْهُمُ لَمّا يَلْحَقُوا بِهِمْ ﴾ : لم ينحقوا بهم بعد وسيلحقون . قيل: وهم الذين جاؤوا بعد الصحابة إلى يوم الذين ، فإنَّ دعوته وتعليمه يعمَّ الجميع". و ورد: «هم الأعاجم ، ومن لا يتكلَّم بلغة العرب» <sup>1</sup> .

> ١ ــما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ــالقمي ٢: ٣٦٦٦ . عن أبي عبد الله ي: . ٣ ــالبيضاوي ٥: ١٣٢ . ٤ ــمجمع البيان ٩ ــ ١٠ : ٢٨٤ . عن أبي جعفر ينج .

وروني: إنَّ النَّبِيَ يَتَبَرِّنُهُ قَرْأَ هَذَهُ الآية فقيل له: من هؤلاء؟ فوضع يده على كتف سلمان وقال: «لو كان الإيمان في الثَريا لنالته رجال من هؤلاء» ` . ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ .

﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُـؤْتِـيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الفَضْلِ العَظِـيمِ ﴾ .

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْراةَ ﴾: علَموها ، وكلَفوا العمل بها . ﴿ ثُمَّ لَـمْ يَـحْمِلُوها ﴾: لم يعملوا بها . ولم ينتفعوا بما فيها ﴿ كَمَثَلِ الحِمارِ يَحْمِلُ أَسْفاراً ﴾: كتباً من العلم ، يتعب فـي حملها ولا ينتفع بها .

القشي: الحمار يحمل الكتب ولا يعلم ما فيها ولا يعمل بها ، كذلك بنو إسرائسيل قسد حملوا مثل الحمار ، لا يعلمون ما فيه ولا يعملون به".

﴿ بِنْسَ مَتَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ .

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا ﴾: تهودوا ﴿ إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِياءُ لِلَّهِ ﴾ إذ كانوا يقولون نحن أولياء الله وأحبّاؤه ﴿ مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ المَوْتَ ﴾: فنمنّوا من اللّــه أن يـميتكم . وينقلكم من دار البليّة إلى دار الكرامة .

القمّي: في التّوراة مكتوب: أولياء الله يتمنّون الموت . ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ .

﴿ وَلا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَداً بِما قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾: بسبب ما قدّموا من الكفر والمعاصي ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ . سبق تمام تفسيره في سورة البقرة ٤ .

﴿ قُلْ إِنَّ المَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ ﴾ وتخافون أن تتمنُوه بلسانكم مخافة أن يصيبكم فتؤخذوا بأعمالكم ﴿ فَإِنَّهُ مُلاقِـيكُمْ ﴾ لا تفوتونه ، لا حق بكم .

ورد: «كلّ امرئ لاق في فراره ما منه يفرّ ، والأجل مساق النّفس إليه ، والهرب مـنه

١ ـ الكشّاف ٤: ١٠٢ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٨٤ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٦٦ . ٣ ـ القمّي ٢: ٣٦٦ . ٤ ـ الأصفى ١: ٥٥. ذيل الآية: ٩٤ .

موافاته» .

ورد: «إنَّ اللَّه جمع فيها خلقه لولاية محمّد ووصيّه في الميثاق ، فسمّاه يوم الجمعة . لجمعه فيه خلقه»٢ .

﴿ فَاسْعَوْا ﴾ قال: «أي: امضوا» ٢ . و ورد قراءتنهم بنه أينضاً ٤ . وفني رواينة: «منعنى "فاسعوا" هو الانكفاء» ٩ . والقتي: الإسراع في المشي ٦ .

أقول: وذلك أنَّ السّعي دون العَدْوِ ، وهو القصد في المشي .

﴿ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ يعني إلى الصّلاة ، كما يدلّ عليه ما قبله وما بعده . ﴿ وَذَرُوا البَيْعَ ﴾: واتركوا المعاملة .

وروي: «إنّه كان بالمدينة ؛ إذا أذّن المؤذّن يوم الجمعة ، نادى منادٍ: حرّم البيع حـرّم البيع»<sup>٧</sup> .

ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ﴾ أي: السّعي إلى ذكر الله خير لكم من المعاملة ، فإنّ نفع الآخـرة خير وأبقى ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ الخير والشّرّ .

قال: «فرض الله على النّاس من الجمعة إلى الجمعة خمساً وثلاثين صلاة . منها صلاة واحدة فرضها الله في جماعة ؛ وهي الجمعة ، ووضعها عن تسعة: عـن الصّـغير والكـبير

والمجنون والمسافر والعبد والمرأة والمريض والأعمى ومن كان على رأس فرسخين» <sup>(</sup> . ﴿ فَإِذا قُضِيَتِ الصَّلاةَ ﴾: أُدَيت وفرغ منها ﴿ فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَآبْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ ﴾ . ورد: «الصّلاة يوم الجمعة ، والانتشار يوم السّبت» <sup>7</sup> . ﴿ وَآذَكُرُوا اللَّهَ كَشِيراً ﴾ أي: في مجامع أحوالكم ، ولا تخصّوا ذكره بالصّلاة ﴿ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ بخير الدّارين .

﴿وَإِذَا رَأَوْا تِـجارَةً أَوْ لَهُواً ٱنْفَضُوا إِلَيْهَا﴾ قال: «انصرفوا إليها»". ﴿وَتَمَرَكُوكَ قائِماً ﴾ قال: «تخطب على المنبر»<sup>4</sup>. ﴿قُلْ ما عِنْدَ اللَّهِ ﴾ من التَواب ﴿ خَيْرُ مِنَ اللَّهُو وَمِنَ التِّجارَةِ ﴾ فإنّ ذلك محقّق مخلّد ، بخلاف ما تتوهَمون من نفعهما . قال: «نزلت "خبير من اللهو ومن التجارة للذين اتقوا"»<sup>6</sup>. و ورد قراءتهم به أيضاً<sup>7</sup>. ﴿ وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّازِقِـينَ ﴾ فتوكّلوا عليه واطلبوا الرّزق منه .

القمّي: كان رسول الله عَنِيَّرَالَهُ يصلّي بالنّاس يوم الجمعة ، ودخلت مِيْرَة <sup>v</sup> وبين يديها قوم يضربون بالدّفوف والملاهي ، فترك النّاس الصّلاة ومرّوا ينظرون إليهم ، فأنزل اللّه^ .

> ١ ـ الكافي ٣: ٢١٩ . الحديث: ٦ . عن أبي جعفر ينية . ٢ ـ المحاسن: ٣٤٦ . الباب: ٢ . الحديث: ٨ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٨٩ . عن أبي عبد الله ينية . ٣ ـ القمّي ٢: ٣٦٧ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٨٩ ، عن أبي عبد الله ينية . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٢٨٩ . عن أبي عبد الله عنية ؛ عوالي اللآلي ٢: ٥٧ . الحديث: ١٥٢ . ٥ ـ القمّي ٢: ٣٦٧ ، عن أبي عبد الله عنية ؛ عوالي اللآلي ٢: ٥٧ . الحديث: ١٥٢ . ٩ ـ القمّي ٢: ٣٦٧ ، عن أبي عبد الله عنية . ٢ ـ عيون أخبار الرّضاعية ٢ : ١٨٣ . الباب: ٤٤ ، قطعة من حديث: ٥ . ٢ ـ اليئرة: طعام يمتاره الإنسان . أي: يجلبه من بلد إلى بلد . مجمع البحرين ٣: ٢٨٩ (مير) . ٨ ـ القمّي ٢: ٣٦٧ .

### **سورة المنافقون** [مدنيّة، وهي إحدى عشرة آية إ

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

﴿ إِذا جاءَكَ المُنافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنافِقِينَ لَكاذِبُونَ ﴾ لأنّهم لم يعتقدوا ذلك . لمّا كانت الشّهادة إخباراً عن علم ، لأنتها من الشّهود بمعنى الحضور والاطّلاع ، صدّق المشهود به ، وكذّبهم في الشهادة .

﴿ إِنَّـخَذُوا أَيْمانَهُمْ ﴾: حلفهم الكاذب ﴿ جُنَّةً ﴾: وقاية عن القتل والسّبي ﴿ فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ صَدًا أو صُدُوداً . ﴿ إِنَّهُمْ ساءَ ما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ من نفاقهم وصدّهم .

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّـهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطْبِـعَ عَـلَىٰ تُـلُوبِهِمْ﴾ حـتّى تـمرنوا عـلى الكـفر واستحكموا فيه ﴿ فَهُمْ لا يَنْقَهُونَ ﴾ .

﴿ وَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسامُهُمْ ﴾ لضخامنها وصَـباحتها ] . ﴿ وَ إِنْ يَـقُولُوا تَسْـمَعْ لِقَوْلِهِمْ ﴾ لذلاقتهم " وحلاوة كلامهم ﴿كَأَنَّـهُمْ خُشُبٌ مُـمَنَّدَةُ ﴾ إلى الحـائط . فـي كـونهم

> ۱ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۲ ـ الصباحة: الجمال . الصّحاح ١: ٢٨٠ (صبح) . ٣ ـ لسان ذَلِق: بليغ فصيح . مجمع البحرين ٥: ١٦٥ (ذلق) .

أشباحاً خاليةً عن العلم والنَظر . قال: يقول: «لا يسمعون ولا يعقلون» . ﴿ يَحْسَبُونَ كُـلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾ أي: واقعة عليهم ؛ لجبنهم واتّهامهم ﴿ هُمُ العُدُوُ ﴾ استئناف . ﴿ فَسَاحْذَرْهُمْ قاتَلَهُمُ اللَّهُ ﴾ دعاء عليهم ﴿ أَنَى يُـؤْفَكُونَ ﴾: كيف يصرفون عن الحقّ .

﴿ وَ إِذَا قِـيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُءُوسَهُمْ ﴾ عطفوها إعراضاً واستكباراً ﴿ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ ﴾: يـعرضون عـن الاسـتغفار ﴿ وَهُـمْ مُسْـتَكْبِرُونَ ﴾ عـن الاعتذار .

﴿ سَواءً عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ لرـــوخهم فــي الكفر ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي القَوْمَ الفاسِقِـينَ ﴾ .

﴿ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ ﴾ أي: للأنصار ﴿لا تُنْفِقُوا عَلَىٰ مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّـهِ ﴾ يـعنون فقراء المهاجرين ﴿ حَتّىٰ يَنْفَضُوا وَلِلَٰهِ خَزائِنُ السَّمـٰواتِ وَالأَرْضِ ﴾: بيده الأرزاق والقِسَم ﴿ وَلـٰكِنَّ المُنافِقِينَ لا يَفْقَهُونَ ﴾ ذلك ، لجهلهم بالله .

﴿ يَقُولُونَ لَــَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى المَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الأَعَزُّ مِنْها الأَذَلَّ وَلِلَّهِ العِزَّةُ وَلِـرَسُولِهِ وَلِلْمُــؤْمِنِـينَ وَلــٰكِنَّ المُنافِقِـينَ لا يَعْلَمُونَ﴾ .

القمي: ما ملخصه: إنّ أنصاريّاً من قوم عبد الله بن أبيّ ومهاجريّاً تنازعا في بـعض الغزوات على ماء ، وكاد أن تقع الفتنة ، فأُخبر ابن أبيّ بذلك ، فأقبل على أصحابه ، فقال: هذا عملكم ، أنزلتموهم منازلكم وواسيتموهم بأموالكم ، ووقيتموهم بأنفسكم ، وأبرزتم نحوركم للقتل ، فأرمل نساءكم ، وإيتم صبيانكم ، ولو أخرج تموهم لكانوا عيالاً عملى غيركم . ثمّ قال: "لنن رجعنا إلى المدينة ليخرجنّ الأعزّ منها الأذلّ " . وكان في القوم زيد بن أرقم م ، وكان غلاماً قد راهق ، فجاء إلى رسول الله يَجْرَبُ وأخبره بما قال ابن أبيّ في قال له: لعلك وَهَمْتَ يا غلاماً قد راهق ، فجاء إلى رسول الله يَجْرَبُ وأخبره بما قال ابن أبيّ فعال له:

١ ـ القمّي ٢: ٣٧٠ ـ عن أبي جعفر على . ٢ ـ زيد بن أرقم الخزرجي الأنصاري: صحابتي ، غزا مع النّبيّ تبتية سبع عشرة غـزوة . وشـهد صـفّين مـع عـلتي ، ومات بالكوفة سنة: ٦٨ ـ راجع: أعيان الشيعة ٧: ٨٧ . تنقيح المقال ١: ٤٦١ . معجم رجال الحديث ٧: ٣٣٣ . تهذيب التهذيب ٣: ٣٩٤ . غضبتُ عليه . قال: فلعلّه سفه عليك . قال: لا واللّه . فرحل رسول اللّه ﷺ في غير وقت رحيل ، ورحل النّاس معه ، فسار يومه كلّه لا يكلّمه أحد . فأقبلت الخزرج على عبد اللّه بن أُبيّ يعذلونه . فحلف أنّه لم يقل شيئاً من ذلك . فقالوا: فقم بنا إلى رسول اللّه حتّى نعتذر إليه ، فلوّى عنقه . فلمّاكان من الغد نزل رسول اللّه ونزل أصحابه ، فجاء ابن أُبيّ إليه وحلف أنّه لم يقل شيئاً من ذلك ، وأنته ليشهد أن لا إله إلّا اللّه ، وأنتك لرسول اللّه . وأنّ زيداً قسر كذب عليّ . فقبل رسول الله ﷺ منه .

وأقبلت الخزرج على زيد بن أرقم يشتمونه ويقولون له: كذبت على عبد الله سيّدنا ، وكان زيد يقول: اللّهم إنّك لتعلم أنتي لم أكذب على عبد الله بن أُبيّ . فما سار إلّا قليلاً حتّى أخذ رسول الله تَنْتَ<sup>الله</sup> ما كان يأخذه من البُرَحاء <sup>(</sup> عند نزول الوحي ، فثقل حتّى كادت ناقته أن تبرك ، فسرى عنه وهو يسكب العرق عن جبهته . ثمّ أخذ بأُذن زيد فرفعه من الرّحل ، ثمّ قال: يا غلام صدق فوك ووعي قلبك وأنزل الله فيما قُلْتَ قرآناً .

فلمًا نزل. جمع أصحابه وقرأ عليهم سورة المنافقين . ففضح اللّه ابن أُبيّ وأصحابه . فمشى إليهم عشائرهم فقالوا لهم: قد افتضحتم ويلكم فاتوا نبيّ اللّه يستغفر لكـم . فـلوّوا رؤوسهم وزهدوا في الاستغفار <sup>7</sup> .

إيا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُلْهِكُمْ أَمُوالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ ﴾ لا يشغلكم تدبيرها والاهتمام بها ﴿ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ كالصلاة وسائر العبادات ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَــْئِكَ هُمُ الخاسِرُونَ ﴾ لأنّهم باعوا العظيم الباقي بالحقير الفاني .

﴿ وَأَنْفِقُوا مِنْ مَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ ﴾: أن يرى دلائله ﴿ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلا أَخَرْتَنِي ﴾: أمهلتني ﴿ إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ ﴾: فأتصدَق . قال: «أصّدّق ، من

> ۱ - بُرَحاء: شدّة الأذي . الصّحاح ١: ٣٥٥ (برح) . ۲ - الفتي ٢: ٣٦٨ - ٣٧٠ .

الصّدقة» ( . ﴿ وَأَكُنْ مِنَ الصّالِحِينَ ﴾ قال: «أحجّ» . وقال: «الصّلاح الحجّ» . ﴿ وَلَنْ يُسؤَخِرَّ اللَّهُ نَفْساً إِذا جاءَ أَجَلُها ﴾ .

قال: «إنّ عند الله كتباً موقوفة يقدّم منها ما يشاء ويؤخّر ما يشاء ، فإذا كان ليلة القدر أنزل الله فيها كلّ شيء يكون إلى مثلها ، فذلك قوله "ولن يؤخّر الله نفساً إذا جاء أجلها": إذا أنزله الله ، وكتبه كتاب السّماوات ، وهو الّذي لا يؤخّره»<sup>٤</sup> . ﴿ وَاللّٰهُ خَبِيرُ بِما تَعْمَلُونَ ﴾ .

> ١ و ٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤٢ ، الحديث: ٦١٨ . ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٢٩٦ ، عن أبي عبد اللّه ضخ . ٤ ـ القمّي ٢: ٥٤٧ ، عن أبي جعفر غيَّة .

سورة التّغابن [مدنيّة ، وهي ثماني عشرة آية]`

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم فيُسَبِّحُ لِلَّهِ ما فِي السَّمـنواتِ وَما فِي الأَرْضِ لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرُ ﴾ .

فَوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُـؤْمِنٌ ﴾ . قال: «عرف الله إيمانهم بـولايتنا وكفرهم بتركها ، يوم أخذ عليهم الميثاق في صلب آدم وهم ذرّ» . ﴿ وَاللَّهُ بِـما تَـعْمَلُونَ بَعَمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ .

 خَلَقَ السَّملواتِ وَالأَرْضَ بِالحَقِّ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْمَنَ صُوَرَكُم ﴾ حميت زيّنكم بصفوة أوصاف الكاننات ، وخصّكم بخلاصة خصائص المبدعات ، وجعلكم أُنموذج جميع المخلوقات ، ﴿ وَ إِلَيْهِ المَصِمِرُ ﴾ فأحسنوا سرانركم حتّى لا بمسخ بالعذاب ظواهركم .

﴿ يَعْلَمُ ما فِي السَّمسواتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ ما تُسِرُّونَ وَما تُعْلِنُونَ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِذاتِ الصُّدُورِ ﴾ .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ الكافي ١: ٢٦١ . الحديث: ٧٤ : القشي ٢: ٣٧١ . عن أبي عبد اللَّمعَةِ: .

﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ ﴾ كقوم نوح وهود وصالح ﴿ فَـذاقُـوا وَبِـالَ أَمْرِهِمْ ﴾: ضرر كفرهم في الدَنيا . وأصل الوبال: التَقل . ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ في الآخرة . ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُـلُهُمْ بِـالْبَيَّنَاتِ فَـقَالُوا أَبَـشَـرٌ يَـهْدُونَنا ﴾: أنكروا وتعجَبوا أن يكون الرسل بشراً . والبشر يطلق على الواحد والجـمع . ﴿ فَكَـفَرُوا وَتَـوَلُوْا وَاسْتَغْنَى اللَّهُ ﴾ عن كلَ شيء فضلاً عن طاعتهم ﴿ وَاللَّهُ غَنِيُّ حَسِيدُ ﴾ .

﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُـمَّ لَـتُـنَبَّـؤُنَّ بِـما عَـمِلْتُمْ وَذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴾ .

> ﴿فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا ﴾ قيل: يعني القرآن . وقال: «النّور هو الإمام» .

وفي رواية: «النّور واللّه الأنمّة" . لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور مـن الشّـمس المضيئة بالنّهار ، وهم الّذين ينوّرون<sup>٤</sup> قلوب المؤمنين ، ويحجب اللّه نـورهم عــمّن يشآ ً فتظلم قلوبهم»<sup>6</sup> . ﴿ وَاللّٰهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ .

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِـيَوْمِ الجَـمْعِ ﴾ لأجل ما فيه من الحساب والجزاء ، والجمع؛ جـمع الأوّلين والآخرين ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ التَّعَابُنِ ﴾ يغبن فيه بعضهم بعضاً .

قال: «يوم يغبن أهلُ الجنَّة أهلَ النَّار» .

وقال: «ما من عبد يدخل الجنَّة إلَّا أَري مقعده من النَّار لو أساء . ليزداد شكراً . وما من عبد يدخل النَّار إلّا أُري مقعده من الجنّة لو أحسن . ليزداد حسرة» ٢ .

> ١ ـ التبيان ١٠ ١ ١ ١ الكلماف ٢ ١ ٥ ١ ١ البيطاوي ٥ ١ ٢٢٠. ٢ ـ الكافي ١ ٢٦٠ ، ديل الحديث ٦ ، عن أبي نحسن لكاطو الخان ٣ ـ في المصدر: «والله نور الأنمة». ٤ ـ في المصدر: الوهم والله يتؤرون: ٢ ـ معاني المحدر: ١ الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله يتخا. ٢ ـ معاني الأخبار: ١٥٦ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله يتخا. ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١ ، ١ ، ٢٩٩ ، عن رسول المُوتَخَبَّة .

﴿ وَمَنْ يُـؤْمِنْ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صالِحاً يُكَفَّرُ عَنْهُ سَيِّـئاتِهِ وَيُدْخِلْهُ جَنّاتٍ تَـجْرِي مِـنْ تَحْتِهَا الأَنْهارُ خالِدِينَ فِـيها أَبَداً ذٰلِكَ الفَوْزُ العَظِـيمُ﴾ .

ما أصابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ بتقديره ومشينته ﴿ وَمَنْ يُـؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ
 قَلْبَهُ ﴾ .

قال: «إنَّ القلب لَيَتَرَجْرَجُ فيما بين الصَّدر والحنجرة ، حتَّى يعقد على الإيمان ، فإذا عقد على الإيمان قَرَّ ؛ وذلك قول الله عزَ وجلٌ: "ومن يؤمن بالله يهد قلبه"» ٢ .

﴿ وَاللَّهُ بِكُلٍّ شَيٍءٍ عَلِمِهُ ﴾ حتّى القلوب وأحوالها .

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا البَلاغُ المُبِينُ ﴾ . ﴿ اللَّهُ لا إِلـٰهَ إِلا هُوَ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ ﴾ .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزُواجِكُمْ وَأَوْلادِكُمْ عَدُوّاً لَكُمْ﴾ يشغلكم عــن طـاعة الله ، ويخاصمكم في أمر الدّين أو الدّنيا .

﴿ فَاحْذَرُوهُمْ ﴾ ولا تأمنوا غوائلهم ﴿ وَإِنْ تَعْفُوا ﴾ عن ذنوبهم ، يترك المعاقبة ﴿ وَتَصْفَحُوا ﴾ بِالإعراض ، وترك التَّثريب عليها ﴿ وَتَغْفِرُوا ﴾ بإخفائها ، وتمهيد معذرتهم فيها ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ يعاملكم بمثل ما عاملتم ، ويتفضّل عليكم .

قال: «إنّ الرّجل كان إذا أراد الهجرة إلى رسول الله يَنْبَرْنُهُ تعلّق به ابنه وامرأته ، وقالوا: ننشدك الله أن تذهب عنّا وتدعنا فنضيع بعدك ، فمنهم من يطيع أهله فيقيم ، ومـنهم مـن يمضي ويذرهم ويقول: أما والله لئن لم تهاجروا معي ، ثمّ يجمع الله بيني وبينكم فـي دار الهجرة ، لا أنفعكم بشيء أبداً ، فلمّا جمع الله بينه وبينهم أمره الله أن يحسن إليهم ويصلهم ،

> ١ ـ تَرَجْرَعَ الشيء ، أي: جاء وذهب . الصّحاح ١: ٣١٧(رجج). ٢ ـ الكافي ٢: ٤٢١ . الحديث: ٤ . عن أبي عبد اللّه سَتْلَة .

الآية: ١٥ ـ ١٨

فقال: "وإن تعفوا" ، الآية» .

﴿ إِنَّما أَمُوالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾ اختبار لكم . ﴿ وَاللَّهُ عِنْدَهُ أَجْرُ عَظِيمٌ ﴾ لمن آشر محبّة الله وطاعته على محبّة الأموال والأولاد والسّعي لهم .

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا السَّطَعْتُمَ»: فابذلوا في تقواه جهدكم وطاقتكم ﴿ وَاسْمَعُوا ﴾ مواعظه ﴿ وَأَطِيعُوا ﴾ أوامره ﴿ وَأَنْفِقُوا ﴾ في وجوه الخير خالصاً لوجهه ﴿ خَيْراً ﴾: إنهاقاً خيراً ﴿ لِأَنْفُسِكُمْ ﴾ حتٌّ على الإنفاق . ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَـٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ . سبق تفسيره ٢.

﴿ إِنْ تُقْرِضُوا اللَّهَ ﴾ بصرف المال فيما أمر، ﴿قَرْضاً حَسَناً ﴾: مقروناً بإخلاص وطيب نفس ﴿ يُضاعِفُهُ لَكُمْ ﴾: يجعل لكم بالواحد عشراً إلى سبعمائة وأكثر ﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ ببركة الإنفاق ﴿ وَاللَّهُ شَكُورُ ﴾: يعطي الجزيل بالقليل ﴿ حَلِيمٌ ﴾: لا يعاجل بالعقوبة .

﴿عالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهادَةِ﴾: لا يخفى عليه شـيء ﴿ العَـزِيزُ الحَكِـــيمُ﴾: تــامّ القـدرة والعلم .

#### ١ ــ القمّي ٢: ٣٧٢ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ــ ذيل الآية: ١٢٨ من سورة النّساء .

# **سورة الطّلاق** [مدنيّة . وهي اثنتا عشرة آية}<sup>ا</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ يا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّساءَ ﴾ . القسمي: المخاطبة للسَّبيّ والمعنى للسَّاس <sup>7</sup> . ﴿ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ قال: «في قبل عدّتهنَ» <sup>7</sup> . وقال: «العدّة: الطّهر من المحيض»<sup>4</sup> . وفي رواية: «إذا أراد الرّجل الطّلاق ، طلّقها في قبل عدّتها بغير جماع» <sup>6</sup> .

﴿ وَأَحْصُوا العِدَّةَ ﴾ : اضبطوها ، وأكملوها ثلاثة قروء ﴿ وَأَتَّقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ ﴾ في تطويل العدَّة والإضرار بهنُ . ﴿ لا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ ﴾ من مساكنهنَ حتّى تنقضي عدَّتهنَ ﴿ وَلا يَخْرُجْنَ ﴾ .

قال: «إنَّما عني بذلك التي تطلُّق بطليقة بعد تطليقة ، فتلك الَّتي لا تُخْرِج ولا تُـخْرِج

١- ما بين المعقوفتين من «ب».
 ٢- القمي ٢: ٣٧٣.
 ٣- القمي ٢: ٣٧٣.
 ٣- مجمع البيان ٩ ـ ١٠ ٢ ٢٠ ٣٠ عن عليّ بن الحسين وأبي عبد الله حيرة .
 ٤ ـ القمي ٢: ٣٧٣. عن أبي جعفر عيرة .
 ٥ ـ الكافي ٦: ٦٩ ، الحديث: ٩ ، عن أبي عبد الله ، عن أمير المؤمنين عيرة .

حتَى تطلَّق الثالثة ، فإذا طلَّقت الثالثة فقد بانت منه ، ولا نفقة لها . والمرأة التّي يطلَّقها الرَّجل تطليقة ، ثمّ يدعها حتّى يخلو أجلها ، فهذه أيضاً تقعد في منزل زوجها ، ولها النَّفقة والسّكنى حتّى تنقضي عدَّتها» <sup>(</sup> .

﴿ إِلَّا أَنْ يَأْتِـينَ بِفاحِشَةٍ مُبَيَّنَةٍ ﴾ قال: «يعني بالفاحشة المبيّنة أن تؤذي أهل زوجها . فإذا فعلت ، فإن شاء أن يخرجها من قبل أن تنقضي عدّتها ، فَعَلَ» ٪ .

> وفي رواية: «إلا أن تزني . فتخرج ويقام عليها الحدّ» " . وفي أخرى: «السّحق» <sup>4</sup> .

والقتي: أن تزني أو تشرف على الرّجال . ومن الفاحشة الشلاطة <sup>م</sup> على زوجها<sup>7</sup> . ثبت مع مدينة

﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لا تَسدْرِي ﴾ أي: النَّـفس ﴿ لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾قال: «لعلَّها أن تقع في نفسه فيراجعها» ٧ .

﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ ﴾: شارفن آخر عدّتهنَ ﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ ﴾: راجعوهنَ ﴿ بِمَعْرُوفٍ ﴾: بحسن عُشْرَةٍ وإنفاق مناسب ﴿ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ بإيفاء الحق والتّمتيع واتّقاء الضّرار ﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ على الطّلاق . القتي: معطوف على قوله: "إذا طلّقتم النّساء فطلَقوهنَ لعدّتهنَ"^.

قال لأبي يوسف القاضي<sup>٩</sup>: «إنَّ اللَّه تبارك وتعالى أمر في كتابه بـالطَّلاق وأكَّـد فــيه

بشاهدين ، ولم يرض بهما إلاً عدلين ، وأمر في كتابه بالتّزويج ، فأهمله بلا شهود ؛ فأثبتم شاهدين فيما أهمل ، وأبطلتم الشّاهدين فيما أكّد!» \ .

﴿ وَأَقِيمُوا الشَّهادَةَ ﴾ أيّها الشَهود عند الحاجة ﴿ لِلَّهِ ﴾: خالصاً لوجهه ﴿ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كانَ يُـؤُمِنُ بِاللَّهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً ﴾ قال: «من شبهات الدّنيا ومن غمرات الموت وشدائد يوم القيامة» <sup>7</sup> .

> وقال: «مخرجاً من الفِتَن ونوراً من الظُّلَم»". تربيل أين بالاتر بينيان

ورد: «هي آية لو أخذ بها النّاس لكَفَتْهم»<sup>٤</sup>.

﴿وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ قال: «في دنـياه» <sup>م</sup>. وقـال: «أي: يـبارك له فـيما آتاه» <sup>7</sup>.

و ورد: «من أتاه الله برزق لم يخط إليه برِجْله ، ولم يمدّ إليـه يـده ، ولم يـتكلّم فـيه بلسانه ، ولم يشدّ إليه ثيابه ، ولم يتعرّض له ،كان ممّن ذكره الله في كتابه: "ومن يتّق اللّه" ، الآية»<sup>Y</sup> .

و ورد: «إنّ قوماً لمّا نزلت هذه الآية أغلقوا الأبواب وأقبلوا على العبادة ، فـقال لهـم النّبيّ عَلَيْهُوْلَهُ : من فعل ذلك لم يستجب له ، عليكم بالطّلب»^ .

وفي رواية: «هؤلاء قوم من شيعتنا ضعفاء ، ليس عندهم ما يتحمّلون بـه إليـنا ، فيسمعون حديثنا ويقتبسون من علمنا ، فيرحل قوم فوقهم ويـنفقون أمـوالهـم ويـتعبون أبدانهم ، حتّى يدخلوا علينا ؛ فيسمعوا حديثنا فينقلوه إليهم ؛ فيعيه هؤلاء ويضيّعه هؤلاء . فأُولئك الّذين يجعل اللّه لهم مخرجاً ، ويرزقهم من حيث لا يحتسبون» أ

﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾: كافيه ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِالِغُ أَمْرِهِ﴾: يبلغ ما يريده ، ولا يفوته مراد ﴿ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلَّ شَيءٍ قَدْراً﴾ تقديراً أو مـقداراً لا يـتغيّر . وهـو بـيان لوجوب التوكّل ، وتقرير لما تقدّم من الأحكام ، وتمهيد لما سيأتي من المقادير .

قال: «التّوكّل على الله درجات ، منها: أن تتوكّل على الله في أمورك كلّها ؛ فما فعل بك كنت عنه راضياً ، تعلم أنته لا يألوك خيراً وفضلاً ، وتعلم أنّ الحكم في ذلك له» ً .

وسأل النّبيّ تَنْبَرْنَا جبر ثيل: ما التَوكّل على الله؟ فقال: «العلم بأنّ المخلوق لا يـضرّ ولاينفع ولا يعطي ولا يمنع ، واستعمال اليأس من الخلق . فإذا كان العبد كذلك ؛ لم يعمل لأحد سوى الله ، ولم يرج ولم يخف سوى الله ، ولم يطمع في أحد سوى الله ، فـهذا هـو التّوكّل»<sup>٣</sup> .

﴿ وَالسَلَائِسِي يَسْئِسْنَ مِنَ المَحِسِضِ مِنْ نِسائِكُمْ ﴾ فلا يحضن ﴿ إِنِ أَرْتَبْتُمْ ﴾: شككتم في أمر هنّ ، فلا تدرون لكبر ارتفع حيضهنَ أم لعارض ﴿ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلاثَةُ أَشْهُرٍ ﴾ .

قال: «هنّ اللّواتي أمثالهنّ يحضن ؛ لأنّهنّ لو كـنَ فـي سـنّ مـن لا تـحيض لم يكـن للار تياب معنى»<sup>٤</sup> .

﴿ وَالـلَّائِمِي لَمْ يَحِضْنَ ﴾ يعني واللَّاني لم يحضن بعد كـذلك ﴿ وَأُولاتُ الأَحْـمالِ

١ ـ الكافي ٨: ١٧٨ . الحديث: ٢٠١ ، عن أبي عبد الله يُلا . ٢ ـ الكافي ٢: ٦٥ , الحديث: ٥ ، عن الكاظم ﷺ . ٣ ـ معاني الأخبار: ٢٦٠ , الحديث: ١ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٣٠٧ , عن أنستنا بيﷺ . أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ قال: «هي في الطِّلاق خاصّة» · .

أقول: وذلك لأنَّ عدَّتهنَّ في الموت أبعد الأجلين ، كما ورد في أخبار كثيرة ٢ .

﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ﴾ في أحكامه ، فيراعي حقوقها ﴿ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْراً﴾: يسهّل عليه أمره ويوفّقه للخير .

﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ما ذكر من الأحكام ﴿ أَمْرُ اللَّهِ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ ﴾ في أمره ﴿ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ ﴾ فإنّ الحسنات يذهبن السَيَنات ﴿ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْراً ﴾ بالمضاعفة .

﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ ﴾ أي: مكاناً من سكناكم ﴿ مِنْ وُجْدِكُمْ ﴾ من وُسْعِكم ﴿ وَلا تُضارُّوهُنَّ ﴾ في السّكني ﴿ لِتُضَيَّـقُوا عَلَيْهِنَّ ﴾: «فتلجئوهنّ إلى الخروج قبل انقضاء عدّتهنّ» . كذا ورد" .

قال: «والمطلّقة ثلاثاً ليس لها نفقة على زوجها ، إنّما هي التي لزوجها عليها رجعة» ٤ .

﴿ وَإِنْ كُمنَ أُولاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَ حَتّىٰ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ فَيخرجن من العدّة ﴿ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ بعد انقطاع علاقة النّكاح ﴿ فَآتُوهُنَ أُجُورَهُنَ بعلى الإرضاع ﴿ وَأَتَمِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ ﴾: وليأتمر بعضكم بعضاً بجميل في الإرضاع والأجر . ﴿ وَإِنْ تَعاسَرْتُمْ ﴾: تضايقتم ﴿ فَسَتُرْضِعُ لَهُ أُخْرِىٰ ﴾: امرأة أُخرى ؛ وفيه معاتبة للأُمّ على المعاسرة .

﴿لِمُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقْ مِمّا آتاهُ اللَّهُ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلَا ما آتاها سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْراً ﴾ عاجلاً أو آجلاً .

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ٢٠؛ ٣٠٧، عن أنمَتنا عَيْنَ . ٢ ـ الكافي ٦: ١١٤، الحديث: ٢، ٤، ٥ و ٦؛ المصدر ٥: ٤٢٧، الحديث: ٤ و ٥؛ من لا يحضره الفيقيه ٣: ٣٣٠. الحديث: ١٥٩٧. ٣ ـ الكافي ٦: ١٢٣، الحديث: ١، عن أبي عبد اللَّه عَنْجَةِ .

٤ ــ المصدر: ١٠٤ ، الحديث: ١ و ٤ ، عن أبي جعفر ﷺ .

هذا الحكم يجري في كلّ إنفاق فقد ورد: إنّه سئل عن الرّجل الموسر يـتّخذ الشّياب الكثيرة الجياد ، والطَّيالِسة \ والقمص الكثيرة ؛ يصون بعضها بعضاً ، يتجمّل بـها ، أيكـون مسرفاً؟ قال: «لا . لأنّ اللّه عزّوجلّ يقول: "لينفق ذو سعة من سعته"» ] .

﴿ وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ ﴾: أهل قرية ﴿عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّها وَرُسُلِهِ ﴾: أعرضت عنه إعراض العاتي ﴿ فَحاسَبْناها حِسَاباً شَدِيداً ﴾ بالاستقصاء والمناقشة ﴿ وَعَذَّبْناها عَــذابــاً نُكْــراً ﴾: منكراً .

﴿ فَذَاقَتْ وَبِالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةً أَمْرِهَا خُسْراً ﴾ .

﴿ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ عَذاباً شَدِيداً فَاتَّقُوا اللَّهَ يا أُولِي الأَلْبابِ الَّذِينَ آمَنُوا قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً ﴾ .

﴿رَسُولاً» . «الذكر: رسول الله» . كذا ورد " . ﴿ يَـنْلُو عَـلَيْكُمْ آيـاتِ اللَّهِ مُـبَيِّنَاتٍ لِـيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ »: من الضّلالة إلى الهدى ﴿وَمَنْ يُـؤْمِنْ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صالِحاً يُدْخِلْهُ جَنّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها أَبَداً قَدْ أَحْسَنَ اللّهُ لَهُ رِزْقاً» .

﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمــٰواتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ﴾ . في العــدد ﴿ يَــتَنَزَّلُ الأَمْــرُ بَيْنَهُنَّ﴾: يجري أمر الله وقضاؤه بينهن . وينفذ حكمه فيهن ﴿ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيءٍ قَدِيرُ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحاطَ بِكُلِّ شَيءٍ عِلْماً﴾ .

ورد ما ملخّصه: «إنّ السّماء الدّنيا فوق هذه الأرض قبّة عليها ، والأرض الثّانية فوق السّماء الدّنيا والسّماء الثّانية فوقها قبّة ، والأرض الثّالثة فوق السّماء الثّانية والسّماء الثّالثة

١ \_الطِّيالِسَة ، واحدة: الطَّيْلسان ، مثلَّثة اللَّام: ثوب يحيط بالبدن يُنسج للَّبس ، خالٍ عن التفصيل والخياطة . وهو من لباس العجم . والهاء في الجمع للعجمة ؛ لأنَّه فارسي . معرّب: تالِشان . مجمع البحرين ٤: ٨٢(طيلس) . ٢ \_الكافي ٦: ٤٤٣ . الحديث: ١٢ . عن أبي عبد اللَّه شَيَّلا . ٣ \_عيون أخبار الرّضاطيَّلا 1: ٢٣٩ . الباب: ٢٣ . قطعة من حديث: ١ .

۱۳۲۰ 🗆 الأصفيٰ / ج۲

فوقها قبّة ، وهكذا إلى السّابعة من كلّ منهما . وعرش الرّحمان فوق السّماء السّابعة ، وهو قول الله: "ألَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً" الآية ` . قال: فأمّا صاحب الأمر فهو رسول الله ، والوصيِّ بعد رسول الله قائم هو على وجه الأرض . فإنّما يتنزّل الأمر إليه من فوق السّماء بين السّماوات والأرضين . وقال: ما تحتنا إلا أرض واحدة وإنّ السّتّ لهي فوقنا» ` .

أقول:كأنّهﷺ جعلكلُ سماءأر ضأبالإضافةإلىمافوقها وسماءبالإضافةإلىما تحتها ، فيكون التُعدّد باعتبار تعدّد سطحيها .

> ١ ـ سورة الملك (٦٧): ٣ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٢٩ ، ذيل الآية: ٧ من سورة الذَّاريات . عن أبي الحسن الرَّضاﷺ .

سورة التّحريم [مدنيَّة . وهي اثنتا عشرة آية ]`

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ يا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرَّمُ ما أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَسْبَتَغِي مَرْضاتَ أَزْواجِكَ وَاللَّـهُ غَـفُورٌ رَحِـيمٌ ﴾ .

قال: «اطّلعت عائشة وحفصة على النّبيَّ تَبْلَنْهُ وهو مع مارية . فـقال تَنْبَعُوْلُهُ : واللّــه مــا أقربها . فأمره اللّه أن يكفَر عن يمينه» " .

وروي: «إنّه خلا بمارية في يوم حفصة أو عائشة ، فاطّلعت على ذلك حفصة فعاتبته قيه : فحرّم مارية ، فنزلت» " .

﴿قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّةُ أَيْمَانِكُمْ ﴾: قد سرع لكم تحليلها ، وهو حـل مـا عـقدتم بالكفَّارة . ﴿ وَاللَّهُ مَوْلاكُمْ ﴾: منولَي أمركم ﴿ وَهُوَ العَلِميمَ ﴾ بما بصلحكم . ﴿ الحَكِسيمُ ﴾: المتقن في أفعاله وأحكامه .

﴿ وَ إِذْ أَسَـرَّ النَّبِيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزْ وَاجِهِ ﴾ يعني حفصة ﴿ حَدِيثًا ﴾ .

١ ــما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ــالقمّي ٢: ٣٧٥ . عن أبي عبد الله لنيّة . ٣ ــالبيضاوي ٥: ١٣٨ . ورد: «إنّه لمّا حرّم مارية على نفسه أخبر حفصة: أنته يملك من بعده أبو بكر وعمر» \ . وفي رواية: «قال لها: إن أنت أخبرت به فعليك لعنة الله والملائكة والنّاس أجمعين . فأخبرت حفصة عائشة من يومها ذلك ، وأخبرت عائشة أبا بكر» \ .

﴿ فَلَمَّا نَبَّ أَتْ بِهِ ﴾: أخبرت به ﴿ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾: وأطْلَع اللَّهُ النَّـبيَّ تَتَبَوْلُهُ على الحديث ، أي : على إفشائه ﴿ عَرَّفَ بَعْضَهُ ﴾: عرَف الرّسول بعض ما فعلت ﴿ وَأَعْرَضَ عَنْ الحديث ، أي : على إفشائه ﴿ عَرَّفَ بَعْضَهُ ﴾: عرَف الرّسول بعض ما فعلت ﴿ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ ﴾: عن إعلام بعض تكرّماً .

قال: «إنَّ كلَّ واحدة منهما حدَّثت أباها بذلك ، فعاتبهما في أمر مارية ، وما أفشتا عليه من ذلك ، وأعرض عن أن يعاتبهما في الأمر الآخر»" .

﴿ فَلَمَّا نَبَّأُها بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَّأَنِيَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ .

إن تَتُوبا إلى الله خطاب لحفصة وعائشة على الالتفات للمبالغة في المعاتبة فقَد صَغَت قُلُوبُكُما : فقد وجد منكما ما يوجب التوبة ، وهو ميل قلوبكما عن الواجب ، من مخالصة الرسول تَنَبَيْنَا بحب ما يحبه وكراهة ما يكرهه . ﴿ وَإِنْ تَنظاهَرا عَلَيْهِ ﴾ : وإن تنظاهرا عليه بما يسوؤه .

وفي قراءتهم للملكلا : «وإن تظاهروا عليه» <sup>ع</sup> كأنتهم للملكل أشركوا معهما أبويهما . ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصالِحُ المُؤْمِنِينَ ﴾ : فلن يعدم من يظاهره . فإنَّ اللّـه نـاصره . وجبريل رئيس الكرّوبين قرينه ، وعليّ بن أبي طالب أخوه ووزيره ونفسه ﴿ وَالمَـلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِـيرٌ ﴾ : مظاهرون .

قال: «لمّا نزلت هذه الآية أخذ رسول الله عَلَيْهِمْ بيد على عَلَيْ وقال: يا أيّها النّاس هذا

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٣١٤ : الكشّاف ٤: ١٢٤ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٧٦ . ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٣١٤ ، عن أبي جعفر للغّ . ٤ ـ جوامع الجامع: ٤٩٩ ، عن الكاظم للغة . صالح المؤمنين» ( . وفي معناه أخبار كثيرة ( .

﴿عَسىٰ رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنَّ أَنْ يُبْدِلَهُ أَزُواجاً خَيْراً مِنْكُنَّ مُسْلِماتٍ مُـؤْمِناتٍ قـانِتاتٍ تائِـباتٍ عابِداتٍ سائِحاتٍ ﴾: صائمات ، كما مرّ في سورة التّوبة " ﴿ ثَيَّباتٍ وَأَبْكاراً ﴾ وسّط العاطف بينهما لتنافيهما ولأنّهما في حكم صفة واحدة ، إذ المعنى مشتملات على الثَيْبات والأبكار .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ بترك المعاصي وفعل الطّاعات ﴿ وَأَهْـلِـيكُمْ ﴾ بالنّصح والتّأديب ﴿ ناراً وَقُودُهَا النّاسُ وَالحِـجارَةُ عَلَيْها مَـلائِكَةُ ﴾ تـلي أمـرها ، وهـم الزّبانية ﴿ غِلاظٌ شِدادٌ لا يَعْصُونَ اللّٰهَ ما أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ ما يُـؤْمَرُونَ ﴾ .

قال: «لمّا نزلت هذه الآية جلس رجل من المسلمين يبكي ، وقال: عجزت عن نفسي ، كلّفت أهلي . فقال رسول اللَه ﷺ: حسبك أن تأمرهم بما تأمر به نفسك ، وتنهاهم عمّا تنهى عنه نفسك»<sup>2</sup> .

وزاد في رواية: «فإن أطاعوك كنت قد وَقَيْتَهُم ، وإن عـصوك كـنت قـد قـضيتَ مـا عليك»<sup>6</sup> .

إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَعْتَذِرُوا ٱليَوْمَ إِنَّما تُجْزَوْنَ ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ أي: يقال لهم
 ذلك عند دخولهم النّار ، والنّهى عن الاعتذار لأنّه لا عذر لهم ، أو العذر لا ينفعهم .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحاً﴾: بالغة في النّصح ـ أسـند صـفة التّائب إلى التّوبة مبالغة . ورد: إنّه سئل عنها . فقال: «يتوب العبد مـن الذّنب ثــمّ لا يـعود

الآية: ٩

فيه» \ . قيل له: وأيّنا لم يعد؟! فقال: «إنّ اللّه يحبّ من عباده المفتّن التّوّاب» ` . وفي رواية: «التّوبة النّصوح: أن يكون باطن الرّجل كظاهره وأفضل» `` .

و ورد: «إذا تاب العبد توبة نصوحاً أحبّه الله ؛ فستر عليه في الدّنيا والآخرة . قـيل: وكيف يستر عليه؟ قال: ينسي ملكيه ماكتبا عليه من الذّنوب ، ويوحي إلى جوارحه: اكتُمي عليه ذنوبه ، ويوحي إلى بقاع الأرض: اكتُمي ماكان يعمل عليك من الذّنوب ، فيلقى اللّه حين يلقاه وليس شيء يشهد عليه بشيء من الذّنوب»<sup>1</sup> .

﴿ عَسىٰ رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفَّرَ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهارُ ﴾ .
ذكر بصيغة الإطماع ، جرياً على عادة الملوك ، وإشعاراً بأنّه تفضّل ، وأنّ العبد ينبغي أن يكون بين خوف ورجاء . ﴿ يَوْمَ لا يُحْزِي اللَّهُ النَّبِيَّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسعىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمارُ ﴾ .

قال: «يسعى أئمّة المؤمنين يوم القيامة بين أيدي المؤمنين وبأيمانهم ، حتّى ينزلوهم منازلهم في الجنّة»<sup>0</sup> .

وفي رواية: «فمن كان له نور يومنذٍ نجا، وكلّ مؤمن له نور»<sup>7</sup>. ﴿ يَقُولُونَ رَبَّنا أَتْمِمْ لَنا نُورَنا وَأَعْفِرْ لَنا إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ . ﴿ يا أَيُّهَا النَّبِيُّ جاهِدِ الكُفَّارَ وَالمُنافِقِينَ ﴾ قال: «بإلزام الفرائض»<sup>٧</sup>. وفي رواية: «فجاهد رسول الله غَنَبَوْنُهُ الكفَار ، وجاهد عليَّ طَلِّهُ المنافقين ، فجاهد

> ١ ـ الكافي ٢: ٢٣٢ . الحديث: ٣ . عن أبي عبد الله عَنْمَ . ٢ ـ المصدر . الحديث: ٤ . عن أبي عبد الله غَنْمَ . ٣ ـ معاني الأخبار: ١٧٤ . الحديث: ٣ . عن أبي عبد الله عَنْم . ٤ ـ الكافي ٢: ٣٢٠ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله عَنْم . ٥ ـ القمي ٢: ٣٧٨ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣١٨ . عن أبي عبد الله عَنْم . ٢ ـ القمي ٢: ٣٧٨ ، عن أبي جعفر عَنْم . ٧ ـ القمي ١: ٣٠١ . ذيل الآية: ٣٣ من سورة التوبة . عن أبي جعفر عَنْم .

الآية: ١٠\_١٢

وفي أُخرى: إنّه قرأ: «جاهد الكفّار بالمنافقين . قال: إنّ رسول اللّه تَنْتَخْرُهُ لم يتقاتل منافقاً قطّ ، إنّما كان يتألّفهم» . وتمام بيانه مضى في التّوبة ".

﴿ وَأَغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأُواهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِـيرُ ﴾ .

فَصَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا آمْرَأَةَ نُوحٍ وَآمْرَأَةَ لُوطٍ كَانَتا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ
 عِبادِنا صالِحَيْنِ فَخانَتاهُما > بالنّفاق والتظاهر على الرّسولين . مثّل اللّــه حــال الكـفّار
 والمنافقين ــفي أنتهم يعاقبون بكفرهم ونـفاقهم . ولا يـحابون بــما بــينهم وبــين النّــبيّ
 والمؤمنين ؛ من النّسبة والوصلة ــبحال إمرأة نوح وإمرأة لوط .

وفيه تعريض بعائشة وحفصة في خيانتهما رسول اللَّهُ يَنْتُقُوْمُ ، بإفشاء سرّه ، ونـفاقهما إيّاه ، وتظاهرهما عليه ، كما فعلت امرأتا الرّسولين .

فَلَمْ يُغْنِيا عَنْهُما مِنَ اللهِ شَيْئاً»: فلم يغن الرّسولان عنهما بحق الزّواج إغـناء تـا < وَقِـيلَ» لهما بعد موتهما وقيام السّاعة ﴿ أَدْخُلا النّارَ مَعَ الدّاخِلِينَ» الّـذين لا وصـلة بينهم وبين الأنبياء .

﴿ وَضَرَبَ اللّٰهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا أَمْرَأَةَ فِرْعَوْنَ ﴾ . ومثّل حال المؤمنين في أنّ وصلة الكافرين لا تضرّهم بحال آسية ومنزلتها عند الله ، مع أنتها كانت تحت أعدى أعداء الله ﴿ إِذْ قَالَتْ رَبِّ آَبْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْناً فِي الجَنَّةِ وَنَجَّنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَـمَلِهِ ﴾ : من نفسه ﴿ إِذْ قَالَتْ رَبِّ آَبْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْناً فِي الجَنَّةِ وَنَجَّنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَـمَلِهِ ﴾ : من نفسه إذ قالَتْ رَبِّ آبْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْناً فِي الجَنَّةِ وَنَجَّنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَـمَلِهِ ﴾ : من نفسه الخبيثة وعمله السّيّي ﴿ وَنَجَّنِي مِنَ القَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ : من القِبْط التّابِعين له في الظّلم .

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٧٧ ، عن أبي عبد الله على الله على ٢: ٣٧٧ ، عن أبي عبد الله على ٢ ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣١٩ ، عن أبي عبد الله على . ٣ ـ ذيل الآية: ٧٢ . ٤ ـ القمّي ٢: ٧٥ . ذيل الآية: ٩١ من سورة الأنبياء .

١٣٢٦ 🗆 الأصفي / ج٢

في فرجها ﴿ مِنْ رُوحِنا ﴾ قال: «روح مخلوقة» ` . ﴿ وَصَدَّقَتْ بِكَلِماتِ رَبِّها وَكُتُبِهِ وَكَانَتْ مِنَ القَانِتِينَ ﴾ القمّي: من الدّاعين ` . والتّذكير للتّغليب والإشعار بأنّ طاعتها لم تقصر عن طاعة الرّجال الكاملين ؛ حتّى عدّت منهم .

ورد: «كمل من الرّجال كثير ، ولم يكمل من النّساء إلاّ أربع: آسية بنت مزاحم امرأة فرعون ، ومريم بنت عمران ، وخديجة بنت خويلد ، وفاطمة بنت محمّد عَيْنَالْهُ »٣. ورد: «إنّهنَ أفضل نساء أهل الجنّة أجمعين»<sup>٤</sup> .

> ١ ـ القمّي ٢: ٧٥ . ذيل الآية: ٩١ من سورة الأنبياء . ٢ ـ العصدر: ٣٧٨ . ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣٢٠ ، عن رسول اللَّه ﷺ . ٤ ـ الخِصال ١: ٢٠٦ . ذيل الحديث: ٢٢ ، عن رسول اللَّه ﷺ . مع تفاوت .

## **سورة الملك** [مكَيَّة ، وهي ثلاثون آية]<sup>١</sup>

بسم اللَّه الرَّحمٰن الرَّحيم ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ المُلْكُ ﴾: بقبضة قدرته التَصرَف في الأُمور كلَّها ﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلَّ شَيءٍ قَدِيرُ ﴾ .

﴿ الَّذِي خَلَقَ المَوْتَ وَالحَياةَ ﴾ القتي: قدّرهما . ومعناه: قدّر الحياة ثمّ الموت . ورد: «إنّ الله خلق الحياة قبل الموت» " .

وقال: «الحياة والموت خلقان من خلق الله . فإذا جاء الموت فدخل فسي الإنسسان <u>.</u> لم يدخل في شيء إلا وقد خرجت منه الحياة»<sup>٤</sup> .

إلم يُبْلُوَكُمْ ﴾: ليعاملكم معاملة المختبر بالتكليف ﴿ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَسَلًا ﴾ وذلك لأنّ الموت داع إلى حُسْن العمل ، وموجب لعدم الوثوق بالدّنيا ولذّاتها الفانية ، وبالحياة يقتدر على الأعمال الصّالحة الخالصة .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٧٨ . ٣ ـ الكافي ٨: ١٤٥ . الحديث: ١١٦ ، عن أبي جعفر للغ . ٤ ـ الكافي ٣: ٢٥٩ ، الحديث: ٣٤ . عن أبي جعفر للغ .

۱۳۲۸ 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

قال: «أيّكم أحسن عقلاً ، ثمّ قال: أتمّكم عقلاً . وأشدَكم لله خوفاً . وأحسنكم فيما أمر الله به ونهى عنه نظراً ؛ وإن كانوا أقلّكم تطوّعاً» \ .

وقال: «ليس يعني أكثر عملاً ، ولكن أصوبكم عملاً . وإنّما الإصابة خشية الله والنّيّة الصّادقة ثمّ قال: الإبقاء على العمل حتّى يخلص أشدَ من العمل ، والعمل الخـالص الّـذي لاتريد أن يحمدك عليه أحد إلا الله عزّ وجلَ» .

﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾: الغالب الذي لا يعجزه من أساء العمل ﴿ الغَفُورُ ﴾ لمن تاب منهم .

اللَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمواتٍ طِباقاً ﴾: مطابقة ، قال: «بعضها فوق بعض» " ، ﴿ ما تَرىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾: من اختلاف ، القمّي: يعني من فساد <sup>4</sup> ، ﴿ فَارْجِعِ البَصَرَ فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾: من اختلاف ، القمّي: يعني من فساد <sup>4</sup> ، ﴿ فَارْجِعِ البَصَرَ هَلُ تَرى فِلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾: من اختلاف ، القمّي: يعني من فساد <sup>4</sup> ، ﴿ فَارْجِعِ البَصَرَ فَي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾: من اختلاف ، القمّي: يعني من فساد <sup>4</sup> ، ﴿ فَارْجِعِ البَصَرَ فَي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾: من اختلاف ، القمّي العقمي القمّي من فساد أنه فارْجِع البَصَرَ فَي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَنْ الْمَعْرَ إِلَيْهَا مَرَاراً مَا اللهِ مَرْءَ أَخْرَى مَتَا مَلاً فَي فَقُولُولُ إِلَيْهَا مَرَاراً ، فانظر إليها مرّة أُخْرَى مَتَامَلاً فَيها ؛ لتعاين ما أُخْبَرت به من تناسبها واستقامتها .

فُمَّ أَرْجِعِ البَصَرَ كُرَّ تَنْنِ أَي: رَجْعتين أُخريين في ارتياد الخلل . والمراد بالتّتنية
 التّكرير والتّكثير ، كما في لبّيك وسعديك . والقمّي: أنظر في ملكوت السّماوات والأرض<sup>6</sup> .

 (يَنْقَلِبُ إِلَيْكَ البَصَرُ خاسِئاً»: بعيداً عن إصابة المطلوب ، كانته طرد عنه طرداً بالصّغار

 (وقوّ خَسِيرُ»: كليل ، من طول المعاودة وكثرة المراجعة .

﴿ وَلَقَدْ زَيِّنَا السَّماءَ الدُّنْيَا؟: أقرب السَماوات إلى الأرض ﴿ بِمَصابِيحَ ﴾: بالنّجوم ﴿ وَجَعَلْناها رُجُوماً لِلشَّياطِينِ ﴾ ترجم بها . قيل: أُريد به انقضاض الشّهب المسبّبة عنها . وقيل: أي رجوماً بالغيب لشياطين الإنس . وهم المنتجمون \* . ﴿ وَأَعْمَتَدُنَا لَـهُمْ عَمَدَابَ وَقِيل: أي رجوماً بالغيب لشياطين الإنس . وهم المنتجمون \* . ﴿ وَأَعْمَتَدُنَا لَـهُمْ عَمَدَابَ

١- مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٢٣ ، عن رسول المُعَنَّجَنَّ .
 ٢ - الكافي ٢: ١٦ ، الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله مثنة .
 ٣ - القمي ٢: ٣٨٧ ، ذيل الآية: ١٥ من سورة نوح ، عن أبي جعفر سينت .
 ٤ - العمدر .
 ٥ - القمي ٢: ٣٧٨ .
 ٢ - البيضاوي ٥: ١٤١ .
 ٧ - الكشاف ٤: ٣٣٢ .

السَّعِيرِ ﴾ في الأخرة بعد الإحراق بالشَّهب في الدَّنيا . ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ ﴾ من الشَياطين وغيرهم ﴿ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَبِئْسَ المَصِيرُ ﴾ . ﴿ إِذا أُلْقُوا فِيها سَمِعُوا لَها شَهِيقاً ﴾ : صوتاً كصوت الحمير ﴿ وَهِيَ تَفُورُ ﴾ : تغلي بهم غليان المِرْجَل <sup>(</sup> بما فيه .

﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ ﴾: تتفرّق غضباً عليهم ، وهو تمثيل لشدّة اشتعالها . القتمي: "من الغيظ" على أعداء الله" . ﴿كُلَّما أُلْقِيَ فِيها فَوْجُ سَالَهُمْ خَزَنَتُها أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرُ ﴾ يخوّفكم هذا العذاب : وهو توبيخ وتبكيت .

﴿ قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرُ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللَّهُ مِنْ شَيءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلَا فِي ضَلالٍ كَبِيرٍ ﴾ أي: نفينا الإنزال والإرسال رأساً . وبالغنا في نسبتهم إلى الضّلال .

﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ ﴾ كلام الرّسل فنقبله جملة من غير بحث وتفتيش ؛ اعتماداً على صدقهم ﴿ أَوْ نَعْقِلُ ﴾ فنتفكّر في حكمه ومعانيه تفكّر المستبصرين ﴿ ما كُنّا فِي أَصْحابِ السَّعِيرِ ﴾ .

﴿ فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ﴾ حين لا ينفعهم ﴿ فَسُحْقاً لِأَصْحابِ السَّـعِيرِ ﴾ فأسـحقهم اللّـه سحقاً ، أي: أبعدهم بُعداً من رحمته . والقتي: قد سمعوا وعـقلوا ، ولكـنّهم لم يـطيعوا ولم يقبلوا ؛ كما يدلَ عليه اعترافهم بذنبهم" .

ورد: «إنَّ هذه الآيات في أعداء عليَّ وأولاده ، والَّتي بعدها في أوليائهم» ٢٠

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالغَيْبِ لَهُمْ مَغْفِرَةُ ﴾ لذنوبهم ﴿ وَأَجْرُ كَبِيرُ ﴾ تسصغر دونــه لذائذ الدّنيا .

> ١ ــالمِرْجَلُ: قِدَر مِن نُحاس . الصّحاح ٤: ١٧٠٥ (رجل) . ٢ ــالقمّي ٢: ٣٧٨ . ٣ ـالقمّي ٢: ٣٧٨ . ٤ ـالاحتجاج ١: ٨٠. عن أبي عبد الله ﷺ، عن رسول الله ﷺ، في خطبة الغديريّة .

﴿وَأَسِرُّوا قَوْلَكُمْ أَوِ أَجْهَرُوا بِهِ﴾ . روي: «إنّ المشركين كانوا يتكلّمون فـيما بـينهم بأشياء ، فيخبر الله بها رسوله ، فيقولون: أسرَوا قولكم لئلا يسمع إله محمّد تَيَنَالُهُ ، فنبّه الله على جهلهم» ٢ . ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذاتِ الصُّدُورِ ﴾: بالضّمائر قبل أن يعبّر بها .

﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الخَبِيرُ ﴾: يصل علمه إلى ما بَطَنَ وإن صَغُرَ ولَطُفَ ، ولا يعزب عنه شيء .

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً ﴾: ليّنة ؛ يسهل لكم السّلوك فيها ﴿ فَامْشُوا فِـي مَناكِسِها ﴾: في جوانبها أو جبالها ، فإذا كانت في الذَلّ بحيث يمشي في مناكبها ؛ لم يـبق شيء منها لم يتذلّل . ﴿ وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ ﴾: والتمسوا مـن نِـعَمِ اللّــه ﴿ وَ إِلَـيْهِ النَّشُـورُ ﴾: المرجع ، فيسألكم عن شكر ما أنعم عليكم .

﴿ أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّماءِ ﴾ يعني الملائكة الموكّلين على تدبير هذا العالم ﴿ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ ﴾ فيغيبكم فيها ، كما فعل بقارون ﴿ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ ﴾: تضطرب .

﴿ أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّماءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِباً﴾: أن يـمطر عـليكم حـصباء ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ﴾: كيف إنذاري إذا شاهدتم المنذر بـه ، ولكـن لا يـنفعكم العـلم حيننذ .

﴿ وَلَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾: إنكاري عليهم ، بإنزال العذاب ؛ وهو تسلية للرّسولﷺ وتهديد لقومه .

﴿أَوَ لَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ﴾: باسطات أجنحتهن في الجوّ عند طيرانها. فإنّهنّ إذا بسطنها صففن قوادمها ﴿وَيَقْبِضْنَ﴾: ويضممنها إذا ضربن بها جنوبهنّ وقتاً بـعد وقت، للاستعانة بها على التّحرّك ﴿ما يُحْسِكُهُنَّ ﴾ فـي الجـوّ عـلى خـلاف الطّـبع ﴿إِلّا الرَّحْمـٰنُ ﴾: الواسع رحمته كلّ شيء ﴿إِنَّـهُ بِكُلٍّ شَيءٍ بَصِـيرُ ﴾: يعلم كيف ينبغي أن يخلقه.

۱\_البيضاوي ٥: ١٤٢.

﴿ أَمْ مَنْ هَذَا الَّذِي هُوَ جُنْدُ لَكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ ﴾ يعني: أولم تنظروا في أمثال هذه الصنائع ، فتعلموا قدرتنا على تعذيبكم بنحو خسف أو إرسال حاصب ، أم هذا الذي تعبدونه من دون الله ، لكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! ، فهو الذي تعبدونه من دون الله ، لكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! ، فهو الذي تعبدونه من دون الله ، لكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم على تعذيبكم الذي تعبدونه من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! ، فهو الذي تعبدونه من دون الله ، لكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! ، فهو الذي تعبدونه من دون الله ، لكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! ، فهو الذي تعبدونه من دون الله ، لكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! ، فهو الذي تعبدونه من دون الله ، لكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! . فهو الذي تعبدونه من دون الله ، الكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! . فهو الذي تعبدونه من دون الله ، الكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! . فهو الذي تعبدونه من دون الله ، الكم جند ينصركم من دون الله ؛ أن يرسل عليكم عذابه؟! . فهو الذي تعبدونه أم لهم آلهة تمنعهم من دوننا " . وفيه إشعار بأنتهم اعـتقدوا القسم الثاني . في إن إله في غُرُور »: لا معتمد لهم .

﴿ أَمْ مَنْ هَـٰذَا الَّذِي يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ ﴾ بـإمساك المـطر وسـائر الأسـباب المحصّلة والموصلة له إليكم ﴿ بَلْ لَـجُوا ﴾: تمادوا ﴿ فِي عُتُوٌ ﴾: عناد ﴿ وَنُفُورٍ ﴾: وشِـراد عن الحقّ لتنفّر طباعهم عنه .

﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًاً عَلَىٰ وَجْهِهِ ﴾: يعثر كلّ ساعة ويخرّ على وجهه لِوُعُورَةٍ لَحْريقه ، بحيث لا يستأهل أن يسلك ﴿ أَهْدىٰ أَمْ مَنْ يَمْشِي سَوِيّاً ﴾: قائماً سالماً من العثار ﴿عَـلىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾: مستوي الأجـزاء والجـهة ، صـالح للسّـلوك ؛ وهـو تـمئيل للـمشرك والموّحد بالسّالكين ، ولدينيهما بالمسلكين .

و ورد: «القلوب أربعة: قلب فيه نفاق وإيمان ، وقلب منكوس ، وقلب مطبوع ، وقلب أزهر أنور . فأمّا المطبوع فقلب المنافق ، وأما الأزهر فقلب المؤمن ؛ إن أعطاه اللّه عزّوجلّ شَكَرَ ، وإن ابتلاه صَبَرَ . وأمّا المنكوس فقلب المشرك ، ثمّ قرأ هذه الآية وذكر الرّابع»<sup>٣</sup> .

وقال: «إنَّ اللَّه ضرب مثل من حاد عن ولاية عليَّ كمَنْ يمشي على وجهه لا يـهتدي لأمــره ، وجــعل مــن تــبعه ســويَّا عــلى صــراط مسـتقيم . والصّـراط المسـتقيم: أميرالمؤمنين للَِّلاِ» <sup>ع</sup>.

> ١ ـ الانبياء (٢١): ٤٣. ٢ ـ الوَعْرُ: المكان الحَرَّن ذو الوُعُورَة ، ضدَّ الشَّهْل . لسان العرب ٥: ٢٨٥ (وعر) . ٣ ـ الكافي ٢: ٤٢٢ . الحديث: ٢ ؛ معاني الأخبار: ٣٩٥ ، الحديث: ٥١ ، عن أبي جعفر ظَيْرٌ . ٤ ـ الكافي ١: ٤٣٣ . قطعة من حديث: ٩١ ، عن الكاظم ظِيَرُ .

﴿ قُلْ هُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصارَ وَالأَفْئِدَةَ ﴾ لتسمعوا مواعظه ،
وتنظروا إلى صَنائعه ، وتتفكّروا وتعتبروا ﴿ قَلِمِيلاً ما تَشْكُرُونَ ﴾ باستعمالها فيما خملقت
لأجلها .

﴿قُلْ هُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي الأَرْضِ وَ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ .

﴿ وَيَقُولُونَ مَتِي هِنذا الوَعْدُ ﴾ أي: الحشر ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ .

أَنُ إِنَّما العِلْمُ»: علم وقته ﴿عِنْدَ اللَّهِ»: لا يطَلع عـليه سـواه ﴿وَ إِنَّــما أَنَــا نَــذِيرُ مُبِينٌ».

﴿ فَلَمَّا رَأُوْهُ زُلْفَةً ﴾: ذا قرب ﴿ سِينَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: بُــانَ عــليها الكَآبَــة <sup>ا</sup> ؛ وساءتها رؤيته ﴿ وَقِـبِيلَ هـٰذا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾: تطلبون وتستعجلون .

و ورد: «هذه نزلت في أمير المؤمنين للظِّلَّا وأصحابه ؛ الّذين عملوا ما عــملوا . يـرون أمير المؤمنين للظِّلَّة في أغبط الأماكن لهم ، فيسيء وجوههم ، ويقال لهم: "هذا الّذي كنتم به تدّعون" ، الّذي انتحلتم اسمه»" .

< قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللَّهُ ﴾: أماتني ﴿ وَمَنْ مَعِيَ ﴾ من المؤمنين ﴿ أَوْ رَحِـمَنا ﴾ بتأخير آجالنا ﴿ فَمَنْ يُجِيرُ الكافِرِينَ مِنْ عَذابٍ أَلِيمٍ ﴾ أي: لا ينجيهم أحد من العذاب ؛ متنا أو بقينا . وهو جواب لقولهم: "نَتَرَبَّصُ بَهِ رَيْبَ المَنُونِ "؟ .

< قُلْ هُوَ الرَّحْمَـٰنُ ﴾ الّذي أدعوكم إليه ، مولى النّعم كلّها ﴿ آمَنّا بِـهِ وَعَـلَيْهِ تَـوَكَـلْنا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ منّا ومنكم .

١ ــكَثِبَ يَكْأَبُ كَآبةً وكَأْبةً وكَأْبةً وحَزِنَ أشدً الحزن. المصباح المنير ٢: ٢٣٧ (كنب). ٢ ـأي: أحسن مكان يغبط الناس عليه ويتمنّونه . وفي القاموس المحيط (٢: ٣٨٩ ـغبط): الغِبطة ـبـالكسر ـ حسن الحال والمسرّة وتمنّى نعمة على أن لا تتحوّل عن صاحبها . مرآة العقول ٥: ٨٥ . ٣-الكافي ١: ٢٥ . الحديث: ٦٨ . عن أبي جعفر شَيْلا . ٤ ـ الطّور (٥٢): ٣٠ . قال: «فستعلمون يا معشر المكذّبين ، حيث أنبأ تكم رسالة ربّي في ولاية عــليّطلِّلْا والأئمّة من بعده ، من هو في ضلال مبين . كذا أُنزلت» .

لَّ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ ماؤُكُمْ غَوْراً >: غائراً في الأرض ، بحيث لا تناله الدّلاء ﴿ فَمَنْ يَأْتِم بِماءٍ مَعِينٍ >: جارٍ أو ظاهرٍ سَهْل التَناول .

قال: «هذه نزلت في الإمام القائم . يقول: إن أصبح إمامكم غائباً عنكم لا تدرون أين هو؟ فمن يأتيكم بإمام ظاهر يأتيكم بأخبار السّماوات والأرض . وحلال اللّه وحرامه؟ ثمّ قال: واللّه ما جاء تأويل هذه الآية . ولا بدّ أن يجيء ٰ تأويلها» .

### **سورة القلم** [مكَيَة . وهي اثنتان وخمسون آية]<sup>١</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ن وَالقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ > قال: «وأمّا "ن" فهو نهر في الجنّة . قال اللّه عـز وجـلّ:
أَجْمِدْ ، فجَمَدَ ، فصار مداداً ، ثمّ قال عزّوجلَ للقلم: اكتُبْ ، فسطر القلم في اللّوح المحفوظ ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة . فالمداد مدادً من نور . والقلم قلمٌ من نور ، واللّوح لوحٌ من نور ، ثمّ قال: فنون ملك يؤدّي إلى القلم وهو ملك ، والقلم يؤدّي إلى اللّوح وهو ملك ، واللّوح يؤدّي إلى إسرافيل ، وإسرافيل يؤدّي إلى ميكائيل ، وميكائيل يؤدّي إلى الرّب جبرئيل ، وجبرئيل يؤدّي إلى الأنبياء والرّسل صلوات اللّه عليهم» ".

و ورد: «أوّل ما خلق الله القلم فقال له: اكتُبُ ، فكتب القلم ما كان وما هو كانن إلى يوم القيامة»" .

وفى رواية: «"ن" اسم رسول الله تَبْشَّ، <sup>لا</sup>ر

١ ـ ما بين المعقوفتين من (٢٣). ٢ ـ معاني الأخبار: ٢٣ ، ذيل الحديث: ١ . عن أبي عبد الله، ٢٢ . ٢ ـ القشي ٢: ١٩٨ ، ذيل الآية: ٣ من سورة سبأ . عن أبي عبد الله مثلة . ٤ ـ الخصال ٢: ٢٦.٤ ، الحـديث: ٣ ، عـن أبـي جـعفر مثلة ؛ تأويـل الآيـات الظـاهرة: ١٨٥ ، عـن أبسي الحسـن. موسى مثلة . ﴿ ما أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾ جواب القسم ، أي: ما أنت بمجنون ، منعماً عليك بالنبوَة وحصافة الرَّأي ؛ وهو جواب لقولهم: "با أيَّهَا الَّذي نُزِلَ عَلَيهِ الذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجنُونٌ " .

﴿ وَ إِنَّ لَكَ ﴾ على تحمّل أعباء الرّسالة وقيامك بمواجبها ﴿ لَأَجْراً ﴾: لشواباً ﴿ غَـيْرَ مَمْنُونٍ ﴾: غير مقطوع ، أو غير ممنون به عليك .

﴿ وَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ إذ تحتمل من قومك ما لا يحتمله غيرك .

قال: «إنَّ اللَّه أدَب نبيَه على محبَّته "، فَنْمَا أَكْمَلْ لَهُ الأَدْبِ . قَـالَ: "إِنَّكَ لَعَـلَى خَـلَقَ عظيم "» ".

> وفي رواية: «يقول على دين عظيم»<sup>٤</sup> . وفي أخرى: «هو الإسلام»<sup>6</sup> . ﴿ فَسَسَتُبْصِرُ وَيُسْبُصِرُونَ ﴾ .

﴿ بِأَيِّكُمُ المَفْتُونُ ﴾: أيّكم الذي فتن بالجنون . والباء مزيدة ؛ أو بأيّكم أحرى هـذا الاسم ، قال: «قال رسول الله يَنْتَنْتَنْتَنْ الله مَوْمن إلّا وقد خلص ودّي إلى قلبه ، وما خلص ودّي إلى قلب أحد الآ وقد خلص ودّ عليّ إلى قلبه ، كَذَبَ يا عليّ من زعـم أنّـه يـحبّني ويبغضك . قال: فقال رجلان من المنافقين: لقد فتن رسول الله بهذا الغلام! فأنزل الله تبارك وتعالى: "فستبصر ويبصرون بأيّكم المفتون" . قال: نزلت فيهما . إلى آخر الآيات»<sup>7</sup> .

والمشهور أنتها نزلت في الوليد بن المغيرة". كان يمنع عشيرته عن الإسلام. وكـان

موسراً وله عشر بنين . فكان يقول لهم ولِلُحْمَتِهِ: من أسلم منكم منعته رفدي . وكان دعـيّاً ادّعاه أبوه بعد ثماني عشرة من مولده .

﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِسَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالمُهْتَدِينَ ﴾ . ﴿ فَـلا تُـطِيعِ المُـكَذِّبِينَ ﴾.

﴿ وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ ﴾: تُلايِنُهُم فيُلاَيِنُونَكَ . القمّي: أي: أحبّوا أن تغشّ في عليّ فيغشّون معك<sup>ر</sup> .

﴿ وَلا تُطِع كُلَّ حَلَّافٍ ﴾: كثير الحلف ﴿ مَهِينٍ ﴾: حقير الرَّاي .
﴿ هُـعَاذٍ ﴾: عيَّاب طعَان ﴿ مَشَّاءٍ بِنَمِسِمٍ ﴾: نقَال للحديث على وجه السّعاية .

أمَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ ﴾: يمنع النَّاس عن الخير من الإيمان والإنفاق والعمل الصّالح ﴿ مُعْتَدٍ ﴾: متجاوز في الظّلم ﴿ أَثِـيمٍ ﴾: كثير الآثام .

﴿ عُــتُلُّ﴾: جاف غليظ . قال: «عظيم الكفر» ". ﴿ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾: بعد ما عَدَّ مـن مـثالبه ﴿ زَنِـيمٍ ﴾ قال: «الذي لا أصل له» " وفي رواية: «المستهتر بكفره» <sup>ع</sup> .

وسنل النّبي تَنْبَعْ<sup>لَ</sup>اللّهُ عن العتلّ الزّنيم ، فقال: «هو الشّديدُ الخُـلق ، المـصحَّحُ ، الأكـول الشّروب ، الواجدُ للطّعام والشّراب ، الظّلومُ للنّاس ، الرّحبُ <sup>0</sup> الجوف»<sup>7</sup> . والقـمي: الزّنـيم الدّعيّ<sup>7</sup> .

١ ـ القمّي ٢: ٢٨٠ . ٢ ـ معاني الأخبار: ١٤٩ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّمَّيَّة ؛ تأويل الآيات الظاهرة: ١٨٣ ، عنهم صلوات اللَّـه عليهم . ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣٣٤ ، عن أمير المؤمنين نَتَجَّة . ٤ ـ معاني الاخبار: ١٤٩ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّه شَيَّة . ٥ ـ في المصدر: «الرحيب الجوف». ورجل رَحِيبُ الجوف: واسعها. لسان العرب ١ : ١٤٤ (رحب). ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣٣٤ ؛ كنز العمّال ٢ : ٥٤٠ ، الحديث: ٢٨٢ . ٧ ـ القمّي ٢ : ٣٨٠ . ﴿ أَنْ كَانَ ذَا مالٍ وَبَنِينَ ﴾: لأن كان متموّلاً مستظهراً بالبنين .

﴿ إذا تُتْلىٰ عَلَيْهِ آياتُنا قالَ أَساطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾ أي: أكاذيبهم ، قاله من فرط غروره .

﴿ اينا سُنُسِمُهُ عَلَى الخُرُطُومِ ﴾: على الأنف . قيل: وقد أصاب أنف الوليد جراحة يبوم

بدر ، فبقي أثره ٢ . وقيل: إنّه كناية عن أن يذلّه غاية الإذلال ، كقولهم: جدع أنفه ورغم أنفه ٢ .

والقمّي: كناية عن الثّاني . وأنّ أمير المؤمنين للَّيْلَا إذا رجع ورجع أعـداؤه يسـمهم بميسم معه ، كما توسم البهائم على الخراطيم ، . الأنف والشّفتان" .

﴿ إِنَّا بَلَوْناهُمْ ﴾: اختبرنا أهل مكَّة بالقحط ﴿كَما بَلَوْنا أَصْحابَ الجَنَّةِ ﴾ قيل: أصحاب البستان الذي كان دون صنعاء لشيخ ، وكان يمسك منها قدر كفايته ويتصدّق بالباقي فلمّا مات قال بنوه: نحن أحقّ بها لكثرة عيالنا ، ولا يسعنا أن نفعل كما فعل أبونا ، وعزموا على حرمان المساكين <sup>ع</sup> . ﴿ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ ﴾: ليقطعنَها وقت الصّباح .

وَلا يَسْتَثْنُونَ ﴾: ولا يقولون: إن شاء الله .

﴿ فَطَافَ عَلَيْها ﴾: على الجنَّة ﴿ طَائِفٌ ﴾: بلاء طائف ﴿ مِنْ رَبُّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ ﴾ .

فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ > قيل: كالبستان الذي صرم ثماره بحيث لم يبق فيه شيء ، أو كاللَّيل المظلم باحتراقها واسودادها ، أو كالنَّهار بابيضاضها من فرط اليبس . والصّريمان اللَيل والنَّهار لانصرام أحدهما من الآخر .

﴿ قَتَنادَوْا مُصْبِحِينَ ﴾ .

﴿ أَنِ أَغْدُوا عَلَىٰ حَرْثِكُمْ ﴾: أخرجوا إليه غدوة ؛ ضمن معنى الإقبال أو الاستيلاء .

١ و ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٤٤ ؛ تفسير الكبير ٢٠: ٨٦. ٣\_القمّي ٢: ٣٨١. ٤ ـ الجامع لأحكام القرآن (للقرطبي) ١٨: ٣٤٠ ، عن ابن عبّاس . ٥ ـ البيضاوي ٥: ١٤٥ . ٣\_مجمع البيان ٩ ـ ٢٠: ٣٣٦ ، عن ابن عباس وأبي عمرو بن العلاء .

۱۳۳۸ 🗆 الأصفيٰ / ج۲

فَعُدْي بــ «على» . ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمِـينَ ﴾: قاطعين له . ﴿ فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخافَتُونَ ﴾: يتسارَون فيما بينهم . ﴿ أَنْ لا يَدْخُلُنَّهَا اليَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكِـينُ ﴾ .

وَغَدَوْا عَلَىٰ حَرْدٍ قَادِرِينَ ﴾ قيل: أي: على نكد قادرين لا غير ، مكان قدرتهم على الانتفاع يعني: إنّهم عزموا أن يتنكّدوا على المساكين ، فتنكّد عليهم ، بحيث لم يقدروا فيها إلّا على النّكد والحرمان ' .

﴿ فَلَمَّا رَأَوْها قَالُوا إِنَّا لَصَالُّونَ ﴾: ظللنا طريق جنَّتنا وما هي بها .

< بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴾ أي: بعدما تأمّلوا وعرفوا أنّها هي . قالوا: بـل نـحن حُـرمنا خيرها لجنايتنا على أنفسنا .

﴿قَالَ أَوْسَطُهُمْ﴾: خيرهم وأعدلهم قولاً ﴿ أَلَــمْ أَقَـلْ لَكُـمْ لَـوْلا تُسَــبِّحُونَ ﴾: لولا تذكرون الله ، وتشكرونه بأداء حقّه .

قالوا سُبْحانَ رَبُّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ .

﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَلاوَمُونَ ﴾: يلوم بعضهم بعضاً ، فإنّ منهم من أشار بذلك ، ومنهم من استصوبه ، ومنهم من سكت راضياً ، ومنهم من أنكره .

قالُوا يا وَيْلَنا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ ﴾: متجاوزين حدود الله .

حَسىٰ رَبَّنا أَنْ يُبْدِلَنا خَيْراً مِنْها إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنا رَاغِـبُونَ ﴾: راجـون العـفو ، طـالبون الخير . روي: «إنّهم أبدلوا خيراً منها» <sup>7</sup> .

<

﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ .

۱\_البيضاوي ٥: ١٤٥.

٢\_الكشَّاف ٤: ١٤٥ ؛ البيضاوي ٥: ١٤٥ .

﴿ أَقَنَجْعَلُ المُسْلِمِـينَ كَالمُجْرِمِـينَ ﴾ إنكار لقولهم: إن صحّ أنتا نبعث كما يزعم محمّد ومن معه لم يفضلونا . بل نكون أحسن حالاً منهم . كما نحن عليه في الدّنيا .

أما لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ التفاتُ فيه تعجيبُ مِن حكمهم واستبعادُ له ، وإشعارُ بأنته صادر من اختلال فكر واعوجاج رأي .

﴿ أَمْ لَكُمْ كِتابٌ ﴾ من السّماء ﴿ فِيهِ تَدْرُسُونَ ﴾: تقرؤون .

﴿ إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَما تَخَيَّرُونَ ﴾: إنَّ لكم ما تختارونه وتشتهونه .

﴿ أَمْ لَكُمْ أَيْمانٌ عَلَيْنا): عهود مؤكّدة بالإيمان ﴿ بِالِغَةُ ﴾: متناهية في التّـوكيد ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ القِيامَةِ ﴾ ثابتة لكم علينا إلى يوم القيامة ، لا نخرج عن عهدته حتّى نحكَمكم في ذلك اليوم ﴿ إِنَّ لَكُمْ لَما تَحْكُمُونَ ﴾ جواب القسم المضعّن في "أم لكم أيمان" .

﴿ سَلْهُمْ أَيُّهُمْ بِذَلِكَ زَعِيمٌ ﴾: بذلك الحكم كفيل يدّعيه ويصححه .

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكاءُ ﴾ يجعلونهم في الآخرة مثل المؤمنين ، أو يشاركونهم في هذا القول ؛ فهم يقلّدونهم ﴿ فَلْـيَأْتُوا بِشُرَكائِهِمْ إِنْ كَانُوا صادِقِـينَ ﴾ .

﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ ساقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى الشُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ .

خاشِعَةً أَبْصارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةُ ﴾: يوم يشتد الأمر ويصعب الخطب . وكشف السّاق مَثَلُ في ذلك ، وأصله تشمير المخدرات عن سوقهن في الهرب .

قال: «أَفْحِمَ القوم ودخلتهم الهيبة وشخصت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر ؛ لما رهقهم من الندامة والخزي والذَلَة» .

وقال: «حجاب من نور يكشف ، فيقع المؤمنون سجّداً ، ويُدَبِّخُ " أصلاب المنافقين ،

١-الإفحام: الإسكات بالحجّة . المصباح المنير ٢: ١٣٥ (فحم) . ٢-التّوحيد: ١٥٤ ، الباب: ١٤ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبد اللّه لَخْ ؛ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣٣٩ ، عن أبسي جـ عفر وأبي عبد اللّهﷺ . ٣- دبّخ الرجل تدبيخاً: إذا قبّب ظهره وطأطأ رأسه ، «الصّحاح ١ : ٤٣٠ ـ دبـخ». وفـي المـصدرين: تُـدْمَجُ»، ٢٠ فلا يستطيعون السّجود» ( . ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ قــال: «أي: مستطيعون ، يستطيعون الأخذ بما أُمروا به ، والتَرك لما نهوا عنه ، ولذلك ابتلوا» <sup>7</sup> .

فَذَرْنِي وَمَنْ يُكَذِّبُ بِهِـٰذَا الحَدِيثِ : كِلْهُ إليّ ، فإنّي أكفيكه ﴿ سَـنَسْتَدْرِجُهُمْ ﴾: سندينهم من العذاب درجه درجة ، بالإمهال وإدامة الصّحّة وازدياد النّعمة وإنساء الذّكر ﴿ مِنْ حَيْثُ لايَعْلَمُونَ ﴾ أنته استدراج .

﴿ وَأَمْلِي لَهُمْ ﴾ : وأمهلهم ﴿ إِنَّ كَيْدِي مَتِـينُ ﴾ : لا يدفع بسيء ، وفد مضى تمام تفسير د في سورة الأعراف .

﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً ﴾ على الإرشاد ﴿ فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ ﴾: من غرامة ﴿ مُثْقَلُونَ ﴾ بحملها . فيعرضون عنك .

﴿ أَمْ عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُونَ ﴾ منه ما يحكمون ويستغنون به عن علمك .

﴿ فَاصْبِرْ لِحُكْمٍ رَبِّكَ ﴾ وهو إمهالهم وتأخير نصرتك عليهم . ﴿ وَلا تَكُـن كَـصاحِبِ الحُوتِ ﴾ يعني يونس بن متى ، لمّا دعا على قومه ثمّ ذهب مغاضباً للّه ﴿ إِذْ نادىٰ ﴾ في بطن الحوت ﴿ وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴾ قال: «أي: مغموم» <sup>٤</sup> .

﴿ لَوْلا أَنْ تَدارَكَهُ نِعْمَةً مِنْ رَبِّمِ، التَوفيق للتَوبة وقبولها . القمّي: النّعمة: الرّحمة ° . ﴿ لَنُبِذَ بِالعَراءِ ﴾ القمّي: الموضع الذي لا سقف له ٦ . ﴿ وَهُوَ مَدْمُومُ ﴾: مليم .

- ◄ والدمج: دخول سيء في نسيء مستحكماً، كانَّه يدخل في أصلابهم نبيء يسعهم عن الاتحاثا، فلا يستطيعون السجود .
- ١ عيون أخبار الرّضائية ٢٠، ١٣٨، لباب: ١٨، ذيل الحديث: ١٧ ؛ التُوحيد؛ ١٥٤، الباب: ١٤، الحديث: ١٠، عن أبي الحسن، 1⁄2.
  - ٢-التُوحيد: ٢٤٩. الباب: ٥٦. الحديث: ٩. عن أبي عبد اللَّه لَخِرْ ، وفيه: «وبذلك التلوا». -
    - ٣\_ذيل الآية: ١٨٢\_١٨٢ .
    - ٤ ــ القمي ٢: ٣٨٣ . عن أبي جعفر في .
      - ٥ ــ القمّي ٢: ٣٨٣ .
      - ٦ ـ القمّى ٢: ٣٨٣ .

﴿ فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ ﴾ بأن رد الوحي إليه ﴿ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ .

﴿ وَ إِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسِيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَــمِعُوا الذِّكْـرَ وَيَـقُولُونَ إِنَّـهُ لَمَجْنُونُ ﴾ .

﴿ وَما هُـوَ إِلاَ ذِكْرُ لِلْعَالَمِـينَ ﴾ يعني أنَّهم لشدَّة عداوتهم ، وانبعاث بغضهم وحسدهم عند سماع القرآن والدُعاء إلى الخير ، ينظرون إليك شَزُراً ، بحيث يكادون يزلُون قـدمك فيصرعونك ، من قولهم: نظر إليَّ نظراً يكاد يصرعني . أي: لو أمكنه بنظره الصّـرع لفـعله . والمعنى: أنتهم يكادون يصيبونك بالعين .

ورد: «إنَّ العين حقَ»<sup>T</sup> . و: «إنَّ العين ليدخل الرَّجل القبر والجمل القدر»<sup>T</sup> . و: «إنَّه لو كان شيء يسبق القدر لسبقه العين»<sup>4</sup> .

١ ـ نظر إليه شَرْراً ، وهو نظر الغضبان بمؤخر العين . الصحاح ٢ : ٦٩٦ شنزر) . ٢ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٢٤٩ . ذيل الآية: ٦٧ من سورة يوف التقسير الكبير ٣٠ : ١٠٠ ، عن النّبيّ نَبَّرَةٌ . ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٤٧ : التفسير الكبير ٣٠ : ١٠٠ عن النّبيّ نَبَيْتُهُ . ٤ ـ مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٢٤٩ . ذيل الآية: ٦٧ من سورة يوف ؛ و ٩ ـ ٢٠ : ٣٤١ ، عن النّبيّ عَبَّرَةً .

# **سورة الحاقّة** [مكَيَة . وهي أثنتان وخمسون آية]<sup>(</sup>

ما ألحاقَمة > استفهام . معناه التّفخيم لحالها والتّعظيم لشأنها .

وَما أَدْراكَ ما الحاقَّةَ ﴾ زيادة في التَهويل ، أي: إنّك لا تعلم كنهها ، فإنّها أعظم من أن يبلغها دراية .

﴿كَذَبَتْ ثَمُودُ وَعادُ بِالقارِعَةِ ﴾: بـالحالة التـي تـقرع النّـاس بـالأفزاع والأهـوال ، والأجرام بالانفطار والانتـنار . وإنّما وضعت موضع الظمير الحـاقّة ، زيـادة فـي وصـف شدّتها .

﴿ فَأَمَّا تَمُودُ فَأُهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ﴾: بالواقعة المجاوزة للحدّ في الشَدَة ، وهي الصَيحة والرّجفة ؛ كما مضى بيانه ` .

۱ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۲ ـ الأعراف (۷): ۷۸ ؛ هو د (۱۱): ۲۰ . ﴿ وَأَمَّا عاد فَأَهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عاتِيَةٍ ﴾: باردة ؛ خارجة أكثر ممّا أُمرت به ، كما مرّ ذكره ( .

﴿ سَخَّرَها عَلَيْهِمْ ﴾: سلَّطها الله عليهم بقدرته ﴿ سَبْعَ لَيالٍ وَتَمانِيةَ أَيَّمامٍ حُسُوماً ﴾: متتابعات ، القمّي: كان القمر منحوساً بزحل سبع ليال وثمانية أيّام حتَّى هلكواً . ﴿ فَـتَرَى القَوْمَ فِـيها صَرْعى ﴾: موت ؛ جمع «صريع» . ﴿كَأَنَّهُمْ أَعْجازُ نَخْلٍ خاوِيَةٍ ﴾: أُصول نخل متاكلة الأجواف .

﴿ فَهَلْ تَرى لَهُمْ مِسْ باقِيَةٍ ﴾ .

﴿ وَجاءَ فِسرْعَوْنُ وَمَسنْ قَسبُلُهُ وَالمُسؤُتَفِكَاتُ ﴾: قسرى قسوم لوط ؛ والمسراد أهسلها . ﴿ بِالْخَاطِئَةِ ﴾: بالخطأ .

﴿ فَعَصَوْا رَسُولُ رَبِّهِمْ ﴾: فعصى كلَّ أَمَة رسولها ﴿ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَةً رابِيَةً ﴾: زائدة فـي الشَدَّة . زيادة أعمالهم في القبح .

قال: «الرّابية: الّتي أربت على ما صنعوا» ٢.

﴿ إِنَّا لَمّا طَعًا الماءُ»: جاوز حددُه المعتاد ، يعني في الطّوفان ﴿ حَـمَلْناكُـمُ فِـي الجارِيَـةِ»: حملنا آباءكم وأنتم في أصلابهم ، في سفينة نوح .

﴿ لِنَجْعَلَها ﴾: لنجعل الفعلة ، وهي إنجاء المؤمنين وإغراق الكافرين ﴿ لَكُمْ تَـذَكِرَةً ﴾: عبرة ودلالة على قدرة الصانع ، وحكمته وكمال قهره ورحسته . ﴿ وَتَـعِيهَا ﴾: وتـحفظها \* أُذُنُ واعِييَةً ﴾: من شأنها أن تحفظ ما يجب حفظه ؛ بتذكّره وإنداعته والنّفكّر فيه والعمل بموجبه .

قال: «لمَا نزلت: "وَتَعِيّها أَذْنُ وَاعِبة" قال رسول الله مَنْتُرَمّ: هي أُذنك يا عليَّ " .

وفي رواية قال: «اللّهمّ اجعلها أُذن عليّ . قال عليّ ﷺ : فما سمعت شيئاً من رسول الله فنسيته' . وماكان لي أن أنسى»' .

﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ نَفْخَةُ واحِدَةٌ ﴾ هي النَّفخة الأُولى التَّي عندها خراب العالم .

﴿ وَحُمِلَتِ الأَرْضُ وَالجِبالُ﴾: رفعت من أماكنها ﴿ فَدُكَّتَا دَكَّةً واحِدَةً ﴾ القمّي: وقعت فدُكَّ بعضها على بعض".

﴿ وَٱنْشَقَّتِ السَّماءُ فَهِيَ يَوْمَئِذٍ واهِـيَةً ﴾: ضعيفة مُسْتَرخِيَة .

﴿وَالْـمَلَكُ ﴾: والجنس المتعارف بالملك ﴿ عَلَىٰ أَرْجَائِها ﴾: على جوانبها . ﴿وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِـيَةٌ ﴾ .

قال: «إنّهم اليوم أربعة . فإذا كان يـوم القـيامة أيّـدهم بأربـعة أخـرى ٤ ؛ فـيكونون ثمانية»<sup>6</sup> .

وفي رواية: «حملة<sup>٦</sup> العرش ــوالعرش العلم ــ ثمانية ، أربعة منّا وأربـعة مــمّن شــاء اللّه»<sup>٧</sup> .

وفي أُخرى: «أربعة من الأوّلين وأربعة من الآخرين ، فأمّا الأربعة من الأوّلين فنوح وإبراهيم وموسى وعيسى ، وأمّا الآخرين فمحمّد وعليّ والحسن والحسين عليَّكِلْ . قــال:

١ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٥ : جامع البيان (للطّبري) ٢٩: ٣٥، عن النّبي تَنَبَرُهُ .
 ٢ - جوامع الجامع: ٥٠٧ ، عن أمير المؤمنين عَنْبُه .
 ٣ - القمي ٢: ٣٨٤ .
 ٣ - القمي ٢: ٣٨٤ .
 ٤ - في المصدر: «بأربعة آخرين» .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٦ : جوامع الجامع: ٧٠٥ ، عن النّبي تَنْبُونُه .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٦ : جوامع الجامع: ٧٠٥ ، عن النّبي تَنْبُونُه .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٦ : جوامع الجامع: ٧٠٥ ، عن النّبي تَنْبُونُه .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٦ : جوامع الجامع: ٧٠٥ ، عن النّبي تَنْبُونُه .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٦ : جوامع الجامع: ٧٠٥ ، عن النّبي تَنْبُونُه .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٦ : جوامع الجامع: ٧٠٥ .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٦ : جوامع الجامع: ٧٠٥ .
 ٥ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٣٤٦ : جوامع الجامع: ٧٠٥ .

الآية: ١٨\_٧٧

ومعنى "يحملون العرش" يعني العلم» <sup>(</sup> . ﴿ يَوْمَئِذٍ تُعْرَضُونَ لا تَخْفَىٰ مِنْكُمْ خافِيَةً ﴾ . ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتابَهُ بِيَمِينِهِ ﴾ تفصيل للعَرْض . ﴿ فَيَقُولُ ﴾ تبجّجاً ﴿ هاؤُمُ ٱقْـرَ ءُوا كِتابِيَهْ ﴾ هاؤم: اسم لخُذُوا ، والهاء في كتابيه ونظائره للسَّكْت . ﴿ إِنِّي ظَنَنْتُ ﴾ أي: تيقَنت . قال: «الظنّ ظنّان: ظنّ شكَ ، وظنّ يقين ؛ فما كان من أمر المعاد من الظّـن فهو ظنّ يقين ، وما كان من أمر الدّنيا فهو ظنّ شكَ» .

- ﴿ أَنَّي مُـلاقٍ حِسابِيَهُ ﴾ قال: «إنّي أُبعث وأُحاسب» <sup>٣</sup>. ﴿ فَهُـوَ فِـي عِـيشَةٍ راضِـيَةٍ ﴾ القتي: أي: مرضيّة <sup>٤</sup>. ﴿ فِي جَـنَّةٍ عالِييَةٍ ﴾ .
- < قُـطُوفُها ﴾ جمع قطف ، وهو ما يجتنى بسرعة . ﴿ دانِييَةً ﴾ يتناولها القائم والقاعد . < كُلُوا وَ ٱشْرَبُوا هَنِيناً بِما أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيّامِ الخالِييَةِ ﴾: في الماضية من أيّام الدّنيا ، من الأعمال الصّالحة .
  - < وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتابَهُ بِشِمالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيُتَنِي لَمْ أُوتَ كِتابِيَهُ ﴾ . ﴿ وَلَمْ أَدْرِ ما حِسابِيَهُ ﴾ .

إيا لَيْتَها ﴾: ياليت الموتة التي متّها (كانَتِ القاضِيةَ ): القاطعة لأمري فــلم أبـعث

١ ـ القمّي ٢: ٣٨٤. ٢ ـ التُوحيد: ٢٦٧ ، الباب: ٣٦ ، ذيل الحديث الطّويل: ٥ : الاحتجاج ١: ٣٦٣ . عن أمير المؤمنين لللِّلْج . ٣ ـ التُوحيد: ٢٦٧ . الباب: ٣٦ . ذيل الحديث الطّويل: ٥ . عن أمير المؤمنين لللَّلْح . ٤ ـ القمّي ٢: ٣٨٤.

| الآية: ٢٨_٢                                                        | <b>۱۳٤٦</b> ۵ الأصفيٰ / ج۲                           |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| المال والتّسبع` . والقسمّي: يسعني مساله الّسذي                     | ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنِّي مَالِيَهُ ﴾ قيل: مالي من       |
|                                                                    | جَمَعَه `.                                           |
| ــلَطي على النّاس <sup>٣</sup> . والقمّي: أي: حجّته <sup>1</sup> . | ﴿ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِينَهُ ﴾ قيل: ملكي وت        |
| (فَـغُلُّودُ) .                                                    | ﴿ خُمدُوهُ ﴾: يقال لخزنة النَّار: "خذوه"             |
|                                                                    | ﴿ ثُسمَّ الجَحِـيمَ صَلُّوهُ ﴾ .                     |
| الملكوة ﴾ .                                                        | ﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُها سَبْعُونَ ذِراعاً فَ |
| لتي طولها سبعون ذراعاً ، وضعت على الدّنيا ،                        | قال: «لو أنَّ حلقة واحدة من السَّلساني الَّ          |

لذابت الدّنيا من حرّها»<sup>6</sup> .

قال: «وكان معاوية صاحب السّلسلة التي قال الله . وكان فرعون هذه الأمة» .

ورد: «كنت خلف أبي وهو على بغلته ، فنفرت بغلته ، فإذا شيخ فسي عـنقه سـلسلة ورجل يتبعه ، فقال: يا عليّ بن الحسين! اسقني . فقال الرّجل: لا تسقه ، لا سقاه اللّه . قال: وكان الشيخ معاوية»<sup>V</sup> .

١ ــالبيضاوي ٥: ١٤٩ . ٢ ــالتحمّي ٢: ٢٨٤ . البيضاوي ٥: ١٤٩ . ٤ ــالتحمّي ٢: ١٥٣ . البيضاوي ٥: ١٤٩ . ٥ ــالتحصدر: ٨١ . ذيل الآية: ٢٢ من سورة الحجّ . عن أبي عبد اللّه مثّلا . عن جبر ثيل عَثْب . ٦ ــالكافي ٤: ٢٤٤ ، ذيل الحديث: ١ . عن أبي عبد الله مثّلا . ٧ ــبصائر الدّرجات: ١٨٥ ، الباب: ٧ ، الحديث: ١ . عن أبي جعفر عَثْب . ٨ ــالقتى ٢: ٣٨٤ . ﴿ فَلَيْسَ لَهُ أَلْيَوْمَ هَنْهُنا حَصِيمٌ ﴾: قريب يحميه .
﴿ وَلا طَعامُ إِلَا مِنْ غِسْلِينٍ ﴾: غسالة أهل النّار وصديدهم . والقمّي: عرق الكفّار <sup>1</sup> .
﴿ لا يَـأُكُلُهُ إِلَا الخاطِئُونَ ﴾: أصحاب الخطايا : مِنْ خطأ الرّجل: إذا تعمّد الذّنب .
﴿ فَـلا أُقْسِمُ ﴾ «لا» مزيدة . ﴿ بِما تُبْصِرُونَ ﴾ .
﴿ وَما لا تُبْصِرُونَ ﴾ بالمشاهدات والمغيبات .

﴿وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ ﴾ كما تدّعون أخرى ﴿قَلِـيلاً ما تَذَكَّرُونَ ﴾ ولذلك يـلتبس الأمس عليكم . قيل: ذكر الإيمان مع نفي الشّاعريّة ، والتّذكر مع نفي الكاهنيّة ، لأنّ عدم مشابهة القرآن للشّعر أمر بَيِّنٌ لا يُنْكِرهُ إلّا معاند ؛ بخلاف مباينته للكهانة ، فإنّ العلم بها يتوقّف على تذكّر أحوال الرّسول ومعاني القرآن المنافية لطريق الكَهَنَةِ ومعاني أقوالهم" .

- ﴿ تَنْزِيلُ ﴾: هو تنزيل نزّله على لسان جبرئيل ﴿ مِنْ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ .
  - < وَلَوْ تَقَـوَّلَ عَلَيْنا بَعْضَ الأَقاوِيلِ ﴾ القمي: يعني رسول اللَّهُ تَلَيُّونُهُ <sup>ع</sup>.
  - <لاَخَذْنا مِنْهُ بِاليَمِينِ»: بيمينه أو بقوّتنا . القمّي: انتقمنا منه بقوّة ° .

﴿ ثُـمَّ لَقَطَعْنا مِنْهُ الوَتِـينَ ﴾ قيل: أي: نياط قلبه ٦. والقمي: عِرْق في الظَّهْر يكون منه الولد٧.

﴿ فَما مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حاجِزِينَ ﴾: مانعين دافعين ، يعني أنّه لا يتكلّف الكذب علينا لأجلكم ، مع علمه أنته لو تكلف ذلك لعاقبناه ، ثمّ لم تقدروا على دفع عقوبتنا عنه .
﴿ وَ إِنَّهُ لَـتَذَكِرَةُ لِلْمُـتَّقِينَ ﴾ .
﴿ وَ إِنَّهُ لَـتَذَكِرَةُ لِلْمُـتَّقِينَ ﴾ .
﴿ وَ إِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُـكَذَبِينَ ﴾ .
﴿ وَ إِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُـكَذَبِينَ ﴾ .

ورد: «قالوا: إنّ محمّداً كذب على ربّه!! وما أمره الله بهذا في عليّ ، فأنزل اللّه بذلك قرآناً ، فقال: إنّ ولاية عليّ "تنزيل من ربّ العالمين" ، الآيات» .

## **سورة المعارج** إمكَيَة، وهي أربع وأربعون آية إ<sup>ا</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ سَــأَلَ سَائِلُ بِعَذَابٍ واقِعٍ ﴾ أي: دعا داعٍ به . بمعنى استدعاه . ﴿ لِلْكافِرِينَ ﴾ . قال: «نزلت للكافرين بولاية عليَّ ظَنْحُ ، هكذا والله نزل بها جـبرئيل على محمّد غَنِبَرَاللهُ »٢ . وهكذا هو والله مثبت في مصحف فاطمة »٢ .

أقول: ويدلّ على هذا ما مرّ في سبب نزولها في سورة الأنفال ، عند قوله تعالى: "وإذْ قٰالُوا اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هٰذا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوِ انْتِنَا بِعَذَابِ أَلِيم<sup>"٤</sup>.

وفي رواية: «لمّا اصطفَّت الخيلان يوم بدر ، رفع أبو جهل يده فقال: اللَّهمّ اقطعنا للرَّ حم وآتانا بما لا نعر فه ، فأجِنْهُ العذاب ، فنزلت»<sup>6</sup> .

وفي أخرى سئل عنها فقال: «نار تخرج من المغرب وملك يسوقها من خلفها ، حتّى تأتي دار بني سعد بن همام عند مسجدهم ، فلا تدع داراً لبني أُميّة إلاّ أحرقتها وأهملها ، ولاتدع داراً فيها وتر لآل محمد إلا أحرقتها ؛ وذلك المهديّ للجُلاي » . فولَيْسَ لَمهُ دافِعٌ به يردَد.

فرصِنَ اللَّهِ فرِي المَعارِجِ ﴾: ذي المصاعد . وهي الدّرجات التّي تنصعد فسيها الكسلم الطُيّب والعمل الصّالح ، ويترقّى فيها المؤمنون في سلوكهم وتنعبّدهم ، وننعرج المسلائكة والرّوح فيها .

﴿ تَعْرُجُ المَلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ . استنناف لبيان ارتفاع تلك المعارج وبُعد مداها ، تمثيلاً للملكوت بالملك في الامتداد الزّمانيّ ، المنزّه عنه الملكوت .

قال: «تعرج الملائكة والرّوح فـي صـبيحة ليـلة القـدر إليـه مـن عـند النّـبيَّ عَلَيْهُمْ والوصيّ»؟ .

و ورد في حديث المعراج: «إنّه أسرى به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقـصى ، مسيرة شهر ، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام ؛ أقلّ من ثلث ليلة ، حتّى انتهى إلى ساق العرش»<sup>٣</sup> .

و ورد: «إنَّ للقيامة خمسين موقفاً ، كلَّ موقف مقام ألف سنة . ثممَّ تــلا "فــي يــوم" . الآية» <sup>1</sup> .

و ورد: «إنَّه قيل: يا رسول الله! ما أطول هذا اليوم؟ فقال: والَّذي نفس محمَّد بيده ، إنَّه

١- القمي ٢: ٣٨٥ . عن أبي جعفر من .
 ٢- القمي ٢: ٣٨٦ . عن أبي العسن في ، عن النبي نظرت .
 ٣ - الاحتجاج ٢: ٣٢٧ . عن أمير المؤمنين من .
 ٢ - الاحتجاج ٢: ١٢٧ . عن أمير ١٨ . عن أبي عبد الله من .

ليخف على المؤمن حتى يكون أخف عليه من صلاة مكتوبة يصليها في الدّنيا»<sup>1</sup>. وفي رواية: «لوولِيَ الحساب غير الله لمكثوا فيه خمسين ألف سنة من قبل أن يفرغوا، والله سبحانه يفرغ من ذلك في ساعة . وقال: لا ينتصف ذلك اليوم حتى يقيل أهل الجنّة في الجنّة ، وأهل النّار في النّار»<sup>1</sup>. ﴿ فَاصْبِرُ صَبْراً جَصِيلاً ﴾ القمي: أي: لتكذيب من كذَب أنَ ذلك يكون<sup>7</sup>. ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيداً ﴾ من الإمكان . ﴿ وَنُراد قَرِيباً ﴾ من الوقوع . ﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَّماءُ كَالْ مُهْلِ ﴾ القمي: الرّصاص الذائب والنّحاس ؛ كـذلك تـذوب السَماء<sup>4</sup>.

> ﴿ وَتَكُونُ الجِبالُ كَالْعِهْنِ ﴾: كالصوف المصبوغ ألواناً . ﴿ وَلا يَسْـأَلُ حَمِـيمُ حَمِـيماً ﴾ عن حاله .

< يُبَصَّرُونَهُمْ ﴾ قال: «يقول: يعرفونهم تم لا يتسائلون» • . ﴿ يَوَدُّ المُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذابٍ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ ﴾ .

﴿ وَصَاحِـبَتِهِ وَأَخِـيهِ ﴾ .

﴿ وَفَصِيلَتِهِ ﴾ قيل: وعشيرته التي فصل عنهم<sup>٢</sup> . ﴿ الَّتِي تُؤْوِيهِ ﴾: تضمّه فـي النَّسب وعند الشّدائد . القمّي: هي أُمَّه الَّتي ولدته<sup>٧</sup> . ﴿ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ثُمَّ يُنْجِيهِ ﴾ .

لَا كَلَّلَ ردع للمجرم عن الودادة ، ودلالة عن أنَ الافتداء لا ينجبه . ﴿ إِنَّهَا لَـظَىٰ ﴾: إنَّ النَّار لهب خالص .

فَنَزَاعَةً لِلشَّوىٰ ﴾: الأطراف أو جلود الرَّأس . القمّي: تنزع عينيه وتسوّد وجهه .
 تَدْعُواْ مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلِّىٰ ﴾: تجرّه إليها .
 وَجَمَعَ فَأَوْعَىٰ ﴾ القتي: جمع مالاً ودفنه ووعاه ، ولم ينفقه في سبيل الله <sup>٢</sup> .
 إِنَّ الإِنسانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴾: شديد الحرص ، قليل الصبر .
 إِذَا مَتَمَ أَلَشَرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَمَ أَلَشَرُ ﴾: الغني والمتعة .
 مَنُوعاً ﴾ .
 إِنَّ الإِنسانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴾: شديد الحرص ، قليل الصبر .
 إِذَا مَتَمَ الشَّرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَمَ أَلَشَرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَمَ أَلَشَرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَمَ أَلَتَ الشَّرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَ مُ الضَّرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَ مُ الضَّرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَ مُ الضَّرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَ مُ الضَيرُ ﴾: الفقر والفاقة ﴿ جَزُوعاً ﴾ .
 إِذَا مَتَ مُ الضَيرُ إِنَّى اللهُ الضَالِي المُعَانِ ﴾ .

النّوافل دام عليه»<sup>٤</sup> .

وفي رواية: «يعني الذين يقضون ما فاتهم من اللّيل بــالنّهار ومــا فــاتهم مــن النّــهار باللّيل»<sup>6</sup> .

> < وَالَّذِينَ فِي أَمُوالِهِمْ حَتَّ مَعْلُومٌ ﴾ . < لِلسّائِلِ وَالمَحْرُومِ ﴾ .

قال: «الحقّ المعلوم: الشّيء يـخرجــه مـن مـاله ليس مـن الزّكـاة ولا مـن الصّـدقة المفر وضتين. هو الشّيء يخرجه من ماله. إن شاء أكثر وإن شاء أقلّ على قدر ما يملك ؛ يصل

> ٩ و ٢ ــالقمي ٢: ٣٨٦. ٣ ـ المصدر ، عن أبي جعفر عَنْهُ . 8 ـ المصدر . ٥ ـ الخصال ٢: ٦٢٨ ، الحديث: ٩٠ ، عن أبي عبد الله . عن أباته ، عن أمير المؤمنين ﷺ .

الآية: ٢٦\_٢٦

به رحماً، ويقوي به ضعيفاً، ويحمل به كلاً ويصل به أخاً له في الله ، أو لنائبة تنوبه» . وقال: «المحروم: المحارف الذي قد حرم كدّ يده في الشّراء والبيع» . ﴿ وَالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ قال: «بخروج القائم» . ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذابِ رَبَّهِمْ مُشْفِقُونَ ﴾: خائفون على أنفسهم . ﴿ إِنَّ عَذابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَسْأَمُونٍ ﴾ . اعتراض يدلّ على أنته لاينبغي لأحد أن يأمن من عذاب الله ، وإن بالغ في طاعته .

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ﴾ .
﴿ إِلَا عَلَىٰ أَزُواجِهِمْ أَوْ ما مَلَكَتْ أَيْمانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ .

المؤمنين<sup>4</sup> .

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَماناتِ هِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ﴾: حافظون .
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِشَهاداتِ هِمْ قَائِمُونَ ﴾: لا يكتمون ولا ينكرون .
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِ هِمْ قَائِمُونَ ﴾: لا يكتمون ولا ينكرون .
﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِ هِمْ قَائِمُونَ ﴾: يحافظُونَ ﴾ فيراعون شرائطها و آدابها .
قال: «هي الفريضة ، وَ "الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِم دَائِمُونَ ﴾ فيراعون شرائطها و آدابها .
وفي رواية: «أولئك أصحاب الخمسين صلاة من شيعتنا»<sup>\*</sup> .
﴿ وَالَذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ ﴾: حولك ﴿ مُهْطعينَ ﴾: مسرعين .

١ ـ الكافي ٣: ٥٠٠ . الحديث: ١١ . عن أبي جعفر ، عن عليّ بن الحسين عقلة . ٢ ـ المصدر ، الحديث: ١٢ . عن أبي عبد اللَّمنَة . ٣ ـ الكافي ٨: ٢٨٧ . الحديث: ٢٢٢ . عن أبي جعفر فيّة . ٤ ـ ذيل الآيات ٥ . ٦ و ٧ . ولم أجد فيها تفسيراً . وليكن فشرها في الصافي ٣: ٣٩٤. ٥ ـ الكافي ٣: ٢٧٠ . الحديث: ١٢ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٣٥٦ ـ ٣٥٣ ، عن أبي جعفر غلّة . ٦ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٣٥٧ . عن أبي الحسن الكاظم منّة . ﴿عَنِ اليَّعِينِ وَعَنِ الشَّمالِ عِـزِينَ ﴾ قيل: فِرَقاً شتَّى ` . والقتي يقول: قعود ` . و ورد في العنافقين: «إنَّ رسول اللَّهُ تَنَبَّرُ مَا زال يتألَّفهم ويقرَّبهم ويجلسهم عن يمينه

وشماله ، حتّى أذن الله عزّ وجلّ له في إبعادهم بقوله: "وَاهْجُرْهُم هَجْراً جَمِيلاً"" ، وسقوله: "فَمَالِ الَّذِينَ كَفَروا قِبَلَكَ مُهطِعِينَ" ، الآيات» ٤ .

﴿ أَيَطْمَعُ كُلُّ أَمْرِيءٍ مِنْهُمْ أَنْ يُدْخَلَ جَنَّةَ نَعِيمٍ ﴾ بلا إيمان . قيل: هو إنكار لقولهم: لو صحّ ما يقوله لنكون فيها أفضل حظاً منهم ، كما في الدّنيا° .

﴿ كَلَّا ﴾ ردعُ عن هذا الطَّمع . ﴿ إِنَّا خَلَقْناهُمْ مِمَّا يَعْلَمُونَ ﴾ القمّي: من نطفة ثمّ علقة ".

أقول: يعني إنّ المخلوق من النّطفة القذرة لا يـتأهّل لعـالم القـدس مـا لم يسـتكمل بالإيمان والطّاعة ولم يتخلّق بالأخلاق الملكيّة .

﴿ فَــلا أُقْسِمُ ﴾ «لا» مزيدة للتأكيد . القمي: أي: أُقسم ". ﴿ بِرَبِّ الْمَشارِقِ وَالْمَعَارِبِ ﴾ .

قال: «لها ثلاثمائة وستَّون مشرقاً وثلاثمائة وستَّون مغرباً ، فيومها الَّذي تشـرق فـيه لاتعود فيه إلى قابل^، ويومها الَذي تغرب فيه لا تعود فيه إلَّا من قابل»<sup>1</sup> .

وفي رواية: «لها ثلاثمائة وستُون برجاً ، تطلع كلَّ يوم من بـرج وتـغيب فـي آخـر ، فلاتعود إليه إلاّ من قابل في ذلك اليوم» ١٠ .

﴿ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾ .

عَلَىٰ أَنْ نُبَدِّلَ خَيْراً مِنْهُمْ ﴾ أي: نهلكهم ونأتمي بخلق أمثل منهم ﴿ وَمَا نَحْنُ المَنْهُ وَمَا نَحْنُ المَنْبُوقِمِينَ ﴾: بمغلوبين إن أردنا ذلك .

﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّىٰ يُـلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ .

يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْداثِ»: من القبور ﴿ سِراعاً»: مسرعين ﴿كَأَنَّسَهُمْ إِلَىٰ
 نُسصُبٍ يُسوفِضُونَ»: إلى منصوبات للعبادة أو أعلام يسرعون ، القبتي: إلى الدَّاعي يبادرون .

خاشِعَةً أَبْصارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ذَلِكَ اليَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ إِنّا أَرْسَلْنا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ ﴿قَالَ يَا قَوْمِ إِنَّي لَكُمْ نَذِيرُ مُبِينٌ ﴾ . ﴿ أَن أَعْبُدُوا الله وَٱتَّقُوهُ وَأَطِيعُونَ ﴾ .

﴿ يَغْفِرُ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴾ قيل: بعض ذنوبكم ، وهو ما سبق ؛ فإنّ الإسلام يجتمل.
﴿ وَيُحْوَنُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ هو أقصى ما قُدَر لكم ، بشرط الإيمان والطّاعة . ﴿ إِنَّ أَجَلَ مُسَمَّى ﴾ هو أقصى ما قُدَر لكم ، بشرط الإيمان والطّاعة . ﴿ إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ ﴾: إنّ الأجل الذي قدّره الله ﴿ إِذا جاءَ لا يُـوَخَّرُ ﴾ فبادروا في أوقات الإمهال والتأخير ﴿ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ صحة ذلك . فيه: إنّهم لانهما كيم في هو أوقات الإمهال مالكم من الله إلى أَجَلَ مُسَمَّى ﴾ هو أقصى ما قُدَر لكم ، بشرط الإيمان والطّاعة . ﴿ إِنَّ أَجَلَ مُسَمَّى ﴾ هو أقصى ما قُدَر لكم ، بشرط الإيمان والطّاعة . ﴿ إِنَّ أَجَلَ مُسَمَّى ﴾ هو أقصى ما قُدَر لكم ، بشرط الإيمان والطّاعة . ﴿ إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ ﴾: إن الأجل الذي قدّره الله ﴿ إِذا جاءَ لا يُـوَخَعَرُ ﴾ فبادروا في أوقات الإمهال والتأخير ﴿ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ صحة ذلك . فيه: إنّهم لانهما كهم في حبّ الحياة . كانتهم ما تُلَون في أموت .

﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتٌ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَاراً ﴾ أي: دانماً . ﴿ فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعائِمي إِلا فِراراً ﴾ عن الإيمان والطّاعة . ﴿ وَ إِنِّي كُلَّما دَعَوْتُهُمْ ﴾ إلى الإيمان ﴿ لِتَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ بسمبه ﴿ جَعَلُوا أَصابِعَهُمْ فِمي

> ۱ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۲ ـ البيضاوي ٥: ١٥٢ .

آذانِهِمْ»: سدّوا مسامعهم عن استماع حقّ الدّعوة ﴿ وَأَسْتَغْشَوْا شِيابَهُمْ ﴾ القمّي: استتروا بها . ﴿ وَأَصَرُّوا وَأَسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْباراً ﴾ القمّي: عزموا على أن لا يسمعوا شيئاً . ﴿ ثُمَّ إِنِّي دَعَوْ تُهُمْ جِهاراً ﴾ .

﴿ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْراراً ﴾ يعني دعوتهم مرّة بعد أخرى ، وكرّة بعد أولى ، سرّاً وعلانية ، وعلى أيّ وجه أمكنني ، و "نبّ لتفاوت الوجوه أو لتراخي بعضها عن بعض .

﴿ فَقُلْتُ السَّنَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَاراً ﴾ .

﴿ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمُوالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهاراً ﴾ قيل: لمّا طالت دعوتهم وتمادى إصرارهم ، حبس الله عنهم القطر أربعين سنة ، وأعقم أرحام نسائهم ، فوعدهم بذلك" .

﴿ ما لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقاراً ﴾ قال: «لا تخافون لله عظمة» ٤ .

﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أُطُواراً ﴾ القمي: على اختلاف الأهواء والإرادات والمشيئات <sup>6</sup>. وقيل: أي تارات: تراباً ثمّ نطفة ثمّ علقة ثمّ مضغة ثمّ عظاماً ولحوماً ، تمّ أنشأ خلقاً آخر ، فإنّه يدلّ على عظيم قدرته وكمال حكمته<sup>7</sup>.

﴿ أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمنواتٍ طِبباقاً ﴾ قال: «بعضها فوق بعض» <sup>٧</sup>. ﴿ وَجَعَلَ القَمَرَ فِـيهِنَّ نُوراً وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِراجاً ﴾ . ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الأَرْضِ نَباتاً ﴾: أنساكه منها .

۱ و ۲ ـ القمي ۲. ۳۸۷. ٣ - البيضاري ٥: ١٥٢. ٤ ــ القمي ٢: ٣٨٧ . عن أبي جعفر 😓 . ه ـ المصدر . ٦-البيضاوي ٥: ١٥٣. ٧\_القمّى ٢: ٣٨٧، عن أبي جعفر 🔆 .

< ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيها، مقبورين ﴿ وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجاً، بالحشر . ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ بِساطاً، تتقلّبون عليها . ﴿ لِتَسْلُكُوا مِنْها سُبُلاً فِجاجاً،: واسعة .

﴿ قَالَ نُوحٌ رَبَّ إِنَّسَهُمْ عَصَوْنِي وَأَتَّسَبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مالُهُ وَوَلَدُهُ إِلَا خَساراً»: واتّبعوا رؤساءهم البطرين بأموالهم ، المغترين بأولادهم ، بحيث صار ذلك سبباً لزيادة خسارهم في الآخرة ، وفيه: إنّهم إنّما اتّبعوهم لوجاهة حصلت لهم بأموال وأولاد ؛ أدّت بهم إلى الخسار . القمّي: واتّبعوا الأغنياء \.

﴿ وَمَكَرُوا مَكْراً كُبَّاراً ﴾: كبيراً في الغاية .

﴿وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِسَهَنَكُمْ ﴾ أي: عبادتها ﴿وَلا تَذَرُنَّ وَدًاً وَلا شُواعـاً وَلا يَـغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً ﴾: وخصوصاً هؤلاء المستون .

قيل: هي أسماء رجال صالحين كانوا بين آدم ونوح ، فلمّا ماتوا صوّروا تبرّكـاً بــهم وأُنساً ، فلمّا طال الزّمان عبدوهم ، وقــد انــتقلت إلى العـرب<sup>٣</sup> . والقــمّي: مــا فــي مـعناه مبسوطاً<sup>٣</sup> .

﴿وَقَدْ أَصَلُّوا كَثِيراً وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلَّا ضَـلالاً ﴾ القتي: هلاكاً وتدميراً <sup>ع</sup>.

﴿مِتّا خَطِّيناتِهِمْ ﴾: من أجل خطيناتهم . و«ما» مزيدة للتّأكيد والتّفخيم . ﴿ أَغْرِقُوا ﴾ بالطّوفان . ﴿ فَأَدْخِلُوا ناراً فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللّٰهِ أَنْصاراً ﴾

> ﴿ وَقَالَ نُوحُ رَبَّ لا تَـذَرْ عَلَى الأَرْضِ مِنَ الكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴾ أي: أحداً . ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِـبادَكَ وَلا يَلِدُوا إِلَّا فاجِراً كَفَّاراً ﴾ .

> > ۱ \_القمّي ۲: ۳۸۷ . ۲ \_البيضاوي ٥: ۱۵۳ . ۳ \_القمّي ۲: ۳۸۷ . ٤ \_المصدر : ۳۸۸ .

سئل: ما كان علم نوح حين دعا على قومه: أنتهم لا يلدوا إلّا فاجراً كفّاراً ؟ فقال: «أما سمعت قول الله تعالى لنوح: آإِنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ آمَنَ "» \ .

إِرَبَّ أَغْفِرْ لِي وَلِوالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِناً ﴾ قال: «يعني الولاية . من دخل
 في الولاية دخل في بيت الأنبياء» ٢ . ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِناتِ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلّا
 في الولاية دخل في بيت الأنبياء» ٢ . ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِناتِ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلّا
 تَبَاراً ﴾ قال: «أي: خساراً» ٢ .

١ ـ القمّي ٢: ٣٨٨ ، عن أبي جعفر ﷺ . والآية في سورة هود (١١): ٣٦ . ٢ ـ المصدر ، عن أبي عبد اللهﷺ . ٣ ـ المصدر ، عن أبي جعفر ﷺ .

## **سورة الجنّ** [مكَيَّة . وهي ثمان وعشرون آية]`

بسم اللّه الرّحمٰن الرّحيم ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّـهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرُ مِنَ الجِنَّ فَقالُوا إِنَّا سَمِعْنا قُرْآناً عَجَباً ﴾: كتاباً بديعاً مبايناً لكلام النّاس ، في حسن نظمه ودقّة معناه .

< يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ»: إلى الحقّ والصّواب ﴿فَآمَنَّا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبَّنا أَحَـداً﴾ قد سبق بعض قصّتهم في الأحقاف .

﴿ وَأَنَّسَهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنا ﴾ قيل: أي: عظمته ، مستعار من الجدّ الذي هو البخت " . قال: «إنّما هو شيء قالته الجنّ بجهالة ، فحكى الله عنهم» <sup>3</sup> . والقمّي: ولم يرضه الله منهم <sup>6</sup> . ﴿ مَا اَتَّسَخَدَ صاحِبَةً وَلا وَلَداً ﴾ .

١ ـ ما بين المعقوفتين من (ب ) . ٢ ـ الايات: ٢٩ ـ ٣٢ . ٢ ـ الكشّاف ٤: ١٦٧ : البيضاوي ٥: ١٥٤ ٤ ـ الخصال ١: ٥٠ ، الحديث: ٩٩ : التّهذيب ٢: ٣١٦ ، الحديث: ١٢٩٠ ، عن أبي جعفر تيّة : من لا يحضره الفقيم ١: ٢٦١ ، الحـــديث: ١١٩٠ . عـــن أبــي عــبد اللّـه ميّة : مـجمع البــيان ٩ ـ ١٠ : ٣٦٨ ، عــن أبي جعفر وأبي عبد اللّه ينتيج . ٥ ـ القمل ٢: ٣٨٨ . ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنا عَلَى اللَّهِ شَطَطاً»: قولاً بعيداً عن الحق، مجاوزاً عن الحدّ.
﴿ وَأَنَا ظَنَنَا أَنْ لَنْ تَقُولَ الإِنْسُ وَالجِنُّ عَلَى اللَّهِ كَذِباً ﴾ اعتذارُ عن اتّباعهم السّفيه في ذلك .

﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالُ مِنَ الإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنَّ ﴾ .

قال: «كان الرّجل ينطلق إلى الكاهن الذي يوحي إليه الشّيطان فيقول: قل لشيطانك: فلان قد عاذ بك» ( .

﴿ فَزِادُوهُمْ رَهَقاً ﴾: فزادوا الجنَّ باستعادتهم بهم كبراً وعتَّواً . والقمَّى: أي: خسراناً .

﴿ وَأَنَّــهُمْ ﴾: وأنَ الإنس ﴿ ظَنُوا كَما ظَنَنْتُمْ ﴾ أيّها الجنَ أو بالعكس ﴿ أَنْ لَنْ يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَداً ﴾ والآيتان إمّا من كلام الجنَ بعضهم لبعض ، أو استئناف كلام من الله . ومن فتح «انّ» فيهما جعلهما من الموحى به .

﴿ وَأَنَّا لَمَسْنا السَّماءَ»ِ: التمسناها . أي: طلبنا بلوغها أو خبرها ﴿ فَـوَجَدْناها مُـلِنَتْ حَرَساً شَدِيداً»: حُرّاساً قويّاً . وهم الملائكة الذين يمنعونهم عنها ﴿ وَشُهُباً» .

﴿ وَأَنَّا كُنًا نَقْعُدُ مِنْها مَقاعِدَ لِلسَّمْعِ ﴾: مقاعد خالية عن الحرس والشَّـهب ، صـالحة للتَّرصَد والاستماع ﴿ فَمَنْ يَسْتَمِـعِ الآنَ يَجِدْ لَهُ شِـهاباً رَصَـداً ﴾ أي: شـهاباً راصـداً له ولأجله ، يمنعه عن الاستماع بالرّجم ، وقد مضى في الحجر والصّافَات".

وفي حديث سبب أخبار الكاهن قال: «وأمّا أخبار السّماء: فإنّ الشّياطين كانت تقعد مقاعد استراق السّمع إذ ذاك . وهي لا تحجب ولا ترجم بالنّجوم . وإنّما منعت من استراق السّمع لنلا يقع في الأرض سبب يشاكل الوحي من خبر السّماء . ويلبس على أهل الأرض ما جاءهم عن الله لإثبات الحجة ونفي الشّبهة . وكان الشّيطان يسترق الكلمة الواحدة من خبر السّماء بما يحدث من الله في خلقه ، فيختطفها ثم يهبط بها إلى الأرض فيقذفها إلى

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٨٩ ، عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ـ المصدر . ٣ ـ الحجر (١٥): ١٧ و ١٨ ، الصّافًات (٣٧): ٧ ـ ١٠ .

الكاهن ، فإذاً قد زاد كلمات من عنده ؛ فيختلط الحقّ بالباطل . فما أصاب الكاهن من خبر ممّا كان يخبر به ، فهو ما أدّاه إليه شيطانه ممّا سمعه ؛ وما أخطأ فيه ، فهو من باطل ما زاد فيه ، فمنذ منعت الشّياطين عن استراق السّمع انقطعت الكهانة» .

﴿وَأَنَّا لا نَدْرِي أَشَرُّ أَرِيدَ بِمَنْ فِي الأَرْضِ أَمْ أَرادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَداً﴾: خيراً.

﴿ وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ ﴾: قوم دون ذلك ﴿ كُنَّا طَرائِقَ قِدَداً ﴾: متفرّقة . القتمي: أي: على مذاهب مختلفة " .

﴿ وَأَنَّا ظَنَـنَّا﴾: علمنا ﴿ أَنْ لَنْ نُعْجِزَ اللَّهَ فِي الأَرْضِ ﴾ كائنين أينما كنَّا فيها ﴿ وَلَـنْ تُعْجِزَهُ هَرَباً ﴾: هاربين منها إلى السّماء ، ولن نعجزه في الأرض إن أراد بنا أمراً ، ولن نعجزه هرباً إن طلبنا .

﴿وَأَنَّا لَمّا سَمِعْنَا الهُدىٰ آمَنَا بِهِ فَمَنْ يُـؤْمِنْ بِرَبِّهِ فَلا يَـخافُ بَـخْساً وَلا رَهَـقاً﴾ . القمّي: البخس: النّقصان . والرّهق: العذاب<sup>٣</sup> .

﴿ وَأَنَّا مِنَّا المُسْلِمُونَ وَمِنَّا القاسِطُونَ ﴾: الجائرون عن طريق الحق ﴿ فَسَنْ أَسْلَمَ فَأُولَـٰئِكَ تَحَرَّوْ ﴾: توخُوا ﴿ رَشَداً ﴾: رشداً عظيماً يبلغهم إلى دار النَّواب . قال: «أي: الذين أقرّوا بولايتنا»<sup>1</sup> .

﴿ وَأَمَّا القاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَباً ﴾ .

﴿ وَأَنْ لَوِ أَسْتَقَامُوا ﴾: وأنَّه لو استقاموا ﴿ عَلَى الطَّرِيقَةِ ﴾: الطّريقة المثلى ﴿ لَأَسْقَيْناهُمْ ماءً غَدَقاً ﴾: لوسّعنا عليهم الرّزق ؛ والغَدَق: الكثير .

> ١ ـ الاحتجاج ٢: ٨١ ، عن أبي عبد اللّه عَثْلًا ، مع اختلاف يسير . ٢ ـ القدّي ٢: ٣٨٩ . ٣ ـ المصدر . ٤ ـ المصدر ، عن أبي عبد اللّه ، عن أبي جعفر ﷺ .

الآية: ١٧\_٢١ ٢١

قال: «معناه: لأفدناهم علماً كثيراً ؛ يتعلّمونه من الأئمّة» .

وفي رواية: «يعني لو استقاموا على ولاية أمير المؤمنين عليّ والأوصياء من ولده ، وقبلوا طاعتهم في أمرهم ونسهيهم ، "لأَسـقَيْنَاهُمْ مُـاءاً غَـدَقاً" ، يـقول: لأَشـربنا قـلوبهم الإيمان»" .

﴿ لِنَفْتِنَهُم فِـيهِ ﴾: لنختبرهم كيف يشكرونه ﴿ وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبَّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً ﴾: يدخله عذاباً شاقاً يعلو المعذّب ويغلبه .

﴿ وَأَنَّ المَساجِدَ لِلَّهِ ﴾: مختصّة به ﴿ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَداً ﴾ قال: «يعني بالمساجد: الوجه واليدين والرّكبتين والإبهامين» " . وفي رواية: «هم الأوصياء» <sup>٤</sup> .

﴿وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ﴾ يعني محمّداً ﴿ يَدْعُوهُ﴾: يعبد اللَّه ﴿كَادُوا﴾ يعني قسريشاً ﴿ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً﴾ أي: أبداً . يعني يتعاونون عليه .

وقيل: معناه: كاد الجنّ يكونون عليه متراكمين من ازدحامهم عليه: تعجّباً ممّا رأوا من عبادته وسمعوا من قراءته<sup>ه</sup> .

أَتُلْ إِنَّما أَدْعُواْ رَبِّي وَلا أُشْرِكُ بِهِ أَحَداً فَ فَ لَيس ذلك بَبدع ولا مَنكر ؛ يوجب إطباقكم على مقتي أو تعجّبكم .

﴿قُلْ إِنِّي لا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَـرًا وَلا رَشَداً ﴾ .

قال: «إِنَّ رسول اللَّهُ عَلَيْهُمْ دعا النَّاس إلى ولاية عليَّ عَلَيْ عَلَيْ مَ فَاجتمعت إليه قريش وقالوا:

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٣٧٣، عن أبي عبد الله عنية .
 ٢ ـ الكافي ١: ٢٢٠ . الحديث: ١، عن أبي جعفر عنية .
 ٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨١ . الحديث: ١٦٢٧ . عن أمير المؤمنين عنية : وفي الكافي ٣: ٣١٢ . ذيل الحديث: ٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨٠ . الحديث: ١٦٢ . عن أمير المؤمنين عنية : وفي الكافي ٣: ٣١٢ . ذيل الحديث: ٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٢ . ٣١٢ . الحديث المدينة .
 ٨ . عن أبي عبد الله عنية : والعيّاشي ١ : ٣١٩ . الحديث : ١٠٩ . عن أمير المؤمنين عنية : وفي الكافي ٣: ٣١٢ . ذيل الحديث : ٣٠٢ . عن أمير المؤمنين عنية : وفي الكافي ٣: ٣١٢ . ذيل الحديث : ٣٠٢ . من لا يحضره الفقيه ٢ . ٣٨١ . الحديث : ١٦٢٧ . عن أمير المؤمنين عنية : ١٩٩ . عن ابن ٨ . عن أبي عبد الله عنية : والقيت . ٣٩٠ . عن ابن عبّاس ما بمعناه .
 ٢ ـ ٢١٩ . الحديث : ٢٩٩ . الحديث : ٣١٩ . الحديث : ١٠٩ . عن الجواد علية ؛ والقيت . ٣٩٠ . عن ابن عبّاس ما بمعناه .
 ٢ ـ ٢٩٩ . الحديث : ٢٩٩ . عن أبي الحسن الكاظم علية .
 ٢ ـ ٢٩٩ . الحديث : ٢٥ . عن أبي الحسن الكاظم علية .

٢٣٦٤ الأصفي /ج٢

يا محمّد اعفنا من هذا . فقال: هذا إلى الله ليس إليّ ، فاتّهموه وخرجوا من عنده ، فأنزل الله: "قُلْ إِنّي لا أملِكُ لَكُمْ" الآية» \ .

< قُلْ إِنَّي لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدُ ﴾ قال: إن عصيته ﴿ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً ﴾: منحر فاً وملتجاً .

﴿ إِلَّا بَــلاغاً مِنَ اللَّهِ وَرِسالاتِهِ ﴾ قال: «في عليّ» ` . ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُـولَهُ ﴾ قال: «في ولاية عليّ» ` . ﴿ فَإِنَّ لَهُ نارَ جَهَنَّمَ خالِدِينَ فِـيها أَبَداً ﴾ .

< حَتّىٰ إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ قال: «يعني الموت والقيامة» <sup>ع</sup>َّ. وفي روايــة: «القــائم وأنصاره» • . والقتي: في الرّجعة <sup>-</sup> . ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً ﴾ هو أو هــم ﴿وَأَقَــلُّ عَدَداً ﴾ .

< قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَرِيبٌ ما تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً ﴾ القمّي: لمّا أخبرهم رسول اللّه تَنَقِّرُهُ ما يكون من الرّجعة . قالوا: متى يكون هذا؟ قال الله: قل يـا مـحمّد: "إن أَدري" الآية".

المُ الغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً ﴾: فلا يطلع .
إلا مَنِ أَرْتَضَى مِنْ رَسُولِ ﴾ قال: «وكان محمّد ممّن ارتضاه»^.

وفي رواية: «ونحن ورثة ذلك الرّسول الّذي أطلعه اللّه على ما يشاء من غيبه ، فعلّمنا ماكان وما يكون إلى يوم القيامة»<sup>9</sup> .

﴿ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾: بين يدي المرتضى ﴿ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً ﴾ . القمّي: يخبر

١ و ٢ و ٣ ـ الكافي ١: ٣٣٤ ، قطعة من حديث: ٩١ . عن الكاظم يُنْبُعْ . ٤ ـ القمّي ٢: ٣٩٠ ، عن رسول الله يَنْبُعَيْنُ . ٥ ـ الكافي ١: ٣٢٤ ، قطعة من حديث: ٩١ ، عن الكاظم يَنْبُعْ . ٦ و ٧ ـ القمّي ٢: ٣٩١ . ٨ ـ الكافي ١: ٢٥٦ ، الحديث: ٢، عن أبي جعفر مَنْبُد . ٩ ـ الخرائج والجرائح: ٣٠٦ ، عن أبي الحـــن الرّضاعيَّة . الله رسولَه الذي ير تضيه ، بماكان قبله من الأخبار وما يكون بعده من أخبار القائم والرّجعة . والقيامة <sup>(</sup> .

وقــيل: رصـداً ، أي: حـر ساً مـن المـلائكة ، يـحرسونه مـن اخــتطاف الشّـياطين وتخاليطهم .

< لِـيَعْ لَمَ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا ﴾ قيل: أي: ليعلم النّبيّ الموحى إليه: أن قـد أبـلغ جـبرئيل والملائكة النّازلون بالوحي ، أو ليعلم الله: أن قد أبلغ الأنبياء . بـمعنى ليـتعلّق عـلمه بـه موجوداً".

﴿رِسالاتِ رَبِّهِمْ ﴾ كما هي محروسة عن التّغيير ﴿ وَأَحاطَ بِما لَدَيْهِمْ ﴾ بما عند الرّسل ﴿ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيءٍ عَدَداً ﴾ حتّى القطر والرّمل .

بسم الله الرّحمن الرّحيم إيا أَيُّهَا المُوَّمَّلُ أصله المتزمل ، من تَزَمَّلَ بنيابه إذا تلفّف بها . القمّي: هو النّبي كان يتزمل بثوبه وينام . فقال الله: "يا أَيُّهَا المُزَّمَلُ ". فَتُم اللَّيْلَ ) أي: إلى الصلاة ﴿ إِلَا قَلِيلاً » . فَتُم اللَّيْلَ ) أي: إلى الصلاة ﴿ إِلَا قَلِيلاً » . فَتُو فَنْهُ أَو أَسْقُصْ مِنهُ قَلِيلاً » . فَأَوْ زِدْ عَلَيْهِ ) . قال: «القليل: النّصف ، أو انقص من القليل قليلاً ، أو زِدْ على القليل قليلاً» . فورَتِّلِ القُرآنَ تَرْتِيلاً » قال: «بينه بياناً ولا تهذه هذ الشعر ولا تنثره نثر الرّمل ، ولكن افز عوا قلوبكم القاسية ، ولا يكن هم أحدكم آخر السّورة» . في إنّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً » قيل: أي: القرآن ، فإنّه لِما فيه من التّكاليف ثقيلً على في إنّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً » قيل: أي: القرآن ، فإنّه لِما فيه من التّكاليف ثقيلً على

إنَّ ناشِئَةَ اللَّيْلِ ﴾ قيل: أي: النَفس التي تنشأ من مضجعها إلى العبادة ، أي: تنهض ؛ أو العبادة التي تنشأ باللَيل ، أي: تحدث <sup>4</sup> . ﴿ هِيَ أَشَدُّ وَطَأٌ ﴾ أي: كُلْفَةُ أو شبات قدم . وعلى قراءة "وِطْأً" على فعال ، أي: مواطاة القلب اللَّسان لها أو فيها . ﴿ وَأَقُومُ قِسِيلاً ﴾: وأسدَ مقالاً وأثبت قراءة ؛ لحضور القلب وهدوء الأصوات . والقمي: أصدق القول <sup>6</sup> . و ورد: «ناشئة اللَيل: قيام الرَّجل عن فراشه ، يريد به الله لا يريد به غير د»<sup>7</sup> . ﴿ إِنَّ لَكَ فِي النَّهارِ سَبْحاً طَوِيلاً ﴾ قال: «فراغاً طويلاً لنومك وحاجتك»<sup>7</sup> .

﴿ وَأَذَكُرِ آَسْمَ رَبِّكَ وَتَبَسَتُّلْ إِلَيْهِ تَبْتِـيلاً ﴾: وانقطع إليه بالعبادة ، وجرّد نـفسك عــمّا سواه ـ القمّي: يقول: أخلص إليه إخلاصاً^ .

> و ورد: «التُبتَل هنا رفع اليدين في الصّلاة» <sup>٩</sup> . وفي رواية: «هو رفع يدك إلى اللّه وتضرّعك إليه» <sup>١</sup> . وفي أُخرى: «الإيماء بالإصبع» <sup>١١</sup> . وفي أُخرى: «أن تقلّب كفَيك في الدّعاء إذا دعوتَ» <sup>١٢</sup> .

﴿رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لا إِلٰهَ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلاً ﴾ .

﴿ وَٱصْبِرْ عَلَىٰ ما يَقُولُونَ ﴾ قال: «ما يقولون فيك» \ . ﴿ وَٱهْجُرْهُمْ هَجْراً جَمِيلاً ﴾ بأن تُجانِبَهم وتُداريهم ، وتَكِلَ أمرهم إلى الله .

﴿وَذَرْنِي وَالمُكَذَّبِينَ﴾: دَعْني وإيّاهم ، وكِلْ إليّ أمرهم ، فإنّ بـي غُــنية عــنك فــي مجازاتهم . ﴿ أُولِي النَّعْمَةِ ﴾: أرباب التُنعَم ﴿وَمَهَلْهُمْ قَلِـيلاً ﴾ .

﴿ إِنَّ لَدَيْنا أَنْكالاً وَجَحِيماً ﴾ . تعليل للأمر ، والنَّكل: القيد الثَّقيل .

﴿وَطَعَاماً ذَا غُصَّةٍ ﴾: ينشب في الحلق ، كالضّريع والزّقّوم ﴿وَعَذَاباً أَلِـيماً ﴾: ونوعاً آخر من العذاب مؤلماً ، لا يعرف كنهه إلّا الله .

وفسَّر بالحرمان عن لقاء اللَّه، فإنَّ النَّفوس العاصية المنهمكة في الشَّهوات تبقى مقيِّدة بحبّها والتَّعلَّق بها عن التَّخلَص إلى عالم القدس ، متحرّقة بحرقة الفرقة ، مـتجرّعة غـصّة الهجران ، معذَبة بالحرمان عن تجلّي أنوار القدس .

المَوْ يَوْمَ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالجِبالُ»: تضطرب وتزلزل ﴿ وَكَانَتِ الجِبالُ كَثِيباً مَهِـيلاً ﴾ مثل الرّمل تنحدر .

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِداً عَـلَيْكُمْ﴾: يشبهد عـليكم يـوم القـيامة بـالإجابة والامتناع ﴿كَما أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولاً﴾ .

﴿ فَعَصىٰ فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذْنَاهُ أَخْذَا وَبِيلاً ﴾: ثقيلاً.

فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يَوْماً يَجْعَلُ الوِلْدانَ شِـــيباً ﴾ القــمي: مــن الفــزع ، حــيث يسمعون الصيحة . يقول: كيف إن كفر تم تتقون ذلك اليوم؟! ٢.

﴿ السَّماءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ ﴾: منشقَ ﴿كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولاً ﴾ .

﴿إِنَّ هُـٰذِهِ﴾: الآيات الموعّدة ﴿ تَذَكِرَةُ ﴾: عِظَةٌ ﴿ فَمَنْ شَاءَ ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾

١ ـ الكافي ١: ٤٣٤ . قطعة من حديث: ٩١ ، عن أبي الحسن الكاظم ﷺ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٩٣ .

تقرّب إليه بسلوك التّقوي .

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِنْ تُلْتَيِ اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَتُلْتُهُ وَطَائِفَةً مِنَ الَّـذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ اللَّـيْلَ وَالنَّهارَ ﴾: لا يعلم مقادير ساعاتهما كما هي إلا الله ﴿ عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ ﴾: أن لن تحصوا تقدير الأوقات ، ولن تستطيعوا ضبط السّاعات . قال: «يقول: متى يكون النّصف والثّلث»<sup>1</sup> . ﴿ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ بالتَرخيص في ترك القيام المقدّر ، ورفع التّبعة فيه . ﴿ فَاقْرَءُوا ما تَيَشَرَ مِنَ القُرْآنِ ﴾: فصلّوا بما تيسَر عليكم من القراءة .

قال: «ما تيسّر منه لكم ، فيه خشوع القلب وصفاء السّرّ» .

قال: «وكان الرّجل يقوم ولا يدري متى ينتصف اللّيل، ومتى يكون الشّلثان، وكان الرّجل يقوم حتّى يصبح مخافة أن لا يحفظه. فأنزل الله: "إن ربك يـعلم ـ إلى فو لهـ : لَـن تُحصُوهُ"، ثمّ نسخت بهذه الآية: "فاقر ءواً ما تيسّر من القرآن". قال: واعلموا أنّه لم يأت نبيّ قطّ إلا خلا بصلاة اللّيل، ولا جاء نبيّ قطّ بصلاة اللّيل في أوّل اللّيل»".

(عَلِمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْكُمْ مَرْضَى ). استئناف يبيّن حِكْمة أخرى مقتضية للتّرخيص والتّخفيف. ﴿وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اللّهِ ): يسافرون للتّجارة ﴿وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَاقْرَءُوا ما تَيَسَّرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكاة وَأَقْرِضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَناً » يريد به سائر الإنفاقات في سبيل الخير. القتي: هو غير الزّكاة ؟.

﴿ وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللَّهِ هُـوَ خَـيْراً﴾ أي: تـجدوه خـيراً، والضّمير للفصل والعماد . ﴿ وَأَعْظَمَ أَجْراً وَٱسْتَغْفِرُوا اللَّهَ ﴾ في مجامع أحوالكـم ، فــإنّكم لاتخلون من تفريط ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِـيمٌ ﴾ .

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٩٢، عن أبي جعفر لللله . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٣٨٢، عن أبي الحسن الرّضا . عن أبيه ، عن جدًه سيَّة . ٣ ـ القمّي ٢: ٣٩٣، عن أبي جعفر للله . ٤ ـ القمّي ٢: ٣٩٣.

﴿ وَشِيابَكَ فَطَهِّرْ ﴾ قال: «أي: فشمَر» م. وقال: «ارفعها ولا تجرّها» . وفي رواية:

١ ـ ما بين المعقوفتين من "ب». ٢ ـ القتمي ٢: ٣٩٣. ٤ ـ البيضاوي ٥: ١٥٨ . ٤ ـ الكشّاف ٤: ١٨١ . البيضاوي ٥: ١٥٨ . جامع البيان (للَطبري) ٢٩ : ٩٠. ٥ ـ الكافي ٦: ٤٥٥ . الحديث: ١ . عــن أبــي عــبد اللَّــه في : الخــصال ٢: ٦٢٣ . قــطعة مــن حــديث: ١٠ . عــن أبي عبد اللَّه ، عن آبائه . عن أمير المؤمنين بَيْنَة . ٦ ـ الكافي ٦: ٤٥٦ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد اللَّه فَيَّة .

﴿ وَبَنِينَ شُـهُوداً ﴾ قيل: نزلت في الوليد بن المغيرة <sup>٧</sup> ـعمّ أبي جهل ـفإنّه كان يلقّب بالوحيد ، سمّاه الله به تهكّماً^ .

القمّي: وإنّما سمّي وحيداً لأنّه قال لقريش: أنا أتوحّد بكسوة البيت سَنَة ، وعليكم في جماعتكم سنة ، وكان له مال كثير وحدائق ، وعشر بنين بمكّة وعشرة عبيد ؛ عند كلٍّ ألف

> ١ ــ الكافي ٢: ٢٥٦ . الحديث: ٤ . عن أبي الحسن . (. ). ٢ و ٣ ـ مجمع البيان ٩ ــ ١٠ : ٣٨٥ ، عن أبي عبد الله . ). ٤ ـ القشي ٢: ٣٩٣ . ٥ ـ المصدر ، في رواية أبي الجارود . ٢ ـ الكافي ٢: ٤٩٩ . الحديث: ١ ، عن أبي عبد الله مثلاً ، عن رسول الله تُنْتِرُة . ٧ ـ مرّت ترجمته في ذيل الآية: ٦ من سورة القلم . ٨ ـ الكشاف ٤: ١٨٢ ؛ البيضاوي ٥: ١٥٩ .

۲۳۷۲ 🗆 الأصفى / ج۲

دينار يتّجر بها<sup>١</sup>. وفي رواية: «إنّما نزلت في عمر ؛ في إنكاره الولاية»<sup>٢</sup>. وإنّه إنّما ستي وحيداً لأنّه كان ولد زنا . وقال: «إنّ الوحيد من لا يعرف له أب»<sup>٣</sup>. ﴿ وَمَهَّدْتُ لَهُ تَعْهِيداً ﴾: وبسطت له في الرّناسة والجاه العريض ، حتّى لقّب ريحانة قريش والوحيد . ﴿ ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ ﴾ . ﴿ مَأْزِهِتُهُ صَعُوداً ﴾: سأُغشيه عقبة شاقّة المصعد ؛ وهو مثل لما يلقى من الشّدائد . وروي: «إنّ الصّعود جبل من النّار ، يصعد فيه سبعين خريفاً ، ثمّ يهوي فيه كذلك أبداً ،

فإذا وضع يده عليها ذابت وإذا رفعها عادت . وكذلك رجله» <sup>٤</sup> . قد منتقب مت

﴿ إِنَّهُ فَكَرَّرُ وَقَدَّرَ ﴾: فكّر فيما تخيّل طعناً في القرآن . وقدّر في نفسه ما يـقول فـيه . وذلك بعد ما اقشعرُ جلده من سماعه ، وقامت كلّ شعرة في رأسه ولحيته .

القمّي: قال له أبو جهل ؛ أخطب هو؟ قال: لا ، إنّ الخطب كلام متّصل ، وهذا كلام منثور ولا يشبه بعضه بعضاً . قال: أفَشِعْرُ هو؟ قال: لا ، أما أنّي لقد سمعت أشعار العرب بسيطها ومديدها ورملها ورجزها ، وما هو بشعر . قال: فما هو؟ قال: دَعْني أُفكّر فيه . فلمّا كان من الغَدِ قالوا له: ما تقول فيما قلناه؟ قال: قولوا: هو سحر ، فإنّه آخذ بقلوب النّاس ، فنزلت<sup>6</sup> .

وروي: «إنَّه قال: والله لقد سمعت من محمَّد أنفا كلاماً ما هو من كلام الإنس ولا من

۱ ــ القمّى ۲: ۳۹٤ . ٢ \_ المصدر: ٢٩٥، عن أبي عبد الله 🚓 . ٣\_مجمع البيان ٩\_١٠ : ٣٨٧ . عن أبي جعفر عَنْجَة . ٤ \_ الكشّاف ٤: ١٨٢. ٥ \_ القتى ٢: ٣٩٤ .

كلام الجنّ ، إنّ له لحلاوة وإنّ عليه لطلاوة <sup>١</sup> ، وإنّ أعلاه لمثمر وإنّ أسفله لمغدق ، وإنّه يعلو وما يعلى! فقالت قريش: صَبَ<sup>1</sup>ً واللّه وليد! ليصبأنّ قريش . فقال أبو جهل: أنا أكفيكموه ، وقعد إليه حزيناً ، وكلّمه بما أحماه . فقام فأتاهم ، فقال: تزعمون: أنّ محمّداً مجنون! فهل رأيتموه يخنق؟ وتقولون: إنّه كاهن! فهل رأيتموه يتحدّث بما يتحدّث به الكهنة؟ وتزعمون: أنته شاعر! فهل رأيتموه يتعاطى شعراً قطّ ؟ وتزعمون: أنته كذّاب! فهل جرّبتم عليه شيئاً من الكذب؟ فقالوا في ذلك كلّه: اللّهمّ لا . قالوا له: فما هو؟ ففكّر فقال: ما هو إلّا ساحر ، أما رأيتموه يفرّق بين الرّجل وأهله وولده ومواليه ، وما يقوله سحر يؤثر عن أهل بابل ، فتفرّقوا

- ﴿ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ﴾ تعجيب من تقديره .
- < ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ﴾ التّكرير للمبالغة ، و«ئمّ» للدّلالة على أنّ الثّانية أبلغ من الأُولى . < ثُمَّ نَسظَرَ ﴾ في أمر القرآن مرّة أُخرى .

أَتُمَ عَبَسَ ﴾: قَطَبَ وجهه لمّا لم يجد فيه طعناً ، ولم يدر ما يقول ﴿وَبَسَـرَ ﴾ اتباع العبس .

۱ ـ الطُّلاوَة: الحُسن والقبول . الصّحاح ٢: ٢٤١٤ (طلا) . ٢ ـ صَبَّأَ الرّجل صُبُوءاً: إذا خرج من دينٍ إلى دين . الصّحاح ١: ٥٩ (صبأ) . ٣ ـ جوامع الجامع: ١٧ ٥ : الكشّاف ٤: ١٨٣ . ﴿ لَـوَاحَةً لِلْبَشِّرِ ﴾: مسودة لأعالى الجلد .

خَلَيْها تِسْعَة عَشَرَ ملكاً يلون أمرها . القمّي: قال: لكلّ رجل تسعة عشر من الملائكة يعذّبونه .

﴿وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلائِكَةً ﴾ ليخالفوا جـنس المـعذَّبين ، فـلايرقّوا لهـم ولايستروحون إليهم ، ولانَّهم أقوى الخلق بأساً وأشدّهم غضباً للّه .

روي: «إنَّ أبا جهل لمّا سمع: "عليها تِسعَةَ عَشَر" قال لقريش: أيعجز كُل عشرة منكم أن يبطشوا برجل منهم ، فنزلت» " .

وَمَا جَعَلْنا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: وما جعلنا عددهم إلَّا العدد الَذي اقتضى فتنتهم ، وهو التسعة عشر .

قيل: افتتانهم به استقلالهم له واستهزاؤهم به ، واستبعادهم أن يتولّى هذا العدد القليل تعذيب أكثر الثّقلين؟ .

لِيَسْتَنِقِنَ الَّذِينَ أُو تُوا الكِتابَ : ليكتسبوا اليقين بنبوّة محمّد تَنَقِظُهُ وصِدْق القرآن ، لمّا رأوا ذلك موافقاً لما في كتابهم .

قال: «يستيقنون أنَّ الله ورسوله ووصيَّه حقَّ» ٤ .

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٩٥. ٢ ـ الكشّاق ٤: ١٨٤ : البيضاوي ٥: ١٦٠ . ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٦٠ . ٤ ـ الكافي ١: ٤٣٤ . قطعة من حديث: ٩١ ، عن الكاظم منجّ .

العدد المستغرب استغراب المثل؟ ﴿كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ يَشاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشاءُ وَما يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ ﴾: أصناف خَلقه على ما هي عليه ﴿ إِلَّا هُوَ وَمَا هِيَ ﴾ قيل: وما سقر ، أو عدَّة الخزنة ، أو السّورة ﴿ , و ورد: «يعني ولاية عليّ» ٢. ﴿ إِلَّا ذِكْرِيْ لِلْبَشَرِ ﴾: إِلَّا تَذَكَرَهُ لَهُم . ﴿ كَلَّا ﴾ ردع لمن أنكرها ، أو إنكار لأن يتذكّروا بها . ﴿ وَالقَمَرِ ﴾ . ﴿ وَاللَّـيْلِ إِذْ أَدْبَرَ ﴾ . ﴿ وَالصُّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾: أَضَاء . ﴿ إِنَّها لَاحْدَى أَلَكُبَرِ ﴾: لإحدى البلايا الكبر . قال: «الولاية»" . ﴿ نَذِيراً لِلْبَشَرِ ﴾: إنذاراً لهم أو منذرة . ﴿ لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾: ليتقدّم إلى الخير أو يتأخَّر عنه . قال: «من تقدّم إلى ولايتنا أخّر عن سقر ، ومن تأخّر عنها تقدّم إلى سقر» ٤ . ﴿كُلُّ نَفْس بِما كَسَبَتْ رَهِينَةُ ﴾: مرهونة عند الله . ﴿ إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينَ ﴾ فإنَّهم فكَّوا رقابِهم بما أحسنوا من أعمالهم . قال: «هم والله شيعتنا»<sup>0</sup> . ﴿ فِي جَنَّاتٍ يَتَساءَلُونَ ﴾: يسأل بعضهم بعضاً . ﴿ عَن المُجْرِمِينَ ﴾ . ﴿ما سَلَكُكُمْ فِي سَقَرَ ﴾ حكايةُ لما جرى بين المسؤولين والمجرمين . ﴿ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ المُصَلِّينَ ﴾ يعنى: «الصّلاة المفروضة» . كذا ورد" . وفي رواية: «عنى لم نك من أتباع الأئمّة الذِّين قال الله فيهم: "وَالسَّابِقُونَ السَّـابِقُونَ

> ١ ـ البيضاوي ٥: ١٦١ . ٢ و ٣ و ٤ و ٥ ـ الكافي ١: ٤٣٤ ، قطعة من حديث: ٩١ . عن الكاظم،ﷺ . ٣ ـ نهج البلاغة ٣١٦ ، الخطبة: ١٩٩ . بالمضمون .

١٣٧٦ - الأصفى بـ ٢ الآية: ٤٤ - ٥٤ أُولئِكَ المُقَرَّبُونَ ١٢ . قال: أما ترى النّاس يستون الذّي يلي السّابق في الحَلْبَة ٢ مصلّياً ، وذلك الذي عنى ، حيث قال: "لَم نَكُ مِنَ المُصَلِّين " ، أي: لم نك من أتباع السّابقين» " . وفي أُخرى: «يعني أنّا لم نتول وصيّ محمد والأوصياء من بعده ، ولم نصلّ عليهم» ٤ . ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ العِسْكِينَ ﴾: ما يجب إعطاؤه . القتي: حقوق آل محمد تَتَقَيَّقَ مُ

﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الخانِضِينَ ﴾: نشرع في الباطل مع الشَّارعين فيه .

﴿ وَكُنَّا نُـكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ أي: وكنَّا بعد ذلك كـلَّه مكـندَّبين بـالقيامة . وتأخـيره لتعظيمه .

حَتَّىٰ أَتَانَا اليَّقِينُ ﴾: الموت .
فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ لو شفعوا لهم جميعاً .
فَمَا تَهْمُ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ قال: «أي: عن الولاية معرضين»<sup>7</sup> .

فَرَّتْ مِنْ قَسُورَةٍ ) . شبّههم في إعراضهم ونفارهم عن استماع الذكر بحمر نافرة فرّت من أسد .

بَلْ يُرِيدُ كُلُّ أَمْرِيءٍ مِنْهُمْ أَنْ يُـوْتِىٰ صُحْفاً مُنَشَّرَةً ﴾ قال: «وذلك انّهم قـالوا يـا محمّد! قد بلغنا أنّ الرّجل من بني إسرائيل كان يذنب الذّنب فيصبح وذنبه مكـتوب عـند رأسه وكفّارته ، فنزل جبر نيل للْخِلْج على رسول الله تَلْتِرَالُهُ ، وقال: يسألك قسومك سـنّة بـني

> ١ ـ الواقعة (٥٦): ١٠ ـ ١١. ٢ ـ الحَلْبَة: خيل تجمع للسباق من كلّ أوبٍ ، لا تخرج من اصطبل واحد . الصّحاح ١: ١١٥ (حلب) . ٣ ـ الكافي ١: ٤١٩ . الحديث: ٣٨ ، عن أبي عبد اللّه عليّة . ٤ ـ الكافي ١: ٤٣٤ . قطعة من حديث: ٩١ . عن الكاظم عليّة . ٥ ـ القمّي ٢: ٣٩٥ . قطعة من حديث: ٩١ . عن الكاظم علية .

إسرائيل في الذّنوب ، فإن شاؤوا فعلنا ذلك بهم ، وأخذناهم بما كنّا نأخذ به بني إسرائيل فزعموا أنّ رسول الله تَنَبَّرُنْهُ كَرِهَ ذلك لقومه» . فركَلّا به ردعُ عن اقتراحهم . فربَلْ لا يَخافُونَ الآخِرَةَ به فلذلك أعرضوا عن التّذكرة . فركَلّا به ردعُ عن إعراضهم . فرانَّه تَذكِرَهُ به . فقمَن شاء ذكَمَرَهُ به . فوما يَذْكُرُونَ إِلا أَنْ يَشاء اللهُ هُوَ أَهْلُ التَّقُوى وَأَهْلُ المَغْفِرَةِ به . قال: «قال الله تعالى: أنا أهل أن أتقى ، ولا يشرك بي عبدي شيئاً ، وأنا أهل إن لم يشرك بي عبدي شيئاً أن أُدخله الجنّه» .

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٩٦، عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ـ التُوحيد: ٢٠ . الباب: ١ . الحديث: ٦ . عن أبي عبد اللّه ﷺ .

## **سورة القيامة** [مكَيَة . وهي أربعون آية ]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿لا أُقْسِمُ بِيَوْمِ القِيامَةِ ﴾ القمي: يعني أُقسم ً . ﴿وَلا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَامَةِ ﴾: التي تلوم نفسها أبداً وإن اجتهدت في الطّاعة . ﴿ أَيَحْسَبُ الإِنْسانُ أَلَّنْ نَجْمَعَ عِظامَهُ ﴾ بعد تفرّقها .

قيل: نزل في عديً بن ربيعة ، سأل رسول اللَّه تَنَ<sup>يَّنَ</sup> عن أمر القيامة ، فأخبره به ، فقال: لو عاينت ذلك اليوم لم أُصدَقك ، أو يجمع اللَه هذه العظام<sup>٣</sup> .

﴿ بَلَىٰ ﴾: نجمعها ﴿ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَنْ نُسَوِّيَ بَنَانَهُ ﴾ بجمع سُلامَياتِهِ <sup>ع</sup>ُ وضمّ بعضها إلى بعض ، كما كانت مع صغرها ولطافتها ، فكيف بكبار العظام . ﴿ بَلْ يُرِيدُ الإِنْسانُ لِـيَفْجُرَ أَمامَهُ ﴾: ليدوم على فجوره فيما يستقبله مـن الزَمـان .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٩٦ . ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٦٢ . ٤ ـ السَّلامَيَاتُ: عظام الأصابع . الصّحاح ٥: ١٩٥١ (سلم) .

القمّي: يقدّم الذّنب ويؤخّر التّوبة ، ويقول: سوف أتوب . ﴿ يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ القِيامَةِ ﴾: متى يكون؟ استبعاداً واستهزاءً . ﴿ فَإِذا بَرِقَ البَصَرُ ﴾: تحيّر فزعاً . القمّي: يبرق البصر فلا يقدر أن يطرف . ﴿ وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالقَمَرُ ﴾ .

ورد: إنّه سئل: متى يكون هذا الأمر؟ فقال: «إذا حيل بسينكم وبسين سسبيل الكسعبة ، واجتمع الشّمس والقمر ، واستدار بهما الكواكب والنّجوم . فقيل: متى؟ فقال: في سنة كذا وكذا تخرج دابّة الأرض من بين الصّفا والمروة ، معه عصا موسى وخاتم سليمان يسوق النّاس إلى المحشر»".

وقيل: أُريد بهذه الآيات ظهور أمارات الموت<sup>ع</sup> . ﴿ يَقُولُ الإِنْسانُ يَوْمَئِذٍ أَيْنَ المَفَرُّ ﴾: يقوله قول الآيس من وجدانه المتمنّي . ﴿ كَلّلا ﴾ ردع عن طلب المفرُ ﴿ لا وَزَرَ ﴾: لا ملجا .

إلىٰ رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ ٱلمُسْتَقَرُّ ﴾: إليه وحده . وإلى حكمه ومشيئته موضع القرار .
أَنْ يُنَبَّوُا الإِنسانُ يَوْمَئِذٍ بِما قَدَمَ وَأَخَّرَ ﴾ قال: «بما قدّم من خير وشرّ وما أخّر ، فما في من سنّة ليستن بها من بعده ، فإن كان شرّاً كان عليه مثل وزرهم ولا ينقص من وزرهم .

شيئاً ، وإن كان خيراً كان له مثل أجورهم ولا ينقص من أجورهم شيئاً»<sup>6</sup> . ﴿ بَل الإِنْسانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِـيرَةَ ﴾: حجّة بيّنة على أعمالها ، لأنّه شاهد بها أو عين

بصيرة بها ، فلا يحتاج إلى الإنباء .

وَلَوْ أَلْقَىٰمَعَاذِيرَهُ ؛ ولو جاء بكل مايمكن أن يعتذر به القمّي : يعلم ماصنع وإن اعتذر.

١ ـ القمّي ٢: ٣٩٦ . ٢ ـ القمّي ٢: ٣٩٦ . ٣ ـ الغيبة: ٢٦٦ ، ذيل الحديث: ٢٢٨ ، عن المهديّ سَنْجُ . ٤ ـ البيضاوي ٥: ١٦٢ : تفسير الكبير ٣٠: ٢١٩ . ٥ ـ القمّي ٢: ٣٩٧ . عن أبي جعفر عَنْجُ . و ورد: «ما يصنع أحدكم أن يظهر حسناً ويستر سيّئاً ، أليس إذا راجع إلى نفسه يعلم أنّه ليس كذلك ، واللّه عزّوجلّ يقول: "بَلِ الإنسَانَ عَلَىٰ نَفسِهِ بَصبِرَةٌ" إنّ السّريرة إذا صـلحت قويت العلانية» .

وفي رواية: إنَّه تلا هذه الآية فقال: «ما يصنع الانسان أن يعتذر إلى النَّاس» ٢.

لا تُحَرِّكْ بِهِ لِسانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾: لا تحرّك يا محمّد بالقرآن لسانك قبل أن يتمّ وحيه لتأخذه على عجلة ، مخافة أن ينفلت منك .

روي: «إنّه إذا نزل عليه القرآن عجّل بتحريك لسانه ؛ لحبّه إيّاه وحرصه على أخـدَه وضبطه مخافة أن ينساه . فنهاه اللّه عن ذلك»٣ .

﴿ إِنَّ عَلَيْنا جَمْعَهُ ﴾ في صدرك ﴿وَقُرْآنَهُ ﴾: وإثبات قراءته في لسانك ، وهمي تعليل للنّهي .

< فَإِذا قَرَأْنَاهُ ﴾ بلسان جبر ئيل عليك ﴿ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ ﴾: قراءته بتكراره ، حتّى تقرّر في ذهنك .

روي: «فكان النّبيّ نَنَيَّ لَا بعد هذا إذا نزل عليه جبر ئيل أطرق ، فإذا ذهب قرأ»<sup>٤</sup> . ﴿ ثُـمَّ إِنَّ عَلَيْنا بَيانَهُ ﴾: بيان ما أُشكل عليك من معانيه . ﴿ كَـلا ﴾ لعلّه ردع عن إلقاء الإنسان المعاذير مع أنته على نفسه بصيرة ؛ وما بسينهما اعتراض . ﴿ بَلْ تُحِبُّونَ العاجِلَةَ ﴾: الدّنيا . ﴿ وَتَذَرُونَ الآخرَةَ ﴾ .

١ ـ الكافي ٢: ٢٩٥ ، الحديث: ١١ ؛ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣٩٦ ، عن أبي عبد اللّه للله الله . ٢ ـ العصدر : ٢٩٦ ، الحديث: ١٥ ؛ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣٩٦ ، عن أبي عبد اللّه للله الله . أن يعتذر إلى النّاس بخلاف ما يعلم الله منه» . ٣ ـ التبيان ١٠ : ١٩٥ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣٩٧ ؛ جامع البيان (للطبري) ٢٩ : ١١٧ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٣٩٧ .

الآية: ۲۲ ـ ۲۹

﴿وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةُ ﴾ قال: «يعني مشرقة» لـ . ﴿ إِلَىٰ رَبِّها نَاظِرَةً ﴾ قال: «ينتظر ثواب ربّها» لـ .

ورد: «ينتهي أولياء الله بعد ما يفرغ من الحساب إلى نهر يسمّى الحيوان ، فيغتسلون فيه ويشربون منه ، فتبيضّ وجوههم إشراقاً ، فيذهب عنهم كلّ قدّى ووَعْث ، ثمّ يــؤمرون بدخول الجنّة . فمن هذا المقام ينظرون إلى ربّهم كيف يثيبهم . قال: فذلك قوله تعالى: "إلى ربَّها نٰاظِرَةُ" وإنّما يعني بالنّظر إليه النّظر إلى ثوابه تبارك وتعالى»" .

قال: «والنّاظرة في بعض اللّغة هي المنتظرة . ألم تسمع إلى قوله: "فَنَاظِرَةً بِــمَ يَــرْجِعُ ـ الْمُرْسَلُونَ" أي: منتظرة»<sup>٤</sup> .

وَوَجُوهُ يَوْمَئِذٍ باسِرَةُ ﴾ شديدة العبوس .

خَطُنٌ أَنْ يُفْعَلَ بِها فاقِرَةً > داهية تكسر الفقار .

كَسَلاك ردع عن إيثار الدّنيا على الآخرة . ﴿ إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴾ القمّي: يعني النّفس إذا بلغت التّرقوة<sup>0</sup> .

وَقِيلَ مَنْ راقٍ > يقال له: من يرقيك؟ قال: «ذلك ابن آدم إذا حلَّ به الموت ؛ قال: هل من طبيب؟»<sup>٦</sup> .

﴿وَظَنَّ أَنَّهُ الفِراقُ﴾: علم أنَّه الَّذي نزل به فراق الدَّنيا ومحابها ـ قال: «أيقن بمفارقة الأحبّة» ٢.

﴿ وَٱلْـتَقَتِ السّاقُ بِالسّاقِ ﴾: إلتوت شدّة فراق الدّنيا بشدة خوف الآخرة . قال:

١ و ٢ ـ عيون أخبار الرضاء (١١ ، ١١ ، الباب: ١١ ، الحديث: ٢ . ٣ ـ التُوحيد: ٢٦٢ ، الباب: ٣٦ ، قطعة من حديث: ٥ ، الاحتجاج ١ : ٣٦١ ، عن أمير المؤمنين على . ٤ ـ الاحتجاج ١ : ٣٦٢ ، عن أمير المؤمنين على . والآية في سورة النَّمل (٢٧): ٣٥ . ٥ ـ القتي ٢ : ٣٩٧ . ٦ و ٧ ـ الكافي ٣ : ٢٥٩ ، الحديث: ٣٢ ، عن أبي جعفر على .

١ و ٢ ــ الكافي ٢: ٢٥٩ ، الحديث: ٣٣ ، عن أبي جعفر لئة . ٣ ـ عيون أخبار الرّضائية ٢: ٥٤ . الباب: ٣١ . الحديث: ٢٠٥ ، عن أبي جعفر الجوادية . ٤ ـ الفتمي ٢: ٣٩٧ . ٥ ـ عيون أخبار الرّضائية ٢: ١٨٣ . الباب: ٤١ . الحديث: ٥ ، عن أبي الحسن الرّضائية ؛ مجمع البـيان ٩ ـ ١٠؛ ٢ ٢ . عن رسول الله تَبْتِيَّة ؛ وأبي جعفر وأبي عبد الله تبية .

بسم الله الرّحمن الرّحيم

﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنْسَانِ ﴾ استفهام تقرير وتقريب ؛ ولذلك فشر بـقد . ﴿ حِــينُ مِنَ الدَّهْرِ ﴾: طائفة من الزَّمان ﴿ لَمْ يَكُنْ شَيْناً مَذْكُوراً ﴾ قال: «كان مقدوراً غير مذكور» " , وفي رواية: «كان مذكوراً في العلم ولم يكن مذكوراً في الخلق» <sup>3</sup> .

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾: أخلاط . قال: «ماء الرّجل والمرأة اخـتلطا جميعاً»<sup>6</sup> .

﴿ نَبْتَلِيهِ ﴾: نختبر ه ﴿ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ ليتمكّن من استماع الآيات ومشاهدة الدّلائل .

﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَ إِمَّاكَفُوراً ﴾ قال: «عرْفناه : إمّا آخذاً وإمّا تـاركاً» .

وفي رواية: «إِمَّا آخذٌ فشاكرٌ . وإمّا تاركُ فكافرُ» .

﴿ إِنَّا أَعْتَدُنا لِلْكَافِرِينَ سَلاسِلَ﴾ بها يقادون ﴿ وَأَغْلالاً ﴾ بها يقيّدون ﴿ وَسَعِـيراً ﴾ بها يحرقون .

﴿ إِنَّ الأَبْرارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ ﴾: من خمر ﴿كانَ مِزاجُها ﴾: ما يمزج بها ﴿كافُوراً ﴾ ليَرده وعذوبته وطيب غرَفه .

﴿ عَيْناً يَشْرَبُ بِها ﴾ القمي: أي: منها" . ﴿ عِبادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَها تَفْجِيراً ﴾ يجرونها حيث شاؤوا ، إجراءُ سهلاً .

قال: «هي عين في دار النّبيُّ عَنْبُوْنَهُ ، يفجر إلى دور الأنبياء والمؤمنين» <sup>2</sup> .

يُوفُونَ بِالنَّذَرِ > بيان لما رزقود لأجله ، وهو أبلغ فـي وصفهم بـالتَّوفُر عـلى أداء
 الواجبات ، لأنَ من وفى بما أوجبه على نفسه كان أوفى بما أوجبه الله عليه .

< وَيَخافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً»: شدائده فاشياً منتشراً غاية الانتشار . قال: «كلوحاً عايساً»<sup>6</sup> .

﴿ وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ ﴾: حبّ الطَّعام . قال: «يقول على شهوتهم للطَّعام وَ يُتُعْمُونَ الطُّعام عَلَىٰ حُبِّهِ ﴾: حبّ الطَّعام . قال: «يقول على شهوتهم للطَّعام وإيثارهم له»<sup>7</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من مساكين المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَيَتِيماً ﴾ . قال: «من يتامى المسلمين»<sup>4</sup> . ﴿ وَالَّسِيراً ﴾ قال: «من أسارى المشركين»<sup>4</sup> .

قال: «يقولون إذا أطعموهم ذلك . قال: والله ما قالوا هذا لهم ولكنتَهم أضمروه فمي أنفسهم ، فأخبر الله بإضمارهم يقولون: لا نريد جزاء تكافوننا به ، ولا شكوراً تثنون علينا

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٩٨ ، عن أبي جعفر لئة . ٣ ـ الغرّف: الرّيح ظُيَّبَةً أو مُنْبَنَةً ، وأكثر استعماله في الطَّيبة ، القاموس المحبط ٣: ١٧٨ (عرف) . ٣ ـ القمّي ٢: ٣٩٨ . ٤ ـ الأمالي (للصدوق): ٣١٥ . المجلس: ٤٤ . قطعة من حديث: ١١ . عن أبي عبد اللّه ، عن أبيعيني . ٥ ـ إلى ٩ ـ الأمالي (للصدوق): ٣١٥ . المجلس: ٤٤ . قطعة من حديث: ١١ . عن أبي عبد اللّه ، عن أبيعيني .

الآية: ١٠

به ، ولكنّا إنّما أطعمناكم لوجه الله وطلب ثوابه» .

﴿ إِنَّا نَحْافُ مِنْ رَبِّنا يَوْماً عَبُوساً): يعبس فيه الوجوه ﴿ قَمْطَرِيراً): شديد العبوس . في المجمع: قد روى الخاصّ والعامّ: «إنَّ الآيات من هذه السّورة ، وهمي قموله: "إنَّ الأبرار يشربون" إلى قوله: "وكان سعيكم مشكبوراً" نبزلت في عبليَّ وفياطمة والحسين والحسين المايي وجارية لهم تسمّى فضّة . والقصّة طويلة : جملتها: إنَّه مرض الحسُن والحسين فعادهما جدَّهما ووجود العرب . وقالوا: يا أبا الحسن لو نذرت على ولديك نذراً! فنذر صوم ثلاثة أيّام إن شفاهما الله سبحانه ، ونذرت فاطمة تلتلا ، وكذلك فسطّة ، فسبرءا وليس عندهم شيء ، فاستقرض عليَّ ظَنِّلا ثة أصوع من شعير من يهوديَّ ــوروي: أنَّــه أخذها ليغزل له صوفاً \_ وجاء به إلى فاطمة ، فيطحنت صاعاً منها فباختبزته ، وصلّى عليَّ المغرب وقرَّبته إليهم ، فأتاهم مسكين يدعو لهم ، وسألهم فأعطوه ، ولم يذوقوا إلا الماء . فلمّا كان اليوم الثاني أخذت صاعاً فطحنته واختبزته . وقدّمته إلى عليَّ للَّهُ . فـإذا يتيم بالباب يستطعم ، فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء ، فلمّا كان اليوم الثَّالث عمدت إلى الباقي فطحنته واختبزته، وقدّمته إلى علىَّ للَّلِّ ، فإذا أسير بالباب يستطعم، فأعطوه ولم يذوقوا إلا الماء . فلمًا كان اليوم الرّابع \_وقد قضوا نذورهم \_ أتى عليَّ ومعه الحسن والحسين للهُكْلُ إلى النّبي لَنْذَلْهُ وبهما ضعف فبكي رسول الله لَنَبْتُرْلَةُ ، ونزل جبر ئيل لللهُ سورة هل أتي» . أقول: وردت هذه القصّة بأنحاء أخر؟ اختلافها لا يؤثّر في المعنى المطلوب منها .

افول: وردت هذه الفضه بانحاء اخر " احتلافها لا يؤثر في المعنى المطلوب منها والمذكور أشهر .

١ ـ الأمالي (للصدوق): ٢١٥، المجلس: ٤٤، قطعة من حديث: ١١. عن أبي عبدالله، عن أبيه غليمًة. ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤٠٤ والكنتَاف ٤: ١٩٧ : لبيضاوي ٥: ١٦٥ ؛ تفسير الكبير ٢٠: ٢٤٤ : روح المعالي ٢٩: ١٥٧ .

٣ ـ الأماني (للصدوق): ٣١٢ . المجلس: ٤٤ . الحديث: ١١ . عن أبي عبد الله . عن أبيه للمظلة ؛ المناقب ٣: ٣٧٣ . عن أبي جعفر عليمًا ؛ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤٠٤ . عن ابن عبّاس .

والمذكور أشهر .

﴿ فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ اليَوْمِ وَلَقَاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُوراً ﴾ قال: «نـضرة فـي الوجـوه ، وسروراً في القلوب» ( .

﴿وَجَزاهُمْ بِما صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيراً﴾ قـال: «جـنَّة يــكـنونها ، وحـريراً يـفترشونه ويلبسونه»٢ .

أُمُتَّكِثِينَ فِيها عَلَى الأَرائِكِ فَال: «الأريكة: السّرير عليه الحجلة»" . ﴿لا يَرَوْنَ فِيها شَمْساً وَلا زَمْهَرِيراً قِيل: يعني إنّه يمرّ عليهم هواء معتدل ، لا حارّ محمي ولا بارد مؤذي<sup>4</sup> .

﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلالُها ﴾: قريبة منهم ﴿ وَذَلَّسَلَتْ قُطُوفُها تَذْلِيلاً ﴾: سَهْل التّناول . قال: «من قربها منهم ؛ يتناول المؤمن من النّوع الذي يشتهيه من الثّمار بفيه وهو متّكئ» <sup>6</sup> .

﴿وَيُطافُ عَلَيْهِمْ بِآنِـيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَأَكُوابٍ﴾ القمّي: الأكواب: الأكواز العـظام التـي لاإذان لها ولا عرى<sup>٦</sup> . ﴿كانَتْ قَوارِيرَأْ﴾ .

فَوارِيرَأَ مِنْ فِضَّةٍ ﴾ أي: تكون جامعة بين صفاء الزّجاجة وشفيفها ، وبياض الفضّة ولينها .

قال: «ينفذ البصر في فضّة الجنّة كما ينفذ في الزّجاج»<sup>٧</sup> . ﴿قَدَّرُوها تَقْدِيراً﴾ قيل: أي: قدّروها في أنفسهم ، فجاءت مقاديرها وأشكـالها كـما

٩ و ٢ و ٣ ـ الأمالي (للصدوق): ٢١٥ ـ ٢١٦ . المجلس: ٤٤ . قطعة من حديث: ١١ . عــن أبــي عــبد اللّــه . عــن أبيهﷺ .

- ٤ ـ البيضاوي ٥: ١٦٥ . ٥ ـ الكافي ٨: ٩٩ . قطعة من حديث: ٦٩ ، عن أبي جعفر للجُّل ، عن رسول الله يَتَجَانُهُ .
  - ٦\_القمّي ٢: ٣٩٩.

تمنُّوه · . والقمّي: يقول: صنعت لهم على قدر رتبتهم ، لا تحجّر فيها ولا فضل · . به على قدر رتبتهم ، لا تحجّر فيها ولا فضل · .

﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيها كَأُساً كَانَ مِزاجُها زَنْجَبِيلاً ﴾: ما يشُبه الزّنجيل في الطّعم . قيل: كانت العرب يستلذّون الشّراب الممزوج به" .

عَيْناً فِيها تُسَمّىٰ سَلْسَبِيلاً ﴾ قيل: لسلاسة انحدارها في الحلق وسهولة مساغها ؛
على أن تكون الباء زائدة . والمراد به: أن ينفى عنها لذع الزُنجبيل<sup>3</sup> .

قال النّبيّ تَنْتَ<sup>نْ</sup> اللهِ: «أعطاني الله خمساً وأعطى عليّاً خمساً . أعطاني الكـوثر وأعـطاه السّلسبيل»<sup>6</sup> .

﴿وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدانُ مُخَلَّدُونَ﴾ قيل: أي: دائمون` . والقمّي: مسـوّرون<sup>V</sup> . ﴿إِذَا رَأَيْنَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُـوْلُـوْاً مَنْثُوراً﴾ مِنْ صفاء ألوانهم وانبتائهم فـي مـجالسهم ، وانـعكاس شعاع بعضهم إلى بعض .

﴿ وَ إِذَا رَأَيْتَ ثَــمَّ رَأَيْتَ نَعِـيماً وَمُلْكاً كَبِيراً ﴾ قال: «لا يزول ولا يفني»^ .

وفي رواية: «يعني بذلك وليّ الله ؛ وما هو فيه من الكرامة والنّعيم والملك العظيم ، وإنّ الملائكة من رسل الله ليستأذنون عليه ؛ فلا يدخلون عليه إلّا باذنه» \* .

﴿ عَالِيَهُمْ ثِيابٌ شُنْدُسٍ خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَقُ ﴾: يعلوهم ثياب الحرير الخضر ؛ ما رقٌ منها

۱۳۸۸ 🗆 الأصفيٰ / ج۲

وما غلظ . قال: «يعلوهم النَّياب فيلبسونها» . ﴿ وَحُلُّوا أَساوِرَ مِنْ فِضَّةٍ وَسَقاهُمْ رَبُّهُمْ شَراباً طَهُوراً ﴾ .

قال: «وعلى باب الجنّة شجرة ؛ إنّ الورقة منها ليستظلّ تحتها ألف رجل من النّاس ، وعن يمين الشّجرة عين مطهّرة مزكّية . قال: فيسقون منها شربة ، فيطهّر اللّه يها قلوبهم من الحسد ، ويسقط عن أبشارهم الشّعر ، وذلك قول اللّه عـزّوجلّ "وَسَـقَاهُم رَبُّـهُم شَسرُ ابـاً طَهُوراً"»٢.

وفي رواية: «يطهرّهم عن كلَّ شيء سوى الله» ". ﴿ إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْئِكُمْ مَشْكُوراً ﴾: غير مضيّع . ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لَنا عَلَيْكَ القُرْآنَ تَنْزِيلاً ﴾: مفرّقاً منجّماً . قال: «بولاية عليّ لللَّهُ» <sup>1</sup> . ﴿ فَاصْبِرْ لِحُكْمٍ رَبِّكَ ﴾ بتأخير نصرتك عـلى الأعـداء ﴿ وَلا تُـطِعْ مِـنْهُمْ آثِـماً أَوْ كَفُوراً ﴾ .

وَأَذَكُرِ أَسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلاً القمّى: بالغداة ونصف النّهار .

﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً ﴾ . سنل: وما ذلك التسبيح؟ قال: «صلاة اللّيل» .

﴿ إِنَّ هُـٰؤُلاءٍ يُحِبُّونَ العاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَراءَهُمْ يَوْماً ثَقِـيلاً﴾ . ﴿نَحْنُ خَلَقْناهُمْ وَشَدَدْنا أَسْرَهُمْ﴾: وأحكمنا ربط مفاصلهم بالأعصاب . القمّي: أي:

> ١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٤١١ ، عن أبي عبد الله مَنْجَ . ٢ ـ الكافي ٨ : ٩٦ ، ذيل الحديث: ٦٩ ، عن أبي جعفر عنى ، عن رسول الله تَنْجَعَ . ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٤١١ ، عن أبي عبد الله ينجع . ٤ ـ الكافي ١ : ٣٦٩ ، قطعة من حديث: ٩١ ، عن الكاظم عني . ٥ ـ القمّي ٢ : ٣٩٩ . ٦ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٤١٣ ، عن أبي الحسن الرّضاعي .

خلقهم' . ﴿ وَ إِذَا شِئْنَا بَـدَّلْنَا أَمْثَالَهُمْ تَبْدِيلاً ﴾ في الدُّنيا والآخرة .

﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ تَذكِرَةً فَمَنْ شاءَ ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَبَّهِ سَبِيلاً ﴾: تقرّب إليه بالطّاعة . قال: «الولاية» .

﴿ وَماتَشاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشاءَ اللَّهُ ﴾ . سئل عن المفوّضة . قال: «كذبوا : بل قلوبنا أوعية لمشيئة الله عزّوجلّ ، فإذا شاء شئنا ، ثمّ تلا هذه الآية "» . ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً»: لا يشاء إلّا ما يقتضيه علمه وحكمته .

﴿ يُدْخِلُ مَنْ يَشاءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ بالهداية والتَّوفيق للطَّاعة . قـال: «فـي ولايـتنا» <sup>٤</sup> . ﴿ وَالظَّالِمِـينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَدَاباً أَلِـيماً ﴾ .

> ١ ـ القمّي ٢: ٣٩٩. ٢ ـ الكافي ١: ٤٣٥ ، قطعة من حديث: ٩١ ، عن الكاظمﷺ . ٣ ـ الغيبة: ٢٤٧ ، ذيل الحديث: ٢١٦ : الخرائج والجرائح ١: ٤٥٩ ، ذيل الحديث: ٤ ، عن القائمطﷺ . ٤ ـ الكافي ١: ٤٣٥. قطعة من حديث: ٩١، عن الكاظمطﷺ.

## **سورة المرسلات** [مكَيَّة، وهي خمسون آية]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ وَالْمُرْسَلاتِ عُرْفاً ﴾ . ﴿ وَالنّاشِراتِ نَشْراً ﴾ . ﴿ وَالنّاشِراتِ فَرْقاً ﴾ . ﴿ فَالفارِقاتِ فِحْراً ﴾ . ﴿ عُذْراً أَوْ نُذْراً ﴾: «أقسم بطوانف من الملائكة ، أرسلهن الله

﴿ فَالْمُلْقِبِاتِ دِكْراً﴾ . ﴿ عَدَرًا أَوْ نَدْراً﴾: «اقسم بطوائف من الملائكة ، ارسلهن الله بالمعروف من أوامره ونواهيه» . كذا ورد عن أصحاب أمير المؤمنينﷺ ``.

والقتي: "وَالمُرسَلاَتِ عُرفاً": آيات تتبع بعضها بعضاً . "فَالعَاصِفَاتِ عَـصفاً": القـبر . "وَالنَّاشِرَاتِ نَشراً": نشر الأموات ، "فَالفَارِقَاتِ فَرقاً": الدَّابَة . "فالملقيات ذِكراً": الملائكة . "عذرا أو نذرا": أعذركم وأنذركم بما أقول ؛ وهو قَسَمً".

أقول: كأنته أشار بذلك إلى الملائكة المرسلة بآيات الرّجعة وأشراط السّاعة . ولإثارة

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» .
 ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٤١٥ ، عن أمير المؤمنين على .
 ٣ ـ القتى ٢ : ٤٠٠ .

التَّراب من القبور ونشر الأموات منها ، وإخراج دابَّة الأرض ، وفرق المؤمن من الكـافر ، وإلقاء الذّكر في القلوب . ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَواقِعٌ ﴾ جواب القسم . ومعناه: أنَّ الذي توعدونه من مجيء القيامة كائن لامحالة . ﴿ فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ ﴾ . قال: «طموسها: ذهاب ضوئها» . ﴿ وَإِذَا السَّماءُ فُرِجَتْ ﴾ القمي: تنفرج وتنشق . ﴿ وَإِذَا الجِبَالُ نُسِفَتْ ﴾: جعلت كالرَّمل . والقمَّى: تقلع ٢. ﴿ وَإِذَا الرُّسُلُ أَقِّبَتَتْ ﴾ قال: «بعثت في أوقات مختلفة» ٤. أقول: يعنى عيّن لها وقتها الذي يحضرون فيه للشّهادة على الأُمم . ﴿ لِأَيِّ يَوْمِ أَجِّلَتْ ﴾: أخرت وضربَ لهم الأجل ، وهو تعظيم لليوم وتعجيب من هوله . ﴿ لِيَوْم الفَصل ﴾ بيان ليوم التّأجيل . ﴿ وَما أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الْفَصْلَ ﴾ . ﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمَكَذَّبِينَ ﴾ قيل: أي: بذلك ° . قال: «بما أوحيت إليك من ولاية على للنظل » . ﴿ أَلَمْ نُهْلِكِ الأَوَّلِينَ ﴾ قال: «الَّذين كذَّبوا الرَّسل في طاعة الأوصياء» ٧. ﴿ ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ الآخِرِينَ ﴾ . كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ ﴾ قال: «من أجرم إلى آل محمّد تَنْشَرْنُهُ ، وركب من وصيّه ما

> ١ ـ الفمّي ٢: ٢٠٠٠، عن أبي جعفر منّية . ٢ و ٣ ـ الفمّي ٢: ٢٠٠٠. ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤١٥ ، عن أبي عبد الله عنّية . ٥ ـ البيضاوي ٥: ١٦٧ . ٦ ـ الكافي ١: ٤٣٥ . الحديث: ٩١ . عن الكاظم غنّية . ٧ ـ الكافي ١: ٤٣٥ . الحديث: ٩١ . عن الكاظم غنّية .

رکب»۱. ﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذَّبِينَ ﴾ تأكيدٌ . ﴿ أَلَّمْ نَخْلُقُكُمْ مِنْ ماءٍ مَهِمِينٍ ﴾: من نطفة قذرة ذليلة . ﴿ فَجَعَلْناهُ فِي قَرارٍ مَكِينٍ ﴾: في الرّحم . ﴿ إِلَىٰ قَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾: إلى مقدار معيّن من الوقت ، قدّره الله للولادة . فَقَدَرُنا ﴾ على ذلك ﴿ فَنِعْمَ القَادِرُونَ ﴾ نحن . ﴿ وَيَلُ يَوْمَئِذٍ لِلْـمُكَذِّبِينَ ﴾ بقدرتنا . ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ كِفاتاً ﴾ . < أُخياءً وَأُمُواتاً ﴾ . ورد: «إنّه نظر إلى المقابر فقال: هذه كفات الأموات ، أي: مساكنهم . ثمَّ نظر إلى بيوت الكوفة فقال: هذه كفات الأحياء . ثمَّ تلا هذه الآية» . وفي رواية: «دفن الشَّعر والظَّفر» ". وَجَعَلْنا فِيها رَواسِيَ شامِخاتٍ ﴾ القتى: جبالاً مرتفعة<sup>4</sup>. ﴿ وَأَسْقَيْناكُمْ ماءً فُراتاً ﴾: عذباً ، بخلق الأنهار والمنابع فبها . وَيْلُ يَوْمَنِذٍ لِلْمُكَذَّبِينَ ﴾ بأمثال هذه النّعم . ﴿إِنْطَلِقُوا ﴾ أي: يقال لهم: إنطلقوا ﴿ إِلَىٰ مَا كُنْتُمْ بِهِ تُكَذُّبُونَ ﴾ من العذاب . ﴿إِنْطَلِقُوا ﴾ خصوصاً ﴿ إِلَىٰ ظِلٍّ ذِي تَلاثِ شُعَبٍ ﴾ قال: «من دخان النّار ، قال: فيحسبون أنتها الجنَّة ، ثمَّ يدخلون النَّار أفواجاً» • .

> ١ ـ الكافي ١: ٣٥٥ ، الحديث: ٩١ ، عن الكاظم ﷺ . ٢ ـ معاني الأخبار: ٣٤٢ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّدﷺ ؛ القمّي ٢: ٤٠٠ ، عن أمير المؤمنين ﷺ . ٣ ـ الكافي ٦: ٤٩٣ ، الحديث: ١ ، عن أبي عبد اللَّدﷺ ؛ معاني الأخبار: ٣٤٣ ، ذيل الحديث: ١ . ٤ ـ القمّي ٢: ١١٣ ، ذيل الآية: ٢٤ من سورة الفرقان ، عن أبي جعفر ﷺ .

الآية: ٣١-٢١

﴿ لا ظَلِيلٍ وَلا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ ﴾ .
﴿ إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ ﴾ في عِظَمِها . القمي : شرر النّار كالقصور والجبال <sup>(</sup> .
﴿ كَأَنَّهُ جِمالَتٌ ﴾ : جمع «جمال» ، جمع جمع «جمل» . ﴿ صُفْرٌ ﴾ القمي : أي : سود <sup>(</sup> .
قيل: وذلك لأنّ سواد الإبل يضرب إلى الصفرة . والأول تشبيه في العظم ، وهذا في اللّون والكثرة والتّتابع والاختلاط وسرعة الحركة <sup>(\*</sup>).

﴿وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾ .

﴿ هـٰـذا يَوْمُ لا يَنْطِقُونَ ﴾ من فرط الحيرة والدَّهشة ، يعني: «في بعض مواقفه» . كــما ورد<sup>ع</sup> .

﴿ وَلا يُــوَّذُنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴾ . عطفٌ على «يؤذن» ليس بجواب له ؛ ليوهم أنَّ لهــم عذراً .

قال: «الله أجلّ وأعدل وأعظم من أن يكون لعبده عذر لا يدعه يعتذر به ، ولكنّه فلج فلم يكن له عذر»<sup>6</sup> .

- وَيْلٌ يَوْمَثِذٍ لِلْمُكَذَبِينَ ﴾ ...
- ﴿ هَـٰذَا يَوْمُ الفَّصْلِ ﴾ بين المحقُّ والمبطل ﴿ جَمَعْنَاكُمْ وَالأَوَّلِـينَ ﴾ .

﴿ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيْدٌ فَكِـيُدونِ ﴾ . تقريعُ لهم على كيدهم للمؤمنين في الدّنيا ، وإظهار لعجزهم يومئذ .

- ﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ إذ لاحيلة لهم في التّخلص من العذاب .
  - ١ و ٢ ـ القمّي ٢: ٤٠٠ . ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٦٨ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤١٨ ، عن قتادة . عن عكرمة . ٥ ـ الكافي ٨: ١٧٨ . الحديث: ٢٠٠ . عن أبي عبد اللَّه سَبْلَةِ .

وَفُواكِهُ مِمَّا يَشْتَهُونَ ﴾: مستقرّون في أنواع الطّرفة ـ القمّي: في ظلال من نور أنور من الشّمس <sup>1</sup> ـ

قال: «نحن واللَّه وشيعتنا ؛ ليس على ملَّة إبراهيم غيرنا ، وسائر النَّاس منها برآء» ` .

<لَكُلُوا وَأَشْرَبُوا هَنِيناً بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ . ﴿ وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذَّبِينَ ﴾ .

كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِمِيلاً إِنَّكُمْ مُجْرِمُونَ ﴾ يقال لهم ذلك تذكيراً بحالهم في الدُنيا ، وبما جنوا على أنفسهم من إيثار المتاع القليل على النّعيم المقيم .

﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ حيث عرضوا أنفسهم للعذاب الدَّانم بالتَّمتَّع القليل .

< وَ إِذَا قِـيلَ لَهُمُ آرْكَعُوا لا يَرْكَعُونَ ﴾ . روي: «أنّها نزلت فـي ثـقيف حـين أمـروا بالصّلاة ، فقالوا: لا نحنى ـبالحاء المهملة والنّون ، أي: لا نعطف \_ظهورنا» " .

وفي رواية: «لا نُجَبّي \_بالجيم والموحّدة الممشدّدة ، أي: لا ننكّب على وجوهنا \_فإنّها مسبّة . قال: فقال: لا خير في دين ليس فيه ركوع وسجود»<sup>4</sup> .

وَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذَّبِينَ
 أَنَّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ
 بعد القرآن < يُسؤمنُونَ</p>

١ ـ القمّي ٢: ٤٠٠ . ٢ ـ الكافي ١: ٤٣٥ . قطعة من حديث: ٩١ . عن الكاظم، يُخ . ٣ ـ الكشّاف ٤: ٢٠٥ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٤١٩ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٤١٩ : الكشّاف ٤: ٢٠٥ . عن رسول الله تَبْتُوْنُ .

وفي رواية: «هي في أمير المؤمنينﷺ كان يقول: ما لله عزّوجلّ آيةً هي أكبر منّي . ولا لله نبأ أعظم منّى» <sup>1</sup> .

﴿ كُسلًا سَيَعْلَمُونَ ﴾ رَدْعُ عن التّساؤل ووعيدٌ عليه .

﴿ تُمَّ كُلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴾ . كرّر للمبالغة ، و«نم» للإسعار بأنّ الوعيد الثّاني أنسدً . ﴿ أَلَــمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ مِهاداً ﴾ للنّاس .

الآية: ٧\_١٨

﴿ وَالْجِبَالَ أَوْتَاداً ﴾ . للأرض .
 ﴿ وَخَلَقْناكُمْ أَزُواجاً ﴾ : ذكراً وأُنثى .
 ﴿ وَجَعَلْنا نَوْمَكُمْ شُباتاً ﴾ قطعاً عن الاحساس والحركة ؛ استراحة للقوى .
 ﴿ وَجَعَلْنا اللَّيْلَ لِباساً ﴾ : غطاء يستتر بظلمته من أراد الاختفاء . والقمي : يلبس على النّهار <sup>4</sup> .

﴿ وَجَعَلْنا النَّهارَ مَعاشاً ﴾ : وقت معاش تتقلَبون فيه ، لتحصيل ما تعيشون به . ﴿ وَبَنَيْنا فَوْقَكُمْ سَبْعاً شِداداً ﴾ : سبع سساوات أقوياء محكمات ، لا يؤثّر فيها سرور الدّهر .

﴿ وَجَعَلْنا سِراجاً وَهَاجاً ﴾: متلالنا وقاداً . يعنى الشّمس .

﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ المُعْصِراتِ ﴾: السّحانب إذا أعصرت ، أي: شارفت أن تعصرها الرّياح فتمطر . ﴿ ماءً تُسجّاجاً ﴾: منصبًا بكثرة .

> ﴿ لِنُخْرِجَ بِهِ حَبّاً وَنَبَاتاً ﴾ ما يقتات به ، وما يعتلف من التَّبْنِ ` والحشيش . ﴿ وَجَنّاتٍ أَلْفافاً ﴾: ملتفَة بعضها ببعض .

< إِنَّ يَوْمَ الفَصْلِ كَانَ مِـيقِاتاً»: حدًا يوقَت به الدّنيا وتنتهي عنده ، أو حدًا للـخلائق ينتهون إليه .

< يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَـأْتُونَ أَفْواجاً ﴾: جماعات من القبور إلى المحشر .

روي أنئه سئل عنه فقال: «تحسّر عشرة أصناف من أمّتي أشتاتاً ، قد ميّزهم الله من المسلمين وبدّل صورهم ، فبعضهم على صورة الفردة ، وبعضهم عملى صورة الخمنازير ، وبعضهم منكوسون أرجلهم من فوق و وجوههم من تحت ثمّ يُسْحَبون عليها ، وبعضهم عُمي يتردُدون ، وبعضهم صُمَّ بُكْمٌ لا يعقلون ، وبعضهم يمضغون ألسمنتهم : تسميل القميح من أفواههم لعاباً يتقذّرهم أهل الجمع ، وبعضهم مقطّعة أيديهم وأرجلهم ، وبعضهم مصلوبون

> ١ ــالقمّي ٢: ٤٠١ . ٢ ــالتَّبْنُ: عصيفة الزّرع من البُرّ ونحوه ، واحدته: تبنة . لسان العرب ١٣. ٧٧(تبن) .

على جذوع من نار ، وبعضهم أشدّ نتناً من الجيف ، وبعضهم ملبّسون جباباً سابغة من قطران لازقة بجلودهم . ثمّ فسّرهم بالقَتّات <sup>(</sup> ، وأهل السّحت ، وأكلة الرّبا ، والجائرين في الحكم ، والمعجبين بأعمالهم ، والعلماء والقضاة الذين خالف أعمالهم أقوالهم ، والمؤذين جيرانهم ، والسّاعين بالنّاس إلى السّلطان ، والتابعين للشّهوات المانعين حقّ الله ، والمـتكثرين مـن الخيلاء» <sup>7</sup> .

﴿ وَفُتِحَتِ السَّماءُ فَكَانَتْ أَبُواباً ﴾ قيل: شقّت شقوقاً ". والقمّي: انفتح أبواب الجنان <sup>٤</sup> .

﴿ وَسُيِّرَتِ الجِبالُ فَكَانَتْ سَرَاباً﴾ القمي: تسير الجبال مثل الشراب الّذي يسلمع فسي المفازة<sup>6</sup> .

﴿ إِنَّ جَهَـنَّمَ كَانَتْ مِرْصَاداً»: موضع رصد .
﴿ لِلطَّاغِـينَ مَآباً»: مرجعاً وما وى .
﴿ لِبِشِينَ فِـيها أَحْقَاباً»: دهوراً متتابعة .

ورد: «الأحقاب ثمانية أحقاب ، والحُقب ثمانون سنة ، والسَّنة ثلثمائة وستَّون يوما ، واليوم كألف سنة ممّا تعدّون»<sup>7</sup> . و ورد غير ذلك<sup>7</sup> .

لا يَذُوقُونَ فِيها بَرْداً قيل: البرد ما يرّوحهم وينفّس عنهم حرّ النّار^. والقـتي:
البرد النوم<sup>4</sup>. ﴿ وَلا شَراباً ﴾.

١- القتّات: النّمام العزور ، من قتّ الحديث: نمّه وأساعه بين النّاس ، مجمع البحرين ٢: ٢٠١٤ قتت .
 ٢- مجمع البيان ٩- ١٠: ٢٢٤ : الكشّاف ٤: ٢٠٨ : الجامع لأحكام القرآن (للـقرطبي، ٢٩: ٧٥٠ ، عن رسول اللّهيّان ٢.
 ٣- التّبيان ١٠: ٢٤٣ : البيضاوي ٥: ٢٦٩ .
 ٣- التّبيان ١٠: ٢٤٣ : البيضاوي ٥: ٢٦٩ .
 ٣- معاني الأخبار : ٢٢٠ . باب معنى الأحقاب ، الحديث : ١ ، عن أبي عبد اللّه نشخ ، وفيه : «الحقبة ثمانون سنة» .
 ٣- معاني الأخبار : ٢٢٠ . باب معنى الأحقاب ، الحديث : ١ ، عن أبي عبد اللّه نشخ ، وفيه : «الحقبة ثمانون سنة» .
 ٣- القتي ٢: ٢٠٠ .
 ٣- معاني الأخبار : ٢٢٠ . باب معنى الأحقاب ، الحديث : ١ ، عن أبي عبد اللّه نشخ ، وفيه : «الحقبة ثمانون سنة» .
 ٣- القتي ٢: ٢٠٠ .

۹ ــ القمّى ٢: ٤٠٢ .

۱۳۹۸ 🗆 الأصفيٰ / ج٢ الآلة: ٢٥\_٢٦ ﴿ إِلَّا حَمِيماً وَغَسَّاقاً) . مضى تفسيره في صَ . ﴿ جَزاءً وفاقاً ﴾: موافقاً لأعمالهم وعقائدهم . ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا لا يَرْجُونَ حِساباً ﴾ . ﴿ وَكَذَّبُوا بِآياتِنا كِذَاباً ﴾: تكذيباً . وفي قراءتهم ﷺ بالتّخفيف ` . بـمعنى الكـذب . كأنَّه أُقيم مقام التَّكِذيب ؛ للدلالة على أنَّهم كذبوا في تكذيبهم . وَكُلَّ شَيءٍ أَحْصَيْنَاهُ كِتَاباً ﴾ اعتراض. ﴿ فَذُو قُوا فَلَنْ نَزِيدِكُمْ إِلَّا عَذَابِاً ﴾ لكفركم بالحساب وتكذيبكم بالآيات ، ومجيئه على طريقة الالتفات للمبالغة . ورد: «هذه الآية أشدَّ ما في القرآن على أهل النَّار» " . < إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفازاً ﴾ القتى: يفوزون ٤ . و ورد: «هي الكرامات» ٩ . ﴿ حَدائقَ وَأَعْنَابِأَ ﴾ . ﴿ وَكُواعِبَ ﴾ قال: «أي: الفتيات النّاهدات» ٦. ﴿ أَثَّرَاباً ﴾: على سنّ واحد . ﴿ وَكَأْساً دهاقاً ﴾: ممتلئة . ﴿لا يَسْمَعُونَ فسِها لَغُواً وَلا كَذَّاباً ﴾ . ﴿جَزاءً مِنْ رَبِّكَ عَطاءً حِساباً ﴾ . قال: «حَسَبَ لهم حسناتهم ثمَّ أعطاهم . وبكلَّ واحـدة عشـر أمـثالها إلى سـبعمائة ضعف . قال الله تعالى: "جَزْاءُ مِّن ربِّكَ عَطَآءً جِسَاباً"» ٢.

١-ذيل الآية: ٥٧ . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤٢٢ ، عن أمير المؤمنين عَنْجَ . ٣ ـ الكشّاف ٤: ٢١٠ ، عن رسول اللَّهُ يَنْجَنَنَ . ٤ ـ القمّي ٢: ٢٠٢ . ٥ و ٦ ـ المصدر ، عن أبي جعفر عليَّة . ونَهَدَ ثدي الجارية: إذا أشرف وكعَّبَ : فهي نـاهِدُ ونـــإهدَة ، وســمّي الشّـدي «نهداً» لارتفاعه . الصّحاح ٢: ٤٥٥ ؛ مجمع البحرين ٣: ١٥٢ (نهد) . ٧ ـ الأمالي (للشّيخ الطوسي) ١: ٢٥ ، عن أمير المؤمنين عَنَّة . ﴿رَبِّ الشَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا أَلرَّحْمَنِ لا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطاباً»؛ لا يملك أهل السَماوات والأرض خطابه والاعتراض عليه في ثواب أو عقاب ؛ لأنّهم مملوكون له على الإطلاق . وذلك لا ينافي الشَفاعة بإذنه .

﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالمَلائِكَةُ صَفًاً ﴾ قال: «الرّوح أعظم من جبر نيل وميكانيل ؛ كان مع رسول عَثِيراً وهو مع الأئمة عليكِ » ٢.

﴿ لا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَـٰنُ وَقَالَ صَواباً ﴾ . قال: «نحن والله المأذون لهم يوم القيامة ، والقائلون صواباً . قيل: ما تقولون إذا تكلّمتم؟ قال: نمجّد ربّنا ونـصلّي عـلى نبيّنا ، ونشفع لشيعتنا ، ولا يردّنا ربّنا» <sup>7</sup> .

﴿ ذَٰلِكَ اليَوْمُ الحَقُّ﴾: الكانن لا محالة ﴿ فَمَنْ شَاءَ أَتَّخَذَ إِلَىٰ رَبُّهِ مَـآباً ﴾ بـالإيمان والطّاعة .

﴿ إِنَّا أَنْذَرْنَاكُمْ عَدَاباً قَرِيباً﴾ يعني عذاب الآخرة ، وقربه لتحقّقه ؛ فإنّ كلّ ما هو آتٍ قريب ، ولأنّ مبدأه الموت .

﴿يَوْمَ يَنْظُرُ المَرْءُ ما قَدَّمَتْ يَداهُ﴾ من خبر أو شرّ ﴿وَيَقُولُ الكافِرُ يــا لَمِيْتَنِي كُـنْتُ تُراباً﴾ في الدنيا ، فلم أُخلق ، ولم أكلُف ، أوفي هذا اليوم فلم أُبعث .

١ \_ القمّي ٢: ٢٧ . ذيل الآية: ٨٥ من سورة الإسراء . عن أبي عبد اللّه مَنْيَّة . ٢ \_ الكافي ١: ٤٣٥ . ذيل الحديث: ٩١ . عن الكاظم عَنَّة : مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤٢٧ . عن أبي عبد اللّـه طَنَّة مـع تفاوت يسير .

## **سورة النَّازعات** [مكَيَّة . وهي ستَ وخمسون آية {

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ وَالنَّازِعاتِ غَرَقاً ﴾ . ﴿ وَالنَّاشِطاتِ تَشْطاً ﴾ . ﴿ وَالسَّابِحاتِ سَبْحاً ﴾ . ﴿ فَالسَّابِقاتِ سَبْقاً ﴾ . ﴿ فَالسَّابِقاتِ سَبْقاً ﴾ . وإنّما حذف لدلالة ما بعدد عليه . «وهم الّذين ينزعون أرواح الكفّار من أبدائهم بالسَّدَّة .

"غَرقاً" أي: إغراقاً في النّزع كما يغرق النّازع في النوس فيبلغ به غداية المددّ ، ويستشطون أرواحهم ، أي: ينزعونها ما بين الجلد والأظفار حتّى يخرجونها من أجدوافيهم بدالكرب والغمّ ، ويقبضون أرواح المؤمنين ؛ يسلّونها سلاً رفيفاً ، ثمّ يدعونها حتّى تستريح ، كالسّابح بالشّيء في الماء يرمى به ؛ فتسبق بأرواح المؤمنين إلى الجنّة ، وتدبّر الملائكة أمر العباد

الآية: ٦\_١٤

من السَّنَّة إلى السَّنَّة» . كذا ورد ٢. وفي رواية: «هو الموت تنزع النَّفوس» أ. ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرّاجِفَةُ ﴾ القمي: تنشقَ الأرض بأهلها ] . ﴿ تَتْبَعُهَا الرّادِفَةُ ﴾ القمي: الرادفة: الصّيحة ٤. ﴿ قُلُوبُ يَوْمَئِذٍ وَاجْفَةً ﴾: شديدة الاضطراب. ﴿ أَبْصِارُها خَاشِعَةً ﴾ أي: أبصار أهلها ذليله من الخوف. ﴿ يَقُولُونَ أَإِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي الحافِرَةِ ﴾: في الحالة الأولى ، يعنون الحياة بعد الموت ؛ من قولهم: رجع فلان في حافرته ، أي: طريقته التَّبي جـاء فـيها فـحفرها . أي: أتَّسر فسيها بمشيئته قال: «يقول: في الخلق الجديد» " . والقمّي: قالت قريش: أنرجع بعد الموت " ؟ ﴿ أَإِذَا كُنَّا عِظَاماً نَسْخِرَةً ﴾: بالية . ﴿ قَالُوا بَلْكَ إِذَا كُمرَّةً خَاسِرَةً ﴾: ذات خسران . والمعنى: أنَّمها إن صحَّت فستحن إذاً خاسرون ؛ لتكذيبنا بها . القمّي: قالوا هذا على حدّ الاستهزاء ٧ . ﴿ فَإِنَّما هِيَ زُجْرَةً واحِدَةً ﴾ أي: لا تستصعبوها ، فما هي إلّا صيحة واحدة . القمّي: الزّجرة: النفخة الثّانية في الصّور^. ﴿ فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ ﴾: فإذا هم أحياء على وجه الأرض ، بعد ما كانوا أمواتاً في بطنها . قال: «السّاهرة: الأرض . كانوا في القبور ، فلمّا سمعوا الزّجرة خرجوا من قسورهم فاستووا على الأرض»<sup>6</sup>.

> ٩ ـ مجمع ليبان ٩ ـ ١٠ : ٢٩ ٤ ـ ٣٣ : الدُرُ المنتور ٨ : ٤٠٣ ، عن أمير المؤمنين ـ ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ٢٠ : ٢٦ ـ عن أبي عبد الله ـ ٢ . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ٢٠ : ٢٦ ؟ عن أبي عبد الله ـ ٢ : . ٣ ـ القلمي ٢ : ٢٣ ؟ . ٩ ـ المصدر . عن أبي جعفر علي . ٩ ـ القلمي ٢ : ٢٣ ؟ . عن أبي جعفر علي .

فَمَلْ أَتَاكَ حَدِيتُ مُوسىٰ ﴾: أليس قد أتاك حديثه فيسلّيك على تكذيب قومك ، ويهددهم عليه بأن يصيبهم مثل ما أصاب من هو أعظم منهم .
 فِإِذْ ناداهُ رَبُّهُ بِالوادِ المُقَدَّسِ طُوًى ﴾ مرّ بيانه في طه .
 فِإِذْ ناداهُ رَبُّه بِالوادِ المُقَدَّسِ طُوًى ﴾ مرّ بيانه في طه .
 فِقُلْ هَلْ لَكَ إِلَىٰ قَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ ﴾ .
 فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَىٰ قَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ ﴾ .
 هذهب إلى فرعون إلَّهُ طَعَىٰ ﴾ .
 فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَىٰ أَنْ تَزَكَىٰ ﴾: هل لك ميلً إلى أن تتطهر من الكفر والطّغيان .
 فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَىٰ أَنْ تَزَكَىٰ ﴾: هل لك ميلً إلى أن تتطهر من الكفر والطّغيان .
 فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾: وأرشدك إلى معرفته ﴿ فَتَخْشىٰ ﴾ بأداء الواجسات وترك ﴿ وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾: وأرشدك إلى معرفته ﴿ فَتَخْشىٰ ﴾ بأداء الواجسات وترك ﴿ وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾: وأرشدك إلى معرفته ﴿ فَتَخْشىٰ ﴾ بأداء الواجسات وترك ﴿ وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾: وأرشدك إلى معرفته ﴿ فَتَخْشَىٰ ﴾ بأداء الواجسات وترك ﴿ وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾: وأرشدك إلى معرفته ﴿ فَتَخْشىٰ ﴾ بأداء الواجسات وترك ﴿ فَقُمْ أَنَهُ أَعْدَيْكَ أَنْ تَزَكَتَهُ بِعَانَ الله معرفته ﴿ فَتَخْمُونَ ﴾ بأداء الواجسات وترك ﴿ فَقُرْدَاتُ المحرّمات ، إذ الخشية إنّما تكون بعد المعرفة ، وهذا كالبيان لقوله: "فَقُولاً لَهُ قُولاً لَيْنَاً ٢.
 فَغَارَاهُ الآيَةَ الْكُبُرى ﴾ أي: ذهب وبلغ فأراه المعجزة الكبرى .
 فَقَرَرَهُ أَذَيْرَ بَعْمَىٰ ﴾ .

جنوده .

فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ أَلأَعْلَىٰ ﴾ .

﴿ فَأَخَذَهُ اللَّهُ نَكالَ الآخِرَةِ وَالأُولَىٰ ﴾ . القمّي: النّكال: العقوبة ، والآخرة قوله: "أَنَا رَبُّكُمُ الأَعلىٰ" ، والأُولى قوله: "ما عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إلَّهٍ غَيرِي "" فأهلكه الله بهذين القولين ".

ورد: «كان بين الكلمتين أربعون سنة»<sup>6</sup> . قال: «قال: رسول الله عَلَيْجَالَهُ : قال جـبرئيل: قلت: يا ربّ تدع فرعون وقد قال "أَنَا رَبُّكُمُ الأَعلىٰ " فقال: إنّما يقول هذا مثلك من يخاف الفوت»<sup>7</sup> .

١ \_ذيل الآية: ١٢ . ٢ \_ طد (٢٠): ٤٤ . ٤ \_ القصص (٢٨): ٢٨ . ٥ \_ الخصال ٢: ٣٣٩ ، الحديث: ١١ ؛ مجمع البيان ٩ \_ ١٠ : ٤٣٢ ، عن أبي جعفر عليم . ٦ \_ مجمع البيان ٩ \_ ١٠ : ٣٣٤ ، عن أبي جعفر لليلم ؛ وفي الخصال ٢ : ٥٣٩ ، الحديث: ١١ ، عند لليلم ما يقرب ذلك . الجزء الثلاثون/النازعات 🗆 ٢ • ١٤

الآية: ٢٦\_ ٤٠

﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لِمَنْ يَخْشَىٰ ﴾ . ﴿ أَأَنْتُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَم السَّماءُ بَناها ﴾ . رَفَعَ سَمْكَها فَسَوّاها). ﴿ وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا ﴾: أظلمه ﴿ وَأَخْرَجَ ضُحاها ﴾: وأبرز ضوء شمسها . ﴿ وَالأَرْضَ بَعْدَ ذَٰلِكَ دَحاها ﴾: بسطها ومهّدها للسّكني . ﴿ أُخْرَجَ مِنْها ماءَها ﴾ بتفجير العيون ﴿ وَمَرْعاها ﴾ . ﴿ وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا ﴾: أَثْبَتَهَا . ﴿ مَتاعاً لَكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ ﴾ . ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّامَّةُ ﴾: الدَّاهية الَّتي تَطُمَّ ، أي: تعلو على سائر الدَّواهي ﴿ الكُبْرِيٰ ﴾: التي هي أكبر الطّامّات . قال: «هي خروج دابّة الأرض» . وجواب «إذا» محذوف ، دلَّ عليه ما بعده . ﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الإنسانُ ما سَعِيٰ ﴾ بأن يراه مدوّناً في صحيفته ، وكان قد نسيها من فرط الغفلة وطول المدَّة . القمِّي: يذكر ما عمله كلَّه . ﴿ وَبُرِّزَتِ الْجَحِيمُ ﴾: وأظهرت ﴿ لِمَنْ يَرِيٰ ﴾: لكلَّ راءٍ ، بحيث لا تخفي على أحد . ﴿ فَأَمَّا مَنْ طَغَيْ ﴾ قال: «ضلَّ على عمدِ بلا حجَّة» ٢ . ﴿ وَآثَرَ الْحَياةَ الدُّنْيا ﴾: فانهمك فيها . ولم يستعدَّ للآخرة بالعبادة وتهذيب النَّفس . ﴿ فَإِنَّ الْجَحِمِيمَ هِيَ الْمَأُونُ ﴾: هي مأواه . ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ﴾: مقامه بين يدى ربّه ؛ لعلمه بـالمبدأ والمـعاد ﴿ وَنَــهَى النَّفْسَ عَن الهَوِيٰ ﴾ لعلمه بأنَّ الهوى يُرديه . قال: «من علم أنَّ الله يراد ويسمع ما يقول ويفعل ، ويعلم ما يعمله من خبير أو شبرٌ ؛

> ١ \_كمال الدّين ٢: ٢٧ ٦ ، الباب: ٤٧ ، قطعة من حديث: ١ ، عن أمير المؤمنين، الله . ٢ \_الكافي ٢: ٣٩٤ ، قطعة من حديث: ١ ، عن أمير المؤمنين، الله .

۲**۰٤** ۵ □ الأصفيٰ / ج۲

فيحجزه ذلك ، عن القبيح من الأعمال ؛ فذلك الذي خاف مقام ربُّمه ونهى النَّفس عن الهوي»`.

﴿ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَسَأُونَ ﴾: ليس له سواها مأوى .

﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْساها ﴾: متى إرساؤها ، أي: إقامتها وإثباتها . القمَّى: متى تقوم؟

﴿ فِسِيمَ أَنْتَ مِنْ ذِكْراها ﴾؛ في أيّ شيء أنت من أن تذكّر وقتها لهم! أي: ما أنت مـن ذكرها لهم وتبيين وقتها في شيء ، فإنَّه ممَّا استأثره اللَّه بعلمه .

> ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ مُنْتَهاها ﴾ أي: منتهى علمها . القمّي: أي: علمها عند اللّه" . ﴿إِنَّما أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشاها) .

﴿كَأَنَّسْهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَها لَمْ يَلْبَثُوا﴾ في الدَّنيا ﴿ إِلَّا عَشِيبَةً أَوْ ضُحاها﴾ أي: عشيّة يوم أو ضُحاه ، كقوله: إلَّا ساعة من نهار . ولذلك أضاف الضحي إلى العشيَّة . لأنَّهما مـن يـوم واحد . القمي: بعض يوم<sup>٣</sup> .

بسم الله الرّحمن الرّحيم < عَبَسَ وَتَوَلّىٰ ﴾ . < أَنْ جاءَهُ الأَعْمىٰ ﴾ . قال: «نزلت في رجل من بني أميّة كان عند النّبي تَنَقَطُهُ فجاء ابن أُمّ مكتوم ، فلمّا رآه تَقَذَّرَ منه وجَمَعَ نفسه ، وعبس وأعرض بوجهه عنه . فحكى اللّه ذلك وأنكره عليه» .

والقمّي: نزلت في عثمان وابن أُمّ مكتوم ، وكان ابن أُمّ مكتوم مؤذّنا لرسول اللّه عَنَيْبَوْلَهُ ؛ وكان أعمى ، وجاء إلى رسول عَنْبَوْلَهُ وعنده أصحابه وعثمان عنده ، فقدّمه رسول اللّه عَنَيْبَوْلَهُ على عثمان ، فعبس عثمان وجهه وتولّى عنه ، فأنزل اللّه: "عبس وتولّى" يعني عثمان "أن جاءد الأعمى"" .

وَمَا يُدْرِيكُ لَـعَلَّهُ يَمَزَّكَىٰ ﴾ القمي: أي: يكون طاهراً أزكى ٤.
أَوْ يَمَذَكَرُ ﴾: أو يذكره رسول الله تَنْتَثْنَهُ ﴿ فَتَنْفَعَهُ الذِّكْرِىٰ ﴾.

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٢٣٧ . عن أبي عبد اللَّمﷺ . ٢ و ٤ ـ القمّي ٢: ٤٠٥ .

﴿ أَمَّا مَن ٱسْتَغْنَىٰ ﴾ .

فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّىٰ﴾ . القمّي: ثمّ خاطب عثمان ، قال: أنت إذا جاءك غنيّ تتصدّى له وترفعه ( .

﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَمَرَّكَى ﴾ أي: لا تبالي أزكياً كان أو غير زكيم ، إذا كان غنياً .
﴿ وَهُمُ مَنْ جاءَكَ يَسْعَىٰ ﴾ يعني ابن أُمَّ مكتوم .
﴿ وَهُمُ يَخْشَسَى ﴾ .
﴿ وَهُمُ وَ يَخْشَسَى ﴾ .
﴿ وَهُمُ يَخْشَسَى ﴾ .
﴿ وَهُمُ يَخْشَسُ اللّهِ وَلا تَلْعَقْتَ إلَهُ مَا اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ العَارِفَ بَرْتَبَةُ اللّهُ اللّهِ المعاتبات وما ذكر بعدها من الآيات . كما لا ينخفي عسلى العارف برتبة النّبوات هذه المعاتبات وما ذكر بعدها من الآيات . كما لا ينخفي عسلى العارف برتبة النّبوات وأساليب المخاطبات .
﴿ وَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله الما الله المُعان .

﴿ فِي صَحْفٍ مُكَرَّمَةٍ ﴾ .
﴿ مَرْفُوعَةٍ ﴾ عند الله ﴿ مُطَـهَرَةٍ ﴾ : منزَهة عن أيدي الشياطين .
﴿ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ﴾ .
﴿ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ﴾ .
﴿ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ﴾ .
﴿ وَالقَمَي : بأيدي الأئمة عَلَيَّةٍ ؟ .
ورد: «الحافظ للقرآن العامل به ، مع المتفرة الكرام البررة» .

١ ـ القشي ٢: ٤٠٥ . ٢ ـ القمي ٢: ٥-٤ . ٣ ـ التُبيان ١٠: ٢٧٢ عن ابن عبّاس : مجمع البيان ٩ ـ ٢: ٢٨٢ . عن ابن عباس ومجاهد : البيضاوي ٥: ١٧٤ . ٤ ـ القمي ٢: ٥-٤ . ٥ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٢٣٨ ، عن أبي عبد اللَّمَعَيَّ . الكفران . قال: «أي: لعن الإنسان» ` . ﴿ مِنْ أَيِّ شَيءٍ خَلَقَهُ ﴾ الاستفهام للتحقير .

﴿ مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ﴾: فَهَيَّأَهُ لما يصلح له من الأعضاء والأشكال . أطواراً إلى أن تمّ خلقه .

﴿ ثُمَّ السَّبِيلَ يَسَّرَهُ ﴾ القمي: يسّر له طريق الخير .

﴿ ثُمَّ أُماتَهُ فَأَقْبَرَهُ ﴾ . عدَّهُما من النّعم . لأنَ الإماتة وصلة إلى الحياة الأبديّة واللذّات الخالصة . والقبر تكرمة وصيانة .

﴿ ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ ﴾ .

<لاَ المَرَةُ الم يقض بعد من لدن آدم الى هذه الغاية ما أمره الله بأسره ، إذ لا يخلو أحد من تقصير ممّا .

﴿ فَلْيَنْظُرِ الإِنسانُ إِلَى طَعامِهِ ﴾ إتباع للنّعم الذاتية بالنّعم الخارجيّة .
و ورد في تأويله: «طعامه: علمه الذي يأخذه ، عتن يأخذه» ". وبيانه في الصافي<sup>4</sup> .
﴿ أَنَا صَبَبْنا الماء صَبَاً ﴾ .
﴿ قُنَا صَبَبْنا الماء مَبَاً ﴾ .
﴿ قُنَا صَبَبْنا الماء مَبَاً ﴾ .
﴿ وَعَنَباً وَقَضْباً ﴾ يعنى الرّطبة ، القتى : القت<sup>6</sup> .

١ ــ الاحتجاج ١: ٣٧٢ ، عن أمير المؤمنين عثّا . ٢ ــ القمّي ٢: ٤٠٥ . ٣ ــ الكافي ١: ٥٠ . الحديث: ٨ ، عن أبي حفر عثم . ٤ ــ الصّافي ٥: ٢٨٧ . ٥ ــ القمّي ٢: ٢٠٦ .

وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ وَذَلك لاشتغاله بشأنه ، وعلمه بأنّهم لا ينفعونه ، أو للحذر من مطالبتهم بما قصّر في حقّهم ، وتأخير الأحبّ فالأحبّ للمبالغة ، كأنّه قيل: يفرّ من أخيه ، بل من أُمّه وأبيه ، بل من صاحبته وبنيه .

وفي رواية: «سئل من هم؟ قال: قابيل يفرّ من هابيل ، وموسى من أمّه ، وإبراهيم من الأب المربّي لا الوالد ، ولوط من صاحبته ، ونوح من ابنه كنعان» " . قيل: إنّما يفرّ موسى من أُمّه خشية أن يكون قصّر فيما وجب عليه من حقّها <sup>ع</sup> . ﴿ لِكُلِّ آمْرِيءٍ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنُ يُغْنِيهِ ﴾: يشغله عن غيره . ﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ مُسْفِرَةً ﴾: مضيئة بما ترى من النّعم .

١-القمّي ٢: ٤٠٦. ٢-الارشاد (للمفيد): ١٠٧. ٣-عيون أخبار الرّضاعةِ ١: ٢٤٥، الباب: ٢٤، قطعة من حديث: ١، عنه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليمة ؛ والخصال ١: ٣١٨، قطعة من حديث: ١٠٢، عن عليّ بن الحسين عليمة . ٤-الخصال ١: ٣١٨، ذيل الحديث: ١٠٢. ﴿ضاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ﴾ .
﴿وَوُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ عَلَيْها غَبَرَةٌ ﴾: غبار وكدورة .
﴿ تَرْهَقُها قَتَرَةٌ ﴾: يغشاها سواد وظلمة .
﴿ أُولَـٰئِكَ هُمُ الكَفَرَةُ الفَجَرَةُ ﴾.

سورة التّكوير [مكَيَة ، وهي تسع وعشرون أية]`

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ إِذَا الشَّـمْسُ كُـوِّرَتْ ﴾: لفَ ضوؤها فذهب انبساطه فـي الآفـاق . القـمّي: تـصير سوداء مظلمة " .

وَإِذَا النُّجُومُ أَنْكَدَرَتْ ﴾: يذهب ضوؤها .

﴿ وَ إِذَا الْجِبِالُ سُيِّرَتْ ﴾: تمرّ مرّ السّحاب .

وَإِذَا العِشارُ ﴾ النّوق التي أتت على حملهنَ عشرة أشهر ﴿ عُطَّلَتْ ﴾ فلا يكون من يحلبها .

﴿ وَإِذا الْوُحُوشُ خُشِرَتْ ﴾ : جمعت من كلَّ جانب أو بعنت .

﴿ وَإِذَا البِحَارُ سُجِّرَتْ ﴾ القشى: يتحوَّلْ كَلُّها نيراناً".

وَ إِذَا النَّفُوسُ زُوَّجَتْ ﴾ . قال: «أمّا أهل الجنّة فزوّجوا الخيرات الحسان . وأمّا أهل التّار فمع كل إنسان منهم شيطان ، يعني قرنت نفوس الكافرين والمنافقين بالشّياطين . فهم التّار فمع كل إنسان منهم شيطان ، يعني قرنت نفوس الكافرين والمنافقين بالشّياطين . فهم

۱ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۲ و ۳مالقمّي ۲: ۲۰۷ . قرناؤهم»<sup>ا</sup> . ﴿ وَ إِذَا الْمَوْءُودَةً سُئِلَتْ ﴾ . ﴿ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾ يعني أنَّ المدفونة حيّة سنلت عن سبب قتلها ، تبكيتاً لوائدها . القمي: كانت العرب يقتلون البنات للغيرة ، فإذا كان يوم القيامة سنلت الموودة بأيّ ذنب قتلت؟<sup>\*</sup> .

وفي رواية: «يقول: أسألكم عن المودّة الّتي أنزلت عليكم فضلها ، مودّة ذي القربى ، بأيّ ذنب قتلتموهم؟» " . ﴿ وَ إِذَا الصَّحُفُ نُشِرَتْ ﴾ القتي: صحف الأعمال <sup>4</sup> . ﴿ وَ إِذَا السَّماءُ كُشِطَتْ ﴾: قلعت وأُزيلت . ﴿ وَ إِذَا الجَحِيمُ سُعِّرَتْ ﴾: أوقدت إيقاداً شديداً . ﴿ وَ إِذَا الجَنَّةُ أُزْلِفَتْ ﴾: قربت من المؤمنين .

﴿ عَلَّمَتْ نَفْسٌ ما أَحْضَرَتْ ﴾ جواب «إذا» . ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِالخُـنَّسِ ﴾ القتي: أي: أُقسم بالخنّس ، وهو اسم النّـجوم<sup>®</sup> . قسيل: هـي النّجوم تخنس بالنّهار وتبدو باللّيل<sup>7</sup> .

ورد: «هي خمسة أنجم: زحل والمشتري والمزيخ والزّهرة وعطارد»<sup>٧</sup> .

**أقول: ولهذا و**صفت بالجوار ، فإنَّ هذه الخمسة هي السّيارات الرّواجع ، ولهذا قيل: إنَّ الخنَّس بمعنى الرّواجع ؛ من خنَّس: إذا تأخَّر ^ .

﴿ الْجَوارِ ﴾ أي: السّيّارات تجري في أفلاكها . ﴿ الكُنَّسِ ﴾ قيل: المتواريـات تـحت ضوء الشّمس ( . القمّي: النّجوم تكنس بالنّهار فلا تبين <sup>٢</sup> .

و ورد: إنَّه سئل عنها . فقال: «إمام يخنس سنة ستِّين ومائتين . ثــمّ يـظهر كــالشّهاب يتوقّد في اللّيلة الظُلماء ، وإن أدركت زمانه قرّت عينك»٣ .

﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ قال: «إذا أدبر بظلامه» ٤ . والقتي: إذا أظلم ٩ .
﴿ وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَـفَّسَ ﴾ القتي: إذا ارتفع ٢ . قيل: عبّر بالتّنفس عن إقبال روح ونسيم ٧ .
﴿ إِنَّـهُ ﴾ أَي: القرآن ﴿ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ يعني جبر ئيل ، فإنّه قال عن الله .
﴿ فِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ ﴾ .

روي: إنَّ رسول الله تَبَيَّزَةَ قال لجبر نيل: «ماأحسن ماأثنى عليك ربّك "ذي قوّة عند ذي العرش مكين مطاع ثمّ أمين " فما كانت قوتَك ، وما كانت أمانتك؟ فقال: أمّا قـوّتي ، فـإنّي بعثت إلى مدائن لوط ، وهي أربع مدائن في كلّ مدينة أربعمائة ألف مقاتل سوى الذّراري ، فحملتهم من الأرض السّفلى حتّى سمع أهل السماوات أصوات الدّجاج ونُباح الكلاب ، ثمّ هويت بهن فقلبتهن . وأمّا أمانتي ؛ فإنّي لم أُؤمر بشيء فعدوته إلى غيره»^ .

و ورد: « ذي قوة عند ذي العرش مكين "، يعني جبر ئيل . "مطاع ثمّ أمين" يعني رسول

١- مجمع البيان ٩- ١٠: ٤٤٦ ؛ البيضاوي ٥: ١٧٥ بالمضمون . ٢ ـ القئمي ٢: ٤٠٨ . ٣ ـ الكافي ١: ٤٣١ ، الحديث: ٢٢ . عن أبي جعفر شنة ؛ وفي كمال الدّين ١: ٣٣٠ ، البــاب: ٣٢ ، الحــديث: ١٤ ، عنه ليلة ما يقرب منه . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤٤٦ ، عن أمير المؤمنين مثلة . ٥ و ٦ ـ القتمي ٢: ٨٠٨ . ٧ ـ الكشّاف ٤: ٢٢٤ ؛ البيضاوي ٥: ٢٣٥ .

الآية: ٢٢\_٢٩

الله ؛ هو المطاع عند ربّه ، الأمين يوم القيامة» · .

﴿وَما صاحِبُكُمْ بِمَجْنُونٍ ﴾ قال: «يعني النّبي عَلَيْ أَنْ في نصبه أمير المؤمنين عَـلماً للنّاس» .

أقول: هو ردّ لما بهته المنافقون .

وَلَقَدْ رَآهُ ﴾ قيل: ولقد رأى رسول الله تَنْتَرْبَهُ جبر ئيل الله مُنْتَرْبَهُ مَنْ الله عَنْتَرْبَهُ جبر ئيل الله تَنْتَرْبُهُ مَن الله عنه من القاد منه الله عنه من القاد منه ما الأفق المبين ﴾ سئل: ما الأفق المبين؟ قال: «قاع بين يدي العرش ، فيه أنهار تسطرد ، فسيه من القادحان عادد النّجوم» ٤.

﴿ وَمَا هُموَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَبْـينٍ ﴾ قال: «وما هو تبارك وتعالى على نبيّه بغيبه بضنين عليه» .

وقيل: وما محمّد على تبليغ الوحي ببخيل ، أو متّهم إن قرأ بالظّاء ٦ ـ

< وَما هُـوَ بِقَوْلِ شَيْطانٍ رَجِيمٍ > قال: «يعني الكهنة الذين كانوا في قريش ، فـنسب كلامهم إلى كلام الشّياطين الذين كانوا معهم يتكلّمون على ألسنتهم . فقال: "وما هو بقول شيطان رجيم" مثل أُولئك» .

فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴾
 إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ لِلْعَالَمِينَ ﴾
 إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ لِلْعَالَمِينَ ﴾
 لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ﴾
 وَمَاتَشَاءُونَ إِلَّاأَنْ يَشَاءَاللَّهُ رَبُّ العَالَمِينَ ﴾

## **سورة الانفطار** [مكَيَّة . وهي تسع عشرة آية إ`

بسم الله الرّحمَن الرّحيم ﴿ إِذَا السَّمَاءُ أَنْفَطَرَتْ ﴾: انشقَت . ﴿ وَإِذَا الكَواكِبُ أَنْتَثَرَتْ ﴾: تساقطت متفرّقة . ﴿ وَإِذَا البِحارُ فُحِّرَتْ ﴾: فتح بعضها إلى بعض ، فصار الكلّ بحراً واحداً . ﴿ وَإِذَا القُبُورُ بُغَثِرَتْ ﴾: قلب ترابها وأخرج موتاها . قيل: إنّه مركّب من بعث وراء الإثارة \* . القمي: تنشق فتخرج النّاس منها \* .

﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ ﴾ جواب «إذا» ﴿ما قَدَّمَتْ ﴾ من خير وشرَ ﴿وَأَخَــرَتْ ﴾ مـن سـنّة حسنة استنّ بها بعدد ، أو سنّة سيّــنّة .

﴿ يَا أَيُّهَا الإِنسانُ ما غَرَّكَ بِرَبِّكَ الكَرِيمِ ﴾: أي نسي، خدعك وجرأك على عصيانه. قيل: ذكر الكريم للمبانغة في المنع عن الاغترار، والإضعار بما به يـغرّه الشّسيطان".

> ۱ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» ۲ ـ البيضاوي ٥: ١٧٦ . ۳ ـ القمّي ٢: ٤٠٩ . ٤ ـ البيضاوي ٥: ١٧٦ .

الآية: ٧ ــ ١٢

وقيل: بل هو تلقين للجواب ، حتّى يقول غرّني كرمه' . روى: «إنَّ النَّبِيَ عَنِيْرَةٌ لمَا تلا هذه الآية ، قال: غرّه جهله» .

﴿ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ ﴾ : جعل أعضاءك مسوَّاة معدَّة لمنافعها ﴿ فَعَدَلَكَ ﴾ قسيل: أي: عدل بعض أعضائك ببعض حتَّى اعتدلت" . وعلى قراءة التَشديد أي: جعل بُنُيتك معتدلة متناسبة الأعضاء .

﴿ فِي أَيٍّ صَورَةٍ ما شاءَ **رَكَّبَكَ ﴾** أي: رَكَبِك في أيَّ صورة شاء ، و«ما» مزيدة . قال: «لو شاء ركَبِك على غير هذه العتورة»<sup>4</sup> .

﴿ وَ إِنَّ عَلَيْكُمْ لَحافِظِينَ ﴾ قال: «الملكان الموكِّلان بالإنسان» • .

﴿كِراماًكَاتِـبِينَ ﴾: «يبادرون بكتابة الحسنات لكم وينوانون بكتابة السّينات عليكم ؛ لعلّكم تتوبون وتستغفرون» كذا ورد<sup>٦</sup>.

﴿ يَعْلَمُونَ ما تَفْعَلُونَ ﴾ . قال: «استعبدهم الله بذلك ، وجعلهم شهوداً على خلقه ، ليكون العباد لملازمتهم إيّاهم أشدً على طاعة الله مواظبة ، وعن معصيته أشدّ انقباضاً ، وكم من عبد يهمّ بمعصية فذكر مكانهم فارعوى وكفَ ، فيقول: ربّي يراني وحفظتي عليّ بذلك تشهد"<sup>V</sup> .

> ١ـ الكشاف ٢ ٢٨٠ ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠٠ - ٢ ٢ ٢ ٢ حام لأحك، المرآن المغرطبي، ٢٠ ٢٠٠ ٣ ـ الكشاف ٤: ٢٢٨ : البيت وي ٥: ١٧٦. ٤ ـ القلتي ٢: ٢٠٩ : مجمع البيان ٦ ـ ١٠ تا ٢ ٤٤ ، عن أبي عبد الله شنة . ٥ ـ القلمي ٢: ٢٩٩ : محمع البيان ٦ ـ ١٠ تا تابي عبد الله منة . ٢ ـ الكافي ٢: ٢٩٩ ، العديث: ٤ . عن أبي عبد الله منة . عن رسول الله تنة . ٧ ـ الاحتجاج ٢: ٩٥ . عن أبي عبد الله الخير .

الآية: ١٢\_١٩

﴿ إِنَّ الأَبْرارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾.
﴿ وَإِنَّ الفُجّارَ لَفِي جَحِيمٍ ﴾.
﴿ يَصْلُوْنَها يَوْمَ الدِّينِ ﴾.
﴿ وَمَا هُمْ عَنْها بِغائِبِينَ ﴾ إذ يجدون سمومها في القبور .
﴿ وَمَا هُمْ عَنْها بِغائِبِينَ ﴾ إذ يجدون سمومها في القبور .
﴿ وَمَا هُمْ عَنْها بِغائِبِينَ ﴾ إذ يجدون سمومها في القبور .
﴿ وَمَا أُدْراكَ ما يَوْمُ الدِّينِ ﴾ .
﴿ وَمَا أُدْراكَ ما يَوْمُ الدِّينِ ﴾ .

قال: «إذا كان يوم القيامة بادت الأحكام" . فلم يبق حاكم إلَّا الله تعالى» " .

١ ـ في المصدر: «الحكَّام» . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤٥٠ ، عن أبي جعفر عَيْدٌ .

سورة المطففين [مكَيَة . وهي ستَ ثلاثون آية]`

بسم المَّه الرَّحمٰن الرَّحيم ﴿ وَيْلُ لِلْمُطَفِّقِينَ ﴾ القتي: الذين يبخسون المكيال والميزان<sup>٣</sup>. ورد: «نزلت على نبيَّ الله حين قدم المدينة ، وهم يومئذ أسوأ النَّاس كيلاً ، فأحسنوا بعدُ عمل الكيل ، فأمّا "الويل" فبلغنا \_والله أعلم \_أنَّها بنر في جهنّم»<sup>٣</sup>.

و ورد: «وأنزل في الكيل: "ويل للمطقّفين" ولم يجعل الويل لأحد حتّى يسمّيه كافراً. قال اللّه تعالى: "فويل للذين كفروا من مشهد يوم عظيم"»<sup>٤</sup>

﴿ الَّذِينَ إِذَا أَكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾: إذا اكتالوا من النَّاس حقوقهم ، يأخذونها وافية .

﴿ وَ إِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُّوهُمْ ﴾: إذا كَالوا للنَّاس أو وِلانوا لهم ﴿ يُخْسِرُونَ ﴾ .

١ ــما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ــالقمّي ٢: ٤١٠ . ٣ ــالمصدر . عن أبي جعفر غيَّة . ٤ ــالاحتجاج ١: ٣٧٣. عن أمير المؤمنين غيَّة . والآية في سورة مريم (١٩١): ٣٧ .

۱٤۱۸ 🗆 الأصفي / ج۲ الآية: ٤\_٢ ﴿ أَلا يَظُنُّ أُولَتِكَ أَنَّهُم مَبْعُونُونَ ﴾ قال: «أليس يوقنون أنتهم مبعوثون إ» . ﴿ لِيَوْم عَظِيم ﴾ عظَّمه لعظم ما يكون فيه . ﴿ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ العالَمِينَ ﴾: لحكمه . روي: «إنَّهم يقومون في رشحهم إلى أنصاف آذانهم» ٢. و ورد: «مَثَل النَّاس يوم الفيامة إذا قاموا لربَّ العالمين مَثَل السَّهم في القراب" ؛ ليس له من الأرض إلّا موضع قدمه . كالشهم في الكنانة ، لا يقدر أن بزول هاهنا ولا هاهنا» أ. ﴿كُلَّا﴾ ردعُ عن التَّطفيف ، والغفلة عن البعت والحساب . ﴿ إِنَّ كِتَابَ الفُسجَارِ لَـفِي سِجَّينِ 🗧 . وَمَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّينُ ﴾ . كِتَابٌ مَرْقُومٌ ﴾ القمي: ما كتب الله لهم من العذاب لفي سجين ". ورد: «السّجّين: الأرض السّابعة ، وعلَّيُون: السّماء السّابعة» . وقال: «أمّا المؤمنون فترفع أعمالهم وأرواحهم إلى السّماء ، فتفتح لهم أبوابها ، وأمَّــا الكافر فيصعد بعمله وروحه حتَّى إذا بلغ إلى السَّماء نادي مناد: اهبطوا به إلى سجِّين : وهو واد بحضر موت يقال له: بر هوت»<sup>٧</sup> . وفي رواية: «هم الذين فجروا في حقَّ الأنمَّة واعتدوا عليهم»^ . ﴿ وَيُلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ . ﴿ الَّذِينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ . ﴿ وَمَا يُكَذِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ البالاحتجاج ١٠ ٣٧٢ عن بير المؤسين، ٢ ٢ ـ الجامع لأحكام الفران اللفرطبي، ١٩ - ٢٥٥ - لتفسير الكبير ٣٨ -٩٠ عن النسيُّ ٢٠٦ ، منجمع البسان ٩٠ - ١٠ . 20T ٣-في العصدر: «لقرب» ٤ ـ الكافي ٨ : ١٤٣ . الحديث ٢٠٠ . عن أبي حبد الله، ١٤٠ . ٥ ـ القمّى ٢ - ٤١٠ . ٦-المصدر ، عن أبي جعفر ٢٠٠ ٧-نور الثقلين ٥: ٥٣٠ ، الحديث: ١٤ ، عن أبي جعفر الخ . ٨-الكافي ١: ٢٣٥ . ذيل الحديث: ٩١ . عن الكاظم، يَجْدَ .

مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾ . ﴿ إِذَا تُتَّلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيُرِ الأَوَّلِينَ ﴾ . ﴿ كَالاَحْدِدِعُ عن قدماه: آن اط الأَدَارِ مَنْ هُذَا إِذَا تَعَالَ

﴿كَلّا﴾ ردعٌ عن قلوله: "أساطير الأوليس" . ﴿ بَللْ رانَ عَلىٰ قُلُوبِهِمْ ما كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ .

قال: «ما من عبد مؤمن إلا وفي قلبه نكتة بيضاء ، فإذا أذنب ذنباً خرج في تلك النّكتة نكتة سوداء ، فإن تاب ذهب ذلك السّواد ، وإن تمادى في الذُنوب زاد ذلك السّواد حـتّى/ يغطَي البياض ، فإذا غطَى البياض لم يرجع صاحبه إلى خير أبداً . وهو قول الله عزُوجلً: "كَلَا بَل زانَ عَلىٰ قُلُوبِهِم ما كانُوا يَكسِبُون"» .

﴿ كَـلَا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ . قال: «إنّ الله لا يوصف بمكان يحلَ فيه فيحجب عنه فيه عباده ، ولكنّه يعني إنّهم عن ثواب ربّهم لمحجوبون» <sup>٢</sup> .
﴿ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصالُوا الجَحِيمِ ﴾: يدخلون النّار ويصلون بها .

﴿ ثُمَّ يُقالُ هـٰذا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ .

<لا إِنَّ كِتابَ الأَبْرارِ لَفِي عِلَّينَينَ ﴾ القمي: أي: ما كتب لهم من التَّواب". ﴿ وَما أَدْراكَ ما عِلِّيُونَ ﴾ . ﴿ كِتابُ مَـرْقُومٌ ﴾ .

﴿ يَـشْهَدُهُ المُقَمَرَّبُونَ ﴾ . ورد: «إنّ الله خلقنا من أعلى علَيّين ، وخلق قلوب شيعتنا مما خلقنا ، المقمرة المُقمرة بون إلينا ؛ لأنّها خُلقت ممّا خُلقنا ، ممّا خلقنا ، ممّا خلقنا ، الما منه ، وخلق أبدانهم من دون ذلك ، وقلوبهم تهوي إلينا ؛ لأنّها خُلقت ممّا خُلقنا ، ثمّ تلا هذه الآية "كَلّا إنّ كِتاب الأبرار" الآمة. وخلق عدونا من سجّين ، وخلق قلوب شيعتهم ثمّ تله عدما من ممّا خُلقنا ، ممّا خُلقنا ، ممّا خلقنا ، من من دون ذلك ، وقلوبهم تهوي إلينا ؛ لأنّها خُلقت ممّا خُلقنا ، ممّا خُلقنا ، ثمّ تلا هذه الآية "كَلّا إنّ كِتاب الأبرار" الآمة. وخلق عدونا من سجّين ، وخلق قلوب شيعتهم مما خلقهم تهوي إلينا ؛ لأنها خُلقت ممّا خُلقنا ، ثمّ تلا هذه الآية "كَلّا إنّ كِتاب الأبرار" الآمة. وخلق عدونا من سجّين ، وخلق قلوب شيعتهم مما خلقهم من دون ذلك ، فعلوبهم تهوي إليهم ؛ لأنها خلقو منه ، وأيدانهم من دون ذلك .

١-الكافي ٢: ٢٧٣، الحديث: ٢٠ : مجمع البيان ٩ ــ ٢٠: ٤٥٣، عن أبي جعفر الله . ٢ ـالتَوحيد: ٢٦٥، الباب: ٣٦، ذيل الحديث الطَّويل: ٥، عن أمير المــوْمنين الله : ٤ عـيون أخــبار الرّضاعَةُ ١٠: ١٢٥، الباب: ١١. الحديث: ١٩. ٣ ـالقمي ٢: ٤١١. ثم تلا هذه الآية: "كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ" الآية» .

أقول: العقائد الرّاسخة والأعمال المتكرّرة في النّفوس بمنزلة النّقوش الكتابيّة في الألواح ، فمن كانت معلوماته أُموراً قدسيّة وأعماله صالحة وأخلاقه زكيّة ؛ يأتمي كتابه بيمينه ، أي: من جانبه الأقوى الرّوحاني وجهة علّيّين ؛ لأنّه من جنس تلك النّشأة . ومن كانت معلوماته مقصورة على الأُمور الدّنيويّة وأعماله خبيثة ؛ يأتي كتابه بشماله ، أي: من جانبه الأضعف الجسمانيّ وجهة سجّين ؛ لأنّه من جنس هذه النّشأة ، وإنّما عود الأرواح إلى ما خلقت منه ، كما قال سبحانه: "كما بدَأَكُم تعُودُونَ" أَ فما خلق من علّيّين فكتابه في عليّين ، وما خلق من سجّين فكتابه في سجّين .

- ﴿ إِنَّ الأَبْرِارَ لَفِي نَعِمِهِ ﴾ .
- خَلَى الأَرائِكِ >: على الأسرَّة في الحجال ﴿ يَنْظُرُونَ ﴾ إلى ما يسرَون به من النَّعيم .
   تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ >: بهجة التَّنعَم وبريقه .
   شِقُونَ مِنْ رَحِيقٍ >: شراب خالص ﴿ مَخْتُوم ﴾ .

< خِتامُهُ مِسْكٌ ﴾ . قيل: أي: مختوم أوانيه بـ ألمسك مكـان الطّـين ، ولعـلّه تـمثيل لنفاسته".

١ ــالكافي ١: ٣٩٠، الحديث: ٤، عن أبي جعفر ﷺ . ٢ ــالأعراف (٧): ٢٩ . ٣ ــالبيضاوي ٥: ١٧٨ . ٤ ــالقمتي ٢: ٤١١ . هي أشرف شراب أهل الجنّة ، يأتيهم من عالي . يسنم عليهم في منازلهم ' . ﴿ عَيْناً يَشْرَبُ بِها المُقَـرَّبُونَ ﴾ . القمّي: هم آل محمّد لللِّلِا قال: «يشربون من تسـنيم صرفاً وسائر المؤمنين ممزوجاً» ' .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ ﴾: يستهزئون .
﴿ وَ إِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَتَعَامَرُونَ ﴾: يغمز بعضهم بعضاً ويشيرون بأعينهم.
﴿ وَ إِذَا ٱنْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ٱنْقَلَبُوا فَكِهِينَ ﴾: ملتذين بالتخرية منهم .
﴿ وَ إِذَا ٱنْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ٱنْقَلَبُوا فَكِهِينَ ﴾: ملتذين بالتخرية منهم .
﴿ وَ إِذَا ٱنْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ٱنْقَلَبُوا فَكِهِينَ ﴾: ملتذين بالتخرية منهم .
﴿ وَ إِذَا ٱنْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ٱنْقَلَبُوا فَكِهِينَ ﴾: ملتذين بالتخرية منهم .
﴿ وَ إِذَا ٱنْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ٱنْقَلَبُوا فَكِهِينَ ﴾: ملتذين بالتخرية منهم .
﴿ وَ إِذَا ٱنْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ٱنْقَلَبُوا فَكِهِينَ ﴾: ملتذين بالتخرية منهم .

فَالْمَيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الكُفَّارِ يَضْحَكُونَ > حين يرونهم أذلاء مغلولين في النّار .
 روي: «إنّه يفتح لهم باب إلى الجنّة ، فيقال لهم: اخرجوا إليمها ، فإذا وصلوا أُغلق دونهم ، فيضحك المؤمنون منهم»<sup>2</sup> .

< عَلَى الأَرائِكِ يَنْظُرُونَ ﴾ . ﴿ هَلْ ثُـوِّبَ الكُفَّارُ ﴾: هل أُثيبوا ﴿ ما كانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ .

١ - القمّي ٢: ٤١١ . ٢ - القمّي ٢: ٤١٢ . ٣ - مجمع البيان ٩ - ١٠: ٤٥٧ ، عن أبي صالح ، عن ابن عبّال : شواهد التّنزيل ٢: ٤٢٧ . الحديث: ١٠٨٥ . عن ابن عبّاس . ٤ - الكشّاف ٤: ٣٣٣ : البيضاوي ٥: ١٧٨ بلفظ «قيل» : في تنفسير الكبير ٢٦: ١٠٢ : الجامع لأحكام القرآن (للقرطبي) : مجمع البيان ٩ - ١٠: ٤٥٧ عن أبي صالح .

#### **سورة الانشقاق** [مكَيّة ، وهي خمس وعشرون آية]<sup>ا</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ إِذَا السَّماءُ أَنْشَقَّتْ ﴾ قيل: بالغَمام ؛ لقوله: "يَومَ تَشَقُّق السَّماء بِالغَمَام" ٢. وروي: «تنشق من المجرة» ٣. القمّي: يوم القيامة ٤. ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبِّها ﴾: واستمعت له . أي: انقادت لتأثير قدرته حين أراد انشقاقها ، انقياد المطواع الذي يأذن للأمير ويذعن له . ﴿ وَحُقَّتْ ﴾: وجعلت حقيقة بالاستماع والانقياد .

﴿ وَ إِذَا الْأَرْضُ مُسَدَّتْ ﴾: بسطت ، بأن تزال جبالها وأكامها .

روي: «تبدّل الأرض غير الأرض والسّماوات ، فيبسطها ويمدّها مدّ الأديم العكاظي "لا تَرٰى فيها عِوَجاً وَلا أَمتاً"»<sup>6</sup> .

﴿ وَأَلْقَتْ ما فِيها﴾: ما في جوفها من الكنوز والأموات ﴿ وَتَخَلَّتْ ﴾: وتكـلَّفت فمي

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ الكشّاف ٤: ٢٣٤ ؛ البيضاوي ٥: ١٧٨ . الآية في سورة الفرقان (٢٥): ٢٥ . ٣ ـ المصدر ؛ البيضاوي ٥: ١٧٨ ؛ الدَرَ المنثور ٨: ٤٥٥ ؛ عن أمير المؤمنين عَثِّ . ٤ ـ العمّي ٢: ٢١٤ . ٥ ـ البيضاوي ٣: ١٦٤ : مجمع البيان ٥ ـ ٦: ٣٢٤ ، عن النّبيَ تَثَبَّ ، الآية في سورة طه (٢٠): ١٠٧ . الخلوّ أقصى جهدها ، حتّى لم يبق شيء في باطنها . القمّي: تمدّ الأرض فتنشق ، فيخرج النّاس منها <sup>(</sup> . ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبِّها ﴾ في الإلقاء والتّخلية ﴿ وَحُقَّتْ ﴾ للإذن ، وجواب «إذا» محذوف . ﴿ يا أَيُّها الإِنْسانُ إِنَّكَ كادحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلاقِيهِ ﴾: ساع إليه ، سعياً إلى لقاء جزائه .

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوثِيَ كِتابَهُ بِيَمِينِهِ﴾ . ﴿فَسَوْفَ يُحاسَبُ حِساباً يَسِيراً ﴾: سهلاً لا مناقشة فيه . قال: «ذاك العرض ، يـعني التّصفّح» .

وروي: «إنَّ الحساب اليسير هو الإثابة على الحسنات والتُجاوز عن السَّيِّئات ، ومن نوقش في الحساب عذَّب»٣ .

﴿ وَيَنْقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾: إلى عشيرته المؤمنين والحور العين .

﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ﴾ قيل: أي: يؤتى كتابه بشماله من وراء ظهره ً . وقيل: تغلّ يمناه إلى عنقه ، وتجعل يسراه وراء ظهره ° .

﴿ فَسَوْفَ يَدْعُوا تُسْبُوراً ﴾: يتمنّى النّبور ، ويقول: واشبوراه! وهو الهلاك ، والقلمي: النّبور: الويل".

وَيَصْلَىٰ سَعِيراً ﴾ .
﴿ إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾: بطراً بالمال والجاد ، فارغاً عن الآخرة .
﴿ إِنَّهُ ظَنَ أَنْ لَنْ يَحُورَ ﴾: لن يرجع بعد ما يموت .

١ \_القشي ٢: ٤١٢ . ٢ \_ معاني الأخبار: ٢٦٢ ، الحديث: ١ . عن أبي جعفر مثلة ، عن النّبيَ نَتَلِنَهُ . ٣ \_مجمع البيان ٩ ـ ١٠ . ٤٦١ ؛ جوامع الجامع : ٥٣٥ . ٤ \_البيضاوي ٥: ١٧٩ ؛ تفسير البغوي ٤: ٤٦٤ . ٥ \_الكشّاف ٤: ٣٣٥ ؛ البيضاوي ٥: ١٧٩ ؛ تفسير البغوي ٤: ٤٦٤ . ٢ \_القشي ٢: ٤١٢ . < بَلَىٰ ﴾: يرجع ﴿ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيراً ﴾: عالماً بأعماله فلا يسهمله ، بـل يـرجـعه ويجازيه .

فَلا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ القمّي: الحمرة بعد غروب الشَّمس !.
 وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ): وما جمعه وستره .
 وَالقَمَرِ إِذَا آتَّستقَ): إذا اجتمع وتم بدراً .
 وَالقَمرِ إِذَا آتَّستقَ): إذا اجتمع وتم بدراً .
 وَالقَمرَ إِذَا آتَّستقَ): إذا اجتمع وتم بدراً .
 وَالَا: «أَسِلمُ مَا وَسَعَالَ مَا يَعَالَ مَن كَانَ قَبْلَكُم من الأَمم ؛ في الغدر بالأوصياء بعد الأنبياء» ? .
 وقال: «أولم تركب هذه الأُمَة بعد نبيتها طبقاً عن طبق ، في أمر فلان وفلان وفلان» ؟ .

وفي رواية: «لتركبنٌ سبيل من كان قبلكم حـذو النّـعل بـالنّعل والقُـذَّة <sup>٤</sup> بـالقُذّة ، لا تخطئون طريقهم ولا يخطئ ، شبر بشبر وذراع بذراع وياع بباع . حتّى أن لو كان من قبلكم دخل جحر ضبّ لدخلتموه»<sup>6</sup> .

فَما لَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ .

وَ إِذَا قُرِيءَ عَلَيْهِمُ القُرْآنُ لا يَسْجُدُونَ ﴾: لا يخضعون ، أو لا يسجدون لتـلاوته . روي: «إنّه قرأ ذات يوم: "واسجد واقترب" فسجد هو ومن معه مـن المـؤمنين وقـريش تصفق فوق رؤسهم وتصفر ، فنزلت» .

بَلِ الَّذِينَ كَفَروا يُحكَذُّبُونَ ﴾ .
 وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِما يُوعُونَ ﴾: بما يضمرون في صدورهم من الكفر والعداوة .
 فَبَشَّرْهُم بِعَذابٍ أَلِيم ﴾ .
 إلا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ ﴾ استثناء منقطع أو متصل ، وأريد بهم من تاب
 وآمن منهم . ﴿ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَعْنُونٍ ﴾: غير مقطوع ، أو غير ممنون به عليهم .

### **سورة البروج** إمكَيَّة . وهي اثنتان وعشرون آية إ<sup>•</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ وَالسَّماءِ ذاتِ البُرُوجِ ﴾ يعني البروج الاثنى عشر ، وقد سبق بيانها في الحجر <sup>٢</sup> . ﴿ وَاليَوْمِ المَوْعُودِ ﴾ قال: «يوم القيامة» <sup>٣</sup> . ﴿ وَشاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾ قال: «النّبيَ وأمير المؤمنين بُهْيَكِ » <sup>ع</sup> . وفي رواية: «أمّا الشّاهد فمحمد ، لقوله: "إنّا أرسّلناكَ شاهِداً <sup>٥</sup> وأمّا المشهود فيوم القيامة ، لقوله: "وَذٰلِكَ يَومُ مَشهُود " » <sup>٢</sup> . وفي أُخرى: «الشّاهد: يوم الجمعة ، والمشهود: يوم عرفة» <sup>٨</sup> .

٢-م بين المعلوقتين من ((ب)).
 ٢-ذيل الآية: ٢٦.
 ٣-معاني الأخبار: ٢٩٩ ، الحديث: ٣ ، عن أبي عبد الله تين ، الحديث: ٦ ، عن أحدهما مهلة .
 ٤-الكافي ١: ٢٥٥ ، الحديث: ٣٦ ؛ معاني الأخبار: ٢٩٩ ، الحديث: ٧ ، عن أبي عبد الله تين .
 ٤-الأحزاب (٣٣): ٤٤ ؛ الفتح (٨٤): ٨ .
 ٢-هود ١١١): ٥٥ ؛ الفتح (٨٤): ٨ .
 ٢-معم البيان ٩-١: ٢٦٦ ، عن جن علي علي عليه .
 ٢-معاني الأخبار: ٢٩٩ ، الحديث ٢٩ ؛ معاني الأخبار ٢٩٩ ، الحديث ٢٠ ، عن أبي عبد الله .

الآية: ٤ ـــ ١٠

وفي أُخرى: «الشّاهد: يوم عرفة ، والمشهود: يوم القيامة» ( ( قُتِلَ أَصْحابُ الأُخْدُودِ ) أي: الخدّ ، وهو الشّق في الأرض . ( النّارِ ذاتِ الوَقُودِ ) . ( إِذْ هُمْ عَلَيْها قُعُودُ ) : على جوانبها قاعدون . ( وَهُمْ عَلَيْ ما يَفْعَلُونَ بِالمُؤْمِنِينَ شُهُودُ ) .

﴿ وَمَا نَقَمُوا ﴾: وما أنكروا ﴿ مِنْهُمْ إِلَّا أَنْ يُـوْمِنُوا ﴾: إلَّا لأن يـؤمنوا ﴿ بِـاللَّهِ العَـزِيزِ الحَمِـيدِ ﴾ .

﴿ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمنواتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ شَيءٍ شَهِيدٌ ﴾ .

ورد: «إنّ اللّه بعث رجلاً حبشيّاً نبيّاً \_وهم حبشة \_فكذّبود ، فقاتلهم ، فقتلوا أصحابه وأسروه وأسروا أصحابه ، ثمّ بنوا له حيراً ثمّ ملؤوه ناراً ، ثم جمعوا النّاس فقالوا: من كان على ديننا وأمرنا فليعتزل ، ومن كان على دين هؤلاء فليرم نفسه في النّار معه ، فجعل أصحابه يتهافتون في النّار ا فجاءت إمرأة معها صبيّ لها ابن شهر ، فلمّا هجمت هابت ورقّت على ابنها ، فناداها الصبيّ: لا تهابي وارمي بي وبنفسك في النّار ، فإن هذا واللّه في اللّه و قليل . فرمت بنفسها في النّار وصبيّها ؛ وكان ممّن تكلّم في المهد» . وفيه رواية أخرى .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا السُّوْمِنِينَ وَالسُوْمِناتِ »: بلوهم بالأذى ﴿ ثُمَّ لَـمْ يَـتُوبُوا فَسَلَهُمْ عَذَابٌ جَهَنَّمَ » بكفرهم ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ الحَرِيقِ »: الزّائد في الإحراق بفتنتهم . وقيل: أُريد بالذين فتنوا أصحاب الأُخدود ، وبالعذاب الحريق ما روي: «إنّ النّار انقلبت على أصحاب الأُخدود فأحرقتهم» ٤ .

أبي عبد الله : الحديث: ٦ ، عن أحدهما بين .
 ١ \_ معاني الأخبار: ٢٩٩ ، الحديث: ٥ ، عن أبي جعفر عن .
 ٢ \_ معاني الأخبار: ٢٩٩ ، الحديث: ٥ ، عن أبي جعفر عن .
 ٣ \_ مجمع البيان ٩ \_ ٢٠١: ٤٦٥ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٣ \_ محمع البيان ٩ \_ ٢٠٠: ٤٦٥ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٣ \_ محمع البيان ٩ \_ ٢٠٠: ٤٦٥ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٣ \_ محمع البيان ٩ \_ ٢٠٠: ٤٦٥ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٣ \_ محمع البيان ٩ \_ ٢٠٠: ٤٦٥ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٣ \_ محمع البيان ٩ \_ ٢٠٠: ٤٦٥ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٣ \_ محمع البيان ٩ \_ ٢٠٠: ٤٦٥ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٣ \_ محمع البيان ٩ ـ ٢٠٠: ٤٦٥ ، عن أبي جعفر عنه .
 ٣ \_ المحديث : ٢٦٨ : البيضاوي ٥: ١٨٠ .

| الآية: ٢١ ـ ٢٢ | <b>۱٤۲۸</b> تا الأصفي / ج۲ |
|----------------|----------------------------|
|----------------|----------------------------|

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ لَهُمْ جَنّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ ذٰلِكَ الفَوْزُ الكَبِيرُ ﴾ .

﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبَّكَ لَشَدِيدٌ ﴾: مضاعف عنفه ، فإن البطش أخذ بعنف .
﴿ إِنَّهُ هُوَ يُبْدِي ٤ ﴾: يبدئ الخلق ﴿ وَيُعِيدُ ﴾ .
﴿ وَهُوَ الْعَنُورُ الوَدُودُ ﴾ لمن تاب وأطاع .
﴿ ذُو الْعَرْشِ المَجِيدُ ﴾ .
﴿ فَعَالُ لِما يُرِيدُ ﴾ .
﴿ فَعَالُ لِما يُرِيدُ ﴾ .
﴿ فَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الجُنُودِ ﴾ .
﴿ فَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الجُنُودِ ﴾ .
﴿ فَعَالُ لِما يُرِيدُ ﴾ .
﴿ فَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الجُنُودِ ﴾ .
﴿ فَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الجُنُودِ ﴾ .
﴿ فَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الجُنُودِ ﴾ .
﴿ فَعَالُ لِما يُرِيدُ ﴾ .
﴿ فَرَعُونَ وَتَمُودَ ﴾ .
﴿ فَعَالُ لِما يُرِيدُ ﴾ .
﴿ فَرْعَوْنَ وَتَمُودَ ﴾ .
﴿ وَاللّهُ مِنْ وَاصِر على تكذيب قومك ، وحذرهم مثل ما أصابهم .
﴿ وَاللّهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾ لا يرعوون عنه .
﴿ يَلُ أَقَالَهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾ لا يفوتونه .
﴿ وَاللّهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾ لا يفوتونه .
﴿ فَي أَنَالَهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾ لا يفوتونه .
﴿ فَعَالًا مُن أَتَاكَ مَحْدِيلُ اللّذِينَ عَمَوْنَ اللهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾ لا يفوتونه .

# **سورة الطّارق** [مكَبَة . وهي سبع عشرة آية]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمَّن الرّحيم ﴿وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ﴾: الكوكب الذي يبدو باللّيل . ﴿وَمَا أَدْراكَ مَا الطَّارِقُ ﴾ .

﴿ النَّجْمُ الثَّاقِبُ ﴾: المضيء ، كأنته يثقب الأفلاك بضوئه فينفذ فيه .

ورد: «إنّه قال لرجل من أهل اليمن: ما زحل عندكم في النّجوم؟ قال السماني: نسجم نحس . فقال: لا تقولنّ هذا ، فإنته نجم أمير المؤمنين عنّيّة وهو نجم الأوصياء ، وهو النّجم النّاقب ، الذي قال الله في كتابه . فقال له اليماني: فما يعني بالثّاقب؟ قال: لأنّ مطلعه في السّماء السّابعة ، وأنّه نقب بضونه حتّى أضاء في انسّماء الدّنيا ، فمن ثمّ سمّاء اللّه السّجم الثّاقب» .

﴿ إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمَا عَلَيْها حافِظٌ ﴾ جواب الفسم، و«لمّا» بسعني إلاً، و«إن» نسافية، وعلى قراءة تخفيف الميم «ما» مزيدة و«إن» هي المخفِّفة ، القمّي: حافظ: الملائكة؟.

> ١ ـ ما بين المعقوقتين من «ب» . ٢ ـ الخصال ٢: ٤٨٩ ، الحديث: ٦٨ ، عن أبي عبد اللَّميَّة . . ٣ ـ القمي ٢: ٤١٥ .

﴿ فَلْيَنْظُرِ الإِنْسانُ مِمَّ خُلِقَ ﴾ ليعلم صحّة إعادته. فلا يملي على حافظه إلّا ما ينفعه في عاقبته .

﴿ خُلِقَ مِنْ ماءٍ دافِقٍ ﴾ القمي: النَّطفة الَّتي تخرج بقوَّة ﴿

﴿ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ﴾: من بين صلب الرّجل وترانب المسرأة ، وهي عظام صدرها .

﴿ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ﴾: كما خلفه من نطفة يقدر أن يردُّ إلى الدُّنيا وإلى القيامة [.

فيَوْمَ تُبْلَى الشَّرائِرُ ﴾: تخبر وتتعرّف، وتتميّز بين ما طاب منها وما خبب القمي:
 تكشف عنها".

ورد: إنّه سئل: ما هذه الشرائر التي ابتلى الله بها العباد في الآخرة؟ فقال: «سرائركم هي أعمالكم من الصلاة والصيام والزكاة والوضوء والغسل من الجنابة وكل مفروض لأنّ الأعمال كلّها سرائر خفيّة ، فإن شاء الرّجل قال: صلّيت ولم يصلّ ، وإن شاء قال: توضّأت ولم يتوضاً ، فذلك قوله: "يوم تبلى السرائر"، <sup>1</sup>.

فَما لَهُ ﴾: فما للإنسان فمِنْ قُسوَّةٍ وَلا ناصِرٍ ﴾ القمّي مقطوعاً: ماله من قوّة يقوى بها على خالقه ، ولا ناصر من الله ينصر ه إن أراد به سوءاً ° .

﴿ وَالسَّماءِ ذاتِ الرَّجْعِ ﴾ قيل: ترجع في كلَّ دورة إلى الموضع الذي تحرَّكت عنه ً . والقتي: ذات المطر <sup>v</sup> . قيل: إنَّما سمّي المطر رجعاً وأوباً ، لأنَّ اللَّه يرجعه وقتاً فوقتاً <sup>م</sup> .

> ١ و ٢ ـ القمي ٢: ٢١٥ . ٣ ـ القمي ٢: ٢١٥ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ - ١: ٤٧٢ . عن رسول اللَّه تَنْخَرَ . ٥ ـ القمي ٢: ٤١٦ . عن أبي بصير . ٦ ـ البيضاوي ٥: ١٨١ . ٧ ـ القمي ٢: ٤١٦ . ٨ ـ الكشّاف ٤: ٢٤٢ : البيضاوي ٥: ١٨١ .

﴿ وَالأَرْضِ ذَاتِ الصَّـدْعِ ﴾ القمي: ذات النّبات ! .
 أقول: يعني تتصدّع بالنّبات وتشق بالعيون .
 ﴿ إِنَّـهُ لَقَوْلُ فَصْلُ ﴾ قال: «يعني إنّ القرآن يفصل بين الحقّ والباطل ، بالبيان عن كلّ واحد منهما» " .

- ﴿ وَما هُوَ بِالهَزْلِ ﴾ فإنّه جِدَكلُه . ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً ﴾ في إبطاله وإطفاء نوره . ﴿ وَأَكِــيدُ كَـيْداً ﴾: وأُقــابلهم بكـيدي فـي اسـتدراجـهم وانـتقامي مـنهم ، بـحيث
  - لايحتسبون .

﴿ فَمَهِّلِ الكافِرِينَ ﴾ فلا تشتغل بالانتقام منهم ، ولا تستعجل بـإهلاكـهم ﴿ أَسْـهِلْهُمْ رُوَيُداً ﴾: إمهالا يسيراً . القمّي: دعهم قليلاً" .

> ١ ـ القمّي ٢: ٤١٦ . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤٧٢ ، عن أبي عبد اللّه سَيْنة . ٣ ـ القمّي ٢: ٤١٦ .

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ سَبِّحِ أَسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَىٰ ﴾ القمي: قل: سبحان ربّي الأعلى ` و ورد: «إذا قرأت "سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الأَعلَى" فقل: سبحان ربّي الأعلى ، وإن كنت فـي الصّلاة فقل فيما بينك وبين نفسك»".

وروي: «لمّا نزلت ، قال: اجعلوها في سجودكم» <sup>1</sup> .

﴿ الَّذِي خَلَقَ فَسَوّىٰ ﴾: خلق كلّ شيء فسوّى خلقه ، بأن جعل له ما به يتأتّى كـماله ويتمّ معاشه .

﴿ وَالَّذِي قَـدَّرْ فَهَدى ﴾ القمي: قدَّر الأشياء بالتُقدير الأوّل . ثمّ هدى إليه من يشاء

١- ما بين المعقوفتين مر - ب
 ٢- القتي ٢: ٢١٦
 ٢- القتي ٢: ٢١٢
 ٢- مجمع البيان ٩- - ١- ٤٧٤ ، عن أبي جعفر في .
 ٢- مجمع البيان ٩- - ١- ٤٧٤ ، عن أبي جعفر في .
 ٢- من لا يحضر و الفقيم ٢: ٧-٢ . الحديث: ٢٢٣ ، عن أبي عبد الله في . عن رسول الله تربي : ١٣٣ .
 ٢- من لا يحضر و الفقيم ٢: ٧-٢ . الحديث: ٢٢٣ ، عن أبي عبد الله في . عن رسول الله تربي : ١٣٣ .
 ٢- من لا يحضر و الفقيم ٢: ٧-٢ . الحديث: ٢٢٣ ، عن أبي عبد الله في . عن رسول الله تربي : ١٣٣ .
 ٢- من لا يحضر و الفقيم ٢: ٧-٢ . الحديث : ٢٢٣ ، عن أبي عبد الله في . عن رسول الله تربي : ١٣٣ .
 ٢- من لا يحضر و الفقيم ٢: ٧-٢ . الحديث : ٢٢٣ ، عن أبي عبد الله في .
 ٢- من لا يحضر و الفقيم ٢: ٧-٢ . الحديث : ٢٢٣ . عن أبي عبد الله في .
 ٢- من لا يحضر و الفقيم ٢: ٧-٢ . الحديث : ٢٢٣ . عن أبي عبد الله في .
 ٢- من لا يحضر و الفقيم ٢: ٧-٢ . الحديث : ٢٢٣ .
 ٢- ١٢ . مجمع البيان ٩- ١٠ . ٢٢ . ٢٢٣ . الكشاف ٤: ٢٤٣ . البيض وي ٥: ١٨٢ . الجامع لاحكام القرآن (المقرطبي) ٢٠ . ٢٢ . عن رسول الله في .
 ٢- المعني ٢٠ . ٢٢ . عن رسول الله في .
 ٢- ١٤ .

﴿ وَالَّذِي أَخْرَجَ المَرْعَىٰ ﴾: النّبات . ﴿ فَجَعَلَهُ ﴾ بعد بلوغه ﴿ غُثَاءً أَحُوىٰ ﴾: يابساً أسود . ﴿ سَنُقُرِئُكَ ﴾: نعلّمك ﴿ فَلا تَنْسى ﴾ . ﴿ إِلّا ما شاءَ اللّهُ ﴾ لأنّ الذي لا ينسى هو الله ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الجَهْرَ وَما يَخْفى ﴾: ما ظهر من أحوالكم وما بطن .

> ﴿ وَنُيُسَمِّرُكَ لِلْيُسْرِى ﴾ : للطَّرِيقة اليسرى في حفظ الوحي . ﴿ فَذَكِّرُ إِنْ نَفَعَتِ الذَّكْرى ﴾ . ﴿ سَيَذَكَرُ مَنْ يَخْشَىٰ ﴾ : سيتُعظ وينتفع بها من يخشى الله . ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا ﴾ : ويتجنَب الذكرى ﴿ الْأَشْقَىٰ ﴾ . ﴿ الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الكُبُرى ﴾ القمي : نار يوم القيامة ` . ﴿ ثُمَّ لا يَمُوتُ فِيها ﴾ فيستريح ﴿ وَلا يَحْيى ﴾ حياة تنفعه .

< قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّىٰ ﴾ قيل: تطهر من السَّرك والمعصية ؟ . وقال: «من أخـرج زكـاة الفط» ؟ .

﴿ وَذَكَرَ أَسْمَ رَبِّهِ ﴾ بقلبه ولسانه ﴿ فَصَلَى ﴾ قال: «خرج إلى الجبّانة <sup>4</sup> فصلَى» <sup>4</sup> ، يعني صلاة العيد . وفي رواية: «كلّما ذكر اسم ربّه صلّى على محمّد وآله»<sup>7</sup> .
﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الحَياةَ الدُّنْيَا ﴾ .

١ ـ القيمي ٢: ٢١٧ . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٨٢ . ٢ ـ من لا يحضر و الفقيه ١: ٣٢٣ . الحديث: ١٤٧٨ . عن أبي عبد المُعاليج . ٤ ـ الجبّانة: الصحراء . وتسمّى بها المقابر ؛ لأنتها تكون في الصّحراء . مجمع البحرين ٦: ٢٢٤ (جبن) . ٥ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٣٢٣ . الحديث: ١٤٧٨ ، عن أبي عبد الله عبّيج . ٢ ـ الكافي ٢: ٤٩٥ . ذيل الحديث: ١٨ . عن أبي الحسن الرضاعيَّة . حُصْحُفِ إِبْراهِـيمَ وَمُوسىٰ ﴾ إشارة إلى ما سبق من قوله: "قَد أَفلَحَ" .
 سئل: ما كان صحف إبراهيم؟ قال: «كانت أمثالاً كلَها . وسئل: فسما كمانت صحف
 موسى؟ قال: كانت عبراً كلَها ، قيل: فهل في أيدينا ممّا أنزل الله عليك شيء ممّا كان في
 صحف إبراهيم وموسى؟ قال: اقرأ "قَدْ أَفلَحَ مَن تَزَكَمَ" إلى آخر السّورة» .

قال: «وعندنا الصّحف الَّتي قال اللَّه عزَ وجلَ "صُحَفِ إبْراهِيمَ وَمُموسَى". قسيل: هـي الألواح؟ قال: نعم!»".

١ ـ الخصال ٢: ٥٢٥ ، قطعة من حديث: ١٣ : معاني الأخبار: ٣٣٤ ، الحديث: ١ : الأمالي (للشَّـيخ الطَّـوسي) ٢: ١٥٣ ، عن رسول اللُه تَبَيَّرَةَ . ٢ ـ ألكافي ١: ٢٢٥ . الحديث: ٥ . عن أبي عبد اللَّه عَنْجَة .

### **سورة الغاشية** [مكَيَّة . وهي ستَ وعشرون آية]<sup>ا</sup>

بسم الله الرّحين الرّحين الرّحيم ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الغَاشِيَةِ ﴾: الدّاهية التي تغشى النّاس بشداندها . يعني يوم القيامة . ﴿ وَجُودُ يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةً ﴾: ذليلة . ﴿ عامِلَةً ناصِبَةً ﴾: عملت ونصبت في أعمال لا تعنيها . قال: «كلّ ناصب وإن تسعبّد واجتهد فمنسوب إلى هذه الآية» . ﴿ تَصْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ تُسْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ تُسْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ تُسْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ تُسْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ تُسْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ تُسْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ تُسْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ يُسْلَىٰ ناراً حامِيمَةً ﴾: متناهية في الحرّ . ﴿ يُسْلَىٰ نِنَامًا حَامَ إِلّا مِنْ ضَرِيعٍ ﴾ .

١ ــما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ الكافي ٨: ٢١٣ ، قطعة من حديث: ٢٥٩ : الأمالي اللصدوق): ٥٠١ . ذيل الحديث: ٤ ، عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن أمير المؤمنين للشير . ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٨٣ . الآية: ٨ ــ ١٧

الزَواني`.

روي: «الضّريع شيء يكون في النّار يشبه الشّوك، أمرَ من الصّبر وأنتن من الجـيفة. وأشدُ حرّاً من النّار ، سمّاه الله "الضّريع"»".

و ورد: عن جبر نيل: «لو أنَّ قطرة من الضّريع قطرت في شراب أهل الدَّنيا ، لمات أهلها من نتنها»".

﴿ وُجُودٌ يَوْمَئِذٍ نَاعِمَةٌ ﴾ : ذات بهجة .
﴿ لِسَعْبِها راضِيَةٌ ﴾ . ﴿ فِي جَنَّةٍ عالِيَةٍ ﴾ .
﴿ لِسَعْبِها راضِيَةٌ ﴾ . ﴿ فِي جَنَّةٍ عالِيَةٍ ﴾ .
﴿ لا تَسْمَعُ فِيها لاغِيَةً ﴾ القمي: الهزل والكذب <sup>4</sup>.
﴿ فِيها عَيْنٌ جارِيَةٌ ﴾ . ﴿ فِيها سُرُرٌ مَرْفُوعَةً ﴾ . ﴿ وَأَكُوابَ مَوْضُوعَةً ﴾ .

﴿ وَزَرابِيُّ مَبْثُوثَةً ﴾ قيل: النّمارق: المساند ، والزّرابيّ: البسط الفـاخرة . مـبثوثة أي مبسوطة ٥ .

والقمّي: كلّ شيء خلقه الله في الجنّة له مثال في الدّنيا إلّا الزّرابيّ فإنّه لا يــدري مــا هي<sup>7</sup> .

و ورد: «لولا أنَّ الله قدَّرها لهم لالتمعت أبصارهم بما يرون» ٢.

﴿ أَفَلا يَنْظُرُونَ ﴾ نظر اعتبار ﴿ إِلَى الإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ خلقاً دالاً على كمال قدرته وحسن تدبيره، حيث خلقها لجرّ الأثقال إلى البلاد النّائية ؛ فجعلها عظيمة ، باركة للحمل ، ناهضة بالحسل ، منقادة لمن اقتادها ، طوال الأعناق نتنوء بــالأوقار ، تـرعى كـلّ نــابت ،

الآية: ١٨ ـ ٢٦

وتحتمل العطش؛ ليتأتّى لها قطع البراري والمفاوز . قال اللّه تعالى "وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُم إلىٰ بَلَدِ لَمْ تَكُونُوا بْالِغِيهِ إِلَّا بِشِقَّ الأَنفُسِ `` مع مالها من منافع أخر . ﴿ وَإِلَّى الشَّماءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴾ بلا عَمَد . ﴿ وَ إِلَى الجبالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ راسخة لا تميل . ﴿ وَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾: بسطت حتّى صارت مهاداً . وقرأ عليَّ ليَّنجُ بفتح الأوائل وضمَّ التَّاء ] . ﴿ فَذَكِّرْ إِنَّما أَنْتَ مُذَكِّرُ ﴾ فلا عليك إن لم ينظروا ولم يذكروا . ﴿ لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطٍ ﴾: بمتسلَّط . والقمي: لست بحافظ ولا كاتب عليهم". ﴿ إِلَّا مَنْ تَوَلَّىٰ وَكَفَرَ ﴾: ولكن من تولَّى وكفر . ﴿ فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ العَذَابَ الأَكْبَرَ ﴾: الغليظ الشَّديد الدَّانم . ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُم ﴾: رجوعهم ومصيرهم بعد الموت . ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنا حِسابَهُمْ ﴾: جزاءهم على أعمالهم . قال: «إذا كان يوم القيامة وكُلنا الله بحساب شيعتنا ، فما كان لله سألنا الله أن يهبه لنا : فهو لهم ، وما كان لنا فهو لهم» <sup>1</sup> . وفي رواية: «وماكان بينهم وبين النَّاس استوهبناه منهم وأجابوا إلى ذلك وعوَّضهم اللَّه عزَ وجل» ° .

> ١ ـ النّحل (١٦): ٧ . ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٤٧٧ ، عن أمير المؤمنين ٢٠ . ٣ ـ القمّي ٢: ٤١٩ . ٤ ـ الأمالي (للشّيخ الطّوسي) ٢: ٢١ ، عن أبي عبد الله عليّة . ٥ ـ الكافي ٨: ١٦٢ ، الحديث: ١٦٧ ، عن الكاظم عيّة .

بسم الله الزحمٰن الرّحيم

﴿ وَالْفَجْرِ ﴾ .
﴿ وَالْفَجْرِ ﴾ .
﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ القتي: عشر ذي الحجّة <sup>7</sup> .
﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ .
قال: «الشّفع يوم التروية ، والوتر يوم عرفة »<sup>7</sup> .
والقتي: الشّفع ركعتان والوتر ركعة <sup>3</sup> .
وفي حديث آخر: «الشّفع الحسن والحسين ، والوتر أمير المؤمنين »<sup>6</sup> .
وقيل : الأشياء كلّها شفعها ووتر ها<sup>7</sup> .
﴿ وَاللَّـيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ : إذا يمضي ، كقونه: "وَالْيُلْ إِذْ أُدَبَرَ <sup>7</sup> .

هُ هُلُ فِي ذَلِكَ قَسَمُ لِذِي حِـجْرٍ ﴾ يعتبره . قال: «يقول: لذي عقل» ` . والمقسم عليه محذوف ، أي: ليعذُبن ، يدلّ عليه ما بعده .

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعادٍ ﴾ يعني أولاد عاد بن عوص بن أرم بن سام بن نوح ؛ قوم هو د ستوا باسم أبيهم .

﴿ إِرَّمَ ذَاتٍ العِمادِ ﴾: ذات البناء الرَّفيع ، أو القدود الطُّوال .

﴿ الَّتِي لَمُ يُخْلَقُ مِثْلُها فِي البِلادِ» . فيل: كان لعاد ابنان: سَدَاد وشديد ، فملكا وقهرا ، ثمَ مات سَديد ، فخلص الأمر لشدَاد وملك المعمورة ، ودانت له ملوكها . فسمع بذكر الجنّة ، فبنى على مثالها في بعض صحاري عَدَن جنّة وسمّاها إرم ، فلمًا تمّ سار إليها بأهله ، فلمًا كان منها على مسيرة يوم وليلة . بعث الله عليهم صيحة من السّماء فهلكوا .

﴿ وَثَمُودَ الَّذِينَ جابُوا الصَّحْرَ ﴾: قطعود واتَخذوه منازل ، لقوله: "وتَنحِتُونَ مِنَ الجِبالِ بُيُوتاً"" . ﴿ بِالوادِ ﴾ وادى القرى .

﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي الأَوْتَادِ ) . مضى وجه تسميته به في "صّ» <sup>4</sup>.
﴿ الَّذِينَ طَغَوْا فِي البِلادِ ) .
﴿ فَأَكْثَرُوا فِيهَا الفَسَادَ ) بالكفر والظَلم .
﴿ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ؟ .
﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ : المكان نَدَى يترقَب فيه الرّصد .
قال: "معناد إنّ ربّك فادر على أن يجزي اهل المعاصي جزاءهو".

وفي رواية: «المرصاد قنطرة على الصراط ، لا يجوزها عبد بمظلمة عبد»<sup>١</sup> . ويأتــي فيه حديث آخر<sup>٣</sup> .

﴿ فَأَمَّنَا الْإِنْسَانُ إِذا مَا أَبْتَلادُ رَبَّهُ ﴾: اختبره بالغنى والنُسر ﴿ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ ﴾ بـالجاه والمال ﴿ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ ﴾ .

﴿وَأَمَّا إِذَا مَا أَبْتَلَاهُ﴾ بالفقر والتَقتير ﴿ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَةً ﴾ قال: «فضيّق عليه وقتر» " . ﴿فَيَقُولُ رُبِّي أَهانَنِ ﴾ لقصور نظره وسوء فكره ، فإنَ التَقتير قد يؤدّي إلى كرامة الدّارين ، والتّوسعة قد تفضى إلى قصد الأعداء والانهماك في حبّ الدّنيا ، ولذلك ذمّه على قوليه، و رَدَعَه .

﴿كَلَّا بَلْ لا تُكْرِمُونَ الْيَتِهِمَ ﴾ .

وَلا تَحاضُونَ عَلىٰ طَعامِ المِسْكِينِ ﴾ أي: بل فِعْلهم أسوء من قدولهم وأدلَ عـلى تهالكهم بالمال ، وهو أنّهم لا يكرمون اليتيم بالتَفقَد والمبرّة ، وإغنائهم عـن ذلّ السّــؤال ، ولايحتُون أهلهم على طعام المسكين .

﴿ وَتَأْكُلُونَ التُّراثَ ﴾: الميرات ﴿ أَكُلاً لَمَّاً ﴾: ذالمَ ، أي: جمع بين الحلال والحرام فإنَّهم كانوا لا يورَّثون النَّساء والصّبيان ويأكلون أنصِباءَهم ، أو يأكلون ما جمعه المسورَّث من حلال وحرام ؛ عالمين بذلك .

﴿ وَتُحِبُّونَ المالَ حُبّاً جَمّاً﴾: كَثيراً مع حرص وشهوة .

﴿كُمُلّا) . رَدْعُ لهم عن ذلك . وما بعده وعيد عليه . ﴿ إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكًاً ﴾: دَكَاً بعد دكَ ، حتّى صارت منخفضة الجبال والتَلال . أو هباء منبِناً .

> ١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٧٨٧ . عن أبي عبد الله ﷺ . ٢ ـ ذيل الآية؛ ٢٣ من هذه السّورة . ٣ ـ عيون أخبار الرّضا ﷺ ١: ٢٠١ ، الباب: ١٥ . قطعة من حديث: ١ .

قال: «هي الزّلزلة» <sup>(</sup> . ﴿ وَجاءَ رَبُّكَ ﴾ قال: «أي: أمر ربّك» <sup>7</sup> . أقول: يعني ظهرت آيات قدرته وآثار قهره . ﴿ وَالمَلَكُ صَفّاً ﴾ بحسب منازلهم ومراتبهم .

﴿ وَجِمِيءَ يَوْمَئِذٍ بِجَهَنَّمَ ﴾ كقوله: "وبُرِّزَتِ الْجَجِيمُ".

قال: «لما نزلت هذه الآية سئل عن ذلك رسول الله تَتَجَرَّهُ . فقال: أخبرني الرّوح الأمين: أنَّ اللَّه لا إله غيره إذا برز الخلائق وجمع الأولين والآخرين . أَتي بجهنّم نقاد بألف زمام ، أخذ بكلّ زمام مائة ألف يقودها ؛ من الغلاظ الشّداد . لها هَدَّة وغضب وزفير وشهيق ، وإنّها لتزفر الرَّفرة ، فلولا أنَّ اللَه أخَرهم للحساب لأهلكت الجميع . ثمّ يخرج منها عنق فيحيط بالخلائق ، البرّ منهم والفاجر ، ما خلق الله عبداً من عباد الله ملكاً ولا نبياً إلا ينادي : ربّ نفسي نفسي! وأنت يا نبيّ الله تنادي: أُمّتي أُمتي! ثمّ يوضع عليها الصّراط ، أدقّ من الشّعر وأحد من حدّ السّيف ، عليه ثلاث قناط . فأما واحدة فعليها الصراط ، أدقّ من الشّعر وأحد من حدّ السّيف ، عليه ثلاث قناط . فأما واحدة فعليها الأسانة والرّحم ، والشّانية نعليها الصّلاة . والثّالثة فعليها ربّ العالمين لا إله غيره . فيكلّفون المرّ عليها ، في ربّ الرّحم والأمانة ، فإن نجوا منها حبستهم الصّلاة ، فإن نجوا منها كان السنتهى إلى ربّ العالمين ، وهو قوله: "إنّ ربّك لبالمرصاد "والنّاس على الصّراط فمتعلق بيد وتنزلّ قدم العالمين ، وهذ قوله: "أنّ ربّك لبالمرصاد "والنّاس على الصّراط فمتعلق الى ربّ ويستمسك بقدم ، والمانكة حولها ينادون يا حليم اعلى واصفح . وعُد بغضلك ، وسلّم المرم والنّاس يتهافتون في النّار كالفراش فيها ، فإذا نجا ناج برحمة الله مرّ بها فقال: الحمد

١ ـ القمّي ٢: ٤٢٠ ، عن أبي جعفر غيَّة . ٢ ـ التّوحيد: ١٦٢ ، الباب : ١٩ ، الحديث: ١ : عيون أخبار الرّضاعيَّة ١: ١٢٦ ، الباب: ١١ ، الحديث: ١٩ ، عن أبي ا الحسن الرّضاعيَّة . ٣ ـ الشّعراء (٢٦): ٩٩ : النّازعات (٧٩): ٣٦ . لله وبنعمته تتمّ الصّالحات وتزكو الحسنات ، والحمد لله الذي نجاني منك بعد إياس ، بمنّه وفضله ، إنّ ربّنا لغفور شكور» . ﴿ يَوْمَنِذٍ يَتَذَكَّرُ الإِنْسَانُ وَأَنّى لَهُ الذَّكْرى ﴾ أي: منفعة الذّكرى .

﴿ يَقُولُ يَا لَيُتَنِي قَدَّمْتٌ لِحَيَاتِي ﴾ أي: لحياتي هذه، أو وقت حياتي في الدُنيا أعمالاً صالحة .

﴿ فَيَوْمَئِذٍ لا يُعَذَّبُ عَذَابَهُ أَحَدَ أَي: مثل عذابه .
 ﴿ وَلا يُوثِقُ وَثَاقَهُ أَحَدُ أَي: مثل وناقه ؛ لتناهيه في كفره وعناده .
 ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴾ التي اطمأنت إلى الحق .
 ﴿ أَرْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكُم > كما بدأت منه ﴿ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً ﴾ .
 ﴿ فَادْخُلِي فِي عِبادِي ﴾ .
 ﴿ وَأَدْخُلِي فِي عِبادِي ﴾ .

ورد ما ملخّصه: «إنّ المؤمن إذا أتاه ملك الموت ليقبض روحه جزع ، فيقول له مالك الموت: لا تجزع يا وليّ الله ، فوالَذي بعث محمّداً لأنا أبرّ بك وأشفق عليك من والد رحيم ، افتح عينيك فانظر . قال: ويمثّل له رسول الله والأئمّة ـ غليَّلاً ـ فيقال له: هـؤلاء رفقاؤك فينظر فينادي روحه منادٍ من قبل ربّ العزّة فيقول: آيا أيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ " إلى محمّد وأهل بيته "إرجعي إلى رَبُّكِ زاضِيَةً" بالولاية "مَرضِيَّه" بالتُواب "فَادخُلِي فِي عِبادي " يعني محمّداً وأهل بيته "المنات والا حلي جناً ما من شيءٍ أحبّ إليه من الستلال روحه واللّحوق

١-في المصدر: «بعد الياس» .
 ٢-القمّي ٢: ٤٢٦ ، عن أبي جعفر عنية ، مع تفاوت يسير .
 ٣-الكافي ٣: ١٢٧ ، الحديث: ٢ ، عن أبي عبد الله منية .

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿لا أُقْسِمُ بِهـٰذَا البَلَدِ﴾ . ﴿وَأَنْتَ حِلٌّ بِهـٰذَا البَلَدِ﴾ . قيل: أي: أُقسم بهذا البلد الحرام ؛ يعني مكّة ؛ لشرف من حَلَّ به ؛ وهو النّبيّ يَتَنَالُهُ ٢ .

و ورد: «كانت قريش تعظّم البلد وتستحلَّ محمّداً فيه ، فقال الله: "لا أُقسم بهذا البلد وأنت حلّ بهذا البلد" يريد أنتهم استحلّوك فيه فكذّبوك وشتموك ، وكان لا يأخذ الرّجل منهم فيه قاتل أبيه ، ويتقلّدون لحاء شجر الحرم فيأمنون بتقليدهم إيّاه ، فاستحلّوا من رسول الله ما لم يستحلّوا من غيره : فعاب الله ذلك عليهم»؟ .

﴿ وَوَالِدٍ وَما وَلَدَ ﴾ قال: «يعني آدم وما ولد من الأنبياء والأوصياء وأتباعهم» <sup>٤</sup> . وفي رواية: «أمير المؤمنين ومن ولد من الأئمة عليكَ<sup>2</sup> » <sup>6</sup> .

لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ قيل: أي: في تعب ومشقّة ، فإنّه يكابد مصائب الدّنيا وشدائد الآخرة أ. والقمي: أي: منتصباً أ. و ورد: «إنّ ابن آدم منتصب في بطن أُمّة ، وذلك وشدائد الآخرة أ. والقمي: أي: منتصباً أ. و ورد: «إنّ ابن آدم منتصب في بطن أُمّة ، وذلك قول الله: "لقد خلقنا الإنسان في كبد" وما سوى ابن آدم فرأسه في دبره ويداه بين يديه» .

﴿ أَيَحْسَبُ أَنْ لَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ﴾ فينتقم منه . قـال: «سِعني يـقتل فـي قــتله ابـنة النبيَ نَيْنُ

﴿ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مالاً لَبَداً ﴾ : كنيراً ، من تلبّد الشّيء إذا اجتسع . ما يسبب النبيب عنه التربيب متشَّرة من تلبت الشّي عليه الم

قال: «يعني الذي جهّز به النّبيّ مَيْنَ في جيش العسرة» <sup>و</sup> .

وفي رواية: «هو عمرو بن عبدودٌ . حين عرض عليه عليَّ بن أبي طالب لَيْهَةُ الإسلام يوم الخندق . وقال: فأين ما أنفقت فيكم مالاً لبدأ؟! وكان أنفق مالاً في الصّدَّ عن سبيل الله . فقتله عليَّ ظَيُّةُ »<sup>7</sup> .

﴿ أَيَحْسَبُ أَنْ لَمْ يَرَدُ أَحَدُ ﴾ .

﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنٍ ﴾ يبصر بهما .

﴿ وَلِساناً﴾ يترجم به عن ضمائره ﴿ وَشَفَتَيْنِ ﴾ يستر بهما فاه . ويستعين بسهما عـلى النّطق والأكل والشّرب وغيرها .

﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنَ ﴾ قال: «سبيل الخير وسبيل الشَّرَّ» ٢.

فَلَلا أَقْتَحَمَ العَقَبَةَ ﴾ أي: فلم يشكر تلك الأبادي باقتحام العقبة ؛ وهو الدُخول في أمر شديد .

﴿ وَما أَدْراكَ مَا الْمُعَقِّبَةُ ﴾ .

١-البيضاوي ٥: ١٨٦. ٢-القمي ٢: ٢٣ : ٢-علل الشرائع ٢: ٤٦٥ ، الباب ٢٤٧ ، لحديث: ١ ، عن أبي عبد تلّه تيّة . ٤ و ٥-القمي ٢: ٤٢٣ ، عن أبي جعفر بيّة . ٢-القمي ٢: ٤٢٢ ، عن أبي جعفر بيّة . ٧-مجمع البيان ٩-١٠: ٤٩٤ ، عن أمير المؤمنين بيّة . ﴿ فَلَكُ رَقَبَةٍ ﴾ .
﴿ أَوْ إِطْعامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴾: ذي مجاعة .
﴿ أَوْ إِطْعامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴾: ذي مجاعة .
﴿ يَتِيماً ذا مَقْرَبَةٍ ﴾: ذا قرابة .
﴿ أَوْ مِسْكِميناً ذا مَتْرَبَةٍ ﴾: ذا فقر . القتي: لا يقيه من التراب شيء .
قال: «علم الله أنّه ليس كل إنسان يقدر على عستق رقبة . فـجعل لهـم السّبيل إلى الجنّة» .

وقال: «من أكرمه الله بولايتنا فقد جاز العقبة ، ونحن تلك العقبة التي من افتحمها نجا ، ثمّ قال: النّاس كلّهم عبيد النّار غيرك وأصحابك ، فإنّ اللّه فكَ رقابكم من النّار بولايتنا أهل البيت»".

١ ـ القمّي ٢: ٤٢٢ . ٢ ـ الكافي ٤: ٥٢ . الحديث: ١٢ : المحاسن: ٣٨٩ . الباب: ١ . الحديث: ٢٠ . عن أبي الحسن الرّضاغيُّّ . ٣ ـ الكافي ١: ٤٣٠ . الحديث: ٨٨ ، عن أبي عبد اللّه عيَّة . ٤ ـ القمّي ٢: ٤٢٣ . عن أبي عبد اللّه عيَّة .

بسم الله الرّحمن الرّحيم (وَالشَّمْسِ وَضُحاها): امتداد ضونها وانبساطه وإشراقه . (والْقَمَرِ إذا تَـلاها): طلع عند غروبها . آخذاً من نورها . (وَالتَّهارِ إذا جَـلاها) عند انبساطه . (وَالتَّهارِ إذا يَعْشاها) فيظلم الآفاق ويلبسها سوادد . (وَاللَّيْلِ إذا يَعْشاها) فيظلم الآفاق ويلبسها سوادد . قـال: «الشّـمس رسـول الله فينيَّرَنَّ ؛ به أوضح الله للنتاس دينهم ، والقسر أمير المؤمنين عليم الذر الله ونفته بالعلم نفتاً . والليل أنمة الجور الّـذين استبدّوا بالأمر دون آل الرّسول ، وجنسوا مجلساً كان آل الرّسول أولى به منهم ، فغنّوا دين الله بالظلم والجور ، فحكى الله فعلهم فقال: "والليل إذا بغشيها" . والتّهار الإمام من ذريّة فاطمة ، يسأل عن دين رسول الله فيجلّيه لمن سأله فحكى الله قسوله فيقال: "والتّهار إذا جلّيها"» .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ الكافي ٨: ٥٠ ، الحديث: ١٢ ؛ القمّي ٢: ٤٢٤ ، عن أبي عبد الله ﷺ .

﴿ وَالسَّماءِ وَما بَناها ﴾: والقادر الَّذي بناها . ﴿ وَالْأَرْضِ وَما طَحاها ﴾: والصّانع الَّذي دحاها . ﴿ وَنَفْسٍ وَما سَوّاها ﴾: والخالق الذي سوّاهما . أي عمدُل خملقها . القيمي: خملقها وصوّرها'. ﴿ فَأَلْهَمَها فُجُورَها وَتَقُواها ﴾ قال: «بيّن لها ما تأتى وما سرك» ` . ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاها ﴾: طهّر نفسه . ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهًا ﴾: أغواها . قال: «قد أفلح من أطاع . وقد خاب من عصي»" . وقال: «من زكّاها أميرالمؤمنين زكّاه ربّه» . ومن دسّاها هو الأوّل والثَّاني ، في بسيعته إيّاه ؛ حين مسح على كفّه»<sup>4</sup> . قيل: «قد أفلح» جواب القسم . وحذف اللّام للطُّول ° . وقيل: بل استطرد بذكر أحوال النَّفس، والجواب محذوف، تقديره: ليُدَمَّدِمُنَّ اللَّه على كفَّار مكَّة لتكذيبهم رسوله ، كما دَمْدَمَ على ثمود لتكذيبهم صالحاً" . <لَكَذَّبَتْ تَمُودُ بِطَغُواها ﴾ قال: «يقول: الطَّغيان حملها على التَّكذيب» ٢. ﴿ إِذِ ٱنْبَعَثَ أَشْقَاهَا ﴾: أشقى ثمود ، وهو قدار بن سالف . القمّي: الذي عقر النّاقة ^ . ﴿ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﴾: صالح ﴿ ناقَةَ اللَّهِ ﴾ أي: ذروا ناقة اللَّه ، واحذروا عـقرها

﴿ وَسُقْياها ﴾ فلا تذودوها ' عنها .

﴿ فَكَذَّبُوهُ ﴾ فيما حذّرهم من حلول العذاب إن فعلوا ﴿ فَعَقَرُوها فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ ﴾ فأطبق عليهم العذاب ﴿ بِذَنْبِهِمْ ﴾: بسببه ﴿ فَسَوّاها ﴾: فسوّى الدمدمة ، فسلم يسفلت منها صغير ولاكبير . القشي: أخذهم بغنة وغفلة باللّيل " .

﴿ وَلا يَخافُ عُقْباها ﴾: عاقبة الدَّمدمة ، فيبقى بعض الإبقاء ، كذا قيل "...

والقشي: من بعد هؤلاء الذين أهلكناهم لا يخافون أ

١ ـ أي لا تطردوها عن الشقي الداد، دفعه وطرده المعجب لوسيط، ١٣١٧دود، ٢ ـ القشي ٢: ١٣٤. ٣ ـ البيضاوي ٥: ١٨٧. ٤ ـ القسّي ٢: ٢٤.

## **سورة اللّيل** [مكَيَّة . وهي إحدى وعشرون آية]<sup>١</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ وَاللَّـيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾: يغشى السَّمس أو النّهار . ﴿ وَالنَّهارِ إِذَا تَجَلَّىٰ ﴾: ظهر بزوال ظلمة اللّيل .

قال: «اللّيل في هذا الموضع الثّاني ، غشى أمير المؤمنين للّيُّلا في دولته الّتي جرت له عليه ، وأمير المؤمنين للتّيلا يصبر فسي دولتسهم ، حستّى تستقضي . والنّسهار هسو القسائم مستّا أهل البيت ، إذا قام غلب دولة الباطل . قال: والقرآن ضرب فيه الأمثال للنّاس ، وخساطب نبيّه به ونحن ، فليس يعلمه غيرنا» <sup>7</sup> .

﴿ وَمَا خُلُقَ ﴾: والَّذِي خَلَقَ ﴿ الذُّكُرَ وَالْأُنْثِي ﴾ .

ةِ إِنَّ سَعْيَكُمُ لَشَتَىٰ ﴾: إنْ مساعلكم لمختلفة ، منكم من يسعى في الخير ومنكم سن يسعى في الشَرُ . ﴿ فَأَمَا مَنْ أَعْطَىٰ ﴾ الطَّاعة ﴿ وَٱتتَقَى ﴾ المعصية .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٥ . عن أبي جعفر ﷺ .

﴿ وَصَدَّقَ بِالحُسْنَىٰ ﴾: بالكلمة الحسنى ، والمثوبة من الله . وفي رواية: «بالولاية» ! .
﴿ فَسَنُيُسَرُهُ لِلْيُسْرِىٰ ﴾: فسنوفقه حتى تكون الطّاعة أيسر الأُمور عليه .
﴿ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ ﴾ بما أُمر به ﴿ وَ آسْتَغْنَىٰ ﴾ بشهوات الدُنيا عن نعيم العقبى.
﴿ وَكَـذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ ﴾ .

«نزلت الآيات في أبي الدّحداح ، حين استرى نخلة كانت في دار رجل ، لآخر يؤذيه بالدّخول عليه بغير إذن ، فشكاه إلى رسول الله نَبْتَرَدَّ ، فقال لصاحب النّخلة: بعني نخلتك هذه بنخلة في الجنّة . فلم يقبل . فقال: بحديقة في الجنّة . فلم يقبل فاشتراها أبو الدّحداح منه بحائط له \_وفي رواية: «بأربعين نخلة وأعطاها صاحب الدّار»<sup>7</sup> \_فقال رسول الله تَبَرَّقُولَةً لأبي الدّحداح: لك في الجنّة حدائق وحدائق . فأنزل اللّه في ذلك: "فأمّـا من أعطى" الآيات» . كذا ورد<sup>٣</sup> .

وفي رواية . قال: « فأمّا من أعطى ممّا آتاه الله "واتقى وصدّق بالحسنى" ، أي: بأنّ الله يعطي بالواحد عشراً إلى مائة ألف فما زاد . "فَسنُيسَره لليُسرى": لا يريد شيئاً من الخير إلاّ يسّر الله له . و "أمّا من بخل" بما آتاه الله و "كذّب بالحسنى" ، بأنّ الله يعطي بالواحد عشراً إلى مائة ألف ، "فسنيسَره للعسرى": لا يريد شيئاً من الشَرَ إلاّ يسّر له ، "وما يغني عنه ما له إذا تردّى" . قال: والله ما تردّى من جبل ولا من حائط ولا في بئر ، ولكن تردّى في نار جهنم» ؟

< إِنَّ عَلَيْنا لَلْهُدى ﴾ القمي: علينا أن نبيّن لهم<sup>٥</sup>.

١ -القمّي ٢: ٤٢٦ ، عن أبي عبد الله فيّة . ٢ -مجمع البيان ٩ - ١٠ ، ٥٠ ، عن ابن عبّاس . ٣ -قرب الإسناد: ٣٥٥ ، الحديث: ١٢٧٣ ، عن أبي الحسن الرضاعيّة ؛ القمّي ٢: ٤٢٦ . ٤ -الكافي ٤: ٤٦ ، الحديث: ٥ ، عن أبي جعفر غيّة . ٥ -القمّي ٢: ٤٢٦ . ﴿ وَ إِنَّ لَنا لَـلْآخِرَةَ وَالأُولى ﴾ فنعطي في الدّارين ما نشاء لمن تشاء .
 ﴿ فَأَنْذَرْ تُكُمُ ناراً تَلَظّى ﴾: تتلهّب .
 ﴿ لا يَصْلاها إِلاَ الأَشْقَى ﴾ .
 ﴿ الَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَى ﴾ القمي: يعني هـذا الذي بـخل عـلى رسـول اللّـه يَنْتَخْلُهُ ، أراد صاحب النّخلة ' .

و ورد: «في جهنّم وادٍ فيه نار لا يصلاها إلاّ الأشقى: فلان الذي كذّب رسول اللّه في عليَّ ، وتولَى عن ولايته . ثمّ قال: النّيران بعضها دون بعض . فما كان من نار بـهذا الوادي فللنّصّاب» .

﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الأَتْقَى ﴾ .
 ﴿ الَّذِي يُؤْتِي مالَهُ يَتَزَكِّىٰ ﴾ القتي: أبو الدَحداح ".
 ﴿ وَما لِأَحَدٍ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزِى ﴾ فيقصد بإيتائه مكافأتها .
 ﴿ إِلَا أَبْتِغَاءَ وَجْهِ رَبَّهِ الأَعْلَىٰ ﴾ ولكن يؤتيه لله عزّوجل خالصاً مخلصاً .
 ﴿ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ﴾ إذا أدخله الله الجنّة .

#### ١ ـ القمّي ٢: ٤٢٦ . ٢ ـ القمّي ٢: ٤٢٦ ، عن أبي عبد اللّه عَيَّةِ . ٣ ـ المصدر .

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ والضَّحىٰ ﴾: أُقسم بوقت ارتفاع الشّمس . ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجىٰ ﴾: وباللّيل إذا سكن أهله وركد ظلامه . ﴿ ما وَدَّعَكَ رَبُّكَ ﴾: ما قطعك قطع المودّع ، وبالتّخفيف: ما تركك ﴿ وَما قَلَى ﴾: وما أبغضك .

قال: «أبطأ جبر نيل على رسول الله . فقالت خديجة: لعلّ ربّك قد تركك فلا يـرسل إليك ، فنزلت»" .

وفي رواية: «أنَّ الوحي قد أحتيس عنه أيَّاماً ، فقال المتبركون: إنَّ محمّداً ودَعه ربَّـه وقلاد ، فنزلت»٣ .

﴿ وَلَـلَأَخِرَةً خَيْرُ لَكَ مِنَ الْأُولِي ﴾ قال: «يعني الكرّة» أ.

﴿وَلَمَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ . قال: «يعطيك من الجنّة حتّى ترضى» <sup>١</sup> . وقال: «رضي جدّي أن لا يبقى في النّار موحد» <sup>٢</sup> . ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوى ﴾ . ﴿ وَوَجَدَكَ صَالاً فَهَدى ﴾ . ﴿ وَوَجَدَكَ عائِلاً فَأَغْنى ﴾ . تعديد لما أنعم عليه ، تنبيهاً على أنّه كما أحسن إليه فيما مضى يَحْسِنُ فيما يستقبل .

قال: «يتيماً: فرّداً لا مِنْلَ لك في المخلوقين ، فأوى النّـاس إليك ، وضـالاً فـي قــوم لايعرفون فضلك»" .

وفي رواية: «يعني عند قومك ؛ فهداهم إليك ، وعائلاً: تعول أقواماً بالعلم ؛ فأغــناهم الله بك»<sup>٤</sup> . والقمي: فأغناك بالوحي ، فلا تسأل عن شيء أحداً<sup>م</sup> .

وفي رواية: «فأغنى بأن جعل دعاءك مستجاباً»<sup>٦</sup> . قال مَنْ<sup>تَرْبَ</sup>ةُ: «مَنَّ عَلَيَّ رَبَّـي ؛ وهـو أهل المنّ»<sup>٧</sup> .

﴿ فَأَمَّا اليَتِــيمَ فَلا تَقْهَرُ ﴾ القمي: فلا تظلم . والمخاطبة للنّبيّ والمعنيّ النّاس^ . ﴿ وَأَمَّا السّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴾: لا تطرد .

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَـدَّتْ ﴾ قال: «بما أعطاك الله وفـضّلك ورزقك وأحسـن اليك وهداك» .

وفي رواية: «أمرد أن يُحدَّث بما أنعم اللَّه عليه من دينه» <sup>٢</sup> . وفي أُخرى: «فحدَت بدينه وما أعطاه اللَه وما أنعم به عليه» <sup>٣</sup> . ورد: «إذا أنعم اللَه على عبده بنعمة وظهرت عليه . سمّي حبيب اللَه . محدَّثاً بـنعمة اللَّه . وإذا أنعم الله على عبده بنعمة فلم تظهر عليه . سمّي بغيض الله . مكذِّباً بنعمة اللَّه» <sup>٤</sup> .

> ١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ ؛ ٢٠ ، عن أبي عبد الله فيَّة . ٢ ـ المحاسن : ٢١٨ . الحديث : ١١٥ . عن حسين بن عليّ مَثْنَة . ٣ ـ الكافي ٢ : ٩٤ . الحديث : ٥ . عن أبي عبد الله ميَّة . ٤ ـ الكافي ٦ : ٢٨ ٤ . الحديث : ٢ . عن أبي عبد الله ميَّة .

سورة الانشراح [مکَيَة . وهي ثماني آيات]`

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ قيل: ألم نفسحه بالعلم والحكمة وتلقّى الوحي والصّبر على الأذى والمكاره ، حتّى وسع مناجاة الحقّ ودعوة الخلق ، فكان غانباً حاضراً . والقتى: بعليّ عَلَيْ ، فجعلناه وصيّك ؛ وبفتح مكّة ، ودخول قريش في الإسلام " .

ورد: «قيل له أينشرح الصّدر؟ قال: نعم . قالوا: يا رسول اللّه وهل لذلك علامة يعرف بها؟ قال: نعم . التّجافي عن دارالغرور . والإنابة إلى دارالخلود . والإعـداد للموت قـبل نزوله»<sup>4</sup> .

الحَرْ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزُرَكَ ﴾ : ما على عليك احتماله . انقشي : على الحرب" . الإ الَّذِي أَنْقضَ ظْهُرك ﴾ قيل: أنقل ظهرك حتَى حمله عـلى الشقيض ، وهـو صموت

> ١ ـ ما بين المعقوقتين من (ب ( . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٨٩ . ٣ ـ القشي ٢: ٢٨ ٤ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٠٨ ، عن ابن عبّاس ، عن رسول الله تَبْتُونْ . ٥ ـ القشي ٢: ٢٨ ٤ .

۲۵۹ 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

الآية: ٤\_٨

الرّحل من ثقل الحمل ` . وهو مَثَل ، معناه: لو كان حملاً لسمع نقيض ظهر ه .

وَرَفَعْنا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ القمّي: نذكر إذا ذكرت ، وهو قول النّاس: أشهد أن لا إله إلّا الله وأشهد أن محمّداً رسول الله".

و ورد عنه في تفسيره: «قال لي جبرنيل: قال الله: إذا ذكرت ذكرت معي» .

﴿ فَإِنَّ مَعَ العُسْرِ ﴾ كضيق الصدر ، والوزر المنقض للظهر ، وضلال القـوم وإيـذانـهم ﴿ يُسْراً ﴾ كشرح الصدر ، ووضع الوزر ، وتوفيق الفوم للاهتداء والطّاعة ، فلا تـيأس مـن روح الله إذا عراك ما يغتك .

> < إِنَّ مَعَ العُشرِ يُسْراً ﴾ تأكيد أو استنناف بوعد يسر آخر ، كتواب الآخرة . < فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ﴾ .

وَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ ﴾ يعني إذا فرغت من عبادة عـقَبها بأُخبري و أوصل بـعضها ببعض ، ولا تخلٍ وقتك من عبادة .

قال: «فإذا فرغت من الصّلاة المكتوبة ، فانصب إلى ربّك في الدّعاء ، وارغب إليه في المسألة يعطك»<sup>4</sup> .

وفي رواية: «فإذا فرغت من نبوتك ، فانصب عليّاً ، وإلى ربّك فارغب في ذلك»<sup>م</sup>. أقول: بناء هذه الرّواية على أنّه بكسر الصّاد ، من النّصب بـالتّسكين ، بـمعنى الرّفـع والوضع ، يعني إذا فرغت من أمر التّبليغ فارفع عَلَمَ هدايتك للنّاس ، وضَعْ من يـقوم بـه خلافَتك موضعَك .

> ١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٥٠٨ ؛ البيضاوي ٥: ١٨٩ . ٢ ـ القمي ٢: ٢٨ ٤ . ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٥٠٨ ، عن رسول الله يُنْجَرَّهُ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٥٠٩ ، عن أبي جعفر وأبي عبد الله عين . ٥ ـ القمي ٢: ٤٢٩ ، عن أبي عبد الله عين .

سورة التّين [مکَیَة ، وهی ثمانی آیات]<sup>۱</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

﴿ وَالتَّينِ وَالزَّيْتُونِ ﴾ . قيل: خصّهما من الثّمار لفضلهما . فإنّ التّين فاكهة طيّبة لاعجم له . وغذاء لطيف سريع الهضم . ودواء كثير النّفع . فإنّه يليّن الطّبع . ويحلّل البلغم . ويطهّر الكليتين . ويزيل رمل المثانة . ويفتح سدّة الكبد والطّحال . ويسمن البدن " .

وفي الحديث: «إنَّه يقطع البواسير وينفع من النَّقرس ، والزَّيتون فاكهة وإدام ودواء ، وله دهن لطيف كثير المنافع»٣ .

وَطُّورِ سِينِينَ» قيل: يعني الجبل الذي ناجي عليه موسى ربّه . وسينين وسيناء اسمان للموضع الذي هو فبه <sup>ع</sup>

﴿ وَهَـٰذًا الْبَلَدِ الأَمِـينِ ﴾ أي: الآمن يعني مكُة .

و ورد: «التّين المدينة ، والزّيتون بيت المقدس ، وطور سينين الكوفة ، وهـذا البـلد

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٨٩ . ٣ ـ المصدر ؛ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ١٠ ٥ ، عن رسول الله تَنَاقِقُ . ٤ ـ البيضاوي ٥: ١٩٠ . الآية: ٤\_٨

الأمين مكّة»`.

وفي روايه: «التَين والزَيتون الحسن والحسين ، وطور سينا عليَّ بن أبي طالب ، وهذا البلد الأمين محمَد <sup>يتن</sup>ي<sup>ن</sup>ه »<sup>7</sup> .

إلقَدْ خَلَقْنًا الإِنْسانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ > تعديل ، بأنَ خص بانتصاب القامة وحسن الصورة ، واستجماع خواص الكاتنات ونظائر سائر الموجودات .

 الصورة ، واستجماع خواص الكاتنات ونظائر سائر الموجودات .

 (تُمَّ رَدَدُناهُ أَسْفَلَ سافِلِينَ > قيل: بأن جعلناه من أهل النّار ".

 (ود: «الإنسان ؛ الأول ، ثمّ رددناه أسفل سافلين بنغضه أمير المومنين»<sup>1</sup>.

 (ود: «الإنسان ؛ الأول ، ثمّ رددناه أسفل سافلين بنغضه أمير المومنين»<sup>1</sup>.

 (أي الذين آمنوا وعَمِلُوا الصّالِحاتِ > . قال: «علي بن أبي طالب» .

 (أي منه المان المومنين ) المان الماني المومنين المور المومنين » المان المان المومنين » المان ال

﴿ فَما يُكَذِّبُكَ بَعُدُ﴾ قيل: فأيَّ شيء يكذَبك يا محمّد . دلالة أو نطقاً . بعد ظهور هذه الدّلائل؟ا<sup>7</sup> ﴿ بِالدِّينِ ﴾ قال: «بولاية عـليّ»<sup>٧</sup> . وقسيل: بـالجزاء<sup>م</sup> . ﴿ أَلَـيْسَ اللَّــهُ بِــأَحْكَمِ الحاكِمِينَ ﴾ .

١-الخصال ١: ٢٢٥ . الحديث: ٥٨ : معاني الأحبار. ٣٦٥ . الحديث ١ . عن موسى بن جنعفر ، عن أيبه . عن آيائه . عن رسول الله(صلوات الله عليهم) ٢-المتاقب (لاين شهر أشوب) ٢: ٣٩٣ . عن أبي جعفر . في : ٣-البيضاوي ٥: ١٩٠ . ٤ و ٥-العناقب (لاين شهر آشوب) ٢: ٣٩٤ . عن موسى بن جعفر مينة . ٣-البيضاوي ٥: ١٩٠ . ٨-البيضاوي ٥: ١٩٠ .

# **سورة العلق** [مكَيَّة، وهي تسع عشرة أية]<sup>(</sup>

يسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ إِقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ . قال: «إنّها أوّل سورة نزلت ` ، نزل بها جبر نيل على محمّد ، فقال: يا محمّد اقرأ . قال: وما أقرأ؟ قال: "اقرأ باسم ربّك الّذي خلق " يـعني خــلق نورك القديم قبل الأشياء» " .

﴿ خَلَقَ الإِنسانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾: من دم جامد بعد نطفة .
﴿ إِقْرَأُ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ ﴾ .
﴿ الَّذِي عَلَّمَ بِالقَلَمِ ﴾ القمي: علَم الإنسان بالكتابة ، التي بها تتم أُمور الدّنيا في مشارق الأرض ومغاربها»<sup>3</sup>.
﴿ عَلَّمَ الإِنسانَ ما لَمْ يَعْلَمْ ﴾ . من أنواع الهدى والبيان .

١-ما بين المعقوفتين من ٥٠٠٠
 ٢-القشي ٢: ٤٢٨ . عن أبي جعفر عند .
 ٢-المصدر: ٤٣٠ . عن أبي جعفر عند .
 ٢-المصدر: ٤٣٠ .

۱٤٦٠ □ الأصفى برج ٢ الآية: ٧\_٧١ ﴿ أَنْ رَآهُ ٱسْتَغْنِي ﴾؛ لأن رأى نفسه مستغنية . ﴿ إِنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلرُّجْعِي ﴾ الخطاب للإنسان على الالتفات ، تهديداً وتحذيراً من عاقبة الطّغيان . ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهِي ﴾ . ﴿ عَبْداً إِذا صَلَّىٰ ﴾ ماذا يكون جزاؤه وما يكون حاله . القمّي: كان الوليد بن المغيرة بنهي النَّاس عن الصَّلاة وأن يطاع اللَّه ورسوله ، فنزلت . وروى`: «إنَّها نزلت في أبي جهل»`. ﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الهُدي ﴾ يعني العبد المنهى عن الصّلاة وهو محمد لللُّنْ . ﴿ أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوى ﴾ عن الشَّرك، يعنى أمر بالإخلاص والتَّوحيد ومخافة الله، كـيف يكون حال من ينهاه عن الصّلاة؟ ﴿ أَرَأَيْتَ إِنَّ كَذَّبَ ﴾ من ينهاه ﴿ وَتَوَلَّىٰ ﴾ عن الإيمان وأعرض عن قبوله والإصغاء إليه ، ما الذي يستحقّ عليه من العقاب؟ ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُ بِأَنَّ اللَّهَ يَرِي ﴾ ما يفعله ويعلم ما يصنعه . ﴿كَلَّا ﴾ رَدْعُ للنَّاهي ﴿ لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ ﴾ عمّا هو فيه ﴿ لَنَسْفَعاً بِالنَّاصِيَةِ ﴾: لنأخذن بناصيته ولنسحبنُه بها إلى النَّار . والسَّفع: القبض على الشَّي، وجذبه بشدَّة . ناصية كاذية خاطئة ». ﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ ﴾ أي: أهل نادبه ليعينود، وهو المجلس الَّذي يتحدَّت فيه القوم. روى: «إنَّ أبا جهل مرَّ برسول اللَّهُ لَيُّبَرَّ وهو يصلَّى ، فقال: ألم أنهك؟ فأغلظ له رسول اللَّدَيْتِيْرَمْ . فقال: أتهدَّدني وأنا أكثر أهل الو دي نادياً ، فنزلت ٣٠. والقشي: لمّا مات أبو طالب نادي أبو جهل والوليد: هلمُ فباقتلوا محمّداً فبقد مبات ۱ ــ القمّى ۲: ۲۰۰۰ .

> ٢ ـ الدَّرَ المنثور ٨: ٢٥ ٥. عن قتادة ؛ جامع البيان اللُّطبري، ٣٠: ١٦٣ . عن مجاهد وقتادة . ٣ ـ الكشَّاف ٤: ٢٧٢ : البيضاوي ٥: ١٩١ .

ناصرد . فقال الله: "فليدع ناديه" .

أيضاً ندعو الزَّبانِيةَ ﴾ ليجرَوه إلى النَّار . القمي: كما دعا إلى قتل محمّد رسول الله ، نحن أيضاً ندعو الزِّبانية ".

﴿ كَلَّا لا تُطْعُهُ ﴾ واثبت أنت على عبادة ربّك . ﴿ وَ ٱسْــجُدْ ﴾: ودُمْ عـلى سـجودك ﴿ وَ أَقْتَرِبْ ﴾: وتَقَرَّبْ إلى ربّك .

ورد: «أقرب ما يكون العبد من الله وهـو سـاجد ، وذلك قـوله تـعالى: "واسـجد واقترب"»".

۱ و ۲ ـ القشي ۲: ۲۱ ف.

٣ ـ الكافي ٣: ٣٦٥ . الحديث: ٣ : عيون أخبار الرّضائي ٢ : ٧ ، الباب : ٣٠ . الحديث: ١٥ . عين أبسي الحسين الرّضائي الرّضائيم؟ ؛ من لا يحضره الفقيد ١٢ كا٢ . الحديث: ٦٢٨ . عن أبي عبد اللّه فيمج .

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ ﴾ يعني القرآن ﴿ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ . قال: «إنّ اللّه قدّر فيها ما هو كائن إلى يوم القيامة» ٢ .

وفي رواية: «فيها يقدّر كلّ شيء يكون في تلك السّنة إلى مثلها من قابل ؛ من خيرٍ أو شرِّ أو طاعةٍ أو معصيةٍ أو مولودٍ أو أجلٍ أو رزقٍ»" .

و ورد: «أنزل القرآن في ليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان»<sup>4</sup>. وقال: «نزل القرآن جملة واحدة في شهر رمضان إلى البيت المعمور ، ثمّ نزل في طول عشرين سنة»<sup>6</sup>. ﴿ وَما أَدْراكَ ما لَيْلَةُ القَدْرِ ، فيه تفخيم لها . ﴿ لَيْلَةُ القَدْرِ خَيْرُ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ . ورد: «إنّ رسول الله يَّيَتُوْمُ أَرِي في منامه أنّ بني أُميّة

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب». ٢ ـ معاني الأخبار: ٣١٥ . الحديث: ١ . عن أمير المؤمنين .تُـَّة . عن رسول اللَّه تُتَحِيّة . ٢ ـ الكافي ٤: ١٥٧ . الحديث: ٦ . عن أبي جعفر سَتِّة ، وفيه بدل «أو» . «و» في جميع المواضع . ٤ ـ الكافي ٢: ٦٢٩ . ذيل الحديث: ٦ . عن النَّبِيَّ تَبْتَحَةٌ . ٥ ـ المصدر ، الحديث: ٦ ، عن أبي عبد اللَّه سَتِّة .

يصعدون على منبره من بعده، ويضلّون النّاس عن الصّراط القهقرى، فأصبح كئيباً حزيناً»<sup>١</sup>. وفي رواية: «أُري كأنّ قروداً تصعد منبره ؛ فغمّه ذلك ، فأنزل الله سورة القـدر: "إنَّــا أُنزَ لناهُ" الآيات»<sup>٢</sup> .

قال: «"ليلة القدر خير من ألف شهر" تملكه بنو أُميَّة ، ليس فيها ليلة القدر»".

﴿ تَنَزَّلُ المَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيها بِـإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلَّ أَمْرٍ ﴾ . القمّي: تــنزّل المــلائكة وروح القدس على إمام الزّمان . ويدفعون إليه ما قد كتبوه <sup>(</sup> .

و ورد: «إنّ الرّوح أعظم من جبر ئيل . إنّ جبر نيل من الملائكة وإنّ الرّوح همو خملق أعظم من الملائكة . أليس الله يقول: "تَنَزّل المَلائِكةُ والرُّوح"، ° .

﴿ سَلامٌ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَعِ الفَجْرِ ﴾ . قال: «يقول: يسلَم عليك يا محمّد ملائكتي وروحي سلامي من أوّل ما يهبطون إلى مطلع الفجر»? .

وفي أدعيتهم: «سلام دائم البركة إلى طلوع الفجر ، على من يشاء من عباده بما أحكم من قضائه»<sup>v</sup> .

والقمي: تحيّة يُحَيّى بها الإمام إلى أن يطلع الفجر^.

١. الكافي ٢: ١٥٩، الحديث: ١٠، عن أي عبد للدين
 ٢. القشي ٢: ١٦٢.
 ٣. القشي ٢: ٢٦٢.
 ٤. القشي ٢: ٢٦٩.
 ٤. القشي ٢: ٣٨٦، ذيل الحديث: ٢، عن أبي عبد الله، عن أبانه، عن عدي مهار،
 ٥. الكافي ٢: ٣٨٦، ذيل الحديث: ٢، عن أبي عبد الله مئة.
 ٣. المصدر: ٢٨٦، ذيل الحديث: ٢، عن أبي عبد الله مئة.
 ٣. المصدر: ٢٨٦، الحديث: ٤، عن أبي عبد الله مئة.
 ٣. المصدر: ٢٨٦، الحديث: ٤، عن أبي عبد الله مئة.
 ٣. المصدر: ٢٤٨، الحديث: ٤، عن أبي عبد الله عبد الله مئة.
 ٣. المصدر: ٢٤٨، الحديث: ٤، عن أبي عبد الله مئة.
 ٣. المصدر: ٢٤٨، الحديث: ٤، عن أبي عبد الله مئة.
 ٣. المصدر: ٢٤٨، الحديث: ٤، عن أبي عبد الله مئة.
 ٣. المصدر: ٢٤٨، الحديث: ٤، عن أبي عبد الله مئة.

سورة البيّنة [مکُیَة . وهی ثمانی آیات]`

بسم اللَّه الرَّحمٰن الرَّحيم ﴿لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ القمي: يعني قريشاً ' . ﴿ مِنْ أَهْـلِ الكِـتابِوَالمُشْـرِكِـينَ مُنْفَكِيِّنَ﴾ عن كفرهم ﴿ حَتِّىٰ تَأْتِيَهُمُ البَيَّنَةُ﴾ . قال: «البيّنة محمّد ﷺ » . ﴿ رَسُولُ مِنَ اللَّهِ يَتْلُواْ صُحُفاً مُطَهَّرَةً ﴾ في السّماء لا يمسّها إلّا الملائكة المطهّرون .

وقيل: مطهّرة عن الباطل ، وأُريد بالصّحف ما كتب فيها ، فإنّه كان يتلو عن ظهر قلبه لا عن كتاب ، لكنّه لمّا تلا مثل ما في الصّحف كان كالتّالي لها<sup>ع</sup> .

< فِيها كُتُبٌ قَيِّمَةٌ ﴾: مكتوبات مستقيمة عادلة غير ذات عوج .

﴿ وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴾ عمّا كانوا عليه ﴿ إِلَّا مِنْ بَعْدِ ما جاءَتْهُمُ البَيِّنَةُ ﴾ . قيل: يعني لم يزل كانوا مجتمعين في تصديق محمّد تَنْبَعْزَةٌ حتَى بعثه الله ، فلمّا بعث تفرّقوا

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ القمّي ٢: ٢٣٢ . ٣ ـ المصدر ، عن أبي جعفر ﷺ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٥٢٣ ؛ الجامع لأحكام القرآن (للقرطبي) - ٢: ١٤٢ . عن قتادة .

في أمرد واختلفوا ، فآمن به بعضهم وكفر أخرون ` . والقمّي: لمّا جاءهم رسول اللّه بالقرآن خالفوه وتفرّقوا بعده ` .

﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِـيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِـينَ لَهُ الدَّينَ ﴾ أي: لا يشركون به ﴿ حُـنَفَاءَ ﴾: مائلين عن العقائد الزّائغة . القمّي: طاهرين <sup>٣</sup> . ﴿ وَيُقِـيمُوا الصَّلاةَ وَيُـؤْتُوا الزَّكـاةَ وَذَلِكَ دِينُ القَيِّمَةِ ﴾ أي: دين الملَة القيّمة .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِـينَ فِي نارِ جَهَنَّمَ خالِدِينَ فِـيها أُولـَـنِّكَ هُمْ شَرُّ البَرِيَّةِ ﴾ .

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَـٰئِكَ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّةِ ﴾ . قال: «هم شيعتنا أهل البيت»<sup>٤</sup> . القمي: نزلت في آل محمّدﷺ <sup>٥</sup> .

﴿ جَزاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهارُ خالِدِينَ فِـيها أَبَداً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ﴾ لأنّه بلغهم أقصى أمانيهم ﴿ ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ﴾ فإنّ الخشية ملاك الأمر والباعث على كلّ خير .

ورد: أنّه قال لرجل من الشّيعة: «أنتم أهل الرّضا عن الله جلّ ذكره بـرضاه عـنكم ، والملائكة إخوانكم في الخير ، فإذا اجتهدتم ادعوا ، وإذا غفلتم اجهدوا ، وأنتم خير البريّة ، دياركم لكم جنّة ، وقبوركم لكم جنّة ، للجنّة خُلِقتُم . وفي الجـنّة نـعيمكم . وإلى الجـنّة تصيرون»<sup>7</sup> .

> ١ ـ مجمع البيان ٦ ـ ١٠: ٥٢٣ . ٢ و ٢ ـ القمّي ٢: ٤٣٢ . ٤ ـ المحاسن: ١٧١ . الباب: ٣٦ ، الحديث: ١٤٠ . عن أبي جعفر عيَّة . ٥ ـ القمّي ٢: ٤٣٢ . الحديث: ٥٥٦ . عن أبي عبد الله عيَّة .

# **سورة الزّلزال** [مدنيّة . وهي ثماني آيات]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا ﴾: اضطرابها . ﴿ وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَهَا ﴾ القتي: من النّاس <sup>٢</sup> . ﴿ وَقَالَ الإِنْسانُ ما لَهَا ﴾ . ﴿ يَوْمَئِذٍ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾ .

إِنَّانَ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَها، حَال أمير المؤمنين عَنَانَة : «أنا الإنسان الذي يقول لها: مالكِ ، وإيّاي تحدّث الأخبار»".

ورد: «أخبارها أن تشهد على كلّ عبد وأمة بما عمله على ظهرها . تقول: عمل كـذا وكذا ، يوم كذا وكذا» <sup>1</sup> .

﴿ يَوْمَئِذٍ يَصْدُرُ النَّاسُ ﴾ من القبور إلى الموقف ﴿ أَشْتَاتًا ﴾؛ متفرَّقين بحسب مرانبهم .

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ القمي ٢: ٢٣٢ . ٣ ـ علل الشَرائع ٢: ٥٥٦ . الباب: ٣٤٣ . الحديث: ٨ . عن فاطمة تليَّقُكُ . عن أمير المؤمنين عَيَّلاً . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٢٦ ، عن رسول اللَّه تَبَيَّنَهُ .

الآية: ٧\_٨

القمّي: يجيئون أشتاتاً مؤمنين وكافرين ومنافقين` . ﴿ لِـيُرَوْا أَعْمالَهُمْ﴾ . ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً بَرَهُ﴾ .

﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَـرَأَ يَرَهُ﴾ . قيل: هي أحكم آية في القرآن ، وكان رسـول الله يَنَكِنُهُ يسميها الجامعة " .

> ١ ـ القمّي ٢: ٢٣٢ ، وفيه: «يحيون أسْتَاتُ». ٢ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٢٣٧ ، عن عبد الله بن مسعود .

### **سورة العاديات** [مكَيَّة . وهي إحدى عشرة أية إ<sup>.</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ وَالْعَادِياتِ ضَبْحاً﴾ . قال: «يعني بالعاديات الخيل تعدو بالرّجال . والضّبح ضبحها أعنّتها ولجمها» <sup>7</sup> .

أقول: الضّبح صوت أنفاس الخيل عند العدو . ﴿ فَالْمُورِياتِ قَدْحاً ﴾ الّتي توري النّار ، أي: تخرجها بحوافرها من حجارة الأرض . ﴿ فَالْمُغِيراتِ صُبْحاً ﴾ تغير أهلها على العدو في وقت الصّبح . ﴿ فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعاً ﴾ : فهيّجن بذلك الوقت غباراً . قال: «يمعني الخميل يأشرن بمالوادي نتعاً» .

﴿ فَوَسَطْنَ بِهِ جَمُعاً ﴾ من جموع الأعداء . القتي: توسَط المشركون بجمعهم أ.

٨ ــما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ــالقمّي ٢: ٤٣٨ ، عن أبي عبد الله ﷺ . ٣\_ـالمصدر : ٤٣٩ ، عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٤\_ـالمصدر . أقول: كأنته أراد به إحاطتهم بالمشركين ، وهو في قراءة عليّ الله الله المين . «نزلت في أهل وادي اليابس . اجتمعوا اتني عشر ألف فارس ، وتعاقدوا عملى قمتل محمد وعليّ الله تُنْزَل جبرئيل فأخبر بقصتهم ، فوجه رسول الله تُنْزَلْهُ أبا بكر إليهم في سريّة بعد ما وصّاه بأُمور ، فرجع منهزماً يجبن أصحابه ، مخالفاً لما أُمر به . ثمّ وجه عمر إليهم كذلك ، فرجع منهزماً يجبن أصحابه ، مخالفاً لما أُمر به . ثمّ وجه عمر اليهم كذلك ، فرجع منهزماً يجبن أصحابه ، مخالفاً لما أُمر به . فانت صاحب اللهم في الله ، فلما كان عند وجه الصبح أغار عليهم ، فأقبل بالغنيمة والأساري ، فأنزل الله: "والعاديات" إلى آخر السورة» . كذا ورد في قصة طويلة ".

﴿ إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ قال: «لكفور»" . وهو جواب القسم . ﴿ وَ إِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾: يشهد على نفسه بالكنود لظهور أثره عليه، أو: إنَّ الله على كنوده لشهيد.

﴿ وَ إِنَّهُ لِحُبِّ الخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ . قال: «يعنيهما أبا بكر وعمر، قد شهدا جسميعاً وادي اليابس ، وكانا لحبّ الحياة حريصين»<sup>4</sup> .

> ﴿ أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ ما فِي القُبُورِ ﴾ . ﴿ وَخُصِّلَ ما فِي الصُّدُورِ ﴾: جمع وظهر .

مَرْفَ مَنْ مَعْدِمُ مَنْ مَعْدِمُ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَعْدَمُ مَنْ مَعْلَمُ مَنْ مَنْ مَنْ مَعْلَمُ مَن إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرُ ﴾ . قال: «نزلت الأيتان فيهما خاصّة ، يـضمران ضـمير السَّوء ويعملان به ، فأخبر اللَّه خبر هما وفعالهما» .

> ١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥ ٢٨ ، عن أمير المؤمنين تي . ٢ ـ القشي ٢: ٢٣٤ ، عن أبي عبد اللّميّة . ٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٤٣ ، الحديث: ٣، عن أبي جعفر عنيّ . ٤ و ٥ ـ القشي ٢: ٢٣٩ ، عن أبي عبد اللّميّيّة .

# **سورة القارعة** [مكَبَة . وهي إحدى عشرة آية]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمن الرّحيم (القارِعَةُ ) الذي تقرع النّاس بالإفزاع ، والأجرام بالالفطار والانتشار . (مَا القارِعَةُ ) ما هي؟ أي: أيّ شيء هي؟ وهو تعظيم لشأنها وتهويل لها . (وما أدراك ما القارِعَةُ ): وأيّ شيء أعلمك ما هي؟! أي: أنّك لا تعلم كُنهها . (بَوْمَ يَكُونُ النّاسُ كَالقَراشِ المَبْنُوثِ ) في كثرتهم وذلّتهم ، وانتشارهم واضطرابهم . (وتطايرها في الجو .

﴿ فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مُوازِينُهُ ﴾ بالحسنات ، بأن ترجّحت مفادير أنواع حسناته . ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ ﴾ : في عيس ﴿ راضِيَةٍ ﴾ : ذات رضى ، أي : مرضيّة . ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مُوازِينُهُ ﴾ من الحسنات ، بأن لم تكن له حسنة يعبأُ بها ، أو ترجّحت سيّئاته على حسناته . وقد سبق تحقيق الوزن في الأعراف .

> ۱ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ۲ ـ ذيل الآية: ٨ و ٦ .

فَأَمُّهُ هاوِيَةً ﴾: فمأواه النّار يأوي إليها . كما يأوي الولد إلى أُمّه . والهاوية من أسماء النّار . والقمي: أُمَّ رأسه يُقلّب في النّار على رأسه .
 النّار . والقمي: أُمَّ رأسه يُقلّب في النّار على رأسه .
 أقول: يعني يهوي فيها على أُمَ رأسه .
 ﴿ وَمَا أَذْراكَ ما هِيمَهُ ﴾ .
 ( نار حامِيمَةً ﴾: ذات حَمَيٍ أي : شديد الحرارة .

سورة التَّكاثر [مكُيّة . وهي ثماني أيات إ`

يسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ أَلُهاكُمُ التَّكاثُرُ ﴾: شغلكم التَباهي بالكثرة .

خَتّى زُرْتُمُ المقابِرَ»: حتّى إذا استوعبتم عدد الأحياء صرتم إلى المقابر فتكاثرتم بالأموات . عبّر عن انتقالهم إلى ذكر الموتى بزيارة المقابر .

وقيل: ألهاكم التّكاثر بالأموال والأولاد إلى أن متّم وقبرتم ؛ مضيّعين أعـماركم فـي طلب الدّنيا عمّا هو أهمّ لكم ، وهو السّعي لآخر تكم ، فـتكون زيـارة القـبور كـناية عـن الموت<sup>T</sup> .

ويؤيّد الأوّل ما ورد: «أفيمصارع آبانهم بفخرون؟! أم بعديد الهلكي يتكاثرون؟! قال: ولأن يكونوا عِبَراً أحقّ من أن يكونوا مفتخراً ، ولأن يهبطو امنهم جناب ذلّة أحجى من أن يقوموا بهم مقام عزّة»" .

ويدلُ على الثَّاني ما ورد أنَّه قرأها فقال: «تكاثَّر الأموال جَمْعُها من غير حقَّها ومنعها

الآية: ٢\_٨

من حقُّها وشدَّها في الأوعية . "حتَّى زرتم المقابر": حتَّى دخلتم قبوركم» ` .

و ورد أنّه تلاهذه السّورة فقال: «يقول ابن آدم: مالي مالي! ومالَك من مالِك إلّا ما أكلت فأفنيت . أو لبست فأبليت . أو تصدّقت فأمضيت» .

كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ قال: «لو دخلتم قبوركم»".
ثُمَ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ قال: «لو خرجتم من قبوركم إلى محسركم» أ.

ا التَّمروَنُّ الجَحِميمَ» . قال: «ذلك حين يو تي بالصَّراط فينصب بين جسري جهنَم» . وفي رواية . قال: «المعاينة» .

﴿ ثُـمَّ لَتَرَوُّنُّها عَيْنَ اليَقِـينِ ﴾ . ولعلَّ ذلك حين ورودها .

﴿ ثُـمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَنِذٍ عَنِ النَّعِـيمِ﴾ . قال: «إنَّ النَّعيم الَّذي يُسْأَل عنه رسولُ الله ومن حلَّ محلَّه من أصفياء الله . فإنَّ الله أنعم بهم على من اتَبعهم من أوليائهم» ٧ .

وفي رواية: «إنّ الله عزّوجلٌ لا يسأل عباده عمّا تفضّل عليهم بـه . ولا يسمنُ بـذلك عليهم ، والامتنان بالإنعام مستقبح من المخلوقين فكيف يضاف إلى الخالق عزّوجلٌ ما لا يرضي المخلوقين . ولكن النّعيم حبّنا أهل البيت وموالاتنا . يسأل الله عنه بـعد التـوحيد والنّبوّة . لأنّ العبد إذا وفي بذلك أدّاه إلى نعيم الجنّة الذي لا يزول»^.

١-روضة الواحظين: ٢٣٤، عن رسول الله تينية.
 ٢-مجمع البيان ٩-١٠: ٢٣٤، عن رسول الله تشتري.
 ٣ و ٤ و ٥ ـ روضة الواعظيم: ٣٩٣، عن رسول الله تشتري.
 ٣ و ٤ و ٥ ـ روضة الواعظيم: ٣٩٣، عن رسول الله تشتري.
 ٣ ـ المحاسن: ٣٤٧، الباب: ٣٩، الحديث: ٥٥٠، عن أبي عبد الله.
 ٣ ـ الاحتجاج ١: ٣٧٥، عن أمير المؤمنين منة.
 ٨ ـ عيون أخبار الرضاعية ٢: ١٢٩، الباب: ٣٦، الباب: ٣٥، الباب: ٣٥.

سورة العصر [مكَيَة ، وهي ثلاث آيات]`

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ وَالعَصْرِ ﴾ . ﴿ إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ .

إلا الذين آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وتَواصَوْا بِالحَقِّ وتَواصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ . قسل: أقسم بصلاة العصر أو بعصر النّبوة ، أنّ النّاس لفي خسران في مساعيهم وصرف أعمارهم في مطالبهم ، "إلا الَّذينَ آمَنوُا وعَمِلوا الصَّالِخات وتَواصَوا بِالحَقِّ . النَّابت الذي لا يصحّ إنكاره من اعتقاد أو عمل ، "وتواصوا بالصبر" عن المعاصي وعلى الطَّاعات والمصائب ، فإنّهم اشتروا الآخرة بالدّنيا ، ففازوا بالحياة الأبديَّة والسَّعادة السَرمديَّة ".

و ورد: «العصر عصر خروج القائم، "إِنَّ الإنسَانَ لَفِي خُسر" يعني أعداءنا . "إلَّا الَّذِين آمنوا" يعني بأياتنا . "وعَمِلوًا الصَّالِحات" يعني بمواساة الإخوان ، "وَتَواصَوا بِالحَقِّ" يعني الإمامة ، وَتَواصَوا بِالصَّبر" يعني بالعترة»" . وفي قراءتهم بَهَيَّةٍ : «لفي خسر إلى آخر الدُهر»<sup>3</sup> .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ ـ البيضاوي ٥: ١٩٤ . ٣ ـ كمال الدّين ٢: ٦٥٦ . الباب: ٥٨ . الحديث: ١ . عن أبي عبد اللّه ﷺ . ٤ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٥٣٦ . عن أمير المؤمنين ﷺ .

سورة الهمزة [مكَيَة . وهي تسع آيات]`

يسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ وَيُلُ لِكُلَّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ . الهمز الكسر ، واللّمز الطّعن ، وشاعا في كسر الأعسراض والطّعن فيها .

القمّي: همزة: الّذي يَغْمِزُ الناس ويستحقر الفقراء ، ولمزة: الّذي يلوي عـنقه ورأســه ، ويغضب إذا رأى فقيراً أو سائلاً .

﴿ الَّذِي جَمَعَ مالاً وَعَدَّدَهُ ﴾ وجعله عُدّة للنوازل ، أو عَدَّه مرّة بعد أُخرى . القمّي: أعدّه ووضعه".

١ ــما بين المعقوفتين من «ب» .. . ٢ و ٣ و ٤ ـ القمّي ٢: ٤٤١ . ٥ ـ القمّي ٢: ٤٤١ . ﴿ إِنَّها عَلَيْهِمْ مُـؤْصَدَةً ﴾: مطبقة . ﴿ فِي عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾ أي: مو تُقين في أعمد ممدودة . قال في حديت: «ثمَ مدّت العمد فأوصدت عليهم ، وكان والله الخلود» .

١ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠: ٥٣٩ . عن أبي جعفر عَنَّلًا .

سورة الفيل [مكَيَة ، وهي خمس آيات]`

يسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الفِيلِ﴾ . ﴿ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ ﴾ في هدم الكعبة ﴿ فِي تَضْلِيلٍ ﴾: في تضييع وإبطال ، بأن دمّرهم وعظّم شأنها .

﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ ﴾: جماعات .
﴿ تَرْصِيهِمْ بِحِجارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ ﴾: من طين متحجر .
﴿ فَجَعَلَهُم كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ ﴾: كَتِبْنِ أَكَلته الدُواتِ .

قال: «نزلت في الحبشة حين جاؤوا بالفيل ليهدموا به الكعبة ، فلمّا أدنوه من باب المسجد قال له عبد المطَّلب: تدري أين يُؤَمُّ بك؟ قال برأسه: لا . قال: أتوا بك لتهدم كعبة الله ، أتفعل ذلك؟ فقال برأسه: لا . فجهدت به الحبشة ليدخل المسجد فامتنع ، فحملوا عليه بالسيوف وقطعود ، فأرسل الله عليهم طيراً أبابيل ، قال: بعضها إلى أشر بعض "تَرميهِم بِحِجَارَةٍ مِن سِجَيل" . قال: كان مع كلَ طير ثلاثة أحجار ؛ حجر في منقاره وحجران في مُخالِبه ، وكانت ترفرف على رؤوسهم ، وترمي في دماغهم فيدخل الحسجر في دماغهم

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» .

٨٤٧٨ 🗆 الأصفىٰ / ج٢

ويخرج من أدبارهم وينتقض أبدانهم، فكانوا كما قال: "فَجَعَلَهُم كَعَصفٍ مَأْكُـول" . قـال: العصف: التَّبْن، والمأكول هو الذي يبقى من فضله» . وهذه القصّة وردت بروايات مختلفة في ألفاظها مع زيادات في بعضها .

١ ـ الكافي ١: ٤٤٧ . الحديث: ٢٥ ؛ و٤: ٢١٦ . الحديث: ٢ . عن أبي عبد الله ﷺ ؛ الأمسالي (للمطّوسي) ١: ٧٨ . عن أبي عبد الله . عن أبيه ، عن جدّه ﷺ .

سورة قريش [مكَيَة . وهي أربع آيات]`

بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ لِإِيلافِ قُرَيْشٍ ﴾ متعلّق بقوله: فليعبدوا ، أو بمحذوف ، أو كعصف مأكول . ﴿ إِيلافِهِمْ رِحْلَةُ الشِّتاءِ وَالصَّيْفِ ﴾ . ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هنذَا البَيْتِ ﴾ . ﴿ الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعٍ وَآمَنَهُمْ مِنْ خَوْفٍ ﴾ .

القمي: نزلت في قريش ، لأنّه كان معاشهم من الرّحلتين: رحلة في الشّتاء إلى اليَمَن ، ورحلة في الصيف إلى الشّام ، وكانوا يحملون من مكّة الأدم واللّبّ ، وما يقع من ناحية البحر من الفلفل وغير د ، فيشتر ون بالشّام الشّباب والدّرمك والحبوب ، وكانوا يتألّفون في طريقهم ، ويتبتون في الخروج في كلّ خرجة رئيساً من رؤساء قريش ، وكان معاشهم من ذلك . فلمّا بعث الله نبيّه نَيَّيَّزَة . استغنوا عن ذلك ، لأنّ النّاس وفدوا على رسول الله مَيَّيَوْنَة وحجّوا إلى البيت ، فيقال الله : "فَليَعبُدوا زَبْ هَذَا البّيتِ الّذي أطّ عمّهم مِن جُوع"

> ۱ ـ ما بين المعقوقتين من «ب» . ۲ ـ القمّي ۲: ٤٤٤ .

سورة الماعون [مكَيَة . وهي سبع أيات]`

بسم الله الرّحمَّن الرّحيم ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذَّبُ بِالدِّينِ ﴾ بالجزاء . القمّي: نزلت في أبي جهل وكفَّار قريش <sup>٢</sup> . ﴿ فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ اليَتِمِمَ ﴾ القمي: يدفعه عن حقّه ٣ . قيل: كان أبو جهل وصيّاً ليتيم ، فجاءه عرياناً يسأله من مال نفسه فدفعه ، وأبو سفيان نحر جزوراً فسأله يتيم لحماً . فقر عه بعصاه<sup>٤</sup> .

وَلا يَحُضُّ عَلى طَعامِ المِسْكِينِ >: ولا يرغب لعدم اعتقاده بالجزاء ، ولذلك رتَّب الجملة على يكذَّب بالفاء .

﴿ فَوَيَٰلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ . الفاء جزائيّة ، يعني إذا كان عدم المبالاة باليتيم والمسكين مس تكذيب الدين . فالسّهو عن الصّلاة الَني هي عماد الدين والمراءاة بها ، ومنع الزكماة أحمق بذلك ، ولهذا رتّب عليه الويل .

> ۱\_ما بين المعقوفتين من «ب». ۲ و ۳\_القمّي ۲: ٤٤٤. ٤\_البيضاوي ٥: ١٩٦.

﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ ساهُونَ ﴾: غافلون غير مبالين بها . سُئل: أهي وسوسة الشُيطان؟ فقال: «لا ، كلَّ أحد يصيبه هذا ، ولكن أن يغفلها ويدع أن يصلَّى في أوّل وقتها» ( .

وقال: «هو تأخير الصّلاة عن أوّل وقتها لغير عذر» .

و ورد: «لبس عمل أحبّ إلى الله عزّوجل من الصّلاة ، فلا يشغلنّكم عن أوقاتها شيء من أُمور الدُنيا فإنّ الله عزّوجل ذمّ أقواماً فقال: "الَذين هُم عَن صَلاَتِهِم سَاهُون" يعني إنّهم غافلون ، استهانوا بأوقاتها»" .

> وفي رواية: «هو التّرك لها والتّواني عنها» <sup>ع</sup>ن وفي أُخرى: «هو التّضييع»<sup>6</sup> . ﴿ الَّذِينَ هُمُ يُراءُونَ ﴾ النّاس بصلاتهم ليئنوا عليهم .

قال: «يريد بهم المنافقين الَّذين لا يرجون لها توابأ إن صلَّوا ، ولا يخافون عليها عقاباً إن تركوا ، فهم عنها غافلون حتَّى يذهب وقتها ، فإذا كانوا مع المؤمنين صلَّوها رياء ، وإذا لم يكونوا معهم لم يصلَّوا ، وهو قوله: "الَّذين هُم يُرآؤون "»<sup>7</sup> .

﴿ وَيَمْنَعُونَ الماعُونَ ﴾ . قال: «هو الزِّكاة المفروضة» ٢.

وفي رواية: «هو ما يتعاوره النّــاس بــينهم مــن الدّلو والفأس ، ومــا لا يــمنع كــالماء والملح»^ .

١٤٨٢ 🗆 الأصفي / ج٢

وفي أُخرى: «هو القرض تقرضه والمعروف تصنعه ومتاع البيت تعيره . ومنه الزّكاة . قيل له: إنَّ لنا جيرانا إذا أعرناهم متاعاً كسروه وأفسدوه ؛ فعلينا جناح إن نمنعهم؟ فقال: لا . ليس عليكم جناح أن تمنعوهم إذا كانوا كذلك» .

١ ـ الكافي ٣: ٤٩٩ ، الحديث: ٩ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٤٨ ، عن أبي عبد الله الله ا

## **سورة الكوثر** [مكَيَة . وهي ثلاث آيات]<sup>(</sup>

بسم الله الرّحمْن الرّحيم

﴿ إِنَّا أَعْطَيْناكَ الكَوْثَرَ ﴾: الخير الكنير في الغاية . وفسّر بـالعلم والعـمل . وبـالنّبوّة والكتاب . وبشرف الدّارين . وبالذّريّة الطّيّبة . وبالشّفاعة . والأخير مرويّ .

وفي رواية: «هو نهر في الجنَّة ؛ أعطاد الله نبيَّه عوضاً من ابنه» <sup>٢</sup> .

و ورد: «الكوثر نهر يجري تحت عرش الله تعالى ، ماؤه أشدّ بياضاً من اللّبن وأحلى من العسل وألين من الزّبد ، حصاه الزّبرجد والياقوت والمرجان ، حشيشه الزّعفران ، ترابه المسك الأذفر . ثمّ قال: يا عليّ هذا النّهر لي ولك ولمحبّيك من بعدي» ٤ .

وسنل عنه النّبيّ لَنْجَنَّة حين نزلت السّورة . فقال: «نهر وعدنيه ربّي . عليه خير كثير ؛ هو حوضي ترد عليه أُمّتي يوم القيامة . آنيته عدد نجوم السّماء . فسيختلج القسرن منهم . فأقول: يا ربّ إنّهم من أُمّتي ، فيفال: إنّك لا تدري ما أحدتوا بعدك» .

> ١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٢ و ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٤٩ ، عن أبي عبد الله ليَّة. ٤ ـ الأمالي (للطّوسي) ١: ٦٧ ، عن رسول اللّه لَيْقَرْرَ. ٥ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٤٩ ، عن رسول اللّه لَيْقَرْرَ.

﴿ فَصَلَّ لِرَبِّكَ ﴾: فَدُمَّ على الصلاة ﴿ وَالْحَرَ ﴾ . قال: «هو رفع يديك حذاء وجهك» . و ورد: «قال النَبيَ عَبَرَةٌ لجبر ئيل عَنَكَةٌ : ما هذه النّحيرة الَتي أمرني بها ربّي؟ قال: ليست بنحيرة ، ولكنّه يأمرك إذا تحرّمت للصلاة أن ترفع يديك إذا كبّرت ، وإذا ركعت، وإذا رفعت رأسك من الرّكوع، وإذا سجدت ، فإنّه صلاتنا وصلاة الملائكة في السّماوات السّبع ، فبإنّ لكلّ شيء زينة ، وإنّ زينة الصّلاة رفع الأيدي عند "كلّ تكبيرة» .

وفي رواية: «النّحر الاعتدال في القيام ؛ أن يفيم صلبه ونحرد» ٤.

﴿ إِنَّ شَانِئَكَ ﴾: مبغضك ﴿ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾: الَّذِي لا عقب له ، إذ لا يبقى له نسل ولا حُسْن ذكر ، وأمَّا أنت فتبقى ذرّيَتك وحسن صيتك وآثار فضلك إلى يوم القيامة ، ولك في الآخرة ما لا يدخل تحت الوصف .

القمّي: دخل رسول اللَّه عَلَيْهُوْمَ المسجد وفيه عمرو بن العاص والحكم بن العاص ، فقال عمرو: يا أبا الأبتر ! وكان الرّجل في الجاهليّة إذا لم يكن له ولد سمّي أبتر . ثمّ قال عمرو: إنّي لأشنأُ محمّداً ، أي: أبغضه . فأنزل الله على رسوله السّورة . "إِنَّ شَانِئَكَ" أي: مبغضك "هُوَ الأَبْتَر" يعني لا دين له ولا نسب<sup>6</sup> .

١- مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ١٥ ٤ . عن أبي عبد الله ـ خذ .
 ٢ ـ في اللف والج ٥: ٥ على كلّ ٥.
 ٣ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٥٠ ، عن أمير المؤمنين ـ خذ .
 ٢ ـ ملكافي ٣: ٣٣٦ ، الحديث: ٩ ، عن أبي جعفر عبّة .
 ٥ ـ القمي ٣: ٤٤٥ .

#### سورة الكافرون ( [مكَيَّة ، وهي ستَ آبات ]

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ﴾ . ﴿ لا أَعْبُدُ ما تَعْبُدُونَ ﴾ . ﴿ وَلا أَنَّمْ عابِدُونَ ما أَعْبُدُ ﴾ . إلهك منة . وتعبد آلهتنا سنة وتعبد إلهك سنة!! فأجابِهم الله بمثل ما قالواً « .

> ١ ـ في «ج» ، «سورة الجحد» . ٢ ـ ما بين المعقوفتين من «ب» . ٣ ـ في «ألف» و «ج»: «إلهنا» في الموضعين. ٤ ـ القمّي ٢: ٤٤٥ ، عن أبي عبد اللّه عَيْلَة .

سورة النّصر [مدنيّة . وهي ثلاث آيات]`

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ ﴾ إيّاك على أعدائك ﴿ وَالفَتْحَ ﴾: فتح مكّة . ﴿ وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَقُواجاً ﴾: جماعات ، كاهل مكّة والطّائف واليمن وسائر قبائل العرب . ﴿ فَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾: فنزَهه ، حامداً له على أن صدق وعده ﴿ وَآسْتَغْفِرْهُ ﴾ هضماً لنفسك أو لأمتك ﴿ إِنَّهُ كَانَ تَوَاباً ﴾ . القمي: نزلت بمنى في حجة الوداع ، فلما نزلت قبال رسول اللّه علي الله علي الم نفسي» آ . قبل: لعلّ ذلك لدلالتها على تماه اندَعوة وكمال أمر الدّين <sup>7</sup> . و ورد: «أوّل ما نزل: "إِقَرَأْ بِاسمٍ رَبِّكَ " وآخره: "إذا جاءَ نُصرُ اللّهِ ".

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم أبن تيدا أبي لَهَبٍ > أي: خسرت وهلكت ، فإنّ التّباب خسران يودّي إلى الهلاك .

قيل: أُريد بيديه نفسه كقوله: "وَلا تُلْقُوا بِأَيْد بِكُمْ" . وقيل: بل المراد دنياه وأُخراه<sup>2</sup> .

ورد: «إنّه قال لرسول الله تَنْتَلْأَة : تباً لك ، فأنزل الله السورة» .

ورد: «إنّه قال لرسول الله تَنْتَلْأَة : تباً لك ، فأنزل الله السورة» .

فرما أُغْنى عَنْهُ مالُهُ وَما كَسَبَ > حين نزل به التباب .

استوجر بعض الشودان فدفنوه <sup>(</sup> . ﴿ سَيَصْلَىٰ ناراً ذاتَ لَهَبٍ ﴾ . ﴿ وَآَهْرَأَتُهُ ﴾ وهي أُمَّ جميل أُخت أبي سفيان ﴿ حَمّانَةَ الحَطَبِ ﴾ قيل: يـعني حـطب جهنّم ، فإنّها كانت تحمل الأوزار بمعاداة الرَسول يُنْبِ<sup>نَ</sup>هُ . وتحمل زوجها عـلى إيـذانـه <sup>٢</sup> . وقيل: بل أُريد به حزمة الشَوك والحَسك <sup>٣</sup> ؛ كانت تحملها فتنترها باللَيل في طريق رسول اللَّهُ يَنْبُنُهُ ٤ .

القمّي: وكانت تنمّ على رسول الله ، وتنقل أحاديثه إلى الكفّار <sup>6</sup> . ﴿ فِي جِيدِها حَبْلُ مِنْ مَسَدٍ ﴾ أي: ممّا مسد ، يعني فتل ، القتي: أي: من نار <sup>7</sup> .

١ و ٢ ــالبيضاوي ٥: ١٩٩ . ٣ ـ الحَسَك: نيات له نمرة خشنة تتعلَّق بأصواف الغنو وأوبار الإيل ، المعجم الوسيط : ١٧٣ (حسك) . ٤ ـ الكشَاف ٤: ٢٩٧ : البيضاوي ٥: ١٩٩ . ٥ و ٦ ـ القمّي ٢: ٤٤٨ .

سورة الأخلاص [مكْيَة . وهي أربع آيات]

بسم الله الرّحمن الرّحيم <له الله المَّه أَحَدً ) . <لله الله الصَّمَدُ ) . <لم يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ) . <له وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدً ﴾ .

قال: «إنَّ اليهود سألوا رسول اللَّهُ يَتَبَرَنَهُ ، فقالوا: أنسب لنا ربّك . فلبث ثلاثاً لا يجيبهم ، ثمّ نزلت: "قُل هُوَ اللَّهُ أَحَد "إلى آخرها»" .

قال: «الله معناد المعبود الذي ألِهُ الخلق عن درك ماهيّته <sup>ع</sup>والإحاطة بكيفيّته ، ويقول العرب: أله الرّجل: إذا تحيّر في الشّيء فلم حط به علماً ، ووله: إذا فزع إلى شيء ممّا بخافه ويحذره ، والإله هو المستور عن حواش الخلق»<sup>6</sup> .

> ١ ـ في «ألف» و ٣ج ٣ ٣سورة التوحيد» ٢ ـ ما بين المعقوفتين من ٣ب٣ . ٣ ـ الكافي ١: ٩١ ، الحديث: ١ ؛ التوحيد: ٩٣ ، الباب: ٤ ، الحديث. ٨ ، عن أبي عبد الله يُحَدّ . ٤ ـ في «الف» و ٣ج»: «مائيّته» . ٥ ـ التُوحيد: ٩٩ ، الباب: ٤ ، الحديث: ٣ ، عن أبي جعفر متّية .

۰**۱٤۹۰** □الأصفى / ج۲

وقال: «الأحد: الفرد المتفرّد ، والأحد والواحد بمعنى واحد وهو المتفرّد الّذي لا نظير له ، والتّوحيد: الإقرار بالوحدة وهو الانفراد ، والواحد: المباين الّذي لا ينبعث ممن شميء ولايتّحد بشيء ، ومن ثَمَّ قالوا: إنَّ بِناء العدد من الواحد وليس الواحد من العدد ؛ لأنَّ العدد لايقع على الواحد بل يقع على الاثنين ، فمعنى قوله: "الله أحد" أي: المعبود الّـذي يأله الخلق عن إدراكه والإحاطة بكيفيّته ، فَرَدُ بِإلَهِيْته ، متعالٍ عن صفات خلقه» (

"اللَّهُ الصَّمَدُ" قال: «الصَمد: الَّذي لا جوف له . والصَّمد: الَـذي قــد الــتهى ســـزدد. والصَمد: الَذي لا يأكل ولا يشرب . والصَمد: الَّذي لا ينام . والصَمد: الدَّائم الَّذي لم يــزل ولايزال . وقال: الصَمد: السَيّد المطاع الَذي ليس فوقه آمر ونادٍ . وقال: الصَــمد: الَـذي لا شريك له . ولا يؤوده حفظ شيء . ولا يعزب عنه شيء» .

قال: «وكان محمّد بن الحنفيّة يقول: الصّمد: القائم بنفسه ، الغنيّ عن غيره . قال: وقال غيره: الصّمد المتعالي عن الكون والفساد ، والصّمد الّذي لا يوصف بالتّغاير» " .

وسئل عن تفسير الصّمد فقال: «إنَّ اللَّه سبحانه قد فسَر الصّمد فقال: "اللَّهُ أَحَدٌ ، اللَّهُ الصَّمَد " ثمّ فسَره فقال: لَم يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَد " لم يلد: لم يخرج منه شيء كثيف كالولد وسائر الأشياء الكثيفة الَتي تخرج من المخلوقين ، ولا شيء لطيف كالنّفس ، ولا تنشعب منه البدوات ، كالسنة والنّوم والخطرة والهم والحزن والبهجة والضّحك والبكاء والخوف والرّجاء والرّغبة والسّامة والجوع والشّبع ، تعالى عن أن يخرج من شيء ، وأن يتولَد منه شيء كثيف أو لطيف ، ولم يولد: ولم يتولَد من شيء ، ولم يخرج من شيء ، وأن الأرض والماء من النابيع والسّمار من الأشياء من المُولد من منه منه من المراب منه شيء ، ولم مراكزها ، كالبصر من العين والسّمع من الأُذن والشَمَ من الأنف والذَابة من الله من عالم من

> ١ ـ التُوحيد: ٨٩. الباب: ٤ ، ذيل الحديث: ٢ ، عن أبي جعفر ـ في الم الباب . ٢ ٢ ـ التَوحيد: ٩٠ . الحديث: ٣ . عن أبي جعفر . عن أبيه ، عن عليّ بن الحسين غيَّة . ٣ ـ التَوحيد: ٩٠ . الباب: ٤ . الحديث: ٣ . عن أبي جعفر غيَّة .

اللَسان والمعرفة والتّمييز من القلب ، وكالنّار من الحجر ، لا : بل هو الله الصّمد الّذي لا من شيء ولا في شيء ولا على شيء ، مبدع الأشياء وخالفُها ، ومنشئ الأشياء بـقدرته ، يتلاشى ما خلق للفناء بمشيئته ، ويبقى ما خلق للبقاء بعلمه ، فذلكم اللّه الصّمد الّذي لم يلد ولم يولد ، عالم الغيب والشّهادة ، الكبير المتعال ، ولم يكن له كفواً أحد» .

وفي رواية: «لم يلد فيكون له ولد ير ثه ً ملكه ، ولم يولد فيكون له والد يشركه فسي ربوبيّته وملكه ، ولم يكن له كفواً أحد فيعازَه في سلطانه» ً .

وفي أخرى: «هو الله أحد بلا تأويل عدد ، "الصّمد" بلا تبعيض بَدَد . لم يلد فـيكون موروثاً هالكاً . ولم يولد فيكون إلهاً مشاركاً \_وفي لفظ آخر: فيكون في العزّ مشاركاً <sup>4</sup> \_ولم يكن له من خلقه كفواً أحد»<sup>6</sup> .

١ - التَّوحيد: ٩٠ ، الباب: ٤ ، الحديث: ٥ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٦٦ ، عن أبي عبد الله ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن الحسين بن عليَّ ب<u>نت</u>ر ٢ ـ في "ج»: «يريد» . ٢ ـ التَوحيد: ٩٣ ، الباب: ٤ ، الحديث: ٦ ، عن أبي عبد الله ، عن أبي جعفر بليَّام . ٢ ـ التوحيد: ٣٩ ، الباب: ٤ ، الحديث: ٦ ، عن أبي عبد الله ، عن أبي جعفر بليَّام . ٢ ـ مجمع البلاغة (لصبحي الصالح): ٣٦٠ ، الخطبة: ١٨٢ . عن أمير المؤمنين بَيْخ . ٥ ـ مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٦٦ ، عن أمير المؤمنين بيَّن .

سورة الفلق [مكَيَة . وهي خمس آيات]`

بسم المله الرّحمٰن الرّحيم فرقُلْ أَعُوذُ بِرَبَّ الفَلَقِ ﴾: ما يفلق عنه ، أي: يفرق عنه ، وخصّ عرفاً بالصّبح وفسّر به . وسئل عن الفلق ، فقال: «صدع في النار فيه سبعون ألف دار ، في كلّ دار سبعون ألف بيت ، في كلّ بيت سبعون ألف أسود ، في جوف كلّ أسود سبعون ألف جرّة سمّ ، لايدً لأهل النّار من أن يمرّوا عليها» . والقتي: الفلق جبَّ في جهنّم يتعوّذ أهل النّار من شدّة حرّه ، سأل اللّه أن يأذن له أن يتنفّس فأذن له ؛ فتنفّس فأحرق جهنّم ". فرمِنْ شَرَّ ما خَلَقَ ﴾ كان ماكان . فرمِنْ شَرَّ عاليقٍ ﴾ : لما عظر مه فإذا رقَبَ ﴾ : دخل ظلامه في كلّ شيء . فرمِنْ شرَّ النَّفَاتاتِ فِي العُقرِ ﴾ : ومن شرّ نتنو من أو النساء السّواحر اللّواتي يعتدن عنداً في خيوط وينفين عذيها . والنَفت: النُفخ مع ريق . ورد: «إن يهوديّاً سحر النّبيَ نُعَيْرَة في إحدى عشر عقدة في وتَرِ دسته في بر فمرض ،

١ ـ ما بين المعقوفتين من «ب».
 ٢ ـ معاني الأخبار: ٢٢٧ . الحديث: ١ . عن أبي عبد الله. ٤٤ .
 ٣ ـ القمي ٢: ٤٤٩ .

ونزلت المعودتان وأخبره جبرنيل عَنْ بموضع السّحر ، فبعث علياً عَنْ فجاء به فقرأهما عليه ، فكان كلّما قرأ آية انحلّت عقدة ، فعوفي » . قال: «كان النّبي تَنْتَنْ لَهُ يرى إنّه يجامع وليس يجامع ، وكان يريد الباب ولا يبصره حتّى يلمسه بيدد ، والسّحر حقّ ، وما سلّط إلا على العين والفرج » . أقول: وأما قول الكفار: إنّه مسحور ، فأرادوا به أنته مجنون بواسطة السّحر . فومِنْ شَرَّ حاسِدٍ إذا حَسَدَ ﴾ : إذا ظهر حسده وعمل بمقتضاه . فإنّه لا يعود ضرره منه قبل ذلك إلى المحسود ، بل يخصّ به لاغتمامه بروره . قال: «أما رأيته إذا فتح عينيه وهو بنظر إليك ، هو ذاك " . قبل ذلك الى المحسود ، بل يخصّ به لاغتمامه بروره . ورد: «كاد الحسد أن يغلب القدر » .

١-طبّ الأنمة: ١١٣، عن أبي عبد الله، عن أمير المؤمنين، ين : مجمع البيان ٩- ١٠، ٥٦٥ : الميضاوي ٤: ٢٠٠ ما يقرب مله . ٢-طبّ الآتمة: ١١٤، عن أبي عبد الله . ٢-معاني الآخبار: ٢٢٨، الحديث: ١. ٤-البيضاوي ٥: ٢٠١. الحديث: ٤، عن أبي عبد الله الج ، عن رسول لله لتلجة .

سورة النَّاس [مُكْيَةً ، وهي سَتْ آيات] ` بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَّبِ النَّاسِ ﴾ . ﴿ مَلِكَ النَّاسِ ﴾ . ﴿ إِلَيْهِ التَّاسِ ﴾ . < مِنْ شَرِّ الوَسُواسِ » يعني الموسوس ؛ عبّر عنه بالوسواس مبالغةً ﴿ الخَنَّاسِ » . ﴿ الَّذِي ﴾ عادته أن يخنس . أي: يتأخَر إذا ذكر الإنسان ربّه . القمّي: الخنّاس: اسم الشيطان الّذي ﴿ يُوَسُوسٌ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴾ إذا غفلوا عن ذكر ربَّهم ٢. ﴿ مِنَ الجُنَّةِ وَالنَّاسِ ﴾ بيانُ للوسواسي . قال: «ما من مؤمن إلاً ولقلبه أذنان في جوفه ، أذن ينفث فيها الوسواس الختَّاس ، وأذن ينفث فيها الملك ، فيؤيَّد اللَّه المؤمن بالسلك ؛ فذلك قوله: "وأَيَّدَهُمْ بِرُوح مِنْهُ"، ". وفي رواية: «كذلك من النَّاس شيطان يحمل النَّاس على المعاصى . كما حمل الشَّيطان

١-ما بين المعقوفتين من «ب» ٢ ـ القمي ٢: ٤٥٠ . ٣ ـ الكافي ٢: ٢٦٧ ، الحديث: ٣ . عن أبي عبد الله ﷺ : مجمع البيان ٩ ـ ١٠ : ٥٧١ . عن رسول الله يُنْكِنَنَ ، والآية في سورة المجادلة (٥٨): ٢٢ . الجزء الثلاثون / النَّاس 🗆 ١٤٩٥

من الجنّ» . وقد سبق تفسير شياطين الإنس في سورة الأنعام . تم كتاب الأصفى بسنتين بعد تمام الصّافي . والحمد لله أوّلاً وأخراً وظاهراً وباطناً ، وصلّى الله على محمّد وآله أجمعين الطّيبين الطّاهرين وسلّم .

> ۱ ـ القمّي ۲: ٤٥٠ ، عن أبي عبد الله الله الله : ۲ ـ ذيل الآية: ۱۱۲ .

## ۱ - فهرس الآيات الكريمة

| البقرة«٢»  |                                         |
|------------|-----------------------------------------|
| ، عسن      | واتمميقوا يسموماً لا تمسجزي نمفس        |
| 18-        | نقسى(٨٤)                                |
| ٦·         | لن نؤمن لك حتّى نرى الله جهرة( ٥٥)      |
| ٤. ٥٨٨     | . • £                                   |
| <b>```</b> | کن فيکون(١١٧)                           |
| ۱۲۱        | وارزق أهله من الثمرات(١٢٦)              |
| ۲٦١        | غير باغ ولا عاد(١٧٣)                    |
| ٨٧         | وأن تصوموا خير لكم( ١٨٤)                |
| ٨٦         | ولايريد بكم العسر (١٨٥)                 |
| ١٤٨٧       | ولا تلقوا بأيديكم( ١٩٥)                 |
| ٥٦٨        | هل ينظرون إلا أن يأتيهم(٢٦٠)            |
| ٨٦         | كتب عليكم القتال(٢١٦)                   |
| ۲٦٩.١      | بسئلونك عنالخمر والميسر(٢١٩) ٢٩٤        |
| 177        | ولا تنكحوا المشركات( ٢٢١)               |
| 118        | بتربّصن بأنفسهنّ أربعة( ٢٣٤)            |
| 140        | ين ذ <sup>ا ب</sup> لدي يقرض الله( ٢٤٥) |
| <b>700</b> | بضاعفه له أضعافاً كثيرة( ٢٤٥)           |

- للفقراء الذين أحصر وا(٢٧٣) ٤٧٥ آل عمران«۳»
- ستغلبون و تحشرون إلى جهنُّم(١٢) ٦٨٦ ثلاثة أيام (٤١) ۷۳٥
- إلا رمزاً (٤١) ۷۳٥
- فقل تعالوا ندع أبناءنا و أبناءكم( ٦١) ٥٢٤ ماكان إبراهيم يهودياً و لا نصرانياً (٦٧) ٦٩
- كنتم خير أُمّة أُخرجت للناس(١١٠) ٧٠ و الذين إذا فعلوا فاحشة (١٣٥) ۲٤.
- ربّنا و آتنا ما وعدتنا على رسلك( ١٩٤) 111 النساء «٤»
- و أتوا اليتامي أموالهم (٢) 1.0.728 فليأكل بالمعروف(٦)
- 191
- إنَّ الذين يأكلون أموال اليتامي( ١٠) 1.0
- واللاتي يأتين الفاحشة(١٥) ٥٣٨
- كتاب الله عليكم (٢٤) 011
- فإن أتين بفاحشة فعليهن (٢٥) ٨٤٦

فكيف إذا جئنا من كلَّ أُمَّة بشهيد(٤١) ۳٦.

# • • • ١٥ 🗆 الأصفىٰ /ج ٢

| ۷۲۳     | إنَّ الله لا يغفر أن يشرك به(٤٨. ١١٦)  |
|---------|----------------------------------------|
| 1 - • 0 | إنَّه كان ظلوماً جهو لأ(٥٨)            |
| ٩       | و من يطع الله و الرسول فأولئك(٦٩)      |
| ٩٢      | كفّوا أيدكم( ٧٧)                       |
| 590     | قل کلّ من عند الله(٧٨)                 |
| ١٤      | من يطع الرسول فقد أطاع الله( ٨٠)       |
| 1-15    | لأَضلَّنَّهم (١١٩)                     |
| 6 4 4   | يراؤُن الناس و لا يذكرون الله(١٤٢)     |
| ודו     | فبظلم من الذين هادوا حرّمنا(١٦٠)       |
|         | المائدة «٥»                            |
| 251     | حرّمت عليكم الميتة(٣)                  |
| 1.0     | والمحصنات من الذين أو توا الكتاب(٥)    |
| 160     | نحن أبناء الله و أحبّاؤه(١٨)           |
| ۳٦.     | قد جاءکم بشبر و نذیر(۱۹)               |
| 111     | إذهب أنت وربَّك فقاتلا( ٢٤)            |
| ٨٣      | النفس بالنفس(٤٥)                       |
| 1188    | أَذِلَةٍ على المؤمنين أعِزَّةٍ(٥٤)     |
| ٩       | من لعنه الله و غضب عليه( ٦٠)           |
| ٩       | قد ضلّوا من قبل و أضلّوا كثيراً (٧٧)   |
| ١-٧     | بما عقدتم الأيمان(٨٩)                  |
| roi     | ءأنت قلت للناس اتّخذوني(١١٦)           |
|         | الأتعام «٣»                            |
| ٦٥٠     | و هو القاهر فوق عباده(۱۸، ۲۱)          |
| ۱ - ۲   | لئن لم يهدني ربّي لأكوننّ من القوم(٧٧) |
| ۲۲.     | و تلك حجّتنا أتيناها إبراهيم(٨٣)       |
| 010     | هذه أنعام و حرث حجز (۱۳۸)              |

لأقعدن لهم صراطك المستقيم(١٦) ۳۸٦

ثمَ لآتينَهم(١٧) ربّنا ظلمنا أنفسنا(٢٣) 272 51

وإذ

۲٦۲

الفهارس / فهرس الآيات الكريمة 🗆 ١٥٠١

| N £ T     | و رضوان من الله أكبر ( ۷۲)             |
|-----------|----------------------------------------|
| 222       | و آخرون اعترفوا بذنوبهم( ۱۰۲)          |
| 1145      | التائبون العابدون(١١٢)                 |
| 525       | و الحافظون لحدود الله(١١٢)             |
| إلآعين    | و مساكسان استغفار إبراهيم لأبيه        |
| <b>77</b> | موعدة(١١٤)                             |
| ٨٠٤       | فلولا نفر(۱۲۲)                         |
|           | يونس «۱۰»                              |
| ۷۰۹       | إنَّ الذين آمنوا و عَمِلوا الصالحات(٩) |
| 1179      | هؤلاء شفعاؤنا عندالله(١٨)              |
| 1177      | وردّوا إلى الله مولاهم الحقّ( ٣٠)      |
| ٤١٠       | بل كذّيوا بما لم يحيطوا بعلمه(٣٩)      |
| .٣٩٠      | فما كانوا ليؤمنوا بما كذَّبوا به(٧٤)   |
| ٤١٢       |                                        |
| **7*      | الذي جعل لكم من الشجر ( ٨٠)            |
|           | هود «۱۱»                               |
| ۸۹٦       | فأتِنا بما تَعِدنا (٣٢)                |
| 1509      | إِنَّه لن يؤمن من قومك إلَّا من(٣٦)    |
| ٦٩٦       | يا أرض ابلعي ماءَك(٤٤)                 |
| ***       | و أخذ الذين ظلموا الصيحة(٦٧)           |
| ۳۸۷       | و أخذت الذين ظلموا الصيحة( ٩٤)         |
|           | يوسف «۲۲»                              |
| <b>VV</b> | اذکرني عند ربّك (٤٢)                   |
| 191       | فلمًا استينسوا منه خلصوا نجيّاً (٨٠)   |
| 041       | و اسأل القرية التي كنًّا فيها( ٨٢)     |
| 199       | هل علمتم ما فعلتم بيوسف(٨٩)            |

#### ٢ • ١٥ ١ 🗆 الأصفيٰ / ج٢

و إن يستغيثوا يغاثوا بماء...(٢٩) 110 قل إنَّما أنا بشر مثلكم يوحي إليَ...(١١٠) ٨٦٢ مریم «۱۹» کلًا سیکفرون بعبادتهم(۸۲) 109 طه «۲۰» فقولاله قولاً ليّناً (٤٤) 18.1 هذا إلٰهكم و إله موسى(٨٨) ٤٠٣ الأنساء «۲۱» أم لهم آلهة تمنعهم من دوننا(٤٣) -1771 بل فعله كبير هم (٦٣) ۲۸۸ حتّى إذا فتحت يأجوج و مأجوج(٩٦) ٧٣٠ إِنَّكُم و ما تعبدون من دون الله(٩٨) ۲١ -الحجّ «۲۲» و الملك يومنذلله (٥٦) ۲۲۸ و يمسك السماء أن يقع على الأرض(٦٥) ٧٨٢ النور «۲٤» وليشهد عذابهما طائفة (٢) ۲ - ٤ و الله خلق كلَّ دايَّة من ماء(٢٥) ٧٨V الخبيثات للخبيتين (٢٦) ٤٣٨ يعبدونني لايشركون بي شيناً(٥٥) ٤٣٨ الفرقان «۲۵» اكتتبها فهي تُعلىٰ عليه بكرةً و أصيلاً (٥) ٩٤٨ لولا أُنزل علينا الملائكة(٢١) ٣٤. يوم تشقّق السماء بالغمام(٢٥) 1277 بل هم أضلّ سبيلاً (٤٤) 111

ما خلقكم و لا بعثكم إلا كنفس واحدةٍ(٢٨) ٩٨

الفهارس / فهرس الآيات الكريمة 🗆 ١٥٠٣

### ص «۳۸»

فيتَبعون أحسنه (١٨) ٤-١

**۲۰۰٤** 🗆 الأصفيٰ / ج۲

الفهارس / فهرس الآيات الكريمة 🗆 ٥ • ١٥

النازعات «۷۹») هل لك إلى أن تركَى و أهديك(١٩.١٨) ٢٦٠ أناربتكم الأعلى(٢٤) ٢٩٤ و برّزت الجحيم(٣٦) إذا الشمس كوّرت و إذا النجوم...(٣٠) ٥٩٣ إذا الشمس كوّرت و إذا النجوم...(٣٠) ٥٩٣ فاليوم الذين آمنوا من....(٣٤)

#### ٢ \_ فهرس الأحاديث الشريفة ا

ابتدع الأشياء كلّها بعلمه ٦٣ إبراهيم 🕸 دينه ديني 307 [مما ودّعك ربّك] أبطأ جمبرنيل عملي رسول الله فالجنو 1201 [لعنهم الله بكفرهم] أبعدهم من الخير ٥٢ [فشاربون شرب الهيم]الإبل 170V [فسبأي ألاء ربكما تكذبان] أبسالنبي أم بالوصى 1YEY ابن خالتها 119 [مؤمن من أل فرعون]ابن خاله 1.99 [مؤمن آل فرعون]ابن عمه -1.99 [ونادي نوح ابنه] ابنها 039 أتى جبرنيل رسول الله شي بالبراق 779 [وقال الذين اتّبعوا]الأتباع VA. [ويدرءون بالحسنة السيئة]... أتسبع الحسنة الستئة 971 أتبع السيتة بالحسنة تمحها ٦.٣ أتسرى أنَّ الله(عسرَّ) طسلب مسن المشيركين زكاة 111-. أتستدعون الأدون ليكون لكم بدلاً -٤٠ [لوكان فيهما ألهة إلَّا الله] اتَّصال التدبير وتسمام

ത് الآباء يشمل الأجداد 8.1 أتوا والله الطاعة مع المحبّة والولاية ۸۲٤ أجَرَ أميرالمؤمنين الله نفسه 141 [ربّنا اغفر لي ولوالدي] آدم وحوّاء 111 [بعضكم لبعض عدة] أدم وحوّاء وولدهما ۳. آل محمّد حبل الله المتين 170 [سلام على إل ياسين] آل يُس 1.07 آمرهم بجمع الأموال والبخل بها 271 آمن مع نوح من قومه ثمانية نفر 039 أمنوا بما جاء به محمّدﷺ من الولاية ا 221 [يستغفرون للذين أمنوا] أمنوا بولايتنا - ١٠٩٥ آية بيتنة وحجة معجزة لنبؤتد ٥٩ الآيات: الأثمة، والنذر: الأنبياء 011 أمير المؤمنين 🚓 917 الآيات: شهادة الصبئ والقميص المخرق ٥V٠ الآيات هم الأثمة 🚓 207 التعروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر 7.1 [فما لنا من شافعين]الأئمّة [ ۸۸۹ الأثمة هم الوسيلة إلى الله 777

[لابشين فيها أحقاباً] الأحقاب تعانية أحقاب 1397 [من بعد ميثاقه]: إحكامه وتغليظه ۲۳ أحلم آية من كتاب الله 021 [وآتيناه أهله ومثلهم] أحيا له من الذيبن كمانوا ماتوا ۷۸۸ [ووهبنا له أهله] أحيا له من ولده 1.41 [تحدّث أخبارها] أخبارها أن تشهد على كلّ 1277 عبد [أحسب الخالقين] أخسبر أنَّ فسى عباده خالقين ۸۱۹ [سواء عليهم...] أخبر عن علمه فيهم ۱۳ [وله أخت] أخت لأمّ وأب 100 اختلف من كان قبلكم 1111 [فادّارأتم فيها]اختلفتم وتدارأتم ٤٤ اختلفواكما اختلف هذه الأمة ٥٥٧ [فاختلِف فيه] اختلفوا كما اختلفت هذه الأتة 1119 [إلى شياطينهم] أخدانهم من المنافقين ۱٦ [ثم استوى...] أخذ في خلقها وإنفانها ۲٤ [فطمسنا أعينهم] أخذ كفّاً من بطحاء فبضرب 1177 يها أخذ الميثاق على الأنبياء 101 أخذتموهن بأمانة الله 8.1 [أبي واستكبر] أخرج ماكان في قلبه من الحسد ۲۸ أخرج من ظهر آدم ذرّيّته 211 أخسر جسوا. قسالوا: إلى أيسن؟ قبال إلى أرض المحشر 1141 أخره إلى السحر ليلة الجمعة ٥٨٨

| ۸۷۰         | الصنع                                      |
|-------------|--------------------------------------------|
| ی ۹۹        | [لمن اتَّقَى] اتَّفىالصيد حتَّى ينفر أهلم: |
| 99          | [لمن اتّقي] اتّقى الصيد في إحرامه          |
| ٩٨          | [لعن اتّقى]اتّقى الكبائر                   |
| ىق ۹۹       | [لمن اتّقى]اتّقى الكبر وهو أن يجعل الح     |
| 99          | [لمن اتَّقى]اتَقى ما حرَّم الله عليه       |
| 1197        | أتقاكم، أي أعملكم بالتقيّة                 |
| ٦٣٥         | تقوا فراسة المؤمن                          |
| ٩٦٩         | تَقوا المحقّرات من الذنوب                  |
| ٧٤٤         | [خرّوا سجّداً]اتلوا القرآن وابكوا          |
| ארוו        | أتي النبيﷺ بخبيص فأبى أن يأكله             |
| ، ورئيا:    | [أحسن أثاثاً ورثيباً]الأثباث: المتاع       |
| ٧٤٧         | الجمال                                     |
| ٥٨٢         | اجتمعوا إلى يوسف يجادلونه                  |
| 1+18        | [ما سألتكم من أجر] أجر المودّة             |
| ۲٤          | [فأحياكم] أجرى فيكم الروح                  |
| ٤٥١         | أجمل الله المشركين الذين حجّوا             |
| ۳۱-         | الأجل المقضيّ هو المحتوم                   |
| رة وجعفر    | [فمنهم من قضي تحبه] أجله، وهو حمز          |
| ٩٨٨         |                                            |
| ٩٨٨         | [ومنهم من ينتظر] أجله. يعني عليّاً         |
| ۷۰۱         | الإجهار أن ترفع صوتك                       |
| ۷۲۹         | احتفروا له جبل حديد                        |
| <b>V</b> 9V | [لتبلغوا أشدّكم]الاحتلام وهو أشدّه         |
| 12.9        | [وأكن من الصالحين] أحجَّ                   |
| 129.        | [قل هو الله أحد]الأحد: الفرد المتفرّد      |
| ٦٧٨         | الإحسار: الإقتار                           |
| 251         | الإحسان أن تعبدالله كأنَّك تراء            |
| 222         | أحسن الهدي هدي الأنبياء                    |
| 1.95        | أحسنوا الظن يالله                          |

الفهارس / فهرس الأحاديث الشريفة 🗆 ١٥٠٩

٤V٢

| ٦٣٢      | أسفلها الهاوية وأعلاها جهنتم              |
|----------|-------------------------------------------|
| ۲۸       | [وإذا قلتم] أسلافكم                       |
| 1147     | الإسلام علانية والإيمان في القلب          |
| 1197     | الإسلام قبل الإيمان                       |
| ۲٥       | [وعلَّم آدم الأسماء] أسماء أنبياء الله    |
| ۲٥       | [وعلّم آدم الأسماء] أسماء المخلوقات       |
| 1.01     | إسماعيل: لأنَّ الله ذكر قضته              |
| 188.     | [علّمه البيان]الأسم الأعظم                |
| NEV.     | اسمها حنّة                                |
| ۸۹۳      | [فعقروها] أسند العقر إلى كلَّهم           |
| ۲.       | [فلا تجعلوا لله أنداداً] أشباهاً وأمثالاً |
| جنهاد    | اشمستغل بسعرض الخسيل لآنسه أراد           |
| 1.19     | العدو                                     |
| ٦٩.      | أشدّ العمي من عمي عن فضلنا                |
| ٦٨٠      | أشده ثلاث عشرة سنة                        |
| 831      | أصابت الناس فتنة                          |
| 087      | أصبحوا أؤل يوم ووجوههم صفر                |
| ا عـــلى | أصبيبروا عين المبعاصي وصبابروا            |
| 189      | الفرائض                                   |
| لكــلام  | [وتـــنذر بــه قــوماً لدّاً] أصــحاب ا   |
| Vor      | والخصومة                                  |
| ق، من    | [إلى أجسل قسريب فأصّدته] أصّد             |
| 12.4     | الصدقة                                    |
| ۱۷۳      | الإصرار أن يذنب الذنب                     |
| ENT      | الأصل فيه بلعم، ثمّ ضربه الله مثلاً       |
| ٦٠٤      | أصلها في دار عليّ بن أبي طالب             |
| ۲۰ ,     | [وادعوا شهدءكم] أصنامكم وشياطينكم         |
| ٤٥       | اضربوا الميتت ببعض البقرة ليحيى           |
| 578      | [واضربوا منهم كلَّ بنان] أطراف الأصابع    |
| ٨٠٧      | أطعم أهلك ثلاثا                           |

رم يه رق بيديا في بين . [وما كانوا مهتدين] إلى الحقّ والصواب ١٦

الفهارس / فهرس الأحاديث الشريفة 🗆 ١٥١١

#### ۲ ۱۵۱۲ 🗆 الأصفيٰ / ج ۲

109 فتموت [النطيحة] التسى تسلطها بسهيمة أخسري فتموت 109 [والفلك] التي جعلها الله مطايا كم لا تهدأ Y٦ التي سارت معهم إلى مصر كانت خالته ۵۸۸ [حرّم عليكم المينة] التي ماتت حتف أنفها بـلا ذباحة ٨٠ [الموقوذة] التي مرضت ووقذها المرض - ٢٥٩ التي تقضت غزلها امرأة من بني تيم بن مرَّة ٦٦١ التي هي أحسن التقيّة ۸۳۱ [تلك أمانيَهم] التي يتمنُّونها بلا حجة ا ٦١ التي ينتهى إليها أعمال أهل الأرض 1225 إلحق القوم فإنهم قد احترقوا ٤٧٦ [أوفوا بعهدي]الذي أخذته على أسلافكم ٣٢ [ولقد كتبنا في الزبور] الذي أنزل عملي دأو د VAT [أوف بعهدكم]الذي أوجبت به لكم ٣٢ الذي تناله الأيدي فراخ الطير 197 الذي سئلت الأنبياء عنه. لم تصفه 212 [زنيم] الذي لا أصل له 1227 [وله المثل الأعلى]الذي لا يشبهه شيء ٩٥٨ الذي لا يعمل بما أمر الله 175 [الخبير] الذي لا يعزب عنه شيء TTV [حقّ للسائل]الذي ليس بعقله بأس 11.8 [الرحمان]: الذي يرحم ببسط الرزق علينا 3 الذين أمنوا النبي وأميرالمؤمنين 1110 الذين اتّبعوا رضوان الله هم الأنمّة ۱۸. [أولئك همم الخماسرون] الذيمين خسمروا أنفسهم ٢£ [والصابنين]: الذين زعموا أنَّهم صَبّوا ٤١

الفهارس / فهرس الأحاديث الشريفة 🗆 ١٥١٣

| ۱۰-٤                                                                    | [عرضنا الأمانة]الأمانة: الولاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 031                                                                     | الأمّة المحدودة أصحاب القائم(عج)                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥٨                                                                      | امتحان للعباد ليطيعوا الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۰.                                                                     | أمرافه بتخلية سبيلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٦٧٣                                                                     | أمرالله جبرنيل أن يمحو ضوء القمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۷۷۵                                                                     | أمرالله نبيته أن يخص أهل بيته                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٢.                                                                     | أمرالله نبيته بمكارم الأخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٨٠٢                                                                     | أمرأهل مكمة أن لا يأخذوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۹٦٨                                                                     | أمر بالشكر له وللوالدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 404                                                                     | [أويأتي ربّك]أمر ربّك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٩٨                                                                      | [وقنا عُذاب النار] امرأة السوء                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٤                                                                      | [وعصينا] أمرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٦٧٤                                                                     | أمرّنا، مشدّدة ميمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٣٩                                                                     | أمر الله ان ينادي بالسريانيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ـــعم الله                                                              | [فــحدَّث] أمــره أن يــحدَّث بـــما أن                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                         | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1202                                                                    | عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1202                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                         | عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 909                                                                     | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 909<br>298                                                              | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله يشتين                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 909<br>E9A<br>T1                                                        | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله الله<br>أمروا أوّلاً بالهبوط                                                                                                                                                                                                                                         |
| 909<br>E9A<br>T1<br>00                                                  | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله ﷺ<br>أمروا أوّلاً بالهبوط<br>أمروا بشرب العجل الذي كان                                                                                                                                                                                                               |
| 909<br>E9A<br>T1<br>00<br>0E •                                          | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله الطع<br>أمروا أوّلاً بالهبوط<br>أمروا بشرب العجل الذي كان<br>وياسماء أقلعي] أمسكي                                                                                                                                                                                    |
| 909<br>E9A<br>T1<br>00<br>0E -<br>1 - A7<br>NEET                        | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله اللغ<br>أمروا بشرب العجل الذي كان<br>[وياسماء أقلعي] أمسكي<br>[الذي جاء بالحق] أميرالمؤمنين                                                                                                                                                                          |
| 909<br>E9A<br>T1<br>00<br>0E -<br>1 - A7<br>NEET                        | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله اللغة<br>أمروا أوّلاً بالهبوط<br>أمروا بشرب العجل الذي كان<br>[وياسماء أقلعي] أمسكي<br>[الذي جاء بالحق] أميرالمؤمنين ومن ولد                                                                                                                                         |
| ۹٥٩<br>٤٩٨<br>٣١<br>٥٥<br>٥٤٠<br>١٠٨٦<br>١٤٤٣                           | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله اللغ<br>أمروا أوّلاً بالهبوط<br>أمروا بشرب العجل الذي كان<br>[وياسماء أقلعى] أمسكي<br>[الذي جاء بالحق] أميرالمؤمنين ومن ولد<br>[نعدً لهم عمداً] إنّ الآباء والأمّهات إ                                                                                               |
| ۹۵۹<br>٤٩٨<br>٣١<br>٥٥<br>٥٤<br>١٠٨٦<br>١٤٤٣<br>١٤٤٣<br>٠<br>٧٥-        | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله اللغة<br>أمروا أؤلاً بالهبوط<br>أمروا بشرب العجل الذي كان<br>[وياسماء أقلعى] أمسكي<br>[الذي جاء بالحق] أميرالمؤمنين ومن ولد<br>[ووالدٍ وما ولد} أميرالمؤمنين ومن ولد<br>إنعد لهم عمداً) إن الآباء والأمهات                                                           |
| ۹٥٩<br>٤٩٨<br>٣١<br>٥٥<br>٥٤<br>١٠٨٦<br>١٤٤٣<br>٠<br>٧٤٦<br>٧٥-         | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله الللي<br>أمروا أولاً بالهبوط<br>أمروا بشرب العجل الذي كان<br>[وياسماء أقلعى] أمسكي<br>[الذي جاء بالحق] أميرالمؤمنين ومن ولد<br>[الذي جاء بالحق] أميرالمؤمنين ومن ولد<br>[نعد لهم عمداً] إن الآباء والأمهات ب<br>ذلك<br>إن الآية نزلت في عمّار                        |
| ۹۵۹<br>٤٩٨<br>٣١<br>٥٥<br>٥٤<br>١٠٨٦<br>١٤٤٣<br>٧٤<br>٧٥-<br>٣٤٢<br>٨١٢ | عليه<br>أمره أن يقيم وجهه للقبلة<br>أمرهم أن ينفروا إلى رسول الله اللغة<br>أمروا أولاً بالهبوط<br>أمروا بشرب العجل الذي كان<br>[وياسماء أقلعى] أمسكي<br>[الذي جاء بالحق] أميرالمؤمنين ومن ولد<br>[الذي جاء بالحق] أميرالمؤمنين ومن ولد<br>[نعد لهم عمداً] إن الآباء والأمهات<br>ذلك<br>إن الآية نزلت في عمار<br>إن الأئمة كانوا محدثين |

| N NVE      | أما أشراط الساعة فنار تحشر الناس          |
|------------|-------------------------------------------|
| 001        | أما إنّه لم يجعلها خلوداً                 |
| 11.        | أمًا إنَّه لم يعنِ الناس كلُّهم           |
| 181.       | أمما أهل الجنَّة فزوَّجوا الخيرات         |
| 0-9        | أما ترى البيت إذا كان الليل كان أشدً      |
| * * *      | أما ترضون أن تقيموا الصلاة                |
| ان ٧٤٦     | أما تسمع الرجل يقول: وردنا ماء بني فلا    |
| 0.9        | أمما الحسني فالجنكة                       |
| 1101       | أمما «حم» فهو محمّدﷺ                      |
| 571        | أمًا «خلقناكم» فنطفة ثمّ علقة             |
| 144        | أمما داود فإنَّه لعن أهل أيلة             |
| 1897       | أما رأيته إذا فتح عينيه وهو ينظر إليك     |
| 1.44       | أمما السابق فيدخل الجنة                   |
| 1509       | أما سمعت قول الله (تع) لنوح               |
| 1277       | [وشاهد ومشهود] أما الشاهد فمحمّد          |
| ١          | أمما الطالبون لرضا ربهم فيبلغهم           |
| 1 • ۲٦     | أمّا الظالم لنفسه منّا فمن عمل سيّتاً     |
| <u>۸۳۱</u> | أمّا في القيامة فكلّكم في الجنّة          |
| ٧٦٠        | أمّا قوله: فقولا له قولاً ليّنا أي ليّنا. |
| 1818       | أمما المؤمنون فترفع أعمالهم               |
| (م ۹۷۱     | [وأسبغ عليكم نعمه]أمّا ما ظهر فالإسا      |
| 1111       | أمّا المسيح فعصوه وعظّموه 🛛 🗚             |
| ت طـوعاً   | أمما من يسجد من أهل السماواد              |
| 598        | فالملائكة                                 |
| ٩٧١        | أمما النعمة الظاهرة فالنبتي 🗺             |
| 175        | أما والله ما دعوهم إلى عبادة أنفسهم       |
| 908        | الإمام إذا أبصر الرجل عرفه                |
| 951        | [وصّلنا لهم القول]إمام إلى إمام           |
| ٦٩.        | إمامُ دعا إلى هدى فأجابوه                 |
| 1211       | إمام يخنس سنة ستين ومائتين                |

## ١٥١٤ تالأصفيٰ /ج٢

الفهارس ، فهرس الأحاديث الشريفة 🗆 1010

إنَّ الله(تع) قد فشر الصمد 189. إنَّ الله قد قضي الفرقة والاختلاف... TIV. إنَّ الله قدَّر فيها ما هو كائن 1271 إزالله قضي قضاة حتعاً 09V.222 إنَّ الله علا ذكره كان ولا شيء غيره 1-11 إنَّ الله كلُّف رسول الله تَلْخِلَةِ 510 إنَّ الله لا يأسف كأسفنا 1122 إنَّ الله(عـــزّ) لا يسأل عــباده عـــدًا تــفضَّل 1EVT عليهم إنَّ الله لا يكرَّم روح كافر ٦٨٩ إنَّ الله لا يوصف بمكان يحلَّ فيه 1219 إنَّ الله لا يوصف وكيف يوصف 222 إنَّ الله لم يذكره أحد من عباده المؤمنين إلَّا ٧٣ إنَّ الله لم يخلق خلقه عبثاً ۸۳۳ إنَّ الله لم يسأل خسسلقه مسمًّا فسى أيسديهم قرضأ 1770 إنَّ الله(جلُّ) لمَّا أمر إبراهيم ٢٠ ۸۰۳ إنَّالله لمَّا بشَّر عيسي بظهور نبيَّنا، قال: له ١٢٩٩ إنَّ الله(تع) لمَّا ذرأ الخلق 117. إنَّ الله(تم) لو شاء لعرَّف العباد نفسه -ATV. إنَّ الله ليدفع بمن يصلَّى من شيعتنا عمَّن ا 119 إنَّ الله(جـــــلَّ) ليــعتذر إلى عــبده المــومن 1121 المحوج إنَّ الله ما تولَّى تزويج أحد من خلقه إلاً 990 إنَّ الله(تع) مزج طينة المؤمن ا 154 إنَّ الله ورَّى أسماء من اغترَّ وفتن ለግገ [والبسسيت المسعمور] إنَّ الله وضبع تسحت العرش 1515 إنَّ الله يأتي... بكلَّ شيء يعبد من دونه V9T إنَّ الله يبتلي المؤمن بكلَّ بليَّة -1 · V)

إنَّ الله(جلَّ) بسعة رحمته ورأفته 139 إِنَّ الله بعث رجلاً حبشيًّا نبيًّا فكذَّبوه 1 ETV إنَّ الله بـــعث نـــبيَّه بـــإيَّاك أعـــنى واســـمعى ياجاره 148 إنَّ الله جعل الأثمَّة أركان الأرض ٦٤٣ إنَّ الله جعل السحاب غرابيل للمطر ۸۵۱ إنَّ الله جــــمع فـــيها خـــلقه لولايـــة مـــحمّد 18.2 ووصيته إنَّ الله حرَّم كنز الذهب والفضَّة -111 إنَّ الله الحليم العليم إنَّما غضبه 015 إنَّ الله خصَّ عباده بآيتين من كتابه ٤١٠ إنَّ الله خلق آدم من الماء العذب ۸۷۲ إنَّ الله خلق الحياة قبل الموت 1717 إنَّ الله خلق من أحبَّ من طينة الجنَّة ۳۸۹ إنَّ الله خلقنا من أعلى علَّيِّين 1219 إنَّ الله ركَّب في الملائكة عقلاً بلا شهوة 112 إنَّ الله سخَّر لي البراق وهي دابَّة ٦γ. إنَّ الله سمَّى النبيِّ بهذا الإسم 1.07 إنَّ الله ضرب مثل من حاد في ولاية عليَّ ١٣٣١ إنَّ الله(تع) علم أنَّهم سيفتر قون 170 إنَّ الله عهد إلى آدم... نسى فأكل منها ۷۷۲ إنَّ الله فرض الإيمان على جوارح ابن أدم ٤٢٤ إنَّ الله فرض عليكم زكاة جاهكم ۲۳۸ إنَّ الله فضَّل أنبياءه المرسلين ٦٨٥ إنَّ الله فضَّل المجاهدين على القاعدين 222 إِنَّ الله(تع) قال: فبعزَ تبي لأردَّنُّهما ا 079 إنَّ الله قال لمحمّد عليمًا إن تستغفر لهم ٤٨٢ إنَّ الله (تع) قبض قبضة من طين 191 إنَّ الله قد أعاذكم من أن يجور عليكم ۸۳۱ إنَّ الله(عزّ) قد أنزل في التوراة و.... 1114

| وسى عسملوا | إنَّ بِـــني إســرائــيل بــعد مـــ    |
|------------|----------------------------------------|
| N N V      | بالمعاصى                               |
| 901        | إنَ بني أُميَّة ليسوا من قريش          |
| 207        | إنَّ بيوتي في الأرض المساجد            |
| سر ۲۱۵     | إنّ تأويلٌ هذه الرؤيا أنّه سيملك مص    |
| 141        | أن تتوب عليهم أو تعذَّبهم              |
| ۱۱۷۹ [     | إن تتنولُوا معشر العرب يستبدل قوم      |
| 7.5        | أن تحسب عليهم السيئات                  |
| ٦٧٦        | أن تحسن صحبتهما وأن تكلّفهما           |
| بالقلب ٢٤٣ | أن تسؤوا بينهنَ في المحبَّة والمودَّة  |
| ١٣٦٧ .     | أن تقلّب كفيّك في الدعاء إذا دعوت      |
| 127        | إن تلووا الأمر أو تُعرضوا عمّا أمرتم   |
| ٣-٤        | إنَّ تميم الداري كان في سفر            |
| ىتى ١١٢٧   | [إلا المودّة في القربي] أن تودّوا قراب |
| 1.72       | إنَّ الثالث كان شمعون الصفا            |
| 111        | أنَّ الثمرات تحمل إليهم من الآفاق      |
| 200        | إنّ جابر بن عبدالله كان مرضياً         |
| 007        | إنّ جبر نيل صاح بهم صيحة               |
| 1779       | إنّ جبر نيل نزل بالميزان               |
| 1207       | إنَّ جميع الثلَّتين من أُمَّتي         |
| ٢٤         | إنَّ الجنَّ كانوا يفسدون في الأرض      |
| ليمان ابن  | إنَّ الجسنَّ والشبياطين لمَّا ولد لس   |
| 1.29       | قال:                                   |
| ٨٠١        | اِنَ جهنَّم إذا دخلوها هَوَوا فيها     |
| 777        | ان الحاكم إذا أتاه أهل التوراة         |
| ۹۹ ر       | إنَّ الحرث هنا: الدني، والنسل: الناس   |
| 1ETT       | إنَّ الحساب اليسير هو الإثابة          |
| بن ۲۲۳     | إنَّ الحسنات في كتاب الله على وجه.     |
| ــي حـــجة | إنَّ الخــــطابَ لرســول الله ﷺ فـ     |
| ٨٠٤        | الوداع                                 |

| 1112    | إنَّ الله يجعل البحار ناراً                      |
|---------|--------------------------------------------------|
| 1882    | إنَّ الله يحبِّ من عباده المفتَّن التوَّاب       |
| 11110   | إنَّ الله يخصُّ أولياءه بالمصائب ليأجر ه         |
| ۷۰۹     | إنَّ الله(تع) يضلَّ الظالمين                     |
| ٤٣      | [قال إنَّه يقول]إنَّ الله يقول:                  |
| ٤٨٨     | إنَّ الله يقول: ما من شيء إلَّا وقد وكُلت        |
| NYEA.   | إنّ الله يقول: «ومن دونهما جنّتان»               |
| ATE 1   | إنَّ الله(تع) يقول: يحزن عبدي المؤمن إذ          |
| 008     | إنَّ الله يكفَّر بكلَّ حسنة سيَّنة               |
| 001 4   | إنَّ الله يمهل الظالم حتَّى إذا أخذه لم يُفْلِتُ |
| ٤٠١     | إنَّ الألواح كانت من زبرجدة من الجنَّة           |
| قهم ١٤. | أنَّ الأمر كذلك وأنَّ الله يطلع نبيَّه على نفا   |
| 878     | إنَّ إِلاَّمم تجحد تأدية رسالات رسلهم            |
| ۲۳۷     | إنَّ أَناساً من رهط بشير الأدنين                 |
| 188     | إنَّ الأُنثى تحيض فتخرج من المسجد                |
| 2.1     | إنَّ أهل الجاهلية إذا ولدت الناقة                |
| ٥٦٦     | إنَّ أهل قرية ممّن كان قبلكم                     |
| ٥١٢     | إنّ أهل النار لمّا غلى الزقّوم والضريع           |
| ٤٧٢     | إنَّ أهل هذه الآية أكثر من ثلثي الناس            |
| 188     | إنَّ أُولي العلم الأولياء والأوصياء              |
| ۲۲٦     | إنَّ أوحش ما يكون هذا الخلق                      |
| TYDE    | إنَّ أوقات الجنَّة كغدوات الصيف                  |
| 298     | إنَّ أوَّل ما نزل في تحريم الخمر قوله            |
| 100     | إنَّ أولى الناس بالأنبياء أعملهم                 |
| ۱۰۸۳    | إنَّ الأولى نزلت في أميرالمؤمنين                 |
| ٥٦٧     | إنَّ أولياء الله سكتوا فكان سكوتهم ذكراً         |
| 1840    | [إِنَّا نخاف من ربَّنا قوماً] إِنَّ الآيات       |
| 995     | إنَّ الإيمان ما وقَر في القلوب                   |
| 21      | [أنعمت عليكم] أن بعثت محمّداً وأقرر ته           |
| ۳٥      | أن بعثت موسى وهارون إلى أسلافكم                  |

الفهارس / فهرس الأحاديث الشريفة 🗆 ٧ ١ ٩ ١

| ***                                                                                                                               | إنَّ الصور قرن التقمه إسرافيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نيم ۸                                                                                                                             | إنَّ الصورة الإنسانيَّة هي الطريق العست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٩٤                                                                                                                                | إنَّ الصيام ثلاثة أيَّام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۷۲                                                                                                                               | [ولا تنهر هما]إن ضرباك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| רער                                                                                                                               | إن ضرباك فقل لهما: غفرالله لكما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٩٣٩                                                                                                                               | إن الضمير في وجهه راجع إلى الشيء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 272                                                                                                                               | إنَّ طائفة تقوم بأزاء العدوَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 221                                                                                                                               | إنَّ الظلم: الضلال فما فوقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥ ٢                                                                                                                               | أن ظهر محمّد بالرسالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۸۳۸                                                                                                                               | إنّ عائشة ضاع عقدها في غزوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ین ۷٤۸                                                                                                                            | إنَّ العاص بن وائل هو أحد المستهزئ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 982                                                                                                                               | إنَّ العبد إذا دخل قبره يسأل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 11+ <b>V</b>                                                                                                                      | [أرسلنا رسلاً]إنّ عددهم مانة ألف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨٤٦                                                                                                                               | إن علمتم لهم مالاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لى علقبة                                                                                                                          | إنّ عسليّ بسن أبسي طالب والوليـد بـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٩٧٨                                                                                                                               | تشاجرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                   | تشاجرا<br>إنَّ عليّاً ثنة إذا حضر وقت الصلاة يتملما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۰۰۵ را<br>۱۱۸۷                                                                                                                   | إنَّ عليًّا ﷺ إذا حضر وقت الصلاة يتملما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۰۰۵ را<br>۱۱۸۷                                                                                                                   | إنَّ عليّاً ﷺ إذا حضر وقت الصلاة يتملما<br>إنَّ عليّاً راية الهدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ل ۱۰۰۵<br>۱۱۸۷<br>نتر ۲۲۴                                                                                                         | إنَّ عليّاً عليمًا إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۰۰۵ ک<br>۱۱۸۷<br>۱۲۰۹ کتر ۱۳۰۹                                                                                                   | إنَّ عليّاً عليّاً إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج<br>إنَّ عندالله كتباً موقوفة                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۰۰۵ آ<br>۱۱۸۷<br>۹٦۲ تذ<br>۱۳۰۹<br>۷۵۱                                                                                           | إنَّ عليّاً ثِنَّة إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج<br>إنَّ عندالله كتباً موقوفة<br>إنَّ العهد هو الوصيّة عند الموت                                                                                                                                                                                         |
| ۱۰۰۵ آ<br>۱۱۸۷<br>۹٦۲ تذ<br>۱۳۰۹<br>۷۵۱<br>۱۳٤۱                                                                                   | إنَّ عليّاً ثِنَّة إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج<br>إنَّ العمد هو الوصيّة عند الموت<br>إنَّ العهد هو الوصيّة عند الموت<br>إنَّ العين حقَّ                                                                                                                                                                |
| ۱۰۰۵ ی<br>۱۱۸۷<br>۹٦۲ ش<br>۱۳۰۹<br>۷۵۱<br>۱۳٤۱<br>۱۳٤۱                                                                            | إنَّ عليّاً ثمّة إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج<br>إنَّ العمد هو الوصيّة عند الموت<br>إنَّ العين حقَّ<br>إنَّ العين ليدخل الرجل القير                                                                                                                                                                     |
| ۱۰۰۵ ت<br>۱۱۸۷<br>۹٦۲ ت<br>۱۳۰۹<br>۷۵۱<br>۱۳٤۱<br>۱۳٤۱<br>۱۳٤۱                                                                    | إنَّ عليّاً ثِنَّة إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج<br>إنَّ عندالله كتباً موقوفة<br>إنَّ العهد هو الوصيّة عند الموت<br>إنَّ العين حقَّ<br>إنَّ الفتنة هنا الكفر                                                                                                                                             |
| ۱۰۰۵ ی<br>۱۱۸۷<br>۹٦۲ تذ<br>۱۳۰۹<br>۷۵۱<br>۱۳٤۱<br>۱۳٤۱<br>۱۳٤۱<br>۱۳۸<br>۹۳٦                                                     | إنَّ عليّاً ثمّة إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج<br>إنَّ العمد هو الوصيّة عند الموت<br>إنَّ العين حقَّ<br>إنَّ الفتنة هنا الكفر<br>إنَّ فساد الظاهر من فساد الباطن                                                                                                                                         |
| 10<br>1.1.AV<br>9.7.7 ==<br>1.7.9<br>VO1<br>1.7.61<br>1.7.67<br>1.7.07                                                            | إنَّ عليّاً عَنيَّا إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج<br>إنَّ عندالله كتباً موقوفة<br>إنَّ العهد هو الوصيّة عند الموت<br>إنَّ العين حقَّ<br>إنَّ الفتنة هنا الكفر<br>إنَّ الفتنة هنا الكفر<br>إنَّ فساد الظاهر من فساد الباطن<br>إنَّ في الجنة شجرة ظلَّها مائة عام                                          |
| 10<br>1.1.AV<br>9.7.7 Z<br>1.7.9<br>VO1<br>1.7.6<br>1.7.6<br>1.7.6<br>1.7.6<br>1.7.6<br>1.7.6<br>1.7.7<br>1.7.7<br>1.7.7<br>1.7.7 | إنَّ عليّاً ثمّة إذا حضر وقت الصلاة يتملم<br>إنَّ عليّاً راية الهدى<br>إنَّ العمل الصالح ليسيق صاحبه إلى الج<br>إنَّ عندالله كتباً موقوفة<br>إنَّ العهد هو الوصيّة عند الموت<br>إنَّ العين حقَّ<br>إنَّ العين ليدخل الرجل القبر<br>إنَّ المتنة هنا الكفر<br>إنَّ فساد الظاهر من فساد الباطن<br>إنَّ في الجنة شجرة ظلَّها مائة عام<br>إنَّ في جهنَّم لوادياً للمتكبّرين |

الفهارس / فهرس الأحاديث الشريفة 🗆 ١٥١٩

| الكتاب لم ينطق       ١٦٦٢         كعب بن الأشرف وجماعة       ٢٥٠         الكفر في هذه الآية البراءة       ٦٦٢         كل بني بنت ينسبون إلى أبيهم       ٩٩٥         كل واحدة منهما حدّثت أباها       ٦٣٢٢         كل واحدة منهما حدثت أباها       ٦٣٢٢         كلم الله (عز ) ليس له آخر       ٣٩         كلم احق، وأن أدم قال:       ٣٩         كنت خلف إمام فلا تقرأن       ٢٦         لكنم معلي وأن أدم قال:       ٣٩         ليملل وليه ] أن لا يعزوا أبدأ       ٨٨         ليملل وليه ] أن لا يعزوا أبدأ       ٨٨         ليملل وليه ] أن لا يعزوا أبدأ       ٨٨         لكل معلى المكتوب ٢٣٢       ٢٢         ليملل وليه ] أن لا يعزوا أبدأ       ٨٨         لكل قول مصداقاً من عمل       ٢٢         للقيامة خمسين موقفاً       ٢٢٦         ألقدامي السماء السابعة       ٢٢         ألقد بقاعاً في سماواته       ٢٢         ألقد وادياً       ٢٢         ألقد وادياً عرفون الناس         ألقد العراب       ٢٢         ألقد العراب       ٢٢         ألقد ملائكة يسعاو الدام         ألقد القويل                                                                                                     | ۲۳۰   | إن كان قتله لإيمانه فلا توبة له           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------|
| كعب بن الأشرف وجماعة ٢٥٠<br>الكفر في هذه الآية البراءة ١٧٦<br>كل بني بنت ينسبون إلى أبيهم ٩٩٥<br>كل واحدة منهما حدَّثت أباها ١٣٢٢<br>كلام الله (عزّ) ليس له آخر ٢٣٢<br>كلها حقّ، وأن آدم قال: ٣٩<br>كنت خلف إمام فلا تقرأن ١٣٢<br>كنتم تعلمون أنه معسر فتصدقوا ١٣٢<br>ليملل وليه] أن لا يحيف على المكتوب ١٣٣<br>بجال صدقوا] أن لا يعزوا أبدأ ٨٨٩<br>ليملل وليه] أن لا يعزوا أبدأ ٨٨٩<br>ليملل حمى ١٣٢<br>للثياطين الإنس حيلة ٧٢٦<br>للثياطين الإنس عمل المكتوب ١٣٢<br>للثياطين الإنس عمل المكتوب ١٣٢<br>للثياطين الإنس عمل المكتوب ١٣٢<br>للثياطين الإنس عملة ١٩٩<br>للثيامة خمسين موقفاً ١٩٩<br>للثيمس ثلاثمائة وستين برج ١٢٦<br>للثيامة خمسين اسماً ١٩٩<br>للثيمام كما تحت الدرع ١٩٩<br>للثير ما تحت الدرع ١٩٩<br>للثيمان عمل ٢٠٢<br>للثير ما تحت الدرع ١٩٩<br>للثيمان عمل ٢٠٢<br>للثير ما تحت الدرع ١٩٩<br>للثوب ١٩٩<br>للثير ما تحت الدرع ١٩٩<br>للثير ما تحت الدرع ١٩٩<br>للثوب ١٩٩<br>للثام الما للذوب ١٩٩<br>للثام الذوب ١٩٩<br>للها تأويلاً لا يعلمه إلا آل محتد ١٩٩<br>لهذا تأويلاً. يقول<br>للمؤمن إذا أتاه ملك الموتجزع ٢٤٤                                                                                                                                                                                           | ٥٢٨   | إن كانت أعمالهم لأشدّ بياضاً              |
| الكفر في هذه الآية البراءة ١٧ ٩٩<br>كل بني بنت ينسبون إلى أبيهم ٩٩٥<br>كل واحدة منهما حدّثت أباها ١٣٢٢<br>كلام الله (عزّ) ليس له آخر ٢٩<br>كنت خلف إمام فلا تقرأنّ ٢٩<br>كنت خلف إمام فلا تقرأنّ ٢٩<br>ليملل وليّه] أن لا يحيف على المكتوب ١٣٣<br>بجال صدقوا] أن لا يعرف على المكتوب ١٣٣<br>بجال صدقوا] أن لا يعرف على المكتوب ١٣٣<br>ليملل وليّه] أن لا يعرف على المكتوب ١٣٣<br>ليملل وليّه] أن لا يحيف على المكتوب ١٣٣<br>ليملل وليّه] أن لا يعرف على المكتوب ١٣٣<br>ليملل وليّه] أن لا يعرف على المكتوب ١٣٣<br>ليملل وليّه] أن لا يعرف على المكتوب ١٣٣<br>ليمل ملك حمى ١٩٩<br>ليكل ملك حمى ١٩٩<br>أن لذوج ما تحت الدرع ١٩٤<br>أن لذوج ما تحت الدرع ١٩٤<br>أن لذوج ما تحت الدرع ١٩٩<br>أن لم ملك من عمل ١٢٩<br>أن ملائكة في سماواته ١٩٩<br>أن ملائكة في السماء السابعة ١٩٩<br>أن ملائكة في السماء السابعة ١٩٩<br>أن ملائكة يسقطون الذنوب ١٩٩<br>أن ملائكة يسقطون الذنوب ١٩٩<br>أن ملائكة يسقطون الذنوب ١٩٩<br>أن ملائكة يقول ١٤٩<br>أن ملائكة يقوم ثلاثين ستة ١٩٩<br>أن ملائكة يقول ١٤٩<br>أن ملائكة يقول ١٤٩<br>أن ملائكة يقوم ألائوس ستة ١٩٩ | זרוו  | إنَّ الكتاب لم ينطق                       |
| كل بني بنت ينسبون إلى أبيهم٩٩٥كل واحدة منهما حدّثت أباها١٣٢٢كلم الله (عزّ) ليس له آخر٣٧كلتم الله (عزّ) ليس له آخر٣٩كنت خلف إمام فلا تقرأنّ٢٦كنت خلف إمام فلا تقرأنّ١٣٢كنتم تعلمون أنه معسر فتصدّقوا١٣٢بيملل وليه] أن لا يحيف على المكتوب ٣٩بليملل وليه] أن لا يعرّوا أبداً٨٨بليملل وليه] أن لا يعروا أبداً٨٨بليملل وليه] أن لا يعروا أبداً٨٢بلكل مدقوا] أن لا يعروا أبداً٩٨بلكل ملك حمى٢٢اللثيمس ثلاثماثة وستّين برج٢٢أللزوج ما تحت الدرع١٢٦أللزوج ما تحت الدرع٢٥١أللزوج ما تحت الدرع٢٥٦أللزوج ما تحت الدرع٢٩أللزوج ما تحت الدرع٢٥٦أللزوج ما تحت الدرع٢٥٦أللزوج ما تحد ماه اللها٢٩٦أللزوج ما تحر ماه اللها٢٩أللزوج ما تعرف الناس٢٩أللزوج ما الله٢٩أللزوج ما ألوطاً لبث في قومه ثلاثين سيتةأللزومن إذا أتاه ملك الموتجزع٢٤٤أللزومن إذا أتاه ملك الموتجزع٢٤٤ <td>۲٥٠</td> <td>إنّ كعب بن الأشرف وجماعة</td>                                                                                                                                                                      | ۲٥٠   | إنّ كعب بن الأشرف وجماعة                  |
| کل واحدة منهما حدّثت أباها١٣٢٢کلام الله (عزّ) ليس له آخر٣٩کلها حقّ، وأن آدم قال:٣٩کنت خلف إمام فلا تقرأنّ٢٦کنت خلف إمام فلا تقرأنّ٢٢ليملل وليّه] أن لا يحيف على المکتوب ٢٣بجال صدقوا] أن لا يغرّوا أبداً٨٨بجال صدقوا] أن لا يغرّوا أبداً٨٨الكلّ قول مصداقاً من عمل٢٢٢الكلّ قول مصداقاً من عمل٢٢٢الكلّ قول مصداقاً من عمل٢٢٢الكلّ قول مصداقاً من عمل٢٢٢الكلّ قول مصداقاً من عمل٢٢٢المعن الانس حيلة٢٢٢الكلّ قول مصداقاً من عمل٢٢٢المعامين الانس حيلة٢٢٢المعام الاثنان حمى٢٢٢المعام الحدة٢٢٢المعام الحدة٢٢٢المعام الحدة٢٢٢المعام الله الله٢٢٢المعام الله٢٢٢المعام الله٢٢٢المعام الله٢٢٢المعام الله٢٢٠المه الله٢٠٩المه اله٢٠٩المه الله٢٠٩المه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٦ι٧   | إنَّ الكفر في هذه الآية البراءة           |
| کلام الله (عز) ليس له آخر٣٩٢٩ مقل: وأن آدم قال:٣٩٢٠ كنت خلف إمام فلا تقرأن٢٦٢٠ كنتم تعلمون أنه معسر فتصدّقوا٢٢٢٠ ليملل وليه] أن لا يحيف على المكتوب ٢٣٢٢٠ مدقوا] أن لا يعزوا أبداً٨٨٢٠ ليمال وليه] أن لا يعزوا أبداً٨٨٢٠ مدقوا] أن لا يعزوا أبداً٨٨٢٠ محمى٢٢٢٠ للزوج ما تحت الدرع٢٢٢٠ للزوج ما تحت الدرع٢٢٢٠ للزوج ما تحت الدرع٢٢٢٠ للزوج ما تحت الدرع٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٢٠٢٠ للذي مالاتها أن السمالية٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين السما٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين السما٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين السما٢٢٠٢٠ للثيامة خمسين المالية٢٠٩٠٢٠ للثيامة خمسين المالية٢٠٩٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٠٩٠٢٠ للثيامة خمسين موقفاً٢٠٩٠٢٠ للثيامة خمسين المام السابعة٢٠٩٠٢٠ للثيامة أنها تأويلاً ليعرفون الناس٢٠٩٠٢٠ للثيامة أنها تأويلاً يعرفون الناس٢٠٩٠٢٠ للها تأويلاً ليقول٢٠٠٢٠ للها تأويلاً لبن علمه إلاً الموت جزع٢٠٤٢٠ للها ألبن مي إذا أتاه ملك الموت جزع٢٠٤٢٠ للمؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع٢٠٤٢٠ للمؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع٢٠٤                                                                                                                                                       | 990   | إنَّ كلَّ بني بنت ينسبون إلى أبيهم        |
| ۲۹کلها حقّ، وأنّ أدم قال:۳۹کنت خلف إمام فلا تقرأنّ۲۱کنتم تعلمون أنه معسر فتصدّقوا۲۲ليملل وليّه] أن لا يحيف على المكتوب ٢٣بجال صدقوا] أن لا يعزوا أبداً۸۸۸بجال صدقوا] أن لا يغزوا أبداً۸۸۸۲۲۰لشياطين الإنس حيلة۲۲۷۲۸۵لكلّ قول مصداقاً من عمل۲۲۷۲۸۵لكلّ قول مصداقاً من عمل۲۲۷۲۸۵للزوج ما تحت الدرع۲۲۰۲۸۵للزوج ما تحت الدرع۲۲۰۲۰۵للزوج ما تحت الدرع۲۵۰۲۰۵للزوج ما تحت الدرع۲۰۰۲۰۵للزوج ما تحت الدرع۲۰۰۲۰۰للزوج ما تحت الدرع۲۰۰۲۰۰للها تأویلاً لیماه الناس۲۰۰۲۰۰للها تأویلاً لیماه الناس۲۰۰۲۰۰لهذا تأویلاً لیماه الناس۲۰۰۲۰۰لهذا تأویلاً لیماه الزس۲۰۰۲۰۰لها تأویلاً لیماه الزس۲۰۰۲۰۰لها تأویلاً لیماه الزس۲۰۰۲۰۰لها تأویلاً لیماه الزس۲۰۰۲۰۰لها تأویلاً لیماه الزس۲۰۰۲۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1888  | إنّ كلّ واحدة منهما حدّثت أباها           |
| كنت خلف إمام فلا تقرأنَ<br>كنتم تعلمون أنه معسر فتصدَقوا ١٣٢<br>ليملل وليّه] أن لا يحيف على المكتوب ١٣٣<br>جال صدقوا] أن لا يغرّوا أبداً ٨٨<br>لشياطين الإنس حيلة ٢٢٧<br>لكل قول مصداقاً من عمل ٢٢٢<br>الكل قول مصداقاً من عمل ٢٢٢<br>اللزوج ما تحت الدرع ٢٤٨<br>اللزوج ما تحت الدرع ٢٤٨<br>الشمس ثلاثماثة وستّين برج ٢٢٧<br>الشمس ثلاثماثة وستين برج ٢٢٩<br>الفيامة خمسين موقفاً ٢٥٠<br>الذرع) تسعة وتسعين اسماً ٢٠٩<br>الذرع المامي الدنوب ٢٠٩<br>الذه ملائكة في السماء السابعة ٢٠٩<br>الفيا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمد ١٩٩<br>الهذا تأويلاً، يقول ٢٠٤<br>المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ٢٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۷۳۲   | إنَّ كلام الله(عزّ) ليس له آخر            |
| كنتم تعلمون أنه معسر فتصدّقوا ١٣٢<br>ليملل وليّه ] أن لا يحيف على المكتوب ١٣٣<br>جال صدقوا ] أن لا يغرّوا أبداً ٨٨<br>لكلّ قول مصداقاً من عمل ١٠٢٧<br>لكلّ قول مصداقاً من عمل ١٠٢٢<br>للكلّ ملك حمى ١٩٤<br>للزوج ما تحت الدرع ١٤٢<br>للشمس ثلاثمائة وستّين برج ١٢٧<br>للقيامة خمسين موقفاً ١٢٥٠<br>للقيامة خمسين موقفاً ١٢٥٠<br>لقيا بقاعاً في سماواته ١٢٨<br>لق ملائكة في السماء السابعة ١٠٩٥<br>لق ملائكة يسقطون الذنوب ١٩٩٥<br>لق ا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محتد ١٩٥<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محتد ١٩٩<br>لهذا تأويلاً يقولم ثلاثين ستة ١٩٨<br>لقون إذا أتاه ملك الموت جزع ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۳٩    | أنّ كلّها حقّ، وأنّ أدم قال:              |
| ليملل وليّه ] أن لا يحيف على المكتوب ١٣٣<br>جال صدقوا ] أن لا يغرّوا أبداً ١٨٨<br>لشياطين الإنس حيلة ٢٢٧<br>لكل قول مصداقاً من عمل ٢٢٢<br>لكل قول مصداقاً من عمل ٢٢٢<br>للكل ملك حمى ٢٩٦<br>للزوج ما تحت الدرع ٢٤٤<br>للزوج ما تحت الدرع ٢٤٤<br>للتيمامة خمسين موقفاً ٢٢٥<br>للقيامة خمسين موقفاً ٢٢٥<br>لقيامة غي سماواته ٢٥٦<br>لقيامة في السماء السابعة ٢٥٦<br>لق ملائكة في السماء السابعة ٢٥٦<br>لق ملائكة يسقطون الذنوب ٢٩٥<br>لقا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمد ٢٤٤<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمد ٢٤٦<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمد ٢٤٦<br>لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ٢٨٥<br>لا المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ٢٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 513   | ان كنت خلف إمام فلا تقرأنّ                |
| جال صدقوا] أن لا يغرّوا أبداً الشياطين الإنس حيلة ٢٢٧<br>لشياطين الإنس حيلة ٢٢٧<br>الكلّ قول مصداقاً من عمل ٢٢٢<br>الكلّ ملك حمى ٢٩٩<br>المزوج ما تحت الدرع ٢٩٤<br>الشمس ثلاثماثة وستّين برج ٢٢٧<br>الشمس ثلاثماثة وستين برج ٢٢٩<br>القيامة خمسين موقفاً ٢٥٩<br>الله بقاعاً في سماواته ٢٥٩<br>الله بقاعاً في سماواته ٢٥٩<br>الله ملائكة في السماء السابعة ٢٥٩<br>الله ملائكة في السماء السابعة ٢٥٩<br>الله ملائكة يسقطون الذنوب ٢٩٥<br>الله ملائكة يماه الله ٢٩٥<br>الله تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمد ٢٥٩<br>الهذا تأويلاً، يقول ٢٠٤<br>المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ٢٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 122   | إن كنتم تعلمون أنه معسر فتصدقوا           |
| لشياطين الإنس حيلة ١٢٢٧<br>لكل قول مصداقاً من عمل ١٠٢٢<br>لكل ملك حمى ١٩٩<br>للزوج ما تحت الدرع ١٤٤٤<br>للشمس ثلاثمائة وستَين برج ١٢٥٧<br>للشمس ثلاثمائة وستَين برج ١٢٥٠<br>للقيامة خمسين موقفاً ١٢٥٠<br>لقه بقاعاً في سماواته ١٢٥٦<br>إلله بقاعاً في سماواته ١٢٥٦<br>لله ملائكة في السماء السابعة ١٥٩٥<br>لله ملائكة في السماء السابعة ١٥٩٥<br>لله ملائكة يسقطون الذنوب ١٩٩٥<br>لها تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه الاتين ستة ١٩٥٤<br>للوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ١٩٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ب ١٢٢ | [فليملل وليّه]أن لا يحيف على المكتور      |
| لكل قول مصداقاً من عمل ١٠٢٢<br>لكل ملك حمى ١٩٩<br>للزوج ما تحت الدرع ١٤٤٤<br>للشمس ثلاثماثة وستّين برج ١٢٥٧<br>للشمس ثلاثماثة وستّين برج ١٢٥٠<br>للقيامة خمسين موقفاً ١٢٥٠<br>للقيامة في سماواته ١٢٥٥<br>للقا موادياً حماه الله<br>للقيا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمّد ١٩٥٤<br>للقذا تأويلاً، يقول ١٤٤٤<br>للوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ١٩٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٩٨٨   | [رجال صدقوا]أن لا يغرّوا أبدأ             |
| الكلّ ملك حمىاللزوج ما تحت الدرعاللزوج ما تحت الدرعاللشمس ثلاثمائة وستّين برجاللشمس ثلاثمائة وستّين برجاللقيامة خمسين موقفاًالله بقاعاً في سماواتهالله بقاعاً في السماء السابعةالله بقاويلاً لا يعلمه إلاً آل محتدالهذا تأويلاً ليقولالهذا تأويلاً ليقولالهذا بأو ملك الموت جزعالمؤمن إذا أتاه ملك الموت جزعالمؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | TTV   | إنّ لشياطين الإنس حيلة                    |
| للزوج ما تحت الدرع ١٤٤<br>للشمس ثلاثمائة وستَّين برج ١٢٧<br>للقيامة خمسين موقفاً ١٣٥٠<br>للة بقاعاً في سماواته ١٢٥٠<br>لله بقاعاً في سماواته ١٢٨٨<br>لله بقاعاً في سماواته ١٢٨٨<br>لله بقاعاً في سماواته ١٣٨٩<br>لله عباداً يعرفون الناس ١٣٨٩<br>لله ملائكة يسقطون الذنوب ١٠٩٥<br>لله تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمّد ١٩٥٤<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمّد ١٩٥٤<br>لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ١٩٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1.11  | إنَّ لكلَّ قول مصداقاً من عمل             |
| للشمس ثلاثمائة وستَين برج ٢٢٧<br>للقيامة خمسين موقفاً ١٣٥٠<br>للة بقاعاً في سماواته ٢٥١<br>لله بقاعاً في سماواته ٢٥٦<br>لله بقاعاً في سماواته ٢٥٦<br>لله عباداً يعرفون الناس ٢٥٦<br>لله عباداً يعرفون الناس ٢٥٦<br>لله ملائكة في السماء السابعة ٢٠٩<br>لله ملائكة يسقطون الذنوب ٢٠٩<br>لله تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محتد ٢٠٤<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محتد ٢٠٤<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محتد ٢٠٤<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه الاً آل محتد ٢٠٤<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه الاً آل محتد ٢٠٤<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه الاً آل محتد ٢٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۹١    | إنّ لكلّ ملك حمى                          |
| للقيامة خمسين موقفاً<br>لله بقاعاً في سماواته<br>لله بقاعاً في سماواته<br>لله تعاداً يعرفون الناس<br>لله عباداً يعرفون الذنوب<br>لله ملائكة يسقطون الذنوب<br>لله علائكة يسقطون الذنوب<br>لله تأويلاً لا يعلمه إلا آل محتد<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محتد<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محتد<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه الا آل محتد<br>للهذا تأويلاً لا يعلمه الا آل محتد<br>لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة<br>المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع<br>المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع<br>المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٨٤٤   | إنّ للزوج ما تحت الدرع                    |
| ي لله بقاعاً في سماواته ٢٥١<br>ي لله بقاعاً في سماواته ١٢٨٨<br>ي لله تعاداً يعرفون الناس ١٣٨٩<br>ي لله عباداً يعرفون الناس ١٣٩٥<br>ي لله ملائكة في السماء السابعة ١٠٩٥<br>ي لله ملائكة يسقطون الذنوب ١٠٩٥<br>ي لله ملائكة يسقطون الذنوب ١٩٩٥<br>ي لله ملائكة يقول ١٤٤٦<br>ي لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ١٩٥٥<br>ي المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 117   | إنَّ للشمس ثلاثمائة وستَّين برج           |
| ي لله (تع) تسعّة وتسعين اسماً ١٢٨٨<br>له لله عباداً يعرفون الناس ٢٣٥<br>له ملائكة في السماء السابعة ١٠٩٥<br>له ملائكة يسقطون الذنوب ١٠٩٥<br>له ملائكة يسقطون الذنوب ١٠٩٥<br>لها تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>لهذا تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>لهذا تأويلاً، يقول ٢٠٤<br>لهذا تأويلاً، يقول ٢٠٤<br>لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ١٨٥<br>المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 150.  | إنَّ للقيامة خمسين موقفاً                 |
| ي لله عباداً يعرفون الناس ٢٣٥<br>ل لله ملائكة في السماء السابعة ٢٥٠<br>ل لله ملائكة يسقطون الذنوب ١٠٩٥<br>ل لله ملائكة يسقطون الذنوب ٩٠٤<br>ل لله تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمد ١٩٥٤<br>ل لهذا تأويلاً، يقول ٢٠٤<br>ل لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ٢٨٥<br>ل المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 101   | إنَّ لله بقاعاً في سماواته                |
| يَّلله ملائكة في السماء السابعة ٢٥٠<br>يُلله ملائكة يسقطون الذنوب ٢٠٩٥<br>يُلله وادياً حماه الله<br>يلها تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ١٩٥٤<br>يلهذا تأويلاً، يقول<br>يلهذا تأويلاً، يقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1144  | إنَّ لله (تع) تسعة وتسعين اسماً           |
| يُ لله ملائكة يسقطون الذنوب ٢٠٩٥<br>يُ لله وادياً حماه الله<br>يُ لها تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمد ٩٠٤<br>يُ لهذا تأويلاً. يقول<br>يُ لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ٢٨٥<br>يُ المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۹۳۲   | إن نله عباداً يعرفون الناس                |
| يُنله وادياً حماه الله<br>ي لها تأويلاً لا يعلمه إلاً آل محمّد ٩٠٤<br>ي لهذا تأويلاً، يقول<br>ي لوطاً لبت في قومه ثلاثين ستة ٢٨٥<br>ي المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٦٥٠   | إنَّ لله ملائكة في السماء السابعة         |
| ) لها تأويلاً لا يعلمه إلا آل محمّد ( ٩٥٤<br>) لهذا تأويلاً، يقول<br>) لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ( ٣٨٥<br>) المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ( ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1.90  | إن لله ملائكة يسقطون الذنوب               |
| يَّ لهذا تأويلاً، يقول<br>يَ لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة ٢٨٥<br>يُ المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٩٠٤   | إنَّ لله وادياً حماء الله                 |
| لوطاً لبث في قومه ثلاثين ستة مما المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع ١٤٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 901   | إنَّ لها تأويلاً لا يعلمه إلَّا آل محمَّد |
| ) المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع 1227 ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8.1   | إنَّ لهذا تأويلاً. يقول                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 240   | إنَّ لوطأً لبِث في قومه ثلاثين ستة        |
| ل المؤمن إذا مات لم يكن ميّتاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1227  | إنَّ المؤمن إذا أتاه ملك الموت جزع        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 122   | إنَّ المؤمن إذا مات لم يكن ميَّتاً        |

• **١٥٢ □ ا**لأصفيٰ / ج ٢

ين لو عني من لايعرف له آب ١٣٧٢ إن الوحيد من لايعرف له آب الفهارس / فهرس الأحاديث الشريفة 🗆 ١٥٢١

| ۷۵۰            | إنّ الوفد لا يكونون إلّا ركباناً       |
|----------------|----------------------------------------|
| 808            | إنَّ وفد نجران قالوا لرسول الله        |
| ۷٦٧            | إنّ يعقوب اشتدً حزنه                   |
| ٥٦٤            | إنَّ يعقوب قرَّب لهم العلَّة           |
| 0AV            | اِنَّ يعقوب وجد ريح قميص يوسف          |
| 111            | أن يقذف في البحر ليكون عدلاً للقتل     |
| 200            | ان يكون عقله عقل ابن سبع سنين          |
| 1140           | اِنَّ البهو د أتت النبي ﷺ، فقالوا      |
| ۸۷۳            | إنَّ اليهود حكوا عن ابتداء خلق الأشياء |
| ١٤٨٩           | اِنَ البِهود سألوا رسول الله ﷺ         |
| ٥٦٢            | إنَّ اليهود قالوا لكبراء المشركين      |
| ۲۰۱            | إنَّ البهود كانت تقول                  |
| 1297           | انَ يهوديّاً سحر النبيءَ يُنظّ         |
| ٤٠٥            | إنّ يهوديّاً قال له: إنّي قرأت نعتك    |
| 991            | ن يوشع بن نون عاش بعد موسى             |
| 1.00           | أناابن الذبيحين                        |
| 1877           | أنا الإنسان الذي يقول لها مالَكِ       |
| ٦٦             | أنا دعوة أبي إبراهيم                   |
| 1899           | أنا سبيل الله الذي نصبني لأتباع        |
| 808            | أنا الصراط المستقيم الذي أمركم باتباعه |
| ٩٢             | نا مدينة العلم وعليّ بابها             |
| ٥٩٦            | انا المنذر وعليّ الهادي من بعدي        |
| 1.77           | أنا والله الإمام المبين                |
| ٩٨٤            | أنا وعلي أبوا هذه الأممة               |
| ٨٥٧            | نت ومالك لأبيك                         |
| 1870           | أنتم أهل الرضاعن الله                  |
| ۷٦٧            | أنتم خير أمّة نزل بها جبر ثيل          |
| 1.41           | [اجتنبوا الطاغوت]: أنتم هم             |
| 737            | أنتم والله الذين قال الله              |
| 5 <b>5 7</b> 7 | أتتم والله أهل هذه الآية               |

|       | ٤٤٤         | إنّما أراد: وأستاههم                   |
|-------|-------------|----------------------------------------|
| إنه   | ٤٦٤         | إنّما أعطاكم الله هذه الفضول           |
| إنّه  | <b>AVV</b>  | إنَّما أنزل الله: واجعل لنا إماماً     |
| [و    | 140         | إنّما تفاضل القوم بالأعمال             |
|       | 1195        | إنما جاء تأويل هذه الآية يوم البصرة    |
| إنَّه | <b>TT</b> 1 | إنّما خزائني إذا أردت شيئاً            |
| إنَّه | 191         | إنّما خلّد أهل النار في النار          |
| إنّه  | ىمى غىمى    | [ولكن تسعمي القُلُوب] إنَّما الع       |
| [ك    | A11         | القلب                                  |
| إنّه  | 77V         | إنما عنى إحاطة الوهم                   |
| إنّ   | 1818        | إنما عنى بذلك التي تطلق تطليقة         |
| إنَّه | ك أنه جعله  | [وما أرسلناك إلا رّحمة ]إنّما عنى بذلا |
| إنَّه | ۷۹۳         | سبيلأ                                  |
| إنَّ  | ۲۰۷         | إنما عنى بذلك أولى الأرحام             |
| إنّ   | ٤٦٤         | إنما عنى بذلك ما جاوز ألفي درهم        |
| [ب    | يـــحل لك   | [لا يــحلّ لك] [نّــما عــنّى بــه لا  |
| إنّ   | 999         | النساء                                 |
| إنّ   | V11 5       | [بالغداة والعشي][نّما عنى بهما الصلا   |
| إنّ   | 017         | [وامراته قائمة]إنّما عنى سارة          |
| ,]    | ۸٧          | إنّما فرض الله صيام شهر رمضان          |
|       | V۸o         | [فاسألوهم]إنّما قال إبراهيم إن كانوا   |
| إنّ   | بيرهم إرادة | [فعله كمبيرهم] إنَّما قمال فمعله ك     |
| إنّ   | V٨٥         | الإصلاح                                |
| ,]    | ۱.٨.        | إِنَّما كانت بِلَّيَّة أَيُّوب لنعمة   |
|       | YYX         | إتماكزر الأمر بالحكم بينهم             |
| ļ     | 1.52        | إنما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه        |
| ļ     | ori         | إنّما نزل: أفمن كان على بيّنه من ربّه  |
| Ĩ.    | نـزلت فـي   | [ذرني ومـن خـلقت وحـيدا] إنّـما        |
| 1     | 1777        | ۔<br>عمر                               |
| ]     | تي وفي أخي  | [ليذهب عنكم الرجس]: إنَّما نزلت في     |
|       |             |                                        |

إنَّه كان يتوضَّأ للصلاة فأراد رجل ٧٣٣

إنّه جاء رجل إلى النبي 
$$20\%$$
 فشكا١٢٨٥إنّه خلا بمارية في يوم حفصة١٣٢١إنّه دخسل يسوم فتح مكة والأصنام حولإنّه دعا برطب. فأقبل بعضهم يرمي١٦٦إنّه دعا برطب. فأقبل بعضهم يرمي١٦٦إنّه رأى هذه الرؤيا١٦٦إنّه رأى هذه الرؤيا٢٦٥إنّه سئل عن الرجل الموسر١٦٦إنّه سئل عن الرجل الموسر٢٦٦إنّه سئل عن الرجل الموسر٢٦٦إنّه سئل عن الرجل الموسر٢٦٦إنّه سئل عن الرجل الموسر٢٦٦إنّه سئل عن الوصية للوارث؟٢٦٦إنّه شرع معله الله (تع) لعلي٢٦٦إنّه شرع معله الله الع) العلي٢٦٦إنّه شرع معله الله العاحب هذا الأمر٢٦٦إنّه شرع معله الله الصاحب هذا الأمر٢٦٦إنّه عد المقوق من الكبائر٢٦٤إنّه عد المقوق من الكبائر٢٦٤إنّه على النهي٢٦٦إنّه على الله إلى المحافإنّه على النهي٢٦٦إنّه على النها إلى من المصافإنّه عال رجل من المشركين السوامي ميا إلى ألىإنّه عال رجل من ألمال عن السماء إلى ألىإلى عال إلى إلى أل المي ألما إلى ألى

## ٢ ١٥٢٤ 🗆 الأصفيٰ / ج٢

آبة متا نزل: بإياك أعني
$$15$$
آبة متا يعاف عنه تفرّزاً-07آبة من إسقاط المنافقين من القرآن197آبة من نسما قول إبراهيم علىالزمان 197آبة من نحية الملحدين وتحريفهم197آبة من نحية الملحدين وتحريفهم197آبة من فرية الملحدين وتحريفهم197آبة من فرية الملحدين وتحريفهم197آبة من فرية الملحدين وتحريفهم197آبة من فرية الملحدين وتحريفهم197آبة من مي يحدق بما قال الله، فليلق حبلاً107آبة نظر إلى السقابر197آبة نظر إلى السقابر197آبة يذعر يوم القيامة الملائكة والنبيين107آبة ينفير لصاحبها عند أول قطر108آبة ينفر لصاحبها عند أول قطر108آبة ينفر لصاحبها عند أول قطر108آبة ينزل قبل يوم القيامة إلى المقابر198آبة ينفر الماحبها عند أول قطر108آبة ينزل قبل يوم القيامة إلى الدنيا108آبة أعلى درجة في النار ثم108آبة أعلى درجة في الجنة108آبة أعلى درجة في الجنة108آبة أعلى درجة في الجنة108آبةا أعلى درجة في الحادي108آبةا أبنا من منالة من الأمانات118آبةا أبنا من التمن أمانة من الأمانات118آبةا أبنا من أبنا الماد من الحادي118آبةا أبنا من المادي من أبنا الماديم118آبةا أبنا من أبنا الماديم118آبةا أبنا من مانة من الأمانات118

| 178         | إنهم لميدخلوها حتتى حرّمها عليهم              |
|-------------|-----------------------------------------------|
| 210         | [إنَّهم لكادبون]: إنَّهم ملعونون في الأصل     |
| ۲٥          | إنّهم منّوا على الله بعبادتهم إيّاء           |
| 078         | إنّهم نزعوا قميصه فدلّوه في البعر             |
| ٤٦٧         | إنَّهم يحتجُّون علينا بقول الله(تع)           |
| ٤-٦         | إنّهم يخرحون مع قائم آل محمّد                 |
| 1818        | إنهم يقومون في رشحهم                          |
| 1888        | إنهم اليوم أربعة                              |
| VYO         | [يبدلهما]: إنَّهما أبدلا بالغلام المقتول ابنة |
| 1827        | إنّهنّ أفضل نساء أهل الجنّة                   |
| 1520        | [إنِّي ملاق حسابيه]إنِّي أبعث وأحاسب          |
| 1-70        | إنّي أخشاكم لله وأتقاكم                       |
| 101         | إنّي أوحيت إليك كما أوحينا إلى نوح            |
| 1107        | أهل الجنة مائة وعشرون صفًاً                   |
| ۳٤٨         | [من الضان اثنين]ألأهلي والوحشي                |
| 1777        | أهوى جبرئيل بإصبعه نحوهم                      |
| 890         | الأوّاه: المتضرّع إلى الله في صلاته           |
| 190         | الأواء: هو الدعاء                             |
| 191         | أوتأتّي به وبهم،وهم لنا مقابلون               |
| ٩٦٧         | [آتينا لقمان الحكمة]: أوتي معرفة              |
| <b>V</b> AA | أوحىاللهإلى الحديد أن ألن لعبدي               |
| ١٤٨         | أوحىاللهإلى عمران إني واهب                    |
| ۹٦٨         | أوحىانله إلى موسى أشكرني                      |
| 119         | أوحىاللهإلى نبيتهم أن جالوت يقتله             |
| 041         | أوحىاللهإليه في ساعته كيف                     |
| 197         | الأوسط: الخلُّ والزَّيت والتَّمر              |
| 979         | أوصني يا رسولاللهفقال: لاتشرك                 |
| ۹۳۷         | أوفاهما وأبعدهما عشر سنين                     |
| ۳۲          | أوفوا بولاية عليّ فرضاًمن الله                |
| ٨٥٠         | أو« كظلمات»: الأول والثَّاني                  |

أي قولوا: صراط الذين أنعمت عليهم ٩ [كالطود العظيم]أي: كالجبل المنيف ٨٨٥٠ (وتنذر به قوماً لُدًا ] أي كفاراً Y07 . أي: لاتنسي صحتك وقوّتك ٩٣٦ أى: لايأتيه من بعده كتاب يُبطلُه 1118 أي: لايعلم ماأودعت وهيّأت في الحكمة 189 [قتل الإنسان ماأكفره]أي: لعن الإنسان ١٤٠٧ أي: ماتوا فألقاهم الله في النار 720 أي: مثلهم في دعائك إيّا هم إلى الإيمان Y٩ [فبها يفرق كلّ أمر حكيم]أي: محكم 110-أى مستطيعون، يستطيعون الأخذ بما أمروا 172. به [مجريها ومرسيها]أي: مسيرها وموقفها - ٥٣٩ [وهو مكظوم]أي: مغموم 172. أي: مقتدر على شهادة جوارحكم عليكم 7٦٨ [ربّ العرش العظيم]أي: الملك العظيم 0 - -أي ممتا يختص بنا من علم 1114 [وماكنتم تستترون]أي: من الله 1118 أي: من تلك العيون 191 [من حيث أفاض الناس]أي: من عرفات ٩٦ -[من غير سوء]أي من غير علَّة -**VOV.A7P** أي: من كلَّ ناحية γ. . أي: نؤدّيه إليك في كلّ عام ۷۲۹ أي: ناسياً للميثاق 37. أي: نحر سكم في الدنيا 1117 أي: هو مبدعهما ومنشؤهما بعلمه 377 أي والله لتنزل علينا فتطأ فرشنا 1117 أي: وكم من عالم لايرجَعُ إليه 111 أي: يبارك له فيما أتاه 1217 [يتفطّرن من فوقهن]أى يتصدّعن 1158

| ٥٦٣    | [قوما صالحين]أي: تتوبون                  |
|--------|------------------------------------------|
| ٦٩٧    | [أوترقي في السماء]أي: تصعد               |
| ۱۰۹ ,  | [الطلاق مرَّتان]أي التطليق الرجعي اثنتان |
| 1184   | إفأنا أول العابدين]أي الجاحدين 🦷         |
| ۷۳۸    | [تحتك سريّاً]أي جدولاً                   |
| 1809   | [ولد تزد الظالمين إلَّا تبارأ]أي خساراً  |
| 1.27   | [ولهم عذاب واصب]أي دائم موجع             |
| 1.95   | [سبباً]أي دليلاً                         |
| ۷٥٣    | [هل تسمع لهم ركزاً]أي ذكراً              |
| ٥٩     | [لاتقولوا راعنا]أي: راع أحوالنا وراقبنا  |
| ٦٨     | [فإن آمنوا]أي: سائرالناس                 |
| ١٠٦    | {أَنَّى شئتم] أيَّ ساعة شئتم             |
| _اهلية | [الجــــاهلية الأولى] أي ســيكون جـ      |
| 991    | أخرى                                     |
| ۷۳۹    | [نذرت للرحعن صوماً] أي صمتاً             |
| ٨٠٦    | [حنفاء لله]أي طاهرين                     |
|        | إي ظالمي أمّتك إن عملوا ماعمل قوم لوط    |
| 1.11   | [لينذر من كان حياً]أي عاقلاً             |
| Yon    | [لقد جنتم شيناً إداً] أي عظيماً          |
| ٥٢     | [أن يكفروا بما أنزل الله] أي على موسى    |
| ۷۲۰۱   | [وظن داوود] أي علم                       |
| مرضين  | [عن التذكرة معرضين]أي: عن الولاية م      |
| 1777   |                                          |
| 109    | [وأخذتم على ذلكم إصري]أي: عهدي           |
| ۲۵۷    | [أوفوا بالعقود]أي: العهود                |
| 1292   | [وكواعب]أي: الفتيات الناهدات             |
| ۱۳۷۰   | [وثيابك فطهّر]أي فشمّر                   |
| ٥٤     | [قل فلم تقتلون]أي فلم كنتم تقتلون        |
| ۷۲۷    | [فيعذّبه عذاباً نكراً]أي: في النار       |
| 977    | أي: قضي على العدة بحكم الله              |

[والذيبين يستمدّقون بسيوم الدين] بتخروج القائم 1707 بدفع الهلاك بالبز عن الفاجر 119 بدلأمن إصابتهم اليسير من الدنيا لكتماتهم الحق ٨١. بدلأ منكم ورافعكم منها ٢ź بدينه الذي ينسلخ عنه بتعلمه ٥٨ بذلك على أسلافكم وأنفسكم ô٠ بذلك الميثاق كما أقزبه أسلافكم ٥٠ برىء بعضهم من بعض 44. البرهان محمدته والنور على 100 البرجان: النبوة المانعة من ارتكاب الفواحش 014 البروج: الكواكب والبروج التي للربيع ٦٢٦ [فردّو، إلى الله والرسول] بالسؤال عنه في زمانه 118 [باللغو فمي إيمانكم] بالساقط الَّذي لاعتقد 1.4 معه بسبب قطع مافي وصله نظام العالم وصلاحه ٢٣ [حتّى جعلناهم حصيداً] بالسيف ۷۷۹ [أتأمرون الناس بالبر] بالصدقات ٣٣ [ليس البرّ أن تولُّوا وجوهكم] بصلواتكم ٨١. [ويسهلك الحسرت والنبسسل] بنظلمه وبسوء ٩٩ سير ته بعث الله الرسل إلى الخلق 019 [إنَّه يقول] بعد ماسال ربَّه ٤٣ [والسماء رفعها] بالعدل قامت السماوات ١٢٤١ [فسوف نعذَّبه] بعذاب الدنيا -111 [خذوا ماأتيناكم بقوّة]بعزم من قلوبكم 211 [وطلع منضود] بعضه إلى بعض 1100

### **۵۳۰** تا الأصفى / ج ۲

| ITOV   | ھا فوق بعض ١٣٢٨                    | بعضه  |
|--------|------------------------------------|-------|
| ن مىن  | سرش مرفوعة] بنعضها فنوق بنعا       | [وف   |
| 1708   | لحرير                              | ļ     |
| لبسصر  | سي صلاتهم خلاشعون] بلغضّ           | [فــ  |
| A1A    | والإقبال                           |       |
| 11.4   | ى أنفسكم] بفسخ العزائم             | [و فر |
| ٧١٠    |                                    | [بالر |
| 019    | م من الليل مظلماً                  | بقط   |
| 1.02   | ۔<br>ش أملح يأكل في سواد           | بكب   |
| 1102   | ت السماء على الحسين 🚓              | بكن   |
| 1101   | ن السماء على يحيىين زكريا          |       |
| 111    | ل الملائكة ] بالكتاب والنبوّة      |       |
| ۲V     | ، أنت العليم] بكلَّ شيء            |       |
| ٥٧٦    | ل حفيظ عليم ] بكلُّ لسَّان         |       |
| ٨.٧٥٢  |                                    |       |
| ٦γ.    | مات بالغ فيهنّ كان يقولها          |       |
| ٨٠     | الله غفور رحيم] بكم حين أباح لكم   | [إنَ  |
| ٦٢٧    | يَناها للناظرين] بالكواكب النيّرة  |       |
| هم ۹۲۳ | ن أكون ظهيراً للمجرمين]بل أُجاهد   |       |
| ٤٨     | ۔<br>أنتم في أيّهما ادّعيتم كاذبون |       |
| ٦.     | تريدون): بل تريدون يا كفّار قريش   |       |
| 1-18   | فينا ضرب الله الأمثال              | •     |
| لتسعد  | أنـزلنا عـليك القـرأن لتشـقى]بـل   |       |
| ٧٥٤    | به                                 |       |
| ٤٨     | ماهو إلا عذاب دانم                 | بل ،  |
| ٩٨٦    | باهي بعورة ]بل هي رفيعة السّمك     |       |
| 178    | ہے۔<br><b>ھ</b> ی علی الخفض        |       |
| 229    | بي عن<br>الصة يوم القيامة]بلا غصب  |       |
| 1170   | , قدكان في حال لايدري              |       |
| ۳۱٦    | والله لقد كذّبوه                   |       |

الأرض 1277 [وإن تلووا] تبدلوا الشهادة 127 [قسالوا لقسومهم إنَّسا بُلزِء اوًا مُلكم] تبرَّ أنا منكم 1791 [والحبّ ذوالعصف] التبن 1721 [فبأيّ آلاء ربّك تتمارى] تتشكّك 117. تثنى فيها القول ٦٣٧ تجلد ثمانين جلدة ۸۳٦ تحشر عشرة أصناف من أمتني أشتاتاً 1897 تحشرون يوم القيامة عراة حفاة V95 تحط به سيتاتكم وتضاعف به حسناتكم ٦١ تحل بقوم غيرهم فيرونذلك ويسمعون به ٦٠٦ [وحناناً من لدُنّا] تحنّن الله ٧٣٦ تخرج من أموالهم قدر ما يكفيهم 1.0 [وتركوك قائماً] تخطب على المنبر 15.0 [وتحسبهم أيقاظاً] ترى أعينهم مفتوحة ٧.٩ التربص انتظار وقوع البلاء بأعدائهم ٤٧١ ترك العمل الذي أقرَّبه ۲٦٣ ترك العمل حتى يدعه أجمع 177 الترك والسقالب ويأجوج...من يافث ۷۲۸ تركوا طاعة الله فتركهم ٤٧٧ تركوا العمل بما قيها ٥٧ [وأنزلنا عليكم المن] الترنجبين كان يسقط ٣٨ [الباقيات الصالحات] التسبيحات الأربع ٧١٨ التسوية في كلَّ الأمور من جميع الوجوه ا 111 تشمير الثياب: طهورها 1441 [مكاءً وتصدية]التصفير والتصفيق 287 تعدّ السنين، ثمّ تعدّ الشهور ۳٧. تسعرج المسلائكة والروح فسبي صبيحة ليبلة القدر 180.

[ومن ذرّيّتنا أمّة] بنو هاشم ٦٦ [وتنذر به قوماً لداً]: بنو أميّة قوماً ظلمة VOT [بالباطل] بالوجه الَذي لم يشرعه الله ۹١ [فأزلَّهما الشيطان] بوسوسته وخديعته ۳. [فأقامه]بوضع يده عليه Y۲£ [ويـتلونه حـقّ تـلاوته] بـالوقوف عـند ذكـر الحنة ٦ź [وصدّق بالحسني] بالولاية 1229 [لهم قدم صدق]...بولاية أميرالمؤمنين 0.5 (نزلنا عليك القرأن] بولاية علي 🗱 1778 {فما يكذّبك بعد بالدين]: بو لاية عليّ # ١٣٥٨ {ولا تتّبعوا خطوات الشيطان ] بولاية فلان ١٠٠ بيّن الله سبحانه أنَّه لو كان 171 [فألهمها فجورها] بيّن لها ماتأتي YEEV [على حين غفلة]بين المغرب والعشاء 977 بينا رسولالله تلجة يقسم قسماً إذ جاءه 143 [حتّى تأتيهم البيّنة]البيّنة محمّد تلجز 1878 [ورئّل القرآن] بيّنه بياناً ولاتهذَه 1277 «ت» تأويل ذلك...جدّد الله عالماً 18. . ت أويل ه ذه الآية لمّا قبض ... فظن بهم إبليس 1-17 تأويله هل تعلم أحدأ اسمه الله VÍO التائبين إلى قوله: والحافظين ٤٩٣ التابع: الَّذي يتبعك وينال من طعامك 121 تارك الحج وهو مستطيع كافر 177 التبتّل هنا رفع اليدين في الصلاة ا 1 MAY تبدأ فتغسل كفيك ثم تفرغ بيمينك 170 تبدُل الأرض خبرة نقيّة يأكل الناس منها ٦٢٣ [وإذا الأرض ممسكة] تسبدّل الأرض غسير

| ٤٨٩      | تعرض الأعمال على رسولالله تتيخ         |
|----------|----------------------------------------|
| ٥٦١      | تعلّموا العربيّة فإنّها كلام الله      |
| ٥٦       | التعمير ألف سنة                        |
| ٨٠٥      | التفث: هو الحق. ومافي جلد الإنسان      |
| 017      | تفسيرها في الباطن أنَّ لكلَّ قرن       |
| 199      | تفقّهوا في الَّدين                     |
| 1788     | [فيهما عينان نضّاختان] تفوران          |
| ٦٢.      | تقدر أن تغفرله وترحمه                  |
| حام فــى | التقصير في السفر واجب لوجــوب التـ     |
| ۲۳٤      | الحضر                                  |
| الإحبرام | تقليمالأظفار وطرح الوسخ وطرح           |
| ٨٠٥      | عنه                                    |
| شميطان   | تقول: استعيذ بالله السميع العمليم من ا |
| זרר      | الرجيبم                                |
| 17-2     | تقول حين تصبحلاإلد إلَّا الله وحده     |
| جُـز يـا | تسقول النسار للمؤمن يبوم القيامة:      |
| ٧٤٧      | مۇمن                                   |
| NEC.     | التقيمة ترس الله بينه وبين خلقه        |
| 11 · Y   | التقيَّه تُرْسُ الله في الأرض          |
| 1277     | [ألهاكم التكاثر] تكاثر الأموال جمعها   |
| ٨٩       | التكبير عقيب الصلوات الأربع في العبد   |
| 487      | [وان تلووا أو تعرضوا] تكتموها          |
| 117      | تلا هذه الآية هكذا: فإن خفتم تنازعاً   |
| ١٠٨٢     | [لهم غرف] تلك غرف بناها الله لأوليانه  |
| ٨٠٥      | [وليوفوا نُذُورَهم] تلك المناسك        |
| ۷۲       | تمام النعمة دخول الجنّة                |
| 1.0V     | تمرّون عليهم في القرآن إذا قرأتم       |
| ۲۱۸      | تمنّى مفارقة مايعاينه من نفاق قومه     |
| 0 A N    | [وماأنا من المشركين] تنزيه             |
| 1277     | [إذا السماء انشقّت] تنشقٌ من المجرّة   |

[جنب الله ] جنب الله على لخة 1.49 جنّة عدن في وسط الجنان 7.5 الجنَّة مائة درجة...الفردوس أعلاها 771 [لكم الدار الأخرة]: الجنَّة ونعيمها 00 [جزاهم بما صبروا جنّة إجنّة يسكنونها ١٣٨٦ جنَّتان من فضَّة أبنيتهما...من ذهب 1488 الجنين في بطن أمّة إذا أشعر 101 الجهر بها: رفع الصوت 4.1 **(رح**)) الحائض والجنب لايدخلان المسجد 211 [فضحكت]حاضت ٥٤٧ [كرام بررة] الحافظ للقرآن... 18.7 الحبّ: طبيبينة المسؤمنين. ألقسي الله عسليها 270 محكته حبل الله هو القرآن 170 الحبل من الله كتاب الله 177 حبلين ممدودين وأنهما لن يفترقا 170 حتى تجحدوا أن يكون محمتد رسولالله ۲. حتّى لايتهيّالهم الاحتراز من أن تقف 19 حتكى والله ماترك شينأ يحتاج إليه العباد 77-حتى يجد ذلاً لمّاأًخذ منه 271 حتى يعزفهم مايرضيه ومايسخطه 290 الحج الأكبر: الوقوف بعرفة 101 حجاب من نور يكشف فيقع المؤمنون 1779 [الحجارة] حجارة الكبريت لأنّها ۳١ [ولنجعلك أية] حجّة 177 الحجّة البالغة التي تبلغ الجاهل 501 [ففرّوا إلى الله] حجّوا إلى الله 1111 حدَّ الجوار أربعون داراً من كلَّ جانب ۲۰۸ [المسجد الحرام] حدّه ثمانية وأربعون ميلاً ٩٥

| ۲۷٦   | [أكمالون للسحت]: ثمن الميتة          |
|-------|--------------------------------------|
| 292   | ثوب يواري به عورته                   |
|       | «ج»                                  |
| 1180  | جنت إلى النبيّ يوماً، فوجدته         |
| 1-87  | جاء أبي بن خُلف فأخذ عظماً 3٨٤.      |
| ۱۷۰   | جاء جبرئيل وميكانيل وإسرافيل بالبراق |
| 1114  | جاءت الأنصار إلى رسولالله ﷺ          |
| ۲۲.   | جاؤوك يا عليّ قال: هكذا نزلت         |
| ٤٨١   | جازاهم جزاء السخرية                  |
| 1770  | جاهد الكفار بالمنافقين               |
| 181   | جبرئيل الَذي نزل على الأنبياء        |
| ٤١    | [ورفعنا فوقكم الطور]: الجبل          |
| ٥٢    | [كفروا به]: جحدوا نبوّ ته حسداًلد    |
| ٥١    | [الآ خزي] جزية تضرب عليه             |
| ٤٠    | (ضربت عليهم الذلَّة ) الجزية والفقر  |
| גיא   | جعل الخير كلَّه في بيت               |
| 199   | جعل السبيل الجلدوالرجم               |
| ٤١٨   | جعل صنفا الذكر والأنثى من أولادهما   |
| ٤٧٤   | جعل في آذانهم وقرأ                   |
| ENT   | جعل فيهم ماإذا سألهم أجابوه          |
| ٣٤    | جعلت قرّة عيني في الصلاة             |
| ٥١    | جعلنا رسولاً في أثر رسول             |
| ١٩    | جعلها ملائمة لطبا يعكم               |
| 0V1   | جفنة فيها خبز                        |
| ٨٥٦   | الجلباب وحده، الا أن تكون أمة        |
| ٦٦٠   | جماع التقوى في هذه الآية             |
| لنياس | [وخشـعت الأصموات] جـمع الله ا        |
| γγ٠   | عراة                                 |
| 1447  | جمعهنّ حوله ثم دعا يتور              |
| 170   | [كافّة] جميعاً                       |

#### ٢٥٣٤ تا الأصفى / ج٢

حرّ عتيق من الناس، لم يملكه أحد ٨٠٥ الحز والحزة إذا زنيا جلدكل واحد منها 100 حرمة حليلتي الحسنين 🗱 على رسولالله ٢٠٢ [وقال رجل مؤسن...] حزقيل 1-99 حزن سبعين ثكلي على أولادها ٥٨٤ حسب لهم حسناتهم ثم أعطاهم 1898 الحسنة: التقيّة والسيّنة الإذاعة 1117.951 [فاقع لونها] حسنة الصفرة ليس بناقص ٤٤ الحسنة معرفة الولاية وحبّنا أهل البيت 918 حشر لرسولاللهﷺ في عمرة الحديبيَّة – 197 [وقودها]حطبها ۲١. الحفدةبنوالبنت. وتحن حفدةرسول الله تلغ ٦٥٦ [إنَّ الله كان عليكم رقيباً ] حفيظاً 191 الحقِّ المعلوم: الشيء يخرجه من ماله 1707 حقّ من أساءك أن تعفو عنه 1177 [أو أمضى حقباً] الحقب: ثمانون سنة ٧٢ -الحكم حكمان: حكم الله وحكم الجاهليّة ٢٧٩ الحكمان يشترطان إن شاءا فرقا ۲ · ۸ الحكمة ضياء المعرفة وميراث التقوى 114 [استحقًا إثماً ] حلفا على كذب 5.5 [وقدّر في السرد] الحلقة بعد الحلقة ] 1...9 الحمتى رائدالموت وسجن الله في أرضه ٧٤٧ حملة العرش \_ والعرش العلم \_ ثما ينة \_ 1822 الحنيفية هي الإسلام  $\nabla \mathbf{V}$ الحور هنَّ البيض المضعرات المخدَّرات ١٢٤٩ [لعلَّكم تشكرون]الحياة التي فيها تتوبون ۳٨. [ظهر الفساد]حياة دوات البحر بالمطر 177 الحياة والموت خلقان من خلق الله 1TTV حيثما كانوا أولى به من المشركين 542 حين تقوم في النبؤة ا ۸۹۸

الدرجة مايين السماء والأرض 181 درهم ربأ أشدً عند الله من سبعين زنيَّة ا 171 دعا رسولاللہﷺ في آخر صلاته 707 دعا موسى وأمن هارون 011 [إنَّ إبراهيم لحليم أوَّاه] دَعَاء ٥٤٧ دعوا بني أميّة إلى ميثاقهم 1177 [أحياء وأمواتاً]دفن الشعر والظفر 1898 [لآيات لقوم يعقلون] دلائل واضحات لقوم ٧٧ دلوكها: زوالها «غسق اللّيل»: انتصافه 191 دنا من حجب النور فرأى ملكوت 1711 الدنيا دنياءان: دنيا بلاغ، ودنيا ملعونة 948 الدنيا مزرعة الآخرة 1187 [الذين يلونكم الكفّار] الديلم 199 الدينار والدرهم أهلكا من كان قبلكم 111 دينارأ ومالأ ٨٤٦ [إلا وجهه] دينه والوجه الذي يؤتي منه 939 «Ś» [والسميماء ذات الحمسيك] ذات الحسمين والزينة 11.7 ذات الشوكة التي فيها القتال £77 ذاك حمزة وجعفر وعبيدة وسلمان وأبوذز ٨٠٢ ذاك العرض. يعنى التصفّح 1217 ذاك في السماء إليه أسرى رسول الله تليخ ٩٢٢ (ظهر الفساد)ذاك والله حين قالت الأنصار ٩٦٢ ذبحوا جديأ على فميصه 072 الذبيحة بالاسم ولابؤمن عليها 171 [وجنود إيمس] ذرَّيْته من الشياطين | AAAذكرائيه سراب جارا وحرم ۹٤٧ ذكرابة لأهرا الصلام كباسي ذكر همرإناه Y٤ دَد الكثاركان بالحليم ٧٣٤

| 191         | ر سولانه ﷺ                                |
|-------------|-------------------------------------------|
| <b>1</b> 8£ | الخلق الّذي يكبر في صدوركم الموت          |
| ہم میں      | [أوحـــينا إليك روحاً ] خــلق أعــظ       |
| 1170        | جبرئيل                                    |
| ٦٩٤         | خلق من خلقه له بصر وقوّة                  |
| 1100        | خلقت من الطيب لايعتريها عاهة              |
| 1111        | [إلّا ليعبدون] خلقهم ليأمرهم بالعبادة     |
| ٥٥٩         | خلقهم ليفعلوا مايستوجبون به رحمته         |
| ۲٥          | [إنّي جاعلخليفة ] خليفة تكون حجّة         |
| ن ۲۵۸       | الخمار والجلباب. قيل: بين يدى من كان      |
| ٤٣٩         | خمس الله للإمام وخمس الرسول للإمام        |
| 1787        | خمس من فواكه الجنّة في الدنيا             |
| 144         | الخنازير على لسان داود                    |
| ٥٩٧         | خوفأ للمسافر وطمعأ للمقيم                 |
| ١٢          | [سواء عليهم ءأنذر تهم] خوّفتهم            |
| 821         | خيانة الله والرسول معصيتهما               |
| 117.        | خير آية في كتاب الله هذه                  |
| ٨٤٦         | الخير أن يشهد أن لاإله إلّالله            |
| ۷۳٥         | [نداءً خفيّاً ] خيرالدعاء الخفيّ          |
| الصحة       | [ونــبلوكم بسالشر والخسير] الخبير:        |
| ۷۸۲         | والغنى                                    |
| ٥٨٨         | خير وقت دعوتم الله فيه الأسحار            |
| ٦٧٣         | خيره وشرّه معه حيث كان                    |
| 1489        | الخيمة درّة واحدة طولهاستون ميلأ          |
|             | ((\$))                                    |
| ۹۷۹         | [ولنذيفتُهم من العذاب] الدابَّة والدجَّال |
| 15          | [وبالآخرة]الدار التني يعد هذه الدار       |
| ٥V          | [ایات بیّنات]دالات علی صدفت               |
|             |                                           |

| 1128 | دخان يأتي من السماء قبل قياد لساعة ا |
|------|--------------------------------------|
| ٤s٦  | الدخول في أمرنا                      |

| 1214     | [رسولاً] الذكر: رسولالله                 |
|----------|------------------------------------------|
| ٦٤٩      | الذكر القرآن، وأهله آل محمّد             |
| 01       | [إلّا خزي]ذُلّ                           |
| 1221     | ذلك ابن آدم إذا حلَّ به العوت            |
| ۲۰-      | ذلك إذا عاين أمر الآخرة                  |
| 777      | ذلك إلى الإمام يفعل به مايشاء            |
| VIT      | [وازدادوا تسعاً] ذلك بسني الشمس          |
| ٨٠٧      | [صواف] ذلك حين تصفَّ للنحر               |
| LEVT     | [لترون الجحيم]ذلك حين يؤتى               |
| 190      | ذلك رجل يحبس نفسه عن المعيشة             |
| ٥٨       | [ومايعلّمان من أحد] ذلك السحر وإبطاله    |
| 11-7     | [النار يعرضون عليها] ذلك في الدنيا       |
| 1.97     | [وأحييتنا اثنتين] ذلك في الرجعة          |
| 11.7     | [إنَّا لننصر رُسُلنا]ذلك وآلله في الرجعة |
| 275      | ذلك يكون عند خروج المهدي                 |
| ٥٩٧      | الذنوب التي تغيّر النعم: البغي           |
| ۲۹۷      | [يحكم به ذّواعدل] ذو عدل                 |
| ۸Y       | ذوي قرابته الفقراء بزأ وصدقة             |
| 1211     | دي قوةيعني جبرئيل                        |
|          | َّ «ر»                                   |
| 1 T T E  | رأي جبرتيل على ساقه الدز                 |
| 1225     | رأي جبرئيل في صورته                      |
| ــە(تىع) | [مساكسذب الْفسؤاد] رأى عسطمة ربّ         |
| 1777     | يفؤاده                                   |
| ٧٨       | [إذ تبرّأ الذين اتّبعوا] الرؤساء         |
| OVT      | الرؤيا على ثلاثه وجوه                    |
| 1882     | رأيت على كلّ ورقةملكاً                   |
| ٥٦٩      | رأيت في السماء الثانيه رجلاً             |
| ٨٥٩      | رأيت الملائكة تغسل حنظلة بماء المزن      |
| 1777     | [ماكذب الفؤاد مارأي] رأيت نوراً          |

[فالحاملات وقرأ]السحاب ١٢٠٦

| عسمته  | [ومــامسّنا مــن لغــوب] ردّ لمــا ز       |
|--------|--------------------------------------------|
| ۲۲ - ٤ | اليهود                                     |
| 111.6  | الرسول:الَّذي يظهر له المَلَك فيكلِّمه ٥ · |
| 117    | رسولالله تتليلا أصلها                      |
| ٦٤٩    | رسولالله تلجة الذكر                        |
| ٥٠٠    | رسول من أنفسكم قال: فينا                   |
| ٥٧     | ر سول من عند الله أي: كتاب                 |
| 198    | الرشد العقل وإصلاح المال                   |
| ۲ ۰ ۲  | الرضاع أخمة كلحمة النسب                    |
| ٩٨     | [وفي الآخرة حسنة] رضوان الله والجنة        |
| ١٤٥٣   | رضي جدّي أن لايبقي في النار موحد           |
| ٧٨     | [من الذين اتّبعوا]الرعايا والأتباع         |
| ٩٣٤    | رغبوا عن اختياراللهإلى اختيارهم            |
| اب ۹۵  | الرفث: الجماع، والفسوق: الكذب والسب        |
| 18.8   | [ومن الليل فسبّحه] ركعتان بعد المغرب       |
| ٦٣٠    | روح اختاره الله واصطفاه وخلقه              |
| 1899   | [يوم يقوم الروح]الروح أعظم من              |
| 102    | روح مخلوقة خلقها الله في آدم و             |
| 141.   | الرياح خمسة منها الربح العقيم              |
| 11-1   | [والذاريات ذروأ]الريح                      |
| ٤٥٨    | ريح من الجنّة لها وجه كوجه الإنسان         |
|        | «ز»                                        |
| ۷۳۹    | زكاة الرؤوس لأن كلّ الناس                  |
| 971    | الزكاة زيادة في الرزق                      |
| 171    | الزكاة الظاهرة أم باطنة تريد؟              |
| 1779   | الزهد كلَّه بين كلمتين من القرآن           |
| 990    | [فلمّا قضي زيد منها وطراً]زوجتكها          |
| 0.9    | الزيادة غرفة من لؤلؤة واحدة                |
| ٨٤٣    | الزينة ثلاث: زينة للناس و                  |
| ٨٤٣    | الزينة الظاهرة: الكحل والخاتم              |

# ١٥٣٨ 🗆 الأصفى/ ج٢

شفاء من أمراض الخواطر [إنَّا أعطيناك الكوثر ] الشفاعة 1215

010

الطاعة التي تنالون بها الجنان ٨١

طاعة السلطان واجبة ٩٤ طبع الله عليها فلا تعقل 212 طرفاه: المغرب والغداة ٥٥٨ الطست الذي يغسل فيه قلوب الأنبياء 114 طعامه: علمه الَّذي يأخذه. عمَّن يأخذه - ١٤٠٧ [وطلح منضود]طلع منضود 1107 طيسلوع الشبيمس منين المبغرب وخسروج 307 الدجّال [فساذا النسجوم طسمست] طبعوسها: ذهباب 1891 ضوئها طوبي شجرة في الجنّة 3.8 طوبي لشيعة قائمنا المنتظرين لظهوره ٥١٦ طويي لهم لميروا غموم الدنيا 11.5 «ظ» الظالم يحوم حول نفسه 1.14 الظلّ مابين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس ٨٦٩ الظلم ثلاثة: ظلم يغفر الله ٩٦٨ [يخرجهم من الظلمات] ظلمات الذنوب 122 [في الظلمات] ظلمات الكفر 219 ظلمات الكفر، لولايتهم كلَّ إمام جائر 171 ظلمة البطن وظلمة الرحم و... 1.19 [فنادى في الظلمات] ظلمة الليل ٧ - ٩ ظنَّ أن لن يعاقب بما صنع ۷۸۹ الظنّ ظنَّان: ظنَّ شك وظنَّ يقين 1820 ظنّ المرسل إليهم أن الرسل قد كذبوهم ٥٩١ ظننت أنَّ الله عنى بهذه الآية ٧. ظهرت الجبرّية من ولدحام ويافث 1.01 ظهرت عليهم الجبابرة بعد عيسى 🕊 1111 <u>«ع»</u> عاش يعقوب مائة وأربعين سنة ٥٩٠

[على ملك سليمان] على عهده ۵٧ [اصبروا] على الفرائض 189 عملي الفسطرة(سمنل كيف تبعرف المؤمن؟ قال:...) 119 [كان الناس أمّة واحدة ] على الفطرة 1.1 [فسما أصبر هم عسلي النار] عملي فعل ١٨ مايعلمون 170 على قدر عقولهم على كل سرير أربعون فراشاً غلظ 1100 [واشكروا الله]على مارزقكم منها ٨٠ [بما أنزل الله] على محمّد من القرآن ٥٣ [وصابروا]على المصائب ٦Υ [انَّا أرسلناك شاهداً] على من بعثت إليه 997 [إنَّك عــلى صـراط مسـتقيم] عــلى ولايـة 1127 على علمالله إنَّه إن بقى كفر أبواه ۷۲٥ علمالله أنَّه ليس كلَّ إنسان يقدر على عنق ١٤٤٥ العلم بأن المخلوق لايضر ولاينفع 1717 علمت بضمّ التاء قال: والله ماعلم عدوّ الله ٦٩٩ [وسع كرسيّه] علمه 111 [لايريدون علواً في الأرض] العلوّ: الشرف ٩٣٨ [هذا صراط عَلَيَّ] على ٦٣١ [من اتَّبعني] عليَّ اتَّبعه ٥٩١ [عملوا الصالحات]عليَّبن أبي طالب ٨٤٥٨ 7.11.7 على قسيم الجنّة والنار عليّ هو التور، هدي به من هدي 1100 [ليتنى اتَخذت مع الرسول سبيلاً] عليّاً وليّاً ٨٦٦ عليكم بتقوى الله فإنها تجمع الخير ٦٤٦ [وأنا معكم من الشاهدين] عليكم وعلى أممكم 105

| 1777     | عرّفناه إمّا آخذأ و إمّا تاركاً         |
|----------|-----------------------------------------|
| 1117     | [وأمّا ثمود فهديناهم]عرّفناهم           |
| 1700     | العروبة هي الغنجة الرضية الشهيّة        |
| 111      | [كالَّذي مرَّ على قرية] عزير            |
| 1177     | ۔<br>[عسق] «عس»: عدد سنی القائم         |
| 199      | العصا وإخراج يده من جيبه بيضاء          |
| 1840     | العصر عصر خروج القائم                   |
| TTE      | [عذاب الهون] العطش يوم القيامة          |
| 1809     | عظم أمر من يحلف بها                     |
| ٣٤       | [وانَّها لكبيرة]عظيمة                   |
| ٤٢       | [فجعلناها نكالاً]عقوبة                  |
| ١٣       | عقوبة على كفرهم                         |
| 189      | [ورابطوا] على الأثمة                    |
| داً بـعد | [ثـــم اســتقاموا]عــلى الأثــمة واحـ   |
| רווו     | وأحد                                    |
| 107      | على أحدمن خواصه ليقتل فيكون معه         |
| تقولوا   | [أن تــقولوا يــوم القـيامة] عـلى أن لا |
| ENT      | غدأ                                     |
| 17)      | على باب الجنّة مكتوب                    |
| ١٣       | [على هدى] على بيان وصواب وعلم           |
| ٦٩٨      | على جباههم                              |
| 78       | [وأتى المال على حبّه] على حبّه للمال    |
| سنم إلا  | [عملي النسصب] عملي حمجر أو ص            |
| ۲٦.      | ماأدرك                                  |
| ٤٦٧      | [عليه] على رسوله قال: وهكذا تنزيلها     |
| ۲۸۹      | على الرطب واليابس                       |
| ٨٤٧      | على سواء الجبل إذا طلعت الشمس           |
| v        | [ايًاك نستعين] على طاعتك وعبادتك        |
| ط_ريق    | [عـــلى صــراط مســتقيم] عسلى ال        |
| ۱۰۳۰     | المواضح                                 |

| ۹۹۸     | عليه نصف المهر إن كان فرض لها         |
|---------|---------------------------------------|
| ٤٧٤     | عليها غطاء عن الهدي                   |
| 098.7V  | عمّ الرجل صنو أبيه                    |
| ٤٦      | عمّا سمعوه إذا أدّوه إلى من ورائهم    |
| ٥٤      | عمد موسى فبرد العجل ثم أحرقه          |
| ۳       | [لا تسألوا عن أشياء لم تبدلكم]        |
| ۱ - ۳ - | [فهم غافلون]عن الله وعن رسوله         |
| ٥١      | [استكبرتم] عن الإيمان والاتّباع       |
| ٣٤      | عن الحرام على تأدية الأمانات          |
| له ۵۰   | [وأنتم معرضون] عن ذلك العهد تاركين    |
| للغسناء | [هـــم عـــن اللــغو مــعرضون] عـــز  |
| ۸۱۸     | والملاهي                              |
| ٤٠٩     | عن قبول الزّجر عمّا نهوا عنه          |
| ٤٢      | [ثمّ تولّيتم من بعد ذلك]عن القيام به  |
| 187     | [تثبيتاً من أنفسهم] عن المنّ والأذي   |
| ٨٠      | [صمّ بكم عمي] عن الهدى                |
| 219     | [والذين كذّبوا بآياتنا صمّ] عن الهدي  |
| ن ۱۰٤۷  | [إتّهم مسئولون] عن ولاية أميرالمؤمنيز |
| 1189    | عنى أبناء الموالي المعتقين            |
| الحسين  | عــــنى بــالخطابعليّاً وفــاطمة وا   |
| ٦γ      | والحسين                               |
| ۲۰۷     | عنى بذلك الأثمة 🕸                     |
| 118.    | عنىبذلك أتمة محمدتهم                  |
| 978     | عنى بذلك، أي: انظروا في القرآن        |
| X\Y     | عنى بذلك ثلاثة عشر رجلأ خاصّة         |
| 1178    | عنى بذلك علم أوصياء الأنبياء          |
| ٦٩١     | عنى بذلك غيره                         |
| ٦٦      | عنى بذلك عن جحد وصيّه                 |
| ٥٥٩     | عنى بذلك من خالفنا من هذه الأُمّة     |
| 1172    | عنى بالكتاب التوراة والإنجيل          |

فأبطلت هذه الآية إمامة كلّ ظالم ٢٤

فأتى الله بيتهم ٦٤٥ فاتيانه بنيانهم من القواعد: إرسال العذاب - ٦٤٥ فاجعل ذلك الخليفة منا ۲٥ الفاحشة الخروج بالسيف 991 إفاضرب به]فأخذ عذقاً...فضربها 1.44 فأخذ نسرأ وبطأ وطاووسأ وديكأ 150 فإذا اشتهى المؤمن ولداً خلقه الله(عز) NEV فإذا انتهى الكلام إلى الله فامسكوا 1779 فإذا رأت الدم من الحيضة الثالثة ۱۰۸ فإذا فرغت من الصلاة المكتوبة فانصب - ١٤٥٦ فإذا فرغت من نيوّتك فانصب عليّاً -1107 فإذا فعل ذلك نقض شهادة الأولَيْن 8.8 فإذا مسح بشيء من رأسه 175 فأسر بأهلك يالوط إذا مضى لك 019 فاطلبوا الولد من حيث أمركم الله ۱۰٦ ف اغترف جل جلاله غرفة من الماء 119 فصلصلها فأغنى بأن جعل دعاءك مستجابأ 1200 [فتقعد ملوماً محسوراً]الفاقة 144 الفاكسهة مائة وعشرون لوناً. سيتدها 1728 الرمّان فالله ناصرك كما أخرجك 110 فالتقمت الإيوان بلحييها. فدعاه 7 A A فأماته الله خمسمانة عام 777 فأكفر الجحود فهو الجحود بالربوبيتة 1111 فأمّا اللباس: فالثياب التي تلبسون 211 فأمما من أعطى مممًا أتاهالله ... فسنيشر . 120. فأمما من يهدي إلى الحق فهو محمّد 011 فسابمًا ندهبن بك يا محمد من مكة إلى 1127 المدينة

فأتما النصاب من أهسل القبلة فبأنهم 11.7 يخذلهم فإن أدخلهم النار فبذنوبهم ۳۷۳ فإنَّ الإسلام يجبَّ ما قبله ٢٨٤ فإن أطاعوك كنت قدوقيتهم 1777 فإنَّالله هداه...واستودعه الوصايا ٩٣١ فان أمرر المؤمنين الله كان سلماً لرسول 1.40 اله تلك فابن الإيسمان تصفان: تصف صبر وتصف 977 شكر فإن بدا له الإقامة بمكة نظر 90 فبسبان جسميع مسابين السسماء والأرض نثه 1 የ ለ ም (عز) [من بعثنا من مرقدنا] فـ إنَّ القموم كـ أنوا فمي 1. 49 القبور فإن لمتفعل فهو خير لها ٨٥٦ فإنّ مثل هذا الذكر في كتابكم 37 فإن مضت الأربعة أشهر قبل أن يمسمها 1.8 فانتهت الدعوة إلى وإلى أخى على ٦٢. فانطلق الفتي يغسل الحرث في العين ۷۲۱ فإنكم لن تنالوها إلا بالتقوى 171 فإنه إذا زنى الرجل أو اشترى الأمة ٦٨٨ فإنّه أرسل إليهم كما أرسل إلى مدين ٨٩٤ فإيماناً قليلاً، يؤمنون ببعض 07 فبأي النعمتين تكفران 1721 [فاجعل لي صرحاً] فبني هامان له صرحاً ٩٢٨ 1.9 فتسريح بإحسان فتكون مع الأنبياء ٤٥٨ 1718 فتلجئوهن إلى الخروج قبل انقضاء فتمنّوا الموت للكاذب منكم ومن مخالفيكم ٥٥

#### **١٥٤٤** 🗅 الأصفيٰ / ج ٢

الفتن في أفاق الأرض 1111 [أن يسقولوا آمنًا وهم لا يفتنون] الفتنة في ٩٤ -الدين فتنة في دينه أو جراحة لايأجره الله عليها λ٦-فثم عمد ولكن لاترونها 095 فجاء ذلك الرجل فرأي المدينة Υ١٠ فجاهد رسول الله تليخ الكفّار 1882 فجزاؤه جهنم إن جازاه ۲۳. فجعل ينظر إلى العظام البالية 172 فجعل ينظر إلى عظامه 1111. فحجبهم عن نوره سبعة ألاف عام ۲٥ [فحدّث] فحدّث بدينه و ما أعطاه الله 1202 فسخر الذيسن أمسنوا منهم بمحقدتكم على 1111 أصحابه فخرج رسولالله تظلم من مكَّة يريد المدينة ٢٨٦ فخرج من مصر ... إلى أرض مدين ا 910 فيخرج مبوسي ببني إسترائيل ليقطع بنهم ٨٨٤ البحر فخرجن النسوة من عندها ٥V× [لا يقبل منها عدل] فداء ٦٤ فداء،بأن تمات وتترك هي 50 فدارت السفينة وضربتها الأمواج 52. [قاب قوسين أو أدنى] فدنا بالعلم فتدلى ١٢٢٢ فراغأ طويلأ لنومك وحاجتك 1777 فرجع إخوة يوسف إلى أبيهم 017 [فسقى لهما] فرجعهما موسى ودنامن البئر ٩٢٥ فرسولالله لشهيد علينا بما بلغنا 8 V V فرض الله على الناس من الجمعة ا 18.2 فرض المسافر ركعتان غير قصر ٢٣٤ [وأغرقنا آل فرعون] فرعون وقومه ۳γ

7

فلم يدركيف يقتله حتمي جاء إبليس ۲۷۱ فلما استثنى المشية قبلة ۷۲۳ فلمّا استوى قائماً. قال أعلم 172 فبلما أصبح ورأى الشبعس ببازغة قبال: هيذا 22. رتى فلمتا أصبح وطلعت الشمس ورأى ضوءها ٣٣٠ فلمتا أوحاها إليه علم بها العلم والفهم 1170 فلما بلغا ذلك المكان وجدا رجلا ۷۲۱ فلمّا خافت...أوحى الله إليها 977 فلما صار في مفازة ومعه أهله أصابهم 977 فلمًا صلَّى الغداة الخدر في وادى حنين 209 فلما قتله لميدر مايصنع به 111 فلمتاكان من الغد جاء أخر 942 فلمتا نسوا ماذكروا به من ولاية على ﷺ 31. فلنا ثلاثة أرباعها ولشيعتنا ربعها 0... ۱۷۲ فلها رت يغفر فليس له أن ينقض شهادتهما 8.8 [فليس مني] فليس من حزب الله ۱۱۸ فليس يحدث شيئاً قال: ألم تسمع ۲۸۳ فما أمامكم من الأهوال فقد كفيتموها 1117 فما تمدّون أعينكم ألستم أمنين 1.1 فما خلا الكلاب فليس صيده بالذي 571 فماكان إلاأن خارت أرضهم بالخسفة ۸۹۳ فماكان رسولالله إلاكأحد أولئك ٦ • ٧ فبمن انتهزم حبتي ينجوز صبق أصبحابه فبقد 289 ءL فمن قائها بعد ماعفا الله وغفر للرجل 1YVE قمن كان له نور يومئذ نجا 1872 فنزل جبرئيل على موسى وأخبره Y۲۱ فسنزل نسوح بسالعوصل مسن السسفينة منع

ففنيت حيلتهم ولايقدرون على النجاة Y٨ فقال الله (تع) لن تراني في الدنيا ٤. . فقال له النبي ﷺ عندها يا عمّار ٦٦٣ فقال متعجّباً لأصحابه: «ألا تستمعون» ۸۸۱ فقالا: نعم...لاتأكل منها ولم يستثنيا VVY [الذين يـظاهرون] فـقال رجـل لامـرأتـه فـي 1 TVT الإسلام فقالوا: لو نعلم ماهي لبذلنا فيها الأموال 15.1 فقتلوه (سئل أمير المؤنين عنه...فقال...) ۷۲٦ فقد سبقت عليهم كلمة الشقاء 219 [والضرّاء]الفقر والشدّة ۸۲ الفقراء هم الذين لايسألون ٤٧٣ فيقطرت قيطرة من السيماء فياضطرب ۷۲۱ الحوت فقطِّعهنّ واخلطهنّ كما اختلطت هذه 140 فكان النبي ﷺ بعد هذا...أطرق 178. فكان يؤمى برأسه 10. فكان يجيء إلى باب عليَّ ...فيقول: الصلاة ٧٧٥ [لد...ماتحت الثري] فكلَّ شيء على الثري ٧٥٥ فيكف وأنت العدل الذي لاتجور 371 فلابأس له أن ينتصر ممّن ظلمه 129 فلايبصرون الهدي 779 [ونقرّ في الأرحام] فلا يخرج سقطاً ۷۹٦ فلايدعون وترأ لآل محمد إلا قتلوه 9 N V فلان وفلان والجراح የዮለ فلذلك قال نوح: ولايلدوا إلا فاجرأ ¢ΥV فلعله سفه عليك 17-8 الفلك المشحون: انْحَدْ نبوح الله فيه تسعين ييتأ 1-54 فلم يبق أحد من جلساء فرعون إلا هرب ٨٨٢

| OÉT     | الثمانين                                   |
|---------|--------------------------------------------|
| ۸۳۰     | فنزلت هذه الآية                            |
| ۷۱-     | فنظروا إلى الشمس قدار تفعت                 |
| ٦٧٨     | فنهاه الله أن يبخل ويسرف                   |
| 1171    | فهؤلاء المشركون                            |
| ١٨      | فهؤلاء المنافقون إذا رأوا مايحبون          |
| ٨٤٨     | فهذا مثل ضربه الله للمؤمن                  |
| ۸۱۰     | فهذه لآل محمّد إلى آخر الآية               |
| ררו     | فهذه لآل محمد ومن تابعهم                   |
| ۷٩٤     | فهذه أنتم مسلّمون الوصيّة بعدي             |
| 1 T VV  | فهل تكون التوبة إلاً عن ذنب                |
| ٩٦٧     | [آتينا لقمان الحكمة]الفهم والعقل           |
| ۸۲۰     | فهي الأنهار والعيون والآبار                |
| 1111    | الفواحش: الزنا والسرقة                     |
| ררע     | فوالله لو أنَّ رجلاًلميجيء بولايتنا        |
| 1 7     | [ملعونين] فوجبت عليهم اللّعنة              |
| ر کیف   | فسؤض إلى نسبيمه أمسرخسلقه ليسنظ            |
| 1140    | طاعتهم                                     |
| ***     | فوق كلَّ برَّ برُّ حتَّى يقتل في سبيل الله |
| ٤٠      | الفوم: الحنطة                              |
| 1750    | [في يوم نحس]في آخر الشهر لايدور            |
| دیاء ۲٤ | في الآخرة بأن تموتوا في القبور بعد الإ-    |
| ل طـور  | [يســـمعون كـــلام الله] فسي أصــل جــب    |
| ٤٦      | والمسيناء                                  |
| ٢٤      | [وكنتم أمواتاً] في أصلاب آبائكم            |
| مسلاب   | [وتــقلّبك فــي الســاجدين] فــي أم        |
| ۸۹۸     | النبيين                                    |
| ۸۳٦     | [ولاتأخذكم بهما رأفة] في إقامة الحدود      |
| 910     | [إلا في كتاب مبين] في أُمَّ الكتاب         |
| 1 Y • V | [إنَّكم لفي قول مختلف] في أمر الولاية ا    |
|         |                                            |

فيجيء بالخير والنبات لبني أدم ٤٥ فيخرج نباتها وحبوبها وثمارها ٧V فيردَ الله على نفسه «لله الواحد القهار» 1-94 فيزداد إلى شرّه شرّاً ۱.. فيشرف الجبار عليهم 1177 [أن تأتيهم الملائكة ] فيعاينوهم 505 فيعمل بطاعته وبأمر الناس بها ۱.. فيقام الرسل فيسألون عن تأدية الرسالات ٣٦٠ فيقولون لله: يا ربّ هؤلاء ملائكتك 1111 [لا يكلُّف الله نفساً ] فيما افترض الله عليها ١٣٥ فينا نزلت ۲YY فسينا نسزلت «رجسال صمدقوا» فسأنا والله المنتظر ٩٨٨ فينا تنزلت هذه الآية. والإمامة في عيقب الحسين 1179 فينتقص منه جميع الأرواح 200 فيه وفي كتب عليكم القمتال هاذه كملها تسجمع الضَلَال ٨٦ [ليلة القدر] فيهما يقدّر كلّ شيء 1277 فيهم بالقتل يوم فتح مكمة ٦١ «ق» «ق» جبل محيط بالدنيا 1198 القائم وأنصارم 1772 [إنَّه هو التوَّاب] القابل للتوبات 3 [باخع] قاتل نفسك Υ٠٦ قاتلهم المشركون في عام الحديبيّة ٩٣ [بالأفق المبين] قاع بين يدي العرش 1215 قال: اذهبوا بقميصي هذا الَّذي بلَّته دموع - ٥٨٧ قال الله(تع): أنا أهل أن أُتَقى 1777 قــال الله(تـع): إنَّك لاتـملك أن تـدخلهم

في الظبي شاة وفي حمار الوحش بقرة 🔋 ٣٩٧ [إلا بلاغاً من الله ورسالاته } في علمي \_ 1770 [مايوعظون به] في عليَّ قال: هكذا نزلت ٢٢٠ في عليّ وفاطمة والحسن والحسين MARY. [وهو محسن]في عمله لله 31 [عين حمثة] في عين حامية في بحر VYV. [فطلَفُو هنَّ لعدَّتهنَّ] في قبل عدَّتهنَّ 1718 [ثمّ يحييكم] في القبور وينعّم فيها المؤمنين ٣٤ [وأنتم مسلمون]في قراءتهم 🗱 بالتشديد 🛛 ٢٦٤ [من قبل] في الكتب التي مضت 171 [وإيماي فاتقون] في كنمان أمر محمّد 17 (فإنَّما هم في شقاق} في كفر ٦٨ [خالدين فيها] في اللعنة في نار جهنَّم r٧ [وإذا خذ الله يمثاق الذين] في محمّدتهم: YAV. [وإيّاي فارهبون]في مخالفة محمّد 34 [ثمّ يردّ إلى ربّه ] في مرجعه VYV [وسخّر الكم الشمس والقمر دائبين] في مرضائد 719 في المسالمة إلى دين الإسلام ۱۰۰ في النعامة وحمار الوحش بدنة 198 في هذه الآية جمعت الصلوات كلِّهنَّ 197 في هذه الآية قد جمع الله ما يتواصى به 111 في هذه الآية من بني آدم تسعة وتسعون 159 (ثمّ يعيتكم] في هذه النشأة ويقبركم ۲É [مافرّطت في جنب الله] في ولاية علمّي المهم [ومن يعص الله ورسوله] في ولاية علي ١٣٦٤ [مسن يسطع الله ورسسوله] فسي ولايسة عسليّ والأئمة 1 - - 2 [ادخلوا في السلم] في ولايتنا 1... [يدخل من يشاء في رحمته] في ولايتنا ١٣٨٩

جنة ولانارأ 777 قال الله (تع): قد أنزل الله إليكم ذكراً ٦٤٩ قال الله(تع): قولوا: الحمد لله على ماأنعم ٦ قال الله(تع): قولوا يا أيُّها الخلق المُنْعَم عليهم ٦ قال الله(تع): كلوا ٣٩ قال الله للملائكة: فاشهدوا 109 فال الله(تع): من أذنب ذنباً صغيراً 199 قال الله (تع): من ذكرني سرّاً ذكرته علانية ٤٢١ قال: اللَّهِمَّ إِنِّي أَسأَلِكَ بِحَقٍّ مَحْمَد V٦r قال أميرالمؤمنين: ولقد كنت عاهدت الله ٩٨٨ قال الأنبياء وأمعهم: أقررنا بما أمرتنا 109 قال: إنَّكما إن أكلتما من هذه الشجرة 370 قال: تفسيرها في الباطن 190 قال: جبر نيل يا محمّد إنّا ...المسبّحون - ١٠٥٩ قال ذلك الرجل الذي رأيناه VTY. قال ذلك وهو محتاج إلى شقّ تمرة 987 قال رسولالله تظلم ... إذا جمع الناس 11.1 قسال رسبول الله تلجة كسل مبولود يبولد عبلي الفطر ة 977 قال رسولالله يَؤْتُدُ ؛ لاأشك ولاأسأل 082 قسال رمسولالله تلية لجسبرتيل: يسا جسرتيل أرنى ۷۹۸ قال رسولالله ﷺ ما من مؤمن إلَّا وقد 1880 قال رسول الله ﷺ ...يارت تدع فرعون 18.1 قال رسولالله ﷺ : ينزل مع كلَّ قطرة مَلَك ۲۰ قال لأتى وكَلت بأمر لاتطيقه VYY قال له: قاتلت رجلاً بالأمس 982 قال لها: إن أنت أخبرت به فعليك لعنة الله ١٣٢٢ قال لها شعيب يا بنيّة هذا قوي 987 قال لهم خيار الناس 10

كان فيما أوحى إليه الأية 1117 كان قادراً أن يخلقها في طرفة عين ۳۷٦ [أو أجد...هدي ]: كان قد أخطأ الطريق V00 کان قدحاً من ذهب، وکان صواع يوسف ٥٨١ كان القرآن ينسخ بعضه بعضأ 2.4 كان القوم قد كسبوامكاسب 144 كان القوم ينامون ولكن 11.4 كان لهم مأكلة على قومهم في كل سنة ٣٣ كان المؤمنون يسبّون مايعبد المشركون - ٣٣٨ [لم يكن شيئاً مذكوراً] كان مذكوراً في العلم 1777 كان المستهزؤون برسولالله على خمسة 👘 ٦٣٨ كان المسلمون قد أصابوا ببدر مائة وأربعين 181 كان المسلمون يدخلون على عدوّهم 1.0 كان المشركون يؤذون المسلمين ٨٠٩ [لم يكن شيئاً مذكوراً]كنان مقدوراً غير مذكور 1777 كانالسلك في ذلك الزمان حوالدي يستر الجنود 117 كان المهاجرون والأنصار يتوارثون 119 كان موته اختلاط طينته مع طينة الكافر 828 کان النبیﷺ یری اُنَّه یجامع 1295 كان هذا حين كثر الناس 199 كان يوسع المجلس ويستقرض للمحتاج ٥٧١ [في يوم نحس]كان يوم الأربعاء الم كانت الأشياء...قصّة أصحاب الكهف ۷۱۳ [صبحف إبراهميم وموسى]كمانت أمثالاً كلها 1272 [لا تــؤاخــذني] كـانت الأولى مـن مـوسى

| 151   | كان أهل الجاهليّة لايورّ ثون الصغير       |
|-------|-------------------------------------------|
| ¥4¥   | <b>[ففهّمناها سليمان]كان أوحىأ</b> يّ غنم |
| ٥٨    | كان بعد نوح ﷺ قد كثر السحرة               |
| 760   | کان بیت غدر یجتمعون فیه                   |
| ٢٥٣   | كان بين أدم ونوح من الأنبياء مستخفين      |
| ، ۱۸۱ | كان بين القائلين والقاتلين خمسمائة عا     |
| 077   | كان بين قول الله: قد أجيبت دعو تكما       |
| 18-1  | كان بين الكلمتين أربعون سنة               |
| 1111  | [قاب قوسين]كان بينهما حجاب يتلألأ         |
| ۳۹۰   | كان التكذيب ثم                            |
| ٥٣٨   | كان التنُّور في بيت عجوز مؤمنة            |
| ٥٤٠   | كان الجبل الذي اعتصم به في النجف          |
| 179   | كان ذلك في غزوة أحد                       |
| ٥٢٧   | كان ذلك الكنز لوحاً من ذهب                |
| ٦٣٠   | كان ذلك من الله تقدمة في آدم              |
| 11.   | كان الرجل يطلّق حتّى إذا كادت             |
| 121   | كان الرجل ينطلق إلى الكاهن                |
| ع إلى | کان رسولالله ﷺ اِذا حــزنه أمـر فـز       |
| 159   | الصلاة                                    |
| ٦٨٣   | کان رسولاللہ ﷺ اِذا دخل منزلہ             |
| ٧٥٤   | کان رسولاللہ ﷺ اِذا صلّی قام              |
| riv   | كان رسولالله ﷺ يحبّ إسلام الحارث          |
| ٥٥١   | كان سحرهم رخيصاً                          |
| 178   | كان على يقين. ولكنَّه أراد من الله        |
| ٤٥٠   | کان علي 🕊 إذا مات مولي له                 |
| ٣٤    | کان علي 🕸 إذا هاله شيء، فزع               |
| ۲     | كان في الجاهليّة في أوّل ماأسلموا         |
| ٩٧٩   | كان في علم الله أنَّهم يصبرون             |
| ۲۳۹   | كان في كلّ واحدةٍ منهنَ شيطانة            |
| ۸۵۷   | كان في لسانه رتَّة من جمرة                |

نسياناً ۷۲۳ كانت ثمانية منهم من قريش ٤٧٦ كانت ثيابه طاهرة 1541 كانت السماء رتقاً لاتنزل المطر Y۸۱ كانت السيرة من رسول الله ﷺ ۲۲۸ کانت عشرین در هماً 070 كانت على الملائكة العمائم 1Y1 كانت عنده أوقيّة من الذهب ٦٧٨ كانت قريش تعظم البلد 1227 كانت قريش تلطخ الأصنام ۸۱٦ كانت لإسحاق النبئ منطقة ٥٨٢ كانت المائدة تنزل عليهم ٣ • ٦ كانت مدة حملها تسع ساعات VTA كانت من زمرّد أخضر ٤٠١ كانوا إذا أحرموا لم يدخلوا بيو تهم ٩١ كانوا إذا فرغوا من الحج يجتمعون ٩٧ كانوا أربعة: جبر نيل وميكانيل 027 كانوا أصحاب تجارة 889 كانوا أقل الليالي يفوتهم 11.4 كانوا ثلاثة أصناف: صنف انتحروا 8.9 [أنّهم فتية]: كانوا شيو خاً ٧-٧ كانوا في الجاهليّة يشترون بعيراً 57. كانوا كالنخل الطوال ۳۸۰ كانوا يتأثمون بالتجارة ٩٦ كانوا يتضارطون في مجالسهم 982 كانوا يستغفرون في الوتر 18.8 كانوا يستنجون بالكراسف ۱۰٦ كانوا يشدون أرجلها ويضربونها 109 [وعلى الذين يطيقونه]: كانوا يطيقونه ٨٧ [يسومونكم]كانوا يعذّبونكم ۳٦

الفهارس / فهرس الأحاديث الشريفة 🗆 ١٥٥١

كلُّ إمام هاد للقرن الَّذي هو فيهم 097 كلُّ امرىء لاق في فراره ما منه يفرّ 18.5 كلُ بناء يبنى وبال على صاحبه 198 كل حتى لاتشك ۹. [واعتدنا لها رزقا]كل ذلك في الآخرة 991 كلِّ ذنب عمله العبد...فهو جاهل - ٥٨٦.١٩٩ كلّ رباً أكله الناس بجهالة 171 [يأخذ كل سفينة غصبا]كل سفينة صالحة ٧٢٥ كلّ شيء يؤذي المؤمن فهوله مصيبة ٧٤ كلِّ ظلم يظلم به الرجل بمكَّة ا 1.5 كل قبيلة من بني أب من أولاد يعقوب ٤-كلّ قرية أهلك الله (عز)...لايرجعون 491 کلٌ قول ليس فيه ذکر فهو لغو ۸۱۸ كلّ ماأحاط به الشعر فليس ۲٦ź [فمن يكفر بالطاغوت]كيلّ ماعبد من دون ات ا 111 کلّ مسکر حرام ۲٩٠ كل معروف صدقة 224 [بفاحشة مبيّنة]: كلّ معصيدً ۲. . كلِّ من يتأتيّ منه اللعن ۷٥ کل ناصب. وإن تعبّد و اجتهد 1270 الكلالة من ليس بولد. ولاوالد 198 كلّم الله من قرأ تكلمهم بالتخفيف ۹۱٦ الكلم الطيّب: قول المؤمن لاإله إلّالله 1.11 كلّما أضرّبه الصوم فالإفطار له واجب ۸٦ کلما ذکر اسم ربّه صلّی علی محمّد وآله ۱٤۳۳ كلّما كان في القرآن «قال الشيطان» يبريد به الثاني ٦١٦ [وإبراهيم الّذي وفتي] كلمات بالغ فيهنَ ١٢٢٩ [وقولوا للناس حسناً]كُلُّهم: مؤمنهم ٤٩

.

$$V$$
 $V$  $V$ 

٦٢٣ لتنذر قومك العذاب ٦٢٣

[إنَّ الله غفور رحيم] للتانبين ٩٧ [أن يضرب مثلاً] للحق يوضحه لعباده 27 للعبدأن يستثنى مابينه وبين أربعين يومأ V١٣ [حتى يقولا]للمتعلُّم ٥٨ للمرأة أن تأكل. وأن تتصدّق ٨٥٨ لمتذلّل لإثارة الأرض ٤٤ لمتنزل قطرة...إلا ماكان 1472 لميؤمر رسولالله للجلخ بقتال ٨٠٨ لم يبعث الله نبيّاً. أدم ومن بعده 101 لميجىء تأويل هذه الأية بعد ٤٣٨ لميسجدوا كما أمروا ٣٩ [أرسلنا نوحاً لم يشاركه في نبوّته أحد 987 لميعبهم بما صنع هو بهم ۷۳. لميعلموا صنعة البيوت ۸۲۸ لميفزع بوسف في حاله إلى الله 077 لميكن في جلسائه يومئذ ولد سفاح 391 لميكن يستبغيأن يسوضع عسلي دور مكمة أبواب ۸۰۲ لميلد فيكون له ولد يرثه 1291 لم يمت محمّد يشيخ إلاً وله بعيث 1-10 لمينزل بسم الله الرحمن الرحيم على رأس سورة ٤٥١ لميوجس موسى خيفة على نفسه Υ٦٣ لمتا أراد الله أن يخلق الأرض أمرالرياح 171 لمتا أراد الله أن يخلق الخلق نثرهم 217 لمتا أسرى برسولالله ﷺ...أوحى الله 072 لمّا أُسري بي إلى السماء رأيت قوماً 197 لمّا أصبحوا قالوا: انطلقوابنا 070 لمآ أصطادوا السموك ٤٢ لممسا اصلطفت الخسيلان يسومبدر، رفسع

| [يـمان  | [واذكسروه كسما هسداكسم] لديسته والا      |
|---------|------------------------------------------|
| ٩٦      | ير سوله                                  |
| ۸٥      | لذّة النداء أزال تعب العبادة والعناء     |
| ۸۸۷     | لسان الصدق للمرء يجعله الله في الناس     |
| ٦٩٧     | [ولن نؤمن لرقيّك] لصعودك                 |
| ۹١      | [هي مواقبت] لصومهم وفطرهم وحجَّهم        |
| ٦٥٤     | لعق العسل شفاء من كلَّ داء               |
| ٩٧٧     | لعلّك ترى أن القوم لميكونوا ينامون       |
| ۱۳۰۷    | لعلك غضبت عليه                           |
| 12.1    | لعلك وهمت يا غلام                        |
| 1710    | لعلّها أن تقع في نفسه فيراجعها           |
| ٨٩      | لعلَهم يصيبون الحقّ ويهتدون إليه         |
| 1.92    | لعن المجادلون في دين الله                |
| 113     | لعنهم الله، فسمّي اللعنة قتالاً          |
| 1848    | لفي خسر إلى آخر الدهر                    |
| ٧٠٠     | لفيفاً يقول: جميعاً                      |
| ٨٠٥     | لقاءالإمام                               |
| ٤٨١     | اللقاء هو البعث                          |
| 190     | لقد تاب الله بالنبيّ على المهاجرين       |
| 11.     | لقد خاطب الله أميرالمؤمنين في كتابه      |
| 121     | لقد خلّفتم في المدينة أقواماً ماسرتم     |
| ١٠٧٤    | لقد ذکر کم آللہ، اذ حکی عن عدو کم        |
| 111     | لقد ذكر كم الله في كتابه                 |
| ٥٧٤     | لقد عجبت من يوسف وكرمه وصبره             |
| 1.19    | لكاتني أنظر إلى القائم وقد أسند ظهره     |
| 261     | لكثرة سجوده على الأرض                    |
| 251     | لكثرة صلاته على محمّد وأهل بيته فليُثْخُ |
| 1279    | [إنَّ الإنسان لربَّه لكنود] لكفور        |
| ۹۵۲     | لكلّ زمان وأمّة إمام                     |
| 1 - 2 8 | [وهم لهم] للآلهة                         |

أبوجهل 1829 لمّا أمرالملك يحبس يوسف...ألهمه الله ٥Υ١ [هم المتّقون]لما أمروا باتَقائه ٨٢ لمّا أنزلت التوراة على موسى بشّر 2.0 لمّا انقضت المدّة وأذن الله له OVY لمّا أوتى بقميصه على يعقوب قال: ٥٦٤ لما خافت بنو إسرائيل جبابرتها أوحى 011 لمّا دخلوا على يوسف...اعتنق أباه ٥٨٩ لمتا دعا بذلك أمر الله ٦٥ لما رأى إبراهيم ملكوت السماوات 172 لما رأى رسولالله ﷺ ماصنع 778 لمّا سجدالسحرة وأمن به الناس. قال: **797** لمتا سمع ورأى أنهم يكفرون 101 لمّا شبّهه العادلون...انتفى 1.91 لمّا صعد إلى الجبل فتحت أبواب السماء ٤.. لمّا عصى الله نفاه عن أبيه ٥٤١ [استسقى موسى لقومه] لمّا عطشوا في التيه ٤٠ لمتاغيّروا وبدّلوا مابه امروا ٣٩ لمّا فتح رسول الله تليُّة مكَّة بايع الرجال ١٢٩٥ لمّا قال النبيَّ ﷺ ماقال في غدير خم 143 لمّا قام عليّاً يوم غديرخم كان بحذائه ٤٨٠ لمتاكلمه الله وقربه نجيتاً رجع 899 [وظلَّلنا عليكم الغمام] لمَّا كنتم في التيه ۲۸ لمتا مات تبيّن أنّه عدوّلله 292 لمّا نادته الملائكة...أحت 10. لمتا نزل التوراة لميقبلوه 211 لمّا نزل فرْضُ الحج، قيل ۳. . لمتا نزل فلا تقعد بعد الذكري TTV لمَّـــا نـــزل قــوله تـعالى: أُولئك يــؤتون أجرهم... 1TV1

۲ • ٤

10.

1.1

۲ ۰ ۹

9.5

لمكان الباء

وباطن

((م)) المؤذَّن أمير المؤمنين ، يؤذَّن أذاناً 272 المؤمن إذا قبصه الله صيّر روحه في قالب ٧٤ المؤمن العاصي حالت بينه وبين إيمانه 802 المؤمن من الكافر 121 المؤمن يزوج ثمانمائة عذراء 1107 المؤمنون كسلمان والمقداد وأبى ذرّ وعمارً ١٥ المؤمنون هم الأثنيّة -٤٨٩ المأخوذ عليهم فه بالربوبيّة ۲٣ [نُزُلاً] مأوى ومنز لاً ۷۳۱ [خلقنا الإنسان من نطفه] ماءالرجل والمرأة أختلطا 1777 [أرذل العمر] المائة 200 ماأبعد ربّي عن أن يفعل الأشياء على قدر 197 ماأبينها، من شهد فليصمه ٨٨ ماأتي على أهل الدنيا يوم واحد منذ خلقها ٨٧٠ ماأحد عملى مملَّة إبراهميم إلا نتحن وشيعتنا 117.11 ماأحسن ماأثنى عليك ربك 1811 ماحسنت إلى أحد ولاأسأت إليه ۱۷۲ مااستفاد امرؤ مسلم فائدة بعد الإسلام أفضل ۲۰۸ مااشتكى أحدمن المؤمنين شكاية قط 197 ماأكل ولاشرب...شوقاً إلى ربّه ۲۲۷ ماأمر العباد إلا بدون سعتهم ١٣٥ ماانتصرافة من ظالم إلاً بظالم 220 ماأنزل الله...إلا في القدرية 1178 ماأنعم الله على عبد من نعمة فعرفها -٦١٢

ماسرقوا وماكذب يوسف 681 [ويكفرون بما وراءه] ماسواه ٥٣ [يبيَّن لنا ماهي] ماصفتها لنقف عليها ٤٣ ماصفتها؟ يزيد في صفتها ٤٤ ماظهر: نكاح امرأة الأب 501 ماظهر هو الزنا، ومابطن المخالَة 505 ماعصى الله بشيء أشد من شرب المسكر 590 ماعفا عن العمد 177 ماعليكم من العقاب في أمركم ٣٤ مافوّض الله إلى أحد من خلقه إلاً إلى 222 مافي القرأن أية أوسع منها 1.49 [ماقدّمتم لهن] ماقرّيتم لهنّ ٥٧٤ [يعلم مابين أيديهم]ماكان 111 ماكان بينهم وبين الناس استوهبناه منهم ١٤٣٧ مساكسان فسيهم الأطفال، لأنَّ الله (تع)أعقم أصلاب ٥٤٢ ماكان له ذنب ولاهم بذنب 1181 ماكان من ولد أدم مؤمن إلاً فقيراً 1898 ماكذب فزاد محمّد الشريب بمارأي 1111 ماكلف به بنى إسرائيل من قتل الأنفس 180 المال والبنون حدث الدنيا 1117 [إن ترك خيراً]مالاً كثيراً ٨٤ مالله (عز) آية هي أكبر منّي 1770 مامن أحد إلاً وله منزل في الجنَّة TVT مامن أحد يمنع من زكاة ماله شيئاً إلَّا ۱۸٥ مامن أحد ينام إلا عرجت نفسه 1 - AV مامن امرىء مسلم يردّعن عرض أخيه 975 مامن بيت ليس فيه شيء من الحكمة إلا 119 مامن ذنب إلاً... ثمَّ يلمَّ به 1777 مامن رجل يشاور أحداً إلاً هدي 1177

[والسحاب المسخّر] المذلّل الواقف ٧٧

| معرف   | [كــــما أمـــن الســفهاء] المـــذلُّون أنــفسهم |
|--------|--------------------------------------------------|
| [خير   | لمحمد المشتخ                                     |
| المعر  | [وتصريف الرياح]المربّية لحبوبكم 🛛 ٧٧             |
| [فاح   | مر ثا. وقال: وهي وهيبة بالعربيّة 👘 ١٤٧           |
| معنى   | المرصاد قنطرة على الصراط - ١٤٤                   |
| معنى   | مساجد الدنيا كلُّها بأن همّوا بقتل النبيّ ٦٢     |
| معير   | مساجد محدثة، فأمروا أن يقيموا 👘 ٣٦٧              |
| معناه  | [والمساكين]: مساكين الناس ٨٢                     |
| معناه  | مستبصرين ليسوا بشكّاك ٨٧٦                        |
| معناه  | مستسلمون لما أتى به النبيّ منقادون له 🔋 ١٦٤      |
| معناه  | المستقرّ من استقرّ الإيمان في قلبه ٢٣٦           |
| معناه  | [زنيم] المستهتر بكفره المستهتر ا                 |
| معناه  | مسجدالضرار الَّذي أُسَّس على شفا جرف ٤٩٢         |
| معناه  | المسخة التي أخزيناهم ولعنّاهم بها 👘 ٤٢           |
| معناه  | المسرفون هم الذين يستحلُّون المحارم ٢٧٢          |
| معناه  | [ذوا عدل منكم] مسلمان ۲۰۲                        |
| lyen - | مسلّمون لرسول الله ﷺ ثمّ الإمام 🔋 ١٦٤            |
| المغد  | المسلمون. إنَّ المسلمين هم النجباء ٨١٨           |
| المغد  | المشجون: المجهّز الّذي قد فرغ منه 👘 ٨٩١          |
| المغي  | المشكاة: جوف المؤمن. والقنديل: قلبه 🛛 ٨٤٧        |
| [كتا   | المصحف لاتمشه على غير طهور الم ١٢٦٠              |
| مقام   | [الحكيم] المصيب في كلَّ فعل ٢٧                   |
| [والله | [يــــومنذٍ المســـاق] المـــصير إلى ربّ         |
| مقرة   | العالمين ١٣٨٢                                    |
| {سو    | [قانتات]مطيعات ٢٠٨                               |
| المك   | [قوموالله قانتين]مطيعين ١١٤                      |
| [وأق   | مع مافيه من التفقُّه، ونقل أخيار الأثمَّة ٨٠٤    |
| •      | [مع الخوالف] مع النساء ٤٨٣                       |
| المك   | [ثمّ أنتم] معاشر اليهود 👘 ٥٠                     |
| المك   | [لترون الجحيم] المعاينة العام                    |

| ۲ - ۱    | ملأمسك ثور ذهبأ                            |
|----------|--------------------------------------------|
| ۲۰۱۲     | [فالمقسّمات أمراً ] الملائكة               |
| ۷۷۵      | [إنَّ عدابها كان غراماً ] ملازماً لا يفارق |
| N - Y -  | الملك ملكان: ملك مأخوذ بالغلبة             |
| ٥٩٨      | ملك موكّل بالسحاب معه مخاريق               |
| ٥٧٦      | ملك يوسف مصر وبراريها                      |
| وكلان    | [عــــليكم لحــافظين] المــلكان المــ      |
| 1110     | بالإنسان                                   |
| ن ۸۵     | مما تتلوا الشياطين ومما أنزل على الملكي    |
| ۱۰۳۰     | ممتن لايقرّون بولاية أمير المؤمنين         |
| 144      | من أئمة يسمّونهم بأسمائهم                  |
| ٦,٢      | [من كلّ باب]من أبواب غرفهم                 |
| 199      | من أتى هذا البيت يريد شيئاً في الدنيا      |
| 1817     | من أتاه الله برزق لم يخط إليه برجله        |
| ۹۳-      | من اتّخذ دينه رأيه بغير إمام               |
| ٦٢.      | من اتّقى الله منكم وأصلح                   |
| 1291     | من أجرم إلى آل محمّد ﷺ                     |
| 225      | من أحبّني فقد أحبّ الله                    |
| ٦٢.      | من أحبَّنا أفهو منَّا أهل البيت            |
| بديع     | [كلُّ يـوم هـو فـي شـأن] مـن إحـداث        |
| 1722     | لميكن                                      |
| ۹۷۰      | من اختال فقد نازع الله                     |
| TVE      | من أخذ سارقاً فعفاعنه فذاك له              |
| 1ETT     | [أفلح من تزكّي]من أخرج زكاة الفطر          |
| ۲۷۲      | من أخرجها من ضلال إلى هدي                  |
| 1.9.     | من ادّعي أنَّه إمام وليس بإمام             |
| ثسه الله | من آذي جناره طمعاً في مسكنه ورّ            |
| 111      | داره                                       |
| ٨٤٠      | من أذاع فاحشة كان كمبتديها                 |
| ٥٧٦      | من أراد الآخرة فليترك زينة الحياة الدنيا   |

| 278         | من ذلك التمشّط عند كلّ صلاة                |
|-------------|--------------------------------------------|
| ٥٩٠         | من ذلك قول الرجل لا                        |
| 1.478       | [اتَّقوا مابين أيديكم] من الذنوب           |
| 104.41      | [ولا يزكّبهم]من ذنوبهم                     |
| ٤٢          | [لمابين يزكّيهم]من ذنوبهم الموبقات         |
| ٦٩٧         | [بيت من زخرف] من ذهب                       |
| 19.         | من الرباط انتظار الصلاة                    |
| 18.         | من ردّ متشابه القرآن إلى محكمه             |
| ۲۸          | [وأعلم ماتبدون]من ردّكم عليّ               |
| ن ۱٤٤٧      | [أفلح من زكَّاها]من زكَّاها أميرَّالمؤمنير |
| <b>۳</b> ٦۸ | من سأل الناس شيئاً وعند مايقو ته           |
| الله ۸۹۹    | من سبّح تسبيح فاطمة الزهراء فقد ذكر        |
| 187         | من سرّه أن يعلم أنَّ الله يحبّه فليعمل     |
| 10.         | [وطهّرك]من السفاح                          |
| کته ٤٩      | [والمساكين]من سكَّن الضرَّ والفقر حرَّ     |
| 1788        | من شأنه أن يغفر ذنباً                      |
| ۱۸۰         | من شاور الرجال شاركها في عقولها            |
| רוזו        | [يجعل له مخرجاً ]من شبهات الدنيا           |
| 190         | من شرب الخمر فاجلدوه                       |
| ٤٨          | من شغله عبادة الله عن مسألته               |
| ٤٩٨         | [كونوا مع الصادقين] ومن الصادقين           |
| 1 · 17      | من صدّق بالخلف جاد بالعطيّة                |
| ۷۳۲         | من صلّى أوصاميريد محمّدة الناس             |
| سلی اللہ    | من صلّى على محمّد وأل محمّد عشراً م        |
| 997         | عليه                                       |
| ۲٥          | [قال إنّي أعلم مالا تعلمون]من الصلاح       |
| ٦.          | [نأت بخير منها] من الصلاح لكم              |
| ۸۷۰         | من الضالّين عن الطريق                      |
| ١٩٦         | من ظلم يتيماً سلّط الله عليه من يظلمه      |
| ۸۰۳         | من عبد فيه غيرالله                         |

# **١٥٦٦ 🗆 ا**لأصفى / ج ٢

| [قز  | [فإن أُحصرتم]: منعكم خوف أو مرض 👘 ٩٤           |
|------|------------------------------------------------|
| النب | [ومتاع]: منفعة                                 |
| [و:  | منه الخضاب بالسواد ٤٤٦                         |
| نتر  | [يــــعلمون ظــــاهراً مـــن الحــياة] مــنه   |
| النه | الزجروالنجوم ٩٥٥                               |
| [وا  | منه سکرالنوم ۲۱۰                               |
| الن  | منها ماهي لأكلكم ومعايشكم 👘 🗤                  |
| نحر  | مه خلقنا للبقاء ٨٣٢                            |
| نحر  | الموت على الإسلام ٧٣                           |
| نحر  | موسّع على شيعتنا أن ينفقوا ٢٤                  |
| نحر  | الموعظة: التوبة ١٣٠                            |
| نحر  | [فی أیّام نحسات] میاشیم ۱۱۱۳                   |
| نحر  | ميتاً لايعرف شيئاً ٢٤٢                         |
| نحر  | ميثاق أمم النبيّين ١٥٨                         |
| نحر  | الميثاق: الكلمة التي عقد بها النكاح ٢٠١        |
| نحر  | الميزان أميرالمؤمنين 🐲 🛛 ١٢٤١.١١٢٥             |
| نحر  | [فسمن خــاف مــن مـوص] مـيلاً عــن الحيقّ      |
| نحو  | بالخطأ ٨٥                                      |
| [أنع | «ن»                                            |
| نحر  | «ن» اسم رسول الله ﷺ                            |
| نحر  | نأتيك بقتيل فتقول: اذبحوا بقرة ٢               |
| لحز  | النساجون ممتا منه يلوجلون. الفنائزون بما       |
| نحز  | يؤملون ١٣                                      |
| نحر  | نار تخرج من المغرب وملك يسوقها 👘 ١٣٥٠          |
| نحر  | ل<br>الناس من شجر شتّى وأنا وأنت من شجرة واحدة |
| نحر  | 398                                            |

| 110  | الناس: النبيّ وآله               |
|------|----------------------------------|
| 205  | الناس يختلفون في إصابة القول     |
| 1571 | ناشئة الليل: قياء الرجل عن فراشه |

نزلت في ابن أبي سرح الَّذي بعثه عثمان ۲٤۷ نزلت في أبي الدحداح 120. نزلت في أبي ذرّ والمقداد وسلمان وعمّار ٧٣١ [قل تمتّع بكفرك] نزلت في أبي الفصيل ١٠٨٠ نزلت في أبي لبابةين عبد المنذر ( ٤٨٧،٤٣١ نزلت في اثنى عشر رجلاً وقفوا على باب ٤٧٦ نزلت في أصحاب الجعل في أخبار كثيرة 200 نزلت في الذين كذَّبوا الأوصياء 219 نزلت في أمّة محمّد ﷺ خاصّة ۲١٠ [وأولواالأرحام] نزلت في الإمرة 988 نزلت في أمير المؤمنين 🖽 و بلال و 191 نزلت في أميرالمؤمنين، الله و من كمان تحت 1149 لوائه [لايريدون علوة]] نزلت في أهل العدل ٩٣٨ نزلت في أهل وادي اليابس 1279 نزلت في بني أميّة فهم أشرّ خلق الله 220 نزلت في بني عبدالدار ٤٣٠ نزلت في بني مُدلج جاؤوا إلى 111 نزلت في حاطبين أبي بلتعة ٤٥٧ نزلت في الحبشة حين جاؤوا بالفيل 1EVV نزلت في الخطباء والقَصّاص ٣٤ [وهبت نفسها] نزلت في خولة بنت حكيم ٩٩٨ نزلت في رجل من بين أميّة 12.0 نزلت في الرجل يحبس المرأة عنده ۲ - ۰ نزلت في رحم أل محمّدﷺ ٦ - ٢ نسبولت فسبى رسبولالله وعسلى وحسمزة وجعفرتهني ٨٠٩ نزلت في شهداء بدر وأحد جميعاً 181 نزلت في صنة الإمام في دولة الفشاق 1170 لزلت في العباس وعقيل ولوفل ٤٤٨

نحن والله عنى بذي ألقربي ٤٣٩ نحن والله المأذون لهم 1899 نحن والله نعمة الله التي أنعم بها على عباده ٦٥٩ [وفواكه ممّا يشتهون]نحن والله وشيعتنا ١٣٩٤ [هذان خصمان اختصموا] نحن وبنو أميَّة - ٨٠١ [ويبقى وجه ربّك]نحن وجه الله 1828 نحن ورثة ذلك الرسول 1872 نحو ما يمتّع مثلها من النساء ۱۱۳ [أن طهّرا بيتي] نحّيا عنه المشركين ٦٥ نذرت مافي بطنها للكنيسة 188 نريهم في أنفسهم المسخ 118. نزل جبرنيل بهذه الآية هكذا 107 نزّل القرآن جملة واحدة في شهر رمضان ٨٨ نزّل القرآن جملة واحدة في شهر رمضان ١٤٦٢ نزل من السماء على الجبل 1.02 نزلت الآيات في أنصاري قتل رجلاً 17. نزلت بلغة حبشيّة اشربي ٥٤٠ نزلت بلغة الهند اشربي ٥٤٠ نزلت حين أراد المسلمون قتل كافر ۲٥٨ نزلت حين أري رسولالله ﷺ في منامه ۸۹۷ نزلت حين أسرى به إلى السماء 1127 نزلت حين قال المسلمون أرأيت صلاتنا Y١ نزلت «خبير من اللبهو ومن التجارة للبذين اتَقوا» 17.0 نزلت الزكاة وليست للناس الأموال ٢٢ نزلت على نبيّ الله حين قدم المدينة NENV نزلت: فإن تنازعتم في شيء 518 نزلت في أل محمّد بيني وأشياعهم ٤١١ نزلت في آل محمّد الشخ و ماعاهدهم عليه ٦٠٢ نزلت في ابن أبي سرح الَّذي كان عثمان ٣٣ź

| 117   | نزلت في عثمان وجرت في معاوية         |
|-------|--------------------------------------|
| 15.   | نزلت في عليٍّ 🕸 كانت معد أربعة دراهم |
| ٤٥٧   | نزلت في عليّ والعبّاس وشيبة          |
| **9   | نزلت في عيّاش بن أبي ربيعة           |
| 222   | نزلت في عيينةبن حصين الفزاري         |
| 757   | نزلت في فلان وفلان وفلان             |
| ٦٢    | نزلت في قبلة المتحيّر                |
| 131   | نزلت في قريش خاصّة                   |
| ***   | نزلت في قوم قدموا من مكَّة           |
| 1197  | نزلت في الوليدين عقبة                |
| ۸۳۱   | نزلت في مانع الزكاة                  |
| ۱۷٦   | نزلت في المنافقين إذ قالوا           |
| ١٤    | نزلت في المنافقين الناصبين           |
| _ي آل | انسزلت فسي المسهاجرين وجسرت ف        |
| ٨٠٩   | محمد وليفتقه                         |
| ١٣٠   | نزلت في النفقة على الخيل             |
| ٤٣٠   | نزلت في ولاية عليٍّ 🕸                |
| 22.   | نزلت في ولدالعباس                    |
| 6٦    | نزلت في اليهود الذين قالوا           |
| 212   | نزلت في اليهود والنصاري              |
| ۸۰۳   | نزلت فيهم حيث دخلواالكعبة فتعاهدوا   |
| 201   | نزلت قبل آية التحريم                 |
| 1229  | نزلت للكافرين بولاية علي 🗱           |
| ٦٧٨   | نزلت لمتاسأله رجل                    |
| ۲۰٦   | نزلت المائدة خبزأ ولحمأ              |
| 221   | نزلت من دون استثناء                  |
| 107   | نزلت هذه الآيات في أمير المؤمنين     |
| 111   | نزلت هذه الآيات في ولاية عليّ        |
| 997   | نزلت هذه الآية في رسولالله وعليّ     |
| דרזי  | نزلت هذه الآية في القائم             |
|       |                                      |

نكس قلوبهم فجهل أعلاها أسفلها الم

۱۳۱ هذا صراط على مستقيم هذا عدّاب ينزل في آخر الزمان ٥١٤ هذا في الدنيا وفي الآخرة في نار جهنُّم 1-71 هذا في موطن من مواطن ذلك اليوم -000 هذا لمن استقبل البلايا بالرحب Y٤ هذا لعن صبر كرهاً ولم يَشْك ٧٤. هذا مثل ضربة الله لأهل بيت نبيمه ٦١٧ هذا مثل ضربة الله للذبن يعبدون الآلهة ٥٩٨ هذامثل قوم ابتلوا ببرق ١٨. هذا هو علم الغيب الذي لايعلمه أحد 945 هــذه الآيات المحكمات التمي لم ينسخهن 801 شىء هذا الأيات من قوله «و لمن انتصر»...نزلت في 1177 القائم هذه الآية أشدّ...على أهل النار 1298 هذه الآية لأل محمد يشيخ و أشياعهم 901 هذه الآية مستسوخة تسختها «فإن أتين ٨٤٦ بفاحشة ٥. هذه الآية نزلت فيك وفي خصمك هــذه الآيــة والله خــاصّة فــي أمـيرالمـومنين ۸۷٦ على 🕸 هذه خاصّ غير عامً. كما قال الله 177 هذه الخمسة أشياء لم يطّلع عليها ٩٧٤ هذه في القبلة 377 هذه كلمة صحفها الكتّاب 777 هذه لكم وقد أعطى قوم موسى مثلها 210 هذه نزلت في الإمام القائم 1777 هذه نزلت في أمير المؤمنين، و أصحابه ١٣٣٢ هكذا أنزل الله: لقد جاءنا رسول من أنفسنا ٥٠١ هكذا فاقرأها 17.

| 1177                | هكذا نؤل جبر ثيل بهذه الآية               |
|---------------------|-------------------------------------------|
| 190                 | هكذا نزلت                                 |
| ۱۰۱                 | هكذا نزلت إلاأن يأتيهم الله بالملائكة     |
| 117                 | هكذا نزلت وكيف يأمرهم الله بطاعة          |
| ٤٧٩                 | هكذا نزلت، يعنى: والمنافقين قال           |
| ۲-0                 | هل تستطيع ربك بالخطاب                     |
| NYEV.               | هل جزاء من أنعمنا عليد بالتوحيد           |
| 1724                | هل جزاء من قال: لاإله إلاالله إلا الجنَّة |
| 517                 | هل رأيت أحداً زعم أن الله أمر بالزنا      |
| ۸۰۲                 | هل يمحى إلاً ماكان ثابتاً                 |
| ror                 | هل ينتطر المنافقون والمشركون              |
| ۷۸                  | [أشدّ حبّاً لله] هم آل محمّد ٢            |
| ] هـــم آل          | [وسلام عـلى عـباده الذين اصطفى            |
| 915                 | te stars                                  |
| ٦٦٢                 | هم آل محمّد                               |
| يبعث الله           | [ونمكَّن لهم في الأرض] هم آل محمَّد       |
| 97.                 | مهد بتهم                                  |
| ٦٤                  | [يتلونه حقّ تلاوته] هم الأثمّة            |
| ۲٥٤                 | هم الأثمة ع                               |
| 11177.98            | [أُتوا العلم] هم الأنمة 🛛 ٨               |
| ٤No                 | [أُمَّة يهدون بالحقَّ] هم الأثمَّة        |
| ٧٨                  | هم أتمته الظلم وأشياعهم                   |
| 100                 | هم الأثمّة ومِن اتَّبِعهم                 |
| 707                 | [حفدة]هم أختان الرجل على بناته            |
| بع بمعظهم           | ا هسم أربيعة مبلوك مين قبريش يب           |
| 072                 | بعضأ                                      |
| ا                   | [أنّ الأرض يسرثها عسبادي   هسم            |
| ۷۹۳                 | المهدي                                    |
| ۱۳.۲ . <del>.</del> | هم الأعاجم، ومن لايتكلُّم بنغة العرد      |
| 5 <sup>s</sup> T    | هو أعداء آل محمّدة من بعده                |

هو العقاب إنَّ الله لا يستفزَّه شيء ٧٦٦

[هذا ملح أجاج] هو المرّ 1.15 هو مصلحهم ومؤدّيهم بطاعته إلى جنّات ٦٩ [وآتيناه الحكمة وفصل الخطاب] هـو معرفة 1.11 اللغات هو المقام الَّذي أشفع لأمتني ٦٩٣ [شيئاً إمراً] هـ والمنكر وكـ إن مـ وسي يـنكر الظلم 717 [أجل مستى] هو الموت 377 [فـالمدبّرات أمرأ] هرو المروت ترزع النفوس 12-1 هو الميزان الّذي له لسان ٦٨-[فبشّره بعدّاب أليم] هو النضربن الحارث - ٩٦٦ هو النضربن الحارث قال له رسول الله ﷺ ۹۷۱ [أتشأناه خلقاً آخر] هو نفخ الروح فيه 114 هبو هباهنا وهباهنا، وقبوق وتبحت ومنحيط 1770 ينا همو هملالين عمويم الأسلمي. واثبق عن 111 قومه [هو نبأ عظيم] هو والله أميرالمؤمنين 1.70 هو والله هذا الأمر الذي أنتم عليه -۸۰۲ هو الوجد الحسن والصوت الحسن 911 هو وضع الحدود من الآجال والأرزاق 118 هو ولاية أميرالمؤمين، ۲۸۷ [الَذي بيده عقدة النكاح] هو وليّ أمرها 111 [قال موسى لفتاه] هو يوشعبن نون ٧٢٠ [وذا الكفل] هو يوشعبن نون ۷۸۹ هو يوم النحر، والأصغر العُمرة 201 هي آية لو أخذ بها الناس لكفتهم 1717 هي أرحام الناس، إنَّ الله (عزَّ) أمر 191 [إدخبلوا هذه القبرية] همي أريحا من بلاد

| AT 0        | هو عليَّين أبيطالبﷺ لم يسبقه أحد      |
|-------------|---------------------------------------|
| , عمليه     | هــو عُــمرو بـن عـبدودُ حـين عـرض    |
| 1888        | علتى                                  |
| ۲ ۰ ۱       | هو العهد المأخوذ على الزوج حالة العقد |
| ۲۷۸         | [والذين لايشهدون الزور] هو الغناء     |
| ٩٠          | هو الفجر الّذي لاشك فيه               |
| ] هـــو     | [نسودي من شماطيء الواد الأيسمن        |
| ٩٢٧         | الفرآت                                |
| ٦٨٦         | هو الفناء بالموت                      |
| ۸۲۸         | هو في الرجعة                          |
| ۸۳۷         | هوا القاذف الذي يقذف امرأته           |
| ٤٥٨         | [عذّب الذين كفّروا] هو القتل          |
| 019         | هو القرآن                             |
| <b>NEAT</b> | هو القرض تقرضه والمعروف تصنعه         |
| ۸۸۸         | هو القلب الّذي سلم من حبّ الدنيا      |
| ٤٠٦         | هو قول الله(عز)يخبر عن عيسى           |
| 197         | هو قول الرجل: لاوالله                 |
| ۲۲۰۱        | هو قول: البيّنة على المدّعي           |
| 227         | هو الكلام في الله والجدال في القرآن   |
| ١٦٣         | [ومن كفر] هو كفر النعم                |
| 118         | [ولئن كفرتم] هو كفر النعم             |
| ٤٦٧         | هو الكلام الّذي تكلّم به عتيق         |
| 909         | هو لاإله إلَّالله محمَّدرسولالله      |
| ٥٦٣         | [قال قائل منهم] هو لاوي               |
| κ٦          | هو مؤتمن عليه مفوّض إليه              |
| 1179        | هو المؤمن يدعو لأخيه بظهر الغيب       |
| 1240        | هو مافرض الله عليهنّ من الصلاة        |
| 1881        | هو مايتعاوره الناس بينهم من الدّلو    |
| 1.15        | هو ماء يسيل من ساق العرش              |
| ٨٤٨         | هو مثل ضربه الله لنا                  |

| ٣٩              | الشام                                   |
|-----------------|-----------------------------------------|
| ٦٨              | [صبغة الله] هي الإسلام                  |
| 909             | [فطرة الله] هي الإسلام فطرهم الله       |
| ٨٣٤             | هي إشفاقهم ورجاؤهم                      |
| ٤٩٧             | هي الإقالة                              |
| ٦٤              | هي التي تلقّاها أدم من ربّه فتاب عليه   |
| ١-٤             | هي أوّل آية نزلت في الخمر               |
| ٨٠٤             | [في أيّام معلومات]هي أيّام العشر        |
| 177             | هي الإيمان بالله وحده لاشريك له         |
| ٥١٧             | هي بشارة المؤمن عند الموت بالمغفرة -    |
| ٨٤٩             | [في بيوت] هي بيوت النبيّ                |
| ٨٤٩             | هي بيوتات الأنبياء والرسل والحكماء      |
| للضاب           | هسي الثسياب والكسحل والخساتم وخ         |
| ٨٤٣             | الكفّ                                   |
| 799             | هي الجراد والقمتل والضفادع والدم        |
| إساير           | هسي الجسمعة يسوم الجسمعة. والظنهر       |
| 115             | الأيام                                  |
| ٨٤٢             | هي الحمّامات والخانات والأرحية          |
| ٨٥٤             | هي خاصّة في الرجال دون النساء           |
| ج دابــَــ      | [فـــاذا جـــاءت الطـــامّة] هـــي خـرو |
| 12.5            | الأرض                                   |
| 279             | هي الخمر بعينها                         |
| : ز <b>ح</b> ـل | [فلا أُقسم بالخنّس] هي خـمسة أنـجم      |
| 1211            | و                                       |
| 01V             | هي الرؤيا الحسنة يراها المؤمن           |
| 17.0            | [ذلك يوم الخروج] هي الرجعة              |
| 1221            | [أذا دكّت الأرض] هي الزلزلة             |
| ٣٦٩             | هي الزنا سرّاً                          |
| ۸٦٨             | هي سدوم قرية قوم لوط                    |
| ٦٣٦             | <br>هي سورة الحمد وهي سبع آيات          |

والله ماأراد بهذا إلا أأئمة وشيعتهم 177 والله ماأراد بهذا غيركم 1127.949 والله ماسال الله(عز)إلا خبراً 987

Vor [وكُلُّهم آتيه...فرداً]واحداً واحداً وأحرص من الذين أشركوا يعني المجوس ٥٦ وادٍ في جهنم لو قتل الناس جميعاً كان فيه ٢٧١

#### **۷۵۲** ⊡ الأصفيٰ / ج۲

والردم في التأويل التقيّة ٧٣٠ الورقة: السقط، والحبّة: الولد 377 الورقة: المقط يسقط من بطن أمّة 377 ورهطك المخلصين ٨١٧ ورهنوها بالعذاب ٥٩ الورود الدخــول لايــبقي بــر ولافــاجر إلا ٧٤٦ دخلها وسيئل أمير المؤمنين الله عينه أنبيتا كان أم ملكأ ۷۲٦ [العفو] الوسط 1.2 [عوان بين ذلك] وسط بين الفارض والبكر ٤٣ وسمها بسمة يعرفها من يشاءمن ملائكته 15 وشدة المؤونة وجور السلطان 001 والشيء الّذي لم تسأله إيّاء أعطاك 119 والصلاة الوسطي وصلاة العصر 112 [وزكاة] وطهارة لمن آمن به وصدّقه ۲۳٦ و«الظالمين» يعنى أل محمّد حقَّهم 1177 والظاهر وجوده من كلَّ شيء، بما يرى 1117 وعده الله أن يعطيه التوراة ۳۷ وعصاموسي 118 وعلى باب الجنَّة...عين مطهَّرة 1774 وعند نا الصحف التــى قــال الله(عــز)«صـحف إبراهيم» 1848 [من شاء فليكفر] وعيد ۷١٤ وفي استحقاق التعظيم مادمن على الطاعة ٩٨٣ وفيك انطوى العالم الأكبر ۲٦. [واتَّقوا يوماً]وقت النزع ٣0 [وهو سقيم] وقد ذهب جلده ولحمه 1.0Y وقد رجع إلى الدنيا معن مات خلق كثير - ٧١١ وقدد سما هم الله كمافرين مشركين بأن

| ۲۸۷        | (وحبسوا الاتكون فتنة »حيث كان النبيّ ا           |
|------------|--------------------------------------------------|
| ٦٥٤        | وأوحى ربّك] وحي إلهام                            |
| ٥٨٩        | رخرّوالله ساجدين                                 |
| ٧٣٤        | وددنا أنّ موسى كان صبر                           |
| 917        | والدليل على أنَّ هذا في الرجعة                   |
| ٥٧٤        | والدليل على ذلك قوله(تع): وأنزلنا                |
| VAL        | والدين الإقرار بالجزاء على الحسنات               |
| 1.15       | وذلك أنَ أهل السماوات لم يسمعوا وحياً            |
| ا ۲۵۸      | وذلك أنّ أهل المدينة قبل أن يسلموا كانوا         |
| 177        | وذلك أنَّ رسولالله ﷺ حاصر بهود                   |
| ٦٩٦        | وذلك أنَّ رسولالله ﷺ قال: إنَّه سيسقط            |
| ۱۸۳        | وذلك أنَّ النبيَّ ﷺ كان قد واعد                  |
| רוו        | رذلك أنَّه كان <sup>ّ</sup> على دين لم يكن عليه  |
| V۸         | وذلك أنّهم عملوا في الدنيا لغير الله             |
| 1777       | وذلك أنهم قالوا يا محمد                          |
| ١٣         | وذلك أنهم لمآ أعرضوا عن النظر                    |
| ۷٥٥        | وذلك حين خرج بأ <b>هله م</b> ن عند شعيب          |
| <b>A7A</b> | وذلك حين دعا النبتي تلاتي عليهم                  |
| ٥٦         | وذلك قول من قال النصاب                           |
| 111        | وذلك لأنّ الكافر لانور له                        |
| ختلاف      | وذلك لأنّالمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٦.         | الأعصار                                          |
| ٤٠٣        | وذلك لأنّه لميفارقهم لما فعلوا ذلك               |
| ۳٦         | [يذبّحون أبناءكم] وذلك لمّا قيل لفرعون           |
| ۲۸         | وذلك لمّاكان في صلبه من أنوار نبيّنا             |
| 19.        | ورابطوا الصلوات. أي انتظروها واحدة               |
| ۷۳٥        | [وإنّي خفت الموالي] الور ثة                      |
| 7.7        | ورحم كل مؤمن                                     |
| V7A        | وردعلي قوم قد أحرقتهم الشمس                      |
| ٤٢         | وردعأللذين شاهدوهم بعد مسخهم                     |

| ۲ • ۱ ۱ | كذبوا                                     |
|---------|-------------------------------------------|
| ٥٢٣     | وقدكان فرعون من قرنه إلى قدمه             |
| ٥٨٠     | وقدكان هيّاً لهم طعاماً                   |
| ٦٥٠     | وقد ورثنا نحن هذا القرآن الذي فيه         |
| 171     | وقوفهم على الصراط                         |
| 119     | وكان الذين شربوا منه ستّين ألفأ           |
| 072     | وكان خازن فرعون مؤمنأ بموسى               |
| 1824    | وكان الرجل يقوم ولايدري متى ينتصف         |
| 1191    | وكان رسولالله تلاقي بهم رحيماً            |
| جعلت    | وكان علميّ، وكــان حــقُه الوصـيّه التــي |
| ٦٧٧     | لد                                        |
| ۸۲۵     | وكان عندها صبيّ من أهلها زائر لها         |
| ٢٢٥     | وکان عنّيناً                              |
| سا في   | وكمان له شمعبتان قمد وقمع إحمداهم         |
| 291     | الأرض                                     |
| 1872    | وكان محمّد ممّن ارتضاء                    |
| 1887    | وكان معاوية صاحب السلسلة التي             |
| 291     | وكان موسى أدم شديد الأدمة                 |
| ۷۲۳     | وكان موسى أعلم من الخضر                   |
| 912     | وكان موسى قد أعطي بسطة في الجسم           |
| 927     | وكان موسى لايراه أحد إلا أحبّه            |
| 987     | وكان موسى يحبّه                           |
| 078     | وكان ميعاده فيما بينه وبين ربّه في        |
| ۷۲۲     | وكان نبيتاً مرسلا بعثه الله إلى قومه      |
| ٥٨٧     | وكان نزل علي إبراهيم من الجنّة            |
| ۹۸٦     | وكانت بيوتهم في أطراف البيوت              |
|         | وكمانوا إذا مسطروا قسالوا: أمطرنا به      |
| 1871    | وكذا                                      |
| ٧٠٨     | وكانوا على إجهار الكفر أعظم أجرأ          |
| ۲۰٦     | والكبائر السبع الموجبات قتل النفس         |

**١٥٨٠** تا الأصفى / ج ٢

يحتملون الكل ويؤدون الحقوق لأهلها ۱۲ يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب . 7 . 1 يحشرون على النجائب ۷١٥ يحق لأهل بيتك الولاية 1178 يحلفان بالله أنهما أحق 7.7 يحمل أمطارها ويجري بإذن الله VV. يحول بين المؤمن ومعصيته ٤٣٠ يحول بينة وبين أن يعلم أنَّ الباطل حقَّ ٤٣٠ [واهـجرهن فمني المـضاجع] ينحوّل ظهره ۲۰۸ إليها [وهو يدرك الأبصار] يحيط بها 777 [يحى الأرض] يحييها الله بالقائم 1177 [يخادعون الله] يخادعون رسول الله سابدائمهم 18 لە [يخرج الحيّ من الميّت] يـخرج المـؤمن مـن 907 الكافر [يخرج منهما] يخرج منهما يعنى من ماء السماء 1787 يخرجون عن أمرالله وطاعته ۳٩ اليد في كلام العرب القوّة والنعمة ٦٥ يدع ماله بخلاً فينفقه غيره Y٨ [القرآن يهدى] بدعو 171 [أرسلنا نوحاً] يدعوهم سرّاً وعلانية 921 [لا يستطيعون حيلة] يدفعون بها الكفر 177 يذكر العبد جميع ماعمل ٦٧٣ يرجع إلى جميع ماتقدم ذكره 109 [لرادك إلى معاد] يرجع إليكم نيتكم ٣٩ يرجع مغفوراً له لاإثم عليه ٩٨ يردالناس النار ثم يصدرون ٧٤٧ [يقول له كن فيكون] يريد بلاهنة ٤٤

[كراماً كاتبين] يبادرون بكتابة الحسنات ١٤١٥ يبشرهم بقيام القائمة ٥١٧ [وستحيون نسباءكم] يبقونهن ويتخذونهن أهاءً 57 [بلسان عربيّ مبين] يبيّن الألسن 191 يتجاوزون أمر الله إلى أمر إبليس ٤٠ يتخاصمون فيكم فيماكانوا يقولون 1.46 يتزوّجون حتّى يغنيهم الله من فضله AÍO. يتصل مابين مكة والمدينة نخلأ 1728 يستضاعف تسمرها كسما يستضاعف أجسر مسن أنفق 114 [وكان تقيّاً] يتَقي الشرور والمعاصي ۷۳٦ يتكلم بالتسبيحة والتحميدة 131 [ولو يعمّر ألف سنة] يتمنّى ا ٥٦ يتمتّون لوكان لهم رجعة ٧٨. يتوب العبد من الذنب ثم لايعود 1878 [ألم يجدك يتيماً ]: يتيماً: فرداً لا مثل لك ١٤٥٣ [مثاني] يثنّي فيه القول ٨£ [الله يستهزىء بهم] يجازيهم جزاء من يستهزى، 17 يجب الإنصات للقرآن في الصلاة 113 يجلد. هو في كتاب الله ۸۳٦ [طائفة من المؤمنين] يجمع لهما الناس ۸۳٦ يحاسب الخلائق في مقدار لمح البصر 870 يحاسب الخلائق كلَّهم في مقدار لمح البصر ٩٨ يحاط على الخلق بالملائكة 1722 [وحشر لسليمان جنوده] يحبس أوّلهم عملي أخرهم ٩٠٤ [فــــهم يــوزعون] يـحبس أولهــم عــلي آخرهم 1117

| ۲۳۹     | يريد دين الله وأمره                      |
|---------|------------------------------------------|
| ٧٤٨     | يزيدهم في ذلك اليوم هديً                 |
| ئىلاتين | [وأرسلناء إلىأويبزيدون] يبزيدون:         |
| ٨٥٠١    | ألفأ                                     |
| 107     | يس محمّد، ونحن أل يس                     |
| ٦٨٠     | يسأل السمع عمّا سمع                      |
| 70      | يسبألون انله الفتح والظفر                |
| ETT     | يسألونك الأنفال                          |
| ۸۷٤     | يسبحان في فلك يدور بهما                  |
| 1845    | يستيقنون أَنَّ الله ورسوله ووصيّه حقٌّ   |
| ٤١٩     | يشروا ولاتعشروا                          |
| 1225    | يسعى أنمة المؤمنين يوم القيامة           |
| 111     | يسلط على أبدانهم وعلى أديانهم            |
| ٨٦٠     | يسلط عليهم سلطان جائر                    |
| 775     | يسلّط والله من المؤمن على بدنه           |
| ل ۲۷۰   | [ينسفها ربّي] يسوقها بأن يجعلها كالرما   |
| ۲ ۲     | [وأُتُوابه متشابهاً] يشبه بعضه بعضاً     |
| 1271    | يشربون من تسنيم صرفاً                    |
| ٥٩٠     | يطيع الشيطان من حيث لايعلم               |
| ٥.      | [تظاهرون عليهم]: يظاهر بعضكم بعضاً       |
| دع ١٤   | [يخادعون الله] يعاملون الله معاملة المخا |
| ۳۲۰     | [ثمّ هم يصدفون] يعرضون                   |
| 1205    | يعطيك من الجنّة حتّى ترضى                |
| ٤٤٠     | يعلم من بقي أنَّ الله نصر ه              |
| بسونها  | [عاليهم ثياب سندس] يعلوهم الثياب فيل     |
| 1788    |                                          |
| ۸٦٢     | [أعانه عليه قوم] يعنون أبافكيهة          |
| ۱۱۱۵    | يعنون إبليس الأبالسة                     |
| 510     | [ماكنًا مشركين] يعنون بولاية علي 🗱       |
| 084     | يعنون السنة التي كانت تجرى فيهم          |

$$( [ 3 ] ( ] ] [ 3 ] ( ] ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3 ] [ 3$$

[الأرض المقدسة] يعني الشام

۲٦٨

| ۷۵۷    | [من غير سوء]من غير برص                                              |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
| ٤٣١    | [دون الجهر] يعنى من القراءة                                         |
| 917    | [أنعمت عليّ] يعني من القوّة                                         |
| 1.19   | رست من كان قبلهم من المكذَّبين                                      |
| 981    | يعني من كان يؤمن بانه مبعوث                                         |
|        | يىلى ئى ئەن يو ئى بات بېلۇك<br>يعنى من مات قبل أن يمضى فلا إثم عليه |
| 191    | يعني من مسجد النفاق                                                 |
|        | [حـــتّى!ذا رأوا مــايوعدون] يــعني ال                              |
| 1878   | والقيامة<br>والقيامة                                                |
| 115    | [فليملل وليّه] يعنى الناتب                                          |
| 119    | [وإن تخفوها] يعنى النافلة                                           |
| 1815   | [وماصاحبكم بمجنون] يعنى النبيّ                                      |
| ٥٦     | [فابنه نزّله] يعنى نزّل هذااقرآن                                    |
| ٤٧٧    | يعنى نسوا الله في دار الدنيا                                        |
| نهم ۵۰ | [وأن يأتوكم] يعنى هؤلاء الذين تخرجو                                 |
| 07     | [ولمتاجاءهم] يعنى هؤلاء اليهود                                      |
| 098    | بعنى هذه الأرض الطيّبة                                              |
| 905    | [وهم] يعنى وفارس                                                    |
| ור     | يعنى وقالت النصاري لن يدخل الجنّة                                   |
| 145    | [وماًأنزل إليهم] .يعني الولاية                                      |
| ٦٥٩    | [نعمت الله] يعني ولاَّية عليَّ                                      |
| 1840   | [وماهي] يعني ولاية علي ﷺ                                            |
| 808    | يعني ولاية علتي والأوصياء                                           |
| ضل فـي | [ولمن دخل بيتي] يعني الولاية. من د-                                 |
| 1509   | الولاية                                                             |
| 1.1    | يعني يأتيهم الله في ظل من الغمام                                    |
| ۷۲۹    | [فمااستطاعوا] يعني يأجوج ومأجوج                                     |
| 1114   | [ويمح الله الباطل] يعني يبطله                                       |
| نکم من | [يكـفر بـعظكم] يـعني يـتبرّأ بـعظ                                   |
| 922    | بعض                                                                 |

يقول: لتَعْرف أهل العذر ٤٦٨ [لذي حجر] يقول لذي عقل 1289 يقيم الصلاة لايلتفت يمينأ 909 [مما ضمل صماحبكم] يمقول: مماضل في 1119 على [ما يعبؤابكم ربّى] يقول: مايفعل ربّي بكم ٨٧٧ يقول: متى يكون النصف والثلث 1779 [فـريقان يـختصعون] يـقول مـصدق ومكذّب 911 يقول: من أمر الله من أن يقع في رَكِيٌّ 094 [في الدين من حرج] يقول: من ضيق 814 يقول من طيّبات الثمار كلّها ٦٨٩ [حجارة من سجّيل] يقول: من طين 00. يقول: من كانت عنده امرأة كافرة 1892 يقول وضعت نفسي غير موضعها 977 [ذلك خير] يقول: والعفاف خير 377 يقول: يسلّم عليك يا محمّد ملائكتي 1277 يقول: يعرفونهم ثمّ لايتسائلون 1501 [فتلعُّى آدم من ربَّه كلمات] يقولها، فقالها ۳١ -يقولون إذا أطعموهم ذلك: قال 1772 يقولون لأثمة الضلال والدعاة إلى النار 110 يقولون لاعلم لنا بسواك 8.5 [فبرّأه الله مما قالوا] يقولون: إنَّه عنَّين ا 1...٣ يقوم الصيد قيمة، ثمّ تنفضّ تبلك القبيمة عبلي البُرّ 198 يكساد زيستها ينضىء، ينقول: ممثل أولادكمم الذين 129 يكتر ويؤمى إيماءأ 112 يكذّب نفسه على رؤوس الخلائق 778 [وأسرّوا الندامة] يكرهون شمانة الأعداء ١٠٥

يقول: أم تسألهم أجراً فأجر ربّك خير 💫 ٨٢٧ [ولا تــــحش فــي الأرض مــرحاً] يــقول: بالعظمة ۹۷۰ [هذا من عدوّه] يقول بقول فرعون 975 [هذا من شيعته] يقول بقول موسى 917 يقول بما ألقوه في صدورهم من العداوة - ١١٢٩ [لتهدي إلى صراط مستقيم] يقول: تدعو ١١٣٥ يقول: ذكر الله لأهل الصلاة أكبر 9£¥ [واتَّــبع ســبيل مــن أنــاب] يــقول سبيل محمد المتخ 979 يقول: الشمس سلطان النهار 1.84 [وليشهد عذابهما] يقول ضربهما 171 يقول: الطغيان حملها على التكذيب 1EEV يقول: عصبة قليلة ٨٨٤ يقول على دين عظيم 1850 [ويطعمون الطعام على حبّه] يقول على شهوتهم للطعام 1778 يقول على الملك احتوى Y٥٤ يقول: غنيمة قريبة 111 يقول فأعميناهم فهم لايبصرون 1.71 [لمردودون فسي الحمافرة] يمقول: فسي الخملق 12-1 الجديد [فسي سمواءالجمحيم] يسقول فسي وسمط الجحيم 1-19 يقول: لاتسألني عن شيء أفعله V17 يقول لاتطيعوا أهل الفسق من الملوك 929 يقول: لاتقولوا: يا محمّد ولايا أباالقاسم ٨٥١ يقول: لايستطيع الآلهة لهم نصراً 1-28 يقول: لايشعر ون أنك أنت يوسف 375 يقول لايفتخر أحدكم بكثرة صلاته 1YYV

### **۱۵۸۸** □الأصفى / ج۲

ينفذ البصر في فضّة الجنّة ٢٣٨٦ ينقلب مشركاً يدعو غير الله ٧٩٩

يهدى إلى الإمام ١٧٢

يهدي الله لفرائضه وسننه من يشاء 👘 🗛

يوقنون أنّهم يبعثون [ومتاع إلى حين] يوم القيامة ٢١

[يوماً عند ربّك كألف سنة] يوم القيامة ٨١١

[واليوم الموعود] يوم القيامة الديم

يوم القيامة وهو اليوم الموعود ٥٥٤

يـــــــــومالوقت المــــــعلوم:يـــــوميذبحه رسولالله تلاقی

يوم الوقت المعلوم: يوم ينفخ في الصور ٦٣٠ [يوم الحسرة] يوم يؤتى بالموت فيذبح ٧٤١ يوم يحشر المتقون إلى الرحمن وفداً ٥٥٠ يوم يغبن أهل الجنّة أهل النار ١٢١٧ يوم يلتقي أهل السماء وأهل الأرض ١٠٩٧ يوم ينادي أهل النار أهل الجنّة: أفيضوا علينا ١١٠٠ [لا يخفّف عنهم العذاب] يوماً ولاساعة ٧٦

**الأحاديث القدسية** أنا أغنى الشركاء عن الشرك... ٧٣٢ إنّ من عبادي من لايصلحه إلّا الغني... ١١٣٠

يكفر بعضهم بعضاً ٦٢ يكفّر عنه من ذنوبه بقدر ماعفا من جراح ۲۷۷ يكون هؤلاء الذين اتخذوهم آلهة...ضدًا ٧٤٩ يلتفت يمنة ويسرة ويقول رب نجنى 972 يلزم قاتله كفارة لقتله 224 [ما لكم من دون الله من ولتي] يلي صلاحكم ٦٠ يمتّع قبل أن يطلّق وانُها فريضة -115 يمحو قرنأ ويثبت أخرين ٦٠٨ {لله المشرق والمغرب] يملكهما وتكليفه التحوّل ٦٩ [والله يقبض ويبسط] يمنع ويوسّع 117 [يمدّهم] يمهلهم يتأنّى بهم برفقه ۱٦ يموت إبليس مابين النفخة الأولى والثانية ٣٦٣ ينادى منادمن السماء يسمعه جميع أهل الأرض ۸۷۸ ينبغي أن يطعم ثلثه، ويعطى القانع \*\*\* [إلى ربّها ناظرة] ينتظر ثواب ربّها ۱۳۸۱ ينتهى أولياء الله...إلى نهر 1711 ينزل عليهم بالليل المن ۳۸ ينزل مع كلَّ قطرة مَلَك يضعها في موضعها ۲۰ ينزون على منبره نزو القردة 171 ينسخ الله ذلك من قلوب المؤمنين ۸۱۲ ينصركم من مكروه إن أراد إنزاله بكم ٦. ينصف بعضهم من بعض 009 ينفى من المصر الَّذي فعل فيه مافعل ۲۷۳

### ٣ - فهرس أسماء الأنبياء والأئمة المعصومين المَيْكِ

آدم الله / ٢٥، ٢٢، ٢٢، ٢٨، ٢٩، ٣٠، ٤٦، ٢٨, ٣٥٢. ٨٥٢. ٩٥٧. ٢٢٢. ٢٢٢. ٤٠٢. ٣٥٦. ٤٥٢. •٧٦. ٢٣٣. ٦٢٣. ٤٢٣. ٥٢٣. ٨١٤. ٣٢٤. ٤٢٤. ٢٦٢. ٢٦٢. •٣٢. ٦٧٧. ٢٩٧. ٢٧٩ . ٥٩٢١. ٧٢٦٢. ٢٤٢٢. ٢٤٢٢. ٢٥٦٢.

شيث 🖽 / ٧٤٣.

- نـــوح ۲۵٪ ۸۵، ۲۰۲، ۲۱، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۸۷. ۷۰۵، ۳۳۵، ۳۳۵، ۵۱۵، ۵۱۵، ۲۱۵، ۷۱۷. ۹۸٤، ۲۲۰۲، ۲۳۲۱، ۲۳۸۸.
- هـود ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۷، ۲۹۵، ۲۳۵، ۵۱۵، ۲۳۵، ۳۳۲، ۲۳۲، ۲۲۸، ۹۲۹، ۲۲۸، ۱۳۲۱، ۲۳۵، ۲۲۲۷، ۱۲۲۰.
- صالح 24 / ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۶، ۳۸۷، ۲۸۲، ۲۲۲، ۸۲۱. ۲۱۹، ۹۲۹، ۱۳۱۰، ۱٤٤۷.
- אַ אָעָאָאַ אַ אַ אַרָאָר, אַרָ, אַרָ, אָרָ, אָרָ, אָרָ, אָרָ, אָרָ, אָרָ, אָרָ, אָרָ, אָרָ, אָרָ אַרָּרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָאָ, אַרָאָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָאָ, אַרָאָ, אַרָאָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָס, אַרָס, אורָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אַרָרָ, אָרָרָ, אַרָרָ,

لوط، / ٨٤٢. ٨٨٥. ٣٨٧. ٥٤٨، ٥٤٥. ٥٤٥. ٣٣٣.

اسماعیل ۲۵ = اسماعیل بن ابراهیم / ۲۷، ۱۱۲، ۲۲۱، ۷۵، ۲۲۰، ۲۲۲، ۲۳۲، ۷۲۳، ۷۵، اســــحاق ۲۵ / ۵۰۰، ۲۵، ۲۵، ۷۵، ۲۸، ۸۵، ۸۷، ۲۲۲، ۲۰۱، ۲۰، ۲۰، ۲۸، ۲۰۱، ۲۱۵، ۲۲۵، یعقوب ۲۵، ۲۲۰، ۲۰، ۲۸، ۲۰۱، ۲۱۵، ۲۵، ۲۵، ۷۸۵، ۵۹۰، ۵۸۰، ۲۸، ۲۸، ۱۹۵، ۲۸، ۲۸۵، ۹۸۵، ۵۹۵، ۲۵۰، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۸۵، ۱۹۹۰ یهودا ۲۰۲۲، ۲۸۰، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۱۹۰۰ یسوسف ۲۵، ۲۱۰، ۲۵۰، ۲۵، ۲۵،

1777.979.771

- بسسنیامین ک / ۱۱۷، ۵۲۳، ۷۷۵، ۵۸۰، ۵۸۲، ۸۵، ۵۸۵.
  - روبيلى: / ٥٢٥.
  - شعيب 🚓 / ٢٨٦، ٧٨٦، ٨٨٦، ٩٢٩.
- موسى يې = ابن عمران / ۹، ۱۱، ۳۵، ۳۵، ۵۱، ۵۱، ۵۱. ۵۲. ۵۵، ۵۵، ۱۱۷, ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۳۷، ۱٤۷،

- 101. 001. **11**. 111. 111. 401. 171. · YY. ( PT. 197, 797, 797, VP7, PP7, 013. 173. - 13. 115. 170. 770. 770. Y10. FPO. - 7V. YFY. 3FV. 0FV. VFV. ۹۷۸. ۰۸۸. ۳۸۸. ۲۰۶. ۹۲۹, ۰۳۶. ۷۳۶, − ٩٢٨. ١٠٩٨. ١١٠٠. ١١٣٤، ١١٦٥، محمّد علي = أحمد. خـاتم الأنـبياء، رسـولالله، 111. 1.11 هارون، 🕸 / ۳۵، ۵۵، ۱٤۷، ۲۷۰، ۲۱۵، ۵۲۱، – AT . AA . VIV الخضر 🚓 / ۷۲۰. يــوشع 🕸 = يــوشع.بن نــون/ ١١٧. ٢٦٧. ٢٦٩. 1.1.47 كالبين يوفنًا 🕸 / ٢٦٦. ٢٦٩. حزقيل 🕸 / ١١٥. إلياس 🚓 / ٥٦ ١٠ ١٠٧٢. يونس، = يـونس، متّى، صـاحب الحـوت/ PAT. 7.0. 070. 770, PAV. - 371. إشعونيل 🚓 / ١١٦. داود، = داودېن آسي / ۱۱۹، ۱۰۰۹، ۱۰۲۷. سليمان، 🕊 / ٥٧. ٥٨، ٤٠٩. ٥٠٩. ٦-٩. ٨.٩٠ 1.1. 1.9.9.9.9 إرميا 🚓 / ١٢٢. زکریا ی / ۵۱، ۱٤۸، ۱٤۹، ۲۷۱، ۲۷۱. يحيى 💐 / ٥١، ٦٧١. دانیال 😣 / ۱۷۲. عُسزَير 🚓 / ٦٣. ١٢٢، ١٥٤، ١٥٨، ٢٦٧، ٣٣٧. N. VA ,910 .271 عيسي 🕸 = المسيح، عليسي بن مريم / ٩، ٥١. 70. VO. 75. V71. V11. A11. - 01.
- 101. 701. 701. 301. 001. 101. 71. 377. - 07. 107. 307. VIV. 0 - T. F. V.T. AIT. TTT. VTT. 0.3. 013, IF3. YAT , VTA , VTA , V+7 , 347 , 547 , 514 114 . ALES . A . VA . 910
  - حبيب النجّار 🕸 / ١٠٢٤.
- سيّد المرسلين، النيق / ٢، ٣، ٩، ١١، ١٤، ١٥، TI. XI. +1. IT. TT. TT. PY. +7. IT. 17. 77. 27. 07. 77. - 3. 11. 73. 73. A1. P1. -0. 10. TO, TO, 10. 20. 00. FO. VO. PO. - F. YF. 3F. FF. - Y. IV. 1Y. 0Y. AV. PV. 7A. YA. AA. PA. YP. VEN VEL VEL VEL VEL VEL VEL VEL 701. 301. 001. 701. 801. 901. 171. 171. 371. 071. YTI. PTI. ·YI. IYI 0 V. VV. AV. PV. - NA. IAI, 7AI. 3A/, YA/, AA/, YP/, / · 7, Y · 7, 3 · 7, T-T. - (7, 7(7, 0/7, V/7, A/7, -77). 177. 377. 077. VYY. AYY. 177. 077. TEO . YEE . YEY . YEY . YYY. YYY. YYY. 131. P17. +07. 101. 101. 301. 001. V01. 171. 777. 777. 377. 797. 797. 397. TIT. TIT. 31T. 01T. FIT. YIT. ITT. 777, P77, 777, 777, 377, A77, 037, . TT. ITT. 707. 007. POT. . TT. AFT. PTT, TVT, 3VT, VVT, AVT, 0.3, P.3. .EYT .EY+ .EN4 .ENV .EN7 .ENT .EN+

.ETT .ETT .ET. .ET9 .ETY .ETT .ETO 173. 273. 073. FTJ. YTJ. ATJ. 277 131. 733. 313. VIL. A32. 101. 101. 11. FO3. FO3. KO3. KO3. FO3. 153. 15. TT3. YT3. YT3. IV3. IV3. TV3. TV3. .EAT , EAT .EA. . EV3 . EV3 . EV3 . EV0 143. 3A3. 0A3. AA3. PA3. - P3. 1P3. .E99 .E97 .E97 .E93 .E97 .E97 .E97 .01V.017.010.01V.0-V.0.E.0.V . OTE . OTT . OT . . OTA . OTT . OTE . OTT .097 .090 .09E .09. .0VE .077 .00-117. 7. 9. 7. 7. 7. 7. 7. 7. 7. 9. 7. 717. עוד. אוד. יזר. עזד. ואר. צאר. עאר. ATT. PTT. 137. 337. Y37. A37. P37. 101. 111. 111. 711. 111. 111. 111. .VV. .VE0 .VET .VIE .V-7 .7VV. 01V. A. T. , V99. 39V. 39V. 78V. 79V. 311. 07A. PTA. TOA. YOA. YOA. AOA. 104. 3TA. YAA. AIP. . 77. 179. 739. 139. A0P. 07P. AP. 3AP. 0AP. 1AP. VAP. 199. 199. 399. 999. .... 1110 JULY 1-97 , 1-91 J-AT TTIL 3711. TTIL VTIL ATL . INVE . INVI . INV. . INTO . . INT. VVIC TALL TALL OALL -PIL 11911. 3PIL. TPIL. VPIL. APIL. .1776 .177E .1777 .1771 .177.

- TYTE, TOTE, FOTE, SYTE, OYTE, FVTE, AVTE, PYTE, SATE, FATE, PTE, PPTE, VTE, ATE, STE, TTTE, OTTE, TTE, PTTE, VITE, TTTE, STE, OFTE, OFTE, FTTE, VIE, SVTE, AVTE, ATE, OFIE, FOIE, FOIE, TEIE, TEIE, AOIE, AOIE, FOIE, FOIE, TOIE, FOIE, AOIE, AOIE, AAIE, ALEK, VEIE, PVIE, PVIE, AAIE, AAIE, STEE, VEIE, PVIE, PAIE, AAIE, AAIE,
- علي 🗱 = عليّين أبي طالب. أميرالمومنين / ٣. 17. 17. 17. 17. 77. 37. 07. 13. 13. A3. P3. 10, 70, 70, 10, V0, P0, 37. VF. OV. AV. 19. 99. ..... 171. . TY NTI. 701. POI. VTI. . VI. IVI. 0VI. 181. 181. 3-7. 317. 117. 117. 117. 101 .TET .TET .TEE .TTT .TTT . TTO TIO , TAT. TVT. TTT. ITT. TOV. TOO .TVT , TOT. TOT. 30T. 007, TTT. ET4 .ETE .ETT .E -7 . T42 . TVA . TVT .200 ,207 .ETT .ETO .ETE .ETI .ET. .EAN .EA. . EV9 .ETT . 209 .20V .201 014 .010 .012 .0-T .E94 .E9- .EAT .092 .091 .0TO .0TE .0TT .0T. .0TE 77. 7.7. 7.7. 9.7. 9.7. 7.7. 7.7. ATT. VOL. POL. . 11. 111. 1VL. YVL. PTV, IPV, YPV, Y-A. VTA, YVA. VAA. PIP. 1..... Y ..... 0A.1. TA.1. 1111. 0711. 1711. 0311. 7311. 1011. - FIL, IVIL, YVIL, YVIL. VVII. VPIL. 7.71. . 1711. 1571.

## ٤ - فهرس أسماء الملائكة للمَوْ

اسرافیل ۲۰ / ۲۵، ۳۲۸، ۵۵۲، ۲۷۰. جبر ئیل ۲۰ = روح القدس / ۲، ۵۱، ۵۱، ۵۰، ۷۱، ۱۳۵، ۷۲۱، ۱۸۱، ۱۹۲، ۲۳۵، ۲۳۱، ۲۵۰، ۲۵۰. ۱۳۵، ۲۱۵، ۲۵۱، ۲۳۵، ۲۳۵، ۲۲۱، ۲۵۰. ۱۵۵، ۷۵۵، ۲۵۰، ۵۰۰، ۵۵۰، ۲۵۵، ۲۵۵، ۱۳۵، ۷۵۰، ۹۵۵، ۵۰۰، ۵۵۰، ۲۲۵، ۲۲۵، ۱۳۲، ۲۳۲، ۲۳۲، ۱۵۲، ۲۲۲، ۲۲۸، ۲۲۸،

۲۹۸، ۲۲۲۱، ۲۲۲۱، ۲۲۲۰، ۲۲۲۱، ۲۳۸۰، ۲۳۸۰، ۱۳۱۷، ۲۳۲۲، ۱۳۲۷، ۱۳۵۵، ۱۳۵۰، ۱۳۸۰، ۱۹۱۲، ۲۰۲۰، ۱۹۳۲، ۲۳۵، ۲۳۱۰، دردائیل ۲۲۰، ۲۰۰۰، ۲۰۱۰، ۲۷۰۰، ۱۹۰۵، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، کروبیل ۲۲۰، ۵۵، ۱۹۵۰، ۲۰۰۰، ۲۷۰، ۲۰۰۰، میکانیل ۲۶، ۲۰۰، ۵۵۲، ۲۰۰۰،

٥ \_ فهرس الأعلام

11V1 .298 .297 .290 .2A7 أبـــوسفيان/ ١٨٣، ١٨٤، ٢٢٥، ٢٢٥، ٤٣٩، AEAA AEA+ JEEY أبوطالب/ ٦٣٩. ٩٣١. ١٤٦٠. أبوعامر الراهب/ ٤٩٠. ٤٩١. أبوعبيدة / ٤٨٠. أبوكُوز / ٤٣٤. أبوليابةين عبدالمنذر / ٤٣١، ٤٣٢، ٤٨٧. أبولهب/٤٣٣. أبووهب / ٤٧٠. أبويوسف القاضي/ ١٣١٥. أبتي= أبتي بن خلف / ٣٣٩. ٨١٧. ١١٩٨. أبى حذيفة / ٤٨٠. أبى فكيهة / ٦٦٣. أخنوخ/٧٤٣. أسامةبن زيد/ ۲۳۱. الأسودين المطلّب / ٦٣٨. الأسودين يغوث/ ٦٣٨. أفرائيمهن يوسف/ ٢٦٧. أكيدر / ٤٩١. أَمّ جميل/ ١٤٨٨.

als آسية / ١٣٢٥. آصف بن برخيا / ۹۰۹. إسلیسی/ ۸۲، ۱۷۵، ۲۳۹، ۲٤۰، ۲۷۱، ۲۳۲۰، – 777, 777, 387, +33, 733, 733, 777, 175. 114. 101. اين أخطوب / ١٠٧٢. ابنالحضر مي / ٦٦٣. ابنذي الخويصرة التميمي / ٤٧٢. ابن عبّاس / ۹۲۱. ابنشيبة اليهودي / ٢١٨. ابنلاوي / ۹۳۸. ابنمسعود/٨١٧. أبوبكر = ابــنأبــي قــحافة. الأوّل/ ٤٢٥، ٤٢٦. 173. YOS. YOS. AOS. FFS. - AS. - FF. 18.4.1.40 أبوجهل/ ۲۲۹، ۳۱۲، ۳٤۲، ۳٤۳، ٤٢٦، ٤٣٠، السفنديار / ٤٣٥. TY1. 733. 00/1. FO/1. AP11. IV71. أبو خيشة / ٤٩٥، ٤٩٨. أبودجانة / ١٧٠. أبوذرّ الغّفاري / ١٥. ٥٠، ٥١، ٣٩٠. ٣٢٤. ٤٦٤.

حاطبين أبي بلتعة/ ٤٥٧، ١٢٩٠. حرقوص بن زهير / ٤٧٢ حتمان بن ثابت / ٩٩ حفصة / ١٩٢٢، ١٣٢٢، ١٩٢٢، ١٣٢٥، ١٣٢٥ حفصة / ١٩٤م، ١٣٢٨، ١٣٢٢، ١٣٢٥، ١٣٥٤ الحكم بن العاص / ١٨٤ ١٩٦ - ٢٩٦، ١٩٢، ١٢٢، ٢٥٩، ٤٥٩، ٤٥٩ حفظلة بن أبي عيتاش / ٨٥٩ حنظلة [حنظلة بن صفوان الرسي] ٢٧٨ حواء / ٢٩، ٣٠، ١٩١، ٢٩، ٢٩، ٢٢٦، ١٩٥٥. خالد بن وليد / ٢٠، ٢٩، ٢٩، ٢٩، ٢٩، ٢٩، ٢٩٥. خديجة عنه / ٢٣٨.

(د))

«ر»

«ز»

**(ح))** الحارثين طُلاطِلة الخزاعي / ٦٣٨. الحارثين عمرو الفهريّ / ٤٣٥. الحارثين نوفلين عبد مناف / ٣١٧.

#### ١٥٩٦ 🗆 الأصفيٰ / ج٢

«۶» العاص بن وائل / ٦٣٨. عايشة/ ٢٩٢، ١٣٢٢، ١٣٢٢، ١٣٢٥، العبّاس/ ٤٤٨، ٤٥٦، ٤٥٧، ٤٥٩، ٤٥٩، ٤٠٠ عبدالرحمانين أبي بكر / ١١٦٧. عبدالرحمان بن عوف / ٤٨٠. ٤٨١، ٩٨٧. عبدالله بن أبيّ = ابن أبيّ / ٢٧٥. ١٢٨٦. ١٣٠٧. 18.8 عبدالله بن أبي سرح = ابن أبي سرح / ٢٤٧، ٣٣٤، 375, 1771. عـبداللهبـن أُمّ مكـتوم= ابـن أُمّ مكـتوم/ ٢٣١. 18-118-0 عبدالله بن جبير = عبدالله / ١٦٩. ١٧٠. عبدالله بن سلام / ١١٦٥. عبدالله بن عبدالرحمان / ٤٧٧. عبدالله بن نُفَيل / ٤٧٥. عبد مناف/۳۱٦. عتبة / ٤٢٦. عثمان=عثمان بن عفّان، الثالث / ٥٠، ٥١، ١٢٦. V17. 377, . . FF, 3FF, VP/1, X1Y/. 12.7.12.0 عثمانين مظعون / ۲۹۲. عروةبن مسعود الثقفي / ١١٣٩ عزيز = عزيز مصر / ٥٦٦، ٥٦٨، ٥٧٤، ٥٧٥، .017 عقيل / ٤٤٨.

زيدين علىبن الحسين 🕸 / ٩٩٢. زينب بنت جحش / ٢٠٠٠. «سى» سارة/ ٣٨٤. ٢٦٥، ١٢٠٩. سالم=سالمبن عُمّير الأنصاري/ ٤٨٠. ٤٨١. السامري/ ٤٠٢، ٧٦٧. سراقةبن مالك / ٤٤٢. ٤٤٣. سعدين أبي وقّاص / ٤٨٠. سعدين معاذ / ٥٩، ٤٣٦، ٤٣٢. ٩٨٩. سلمان=سلمان الفارسي/ ١٥. ٢٤٥. ٤٢٤. TA3. YP3. 31V. 0AP, 1V11. 3V11. .1197 سُوَيْط / ٤٣٠. «شی» شداد/١٤٣٩. شديد/ ١٤٣٩. شراحيلين مالكين ريّان / ٩٠٦. شيبة / ٤٢٦. ٤٥٧. شیطان / ۷۳٦. ۷٤۱. ۷٤۲، ۷۹۵، ۲۰۸. ۸۸۹، ۸ 177. 10P. 37P. 1111, 1311, 7-11. «ص» صفيّة بنت حتى بن أخطب / ١١٩٤. -«ط» طالوت/ ۱۱۷، ۱۱۸، ۱۱۹. طلحة/ ٤٣١، ٤٥٥. ٢٠١٠

کعباین سعد / ٦٦١. کعب بن مالک/ ۸۹۹. ۸۹۹ کنعان / ۵۳۹, ۵۷۷. «ل» لبيدين سَهْل/٢٣٦. لقمان/ ٩٦٩. "**^**" مبشر / ۲۳٦. محمَّدين مرتضى = محسن، فيض / ١. مختبرين الحُمَيَّر / ٤٧٧. مدين بن إبراهيم ٢٨٦. مُرارةين الربيع / ٤٩٦. مرداس / ۲۳۱. مريم 🐲 = بنت عمرانين ماثان / ١٤٧، ١٤٨ YOE, YO. . 10. . 129 مصعب بن عمير / ٤٣٠. معاوية / ١٢٦, ٣٣٥, المغيرةبن شعبة / ٤٨٠. المفضل بن عمر / ٣. المـقداد/ ١٥، ٢٤، ٢٢٦، ٤٧٩. ٤٨٠، ٨٨. ANVN. مليخا/ ٥٢٥. منبَّدين الحجَّاج / ٤٤٢. «ن» النجّاشي/ ۲۹۲. النصربن الحارث/ ٤٣٥. ٢٦٢. ٩٦٧.

عمّار = عمّارين ياسر / ١٥، ٣٤٢، ٢٧٦، ٤٨٦، ٤٨٦ ٣٦٦، ٦٦٢، ١١٧١. عمر = الشاني / ٢٠٤، ٢٠٠، ٤٦٦، ٤٥٧، ٤٦٦. ٩٥٣، ٦٦٦، ٢٦٠، ٩٥٣. عمران = عمران بن يصهر / ١٤٧، ١٤٨، ٢٥٠. عمروين أميّة / ٢٢٢. عمروين العاص / ١٤٨٤. عُمَيْرَةُبن وهب / ٩٥٥. عيّليَّة بن حصين الفزاري / ٢٢٨، ٢١٤.

فــرعون/ ٢٦. ٢٦، ٢٦٦، ٢٩٦، ٣٩٢، ٢٩٢، ٢٩٦، ٢٩٦، ٢٩٨، ٢٩٨، ٢٦، ٢٦، ٢٥، ٢٥، ٨٩، ٢٩٥، ٥٢٥، ٥٦٩، ٥٦٩، ٢٨، ٩٨٩، ١٩٢٨، ٢٩٨، ٢٩٩، ٢٩٩، ٢٩٩، ١٩٩٩، ٣٥٦، ٢٥٢، ٢٥٢، ٢٤٩، ١٩٩٩، ٣ قابيل / ٢٧٠، ٢٧١. ٣ قابيل / ٢٣٠، ٢٣٦، ٢٤٩، ١٩٨٨، ٣ قدارين سالف/ ٢٣٦، ١٤٤٧. ٤ تيصر / ٢٩٠. كعبين الأشرف/ ٢٥٠. كعبين زهير / ٢٠٠.

### ٨٥٩٨ □ الأصفيٰ /ج٢

هلالين عويم الأسلمي / ٢٢٧. النعمانين الحارث الفهريّ / ٤٣٥. تعيمين مسعود الأشجعي / ١٨٢. ١٨٤. «و» نمرود/ ۱۲۳، ۳۸٤، ۷۸۳. واعلة / ٥٣٩. الوليدين المغيرة = الوليد / ٦٣٨. ١١٣٩، ١٣٣٥، نوفل/ ٤٤٨. 187. ITVI .ITTV (هـ) هابیل/ ۲۷۰، ۲۷۱. «ی» يافثين نوح / ٧٢٨. ١٠٥١. هاجر/ ٦٣٣. یزید/۸۰۹. هامان/ ۳۹۷، ۳۹۷. يصهربن قاهتبن لاوي/ ٩٣٦. هِرَقل/٤٦٦. هلالين أُميّة الواقفي / ٤٩٦.

#### ٦ \_ فهرس الكتب المقدسة

- الانــــجیل/ ۱۳، ۸۸، ۷۷، ۱۳۸، ۱۵۶، ۱۵۵، ۲۳۸، ۲۲۱، ۲۵۲، ۲۲۷، ۲۶۰، ۲۳۸، ۲۳۸، ۷۳۹، ۱۰۲۵.
- التسوراة / ١٣، ٣٣، ٣٣، ٤١، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ٦٥، ٥٧، ٦٨، ٢٢، ٢٧، ٣٣، ٣٦٨، ٣٤٢، ١٥٥، ٧٥، ١٦، ٦٦، ٦٨، ٣٢٦, ٢٦٢، ٣٢٦، ٦٤٦، ٦٥٦، ٢٥٦، ٢٦٦، ٢٦٦، ٢٤٠، ٤٠٤، ٥-٤، ٦٤٤، ٢٦٤، ٢٦٦، ٢٤٦، ٢٤٦، ٢٠٤، ٥-٤، ٦٤٤، ٢٦٤، ٢٦٦، ٢٦٤، ٣٣٥، ٦٧٦، ٦٢٨، ٥٢٢، ٦٢٢، ٦٢٢، ٢٦٢، ٦٢٠٢، ٦٠٢٢،
- الزيور / ١٣٣، ١١٩، ١٣٨، ٢٥٢، ٣٩٣، ١٠٠٩.
  - الصحف/ ٦٨، ١٣٨، ١٠٢٢.
  - صحف إبراهيم / ١٣. ١٠٢٥. ١٤٣٤.
- القـرآن / ۲. ۳. ۱۱، ۱۲، ۱۸، ۲۰، ۳۵، ۲۵، ۵۳، ۵۵. ۵۵. ۵۷، ۸۸, ۸۸، ۱۳۷، ۱۳۹، ۱۶۰، ۱٤٤. ۵۵، ۲۱، ۲۲۱، ۲۲۱، ۵۲۱، ۱۷۳، ۱۸۱،

XAK, 791, 3-7, 077, 737, 737, 737, V37, TOT. TOT. YPY. YPY. 3. T. A.T. TOT 317. 017. AIT. IYY. FYY. YTT. YYY. .271.277.7.2.213.217.2.7.3.787.22 01X .017 .011 .0.7 .220 .27. .271 379. YOO. 190. 790. 090. 0. 0. . . . 177 . ATE . 171 . 101 . 161 . 174 . 17A . 17V XTT. 0.V. IVV. OVV. XVV. 3XV. YIA 01A. F1A. /FA. •VA. •TP. /TP. A3P. VI-1. FY-1. PY-1. -3-1. IA-1V AP.1. PINI. . 1111. 1711. VTIL. NON. PON. 3111. 0111. 1104 1711 JT. 1716 ANTI. 1-71, 1171. וציו. עציו, דרדו, דעיו, זעיו, NEAN NEAE

# ٧ - فهرس الأماكن والبقاع والأيّام

«ĺ» الأيكة/ ٢٣٦، ٢٨٨. الأجام/ ٢٩٨. «ب» الأجداث/ ٩٦٤. باب الشعب / ١٦٩. ١٧٠. الأجفر / ١١٦٨. البتر / ۸۱۰. ۹۳۵. أحد/ ١٨٢. ٤٤١ . ٤٨٩. بسدر / ۱۸۱، ۱۸۲، ۲۲۲، ۲۲۱، ۲۷۱، ۱۵۱ الأحقاف [من بلاد عاد] / ١١٦٨. 333. V33. 103. 170. 9AP. أذرعات / ٤٣٢. البدو / ۹۸۷. أرض العرب/ ٩٥٣. البرّ / ٢٩٤. ٢٩٨. ٢٩٩. إزم/ ١٤٢٣. البراري/ ۸۰۰۹. أريحا/ ٣٩، ٢٦٦، ٤٣٢. البقعة المباركة / ٩٠٢. أسفل الوادي / ٩٨٥. بكَّة/ ١٦٢. أعلى الوادي / ٩٨٥. بلاد عاد/١١٦٨. اًم القرى / ٤٠٥. بلاد العرب/١٠٤٣. أوطاس / ٤٥٩. يلاد فارس/ ٤٣٥. أوهاد/ ۲۰. البلد الحرام / ١٤٤٣. أيّام التشريق/ ٩٨، ٨٠٨. البلقاء/ ٤٦٦.

الفهارس / فهرس الأماكن والبقاع والأيّام 🗆 ١ ١٦٠

تسبوك/ ٢٦٨. ٤٧٦. ٤٨٣. ٤٨٥. ٤٩١. ٤٩٥. .297

قَوْر = الغار / ٢٤٠، ٢٣٤، ٤٦٦. ٨١٤.

جنّات الدنيا / ٧٤٥.

.50-.91 .209 ٥, ,

## «خ»

الخندق/ ٩٠، ٩٨٥، ١٠٢٥. خيبر / ۲۲، ۱۱۸٤، ۱۱۸۵، ۱۱۸۸، ۱۱۸۸

#### ((۵))

دارالإسلام/ ١٢٨٥. دارالإقامة / ٢٧ - ١. دارالإيمان/ ١٢٨٥. دارالحرب/ ۱۲۸۵. دارالندوة / ٤٣٣. ٤٥٥. دارالهجرة/ ١٢٨٥. دُومَة الجَنْدل/ ٤٩١. «ذ» ذِناب/ ٤٩٧. ذي الحجة / ٤٦٥. ١٤٣٨. ذي القعدة / ٩٣. ٩٥. ٤٦٥. «ر» الربذة / ٥٠.

# رجب/ ٤٦٥.١٠٣. ٤٦٥. الرقيم/٧٠٦.

۱٦٠٢ 🗆 الأصفيٰ / ج٢

رمضان / ٨٦. ٨٨. ٩٠. ٤٨٨. «ع» عبقر [بلدالجنّ] / ١٢٥٠. «سى» الساحل/ ٧٩١. عدن / ١١٥٢. العدوة الشامية / ٢٩٤. سجّين / ١٤١٨. ١٤٢٠. سدً/ ۷۹۱. العدوة اليمانية / ٤٣٩. عرفات/٩٦. [مدينة]سدوم/ ٦٣٤، ٩٤٥. السعير / ٩٦٢. عرفة / ٤٥٢. «شى» العقبة / ٤٧٩. الشاطيء/ ٩٢٧. «غ» الشام/ ٢٩. ٤١. ١١٥، ٢٦٦، ٢٦٨، ٣٨٥، ٣٨٦. الشام/ ٢٠٢. غدير خمّ / ٦٠٣. ٣٩٧. ٢٥٤، ٣٣٤، ٤٦٤، ٤٩٠، ٥٢٣، ٥٤٠، ٥٤٠ ، الغرفة / ٢٠٤٦، ٢٠٤٠. الغيضة / ١٢٠٠. 170. FTF. 19F. 73Y. AFV. AAV. P.A. «ف» 1EV9. AA. A7A الشامات / ٣٨٤. فدك/ ٦٧٧. شوّال / ۹۵. فلسطين / ٤١. ەق» «صی» القاع / ۷۷۰. الصفا / ٧٥. الصغة / ١٣٠. قرية شعيب/ ٩٢٥. قرى الشام/ ١٠١١. صفر / ٤٦٥. الصفصف / ۷۷۰.

قرى قوم لوط / ١٦٦٩، ١٢٦٠، ١٣٣٠، ١٣٤٣. قنَّسرين / ٤٩٠.

#### <u>(المعالي)</u>

الكعبة = البـيت / ٦٢، ٦٥، ٧٠، ٧١، ٣٧، ٢٠٩، ١٦٢، ١٦٢، ١٢٩، ١٢٩، ١٦٢، ١٦٢، ١٦٢،

#### «ط»

الطائف / ٢٥، ٤٥٨، ٤٦٦، ١١٣٩، ١٤٨٦. الطفّ / ٨٠٩.

صنعاء / ١٣٣٧.

الفهارس / فهرس الأماكن والبقاع والأيّام 🗆 ١٦٠٣ المسجد الأقصى / ٦٦٩. 103, . TO. 171, AIR. NIK. (VTV). المسجد الحرام / ٧١، ٣٢٧، ٢٣٦. ٤٥٣، ٤٥٦، ٤٥٦، NEV9 الكنيسة / ١٤٨. 179.20V الكهف/٧١١. مسجد الضرار / ٤٩١. ٤٩٢. الكوفة / ٨٠٩. مسجد قُبا/ ٤٩٠. ٤٩١. ٤٩٠. «ل» مسجد الكوفة / ٥٣٨، ٦٣١. ليلة الجمعة / ٥٨٨. المشعر / ٩٦. ٩٧. ليلة العقبة / ٥٢، ٤٧٠، ٤٨٠. مـصر / ۲۹۷، ۳۲۲، ۳۸۵، ۳۹۰، ۳۹۳، ۳۹۷، ليلة القدر / ٥١٤، ٦٠٨. 170. 770. 110. 710. 110. 100. 100. ليلة المعراج / ١٣٦. VV0. PV0. 7A0. 7A0. 0A0. AA0. • P0. "**e**» 311. 114. 314. 814. 814. 814. 814. 118. المحراب / ١٤٩. مطمورة/ ١٠٣١. المحرّم / ٤٦٥. مقام إبراهيم / ١٦٢. المدائن / ۳۹۷. مكتة / ٢٠. ٦٦. ٦٢. ٧٠. ٧٧. ٦٧. ٥٧. ٩٢. ٥٩. مدائن الشام/ ١١٥. 131. - F.G. 3F.G. P.F.G. - V.G. TAR. 3AR. مدين / ٩٢٥، ٩٤٦. 111. VII. AIY, IYY, YYY. YYY. VYY. - VI. المدينة = طيتية / ٣٢، ٥٢، ٧١، ١٧٣، ١٧٨، . 27 - . 2 - 0 . 777 . 727 . 777 . 7 - 2. 781, 381, 177, 777, 077, 177, 381 TT3. T33. F13. F13. P33. T03. V03. A03. .2.47 .277 .229 .224 .277 .270 .2 .0 .77-.02-.012.0-V.277.271.204 193. YP3. VOA. 378. VAP. Y... A37. 777. 7+A. 31A. VPP. 11+1. 3X11. FA11. FP11. 3XY1. 0XY1. 7111, PT/1, 31/1, 01/1, 11/1. مدينة الثمانين / ٥٤٢. 0×11. • P11. 1791 .179. 1116

المروة / ٧٥.

١٦٠٤ 🗆 الأصفى / ج ٢

«ي» NEAT NEOV NEOD اليمّ/ ٥٤. ١١٧، ١٨٩. منزل إسماعيل / ١٦٢. منزل لوط/ ٩٤٥. اليمامة / ۲۲۷. يعن/ ٤٦١. ٢٠٠٩، ٢٠١٠، ٧٤٧٩. منی/ ۹۷، ۹۸، ۲۹۸، ۲۹۴، ۱٤۸۲. الموصل/ ٥٤١، ٥٤٢. يوم الجمعة / ١١٣، ١١٤. يوم القيامة= يوم الحساب/ ٢٠٧. ٧٤٠. ٨٦٧، «ن» ناصرة / ٤١. نجران / ٤١٧. 1111. TITI, TTTI, AOTI, -FTI, النجف/ - ٥٤. TELL NELL PALL ALAN . 1111. NERE NETO NETT ((ھے) الهاوية / ١٤٧١. يوم النحر / ٩٨، ٥٢٢، ٤٥٣. يوم اليمامة / ٤٧٧. الهند/ ۵٤۰ - ۸۰۱۰.

# ٨ ـ فهرس الأمم والقبائل والطوائف والفرق

«ĺ»

آل إبراهيم / ٢١٥.١٤٧. ٢١٥. آل الرسول= آل محمّد ﷺ / ١. ١٤. ٢٩. ٣١. 07 , XY. VI. 011, 171, 017, 077, ٢٥٣. ١٢٦. ٢٦٦. ٢١١٤. ٢٣٩. ٥٥٥. إرم/ ٤٤٥. ٢٢. ١١٥. ٢١٥. ١٢٥. ٥١٥. ٥٦٥ ٥٥٥. الأسباط/ ٨٢. P00, Y+F, 07F, F3F, P3F, 7FF, 7VF, 318. 888. 3++1, 81+1, ++71, 589. NERO NEYN آل فرعون / ٥٢١، ٤٤٥. آل يعقوب / ٥٦٢، ٥٨٧. الأثـــتة / ٦٨، ١٣٨، ١٤٦، ١٥٥، ١٦٧، ١٨١، 🦳 أصحاب الجمل / ٤،٥٥. ۱۸۹, ۲۰۷، ۲۱۵، ۲۱۲، ۲۱۷، ۲۲۵، ۲۳۳، 🦳 أصحاب دقيانوس / ۷۱۱. 007. V·T. PTT. TOT. 307. VIT. TVT. 2V7. AV7. C-3. 7/3. 0/3. 773. 703.

PA3, 3P3, VP3, VT0, -V0, 7 - F, 7 - F.

·FF. VVA. 7PA. PIP. ·AP. 7AP. أحبار = أحبار اليهود/ ٧٥، ١٤٣، ١٥٤. AAIL PAIL TPIL FPIL 0571. 1200 .1007 .1000 .100 . 1090 أصحاب الأخدود/ ١٤٢٧. أصحاب البقرة / ٤٥٩. أصحاب رسولالله عليه = أصحاب محمّد الشيخ / PLU - MU - MAL - MAL - MAL - MAL - MAL AVAN ANVE

17.7 🗆 الأصفى / ج٢

أهل بدر / ٤٣٨.

أصحاب الشجرة / ٤٥٩. أهل البدع/ ١٦٦. أصحاب الصفَّة / ١٣٠. ٣٢٢. اهـل البـيت / ١٢، ٢٦، ٦٦، ١٢٢. ١٨١، ١٨٧، أصحاب الغيضة/ ١٠٦٥. , **1** Y . أهل بيت رسولالله ﷺ / ١١٤٨. أصحاب الفيل/ ١٦٢. أهل بيت النبوّة / ٥٤٧. أصحاب القائم 🕸 / ٥٣١. الأعراب/ ٩٨٧. أهل الجاهليّة / ٣٠١، ٢٤٢. أقوام نوح / ۹۲۹. أهل الجنّة / ١٤٢١. أُمَّة محدّد ﷺ / ١٢٥٢. أهل الحديبيَّة / ١١٨٦. أُمّة موسى 🕸 / ١٦٦. أهل خيبر / ١١٨٥. الأنبياء / ٢٣. ٥٢، ٥٤. ٥٧، ٦٨، ٦٩. ٨٧. ٨٧ أحل الذئة / ٤٩. ۹۲، ۵۱۸، ۸۱۸، ۵۰۰، ۵۵۲، ۵۵۸، ۸۵۸، المارقبا/ ٤٩۲. 101. 171. 571. 581. 0-1. 011. 921. أهل القبلة / ٣٢٥. ٩٤٨، ٢٠٦١، ١٢٦٦. أهـل الكـتاب/ ٤١، ٦٣، ٨٨، ٦٩، ١٨١، ١٢١، X11, VIT, VIT, TIT, TOI, T.T. 10V VYT. · AT. 0 · 3. 773. 173. AT3. A03. AF3. 710. • 70. 370. V10. 000. 770. 15VE 1.19 ۲۸۵، ۲۰۲، ۲۱۳، ۲۳۵، ۱۹۲، ۲۲۲، ۷۵۹، 👘 أهل الكتابين / ۲۲، ۳۳۷. ۸۱٦،۷۹۰ م ۸۸۰، ۸۸۰، ۹۸۶، ۹۸۶، ۹۸۰، ۱۲۷۰، ۱۲۷۰، المل الکتب/۲۲۷. ٥٨٥. ٥٩٨. ٣٠- ١٠ ٥٥ . ١. ٣٥ - ١. ٧٢ - ١. أهل المدينة / ٧١٢، ٧١٢، ٩٨٦. أهل مكَّة/ ٧٠. ١٨٣، ٥٠٧، ١٥١٤. ٥١٤، ٢٤٨، ٢٣٩، .1770.117. .1.79 الأنصار / ٤٤٦. ٤٤٧ ،٤٤٩ ،٤٤٩ ،٤٥٩ ،٤٦٠ ، ٤٦٧ 177 . 00 PT/ 1, 01/ 1. VA/ 1. VA/ 1. VTTY. A37. VOA. PVY1. 3AY1. 0AY1. FAY1. 1811,1771 أهل يمن / ٤٦١. 15.4 أهل الإيمان/ ٩٤٨. الأوس/ ١٦٤، ١٩٣، ٤٤٦، ١٩٣.

أولاد عادين عوص بن ارم / ١٤٣٩.

الفهارس / فهرس لأمم والقبائل والطوائف والفرق 🗆 ١٦٠٧

ىنىمْدْلِج / ٢٢٨. بني المصطلق/ ١١٩٢. بني النضير / ١٢٨٦، ٢٢٨٢، ١٢٨٥، ١٢٨٦. بنى ھاشم/ ۲۲۰، ۲٤۷، ۳۱۵، ۷۷٤، ٤٧٩. «ٹ» ثقيف/ ١١٨٥.

تسمود/ ٦٣٦. ٧٢٠. ٧٧٤. ٧٢١. ٩٤٦، ٩٥٥، .1227.17.7.1100.1.90

الثنويّة/٨٦١.٣٠٩.

## «ح»

٣٩٤. ٢٩٧. ٣٩٦. ٢٩٩. ٤٠٤. ٤٠٤. ٤٠٤. الجبيق / ٢٤. ٢٥. ٧١٩. ٧٥٠. ٨٦١. ٨٠٠. 1177 .ITTI .IIIE .IIII .I.OA

جَهَيْنَة / ٤٦١.

الغاصة/ ٩٩٢.

"ح» الحواريّون/ ٧٦١.

# «خ»

خَتْعَم/ ٤٦٥. خُزاعَة / ٤٣٤، ٤٦٦.

الخزرج/ ١٦٤، ٤٤٦، ١٢٩٣، ١٢٩٨، ١٢٩٨.

الخوارج/ ٤٧٢.

(())

الدهرية/١٩٦، ١١٦١.

أولاد يعقوب/٣٢. ٤٠. أولوالعزم/ ١١٧٠. (اب )) بنو الخطاب/ ٢٠٤. بنو سليم/ ٤٥٩. بنو المغيرة/ ٦١٨. ېنې آدم/ ۲۳۹، ۲۶۲۲، ٤۱۲، ٤١٤، ۷۳۶، ۷۳۷. بني أبيرق / ٢٣٦. بنىأسد/ ١١٩٦. بنی إسرائسیل / ۱۱، ۳٦، ۲۷، ۱۱۵، ۱۱۷، ۱۱۹، ١٢٥. ١٤٨. ١٦١. ١٨٦. ٢٧١. ٢٠٥. ٣٩٣. الجبريَّة / ١٠٥١. 1T.T.1.VY .91. بني أُميّة/ ٢٤٧، ٣١٥، ٣٢١، ٣٢٥، ٣٣٥، ٢٤٧. ALL (L. I. M. 3V. I. ېنې تميم/ ۱۱۹۰. ېني تيمېن مرّة / ٦٦١. بنى ضبّة / ۲۷۲. بنىالعباس/ ٣٣١، ٢٢٣. ١٠٧٣. بنى عبدالدار / ٤٣٠، ٤٣٦. بنى عبدالمناف / ٣٤٣. ېنى قريظة / ٢٧٥، ٣٢٢، ١٢٨٣.

بنى قينقاع / ١٣٨٧.

۱۳۰۸ ت الأصلى /ج ۲

(د)) الذرية الطيبة / ٩٤٤. ذو الجبلَة / ٨٩٥. «سى» سامريّة/٧٦٨. سبأ/ ٥٠٥. ٨٩. ٨٠٠. ١٠٠٠٠ السَخَرَةَ/ ٥٨، ٧٦٤. ٧٦٥. سدوم/ ٦٣٦. «شی»

الشعراء/ ١٠٤١.

شيعة = الشيعة / ٢٣، ٤٩، ٦٥، ٥١٥، ٦٠٤، ٦٢٦، ٦٢، قريش / ٢٤، ٢٠، ٩٦، ١٦٩، ١٦٩، ٣١٥، ٣١٥،

135, 0A+1, PA+1, YY11, 0531.

«صی» الصحابة / ٢٠٣. ١١٧٧. ١٣٠٤. «ط»

طي/ ٢٥ ٤، ٥٣٩.

«۶» عاد/ ٤٤٤، - ٢٢، ٧٧٤، ٢٢٨، ٥٥٨، ٥٩٠٥، 1289.18.7.11.00

العـــامة / ٢. ٢٠٣، ٢٧٣، ٨٢٨. ١٩٩٢، ٢٥٠٦.

N-3V

العترة / ٢. ١٤٧.

عجم = العجم / ٢٤٥، ٦٣٩. ٢٥٥. ٨٩٦.

101.001.901.711.711.100.10P 70 P. 1 A.P. 7 A.P. 0 A.P. 7 F. 1. A071. .1811

> «ع» غطفان / ۹۸۵.

«ف»

فارس/ ۷۲۰، ۹۵۳.

(ق)»

القبط/ ١١٧, ٣٩٣. ٧٦٧. ١٨٠ ٥٨٨، ١٣٢٥.

القدريَّة / ٣١٥، ٣٦٧.

117. TTT. ATT. V/3. 073. FT3. ATT. . 1 2 7 . 1 7 3 . 1 7 3 . 2 7 3 . 7 7 3 . 7 7 3 . 7 7 3 . 131.012. F31. V33. V04. FV3. V-0. 110, 770, 370, 117, 717, 077, 177, ALL' - 1A' 4-Y' 3-Y' 45Y' 45Y' 47Y'

13.11 NO.1. TN.1. VA.1. YIII.

. TIL FITL ATTL. ATTL. - FIL.

1111, 1V71, 0031, 3531, NEAR

القشيسون / ۲۹۲.

القصّاص / ٣٤.

قوم إبراهيه / ٩٤٣.

العـرب/ ٣٥. ٦٧، ٦٨، ٧١، ٢١٥. ٢٢٨، ٦٣٩، 🦳 قوم شعيب/ ٣٥٩، ٤٧٨، ٦٣٦، ١٠٦٥.

ليهارس العهرس أتأمم والقبائل والطوائف والفرق الا ١٦٠٩

قوم صالح / ۱۳۱۱. قوم فرعون / ٥٢٢. قـــوم لوط/ ٢٥٩، ٤٧٨. ٥٥٠، ٦٣٣، ٩٤٦. ٢٥٢. ١٥٢، ٢٥٢، ٢٩٢. ٩٢٨. ٢٢٢، ٩٢ 311.3110 قسوم نبوح / ٥٣٨، ٥٤٢، ٥٤٤، ٩٤٦، ٩٤٦، ١٠٩٥، .1711 قوم هود/ ۱۳۱۱، ۱٤۳۹. قوم يونس/ ٥٣٥. القينات / ٢٠٠٢. 《희》 کفّار مکة / ٦٦٣. ١١٨٦، ١٢٨٥. کنانة / ٤٦٥. "**^**» مأجوج/ ۲۲۰، ۷۹۱، ۱۱۹۸، ۱۱۹۸. المبتدعة / ١٣٨. مجوس = المجوس / ٥٦. ٢٠٢. ٣٦٧. ٤٠٩. مدين / ١٢١٣. مزينة/٤٦٦. مُضَر / ٤٣٣. المعتزلة / ٥٩٥. ملائكة = الملائكة / ١٣. ٣٨. ٥٧، ٦٣. ١٠١. النصاب / ٥٦.٥٩. ٥٧. ··· 2. 713, 313, VI2, 773, 373, 873, 873

733, A03. - F3. 7F3. 7F3. VF3. VA3. 770. 170. F30. A30. VPO. APO. A.F. 71F. 1.01 1.ET .1.ED .1.EE .1.T. AO.1. PO.1. AV.1. 7A.1. 7/111. TILL ALL . YTLL ATLL . ATLL 1171. FITI. VITI. 0771. FATI. .179. .1710 .1771 .170. .17T. 11278.1277.1279.12.7 ملائكة الرحمة/٦٤٦. ملائكة العذاب / ٦٤٧. ملَّة إبراهيم / ٧٣، ٢٦٦. ٧٦٢. ملَّة الإسلام/ ١٦١. المهاجرون / ٤٩٤، ٨٥٧، ٩٨٤. العهاجرين / ١٢٨٥. ١٣٠٧. «ن» الناصب / ٣٤٢. انبيّين / ۲۵۲، ۲۰۲۷، ۵۲٤. نجران / ۲۵٤. نساء النبتي / ٨٠٠٠. ۸۵۸، ۱۵۹، ۱۷۱، ۳۰۲، ۳۰۲، ۲۲۱، ۳۱۲، التـ صارى / ۹، ۲۱، ۲۲، ۲۷، ۲۹، ۸۱، ۳۵، 301. 001. AOT. FFE. 317, 377, ATT. 124. 307. 4.7. 707. 0.3. 477. 125.

۱**٦۱۰** ⊡الأصفى /ج ۲

ولد يوسف/ ١١٧.

| «ى»                                        | . 1777, 1-89, AT1, VE-     |
|--------------------------------------------|----------------------------|
| يأجوج/ ٧٣٠. ٧٩١. ١١٩٨.                     | النصرانيّة / ٦٩. ١٥٥، ٢٦٣. |
| يهود=اليهود/٩، ٢٤، ٣٢، ٢٤، ٤١، ٤١، ٤٥، ٤٦، | النضير / ٩٨٥.              |
| ·0. /0. 70. 00. F0. V0. P0. ·F. /F.        | النواصب/ ٥٧، ٧٥.           |
| 7. Y. X. A. P. IV. YY. 6V. IA. F. I.       | (( هــــ))                 |
| 731. 031. 701. 001. A01 FI. IFI.           | هوازن/ ۵۹، ۲۰۰، ۱۱۸۵.      |
| ۲۲۲، ۵۸۲، ٤۲۶، ۵۲۲، ۸۲۲، ۲۳۲، ۸۳۲          | «و»                        |
| ۴37, 307, 6V7, 0 - T, TTT, ۸TT, TOT,       | ولد إسماعيل / ٤٠٧.         |
| 0 - 3. 4 - 3. 4 - 3. 413. 773. 173. 770.   | ولد بنيامين / ١١٧.         |
| ۷۳۶. ۲۹۲. ۲۹۶. ۵۲۶. ۰۱۷                    | ولدحام / ١٠٥١.             |
| PT+1, 6771, AVT1, VAY1, 5P71.              | ولدسام / ٥١ - ١.           |
| .1799                                      | ولد العبّاس / ۳۲۰.         |
| يهود قريظة / ٩٨٥.                          | ولد لاوي / ١١٧، ١١٩.       |
| اليهودية / ٦٩، ١٥٥، ٢٦٣.                   | ولد يعقوب / ٤٠٧.           |

## ٩-فهرس المصادر

«الاحتجاج». لأبي منصور احمدبن علي بن أبي طالب الطبرسي(ق ٦). قم، مكتبة القدس. «الإرشاد». لابي عبدالله محمّدبن محمّدبن النُعمان البغدادي، الشيخ المفيد (٣٣٦\_٤١٣).

قم، مكتبة بصيرتي . [بالأوفست عن مطبعة الحيدرية ومكتبتها في النجف الأشرف]. «الاستغاثة في بدع الثلاثة» . للسيّد ابني القاسم علي بن أحمد الكوفي (م٣٥٣) . جزءان في

مجلد واحد، ٨٢ + ٩٢ ص/ النجف الأشرف.

«اسد الخابة» . لابي الحسن علي بن ابي الكرم الشيباني، ابن الاثير . بيروت، دار إحياء التراث العربي .

«أسرار الآيات» . لصدرالدين محمّدبن إبراهيم الشيرازي (١٠٥٠) . تقديم وتصحيح محمّد خواجوي، وزارة الثقافة والتعليم العالي، ١٤٠٢ .

«الإصابة في تمييز الصحابة». لأحمدبن علي بن محمّد العسقلاني، ابن الحجر (٨٥٢).

الطبعة الأولى، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٢٨ .

«الأعلام». لخيرالدين الزِرِكْلي (١٣١٠ ــ١٣٩٦). الطبعة السادسة، ٨ مجلّدات، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨٤م.

«أعيان الشيعة». للسيّد محسن بن عبدالكريم الأمين الحسيني العاملي الشقرائي

١٦١٢ 🗆 الاصفيٰ / ج٢

(١٢٨٤ ـ ١٣٧١). إعداد السيّد حسن الأمين. الطبعة الخامسة، ١٠ مجلّدات + الفهرس، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ١٤٠٣/ ١٩٨٣م. «أقرب الموارد». السعيد الخوري الشرتوني اللبناني. الطبعة الأولى. «إمالي الصدوق». لابي جعفر محمَّدين عليَّ بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق ( ٣٨١). تقديم الشيخ حسين الأعلمي، الطبعة الخامسة، بيروت، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، 12 ... «أمالي الطوسي». لأبي جعفر محمَّدبن الحسن، الشيخ الطوسي (٣٨٥ \_ ٤٦٠). إعداد السيّد محمّد صادق بحر العلوم . مجلّدان، بغداد، المكتبة الاهلية، ١٣٨٤ / ١٩٦٤م . «أمالي المفيد» . لابي عبدالله محمّدبن محمّدبن النّعمان البغدادي، الشيخ المفيد (٣٣٦\_٤١٢). تحقيق على اكبر الغفَّاري وحسين أستاد ولي. الطبعة الثانية، قم، المؤتمر العالمي لالفية الشيخ المفيد، ١٤١٣. «بحار الأنوار الجامعة لدُرَر أخبار الاثمة الاطهار». للعلامة محمّد باقربن محمّدتقي الجلسي (١٠٣٧ - ١١١٠). إعداد عدَّة من العلماء. الطبعة الثالثة، ١١٠ مجلَّد (إلَّا ٦ مجلَّدات، من المجلّد ٢٩ ـ ٣٤) + المدخل، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٩٨٣/١٤٠٣م. [بالأوفست عن طبعة إيران]. «بشارة المصطفى لشيعة المرتضى» . لابي جعفر محمّدبن ابي القاسم محمّدين عليّ الطبري(القرن السادس) . الطبعة الثانية ، النجف الاشرف ، منشورات المطبعة الحيدرية

ومكتبتها، ١٣٨٣هـ/١٩٦٣م.

- «بصائر الدرجات» . لأبي جعفر محمّدين الحسن بـن فروخ الصفّار (٢٩٠) . تقديم وتعليق و تصحيح ميرزامحسن كوچه باغي، شركت چاپ كتاب، ١٣٨٠ .
- «البيان في تفسير القرآن». للسيّد أبي القاسم الموسوي الخوئي. الطبعة الثانية، النجف الاشرف، مطبعة الآداب، ١٩٦٦/١٣٨٥.

#### الفهارس/ فهرس المصادر 🗆 ۱٦١٣

- «تاج العروس من جواهر القاموس» . للسيَّد محمَّد بن محمَّد مرتضى الحسيني الزَبيدي (١١٤٥ ـ ١٢٠٥) . ١٠ مجلّدات، مصر، المطبعة الخيرية، ١٣٠٦ ـ ١٣٠٧'.
- «تاج العروس من جواهر القاموس» . للسيّد محمّدبن محمّد مرتضى الحسيني الزَبيدي (١١٤٥ ـ ١٢٠٥) . تحقيق عدّة من الفضلاء . [الطبعة الأولى]، صدر منه حتّى الآن ٢٥ جزءاً، [بيروت]، دار الهداية [بالأوفست عن طبعة الكويت، ١٣٨٥ ـ ١٤٠٩/ ١٩٦٥ ـ ١٩٨٩م].
- "تاويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة" . للسيد شرف الدين عليّ الحسيني الاسترابادي الغروي(القرن العاشر) . تحقيق حسين أستاد ولي، الطبعة الأولى، قم، مؤسسة النشر الإسلامي .
- «التبيان في تفسير القرآن». لابي جعفر شيخ الطائفة محمّدين الحسن، الطوسي (٣٨٥ ـ ٤٦٠). إعداد أحمد حبيب قصير العاملي. ١٠ مجلّدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي. [بالأوفست عن طبعة النجف الاشرف].
- «تحف العقول» . لحسن بن عليّ بن الحسين بن شعبة الحراني (ق٤) . تصحيح وتعليق عليّ اكبر الغفاري، الطبعة الثانية، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤٠٤ .
- «ترتيب كتاب العين» . ترتيب وإعداد محمّدحسن بكائي . الطبعة الأولى، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٤ .

«تفسير ابن جزي». لمحمّدين أحمدين جزي الكلبي. بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٠٣. «تفسير أبي المسعود» = اإرشاد المعقل المسليم إلى مزايما القرآن الكريم». للإمام أبي السعود محمّدين محمّد العمادي (٩٥١). ٩ أجزاء في ٤ مجلّدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي.

١- كلّما أرجعنا إلى هذه الطبعة - لأنّ الطبعة المحقّقة لمّا تكمل بعدُ ـ ذكرنا بعد اسم الكتاب : «الطبعة القديمة» ؛ غييزاً بينها وبين الطبعة الجديدة المحقّقة .

١٦١٤ 🗆 الاصفيٰ / ج٢

- «تفسير البغوي» . لابي محمّد الحسين بـن مسعود البغوي (٥١٠) . بيروت، دار الفكر، ١٤٠٥ .
- الفسير البيضاوي» . لأبي سعيد عبدالله بن عمر الشيرازي البيضاوي (٦٨٥) . بيروت، دار الجليل .
- «تفسير روح البيان». للشيخ إسماعيل حقي البرسوي (م١١٣٧). ١٠ مجلّدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
- القسير روح الجنان» . لأبي الفتوح الرازي (ق ٦ ) . قم، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ١٤٠٤ .
- «تفسير الصافي». لمحمّدين مرتضى المولى محسن الفيض الكاشاني (١٠٩١). تصحيح وتقديم وتعليق الشيخ حسين الاعلمي . الطبعة الأولى، مشهد، دار المرتضى.
- «تفسير العياشي». لأبي النضر محمَّدبن مسعودبن عياش السمرقندي (ق٣). تصحيح

و تحقيق و تعليق السيد هاشم الرسولي المحلاتي . قم، المطبعة العلمية . «تفسير فرات الكوفي» . لفرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي (ق٣) . قم، مكتبة الداوري . «تفسير القرآن العظيم» . لابي الفداء إسماعيل بـن كثير الدمشقي (١٠١ ـ ٧٧٤) . الطبعة الجديدة المصحّحة، ٤مجلّدات، بيروت، دار المعرفة .

«تفسير القمي» . لابي الحسن علي بن إبراهيم القمي (ق٣-٤) . تصحيح و تعليق و تقديم السيد طيب الجزائري . الطبعة الثالثة، قم، مؤسسة دار الكتاب، ١٤٠٤.

«التفسير الكبير» = «تفسير الرازي» = «مفاتيح الغيب» . لمحمّد بن عُمّر الخطيب فخر الدين

- الرازي (٥٤٤ ـ ٦٠٦). الطبعة الثالثة، ٣٢ جزءاً في ١٦ مجلّداً، بيروت، دار إحياء التراث العربي.

«التفسير المنسوب إلى الإمام أبي محمّدالحسن بن عليّ العسكري عليهم السلام» . تحقيق ونشر مدرسة الإمام المهدي عليه السلام . قم، مطبعة مهر، ١٤٠٩هـ.

#### القهارس/ فهرمي المصادر 🖾 1710

«تفسير نور الثقلين». للشيخ عبدعليّ بن جمعة العروسي الحويزي. (م ١١١٢). تصحيح و تعليق السيد هاشم الرسولي المحلّاتي. ٥ مجلّدات، قم، مطبعة العلمية [بالأوفست]. «تنقيح المقال، في علم الرجال». للشيخ عبدالله بن محمّد حسن المامقاني (١٢٩٠ ــ ١٣٥١). الطبعة الثانية، ٣ مجلّدات، [قم]. [بالأوفست عن طبعة النجف الاشرف، المطبعة المرتضوية، ١٣٥٢].

- «التوحيد» . لأبي جعفر محمّدين عليّين الحسين بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق (م١٨١) . الطبعة الرابعة، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي .
- "تهذيب الأحكام". لابي جعفر شيخ الطائفة محمّدبن الحسن، الشيخ الطوسي (٣٨٥ ـ ٤٦٠). إعداد السيّد حسن الموسوي الخرسان. الطبعة الثالثة، ١٠ مجلّدات، طهران، دار الكتب الإسلامية، ١٣٦٤ هـش.
- «تهذيب التهذيب» . لابي الفضل احمدبن عليَّبن حجر العسقلاني (٨٥٢) . الطبعة الأولى، بيروت، دارصادر، ١٣٢٩ .
- «ثواب الاعمال». لابي جعفر محمّدبن عليّ بن الحسين بن بابويه الـقمي ( ٣٨١). تصحيح وتعليق عليّ اكبر الغفاري، طهران، مكتبة الصدوق، ١٣٩١.
- «الجامع لاحكام القرآن». لابي عبدالله محمّدين أحمد الانصاري القرطبي (م ٦٧١). الطبعة الشانية، ٢٠ جزءاً في ١٠ مجلّدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٩٦٧م. [بالأوفست عن الطبعة السابقة].
- «جامع البيان في تفسير القرآن». لابي جعفر محمّدين جرير الطبري (م ٣١٠) , ٣٠ جزءاً في ١٢ مجلّداً، بيروت، دار المعرفة.
- «جوامع الجامع في تفسير القرآن الكريم» . لأبي عليّ أمين الإسلام الفضل بن الحسن الطُبْرِسي (حوالي ٤٧٠ ـ ٥٤٨) . تحقيق السيد محمّد عليّ القـاضي الطباطبائي . مجـلّد واحد، تبريز ، مطبعة مصباحي . [بالأوفست عن طبعة تبريز ، الرجب ١٣٧٩هـ] .

١٦١٦ تا الأصفي / ج

«جوامع الجامع» . لأبي عليّ امين الإسلام الفضل بن الحسن الطبْرِسي (حوالي ٤٧٠ ـ ٥٤٨) . تحقيق أبوالقاسم گُرجي . الطبعة الثانية ، مجلّدان حتّى الآن ، قم ، شورى مديرية الحوزة العلمية بقم ، ١٤٠٩ / ١٣٦٧هـ ش .

«الخرائج والجرائح» . لقطب الدين الراوندي (٥٧٣) . الطبعة الأولى، قم، مؤسسة الإمام المهدي(ع)، ١٤٠٩ .

«الخصال». لابي جعفر محمّدين علي بن الحسين بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق (م ٣٨١). تحقيق عليّ اكبر الغفّاري، قم، مؤسّسة النشر الإسلامي.

«دائرة المعارف الإسلامية» . لمجموعة من المستشرقين . ترجمة محمّد ثابت الفندي ، أحمد الشنتناوي إبراهيم زكي ، عبدالحميد يونس .

«دائرة معارف القرن العشرين» . لمحمّد فريد وجدي (١٣٧٣) . الطبعة الثانية، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٩ .

«الدرّ المنثور في التفسير المأثور». لعبدالرحمن جلال الدين السيوطي (٨٤٩ ـ ٩١١). الطبعة الأولى، ٨ مجلّدات، بيروت، دار الفكر.

«**الرائد**» . لجبران مسعود . الطبعة الخامسة ، بيروت ، دار العلم للملايين ، ١٩٨٦ .

«روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني» . لأبي الفضل شهاب الدين السيد المحمود الآلوسي البغدادي (م ١٢٧٠) . ٣٠ جزءاً في ١٥ مجلّداً، بيروت، دار إحياء التراث العربي .

- «روضة الواعظين» . لمحمّد بن الفتال النيسابوري (٥٠٨) . تقديم السيد محمّد مهدي الخرسان، قم، منشورات الشريف الرضي .
- «زاد المسير في علم التفسير». لأبي الفرج عبدالرحمن بن عليّ ابن الجوزي (م٥٩٧). تحقيق محمّدبن عبدالرحمن عبدالله. ٨ مجلّدات، بيروت، دار الفكر.

«سعد المسعود». لرضي الدين المسيّد علي بن موسى بن طاووس الحسني الحلّي

الفهارس/فهرس المصادر 🗆 ١٦١٧

- «سنن أبي داود» . لابي داود سليمان بن الاشعث السِجِسُتاني (٢٠٢ ـ ٢٧٥) . تحقيق محمّد محيى الدين عبدالحميد . ٤ مجلّدات ، دار إحياء السنّة النبوية .
- «سنن البيهقي» = «السنن الكبرى» . لابي بكر أحمدين الحسين بن علي البيهقي . (٢٨٤\_ ٤٥٨). ١٠ مجلّدات + الفهرس، بيروت، دار المعرفة . [بالأوفست عن طبعة حيدرآباد الدكن].
- «سنن الترَّمذي». لابي عيسمي محمّدبن عيسمي بن سورة التِرُمذي (٢٠٩ ـ ٢٧٩). تحقيق احمد محمّد شاكر . ٥ مجلّدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي .
- «السيرة النبوية» . لابي الفداء إسماعيل بن كثير (٧٤٧) . تحقيق مصطفى عبدالواحد . بيروت ، دار احياء التراث العربي .
- «شرح أصول المكافي والروضة» . للمولى محمّد صالح المازندراني (١٠٨١ أو ١٠٨٦) . تعليق الميرزا أبو الحسن الشعراني . تصحيح وتخريج عليّ اكبر الغفاري . ظهران ، المكتبة الإسلامية ، ١٣٨٢ .
- "شواهد التنزيل» . لعبيد الله بن عبدالله، الحاكم الحسكاني (ق ٥) . تحقيق و تعليق محمّد باقر المحمودي . الطبعة الأولى، مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ١٤١١ .
- «الصحاح» . لإسماعيل بن حماد الجوهري (٣٩٣) . تحقيق أحمد عبدالغفور عطار . الطبعة الثالثة، بيروت، دار العلم للملايين، ١٤٠٤ .
- «صحيح البخاري» . لأبي عبدالله محمّدين إسماعيل البخاري (١٩٤ ٢٥٦) . تحقيق مصطفى ديب البُغا . الطبعة الرابعة ، ٦ مجلّدات + الفهرس ، دمشق و بيروت ، دار ابن كثير و اليمامة للطباعة والنشر والتوزيع ، ١٤١٠/ ١٩٩٠م.

١٦١٨ ت الاصغي / ج٢

- "صحيح مسلم» . لأبي الحسين مسلم بن الحجّاج القشيري النيسابوري (٢٠٦ ـ ٢٦١) . تحقيق محمّد فؤاد عبدالباقي . الطبعة الثانية، ٥ مجلّدات، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٨ [بالأوفست عن طبعته السابقة].
- «المصحيفة السجادية الكاملة». تقديم السيّد محمّد باقر الصدر . بيروت، دارالتعارف للمطبوعات.
- •طب الاثمة» . لابي عتاب عبدالله بن سابور الزيات والحسين ابني بسطام النيسابوري .
  •طب الاثمة» . لابي عتاب عبدالله بن سابور الزيات والحسين ابني بسطام النيسابوري .
  •طب الطبعة الثانية ، قم ، منشورات الرضي ، ١٤١١ ـ ١٣٧٠ [يالأوفست عن طبعة النجف الاشرف ، ١٣٨٥هـ] .
- «علم اليقين». لمحمّدبن المرتضى المولى محسن، الفيض الكاشاني (١٠٩١). قم، انتشارات بيدار، ١٤٠٠.
- «علل الشرائع». لابي جعفر محمّدبن عليّ بن الحسين بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق (م ٣٨١). تقديم السيّد محمّدصادق بحرالعلوم. [الطبعة الأولى]، النجف الاشرف، المكتبة الحيدرية، ١٩٨٣/١٤٠٣م.
- «عوالي اللآلي العزيزيّة في الاحاديث الدينيّة» . للشيخ محمّدبن علي بن إبراهيم الإحسائي، ابن أبي جمهور . تحقيق مجتبي العراقي . ٤ مجلّدات ، قم، مطبعة سيد الشهداء.
- اعيون اخبار الرضا-ع-. لمحمَّدبن علي بن الحسين، الشيخ الصدوق ( ٣٨١). تصحيح
  - وتذييل السيد مهدي الحسيني اللاجوردي . الطبعة الثانية، قم، نشر رضا مشهدي .
- «غرائب القرآن» . لحسن بن محمّد القمي النيسابوري، نظام النيسابوري . ٣ مجلّدات، الطبعة الحجرية، ١٢٨٠هـ.
- «الغيبة» . لابي جعفر محمّدبن الحسن، الشيخ الطوسي (٤٦٠). تقديم آغابزرك الطهراني. الطبعة الثانية، قم، مكتبة بصيرتي، ١٤٠٨.
- «فتح القدير الجامع بين فنّي الرواية والدراية من علم التفسير» . لمحمّدبن عليّ بن محمّد

القهارس/فهرس المصادر 🗅 ۱٦١٩

الشوكاني (م١٢٥٠). ٥مجلّدات، بيروت، دار المعرفة. «فيض القدير». لمحمّد عبدالرّؤوف المناوي. بيروت، دار الفكر. «الـقاموس المحيط». لمجـدالديـن محـمّدبن يـعقـوب الفيروزآبـادي (٨١٧). الطـبعـة الأولى، بيروت، دار الجيل.

- "قُرْب الإسناد» . لأبي العبّاس عبدالله بن جعفر الحميري القمي (م بعد ٣٠٤) . تحقيق مؤسّسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث . الطبعة الأولى، قم، مؤسّسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، ١٤١٣ .
- «قصص الانبياء». لقطب الدين سعيدبن هبة الله الراوندي. تصحيح غلامرضا عرفانيان. الطبعة الأولى، رجب ١٤٠٩هـ، مشهد، مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة.
- «قصص الأنبياء». لابي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي (٧٠١\_٧٧٤). تحقيق شيخ خليل المسيس. الطبعة السابعة، بيروت، دار القلم، ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.
- «الكافي». لابي جعفر ثقة الإسلام محمّدين يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي (م ٣٢٩) . تحقيق عليّ اكبر الغفّاري . الطبعة الرابعة، ٨ مجلّدات، بيروت، دار صعب و دار التعارف، ١٤٠١ . [بالأوفست عن طبعة دار الكتب الإسلامية بطهران].

«كتاب العين» . لابي عبدالرحمان الخليل بن احمد الفراهيدي (١٧٥) . تحقيق الدكتور مهدي

المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي . الطبعة الأولى، قم، دار الهجرة، ١٤٠٥ . «الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل و عيون الاقاويل في وجوه التاويل» . لابي القاسم جار

الله محمودين عُمَر الزمخشري (٤٦٧ \_٥٣٨). ٤ مجلّدات، [قم]، نشر ادب الحوزة [بالأوفست عن طبعته السابقة، ١٣٦٦/ ١٩٤٧م].

«كشف المهجّة لشمرة المهجة» . لأبي القاسم رضي الدين عليّ بن موسى بن طاووس الحسيني(٥٨٩-٦٦٤) . قم، مكتبة الداوري [بالأوفست عن طبعة النجف،

• ١٦٢ ت الاصفي / ج٢

المطبعة الحيدرية، ١٣٧٠ هـ ـ ١٩٥٠م].

«كمال الدين و تمام المنعمة». لأبي جعفر محمَّدبن عليَّ بن الحسين بن بابويه القمي،

الشيخ الصدوق (م ٣٨١). تحقيق علي أكبر الغفاري. الطبعة الخامسة، قم، مؤمّسة النشر الإسلامي، ١٤٠٥/١٣٦٢.

«كنز العمَّال في سنن الاقوال والافعال» . لعلاء الدين عليَّ المتقي بن حسام الدين الهندي (٨٨٨ - ٩٧٥). ١٦ مجلَداً + ١٢ الفهارس، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٩هـ/١٩٨٩م.

- «لسان العرب». لجمال الدين محمّدين مكرم بن منظور المصري ( ٦٣٠ ـ ٧١١) . ١٥ مجلّداً، قم، نشر ادب الحوزة، ١٤٠٥ [بالأوفست عن طبعة بيروت، ١٣٧٦].
- «مجمع البيان لعلوم المقرآن» . لابي عليّ امين الإسلام الفضل بن الحسن الطبُّرِسي (حوالي ٤٧٠ ـ ٥٤٨) . تحقيق الميرزا أبوالحسن الشعراني . الطبعة الخامسة ، ١٠ اجزاء في ٥ مجلّدات ، طهران ، المكتبة الإسلامية ، ١٣٩٥ .
- «مجمع البحرين» . لفخر الدين الطريحي (١٠٨٥) . تحقيق السيد احمد الحسيني، . الطبعة الثانية، طهران، مكتبة مرتضوى، ١٣٦٥.
- «المحاسن» . لأبي جعفر أحمد بن محمّدبن خالمد البرقي (م ٢٧٤/ ٢٨٠) . تحقيق جلال الدين الحسيني، المحدّث الأرموي . الطبعة الثانية ، قم، دار الكتب الإسلامية .

«المحجة البيضاء». لمحمّدبن المرتضي المولمي محسن، الفيض الكاشاني (١٠٩١). تصحيح وتعليق عليّ أكبر الغفاري. الطبعة الثانية، قم، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، ١٣٨٣.

«مختصر بصائر الدرجات» . للشيخ حسن بن سليمان الحلّي (ق ٩) . الطبعة الأولى، قم، انتشارات الرسول المصطفى(ص) .

«مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول» . للعلامة محمَّدباقر بن محمَّد تقي الجلسي

الفهارس/ فهرس المصادر 🗅 ۱۹۲۱

(١٠٣٧ ـ ١١١١) . إعداد هاشم الرسولي ومحسن الحسيني الأميني . الطبيعة الأولى، ٢٦ مجلّداً، طهران، دار الكتب الإسلامية، ١٤٠٤ ـ ١٤٦١ / ١٣٦٩ ـ ١٣٦٩ ه. ش. «المستدرك على الصحيحين». لأبي عبدالله محمَّدين عبدالله، الحاكم النيسابوري (م ٤٠٥). ٤ مجلّدات، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٨/١٣٩٨. «المسند». لاحمدبن حنبل (٢٤١). ٦ مجلَّدات، بيروت، دار الفكر. «مصباح الشريعة» . المنسوب إلى الإمام جعفرين محمّد الصادق(ع) (١٤٨) . الطبعة الأولى، بيروت، مؤسسة الأعلمي، ١٤٠٠. «مصباح المتهجد». لأبي جعفر محمَّدين الحسن الطوسي (٤٦٠). تصحيح و تقديم و نشر إسماعيل الأنصاري الزنجاني. «المصباح المنير في غريب الشرح الكبير». لاحمدبن محمّدبن على الفَيّومي (م حوالي ٧٧٠). جزءان في مجلّد واحد، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٣٩٨/١٣٩٨م. «المعارف». لابن قتيبة الدينوري (٢١٣ ـ ٢٧٦ق). تصحيح و تعليق محمد إسماعيل عبدالله الصاوي . بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٤٩ . «معاني الاخبار» . لمحمَّدين على بن الحسين ابن بابويه، الشيخ الصدوق (٣٨١) . تصحيح عليَّ اكبر الغفّاري. قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٣٦١. «معجم البلدان». لابي عبد الله شهاب الدين ياقوت بن عبدالله الرومي الحَمَوي (٦٢٦-٥٧٤) . الطبعة الثالثة ٥ مجلَّدات، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٩٩/ ۱۹۷۹م. «معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة» . للسيَّد أبي القاسم ابن السيَّد على أكبر

الموسوي الخوثي (١٣١٧ ــ ١٤١٣). الطبعة الثالثة، ٢٣ مجلّداً + الفهرس، بيروت، ١٩٨٣/١٤٠٣م

«معجم مفردات الفاظ القرآن» . للراغب الأصغبهاني (٥٠٣) . تحقيق نديم مرعشلي .

١٦٢٢ ت الاصغي/ج

قم، دار الكتب العلمية .

- «المعجم الوسيط» . لدكتور إبراهيم أنيس، والـدكتور عبدالحليم منتصر عطية الصوالحي. محمد خلف الله أحمد . الطبعة الرابعة، قم، مكتبة نشر الثقافة الإسلامية، ١٤١٢هـ. «المغازي» . لمحمّدبن عمر بن واقد، الواقدي (٢٠٧) . تحقيق الدكتور مارسـدن جونس. نشر دانش إسلامي، ١٤٠٥ .
- «مناقب ابن شهر آشوب» . لأبي جعفر رشيد الدين محمّدبن عليّ بن شهر آشوب (٥٨٨) . قم، المطبعة العلمية .
- «من لا يحضره الفقيه» . لابي جعفر محمّدبن عليّ بن الحسين بن بابويه القمي ، الشيخ الصدوق (م ٣٨١) . تحقيق السيّد حسن الموسوي الخرسان . ٤ مجلّدات ، بيروت ، دارصعب و دارالتعارف ، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م .
- «النهاية في غريب الحديث والأثر». لابي السعادات معجدالدين المبارك بن محمّد بن محمّد، ابن الاثير الجزري (٥٤٤ ـ ٦٠٦). تحقيق طاهر احمد الزاوي ومحمود محمّد الطناحي. الطبعة الرابعة، ٥ مجلّدات، قم، إسماعيليان، ١٣٦٣هـ ش [بالأوفست عن طبعة بيروت].
- «نهج البلاغة» . (مااختاره المؤلّف من كلام أمير المؤمنين عليه افضل صلوات المصلّين) . لابي الحسن الشريف الرضيّ محمّدين الحسين بن موسى الموسوي (٣٥٩ ـ ٤٠٦) .

تحقيق صبحي الصالح . قم، الهجرة، ١٣٩٥ [بالأوفست عن طبعة بيروت، ١٣٨٧]. «الوافي» . لمحمّدين المرتضي المولى محسن الفيض الكاشاني (١٠٠٧ ـ ١٠٩١) . منشورات مكتبة الإمام أمير المؤمنين عليّ عليه السّلام العامّة . ١٧ مجلّداً حتّى الآن، إصفهان، مطبعة نشاط .

