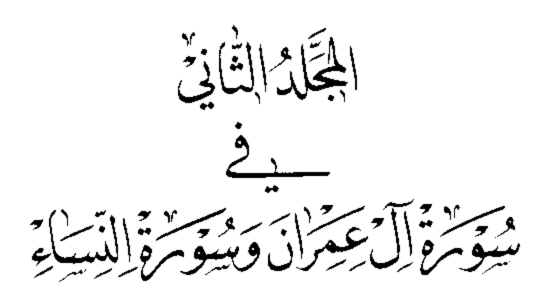








النفسي الخالية





A CASE - CASE - CASE اللمى مكترية والمعادين والمراجع جميع حقوق الطبع مسجله و محفوظه للناشر الكتاب..... التفسير الكاشف (ج ٢) المؤلف ..... العلامه محمدجواد مغنية للله الناشر..... دارالكتاب الاسلامي الطبعه..... الثالثة ١٤٢٦هـ٥-٢٠٠م. المطبعه ..... مطبعة ستار عدد النسخ ...... (۲۰۰۰) نسخه الترقيم الدولى للمجموعة: ٩ - ٥٨٥ - ٤٦٥ - ٩٦٤ ISBN: 964 - 465 - 085 - 9 الترقيم الدولي (ج٢): ٥ – ٠٨٧ – ٢٥ – ٩٦٤ ISBN: 964 - 465 - 087 - 5

الجزء الثالث

<u>پيور</u> ۽ آل عران

بيني ألبه ألزم ألرج بأرار ويتجر

الَّمَ\* اللهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ\* نَزَّلَ عَلَيْكَ الكِتـابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنْزَلَ ٱلْتَوْرَاة وَٱلْإِنْجِيلَ\* مِنْ قَبْلُ هُدى لِلنَّاس وَأَنْزَلَ ٱلْفُرْقَانَ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيات الله لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَاللهُ عزيزُ ذُو انْتِقَامٍ \* إِنَّ الله لا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءَ في ٱلأرض ولا في السَّهاء \* هُوَ آلَذي يُصَوِّرُ كُمْ فِي ٱلأَرْحَامِ كَيْف يَشَاء لا إِلَهُ هُو العَزِيزُ أَخْكِيمُ \*

الاعراب :

مصدقاً حال من الكتاب ، وهدى مفعول من أجله لانزل ، ويجوز أن يكون حالاً ، وكيف محل نصب قائم مقام المفعول المطلق ، أي يصوركم تصويراً أي تصوير يشاءه ، مثل أفعل كيف شئت ، والمعلى أيّ فعل شئت ، ويجــوز أن تكون حالاً .

المعنى :

( الم ) . مر تفسيرها في أول سورة البقرة . ( الله لا إله إلا هو الحي القيوم). مر تفسيرها في أول آية الكرسي ٢٥٥ سورة البقرة .

( نزل عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه ) . المراد بالكتاب القرآن ، وهو مصدق للكتب المنزلة على الأنبياء السابقين ، وبديهة ان تصديق ما انزل على الأنبياء لا يستلزم تصديق الكتب التي ينسبها اليهـــم بعض الطوائف .. وها نحن المسلمين نؤمن بقول رسول الله (ص) ، ومــع ذلك لا نـــؤمن بكـل ما في كتب الحديث المروية عنه ، أما من يؤمن بالكتب المنــزلة على الأنبياء السابقين فعليه أن يؤمن حتماً بالقرآن ، وإلا ناقض نفسه بنفسه ، لأن القــرآن مصدق لتلك الكتب ، فتكذيبه تكذيب لها بالذات .

( ونزل التوراة والانجيل من قبل هدى للناس ) . ووصف التوراة والانجيل بالهدى يستلزم انهما قـد انزلا بالحق ، كـما ان وصف القرآن يأنه نزل بالحق يستلزم أن يكون هدى للناس .. إذن ، فكل واحد من الكتب الثلاثة حق وهدى .

والمراد بالهدى هنا بيان الله سبحانه للحلال والحرام على لسان أنبيائه ، وهذا البيان يفيد العلم بأحكام الله، أما العمل بها فيحتاج إلى هدى من نوع آخر زائدآ على البيان ، ولا أجد لفظاً أعبّر عنـــه سوى التوفيق ، وهو المشار اليه بقوله تعالى : ٥ انك لا تهدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء ــ القصص ٥٠ .

## التوراة والانجيل :

يطلق الفرآن لفظ التوراة على ما أنزله الله تعالى من الوحي على موسى (ع)، ويطلق لفظ الانجيل على الوحي الذي أنزله على عيسى (ع) . ولكن الفرآن قد بين وسجل ان التوراة والانجيل اللذين يعترف بهما هما غير التوراة والانجيل الموجودين الآن عند اليهود والنصارى،قال تعالى في الآية ٥٤ من سورة النساء : • من الذين هادوا بحرقون الكلم عن مواضعه » . وقال في الآية ١٤ من سورة المائدة : • ومن الذين قالوا إنا نصارى أخذنا ميثاقهم فنسوا حظاً مما ذكروا به ». وفي الآية ١٠ من السورة المذكورة : • يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين

والمبشرون المسيحيون أعرف الناس بهذه الحقيقة ، ومع ذلك يدلسون ويوهمون العوام بأن القرآن يعترف بالتوراة والانجيل اللذين لعبت بهما يد التحريف .. ان القرآن بكامله هو كلام واحد ، وجملة واحدة ، لا يجوز الايمان ببعضه،والكفر ببعضه الآخر .

والتوراة كلمة عبرانية ، ومعناها الشريعة ، وتطلق عند أهل الكتاب عـلى خمسة أسفار : الأول سفر التكوين ، وفيه الكملام عن بدء الحليقة ، وأخبار الأنبياء ، الثاني سفر الحروج ، وفيه تاريخ بني اسرائيل وقصة موسى ، الثالث سفر التثنية ، وفيه أحكام الشريعة اليهودية ، الرابع سفر اللاويين ، واللاويون هم نسل لاوي أحد أبناء يعقوب،وفيه العبادات والمحرمات من الطيور والحيوانات، الحامس سفر العدد ، وفيه احصاء لقبائل بني اسرائيل وجيوشهم، وهذه الأسفار الحمسة هي من مجموعة أسفار تبلغ تسعة وثلاثين سفراً ، ويطلق النصارى عليها اسم العهد القديم .

أما الإنجيل فكلمة يونانية الأصل،ومعناها البشارة ، والأناجيل عنـد المسيحين أربعة : الأول انجيل متى ، ويرجع تاريخ تأليفه إلى حوالي سنة ٦٠ بعد الميلاد، وقد ألف باللهجة الآرامية . الثاني انجيل مرقص ، وألفه باللغــة اليونانية حوالي سنة ٦٣ أو ٦٥ ، الثالث انجيل لوقا ، ألفه باللغة اليونانية بتاريخ انجيل مرقص، الرابع انجيل يوحنا ، ألفه باللغة اليونانية حوالي سنة ٩٠ بعد الميلاد .

وقد استقر رأي المسيحيين في أوائل القرن الخامس الميلادي على اعتماد سبعىة وعشرين سفراً من أسفارهم ، وقالوا : الهما موحى بها لأصحابها من الرب ، ولكن بمعانيها لا بألفاظها ، وأطلقوا عليها اسم العهد الجديد ، للمقابلة بينها ، وبين ما اعتمد من أسفار اليهود المقدسة التي أطلقوا عليها اسم العهمل القديم ، فالقديم يرجع إلى عهد موسى ، والجديد الى عهد عيسى ، ومعلى العهد الميثاق<sup>1</sup>. ومر ما يتصل بهذا الموضوع عند تفسير الآية ٣ من سورة البقرة فقرة و يؤمنون بما أنزل اليك » .

(وأنزل الفرقان) . الفرقان مصدر فرق ، وهو ما يفرق بين الحق والباطل،

١ تلخيص من كتاب (الاسفار المقدسة في الأديان السابقة للإسلام ) لعلى عبد الواحد و إفي .

وقد اختلفوا في المراد منه : هل هو العقل ، أو الزبور ، أو الفرآن ، أو كل دلالة فاصلة بين الحق والباطل ، واختار الشيخ محمد عبده العقل ، وصاحب مجمع البيان القرآن . ولفظ الآية يحتمل المعنيين .

( ان الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام ان الله لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء ) . قال المفسرون : ان ستين رجلاً من نصارى نجران اليمن وفدوا على رسول الله السنــة التاسعـة للهجرة ، وهي السنة المعروفة بعــام الوفود ، حيث تواقد فيه الناس على الذي (ص) من شى بقاع الجزيرة العربية يخطبون وده بعد أن نصره الله على أعـداء الاسلام واحتج وقد نجران لعتيدة النصارى بالتثليث وألوهية عيسى ، احتج بأن عيسى ولد من غير أب ، وبما جرى على بديه من المعجزات التي اعترف بها القرآن .

وقال المفسرون أيضاً : ان سورة آل عمران من أولها إلى نحو ثمانين آية نزلت في نصارى نجران ، والرد عليهم ، قيداً الله سبحانه بذكر التوحيد نفياً للتثليث، ثم ذكر القرآن والتوراة والانجيل ، لأن هذه الكتب الثلاثة تنزه الله عن الولد . والحلول أو الاتحاد ، وتنفي عن عيسى طبيعة الالوهية ، ثم ذكر سبحانه: (ان الله لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء ) للرد عسلى قول النصارى بأن عيسى كان يعلم الغيب .

ثم ذكر جل وعلا انه ( هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم ) . ذكر سبحانه هذا ليبطل به قول النصارى بأن عيسى إله لأنه من غير أب ، ووجه البطلان ان الإله لا ُمخلق ويوجد في الأرحام ، وإنما الإله هو الحالق المصور للمخلوق في رحم أمه ، فان شاء خلقه وصوره بواسطة الأب ، وان شاء خلقه بغير هذه الواسطة حسبا تستدعيه حكمته القدسية .

وخلاصة القول ان الإخبار ببعض المغيبات ، وإحياء بعض الأموات ،والولادة بلا أب لا يدل شيء منها على ان عيسى إله ، لأن الإله هو الذي يعلم جميع المغيبات ، لا بعضها ، والذي لا تخفى عليه خافية في الأرض ولا في السهاء ،

۱ النفصيل عنه تفسير الآية ۳۱ المعروفة بآية المباهلة , فإلى هناك ,

والذي يحيي جميع الأموات ، دون استثناء ، والذي يقدر على كل شيء ، حتى على الحلق من غير أب ، وايجاد الشيء من لا شيء .. وبديهة ان عيسى لم يكن يعلم جميع المغيبات ، ولا يقدر على إحياء جميع الأموات ، ولم يخلق أحداً في رحم أمه بواسطة الأب أو بلا أب، بل العكس هو الصحيح فإنه هو الذي أخلق في الرحم .

# المحكم والمتشابه الآية ٧ ـــ ٩ :

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَلَتُ هُنَّ أَمْ ٱلْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَسَابِهَاتُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زِيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ اَبْتِغَاء الْفَتْنَةِ وَآبَتِغَاء تَأْويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّهِ وَأَوْلُوا الْإِلْبَابِ \* رَبِّنَا لاَ تَزِغْ قُلُو بَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَمَا يَذَكَّهِ أَوْلُوا رَحْمَةُ إِنَّا لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَفِيهِ إِنَّ اللهَ لاَ يُخْلِفُ ٱلْمِيادَ \*

#### اللغة :

أحكم الأمر إذا اتقنه ، والمراد بالمحكم هنا اللفظ الواضح الذي لا يحتساج إلى تفسير ، والمتشابه ما يحتاج إلى التفسير ، والزيغ مطلق الميل ، والمقصود به هنا الميل عن الحق ، والتأويل من آل إلى كذا ، والمراد به هنا التفسير ، والرسوخ الثبوت .

# سورة T ل عمر ان

الإعراب :

# المعنى :

(هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وآخر متشابهات). تنقسم آيات القرآن بالنظر الى الوضوح والخفاء إلى نوعين : محكم ومتشابه :

والمحكم هو الذي لا محتاج إلى تفسير ، ويدل على المعنى المقصود منه دلالة واضحة قطعية لا تحتمل تأويلاً ولا تخصصاً ولا نسخاً ، ولا تترك مجالاً للذين في قلوبهم مرض أن يضللوا ويفتنوا بالتأويل والتحريف .. ومن أمثاة المحكم قوله تعالى : قل هو الله أحد .. والله بكل شيء عليم .. ولا يظلم مثقال ذرة .. ان الله لا يأمر بالفحشاء .. وان الساعة آتية لا ريب فيها ، وما إلى ذلك مما يستوي في فهمه العالم والجاهل .

والمتشابه ضد المحكم ، وهو على أنواع :

• منها ، : ما يعرف معناه على سبيل الاجهال دون التفصيل ، مثل قوله تعالى: ونفخنا فيها من روحنا .. فان منتهى معرفتنا بالروح آنها سر إلهي يحدث للانسان بسببه الادراك والشعور ، أما معرفة هذا السر بكهنه وحقيقته فهو من أمر ربي لا يعرفه، حتى العلماء ، وليس الشرط لصحة الحطاب بالشيء أن يعرفه المخاطب بالتقصيل ، بل تكفي المعرفة الاجهالية .

و «منها» : أن يدل اللفظ على شيء يأباه العقل ، مثل ثم استوى عــلى العرش .. فلفظ العرش يدل على السرير ، والعقل يرفض هـــذه الدلالة ، لأن الله سبحانه فوق الزمان والمكان ، فيتعين التأويل ، وهو من اختصاص أهل العلم، إذ لا يد للتأويل من دليل صحيح يصرف اللفظ الى معنى صحيح ، ولا يعرف هذين إلا أهل الاختصاص .

و « منها » : أن يتردد اللفظ بين معنيين أو أكثر ، مثل قوله تعالى : والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء، حيث يطلق القرء على الطهر والحيض معاً. و « منها » أن يكون اللفظ عاماً يشمل بظاهره جميع المكلفين ، ولكن المراد منسه بعض أنراده ، لا جميعها ، مثل قوله تعالى : والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما .. مع العلم بأن السارق لا يُقطع إذا كان أباً لصاحب المال ، ولا في سنة المجاعسة ، ولا إذا كان المسروق في غير حرز ، أو كان دون

و « منها » : الحكم المنسوخ، كالصلاة الى بيت المقدس ، حيث دل الدليل على ثبوت هذه القبلة واستمرار حكمها في بدء الدعوة ، ثم جاء دليل الناسخ ، وحوّلها إلى الكعبة .

وليس من شرط المتشابه ان لا تُرجى معرفته اطلاقاً ، حتى للعلماء ، وبشى أنواعه .. كلا ، فان جمبع أنواع المتشابه ... ما عدا النوع الأول ... يمكن لعلماء الأصول العارفين بطرق التأويل ، وأحكام الحاص والعام، والناسخ والمنسوخ، والترجيح بين المتعارضين ... ان يستخرجوا الحاص من العام ، ويميزوا بين الناسخ والمنسوخ ، والراجح والمرجوح ، والمعنى المعقول الذي أولت به الدلالة اللفظية بعد أن رفضها العقل .. وعلى هذا يكون المتشابه بالنسبة إلى العالم واضحاً، ولكن بعد أن رفضها العقل .. وعلى هذا يكون المتشابه بالنسبة إلى العالم واضحاً، ولكن بعد البحث والاستقصاء ، وعملية الموازنة والمقارنة بين المتشابه ، وبين ما يتصل به من القرائن والدلائل .. أجل ، يبقى المتشابه على أشكاله بالنسبة إلى الجاهـل الذي لا يحوز له أن يُؤود ، أو يأخذ بظاهر يقبل التخصيص أو النسخ .

وخلاصة القول ان العلماء يعلمون معاني القرآن ، وهو بــــــــــلاغ مبين بالنسبة اليهم ؛ إذ لا يجوز محال أن ينزل الله كلاماً لا معنى له ، أو لا يفهمه أحد ، حتى العلماء .. كيف ؟ وقد أمر الله بتدبر القرآن ، ولا يكون التدبر والتعقــل إلا للمعقول .. والذي لا يُفهم لا يمكن تدبره وتعقله .

وتسأل : ان الله قد وصف كتابه العزيز بأن آياته كلها محكمة ، قال عز من قائل في الآبة ١ من سورة هود : ٩ كتــاب أحكمت آياته ٩ .. وأيضاً وصف كتابه بأن آياته كلها متشابهة ، قال في الآيــة ٢٣ الزمر : ٩ الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً ٩ .. وأيضاً وصف كتابه بأن بعض آياته محكمة ،

وبعضها متشابهة،قال في الآبة التي نحن بصددها : « هو الذي نزل اليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر امتشابهات » .. فما هو طريق الجمع بين هذه الآيات ٢.

الجواب : ان المراد بقوله تعالى : ( أحكمت آياته ) أنها أحكمت في النظم والاتقان ، وانها جميعاً فصيحة اللفظ ، مسحيحة المعنى والمراد بقوله : ( كتاباً متشابهاً ) ان بعضه يشبه بعضاً في البلاغة والهداية ، قال أمير المؤمنين : القرآن ينطق بعضه ببعض ، ويشهد بعضه على بعض ، والمسراد بقوله : ( منه آيات محكمات .. وأخر متشابهات ) ان بعضها وانسح المعلى لا يحتاج إلى تغسير وبعضها غامض يحتاج فهمه إلى تفسير ، والتفسير يحتاج إلى المعرفة والعلم بالصناعة . كما أشرنا .. فلا تهافت بين الآيات النلاث بعد اختلاف الجهسة ، فهي أشبه بقول القائل : احب السفر ، ولا أحب السفر ، ثم أوضح مراده بقوله : أحب السفر برآ ، ولا أحبه بحرآ ، قال بعض العموفية مخاطباً ربه :

يا من أراه ولا براني يا من يرانې ولا أراه

يريد أرى الله مفضلاً عليَّ ، ولا يراني مطيعاً له ، ويراني عاصياً.ولا أراه معاقباً .

سؤال ثان : ما هو المراد من الأم في قوله تعالى : هن أم الكتاب ٢. الجواب : بعد أن أوضح سبحانه ان في كتابه آيات متشابهات لا يعلمها بلا الله والراسخون في العلم قال : ولكن الآيات السبي وردت في أصول العقيدة ، كالا مان بالله ونفي الشريك عنه ، وكالا مان بنبوة محمد (ص) واليوم الآخر ، ان هذه الآيات واضحة المعلى بيئة القصد ، لا التباس فيها ولا نحوض ، ولا بجال فيها للتأويسل ، أو التخصيص ، أو النسخ ، ويستوي في فهمهسا العالم والجاهل ، وهلي في نفس الوقت الأصل والأساس في كتساب الله ، لأنها في العقيدة ، وما عداها يتفرع عنها ، ويرجع اليها .

وعلى هذا فلا وجه ، ولا مبرر لوفد نجران اليمن وغيره أن يطلب الآيات المتشابهة ، مثل الآية التي وصفت عيسى بأنه روح الله ، ويتجاهل تلك الآيات

الواضحة التي نفت الربوبية عن عيسى ، لا مبرر لمن يتجاهل المحكم . ويطلب المتشابه إلا مرض القلب ، والقصد الفاسد .

سؤال ثالث : لماذا قال : هن أم الكتاب ، ولم يقل أمهات الكتاب ؟ الجواب : انه أفرد الأم لبيان ان الآيات المحكمات بمجموعها هي ام الكتاب وأصله ، وليست كل آية بمفردها اماً ، ومثله قوله تعالى : ( وجعلنا ابن مرم وأمه آية ) ولم يقل آيتين ، لأن كلاً منهما جزء متمم للآيسة ، فهي لا تكون آية إلا به ، وهو لا يكون آية إلا بها .

( فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله). معنى الزيغ هنا الميل والانحراف عن الحق، وابتغاء الفتنة اشارة إلى أن أصحاب المقاصد الفاسدة يطلبون المتشابه ويؤلونه تأويلاً باطلاً ليفسدوا القلوب ، ويفتنوا الناس عن دين الحق، ويستشهدوا عثل قوله تعالى : ونفخنا فيها من روحنا على أن المسيح من جنس الله ، لأن كلاً منها روح ، ويتجاها ون الآيات المحكمة الواضحة ، مثل قوله تعالى : لقد كفر الذين قالوا ان الله هو المسيح اين مريم وأمه صديقة المائدة على وقوله : ان مثل عيسى عند الله كما الرسل . وأمه صديقة المائدة على ، وقوله : ان مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون آل عمران ٩٥ .. بالإضافة إلى أن الله مبحانه نفخ في آدم من روحه ، حيث قال عز من قائل : « فإذا سويت ه والفخت فيه من روحه ، حيث قال عن أي أن الله .

جاء في مجمع البيان ان أوائل سورة آل عمران انى نيف وثمانين آية نزلت بوفد نجران ، وكانوا ستين راكباً قدموا على رسول الله (ص) بالمدينة ، وحين حانت صلاتهم أقبلوا يضربون بالناقوس ، وقاموا فصلوا في مسجد رسول الله ، فقال الأصحاب : يا رسول الله هسذا في مسجدك ؟ فقال : دعوهم ، فصلوا إلى المشرق .. وبعد أن انتهوا من الصلاة قال النبي (ص) للسيد والعاقب ، وهما رئيسا الوفد : أسلما قسالا له : قد اسلمنا قبلك . قال : كذبتما ، يمنعكم من الإسلام الزعم بأن لله ولداً ، وعبادة الصليب ، وأكل لحم الخنزير . قالا : ان لم يكن عيسى ابن الله فن أبوه ؟ قال : ألا تعلمون ان الول.

يشبه أباه ؟ قالوا : بلى . قال : ألا تعلمون ان الله حي لا يموت، وان عيسى يأتي عليه الفناء ؟ قالوا : بلى . قال : ألا تعلمون ان الله قيم على كل شيء؟ قالوا : بلى . قال : فهل يملك عيسى من ذلك شيئاً ؟ قـالوا : لا . قال : ألا تعلمون ان الله لا يأكل ولا يشرب ولا يحدث ؟ قالوا : بلى . قال : ألا تعلمون ان عيسى حملته أمه كما تحمل المرأة ، ثم أرضعته ، وغـذي كما يغلى الصبي ، وانه كان يأكل ويشرب ويحدث ؟ قالوا : بلى . قال : فكيف يكون رباً ؟ فسكتوا عجزاً وإفحاماً ، فأنزل الله فيهم صدر سورة آل عمران إلى بضع وثمانين آية .

( وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم ) . قال يعض الناس ، يجب الوقوف عند لفظ الجلالة . أما الراسخون في العلم فكلام مستأنف ، والمعنى ان الله قد استأثر وحده بعلم المتشابه دون العلماء الراسخين في العلم ..

ويلاحظ على هـذا القول بأن الله سبحانه حكم لا يخاطب الناس بأشياء لا يفهمونها ، ولا يريد أن يفهموها .. كما سبق بيانـه .. والصحيح ان الراسخين في العلم معطوف على لفظ الجلالة ، وان المعنى يعلم تأويل المتشابه الله والراسخون في العلم ، قال الإمام أمير المؤمنين (ع) : ذلك القرآن الصـامت ، وأنا القرآن الناطق ، وكان ابن عباس يقول : أنا من الراسخين في العلم ، أنا أعلم تأويله.. وتجمل الاشارة إلى أن العالم الحق هو الذي يحجم عن القول من غير علم ، بل من الرسوخ في العلم الاحجام عن القول من غير علم ، وفي الحديث : الوقوف عند الشبهات خير من الاقتحام في الهلكات .

وتسأل : لماذا جعل الله سبحانه بعض آيات القرآن محكمة يفهمها الجميع ، وبعضها متشابهة لا يفهمها إلا الراسخون في العلم ، ولم يجعلها واضحة بكاملها ، يستوي في فهمها العالِم والجاهل ؟.

وأجيب عن هذا السؤال بأجوبة عديدة ، أرجحها ان دعوة القرآن موجهة إلى العالم والجاهل ، والذكي والبليد ، وان من المعاني ما هو معروف ومألوف للجميع ، ولا تحتاج معرفته إلى علم ودراسة ، فيُكشف عنه بعبارة واضحــة يفهمها كل مخاطب ، ومنها ما هو عميق ودقيق لا يُفهم إلا بعد الدرس والعلم،

ولا يمكن فهمه من غير مؤهلات لذلك مها كان التعبير ، وهذه حقيقة يعرفها كل أنسان .. فالواقع – إذن – هو الذي يحم أن تكون بعض الآيات ظاهرة المعنى ، دون بعض .. بالاضافة الى أن الحكمة تستدعي أحياناً الابهام ، كقوله تعالى ، على لسان نبيه في الآية ٢٤ من سورة سبأ : • وإنا واياكم لعلى هدى أو في ضلال مبين • .

( يقولون آمنا به كل من عند ربنا ) . هذا كـلام مستأنف ، والمعنى ان العالم المؤمن حقاً يقول : ان كـلاً من المحــكم والمتشابه وحي من الله .. ومن تجاهل المحكم ، وتشبث بالمتشابه ابتغاء الدس والفتنة فهو فاسد القصد ، مريض القلب .

( وما يذكّر إلا أولو الألباب ) الذين يدركون الحكمة من وجود المحــكم والمتشابه في القرآن ، ولا يتخذون من المتشابه وسيلة للتمويه والتضليل ، شأن من يحاول الطعن في الاسلام .

( ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنــا وهب لنــــا من لدلك رحمة الك أنت الوهاب ) . دعاء يدعو به كل عالم مخلص خشية أن يقع في الحطأ ، ويقصر في البحث عن الصواب .

لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم الآية ١٠ – ١٣ :

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمُوَالْهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ ٱللهِ شَيْئَا وَأُولَئِكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّسارِ \* كَدَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنا فَأَخَذَهُمُ ٱللهُ بِذُنُوبِهِمْ وَاللهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ \* قُلْ لِلَّذِينَ كَذَّبُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُخْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَاللهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ \* قُلْ لِلَّذِينَ كَذَبُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُخْشَرُونَ إِلَى جَهَنَمَ وَاللهُ أَلِهِ أَعْهَادُ \* قُلْ لِلَّذِينَ آيَةُ فِي فِئَتَيْنِ ٱلْتَقَتَا فِنَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ وَأَخْرَى كَافِرَةُ يَوَنَّهُمْ

# مِثْلَيْهِمْ رَأْيَ ٱلْعَيْنِ وَٱللهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاه إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي ٱلْأَبْصَارِ \*

#### اللغة :

الوقود بفتح الواو خطب النار ، والدأب العادة ، والمبهاد الفراش ، والآية العلامة ، والعبرة مأخوذة من العبور من جانب الى جانب ، والمراد بها هنا العظة. لأنها تنتقل بالانسان من الجهالة إلى التدبر .

# الإعراب :

شيئاً مفعول مطلق ، لأن المراد به هنا شيء من الاغنــاء ، وكدأب متعلق بمحذوف خبر لميتا محذوف ، والتقدير دأنهم كدأب آل فرعون ، فئة مرفوع بالابتداء ، والحبر محذوف ، أي من الفئتين فئة ، ويجوز الجــر على أنها بدل بعض من فئتين ؛ والنصب على الحال ، ورأي العين مفعول مطلق ليرونهم .

# المعنى :

( ان الذين كفروا لن تغني عنهم أموالهم وأولادهم من الله شيئا وأولئك هم وقود النار ) . من يتتبع آي الذكر الحكم ، وحديثه عن الأثرياء وأرباب المال يرى انه قد وصفهم بأقبح الأوصاف والرذائل ، منها الطغيان ، كما جاء في الآية ٦ من سورة العلق : « ان الانسان ليطغي ان رآه استغنى » ومنها الغرور والجحود : « ودخل جنته وهو ظالم لنفسه قال ما أظن أن تبيد هذه أبدأ وما أظن الساعة قائمة – الكهف ٣٦ . ومنها الطمع وطلب المزيد : « وجعلت له مالاً ممدوداً – إلى قوله – ثم يطمع ان أزيد – المدثر ٥٠ .

ومنها التوهم الباطل بأن الأموال تصونهم من عذاب الله وعقابه : « وقالوا نحن أكثر أموالا" وأولاداً وما نحن بمعذبين » ٣٥ سبأ .

ودفع الله سبحانه هذا التوهم بأن الأموال والأولاد لا يغنيان صاحبها شيئاً ، بل ان الأموال تجعل صاحبها غداً وقوداً للنار ، تماماً كالحطب والحشب ، وقد يظن أهل الباطل ان لهم من أموالهم وأولادهم حماية ووقاية في هذه الحياة ، حتى إذا وقفوا مع أهل الحق وجهاً لوجه في ساحة القتال والجهاد استبان لهم عجزهم وضعفهم ، لأن الله يؤيد الصادقين بنصره ، ويذل من هو مسرف كذاب .

# أرباب المال :

ما عرف التاريخ أسوأ وأفسدح وأعظم من اسواء أرباب المسال والثروات المكدسة في هذا العصر .. انهم يثيرون الفتن والحروب ويدبرون المكائد والمصائد ضد كل حركة تحررية في أي طرف من أطراف العالم .. فيبثون كتائب العملاء، ووحدات الأساطيل ، وجواسيس المخابرات في كل يقعة من بقساع الأرض ، ليحو لوا العالم بكامله إلى شركة مساهمة علكها أصحاب الملايين .. انهم لا يؤمنون جبزها ودمائها ومستقبلها ، ويستغلون دولهم لاشاعة الرعب والتخويف والضغط القد ما ودمائها ومستقبلها ، ويستغلون دولهم لاشاعة الرعب والتخويف والضغط وتفتيت الوحدة الوطنية ، ليخضع الجميع لاستثماراتهم واحتكاراتهم .. ومن أجل هذا حرم الإسلام الاحتكار ، والثراء غير المشروع ، واستخدام القوة والضغط على الضعاء ، وهدد الذين يكنزون الأموال ولا ينفقونها في سبيل الله، ووصفهم بالطغاة العتاة .

( كدأب T فرعون والذين من قبلهم كذّبوا بآياتنا فأخذهم الله بذنوبهم والله شديد العقاب ) . أي ان كثرة المال والولد ليست سبباً للفوز والنجـاة ، فكثيراً ما تغلّب الفقراء على الأغنيـاء ، والقلة على الكثرة ، والتاريـــــخ مملوء بالشواهد على هذه الحقيقة .. فلقد كان لفرعون وقومه الجاه والسلطان ، والمال

والعدة والعدد ، ومع ذلك خلطم الله ، ونصر موسى وقومه ، ولا مال لهـــم ولا عدة ولا عدد ، كما نصر من قبل نوحاً على قومه ، وابراهيم على النمرود، وهوداً على عاد ، وصالحاً على ثمود .. فالكثرة والثروة ــ اذن ــ ليستا بضمان ولا أمان ، وعليه فالذين كذبوا محمداً (ص) معر ضون لنفس المصير .

( قل للذين كفروا ستغلبون وتحشرون إلى جهنم وبئس المهاد ) . جاء في مجمع البيان ان الله سبحانه لما نصر نبيَّه ببدر قدم المدينة ، وجمع اليهود، وقال لهم : احذروا من الله أن يصيبكم ما أصاب قريشاً ببدر ، وأسلموا .. فقالوا : لا يغرنك انك لقيت قوماً لا عــلم لهم بالحرب ، ولو قاتلناك لعرفت أنَّا نحن الناس ، فأنزل الله سبحانه هذه الآية . وقد صدق الله وعده ، فقتل المسلمون بني قريظة الحائنين ، وأجلوا بني النضير المنافقين ، وفتحوا خيـبر ، وضربوا الجزية على من عداهم من اليهود .

(قـد كان لكم آية في فتين التقتا فية تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة يرونهم مثليهم رأي العين والله يؤيد بنصره من يشاء إن في ذلك لعسبرة لأولي الأبصار). وعظ الله بهذه الآية اليهود والنصارى والمسلمين وأولي الأبصار أجمعين، وعظهم يوقعة بدر ، حيث التقى حزب الرحمن ، وهم محمد وأصحابسه ، مع حزب الشيطان ، وهم أبو سفيان وأذنابه ، ومكان العظة في هذه الواقعة ان حزب الشيطان كانوا أكثر من ألف مسدججين بالسلاح الكافي الوافي ، وكان حزب الرحمن عقدار ثلثهم عدداً ، لا يملكون من العدة إلا فرسين ، وسبعة أدرع ، وتمانية سيوف،ومع ذلك كتب الله النصر للفئة القليلة على الفئة الكثيرة، وأرى الله المشركين ان المسلمين مثليهم مع قلة عددهم ، وهذه الآية نظير الآية أعينهم ليقضي الله أمراً كان مفعسولاً وإلى الله ترجسع الأمور ه. وأمر الله أعينهم ليقضي الله أمراً كان مفعسولاً والى الله ترجسع الأمور ه. وأمر الله مبحانه هو أن يتخاذل المشركون ، ومهايوا المسلمين ما يقاده م

وبهذه المناسبة نذكر نصيحة الإمام علي (ع) للخليفة الثاني حين استشاره في غزو الروم بنفسه ، قال الإمام :

« الذي نصر المسلمين ، وهم قليل لا ينتصرون ، ومنعهم ، وهم قليــل لا

متنعون حي لا يموت ، انك متى تسر الى هذا العدو بنفسك ، فتلقهم بشخصك فتُنكب لا تكن للمسلمين كانفة دون أقصى بلادهم،ليس بعدك مرجع يرجعون اليه ، فابعث اليهم رجلاً مجرباً ، واحفز معه أهل البلاء والنصيحة ، فان أظهر الله فذاك ما تحب ، وان تكن الأخرى كنت ردءاً للناس ، ومثابة للمسلمين .

# حب الشهوات الآية ١٤ :

زُيَّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلْشَهَوَاتِ مِنَ ٱلْنُسَاءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَاطِيرِ ٱلْمَقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهبِ وَٱلْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَامِ وَٱلْحَرْثِ ذَٰلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَاللهُ عِنْدَهُ نُحسْنُ ٱلْمَآبِ٭

# المعنى :

زين مبني للمجهول ، وقد اختلف المفسرون في فاعل التزيين من هو؟ فمنهم من قال : أنه الله . وقال آخرون : يل هو الشيطان . والصحيح أن الله سبحانه أنشأ الانسان على طبيعة تميل إلى اللذائذ والرغبات .. والشيطان يوسوس و ُمحسّن للانسان الأعمال القبيحة ، ويقبّح له الأعمال الحسنة ، وحب النساء والبنين والمال ليس قبيحاً في ذاتسه ، والله سبحانه لم محرّم شيئاً من هذه الأنواع الستة ، ولم يرد بهذه الآية التنفير منها .. كيف ؟ وهو القائل : قل أحل لكم الطيبات .. قل من حرم زينة آلله التي أخرج لعبساده والطيبات من الرزق .. وقال الرسول

والمراد بالشهوات هنا الأشياء المرغوب فيها التي يشتهيها الانسان ، ويشعــــر بالغبطة والسعادة إذا حصل عليها ، كما يريد .

وتسأل : ان الشهوة تتضمن معسنى الحب ، كسبا ان الحب يتضمن معنى الشهوة ، وعليه يكون معنى الآية ان الناس يحبون الحب ، ويشتهون الشهوة .. ومثل هذا ليس بمستقيم ، وكلام الله يجب أن يحمل على أحسن المحامل ٪.

الجواب : ان حب الانسان للشيء على نوعين : الأول أن يحبه ، ولا خب ان بحبه . أي انه يود من أعماق نفسه لو انقلب حبه لهذا الشيء كرها وبغضًا. كمن اعتاد على مشروب ضار ، وهذا يوشك أن يرجع عن حبه يوماً ..

النوع الثاني : ان يحب الشيء ، وهو راض ، ومغتبط بهذا الحب ، كمن اعتاد على فعل الحسير ، قال تعالى حكايسة عن سليمان : « اني أحببت حب الحير – ٣٢ صاد ، وهذا أقصى درجات الحب ، وصاحبه لا يكاد يرجع عنه.

والقناطير المقنطرة كنايـة عن الكـــــرة ، وفي الحايي : لو كان لابن آدم واديان من ذهب لتسلى لها ثالثا، ولا يملأ جوفه إلا التراب .. اما الحيل المسومة فقيل : هي الراعية من السوم . وقيل : المعلّمة بالزينات . والأرجح الها المطهمة الحسان . وبديمة ان زمن الحيل قد وللى ، وجاء زمن السيارة والطيــارة .. والمراد بالانعام الإبل والبقر والغنم .. وهذه أيضاً قد ذهب التكاثر والتفاخر بها،

وحب الثلاثة : النساء والينين والأموال لا يختص بعصر دون عصر ، بل هي شهوة كل النفوس في كل عصر ، أما حب الحيل والانعام والحرث فقد خصها الله بالذكر لأنها كانت مثلاً أعلى للرغائب في ذاك العصر .

وقد أطال كثير من المفسرين ، ومنهم الرازي وصاحب المنار ، أطالوا في ذكر ما لكل واحد من الأنواع الستة من اللذة والمتعة .. ولكنهم أتوا بالبديهيات التي يعرفها ويحسها الجميع ، لذا لم نشغل أنفسنا والقـــارى، بها .. ورأينا من الأفضل ان نتكلم عن السعادة في الفقرة التالية .

السعادة :

يرى بعض المؤلفين أن السعادة تـتم للانسان إذا توافرت له هـــذه الأركان

الأربعة : الصحة ، والزوجة الملائمة ، والمال الذي يسد الحاجة ، والجاه الذي يحفظ الكرامة .. وأحسب ان صاحب هذا الرأي قد نظر الى السعادة من خلال نفسه وحاجته ، لا من خلال الواقع .. وإلا فأين الشعور بمشاكل العالم ، وآلام الناس ٢. وأين الخوف من الوقوع في الأخطاء ، ومن سوء العاقبة والمصبر ٢. وأين حملات الكذب والتشهير ٢. إلى ما لا نهاية من الهموم التي تنكدس وتتراكم على القلب .

والحق ان السعادة المطلقة في كل شيء وسائر الأحوال لم تتحقق لانسان .. وأحسب انها لن تتحقق إلا في غير هذه الحياة .. أما السعادة نسبياً وآنياً فقـــد مرت بكل انسان ، ولو في عهد طفولته .. ومن المفيد أن نوضح السعادة النسبية بالبيان التالي :

ان للاستمتاع بالحياة مظاهر شتى ، منها التمتع بالربيع والأشجار، والشلالات والأنهار ، ومنها تذوق الشعر والفن،ومنها الاطمئنان والحلود الى الزوجة والصديق، ومنها التلذذ بالحديث والمطالعة ، إلى غير ذلك من المتع واللذائذ الروحية .

ومن مظاهر المتع المادية النساء والمال والبنون ، أما الحيل والانعـام والحرث فتدخل في المال ، لأنها من جملة أقسامه وأفراده ، تماماً كالذهب والفضـة ، ولكن هذه اللذائذ والرغائب بشتى مظاهرها لا تحقق السعادة المطلقـة للانسان ، لأن الدنيا لا تصفو لأحد من جميع الجهات .. فـان كان في يسر من العيش شكا الأمراض والاسقام ، وان جمع بين الصحة والثراء شكا من بيته أو أرحامه؛ قال الإمام أمير المؤمنين (ع) : ٥ وان جانب منها اعذوذب واحلولى أمر منها عبان في الم

أما السعادة النسبية ، أي في حال دون حال ، فلا يخلو منها إنسان . وخير مثال يوضح هذه السعادة مــا قرأته في بعض الكتب ، قال صاحب الكتاب : « خرجت عائلة الى النزهة ، فيها نساء وأطفال ، وعم وخال ، وأب وجد .. ولما بلغوا جميعاً المتنزه تقلب طفل على العشب ، ونضد آخر عقوداً من الأقحوان، وصنعت الأم شطيرة وسندويش ، ونهش العم تفاحـة ذات ماء ، وأدار الحال اسطوانة على الحاكي ، وتمدد الأب عــلى الثرى ، يتطلع إلى قطيع من الغنم ،

واستغرق الجد في تدخين غليونه 🗴 .

ان كل واحد من هؤلاء استشعر الغبطة من نفسه ، ولكن في هذا الحال ، لا في سائر الأحوال ، لأن الحكمة الإلهية قضت أن لا توجد هـذه السعادة إلا في الحياة الآخرة .. ولأجل هـــذا قال عز من قائل بعد ذكر النساء والبنين والأموال : ٥ قل اؤنبتكم بخير من ذلكم للذين اتقوا عند ربهم جنات تجري من تحتها الأنهار » .

ورأيت رواية عن الإمام جعفر الصادق (ع) تعتبر التوفيق الإلهي ركنـــاً من الأركان الأساسية للسعادة ، وقد أدركت هذه الحقيقة بالحس والتجربة .

اؤنبتكم بخير من ذلكم الآية ١٥ – ١٧ :

قُلْ أَوْ نَبْنُكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْ اعِنْدَ رَبِّمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِبَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَرَضُوَانٌ مِنَ اللهِ وَٱللهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ \* ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَكَ ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ ٱلْنَارِ \* ٱلصَّابِرِينَ وَٱلصَّادِقِينَ وَٱلْقَانِتِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ \*

# الإعراب :

اؤنبتكم الهمزة للاستفهام ، والشيء المستفهم عنه ينتهي عند قوله تعالى ( عند رسم ) وجنات كلام مستأنف ، كأنه قيل : ما هو ذاك الخير ؟. فقيـــل : هو جنات ، فجنات خبر مبتدأ محذوف ، والذين يقولون ربنا محـل نصب على

المدح ، أي أعني أو امدح الذين الخ ، ومثله الصابرين ، وبقية الصفات معطوفة . على الصابرين .

# المعنى :

( قل اؤنبتكم نخير من ذلبكم للذين اتقوا عند ربهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مطهرة ورضوان من الله والله بصبر بالعباد ) . ذكر سبحانه أولاً حب الناس للنساء والمال والبنين ، ثم نعت هذه الأشياء وما اليها بمتاع الحياة الدنيا ، والدنيا بما فيها الى زوال ، ثم بيّن ان الله عنده حسن المآب ، أي ان الانسان بعد رجوعه إلى ربه يجد عنده خيراً من النساء والمال والبنين ، ومن الدنيا كلها ، ثم فصل في هذه الآية،وهي : قل اؤنبتكم الخ ما أجمله في الآية السابقة ، وهو قوله : « والله عنده حسن المآب »

( جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مطهسرة ورضوان من الله) . هذه الثلاثة هي خير من النساء والمال والبنين ، وهي حسن المآب : الأول منها جنسات لا تزول كالحرث والحيل والانعام ، الثساني : أزواج مطهرة من الحيض والأحسداث والأخباث ، ومن كل ما تنفر النفوس منه ، الثسالث : رضوان الله ، وهو أكبر وأعظم من الدنيا والآخرة مجتمعتين ، كل ذلك جعله الله جزاء لمن خاف مقام ربه ، ونهمي النفس عن الهوي .

( الصابرين والصادقين والمقانتين والمنفقين والمستغفرين بالاسحار ) الصابر هو الذي يكافح ويناضل متكلاً على الله ، ويرضى بنتيجة كفاحه مها تكن ،والصادق هو الذي يؤثر الصدق ، حيث يضره على الكذب ، حيث ينفعه ، والقانت هو العابد المطيع ، والمنفق هو الذي ينفق أمواله على نفسه وعياله ، وفي سبيل الله ، والسحر هو الوقت الذي قبل الفجر ، وهو خير الأوقات كلها للعبادة والدعاء ، كما جاء في الحديث ، لأنه أبعد عن شبهة الرياء ، ولأنه الوقت الذي يطيب فيه النوم ، ويشق القيام ، وأفضل الأعمال أشقها وأحمزها ، مع العلم بأن خدمة الانسان أفضل من عامة الصلاة والصيام .

# تمرة الإعان:

وهذه الأوصاف الخمسة ، أي الصبر والصدق والقنوت والانفاق والاستغفار هي تمرة لأصول الدين الثلاثة ، وأعني بها الإممان بالله الواحد الأحـــد ، ونبوة محمد (ص) وباليوم الآخر . ان هذه الأصول ليست مجرد شعــار ديني يرفعه الإسلام، ويكتفى به ، بل لها ثمرات وحقائق بجمعها الحلق الكريم ، والعمال النافع في الحياة ، قال تعانى : « يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما خيبكم . ٢٣ الأنف—ال » . ان كل أصل من أصول الاسلام ، وكل فرع من فروعه يقوم على هذا المبدأ ، مبدأ ربط الدين بالعمل من أجل الحياة : « فوريك لنسألنهم أجمعين عمسا كانوا يعملون -- ٩٢ الحجر » . « أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله المجاهدين منكم ويعلم الصابرين ١٤٢٠ آل عمران ٨٠ وتواتر في الحديث أن أفضل أنواع العبادات والطاعات هو العمل لحياة أفغسل. وان أكبر الكبائر والمعاصي هو الفساد والعدوان عبلى العباد ، قال الرسول الأعظم (ص) : أقرب ما يكون العبد إلى ربه إذا أدخل على قلب أخيه مسرة.. وقال الإمام أمير المؤمنين (ع) : بئس الزاد الى المعاد العدوان عسلى العباد ، وقال حفيده الإمام الباقر (ع) : ان لله عباداً ميامين يعيشون ويعيش الناس في أكنافهم ، وهم في عباده مثل القبَّطر ، وإن لله عباداً ملاعين يعيشون ولا يعيش الناس في أكنافهم ، وهم في عباده عنزلة الجراد ، لا يقعون على شيء الاأتوا

عليه .

الله والملائكة واولو العلم الآية ١٨ - ٢٠ :

شَهِدَ ٱللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَٱلمَلاَئِكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ \* إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْدَ ٱللهِ الْإِسْلاَمُ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيَا بَيْنَهُمْ

وَمَنْ يَكْفُرْ بِآيَاتِ ٱللهِ فَإِنَّ ٱللهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ \* فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلهِ وَمَنْ ٱتَّبَعَنِ وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ وَٱلْأُمِّيِّينَ أَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ ٱهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِمَّا عَلَيْكَ ٱلْبَلَاغُ وَٱللهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ \*

اللغة :

شهد الشيء إذا حضره ، وشهد بالشيء إذا أخبر به ، ولكن كثر استعال كلمة شهد في أداء الشهادة،فانصرفت إلى هذا المعلى وحدد،الامع الفرينة،والقسط العدل ، وحاجوك من الحجاج،ومعناه الجدال .

### الاعراب :

قائماً حال من اسم الله . وبغياً مفعول من أجله لاختلف ، واتبعن أصلهما بالياء ، وحذفت للتخفيف ومن فاعل لفعل محذوف ، والتقدير وأسلم من اتبعني، ولا يجوز أن تكون مفعولاً معه ، لأن وجهمي مفعول به لأسلمت ، فيلزم أن يكون التابع للرسول (ص) شريكاً له في وجهه .

المعنى :

( شهد الله انه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم ) . شهادة الله لنفسه بالوحدانية عبارة عن أفعاله التي لا يقدر عليها إلا هو ، قال تعالى : « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم انه

وتسأل : ما هو الغرض من تكرار ، لا إله إلا هو ، في آية واحدة ٢.

الجواب : ان المعروف من طريقة القرآن أن يكسرر ويؤكد أصول العقيدة والمبادىء الهامة بخاصة الوحدانية دفعاً لكل شبهة ، وتكلمنا عن التكرار بفقسرة مستقلة عند تفسير الآية ٤٨ من سورة البقرة ، وقيل : ان الغرض من قوله أولاً : لا إله إلا هو ان أيعالم انه هو وحده يستحق العبادة ،ومن قوله ثانية : لا إله إلا هو ان أيعالم انه لا أحد يقوم بالعدل سواه .

# ان الدين عند الله الاسلام :

وتسأل : ان ظاهر هذه الآية يدل على ان جميع أديان الأنبياء ، حتى دين ابراهيم وغيره من الأنبياء ليست بشيء عند الله الا دين محمد فقط ، مع العـــلم بأن كل ما جاء به الأنبياء حق وصدق باعتراف محمد (ص) والقرآن ؟.

الجواب : ان هذه الآية تدل تماماً على العكس مما تقول ، فإن ظاهرها ينطق بلسان مبـين أن كــل دين جاء به نبي من الأنبياء السابقين يتضمن في جوهره الدعوة الأسلامية التي دعا اليها محمد بن عبدالله (ص) . واليك هذه الحقائق الثلاث :

١ – أن الأسلام يرتكز قبل كل شيء على أصول ثلاثة : الاعمان بالله ووحدانيته ، والوحي وعصمته ، والبعث وجزائه .. وكلنا يعلم علم اليقين،ويؤمن ايماناً لا يشوبه ريب بأن الله سبحانه ما أرسل نبياً من الأنبياء الا بهذه الأصول، لاستحالة تبديلها أو تعديلها ، ولذا قال الرسول الأعظم (ص) : ٥ إنّا معاشر

الأنبياء ديننا واحد » .. وقال : « الأنبيــاء اخوة لعلات ، أبوهم واحـد ، وامهاتهم شتى .»

٢ -- ان لفظ الإسلام يطلق على معان ، منها الحضوع والاستسلام ، ومنها الحلوص والسلامة من الشوائب والأدران ، وليس من شك ان كل دين جاء به نجا من أنبياء الله فهو خالص وسالم من الشوائب ، وعسلى هذا يصح أن نطلق اسم الإسلام على دين الأنبياء جميعاً .

٣ -- ان مصدر القرآن واحد لا اختلاف بين آياته كثيراً ولا قليلاً ، بل ينطق بعضه ببعض ، ويشهد بعضه على بعض -- كما قــال الإمام على (ع) - فإذا وردت فيه آيــة في مسألة من المسائل ، أو موضوع من الموضوعات فلا مجوز أن ننظر اليها مستقلة ، بل يجب أن نتتبع كل آية لها صلة بتلك المسألة ، وذاك الموضوع ، وتجمعها جميعاً في كلام واحد ، معطوفاً بعضها على بعض ، منتخرج معنى واحداً من الآيات المتشابكة، مجتمعة لا متفرقة .

وإذا نظرنا إلى الآيات المشتملة على لفظ الاسلام في ضوء هذه الحقائق نجـــد أن ألله سبحانه قد وصف جميع الأنبياء بالإسلام في العديد من الآيات ، وبذلك نعلم إن الحصر في قوله تعالى : « إن الدين عند الله الاسلام » هو حصر لجميع الأديان الحقة بالاسلام ، لا حصر للاسلام بدين دون دين من الأديان التي جاء بهــا الأنبياء من عند الله .. والسر في ذلك ما أشرنا اليه من أن جميع أديان الأنبياء تتضمن الدعوة الاسلامية في حقيقتها وجوهرها، عنيت الإيمان بالله والوحي والبعث .. والتنوع والاختــلاف انما هو في الفروع والأحكام ، لا في أصول العقيدة والإمان .

وتعال معي الآن لنقرأ الآيات التي وصف بها الله أنبياءه بالإسلام من عهـــد

١ وأوضح مشال على ذلك ما ذكر فاه عند تفسير الآية ٧ من هذه السورة .. فقد وصف الله سبحانه كتابه بأن جميع آياته محكمة ، حيث قدال في الآية ١ من سورة هود : « كتاب أحكمت آياته » . ووصفه بأن آياته كلهسدا متشابهة في الآية ٢٣ الزمر : « الله فزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً » ووصف بعض آياته بالمحكمة وبعضها بالمتشابهة بقوله : « منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات» – آل عمران ٧ . انظر تفسير هذه الآية لترى وجه الحمع .

نوح (ع) إلى عهد محمد (ص) , قال تعالى في حق نوح : « واتل عليهم نبأ نوح اذ قال للمومـــه يا قوم \_ــ إلى قوله \_\_وأمرت أن أكون من المسلمـــين - يونس ٧٢ % .

وقال تعالى في ابراهيم ويعقوب : (() ومن يرغب عن ملــة ابراهيم إلا من سفه نفسه , ولقد اصطفيناه في الدنيا , وإنه في الآخرة لمن الصالحين , اذ قال له ربه أسلم قال اسلمت لرب العالمين .. ووضى بها ابراهيم بنيه ويعقوب يا بني ان الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون () 100 البقرة () .

وقال عن يوسف : « أنت وليتي في الدنيا والآخرة توفيّني مسلماً وألحقني بالصالحين - ١٠١ يوسف » .

وقال عن أمة عيسى : « وإذ أوحيت إلى الحواريين ان آمنوا بسي وبرسولي. قالوا آمنا واشهد بأننا مسلمون . ١٠١ المائدة » .

والآية التي هي أصرح من الكل،وتعم الأولين والآخرين من الأنبياء وتابعيهم، وتابعي التابعين قوله تعالى في الآية ٨٥ من سورة آل عمران : « ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الحاسرين ٥. وإذا لم يقبل الله إلا من المسلمين، وقد قبل من آدم ونوح وابراهيم وموسى وعيسى وجميع النبيتين، والتابعـين لهم باحسان فتكون النتيجة الحتمية أن النبيين من عهـد آدم ، حتى محمد (ص) والمؤمنين بهم كلهم من المسلمين .

قال الإمام على (ع) : الاسلام هو التسليم، والتسليم هو اليقين ، واليقين هو التصديق ، والتصديق هو الإقرار ، والإقرار هو الأداء ، والأداء هو العمل .

(وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم). قيل: المراد بأهل الكتاب هنا اليهود . وقيل : بل النصارى . وقيل : هما معاً، وهو الصواب ، لأن اللفظ عام ، ولا دليل على التخصيص ، ويؤيد العموم ان الله سبحانه أشار إلى اختلاف النصارى بعضهم مع بعض في الآيسة ١٤ من سورة المائدة : « ومن الذين قالوا انا نصارى أخذنا ميثاقهم فنسوا حظاً ثما ذكرًوا به

فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء الى يوم القيامة » . وأشار إلى اختلاف اليهود في الآية ٦٤ من السورة المذكورة : « وقالت اليهود يد الله مغلولة الى قوله ... والقينا بينهم العداوة والبغضاء الى يوم القيامة » .

ومن الأمور التي اختلف فيها البهود الحياة بعد الموت .. فبعض فرقهم تقول: لا بعث أبدآ لا في هذه الحياة . ولا في غيرها ، وان عقاب المسي ، ، وثواب المحسن يحصلان في هذه الحياة . وتقول فرقة أخرى : ان الصالحين من الأموات أينشرون في هذه الأرض ثانية ، ليشة كوا في ملك المسيح الذي أياتي في آخر الزمن ، كما نقل عنهم ، الى غير ذلك من الاختلافات .

أما العقيدة المسيحية فقد تطورت . واحتازت أكثر من مرحلة قبل أن تستقر على التثليث فقد كانت في البدء تدعو إلى عبادة إله واحد . ثم انقسم المسيحيون فرقتين : فرقة جنحت إلى الشراك . وفوقة بقبت على التوحيد . ثم اختانهوا فيا بينهم : هل لعيسى طبيعتان : إلهية ، واخرى ناسوتية ، أو طبيعة إلىية فقط لا إلى غير ما هو مسطور في كتب تاريخ الأديان . وقد أدت الاختلافات الدينية المسيحية إلى مجازر لا مثيل لفظاعتها في تاريخ الانسانية .

ولم يكن اختلاف كل من اليهود والنصاري فيا بينهم عن جهل بالحقيقة فقد جا، اليهود العلم بالبعث والنشر . كما جاء النصاري العلم بأن عيسى عبد من عباد الله . ولكنهم اختافوا لارادة العاو في الأرض بالبغي والفساد .

# تفترق أمنى ٧٣ فرقة :

اشتهر عن النبي (ص) انه قال : افترقت اليهود على احدى وسبعين فرقة . وافترقت النصاري على النتين وسبعين فرقة ، وتفترق أمني على ثلاث وسبعين فرقة .

وقد كثر الكلام وطال حول هذا الحديث ، فمن قائل : اله ضعيف لايعول عليه . وقائل : اله خبر واحد ، وهو ليس بحجة في الموضوعات . وقال ثالث: إن « كلها في النار « من دسائس الملاحدة للتشنيع على المسلمين . ورواه رابع سورة T ل عمر ان

بلفظ « كلها في الجنة الا الزنادقة » . ونحن على شك من هذا الحديث ، لأن الأصل عدم الأخذ مما ينسب الى الرسول (ص) حتى يثبت العكس .. ولكن إذا خيُرنا بين: كلها في النار ، وبين : كلها في الجنة، نختار الجنة على النار .. أولاً الما أقرب الى رحمة الله . ثانياً ان الفرق الإسلامية على أساس الاختلاف في الأصول لا تبلغ ٧٣ ، والاختلاف في الفروع لا يستدعي الدخول في النار، لأن الحطأ فيها مغتفر إذا حصل مع التحفظ ، وبعد الجد والاجتهاد .. وما أبعد ما يين هذا الحديث المنسوب إلى النبي (ص) وقول ابن عربي في كتاب الفتوحات: لا يُبعذاً القرة ، فقرة أهل البيت .. ( أنظر تفسير الآية ٣٩ من سورة البقرة ، فقرة أهل البيت ) .

( فإن حاجوك فقل أسلمت وجهي لله ومن اتبعن ) .. كثيراً ما يبتلى العالِم المحق بالمبطل اللجوج .. ولا دواء لهذا الا الإعراض عنه .. ومن خاصم المشاكس المشاغب شاركه في الإثم . قال الإمام على (ع) : من بالغ في الحصومة أثم .. ومن أجل هذا ، أمر الله نبيه الكريم أن يترك المبطلين المعاندين وشأنهم ، حيث لا مزيد من البينات والبراهين ، « أنما عليك وعلينا الحساب » .

( قل للذين اوتوا الكتاب ) أي اليهود والنصارى ( والأميين ) أي مشركي العرب ، ونسبهم الله الى الأمية لجهلهم بالقراءة والكتابة الا النادر (أأسلمتم) بعد ما جاءتكم البينات ( فإن أسلموا فقد اهتدوا ) . حيث لا شيء وراء الإسلام الا الكفر والضلال ، وإلا الزيغ والباطل ( وان تولوا فإنما عليك البلاغ ) . وبالبلاغ تنتهي وظيفة الرسول عن الله ، إذ به تتم الحجة ( والله بصير بالعباد) يعامل كلاً بما هو أهل له .

والذي نستفيده من هذه الآية ان الله سبحانه قد اختار محمداً (ص) لرسالته، وانه قد رسم له منهجاً لتبليغها ، وهو الدعوة بالحجة والبرهان ، مـع ضبط النفس ، وتجنّب الخصومة مع اللجوج المعاند ، ومذا الأسلوب الحكيم تتم الحجة على من خالف وعاند ، ولم يبق له من عذر يتشبث به ، ويلجأ اليه .. وأولى الناس باتباع الرسول والسير على منهجه هم أهل العلم بدينه وشريعته ، الداعون الى الأخذ بتعاليمه وسنته .

الذين يقتلون النبيين الآية ٢١ ــ ٢٢ :

إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْنَبِيِينَ بِغَيْرِ حَقٌ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَـذَابِ أَلِيمٍ ٭ أَوَلَئِكَ ٱلَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلْدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَهُمَ مِنْ نَاصِرِينَ ٭

المعلى :

( ان الذين يكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير حق ويقتلون الذين بأمرون بالقسط من الناس فبشرهم بعذاب أليم ) . وتسأل : ان الشرائع بكاملها السهاوية والوضعية تحرم القتل ، بل جميع الناس يرون القــاتل مجرماً ، بخاصة إذا كان المعتدى عليه من أهل الحير والصلاح ، وعلى هذا يكون الاخبار بأن القاتل مجرم يستحق العذاب والعقاب أشبه بتوضيح الواضحات ، مع العلم بأن كلام الله بجب أن يحمل على أحسن المحامل ؟

الجواب : ان المقصود بالآية اليهود والنصارى الذين كانوا في عهدالنبي (ص)، ورفضوا الإسلام . وقد أشارت الآية إلى أنه لا غرابة في رفضهم وعنادهم للاسلام.. لأن أسلاف اليهود قتلوا الأنبياء كزكريا ويحيى ، وأسلاف النصارى قتلوا من جاهر بالوحدانية وبشترية المسيح،قتلوهم لا لشيء إلا لأنهم أمروا بالقسط والعدل وعملوا به ، فالآية تقريع وتوبيخ ، كما هي تهديد ووعيد .

سؤال ثان : ان القتل لم يقع من أهل الكتاب الذين كانوا في زمن محمد(ص) فكيف صحت نسبته اليهم ٢.

الجواب : سبق أكثر من مرة ان الأمة في تكافلهـا تجــري مجرى الشخص الواحد ، وان الخلف قد رضي بفعل السلف ، ومن رضي بفعل قوم شاركهم فيه ، وكثيراً ما يضاف صنع الأب الى الابن .

سؤال ثالث : ان قتل الأنبياء لا يكون الا بغير حق ، فما الفائدة من هذا القيد ؟.

الجواب : للاشارة الى أن فظاعة قتل الأنبياء لم تكن لمكانتهم وعظمتهم ، بل لأنه لا مبرر له اطلاقاً .. وبكلمة ان المسألة ليست مسألة أشخاص وفئات . وانما هي مسألة حق وعدم حق .

( أولئك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة ) . أما الحبــط في الدنيا فلأنهم ملعونون على كل لسان ، لما تركوه من سوء الآثار ، وأما في الآخرة فلأمهم معاقبون .

# الأمو بالمعروف مع خوف الضرر :

ذكر الفقهاء للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر شروطاً ، منها أن لا يخاف الآمر الضرر على نفسه وأهله وماله .. وبعض الفقهاء أنكر هذا الشرط،وأوجب الأمر بالمعروف ، وان أدى الى القتل ، واستدل بهذه الآية، ووجه الدلالة بزعمه ان الأنبياء قد أمروا بالمعروف ، ونهوا عن المنكر،وقتلوا في هذه السبيل بشهادة القرآن الكرم .

والذي نراه ان للأنبياء في التبليغ عن الله شأناً غير شأن العلماء، لأنهم يقدمون ومحجمون بوحي من الله سبحانه،فإذا قتلوا في سبيل التبليغ فإنهم قد أقدموا بأمر منه تعالى ، أما العلماء فيعتمدون على ما يفهمونه من مدارك الأحكام ومصادرها، والذي نفهمه نحن من هذه الأدلة والمصادر ان أي انسان يسوغ له السكوت عن المنكر اذا غلبعلىظنه ان الانكار لا يحقق أية فائدة دينية،وفي الوقت نفسه يؤدي الى المضرة والمفسدة .

أما اذا غلب على ظنه ان وجود المنفعة الدينية من الأمر بالمعروف،والنهي عن المنكر ، مع تضرره منه فتجب ، والحال هذه ، المقارنة برين دفع الضرر عن النفس ، وبين المنفعة المترتبة على الأمر والنهي ، فإن كانت المنفعة الدينية أهم، كالقضاء على الكفر والظلم والفساد في الأرض جاز تحمّل الضرر في هذه السبيل،

وقد يجب .. وان كان دفع الضرر عن النفس أهم من انكار المنكر ، كالنهي عن أكل المتنجس – مثلاً - جاز الاحجام دفعاً للضرر ، وقد يجب ، فالمسألة. اذن ، تختلف باختلاف الموارد ، وبهذا يتبين معنا ان قياس غير الأنبياء عسلى الأنبياء في هذا المقام قياس مع وجود الفارق .. وقد نعود الى الموضوع بمناسبة ثانية .

# أيضاً اليهود ٢٣ ... ٢٥ :

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِتَابِ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعَرِضُونَ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِيمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ\* فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُمْ لِيَوْمٍ لَا رَيْبَ فِيهِ وَوَنَّفِيتْ كُلُ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ\*

## الإعراب :

جملة يدعون حال من الضمير في أوتوا ، وجملة هم معرضون حال مؤكدة من يتولى فريق لأن التولي معناه الاعراض ، ويجوز معدودة ومعدودات وكلاهما ورد في القرآن الكريم ، وتقول جبسال شامخة وشامخات ، وكيف خبر لمبتدأ محذوف ، والتقدير كيف حالهم ، لأن كيف موضوعة للسؤال عن الأحوال ، لا عن الأعيان .

المعنى :

( ألم تر إلى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يدعون إلى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون ) . قال المفسرون : المقصود من الذين أوتوا نصيباً من الكتاب هم اليهود ، وإنما قال هنا أوتوا نصيباً من الكتاب ، ولم يقل اوتوا الكتاب ، أو أهل الكتاب ، كما في الكثير من الآيات ، لأن اليهود الذين حاجوا الذي (ص) ، ودعاهم إلى التوراة لتحكم بينهم لم يحفظوا كل ما فيها ، وإنما حفظوا بعضاً منها، كما قال كثير من المفسرين ، أو حفظوا ألفاظ التوراة، ولم يتدبروا معانيها ، كما قال الشيخ محمد عبده .

وكثيرون هم الذين يدعون الايمــان بالكتب السهاوية والقيم الانسانية ، ولا يعملون بها ، وإذا احتبع عليهم بما يؤمنون توانوا أو تأولوا ، والأمثلة على ذلك لا تحصيها كثرة ، منها : ان الذين أثاروا الحروب وقتلوا الملايين يزعمون انهم من أنصار السلام .

ومنهـــا : ان الدول التي اضطهدت الأحرار والملونين تدعي الايمان بالحق والعدالة .

ومنها : اليهود الذين دعاهم النبي (ص) إلى كتابهم وتوراتهم ، وقال لهم: هلموا اليها ، فإن فيها صفتي ، فاعرضوا وعنادوا .. فنزلت هذه الآية :«يدعون الى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون » .

وقال جماعة من أهل التفسير : انها نزلت في يهودي زنى بيهودية، واختلف اليهود في أمرهما الى فريقين : فريق أراد الرجم ، وفريق أراد التخفيف ، ولما اشتد بينهم النزاع تحساكموا الى النبي (ص) ، فحكم بالرجم ، فرفض الفريق الذي لا يتفق الرجم مع أهوانهم ، فدعاهم النبي (ص) الى حسكم التوراة التي نصت على الرجم فتولوا ، وهم معرضون .

ومهما يكن سبب النزول ، فان الآية جارية وشاملة لكل من أعلن شعاراً ، ثم تجاهله ، وأعرض عنه عند العمل ، لأن العبرة بالأعمال،لا بالسهات والشعائر، قال الإمام علي (ع) : لن يفوز بالخير الا عاملـه ، ولا يجزى جزاء الشر الا فاعله .

( ذلك بأنهم قالوا لن تمسنا النار الا أيامــاً معدودات وغرهم في دينهم ما كانوا يفترون ) . لقد سجل الله على اليهود في كتابه العزيز ألواناً من القبائح والرذائل .. منها : قتلهم الأنبيـاء الـــذي ذكره في العديد من الآيات . ومنها عبادتهم العجل . ومنها : قولهم : لن يدخل الجنة الا من كان هوداً . ومنها: انهم أبناء الله وأحباؤه . ومنها : زعمهم بأن النار لن تمسهم الا قليلاً .

ونقل صاحب تفسير المنار عن استاذه الشيخ محمد عبده انه قال : « ليس في كتب اليهود التي بين أيديهم وعد بالآخرة ولا وعيد » .. ونقل عن اليهود عدم ايمانهم بالآخرة كثيرون من أهل التتبع والتثبت ، وهذا النقل يتنافى مسع قول القرآن عنهم : لن تمسنا النار الا أياماً معدودات ، وقولهم : لن بدخسل الجنة الا من كان هوداً .. وغير بعيد أن أسلاف اليهود كانوا مؤمنين بالآخرة ، ثم حرّف الحلف ، وحذف من كتبهم الدينية كل ما له صلة بالآخرة .. وفي تفسير المنار نقلاً عن الشيخ عبده أيضاً ان الباحثين الأوروبيين أثبتوا ان التوراة كتبت بعد موسى (ع) بمئات السنين .

وأغرب من كل ذلك ادعاء اليهود بأن الله متحيز لهم ، وانه لهم وحدهم، وانه خلق من عداهم من الناس لخدمتهم ومصلحتهم ، تماماً كالحيوانات . ومن أجل هذا يسمآون أنفسهم بشعب الله المختار ..

وبصرف النظر عن استحالة هذا الزعم وبطلانه بحكم العقل فإنه رجم بالغيب، وتحكتم على الله ، حيث لا يعرف أمر من أمور الغيب الا يوحي من الله تعالى، وقد نطق الوحي بلعنهم وخزيهم وعذابهم ، وسيتجلى لهم هذا الحزي والعذاب في يوم لا حيلة لهم في دفعه .. والى هـذا أشار سبحانه بقوله : ( فكيف إذا جمعناهم ليوم لا ريب فيه ووفيت كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون ). فلا ينقص من ثواب المطيع شيئاً ، وقد يزداد ، ولكن لا يزاد أبـداً على عقاب العاصي ، وقد ينقص العقاب ، بل قد يعفو الله ويصفح .

واني على علم اليقين بأن من رجا الله في دنيـــاه هذه ، ولم يرج ُ سواه ، متكلاً عليه وحده في النوائب مها تكن النتائج ، مؤمناً ان من عداه ليس بشيء الا أن يكون وسيلة وأداة ، انا على يقين ان هذا سيجـــد عند الله ما يرضيه لامحالة برغم ما له من سيئات وهفوات .

تؤثى الملك من نشاء الآية ٢٦ - ٢٧ :

قُل اللَّهُمْ مَالكَ ٱلْمُلْكُ نُوْتِي ٱلْمَلْكَ مَنْ تَشَاء وَ تَـــنُزعُ ٱلْمُلْكَ بَمَنْ تَشَاء و تُعزُ مَنْ تَشَاء و تُدَلُّ مَنْ تَشَاء بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلَّ شَيْء قديرُ \* نُولجُ ٱلَيْلَ في النّهار وتُولجُ النَّهَارَ في ٱللَيْل و تُخْرِجُ ٱلْحَيَّ من آلميت و تُخْرِجُ آلميت من آلحي و تُرْزُقْ مَنْ تَشَاء بِغَيْرِ حِساب \*

الإعراب :

اللهم - أي يا الله،ومالك الملك منصوب على أنه منادى ثان ، أي يا مالك الملك ، ومن في من تشاء مفعول ثان لتؤتي ، وبيـــدك الخبر مبتدأ وخبر ، والجملة حال من الضمير في تؤتي .

# المعنى :

ان طاهر الآية ينطبق تمامــاً على حال المسلمين في بدء الدعوة الاسلامية ، حيث لم يكن لهم آنذاك شيء من الملك وعزة السلطان ، فلقد بدأ الاسلام غريباً. كما فال رسول الله (ص) ، وكان الملك والسلطان موزعاً بين الفرس والروم .. وبعد أن جاء نصر الله العكست الآية ، وأصبح الذليل عزيزاً ، والعزيز ذليلاً ؛ وصار الفرس والروم محكومين للمسلمين بعــد أن كانوا حاكمين ، والمسلمون حكاماً بعد أن كانوا مستضعفين خافون أن يتخطفهم الناس ، وتحققت ارادة الله تعالى التي بينها بقوله: « ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض والجهم أثمة ونجعلهم الوارثين ... القصص ه .

( قل اللهم مالك الملك ) . المراد بملك الله للملك قدرته على كل شيء ، فكأنه قال : الله مالك القدرة ، وانما أطلق لفظ الملك على القدرة ، لأن أبرز

آثار الشيء المملوك هي قدرة المالك على التصرف فيه، ولا أحد يقدر على شيء. أو مملك شيئاً إلا أن يملكه الله إياه ، وممنحه الفدرة عليه .. شأن الممكن مع الواجب: « الا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين «.(تؤتي الملك من تشاء). وقد أعطاه المسلمين الأول ، حين استجابوا لدعوة الإسلام.وبه كانوا يعماون . ( وتنزع الملك ممن تشاء ) . نزعه من الفرس والروم لكفرهم بالله والحق . ومشركو العرب . ( بيدك الحبر ) . المراد بيد الله قدرته . والحبر يشمل كل ما فيه منفعة محللة معنوية كانت أه مادية . وقد ساق الله للمسلمين خير ا كثيرة ببركة الإسلام . ( الك على كل شيء قدير ) . ومن دلائل فادرته سبحانه الا ببركة الإسلام . ( الك على كل شيء قدير ) . ومن دلائل فدرته سبحانه انه نزع الملك من الأفوياء ، وأعطاه للضعفاء .

( توليح الليل في النهار وتوليح النهار في الليل ). حيث تتحرك الأفلاك بقدرته وعنايته ، ويدور بعضها حول يعض ، فتتعدد الفصول ، وبأخذ الليل من النهار في فصل ، حتى يصبر ١٥ ساعة ، والنهار ٩ ساعات ، ويأخذ النهار من الليل في فصل ، حتى يصبر ١٥ ساعة ، والليل ٩ . ( وتخرج الحي من الميت ) . من ذلك اخراج المؤمن من الكافر ، والعزيز من الذليل . ( وتخرج الميت من الحي ) ، ومنه اخراج الكافر من المؤمن ، والذليل من العزيز . ( ويرزف من يشاء بغير حساب ) . تماماً كما رزق المسلمين الأول الملك وعلو الشان ببركة الإسلام .

وإذا سألت : هل ملك الحاكم الجائر وسلطانه من الله ، وبإرادته ومشيئته ٢. فإنك تجد الجواب عن سؤالك هذا في تفسير الآية ٢٤٦ من سورة البقرة .

وبعد ، فإن ظاهر الآية يعزز ما قاله جماعة من المفسرين في سبب نزولها ، وخلاصته ان رسول الله (ص) لما خط الخندق عام الأحزاب بإشارة سلمان الفارسي قطع لكل عشرة من أصحابه أربعين ذراعاً ، وكان سلمان رجلاً قوياً ، فأراد الأنصار أن يكون معهم في الحفر ، وقالوا : سلمان منا ، وأراده المهاجرون ، وقالوا : بل سلمان منا ، فقال النبي كلمته المتواترة : سلمان منــــا أهل البيت ، وبيما سلمان يخفر إذ اعترضته صخرة لا تعمل المعاول فيها شيئـــاً ، فرفع الأمر إلى رسول الله (ص)، فأخذ المعول من يد سلمان ، وفتت الصخرة بثلاث ضربات

برقت منها ثلاث مرات ، رأى النبي من خلالها قصور الفرس والروم واليمن ، وقال لأصحابه : ان أمته ستستولي على ملك كسرى وقيصر ، ولما سخر المنافقون من هذه النبوءة أنزل الله : « قل اللهم مـالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء » .

وسواء أكان هذا هو سبب الآية ، أو لم يكن فـإن ظاهر اللفظ لا يأباه . ووقائع التاريخ تؤيده .

# موالاة المؤمن للكافر الآية ٢٨ ... ٣٠:

لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَافِرِينَ أُوْلِيَاء مِنْ ذُوْنِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذُلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللهِ فِي شَيْء إلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَذِّر كُمْ اللهُ تَفْسَهُ وَإِلَى اللهِ الْمُصِيرِ \* قُلْ إِنْ تُخْفُوا مَـا فِي صَدُورِكُمَ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمُهُ آللهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرُ \* يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرِ مُحْضَرا وَمَا عَمِلَت مِنْ سُوْء تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَها وَبَيْنَهُ أَمَدا بَعِيداً وَيَعْلَمُ وَاللهُ مَنْ خُوْر رَوَوْفُ بِالْعِبادِ

اللغة :

أولياء واحده ولي ، والمراد به هنا النصير ، وتقاة من الوقاية ، والأمدالمدة التي لها حد معلوم ، ومحضراً ، أي حاضراً .

الإعراب :

في شيء متعلق بمحذوف خسير ليس ، ومن الله متعلق بمحذوف حال من شيء . وجاز أن يكون صاحب الحال نكرة لتأخره . كما قبال النحاة . وقال صاحب مجمع البيسان : ان المصدر من أن تتقوا مجرور بباء محذوفة .. والذي نراه انه مفعول من أجله ، أي الا أن تفعلوا ذلك لاتقاء شرهم ، ويعلم ما في السموات برفع يعلم لا مجزمها لأن الواو للاستئناف ، ويوم تجسد يوم منصوب بمحذوف ، أي احذروا يوم تجد الخ ، وقيل : منصوب بتود ، ومحضراً حال من الغسمير في تجد ، وما عملت الواو للاستئناف . وما موصولة مبتدأ ، وجملة تود خبر .

## المعلى :

( لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ) . لم يكتف سبحانه بالنهي عن موالاة الكافر ، لنقول : انها محرمة . وكفى ، كالكذب والغيبة ، بل اعتبرها كفراً بدليل قوله : ( ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء ) فإن الظاهر منه ان الله برتيء ممن يتولى الكافرين ، ومن تبرأ الله منه فهو كافر .. ويؤيد هذا قوله تعالى : « ومن يتولهم منكم فإنه منهم المائدة ٥ » .. وقوله : « لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو اخوانهم أو عشيرتهم المجادلة ٢٢ » . فهـذه الكافير تدل بظاهرها على ان من يتولى الكافر فهو كافر .. أجـل ، ان لموالاة الكافير أقساماً شتى ، منها ما يستوجب الكفر ، ومنها لا يستوجبه ، والتفصيل في الفقرة التالية .

# أقسام موالاة الكافر :

كل من قال : لا إله إلا الله ، محمد رسول الله كان له ما للمسلمين ،

وعليه ما عليهم إلا في حالات ، منها أن يتولى الكافرين على التفصيل التالي : ١ - أن يكون راضياً عن كفرهم ، وهذا يستحيل أن يكون مسلماً - لأن الرضى بالكفر كفر .

۲ أن يتقرب إلى الكافرين على حساب الدين .. فيؤو ل آيات الله تعالى وأحاديث رسوله (ص) بما يتفق مع أهواء الكفار أعداء الله والرسول ، على ان يتنافى تأويله مع أصول الإسلام والعقيدة .. يفعل ذلك عن علم وعمد . وهذا كافر أيضاً .

وتسأل : ان الذي يفعل ذلك جاحداً للاسلام يكون كافراً بلا ريب . أما اذا فعله عن تهاون فينبغي أن بكون فاسقاً ، لا كافراً،تماماً كمن ترك الصلاة، وهو مؤمن بوجوبها ، وشرب الخمر ، وهو جازم بتحريمها ك.

الجواب : إن التفسيل بإن المتهاون والجاحد إنما يتأتى في الفروع ، كالصلاة وشرب الخمر ، أما فيما يعود إلى أصول الدين والعقيدة ، كالوحدانية ، ونبوة محمد ، وما اليهما فإن النطق بإنكار شيء منهـا يستوجب الكفر ، سواء أكان الناطق متهاونا أو جاحداً ، جاداً أو هازلاً .

٣ أن يكون عيناً وجاسوساً للكافرين على المسلمين .. وهذا ينظر في أمره ..
فإن فعل ذلك طمعاً في المال أو الجاه فهو حجرم فاسق، وإن فعله حباً بالكافرين .
عا هم كافرون ، وبغضاً للمسلمين عا هم مسلمون فهو كافر من غير شك .
٤ ... أن يلقي بالمودة إلى أهل الكفر .. وهو على يقـين المهم حرب على ...

المسلمين ، يعملون على اذلالهم واستعبادهم ونهب مقدراتهم .. وهذا مجرم آثم ، وشريك للظالم في ظلمه ، حتى ولو كان الظالم مسلماً .

٥ أن يستعين بالكفار المسالمين على الكفار المحاربين .. وهـــذه الاستعانة جائزة بالاجاع ، فقد نقل أهل التاريح والتفسير إن النبي (ص) حالف خزاعة، مع انهم كانوا مشركين ، واستعان بصفوان بن أميـــة قبل اسلامه على حوب هوازن ، كما استعان بيهود بني قنيقاع ، وخصهم بشيء من المـال ، بل جاء في تذكرة العلامة الحلي إن جاعة من الفقهاء أجازوا الاستعانة بالكفار على حرب أهل البغي من المسلمين، لأن الاستعانة بهم كانت لاحقاق الحق، لا لإبطال الباطل.

مربع مستعمل الموسطين المستحدث المالي من المستحدث المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالي الموضية المستحدث المعالية المع الحزء الثالث المحتفد من الري المعنيين. المحزء الثالث المحتفد من المحتفد من المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي ال

٦ -- أن يصادق المسلم الكافر ، لأسباب عادية ، ومألوفة ، كالجوار ، وتلاؤم الأخلاق ، والزمالة في الدرس ، والمشاركة في المهنة ، أو في التجارة ، وما اليها مما لا يحس بالدين .. وهذه الصاداقة جائزة أيضاً بالإجاع . لأن مودة الكافر الما تكون حراماً إذا استدعت الوقوع في الحرام ، أما إذا لم تكن وسيلة لما تكون حراماً إذا استدعت الوقوع في الحرام ، أما إذا لم تكن وسيلة الكافر الما تكون حراماً إذا استدعت الوقوع في الحرام ، أما إذا لم تكن وسيلة الكافر الما تكون حراماً إذا استدعت الوقوع في الحرام ، أما إذا لم تكن وسيلة الكافر الما تكون حراماً إذا استدعت الوقوع في الحرام ، أما إذا لم تكن وسيلة المعصية فلا تحرم ، بل قد تكون راجحة إذا عادت بالنفع والحبر على بلد من المعصية فلا تحرم ، بل قد تكون راجحة إذا عادت بالنفع والعبر على المد من المعصية فلا تحرم ، بل قد تكون راجحة إذا عادت بالنفع والعبر على بلد من المعصية فلا تحرم ، بل قد تكون راجحة إذا عادت بالنفع والعبر على بلد من المعصية فلا تحرم ، بل قد تكون راجحة إذا عادت بالنفع والعبر على بلد من المعصية فلا تحرم ، بل قد تكون راجحة إذا عادت بالنفع والعبر على بلد من المعصية فلا تحرم ، بل قد تكون راجحة إذا عادت بالنفع والعبر على بلد من المعصية فلا تحرم ، بل قد تكون راجحة إذا عادت بالنفع والعبر على بلد من المعصية فلا تحرم ، بل قد ما الله سبحانه أمر بالحب والالفة والتعاون المعان .. أو أي السان كان ، بل ال الله سبحانه أمر بالحب والالفة والتعاون المعان الماس أجمعين من غير نظر إلى دينهم وملتهم .. قال سبحانه : العمى الله بن اللماس أجمعين من غير نظر إلى دينهم وملتهم .. قال سبحانه المعان المعان المعام والله عفور رحم م .. لا ينهام أن يعام من الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دباركم ان تبروهم وتقسطوا الم ألهم إلى الله عب المقسطين ... المتحنة ٨...

و حمن لا نشك ان تي (الكافرين) من هو أحسن سيرة وأنبل خلقــاً ــ من حيث الصدق والأمانـــة والوفاء ، أحسن بكثير من الذين نسميهم ويسمون أنفسهم (مسلمين) وان صداقته خير للانسانية والصالح العام من العملاء الحونـه الدبن يتظاهرون بالدين والاسلام .. وألف صلاة وسلام على من قال : القريب من فربته الأخلاق .. رب قريب أبعد من بعيد ، ورب بعيد أفرب من قريب.

وهذه حقيقة يدركها الانسان بفطرته وينساق معها بغريزنه من غـير شعور .

#### التقية :

يبتدىء تاريخ التقية بتاريخ الاسلام يوم كان هذا الدين ضعيفاً .. وبطلها الأول الصحابي الشهير عمار بن ياسر ، حيث أسلم هو وأبوه وأمه ، وعُذبوا في سبيل الله ، فاحتملوا الأذى والعذاب من غير شكاة .. مر رسول الله بـآل ياسر ، وهم يعذبون ، فلم يزد ياسر على ان قال : الدهر هكذا يا رسول الله . فقال الني (ص) : صبراً آل ياسر ، فان موعدكم الجنة ، وكان ياسر وامرأته سمية أول شهيدين في الاسلام .

وأكره المشركون عماراً على قول السوء في رسول الله ، فقاله دفعاً للضرر

عن نفسه ، فقسال بعض الأصحاب : كفر عمار . فقال النبي : كلا . ان عماراً يغمره الايمان من قرنه إلى قدمه .. وجاء عمار إلى النبي ، وهو يبكي نادماً . فمسح النبي عينيه وقال له : لا تبك ان عادوا لك فعد لهم بما قلت . فنزل في عمار قوله تعالى : «من كفر بالله من بعد ايمانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالايمان – المحل ١٠٦ » . ولم يختلف اثنان في أن هذه الآية نزلت في عمار .. وبديمة ان العبرة بعموم اللفظ ، لا بسبب النزول ، واللفظ هنا عام يشمل كل من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان .

ثم نزلت الآية ٢٨ من سورة آل عمران التي نحن في صددها تؤكد آية عمار ابن ياسر، ومثلها الآية ٢٧ من سورة المؤمن : «وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم ايمانه ٥ . والآية ١١٩ من سورة الانعام : « لا ما اضطررتم اليه » . وكما جاءت الرخصة في كتاب الله بالتقية فقد جاءت أيضاً في سنة رسوله ، وكما جاءت الرخصة في كتاب الله بالتقية فقد جاءت أيضاً في سنة رسوله ، تشر ، قالوا : ان مسيلمة الكذاب أخذ رجلين من أصحاب رسول الله ، فقال لاحدهما : أتشهد اني رسول الله ؟ قال : نعم . فأطلقه . وقال للثاني : أتشهد لاحدهما : أتشهد اني رسول الله ؟ قال : نعم . فأطلقه . وقال للثاني : أتشهد وجاء في تفسير المنار : « ان البخاري نقل في صحيحه عن عائشة ان رجلاً استأذن على رسول الله ، فقاله الآخر فقبل الرخصة فلا تبعة عليه . وجاء في تفسير المنار : « ان البخاري نقل في صحيحه عن عائشة ان رجلاً استأذن على رسول الله ، فقال النبي : بنس ابن العشيرة ، ثم اذن له ، ولما التماذ على رسول الله ، فقال النبي : ينس ابن العشيرة ، ثم اذن له ، ولما التماذ على رسول الله ، فقال النبي : ينس ابن العشيرة ، ثم اذن له ، ولما التماذ على رسول الله ، فقال النبي : ينس ابن العشيرة ، ثم اذن له ، ولما المادة في منا الذن له الرسول القول . وبعد أن خرج قالت عائشة الن رجلاً الم الم التم الم التم الم الم التم الم التم الم التم الم التم الم التم الم الم التم الم الم التم الم التم الم التم الم التم الم التم الم الم التم الم الم التم الم الم التم الم التم الم التم الم التم الم التم ، ثم اذن له ، ولما وجاء في تفسير المار الم النبي : ينس ابن العشيرة ، ثم اذن له ، ولما الم الم الم الم التم القول ؟ فقال النبي الم من شر الناس من يتر كه الناس الرجل ما قلت ، ثم ألنت له القول ؟ فقال : ان من شر الناس من يتر كه الناس

نبتسم – في وجوّه قوم ، وان قلوبنا لتلعنهم » . هذا، بالاضافة الى أحاديث أخرى تدل بعمومها على جواز التقية مثل حديث:

« لا ضرر ولا ضرار » . وحديث : « رفع عن أمّي ما اضطروا اليه » ... وهذان الحديثان متواتران عند السنة والشيعة .

واستناداً إلى كتاب الله، وسنة نبيٍّه المتواترة أجمع السنة والشيعة قولاً واحداً على جواز التقية، قال الجصاص – من أثمة الحنفية – في الجزء الثاني من كتاب

أحكام القرآن ص ١٠ طبعة ١٣٤٧ ه ما نصه بالحرف : ١ الا أن تتقدوا منهم تقاة ٥، يعني أن تخافوا تلف النفس، أو بعض الأعضاء ، فتتقوهم باظهار الموالاة من غير اعتقاد لها .. وعليه جمهور أهل العلم » . ونقل الرازي في تفسيره عن الحسن البصري انه قال : التقية جائزة إلى يوم القيامة ، وأيضاً نقل عن الشافعي انه أجاز التقية وعممها للمسلم إذا خاف من المسلم لما بينها من الاختلاف فيا يعود الى مسائل الدين .

وقال صاحب تفسير المنار عند تفسير قوله تعالى : إلا أن تتقوا منهم تقـــاة ما نصه بالحرف : « من نطق بكلمة الكفر مكرها وقاية لنفسه من الهـــلاك ، لا شارحاً للكفر صدراً ، ولا مستحباً للدنيا على الآخرة لا يكون كـافراً ، بل يُعذر ، كما عُذر عار بن ياسر ، وقال الشيخ مصطفى الزرقا في كتــاب الفقه الاسلامي في ثوبه الجديد مادة ٦٠٠ : « التهديد بالقتل للأكراه على الكفر يبيح للشخص التظاهر به مع اطمئنان قلبه بالإيمان » . الى غير ذلك كثير .

وبالاضافة الى كتاب الله ، وسنّة رسوله ، واجاع المسلمين سنّة وشيعة على جواز التقية فإن العقل يحسكم بهسا أيضاً ويبررها لقاعدة : « الضرورات تبيح المحظورات » .

وبهذا يتبين معنا ان التقية قاعدة شرعية يستند اليها المجتهد الشيعي والسي في استنباط الأحكام ، وان الدليل عليها الكتاب والسنة والاجماع والعقــل ، وعليه تكون التقية مبدأ اسلامياً عاماً تؤمن به جميع المذاهب الإسلامية ، وليست مذهباً خاصاً بفريق دون فريق ، ومذهب دون مذهب ، كما يتوهم الا الحوارج ...

وهنا سؤال يفرض نفسه ، وهو اذا كانت التقية جائزة كتاباً وسنة وعقلاً واجماعاً من الشيعة والسنة فلماذا نسبت الى الشيعة فقط ، حتى ان كثيراً من شيوخ السنة شنعوا على الشيعة ، ونسبوهم الى البدعة من أجلها ؟.

الجواب : أما نسبتها الى الشيعة فقط ، أو اشتهار الشيعة بها فقد يكون سببه ان الشيعة اضطروا للعمل بها أكثر من غيرهم بالنظر لما لاقوه من الاضطهاد في

العصر الأموي والعصر العباسي . وما تلا<sup>هم</sup>ا ومن أجل اضطرار الشيعة الى الأخذ بالتقية كثيراً أو أكثر من غيرهم اهتم بهسا فقهاؤهم ، وذكروها في مناسبات شتى في كتب الفقه ، وحددوا مفهومها ، وبينوا قيودها وحدودها، فى تجوز ؟ ومتى لا تجوز .. وخلاصة ما قالوه: الها تجوز ارفع الضرر عن النفس.ولا تجوز لجلب المنفعة ، ولا لادخال الضرر على الغير .

أما من خص ّ التقية بالشبعة فقط ، وشنّع بها عليهم فهو اما جاهل ، وأما متحامل ، ومها بكن ، فلا موضوع اليوم ولا موجب للعمل بالتقية من غسير فرق بين السنة والشيعة فتوى ً وعملاً بعد أن ولتى زمن الخوف والاضطهاد .

( وخذركم الله نفسه ) . أي ذاته التي تعلم كل شي . . وتقدر على كسل شيء . وتجازي كل انسان حسب عمله . ( واليه المصير ) . والمرجع ، وهناك توفى كل نفس ما عملت

( قل ان تخفوا ما في صدوركم أو تبدوه يعلمه الله وبعـــلم ما في السموات والأرض ) . بعد ان أجاز سبحانه التقية ، ورختص بهـــا للمضطر قال : ان المعول عند الله على ما في القلوب ، وهو يعلم ما تنطوني عليه ، سواء أسررتم، أم أعلنتم .

( يوم تجد عل نفس ما عملت من خير محفيراً ) , لما كان الله سيحانه عالماً بكل شيء ، وفادرا على أذل شيء ، وجامع الناس ايوم لا ريب فيه، وعادلاً لا يظلم أحداً ، لما كان أنذلك أنحتم أن نجد كل انسان في ذاك اليوم جزاء عمله.

وقال البعضي : ان الانسان غداً يرى عمله تجسساً في تمثال حميل مؤنس ان كان خيراً ، وقبيلج موحش ان كان شراً . ويلاحسظ ان العمل من الأمور العرضية التي لا تبقى ، ولا يمكن اعادتها ورؤيتها ، فيتعين أن يكون المراد ان الانسان يوم القيامة يرى جزاء عمله ، لا عمله بالذات .

١- صلى التنابيب ((المشيعة و الحاكمون) ( الالتنابيب ((مغابل العناليين (()) وأول الحزام الناقث من شرح المهيج الماليانية الإين اليلي الحديد () واستجد في هالية، الكتب ألو اذا من الضطهاد الحكام المشيعة الا يتصورهما العنو ()

( وما عملت من سوء تود لو ان بينها وبينه أمداً بعيداً ). الواز للاستئناف. والمعلى ان من يعصي الله في عده الحياه يتسلى غداً أن لا يرى جزاء عمله، بل يتملى أن يكون بينه وبين ذاك اليوم بعد المشرفين . ( والله رؤوف بالعباد ) . حتى العاصين منهم لأنه اكلفهم بمنا يطيفون ، وحدرهم منقبة العصبان . وفتح باب التوبة لمن سوكت له نفسه ، ولم يُبق عدراً لمعتذر .

محبة الله الآية ٣١ - ٣٢ :

قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحَبُّونَ **اللهَ** فَاتَبَعْهِ فِي يَحْبَبُكُمْ اللهُ ويغْفَرُ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وأللهُ غَفُورٌ رحيمُ \* قُلْ أطيعُوا الله والرَّسُول فإن تولوا فإنَّ اللهَ لا يُحبُّ الكافرين\*

المعبى :

( قل ان تشتم تحود الله فاتبعوني ) . من أحب الله يلزمه حتماً أن عب رسول الله وأهل بيته لحب الرسول لهم ، ومن أحب الرسول يلزمه حتماً أن يحب الله ، والتفكيك محان ، قال تعالى : من يطع الرسول فقد أطاع الله النساء ٨٠ ، لأن الرسول هو أسان الله وبيانسه .. والعكس صحيح ، أي من نصب العداء للرسول وآله فقد ذبب العداء لله من حيث يريسد أو لا يربد . فأهل الأديان الأخر الذين يدعون الإيمان بالله ، ثم ينصبون العداء لمحمد (ص) هم من أعدى أعداء الله .

وان قال قائل : ان جهلهم ينبوذ محمد عذر مبرر . قلنا في جوابه لا عذر اطلافاً لمن انبع أهواءه ، وقلد آباءه الا بعد التنبت والنظر الى جميسع الدلائل

على نبوة محمد ، وما نظر عارف الى هذه الدلائل نظرة عدل وانصاف إلا آمن وأذعن .

ولا معنى لحب الصغير للكبير ، والعبد للسيد إلا الطاعة والمتابعة .. وكل من أحب ما أبغض الله ورسوله،وأبغض ما أحب الله ورسوله فهو عدو لله ورسوله، وان خيل اليه انسه من المحبين . لأن ما يُظن الله حب دون أن يبرز له أثر ملموس فهو مجرد وهم وخيال .

( قل أطيعوا الله والرسول فان تولوا فإن الله لا يحب الكافرين ) ظاهر هذه الآبة ان حقيقة الدين هي طاعة الله والرسول ، واز ترك هـــذه الطاعة يستلزم الكفر ، بل هو الكفر بالذات ، لأنه قال تعالى : ( فإن تولوا فان الله لا يحب الكافرين ) ولم يقل : ان الله يمقت العاصين أو يعاقبهم ، أي انه اعتبر سبحانه العصيان كفراً ، لا سبباً للمقت والعقاب فقط .

وهذا شيء خطير ومخيف جداً ، حيث لا يبقى واحد عـلى الدين والاسلام إلا النادر النادر .. اللهم إلا ان يراد بالكفر هنا العصيان ، مثـل قوله تعالى : ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلاً ومن كفر قان الله غني عـن العالمن .. ٩٧ آل عمران .

وعلى أية حال ، فنحن مأمورون ديناً وشرعاً أن نعامل من نطق بالشهـادتين معاملة المسلم من حيث الارث والزواج والطهارة ، وصيانة المال والدم ، وما عدًا ذلك متروك إلى الله سبحانه ، ولسنا مسؤولين عنه .

أم مريم الآية ٣٣ – ٣٧:

إِنَّ أَنِّهُ أَصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَ آلَ إِبْرَاهِيمَ وَ آلَ عِمْرَانَ عَلَى أَلْعَا لَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَأَنْهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* إِذْ قَالَتِ أَمْرَأَةُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرَتْ لَكَ مَا فِي بَطْنِي نُحَرَّراً فَتَقَبَّــلْ مِنِّي إِنَّكَ أَنْتَ

السَّمِيعُ الْعَلِيمُ \* فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَآللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ آلذَّكَرُ كَالْأُنْتَى وَإَنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أَعِيدُهَا بِكَ وَذُرَّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ آلرَّجِيمِ \* فَتَقَبَّلَهَا رَبُّهَـا يِقَبُول حَسَنِ وأُنْبَتها نَبَاتا حَسَنا وَكَفَّلَها زَكَريًا كُلَّمَا دَخل عَلَيْها زَكَريًّا أَيْلُحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَها رَزْقاً قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنِي لَكُمَ اللهُ هِذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ إِنَّ إِنَّ إِنَّ

اللغة

الاصطفاء الاختيار ، والمراد بمحرر هنا الحالص لحدمة الله وعبادته ، ومريم في اللغة العبرية خادم الرب ، والمحراب هو المسمى عند أهل الكتاب بالمذبح ، وهو مقصورة في مقدم المعبد يصعد اليها بسلم ، وعند المسلمين مقام الإمام في المسجد .

الإعراب :

نوح اسم أعجمي ، وفيــه علتان توجبان منعه من الصرف ، وهما العلمية والعجمة ، ولكن لما كان ثلاثياً ساكن الوسط كان خفيفاً في التلفظ ، ولـــدا صرف مثل هند ، وعمران ممنوع من الصرف للعلمية والعجمة ، ولو كان عربياً لمنع أيضاً لزيادة الألف والنون ، وذرية منصوب على انه بــدل من آل ابراهيم وآل عمران ، ونجوز أن يكون حالاً منها ، وبعضها من بعض مبتدأ وخبر ، والجملة صفة ذرية ، وإذ ظرف متعلق بمحذوف تقديره اذكر ، ومحرَّراً حال

من ( ما في بطني ) وأنثى حال ، ونباتاً مفعول مطلق بمعنى انبــاتاً كي يطابق الفعل . وهو أنبتها .

## المعنى :

( ان الله اصطفى آدم ونوحاً وآل ابراهيم وآل عمران على العالمين ) . قال محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي في تفسيره الكبير المسمى بالبحر المحيط ، قال : « قرأ عبدالله وآل عمد على العالمين » . وسواء أصحت هذه القراءة . أم لم تصح فإن آية التطهير : « إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً ٣٣ الأحزاب » . ان هذه الآية كافية وافية في الدلالة على اصطفاء الله لآل محمد . ومنزلتهم وعظمتهم .. أن محمداً (ص) أفضل الأنبياء جميعاً . فآله أيضاً أفضل الآل جميعاً ، بل ان على أمته كأنبياء بني اسرائيل ، أو أفضل من أنبياء بني اسرائيل ، ولا أذكر لفه الحديث , فبالأولى إذا كان العلماء من آله الأطهار بشهادة الله تعالى .

ومها يكن ، فتمد ابتدأ الله سبحانه بذكر آدم ، لأنه أبو البشر الأول ، وثنى بنوح ، وهو أبو البشر الثاني ، لأن جميع سكان الأرض من نسله وحده، من أولاده الثلاثة : سام ، وحام ، ويافث ، حيث قضى الطوفان على جميع الناس إلا نوحاً .. واصطفى الله كلاً من آدم ونوح بشخصه ، ولذا لم يقترن سمها بآل ، أما ابراهيم وعمران فقد اصطفاهما مع الآل .. وكما ان آدم ونوحاً هما أبوا البشر فان ابراهيم أبو الأنبياء جميعاً بعد نوح ، حيث لا نبي منذ ابراهيم إلا من نسله .

والظاهر ان المراد بعمران في قوله : (آل عمران) هو أبو مرم جد عيسى لا أبو موسى الكليم ، لتكراره قي الآية الثانية : ( اذ قالت امرأة عمران )فهو نظير تكرار الاسم في جملتين وردتا في سياق واحد، نحو أكرم زيداً ان زيداً رجل صالح ، وعلى هذا يكون المراد بآل عمران السيد المسيح وأمه مرم ، وقيل : انه كان لعمران أبسي موسى الكليم بنت اسمها مريم أكبر من موسى سناً،وان بين

عمران هذا ، وعمران جد المسيح ألف وثمانمئة سنة , والمراد بقوله تعالى :(على العالمين ) ان الله قد اختار كل واحد ممن ذكرهم ، لأنه كان الصفوة الممتازة في أهل زمانه , لا في كل زمان .

( درية بعضها من بعض ) . ليس من شك أن نوحــاً فرع عن آدم . وابراهم وآله فرع عن نوح . وآل عمران فرع عن ايراهيم ، وبيان هذا أشبه يتوضيح الواضح وكلام الله يجب أن يحمل على أحسن المحامل .. اذن ، ما هو القصد من هذا الاخبار ع

الجواب : ليس القصد الاخبار عن ان المتأخر فرع عن المتقدم ، وانما القصد <) هو ظاهر السياق - مدحهم والثناء عليهم ، وانهم كاندوا أشباها ونظائر في الفداسة والفضيلة .. وبعد هذا التمهيد ينتقل الى قصة امرأة عمران أم مريم • جدة عيسى (ع) .

وخلاصتها ان قوفاذ بن قبيل الاسرائيلي كان له بنتان : اسم احداهما حنة ، وتزوجها عمران ، وهو اسرائيلي أيضاً ، وأولدها مرم ، واسم الثانية ايشاع ، وتزوجها زكريا ، وولدت منه يحيى ، فيحيى بن زكريا ، ومريم ام عيسى هما النا خالة ، وليس عيسى ويحيى ابني خالة ، كما هو معسروف .. هكذا في مجمع البيان .

ومات عمران ، وحنة حامل ، فنذرت حملها لخدمة بيت المفدس ، وتضرعت خالصة لله أن يتقبل نذرها ، وكان هذا جائزاً في دينهسم ، ولا يجوز في دين الإسلام ، وكانت تنتظر ذكراً ، لأن النذر للمعابد لم يكن معروفاً الا للصبيان ، ولما وضعت أنثى توجهت لله ، وقالت : اني وضعتها أنثى .. واني سميتها مريم،

وتفبّل الله نذرها ، وإن كان أنثى ، واختلف بنو إسرائيل كلَّ يريد أن يكفل مرم ، ويدير شؤونها،ولما اشتدت الخصومة فيا بينهم اتفقوا على الاقتراع، فكانت من نصيب زكريا زوج خالتها ، وكان آنذاك رئيس الهيكل اليهودي ، فاهم بها وتفقيّد شؤونها ، وكان كلما دخل عليها وجد عندها طعاماً ، وعهده بها أن لا يدخل عليها أحد ، فسألها متعجباً : أنّى لك هذا إ.. قالت هو من

التفسير الكاشف \_ ٤

عند الله – أي لا بواسطة أحد من الناس – ان الله يرزق من يشاء بغير حساب .

وليس من شك ان هذه كرامة لمرم (ع) ، أما من نفى هــــذه الكرامة ، وقال : ان الطعام الذي رآه عندها زكريا كان من حسنات المؤمنين فهو خلاف ظاهر الآية .. وليست هذه الكرامة بأعظم من ولادة عيسى بلا أب،فإن كانت تلك محلاً للشك والريب فهذه أولى .

ومعنى قوله تعالى : ( وأنبتها نباتاً حسناً ) انها نشأت على الخلق الكريم ، وطاعة الله وعبادته ، فعن ابن عباس انها لمـــا بلغت التاسعة من عمرها صامت النهار،وقامت الليل ، حتى أربت على الاحبار .. وقيل : لم تجر عليها خطيئة .

# فاطمة ومرم :

وحدث مثل هذه الكرامة السيدة النساء فاطمة بنت رسول الله (ص) ، فقد جاء في تفسير روح البيان للشيخ اسماعيل حقي عند تفسير قوله تعالى حكاية عن مريم : ( هو من عند الله ) ، جاء في هذا التفسير ما نصه بالحرف :

لا جاع النبي (ص) في زمن قحط،فأهدت له فاطمة رغيفين ولحماً .. فأناها، وإذا بطبق عندها مملوء خبراً ولحماً ، فقال لها : انتى لك هذا ؟ قالت هو من عند الله ان الله يرزق من يشاء بغير حساب ، فقال : الحمد لله السذي جعلك شبيهة بسيدة بني اسرائيل ، ثم جمع رسول الله علياً رالحسنين ، وجمع أهـل بيته عليه ، فأكلوا وشبعوا ، وبقي الطعام كما هو،فأوسعت فاطمة على جيرانهاه .

وفي كتاب ذخائر العقبى لمحب الدين الطبري ان علياً (ع) استقرض ديناراً ليشتري به طعاماً لأهله ، فالتقى بالمقداد بن الأسود في حال ازعاج ، ولما سأله الإمام قال : تركت أهلي يبكون جوعاً ؛ فآثره بالدينار على نفسه وأهله،وانطلق الى النبي (ص) ، وصلى خلفه ، وبعد الصلاة قال النبي لعلي : هل عندك شيء تعشينا به ؟ وكأن الله قد أوحى اليه أن يتعشّى عند علي ، فأطرق علي لا يحر جواباً ، فأخذ النبي بيده ، وانطلقا الى بيت فاطمة ، وإذا بحفنة من الطعام ،

فقال لها علي : أنتى لك هذا ٢. قال له النبي : هذا ثواب الدينار ، هذا من عند الله يرزق من يشاء بغير حساب ، الحمد لله الـذي اجراك يا علي مجــرى زكريا ، واجراك يا فاطمة مجرى مريم ، كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً .. ثم قال محب الدين الطبري : خرّج هذا الحديث الحافظ الدمشقي في الأربعين الطوال .

وجاء في صحيح مسلم،باب فضائسل بنت النبي ، ان رسول الله قال لابنته فاطمة : أما ترضين أن تكوني سيدة نساء المؤمنين ، أو سيدة نساء هذه الأمة . ونقل السيد محسن الأمين في الجزء الثاني من أعيان الشيعة ، سيرة الزهراء ، نقل عن صحيح البخاري ان النبي (ص) قال : فاطمة سيدة نساء أهل الجنة ، وأيضاً نقل عن الفصول المهمة لابن الصباغ المالكي ان الإمام أحمد روى في مسنده عن النبي انه قال : فاطمة سيدة نساء العالمين .

وجاء في كتاب ذخائر العقبي لمحب الدين الطبري بعنوان: ما جاء في سيادتها وأفضليتها ، قال الطبري ما نصه بالحرف : « عاد النبي فاطمة.وهي مريضة ، فقال لها : كيف تجدينك يا بنية ؟ قالت : اني وجعة ، ويزيدني ما لي طعام آ كله . فقال : يا بنية أما ترضين انك سيدة نساء العالمين ؟. فقالت : يا أبت، فأين مرم بت عمران ؟. قال : تلك سيدة نساء عالمها ، وأنت سيدة نساء عالمك ، أما والله لقد زوجتك سيداً في الدنيا والآخرة » . ثم قال الطبري خرج هذا الحديث أبو عمر ، وخرجه الحافظ أبو القاسم الدمشقي، وبقية البحث عند تفسير الآية ٢٤ من هذه السورة فقرة ٩ من هي سيدة النساء ».

# زكريا الآية ٣٨ .. ٤١ :

ُهْنَالِكَ دَعَازَ كَرِيَّا رَآَبُهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرَّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلْدُعاءِ ★ فَنَادَتْهُ المَلاَئِكَةُ وَمُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي ٱلِمُحْرَابِ أَنَّ

## سورة T ل عمر ان

ألله يُبَشِّرُكَ بِيَخِيٰى مُصَدِّقًا بِكَلِمَة مِنَ ٱللهِ وَسَيِّداً وَحَصُوراً وَ نَبِيًّا مِن ٱلصَّالِحِينَ \* قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُوْنُ لِي نُحَـلَامُ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكَـبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ ٱللهُ يَفْعَلْ مَا يَشَاء \* قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلاَ تُكَلَّمُ آلنَّاسَ ثَلَائَةَ أَيَّامٍ إِلاَّ رَمْزاً وِاذْكُرْ رَبَّكَ كَثِيراً وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْكَارِ \*

#### اللغة :

هنا اشارة الى القريب ، وهنالك الى البعيد ، وهناك لما بينها ، والأصل ان يشار بها إلى المكان ، وقد يشار بها إلى الزمان ، ولدن ظرف مكان ، وتستعمل في الزمان - وهي مبنية ، ولا يدخل عليها من حروف الجر إلا من ، والذرية تطلق على الواحد ، ومـا فوق ، وسيد القوم رئيسهم ، ويطلق على الشريف والعالم ، على شريطة أن لا يكونا منافقين ، لحديث : «لا تقولوا للمنافق سيداً» / . والحصر الحبس ، والمراد بالحصور هنا الذي يمنع نفسه عن النساء ، أو عن المعاصي والشهوات ، مع القدرة عليها ، والرمز الاشارة ، والعشي ظرف زمان من الزوال إلى الغروب ، والإيكار من الفجر إلى الضحى .

#### الاعراب :

جملة هو قائم حال من الهاء في نادته، وجملة يصلي صفة لقائم ، أو حال من الضمير في قائم، ومصدقاً حال من يحبي ، وجملة بلغني الكبر حال،ومثلها جملة امرأتي عاقر ، وكذلك خبر مبتدأ محذوف ، أي الأمر كذلك، أو صنع

١ رأيت هذا في تفسير البحر المحيط لأبسي حيان الأندلسي .

الله كذلك ، والله بفعل ما يشاء مبتدأ وخبر . ورمزاً قائم مقام المفعول المطلق. أي إلا كلاماً رمزاً ومثله كثيراً ، أي ذكراً كثيراً .

# المعنى :

( هنالك دعا زكريا ربه قال رب هب لي من لدنك ذرية طيبة ) . سبق القول : ان زكريا كان زوجاً لخالة مريم ام عيسى ، وانه هو الذي كفلها ، ولم يكن لزكريا ولد ، وحين رأى صلاح مريم ، وما أجرى الله على بدها من الكرامات تحركت في نفسه عاطفة الأبوة ، وحب الذرية . فاتجه الى الله يدعو ويتضرع اليه أن يحقق رغبته ، واستجاب الله سبحانه لدعوته :

( فنادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب ان الله يبشرك بيعيى مصدقاً بكلمة من الله وسيداً وحصوراً ونبياً من الصالحين ) . يعيى اسم سماه الله به قبل أن يولد ، ولم يجعل له من قبل سمياً كلما في الآية ۷ من سورة مريم وعلى هذا فلا وجه للبحث ان هذا الاسم هل هو عسبري أو عربي . كما في بعض التفاسير .. أجل . له مصدر في اللغة ، وهو الحياة . ويتناسب اسمه مع احياء الله سبحانه لعقر أمه . ( ومصدقاً بكلمة الله ) . قيل : ان كلمسة الله اشارة الى عيسى الذي خلقه الله بكلمة ( كُن ) من غير أب .. ولكن عموم كلمة الله يُرُجع الحمل على جميع آياته وأحكامه .

وقال صاحب مجمع البيان : كان يحيى أكبر من عيسى بستة أشهر ، وهو أول من صدقه ، وشهد بأن مولده معجزة من الله ، وكان ذلك أقوى الأسباب لاظهار أمر عيسى ، لأن الناس كانوا يثقون بيحيى ، ويقبلون منه ما يقول .

( وسيداً ) في العلم والدين ومكارم الأخلاق (وحصوراً ) علك زمام نفسه ويمنعها عن الذنوب ، وقيل عن اتيان النساء ( ونبياً من السالحين ) وكل الأنبياء مالحون ، بل معصومون ، والعصمة فوق العدل والصلاح ، وعليه يتعين أن يكون قوله : ( من الصالحين ) اشارة إلى أن زكريا تحدر من أصلاب طاهرة، وأرحام مطهرة .. ويتفق هذا مع قول الشيعة الإمامية : ان جميع آبساء الأنبياء نجب أن يكونوا مؤمنين بالله واليوم الآخر .

ومن الطريف قول بعضهم - كما في تفسير الرازي - ان من الصالحين اشارة الى « ان ما من نبي إلا وقد عصى ، أو هم معصبة غسير محيى فلم يعص ، ولم يهم « . وبالاضافة الى أن في هذا القول مساً بمقام محمد (ص) فافه يتنافى وحكم العقل،لأن النبي اتما أرسل لدفع المعاصي ، فإن عصى احتساج الى نبي .. بداهة ان القذارة لا تزال بمثلها .. تعانى الله وانبياؤه عما يقول الجاهلون .

( قال رب انى يكون لي غلام وقد بلغني الكبر وامرأتي عـاقر قال كذلك الله يفعل ما يشاء ) . قالوا كان زكريا ، حين قال هذا ، قد أتم ١٢٠ سنة من عمره . وامرأته ٩٨ ..

وهنا سؤال يفرض نفسه ، وهو ان زكريا سأل ربه أن يهبه ذريـة طيبة ، ومعنى هذا انه سأل شيئاً ممكناً في اعتقاده ، فكيف عاد واستبعد ذلك عندمــــا بشرته الملائكة ۲

الجواب : لم يكن قوله هذا شكاً واستبعاداً - واتما هو استعظام لقدرة الله التي تخطت السنن والعادات ، تماماً كما تقول لمن يهب الكثير الثمين من ماله : كيف فعلت ما لم يفعله أحد سواك ؟ وأيضاً يتضمن هذا الاستعظام والتعجب الشكر لله على هذه النعمة الجليلة التي لم تكن في الحسبان .. وأيضاً نستفيد من أصل المعجزة ان عالى الانسان أن لا يقيس مشيئة الله بما يراه هو ممكناً أو مستحبلاً .

( قال ربّ اجعل لي آية ) . لما كان علوق الرحم بالنطفة أمراً خفياً أحب زكريا أن يعلم به حين حدوثه ، ليتلقاه بالشكر منذ اللحظة الأولى ، ولهذا سأل ربه أن يجعل له علامة يعرف بها وقت العلوق ، فقال له تعالى : ( آيتك ان لا تكلم الناس ثلاثة أيام الا رمزاً واذكر ربك كثيراً وسبتح بالعشي والابكار ) . أي ان علامة حدوث العلوق أن يحتبس لسائك ، ويعجز عن النطق مع الناس ثلاثة أيام ، فإذا أردت الكلام لم يتحرك ، واتما تتفاهم معهم بالاشارة ، شأنك في ذلك شأن الأخرس ، ولكن لسائك ينطلق كما تريد حسن تتجه الى الله في عبادتك ومناجاتك ، ولذا قال تعالى : ( واذكر ربك كثيراً ) .

ونقل صاحب تفسير المنار عن استاذه الشيخ محمد عبده ان الله أمر زكريا أن ينقطع للذكر والتسبيح ثلاثة أيام،وان اضطر الى خطاب الناس أومأ اليهم ايماء، وبعد مضي الثلاثة يبشّر أهله بالحمل . والتفسير الأول أظهر وأشهر .

# يا مرج أن الله أصطفاك الآية ٤٢ ٤٤ :

وَإِذْ قَالَتِ ٱلمَلَائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ ٱللَهَ أَصْطَفَاكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلى نِسَاءِ ٱلْعَاكِمِينَ \* يَا مَرْيَمُ اقْنَتِي لِرَّبِكِ وَٱسْجَدِي وَٱرْكِعِي مَـعِ ٱلرَّاكِعِينَ \* ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاء الْغَيْبِ نُوْحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلَامَهُمْ أَيْهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونِ \*

## المعبى :

( وإذا قالت الملائكة يا مريم ان الله اصطفاك وطهرك واصطفاك عسلى نساء العالمين ) . ذكر أولاً أم مريم وحملها ونذرها ، وزكريا الذي كفل مريم ، ثم ذكر مريم ، ورزق الله لها بغير حساب ، ثم ذكر زكريا ودعاءه واستجابته ، والآن يعود إلى مريم .. على عادة القرآن ، حيث يستطرد من قضية إلى غيرها لمناسبة بين القضيتين ، ثم يعود إلى الأولى لغرض في العودة .

والمرأد بالاصطفاء الأول قبولها محرَّرة لخدمـــة بيت الله ، وكان ذلك خاصاً بالرجال : أما الاصطفاء الثاني فلولادتها نبياً دون أن يمسها بشر ، وقيل : هو تأكيد للأول . أما التطهير فقال صاحب تفسير المنار ما نصه : « قد فُسر الطهر بعدم الحيض . وروي أن السيدة فاطمة الزهراء ما كانت تحيض ، وأنها لذلك لقبت بالزهراء » .

والذي نرجحه أن التطهير شهادة بنزاهة مريم . وبراءتها من كل شبهة حول ولادتها .

وتجمل الإشارة إلى أن مرتم ليست نبية للاجاع على الله لم تُنبَّماً المرأة ، قال تعالى : « وما أرسلنا من قبلك إلا رجــالاً نوحي اليهم - ١٠٩ يوسف » .

لما كلام الملائكة معها فلا يستدعي أن تكون نبية ، فلقد أوحى الله الى أم موسى، كما في الآية v من سورة القصص،ولم يدَّع أحد لها النبوة ، وإذا انقطع الوحي بعد محمد (ص) عن الأنبياء ، وغير الأنبياء فقد كان من قبله ينزل على الأنبياء وغير الأنبياء ، والدليل هذه الآية ، وآية : أوحينا الى أم موسى. أمسا قوله تعالى : ( واصطفاك على نساء العالمين ) فنتعرض له قريباً بفقرة مستقلسة بعنوان : لا من هي سيدة نساء العالمين لا .

# فضل القرآن على النصارى :

سبق القول : ان وفداً من نصارى نجران جاموا الى المدينة إماجسون رسول الله في نبوته ، ويدعون ألوهية عبسى، فتلا عليهم الرسول (ص) من أنباء الغيب طرفاً من قصة امرأة عمران وزكريا ومريم ، ليثبت لهم انـه لا ينطق إلا يوحي من الله ، ثم تلا هذه الآية : « يا مريم ان الله اصطفاك وطهرك» .

وتلاوة النبي هذه الآية لوفد نجران المسيحي الذي جاء محاجه ومجادله دليسل قاطع على عظمة الاسلام،وصدق نبيته الكريم .. ان اليهود لم يتورعوا أن يلصقوا الأكاذب والافتراءات عريم ، ويثيروا الشبهات والتهم حول ولادتها .. فكذبهم الله ، وسجل في كتابه الذي يتلوه الملأ أبد الدهر . سجل فيه نزاهتها وبراءتها، وقطع الطريق على كل متقول ومزور . ولو لم يكن محمد صادقاً في رسالته ، واثقاً بدعوته لأخفى ذلك عن النصارى الذين لاقى منهم العنت والتكذيب .

لقد أسدى الاسلام بهذه الآية أعظم الأيادي الى النصارى ، ولولاها لسمعوا الكثير من نعض المسلمين عنـــد التخاصم ، كما سمعوا من اليهود في حق مريم الطاهرة .. ولكن المسلم يعلم ان نزاهة السيدة مريم من صلب عقيدته،وان التهجم

عليها كفر وخروج عن دين الإسلام .. ويأتسي المزيد في البحث عنسد تفسير الآية ٨٢ من سورة المائدة : « ولتجدن أقربهـــم مودة للذين آمنوا الذين قالوا إنا نصارى ذلك بآن منهم قسيسين ورهباناً والمهم لا يستكبرون » .

( يا مرتم اقني لربك واسجدي واركعي مسع الراكعين ) . أمرها بالعبادة للإعداد والنهيئة للأمر الحطير ، وهو ولادة عيسى (ع) ، وما من أمـر خطير الا سبقته مقدماته التي تمهد لحدوثه ، وكذلك أوصى الله سبحانه عيسى بالصلاة والزكاة ما دام حياً .

( ذلك من أنباء الغيب نوحيه اليك ) . الحطاب موجه من الله لرسوله ، والمعلى ان ما تتلوه على الناس بعامة ، والنصارى بخاصة ، ومقد جران بصورة أخص ، كقصة مريم وامها امرأة عمران ، وقصة زكريا وتحيى ، كل ذلك ، وما اليه لم تقرأه في كتاب ، ولم تسمعه من الحفاظ ، لأنك امي في أمة أمية ، واتما هو علم بالغيب ، ووحي من الله .. وهذه حجة لك على خصمك وبرهان على صدقك .. وما نقل الرواة ان وقد نجران رد هذه الحجة أو اعترض عليها، ولو كانت موضع جدال لما سكتوا .

( وما كنت لديهم اذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم وما كنت لديهم اذ يختصمون ) . القلم معروف ، وهو الذي يكتب به ، وجمعه أقلام ، والمسراد بالأقلام هنا السهام التي يضربون بها القرعة ، والمعنى :ان إخبارك اياهم بهسذه الحقائق والدقائق عن مريم وزكريا لم تقرأها في كتاب ، ولم تسمعها من الحفاظ، فلم يبق اذن … الا أن تكون قد شاهدتها بنمسك ، مع العلم ان بينك وبينها مئات السنين . فتعين أن يكون علمك بها وحياً من الله اليك .

أما قصة الاقتراع والقاء الأقلام فخلاصتها ان حنة امرأة عمران حين ولدت مريم كانت قد نذرتها لبيت المقدس ، وولدتهما بعب. أن مات أبوها عمران ، فتنافس عليها الكهنة والأحبار من بلي اسرائيل ، وأخبراً اقترعوا فيها بينهم ، فخرج قلم زكريا زوج خالتها ، وعندهما تركوها له ، فتكفلها ، وصار وليها والقائم بأمرها .

# من هي سيدة نساء العالمين ؟

سبق ان الله سبحانه خاطب السيدة مريم (ع) بقوله : « واصطفاك على نساء العالمين » . وقد أحدثت هذه الآية اختلافاً بين علماء المسلمين : هل مريم بنت عمران أفضل ، أم فاطمة بنت محمد أفضل ؟.

ذهب جماعة الى أن خبر النساء أربع ، وأحجموا عن المفاضلة بينهن، لحديث : ( خبر نساء العالمين أربع : مريم بنت عمران ، وآسية بنت مزاحسم امرأة فرعون ، وخديجة بنت خويلد ، وفاطمة بنت محمد ، . وهذا الحديث مذكور في صحاح السنة ، ورأيته في تفسير الطبري والرازي والبحر المحيط ، وروح البيان والمراغي وصاحب المنار .

وقال آخرون : مريم أفضل للظاهر ( نساء العالمين ) .

وقال الشيعة وشيوخ من السنة : ان فاطمة أفضل ، وننقسل هذا القول عن جهاعة من شيوخ السنة ، استناداً الى تفسير البحر المحيط لأبسي حيان الإندلسي عند تفسيره لآية : « واصطفاك على نساء العالمين » . قال ما نصه بالحرف : « قال بعض شيوخنا : والذي اجتمعت عليه من العلماء انهم ينقلون عن أشياخهم ان فاطمة أفضل نساء المتقدمات والمتأخرات ، لأنها بضعة من رسول الله » .

ومما استدل به القائلون بأفضلية فاطمة (ع) ما تواتر عن أبيها من طريق السنة والشيعة : ٥ فاطمة بضعة مي ، فن أغضبها اغضبي . . أما قوله تعالى لمرم : ( واصطفاك على نساء العالمين ) فالمراد به عالم زمانها . لا كل زمان ، وهذا التعبير معروف ومألوف ، يقال : فلان أشعر الناس ، أو أعلمهم، وبراد بذلك انه أشعر أو أعلم أهل زمانه ، أو أبناء أمته ، ونظيره كثير في القرآن ، ومنه قوله تعالى عن بني اسرائيل : ٥ وفضلناهم على العالمين – ١٥ الجائية ، . ولا مختلف اثنان بأن المراد عالم زمانهم ، فكذلك تفضيل مرم التي هي من بسي أسرائيل .. ومنه قوله تعالى : « واسماعيل واليسع ويونس ولوط وكلا فضلنا على العالمين – ٨٦ الانعام » . ولا قائل بأن لوطا أفضل من عيسى، أو مساوياً له في الفضل، ولا اسماعيل أنه منه . هذكل تفضيل مرم التي هي من بسي وأوتيت من كل شيء – ٢٥ النما ، أي كل شيء في زمانها . ونعود إلى النسوة الأربع ، وهن آسية ومريم وخديجة وفاطمة اللائــي ورد الحديث بأنهن خير النساء ، ونقول : لو نظرنا اليهن صارفين النظر عن نصوص الكتاب والسنة لألفينا إن كل واحدة منهن تختص بفضيلة دون غيرها من الصالحات الباقيات

فآسية امرأة فرعون آمنت بالله مخلصة له لائذة به وحسده ، وهي في بيت شر العباد ، ورأس الكفر والالحاد ، وقد جاهرت بايمانها منكرة على فرعون كفره وفساده . متحدية ظلمه وطغيانه ، فأوتد لها الأوتاد . حتى قضت شهيدة الحق والايمان ، ولم تكن هذه الكرامة لواحدة من النلاث .

أما السيدة مرتم فقد كرَّمها بولادة السيد المسيح من غير أب ، وما عرفت. هذه الكرامة لامرأة على وجه الأرض .

أما السيدة خديجة فإنها أول من آمن وصدق رسول الله ، وصلت هي وعلي ابن أبي طالب مع الرسول الأعظم (ص) أول صلاة أقيمت في الإسلام ، وهي أول من بذل الأموال لنصرة هذا الدين .. ولولا أموالهما ، وحماية أبي طالب لمحمد (ص) لقضي على الإسلام في مهده ، ولم يكن له عمين ولا أثر .. ولم تكن هذه الكرامة لغيرها من نساء العالمين .

أما فاطمة فإنها بضعة من رسول الله ، يل هي نفسه خلقاً وخلقاً ومنطقًاً وصلاحاً وتقى،يرضيه ما يرضيها ، ويؤذيها ما يؤذيه ، وهي أم الحسنين سبدي شباب أهل الجنة ، وعقيلة سيد الكونين بعد رسول الله ، ولم تكن هذه الكرامة لأمها خديجة ، ولا لآسية ولا مريم .

أما النفاضل بين هذه الكرامات فإنه تماماً كالتفاضل بين الورد واليساسمين ، وثنتين من الحور العين .. لكن يكفي أن تكون لفاطمة الزهراء واحدة من خصال أبيها ، حتى ترجح على نساء العالمين قاطبة من الأولين والآخرين ، فكيف إذا كانت بضعة منه ؟ انه أفضل الأدبياء ، وهي بضعة منه فتثبت لهسا الأفضلية . وفي الجزء الحامس من صحيح البخاري ، باب مناقب قرابة رسول الله عن أبيها انه قال : فاطمة سيدة نساء أهل الجنة . وإذا كانت فاطمة بضعة من الرسول

## سورة T ل عمر ان

فان بعلها علياً هو نفس رسول الله . والدليل قوله تعالى : أنفسنا ، في آيـة المباهلة ٦٦ آل عمران .

ملحوظة : هذا البحث معطوف على البحث السابق عند تفسير الآية ٣٧ من هذه السورة - فقرة «فاطمة ومريم » .. فإن كلاً منه، متعم الآخر .

# يا مريم أن الله يبشرك الآية ٤٥ - ٥١ :

إِذْ قَالَتِ المَلا تَكَةُ يَا مَرْتِمَ إِنَّ اللهُ يُبَشِّرُكَ بِكَلْمَةً مَنَّهُ أَشْمَةُ المُسِبِّ عيْسَى أَبْنُ مَرْيِمٍ وَجِيهًا فِي الدُّنْيَا وِالآخرة ۖ وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ\* وَأَيْكُلُّ ٱلنَّاسِ فِي الْمَهْدِ وَكُبُدْ وَمِنَ الصَّالحِينِ \* قَالَتُ رَبَّ أَنَّى يَكُونُ لِي ولدٌ وَلَمْ يَحْسَسْنَى أَشَرْ قَالَ كَذَلِكَ اللهُ يَخْلُقُ مِــا يَشَاءُ إِذًا قَضَى أَمْرِأَ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ★ وَيُعَلَّمُهُ ٱلْكِتَابِ وِٱلْحَكْمَةَ وِالتَّوْرَاة وَٱلْإِنْجِيلَ\* وَرَسُولاً إِلَى بِنِي إِسْرَائِيْلِ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبُّكُمْ أَنِي أَخْلَقُ لَكُمْ مِن ٱلْعَلَينِ كَبِيْنَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفَخْ فِيهِ فِيكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِى، الْأَكْمَهِ وَالْأَبْرَصَ وَأَحِي المُوْ تِي بِإِذْنِ اللهِ وَأَنْبَنَّكُمْ بما تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخرُونَ في بيوتِكُمْ إِنَّ في ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنَّ كُنْتُمْ مُوْمِنِينَ\* وَمُصَدِّقاً لِمَا يَثِنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وِلاَّحِـلَّ لَكُمْ بَعْضَ الذِي حَرَّمَ عَلَيْكُمْ وَجَنْتُكُمْ بِآيَــةٍ مِنْ رَبِّكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونَ \* إِنَّ اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ \*

اللغة :

المسبح ، نقل صاحب تفسير البحر المحيط سبعسة أقوال في سبب تسميتـــه بالمسبح ، وهي المسح بالبركـــة ، والمسح بالدّين عنـد ولادته ، وبالتطهير من انذنوب ، ومسح جبريل لـــه بجناحه ، ومسح باطن قدمـــه حيث كان يصيب الأرض به أجمع ، ومسح الجال ، ومسح الأقذار ، لأن أمه كانت لا تحيض ، ولم تانس بدم الناس ، والمهد مقر الصبي حين رضاعه ، والأكمه الـذي يولد أعسى ، والأبرص الذي في جلده بيانس .

الإعراب :

اسمه مرحداً ، والمسيح خبر ، والنسمير في اسمه عائد على المعلى المراد بالكلمة، وهو عيسى ، وعيسى اسم أعجبي ممنوع من الصرف ، وهو بدل من المسيح، وابن مريم عطف بيان ، ووجيها حال ، وكذلك خبر لمبتداً محذوف ، أي الأمر كذلك ، وفيكون لا يجوز فيه غير الرفع ، لأن الجزم على الجواب يشترط فيه أن يصح دخول ان الشرطبة ، مثل قم فاقم ، حيث يصح أن تقول : ان تقم أقم ، وهنا لا يصح أن تقول : ان كن فيكن ، ورسولاً عطف على لاوجيهاًه والتي جئتكم المصدر من أن وما بعدها عبرور بباء محذوف ، والمجرور متعلق المواني البرسولاً ، والي المصدر المنسبك بدل من آيه ، ومصدقاً مفعول لفعل محلوف ، أي وجئتكم مصدقاً ، والجملة عطف على جملة جئتكم .

الممتنع عقلاً . والممتنع عادة :

تمتنع الوجود هو الذي ليس موجوداً بالفعل ، ولا يمكن وجوده في المستقبل، وهو على نوعين :

الأول أن يمتنع وجوده ذاتاً وعقلاً ، لأنه يستحيل لحكم العقل أن يوجد محال من الأحوال ، وصورة من الصور ، كاجهاع النقيضين أو الضدين . مثل أن

يكون الانسان مؤمناً وكافراً بشيء واحد في آن واحد . وان يكون الأعمى بما هو أعمى مبصراً ؛ والأخرس بما هو أخرس متكلماً .. ويتفق على امتناع هذا النوع العقل والعادة ، لأنه اذا أمتنع ذاتاً وعقلاً فبالأولى أن يمتنع عادة .

النوع الثاني : أن لا يمتنع وجوده ذاتاً وفي نظر العقل ، بل يمكن وجوده بصورة من الصور ، وطريق من الطرق ، ولكن العادة لم تجر بوقوعه، والأمثلة على ذلك لا تحصيها كثرة . وقد ذكر القرآن الكريم العديد من الحوادث التي تدخل في هذا النوع ، منها جلوس ابراهسيم الحليل في النار ، دون أن تناله بأذى ، وتحوّل عصا موسى الى ثعبان ، ووقوف مياه البحر كالجبال ، وإلانة الحديد كالشمع لداود ، ومعرفة منطق الطير والنمل لسليان ، واحياء عزير بعد موته بمئة عام .

ومنها ولادة عيسى من غير أب ، وكلامه ساعة ولادته ، واحياؤه الموتى ، وابراؤه الأعمى والأبرص من غير علاج ، وإخباره الناس بما يأكلون ويدخرون في بيوتهم ، دون أن يشاهد ذلك ، أو يخبره به انسان ، كل هذه الحوادث ، وما اليها جائزة الوقوع ، ولكن لم تجر العادة بوقوعها ، ولو كانت محالاً في ذاتها لامتنع وقوعها على يد الأنبياء وغير الأنبياء. وإذا كانت هذه الحوادث ممكنة في ذاتها ، وأخبر الوحي بوقوعها صراحة فوجب على كل مؤمن الجزم بها ، دون تردد .

وذكر جماعة من الفلاسةة والمفسرين وجوهاً لخلق عيسى من غير نطفة الآب، وككن ما قالوه لا طائل تحته .. والحق ان الله تعالى قادر على كلّ شيء،يوجده بكلمة ( كن ) من لا شيء ، وقد اقتضت حكمته وقوع ما أراد فتم الذي أراد .

ولسنا مكلفين بالبحث والعلم عن ماهية الحوادث التي أوجدها الله خرقاً للعادة، ولا كيف وقعت .. وربما كانت عقولنا عاجزة عن ادراكها ، تماماً كما عجزت عن ادراك حقيقة الروح التي هي من أمر ربسي .. أجل ، نحن ندركها بآثارها ونتائجها - لا بكنهها وحقيقتها ، وكفى بها معرفة من هذه الجهة .. وعلى هذا الأساس سنفسر الآيات الواردة في حق المسيح (ع) وما شابهها من الآيات الواردة في غيره .

المعنى :

( اذ قالت الملائكة يا مريم ان الله يبشرك بكلمة منه اسمه للسيح بن مريم). والمراد بالملائكة هنا جبريل، لقوله تعالى في سورة مريم : « فأرسلنا اليها روحنا فتمثل لها بشراً سوياً » . حيث المراد بالروح هو جبريل، وذكره بلفظ الجمع، لأنه رئيس الملائكة ، وكلمة منه اشارة الى قوله تعالى : « كن فيكون » .

( وجيهاً في الدنيا والآخرة ومن المقربين ). أما وجاهته في الدنيا فهي تقديس النـاس وتعظيمهم له الى يوم يبعثون ، أما في الآخـرة فلعلو درجاته غداً عند الله .

( ويكلم الناس في المهد وكهلاً ومن الصالحين ) . تكلم في المهد للدلالة على براءة أمه من قذف اليهود لها بيوسف النجار ، وهم قومها ، عليهم لعائن الله، وزعم النصارى أنه لم يتكلم في المهـــد .. وقال ابن عباس : كان كلام عيسى لحظة قصيرة ، ولم يزد عما جاء في الفرآن ، ثم لم يتكلم ، حتى بلغ أوان الكلام كغيره من الأولاد .. وهذا القول يساعد عليه الاعتبار ، لأن الغرض من كلامه أن يبرىء أمه من التهم والشبهات ، وقد حصل الغرض بما قاله أولاً .. (وكهلاً) أي يكلم الناس بالوحي ، وهو كهل ، وهذه معجزة أخرى تدل على نبوته ، لأنه إخبار بالغيب انه سبعيش الى سن الكهولة ، وقبل : عاش في الأرض ثلاثين منة . وقيل : أناه الوحي ابن ثلاثين ، وعاش بعده ثلاث سنين .

( قالت ربّ التي بكون لي ولد ولم بمسيّي بشر » . هذا استعظام منهسا لقدرة الله تعالى ، لأنه خارج عن المعتاد ، ولا وجه لما جاء في بعض التفاسير من أنها سألت : هل يأتيها الولد بسبب الزواج ؟ لا وجه لهذا السؤال لأن الجواب عنه بقوله تعالى : ( قال كذلك الله نخلق ما يشاء إذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون ) . ان هذا الجواب يدل على آنها كانت على علم بأنها ستلد من غير زواج .

( ويعلمه الكتاب والحكمة والتوراة والانجيل ) . الكتاب مصدر بمعنى الخط، كالقتسال بمعنى الضرب ، ثم كثر استعاله في اسم المفعول ، أي المكتوب ، وبصورة أخص في هذا المعلوم الذي له طرفان ، ومـــا بينها أبواب ومسائل ،

والمراد بالكتاب هنا المعلى المصدري : أي الحسط . لأن ذكر التوراة والانجيل بعد ذكر الكتاب يرجح حمله على الخط والكتابة .. وقيل : بل المراد به المعلى الظاهر ، واتما ذكر التوراة والانجيل بعد الكتاب الشامل لهما للاهتمام بهما ، تماماً كقوله تعالى : حافظوا على الصلاة والصلاة الوسطى .

والحكمة هي وضع الشيء في موضعه، وهذه الآية دليل قاطع على ان التوراة هي الركيزة الأولى للدين المسيح ، وان الانجيل امتداد لها، مع بعض التعديلات. كتحليل بعض ما جاء فيها من المحرمات المشأر اليسه بقوله : ١ ولأحل لكم بعض الذي حرم عليكم ٣ .

( ورسولاً الى بني اسرائيل ) . أرسل الله محمداً (ص) للناس كافة . كما نصت الآية ٢٨ من سورة سبأ : « وما أرسلناك الا كافة للنساس بشيراً ونذيراً ولكن أكثر الناس لا يعلمون » . أما عيسى (ع) ، وهو اسرائيلي ، فإنه أرسل الى قومه بمقتضى ظاهر هذه الآية .. وتعميم رسالته للناس كافة يحتاج الى دليل .

( التي قد جئتكم بآية من ريكم ) . هذا خطاب من عيسى لقومه الاسرائيليين. محتجاً على صدق نبوته بأن لديه معجزة تدل على انه مرسل اليهم من الله،وهذه المعجزة هي قوله :

( اني أخلق لـكم من الطين كلهيئة الطير فأنفخ فيه فيكون طـيراً بإذن الله وابرى، الأكمه والأبرص وأحيي الموتى بإذن الله وانبئكم عا تأكلون وما تدخرون في بيوتكم إن في ذلك لآية لـكم ان كنتم مؤمنين ) . هذه أربع معجزات : الأولى المشاء الحياة في الطين . وجعله طيراً . الثانية : ابراء الأكمه ، وهو الذي يفلق أعى ، والأبرص ، وهو الذي في جلده بياض منفر .. وقيل : ان الطب كان متقدماً في عهد عيسى ، ولكن برغم تقدمه فقد عجز أمهر الأطباء عن هذين الداءين : العمى والبرص ، فجعل الله الشفاء منها على يد عيسى من غير علاج معجزة تدل على نبوته .

المعجزة الثالثة : رد الحياة إلى الميت . الرابعــة الإخبار يالغيب عما يأكلون وما يدخرون..وليس من شأننا البحث عن السر لهذه المعجزات وكيفية انشاء الحياة، أو ردها إلى الأموات ، ولا عن ازالة الأمراض المستعصية من غير علاج ، وإذا

تصدينا للبحث عن شيء من ذلك فلا ننتهي إلا إلى الشبهات والظلمات ، فلم يبق لدينا إلا التسليم لحكمة الله وأمره الذي صرح به السيد المسيح (ع) مكرراً أنه قد فعله بإذن الله ، ليسد الباب على كل متقو ل ومتوهم الربوبية لعيسى أو الشعوذة، أو غيرها .. وسبقت الإشارة عند تفسير الآية ٥٥٠ من سورة البقرة إلى أن نظام الكائنات بجريه الله سبحانه على السنن الطبيعية إلا اذا اقتصت حكمته أن يتدخل على عكسها بإرادته التكوينية التي هي عبارة عن كلمة «كن ب. وعندهما فلا يبقى مجال لأية واسطة وسنة .

أما إخبار عيسى بالغيب فقد كان بواسطة الوحي من الله تعالى ، ولا يختص وحده بذلك فقد أخبر جميع الأنبياء بالغيب ، فنوح صنع السفينة قبسل أن يقع الطوفــان ، وشعيب أخبر حن مصبر قومه في هذه الحياة ، وكذلك غبره من الأنبياء ، ومحمد (ص) أخبر عن انتصار الروم على الفرس ، وانتصار قومــه عليها معاً .. والإمام علي أخبر عن تورة الزنج وغيرها ، حتى قال له قائل : لقد أعطيت يا أمير المؤمنين علم الغيب . فقال له الإمام: ليس هو بعلم غيب ، وانما هو تعلّم من ذي علم . يشير إلى أن النبي (ص) أخبره به ، والنبي أخذه من الوحي .

# من أنصاري الى الله الآية ٥٢ - ٥٤ :

فَلَمَّا أَحسَّ عِيْسَىٰ مِنْهُمُ ٱلْخُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِي إِلَى اللهِ قَالَ الْحُوارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللهِ آمَنَّا بِاللهِ وَٱشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ \* رَبَّنَا آمَنَّا بِمَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ ٱلْشَّاهِدِينَ \* وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللهُ وَاللهُ خيرُ المَاكِرِينَ \*

70

الحق وأرباب المنافع :

ما من عاقل تام الإدراك ينكر الحق، ويؤثر الباطل عليه إلا لهوى في نفسه، أو شبهة في ذهنه ، أو لجهله بالدليل ، أو لحلل في عرض الدليل .. وبديهــة ان أدلة الأنبياء كافية وافية على نبوتهم من جميع الجهات ، حتى دفع الأوهــام والشبهات . خيث لا تُبقي أدلتهم أية وسيلة لإنكار الحق إلا بالعناد والمكابرة .. والا لم يكن لله ولا لأنبيائه على الناس الحجة .

ومن خِعْتُ عن السبب الموجب لكينند من كاد للأنبياء ، وانكار من أنكر رسالتهم بعد أن رأوا ما رأوا من الآيات والمعجزات فلا جدأي سبب لهذا الكيد والانكار الا المنافع الشخصية ، والحرص على الجاه والمال .. والشواهد على هذه الحقيقة من الكتب السهاوية والأحاديث النبوية لا تخصيها كثرة ، منها ان الطغاة المترفين من قوم هود النبي قاوموه لا لشيء الا لأنه قال لهم : « أتبنون بكل ربع آية تعبثون وتتخذون مصانع لعلكم تخلدون وإذا بطشتم بطشتم جبارين فاتقوا الله وأطيعون - ١٢٧ الشعراء » .

وهدد شعيباً الأغنياء من قومه ، وقالوا له : « يا شعيب أصلاتك تأمرك أن نترك ما يعبد آباؤنا وان نفعل في أموالنا ما نشاء .. ولولا رهطك لرجمناك ١٨ - ٨٨ هود» . أما ذنبه الأول والأخير قهو قوله : « اني أراكم عنير واني أخاف عليكم عذاب يوم محيط،ويا قوم اوقوا المكيال والميزان بالقسط ولا تبخسوا الناس أشياءهم ولا تعثوا في الأرض مفسدين – ٨٥ هود » . وكان قارون من أغلى قوم موسى ، وأقرب الناس اليه رحماً ، ومع ذلك نصب العداء له ، حيث وعظه بقوله : « وأحسن " كما أحسن الله اليك .. ولا تبغ الفساد في الأرض الله لا نحب المفسدين – ٩٥ القصص » .

وكان عبدالله بن أبـي من زعماء المدينة وأثريائها ، ولما هاجر الرسول اليها من مكة ثارت الغيرة في نفس ابن أبـي ، وأسمع الرسول كلامـاً نابياً ، فقال سعد بن عبادة : يا رسول الله لا يعرض في قلبك من قول هذا شيء ، فقد كنا أجمعنا على أن تملـكه علينا ، وهو يرى الآن انك قد سلبته أمراً كان قد

أشرف عليه . وكفى دليلاً على هذه الحقيقة قوله تعالى : « كلما جاءهم رسول بما لاتهوى أنفسهم فريقاً كذّبوا وفريقاً يقتلون – المائدة ٧٠ » . وقد كذّبوا السيد المسيح، وحاولوا قتله ؛ لأنه دعاهم الى المحبة والعدالة والمساواة ، وان لا يكنزوا الذهب وحولهم الجياع والمعوزون ، ومن تعاليمه : « لا تكنــزوا لـكم كنوزاً على الأرض .. غني يدخل باب السماء كحبل غليظ يدخل سم الحياط ».

المعنى :

( فلما أحس عيسى منهم الكفر قال من انصاري الى الله ) . كان اليهود قبل ميلاد عيسى يؤمنون بالمسيح المنتظر ، فلما جاءهم بالببنات والمعجزات اختلفوا فيه ، فآمن به المساكين والمستضعفون الذين لا يخافون على مال ولا جاه ، وكفر به أكثر أهل الجاه والمال خوفاً على مناصبهم ومكاسبهم ، كما هو شأنهم مع كل مصلح نبياً كان أو غير نبي ، مع علمهم بأنه الصادق المحق .

وقال بعض المفسرين : ان اليهود رفضوا الايمان بمحمد ، لأنه عربي من نسل اسماعيل ، ولو كان يهودياً من نسل اسحق لآمنوا به . وهذا خطأ ، لأن عيسى (ع) من اليهود ، ومع هذا حاربوه ، وحاولوا قتله وصلبه .. وكذلك محمد (ص) حاربه صناديد قريش ، والسر هنا وهناك واحد، وهو الحرص على الدنيا والمنافع ، لا العصبية القومية .

ومها يكن ، فقد أحس عيسى من قومه الاصرار على الكفر والعناد ، ولاقى منهم الشدائد ، تماماً كما لاقى محمد (ص) من قومه ، وعندهـا قال عيسى : ( من أنصاري الى الله ) . أي من هم ؟ وأين هم ؟ المؤمنون الذين يناصرون دين الله ، ومحامون عنه ، ويبلخونه بعدي الى الناس .. اذ لا بد لكل صاحب رسالة من أنصار ينهضون بها ، ويذبون عنها ، وينشرونها بين الناس .

١ يأتي في تفسير الآية ٢٦ من هـذه السورة أن وفد نجران اعتقد نبوة محمد ، ومع ذلك رفض الاعتراف بها للأموال التي يقبضها من الملوك .

( قال الحواريون نحن أنصار الله آمنا بالله واشهد بأنا مسلمون . ربنا آمنا بما أنزلت واتبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين ) . المراد بالحواريين خاصة الرجل، مأخوذ من الحور ، وهو شدة النقاء والبياض . وقولهم : ( آمنا بالله واشهد بأنا مسلمون ) دليل على ان دين الله واحد منذ وجد الى ما لا نهاية،وهو الإسلام، وقد جاء به جميع الأنبياء ، دون استئناء،والاختلاف انما هو في بعض الأحكام وصور العبادة ، وعلى هذا ، فكل من آمن بالله وكتبه ورسله فهو مسلم ، وان أسمى نفسه نصرانياً أو يهودياً .. وسبق الكلام عن ذلك مفصلاً عند تفسير قوله تعالى : « ان الدين عند الله الإسلام .- الآية ٩ من هذه السورة »

وقول الحواريين : ( فاكتبنا مع الشاهدين ) دعاء منهم لله سبحانه أن يجعلهم في زمرة المؤمنين الذين شهدوا لله بالوحدانية ، ولأنبيانه بالصدق والأمانة،ليفوزوا بما فاز به المخلصون المرضيون ، وينالوا ما نالوه من الكرامة عند الله سبحانه . وجاء في الكثير من التفاسير ان عدد الحواريين كان اثبي عشر ، وبعض المفسرين ذكر أسماءهم ومهنهم ، ونحن نسكت عن ذلك لحديث : اسكتوا عما سكت الله عنه .

# الله خير الماكرين :

( ومكروا ومكر الله والله خير الماكرين ) . لهذه الآية نظائر كثيرة ، منها الآية ٣٠ من سورة الأنفال : « وعكرون وعكر الله والله خير الماكرين » . والآية ٥٠ من سورة النمل : « ومكروا مكراً ومكرنا مكراً وهم لا يشعرون». والآية ٢١ يونس : « قل الله أسرع مكراً ان رسلنا يكتبون ما تمكرون » . والآية ٩٩ الاعراف : « أفامنوا مكر الله فلا يأمن مكر الله إلا القوم الحاسرون». والمراد عكر الكافرين والمناقلين الحيلة والحداع والغدر وتبييت الشر ، أما مكر الله تعالى فالمراد به إبطال مكر الماكرين وتدبيرهم ، كما نظم الآيسة ٣٠ من سورة فاطر : « ولا يحيق المكر السي والاباع والغدر وتبييت الشر ، أما من سورة فاطر : « ولا يحيق المكر السي ، إلا بأهله » . وفي القرآن صفات كثيرة أطلقت عليه سبحانه ، وظاهرها يوهم عدم جواز نسبتها اليه تعالى ، مثل الشاكر والمؤمن والتواب والمتكبر ، ومع التأمل والامعان بحدها في علهما ، فان

معلى الشاكر أنه سبحانه يجزي الشاكرين والمطيعين بالثواب ، والمؤمن أنه مصدر الأمان والسلام ، والته أب أنه يتقبل التوبة من التاثبين ، والمتكبر أن كل ما في الكون حقير بالنسبة أليه تعالى .. وبهذا يتبين معنا أن المكر حرام إذا قصلت به الأضرار بالغير ، وحلال إذا قصلت به دفع الضرر عن نفسك أو غيرك .

ونذكر فيما يلي مثالين على إبطال الله لمكر الكافرين وكيدهم :

۱ - ان اليهواد مكراوا بتواطئهم على قتل عيسى ، ولكن الله سبحانه أبطل مكراهم، حيث ألفى شبه عيسى على يهوادا الذي حرض على قتله ، ورفع عيسى إلى السهاء .

٢ ان قريشاً أجمعوا أمرهم أن يتخلصوا من محمد ، وذلك أن إختاروا شاباً من آتل بطن ، ويضربوه بسيوفهم ، وهو نائم في فراشه ، فيتفرق دمه بين الجميع .. فأبطل الله مكرهم ، حيث أمر نبيه بالحروج من مكه ، وأن ينام علي في فراشه ، يوهم القوم ان محمداً لم يسافر ، خوفاً من اللحاق به ، واستلقى علي في فراش ابن عمه ، وجر عليه بردته .. ولما اقتحم المتآمرون الدار وجدوا علياً هو الذي يرقد في الفراش .. وذهب الله بكيدهم، وما كيد الكافرين إلا في ضلال .

# متوفيك ورافعك الآية ٥٥ – ٥٨ :

إِذْ قَالَ الله يا عِيْسَى إِنِّي مُتَوَقِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجاعِلُ الَّذِينَ اتَبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ\* فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَأَعَذَّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيداً فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ\*

وَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُوَقِّيهِمْ أُجورَهُمْ وَاللهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ★ ذٰلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الآيَاتِ وَالذِّكْرِ الْحَكِيمِ★

## الإعراب :

عيسى محله الضم ، لأنه منادى مفرد ، والذين اتبعوك مفعول أول لجاعل ، وفوق ظرف متعلق بمحذوف مفعول ثان،وإلى يوم القيامة متعلق بهذا المحذوف. والتقدير كائنين فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة .

# الاختلاف في عيسى :

اختلف الناس في أمر عيسى اختلافاً شديداً .. اختلفوا في أصل وجوده . واختلفوا في طبيعته ، واختلفوا في موته .. فمن قائل : لا وجود له اطلافاً ، واتما هو بطل اسطوري ، ظهر هذا القول في المانيسا وفرنسا وانكلترا في القرن التاسع عشر ، وهو أسخف من السخف ، لأنه تماماً كقول من ينفي الطوائف المسيحية والاسلامية التي تؤمن بالمسيح .. ومن قائل : انه إله ، وقائل : بل هو انسان ، وقائل : هو إله وانسان في وقت واحد ، وقالت اليهود فيه وفي أمه ما بهتز له العرش .

واختلف المسلمون فيما بينهم ، فقال أكثرهم : ان المسيح لم يمت، وانه حي في السهاء ، أو في مكان ما بجسمه وروحه ، وانه بخسرج في آخر الزمان الى الأرض ، ثم يتوفاه الله بعد ذلك الوفاة الحقيقية .. وقال كثير من المسلمين : انه مات حقيقة ، وان الذي ارتفع الى السهاء روحه ، لا جسمه .

وسب هذا الاختلاف بين المسلمين هو اختلاف ظاهر النص ، فالآية ١٥٨ من سورة النساء تقول : « وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبته لهــــم وان الذين اختلفوا فيه لهي شك منه ما لهم به من علم الا اتباع الظن وما قتلوه يقيناً بـــل

رفعه الله اليه وكان الله عزيزاً حكيماً » . وهذه الآية ظاهرة في انه حي ، بالاضافة الى أحاديث نبوية في معناها . ولكن الآية ١١٧ من سورة المائدة تقول : «فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم » .. وقريب منها الآية التي نحن بصددها ، وهي : « اني متوفيك ورافعك إلي ً » . فإن المتبادر من الوفاة هو الموت ، وان المعنى الظاهر أني مميتك وجاعلك بعد الموت في مكان رفيع ، كما قال في ادريس : « ورفعناه مكاناً علياً … ٥٦ مرم » . وكما قال في الشهداء : أحياء عند ربم يرزقون -- ١٦٨ آل عمران .

والذين قالوا : ان عيسى حي بجسمه وروحه أولوا ( توفيتــــي،ومتوفيك ) بوجوه أرجحها ... نسبياً ... ان القصد هو التشبيه بالوفاة ، لا الوفاة الحقيقية ، لأنه إذا رفع إلى السماء فقد انقطعت علاقته بالأرض ، وصار كالميت .

أما الذين قالوا : انه مات حقيقة فقد أولوا ( وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبّه لهم ) بأن اليهود لم يقتلوا مبادىء عيسى وتعاليمه بقتله وصلبـــه .. ولكن خيل اليهم انهم قد قضوا على تعاليمه بذلك ، مع انها ما زالت قائمة ، وستبقى الى يوم يُبعثون .

وتحن تميل الى القول الأول ، وان عيسى حي رفعه الله اليه بعد أن توفاه بنحو من الأنحاء . غير الموت ـ تميل الى هذا بالنظر الى ظاهر الآية ، والى ما روي عن الرسول الأعظم (ص) من طريق السنة والشيعة انه ما زال حياً . ومع هذا فلا نرى أبة فائدة من التحقيق والتدقيق في هذا الموضوع ، لأن الايمان بكيفية وفاته . ورفعه ليس من أصول الدين ، ولا المذهب ، ولا من فروعه في شيء واعا هو موضوع من الموضوعات الحارجية لا تتصل محياتنا من قريب أو بعيد .. والله سبحانه لا يسأل الناس غداً ، وبقول لهم : بينوا كيف توفيت عيسى ؟ وكيف رفعته ؟.. ان ما مجب علينا الايمان به هو ان عيسى في مرسل من الله ، وانه خلق بكلمة من الله ، وان أمه قديسة .. هذا ، الى ان البحث في هذا الموضوع لا ينتهي بالباحث الى الجزم واليقين بكيفية وفاته ، ولا بكيفية في هذا الموضوع لا ينتهي بالباحث الى الجزم واليقين بكيفية وفاته ، ولا بكيفية في هذا الموضوع لا ينتهي بالباحث الى الم قديسة .. هذا ، الى ان البحث

١ انظر ما قلنا في تفسير الآية ٨ هـ١ من سورة النساء .

( اذ قال الله يا عيسى اني متوفيك ورافعك الي ) . بعد أن صمم اليهود على قتل عيسى ، ودبروا الأمر لذلك بشره الله بنجاته منهم ، وإبطال مكرهم وكيدهم ، وانه لن يُقتل ، ولن يُصلب ، بل يتوفاه الله حين انتهاء أجله وفاة طبيعية ، وانه تعالى سينقله الى عالم لا يناله أحد فيه بأذى ، ولا سلطان فيسه لأحد عليه سوى الله . وهـذا هو معنى فوله تعالى : ( ومطهـرك من الذين كفروا ) . أي أبعـدك عن ارجاسهم ، ودنس معاشرتهم ، وعما يريدونه بك من الشر .

( وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة ) . المراد بالتفوق هنا التفوق نفساً وكمالاً ، لا التفوق سلطاناً ومالاً .. وليس من شك ان الذين آمنوا بعيسى أفضل وأكمل من الذين كذبوه .

(ثم إليَّ مرجعكم فأحكم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون ) . لا يحتاج هذا الى تفسير ، لأن المعنى الظاهر هو المراد . . أجل ، ان ضمير الخطاب هنا يشمل الغائبين في كل زمان ومكان من الذين اختلفوا في السيد المسيح ، أو في صفة من صفاته .

( فأمـــا الذين كفروا فأعذبهم عذاباً شديداً في الدنيا والآخرة وما لهم من ناصرين ) . أما عذاب الكافر في الآخرة فمعلوم ، واما عذابه في الدنيا فلأنــه دون المسلم في المرتبــة في كثير من أحكام الشريعة الاسلامية ، منها ان الكافر تجوز غيبته دون المسلم ، ومنها ان الكافر يقتل بالمسلم ، والمسلم لا يقتل بالكافر، بل لا دية له عند كثير من الفقهاء إلا إذا كان ذمياً .. على ان دية الذمي دون رية المسلم بكثير .

( وأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيوفيهم أجورهم والله لا يحب الظالمين). في الحديث ان الظلسالم والراضي بالظلم سواء ، وقال الإمام الباقر (ع) : الظلم ثلاثة : ظلم يغفره الله ، وظلم لا يغفره الله ، وظلم لا يدعه الله ، أما الظلم الذي لا يغفره الله فهو الشرك بالله ، وأما الظلم الذي يغفره الله فظلم الرجل نفسه بينه وبين ربه ، وأما الظلم الذي لا يدعه الله فالاعتداء على العباد .. وقال الإمام على (ع) : ظلم الضعيف أفحش الظلم .

( ذلك نتلوه عليك من الآيات والذكر الحكم ) . ذلك إشارة الى ما أخبر الله به نبيته من انباء أم مريم ، ومريم ، وزكريا ، ويحيى،وعيسى،والحواريين.

واليهود الجاحدين ، والمعنى :تلونا عليك يا محمد هذه الأنباء لتكون حجة ودليلاً لك على من يجادلك في عيسي من وفد نجران وغيرهم .. أما كون هـذه الأنباء حجة في يد محمد فلأنه أمي لا يقرأ ، ولا يصحب من يخبره بذلك ، فلم يبق من مصدر لعلمه بهذه الأنباء إلا الوحي من الله تعـالى .. والمراد بالذكر الحكيم القرآن .

# مثل عيسى كمثل آدم الآية ٥٩ – ٦٣ :

إِنَّ مَثَلَ عِيسى عِنْدَ ٱللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ تُحْكُنْ فَيَكُونُ \* ٱلْحَقُّ مِنْ رَّبِكَ فَلاَ تَكُنْ مِنَ الْمُنْتَرِينَ \* فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُصْلْ تَعَالَوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ إلَنْهِ عَلى آلَكَاذِبِينَ \* إِنَّ هٰذَا هُوَ ٱلقَصَصُ ٱلْحَقُ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَ ٱللهُ وَإِنَّ ٱللهِ عَلى آلَكَاذِبِينَ \* إِنَّ هٰذَا هُوَ ٱلقَصَصُ ٱلْحَقُ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَ ٱللهِ وَإِنَّ ٱللهِ عَلَى آلَكَاذِبِينَ \* إِنَّ هٰذَا هُوَ ٱلقَصَصُ ٱلْحَقُ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَ ٱللهِ وَإِنَّ ٱللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ \* إِنَّ هٰذَا هَوَ الْقَصَصُ الْحَقَ

#### اللغة :

الامتراء الشك ، والبهلة بالضم والفتح ، ومعناها اللعنة ، يقال : بهله الله ، أي لعنه ، ثم شاع استعماله في مطلق الدعاء ، والقصص تتبّع الأثر ، ومنه قوله تعالى : وقالت لأخته قصيّه ، أي تتبعي أثره .

الاعراب :

قد يتوهم ان جملة خلقه من تراب صفة لآدم ، وهذا لا يستقيم لأنها جملة مستأنفة ، وجواب عــلى سؤال مقدر ، كأن سائلا يسأل : بأي شيء أشبه عيسى آدم ۲ فأجيب بأن كلا منها خلق من غير أب ، بل وجود آدم أغرب، لأنه بلا أم أيضاً .. فجملة خلقه من تراب ترتبط بآدم معنى لا لفظاً ، وقوله : لهو بجوز أن يكون ضمير فصل لا محــل له من الإعراب ، ويجوز أن يكون مبتداً والقصص خبر ، والجملة خبر ان .

## المعنى :

وسواء أصحت هذه الرواية ؛ أم لم تصح فإن هذا هو موضوعها بالذات .. فلقد كان النصارى ، وما زالوا محتجون لعقيدتهم بربوبية عيسى انه نشأ من غير أب .. وقد قطع الله حجتهم هذه ، وأبطلهـــا بآدم ، فإن كان عيسى إلها أو ابن إله لأنه من غير أب فبالأولى أن يكون آدم كذلك ؛ لأنه من غــير أب وام .. وما أجابوا عن هذا النقض ، ولن مجيبوا عنه الى آخر يوم .

وتسأل : ان الظاهر من قوله تعالى : ( خلقه من تراب ) ان الله قـد أنشأ آدم وأوجده ، وانتهى كل شيء ، وعليه يكون الحلق متقدماً على قول : (كن فيكون ) ولم يبق أي وجه لهذا القول ، لأنه ايجاد للموجود ، وخلق للمخلوق.. وبديهة ان كلام الله يجب أن يحمل على أحسن المحامل .

الجواب : ان الله خلق آدم على مراحل ، منها انه خلقه من طين بلا روح،

ثم جعل فيه الروح ، وعليه يكون المعنى : أيها الطين كن انساناً من لحم ودم ، وعاطفة وادراك .

# الأنبياء والمعصية :

( الحق من ربك ) . أي ان هذا الذي أنزلناه عليك ، وأخبرناك بـــه عن عيسى هو الحق من ربك ( فلا تكن من الممترين ) .

وتسأل : ان النبي محال أن يشك فيما أخبر الله به .. لأن الشك يتنافى مع الايمان فضلاً عن العصمة . فما هو المبرر لهذا النهي ؟.

وأجاب المفسرون بجوابين : الأول ان ظاهـــر الحطــاب موجه الى النبي ، والمقصود في الواقع غيره . الجواب الثاني : ان المراد استمرار النبي على اليقين .

وفي كلا الوجهين نظر ، لأنهل مينيان عــلى ان الله تعالى ليس له أن ينهى أنبياءه عن المعصية .. والصحيح ان لله أن ينهى الأنبياء عن المعصية .. أولا لأنه أمر من الأعلى الى من هو دونه في الرتبة والعلو . ثانيــاً : ان العصمة ليست طبيعة وغريزة في الأنبياء بحيث تستحيل المعصية عليهم بحسب الذات والامكان ، والا لم يكن لهم من فضل ، وانما يستحيل صدور المعصية منهم بحسب الواقع ، لا بحسب الامكان ، فيصح،والحال هذه ، أن يوجه النهي اليهم جلب عسب الاعتبار ، ولكن من الله لا من غيره ، اذ لا أحد فوق الأنبياء الا الله جلب عظمته .

وعلى هذا الوجه تحمل النواهي الكثيرة الواردة في القرآن الكريم في هذا الباب ، مثل قوله تعالى لحبيبه محمد (ص) : ( ولا تطع الكافرين ) .. ثم ما يدرينا ان الأنبياء كانوا يحبون هذه النواهي من الله سبحانه ، بـل ويطلبونها ، كما يطلب المؤمن الصالح من الأعلم الأكمل ان يعظه ، ويذكره يالله .

المباهلة :

( فمن حاجك من بعد ما جاءك من العسلم فقل تعالوا نـــدع أبناءنا وأبناءكم

وتساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نستهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ) . هذه هي الآية المعروفة بآية المباهلة ، وهي من امهات الكتاب .

الوالقصد الأولى من هذه الآية الكريمة العظيمة هو تدعيم الدين الحنيف،واثبات الرسالة المحمدية الانسانية بطريق لا عهد اله للعلم والعلماء ، ولا يقـدر عليه أحد على الاطلاق سوى خالق الأرض والسماء ، ومع ذلك يفهمه بسهولة ويسر الجاهل والعالم .. وفيا يلي حكاية هذه الآية من أولها ، ولكن بإنجاز :

ترتبط هذه الآية بالسة الناسعة لهجرة الرسول الأعظم (ص) إلى المدينة ، وهي السنة المعروفة بعام الوفود ، لأن الناس توافلت فيه على رسول الله (ص) من شتى بقاع الجزيرة العربية . خطبون وده بعد ان أعلى الله أكلمة الإسلام ، ونصر المسلمين على أحداء اللدين . وها، وقا، على الرسول فيسن وقد ستون رجلاً من نصاري أجران اليس ، وقيل : أربعة عشر من أشرافهم .. منهم كبيرهم وأميرهم ، واسمه عند المسيح ، والثاني مشيرهم وصاحب رأيهم ، واسمه الأيب ، ويلقب بالسيد ، والثالث حبرهم والثاني مشيرهم وصاحب رأيهم ، واسمه الأيب ، ويلقب بالسيد ، والثالث حبرهم والشقيهـ...م ، وكان في شرف كبير ، وخط عظيم ، وقد بني له ملك الروم الكنائس والمدارس ، وخصه بالأموال والمراتب. ورحب رسول الله (ص) بهم ، وأ لازم وفادتهم ، وكان في شرف كبير ، وخط نهر بوا بالناقوس، وصلوا في مسجد الرسول إلى المشرق ، فأراد الأصحاب منعهم، نهر بوا بالناقوس، وصلوا في مسجد الرسول إلى المشرق ، فأراد الأصحاب منعهم ، السورة .

وبعد أن استقر المقام بوفد نجران أخذو: خِادلون رسول الله في عيسى زاعمين تارة اله الله . ومرة الله الن الله ، وأخرى اله ثالث ثلاثة ، وأوردوا أدلة سبق ذكرها وتفسيرها وإبطالها .

والذي أبطل أدلة النصارى هو الله بالذات ، ولكن على لسان محمد (ص) ، وكان في الوفد علماء لا تخفى الحقيقة على أمثالهم، منهم أبو حارثة الرئيس الديني للوفد ، وكان معه أخ له ، اسمه كرز .. وبعد أن سمع أبو حارثة ما سمع من آيات الله البينات أسر إلى أخبه كرز ان محمداً هو النبي الذي كنا ننتظره .. فقال له أخوه هذا: ما ممنعك منه ما دمت على يقين من صدقه ؟ قال أبو حارثة: ان الملوك أعطونا أموالاً كثيرة ، وأكرمونا ، قلو آمنا محمد لأخذوا منا كل

شيء .. فوقع ذلك في قلب كرز ، وأضمره في نفسه أمداً ، ثم أعلن اسلامه، وحدّث عما جرى من أخيه .

وصدق هذه الرواية لا يحتاج إلى دليل ، لأنها بنفسها تدل عــلى صدقها ، وتحمل قياسها معهــا ، كما يقول أهل المنطق .. ان أكثر الذين أنكروا الحق وعاندوه كان الدافع إلى موقفهم المدالح الحاصة ، والمنافع الشخصية، كما شرحنا ذلك مفصلاً عند الآية ٤٢ من هذه السورة ، فقرة «الحق وأرباب المنافع » .

وقد تواترت الروايات في كتب الحديث والتفسير، ومنها صحيح مسلم والترمذي. وتفسير الطــري والرازي والبحر المحيط وغرائب القـرآن وروح البيان والمنــار والمراغي ، وغيرها كثير ، تواترت الروايات ان محمداً (ص) خرج ، وعليــه مرط أي كساء غير مخيط أسود ، وقــد احتضن الحسين ، وأخذ بيــد الحسن ، وفاطمة وعلي يمشيان خلفه ، وهو يقول : إذا دعوت فأمنوا ، فقال الرئيس الديني للوفـد : يا معشر النصارى اني لأرى وجوها لو دعت الله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله ، فلا تباهلوا فتهلكوا ، ثم قــال : يا أبا القاسم رأينا ان لانباهلك . فقــال لهم : أسلموا . فأبوا ، ثم صالحهم على أن يؤدوا الجزية .

وعاد الوفـــد مخذولاً مرذولاً ، يجر وراءه ثوب الفشل ، والحزي .. وآمن بعد هذه المباهلة كثير من الذين لم يكونوا قد آمنوا بعـــد ، كما ازداد المؤمنون إيماناً وتسليماً .

لقد أقدم محمد (ص) ، ومعه أهل بيته وأعز الناس على قلبه ، أقدم عـلى المباهلة ، وهو يضمن النصر سلفاً ، حتى كأنه بيده .. ولا شيء أوضح وأصدق في الدلالة على نبوته من هذا الاقدام .. انه أوضح من دلالة نور الشمس عـلى وجود الشمس .. وما عرفت هذه المعجزة لواحد من الأنبياء ، واتما كانوا يدعون على الكافرين ، فيستجيب الله دعوتهم .

وتسأل : ان النبي دعا بعض الكفار الى الإيمان،فقالوا : « اللهم ان كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السمّاء – ٣٢ الأنفال » . ومع هذا لم يقع العذاب -٢م ؟

الجواب : ان الكلام فيما نحن فيه يدور حول المباهلة ، وهي لا تتحقق إلا في معرض الاحتجاج والادعاء ، وأيضاً لا تجوز إلا بإذن من الله ، أو رسولـه خشية ان لا يظهر صدق الصادق .. وقول الكافرين : « فامطر علينسا حجارة من السماء » ليس من المباهلة في شيء .. ولذا أخر الله عقابهم الى يوم يبعثون .

# أهل البيت :

ومما قاله الرازي في تفسير آية المباهلة : « روي أن محمداً (ص) لما خرج في المرط الأسود ، فجاء الحسن رضي الله عنه فأدخله ، ثم جاء الحسين رضي الله عنه فأدخله ، ثم فاطمة ، ثم علي رضي الله عنهما ، ثم قال النبي (ص) : (اتما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً ) واعلم أن هذه الرواية كالمتفق على صحتها بين أهل التفسير والحديث -- ثم قال الرازي -- : أن هذه الآية دالة عـلى أن الحسن والحسين عليهما السلام كانا ابني رسول الله (ص) ، وعد أن يدعو أبناءه فدعا الحسن والحسين ، فوجب أن يكونا ابنيه ، ومما يؤكد هـذا قوله تعالى في سورة الانعام : ( ومن ذريته داود وسليان ) إلى قوله : ( وزكربا ويحيى وعيسى ) ومعلوم أن عيسى (ع) أنما انتسب إلى ابراهيم (ع)

وقد محمّت هذا الموضوع بحثاً مطولاً في كتاب « فضائل الإمام علي» وعقدت له فصلاً مستقلاً بعنوان « أبناء رسول الله » .

( ان هذا لهو القصص الحق وما من إله إلا الله وان الله لهو العزيز الحكيم فإن تولوا فإن الله عليم بالمفسدين ) . هذا اشارة إلى ما تقدم من شأن عيسى ، وانه نبي مرسل ، لا ابن زنا كما يزعم اليهود ، ولا هو إله أو ابن إلــه كما تدعي النصارى ، ومن يصدق ويؤمن بهذه الحقيقة فدعه يا محمد وشأنه ، فـان الله سبحانه أعلم بفساده وضلاله ، وقادر على عقابه بما يستحق .

تعالوا الى كلمة سواء الآية ٦٤ ... ٦٨ :

قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَّابِ تَعَالَوْ إلَى كَلَمَةٍ سَوَاءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدَ إِلاَّ أَنَهُ وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِن دُونِ أَنَتِهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ \* يَا أَهْلَ الصَحِتَابِ لِمَ تُعَاجُونَ في إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالإَنْجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ \* هَا أَنْتُمْ هُولُاً وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَا أَنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالإِنْجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ \* هَا أَنْتُمْ هُولُاً وَمَا أَنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالإِنْجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ \* هَا أَنْتُمْ هُولُاً وَمَا أَنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالإِنْجِيلُ إِلاَ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلاَ يَوْدِيا لَكُمْ بِهِ عِلْمُ وَأَنَهُ مَا أَنْنَمْ مُولاً وَأَنْهُ مَا أَنْهِمَ لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمُ وَأَنَهُ مَا أَنْتَمْ هُولُوا وَأَنْهُ مَا أَنْتَمَ فَيَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمُ وَأَنَهُ مَا أَنْذَ مَا أَنْتُ مُولاً وَأَنْهُ مَا أَنْ أَنْهُ أَنْ مَنْ يَعْلَمُونَ أَنْ أَنْ إِنَا إِلَا مِنْ أَنْهُ مَالِعَا وَالْنَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمُ وَأَنَهُ مَا أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ مُولَى أَنْهُ مَا أَنْهُ مَا الْنُكُمُ مَنْ أَنْ إِلَا مَنْ أَنْ أَنْتُ أَنْ أَنْ وَنَا أَوْلَى النَّاسِ إِبْرَاهِيمَ لَكُنُ مَائِنَ وَالْكَنَ مَا اللَّهُ مِنْهِ أَنْهُ أَنْهُ إِنْ أَنْهُمُ وَاللَهُ أَنْ أَنْ الْتَوْرَا وَأَنْهُ أَنْهُ إِلَا مِنْ أَعْذَرُ وَاللَهُ أَنْفُوا وَأَنْهُ أَنْهُ أَسُولُوا وَأَنْهُ وَا وَأَنْهُ وَاللَّهُ مِنْ الْمُنُوا وَاللَهُ مُؤْلُوا وَاللَهُ مَا أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ

#### اللغة :

سواء العدل والانصاف ، والحنيف المائل عن العقائد الزائفة

الإعراب :

المصدر من ان لا نعبد محل جر بدل من كلمة ، وشيئاً مفعول به ، لأن المراد به كل شيء من انسان وغيره ، وها أنتم الهاء للتنبيه ، كالهاء في هذا ، وأنتم مبتدأ ، وهؤلاء عطف بيان أو بدل ، وجملة حاججتم خبر لأنتم ، واللام في للذين للتوكيد ، والذين خبر إن ، وهذا النبي عطف على الخبر .

# المعلى :

( قل يا أهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد الا الله ولا نشرك به شيئاً ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله). يؤمن اليهود بالتوراة، ويؤمن النصارى بالتوراة والانجيل ، ويؤمن المسلمون بالتوراة والانجيل والقرآن ، وقد أجمعت هذه الكتب الثلاثة على ان وراء الكون مدبراً حكيماً .. ولكن النصارى بالغوا في الغلو ، فجعلوا لله شركاء ، ونسبوا له ولداً واتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ، يحللون لهم ، وعر مون ، ويغفرون الحطايا والذنوب، وببيعون أذرعاً في الساء .. روي ان عدي ين حاتم قال لرسول الله : والذنوب وبيعون أذرعاً في الساء .. روي ان عدي ين حاتم قال لرسول الله : مع ان النصارى لا يعبدون الأحبار والرهبان .. فقال له الرسول (ص) : أما كانوا عللون لكم ونحر مون، فتأخذون بأقوالهم ؟. قال عدي : نعم . قال (ص) :

وما زلنا ، ونحن في القــرن العشرين ، نقرأ في الصحف ، ونسمــع من الاذاعات ان فلاناً تشرّف بمقابلة البابا ، ومنحه البابا البركة ، وكذا تمنح البركة الكردينال والبطريرك . أما المسلمون فإنهم يعتقدون ان البركة لا تكون ولن تكون الا من الله : « رحمة الله وبركاته عليكم – ٧٣ هود » .

أما اليهود فقد أنكروا عيسى (ع) ، وحاولوا صلبه ، وكفروا بمحمد(ص)، وهم على علم من صدقه ، قال تعالى : « فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين » .

وجادل النبي أهل الكتاب بالتي هي أحسن ، وأورد عليهم أنواع الدلائل ، ولم يدع لهم منفــذاً ، ولكنهم أصروا على الكفــر ، ثم دعاهم الى المباهلة ، ولكنهم فضلوا أداء الجزية بصغار على الاعتراف بالحق .. ورغم هذا كله فقد ظل حريصاً على أن يؤمنوا ، وهذا شأنه مع كل جاحد ، حتى خاطبه الله تعالى في الآبة ١٠٣ من سورة يوسف : « وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين » وفي الآبة ٣٧ من سورة النحل : « ان تحرص على هداهم فإن الله لا يهدي من يضل » .

وتأكيداً للحجة على المعاندين ، واظهاراً لحقيقتهم لدى النبي، والناس أجمعين قال تعالى : يا محمد دع جدالهم ومباهلتهم ، واسلك معهم هذا المنهج السذي يشهد كل ذي لب انه العدل والحق .. بل انه البديمة والضمير والوجدان، وذلك أن تدعوهم الى ما أقره العقل والكتب السماوية بكاملها ، وهو أن تستووا جميعاً في عبادة الله وحده لا شريك له .. لا يعبد معضكم بعضاً ، ولا يعلو بعضكم على بعض ، وهذه هي كلمة سواء .

( فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون ) . أي فإن لم يقبلوا ، حتى هذه البديهة ، وأبوا الا الشرك والعناد فأعرض عنهم ، وقل لهم أنت ومن آمن بك: ( اشهدوا بأنا مسلمون ) . وفي اشهاد الكافرين على اسلام المسلمين فائدتان :

الأولى : اشعار الكافرين بعدم المبالاة بهم وبكفرهم ، وان محمداً ومن معه يؤمنون بالحق ، وبه يعملون ، حتى ولو كفر أهل الشرق والغرب .

الفائدة الثانية : الاشارة إلى أن المسلمين يتميزون عن غيرهم بعبادة الله الواحد الأحد ، ولا يتخذ بعضهم بعضاً ارباباً من دون الله، ولا لأحد منهم كاثناً من كان سلطة التحليل والتحريم ، وغفران الذنوب ، كما هي الحال عند غيرهم .

( يا أهل الكتاب لم تحاجون في ابراهيم وما أنزلت التوراة والانجيس إلا من بعده أفلا تعقلون ) . جادل القرآن أهل الكتاب بالعقل والمنطق ، ثم دعاهيم إلى المباهلة ، ثم إلى كلمــة سواء ، وهي الإيمان بالله وحده ، ثم استأنف القرآن جدال أهل الكتاب من جــديد ، وعاد إلى ما كان عليه أولاً ، كعادته من التعرض للشيء،ثم الانتقال إلى غيره ، ثم الرجوع اليه .. عاد إلى أهل الكتاب، وذكر بعض أقوالهم وأبطلها ، ذكر قول اليهــود : إن ابراهيم كان يهودياً ،

۸۱ التفسير الكاشف – ۲

وقول النصارى انه كان نصرانياً ، ورد هذا الزعم بالبديهة ، لأن اليهودية حدثت بعد موسى ، وبينه وبين ابراهيم ألف سنسة ، والنصرانية حدثت بعد عيسى ، وبينه وبين ابراهيم ألفسا سنة ، كما جاء في تفسير روح البيان ، فكيف يكون السابق على دين اللاحق ( أفلا تعقلون ) .

ويذكرنا قول النصارى واليهود بنادرة يتناقلها اللبنانيون ، ويتندرون بها،وهي أن رجلين تصاحبا صدفة في سفر ، ولما أخذا بالحديث سأل أحدهما صاحبه : هل حججت في مكة المكرمة ؟ فقال له : أجل أديت ما علي ً ، والحمد لله . فقال له صاحبه : هل رأيت زمزم هناك ؟ قال : نعم ، انها بنت كويسة .. قال له : ويلك . انها بثر ماء ، وليست بنتاً .. قال : اذن حفروها بعد مسا أديت الفريضة .

وحكاية المذاهب والفرق التي حدثت بعد الرسول الأعظم (ص) تشبه حجة هذا الرجل الى حد بعيد .. وكل من أخـــذ دينه عن انسان فهو من هذا النوع إلا إذا ثبت النص عليه من الرسول الأعظم (ص) كثبوت حـــديث الثقلين الذي أوجب الأخذ والتعبد بكتاب الله وأهل بيت رسول الله ، وساوى بينها، وذكرنا ذلك عند تفسير الآية ٣٩ من سورة البقرة .

( ها أنتم هؤلاء حاججتم فيما لكم به علم فلم تحاجون فيما ليس لكم به عسلم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ) . قد يتخصص الانسان بعلم من العلوم، أو بموضوع من الموضوعات ، وعليه فله أن بجادل فيه ويناقش ، وليس من الضروري أن يكون مصيباً في جميع أقواله وجداله ، وانما المهم أن يكون من أهل المعرفة به، ولو في الجملة .. اما أن بجادل ويناقش في أمر لا يعرف عنه شيئاً ، ويبعد عنه كل البعد ، أما مثل هذا الجدال والنقاش فهو جهل وحماقة .

وأهل الكتاب لهم علم بدينهم الذي اعتقدوا بصحته ، فيكون لجدالهم فيـــه وجه ، ولو بحسب الظاهر ، أما جدالهم في دين ابراهيم فلا وجه له واقعـاً ، ولا ظاهراً ، لأنهم لا يعرفون عنه شيئاً .

( ما كان ابراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين). لم يكن يهودياً ، لأن بينه وبين موسى ألف سنة ، ولم يلتق في عقيدتــه وواقعه بالديانة اليهودية،لأنها محرفة عما جاء به موسى (ع) ، ولم يكن ابراهيم نصرانياً،

لأن بينه وبين عيسى ألفي سنة ، ولم يلتق بالديانة المسيحية ، لأنها محرفة عماجاء به عيسى (ع) .. وإذا لم يكن ابراهيم مسلماً بالمعلى المعروف فإنه في واقعه وإيمانه يلتقي مع الاسلام ، لأنه يؤمن بالله المنزه عن الشريك والشبيه ، وهسذا الاعان هو الأصل الأساسي لدين الاسلام ، وبهمذا يتبين لنا الجواب عن سؤال من يسأل : ان القرآن أنزل بعد ابراهيم فكيف يكون مسلماً ؟ وسبق البحث مفصلاً في أن جميع الأنبياء كانوا مسلمين عند تفسير الآية م من هذه السورة .

والحنيف هو الماثل عن الأديان الباطلة الى دين الحق ، أما قوله تعالى: (وما كان من المشركين) فان فيه تعريضاً بالنصارى القائلين : المسيح ابن الله،وباليهود القائلين : عزير ابن الله،وبالعرب الذين كانوا يعبدون الأصنام .. وكان ابراهيم موضع اجلال هذه الفرق الثلاث .

( ان أولى النساس بابراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولي المؤمنين ) . أي ان احق الناس بالانتساب الى دين ابراهيم الذي يجله الجميع هم الذين استجابوا لدعوته من أمته ، أو يلتقون معه ويلتقي معهم في العقيسدة والإيمان ، كمحمد ومن معه . قال الإمام علي (ع) : ان أولى النساس بالأنبياء أعلمهم بما جاءوا به ، ثم تلا الآية ، وقال : ان ولي محمد من أطاع الله ، وان بعدت لحمته ، وان عدو محمد من عصى الله وان قربت قرابته . ( والله ولي المؤمنين ) به،وحده لا شريك له ، ولا يلجأون الى غيره في كشف الضر، وطلب النفع .

ولا شيء أدل على عظمة الإمـام واخلاصه نله وللحق وتجــرده عن الغايات والأهداف الدنيوية من قوله هذا ، وعدم تشبئه بالقرابة ، مع العلم بأنه أقرب الناس لحمة للرسول (ص) ، وما ذاك الالأنـه يستمد عظمته من نفسه وأعماله لا من الأرومات والقرابات ، ولا من التمويه والتغطيات .

# وما يضلون الا أنفسهم الآية ٦٩ -- ٧١ :

وَدَّتْ طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّو نَكُمْ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ

َوَمَا يَشْغُرُونَ ¥ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِــآيَاتِ اللهِ وَأَنْتُم تشْهَدُون\* يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ\*

## الإعراب :

لم اللام حرف جر ، وما للاستفهام ، حذفت ألقها للتخفيف ، وفتحت الميم للدلالة على الألف المحذوفة . ومثلها عمَّ يتساءلون ، وفيمَ تبشرون ٢.

# الاسلام قوة للاديان السماوية :

( ودت طائفة من أهل الكتاب لو يضلونكم وما يضلون الا أنفسهم وهم لا يشعرون ) . المراد بطائفة من أهل الكتاب جماعة من رؤساء أديانهم .. وتنطبق هذه الآية كل الانطباق على المبشرين المسيحيين .. أنهم محاولون جهد المستطيم أن ينصروا المسلم ، فإن استعصى عليهم حاولوا تضليله وتشكيكه في الإسلام ، مكتفين أن يكون لادينياً .. ولكنهم مهذا يسيئون الى أنفسهـــم ، من حيث لا يشعرون ، لأن ضعف الإسلام كدين يوجه الناس الى الاعان بوجود مدبر حكم وراء هذا الكون - يعني الهزام جميع الأديان ورؤوسها آلذين يسيرون في هذا الانجاه ، ومنهم القائمون على الديانة المسيحية .. ومهذا نجد تفسير قوله تعالى : « وما يضلون الا أنفسهم وما يشعرون » .

ولا أدري لماذا لم يتنبه المفسرون الى هذا المعلى مع وضوحه ، حيث قالوا : ان المراد بإضلال أهل الكتساب لأنفسهم هو عقابهم غداً عسلى محاولتهم اضلال المسلمين . أما الشيخ محمد عبده والرازي فقد فسرا ضلالهم الأنفسهم بأن محاولة اضلال المؤسنين لم تجدهم نفعاً ، بل تعود عليهم بالخيبة والفشل ، إذ ما من مسلم

يستجيب لهم،وينخدع بأضاليلهم .. والصحيح ما ذكرناه من ان ضعف الإسلام هو ضعف للاديان السهاوية وأهلها .

وعلى أية حال ، فإن الإسلام بأصوله ومبادئه أقوى من أن تهزمــه الديانة المسيحية وغيرها من الديانات ، فلقد دخـَـل في دين الإسلام أفواج من الوثنيين وأهل الكتاب عن رضى واقتناع ، وفيهم العلماء والمتنورون ، وما عرفنا واعياً واحداً ترك الإسلام بعد أن اعتنقه وعرف حقيقته .

قال الكونت الفرنسي هنري دي كاستري في كتاب «الإسلام سواج وخواطر » فصل « الإسلام في الجزائر » ، قال ما نصه بالحرف : « لقد شاهدنا الإسلام يبر هن على قوته وحياته باكتساب الوثنيـــين في افريقيا ، وتجنيدهم تحت رايــة الفرآن .. وليس من أهل الإسلام من يمرق عنه الى غيره .. ومن الصعب على أحد المسيحيين أن يُنصر مسلماً ، والسبب هو اعجاب المسلم كل الاعجاب بكونه من الموحدين » .

وبالمناسبة اشير الى هذه النادرة الطريفة : في العشرة الثالثة من هذا القرن ، أعني القرن العشرين ذهب جماعة من المبشرين المسيحيين الى مدينة العمارة بالعراق؛ وجميع أهلها شيعة مسلمون، ذهبوا الى هذه المدينة بقصد تحويل أهلها أو البعض منهم الى النصرانية ، وأنشأوا لهذه الغاية مدرسة ومستوصفاً في المدينة ، وبثوا الدعايات . وأقاموا الحفلات ، وبذلوا الأموال الطائلة . وكان خطيبهم يعتملي المنبر ، ويعدد ، ويردد معجزات السيد المسيح (ع) .. ولكن كلما ذكر معجزة صاح المسلمون بأعلى أصواتهم:صلوات الله على محمد وآل بيت محمد .. ولما تكرر ذلك مرات ومرات ، ولم تجدهم الأموال والمذرسة والمستوصف نفعاً يئسوا وعادوا

( يا أهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله وأنّم تشهدون ) . المراد بآبات الله هنا الدلائل على نبوة محمد (ص) وصدق القرآن،وسمو تعاليم الإسلام : (يا أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنّم تعلمون ) . المراد بالحق هنا ما استبان لأهل الكتاب من صدق الإسلام ونبيه .. وقد كان بعض أهل الكتاب، وما زالوا يدسون ويكيدون للمسلمين ودينهم ، وينسبون الى نبيهم وإليهم والى قرآنهم الأكاذيب والافتراء .. من ذلك على سبيل المشال : لا ان محمداً كان

يدعو الناس الى عبادته في صورة وثن من ذهب ، وانه كان يضرب بالطبـــل والزمر ، وانه مختل الأعصاب مضطرب العقل » الى غير هذه الألفاظ التي تدل على الحقد والضعة والحساسة' .

وقال الدكتور زكي نجيب محمود في كتاب « أيام في أمريكا » : انه حضر في الولايات المتحدة تمثيلية كلها سخرية من القرآن ، وازدراء للاسلام،واستخفاف وتحقير لمحمد (ص) .. هذه هي بلاد النور والحضارة ، والتي تزعم انها تحمل شعار الدين ، وتلقي قنابلها على المستضعفين باسم محاربة الإلحاد .

آمنوا وجه النهار واكفروا آخره الآية vr -- vi :

وَقَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْحِتَابِ آمِنُوا بِالَّذِي أُنْزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَجَهَ ٱلنَّهَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَلَا نُوْمِنُوا إِلَّا لِمَنْ تَبِعَ دِينَكُمْ قُلْ إِنَّ الْهُدى هُدَى ٱللهِ أَنْ يُؤْتَى أَحَهُ مِثْلَ مَا أُو تِيْتُمَ أَوَ يُحَاجُوكُمْ عِنْدَ رَبِّكُمْ قُلْ إِنَّ ٱلْفَضْلَ بِيَدِ اللهِ يُوْ تِيهِ مَنْ يَشَاء وَاللهُ وَاسِعُ عَلِيمُ \* يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاء وَأَللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ \*

الاعراب :

وجه النهار منصوب على الظرفية متعلق بآمنوا،وآخره ظرف متعلق باكفروا.

٨ هذه البذاءات و ما اليهما جاءت في مقدمة كتاب الإسلام سو انج ر خو اطر للفرنسي دي كاستري ، نقلها المؤلف من كتب كثيرة ، وضعها الغربيون للشم و الطعن بالإسلام و قبلي الإسلام ، ثم فندها ، و ر د عليها بالمؤلف من كتب كثيرة ، وضعها الغربيون للشم و الطعن بالإسلام و قبلي الإسلام ، ثم فندها ، و ر د عليها بالمؤلف من كتب كثيرة ، وضعها الغربيون للشم و الطعن بالإسلام و قبلي الإسلام ، ثم فندها ، و ر د عليها بالمؤلف من كتب كثيرة ، وضعها الغربيون للشم و الطعن بالإسلام و قبلي الإسلام ، ثم فندها ، و ر د عليها بالمؤلف من كتب كثيرة ، وضعها الغربيون للشم و الطعن بالإسلام و قبلي الإسلام ، ثم فندها ، و ر د عليها بالمؤلف من كتب كثيرة ، وضعها الغربيون الشم و الطعن بالإسلام و قبلي الإسلام ، ثم فندها ، و ر د عليها بالمؤلف من كتب كثيرة ، وضعها الغربيون المشم و الطعن بالإسلام و قبلي الإسلام ، ثم فندها ، و ر د عليها و رابلي بالمو من أعل المؤلف من أكتب من أن تأمنه بقنطار يؤده اليك و منهم من المؤلفة بدينار لا يؤده اليك مي آل

المعنى :

(وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون ) . أي يرجع المسلمون عن الإسلام ، وتشر الآية الى خدعة تواطأ عليهما جاعة من رؤساء أهل الكتاب ، وخلاصتها أن يظهروا الاسلام أول النهار ، ويرتدوا عنه في آخره عسى أن يقع بعض ضعاف النفوس والعقول من المسلمين في الشك والبلبلة ، ويقول لولا مما ظهر لهم من عدم صدق محمد (ص) لم يكفروا بعد أن آمنوا به ..

وتسأل : هل نفذوا هذه الحيلة التي تواطأوا عليها ، أو ان الله سيحانه أخبر نبيه وفضحهم قبل أن يقدموا على التنفيذ ؟

الجواب : ان كل ما دلت عليه الآية انهم قالوا ، أما وقوفهم عنــد حد القول ، أو تجاوزهم عنه إلى الفعل فقد سكتت عنه ، ونحن أيضاً نسكت عما سكت الله عنه .. وعليه فلا وجه لما جاء في كثير من التفــاسير انهم صلوا مع النبي صلاة الصبح، ثم رجعوا آخر النهار ، وصلوا صلاتهم ، ليرى الناس انـه قد بدت لهم ضلالة الدين . اللهم الا أن يصح النقل بذلك .

( ولا تؤمنوا إلا لمن اتبع دينكم ) . كثيراً ما يساء فهم هذه الآية،ويستشهد بها على انها من كلام الله سبحانه ، لا من كلام اليهود ، بل سمعت أكثر من واحد يلفظ بها ( ولا تأمنوا ) معتقداً ان الله سبحانه أراد بهذه الآية أن لا نأتمن إلا من كان على ديننا .

والصحيح ان الآية بقية من كلام المعاندين الماكرين من أهل الكتاب .. وقد نقلها الله تعالى حكاية لكلامهم، أي ان بعض أهل الكتاب قالوا لبعضهم الآخر : آمنوا أول النهار ، واكفروا في آخره ، وقالوا أيضاً : ( لا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم ) . والمراد من لا تؤمنوا،الاطمئنان ، لا الأمانة ولا الاعتقاد ، وإلا تعدت بالباء لا باللام ، والمعلى ان بعض أهل الكتاب قال لبعض : لا تطمئنوا لأحد إلا لمن اتبع دينكم ، تماماً كقوله تعالى : ويؤمن للمؤمنين،أي يطمئن لهم . ( قل ان الهدى هدى الله ) . هذه جملة معترضة خاطب الله بها نبيه قبل أن ينتهي من حكاية أقوال أهل الكتاب ، والقصد من قوله : ( الهدى هدى الله )

الرد على محاولة أهل الكتاب المجرمة ، وخديعتهم بإظهار الإسلام ، ثم اظهـار الارتداد عنه ، ليشككوا بذلك ضعاف العقول من أتباع الرسول الأعظم (ص)، القصد الرد عليهم بأن هـــذه الحديعة لا تجديهم شيئاً ، لأن الإسلام هداية من الله لا تزيله ولا تزعزعه المكائد والمصائد .. قال تعالى : « ومن يهد الله فما له من مُضيِلٌ - ٣٧ الزمر » .

( أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم أو محاجتوكم عند ربكم ) . هذا آخر ما حكاه هنا من كلام أهل الكتباب . وخلاصة المعلى ان رؤوس أهسل الكتاب كانوا يعتقدون بينهم وبين أنفسهم بأنه نجوز أن يرسل الله نبياً من غير بني اسرائيل ، وان النبوة ليست وقفاً عليهم .. ولكنهم يعد ان جاء محمد (ص) أظهروا أمام الناس حسداً وبغياً ان كتبهم وديانتهم تحسم أن يكون النبي من بني اسرائيسل وحدهم ، دون غيرهم ، أظهروا هذا ، وهم يعلمون بأنهم كاذبون ومعاقبون ، ومحجوجون غداً عند الله ، وخافوا أن يصل علمهم بأنهم كاذبون محجوجون عند الله ، أن يصل الى المسلمين ، فيزدادوا تمسكلاً بالإسلام ، لذلك قال بعضهم أن يؤتي الله النبوة بأنه المام المسلمين : اناً نحن أهل الكتاب نعتقد بأنه نجوز فريون عد أن يوفا أمام المسلمين : اناً نحن أهل الكتاب نعتقد بأنه نجوز ومغلوبون ، لكماننا ألحق ومعاندته .

وبتعبر ثان أن أهل الكتاب، ونخاصة اليهود،قد علموا علماً أكيداً المهم على ضلال بتكذيبهم محمــداً (ص) ، وخافوا أن يخـــبر المسلمين مخبر منهم مهذه الحقيقة ، فتواصوا بالتستر على ضلالهم ، واظهار أن النبي لا يكون ولن يكون عربياً .

هذا هو خلق اليهود منذ ُوجدوا ، حتى اليوم ، والى آخر يوم .. يكذبون ويعلمون المهم يكذبون ، ويتخذون ستاراً واهياً من التلبيس والتمويـــه ، ولكن سرعان ما يفتضحون .. وليس القرآن الكتاب الوحيد الذي سجل رذائلهم وجرائمهم فإن كتب الأديان ، ومخاصة الإنجيل ، وكتب التاريخ والصحف والاذاعات كلها تردد وتكرر تاريخهم المجرم الآثم .. وهذا هو السر في اضطهاد الأمم لهم ، والتنكيل بهم من عهد فرعون الى عهد هتلر .. وما استطاعت أمة على وجــه

الأرض قديمــــاً وحديثـــاً ان تحتملهم الا الولايات المتحـــدة .. لأن شبه الشيء منجذب اليه .

( قل ان الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم ) . قال المفسرون: المراد بالفضل هنا خصوص النبوة والرسالة ، وانها بيد الله تعالى يختار لها من هو جدير بها ، وكفؤ لها ، سواء أكان اسرائيلياً ، أو عربياً ، وانه سبحانه قد رد بذلك على اليهود الذين أعلنوا بأن الله لا يبعث نبياً الا منهم .

هذا ما قاله أهل التفسير ، واستدلوا بأن السياق يـــدل عليه ، لأنه يصدد الحديث عن أهل الكتاب ومزاعمهم الكاذبة ، وخدعهم الباطلة .

والذي نراه ان الفضل في الآية باق على عمومه ، وانه يشمل النبوة والحكمة والهداية والإسلام ، وغيره من الفضائل ، وكما يتحقق الرد على اليهود مع ارادة خصوص النبوة من الفضل كذلك يتحقق مع ارادة العموم ، لأن النبوة من جملة أفراد الفضل والفضيلة .

# في أهل الكتاب أمين وخائن الآية ٧٥ -- ٧٦ :

وَمِنْ أَهْلِ ٱلْحِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِنْطَارِ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأَمْيِّينِ سَبِيلُ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللهِ ٱلْحَذِبَوَهُمْ يَعْلَمُونَ \* بَلْى مَنْ أَوْنَى بِعَهْدِهِ وَاتَّفَى فَإِنَّ ٱللهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ \*

#### اللغة :

المراد بالقنطار هنا العدد الكثير ، وبالدينار العدد القليـــل ، والمراد بالأمين

العرب نسبة الى الأم ، أي من لا يقرأ ولا يكتب، كما خلقته أمه ، والعهـــد ما تلتزم الوفاء به لغيرك .

# الإعراب:

يجوز أن تقول : أمنتك بهذا بمعنى وثقت بك فيه ، وان تقول : أمنتك عليه بمعنى جعلتك أميناً عليه ، ونجوز أن تقول : مررت به ، أي ملاصقاً ، ومررت عليه ، أي على المكان القريب منه ، وبلى تستعمل كثيراً جواباً عن نفي سابق لتثبته ، وقد تستعمل في ابتداء الكلام ، كما لو قال قائل : أنا من المخلصين ، فتقول له : بلى من جاهد في سبيل الله فهو مخلص ، والمراد بهما هنا المعنى الأول .

# المعيى :

( ومن أهل الكتاب من إن تأمنه بقنطار يؤده اليك ومنهم من إن تأمنه بدينار لا يؤده اليك ) . المراد ان في أهل الكتاب من هو في غاية الأمانة ، حتى لو ائتمنته على الأموال الكثيرة أدى الأمانة ، وفيهم من هو في غاية الحيانة لا يؤتمن على الدينار الواحد .. وذكر الأمانة على المال دون غيره،لأنه هو المحك الصحيح الذي يميز بين السليم والسقيم .

# لا حياة الا للمستميت :

( الا ما دمت عليه قائماً ) . الخائن يطلب أكثر من حقه ، ولا يؤدي ما عليه ، أو بعض ما عليه بدافع من نفسه ، لأنه ميت الضمير،ولا وسيلة لانتزاع الحق منه الا القيام عليه ، كما قال جلت حكمته ، ومعنى القيام عــلى الخائن المختصب أن تثور عليه ، وتجاهده وتناضله بكل ما لديك من قوة ..وقديماً قيل: « الاستقلال يؤخذ ، ولا يعطي » .

والثورة على الخائن المبطل فرض وحمّ ، والا عم الفساد في الأرض .. ان جريمة المظلوم القادر على دفع الظلم عن نفسه . تماماً كجريمة الظالم من حيث ان كلاً منها يمهد لاشاعة الظلم والفساد .. ولو علم الظالم أن بين جوانسح المظلوم عاطفة تدفعه الى الاسماتة دون حقه لتحاماه .. وقد دلتنا التجارب آنه لا حق في الأم المتحدة ، ولا في مجلس الأمن الا للقوة ، وانه لا حياة للانسان في القرن

( ذلك بأنهم قالوا ليس في الأميين سبيل ) . والمعلى ان أهل الكتاب اتمــا استحلوا أموال العرب لأنهم زعموا بأن الله سبحانه لا يعاقبهم على اغتصابها ( .. فرد الله افتراءهم هذا بقوله : ( ويقولون على الله الكــــذب وهم يعلمون ) . وليس من شك ان من كذب على الله عامداً متعمداً كانت خيانته أعظم وجريمته أفحش .

وتسأل : ان كل الطوائف ، وأهل الأديان،بل والملحدين أيضاً فيهم الأمين والحائن والصادق والكاذب .. وكم من ملحد هو أصدق لهجة ، وأوفى ذمة من كثير من الصائمين المصلين .. اذن ما هو الوجه لتخصيص أهل الكتاب بهـــذا التقسيم ٢.

الجواب : أولاً سبق ان الله سبحانه قال : ودت طائفة من أهل الكتاب لو يضلونكم . ثم قال أيضاً : وقالت طائفة من أهل الكتاب : آمنوا أول النهار ، واكفروا آخره ، وبيتن في هذه الآية ان منهم الحانن والأمين ، ولم ينف هذا التقسيم عن غيرهم ، حتى يرد الاعتراض .

ثانياً : انه من الجائز ان يتوهم متوهم بأن جميع أهل الكتاب خونة ، فدفع الله هذا الوهم بأنهم كسائر الطوائف ، وأهل الأديان فيهم ، وفيهم ...

( بلى من أوفى بعهده وانتّقى فإن الله يحب المتقين ) . يلى اثبات لمـــا نفاه أهل الكتاب بقولهم : ( ليس علينا في الأميين سبيل ) . وانهم كاذبون في هذا الزعم .. وبعد ان أثبت سبحانه السبيل على من يستحل أموال النـاس أخبر بأن

١ لا أدري : هل الدول الغربية الـتي تنهب مقـدرات الشعوب العربية من نسل الذين قانوا : ليس علينا في الاميين سبيل .

من يفي بالعهد ، ويتقي المحرمات فهو محبوب عند الله .. وجاء في الحديث عن النبي انه قال : ما من شيء في الجاهلية الا هو تحت قدمـي الا الأمانـــة فإنها مؤداة الى البر والفاجر .

وقال الامام زين العابدين (ع) : لو ان قاتل أبي الحسين ائتمني على السيف الذي قتل به أبي لأدبته اليه .. وقال الإمام جعفر الصادق (ع) : ثلاثة لا عذر فيها لأحد : أداء الأمانة الى البر والفاجر ، وبر الوالدين برين كانا،أو فاجرين، والوفاء بالعهد الى البر والفاجر .. ومن هنا اتفق فقهاء الشيعة الإمامية على ان الكافر اذا أعلن الحرب على المسلمين بحل دمه ، ولا تجوز خيانته ، فلو افترض انه كان قد أودع مالاً عند مسلم وجب على المسلم أن يرد له أمانته ، مع العلم يأنه يجوز له قتله ، ونهب أمواله غير الأمانة .

# لا دين لمن لا عهد له الآية ٧٧ :

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَنَا قَلِيلاً أُولَئِكَ لَا خَلاَقَ لَهُمْ بِفِي الْآخِرَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُمْ ٱللهُ وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابِ ٱلِيمْ \*

# المعنى :

قال الرازي في تفسير هذه الآية : « يدخل فيها جميع ما أمر الله بـــه ، ويدخل ما نصب عليه الأدلة ، ويدخل المواثيق المأخوذة من جهــة الرسول ، ويدخل ما أيلزم الرجل به نفسه ، لأن كــل ذلك من عهد الله الذي يلزم الوفاء به . .

وفي الحديث ان رسول الله (ص) ما خطب خطبة الا وقال فيها :«لا إيمان لمن لا أمانة له ، ولا دين لمن لا عهد له ، .

وتدلنا هذه الآية وهذا الحديث، وغيرهما كثير من الآيات والأحاديث، تدلنا ان الإسلام يرتبط بالأخلاق ارتباطاً وثيقاً ، ومن ثم أوجب الوفاء بكــل التزام وتعامل يقع مع الغير ، واعتبره تعاملاً مع الله والتزاماً له بالذات ، حتى ولو كان الطرف الثاني ملحداً،على شريطة ان لا يتنافى الالتزام مع المبادىء الأخلاقية، والا وقع باطلاً .

وكذلك الحال بالنسبة الى القضاء وفصل الخصومات ، حيث أوجب الإسلام على القاضي أن يصغي الى صوت الضمير وحجة الأخلاق قبل أن يستمع الى أقوال المتخاصمين .. ان النظرية الأخلاقية هي الركيزة الأولى للشريعة الإسلامية مجميع قواعدها وأحكامها ، دون استئناء ، ومن أجل هذا هدد الله الذين ينكثون بالعهد ، ويغدرون بالأمانة بما لم يهدد به أحداً من مرتكبي الكبائر والجرائم ، وذلك حيث يقول عز من قائل : ( أولئك لا خلاق لهم في الآخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم ) . أما السر لهذا الحرص الشديد على الوفاء ، والتهديد على مخالفته فهو الحفاظ على المصالىح ، وتبادل الثقة بين الناس ، وصيانة الحقوق التي هي أساس الأمن والنظام .

# بلوون ألسنتهم بالكتاب الآية ٧٨:

وَإِنَّ مِنْهُم لَفَرِيقاً يَلُوُونَ أَلْسِنَتَهُمْ بِالْكِتَـابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَـابِ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ ٱللهِ وَيَقُولُونَ عَلى ٱللهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ \*

المعلى :

( وأن منهم لفريقاً يلوون ألسنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب ) . هذه الآية عطف على الآية التي قبلها ، وهي ( من أهل الكتاب من إن تأمنه بقنطار ) . واللي معناه عطف الشيء ورده عن الاستقامة الى الاعوجاج ، والمراد به هنا التحريف ، وقد سجل الله عالى أهل الكتاب انهم حرقوا كلام الله وسجل ذلك عليهم في العديد من الآيات ، منها : « تجعلونه قراطيس تبدونها وتخفون كثيراً – ٩١ الانعام » ، ومنها : « .. يسمعون كلام الله ثم خرقونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون – ٥٧ البقرة . ومن اطلع على التوراة جزم بأنها افتراء على الله ، حيث نسبت اليه تعانى الأكل والمصارعة، كما نسبت الى الأنبياء السنكثر والحمر والزنا ببناتهم .

ثم ان التحريف يتحقق بالتطعيم والتقليم ، كأن يزاد في الكتاب ، أو يحذف منه،وأيضاً يتحقق بتحريف الحركات تحريفاً يغير المعنى ، فيجعل الفاعل مفعولاً ، والمفعول فاعلاً ، وأيضاً يتحقق التحريف بالتفسير ، فيفسر - مثلاً يد الله باليد الحقيقية ، لا باليد المجازية ، وهي القدرة .

واختلف المفسرون في نوع التحريف المراد بهذه الآية على أقوال ، وذهب الشيخ محمد عبده الى أن المراد بالتحريف هنا تحريف التفسير ، واعطاء اللفظ معلى غير المعلى المراد منه ، وضرب مشلاً عسلى ذلك بلفظ ( أبانا الذي في السماء ) الذي جاء على لسان السيد المسيح فإن المراد منه رأفة الله ورحمته بعباده، واكن بعض الرؤوس فسيره بأن الله أب حقيقي لعيسى (ع) .

والذي نميل اليه في تفسير هذه الآية ان ذاك الفريق من أهــل الكتاب كان يلوك ألفاظاً من عندياته ، وغيرعها من محيلته ، ويوهم الناس المها من كتاب الله ، كي يعتقدوا بالباطل .. وعلى هذا يكون لفظ الكتــاب الأول الوارد في الآية موصوفاً بصفة محذوفة،وهي المزعوم ، ولفظ الكتاب الثاني والثالث موصوفاً بصفة محذوفة أيضاً ، وهي الحقيقي ، والتقدير يلوون ألسنتهم بالكتاب المزعوم المحرَّف لتحسبوا أنها الناس هذا المحرّف المزعوم من الكتاب الحقيقي الأصيل ، وما هو من الكتاب الأصيل في شيء .

أما قوله تعالى : ( ويقولون هو من عند الله وما هو من عند الله ) فتأكيد لقوله : ( وما هو من الكتاب ) . وقيل : بل هو من باب عطف العام على الحاص ، لأن الكتاب مختص بالوحي المُنزل على النبي ، أما الذي من عند الله فيكون وحياً مُنزلاً على النبي ، ويكون سنة نبوية ، ويكون حكماً عقلياً .

# كونوا ربانيين الآية ٧٩ ــ ٨٠ :

مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ ٱللهُ الْكِنَابَ وَالْحُصِنْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَفُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَاداً لِي مِنْ دُونِ ٱللهِ وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيَّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمِاً كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ \* وَلاَ يَأْمُرَكُمْ أَنَ تَتَّخِذُوا الْمَلاَنِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَاباً أَيَأْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ \*

#### اللغة :

ربانيين جمع واحده رباني ، ومعناه المتأله الذي يعلم كتاب الله ، ويعمل به ، ويعدّمه للغير ، قال الإمام علي (ع) : الناس ثلاثة : عالم رباني ، ومتعلم على سبيل نجاة ، أي يسير على طريق النجاة ، ولا ينجو الا اذا أتقن العلم ، وهمج رعاع .

# الإعراب :

يقول بالنصب عطفاً على أن يؤتيه ؛ وبما كنتم ما مصدرية ، أي بكونكم ، ولا يأمركم بالنصب عطفاً على يقول .

المعنى :

( ما كان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لي من دون الله ) . ليس من شك ان الذي يختاره الله للكتاب والحسكم والنبوة يمتنسع عليه أن يدعو الناس لعبادته ، لأن هذا كفسر ، والله لا يختار الكافرين ، قال تعالى : « ولقد اخترناهم على علم على العالمين » .

والآية الكريمة رد على من يلصق بالأنبياء والأولياء صفة من صفات الربوبية، كما آلها – أي الآية – شهادة منه تعالى بتنزيه الأنبياء ، وتبرتتهسم من الرضا بالغلو فيهم .. ان النبي يوقن بأنه عبد من عباد الله،وان الله وحده هو المعبود، فكيف يعقل أن يدعو الناس لعبادته،أو عبادة الملائكة .. وانما يأمرهم أن يكونوا ربانيين ، أي عالمين عاملين معلمين .

وفي الحديث ان رجلاً قال لرسول الله (ص) : أنسجد لك ؟. فقال : لا ينبغي أن يسجد لأحد من دون الله . وقال له آخر : أتريد أن نعبدك،ونتخذك إلهاً ٢. فقال : معاذ الله !. ما بذلك أمرت ، ولا اليه دعوت .. أما حكايــة احراق الإمام علي في النار من نسب اليه الربوبية فأشهر من أن تذكر .. وكـل من دعا الناس الى عبادته فهو كافر ، وكل من دعاهم الى تعظيمه بقصد التعاظم والاستعلاء فهو فاسق .

وتسأل : لقد تضمنت الآية ثلاثة ألفاظ : الكتاب والحكم والنبوة، وكل لفظ منها واضح المعلى لا محتاج الى تفسير لو كان ممفرده ، لكنها اذا اجتمعت في كلام واحد ، وعطف بعضها على بعض فإنها تحتاج الى تفسير ، لأن معانيها متداخلة ، نخاصة ايناء الكتاب والنبوة ، مع العلم بأن العطف يقتضي التغاير .. فما وجه الفرق بين هذه الكلمات الثلاث الذي سوغ عطف بعضها على بعض ؟.

الجواب : المراد بالكتاب الكتاب المُنزل من الله، كالتوراة والزبور والانجيل والقرآن ، والمراد بالحكم العـلم والسنة النبوية ، قال تعالى عن يْعيى : « وآنيناه الحكم صبياً – ١١ مريم » ، أما النبوة فمعناها معروف ، وهي وان كانت تستلزم معرفة الكتاب والسنة ، ولكن معرفتها لا تستلزم النبوة ، فكل فبي عالم بالكتاب

والسنة ، وليس كل عالم بالكتاب والسنة نبياً ونظير هذه الآية قوله تعالى مشيراً الى الأنبياء « أولئك الذين آتيناهم الكتاب والحكم والنبوة --- ٨٩ الانعام . »

( ولكن كونوا ربانيين بما كنتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون ) . أي ان النبي يقول للناس : • كونوا عالمين بكتاب الله ، عاملين به ، معلّمين اياه لغيركم » . قال الشيخ محمد عبده : « أفادت هذه الآية ان الانسان يكون ربانياً بعلم الكتاب وتعليمه للناس ونشره ، ومن المقرر ان التقــرب الى الله لا يكون بالعلم وحده ، بل لا بد معه من العمل » .

( ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً ) . أي ان النبي لا يأمر ، ولن يأمر أحداً بأن يتخذ معبوداً غير الله .. كيف ٢. ( أيأمركم بالكفر بعد اذ أنتم مسلمون ) . هم مسلمون ، لأنهم آمنوا بالنبي ، وأخذوا بأقواله .. وكل من آمن بنبي من أنبياء الله في أي عصر من العصور فهو مسلم باصطلاح القرآن. وسبق التفصيل عند تفسير الآية ١٩ من هذه السورة .

ومن تتبع آيات القرآن ، والسنة النبوية بجد ان من أبرز المظاهر الأصيلة التي تميز بها الإسلام عن غيره من الأديان هي التأكيد على انه لا يجوز محال أن تنسب صفة الألوهية الى مخلوق نبياً كان أو ملكاً أو ولياً .. والسر في التكرار والتأكيد ان الانسان ميآل بفطرته الى الغلو ، كما نشاهد ذلك في بعض أهل الأديان .. وعلى الرغم من هذا التأكيد فقد وجد غلاة بين المسلمين .. وان كثيراً من مسلمي اليوم – ونحن في القرن العشرين – ينسبون الى بعض الموتى ما لا تجوز نسبته الا الى الله وحده لا شريك له .

تضامن الأنبياء الآية ٨١ ـــ ٨٣ :

وَإِذْ أَخَذَ أَنَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيَّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَــابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدَّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَـالَ أَأَقْرَرُتُمْ ٩٧ النفسير الكاشف – ٧

وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَٰلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِنَ \* فَمَنْ تَوَتَّلَ بَعْدَ ذَٰلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ \* أَفَغَيْرَ دِينِ أَنْهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْهِ بُرْجَعُونَ \*

اللغة :

الميثاق العهد المؤكد ، ومثله الإصر .

الإعراب :

لما آتيتكم بجوز كسر اللام على أنها حوف جر ، وما مصدرية ، والمعنى أخذ الله ميثاقهم لأجل ايتاثه اياهم الكتاب والحكمة ، ويجوز أن تكون اللام مفتوحة على انها للابتداء ، ويعبر عنها بلام التوطئة أيضاً ، وما شرط في محل نصب على انها مفعول لآتيتكم ، ثم جاءكم معطوف على آتيتكم ، ولتؤمنن اللام جواب لقسم محذوف ، وتؤمنن ساد مسد جواب القسم ، وجواب الشرط،وهو لفظة ما كما قال الزمخشري ، وطوعاً وكرها قائمتان مقام المفعول المطلق ، أي أسلم اسلام طوعاً ، ويجوز أن يكونا بمعنى الحال ، أي طائعين ومكرهين .

بين النبي والمصلح:

لا فرق بين النبي والمصلح من حيث الصدق في النية ، والاخلاص في العمل، ويفترق النبي عن المصلح بأن النبي لا يخطىء ، لأنه يقول ويفعل بوحي من الله، أما المصلح فيعتمد على نظره واجتهاده ، والمجتهـــد يخطىء ويصيب ، ومن ثم

أمكن الاختلاف بين المصلحين في الاجتهاد ووجهة النظر ، وصح نفي المسؤولية عن المخطىء ، أما الاختلاف بين الأنبياء فمحال ، لأنهم جميعاً يعتمدون عـلى مصدر واحد ، وهو الوحي الذي يوجه الجميع ، فالأنبياء أشبه بموظفي الدولـة لتبليغ أوامرها الى الرعايا والمواطنين .

ويترتب على هذا ان الله إذا بعث نبين الى أمة واحدة ، وفي عصر واحد فإنهما يكونان متفقين في كل شيء،كما حدث لموسى وهارون (ع)،وإذا اختلف زمن الأنبياء وتعدد فإنهم متفقون جميعاً ، من حيث الفكرة والمبدأ ، غاصة في الأصول الأساسية ، كالإيمان بالله واليوم الآخر ، وان كان هناك من اختلاف فإنما هو في الشكل.وفي الأحكام العملية التي تستدعيها بعض الظروف والملابسات .. حتى هذه يعترف جميع الأنبياء بأنها صدق وحق ، وضرورية في حينها ، وعليه فلا اختلاف بـــين الانبياء اطلاقاً .. ومن أجل هذا صدق كل نبي ما جاء به الآخر متقدماً عليه كان أو متأخراً عنه .

وتسأل : من الممكن أن يصدق اللاحق السابق ، بل ان ذلك واقع بالفعل ، فها نحن نؤمن بنبوة عيسى ومحمد (ص) .. وآمن ابراهيم بما جاء بـــه نوح ، وموسى بما جاء به الاثنان،وعيسى بما جاء به الثلاثة، وآمن محمد (ص) بالجميع.. ان هذا معقول جداً ، ولكن كيف يعقل ان يؤمن السابق بمن لم يوجد بعد ٢.

الجواب : ان الله سبحانه يوحي إلى النبي السابق بأنه سيرسل بعـده نبياً اسمه وصفاته كذا ، وان على السابق أن ينو ه باللاحق ، ويبلخ الجيل الذي هو فيـه من أمته ، حتى يبلغ الجيل الذي يليه ، وهكذا فإذا أتى اللاحق وجــد السبيل مهداً لتصديقه والايمان برسالته .. ذكرنا هذه الفقرة تمهيداً وتيسيراً لفهم الآيات التالية .

# المعنى :

( واذ أخذ الله ميشــاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه ). المفهوم من دلالة السياق ان المراد بالنبيين هنا الأنبياء والأمم التابعة لهم ، لا الأنبياء وحدهم ، والمراد بالرسول خصوص

محمد (ص) كما في الآية ١٠١ من سورة البقرة : « ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم نبذ فريق من الذين أوتوا الكتاب».

والمعنى ان الله سيحانه بعد أن بيّن للأنبياء ، والأمم التابعة لهم الدين أصولاً وفروعاً أخذ عليهم جميعاً عهداً بأن يؤمنوا بمحمد (ص) ويناصروه ، كما الـه هو بدوره يصدق من سبقــه من الأنبياء ، وما تركوه من الكتب ، كالتوراة والانجيل .

ثم ان أخذ الله سبحانه الميثاق من الأنبياء انما يكون بطريق الوحي اليهم ، أما أخذه تعالى الميثاق من الأمم التابعة للأنبياء فيكون بواسطة الأنبياء ، أي ان كل نبي يأخذ الميثاق من علماء أمته أن يؤمنوا عمحمد ويساصروه ، وبتعبير أدق ان أخذ الميثاق على المتبوع يلزمه حتماً أخذه على التابع ، وإذا وجب على النبي أن يؤمن عمحمد وجب ذلك على اتباعه بطريق أولى ، ومعنى إيمان الأنبياء بمحمد ومناصرته، أن يعتقدوا بأنه آت من بعدهم ، وأن يبشروا بذلك ، قال تعالى : « واذ قال عيسى بن مرم يا بني اسرائيل اني رسول الله اليكم مصدقاً لما بين يدي من التوراة ومبشراً بنبي يأتي من بعدي اسم أحد عليه العهد في محمد (ص) وأمره أن يأخذ العهد على قومه فيه ، بأن يؤمنوا به ، ويناصروه إذا أدركوا زمانه .

ومعنى إيمان أمم الأنبياء بمحمد (ص) ومناصرتهم له أن يصدقه علماؤهم ورؤساء أديانهم ، ويُعلنوا لمن يثق بهم أن محمد بن عبدالله هو الذي الذي بشر به الأنبياء، وجاء اسمه في الكتب السهاوية ، بحيث ينطبق عليهم قوله تعالى : « الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والانجيل ... ١٥٧ الاعراف. ولا يحرفون كلام الله كفراً وعناداً له ولمحمد (ص) ، كما أخبر عنهم سبحانه في الآية ٧٥ من سورة البقرة : « وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ما عقاوه وهم يعلمون » .

( قل أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا ) . الاستفهام هنا للتقرير والتوكيد ، والإصر الميثاق ، والمعنى ان الله قال للامم بلسان أنبيائهم : أأقررتم بمحمد وقبلم العهد ؟ قالت الامم : نعم ،أقررنا بوجوب الإمان بـه ومناصرته، وقبيلنا ذلك والتزمناه ، والمراد بالأمم رؤساء الأديان وعلماؤهم العارفون بالكتب

السهاوية . ( قال فاشهدوا ) . أي قال الله بلسان أنبيائه للأم : ليشهمد بعضكم على بعض بأنه أقر بنبوة محمد (ص) ووجوب مناصرته.(وأنا معكم من الشاهدين). ان الله وملائكته وأنبياءه يشهدون على أخذ هذا الميثاق من علماء الأديان واقرارهم به .. ولكن برغم ذلك فقد أنكر أحبار اليهود والنصارى هذا الميثاق ، وكذبوا محمداً ، ونصبوا له المكائه والمصائد ، كما سبق ذلك مفصلاً فيا تقدم من الآيات .

( فمن تولى يعد ذلك ) . أي من أعرض عن الايمان بمحمد بعد أخذ الميثاق عليه ، والاقرار بمحمد ووجوب مناصرته ( فأولئك هم الفاسقون ) . المسراد بالفسق هنا الكفر ، لأن كل من حرّف آية من كتاب الله ، أو أنكر نبياً من أنبياء الله على علم منه بنبوته فهو كافر .

( أفغير دين الله يبغون وله أسلم من في السموات والأرض طوعاً وكرهاً ). الاستفهام هنا للانكار والتوبيخ، والمراد بالإسلام الانقياد والخضوع . وكل الناس تؤمن بالله من غير فرق بين الصالح والطالح ، سوى ان الصالح يؤمن بالله طوعاً في هذه الحياة ، والطالح يؤمن به كرهاً يوم القيامة ، حيث ينكشف الغطاء ، ويرى كل جاحد البأس والعذاب وجهاً لوجه ، قال تعالى : « فلما رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بما كنا به مشركين -- ٨٤ غافر » .

وهذا المعنى الذي فسّرنا به طوعاً وكرهاً لا يصعب على أحد فهمه وهضمه مها كان مستواه .. ولكن الرازي فسّر ( طوعاً وكرهاً ) تفسيراً فلسفيـاً على طريقته ، وما قاله قريب الا انه للخاصة ، لا للعامة،وننقله لأولئك لا لهؤلاء ، قال :

« ان كل ما سوى الله سبحانه ممكن لذاته، وكل ممكن لذاته فإنه لا يوجد الا بإيجاده ، ولا يعدم الا بعدمه ، فإذن، كل ما سوى الله منقاد خاضع لجلال الله في طرفي وجوده وعدمه ، وهذا نهاية الانقياد والحضوع » .

آمنا بجميع الأنبياء الآية ٨٤ \_ ٨٥:

قُلْ آمَنًا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيـلَ وَإِسْحُقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيلَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ \* وَمَنْ يَبْتَخ غَيْرَ الْإِسْلاَمِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ \*

المعنى :

مرّت الآية الأولى مع تفسيرها في الآية ١٣٦ من سورة البقرة ، والخلاصة ان كلاً من اليهود والنصارى يؤمنون ببعض الأنبياء ، ويكفرون ببعض ، أما المسلمون فإنهم يؤمنون بالجميع لأن دعوة الأنبياء واحدة ، وهدفهـــم واحد ، فالتفرقة بينهم من حيث الايمان بنبوتهم حكم على الشيء الواحد بالسلب والانجاب في آن واحد .

أما الآية الثانية ، وهي قوله تعالى : ( ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منهِ ) فيعرف المراد منها من مراجعة تفسير قوله تعالى : ( ان الدين عند الله الإسلام ) الآية ١٩ من هذه السورة .

وتجمل الاشارة الى اني رأيت البعض يستدل بالآية ٦٢ من سوره البقـرة : • ان الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابتين من آمن بالله واليوم الآخـر وعمل صالحاً فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون » يستدل البعض بهذه الآية على انه لا فرق بـن المسلم واليهودي والنصراني ما دام كـل منهم يؤمن بالله واليوم الآخـر .. وهذا خطأ من وجهين : الأول ان المـراد بالمذكورين في الآية كل من مات على الاعان والعمل الصالـح من أهل الأديان السابقة على محمد (ص) . وقد بينا ذلك مفصلاً عند تفسير الآيـة . الثاني ان

لفظ الآية وان كان عاماً بظاهره لكل زمان الا ان قوله تعالى : ( ومن يبتنخ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه ) يخصص آية اليهود والنصارى بالمؤمنين منهـــم قبل عصر محمد (ص) ، أما من آمن بالله واليوم الآخر ، ولم يؤمن بمحمد بعد بعثته مع بلوغه دعوته فإن ايمانه ليس بشيء ( وهو في الآخرة من الحاسرين ).

# كيف مهدي الله الكافرين الآية ٨٦ ــ ٨٩:

كَيْفَ يَہْدِي اللهُ قَوْماً كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَــقٌ وَجَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَاللهُ لَا يَہْدِي ٱلْقَوْمَ الطَّالِمِينَ \* أُولْنِكَ جَزَاؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللهِ وَالمَلَانِكَةِ وَٱلْنَّاسِ أَجْمَعِينَ \* خَالِدِينَ فِيهَا لَا يُخَفَّفُ عَلَيْهِمْ الْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ \* إِلَّا الَّذِينَ عَالُوا مِنْ بَعْــدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللهِ عَفُورٌ رَحِيمٌ \*

# الإعراب :

كيف أصلها الاستفهام عن الأحوال ، والمراد بها هنا الانكار،ومحلها النصب بيهدي على انها مفعول مطلق ، أي أية هداية مهدي الله ، وشهدوا ان الرسول حق عطف على بعد ايمانهم ، حيث يجوز عطف الفعل على الاسم اذا كان الاسم بمعنى الفعل ، وبعد ايمانهم هنا بمعنى بعد أن آمنوا .

# المعنى :

( كيف يهدي الله قوماً كفروا بعد إيمانهم وشهدوا ان الرسول حق وجاءهم

البيتنات ) . المراد بالرسول محمد (ص) ، وبالقوم أحبار اليهود والنصارى، لأن الله سبحانه وصف هؤلاء القوم بأنهم آمنوا به ، وشهدوا له بالرسالة ، ولكنهم بعد ان ُبعث ، وجاءهم بالبيتنات والدلائل على نبوته أنكروه،ورفضوا متابعته ، وهذه الأوصاف تنطبق كل الانطباق على أحبار اليهود والنصارى ، لأنهم وجدوا اسم محمد مكتوباً عندهم في التوراة والانجيل ، وانهم لذلك آمنوا به قبل مبعنه .. غير انهم لما ُبعث ، وجاءهم بالبينات كفروا به بغياً وحسداً ، وحرّفوا كل آية تدل عليه تصريحاً أو تلويحاً .

وتسأل : ان الظاهر من قوله تعالى : ( كيف يهدي الله قوماً كفروا بعــد إيمانهم ) ان الله سيحانه لا يريد رجوعهم الى الإسلام لو حاولوا التوبة والإنابة . وينبغي على هذا أن لا يستحقوا ذماً ولا عقاباً ٢.

الجواب : ان الله سبحانه يقيم للعبد الدلائل على الحق فإن آمن به كان من المهتدين ، وكانت هدايته من الله ، لأنه أقام له الدلائــل على الحق ، وأيضاً تكون الهداية من العبد ، لأنه اهتدى باختياره ، فإن ارتد بعد الهدايــة مكابرة وعناداً فإن الله يدعه وشأنه في هذه الحياة ، ولا ينصب له دلائل جديدة، حيث لا مزيد ، وأيضاً لا يجبره على الهداية ، لأنه لا تكليف مع الجبر والقهر .

( أولئك جزاؤهم أن عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ) . أي انهم مستحقون لذلك ، ولعنة الله عبارة عن غضبه وسخطه ، ولعنة الملائكة والناس عبارة عن الدعاء عليهم بأن يعذبهم الله ، ويبعدهم عن رحمته . وجاء في نهمج البلاغة ان علياً أمير المؤمنيين (ع) كان نخطب على منبر الكوفة : فاعترضه الأشعث قائلاً : يا أمير المؤمنين هذه عليك لا لك . فقال له أمير المؤمنين : ما يدريك ما علي ثما لي ، عليك لعنة الله ، ولعنة اللاعنين . قال الشيخ محمد عبده معلقاً على ذلك : « كان الأشعث في أصحاب علي كعبدالله بن أبي في أصحاب رسول الله (ص) ، كل منها رأس النفاق في زمنه » .

( خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون ) . ضمير فيها يعود الى جهنم بقرينة قوله : ( لا يخفف عنهم العذاب ) . ولا ينظرون معناه لا يمهلون ، بل يعجل لهم ما يستحقون من العذاب . ( إلا الذين تابوا وأصلحوا فإن الله غفور رحيم ) . جاء في الحديث : • التائب من الذنب كمن لا ذنب

له ۽ . وقال الإمام علي (ع) : ما كان الله ليفتح لعبد باب التوبـــة ، ويغلق عليه باب المغفرة .

وتسأل : إذا أسلم ، ثم ارتد،ثم عاد إلى الاسلام ، ولكنه تهاون في الأحكام لا في الأصول،كما لو ترك الصوم والصلاة عن كسل وتهاون فهل تقبل توبته ؟

الجواب : أجل ، انها مقبرلة ، لأن التوبة كانت عن الكفر بالذات ، لا عن الصوم والصلاة ، أما قوله تعالى : (واصلحوا) فان المراد منه اصلحوا ضمائرهم، وثبتوا على الاسلام ، ولم يرتدوا عنه ثانية .

ثم ازدادوا كفرأ الآية ٩٠ – ٩١ :

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بَعْـدَ إِنْمَانِهِمْ ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْراً لَنُ تَقْبَلَ تَوْ بَتُهُمْ وَأُولَئِكَ ثُمُ الضَّالُونَ \* إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَثُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحدِمْ مِلْ الأَرْضِ ذَهباً وَلَوِ افْتَدَى بِهِ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ \*

> الإعراب : كفرا تمييز ، ومثله ذهباً .

> > المعنى :

( ان الذين كفروا بعد اتمانهم ثم ازدادوا كفراً لن تقبل توبتهـم ) . معنى الكفر بعد الايمان واضح ، أما ازدياد الكفر فيكون بكـثرة الذنوب التي يصيبها

المذنب ، وأعظمها العمل على بث الكفر وانتشاره ، ومحاربة المؤمنين ، لا لشيء إلا لأنهم مؤمنون .

وتسأل : ان الله حكم في الآية السابقة بقبول توبة من كفر بعد الإممان ، تم حكم في هذه الآية بعدم قبولها ، فما هو وجه الجمع ؟.

وأجاب المفسرون بأجوبة أرجحها ان الكافر بعد الايمان على ثلاثة أقسام : أحدها من تاب توبة نصوحـــة ، وهو الذي ذكره الله في قوله : ( إلا الذين تابوا ) . ثانيها : من تاب توبة زائفة ، وهو الذي ذكره تعالى بقوله : ( لن تقبل توبتهم ) . ثالثها : من مات على الكفر ، وهو المذكور بقولـه : ( ان الذين كفروا وماتوا وهم كفار ) .

والذي نراه في الجواب ان الانسان قد يشعر بصحة شي، ، أو فساده ، ثم تعرض بعض الملابسات تخيل اليه ان شعوره قد تغير من الصحة الى الفساد ، أو من الفساد الى الصحة ، مع ان شعوره في واقعه هو هو لم يتغير فيه شي، أما اعتقاد التغيير فمجرد وهم وخيال ، وكذلك الحب والبغض ، فقد يسيء ولدك اليك ، فيلوح لك انه أبغض الناس إلى قلبك،وانك تود هلاكة ، ولكن عاطفة الأبوة تكمن في قرارة نفسك دون أن تشعر .. وكم شاهــدنا من يفعل ويترك بوحي من المحاكاة والتقليد ، أو العاطفة والعادة ، وهو يعتقـد ان ذلك بوحي من الدين والعقل .

وكذلك يلوح لكثير من التائبين من ذنوبهم انهم تابوا توبة نصوحة ، وهم في الواقع باقون على ما كانوا ، وهؤلاء التائبون هم المعنيون بقوله تعالى : ( لن تقبل توبتهم ) . أما المعنيون بالآية السابقة ، وهي قوله سبحانـه : ( الا الذين تابوا ) فهم التائبون حقاً وصدقاً .

( ان الذين كفروا ومـاتوا وهم كفار فلن يقبل من أحدهم مـل الأرض ذهباً ولو افتدى به ) . ليس من شك ان من ختم حياته بالكفر ، ومات عليه حوسب حساب الكافرين .

ولك أن تسأل : انه لا ذهب يوم القيامة ، ولا وسيلة لامتلاكه، ولا إنفاقه، فما هي الفائدة من ذكره ؟

#### الجزء الثالث

الجواب : القصد انه لا طريق للافتداء بحال من الأحوال ، وبديهة ان فرض المحال ليس بمحال .. ومما قاله الإمام علي (ع) في وصف جهتم : « لا يظعن مقيمها ، ولا يفادى أسيرها ، .

### المال هو المحك الآية ٩٢ :

لَنْ تَنَالُوا ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تَحِبُّونَ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيمٌ \*

المراد بالبر هنا إكرام الله ، وتفضله على عبده .. وقد سبق تفسير العديسد من الآيات التي حثت على الانفاق ، ولكن لهذه الآية ميزة على كل آية وردت في هذا الباب . لأنها لم تأسر بالانفاق وكفى ، كغيرها من الآيات ، بل ربطت بين نيل الانسان الدرجات العلى عند الله سبحانه ، وبين إقدامه على التضحية مما يحب ، فالعبادة المجردة عن التضحية لا تقرّب من الله بموجب دلالة هذه الآية ، وكذا سائر الأعمال إلا ان ينطبق عليها نوع من الفداء والتضحية في سبيل الله .

وعلى هذا يكون قوله تعالى : ( لن تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون ) بياناً وتفسيراً لكل آية ورواية حثت على العمل من أجل مرضاة الله ، والقرب منه ، بياناً وتفسيراً بأن القرب منه تعالى لا يحصل ، ولن يحصل لأحد الا اذا بذل من نفسه وماله ما يحب .. وكأن الإمام علي (ع) أخذ من هـذه الآية قوله : لا حاجة لله فيمن ليس لله في ماله ونفسه نصيب .

ان البذل مما تشح به النفس ، وتحرص عليه ، بخاصة المال هو المحك المميز بين الايمان الدخيل والأصيل .. فلقد كان المال ، ولا زال معبود الملايين، وان كثيراً من الناس يُخيل الشيطان اليهم انهم يعبدون الله سبحانه ، وهم في حقيقتهم وواقعهم يعبدون الدرهم والدينار ، ولكنهم لا يشعرون .

جاء في بعض الروايات ان ابليس كان قبل ضرب الدرهم والدينار في شغل شاغل ، لاغواء الناس ، وصرفهم عن عبادة الرحمن الى عبادة الأوثان، ولا يجد فترة من راحة في ليل ولا نهار .. وبعد ان دارت الأيام ، وتُضرب الدرهم والدينار تنفس ابليس الصعداء ، وفرح فرحاً لم يفرح مثله من قبسل ، وأقام حفلات الأنس والطرب ، وكان يرقص ، وهو يضع الدرهم على احدى عينيه، والدينار على الثانية ، ويقول : لقد أرحماني .. ولست أبالي بعد اليوم أعبدكما الناس ، أم عبدوا الأوثان ..

وسواء أكانت هذه الرواية قضية في واقعة ، أم كانت أسطورة من الأساطر فإنها تصوير صادق ورائع لعدم الفرق بين عبادة المال ، وعبادة الأوثان ، فكل منها يصرف عن الله والحق ، بل ان عبادة المال أسوأ أثراً ، وأكثر ضرراً ، لأن المال مادة الشهوات ، ومصدر الفساد في كثير من الأحيان .. فالذين خانوا أوطانهم انما خانوها من أجل المال ، والذين حاربوا الأنبياء والمصلحين، وحرقوا الدين ، وشريعة سيد المرسلين انما فعلوا ذلك بعد أن قبضوا الثمن .. ومها شككت فإني لا أشك ان الملحدين وعبدة الأوثان الذين لم يخونوا بلادهم ، ولم يتآمروا على الأبرار والمخلصين لهم خير ألف مرة من الصائم المصلي، والحاج المركي الذي تآمر مع أعداء الله على بيع البلاد ، وأقوات العباد .

اذن ، فلا عجب اذا أناط سبحانه نيل الدرجات عنده بالبذل والتضحيــة بالمال ، وبالعزيز الغالي ، حيث يكشف هذا البذل عن ايثار الحق على الباطل ، والآجل على العاجل .

ولك أن تسأل : ان قوله تعالى : ( لن تنالوا البر حتّى تنفقوا مما تحبون ) يدل بظاهره ان الجنة محرمة الا على من بذل الطيّب من ماله ، مع العسلم ان كثيراً من الناس ، أو أكثر الناس لا يملكون شيئاً .

" الجواب : ان الخطاب في الآية الكرمة مختص بالمالك القادر ، أما العاجز الذى لا يملك شيئاً فيجب أن يأخذ ، لا أن يعطي ، بل هو أحد موارد البذل والعطاء .. هذا ، الى ان الذين بجاهدون بأنفسهم أعظم درجة عند الله من الذين بجاهدون بأموالهم ، لأن الجود بالنفس أقصى غاية الجود ، كما قال الشاعر . وكما دلت الآية على ان القرب من الله سبحانه منوط بالبذل والتضحية فقد الجزء الثالث

دلت أيضاً على ان المال يكون مصدراً للخبرات ، ووسيلة لطاعة الرحمن ، كما يكون مادة للشهوات ، ومرضاة الشيطان ، قال رسول الله (ص) : «من طلب الدنيــا مكاثراً مفاخراً لقي الله ، وهو عليــه غضبان ، ومن طلبها استعفافاً ، وصيانة لنفسه جاء يوم القيامة ، ووجهه كالقمر ليلة البدر» . وقال الإمام(ع): ما أعطي أحد من الدنيا شيئاً إلا نقص حظه من الآخرة . فقــال له بعض من حضر : والله اناً لنطلب الدنيا . فقال له الإمام : تصنع بهــا ماذا ؟ قال : أعود بها على نفسي وعلى عيالي ، وأنصدق منها ، وأحج . قال الإمام : ليس هذا من طلب الدنيا ، هذا من طلب الآخرة .

الجنع لأتابغ

بنو اسرائيل والطعام الآية ٩٣ ... ٩٥ :

كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلاَّ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ إِلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنَزَّلَ التَّوْرَاةُ قُـلْ فَأْتُوا بِالْتَوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَمَنِ افْتَرَى عَلَى ٱللهِ الْكَذِبَ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ فَأُولَئِكَ ثُمُ الظَّالِلُونَ \* قُلْ صَدَقَ ٱللهُ فَاتَبِعُوا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُسْرِكِينَ \*

> ا**لاعراب :** حنيف**ا** حال من ابراهيم .

# المعنى :

( كل الطعام كان حلاً لبني اسرائيل ) . لهذه الآية قصة تتلخص بأن أكثر من آية صرحت ان محمداً (ص) ومن معه هم على ملة ابراهيم ، يؤمنون بالله، وما أنزل على ابراهيم واسماعيل واسحق ويعقوب والأسباط وموسى وعيسى وغيرهم من الأنبياء .. ومعنى هذا في ظاهره ان كل ما كان حراماً في دين هؤلاء الأنبياء فهو حرام في دين الإسلام ، وكان اليهود يعتقدون ان لحوم الإبل وألبانها كانت محرمة في دين الأنبياء المذكورين ، وقد رأوا محمداً (ص) محللها ، مع ان هذا التحليل يتنافى مع قوله : انه على ملة ابراهيم،وانه يؤمن بما أنزل على ابراهيم ،

واعتماداً على هذا الزعم أشاع اليهودوأذاعوا بقصد الطعن والتشكيك في الاسلام ان محمداً يناقض نفسه بنفسه .. يحلل من الطعام ما كان محرماً في ملة ابراهيم ،

۱۱۴ التفسير الكاشف – ۸

وفي نفس الوقت يدعي انه على ملة ابراهيم .. فرد الله عليهم بقوله : ( كل الطعام كان حلاً لبني اسرائيل ) . أي ان ابراهيم ومن جاء بعــده لم يحرموا لحوم الإبل وألبانها، بل كل الطعام كان حلاً لهم .. واليهــود كاذبون مفترون في نسبة التحريم إلى أنبيائهم .

( الا مـ حرم اسرائيل على نفسه ) . اسرائيل هو يعقوب بن اسحق بن ابراهيم ، وكان قد امتنع من تلقائسه عن بعض الأطعمة ، لسبب يعود اليسه خاصة ، ولم يمتنع عنه ، لأن الله قد حرمه .. بل كما يمتنع أحدنا عن التدخين، أو غيره لأسباب صحية ، وما اليها .. ولكن جرت سنة بني اسرائيل على اتباع أبيهم في تحريم ما كان قـد حرمه هو على نفسه .. وكان ذلك ( من قبل أن تنزل التوراة ) ذكر الله سبحانه هذا القيد ، لأنه قد حرم عليهم أنواعاً كثيرة بعد التوراة ) ذكر الله سبحانه هذا القيد ، لأنه قد حرم عليهم أنواعاً كثيرة بعد التوراة ) ذكر الله سبحانه هذا القيد ، لأنه قد حرم عليهم أنواعاً كثيرة المي ه من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم وبصدهم عن سبيل الله كثيراً ، أما الأنواع التي حرمت عليهم بعد نزول التوراة فقد جاء ذكرها في الآية ٦٢٠ من الانعام : و وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ومن البقر والغم حرمنا عليهم شحومها الا ما حملت ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وانا لصادقون ، . والتفصيل في عله .

وتجمل الاشارة هنا الى ان المسلمين متفقون كلمة واحدة على ان الأصل هو الحل في جميع المأكولات والمشروبات ، حتى يثبت العكس .

( قل فأتوا بالتوراة فاتلوها ان كنّم صادقين ) . هذا تحد لليهود ان بحضروا التوراة ، وهي المعتمد عندهم ، أن بحضروها ويقرأوا نصوصّها عـلى المسلا إن كانوا صادقين في دعواهم تحريم لحم الإبل أو غيره .. ولكنهم بعد هذا التحدي تواروا ، ولم يجسروا على اتيان التوراة ، لأنهم على علم اليقيين بصدق النبي ، وكذبهم .

( فمن افترى.. بعد ذلك ) . أي بعد ظهور الحجة ، وقيام الدليل على الحق . ( فأولئك هم الظالمون ) ، لأنهم ضلوا وأضلوا بالإصرار على الباطل ، ومعاندة الحق . ( قل صدق الله ) . في ان كل الطعام كان حلاً لبي اسرائيل ، وان

محمداً رسول الله حقاً . ( فاتبعوا ملة ا اهيم ) في استباحة لحوم الإبل وألبانها ( حنيفاً ) مستقيماً على دين الحق .

ولا بد من الاشارة الى ان محمداً (ص) كان على ملة ابراهيم ، وملة جميع الأنبياء في العقيدة وأصولها ، أما شريعته فإنها مستقلة عن كل الشرائع ، مع العلم بأنها جميعاً قائمة على المصالح .. ولكن المصالح تختلف باختلاف الظروف والمناسبات.. واتفاق الشرائع في تحليل الأطعمة لا يستلزم وحدتها من جميع الجهات .. وعلى أية حال ، فإن القصد من الآيات التي شرحناها هو تكذيب اليهود فيا نسبوه الى الأنبياء من تحريم بعض الأطعمة .

أول بيت الآية ٩٦ \_ ٩٧ :

إِن أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكَا وَمُـدًى لِلْعَالَمِينَ \* فِيهِ آيَاتُ بَيِّنَاتُ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً وِنِثِهِ عَلَى ٱلْنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فَـإِنَّ اللهَ غَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِينَ \*

اللغة :

لفظ أول اسم للشيء الذي يوجد ابتداء ، سواء أحصل بعـده ثان ، أم لم يحصل ، يقال أول قدومي الى هـــذا البلد ، وهذا أول ما أصبته من المال ، وبكة من أسمــاء مكة ، وكثيراً ما تأتي الباء مكان الميم ، مثل ضربة لازم ، وضربة لازب ، ودائم ودائب ، ومعنى البك الدفع ، والناس في مكة لكثرتهم يدفع بعضهم بعضاً ، ونقل الرازي في تفسيره ان الإمام محمد البـاقر (ع) كان

يصلي في الكعبــة ، فمرت امرأة بين يديه ، فأراد رجل أن يدفعها ، فقال له الإمام : دعها ، فإن مكة سميت بكة ، لأن الناس يبك بعضهم بعضاً ، تمـر المرأة بين يدي الرجل ، وهو يصلي ، والرجل بين يدي المرأة،وهي تصلي ، ولا يأس بذلك في هذا المكان .

#### الاعراب :

للذي اللام للتأكيد ، والذي خبر ان ، وبكة ظرف مكان متعلق بمحذوف صلــة الذي ، تقديره استقر ، ومباركاً حال من الضمير في استقر ، أو من الضمير في وضع ، ومقام ابراهيم بدل من بينات ، أو خـــبر مبنداً محذوف ، تقديره هي مقام ابراهيم ، وحج بفتح الحاء ، وكسرها مبتداً ، وخبره لله ، ومن استطاع بدل من الناس ، وهو بعض من كل .

### المعنى :

( ان أول بيت وضع للناس للذي ببكة مباركاً وهدى للعالمين ) . سبق الكلام مفصلاً في تفسير الآية ١٤٢ وما بعدها من سورة البقرة عما قـــال اليهود حول تحويل القبلة من بيت المقدس الى الكعبة ، ولهذه الآية صلة بآيات سورة البقرة، بخاصة قول السفهاء هناك : « ما ولاهم عن قبلتهم » .

وقوله تعالى : ( ان أول بيت وضع للناس ) لا دلالة فيه انه أول بيت وجد على وجه الأرض ، بل هو ظاهر في انه أول بيت وضع للطاعات والعبادات ، لأن الناس ، كل الناس، شركاء فيه ، وبديهة ان الناس جميعاً لا يشتركون في بيت واحد الا اذا كان موضوعاً لجهة عامة ، كالعبادة والطاعة،أما سائر البيوت فكل بيت منها يختص ببعض الناس دون بعض .

ثم ان بعض أهل التفسير سودوا الصفحات في التحقيق ونقل الأقوال في الكعبة: هل هي أول بيت بني على وجسه الأرض ، أو غيرها أسبق في البنساء .. ولا جدوى وراء هذا البحث ، لأنه لا يمت الى أصول الدين ، أو فروعه بسبب ، ولا يطلب الاعتقاد به ايجاباً ولا سلباً .

( مباركاً وهدى للعالمين ) . والمراد بالبركة هنا زيادة الثواب ، قال رسول الله (ص) : فضل المسجد الحرام على مسجدي كفضل مسجــدي على سائر المساجد ... صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيا سواه .. من حج ولم يرف ، ولم يفسق خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه .. الحج المبرور ليس له أجر الا الجنة » . الى غير ذلك كثير .. اما ان المسجد الحرام هدى للعالمــين فلأنه يذكر بالله سبحانه ، ويوحي بالحشوع والخضوع .

( فيه آبات بيّنات مقام ابراهيم ) ـ كأنّ سائلاً يسأل : ما الدليل على ان الكعبه قديمة ، وأنها أول بيت وضع للعبادة ، وليس بيت المقدس ٢.

وهذه الآية تصلح جواباً عن هذا السؤال ، لأن ابراهيم قديم ، وهو الذي بنى الكعبة ، فتكون قديمة بقدم بانيها ، أما بيت المقدس فقد بناه سليمان ، وهو يسمى معبد سليمان حتى الآن ، وبين ابراهيم وسليمان عدة قرون .. ونقل صاحب تفسير المنار عن كتب اليهود ان سليمان بنى بيت المقدس سنة ٢٠٠٥ قبل الميلاد.. والدليل على ان ابراهيم هو الذي بنى الكعبة الآثار الواضحة والموجودة حتى الآن، منها مقام ابراهيم ، فإن العرب ما زالوا يتناقلون بالتواتر أبـــاً عن جد ان هذا الجزء الحاص من المسجد الحرام كان موضع قيام ابراهيم للصلاة والعبادة .. فكما على انه هو باني أنه هو ياني بيت المقدس ، فإن اسم مقام ابراهيم يدل على انه هو باني الكعبة ، وأنها قديمة بقدمه .

( يومن دخله كان آمناً ) . تقدم تفسيره في الآية ١٢٥ من سورة البقرة ، وهي قوله تعالى : ( واذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمناً ) . والفضل في ذلك لدعوة ابراهيم (ع) : ( رب ً اجعل هذا البلد آمناً ) . أيضاً مر تفسيره في الآية ١٢٦ البقرة .

( ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلاً ) الاستطاعة لوعان : عقلية ، وهي مجرد امكان الوصول الى مكة ، وهذه ليست بشرط . وشرعية ، وهي القدرة الصحية والمالية ، والأمن على النفس والمال ، والرجوع الى كفاءة، فإذا تم ذلك كان الحج حتماً وفرضاً .. والتفصيل في كتب الفقه .

( ومن كفر فإن الله غـني عن العالمين ) . المراد بالكفـــر هنا الجحود اذا

أرجعناه الى كون الكعبة هي أول بيت وضع للناس،أو الى عدم الاعتقاد بوجوب الحج ، ويكون المراد بالكفر الفسق اذا أرجعناه الى ترك الحج تهاوناً .

### الكفر بآيات الله الآية ٩٨ \_ ٩٩ :

قُلْ يَا أَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ ٱللهِ وَٱللهُ شَهِيـــدُ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ٭ قُلْ يَا أَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ ٱللهِ مَن آمَنَ تَبْغُونَهَا عِوَجاً وَأَنْتُمْ شُهَدَاه وَمَا ٱللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ٭

#### اللغة :

السبيل الطريق ، يذكر ويؤنث ، والعوج الزيغ .

#### الاعراب :

جملة والله شهيد حال من الضمير في تكفرون ، وهاء في تبغونهـــا تعود إلى السبيل ، وعوجاً حال من الواو في تبغونها ، أي حالة كونــكم ضالين .

### المعنى :

اهم القرآن اهمامــــاً بالغاً بأهل الكتاب ، فأنزل فيهم العديد من الآيات ، تذكرهم بالتوراة والانجيل ، وتنعى عليهم تحريفها ، وتجادلهم بالتي هي أحسن، وتحصي عليهم الكثير من أخطائهم وآثامهم ، ومنها هاتان الآيتان :

الأولى : ( قل يا أهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله ) التي دلت على نبوة محمد (ص) وعلى ان الكعبة هي أول بيت وضع للعبادة ، مـع ان تلك الآيات والبينات واضحة كالشمس ، ولا ينكرها إلا مكابر .

الثانية : ( قل يا أهــل الكتاب لم تصدون عن سبيل الله من آمن تبغونها عوجاً ) . لم يكتفوا بفساد أنفسهم ، حتى سعوا في افساد غــيرهم واضلاله ، فجمعوا يذلك بين الضلال والاضلال ، والفساد والإفساد ، وكل فاسد يود ويعمل ان استطاع على تكثير الفاسدين عملاً بمبدأ ابليس : ( بمسا أغويتني لازين لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين – ٣٩ الحجر ) .

# طاعة الكافر كفر الآية ١٠٠ -- ١٠٣ :

يَا أَنِّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقاً مِنَ الَّذِينَ أُونُوا الْكِتَابَ يَرُدُوكُمْ بَعْدَ إِيَمَانِكُمْ كَافِرِينَ وَكَيْفَ تَكَفْرُونَ وَأَنْتُمْ نُتَلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ وَفِيْكُمْ رَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتَصِمُ بِاللهِ فَقَدْ هُدِيَ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْتَقِيمٍ \* يَا وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلَا تَفَوَا واللهُ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْتَقِيمٍ \* وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلَا تَفْوَا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْتَفِيمٍ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلَا تَفْرَا وَاذْكُرُوا يَعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلَا تَفَرَّعُوا واذْكُرُوا يَعْمَةُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ تَمْيَعاً وَلَا تَفَرَّعُوا واذْكُرُوا يَعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ تَمْيَعاً وَلَا تَفَوَا وَاذْكُرُوا اللهُ عَلَيْكُمْ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلَ اللهِ عَلَيْكُمْ فَا مِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاعْتَصَمُوا بِحَبْلُهُ اللهِ عَلَيْتُهُ وَلَا يَعْرَا وَكُنْتُهُ مَعْلَوْنَ وَأَنْتُهُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَاعْتَصَمُونَ اللهِ مَعْرَا مُعْدَاء مَنْ يَعْتَصِمُ وَاللهِ عَقَدَ عُمْ وَاللهِ مَائِعُونَ مَعْ اللهُ عَلَيْكُمْ الْذَيْ كُنْتُهُ الْتُعْوا الله وَكُنْتُهُ الْعَالَةُ اللهُ عَلَيْ إِلَ

اللغة :

اعتصم بالشيء إذا تمسك به حذراً من الوقوع فيما يكره ، وشفا الشيء حرفه، يقال أشفى على الشيء ، أي أشرف عليه .

الإعراب :

جميعاً حال من الضمير في اعتصموا ، أي كونوا مجتمعين في الاعتصام ، ولا تفرقوا أصلها لا تتفرقوا ، فحذفت احدى التاءين للتخفيف .

المعنى :

وروي في سبب نزول هــــذه الآية ان بعض اليهود قصد ايقاظ الفتنة بين الاوس والحزرج ، وتفريق كلمتهم بعـــد أن جمعها الله على الاسلام ، فأخذ يذكرهم تما كان بينهم في الجاهلية من العداء والقتال ، نخاصة يوم بغـــاث ، وهو يوم اقتتل فيه الأوس والخزرج ، وكان الظفر فيه للأوس ، فثارت الحمية في رؤوسهم ، وكادت الفتنة أن تقع بينهم لولا أن تداركها رسول الله (ص) .

والآية تنطبق على هذه الواقعة ، كما تنطبق على محاولة المبشرين المسيحيين في هذا العصر ، وعلى جميع المحاولات التي يهدف من ورائها بعض أهل الكتاب وغيرهم الى تفتيت كلمة المسلمين ، وصرفهم عن دينهم ، والشعور بوطنيتهم وحريتهم ، ليقعوا فريسة سائغة لكل ناهب وغاصب .. وهذا ما يفعله اليوم المستعمر الغربي مع العرب والمسلمين .. ولا تقع المسؤولية عليه وحده ، بل يشاركه فيها العملاء الأدنياء الذين أطاعوه وساروا في ركابه ، وكفروا بعد ايمانهم

بدينهم وأوطانهم ، وعلى هذا فإن الآية تنطبق على هؤلاء العملاء ، كما تنطبق على دعاة الفتنة والفساد ، ورواد الكفر والضلال ، سواء أكانوا من أهل الكتاب أم من غيرهم ، شرقيين وغربيين .

وأيضاً ينطبق قوله تعالى : ( ان تطيعوا فريقاً من أهس الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين ) ينطبق على تقليد نسائنا للغرب في التهتك والتبرج، واستخفاف شبابنا بالدين والأخلاق ، وعلى كل عادة مضرة ومحرمة اقتبسناها من الأجانب. ان الآية ظاهرة في النهي عناطاعة اهل الكفر في الكفر والارتداد عن الإسلام،ولكن السبب الموجب عام يشمل كل تقليد ومتابعة تغضب الله والرسول .

( وكيف تكفرون وأنتم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله ) . أي لا ينبغي لمسلم ان يتأثر ، ويلتفت الى اضلال المضللين ، ويتبع الكافرين في أخلاقهم وعاداتهم ، وهو يتلو القرآن الكريم ، ويستمع الى النبي العظيم ، يبسين الحق ويزيح عنه كل شبهة ، قال نظام الدين الحسن بن محمد النيسابوري في تفسير غرائب القرآن : « أما الكتاب فإنه باق على وجه الدهر ، وأما النبي (ص) فإن كان قد مضى الى رحمة الله فإن نوره باق ، لأن عترته وورثته يقومون مقامه ، ولهذا قال : « أني تارك فيكم الثقلين ما ان تمسكتم بهما لن تضلوا :

( ومن يعتصم بالله فقد هدي الى صراط مستقيم ) . الاعتصام بالله هو التمسك بدينه ، والدين عند الله الإسلام ، وهو بالذات الصراط المستقيم ، والمقصود ان من اعتصم بالله حقاً فلا يحيد ، ولن يحيد عن الإسلام ، مهما تكن المحاولات والاغرامات .

ولك أن تسأل : لقد جاء في الآية ٥٦ من سورة هود : « ان ربـي على صراط مستقيم ، وقد فسرت الصراط المستقيم بالإسلام ، فيلزم على هذا أن يكون الله على دين الإسلام ؟.

الجواب : ان الصراط المستقيم يراد به الإسلام اذا نسب الى العبد ، أما اذا نسب الى الله تعالى فإن المراد به العدل والحكمة ، أي انه عز وجل يدبر الأمور بعدله وحكمته ، ولا يحيد تدبيره عن هذا المنهج .

( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن الا وأنسَّم مسلمون ) . كل من فعل الواجبات ، وتجنب المحرمات فقــد اتقى الله حق تقاته .. وعليه يكون معنى الآية مرادفاً لقوله تعالى : ٥ فاتقوا الله ما استطعم ــ ١٦ التغاين» ، لأن ما لا يستطاع لا يتناوله التكليف ، وكل ما لا يمكن التكليف به فهو أجنبي عن التقوى .. أما قوله تعالى : ( فلا تموتن الا وأنمَّ مسلمون ) فهو نهي عن ترك الإسلام ، وأمر بالثبات عليه ، حتى الموت .

( واعتصموا عجل الله جميعاً ولا تفرقوا ) . الحبل معروف ، ويستعمل في الواسطة التي يتوصل بها الى المطلوب ، والمراد بالحبل هنا الإسلام ، ومعنى الآية بمجموعها ان المسلمين ما داموا أتباع دين واحد ، ورسول واحد ، وكتاب واحد ، فعليهم جميعاً أن يراعوا هذه الرابطة الدينية التي هي أقوى من الرابطة النسبية ، وان بحرصوا عليها ، ويعملوا بموجبها ، ولا يتفرقوا شيعاً وأحزاباً . وتسأل : أليس في هذه الدعوة الى التكتل الديني نوع من العصبية الدينية ؟

الجواب : كلا ، ان تدعيم الرابط بين اتباع الدين الواحد ، تماماً كتدعيمها بين أفراد الحزب الواحد ، أو الأسرة الواحدة .. ولا تلازم بين هذا التدعيم ، وبين التعصب ضد الآخرين .. بل على العكس بالنسبة الى الاسلام ، حيث يدعو الى التعاطف والتآلف بين جميع أعضاء الاسرة الانسانية بصرف النظر عن أديانهم وأفكارهم وقومياتهم..وعليه تكون الاخوة الاسلامية قوة ودعامة للاخوة الانسانية .

وتجمل الاشارة إلى أن الجماعسة الذين بجب التعاون معهم ، ومحرم الحروج عليهم هم الذين اجتمعوا وتعاونوا على ما فيه لله رضى ، وللناس صلاح ، أما مجرد التجمع دون أن تترتب عليه أية فائدة مرضية فليس بمطلوب إلا من حيث عدم الشقاق والنزاع . قال الإمام علي (ع) : • الفرقة أهل الباطل وان كثروا، والجماعة أهل الحق وان قلوا .. ومهذا نجد تفسير الحديث الشائع : • يد الله مع الجماعة » أي خصوص المجتمعين المتعاونين على الحق ، أما إذا اجتمعوا على الباطل فلا أحد معهم إلا الشيطان .

( واذكروا نعمة الله عليكم اذ كنتم أعداء فألف بسين قلوبكم فأصبحتم بنعمته اخواناً ) . يذكتر الله المسلمين الأول بما كانوا عليه من الاحن والبغضاء والحروب

المتطاولة ، ومنها الحرب بين الاوس والخزرج التي امتدت ١٢٠ سنة – كما في تفسير الطبري – فألف الله بين قلوبهم ببركة الاسلام ، حتى صاروا اخواناً في الله متراحمين متناصحين . قال جعفر بن أبـي طالب في حديثه إلى النجاشي :

« كنا قوماً أهل جاهلية ، نعبد الأصنام، ونأكل المينة ، ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام ، ونسيء الجوار ، ويأكل القوي منا الضعيف ، فكنا على ذلك حتى بعث الله الينا رسولاً منا ، نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافسه ، فدعانا الى الله لنوحده وتعبده ، ونخلع ما كان يعبد آباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان ، وأمرنا يصدق الحسديث ، واداء الأمانة ، وصلة الرحم ، وحسن الجوار ، والكف عن المحارم والدماء ، ونهانا عن الفواحش ، وقول الزور ، وأكل مال اليتيم ، وقذف المحصنات ، وأمرنا أن نعبد الله ، ولا نشرك بسه شيئاً ، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام .

( وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها ) . شفا الشيء حرفه وحافته، وشفى على الشيء إذا أشرف عليه ، والمعنى كنتم مشرفين على نار جهتم لكفركم فأنقذكم الله منها ببركة محمد (ص) .. وأحسن تفسير نفسر به هذه الآية ما جاء في خطبة سيدة النساء فاطمة بنت محمد (ص) التي خطبتها بعد وفاة أبيها (ص) مخاطبة أبا بكر ، ومن معه :

« كنتم عـــلى شفا حفرة من النار مذقة الشارب ، ونهزة الطامع ، وقُبِسة العجلان ، وموطىء الأقدام ، تشربون الطرق ، وتقتاتون القـد"، اذلة خاستين، تخافون أن يتخطفكم الناس من حولكم ، فأنقذكم الله تبارك وتعالى بَأبسي محمد (ص)».

# الآمر بالمعروف الآية ١٠٤ :

وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْنُعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ ثُمُ ٱلْمُلِحُونَ ٭ المراد بالحير هنا الإسلام ، وبالمعروف طاعة الله ، وبالمنكر معصيته، ومحصل المعنى انه لا بد من وجود جماعة تدعو غير المسلميين الى الإسلام ، وتدعو المسلمين الى ما يرضي الله ، ويثيب عليه ، وترك ما يغضبه ، ويعاقب عليه . ولفظ ( منيكم ) في الآية قرينة غلى ان وجوب الأمر بالمعروف على سبيل الكفاية ، دون العين ، اذا قام به البعض سقط عن الكل .

وليس من الضروري أن يكون القائم بهذه المهمــة عادلاً ، بحيث لا يجوز للفاسق أن بأمر بالمعروف ، وينهى عن المنكر .. كـلا ، لأمرين : الأول ان شرط الحكم تماماً كالحكم لا يثبت الا بدليل ، ولا دليل على شرط العدالية هنا لا من الكتاب ، ولا من السنة ، ولا من العقل . الثاني ان حكم الآمر بالمعروف لا يناط بطاعة أو معصية غيره من الأحكام .

وكثير من الفقهاء اشترطوا لوجوب الأمر بالمعروف أن يكون الآمر آمناً على نفسه ، بحيث لا يصيبه أي ضرر اذا أمر بالمعروف ، ونهمى عن المنكر .

ولكن هذا الشرط لا يطرد في جميع الموارد، فإن قتال من خاربنا من أجل ديننا وبلادنا واجب ، مع العلم بأن القتـال يستدعي الضرر بطبعه : و ان الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيسل الله فيقتلون ويقتلون وعداً عليه حقاً في التوراة والانجيل والقرآن ١١١ التويـة .. ونجوز لكل انسان أن يضحي بحياته اذا تيقن ان في هـذه التضحية مصلحة عامة ، وفائدة للعباد والبلاد أهم وأعظم من حياته ، بل هو مشكور عند الله والناس ،

وخلاصة القول ان الضرر نجب دفعه آذا لم تترتب عليه فاتـــدة ، والا جاز تحمله ، كما يجوز للانسان أن يقدم على قطع عضو سقيم من أعضائه ، حرصاً على حياته ، وخوفاً على نفسه من الهلاك .

هذا ، الى ان للأسلوب أثره البالسغ ، فبعض الأساليب تُنفر من الحق ، وتجر على صاحبها المتاعب والويلات ، وبعضها تفرض الفكرة على سامعها فرضاً من حيث لا يشعر .. والعاقل الحكيم يعطي لكل مقام ما يناسبه من القسوة واللين، وقد كان فرعون في أوج سلطانه وطغيانه ، ولم يكن لموسى وهارون ناصر ولا معين ، ومع ذلك أمرهما ان يدعواه الى الحق ، ولكن بأسلوب هين لين .. حتى

خالق الكون جلت كلمته تخاطب عباده تارة بأسلوب التهديـــد والوعيد ، ويقول لهم: « انسكم منتا لا تنصرون --- ٦٥ المؤمنون » . وتارة يقول لهم برفق : « ألا تحبون أن يغفر الله لـكم والله غفور رحيم -- ٢٢ النور » .

وبالجملة ان اعلان الدعوة الإسلامية على الملا ، وتآمر المسلمين فسيها بينهم بالمعروف ، وتناهيهم عن المنكر ، ان هذا ركيزة من ركائز الإسلام ، ومن ثم يحم وجود فئة معينة تقوم بهذه المهمة ، تماماً كما يحم وجود سلطة تحافظ على الأمن والنظام ، وفئة تختص بالعسناعة ، وأخرى بالزراعة ، وما إلى ذاك مما لا تم الحياة إلا به .

وهذا الأصل من الأصول الأساسية لكل دين ، ولكل مذهب ، وكل مبدأ، ولو كان زمنياً ، لأنه الوسيلة المجدية لبث الدعوة وانتصارها ، وردع أعدائها .. ولا شيء أدل على ذلك من اهتمام أصحاب المذاهب السياسية والاقتصادية بوسائل الاعلام ، وتطورهما ، وبذل الملايين في سبيلها ، ومن وقوف الدعاية بشتى أساليبها مع المدفع جنبماً الى جنب ، وما ذلك إلا لأنهم أدركوا بتجاربهم ان الرأي العام أمضى سلاحماً ، وأقوى أثراً من الصواريخ والقنابل ، وقد التتهر عن أحد أقطاب الحلفاء بعد انتصارهم في الحرب العالمية انه قال : «لقد انتصرتا في المعركة بقنابل من ورق » ، يعني الصحف والنشرات .

وتسأل : كيف تجمع بين قوله تعالى : « ولتكن منكم أمة يدعون إلى الحير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر » وبين قوله سبحانه : « يا أمهــا الذين آمنوا عليــكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم ... ١٠٥ المائدة » ، حيث أفادت الأولى وجوب الامر بالمعروف ، ودلت الثانية على عدم وجوبه يقرينــة ( عليكم أنفسكم ) .

١ جاء في تفسير المنار ان الشيخ محمد عبده كان في الدرس يفسر هذه الآية : ١ و لتكن منكم أمة ١ النج ... و مما قال : ان على كل إنسان أن يأمر بالمعروف حسب استطباعته ، و ضرب مثلا بالطبائية الشيعية ، فاتهم ملكز مون بهيذا المبدأ ، و لا يدعوفه بحسال ، متى سنحت الفرصة ، و استشهد على ذلك يأنه حين كان ببيروت احتساج إلى مرضعة ترضع بنتاً له ، فجيء بامرأة شيعية ، فأخذت تدعو نساء الشيخ إلى مذهبها .

الجواب : المقصود بالآية الثانية ان من قام بفريضـــة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على الوجه المطلوب فلا يضره ضلال من ضل ، واعراض من أعرض، ما دام قد أدى ما عليه : • فانما عليك البلاغ وعلينا الحساب ـــ ٤٠ الرعد ».

سؤال ثان : لقد اشتهر عن رسول الله (ص) انه قال : و من رأى منكم منكراً فليغيره بيــده ، فان لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » . وهذا الترتيب يتنافى مع ما هو معروف شرعاً وعقلاً وعرفاً من أن تغيير المنكر انما يبتدىء أولاً باللسان،فإن لم يجد فبالحرب ، فما هو الوجه لقول الرسول الأعظم ؟.

الجواب : فرق بعيد بين تغيير المنكر ، وبين النهي عن المنكر ، فان النهي عن المنكر يكون قبل وقوعه – في الغالب – فهو أشبه بالوقاية ، كما لو احتملت ان شخصاً يفكر بالسرقة ، فتنهاه عنها .

أما تغيير المنكر فيكون بعد وقوعه ، كما لو علمت ان شخصاً سرق محفظة الغير ، فان كنت قادراً على انتزاعها من السارق ، وردها إلى صاحبها وجب عليك أن تباشر ذلك بنفسك إذا انحصر الرد بفعلك خاصسة ، ولم يلحقك أي ضرر ، فإن لم تستطع وجب عليك أن تأمر السارق برد المحفظة الى صاحبها ، وتنهاه عن امساكها ، فإن لم تستطع مقت السارق ، ولم ترض بفعله بينك وبين ربك .. وموضوع الحديث النبوي تغيير المنكر ، لا النهي عن المنكر .

الاختلاف بعد الني الآية ١٠٥ ـــ ١٠٩ :

وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيْنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٭ يَوْمَ تَبْيَضٌ وَتجوهُ وَتَسْوَدُ وَتُجوهُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ اسْوَدَّتْ وَتجوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُو قُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَحَصُفُرُونَ ٭ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ابْيَضَّتْ وَتُجوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ آللهِ هُمْ فِيهَا

خَالِدُونَ \* تِلْكَ آيَاتُ ٱللهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا آللهُ يُرِيدُ ظُلْمَاً لِلْعَالَمِينَ \* وَلِلهِ مَا فِي السَّمٰوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِلَى ٱللهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ \*

#### الإعراب :

يوم ظرف منصوب متعلق بعظيم ، والتقدير عظيم عذابهـم في ذلك اليوم ، وجملة كفرتم مفعول لقول محذوف ، والتقدير يقال لهم أكفرتم ، وهدا الحذف كثير في القرآن ، ومنه قوله تعالى : والملائكمة يدخلون عليهم من كـل باب سلام عليكم ، أي يقولون لهم : سلام عليكم .

### المعنى :

( ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات ) . هذه الآية متممة لقوله تعالى : ( واعتصموا محبل الله جميعاً ) وما بعدها ، والمراد بالذين تفرقوا أهل الكتاب ، حيث افترق اليهود بعــد نبيهم موسى الى احدى وسبعين فرقة ، والنصارى الى اثنتين وسبعين بعد نبيهم عيسى ، وقوله تعالى : ( من بعد ما جاءهم البينات ) يشعر بأن الانسان لا يؤاخـــد على ترك الحق ، واتباع الباطل الا بعد البيان وقبام الحجة .

أما السر لهذا التأكيد والاهمام باجماع الأمة واتحادها فلأن الشقاق مادة الفساد، ولأن الأمة المتفرقة لا تصلح للحياة فضلاً عن ان تدعو الأمم الأخرى الى الحبر والحياة..وعلى الرغم من الآيات والروايات الكثيرة التي حثت على اجماع المسلمين واتحادهم فقد تفرقوا شيعاً وأحزاباً ، وزادت فرقهم فرقتين على فرق اليهود ، وفرقة على فرق النصارى ، كما في الحديث المشهور . وفي حديث آخر : لتركين

سنة من كان قبلـكم حذو النعل بالنعل ، والقذة بالقذة . قالوا : تعـــني البهود والنصارى يا رسول الله ؟ قال : فمن أعني ؟ لتنقضن عروة الإسلام عروة عروة .

وعن كتاب الجمع بين الصحيحين للحميدي في حديث رقم ١٣١ : من المتفق عليه من مسند انس بن مالك قال رسول الله (ص) : ليردن على الحوض رجال ممن صحبتي ، حتى اذا رأيتهــم ، ورفعوا إلي رؤوسهم اختلجوا ، فأقول : رب أصحابي . فيقال لي : انك لا تدري ما أحدثوا بعــدك .. وفي الكتاب المذكور أيضاً حديث رقم ٢٦٧ من المتفق عليه من مسند أبي هريرة من عـدة طرق قال الذي (ص) : بينا أنا واقف -- يوم القيامة – اذا زمرة ، حتى اذا عرفتهم خرج رجل بيني وبينهم ، فقال : هلموا . فقلت : الى أين ؟ قال : الى النار . قلت : ما شأنهم ؟ قال : انهم ارتدوا بعدك على ادبارهم القهقرى.

( يوم تبيض ٌ وجوه وتسود ٌ وجوه ) . المراد باليوم يوم القيامة ، وبياض الوجه كناية عن استبشار المؤمن برضوان الله وفضله ، وسواد الوجه كناية عن حزن الكافر والفاسق لغضبه تعالى عليها ، وعذابه لهما . ( فأما الذين اسودت وجوههم ) يقال لهم تقريعاً وتوبيخاً : ( أكفرتم بعد ايمانكم ) . نقل الرازي والطبري وغيرهما كثير من المفسرين ، نقلوا عن بعض السلف ان المقصود بهؤلاء خصوص الحوارج ، لأن النبي قال فيهم : و انهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية » . ولكن ظاهر الآية يشمل كل من كفر بعد الايمان ، ومنهم الحوارج ، وأهل البدع والأهواء والآراء الباطلة ، على ان العذاب لا يخص عن كفر بعد الايمان ، بل يشمل كل من كفر بعد الايمان ، ومنهم كفر بعد الايمان ، بل يشمل مطلق الكافر بدليل قوله تعالى : ( فذوقوا العذاب

( وأما الذين ابيضت وجوههم ففي رحمة الله هم فيها خالدون ) . رحمة الله هي الجنة ، والحلود فيها واضح .. والحلاصة ان الذين يعتصمون محبل الله ، ويعملون لوجه الله ، ويتعاونون على الحير والصالح العام محشرون غداً أعـزاء فرحين مستبشرين ، وراضين مرضيين ، أما الذين اختلفوا تكالباً على الدنيا غير آمين بدين ولا أمة ولا وطن ، ولا مهتمون الا بمصالحهم ومصالح أبنائهم فإنهم محشرون أذلاء خاسرين خاستين ، مقرهم جهم وبنس المصير .

وغريبة الغرائب ان البعض من أصحاب الوجوه السوديزعمون لأنفسهم التحدث عن الله ، والكلام باسمه ، وعن طريق هذا الزعم الكاذب بلغوا أعلى المناصب، بلغوها باسم الله ، ولكن إذا قال لهم قائل : اتقوا الله . قالوا له : أنت كافر بالله .. وقد سبقهم الى هذا عبد الملك بن مروان ، حيث قال يوم تولى الحلافة: من قال لي بعد اليوم : اتق الله ضربت عنقه .

( تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق ) . تلك اشارة إلى الآيات المشتملة على تنعيم الأبرار ، وتعذيب الكفار ، والخطاب موجـــه لمحمد (ص) . وقد يسأل سائل : وأية فائدة من هذا الإخبار،ما دام محمد يعلم علم اليقين ان هده الآيات حق وصدق ؟

الجواب : لقد دأب القرآن على تكرار ذلك في العديد من الآيـات ، وليس المقصود منها محمداً بالذات ، بل من يرتاب ويظن بأن هذه الآيات وما اليها هي من محمد ، لا من الله : • وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك اذن لارتاب المبطلون -- ٤٨ العنكبوت ۽ .

( وما الله بريد ظلماً للعالمين ) . لأن الظلم قبيح ، والله سبحانه منزه عنه، وفي الآية دلالة قاطعة على انه تعالى لا يكلف العبد بما لا يطيق .

### أمة محمد الآبة ١١٠ – ١١١ :

كُنْتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ أُخرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ مِنْهُمْ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ \* لَنْ يَضُرُوكُمْ إِلَّا أَذًى وَإِنْ يُقَاتِلُوكُمْ يُوَلُوكُمُ الْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ\*

۹ – التفسير الكاشف – ۹

الإعراب :

خير أمة منصوب على الحال من الضمير في كنتم ، لأن كان هنـا تامة ، وجملة تأمرون بالمعروف لا محل لها من الإعراب،لأنها جواب عن سؤال مقدر، فهي أشبه بالجملة الواقعة في ابتداء الكلام . ولكان خيراً اسم كان ضمير مستتر يعود على الإيمان المتصيد من لفظ آمن ، تماماً كما تقول : من صدق كان خيراً له . أي كان الصدق خـيراً له ، وأذى وقع موقع المصدر ، أي لا يضروكم إلا ضرراً يسيراً . ولا ينظرون بالرفع ، لأنه كلام مستأنف ، ولا مجوز عطفه على يولوكم الأدبار ، لأن عدم النصر غير مسبب عن القتال ، بل عن الكفر ، وعليه فهم لا ينصرون اطلاقاً ، سواء أقاتلوا ، أو لم يقاتلوا .

## المعنى :

( كنتَم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ) . يقع الكلام في هذه الآية من وجوه :

١ في المقصود بالأمة .. وليس من شك ان المراد بها هنا أمة محمد (ص) بدليل السياق وتوالي مخاطبات المؤمنين من قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله .. واعتصموا بحبل الله .. واذكروا نعمة الله .. ولتكن منكم أمسة .. ولا تكونوا كالذين تفرقوا .. » الى قوله سبحانه : كنتم خير أمة .

٢ هل المراد بالأمة جميع المسلمين في كل عصر، أو خصوص من كان منهم في الصدر الأول كالأصحاب والتابعين ؟

الجواب : ان تعيين المراد بالأمة هنا يتوقف على معرفة المراد من (كان) .. وهي بحسب وضعها ناقصة تحتاج الى اسم وخبر ، وتدل على حدوث الفعل في آن مضى ، مع سكوتها وعدم دلالتها على الآن السابق الذي حدث فيه الفعل ، ولاً على الزمان اللاحق له الا بقرينة مقالية أو مقامية ، مثل كان زيد قائماً فإنه محمول على حدوث القيام وانقطاعه ، أي لم يكن زيد قائماً فقام فترة من الزمن الماغي ، دون أن يستمر قيامه مدى حياته ، والذي أفاد هذا المعنى لفظ قائم

بالذات ، وقد تفيد القرينة المقامية القدم والدوام ، مثل كان الله غفوراً رحياً، فان نسبة الرحمة والمغفرة اليه سبحانه لا تنفك عن ذاته أبداً وأزلاً .

وحيث ان الله سبحانه قد أناط خيرية الأمة وفضلها بالإيمان بـه وبالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيكون معـلى الآية أنها المسلمون لا تقولوا : نحن خير الأمم وأفضلها إلا إذا أمرتم بالمعروف ، ونهيتم عن المنكر ، وهذا الوصف يزول عنكم بمجرد اهمالكم لذلك ، وعليه فإن (كان) هنا تامة غسر ناقصة .. وخير أمة حال من الضمير في كنتم ، أي أنتم خير أمة في حال أمركم بالمعروف

٣ -- ان قوله تعالى : ( أخرجت للناس ) يشعر بأن الله سبحانه أوجـــد محمداً وأمة محمد (ص) لتقود الأمم بكاملهـــا حاملة كتاب الله في يد، وسنة نبيته في يد، تدعو الأجيال الى التمسك بهما ، والرجوع اليهما في العقيدة والشريعة والأخلاق ، لأنهـما المصدران الوحيدان اللذان يحققان السعادة للجميع ، ويضمنان العيش لكل فرد، ويفسحان المجال لأرباب الاجتهاد والكفاءات على أساس العدل والأمن والحرية للناس ، كل الناس .

وتتفق هـــذه الآية في مضمونها ، أي كنتم خير أمة ، مع ا**لآية ١٤٣ من** سورة البقرة : « وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ، ويكون الرسول عليكم شهيداً » .

وإذا لم ينهض المسلمون بعبء الدعوة الى الخير ، والأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر زال عنهم وصف القيـــادة ، وأصبحوا في حاجة الى قائد يأمرهم بالمعروف ، وينهاهم عن المنكر .

وقد أتى على المسلمين حين من الدهر لمهضوا فيه لمذا العبء ، وكانوا عق قادة الأمم ، ثم أهملوه ، وتمرور الزمن أصبحوا ينهون عن المعروف ، ويأمرون بالمنكر كما تشاهد ذلك ونراه في هذا العصر الذي تحلل فيه أكثر أبناء الجيل من

١ ألف العبارقون في هبذا الموضوع عشرات الكتب ، وبعض مؤلفيهما من الأجباني ، وأكثرهما أو الكثير منهما يفي بالغرض ، ومن أكثر همما فمائدة – على مما أرى – كتيب للدكتور عبد الواحد وافي ، أسمه «المماواة في الإسلام» ، فانه على صغره غزير المادة ، متخم بالادلة والارقام .

الـــدين ، وكل خلق كريم ، فإذا رأوا مصلياً أو صائماً قالوا له ساخرين : أصلاة وصيام في القرن العشرين ؟

وقال صاحب تفسير المنار عند تفسير الآية التي نحن بصددها : لا الحق أقول: ان هذه الأمة ما فتنت خير أمة أخرجت للناس ، حتى تركت الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر ، وما تركتها رغبة عنها أو تهاوناً بأمر الله تعالى باقامتها ، بل مكرهة باستبداد الملوك والأمراء من بني أمية ، ومن سار عالى طريقهم من

وعلى أساس ان الأشياء تذكر بأضدادها كما تذكر بنظائرها نسجل هذا الحديث الشريف الذي ذكره الحافظ محب الدين الطبري،قال : « قال رسول الله (ص): مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ، ومن تعلق بها فاز ، ومن تخلف عنها غرق » .. أما حديث « اني تارك فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي أهل بيتي » فقد رواه خمسة وثلاثون راوياً من الأصحاب .

( ولو آمن أهل الكتاب لكان خبراً لهم ) . أي لو ان أهل التوراة والانجيل آمنوا عحمد (ص) لكان الاعان خبراً لهم في الآجل والعاجل . ( منهم المؤمنون وأكثر هــم الفاسقون ) . أي ان أهل الكتــاب منهم من آمن بمحمد (ص) كعبدالله بن سلام ورهطه من اليهود ، وغير هم من النصارى ، وأكثر هم بقي على الكفر .. ولفظ الكفر والفسق يتناوبان ، فيستعمل الكفر في الفسق ، والفسق في الكفر ، والمراد بالفسق هنا الكفر .

( لن يضروكم الا أذى وان يقاتلوكم يولوكم الادبار ) . الضرر على نوعين : الأول عبارة عن مجرد الحزن والألم الذي يذهب مع الأيام ، كالذي يحدث في النفس من سماع كلمة نابية ، والضرر الثاني يمس الحياة ، ويهز الكيان،كالضرر الناشىء عن دولة اسرائيل في قلب البلاد العربية .

وقد بشّر الله سبحانه أصحاب محمد (ص) ان أهـل الكتــاب لا يستطيعون اضرارهم الا بالكلام كالهجو والافتراءات ، أما في ميدان القتال، فأنتم المنتصرون عليهم ، وصدق الله وعده ، ونصر المسلمين الأول على المسيحيين وغيرهم .

ضربت عليهم الذلة الآية ١١٢ :

ضرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ أَثْنَ مَا ثَقِفُوا إِلاَّ بِحَبْلِ مِنَ ٱللهِ وَحَبْلِ مِنَ النَّاسِ وَبَاهُوا بِغَضَبٍ مِنَ ٱللهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِـمْ الْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ ٱللهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَلِكَ مِا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ★

#### اللغة :

الذل الهوان ، والمسكنة الخضوع ، أي ان اليهود أذلاء في أعين النـــاس ، ضعفاء يخضعون لما يفرض عليهم ، وثقفوا وجدوا .

#### الاعراب:

أينًا اسم شرط عام للأمكنة ، ويجزم فعلين ، وجواب الشرط هنا محذوف دل عليه الموجود ، أي أينًا ثقفوا ضربت عليهم الذلة .

### المعنى :

( 'ضربت عليهم الذلة أينما ثقفوا الا بحبل من الله وحبل من الناس وباءوا بغضب من الله و'ضربت عليهم المسكنة ) . اتفق المفسرون على ان هذه الآيــة نزلت في اليهود ، كما اتفقوا على ان المراد منها ان الله سبحانه قد سلبهم العزة والكرامة ، وكتب عليهم الذل والهوان من يوم الإسلام الى آخــر يوم ، لأنهم قد بلغوا من الفساد والطغيان حداً لم يبلغه أحد من قبلهم ، ولن يبلغه أحد من

بعدهم ، وبعد ان اتفق أهل التفسير على هذا اختلفوا فيا بينهم على نوع الذلة والمسكنة التي لازمت اليهود ، والتصقت بهم في كل جيل .

وهذا الاختلاف بين المفسرين ناشىء عن اختــلاف أوضاع اليهود في عصر التفسير ، حيث كانوا يدفعون الجزيــة للمسلمين .. أقصد ان قول المفسر جاء انعكاساً لما كان عليه اليهود في عصر المفسر .. وليس هذا بغريب ما دام الانسان يتأثر – حتماً -- بما يسمع ويرى ، وتفسيري التالي لهذه الآية يخضع لهذه القاعدة .

ومها يكن ، فإن الذي أفهمه من ذل اليهود وهوانهم الذي عنته الآية انهم مشتتون في شرق الأرض وغربها ، وموزعون بين الدول مع الأقليات،فهم دائماً تابعون غير متبوعين ، ومحكومون غير حاكمين في دولة منهم ولهم ، مستقلة لها كيانها وشأنها بين الدول .

أما اسرائيل التي قامت أخيراً في تل أبيب فانها دولة في الاسم فقط ، أما في الواقع فهي قاعدة من قواعد الاستعار ، تماماً كمطاراته وثكناته العدوانية . وقد ظهرت هذه الحقيقة بأوضح معانيها بعد عدوان اسرائيل على الأراضي العربية في ٥ حزيران سنة ١٩٦٧ . لقد أوجد الاستعار اسرائيل ليتخذها أداة لتحقيق مآربه، ولو تخلى عنهـا يوماً واحداً لتخطفها العرب من كل جانب .. وهذا هو الذل والهوان بعينه . ان العزيز يستمد قوته من نفسه ، ويذود عن كيانـه يساعده ، لا بسواعد الناس .

وبهذا يتبين معنا ان المراد بحبل من الناس المساعدات المادية والمعنوية التي تمد الدول الاستعارية بها قاعدتها الاستعارية اسرائيل ، ومن أجل هذا نؤمن إيماناً لا يشوبه ريب بأن دولة اسرائيل ستزول بزوال الاستعار لا محالة ، والاستعار في طريقه الى الزوال آجلا أو عاجلا ، وليس هذا القول مجرد أمنية ، وانما هو نتيجة حتمية لمنطق الحوادث .. كما جاء في الحديث النبوي : « لا تقوم الساعة، حتى تقاتلوا اليهاد .. وان الحجر ليقول – أي بلسان الحال – يا مسلم هذا يهودي ورائي فاقتله ه` .

١ رواه البخاري في الجزء الرابيع ، باب قتال اليهود ، ومسلم في القسم الثاني من الجزء الثاني ، باب لا تقوم الساعة حتى إمر الرجل بقير الرجل ، فيتمنى أن يكون مكان الميت .

أما حبل الله فهو كناية عن مشيئته تعالى،أي ان اليهود يلازمهم الذل والهوان إلا أن يشاء الله ، فهو تماماً كقوله سبحانه : « النار مثواهم خالدين فيهما إلا أن يشاء الله » .

تم بيّن سبحانه السبب الموجب للـهم ومسكنتهم ، وغضب الله عليهم ، بينه بقوله : ( ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون الأنبياء بغير حق ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون ) . تقدم مثله في الآية ٦٦ من سورة البقرة .

ولك أن تسأل : ان غير اليهود من الأمم والطوائف قد كفروا بآيات الله ، وقتلوا الأبرياء ، وعصوا ، واعتــدوا ، ومع ذلك لم يضرب الله عليهم الذلة والمسكنة ، فما هو السر لتخصيص اليهود ؟

لقد كانوا من قبل يقتلون الأنبياء يوم كان في الدنيا أنبياء، أما اليوم فيقتلون المصلحين كبرنادوت` ، والنساء والأطفال ، لأن المهم في عقيـدتهم ، وحسب فطرتهم هو قتل الأبرياء أنبياء كانوا ، أو مصلحين أو أطفالاً لا فرق .. وقد فصت توراتهم على استباحة دم النساء والأطفال ، وحثت على هتكه واراقته .

وبالجملة ، فان الكفر بآيات الله،وقتل المصلحين والأبرياء ، والبغي والاعتداء، كل ذلك وما اليه دين وعقيدة لليهود ، فإذا ارتكب اليهودي جريمة بحق غير اليهودي فإنما يرتكبها تلذذا واشباعاً لرغبته ، لا سداً لحاجته ، وإذا كف فإنما

١- رجل سويدي أرسلته الام المتحدة سنة ١٩٤٨ ليقوم بدوار ارسول السلام في تنفيذ قراراتالام المتحدة حول قضيةفلسطين ، فاغتاله اليهود في القدس المحتلة بعد ثلاثة أشهر من بده مهمته .

يكف خوفاً ، لا تعففاً ، وهذا هو وجه الفرق بين اليهود وغيرهم ، فلا غرابة إذا جازاهم الله بالذل والهوان أيلما ثقفوا .. اما دولة اسرائيل الحديثة الحبيئة فالها الى زوال لا محال ، وأقوى الشواهد هو ارتباطها بالاستعار حدوثاً وبقاء ، توجد بوجوده ، وتزول بزواله .. وزواله حتم ، وان امتد الزمن ، ما دامت البشرية تأباه بفطرتها وتقاومه بدمائها .. وما ذكرناه هنا عن اليهود متمم لكلام سابق في فقرة ٩ لا قيساس على اسرائيل ، عند تفسير الآية ٣٣ و ٣٠ من سورة البقرة .

ليسوا سواء الآية ١١٣ – ١١٥ :

لَيْسُوا سَوَاء مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أَمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ ٱللهِ آنَاءَ اللَّيْـلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ٭ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِلَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ آلْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُولَٰئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ٭ وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ يُكْفَرُوهُ وَٱللهُ عَلِيمٌ بِالْمَتَّقِينَ ٭

#### اللغة :

المراد بقائمة المستقيمة ، والآناء الساعات ، واحدها أنى كعصا، قال صاحب مجمع البيان : الفرق بين السرعة والعجلة ان السرعـــة ان تتقدم فيا نجوز التقدم فيه ، وهي محمودة ، والعجلة أن تتقدم فيا لا ينبغي التقدم فيه ، وهي مذمومة.

#### الإعراب :

الواو في ليسوا يعود على أهل الكتاب ، وهو اسم ليس ، وسواء خـبر ، وأمة مبتدأ ، وأهل الكتاب خبر .

المعنى :

هذه الآيات الثلاث واضحة المعنى لا تحتاج الى تفسير ، والمحصل منها ان أهل الكتاب ليسوا متساوين في الانحراف والضلال،بل منهم جاعة طيبة صالحة ، وأكثر المفسرين حملوا هذا المدح على من أسلم من أهل الكتاب ، وحسن اسلامه عقيدة وعملاً .

# حكم تارك الإسلام :

ان الدعوة الى الايمان بمحمد (ص) كنبي مرسل من السهاء الى أهل الأرض ما زالت قائمة ، حتى اليوم ، والى آخر يوم ، وهي موجهة الى جميع الناس في الشرق والغرب دون استثناء : « قل يا أيها الناس اني رسول الله اليـكم جميعاً – ١٥٦ الاعراف » . أما الدليل على صدقها فمنطق العقل وثبوت المعجزة وصلاح الدين للحياة ، قال رسول الله (ص) : « أصل ديني العقل » . وقال تعالى في كتابه المنزل على نبيه المرسل : « يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول اذا دعاكم لما يحييكم – ٢٤ الأنفال» . وليس من غرضنا أن نستدل هنا على نبوة محمد (ص) \* .. وانما الغرض أن نبين : هل من لم يؤمن بنبوة محمد مستحق للعقاب ، أو لا بد من التفصيل ٢.

وقبُل أن نفر ّق بين العالم والجاهل،والقاصر والمقصر نشير الى الأصول الرئيسية، والمقاييس الأولى لاستحقاق العقاب وعدمه ، ومنها تتضح الحقيقة ، والتمييز بين الأفراد .

وقد تسالم الجميع عـلى ان الانسان كائنــــاً من كان ، وعلى أي دبن كان لا يستحق العقـــاب الا بعد قيام الحجـــة عليه .. ولا تقوم الحجة عليه الا بعد استطاعتـــه الوصول الى دليـــل الحق ، وقدرته على العمل به ، ومع ذلك تركه

١ عرضنا الأدلة عند تفسير الآية ٢٣ – ٢٥ من سورة البقرة ، وذكرنا طرفاً من اخلاق الرسول (ص) في هذا المجلد عند تفسير الآية ١٦٠ من السورة التي نحن بصددها .

من غير مبرر ، فإذا لم يوجد على الحق دليل من الأساس ، أو وجد ، ولكن عجز الانسان عن الوصول اليه ، أو وصل اليه ، وأدى حق النظر فيه ، حتى بلغ النهاية ، ومع ذلك خفي عليه الحق ، اذا كان كذلك فهو معذور ، لعدم اتمام الحجسة عليه ، لأن من لم يثبت الحق لديه لا يعاقب على تركه الا اذا قصّر في البحث .

وأيضاً من القواعد الرئيسية التي تتصل مهذا البحث قاعـدة : « الحدود تدرآ بالشبهات ، . فلا بجوز لنا أن نحكم على تارك الحق بأنه مجرم يستحق العقاب ، ما دمنا نحتمل ان له عذراً في تركه ، وهذه القاعدة تنطبق على جميع الناس ، لا على المسلمين فحسب ، كما أنها تشمل جميع الحدود بشي أنواعها .. ومثلها قاعدة : « من أخطأ في اجتهاده فخطؤه مغفور له » .. وهــذه القاعدة عقلية لا يمكــن تخصيصها بدين دون دين ، أو يمذهب دون مذهب . أو بأصل أو بفرع .. اذا تمهد هذا نشرع بالتطبيق .

١ أن يعيش الانسان في بلد ناء عن الإسلام والمسلمين، ولم تبلغه الدعوة، وما سمع باسم محمد (ص) مدة حياته ، ولا مر خاطره من قريب أو بعيد أن في الدنيا دينا اسمه الإسلام ، ونبياً اسمه محمد (ص) .. وليس من شك ان هذا معذور من حيث عدم استحقاقه للعقاب ، لحكم العقل بقبح العقاب بلا بيان ، ولقوله تعالى : « وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً ... 10 الاسراء ». والعقل رسول باطي ما في ذلك ريب الا انه برهان مستقل على وجود الله ، أما الدليل معلى أما العقل بقبح العقاب بلا بيان ، ولقوله تعالى : « وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً ... معذور من حيث عدم استحقاقه للعقاب ، لحكم العقل بقبح العقاب بلا بيان ، ولقوله تعالى : « وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً ... معذور الله معلى عدم استحقاقه للعقاب ، لم العقل بقبح العقاب بلا بيان ، ولقوله تعالى : « وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً ... معذور الله بر العقل العقل باليس معلى ما في ذلك ريب الا الله برهان مستقل على وجود الله ، أما الدليل على نبوت نبوة الذي فلا بد من توسط المعجزة ، وظهورها على يده ، مع حكم العقل باستحالة ظهورها على أيدي غير الأنبياء .

٢ – ان يسمع بالاسلام وتمحمد ، ولكنه يفقد القدرة على التمييز بن الحق والباطل ، لقصوره وعدم استعداده لتفهم دليـل الحق ومعرفته ، وهذا معذور لأنه تماماً كالطفل والمجنون .. ومثله إذا لم يؤمن عحمد (ص) صغيراً تقليـداً لآبائه ، وذهل عن عقيدته كبيراً ، واستمر مطمئناً اليها غير شاك ولا متردد .. ان هذا معذور ، لأن تكليف الذاهل غير المقصر كتكليف النائم . قال المحقق القمي : ان التحرر من تقليد الآباء والأمهات لا يخطر على بال أكثر الناس، بل يصعب غالباً على العلماء المرتاضين الذين يحسبون المهم خلعوا التقليد عن أعناقهم..

وقال أيضاً : ان من لا يتفطن لوجوب معرفة الأصول يلحق بالبهـائم والمجانين الذين لا يتعلق بهم تكليف . وقال الشيخ الأنصاري في الرسائل فصل الظن في الأصول ، الذي يقتضيه الانصاف بشهادة الوجدان قصور بعض المكلفين ، وبهذا قال الكليني ، وقال الشيخ الطوسي : العاجز عن التحصيل بمنزلة البهائم .

أجل ، إذا تنبه هذا الغافل من نفسه الى وجوب المعرفة ، أو قال له قائل : انك مبطل في عقيدتك ، ومع ذلك أصر ، ولم يبحث ويسأل فهو آثم ، لأنه مقصر ، وجهل المقصر ليس بعذر .

٣ – أن لا يؤمن بمحمد (ص) ، مع أن فيه الاستعداد الكافي الوافي لتفهم الحق ، ولكنه أهمل ولم يكثرت اطلاقاً ، أو بحث بحثاً ناقصاً ، وترك قبل أن يبلغ النظر بهايته ، كما هو شأن الأعم الأغلب ، بخاصة شباب هـذا الجيل . وهذا غير معذور ، لأنه اخطاً من غير اجتهاد ، وتمكن من معرفة الحق ، وأهمل .. وبالأولى أن يؤاخذ ويعاقب من عث واقتنع ، ومع ذلك رفض الإعان بمحمد (ص) تعصباً وعناداً .

٤ – أن ينظر إلى الدليل ، وهو متجه إلى الحق باخلاص ، ولكن لم يهتد الى الوجه الذي يوجب الإيمان بنبوة محمد (ص) ، إما لتمسكه بشبهة باطلة دون أن يلتفت إلى بطلانها،وإما لسليقة عرجاء. وما إلى ذلك مما يصد عن رؤية الحق .

وهذا ينظر الى حاله : فان جحد ونفى النبوة عن محمد (ص) بقول قاطع فهو مؤاخسة ومستحق للعقاب ، لأن من خفي عليه وجه الحق لا يجوز له أن يجزم ويقطع بنفيه اطلاقاً ، فقد يكون الحق موجوداً ، ومنبع من الوصول إلى معرفته مانع ، وهذا هو الغالب ، فإن الأشباء الكونية موجودة في ذاتها ، ومع ذلك لا نعلم منها إلا قليلاً ، وكذلك الشأن بالنسبة الى الأنبياء والمضلحين .. وأي انسان يحيط بكل شيء علماً .

وقد عبّر أهل المنطق والفلسفة عن ذلك بعبارات شتى : منها عدم العلم لا يدل على العدم .. عدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود .. كلّ من الجزم بالاثبات والنفي يحتاج الى دليل .. وقد رأينا الكثير من العلماء الأكفاء ينسجمون مع هذه

٢ كتاب القوانين ج ٢ ، ص ١٦٠ و ١٦٤ ، طبعة عبد الرحيم ، سنة ١٣١٩ ه .

الحقيقة ، فيتهمون آراءهم ويتحفظون في أقوالهـــم ، ولا يتخذون من أنفسهم مقياساً للصواب ، ولا يقولون : هذا الرأي مقدس لا ريب فيه ، وما عـــداه ليس بشيء ، بل ينظرون الى كل الآراء على آنها عرضة للتساؤل .. ولا شيء أدل على نقص العالم من غروره بنفسه ، وتزكيته لعلمه ، وازدرائه لرأي الغير وعقيدته .

وعلى هذا ، فإن مجرد عدم اقتناع زيد من الناس بنبوة محمد (ص) لا يسوّغ له نفي النبوة عن النبي الأعظم (ص) بقول قاطع .. وان فعل فهو مسؤول . خاصة بعد أن رأى العديد من الغرباء الأكفاء الذين لم يتأثروا بالوراثة والبيئة . رآهم يؤمنون بمحمد ورسالته لا لشيء الا احتراماً للحق ، واعترافاً بالواقع .

هذا اذا جحد ، أما اذا نظر الى الدليل ولم يقتنع ، ولكنه لم مجحد ، بل وقف موقف المحايد من نبوة محمد (ص) لم يثبت ، ولم ينف ، وفي الوقت نفسه نوى مخلصاً أن يؤمن بالحق متى ظهر له ، تماماً كالفقيده العادل ، يفتي بالشيء على نية العدول عنه متى استبان له الحطاً ، أما هذا فهو غير مسؤول ، لأن من أخطاً في اجتهاده من غير تقصير فلا يؤاخذ على خطأه بحكم العقل،والنقل أيضاً ، فعن الإمام جعفر الصادق (ع) : لو ان النه اس اذا جهلوا وقفوا ولم يجحدوا لم يكفروا .. وفي رواية ثانية : الما يكفر اذا جحد .. وقال الشيد الأنصاري في كتابه المعروف به « الرسائل » ، فصل « الظن في الأصول » : و القد دلت الأخبار المستفيضة على ثبوت الواسطة بين الكفر والاعان » . أي ان الجاحد كافر ، والمعتقد مؤمن - والشاك لا أذافر ولا مؤمن .

ومن الأحاديث التي يمكن الاستدلال بها على عدم مؤاخذة المجتهد غير المقصر اذا أخطأ فيما يعود الى العقيدة ، من هذه الأحاديث الحديث المشهور عند السنة والشيعة : « اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران،واذا اجتهد فأخطأ فله أجر ».

٨ منهم ( ليوبولد فايس) النماوي الذي أسلى نفسه محمد أسد، و ألف آنداب الإسلام على مفتر ق الملرق ، و منهم ( فالتابري ) الإيشالية اصاحبة آنتاب دفياع عن الإسلام ، و غير هما آكثير الم تحضر في أسماؤهم .. و سمعت أن أحد الاير افيين و نسع اكتاباً خناصاً في أسماء من أسلم من الغرابيين ، و أنهم جمع غفير .

واذا قال قائل : ان هذا الحديث خاص بخطأ المجتهد في الأحكام الفرعية ، لا في المسائل العقائدية ، كما ادعى جماعة من العلماء .

قلنا في جوابه وجوابهم : ان المبرر لعدم مؤاخذة المجتهد في الأحكام هو احتراسه وعدم تقصيره في البحث ، وهذا المبرر موجود بالذات في المسائسل العقائدية .. هذا ، آلى ان جميع الفقهاء اتفقوا ، ومنهم الذين خصوا هذا الحديث بالمجتهد في الفروع ، اتفقوا كلمة واحدة على ان القاصر الذي يعجسز عن ادراك العقيدة الحقة معذور ، ونحن لا نرى أي فرق بينه وبين المجتهد الذي عجز بعد ان استنفد الجهد ، لأن كلاً منها عاجز عن معرفة ما لم يصل اليه .

والخلاصة ان من جحد الحق ، أي حق كان فهو مؤاخذ ، سواء اجتهد أم لم يجتهد إلا إذا كان قاصراً كالبهائم ، وان وقف من الحق موقفاً محايداً لم يثبت ولم ينف ينظر : فإن وقف هذا الموقف دون أن يجتهد وينظر الى الدليل ، أو اجتهد اجتهاداً ناقصاً فهو مؤاخذ ، وان كان قد نظر الى الدليل ، حتى بلغ الاجتهاد نهايته فهو معذور ، على شريطة أن يبقى متجهاً الى الحق عازماً عسلى العدول عن موقفه متى ظهر العكس .

وتسأل : قلت أن القاصر الذي يعجز عن معرفة العقيدة الحقة ومنها نبوة محمد معذور : وكذلك المجتهد غير الجاحد، مع عدم تقصيره في الاجتهاد، فهل معنى هذا أنه نجوز لنــــا أن نعاملها معاملة المسلمين في الزواج والارث ، وما اليها ٢

الجواب : نريد بالعذر هنا عدم استحقاق العقاب في الآخرة.. وهذا شيء، والزواج والارث في هذه الحياة شيء آخر .. وكل من لا يؤمن بنبوة محمد(ص) مهما كان السبب فلا يجوز أن نعامله معاملة المسلمين من حيث الارث والزواج ، سواء أكان من الناجين غداً ، أم من الهالكين ، كما ان من قال : لا إله إلا الله محمد رسول الله له ما للمسلمين ، وعليه ما عليهم ، حتى ولو كان أفسق الفاسقين ، بل ومن المنافقين أيضاً .

لا بجدي مع الكفر شيء الآية ١١٦ – ١١٧ :

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمُوَالُهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ \* مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هٰذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنيَا كَمَثَلِ رِيحٍ فِيهَا صِرٌّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَوُا أَنْفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتُهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلَكِنْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ \*

اللعة

الصر البرد الشديد ، والمراد بالحرث هنا الزرع .

#### الإعراب :

شيئاً مفعول مطلق ، لأنها بمعنى الاغناء ، فكأنه قال : لا تغني عنهم اغناء" ما . وكمثل الكاف زائدة .

## المعنى :

( ان الذين كفروا لن تغنّي عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً ) . قال الرازي وصاحب تفسير المنار : اختلف المفسرون في المراد بالذين كفروا ، فقال جماعة : المراد بعض الكفار ، وقال آخرون : بل المراد جميع الكفار .

أما نحن فنرى ان المراد بهم كل من خالف الحق وعائده حرصاً على مصلحته ومصلحة أولاده ، وخوفاً على ماله وثروته كافراً كان ، أو مسلماً .. أجل ، ان لفظ الآية خاص بالكافرين ، ولكن السبب الموجب لعدم الاغناء عام يشمل جميع المخالفين للحق بدافع من أهوائهم ، وهم الذين وصفهم الله سبحانه بقوله

في أكثر من آية بأنهم يبيعون الحق بأمخس الأثمان .

( مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيهـا صر أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته ) . الريح التي فيهـا صر هي الريح المهلكــة لشدة بردها وسمومها ، والمعنى ان الذين بجمعون الثروات من الحلال والحرام،ونخالفون من أجلها الحق ، وينفقونها على جاههم وملذاتهم غير مكترثين بخلق ولا دين ، ان هذا الانفاق من هؤلاء قد أهلك عقولهم ، وأفسد أخلاقهم ، تماماً كما تهلك الريح الباردة العاتية الزرع الذي قد تهيأ للاخصاب والانتاج .

واذا ربحوا أياماً من اللذة واشباع الشهوات فقمد خسروا أنفسهم ، وباعوها للشيطان ، ولهم في الآخرة عذاب الحلود .. وما ظلمههم الله ( ولكن أنفسهم يظلمون ) . لأنهم اندفعوا وراء شهواتهمم وأهواتهم مختارين .. قال الإمام علي (ع) : الناس في الدنيا رجلان : رجل باع نفسه فأوبقها - أي باع نفسه لهواه وشهوته فأهلكها – ورجل ابتاع نفسه فأعتقها . أي اشتراها وخلصها من أسر الشهوات .

## بطانة السوء الآية ١١٨ -- ١٢٠ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ ذُونِكُمْ لَا يَأْلُو نَكُمْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَاء مِنْ أَفُوَاهِمٍ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَـكُمُ الْآيَاتِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ \* هَا أَنْتُمْ أُولَاء تُحِبُونَهُمْ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْحِتَابِ كُلُّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَــالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ \* إِنْ تَسْسَنُكُمْ حَسَنَةُ تَسُؤْهُمْ وَإِنَ أُمَنَّا وَإِذَا عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ \* إِنْ تَسْسَنُكُمْ حَسَنَةُ تَسُؤْهُمْ وَإِنَّ

يَفْرَحُوا بِهَا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئِــاً إِنَّ اللهَ بَمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ \*

#### اللغة :

بطانة الرجل خساصته مأخوذ من بطانة الثوب ، وتستعمل للواحد والجمع مذكراً ومؤنثاً ، ويألونكم مصدرهما ألواً والماضي ألاّ والمضارع يألو ، ومعنى الألو التقصير ، يقال : لا آلوك نصحاً أي لا أقصر في نصحك ، ولا آلوك جهداً ، أي لا أنقصك جهمداً ، والحبال النقصان والفساد ، ومنه رجل مخبل ومخبول ومختبل ، أي ناقص العقل وفاسده ، والعنت المشقة .

#### الإعراب :

يألون فعل قاصر ، ولكنها هنسا تتضمن معنى المنع فعديت إلى مفعولين ، وخبالاً مفعول ثان ، وجملة لا يألونكم لا محل لها من الإعراب ، لأنها جواب عن سؤال مقدر ، كأنّه قيل : لماذا لا نتخذ بطانة من غيرنا فأجيب : لانهم لا يألونكم خبالاً ، وها أنتم وها والتنبيه ، وأنتم مبتداً ، وأولاء اسم اشارة خبر ، وتحبونهم الجملة في محل نصب على الحال من اسم الاشارة ، ولا يضركم جواب إن الشرطية ، ويجوز كسر الضاد وسكون الراء على ان يكسون المصدر الضير ، وإذا كان الضرر فالأصل لا يضركم ، ثم ادغمت الراء بالراء،وضمت تبعاً لحركة الضاد ، وشيئاً مفعول مطلق ، أي شيئاً من الضرر .

#### المعنى :

تكلم سبحانه في الآيات السابقة عن أهل الكتاب والمشركين والمرتدين الذين كفروا بعد ايمانهم ، وتوعد الجميع ، وألزمهم الحجة ، ثم أمر المسلمين بتقوى

الله ، والاعتصام بحبله ، والأمر بالمعروف ، بعد هذا كله حلر سبحانه المسلمين من الكافرين السذين يضمرون السوء للاسلام والمسلمين ، ويتمنون لهم الويلات والعثرات ، حذرهم بقوله :

( يا أيهــــا الذين آمنوا لا تتخذوا بطانة من دونكم ) . وهذا بظاهره نهـي للمسلمين عن كل من ليس على دينهم ، دون استثناء ، وعليه يتجه الاعتراض التالي :

المعروف عن رؤساء الأديان في جميع الطوائف انهم يبثون بين أتباعهم روح العداء والتعصب ضد أهل الطوائف الأخرى ، وهذا هو القرآن يسير على نفس الطريق ، حيث أمر المؤمنين به بالتباعد عن غيرهم ، وحذرهم أن يتخذوا أولياء وخواصاً إلا منهم وفيهم .. اذن، أين التساهل والتسامح في الاسلام ؟ وأي فرق بين المسلمين ، وبين اليهود الذين قسال بعضهم ليعض : « ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم ه ؟

الجواب : ان الآية لم تحذر المسلمين مسن غيرهم من حيث انهم لا يدينون بدين الاسلام .. كلا ، وانما حذرتهم من الذين ينصبون لهم المكائد والمصائد ، وهذا المعنى صريح في قوله تعالى : ( لا يألونكم خبالاً ) أي بجتهدون ، ولا يقصرون في مضرتكم ، وافساد الأمر عليكم ، وفي قوله : ( ودوا مسا عنتم ) أي يتمنون لكم العنت والمشقة ، وفي قوله : ( قد بدت البغضاء من أفواههم) أي الطعن في دينكم ونبيكم وقرآنكم . ( وما تخفي صدورهم أكبر ) ما يفيض على أسنتهم .. وأيضاً من أوصاف السدين حذر الله منهم ( وإذا خلوا عضوا عليكم الانامل من الغيظ ) .. ( وان تمسكم حسنة تسؤهم وان تصبكم سيئة يفرحوا هذا فكل من يتصف مهذه الأوصاف عب البيب الموجب للنهي عن انخاذ البطانة .. وعلى هذا فكل من يتصف مهذه الأوصاف بحب الابتعاد عنه ، ولا يجوز انخاذه بطانة .. مواء أحمل اسم مسلم ، أو أي اسم آخر .

نحن الآن في سنة ١٩٦٧، وفي ٥ حزيران من هذه السنة دفع الاستعار باسرائيل الى الاعتداء على الأراضي العربية ، بعد أن مهد لها السبيل حثالـة من صراصير الاستعار ، تنتمي بدينها الى المسلمين وبقوميتها الى العرب .. وهذه الحثالة أعظم جرماً عند الله من الملحدين والمشركين الذين كفوا الأذى عن غيرهم .. إذن ،

١٤٥ التفسير الكاشف ـــ ١٠

#### سورة T ل عمر ان

المسألة مسألة شر وخيانة وآثام ، لا مسألة كفر ، وعدم اسلام .

وتسأل : إذا كان الأمر كما ذكرت فلماذا قال تعالى (من دونكم) ولم يقل من الحاثنين المفسدين ؟

الجواب : ان الآيــة نزلت في بعض المسلمين الذين كانوا يواصلون اليهود - كما قال المفسرون -- وبديهة ان العبرة بالسبب الموجب لتشريع الحكم، لا بسبب نزوله ، وتطبيقه على مورد من الموارد ، وبكلمة ان الحكم يتبع ظـــاهر اللفظ اذا لم نعلم بسببه ، أما اذا كنا على يقين من سببه التام فيكون مدار الحكم على السبب ، لا على ظاهر اللفظ .

( قد بينا لـكم الآيات ان كنتم تعقلون ) . المراد بالآيات هنا العلامات الفارقة بين الذي يصح أن يتخذ بطانة ، والحبيث الذي بجب الابتعاد عنه . ( ها أنـتم تحبومهم ولا محبونـكم ) . ظاهر الحطاب انه موجه الى جماعة تنتمي الى الإسلام ، ولا يصح ان يتوجه الى جميع المسلمين لا في العصر الأول ، ولا في غيره ، اذ لم يعهد ان كلمة المسلمين اتفقت على حب الكافرين في يوم من الأيام .

وقال الطبري شيخ المفسرين ، وتبعه كثير ، قالوا ما معناه ان حب المسلمين لمن يكرههم من الكافرين دليل على ان الإسلام دين الحب والتساهل .

هذا سهو من الطبري ومقلديه ، لأن الإسلام لا يتساهـــل أبداً مع المفسدين والحائنين ، ولا شيء أدل على ذلك من هذه الآيـــة نفسها التي فسّرها الطبري بالتساهل .

والذي نراه ان المسألة ليست مسألة تساهل ، وانمـــا هي مسألة خيانة ونفاق من بعض من انتسب الى الإسلام ، وفي الوقت نفسه يتجسس على المسلمين لحساب عدو الوطن والدين، كما هو شأن عملاء الاستعمار اليوم المعروفين بالطابور الخامس، وبالمرتزقة والانتهازيين ، لأنهم يبيعون دينهم ووطنهم لكل من يدفع الثمن .

( وتؤمنون بالكتاب كله ) . الألف واللام في الكتاب للجنس ، والمعسى انـكم تؤمنون بكل كتاب مُنزل من الله سواء أنزل عليسكم أم عليهم ، ولسم مثلهم يؤمنون ببعض ، ويكفرون ببعض .

( واذا لقوكم قالوا آمنا ). رياء ونفاقاً .. ولا ينبغي للمؤمن أن يوالي المنافقين والمرائين .

( واذا خلوا عضوا عليكم الأنامل من الغيظ ) . عضوا عليكم الأنامل كناية عن حقدهم ولؤمهم ، ولا شيء يغيظ العدو مثل الفضيلة والحلق الكريم ، ومثل الائتلاف واجتماع الكلمة ، وصلاح ذات البين ، وما تمكن العدو من المسلمين قديماً وحديثاً الا لشتاتهم وتفتيت وحدتهم . ( قل موتوا بغيظكم ) . هذا مثل قول العرب لمن يدعون عليه : « مت بدائك ، أي أبقى الله داءك، حتى تموت به .. وبديهة ان هذا يقال للعدو اذا كان القائل قوياً عزيزاً، ولا قوة كالاجتماع والائتلاف . ( ان الله عليم بذات الصدور ) . ذات الصدور كل ما يجول في خاطر الانسان ، وكل ما ينطوي عليه قلبه من دوافع الحير والشر ، والقصد ان الله يعلم بحقدهم ولؤمهم ، ويعاملهم بحسبه .

( ان تمسيكم حسنة تسؤهم وان تصبكم سيئة يفرحوا بها ) . شأن كل عدو، وقال المفسرون : ذكر المس في الحسنة للاشعار بأن أقل خير يناله المسلمون يسيء عدوهم ، وذكر الاصابة في السيئة للاشعار بأنه كلما تمكنت السيئة من المسلمين ازداد عدوهم فرحاً ، وهذا أبلغ تعبير عن شدة العداوة . ( وان تصبروا ) على طاعة الله ، وأذى أعدائه (وتنقوا ) المحرمات والمعاصي ( لا يضركم كيدهم شيئاً ) . من كان مع الله كان الله معه ، ومن يتق الله يجعل له مخرجاً .

# **وقعة أحد الآية ١٢١** : وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّى، ٱلْمُوْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَٱللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ★

هذه الآية ، وعشرات الآيات بعدها نزلت في وقعة أحدالتي نلخصها بما يلي: أحد اسم جبل يبعد عن المدينة ثلاثة أيام على التقريب ، وكانت معركة أحد في شوال سنة ثلاث من الهجرة .

بعد ان قتل المسلمون صناديد قريش في بدر خلا الجو لأبـي سفيان، وأصبح السيد الرئيس لفريش ، فأخذ يؤلب المشركين على رسول الله ، واستطـاع أن يؤلف جيشاً من ثلاثة آلاف مقاتل ، فزحف به ، ونزل قريباً من جبل أحد ، وكان معه زوجته هند ابنة عتبة ام معاوية .

وخرج النبي (ص) في ألف مقاتل، ولكن عبدالله بن أببي رأس النفساق خذل الناس، واستجاب له ثلاثمنة، وبقي مع النبي سبعمئة، وحاول عبدالله ابن عمرو والد جابر الأنصاري أن يشي ابن أببي عن عزمه فسلم يفلح، وهم حيان من الأنصار ان يتبعا ابن أببي ، ثم عصمهم الله وثبتوا مع النبي (ص)، وهما ينو سلمة من الخزرج، وبنو حارثة من الأوس .

ورسم النبي (ص) خطة القتال،فجعل الرماة على جبل خلف جيش المسلمين، وكانوا خمسين رامياً ، وجعل عليهم عبدالله بن جبير ، وقال لهم : احموا ظهورنا، ولا تفارقواً مكانكم غالبين كنا أو مغلوبين .. ولما اشتبك القتسال قامت هند أم معاوية في النسوة التي معها،وضربن بالدفوف خلف الرجال يحرضنهم ومما كانت تغنى به هند :

ان تقبلوا تعانق . ونفرش النمارق . أو تدبروا نفارق . فراق غـير وامق . وكان يقول النبي عند سماعها : اللهم بك أحول ، وبك أصول ، وفيك أقاتل، حسي الله ، ونعم الوكيل .

وكانت راية المشركين مع طلحة بن أبي طلحة العبدي من بني عبد الدار فقتله الإمام علي ، فأخذ الراية سعيك بن أبي طلحة فقتله الإمام ، وسقطت الراية فأخذها مسافع بن أبي طلحة فقتله الإمام ، حتى قتل تسعة أنفار من بني عبد الدار ، ثم أخصذ الراية عبد أسود لبني عبد الدار فقتله الإمام ، وانكسر المشركون والهزموا شر هزيمة ، وشرع المسلمون ينتهبون الغنائم .

ولما رأى الرماة هزيمـة المشركين ، واخوانهم المسلمين يجمعون الغنائم أخلوا مكانهم الذي رتبهم فيه رسول الله (ص) .. وقال لهم أميرهم عبدالله بن جبير مكانيكم ، أطيعـوا الله ورسوله ، فأبوا ، وانطلقوا للسلب والنهب ، ولم يبق مع ابن جبير إلا عشرة رجال ، فقصدهم خالد بن الوليد بكتيبة من المشركين، فأبادهم بعد أن قاتلوا قتال المستميت .

ولما نظرت قريش ما صنع خالد تجمعوا على المسلمين ، وأصابوا منهم مــا أرادوا ، ووصل العدو الى رسول الله (ص) ، وأصابته حجــارة المشركين ، فكُسرت رباعيته وشُخ في وجهه ، وكُلمت شفته ، ودخلت حلقتـان من حلق المغفر في وجهه،وفر المسلمون عن النبي (ص) بعد أن صاح صائح بأعلى صوته: ان محمداً قــد قتل .. ولم يبق معه إلا نفر على رأسهم علي بن أبسي طالب ، وأبو دجانة ، وسهل بن حنيف ، وقد استماتوا في الدفاع .

وأغرت هند وحشياً باغتيال محمد أو علي أو حمزة ، فاغتـــال حمزة بحربة ، فشقت هند بطنه،واستخرجت كبده ، فلاكتها . ومن ذاك اليوم التصق بها اسم Tكلة الأكباد .. وكان عدد القتلى من المشركين ٢٢.وعدد الشهداء من المسلمين ٧٠.

المعنى :

( وإذ غدوت من أهلك تبو ًى، المؤمنين مقاعد للقتال ) الغدوة والغداة ما بين طلوع الفجر وطلوع الشمس ، وتبوى، تمپيء وتدبر ، والمقاعد واحدهما مقعد، أي مكسان القعود . والمعلى اذكر أيها الرسول وقت خروجك غدوة من بيتك تدبر أمكنة للرماة ، وللفرسان ، ولسائر المؤمنين الذين كانوا معك .

الآية ١٢٢ : إذْ هَمَّتْ طَائِفَتَاتِ مِنْكُمْ أَنْ تَفْشَلَا وَاللهُ وَلِيُّهُمَا وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ \*

المعنى :

الطائفتان هما بنو سلمة من الخزرج ، وبنو حارثة من الاوس . كادت تؤثر

فيها حركة المنافق عبدالله بن أبـي" ، لولا ان ادركتها ولاية الله وتثبيته . وقوله تعالى : «والله وليها» دليل قاطع على انه سبحانه يمنح التوفيق والعناية لناس من عباده ، دون ناس ، لأن معناه انـــه لا يدع الطائفتين تفران وتفشلان . والله سبحانه أعلم ، حيث يجعل عطاءه وعنايته ، كما انه أعلم ، حيث يجعل رسالته .

## وقعة بدر الآية ١٢٣ ... ١٢٧ :

وَلَقَد نَصَرَكُمُ آلله بِبَدْرٍ وَأَنْتُمْ أَذِلَهُ فَاتَّفُوا آللهَ لَعَلَّكُمْ تَسْكُرُونَ إذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنْ يَكْفِيَكُمْ أَنْ يُعِدَّكُمْ رَبْحُمْ بِنَلاَثَةِ آلاَف مِنَ ٱلْمَلاَنِكَةِ مُنْزَلِينَ \* بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هُذَا يُمْدِدُكُمْ رَبْحُمْ بِخَمْتَهِ آلاَف مِنَ ٱلْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِينَ \* وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلاَ يُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَ قُلُوبُحُمْ بِهِ وَمَا النَّصْرِ إِلاَ مِنْ عَنْدِ آلَةِ أَلَهُ إِلاَ يُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَ قُلُوبُحُمْ بِهِ وَمَا النَّصْرِ إِلاَ مِنْ عَنْدِ آللهِ اللهُ إِلاَ يُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَ قُلُوبُحُمْ بِهِ وَمَا النَّصْرِ إِلاً مِنْ عَنْدِ آللهِ الْعَذِينِ الْحَكِيمِ \* لِيَقْطَعَ طَرَفا مِنَ ٱلْذِينَ كَفَصَرُوا أَوْ يَكْفِينَهُمْ مِنْ عَنْدِ أَلْهُ

في هذه الآيات يذكر الله المسلمين بوقعة بدر التي انتهت بالنصر ، وبدر بتر بين مكة والمدينة ، كانت لرجل يسمى بدراً ، فسميت البئر باسمه ، وكانت قوافل قربش التجارية الى الشام تمر ببدر،وجد المسلمون في مهاجمة هذه القوافل التي كانت برئاسة أبـي سفيان،وخرج المشركون حوالى ألف مقاتل بالعدة والعدد لحاية احدى هذه القوافل ، والتحموا مع المسلمين ، وكانوا ٣١٣ رجــلا ، وكانت هذه الوقعة نصراً مؤزراً للمسلمين ، وكارثة كبرى على المشركين ، وكان

لها دوي عظيم في أرجاء البلاد العربية .. وسنعود الى وقعة بدر ان شاء الله حين نصل بالتفسير الى قوله تعالى : « واذ يعدكم الله احدى الطائفتين – الآية ٧ من سورة الانفال .

#### المعنى :

(ولقد نصركم الله ببدر وأنتم أذلة فاتقوا الله لعلمكم تشكرون). هذا تذكير بنصر الله للمسلمين يوم بدر لتقوى قلوبهم ، وكانوا آنذاك في قلة من العدد ، وفي غير منعة من العدة ، اذ كان عدد المسلمين ٣١٣ رجلاً ، ولم يكن معهم الا فرس واحد ، وكان المشركون حوالى ألف ، ومعهم مئة فرس ، ومع ذلك قُتُل من المشركين ٧٠ ، وأسر ٧٠ ، وانهزم الباقون .

والقصد من تذكيرهم هذا أن يبين لهم ان الانتصار في معركة من المعارك لا يعد نصراً حاسماً ، ولا الانكسار في معركة من المعارك يكون انكساراً لمائياً، وانما النصر النهائي للصابرين الثابتين ، والمتقين المخلصين ، وقد دلت الأحداث والحروب قديماً وحديثاً على هذه الحقيقة وصحتها مخاصة الحرب العامة الأخيرة التي ابتدأت سنة ١٩٣٩ ، وانتهت سنة ١٩٤٥ .

( اذ تقول للمؤمنين ) . كان هذا القول من النبي (ص) يوم بدر : ( ألن يكفيكم أن يمدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين ) . أي نازلين من السهاء. ( يلى ان تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا ) . بلى ايجساب للنفي ، أي يكفيكم هذا الامداد ، وضمير الغائب في يأتوكم للمشركسين ، وضمير المخاطب للمؤمنين ، ومن فورهم أي من ساعتهم . ( يمددكم ربسكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين ) . مسومين من السياء ، أي لهم علامة تدل عليهم .

وقد دل قول الله هذا دلالة لا تقبل التأويل انه جلت قدرته قد أمد المسلمين بالملائكة في بعض حرومهم ، وقد دلت الروايات الكثيرة ، واتفق المسلمون على ان الله أنزل الملائكة يوم بدر لنصرة المؤمنين ، واختلفوا في انزالهم يوم أحد ، وليس من شك ان الله سبحانه أنزل الملائكة يوم بدر لنصرة المؤمنين ، ولكن لا نعلم نوع هـذا النصر : هل كان نصراً مادياً كالقتال ، أو نصراً معنـوياً

كتخويف المشركين ، وحصول الطمأنينة للمؤمنين ؟ الله أعلم .. ولا بجب علينا البحث والتنقيب عن ذلك : على انه اذا بحثنا فلن نصل الى يقين .

أجل ، هناك أدلة تفيد ان الملائكة تتصور بصورة البشر ، منها ما أخبر الله به عن ضيف ابراهيم (ع) في الآية ٥٩ وما يعدها من سورة الحجر : لا ونبتهم عن ضيف ابراهيم – الى قوله – انا أرسلنــا الى قوم مجرمين » . ومنها عن ضيوف لوط الآيــة ٧٧ سورة هود ، ومنها قوله تعالى : ٩ فتمثل لها بشرآ سوياً . ١٧ مريم » . ومنها ان جبريـل كان يأتي رسول الله (ص) في صورة دحية الكلبي .. ولكن تصور الملائكة بصورة البشر لا يحتم أنهم قاتلوا من أجل المسلمين ، بل من الجائز أن يناصروهم بطريق آخر غير القتال .

وتسأل : ان الله سبحانه قال في الآية ٩ من سورة الأنف ال : ٤ اني ممدكم بألف من الملائكة مردفين ٥ . وقال في الآية ١٢٤ من آل عمران : ٥ عـــدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين ٥ . وقال في الآية التي بعدها بلا فأصل: ١ ان تصبروا وتتقوا الى قوله ، عددكم ربكم بخمسة من الملائكة مسومين ٥. تسأل : هل أمدهم الله أولاً بألف ، ثم بثلاثة ، ثم بخمسة، حتى صار المجموع تسعة ، أو ماذا ٤

ومما أجيب به عن ذلك ان الله أمدهم أولاً بألف مردفين ، أي لهم تبع ، ثم ضم الى الألف ألفين ، فصاروا ثلاثة ، ثم ضم الى الثلاثة ألفين آخرين ، فصار المجموع خمسة .

وقال قائل : ان الله أمد المسلمين يوم بدر بألف . ثم بلغهم ان بعض المشركين يريد أن يمد قريشاً بعدد كبير من المقاتلين ، فخاف المسلمون ، وشق ذلك عليهم ، لقلة عددهم ، فوعدهم بخمسة آلاف من الملائكة ان جاء المدد الى قريش ، ولكن بثلاثة شروط ، وهي الصبر والتقوى ومجيء الكفار على الفور، كما نطقت الآية : ٥ ان تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا ، .. ولكن هذا المدد لم يأت قريشاً ، فاستغنى المسلمون عن الامداد بالزيادة على الألف . ( وما جعله الله إلا بشرى لكم ولتطمئن قلوبكم به ) . الهاء في ( جعله )

ر وما جعله الله إذ بشرى عام وتنظمن علويام بلك ) . اللغاء في ( جمله ) يعود على غير مذكور بلفظه وهو الامداد والوعد به ، وانما استخرجناه من يمدد،

وهو المعبر عنه بالمصدر المتصيد،والمعلى ان الله سبحانه أمدكم بالملائكة ، أو وعدكم بالامداد ، لتسكن قلوبكم ، فلا تخافوا من كــــثرة العدد في عدوكم ولا تيأسوا لقلة عددكم .

( ليقطع طرفاً من الذين كفروا أو يكيتهم فينقلبوا خائبين ) . اي ان الله سبحانه أمدكم بالملائكـة ليهلك طائفــة من الكافرين بالقتل والأسر ، أو يخزيهم بالهزيمة ، فيرجعوا حائبين لا أمل لهم بالنصر .

ليس لك من الأمر شيء الآية ١٢٨ ــ ١٢٩:

لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٍ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذَّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ★ وَثِنْهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاء وَيُعَــذِّبُ مَنْ يَشَاء وَأَنَّهُ غَفُورُ رَحِيمٌ \*

#### المعنى :

( ليس لك من الأمر شيء ) . قد يظن المسلمون – بالنظــر الى تعظيمهم رسول الله ... ان له يداً فيا حدث للمشركين ببدر ، أو بحدث لهم من الهزيمة، فدفع سبحانه هذا الوهم بأن الأمر كله لله وحده .. وقد أكد القرآن في العديد من آباته بأن محمداً (ص) هو بشير ونذير ، يبلغ أحكام الله لعباده ، وكفى.. وغير بعيد أن تكون الحكمة من هذا التكرار والتأكيد ان لا يغاني المسلمون في نبيهم ، كما غالى المسيحيون بالسيد المسيح (ع) .

( أو يتوب عليهم أو يعذبهم فإنهم ظالمون ) . يتوب منصوب، لأنه معطوف على يكبتهم المنصوبة في الآية السابقة ، والمعسى ان الأمـــر كله لله ، فاما أن

بِهلكهم ، أو يتوب عليهم ان أسلموا ، أو يعذبهم ان أصروا على الكفر، لأنهم يستحقون العذاب بظلمهم ، أي بكفرهم .

(ولله ما في السموات وما في الأرض) ومن كان له ملك السموات والأرض كان حقيقاً بأن يكون له الأمر كله ، ولا شيء لأحد معه . ( يغفر لمن يشاء ويعذب من يساء ) . ذكرنا أكثر من مرة ان العقل يحكم بـــأن الكافر يستحق العقاب ، ولكن لا يحتمــه على كل حال ، بل أن لله سبحانـه ان يغفر عنه لحكمة ، مع استحقاقه للعقاب ، تماماً كما تغفر عمن أساء اليك ، وتسقط ديونك عمن هو مدين لك .. وجانب الرحمة والمغفرة عند الله هو الغالب تفضلاً منه وكرماً .

لا تأكلوا الربا الآية ١٣٠ ... ١٣٣ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرَّبَا أَضْعَافاً مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ \* وَاتَّقُوا ٱلْنَّارَ الَّتِي أَعِدَّتْ لِلكَافِرِينَ \* وَأَطِيعُوا اللهَ والرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْتَمُونَ \* وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضِكَ السَّمُوَاتُ وَالأَرْضُ أَعِدَتْ لِلْمُتَقِينَ \*

اللغة :

ضعف بكسر الضاد معناة الزيادة على الشيء عثله .

الإعراب :

اضعافاً حال ، ومضاعفة مفعول لاضعاف .

المعلى :

( يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا أضعاف أ مضاعف واتقوا الله لعلكم تفلحون ) . ذكر المفسرون وجوهاً عديدة لربط هذه الآية بما قبلها . وسبق ان أشرنا أكثر من مرة الى ان من سُنة القرآن ان يمزج بعض الأحكام ببعض ، بالاضافة الى ان آياته نرلت بالتدريج ، ولمناسبات شتى .

واستدل البعض بهذه الآية على ان الربا المحرم هو الربا الفاحش ، أما غير الفاحش فليس بحرام ، لمكان لفظ أضعافاً مضاعفة .

والصحيح أن الربا محرم بجميع أقسامه ومراتبه .. وأضعافاً ليس قيداً للنهي ، وانما هو اشارة إلى ما كان عليه المرابون في الجاهلية .. هذا، إلى وجود الأخبار، وقيام الاجاع على أن قليل الربا محرم كالكثير منه، بل كل ما كان كثيره حراماً فقليله كذلك ربا كان أو غير ربا .

وأطال صاحب تفسير المتار الشرح والتفصيل عند تفسير هذه الآية . وانتهى أخيراً إلى أن الربا على قسمين :

القسم الأول ربا النسيئة ، وهو ان يكون للرجل دين على آخر الى أجل ، فإذا حل الأجل ، وعجز المديون قال للدائن : زدني في الأجل ثانية ، وازيدك في المال ، وهكذا كلما زاد الأجل ، زاد المال . ثم قال صاحب المنار : ان هذا النوع من الربا محرم لذاته .

القسم الثاني : أن يعطيه مئة درهم بمئة وعشرة الى أجل ابتداء ، وادخل صاحب المنار هذا القسم بربا الفضل ، وقال : ان هذا النوع ليس محرماً لذاته، وانما محرم لسد الذريعة ، أي خوفاً أن يجر الى ربا النسيئة الذي هو محرم ذاتاً . وبكلمة ان ربا النسيئة عند صاحب المنار محرم كغاية،وربا الفضل محرم كوسيلة، ثم قال : « ان ربا الفضل يباح للضرورة ، بل وللحاجة كما قال ابن القيم » . ويلاحظ : ان النص الثابت كتابة وسنة أبحرم جميع أنواع الربا من غير فرق يبن أن يكون التأجيل للمرة الأولى ، أو للمرة الثانية .

ثانياً : ان قوله « بل وللحاجة » من سهو القـلم ، لأن الضرورات تبيـــح المحظورات ، أما الحاجات فليس ، والفرق بـــين الحاجة والضرورة ان الحاجة

يمكن الاستغناء عنها ولو بالصبر ، أما الضرورة فلا يجدي معها شيء الا سدها. بالذات .

ثالثاً : ان الضرورة هنا غير متحققة اطلاقاً ، لا بالنسبة الى القابض ، ولا بالنسبة الى الدافع ، أما القابض أي صاحب المال فلأن المفروض ان لديه ما يقيم به الأود ، ولو يوماً واحداً ، وأما الدافع فإن الضرورة اذا سوغت له أخــــذ المال فإنها لا تسوغ له دفع الربا ، وان اشترط عليه ، لأن الشرط فاسد، واذا أخذ منه قهراً عنه فلا محل للآخذ ، لأنه أكل للمال بالباطل .

رابعاً : لو سلمنا جدلاً بأن الضرورة ممكنة بالنسبة الى القابض فإنهـا تسقط الحكم التكليفي دون الوضعي ، فإذا سرق الجائع المضطر رغيفاً يسقط عنه العقاب ما في ذلك ريب ، ولكنه مسؤول عن ثمن الرغيف، وعليه أن يدفعه الى صاحبه عند الميسرة .. ومن أباح أخذ الربا للضرورة لا يوجب رده عند الميسرة الى من أخذ منه .

وتكلمنا عن الربا مفصلاً في سورة البقرة الآية ٢٧٥ .

( واطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون ) . في هذا دلالة على أمرين : الأول ان أكل الربا معصية لله والرسول . الثاني : ان من يعصي الله والرسول لا تناله رحمة الله خال .

( وسارعوا إلى مغفرة مــن ربكم وجنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين ) . بعد أن لمهى سبحانه عن أكل الربا ، وحذر من النار ، ودعا الى التقوى وطاعة الله والرسول ، بعد هذا كله أمر بالمسارعة الى فعــل الحير الذي يستوجب رضوان الله وجنته .. ومن أظهر الحيرات والميرات التراحم والتعــاون وانفاق المال لوجه الله تعالى، كما نصت الآية الآتية .. وقوله « عرضها السموات والأرض • كناية عن السعة .

## صفات المتقىن الآية ١٣٤ - ١٣٦ :

ٱلَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْــظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ

النَّاسِ وَاللهُ يحبُّ المُحْسِنِينَ \* وَٱلْـــذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ طَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلى مَــا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ \* أُولَئِكَ جَزَاوُهُمْ مَغْفِرَةُ مِنْ رَبِّهِمْ وَجَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَـارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَيَعْمَ أَجْرُ

#### اللغة

السراء الحال التي تسر ، ومنها اليسر والسعة ، والضراء الحال التي تضر ، ومنها العسر والضيق،وكظم الغيظ عدم إظهاره بقول أو فعل ، والمراد بالفاحشة هنا الذنب الكبير ، ومنه الزنا ، قال تعالى: « ولا تقربوا الزنا انه كان فاحشة».

#### الاعراب :

الذين صفة للمتقين في آخر الآية السابقة والكاظمين والعافين عطف على الذين، وفاحشة صفة لمحذوف ، أي فعلوا فعلة فاحشة ، ونعم أجر العاملين المخصوص بالمدح محذوف ، أي نعم أجر العاملين أجرهم .

المعنى : وصف الله المتقين بأوصاف هي مناقب وفضائل حتى عند من لا يؤمن بالله واليوم الآخر : لا منها » : ( ينفقون في السراء والضراء ) . لا يبطرهم الغتى ، ويزيد في

طمعهم وحرصهم ، فيشحون بالمال ، ولا يضجرهم الفقر ، ويبعثهم على اليأس ويرون انهم أجدر بالأخذ لا بالعطاء،وهم في الحالين سواء ينفقون حسبا يستطيعون.. وفي الحديث : تصدقوا ولو بشق تمرة .

و «منها» : ( والكاظمين الغيظ ) . ولا شيء أدل عــلى قوة الإيمان ، ورجاحة العقل من تمالك النفس وكظم الغيظ ، وإذا كان في تجرع الغيظ مرارة ومشقة على النفس ، فانه وقاية من كثير من المصائب والكوارث ، قال الإمام علي (ع) يوصي ولده الإمام الحسن (ع) : تجرع الغيظ فاني لم أرّ جرعة أحلى منها عاقبة ، ولا ألذ مغبة .

و ( منها ) : ( والعافين عن الناس ) . والعفو عمن أساء أفضل بكثير من كظم الغيظ ، لأن الانسان كثيراً ما يضبط نفسه ، ويكظم غيظه بدافع من صالحه الحاص ، وتجنباً للوقوع في المشاكل ، أما العفو عن ذنوب النساس فهو احسان محض . قال الإمام علي (ع) : اذا قدرت على عدوك فاجعل العفو عنه شكراً للقدرة عليه .

و (منها) : ( والله يحب المحسنين ) . ويتحقق الاحسان بكل ما فيه نفع مادي أو معنوي ، كثر ، أو قل ، ولو بكلمة ( من هنا الطريق ) . قال الشيخ المراغي في تفسير هذه الآية : «أخرج البيهقي ان جارية لعلي بن الحسين(ع) جعلت تسكب الماء عليه لبتهيأ للصلاة ، فسقط الابريق من يدها فشجته ، فرفع رأسه ، فقالت : ان الله يقول : والكاظمين الغيظ . فقال لها : قد كتمت غيظي . قالت : والعافين عن الناس . قال : قد عفا الله عنك . قالت : والله يحب المحسنين . قال : اذهبي أنت حرة لوجه الله تعالى .

و (منها): ( والذين اذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ) . الفاحشة أفحش الذنوب وأكبرها،ومنها الاعتداء على حقوق الناس ، وليس في ظلم النفس اعتداء على الغير ، ولكن قد يكون فاحشاً كالكفسر ، فيكون ذكره بعد ذكر الفاحشة من باب ذكر العام بعد الخاص .. ومها يكن، فإن الله يعفو عن الجميع ، ويغضر كل ذنب كبيراً كان أو صغيراً بشرط الاستغفار ، أي التوبة النصوحة . ( ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون ) . أي ان الله سبحانه يغفر لمن تاب وأقلع عن الذنب ، أما من أصر واستمر في

فعل الذنب ، وهو يعلم بأنه ذنب فلا يغفر الله له . ومعنى هذا ان من ارتكب قبيحاً عن جهل بقبحه فهو معذور . ( أوائك جزاؤهم الخ ) مر نظير هذه الآية في سورة البفرة ٢٥ و ٢٦٦ .

قد خلت من قبلكم سن الآية ١٣٧ – ١٣٨ : قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنْ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ \* هٰذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ \*

# اللغة :

خلت ، أي مضت . والسنن واحدها سنة ، وهي الطريقة المستقيمة،والسيرة المتبعة .

المعنى :

(قد خلت من قبلكم سنن) . سبقت الاشارة الى وقعة أحد،وان الانتصار فيها كان للمشركين ، لأن المرابطين في الثغر من المسلمين تركوه،والعدو مشرف عليهم ، فأخلوا بين عدوهم وبين ظهورهم .. وقد خاطب الله سبحانه بقوله : وقد خلت من قبلكم سنن ، أصحاب محمد(ص) ان يتعرفوا على أخبار الماضين، وما حل بالمنحرفين منهم،ليتعظ الأصحاب بذلك ، ولا يعودوا الى مثل ما فعلوا في أحد من معصية الرسول بإخلاء الثغر الذي أمرهم بالبقاء فيه ، مها كانت النتائج ، فلما خالفوه أصابهم ما أصاب الأم السالفة التي خالفت أنبياءها . ( فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ) . ليس المراد من السير في الأرض هنا خصوص السفر ، بسل مطلق التعرف على أحوال الماضين

بأي سبيل . وليس من شك ان من المفيد للعاقل أن يبحث عن أحوال الناس ، ويطلع على الأسباب الموجبة لضعفهم ، أو قوتهم ، فيتعظ ويعتسر ، ويسترشد إلى ما فيه خيره وصلاحه ، ومن أجل هذا قال عز من قائل :

( هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين ) . هـــذا اشارة الى ذكر السَن الحكيمة التي من سار عليها ظفر ، ومن تنكبها خسر .. ولا بد من البيان للناس كافة ، ليكون حجة على من عصى ، وهدى وموعظة لمن اتقى ، فانه السبيل الوحيد الذي يميز بين العاصي والمطيع .. ولولا البيان لا طاعة ولا عصيان .

#### نکسة ٥ حزيران :

في سنة ١٣٨٧ ه دعاني أهل البحرين لالقاء محاضرات دينية بمناسبة شهر رمضان المبارك ، ومكثت عندهم حوالي ٢٥ يوماً ألقيت خلالها عشرين محاضرة ، وكان الشباب يوجهون إلي العديد من الأسئلة المتنوعة ، وفي ذات يوم جاءني وفد منهم، وقالوا : حدثنا عن أسباب نكسة ٥ حزيران من غير الوجهة الدينية .

قلت: لا فرق بين العلم والدين من حيث النظر الى القوانين والسن التي تحكم الحياة، فإن مشئية الله سبحانه في خلقه وعباده تسير على سنن علمية مستقيمة وأسباب مطردة ، لا تختلف باخته لاف المؤمنين أو الكافرين .. فالعارف بفن السباحة - مثلاً -- يعوم ويصل إلى شاطىء الأمان ، ولو كان كافراً ، والجاهل بالسباحة يرسب ، ويكون عرضة للهلاك ، ولو كان مؤمناً .. وكذلك من أعد العهدة لعدوه واحتاط له ظفر به ، وان كان ملحداً ، إذا لم يكن الطرف الآخر على حقر واستعداد ، ومن تقاعس وأهمل خسر ، وان كان من الاولياء والصديقين. قال تعالى مخاطباً أصحاب الرسول (ص) بالآبة ٤٦ من الأنفال : ٥ ولا تنازعوا و ان هؤلاء -- يشير إلى أصحاب معاوية -- قد انتصروا باجاعهم على باطلهم، و ان هؤلاء -- يشير إلى أصحاب معاوية -- قد انتصروا باجاعهم على (ع): و حذلهم -- الخطاب لأصحاب معاوية -- قد انتصروا باجاعهم على باطلهم، وخذلهم -- الخطاب لأصحابه -- يتفرقكم عن حقكم » . اذن ، الحتى لا ينتصر لمجرد انه حق ، والباطل لا يخذل لمجرد أنه باطل ، بل هناك سن في هذه لحرد انه حق ، والباطل لا يخذل لمجرد أنه باطل ، بل هناك سن في هذه

الحياة تُسبّر المجتمع وتتحكم به ، والله سبحانه لا يسقطها ويعطل سيرها ، تماماً كما هو شأنه في سنن الطبيعة .

وعليه ، فلا عجب أن تغتال الصهيونية جزءاً من أرضنا بمعونــة الاستعار ، ما دمنا في غفلة عنها وعن مقاصد أعوانها منقسمين الى دويـلات لا جامع بينها الا لفظ العرب والعربية .. أجل ، قد تكون الجولة الأولى للباطل، ولكن العاقبة لمن صبر واتقى ، لأن الباطل مها استعد وتحصن فإنه يفقد القوى والصفات التي تؤهله للبقاء والاستمرار ، فهو دائماً عرضة للزوال .. ففي أية لحظة بجد الحق أنصاراً يؤمنون به ، ويضحون من أجله لا يلبث الباطل أن يدمغ ويضمحل .

والذي يبعث على التفاؤل ان العرب لم يستسلموا للأمر الواقع ، بـل اتخذوا من المحنة والهزيمة دافعاً الى مزيد من الصلابة والتصميم .. لقد ظن الاستعار ان طول الطريق يضعف العرب ، وان احتلال أرضهم يلجئهم الى الخضوع ، ثم ظهر له انه خاطىء في ظنه ، وانه لا شيء في حساب العرب الا الصبر والكفاح طويلا" كان الطريق أو قصيراً ، يسيراً كان أو عسيراً .

وتسأل : قلت َ : ان مُشيئة الله تجري على القوانين والسنن المعروفة ، مع انه سبحانه ، قد أهلك قوم نوح بالطوفان ، وقوم هود بريح عاتية،وأمطر أصحاب الفيل بحجارة من سجيل ، وجعل عالي مدائن لوط سافلها ، لا لشيء الالمجرد العصيان ومخالفة الحق ، كما جاء في كتابه العزيز .

الجواب : ان الحكمة الإلهية اقتضت استثناء تلك الموارد الجزئية الخاصة على يد من سبق من الأنبياء ، ولم تتكرر وتطرد في جميع الكفار والعصاة ، فالقياس عليها قياس على الفردالنادر .

سؤال ثان : لماذا لاينتصر الحق على كل حال ، ما دام الله مريداً له ولاهله ، كارهاً الباطل وأتباعه ٢.

الجواب : أولاً لو انتصر الحق على كل حال لاتبعه الناس، كل الناس رغبة في النصر لأحبابه ، وكرهاً بالباطل ، ولتعذر التمييز بين الحبيث الذي يتبع الحق بقصد المنفعة والاتجار ، وبين الطيّب الذي يتبع الحق لوجه الحق ، ويتحمل في سبيله المحن والشدائد . هذا ، الى ان الأسباب لا تعرف الا بعد الهزيمة . تانياً : لو سلّط الله المحنة على المبطلين أبداً ودائماً ، وأبعدها عن المحقين

١٦١ التفسير الكاشف – ١١

كذلك لبطل التكليف ، والثواب والعقاب ، لأن اتباع الحق ، والحال هذه ، يكون بالقهر والغلبة ، لا بالارادة والاختيار .

والخلاصة ، ان على المسلم ان يتدبر معاني القرآن ، ويتخذ منها ميزاناً لعقيدته وتصوره عن النصر والهزيمة ، والقوة والضعف ، وان لكل منها طريقه الخاص.

## ولا مهنوا الآية ١٣٩ – ١٤١ :

وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ \* إِنْ يَمَسَنُمُ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَرْحُ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَـشِنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ واللهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ \* وَلِيُمَحِّصَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ واللهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ \*

#### اللغه

الوهن الضعف . والاعلون جمع ، واحده الأعلى ، ومؤنثه العلياء ، وجمعها العليات . والفرق بين اللمس والمس ان اللمس لصوق باحساس ، والمس مجرد اللصوق ، سواء أكان معه إحساس ، أو لم يكن . والقرح بالمضم والفتح لغة في معنى واحد ، وهو عض السلاح ونحوه مما مجرح الجسم ، وقيل : هو بالفتح نفس الجرح ، وبالضم ألمه . والمداولة نقل الشيء من واحد الى آخر ، يقال : تداولته الأيدي اذا تناقلته ، ويقال:الدنيا دول ، أي تنتقل من قوم الى غيرهم. والتمحيص التخليص من العيوب . والمحق النقصان ، ومنه أيام المحاق ، للأيام الأخيرة من الشهر الفلالي ، لذهاب ضوء الهلال حالاً بعد حال .

الإعراب :

وأنستم الأعلون مبتدأ وخبر ، والجملة معترضة لا محل لها من الإعراب ، وقيل : في موضع نصب عسلى الحال ، وتلك مبتدأ ، والأيام عطف بيان ، وجملة نداولها خبر . وليعلم الله عطف على محذوف ، والتقدير لأن الحكمة اقتضت المداولة ، وليعلم الله ، اللام في ليعلم لام كي .

#### المعبى :

( ولا تهنوا ولا تحزنوا ) . من أهم ما يحرص عليه القائد الحكيم أن تكون الروح المعنوبة في جنده قوية عالية ، وان يدرأ عن أنفسهم الوهن والحسوف ، لأن الغلب لا يرجع الى القوة فحسب ، وانما يرجع قبل كل شيء الى الثبات وقوة العزيمة .. ان عدوك نخشى من عزمك وتصميمك على مقاومتم أكثر من تسليحك بأفتك الأسلحة ، لأن هذه لا تجدي نفعاً ، مع عسدم العزم والتصميم على المقاومة ، وقسد رأينا صحف الاستعار واذاعاته وعملاءه يبثون الدعاية له وللصهيونية عن طريق الحرب النفسية،وتفتيت عزيمة العرب ، والتشكيك في مقدرتهم على المقاومة .. ان احتلال النفوس هو الركيزة الأولى للاستعباد،واحتلال البلاد .. وقد أرشدنا القرآن الكريم الى هذه الحقيقة بقوله : « ولا تهنوا ولا تحزنوا » .

أما قوله : ( وأنتم الأعلون ان كنتم مؤمنين ) . فهو اشارة الى أن الاسلام يعلو ولا يعلى عليه ، فمن تمكن الاسلام من قلبه لا يلين ولا يفزع ، حتى ولو مات في سبيل دينه ، واعلاء كلمة الحق ، وانما يحسن اللين والتساهل من المسلم في حقه الحاص ، لا فيا يعود الى دينه وعقيدته .

( ان يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله ) . اي ان نال منكم العدو يوم أحد فقد نلتم منه يوم بدر ، ومع ذلك لم يضعف ، بل أعد العدة لـكم، وأعاد الكرة عليكم ، فليكن هذا شأنـكم معه .

( وتلك الأيام نداولها بين النـــاس ) . المراد بالأيام هنا القوة ، وانها تارة تكون لهؤلاء ، وتارة لأولثك .. وكانت القوة في العصور المتخلفة تتمثل في المال

والرجال فقط ، أما اليوم فتتمثل بالعلم ، ونمو الصناعة وتطورها ، فالبلد الجاهل ضعيف وان كان أغنى الأغنياء في الذهب الأسود والأصفر ، والبلد العالم قوي ، وان خلت أرضه من جميع المعادن ، والضعيف خاضع وتابع للقوي أراد ذلك ، أو لم يرد .. وقد كان العلم في الشرق عند المسلمين ، ثم انتقل الى الغرب ، ومن الجائز القريب أن يتفوق المسلمون علم وصناعة في السنوات المقبلة .. من يدري ؟ الله أعلم .

( ويتخذ منكم شهداء ) . الشهيد هو الذي يجود بنفسه للذود عن عقيدته ، لأنه يرى الموت في سبيلها سعادة ، والحياة منع الظالمين برماً ، كما قال سيد الشهداء الحسين بن علي (ع) , وقد مليء القرآن بتعظيم الشهداء ، من ذلك قوله تعالى : و فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء ٦٨ النساء» .

(والله لا يحب الظالمين) . فلا يصطفي منهم أحداً للشهادة . ( وليمحص الله الذين آمنوا ) . ان الغرض من مداولة الأيام ان يستفيد الانسان من التجارب ، ويطهر نفسه من الشوائب ، وقيل : المراد بالتمحيص الابتلاء والاختبار السذي يُظهر الانسان على حقيقته .

( وبمحق الكافرين ) . قال الرازي : « الأقــرب ان المراد بالكافرين هنا طائفة مخصوصة منهم ، وهم الذين حاربوا رسول الله (ص) يوم أحـد ، وانما

قلنا ذلك لعلمنا بأنه تعالى لم يمحق كل الكفار،بل كثير منهم بقي على كفره». وهذا صحيح ان كان المراد بالمحق العذاب الدنيوي ، لا الاخروي .

## ثمن الجنة الآية ١٤٢ – ١٤٣ :

أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللهُ اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ \* وَلَقَدْ كُنْتُمْ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ \*

## الإعراب :

أم منقطعة ، بمعنى بل والهمزة ، أي بل أحسبتم ، وقيل : ان أم هنا بمعنى لا الناهية ، أي لا تحسبوا . ولما يعلم الله الواو للحال ، ولما بمعنى لم،تجزم الفعل المضارع الا أنها تُشعر بتوقع الفعل كما قيل ... ويعلم الصابرين بالجرزم عطفاً على ( ولما يعلم الله ) ونجوز النصب عسلى أن تكون الواو بمعنى مع وان مضمرة بعدها ، أي وان يعلم ، مثل لا تأكل السمك وتشرب اللن ،أي لا تجمع بينها ، ونجوز الرفع على تقدير أن الواو للحال . وتمنون ، أي تتمنون، وحذفت احدى التاءين للتخفيف .

## المعلى :

( أم حسبتم ان تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين). لقد دلت هذه الآية دلالة صريحة واضحة على ان الإسلام يرتبط ارتباطاً وثيقـاً بالعمل الصالح في هذه الحياة ، وان الشرط الأول للقرب من الله،والفوز بمرضاته

وثوابه هو الجهاد والكفاح ، والصدق والاخلاص والصبر والثبات ، أما بنـــاء المساجد والمعابد ، والصوم والصلاة ، والتلاوة والأوراد ، كل ذلك ، وما اليه ليس بشيء الا اذا كان وسيلة لعمل نجلب للناس نفعاً ، أو يدفع عنهم ضرآ .

وفي معنى هذه الآية ( أم حسبتم أن تدخلوا ) التي ربطت دخول الجنة بالجهاد والصبر على تحسّل متاعبه ، في معناها آيات كثيرة ، منها الآية ١١٢ من التوبة : ٥ ان الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويُقتلون وعداً عليه حقاً في التوراة والانجيل والقرآن » . والآية ٧٢ من الاسراء : ٥ ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيـلاً » . وكفى دليلاً قاطعاً على ذلك قوله تعالى : ٩ وان ليس للانسان الا ما سعى ،

ومن أقوال الإمام علي (ع) : حفت الجنة بالمكاره،وحفت النار بالشهوات .. ليس لأنفسكم ثمن الا الجنة ، فلا تبيعوها الا بها . وسبق الكــــلام عن ذلك في تفسير الآية ١٥٥ من سورة البقرة ، فقرة ، ثمن الجنة » .

#### الشعارات الدينية :

الشعارات الدينية كالمعابد والصلوات مقدسة ، ما في ذلك ريب .. بــل هي ضرُورة دينية لا بد منها ، فما من دولة أو فئة يجمعها مبدأ واحد الا ولها شعار يبرز شخصيتها ، ويجمع أشياعها وأتباعها .. ولكن ليست العبرة بالشعار وحده، بل مما وراء الشعار من فاعلية وأثر ، فليس الغرض من الصلاة مجرد الركوع والسجود ، بل مما تتركه في نفس المصلي من النهي عن الفحشاء والمنكر ، ولا من الجامع أن نجتمع فيه للتهليل والتكبير ، بل لنتآزر ونتعاون مخلصين على ما فيه خبر الجميع .

وقد انحذ كثيرون في عصرنا الشعار الديني أداة للنصليـــل ، وستاراً بحفون وراءه مطامع استعارية ، وأهدافاً صهيونية . فإن الكثير من الأحزاب والتكتلات التي تحمــل اسم الدين أو الثقافة أو الوطنيـــة خرجت من مكاتب الاستخبارات

الأجنبية ، أما ميزانيتها فمن غنائم شركات النفط .. والـــذي يهون الحطب انهـــا تكشفت للجميع فلا يثق بها مخلص ، ولا يتعاون معها الا خائن باع دينه وبلاده للشيطان .

( ولقد كنّم تمنون الموت من قبل أن تلقوه فقد رأيتموه وأنّم تنظرون ) . الحطاب لبعض أصحاب الرسول (ص) الذين كانوا يتمنون الفوز بالشهادة قبسل وقعصة أحد ، ولما جد الجسد جبنوا والمزموا ، وأسلموا النبي (ص) لأعدائه وأعدائهم .. وفي بعض الروايات ان رجالاً من الأصحاب كانوا يقولون : لئن شهدنا حرباً مع النبي (ص) لنفعلن ونفعلن ، فلما ابتلوا بذلك لم يفوا بالعهد ، فأنزل الله فيهم : ( ولقد كنستم تمنون الموت ) الخ . والمراد برؤية الموت رؤية أسبابه من مبارزة الأبطال .. وقسد وبخهم الله بهذه الآية لمخالفة أقوالهم

## نغير الأخلاق والأفكار :

لكل انسان ظروفه وبيئته الحاصة ، وهذه الظروف هي التي تهيمن على أخلاقه وأفكاره -- في الغالب – فالضعيف مثلاً يستقبح الظلم أكثر من القـوي ، ومن تربـى في بيئة تعبد الأوثان لا يرى بأساً في تقديسها .. اللهم إلا إذا كان انساناً فوق المعتـاد كمحمد بن عبدالله ، فإنه كان بفطرته يرفض كل قبيح من عادات قومه .

وقد تتغير ظروف الانسان ، فيصبح غنياً بعد أن كان فقيراً ، أو بالعكس فتتغير تبعاً لها أخلاقه وأفكاره . فالذات تبقى على صفاتها ، ما لم تتغير ظروفها الاجتماعية ، فإذا تغيرت تغيرت صفات الـذات – في الأعم الأغلب – وقـــد شاهدنا رجالاً كانوا ينتقدون الأغنياء والرؤساء ، وهم فقراء مرؤوسون ، حتى إذا نالوا نصيباً من المال والجاه نقضوا العهد ، وأصبحوا أسوأ حـالاً ممن نقموا عليه بالأمس .

وقد أكد القرآن الكريم هذه النظرية بقوله : ولقد كنَّم تمنون الموت الآية . وبالآية ٧٤ من التوبـــة : ٩ ومنهم من عاهد الله لثن آتانا من فضله لنصدقن

ولنكونن من الصالحين ، فلما آتاهم من فضله بخلوا به وتولوا وهم معرضون .

والعاقل المجرب يتهم نفسه ، ولا يؤكد كل ما يعرض لهما من خطرات وتصورات خشية أن تكون سراباً يذهب مع الريح ، كما ان المؤمن حقاً وواقعاً يبقى ثابت الايمان في السراء والضراء تنطبق أقواله على أفعاله في جميع الحالات، ويتجه ما جميعًا الى الله وحده ، مهما تكن الظروف والنتائج . وقعد جاء في تفسير الآية ٩٨ الانعام: «وهو الذي انشأكم من نفس واحدة فمستقر ومستودع». جاء في تفسيرها روايات تقول : ان المستقر هو الايمان الثابت ، والمستودع هو الايمان المعار .. ولا شيء أدل على الايمان الثابت من انسجام الأقوال مع أقوال الأنباء والأثمة الأطهار عن أفعاله المنتقر من نقس واحدة فستقر ومستودع هو تقول عالمان المعان . ولا شيء أدل على الايمان المنتقر الثابت من انسجام الأقوال مع الأفعال ، وعلى الإيمان الزائف من تناقض الأقوال للأفعال .. ومن ثم كانت أقوال الأنبياء والأثمة الأطهار عن أفعالهم بالذات ، وأفعال المنافقين أبعد ما

## وما محمد الا رسول الآية ١٤٤ -- ١٤٨ :-

وَمَا نَحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَنِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنْقَلَبْتُمْ عَـلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ بَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهَ شَيْئَا وَسَيَجْزِي اللهُ ٱلشَّاكِرِينَ \* وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ كِتَاباً مُؤَجَّلاً وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْها وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْها وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْها وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الآخِرَةِ مَنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ النَّخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الْآخِرَةِ وَمَا مَنْهُ اللهُ وَمَا يَعْهُ اللهُ وَمَا مَعْهُ الْآخِرَةِ كَتَاباً مُؤَتِّعَهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْها وَمَنْ يُرَدْ شَوَابَهُ

أَغْفِرْ لَنَا ذُنُو بَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِّت أَقْدَامَنَا وَأَنْصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْم ٱلْكَافِرِينَ \* فَآتَاهُمُ اللهُ نُوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ نُوَابِ الْآخِـرَةِ وَاللهُ يُحبُّ الْمُحْسِنِينَ \*

اللغة :

يقال لكل من عاد الى ما كان عليه : انقلب عسلى عقبيه ، وعليه يكون المراد بقوله : ( انقلبتم على أعقابكم ) رجعتم كفاراً بعد ايمانكم . والمؤجسل ذو الأجل المضروب . وربيّون قال صاحب مجمع البحرين : هم الكاملون في العلم والعمل ، وقال غيره : بل هم الجهاعات الكثيرة واحدهم ربي وهو الجهاعة. والوهن الضعف . والاستكانة اظهار الضعف بالاستسلام للخصم . والإسراف مجاوزة الحد .

الإعراب :

شيئاً مفعول مطلق ، أي شيئاً من الضرر . وكتاباً مفعول مطلق لفعل محذوف، والتقدير كتب كتاباً مسؤجلاً ، لأن كل ما كان بإذن الله فهو مكتوب ، وكأين أصلها (أي) فدخلت عليها الكاف ، كما دخلت على كذا،وصارت كلمة واحدة ، وهي بمعنى كم الخبرية،ومحلها الرفع على انها مبتدأ ، وكتبت بالنون في المصحف – كما في تفسير المحيط – وجملة قاتل معه ربيون خبر .

المعنى :

( وما محمد الا رسول قد خلت من قبله الرسل أفنن مات أو قتل انقلبتم على أعقابـكم ) . تشير هذه الآية الى واقعة معينة ، وهي وقعة أحد،وسبقت الاشارة

اليها ، وتلخيصها ان النبي (ص) أمر الرماة ان يلزموا الجبل ، ولا ينتقلوا عنه بحال ، سواء أكان الأمر للمسلمين ، أم عليهم .. ولكن جاعة من الرماة لما رأوا انهزام المشركين في الجولة الأولى أخلوا ظهر المسلمين،وبادروا الى الغنيمة ، فأعاد المشركون الكرة على المسلمين ، وأكثروا فيهم القتل ، وكسرت رباعية الرسول (ص) وشج وجهه ونزفت جراحه ، ونادى مناد ان محمداً قد قتل ، فانكفأ الناس عن النبي (ص) ، وما بقي معه الا قليل، منهم علي بن أبسي طالب وأبو دجانة الأنصاري ، وقال البعض من الأصحاب : ليتنا نجد من يأخذ لنا الأمان من أبسي سفيان ، وقال الخرون : لو كان محمد نبياً لم يقتل ، ألحوا بدينكم الأول .

وقد وبتّخ القرآن المنهزمين والمشككين ، وقال لهم : ان محمــداً ليس الا بشراً يبلغ رسالة ربه الى عباده ، ومتى بلغها تنتهمي مهمته ، ورسالته العامــة لا ترتبط بشخصه ، ولا تموت بموته ، بل تبقى ببقاء الله الذي لا يموت ، تماماً كما هو الشأن بالنسبة الى غيره من الأنبياء الذين ماتوا أو قتلوا،وبقيت رسالاتهم وتعاليمهم .. وبكلمة ان الدعوة لا تموت بموت الداعــي ، والمبادىء لا تزول بزوال الأفراد .

وخير ما يمثل هذه الحقيقة ما جاء في نفسير الطبري ان رجلاً من المهاجرين مر برجل من الأنصار يتشحط في دمه ، فقال للأنصاري : أعلمت ان محمداً قد قتل ٢. فقال الأنصاري : ان كان محمد قد قتـل فقد بلغ ، فقاتلوا عن دينكم .. وفي الطبري أيضاً وغـيره ان انس بن النضر مر بعمر بن الخطاب وطلحة بن عبيد الله في رجال من المهاجرين والأنصار ، وقد ألقوا بأيديهم ، فقال انس : ما مجلسكم ٢. قالوا : قتل محمد . قال : ان كان قد قتل محمد فإن رب محمد لم يُقتل، وما تصنعون بالحياة بعده ٢. فقاتلوا على ما قاتل عليه ، وموتوا على ما مات عليه ، ثم قال : اللهم اني أعتذر اليك مما قاتل عليه ، وأبرأ اليك مما جاؤوا به ، ثم شد بسيف...ه ، فقاتل ، حتى قدتل ، رضوان

وقال ابن القيم الجوزية في الجزء الثاني من زاد المعاد ص ٢٥٣ : « ان وقعة أحد كانت مقدمة وارهاصاً – أي لوماً ـــ بين يدي موت محمد (ص) ، فنبأهم

الله وونجمهم على انقلابهم على أعقابهم ان مات رسول الله أو قتل " . ونقسل صاحب تفسير المنار عن أستاذه الشيخ محمد عبده ان كلمة (انقلبتم على أعقابكم) عامة تشمل الارتداد عن الدين ، والارتداد عن تأييد الحق ، ثم علق صاحب المنار على ذلك بقوله : ( هذا هو الصواب ) . اذن ، فالانقلاب المقصود بالآية لا ينحصر بترك كلمة التوحيد ، بل يشمل ترك العمل بالحق الذي أوصى به الذي (ص) .. ويعزز ذلك ما جاء في الجزء التاسع من صحيح البخاري ، كتاب الفتن ، ان رسول الله (ص) يقول يوم القيامة : أي ربي أصحابي .. فيقول له : لا تدري ما أحدثوا بعدك .. وفي حديث ثان من أحاديث البخساري : انك لا تدري ما بدلوا بعدك ؟. فأقول : سحقاً سحقاً لمن بدل بعدي .. وليس من شك ان المراد بهذا التبديس الاعراض عن سنته ووصيته ، ومخالفة أقواله وشريعته .

( ومن ينقلب على عقبه فلن يضر الله شيئاً ) بل يضر نفسه بتعريضها لسخط الله وعذابه . ( وسيجزي الله الشاكرين ) . قال ابن القيم الجوزية في الجزء الثاني من زاد المعــاد ص ٢٥٤ : « والشاكرون هم الذين عرفوا قدر النعمة فثبتوا عليها ، حتى ماتوا أو قتلوا . فظهر أثر هذا العتاب وحكم هـــذا الخطاب يوم مات رسول الله (ص) وارتد من ارتد على عقبيه » .

( وما كان لنفس أن تموت إلا بإذن الله كتاباً مؤجلاً ) . وفي معنى هـذه الآية قوله تعالى :

# الأجل محتوم :

« فأذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون --- ٣٣ الاعراف » . والمعنى ان الحياة والموت بيده تعالى ، وان الأجل محدود بعلمه لا تقديم فيه ولا تأخير ، سواء أكان سببه السيف أو المرض أو الهرم أو غيره ، قال الإمام على (ع) : كفى بالأجل حارساً . وقال الأجل جنة حصينة .. وفي الآية تحريض على الجهاد ، لأن الأجل محتوم ، ولا أحد يموت قبل بلوغ أجله ، وان اقتحم المهالك .

وتسأل : الذي نشاهده ان للموت أسباباً خاصة ، كالقتل والغرق والوباء وما اليه ، وهذا ينافي أن يكون الأجل محدوداً بعلم الله ؟

وقد أجاب عن ذلك الشيخ محمد عبده . كما في تفسير المنار . بأنه ليس هناك أسباب للموت غير الأجل المقدر عند الله ، فان الوباء قد يعم ، ومع ذلك يفتك بالشـــاب القوي ، ويترك الشيخ الهزيل ، وكم من ضربة قتلت هذا دون ذاك ، ولو كانت هذه اسباباً مطردة لظهر أثرها في الجميع دون استثناء .

الجواب : ان المقتول مات بأجله المعين ، والقاتل استحق العقاب : لأنه أقدم على ما نهمى الله عنه ، مع قدرته على أن يجتنبه ، ويدع المعتدى عليسه بموت بسبب آخر .. وبتعبير ثان هنا قضيتان : الأولى كل من باشر الحرام متعمداً فهو مسؤول . الثانية للمعتدى عليه اجل معين ، وقد تواردت القضيتان على مورد واحد ، فكان لكل منها حكمه وأثره .

( ومن يرد ثواب الدنيا نؤته منها ومن يرد ثواب الآخرة نؤته منها وسنجزي الشاكرين ) . لفظ الآية عام ، وسياق الكلام وارد في خصوص الجهاد،والمعلى ان من قاتل طلباً للربح والغنيمة لا رغبة في ثواب الله،وقتل فقد خسر الدنيا والآخرة ، وان سلم وغلم الجيش أخسل حظه من غنيمة الحرب ، وليس له من ثواب الله شيء .. وان قاتل انتصاراً للحق واعلاء كلمة الدين أخلذ نصيبه من الغنيمة ، واستحق من الله الأجر والثواب ، وكذا لو قصد الاثنين معاً لقوله تعالى: و فمن الناس من يقول ربنا آننا في الدنيا وماله في الآخرة من خلاق. ومنهم من يقول ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الأخرة حسنة وقنا عذاب النار أولئك لهم نصيب مما كسبوا والله سريع الحساب ... ٢٠٠ البقرة ع . فطبيعة الجهاد تتحمل القصدين معاً ، قصد الدنيا وقصد الآخرة من خلاق. ومنهم من يقول فالها لله مربع الحساب ... ٢٠٠ البقرة ع . فطبيعة الجهاد تتحمل القصدين فالها لله وحده يفسدها أدنى الشوائب .

لكل امرىء ما نوى:

من تتبع آيات الله سبحانه وأحاديث رسوله (ص) يرى ان للنية تأثيراً عظيماً في الحكم على الأقوال والأفعال والرجال ، قال تعالى : ومن يرد ثواب الدنيسا نؤته منها الخ .. وقال: من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء .. ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكوراً .. ١٩ الأسراء.. وقال: « يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم - ٨٧ الشعراء. وفي الحديث الشريف : لكل امرىء ما توى .. يحشر الناس على نياتهم .. انما الأعمال بالنيات .. نيه المرء خير من عمله .

ولا عجب فان القلب هو الأساس ، فبحركته تبتدىء حياة الانسان ، وتنتهي بسكونه .. وهو محل الإيمان والجحود ، والحوف والرجاء ، والحب والبغض ، والشجاعة والجين ، والاخلاص والنفاق،والقناعة والطمع،وما الى ذلك من الفضائل والرذائل .. وفي الحديث القدسي : ما وسعتني أرضي ولا سماني ، ووسعني قلب عبدي المؤمن ، أي أدرك عظمة الله .

فالأعمال كلها تتكيف إعال القلب ، وتنصيغ بصبغته ، لأنه أسلها ومصدرها ، وجاء في تفسير الآية ٨٧ الاسراء : « قل كل يعمل على شاكلته » . أي على نيته .. وعلى هذا يستطيع الانسان ان المختار طريقه بنفسه باختيار مقاصده وأهدافه - خيرا أو شراً -- المختاره من البداية إلى النهاية ، كما نستطيع نحن ان تحكم عليه إلما المختار هو لنفسه من الأهداف والأغراض .

وقال الوجوديون : لا يمكن الحكم على الانسان الا بعد أن يعبر آخر مرحلة من مراحل حياته .. ومعنى هذا ان الوجودية يلزمها ان لا تجيز الحسكم الا على الأموات .. أما الأحياء فلا يحكم عليهم بخير ولا بشر،ولا بادانة أو براءة ، مع العلم بأن الوجوديين ، وفي طليعتهم زعيمهم سارتر يحكمون على الأحياء .. ونحن لا ننكر ان الانسان ما دام في قيد الحياة يمكنه أن 'يعدّل في أفعاله ، ويصحح من أخطائه ، ولكن هذا لا يمنع أبدآ من الحكم عليه بما فيه ، وحسبا يصدر عنه قبل الموت .

وتسأل : لقد سبق منك أكثر من مرة وبمناسبات شبى ان العبرة بالأفعال ،

وانه لا ايمان بلا تقوى وعمل صالح ، وهذا ينافي قولك هنا : ان العبرة بالنوايا والأغراض ۴.

الجواب : نريد من النية هنا الباعث القوي والعزم الأكيد الذي لا ينفك عن العمل ، مسع تهيؤ الجو ، وتوافر الأسباب الأخسر .. وقد أشارت الى ذلك الآية ١٩ الاسراء : « ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها ٥ . وهذه النية بحكم العمل ، بل هي العمل ، كما قال الإمام جعفر الصادق (ع) ، لأنه أصله ومصدره .. ومن لا يقصد لا يعمل،وعليه يكون ثواب هذه النية ثواب العمل . أما نية الشر أي التصميم على فعله فهي محرمة ما في ذلك ريب،وصاحبها يستوجب العقاب ، ولكن الله سبحانه أسقطه عنه تفضلاً منه اذا لم يتلبس الناوي بالمعصية، حتى ولو صرفه عنه صارف قهري . وعلى هذا تكون نية فعل الحير خيراً في نظر الإسلام ، أما نية فعل الشر المجردة فليست شراً .

(وكأين من نبي قاتل معه ربيون كثير فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله وما ضعفوا وما استكانوا والله محب الصابرين ) . بعد ان نصر الله المسلمين في بدر، وهم قلة ضعاف اعتقدوا أنهم منصورون في كل حرب ، ما دام محمد (ص) بينهم .. فلما كانت الهزيمة يوم أحد فوجئوا بما لا ينتظرون ، فكان منهم ما سبق ذكره ، وفي هذه الآية ضرب الله مثلاً للذين وهنوا وضعفوا واستكانوا وما صبروا يوم أحد، ضرب الله مثلاً للذين وهنوا وضعفوا واستكانوا على الجهداد والقتل والأسر والجراح ، وتركوا الفرار ولم يولوا مدبرين ، كما فعلم أنتم يا أصحاب محمد (ص) ، وكان الأليق بكم أن تقتدوا بهم ، وتعتبروا بمالم المرواح ، وتصبروا كما صبروا ، كا الأليق بكم أن تقتدوا مهم ، وتعتبروا بعلم أنتم يا أصحاب محمد (ص) ، وكان الأليق بكم أن تقتدوا مهم ، وتعتبروا بالأرواح .

( وما كان قولهم -- اي اتباع الأنبياء السابقين -- الا أن قالوا رينـــا اغفر لنا ذنوبنا واسرافنا في أمرنا وثبت أقدامنا وانصرنا عــلى القوم الكافرين ) . فلم يشكوا أبدآ في دينهم ونبيهم ، كما فعل من فعل من أصحاب محمد (ص) يوم أحد .. وهكــذا المؤمن الحق يتهم نفسه ، ويُرجع ما أصابه من النوائب الى تقصيره واسرافه في أمره ، ويسأل الله العفو والصفح ، والهداية والرشاد ، أما المؤمن الزائف فيُحمل المسؤولية لله ، ويقول : ربـي أهانني .

( فآتاهم الله ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة والله يحب المحسنين ). وكفى بثواب الله وحبه وشهادته بالاحسان فخراً وذخراً .. وتشعر هذه الآية ان التواضع واتهام النفس ُيقرب من الله ، ويرفع المتواضع الى أعلى عليين .

ان تطيعوا الذين كفروا الآية ١٤٩ – ١٥١ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُوكُمْ عَلَى أَعْقَا بِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ \* بَلِ اللهُ مَوْلَاكُمْ وَهُوَ خَيْرُ الْنَّاصِرِينَ \* سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللهِ مَا لَمَ يُنَزَّلُ بِهِ سُلْطَانَاً وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ وَبِئْسَ مَثْوَى ٱلْظَّالِينَ \*

#### اللغة :

المولى الناصر والمعين . والمراد بالسلطان هنا الحجة والبرهـان ، وسمي البرهان سلطاناً لقوته على دفع الباطل ، والمئوى المكان الذي يكون مقراً للانسان ، من ثوى يثوي ثوياً إذا أقام .

الاعواب : خاسرين حال . ومــا من ( يما ) مصدريــة ، أي بسبب اشراكهم يالله . و ( ما لم ) ما مفعول اشركوا . المعنى :

( يا أيها الذين آمنوا ان تطيعوا الذين كفروا يردوكم عــلى أعقابكم ) . قال

الشيخ المراغي في تفسير هذه الآية ، فقرة تفسير المفردات مــــا نصه بالحرف : • المراد بالذين كفروا أبو سفيان لأنه شجرة الفتن ۽ .

وكل انسان محقاً كان أو مبطلاً يود أن تكون الناس ، كل الناس على دينه ومبدئه .. والفرق ان طاعة المبطل خسارة ومضرة ، وطاعة المحق ربح ومنفعة، ومن أجل هذا حذر الله المؤمنين من الكافرين .

( يل الله مولاكم وهو خير الناصرين ). المؤمن لا يفكر بطاعة الكافر وموالاته، ولا يأبه بأغواثه وخدعه .. ولا يتخذ له مولى إلا الله وحده ، وهو الذي ينصره على أعداثه ، ومن كان الله ناصره فلا يحتاج معه الى ولي ولا ناصر .

( سنلقي في قلوب الذين كفروا الرعب ، بما أشركوا بالله ما لم ينزل بسه سلطاناً ) . أي لا تخافوا ألما المسلمون من المشركين ، لأنهم هزموكم في أحد فان الله سيلقي الرعب منكم في قلومهم بسبب انهم جعلوا لله شركاء لا دليل على أنها شيء يؤبه له ، وانما عبدوها تقليداً . وقيل: لما ارتحل أبو سفيان والمشركون من أحد متوجهين الى مكة قالوا بنس ما صنعنا ، قتلنهم ، حتى إذا لم يبق منهم إلا الشريد تركناهم .. ارجعوا فنستأصلهم ، فلما عزموا على ذلك ألقى الله في قلومهم الرعب ، حستى رجعوا عما هموا به .. وسواء أكان هذا هو سبب النزول ، أو لم يكن فإن لفظ الآية لا يأباه .

## صدقكم الله وعده الآية ١٥٢ :

وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحْسُونَهُمْ بِإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُمْ مَــا تُحِبُّونَ مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الْآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللهُ ذُو فَضْلٍ عَلى الْمُؤْمِنِينَ \*

تحسونهم ، أي تستأصلونهم بالقتل ، فكأن القاتل يبطل حس المقتول بالقتل، يقال : بطنه إذا أصاب بطنه ، ورأسه إذا أصاب رأسه .

الأعراب :

صدقكم يتعدى الى مفعولين . ووعده مفعول ثان . وحتى اذا فشلّم جواب اذا محذوف ، والتقدير منعكم الله نصره ، وقيل : أنَّ اذا هنا ليست يشرط ، وان المعلى قد نصركم الله الى ان كان منكم الفشل والتنسازع ، وقيل : الجواب هو عصيم والواو زائدة ، كما في قوله تعالى : « فلما أسلما وتله للجبين وناديناه» والمعلى ناديناه .

( ولقد صدقكم الله وعده اذ تحسونهم بإذنه ) . ما زال الكلام والخطاب مع الأصحاب الذين كانوا في أحد .. وكان (ص) قد وعدهم النصر يومئذ ان امتثلوا أمره ، وقد وفي الله لهم بما قاله على لسان نبيه ، ذلك ان الرسول(ص) أقام الرماة عند الجبل صيانة لمؤخرة المسلمين ، وأوصاهم ان لا يبرحوا مكانهم، حتى ولو رأوا العدو تتخطفه الطير ، ووعدهم النصر بهذا الشرط . وكان الرماة خسين رجلاً .

ولما ابتدأت المعركة شرع الرماة يرشقون المشركين،وبقية الأصحاب يضربونهم بالسيوف ، وقتلوهم قنلاً ذريعاً ، حتى انهزمواً ، وهذا معنى ( اذ تحسونهم باذنه ) . أي تقتلونهم بأمر الله . وفي تفسير ابن جرير الطبري والمراغي وغيرهما ان طلحة بن عثمان صاحب لواء المشركين المعروف بكبش الكتيبة قام فقال : يا معشر أصحاب محمد انسكم تزعمون ان الله يعجلنا بسيوفكم الى النار ، ويعجلكم بسيوفنا الى الجنة ، فهل منكم أحد يعجله الله بسيفي الى الجنة، أو يعجلني بسيفه

۱۷۷ التفسير الكاشف – ۱۲

المعنى :

الى النار ٢. فقام اليه علي بن أبـي طالب (ع) وضربه فقطـع رجله وسقط ، فانكشفت عورته ، فقال طلحة لعلي : أنشدك الله والرحم يا ابن عم .. فتركه علي (ع) وكبر رسول الله (ص) وقال لعلي أصحابه : ما منعك أن تجهز عليه؟. قال : ناشدني الله والرحم .. هذا هو علي في خلقه يفيض قلبه بالحنان والرحمة، حتى على أعدى أعدائه الذي برز له شاهراً السيف في وجهه مصمماً على قتاله وقتله .

(حتى اذا فشلّم وتنازعتم في الأمر وعصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون) . بعد أن ولى المشركون الدبر – وكانوا ثلاثة آلاف مشرك – امتلأ الوادي بما خلفوه من الغنائم ، وحين رآها الرماة ، واخوانهم المسلمون ينتهبونها دونهم عصف بهم ريح الطمع ، واختلفوا فيا بينهم ، وقال بعضهم : ما بقاؤنا هنا؟ وتجاهلوا وصية الذي وتشديده عليهم بالبقاء . فقال لهم أميرهم عبدالله بن جبر : المكثوا ولا تخالفوا أمر الرسول (ص) .. ولكن أكثرهم غادروا مواقعهم هابطن الى انتهاب الأسلاب والأموال ، وتركوا أميرهم عبدالله في نفر دون العشرة ، والى هذا التنازع والعصيان يشير قوله تعالى : (حتى اذا فشلّم وتنازعتم في الأمر وغنائمهم . أما قوله : ( من بعد ما أراكم ما تحبون ) فيشير الى المركن وغنائمهم .

وكان خالد بن الوليد محارب النبي (ص) مع أبسي سفيان ، وحين رأى مؤخرة المسلمين مكشوفة بعد أن أخلاها الرماة اغتنم الفرصة ، وانقض مع جاءــة من المشركين على البقية الباقية من الرماة ، وقاتل هؤلاء بشجاعــة وحرارة ، حتى استشهدوا جميعاً ، وخلا ظهر المسلمين ، ورجع المشركون الى الميدان،وأحاطوا يالمسلمين من الحلف والأمام ، وأكثروا فيهم القتل والجراح ، ودارت الدائرة عليهم بعد ان كانت لهم .. وهذه هي النتيجة الحتمية للتنازع والتخاصم . ( منكم من يريد الدنيا ) . وهم الرماة الذين تركوا مقاعدهم طمعاً بالغنيمة .

( ومنكم من يريد الآخرة ). وهم الذين ثبتوا مكانهم مع أميرهم عبدالله بن جبير ، حتى نالوا الشهادة . ( ثم صرفكم عنهم ) . أي ردكم عن الكفار بعد أن نصركم عليهم بسبب تنازعكم وعصيانكم . ( ليبتليكم ) . أي عاملكم معاملة من يمتحنكم ليظهر ثباتكم على الايمان ، وصبركم على الشدائد،ويميز بين المخلصين والمنافقين .

( ولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤمنين ) . وكثــيراً ما يخطىء الانسان عن طيش ، ثم يؤوب الى رشده ، فيعفو الله عما سلف منه ، ولكن من عاد فينتقم الله منه .

# فألابكم غماً بغم الآية ١٥٣ – ١٥٥ :

إِذْ تُصْعِدُونَ وَلَا تَلْوُونَ عَلَى أَحَــدٍ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أَخْرَاكُمْ فَأَثَابَكُمْ غَمًّا بِغَمٍّ لِكَيْلَا تَحْزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَا أَصَابَكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ يَمَا تَعْمَلُونَ \* ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ ٱلْغَمَّ أَمَنَةً نُعَاساً يَغْشَى طَائِفَةً مِنْكُمْ وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتْهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلَيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ بِثِهِ يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لَا يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَـا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءَ مَا قْتِلْنَا هَاهُنَا قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ أَلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمْ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبْتَلَيَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحُصَ مَــا فِي قُلُو بَكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلْصَدُورِ \* إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلُّوا مِنْكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ ٱلْشَيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدْ عَفَـا اللهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورْ حَلِيمْ \*

اللغة :

المراد بالصعود هنا الذهاب في الأرض ، يقال : اصعد من مكة الى المدينة، أي ذهب . ولا تلوون ، أي لا تلتفون ، يقال : فلان لا يلوي على شي، ، أتي لا يعطف عليه ، ولا يبالي به . وأخراكم وأخراياتكم بمعنى آخركم . والثواب الجزاء ، ويستعمل غالباً في الحير ، ويجوز استعاله في الشر . والغم ضيق الصدر . ويغشى يغطي ويستر . والمراد بالمضاجع هنا المصارع . وذات الصدور السرائر . واستزلهم أوقعهم في الزلل والحطيئة .

# الاعراب :

وإذ تصعدون إذ ظرف زمان . متعلق بعفا في الآية المتقدمة . ولكيلا المصدر المنسبك مجرور باللام متعلق أيضاً بعفا ، وأمنة مفعول أنزل . وهي مصدر مثل العظمة والغلبة . ونعاساً بدل من أمنة . وطائفة الأولى مفعول يغشى . وطائفة الثانية مبتدأ ، والحبر جملة قــد أهمتهم . وجملة يظنون حال من الضمير في أهمتهم . وغير الحق مفعول مطلق ليظنون ، لأنه بمعنى يظنون غير الظن الحق . وظن الجاهلية بدل من غير الحق . وجملة يقولون بدل من جملة يظنون .

# المعنى :

( إذ تصعدون ولا تلوون على أحد والرسول يدعوكم في أخراكم ) . الخطاب للذين المهزموا يوم أحد ، وهو يذكرهم بخوفهم من المشركين ، وفرارهم غير ملتفتين الى أحد ، ولا مستجيبين الى دعوة الرسول (ص) حين كان يناديهم ، وهو واقف في آخرهم ، ويقول : هلم إلي عباد الله .. انا رسول الله .. من يكر فله الجنة .. وقد فعل هذا ليطمئنهم على حياته بعد ما صاح صائح : ان محمداً قد قتل ، وتزلزلت قلوب المسلمين .

( فأثابكم غمَّا بغم ) . أمر الرسول الرماة أن لا يبرحوا الجبل بحال ، فعصوه

وخالفوا أمره ، فاغتم الرسول (ص) لذلك ، فجزاهم الله بدل غم الرسول نما بالهزيمــة ، فالغم الأول ما حصل للصحابة المنهزمين . والغم الثــاني ما حصل للرسول (ص) .. وقيل : ان الغمين حصلا للصحابة ، وانه قــد كثرت عليهم الغموم غماً بعد غم ، منها قتل اخوانهم ، ومنها انتصار المشركين عليهم،ومنها تدمهم على المعصية .

( لكيلا تحزنوا على ما فاتكم ) من المنفعة والغنيمة . ( ولا ما أصابكم ) من القرح والهزيمة ، والمعنى ان الله أذاقكم مرارة القتل والهزيمة كي تتمرنوا بعدها على تحمل المشاق والشدائد ، وتصبروا على طاعة الله ورسوله مها تكن النتائج ، ولا تحزنوا على ما يفوتكم من الغنائم ، ولا ما يصيبكم من المضار .. وسيقت الاشارة الى ان الرماة تركوا أماكنهم طمعاً بانتهاب الغنائم ، وانه قد ترتب على ذلك انهزام المسلمين .. فنبههم الله سبحانه بأن عليهم أن يستفيدوا من هذه الهزيمة ، ويأخذوا منها درساً نافعاً ، ولا يخالفوا الرسول بعدها أبيداً . ( والله المحصية ، ويأخذوا منها درساً نافعاً ، ولا يخالفوا الرسول معاه أبيداً . ( والله المحصية .

(ثم أنزل عليكم من بعد الغم أمنة نعاساً). الذين كانوا مع رسول الله (ص) بوم أحد ينقسمون الى طائفتين : الأولى كانوا مؤمنين حقاً جازمين بأن الإسلام سينتصر ، ويظهره الله على جميع الأديان . لأن الرسول قد أخبرهم بذلك ، أما الأنهزام في واقعـة أو أكثر فلا يؤدي الى استئصال الاسلام ، واتباعه ، والذين كانوا يعتقدون هذا هم المخاطبون بقوله تعالى : (ثم أنزل عليكم من بعد الغم أمنة نعاساً ) . والنوم عند المحنة نعمة كبرى ، تخفف الكثير من وقع المساب . (يغشى طائفة منكم ) . هي نفس الطائفة التي تكلمنا عنها ، والتي كان أفرادها على بصيرة في إيمانهم .

الطائفة الثانية من الذين فروا يـوم أحد هم المنافقون،وقد وصفهم الله بقوله : ١ – ( وطائفة قد أهمتهم أنفسهم ) . هذه الطائفة لم يغشها النعاس لسيطرة الهلع والجزع على نفوس أفرادها ، وقـال المفسرون : هم عبدالله بن أبيّ ، ومتعب بن قشير وأتباعها ، وتشعر هذه الآية ان الإيمان الكامل يستدعي الاهتمام

بأمور الناس ، وان من لا يهتم إلا بنفسه وذويه فهو ناقص الإيمان . وقد جاء في الحديث : من لا يهتم بأمور المسلمين فليس منهم .

٢ ( يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية ) . كل من قنط من رحمة الله، أو ظن انه تعالى قد فعل ما لا ينبغي فعله فقد ظن به ظن الجاهلية .. ومن هؤلاء الذين قالوا يوم أحد : لو كان محمد نبياً لما سلط عليه المشركون جاهلين أو متجاهلين ان الحرب سجال ، وان الأمور بخواتيمها .

٣ ( يقولون هل لنا من الأمر شيء ) . أي ليس لنا من الأمر شيء.. وقد أمر الله نبيه الأكرم أن يجيبهم بأنه لا أمر لكم ولا لغيركم ، وانما هو لله وحده : (قل ان الأمر كله لله ) . وما علينا نحن الا السمع والطاعة ، فهو نظير قوله تعالى : (ليس لك من الأمر شيء ) . وقد مر تفسيره في الآية ١٢٨ من هذه السورة : ( يخفون في أنفسهم ) من التكذيب والنفاق ( ما لا يبدون لك ) . من ذلك انهم ( يقولون ... أي في أنفسهم ... لو كان لنا من الأم... شيء ما قتلنا هاهنا ) . أي لو كان الأمر لنا ما خوجنا الى القتال ، ولو خرجنا لأدرنا المعركة ادارة حكيمة ، ولم يقتل أحد هاهنا ، أي في أحسد .. فقول المنافقين أولاً : ( هل لنا من الأمر شيء ) . ثم قولهم : ( لو كان لنا من المنافقين أولاً : ( مل لنا من الأمر شيء ) . ثم قولهم : ( لو كان لنا من المنافقين أولاً : ( مل لنا من الأمر شيء ) . ثم قولهم : ( لو كان لنا من لامر من ي عرامهم ، وله يقتل أحد هاهنا ، أي في أحسد .. فقول المنافقين أولاً : ( مل لنا من الأمر شيء ) . ثم قولهم : ( لو كان لنا من المنافقين ...

( قل لو كنتم في بيوتكم لبرز الذين كتب عليهم القتـل الى مضاجعهم ) . هذا رد على من قال : لو كان لنا من الأمر شيء ما قتلنا . ووجه الـرد ان الحذر لا يدفع القدر ، وان التدبير لا يقاوم التقدير ، سواء أكان أهـر القتال لـكم أو لم يكن .. وتقدم التفصيل في تفسير الآية ١٤٥ من هذه السورة ، فقرة لا الأجل محتوم ٢ .

( ليبتلي الله ما في صدوركم وليمحص ما في قلوبكم والله عليم بذات الصدور). فالحكمة من المحنة يوم أحد آنها المحك الذي يميز المؤمن من المنافق ، ويظهر كلاً على حقيقته للناس ، لا لله ، لأن الله عليم بذات الصدور .. فالمؤمن يزداد بالابتلاء ايماناً وتسليماً ، وأجراً وثواباً ، ويظهر المنافق على ما هو جلياً واضحاً.

سر الفشل :

هذا ، ولو عاش الانسان طول حياته معافى من النكبات والصدمات لكان حقيقة غريبة عن أذهان الناس .. ان المصاعب تطهر النفوس،وتهذبها من المضار، وان الصبر على تحمل الشدائد يبلغ بالانسان الى غاياته وأهدافه ، فلقد دلتنا التجارب ان ما من محارب أو سياسي أو تاجر أو عالم أو أديب أو عامل أو فلاح نال شيئاً مما يبتغيه الا بالثبات والصبر على المصاعب .

ولو محمّنا عن سر الفشل في هذه الحياة الألفينياه الضعف والحوف من طول الطريق ، وعدم الصبر على تحمل أتعابـــه وأوصابه .. أقول هذا ، وقد جربته من نفسي ، وبلغت بالصبر ما لم أكن لأحـــلم ببعضه .. الحمد لله .. جربت فأيقنت ان الصبر يصنع المعجزات ، وان الذكاء لا يجدي شيئاً الا مع الصبر .

( ان الذين تولوا منسكم يوم التقى الجمعان انما استزلهم الشيطان ببعض ما كسبوا ولقد عفا الله عنهم ان الله غفور حليم ) . قال أكثر من واحد : ان المراد من هذه الآية خصوص الرماة الذين أمرهم رسول الله (ص) أن يثبتوا في أماكنهم ليدفعوا المشركين عن ظهور المؤمنين، ثم تركوا مواقعهم بعد أن ظنوا ان المشركين الهزموا الى غير رجعة .

ولكن الآية لم تخص الرماة بالذكر ، وعليه فهي عامة تشمل الرماة وغيرهم من المنهزمين يوم أحد ..

أجل ، ان عمومها خاص بالمنهزمين المؤمنين بالله والرسول،ولا تشمل المنافقين بدليل قوله تعالى : ( ولقد عفا عنهم ) . لأن الله لا يعفو عن المنسافق المصر على النفاق الذي هو أعظم من الشرك العلني .. والحلاصة ان من الهزم يوم أحد غير شاك بالله ورسوله ، وانما فر لعارض من الطمع أو عدم الصبر والتماسك ، وما الى ذلك مما لا ينزه عنه الا المعصوم ، ولا يمت الى النفاق والشك بصلة ، ان هذا قد عفا الله عنه وان كان من أثر زلته الذي كان .

وقيل في تفسير قوله تعالى ( فاستزلهم الشيطان بما كسبوا ) : ان الشيطان انما قدر عليهم لذنوب كانوا قد اقترفوها قبل أحد .

وهذا مجرد تخمين،والأقرب ان الكسب هنا اشارة الى جزعهم وعدم صبرهم، ولما رأى الشيطان منهم هذا الجزع استغله،وأغراهم بالهزيمة مموهاً عليهم بأن فيها أمانهم وسلامتهم .

واتفق جميع المفسرين وأهل السير والتاريخ على ان الإمام علي بن أبـي طالب(ع). كان مع الثابتين ..

# لا تكونوا كالذين كفروا الآية ١٥٦ – ١٥٨ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإَخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي الْأَرْضِ أَوْ كَانُوا نُحَرَّى لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَانُوا وَمَا تُتِلُوا لِيَجْعَلَ الله ذٰلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَالله يُحْيِي وَنْهِيتُ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ\* وَلَئِنْ فُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوْ مُتْمْ لَمَغْفِرَةُ مِنَ اللهِ وَرَحْمَةُ خَيْرُ

اللغة :

الضرب في الأرض السير فيها . وغزى جمع ، واحده غاز ٍ .

الاعراب :

الذي ينبغي بيانه في هذه الفقرة هو ما احتوت عليه الآيات الثلاث من اللامات،

وهي ست : ١ – اللام في لاخوانهم من قوله تعسالى : ( وقالوا لاخوانهم ) وهذه اللام للتعليل لا للنبليغ ، أي ليست مثل ما قلت لك، بسل هي تعليل للقول مثل اني قلت ما قلت لأجلك ، والمعنى ان الذين قسالوا لأجل موت اخوانهم - وهم مسافرون أو في الحرب – لو كانوا معنا ما ماتوا وما قتلسوا ، فاللام للتعليل تماماً كاللام في قوله : « وقال الذين كفروا للذين آمنوا لو كان خيراً ما سبقونا اليه – ١١ الأحقاف » ، أي قالوا لأجل ايمان من آمن : لو كان الإعان خبراً .. يحيث لو لم يحصل الإعان ممن آمن فلا يقول الكافرون هذا القول والعمل منصوب بأن مضمرة بعدها ، والمصدر مجرور باللام متعلق ( بلا تكونوا) والعمى يا معشر المسلمين لا تكونوا مثل الكافرين في قول أو فعل ، لأن عدام مشابهتكم لهم في شيء تحدث حسرة في نفوسهم . ٣ – اللام في ( ولئن قتلم ) والمعى يا معشر المسلمين لا تكونوا مثل الكافرين في قول أو فعل ، لأن عدام مشابهتكم لهم في شيء تحدث حسرة في نفوسهم . ٣ – اللام في ( ولئن قتلم ) مشابهتكم لهم في شيء تحدث حسرة في مقوسهم . ٣ – اللام في ( ولئن قتلم ) أما جواب ان الشرطية فحلوف ، وقد سد مسده جواب القسم لكونه دالاً عليه. معارون ) وهي مثل اللام في ( لمنفرة ) . على الام في ( لا يا عليه ) معشرون ) وهي مثل اللام في ( لمنفرة ) .

# المعلى :

( يا أيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين كفروا ) . لفظ الذين كفروا عام يشمل كل كافر ، سواء أكان منافقاً يبطن الكفر ، ويظهر الإيمان ، أو كان كافراً طاهراً وباطناً .. ولكن كثيراً من المفسرين قالوا:المراد خصوص المنافقين، لأن هذه الآيات من أولها الى آخرها مختصة بشرح أحوالهم ، ولأنهم اتخذوا من مقاتل الشهداء في أحد مادة للدس والفتنة .. وليس هذا القول ببعيد .

( وقالوا لاخوانهم ) . أي قالوا مــا قالوه لأجل موت اخوانهم ، فاللام للتعليل ، لا لتبليغ المخاطب ، لأن الميت لا يخاطب ، ولأن المنافقين قالـوا : لو كانوا -- الواو يعود لاخوانهم -- عندنا ما ماتوا وما قتلوا .. ولم يقولـوا : لو كنّم عندنا ما متم وما قتلتم .

( إذا ضربوا في الأرض أو كانوا غزى لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا). كان المنافقون يسندون موت المسافر في السفر ، وقتل الغازي الى نفس الحرب والسفر ، لا إلى الأجل المرسوم عند الله .. وقد نهى سيحانه المؤمنين عن مشل هذا القول،لأن فيه استجابة لدسائس المنافقين وتلبية لأهوائهم ، أما إذا لم يقولوا ذلك ، وأسنا را موت من مات ، وقسّل من قُسّل في الحل والترحال ، والسلم والحرب ، أسنادوا ذلك إلى الله وحده فانهم يردون كيد المنافقين الكائدين في نحورهم ، ويثيرون الحسرة واللوعة في قلوبهم .

والمراد بالاخوة هنا مطلق العلاقة نسباً كانت أو صداقة أو مشابهة في العقيدة والأخلاق .

( ليجعل الله ذلك حسرة في قلوبهم ) أي ان الله نهى المؤمنين عن التشبه بالمنافقين قولاً وفعلاً ، لأن هذا التشبه يسرهم ، ويحقق مقاصدهم ، وعدمه يزعجهم ويغيظهم . ( والله يحيي ويميت ) . فالآجال كلها بيسده ، ولا تأثير للحرب ، ولا للسفر .. فقد يسلم المسافر والمحارب ، ويميت المقيم والقساعد ، وهذا رد على قول المنافقين : ان كلاً من السفر والحرب سبب للموت . ( والله بما تعملون بصبر ) . هذا ترغيب في طاعة الله ، وتهديد لمن يقتدي بأهل الكفر والنفاق في قول أو فعل .

( ولئن قتلم في سبيل الله أو متم لمغفرة من الله ورحمة خبر مما مجمعون) كل من دافع عن الحق أو عن نفسه بسيفه أو قلمه أو لسانه وقتل فقــد قتل في سبيل الله،وكل من كافح وناضل من أجل العيش أو العلم أو ما ينفع الناس مجهة من الجهات ومات فقد مات في سبيل الله ، وكل من قتل أو مات في سبيل الله فقد استوجب الصفح عن الذنوب وعلو الدرجات في الدنيا والآخرة . وقوله : ( خبر مما مجمعون ) معناه ان الأجدر بالمؤمن أن يُؤثر الآجلة الدائمة ، وهي التمتع مغفرة الله ورحمته على العاجلة الفانية ، وهي ما مجمعه الذين محرصون على السمتع بالشهوات والملذات .

( ولئن متم أو قتلتم لإلى الله تحشرون ) . هـذا هو مصبر الانسان ، سواء أفارق الحياة بالقتل أو بأي سبب من الأسباب .. وهو مجزي بما أسلف،ان خبراً

فخير ، وان شرأ فشر .. والعاقل يستعد لهذا اليوم ، ولا يلهو بالباطل، وقول: لو كان .. ولولا يكون .

# ولو كنت فظآ الآية ١٥٩ \_ ١٦٠ :

فَبِهَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نْفَضُوا مِنَ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَاذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ ٱلْمَتَوَكَلِينَ ﴿ إِنْ يَنْصُرْكُمُ اللهُ فَلاَ عَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلْكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ.

#### اللغة :

اللين في المعاملـة الرفــق . والفظ الحشن الشرس ، وأصله فظظ . والقلب الغليظ القاسي الذي لا يتأثر بشيء . وانفض القوم تفرقوا .

#### الإعراب :

قال صاحب مجمع البيان : أجمع المفسرون على ان ( ما ) زائىدة في قوله ( فبما رحمة ) أي فبرحمــة ، ومثله قوله ( عما قليل ) أي عن قليـــل . ومن بعده ، أي من بعد خذلانه ، فحذف المضاف لدلالة ( وان يخذلكم ) عليه .

المعلى :

( فها رحمة من الله لنت لهم ) . خاطب الله سبحانه صحابة النبي (ص) فيا سبق من الآيات ، ثم اتجه بهذه الآية الى نبيه الكريم (ص) . وسبق البيان ان المسلمين خالفوا أمر الرسول (ص) يوم أحد،وكان من نتيجة مخالفتهم وعصياتهم لنبيهم ان انقلبوا على أعقابهم منهزمين . وتركوا النبي (ص) عند الشدة، حيث كانت الحرب قائمة على قدم وساق ، حتى أثخنه الأعداء بالجراح ، فكسرت رباعيته ، وشج وجهه ، ونزفت جراحه ، وهو صامد مع نفر قليل ، يدعو الفارين ، ولا يستجيبون له .

وبعد أن أنتهت المعركة رجع المسلمون إلى النبي (ص) فلم يعنفهم - ويخاطبهم بالملامة ، وهم مستحقون لأكثر منها .. بل تجاهل كل شيء ، ورحب بهم ، وكلمهم برفق ولين ، وما هذا الرفق واللين الارحمة من الله بنبيه وعون له على رباطة الجأش وضبط الأعصاب .

وإذا مدح الله نبيه بكظلم الغيظ والرفق بأصحابه على اسامتهم له فبالأولى أن يعفو الله ويصفح عن عباده المسيئين .. قال الإمام علي (ع) في وصف البــاري جل وعز : « لا يشغله غضب عن رحمته » . وفي الدعاء المأثور : يا من سبقت رحمته غضبه .

ثم بين سبحانه الحكمة من لين جانب نبيه الكريم (ص) ، بخطابه له : ( ولو كنت فظآ غليظ القلب لانفضوا من حولك ) . وشمت العدو بك ، وطبع فيك ، ولم يتم أمرك وتنتشر رسالتك .. ان المقصود من بعثة الرسول هداية الحلق الى الحق ، وهم لا يستمعون إلا لمن تميل قلوبهم اليه ، وتسكن نفوسهم لديه،والنفوس لا تسكن ولا تركن إلا الى قلب رحيم كبير ، كقلب محمد (ص) الذي وسع الناس ، كل الناس ، وما ضاق بجهل جاهل ، أو ضعف ضعيف، يل كان يأمر بالرحة بالحيوان ويقول : إذا ذبحتم فأحسنوا الذبح ، ليحد أحدكم شفرته ، ليربح ذبيحته . وقال : لكل كبد أجر . ان الله غفر لمومس لأنهسا

( فاعف عنهم ) . فما يتعلق بحقك الحاص ، حيث تركوه في ساعة الشدة.

حتى اتمخن بالجراح . ( واستغفر لهم ) . فيما يختص بحقوق الله تعمالى ، حيث عصوه بالهزيمة وترك القتال .. وقوله تعالى لنبيه : ( فاعف عنهم واستغفر لهم) يدل بالفحوى على أن الله سبحانه قد عفا عنهم ، وغفر لهم ، وإلا لم يأمر نبيه بذلك .

( وشاورهم في الأمر ) . قال الرازي: ذهب كثير من العلماء الى ان الألف واللام في لفظ الأمر ليسا للاستغراق، بل للعهد ، والمعهود في هذه الآية الحرب ولقاء العدو ، فيكون قوله تعالى : ( وشاورهم في الأمر ) مختصاً بالحربفقط.. وقال الخرون : انه يشمل جميع الأمور الدنيوية دون غيرها .. ثم نقل الرازي عن الشافعي ان شاورهم هنا للندب لا للوجوب .. والحكمة في المشورة أن تطيب قلوبهم ، وترتاح نفوسهم .. وهسذا القول أقرب الى الاعتبار ، لأن المعصوم لا يسترشد برأي غير المعصوم .

ومهما يكن ، فان الدين بعقيدته وشريعته هو من وحي السماء ، وليس لأحد فيه رأتي ، حتى الرسول (ص) فانه مبلغ لا مشرع ، وقد خاطبه الله بقوله : ليس لك من الأمر شيء .. اتما أنت منذر .

( فاذا عزمت فتوكل على الله ) . أي اذا عقدت الرأي على فعل شيء بسبب المشورة أو غيرها فامض في التنفيذ ، على أن تأخذ الاهبة ، وتستكمل العـــدة معتمداً على إعانة الله وحده في النجاح والظفر .

( ان ينصركم الله فلا غـــالب لكم ) . ونصره تعالى انما يكون مع مراعاة الأسباب التي جعلها الله موصلة الى النصر ، وهي بالاضافة الى التوكل على الله استكمال العدة التي أشار اليها بقوله : & واعدوا لهم ما استطعتم من قوة - ٦٠ الأنفال » .

( وان نخذلكم فمن ذا الذي ينصركم من بعده ) . ان الله يخذل المتخـــاذلين الذين لا تجتمع كلمتهم على خير ، قال تعالى ، ٥ ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم – ٤٦ الأنفال » .

والحلاصة ان استكمال العسدة من غير الاخلاص لا بجدي شيئاً ، كما جرى للمسلمين يوم حنين : « ويوم حنين اذ اعجبتكم كثرتــكم فلم تغن عنـكم شيئاً وضاقت عليكم الأرض بمــا رحبت ثم وليم مديرين .- ٢٦ التوبة ، . كما ان

الاخلاص من غير عدة ليس بشيء .. « اعقلها وتوكل » ومن استوفى الأمرين معاً فلا غالب له ، لأن الله معه .

#### محمد وسر عظمته :

خرج أبوه عبدالله في تجارة الى الشام ، وأمه حامل به ، وفي عودة أبيسه من الشام مر بأخواله بني النجار في المدينة ، فمرض هناك ، ومات فقيراً لم يترك لولده شيئاً سوى خمسة من الأبل ، وقطيع من الغم ، وجارية هي بركة الحبشية، تكنى أم أيمن ، كانت دايته ، ومن جملة حواضنه .

ولد الرسول (ص) بمكــة عام الفيل في شهر ربيع الأول الموافق شهر آب سنة ٧٠ ميلادية كما قيل .

#### مرضعته وكافله :

أرضعته اياماً ثوبية مولاة عمــه أبـي لهب ، ثم أرضعته حليمة السعديــة .. وعاش ٦٣ عاماً ، منها ٣٣ قضاها عكة ، و ١٠ بالمدينــة ، ماتت امه وهو ابن ٦ ، ومات جده وهو ابن ٨ ، فكفله عمه أبو طالب ، ودافع عنه، حتى النفس الأخير ، وعاش معه ٢٢ سنة .

#### ارصافه :

ليس بالطويل ولا بالقصير ، كبير الرأس ، بوجهه استدارة،عريض الجبين، يوشك حاجباه أن يلتقيا ، بينها عرق اذا غضب انتفخ واحمر ، أسود العينين ، طويل رموش العين ، في أنفه تقوس ، حسن الثغر ، كبير الفم،عظيم اللحية ، متموج شعر الرأس ، طويل العنق ، عريض الصدر ، طويل الذراعين ، دقيق الساقين ، أبيض اللون ، مشرب بحمرة ، مشدود العضلات ، ليس في جسده استرخاء ولا ترهل .

كان اذا غضب احمر وجهه ، واذا حزن أكثر من لمس لحيته ، واذا تكلم أشار بكفه كلها ، واذا تعجب قلبها ، واذا استغرق في الحديث ضرب راحة يده اليمنى ببطن ابهامه اليسرى ، واذا رأى ما يكره أشاح بوجهه ، واذا عطس غطى وجهه ، وكان يضحك ، حتى تبدو نواجذه ، وكان أكثر الناس تبسماً.

وكان في طعامه لا يرد موجوداً ، ولا يتكلف مفقوداً ، واذا لم يجد الطعام صبر، حتى انه ليربط الحجر على بطنه من الجوع، وكان يمر عليه الشهر لا يجد ما يخبزه، وبعث يشتري من يهودي على ان يؤجل الدفع ، فرفض ، وقال : ما لمحمـــد زرع ولا ضرع ، فمن يسدد ٢.

ولم يملك قميصين معاً ، ولا رداءين ، ولا ازارين ، ولا نعلين .. وكانت له حصير ينام عليها في الليل ، ويبسطها في النهار ، فيجلس عليها،ونام عليها، حتى أثرت في جنبه ، وله مخدة من جلد ، حشوها ليف ، وكان اذا نام يضع يده تحت خده ، وينام على جنبه الأيمن ، وكان يخصف النعل،ويرقع القميص، ويركب الحمار ، هذا وثروة الجزيرة العربية طوع أوامره .. ولكنه كان يعطي كل ما يصل منها اليه عطاء من لا يخشى الفقر ، كما وصفه اعرابي .

النبي والفقر :

وليس معنى هذا انه كان عب الفقر ، ويرضى به .. كلا، بل كان يستعيد منه ، ويقول : اللهم اني أعوذ بك من الفقر والقلة والذلة .. وأعوذ بك من العجز والكسل .. وأعوذ بك من أن أظلم أو أظلم .. لم يكن النبي محب الفقر ، ويرضى به .. ولكن ما دام يعيش في مجتمع فيه فقراء فخير الأنظمة ، والحال هذه ، هو النظام الذي يجعل الحاكم في جانب الفقراء ، ويساوي بينه وبينهم في المأكل والملبس والمسكن .. ولا شيء أعظم ظلماً وجريمة من أن يشبع الحاكم ، وفي رعيته جانع واحد .. قال أمير المؤمنين علي : ان الله فرض على أئمة العدل أن يقدروا أنفسهم بضعفة الناس ، كيلا يتبيغ بالفقر فقره ، أي لا سبح به

# سورة T ل عمران

ألم الفقر فيهلكه . وقال : أاقنع من نفسي بأن يقال : أمير المؤمنين،ولا أشاركهم في مكاره الدهر .

#### مراتب دعوته :

أنذر النبي أول من أنذر عشرته الأقربين ، وذلك حين نزلت الآبة ٢١٥ من سورة الشعراء : « وانذر عشرتك الأقربين » فــــأولم لهم ودعاهم ، وقال لهم فيما قال: ٥ فأيكم يوازرني على هذا الأمر ، على أن يكون أخي ووصبي وخليفي فيكم » . فأحجموا جميعاً إلا علي بن أسي طالب قال : أنا يا نبي الله . فأخذ برقبته ، وقال : هذا أخي ووصبي وخليفي فيكم ، فاسمعوا له وأطبعوا . فقام القوم يضحكون ويقولون لأبي طالب : قد أمرك أن تسمع لابنك وتطبع<sup>1</sup> . ثم دعا النبي (ص) قومه العرب، ثم كل من بلغه الدعوة من الأولن والآخرين : الى قومه ، أو أهل زمانه .. ومن ثم كل من بلغه الدعوة من الأولن والآخرين : وغير هم مخاطبون الذين يدعونهم الى الاعان بـ ( يا قوم ) . أما محسد (ص) فقد خاطب جميع الناس على اختلاف أنواعهم ولغاتهم في كل مصر وعصر : وغير هم مخاطبون الذين يدعونهم الى الاعان بـ ( يا قوم ) . أما محسد (ص) المو فقد خاطب جميع الناس على اختلاف أنواعهم ولغاتهم في كل مصر وعصر : وقد خل با أيها الناس التي رسول الله اليكم جميعاً - ١٥ الاعراف » . وولقد كتب المول الأعظم (ص) الى ملوك الأرض ، وفي طليعتهم كسرى وقيمر، وأرسل الرسول الأعظم (ص) الى ملوك الأرض ، وفي طليعتهم كسرى وقيصر، وأرسل المول الأعظم (ص) الى ماليمانه ..

## سر عظمته :

كان محمد (ص) بشرآ ، ومن وصفه بشيء من صفات الخالق الرازق فقد كفر بالله وبه،ولكن البشر ، كل البشر من آدم الى آخر أبنائه ليسوا كمحمد..

٢ رواه الطبري في تاريخه وتفسيره ، كما في الطبعة القديمة ، وأيضاً رواه الثعلبي في تفسيره ، والنسائي في الحصائص ، وذكره محمد حسين هيكل في الطبعة الأولى لكتاب حياة محمد ، ثم حذفه في الطبعة الثانية ... ( أعيان الشيعة ، ص ٩٨ ، طبعة ١٩٥٠ ) .

والعظيم منهم من اعترف له محمد بالعظمة والفضيلة .. اعترف له بالنص وتعيين الاسم بالذات ، أو بالوصف العام الشامل ، كقوله : « خير الناس أنفع الناس للناس » .

أما السر لعظمة محمد (ص) فيكمن في أنه كان يحمل هموم الناس جميعاً . ولا يكلف قريباً أو بعيداً بشيء من همومه .. كان يمشي مع الأرملة والمسكين، فيقضي حاجتها ، ولا يحول دون مقابلته حاجب ، وما من أحـــد صديقاً كان أو عدواً إلا ويجد عنده الاهمام به ، والعطف عليه ، والرعاية له .

وليس قولي هذا من وحي العاطفة ، ولا من وحي البيئة والتربية .. كلا ، انه من وحي الله : « وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ـ ١٠٧ الأنبياء » . ومعنى هذا ان عطفه واهتمامه ليس وقفاً على عشيرته الأقربين ، ولا أتباعـه الموالين .. بل هي مشاع للناس أجمعين أعداء وأولياء .. انها تماماً كالماء والهـواء .. كسر قومه رباعيته ، وشجوا وجهه ، فقال : اللهم اهـد قومي انهم لا يعلمون .. فلم يكتف ان سأل الله لهم الهداية ، حتى اعتذر عنهم بالجهل وعدم العلم .

ولا غرابة إذا لم بغضب محمد (ص) لنفسه، ولم يحتجز لها شيئاً من أعراض الدنيا ، وانما الغريب أن يغضب لها ومحتجز .. ان هذا الخلق هـو حتم وفرض لمن بعث ليتمم مكارم الأخلاق ، ودعا الناس ، كل الناس لتصديقه والإيمــان برسالته ، ولا معلى لتصديقه إلا تصديق العدل والاحسان ، ولا للإيمان به إلا الإيمان بالحق والانسانية ، لا يشخصه وذاته .

ناداه رجل : يا سيدنا وابن سيدنا،وخيرنا وابن خيرنا .. فقال : لا يستهوينكم الشيطان .. أنا محمد عبدالله ورسوله .. والله ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي .. وكان أصحابه إذا رأوه قادماً لم يقوموا له ، وهو أحب النــاس اليهم ، لأنهم يعرفون كراهيته لقيامهم .. وكان يكره أن يمشي أصحابه وراءه ، ويأخـذ بيد من يفعل ذلك ، فيدفعه إلى السير نجانبه .

هذه هي أخلاق محمد (ص) .. وليس كل الناس كمحمد .. ما في ذلك ريب..ولكن أخلاقه تعبير وانعكاس عن حقيقة الاسلام .. فأي داع الى الاسلام لم يقتد يسيرة نبيه ، ويتجاوب مع سنته فهو مخادع محتـال ، سواءً أشعر ذلك من نفسَه ، أم ظن هو وظن الناس معه انه قدس الأقداس .

۱۹۳ التفسير الكاشف – ۱۳

سورة آل عمران وما كان لنبي أن يغل الآية ١٦١ -- ١٦٤ :

وَمَا كَانَ لِنَبِيُّ أَنْ يَغُلَّ وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ثُمَّ تُوَفَى كُلُ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَثُمْ لَا يُظْلَعُونَ \* أَفَمَنِ اتَّبَحَ رِضُوانَ اللهِ كَمَنْ بَاء بِسَخَطٍ مِنَ اللهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِنْسَ المصِيرُ \* هُمْ دَرَجَاتُ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ \* لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتَ وَيَهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَمَأْوَاهُ بَعَيْمُ وَ بِنْسَ المَصِيرُ \* هُمْ دَرَبَاتُ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي صَلَالِ مُبِينٍ \*

#### اللغة :

غُـلُ الرجل بفتح الغين خان ، ويسمى الغلول ، والمقصود في الآيـة السرقة من غنيمة الحرب قبل القسمة . والغل بالضم الطوق ، والعطش ، والغل بالكسر الغش والحقد . وباء رجع ، وبو أ له مكاناً هيأه له ، لأنه يرجع اليه. ويزكيهم يطهرهم .

#### الاعراب :

ما كان لنبي أن يغل قيل : أصله ما كان نبي لأن يغل ، ثم نقلت الــــلام من ان يغل الى النبي .. ونحن لا نرى ضرورة لهذا النقل،ونعرب المصدر من أن يغل اسماً لكان ، ولنبي متعلق بمحذوف خبرها ، والتقدير ما كان الغل حاصلاً أو صفة لنبي ، تماماً مثل ما كان لنا أن نكذب ، أي ما كان الكذب حاصلاً

لنا أو صفة لنا . وان كانوا ( ان ) مخففة من الثقيلة ، وهـــي مهملة ، لأن الأكثر عدم عملها ، ولام ( لفي ) فارقة بين ان المخففة ، وان النافية .

المعنى :

( وما كان لنبي أن يغــل ) . قرىء يغل مبنيــاً للفاعل ، أي ان النبي لا يخون في الغنيمة ولا في غيرها ، كما يظن الجاهلون ، وقرىء مبنياً للمفعول، أي لا يجوز لأحد أن يخون النبي في الغنيمة .

وفي كثير من التفاسير ان الدافع الذي حمل الرماة ان يتركوا مكانهم، ونخلوا ظهر المسلمين هو خوفهم ان لا يقسيم لهم رسول الله ، ويقول : من أخذشيئاً فهو له . فقال لهم النبي (ص) : أطننتم أنا نغل ، أي نخونكم ، فنزات الآية. واللفظ لا يأبـى هذا المعنى ، كما ان السياق أيضاً لا يرفضه ، لأنه ما زال في وقعة أحد .

ومها يكن ، فان الذي نستفيده من الآية بوجه عام ، وبصرف النظر عن سبب النزول ان الأنبياء معصومون لا يمكن أن تقع منهم الحيانة ، لأن الصادق يما هو صادق لا يمكن أن يقع منه الكذب ، والا لم يكن صادقاً ، والحلو بما هو حلو لا يمكن أن يكون مراً .. اللهم اذا سميت الأشياء بأضدادها .. وعندها تبطل المقاييس .

( ومن يغلل يأت عا غل يوم القيامــة ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون ) . أي من خان وسرق شيئاً يأتي غداً باثم الشيء الذي سرقه،وينال ما كسب مستوفياً لا ينقص منه شيء ، ويفتضح أمام الحلائق أجمعين .. وقيل: بل يأتي ، ومعه المسروق بالذات ــ مثلاً ــ من سرق بعبراً يجيء يوم القيامـة حاملاً البعبر على رقبته .. قيل هذا استناداً الى حديث طويل عن رسول الله(ص).. وان صح الحديث فهو كناية عن حمل آثام المعصية ، لا حمل أسبابها بالذات ، فهذه الآية نظير الآية ولياً ولا نصيراً »

الإسلام يفعل الأعاجيب:

من تتبع تاريخ المسلمين يرى ان تعاليم الكتاب والسنة قد عملت عملها، وأثرت أثرها في نفوس الكثير من المسلمين ، حتى أنشأت مجموعة تتمثــل فيها مكارم الأخلاق التي بعث الرسول الأعظم لاتمامها .. فلقد كان الجندي البسيط في جيش المسلمين يقع في يده من أسلاب العدو الثمين الغالي ، فيأتي به لأميره يضيفه الى بيت المال ، ولا تحدثه نفسه بشي منه .

قال ابن الأشر في تاريخه : لما فترح المسلمون المدائن كان قائد الجيش سعد بن أبي وقاص ، فعين سعد عمر بن مقرن ليقبض من الجنود الأسلاب والغنائم ، وكان يسمى هذا الموظف صاحب الأقباض ، وقد اتاه فيمن أتاه من الجنود رجل ، وسلمه تمثالين ليضمها الى الغنائم ، وكان أحد التمثالين فرساً من ذهب مرصعاً بالزمرد والياقوت ، وعليه فارس مكلل بالجوهر .. والتمثال الثاني ناقة من فضة مرصعة بالياقوت ، ولها لجام من ذهب مكلل بالجوهر .. وكان كسرى يضع التمثالين على تاجه .

ولما رأى صاحب الأقباض التمثالين أخذته الدهشة ، وقال : ما رأينا مثلها.. ان كل ما عندنا لا يعادلها ، يل لا يقاربهما .. ثم قال للرجل : من أنت ؟. فقال له : لا أخبرك ، ولا أخبر أحداً ، ليحمدني ، ولكني أحمد الله وحده ، وأرضى يثوابــه ، ولا أبتغــي شيئاً سواه .. ثم مضى لسبيله .. فأتبعه صاحب الأقباض رجلاً ، حتى انتهى الى أصحابــه ، فسأل عنه ، فإذا هو عامر بن عبد قيس .

ان هذه الحكاية أشبه بالأساطير .. ولكن الإسلام اذا وجد قلباً طيباً أتى بالعجب العجاب ، تماماً كالبذر الصالح الطيب في الأرض الصالحة الطيبة .. أما الأرض الحبيثة فلا تأتي بخسير ، وان طاب البذر ، وكثر السقي : « والبلد الطيب يخرج نباته باذن ربه والذي خبث لا يخرج الا ذكداً ٧٥ الاعراف» .

( أفمن اتبع رضوان الله كمن باء بسخط من الله ومأواه جهتم وبئس المصبر). هذه الآية نظير الآية ٢٨ من سورة ص: « أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار » .. قال الإمام أمير المؤمنسين علي : شتان بين عملين : عمل تذهب لذته ، وتبقى تبعته ، وعمل تذهب مؤونته ، ويبقى أجره .. وقال : ان الحق ثقيل مريء ، وان الباطل خفيف وبيء . من الوباء . أي ان الحق مر المذاق ، ولكنه حميد العاقبة ، والباطل حلو المذاق ، ولكنه وخميم العاقبة .. وأي عاقبة ومصير أسوأ من غضب الجبار وعذاب النار .

( هم درجات عند الله والله بصبر بما يعملون ) . ضمير ( هم ) يعود على من اتبع رضوان الله ومن باء بسخطة معاً . والمعنى ان المطيعين يتفاوتون في الطاعات من المجاهدين في سبيل الله يأنفسهم الى القاعدين غير أولي الضرر .. وكذا العاصون يتفاوتون في المعاصي من الجناية الى الجنحة .. فوجب ، والحال هذه ، أن يتفاوت هؤلاء في العقاب ، وأولئك في الثواب .

( ولقد منَّ الله عــلى المؤمنين اذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وان كانوا من قبل لفي ضلال مبين). مر نظيرها في سورة البقرة الآية ١٢٩ . وعــلى أية حال ، فقد تضمنت هذه الآية الأمور التالية :

١ ان الرسول احسان من الله الى الحلق ، لأن الرسول ينقلهم من الجهل
١ الى العلم ، ومن المذلة الى الكرامة ، ومن معصية الله وعقابه الى طاعته وثوابه .

۲ – ان هذا الاحسان قد تضاعف على العرب بالخصوص لأن محمدة (ص) منهم ، يباهون به جميع الأمم .

۲۰ – انه يتلو عليهم آيات الله الدالة على وحدانيته ، وقدرته وعلمه وحكمته . ۲۰ – انه يطهرهم من أرجاس الشرك والوثنية ، ومن الاساطير والحرافات ، والتقاليد الضارة ، والعادات القبيحة .

٥ – يعلمهم الكتاب أي القرآن الذي جمع كلمتهم ، وحفظ لغتهم وحثهم على العلم ومكارم الأخلاق، ويعلمهم الرسول أيضاً الحكمة ، وهي وضع الأشياء في مواضعها ، وقيل : إن المراد بها هنا الفقه .. وخير تفسير لهذه الآية ما قاله جعفر بن أبلي طالب لنجاشي الحبشة :

ه أيها الملك . كنا قوماً أهل جاهلية ، نعبد الأصنام ، ونأكل الميتة، ونأتي الفواحش ، ونقطع الأرحام ، ونسيء الجوار ، ويأكل القوي منـــا الضعيف ..

فكنا على ذلك ، حتى بعث الله الينا رسولاً منا ، لعرف نسبه وصدقه وأمانتـه وعفافه . فدعانا الى الله وحده لنوحده ونعبده ، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجـارة والأوثان ، وأمرنا بصدق الحديث ، واداء الأمانــة ، وصلة الرحم،وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء ، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور ، وأكل مال اليتيم ، وقذف المحصنات ، وأمرنا ان نعبد الله، ولا نشرك به شيئاً ، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام » .

وبالاختصار ان محمداً (ص) هو الذي منح العرب وجودهم الانساني والدولي والحضاري ، ولولاه لم يكن لهم تاريخ يذكر ، ولا أثر يشكر .

اصابتكم مصيبة الآية ١٦٥ – ١٦٨ :

أوَ لَمَا أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُـلَ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ إِنَّ الله عَلى كُلُّ شَيْء قَدِيرُ وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى الْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ اللهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ \* وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَوِ ادْفَعُوا قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لَا تَبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفُرِ يَوْمَئِذِ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلاَيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفُواهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِيمْ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ \* الَّذِينَ قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لَا تَبَعْنَاكُمْ مُنْ لِلْكُفُرِ يَوْمَئِذِ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلاَيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفُواهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِيمْ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ \* الَّذِينَ قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ فَوَاهِمِهُ مَا لَيْسَ وَاللهُ فَلُوبِيمَ وَاللهُ أَعْلَمُ مِا يَحْتُمُونَ فَوْ الْعَالَى اللهِ قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ فَا لَيْسَ مُا يُوالا مَا تُعَالاً مَا تَعْتَابُهُ مَا يَعْتَمُونَ \* الَّذِينَ قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ مَا لَيْسَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا فِي مَايِيلِ اللهِ قَادُونَ مَا أَعْهَمُ مَا لَيْسَ مَا يَعْدُوا مَنْ الْحُمُوا مَا يُعْتَابُهُ مَا يَعْهُمُ مِنْهُمُ فَي الْعَانِ مَا مَا لَيْسَ

الإعراب :

أو لما الهمزة للاستفهام على سبيل الانكار . والواو للعطف ، والمعطوف عليه محلوف ، والتقدير أفعلتم ما فعلتم ولما أصابتكم الخ . ولما قبل : هي هنا ظرف بمعنى حين أو بمعنى اذ ، ومحلها النصب بقلتم . وجملة اصابتكم مجرورة باضافة لما . وأنتى هنا بمعنى كيف ، ومحلها الرفع خير مقدم ، وهذا مبتدأ مؤخر ، والجملة مفعول قلتم . وما أصابكم (ما) مبتدأ أول . وفبإذن الله متعلق بمحذوف لمبتدأ ثان ، تقديره هو كائن باذن الله ، والجملة من المبتدأ الثاني وخبره خبر المبتدأ الأول . وليعلم منصوب بأن مضمرة والمصدر مجرور باللام متعلق بالمحذوف المبتدأ الأول . وليعلم منصوب بأن مضمرة والمصدر مجرور باللام متعلق بالمحذوف الذي تعلق به باذن الله . وجملة تعالوا نائب فاعل لقيل . وجملة قاتلوا بدل اشمال من جملة تعالوا . والذين قالوا لاخوانهم ( الذين ) محل رف عدل من واو يكتمون . وقعدوا الجملة حال من واو قالوا .

المعلى :

( أو لما أصابتكم مصيبة ... يوم أحد .. قد أصبتم مثيلها ... يوم بدر قلتم انتى هذا ) . أي كيف أصابنا هذا،ونحن نقاتل في سبيل الله .. وتوضيح الآية ان وقعة بدر كانت في السنة الثانية من الهجرة . ووقعة احد في السنة الثالثة منها ، وكان النصر في بدر للمسلمين ، فلقد قتلوا من المشركين سبعين،وأسروا سبعين ، وأيضاً انتصر المسلمون يوم أحد في الجولة الأولى، وخسروا في الثانية، لأن الرماة خالفوا أمر الرسول (ص) ، وسبقت الاشارة الى ذلك أكثر من مرة، وكان المشركون قد قتلوا يوم أحد من المسلمين رجلاً .

وإذا قارنيا بين انتصار المسلمين في بدر ، وانتصار المشركين في أحد يكون الرجحان في جانب المسلمين ،لأن سبعين قتيلا ً بسبعين قتيلاً ، يبقى مع المسلمين سبعون أسيراً من المشركين .. اذن ، علام ً هـذه الدهشة من المنافقين وبعض المسلمين ، وتساؤلهم : كيف انتصر المشركون يوم أحد ، مع انهم أعداء الله؟ ولماذا تجاهل المنافقون انتصار المسلمين يوم بـدر ، مع انه كان ضعف انتصار المشركين يوم أحد ؟

( قل هو من عند أنفسكم ) . هذا جواب قولهم : ( الى هذا ) ومعناه أنَّم السبب فيما أصابكم ، فلقد رأى رسول الله (ص) البقاء في المدينة وعدم الخروج الى أحد ، فأبيتم إلا الخروج ، ولما خرج معكم إلى أحد أمركم أن تلتزموا المراكز التي عينها للرماة ، فتر كتموها طمعاً في الغنيمة .. والحلاصة ان قوله تعالى : هو من عند أنفسكم تماماً كقوله : ذلك بما قدمت أيديكم وان الله ليس بظلام للعبيد .

( وما أصابكم يــوم التقى الجمعان فبأذن الله ) . المراد باليوم يـوم أحد ، وبالجمعين المسلمون والمشركون ، والمراد بإذن الله علمه تعالى ، تماماً كقوله : ( فاذنوا بحرب من الله ) أي فاعلموا ، ولا يجوز اذ يراد بالاذن هنا الاباحة، لأنه تعالى لا يبيح للكافر قتل المسلم .

( وليعلم الله المؤمنين وليعلم الــذين نافقوا ) . أي ان لما أصاب المسلمين يوم أحد فوائد ، منها از يُظهر الله علمه للناس بإيمان المؤمنين،ونفاق المنافقين، فالمنافقون قبل وقعة أحد لم يكونوا مكشوفين عند الناس، ومتميزين عن المؤمنين وفي هذه الوقعة تكشفوا عن واقعهم ، وعليه يكون المراد بعلم الله هنــا اظهار علمه بالمعلوم وتميزه عن غيره ، لا انه تعالى قد تجدد له العلم بعد وقعة أحد ، لأنه سبحانه يعلم الأشياء قبل وقوعها .. وسبقت الاشارة الى ذلك في الآية ١٤٦ من هذه السورة .

( وقيل لهم – أي للمنافقين – تعالوا قاتلوا في سبيل الله أو دافعوا ) . لم يبين الله من هو الذي قال ذلك للمنافقين ، لأنه أورد القول بصيغة المجهول، كما أنه تعالى أشار للمنافقين بضمير الغيب لا بأسمائهم ، ولكن كثيراً من المفسرين قالوا : ان عبدالله بن أبني خرج مع النبي (ص) يوم أحد في ثلاثمئة مقاتل ، وفي أثناء الطريق رجع هو ومن معه ، ورفضوا أن يقاتلوا ، فعلوا ذلك بقصد التخذيل وتثبيط الهمم عن الحرب مع الرسول (ص).. فقال لهم عبدالله أبو جابر الانصاري : لماذا ترجعون ؟ فان كان لكم دين ، فقاتلوا عن دينكم ، وهذا هو معنى فقاتلوا في سبيل الله . وان لم يكن لكم دين فدافعوا عن أنفسكم وأهلكم وأموالكم ، وهذا هو معنى أو دافعوا .. وذكر أصحاب التواريخ هـذه المثلية لابن أبي وأصحابه ، وقول عبدالله أبي جابر الأنصاري لهم .. ولفظ الآيـة

ينطبق على مثل فعلهم ، وعلى قول الأنصاري لهم ، ولكن الآيـة لم تذكر اسم الفاعلين . ولا اسم القائل .

ومهما يكن ، فان المنافقين قد أجابوا هذا القائل المؤمن و ( قالوا لو نعسلم قتالاً لاتبعناكم ) . أي ان الأمر بسين المسلمين والمشركين لا يتعدى المناورات وعرض العضلات ، ولن يصل الى الحرب والقتال ، ولو تأكدنا – ما زال القول للمنافقين من ان الحرب واقعة لا محالة لحاربنا معكم .. وقيل : ان المنافقين أرادوا جوابهم هذا ان مجابهة المسلمين للمشركين ليس من نوع القتال والحرب في شيء ، وانما هي عملية انتحار ، لتفوق عدو المسلمين عدة وعدداً . ولفظ الآية يتحمل المعنيين ، ولكن العلى الأول أقرب الى دلالة لفظها .

( هم للكفر يومئذ أقرب منهم للايمان ) . أي ان المنافقين أرادوا من قولهم: لا نعلم ان هناك قتالاً . أرادوا أن يخفوا نفاقهم ، ويبتعدوا عن التهم . ولكن قولهم هذا أدل على نفاقهم ، وأقرب لنصرة المشركين ، لأنه يتفق مع مصلحتهم لما فيه من تثبيط العزائم عن الحرب مع الرسول (ص) .

( يقولون بأفواههم ) : لو نعلم قتالاً لاتبعناكم . ( ما ليس في قلوبهم ) . بل فيها الكذب والنفاق . ( والله أعلم بما يكتمون ) من الكفر بـه وبرسوله . قال الإمام (علي) : ان لسان المؤمن من وراء قلبه ، وان قلب المنافق من وراء لسانه ، أي ان قول المؤمن انعكاس لما في قلبه ، لأنه لا يقول إلا ما يعتقد ، أما المنافق فان لسانه في معزل عن قلبه ، وانما يتبع لسانه مصالحه الشخصية ، ويتلون كلامه بحسبها .

( الذين قالوا لاخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قتلوا ) . أي قال المنافقون : لو أطاعنا الذين قتلوا يوم أحدمع النبي (ص) ولم يخرجوا معه ما قتل أحدمنهم، كما انبًا نحن لم نُقتل لأنبًا لم نخرج .. وسبق الكلام في ذلك عند تفسير الآيــة ١٥٦ من هذه السورة .

( قل فادرأوا عن أنفسكم الموت ان كنتم صادقين ) . كلا ، لا ينجـو من من الموت من فر منه ، ولم يعط البقاء من طلبه . قال الإمام علي (ع) : ان الموت طالب حثيث لا يفوته المقيم ، ولا يعجزه الهارب . ان أكرم الموت القتل.

والذي نفس ابن أبي طالب بيــده لألف ضربة بالسيف أهون عليّ من ميتة على فراش .

# أحياء عند ربهم يرزقون الآية ١٦٩ – ١٧١ :

وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ تُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُوَاتاً بَــلْ أَحْيَالا عِنْدَ رَبِّبِمْ يُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بَمَــا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِبِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ\*

# الإعراب :

احياء خبر مبتدأ محذوف ، أي هم أحياء ، وجملة يرزقون صفة لأحياء . وفرحين حال من واو يرزقون . ويستبشرون معطوف على فرحين ، وجاز عطف الفعل على الاسم ، لأنه بمعنى الاسم المعطوف عليه ، أي فرحين ومستبشرين . وان لا خوف عليهم ( أن ) مخففة من الثقيلة ، واسمها محذوف ضمير الشأن ، وخبرها جملة لا خوف عليهم . والمصدر المنسبك منها ومن مدخولها في نحسل جر على انه بدل اشتمال من الذين لم يلحقوا بهسم ، ويجوز نصبه مفعولاً لأجله ليستبشرون .

#### المعنى :

( ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون ). المخاطب في لا تحسبن كل عاقل ، والمقصود بالذين قتلوا في سبيل الله كل قتيل

من أجل الله ، سواء استشهد بين يدي الرسول (ص) أم من قبل ومن بعـد . وظاهر الآية ان الشهداء أحياء في الحال ، لا أن الله سوف يحييهم مع غيرهم يوم البعث والنشر ، وانهم أحياء حقيقة ، لا مجازاً كالذكر الطيب وما اليه .. هذا هو ظاهر الآية ، ويجب الاعماد عليه ، اذ لا موجب للعدول عنه من نقل أو عقل ، ما دامت الحياة بيده تعالى يهبها لمن يشاء ملى يشاء .

والآية رد صريح على المنافقين الذين قالوا : ان أصحاب محمد (ص) يقتلون أنفسهم ، ولا يصلون الى خير .

ولسنا نعرف ديناً أو أمة رفعت من شأن الشهداء في سبيل الحق والعدل كما رفعه الإسلام . قال رسول الله (ص) : « الروحة والغدوة في سبيل الله أفضل من الدنيا وما فيها » . وقال : « الجنة تحت ظلال الأسنة » التي تقضي على الظلم والجور ، والشر والباطل ، أما المستشهدون في سبيل الحق فهم والحق سواء في نظر الإسلام ، لأن من يستهين بحياته من أجل الحق بكون تقديسه تقديساً للحق بالذات .

( فرحين بما آتاهم الله من فضله ) . وفرحهم بهذا الفضل من وجهـين : الأول انهم يتمتعون به . الوجه الثاني انه يدل على رضى الله الذي ضحوا بحياتهم من أجله ، تماماً كهدية الحبيب التي تدل على حبه .

( ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهسم الا خوف عليهم ولا هم يحزنون ) . كل مؤمن يحب لأخيه في الايمان ما يحبه لنفسه ، ولكن قد تغون الظروف ولا تتهيأ الأسباب لبلوغ المراد .. والذين استشهدوا في سبيل الله لهم اخوان في الله يعرفونهم بأسمائهم وأشخاصهم،ولا ينقصون عنهم إيماناً واخلاصاً ، وقد تركوهم أحياء بعدهم .. وحين رأى الشهداء فضل الله عليهم فرحوا بمسا نالوه،وأيضاً استبشروا لاخوانهم الذين تركوهم على نهجهم في الايمان والاخلاص والجهاد .. استبشر الشهداء لأن اخوانهم الأحياء سيلحقون بهم ، وينالون ما نالوه من الفضل والكرامة .

وفي هذه الآية دلالة صريحة على ان الشهداء أحياء قبل يوم القيامــة ، لأن استبشارهم بمصير اخوانهم الأحياء انما حصل في الحال ، لا أنه سوف يحصل في غد .

# سورة T ل عمران

( يستبشرون بنعمة من الله وفضل وان الله لا يضيع أجر المؤمنين). وتسأل: لماذا أعاد لفظ يستبشرون ، ولفظ فضل ؟.

الجواب : ان للشهداء ثلاث فرحات : الفرحة الأولى بما نالوه لأنفسهم ، واليها الاشارة بقوله : فرحين بما آتاهم الله من فضله . الفرحة الثانية كانت لأجل اخوانهم الذين يعرفونهم ولم يلحقوا بهم بعد ، واليها الاشارة بقوله : يستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم . الفرحة الثالثة كانت لكل مؤمن عرفوه أو لم يعرفوه ، شهيداً كان أو غير شهيد ، واليها الاشارة بقوله : يستبشرون بنعمـة من الله وفضل .. والذي يؤيد ان هذه الفرحة كانت من أجل المؤمنين جميعاً قوله تعالى: وان الله لا يضيع أجر المؤمنين .

سؤال تان : ان الله سبحانه عطف الفضل على النعمة ، والعطف يستدعي وجود الفرق بين المعطوف والمعطوف عليه ، فما هو هذا الفرق ٢.

وقد أجاب الرازي بأن النعمة هي الثواب والأجر الذي يستحقه العامل جـزاء عمله ، والفضل هو التفضل الزائد الذي يمنحه الله كرماً لا استحقاقاً .

ولا يبتني جواب الرازي هذا على شيء سوى الرغبة في الجواب على أساس التسليم بوجود الفرق .. ونحن لا نرى أي فرق بين قول القائل : أنعم عسليّ فلان ، وبين قوله : تفضل عليّ .. والصحيح ان المترادفات يعطف بعضها على بعض ، ومجرد الاختلاف في اللفظ كافٍ في الصحة،ويسمى هذا عطف التفسير.

الذين استجابوا لله والرسول الآية ١٧٢ - ١٧٥:

أَلَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْــدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَّقَوْا أَجْرُ عَظِيمٌ \* ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَـــدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَاناً وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلْ\* فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَبُهُمْ سُوهُ وَاتَبَعُوا

رِضُوَانَ اللهِ وَاللهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ \* إِنَّمَا ذَٰلِكُمْ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْ لِيَاءَهُ فَلاَ نَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِينَ\*

اللغة

القرح يفتح القاف الجرح ، وبالضم ألمه على ما قيل .

#### الأعراب :

الذين استجابوا،الذين في محل رفع علي الابتداء . وللذين من قوله : (للذين أحسنوا ) متعلق بمحذوف خبر مقدم . وأجر مبتدأ مؤخر ، والجملة خبر الذين استجابوا . ومن في (منهم ) للتبيين ، وليس للتبعيض ، لأن الذين استجابوا لله ولرسوله كلهم محسنون . والذين قــال لهم الناس (الذين ) بـــدل من ( للدين أحسنوا ) . وذلكم مبتدأ . والشيطان عطف بيان . وجملة يخوف أولياءه خبر . وتخافون أي تخافوني ، وحذفت الياء تخفيفا .

# المعلى :

( الذين استجابوا لله والرسول من بعد ما أصابهم القرح للذين أحسنوا منهم واتقوا أجر عظيم ) . جاء في كتب السير والتفاسير ان المشركين بعد أن انتهت معركة أحد اتجهوا الى مكة ، وفي أثناء الطريق عادوا الى التفكير فيا حدث ، فندموا وتلاوموا ، وقــال بعضهم لبعض : لم نستأصل من بقي من المسلمين ، وسيجمعون لنا ، ويعيدون الكرة علينا ، وهموا بالرجوع الى حرب محمد (ص) وأصحابه .. ولمــا بلغ ذلك رسول الله (ص) أعاد تنظيم رجاله على عجل ، ونادى مناديه لا يخرجن معنا أحد إلا من حضر يومنا بالأمس ، فاجتمع اليسه

جماعة من المسلمين ، على ما بهم من القراح والجراح ، وساروا حتى عسكرو. محمراء الأسد في انتظار رجوع أبني سفيان ومن معه من المشركين .. وتبعد حمراء الأسد عن المدينة ثمانية أميال .. ونجحت هذه المظاهرة ، لأن المشركين لما علموا بتجمع المسلمين من جديد خافوا وأسرعوا الى مكة .. وعاد المسلمون الى المدينة أعز جانباً .

( الذين قال لهم الناس ان الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إعـــاناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل ) . المراد بلفظ الناس الأول المثبطون عن الحرب مع النبي (ص) ، وهؤلاء هم الذين قالوا للمؤمنين حين أهاب بهم الرسول (ص) أن يقفوا للمشركين ثانية ، قالوا لهم : ( ان الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم ). والمراد بلفظ الناس الثاني المشركون الذين حاولوا اعادة الكرة على المسلمين .

والمعنى ان المؤمنين على جراحهم الثقيلة الدامية قد لبوا نداء الرسول (ص) لمجامهة أبـي سفيان وجيشه ، ولم يلتفتوا الى من خوفهم،وقال لهم ، لا تخرجوا مع محمد ، لأن الأعداء أقوى منكم ، بل زادهم هذا القول إيماناً بالله وثقة بوعده ، ومضوا على طاعة الرسول (ص) ، والتصميم على محاربية المشركين ، مها تكن النتائج ، معبرين عن هذه الطاعة ، وهذا التصميم بقولهم : حسبنا الله ونعم الوكيل .

وهكذا ينسجم المؤمن ، ويلتحم مع إيمانه ، ولا يخشى فيه القتل والأسر ، والتنكيل والتعذيب .. قال رجل من بني عبد الأشهل : شهدت وأخي أحداً مع رسول الله (ص) ، وجرحنا ، ولما اذن مؤذن الرسول (ص) بالحروج في طلب العدو خرجنا مع الرسول، وكنت أيسر جرحاً من أخي ، فكان إذا تأخر حملته .

( فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسسهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم ) . خرج المؤمنون مع النبي الى حمراء الأسد ، كما أمرهم ، ولم يلقوا من العدو كيدا ولا همتاً . وهذا معنى ( لم يمسهم سوء ) . لأن العدو بعد أن علم بتجمعهم خاف وعاد الى أهله .. وبعد انصراف العدو عاد المسلمون إلى أهلهم ينعم كثيرة من الله ، منها السلامة ، ومنها طاعة الله ورسوله، ومنها ارهاب العدو ، ومنها الذكر الطبب .. وأية نعمة تعدل تنويه الله جم ، وتسجيل

هذه المنقبة لهم في اللوح المحفوظ ، وفي كتابه الذي يتلو آياته أهــل الأرض إلى يوم يبعثون .

( إنما ذلكم الشيطان نخوف أولياءه فلا تخافوهم وخافون ان كنتم مؤمنين ). كل من أطاع الله فهو من أوليائه ، وكل من استجــاب الى الشيطان فهو من أوليائه ، والله يأمر أولياءه بالخير ، ويرغبهم فيه ، وينهاهم عن الشر،ويحذرهم منه ، أما الشيطان فانه على العكس ، يأمر أولياءه بالشر ويغريهم به ، وينهاهم عن الحير ، ويخوفهم منه . وقال الحافظ المفسر محمد بن أحمد الكلبي، في تفسير التسهيل : المراد بالشيطان هنا أبو سفيان أو الذي أرسله أبو سفيان أو ابليس .

وقول من قال للمؤمنين : ( أن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم ) هو من وحي الشيطان وتخويفه فلا يصغي اليه الا أولياؤه الذين يطيعونه ، أما أولياء الرحمن فلا يزيدهم هذا القول الا اعاناً بالجهاد والفداء من أجسل الإسلام ونبي الإسلام . وعلى ما قدمنا يكون معنى : ( الشيطان يخوف أولياءه ) انهم يطيعونه اذا خوفهم ، أما أولياء الله فلا يخافون الشيطان آذا خوقهم ، ومعنى ( فلا تخافوهم ) لا تخافوا المشركين فلانهم أولياء الشيطان،وهو يحاول أن يجعلهم مصدر الحوف والرعب ، ويضفي عليهم شمة القوة والرهبة ليخلو لهم الجو،ويعثوا فساداً

# للشيطان شحاذ ومهندس :

للشيطان أسماء كثيرة ، منها اللعين والرجيم ، والغاوي والغرور ، ويمكن تسميته بالشحاذ المتسول ، لأنه يقف على باب القلب يستعطف ، ويقرعه برفق ولين طالباً الاذن بالدخول .. فإذا أبطأت عليه تضرع وتملق بكلمات معسولة .. ويكتفي منك ان توارب الباب ، ولو قليلاً .. فإذا فعلت دخل ، وأخرج من محفظته الغواية والحداع ، والوهم والاغراء ، وشرع بتمويه الحقائق وتشويهها ، وتزيين القبائح وتحسينها ، وصور عمل الخير شرآ ، وجهاد المبطلين كفرا ، وسلم المحقين حرباً ، والمنكر معروفاً ، والمعروف منكراً ، وألبس الحائن ثوب المصلح ، والمخلص ثوب المفسد ، الى غير ذلك من حيله وأضاليله .

وأجدى وسيلة يتوصل بها الى مآربـــه تجسيم الخوف من قوة أوليائـــه الذين يقضون لباناته ، ويحققون غاياته .. ان الشيطان مهندس ومشرّع ، أمـــا قوته المنفذة فهم شيعته الذين ينشرون في الأرض الفساد والضلال .

ومن أجل هذا يضخم من شأنهم ، ويمهد لهم سبيل السيطرة والنفوذ،ويلبسهم لباس العزة والقدرة ، كي لا يرتفع في وجوههم صوت،أو يفكر في الانتقاض عليهم أحد .. فيضعف سلطانه بضعفهم، وينقطع رجاؤه من الشر والفسادبانقطاع آثارهم .

والخلاصة ان من خاف آهل الفساد والضلال ، وهادن واحداً منهم فقد هادن الفساد والضلال بالذات ، ووقع معاهدة الحب والاخاء ببنه وبين الشيطان .. وهذا مقياس لا يخطىء أبداً في الفصل والتمبيز بين من يدعي الاعان بالله والخوف منه، وبين من يوالي الشيطان ، ويؤثر طاعته على طاعة الله . ولا شيء أدل على هذه الحقيقة من قوله سبحانه : ( ولا تخافوهم وخافون ان كنتم مؤمنين ). فإن معناه من ترك جهاد أهل الفساد والضلال خوفاً منهم فهو من أولياء الشيطان ، وليس من الله في شيء .. وقريب من هذه الآية قول الرسول الأعظم (ص) : الساكت عن الحق شيطان أخرس .

الذين يسارعون في الكفر الآية ١٧٦ -- ١٧٨ :

وَلَا يَحْزُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْحُفْرِ إِنَّهُمْ لَـنْ يَضُرُّوا اللهَ شَيْئًا يُرِيدُ اللهُ أَلَّا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي الْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَــذَابٌ عَظِيمٌ \* إِنَّ الَّذِينَ اسْتَرَوْا آلْحُفْرَ بِالإِيمَانَ لَنْ يَضُرُّوا اللهَ شَيْئًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ \* وَلَا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْنِي لَهُمْ خَيْرُ لِأَنْفُسِهِمْ إِنَّا مُعْلَى لَهُم لِيَزْدَادُوا إِنَّا وَلَهُمْ عَذَابُ مُعِينَ\*

اللغة :

المراد بالاملاء هنا الامهال واطالة المدة .

# الإعراب :

شيئاً مفعول مطلق ، أي شيئاً من الضرر ، ولا يحسبن الذين كفروا (الذين) فاعل يحسبن . انما الأولى بفتح الهمزة (ان) تنصب الاسم وترفع الخبر . وما موصولة اسم ان . وخبر خبرها . والمصدر المنسبك ساد مسد المفعولين ليحسبن، تماماً كما تقول:علمت ان زيداً قائم. وانما الثانية بكسر الهمزة مكفوفة عن العمل، ومعناها الحصر . واللام في ليزدادوا لام الصيرورة والعاقبة ، أي فكانت عاقبة الاملاء ان ازدادوا اثماً ، مثل فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدواً وحزناً .

## المعنى :

( ولا يحزنك الـذين يسارعون في الكفر المهم لن يضروا الله شيئاً ) . سبق ان المشركين جمعوا الجموع ، وجهزوا الجيوش لمحاربة الرسول (ص) ، وان المنافقين كانوا يؤازرونهم ، ويدسون الدسائس على المسلمين . وفي هذه الآيـة وصف الله سبحانه كلاً من المنافقين والمشركين بالعتو والحرص على معاندة الحق وحربه ، وكان النبي (ص) يحزن ويتألم من صنيعهم هذا ، فقـال له الجليل : لا تحزن .. المهم لن ينــالوا منك ولا من المسلمين ولا من دين الله كثيراً ولا قليلاً ، وان أمرهم سيضمحل ، وتزول شوكتهم ، أما دينك فسيعظم شأنه ، وتعلو كلمته .. وهكذا كان ، فــلم تمض الأيام ، حتى مكن الله للاسلام في شرق الأرض وغربها ، ومحق الذين كانوا بالأمس يسارعون في عدائه وحربه .

( يريد الله الا يجعل لهم حظاً في الآخرة ولهم عذاب عظيم ) . هذا مصير كل من تمادى في الغي ، ولم يرتدع عنه ، حتى مات عليه .

۲۰۹ التفسير الكاشف – ۱٤

## سورة Tل عمر أن

وتسأل : ان ظاهر الآية يشعر بأن الشر من الله ، لأن عـذاب جهنم شر ، وقد أراده الله لهم ؟

الجواب : أجل ، ان الله أراد لهم العـــذاب ، ولكن بعد ان استحقوه ، لأنه تعالى أمرهم بالإيمان ، ونهاهم عن الكفر ، وترك لهم الحيـار ، فاختاروا الكفر على الإيمان ، ومعنى هذا ان المشركين والمنافقين هم الذين أوجدوا سبب العذاب ، وبعد أن أوجدوه مختارين أراد الله لهم العذاب ، تماماً كالقاضي يريد السجن للمجرم بعد أن يرتكب الجريمة .

( ان الذين اشتروا الكفر بالاتمان لن يضروا الله شيئاً ولهم عذاب أليم ) . ولفظ اشتروا يشعر بالاختيار ، لأن المشتري يختار السلعة ، ويرضى بهــا بديلاً عن الثمن ، والكافر رضي بالكفر بديلاً عن الايمان ، فاستحق العذاب الأليم . وتسأل : لقد كرر سبحانه ( لن يضروا الله شيئــاً ) في آيتــين لا فاصل

بينها ، فما هو السر ٢.

الجواب : المراد بالآية الأولى كفــار قريش الذين جهزوا الجيوش لحــرب الرسول (ص) ومن كان يؤازرهم من المنافقين ، والمراد بالآيـة الثانية كل من كفر من الأولين والآخرين محارباً كان أو غير محارب ، وعليه يكون ذكر الآية الثانية من باب ذكر العام بعد ذكر الخاص،وهو كثير في كلام العرب،يقولون : فلان قامر بأمواله ، فأهلك نفسه . وكل من يفعل فعله فهو من الهالكين .

( ولا يحسبن الذين كفروا انما نملي لهم خبر لأنفسهم انما نملي لهم ليزدادوا اثماً ولهم عذاب مهين ) . ان عمر الانسان كثروته ، ان أحسن التصرف بها ، وأنفقها على نفسه وأهلــه والمعوزين من عباد الله وعياله عادت عليه بالحيرات والحسنات ، وكلما زادت ثروته تضاعف انفاقه في الطاعــة ، وتضاعفت بذلك حسناته ، وان أساء التصرف بها ، وأنفقها في المعصية عادت عليه بالسيئات ، وكلما نمت وربت ثروته ازداد عتواً وفساداً .

وهكذا العمر ، يبلغ الانسان به السعادة ان أحسن العمــل .. ويكون سبباً لشقائه ان أساء .. وهذه سنة إلهية واجتماعية في آن واحد .. وكل السنن المألوفة المعروفة طبيعية كانت أو اجتماعية فهي سنة الله في خلقه .

والله سبحانه قد جرى مع الكافرين على سنته في الناس أجمعين ، أمهل من أمهل باطالة العمر ، ليصيب من هذه الحياة ما يختاره لنفسه من خير أو شر ، ولكن الكافر اغتر بالامهال ، واسترسل في البغي ، فكانت النتيجة من امهاله شقاءه وعذابه ، عسلى العكس من المؤمن اذا انسأ الله في أجله ، حيث تزداد خيراته ، وتكثر حسناته ، بل من أحسن فيا بقي من عمره لم يؤاخذ بما مضى من ذنبه ، كما جاء في الحديث الشريف .. ومن هذا يتبين ان اللام في قوله تعالى : ليزدادوا هي للعاقبة لا للتعليل .

# الكافر وعمل الحير :

وتسأل : ان يعض الكفار يعملون الخير لوجه الخير ، وكلما طالت أعمارهم ازدادوا نفعاً للانسانية بعلومهم وجهودهم الحالصة من كل شائبة .. وهذا يتنافى مع ظاهر قوله تعالى : انما نملي لهم ليزدادوا اثماً ؟

الجواب : ان سياق الآية محدد المراد من الإثم فيها ، وانه خصوص الكفر، وانهم من هذه الحيثية يزدادون كفرآ ، لا من جميع الجهات ، اذ قد يكونون محسنين في بعض أعمالهم .

سؤال ثان : هل يثاب الكافر اذا أحسن ونفع الناس ، أم ان عملــه هذا وعدمه سواء ؟.

الجواب : ان الانسان بالنظر الى الايمان والعمل الصالــــح لا يخلو أن يكون واحداً من أربعة :

١ -- أن يؤمن ويعمل صالحاً ، وينطبق على هذا قوله تعالى : ( أن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنز ل عليهم الملائك الا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون -- ٣٠ فصلت .

٢ – ان لا يؤمن ولا يعمل صالحاً .. وهذا من الذين : ٥ استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله أولئك حـزب الشيطان الا ان حـزب الشيطان هم الحاسرون – ١٩ المجادلة ٥ .

٣ – أن يؤمن ، ولكنه لم يعمل صالحاً مدة حياته .. وهذا من حسزب الشيطان ، تماماً كالثاني .. ولو كان مؤمناً حقاً لظهرت عليه علامة من علامات الايمان ، قال رسول الله (ص) : لا ينجي الا العمل ، ولو عصيت لوهيت . أما إذا خلط عملاً صالحاً ، وآخر سيئاً ، واعترف بذنبه فتشمله الآية ١٠٣ من أما إذا خلط عملاً صالحاً ، وآخر سيئاً ، واعترف بذنبه فتشمله الآية ١٠٣ من يتوب عليهم إن الله غفور رحيم » .

٤ – ان يعمل صالحاً ، ولا يؤمن ، كالكافر يطعم جائعاً أو يكسو عارياً أو يشق طريقاً أو يبني ميتماً أو مصحاً اوجه الخير والانسانية .. وقيل ان عمله هذا وعدمه سواء ، لقوله تعالى : « انما يتقبل الله من المتقين ... ٣٠ المائدة ». والكافر ليس من المتقين ، اذ ليس بعد الكفر ذنب .

ونجيب أولاً : ليس المراد من قوله تعالى : « اتما يتقبل الله من المتقين » ان الانسان اذا عصى الله في شيء لا يقبل منه اذا أطاعه في شيء آخر .. والا لزم ان لا يتقبل الا من المعصوم .. وهذا يتنافى مع عدله وحكمته، واتما المراد من الآية ان الله سبحانه لا يقبل الا العمل الحالص من كل شائبة دنيوية ، وان من عمل لغير الله والحير يكله الى من عمل له .. وليس من شك ان من عمل الحير لوجه الحير والانسانية فقد عمل لله ، سواء أراد ذلك ، أم لم يرد ، ومن عمل لله فأجره على الله .

أما المراد من ( ليس بعــد الكفر ذنب ) فهو ان الكفر أكـر الكبائر على الاطلاق ، وان الذنب مهما عظم فانه دون الكفر عراتب .. وهذا شيء، وجزاء من أحسن شيء آخر .

ثانياً : ان الله سبحانه عادل ، ومن عــدله أن لا يكون المحسن والمسيء لديه سواء ، بل للمسيء جزاؤه ، وللمحسن جزاؤه ، وليس من الضروري ان يكون جزاء المحسن غير المؤمن في الآخرة .. فقد يكون في الدنيا بكشف الضر والبلوى ، قال رسول الله (ص) : • صنائع المعروف تقي مصارع السوء » .. وأيضاً لا ينحصر جزاء الآخرة بالجنة،فقد يكون بتخفيف العذاب ، أو لا عذاب ولا ثواب ، كما هي حال أهل الاعراف .

واختصاراً ان الانسان مجزي بأعماله ، ان خسيراً فخير ، وان شرأ فشر ،

والكافر يستحق العقــاب على كفره ، وقد فعل الخير لوجه الحير ، فيستحق عليه الثواب ، ولكل عمل حساب .. أجل ، نحن لا ندرك كنــه الثواب الذي يثاب به المحسن غير المؤمن ، ولا متى وأين ؟ أفي الدنيـا أو في الآخرة ؟ ان هذا موكول الى علم الله وحكمته ، وتحديده بشيء معين مشاركة لله في علمه ، فليتق الله من يؤمن به .

وجذه المناسبة نذكر كلمة للسيد كاظم صاحب العروة الوثقى.قالها في ملحقات العروة ، باب الوقف ، مسألة اشتراط نية القربة ، وهذه هي بالحرف : «يمكن أن يقال بترتب الثواب على الأفعال الحسنة ، وان لم يُقصد ج، وجه الله ، فان الفاعل لها يستحق المدح عند العقلاء ، وان لم يذصد بفعله التقرب الى الله ، فلا يبعد ان يستحق من الله تعالى التفضل عليه » .

فهــذا العالم الجليل يقول بكل وضوح : انه من الجائز أن يثيب الله عــلى الأفعال الحسنة وان لم يقصد بها وجه الله .. اذن ، فيالأولى أن يثيب الله فاعلها إذا قصد وجه الحير والانسانية ، وسبقت الاشارة أكثر من مرة الى أن العقــل لا يأبـى ان يمن الله يفضله وثوابه على المذنب واتما الذي يأباه العقـل أن يعاقب الله من لا يستحق العقاب .

# تمييز الخبيث من الطيب الآية ١٧٩ :

مَا كَانَ اللهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيرَ الْخَبِيْثَ مِنْ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَــلى ٱلْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِي مِنْ رُسْلِهِ مَنْ يَشَاه فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسْلِهِ وَإِنْ تُوْمِنُوا وَتَتَّفُوا فَلَكُمْ أَجْرُ عَظِيمٌ \*

الاعراب :

ما كان الله اللام في ليذر تسمى لام الجحود،لأنها تؤكد النفي، وان مضمرة بعدها ، والمصدر المنسبك مجرور باللام متعلق بمحذوف خــــبر لكان ، والتقدير ما كان الله مريداً لترك المؤمنين . ومثلها وما كان الله ليطلعكم ، أي مـا كان مريداً لاطلاعكم . وحتى هنا بمعنى كي . ويميز فعل مضارع منصوب بأن مضمرة بعـد حتى

# المعنى :

( ما كان الله ليذر المؤمنين على ما أنّم عليه حتى يميز الحبيث من الطيب ) كان أعداء الرسول (ص) فنتين : الأولى المشركون ، وهم الذين رفضوا الإيمان به باطناً وظاهراً ، وأعلنوا الحرب عليه منذ البداية ، وانتهت بهم الحال الى أن جمعوا له الجموع ، وأعدوا له ما استطاعوا من قوة . فجمع لهم كما جمعوا، وأعد كما أعدوا .. فكانوا أعداء معروفين متميزين عن غيرهم من المسلمين .

الفئة الثانية : المنافقون ، وهم الذين أضمروا الكفر والعداء للنبي وصحبه ، وأظهروا لهم الحب والولاء .. وكانت مهمتهم العمل ضد النبي (ص) داخــل صفوف المسلمين .. فتارة يروجون الاشاعات الكاذبة ، وأخرى أيغرون المسلمين بمعصية الله والرسول (ص) ، وحيناً يثبطون عزائمهم، ويخوفونهم من المشركين .. وفي بعض الغزوات انضموا الى جيش المسلمين، ثم تركوهم في منتصف الطريق ، وقد لاقى منهم النبي والحلص من أصحابه أكثر مما لاقوه من المشركين . لان هؤلاء محاربون في العلنية ، والمنافقون يكيدون في الحفاء ، ويدبتون ألضراء .. وهذا شأنهم مع كل داع الى الحير في كل زمان ومكان ، يندسون في صفوف الطيبين للفساد والتخريب ، وقد ذكرهم الله سبحانه في العديد من الآيات ، منها وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شياطين الانس والجن يوحي بعضهم الم يعض وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شياطين الانس والجن يوحي بعضهم الى بعض زخرف القول غروراً . .

وقد فرض على النبي (ص) ان يعامل هؤلاء، وكل من نطق بكلمة الإسلام معاملة المسلمين ، فيحقن دماءهم ، ويحترم أموالهم ، ويندبهم الى الحرب معه ، ويشركهم في الغنائم ، لأن الإسلام ما زال في دور الانشاء والتكوين، فلو قتلهم الرسول ، أو طردهم لقال البسطاء : ان محمداً لا يُرضيه أحـــد آمن به أو كفر ، ولاتخذ المشركون من ذلك وسيلة للدعاية ضد الإسلام ونبيه .. ومن أجل هذا حار النبي (ص) في أمر المنافقين ، وضاق مهم ذرعاً .. ان قبلهم أفسدوا، وزهدوا المسلمين في الجهاد ، وان رفضهم خاف عــلى دعوته من قلة الأنصار وزهدوا المسلمين في الجهاد ، وان رفضهم خاف عـلى دعوته من قلة الأنصار من حكمته تعالى ان يدع الحال كذلك ، يتوارى المنافقون وراء دعوى الإسلام، بل انه سبحانه يسلط عليهم الأضواء ، ليعرفوا ويفتضحوا أمام الملأ ، ولا يبقى لم منفذ للكيد والفساد .. والمحك الذي يفضح المافقين ليس أمراً بالكلام كالتلفظ بالشهادتين ، ولا بالركوع والسجود ، وما اليه مما لا عسر فيه ولا حرج، واتما هو الأمر بالجهاد وبذل النفس الذي يخضح المافقين ليس أمراً بالكلام كالتلفظ بالشهادتين ، ولا بالركوع والسجود ، وما اليه مما لا عسر فيه ولا حرج، واتما هو الأمر بالجهاد وبذل النفس الذي يكشف المعاء عن الماهم الملأ ، ولا يبقى بالشهادتين ، ولا بالركوع والسجود ، وما اليه مما لا عسر فيه ولا حرج، واتما هو الأمر بالجهاد وبذل النفس الذي يكشف المعاء عن المنافقين ، ولا يبقي هم عالاً للرياء والحداع ، والكيد ونفث السموم .

بهذا الامتحان العسير ، والأمر بالصبر والثبات في وقعة أحد تعرفون يا معشر المؤمنين نعمة الله عليكم ، وانه لم يدعكم على الحال التي كنتم عليهما من التباس الصادقين منهكم بالأعداء الأدعياء الذين تقنعوا من قبل باسم الإسلام .. والمهراد بالطيب المؤمنون ، وبالحبيث المنافقون ، وأفرد اللفظ ، لأنه اسم جنس

( وما كان الله ليطلعكم على الغيب ) . أي ليس من حكمته تعالى ، ولا من سننه أن يطلعكم على علمه بالناس ، ويقول لـكم : هذا طيب ، وذلك خبيث، بل عليكم أن تعرفوا ذلك بالتجربة عند المحن والشدائد ، كما حدث في وقعـة أحد ، وعندما دعا النبي (ص) الصحابة على ما يهم من ألم الجراح أن يخرجوا معه ثانية لطلب العدو ، ومقابلته في حراء الأسد .. وبكلمة ان الله لا يخبر أحدا بما في قلوب الناس من إيمان ونفاق ، وانما يأمر بالتضحية بالنفس والمال،وعند التنفيذ والعمل يُعرف الأصيل من الدخيل .

أجل ، ان الله يُـطلع بعض رسله على نفاق هذا ، أو إيمان ذاك لحكمة هو نها أعلم ، وهذا معنى قوله سبحانه : ( ولكن الله يجتبي من رسله من يشاء ).

ومثله الآبة ٢٦ من سورة الجن : « عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول » .

# ولله ميراث السموات والأرض الآية ١٨٠ – ١٨٢ :

وَلاَ يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرُّ لَهُمْ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَ لِلهِ مِيرَاثُ السَّمُوَاتِ وَالْأَرضِ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ \* لَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاه سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٌ وَنَقُولُ ذُوْقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ \* ذَلِكَ بِما قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٌ لَيْسَ بِظَلاَّمِ لِلْعَبِيدِ \*

#### الإعراب :

خسن فعل مضارع،والذين يبخلون فاعل . والمفعول الأول ليحسن محذوف، والتقدير البخل خبراً ، مثل من كذب كان شراً له ، أي كان الكذب شراً له . وخيراً مفعول ثان . و ( هو ) ضمير فصل لا محل له من الاعراب . . ومسا يخلوا ( ما ) منصوبة بنزع الحافض ، أي سيطوقون مما نخلوا به طوقاً في أعناقهم. وقتلهم الأنبياء منصوب ، لأنه معطوف على ما قالوا ، أي وسنكتب قتلهم الانبياء . وذلك مبتسداً . وما قدمت ( مما ) متعلق ممحذوف خبر . وان الله بفتح الهمزة ، عسلى تقدير الباء ، أي وبأن الله ليس بظلام للعبيد ، والمصدر المنسبك مجرور بالباء ، متعلق بالحبر المحذوف .

المعنى :

( ولا يحسبن الذين يبخلون بما آناهم الله من فضله هو خيراً لهم بل هو شر لهم ) . بعد أن حرض سبحانه فيما تقدم على بذل النفس عقبه بالتحريض على بذل المال .. والمقصود بالآية الذين يمتنعون عن إعطاء الزكاة والحمس الواجبين، لا عن بذل الصدقة المستحبة ، لأن الوعيد الشديد الذي دلت عليه الآية انمسا يحسن على ترك الواجب دون المستحب .

وقيل : المراد بالآيــة من كتم اسم محمد (ص) وصفاته الواردة في النوراة والانجيل ، وقيل : بل كلّ من بخل بعلمه عمن يحتاج اليه .. ولكن المتبادر من الآية البخل بالمال ، لا بالعلم ، ويومىء اليه قوله تعالى .

( سيطوقون ما نخلوا به يوم القيامة ) . هذا تفسير لقوله ( هو شرأ لهم ). والتطويق هنا كناية عن شدة العذاب نظير قوله تعالى : « يوم نحمى عليها في نار جهم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم ~ ٣٦ التوبة » .

الغي وكيل لا أصيل :

لقد حث الله سبحانه على البذل والانفاق في العديد من آياته ، وفي الكثير منها ايماء الى أن جميع الأموال ليست ملكاً لمن هي في يده ، وانما هي ملك لله وحده ، والانسان أمين عليها ، ومأذون بالتصرف فيها ضمن حدود معينة لا مجوز أن يتعداها ، تماماً كالوكيل على الشيء يتبع ارادة الأصيسل في جميع التصرفات ومن تلك الآيات هذه الآية : يبخلون بما آناهم الله من فضله .. والآية ٧٧ من القصص : وابتغ فسما آتاك الله الدار الآخرة .. والآية ٧٤ من سورة يس : انفقوا مما رزقكم الله .. الى كثير غيرها .. وفي الحديث القدسي : المال مالي ، والأغنياء وكلائي ، والفقراء عيالي ، فن بخل بمالي على عيالي أدخلته النار ، ولا أبالي . وأصرح الآيات دلالة الآية ٧ من سورة الحديث القدمي :

٩ بعد أن تنتهي من قراءة هذا الفصل اقرأ فصل « الإيمان بالله ومشكلة العيش » في تفسير الآية ٥ من سورة النساء، قانه مرتبط بهذا الفصل .

د آمنوا بالله ورسوله وانفقوا مما جعلـكم مستخلفين فيه » . ومعنى جعلـه خليفة أقامه مقامه .

فالآيات والأحاديث تفيد ان الاسلام لا يقر ملكية الانسان للمال بشى معانيها، سواء أكانت الملكية فردية مطلقة ، كما هي في المذهب الرأسمالي ، أو ملكية مقيدة ، كما هي في المذهب الاشتراكي ، او ملكية جماعية ، كما هي في المذهب الشيوعي .. كل هذه الأنواع للملكية ينفيها الاسلام ، وخصر الملك الحقيقي بالله وحده ، ولكنه سبحانه قد أباح للانسان أن يتصرف في هذا المال ، وينفقه على نفسه وأهله بالمعروف ، وفي سبيل الحبر ، على شريطة أن يصل اليه عن طريق ما أحله الله ، لا عن طريق ما حرم ونهمى ، كالغش والحداع ، والنهب والسلب ، والرشوة والربا والاحتكار والاتجسار بالمسكرات والمحرمات ، فالاذن بالاستيلاء على المسال عدود محدود ، والاذن بالتصرف فيه أيضاً محدود ضمن نطاق خاص .

وتسأل : ان بعض الآيات تدل على ان المال ملك للانسان ، مثل:وجاهدوا بأموالكم .. وآتوا اليتامى أموالهم . وفي الحديث : « ان دماءكم وأموالكم عليكم حرام .. الناس مسلطون على أموالهم » أما البيع والارث فلها من ضرورات الدين، والشريعة الاسلاميــة .. اذن ، لا مسوغ للقول بأن الاسلام يلغي الملكية بشتى أنواعها ؟

الجواب : ان الاضافة تصح لأدنى مناسبة ، تقول للضيف : هذا اناؤك ، وللضال : هذا طريقك ، مع العلم بأن الاناء ليس ملكاً للضيف ، ولا الطريق ملكاً للضال ، وانما القصد ان يسلك الضال الطريق المشار اليه ، ويأكل الضيف الطعام الذي في الاناء .. ومثله نماماً اضافة المال للانسان، يُقصد منها أن يتصرف فيه على سبيل الاباحة والاذن بالتصرف ، لا على سبيل الملك،ومنه قوله تعالى : « والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً ... ٤٧ النحل » . وقول الرسول (ص) : « أنت ومالك لأبيك » ... وبديهة ان الزوجة ليست ملكاً طلقاً للزوج،ولا الولد ملكاً حقيقياً للوالد .

أما البيع والارث فيكفي لجوازهما حق الامتياز والاختصاص، أي ان الإسلام قد جعل لصاحب اليد امتيازاً على غيره في التصرف بالمسال ، وفي الوقت نفسه

أباح له أن ينقل الامتياز الى الوارث والمشتري .. والفرق بعيد بين الملك الحقيقي والامتياز .

( لقد سمع الله قول الذين قالوا ان الله فقير ونحن أغنياء ) . لم تذكر الآية أسماء الذين نطقوا بهذا الكفر ، ولكن المفسرين نقلوا ان الله حين أنزل على نبيه قوله : ٥ من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً » قال يهود المدينة الذين كانوا في عهد الرسول (ص) : ٥ انما يستقرض الفقير من الأغنياء .. اذن ، الله فقير، ونحن أغنياء » .. وليس هذا بمستبعد على اليهود ، مخاصة الاثرياء منهم ، فان مبادئهم وأعمالهم تدل دلالة واضحة على هذه الروح الشريرة ، واللامبالاة بالقيم والانسانية .. ومن تتبع تاريخهم بحد ان ما من بقعة من بقاع الأرض إلا وتركوا فيها أثراً من مفاسدهم ومقاصدهم الطاغية الباغية .. ولا شيء أصدق وأبلغ في والعدوان وأكلهم السحت لبئس ما كانوا يعملون، لولا ينهاهم الربانيون والأحبار معنوبر حقيقة اليهود من قوله تعالى : ٣ وترى كثيراً منهم يسارعون في الأثم منافران وأكلهم السحت لبئس ما كانوا يعملون، لولا ينهاهم الربانيون والأحبار عن قولم الأم واكلهم السحت لبئس ما كانوا يصنعون ، وقالت اليهود يد الله مغلولة غلت أيديهم ولعنوا بما قالوا – ٢٢ المائدة .

ولست أشك أطلاقاً في ان كل من يعترض على حكمة الله ، ويقول بلسان المقال أو الحال : ما كان ينبغي لله أن يفعل كذا ، وكان عليه أن يفعل كيت، لست أشك في ان هذا يلتقي من حيث يريد أو لا يريد ، مع الـذين قالوا : يد الله مغلولة .

( سنكتب ما قالوا ) . هذا تهديد ووعيد للذين قالوا : ( ان الله فقير ونحن أغنياء ) لأن كتابة الذنب تستدعي العقوبة عليه . ( وقتلهم الأنبياء بغير الحق). ونكتب قتل اسلافهم للأنبياء ، ونسب اليهم القتل مع ان القاتل أسلافهم ، لأن الحلف رانس بما فعل السلف .. وسبق الشرح عند تفسير الآيسة ٢١ من هذه السورة .

( ذلك بما قدمت أيديكم وان الله ليس بظلام للعبيد ) . وكيف يظلم وقد نهى عن الظلم ، واعتبره أكبر الكبائر ، وعبر عنه بالكفر في أكثر من آية ٢. هذا ، إلى أن الظالم أنما يظلم لأنه مفتقر إلى الظلم ، والله غلي عن كل شيء.. وبهذا الأصل ، وهو غلى الله وعـدم افتةــاره إلى شيء نثبت عدله سبحانه ، وأيضاً نثبت إنه ليس نجسم ، لأن الجسم يفتقر إلى حيز .

وبهذا يتبين معنا بطلان مذهب القائلين بأن الشر من الله . وانه نخلق المعسية في العبد ، ثم يعاقبه عليها .. اللهم الا ان ييرروا مذهبهم بأنه جل وعز قال : ان الله ليس بظلام ، ولم ينمل ليس بظالم ، ومعلوم ان ظلام من أمثلة الكثرة والمبالغة .. وعليه فإن الله سبحانه نفى عنه كثرة الظلم والمبالغة فيه ، لا أصل الظلم .. تعالى الله عما يقول الطالمون علوا كبيراً .

القربان والنار الآية ١٨٣ - ١٨٤ :

ٱلذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ عَبِدَ إِلَيْنَا ٱلاَ نُوَّمِنَ لِرَسُولِ حَتَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُلٌ مِنْ قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ \* فَإِنْ كَذَبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رَسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جَاءُوا بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُنِيرِ \*

القربان مصدر على وزن عدوان ، ويطلق على الشيء الذي يتقرب به العبد الى ربه ، وهذا المعنى هو المراد من لذظ قربان في الآيـة . والزبر بفتح الزاي الزجر ، وبضمها جمع لزبور ، وهو الكتاب ، يتمال : زبرت الكتاب ، أي كتبته ، ومزبور أي مكتوب .

#### الإعراب :

الذين قالوا ان الله عهد الينا ( الذين ) عطف بيان من الذين قالوا : ان الله فقير ، ونحن اغنياء ، لأن مصدر القولين واحد .

# المعلى :

( الذين قالوا ان الله عهد الينسا ألا نؤمن لرسول حتى يأتينا بقربان تأكله النار ) . كل مبطل يزعم انه محق ، ويبرر أباطيله بالمفتريات والاتهامات ،حتى الذين يتاجرون بالحروب ، ويوقدون نيرانها هنا وهناك لتشغيل مصانعهم ، حتى هؤلاء يزعمون انهم يقتلون الأبرياء والأطفال والنساء ليستتب الأمن والسلم .. هذا هو منطق كل من عاند الحق والعدل خوفاً منه على مكاسبه ومنافعه .

اذن ، فلا بدع أن يفتري اليهود على الله الكذب ، ويقولوا لمحمد (ص) : لا نؤمن لك ، لأن الله كان قد أمرنا ان لا نصدق مدعي النبوة الا اذا ظهرت على يده معجزة خاصة . وهي أن نقدم صدقاتنا.فتلتهمها نار تنزل من السمام.. واليهود الذين قالوا لمحمد (ص) هذا القول هم بالذات الذين نطقوا بكلمة الكفر، وقالوا : ان الله فقير ، ونحن أغنيا.

( قل قد جاءكم رسل من قبلي بالبينات وبالذي قلّم فـلم قتلتموهم ان كنّم صادقين ) . أمر الله سبحانه نبيه الأكرم بأن يكذبهم،وبجابههم بواقعهم التاريخي، ويقول لهم : ان أسلافكم قد طلبوا من الأنبياء السابقين هذه المعجزة بالذات ،

أي نزول النار من السهاء ، وأظهرها الله على أيديهم ، ومع ذلك لم يؤمنوا بهم، وقتلوهم ، وأنتم راضون بفعل أسلافكم ، وشأنكم شأنهم في العناد والعتو . ولو كنتم طلاب حق لآمنتم بمحمد (ص) بعد ان قامت الحجة على نبوته .

( فان كذبوك فقد كـذب رسل من قبلك جاءوا بالبينات والزبر والكتاب المنبر ) . هذا خطاب للرسول الأعظم (ص) ، والغرض منه التسلية بالتأسي بمن سبق من الأنبياء ، فلقد كانت سيرتهم أن يتلقوا التكذيب والعناد من أهل الفساد كبني اسرائيل ، والذين على شاكلتهم ، مع اتهم أقاموا الحجة على كل مكذب لنبوتهم ، ومعاند لدعوتهم..والمراد بالبينات المعجزات الواضحة الدالة على صدقهم. وبالزبر مواعظ الأنبياء وحكمهم ، ثماماً ككتب الحديث . وبالكتاب المنبر التوراة، لأن اليهود أحدثوا فيها التحريف ، مخاصة فيا يعود الى محمد وصفاته ، ولأن الآيات واردة لبيان شأتهم .. فهم الذين قولوا : ان الله فقير ، وانه عهد اليهم أن لا يؤمنوا لرسول ، حتى يأتيهم بقربان تأكله النار .

كل نفس ذائقة الموت الآية ١٨٥ - ١٨٦ : كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَقَّوْنَ أُجُورَ كُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ قَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ \* تَتُبْلَوْنَ فِي أَمُوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثِيراً وَإِنْ تَصْبِرُوا وَ تَتَقُوا فَإِنَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزْمٍ الْأُمُورِ \*

اللغة :

التوفية عطاء كامل غير منقوص . والزحزحة التنحية والابعاد.والعزم امضاء للامر ، والمراد به هنا ما ينبغي للعاقل أن يعزم عليه .

# الإعراب :

لتبلون ولتسمعن اللام للقسم ، والنون موكدة . وأذى مفعول لتسمعن .

## المعلى :

( كل نفس ذائقة الموت ) . كأس تدور على كل انسان نبياً كان أو شقياً، ملكاً كان أو صعلوكاً .. أبداً لا وسيلة للفرار من الموت ، وكل ما فكر فيسه الأطباء أن يطيلوا حياة الانسان ، لا أن يدفعوا عنه الموت ، وآخر محاولة قاموا بها لاطالة الحياة سنة ١٩٦٧ عملية زراعة القلب ، وهي أن ينزعوا هـــذا العضو من انسان أشرف على الموت ، ثم ينزعوا قلب المريض ، ويضعوا القلب الجديد مكانه ، وكلٌ من القلبين لا يزال ينبض .

ولكن هذه التجربة آلت إلى الفشل الذريع رغم تكرارها .. وقامت ضجة من أطباء كبار حول هذه التجربة ، وقالوا : إنها جرعة لا تغتفر ، إذ لا يمكن التأكد ان الذي يُنزع قلبه سيموت بعد قليل ، لأن الموت بحدث على درجات ، منها الاغماء الطويل الذي يفقد الانسان معه جميع الحركات ، حتى الانفاس ، ولا وسيلة في هذه الحال للتمييز بين موته وحياته . وسبق للأطباء مرارا أنهم قرروا موت أشخاص عادوا إلى الحياة بعد قرار الاطباء ..

وبالأمس قرأت في الصحف ان عجوزاً مصرية أصابها اغماء، فاستدعى أولادها الأطباء فجزموا من غير تردد بموتها ، وبعد اعلان الوفاة وتوزيع أوراق النعي وحفر القبر وحضور الناس للتشييع فتحت عينيها ، وقالت للمجتمعين : اذهبوا إلى أعمالكم مأجورين .. واذا عجز الطب أن يطبل في عمسر الانسان ، بل ان يميز في أحيان كثيرة حياته من موته ، فبالأولى أن يعجز عن دفع الموت عنه . وانما توفون اجوركم يوم القيامة ) . لا جزاء في الحياة الدنيا من الله سبحانه،

وانما يجزيه على ما عمل جزاء كاملاً وافياً يوم القيامة .. وقال كثير من المفسرين: ان الله سبحانه يعطي الانسان قسطاً من الجزاء على عمله بعد الموت ، وقبل يوم القيامة ، ثم يعطيه القسط الأخير يوم القيامة ، وبه يتم الوفاء ويكمل ، وادعوا

ان لفظ ( توفون ) يدل على ذلك .

أما نحن فلا نفهم من لفظ ( توفون ) الا ما نفهم من قوله تعالى : « وانا لموفوهم نصيبهم غير منقوص – ١٩٠ هود» . وهو لا يشعر بالتقسيط من قريب أو بعيد .. أجل ، في الحديث : « ان القبر روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار » . ولكن هذا شيء ، ودلالة توفون على التوزيع شيء آخر . ( فمن زحزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز ) . بل من زحزح عن النار، ولم يدخل الجنة فهو من الفائزين .. وقد حدد كثير من الفلاسفة اللذة بدر، الألم،

( وما الحياة الدنيا الا متاع الغرور ) . وصف سبحانه الدنيا بمتاع الغرور ، لأن الانسان يغتر بها وينخدع ، أو لأنه اذا ملك شيئاً من حطامها أحدثت الغرور بنفسه .. قال الإمام علي (ع) : الدنيا تضر وتغر وتمر ، ان الله تعالى لم يرضها ثواباً لأوليائه ، ولا عقاباً لأعدائه ، وان أهـل الدنيا كركب بينا هم حلوا اذا صاح صائح فارتحلوا .

( ولتبلون في أموالكم وأنفسكم ولتسمعن من الذين اوتوا الكتباب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيراً ) . هذا هو ثمن الحق والجنة .. صراع مربر مع المبطلين ، وصبر على تهمهم وافتراءاتهم ، وتضحية بالنفس والمال ، وكلما كان الانسان قوياً في دينه اشتد بلاؤه وعظم .. ذلك ان مهمة أهل الحق تحمّ عليهم كراهية الباطل وأهله ، اذ لا صلح ولا هدنة بين الحق والباطل ، وقد كان المبطلون ولا زالوا أكثر عدداً وأقوى شوكة .. وممال ان يسكتوا عن أعدائهم في العقيدة والمبدأ .. ومن الذي يعلم انه مكروه وبغيض لديك ، ثم يتقبل ذلك منك ، ويسكت عنك ؟ الا من عصم ربك .. ومن هنا كان تاريخ الأنبياء والمصلحين تاريخ حرب وجهاد مع المشركين والمفسدين ، أما البلوى في النفس والمال وغيرهما فهي نتيجة حتمية لكل حرب .

والمراد بالذين اوتوا الكتاب من قبلكم اليهود والنصارى، لأن التوراة والانجيل نزلا قبل القرآن ، والمراد بالذين أشركوا العرب الذين تظاهروا على حرب الرسول (ص) .

( وان تصبروا ) على جهاد المبطلين ، وما يحل بكم من البلاء ( وتتقوا ) الله فيما يجب اتقاؤه ( فإن ذلك ) الصبر على البلاء واتقاء كم المحرمات (من عزم الأمور ) .

# وظيفة علماء الدين الآية ١٨٧ :

وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَــابَ لَتُبَيَّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَكْتُمُونَهُ فَنَبَـذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِنْسَ مَا يَشْتَرُونَ★

#### الاعراب :

إذ ظرف متعلق بمحذوف ، أي أذكر اذ أخذ الله . واللام في لتبيننه للقسم، لأن أخذ الميشاق قائم مقسام القسم . والهاء تعود إلى الكتساب . وكذلك هاء لا تكتمونه . و (لا) في (لا تكتمونه) للنفي وليست للنهي،تماماً كقولك : والله لا تقوم ، ومن أجل هذا لم يؤكد الفعل بالنون . والهاء في نبذوه تعود إلى الميثاق ، وفي ( به ) إلى الكتاب . وما في ( بتس ما ) محل نصب على التمييز المفسر للفاعل المستتر في بتس ، أي بتس شيئاً اشتروا به . ويجوز أن تكون (ما)

# المعلى :

( وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه). تنشىء الدولة مراكز للموظفين ، وتحدد اكمل موظف مهمته ، وتأخذ عليه عهـــداً أن

٢٢٥ التفسير الكاشف ـــ ١٥

يؤديها بأمانة واخلاص ، وتشرّع قوانين خاصة لعقوبته إذا تجاوز الحـدود المقررة له .

وخلق الله الانسان ، وأمره بما يعود عليه بالحير والصلاح ، وتهاه عما يفسده ويضر به .. واختار الأنبياء لتبليغ أحكامه إلى عباده ، وأمرهم أن يأخذوا عهد الله وميثاقه على كل من يلغته هذه الأحكام أن يبلغها هو بدوره ويبينها للناس .. فالعالم بالأمور الدينية موظف عند الله سبحانه ، لتبيين ما أنزل على رسله ، ومن كتم شيئاً منه فهو مسؤول أمام الله جل وعلا ، تماماً كموظف الدولية مسؤول أمامها إذا أخل بمهمته .

وجاء في ذلك العديد من الآيات والروايات ، ذكرها العلماء في باب الأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، منها قوله تعالى : « ان الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيناه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون -- ١٥٩ بقرة » .. وقال الرسول الأعظم (ص) : الساكت عن الحق شيطان أخرس – فكيف إذا ناصر الباطل ٢ -- وسئل عن أحب الجهاد الى الله ٢ فقال : كلمة حق عند سلطان جائر . وقال الإمام علي (ع) : ما أخذ الله على أهل الجهل أن يتعلموا ، حتى أخذ على أهل العلم أن يعلموا .

وهذا مبدأ عام لا يختص بعالم دون عالم ، ولا بأهل دين دون دين ، ولا بأصل أو فرع،وقوله تعالى : واذا أخذ الله ميثاق الخ ... يرادف بعمومه هـذا المبدأ ، لأن الذين أوتوا الكتاب يشمل اليهود والنصارى والمسلمين ، بل القرآن أشرف الكتب اطلاقاً، كما ان وجوب التبيين وتحريم الكتمان يشمل نبوة محمد (ص) وغير هـا من أصول الدين وفروعه ، ولكن كثيراً من المفسرين خصصوا الآية بعلماء اليهود الذين كتموا أمر محمد (ص) ، وقال آخرون : انها تشمل اليهود والنصارى دون غير هم ، لأنهم كتموا ما في التوراة والانجيل من الأدلة عـلى نبوة محمد (ص) .. والاولى التعميم ، لعدم الدليل على التخصيص .

( فنبذوه وراء ظهورهم ) . ونبذ الشيء وراء الظهر كناية عن عدم الاكتراث به والاهتمام بشأنه ، كما ان جعله نصب العين كناية عن شدة الاهتمام به .

(واشتروا به ثمناً قليلاً فبئس ما يشترونَ ) . كل من كم الحق ايثاراً للعاجلة على الآجلة فقد باع دينه للشيطان بأبخس الأثمان ... البعض لا يكتفي بكمان

الحق ، بل يحرف الكتاب والسنة طبقـــاً لأهواء الوجهاء والأثرياء طمعاً بما في أيديهم .. وهؤلاء ( يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون ) .

ان محمدوا بما لم يفعلوا الآية ١٨٨ – ١٨٩ :

لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنَ ٱلْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابِ أَلِيمٌ ٭ وَمِثِهِ مُلْكُ ٱلسَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٭

اللغة :

الفوز النجاة ، ومفازة اسم مكان الفوز والنجاة .

## الإعراب :

الذين مفعول أول لتحسبن . ومفعولها الثـــاني محذوف ، والتقدير ناجين . وبمفازة متعلق بمحذوف مفعول ثان لـ ( فلا تحسبنهم ) .

المعنى :

الفرح بذاته غير محرم .. ومن لا يفرح إذا أصابه خير ، أو نجا من شر ؟ بل الفرح من أجـــل خير الناس ، يدل على صدق النية ، وطيب السريرة .. وقد فرح رسول الله (ص) بقدوم ابن عمه جعفر بن أبـي طالب من الحبشة ،

وقبله بين عينيـــه ، وقال : ما أدري بأيهـما أنا أشد فرحـــاً بقدوم جعفر أم يفتح خيبر ؟

وانما يكون الفرج مذموماً إذا كان بدافع الحقد والشهاتة ، والغرور والحيلاء، أو يفرح الانسان لأنه سلب ونهب ، وقتل وأفسد ، دون أن يُعاقب أو يُعاتب، أو لأنه مكر وخادع ليحمد بما ليس فيه ، وانطلت حيله على البسطاء ، ففرح بتطبيلهم وتزميرهم ، الى غير ذلك من الصور التي نشاهدها هنا وهناك . بعد هذا التمهيد نشر باتجاز الى الأقوال في هذه الآية :

(لا تحسين الذين يفرحون بما أتوا ونحبون أن محمدوا بما لم يفعلوا فلا تحسينهم بمفازة من العذاب ولهم عذاب أليم ) قيل : انها نزلت في أحبسار اليهود الذين كتموا اسم محمد وصفاته الموجودة في التورات وفي الوقت نفسه محبون أن يمدحوا بالصدق ، وانهم على ملة ابراهيم (ع) .

وقيل : بل نزلت في المنافقينَ .. كانوا يتخلفون عـن رسول الله (ص) في حروبه وغزواتـــه ، ويتعللون بالأكاذيب ، وكان النبي (ص) يظهر القبول ، ويفرحون هم بذلك ، وخبون أن يمدحوا بما ليس فيهم من الإيمان .

ومها تمادوا في الغي فانهم لا يخرجون عن قبضة الله وقدرتسه ، ولا ينجون من عذابه وعقابه .. كيف ؟ ( ولله ملك السموات والأرض وهـــو على كل شيء قدير ) .

وبهذا التفسير يدخل في الآية اليهود والنصارى الذين كتموا أمر محمد (ص) والمنافقون من المسلمين الذين أضمروا الكفر ، وأظهروا الايمان .

وتسأل : لماذا قال تعالى : فلا تحسبنهم بعد قوله : لا تحسبن الـذين الخ ، مع العلم بأن فاعل الفعلين واحد ، ومفعولها واحد ؟

الجواب : جاء التكرار لدفع الالتباس بعد طول الكلام ، وقـــد شاع اليوم هذا الاستعمال في الكتابة والاذاعة .

سؤال ثان : ان الله سبحانه قال : (فلا تحسبنهم بمغازة من العذاب ). ثم قال : ( ولهم عذاب أليم ) . مع ان الجملة الأولى تغني عن الثانية ٢ الجواب : فرق بين الجملتين ، لأن الأولى أفادت المهم غير ناجين من العذاب دون أن تبين نوع العذاب : هـل هو خفيف أو أليم ٢ والثانية بينت انه من النوع الأليم ، تماماً كما تقول : احبك واحبك كثيراً .

# الله وأولو الألباب الآية ١٩٠ - ١٩٥ :

إِنَّ فِي خَلْق السَّمْوَات وَالْأَرْض وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَا يَاتٍ لِأُولِي الأُلْبَابِ\* الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيَاماً وَتُعُوداً وَعَلى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ رَأَبْنَا مَا خَلَقْتَ هَٰذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ \* رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ \* رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَلَمَنَّا رَأَبْنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُو بَنَا وَكَفِّرْ عَنَّا سَيِّئَا تِنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ الْأَبْرَار 🖈 رَّبْنَا وَآتِنَا مَاوَعَدْتَنَا عَلَى رُسْلِكَ وَلاَ تَخْزِنَا يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ إِنَّكَ لاَ تُخْلِف الْلِيعَادَ★ فَاسْتَجَـابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنَّى لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكُر أَوْ أَنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأَخْرُجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لَأَكَفُّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَأَدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ فَوَاباً مِنْ عِنْدِ اللهِ وَاللهُ عِنْدَهُ حَسْنُ الثُّوَ اب\*

اللغة

اختلاف الليل والنهار تعاقبها ، ومجيء كل منها خلف الآخر . والمراد باللب هنا العقل ، لأن اللب من كل شيء خيره وخالصه،وخير ما في الانسان عقله . والحزي الاهانة . والمراد بالميعاد هنا الوعد .

#### الاعراب :

#### المعلى :

( ان في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لاولي الألباب). عرضنا الأدلة العقلية على وجود الله سبحانه عرضاً وافياً عند تفسير الآية ٢٢ من سورة البقرة ، فقرة « التوحيد » ثم أشرنا اليها ثانية عند تفسير الآية ١٦٤ من السورة المذكورة ، وهي بمعني الآية التي نحن بصددها ، ولمكانها هنا نعود إلى الموضوع بايجاز ، وبأسلوب آخر :

ان أفضل الطرق لمعرفة الله سبحانه هو الطريق الذي استدل به جل وعلا على وجوده ، ويتلخص بأن ينظر العاقل الى الكون ، ويتفكر بإمعان في عجائبــــه وأسرار ما فيه من اتقان وابداع ، فيرى ان كل ما فيه ينبىء عن قصد وغاية،

حيث وضع في المكان اللاتق به ، وقام بدور فعال في تنظيم الكون وسير الحياة ، ومن هذين الأساسين معاً،وهما الحس والعقل يتوصل حتماً الى معرفة علة أولية، تتصف بالحياة والعلم والقدرة والحكمة البالغة .

وسمعت أكثر من واحد يقول ـــ وكأنه قد أتى بجديد ـــ : كل النــاس ، حتى الملحدين يعترفون بوجود علة أولى، سوى أن المؤمنين يسمونها الله،وغيرهم يسمونها المادة أو الطبيعة ، اذن ، الحلاف في التسمية فقط .

وهذا اشتباه وخطــــأ محض ، لأن المؤمنين يؤمنون بوجود علة أولى تُـدرك بالعقل لا بالحس ، وتوصف بالحياة والعلم والقدرة والحكمة والعدل ، أما غيرهم فيقولون : آنها تُرى بالعين ، وتُلمس باليد ، وانها عمياء صهاء ، فالفرق بين القولين أبعد مما بين الأرض والسهاء .

( الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك فقنا عذاب النار ) . المراد بالقيام والقعود وعلى جنوبهم أنهم في طاعة الله أبداً ودائماً ، والمراد بالتفكر في خلق السموات والأرض أنهم عارفون بالله سبحانه ، أما تضرعهم اليه عز وجل ان يقيهم عذاب النار فدليل التقوى والإيمان . قال الرازي :

« ان أصناف العبودية ثلاثة أقسام : التصديق بالقلب ، والاقرار باللسان ، والعمل بالجوارح ، فقوله تعالى : (يذكرون الله ) اشارة الى عبودية اللسان ، وقوله : ( قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ) اشارة الى عبودية الجوارح والأعضاء . وقوله : (ويتفكرون في خلق السموات والأرض ) اشارة الى عبودية القلب والفكر والروح والانسان ليس إلا هذا المجموع، فاذا استغرق اللسان في الذكر، والأعضاء في العمل ، والجنان في الفكر كان مستغرقاً بجميع أعضائه في العبودية .- ثم قال \_ في العمل ، والجنان في جذب الأرواح من الحلق الى الحق »

وليس من شك ان ذكر الله ، والإعان بسه ، والتعبد له حسن .. ولكن أحسن من ذكره باللسان ، والقيام له في الليل ، والصيام في النهار هو العمل من أجل الانسان ، والتضحية في سبيل الصالح العام .. وكل من طلب الكرامة عند الله دون هذه التضحية ، مع القدرة عليها فقد طلب الثمين من غير ثمن . وبمناسبة قوله تعالى:( ربنا ما خلقت هذا باطلاً ) تشير آلى ان السنة قالوا: لا يجوز تعليل أفعال الله بشيء من الأغراض والعلل الغاثية ، لأنه تعالى لا يجب عليه شيء ، ولا يقبح منــه شيء . (المواقف ج ٨ ص ٢٠٢) . وفي كتاب المذاهب الاسلاميــة للشيخ أبـي زهرة ( فصل وحدانية النكوين : فقرة تعليــل الأفعال ) ما نصه بالحرف « قال الاشاعرة ، أي السنة : « ان الله سبحانه وتعالى خلق الأشياء لا لعلة ولا لباعث » .

وقال الشيعة : ان جميع أفعاله عز وجل معللة بمصالح تعود على الناس ، أو تتعلق بنظام الكون ، كما هو شأن العليم الحكيم .. ومما استدلوا به على ذلك هذه الآية : ربنا ما خلقت هذا باطلاً .

ويمكن الرد على السنة بأقوالهم وأفعالهم ، لا بآية ولا برواية .. ذلك انهسم يأخذون بالقياس والاستحسان والمصلحة المرسلة القائمة على رعاية اللطف بالحلق وتحسين أحوالهم في معاشهم ومعادهم ، ويتخذون ... من القيساس والاستحسان والمصلحة المرسلة ... أصولا ومدارك للأحكام الشرعية الإلهيسة ، كما انهم ألفوا كتباً خاصة في بيان حكمة الله في أوامره ونواهيه .. ولا معنى لهذا الا انه لا يأمر ولا ينهي الا لغرض صحيح ، وعلة حكيمة .

( ربنا الله من تدخل النار فقد أخزيته ) . ونحن نطيعك رغبة في مرضاتك، وفراراً من هذا الخزي . وهكذا المؤمن الصادق يضع ثواب الله وعقابه نصب عينيه ، فيطبع خوفاً من هذا ، وطمعاً في ذاك . قال الإمام علي (ع) في وصف المؤمنين : « فهم والجنة كمن قد رآها فهم فيها منعمون ، وهم والسار كمن قد رآها فهم فيها معذبون » . أما من يعبد الله لذات الله ، لا طمعاً في جنته ، ولا خوفاً من ناره فهو رسول الله وتلميذه الإمام علي .

( وما للظالمين من أنصار ) . كل من يناصر الباطل في هذه الحياة،ويتخاذل عن نصرة الحق ، ولا ينصف النــاس من نفسه فهو ظالم ، وما له يوم الحق والعدل من نصير .. وأبلغ موعظة في هذا الباب هي خطبة الرسول الأعظم (ص) حين شعر بدنو أجله الشريف ، قال :

« قال : أمها الناس من جلدت له ظهراً فهذا ظهري ، ومن أخذت له مالاً فهذا مالي ، ليأخذه مني ولا يخش الشحناء من قبلي ، فإنها ليست من شأني ، الا وان احبكم إليّ من أخذ مني حقاً ان كان له ، أو حللني منه،فلقيت ربـني

طيب النفس » . وتمام القصة عند تفسير الآية ١٦٠ من هذه السورة فقــرة : « محمد ومكارم الأخلاق » .

( ربنا اننا سمعنا منادياً ينادي للاممان ان آمنوا فآمنا ) . هـذا هو شأن من طلب الحق لوجه الحق ، يفتح قلبه لدعوته ، ويستجيب اليها بمجرد سماعها ، أياً كان الداعي ، فكيف اذا كان سيد الرسل ، وخاتم النبيين ؟.

( فاستجاب لهم ربهم اني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنّى ) . فالعبرة بالعمل ، لا بنسب العامل وعنصره ، ولا برجولته وأنوثته ، فالكل سواء في الإنسانية عند الإسلام ، وهذا تقرير لحق المرأة وكرامتها . (بعضكم من بعض) . فالرجل أبو المرأة ، والمرأة أم الرجل ، وكل منهما أخ وزوج للآخر ، والجميع من أصل واحد ، كلكم من آدم ، وآدم من تراب ، وفي الحديث : « النساء شقائق الرجال » . وسبق الكلام عن المرأة في الآية ٢٢٨ من سورة البقرة .

( فالذين هاجروا وأخرجوا من ديارهم واوذوا في سبيلي وقاتلوا وقُتلوا لاكفرن عنهم سيئاتهم ولادخلنهم جنات تجري من تحتها الأنهار ثواباً من عند الله والله عنده حسن الثواب ) . بعد ان ربط سيحانه الجزاء بالعمل الصالح ، لا بالعنصر ولا ( بالجنس الخشن أو اللطيف ) بعد هذا بيّن ان الأعمسال السيّي يضاعف الثواب عليها هي :

١ – خروج المؤمن مختاراً من وطنه الذي لا يمكن اقامة دينه فيه الى بلسد يمكن فيه ذلك ، ومن أجل هذه الآية ، والآية ٩٧ من سورة النساء : « ان الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم قالوا فيم كنتم قالوا كنا مستضعفين في الأرض قالوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها أولئك مأواهم جهتم وساءت مصيراً». من أجل هاتين الآيتين أفتى الفقهاء بتحريم المقام على المستضعف في بلسد الكفر من أجل هاتين الآيتين أفتى الفقهاء بتحريم المقام على المستضعف في بلسد الكيو من أجل هاتين الم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها أولئك مأواهم جهتم وساءت مصيراً». والوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها أولئك مأواهم جهتم وساءت مصيراً». ومن أجل هاتين الآيتين أفتى الفقهاء بتحريم المقام على المستضعف في بلسد الكفر من أجل هاتين الآيتين أفتى الفقهاء بتحريم المقام على المستضعف في بلسد الكفر من أجل هاتين الآيتين أفتى الفقهاء بتحريم المقام على المستضعف في بلسد الكفر من أجل هاتين الآيتين أفتى الفقهاء بتحريم المقام على المستضعف في بلسد الكفر من أجل هاتين الآيتين أفتى الفقهاء بتحريم المقام على المستضعف في بلسد الكفر والدي لا يستطبع فيسه اداء الفرائض ، وشعائر الاسلام ، وأوجبوا عليه الهجرة والرحيل الى بلد مسلم يؤدي فيه ما أوجبه الله عليه إلا إذا عجز ، ولم يتمكن من الهجرة من الهجرة من المجرة من الهجرة من الهجرة .

ومن المؤسف ان بعض الأغنياء من شبابنا المسلم في هذا العصر يشدون الرحال الى أمريكا وأوروبا لا لشيء إلا للفسق والفجور ، والزنا والحمور .

# سورة T ل عمر ان

۲ – اخراج المؤمنين قهراً من ديارهم ، كما فعـل مشركو قريش عن آمن بمحمد (ص) ، وكما فعلت اسرائيل ربيبة الاستعمار بأهل فلسطين .

٣ – الايذاء في سببل الحق .. وما من أحد اتبع الحق إلا أوذي من أجله .. وجاء في الحديث ، يُبتلى الرجل على حسب دينه ، فان كان في دينــه صُلباً اشتد بلاؤه ، وان كان في دينه رقيقاً ابتلي على قدر دينــه ، ولا شيء أعظم أجراً عنــد الله من احتمال الأذى في دين الله والصبر عليه .. اللهم اجعلنا من الصابرين .

٤ – التضحية في النفس في سبيل الحق .

كل هؤلاء يمحو الله سيئاتهم ، وفوق ذلك يثيبهم ثواباً يليق بجلاله وعظمته.. وتكرار لفظ الثواب والجلالة ( ثوابساً من عند الله والله عنده حسن الثواب ) إيماء إلى أن ثوابه ليس كمثله ثواب ، كما أنه جل وعلا ليس كمثله شيء .

الدين كفروا والذين اتقوا الآية ١٩٦ – ١٩٨ :

لَا يَغُرُّنُكَ تَقَلَّبُ الَّذِينَ كَفَرَوا فِي ٱلْبِلَادِ \* مَتَاع قَلِيلُ ثُمَّ مَأْوالُمْ جَهَنَّمُ وَبِنْسَ الْمَادُ \* لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ هَمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِـن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا نُزُلاً مِنْ عِنْدِ اللهِ وَمَا عِنْدَ اللهِ خَيْرُ لِلأَبْرَارِ \*

اللغة :

المتاع ما يتمتع بـــــه الانسان في العاجل ، والمهاد المكان الممهد كالفراش ، والنزل ما يهيىء للنازل .

الإعراب : متاع خبر مبتدأ محذوف ، أي ذلك التقلب متاع قليل ، وحالدين حال من الضمير في لهم ، ونزلاً حال من جنات ، أو مفعول مطلق،أي انزلوها نزلاً

المعنى :

ومعنى مفردات الآيات الثلاث واضح ، والمهم بيان المقصود من مجموعها .. وقال كثير من المفسرين في شرحها ما يتلخص بأن الكافر يعيش في هذه الحياة في رخاء ولين ، ولكن مصيره الى وبال وشقاء ، والمؤمن يعيش في شك وضيق وعاقبته السعادة والهناء . وبكلمة ان الدنيا سجن المؤمن ، وجنة الكافر،والآخرة بالعكس .

والذي نفهمه نحن من هذه الآيات آنها تعرضت للمقارنة بسين الذين يؤثرون دنياهم على دينهم ، ولا يعملون إلا بوحي من مصالحهم الشخصية ، كاليهود ومن على شاكلتهم ، وبين الذين يؤثرون الدين على الدنيا مها تكن النتائج ، وعبر عن الفريق الأول بالذين كفروا ، لأمهم يكفرون بالحق ، ولا يقيمون له وزناً ، وعبر عن الفريق الثاني بالذين اتقوا ربهم،لأنهم تجنبوا سخطه ومعصيته .. وليس من شك ان من عمل للدنيا ، وجعلها كل همه ، واستباح من أجلها المحرمات بجتمع في يده الكثير من حطامها ، كما نشاهد ذلك بالفعل، على العكس ممن زهد في الحرام ، وآثر عليه الجوع والحرمان .

والمراد بتقلب الفريق الأول في البلاد تنعمهم فيما انتهبوا من خيراتها ومقدراتها . وقد يتوهم ويظن ان مظاهر النعمة والترف على أهل الباطل خير لهم وكرامة، وان مظاهر الشظف والحرمان على أهل الحق شر ومهانة ، فدفع آلله هذا التوهم يأن العكس هو الصحيح ، فان نعمة المبطلين متاع قليل ، ثم الى جهسم وبئس المصير ، وان بؤس المحقين الى زوال ، ثم الى نعيم دائم ، وراحة أبدية .

المؤمنون من أهل الكتاب الآية ١٩٩ – ٢٠٠ :

وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ خَاشِعِينَ لِلهِ لَا يَشْتَرُونُ بِآيَاتِ اللهِ ثَمَـنَا قَلِيلاً أُولَيْكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحسابِ \* يَا أَيُّهَـا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ \* سورة T ل عمر ان

اللغة :

الخشوع الخضوع . وقيل : الصبر والمصابرة بمعنى واحد ، وقيل : الصبر ضيط النفس على مكروه لا يد فيه للغير ، كالمرض ، والمصابرة تحمل الأذى من الغير .. والرباط الاستعداد لجهاد العدو .

#### الإعراب :

خاشعين حال من الضمير في يؤمن،لأنه يعود الى من ، وهي بمعنى الجمع . وجملة لا يشترون حال أيضاً . وعند ربهم حال من الضمير في لهم ، ويجوز أن تتعلق عند بأجرهم .

### المعنى :

( وان من أهل الكتاب لمن يؤمن بالله وما أنزل اليكم وما انزل البهم خاشعين لا يشترون بآيات الله ثمناً قليلاً أولئك لهم أجرهم عند ربهم ) . المراد بما انزل اليكم القرآن ، وبما انزل البهم التوراة والانجيل .

وتشمل الآية كل من آمن ويؤمن بمحمد (ص) من أهل الكتاب ، وليست خاصة بالنجاشي ، أو بعبدالله بن سلام كما قبل ، لأن اللفظ عام ، ولا دليل على التخصيص ، وإذا كان الله سبحانه يتقبل الإيمان بمحمد (ص) ممن لم يؤمن بالله ولا بكتاب فبالأولى أن يتقبل هذا الإيمان من أهل التوراة والانجيل ، بخاصة يعد أن تركوا دينهم وأصعب شيء على الإنسان أن يترك ما أليف وورث من دين.

( يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعلكم تفلحون) . ختم الله سبحانه سورة آل عمران بهذه الآية التي جمعت بين الأمر بتقوى الله ، والأمر بجهاد أعدائه . وسبق الكلام في الصبر مفصلاً عند تفسير الآية ١٥٥ من سورة البقرة : فقرة « الصبر » ، وفقرة « أنواع أجر الصابرين » .

التقوى :

ونخم هذه السورة الكريمة بكلمة موجنزة عن التقوى . سئل الإمام جعف الصادق (ع) عن التقوى ؟ فقال : ان لا يفقدك الله حيث أمرك ، ولا يجدك حيث نهاك .. اذن لا بد في التقوى من العلم بأحكام الله،والعمل بها لوجه الله ، لأن العلم بلا عمل حجة على صاحبه ، والعمل بلا علم كالسير على غير الطريق ، وعلى هذا الأساس تكون التقوى هي الدين والأخلاق ، وأساس الفضائل .. قال رسول الله (ص) : لا لا تقولوا : ان محمداً منا ، فوالله ما أوليائي منكم ولا من غيركم إلا المتقون في . وقوله (ص) : ولا من غيركم يشعر بأن غير المسلم إذا سلم الناس من يده ولسانه أقرب الى محمد (ص) ممن انتسب الى الإسلام،ولم يكف

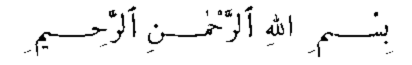
وجاء في القرآن الكريم العديد من الآيات في ان الفوز والنجاة غداً للمتقسين وحدهم .. وفي الأساطير حكابة توميء إلى هذه الحقيقة ، وهي ان رجلاً كان في قديم الزمان يكثر من قول : الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقــين .. فاغتاظ ابليس من ذلك ، وأرسل اليه بعض شياطينه ، فذهب اليه، وقال له : قل : العاقبة للأغنياء . فقال : الرجل : كلا ، العاقبة للمتقين . ولما كبر بينهما الجدال اتفقا على أن يتحاكما إلى أول من يطلع عليهما ، ومن حــكم عليه تقطع يده . فلقيا شخصاً ، فأخبراه . فقال : العاقبة للأغنياء ، لا للمتقين . فقطعت يد الرجل ، فرجع ، وهو يكور القول : الحمد لله رب العالمين.والعَّاقبة للمتقين. فجاء الشيطان ثانية ، وقال له : ألم تتعظ ؟ قال : كـــلا ، قال الشيطان : احاكمك على اليد الأخرى . قال : أجل ، فطلع شخص ، وتحاكما اليه ، فحكم ان العاقبة للأغنياء لا للمتقبن . فقطعت يده الثانية . وعاد يكرر أكثر من الأول: الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين .. وحينتذ قال له الشيطان : أحاكمك الآن على ضرب العنق . قال الرجل : نعم . واذا بفارس مقبل ، فنحاكما اليه، بعد أن قصا عليه القصة . فأخذ السيف، وقطع عنق الشيطان ، وقال له : هذه عاقبة المفسدين . وأعاد الله للرجل يديه كما كانتا .. وتحقق ما قال من أن العاقبة للمتقين ، ولكن بعد الصبر ، وقطع اليمين واليسار .. ومحال أن يصل الانسان الى ما يبتغي الا بالصبر وتحمل المشاق .



الجزء الرابع

م<u>ور</u>ة النياع

مدنية ، وآياتها ١٧٦ ، نزلت بعد الممتحنة ، ونقسل صاحب مجمسع البيان قولاً ان فيها آيتين نزلتا بمكة،وهما : الآية ان الله يأمركم ان تؤدوا الأمانات الخ. والآية : ويستفتونك في النساء . وسميت سورة النساء ، لأنها افتتحت بذكرهن ، وفيها أحكام كثيرة تتعلق بهن .



خلفكم من نفس واحدة الآية ١ :

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُا رِجَــالاً كَثِـــيراً وَنِسَاء وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي تَسَاءُلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً\*

الزوج يطلق على كل واحد معه آخر من جنسه ، فالمرأة المنزوجـة زوج ، والرجل المتزوج زوج ، وهما زوجان والبث النشر ، ومنسه قولهم : كالفراش المبثوث .

۲٤۱ التفسير الكاشف – ۱۲

اللغة :

#### سورة النساء

الإعراب :

الأرحام منصوب عطفاً على لفظ الجلالة ، أي اتقوا الله ، وقطع الأرحام .

المعنى :

في هذه الآية أمور تبينها فيا يلي :

١ – ( يا أيها الناس اتقوا ربسكم ) . قيل : يا أيها الناس خطاب لأهل مكة . والصحيح انه عام لجميع المكلفين ، لأن ظاهر اللفظ يشمل الكل ، ولا دليل على التخصيص ، بل الأمر بالتقوى يؤكد الشمول والعموم ، لأن وجوب اتقاء المعاصي لا يختص بفئة دون فئة .

٢ – ( الذي خلقكم من نفس واحدة ) . نقل صاحب تفسير المنار عن استاذه الشيخ محمد عبده ان الله تعالى لا قد أبهم أمر النفس التي خلق الناس منها ، وجاء بها نكرة ، فندعها نحن على ابهامها .. وما ورد في آيات أخرى من عاطبة الناس بقوله : ( يا بني آدم ) لا ينافي هذا – أي لا يرفع الابهام – من مخاطبة الناس بقوله : ( يا بني آدم ) لا ينافي هذا – أي لا يرفع الابهام – ولا يعد نصاً قاطعاً في كون جميع البشر من أبناء آدم ، إذ يكفي في صحبة الخطاب أن يكون من أولاد آدم ، وقد تقدم من أولاد آدم ، وقد تقدم من أولاد آدم ، ولا يعد نصاً قاطعاً في كون جميع البشر من أبناء آدم ، إذ يكفي في صحبة الخطاب أن يكون من أوجة اليهم الخطاب في زمن التنزيل هم من أولاد آدم ، وقد تقدم في الأرض قبله الخطاب أن يكون من فسير قلبه المورة البقرة انسه كان في الأرض قبله رفع من هذا الجنس فسدوا فيها ، وسفكوا الدماء » .

ويتلخص ما أراده الشيخ عبده ان القرآن لا يثبت ولاينفي ان آدم أب لجميع البشر ، بل من الجائز أن يكون للبشر العديد من الآباء ، وآدم واحد منهم ، أما قوله تعالى : ( يا بني آدم ) فإنه ان دل على شيء فإنما يدل على ان الذين خوطبوا بذلك في عهد محمد (ص) كانوا أولاداً لآدم ، ولايدل على ان كل من كان ويكون من البشر هو من نسل آدم ، بل يجوز أن يكون له أب غير آدم. هذا ملخص ما أراده الشيخ .

ونجيبه أولاً بأن الأوامر والنواهي الواردة في الكتاب والسنة لا تختص بمن وجد حال الحطاب ، بل تشمل كل من وجد ويوجد إلى آخر يوم، لأنها من القضايا

التشريعية التي تعم الحاضرين والغائبين من وجد منهم ومن يوجد من غير تفاوت، تماماً مثل من بلغ عشرين عاماً فعليه كذا ، ومن هذا الباب قوله تعالى : « ألم أعهد اليـكم يا بني آدم ان لا تعبدوا الشيطان انه لـكم عدو مبـين وان اعبدوني هذا صراط مستقيم – ٦٠ يس » . فإنه موجه لجميع النـاس دون استثناء ، سواء أكانوا في زمن الحطاب ، أم لم يكونوا .

ثانياً : ان الأوامر والنواهي في الكتاب والسنة التي خوطب بها بنو آدم ، لو كانت موجهة لحصوص من كانوا في عهد الرسول (ص) لما كنا نحن مكلفين بها ، ولما صح لنا الاستدلال بشيء منها على حكم من أحكام الله،مع ان جميع المسلمين ، ومنهم الشيخ عبده يحتجون بالقرآن وسنة الرسول (ص) ، بــل هما المصدر الأول للعقيدة والشريعة الإسلامية بضرورة الدين .

وإذا كان التكليف الموجه لبني آدم شاملاً لجميع البشر فالجميع يكونون ، والحال هذه ، نسلاً لآدم دون استثناء ، وعليه تكون الآية ٦٠ من يس ، والآية ٢٧ من الأعراف : ٥ يا بني آدم لا يفتننكم الشيطان ۽ . والآيــة ١٧١ من الأعراف : ٥ واذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم». والآية ٧٠ من الاسراء : ٥ ولقد كرمنا بني آدم ٥ ، تكون هذه الآيات بيانـــآ وتفسيرآ للنفس الواحدة في قوله تعالى : ( خلقكم من نفس واحدة ) وان المراد منها هو أبونا آدم دون لبس واشتباه بغيره .

أما قول الشيخ محمد عبده : كان قبل آدم نوع من هذا الجنس فأجبي ّعما نحن فبه ، لأن الكلام في الجنس الباقي ، لا في الجنس البائد .

هذا، إلى ان الله سبحانه خاطبنا بقوله : ( يا بني آدم ) وأيضاً خاطبنا بقوله : ( فإنا خلقناكم من تراب – ٥ الحج ) . وأيضاً قال : ( ان مثل عيسى عنــــد الله كمثل آدم خلقه من تراب ) فإذا عطفنا هذه الآيات بعضها على بعض تكون النتيجة : ٥ كلكم لآدم ، وآدم من تراب ، كما جاء في الحديث الشريف .

ثالثاً : لقد ثبت عن رسول الله (ص) اله قال : أنا سيد ولد آدم . فهل لمسلم – السؤال موجه للشيخ عبده – أن يظن أو يحتمل ان الرسول (ص) أراد نوعاً خاصاً من البشر ، لا كل البشر ؟. ٣ – ( وخلق منها زوجها ) . قيل : ان من في ( منها ) للتبعيض ، وان المراد بزوجها حواء ، وان الله تعالى خلقها من ضلع آدم ، وقيل : بل خلقها من فضل طينته كها في بعض الروايات .

ويلاحظ بأنه لا دليل على ان من في (منها) للتبعيض ، بل بجوز أن تكون للبيان ، مثل قوله تعالى : « ومن آياته ان خلق لكم من أنفسكم أزواجاً . ٢٠ الروم » ، وعليه يكون المعلى ان كلاً من النفس الواحــدة وزوجها خلق من أصل واحد ، وهذا الأصل هو التراب ، لقوله تعالى : « ومن آياته ان خلقكم من تراب ثم اذا أنتم بشر تنتشرون . ١٩ الروم ٥ .

أما قول من قال : ان المراد بزوجها حواء فلا دليل عليـــه من القرآن ، حيث لم يرد لها ذكر فيه على الاطلاق .

٤ – ( وبث منها رجالاً كثيراً ونساء ) . أي ونساء كثسيراً ، فحذف الوصف من الثاني لدلالة الأول عليه ، ومن الطريف قول الرازي : ان وصف الرجال بالكثير ، دون النساء للتنبيه على ان اللائق بحال الرجال الاشتهار والبروز ، واللائق حال النساء الخفاء والحمول ...

وان دل هذا التعليل على شيء فإنما يدل عـلى ان الرازي حـكم على طبيعة المرأة بما تستدعيه تقاليد المجتمع الذي تعيش فيــه .. وبديهة ان هذه التقاليد تتغير وتتحول بحسب مقتضيات الزمن ، فمن الحطا أن نأخذ منها مقياساً عاماً ، وقاعدة مطردة .

ومها يكن ، فإن المعنى واضح ، وهو ان البشر متوالد من زوجين ذكر وأنثى ، ومنها انتشرت الملايين جيلا ً بعد جيل ، ويقـــال : ان في العالم الآن ما يزيد على ثلاثة آلاف من الملايين .

٥ – ( واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام ) . هذا اشارة ما يقوله بعضنا إلى بعض : سألتك بالله أن تفعل كذا . أو سألتك بالرحم أن تفعـل كذا .
أي سألتك بحق الله العظـم عليك ، وحق الرحم العزيز عليك ، والغرض من الأمر بتقوى الله والرحم أن نؤدي ما لها علينا من حق، فالآبة أشبه بقوله تعالى :
د ان اشكر لي ولوالديك الي المصير – ١٤ لقمان ، .

والخلاصة ان الله سبحانه أمرنا في هذه الآية أن نتقي غضبه وعذابه ، وان نحسن إلى الأرحام ، وان لا يعلو بعضنا على بعض ، ولا يظلم أحد أحداً ، لأن الجميع من أصل واحد ، وختم ذلك بقوله : ( ان الله كان عليكم رقيباً ) . وهو تهديد ووعيد لمن عصى وتمرد .

# أموال اليتامي الآية ٢ :

#### اللغة :

المراد بالخبيث هنا الحرام ، وبالطيب الحلال . والحوب الذنب والإثم .

#### الإعراب :

الباء في ( بالطيب ) للبدلية ، وتدخل على المبدل منه ، وهو خير من البدل في مقام النهي ، كما في هذه الآية ، وفي قوله تعالى : ( أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير ) . وقوله : ( ومن يتبدل الكفر بالايمان ) . أما في غير النهي مثل بدكت هذا بهـذا فليس بشرط أن يكون المبدل منه أفضل – على ما نرى --- والضمير في ( انسه ) يعود إلى الأكل ، وهو مصدر متصيد من لا تأكلوا .

المعنى :

( ولا تتبدلوا الحبيث بالطيب ) . المراد بالحبيث هنا المال الحرام ، وبالطيب المال الحلال ، والمعنى لا تأكلوا وتتمتعوا بأموال اليتيم ، وتحتفظوا بأموالكم ، وإذا فعلم ذلك فقد استبدلتم الحبيث الذي حرمه عليكم من أموال اليتامى بالطيب الذي أحله الله ليكم من أموالكم .. فهو نظير قوله تعالى : ( أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير – ٦١ البقرة ) .

( ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم انه كان حوباً كبيراً ) . المراد بلا تأكلوا هنا لا تتصرفوا ، والمعنى لا تتسلطوا على أموال اليتامى بالأكل والانتفاع ، كما تفعلون في أموالكم ، لأن مهمتكم تنحصر في حدود صيانتها ، واستمارها لصالح الأيتام ، فإذا تجاوزتم هذه الحدود كنتم آثمين مجرمين .

وان خلمتم الا تعدلوا فواحدة الآية ٣ – ٤ :

وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي ٱلْيَتَامَى فَانْكِخُوا مَــا طَابَ لَكُمْ مِنَ النُّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَذْنَى أَلاَ تَعُولُوا٭ وَآتُوا النِّسَاءِ صَدْقَاتِهِنَ فِحْلَةً فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيناً مَرِيناً٭

اللغة :

القسط فعله قسّط ، ومعناه الجور ، ومنه قوله تعمالى : ٥ وأما القاسطون فكانوا لجهم حطباً » . والاقساط فعله أقسط ومعناه العدل ، وهو المراد هنا . وان لا تعولوا تأتسي بمعنى لا تميلوا ، يقال : عال الميزان إذا مال ، وعال الحاكم إذا جار ، وتأتي بمعنى أعال الرجل إذا كثر عياله . والنحلة لغة العطية ، ولكن المراد بها هنا الفريضة بالنظر إلى انه تعالى أوجبها على الزوج . وهنأ الطعام ومرأ إذا كان سائغاً لا تنغيص فيه .

#### الإعراب :

ما في قوله تعالى ( ما طاب لكم من النساء ) اسم موصول ، والمراد بها النساء بالذات ، كما هو صريح الآية ، وقد حار المفسرون في معناها ، فمنهم من فسرها بجنس النسوة ، ومنهم بوصفهن ، ومنهم بالشيء ، والسر لحيرتهم قول النحاة : ان ما للذي لا يعقل ، ومن للذي يعقل ، وبديهة ان القرآن حجة على النحاة،وليسوا هم حجة على القرآن،وأطلق القرآن لفظة ما على من يعقل في كثير من الآيات ، من ذلك : ( والسماء وما بناها ) . ( ولا أنتم عابدون ما أعبد ) . ( وما ملكت اعانكم ) . كما أطلق من على الذي لا يعقل :

أجل ، الأغلب أن تطلق ما على الذي لا يعقل ، ومن على الذي يعقل : ولكن الأغلب شي ، ، وعدم الجواز اطلاقاً شي ، آخر . ومثنى وثلاث ورباع حال من فاعل طاب ، وهذه الألفاظ معدولة عن اعداد مكررة ، وهي اثنين اثنين ، وثلاثاً ثلاثاً ، وأربعاً أربعاً ، ولم يسمع فيا زاد على هذه الأعداد مثل مأس ومحمس . والمعلى المراد بلحاظ العطف بالواو لا بأو هو ان لكيل واحد ان مختار أي عدد شاء من هذه الأعداد المذكورة ، ولو كان العطف بأو لكان المعلى ان للبعض ان مختار اثنتين لا أكثر ، وللآخر أن مختار ثلاثاً فقط،ولثالث ونحلة منصوب عـلى المصدر ، وبجوز أن تكون حالاً من الصدقات ، أي حال كونها نحلة . والضمير في منه يعود إلى الصدقات بالنظر إلى المعنى ، لأن معناها المهـر . ونفساً تمييز . وهنيئاً مريئـاً صفــة لمفعول مطلق محذوف ، أي أكلاً هنيئاً مريئاً .

### المعنى :

( وان خفتم ألا تقسطوا في اليتامى فانكحوا مــا طاب لـكم من النساء مثنى وثلاث ورباع ) . ان مبدأ تعدد الزوجات الى أربع مبدأ مقرر في الشريعة بحكم الكتاب والسنة ، والاجاع قولاً وعملاً ، بل هذا المبدأ معلوم بضرورة الدين ، ولكنه غير مباح اباحة مطلقة ، بل مقيد بشرط يبرره بضرورة الدين أيضاً .

وهنا سؤال يفرض نفسه، وهو إن المعلى الظاهر من هذه الآية ان من خاف منكم ان لا يعدل في اليتامى فليتزوج اثنتين وثلاثاً وأربعـاً ، ومتى فعـــل ذلك لا يبقى ظلم ولا جور .. وليس من شك ان هذا المعلى لو كان مــراداً لكان أشبه بالهذيان ، إذ لا ربط بين فعل الشرط وجوابه .. حاشا القرآن الكريم الذي فصلت آياته من لدن عليم حكيم ؟!.

والجواب عن هذا السوال واضح وبسيط ، ولكن اختلاف أجوبة المفسرين وتضاربها ترك القارى، في حبرة لا مهتمدي الى شيء .. ويتلخص الجواب بأن الكلام منذ بدايته موجه الى أوصياء اليتامى ، وهم المقصودون بالحطاب في قوله تعالى : ( وآتوا اليتامى أموالهمم ) . ( ولا تتبدلوا الحبيث ) . ( ولا تأكلوا أموالهم ) . وبعد هذه الحطابات المتعلقة بأموال اليتامى خاطب الله سبحانه الأوصياء نخطاب آخر يتعلق بنكاح اليتيات ، وهو ( وان خفتم ان لا تقسطوا في اليتامى) الخ أي في نكاح اليتامى ، فحذف لفظ نكاح لدلالة فانكحوا عليه ، من باب حذف أي في نكاح اليتامى ، على حد تعبر النحاة ، ويكون تقدير الكمرام هكذا : الأول لدلالة الثاني ، على حد تعبر النحاة ، ويكون تقدير الكمام هكذا : قما الأوصياء النوصياء التقامي ، أما فيا يعود إلى نكاح الأناث منهم فعليكم وعدم العدل في معاملتهن بالنظر الى انهن وحيدات لا أحد يدافع عنهن فاتركوهن ،

وتزوجوا من غيرهن فقد جعل الله لكم مندوحة عن اليتهات بما أباحه لكم من التزويج بغيرهن واحدة أو اثنتين أو ثلاثاً أو أربعاً .. ولكَـــن أيضاً على أساس العدل ، فإن خفتم أن لا تعدلوا مع التعدد فاقتصروا على الواحدة ، ومهـذا يتم الربط بين فعل الشرط وجوابه ، تماماً كما تقول لجليسك : إذا كنت لا تأكل من هذا الصنف لأنك تكثر منه ، وتخاف من داء التخمة فكــل من الأصناف الأخر ، ولكن على أساس عدم الاكثار منها ، والا وقعت في المحذور نفسه . وكل كلمة قدرناها لهذا المعنى الذي ذكرناه فإن السياق يدل عليها ، والمألوف من طريقة القرآن انه يوجز الكلام الى أقصى حد ، وعذف منه كل ما يمكن أن يستحضره السامع والقارىء من الاشارة والايماء ، وان دلت حيرة المسرين على شيء فإنما تدل على ان هذه الآية هي أبلغ آية في الايجاز .

( فإن خفـــتم أن لا تعدلوا فواحدة ) . المراد بالعـــدل التسوية في المليس والمسكن ونحو ذلك مما يدخل تحت طاقة الانسان،أما ما لا يدخل في وسعـه من ميل القلب الى واحدة دون أخرى فلا يكلف الانسان بالعدل فيـه ، وبهذا تجد الفرق بين قوله تعالى : ( فإن خفتم ان لا تعدلوا فواحدة ) وبين قوله : ( ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم ـــ ١٢٨ النساء ) . فالمــراد بالعدل الأول التسوية في الانفاق ، وبالعدل الثاني ميل القلب .

وتسأل : ان الله سبحانه قد أوجب الاقتصار على الواحدة مع خوف الرجل من الجور اذا عدد .. وبديهة ان الخوف حالة نفسية ذاتية تخطىء أكثر مما تصيب، وقد شاهدنا الكثير من الرجال تطغى عليهم شهواتهم ورغبتهم في تعدد الزوجات، فتعميهم عن تقدير ظروفهم ، وتدبر قدرتهم،وعلى هذا لا يكون للشرط مقياس صحيح ، وضابط مطرد ؟.

الجواب : ان هذا الاشكال لا مفر منه، اذا أردنا من الخوف الحالة النفسية ، أما اذا أردنا منه ظروف الرجل المادية والصحية ، وانها تتحمل أكثر من زوجة واحدة ، أما اذا أردنا هـــذا فالسؤال غـــير وارد من الأساس ، لأن الأشياء المحسوسة يمكن ضبطها يسهولة .. ولا شيء في الشريعة الإسلامية يمنع أن يُعهد بتقدير ظروف الرجل الذي يريد التعدد الى هيئة خاصة ، كما هي الحال الآن في بعض الأقطار الإسلامية .

#### سورة النساء

( ذلك أدنى ان لا تعولوا ). أي ان الاقتصار على الواحدة اقرب الى العدل، وأبعد عن الجور والظلم ، وفي هذا ايماء الى ان على الرجل أن يكتفي بواحدة، لأن في التعدد مفاسد .. وجاء في تفسير البيضاوي ان البعض فسر ( لا تعولوا ) بكثرة العيال من عال الرجل اذا كثر عياله ، وعلى هذا يكون معنى الآية ان الأفضل ان لا يحدد الرجل زوجاته ، كيلا يتحمل من أجلهس وأجل أولادهن المشاق والمتاعب ، وقال صاحب المنار : ٥ هذا هو الأرجح » .. وقال الإمام على (ع) : قلة العيال احدى اليسارين .

( وآتوا النساء صدقاتهن نحلة ) . الصدُقات المهور ، والمــراد بالنحلة هنا العطية التي فرضها الله على الزوج ، والمعــنى اعطوا النساء مهورهن ، لأن الله سبحانه قد فرضها عليكم أيها الأزواج عطية منه للزوجات،لا عوضاً عن الاستمتاع، لأنه مشترك بين الزوجين .

( فإن طبن لكم عن شيء منه نفساً فكلوه هنيئاً مريئاً ) . تملك الزوجــة المهر ، وتتسلط عليه تسلط المالك على أملاكه ، ولا يجوز معارضتها فيه ، زوجاً كان أو أجنبياً . ( وآتيتم احداهن قنطاراً فلا تأخذوا منه شيئاً ) . إلا إذا اذنت ورخصت ، تماماً كغيرها من الملاك .

تعدد الزوجات :

شرع الإسلام تعدد الزوجات ، على شرط ، ما في ذلك ريب .. وليس هذا المبدأ من حيث هو محلاً للنظر والاجتهاد ، ولكن باب النظر والاجتهاد مفتوح في تفسير الشرط المبرر للتعدد ، فللمجتهد أن يقول : ان المسراد من الحوف مجرد توقع الرجل أن يجور ولا يعدل بين الزوجات ، وعليه ينسد باب التعدد إلا فيا ندر، لأن هذا التوقع قائم بالنسبة إلى الأكثرية الغالبة .. ويؤكده ما نراه من الفساد في أكثر البيوتات التي فيها أكثر من زوجة .

وقد أشار القرآن الكريم إلى ذلك بقوله:(ذلك أدنى أن لا تعولوا)أي الاقتصار على الواحــدة أقــرب إلى العدل ، وأبعـــد عن الجور ، إذن ، فتعليق جواز

التعدد على الأمن من الجور والفساد أشبه بالتعليق عـلى المحال بالنسبة إلى الأعم الأغلب .

والغريب ان الذين يتوقع منهم العدل بين الزوجات ، وتساعدهم الظروف المادية والصحية – يحجمون عن التعدد ، ويهابونه على الرغم من رغبتهم فيه ، وميلهم اليه ، أما الذين لا يتوقع العدل منهم بحال ، ويفسدون المجتمع بنسلهم وتعدد زوجاتهم ، أما هؤلاء فيقدمون على تعدد الزوجات بكـل جرأة .. ومن المؤسف ان علماء الدين وقادته يجرون عقود الزواج لهؤلاء ، بلا توقف ، ودون سؤال وجواب ، حتى كأن التعدد مباح اباحة مطلقة دون قيد أو شرط .

وبعد ، فإن تعدد الزوجات ليس من الواجبات ولا المستحبات في الشريعة الإسلامية ، وإنما شرعه الإسلام ضمن نطاق خاص ، ولمصلحة خاصة ، ولكن أعداء الدين اتخلوا من عمل الذواقين الذين لم يراعوا الشرط المبرر ، اتخذوا منه وسيلة للطعن والتشهير برسالة الإسلام وصاحبها ، كـا هو شأنهم وديدنهم في الاحتجاج بعمل الأفراد على الدين والعقيدة ، ولو أنصفوا لعكسوا ، واحتجوا بالدين على الأفراد والأتباع .

وإذ اشترط الإسلام على الرجل أن لا يتزوج بائنتين إلا مع أمنه من الفساد والجوار فإن بعض النساء في بلاد أوروبا وأمريكا تتصل احياناً – وربما على علم من زوجها ... بمن تشاء من الرجال – دون قيد أو شرط .. ان صح أخذ القيـد والشرط في مثل ذلك .. وفوق هذا أقــر مجلس العموم البريطاني في العــام الماضي شرعية اللواط ، ووافقت عليه بعض المراجع الدينية ، وعمت البلاد الفرحة لهذه البادرة و الطيبة و والسبق في ميدان الحضارة والانسانية والتشريع الحديث .

ومن غرائب نظم الزواج ان في جنوب الهند ، وعلى حدوده الشهالية يباح للمرأة أن تتزوج بأكثر من رجل ، ولا يزال هذا النظام متبعاً حتى اليوم .

ولا تؤتوا السفهاء أموالكم الآية ٥ – ٢ :

وَلاَ تُؤْتُوا السُّفَهَاء أَمُواَلَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَاماً وَارْزَقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَتُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً\* وَابْتَلُوا آلْيَتَامى حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النَّكَاحَ فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رْشَداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمْ وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَبِدَاراً أَنْ يَكْبَرُوا وَمَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِف وَمَنْ كَانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلْ بِالمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمْ فَاشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللهِ حَسِيباً\*

### اللغة :

السفهاء جمع سفيه / وهو المبذر الذي ينفق المال في غير وجهه . والمــراد بالقيام هنا قوام الشيء وعماده . والابتلاء الاختبار . والايناس الابصار ، مأخوذ من انسان العين ، أي حدقتها التي تبصر بها ، ومنه قوله تعالى : ( آنس من جانب الطور آناراً ) والمراد بالرشد هنا التصرف في المال فيا ينبغي على العكس من معنى السفه . والاسراف مجاوزة الحد في التصرف في المال،والسرف الحطاً ، قال الشاعر : « ما في عطائهم من ولا سرف » . أي يصيبون في عطائهم من هو أهل له . والبدار المبادرة والمسارعة . والحسيب الرقيب .

الاعراب : ا

التي عطف بيان من الأموال ، لفظها مفرد ، ومعناها الجمع ، وعن الفراء

أن العرب يقولون : في النساء اللاتي أكثر من التي ، وفي الأموال التي أكثر من اللاتي ، وكلاهما في كلتيها جائز . وقياماً مفعول جعــل . واسرافاً وبداراً نصب على انهما حال ، أي مسرفين ومبادرين ، أو مفعول من أجله . والمصدر المنسبك من أن يكبروا مفعول بداراً . وبالمعروف متعلق بيأكل ، وقيل بمحذوف حال . وبالله الباء مزيدة . ولفظ الجلالة فاعل ، وحسيباً حال أو تمييز .

# المعنى :

( ولا تؤتوا السفهاء أموالكم ) . قيل : هذا خطاب موجه لكل من في يده مال ، وانه مأمور ان لا يمكن منه من يصرفه في غير وجهه ، ويضعه في غير محله ، سواء أكان المبذر ولدا أو زوجة لمن في يده المال ، أو داخلا في وصايته ، أو أجنبياً عنه . وقيل : بل الخطاب موجه للآباء فقط ، وان الله سبحانه نهاهم ان يعمدوا الى ما خوكه لهم من مال ، فبملكونه أولادهم العاقين، وعند الشيخوخة ينظرون اليها بحسرة وندامسة لحاجتهم البها ، وعقوق أولادهم السفهاء .

والصحيح ان الخطـــاب موجه لخصوص الأولياء ، والمعلى يا أيمـــا الأولياء لا تسلطوا السفهاء الذين تحت ولايتكم على أموالهم .. ويدل على ذلك قوله تعالى: ( وارزقوهم فيها واكسوهم ) فإنه خطاب لخصوص الأولياء .. هذا ، الى أن الآيات السابقة خطاب لهم خاصة ، فيحسن تعلق هذه بتلك .

والسفيه هو المبذر الذي يسيء التصرف في المال ، فيُمنع من التصرف فيـه الا اذا اذن له الولي ، وله تمام الحريـة في التصرفات التي لا تتصل بالمال من قريب أو بعيد . وتكلمنا عن أحكام السفيه مفصلا" في الجيزء المحامس من فقه الإمام جعفر الصادق : باب الحجر .

ونقول : لو كان الخطاب موجهاً لخصوص الأولياء الناظرين في أموال السفهاء لوجب ان يقول أموالهم ، لا أموالىكم ؟. الجواب : ان الله سبحانه أضاف أموال السفهاء إلى الأولياء بالنظر إلى آنها تحت ولايتهم ، ومعلوم ان الاضافة تصح لأدنى مناسبة .

الاعان بالله ومشكلة العيش :

( أموالـكم التي جعل الله لـكم قياماً ) . قال الوازي : ﴿ معناه انه لا يحصل قيامكم ومعاشكم إلا بالمال ، فلما كان المال سبباً للقيام والاستقلال سماه الله بالقيام اطلاقاً لاسم المسبب على السبب ۾ يريد بالسبب المال ، وبالمسبب المعاش .

ومن تتبع الآيات القرآنية ، والأحاديث النبوية يجد ان الإسلام قد أولى المال وتوجيهه لتحسين المعاش عناية كبرى ، بل ساوى بينه وبين النفس في العديد من الآيات ، منها قوله تعالى : • ان الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة ١١١ التوبة ، .. فالله سبحانه يبيع جنته بالمال السذي ينفق في سبيله ، تماماً كالتاجر يبيع سلعته بالمال الذي ينفق لمصلحته . ومنها قوله جل وعلا : • فضل الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم – ٩٤ النساء ، . وفي الحديث: الا ان دماكم وأموالسكم وأعراضكم حرام عليكم ، . ومن هنا قال الفقهاء : الأصل في كل شيء الحل إلا في الدماء والفروج والأموال ، فإن الأصل فيها التحريم .

وأطلق القرآن لفظ الخير على المال في كثير من الآيات ، منها : • وانـــه لحب الحير لشديد » بل قال بعض المفسرين : ان لفظ الحير لم يطلق في القرآن إلا على المال .. ونحن لا نوافق على هذا الرأي ، ولكنا نعلم بأن أكثر الآيات التي أمرت بالعمل الصالح ، والتعاون على الحير ، وإعداد العـدة لأعداء الدين والوطن – لا يمكن امتثالها والعمل بها إلا بالمال .

وقد تهمى الإسلام عن كنز المال ، وهدد الذين يكنزونه بالعذاب الألسم ، كما تهمى عن الإسراف والتبذير ، واعتبر المبذرين اخوان الشياطين ، لأن كلاً من التجميد والتبذير يعوق الحياة عن النمو والانتاج الذي ينفع الناس ، وأمر بالاقتصاد،والرفق في صرف المال وانفاقه . قال الرسول الأعظم (ص) : إذا أراد

الله لأهل بيت خـــيراً رزقهم الرفق في المعيشة ، وحسن الحلق . وقال الإمام علي (ع) : لا يذوق المرء حقيقة الايمان ، حتى يكون فيـــه ثلاث خصال : الفقه في الدين ، والصبر على المصائب ، وحسن التقدير في المعاش .

لقد ربط الإمام بين حقيقة الإيمان ، وحل مشكلة العيش في هذه الأرض ، لأن حسن التقدير في المعاش معناه اتقان العمل ، وصرف الانتساج في وجهسه النافع .. وهذا دليل قاطع على ان الدين لا ينفصل عن الحياة ، وانه شرع من أجل حياة لا إشكال فيها ولا تعقيد .. ومن فصل الدين عن الحياة ، ونظر اليه على انه مجرد طقوس وشعارات ، وزهد ومغيبات فهو اما جاهل أخذ الدين ممن يتكسبون به ، واما معاند للحق والبديهة .

وعند تفسير الآيــة ١٨٢ من سورة آل عمران ، فقرة : « الغني وكيــل لا أصيل a ذكرنا ان المال كله لله ، وان الانسان مأذون بالتصرف فيه ضمن حدود خاصة ، فإذا تجاوزها كان من الغاصبين ، فارجع اليه فإنه يتصل بهـذا الموضوع ، وقد نعود اليه مرة أخرى إذا عرضت آية تتعلق به ، ونأتي يما يتمم أو يوضح مــا ذكرناه هنا وهناك .. فإن الفكر لا يحيط بالشيء من جميــع جهانه ، بخاصة إذا كان مثل موضوع الايمان والعيش ، وإنما يتجه الفكر بكله إلى جهة من الجهات حين تومىء اليها آية أو رواية أو حادثة من الحوادث .

( وارزقوهم فيها واكسوهم ) . الخطاب لأوليـــاء السفهاء ، والمراد به أن ينفق الأولياء على السفهاء كل ما يحتاجون اليه من مأكل وملبس ومسكن وتعليم وزواج ، وما إلى ذلك .

وتسأل : لماذا قال فيها ، ولم يقل منها ؟.

الجواب : لو قال ( منها ) لكان المعلى ان يأكل السفيه من أصل ماله ، فينقص المال بذلك ، وربما استهلكه كله ان طال المدى ، أما في فإنها ظرف ، ويكون المعلى ان المال يكون محلاً للرزق ، وذلك أن يتجر به الولي،ويستئمره، وينفق على السفيه من الناتج ، لا من أصل المال .

سؤال ثان : لماذا خص الكسوة بالذكر ، مع العلم بأن رزقهم يشمل الكسوة ؟

الجواب : خص الكسوة للاهتمام بها .. فربما توهم الولي ان المهم هو المأكل، أما الملبس فلا بأس بالتساهل فيه ، فدفع الله سبحانه هذا الوهم بذكر الكسوة صراحة .

والولاية على السفيه تكون للأب والجد له إذا بلغ الصبي سفيهاً، بحيث يتصل السفه بالصغر ، أما إذا بلغ رشيداً ، ثم عرض له السفه بعد الرشد تكون الولاية للحاكم الشرعي ، دون الأب والجد .

( وقولوا لهم قولاً معروفاً ) . قد يرى بعض الأولياء ان على المولى عليه أن يسمع له ويطيع ، تماماً كما هو شأن الولد مع والده ، فنبـــه سبحانه بقوله هذا كي يتلطف كل وتي يمن هو في ولايته ، ويعامله معاملة يرضاها ، وتطيب نفسه لها .

(وابتلوا اليتامى حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا اليهم أموالهم ) . دلت هذه الآية على ان المال لا يُعطى للصغير ، حتى يحصل له وصفان : البلوغ والرشد ، وقد أجمعت المذاهب الإسلامية على ان الاحتيلام يدل عـلى البلوغ ، سواء أحصل من الذكر ، أم الآنثى في أية سن ، وفي أية حال حصل في اليقظة ، أم في المنام ، واستدلوا بهذه الآية (وابتلوا اليتامى) وبقوله تعالى : «وإذا بلغ الأطفال منكم الحلم فليستأذنوا – ٥٩ النور ،..وثبت عن الرسول الأعظم (ص) انه قال : • رفع القلم عن ثلاثة ، عن الصبي حتى كمتلم ، وعن المجنون حتى يغيق ، وعن النائسم حتى يستيقظ .. وقال : لا يتم بعد احتلام .

أما الرشد فيثبت باعطاء اليتيم شيئاً من ماله ، يتصرف فيسه ، فإن أحسن وأصاب كان راشداً ، وسُلَّم ماله اليه ، والا استمر الحجر عليه ، حتى ولو بلغ المئة عملاً يظاهر الآية ، وقال ابو حنيفة : يُسلم المال للسفيه بعد بلوغه ٢٥ عاماً ( وان لم يكن رشيداً ) – حاشية ابن عابدين ج ٥ باب الحجر .

( ولا تأكلوها اسرافاً ) . أي لا تتجاوزوا أنها الأولياء في أكلكم من مال القاصر الحد المباح لكم ، لأن الولي بجوز له أن يأكل من مال الفاصر ، شريطة أن يكون فقيراً . كما يأني .

( وبداراً أن يكبروا ) . قد يبادر الولي ، ويستعجل ببعض التصرفات في أموال اليتيم مخافة أن يكبر ، وينتزع أمواله من الولي ، فنهـى الله سبحانه عن مثل هذا التصرف الذي تعود فائدته على الولي ، لا على القاصر ، ونبه إلى تحريمه وخطره .

( ومن كان غنياً فليستعفف ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف ) . لا يخلو الولي أن يكون واحداً من اثنين : إما غنياً ، وإما فقيراً ، فإن كان غنياً فعليه أن يتنزه عن أكل مال اليتيم ، ويقنع بما آناه الله من الغلى والرزق ، وان كان فقيراً جاز له أن يتناول منه بقدر حاجته الضرورية على أن لا يتجاوز ما يستحقه من أجر على خدمته ، وفي الحديث ان رجلاً سأل النبي (ص) عن يتميم في حجره : هل يأكل من ماله لا قال له : كلُّ بالمعروف . وقيل : يأكل على سبيل القرض .. وظاهر الحديث يدحض هذا القول .

( فإذا دفعتم اليهم أموالهم فأشهدوا عليهم وكفى بالله حسيباً ) . قال الإمامية والحنفية : لا يجب على الولي أن يُشهد على تسليم المال للقاصر بعد بلوغه ورشده، وحملوا الأمر بالاشهاد في هذه الآية على الاستحياب دون الوجوب نفياً للتهمة . وتجنباً للخصومة .

وقال الشافعية والمالكية : بل الأمر هنا للوجوب ، لا للاستحباب أخذاً بالظاهر .

# للرجال نصيب الآية ٧ ... ١٠ :

لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ يَمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ يَمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ يَمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَــثُرَ نَصِيباً مَفْرُوضاً\* وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُو ٱلْقُرْبِى وَٱلْيَتَامى وَالمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ وَقُولُوا لَمُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً\* وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرَّبَّةً ضِعَافاً

۲۵۷ التفسير الكاشف – ۱۷

َخَافَوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً\* إِنَّ أَلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَموَالَ ٱلْيَتَامى ظْلُماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيراً\*

### الإعراب :

للرجال متعلق بمحذوف خبر ، ونصيب مبتدأ ، أي حاصل للرجال نصيب، ومما ترك متعلق بنصيب . ومما قلَّ أو كثر بدل مما ترك بإعادة العامل . ونصيباً حال من الضمير في قلَّ أو كثر . والضمير في منسه يعود إلى المال المتروك ، ومفعول يخشى محذوف ، أي وليخش الله . وظلماً مصدر وضع موضع الحال، أي ظالمين ، وصاحب الحال الواو في يأكلون .

# المعنى :

أربع آيات ، كل آية نظرِت إلى جهة تتضح من البيان التالي :

١ – ( للرجال نصيب مما ترك الوالــدان والأقربون وللناء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون مما قلَّ أو كثر نصيباً مفروضاً). الوالدان واضحان، والأقربون عام لكل ذي رحم مما فيهم الأبناء وان نزلوا ، والآباء وان علوا ، والاخوة والاخوة والاخوات وأولادهم ، والأعمام والعات ، والاخوال والحالات وأولادهم ، ذكوراً والأخوات ، كباراً وصغاراً ، درهماً كان المال أو قنطاراً .. ومبدأ الارث للجميع حم في الشريعة الإسلامية ، لا تجوز محالفة محال ، بدليل قوله تعالى : ( نصيباً مفروضاً) ، يدليل قوله ما ذكوراً والأخوات وأولادهم ، والأعمام والعات ، والأخوال والحالات وأولادهم ، ذكوراً والأخوات وأولادهم ، والأعمام والعات ، والأخوال والحالات وأولادهم ، ذكوراً ما أو قنظاراً .. ومبدأ الارث للجميع منا أن من يراراً وصغاراً ، درهماً كان المال أو قنظاراً .. ومبدأ الارث للجميع مفروضاً ) . وهو إبطال لما كان عليه أهل الجاهلية من حرمان الاتاث والذكور مفروضاً ) . وهو إبطال لما كان عليه أهل الجاهلية من حرمان الاتاث والذكور ما والخار ، لا لبيء إلا لأم... والإسلامية ، لا تجوز محالفته عال ، يدليل قوله تعالى : ( نصيباً مفروضاً ) . وهو إبطال لما كان عليه أهل الجاهلية من حرمان الاتاث والذكور مفروضاً ) . وهو إبطال لما كان عليه أهل الجاهلية من حرمان الاتاث والذكور ما والغار ، لا لبيء إلا لأم... وما يران ما يربيا المال من عليه أهل الجاهلية من حرمان الاتاث والذكور ما وهو إبطال لما كان عليه أهل الجاهلية من حرمان الاتاث والذكور منوساً ، ولا لي معلياً ، الماس ضيبيعته الإنسانية ، لا على أساس ضربه الإسلام حق الإرث للانسان على أساس طبيعته الإنسانية ، لا على أساس ضربه بالسيف ، وطعنه بالرمح .

واستدل الشيعة بهذه الآية على بطلان التعصيب الذي أثبته السنة ، ونفاه الشيعة – وسنتعرض له قريباً – ومؤداه توريث الرجال دون النساء في بعض الحالات، منها إذا كان للميت بنت وابن أخ ، وبنت أخ فإن السنة يعطون النصف للبنت، والنصف الآخر لابن الأخ ، ولا شيء لأخته ، مع آنها في درجته ومساوية له، ومنها إذا كان له أخت وعم وعمسة فإنهم يوزعون التركة بين البنت والعم ، ويحرمون العمة .. فالقرآن يورث النساء والرجال ، وهم يورثون الرجال ، دون النساء .

أما الشيعة فإنهم يعطون التركة كلها للبنت في الصورة الأولى والثانيـة ، لأنها أقرب إلى الميت من أخيه وابن أخيه ، وبالأولى من عمه .

٢ - ( وإذا حضر القسمة أولو القربى واليتامى والمساكن فارزقوهم منه وقولوا لهم قولاً معروفاً ) . المسراد بأولي القربى أقرباء الميت المحجوبون عن ميراثه بمن هو أقرب اليه منهم ، كالأخ مع الابن ، والعم مع الأخ، والحطاب في ( ارزقوهم ) موجه إلى الورثسة أو من ينوب عنهم ، وبديهة ان الورثسة يتصدقون على هؤلاء إذا كانوا فقراء . أما المراد باليتامى والمساكين فغير أولي أقربى . والأمر هنا بإعطائهم للندب ، لا للوجوب ، مثل تصدقوا ولو بشق أقربى . والكرم مع أفريا الورثسة مي الرزمي مع مع الأخ، والحطاب في ( ارزقوهم ) موجه إلى الورثسة أو من ينوب عنهم ، وبديهة ان الورثسة أو من ينوب عنهم ، وبديهة ان الورثسة يتصدقون على هؤلاء إذا كانوا فقراء . أما المراد باليتامى والمساكين فغير أولي ألمر بنى . والأمر هنا بإعطائهم للندب ، لا للوجوب ، مثل تصدقوا ولو بشق ألمرة من ولكنه ندب مؤكد .

٣ – ( وليخش الذين لو تركوا من خلفهم ذرية ضعافاً خافوا عليهم فليتقوا الله وليقولوا قولاً سديداً ) . الأمر في (ليخش) موجه إلى ولي اليتيم ، والمعنى ان على ولي اليتيم أن يفعل بماله ما يحب الولي أن يفعل بأموال أيتامه الولي الذي يقوم على شئونهم من بعده ، تماماً مثل عامل الناس بما تحب أن يعاملوك به . وكما تدين تدان . وعن الإمام موسى بن جعفر (ع) ان الله أعد لمن يسيء التصرف في مال اليتيم عقوبتين : الأولى في الدنيا ، وهي اساءة التصرف في مال اليتيم عقوبتين على في اليتيم . والمعنى وكما تدين تدان . وعن الإمام موسى بن جعفر (ع) ان الله أعد لمن يسيء التصرف في مال اليتيم عقوبتين : الأولى في الدنيا ، وهي اساءة التصرف في مال اليتيم عقوبتين : الأولى في الدنيا ، وهي الياءة المول أيتامه .

٣ – ( ان الذين يأكلون أموال البتامي ظلماً انمـــا يأكلون في بطونهم ناراً

وسيصلون سعيراً ) . المراد بأكل النار أكل ما يوجب العذاب في النار ، فهو من باب اطـلاق المسبب ، وهو النـــار،على السبب ، وهو أكل الحرام . وفي الحديث أشد الناس عذاباً حاكم جائر ، وآكل مال اليتيم ، وشاهد زور .

للذكر مثل حظ الانثيين الآية ١١ . ١٢ :

يُوصِيحُمُ اللهُ في أوْلاَدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الْأُنْثَيَيْنِ فَإِنْ صَحَنَّ نِسَاء فَوْقَ اثْنَتَيْن فَلَهُنَّ ثُلْثًا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا السَّدُسُ مَّمَا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَوَرَثَهُ أَبَوَاهُ فَلاَّمْهِ الثُّلْثُ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِنْحُوَةٌ فَلاُّمْهِ السَّدْسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوْصِي بَهَــا أَوْ دَيْنِ آبَاوِ كُمْ وَأَبْنَــاوْ كُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَرِيضَةً مِنَ اللهِ إِنَّ الله كَانِ. عَلِياً حَكِياً\* وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَابُجُ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُنَّ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَحَكُمُ الرُّبِعُ مَّا تَرَكُنَ مِنْ بَعْـدٍ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَلَهُنَّ الرُّبِعُ مِّمَّا تَرَكْتُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ وَلَدْ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الثَّمُنُ مَّا تَرَكْتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ نُوصُونَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُورَتُ كَلاَلَةً أَو امْرَأَةٌ وَلَهُ أَخْ أَوْ أَخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا الشَّدْسُ فَإِنْ كَا نُوا أَكْثَرَ مِنْ ذَٰلِكَ فَهُمْ شَرَكَاء فِي

الثُّلُثِ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصى بِهَا أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَارٍ وَصِيَّةً مِنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ \*

#### اللغة :

الكلالة الاحاطة ، مأخوذة من الإكليل ، ويراد بها في باب الإرث قرابة الإنسان غسير والديه وأولاده ، كالاخوة والأعمام ، لأن الوالدين والأولاد كالعمودين . وقد يوصف بالكلالة الميت المورَّث على معنى انه قد ورَّث غير أولاده ووالديه ، وقد يوصف بالكلالة الحي الوارث على معنى ان الوارث هو من غير صنف الآباء والأبناء . وقد جاءت لفظة الكلالة في آيتين من القرآن ، الآية الأولى هذه ، والمراد بها اخوة الميت من أمه فقط ، والآية الثانية هي ( يفتيكم في الكلالة – ١٧٦ سورة النساء ) . والمراد بهما في الآية الثانية هي ( يفتيكم لأبيه وأمه ، أو لأبيه فقط ، ويأتي التفصيل

### الاعراب :

للذكر متعلق بمحذوف خبر ، ومثل مبتدأ ، والجملة تفسير ( ليوصيكم الله ) أي يقول لكم الله : للذكر مثل حظ الانثيين . والضمير في (كن ) يعود على أولادكم . وفوق صفة نساء ، بمعنى زائدات على اثنتين ، ولكن الم اد بها هنا اثنتان فما فوق بالاتفاق . ولأبويه متعلق بمحذوف خبر . ولكل واحد منها بدل من أبويه مع تكرار العامل . والسدس مبتدأ . ومن بعد وصية متعلق بمحذوف خبر مبتدأ محذوف ، أي هذه الأسهم كائنة من بعد وصية . و ( أو ) هنا للاباحة ، مثل جالس الحسن أو ابن سيرين ، أي جالس أيها شئت منفردا أو منضماً ، ولا يجب تقديم المعطوف عليه بأو ، وتأخير المعطوف من حيث الفعل، بل يجوز العكس كما يجوز الجمع بينها ، فإذا قلت : كل لحماً أو بطاطس ، جاز لمن خاطبته أن يأكل البطاطس أولا<sup>7</sup> ، ثم اللحم ، وان يأكل أحدهما فقط ، أو هما معاً . وفريضة منصوب على المصدريسة ، أي فرض الله ذلك فريضة . ( وان كان رجل بورث كلاكة ) قال ابن هشام في كتاب مغني اللبيب،الباب الحامس : يجوز أن نعرب كان ناقصة ، وجملة يورث خبر ، وكلالة حال من الضمير في يورث ، وأيضاً يجوز أن نعرب كلالة خسير كان ، وجملة يورث صفة لرجل .. ويجوز ان تكون كان تامسة على وجد رجل وجملة يورث صفة له ، وحيند يتعين أن تكون كان تامسة حالاً من الضمير في يورث . وغير مضار حال من فاعل يوصي . ووصية منصوب على المصدرية ، أي يوصيكم الله وصية لا يجوز تغييرها .

## المعلى :

كانت أسباب الإرث في الجاهلية ثلاثــة : الأول النسب في حدود الرجال الذين يحملون السلاح ، ويستطيعون القتال ، أمــا الإناث والضعفاء من الذكور فلا ارت لهم .. وقد عمم الإسلام الإرث للجميع . السبب الثاني التبني ، وهو ان يتبنى الرجل ولد غيره ، ويكون له حكم الابن الشرعي في الإرث وغيره ، وألغى الإسلام ذلك بقوله : « وما جعل أدعياءكم أبناءكم ــ ٤ الأحــزاب » . السبب الثالث العهد ، وهو أن يقول الرجل لآخر : دمي دمك،وترثني وأرثك ، وأقره الإسلام على وجه يأتي بيانه عند الاقتضاء .

وكان من هاجر مع الرسول (ص) من مكة إلى المدينة يرث من مهاجر مثله إذا كان بينها مخالطة وود ، ولا يرث من المهاجر غير المهاجر،وان كان قريباً . وأيضاً بعد ان آخى النبي (ص)بين كل اثنين من أصحابه كان المتسآخيان يتوارثان ، ثم نسخ الإسلام هذين السببين ، الهجرة والتسآخصي ، نسخها بقوله تعالى : و وأولو الأرحام بعضهم أولى يبعض في كتساب الله – ٧٥ الأنفال و ٦ من سورة الأحزاب ه .

واستقر موجب الإرث في الإسلام عـــلى أمرين : نسب وسبب ، والسبب أمران : زوجية وولاء ، ويأتي البيان حسب ترتيب الآيات ، وفيا يلي نشير إلى

مداليل ألفاظ الآيتين اللتين نحن بصددهما : وهما وما بعدهما من الآبات المتعلقة بالارث تفصيلٌ لما أجمله تعالى في قوله السابق : للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون وللنساء الخ :

١ – ( يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الانثيين ) . إذا اجتمع أبناء الميت وبناته معاً اقتسموا للذكر مثل حظ الانثيين ، وإذا أنضم اليهم غيرهم في الميراث كالزوج أو الزوجة ، أو الأب أو الأم أو همسا معاً أخذ كلٌ نصيبه حسب التفصيل الآتي ، والباقي يقتسمه البنون والبنات ، للبنت نصف ما يأخذه الابن باتفاق المذاهب الاسلامية ، دون استثناء .

وأيضاً اتفقت المذاهب عــلى ان الميت إذا ترك ابناً ، وأولاد أولاد فالابن يحجب عن الارث أولاد الأولاد ، سواء أكانوا ذكوراً ، أم أناناً .. واختلف فقهاء المذاهب فيا اذا ترك بنتاً واحدة ، أو بنتين فأكثر ، ولم يترك ابنــاً .. قال فقهاء المذاهب الأربعة : تأخذ البنت الواحدة النصف فقط ، والبنتان فأكثر الثلثين فقط ، والباقي يُعطى لغير هن . وقال الشيعة الامامية : التركة كلها للبنت أو البنات ، ولا شيء لغيرهـا . والتفصيل في كتابنا الأحوال الشخصية عـلى المذاهب الحمسة .

٢ – ( فان كن نساء فوق اثنتين فلهن ثلثا ما ترك وان كانت واحدة فلها النصف ) . قال صاحب مجمع البيان : و ظاهر قوله تعالى : فوق اثنتين ان البنتين لا تستحقان الثلثين لكن الأمــة أجمعت على ان حكم البنتين حكم من زاد عليها من البنات و . هذا هو الصحيح ، وكل ما قيل من التعليل والتأويل حول ( فوق اثنتين ) فهو من نسج الحيال .

وليس هذا بالشيء المهم ، وانما المهم بيان ما اختلفت فيه المذاهب الاسلامية من ميراث البنت والبنات إذا لم يكن للميت ولد ذكر .. وقد اتفق الفقهاء قولاً واحداً على ان الميت إذا ترك بنتاً واحدة اخذت النصف بالفرض ، وان تـرك بنتين فأكثر أخذن الثلثين ، واختلفوا في النصف الياتي بعد فرض البنت ، وفي الثلث الباتي بعد فرض البنتين ، لمن يُعطى ٢.

قال السنة : يُعطى الباقي لأخي الميت ، مستندين إلى روايـــة عن طاوس عن

ابن عباس عن النبي (ص) انه قال : ألحقوا الفرائض بأهلهـا ، فما بقي لاولي عصبة ذكر .

وأنكر الشيعة حديث طاوس لأنه كذاب وقالوا : يُرد النصف على البنت، فتنفرد بالتركة كلها ، تأخذ النصف بالفرض ، والنصف الثاني بالرد . وأيضاً يُرد الثلث الباقي على البنتين فأكثر ، فينفردن بجميع التركسة الثلثين بالفرض ، والثلث الباقي بالرد ، واستدلوا بأن القرآن الكريم فرض الثلثين للبنتين فأكثر ، وفرض النصف للبنت الواحدة ، ولا يد من وجود شخص ما يرد عليه الباقي بعد الفرض ، والقرآن لم يعين هذا الشخص بالذات ، وإلا لم يقع الحلاف، فلم يبق لتعين من يرد عليه الباقي إلا الآية ٥٥ من سورة الأنفال ، و ٦ من سورة الأحزاب : ٥ وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله ۽ . حيث دلت على ان الأقرب أولى ثمن هو دونه في القرابة ، وليس من شك ان البنت أقرب من الأخ .

هذا ، إلى أن الشيعة لم ينفردوا بالقول : ان التركة بكاملها للبنت أو للبنات، فلقد ذهب الحنفية والحنابلة إلى أن الميت إذا ترك بنتاً أو بناتاً ، ولم يوجد واحد من أصحاب الفروض والعصبات فالمال كلسه للبنت ، النصف بالفرض ، والباقي بالرد ، وكذلك البنتان تأخذان جميع التركة ، الثلثين فرضاً ، والثلث الباقي رداً، مع العلم بأن الآية قالت : ( فلهن ثلثا ما ترك وان كانت واحدة فلها النصف). فإذا كانت هذه الآية لا تمنع ان تأخذ البنت أو البنات جميع التركة في الصورة ناي ذكرها الحنفية والحنابلة فكذلك أيضاً لا تمنع أن تأخذ البنت التركة في الصورة كلها في صورة أخرى ، والفرق تحكم ، لأن دلالة الآية واحدة لا يمكن تجزؤها كلها في صورة أخرى ، والفرق تحكم ، لأن دلالة الآية واحدة لا يمكن تجزؤها

وأيضاً قال الحنفيـــة والحنابلة : إذا ترك الميت أماً ، وليس معها واحد من أصحاب الفروض والعصبات تأخذ التركة كلها الثلث بالفرض ، والثلثين بالرد ،

١ قال السيد محسن الامين في نقض الوشيعة فصل التعصيب : حتى طاوس أنكر أن يكون راوياً لحذا الحديث، وقال -- أي طاوس - : إن الشيطان ألقاه على لسان من نسب إلى هذا القول . وأسند السيد الأمين ذلك إلى رواة السنة .

مع العلم بأن الله يقول : ( فلأمه الثلث) فاذا جاز للام أن تأخذ التركة كلها ، مع قوله تعالى : ( فلأمه الثلث ) جاز أيضاً للبنت أن تأخذ التركة كلها ، وكذلك البنات . مع قوله: ( فلهن ثلثا ما ترك وان كانت واحدة فلها النصف ) على النحو الذي قدمناه . وقد بسطنا القول في ذلك في كتاب الأحوال الشخصية على المذاهب الحمسة ، والجزء السادس من كتاب فقه الإمام جعفر الصادق . وأصدر المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية في مصر كتاباً ضخماً باسم ٥ دعوة التقريب ٥ ، أدرج فيه بحثنا هذا بكامله .. وتجدر الاشارة إلى أن ما نقلناه عن الحنفية والخابلة كان مصدره كتاب المغلى لابن قدامة ، وميزان الشعراني ، باب الفرائض .

٣ ··· ( ولأبويه لكل واحد منها السدس مما ترك ان كان له ولد ) . يطلق الولد على الذكر والأنثى ، لأن لفظه مشتق من الولادة الشاملة للابن والبنت ، وقد استعمل القرآن لفظ الأولاد في الذكور والأناث ، قال تعالى : « يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الانثيين ». وقال: « ما كان لله أن يتخذ ولداً» .

والمراد بأبويه هنا خصوص الأب والأم ، ولا يدخل فيها الجد والجدة .. فاذا ترك الميت أبوين وأولاداً يُنظر : فإن كان في الأولاد ذكر أخذ كل من الأبوين السدس ، والباقي للأولاد ، حتى ولو لم يكن إلا ذكر واحد ، وان لم يكن ذكر ، وكان الأولاد بنتين فأكثر أخذ الأبوان الثلث ، والثلثان للبنات باتفاق المسلمين جميعاً . وان كان مع الأبوين بنت واحدة فلكل منها السدس ، وللبنت النصف بالفرض ، يبقى سدس ، يُرد على الأب فقط عند السنة، وعلى الأب والأم والبنت عند الشيعة ، إذا لم تحجب الأم بالاخوة ، ويقتسمون التركة أخاساً ، واحداً منها للأب ، وواحداً للأم ، وثلاثة للبنت ، وان حجبت الام واحد منها للأب ، وأبعة ، إذا لم تحجب الأم بالاخوة ، ويقتسمون التركة أخاساً ، واحداً منها للأب ، وواحداً للأم ، وثلاثة للبنت ، وان حجبت الام واحد منها للاب ، وثلاثة للبنت .

 الاخوة ، دون الأخوات . وقال الحنفية والشافعية والحنابلة : اثنان من الاخوة أو الأخوات . وقال الامامية : اخوان أو أخ واختان ، أو أربع أخوات ، على شريطة أن يكونوا أخوة أو أخوات للميت من أبيه وأمه ، أو من أبيـه فقط ، وان يكونوا منفصلين عنــد موت الموراث لا حملاً ، وان يكون الأب حياً . وهؤلاء الانوة يحجبون عن الميراث ، ولا يرثون .

٥ -- ( من بعد وصية يوصي بها أو دين ) . اذا ترك الميت مــالاً فيُبدأ قبل كل شيء بما يحتاج اليه من كفنه وجهازه الى قبره ، ثم بوفاء ديونه المالية، حتى الحج والزكاة ، والحمس والنذورات ، ثم بتنفيذ وصيته من ثلث ما يفضل عن تجهيزه ودينه ، ثم بالميراث ، لأنه أشبه باعطاء ما زاد عن الحاجة .

وتسأل : إذا كان الدين مقدماً على الوصية، فلماذا قدمها في الذكر واللفظ ٢ الجواب : ان التقديم في الذكر واللفظ لا يقتضي التقديم في الحكم والتنفيذ ، لأن العطف بـ (أو) لا يفيد الترتيب ، كما ذكرنا في فقرة الاعراب ، وانما يفيد المساواة في أصل الحكم بسبن المعطوف والمعطوف عليه ، فكأنه قال : من بعدهما. أما التقديم عملاً فيستفاد من دليل آخر، وقد ثبت عن الرسول الأعظم (ص)، وقام الاجاع على أنه لا وصية ولا ميراث إلا بعسد وفاء الدين ، بالاضافة الى أحاديث كثيرة ان الميت مرتهن بديونه .

٧ – ( ولكم نصف ما ترك أزواجكم ان لم يكن لهن ولد فإن كان لهن ولد فلكم الربع مما تركن من بعد وصية يوصين بها أو دين ) . اتفق المسلمون على

ان كلاً من الزوج والزوجة يشارك في الميراث جميع الورثة ، دون استثناء ، وعلى ان للزوج النصف من تركة الزوجة إذا لم يكن لها ولد منه ولا من غيره، والربع إذا كان لها ولد منه أو من غيره . وسبق في رقم ٥ انه لا ميراث إلا بعد الدين والوصية .

٨ -- ( ولهن الربع مما تركتم ان لم يكن لكم ولد فإن كان لكم ولد فلهن الشُمن مما تركتم من بعد وصية توصون بها أو دين ) . للزوجة الربع من تركة زوجها إذا لم يكن له ولد منها ولا من غيرها ، والشُمن إذا كان له ولد منها أو من غيرها .

واتفقت المذاهب الأربعة على ان المراد بالولد هنا ولد الميت للصلب ، وولد الابن فقط ، ذكراً كان ، أو أنثى .. أما ولد البنت فإنه لا يمنع أحد الزوجين من نصيبه الأعلى، بل قال الشافعية والمالكية : ان ولد البنت لا يرث ولا يحجب، لأنه من فئة ذوي الأرحام .

وقال الإمامية : المراد بالولد في الآية مطلق الولد ، وولد الولد ، ذكــرآ كان أو أنثى ، فست البنت تماماً كالابن تحجب أحد الزوجين عن نصيبه الأعلى إلى الأدنى .

وإذا تعددت الزوجات فهن شريكات في الربع أو الشُمن ، يقتسمنه بالسوية . وقالت المذاهب الأربعة : إذا لم يكن للميت وارث إلا الزوج ، أو الزوجة فلا يُرد الباقي لا على الزوج ولا على الزوجة ( مغنى ابن قدامة ) .

واختلف الإمامية فيما بينهم على ثلاثة أقوال : الأول يُرد الباقي على الزوج ، دون الزوجة ، وهذا هو المعروف بين الفقهاء اليوم ، وعليه عملهم . الثاني الرد على الزوج والزوجة اطلاقاً وفي جميع الحالات . الثالث الرد عليها في غيبة الإمام العادل ، دون حضوره ، ونحن على هذا الرأي ، واليه ذهب الشيخ الصدوق ، وتجيب الدين بن سعيد ، والعلامة الحلي ، والشهيد الأول ، وذكرنا الدليل على اختيارنا في الجزء السادس من فقه الإمام جعفر الصادق (ع) .

٩ – ( وان كان رجل يورث كلالة أو امرأة وله أخ أو أخت فلكل واحد منها السدس فإن كانوا أكثر من ذلك فهم شركاء في الثلث ) . جاء لفـــظ

الكلالة مرتين في القرآن الكريم : في هذه الآية،وفي آخر آية من سورة النساء، والمراد بها القرابة غير الوالدين والأولاد .. ويوصف بها الميت الموروث على معنى انه أخ أو أخت للورثة الأحياء ، كما يوصف بها الحي الوارث على معنى ان الوارث أخ أو أخت للميت ، والمعنيان كما ترى .. متلازمان ويتواردان على شيء واحد . فرأبهما أخذت صح المعنى .

واتفق المفسرون على ان المقصود بالأخ والأخت في الآية التي نفسرها خصوص الأخ والأخت من الأم فقط ، بل قرأ البخس : وله أخ أو أخت من الأم ، أما ميراث الأخ والأخت من الأبوين ، أو من الأب فقط فيأتي حكمه في الآية الأخيرة من هذه السورة .

واتفقت المذاهب على ان للواحد من ولد الأم السدس بالفرض ذكراً كان أو أنثى ، وللأكثر الثلث ذكوراً كانوا أو اناثاً أو هما معاً،ويقتسمون فيا بينهم بالسوية ، للأنثى مثل الذكر .

١٠ – ( من بعد وصية يوصى بها أو دين غير منسار وصية من الله والله عليم حليم ) . سبق انه لا ميراث إلا بعد وفاء الدين ، وتنفيسذ الوصية . وقد تهمى سبحانه عن الضرار في الدين والوصية، والضرار في الدين أن يقر أو يوصي بدين ليس عليه بقصد الإضرار بالورثة ، والإضرار بالوصية أن يتجاوز حد الثلث مما علك ، وإذا فعل يقف تنفيذ الزائد على اجازة الورثة .. وفي الثلث مما علك ، وإذا فعل يقف تنفيذ الزائد على اجازة الورثة .. وصية الثلث ، وتنفيسة أن يقر أو يوصي من الله ميران أن يقر أو يوصي من الله من الله من الله من الله من الفرار في الدين أن يقر أو يوصي من الله من من أن يقر أو يوصي من الله من الله من الله من الله من الله من الله من من أن يتجاوز حد الثلث مما علك ، وإذا فعل يقف تنفيذ الزائد على اجازة الورثة .. وفي الحديث: من الله من من أن تذرهم عالة يتكففون الناس . ( وصية من الله من الله من الله ) . وكل ما أوصى الله به عب الاذعان له ، والعمل عوجبه .

تلك حدود الله الآية ١٣ -- ١٤:

تِلْكَ حَدُودُ اللهِ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّــاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأُنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَــا وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ \* وَمَنْ يَعْصِ اللهَ

وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارِآ خَالِداً فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ \*

### المعنى :

المعنى واضح ، ويتلخص بأن الله سيحانه بعد أن بين سهـام المواريث وفق علمه وحكمته وعد المطبع بالثواب ، وتوعد العاصي بالعقاب ، ترغيباً في الطاعة، وترهيباً عن المعصية . وقــال عن أهل الجنة خالدين بالجمع ، وعن أهل النار خالداً بالأفراد ، لأن أهــل الجنة بتمتعون بالاجماع . أما أهل النار فكل في شغل بنفسه عن غيره .

وتجدر الاشارة الى بعض الأحاديث الواردة في علم الفرائض. أي المواريث ــ وفضله ، لأنه يراعي مصلحة الأسرة والمجتمع ، ويضع كل فرد في مرتبته من الميت ، ولا خرم امرأة ولا صغيراً ، ويفتت الثروات،ولا يدع مجالاً لتضخمها وتكدسها في أيدي قلة ، كما هو الشأن في بعض الأنظمة الغربية الستي حصرت الميراث بالابن الأكبر .

قال رسول الله (ص) : « تعلموا الفرائض ، وعلموها للنباس ، فاني امرؤ متبوض ، وان النام ، أي علم الشريعة الاسلامية ، سيفبض ، وتظهر الفتن ، حتى يختلف الاثنان في الفريضة ، فلا يجدان من يفصل بينها .. تعلموا الفرائض فانها من دينكم ، وان علمه نصف العلم ، وانه أول ما ينتزع من أمتي ، ، وقوله : أول ما ينتزع من أمتي اشارة الى هذه القوانين الوضعية التي حلت محل الشريعة الاسلامية .

يأتين الفاحشة الآبة 10 – 11: وَٱلْلَاتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ

فَإِنْ شَهِدُوا فَأَسْكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَقَّاهُنَّ المَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ٭ وَٱلْلَذَانِ يَأْتِيَانِهَا مِنْكُمْ فَآذوهُمَا فَــإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأْعْرِضُوا عَنْهُمَا إِنَّ اللهَ كَانَ نَوَّاباً رَحِياً ٭

#### اللغة :

تطلق الفاحشة على الزنا واللواط . والتوفي الاستيفاء ، وهو القبض ، تقول : توفيت مالي واستوفيته إذا قبضتـَه ، وعليه فمعَى يتوفاهن يقبضهن الموت .

### الإعراب :

اللاتي مبتدأ ، وخبره جملة فاستشهدوا ، وجاز دخول الفاء على الحبر، لأن اسم الموصول بجري مجرى الشرط . ويتوفاهن فعل مضارع مبسي على السكون لاتصاله بنون النسوة .

## المعنى :

( واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم فاستشهدوا عليهن أربعة منكم) . لا يثبت الزنا إلا بإقرار فاعله على نفسه أربع مرات ، سواء أكان رجلاً أم امرأة ، أم بشهادة أربعة عدول من المسلمين ، دون غيرهم ، كما دلت عليه لفظة ( منكم ) ولا يد أن يشهد كل واحد من الأربعة شهادة صريحة في ولوج الذكر في الفرج تماماً كالميل في المكحلة ، فإن نقص الشهود عن الأربعة ، أو اختلفت شهادتهم، ولم تتوارد على شيء واحد جُلد كل واحد منهم ثمانين جلدة ، وكل من يرمي امرأة أو رجلاً بالزنا ، ولم يأت بأربعة عدول يشهدون على النحو المقدم – يجلد

ثمانين جلدة .. وان دل هذا على شيء فإنما يدل ان الأولى بالانسان ان لا ينقب عن عيوب النسـاس ، ويكشف أسرارهم ، لأن كشف العيوب يؤدي الى فساد المجتمع ، ويعرض الأسرة الى الضياع والشتات .

( فإن شهدوا فأمسكوهن في البيوت حتى يتوف اهن الموت ) . أي اذا ثبت الزنا عــلى المرأة حُبست في بيتها ، حتى الموت عقوبة لها ( أو بجعل الله لهن سبيلا ) . يشير الى أن الله سبحانه لم بجعل هذه العقوبة حكماً دائماً، بل جعلها لفترة معينة ، ثم يحدث التشريع النهائي ، وهكذا كان ، حيث نسخت هــذه الآية ، وجُعل الرجم عقوبة الزنا ان حصل من متزوج أو متزوجة ، ومئة جلدة ان حصل من أعزب أو عزبة ، وبأتي التفصيل في سورة النور ان شاء الله .

( واللذان بأتيانها منكم فآذوهما ) . اختلف المفسرون في المراد من (اللذان) . والأكثر على أنهها الزاني والزانية ، ويلاحظ على هذا القول انه خلاف الظاهر، لأن ( اللذان ) للمثنى المذكر ، ولأن الزانية تقدم حكمها ، ولا موجب للتكرار من غير فاصل ، والصحيح ان المراد بهها الرجلان : الفاعل والمفعول ، لظاهر لفظ ( اللذان ) ولفظ منكم ، أي من رجالكم كما في قوله تعالى (أربعة منكم) . وعقوبة اللواط الايذاء ، ومنه التأنيب والتوبيخ ، ونسخت هذه العقوبة ، كما نسخت عقوبة الزانية التي هي السجن المؤبد ، وأصبحت عقوبة كل من الفاعل والمفعول الضرب بالسيف حتى الموت ، أو الاحراق بالنار ، أو الالقاء من شاهق بعد تكتيف اليدين والرجلين ، أو هدم جدار عليه ، لأنه لا جريمة أسوأ أثراً من الفعل الشنيع الذي بسلب الانسان انسانيته ، ويقلب حقيقته رأساً على عقب، وقديماً قيل : لو أنكح الأسد في دبره لذل .

( فإن تابا وأصلحا فأعرضوا عنها ) . أي لا تكفوا عن ايذاء هذا المجرم بمجرد قوله : تبت واستغفر الله ما لم تثبت توبته النصوحة بعمله وحسن سلوكه .

# يعملون السوء الآية ١٧ – ١٨:

إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ

فَأُولَئِكَ يَتُوبُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِياً \* وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحدَهُمُ الموتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ وَلاَ الَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً \*

### اللغة :

الجهل والجهالة ضد العلم ، وكل من الكلمتين يصح استعالها بالسفه والحمق، ومنه قوله تعالى : ( أعوذ بالله أن أكون من الجاهليين ) . وقوله : ( أني أعظك أن تكون من الجاهلين ) . واتفق المفسرون على ان الميراد بالجهالة هنا السفاهة ، لأن معنى الآية لا يستقيم إلا على هذا الأساس . واعتدنا من العتاد، وهو العدة .

الإعراب :

انما التوبة:الأصل انما قبول التوبة ، لأن على الانسان التوبة،وعلى الله القبول، ثم حذف وأقيم المضاف اليه مقامه ، وهو مبتدأ وما بعده خـــبر . وبجهالة في موضع الحال ، أي جاهلين . ولا الذين يموتون في محل جر عطفاً على قوله : للذين يعملون السوم .

# المعنى :

( انما التوبة عـــلى الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب ) . السوء العمل القبيح ، والجهالة السفاهة بترك الهدى إلى الضلال ، والمراد بالتوبة

عن قريب أن يتوب المذنب قبل أن يساق إلى الموت ، لأن الموت آت لا ريب فيه ، وكل آت قريب ، أما قوله : انما التوبة على الله فهو على حذف مضاف كما بينا في فقرة الإعراب ، أي قبول التوبة عليه جل وعلا ، والمعلى المحصل ان من أساء ، ثم ندم وأناب يقبل الله انابته ، ويصفح عنه ، حلى كأنه لا ذنب له ، بل ان الله سبحانه يثيبه ثواباً حسناً .

وتسأل: ان ظاهر الآية يدل على انه مجب على الله أن يقبل التوبة من النادمين، مع العلم بأن الله يوجب على غيره ما يشاء ، ولا يوجب أحد عليه شيئاً، إذ ليس كمثله شيء

الجواب : ليس المراد ان الغير يُوجب على الله أن يقبل النوبة .. تعالى الله .. وانما المراد ان فضله وكرمه يستوجب هذا القبول ، تماماً كما تقول للكريم : ان كرمك يفرض عليك البذل والعطاء ، ومن ذلك قوله تعالى : «كتب ريكم على نفسه الرحمة ، .

( فأولئك يتوب الله عليهم ) . ما داموا راغبين رغبة حقيقية في العودة إلى صفوف المؤمنين الأخيار . ( وكان الله عليماً حكيمـــاً ) عليم بالتوبة النصوحة والزائفة ، حكيم بقبول الأولى من التائب ..

( وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال اني تبت الآن ) . ان الله يقبل من تاب اليه ، على شريطة أن يتوب قبل أن تظهر له امارات الموت ، أما من تاب ، وهو يساق إلى القبر فلا تُـقبل توبته ، لأنها توبة العاجز عما يئس من نواله .

وتسأل : وماذا أنت صانع بما روي عن رسول الله (ص) : ٥ من تاب قبل موته بساعة تاب الله عليه ، وإن الساعة لكثير ، من تاب ، وقد بلغت الروح هذه ـــ مشيراً إلى حلقه ـــ تاب الله عليه ٢.

الجواب : في هذه الرواية نظر ، لامور :

الأول : انها تخالف كتاب الله ، وقد ثبت عن رسول الله (ص) اله قال: و قد كثرت عليّ الكذابة في حياتي ، وستكثر بعد وفاتي ، فمـن كذب عليّ

۲۷۳ التفسير الكاشف – ۱۸

فليتبوأ مقعده من النار ، فإذا أتاكم الحديث على فاعرضوه على كتاب الله ، فما وافق كتاب الله فخذوه ، وما خالف كتاب الله فلا تأخذوا به » . ومن أجل هذا لا نأخذ بحديث قبول التوبة اذا بلغت الروح الحلقوم .. وغير بعيد ان حكام الجور في عهد الأمويين والعباسيين قد أوعزوا الى بعض أذنابهم أن يضع لهم هذا الحديث ، ليحتجوا به أمام المحكومين بأن لهم مندوحة عند الله ، مها جاروا وأفسدوا .. فلقد كان لكل حاكم منهم حزمة من فقهاء السوء يبررون أعمالهم ، وبكيفون الدين طبقاً لأهواء الشياطين .

الأمر الثاني : ان قبول التوبة عند الموت اغراء بارتكاب الذنب والمعصية .. وهذا من عمل الشيطان ، لا من عمل الرحمن .

الأمر الثالث : ان الله سبحانه انما يقبل العمل من العامل اذا صدر منه عن ارادة وحربة كاملة .. وبديهة ان الانسان انما يكون حراً بالنسبة الى العمل إذا كان قادراً على فعله وتركه معاً ، أما إذا قدر على الفعل دون الترك ، أو على الترك دون الفعل فانه يكون مسيراً لا غيراً ، ومن هذا الباب التوبة عند الموت، إذ المفروض ان التائب في هذه الحال يعجز عن اقتراف الذب والمعصية ، تماماً كما يعجز عنها من يقول غداً : « ربنا اكشف عنا العذاب اناً مؤمنون – 17 كل يعجز عنها من يقول غداً : « ربنا اكشف عنا العذاب اناً مؤمنون – 12 الدخان » . فان قبل الله التوبة ممن أيساق الى القبر فينبغي ان يقبلها ممن يتُعذب في النار .. والفرق تحكم . ولذا سوتى الله بينها ، وعطف أحدهما على الآخر ، أيضاً من الذين عوتون وهم كفار ) أي ان الله سبحانه لا يقبل التوبة أيضاً من الذين عوتون وهم كفار ) أي ان الله سبحانه لا يقبل التوبة أيضاً من الذين عوتون عالى الكفر ، ولا يتدمون إلا حين يرون العذاب يوم معبث قال : ( ولا الذين عوتون وهم كفار ) أي ان الله سبحانه لا يقبل التوبة أيضاً من الذين عوتون عالى الكفر ، ولا يتدمون إلا حين يرون العذاب يوم معبث من الذين عوتون عالى الكفر ، ولا يتدمون إلا حين يرون العذاب يوم أيضاً من الذين عوتون عالى الكفر ، ولا يتدمون إلا حين يرون العذاب يوم الميامة ، بل لا يقبلها منهم ، وهم في طريقهم الى هذا آليوم ، كما دلت الآية العلي أعمل صالحاً فيا تركت كلا الما كلمة هو قائلها ومن ورائهم برزخ الى يوم يعفون » .

أجل ، يجوز في نظر العقل أن يعفو جل وعز ويصفح عـن المذبين ، وان لم يتوبوا تفضلا" منـــه وكرماً .. ولكن هذا شيء ، وقبول التوبة عنـد الموت شيء آخر .

التوبة والفطرة:

التوبة فرع عن وجود الذنب ، لأنها طلب للصفح عنه .. ولا يخلو الانسان من ذنب ما كبيراً كان أو صغيراً إلا من عصم الله ، وقـــد نسب الى الرسول الأعظم (ص) قوله :

ان تغفر اللهم تغفر جما وأي عبـــد لك ما ألمَّا

وقد أوجب سبحانه التوبة على من أذنب ، تماماً كما أوجب الصوم والصلاة، ومن الآيات الدالة على وجوبها هذه الآية : « انما التوبة على الله للذين يعملون». وقوله: « يا أيها الذين آمنوا توبوا الى الله توبة نصوحاً ــ ٩ التحريم » . وقوله: « وان استغفروا ربكم ثم توبوا اليه يمتعكم متاعاً حسناً ــ ٣ هود » . وقسوله : « ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون ــ ١١ الحجرات »

والحقيقة ان وجوب التوبة لا يحتاج الى دليل ، لأنه من القضايا التي تحمل دليلها معها ، فكل انسان يدرك بفطرته ان على المسيء أن يعتذر عن اسامته ، ويطلب الصفح ممن أساء اليه ، وقد جرى على ذلك عرف الدول والشعوب، حتى ولو حصل التعدي خطأ ، ومن غير قصد ، فاذا اخترقت طائرة دولسة أجواء دولة أخرى ، أو تجاوز زورق من زوارقها المياه الاقليمية ، دون اذنّ سابق وجب أن تعلن اعتذارها ، والا أدانها العرف والقانون .. اذن ، كل آيسة أو رواية دلت على وجوب التوبة فهي تقرير وتعبير عن حكم الفطرة . وليست تأسيساً

ويتحقق الذنب بترك ما أمر الله به،أو فعل ما نهـى عنه عن قصد وتصميم.. وبديهة ان أحكام العقـــل هي أحكام الله بالذات ، لأنه جل وعز يبلغ أحكامه بوسيلتين:العقل ، ولسان رسله وأنبيائه .. والنتيجة الحتمية لهذا المبدأ انه لا ذنب ولا عقاب بلا بيان ، على حد تعبير الفقهاء المسلمين ، أو بلا نص على حـــد تعبير أهل القوانين الوضعية .

إذا تمهد هذا تبين معنا ان الانسان انما يكون مذنباً وعاصياً إذا فعل ما نهى الله عنه ، أو ترك ما أمر الله به عن تعمد وعلم ، فإذا فعل أو ترك ناسياً، أو مكرهاً ، أو جاهلاً من غير تقصير وإهمال فلا يعد مذنبياً ، وينتفي السبب الموجب للتوبة ، قال : لا فمن تاب بعد ظلمه لا أي بعد ذنبه ، لأن كل من أقدم على الذنب فقد ظلم نفسه بتعريضها للحساب والعقاب .

أما تحديد التوبة فهي أن يندم المذنب على ما كان منه، ويطلب من الله العفو والمغفرة ، ولا يعود إلى الذنب ثانية ، فإن عاد بطلت التوبة ، واحتاج إلى استئنافها بعهد أحكم ، وقلب أسلم ، قال الإمام زين العابدين (ع) : «اللهم ان يكن الندم توبة اليك فأنا أول التائبين ، وان يكن الترك لمعدينك انابة فأنا أول المنيبين ، وان يكن الاستغفار حطة للذنوب فإني لك من المستغفرين »

والمراد بالاستغفار الاستغفار بالفعل ، لا بالقول ، فيبدأ قبل كل شي ، بتأدية حقوق الناس ، ورد ظلامتهم ، فإذا كان قد اغتصب درهماً من انسان أعاده اليه ، وان كان قد أساء اليه بقول أو فعل طلب منه السهاحة .. ثم يقضي ما فاته من الفرائض ، كالحج والصوم والصلاة ، سمع أمير المؤمنين علي (ع) رجلاً يقول : أستغفر الله . فقال الإمام : أتدري ما الاستغفار ؟ أنه درجة العليين ، وهو واقع على ستة معان .. وذكرها الإمام ، منها العزم على ترك وجلاً يقول : أستغفر الله . فقال الإمام : أتدري ما الاستغفار ؟ أنه درجة العليين ، وهو واقع على ستة معان .. وذكرها الإمام ، منها العزم على ترك وتوافرت هذه العناصر للتائب كان من الذين عناهم الله بقوله : « واني لغفار توافرت هذه العناصر للتائب كان من الذين عناهم الله بقوله : « واني لغضار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدى – ٨٢ طه ، أي استمر على الهداية ، وهي الإعان والعمل الصالح ، وفي الحديث : و التائب من الذيب كمن لا ذنب له » . بل يصبح من المحسنين ، قال تعالى : توبوا إلى الله متعام مناعاً منا . وقال : ان الله يحب التوابين . وقال الرسول الأعظم (ص) : من رأى انه مسي . فهو عسن

أما السر لاحسان التائب ، وعظيم منزلته عند الله سبحانه فهو معرفته بنفسه.

ومحاسبتها على كل عيب ونقص ، وجهادها على الكمال والطاعة ، هــــذا الجهاد الذي عبر عنه رسول الله (ص) بالجهاد الأكبر .. وقديماً قال الأنبياء والحكماء: اعرف نفسك . ومرادهم ان يعرف الانسان مـــا في نفسه من عبوب ، ويعمل على تطهيرها من كل شائبة .

وقد يقول قائل : ان الانسان نتيجة لعوامل كثيرة : منها أبواه ومدرسته، ومجتمعه ومناخه ، وما إلى ذلك مما يؤثر في تكوين شخصيته ، ولا حول معه ولا طول . وعليه فلا يتصف الانسان بأنه أذنب وأساء ، لأن الهذب ذنب المجتمع والظروف ، ومتى انتفى الذنب انتفى موضوع التوبة من الأساس ٢.

الجواب : صحيح ان عميط الانسان وظروفه تؤثر به .. ولكن صحيح أيضاً ان ذات الانسان وارادته تؤثر في ظروفه وبيئته ، كما يتأثر هو بها ، لأن لكل من الانسان وظروفه واقعاً ملموساً ، وكل شيء له واقع ملموس لا بد أن يكون له أثر كذلك، وإلا لم يكن شيئاً ، وعلى هذا يستطيع الانسان أن يؤثر في ظروفه، بل يستطيع أن يقلبها رأساً على عقب ، إذا كان عبقرياً .. والشاهـد الحس والوجدان .

ان شأن الظروف التي يعيشها الانسان أن تبعث في نفسه الميل والرغبة في ثمار الظروف ونتاجها ، وعلى الانسان أن ينظر ويراقب هذه الثمار ، وتلك الرغبة ، فإن كانت متجهسة الى الحسن من الثمار اندفع مع رغبته ، وإلا أوقفهما وكبح جماحها .. وليس هذا يالأمر العسير .. ولو لم يكن للانسان مع طروف حول وطول لما اتصف بأنه محسن ، وبأنه سيء ، ولبطل العقاب والثواب ، وسقط المدح والذم ، ولما كان لوجود الأديان والأخلاق والشرائع والقوانين وجه ومبرر . سؤال ثان : قلت : ان التوبة فرع الذنب ، مع العلم بأن الأنبياء والأثمة كانوا يتوبون ألى الله ، وهم مبروأن عن العيوب والذنوب .

الجواب : ان الأنبياء والأئمة مطهرون من الدنس والمعاصي ، مــا في ذلك ريب .. ولكنهم كانوا لمعرفتهم بالله ، وشــدة خوفهم منه يتصورون أنفسهم مذنبين ، فيتوبون من ذنب وهمي لا وجود له .. وهـــذا مظهر وأثر من آثار عصمتهم وعلو مكانتهم .. لأن العظيم من لا يرى نفسه عظيماً ، بـل لا يراها

وخير ما قرأته في هذا الباب قطعة من مناجاة الإمام زين العابدين (ع) ، يطلب فيها من الله أن يسخر له عبداً من عباده الصالحين مستجاب الدعوة لديه تعالى .. كي يرى هذا العبد سوء حال الإمام من شدة خوفه من الله ، فيتأثر، وتأخذه الرقة على الإمام ، ويتوسل إلى الحالق الجليل ان يرفق بالإمام ، فيسمع الله دعوة هذا العبد الصالح ، وينجو الإمام من غضب الله وسخطه ، ويفوز يرضاه ومغفرته ، وهذا ما قاله الإمام بالحرف : ٥ فلعل بعضهم برحمتك يرحمني لسوء موقفي ، وتدركه الرقة على لسوء حالي ، فينالني منه بدعوة هي أسمــع لديك من دعائي،أو شفاعة أوكد عندك من شفاعتي تكون بها نجاتي من غضبك، وفوزي برضاك » .

قال الإمام زين العابدين ، وسيد السجادين مخاطباً ربه : ( لعل بعضهم أوكد عندك من شفاعتي تكون بدعوته نجاتي ) قال هذا يوم لا أحد على وجه الأرض يدانيه في فضيلة واحدة من فضائله الجلى .. وهنا يكمن سر الجلال والعظمة والكمال .

وبعد ، فإن التوبة متشعبة الأطراف ، وتتسع لكتاب مستقل ، وقد نعود إلى الكلام عنها في مناسبة ثانية .

# 

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرِنُوا النِّسَاءَ كَرْهَا وَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالمَعْرُوفِ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَلَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً ويَجْعَلَ اللهُ فِيهِ

َخَيْرًا كَثِيرًا\* وَإِنْ أَرَدْتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَكَانَ زَوْجٍ وَ آَتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَاراً فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئاً أَتَأْخَذُونَهُ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً\* وَكَيْفَ تَأْخذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ وَأَخَذُفَ مِيْنَاةاً غَلِيظاً\*

### اللغة :

العضل التضييق والشدة ، ومنه الداء العضال . والمراد بالفاحشة هنا الزنا . والبهتان الكذب الذي يترك المفترى عليه في دهشة وحيرة ، لانقطاع حجته ضد الكاذب المكابر . والافضاء إلى شيء الوصول اليه بالملامسة ، مأخوذ من الفضاء، وهو السعة ، فكأن الزوج حين يباشر زوجته وسعها ووسعته إلى الحد الذي ليس بعده شيء . والميثاق الغليظ العهد المؤكد .

### الاعراب :

المصدر المنسبك من أن ترثوا في موضع رفع فاعلاً ليحل ، أي لا يحل لكم ارث النساء . وكرهاً مصدر في موضع الحــال ، أي كارهات . ولا تعضلوهن يجوز أن يكون محله النصب عطفاً على ترثوا ، أي لا يحل لكم أن ترثوا ولا ان تعضلوا ، وبجوز أن يكون محله الجزم على النهي . والمصدر المنسبك من أن يأتين في محل نصب على الحال ، أي آتيات بفاحشة . وبهتاناً وإثماً مصدران في موضع الحال ، أي باهتين آثمين عياناً ، ويجوز أن يكونا مفعولاً لأجله .

المعنى : ( يا أيها الذين آمنوا لا يحل لـكم أن ترثوا النساء كرهـاً ) . ظاهر الآيـــة

النهي عن معاملة المرأة معاملة البهائم ، وأخذها على سبيل الميراث ، كما كان عليه أهل الجاهلية .. فلقد كانوا محسبون زوجـة الميت من جملة ما يتركه من ميراث ، فإذا مات جاء وليه – على ما يروى -- وألقى عليها ثوباً ، وحازها بذلك كما يحوز السلب والغنيمة ، فإن شاء تزوجها،وان شاء زوّجها من غيره ، وقبض المهر ، تماماً كما يبيع السلعة ، ويقبض ثمنهـا ، وان شاء أمسكها في البيت ، وضيق عليها ، حتى تفتدي نفسها بما يرضيه .

وقيل : أن ظاهر الآية غير مراد، وأن هناك مضافاً محذوفاً ، تقديره لا محل لكم أن ترثوا أموال النساء كرهاً ، ومثال الارث كرها أن تكون المرأة في ولاية قريب لها ، كالأخ .- مثلاً – وهي تملك شيئاً من المال ، فيمنعهما أخوها من الزواج طمعاً في ميراثها ، لأنها أن تزوجت ورثها زوجها وأولادها دونه ، فأمر الاسلام باعطاء الحرية للمرأة في الزواج ، ونهى عن منعها منه بصيغة النهي عن أرثها كرهاً ، لأن الارث هو المقصود والغاية ، والمنع عن الزواج وسيلة له .

وتحن لا نرى حرجاً على من يختار التفسير الأول ، أو الثاني ، أو هما معاً، ما دام الاسلام ينهى عن معاملة المرأة معاملة المتروكات ، ويعطي الحرية للمرأة في الزواج واختيار الزوج .

( ولا تعضلوهن لتذهبوا ببعض ما آتيتموهن ) . كما لا يجوز للزوج أن يملك المرأة كالبهيمة ، أو يمنعهـــا من الزواج ، كذلك لا يحل للزوج أن يسيء الى زوجته بقصد أن تبذل له صداقها ، لتفتدي نفسها منـه ، ومن سوء معاملته ، فإذا بذلت ، والحال هذه ، وأخذ منه المال فهو آثم ، إذ لا يحل مال امرىء إلا عن طيب نفس .

أجل ، اذا تبن الما اقترفت فاحشة الزنا جاز له ، والحال هذه ، أن يضيق عليها ويسي، معاملتها ، حتى تعطيه ما يرضيه ، لقوله تعالى : ( الا ان يأتين بفاحشة مبينة ) . المراد بالفاحشة الزنا ، ومبينة ، أي ثابتة . وقال جاعة : أن الفاحشة نشمل النشوز أيضاً ، ونقل صاحب البحر المحيط المالكي عن مالك ان للزوج أن يعضل زوجته الناشز ، ويأخذ منها جميع ما تملكه . وقال الشيخ محمد عبده : الفاحشة تشمل الزنا والنشوز والسرقة وغيرها من المحرمات .

وفي رأينا ان الزوج لا يحل له ان يعضل زوجته من أجل المال إلا اذا زنت، ويحرم عليه ذلك فيا عدا الزنا ، مها كان الذنب وقوفاً عنه اليقين من المعلى المراد من الآية .. هذا ، الى ان اقتراف الذنوب لا يحلل ولا يبرر أكل أموال المذنبين ، والا اختل النظام ، وعمت الفوضى .. ولمن يحل مال المذنب ؟ ألمذنب مثله ، أم لمعصوم عن الذنب ؟ والأول ماله حلال ، فكيف يستحل مال الغير ؟ والثاني أين هو ؟.

وتجدر الاشارة الى أن القاضي لا يجوز له أن يحكم يسقوط مهر الزوجـة التي ثبت عليهــــا الزنا ، لأن جواز العضل والأخذ خاص بالزوج بينه وبين ربه .. وبتعبير الفقهاء : للزوج أن يأخذ المهر في مثل هذه الحال ديانة لا قضاء .

# من طلب المزيد عوقب بالحرمان:

( فان كرهتموهن فعسى أن تكرهوا شيئاً ويجعل الله فيه خبراً كثيراً ) . قد يكره الرجل من زوجتــه بعض صفائها ، ولا يصبر عليها ، فيطلقها ويتزوج بأخرى ، فإذا هي أسوأ حالاً ، وأقبح أعمالاً ، فيندم حيث لا ينفع الندم .. قال صاحب الأغاني : طلق الفرزدق النوال ، ثم ندم ، وتزوج بعــدها امرأة مطلقة ، وكان يسمعها تئن وتحن الى زوجهــا الأول ، وتعدد وتردد ، فأنشأ يقول :

على زوجها الماضي تنوح وانني على زوجتي الأخرى كذاك أنوح

وقد رأيت أكثر من واحد لا يملك قوت يومه ، ويعيش كلاً على غيره قد تهيأ له عمل يقيم الأود ، ويسد الحاجة ، ويغني عن الغير ، فرفضه تعالياً عنه، وطلباً لما هو أعلى وأسمى ، فابتلاه الله بأسوأ مما كان فيه تأديباً له ، وعقاباً على ترفعه وتعاليسه .. فتقطعت نفسه حسرات على ما ذهب وفات .. ولكن حيث لا ينفع الندم ، ومن الأمثال الشائعة في جبل عامل : ( من طلبه كله فاته كله). كما رأيت الكثير من حملة الشهادات العالية قد رضوا بما تيسر، وقنعوا بوظيفة

كاتب ، أو دونها ، وانتظروا الفرص متوكلين على الله سبحانـه .. وما مضت الأيام ، حتى ارتفعوا شبئاً فشيئاً إلى أسمى المناصب . وجاء في الحديث : القناعة ملك لا يزول .. وكنز لا يفنى .. والمعلى المقصود ان من يكتفي بما يجد ، ولا يتعالى عليه احتقاراً له ، ورغبة فيا لا يجد فإنه في غلى دائم ، تماماً كمن بملك كنزاً لا يفنى .

( وان أردتم استبدال زوج مكان زوج وآنيتم احداهن قنطاراً فلا تأخذوا منه شيئاً ) . المعنى واضح،وبتلخص بقوله تعالى : ٥ وسرحوهن سراحاً جميلاً ـ ٤٩ الأحزاب ٤ ، والسراح الجميل الطلاق ، مع تأدية جميع ما لها من حق . وقال بعض المفسرين : اختلف العلماء في تحديد القنطار على عشرة أقوال .. والصحيح انه كناية عن الكثرة .. وقصة المرأة التي اعترضت على عمر بن الحطاب حين أراد أن محدد المهـر ، واعتراضها عليه بهذه الآية – أشهـر من أن تذكر . ( أتأخذونه بهتاناً وإثماً مبيناً ) . أي تأخذونه باطلاً وظلماً ، كالظلم بالبهتان .

مع العلم بأن الأخذ محرَّم على كل حال ؟

الجواب : ليس من شك ان الأخذ محرم ، سواء استبدل ، أو لم يستبدل، وقد تكون الحكمة في ذكر الاستبدال بالحصوص ان الزوج رمما توهم ان له أخذ المهر من الأولى ليدفعه للثانية ، لأنها ستقوم مقامهـا ، فيكون لها كل ما كان لتلك ، ولأن الدفع للاثنتين يثقل كاهله .. فأزال الله سبحانه هذا الوهم بالنص على الاستبدال بالذات

( وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض ) . قال بعض المفسرين : المراد بالافضاء هنا عملية الجنس فقط . وقال آخرون : بل والخلوة أيضاً . وقال ثالث يجيد صناعة الكلام : لا المراد بالافضاء العواطف والمشاعر ، والوجدانيات والتصورات ، والأسرار والهموم،والتجاوب والذكريات،والاختلاجات واللحظات، إلى آخر الصفات المسطورات .. رحمة الله عليه .. وأحسن ما جساء في كتب التفاسير لمعنى الافضاء ما قاله الشيخ محمد عبده : لا هو اشارة إلى أن وجود كل من الزوجين جزء متمم لوجود الآخر ، فكأن بعض الحقيقة كان منفصلاً عن بعضها الآخر ، فوصل اليه بهذا الافضاء ، واتحد به » .

والأولى أن نفسر الافضاء بالفضل ، طبقاً لقوله تعالى : « ولا تنسوا الفضل بينكم – ٢٣٧ البقرة » ، أي احسان كل من الزوجين الآخــر .. فقد ذكّر الله بقوله : « افضى بعضكم » ذكّر الزوج بما كان بينه وبين زوجته من قبل ليكون معها عند الطلاق ، كما كان قبل الطلاق .

# الزواج مبادلة روح بروح:

( وأخلن منكم ميثاقاً غليظاً ) . حدد الله سبحانه عقد الزواج بألفاظ ذكرها في كتابه العزيز ، وأوجب الوقوف عندها ، والتعبد بها تماماً كألفاظ العبادة ، وأضفى على عقد الزواج من القداسة ما أبعده عن كل العقود ، كعقد البيب والاجارة ، وما اليها ، لأن البيع مبادلة مال بمسال ، أما الزواج فمبادلة روح بروح ، وعقده عقد رحمة ومودة ، لا عقد تمليك للجسم بدلاً عن المال ، قال الفقهاء: ان عقد الزواج أقرب إلى العبادات منه إلى عقود المعاملات والمعاوضات، ومن أجل هذا يجرونه على اسم الله ، وكتاب الله ، وسنة رسول الله (ص) .. وقال الشيخ عمود شلتوت : « إذا تنبهنا إلى أن كلمة ميثاق لم ترد في القرآن وعما بين الدولة والدولة من الشؤون العامة الخطيرة علمنا مقدار المكانة التي سما المحرم إلا تعبيراً عما بين الله وعباده من موجبات التوحيد ، والتزام الأحكام ، وعما بين الدولة والدولة من الشؤون العامة الخطيرة علمنا مقدار المكانة التي سما المحرم يوم في موضع من مواضعه إلا في عقد الزواج تضاعف لدينا سمو هذه المكانة التي رفع القرآن اليها ، وإذا تنبهنا عمر من أجر يما مقدار المكانة التي سما المحرم إلا تعبيراً عما بين الله وعباده من موجبات التوحيد ، والتزام الأحكام ، وعما بين الدولة والدولة من الشؤون العامة الخطيرة علمنا مقدار المكانة التي سما المحرم يرد في موضع من مواضعه إلا في عقد الزواج تضاعف لدينا سمو هذه المكانة التي رفع القرآن اليها هذه الرابطة السامية عن كل ما اطلق عليه كلمة ميثاق ».

# المحرمات في الزواج الآية ٢٢ = ٢٣ :

وَلاَ تَنْكِفُوا مَا نَكَعَ آبَاوُ كُمْ مِنَ النَّسَاءِ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَمَقْتاً وَسَاءَ سَبِيلاً★ نُحرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخْوَا تُكُمْ

وَعَمَّانُكُمْ وَخَالاَ تُكُمْ وَبَنَ اتْ الْأَخِ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأَمَّهَا تُكُمْ اللَّذِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخْوَا تُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَة وَأَمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ وَرَبَائِبُكُمْ اللَّذِي فِي حُجُور كُمْ مِنْ نِسَائِكُمْ اللَّذِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دخلُتُمْ بِهِنَ فَلاَ جُناحٍ علَيْكُمْ وَحَلائِلْ أَبْنَائِكُمْ الَّذِينَ مِنْ أَصْلاَ بِحُمْ وَأَنْ تَجْمَعُوا آبَيْنَ الْأَحْتَيْنِ إِلاَ مَا قَدْ سَلْفَ إِنَّ اللَّهِ غَفُوراً

#### اللغة

الربائب جمع الربيبة ، وهي ينت زوجة الرجل من غـيره . والحلائل جمع الحليلة ، أي المحللة من الحلال ، والمراد بها الزوجة .

### الإعراب :

الا ما قد سلف (ما) محل نصب على الاستثناء المنقطع ، ولا يجوز أن يكون متصلاً ، لأن الماضي لا يستثنى من المستقبل على سبيل الاتصال ، وضمير انسه وكان يعودان على نكاح الآباء ، وساء فعل ماض فاعلها مستتر يعود عـلى ما عاد اليه ضمير (انه) وسبيلاً تمييز . وفال صاحب مجمع البيان:المخصوص بالذم محذوف . والصحيح انه لا حذف في الآية إلا إذا قلنا : ان ساء بمعنى بئس ، وأنها أخذت حكمها .. ولا موجب لذلك .

وسبق عند تفسير الآية ٣ فقرة الاعراب ان ( ما ) "تستعمل في الذي يُعقل، كما في قوله تعالى : ( ما نكح اباؤكم .. وما سلف .. وانكحوا ما طاب لـكم .. أو ما ملكت ايمانكم ) الى غـير ذلك كثير ، كما ان ( من ) تستعمل في الذي

لا يعقل كقوله تعالى : ومنهم من يمشي على بطنه .. والنحاة محجوجون بالقرآن، ولا عكس.. وغريب ان أكثر المفسرين يؤلون القرآن بقول النحاة ولا يبطلون قول النحاة بالقرآن .

### المعنى :

حرّم الله سبحانه الزواج بأصناف من النساء، والمحرمات منهن على قسمين: حرّمات على التأبيد ، أن ان السبب الموجب للتحريم غير قسابل للزوال كالبنوة والاخوة والعمومة والحؤولة . ومحرمات تحريماً مؤقتاً ، أي ان سبب التحريم قابل للزوال ، مثل كون المرأة زوجة للغير ، أو اختاً للزوجة ، والتفصيل فيما يلي :

١ ( ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء إلا ما قد سلف ). كان الرجل يتزوج امرأة أبيه بعد موته إذا لم تكن أما له ، بل ان امية جد أبي سفيان طلق امرأته وزوجها من ابنه ، وهو حي ، فنهى الاسلام عن ذلك ، وتشدد فيه ، واعتبره فاحشة ومقتاً وساء سبيلاً.

واتفق النمقهاء والمفسرون على أن التحريم يشمل زوجات الأجداد للأب والأم، وأن هذا التحريم يتحقق بمجرد العقد ، سواء أحصل الدخول ، أم لم يحصل ، واختلفوا فيا لو زنى الأب بامرأة : هل تحرم على أبنه ؟ قال الامامية والحنفية والحنابلة : تحرم عليه . وقال الشافعية : لا تحرم . وعن مالك روايتان .

٢ - (حرمت عليكم امهاتكم) . أي نكاح امهاتكم، ومنهن الجدات للأب والأم. ٣ - (وبناتكم) . وإن نزلن .

٤ – (واخواتكم) ـ سواء أكن للأبوين ، أم لاحدهما ـ وبحل الزواج بأخت الأخت ، وأخت الأخ إذا لم تكن أختاً . ومثال ذلك أن يكون لك ولد اسمــه رؤوف ، وأخت الأخ إذا لم تكن أختاً . ومثال ذلك أن يكون لك ولد اسمــه رؤوف ، ولامرأة بنت من غيرك اسمها هند ، فتعقد أنت على أم هند ، ثم تعقد لابنك من غيرها على بنتها هند من غيرك ، فإذا جاءك ولد من أم هند كان هذا الولد أخاً للزوجين ، أخاً لرؤوف من أبيه ، ولهند من أمها .

ه -- (وعماتكم) . العمة كل انثى هي أخت لرجل يرجع نسبك اليه بالولادة مباشرة ، أو بالواسطة ، فعمتك أخت لأبيك الذي ولدت منه بلا واسطة، وعمة

أبيك أخت لجدك الذي ولدت منه بواسطة واحدة،وعمة جدك أخت لأبسي جدك الذي ولدك بواسطتين .. وهكذا . وأيضاً تحرم عليك عمة أمك ، لأنهسا أخت لأبسي أمك الذي ولدك بواسطة واحدة . وتحل بنت العم والعمة ، لأنها ليست أختاً لمن ولدت منه ، بل هي بنت أخيه ، أو بنت أخته .

٢ - (وخالاتكم) . الحالة كل التى هي اخت لمن يرجع نسبك اليها بالولادة مباشرة ، أو بالواسطة ، فخالتك أخت لأمك التي ولدت منها مباشرة ، وخالة امك اخت لجدتك التي ولدت منها بواسطة واحدة . ومثلها خالة أبيك ، والفرق ان هذه اخت للجدة للأب ، وتلك أخت للجدة للأم . وتحل بنت الحال والحالة، لأنها ليست أختاً لمن ولدت منه ، بل بنتاً لأخيه أو اخته .

٧ = ( وبنات الأخ وبنات الأخت ) . وإن نزلن .

٨ -- ( وامهاتكم اللاتي أرضعنكم واخواتكم من الرضاعة ) . اتفقوا قولاً واحداً على العمل بهذا الحديث : ﴿ يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب ﴾ . وعليه فكل امرأة حرمت من النسب تحرم مثلها من الرضاع ، أملاً كانت أو أختا أو بنتا أو عمة أو خالة أو بنت أخ أو بنت أخت .

واختلفوا في عدد الرضعات التي توجب التحريم. قال الامامية هي خمس عشرة رضعة كاملة ، لا يفصل بينها رضعة من امرأة اخرى ، أو يرضع الطفل من المرأة يوماً وليلة،على أن يكون غذاؤه طوال هذه المدة منحصراً بلبن المرأة فقط.

وقال الشافعية والحنابلة : لا بد من خمس رضعات على الأقل .

وقال الحنفية والمالكية : يحصل التحريم بمجرد حصول الرضاع كثيراً كان أو قليلاً . وهناك شروط أخرى ذكرناها مفصلاً في كتاب الأحوال الشخصية على المذاهب الحمسة .

٩ ... ( وأمهات نسائلكم ) . اتفقوا على ان ام الزوجة ، وان علت تحرم عجرد العقد على البنت ، وان لم بحصل الدخول . وشد من قال : ان العقسد لا تحرم الأم ، حتى يدخل بالبنت ، واستدل بالآية نفسها ، حيث جعل لفظ ( اللاتي دخلتم بهن ) وصفاً لأمهات النساء والربائب .. وأعرض فقهاء المذاهب عن هذا القول ، لأن الوصف يرجع إلى الأقرب ، وللأحاديث الصحيحة عن الرسول الأعظم (ص) . وهذه الأصناف كلها تحرم على التأبيد .

# الجزء الرابع

١٠ – (وربائبكم اللاتي في حجوركم من نسائبكم لللائي دخلتم بهن فإن لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم ) . اتفقوا على ان بنت الزوجة لا تحرم على العاقد بمجرد وقوع العقد على أمها ، فيجوز له أن يطلق الأم قبل أن يدخل، ثم يعقد على بنتها . وليس معنى قوله : اللاتي في حجوركم ان الربيبة تحل إذا لم تكن في حجر الرجل ، لأن الربيبة تحرم ، وان لم تكن في حجر زوج الأم ، وانما في حجر الحجور لبيان الفرد الغالب ، لا اللاحتراز من التي ليس في الحجر .

وقال الحنفية والمالكية : اللمس والنظر بشهوة يوجبان التحريم، تماماً كالدخول. وقال الإمامية والشافعية والحنايلة : لا تحرم إلا بالدخول، ولا أثر للمس ولا للنظر ، وان كانا مع الشهوة .

واتفقوا على ان حكم الوطء بشبهة حكم الزواج الصحيح في ما ذكر ، ومعنى وطء الشبهة أن تحصل المقاربة بين رجل وامرأة باعتقاد انهـما زوجان شرعيان ، ثم يتبين انهـما أجنبيان .

١١ -- ( وحلائل أبنائكم الذين من أصلابكم ) . اتفقوا على ان زوجة الابن وان نزل تحرم على الأب وان علا يمجرد العقد . وقوله من أصلابكم ليخرج ولد التبني ، أما الولد من الرضاعة فحكمه حكم الولد من النسب ، لحديث يحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب .

١٢ -- ( وان تجمعوا بين الأختين إلا ما قد سلف ) . اتفقوا عسلى تحريم الجمع بين الأختين،فإذا فارق الرجل زوجته بموت أو طلاق جاز الزواج بأختها .

وقال الإمامية والشافعية : إذا طلق زوجته رجعياً فلا بجوز له أن يعقد على أختها إلا بعد انقضاء العـدة . أما إذا طلقها بائناً فيجوز أن يتزوج الأخت في أثناء العدة ، لأن الطلاق البائن ينهي الزواج ، ويقطع العصمة .

وقالت سائر المذاهب : ليس له ذلك إلا بعد انقضاء العدة ، من غير فرق بين الطلاق الرجعي والبائن .

الجنخ ليخامش

والمحصنات من النساء الآية ٢٤ – ٢٥ :

وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلنَّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيمَا نَحُمْ كِتَابَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَأَحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاء ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمُوَلِكُمْ مُحْصَنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَ فَآتُوهُنَّ أَجُورَهْنَّ فَرِيطَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيَا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيطَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً \* وَمَنْ فِيا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيطَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً \* وَمَنْ مَاكَتْ أَيمانَكُمْ طُوْلا أَنْ يَنْكِعَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُوْمِنَاتِ فَينْ مَا مَاكَتْ أَيمانَكُمْ مِنْ فَتِيَاتِكُمْ الْمُوْمِنَاتِ وَاللهُ أَنْ عَلِيماً حَكِيماً مَاكَتْ أَيمانَكُمْ مِنْ فَتِيَاتِكُمْ الْمُوْمِنَاتِ وَاللهُ أَعْنَاتِ فَينْ مَا بَعْضَكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَانْكَحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهلِهِنَ وَآتُوهُمِنَ أَجورَهُنَّ بَعْضَكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُنَ بِالْعُونَاتِ وَاللهُ أَعْنَاتِ فَينْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُمَ بِإِذْنِ أَهلِهِنَ وَآتُوهُمِنَ أَجورَهُنَ بَعْضَكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَانْكَمُ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ المُؤْمِنَاتِ وَاللهُ أَعْدَانِ فَينْ بَعْضُكُمْ مَ مِنْ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُونَ أَعْذِابِهُ أَنْ تَعْتَعَاتِ وَاللهُ أَعْلَى وَانَعْهُ أَعْرَابُهُ مَاكَتُ أَعْذَا أَعْذَا أَحْمَنَاتِ عَيْنَ مِعْتَاتِ عَنْتَ مِنْ فَانْتَكِحُوهُ مَا عَلَى الْمُعْتَاتِ وَاللهُ أَعْوَى بَعْنُ عُنُونَ أَعْذَا أَعْذِينَ أَعْذَاتِ فَيْ أَعْنَاتِ مِنْ أَعْذَابِ وَمَنْ

اللغة :

محصنات جمع محصنة بفتح الصاد ، مأخوذ من الحصن ، ويختلف المراد من الحصن باختلاف متعلقه ، فالاسلام حصن ، والحرية حصن ، والزواج حصن ، والعفة حصن ، والآيتان اللتان نفسرهما تحتويان على هذه المعاني الأربعة ، والتفصيل في فقرة المعنى .

والاستمتاع طلب المتعة ، والمراد بها هنا المتعة بالمرأة عـلى الوجـه الشرعي . والطول الغلى . وأخدان جمع خدن ، ومعنـــاه الصديق . ويُطلق على المذكر والمؤنث ، والواحد والجمع . والعنت الجهد والشدة .

# الإعراب :

والمحصنات عطف على النساء المحرمات المذكورات في الآية السابقة ، أي وحرمت عليكم المتزوجات . وكتاب الله نصب على المعدر ، أي كتب الله عليكم كتاباً . وأحل لـكم ما وراء ذلكم ( ما ) قائب فاعل لأحل . والمصدر المنسبك من أن تبتغوا بدل اشتمال من ما وراء ذلكم ، لأن تحليل نكاح المرأة يحتاج إلى مال ، ويجوز أن يكون المصدر مفعولاً لأجله لأحل . ومحصن من حال من واو تبتغوا . وغير مسافحين صفة لمحصنين . وفريضة منصوبة على المعمدر ،أي فرض الله ذلك فريضة . ومن لم يستطع منكم ( منكم ) متعلق بمحذوف حال من ضمير لم يستطع . وطولاً مفعول لم يستطع . والمصدر من أن ينكح المحصنات مفعول من أجله ، أي من عجز عن نكاح المحصنات لعدم المال فلينكح الاما . بعضكم من أجله ، أي من عجز عن نكاح المحصنات لعدم المال فلينكح الاماء . بعضكم من بعض مبتداً وخبر . ومثله وان تصبروا خير لكم ، أي الصبر خير لسكم .

## المعلى :

( والمحصنات من النساء إلا ما ملكت ايمانكم ) . سبق في فقرة اللغـة ان الاحصان في هاتين الآبتين قد جاء على أربعة معان : الزواج والعفة والحريـة والإسلام . والمراد بالمحصنات هنا المتزوجات ، لأن الزواج حصن للزوجة ، بمنعها من الوقوع فيما لا ينبغي ، وحصن للزوج أيضاً للعلة نفسها ، فلقــد جاء في الحديث : « من تزوج فقد أحرز ثلثي دينه » . والمراد بما ملكت ايمانكم ان تصير المرأة ملكاً للرجل ، والمعنى ان المرأة إذا كانت متزوجة حرمت على غير زوجها إلا إذا تملكها مسلم ، فتحل حينئذ لمالكها رغم انها زوجة للغير ، والمسلم يملك المرأة بسبين :

الأول : ان تصبر غنيمة له،وذلك أن تقع حرب دينية بين المسلمين والمشركين، فينتصر المسلمون،فيصبح المشركون بنسائهم وأطفالهم وأدوالهم غنائم حرب للمسلمين، فإذا غنم المسلم امرأة دون زوجها وقعت الفرقة بين الزوجين باجاع المذاهب ، وان غنم الزوجين معاً لم تقع الفرقة بينها عند الحنفية والحنابلة ، وتقع عند الإمامية والشافعية والمالكية ، فإذا أراد المسلم الذي حاز المشركة أن ينكحها جاز له ذلك بعد أن تضع حملها ان كانت حاملاً ، وبعد أن تحيض مرة واحدة ان كانت حائلاً ، ومن ذوات الحيض ، وإلا امتنع عنها 20 يوماً ، ثم قاربها ان شاء .

وهذه الأحكام طُبقت في الفتوح الإسلامية الأولى ، وعللها البعض بأنها للردع والزجر عن الشرك ، والترغيب في اعتناق الاسلام .. أما نحن فنقول : انهما أحكام تعبدية لا نعرف وجه الحكمة منها ، وكل ما نعرفه ان لها أشباها ونظائر في الشرائع ، وان يعضها حلل قتل النساء والأطفال ، أما الاسلام فقد أمر بالرفق في الأسرى والعبيد ، مها كان دينهم ومذهبهم .

السبب الثاني الذي بملك به المسلم المرأة هو شراء الأسة ، وذلك أن يكون للرجل آمة مملوكة ، وكان قسد زو َّجها من عبد له أو لغيره ، ثم باعها من آخر ، فهذا البيع يفسخ زواج الأمة من العبد ويبطله عند الامامية،ومحل للمشتري أن يفترش الأ،ة التي ابتاعها بعد ان تستبرىء بوضع الحسل ، أو بحيضة ، أو بخمسة وأربعين يوماً .

وقال السيد رشيد رضا صاحب تفسير المنسار : « ان بعض الصحابة كابن مسعود على هسذا الرأي الذي ذهب اليه الامامية ... ثم قال صاحب المنار : ولولا ما اختاره الاستاذ الإمام ــ يريد ان الشيخ محمد عبده اختار غير مذهب الامامية .. لكان قول الامامية أرجح من مذهب جمهور أهل السنة » .

فالسيد رشيد يعترف بأن قول الامامية أرجح من مذهب السنـة ، ومع ذلك يرفضه لا لشيء إلا لأن استاذه لم يقل به .. وغريب هذا من أمثال السيدرشيد الذي نعى في تفسيره على التقليد والمقلدين ، حتى أخرجهم من الدين ، لا من العلم فقط ( انظر تفسيره للآية ١٦٥ ـــ ١٦٧ من سورة البقرة ) .

والجلاصة ان الاسلام أباح للمسلم أن ينكح المتزوجة إذا كانت امة ، وملكها

بالشراء ، أو كانت مشركة ، وغنمها في حرب دينية ، يدافع فيها عن الاسلام، ويدعو اليه .

وتسأل : ان لفظ المحصنات جمع مؤنث ، ومعناه واضح من غير بيان ، فأية فائدة من قوله تعالى : ( من النساء ) ؟.

الجواب : ان القرآن كثيراً ما يأتي بالقيد للتوضيح والتوكيد ، مثل ( وقتلهم الأنبياء بغير حق ) . مع العلم بأن قتل الأنبياء لا يكون ولن يكون إلا بالباطل. ثانياً : قد يتوهم متوهم ان المراد بالمحصنات خصوص المسلمات ، فجاءقيد

(من النساء) لبيان العموم ، وان عقد الزواج محترم ، سواء أوقع على المسلمة، أم غيرها .

( كتاب الله عليكم ) . هذا مجرد توكيد لما سبق من قوله تعالى : حرمت عليكم الخ ، أي ان تحريم الأصناف المذكورة هو حـّم مفروض من الله .. فمن خالف فإن الله سبحانه هو الذي يحاكمه ويعاقبه .

( وأحل لكم ما وراء ذلكم ) . لما انتهى سبحانه من بيان المحرمات أعطى قاعدة كلية ، وهي ان غير الأصناف المذكورة محل نكاحهن ، على شريطة أن محصل الزواج مهن حسب الأصول المقررة في الشريعة ، ومنها أن يدفع الراغب في النكاح للمرأة صداقاً شرعياً ، لا أجرة على البغاء ، وهذا معنى قوله : ( ان تبتغوا بأموالكم محصنين غير مسافحين ) . فالمراد بالاحصان هنا العفة ، وبالسفاح الزنا ، ولفظ محصنين يغني عن غير مسافحين ، ولكنه جاء للتوكيد ، والاشارة إلى أن لصاحب المال أن ينفق أمواله في الملذات والطيبات غير المحرمة. لأن الإسلام كما حرم طرائق الكسب غير المشروع ، كالربا والغش والغصب ، فقد حرم انفاق المال في المحرمات ، كالزنا والاعتداء على حرية الآخرين .

واتفق السنة والشيعة على ان قوله تعالى : ( وأحل لكم ما وراء ذلكم ) يدل على جواز الجمع بين العمة وبنت أخيها،وبين الحالة وبنت أختها.. لأن المعروف من طريقة المشرعين أن يذكروا المحرمات فقط ، لإمكان حصرها، أما المباحات التي لا يبلغها الاحصاء فيشيرون اليها بقولهم : ( ما عدا ذلك ) . ولكن السنة قالوا : ثبت عن الرسول (ص) انه قال : « لا تنكح المرأة على عمتها ، ولا على خالتها » .

وقال الحوارج : يجوز الجمع بينها مطلقاً ، رضيت العمة والحالة ، أم أبتا . واختلف الإمامية فيا بينهم ، فمنهم من قال بمقالة السنة . والأكثرية منهم ذهبوا الى انه اذا تزوج أولاً بنت الأخ ، أو بنت الأخت فله أن يتزوج العمة أو الحالة مطلقاً،وإذا تزوج العمة أو الحالة أولاً فلا يجوز له أن يعقد على بنت الأخ أو بنت الأخت إلا إذا أذنت العمة أو الحالة ، واستدلوا بروايات عن أهل البيت (ع) .

## زواج المتعة :

( فما استمتعتم به منهن ف آتوهن أجورهن فريضة ) . الضمير في ( به ) يعود على ما في قوله تعالى : ( وأحل لكم ما وراء ذلكم ) وجاء بصيغة المفرد باعتبار لفظ ( ما ) ، والضمير في ( منهن ) يعود على ( ما ) أيضاً ، وجاء بصيغة الجمع باعتبار معناها ، لأن المراد عا وراء ذلكم النسوة اللواتي يحل الزواج من ، أما الأجور فالمراد بها المهور،والمعلى المحصل باتفاق المفسرين ان من أراد الزواج بامرأة من اللواتي تحل له فعليه أن يؤدي لها المهر حقاً مفروضاً من الله، لا صدقة واحساناً .

وقد كثر الكلام والنقاش حول هذه الآية: هل المراد بها الزواج الدائم فقط، أو زواج المتعة فقط ، أو هما معاً ، وعلى فرض ارادة المتعـة ، فهل نسخت هذه الآية ، ونسخ معها زواج المتعة ٢.

وفيا يلي يتضح الجواب عن جميع ما أثير أو يثار من التساؤلات حول زواج المتعة .

جاء في كتب الحديث والفقه والتفسير للسنة والشيعة ان المسلمين اتفقوا قولاً واحداً على ان الإسلام شرّع متعة النساء،وان النبي (ص)أمر بها أصحابه. من ذلك ما جاء في الجزء السابع من صحيح البخاري ، كتاب الترغيب في النكساح ان رسول الله (ص) كان في جيش للمسلمين ، فقال لهم : قد أذن الله لكم أن تستمتعوا ، فاستمتعوا .. وفي رواية ثانية للبخاري : إيما رجل وامرأة توافقا فعشرة ما بينها ثلاث ليال ، فإن أحبا أن يتزايدا أو يتتاركا تتاركا .

وقال الرازي في تفسير آية ( فما استمتعتم به ) : « قال عمران بن الحصين ، وهو من فقهاء الصحابة وفضلائهم : ان الله أنزل في المتعة آيـة ، وما نسخهـا بآية أخرى ، وأمرنا رسول الله (ص) بالمتعة ، وما نهانا عنها ، ثم قال رجل برأيه ما شاء .. بريد ان عمر نهـى عنها » .

وهذه الروايات ونظائرها موجودة في أكثر صحاح السنة وتفاسيرهم وكتبهم الفقهية ، وعليه يكون النزاع في انه : هل المراد بقوله تعالى( فما استمتعتم به الخ) الزواج الدائم فقط ، أو زواج المتعة فقط ، أو هما معاً ، يكون هذا النزاع عقيماً لا جدوى منه ، لأن النتيجة هي هي لا تختلف في شيء ، سواء أقلنا : ان آية ( فما استمتعتم ) عامة للمتعة ، أو قلنا : هي مختصة بالزواج الدائم ، إذ المفروض ان رسول الله (ص) قد أمر بزواج المتعة باتفاق المسلمين،وان كل ما أمر الرسول به فإن الله يأمر به أيضاً ، لقوله تعالى : « ما آتاكم الرسول فخذوه وما تهاكم عنه فانتهوا – ٧ الحشر » .

أجل ، بعد ان اتفق السنة والشيعة على ان الاسلام شرّع المتعـة اختلفوا في نسخها وتحريمها بعد الجواز والتحليل ٢.

قال السنة : حُرمت بعد ان كانت حلالاً .. وقال الشيعة : كانت حلالاً ، ولا تزال الى آخر يوم .. وبديهـة ان على السنة أن يثبتوا النسخ والتحريم من الرسول (ص) ، لأنهم يدعون زوال الشيء الثابت بطريق القطع واليقين ، أمــا الشيعة فلا يكلفون بالاثبات على عدم النسخ ، لأن ما ثبت باليقــن لا يزول إلا بيقين مثله – مثلاً – إذا اتفق اثنان على ان فلاناً كان حياً في العام الماضي ، ثم اختلفا في موته الآن فالاثبات عـلى من يدعي الموت ، أما من يقول ببقاء الحياة فهو في فسحة ، ولا يُطلب منه شيء ، لوجوب الحكم بإبقاء ما كان على ما كان ، حتى يثبت العكس .

والسنة يعترفون بأن عليهم عبء الاثبات دون الشيعة ، ولذلك استدلوا على ثبوت النسخ بروايات عن النبي (ص) ، ورد الشيعة هذه الروايات ، وناقشوهــا متناً وسنداً ، وأثبتوا بالمنطق السليم انها موضوعة على الرسول الأعظم(ص) بأدلة:

٤ منها » أن السنة أنفسهم يعترفون بأنها مضطربة متناقضة ، قال ابن رشد في الجزء الثاني من البداية ، مسألة نكاح المتعة ما نصبه بالحرف : ٥ في بعض الروايات ان النبي (ص) حرم المتعة يوم خيبر ، وفي بعضها يـوم الفتح ، وفي بعضها في غزوة تبوك ، وفي بعضها في حجة الوداع ، وفي بعضها في عمرة القضاء ، وفي بعضها عام أوطاس ، وهو اسم مكان في الحجاز ، ومحل غزوة من غزوات الرسول (ص) - ثم قال ابن رشد – : روي عن ابن عبساس انه قال : ما كانت المتعة إلا رحة من الله ، رحم بها أمة محمد (ص) ولولا نهي عمر عنها ما اضطر الى الزنا إلا شقي » .

و « منها » أي من ردود الشيعة على روايات النسخ انها ليست بحجة ، حتى ولو سلمت من التناقض ، لأنها من أخبار الآحاد .. والنسخ انما يثبت يآية قرآنية ، أو بخبر متواتر ، ولا يثبت بالخبر الواحدا .

و «منها» ما جاء في صحيح مسلم من ان المسلمين تمتعوا على عهد الرسول، وعهد أسي بكر ، وهذا ينفي نسخها في عهد الرسول ، وإلا كان الخليفة الأول محللاً لمسا حرم الله والرسول .. وأصدق شيء في الدلالة على عدم النسخ في عهده (ص) قول عمر بالذات : • متعتان كانتا على عهدد رسول الله انا انهمى عنها ، واعاقب عليها • . ومها شككت فلا أشك ولسن أشك في ان عمر لو سكت عن هذا النهي لما اختلف اثنان من المسلمين في جواز المتعسة وحليتها الى يوم يبعثون .

وتسأل : بعيد جداً أن يقول عمر هذا .. لأنه تحريم لما أحله الله ، وردّ على رسول الله الذي لا ينطق عن الهوى ؟.

الجواب : أجل ، هو أبعد من بعيد ، لأنه كما قلت : ردٌّ على الله ورسوله ..

١ الخبر المتواكر هو أن يراويه جماعة بلغوا امن الكثرة حداً يمتنع معه عادة اتفاقهم على الكذب . والخبر الواحد لا بنتهي إلى حد التواكر ا، سواء أكمان أراويه واحداً ، أو أكثر .

ولكن المسلمين اتفقوا على ان عمر قال ذلك ، وما رأيت واحداً منهم نفى نسبته اليه .. بل في بعض الروايات ان عمر لممى عن ثلاثة أشياء أمر بها النبي لاشيئين، قال القوشجي في شرح التجريد – وهو من علماء السنة – قمال في آخر مبحث الامامة : • ان عمر صعد المنبر ، وقال : ابها الناس ، ثلاث كن على عهمد رسول الله ، انا أنهمى عنهن ، واحرمهن ، واعاقب عليهن : متعة النساء ، ومتعة الحج ، وحي على خبر العمل ، ... وروى كل من الطبري والرازي ان علياً قال : لولا ان عمر نهمى عن المتعة ما زنى إلا شقي . ومثلمه عن تفسير الثعلبي والسوطي .

سؤال ثان : أليس من الأليق بمكانة عمر أن نحمل قوله هذا على انه رواية عن النبي (صُ) ، وليس رأياً من عمر ضد النبي (ص) ؟.

الجواب : أجل ، ان هذا الحمل أليق وأخلق ، ولكن قوله : ٥ كاننا على عهد رسول الله ، وأنا أنهـى عنها ، يأبـى هـذا الحمل ، حيث نسب التحليل الى الرسول ، والتحريم الى نفسه ، ولو كان قوله رواية ، لا رأياً لنسب النهي الى الرسول ، لأنه أبلغ في الردع والزجر .

وبالاختصار : لا تمكن الجمع محال بين القول : ان النبي (ص) نهى عن المتعة بعد أن أمر بها ، وبين قول عمر : كانت المتعة على عهد رسول الله ، وانا أنهى عنها .. وقد ثبت ان عمر قال هذا فيلزم من ذلك حماً ان النبي لم ينه عن المتعة .. هسذا بعض ما يرد من الطعون يروايات النسخ المنسوبة الى النبي .. ومن أراد التفصيل فلمرجع الى تفسير آلاء الرحمن للشيخ محمد جواد البلاغي ، والبيان في تفسير القرآن للسيد الحوتي ، ونقض الوشيعة للسيد محسن الأمين ، والجزء الثالث من كتاب دلائل الصدق للشيخ محمد حسن المظفر .

وتجدر الاشارة إلى أنه لا فرق بين الزواج الدائم ، وزواج المتعة في ان كلاً منها لا يتم إلا بعقد ومهر ، وفي نشر الحرمة من حيث المصاهرة ، وفي وجوب التوارث والانفاق وسائر الحقوق المادية والأدبية بين أولاد المتعة وأولاد الزواج الدائم ، وفي وجوب العدة على الممتع بها .. وفي الجزء الحامس من كتابنا فقه الإمام جعفر الصادق (ع) ذكرنا ١٤ وجهاً يتساوى فيها الزواج الدائم، والزواج المنقطع ، أي المتعة ، و ١٠ أوجه يفترق فيها كلٌ عن الآخر .

( ولا جناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة ) . إذا جرى الزواج على مهر مبين محدد في متن العقد يصبح حقاً لازماً للزوجة، تتصرف فيه كيفما تشاء ، ولكن هذا لا يمنع أن يتراضى الزوجان بعد ذلك على ترك المهر كلاً أو بعضاً، أو الزيادة عليه ، كما انه لا مانع أن يتراضيا على نوع النفقة ومقدارها ، أو تركها من الأساس ، أو يتراضيا على الطلاق ، أو على الرجوع بعد الطلاق ، أو بعد انقضاء أمد المتعة ، وما إلى ذلك ضمن الحدود الشرعية .

( ومن لم يستطع منكم طولاً أن ينكح المحصنات المؤمنات فما ملكت ايمانكم من فتيانكم المؤمنات ) . المراد بالطول هنا المال ، وبالمحصنات الحرائر لمقابلتهن بالاماء المشار اليهن بقوله تعالى : ( فما ملكت ايمانكم ) ، لأن الامة تدخل في ملك اليمين ، والمعلى من لم يجد من المـال ما مُعكمته من الزواج بحرة فليتزوج امة مؤمنة .

( والله أعلم بإيمانكم بعضكم من بعض ) . المراد بالإعــان الدين ، والمعنى لا ينبغي للمؤمن أن يستنكف عن زواج الامة للونها وعنصرها، لأن الناس جميعاً من آدم ، وآدم من ثراب ، والتفاضل عند الله بالتقوى،لا بالاحساب والأنساب، ورُبَّ أمة هي أكرم عند الله من حرة ، لأنها أبر وأتقى .

( فانكحوهن بإذن أهلهن وآتوهن أجورهن بالمعروف ) . وأهل الأمة سيدها ومالكها ، والمراد بالأجور المهور ( محصنات غير مسافحــات ) . أي عفيفات غير زانيات بصورة علنية ، كالمومس ، ( ولا متخذات اخدان ) أي ولا بصورة سرية ، كالتي تختص بصديق في الحفاء .

( فإذا أحصن فإن أتين بفاحشة فعليهن نصف ما على المحصنات من العذاب).
المراد من الاحصان في ( أحصن ) الزواج ، وفي ( المحصنات ) الحرائر، والمعنى الراد من الاحصان في ( أحصن ) الزواج ، وفي ( المحصنات ) الحرائر، والمعنى ان الأمة إذا زنت فعليها من العقاب نصف ما على الحرة ، وهذا العقاب هو ما بيتنه سبحانه بقوله : • الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منها مئة جلدة – ٢ النور • .

( ذلك لمن خشي العنت ) . ان الله سبحانه لا يريد أن يشق على عباده ، ولا أن يقعوا في الفتنة ، فمن مالت نفسه إلى المرأة فليتزوج حرة ، فإن لم يجد

المال تزوج بأمة مؤمنة ، وان استطاع الصبر عن زواجها ، وكان آمناً على دينه وصحته فالصبر خير وأفضل ( وأن تصبروا خير لـكم ) .

وهذه الآية على طولها تعرضت لحكم زواج الحر بأمة ، ولعقوبتها إذا زنت، وأوجزنا في التفسير ، لأن الحديث عن الاماء وأحكامهن أصبح بلا جدوى بعد الغاء الرق .

وغريبة الغرائب ان أول دولة سبقت إلى الدعوة لإلغاء الرق تعامل الملونين في بلدها معاملة الحيوانات ، وتناصر الحكومات العنصرية في كل مكان ، وتضع مخططات جهنمية تهدد العالم بأسره ، ومستقبل الانسانية ، وأصدق الدلائل على هذه الحقيقة مشاركتها في خلق اسرائيل.ومسائدتها في الاعتداء على البلاد العربية، وطرد المواطنين من بلادهم ، لا لشيء إلا لتخضع العرب لنفوذها وسياستها .. أما حشدها الجيوش بمئات الألوف في فييتنام ، وتفننها في التقتيل والتخريب فلا يعرف التاريخ له مثيلاً .. وأعتقد انه لا وسيلة للخلاص من شرور هذه الدولة إلا أن يرفض كل انسان في الشرق والغرب اكل ما ينتمي اليها ، ويحسل أثراً

# يريد الله ليبين لكم الآية ٢٦ -- ٢٨ :

يُرِيدُ اللهُ لِيُبِيَّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينِ مِنْ قَبْلَكُمْ وَيَوْبِ عَلَيْكُمْ واللهُ عَلِيمٌ حصيمٌ \* وَاللهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ويُرِيدُ الّذِينَ يَتَبِغُونَ الشَّهوَاتِ أَنْ تَمْيَلُوا مَيْلاً عَظيماً \* يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ وَنُحْلِقَ الْإِنْسَانُ صَعِيفاً \*

#### اللغة

السنن المناهج .

الإعراب :

ليبين اللام قائمة مقام ان ، يقال : أردت لتذهب ، أي ان تذهب ، ومنه قوله تعالى : ( يريدون ليطفئوا نور الله ) أي ان يطفئوا . وتسبك ان او اللام التي في معناها مع الفعل بمصدر مفعولاً ليريد الله ، أي يريد الله التبيين لكم . ومفعول يبين محذوف ، تقديره هذه التكاليف من حلاله وحرامه . وضعيفاً حال من الإنسان .

## المعنى :

( يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم ويتوب عليكم ) . بعد أن بين سبحانه في الآيات السابقة الأصناف المحرمية من النساء نسباً وصهراً ورضاعة ، وبين أيضاً ما يحل منهن بقوله : ( وأحل لكم ما وراء ذلكم ) بعد هذا قال عز من قائل : شرعنا لكم تلك الأحكام ، وبيناها لكم ، كي تستغنوا بحلاله عن حرامه ، وبطاعته عن معصيته ، وتتبعوا في اجتناب المحرمات سبيل من سبقكم الى الهداية والايمان ، وأيضاً لكي يعرف التائب المنيب ما شرّع الله من الأحكام ، فيتقرب اليه بفعل ما أمر به ، وترك ما نهى عنه ..

وقيل : ان الله سبحانه أراد بقوله : ( ويتوب عليكم ) انه تعالى شرّع تلك الأحكام لتعملوا بها تاثبين مما سلف منكم في زمن الجاهلية وأول الاسلام من نكاح حلائل الآباء ، والجمع بين الاختين ، وما الى ذلك من المحرمات ، ومها يكن فان التائب وغير التائب لا يمكنه أن يطيع الله ، ويمتثل أحكامه إلا بعــد بيانها والعلم بها ، فبيان أحكامه لعباده فضل منه ونعمة عليهم ، لأنه لا يأمر إلا يما فيه الحير والمصلحة ، ولا ينهى إلا عما فيه الشر والمفسدة ، وليس من الضروري أن يبين لنا سبحانه وجه الحكمة من أمره ونهيه ، ولسنا نحن مكلفين بمعرفته والبحث عنه ، وما علينا إلا التسليم والطاعة مؤمنين بأن أحكامه تعالى هي لحيرتا دنيا وآخرة .

( والله يربد أن يتوب عليكم ويربد الذين يتبعون الشهوات أن تميلوا ميـــلاً

عظيماً ) . الذين يتبعون الشهوات هم دعاة التحرر من القيود الدينية والأخلاقية، والأنطلاق مع غريزة الجنس انتى توجهت، وهؤلاء موجودون في كل عصر من عهد مزدك الى آخر يوم ، وان اختلفوا في شيء فانما يختلفون في الأسلوب تبعاً لعصورهم ، وقد تفننوا في القرن العشرين باسم الحرية والتطور ، وتجاوزوا الحد في اثارة الجنس عن طريق الأفلام والروايات ، والأعضاء العارية والحركات .. وهذا هو الميل والانحراف العظيم الذي أشار اليــه سبحانه بقولـه : ( أن تميلوا ميلاً عظيماً ) .

وتسأل : لقد كرر الله سبحانه التوبة في آيتين لا فاصل بينهما ، حيث قال: « ويتوب عليكم والله عليم حكيم والله يريد أن يتوب عليكم » . فمـــا هو القصد من ذلك ٢.

الجواب : جاءت التوبة الأولى تعليلاً لبيان الحلال والحرام من النساء بصرف النظر عن أمر الله بالتوبــة وإرادته لها .. أما التوبة الثانية فهي تعبير عن أمره تعالى وارادته التوبة بترك المحرمات ، وتقابلها ارادة متبعي الشهوات .. ونظـير ذلك ان تقول لولدك ، اشتريت لك همذا الكتاب لتقرأه ، فاقرأه .. فذكرت القراءة أولاً لبيان السبب الموجب للقراءة ، وأعدتها ثانية ، لأنك تريدها منه ، وتأمره بها .

( يريد الله أن يخفف عنكم ) . في تحليل من أحل لكم من النساء ، بل في غيرها أيضاً ، قال تعالى : • يريد الله بكم اليسر ولا يريـد بكم العسر --- ١٨٥ البقرة • . • وما جعل عليكم في الدين من حرج – ٧٨ الحج • . وفي الحديث الشريف : ( جئتكم بالحنيفية السهلة السمحة ) .

( وخلق الانسان ضعيفاً ) في مقاومة الدواعي والبواعث الى الطيبات والملذات، بخاصة لذة الجنس ، ومن أجل هذا أحل الله التمتع بالنساء ضمن الحسدود التي سبق بيانها .. وفي الأساطير ان ابليس قال لموسى (ع) : ما خلا رجـــل بامرأة الا كنت صاحبه ، دون أصحابـي .

وما رأيت أحداً صوّر ضعف الانسان في نفسه وجسمه كالإمام عـــلي (ع) حيث قال : • ان سنح له الرجاء أذله الطمـع ، وان هاج به الطمــع أهلكه

الحرص ، وان ملكه اليأس قتله الأسف .. وان قاله الحوف شغله الحقر ، وان أصابته مصيبة فضحه الجزع، وان عضته الفاقة شغله البلاء ... وقال : مسكين ابن آدم مكتوم الأجل ، مكنون العلل ، محفوظ العمل ، تؤلمه البقـة ، وتقتله الشرقة ، وتنتنه العرقة .

وكما صور الإمام جهة الضعف في الإنسان فقد صور أيضاً جهة القوة والعظمة فيه ، من ذلك قوله : ( الانسان يشارك السبع الشداد ) أي ان موهبته لا تقف عند حد الظروف التي تحيط به ، بل يتعداها الى القمر والزهرة والمريخ، وسائر ما في الكون يسخره لحاجاته وأغراضه .. لقد أشار الإمام إلى ضعف الانسان كي لا يركن إلى قوته ويغتر بها ، فيطغى ، وأشار إلى قوته كي لا يستسلم لملضعف ان أصابه ، فينصرف عن الجهاد والعمل .. والعاقل من يناضل ، وهو على حلر من المخبآت والمفاجآت .

لا فأكلوا أموالكم بينكم بالباطل الآبة ٢٩ – ٣٠ : يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ شِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلَا تَقْتَلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِياً \* وَمَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ مُدْوَاناً وَظُلْماً فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَاراً وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلى اللهِ يَسِيراً \*

## الاعراب :

المصدر المنسبك من أن تكون في محل نصب على الاستثناء المنقطع،لأن التجارة عن تراضٍ ليست من جنس أكـــل المال بالباطل ، والتقدير كون التجارة عن

تراض غير منهي عنها . وقرىء تجارة بالرفع فاعلا لتكون على أنهــا تامة ، وقرىء بالنصب خبراً لتكون على أنها ناقصة ، واسمهــا ضمير مستتر يعود على الأموال ، أي إلا أن تكون الأموال تجارة . وعن تراض متعلق بمحذوف صفة لتجارة . وعدواناً وظلماً مفعول من أجلـه ، ويجوز أن يكونا موضع الحال ، أي معتدين وظالمين .

# المعلى :

( يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل ) . سبقت هذه الجملة بحروفها مع تفسيرها في الآية ١٨٨ من سورة البقــرة .. ونعطف على ما سبق ما روي عن الإمام جعفر الصادق (ع) : ان من كان عليه دين ، وعنده مال، فأنفقه في حاجته ، ولم يف به الدَّين فقد أكل المال بالباطل ، بل عليه أن يفي به دَينه ، حتى ولو احتاج إلى الصدقة .. أجل ، يجوز له أن يستثني منه مؤونة يوم وليلة .

( إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ) . ولفظة ( منكم ) اشارة إلى انه لا بد من رضى الطرفين .. ويدل هذا الاستثناء على ان التجارة لا يشترط فيها أن يكون العوضان متساويين ، بحيث يكون كلّ منهما على قدر الآخسر بالقسطاس المستقيم ، لأن ذلك يكاد يكون مستحيلاً ، ومن ثم اذن الله سبحانه لكل من المبتاعين أن يأكل الزائد عن ماله ، ما دام الطرف الآخر أوقع الصفقة برضاًه واختياره ، على شريطة عدم الغش والكذب .

وتسأل : اذا أبدى التاجر براعة في الدعاية لسلعته وتزيينها وترويجها ، فهل يكون هذا من باب الغش ، وأكل المال بالباطل ؟.

الجواب : كلا ، ولكن اذا وقع البيع على السلعة بشرط أن تكون على وصف خاص ، ثم تبين العكس كان للمشتري الخيار في أن يفسخ البيع ، ويرجع السلعة لصاحبها ، ويسترد الثمن .

( ولا تقتلوا أنفسكم ) . أي لا يقتل بعضــكم بعضاً ، وفيه اشعار بوحدة

الانسانية وتكافلها . وفي الحديث الشريف : « المؤمنون كنفس واحدة » . وقيل معنى ( لا تقتلوا أنفسكم ) لا تلقوا بأيديكم الى التهلكة بفعل ما نهاكم الله عنه .. وهذا المعنى صحيح في نفسه ، ولكنه خلاف ظاهر الآية .

(ومن يفعل ذلك عدواناً وظلماً فسوف نصليه ناراً ) . ذلك اشارة الى قتل النفس ، وأكل المال بالباطل ، والعدوان والتعدّي على الحق ، ومثلــه الظلم ، وجاز العطف مع اتحاد المعنى لاختلاف اللفظ ، كقول الشاعر : « وألفى قولها كذباً وميناً ، . ويمكن التفريق بين العدوان والظلم بأن الظلم يكون للنفس وللغير ، أما العدوان فلا يكون إلا على الغير ..

وعلى أية حال ، فان الناسي والخاطىء والمكره لا يتصف فعلهم بظلم ولا عدوان إلا فعل المكره على القتل فانه يتصف بالظلم والعدوان -- مثلاً -- اذا قال ظالم قادر لزيد : اقتل هذا ، وإلا قتلتك . فلا بجوز لزيد أن يقتل المظلوم ، حتى ولو تيقن ان الظالم سينفذ وعيده فيه ، إذ لا بجوز للانسان أن يدفع عن نفسه ضرر القتل بادخاله على الغير ، وإذا نفذ زيد ارادة الظالم ، وقتل المظلوم قُتل زيد به قصاصاً ، وسجن الظالم الآمر بالقتل ، حتى الموت .

# الكبائر الآية ٣١:

إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ 'نَكَفُرْ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَأَندْخِلْكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً\*

#### اللغة :

الكبائر واحدتها كبيرة ، وهي المعصية العظيمة ومُدخل بضم الميم من أدخل، وبفتحها من دخل ، وفي الحالين هو اسم مكان : والمراد به الجنة .

۳۰۵ التفسير الكاشف – ۲۰

الإعراب : مُدخلاً مفعول فيه لنُدخلكم ، لأن المراد به المكان ، وهو الجنة .

المعنى :

قسم القرآن الكريم الذنوب الى قسمين : كبائر وصغائر ، وقد جاء هــــذا التقسيم في العديد من الآيات ، منها هذه الآية ، لأن المراد من (سيئاتـكم) في قوله تعالى:( نكفر عنكم سيئاتكم )،المراد منها ما عدا الكبائر باتفاق المفسرين، والمعنى:من اجتنب كبائر الذنوب محونا عنه صغائرها .

ومنها قوله تعالى في الآية ٣٢ النجم : • الذين يجتنبون كبائر الائم والفواحش الا اللمم » واللمم هي الصغائر .

ومنها قوله سبحانه في الآية ٥٠ الكهف : « لا يغادر صغيرة ولا كبيرة الا أحصاها ، .

ومنها الآية v الحجرات : « وكرَّه اليكم الكفر والفسوق والعصيان » . وهي صريحة في ان المنهيات أقسام ثلاثة : الكفر ، وهو الجحود والإنكار. والفسوق، وهو اقتراف الكبائر . والعصيان ، وهو الصغائر .

وبهذا يتبين معنا ان قول من قال : كل الذنوب كبائر ، ولا صغائر فيها، لأن معصية الله في شيء كبيرة ، مها كان ذلك الشيء ، ان هذا القول مخالف لظاهر القرآن . بالإضافة الى ان الشرائع الوضعية تقسم الجريمة الى جنحة وجناية. أجل يمكن نفي الصغائر بوجه سنشير اليه .

ومها يكن ، فإن الكتاب العزيز لم يضع حداً فاصلاً بين الكبيرة والصغيرة ، ولذا اختلف الفقهاء في معنى الكبيرة ، فذهب جاعــة الى أن كل ما جاء في القرآن مقروناً بذكر الوعيد فهو كبيرة ، وما عداه صغــيرة .. وخير الأقوال قول من قال : ان الذنوب جميعاً في نفسها كبائر ، كما قال من نفى الصغائر من الأساس ، وانما تقسم الذنوب الى كبائر وصغائر بمقارنة بعضها الى بعض . مثلاً : النظر الى الأجنبية بريبة ذنب كبير في نفسه، صغير بالنسبة الى القبلة ،

والقبلة صغيرة بالنسبة الى الجنس . وكذا الأكل على مائدة عليها خمر كبير في نفسه ، صغير بالقياس الى شرب الحمر .

وتجدر الإشارة الى ان لذات الفاعل وسوابقه وظروفه ودوافعه تأثيراً بالغاً في جعل الذنب كبيراً أو صغيراً على حد تعبير الفقهاء ، وجناية أو جنحة على حد تعبير المشرعين الجدد .. فعلينا قبل أن نضفي على الذنب صفة الشدة أو الضعف أن ننظر الى الفاعل ، هل فعل ما فعل لعدم فطنته وضعف ارادته، كما لو لبس عليه غاو أثيم ، أو فعله لحاجة ماسة ، أو لأنه مولع بالإساءة الى الناس ، كما هو شأن الكثيرين .. وقد تواتر عن الرسول (ص) انه قال : « انما الأعمـال بالنيات، ولكل امرىء ما نوى .. لا صغيرة مع اصرار، ولا كبيرة مع استغفار ».

وعن الإمام الصادق (ع) : « انما خلد أهل النار في النار لأن نياتهم كانت في الدنيا أن يعصوا الله أبدأ لو خلدوا فيها ، وانما خلد أهل الجنة في الجنة لأن نياتهم أن يطيعوا الله أبدأ ، فبالنيات خلد هؤلاء وهؤلاء » . وبسطنا القول في تأثير النية عند تفسير الآية ١٤٤ من سورة آل عمران،فقرة لكل امرىء ما نوى.. ومن المفيد أن نذكر خبراً عن الإمام جعفر الصادق (ع)يعدد فيه أنواع الكبائر.. روي ان عمرو بن عبيد دخل على الإمام ، وسأله عن الكبائر في كتاب الله ؟

« ان أكبر الكبائر الشرك بالله ، لقوله تعالى : « ان الله لا يغفر أن يشرك به ه . وقال : « ومن يشرك بالله فقد حرّم عليه الجنة ومأواه النار » .

وبعده اليأس من روح الله ، لأن الله يقول : « ولا بيأس من روح الله الا القوم الكافرون » .

ثم الامن من مكر الله ، لأن الله يقول : « ولا بأمن مكر الله الا القوم الحاسرون » .

ومنها عقوق الوالدين ، لأن الله تعالى جعـل العاق جبــاراً شقياً في قوله : « وبراً بوالدتي ولم يجعلني جباراً شقياً » .

ومنها قتل النفس التي حرّم الله الا بالحق ، لأنه تعالى يقول : « ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم خالداً فيها » . وقذف المحصنات ، لأن الله يقول : • ان الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا في الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم • .

وأكل مال اليتيم ، لقوله سبحانه : « ان الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً انما يأكلون في بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً .

والفرار من الزحف ، لأن الله يقول : « ومن يولهم يومئذ دبره الا متحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى فئة فقد باء بغضب من الله ومأواه جهثم وبتس المصير » .

وأكل الربا ، لقوله سبحانه : « الذين يأكلون الربا لا يقومون الا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس » . ولقوله : « فإن لم تفعلوا فاذنوا بحرب من الله ورسوله » .

والسحر ، لأن الله يقول : « ولقد علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاق . .

والزنا ، لأن الله يقول : « ومن يفعل ذلك يلق أثاماً يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهاناً » .

واليمين الغسوس٬ ، لأن الله يقول : « ان الذين يشترون بعهد الله وإيمانهم ثمناً قليلاً أولئك لا خلاق لهم في الآخرة .

والغلول؟ ، قال تعالى : • ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة • ـ

ومنع الزكاة ، لقوله جل وعز : « يوم يحمى عليهـــا في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم » .

وشهادة الزور ، وكمّان الشهادة ، لأن الله يقول : • ومن يكتمها فانــــه آثم قلبه • .

وشرب الخمر ، لأن الله عدل مها عبادة الأوثان .

وترك الصلاة متعمداً ، أو شيئاً مما فرض الله ، لأن رسول الله (ص) يقول: • من ترك الصلاة متعمداً فقد برىء من ذمة الله،وذمة رسوله،ونقض العهد. • وقطيعة الرحم ، لأن الله يقول : • اولئك لهم اللعنـة ولهم سوء الدار .

- ۱ اليمين الغموس هي الكاذبة التي تغمس صاحبها في النار ...
  - ۲ الغلول ذو الحقد والغش .

فخرج عمرو بن عبيد ، وله صراخ من بكائه ، وهو يقول : هلك من قـــال برأيه ، ونازعكم في الفضل والعلم يا أهل البيت .

واسألوا الله من فضله الآية ٣٢ ــ ٣٣ :

وَلَا تَتَمَنَّوْا مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ لِلرِّجَالِ فَصِيبُ مِّمَا اكْتَسَبُوا وَلِلنِّسَاء نَصِيبُ مَّمَا اكْتَسَبْنَ وَاسْأَلُوا اللهَ مِنْ فَضْلِه إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيماً \* وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مَمَّا تَرَكَ أَلُوالدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَالَّذِينَ عَقَدَتُ أَمْيَانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شِيْء شَهِيداً \*

اللغة :

موالي جمع مولى ، ولفظه مشترك بين معان كثيرة ، منها السيد الذي اعتق عبده ، ومنها العبد الذي اعتقه مولاه ، ومنها ألوارث ، وهذا المعلى هو المراد في الآية . وأيمانكم بفتح الهمزة جمع يمين ، بمعلى القسم ، أو بمعلى اليد ، لأنها تعطى عادة عند العهد والعقد ، حيث تكون المصافحة باليدين عند التعاقد والتعاهد .

الإعراب :

للرجال نصيب مبتدأ وخبر . ومما اكتسبوا (مما) متعلق عحدوف خبراً لمبتدأ محذوف ، كأن سائلاً يسأل : ما هو هذا النصيب فقيل : هو مما اكتسبوا ،

على أن تكون من في (مما) للبيان لا للتبعيض ، ان هـذا النصيب هو كل مـا اكتسبوه لا بعضه . وموالي مفعول أول لجعلنا . ولكل متعلق بمحذوف مفعولاً ثانياً ، والتقدير جعلنا موالي وارثين لكل مال<sup>1</sup> تركه الوالدان والأقربون ، وعلى هذا تكون من في (مما) للبيان ، لا للتبعيض ، كأن قائلاً يقول : ما هو المال الذي ترثه الموالي ، فقيل : هو كل ما تركه الوالدان والأقربون . والذين عقدت المانكم (الذين) مبتداً ، وخبره فآتوهم فصيبهم ، وجاز دخول الفاء على الخبر لأن اسم الموصول فيه رائحة الشرط .

# المعنى :

( ولا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعض) . ظاهر النهي ان الانسان لا يجوز له أن يتمنى لنفسه ما يستحسنه عند غيره من النعمة والفضل ، سواء أتمنى مع ذلك زوال النعسة عن الغسير ، وهو الحسد المذموم ، أم لم يفكر في ذلك اطلاقاً ، بل تمنى أن يكون له مثل ما لغيره ، وهذه هي الغبطة .

ولكن ظاهر الآية عسلى اطلاقه غير مراد ، لأن الغبطة لا بأس بها ، ولا ضرر منها،أما الحسد فحرم اذا بغى صاحبه على المحسود ، أو تضمن الاعتراض على الله وحكمته ، قال الرسول الأعظم (ص) : « اذا حسدت فلا تبغ ، أي إذا شعرت من نفسك الرغبة في زوال النعمة عن غيرك فمالك واكبت هسذا الشعور ، وجاهسده كي لا يظهر له أثر الى الحارج في قول أو فعل .. فان تمالكت فأنت غير مسؤول أمام الله ، وان اندفعت وراء شعورك تـ دس وتفتري على صاحب النعمة فانك معتد أثيم .

وعلى هذه الحال وحدها محمل النهي في الآية ، لأن قول الرسول (ص) : ٩ اذا حسدت فلا تبغ ۽ بيان وتفسير لها ، واذا جاز للانسان أن يتمنى لنفسه مثل ما لغيره من دون بغي فبالأولى أن مجوز له أن يتمنى ما يشاء من الحير ،

١ لو قدرنا لكل انسان كما فعل غيرنا لكانت الموالي من جملة متر وكات الانسان ، و لا يستقيم المعنى إلا بتقدير محذوف ، أما إذا قدرنا لكل مال كما فعلنا نحن فيستقيم المعنى من غير حذف .

دون أن ينظر الى ما فضل الله به غيره عليه .. قال تعمالى في معرض المدح : « ومنهم من يقول ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار – ٢٠١ البقرة » .

( للرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبن ) . في تفسير مجمع البيان : « جاءت وافــدة النساء الى رسول الله (ص) فقالت : يا رسول الله أليس الله رب الرجال والنساء وأنت رسول الله اليهم جميعاً ؟ فحــا بالنا يذكر الله الرجال ، ولا يذكرنا ؟ نخشى أن لا يكون فينا خير ، ولا لله فينا حاجة . فنزلت هذه الآية . »

والمعنى الظاهر منها ان لكل انسان نتيجة عمله ، فلا ينبغي له ان يشغل نفسه بالحسد المذموم، لأنه يعود على صاحبه بالوبال دنيا وآخرة ، قال الإمام على (ع) : لا تحاسدوا ، فــان الحسد يأكل الإعان ، كما تأكل النـار الحطب ، وقال : م صحة الجسد من قلة الحسد » . وذكر الله سبحانه النساء للتنبيه على ان الرجل والمرأة سواء في ان لكل منها ما سعى : « اني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو انثى بعضكم من بعض – ١٩٥ آل عمران .

# يدعو الله ويعمى عن سبيله :

( واسألوا الله من فضله ) . فإن خزائنه لا تنفد ، ونعمه لا تحصى ، قال الإمام زين العابدين (ع) في بعض مناجاته : « علمت ٌ ۔ يا إلهي ۔ ان كثير ما أسألك يسير في وُجدك ، وان خطير ما أستوهبك حقير في وسعك ، وان كرمك لا يضيق عن سؤال أحد ، وان يدك في عطاياك أعلى من كل يد « . وفي الحديث : « سلوا الله من فضله ، فائله يحب أن يسأل » . وتقول : ان الأمر بالسؤال يستدعي الاجابة ، مع العلم بأن كمل الناس ، أو جلهم يسألون ويلحون في السؤال والدعاء ، ولا يستجيب الله لهم ؟ الجواب : ان الله سبحانه كما أمر بالدعاء فقد أمر أيضاً بالسعي والجـد ، وقال : « وان ليس للانسان الا ما سعى ـ ٤ النجم » . ومعنى هذا ان الله سبحانه ضمن اجابة الداعي عن طريق السعي والعمل ، ولم يضمن الإجابة عن

كل ما يمر بخاطر الإنسان تمجرد ان يطلب ويسأل .. كيف ؟ ولو فعل لحرب الكون .. تم هل الله جل وعز آمر ، أو مأمور ؟ وماذا يفعل اذا تلقى دعوتين متناقضتين في آن واحد ؟ وما قولك تمن يدعو الله ، ويعمى عن سبيله ؟.

وبالتالي، ان أمره تعالى بالسؤال من فضله تعبير ثان عن أمره بالجد والعمل، وان على الإنسان ان يتجه الى كسبه متوكلاً على الله وحده ، ولا ينظر الى كسب الغير ، وما آثاه الله من فضله .. وما من أحد شغل نفسه بغيره الاتنغص عيشه ، وتاه عقله ، وارتبك في جميع أموره .. وقد عرفت ، وأنا طالب في النجف الأشرف زملاء لا ينقصهم الاستعداد والذكاء، وأمضوا في النجف سنوات طوالاً ، ومع ذلك كانوا من الفاشلين ، لا لشيء الا لأنهم اشتغلوا بالناس عن أنفسهم ودروسهم .. ولاه من قال : « من راقب الناس مات غماً » . وتكلمنا

( ولكل جعلنا موالي مما ترك الوالدان والأقربون والذين عقدت إيمانكم فأتوهم نصيبهم ) . المراد بالموالي هنا الورثة ، وقد ذكر الله منهم في هذه الآية ثلاثة أصناف : الأول الوالدان ، ويشملان الأجــداد والجدات . الثاني الأقربون ، ويشملون الأولاد والأخوة والأعمام والأخوال . الثالث الذي جرى بينهــم وبين المورّث عقد خاص أو عام يترتب عليه الإرث ، والعقد الحاص، كعقد الزواج وعقد الملك ، وعقد ضمان الجريرة ، والعقــد العام هو الإسلام ، وكل هؤلاء يدخلون في قوله تعالى : ٥ والذين عقدت إيمانكم ».

وعقد الزواج معروف ، أما عقد الملك فهو أن يملك الحر عبداً ، ثم يعتقه تقرباً إلى الله ، لا لقاء شيء ، أو كفارة عن شيء ، فإذا مات هذا العبد المعتمَى ، ولا وارث له ورثه الذي كان قد أعتقه . أما عقد ضمان الجريرة ، أي الجناية فهو أن يتفق اثنان على أن يضمن كل منها جناية الآخر، أو يضمن أحدهما ما يجنيه الآخر ، دون العكس ، فإذا تم الاتفاق بينها حسب الشروط المقررة في كتب الفقه كان على الضامن بدل الجناية ، وله لقاء ذلك ميراث المضمون إذا لم يكن له من وارث الا الضامن ، أما عقد الإسلام فالمراد به العهد العام بين النبي (ص) ومن آمن به ، فإذا مات المسلم ، ولا وارث له اطلاقاً

فيرائه للنبي (ص) أو لمن يقوم مقامه ، فقد روي عن رسول الله انــه قال : « أنا وارث من لا وارث له » . وفي رواية ثانية : «أنا ولي من لا ولي له ». وفي ثالثة : « أنا مولى من لا مولى له ، أرث ماله ، وأفل عنه » .. وكفى دليلاً على ذلك قوله تعالى : « النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ـــ ٦ الأحزاب ». وفي كتاب وسائل الشيعة العديد من الروايات أن علياً أمير المؤمنين (ع) كان يقول : « اذا مات الرجل ، وترك مالاً ، ولا وارث له اعطواً المال أهـــل بلده » . ولا يتنافى هذا مع قول الرسول (ص) ، لأن الرسول قد وهب حقه في هذا الميراث للفقراء من أهل بلد الميت .

وتقدمت الإشارة الى نصيب الأبوين والأخوة والزوجـــين في الآية ١٢ وما بعدها من هذه السورة ، وتفصيل أنصبة جميع الورثة في كتب الفقه .

# الرجال قوامون على النساء الآية ٣٤ – ٣٥ :

الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمِـا أَنْفَقُوا مِنْ أَمُوالهُمْ فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتُ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ وَاللَّذِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي المَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهِنَ فَإِنَّ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَ سَبِيلاً إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيًا كَبِيرَا وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنَهِا فَابْعَنُوا حَكَماً مِنْ أُهْلِهِ وَتَحَكَماً مِنْ أُهْلِهِ وَتَحَكَماً مِنْ أُهْلِهِ إِنْ يُرِيداً إِصْلاَحا بُوَفَقِ اللهُ تَبْغُوا حَلَيْهِنَ سَبِيلاً إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيًا كَبِيرَا وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنَهِا فَابْعَنُوا حَكَماً مِنْ أُهْلِهِ وَتَحَكَماً مِنْ أُهْلِهِ وَتَحَكَماً مِنْ

اللغة :

قوامون جمع قوام على وزن فعمَّال مبالغة قيام ، ومعناه القيام بالأمر، والمراد

به هنا الذي يقوم بشؤون المرأة ، وهو الزوج ، وقانتات جمع قانتـة ، والمراد بها المطيعة ، وحافظات للغيب جمع حافظة ، وهي المرأة التي تحفظ زوجها لدى غيابه فيا يجب حفظه من النفس والمال . والنشوز الارتفاع ونشوز أحد الزوجين ترفعه عن القيام بالحقوق الزوجية . والشقاق الحلاف الذي يجعل كلاً من المختلفين في شق . والحَـكم هو الذي يفصل بين المتخاصمين .

## الاعراب :

مما فضل الله الباء للسبب . وما مصدرية ، أي بنفضيل الله ، والمجرور متعلق بقوامين ، ومما أنفقوا معطوف على مما فضل الله . وفالصالحات مبتدأ ، وقانتات خبر ، وحافظات خبر ثان . ومما حفظ الله (ما) مصدرية ، والتقدير محفظ الله ، والمعلى ان المرأة الصالحة تحفظ غيبة زوجها بأمر الله أو كما أمر الله . وبين أصلها ظرف مكان ، ثم استعملت اسماً للوصال والفراق ، مثل: هذا فراق بيني وبينك . وأضيف الشقاق هنا الى بين تجوزاً ، لأن الشقاق يضاف حقيقة الى الزوجين ، لا الى بينهما ، وأصل الكلام هكذا : وان خفتم شقاقاً بينها ، مثل مكر الليل ، أصله مكر في الليل .

# المعنى :

( الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم ) . الرجل والمرأة ركنا الحياة ، ومحال أن تستقيم بأحدهما دون الآخر ، ومعنى هذا ان بين الرجل والمرأة نوعاً من التفساوت .. ولو تساويا من جميع الجهات لأمكن الأكتفساء بأحد النوعين ، وكان وجود الآخر وعدمه سواء .. فالدعوة – اذن – الى المساواة بينها في كل شيء تخالف منطق الحياة .

ورب قائل : ان المرأة وأنصارها يريدون لها المساواة في الحقوق والواجبات. ولا يريدون لها المساواة مع الرجل في كل شيء،حتى الحمل والرضاعة ـــ مثلاًـــ . ونجيب ان التفاوت في التكوين العضوي يستدعي حتماً التفاوت في بعض الحقوق

والواجبات ، بل وفي بعض الغرائز النفسية أيضاً ، وعليه فمن يطلب التساوي في جميع الحقوق والواجبات بينها فقد ابعد ، تماماً كمن يطلب التفاوت في الجميع، والصواب انهما يشتركان في أكثر الحقوق ، أو الكثير منها ، وأهمهما المساواة أمام الله والقانون ، وحرية التصرف في المال ، واختيار شريك الحياة . ويفترقان في بعض الحقوق .. وعند تفسير الآية ٢٢٨ من سورة البقمرة ذكرنا ١٤ فرقاً بين الرجل والمرأة في الشريعة الإسلامية . أما الآية التي نفسرها فإنها تفيد :

١ – أن الرجال قوامون على النساء ، والمراد بالرجال هنا خصوص الأزواج، وبالنساء خصوص الزوجات ، وليس المراد بالقيام على المرأة السلطة المطلقة، نحيث يكون الزوج رئيساً دكتاتورياً ، والزوجة مرءوسة له ، لا ارادة لها معه ولا اختيار ، بل المراد ان له عليها نحواً من الولاية ، وقد حدد الفقهاء هذه الولاية بخيل الطلاق في يد الزوج ، وان تطيعه في الفراش ، ولا تخسرج من بيته الا بإذنه ، وهما فيا عدا ذلك سواء : « ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف » .

٢ ان الله سبحانه ذكر سببين لهذا النحو من ولاية الزوج على الزوجة ، وأشار إلى السبب الأول بقوله : ( بما فضل الله بعضهم عسلى بعض ) . وإلى السبب الثاني بقوله : ( وبما أنفقوا من أموالهم ) . ونبـــدأ بالسبب الأول .. فالضمير في ( بعضهم ) يعود على النساء والرجال معاً ، وذكر الضمير من باب التغليب ، والمراد ببعض الأولى الرجال ، وببعض الثانية النساء .

وتسأل : لماذا قال تعالى : ( بما فضل الله بعضهم على بعض ) ولم يقل بما فضلهم عليهن ، مع انه أخصر وأظهر ٢.

الجواب : لو قال : فضلهم عليهن لفُهم منه تفضيل جميع أفراد الرجال على جميع أفراد النساء ، وهذا غير مقصود ، لأنه بعيد عن الواقع ، فكم من امرأة هي أفضل من ألف رجل ، فجاء لفظ بعض للاشارة الى أن هذا التفضيل انما هو للجنس على الجنس من حيث هو بصرف النظر عن الأفراد .

وقد أبهم سبحانه ، ولم يبين وجه الأفضلية ، حيث قال : ( بما فضل الله ) وكفى .. وقال المفسرون وغيرهم : ان الرجل أقوى من المرأة في تكوينه العضوي والعقلي ، وأطالوا الكلام والاستدلال ، ومنهم من ألف كتباً خاصة في هذا الموضوع .

والذي نشاهده ان الأعمال الجليلة في ميدان العلم والدين والفن والفلسفة والسياسة كلها من الرجال ، لا من النساء ، واذا وجدت امرأة ، لها دور في ذلك فهي من الطرائف والنوادر .. وبديهة ان الشاذ النادر يؤكد القاعدة ، ولا ينفيها .. وفوق هذا شاهدنا المــرأة تهتم قبل كــل شيء بالتفصيلات والأزياء التي تجسم انوئتها ، وترزها عريانة ، وتلونها بكل ما يجذب الرجل ، ويلهب شعوره نحو الجنس اللطيف .. ومن هنا كانت بيوت الأزياء ومبتكرات التفصيل للنساء ، دون الرجال ، ولا تفسير لاهتمام المرأة بانوئتها ، وانصراف الرجل الى جليل الأعمال في ميادين الحياة الا النباين في الغرائز والتكوين النفسي بين الاثنين .

أما السبب الثاني لأفضلية الرجل فقد بينه سبحانه بقوله : ( وبما انفقوا من أموالهم ) كما أشرنا ، وهو واضح لا ابهام فيـــه كالسبب الأول ، لأن الذي يتحمل مسؤولية الانفاق على غيره لا بد أن يكون أفضل من الذي لا يُطلب منه شيء ، حتى الانفاق على نفسة .. ان هذا حامل ، وذاك محمول .

وتجدر الاشارة الى ان قوله تعالى : ( وبما انفقوا من أموالهم ) يشعر بأن الزوج إذا لم ينفق على زوجته لم يكن قواماً عليها ، وكان لها ، والحال هذه ، ان تطلب من الحاكم الشرعي الطلاق ، وعلى الحاكم أن ينذر الزوج ، فان امتنع عن الانفاق لعجز أو عناداً أمره بالطلاق ، فان امتنع طلقها عنه ، لأن الحاكم ولي الممتنع ، وعلى هذا مالك والشافعي ، وجماعة من علماء الشيعة الامامية، منهم السيد صاحب العروة الوثقى وملحقاتها ، والسيد محسن الحكم ، ونحن على هذا الرأي .. وعقدنا لهذه المسألة الهامة فصلاً مستقلاً في الجزء السادس من كتاب والأدلة بنحو من التفاق، بعنوان: طلاق الحاكم في الجزء السادس من كتاب والأدلة بنحو من التفصيل .

( فالصالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ الله ) . الزوجة الصالحة هي الموافقة لزوجها ، الحافظة لنفسهـــا حسبا أمر الله وأراد ، فلا تعصيه في شيء أباحه الله له،ولا تطبعه في شيء حرمه الله عليه وعليها ، قال رسول الله (ص): لا خير النساء التي اذا نظرت اليها سرتك ، وإذا أمرتها أطاعتك ، واذا غبت عنها حفظتك في نفسها ومالك » .

والحديث عن الزواج لا ينتهي الى حــد ، ولا أحد يعرف السر الكامن في قول من قال:لا أتزوج ولو شنقوني،إلا المتزوجون .. ان بعض الزوجات سرطان يقضي على الأرواح ببطء .. وإذا كان الانسان مخيراً،لا مسيراً فان هذا الانسان هو الأعزب،أما المتزوج فلا ارادة له،ولا اختيار الآمن شذ..وفي بعض الديانات ان الله غداً لا يعاقب بالنار ، ولا يثيب بالجنة ، بل يزوج العاصي عجوزاً فانيــة تؤلمه في خلقها وخلقها ، ويزوج المطيع شابة جميلة تسره خلقاً وخلقاً .

( واللاتي تخافون نشوزهن فعظوهن واهجروهن في المضاجع واضربوهن ) . والمراد بالنشوز في الآية الامتناع عن القيام بحقوق الزوجية .. وقد يكون النشوز من الزوجة فقط ، أو من الزوج ، أو منها معاً .. وبعد أن أشار سبحانه الى الزوجة الصالحة أشار الى الزوجة الناشزة ، وأباح للزوج اذا تمردت عليه زوجته من غير حق ان يعظها ، فإن هي قبلت ، والا هجرها في الفراش فان هي قبلت وإلا ضربها ضرباً خفيفاً للزجر والتأديب ، لاللتشفي والانتقام .. هذا الى ان الأمر بالوعظ ، ثم بالهجر ، ثم بالضرب هو أمر للاباحية والترخيص ، لا للوجوب والالزام ، فقد اتفق الفقهاء جميعاً على ان ترك الضرب أولى ، وان الذي يصبر على أذى الزوجة ولا يضربها خير وأفضل عند الله ممن يضربها ، كما اتفقوا على قل رسول الله (ص) : ٩ لا يضرب أحدكم امرأته كما يضربها ، كما الفار انسه كلما حصل الغرض بالطريق الأخف وجب الاكتفاء به ، وحرم الأشد . قل رسول الله (ص) : ٩ لا يضرب أحدكم المرأته كما يضرب البعير أول النهار

ومن الطريف ان الطبري الذي وصفوه بشيخ المفسرين قال في تفسير قولـــه تعالى : ( واهجروهن في المضاجع) . انه أمر من الله للزوج إذا عصته زوجته ان يربطها بالحبل -- كما يربط البعير - في البيت الذي يضاجعها فيه .. والذي حمله على هذا التفسير ان العرب تسمي الحبل الذي يربطون به البعــير هجاراً ، فاذا كان كذلك يكون معنى اهجروهن اربطوهن يالهجار .. وأبلغ رد لهــذا التفسير قول الزمخشري : « وهذا من تفسير الثقلاء ي .

( فان أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلاً ) . من السبل الثـــلاث ، لأن الوعظ والهجر والضرب وسيلة الى الطاعة ، فاذا حصلت الغايـة ذهبت الوسيلة . ويشير قوله تعالى : ( فان اطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلاً ) الى ان الزوج لا يجوز له

ان يلتمس الأعذار الكاذبة لايذاء الزوجة ، حتى ولو كانت كارهـة له ، مـــا دامت قائمة بحقوقه المشروعة..فان الحب والبغض لا يدخلان في استطاعة الانسان، والله سبحانه لا يحاسب ولا يعاقب إلا على ما يظهر من قول أو فعل .

( ان الله كان علياً كبيراً ) . قال الرازي ما يتلخص بأن المقصود من قوله تعالى : ( ان الله كان عليــاً كبيراً ) أمور،الأول : تهديد الأزواج على ظلم النساء . الثاني : ان الله لا يكلف إلا بالحق . الثالث : انه سبحانسه لا يكلف إلا ما يطاق ، فعلى الأزواج ان لا يكلفوا النساء ما لا يقدرن عليه . الرابع : انه لا يكلف العاصي إذا تاب ، فإذا تابت المرأة عن نشوزها فدعوا معاقبتها . الحامس : انه لم يهتك السرائر ، فأنتم أولى أن تكتفوا بظاهر حال المرأة ، ولا تفتشوا عما في قلبها من البغض .

(وان خفتم شقاق بينها فابعثوا حكماً من أهله وحكماً من أهلها) . تعرضت الآية السابقة لنشوز الزوجة ، وتعرضت هذه لنشوز الزوجين ، وامتناع كل منها عن القيام بحقوق الآخر ، وقوله تعالى : ( وان خفتم شقاق بينها ) أراد ب الحوف من استمرار الشقاق الحاصل بالفعل . والحطاب في خضتم وابعثوا خاص بالحكام الشرعيين ، لأنه بهم أليق وأنسب ، والأمر ببعث الحكمين للاستحباب ، لا للوجوب ، والغرض منه اصلاح ذات البين ، والمحافظة على الاسرة،والحوف من ضياع الأطفال والصغار .

ويشترط في الحكم ان يكون أهلاً للاصلاح ، لأن فاقـد الشيء لا يعطيه ، ويجوز أن يكون من غير الأهل والأرحام ، لأن القرابة ليست شرطاً في الحكم ، ولا في الوكيل ، وُذَكَر الأهل في الآية للأفضلية ، لا للالزام ، لأنهم أعرف ببواطن الحال ، وأشفق من الغير ، وأكتم الأسرار ، ومهمة الحكمين ان يسعيا

في الصلح، فإن تعذر رفعا تقريراً للحاكم الشرعي بواقع الحال، وما يريانه من مصلحة الطرفين، ولا حق لها بالتفريق الا بإذن الزوج، ولا بالبذل عن الزوجة الابإرادتها . ( ان يريدا اصلاحاً يوفق الله بينها ) . اختلف المفسرون في ضمير يريدا ، وضمير بينها على من يعودان ؟ قيل : ان ضمير يريدا يعود الى الحكمسين ، وضمير بينها الى الزوجين ، ويكون المعلى ان أراد الحكمان اصلاحاً بين الزوجين يوفق الله بين الزوجين ، وهذا بعيد عن الصواب أولاً : لأن المفروض بالحكمين انهما يريدان الإصلاح ، والا لم يكونا حكمين . ثانياً : قد يريد الحكمان انهما يريدان الإصلاح ، والا لم يكونا حكمين . ثانياً : قد يريد الحكمان الإصلاح ، ومع ذلك لا يحصل التوفيق ، مع أن الله قال : ان يريدا اصلاحاً يوفق الله بينها ، وعليه تجب حصول التوفيق عجرد وجود ارادة الإصلاح من الحكمين .. والواقع هو العكس .

والصحيح ان الضميرين يعودان الى الزوجين ، ويكون المعنى ان الزوجين اذا صلحت نيتها ، وكانا قاصدين استمرار الزواج والمحافظة على بقاء الأسرة ، فإن مهمة الحكمين تنجح ، ويوفق الله بين الزوجين لا محالة ، لأنه متى صلحت النية صلحت الحال،واستقامت الأفعال،واذا ساءت نية الزوجين فإن مآل وظيفة الحكمين الى الفشل ، حتى ولو قصدا الإصلاح ، وبذلا كل الجهود وأقصاها .

وتجدر الاشارة الى أن الله سبحانه ذكر نشوز الزوجة ثم نشوز الزوجين معاً، ولم يذكر نشوز الزوج فقط .. ولكن الفقهاء تعرضوا له ، وقالوا : اذا تعدى الزوج ، ومنع الزوجة بعض حقوقها الواجبة وعظته ، فإن قبيل ، والا فليس لها هجره ، ولا ضربه كما له هجرها وضربها اذا نشزت ، ليس لها ذلك، حتى ولو علمت ان هجره وضربه يجديانها نفعاً، لأن الهجر والضرب يحتاجان الى الاذن من الشرع ، ولا اذن منه لها بهما .. أجل ، لها أن ترفع أمرها الى الحاكم الشرعي ، وعلى الحاكم أن يتثبت ويتبين ، فإن ثبت لديه تعدي الزوج نهاه ، فإن عاد عزره مما يرى من الشتم أو الضرب أو السجن .. وان امتنع عن الإفاق عليها ، مع قدرته عليه جاز للحاكم أن يأخذ من مال الزوج ، وينفق عليها ، ولو ببيع شي من أملاكه ، وان لم يملك شيئاً كان له – على رأي – ان يطلقها قهراً عنه ، ان طلبت هي الطلاق .. وسيقت الاشارة الى ذلك عند تفسير قوله تعالى : ( ومما أنفقوا من أموالهم ) .

وبالوالدين احساناً الآية ٣٦:

وَاعْبُدُوا اللهَ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي ٱلْفُرْبَى وَٱلْيَتَامَى وَالَمَناكِينِ وَالْجَارِ ذِي ٱلْقُرْبَى وَالْجَــارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَت أَيْمَانُهُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ مَنْ كَانَ بُخْتَالاً فَخُوراً\*

اللغة :

ذو القربى صاحب القرابة ، كالأخ والعم ، ومن اليها . والجار ذو القربى هو الذي قرّ بَ جواره . والجار الجُنب الذي بتَعُدَّ جواره . والصاحب بالجنب من كان رفيقاً في السفر ، أو جليساً في الحضر ، أو شريكاً في الـدرس ، أو في حرفة ، وما إلى ذلك . وابن السبيل المسافر المنقطع عن أهله وماله . وملك اليمين الرق ، لا وجود له اليوم .

# الإعراب :

شيئاً مفعول مطلق ، لأن المراد به هنا شيء من الشرك . واحسانــــاً مفعول مطلق لفعل محذوف ، أي احسنوا بالوالدين احساناً . وبذي القربــى ومـــا بعده معطوفان على الوالدين .

# المعنى :

( واعبدوا الله ) . ومـــا عُـبد الله بشيء أفضل من الجهاد والاستشهاد من أجل الحق والحرية والانسانية ، أما طلب العلم والعمل من أجل الحياة ، والتعاون

على ما فيه الحير ، واصلاح ذات البين فأفضل من عامة الصلاة والصيام ، كما جاء في الحديث .

( وتشركوا به شيئاً ) . انكار الألوهية من الأساس كفر وجحود . أما الشرك فهو على نوعين : شرك في الألوهية ، كمن يؤمن بأن الخالق والرازق أكثر من واحد . ومن هذا الشرك الاعتقاد بأن لله وزراء وأعواناً ومستشارين . وشرك في الطاعة ، كمن يؤمن بأن الخالق والرازق واحد لا شريك له ولا أعوان له ولا وزراء ولا مستشارين ، ولكنه يعصي الخالق في طاعة المخلوق ، ويؤثر مرضاته على مرضاة الله ، ومن هذا الشرك الرضا عن الحاكم الجائر، وعن الوزير أو النائب الخائن ، والقاضي الجاهل الفاسق، وعن كل من تولى شأناً من الشؤون العامة ، وما هو له بكفؤ . وفي الحديث من رضي بفعل قوم فهو شريك لهم .

( وبالوالدين احساناً ) . قرن الله سبحانه وجوب التعبد له بوجوب الــبر بالوالدين في العديد من الآيات ، منها هذه الآية ، ومنها قوله تعالى : «وقضى ربك أن لا تعبدوا الا اياه وبالوالدين احساناً اما يبلغن عندك الكـبر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لها أف ولا تنهرهما وقل لها قولاً كريمــاً ٢٤ الاسراء » . ومنها : « أن اشكر لي ولوالديك الي المصبر ١٤ لقمان » .

ومن دعاء الإمام زين العابدين لوالديه : « يا إلهي أين طول شغلها بتربيتي ؟ وأين شدة تعبها في حراستي ؟ وأين إقتار<sup>ه</sup>ما على أنفسها للتوسعة عليّ ؟ هيهات ما يستوفيان مني حقها ، ولا أدرك ما يجب عليّ لهما ، ولا أنا بقاض وظيفة خدمتها » .

( وبذي القربى ) . بعد الأمر بالإحسان للوالدين أمــر بالإحسان للأقارب والأرحام ، ثم ( اليتامى والمساكين ) ولو انهم أبعد مكاناً من الجار ، لأن اليتيم فقد الناصر والمعين،أعني الأب ، ولأن المسكين لا ينتظم حال المجتمع الا بالعناية به ، والمسكين آلذي ينبغي العناية به هو الضعيف العاجز عن الكسب ، أما اعانة القادر على العمل ، ومع ذلك آثر البطالة والكسل،فتشجيع عـلى الرذيلة ، وفي الحديث : ان الله يحب العبد المحترف .. ويكره العبد البطال . وقال الحواريون لعيسى : من أفضل منا ؟ قال : أفضل منكم من يعمل بيده،ويأكل من كسبه .

۳۲۱ التفسير الكاشف – ۲۱

وذكرنا في فقرة «اللغة» معنى ( الجار ذي القربس والجار الجنب والصاحب بالجنب وابن السبيل وما ملكت اعانكم ) . ولا ينحصر الإحسان بإعطاء المال ، بل يشمل الرفق والتواضع والسعي في قضاء الحوائج ، والنصح في المشورة،وكمان السر ، وغض الطرف عن العورات ، وعدم اشاعة السيئات،واعارة الأدوات ، وما إلى هذه .. وعلى أية حال ، فان الأمر بالاحسان الى هؤلاء ندب لا فرض . ( ان الله لا يحب من كان مختالاً فخوراً ) . هذا تهديد ووعيـد لمن يأنف من أقاربه الفقراء ، وجيرانه الضعفاء .

يبخلون ويأمرون الناس بالبخل الآية ٣٧ \_ ٣٩:

الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخُلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِيناً \* وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُوَالَهُمْ رِنَاء النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاء قَرِيناً \* وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ آَمَنُوا بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَنْفَقُوا يَمَا رَزَقَهُمُ اللهُ وَكَانَ اللهُ بِهِمْ عَلِيماً

اللغة :

الرئاء المراءاة . والقرين الصاحب .

الإعراب :

الدين يبخلون بجوز أن يكون محسل (الذين) النصب بدلاً مين (مَن ) في

قوله تعالى : ( لا يحب من كان مختالاً ) . ويجوز الرفع على الابتداء ، والخبر محدوف تقديره مذمومون أو معذبون ، وعلى هذا يكون الكلام مستأنفاً . والذين ينفقون عطف على الذين يبخلون . ورثاء مفعول من أجله لينفقون ، ويجوز أن تكون في موضع الحال ، أي مراثين ، وله متعلق بكلمة قرين الأولى . وساء فعل ماض ، والفاعل مستثر يعود على قرين . وكلمة قرين الثانية تمييز .

## المعلى :

( الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل ) . بعد أن أمر سبحانه في الآيــة السابقة بالبذل والاحسان هدد في هذه الآية من يبخل ، ويأمر غيره بالبخل .. وكل نخيل يأمر الناس بالبخل ، بل كل مسيء يود أن يجد له أقراناً وأمثالاً ، لكي تتوزع المسؤولية على الجميع : ويتقي ألسنة القدح والذم .. وبديهة ان كثرة اللصوص لا تبرر اللصوصية،وتجعلها حلالاً ، بل تضاعف من جرمها وجريرتها .

وما رأيت كلاماً تستجيب له النفس كالأمر بالبخل والامساك ، ذلك ان المال عزيز يعادل الروح ، ولا تسخو بشيء منه – في الغالب – إلا بعد جهد جهيد ، والأمر بالامساك يصادف هوى في النفس ، فتستجيب له بيسر وسهولة.. قال الشيخ محمد عبده عند تفسير هذه الآية : ان للآمرين بالبخل شبهة قوية ، وقد أثرت في نفسي ،فكنت أرد الدراهم الى جيبي بعد اخراجها ، لأن المنفرين من الانفاق كانوا يقولون لي : ان هذا غير مستحق ، واعطاؤه اضاعة ، فاذا وضعت المال في مكان آخر يكون خيراً وأولى .

والصحيح ما قلناه : ان الأمر بالبخل إنما يؤثر على المرء حين بجد هوى في نفسه ، لا لقول المنفرين وشبهتهم ، ومهما يكن ، فان العظيم هو الذي يتغلب على هوى نفسه،ويرغمها على تقبل الشاق العسير ، ان كان فيه خيرها وصلاحها. قال الإمام على (ع) : أفضل الأعمال ما أكرهت نفسك عليه . وفي الحديث : أفضل الأعمال أحزها ، أي أشقها . ( ويكتمون ما آتاهم الله من فضله ) . وفضل الله سبحانه يشمل كل نعمة، ومنها المال والعلم . وكتمان العلم محرم ، ونشره واجب ، ولكـن بأسلوب يبشر ولا ينفر ، ويقرب ولا يبعد ، لأن العلم وسيلة ، والعمل هو الغاية .

وقال بعض العلماء : ان الغني اذا كَتُم غناه ، وتفاقر أمام الناس فقـد فعل محرماً ، واستدل مهذه الآية ، ويقوله تعالى : « واما بنعمة ربك فحدث ــــ ١١ الضحى » . وفي الحـــديث : اذا أنعم الله على عبد نعمة أحب ان يرى أثر نعمته عليه .

( وأعتدنا للكافرين عذاباً مهينا ) . سياق الآية يدل على ان المراد بالكافرين هنا الذين كتموا فضل الله ونعمته ، وعن الإمام موسى بن جعفر الصادق (ع) انه قال : التحدث بنعم الله شكر ، وترك ذلك كفر . وفي الآية ۷ من سورة ابراهيم : • لئن شكرتم لأزيدنكم ولئن كفرتم ان عذابسي لشديد ، . وعلى هذا محمل الكفر في الآية على كفران النعم ، لا على الكفر بمعنى جحود الالوهية .

( والذين ينفقون أموالهم رئاء الناس ولا يؤمنون بالله واليوم الآخر ) . سبقت هذه الآية مع تفسيرها في سورة البقرة،الآية ٢٦٤ . ويتلخص المعلى بأن الذي ينفق ماله رياء ، والذي يبخل به سواء عند الله ، وربما كان المرائي أسوأ حالاً ، لأنه أشبه بالكافر الذي لا يعمل لله .

## قرين الشيطان :

كل ما يزين فعل الغواية ، و يغري بالفساد والضلال فلك ان تسميه شيطاناً، خاطراً كان ، أو انساناً ، أو أي شيء؛ فلفظ الشيطان رمز لكل غوي مضل ، "يخفي حقيقته في أثواب الصالحين ، ومن أجل هذا نرى كثيراً من الناس يقولون ويفعلون بوحي من الشيطان وغوايته ، وهم يحسبون انه وحي من الله وهدايته.. وأقرب المقربين لدى الشيطان من وثق الناس بقداسته، ولم يعرفوا شيئاً عن حقيقته، وهذا هو المقصود بقوله تعالى : ( ومن بكن الشيطان له تريناً فساء قريناً ) . وبقوله: ( ومن يتخذ الشيطان ولياً من دون الله فقد خسر خسراناً مبيناً – ١٢٠)

وكما ان الشيطان قرين له في الدنيا فهو قرين له في الآخرة أيضاً،فقد جاء في الحديث : الإنسان مع من أحب . وقال الإمام علي (ع) : « فكيف اذا كان بين طابقين من نار : ضجيع حجر ، وقرين شيطان » .

والشيطان يقسّم أنباعه الى أقسام ، ويوكل الى كل مهمة تناسبه، تماماً كقائد الجيش ، فمنهم من يغريه بإراقة الدماء ، والتعدي على الشعوب الآمنة ، كالدول التي أوجدت اسرائيل ، وأمدتها بالمال والسلاح للاعتداء على العرب وبلاد العرب، لا لشيء الا لتخضعهم للاستعار سياسياً واقتصادياً . وقسم يغريهم بالفسق والفجور والتهتك والتبرج . وقسم يأمرهم بالصلاة والصيام ، وارتـداء ثوب الصالحــين

واذا استعصى عليه المتقون ، وأعيته فيهم الحيل رضي منهم ولو بكلمة حق يقولونها تلبية لطلبه ، روي ان ابليس قال لعيسى ابن مرم (ع) : قـل : لا إلمه الا الله . قال له عيسى : أقولها ، لا لقولك ، بل لأنها حق فرجع اللعين خاستاً .. وترمز هذه الحكاية الى ان الإيمان لا يكون بالتهليل والتكبـر ، ولا بالصيام والصلاة ، فإن هذه قد تكون من مصائد الشيطان ومكائدة ، وانما الإيمان الحق يقاس بالعلم بالله وأحكامه ، ومعرفة مداخل الشيطان التي تفسد على المؤمن اخلاصه وأعماله .

( وماذا عليهم لو آمنوا بالله واليوم الآخر وأنفقوا مما رزقهم الله ) . لقـــد ربط سبحانه بين الإيمان به وباليوم الآخر ، وبين الإنفاق ، لأنه نفى الإيمان عن البخيل الممسك ، ومعنى هذا ان الإنفاق دليسل الإيمان ، والإمساك دليـــل الكفر ، والوجه في ذلك ان المؤمن المتوكل على الله حقــاً ينفق ، وهو واثق بالحلف ، ومن أيقن بالحلف جاد بالعطية، كما قال الإمام على أمير المؤمنين (ع) ، أما ضعيف الإيمان فيستمع الى شيطانه الذي يأمره بالإمساك ، ويوعده الفقر، ان هو أنفق . ومها يكن فإن المراد بالإيمان هنا ايمان الطاعة والعمل، لا ايمان العقيدة فقط ، والمراد بالكفر كفر الطاعة والعمل، لا الجحود ، وانكار الألوهية .

ومن أقوال الإمام علي (ع) في البخيل : « عجبت للبخيل يستعجل الفقـــر الذي منه هرب ، ويفوته الغنى الذي اياه طلب ، يعيش في الدنيا عيش الفقراء،

ومحاسب في الآخرة حساب الأغنياء ۽ . ومعنى قوله : الغني يستعجل الفقر،انه أسوأ حالاً من الفقير ، لأن الغني ما يزال خائفاً من زوال غناه ، أما الفقـير فلا يزال راجياً لزوال فقره .

## ان الله لا يظلم مثقال ذرة الآية ٤٠ ... ٤٢ :

إِنَّ اللهَ لاَ يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يَضَاعِفْهَــا وَيُوْتِ مِنْ لَدْنَهُ أَجرا عَظِياً \* فَكَيْفَ إِذَا حِثْنَا مِنْ كُلُّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِثْنَا بِكَ عَلى هُوْلاً، شَهِيداً \* يَوْمَنِذٍ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَــرُوا وَعَصَوْا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمْ الأَرْضُ وَلاَ يَكْتُمُونَ اللهَ حَدِيناً \*

#### اللغة :

المثقال أصله المقدار الذي له ثقل ، وان قلّ . والذرة ما يوجد من الأجسام، وهي هنا تمثيل للقليل ، وفي آية ثانية تمثيل للقليل بحبة الخردل .

#### الإعراب :

مفعول لا يظلم محذوف تقديره لا يظلم أحداً، ومثقال ذرة صفة لمفعول مطلق محذوف ، تقديره ظلماً مثقال ذرة . وتك ناقصة ، وضميرها مستتر يعود على مثقال ذرة ، وحسنة خبرها ، وأصل،تك،تكون بضم النون ، فحذفت الضمة للجزم ، وحذفت الواو لالتقاء الساكنين عليها وعلى النون ، فصارت تكن ، ثم حذفت النون للتخفيف ، وقد وردت في القسرآن بحذف النون كهذه الآيسة ،

وبإثبائها كقوله تعالى : ان يكن غنياً أو فقيراً . فكيف للانكسار ، وموضعها الرقع خبراً لمبتدأ محذوف ، تقديره فكيف حال هؤلاء . ومن كل أمة متعلق بمحذوف حال من شهيد . وشهيداً حال من ضمير بك . ولو مصدرية بمعنى ان ، والمصدر المنسبك مفعول يود تسوية الأرض ، ولا يكتمون معطوف على يود . ولفظة الله منصوبة بنزع الحافض ، أي لا يكتمون عن الله حديثاً .

## المعلى :

( ان الله لا يظلم مثقال ذرة ) . بعد أن أمر سبحانه بعبادته ، وبالإحسان للوالدين ، ومن ذكر معهم ، وعقب بذم البخل ، ومن أنفق رياء ، ومن كتم فضل الله ، وتوعد المختالين واخوان الشياطين ، بعد هـذا بيّن سبحانه مؤكداً انه لا ينقص أحداً من أجر عمله شيئاً ، وأن كان كذرة الهباء ، بل يضاعف تواب المحسنين تفضلاً من عنده ، كما قال : ( وان تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجراً عظيما ) . ومن لدنه اشارة الى انه تعالى يعطي المحسن في مقابل حسناته ، ثم يزيده علاوة على أجره ( أضعافاً كثيرة ) .

وللفلاسفة أقوال في ان الله : هل يثيب المطبع على سبيل الحم والاستحقاق، بحيث لو منعه لكان ظالماً له .. تعالى الله .. أو على سبيل التفضل والإحسان ؟. والأقرب في رأينا ان الله سبحانه يثيب على الواجب تفضلاً ، لأنه لا أجر ولا شكر على واجب ، أما المستحب فيثيب عليه استحقاقاً .. وعلى أية حال ، فإن الأمر سهل ، لأن الثواب حاصل ، ما في ذلك ريب ولا خلاف ، وعليه يكون النزاع في أن سببه التفضل أو الاستحقاق يكون هذا النزاع عقيماً، ما دام السبب خارجاً عن المقدور والاستطاعة .

( فكيف إذا جئنا من كل امة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيدآ ) . يجمع الله الناس غــدآ للحساب والعقاب ، وقبل كل شيء يشهد على كل قوم نبيهم بأنه قد بلغهم رسالة ربه،وعلمهم الحلال والحرام مباشرة ، أو بواسطة أصحابه، أو التابعين لهم ، أو العلماء والفقهاء ، فالمراد بالشهيد الأول كل نبي سابق على محمد،وبالشهيد الثاني محمد (ص) . وهؤلاء اشارة الى أمة محمد (ص) وأبعد من

قال : ان هؤلاء اشارة الى جميع الأنبياء السابقين ، وان محمداً يشهد عليهم ، وهم يشهدون على أممهم .. لقد أبعد هذا القاتل ، لأن الشهادة انما تجوز وتسمع على من يجوز في حقه الاهمال لواجبه ، وهذا محال في حق الأنبياء ، فالشهادة عليهم كذلك .. وعند تفسير الآية ١٤٣ من سورة البقرة ذكرنا ان محمداً (ص) يشهد على علماء أمته بأنه بلغهم الاسلام وأحكامه ، وعلماء الأمة يشهدون عليهما بأنهم قد بلغوها رسالة الاسلام على وجهها .

وقال الشيخ محمد عبده في تفسير هذه الآية ما يتلخص بأن الله سبحانه سيقابل غداً ويقارن بين عقيدة كل أمــة وأعمالها وأخلاقها ، وبين عقيدة نبيها ، فان كانت هي هي كانت الأمة من الأمم الناجية ، وإلا فهي من الهالكين .

وهذا التفسير من وحي ثورة الشيخ على البدع والتقاليد البغيضة .. وهو غير بعيد عن الواقع، فإن عملية هذه المقارنة إذا لم تقع بالذات في حضرة الحالق جل وعلا فان نتيجتها كاثنة لا محالة .

( يومئذ يود الذين كفروا وعصوا الرسول لو تسوى بهم الأرض ) . المعنى ان الكفار يتمنون يوم القيامة ، حيث ينكشف لهم الغطاء لو انهم لم يخلقوا،وانهم كانوا والأرض سواء ، أي ترابآ ، كما في الآية ٤٠ من سورة النبآ : « يوم ينظر المرء ما قدمت يداه ويقول الكافر يا ليتني كنت ترابآ » .

( ولا يكتمون الله حديثاً ) . هذا كلام مستأنف ، ومعناه انهم لا يستطيعون كتمان ذنب من ذنوبهم التي اقترفوها، وأخفوها عن أعين الناس في الدنيا ، لأن الله سبحانه تحيط بهم وبأعمالهم ، ولأن الملائكة وسمعهم وأبصارهم وألسنتهم وجلودهم وأيديهم وأرجلهم ، كل هؤلاء تشهد عليهم بما كانوا يفعنون : لاحتى اذا جاؤوها شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم مما كانوا يعملون – ٢٠ فصلت له .. لا يوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون – ٢٠ فصلت » .. لا يوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم مما كانوا يعملون – ٢٠

اللهم رحمة ممن لا طاقة له بعدلك ، وغوثاً لمن لا نجاة له دون عفوك . وتسأل : كيف تجمع بين قوله تعالى : ( ولا بكتمون الله حديثاً ) وبسين قوله : ( وبوم نحشرهم جميعاً ثم نقول للذين أشركوا أين شركاؤكم الذين كنسم

الجواب : من الجائز أن يكون مرادهم المهم لم يكونوا مشركين في اعتقادهم، حتى تحقق لهم الآن شركهم وخطأهم . وإلى اللقـــاء عند تفسير سورة الانعام ان شاء الله تعالى .

## لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى الآية ٤٣ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سَكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلَا جُنْبَا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّى تَعْتَسِلُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلى سَفَرٍ أَوْ جَاء أَحَدٌ مِنكُمْ مِنَ ٱلْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمْ النِّسَاء فَلَمْ تَجِدُوا مَاء فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوْجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللَهُ كَانَ عَفُوْا غَفُوراً\*

#### اللغة :

الجنب ، بضم الجيم والنون ، هو الذي اصابته الجنابة ، ويستوي فيه المذكر والمؤنث ، والواحد والجمع . والغائط المكان المنخفض من الأرض ، وجمعــه غيطان ، ويقصده أهل البوادي والقرى عند قضاء الحاجة . والمراد بملامسة النساء هنا الجاع . ومعنى التيمم في اللغة القصد،وفي الشرع الطهارة بالتراب . والصعيد وجه الأرض . والطيب الطاهر .

الإعراب :

وأنتم سكارى مبتدأ وخبر ، والجملة حال ، وصاحبه الواو في تقربوا ، ولا جنباً معطوف على الحال ، فكأنه قال : لا تقربوا الصلاة سكارى ولا جنباً . وعابري سبيل منصوب على الحال،لأن المستثنى منه غير مذكور ، وهو الأحوال، والمعنى لا تقربوا الصلاة أو موضع الصلاة وأنتم جنب في جميع الأحوال إلا في حال عبوركم،ويسمى هذا الاستثناء بالمفرغ ، و (الا) فيه مهملة غير عاملة، وما بعدها يعرب بحسب ما قبلها ، وقال صاحب مجمع البيان : عابري سبيل منصوب على الاستثناء .. وهذا اشتباه ظاهر،لأن (الا) هنا مهملة ، كما قدمنا . ومن قال:بوجوب مسح تمام الوجه واليدين في التيمم قال : الباء في (بوجوهكم) زائدة ، ومن قال بوجوب مسح بعض الوجه وبعض اليدين قال : الباء للتبعيض .

## العي :

( يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون ولا جنباً إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا ) . هنا مسائل :

١ – ان هذا الخطاب موجه للمسلمين قبل تبيين الحكم بتحريم الخمسر الذي تعرضت له الآيتان ٩٠ و ٩١ من سورة المائدة،والآية ٣٢ من الأعراف معطوفة على الآية ٢١٩ من الغراف معطوفة على الآية ٢١٩ من البقرة ، وذكرنا ذلك مفصلاً في المجلد الأول من التفسير الكاشف ص ٣٢٨ وما بعدها عند تفسير الآية ٢١٩ ، وفي الجزء الرابع من فقه الإمام جعفر الصادق ، باب الأطعمة والأشربة .

وتجدر الإشارة الى ان النهي عن الصلاة حال السكر لا يدل عـلى انه حلال في غير الصلاة – مثلاً – اذا قلت : لا تنظر الى النساء ، وأنت ماش في الطريق فلا يفهم من قولك هذا الاذن بالنظر اليهن في الصالونات .. وبكلمة ان الآية دلت على تحريم الصلاة حال السكر ، وسكتت عن حـكم السكر في غير هذه الحال .

٢ – اختلفوا : هل المراد بالصلاة نفس الصلاة ، أو المسجد الذي تقع فيه

الصلاة ، من باب اطلاق الحال على المحل ، والكائن على المكان ، ومنه اطلاق اسم القهوة على المكان الذي تُشرب فيه ، وأكثر المفسرين على المعنى الأول ، وهو أظهر من ارادة المسجد .

٣ -- اختلفوا أيضاً : هل المراد بالسكر سكر الخمر،أو سكر النوم والنعاس ؟ والظاهر من السكر الشراب ، لا النعاس .

٤ جاء على لسان بعض الرواة ان جاءة من الصحابة اجتمعوا عند أحدهم، فصنع لهم طعاماً وشراباً قبل أن يبين الله حكم الخمر ، فأكلوا وشربوا،فلما ثملوا جاء وقت الصلاة ، فقدموا أحدهم ليصلي بهم ، فخلط في صلاته ، وحرق آية من القرآن .

وقد تتبع الشيخ محمد جواد البلاغي في تفسيره آلاء الرحمن ، وأثبت كذب هذه الروايات بالأرقام،وتتلخص نتيجة محثه الدقيق بأن الترمذي روى ان صاحب الدعوة هو عبد الرحمن بن عوف،وان علياً كان إمام الجماعة .. وروى أبو داود ان صاحب الدعوة رجل من الأنصار ، وكان عبد الرحمن من جملة المدعوين .. وابن جرير الطبري قال في تفسيره ، والسيوطي في الدر المنثور : ان إمام الجماعة كان عبد الرحمن بن عوف . وفي الدر المنثور أيضاً ان الآية نزلت في أبي بكر وعمر وعلي وعبد الرحمن وسعد ، وان صاحب الدعوة هو علي . وفي مسند أحد والنسائي ان عمر قال : اللهم بين لنا في الحمر بياناً ، فنزلت : «يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى » .

وكما اضطربت الروايات في الداعي،والإمام والمأموم كذلك تناقضت وتضاربت في الآية التي حصل فيها التحريف ، فروايـة تقول : ان إمام الجماعـــة قال :

١ هو من كبار علمساء الإمامية ، وكان دؤوباً صبوراً على العلم والبحث والتشايف لا يغتر ، به ايل نهار ، وأتقن اللغة العبرية ، وعرف أسرار اليهودية ، ونشر الكثير من معاتبها ، وله : الهدى إلى دين المصطفى ، وأعاجيب الأكاذيب ، والتوحيد والتثليث ، والرحلة المدرسية ، وغيرها ؛ ومن تنكره المصطفى ، وأعاجيب الأكاذيب ، والتوحيد والتثليث ، والرحلة المدرسية ، وغيرها ؛ ومن تنكره المائة وأذائية ، والعبر بة وعرف أسرار اليهودية ، ونشر الكثير من معاتبها ، وله : الهدى إلى دين المصطفى ، وأعاجيب الأكاذيب ، والتوحيد والتثليث ، والرحلة المدرسية ، وغيرها ؛ ومن تنكره المصطفى ، وأعاجيب الأكاذيب ، والتوحيد والتثليث ، والرحلة المدرسية ، وغيرها ؛ ومن تنكره المائة وأذائية ، وأنفق في تأليفه زهرة حياته ، وحين سئل المائة وأذائية ، والعمرافة بنه وحده كان لا يضع اسمه على كتاب أنفق في تأليفه زهرة حياته ، وحين سئل عن المائة وأذائية ، والعمرافة بنه وحده كان لا يضع اسمه على كتاب أنفق في تأليفه زهرة حياته ، وحين سئل عن المائة وأذائية ، والعمرافة بنه وحده كان لا يضع اسمه على كتاب أذافق في تأليفه زهرة حياته ، وحين سئل عن المائة وأذائية ، والعمرافة بنه وحده كان والمنبو المائة وأذائية وأذائية ، والغائية ، وأذائية ، وأذ عن السبب قال : لعلي أخطأت في بعض ما قلت ، فيطعن الذي في قلبه مرض على الطائفة التي أذا منها بسببي ، توفي سنة ١٣٥٢ هـ إذائية ، وأذائية ، وأذا وأذائية ١٣٥٢ مائية ، وأذائية ، وأ

أعبد ما تعبدون . وثانية تقول : بـــل قرأ ليس لي دين . وكذلك اختلفت في زمن النزول وسببه . وفوق ذلك كله أثبت صاحب آلاء الرحمن ان الراوي الأول الذي قال : كان إمام الجماعة علياً ، أثبت انه خارجي ، ومن أعدى أعداء علي .

وعلى أية حال ، فإن صح ان خباعة من الصحابة شربوا ، وان إمامهم خلط في صلاته فإن متؤلاء هم الذين أشركوا بالله ، وعبدوا الأوثان ، وشربوا الحمر ، وأكلوا الحرام في الجاهلية التي نشأوا فيها ، وتربوا عليها .. وعلي بن أبسي طالب ليس منهم ، لأنه نشأ وترعرع في حجر الرسول الأعظم (ص) ، وهو الذي تولى تربيته وتهذيبه منذ نعومة أظفاره ، وصاغه كما يشاء ويريد .

ورُبٍّ قائل : ان قولك هذا من وحي العقيدة ، لا من وحي الواقع .

وأجيبه بأن الحكم الذي يعتمد على نشأة الشخص وتربيتـه هو من وحي الحق والواقع ، لا من وحي العاطفة والعقيدة .

( ولا جنباً الا عابري سبيل حتى تغتسلوا ) . قيل : المراد بعابري سبيسل المسافرون ، وان المعنى لا تقربوا الصلاة سكارى،ولا جنباً الا في حال السفر .. ويلاحظ بأن الآية قد تعرضت لحكم المسافرين ، حيث جاء فيهسا ( وان كنّم مرضى أو على سفر ) . فإن فسرنا عابري سبيل بالمسافرين يلزم التكرار في كلام واحد بلا موجب . ثانياً : جاء في بعض الأحاديث تفسير ( عابري سبيسل ) بالمرور في المسجد ، وانه يحرم على الجنب أن يدخل المسجد الا عابراً ، ما عدا المسجد الحرام ، ومسجد الرسول (ص)، حيث لا يجوز للجنب أن يدخلها اطلاقاً، ولو عابراً .

وقالت المذاهب الأربعة : متى عم ً الماء جميع البدن تحقق غسل الجنابة من غير فرق بين الابتداء من أعلى أو من أسفل البدن .

وقسّم الإمامية غسل الجنابة الى نوعين : ترتيب وارتماس . والترتيب عندهم أن يصب المغتسل الماء على جسمه صباً،وأوجبوا في هذه الحال الابتداء بالرأس ، ثم بالجنب الأيمن ، ثم بالأيسر ، فلو قدم المؤخر ، أو اختر المقدم بطل الغسل. أما الارتماس فهو غمس ثمام الجسم تحت الماء دفعة واحدة ، كالغسل في البحر والنهر وما اليها .

المويض والمسافر والتيمم :

(وان كنّم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامسّم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم) . اضطربت أقوال المفسرين في هذه الآية ، حتى قال الشييخ محمد عبده : « طالعت في تفسيرها خمسة وعشرين تفسيراً ، فلم أجد فيها غناء ، ولا رأيت قولاً يسلم من التكلف » . وقال الألوسي في روح البيان : « ان هذه الآية من المعضلات » . وراجعنا نحن حوالي عشرين تفسيراً للسنة والشيعة ، وأكثر

لم نرَّ في الآية أية مشكلة أو معضلة ، كما رأى الألوسي .. وبعــد وثوقنا من معناها ، وركوننا الى المراد منها حاولنا ايضاحه بالأسلوب التالي :

لقد ذكر سبحانه في الآية أربعة أصناف ، وهم المرضى ، والمسافرون،والذين جاءوا من الغائط ، والذين لامسوا النساء ، وأوجب عليهم أن يلجأوا الى التيمم عند عدم وجود الماء لأن الأمر بالتيمم وقع جواباً لفعل الشرط المتضمن للأصناف الأربعة .

ومن المتسالم عليه عند جميع المذاهب ان ظاهر القرآن لا يجوز الاعتماد عليه، مخاصة في استخراج الأحكام الشرعية إلا بعد الرجوع الى السنة النبوية ، لأنها أحد مصادر الشريعة، كما أنها تفسير وبيان للقرآن بنص الآية v من سورة الحشر: «وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا واتقوا الله ان الله شديد العقاب». وعليه ، فإذا لم يوجد في السنة النبوية ما يصرف لفظ الآية عن ظماهره وجب العمل به ، وإلا وجب العمل بمما نستفيده من الكتاب والسنة مجتمعين ، لأنهما يصدران من معين واحد ، وهو الوحي .

ونتكلم فيا يلي عن كل واحد من الأصناف الأربعة الـذين ذكرتهم الآية ، ومنه يتضح الجواب عن هذا التساؤل : هل في السنة النبوية ما يتنافى مع ظاهر الآية بالنسبة الى كل واحد من هذه الأصناف ؟.

ا — المريض ، وظاهر الآية يدل على انه يتيمم إذا لم يجد الماء ، وقد أجمع الفقهاء على العمل بهذا الظاهر ، لأن الصحيح يتيمم مع عدم وجود الماء فبالأولى

المريض .. واذا وجـد المريض الماء ، وخاف الضرر من استعماله فهل يتيمم ، أو يستعمل الماء ، حتى مع خوف الضرر ؟. وقد اتفق الفقهاء على ان المريض يتيمم مع وجود المـاء إذا خاف من استعماله ، واستدلوا بحديث : ٥ لا ضرر ولا ضرار » ، وبما روي ان بعض الصحابة أصابته جنابة ، وكان به جراحة عظيمـة ، فسأل بعضهم ، فأمره بالاغتسال ، فلما اغتسل مات ، وحين سمع النبي (ص) بذلك قال : قتلوه قتلهم الله . وعليه يكون قوله تعالى: (ولم تجدوا ماء ) قيداً لجميع الأصناف المذكورة في الآية ، دون استثناء .

هذا هو المعنى الذي دلت عليه عبارة الآية بالاصالة ، لا بالتبع ، أما المعنى الذي تدل عليه بالتبع لوجود ان الشرطية ، والمعبر عنه بلسان الفقها، وعلماء الاصول بمفهوم الشرط، أما هذا المعنى المفهوم بالتبع فانه يوجب على كل واحد من الأصناف الأربعة أن يستعمل الماء إذا وجده ، ولا يجوز له التيمم محال ، حتى ولو تضرر من استعاله .. ولكن قد علمت مما تقدم أن الفقهاء قد أجمعوا، وان السنة النبوية قد دلت على أن المريض يتيمم مع وجود الماء ، وخوف الضرر من استعاله ، وعليه فلا بد من اخراج المريض من هذا المعنى المفهوم بالتبع ، وابقاء الأصناف الثلاثة الذين نجب عليهم استعال الماء عوجب هذا المفهوم التبع ، إذا وجدوا الماء ..

واختصاراً ان الأصناف الأربعة يتيممون،مع عدم الماء ، ما في ذلك خلاف ولا ريب،اما مع وجود الماء فيستعمله من لا يخاف الضرر على نفسه من استعاله، اما من مرض مرضاً يخاف معه من استعال الماء فيدعه ويتيمم .

٢ – المسافر ، وتدل الآية على انه يتيمم اذا لم يجد الماء ، سواء أكان سفره طويلاً ، أم قصيراً ، وهذا محل وفاق عند الجميع ، ولكن اختلفوا في الحاضر غير المريض الذي لم يجد الماء : هل يتيمم ويصلي ، أو تسقط عنه الصلاة من الأساس ٢.

قال أبو حنيفة : تسقط عنه الصلاة ، لأن ظاهر الآية ان التيمم يسوغ في السفر ، لا في الحضر .

واتفقت بقية المذاهب على ان فاقد الماء بجب عليه أن يتيمم ويصلي ، سواء

أكان مسافراً ، أم حاضراً ، لأن جواز التيمم في السفر لا يمنع من جوازه في الحضر .. وقد تواتر عن الرسول الأعظم (ص) : « ان الصعيد الطيب طهور المسلم ، وان لم يجد الماء عشر سنين . .. وقال أبو بكر المعروف بابن العربي في كتاب أحكام القرآن ج ١ ص ١٧٦ طبعة ١٣٣١ ه : « ان أبا حنيفة كثيراً ما يترك الظواهر والنصوص للاقيسة .

وتسأل : إذا كان كلَّ من المسافر والحـــاضر سواء في الحكم ، من حيث وجوب استعمال الماء مع وجوده ، والتيمم مع عدمه ، فلماذا نص القرآن عـــلى السفر بالذات ٢.

وأجابوا بأن الله سبحانه نص على السفر لأن الغالب فيه عدم وجـود الماء ، أما عدم الماء في الحضر فنادر ..وهذا الجواب قول على الله بالظن والاستحسان، لأنه لا يستند الى آية ، أو رواية متواترة ، أو حكم جازم من العقل .. ولـــذا نسكت عنه ..

٣ – ( أو جاء أحدكم من الغائط ) . الغائط كناية عما يخرج من السبيلين ، وهو البول والعذرة والريح ، فمن خرج منه شيء من ذلك ، وأراد الصلاة فعليه أن يتوضأ ان وجد الماء ، ويتيمم ان فقده اجماعاً وسنة .

٤ – ( أو الأمستم النساء ) . كناية عن الجاع ، ومن طريقة القرآن أن يكني عنه ، ولا يصرح ، ففي الآية ١٨٧ من البقرة : ٥ فالآن باشروهن » . وفي الآية ٢٢٢ منها أيضاً: ٥ من قبل أن تمسوهن » . وقي الآية ٢٣٧ منها أيضاً: ٥ من قبل أن تمسوهن » . وقال الشافعي : المراد بالمس في الآية مجرد الصاق الجسم بالجسم . ومها يكن ، فان من أجنب ووجد الماء ، وأراد الصلاة فعليه أن يغتسل ، وان فقد الماء تيمم بدلاً من الغسل ، وكل ما يوجب الوضوء يسميه الفقهاء الحدث الأصغر ، وكل ما يوجب الوضوء يسميه الفقهاء الحدث .

( فتيمموا صعيداً طيباً ) . الصعيد الأرض ، والطيب الطاهر ، وهذه الآية في معنى الحديث الشريف : « خلقت لي الأرض مسجداً وطهوراً » . < فاس ا

( فامسحوا بوجوهكم وأيديكم ) . اتفقت المذاهب كلها على ان التيمم لا يكون إلا في هذين العضوين . واختلفوا في تحديد ما يجب مسحه بالتراب من الوجسه

واليدين ، فقالت المذاهب الأربعة : يجب مسح جميع الوجه ، ويدخل فيه اللحية، تماماً كما هـــو الشأن في الوضوء . وقال الحنفية والشافعية : يجب مسح اليدين بالتراب الى المرافق كالوضوء .

وقال الإمامية : يجب مسح بعض الوجه ، لا كله ، لأن الباء في قوله تعالى بوجوهكم للتبعيض ، تماماً كقوله:فامسحوا برؤوسكم بالنسبة الى الوضوء ، لأنها لو لم تكن للتبعيض تكون زائدة،والأصل عدم الزيادة . وقالوا : يجب مسح الكفين فقط .. والتفصيل في كتاب الفقه على المذاهب الحمسة .

يشترون الضلالة ويريدون ان تضلوا الآية ٤٤ – ٤٧ :

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ ٱلْكِتَابِ يَشْتَرُونَ الضَّلاَلَةَ وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُّوا السَّبِيلَ \* وَاللهَ أَعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ وَكَفَى بِاللهِ وَلِيّاً وَكَفَى بِاللهِ نَصِيراً \* مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرَّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَـع وَرَاعِنَا لَيّا بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْنَا فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعْنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْراً هُمْ وَأَقُومَ وَلَكِنْ لَعَنَهُمُ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعْنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْراً هُمْ الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعْنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْراً هُمْ وَأَقُومَ وَلَكِنْ لَعَنَهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعْنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْراً هُمْ وَالْعُولُونَ أَشْرَا اللَّذِينَ أَوْلُوا آلَكِتَابَ آمِنُوا بِي نَتَنْ لَنَا مُصَدَّقا لِلاً عَلِيلاً فَاللَهُ الذِينَ أُونُوا ٱلْكِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُونَ إِلاَ قَلِيلاً عَالَهُمْ الَذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَا آمَيْنَا وَاسْمَعْ عَلْ اللهُ وَالْعَنْنَا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ خَيْرا لَمُ

اللغة :

الوالي من يتولى الشيء . والنصير الناصر . وراعنا ارقبنا . ولياً ، أي فتلاً وتحريفاً . وأقوم أعدل . والطمس آزالة ألأثر أو اخفاؤه ، وقريب منــه الطسم والطلس . والوجه يطلق على الوجه المعروف وعلى النفس ، ومنه أسلمت وجهي لله . واللعن العذاب والابعاد . وأصحاب السبت اليهود .

الإعراب :

وكفى بالله ولياً الباء زائدة ، ولفظ الجلالة فاعل ، وولياً حال ، أو تمييز، على معى من ولي ، ومثله وكفى بالله نصبراً . من الذين هادوا متعلق بمحذوف خبر لمبتدأ محسدوف ، والتقدير من الذين هادوا فريق أو قوم بحرفون الكلم ، ومثل هذا الاستعال كثير ، ومنه : من الناس يقول كذا ، ومنهم يقول كذا أي من يقول . وغير مسمع حال ، وصاحبه الضمير في اسمع . ولياً مفعول في من يقول . وغير مسمع حال ، وصاحبه الضمير في اسمع . ولياً مفعول واسمها وخبرها فاعل لفعل محذوف ، والتقدير لو ثبت قولم ، أو لو وجل واسمها وخبرها فاعل لفعل محذوف ، والتقدير لو ثبت قولم ، أو لو وجل قولمم . ولكان ناقصة ، واسمها ضمير مستير يعود على المصدر المنصبك من ان قولمم . ولكان ناقصة ، واسمها ضمير مستير يعود على المصدر المنصب من قالوا، والتقدير لكان قولهم خبراً والا قليلاً منصوب على الاستثناء من فاعل لا يؤمنون، أي قليلاً منهم آمنوا . ولا يجوز أن يكون قليلاً صفة لمعول مطلق محذوف ، أي قليلاً منهم آمنوا . ولا يجوز أن يكون قليلاً صفة لمعول مطلق عدوف ، كما قال صاحب مجمع البيان ، إذ يكون المعنى على هذا انهم آمنوا ايماناً ضعيفاً،

اسرائيل وقوى الشر :

( ألم تر الى الذين أوتوا نصيباً من الكتــاب يشترون الضلالة ويريدون أن تضلوا السبيل) ، يدل سياق الكلام على ان المراد بالذين أوتوا نصيباً من الكتاب هم اليهود ، حيث وصفهم الله بالضلال أولاً في قوله : ( يشترون الضلالة ).

۳۳۷ التفسير الكاشف ـــ ۲۲

تم بالاضلال ثانياً في قوله : ( يريــدون أن تضلوا ) . ثم بتحريف الكلم عن مواضعه في قوله : ( من الذين هادوا يحرفون الكلم عن مواضعه ) .

وما عرف التاريخ قوماً أشد عناداً للحق ، وعداء للخبر من اليهود ، فقـد كانوا ضالين مضلين محرفين يوم كانوا أذلاء محكومين ، أما اليوم ، وبعد أن خلق لهم الاستعمار دولة القراصنة والسفاحين ، فلم يقفوا عند الضلال والاضلال والنحريف ، بل صاروا رمزاً للشر العالمي ، وسلاحاً فتاكاً يملكه كل مستعمر ومتآمر على العباد والبـلاد ، ومقياساً يميز قوى الشر والغدر عن قوى الخـير والتحرر .. فما من دولة استعمارية في هذا العصر تهدف الى استعباد الشعوب الا وتلجأ الى اسرائيل لنحقق أهدافها ومراميها ، وما من فئة مستغلة باغية في الشرق والغرب الا تستعين في حماية مصالحها بهذه العصاية الغاشمة الآثمة

ولكن الدلائل التي ظهرت في فييتنام تبشر ، ولله الحمد ، بتهيئة السبيسل وتمهيده لانسان جديد يعرف كيف يقضي على أعداء الحق والانسانية .. ان انسان اليوم في فييتنام -- نحن الآن في سنة ١٩٦٨ -- وانسان الغد في كل مكان يختلف تماماً عن انسان الأمس .. انه يميز بين المخلص والخائن، ولا يخفى عليه هذا ، حتى ولو تقدّع بألف قناع وقناع ، يميز بينها ، ويضع كلا في مرتبته والمكان الذي يستحقه ، وعندها يعيش الناس بلا مشاكل وقنابل .. وقد أثبتت الحوادث ويخاصة نكبة ٥ حزيران ٦٧ ان مشاكلنا نحن العرب والمسلمين لم يكن لها من مصدر الا وجود غير الأكفاء في مركز القوة ، وهذا أمر عارض يزول مع الأيام .

( والله أعلم بأعدائكم وكفى بالله ولياً وكفى بالله نصيراً ) . الله يعلم ، ونحن أيضاً نعلم ان اليهود ومن يساندهم أعداء الحق والانسانية ، ولم يعد هذا خافياً على أحد بعد أن أصبحت الصهيونية ودولة اسرائيل رمزاً للشر العالمي ، ولكن الكثير منا لا يعرف المنافقين العملاء ، لأنهم يختفون بثوب الأخيبار ، ويموهون على البسطاء .. ولهؤلاء يوم يظهرون فيه على حقيقتهم ، ويتـولى الله خزيهم ، واستئصال شافتهم في أيدي المؤمنين والأحرار الطيبين .

( من الذين هادوا محرفون الكلم عن مواضعه ) . وفي الآية ٤١ من المائدة :

لقد دعا النبي (ص) يهــود الحجاز مراراً الى اتباع الحق ، وعدم تحريف الكلام،فكانوا يصرون على العناد : ( ويقولون سمعنا وعصينا واسمع غير مسمع). أي غير مسموع منك ، ولا مجاب لك فيا تدعونا اليــه .. وليس هذا بغريب من عناصر الشر ، ومصادر الفساد .

( وراعنا لياً بألسنتهم وطعناً في الدين ) . قال المفسرون : ان اليهود قالوا للنبي (ص) : راعنا ، وهم لا يريدون المعنى الظاهر من هــــذه الكلمة ، وهو مراقبتهم والاصغاء اليهم ، وانما أرادوا الرعونة والحمق ، وهذا هو اللي والطعن في الدين . وسبق الكلام عن لفظة راعنا في تفسير الآية ١٠٤ من سورة البقرة، المجلد الأول ص ١٦٦ .

٨ ألف علماء المسلمين العديد من الكتب في اعجاز القرآن، وذكروا أنواعاً من هـ..ذا الاعجباز، ولكن لم يذكروا منها وصف القرآن لطبيعة اليهود وحقيقتهم، مسم انه لا يقسل اعجسازاً عن غيره. ( ولو انهم قالوا سمعنا وأطعنا واسمع وانظرنا لكان خبراً لهم وأقوم ) . ولأن هذا القول أعدل وأفضل ، وأقوم وأسلم أعرضوا عنه ، ولم يتفوهوا بـه . قال الرازي في تفسير هذه الآية : ٥ المعنى انهم لو قالوا بدل قولهم (سمعنا وعصينا ) سمعنا وأطعنـــا ، لأنهم يعلمون بصدقك ، وبدل قولهم ( واسمع غير مسمع ) واسمع فقط ، وبدل قولهم (راعنا ) انظرنا ، أي تمهل علينا حتى نفهم عنك، لو قالوا هذا لكان خيراً لهم عند الله وأقوم ، أي أعدل وأصوب » .

( ولكن لعنهم الله بكفرهم ) . وتمردهم على الحق ، وتعصبهم للباطل ، ولعنة الله هي غضبه وسخطه ( فلا يؤمنون إلا قليلا" ) . لقد دخل الناس في الاسلام أفواجاً من جميع الطوائف والأديان على مدى التاريخ إلا اليهود ، فـــا أسلم منهم إلا قليل كعبدالله بن سلام ، وبعض أصحابه ، بـل حاربوا الاسلام والمسلمين ، وما زالوا يكيدون لــه بكل الوسائل والدسائس ، وهذا من أقوى الأدلة على ان الاسلام حق وصدق .. والغريب ان قادة الاسلام ودعاته لم يستدلوا على عظمته وانسانيته بعداء اليهود الذين قالوا: «يد الله معلولة » عدائهم للاسلام، ولكل من قال : لا إله إلا الله .

( يا أيها الذين أوتوا الكتاب آمنوا بما أنزلنا مصدقاً لما معكم ) . ظاهر الحطاب يشمل اليهود والنصــارى ، لأنهم جميعاً من أهل الكتـاب .. وقيل : الحطاب مختص باليهود بقرينــة السياق . والمراد بما أنزلنا القرآن ألكريم ، فانه مصدق للتوراة كما نزلت على موسى (ع) ، وللانجيل كما نزل على عيسى (ع) .

لقد دعا النبي (ص) اليهود الى الاسلام باعتباره حقاً من عند الله ، وقسدم لهم الدلائل والبينات مرات بعد مرات .. ولكن ما لليهود والحق وبراهينه ؟.. انهم لا يدينون إلا بالربح والمال ، ولن يجدوا الربح العاجل في الاسلام ، ولا ني التوراة ، وانما بجدونه في الاحتكار والربا ، وفي السلب والنهب ، والغش والحداع ، والدعارة والقار ، واثارة الفتن والحروب ، وما الى هذه من المغاصد والموبقات : ومن أجل هذا سبقوا في هذا الميدان الأولين والآخرين ، والنبي (ص) يعلم هذا حق العلم،ولكنه دعاهم لالقاء الحجة فقط : ( وما كنا معذبين حتى نبعث ( من قبل أن نطمس وجوها فردها على ادبارها ) . رأينا لهذه الآية أربعة تفاسير متناقضة ، وأرجحها فيا نرى تفسير الشيخ محمد عبده ، ويتلخص بأن الطمس كناية عن أن الله سبحانه يعمي عليهم السبيل، محيث لا يستطيعون النوجه الى مقاصدهم ، تماماً كالذين يردون الى الوراء كلما أرادوا التقدم الى الأمام . ( أو نلعنهم كما لعنا أصحاب السبت ) . وأصحاب السبت قسوم من اليهود حرفوا الدين ، وتعدوا حدود الله ، فخذلهم وانتقم منهم في الدنيا قبل الآخرة، وتعرضنا لهم في تفسير الآية من سورة البقرة ص ٢٢٠ من المجلد الأول : وفي هذه الآية هدد الله خلفهم بأنهم إذا لم يرتدعوا عن الضلال والاضلال والتحريف فائه تعالى محذلهم ، كما خذل أسلافهم .. وفي كثير من التفاسير ، ومنها تفسير الرازي ومجمع البيان والبحر المحيط قرأت جملة انقلها بالحرف ، وهي ه عندنا فائه لا بد من طمس أو مسخ في اليهود قبل قيام الساعة ٥ .. اللهم آمين رب الرازي ومجمع البيان والبحر المحيط قرأت جملة انقلها بالحرف ، وهي ه عندنا الهم ي ذر الله مفعولا ) لا راد لمحمه، ولا ناقض لأمره الذي يقول العالمين . ( وكان أمر الله مفعولا ) لا راد خكمه، ولا ناقض لأمره الذي يقول العالمين . ومن أمر اللهم عجل هذا الأمر الذي يععل دينك الأعلى ، ومنها تفسير العالمي . وحان أمر الله مفعولا ) لا راد المحمه، ولا يول يقول العالمي . وحزبك العالمي . القول .. اللهم عجل هذا الأمر الذي يععل دينك الأعلى ، وحزبك الشي . كان أمر اللهم عجل هذا الأمر الذي يعلي العول ، وحزبك العالمي . وكان أمر اللهم عجل هذا الأمر الذي يقول الشي . كن فيكون .. اللهم عجل هذا الأمر الذي يععل دينك الأعلى ، وحزبك الأنوى .

## ان الله لا يغفر ان يشرك به الآية ٤٨ \_ ٥٠ :

إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن نَشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَــــنْ يَشَاه وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمَا عَظِيماً\* أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُونَ أَنْفُسَهُمْ بَلِ اللهُ يُزَكِّي مَنْ يَشَاه وَلَا يظْلَمُونَ فَتِيـــلاً\* أَنظُرُ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلى اللهِ الْكَذِبَ وَكَفَى بِهِ إِثْمَا مُبِيناً\*

اللغة :

أفترى فلان الكذب اختلقه . الفتيل ما كان في شق النواة ، والنقير النقطــــة

التي في ظهر النواة ، والقمطير القشرة الرقيقة على النواة ، وكل واحد من هذه يضرب مثلاً للشيء التافه الحقير .

الاعراب :

اتماً مفعول مطلق لافترى، لأن الافتراء معناه الإثم ، فهو مثل جلست قعوداً . وفتيلاً صفة لمفعول مطلق محذوف ، أي لا يظلمون ظلماً مقدار فتيل ، وقال صاحب مجمع البيان هو مفعول ثان مثل ظلمته حقه ، وهو اشتباه ، لأن الظلم في مثاله وقع على الحق بالذات ، لا على نظيره ، أما في الآية الكرعة فالمراد به انه لم يقع على نظير الفتيل، لا على نفس الفتيل . وكيف محل نصب على الحال ، والعامل فيه يفترون . وجملة يفترون محل نصب مفعول انظر . وكفى به الباء زائدة ، والهاء راجعة الى الافتراء ، وهو مصدر متصيد من يفترون ، والتقدير وكفى الافتراء . واثماً تمييز بمعنى من اثم .

المعلى :

( ان الله لا يغفر ان يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء) . وقبل الشروع بتفسير الآية نمهد بأمرين يتصلان بها اتصالاً وثيقاً :

١ – ينقسم الشرك الى نوعين : شرك في الألوهية ، كمن يعتقد بتعدد الخالق والرازق . وشرك في الطاعة ، كمن يؤمن بإله واحد نظرياً ، ولكن يطيع المخلوق في معصية الخالق . والكفر أيضاً على نوعين : كفر في الألوهية وجحودها من رأس . وكفر في الطاعة ، كمن يؤمن بإله واحد ، ثم يعصيه تجودها من رأس . وكفر في الطاعة ، كمن يؤمن المي والراد بالشرك في الألوهية أبوناً ، ومنه كفران النعم ، وعسدم شكر المنعم . والمراد بالشرك في الآيسة النوعان النوعان : أمولان . والكفر أيضاً على نوعين : كفر في الألوهية وجحودها من رأس . وكفر في الطاعة ، كمن يؤمن بإله واحد ، ثم يعصيه الحالق . والكفر أيضاً على نوعين : المراد في الألوهية وجحودها من رأس . وكفر في الطاعة ، كمن يؤمن بإله واحد ، ثم يعصيه المادة ، ومنه كفران النعم ، وعدم شكر المنعم . والمراد بالشرك في الآيسة النوعان الأولان من الشرك والكفر ، أي الايمان بتعدد الآلهة،وعدم الايمان بشيء الطلاقة .

٢ -- اذا ورد كلام عام يحكم حكماً ايجابياً على عديـد من الأفراد ، وورد

أيضاً كلام خاص ينفي حكم الحاص عن بعض الأفراد التي تناولها العام ، وكان الكلامان من مصدر واحد،ان كان الأمر كذلك وجب حمل العام على الحاص ، أي استثناء ما دل عليه الحاص مما دل عليه العام،وللتوضيح نضرب هذا المثال : قال تعالى : ٥ والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما » . فقد دلت الآيــة على ان كل سارق تُقطع يده ، حتى أيام المجاعة ، ثم جاء الحديث الشريف يقول : ٥ لا يقطع السارق في عام مسنت ٥ أي مجاعة ، فوجب ، والحال هذه ، أن نقيد آية السرقة العامة بحديث المجاعة ، والحكم بأن كل سارق يُقطع الا أيام المجاعة .

وبعد ان تمهد معنا هذا نقارن بين ثلاث آيات ، ومن نتيجة المقارنة يتضح المراد من قوله تعالى : ٩ ان الله لا يغفر ان يشرك به ٢ .

جاء في الآية ٣٥ الزمر : ٥ قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ان الله يغفر الذنوب جميعاً انه هو الغفور الرحيم». فلفظ هذه الآية عام،ومعناها واضح،وهو ان الله يغفر كل ذنب،حتى الشرك،ولكن آية ( ان الله لا يغفر أن يشرك به ) لفظها خاص ، ومعناها واضح أيضاً ، وهو ان الله لا يغفر الشرك ، فوجب استثناء المشرك من آية الزمر جمعاً بين الآيتين، ثم جاءت آية ثالثة تقول : ٥ واني لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدى – ٨٢ طه»، فهذه الآية آخرجت التائب من آية ( ان الله لا يغفر ) تماماً كما أخرجت هي المشرك من آية الزمر ) تماماً كما أخرجت هي

فتحصل معنا من مقارنة الآيات الثلاث ، وعطف بعضها على بعض ان من تاب من الشرك غفر الله له ، لأنه كفتر عن ذنبه،وان من مات على الشرك فلا نجاة له ، لأنه فوت الفرصة على نفسه،ولأن الصفح عنه اغراء بالشرك والحضوع لغير الحق والعدل .. هذا ، الى ان العفو عن المشرك ، معناه ان الله يقول لمن

وتسأل : ان قوله تعالى : ( ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ) يشعر بأن أي ذنب – غير الشرك – يرتكبه الانسان يجوز أن يغفره الله قبل التوبة،لأن غفران الذنب مع التوبة ثابت بنص الكتاب والسنة ، فيختص قوله : ( يغفر ) بالمؤمن المذنب غير التائب .. وبكلمة ان الآية تدل على ان الصفح عن ذنب المؤمن لا ينحصر بالتوبة فقط ، بل قد يصفح الله عن ذنوب المؤمنين ، دون أن يتوبوا؟. الجواب : اتفق المسلمون على أن من مات على توبــة قـَبـِل الله منه للآيات القرآنية والأحاديث النبوية ، واختلفوا في المسلم المذنب اذا مات قبل التوبة .

قال الخوارج : هو مخلد في النار ، تماماً كالكافر ، سواء أكان ذنبه كبيراً أم صغيراً .

وقالت طائفة من المرجئة : هو في الجنة من غـــير عقاب ، اذ لا يضر مع الايمان معصية ، ولا ينفع مع الكفر طاعة بزعمهم .

وقال الشيعة والسنة : لا نخلد في النار ، ويُترك ذنبه لمشيئة الله ، فإن شاء غفر ، وادخله الجنة منذ اللحظة الأولى ، وان شاء عذَّبه بمقدار ما يستحق ، ثم أدخله الجنة .

والذي نراه نحن لا يختلف كثيراً عن قول السنة والشيعة ، ونقرره بهـــذا الأسلوب : ان الله سبحانه لا يشاء الغفران عبثاً ، ومن غير حكمة تستدعيه ، والحكمة الموجبة للغفران لا تنحصر بالتوبة ، فقد تكون الشفاعة ، أو غيرها ، وليس من الضروري أن نعلمها بالتفصيل ، بل يكفي العلم بأن الله حكم وكفى. وعليه فلا مانع في نظر العقل أن يغفر الله ذنوب المؤمن ، وان لم يتب .. وسبق منا كلام يتعلق بهذا البحث عند تفسير الآية ٨١ من سورة البقرة ، فقرة مرتكب الكبيرة ص ١٣٩ من المجلد الأول .

## دليل التوحيد والأقانم الثلالة :

( ومن يشرك بالله فقد افترى اتماً عظيماً ) . لأنه آمن بالمستحيل . ومن الأدلة على ان الله واحد انه لو وجد إلهان : فلا يخلو : إما أن يكون أحدهما قادراً على تدبير العالم ، واما ان لا يكون ، فان كان قادراً كان وجود الثاني عبئاً ، ولزوم ما لا يلزم ، وان لم يكن قادراً فلا يصلح للااوهية ، لعجزه من جهة ، وعدم الفائدة من وجوده من جهة ثانية .

وخير الأدلة كلهـــا ما استدل به سبحانه على وحدانية ذاته بذاته ، حيث

قال : ( لو كان فيها آلهة إلا الله لفسدتا فسبحان الله رب العرش عما يصفون -- ٢٢ الأنبياء » . أي لو كان في السهاء والأرض آلهة سوى الله لما استقامتا ، ولفسد من فيها وما فيها ، ولم ينتظم أمر من الأمور . ذلك انه لو وجد إلهان لكان كل منها قادراً ، ومن شأن القادر أن يكون مريداً ضد ما يريده الآخر، وعليه فإذا أراد أحدهما خلق شيء،وأراد الآخر خلافه ، فاما أن يحصل مرادهما معاً ، فيلزم اجتماع الوجود والعدم ، وهو محال ، واما أن يحصل مراد أحدهما دون الآخر ، فيكون هذا الآخر عاجزاً ومغلوباً على أمره .. وبديهة ان العاجز لا يكون إلهاً .

وفي الآية ٩١ المؤمنون : ٥ ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله اذن لذهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون ٥.ومن الأمثلة الشائعة ٦ حصانان لا يُربطان على معلف واحد ٢ .

وقال على أمير المؤمنين لولده الحسن (ع) : لاواعلم يا بني انه لو كان لربك شريك لأتتك رسله ، ورأيت آثار ملكه وسلطانه ، ولعرفت أفعاله وصفاته .

وتسأل : هل القول : ان الله واحد ، ولكنه ذو أقانيم ثلاثة : اب وابن وروح القدس هو من باب التوحيد ، أو من باب تعدد الآلهة ٢.

الجواب : ان هذا يتوقف على بيان المراد من الأقانيم، فان اريد منها الصفات كالرحمن والرحيم فهو من التوحيد ، وان اريد منها الشخص فهو من التعدد .. وقال سعيد الجوري الشرتوني في أقرب الموارد : « أقانيم جمع أقنوم ، ومعناه الأصل والشخص ، . وعلى هذا يكون من تعدد الآلهة ، لا من التوحيد، ويؤيده ان لفظ الاب والابن، يستدعيان التعدد والتغاير في الشخص والذات .. بالاضافية الى ان الصور والتماثيل في المعابد الخاصة للسيدة العذراء (ع) تعبر بوضوح عن التعدد ، لأنها تحمل بين يديها طفلاً يرمز الى السيد المسيح (ع) .

( ألم تر الى الذين يزكون ) . قال المفسرون : نزلت هذه الآبة في اليهود ، وسواء أكان غرور اليهود هو السبب لنزول هذه الآية ، أو لم يكن فانها أصدق صورة عن مزاعمهم وادعاءاتهم التي لا مثيل لها في الكذب والافتراء ، مشسل قولهم : نحن أبناء الله وأحباؤه ، وقولهم : لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً . وقولهم : نحن شعب الله المختار ، أي ان الله لهم وحدهم ، وانه خلق الناس جميعاً عبيداً لهم .. ولم يكتفوا بهذا ، حتى دفعهم الجهل والغرور الى القول : ان الله فقير ونحن أغنياء .

أجل، لا أحد أغنى وأقدر منهم اطلاقاً على الاختلاق ، والتمويه، والتزوير، فبالأمس القريب أشاعوا وأذاعوا ، وملأوا الشرق والغرب صراخــاً وعويلاً ان العرب يعدون العــدة للهجوم عليهم ، في حين كانوا ومن يساندهم من دول الاستعار يبيتون المكر والغدر ، ويدبرون عملية الاغتيال والهجوم عــلى العرب ، وبعد أن أحكموا الخطة نفذوها على حين غرة ، واقترفوا من المظالم والمآثم ما أنسى الناس أعمال هتلر وجنكيزخان .

هذه صورة مصغرة من مزاعم اليهود ، ذكرناها على سبيل المثال، لا الحصر والاحصاء .. وهل تحصى مزاعم اسرائيل الكاذبة ، وفضائحها الآثمة ٢.

وتسأل : اذا كانت هذه هي حال اسرائيل فكيف استطاعت أن تقيم دولة مضى عليها أكثر من عشرين عاماً حتى الآن ٢.

الجواب : ان دول الاستعار هي التي صنعت اسرائيل لحماية مصالحها في الشرق، وليس لليهود من الدولة الا الاسم ، أما بقاؤها الى اليوم فلبقاء الاستعمار الذي ضرب عليها خيمة من الأوكسجين .. وهو في طريقه الى الزوال،وان طال الزمن، وبديهة ان صنيع الشيء يزول بزواله .

وان سألت كيف سلّط الله الطغاة الكافرين على عباده الموحدين تجد الجواب في فقرة « نكسة ٥ حزيران » عند تفسير الآية ١٣٨ من سورة Tل عمران .

( بل الله يزكي من يشاء ) . لا من يشهد لنفسه بنفسه ، وبديهة ان الله سبحانه لا يزكي الا من تشهد له أفعاله بالتزكية .. والآيــة ، وان نزلت في اليهود ، فإنها تشمل كل من يزكي نفسه ، لأن اللفظ عام ، والعــبرة بعموم المفظ ، لا بسبب النزول .. وقد أثبتت التجارب ان ما من أحد يزكي نفسه الا لجهله وغروره ، أو لنقص فيه يحاول اخفاءه ، ولكن بشهادة غـير مقبولة ، حتى عند نفسه لأنه يعلم كذبها .

( انظر كيف يفترون على الله الكذب ) بقولهم : نحن شعب الله المختار .. وأبناء الله وأحباؤه . وما إلى ذلك . ٩ وقد خاب من افترى » .

# يؤمنون بالجبت والطاغوت الآية ٥١ – ٥٢ : أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالجِبْتِ وَالطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَوْلَاءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً ﴿ أُولَئِكَ

الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ وَمَنْ يَلْعَنِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِيراً\*

#### اللغة :

الجبت أيطلق على معان ، والمراد به هنا معبود غير الله . والطاغوت مصدر بمعنى الطغيان ، مثل رحموت بمعنى الرحمة .

> الإعراب: سبيلاً تمييز ، والعامل فيه أهدى . مثل أحسن منه قولاً .

## المعنى :

( ألم تر الى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطـــاغوت ) . وصف الله سبحانه اليهود في الآيات السابقة بالضلال والاضلال والتحريف والـلي في الكلام،وتزكية النفس كذباً وافتراء ، ثم وصفهم في هذه الآبة بأنهم (يؤمنون بالجبت والطاغوت ) أي بالأصنام التي يعبدها قريش . وتسأل : كيف قال سبحانه عن اليهود انهم ( يؤمنون بالجبت والطاغوت ) مع العلم بأنهم لا يعترفون بأصنام قريش ؟.

الجواب : أجل ، ان اليهود لا يعترفون بأصنام قريش بينهم وبين أنفسهم ، ولكنهم اعترفوا بها دجلاً ونفاقاً ، وتعصباً وعناداً لمحمد (ص) ومن آمن به ، وقالوا لعبدة الأصنام : أنتم أهدى سبيلاً من المسلمين .. وكان الأولى باليهود أن يناصروا المسلمين على عبدة الأصنام ، لأن المسلمين أهل كتاب ، ويعترفون يالتوراة على العكس من عبدة الأصنام ، فلما خالف اليهود الحق ووقفوا مسع المشركين وصفهم الله تعالى بأنهم كعبدة الأوثان ( يؤمنون بالجبت والطاغوت ) .

وبهذا نجد تفسير قوله تعالى : ( هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلاً ) ـ أي ان اليهود قالوا : المشركون أهدى سبيلاً من المؤمنين ، فالجواب عن السؤال موجود في الآية نفسها ـ

وبهذا يتبين ان ( هؤلاء ) اشارة الى عبدة الأوثان ، وان اللام في ( للذين كفروا ) للتعليل ، أي ان اليهود قالوا ما قالوا من أجل ارضاء الذين كفروا، وهم مشركو قريش ، ولم يقولوا ذلك ايماناً منهم بما قالوا .

( أولئك لعنهـم الله ) . وهم اليهود الذين نافقوا وصدقوا بالأصنـام تعصباً وعناداً للمسلمــين المصدقين بنبوة أنبياتهـــم ، كموسى وداود وسليان ، ويحيى وزكريا .

( ومن يلعن الله فلن تجد له نصيراً ) . الا أميركا التي سلحت اسرائيل ، وسائدتها يوم ٥ حزيران ، ودافعت عنها في الأمم المتحدة وتجلس الأمن دفاعاً لا ينساه كل عربي مخلص ، ولا مسلم مؤمن ، مها طال الزمن .. ونحن على ما ينا من جراح نؤمن إيماناً لا ريب فيه بأن الله وحده هو الناصر القاهر ، وان العاقبة في النهاية للحق والعدل ، وما على طلابــه الا أن يصبروا ولا يتعجلوا الوصول ، ويصمدوا ولا يهابوا سلاح العدو أياً كان .. وبالتالي أن يستفيدوا من التجارب .

## لا يؤتون الناس نقراً الآية ٥٣ \_ ٥٥ :

أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ الْمَلْكِ فَإِذَا لاَ يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيراً \* أَمْ يَحْسَدُونَ النَّاسَ عَلى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ ٱلْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مَلْكاً عَظِيماً \* فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ بِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ صَدًّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَمَ سَعِيراً \*

اللغة :

النقبر نقرة في ظهر النواة ، ومنها تنبت النخلة .

الإعراب :

أم حرف عطف ، وتستعمل في معنين : الأول المعادلة ، نحو أزيد عندك ام بكر ؟ أي أيهما عندك ؟ وتسمى المتصلة . المعلى الثاني الاضراب عما قبلها ، نحو أنها لإبل أم شاء ، أي بل شاء ، وتسمى منقطعة ، وأم هنا للاضراب بمعلى بل . واذن حرف جواب وجزاء ، وتنصب المضارع بشلاث شروط أن تقع في صدر الكلام ، وان لا يفصل بينها وبين الفعل فاصل – ولا يضر الفصل بالقسم ولا النافية – وان يكون الفعل للاستقبال لا للحال . واذا سبقها حرف العطف جاز فيها الإهمال والاعمال ، وهي هنا مهملة لتقدم الفاء عليها ، ويجوز إعمالها . وسعيراً تمييز .

المعنى :

ما زال الكلام عن اليهود ، فقد وصفهم الله سبحانه في الآية ٤٤ بالضلال والاضلال ، وفي الآية ٤٥ بعدائهم المؤمنين ، وفي الآيــة ٤٦ بتحريف الكلام واللي فيه ، وفي الآية ٤٩ بتزكيتهم لأنفسهم ، وفي الآيـة ٥٠ بالافتراء ، وفي الآية ٥١ بالعناد والتعصب ، وتفضيل عبدة الأصنام دجلاً ونفاقاً على الموحدين، ثم وصفهم سبحانه بالبخل في هذه الآية :

( أم لهم نصيب من الملك فإذا لا يؤنون الناس نقيراً ) . والمعنى ان اليهود ليس لهم دولة وملك ، ولو كان لهم نصيب من السلطان لاحتكروا جميع الحيرات ، ولم يتركوا لأحد شيئاً ، حتى ولو كان مقدار النقير الحقير .. وصدق الله العظيم ، ونبوءة القرآن الكريم ، فقد كانوا، وما زالوا لا يطيقون نعمة الله على عبد من عباده ، فإن استطاعوا انتزاعها منه بالدس والمؤامرة ، أو بالربا، أو بالأغراء يبناتهم ونسائهم فعلوا،وان كان لهم شيء من القوة سلبوا وتهبوا وأجروا الدماء نهراً ، فمن اليوم الذي اغتصبوا فيه أرض فلسطين سنسة ١٩٤٨ أخرجوا معلها من ديارهم بعد أن أقاموا مذابح للنساء والأطفال في أكثر من مكان .. وفي سنة ٢٧ قامت اسرائيل بمساندة الاستعار بعملية الاغتيال لأجزاء أخرى من البلاد العربية ، وكررت فعلتها الأولى من الذبح والتشريد ، وليس هذا بغريب عملى تاريخهم وطبيعتهم .

وقد ملك العرب ، وامند سلطانهم منات السنين ، وانتشر شرقاً وغرباً،وكان اليهود من جملة رعاياهم ، فأقاموا العدل بين الجميع ، وأحسنوا لليهود وغيرهم من أهل الأديان ، حتى قال المنصفون من علماء الغرب كغوستاف لوبون : «ما عرف التاريخ فاتحساً أرحم من العرب ، وشهد غيره منهم بمثل شهادته .. ولا بدع ( فكل الماء بالذي فيه ينضح ) كما قال ابن الصيفي .

ومن المفيد أن ننقل ما ذكره صاحب المنار عند تفسير هـــذه الآية منذ ٦٠ عاماً حين كانت فلسطين في حكم العثمانيين ، قال ما نصّه بالحرف :

د وحاصل معنى الآية ان هؤلاء اليهود أصحاب أثرة وشح مطاع يشق عليهم ان ينتفع منهم أحسب ، فإذا صار لهم ملك منعوا الناس أدنى النفع وأحقره ،

فكيف لا يصعب عليهم أن يظهر من العرب نبي يكون لأصحابه ملك يخضع له اليهود ، وهذه الصفة لا تزال غالبة على اليهود ، حتى اليوم ، فإن تم لهم ما يسعون اليه من اقامة دولة بفلسطين يطردون المسلمين والنصارى ، ولا يعطونهم نقيراً .. والدلائل متوفرة على ان القوم يحاولون امتلاك الأرض المقدسة، وحرمان غيرهم من جميع أسباب الرزق .. وقد ادخروا لذلك مالاً كثيراً ، فيجب على العمانيين أن لا يمكنوا لليهود في فلسطين ، ولا يسهلوا لهم امتلاك أرضها، وكثرة المهاجرين، فإن في ذلك خطراً كبيراً .. » . وقال صاحب تفسير المنار : « ان المهاجرين، فإن في ذلك خطراً كبيراً .. » . وقال صاحب تفسير المنار : « ان الآية لا تثبت ولا تنفي ملك اليهود في فلسطين ، والا يسهلوا هم امتلاك أرضها، وكثرة من العمل في فلسطين وغيرها لو ملكوا » .

هذا ما قاله عالم من علماء المسلمين في تفسير هذه الآية : ٥ أم لهم نصيب من الملك فاذاً لا يأتون الناس نقيراً » . قاله قبل أربعين عاماً من قيام دولة اسرائيل بفلسطين ، وان دل هذا على شيء فاتما يدل على صدق محمد (ص) في نبوته ورسالته ، حيث أخبر بوحي من السماء قبل أكثر من ألف وثلاثمئة سنة ان اليهود لو ملكوا لكان منهم الذي حدث بالفعل سنة ١٩٤٨ وسنة ١٩٦٧ : ٩ أفمن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله أولئك في ضلال مبين - ٢٢ الزمر » .

( أم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله ) . هـذه صفة أخرى من صفات اليهود وهي الحسد ، والمراد بالناس محمد (ص) ومن معه من المؤمنين: وحسدهم اليهود على ما افاء الله عليهم من دين الحق ، والتمكين في الأرض. ولما عجز اليهود عن رد هذه النعمة عن المسلمين تحالفوا ضدهم مع المشركين ، وبثوا الدعايات الكاذبة ضد الاسلام ونبي الاسلام،وفي النهاية دارت عليهم دائرة السوء ، وطردوا من الحجاز بما كانوا يفعلون .

( فقــد آتينا آل ابراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكاً عظيماً ) . المراد بالكتاب زبور داود ، وتوراة موسى ، وبالحكمة النبوة والعلم . والمعنى لمـــاذا تحسدون أيها اليهود محمداً (ص) والعرب على النبوة والتمكين في الأرض ؟ فان الله قد وهب من قبل مثل ذلك لأسلافه ، كيوسف وداود وسليمان .

( فمنهم من آمن به ومنهم من صد عنه وكفى بجهم سعيراً ) . اختلف المفسرون : هل الضمير في ( به ) يعود الى محمد (ص) أو الى ابراهيم أو الى الكتاب ؟. والأرجح الذي يتلائم مع المعنى ، ويساعد عليه الاعتبار انه يعود الى كل نبي آناه الله الكتاب والحكمة ، ولفظ ( كل نبي ) وان لم يذكر في الآية صراحة فإنه مفهوم من مجموع الكلام وسياقه .. وعلى أية حال ، فلا خلاف في أن معنى الآية انه لا غرابة ان لا يؤمن هؤلاء وأمثالهم بمحمد (ص) فإن الأنبياء السابقين آمن بهم فريق ، وكفر بهم فريق ، والفريق الكافر كان كثيراً كما قال سبحانه : « فمنهم مهتد وكثير منهم فاسقون – ٢٦ الحديد » . ( وكفى بجهم سعيراً ) . أي احترافاً والنهاباً لمن صدّ عن الحق

بدلناهم جلوداً غيرها الآية ٥٦ – ٥٧:

إِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَــا سَوْفَ نَصْلِيهِمْ نَاراً كُلَّمَا نَضِحَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّ لَنَاهُمْ نَجُلُوداً غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا ٱلْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزاً حَكِياً \* وَٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَــا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً لَهُمْ فِيها أَزْوَاجُ مُطَهَّرَةٌ وَأُندُخِلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلاً \*

اللغة :

نصليهم أي نشويهم ، يقال : شاة مصلية ، أي مشويـة . ونضج الثمر أو اللحم أدرك وطاب ، والمراد بنضجت هنا احترقت وتلاشت .

**الاعراب** : نارآ منصوب بنزع الخافض ، أي تصليهم بالنار ، ومثله ظلاً ظليلاً ، أي

ندخلهم في ظل ظليل والظليل صفة للظل ، واشتق من لفظه للمبالغة في الوصف ، كقولهم ليل أليل ، وداهية دهياء . وكلما منصوب على الظرف ، لأنبه مضاف الى (ما) المصدرية الظرفية ، والعامل فيه بدلناهم .

## المعنى :

( ان الذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم ناراً كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ) . هذه الآية بيان لقوله تعالى في آخر الآية السابقة : ( وكفى بجهتم سعيراً ) . والمراد بالآيات هنا كل ما ثبت في الدين بالضرورة ، مشل علم الله وقدرته ، والملائكة والجنة والنار ، وما الى ذلك مما يعود الى أصول الدين ، ومثل وجوب الصوم والصلاة ، وتحريم الزنا والخمر ، وما اليها من الأحكام الفقهية ، والمسائل الفرعية .

وليس من شك ان الجحود كفر : وهل التشكيك كفر أيضاً كالجحود ؟. بحثنا ذلك مفصلاً في فقرة حكم تارك الاسلام عند تفسير الآية ١١٥ مـن سورة آل عمران .

وتسأل : ان الله سبحانه عادل ما في ذلك ريب ، فاذا أحرق الجلــد الذي عصى فيه صاحبه فقد زال وتلاشى ، فاذا خلق مكانه جلداً جديداً وعذّيه كان هذا تعذيباً لجلدٍ لم يعص الله ، وهو غير جائز عليه عز وجل ٢.

وعن الإمام جعفر الصادق (ع) انه أجاب عن هذا السؤال بقوله : ان الجلد هو هو ، وهو غيره ، وضرب لذلك مثلاً باللبنة تكسرها ، حتى تصير تراباً، ثم تصب عليه ماء وتجبله حتى يصير لبنة من جديد ، فتكون هي هي في مادتها، وهي غيرها في صورتها .

وغير بعيد ان يكون تبديل الجلود كناية عن أليم العذاب وشدته . . وفي جميع الأحوال فــــان المطلوب منا ان نؤمن بعدل الله وقدرته . أما التفاصيل فغـــير مسؤولين عنها .

( ليذوقوا العذاب ) . أي ان السبب الموجب لتبديل الجلود هو احساسهــم بالعذاب الدائم . وهذا النوع من العذاب مختص بالجاحـــد والمشرك ومن تخاف

۳۵۳ التفسير الكاشف – ۲۳

الناس من شره ، ونحن نحيا ونموت على شهادة : لا إله إلا الله محمد رسول الله، وعلى العداء لكل شرير غاشم ، قال أهل العلم بالله : الذين يدخلون النار ، ولا يخرجون منها خمسة : مدعي الربوبية كنمرود وفرعون ، ومن نفى الإله جملـة واحدة ، ومن جعل مع الله إلها آخر ، والمنافق ، وقاتل النفس المحرمة .

وبديمة أن من أظهر أفراد المنـــافقين من يثير الحروب باسم المحافظة على السلم ، ويستعبد الشعوب باسم صيانة الحرية ، وينهب أقوات العبـاد باسم العمل على رفع مستوى معيشتهم ، وينشر الفجور والتهتك باسم التطور والتمدن .

( والذين آمنوا وعملوا الصالحات البخ تقدم نظيرها مع التفسير في سورة آل عمران الآية ١٥ .. هذا الى أنها واضحة لا تحتاج الى تفسير .

تأدية الأمانة والعدل في الحكم الآية ٥٨ ــ ٥٩ :

إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنْ نُوَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَـيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللهَ نِعِيًّا يَعظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيراً \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُ وا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْء فَرُدُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تَوْمِنُونَ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُوِيلاً

اللغة :

المراد بالتأويل في قوله : واحسن تأويلاً المآل والعاقبة ، من آل يؤول اذا رجع . وقيل ، المراد به التفسير .

الإعراب :

المصدر المنسبك من أن تؤدوا في محل جر بالباء المحذوفة ، والتقدير يأمركم بتأدية الأمانة . واذا حكمتم معطوف على يأمركم ، والمعلى ويأمركم اذا حكمتم أن تحكموا بالعدل . ونعما نعم فعل ماض ، ومعناها المدح . وما محل نصب على التمييز بمعنى شيئاً ، وهي مفسرة للضمير المستقر في نعم ، والتقدير نعم الشيء شيئاً . والمخصوص بالمدح محذوف خبر لمبتدأ محذوف ، والتقدير هو تأدية الأمانة والعدل في الحكومات . وجملة بعظكم صفة لما . والجملة من نعم وما بعدها خبر ان . وذلك مبتدأ . وخبر خبر ، وأحسن معطوف على خير . وتأويلاً تمييز .

## المعنى :

( ان الله يأمركم ان تؤدوا الأمانات الى أهلها ) . لقد تضمنت الآيتان وجوب تأدية الأمانة ، والعدل في الحكم ، واطاعة الله والرسول وأولي الأمر .. وقد جاء في الكتاب والسنة العديد من الآيات والروايات في الحث على حفظ الأمانة وأدائها لصاحبها برآ كان أو فاجرآ ، لأنها حتى له مما هو انسان ، لا مما هو صالح أو طالح ، فمن القرآن هذه الآية : « ان الله يأمركم ان تؤدوا الأمانات » . ومنه : و يا أيها الذين آمنوا لا تخونوا الله والرسول وتخونوا أماناتكم – ٧٧ الأنفال » . ومن الروايات : « لا ايمان لمن الأمانية له ، ولا دين لمن لا عهد له » . ولكن لم يرد في الكتاب والسنة ... على ما نعلم – تحديد لمعن الأمانة .

والذي نفهمه ان الأمانة هي الوديعة عندك لغيرك .. وعليك أن تحتفظ بهـــا وتحرص عليها ، وان تردها لصاحبها عند طلبها ، كما هي،فإذا أمسكتها عنه . أو رددتها ناقصة محرفة فأنت خائن بحكم الكتاب والسنة .

وليس من الضروري أن تكون الأمانة عيناً حسية ، كالمال والكناب ، فقد تكون سراً ، أو نصيحة ، أو عمـــلاً .. وأيضاً ليس من الضروري أن يكون صاحبها الذي أن تؤديها له شخصاً حقيقياً ، فقد يكون الدين أو العلم ، بل قد تكون نفسك بالذات صاحبة الأمانة ، وأمانة الدين والعلم ما تعلمه من حلال الله وحرامه ، ومن الحبر والشر ، وتتحقق التأدية لهذه الأمانة بأن تعمل بما تعلم ، أما أمانة نفسك عندك فأن تختار ما هو الأصلح لها في دنياها وآخرتها .

وبكلمة أن الأمين هو الذي يؤدي ما عليه كاملاً غير منقوص ، سواء أكان الذي فرض هذا الواجب هو الدين ، أو العلم ، أو الوطن ، أو المجتمع ، أو أي شيء آخر .. فليست الأمانة .. على هذا .. ذوقاً وسليقة يعجبها من الطعام أو الشراب هذا ، لا ذاك ، ومن النساء هـذه ، لا تلك ، ولا وصفاً يحب الناس بصاحبه ، كاللطف وخفة الروح ، بل الأمانة عصب الحياة وقوامها الذي لا يستقيم شيء بدونه ، والى هذا المعنى أشار الإمام على (ع) بقوله : «الأمانات نظام الأمة » أي أن الأمة لا تنتظم شؤولها الا إذا أدى كـل إنسان ما يطلب منه .. وقال :

« من لم يختلف سره وعلانيته ، وفعله ومقالته فقد أدى الأمانة ، وأخلص العبادة .. ومن استهان بالأمانة ، ورتع في الحيانة ، ولم ينزه نفسه ودينه عنهما فقد أحل بنفسه في الدنيا الحزي ، وهو في الآخرة أذل وأخرى ، وان أعظم الحيانة خيانة الأمة ، وأفظع الغش غش الأمة » . يشير الى القادة اللصوص ، وسوء أثرهم ، وفظاعة خطرهم .

ومن الدلائل على قداسة الأمانة وعظمتها قول الفقهاء : من أعلن الحرب على الإسلام والمسلمين ، وأباح دماءهم وأموالهم ، لا لشيء الا بغضاً بكلمة التوحيد حل ماله ودمه ، ولا تحل أمانته ، قال الإمام زين العابدين (ع) : لو ائتمني قاتل أبي على السيف الذي ذبحه به لما خنته .. وقال رجل للإمام الرضا (ع): ان يهودياً خاني في ألف درهم ، وحلف ، ثم وقعت له عندي أرباح ، فهل اقتص منه ٢. قال الإمام : ان كان ظلمك فلا تظلمه .. وفي رواية ثانية : « ان خانك فلا تخنه ، ولا تدخل فيا عبته عليه » ، والسر في ذلك ان الأمانة حتى لصاحبها بوصفه انساناً ، لا بوصفه مسلماً ، لا مشركاً ، أو طيباً ، لا خبيئاً. وسنعود إلى الحديث عن الأمانة عند تفسير الآية ٢٢ من سورة الأحزاب: « انا عرضنا الأمانة على السموات والأرض » .

( واذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ) . بعد أن أوجب سبحانه رد الأمانة الى أهلها عقب بوجوب العدل في الحكم بين الناس ، لأن من لا ينصف الناس من نفسه فلا يحق له أن ينصبها حكماً بينهم .. ووجوب العدل لا يختص بالقاضي ، بل يشمل الوالي أيضاً ، والوالي العادل هـو الذي يهم بجميع نواحي الحياة ، كالسحة والثقافة والعيش والحرية للجميع .. وقبل كل شيء بجب عليه أن لا يدع منفذاً لطامع – أجنبياً كان أو من الوطن – يسلك منه الى التحكم والسيطرة على شأن من شؤون الناس ومقدراتهم .. فلقد أثبتت الأحداث التي مررنا بها ان المصدر الأول والأخير لما أصابنا من ويلات ونكبات هـو تسرب اللصوص وغير الاكفاء الى مراكز القوة ، والمناصب العالية .

أما عدل القاضي فيتمثل في مساواته بين الحسمين في كل شيء ، واعطاء كل ذي حق حقه بصرف النظر عن دينسه وعقيدته ، وصداقته وعداوت ، وعظمته وضعته ، وما عرف التاريخ شريعة اهتمت وتشددت في ذلك كالشريعة الاسلامية ، قال رسول الله (ص) : « من جُعل قاضياً فقد ذبح بغير سكين » يشير الى أن مهمة القاضي أصعب المهات وأدقها ، لأن عليه أن تجاهد نفسه ويكافحها اذا كان الحق على غير ما يهوى .. وقال « القضاة ثلاثة : قاضيان في النار ، وقاض في الجنة ، فأما الذي في الجنة فرجل علم الحق ، فقضى به، وأما اللذان في النار فرجل قضى للناس على جهل ، ورجل علم الحق ، وقضي يخلافه » .. وقد تواتر ان علياً أمير المؤمنين (ع) جلس للمحاكمة بين يدي قاضيه شريح هو ونصراني خاصمه في درع .

( ان الله نعما يعظكم به ) . المراد بالعظة هنا الأمر برد الأمانـة ، ولفظ نعم يشعر بأن الله سبحانه لا يأمر إلا بما فيه الخير والصلاح .

## من هم أولو الأمر ؟

( يا أيها الذين آمنوا اطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم ) . لقد كثر الكلام والنقاش حول المراد من أولي الأمر ، وما يعتبر فيهم من صفات ، كما تشبث بها الحكام الادعياء على وجوب اطاعتهم ، أو السكوت عنهم – على

الأقل – وأيضاً استدل بها جماعة من الفقهاء على أن مصادر الشريعة وأصوله ا تنحصر بأربعة ، وهي : كتاب الله لقوله تعالى : أطيعوا الله . والسنة النبوية لقوله : وأطيعوا الرسول . والاجماع لقوله : وأولي الأمر منكم . والقياس لقوله : فان تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول ، حيث زعموا ان المعنى قيسوا ما لا نص فيه على نظيره الذي فيه نص من الكتاب والسنة ، وبأتي البيان عن ذلك، ولا خلاف في ان الكتاب والسنة هما الأصلان الأساسيان للتشريع ، أما الاجماع والقياس فقه الآية ، والآراء التي قيلت حولها .

١ - لا يختلف اثنان من المسلمين في أن اطاعة الله والرسول اتما تكون بالعمل بكتاب الله وسنة نبيه ، وانهما وسيلتان للتعبير عن شيء واحسد ، « من يطع الرسول فقد أطاع الله – ٨ النساء » . « وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا – ٧ الحشر » . « وما ينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحى عنه فانتهوا – ٧ الحشر » . « وما ينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحى الله النبي (ص) اذا تنافى مع مبدأ من مبادىء الفرآن وحكم من أحكامه .

وتسأل : لماذا كرر لفظ الاطاعة عند ذكر الرسول، ولم يكررها عند ذكر أولي الأمر ٢.

الجواب : للتنبيه على ان اطاعة الرسول أصل بذاته ، تماماً كإطاعــة الله ، ومن هنا كان قول كل منها مصدراً من مصادر الشريعة ، وليس كذلك اطاعة أولي الأمر .. انها فرع وتبع لاطاعة الله والرسول، ان اولي الأمر رواة عن الرسول . ٢ – ان لفظ منكم يدل بوضوح على ان حاكم المسلمين يجب أن يكون منهم، ولا يجوز اطلاقاً ان يكون من غيرهم ، ويؤيد ذلك قوله تعالى : « ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً – ١٤١ النساء » .

هؤلاء على أمر وجب أن يطاعوا فيه بشرط أن يكونوا أمناء وألا يخالفوا أمر الله، ولا سنة رسوله ، وأن يكونوا مختارين في بحثهم في الأمر واتفاقهم عليه .

وقال الشيعة الإمامية : ان الله سبحانه عطف بالواو اطاعة أولي الأمر على اطاعة الرسول بدون قيد ، والعطف بالواو يقتضي الجمع والمشاركة في الحكم ، ومعنى هذا ان اطاعة أولي الأمر هي اطاعة الرسول ، وان أمرهم هو أمره .. وليس من شك ان هذه المرتبة السامية لا تكون الا لمن اتصف عا يؤهله لهــــذا الطاعة ، ولا شيء يؤهله لها الا العصمة عن الحطأ والمعصبة ، فهي وحدها التي تجعل طاعته وطاعة الرسول سواء ، وقد اعترف الرازي بفكرة العصمة صراحة، وقال : ان أولي الأمر الذين تجب اطاعتهم لا بد أن يكونوا معصومين،والرازي بالحرف :

« اعلم ان قوله ( أولي الأمر ) يدل عندنا على ان اجاع الأمة حجة ، والدليل على ذلك ان الله تعالى أمر بالطاعة أولي الأمر على سبيل الجزم في هذه الآية ، ومن أمر الله بطاعته لا بد أن يكون معصوماً عن الخطأ ، اذ لو لم يكن معصوماً عن الخطأ، كان بتقدير اقدامه على الخطأ مع ان الله قد أمـر بمتابعته ، فيكون ذلك أمراً بفعل الخطأ ، مـع العلم بأن متابعة المخطىء منهي عنها .. فيكون ذلك أمراً بفعل الأطأ ، معصوماً في الآية لا بد أن يكون معصوماً و

وهذا عين ما قاله الشيعة في تفسير هذه الآية ، والخلاف بينهم وبين السنة في التطبيق وتعيين المعصوم ، فالسنة يقولون : العصمة للأمة ، وفسروا الأمــة بأهل الحل والعقد ، وقال كثير منهم : يكفي بعض أهل الحل والمقد .. وقال الشيعة : ان المراد بأولي الأمر أهــل البيت ، وهم المعصومون والمطهرون من الرجس والدنس ، ففكرة العصمة ــ اذن ــ ليست خاصة بالشيعة ، ولم يتفردوا بالقول بها ، بل هي عند السنة ، كما هي عند الشيعة ، والفــرق انما هو في التطبيق وتعيين المعصوم ، كما قلي عن الشيعة من أجل القول بالعصمة ، دون غيرهم ، لا مبرر لها الا التعصب ، وبث روح الشقاق والتفرقة . واستدل الشيعة على عصمة أهل البيت بأن العصمة منحة إلهية يختص الله بهـا

من ارتضى من عباده،ومحال أن تحصل العصمة بالاكتساب ، مها اجتهد الانسان، وجاهد ، كما هو شأن سائر الصفات ، كالعدالة والايمان ، وما اليهما . وعليه ينحصر الطريق الى معرفة العصمة بالوحي فقط ، وقد ثبت النص كتاباً وسنسة على عصمة أهل البيت (ع)،من ذلك قوله تعالى : « انما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً – ٣٣ الأحزاب» .

وبالاجمال ان الشيعة والسنة يؤمنون معاً بالعصمة كمبدأ ﴿ وأيضاً يتفق الشيعة

٢- ان قادرة العصمة لا تختص بالشبعة والا بالسارات فالمسيحيون فبالوا ابعصمة آدبات والشبوعيون بعصمة ماركس والينبن ، والصبنيون بعصمة ماوتسي توقع ، والاخوان المسنمون بعصمة حدن البناءوالقوميون السورايون بعصمه أنطون سعادة ، والتاها كل حزب يقول بعصمة رائيسه والؤاسمة والسع مبادئة . واقد تكلمنا عن العصمة مفصلا منذ تفسير الآية ١٣٤ من سوراة البقراة ، فقراة الإمامة وافكراة العصمة ، من ١٩٦ من المجلة الأول .

وأكثر السنة ، أو الكثير منهم على ان أولي المذكورين في الآيــة معصومون ، وأيضاً يتفقون على ان الدليل على عصمتهم ان الله أوجب اطاعتهم ، تماماً كما أوجب اطاعة الله والرسول ، ولكن السنة والشيعة يختلفون في المراد من أولي الأمر المعصومين : هل هم أهل الحل والعقد ، أو هم أهل البيت (ع) ؟.

قال السنة : هم أهل الحل والعقد . وقال الشيعة : هم أهل البيت ، لأن العصمة منحة إلهية لا تعرف الا بالنص من الله والرسول ، وقد ثبت النص عنها على عصمة أهل البيت ، اذن يكون المراد بأولي الأمر أهل البيت دون غيرهم ، وبتعبير ثان ان أولي الأمر في الآية معصومون لوجوب اطاعتهم، لأن من وجيت اطاعته فهو معصوم .. وأيضاً ثبتت عصمة أهل البيت بالنص ، ولم تثبت عصمة غيرهم ، ومن ثبتت عصمته فهو واجب الطاعة ، فالنتيجة الحتمية ان أولي الأمر هم أهل البيت ، وان أهل البيت هم أولو الأمر دون غيرهم .. ومثل ذلك أن يقول لك قائل : استمع للناصح الأمين ، ولا ناصح أمين الا زيد ، فالنتيجة استمع لزيد .

ومما استدل به الشيعة على عدم جواز الرجوع الى أهل الحل والعقد في الأمور الدينية ... قوله تعالى : « ولكن أكثر الناس لا يعلمون ... ١٨٦ الأعراف » . وقوله : « وأكثرهم لا يعقلون – ١٠٦ المائدة » . وقوله : « ولكن أكثركم للحق كارهون --- ٣٤ التوبة » . ومعنى هذا ان الحق لا يعرف بالناس قلّوا أو كثروا ، وانما تعرف الناس بالحق الذي يؤخسند من كتاب الله ، وسنة نبيه ، وحكم العقل البديهي الذي لا يختلف فيه اثنان .

على الهامش – أرسم هذه الكلمات في شهر آذار سنة ١٩٦٨ والانتخابات لمجلس النواب بلبنان قائمة على قدم وساق ، والأكثرية تزدحم على صناديق الاقتراع ، لتنتخب من دفع لها سلفاً ثمن الأصوات بعد المزايدة ، أو وعد أصحابها يتلبية أغراضهم وأهوائهم . وسلام على من وصف بعض الانتخابات بقوله : لا فصغى رجل لضغنه – أي مال مع حقده – ومال آخر لصهره ، مع هن وهن » كناية عن أشياء يكره ذكرها . وقال في مناسبة ثانية : لاهميج رعاع أتباع كل ناعق ، يميلون مع كل ريح ، لم يستضيئوا بنور العلم ، ولم يلجأوا إلى ركن وثين » .

القياس:

( فان تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول ) . قدمنا ان قوله تعالى : ( اطيعوا الله واطيعوا الرسول ) يدل بالاتفاق على وجوب التمسك بالكتاب والسنة، وان قوله : ( وأولي الأمر منكم ) يدل على وجوب اطاعة أهل بيت النبي (ص) عند الشيعة ، وعلى اطاعة أهل الحل والعقد عند أكثر السنة ، أو الكثير منهم . والآن نتكلم عن قوله : ( فان تنازعتم في شيء الخ ) وهل يدل على وجوب العمل بالقياس ، أو هو أجنبي عنه ٢. وقبـل الجواب عن هذا السؤال نطرح السؤال التالي :

لماذا أوجب الله سبحانه الرد عند التنازع الى الله والرسول ، دون أولي الأمر مع العلم بأنه أوجب اطاعة الثلاثة ٢.

الجواب : لأن التنازع قد يقع في تعيين أولي الأمر أنفسهم ، كما حدث ذلك بالفعل ، حيث قال السنة : هم أهل الحل والعقد . وقال الشيعة : هم أهــل البيت ، وعليه يجب الرجوع في هذا التنازع الى كتاب الله ، وسنـة الرسول ، ومن أجل هذا استدل الشيعة بآية التطهير وحديث الثقلين وغيره عــلى ان أولي الأمر هم أهل الببت .

ونعود الآن الى دلالة الآية على وجوب العمل بالقباس، أو عدم دلالتها عليه. والقياس هو اعطاء حكم الواقعة المنصوص عايها شرعاً لواقعة أخرى لم ينص الشارع عليها لمشاركة الواقعتــين في علة يستنبطها الفقيه من تلقائه وعندياته ... مثلاً ... نص الشارع عــلى ان الجدة لأم ترث ، ولم ينص على الجدة لأب ، فنُورَ ث الجدة لأب قياساً على الجدة لأم ، لأن كلتيها جدة ..

قال السنة : ان قوله تعالى: « فإن تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول » يدل عـــلى صحة العمل بهذا القياس ، لأن « معناه فردوه الى واقعة بيّن الله حكمها ، ولا بد أن يكون المراد فردوها الى واقعة تشبهها » .

وقال الشيعة : ان الآية بعيدة عن القياس ولا تسـدل على أكثر من وجوب الرجوع الى الكتاب والسنة في المسائل الدينية التي يقع فيها الخلاف بين الفقهاء، وأقوال الأثمة المعصومين تدخل في السنة،لأنها روايات عن جدهم رسول الله(ص)،

أما طريقتهم فيما لا نص فيه من الكتاب والسنة فهي الرجوع الى حكم العقــل البديهي القطعي الذي لا يختلف فيه اثنان ، مثل قبح العقاب بلا بيان ، وما لا يتم الواجب إلا به فهو وأجب ، وليس القياس من هـــذا الباب ، لأن نتائجه كلها ظنية ، والظن لا يغني عن الحق شيئاً .

ومما استدل به الشيعة على بطلان القياس ان الامور العرفية يصح قياس بعضها على بعض ، لأن أسبابها بيد العرف ، أما الأحكام الدينية فلا يصح فيها القياس، لأن الشرع قد جمع بين المختلفات ، كما في موجبات الوضوء ، حيث سوى بين النوم والبول ، وفرق بين المجتمعات ، حيث أوجب قطع يــد من سرق درهما . دون من اغتصب مثات الألوف .

( ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ) . قال صاحب مجمع البيان : « فا أبين هذا وأوضحه » . ونقول : ما ألطف هذا التفسير وأحسنه . (ذلك خير وأحسن تأويلاً ) . أي ان اطاعة الله والرسول ، وارجاع حكم المختلف فيه الى الكتاب والسنة أحمد عاقبة ومآلاً ، هذا اذا فسرنا التأويل في الآية بالمال وقيل: المراد به النفسير ، وعليه يكون المعنى ان تفسير الله والرسول لما تنازعم فيه خير وأحسن من تفسيركم ، ومها يكن ، فان لفظ التأويل يتحمل المعنيين .

يريدون أن يتحاكموا الى الطاغوت الآية ٦٠ .. ٦٣ :

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إلى الطَّاعُوتِ وَقَــدْ أَمِرُوا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ صَلَالاً بَعِيداً\* وَإِذَا قِيـلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى

٨- هذا ما عليه العمل اليوم عند علماء الشيعة ، والكن الموجود في عهد علي أمير المؤمنين لمالك الإشكر إن الرد إلى الله في الآية هو الأخذ بالنص الصرايح في كتاب الله ، والراد إلى رسول الله دو الأخذ نستته التي أجماع المسلمون على اسبنها اليه .

مَـا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصْدُونَ عَنْكَ صْدُودَاً فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصَيْبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاوُوكَ يُحْلِفُونَ بالله إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَاناً وَتَوْفِيقاً ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللهُ مَـا فِي قُلُو بِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِمْ قُولًا بَلِيغاً

#### اللغة :

الزعم في أصل اللغة القول حقاً كان أو باطلاً ، ثم كبر استعماله في الظن والاعتقاد اللذين يُعتقد ببطلانهما ، أو يُشك بصدقهما ، ولم يُستعمل في القرآن الا في الكــذب والباطــل ، فن استعماله في الباطــل قوله تعانى : « هذا لله بزعمهم ~ ١٣٦ الانعام » . ومن استعماله في الكذب قوله : « زعم الذين كفروا ان لن يُبعثوا ~ ٧ التغابن » . والطاغوت مصدر ، وفيه مبالغة ، والمراد به هنا المبطل . والصدود الإعراض .

## الاعراب :

كيف في موضع رفع خبر لمبتدأ محذوف ، أي كيف صنيعهم اذا أصابتهم مصيبة . وجملة يريدون حال ، ومثلها جملة وقد أمروا ، وجملة يحلفون . أما جملة ان أردنا الا احساناً فجواب القسم . وفي أنفسهم متعلق ببليغ ، أي قل لهم قولاً يؤثر في نفوسهم .

# المعنى : ( ألم تسرَّ الى الذين يزعمون انهم آمنوا بمسا انزل اليك وما انزل من قبلك

يريدون أن يتحاكموا الى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ) . ألم تر الحطاب للنبي (ص) بصيغة الاستفهام ، والمراد به التعجب من حال المنافقين الذين أبطنوا الكفر ، وأظهروا الإسلام والإيمان بالكتب السماوية ، ومحسل التعجب انهم كذبوا أنفسهم بأنفسهم ، حيث رفضوا التحاكم عند أهسل الحق ، وانصرفوا عنهم الى أهل الباطل ، مع ان الاسلام يأمرهم بالابتعاد عن الضالين والمطلسين ، ولكن الواقع تغلب على التزبيف والتمويه ، وأبطل ما كان يدعون .

قال صاحب مجمع البيان : تخاصم يهودي ومنافق من المسلمين ، فقال اليهودي : احاكمك الى محمد ، لأنه علم ان محمداً (ص) لا يقبل الرشوة ، ولا جور في الحكم . فقال المنافق : بل بيني وبينك كعب الأشراف - يهودي لأنه علم ان كعباً يأخذ الرشوة ، ويجور في الحكم .

ورغم علمنا بأن أكثر المفسرين لا يتثبتون في أسباب التنزيل، وأنهم يتخذون من الحادثة سبباً لنزولها ، رغم علمنا هذا فلا نرى مثالاً يفسر المعلى المراد من الآية أوضح من هذه الحادثة التي ذكرها صاحب مجمع البيان .. رفض المنافـق التحاكم الى الرسول (ص) ، لانــه يكفر به وبدينه ، أما اليهودي فانــه يؤمن باليهودية، ومع ذلك أبلى التحاكم عند مودي مثله، وطلب التحاكم الى الرسول (ص)، وهو كافر به وبدينه ، والسر هو المنفعة .. ولا تختص هذه الظاهرة باليهود ، فكل من نال خيراً من دين ، أو مبدأ فلا ينبغي الوثوق به ولا بدينه إلا بعـد الابتلاء ، فان كثيراً من الناس يقبضون الألوف ، ويعيشون سعداء ، لا لشي . ومن الناس بإيمانهم وصلاحهم . ورما كانوا ممن ينطبق عليهم قوله تعالى : فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة .. 11 الحج » فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة .. 11 الحج »

وقال الإمام على (ع) : الثناء بعد البلاء . وقال واده الإمام الحسين (ع) : الناس عبيد الدنيا ، والدين لعق على ألسنتهم يحوطونه ما درت عليه معانشهم ، فإذا محصوا بالبلاء قل الديانون . وكان الرسول الأعظم (ص) يقول في السراء: و الحمد لله المنعم المفضل ، ويقول في الضراء : الحمد لله على كل حال » . يشير الى انه مؤمن بالله راض عا قدر ، حتى في هذه الحال ، تماماً كالولد البار ، يبقى على اخلاصه لوالده ، حتى في حال تأديبه له .

قال الإمام على (ع) : لو ضربت خيشوم المؤمن بسيفي هذا على ان يبغضي ما أبغضي . وكان حفيده الإمام زين العابدين (ع) يقول فسيا يقول اذا أصابته شدة : يا إلهي أي الحالين أحق بالشكر لك ؟ وأي الوقت أولى بالحمد لك ؟ أوقت الصحة التي هنأتني فيها ؟ أو وقت العلة التي محصتي مها ؟.. اللهم اجعل مخرجي من علي الى عفوك ، وسلامي من هذه الشدة الى فرجك .

( وبريد الشيطان أن يضلهم ضلالاً بعيداً ) . هذا دليل صريح على ان الشر من الشيطان ، لا من الرحمن .. وكل فكرة تدفع بك الى الشر تسمى شيطاناً ، قال تعالى : « الذي يوسوس في صدور الناس من الجنة والناس » . وفي الحديث: « اذا قال لك الشيطان : ما أكثر صلاتك !.. فقل له : غفلتي أكثر . واذا قال لك : ما أكثر حسناتك !.. فقل : سيتاتي أكثر . واذا قال : ما أكثر من ظلمك !.. فقل : من ظلمته أكثر » . وبديهة ان النفس هي التي تصور لصاحبها انه عابد ومحسن ومظلوم ، ولا ينخدع بأياطيلها هذه الا جاهل مغرور.

( واذا قيل لهم تعالوا الى ما أنزل الله والى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدوداً ) . لأنهم لا يؤمنون بالله ولا برسوله ، ولا بشيء الا بالعاجل من أين أتى .

( فكيف اذا أصابتهم مصيبة بما قدمت أيديهم ) . وأعظم المصائب كلهــــا على المنافقين أن ينكشف أمرهم ، ويفتضح سرهم أمام الملأ، حيث يعرفون عند الناس بالحيانة والغدر والكذب والمكر والحداع والجين والهوان .

( ثم جاءوك محلفون بالله ان أردنا الا احسانـاً وتوفيقـــاً ) . يأتون الرسول خاضعين خانعين يتعللون بالمعاذير ، والله يعلم ، ورسوله يعلم ، والناس يعلمون ان المنافقين لكاذبون ، وانهم يتخذون ايمانهم جنة ووقاية من الحزي والعقوبة .

( فاعرض عنهم ) . أي تجاهل أمرهم ، فلا تقبل منهــم عذراً ، لأنهم يستغلون قبولك هذا في أغراضهم ، ولا تعاقبهم ، لأنهم اعتذروا ولو ظاهــراً ( وعظهم وقل لهم في أنفسهم قولاً بليغاً ) . كأن يأمرهم النبي (ص) بتقوى الله بأسلوب يشعرون معه بأنهم مخطئون ، وان عليهم أن يحاولوا تطهير أنفسهم بالانابة .. هذا هو مبدأ الإسلام في كل مجرم لا يعاجله بالعقوبة ، ولا يؤيسه

من العفو ، بل يستنفد معه جميع الطرق الى اصلاحه : « اذهبا الى فرعون انه طغى وقولا له قولاً ليناً لعله يتذكر أو يخشى -- ٤٤ طــه » . وقال الإمام أمير المؤمنين (ع) : الفقيه ، كل الفقيه من لم يُقنِّط الناس من رحمة الله ، ولم يؤيسهم من روح الله ، ولم يؤمنهم من مكر الله ، ومصدر هـذه الحكمة قوله تعالى : « قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله – ٣٥ الزمر » .

وما أرسلنا من رسول الا ليطاع الآية ٦٤ – ٧٠ :

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ وَلَوْ أَنهُ ـــــمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُ ـــمْ جَاوُكَ فَاسْتَغْفَرُوا الله وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّاباً رَحِياً \* فَلاَ وَرَبُكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ يَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنفُسِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّوُا تَسْلِياً \* وَلَوْ أَنَّا ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنفُسِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّوُا تَسْلِياً \* وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَن آقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أَوِ اخْرَبُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلُ مِنْهُ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَأَشَدَ تَنْبِيتاً \* وَإِذَا لاَ تَيْنَامُ مَنْ وَالرَّسُولَ أَنْهُ مَعْلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَأَشَدَ مَنْ يَقْيَابُهُ وَإِذَا لاَ تَيْنَاهُمْ مِنْ لَدُنَّا أَجْرا عَظْمُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَأَشَدً مُسْتَقِياً \* وَإِذَا لاَ تَيْنَاهُمْ مِنْ لَدُنَّا أَجْرا عَظِيماً مَا يُوعَظُونَ بِهِ مَعَانَ أَنْسَلِياً \* وَلَسْهُوا تَنْبِيتاً \* وَإِذَا لاَ تَيْنَاهُمْ مِنْ الْنَا أَنْهُ مَا لَهُ الْعُسْبَ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرا لَهُمْ وَأَشَدً مُسْتَقِيابَهُ وَاللهُ مَا لَةً عَلَيلُ مِنْهُمْ وَالَوْ أَنْهُ مَعْهُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرا لَهُمْ وَأَشَدً

اللغة :

الشجر معروف، وشجر الأمر بين القوم، وتشاجروا تنازعوا وتداخل كلام بعضهم ببعض، مأخوذ من التفاف أغصان الشجر، وتشابكها وتداخل بعضهما يبعض . والحرج الضيق . والنثبيت التةوية وجعل الشيء ثابتاً راسخاً . والصديقين جمع صديق مبالغة في الصدق والمداومة عليه .

الاعراب :

من رسول (من) زائدة ، ويُؤتى بها بعد النفي في مثل الآية لتأكيد العموم والاستغراق . واللام في ليطاع لام كي ، والمصدر المنسبك من ان المضمرة والفعل مجرور باللام متعلق بأرسلنا عـلى معنى المفعول من أجله . وجملة جاءوك خبر أنهم ، والمصدر المنسبك من ان واسمها وخبرها فاعل لمحسدوف ، والتقدير لو حصل مجيئهم . فلا وربك (فلا) أفادت هنا نفي ما سبق ، أي ليس الأمر كما زعموا ، ثم استأنف القسم . ومحكموك منصوب بأن مضمرة بعد حتى . وثم مفسرة بمعنى أي . وقليل بالرفع على انه بدل من ضمير فعلوه ، ويجوز النصب على الاستثناء . وتثبيئاً تمييز . واذن سبق اعرابها في الآية من ان ) ورفيقاً تمييز على معنى من رفيق ، ومجوز ان يكون حالاً ، أي في حال المراقة . وكفى بائد الباء زائدة ، ولفظ الجلالة فاعل .. وعلماً ، أي في حال المراقة .

المعنى :

( وما أرسلنا من رسول الا ليطاع باذن الله ) . المراد باذن الله أمره جسل وعلا ، وتسأل : ان هذا الاخبار أشبه بتوضيح الواضح ، لأن اضافة الرسول الى الله تدل بذائها على انه أرسل كي يطاع ، وإلا لم يكن للاضافة معنى ، قما هو القصد ، اذن من هذا البيان ؟.

الجواب : القصد القــاء الحجة على المنافقين الذين عصوا الرسول ، ورفضوا التحاكم اليه .. ووجه الحجة ان الله سبحانه بيّن للمنافقين وغيرهم في هذه الآية ان معصية الرسول ليست معصية له بالذات ، وانما هي معصية لله ، حيث أبسى إلا ان يجري الأمور على سننها : ومن هذه السنن أن يبلغ أحكامه لعباده بواسطة رسول منهم ، وعلى هذا فمن عاند الرسول فيا يبلغه من أحكام الله فقد عانــد الله ، والى هذا المعلى يشير قوله تعالى : (باذن الله) . والنتيجة ان المنافقين ، وكل من يعصي الله مستحقون للعقاب لأنهم عصوا الله وخالفوه .

( ولو أنهم اذ ظلموا أنفسهم جـاءوك فاستغفروا الله واستغفر الرسول لهم لوجدوا الله توابآ رحياً ) . ظلموا أنفسهم ، حيث عرضوها للعذاب والهلكــة يما اقترفوا من ذنوب ، وظلموا الله أيضاً بتجاوز حدوده ، وعصيان أوامره ، وظلموا النبي (ص) ، لأنهم رفضوا حكمه ، وارتضوا حكم الطاغوت ، وأظهروا له خلاف ما يضمرون .

وبالرغم من هذا كله فان الله قد فتح لهم باب التوبـة ، وما عليهم إلا أن يلجوه ، ويطلبوا المغفرة ، فان فعلوا أدخلهم في رحمته ، وان استنكفوا فـــلا يجدون من دونه ولياً ولا نصيراً .

وتسأل : ان قوله تعالى : (واستغفر لهم الرسول ) يتنافى مع مبدأ الاسلام الذي يرفض فكرة الوسطاء بين الله والناس ؟.

الجواب : أجل ، لا واسطة بين الله وعباده ، ولكن فيا يعود الى حقوقه تعالى ، والتعدي عليها ، أما التعدي على حقوق الناس فالأمر اليهم ، والصفح عنها يُطلب منهم ، لا من غيرهم .. والمنافقون قد آذوا الرسول ، وتعدوا على حقه فكان لا بد في توبتهم ان يظهروا الندم له ، ويطلبوا الصفح منه ، وكل من أظهرت له خلاف ما تضمر فقد ظلمته ، وتعديت على حقه، بل لو علمت ان ( فلاناً ) ظن بك وصفاً حسناً ، وما هو فيك ، وعاملك وائتمنك على أساسه ، ثم تجاهلت وأغضيت ولم تلفت نظره ، وعلى الأقل تتهرب منه ، إذا كان كذلك فأنت ظالم له .

(حتى يحكموك فيا شجر بينهم ) ، لأن جميع الأحكام التي تذفظ بها محمد

۳۲۹ التفسير الكاشف – ۲٤

ليست منه ، وإنما هي من الله وحده ، والنبي لسانه وبيانه . (ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً) . المعنى انهم لا يؤمنون ، حتى يعلموا علم اليقين ان حكمك هو حسكم الله بالذات ، وان من رد عليك فعلى الله يرد .. ومحال أن يشعر المؤمن حقاً بالضيق والحرج من حكم يعلم انه من عند الله .. أجل ، قد يريد بينه وبين نفسه أن يكون الأكل مباحاً في شهر رمضان .. مثلاً .. ، ولكنه مع ذلك يصوم ويمتنع عن الأكل خوفاً من عذاب الله الذي هو أشد وأشق من الصيام ، وقد تغلبه نفسه على المعصية ، ولكنه يتألم ويتبرم منها ، ويلعنها ، لأنها استثقلت الحق .. وهذا عين الايمان .

( ولو انّا كتبنا عليهم ان اقتلوا أنفسكم أو اخرجوا من دياركم ما فعلوه الا قليل منهم ) . ان دين الله سعة ويسر ، وخير وصلاح ، فلا يكلف أحداً فوق طاقته ، ولا بغير منفعته ديناً ودنيا ، قال تعالى : « وما جعل الله عليكم في الدين من حرج – ٧٨ الحج » . وقال : « يا أيها الذين آمنوا استحيبوا لله وللرسول اذا دعاكم لما يحييكم – ٢٤ الأنفال . وعليه فإن الله سبحانه لا يأمر بالحروج من الديار ، ولا بقتل النفس الا ما كان من الاسر اثيلين لأمر استحقوا من أجله هذا القتل .

وتسأل : اذا كان الأمر كذلك فلا وجــه لقوله تعالى : ( ولو انَّا كتبنا عليهم ان اقتلوا أنفسكم ) لأنه أمر بما لا يطاق ؟.

الجواب : ان هذا مجرد فرض ، ولذا جيء بـ ( لو ) التي تدل على امتناع شيء لامتناع غيره ، والغرض من هذا الفرض أن يبين الله سبحانه ان المنافقين لا عذر لهم اطلاقاً في العناد والتمرد على أحكامه سبحانه ، حيث لا مشقة فيها ولا ارهاق ، بل هي رحمة لهم ، وسعة عليهم ، ومع هذا عصوا واستنكفوا .

واذا استنكف المنافقون واضرابهم عن طاعته جل وعــلا ، على ما فيها من سهولة وبسر فإن في صحابة الرسول (ص) من لو أمر بقتل نفسه لفعل،والى هؤلاء اشار تعالى بقوله : ( الا قليل ) ومن هذا القليل ياسر وزوجته اللذان استشهدا في التعذيب من أجل الإسلام ، وولدهما عمار الذي قتلته الفئة الباغية يوم صفين، وكان في مناجاته يخاطب الله،ويقول : اللهم الك تعلم لو التي أعلم ان مرضانك

في ان اضع سيفي هذا في صدري ، وأنحني عليه ، حتى يخرج من ظهري لفعلت .

( ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خبراً وأشد تثبيتاً ) . المراد بفعــل ما يوعظون به اطاعة الله في أوامره ونواهيه : « ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً – ٧١ الأحزاب » . والمراد بالتثبت الثبات على الإيمان،قال الإمام على (ع) : « فمن الايمان ما يكون ثابتاً مستقـراً في القلوب ، ومنه ما يكون عواري بين القلوب والصدور الى أجل معلوم » وبهذا فسّر الامام الصادق قوله تعالى: « فستقر ومستودع – ٩٨ الانعام » .

( واذاً لآتيناهم من لدنا أجراً عظيماً ) . هذا بيان للخبر في قوله سبحانه : ( لكان خبراً لهم ) وكل أجر الله وثوابه عظيم ، وان قل ــ ان صح التعبير ـــ فكيف اذا وصفه هو بالعظمة .

( ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الــذين أنعم الله عليهم من النبيــين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً ) . هـذه الآية تأكيد للآية السابقة ، وترغيب في الايمان والصلاح الذي يجعل صاحبه رفيقاً للنبيين والشهداء والصالحين .

## من هم الصديقون ؟

قال الشيخ محمد عبده : « الصديقون هم الذين زكت فطرتهم ، حتى أنهم يميزون بين الحق والباطل ، والحير والشر بمجرد عروضه عليهم » . وهذا القول قريب من قول الصوفية بأن الانسان اذا جاهـد نفسه وروّضهـا

أدركت الحق تلقائياً من غير تعلم .

والأليق بالواقع أن نفسر الصديقين بالأئمة المعصومين الكاملين في أنفسهم المكلمين لغيرهم ، لأن الله سبحانه قد جعلهم في المرتبة الثانية من النبيين بــلا فاصل ، وهذه المرتبة لن تكون أبداً لمن يجوز عليه الخطأ ، لان من جاز عليه الخطأ لا يكون مكملاً لغيره كمالاً حقيقياً ، بل يحتاج الى كامل حقيقي يرده عن خطأه ، وهذا الكامل هو المعصوم ، وبتعبير ثان ان الصادق على نوعين : الأول أن لا يتعمد الكذب ، ولكن يجوز عليـــه الخطأ والاشتباه ، كمن يخبر بشيء ، وهو يؤمن بصدق ما اخبر ، ثم يتبين ان خبره غـر مطابق للواقع ، فيكون هو صادقاً في قصده ، وخبره كاذباً .. وهذا كثيراً ما يحدث .

النوع الثاني : ان لا يتعمد الكذب ، ولا يجوز عليه الخطأ ، تحيث لا يخالف قوله الواقع محال ، وهذا هو المراد بالصديقين ، وبأولي الأمر في الآية ٥٩ من هذه السورة ، وعند تفسير هذه الآية ، فقرة « من هم أولو الأمر » ذكرنا الدليل من الكتاب والسنة عـلى ان أهل البيت (ع) معصومون لا يجوز عليهم الخطأ والاشتباه . وعلى هذا يكون المراد بالصديقين في الآية ٦٩ ، وأولي الأمر في الآية ٥٩ هم أهل البيت .

وأيضاً قال الشيخ محمد عبده : « ان المراد بالشهداء هنا أهل العدل والانصاف الــذين يؤيدون الحق بالشهادة لأهله بأنهم محقون ، ويشهدون على أهل الباطل بأنهم ميطلون » .

وهذا تأويل لظاهر اللفظ من غير دليل . فان المفهوم من الشهداء انهم الذين قُتلوا في سبيل الله والحق .. أجل ، جاء في الحديث ان مــداد العلماء كدماء الشهداء ، وان من مات دون ماله ، أو تمنى الاستشهاد في سبيل الحــق مات شهيداً ، أي له ثواب الشهيد . وبديهــة ان الشهيد شيء ، ومن له منزلتــه شيء آخر .

أما الصالحون فهم الذين صُلحت عقائدهم وأعمالهم ، قال الامام على (ع) : بالايمان ُيستدل على الصالحات ، وبالصالحات ُيستدل على الايمان » . وليس من شك ان المعرفة بحلال الله وحرامه اجتهاداً أو تقليداً شرط أساسي في الصلاح ، لأن الجهل ُيفسد الاعتقاد والعمل .

( ذلك الفضل من الله ) . أجل ، ان مرضاة الله ، ورفقة النبيينوالصديقين والشهداء والصالحين هي السعادة الحقة ، والفضل الدائم ، لا هذا المتاع الزائل .

# خلوا حذركم الآبة ٧١ – ٧٣ : يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا نُحذُوا حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا تُبَاتٍ أَوِ انْفرُوا جَمِيعاً \* وَإِنَّ مِنْكُمْ لَمَنْ لَيْبَطَّنَنَّ فَإِنْ أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةُ قَالَ قَــــدْ أَنْعَم اللهُ عَلَيَّ إِذْ لَمْ أَكُنْ مَعَهُمْ شَهِيداً \* وَلَئِنْ أَصَابَكُمْ فَضْلُ مِنَ الله لِيَقُولَنَّ كَانُ لَمْ تَحَكُنْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةُ يَا لَيْتَنِي كُنْتَ مَعَهُمْ فَأَفُورَ فَوْزَا عَظِيرًا \*

اللغة ز

للنفر معان كثيرة ، والمراد به هنا الحروج للحرب . والثُبات بضم الثــــاء جمع ثبة . وهي الجهاعة المنفردة ، والتبطئة من الابطاء ، والمراد بها هنا الحمل على البطء والتأخر . والمراد بالشهيد الحاضر .

## الإعراب :

ثبات حال من الواو في ( انفروا ) ومثله جميعاً . واللام في (لمن) للابتداء دخلت على اسم ان واللام في ( ليبطئن ) جواب قسم محمذوف ، أي اقسم ان منكم لمن ليبطئن ، والقسم وجوابه صلة لمن . وكأن للتشبيه ، وهي مخففة من الثقيلة ، واسمها ضمير الشأن محذوف ، أي كأنه . وجملة لم يكن خبر، وجملة كأن مع اسمها وخبرها لا محل لها من الإعراب ، لأنها معترضة بين قوله تعالى: ( ليقولن ) ومفعول القول ، وهو ( يا ليتني كنت معهم ) . ويا للتنبيسه ، وليست للنداء ، والمنادى محذوف ، كما قيل . وفافوز منصوب بأن مضمرة بعد

الفاء ، والمصدر المنسبك معطوف على مصدر متصيد من معنى ليتني كنت معهم، أي ليت كان لي الحضور معهم فأفوز .

المعنى :

(يا أبها الذين آمنوا خذوا حذركم). هذه الآبة من آيات الحث على الجهاد، وسبق منها كثير ، وما يأتي أكثر ، ولكن هذه الآية توجب النفير العسام ، وحشد الأمة كلها الى الحرب ، ان أحوج الحال .. وان دل هذا الاهتمام على شيء فإنما يدل على ما كان للاسلام من أعداء ، يدبرون له المكائد والمصائد ، وما للمسلمين من خصوم يناصبونهم ويفتنونهم عن دينهسم .. والى اليوم يقاسي الإسلام والمسلمون الكثير من أهل الكفر والطغيان ، فمن الطبيعي ــ اذن ـ ان أمضى وأقوى .

( فانفروا ثبات أو انفروا جميعاً ) . انفروا أمر بالخروج للحرب ، وثبات أي فصائل وفرقاً من الجنود المتخصصين للقتال ، وجميعــاً أي جيشاً وشعباً ، حسبا تقتضيه الحال . والقصد هو الاستعداد لمجابهة العدو، وحشد جميع الطاقات والقدرات ، واستنفاد كل وسيلة لردعه عن البغي والعدوان ، حــتى ولو أدى الدفاع الى تطوع الأمة كلها للحرب كبــاراً وصغاراً ، رجالاً ونساء . قال العلامة الحلي في التذكرة : « لو أحوج الحال الى الاستعانة بالنساء وجب » .

الحوب بين الأمس واليوم :

كانت الحرب فيما مضى بالرجال ، وتعبئة الجنود والكتائب ، أما اليوم فقد أصبح العلم قوة في كل ميدان ، وحول السيف والرمح ، وغيرهما من أدوات الحرب الى صواريخ موجهة ، وقاذفات القنابل ، وغواصات نووية ، ودبابات برمائية ، وحاملات طائرات ، وغازات سامة ، ومخترعات للتجسس جواً وبراً

وبحراً ..الى ما لا يعلمه إلا الله والراسخون في علم التخريب والتدمير . ولم يكتف تجـــار الحروب بتوجيه العلم ، وعبقرية العلماء الى اختراع آلات

الحراب والدمار ، حتى أنشأوا معساهد للتخصص بعمليات التخريب ، وتدبير المؤامرات والانقلابات ، وايقاظ الفتن والأحقاد ، واشاعة الفوضى والجرائم ، ووضع الحطط لانتشار الحوف والرعب والميار الأعصاب ، والاستخفاف بالأخلاق والقيم ، والايمان بالأساطير والحرافات .. الى كل ما يمهد لسيطرة القوي عسلى الضعيف ، وعبودية المتخلف للمتقدم .

هذا هو نوع السلاح الذي محاربنا به عدو الدين والانسانية .. فبأي شي، نتقي شره وعدوانه ٢. أبالسباب والشتائم، أو بالندب والبكاء ، أو بالمشاحنات والحلافات ٢ لا شيء -- ونحن الآن على ما نحن -- الا ان نعرف من هو عدونا ٢ وما هي مقدرته ٢. ونحذر منه ومن أساليبه وألاعيبه ، ولا نطمئن اليه في شيء ، وأن نتعلم من أخطائنا ، ونتحرر من الحونة ، ونعمل جاهدين يدأ واحدة على تقويتنا في شي الميادين ، وبهذا نستطيع أن نقف في وجه العدو .. وعلى الأقل لا يصل بنا الأمر الى الحد الذي وصلنا اليه الآن .

لقد سحق شعب فيتنام الأعزل رؤوس الأمريكين ، على رغم ما يحشدونه من قوى ، وينفقونه من بلايين الدولارات . وقبل فيتنام تحررت كوبا من امريكا ، وهي أقوى دول العالم على الاطلاق.. والآن تأسر كوريا الشمالية سفينة التجسس بيبلو ، ولا تستطيع أمريكا أن تبدي حراكاً .. والسر – فيا نعتقد ان هذه الشعوب قد وعت مصالحها ونظمت صفوفها ، وتلافت أخطاءها ، فضربت على أيدي الخونة ، وأبعدتهم عن القيادة ومركز القوة ، وآمنت بحقها ومبادئها ، واستهانت بالحياة في سبيلها . ولا يمكن لقوى العالم مجتمعة أن تقهر شعباً منظماً واعباً فيتنامياً كان ، أو عربياً ، والفرق في الأوضاع ، لا في الطباع ، وفي الوعي والصلابة فيا يؤمن ويعتقد .

١- يدور الآن ٤٠ قمراً صناعيساً حول الأرض بعجة بخوت الفضاء ، ومهمتها في الواقع التجسس ، ولامريكا وحدها ٣٠ سفينة للتجسس ، وألفا محطة على الأرض للغاية نفسها .

في صفوف الطيبين بقصد التخريب والتثبيط عن مقاومة العدو .

وتسأل : ان (منكم) خطاب للمؤمنين ، والمنافقون أبعد الناس عن الايمان، فكيف ساغ جعلهم من المؤمنين ٢.

الجواب : لأنهم معدودون من المؤمنين في الظاهر ، ويعاملون معاملتهم، تماماً كمن يحمل جنسية بلد ، وهو عميل لمن يستعمره ويستغله ، وهؤلاء موجودون في كل زمان ومكان أ

( فإن أصابتكم مصيبة قال قد أنعم الله علي اذ لم أكن معهم شهيداً ) . هذا القول حكاية لحال المنافق الذي كان يفرح ويغتبط اذا هُزم المسلمون في معركة لم يشهدها معهم .. وكل من فرح يسلامته من البــلاء الذي أصاب اخوانه في سبيل الله ، والجهاد لاعلاء كلمة الدين فهو منافق .

وتسأل : ان قوله : ( قد أنعم الله علي ) اقرار منه بوجود الله ، فكيف ساغ جعله من المنافقين ؟.

الجواب: انه نافق باظهار الإسلام والإيمان بمحمد (ص)،واضهار الكفر ينبوته، وهذا لا يتنافى مع الإقرار بالحالق ، قما كل من آمن بالله آمن بمحمد (ص) ، وقد أخبر الله ان من الناس من يؤمن به ، وفي الوقت نفسه يؤمن بغيره ، أو بمن يقربه اليه زلفى : ٩ وما يؤمن أكثرهـم بالله الا وهم مشركون --- ١٠٦ يوسف » .

( ولئن أصابكم فضل من الله ليقولن كأن لم تكن بينكم وبينه مودة يا ليني كنت معهم فأفوز فوزاً عظيماً ) . يعد أن أخبر سبحانه ان المنافق يفرح بتخلفه عن المسلمين اذا هُرَموا ونكبوا أخبر انه يندم على ترك الغزو معهم اذا انتصروا وغنعوا .. وبديمة ان من هذا شأنه فليس من المسلميين في شيء ، ولو كان مسلماً كما يدعي ، ويظهر المودة بينه وبين المسلمين لشعر يأن خيرهم خبره ، وشرهم شره ، واشتهر الحديث عن رسول الله (ص) : ان المسلمين كأعضاء الجسم الواحد ، وكالبنيان يشد بعضه بعضاً ، وان من لم يهتم بأمورهم فليس

الذين يشترون الحياة الدنيا بالآخرة الآية ٧٤ – ٧٢:

قَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالآخِرِةِ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوْتِهِ أَجْراً عَظِياً \* وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرُّجالِ وَالنَّسَاء وَالُولُدَانِ الذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هٰذِهِ القَرْيةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مَنْ لَدُنْكَ وَلِيَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ هٰذِهِ اللهِ عَلَيْكُ أَعْلَمُ قَاتِعُولُونَ فَي سَبِيلِ اللهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرُّجالِ وَالنَّسَاء وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ مَوْلُونَ رَبَّنَا أُخْرِجْنَا مِنْ هٰذِهِ القَرْيةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ مَعْذِهِ الْقُولُونَ وَالْعَالَ مِنْ فَاللَهِ وَالْعُونَ فَعْذَهِ الْعَالِمُ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُينَ يَقُولُونَ وَابَعَا إِنَّهِ وَالْحَرْضَا مِنْ هُذِهِ القَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُها وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ مَعْدِيلَ اللَّهِ وَالْذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّعْوَتِ

#### اللغة :

يشرون الحياة الدنيـــا بالآخرة ، أي يبيعونها بالآخرة ، كما في قوله تعالى : « ولبنسها شروا به أنفسهم -- ١٠٢ بقرة » .

## الإعراب :

ومن يقاتل (من) اسم شرط في موضع رفع على الابتداء ، وخبرها جواب الشرط ، وهو فسوف نؤتيه و (فيقتل أو يغلب) عطف على فليقاتل . وما لكم مبتــدأ وخبر . وجملة لا تقاتلون حــال ، أي ما لكم تاركين القتال . والمستضعفين عطف على سبيل الله بحذف مضاف،والتقدير وفي خلاص المستضعفين من الكفار . والذين عطف بيان للرجال والنساء والوالدان . والظالم صفة للقرية . وأهلها فاعل لظالم ، وجاز وصف المؤنث ، وهو قرية بالمذكر ، وهو الظالم .

لأن الوصف اذا كان عاملاً عمل الفعل ُيلحظ في تذكيره وتأنيثه الاسم المعمول له ، وأهلها مذكر ، لا مؤنث .

المعنى :

( فليقاتل في سبيل الله الذي يشرون الحياة الدنيا بالآخرة ) . يشرون ، أي يبيعون . واحسن ما قيل عند تفسير هذه الآية ما يلي :

د ان الإسلام لا يفاتل على الأرض ، ولا للاستيلاء على السكان ، لا يفاتل ليجد الخامات للصناعات ، والأسواق للمنتجات ، أو لرؤوس الأموال يستئمرها في المستعمرات وشبه المستعمرات ، انه لا يفاتل لمجد شخص ، ولا لمجد بيت، أو طبقة ، أو دولة ، أو أمة ، أو جنس ، انما يفاتل في سبيل الله . لاعلاء كلمة الله في الأرض ، ولتمكين منهجه من تصريف الحياة ، ولتمتيع البشرية بهذا المنهج ، وعدله المطلق بين الناس ، مع ترك كل فرد حراً في اختيسار العقبدة التي يتمتع بها .

وتمنيت ، وأنا أقرأ قوله ، ( لا يقاتل الإسلام ليجد الحامــات للصناعات ) ان يعطف عليه هذه الجملة : ولا ليشحم المعامل والفبارك بدماء الأحرار والنساء والأطفال .

( ومن يقاتل في سبيل الله فيُقتل أو يتغلب فسوف نؤتيه أجرآ عظيماً ) . كل من ناصر الحق لوجه الحق ، وامتثالاً لأمر الله وحده فهو مشكور ومأجور ، سواء انتصر وغنم ، أو غُلب وهُزم .. واتفق المؤرخون على اختلاف نزعاتهم ان السر في انتشار الإسلام هو عقيدة النبي (ص) والصحابة بأنهم الرابحون على كل حال ، مقتولين أو قاتلين ، فإن تكن الأولى فالمصبر الى الجنسة ، وان تكن الثانية فقد علت كلمة الحق ، وهذا ما يبغون .. بالاضافة الى اعتقادهم بأن أجلهم اذا جاء لا يستأخرون ساعة ، ولا يستقدمون .. ومتى بلغ معتقد المرء هذا المبلغ لم يقف في وجهه حاجز .

( وما لـكم لا تقاتلون في سبيل الله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان).

هاجر النبي (ص) من مكة الى المدينة ، وهاجر معه من استطاع من المسلمين ، وبقي فيها من عجز عن الهجرة ، وفيهم رجال ونساء وأطفال ، وكانوا يلقون من المشركين أذى شديداً من أجل دينهم ، ولا يستطيعون الدفاع عن أنفسهم ، ولا يجدون معيناً ، ومن أجل هذا وصفهم سبحانه بالمستضعفين ، ولما تقطعت بهم الأسباب لجأوا الى الله ، وهم يقولون : ( ربنا اخرجنا من همذه القريــة - أي مكة -- الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك ولياً واجعل لنا من لدنك نصيراً ) .

وقد جعل الله من محنة المستضعفين سبيلاً لحث المسلمين على الجهـاد لخلاص اخوانهم في الدين .

وبقي جاعة من المستضعفين بمكة الى عام الفتح ، حيث دخل الرسول المسجد الحرام منتصراً ، واستسلم صناديد الشرك ، وتحطمت الأصنــــام ، وعلت كلمة الإسلام ، ومن الله على الذين استضعفوا في مكة ، وصاروا أعز أهلها .

( الذين آمنوا يقاتلون في سبيل الله والذين كفروا يقاتلون في سبيل الطاغوت). أمر سبحانه المؤمنين في الآية ٧١ أن ينفروا ويخرجوا للحرب سرايا أو كافـة ، وفي الآية ٧٤ أمرهم بالقتال في سبيل الله ، وفي الآية ٧٥ بالحث على خلاص المستضعفين .. وقسم في هذه الآية المقاتلين الى مؤمنين يقاتلون من أجل الحق والعدل ، والى كافرين بقاتلون من أجل السيطرة والسلب والنهب ، وهؤلاء هم أولياء الشيطان .. وقد أمر الله المؤمنين بجهادهم ، واعلان الحرب عليهم، وعدم مهادنتهم بحال ، لأن قتالهم خير وصلاح للانسانية ، ومهادنتهم شر وفساد .

والخلاصة ان الآيات التي أشرنا اليها وغيرها الواردة في القتال كلهـــا تهدف الى شيء واحد ، الى الصلابة والثبات في جهاد المبطلين والمستغلين ، ولا تختلف آيات الجهاد إلا بالاسلوب والتعبير ... « عباراتنا شتى وحسنك واحد » .

( فقاتلوا أولياء الشيطان ان كيد الشيطان كان ضعيفاً ) . وتسأل : ان المعنى الظاهر من هذه الآية ان المحقين ينتصرون دائماً على أهل الباطـل ... والعكس هو الواقع في أغلب الأحيان ، فما هو السر ؟.

وسبق نظير هذا السؤال مع جوابه مفصلاً عند تفسير الآية ١٣٧ من سورة

آل عمران ، فقرة نكسة حزيران ، ونجيب هنا بأسلوب آخر ، استوحيناه من خطبة للامام (ع) في نهج البلاغة بعنوان و من خطبة له عليه السلام في المكاييل والموازين » . وخلاصة الجواب ان الحشرة السامة لا تحيسا وتنمو إلا في القذارة والأوساخ .. وهكذا الشيطان لا يجد منفذاً لكيده إلا حيث يفسد المجتمع ، فهنا تقوى عدته ، وتمتلىء شباكه ، ويظهر من قول الامام ان مهمة ابليس تنجح ، حيث يكون في المجتمع فقراء بانسون، وأغنياء متمردون، وهذا ما قاله بالحرف : ويسته ، اضرب بطرفك ، حيث شتت من الناس ، فهل تبصر الا فقيراً يكابد فقراً ، أو غنياً بدال نعمة الله كفراً ، أو غنيلاً انخذ البخل عسقراً يكابد فقراً ، أو غنياً بدال نعمة الله كفراً ، أو غنيلاً انخذ البخل عسق الله وفراً ،

فقراع أو عيب بدن نعمه الله كفراع أو جيل أعنا البحل بحص بحص الله وتراع أو متمرداً كأن باذنه عن السمع وقراً ، أين خياركم وصلحاؤكم ؟. وأين أحراركم وسمحاؤكم ؟ وأين المتورعون في مكاسبهم ، والمتنزهون في مذاهبهم – الى ان قال ــ أفبهذا تريدون أن تجاوروا الله في دار قدسه ، وتكونوا أعز أوليائه عنده.. لعن الله الآمرين بالمعروف التاركين له ، والناهين عن المنكر العاملين به .

كفوا أيديكم واقيموا الصلاة الآية ٧٧:

ألمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُوا أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً وَقَالُوا رََّبْنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا الْقِتَالَ لَوْلاً أَخَرْتَنَا إِلَى أَجلٍ قَرِيبٍ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلُ وَالآخِرَةُ خَيرٌ لِمَنِ اتَّقٰى وَلاَ تُظْلَمُونَ فَتِيلاً\*

الإعراب :

لما هنا حرف ، وتقتضي جملتين فعليتين ، وتدل على أن الثانية وجدت عند وجود الجملة الأولى ، ولذا تسمى حرف وجود لوجود ، وبعضهم يسميها حرف وجوب لوجوب ، والمعنى واحد . واذا هنا حرف مفاجأة وقعت في جواب لما ، ولا تدخل إلا على الجمل الاسمية ، نحو خرجت فإذا أسد بالباب ، وفريق مبتدأ. ومنهم متعلق بمحذوف صفة له . وجملة يخشون خبر . والكاف في كخشية الله معنى مثل في موضع نصب صفة لمعول مطلق محذوف ، أي يخشون الناس خشية مثل خشية الله . و (أو) بمعنى بل . ومحل أشد الجر عطفاً على كخشية الله ، وخشية تمييز . ولولا هنا للتحضيض ، أي الطلب ، وتدخل على المضارع، وعلى الماضي إذا كان بمعنى المضارع ، كما في الآية ، أي لولا تؤخرنا . ومتاع خبر معنوف ، أي ما تحلوف مطلق مقدار فتيل . ونت الما معنية الله ، وخشية تمييز . ولولا هنا للتحضيض ، أي الطلب ، وتدخل على المضارع، وعلى الماضي إذا كان بعنى المضارع ، كما في الآية ، أي لولا تؤخرنا . ومتاع خبر معذوف ، أي ما تستمعون به متاع قليل . وفتيلاً صفة لمعول مطلتي

المعلى :

دعا النبي (ص) أول ما دعا الى الله في مكة ، فقاومه الأقوياء خوفاً عسلى مصالحهم ، ونعتوه بالجنون والسحر والكذب ، ولولا حماية عمه ابسي طالب لسه لقضوا على حياته ... وإذا عجزوا عنه ققد نكلوا بمن آمن به ، وكان النبي (ص) يأمرهم بالصبر ، وكف الأيدي لكثرة العدو ، وقلة الناصر .. ولما اشتد ايذاء المشركين وبطشهم بالمؤمنين المستضعفين قالت فئة منهم للرسول (ص) : يا رسول الله إمذن لنا بقتال المشركين . فقال : انبي أمرت بالصبر .. وكان (ص) يبث في قلوب صحابته روح الثقة ، والأمل بانتشار الاسلام ، وزوال سلطان البغي .

وبعد أن أمضى بمكة ثلاث عشرة سنة من بدء الدعوة هاجر الى المدينة ، وهاجر معه من استطاع من المسلمين،ومن جملتهم الذين استأذنوه بقتال مشركي مكة .. ولمـــا كثر عدد المسلمين في المدينة ، وأصبح في مقدورهم الدفاع عن أنفسهم أمرهم الله بجهاد المشركين اتقاء لشرهم ، بعد ان كان قد نهاهم عنه،

وهم قلة مستضعفون ، لأن حكمته تعالى اقتضت ان تجري الأمور على سننهـــا وأسبابها ، وان لا ينتشر دينه بين الناس الا بالوسائل البشرية ، وان لا يفرض الدين عليهم فرضاً بقدرته العلوية ، كما تفرض الأمطار والزوابع .

وحين جد الأمر بالقتال جسزع وخاف الذين كان يأخذهم الحاس لقتــال المشركين ، ويستعجلونه ، وهم في مكة ، حيث لم يكن مأذوناً لهم بالقتال .. وهذا هو شأن الذين يندفعون مــع العاطفة من غير تفكــير وروية ، يشتدون ويتحمسون للنزال والقتال الى حد الهوس ، حيث يكون الإقدام تهوراً وانتحاراً، ويتراجعون جزعاً وانهياراً ، حيث تشتد الحاجة الى القتــال ، ويكون حتماً لا مناص منه .

وليس من الضروري ان يكون هؤلاء من المنافقين أو الشاكين في دينهم .. فقد يكونون منافقين ، وقد يكونون من الضعفاء الذين يخافون الموت ، ويؤثرون الحياة جبناً على الاستشهاد في سبيل الحق .. وقد تعرضت الآيــة التي نحن في صددها لهذا الفريق من المسلمين ، وحماسهم للقتال في مكة ، ثم خوفهم منه في المدينة .. ومهدنا بما تقدم قبل أن نشرع بتفسير الآية لتوضيح المراد منها .

( ألم تر الى الذين قيل لهم كفّوا أيديكم وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ) . المراد بـ ( الذين ) من استعجلوا القتال ، وتحمسوا له ، وهم في مكة . وقوله تعالى : قيل لهم الخ اشارة الى أن النبي (ص) كان قد أمرهم بالصبر والكف عن القتال ، والانصراف الى ما أمروا به من اقامة الصلاة ، وايتاء الزكاة ، لأن هذا هو الموقف الحكيم يوم كانوا في مكة .

( فلما كتب عليهم القتال اذا فريق منهم يخشون الناس – أي العدو – كخشية الله أو أشد خشية ) . المعنى انه لمسا توافرت أسباب القتال للمسلمين بعد ان هاجروا الى المدينة ، واشتدت اليه الحاجة أمروا به .. ولكسن فريقاً من الذين كانوا يستعجلون القتال في مكة ، حيث لم يُفرض عليهم كرهوه بعد أن فُرض عليهم حباً بالحياة ، وجبناً عن مقابلة العدو ، وخشية من نكاله .. وقوله تعالى: ( يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية ) كناية عن ان الحوف بلغ بهم نهايته .

والحلاصة ان هذا الفريق من المسلمين تحمس للقتال حين النهي عنه،لأنه عملية انتحارية ، وتقاعسوا حين الأمر به ، لأن تركه موت وانتحار .. وكان عليهم أن يتحمسوا للقتال عندما أمروا به ، لا عندما ُنهوا عنه .

( وقالوا ربنا لم كتبت علينا القتال لولا أخرتنا الى أجل قريب ) . طلبوا المزيد في آجالهم رغبة في متاع الحياة .. وان انجاههم هذا الى الله بتضرع وأسى ينبى عن إيمانهم به .. وبديهة ان عصيان أمر الله بالموت لا يدل على الإلحاد ، كما ان اختيار الموت على حياة الذل لا يدل على الإيمان بالله ، فلقد رأينا الكثير من الملحدين يؤثرون الموت أحراراً على الحياة مع الظالمين ، كما رأينا الكثير من المسلمين يوقعون صكوك الاذلال والاستعباد على أنفسهم وقومهم .

( قل متاع الدنيا قليل ) . المراد بقليل هنا عدم البقاء ، وسرعة الزوال ، وكل متاع الدنيا الى زوال ، بالاضافة الى انه مشوب بالهموم والمكاره .

( والآخرة خير وأبقى ) . الآخرة نهاية المطاف ، والقليل من نعيمهـا خير من نـعم الدنيا مجتمعة ، كما ان القليل من عذابها أعظم من عذاب الدنيا بكامله.. والعاقل هو الذي يؤثر العظيم الدائم ، وان كان مؤجلاً على الحقير الزائل وان كان معجلاً .

أينًا تكونوا يدرككم الموت ٧٨ \_ ٧٩ :

أَيْنَ مَا تَكُونُوا يُدَرِكُمُ المَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجِ مُشَيَّدَةٍ وَإِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ يَقُولُوا هٰذِه مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللهِ فَمَا لِهُولاً وَ الْقَوْمِ لاَ يَكَادُونَ يَفْقُهُونَ حَدِيثاً \* مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّنَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً \*

## الإعراب :

أينها ظرف لاستغراق الأمكنة ، ومحلها النصب بفعل الشرط ، وهو تكونوا ، وتجزم فعلين لأنها بمعنى ان الشرطية . و ( فما لهؤلاء ) مبتـــدأ وخبر . ومعنى ( ما ) هنا الاستفهام مع الانكار ، نحو أي شيء حصل لك ٢. ورسولاً حال . وللناس متعلق به ، والمراد بهذا التعليق التعميم ، مثل قوله تعالى : ﴿ وما أرسلناك إلا كافة للناس -- ٢٨ سبأ ﴾ . وشهيداً تمييز .

## المعنى :

( أينما تكونوا يدرككم الموت ولو كنتم في بروج مشيدة ) . سبق نظيرها عند تفسير الآية ١٤٥ من سورة آل عمران ، فقرة « الأجل محتوم » .

( وان تصبهم حسنة يقولوا هذه من عند الله وان تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندك ) . كل ما يراه الانسان حسناً يقال له حسنة ، ويرادفهـ لفظ الخبر الذي يرغب فيه الانسان ويتمناه ، وكل ما يراه سيئاً يقـال له سيئة ، ويرادفها لفظ الشر الذي يبتعد عنه الانسان ويأباه،وقد يكون الخبر عاماً كالخصب والرخاء الذي لا يختص بفرد أو فئة ، وقد يكون خاصاً كسعادة المـر ، ببيته وأسرته ، وكذلك الشر يكون خاصاً كشقاء المر ، بزوجته وأولاده ، ويكون عاماً كالجدب والغلاء ، والمراد بالحسنة في الآية خير الطبيعة الذي يعم الجميع ، كالمار ونحوه ، وبالسيئة شرها العام الذي يشمل الجميـع ، كالقحط وما اليه ، لأن المنافقين والمشركين كانوا ان أصابتهم نعمة كالمطر قالوا : ان الله أكرمنا بها ، وان أصابهم نقمة كالقحط قالوا : هذا بسبب محمد ، تماماً كبني اسرائيل الذين يطروا يموسي – ١٣١ الأعراف » .

ليس بالامكان أبدع مما كان :

( قل كل من عند الله فما لهؤلاء القوم لا يفقهون سبيلاً ) . هذا رد على

من نسب الحسنة الى الله ، والسيئة الى رسول الله ، لأنهـما معاً من الله ، ذلك ان القحط والأمطار ، والزلازل والمعادن ، كل هذه وما اليها من لوازم الطبيعة وآثارها ، والله سبحانه هو الذي خلق الطبيعة وأوجدها ، اذن ، ينسب خــير الطبيعة وشرها اليهــا مباشرة ، والى الله سبحانه بواسطة ايجاده للطبيعة .. فهو جلت عظمتـه سبب الأسباب .

وتسأل : لماذا لم يخلق الله الطبيعة من غير شر ، بحيث تكون خـيراً خالصاً من كل شائبة ، وبريح بهذا عباده من الويلات والمتاعب ؟.

وقد طُرح هذا السؤال أو الإشكال منذ آلاف السنين ، وحلّه «زرادشت » بوجود إلهين : إله للخسير ، وهو « موزد » وإله للشر ، وهو ٥ اهر عان » . وقال آخرون : ان الله خلق هذه الطبيعة مما فيها ولها من خير وشر ، ولكنه في الوقت نفسه خلق عقولاً تكيّف هذه الطبيعة الى خير الانسان وصالحه، ومنها هذه المختر عات التي قربت البعيد ، وسهلت العسير ، وأنشأت السدود لصد الفيضان، وتنبأت بالعواصف قبل وقوعها . الى ما لا يحصى كثرة . وقال عابد زاهد : ان الشر لا بد منه لعقوبة العصاة والمذنبين .. وهذا الجواب يكذبه العيان والقرآن، فان الطبيعة لا ترجم مؤمناً ولا ضعيفاً ، والزلازل لا تميز بين الطيب والحبيث ، قال تعالى : « واتقوا فتنة لا تصيين الذين ظلموا منكم خاصة ... و الأنفال ». مردود شكلاً وأساساً ، لأن أفعاله تعالى لا تعلل بالأغراض والغايات : « لا يسأل

وجاء في كتاب الأسفار للعظيم الشهير بالملا صدرا ما يتلخص بأنه من المحال ذاتاً ايجاد كون لا شر فيه،فان الكون الطبيعي من حيث هو ، وبموجب وضعه وتكوينه يلزمه حماً ان يكون فيه خير وشر ، وقوة وضعف ، وحنان وعنف، وإلا استحال وجوده من الأساس ، كما يستحيل عسلى أمهر المتخصصين في فن البناء ان يبني من حبة الرمل حصناً منيعاً ١ . ذلك ان الطبيعة يستحيل أن توجد وتتكون إلا من عناصر متضادة متباينة ، وهذه العناصر في حركة دائمة بين جذب

د. والفلاسمة يعبر وان عن هذا وأمثاله بالعجر في المُعدور ، لا في القادر .

ودفع ، وتفاعل مستمر ، ومن هذا التفاعل تتولد الظواهر الطبيعية ، كالزوابع والعواصف ، والحر والبرد ، والمطر والصحو ، وما إلى ذلك من آثار الطبيعة خيرها وشرها ، وعلى هذا يدور الأمر بين اثنين لا ثالث لها : أما ان لا يوجد الكون من رأس ، واما أن يوجد بخيره وشره ، وهذا هو معنى القول المشهور : « ليس بالإمكان أبدع مما كان » . كما انه يتفق تماماً مع قول علماء الطبيعة : ان في كل جزء من أجزائها قوة موجبة ، وأخرى سالبة .

وبهذا يتبين معنا ان قول القائل : لماذا لم يخلق الله الطبيعة من غسير شر ، ان هذا أشبه بقول من قال : لماذا لم يخلق الله نارآ ، لا حرارة فيها ، وثلجاً، لا برودة فيه ، وعقلاً لا ادراك له ، وحياة لا حراك فيهما ، وموتاً ، لا جمود فيه .. ان هذا السؤال تعبير ثان عن هذيان المحموم ، وقوله : لماذا لا يكون الشيء غسير نفسه .. وبهذا ندرك السر البليغ العميق في قوله تعالى : ( ما لهؤلاء لا يفقهون حديثاً ) .

والخلاصة انه لا تأثير لمحمد (ص) ، ولا لغيره في شيء من خـــير الطبيعة وشرها . وقد اشتهر عن الرسول الأعظم انه قال حينما انكسفت الشمس عنـــد موت ولده ابراهيم : الشمس والقمر آيتان من آيات الله يجريان بأمره مطيعين له، لا ينكسفان لموت أحد ، ولا لحياته .

( ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك ) . وتسأل : ان الله سبحانه أصاف في الآية الأولى كلاً من الحسنة والسيئة الى نفسه ، حيث قال : ( كلٌ من عند الله ) وفي الآية الثانية أضاف الحسنة اليه ، والسيئة الى العبد ، فما هو وجه الجمع ؟

الجواب : قدمنا ان المراد بالحسنة في الآية الأولى خبر الطبيعة،وبالسيئة شرها ، والمهما من ظواهر الطبيعة ، وهي من صنع الله ، فصحت نسبتهما اليه تعالى بهذا الاعتبار . أما المراد بالحسنة في الآية الثانية فهو نجاح المرء في هذه الحيساة ديناً ودنيا ، والمراد بالسيئة فشله وخذلانه فيهما ، وقد نسب الله سبحانه هذا النجاح المعبر عنه بالحسنة ، نسبه الى نفسه بالنظر الى انه تعالى قد زود الانسان بالصحة والإدراك ، وأمره بالعمل من أجل سعادته في الدارين ، فإن امتثل وعمل وبلغ

النجاح نسب نجاحه الى الله ، لأنه هو الذي أقدره عليه ، وزوده بأدواته،وبهذا اللحاظ قال تعالى : ( ما أصابك من حسنة فمن الله ) .

وأيضاً بجوز أن ينسب النجاح الى الانسان ، لأنه آثر الجسد والعمل على الاهمال والكسل .. ولا دلالة في الآية على ان الانسان لا تأثير له اطلاقاً في نجاحه ، أما اذا أهمل وتكاسل ، ولم يصل الى شيء بسبب اهماله وتكاسله فلا ينسب فشله وحرمانه الا اليه ، لأنه هو الذي بلغ بنفسه هذا المبلغ بسوء ما اختار لها من الإهمال . ومهمذا الاعتبار قال سبحانه : ( وما أصابك من سيئة فمن نفسك ) . ولا يجوز أن أينسب الفشل الى الله بحال ، لأنه جل وعلا قد أمر الانسان بالعمل ، وحثه عليه بعد أن زوده مجميع الأدوات والمؤهلات .

في ارسلناك عليهم حفيظاً الآية ٨٠ – ٢٢ :

مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ وَمَنْ تَوَلَّى فَ أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمُ حَفِيظاً \* وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِنْدِكَ بَيَّتَ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَقُولُ وَاللهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيَّتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلى اللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً \* أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَهُ كَثِيراً \*

اللغة :

حفيظاً ، أي تحفظ عليهم أعمالهم ، وتحاسبهم عليها . وبرزوا من عندك ، أي خرجوا من عندك . والتبييت كل شيء ُدبَّرَ بليل، والمراد به هنا التزوير . والتدبر التأمل والنظر في عواقب الأمور .

الإعراب :

حفيظاً حال ، وصاحبه الكاف في أرسلناك . وطاعة خبر لمبتدأ محذوف ، أي شأننا طاعة ، أو مبتدأ والخبر محذوف، والنقدير عندنا طاعة . وكفى بالله وكيلاً مرَّ اعرابه أو اعراب نظيره عند تفسير الآية ٤٤ و ٧٨ من هذه السورة .

المعنى : ( من يطع الرسول فقد أطاع الله ) . سبق تفسيره في الآيــة ٥٩ من هذه السورة .

( ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظاً ) . ان وظيفة الرسول تحددها كلمة الرسول نفسها ، كما تحدد كلمة الشمس معناها ، أما الحساب والعقاب فإلى الله، لا الى الرسول: « ان الينا إبابهم، ثم إن علينا حسابهم --- ٢٦ الغاشية » . وتكلمنا عن هذا الموضوع مفصلاً عند تفسير الآية ٢٧٠ من سورة البقـــرة ، المجلد الأول ص ٤٢٢ .

( ويقولون طاعة فإذا برزوا من عندك بيت طائفة منهم غـــر الذي تقول – الطائفة التي أظهرت الطاعــة – والله يكتب ما يبيتون ) . ظاهر الآيـــة ان المسلمين بجملتهم أظهروا طاعة الرسول (ص) ولكنهم لم يكونوا جميعاً مخلصين فيا أظهروا ، بل منهم فنة منافقة تخادع الرسول ، وتبيت خلاف ما تبديه له من الطاعة .. وهذه الآية رد مفحم لمن ادعى ان جميع الصحابة عدول ، وان مجرد الصحبة للرسول (ص) تعصم صاحبها من كل شبهة .

( فأعرض عنهم وتوكل على الله ) . الخطاب للنبي (ص)،والمعنى ان الحكمة تستدعي ان لا تهتك ستر المنافقين ، وتذكرهم بأسمائهم،وأيضاً لا تطمئن اليهم، وتقبل عليهم اقبالك على المؤمنيين المخلصين .. والأيام كفيلية بإظهارهم على حقيقتهم . ومثل هذه الآية الآية ٦٣ من السورة نفسها،وتقدمت هي وتفسيرها .

البهود واعجاز القرآن :

( أفلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ). عند تفسير الآية ٢٣ – ٢٥ من سورة البقرة ، المجلد الأول ص ٢٥ ، فقرة « سر الاعجاز في القرآن » تعرضنا لهذا السر على سبيل الاجال ، لأن التفصيل يستغرق كتاباً في حجم هذا المجلد .. وبعد ان مضينا في التفسير اكتشفنا أسراراً لإعجاز القرآن لم يتنبه اليها من سبق من علماء المسلمين ، حتى الذين ألفوا كتبا خاصة في اعجاز القرآن ، وما كان هذا عن قصور أو تقصير منهم .. حاشا ، ولكن كتساب الله لا تنقضي أسراره وعجائبه : « قسل لو كان البحر مداداً الكلهات ربي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي ولو جتنا بمثله مدداً ... ما

ومن جملة الأدلة على ان القرآن وحي من الله قوله تعالى : ( ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيسه اختلافاً كثيراً ) من هذا الاختلاف عسدم التناسق والتناسب في أقوال البشر أسلوباً وتفكيراً ... فما من عالم أو أدبب أو أي انسان إلا ونختلف قوة وضعفاً في تعبيره وتفكيره ، أما القرآن فهو على مستوى واحد في بلاغة اسلوبه ، وعظمة معانيه .

والسر ان للانسان ظروفاً وحالات تختلف وتتغير من حين الى حـــين ، بل من لحظة الى لحظة ، وهو تابع لها يتقلب بحسبها ، ولا ينفك تغيره عن تغيرها يحال . وفي قوله تعالى : (كثيراً) اشارة الى ان تقلُّب الانسان مع ظروفه لا يبلغه الحصر ، وهذا الاختلاف يفسر لنا التفاوت في اسلوب الانسان وتفكيره ، أما الذات القدسية فانها هي هي متوحدة في كل شيء أزلاً وأبـداً ، لا تتبدل بالأحوال ، ولا تنغير بالظروف : « وكيف يجري على الله ما هو أجراه،وبعود فيه ما هو أبداه ، وعدث فيه ما هو أحدثه ؟. اذن ، لتفاوتت ذاته ، وتجزأ كنهه » . كما قال الإمام على (ع) . وهذا وحده يفسر لنا التناسق والتناسب في كتاب الله إداءً ومضموناً من ألفه الى يائه .

## الأسرار الحربية واذاعتها الآية ٨٣ :

وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرُ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدَّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلَمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْنَمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلاً\*

اللغة :

الاستنباط الاستخراج ، ويستعمل – غالباً – في استخراج الحكم من مصدره بالاجتهاد .

الإعراب :

فضل الله مبتدأ ، وخبره محذوف ، أي لولا فضل الله كائن ، أو كائنان بالنظر الى ان ورحمته معطوفة على فضل الله . وقليلاً منصوب على الاستثناء المنقطع من الضمير في لاتبعتم ، وقيــل : هو صفة لمفعول مطلق محذوف ، والتقدير اتباعاً قليلاً

المعبى :

(واذا جاءهم أمر الامن والخوف اذاعوا به) . كان في صحابة الرسول(ص) – كما يكون في أي حزب ومعسكر – المخلص والمنافق ، والشجباع والجبان ، والقوي والضعيف في إيمانه ، والعاقل المجرب الذي يرتفع الى مستوى الأحداث، والجاهل الذي لا يتدبر الأمور ولا يقدر العواقب ، وقد تحدث القرآن عن كل هؤلاء تصريحاً تارة ، وتلويحاً أخرى .

واتفق المفسرون على ان هذه الآية نزلت فيمن كانوا يسمعون أخبار الأمن والحوف التي كانت تتعلق بقوة المسلمين العسكرية ، فيذيعونها بين الناس ، ثم اختلف المفسرون في تعيين هؤلاء المذيعين : هل هم المنافقون، أو البسطاء السذج من ضعفاء المؤمنين ؟ فقال كل فريق بما ترجيح عنده .. أما نحن فلم يترجح لدينا ارادة المنافقين ، دون الضعفاء ، ولا الضعفاء ، دون المنافقين ، لأن كل ما أفاده ظاهر الآية ان جاءة من الذين كانوا حول النبي (ص) آذا وصل اليهم خبر من أخبار السلام والأمان ، أو الحرب والعدوان تكلموا به ، وأفشوه بين نخاصة مع عدم تثبت المذيعين من صدق الحبر ، فإن الكثير من أنباء الحسرب بختلفها ويروجها العدو بقصد الاستفادة منها ، واشاعة الفتن والقلاقل في صفوف المسلمين .

( ولو ردوه الى الرسول والى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم). ضمير أولي الأمر منهم يعود على المسلمين ، ومن للتبعيض، أي ان أولي الأمر هم بعض المسلمين ، أما ضمير منهم في يستنبطونه منهم فقد اختلف فيه المفسرون، فمن قائل : أنه يعود على الذين أذاعوا خبر الأمن أو الحوف . وقائل : انــه يعود على أولي الأمر ، وهو الأظهر ، ومن للبيان ، لا للتبعيض . والمراد بأولي الأمر من يئق الرسول (ص) بكفاءتهم الدينية والعلمية ، والذين عناهم الله بقوله : ه هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين ـــ ٦٣ الأنفال » .

والمعنى كان الأولى بالذين أذاعوا ما سمعوه من أخبار الحرب ان يمسكوا عن

الخوض فيا بلغهم ، ويعرضوه على الرسول والأكفاء من أصحابه فهم وحدهم الذين يعرفون أخبار الحرب ومكائدها ، ويستخرجون الأشياء من مصادرها ، ويردونها الى أصولها ، فقوله تعالى : ( لعلمه الذين يستنبطونه منهم ) مغناه ان الأكفاء يعرفون حقيقة الحبر المذاع ، والقصد منه ، لأنهم هم الذين يستخرجون الخفايا والحقائق من منبعها الأول ، ويفعلون ما توجبه الحكمة والمصلحة .

( ولولا فضل الله عليكم ورحمته لاتبعتم الشيطان الا قليـلاً ) . المراد بفضل الله ورحمته انزال القرآن ، وبعثة محمد (ص) . والمعلى لولا كتاب الله وسنة نبيه لبقيتم على الكفر والضلال الا قليلاً منكم ، مثل قس بن ساعـدة ، وورقة بن نوفل ، وزيد بن عمرو ، ومن اليهم ممن آمن بالله وحده بوحي من فطرته الصاقية قبل أن يبعث الله محمداً (ص) ، وهـذا النوع من المؤمنـين يسمون الحنيفية . والحنيف عند العرب من كان على دين ابراهيم (ع) .

## لا تكلف الا نفسك الآية ٨٤:

فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ لا تُتَكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ وَحَرَّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَسَى اللهُ أَنْ يَڪْفَ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاللهُ أَشَدُ بَأْسَا وَأَشَدُ تَنْكِيلاً٭

#### اللغة :

الحض التحريض على الشيء . والمراد بالتنكيل هنا العقاب والعذاب ، وعسى في كلام الله واجبة التحقق ، وفي كلام غيره متوقعة .

**الاعراب:** فقاتل الفاء واقعة في جواب شرط مقدر ، أي ان أردت الفوز فقاتل . ولا

تكلف مبني للمجهول ، والضمير المستتر نائب فاعل . ونفسك مفعول ثــــان ، على حذف مضاف ، أي لا تكلف إلا افعال نفسك ، وبأساً وتنكيلا تمييز ً .

المعنى :

( فقاتل في سبيل الله لا تكلف إلا نفسك وحرض المؤمنين ) . بعد أن ذكر سبحانه في الآية ٧٧ الذين خافوا من القتال ، وقالوا : ربنا لم كتبت علينــــا القتال ، وذكر في الآية ٨١ الذين أظهروا الطاعة ، وأضمروا العصيان ، وقالوا طاعة ، وبيتوا غير الذي قالوا ، وذكر في الآية ٨٣ الذين أذاعوا ما سمعوا من أخبار الحرب وأسرارها بعد هذا كله أمر الله نبيه بالقتال والجهاد ، دفاعاً عن الحق ، وإن يحرض المسلمين ، ويحثهم على الجهاد معه ، ويحارب بمن يستجيب له ، ويعرض عمن أعرض منهم ، فانه غير مسؤول ، ولا مكلف بأعمال غيره، وانما هو مكلف بأعمال نفسه فقط . وهذا معنى قوله : « لا تكلف إلا نفسك» وليس معناه قاتل وحدك ان لم يقاتل أحد معك ، كما قيل ، لأن الله قد نهـي النبي والمسلمين عن القتال في بدء الدعوة ، وأمرهم بالصبر على ايذاء المشركين لهم حين كانوا عكة ، لأن القتال كان آنذاك أشبه بالعمليات الانتحارية منه بالجهــاد في سبيل الله .. ولم يأمرهم بالجهاد إلا بعد أن هاجروا الى المدينة ، وأصبح بمقدورهم الوقوف في وجه الأعداء ، فكيف يأمر النبي بالقتال منفرداً ؟ ( عسى الله أن يكف بأس الذين كفروا ) . عسى هنا واجبة التحقق ، لأنها من كلام الله ، والله لا نخلف الميعاد ، والمراد بالذين كفروا صناديـــد قريش الذين أخرجوا النبي (ص) من مكة ، وجيشوا الجيوش لحربه مرات .. وقد أنجز الله وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب المشركة وحده .

الشفاعة والتحية الآية ٨٥ – ٨٧ :

مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً بَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً

سَيِّنَةً يَكُنْ لَهُ كَفُلْ مِنْهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتاً ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُمُ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْء حَسِيباً ★ أَللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ أَلْقِيامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثاً \*

#### اللغة :

الشفاعة مأخوذة من الشفع ، وهو ان يصير الانسان شفعاً لصاحبه،أي ناصراً له . والكيفل الحظ والنصيب . والمقيت بفتح الميم من المقت بمعنى البغض، وهذا غير مراد هنا . والمقيت بضم الميم بمعنى معطي القوت ، وهذا الاعطاء يستدعي المقدرة ، وعليه يصح أن يطلق المقيت بالضم ، ويراد به المقتدر ، وهذا المعنى هو المراد هنا ، وقد ُعدَّ المقيت بالضم من أسماء الله تعالى والحسيب يأتي بمعنى المحاسب على العمل ، وبمعنى الكافي ، وأي المعنيين أردت من الآية صح

### الأعراب:

الله لا إله إلا هو ( الله ) مبتدأ ، ولا نافية للجنس ، وإله اسمها ، والحبر محذوف ، أي موجود ، وهو بدل من إله على المحل ، لأن اسم ( لا ) محله الرفع ، والجملة من لا واسمها وخبرها خبر لفظ الجلالة . واللام في ليجمعنكم واقعة في قسم محذوف ، والتقدير والله ليجمعنكم . وحديثاً تمييز .

المعنى : ( من يشفع شفاعة حسنة يكن له نصيب منها ومن يشفع شفاعة مىيئة يكن

له كفل منها ) . يدل سياق الكلام على ان المراد بالشفاعة الحسنة التحريض على القتال ، وبالشفاعة السيئة تثبيط العزائم عنه .. ولكل من المشجع والمبط جزاء دعوته وآثارها ، فلمن يدعو الى الجهاد نصيب من أجره ، ولمسن يدعو الى التخاذل نصيب من وزره .. والمبدأ عام في كل شفاعة خير ،وكل شفاعة سوء ، وفي الحديث : « من سن سنة حسنة كان له مثل أجر من عمل بها، ومن سن سنة سيئة كان له مثل وزر من عمل بها ه . فالإسلام يبارك كل خير ، سواء أكان سنة يقتدي بها الغير ، أو عملاً صدر من ملحد،أو نية مجردة عن العمل، فالمهم أن يصدق عليه اسم خير أو فضيلة أو حسن أو طيب أو ما اليه. وتعرضنا لذلك عند تفسير الآية ١٤٤ من سورة آل عمران، فقرة «لكل امرىء ما نوى ه ، وعند تفسير الآية ١٢٨ من السورة نفسها ، فقرة « الكافر وعمل الحير ه .

( وكان الله على كل شيء مُقيتاً ) . أي قادراً على أن بجازي كـــلاً بما يستحق ، فيثيب صاحب الشفاعة الحسنة ، ويعاقب صاحب الشفاعة السيئة ـــ أنظر معنى مُقيت في فقرة اللغة ـــ .

(واذا حييم بتحية فحيوا بأحسن منها أو ردوها) . انحذ الإسلام كلمة التوحيد شعاراً لعقيدته ، وجعل السلام تحيته المختصة به للاشارة الى ان منهاجه في الحياة هو نشر السلام ، ومقاومة العدوان .. بالاضافة الى ان معنى الإسلام التسليم للعدل والاحسان ، والحير والأمان ، وفوق ذلك كله فإن السلام من أسماء الته تعالى : لا هو الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سبحان الله عما يشركون – ٢٣ الحشر » .

( ان الله كان على كل شيء حسيباً ) . يحاسب على عدم رد التحيـــة ، وغيره من ترك المحرمات ، وفعل الواجبات .

واستدل الفقهاء بهذه الآية على وجوب رد السلام ، اما بالمثل ، أي أن تعيد تحية من حياك بالحرف دون زيادة أو نقصان،واما ان تزيد عليها : ورحمة الله،وأمثالها. والرد فرض على سبيــل العين اذا ُوجهت النحيــة الى شخص معين ، وكفاية اذا ُوجهت الى جماعة ، ان قام به البعض سقط عن الباقين،والا فالكل ملومون ومؤاخذون .. وفي الحديث : التحية تطوع ، والرد فرض . وقال أصحاب أبسي حنيفة : المراد بالتحية في الآية الكرامة بالمال،فمن أهدى اليك شيئاً فعليك أن تهديه بمقدار ما أهدى اليك ، أو تزيد . ( أحكام القرآن للقاضي أبسي بكر الأندلسي ) .

طرق متنوعة لاثبات المعاد :

اهتم الاسلام اهتماماً بالغاً بالدعائم الأولى للاسلام ، واثباتها بشتى الأساليب ، وهذه الدعائم هي : الايمان بالله ، والرسول ، واليوم الآخر .. وفي المجلسد الأول عقدنا لكل واحد من هذه الثلاثة فصلاً مستقلاً ، تكلمنا عن الأول بعنوان التوحيد عند تفسير الآية ٢١ من سورة البقرة ، المجلد الأول ص ٥٩ ، وعن الثاني بعنوان:فأتوا بسورة من مثله عند تفسير الآية ٢٣ ص ٦٤ ، وعن الثالث بعنوان كيف تكفرون بالله عند تفسير الآية ٢٨ ص ٢٤ ، ومن تتبع آي الذكر الحكم الواردة في البعث والحشر عدها على أنواع ، منها :

٢ - عجرد الحبار عن وقوع يوم القيامة : ١ يوم تبدل الأرض غير الأرض
٩ - معرد الحبار عن وقوع يوم القيامة : ١ يوم تبدل الأرض غير الأرض

٢ -- اخبار مع تأكيد الوقوع بالقسم ونفي الريب، كهذه الآية: « ليجمعنكم الى يوم القيامة لا ريب فيه » . أي والله ليجمعنكم .

٣ … الاستدلال على امكان المعــاد بخلق السمـوات والأرض .. أو لم يروا أن الله الذي خلق السمواتوالأرض ولم بعي بخلقهن بقادر عـــلى أن يحيي الموتى بلى انـــه على كل شي قدير – ٣٣ الأحقاف ۽ . وأوضح تفسير لهــذه الآية قول من قال : « ومن ركب البحر استقل السواقيا » .

٤ – الاستدلال نخلق النبات : « والله الذي أرسل الرباح فتثير سحاباً فسقناه الى بلد ميت فأحيينا به الأرض بعد موتها كذلك النشور – ٩ فاطر » .

ه ـــ الاستدلال بخلق النشأة الأولى للانسان : « فسيقولون من يعيدنا قل الذي فطركم أول مرة ــــ (ه الاسراء » .

٦ – الاستدلال بالمشاهدة والعيان ، من ذلك ان الله سبحانه أمات جماعة من بني اسرائيل ثم أحيـــاهم : ٥ وإذ قلتم يا موسى لن نؤمن لك حتى نرى الله

جهرة فأخذتكم الصاعقة ، وأنثم تنظرون ثم بعثناكم من بعد موتكم لعلكم تشكرون – ٥٦ البقرة » .

وأحيا الرجل الاسرائيلي بعد قتله : « فقلنا اضربوه ببعضها كذلك يحيى الله الموتى ويريكم آياته لعلكم تعقلون ـــ ٧٣ البقرة .

وأيضاً أحيا عزيراً بعد موته : ﴿ فأماته الله منة عام ثم بعثه -- ٢٥٩ البقرة».

وأحيا أهل الكهف بعد أن أماتهم ٣٠٩ سنوات : ٩ وكذلك بعثناهم ليتساءلوا بينهم – ١٩ الكهف ٥ .

وصدق الله العظيم : « ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون -- ٢٧ الزمر » .

وهل يتذكر جــاهل يقيس من لا يعجزه شيء على من لا يقدر على شيء؟ وكيف يؤمن المنافق بيوم أيعز الصادقين ، ويذل المنافقين ؟ ولا أدري أي ضرر على المجتمع أو الأفراد من الايمان بيوم يميز الله فيه الحبيث من الطيب،وبمحكمة يتساوى فيها الجميع أمام الحق والعدالة ؟.

فما لكم في المنافقين فنتين الآية ٨٨ \_ ٩٠ :

فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِنْتَيْنِ وَاللهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا أُنْرِيدُونَ أَن تَهْدُوا مَنْ أَضَلَّ اللهُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً \* وَدُوا لَوْ تَكْفُرُونَ كَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءَ فَلاَ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ حَتَّى يُبَاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ

وَلاَ تَتَخِذُوا مِنْهُمْ وَلِيّاً وَلاَ نَصِيراً \* إِلاَّ الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقُ أَوْ جَاوُكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَنْ يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يَقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُو كُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَل جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلاً \*

اللغة :

الركس والنكس واحد ، وهو تحوَّل الشيء من حال الى حال أردأ منها . والسبيل الطريق ، ويستعمل في الحجة ، تقول : لا سبيل لك عليه،أي لا حجة لك تعتل بها عليه . والميثاق العهد . وحصرت صدورهم ، أي ضاقت .

### الإعراب :

فما لكم الفاء تفريع على ما قبلها من الآيات . و ( ما ) استفهام انكار . ولكم متعلق عحذوف خبر ، أي ما حصل لكم . وفتتين حال ، والعامل فيه الحبر المحذوف . وجملة والله أركسهم حال من المنافقين . ومن يضلل ( من ) اسم شرط محله الرفع بالابتداء ، وخبره جملة جواب الشرط،والجملة من المبتدا والحبر حال من الواو في مدوا . وودوا لو تكفرون ( لو ) هنا مصدرية ، وتقع كثيراً بعد ود ويود ، ولكنها غير ناصبة ، والمصدر المنسبك منها ومما بعدها مفعول ودوا،أي ودوا كفركم . وجملة حصرت صدورهم حال من واو جاءوكم ، أي جاءوكم وقد حصرت صدورهم . ولو شاء الله ( لو ) للامتناع . واللام في لسلطهم واقعة في جواب لو ، ومثلها اللام في فلقاتلوكم، لأن المعطوف

المعنى :

( فما لكم في المنافقين فنتين ) . نزلت هذه الآيات في خصوص المنافقين الذين بقوا في دار الكفر ، ولم بهاجروا الى المدينة بدليل قوله تعالى : (حتى بهاجروا) لأن الهجرة انما تكون من دار الكفر الى دار الاسلام ، وقبسل فتح مكة كانت المدينة هي الدار الوحيدة للاسلام .. وظاهر هذه الآيات صريح في أن حكم من نافق ، وبقي في دار الكفر غير حكم من نافق وهو مقسم في دار الاسلام ، لأن الله سبحانه أمر بقتل أولئك وأسرهم ، دون هؤلاء .. وقبل أن ينزل هذا الأمر من الساء اختلف الصحابة ، وانقسموا فنتين في حكم المنافقين المذين بقوا في دار الكفر : فئة ترى مقاطعتهم وعدم الاستعانة بهم في شيء ، بل واعلان الحرب عليهم ، تماماً كمن جاهر بالشرك وعداء المسلمين . وفئة ترى التساهل والتسامح ، وان يعاملوا معاملة المسلمين .

ويظهر ان النبي (ص) سكت عن هذا الخلاف ، حتى حسمه الله بقولـه : ( فما لـكم في المنافقين فنتين ) أي لا ينبغي أن تختلفوا في أمرهم ، بـل عليكم أن <sup>(</sup>نجمعوا قولاً وأحداً على عدم التساهل معهم بحال ، وبيّن سبحانــه السبب الموجب بقوله : ( والله اركسهم بما كسبوا ) أي رد حكمهم الى حكم الكفار المحاربين من جواز قتلهم وسبيهم ، لأنهم كالكافر المحــارب ، أو أشد ضرراً بسبب بقائهم في دار الشرك الذي لا يستفيد منه إلا عدو الاسلام والمسلمين .

# الاضلال من الله سلبي لا ابجابي :

( أتريدون أن تهـدوا من أضل الله ) . هذا يشعر بأن الفئة المتسامحـة من المسلمين كانت تأمل أن يعود هؤلاء المنافقون الى الهداية ، فقطع الله أملهم بقوله: ( ومن يضلل الله فلن تجد له سبيلا ً ) . وتسأل : لقـد أخبر أولا ً ، عظمت كلمته ، انه أركس أولتك المنافقين بسبب كسبهم وسوء اختيارهم للبقاء في دار الكفر .. ثم قال سبحانه : انـه هو الذي أضلهم .. فأضاف اضلالهم اليـه بعد ان أضافه اليهم ، فما هو وجه الجمع ؟. الجواب : ليس المراد بمن أضل الله ويضلسل الله خلق الاضلال فيهم .. كلا ، وانما المراد ان من حاد عن طريق الحق والهداية بإرادته ، وسلك طريق الباطل والضلال باختياره فإن الله يعرض عنه ، ويدعه وشأنه .. وليس من شك ان من أوكله الله الى نفسه لا يجد سبيسلا الا الضلال ، والجور عن القصد ، وهذا المعنى ينسجم مع قوله تعالى : ( والله أركسهم بما كسبوا ) كل الانسجام .

وبتعبير أوضح : كل من سلك طريق الحق فإن الله يشمله بعنايته ، ويرعاه بتوفيقه : ٥ ان الله مع الذين انقوا والذين هم محسنون -- ٢٨ النحل » . وهذه العناية من الله بالمتقين تسمى هداية وتوفيقاً وولاية ووكالة من الله،وما الى ذلك.. وكل من سلك طريق الباطل فإن الله يعرض عنه ، ولا يرده الى الهداية قسراً ، ويلجئه اليها إلجاء ً . وهذا الإعراض منه تعالى يسمى اضلالاً وخذلاناً واركاساً، وما اليه .. وبكلمة واحدة ان الاضلال من الله معناه سلبي ، لا المجابي،ومعنى الهداية منه انجابي بنحو من الله والتدبير .

ولا بد من التنبيه الى ان حكمة الله سبحانه تستدعي ان يلطف بعبده ، ولا يتخلى عنه ، تماماً كما لا تتخلى الوالدة عن وليدها الا اذا كان العبد هو السبب الموجب لتخلي الله عنه لولوجه في العصيان والتمرد كما تتخلى الأم عن ابنها الذي أوغل في العقوق .

( ودوا لو تكفرون كما كفروا فتكونون سواء ) . كل انسان يود أن يكون جميع الناس على شاكلته . وسبق تفسيره في المجلد الأول ص ١٧٣ الآية ١٠٩ من سورة البقرة .

( فلا تتخذوا منهم أولياء حتى بهاجروا في سبيل الله ) . بعد أن هاجر رسول الله (ص) الى المدينة أوجب سبحانه الهجرة اليها على كل من أسلم إلا إذا عجز عنها ، أو أذن له الرسول لبقاء لمصلحة تعود على المسلمين .. ومن الآيات التي حث الله بها على الهجرة قوله تعالى : ٥ والذين آمنوا ولم بهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى بهاجروا -- ٧٢ الأنفال ، . والسر -- كما يبدو لنا - ان المسلمين كانوا قلة قبل فتح مكة ، فإذا تفرقوا هنا وهناك ضعفوا وطمع بهم العدو ، وإذا اجتمعوا في مكان واحد حول الرسول الأعظم (ص)

قويت شوكتهم ، وهابهم من يطمع بهم وهم متفرقون .. هذا الى فوائد كثيرة تترتب على الاجماع والانضمام .. وبقيت الهجرة الى المدينة واجبة ، حسّى فتح النبي مكة،ونصره الله على أعدائه ، ودخل الناس في دين الله أفواجاً ، ولم يبق للهجرة من سبب .. قال رسول الله (ص) : « لا هجرة بعسد الفتح ، ولكن جهاد ونية » .

( فان تولوا فخذوهم واقتلوهم حيث وجدتموهم ) . أي ان أولئك المنافقين إذا لم يتركوا دار الكفر ويهاجروا الى المدينة ، وينضموا الى الرسول والمسلمين فخذوهم أي أأسروهم ، واقتلوهم أيها ظفرتم بهم ( ولا تتخذوا منهم ولياً ولا نصيراً ) . المراد بالوالي هنا الحليف والنصير معروف ، والقصد ان يعرضوا عنهم اعراضاً كلياً، فلا يستنصحوهم ولا يستنصروهم ولا يستعينوا بهم في شيء.

وتسأل : ان الاسلام دين الحرية والتسامح مع جميع الطوائف وأهل الأديان، وشريعته تحافظ على حياة الناس ، كل الناس،وحقوقهم المعنوية والمادية، بصرف النظر عن آرائهم ومعتقداتهم .. فما باله هنــا يأمر بأسر المنافقــين وقتلهم أينما وجدوا ؟.

الجواب : فرق بعيد بن الطوائف وأهل الأديان ، بل والملحدين الذين أعلنوا عقائدهم وآراءهم على الملآ ، ولم يضمروا العداء لانسان ، ولا غدروا ولا تآمروا ولا ناصروا مبطلا على محق ، فرق بعيد بين هؤلاء الذين لزموا جانب الحياد ، وبين المنافقين الذين أظهروا الاسلام ، وتستروا بكلمته ، وبقوا في دار الكفر بقصد الكيد للمسلمين ، والتآمر عليهم ، ومنساصرة أعدائهم .. اذن : الأمر بأسر هؤلاء وقتلهم كان جزاء على عدائهم للاسلام في حين أنهم أظهروا الايمان يه وأضمروا الكيد للذي والمسلمين والغدر بهم ، والتآمر عليهم .. أما تسامح الأسلام مع بقية الطوائف وأهل الأديان فهو انسجام مع مبدأه في حماية الحريسة لكل فرد ، وعدم الاكراه في الرأي والعقيدة حقاً كانت أو باطسلا ، ما دام وزرها على صاحبها فحسب ، والناص في أمن منها ومنه .

سؤال ثان : وشى به الجواب عن السؤال السابق ، وهو ان الاسلام يتسامح مع المنافقين ، تماماً كما يتسامح من غيرهم من الطوائف وأهل الأديان بدليل ان

٤٠١ التفسير الكاشف ـــ ٢٦

الله أمر نبيه بتجاهلهم والاغضاء عنهم ، كما سبق في الآية ٦٣ من هذه السورة: « فأعرض عنهم وعظهم وقل لهم في أنفسهم قولاً بليغاً ، ؟.

الجواب : ان هذه الآية أي ٦٣ نزلت في المنافقين الذين كانوا مع النبي (ص) بالمدينة ، ولم بكن في وسع هؤلاء أن يتعاونوا مع المشركين لبعدهم عنهم وقربهم من الرسول وقوة المسلمين،والآية التي نحن بصددها ، أي ٨٩ نزلت في المنافقين الذين أصروا على البقاء في دار الشرك للكيد والغدر بالمسلمين .. هذا ، الى أن انته أمر نبيه بالاغضاء عن المنافقين حين كان الاسلام ضعيفاً قليل الأنصار ، ثم أمره بقتلهم بعد أن أصبح قوياً كثير الانصار ، تماماً كما أمره بالصبر في مكة، والجهاد في المدينة .

وبعد ان أمر الله بالتنكيل بأولنك المنافقين الأعداء الألداء استثنى منهم صنفين: وأشار الى الصنف الأول بقوله : ( الا الذين يصلون الى قوم بينكم وبينهم ميثاق ) . يريد بهذا جل وعلا ان من يلتجىء من اولتك المنافقين الى قوم بينهم وبين المسلمين عهد في المهادنة وترك القتال ، ان هذا اللاجىء يُبترك لا يُؤسر ولا يُقتل ، لأنه ... والحال هذه – يكون مسالماً للمسلمين ، تماماً كالذين التجا اليهم ، فيعامـل معاملتهم في عدم التعرض له .. ومن المفيد أن ننقل ما قاله الرازي – هنا ... :

٥ إعلم أن هذا يتضمن بشارة عظيمة لأهل الاممان، لأنه تعالى لما رفع السيف عمن التجأ إلى من التجأ إلى المسلمين فبالأولى أن يرفع العذاب في الآخرة عمن التجأ إلى محبة الله ومحبة رسوله .

وأشار الى الصنف الثاني بقوله : ( أو جاءوكم حصرت صدورهم ان يقاتلوكم أو يقاتلوا قومهم ) . أي ان الذين يتحرجون أن يحاربوا المسلمين مع قومهم المشركين ، أو يحاربوا قومهم مـع المسلمين ، وجاءوا الى النبي (ص) يطلبون منه الرضا بالوقوف على الحياد ، لا معه ولا عليه ، ان هؤلاء <sup>م</sup>يتركون أيضاً ، لا يُقتل ولا يؤمر أحد منهم ، لأنهم غيير محاربين . وخير مثال يفسر هذه

الآية ما جاء في مجمع البيان ان جاعة من أشجع جاءوا الى النبي (ص) ، وقالوا له : ان دارنا قريبة من دارك ، وقد كرهنا حربك ، وحرب قومنا ، وأتينا لنوادعك ، فقبل منهم ، ووادعهم . فرجعوا الى بلادهم .

ولا شيء أقوى وأصدق من هذا في الدلالة على ان الإسلام سلم لمن سالمه ، وحرب على من حاربه .

( ولو شاء لسلطهم عليكم فلقاتلوكم ) . ان الله سبحانه لا يتدخل بمشيئته التكوينية في شيء من أمور الناس ، وانما أراد بقوله هذا ان يذكر المسلمين بفضله عليهم .. وانه كان من المكن أن ينضم هؤلاء الى أعداء المسلمين،ولكن الله سبحانه صرفهم عن ذلك بوقوفهم على الحياد ، فقوله : ( ولو شاء لسلطهم عليكم ) معناه لجرأهم عليكم ، ولم يجعل لكم هيبة في نفوسهم تبعثهم على طلب الموادعة والمتاركة .. وليس هذا من باب المشيئة التكوينية، بل من المشيئة التوفيقية، ان صح التعبير .

( فإن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم وألقوا اليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلاً). « انما السبيل على الذين يظلمون النساس ويبغون في الأرض بغير الحق ... ٤٢ الشورى » .. وأيضاً قال عز من قائل : • لا ينهياكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا اليهم – ٨ الممتحنة • .. وقال جلت حكمته : • وان جنحوا للسلم فاجنح لها – ٦٢ الأنفال ه . الى غير ذلك من الآيات التي تدعو الى المحبة والاخوة والمساواة ، والتعاون على كل ما فيه صلاح للناس بجهة من الجهات .. وأروع ما في الإسلام انه يعتبر الأعسال الانسانية من صميم الدين وصلبه ، بل يعتبرها السبيل الوحيد الى الله .

# ستجدون آخرين الآية ٩١ :

سَتَجِدُونَ آخَرِينَ لِمِيدُونَ أَنْ يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُوا قَوْمَهُمْ كُلَّمَا رُدُوا إِلَى

٢ تكلمنا عن ارادة الله التكوينية والتشريعية عنا تفسير الآية ٢٦ – ٢٧ من سورة البقرة ، فقرة التكوين والتشريح ، المجلد الأول ، ص ٢٧ .

ٱلْفِتْنَةِ أَرْكِسُوا فِيهَا فَإِنْ لَمْ يَعْتَزَلُوكُمْ وَيُلْقُوا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَيَحَفُّوا أَيْدِيَهُمْ فَخُذُوهُمْ وَاقْتَلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتَمُوهُمْ وَأُولَئِكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطانا مبيناً \*

#### اللغة :

الفتنة في اللغة الاختبار ، والمراد بها هنا الشرك . والارتكاس الرد . والثقف الحذق ، بقال ثقف ثقافـــة ، أي صار حاذقاً . والمراد بثقفتموهم في الآيــة وجدتموهم ، أو ظفرتم بهم . والمراد بالسلطان الحجة ، لأن صاحبها يتسلط بها على خصمه ، وفي بعض التفاسير : ان السلطان في كتاب الله هو الحجة .

الاعراب :

كلما منصوب على الظرفية ، لأنه مضاف الى ( ما ) المصدرية ، والعامــل اركسوا . والكاف في أولنـكم حرف خطاب تــدل ... في الغالب ... على حال المخاطب من التذكير والتأنيث والافراد والتثنية والجمع ، أما المشار اليه فتعرف حاله من لفظ اسم الاشارة ، لا من الكاف . وبتعبير ثان ان مثل ذاكم كلمتان الأولى ذا ، وتدل على ان المشار اليه مفرد مذكر ، والثانية ( كم ) وتدل على ان المخاطب جمع مذكر ، فإن كان مؤنثاً قلت ذاكن ، وان كان مثنى قلت ذاكما ، وهكذا الحال في سائر أسماء الاشارة ، ومن أخوطب بها .

### لا قتل ولا قتال في الاسلام :

عرضت الآيات السابقة صوراً متنوعة للذين لاقى منهم الرسول (ص) ألواناً

من المكر والخبث والتمرد على الله ورسوله .. وهذه الآية تعرض صورة أخرى لفريق هم أكثر الناس عدداً في كل زمان ومكان ، أعني المتميعين المذبذين الذين لا واقع لهم الا التقلب والتردد ، يؤمنون بالقيم حيناً،وحيناً بها يكفرون .. ونحن لا ننكر ان الانسان يتأثر بظروفه ، وانه كثيراً ما يتغير بحسبها ، بل أثبتنا ذلك عند تفسير الآية ١٤٣ من سورة البقرة ، فقرة «تغير الاخلاق والأفكار»، ومع هذا فاناً نعتقد – استناداً الى العيان – ان لبعض الأشخاص ذاتاً تتذبذب بطبيعتها ، وتنتقل من حال الى حال ، حتى ولو اتحدت ظروفها .

( ستجدون آخرين يريدون أن يأمنوكم ويأمنوا قومهم ) . المراديالرد الدعوة، وبالفتنة الكفر ، وبالارتكاس الرجوع والتحول . والمعلى ان هذا الفريق كلما دعوا الى الكفر والارتداد رجعوا اليه ، وكانوا أقبـم من كل كافر ثبت على كفره ، وخير ما قيل في تصويرهم ما حكاه بعض المفسرين : انهم كانوا اذا رجعوا الى قومهم يقال لأحدهم : قل : الحنفساء ربسي . والقرد ربسي . فيقولها. ويقال لأمثال هؤلاء : إمعون جمع إمع ، أي اني معك من باب النحت .

و-بهما بلغت الحال بهؤلاء من الانحطاط وانعدام الشخصية والذبذبة بين الكفر والإيمان فإن الإسلام يدعهم وشأنهم ما لم يعتدوا ويقاتلوا .. فإن اعتدوا وقاتلوا فالإسلام يأمر بردعهم وقتلهم أيلما وجدوا اذا أصروا على الحرب والقتال .. وهذا ما أراده الله بقوله : ( فإن لم يعتزلوكم ويلقوا اليكم السلم ويكفوا أبديهم فخذوهم حيث ثقفتموهم ).

وهذا دليل من عشرات الأدلة التي يقدمها القرآن الكريم ، والسنة النبوية على ان الخط الأساسي لدين الاسلام ان لا قتل ولا قتال إلا لردع من قاتل وسعى فساداً في الأرض : « وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتمدوا ان الله لا يحب المعتدين -- ١٩٠ البقرة » ... « وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة -- ١٩٣ البقرة » .. اذن ، الاسلام سوغ القتال ، حيث سوغته جميع الشرائع قديماً وحديثاً ، وأوجبته جميع العقول .. ورغم هذه الأدلة وغيرها فان أعداء الأسلام أبوا إلا أن يقولوا : انه دين السيف والقتال ، تماماً كالذي قال : عنزة وان انظر تفسير الآية السابقة ٩٠: ﴿ وَأَلَقُوا اليَّكُمُ السَلَمُ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ سَبِيلًا﴾. وقارن بينها وبين قوله تعالى في الآية التي نفسرهما ٩١ : ﴿ وأُولَتُكُم جَعَلْنَا لَكُمَ عليهم سلطاناً مبيناً • . فان كلاً منها تؤيد الأخرى في ان القتـال لم يشرع في الاسلام إلا دفاعاً عن النفس ، ودرءاً للفساد ، وانه يقدر إلى وجوداً وعدماً، وكماً وكيفاً .

### قتل الخطأ والعمد الآية ٩٢ \_ ٩٣ :

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَفْتُلَ مُؤْمِناً إِلَّا خَطا ُ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِناً خَطا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إلى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصَّدَّقُوا فَإِنْ كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوٌ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنَ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إلى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ فَمَن لَمْ يَجِد فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَا بِعَيْنِ تَوْبَةً مِن اللهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً تَحْيُناً \* وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَعَمَّداً فَحَرَةٍ مُسَلَّمَةٌ إلى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْم نَعْنَ لَهُ يَجِد فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَا بِعَيْنِ تَوْبَةً مِن اللهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مَؤْمِنَةً مَوْمَنا لَمْ يَعِنْهُمُ مَاللَهُ عَلَيْهِ وَمَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَعَمْرِيلُ اللهُ عَلِيماً

الإعراب :

خطأ نعت لمفعول مطلق محذوف ، أي الا قتلاً خطأ ، ومثلها خطأ الثانية . فتحرير رقبة مبتدأ محذوف الخبر لدلالة الكلام عليه ، أي فالواجب عليه تحرير رقبة . وان يصدقوا أصله يتصدقوا ، فادغمت التاء في الصاد لقرب مخرجهسها . وقال صاحب مجمع البيان : أن المصدر المنسبك من أن يصدقوا وقع موقع الحال ..

وهو اشتباه منه، لأن المصدر هنا معناه الاستقبال : والحال لا يكون مستقبلاً ، والأليق انه واقع موقع الاستثناء ، أي تجب الدية الا مع التصدق فـــلا تجب . وتوبة مفعول لأجله ، والعامل فيه فصيام شهرين ، لأنه بمعنى الفعل .

### المعنى :

( وما كان لمؤمن ان يقتل مؤمناً إلا خطأ ومن قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبة ودية مسلمة الى أهله الا أن يصدقوا ) . القتل على أنواع ثلاثة :

١ – عمد محض ، وهو أن يتعمد العاقل البالغ قتل غيره مباشرة ، كالذبح والحنق ، أو تسبيباً ، كدس السم بالطعام ، أو منعه عن الطعام ، حتى مات جوعاً . فاذا تحققت المساواة بين القاتل والمقتول في الدين والحرية ، ولم يكن القاتل أباً للمقتول كان الخيار لولي المقتول بين أن يقتل القساتل قصاصاً ، وبين أن يأخذ منه الدية ، أن رضي القاتل باعطاتها ، فالخيار بين القصاص والديسة أن يأخذ منه الدية ، أن رضي القاتل الدية كان الخيار بين أن يقتل القساتل قصاصاً ، وبين أن يقتل القاتل أباً للمقتول كان الخيار لولي المقتول بين أن يقتل القساتل قصاصاً ، وبين أن يأخذ منه الدية ، أن رضي القاتل باعطائها ، فالخيار بين القصاص والديسة أن يأخذ منه الدية ، أن رضي القاتل باعطائها ، فالخيار بين أن يقدم نفسه أن يأخذ منه الدية ، أن رضي القاتل باعطائها ، فالخيار بين أن يقدم نفسه أن يأخذ منه الدية ، أن رضي القاتل باعطائها ، فالخيار بين أن يقدم نفسه أن يأخذ منه الدية ، أن رضي ألقاتل باعطائها ، فالخيار بين أن يقدم نفسه أن يأخذ منه الدية ، أن رضي ألقاتل باعطائها ، فالخيار بين أن يقدم نفسه أن يأخذ منه الدية ، أن رضي ألقاتل باعطائها ، فالخيار بين أن يقدم نفسه أن يأخذ منه الدية ، أن رضي ألقاتل بين أن يقدم نفسه أن يأخذ منه ألولي في قتل العمسد ، فان أختار ألدية كان الخيار القاتل بين أن يقدم نفسه ألولي في قتل أخذها . والدية ، أو يدفع الدية ، والا القاتل على دفع الدية ، ولا ألقاتل يجر ألولي على أخذها . وأماً من ألذهب .

٢ – شبه العمد ، وهو أن يكون القاتل عامداً في فعله ، غطئاً في قصده، كمن ضرب صبياً للتأديب فإت ، وهذا النوع من القتل يوجب الديسة ، دون القصاص ، وهي ألف دينار تماماً كدية العمد ، وتكلمنا عن قتل العمد وشبهه عند تفسير الآية ١٧٨ – ١٧٩ من سورة البقرة ، المجلد الأول ص ٢٧٤ .

٣ – خطأ محض ، وهــو أن يكون القاتل غطئاً في فعله وقصده ، كمن رمى حيواناً فأصاب انساناً فقتله ، فان الانسان غير مقصود ، لا بالرمي ، ولا بالقتل . وهذا هو المراد بقوله تعالى : ( ومن قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبــة ودية مسلمة الى أهله إلا أن يصدقوا ) . وقد دل الكتاب والسنة مجتمعين عــلى أن من قتل مسلماً متعمداً فعليه أن يكفر بعتق رقبة ، وصيام شهرين متتابعين،

واطعام ستين مسكيناً ، فيجمع بين هذه الأصناف الثلاثة ، وتسمى هذه بكفارة الجمع .

وان كان القتل خطأ ، أو شبه عمد فيكفر بعتق نسمة ، فان عجز صـــام شهرين متتابعين ، فان عجز أطعم ستين مسكيناً .

أما دية الخطأ فتتحملها العاقلة،وهم البالغون العقلاء الأغنياء من الذين يتقربون الى القاتل بالأب ، كالاخوة والأعمام وأولادهم الذكور دون الاناث ، ومقدار الدية الف دينار ، والدية حق لأولياء المقتول ، ان شاءوا طالبوا بها،وان شاءوا أسقطوها عن القاتل . والى هذا أشار تعالى بقوله : ( الا ان يصدقوا ) . وقال الفقهاء : وجبت الكفارة على من قتل خطأ زجراً له عن التقصير ، وحتاً على الحذر في جميع الأمور ، ووجبت الدية على العاقلة رفقاً عن أخطأ ، ووجب القصاص في قتل العمد تأديباً له على تعمد الحرام .

( فإن كان من قوم عدو لكم وهو مؤمن فتحرير رقبة مؤمنة ) . المراد بقوم عدو الكفار المحاربون ، وضمير هو يعود على المقتول . والمعلى ان المسلم اذا قتل شخصاً باعتقاد انه كافر ، ثم تبين انه مسلم يقيم بين قومه الكفار ، اذا كان كذلك فلا شيء على القاتل الا عتق نسمة ، وتسقط عنه الدية،لأن المفروض ان أهل المقتول كفار ، فإذا أعطوها تقووا مها على حرب المسلمين .

( وان كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلَّمة الى أهله وتحرير رقبة مؤمنة فمن لم يجد فصيام شهرين متتابعين ) . أي اذا كان المسلم المقتول خطأ من قوم كفرة ، ولكنهم غير محاربين ، لأن بينهم وبين المسلمين عهد المسالمة ، اذا كان كذلك تُعطى دية المقتول الى أهله ، وان كانوا كفرة،لأن حكمهم ، والحال هذه ، تماماً كحكم المسلمين ، من حيث وجوب الدية .

وعلى القائل أن أيكفتر بعنق نسمة ، فإن عجز صام شهرين متتابعين،وشرع الله هذه الكفارة على القاتل ، لنكون توبة له على ما صدر منه .

( ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم خالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه وأعد له عذاباً عظيماً ) . أشرنا في صدر الكلام رقم (١) الى حكم القاتل عمداً، وانه القتل إلا أن يعفو الولي ، وذكر الله سبحانه في هذه الآية ان جـزاءه في الآخرة الحلود في جهنم ، والغضب واللعنة من الله ، والعذاب العظيم .. وهذه

العقوبات الأربع كلها تأكيد وعطف تفسير ، والقصد التعظيم من اثر هذه الجريمة الشنعاء ، وأنها من الكبائر التي لا يعادلها الا الكفر ، قال بعض الفقهاء : أنها من أظهر أفراد الكفر ومعانيه .. ويأتي الكلام عن قتل النفس ظلماً في المجلد الثالث الآية ٣٢ من سورة المائدة ان شاء الله . وسبق الكلام عن الحلود في النار عند تفسير الآية ٢٥٧ من سورة البقرة ، فقرة الحلود في النار ، المجلد الأول صفحة ٢٠٠ .

# اظهار الاسلام كاف في اثباته الآية ٩٤:

يا أَيْمَا الَّذِين آمَنُوا إِذَا صَرَ بْتُمْ فِي سَبِيــلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إَلَيْكُمْ السَّلاَمَ لَسْت مُوْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللهِ مَغَانِمْ كَثِيرَةُ كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِن قَبْلُ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً \*

اللغة.

الضرب في الأرض السفر . والتبين التثبت . والعرض بفتح الراء الشيء الذي يقل لبثه ، ويأخذ منه البر والفاجر . والمغنم اسم لمكان الغنيمة أو زمانها،ويطلق على ما يكتسبه الرجل من مال عدوه في الغزو .

الاعراب : ا

تبتغون الجملة حال من الواو في تقولوا . وكذلك كنتم الكاف عملى مثل في محل نصب خبراً مقدماً لكنتم ، وذلك مجرور بالاضافة .

المعنى :

اتف المفسرون والمحدثون عـلى ان السبب الموجب لنزول هذه الآيـة ان النبي (ص) أرسل سرية من أصحابه ، فالتقت برجل معه مال ، كغم وما اليه، فحسبوه كافراً ، فتلفظ بما يدل على اسلامه من تحية الإسلام، أو كلمة الشهادة وتحوها ، فاعتبرها بعضهم انها كلمة يقولها لينجو بها من القتل ، فقتله .

ولما علم النبي (ص) شق ذلك عليه ، وأنَّب القاتل . فقال : اتما تعوذ بها من القتل . فقال له ...كما في بعض الروايات ـــ هلا شققت عن قلبه .

وألفاظ الآية لا تأبى هذا المعنى ، بل هي صريحة فيه ، فان قوله تعالى : ( اذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ) معناه اذا ذهبتم الى الجهاد فتأنوا ، ولا تقدموا على قتل من تشتبهون في دينه وعداوته ( ولا تقولوا لمن ألقى اليكم السلام لست مؤمناً ) لأن كل من أظهر الاسلام كان له ما للمسلمين ، وعليه ما عليهم ، نخاصة فيا يعود الى حقن الدمساء ، وحفظ الأموال ، أما باطنه فموكول الى الله وحده .

( تبتغون عرض الحياة الدنيا فعند الله مغانم كثيرة ) . ويُشعر هذا بأن الذي دفع بهم الى قتل الرجل انما هو الطمع بما لديه من أموال ، وهو الذي جعلهم يتخيلون ان اظهاره لكلمة الاسلام كان بقصد الخلاص والنجاة .. فكثيراً ما يتصور الانسان نفسه على غير حقيقتها ، فيكون واقعها شيئاً ، وانطباعه عنها شيئاً آخر ، مع العلم بأنه هو هي ، وهي هو .. وهمذا من خصائص الانسان وعجائبه .. وعلى أية حال ، فان الله قد نبتههم الى خطئهم هذا ، وانم قد استعجلوا الغنيمة ، مع ان مغانم الله ونعمه لا تُعد ولا تحصى ، فيعوضهم منها عن مال المقتول أضعافاً مضاعفة.

( كذلك كنتم من قبل ) . هذا رد عليهم ، ونقض لفعلهم بمنطق العقــل والوجدان ، وتقريره انكم كنتم مشركين من قبل ، ثم دخلتم في الاسلام بنفس الكلمة التي نطق بهــا القتيل ، وقبـلها النبي (ص) منكم ، وبها ُحقنت دماؤكم وأموالكم ، فكان عليكم ان تقبلوا من القتيل مــا قبله النبي منكم ..وهكذا أكثر

الناس ، يطلبون من غيرهم الرضا بالنصيب الأدنى ، ولا يـرضون لأنفسهم إلا النصيب الأوفى .

( فمن الله عليكم ) بقبول الاسلام،وجعلكم من الصحابة بمجرد كلمة الشهادة ، ولم يبحث النبي عما في قلوبكم،فلماذا لم تعاملوا غيركم بما عاملكم به رسول الله(ص) ( فتبينوا ان الله كان بما تعملون خبيراً ) . أي لا تفعلوا أي شيء بعد الآن ، حمى تكونوا على بينة ثما تقدمون عليه ، ولا تأخذوا احداً بالظن والتهمــة ، فان الله خبير بواقعكم ودوافعكم ، ويحاسبكم عليها بما تستحقون .

وعد الفقهاء هذه الآية مع آيات الأحكام واستخرجوا منها حكمين شرعين: الأول : وجوب التثبت في كل شيء ، بخاصة في الأحكام الشرعية، وبوجه أخص في الدمـاء والأموال ، حيث أوجب الفقهاء فيها التحفظ والاحتياط ، وألحقوا بهما الفروج .

الثاني : ان كل من نطق بكلمة الاسلام ، وقال : أنا مسلم فحكمه حكم المسلمين من حيث الزواج والارث ، وما الى ذلك من الأحكام التي تترتب على مجرد اظهار الاسلام ، لا على نفس الاسلام حقيقة وواقعاً .

### القاعدون والمجاهدون الآية ٩٥ \_ ٩٦ :

لَا يَسْتَوِي آلْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمُوَالِهِمْ وَأَنْفُسِبِمْ فَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأَمُوالِهِمْ وَأَنْفُسِبِمْ عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاً وَعَــدَ اللهُ الْحُسْنَى وَفَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِينَ

١ كل آية يستخرج منهما حكم شرعي فهي من آيات الاحكام ، كمآيات الحج و الصيام ، والزواج والارث و المأكو لات المحرمة ، وقد بلغت هذه الآيات حوالى ٥٠٠ آية ، وضع لهما فقها. الشيعة و السنة كتباً مستقلة ، فمن كتب السنة آيات الاحكام للجصاص ، ومن كتب الشيعة كنز العرفان في آيات الاحكام للمقداد .

# عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ أَثْجَراً عَظِياً \* دَرَجَاتٍ مِنْهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ اللهُ عَفُوراً رَحِياً \*

#### اللغة :

الاستواء المائلة ، تقول : استوى هـــذا وهذا ، أو تساويا ، أي تمائلا . والضرر كل ما يضر ، والمراد به هنا العمى والعرج والمرض ، وما اليه مما يمنع من الجهاد . والمراد بالدرجة عند الله المنزلة ، قال رجل : يا رسول الله مـــا الدرجة ؟. فقال : أما انها ليست بعتبة أمك ، ما بين الدرجتين مئة عام .

### الإعراب :

من المؤمنين متعلق بمحذوف حال من القاعدين . وغــير صفة لهم . ودرجة قائمة مقام المفعول المطلق لفضدل ، لأن الدرجة هنا تتضمن معلى التفضيل ، أي فضدل الله المجاهدين تفضيلاً ، أو تفضلة . وكلاً مفعول أول لوعد ، والحسى مفعول ثان . وأجراً قائم مقام المفعول المطلق ، لأنه يتضمن معلى التفضيل . ودرجات بدّل من أجر .

### المعلى :

( لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر والمجاهدون في سببل الله بأموالهم وأنفسهم ) . من تخلف عن الجهاد لعذر مشروع ، كالعمى والعرج ، وما اليه فهو معذور ، بل ومأجور اذا كان مؤمناً مخلصاً يحب النصر للدين ، والخير وأهله ، ويود في واقعه لو كان معافى ليشارك المجاهدين في جهادهم ، فقد جاء في الحديث : ٥ المرء مع من أحب ، أي من أحب مجاهداً لا لشيء الا لأنه مجاهد فله أجر المجاهدين ، ومن أحب صادقاً لصدقه فله منزلته ، ومن

أحب ظالماً لظلمه فهو شريكه ، ومن أحب كافراً لكفره فهو مثله ، هذا حكم القاعدين غير الأصحاء .

أما الأصحاء منهم فينظر : فإن قعدوا عن الجهاد الذي وجب عليهم وعلى غيرهم ، كما في النفير العام فإنهم غير معذورين ، بل ملومين مستحقين للعقاب، لأنهم تمردوا وعصوا ، وعليه فلا تصح المفاضلة بينهم وبين المجاهدين يحال ، لأن المفاضلة مفاعلة ، وهي تقتضي المشاركة ، وهؤلاء لا يشاركون المجاهدين في شيء .. وان كان الجهاد فرض كفاية يحصل الغرض منه يفعل البعض،ولا حاجة الى الكل يكون القاعدون عنه معذورين ، مع قيام غيرهم بهذا الواجب ، ولكن المجاهدين أفضل من القاعدون منه معذورين ، مع قيام غيرهم بهذا الواجب ، ولكن تروا الكسل على العمل ، والاعتزال على النضال،وهؤلاء القاعدون هم المقصودون بقوله تعالى : « لا يستوي القاعدون من المؤمنيين غير أولي الضرر » . وعلى هذا يكون العلى لا يستوي عند الله القاعدون الاصحاء والمجاهدون المين في بحب بقوله تعالى : « لا يستوي عند الله القاعدون الاصحاء والمجاهدون الذين لم بحب هذا يكون العلى لا يستوي عند الله القاعدون الاصحاء والمجاهدون الذين لم بحب هذا يكون العلى لا يستوي عند الله القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر » . وعلى النيهم الجهاد بالحصوص ، بل وجب عليهم وعلى غيرهم كفاية ، ولكن هم الذين تصدوا لهذا الواجب ، وأدوه على أكمله ، وأسقطوه عن الباقين . وهذا الذين مه المهم والذي أولين الذين الم بحب

( فضل الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين درجة ) . بعد أن نفى التسوية بينهم وبين القاعدين بين ما امتاز به المجاهدون ، وهو تفضيلهم عـلى القاعدين بدرجة ، فيكون قوله هذا تفصيلاً بعد اجمال ، وسر التفضيل ما أشرنا اليه من تحملهم مسؤولية الدفاع منفردين ، تماماً كما لو هاجم العدو بلداً،فصده عنه فريق دون فريق من أهله ، فيمتاز الفريق الأول على الثاني بالبداهة ، وان كان الثاني غير مؤاخذ بعد أن قام الأول بالواجب ، وحقق الغرض المطلوب ، ولذا قال تعالى : ( وكلا وعد الله الحسنى ) ـ ولكنه أعاد مؤكساً ومرغباً في الجهاد بقوله :

( وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً ) وبيّن هذا الأجر العظيم بأنه ( درجات منه ومغفرة ورحمة ) . ودرجة واحدة عند الله خير من الكون بما فيه ، فكيف الدرجات إ! أما رحمته فلا شيء خير منها الا من هي منه .. وكفى بمغفرته أماناً من عذايه وسخطه .. هذه هي المغفرة والرحمة والدرجة عند الله ، من نال واحدة فهو في عليين ، فكيف بمن نالها مجتمعة ؟!. اللهم اني أسألك يسبراً من رحمتك ومغفرتك ، وأنت تعلم ان بي فاقسة اليه .. وماذا يكون لو مننت وجبرت مسكني ؟! أخشى نفاد مغفرتك ، وكنوز رحمتك ؟. أم ماذا يا مولاي ؟! ألاني مذنب .. أجل ، ولكن ألا تعسلم بأني أعلم ان لا ملجاً لي منك إلا اليك ، وانه يسرني أن تعفو علي وتصفح .. اللهم إن كنت كاذباً فيا قلت فعاملي بما أنا أهله ، وان كنت صادقاً فيه فعاملي ما أنت أهله .

على وأبو بكر :

قال الرازي بالنص الحرفي :

لا قالت الشيعة : دلت هذه الآية ( وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً ) على ان علي بن أبي طالب أفضل من أبي بكر ، وذلك لأن عليـــاً أكثر جهاداً ، فالقدر الذي فيه التفاوت كان أبو بكر من القاعدين فيه ، وعلي من القائمين ، واذا كان كذلك وجب أن يكون علي أفضل منه لقوله تعالى : ( وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً ) .

ثم رد الرازي على الشيعة بقوله – أيضاً بالنص الحرفي – : « فيقال لهم : ان مباشرة على لقتل الكفار كانت من مباشرة الرسول لذلك ، فيلزمكم بحكم هذه الآية أن يكون علي أفضل من محمد (ص) ، وهذا لا يقوله عاقل ، فإن قلم: ان مجاهدة الرسول مع الكفار كانت أعظم من مجاهدة علي معهم ، لأن الرسول كان مجاهد الكفار بتقرير الدلائل والبينات وازالة الشبهات والضلالات ، وهذا الجهاد أكمل من ذلك الجهاد ، فنقول : فاقبلوا منا مثله في حق أبي بكر ». وهذه غفوة من فيلسوف المفسرين .. ولا أقول هفوة . أولاً : ان كل من قاس محمداً (ص) بواحد من صحابته في تقرير الدلائل والبينات فقسد خرج عن

الاسلام من حيث يريد ، أو لا يريد .. اللهم إلا لشبهة علقت بذهنـه .. ذلك ان محمداً يقرر الدلائل والبينات بوحي من اللهـــ كما سنشير ــ وصحابته يقررونها

بتعلم منه .. فالمقام الأول لله وحده ، ولا شربك معه ، والمقام الثاني لمحمـــد وحده ، ولا أحد معه ، والإيمان بهما معاً في رتبة واحدة ، من حيث ان كلاً من الإيمان بالله والإيمان برسوله ركن مقوم للاسلام ، ولا يتحقق بأحدهما،دون الآخر ، وعليه تكون الحلافة والصحبة والجهاد،ونحوه فرعاً عن الإيمان بالنبوة ، والنبوة أصل ، والفرع لا يقاس بالأصل .

ثانياً : ان المعنى الظاهر من لفظ المجاهدين في آية : ( وفضل الله المجاهدين) هو الجهاد بالسيف ، لا بغيره باعتراف الرازي في تفسيره .. ولكنه ذهل عما قال ، وناقض نفسه بنفسه .. ولندع ظاهر الآية ، وجميع التفاسير ، ونرجع الى من نزل القرآن على قلبه ، ونسأله : أي الناس أفضل ؟ ونستمع لما مجيب.. وقد روى مسلم في صحيحه : ان رجلاً سأل رسول الله (ص) : أي النساس أفضل ؟ فقال : ٥ رجل جاهد في سبيل الله بنفسه وماله ، .. وكلنا يعلم ( ان علياً أكثر جهاداً ) على حد تعبير الرازي فيكون أفضل الناس،ما عدا النبي (ص) ، حيث لا شيء فوق مقام النبوة الا مقام الألوهية – كما بينا – وأيضاً كلنا يعلم بالبداهة ان الجهاد بالنفس أفضل وأعظم من الجهاد يالمال ، لأن المال يبذل في سبيلها ، وهي لا تبذل في سبيله .

ثالثاً : ان الرسول الأعظم (ص) – كما قدمنا – لم يقرر الدلائل والبينات، ولم يزح الشبهات والضلالات من عنده، بل الله سبحانه كان يلقنها لمحمد (ص)، ومحمد يبلغها بالحرف : « قل يحييها الذي أنشأها أول مسرة – ٧٩ يس ، .. « قل هل من شركائكم من يبدأ الحلق ثم يعيده – ٣٤ يونس ، .. • قل فأتوا بسورة من مثله وادعوا من استطعم من دون الله ان كنتم صادقين – ٣٨ يونس ... و قل اتخذتم من دونه أولياء لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً – ١٢ الرعد ... الى عشرات الآيات .. وغريب ان يذهل الرازي عنها بعد ان أطال في شرحها ونفسيرها .

والأعجب الأغرب قوله : ﴿ فاقبلوا منا مثله ــ أي مثل ما قبلتم من محمد ـــ في حق أبسي بكر » . كلا ، وألف كلا ، لا نحن ولا أي مسلم يقبـــل منك ومن غيرك أن يكون لأبسي بكر مثل ما كان لمحمد (ص) ﴿ في تقرير الدلائل والبينات وازالة الشبهات والضلالات ) والا كان أبو بكر نبياً ينزل الوحي عليـه من الله .. استغفره وأعوذ به .. هذا ، الى أن منزلة علي من العلم لا تدانيهـــا منزلة واحد من الصحابة على الاطلاق ، وكفى شاهداً على ذلك مـــا تواتر عن الرسول الأعظم و أنا مدينة العلم وعلي بابها » . وقد حفظ التراث الاسلامي من علم علي ما لم يحفظه لأبسي بكر ، ولا لغيره من الصحابة .

# أرض الله واسعة الآية ٩٧ – ١٠٠ :

إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّفَاهُمُ المَلاَنِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِمٍ قَالُوا فِي كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُن أَرْضُ الله وَاسِعَة فَتُهَاجِزُوا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءت مَصِيراً \* إِلَّا الْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرَّجَال وَالَّنُسَاءِ وَالوِ لَدَانَ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةَ وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلاً \* فَأُولَئِكَ عَمَى اللهُ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوا غَفُوراً \* وَمَنْ يُعَرِّحُ لِئِكَ سَبِيلِ اللهِ يَجِدْ فِي الأَرْضِ مُرَاعَمَا كَثَيراً وَسَعَةً وَكَا مُهَاجِراً إِلَى اللهِ يَجْدُ فِي الْأَرْضِ مُرَاعَمًا كَثِيراً وَسَعَةً وَمَنْ يَخُونُ عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوراً \* وَمَنْ يَعْفُونَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوا عَفُوراً \* وَمَنْ يَعْدَرُ فَي الْعَا مَسِيلِ اللهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ مُرَاعَمًا كَثِيراً وَسَعَةً وَمَنْ يَخُونُ عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوراً خَفُوراً \* وَمَنْ مُهَاجِراً إِلَى اللهِ يَجِدُ فِي الْأَرْضِ مُرَاعَمًا كَثِيراً وَسَعَةً وَمَنْ يَخُونُ عَلَى اللهِ مُهَاجِراً إِلَى اللهِ يَعْذُ مَنْ يَعْفُورا مُنْ يُعْفُونَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوراً خَفُوراً \* وَمَنْ

اللغة :

توفى الشيء أخذه وافياً تاماً ، والمراد به هنا قبض الأرواح عنـــد الموت . وراغمت الرجل اذا فعلت ما يكره . واشتقاقه من الرغام ، وهو التراب ، يقال

رغم أنفه ، لأن الأنف يكنى به عن العزة ، والتراب يكنى به عن الذلة ، لأن الناس تدوسه بأقدامها . فإذا أضفت إحدى الكلمتين الى الأخرى كانتا كناية عن ذل صاحب الأنف .

### الاعراب :

الذين اسم ان ، وجملة قالوا فيم خبر . وتوفاهم مجوز اعتبارها فعلاً ماضياً اذا أبقيتها كما هي ، ولم تقدر تاء محذوفة ، ومجوز اعتبارها مضارعاً على معنى تتوفاهم . وظالمي أنفسهم حال من ضمير تتوفاهم . وفيم (ما) للاستفهام، حذفت منها الألف،والمجرور،متعلق بمحذوف خبراً لكنتم،أي كنتم في أي شيء. وأولئك مبتدأ أول ، ومأواهم مبتدأ ثان ، وجهم خبر المبتدأ الثاني ، وهو وخبره خبر المبتدأ الأول . ومصيراً تمييز . ونصب المستضعفين على الاستثناء المنقطع من أولئك ، لعدم دخولهم في أهل جهم . وسبيلاً منصوب بنزع الحسافض ، أي أولئك ، لعدم دخولهم في أهل جهم . وسبيلاً منصوب بنزع الحسافض ، أي ومهاجراً حال من الضمير في غرج .

### المعنى :

كان للمسلمين في عهد الرسول (ص) هجرتان من مكة : احداهما الى الحبشة، وكانت لخمس سنين من مبعثه ، والثانية الى المدينة ، وكانت بعـد ثماني سنين من الأولى ، ومن الصحابة من هاجر الهجرتين ، كجعفر بن أبـي طالب الذي خمّ حياته بالشهادة بعد أن تُطعت يداه ، فأكرمه الله عنها بجنـاحين يطير بهما في الجنة ، ومن أجلها تُسمي الطيار .

أما سبب الهجرة فهو الابتعاد عن الوقوع في التهلكـــة ، واللجوء الى مكان الأمن ، وتدبير الخطـــة للجهاد المنظم ، ومصارعة الباطل وصرعه .. وبالهجرة وفضلها انتصر الاسلام على أعدائه ، ولولاها لانطفأت شعلته ، وتحول الى رماد

تذروه الرياح ، ومن هنا كانت الهجرة حينذاك هي الفضيلة العظمى ، والمنقبسة الأولى التي لا يدانيها شيء .

هاجر النبي (ص) من مكة الى المدينــة ، وأمر المسلمين بالهجرة اليهــا . فاستجاب له كثيرون ، وتخلف آخرون تمسكاً بأموالهم ومصالحهم ، لأن المشركين كانوا لا يدعون مهاجراً محمل معه شيئاً من مالــه ، ويشددون عليه بالأذى ، ويمنعونه من اقامة دينه ، وهو عاجز عن الدفاع والمقاومة ، ولكنه كان قادراً على الحلاص والتحرر من الاضطهاد ، واقامة الدين على أكمـل الوجوه بالهجرة من دار الحرب على المسلمين الى دار الإسلام والأمان ، الى المدينة ، حيث النبي والصحابة .. لذلك وبخ الله سبحانه الذين آثروا البقاء في دار الكفر والحرب على الدين وأهله ، وبخهم وأنبهم بلسان ملائكة الموت قائلاً :

( ان الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم ) بترك الجهاد والهجسرة الى دار الإسلام ، والرضا بالبقاء في دار الكفر والاذلال والاخطلال بواجبات الدين ، وتكثير الكافرين وتقليل المؤمنين ( قالوا فيم كنتم ) أي قال ملائكة الموت للذين تركوا الهجرة : في أي شيء كنتم ؟.. وليس هذا سؤالا في واقعه ، وانما هو تأنيب وتبكيت ، وبديهة ان التأنيب يكون على شيء واقع ومعلوم ، وهو هنا تخلفهم عن اخوانهم المهاجرين الذين أطاعوا الرسول في تنفيذ خطته لتحطيم الشرك واعلاء كلمة الله .

وان سأل سائل : هل كان هذا التوبيخ من ملائكة الموت للمتخلفين حـــين الاحتضار وقبل الموت ، أم بعده ؟.

أجبناه : ان علم هذا عند ربسي .، وقد سكت عنه ، فنسكت نحن أيضاً عما سكت الله عنه ، قال رسول الله (ص) : و ان الله سكت عن أشياء لم يسكت عنها نسياناً فلا تتكلفوها : .

( قالوا كنا مستضعفين في الأرض ) . هذا اعتذار واعتلال من المتخلفين ، ومعناه ان المتخلفين أجابوا الملائكة الذين أنبوهم على التقصير في أمــر الدين ، أجابوهم : كنا عاجزين في دار الشرك عن القيام بواجبات الدين، لأن المشركين اضطهدونا ، ومنعونا من ممارسة ما نعتقد ، فرد الملائكة هذا الاعتذار و ( قالوا

– لهم مبكتين – ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها ) . أي كنّم قادرين في على الهجرة إلى دار الإسلام ، حيث تتخلصون من الذل ، وتقيمون الدين في حرية ، كما فعل غيركم من المسلمين .. وإن دل هذا الحوار على شيء فإنما يدل على أن الله سبحانـــه لا يعذب أحداً الا بعد اتمـــام الحجة .. بل الا بعد تراكم الحجج عليه ، نحيث لا يدع للمذنب ملجاً الا مغفرته تعالى ورحمته التي وسعت كل شيء .. اللهم وأنا شيء فلمسعني رحمتك .

( فأولئك \_\_ أي المتخلفُون \_ مأواهم جهم وساءت مصبراً الا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان \_ الذين \_ لا يستطيعون حيلة ولا مهتدون سبيلاً). بعد أن هدد سبحانه وتوعد المتخلفين استثنى منهم المعذورين لمرض أو عدم النفقة، وأسقط عنهم تكليف الهجرة ، لأن الله لا يكلف نفساً الا وسعها .

وتسأل : ان استثناء الرجال والنساء المعذورين له وجه معلوم .. فمـــا الوجه لاستثناء الولدان ، مع العلم بأنهم ليسوا من أهل التكليف ٢.

وأجيب عن هـــذا السوّال بأن المراد بالولدان هنا العبيد والامـاء .. أما نحن فنجيب بأن كثيراً من الولدان يستطيعون الهجرة مخاصة المراهقين ، بل ان بعضهم أقدر عليها من الكبار ، ومن أجل هذا قد يتوهم متوهم ان الهجرة تجب عـلى من قدر منهم ، فدفع الله هذا التوهم ، وبيّن ان الهجرة تجب على كل قادر إلا إذا كان من الولدان .

### الفقهاء ووجوب الهجرة :

وقد استدل الفقهاء بهذه الآية على ان المسلم لا يجوز له أن يقيم في بلد الكفر إذا تعذر عليه اقامة الدين فيه ، حتى ولو كان وطنه ، وله فيه أملاك ومصالح . ولا موضوع اليوم لهـــذا الحكم ، لأن لكل انسان في كل بلد أن يعبـد الله بالشكل الذي يريد ، فاذا ترك فهو وحده المسؤول .

وتسأل ، اذا علم ان اقامته في بلد غير مسلم تؤدي به الى ترك الفريضة .. لا لأن أحداً يمنعه عنها ، بل لضعف الدافع عليها ، ووجـود الصارف عنها ، كالملاهي ونحوها : فهل تجوز له الاقامة في هذا البلد ؟.

الجواب : اذا علم علماً يقينياً ان الذهاب الى أي مكان كان بلـداً أو مجلساً أو سوقاً يوقعه حمّاً في ترك الواجب، أو فعل الحرام وجب عليه الاحجام عنه، وإذا كان مقيماً فيه وجب عليه الرحيل عنه ، لأن السبب التام الذي يستلزم حمّاً الحرام فهو حرام .. قــال تعالى : « فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين – ٦٨ الانعام » . وقال الإمام أمير المؤمنين (ع) : « والهجرة قائمة على حدها الأول » أي لم يزل حكمها الوجوب على من يتعذر عليه القيام بأحكام دينه إلا في بلد مسلم . أما قول النبي (ص) : « لا هجرة بعد الفتح » فان المراد بــه الهجرة من مكة ، وتدل عليه لفظة الفتح .

( ومن بهاجر في سبيل الله تجد في الأرض مراغماً كثيراً وسعة ) . ان الأرزاق لا تنحصر بالأوطان ، والهجرة لا تستوجب الحرمان ، فبلاد الله واسعة، ورزقه أوسع ، ونعمه في كل بلد لا تعد ولا تحصى .. وان كثيراً من الفقراء قد جمعوا من مهاجرهم أموالاً لم محلموا نجزء منها ، وهم في أوطانهم .. ولو ان المتخلفين هاجروا لوجدوا من الرزق والعزة ما يرغمون به أنوف المشركين وتعملوا الهوان والاذلال من أعداء دينهم ، لا لشي م الا لأن الشيطان وعدهم الفتر ، ان هاجروا ، فركنوا الى وعده ، وآثروه على مغضرة الشيطان وعدهم علم م الموان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والته يعدكم مغفرة منه وفضله : علم م الموان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والله يعدكم مغفرة منه وفضلاً والله والله علم علم م الموان يعدكم الفقر ويأمركم الفحشاء والله يعدكم مغفرة منه وفضلاً والله والله علم

( ومن يخرج من بيته مهاجراً الى الله ورسوله تم يدركه الموت فقد وقع أجره على الله ) . كل من قصد نجد واخلاص عملاً من أعمال الطاعة ، ثم عجز عنه قان الله سبحانه يكتب له ثوابه تاماً كاملاً تفضلاً منه وكرماً. وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير الآية ١٤٤ من سورة آل عمران ، فقرة لكل امرى ما نوى .. وروي ان جندب بن ضمرة لما سمع آية الهجرة قال لبنيه : والله لا أبيت في مكة ، حتى أخرج منها ، فاني أخاف أن أموت فيها ، وكان مريضاً شديد المرض ، فخرجوا محملونه على سرير ، حتى اذا بلغ مكاناً في الطريق يقال له التنعيم مات ، فنزل قوله تعالى : ومن يخرج من بيته مهاجراً الى الله ورسوله الخ ..

بـــين هجرة الرسول من مكـــة المكرمة . وهجرة الفلسطينيين من الأرض المقدسة :

من عجيب الصدف وغرائبها أن يتفق ــ من غير قصد ـ وصولي بتفسير القرآن الكريم الى آيات الهجرة ــ مع أول السنة الهجرية لعام ١٣٨٨ ، واسرائيل تحتل أرضنا المقدسة ، وأهلنا يهاجرون منهــا فراراً من التنكيل والتقتىل الجاعي الذي مارسته اسرائيل ، وما زالت تمارسه .

وقد أوحت إلي هسة الصدقة بالمقارنة بن اعتداء المشركين في مكة عسلى المسلمين ، واخراجهم من ديارهم ، وبين الاعتداء الاسرائيلي - وبالأصح -الاعتداء الاستعاري على الأرض المقدسة ، واخراج أهلها من ديارهم . ثم انتقلت من هذه المقارنة الى استخراج العبرة والعظة من جهاد النبي (ص) والمسلمين في هجرتهم ،وتدبير الخطط واحكامها الذي بلغ بالمسلمين الى أوج النصر على عدوهم ، وتحطيم طغيانه وعدوانه ، وأوقف صناديد قريش الذين أخرجوا النبي من مكة ، أوقفهم بين بديه أذلاء مستسلمين ، يستسعون اليه ، وهو يقول لهم : «ما تظنون اني فاعل بكم » ؟

وقد يظن البعض أن الهدف الأول من هجرة الذي والمسلمين هو مجرد الهروب بدينهم من المشركين الذين تعرضوا لهم بالأذى ، ومنعوهم من ممارسة الشعائر والأعمال الدينية ، تماماً كما يلتجىء العابد الزاهد إلى المسجد ، ليقيم فيه صلاته بعيداً عن الضوضاء والغوغاء ... كلا ، لقد كانت هجرة المسلمين أبعسد وأعمق من ذلك ... والدليل ما حققته من نتائج وأهداف لقد كانت هجرة الرسول بالاضافة إلى الهروب بالدين -- خطة مرسومة ومدبرة تمهيداً للمعركة الفاصلة ، تماماً كانسحاب الجيش من ميدان القتال إلى موقع آخر من مواقعه استعداداً للهجوم المعاكس والانقضاض على العدو بضربة قاضية لا تقوم له بعدها قائمة .

وبعد أن وصل النبي الى المدينة آخى بين أصحابه ، وجمع القلوب المتخاصمة ، وأذاب ما فيها من عصبية وأحقاد ، وحين تم له ذلك بـدأ برغّب المسلمين في الجهاد ، ويحثهم على الدفاع عن كيانهم وعقيدتهم ، ويضمن الجنة لمن يقتل في سبيل الله ، والعزة والكرامة دنياً وآخرة لمن ينجو من القتل . ولما أخـذت هذه التعاليم سبيلها الى نفوسهم شرع في تجنيدهم وتأليف السرايا ، يبعثها هنا وهناك.. وقادها بنفسه أكثر من مرة ، وحققت الاستقرار والأمن للمسلمين ، كما أقلقت راحة قريش وسلامتها .. ثم تحولت السرايا الى معارك كبرى ، والمسلمون يبذلون أرواحهم وأموالهم ، حتى جاء نصر الله والفتح : ٥ وجعل كلمة الذين كفروا السفلى وكلمة الله هي العليا .

وأحسب ان هذه الاشارة كافية لاستخراج العبرة التي بجب أن ننتفع بها في نكبتنا باسرائيل ومن ساند اسرائيل .

هاجر النبي (ص) من مكة لاعتداء المشركين عليه وعلى أصحابه ، وهاجر الفلسطينيون من الأرض المقدسة لاعتداء الصهيونية والاستعار عليهم وعلى نسائهم وأطفالهم . وكانت هجرة المسلمين آنذاك ابتعاداً عن الوقوع في التهلكة، وانسحاباً من ميدان المعركة لتجميع القوى ، والاستعداد للضربة القاضية على العدو . وبجب أن يكون خروج الفلسطينيين من ديارهم بهذا القصد والروح،ولهذه الغاية بالذات، لا بقصد اخلاء البيت للصوص يسرحون فيه ويمرحون .

وبدأ النبي هجرته بالتسآخي بين أصحابه .. وعلى قادة العرب والمسلمين أن يبدأوا بالتسآخي والنصافي بين القلوب ، وان يوحدوا كلمتهم لمجامهة العدو ، تماماً كما فعل النبي قبل أن يجابه المشركين . ومن حاد عن هذا السبيل فقد النقى مع اسرائيل ، وحقق امنيتها من حيث يريد أو لا يريد .

وأرسل النبي السرايا ليقلق أمن المشركين ، وأمد المسلمون هذه السرايا بكل ما يحتاجون .. ويجب على العرب والمسلمين أن يشجعوا الفدائيين من الفلسطينيين وغيرهم ، ويمدوهم بالمال والعتاد ويتعاونوا معهمهم الى أقصى الحدود ، ليقلقوا راحة اسرائيل وأمنها .. وعبأ النبي جميع المسلمين للمعركة الفاصلة الكبرى ، واستأصل الشرك من جذوره بعد أن رسخ قروناً في كل جزء من أرض الجزيرة العربية .. وهذا ما يجب أن يفعله قادة العرب والمسلمين .

واذا لم نعتبر بهذا الدرس من تراثنا وتاريخنا، ونكون جميعاً جنوداً من جنود الله والوطن فلسنا جديرين باسم العرب والعروبة ، ولا باسم الإسلام والمسلمين .. بل ولا باسم الانسان والانسانية بعد أن أصبح هذا العصر عصر الفـداء والكفاح والتحرر من كل ما فيه شائبة الظلم والاستغلال .

ونختم هذه الكلمة بالتحية والإكبار لأبنائنا الفدائيـــين الأشاوس الذين ضربوا أروع الأمثلة للبطولة والفروسية ، والفداء والتضحية في أرضنــا المحتلة ، وأثبتوا للعالم كله اننا في مستوى عصر الكفاح والنضال من أجل الحرية والكرامة .

### صلاة الخوف الآية ١٠١ – ١٠٣:

وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاَةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ ٱلْكَافِرِينَ كَانُوا لَـكُمْ عَدُوّا مُبِيناً\* وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُـمُ الصَّلاَةَ ۖ فَلْتَقْمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَلَيَأْخِذُوا أُسْلِحَتَهُمْ فَاذَا سَجَدُوا فَلْبَكُونُوا مِنْ وَرَائِكُمْ وَلْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخرى لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَأْخَذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ وَدَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً وَلاَ نُجنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَدَى مِنْ مَطَر أَوْ نُكُنْتُمْ مَرْضَى أَنْ تَضَعُوا أُسْلِحَتَّكُمْ وَتُخذُوا حِذْرَكُمْ إِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا\* فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاَةَ فَاذْكُرُوا اللهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَل جُنُو بِحُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَنْتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَوْقُو تاً\*

المعلى :

الصلاة لا تترك بحال ، حتى حين المرض والحرب ، وبالأولى في السفر ، ويؤديها كل مكلف حسب مقدرته على الوقوف أو الجلوس ، فـان عجز عنها أداها مضطجعاً ، حتى الأخرس بجب عليه أن يحرك لسانه ، ويشير بيـده بدلاً عن النطق ، والتفصيل في كتب الفقه .

( واذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة ان خفتم أن يفتنكم الذين كفروا ) . نزلت هذه الآية في أحكام الجهاد والخوف ، تماماً كالآيات السابقة ، فان سياق الجميع واحد ، وأوضح من السياق قوله : ( ان خفتم أن يفتنكم الذبن كفروا ) فان المراد بالفتنة هنا القتل ، أما السفر المراد من الضرب بالأرض فقد ورد مورد الغالب ، لا لبيان الشرط والقيد ، أما قوله : ( فليس عليكم جناح ) فالمراد به الوجوب والالزام ، لا الرخصة والاياحة ، لأن الأخبار فسرته بالالزام ، ومثله آية الطواف : ( فلا جناح عليه أن يطوف بهما - ١٥٨ البقرة به . وحيث وردت الآية في صلاة الخوف ، لا في صلاة القصر فيكون المراد بقوله : ( ان تقصروا من الصلاة ) القصر في عدد الركعات والتغيير في هيئة الصلاة حسبا تستدعيه الضرورة .

ولصلاة الخوف شروط ، أهمها أن يكون في العــدو قوة ، يستطيع بهــا الهجوم والفتك .. أما كيفيتها فقال الشهيد الثاني في اللمعة : انهــا كثيرة تبلغ العشرة .. وتصح جماعة وفرادى ، وهذه صورة لصلاة الخائف منفرداً، ذكرها صاحب الشرائع ، قال بالنص الحرفي :

« أما صلاة المطاردة ، وتسمى صلاة الخوف مثل أن تنتهي الحال الى المعانقة والمسايفة، فيصلي حسب امكانه واقفاً أو ماشياً أو راكباً ، ويستقبل القبلة بتكبيرة الاحرام ، ثم يستمر ، ان أمكنه الاستمرار ، والا استقبل بما أمكنه ، وصلى ، مع التعذر الى أي جهة أمكن ، واذا لم يتمكن من النزول صلى راكباً، ويسجد على قربوس سرجه ، وان لم يتمكن أوماً إيماء ، فان خشي صلى بالتسبيح ، ويسقط الركوع والسجود ، ويقول بدل كل ركعة : سبحان الله والخمد لله ، ويسقبل الله والخمد لله ، وصلى أو راكباً ، ويستقبل بما أمكنه ، وصلى ، مع التعذر الى أي جهة أمكن ، واذا لم يتمكن من النزول صلى راكباً، ويسجد مع التعذر الى أي جهة أمكن ، واذا لم يتمكن من النزول صلى راكباً، ويسجد ويسجد ولي ويسقبل الم يستمر ، واذا لم يتمكن من النزول مالى راكباً، ويسجد ولي ويسجد وان لم يتمكن أوماً إيماء ، فان خشي صلى يالتسبيح ، ويسقط الركوع والسجود ، ويقول بدل كل ركعة : سبحان الله والحمد لله ، ولا إله إلا الله ما يله أكبر اله .

وهذه الصورة كافية وافية في الدلالة على ان الصلاة فرض لازم ، لا يسقط أثناء النزال والقتال ، ولا حين النزع والاحتضار ، وان المرء يؤديها كما وكيفاً حسب امكانه ومقدرته .

(واذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلنقم طائفة منهم معك وليأخذوا أسلحتهم). هذا بيان لصلاة الحوف جاعة، والمعلى اذا أردت يا محمد الصلاة جاعة بالمقانلين فاجعلهم طائفتين : واحدة تصلي معك ، وهي حاملة السلاح ، والثانيسة تقف بإزاء العدو للحراسة ، وكما تصح جاعة مع النبي (ص) تصح مع غيره أيضاً .

( فاذا سجــدوا فليكونوا من ورائكم ) . أي اذا سجد من يصلي مع الرسول (ص) فلتقف الطائفة الحارسة خلف المصلين . ( ولنأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك وليأخذوا حذرهم وأسلحتهم ) . أي بعد أن تنتهي الأولى من الصلاة تأخذ الثانية مكان الأولى في الصلاة ، وتأخذ الأولى مكان الثانية في الحراسة . ( ود الذين كفروا لو تغفلون عن أسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليـكم ميلة واحدة ) . هذا بيان للحكمة التي استدعت تشريع الصلاة في هــذه الحال بهذا الشكل ، وهي أن لا يغتنم العدو فرصة اشتغال المسلمين المقاتلين بالصلاة ، فيباغتهم ، وينال منهم ما يريد .

( ولا جناح عليكم ان كان بــكم أذى من مطر أو كنتم مرضى أن تضعوا أسلحتكم ) . بعد أن أمر سبحانـــه المصلين بحمل السلاح أذن لهم بتركه ، إن ثقل عليهم حملـــه بسبب المطر أو المرض ، ولكنه تعالى أوجب عليهم الحيطة والتيقظ ، كي لا يصيب العدو منهم غرة .

( فساذا قضيم الصلاة فاذكروا الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبكم ) . المراد بالصلاة هنا صلاة الخوف وبقضائها الفراغ منهما . والمعنى ان ذكر الله حسن على كل حال ، لا في الصلاة فقط ، قال الامام علي (ع) : افترض الله من آلسنتكم الذكر ، وأوصاكم بالتقوى ، وجعلها منتهى حاجته من خلقه . وقال ابن العربي في الجزء الرابع من الفنوحات المكية : من حاز على ذكر الله في قيامه وقعوده واضطجاعه فقد حاز الوجود .

( فإذا اطمأننتم فأقيموا الصلاة ان الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ).

المراد بالكتاب ان الصلوات الحمس مكتوبة ومفروضة ، والمراد بالموقوت انهــا محدودة بأوقات معينة صباحاً ومساء ، والقصد انه متى وضعت الحرب أوزارها، وزال الحوف فعليكم ان تؤدوا الصلاة في أوقاتها ، ولا تتهاونوا بها . وتكلمنا عن الصلاة واهتمام الإسلام بها فيا سبق من الآيات،وان تركها يؤدي الى الكفر. ( أنظر المجلد الأول ص ٣٦٨ ) .

وتسأل : ان الآية أوجبت صلاة الخوف ، حيث كان القتال بالسيف والرمح والحنجر ، أما الآن فقد تطور سلاح الحرب الى ما نعلم من آلاته الجهنميـة .. وعليه ينبغي ارتفاع صلاة الخوف لارتفاع موضوعها .

الجواب : ان السبب الموجب لهذه الصلاة هو الخوف من حيث هو بصرف النظر عن الحرب وآلاته قدمة كانت ، أو حديثة ، فإذا حصل الخوف بسبب غير الحرب جاز قصرها كماً وكيفاً .

قال صاحب الجواهر : و اذا خاف من سيل أو سبع أو حية أو حريق ، أو غير ذلك جاز أن يصلي صلاة شدة الخوف ، فيقصر عدداً وكيفية ، لعدم الفرق في أسباب الخوف المسوغة ، فقد سئل الإمام جعفسر الصادق (ع) عمن خاف من سبع أو لص : كيف يصلي ؟ قال : يكبر ويومىء إيماء » .

ومرة ثانية نقول مؤكدين : ان الصلاة لا تسقط محال ، وان كـــل انسان يؤديها بالنحو الذي يستطيعه من القول والفعل ، فإن عجز عنهها أوماً الى الصلاة يطرفه ، فإن عجز عن الايماء استحضر صورة الصلاة في ذهنه .

# ولا تهنوا في ابتغاء القوم الآية ١٠٤ :

وَلاَ تَهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ ٱلْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَأَ تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَـا لاَ يَرْجُونَ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِياً\*

الوهن الضعف . والابتغاء الطلب . والرجاء الأمل ، وقيل : المراد بــه هنا الحوف . والصحيح انه على بابه .

### الإعراب :

كما تألمون الكاف بمعنى مثل ومحلمها النصب صفة لمفعول مطلق محذوف . وما مصدرية ، والتقدير يألمون ألماً مثل ألمكم .

### المعنى :

( ولا تهنوا في ابتغاء القوم ان تكونوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون وترجون من الله ما لا يرجون ) . لو نزل اليوم وحي من السماء في وضعنا مع اسرائيل لما زاد حرفاً واحداً على هذه الآية . ان أحوج ما نحتاج اليه لمقاومة العدو الشرس المتغطرس ، وردعه عن الغي والبغي هو ان نشد عزائمنا ، ونثق بالله وبأنفسنا، وان لا نصغي الى المستعمرين والانتهازيين الذين يبغون استغلالنا وهزيمتنا،ويلفقون الدعايات والاشاعات المضللة ليخدعونا عن واقعنا وطاقاتنا .

ان مجرد القلق يفيد العدو ، ويكون عوناً له على ما يريد فضلاً عن الحوف والأميار ، ومن أجل هذا مهانا سبحانه عن الحوف من عدو الله والانسانية ، مها كان ويكون ، وأمرنا بالثبات على مقاومته ، وأنبانا بأنه يألم منا كما نألم منه ، ولكنا أعلى منه ، لامماننا بالله واعتمادنا عليه .. أما اسرائيل فإنها تعتمد على الاستعار والمستعمرين واحوان الشياطين الذين أوجدوها ، وأمدوها بالمال والسلاح ، وشجعوها على الاعتداء ، وناصروها في الأمم المتحدة ومجلس الأمن . وما من شك انه اذا وثقنا بأنفسنا ، وثبتنا في المقاومة مخلصين،وبذلنا ما تملك من طاقات ، كما أمرنا الله عز وجل يكون النصر لنا لا محالة .

وقال تعالى في آية ثانية : • فلا تهنوا وتدعوا الى السلم وأنـتم الأعلون والله

# الدفاع عن الخانين الآية ١٠٥ -- ١١٣ :

إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بَمَا أَرَاكَ اللهُ وَلَا تَكُنْ لِلْخَائِنِينَ خَصِيماً\* وَاسْتَغْفِر اللهَ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُوراً رَحِياً\* وَلَا تُجَادِلْ عَنِ ٱلَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنْفُسَهُمْ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ خَوَّانَا أَثِياً\* يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللهِ وَ هُــوَ مَعَهُمْ إِذْ يْبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلُ وَكَانَ اللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ هَا أَنْتُمْ هُوْلَاء جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي الْحَياةِ الدُّنْيَــا فَمَنْ يُجَادِلُ اللَّ عَنْهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ أَمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً★ وَمَنْ يَعْمَـلْ سُوءًا أَوْ يَظْلَمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِر اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُوراً رَحِياً \* وَمَنْ يَكْسِبُ إِثْمَا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَــلى نَفْسِهِ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِياً \* وَمَنْ يَكْسِبُ خَطِيئَةً أَوْ إِثْمَا ثُمَّ يَرْمٍ بِهِ بَرِيئاً فَقَد احْتَمَلَ بْهْتَاناً وَإِثْمَا مْبِيناً\* وَلَوْلَا فَضْل اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْءٍ وَأَنْزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الكِتَّابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيماً\*

#### اللغة :

الحصم هنا بمعنى المدافع ، أي لا تكن مدافعاً ومحامياً للخائنين ، ويوضحه قوله تعالى : ( ولا تجادل عن الذين يختانون أنفسهم ) . ويختانون أنفسهم، أي يخونونها ، لأن وبال الحيانة يعود عليها، كما تقول للمجرم : قد ظلمت نفسك . والحوان مبالغة في الحيانة . ويستخفون يتسترون حياء أو خوفاً . ويبيتون يدبرون ويزورون . وجادلتم عنهم ، أي دافعتم ، وفي فقرة « المعنى » نُفرق بين السوء والإثم والحطيئة .

### الاعراب :

أراك الله رأى هنا بمعنى الرأي، وتعدت الى مفعولين بسبب الهمزة، والمفعول الأول الكاف ، والمفعول الثاني ضمير محذوف ، وتقديره بما أراكه الله . واللام في ( للخائنين ) معناها شبه التمليك ، مثل جعل لكم من أنفسكم أزواجاً ، وقال ابن هشام في المغني : و تأني اللام بمعنى عن ب . وهذا المعنى أليق بهذه اللام . ها أنتم ( ها للتنبيه ) ، وأنتم مبتداً . وهؤلاء خبر . وجملة جادلتم عطف بيان وتفسير لمؤلاء . وام من عطف على فمن بجادل الله . ولولا حرف يدل عسل امتناع الشيء لوجود غيره . وفضل مبتداً ، وخبره محذوف، أي لولا فضل الله عليك موجود .

# المعنى :

من تتبع التفاسير ، وتأمل في هذه الآيات ، وتدبيّر معانيها يطمئن الى انها نزلت في رجل من المسلمين سرق متاعاً ، ورمى بجريمته بريئاً ، وان قوم السارق وأقاربه ذهبوا الى النبي (ص) ، وحاولوا أن يقنعوه بشى الأساليب ان يدافـــع عن صاحبهم ، ويبرئه من السرقة ، وانه اذا لم يفعل ذلك هلك صاحبهم،وكاد النبي يستجب لدعوة هؤلاء المضللين ، ولكن الله سبحانه رفق بأمين وحيه ، ومبلّغ شريعته ، وعصمه عما تآمروا به عليه ، وأطلعه على الحقيقــة ، وفضح السارق ، وبرأ الذي رماه بجرمه ظلماً وجتاناً .. وقيل : ان المتهم البريء كان من اليهود ، والسارق كان من الأنصار ، وانه بعد ان افتضح هرب وانضم الى المشركين .. وظاهر الآيات ينطبق كل الانطباق على هذه الحادثة ، واليك البيان.

( انا أنزلنا اليك الكتاب بالحق لتحسكم بين النـاس بما أراك الله ) . نقول – ونستغفر الله – ان هذا الخطاب من الله لنبيه الأكسرم مومىء الى نحو من العتاب ، فكأنه جلت عظمته يقول له : انسي اصطفيتك لنفسي ورسالتي دون الحلق ، وأنزلت عليك القرآن لكي تحكم بين الناس بما تعلم علم اليقين انه حكم الله ، والآن أوشك المخادعون أن يغرروا بك ، ولكن الله عصمك عما دبروه لك من حملك على تبرئة غير البريء ، حيث أطلعك على حقيقتهم ومؤامراتهم .

وان دل هذا على شيء فإنما يدل على ان العصمة ليست أمراً قهرياً كالطول والقصر ، وانما هي وصف يصرف صاحبه عن الحرام ، مع قدرته على فعله ، ويدفع به الى فعل الواجب ، مع قدرته على تركه .

وهذه الآية رد وابطال لقول القائلين بأن النبي يحكم في بعض المسائل باجتهاده، لأنها صريحة واضحة في أنه لا يحكم إلا بوحي من الله.. هذا ، الى ان المجتهد يصيب ويخطىء ، والنبي يفصل في خلاف المجتهدين ، ويبيّن خطـاً من أخطأ وصواب من أصاب .

( ولا تكن للخائنين خصياً ) . النبي ما خاصم ، ومحسال أن يخاصم عن الحائنين ، ونهيه عن التخاصم عنهم لا يستلزم وقوعه منسه ، بل ان النهي عن المحرم يقع قبل اقترافه ، ولو ورد بعده لانتقض الغرض منه .

وتسأل : إذا كان فعل الحرام محالاً على النبي لمكان عصمته ، فما هو المسوغ --- اذن – لنهيه عنه ؟.

الجواب : ان لله ان يوجه أمره الى نبيه في جميع الحالات ، لأنسه أمر من الأعلى الى من هو دونـــه في العلو .. هذا ، الى ان الأمر بالواجب ، والنهي عن المحرم كثيراً ما يوجهان من الله الى الأنبياء لمجرد الاعلام يالحكم . ( واستغفر الله ان الله كان غفوراً رحياً ) . قال الطيري في تفسيره : ان

الله أمر الذي أن يستغفر عن عقوبة ذنبه في المخاصمة عن الحائنين .. ونحن نستغفر الله من هذا التفسير ، فان النبي (ص) – كما قدمنا – لم محاصم عن الحــائنين بدليل الآية الآنية ١١٣ : ( ولولا فضل الله عليك ورحمته لهمت طائفة منهم أن يضلوك وما يضلون إلا أنفسهم وما يضرونك من شيء ) . أما الأمر بالاستغفار من الذنب فانه لا يستلزم وجود الذنب..والذي نراه في تفسير الآية ان النبي (ص) بصفته بشرآ قد محسن الظن بمن لا يستحقه ، ثم تنكشف له الحقيقة عن طريق الوحي أو غيره قبل ان يرتب أي أثر على حسن ظنه ، فأمره سبحانه أن يستغفر الله مما يعرض له من حسن الظن بمن ليس أهلاً له .. والقصد ان يتحفظ ومحتاط، ولا يركن إلا بعد اليقين .

( ولا تجادل عن الذين نختانون أنفسهم ان الله لا محب من كان خواناً أنياً). الحطاب بظاهره للنبي (ص) ، ولكن التكليف عام لكل عاقل بالغ ، مخاصبة القضاة والحكام ، أما الذين مختانون أنفسهم فهم من اقترف ذنباً ورمى به بريتاً.. ومن جادل عنهم فهو مثلهم ، ومعنى خيانة المرء لنفسه ان محملها ما لا تطيق من العذاب لاخلاله بالواجبات ، وارتكابه المحرمات ، وقدمنا ان النبي (ص) ما دافع ، ولن يدافع عن الحائنيين ، وهذه الآية تؤكد قوله : ( ولا تكن المخائنين خصيماً ) وتبين أيضاً ان من ظلم غيره فقد ظلم نفسه ، وانه تعالى مقت كل خائن وظالم لنفسه ولغيره .

(يستخفون من الناس ولا يستخفون من الله وهو معهم اذيبيتون ما لايرضى من القول ) . يخفي المجرم جريمته ، ويتوارى في الظلام عن أعين الناس رغبة في مدحهم ، أو رهبة من ذمهم ، وكان الأولى أن يعكس القضية فيستخفي من الله – لو أمكن – ولا يعتني اطلاقاً بالناس ، لأن الله وحده هو مالك الفر والنفع ، وغيره لا يغني عنه شيئاً ، ومديع الناس وذمهم مجرد كلمات تذهب مع الربح .. وإذا كان الاختفاء من الله محالاً فطاعته تكون حمّاً ، لا ندباً .. ولا حكمة أبلغ من هذا البيت :

فليت الذي بيني وبينك عامر وبيني وبسبن العالمين خراب

لو أراد الشاعر الخالق ، دون المخلوق .

( ها أنتم هؤلاء جادلتم عنهم في الحياة الدنيا فمن يجادل عنهم يوم القيامة أم من يكون عليهم وكيلا") . الخطاب والاشارة -- هؤلاء -- لقوم السارق الخائن، لأنهم وحدهم الذين دافعوا عنه ، وناضلوا دونه ، وقد أنبهم تعالت كلمته بأن دفاعهم عنه لا يجدي الخائن نفعاً يوم يعرض على الله ، ويقول له ولكل مجرم من أمثاله وأمثالهم : « وامتازوا اليوم أيها المجرمون - ٥٩ يس » .

( ومن يعمل سوءاً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيماً ) . هذا هو المخرج من الذنب ، الاعتراف به ، والتوبة منه ، فهي وحدها تكفره وتتداركه .. وكما ان الله سبحانه شديد العقاب فإنه غفور لمن تاب ، رحم بمن التجأ اليه ، وفي الحديث : ان الله لا يمل ، حتى تملوا ، فإذا تركم ترك . أي اذا تركم التوبة من الذنب ترك الصفح عنه .. فكسان الأولى بالذين دافعوا عن المجرم أن يؤنبوه عسلى جريمته ، وينصحوه بالتوبة لو كانوا من الناصحين المؤمنين حقاً .

وفي هذه الآيات أربع كلمات لا بد من الاشارة الى وجه الفرق بينها، ليتضح الفرق بين الآيات التي ظاهرها التكرار .. الكلمة الأولى الإثم في الآيسة ١٠٧ و ١١١ و ١١٢ ، والكلمة الثانية والثالثة السوء وظلم النفس ، وقد ذكرا في الآية ١١١ ، والرابعة الخطيئة في الآية ١١٢ ، ويجمع هذه الآية معنى واحد ، وهو المعصية ، وتفترق هذه الكلمات عن بعضها بأن السوء ما يُساء به الى الغير، وظلم النفس ادخال الضرر عليها بترك واجب ، أو فعل محرم ، والخطيئة الخطأ الذي لا يُعذر فيه صاحبه ، كالجاهل المقصر ، يخطىء في تأدية ما عليه لجهله، مع قدرته على التعلم ، وحكمه حكم المتعمد في المسؤولية ، لتهاونه في البحث الذي الذي الذي على التعلم ، وحكمه حكم المتعمد في المسؤولية ، لتهاونه في البحث الذي النفس اذخال الفرر عليها بقرك ما لمتعمد في المسؤولية ما عليه بحلها ، والمؤال : و فاسألوا أهل الذكر ان كنتم لا تعلمون – ٢٣ النحل ٥ ، والإثم النفس .

وعلى هذا يكون معنى : ( من يعمل سوءاً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيماً ) . معناه من أساء الى غيره بالشم أو الضرب ، وما اليه ،

أو الى نفسه فقط كاليمين الكاذبة ثم تاب قبل الله منه ، حتى كأنه لم يسىء ، ولم يظلم .

ومعنى : ( ومن يكسب اثماً فإنما يكسبه على نفسه ) ان من يتعمد ارتكاب الذنب فقد أساء الى نفسه ، سواء اقتصرت هذه الاساءة عليه وحده ، أو تعدت الى غيره .

ومعنى : ( ومن يكسب خطيئة أو اثماً ثم يرم به بريئاً فقد احتمل متانياً واثماً مبيناً ) ان من رمى غيره بجرم ليس فيه فإنه يعاقب عقاب المفتري المتعمد، سواء ارتك هو الجرم ، ولصقه بغيره عن قصد ، وهسذا ما يدل عليه لفظ الإثم ، أم لم يرتكب أي جرم ، ولكن رمى به بريئاً قبل أن يتثبت ، وهذا ما يدل عليه لفظ الخطيئة .. والغرض ان المرء لا يجوز له أن يدين غيره بشيء حتى يكون على يقين منه ، تماماً كالشمس .

( ولولا فضل الله عليك ورحمته لهمت طائفة منهم أن يضلوك وما يضلون ال أنفسهم وما يضرونك من شيء ) . المراد بالطائفة الذين دافعوا وجادلوا عن السارق ، وضمير منهم عائد على قومه وأنصاره ، وان يضلوك ، أي يخدعوك يلحن القول وصلاح المظهر ، ولا يضلون الا أنفسهم ، لأن محاولة الاضلال تستلزم الضلال ، والمضل ضال وزيادة ، والمعلى المحصل ان فريقاً من أنصار السارق وجاعته تآمروا عملى أن يخدعوك عن الحق ، وحاولوا أن يحملوك على الوقوف الى جانبهم في نصرة صاحبهم ، وكدت تركن اليهم مغتراً تما أظهروه لك من الصلاح ، ولكن الله عصمك منهم ، وأطلعك عملى مؤامرتهم ، ورد كيدهم الى تحورهم .

وهذه الآية رد صريح على من زعم من المفسرين ان النبي (ص) دافع وجادل عن الحائنين ، فان قوله تعالى : ولولا فضل الله عليك ورحمته . وقوله : وما يضرونك من شيء،لا يقبلان التأويل والشك في ان النبي لم يجادل عن السارق ، ولم يبرئه من السرقة والحيانة ، وان الذي فعل هذا غيره .

( وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظياً ) . الكناب القرآن،والحكمة هنا النبوة ، واذا وجب على محمد(ص)

٤٣٣ التفسير الكاشف – ٢٨

أن يشكر الله ، حيث جعله خاتم النبيين ، وسيد المرسلين ، وعلمـه ما لم يكن يعلم فيجب على العرب أن يشكروا محمداً ، حيث أصبحوا به شيئاً مذكوراً بعد جاهليتهم الجهلاء ، ويشكروا الله ، حيث جعل أشرف خلقــه ، دون استثناء منهم لا من غيرهم .

## النجوى بالخير والاصلاح الآية ١١٤ – ١١٥ :

لَا خَــيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجُوالُمُ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إصلاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أُجرآ عَظِيماً\* وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَــا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلَّهِ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ جَهَنَمَ وَسَاءت مَصِيراً\*

#### اللغة :

النجوى والمناجاة سر بين اثنين أو أكثر ، وتأتي بمعنى المتناجين،قال تعالى : ( واذ هم نجوى ) . والمعروف ما اعترف به الشرع، ولم ينكره العقل وابتغى الشيء وبغاه طلبه . والمشاقة المعاداة . والصلاء لزوم النار .

#### الإعراب :

من أمر بصدقة على حذف مضاف ، أي الا نجوى من أمر ، ومحل نجوى هذه المحذوفة النصب على الاستثناء المتصل ، ومن مجرور باضافتها . وابتغاء مفعول لأجله ليفعل . ومصيراً تمييز .

المعنى :

( لا خير في كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة أو معروف أو اصلاح بين الناس ) . بعد أن ذكر سبحانه في الآيات السابقة الذين يبيتون ما لا يرضى من القول ، ويجادلون عن الحاتنين قال في هذه الآية : • لا خير في كثير من نجواهم ، فضمير نجواهم يعود على هؤلاء بدلالة ظاهر السياق ، ولكنه في المعلى يعم كل نجوى في شؤون الناس ، لأن السبب الموجب عسام لا يختص بفرد ، دون فرد،ولا بفئة دون فئة .. والصدقة بذل المال للبؤساء والمعوزين، والاصلاح بين الناس يوفر عليهم الكثير من المتاعب ، ويدفع عنهم الكثير من المشاكل ، والمعروف ما يعترف العقل والشرع به ويريانه حسناً ، والمنكر ضده ، ويشمل العلم وجميع الأعمال الحسنة ، ومنها الصدقة ، واصلاح ذات البين ، وخصهما العلم وجميع الأعمال المتنبيه على أهمينهما .

قال الرازي : • ان مجامع الحيرات مذكورة في هذه الآية • .. وأجمع منها قوله تعالى : • ان الانسان لفي خسر إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر • .

وتسأل : ان الناس تتناجى في شؤون التجارة والصناعة والزراعة ، وما اليها من شؤون الحياة ، فهل هذا التناجي مما لا خير فيه ؟.

الجواب : ان هذا التناجي خبر محض ما دام ضمن حدوده المشروعة ، ومنه ما هو واجب شرعاً وعرفاً وعقلاً ، وهو كل ما لا تتم الحياة إلا به .. والآية بمعزل عن هذا النوع من التناجي ، وانما تعرضت للذين يتناجون ويتحدثون عن الناس ، كما هو شأن البطالين ، بملؤون فراغهم بالقال والقيل ، والاشتغال بهذا طويل ، وهذا قصير .. وقد جاء لفظ (كثير) في الآية للدلالة على ان النجوى في شؤون الناس لا خير فيهـا إلا اذا عادت عليهم بالفائدة والنفع بجهـة من الجهات .. أما التناجي في شؤون الحياة فلم تتعرض له الآية سلباً ولا ابجاباً .

( ومن يفعل ذلك ابتغــاء مرضاة الله فسوف نؤتيه أجراً عظيماً ) . الأمر بالمعروف خير ، ما في ذلك ريب ، ولكن العامل به لوجـه الله ، لا للكسب والجاه أفضل من الذي يأمر بالمعروف ، ويفلسفه ، وبين محاسنه وفوائسده ولا يعمل به ، بل الحجة على هذا أقوى وأبلغ .. قدال تعالى : «انا لا نضيع أجر من أحسن عملاً – ٣٠ الكهف » . ولم يقل : من أحسن قدولاً .. ان الامر بالمعروف والدعوة اليه وسيلة ، والعمل هو الغاية ، ومن أمر به وأتمر كان ممن عناه الله بقوله : « ومن أحسن قولاً ممن دعا الى الله وعمل صالحاً وقال الني من المسلمين – ٣٢ فصلت » . فالقول المعروف حسن ، ويزداد حسناً إذا اقترن بالعمل .. هذا ، الى أن الأقوال وان ترتب على ظاهرها آثار الاسلام، كالزواج والميراث ، ولكن لا يسدل على الاعان الصحيح إلا الاعمال الصالحات ، قال الإمام على (ع) : « فبالايمان يستدل على الصالحات ، وبالصالحات يستدل على الايمان » .

( ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنسين نوله ما تولى ونصله جهتم وساءت مصيراً ) . الشقاق العداوة ، وكل من يعصي الله فهو عدو لرسول الله (ص) . قال الإمام أمير المؤمنين (ع) : « ان ولي محمد من أطاع الله ، وان بعدت لحمته ، وان عدو محمد من عصى الله ، وان قربت لحمته » . ولكن المراد بعدو الرسول هنا كل من ظهر له الحق ، واقتنع به بينه وبين نفسه ، وقامت عليه الحجة كافية وافية ، ومع ذلك أنكره عناداً وتعصباً لهوى في نفسه ، كمن يعرف ان الإسلام حق ، أو انه أهدى من دين أو جاه .

وذكر المفسرون ان هذه الآية نزلت في بشير بن ابيرق الذي أسلم، ثم ارتد ولحق بالمشركين،والمعروف من عاده المفسرين انهم يتسامحون في أسباب النزول، ويذكرون له أية حادثة تقترن بزمن نزول الآية اذا كانت تناسبها، وهـذه الآية تنطبق على ارتداد بشير ، وعلى كل من عاند الحق ( من بعد ما تبين له الهدى ) .

ومعنى (نوله ما نولى) ان الله سبحانه يَـكَـلُ كل انسان الى ما انتصر به ، واعتمد عليه، فمن اعتز بمال أو منصب أو صحّة أو عشيرة تخلى الله عنه ، وتركه الى ما اعتز به .

وفي الحديث القدسي : « وعزتي وجلالي لاقطعن أمل كل مؤمل من الناس». وفي هذه الآية فوائد :

و « منها » ان قوله : « من بعد ما تبين له الهـــدى » دليل على ان من بحث ودقق ، ولم يتبين له الهدى فهو معذور ، تماماً كمن لم تبلغه الدعوة. على شريطة ان يكون متوجهاً الى طلب الحق ، والعمل به متى ظهر له .

و « منها » ان الانسان مكلف بما يفهمه من الدليــل ، وغير مسؤول عن الواقع كما هو عند الله ، وان المطلوب منه مجرد البحث والتنقيب ، حتى يحصل له اليأس من وجود الدلائل والقرائن ، فإن أصاب الواقع بعد هذا البحث كان له أجران ، وان أخطأه فله أجر واحد ، كما جاء في الحديث .

و و منها » ما جاء في تفسير الرازي ان الشافعي سئل عن آية في القـــرآن تدل على ان الاجاع حجة ٢ فقرأ القرآن ثلاثمثة مرة ، حتى وجد قوله تعالى : « ويتبع غير سبيل المؤمنين » حيث دل على ان اتباع غير سبيل المؤمنين حرام فوجب أن يكون اتباع سبيل المؤمنين واجباً . وسبيلهم هو اجماعهم على الشيء.

وان دل هذا على شيء فإنما يدل على انه لا مصدر للاجاع في كتاب الله .. ذلك ان المراد بغير سبيل المؤمنين سبيل المشركين والمنافقين الذين يعاندون الله والرسول من بعد ما تبين لهم الهدى ، وهذا أجنبي عن الأجاع وبعيد عنه كل البعد .. بالاضافة الى ما قاله الشيخ محمد عبده : « ان الاجاع الذي يعنونه هو اتفاق مجتهدي هذه الأمة بعد وفاة نبيها ، والآية نزلت في عصره ، لا بعد عصره » .

## بموت من أجل الحلوى :

ذكر صاحب تفسير المنار مثالاً لمن يؤثر الهوى على الهدى ننقله عنه للاستفادة منه ، وللتخفيف عن القارىء ، قال :

د ان صاحب الهوى يستحوذ عليه النفع العاجل لضعف نفسه ومهانتها .. فقد حكي ان الحجاج مد شماطاً عاماً للناس ، فجعلوا يأكلون ، وهو ينظر اليهم ، فرأى فيهم اعرابياً يأكل بشره شديد ، فلما جاءت الحلوى ترك الطعام ، ووثب يريدها ، فأمر الحجاج سيافه أن ينادي : من أكل هذه الحلوى ضربت عنقه ، فصار الأعرابي ينظر الى السياف نظرة ، والى الحلوى نظرة ، يرجح بين مرارة الموت ، ولذة الحلوى .. ولم يلبث ، حتى التفت الى الحجاج ، وقال له : أوصيك بأولادي خيراً ، وهجم على الحلوى يأكل مودع للحياة .. فتركه الحجاج وشأنه .. .

ان الله لا يغفر ان يشرك به الآية ١١٦ – ١٢٢ :

إِنَّ الله لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاء وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَد صَلَّ صَلالاً بَعِيداً ﴿ إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاَّ إِنَانَا وَإِنْ يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطَاناً مَرِيداً ﴿ لَعْنَهُ اللهُ وَقَالَ لَأَتَّخِذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴿ وَلَأُضِلَنَّهُمْ وَلَاَ مَنْيَنَهُمْ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيْبَتّكُنَ آذَابَ الْأَنْعَام وَلَآ مُرَنَّهُمْ فَلَيْغَيَّرُنَّ خَلْقَ اللهِ وَمَنْ يَتْخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِيّاً مِن التَّيْطَانُ إِلاَ عُورُوناً ﴿ وَلَا مِنْيَنَهُمْ وَلَا مَنْيَنَهُمْ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيْبَتّكُنَ آذَابَ وَإِنْ يَدْعَونَ إِلاَ مُوَالاً مَوْيِداً خَلْقَ اللهِ وَمَنْ يَتْخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِيّاً مِنْ الْأَنْعَام وَلَآ مُوراناً مُؤْمِناً مَنِيناً \* يَعِدْهُمْ وَيَعْنَيْهِمْ وَمَا يَعِدُهُمْ الشَّيْطَانُ إِلاَ غُورُوراً \* أُولَيْكَ مَأْوَاهُمْ جَهَةٌ وَلَا يَعِدُونَ عَنْهَا عَيوالاً مِنْ الشَّيْطَانُ إِلاَ عُرُوراً \* أُولَيْكَ مَأْوَاهُمْ جَهَةًمُ وَلاَ يَعِدُونَ عَنْهَا عَيولاً عَيْمَةً وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَلِي أَنَا الصَّالِكَانَ سَنُدَخِلُهُمْ جَهَنَهُ وَلاَ يَعِدُونَ عَنْهَا عَيوالاً لِكُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَا الصَالِحَاتِ سَنَدَخِلُهُمْ جَهَةً وَلاَ يَعِدُونَ عَنْهَا عَيوالاً التَعْذَى اللهُ عَالَا لَيْكَامَ وَلاً عَيْهُمُ وَقَالاً لَقَتْخُونَ عَنْهَا عَيولاً عَنْ يَعْتَعْرُونَا وَلَكُنُ مَا لَهُ مُولاً عَيْكَولَهُمْ عَهُمَ

اللغة :

الدعاء الطلب ، ولكن يدعون هنا بمعنى يعبدون ، لأن من عبد شيئاً دعاه عند الحاجة . ومعنى اناث معروف ، والمراد بها هنا اللات والعزى ومناة ، لأن أسماءها مؤنثة ، وقيل : المراد بالأناث الأموات ، لأن العرب تصف الضعيف بالأنوثة ، والمريد بفتح الميم مبالغة في العصيان والتمرد . واللعن الطرد والاهانة . والنصيب المفروض الحصة الواجبة . والأماني جمع أمنية . والبنك القطع . والمحيص المهرب ، والميم فيه زائدة ، لأنه مصدر حاص يحيص ، يقال : وقع في حيص بيص ، وفي حاص باض ، أي في أمر يعسر التخلص منه ، وقال البيضاوي : المحيص اسم مكان ، وهو الأرجح ، وعليه تكون الميم من أصل الكلمة . والقيل والقال بمعنى واحد ، وهما مصدران لقال .

#### الإعراب :

ان يدعون (ان) نافية . وإلا أداة حصر . وإناناً مفعول يدعون ، ومثلها شيطاناً . وجملة لعنه الله في موضع نصب صفة للشيطان . واللام في لأتحذن وما بعدها واقعة في جواب قسم محذوف . ولأضلنهم ولامنينهم ولآمرنهم ، كل فعل من هذه الأفعال الثلاثة قــد عمل بشيء محذوف ، أي لاضلنهم عن الهدى ، وأمنينهم الباطل ، وآمرنهم بالضلال . والمفعول الثـاني ليعدهم محذوف ، أي يعدهم النصر . وعنها متعلق بمحذوف حالاً من محيص ، أي كائناً عنها محيصاً ، ولو تأخر لفظ (عنها) لتعلق بمحذوف حالاً من محيص ، أي كائناً عنها محيصاً ، ولو تأخر لفظ (عنها) لتعلق بمحذوف حالاً من محيص ، أي كائناً عنها محيصاً ، ولو تأخر لفظ (عنها) لتعلق بصفة لمحيص ، ولا مجوز أن يتعلق بيجدون ، وما حدون لا تتعدى بعن . والذين آمنوا مبتدأ ، وخره سندخلهم . وخالدين وعد الله مفعول مطلق لسندخلهم ، لأنه يتضمن معنى الوعد . وحقاً حال من وعد الله مفعول مطلق لسندخلهم ، لأنه يتضمن معنى الوعد . وحقاً حال من معن الله ، ومجوز أن ينصب على المصدر ، أي حق الرفع بالابتداء، وأصدق استفهام ، فيه معنى النفي ، أي لا أحد أصدق ، وعله الرفع بالابتداء، وأصدق معر استفهام ، فيه معنى النفي ، أي لا أحد أصدق ، وعله الرفع بالابتداء، وأصدق معر . وقيلاً تمييز ، تماماً كقولك : هو أكرم منك فعلاً .

المعنى :

( ان الله لا بغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ومن يشرك بالله فقد ضل ضلالا بعيداً ) . تقدمت هذه الآية مع تفسيرها في الآية ٤٨ من هذه السورة ، ولا اختلاف بين النصين إلا في التتمة ، حيث قال هناك : « ومن يشرك بالله فقد افترى أكماً عظيماً » وقال هنا : « ومن يشرك بالله فقد ضل ضلالاً بعيداً » والمعنى واحد .

مرة ثانية التكرار في القرآن:

تكلمنا عن التكرار في القرآن عند تفسير الآية ٤٨ من سورة البقرة ، المجلد الأول ص ٩٦ ، ونعطف عليه ما قاله صاحب تفسير المنار عند تفسيره لهــــذه الآبـة :

« أن القرآن ليس قانونـــآ ، ولا كتاباً فنياً ، يذكر المسألة مرة واحدة ، يرجع اليها حافظها عند ارادة العمل بها ، وانما هو كتاب هداية .. وانما ترجى الهداية بابراد المعاني التي يراد ايداعها في النفوس في كل سياق يعدهــا ويهيؤها لقبول المعلى المراد ، وانما يتم ذلك بتكرار المقاصــد الاساسية ، ولا يمكن أن تتمكن دعوة عامــة إلا بالنكرار ، ولذلك فرى أهل المذاهب الدينية والسياسية الذين عرفوا سنن الاجتماع وطبائع البشر وأخلاقهم يكررون مقاصدهم في خطبهم ومقالاتهم التي ينشرونها في صحفهم وكتبهم ه .

( ان يدعون من دونه إلا إناناً ) . كان العرب قبل محمد (ص) يزعمون ان الملائكة بنات الله : و أفاصفاكم ربكم بالبنين واتخذ من الملائكة انائاً انكم لتقولون قولاً عظياً --- ٤٠ الاسراء » . وقد حملهم هذا الاعتقاد على أن يتخذوا تماثيل يسمونها أسماء الاناث ، كاللات والعزى ومناة ، ويرمزون بالأصنام الى الملائكة التي زعموا الما بنات الله .. وكانوا يتقربون مها الى الله زلفى في بدء الأمر ، ومع مرور الأجيال تحولت تلك الأصنام عندهم إلى آلهة تخلق وترزق .. وهكذا تتحول وتتطور زيارة قبور الأولياء - عند الاعراب والعوام -- من تعظيم الشعائر

وتقديس المبدأ الذي مات عليه صاحب القبر الى الاعتقاد بأنه قوة عليا تجلب النفع، وتدفع الضر .

( وان يدعون إلا شيطاناً مريداً ) . أي ان عبادة المشركين للاصنام هي في واقعها عبــادة الشيطان نفسه ، لأنه هو الذي أمرهم بها فأطاعوا أمره ، ومن أطاع غيره ، وسلك مسالكه فهو عبد مأمور له .

( لعنه الله وقـــال لاتخذن من عبادك نصيباً مفروضاً ) . النصيب المفروض الحصة الواجبة ، والمعنى ان الشيطان قال لله ، جل وعز : ان لي سهمـاً فيمن خلقتهم لعبادتك.وقلت عنهم فيا قلت : لا وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون – ٣٥ الذاريات ، وان هذا السهم فرض واجب لي يطيعني ويعصيك .

وتسأل : ان ظاهر الآية يدل على ان الشيطان شخص حقيقي ، وانه يخاطب الله بقوة وثقة ، فهل الكلام جارٍ على ظاهره ، أو لا بد من التأويل ؟.

الجواب : نقل صاحب تفسير المنار عن أستاذه الشيخ محمد عبده ان في كل فرد من أفراد الانسان استعداداً لعمل الخير والشر ، ولاتباع الحق والباطل،والى هذا الاستعداد أشار سبحانه بقوله : «وهديناه النجدين ... ١٠ البلد » ، وان النصيب المفروض للشيطان من الانسان هو استعداده للشر الذي هو أحد النجدين. وعليه يكون لفظ الشيطان كناية عن هذا الاستعداد .

وفي ص ٢٠ من المجلد الأول تكلمنا عن المراد من الشيطان .. وغير بعيد أن يكون هذا القول الذي جاء على لسان الشيطان « لاتخـــذن من عبادك نصيباً مفروضاً » أن يكون تصويراً لواقع العصاة الذين تغلّب فيهم جانب الاستعـداد للشر على جانب الاستعداد للخير ، وليس خطاباً حقيقياً مع الله سبحانه .

### سياسة الشيطان والعلم الحديث :

وقال قائل : أن فكرة الشيطان سيطرت على عقول الناس يوم كان العلم مجرد كلمات تقال في حلقات الدرس ، وسطور تملأ صفحات الكتب ، ولا تتجاوزها الى العمل الا قليلاً ، أما اليوم فقد أصبحَت فكرة الشيطان بشتى تفاسيرها خرافة

وأسطورة بعد أن صار العلم مقياساً لكل حقيقة ، وأساساً لكــل خطوة يخطوها الانسان ، وقوة في كل ميدان ، ومعجزة تحرك الحديد ليخرق الأرض آلاف الأمتار ، يفجرها أنهراً من الذهب ، ويطير في الجو الى القمر والمربخ ، يخاطب أهل الأرض من هناك بما يشاهد في رحلته .

الجواب : لا نظن أحداً يهو ن من شأن العلم وفوائده ، وانه قوة وثروة ، وان حاجة الناس اليه تماماً كحاجتهم الى الماء والصيام .. ولكن لا أحد بجهل ان العلم تماماً كالانسان فيه استعداد للخير والشر ، وانه حين يوجه الى الحير ينتج الطعام للجائعين ، والكساء للعراة ، والعلاج للمرضى،وحين يوجه الى الشر يقتل ويدمر .. والشر هو الركيزة الأولى لسياسة الشيطان الذي نعنيه . وقد أصبح العلم اليوم في يد السياسة تتجه به الى الفتك والهدم ، والسيطرة والاستغلال .

وقد تضاعف نصيب الشر أو الشيطان ـــ مهما شئت فعبر ـــ بتقدم العلم وتطوره . كان أعوان الشر فيما مضى يتسلحون بقوة العضلات ، أما الآن ، وبعد ان بلغ العلم من الجبروت ما بلغ فإن حزب الشيطان يتسلحون بالذرة والصواريخ الموجهة ، وما اليها مما يزلزل الأرض من أعماقها .

وقرأت فيا قرأت ان أمريكا وضعت مخططاً لشراء شباب العلم في أي مكان وجدوا أو يوجدون، وان سمسارها المتجول استطاع في بعض زياراته لبريطانيا أن يعقد صفقة مع سبعمئة عالم للهجرة لأمريكا ، ومعظم هذه العقول يستغلها الساسة الأمريكبون في صنع الأجهزة والآلات لغزو العالم كله ، والسيطرة على مقدراته، وهؤلاء هم الشيطان عدو الله والانسان .

أما المدارس العصرية المنتشرة هنــا وهناك فأكثرهــا من نصيب الشيطان ، ولا شيء فيها يمت الى الدين والحلق الكريم بصلة .. وهكـذا استجابت العقول الكبيرة والصغيرة في هذا العصر لدعوة الشر والشيطان الذي أعلنها بقوله : ولاتخذن من عبادك نصيباً مفروضاً . .

( ولاضلنهم ولامنينهم ) . اضلال الشيطان للانسان أن يزين له الحق باطلاً ، والحير شراً ، أو يوهمه انه لا حق ولا خير في الوجود ، ولا جنة برلا نار ، وان الدنيا ملك لمن يحوزها كما قال ( نيتشه ) .. وفي الحديث : ( خلق ابليس

مزيناً ، وليس اليه من الضلالة شيء » أما تمنية الشيطان للانسان فهو أن يخيل اليه ادراك ما يتمناه من طول الأجل ، والنجاة يوم الحساب والجزاء ، وما الى ذلك من الأماني الكاذبة ، والسعادة الموهومة .

( ولآمرتهم فليبتكن آذان الانعام ولآمرتهم فليغيرن خلق الله ) . البتك القطع، يقال : بتكه ، أي قطعه ، والتبتيك للتكثير والمبالغة في البتك . والانعام الإبل والبقر والغم ، وكان العرب في الجاهلية يقطعون آذان بعض الانعام ، ويوقفونها للاصنام، وعرّمونها على أنفسهم، ويأتي التفصيل ان شاء الله عند تفسير الآية ١٠٣ من سورة المائدة : « ما جعل الله من بحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام ولكن الذين كفروا يفترون على الله الكذب .

وبعد ان كان الشر أو الشيطان يأمر حزبه في عصر الجاهلية بقطـع آذان الانعام وتغيير خلق الله أصبح يأمرهم بالقاء قنابل النابالم عـلى النساء والأطفال ، والقنبلة الذرية على المدن كـمهيروشيا،ومناكازاكي، لافناء خلق الله .. وهذا من ( حسنات ) سيطرة الساسة على عبقرية العقول ، وجبروت العلم .

( ومن يتخذ الشيطان ولياً من دون الله -- أي يطيعه -- فقد خسر خسر اذا مبيناً ) . حيث يصبح ضحية الأهواء والشهوات ، وأسير الأوهام والحرافات . ( يعدهم ويمنيهم وما يعدهم الشيطان الا غروراً ) . حيث سار بهم على طريق التهلكة بعد أن زين لهم أنه سبيل النجاة ، فالزاني أو شارب الخمر - مثلاً --يخيل اليه أنه يتمتع باللذائذ ، وهو في واقعه يتحمل أعظم المضار دنيا وآخرة . ( ولا يجدون عنها محيصاً ) . المحيص المخرج والمفر ، والمعنى ان حزب الشيطان من المشركين والمفسدين لا نجاة لهم من عذاب الله .. وبعد أن ذكر سبحانه الوعيد أردفة بالوعد على سنته المعهودة من اقتران الترغيب بالترهيب ، قال عز من قائل : له والذين آمنوا وعملوا الصالحات سندخلهم جنات تجري من الآية ثلاثة تأكيدات : الأول التأبيد الذي دل عليه لفظ ( أبداً ) . وإناني وعد الآية ثلاثة تأكيدات : الأول التأبيد الذي دل عليه لفظ ( أبداً ) . والثاني وعد التم حقاً . والثانه فارغة ، والغرض من هذا التكرار التنبيه إلى ان مواعيد التم حقاً . والثانه فارغة ، وأوامره باطلة ، وان قول الذي هو الحق والمدق الشيطان كاذبة، وأمانيه فارغة ، وأوامره باطلة ، وان قول الذه هو الحق والصدق ، الشيطان كر الته هارغة ، وأوامره باطلة ، وان قول الته هو الحق والصدق ، وطاعته هي الخير والسعادة .

وتسأل : ان الوعد بالجنة في أكثر آياته يقترن الخلود فيها بالتأبيد ، وأكثر آيات الوعد بالنار لا يقترن الخلود فيها بالتأبيد ، فما هو السر ؟

الجواب : السر ان الخلود عبارة عن طول المكث ، وقد يكون الى الأبد ، وقد لا يكون .. ومن دخل الجنة فلا يخرج منها ، فناسب ذلك ذكر التأبيد ، أما من يدخل النار فقد ينقطع عذابه ، ويخرج منها ، ولهذا لم يقــترن العذاب فيها بالتأبيد إلا في حالات خاصة ، كالشرك وقتل العمد .

من يعمل سوءا بجز به الآية ١٢٣ -- ١٢٤ :

ليْسَ بِأَمَانِيُّكُمْ وَلَا أَمَانِيَّ أَهْلِ الكِتابِ مَنْ يَعْمَلُ سُوءًا يُجْزَ بِهِ وَلَا يَجِدْ لَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيراً\* وَمَنْ يَعْمَلْ مِن الصَّالِحاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنْ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ نَقِيراً\*

اللغة: النقير النكتة في ظهر النواة ، وبها يضرب المثل في القلة .

الإعراب :

اسم ليس محذوف لدلالة الكلام عليه ، أي ليس الأمر بأمانيكم . ومن يعمل اسم شرط في محل رفع بالابتداء ، والخبر جملة يجز به . ولا يجد مجزوم عطفاً على يجز به وجملة ( من يعمل سوءاً يجز به ) لا محل لها من الأعراب ، لأنهسا

كلام مستأنف . ومن يعمل من الصالحات مفعول يعمل محذوف أي شيئاً . ومن الصالحات متعلق بمحذوف صفة لشيء . ومن ذكر أو انثى متعلق بمحذوف حال من الضمير في يعمل . وهو مؤمن مبتدأ وخبر ، والجملة حال ثانية . فأولئك مبتدأ ، والخبر يدخلون الجنة ، والجملة من المبتدأ أو الخبر جواب من يعمل .

#### المعنى :

ترتكز هاتان الآيتان على مبدأ بديهي ، لا يجادل أحد فيه ، وبرتفع بقيمته من مستوى التعديل والتغير بتغير الأزمان والأحوال، والتخصيص بالنساء أو الرجال، وهو « الانسان مجزي بأعماله أن خيراً فخير ، وأن شراً فشر » .. وتكرر هذا المعنى بأساليب شتى في كتاب الله ، منها قوله في الآيتين : « من يعمل سوءاً بجز به .. ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولنك بدخلون الجنة » . ومنهسا : « ليجزي الله كل نفس ما كسبت ... ٢٥ ابراهيم » . ومنها : « ليجزي الذين أساءوا بما عملوا وبجزي الذين أحسنوا الحستى ... ٣١ النجم » .. الى كثير من الآيات . وبعد هذا الاجال نشرع بالتفصيل :

( ليس بأمانيكم ولا أماني أهل الكتاب ) . قال الجاحدون لمن دعـاهم الى الاىمان:سواء علينا أوعظت أم لم تكن من الواعظين ، ان هذا الا خلق الأولين، وما نحن معذبين . وقال اليهود والنصارى : لن يدخل الجنة إلا من كان هودا أو نصارى . وقال قائل من المسلمين : ان النار خلقت لغير المسلمين .. وهكذا كل أناس فرحون عا يدينون .. فرد الله عليهم جميعاً بقوله : ٥ من يعمسل سوءاً نجز به » كائنا من كان ، وليس بين الله وبين أحد نسب ولا سبب إلا الاخلاص والعمل الصالح ، وكفى دليلاً على ذلك قوله تعالى : ٥ ان اكرمكم عند الله أتفاكم » . وفي الحديث : ان النا يقول غداً : اليوم أضع نسبكم، وأرفع نسبي ، أين المتقون ؟.

وقال الإمام جعفر الصادق (ع) : « ما نحن إلا عبيد الذي خلقنا واصطفانا، والله مالنا على الله حجسة ، ولا معنا من الله براءة ، وانّا لميتون وموقوفون ومسؤولون ، من أحب الغــــلاة فقد أبغضنا ، ومن أبغضهم فقد أحبنا ، الغلاة كفار ، والمفوضة مشركون\ » .

بين الرجل والمرأة :

( ومن يعمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة ) . ما دام الذكر والأنثى سواء في التكليف والمسؤولية تحمّ أن يكونا سواء في الجزاء . ومها قيل في الفرق بين الرجل والمرأة في هذه الحياة فإنه لا فرق اطلاقياً بينها يوم الحق والفصل . فالمقارنة ان صحت بوجه ما فإنها لا تصح بحال من حيث الجزاء على الحسنات والسيئات . وسبق الكلام عن المرأة عند تفسير الآية ٢٢٨ من سورة البقرة ، فقرة ٥ بين الرجل والمرأة » في الشريعة الإسلامية ، المجلد الأول ص ٣٤٣ .

وقوله تعالى : • وهو مؤمن • شرط لدخول الجنة ، كما هو صريح الآية : • فأولئك يدخلون الجنة • وليس شرطاً لغيرها من الجزاء والمكافأة عملى العمل الصالح ، فالكافر اذا عمل الخير لوجه الحير، لا للشهرة والاتجار، كافأه الله عليه ، لأنه عادل لا يضيع أجر من أحسن عملاً ، كيف وهو القائل : • هل جزاء الاحسان الا الاحسان • . وليس من الضروري أن تكون الجنة جزاء المحسن ، فقد يكون الجزاء في الدنيا ، أو في الآخرة بتخفيف العذاب ، أو لا بالجحسيم ولا بالنعيم . وتكلمنا عن ذلك مفصلاً عند تفسير الآية ١٧٦ من سورة آل عران فقرة • الكافر وعمل الحير • ، وعند تفسير الآية ١٣٢ من مورة النساء .

١ المفوضة هم الذين قالوا : إن العبد مستقل بأفعاله ، وليس نته فيها صنيع ، على عكس المجبرة الذين قالوا : إن الله يخلق الأفعال في العبد ، وليس للعبد فيها صنع ، أما أهل العدل فقالوا : لا حبر ولا تفويض ، بل بين بين .

ومن احسن ديناً الآية ١٢٥ ـــ ١٢٦ :

وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّن أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلهِ وَهُوَ مُحْسِنُ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً\* وَلِلهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءَ مُحِيطاً\*

اللغة :

الحنيف المائل عن الزيغ والضلال . والخليل مشتق من الخلة بضم الحاء، وهي المحبة .

الإعراب :

ديناً تمييز . وممن أسلم متعلق بأحسن ، ولله متعلق بأسلم ، وهو محسن مبتدأ وخبر ، والجملة حال من الضمير بأسلم . وحنيفاً حال من ملة ابراهيم ، وفعيل يستوي فيه التأنيث والتذكير مثل ان رحمة الله قريب من المحسنين .

المعنى :

( ومن أحسن ديناً ممن أسلم وجهــه لله وهو محسن ) . المراد بأسلم استسلم وانقاد ، وبالوجه الذات والنفس ، وبالمحسن فاعل الحسنات وتارك السيئات . والمعنى ان الكامل هو الذي يرجو الله ولا يرجو سواه في كل شيء ، ويسلك السن التي سنها سبحانه لحلقه في هذه الحياة ، وبهذا وحده يكون العبد قريباً من خالقه ، أما من يذل ويخضع لأرباب الدنيا طمعاً فيا لديهم من مال وجاه فما هو من الله في شيء ، حتى ولو قام الليل ، وصام النهار . ( واتبع ملة ابراهيم حنيفاً ) . أي اقتدى بابراهيم (ع) الذي أعرض عن كل ما سوى الله،وقال لقومه : « اتحاجوني في الله وقد هداني رلا أخاف ما تشركون به ـــ ٨٠ الانعام ».

وتسأل : لماذا قال تعالى : واتبع ملة ابراهيم ، ولم يقل ملة محمد ٢.

الجواب : أولاً ان ملة ابراهيم ومحمد شيء واحد : « ان أولى الناس بابراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولي المؤمنين ـــ ٦٨ آل عمران » .

ثانياً : ان نبوة ابراهيم محل وفاق عند أهل الأديان جميعاً، لا عند المسلمين فحسب ، فالاحتجاج بها على غير المسلمين أقوى وأبلغ .. ان صح التعبير .

( وانخذ الله ابراهيم خليلاً ) . لقد اختص الله ابراهيم (ع) بمنزلة عظمى تكاد تكون فوق النبوة والرسالة ، قال الإمام جعفر الصادق (ع) : ان الله اتخذ ابراهيم عبداً قبل ان يتخذه نبياً ، واتخذه نبياً قبل أن يتخذه رسولاً ، واتخذه رسولاً قبل ان يتخذه خليلاً .

( ولله ما في السمرات وما في الأرض ) . فهو ممالك كل شيء ، ومهيمن على كل شيء ، ومحيط بكل شيء .

وتسأل : ان هذا المعنى قد تكرر كثيراً في كتاب الله ، فما هو السر ٢.

الجواب : السر أن يتنبه الانسان ، ويبقى دائماً على ذكر ان الله وحده هو المتصرف بالكون ، وان أمره ناف ذيه ، وانه على صلة دائمة بعلمه وقدرته وحكمته ، ومتى شعرت النفس بم ذه الحقيقة عملت على مرضاة خالقها باتباع منهجه ، وطاعة أوامره .. هذا ، الى ان التكرار يأتي لمناسبة تستدعيه، يدركها المضرون أحياناً ، وتخفى عليهم حيناً ، وهي هنا ان البعض قد يتوهم ان الله اتخذ ابراهيم خليلاً على نحو ما نتخذ نحن الأخلاء والأصدقاء .. فدفع سبحان هذا الوهم بأن الله جل وعلا هو الحالق المالك لكل شيء ، وان أبراهيم عبد تحت سلطان الملك ، ولكنه عبد مصطفى ، لا كسائر العبيد .

### ويستفتونك في النساء الآية ١٢٧ :

وَيَسْتَغْتُو نَكَ فِي النَّسَاءِ قُلِ اللهِ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يْتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ اللَّاتِي لَا تُوْتُونَهُنَّ مَــا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَنَّ تُنْكِخُوهُنَّ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَنَّ تَقُومُوا لِلْيَتَامِي بِالْقِسْطِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِهِ عَلِيماً\*

#### اللغة :

الاستفتاء طلب الفتوى ، والافتاء اظهار المشكل ، والفتوى والفتيا بمعنى واحد. والقيام يطلق على معان شتى ، والمراد بأن تقوموا هنا العنابة والاهتمام .

الإعراب :

الله يفتيكم مبتدأ وخبر ، والجملة عكية بالقول . وما يتلى عليكم (ما) مبتدأ، والخبر محذوف ، أي المتلو في الكتاب أيضاً يفتيكم في شأن النساء،والجملة معطوفة على الجملة المحكية ، والمراد بالمتلو في الكتاب الآيات السابقة في أول السورة ، مثل قوله : « وان خضم ان لا تقسطوا في اليتامي » . وفي يتامي النساء متعلق بيتلى ، واضافة اليتامي الى النساء من باب اضافة الشيء الى جنسه، كساعة ذهب، أي من ذهب . والمستضعفين معطوف على يتامي النساء . وان تقوموا في محل جر، أي في أن تقوموا .

المعنى : ذكر سبحانه في أول هذه السورة طرفاً من أحكام المرأة واليتيم،وعقبه بذكر ٤٤٩ التفسير الكاشف – ٢٩ أهل الكتاب والمنافقين والقتال ، ثم عاد الى المرأة واليتيم ، وذكر بعض أحكامها كتكملة لما افتتح به السورة من أحكام الأسرة .. وهذه هي طريقة القرآن ينتقل من شأن الى شأن، ثم يعود الى الأول بقصد التأثير في القلوب،وغيره مما تستدعيه الحكمة والرفق بالعباد .

( ويستفتونك في النساء ). أي يطلبون منك يا رسول الله ان تبين لهم أحكام النساء في الارث والزواج ونحوه . ( قل الله يفتيكم فيهن ) ويدل هـذا على ان تشريع الأحكام لله وحده ، وليس للنبي منها الا التبليغ ، وثبت انه كان ُيسأل عما لم ينزل به وحي فلا مجيب ، حتى ينزل عليه . ( وما يتلى عليكم في الكتاب في يتامى النساء ) . أي أن الله يفتيكم في أمر النساء ، وأيضاً القرآن يفتيكم في أمرهن .

وتسأل : ان افتاء القرآن هو افتاء الله بالذات ، فعطف أحدهما على الآخر عطف للشيء على نفسه ؟.

الجواب : المراد يافتاء القرآن هنا ما تقدم بيانـــه بأول السورة ، وهو قوله تعالى : و وان خفتم ان لا تقسطوا في اليتامى فانكحوا ما طاب لـكم من النساء . وقوله : و وآتوا النساء صدقاتهن و الخ . والمراد بافتاء الله سبحانه ما بينه هنا مكملاً لما سبق ، وبديهة ان العطف يصح مع وجود الفارق بجهة من الجهات ، كاختلاف زمان الشيء الواحد أو مكانه .

( اللاتي لا تؤتونهن ما كتب لهن ) . أي ان الله والقرآن يبينان لكم حكم النساء اللاتي منعتموهن مما فُرض لهن من الارث والصداق .. فلقد كان عرب الجاهلية يظلمون المرأة ، ويعاملونها معاملة السلم والحيوانات . ( وترغبون أن تنكحوهن ) . كان الرجل منهم يضم اليتيمة الى نفسه،فان كانت جميلة نكحها وأكل مالها ، وان كانت دميمة منعها عن الزواج ، حتى تموت وأخذ مالها .. وربما سبب لها الموت لهذه الغاية . ( والمستضعفين من الولدان ) . أي ويفتيكم أيضاً في شأن الصبيان الصغار الذين لا تعطونهم تصيبهم من المراث ، وكانوا لا يورثون الا من محمل السلاح ، فنهى سبحانه عن ذلك ، وجعل للذكر مثل حظ الانتين،وهذا تأكيد لما سبق بيانه في أول السورة .(وان تقوموا لليتامي بالقسط).

أي ويفتيكم أيضاً أن تقوموا لليتامى بالعدل في أنفسهم وأموالهم، وان تعطوا كل واحد منهم حقه كاملاً انثى كان ، أو ذكراً ، صغيراً ، أو كبيراً . ( وما تفعلوا من خير – مع اليتامى والنساء – فان الله كان به عليماً ) يثيبكم عليه . وخلاصة معنى هذه الآية ان المسلمين طلبوا من النبي أن يبين لهم أحكام النساء ، فقال سبحانه لنبيه : قل لهم : أن الله قد بيّن لكم فيا سبق طرفاً من هذه الأحكام ، وهو الآن يبين لكم طرفاً آخر منها .. والمهم أن تعدلوا وتعملوا

بها ، ثم بيَّن سبحانه في الآية التالية حكم المرأة التي خافت النشوز والإعراض من زوجها .

## نشوز الزوج الآية ١٢٨ – ١٣٠:

وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزاً أَوْ إِعْرَاضاً فَـلَا مُنَاحَ عَلَيْهِا أَنْ يُصْلِحًا بَيْنَهُمَ صُلْحاً وَالصُلْحُ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتِ الْأَنفُسُ الشَّحَّ وَإِنْ تُحْسِنُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ الله كَانَ بَمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً\* وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النَّسَاءِ وَلَو حَرَصْتُ فَلَا يَمِيلُوا كُلَّ المَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالُمُعَلَّقَةِ وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ الله كَانَ بَعَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً\* وَإِنْ يَسْتَطِيعُوا أَنْ وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللهُ كَانَ بَعْلَمُوا تَعْمَلُونَ خَبِيراً\* وَإِنْ يَسْتَطِيعُوا أَنْ

اللغة :

النشوز الارتفاع ، ونشوز أحد الزوجين ترفعه عن القيام بالحقوق الزوجية . والشح الافراط في الحرص ، والفرق بينسـه وبين البخل ان البخل يكون بالمال

خاصة ، أما الشح فيكون به وبغيره ، يقال : هو شحيح بمودتك ، أي حريص على دوامها ، ولا يقال : هو بخيل بمودتك ، كما جا، في مجمع البيان .

#### الاعراب :

وان امرأة (امرأة) فاعل لفعل محذوف دل عليه الفعل المذكور ، أي وان خافت امرأة خافت . ومن بعلها متعلق خافت ، أو بمحذوف حال من (نشوزاً). وجناح اسم لا النافية للمجنس . والمصدر المنسبك من أن يصلحا مجرور بفي . وأحضرت الأنفس الشح ، أحضرت تتعدى الى مفعولين بواسطة همزة التعدية ، والأنفس فائب فاعل ساد مسد المفعول الأول ، والشح مفعول ثان . وكل الميل قائم مقام المفعول المطلق ، أي لا تميلوا ميلاً كل الميل . وقيل أن كل هي بذاتها مفعول مطلق ، أي لا تميلوا ميلاً كل الميل . وقيل أن كل هي مصدراً ، وان كان ظرفاً كانت ظرفاً . وفتذروها مضارع مجزوم عطفاً على فلا الماء في تذروها .

#### المعنى :

( وان امرأة خافت من بعلها نشوزاً أو اعراضاً ) . قسد يكون النشوز من الزوجة بامتناعها عن فراش الزوج ، أو خروجها من البيت دون اذنه، وتقدمت الاشارة الى نشوزها عند تفسير الآية ٣٤ من هذه السورة .. وقد يكون النشوز من الزوج بايذاتها وعدم الانفاق عليها أو القسمة لها اذا كان عنده أكثر من زوجة ، وقد تعرضت هذه الآية لخوف الزوجة من نشوز زوجها أو اعراضه عنها ، والمراد بالاعراض جفوته الدالة على كرهه لها ، أما انصراف الى أشغاله ومشاكله فعليها ان تعذره فيه ، وتصبر عليه ، ما دام غير كاره لها .

( فلا جناح عليها أن يصلحا بينها صلحاً ) . اذا خشيت المـــرأة أن يؤدي نشوز الزوج الى طلاقها ، أو تركها كالمعلقة لا مزوّجة ، ولا مطلقة ، إذا كان

كذلك فلا بأس عليه ، ولا عليها أن ينفقا فيا ببنها مباشرة ، أو بواسطة أحد الطيبين ، أن يتفقـــا ويصطلحا على أن تتنازل له عن بعض حقوقها المادية أو الأدبية ، لتبقى في عصمته ، وتحبا معه حياة هادئة .

( والصلح خير ) من الشقاق والطلاق ، فقد جاء في الحديث : « أبغض الحلال الى الله الطلاق » وتجدر الاشارة الى ان ما تبذله المرأة لزوجها من أجل الألفة أو الطلاق لا يحل إلا اذا كان عن طيب نفس ، قال تعالى : « فان طبن لكم عن شيء منه نفساً فكلوه هنيئاً مريئاً – ٤ النساء » .

( وأحضرت الأنفس الشح ) . أي ان الشح حاضر دائساً في الأنفس ، لا يغيب عنها ، حتى ساعة البذل ، فان اللوعة التي يحس بها الباذل ، وتخليهها عندما يبذل هي الشح بالذات ، والقصد من قوله : « وأحضرت الأنفس الشح» ان المرأة لا تتنازل عن حقها للرجل بسهولة ، ولا الرجل يتسامح معها من غير عوض ، ويجب أن لا يغيب عنا ان الآية الكريمة تتحدث عن حياة الزوجين مع عدم الوئام والوفاق ، أما مع صلاح الحال ، والتئام الأخلاق فلا موجب للبذل والتصالح ، بل لا يرى أحد الزوجين انه يملك شيئاً دون صاحبه، ما داما كذلك. ( وان تحسنوا وتتقوا فسان الله كان يما تعملون خبيراً ) . هذه دعوة من

الله سبحانه الى كل من الزوجين أن يحسن العشرة مع صاحبــه ، ويتقي أسباب الحلاف والشقاق .

( ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصم ) العدل بين النساء عسلى نوعين : مقدور كالمساواة في الآنفاق ، وطيب الحديث . وغير مقدور كالمحبة وميل القلب، بل والجاع أيضاً .. فقد ينشط الرجل للواحدة ما لا ينشط للاخرى.. والعدل بين النساء المطلوب هو العدل في الانفاق ، لأنه مستطاع ، أما العدل في الحب وما اليه مما لا يملكه الانسان فلا يكلف به ، وبهذا يفرق بين هذه الآية، وبين قوله تعالى في أول السورة : « وان خضم أن لا تعدلوا بسين النساء » . قال الإمام جعفر الصادق (ع) : أما قوله : فان خضم أن لا تعدلوا فانه على به النفقة ، وأما قوله : ولن تستطيعوا أن الا من المواحدة . لأنها في حقيقتها وجوهرها التحرر من سيطــرة الشهوات ، كما جاء في بعض الأخبار ان العادل من خالف هواه ، وأطاع مولاه ، ولا يتسنى هذا الا للصفوة .

( فلا تميلوا كل الميل ) مع الزوجة المحبوبة ، وتحرموا الأخرى من حقوقها ( فتذروها كالمعلقة ) لا مزوجة لها ما للزوجات ، ولا مطلقة تستطيع الزواج بمن تريد .

( وان يتفرقا يغن الله كلاً من سعته ) . ينبغي قبل كل شيء أن يعمسل الزوجان على ازالة أسباب الحلاف والشقاق بينها ، لأن الصلح خير ، فان تعذر فالطلاق هو الأفضل دفعاً لأشد الضررين .. وفضل الله ورزقه يتسع للطرفسين اجتمعا أو افترقا .. فقد يسخر للمطلقة رجلاً خيراً من الأول ، ويسخر للمطلق امرأة خيراً من الأولى.

والخلاصة أن ما تقدم يدور حول محور وأحـــد هو و فامساك بمعروف أو تسريح باحسان ، والأمساك أفضل ، مع عدم المفسدة ، ومعها فالتسريـــح هو الأفضل ، فكما خلق الله علاجاً ناجحاً للأمراض الجسمية فقد خلق دواء منجحاً للأمراض الاجماعية .

ولله ما في السموات وما في الأرض الآية ١٣١ – ١٣٤ :

وَنِثِهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَقَدْ وَصَيْنَا الَّذِينَ أُونُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللهَ وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ بِثِهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ غَنِيَّا حَمِيداً\* وَبِثِهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفى بِاللهِ وَكِيلاً\* إِنْ يَشَأْ يُذْهِبُ كُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ

بَآخَرِينَ وَكَانَ اللهُ عَلَى ذَٰلِكَ قَدِيرًا\* مَنْ كَانَ يُرِيدُ ثُوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللهِ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَكَانَ اللهُ سَمِيعاً بَصِيراً\*

#### الاعراب :

واياكم معطوف على الذين ، أي وصينا الذين أوتـوا الكتاب ووصيناكم . وان اتقوا (ان) للتفسير على أي مثل كتبت اليه أن أفعل كذا ، أي إفعل كذا ، وتجوز أن تكون (ان) مصدرية ، والمصدر المنسبك مجرور بجار محـذوف متعلق بوصينا ، والتقدير وصينـــا بتقوى الله . وكفى فعل ماض ، والباء زائدة ، ولفظ الجلالة فاعل ، ووكيلاً حال ، أو تمييز على معنى من وكيل .

#### المعنى :

( ولله ما في السموات وما في الأرض ) . في المجلد الأول ، وفي هـــذا المجلد أيضاً تكلمنا عن التكرار في القرآن بصورة عامة ونتكلم الآن عن تكرار هذه الآية خاصة ، لأنها أكثر الآيات ذكراً وتكراراً في القرآن ، ثم نشير الى تكرارها هنا بصوره أخص ، حيث ذُكرت بنصها الحرفي مرتين في آية وأحدة، وأعيدت كذلك مرة ثالثة في الآيـة التي تليها بلا فاصل .

أما سبب تكرارها بوجه عام فلأن موضوعها الكون الذي يستدل به ، وبمـا يحويه على وجود الله وصفــاته ، كالعلم والقدرة والارادة والحكمة فهو الدليل الجامع لجميع الدلائل والمدلولات بشتى أنواعها .. وعلى هـــذا يكون ذكر هذه الآية ذكراً للدليل على وجود الله وعظمته .

وأما ذكرها هنا ثلاث مرات فانه للإشارة الى فوائد ثلاث: الأولى قال تعالى

١ انظر ص ٩٦ من المجلد الأول ، وتفسير الآية ١١٦ و ١٢٦ من هذه السورة .

في الآبة السابقة : ( يغن كلاً من سعته ) فناسب الاستدلال على هذه السعة بأن له ما في السموات والأرض . الثانية فال:( وان تكفروا فان لله ما في السموات وما في الأرض ) أي هو غني عمن كفر لأن له ما في السموات وما في الأرض. الثالثة : قسال : ( ولله ما في السموات وما في الأرض وكفى بالله وكيلاً إن يشأ يذهبكم أيها الناس ويأت بآخرين) . والمراد انه قادر على افناء من يعصي، وايجاد من يطبع ، لأن له ما في السموات وما في الأرض .. وعلى هذا فكل مرة من المرات الثلاث لها سبب موجب ، ومقرونة بفائدة جديدة .

( من كان يويد ثواب الدنيـا فعند الله ثواب الدنيا والآخرة ) . أي ان ثواب الدنيا والآخرة عكن نحتقها والحصول عليها ، مع الايمان والتقوى ، ومن ظن ان ثواب الدنيا لا يجتمع مع التقوى فهو مخطى، ، لأن مسا من شيء يحقق للانسان سعادته وكرامته في هذه الحياة إلا ويقره الدين ، يل يأمر به ، وتحت عليه بشرط واحــد ، هو أن لا تكون سعادته شقاء لغيره ، وكرامته امتهاناً لسواه .. اذن لا تصادم أبداً بــين ثواب الدنيا وثواب الآخرة ، وانما التضاد والتصادم بين الظلم وثواب الآخرة ، بين الغش والخداع والسلب والنهب ، وبين

## كونوا قوامين بالقسط الآية ١٣٥ – ١٣٦ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَــدَا، بِنْهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُيكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيَّا أَوْ فَقِيراً فَاللهُ أَوْلَىٰ بِهَا فَلاَ تَتَبِعُوا الْهَوْى أَنْ تَعْدِلُوا وَإِنْ تَلْوُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِتَ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً\* يَا أَيُّهَــا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِللهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلى رَسُولِهِ وَٱلْكَتَابِ الَّذِينَ أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ وَمَنْ

يَكْفُرْ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبهِ وَرَسْلِهِ وَٱلْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَــلّ صَلاًلاً بَعِيداً\*

#### اللغة :

القسط بكسر القاف العدل ، ومثله الأقساط . واللي المطسل ، يقال : لوى فلان دَين فلان ، أي مطله ، وفي الحديث : « لي الواجد ظلم ، أي مطـــل الغلي جور .

#### الإعراب :

شهداء خبر ثان لكونوا ، وبجوز أن يكون حالاً من ضمير قوامين ، لأن قوام اسم فاعل . وعلى أنفسكم متعلق بمحذوف ، أي ولو شهدتم على أنفسكم . ان يكن غنياً اسم كان محذوف ، أي ان يكن المشهود عليه غنياً . وقال : أولى سها ، ولم يقل أولى به ، مع ان الضمير يفرد ولا يشى اذا عطف بأو لأن العطف هنا جرى على المعلى ، لا على اللفظ ، أي الله أولى بغلى الغسي وفقر الفقير ، لأن كل ذلك منه تعالى . وان تعدلوا بجوز أن يكون المصدر محروراً بإضافة مفعول من أجله محذوف، والتقدير فلا تتبعوا الهوى كراهية العدل، فكانهم حرفوا الشهادة بغضاً بالعسدل فنهاهم الله عن ذلك ، وبحوز أن يكون المصدر مجروراً بلام محذوفة ، أي لأن تعذلوا ، والمعلى الموى كراهية العدل، تصيروا موصوفين بصفة العدل .

## بين الدين وأهل الدين :

ما رأيت آية في كتاب الله تتصل بالدين الا وأحسست بالبعـد والتفاوت بين

الدين كما حدده الله في كتابه ، والدين كما نمارسه في سلوكنا .. نحن نتحدث عن الدين ، وندعو اليه على انه من الله ، وانه ليس لنا من أمره شيء، واننا عبيد له ، تماماً كما نحن عبيد لله .. هذا ما أعلناه وجهرنا به .. ولكن بين الدين كما أعلناه ودعونا اليه ، وبين سلوكنا الذي وصفناه بالدين – بون شاسع ، وتضاد واضح .. وان دل هذا على شيء فانما يدل على انا في حقيقة الأمر والواقع منافقون ، سواء أشعرنا بذلك ، أم لم نشعر .

ولو فسرنا الدين بأن الله فوّض تشريع الحلال والحرام الى الهيئة الدينية، كما يزعم بعض أهل الأديان ، لكان بينه وبين سلوكنا شيء من الانسجــام ، اما ان نقول : ان الدين لله ، ومن الله ، ثم لا ننسجم معه في سلوكنا فهو النفاق بعينه .

قال تعالى : ( يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم أو الوالدين والأقربين ) . وفي الآية ١٥٢ من سورة الانعام : ٥ واذا قلم فاعدلوا ولو كان ذا قربى وبعهد الله اوفوا ، ومعناه ان الدين حاكم علينا وعلى آبائنا وأبنائنا ، وانه اذا تصادمت المصلحة الشخصية مـع الدين فعلينا ان نؤثر الدين ، ولو أدى ذلك الى ذهاب النفس والنفيس ، تماماً كما فعـل سيد الشهداء الحسين بن علي (ع) .. ولو قارن واحد من الناس هذه الحقيقة القرآنية مع سلوكنا لانتهى الى أننا نؤثر مصالحنا ومصالح ذوينا على الدين ، واذا حقق ودقق في البحث آمن بأن المصدر الأول والأخير للدين عندنا هو المصلحة والمنفعة،

هذا هو واقعنا ، أو واقع أكثرنا ، أو واقع الكثير منا .. ولكن لا نشعر بهذا الواقع ، ولا ننتبه اليه ، لأن الأنانية قد طغت على عقولنا ، وفصلتنا عن واقعنا وعن أنفسنا ، وأعمتنا عن الحق،وأوهمتنا ان دين الله هو مصلحتنا بالذات، وما عداها فليس بشيء .

أقول هذا ، لا حقداً على أحد ، ولا بدافع الحاجة والحرمان .. فاني بفضل الله في غنى عن خلقه .. ولكن هذا ما أحسه في أعماقي ، ويحس بــه كثيرون غيري من العارفين المنصفين ، ولا بد لهــــذا الاحساس من واقع يعكسه ــ فيا

أعتقد – كما اعتقــد انه لا دواء لهذا الداء إلا أن نتهم أنفسنا ، ونعتقد الّـا عاديون كغيرنا ، لنا ميول وأهواء يجب أن نحذرهـــا ونخالفها .. أقول هذا ، وأنا على علم بأنه صرخة في واد ، لأنه شكوى من أنفسنا لأنفسنا التي هي أعدى أعدائنا .

( ان يكن غنياً أو فقيراً فالله أولى بهما ) . في كل فرد من أفراد الانسان استعداد لتقبل الحير والشر ، وهو في الوقت نفسه مفطور على تخير الأول دون الثاني ، بحيث لو خلي وفطرته لفعل ما يعتقد انه خير ، ولا ينحرف عنه إلا لعلة خارجة عن ذاته وفطرته .. ومما استدل به علماء الكلام على هذه الحقيقة ان العاقل لو خبير بين ان يصدق ويعطى ديناراً ، وبين أن يكذب ويُعطى ديناراً، ولا ضرر عليه فيهما لاختار الصدق على الكذب .

اذن ، العاقل لا يكذب إلا لعلة ، كالحوف أو الطمع ، أو هوى مع فريب، أو كراهة لعدو ، أو رحمة بفقير ، أو مجاملة لغني ، وما الى ذلك .. وقد نهى سبحانه عن الامتناع من الشهادة عسلى الغني خوفاً أو طمعاً أو مجاملة ، وعن الامتناع منها على الفقير لفقره ومسكنته ، وقال ، عظم من قال : ( ان يكن – المشهود عليه – غنياً أو فقيراً فالله أولى مهما ) . أي أنه أرحم بالفقير منا، وأعرف بمصلحته ومصلحة الغني ، وما علينا نحن إلا أن نقسول الحق ، سواء

ولم يذكر سبحانه من الدوافع الموجبة للزيغ والانحراف إلا مجاملــة الغني ، والرحمة بالفقير .. ولكن السبب عام ، فالحق بجب أن يقال في كـل موطن ، والعدل يجب أن ُيتبع حتى مع أعداء الدين .

( فلا تتبعوا الهوى ان تعدلوا ) . أي لكي تعدلوا ، والمعنى على هذا انكم تصيرون من أهــل العدل بترك الهوى ومخالفته . وقيل : التقدير كراهــة ان تعدلوا،أي انكم تتبعون الهوى كرهاً بالعدل ، وان الله نهاهم عن ذلك . والأول أقرب .

العدالة :

واختلف الفةلهاء في معنى العدالة ، وأطالوا الكلام ، فمنهم من قال : أنها ظاهر الاسلام،مع عدم ظهور الفسق . وقال آخر : أنها ملكة راسخة في النفس تبعث على نعل الواجب ، وترك المحرم . وثالث : أنها الستر والعفاف . ورابع أنها ترك الكبائر ، مع عدم الاصرار على الصغائر .

وفي قوله تعالى : « فلا تتبعوا الهوى ان تعدلوا ، إيماء إلى أن العـــدالة هي مخالفة الهوى . ووصف عـــلي أمير المؤمنين (ع) أخاً له في الله فيا وصف انه « كان اذا بدهه ـــ أي فجأه ـــ أمران نظر أيهـها أقرب إلى الهوى فخالفه » . وقال : «كان أول عدله نفي الهوى عن نفسه » .

وقال حفيده الإمام جعفر الصادق (ع) : اما من كان من الفقهـــاء صانناً لنفسه ، حافظاً لدينه ، مخالفاً لهواه ، مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلدوه .

( وان تلووا أو تعرضوا فإن الله كان بما تعملون خبيراً ) . الليّ هو المطل والتسويف ، والمعلى لا تسوفوا في اداء الشهادة ، ولا تعرضوا عنها .. ثم هدد وتوعد بأن من يفعل ذلك يعلم به الله ، ويعاقبه عليه .

( يا أيها الذين آمنوا آمنوا بالله ورسوله والكتاب الذي نزل عـلى رسوله والكتاب الذي أنزل من قبل ) . قد يؤمن الانسان بالحالق المكون، وينكر النيوة والكتب السهاوية ، وقد يعترف بنبوة بعض الأنبياء دون بعض ، وببعض الكتب دون بعض ، أو ينكر وجود الملائكة ، أو اليوم الآخر . وقد بينت هذه الآية أركان الايمان التي عجب أن يعترف بها كل من ترك الشرك والالحاد ، ويؤمن بها ككل لا يتجزأ ، وهي الايمان بالله وجميع رسله وكتبه وملائكته واليوم الآخر .

وعلى هذا يكون المراد بالذين آمنوا هم الذين تركوا الشرك والالحاد، وبآمنوا الثانية الايمان الحقيقي ، لا الدوام والثبات على الايمان كما قال المفسرون،وبرسوله محمد (ص) ، وبالكتاب الذي نزل على رسوله القرآن ، وبالكتاب الذي أنزل من قبل كل كتاب سماوي نزل قبل بعثة الرسول الأعظم (ص) .

( ومن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضلالاً بعيداً). هذه الآية دليل واضح على ان الايمان بالغيب ركن من أركـــان الاسلام ، وان من لا يؤمن به فليس بمسلم .. وسبق نظير هذه الآية ، مع تفسيرها في المجلد الأول ص ٤٥٥ الآية ٢٨٥ من سورة البقرة .

# لا يثبت على كفر ولا إيمان الآية ١٣٧ -- ١٣٩ :

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفُرًا لَمْ يَكْنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لِهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلاً \* بَشَرِ المُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَاباً أَلِياً \* الَّذِينَ يَتَّخِذُون الكَافِرِينَ أَوْلِيَـاء مِنْ ذُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لللهِ جَمِيعاً \*

#### اللغة :

أصل البشارة الخبر السار الذي يظهر به السرور في بشرة الوجه ، فاذا قال شخص لآخر : بشارة ، أو أبشرك دون أن يذكر شيئاً فهم منه على سبيل الاجهال ان هناك شيئاً محبوباً ، ولا يستعمل في المكروه إلا مع القرينة ، ومنه قوله تعالى : وبشر المنافقين بأن لهم عذاباً أليهاً .

#### الإعراب :

خبر ( لم يكن الله ) محذوف ، والتقدير لم يكن الله مريـــداً لمغفرتهم ، أو للغفران لهم . وجميعاً حال من العزة ، أو من ضمير خـــبر ان المحذوف الذي تعلق به لفظ (لله) .

المعنى :

( ان الذين آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كقروا ثم ازدادوا كفراً لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلاً ) قد يؤمن الانسان بدين من الأديان ، أو بمبدأ من المبادىء ، ويتعصب له ، ويناضل من أجله أهل الأديان والمبادىء الأخرى، ثم يـدرس ويبحث ، فيتبين له مواقع الحطا فيه ، فينفصل عنه ، وينضم الى صفوف الصالحين الذين كانوا بالأمس من ألد أعدائه .. وعلى هؤلاء أن يقبلوه ويرحبوا به ، وليس من حق أي انسان أن يعيب وينكر عليه هذا العدول بعد ان سلك الطريق الصحيح الذي ظهر له ، بل يجب أن مُعـدح ويُكرم ، لأن الرجوع عن الحطا فضيلة ، والاصرار عليه رذيلة .

هذا اذا ثبت ودام على ايمانه الجديد ، أما اذا عدل ، وأعاد سيرته الأولى، ثم عدل ، وأعاد .. وهكذا يفعل مرات وكرات، أما هذا فيجب نبذه وطرده، بل مجب أن يعاقب بأقسى العقوبات وأشدها .. وهذا ما التزمت به أهل الأديان، وأرباب المذاهب السياسية قديماً وحديثاً ، لأن تقلبه هذا ان دل على شيء فاتما يدل على انه ساخر ماكر ، ومفتر كذاب ، يلج في الفساد والغواية ، ويزداد من الإثم والضلالة كلما دخل وخرج .. وهذا وأمثاله هم المعنيون بقوله تعالى : ( آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفراً ) سندا التقلب والتلاعب نيهديم مبيلاً ) لأنهم أضاعوا السبيل بسوء اختيارهم بعد ان عرفوه وسلكوه .

والحلاصة أن المؤمن هو الذي يثبت على أيمانه مهما تقلبت الظروف،واختلفت الأحوال،أما الذي يرتد مرة ومرة فهو أسوأ حالاً ممن ثبت على الكفر والالحاد.

( بشر المنافقين بأن لهم عذابــاً أليماً ) . قال الـــرازي : استعمل سبحانه البشارة بالعذاب للتهـــكم ، تماماً كما تقول العرب : تحيتك الضرب ، وعتابك السيف .

ويلاحظ بأن أسلوب القرآن أبعد ما يكون عن التهكم .. والأقرب ان المراد بالبشارة مجرد الاخبار ، وجاز استعمالها في المكروه لوجود القرينة ، كما أسلفنا

في فقرة اللغة .

( الذين يتخذون الكافرين أولياء من دون المؤمنين أيبتغون عندهم العزة فان العزة لله جميعاً ) . كلَّ منا يريد أن يكون شيئاً مذكوراً في هذه الحياة ، وقد بحرص يعض الناس أن يشتهر بالطيبة والصلاح ، أو بالفهم والعلم،ولكن البعض يريد العزة والشهرة بأي شيء كان ، ويبيع دينه من أجلها للشيطان،ويتخذه ولياً يسمع له ويطبع .

وهنا يأتي السؤال في توبيخ واستنكار من رب العزة ، لا من سواه : أيطلب هؤلاء العزة من الشيطان وأوليائه الأدنياء الأذلاء ٢ وهــل العزة الا بالاعــان والتقوى ٢.. لقد أذل الاسلام بعزته جميع الأديان ، فكيف تُطلب العـزة ممن كفر به ٢.

والمؤمنون الذين عناهم بقوله : ٥ من دون المؤمنين » هم الذين يعتز بهـــم الإسلام ، لأنهم أعزوه وأعلوا كلمته بجهادهم وتضحياتهم .. وقد تكلمنا مفصلاً عن موالاة الكافرين عند تفسير الآية ٢٨ من سورة آل عمران ، فقرة «موالاة المؤمن للكافر » .

فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره الآبة ١٤٠ – ١٤١ :

وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلاَ تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ إِنَّ اللهَ جَامِعُ الْمَنَافِقِينَ وَٱلْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعاً لَمُ الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتْحُ مِنَ اللهِ قَالُوا أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ وَإِنْ كَانَ لِلْكَافِرِينَ نَصِيبُ قَالُوا أَلَمْ نَسْتَحْوِذُ عَلَيْكُمْ وَنَعْكُمْ مِنَ

الْمُؤْمِنِينَ فَـاللهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَلَنْ يَجْعَلَ اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلى المُوْمِنِينَ سَبِيلاً\*

اللغة :

التربص الانتظار ، والاستحواذ الغلبة والاستيلاء .

الإعراب :

ان أذا سمعتم (أن ) مخففة من الثقيلة ، واسمها ضمير الشأن محذوف ، أي انه ، والجملة من أن وما بعدها خبر ، والمصدر المنسبك في محل نصب مفعول لنزل ، والتقدير نزل عليكم المنع من مجالستهم عند سماع الكفر منهم ، وجملة يكفر بها حال من آيات الله . وضمير معهم عائد على محذوف ، والتقدير فلا تقعدوا مع الكافرين المستهزئين . وإذا ملغاة لتوسطها بين الاسم والحبر . ومثل يوصف بها المذكر والمؤنث والمثنى والجمع ، يقال : هو وهي وهما وهم وهن مثله ، وقد أخبر بها في هذه الآية عن الجمع ( أنكم إذا مثلهم ) ووصف بها الاثنين في قوله تعالى : ه أنؤمن لبشرين مثلنا ، . والذين يتربصون ( الذين ) صفة للكافرين والمناقين .

المعلى :

( قد نزل عليكم في الكتاب – أي من قبل – ان اذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره ) . هـذه الآية المدنية تُذكر المسلمين بآية نزلت في مكة قبل الهجرة الى المدينة ، وهي قولـه تعالى : و واذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتى يخوضوا في

حديث غيره واما ينسينك الشيطان فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين – ٦٨ الانعام » أما سبب هذا التذكير فهو ان بعض المسلمين – كما جاء في التفاسير ... كانوا يجلسون في مجالس المشركين بمكة ، وهم يخوضون في ذم محمد (ص) ، ويستهزئون بالقرآن ، والمسلمون ضعاف ، لا يستطيعون الانكار عليهم .. فنزلت آية الانعام تحذر المسلمين من المشركين ، وتأمرهم أن بعرضوا عنهم وعن مجالسهم حين يسمعون الكفر والاستهزاء بآيات الله .

وتمضي الأيام ، وبهاجر المسلمون الى المدينة ، وفيها يهود ومنافقون أظهروا الاسلام ، وأضمروا الكفر ، وأعساد بعض المسلمين السيرة الأولى ، وجالسوا اليهود والمنافقين بالمدينة ، وهم يخوضون في ذم الأسلام ونبيسه ، فنزلت هذه الآية المدنية التي نفسرها، لنذكر المسلمين بآية الانعام السابقة ، وتأمرهم بمقاطعة الكافرين والمنافقين المستهزئين بآيات الله

وأياً كان سبب نزول الآية ، أو المخاطب بها فانها عامة الدلالة على وجوب الاعراض عن كسل من يخوض بالباطل ، ولا يختص هذا الوجوب بمن كان يجالس الكافرين في مكة ، والمنافقين في المدينة ، ولا بمن خوطب بهسذه الآية بناء على آنها موجهة لخاص ، لا لعام . وفي الحديث : الوحدة خير من قرين السوء . وفي ثان : اياكم وتجالسة الموتى ، فقيسل : ومن هم الموتى يا رسول الله ٢. قال : كُل ضال عن الايمان ، جائر في الأحكام . وفي نهج البلاغة : مجالسة أهل الهوى منساة للايمان ، ومضرة للشيطان .

( انكم اذا مثلهم ) . الراضي بالكفر كافر ، وبالائم آثم ، مها كان نوعه باتفاق الفقهاء والعلماء ، وقد تواتر الحديث : العامل بالظلم ، والمعين له،والراضي به شركاء .. وبالاولى من رضي بالكفر . وفي تهج البلاغة : الراضي بفعل قوم كالداخل فيه ، وعلى كل داخل إثمان ، إثم العمل به ، وإثم الرضا به .

( ان الله جامع المنافقين والكافرين في جهنم جميعاً ) . ولنا ان نؤلف من قوله هذا ، وقوله : ( أنكم اذا مثلهم ) ان نؤلف قياساً منطقياً ، يتألف من مقدمتين ينتجان قضية حتمية بدسية ، ونقول هكذا : كل من رضي بالكفـر فهو كافر ، لقوله تعالى : ( أنكم اذا مثلهم ) ، وكل كافر فهو في جهنم ،

٤٦٥ التفسير الكاشف ـــ ٣٠

لقوله : ( ان الله جامع المنافقين والكافرين في جهم ) اذن ، كل من رضي بالكفر فهو كافر .

( الذين يتربصون بكم فان كان لسكم فتح من الله قالوا ألم نكن معكم وان كان للكافرين نصيب قالوا ألم نستحوذ عليكم ونمنعكم من المؤمنين ) . ترسم هذه الآية صورة لحال المنافقين اذا وقعت الحرب بين المسلمين والمشركين ، وتتلخص هذه الصورة بأن المنافقين كانوا نخرجون مع المسلمين في حرومهم للدس والتثبيط وتفتيت الصفوف ، وفي الوقت نفسه يتظاهرون بأنهم خرجوا لنصرة المسلمين ، وينتظرون : فان كان الظفر للمسلمين قالوا لهم: كنا معكم ، فنحن وأنّم شركاء في الغنيمة ، وان كان للمشركين قالوا لهم : نحن الطابور الحامس، فأبن الأجر ؟. وهكذا يمسكون العصا من وسطها .

وأبلغ ما قرأت في وصف المنافقين ما قاله على أمير المؤمنين (ع) : • قد أعدوا لكل حق باطلاً ، ولكل قائم مائلاً ، ولكل باب مفتاحاً ، ولكل ليل مصباحاً • . وهؤلاء موجودون في كمل عصر ، وتضاعف عددهم في البسلاد العربية بوماً بعد يوم منذ ان ظهر فيها الذهب الأسود،واتخذوا الوطنية شعاراً لهم، تماماً كما تظاهر المنافةون بالإسلام في عهد الرسول (ص) .. فان تغلب الأحرار المناضلون على المحتكرين والمستغلين قال لهم منافقو العصر : ألم نكن معكم ؟ وان نجا المستغلون بفريستهم قالواً لهم : ألم تمنع عنكم الأحرار ؟

وتسأل : لماذا عبّر سبحانه عن ظفر المسلمين بالفتح من الله ، حيث قال : • فان كان لـكم فتح من الله ، وعبر عن ظفر الكافرين بالنصيب حيث قال : ( وان كان للكافرين نصيب ) ؟.

الجواب : ان ظفر المسلمين هو ظفر للحق الذي يسدوم ويبقى ما دام أهله متبعين لسنة الله وأمره من اعداد العدة ، فناسب التعبير عنه بفتح من الله ، أما ظفر الياطل فانه مؤقت لا يلبث حتى يزول أمام أهل الحق اذا اجتمعت كلمتهم على جهاده ونضاله .. وقديماً قيل : دولة الباطل ساعة ، ودولة الحق الى قيام الساعة .

( ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً ) . استدل الفقهاء بهذه الآية على ان الله سبحانه لم يشرع حكماً يستدعي أية سلطة ، وولاية لغير المسلم على

### الجزء الحامس

المسلم ، وفرعوا على ذلك كثيراً من الأحكام ، منها اذا كان أبو الطفل مسلماً، وامه غير مسلمة فلا حق لها في حضائة الطفل ، لأن الولد يتبع أشرف الأبوين ديناً ، ويكون حكمه حكم المسلم ، ومنها ان المسلم لا يجوز له أن يوصي بأولاده الصغار الى غير المسلم ، وان فعل بطلت الوصية . ومنها ان الأب انما تكون له الولاية على أولاده اذا اتحد معهم في الدين ، أما اذا كانوا مسلمين،والأب غير مسلم فلا ولاية له عليهم . ومنها ان حكم الحاكم غير المسلم لا ينفذ بحق المسلم ، وان كان حقاً .. الى غير ذلك من الأحكام .

# يخادعون الله وهو خادعهم الآية ١٤٢ – ١٤٣ :

إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللهَ وَمُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَال يُرَاوُنِ النَّاسَ وَلَا يَدْكُرُونَ اللهَ إِلَّا قَلِيلاً \* مُذَبْذَبِينَ بَينَ ذَلِكَ لَا إِلى هُوْلاء وَلَا إِلى هُوْلَاء وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً \*

#### اللغة :

المراد بيخادعون آنهم كانوا يظهرون الايمسان ، ويضمرون الكفر ، والمراد بخادعهم ان الله مجازيهم بالعقاب على خداعهم هذا . وكسالى جمــع كسلان ، وهو المتباطىء المتثاقل . والمذبذب منَّ يتردد بين جانبين ، ويتكرر منه ذلك .

الإعراب : جملة وهو خادعهم مستأنفة لا محل لها من الاعراب ، كأن ّ سائلاً يسأل : ما هو جزاء المخادعين ؟ فأجيب بأن وبال خداعهم يرجع عليهم . كسالى حال من الواو في قاموا . وجملة يراءون حال ثانية . وقليلا فعت لمصدر محذوف ، أي إلا ذكراً قليلاً . مذبذبين حال من المنافقين . لا إلى هؤلاء ولاً الى هؤلاء متعلق بمحذوف حال ، أي غير منسوبين لا الى المؤمنين ولا إلى الكافرين .

### المعنى :

( ان المنافقين يخادعون الله وهو خادعهم ) . المراد بخــداعهم لله اظهارهم الايمان للرسول مع أضهارهم الكفر ، لأن من خان الرسول فقد خان الله ، قال سبحانه : « ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله – ١٠ الفتح » . والمراد بخداع الله لهم انه تعالى يعاقبهم على خداعهم ونفاقهم ، من باب اطلاق السبب وارادة المسبب ، وقد وصف الله تعالى نفسه في كتابه العزيز بانتواب والشاكر ، لأنسه يقبل من التائب توبته ، ويثيب الشاكر على شكره .

( واذا قاموا الى الصلاة قاموا كسالى ) . وكيف ينشطون لها ، وهم بهـــا كافرون ٢. لا يرجون ثواباً على فعلها ، ولا عقاباً على تركها ، وإنما أتوا بها صيداً للدنيا ، وطريقاً الى الكسب ، قال تعالى: و وانها لكبيرة إلا على الحاشعين --- ٢٥ البقرة . •

وتسأل : اذا صلى بدافع التقرب الى الله ، ومع ذلك أحب أن يراه النـاس ليحسبوه من الصالحين،أو ليدفع عنه تهمة التهاون بالدين،فهل يكون هذا رياء؟.

الجواب : كلا ، ما دام الباعث الأول هو أمر الله ومرضاته ، وما عداه تبع له .. فقد سئل الإمام الصادق (ع) عن الوجل : يعمل الشيء من الحير فيراه انسان ، فيسره ذلك ؟. قال : لا بأس ، ما من أحد إلا وهو يحب أن يظهر له في الناس الحير إذا لم يكن ذلك لذلك . أي اذا لم يكن الفعسل لمجرد الاظهار فقط .

( يراءون الناس ) . لأنهم لا يصلون لله، بل للصيد والربح . (ولا يذكرون الله إلا قليلاً ) . أي الا حـــين يراهم الناس ، أما إذا انفردوا فلا يذكرونه الجزء الخامس

اطلاقاً ، قال الإمام جعفر الصادق (ع) : للمرائي ثلاث علامــات : يكسل إذا كان وحده : وينشط إذا كان الناس عنده ، ويحب ان يحمد نما لم يفعل .

# هل کل الناس مراؤن ؟

وتسأل : ما من أحد يظهر أمام الناس على حقيقته ، ويقول لهم كل مـــا يعتقد ، ومن الذي يقول لكل واحد ما يعرفه منه؟.ولو قال لعُدٌ من المجانين، بل من الذي لا يفعل ويتصرف ـــ أحياناً ـــ على غير ما يحب ويريد ؟. ثم الى أين المفر من عادات المجتمع وقيمه ؟.

وهل باستطاعتك اذا التقيت بمن تكره،وابتداك بتوله : أنا مشتاق الى رؤيتك. هل باستطاعتك أن تجيبه بأني أكره أن أراك ٢ واذا أجبته بهذا المكروه فهسل أنت مصيب في نظر الناس ، بل وفي نظرك أيضاً ٢. وأخيراً ، هل كل الناس مراؤن منحرفون لأنهم لا يعتقدون بكل ما يقولون،ولا يؤمنون بكل ما يفعلون ٢

الجواب : فرق بين الرياء والمداراة ، فالرياء ان تظهر الصلاح نفاقاً وافتراء، لتقف مع الصالحين ، ولست منهم ، والمداراة ان تكون لطيفاً في معاملة الناس، دون أن تهدف آلى شيء الا ان تعيش معهم في وثام ووفاق .. صحيح انك تتصرف ــ أحياناً ــ تبعاً لتقاليد المجتمع ، فتهني أو تعزي ، أو تبتسم وتحترم انساناً مجاملاً ، لا مؤمناً ، ولكن هذا تصرف سليم لا غبار عليه ، ولا تُعد معه مراتياً ما دمت في فعلك وتصرفك متفقاً مع المجتمع .. وأيضاً لا يجب عليك اذا صدرت منك خطيئة ــ وأينا المعصوم ــ ان تذيعها وتعلنها عـلى الناس . أجل ، يجب ان لا تبدواً لهم قديساً لا خطيئة له .

وصحيح أيضاً الك كاذب فى قولك لمن تكره : أنا اشوق ، ولكنه كذب في المصلحة وحسن الحلق ، قال تعالى : ﴿ وقولوا للناس حسناً – ٨٣ البقرة ﴾. وقال : ﴿ ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة – ٢٤ ابراهيم » . وقال: ﴿ اذهبا ال فرعون انه طغى ففولا له قولاً ليباً – ٤٤ طه ﴿ . وفي الحديث : ﴿ الكلمة الطيبة صدقة يثاب بِها قائلها بما يثاب به أولو الفضل والاحسان » . وفيه

#### سورة النساء

أيضاً : • أمرني ربسي بالمداراة ، كما أمرني بالفرائض . • وأجمع الفقهاء على ان الكذب واجب اذا توقف عليه حفظ النفس البريئة ، وخلاصها من الهلاك ، وان الصدق حرام في النميمة والغيبة ، فالنمام صادق ، والمغتاب صادق ، ولكنها مذمومان عند الله والناس .

وبعد ، فان الرياء المحرم هو ان يتظاهر المرء أمام الناس بما ليس فيـــه ، فيريهم الحير والصلاح من نفسه ، ليحظى عندهم بمكان الصالحين الحيرين، وهو من الأشرار المقسدين .

( مذبذبين ) . يتظاهرون تارة مع المسلمين ، وتارة مع الكافرين ، وهم في الواقع ( لا الى هؤلاء ولا الى هؤلاء ) . بل الى منافعهم ومطامعهم .. يقبلون كل يد تقبض على منفعتهم،أو على شيء منها ، قذرة كانت اليد، أو طاهرة .

( ومن يضلل الله فلن تجد له سبيلاً ) . أي ان الله سبحانه قد تخلى عنهم، وأوكلهم الى أنفسهم لعنادهم وتمردهم على الحق،ومن كان هذا شأنه فلن يؤوب الى رشد . ولا بد من التنبيه الى ان حكمة الله تعالى تستدعي ان لا يتخلى عن عبده ، تماماً كما لا تتخلى الوالدة عن وليدها ، الا اذا كان العبد هو السيب الموجب لتخلي الله عنه لولوجه في العصيان والتمرد ، كما تتخلى الأم عن ابنها لغلوه في العقوق.وتقدم هذا النص القرآني بالحرف في الآية ٨٨ من هذه السورة، وتكلمنا عنها هناك مفصلاً ، فقرة و الاضلال من الله سلبي لا ايجابي ، كما المجلد الأول في أقسام الهدى والضلال عند تفسير الآية ٢٢ من سورة البقرة ،

### لا تتخذوا الكافرين أولياء الآية ١٤٤ – ١٤٧ :

يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا ٱلْكَافِرِينَ أُوْلِيَاء مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ

١ نصوص الكتاب والسنة تقوم على أساس العمل بما فيه مصلحة ، وترك ما فيه مفسدة ، فحيث تكون المصلحة يكون الأمر ، وحيث تكون المفسدة يكون النهي ، ومن هنا جاز الكذب مع المصلحة، وحرمالصدق مع المفسدة المترتبة على الغيبة والنميمة .

### الجزء الحامس

أَثْرِيدُونَ أَنْ تَجْعَلُوا يَثَهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً مُبِيناً ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرَكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَكَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيراً ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُواً وَاعْتَصَمُوا بِاللهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ يِثَهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينِ وَسَوْفَ يُوْتِ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ أُجْراً عَظِياً ﴿ مَا يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَا بِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ وَكَانَ اللهُ شَاكِراً عَلِياً ﴿

#### اللغة :

السلطان الحجة . والدرك بسكون الراء وفتحها عبارة عن الطبقـة أو الدرجة من الجانب الأسفل من الشيء . وتشعر هذه الآية ان دار العذاب طبقات بعضها أسفل من بعض . وشاكراً ، أي يجازي على الشكر ، كما بينا في الآية السابقة .

#### الاعراب :

من النار متعلق بمحذوف حالاً من الدرك والذين تابوا (الذين) في موضع نصب على الاستئناء من الضمير في ( لهم ) . وما يفعل الله ( ما ) استفهام في موضع نصب بيفعل .

### المعي :

( با أيها الذين آمنوا لا تتخلوا الكافرين أولياء من دون المؤمنين ) . تقدمت هذه الآية مع تفسيرها في سورة آل عمران الآية ٣٠،فقرة أقسام الأولياء وموالاة المؤمن للكافر . ( أتريدون أن تجعلوا لله عليكم سلطاناً مبيناً ) . السلطان الحجة ، وكـل من سورة النساء

لم يكن على بينة من دينه ، أو زاغ عن طريق الهداية معد أن استبان له فقـــد جعل لله الحجة البالغة من نفسه على نفسه .. اللهم انّا نعترف بأنك لا تعـاقب إلا بعد قيام الحجة ، وأيضاً نقر ونعترف بقيام الحجة علينا ، بل نهتز ونرنجف خوفاً من بطشك ، ونعوذ منه بعفوك وكرمك .. اذن لا داعي لأن توقفنا بين يديك للمحاكمة والحساب ، والتحقيق والتدقيق .

( أن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ولن تجد لهم نصيراً ). لأن العقوبة على قدر الجريمة ، ولا جريمة أعظم من النفاق الذي جمع بين الكفر والكذب ، وكلاهما من أمهات الرذائل .

ز الا الذين تابـوا واصلحوا واعتصمرا بالله وأخلصوا دينهم الى الله فأولئك مع المؤسين ) . بعد ان هدد وتوعد سبحانه المنافقين يأشد العقوبات أرشدهم الى النوبة ، طريق الخلاص والنجاة ، فهي وحدها النصير والشفيع اليه تعالى .. وهي في يدهم وطوع ارادتهم ، فمن قصر وتوانى فلومه على نفسه .. وهـذه حجة أخرى على كل مذنب يضيفها جل وعز الى حججه البالغة التي لا يبلغها عــد ولا حصر ..

وعقدنا فصلاً خاصاً للتوبة والتائيين بعنوان التوبة والفطرة عند تفسير الآية ١٨ من هذه السورة . وقد أطال المفسرون الكلام في بيان الفرق بين معطوفات هذه الآية ، وهي اصلحوا واعتصموا وأخلصوا .. والذي نراه ان لفظ التوبة يتضمن هذه الأوصاف بكاملها ، ولا نجد فرقاً جوهرياً بينها ، وانما نص عليها واكدها للاشارة الى ما كان عليه المنافقون من التردد والتمرد ، وان الله سبحانه لا يقبل توبتهم، ولا يجعلهم في عداد المؤمنين إلا اذا ثبتوا واستمروا على التوبة ، وانهم اذا ارتدوا بعد التوبة ، وفعلوا كما يفعلون فانهم يضيفون الارتداد الى الألم في الآخرة . والعذات الارتداد المؤمنين إلا اذا ثبتوا واستمروا على التوبة ، الألم في الآخرة .

الله والإمام زين العابدين : ( ما يفعل الله بعذابكم ) . أبداً .. انه غني عن كل شيء في ذاته وصفاته،

### الجزء الحامس

والا لم يكن خالقاً ، وانما محاسب وبعاقب جزاء وفاقاً .. ولا غنى لمخلوق عنه في وجوده وبقائه ، وجميع حركاتــه وسكنانه ، وإلا لم يكن مخلوقاً .. والآن تعال معي – أيها القارىء – لنستمع بخشوع واجلال الى هذه النفحات من الإمام زين العابدين :

« اللهم اني امرء حقير ، وخطري يسير ، وليس عذابي مما يزيد في ملكك مثقال ذرة ، ولو ان عذابتي مما يزيد في ملكك لسألتك الصبر عليه ، وأحببت أن يكون ذلك لك ، ولكن سلطانك أعظم ، وملكك أدوم من أن تزيده طاعة المطبعين ، أو تنقصه معصية المذنبين » .

ليست هذه المناجاة رموزاً تومىء الى الوجد والشوق لجمال القـدس وجلاله ، كما يفعل الصوفية ، ولا مجرد صلاة وخوف من عذاب الله ، وان دل عليه ظاهر الكلام ، وانما هي توجيه لكل فوي يريد البطش بالضعفاء الـذين لا حول لهم معه ولا طول .. وان الأولى والأليق بقدرته مع ضعفهم هو العفو والصفح ، وليس التعذيب والتنكيل .. ان القوة لا تكون فضيلة وكمالاً الا مع الاعطاء والتفضل. ان الحاجة أو الشراسة هي الدافع والباعث على التنكيل بمن لا مجل من ما القوي الا اليه .. والقوي الكامل غلي عن المستضعفين ، منزه عما يشين .

وبعد ، فان العفو خبر ، ونحن بحاجة اليه ، والله قادر عليه ، ولا أحــــد أولى به منه ، فعفوه ــــ اذن ــــ كانن لا محالة .. نقول هذا ، ونحن من أخشى عباد الله لله .

( ما يفعل الله بعذابكم ان شكرتم وآمنتم وكان الله شاكراً عليماً ) . يعلم من أطاع وشكر ، ويوفيه أجور المطيعين الشاكرين .. آمنا بالله وحده ، مبتهلين اليه سبحانه ان يوفقنا لشكره وطاعته .

الجنح للتبادش

الجزء السادس

## لا كرامة لظالم الآبة ١٤٨ -- ١٤٩ :

لَا يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوْءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَـــنْ ظُلِمَ وَكَانَ اللهُ سَمِيعاً عَلِيماً \* إِنْ تُبْدُوا خَيْراً أَوْ تَخْفُوهُ أَوْ تَعْفُوا عَنْ سُوءٍ فَإِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًا قَدِيراً\*

### الإعراب :

بالسوء متعلق بالجهر ومن القول متعلق بمحذوف حال من السوء . ومن ظلم استثناء منقطع ، على معنى ولكن من ظلمه ظالم فله أن يجهر بالشكوى من ظلمه . ويجوز أن يكون استثناء متصلاً على تقدير حذف مضاف، أي الا جهر من ظلم، وهو الأرجح .

### المعنى :

ومعنى الظلم معروف ، اما الغيبة المحرمة فقد حددها الفقهاء بأن تذكر غيرك بما يكره في حال غيابه عنك ، كهتك عرضه والتفكه به واضحاك الناس منه ، سواء أكان ذلك بما هو فيه ، أم كان كذباً وافتراء .. واستثنوا من تحريم الغيبة الظالم لغيره ، والظالم لنفسه بتجاهره بالفسق وعدم مبالاته بما يقول ، ويقال له ، وفي مكاسب الشيخ الأنصاري ان موارد الاستثناء لا تنحصر في عدد ، لأن الغيبة سورة النساء

انما تحرم إذا لم يكن في التشهير مصلحة أقوى وإلا وجب الاعلان والتشهير تغليباً لأقوى المصلحتين ، • كما هي الحـــال في كل معصية من حقوق الله وحقوق الانسان ، وقد نبه على ذلك أكثر من واحد .

وعلى هذا تجوز شرعاً الاضرابات والمظاهرات ضد حكام الجور ، بل قد نجب اذا انحصر الطريق في رفع الظلم بها،على شريطة ان لا تؤدي الى الشغب والاضرار بالغير ، لأن الله سبحانه لا يطـاع من حيث يُعصى ، فالاسلام يرعى للانسان قداسته وكرامته ، حتى يعتدي عـلى كرامة غيره ، وعندها ترتفع عنه وعن كرامته الصيانة والحصانة ، ويحل هتكه واذلاله .

وتجدر الاشارة الى ان الظسلم لا مختص محكام الجور وأعوانهم ، فأي انسان اعتدى على غيره بفعل أو قول ، أو منعه حقه ، أو مطله به فهو ظالم ، قال رسول الله (ص) : لي الواجد ظلم . وفي حديث آخر : الواجد محسل عرضه . والواجد هو الذي لا يفي بالدين مع قدرته على الوفاء .. وروى أهل البيت عن جدهم (ص) : و من عامل الناس ، فسلم يظلمهم ، وحدثهم فلم يكذبهم ، ووعدهم فلم نخلفهم - فهو ممن كملت مروءته ، ووجبت اخوته ، وحرمت غيبته و . حتى الكاذب والمخلف بوعده لا حرمة له .. وهكذا محفظ الاسلام حقوق الفرد ما دام قائماً محقوق الانسانية التي تتمثل فيه وفي غيره ، ومى هانت عليه كان أهلاً للاحتقار والهوان .

( ان تبدوا خيراً أو تخفوه ) . هذا ترغيب في الخير سراً وعلانية . ( أو تعفوا عن سوء فان الله كان عفواً قديراً ) . أجل ، يحسن العفو عن المسيء ه ولكن حين يكون العفو عنه خيراً له ، ولا ضرر فيه على المجتمع، أما اذا كان وسيلة الى تشجيع المسيء على الاساءة والى انتشار الفساد فان العقاب هو المتعين، والا اختل النظام ، وساد الأشرار ، واستحالت الحياة ، قال تعالى : • ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب ، . وقال : • وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة .

يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض الآبة ١٥٠ – ١٥٢ : إِنَّ أَلَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللهِ وَرُسْلِهِ

وَيَقُولُونَ نُوَمِنُ بَبَعْضٍ وَنَكَفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذٰلِكَ سَبِيلاً\* أُولَئِكَ ثُمُ ٱلْكَافِرُونَ حَقَّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُبِيناً\* وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسْلِهِ وَلَمْ يُفَرَّقُوا بَيْنَ أَحدٍ مِنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِياً\*

الاعراب :

ذلك تُستعمل بمعنى الافراد والتثنية والجمع ، وقد استعملت هنا في التثنية ، حيث أشير بها الى الإمان ببعض ، والكفر ببعض . وحقاً نصب على المصدرية، أي يحق حقاً ، أو حقَّ حقاً .

### المعنى :

( ان الذين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ) . آمن اليهود بموسى والتوراة ، وكفسروا بعيسى ومحمد ، وآمن النصارى بعيسى والانجيل وكفروا بمحمد والقرآن، وآمن المسلمون بالجميع ، لأن الإيمان في نظر الإسلام وحدة لا تتجزأ ، ولا سبيل عنده اطلاقا الى التفكيك والتفريق بين عناصره ، وهي الإيمان بالله واليوم الآخر وملائكته وجميع رسله وكتبه ، ومن كفر بواحد منها فحكمه يوم القيامة حكم من كفر بالجميع .

( ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلاً ) . أي بين الكفر والايمان، مع انه لا واسطة بينها ، حتى المشكك ُيعد مع الكفار .. وآذا سأل سائل عن حسكم الجاهل بنبوة نبي من الأنبياء أحلناه على تفسير الآية ١١٥ من سورة آل عمران، فقرة • حكم تارك الإسلام • .

### سورة النساء

( أولئك هم الكافرون حقاً ) . وان آمنوا ببعض ، لأن الإيمان بالجميع وحدة لا تتجزأ .

( والذين آمنوا بالله ورسله ولم يفرقوا بين أحد منهم أولئك سوف يؤتيهم أجورهم ) . وهؤلاء هم المسلمون أتباع محمد بن عبدالله السذي أمرهم بالإيمان بجميع الأنبياء ، وقال : الأنبياء جميعهم اخوة ، دينهم واحد ، وأممهم شتى -وفي رواية ثانية : الأنبياء بنو علاقت . وسبق الكسلام مفصلاً عن ذلك عند تفسير الآية ١٣٦ من هذه السورة ، والآية ٢٨٥ من سورة البقرة،المجلد الأول صفحة ٤٥٥ .

فقالوا أرنا الله جهرة الآية ١٥٣ -- ١٥٤ :

يَسْأَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِتَابِ أَنْ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ كَتَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَقَـــدْ سَأَلُوا مُوسى أَكْبَرَ مِنْ ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللهَ جَهْرَةُ فَأَخَذَتَهُمُ الصَّاعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ نُمَّ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ ٱلْبَيْنَاتُ فَعَفَوْنَا عَنْ ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسى سُلْطَاناً مُبِيناً \* وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ الطُّورَ بِمِيثَاقِهِمْ وَقَلْنَا لَهُمُ أَدْخُلُوا الْبَابِ سُجَّداً وَقُلْنَا لَهُمْ لا تَعْدِبُوا فِي السَّبْتِ وَأَخَذَنَا مِنْهُمْ مِيثَاقاً عَلِيظاً

اللغة :

لا تعدوا باسكان العين وتخفيف الدال بمعنى تجاوز الحد ، والمراد به هنا عدم العمل يوم السبت ، وقريء بتشديد الدال بمعنى لا تعتدوا من الاعتداء .

الاعراب :

أكبر صفة لمفعول مطلق محذوف ، أي سؤالاً أكبر . وجهرة أيضاً صفعة لمفعول مطلق محذوف ، أي رؤية جهرة . وبميثاقهم عالى حذف مضاف ، أي بنقض ميثاقهم ، والمرور متعلق برفعنا .

### المعلى :

( يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من السماء ) . المراد بأهل الكتاب هنا يهود المدينة الذين وقفوا من محمد (ص) موقف العدو المتعنت ، وكسادوا له الكيد المستمر،وكانوا أول من ابتـُلي بهم من أهل الكتاب .. ومن تعنتهم وقحتهم ما أشار اليـــه سبحانه في هذه الآية من طلبهم أن ينزل النبي عليهم كتاباً من السماء يشهد له ، على أن يروه رأي العين ، وبديهة انهم قالوا ذلك على سبيل التعنت ، لا طلباً للحجة ، لأن ما تقدم من معجزاته كافيــة وافية في الاقتناع لمن طلب الحق لوجه الحق .. وقد تولى الله تعالى الاجابة عن نبيه ، حيث قال

( فقد سألوا موسى أكبر من ذلك ) . أي لا غرابة ولا عجب اذا سألوك يا محمد أن تنزل عليهم كتاباً من السماء فلقـــد سألوا موسى أكبر وأعظم من ذلك ، سألوه ان يروا الله بالذات ، ( فقالوا أرنا الله جهرة فأخذتهم الصاعقة بظلمهم ثم اتخذوا العجل من بعد ما جامتهم البينات ) . سبق تفسير سؤالهم هذا واتخاذهم العجل في سورة البقرة الآية ٤٢ – ٥٧ ، المجلـد الأول ص ٢٠٤ . وتكلمنا عن جواز رؤية الله وأقوال المذاهب في ذلك ص ٢٠٢ .

ومعلوم ان الذين سألوا الرؤية جهرة ، واتخذوا العجل إلهاً هم اليهود الأولون، لا يهود المدينة .. ولكن هؤلاء راضون ومؤمنون بكل ما فعل الآباء والأجداد ، ومن هنا صحت النسبة اليهم .

( وآتينا موسى سلطاناً مبيناً ) . المراد بالسلطان الحجة الظاهرة ، والبرهـان القاطع ، ولكن اليهود يهون عليهم كل شيء ، ولا يكترثون بشيء إلا بواحد

٤٨١ التفسير الكاشف – ٣١

## سورة النساء

من اثنين : اما المنفعة ، واما القوة ، ومن أجل هذا خوفهم الله سبحانه بالجبل الذي أُشار اليه بقوله :

( ورفعنا فوقهم الطور ) . الطور اسم الجبل الذي ناجى موسى عليه ربه ، وفي سورة التين : (وطور سينين) قال المفسرون : سينين وسيناء اسمان للموضع الذي فيه الجبل . أمر الله بني أسرائيل على لسان موسى أن يعملوا بالتوراة ، فأبوا ، فرفع الجبل فوقهم تحويفاً ، حتى قبلوا . وقوله تعالى ( بميثاقهم ) المراد بنقض ميثاقهم الذي قطعوه على أنفسهم بأن يلتزموا بالدين ، ثم رجعوا عنه ، ولولا الجبل لم يعودوا اليه . اذن ، فلا عجب اذا تمردت اسرائيل على الأنظمة الدولية ورفضت قرارات الأمم المتحدة ، ومجلس الأمن ، ونقضت جميع العهود والمواثيق مرات وكرات ، ولولا الحوف لم تقف عند حد .. لا عجب ولا غرابة، الم تنسجم بذلك مع تاريخ أسلافها الذين رفع الله فوق رؤوسهم الطور كي يفوا بالعهد والمياق .

( وقلنا لهم ادخلوا الباب سجداً ) . مر تفسيره في الآيسة ٥٨ من سورة البقرة ، المجلد الأول ص ١٠٩ . ( وقلنا لهم لا تعتدوا في السبت ) . أيضاً مر تفسيره في سورة البقرة الآية ٦٦ ، المجلد الأول ص ١٢٠ .

# فيا نقضهم ميثاقهم الآية ١٥٥ – ١٥٩ :

فَبِهَا نَفْضِهِمْ مِينَاقَهُمْ وَكُفُرِهِمْ بِآيَاتِ اللهِ وَقَتْلِهِمُ الْأَنْبِيَاء بِغَـــيْرِ حَقَّ وَقَوْلِهِمْ قُلُو بُنَا نُحْلُفٌ بَلْ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَـا بِحُفْـرِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً \* وَبِحُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلى مَرْيَمَ بُهْتَاناً عَظِياً \* وَقَوْلِهِـمْ إِنَّا قَتَلْنَا المسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَــا صَلَبُوهُ وَلَحِنْ شُبَّهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكَّ مِنْهُ مَا لَمُ مِ

اتُبَاعَ الظُّنُ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِيناً\* بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْـهِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِياً\* وَإِنْ مِنْ أَهْلِ آلْكِتَابِ إِلاَّ لَيُوْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِـهِ وَيَوْمَ القِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً\*

#### اللغة :

غلف جمع اغلف ، وهو المغطى بغلاف . والبهتان الكذب الذي يتحير فيه من شدته .

#### الاعراب :

ما في قوله : ( فيا نقضهم ) ، زائدة ، أي فبنقضهم ، والمجرور متعلق عحذوف ، أي لعناهم . الا قليلا منصوب على الاستثناء من ضمير يؤمنون ، وجوز أن يكون صفة لمفعول مطلق محلوف ، أي إيماناً قليلا ، يمعى النقص والضعف . وعيسى ابن مريم عطف بيان من المسيح ، والكليات الثلاث عيسى وابن ومريم بمنزلة الكلمة الواحدة ، مثل لا رجل ظريف في الدار – هكذا جاء في مجمع البيان – ورسول الله صفة لعيسى . ولفسي شك منه ( منه ) متعلق بمحذوف صفة لشك ، أي لغي شك حادث منه ، ولا يجوز أن يتعلق بشك ، لأنه لا يقال : شككت منه ، وانما يقال : شككت فيه . وما لهم به من عمل الظن منصوب على الاستثناء المنقطع . ويقيناً منصوب على المصدرية ، أي تيقنوا يقيناً ، ويجوز أن يكون صفة لمفعول مطلق محذوف ، أي قتلا يقيناً . وان من أمل الكتاب ( ان ) نافية، ومن أهل الكتاب متعلق بمحلوف خبر لمبندأ معنوا والتقدير ما أحد كاثن من أهل الكتاب متعلق بمحلوف خبر لمبندأ مواز من والتقدير ما أحد كاثن من أهل الكتاب .

المعنى :

( فيما نقضهم ميثاقهم ) . أي لعناهم بسبب نقضهم الميثاق الذي التزموا به ، وأبرموه على أنفسهم ، وهو أن يؤمنوا ويعملوا بما جاءهم به موسى (ع) .. ثم غيروا وبدلوا ، وحرموا ما أحل الله ، وحللوا ما حرم . ( وكفرهم بآيات الله ) . وهي الحجج والدلائل على نبوة عيسى ومحمد (ص) . ( وقتلهم الأنبياء بغير حق ) كزكريا ونحيى بعد ان قامت الأدلة على نبوتهما . ( وقولهم قلوبنا غلف ) . أي مغطاة لا يصل اليها شيء من دعوة محمد (ص) ، قالوا هسذا للرسول الأعظم تيئيساً له من إنمانهم بنبوته ، واستجابتهم الى دعوته . ( بل طبع الله عليها بكفرهم ) . جملة معترضة بين المعطوفات ، جامت للرد على قولهم : ( قلوبنا غلف ) والمعسنى ليست قلوبسكم غلفاً يطبيعتها ، وانما كفركم بمحمسه وتماديكم في الغي والفلال هو الذي جعلها صلدة كالحجارة ، أو أشد قسوة .

وبعد ان بلغت قلومهم مبلغاً لا تنفتح معه للحق محال أصبحوا كمن خلقهم الله بلا قلوب ، ومذا الاعتبار صحت نسبة الطبع عليها الى الله سبحانه . (أنظر تفسير الآية ۷ من صورة البقرة ، ج ۱ ص ٥٣ ) . ( فلا يؤمنون الاقليلاً ). كعبدالله بن سلام ، وثعلبة بن سعية ، وأسد بن عبيد الله وغيرهم . ( وبكفرهم وقولهم على مرم مهتاناً عظيماً ) . كرر سبحانه نسبة الكفر الى اليهود ثلاث مرات : الأولى عناسبة ذكره لجحودهم آيات الله وقتلهم الأنبياء . الثانية عناسبة قولهم : قلوبنا غلف . الثالثة عند ذكره لقوام على مرم المنكر الذي لا يقوله الا اليهود الذين تناصرهم أمريكا لا المسيحية له وتزودهم بالسلاح ليعتدوا على ومقابر المسيحين .

( وقولهم انَّا قتلنا المسيح عيسى ابن مسريم رسول الله ) . وصفوه برسول

١ أكتب هـذه الكلمات يوم ٢٨–٤-٣٨ ، وأسرائيل تعترّ م اقسامة عرض عسكري كبير في مسدينة القدس المحتلة يوم ٢- ٥–٢٨ ، على الرغم من قرار مجلس الأمن الذي أصدره بالاجماع على الغاء هـذا العرض .

الله تهكماً به وبدعوته . ( وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم ) . لما صمم اليهود على قتل السيد المسيح ألقى الله شبهه على أحد المجرمين المستحقين للقتل، وقيل : ان هذا المجرم هو يهوذا الذي قاد الحملة ضد عيسى ، فأخذه اليهود، وعذبوه وصلبوه معتقدين انه السيد المسيح، وبعد الصلب فقدوا صاحبهم،فارتبكوا وتحيروا ، وقالوا : ان كان المصلوب عيسى فأين صاحبنا ؟ وان كان المصلوب صاحبنا فأين عيسى ؟.

( وإن الذين اختلفوا فيه لفي شك منه ) . اختلف اليهود والنصارى في السيد المسيح (ع) ، ووقفوا منه موقفين متناقضين ، فقــال اليهود : هو ابن زنا . وقال النصارى هو ابن الله . وأيضاً قال اليهود : صلبناه ، ودفن تحت الأرض الى غير رجعة . وقال النصارى : انـه <sup>'</sup>صلب ود<sup>ن</sup>فن ، ولكنــه قام من <sup>ت</sup>حت التراب ، ورجع الى الدنيا بعد ثلاثة أيام .. فرد الله سبحانه على الجميع بقوله: ( ما لهم به من علم الا اتباع الظن ) . والظن لا يغني عن الحق شيئاً ، والحق اليقين الذي لا ريب فيه هو ما أنبأنا الله به في قوله : ( وما قتلوه يقيناً بـل رفعه الله اليه ) . هذه هي الحقيقة رفع ً إلى الله تعالى ، لا قتل ولا صلب .

وهما تتوارد الأسئلة : كيف حصل الرفع ؟ وملى ؟ قبل صلب الشبيه ، أو بعده ؟ وهل الرفع كان بالروح فقط ، أو مها وبالجسد ؟ وهل رفع الى السهاء الثانية أو الثالثة ، أو غيرها ؟ وماذا يصنع هناك ؟ وهل ينزل قبيل الساعة الى الأرض؟ الى غير ذلك من الأسئلة التي أجاب عنها القصاصون بما يشبه الأساطير.

والقرآن الكريم لم يتعرض لشيء من ذلك من قريب أو بعيد، وكل ما دلت عليه آياته ان السيد المسيح لم يُقتل ولم يُصلب ، وان الله رفعه اليه ، وان الذي تحتل أو مصلب شخص آخر ، تخيل القتلة انه المسيح ، ولا شيء في القرآن أكثر من ذلك ، ونحن لا نخرج عن نصوصه في مثل هذا الموضوع إلا بحديث متواتر.. بل لا تهتم بهذه الأسئلة وأجوبتها ما دمنا غير مسؤولين عنها ، ولا مكلفين بها. وسبق أن تعرضنا لما قيل في المسيح عند تفسير الآية ٥٨ من سورة آل عمران،

وللتفكيه ننقل هذه الاسطورة عن بعض التفاسير ، تقول الاسطورة : ان الله

رفع عيسى اليه ، وكساه حلة من نور ، وأنبت له جناحين من ريش ، ومنعه من الطعام والشراب ، وصيره من الملائكة يطير معهم حول العرش ، وجعل فيه طبيعتين : ناسوتية ، وملائكية ..

( وان من أهل الكتاب الا ليؤمنن به قبل موته ) . أي ما أحد من أهل الكتاب الا ويؤمن بعيسى قبل أن عوت ذلك الاحد من أهل الكتاب ، فضمير به يعود على عيسى ، وضمير موته يعود على أحد ، والمراد بأهل الكتاب اليهود والنصارى .. وقد جاء في بعض الروايات ان كل انسان عندما يعاني سكرة الموت ينكشف له الحق عما كان يعتقده في دار الدنيا ، وهذه الآية تشهد بالصحة لتلك الروايات ، حيث دلت بظاهرها على ان كل كتابي يهودياً كان أو نصرانياً لا بد أن يؤمن ايماناً صحيحاً بعيسى بعد سكرة الموت ، فاليهودي الذي كان يقول عن عيسى : انسه ساحر وابن فاعلة يعدل عن ذلك ، ويؤمن بأنه ذي مرسل ، وان امه صديقة ، والنصراني الذي كان يقول : انه ابن الله ، وثالث

وليس هذا عحال في نظر العقل ، وقد أخبر به الوحي ، وكل ما أخبر به الوحي،ولم ينكره العقل وجب التصديق به على كل من يؤمن بالله واليوم الآخر، أما من لا يؤمن إلا بمــا يقع تحت المجهر فلا يصدق ـ قطعاً ـ وعليه أن لا يصدق من يقول له : لك عقل وروح ووعي وعاطفة .. لأنها لا تقع تحت المجهر ، ولا تنالها المعدات والآلات بالاختبار والتحليل ، وصدق من قــال : من فقد الايمان بالله فقد نفسه .

وتسأل : وأية جدوى من الإخبار بأن الحق ينكشف لأهل الكتاب عند سكرة الموت ، مع العلم أنهم في هذه الحال يعجزون عن ادراك ما فات ؟.

الجواب : الغرض من ذلك هو الحث على المبادرة الى تصحيح ايمانهم قبـــل أن تجتمع عليهم حسرة الفوت وسكرة الموت ، تماماً كالغرض من الإخبار عن الجنة والنار .

( ويوم القيامة يكون عليهم شهيداً ) . يشهد غداً عيسى (ع) عــلى اليهود بأنهم ناصبوه العداء كفراً وعناداً لما جاءهم به من الله ، ويشهد عـلى النصارى

بأنهم غالوا فيه غلوآ تجاوزوا ما أمرهم به من عبادة الله وحده ، و ما قلبّ لهم إلا ما أمرتني بــه ان اعبدوا للله ربي وربكم ـــ ١١٧ المائدة .. وكل نبي ، وطليعتهم محمد (ص) ، يشهد على من زاغ وانحرف من أمته عما جاءهم بــه وبلّخهم اياه . و ويوم نبعث في كل أمة شهيداً عليهم من أنفسهم وجئنا بك على هؤلاء شهيداً ــ ٨٩ النحل و .

### فبظلم من الدين هادوا الآية ١٦٠ - ١٦٢:

فَبِظُلْمٍ مِنَ أَلَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتِ أَحِلَّتْ لَهُمْ وَ بِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ اللهِ كَثِيراً\* وَأَخْذِهِمُ الرَّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَــذَاباً أَلِيماً\* لَكِنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُوَمِنُونَ يَما أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَـا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَالْقِيمِينَ الصَّلَاةَ وَالْمُؤْمِنُونَ الزَّكَاةَ وَالْوُمِنُونَ فِي أَنْوِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِنْ أُولْتِكَ سَنُو تَبِيمُ أَجْرا عَظِيمَةٍ

### الإعراب :

فبظلمهم وبصدهم متعلقان محرمنا . وكثيراً صفة لمفعول مطلق محذوف ، أي صداً كثيراً . وقــد نهوا عنه الجملة حال . وفي العلم متعلق و بالراسخون » . ومنهم متعلق عحذوف حال من الضمير في والراسخون » . والمقيمين منصوب بفعل محذوف ، أي أعني أو أمدح المقيمين الصلاة ، وقــال قائل : هذا من خطأ الكُتَّاب . ويرده أن الأثمة والقراء والعلماء لا يقرون أمة محمد (ص) على الحطأ في غير كتابة القرآن ، فكيف في كتابته ؟ أجل ، يتجه هذا السؤال : لماذا نصب المقيمين الصلاة عـلى المدح ، دون غيرها من المعطوفات ؟.

ونجيب : قد يكون ذلك لابراز قيمة الصلاة وعظمتها ، وانهـــا عمود الدين والايمان ، اذا قبلت ُقبل ما سواها ، وإذا رُدت رُد سواها . والصلاة مفعول للمقيمين . والمؤتون الزكاة خبر مبتدأ محذوف ، أي وهم المؤتون الزكاة .

### المعثى :

( فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم وبصدهم عن سبيل الله كثيراً ) . ما زال الكلام عن اليهود وقبائحهم ، فقد ذكر سبحانه في الآيات السابقة وقاحتهم بطلبهم رؤيــة الله جهرة ، وعبادتهم العجل ، واعتداءهم في السبت ، ونقضهم الميثاق ، وكفرهم بآيات الله ، وقتلهم الأنبياء ، وقولهم قلوبنا غلف ، وافتراءهم عــلى مريم ، وتبجحهم بقتل المسيح .. وذكر هنا صدهم عن سبيل الله،وأكلهم الربا والرشوة ، وانه سبحانه بسبب هذه القبائح والفضائح حرم عليهم في الدنيا بعض الطيبات التي كانت حلالاً لهم ولغيرهم .

( وأخذهم الربا وقد نهوا عنه ) . معطوف على بظلم من الذين هادوا . وقيل : ان اليهود أول من سن الربا وشرّع تحليله ، وتكلمنا عنه مفصلا ً عند تفسير الآية ٢٧٥ من سورة البقرة ج ١ ص ٤٣٣ . ( وأكلهم أموال الناس بالباطل ) . كالرشوة وغيرها من الوجوه المحرمة ، وقد وصفهم سبحانه في الآية ٤٢ من سورة المائدة بأنهم : « سماعون للكذب أكالون للسحت » . أما الطيبات التي حرمها عليهم فهي التي أشار البها سبحانه بقوله : « وعسلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومها إلاما حملت ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم واناً لصادقون »

واذا قارنا بين سيرة اليهود منذ القديم، يخاصة في عهد موسى وعيسى ومحمد، وبين وسائلهم وطرائقهم اليوم لم نجد أي فرق بين يهـود الأمس ويهود اليوم ، من حيث الضلال والفساد ، والعــداء للانسانيــة وقيمها ، وعدم الحضوع الا ( للطور ) يُرفع فوق رؤوسهم.. وان دل هذا على شيء فانما يدل على ان الشر

طبع أصيل في اليهود ، وجبلة لا تنفك عنهم ، ولا ينفكون عنها ، مها تغيرت الأزمان ، وتطورت الأحوال ، تماماً كما لا ينفك اللدغ عن طبيع العقارب ، ونفث السموم عن جبلة الأفاعي ، واذا وجد في كل انسان استعداد للخير والشر قان طبيعة اليهود متمحضة للشر وحده . واذا وجد منهم بين الحين والحين من يعرف الحق ، ويعمل به قانه قليل نادر ، والنادر لا ينقض القاعدة بل بكرسها، وقد استثنى سبحانه هذه القلة بقوله :

( لكن الراسخون في العلم منهم والمؤمنون يؤمنون بما أنزل اليك وما أنزل من قبلك ) . الراسخون في العلم هم العلماء العاملون يعلمهم ، لا المحيطون بما 'دو ن في الكتب ، والمحققون المدققون في أبحاثهمم ونظرياتهم ، وان لم يعملوا … كما يتوهم . . وقد استوحينا هذا المعنى من قول علي أمير المؤمنين (ع) : « العلم يهتف بالعمل ، فان أجابه والا ارتحل عنه » .

وتسأل : ان الله سبحانه عطف ( المؤمنون ) على ( الراسخون في العـــلم ) وأخبر المهـما معاً يؤمنون بالقرآن والتوراة والانجيل ، وهذا الإخبار يصح بالنسبة الى الراسخين في العلم من اليهود ، ولا يصح بالنسبة الى المؤمنين بمحمد (ص)، لأن معناه على هذا ان المؤمنـــين يؤمنون ، وهو أشبه بقول القائل : الواقفون يقفون ، والنائمون ينامون ، والقرآن منزه عن مثله ، فما هو التأويل ؟.

الجواب : ان هذا السؤال أو الإشكال اتما يتجه لو فسرنا المؤمنين في الآية بالمؤمنين من صحاب...ة الرسول من غير أهل الكتاب ، كما فعل صاحب مجمــع البيان ، ولم يمنعه الرازي وصاحب المنار وأكثر المفسرين .. أما اذا فسرنا المؤمنين ياليهود المقلدين للراسخين في العلم منهم فلا يتجه السؤال ، اذ يكون المعنى أن الراسخين في العلم من أليهود والآخذين بأقوالهم من أهل ملتهم يؤمنون بالقرآن والتوراة والانجيل ، أولئك يؤمنون استدلالاً ، وهؤلاء يؤمنون تقليداً . ونحن نميل الى هذا التفسير : ونرجحه على الأول .

( والمقيمين الصلاة ) . وقد كثر الكلام حول نصب المقيمين ، حتى روي عن عثمان وعائشة انه لحن ، وأبطل الرازي ذلك بقوله : • ان المصحف منقول بالتواتر عن رسول الله (ص) فكيف يمكن ثبوت اللحن فيه • . والصحيح انه منصوب على المدح ، أي أمدح المقيمين الصلاة،والغرض الاعاء الى فضل الصلاة وخطرها ، كما ذكرنا في فقرة اللغة . ( والمؤتون الزكاة ) خبر لمبتدأ محذوف ، أي وهم المؤتون الزكاة ، والمعنى ان المصلين الذين يستحقون المــدح هم الذين يقرنون اقامة الصلاة بايتاء الزكاة . ( والمؤمنون بالله واليوم الآخر ) عطف على ( المؤتون الزكاة ) . أما جزاء الجميع فقد أشار اليه بقوله : ( أولئك سنؤنيهم أجراً عظيماً ) .

## انا أوحينا اليك الآية ١٦٣ – ١٦٢ :

إِنَّا أَوَّحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنَ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إلى إبْرَهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيلَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهُونُونَ وَسُلَيْهَانَ وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَيُوراً\* وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُولَى نَكْلِياً\* رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِثَلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلى اللهِ مُحَمَّىةُ بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِياً\* لَكِونَ اللهُ يَسْهَدُ عِلَيْكَ وَتَكَلَّمَ اللهُ مُولَى نَكْلِياً\*

#### : 348

الزبور الكتاب ، على وزن فعول يمعنى مفعول ، أي مكتوب .

الاعراب :

كما أوحينا الكاف بمعنى مثل نعت لمفعول مطلق محذوف ، أي وحياً مشل الذي أوحينا . ورسلاً الأولى مفعول لفعل محذوف ، تقديره وقصصنا رسلاً ، ومثلها رسلاً مبشرين ، أي أرسلنا رسلاً مبشرين ، ويجوز أن تكون بدلاً من رسل المتقدمة . ومبشرين حال من رسل ، ويجوز أن يكون صاحب الحال نكرة في بعض الموارد، كما في الآيةلأنه مفيد.والمصدر المنسبك من لئلا يكون متعلق بالفعل المحذوف ، وهو أرسلنا . وحجة اسم كان ، وللناس متعلق عحذوف خبرها ، وعلى الله متعلق بمحذوف حالاً من حجة . وبعلمه متعلق بمحذوف حالاً من هاء أنزله .

## المعنى :

( إنا أوحينا اليك كما أوحينا الى نوح والنبيين من بعده وأوحينـا الى ابراهيم واسماعيل واسحق ويعقوب والأسبـاط وعيسى وأيوب ويونس وهرون وسلــيان وآتينا داود زبوراً ) . الأسباط واحدها سبط ، وسبط الرجل ولد ولده،والمراد بالأسباط هنا الاثنا عشر سبطاً من التي عشر ابناً ليعقوب بن اسحق بن ابراهيم ، والزبور الكتاب بمعنى المكتوب ، والمراد بالوحي الى الأسباط الوحي الى الأنبياء منهم ، لا الوحي اليهم جميعاً .

وهذه الآية وما بعدها تتصل بالآيات السابقة ، ووجه الصلة ان الله سبحانه حكى فيا تقدم عن أهل الكتاب المهم يؤمنون بفكرة النبوة من حيث همي ، ويعترفون بأن لله رسلا ، ولكنهم لا يعترفون بهم جميعاً ، بل يؤمنون ببعض ، ويكفرون ببعض ، ومحمد من هذا البعض الذين كفروا بنبوتهم ، وبيّن سبحانه هناك ان من كفر بنبوة واحد من أنبيائه فهو كمن كفرر بالله ، وان الايمان الصحيح هو الإيمان بالله والبوم الآخر ، وملائكته وجميع كتبه ورسله .

ثم قرر سبحانه في الآية التي نفسرها وما بعدهـا ان من اعترف بمبـدأ النبوة من حيث هو ، وآمن بنبـــوة واحد كائناً من كان يلزمـه قهراً ان يؤمن بنبوة محمد (ص) ، لأن الله سبحانه قد أوحى اليه كما أوحى الى غيره من الأنبياء ، وأظهر على يـــده المعجزات كما أظهر على يد غيره « وما حصل به الاتفاق لا يكون سبباً للافتراق » ومن جزأ وفرق فقد فرق بين الشيء ونفسه .

( ورسلا" قد قصصناهم عليك من قبل ورسلا" لم نقصصهم عليك ) . بعد أن ذكر سبحانه جملة من أسماء الرسل في الآية السابقة قال لنبيه الأكرم: وهناك أيضاً غير هؤلاء من الرسل قصصنا عليك البعض منهم قبل تنزيل هذه السورة ، والبعض الآخر لم نقصصهم عليك .. وجاء في تفسير المنار ان أجمع الآيات لأسماء الأنبياء الآية ٨٤ من سورة الانعام : « ووهبنا له اسحق ويعقوب كلا" هدينا ونوحاً هدينا من قبل ومن ذريته داود وسليان وأيوب ويوسف وموسى وهرون وكذلك نجزي المحسنين وزكريا ويحيى وعيسى والياس كل من الصالحين واسماعيل واليسع ويونس ولوطاً وكلا فضلنا على العالمين » . ومنهم هود وصالح وشعيب، وهم من العرب » .

قال سبحانه : ( ورسلاً لم نقصصهم عليك ) دون أن يشير الى عدد الذين لم يذكرهم لنبيه ، ولكن أهل الفضول أبوا الا الاحصام ، وهم فيه بين إفراط وتفريط ، فمن قائل : ثلاثمئة وثلاثة عشر . وقائل : ألف ألف وأربعمئة وأربعة وعشرون ألفاً . وثالث : ثمانية آلاف نصفهم من بني اسرائيسل . ورابع : مئة وأربعة وعشرون ألفاً . وكل هذه الأقوال وغيرها رجم بالغيب ، والصحيح ان الله أعلم بعدتهم وهويتهم .

# هل الأنبياء كلهم شرقيون ٢

وهنا تساؤل يعرض لكل انسان ، وهو : هل الأنبياء كلهم شرقيون ، ولا غربي واحد منهم ٢. وإذا كانوا كلهم من الشرق ، فهل فيهم من الصين واليابان والهند ، وما اليها من بلاد الشرق الأقصى ٢. ثم عـلى فرض ان جميع الأنبياء شرقيون ، فكيف تجمع بين هذا ، وبين المبدأ القائل : ان الله لا يترك الناس سدى ، وان حكمته ورحمته تقتضي أن يرسل اليهم جميعاً رسلاً لامبشرين

ومنذرين » يُذكرونهم ويبصرونهم لئلا يكون لهم على الله حجة ؟ وهل يقبـــل هذا المبدأ التخصيص بشعب ، دون شعب ، وبجنس ، دون جنس ؟.

الجواب : ان هذا المبدأ الذي يقول : ان الله لا يترك الناس سدى ، وانه لا بد أن يلقي الحجة عليهم قبل الحساب والعقاب هو مبدأ عام لا يقبل التخصيص بأرض شرقية ، ولا غربيسة ، ولا مجنس أبيض أو أصفر أو أسود .. ولكن الحجة لا تنحصر بوجود النبي بذاته في كل بلد ، وفي كل جيل ، بل تكون به ، أو بكتاب منزل ، أو بشريعة الهية يقوم عليها نواب عن النبي ، حتى اذا توفاه الله يقيت الحجة من بعده قائمة بين الناس ، قال أمسير المؤمنين (ع) في الحطبة الأولى من نهج البلاغة : ٥ لم تخل سبحانسه خلقه من نبي مرسل ، أو كتاب منزل ، أو حجة لازمة ، أو محجة قائمة و . والحجة النائب عن النبي ، والمحجة الشريعة التي أتى بها من عند الله ، فكل واحد من هذه الأربعة منفرداً أو منضماً إلى نظيره تقوم به الحجة لله على الناس .

وبهذا نجد تفسير الآية ٣٦ من سورة النحل: «ولقد بعثنا في كلى أمة رسولاً ان اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت » . والآية ٣٥ من سورة فاطر : «وان من أمة إلا خلا فيها نذير م . والآية ٤١ من النساء : « فكيف اذا جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيداً » . فالمراد بالرسول في الآية الأولى ، وبالنذير في الثانية ، وبالشهيد في الثالثة – واحد من الأربعة : الرسول بشخصه أو نائبه أو الكتاب المنزل أو الشريعة القائمة ، ومعلوم ان الثلاثة الأخيرة تنتهي الى النبي ، وفذا صح استاد الشهادة وما اليها الى النبي .

وهنا سؤال يفرض نفسه ، وهو : لماذا لم تذكر العقل مع ما ذكرت من الحجج ، مع ان الله يحتج به كما يحتج بالنبي ؟.

الجواب : ان العقل حجة ما في ذلك ريب ، ولكنه حجة مستقلة في معرفة وجود الله ، أما فيا عداها كمعرفة اليوم الآخر ، وحلال الله وحرامه فانه يحتاج الى موقظ ومنبه يرشده اليها ، ويرسم له المنهج الصحيح لادراكها ، فوظيفة العقل في هذا الميدان الذي نحن بصدده هي أن يفهم ما يتلقاه عن الرسول من موجبات الإيمان ، ودلائل الهدى الى خير الدنيا والآخرة، ومتى فهم عن الرسول أقر وأذعن من غير تردد .

وقد أشارت بعض الكتب الدينية الموغلة في القدم الى ان رسالة محمد (ص) عامة وانها رحمة للعـــالمين ، وفوق ذلك ذكرت اسم أبـي لهب بالحرف ونصبه العداء لرسول الله (ص) ، قال عبد الحق فديارتي في كتاب محمـــد في الأسفار الدينية العالمية :

و ان اسم الرسول العربي مكتوب بلفظه العربي احمد في و السامافيدا ، من كتب البراهمة . وقد ورد في الفقرة السادسة والفقرة الثامنة من الجزء الثانسي ، ونصها ان أحمد تلقى الشريعة من ربه ، وهي مملوءة بالحكسة .. وان وصف الكعبة ثابت في كتاب و الآثار فافيدا ، وانه قد جاء في كتاب و زندافستا ، الذي اشتهر باسم الكتاب المقدس في المجوسية، جاء الإخبار عن نبي يوصف بأنه رحة الذي العالمين يدعو إلى إله واحد لم يكن له كفوا أحـد ، ويتصدى له عدو يسمى أبو لهب ، .

ومحال أن يصدر هذا الإخبار من غير الحالق .. انـه وحي من الله الى نبي من أنبيائه ، ما في ذلك ريب .. وإلا فمن الذي يتنبأ ويصدق في نبؤته انه بعد آلاف السنين أو مئاتها يوجد رجل يسمى أحمد ، ويدعو الى عبادة الواحد الأحد،

٢ كتاب محمد في الاسفار العالمية مطبوع باللغة الانكليزية ، ونقل عنهالعقاد في كتاب العبقريات الإسلامية تحت عنوان الطوالع والنبوات ، ونقلنا نحن عن العقاد .

ويتصدى له عدو ، اسمه أبو لهب ؟... ان في هذا الاخبار دلالة واضحة صادقة على أمرين: الأول صدق محمد في نبوته ، وعموم رسالته . الثاني ان المدسبحانه قد أرسل في القديم البعيد انبياء لم نسمع بهم ولا بقصصهم . ثم ما يدرينا ان الذين نقرأ أو نسمع عنهم ياسم الحكماء كانوا من الأنبياء ، وان تعاليمهم كلها أو جلها قد درّست أو حرفت ؟.

وبعد ، فان بعثة الأنبياء للشرق والغرب موضوع هام، ويتسع لكتاب مستقل، أما هـــذه المناسبة ، وهي تفسير قوله تعالى : و ورسلاً لم نقصصهم عليك ، فانها لا تتسع لأكثر مما ذكرنا ، وربما تجاوزنا ، ونرجو الله سبحانه أن يتيح لهذا الموضوع العلمي النافع من يتمتع بالعلم والصبر على البحث والتنقيب .

( وكلم الله موسى تكليماً ) . لم يذكر الله سبحانه موسى مع من ذكر من الأنبياء في الآية، وأفرد له هذه الجملة ، لأنه تعالى قد خصه بالتكليم من دومهم، مع العلم ان الجميع قد تلقوا كلامه جل وعلا ، ولكن لتلقي لهذا الكلام صوراً ذكرها جلت كلمته في الآية ٥٩ من الشورى : ٩ وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً ، .. اذن تكلم موسى كان من وراء حجاب .. ولكن لا يعلم أحد طبيعة هذا الحجاب ، وكيف تم ، وقد سكت الله عن ذلك ، فنسكت نحن عما سكت الله عنه ، وعلى أيسة حال فان تخصيص موسى بالتكليم لا ينقص من مكانة سائر الأنبياء ، ولا يدل على انه أفضل وأكمل ، كلا ، فان ارسال الروح الأمين الى خاتم النبيين هو أعسل المراتب وأكملها .

( رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعــد الرسل ) . ان قاعدة لا عقاب بلا بيان كما يعبر الفقهاء ، أو لا عقوبة بلا نص كما يقول أهل الشرائع الوضعية ، ان هــذه واضحة بذاتها لا تحتاج الى دليل ، بل هي دليل على غيرهــا .. وحيث ان الله سبحانه لم يترك الانسان سدى ، بل أمره ولهاه ، ولا بد من ابلاغه الأمر والنهي ، حتى تقوم عليه الحجة لو خالف ، والا كانت الحجة له فيا لا يُعرف إلا يالوحي ، وحيث ان الرسل وسطاء بين الله وخلقه في تبليغ أحكامه ووعده ووعيده ، لذلك أرسل الله مبشرين ومنذرين ( ولكن الله يشهد بما أنزل اليك أنزله بعلمه والملائكة يشهدون وكفى بالله شهيداً ) . الشهادة تكون بالأقوال ، وتكون بالأفعال ، كشهادة الكون بوجود المكون وقدرته ، وشهادة البذل بكرم الباذل وجوده ، وشهادة الاقدام بشجاعة المقدم وبأسه ، وهذه الشهادة أدل وأقوى من شهادة الأقوال التي يتطرق اليها الشك والريب .

ومن الشهادة بالأفعال شهادة الله لمحمد (ص)، حيث زوده بالدلائل والمعجزات على صدقه ، ومنها القرآن الكريم الذي أنزله الله عليه بعلمه ، ومعنى ( بعلمه ) ان القرآن من علم الله ، لا من علم المخلوقين الذي هو عرضة للأخطاء والأهواء، أما شهادة الملائكة فانها تبع لشهادة الله التي تغني عن كسل شهادة ، ولذا قال تعالى : « وكفى بالله شهيداً » .

وبعد ، فما من أحد الا ويود لو صدّقه الناس فيا يقول ، ولكن العاقل لا يهتم اطلاقاً ان كُذّب ورُدّت عليه أقواله ، ما دام عسلى يقين من صدقه .. وهذا ما تهدف اليه الآية ، فكأن الله سبحانه يقول لنبيسه : لا يهمك تكذيب من كذّب بنبوتك ، واعراض من أعرض عن دعوتك ، ما دمت عندي صادقاً مصدقاً .. فهذه الآية تهدف الى ما تهدف اليه الآية ٨ من فاطر : «فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ان الله عليم بما يصنعون ٥ .

كفروا وصدوا عن سبيل الله الآية ١٦٧ -- ١٧٠ :

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ قَدْ صَلُّوا صَلاَلاً بَعِيداً٭ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَظَلَمُوا لَم يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً٭

إِلاَّ طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً٭ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِنْ رَبِّـكُمْ فَآمِنُوا خَيْراً لَكُمْ وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ بِلهِ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِياً٭

### الاعراب :

لم يكن الله ليغفر لهم خبر كان محذوف أي لم يكن مريداً ليغفــر لهم،والا طريق جهم نصب على الاستثناء المتصل من الطريق التي وقعت نكرة في سياق النفي . خالدين حال . وخبراً خبر كان المحذوفة مع اسمها ، أي يكن الإيمان خبراً ، وقيل مفعول لفعل محذوف ، أي واتوا خبراً .

### المعنى :

( ان الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله قد ضلوا ضلالاً بعيــداً ) . قال الرازي وغيره من المفسرين : هذه الأوصاف تنطبق على اليهود ، لأنهم كفروا بالإسلام ، وصدوا غيرهم عنه بالقاء الشبهات في قلوب البسطاء .

( ان الذين كفروا وظلموا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم طريقاً الا طريق جهم خالدين فيها أبداً ) . يرى بعض المفسرين ان الآية الأولى مختصة باليهود، وهذه بالمشركين،وان اليهود قد صدوا عن الإسلام بإلقاء الشبهات، وان المشركين صدوا عنه بالظلم ، حيث أعلنوا الحرب على محمد (ص) ، ودارت بينه وبينهم المعارك أكثر من مرة ، ولا يغفر الله لهم ولا لغيرهم ما داموا على الضلال ، ولا يرشدهم في الآخرة الا الى طريق جهشم ، لأنهم في الدنيا سلكوا طريق الضلالة ، وانحوفوا عن طريق الهداية رغم الإنذار والإخطار . وقوله أبداً دليل على خلودهم في النار ، وعدم انقطاع العذاب عنهم ، ولولا لفظ التأبيد لكان لفظ الحلود محتملاً للدوام والاستمرار ، ولطول أمد المكث في جهم .

٤٩٧ التفسير الكاشف – ٣٢

( يا أيها الناس قد جاءكم الرسول بالحق من ربكم فآمنوا خسيراً لكم ) . المراد بالرسول محمد (ص) ، والنداء عام لكل انسان في كل زمان ومكان ، لأن الإيمان برسالة محمد ودعوته ايمان بالحق ، ووجوب الايمان بالحق لا يختص بفرد ، دون فرد ، ولا بوقت دون وقت ، وقوله تعالى : (بالحق من ربكم) يشعر بأن الإسلام لا يقر أي سلطان الا سلطان الحق ، فمن أعطاه الطاعة فهو عند الله من المقربين ، ومن عصى ( فان لله ما في السموات والأرض وكان الله علياً حكياً ) . لا تخفى عليه طاعة من أطاع ، ولا معصية من عصى، وقضت حكمته ان بجازي كلاً بما يستحقه من الثواب والعقاب .

لا تغلوا في دينكم الآية ١٧١ ــ ١٧٣ :

يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ إِنَّا المسيحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلَمَتُهُ أَلْقَاهَـا إِلَى مَرْيَمَ وَرَوْحُ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسْلِهِ وَلَا تَقُولُوا ثَلاَثَةُ ٱنْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَا اللهُ إَلَهُ وَاحِدُ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدُ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَـا فِي الْأَرْضِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً \* لَنْ يَسْتَنْكِفَ المَسِحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً فِي قَصْرَعُهُمُ إِلَيْهِ وَكَيلاً \* لَنْ يَسْتَنْكِفَ المَسِحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً \* فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَمَا فِي فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً \* فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَيَعْدا فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً \* فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُوفَقِيمِ أُبُورَهُمْ وَيَنِي يَدُهُمُ إِلَيْهِ وَكَيلاً \* لَنْ يَسْتَنْكِفَ السَيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدا فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً \* فَأَمَّا الَذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُولَقُيمِ

الجزء السادس

#### اللغة :

الغلو مجاوزة الحد . والاستنكاف الامتناع عن الشيء أنفة وكبراً . والاستكبار أن يجعل الانسان نفسه كبيرة فوق ما هي عليه .

#### الإعراب :

المسيح مبتدأ . وعيسى عطف بيان . ورسول الله خبر . وكلمته عطف على الرسول . وجملة ألقاها حال . وثلاثة خبر لمبتدأ محذوف ، أي آلهتنا ثلاثسة . وخيراً مفعول لفعل محذوف ، أي وقولوا خيراً . والمصدر المنسبك من أن يكون مجرور بمن محذوفه،والمجرور متعلق بسبحانه،وجميعاً حال من ضمير فسيحشرهم .

### المعنى :

لا نعرف ديناً أكد وتشدد في عقيدة التوحيد كالإسلام ، فلا شبيه ولا ند لله ، ولا حلول ولا اتحاد لا ليس كمثله شيء به هذا هو الأساس الذي ترتكز عليه عقيدة الاسلام ، ومن الطريف قول من قال : له إذا كان الله قادراً على كل شيء فينبغي أن يكون قادراً على أن نخلق إلهاً مثله ٢. ووجه الطرافة أو الغرابة في هذا القول انه مجمع بين صفة الخالق والمخلوق ، والعابد والمعبود في ذات واحدة، وبديهة ان المخلوق لا يكون إلهاً خالقاً .. اللهم الا عند من قال : ان في المسيح طبيعتين : لاهوتية وناسوتية . وتكلمنا عما قبل في السيد المسيح عند تفسير الآية ٨٥ من سورة آل عمران ، وعن التوحيد ونفي الشريك والأقانيم عند تفسير الآية ٨٥ من سورة آل عمران ، وعن التوحيد ونفي الشريك والأقانيم عن الغلو عند تفسير الآية ١٢ من من مرورة النساء التي ما زلنا معها في العسير، وتكلمنا عن الغلو عند تفسير الآية ١٢٨ من سورة آل عمران ، وعن التوحيد ونفي الشريك والأقانيم الوضوع لقوله تعالى :

( يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ولا تقولوا عـــلى الله الا الحق ) . قال كلّ من اليهود والنصارى قولاً تجاوزوا فيه الحق .. فاليهود أنزلوه الى الحضيض، والنصارى رفعوه الى الالوهية ، وقال المسلمون فيه ما قاله القرآن ، وهـو قول وسط بين القولين ، وكان الخطاب في الآيات السابقة موجهاً الى اليهود ، وهو في هذه الآيات موجه الى النصارى بدليل قوله تعالى : ( ولا تقولو ثلاثة ) وهذا هو الغلو في السدين ، والقول على الله بالباطل ، لأنه تعالى منزه عن الشريك والشبيه ، والحلول والاتحاد ، والولد والصاحبة .

### القرآن والمبشرون بالتثليث :

( انما المسيح عيسى بن مريم رسول الله وكلمته ألقاها الى مريم وروح منه ). هذه هي حقيقة عيسى، وبها قال المسلمون .. رسول الله ، وكفى تماماً كابراهيم وموسى ومحمد وسائر الأنبياء .. ووقفنا مع المبشرين بالمسيحية في مكان سابق من هذا التفسير ، ونقف معهم الآن عند تفسير هذه الآبة ، لأن لهم قصة معها ، ستعرفها مما يلي ، ونبدأ الحديث بالسؤال ، كعادتنا في ارادة الايضاح ، ليمضي القارىء معنا الى النهاية من غير سأم أو ملل .

سؤال : كيف يكون عيسى كغيره من الأنبياء ، وقد ولدوا جميعـــاً من آبائهم ، وولد هو من غير أب خارقاً لما هو مألوف ومعروف ؟.

وتولى سبحانه بنفسه الاجابة عن هذا السؤال ، وأوجزه بهذا الابجاز الرائع : ( وكلمته ألقاها الى مريم وروح منه ) . ومعناه بضرب من الشرح والتفصيل ان قول النصارى : ُولد عيسى من غير أب قول صحيح ، وصحيح أيضا قولهم : ان هذا نخالف المألوف .. ولكن الخطأ الجسيم في قولهـــم : ان هذه المخالفة دليل على ربوبية عيسى .. ووجه الخطأ الجسيم في قولهـــم : ان هذه وبين وجود الربوبية، وإلا فانه يلزم ان يكون آدم رباً ، بل هو أولى بالربوبية من عيسى – على منطقهم – لأنه خلق من غير أب وأم ، وعيسى تولد من امه مريم .. هذا ، الى ان خرق العادات ليس بعزيز ، فقد كانت النار برداً وسلاما على ابراهيم ، فينبغي أن يكون رباً ، لأن ما حصل مخالف المألوف . وهي ( كن فيكر على من خلق الكون العجيب من لا شيء، خلقه بكلمة واحدة ، أب ؟ هل خلق عيسى (ع) أعظم من خلق السموات والأرض ؟ : « لخلق السموات والأرض أكبر من خلق الناس ولكن أكثر الناس لا يعلمون – ٥٧ غافر » .. فكلمة (كن فيكون) هي نفس الكلمة التي أطلقها الله على عبده عيسى في قوله : (وكلمته ألقاها الى مريم) ومعنى إلقائهــا الى مريم ان الله أعلمها على لسان ملائكته بهـذا المولود : « اذ قالت الملائكــة يا مريم ان الله يبشرك بكلمة منه اسمه المسيح ابن مريم – ٤٥ المائدة » . فالكلمة هنا هي الكلمة هناك .

أما الروح التي نعت بها سبحانه عيسى في هذه الآية وغيرها فالمراد بها الحياة التي لا مصدر لها الا هو جل ثناؤه ، وان الله سبحانه قد وهبها لعيسى ، كما وهبها لطينة آدم : « اذ قال ربك للملائكة اني خالق بشراً من طين فاذا سويته ونفخت فيه من روحي – ٧١ ص » . فالروح في طينة آدم هي الروح في رحم مريم . فما يقال في تلك يقال في هذه ، والفرق تحكم .

وحاول المبشرون من رجال الكنيسة أن يوهموا من لا علم نه بالكتاب وأسرار اللغة ان قوله تعالى : ( وكلمته وروح منه ) هو حجة لهم لا رد عليهم بعد أن فسروا كلمة الله وروح الله بالمعنى المساوي لله وصفاته ، لا بأنر من آثار قدرته وعظمته ، كما هو الحق .. ولو جاءت ( كلمة الله وروح الله ) في سياق تخر لحملنا المبشرين في تفسيرهم الحاطمىء على غير المكر والحمداع .. ولكن المبشرين قد انتزعوا الكلمتين – بسوء نية – من بين نهيين : أحدهما نهمي عن الغلو في السيد المسيح (ع) ، وثانيها نهمي عن القول بالتثليث ، ونسبة الولد اليه تعالى ، ثم فسروا الكلمتين عا يتفق مع أغراضهم ومقاصدهم ، كما لو جاءت في قاموس من قواميس اللغة .. ولا معنى لهذا الا التدليس والتلبيس .

ونعيد الآية بمجموعها احترازاً من غفلة القارىء عنها : ( يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ولا تقولوا على الله غير الحق انما المسيح عيسى بن مرم رسول الله وكلمته ألقاها الى مرم وروح منه فآمنوا بالله ورسله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم انما الله إله واحد سبحانه ان يكون له ولد له ما في السموات وما في الأرض وكفى بالله وكيلاً ). فهل بعد هذا النص مبرر لتفسير كلمة الله وروح الله بذاته وصفاته ؟ بل لا مبرر لهذا التفسير ، حتى ولو جاءت الكلمتان في القرآن منفردتين مستقلتين، لا يسوغ هذا التفسير ، حتى ولو جاءت الكلمتان في القرآن الذي قال بلسان مبين : ٥ لقد كفر الذين قالوا ان الله ثالث ثلاثة ... ٧٣ المائدة ، . أبعد هذا التكفير الصريح يقال : ان القرآن يؤيد النصارى في قولهم : المسيح هو الله ، أو ابن الله ، أو فيه صفة من صفات الله ؟ وإذا كان القرآن حجة في بعض آياته أو كلماته فيجب أن يكون حجة أيضاً في قوله : ( لقد كفر الذين قالوا ان الله ثالث ثلاثة ) . وفي قوله : ( يا أهل الكتاب لم تلاسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وانم تعلمون ) واذا لم يكن القرآن حجة في قوله هذا فيجب أن لا يكون حجة في غيره ... أما الاعمان بالجميع ، واما الكفر بالجميع ، والتفليك خداع وتدليس .

لقد أساء المبشرون أو الكثير منهم الى السيد المسيح ، والى أنفسهم ، أساءوا بالتحريف والتزييف الذي ذكرنا منه كلمتين على سبيل المثال ، دون الحصر .. ولنفترض ان رجلاً عادياً انخدع لهم ، فهل يكون هذا ربحاً للمسيح والمسيحية ؟ وماذا تكون النتيجة لو انكشف له الغطاء ، كما انكشف تطوعهم لصالح جهة معينة ، ولم ُنجدهم التستر باسم التبشير ، والدعوة الى الصلاة والتكبير .

( لن يستنكف المسيح أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقربون ) . لأنـه لا طريق لهم الى ثواب الله، والنجاة من عذابه إلا الاخلاص في العبودية له وحده. ( ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم اليه جميعاً ) . وهناك ينتظرهم العذاب الأليم . ولا شيء عندنا لتفسير قوله تعالى : ( فأما الذين آمنـوا وعملوا الصالحات الى آخر الآية ، لأنها أوضح من أن تفسر .. حتى قولي : وهنـاك

٢ وأغرب ما قرأت قول بعض المبشرين والمستشرقين : إن محمداً أخذ تعاليمه من الانجيل والاحبار ، ونسأل هؤلاء : هل أخذ محمد هاتين الآيتين ، وما اليهما من الآيات والأحاديث التي كفرت النصارى، ونعت عليهم ما اعتقدوا وما حرفوا من دين السيد المسيح (ع) ، هل أخذ محمد هسة، التعاليم من الانجيل ورجالات الكنيسة في عصره ؟.. إذن ، يكون هسذا اعتراقاً منهم بالكفر على أنفسهم ..

الجزء السادس

ينتظرهم العذاب الأليم قلته لمجرد الاستهلاك وملء الفراغ ، كما لاحظ القارىء.. وهكذا فعل غيري من أهل التفاسير ، قال شيخهم الطـبري : « لن يستنكف يعني لن يأنف ... ومن يستنكف يعني من يتعاظم » . وقال فيلسوفهم الرازي: « لن يستنكف قال الزجاج:أي لن يأنف .. ومن يستنكف المعنى من استنكف». إلى آخر الآية ١٧٣ .. ومثله كثير ، وهو ما عناه الشاعر بقوله : ( وفسر الماء بعد الجهد بالماء ) .

وقــد فعلوه عن علم وعمــد ، لا لشيء إلا لأن مفسر القرآن الكريم يجب – بزعمهم – أن يفسر كل ما جاء فيه ، وان كان واضحاً ذاهلين عما قالوه في تفسير قوله تعالى : « منه آيات محكمات هن أم الكتاب ، وأخر متشابهات ، وان المحكمات هي الواضحات ، وان توضيحها من أشكل المشكلات.

# قد جاءكم برهان الآية ١٧٤ – ١٧٥ :

يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرُهَانٌ مِنْ رَّبُكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورا مْبِيناً\* فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيْدَخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطاً مُسْتَقِياً\*

#### اللغة :

البرهان الحجة . والمراد بالنور هنا القرآن . والاعتصام بالله الامتناع بـه من المكروه .. والمراد بالصراط المستقيم الدين القويم .

الإعراب : صراطاً مفعول ثان ليهديهم ، لأنها يمعنى ُيعرفهم . واليـه متعلق بمستقيم ،

# سورة النساء

لا بيهديهم ، أو بمحذوف حالاً من الصراط ، والمعنى يهديهم الله صراطاً مؤدياً اليه تعالى .

المعنى :

( يا أيها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وأنزلنا اليكم نوراً مبيناً ). تعرضت الآيات السابقة لمحاجة اليهود والنصارى ، وبعد أن أقام سبحانه الحجة على الجميع دعا الناس عامة الى الإيمان بمحمد (ص) والقرآن الكريم ، فقد اتفق المفسرون على ان المراد بالبرهان محمد ، وبالنور المبين القرآن ، وكل من سنة محمد وكتاب الله برهان قاطع على احقاق الحق ، وابطال الباطل ، ونور ساطم يهدي للتي هي أقوم ، لأنهما ينطقان بالوحي عن الله ، لا عن سواه : « قسل ما كنت بدعاً من الرسل وما أدري ما يفعل بي ولا بكم ان اتبع الا ما يوحى الي وما أنا الا نذير مبين -- ٩ الاحقاف » .. ه قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الته -- ٣١ آل عمران » .

أما الدليل على المهما وحي من الله ، والمهما برهان ونور فلا يتلخص بكلمات تقال في تفسير آية من الآيات ، وقد وضع المتخصصون فيه مئات الكتب ، وذكرنا الكثير مما جاء فيها في مطاوي هذا التفسير ، وسنذكر أيضاً الكثير كلما دعت المناسبة ، وعلى طالب الحق ان يبحث ويتتبع .. أجل ، شي واحد نسأل هذا الطالب ان لا يذهل عنه ، وهو أن يقارن بين تعاليم القرآن ، وتعاليم غيره من كتب الأديان .. وأيضاً يقارن بين تاريخه وتاريخها ، والمراحل التي مرت مها عبر القرون والأجيال .. ويبحث أيضاً بصورة خاصة عن عدد الأناجيل واشتهارها، وكم كانت في القرن الأول والثاني الميلاديين ؟ ولماذا انعقد المجمع المسكوني في نيقية سنة ٢٣٥ م الذي ضم ألفين وأربعين أسقفاً ممثلون جميع الكنائس في العالم ولم كانت في القرن الأول والثاني الميلاديين ؟ ولماذا انعقد المجمع المسكوني في المسبحي ؟ وماذا تم في هذا المجمع ؟ وهل اتفق جميع الأساقفة على ان عيسى إله ، أو ان فئة منهم قالت : انه بشر مخلوق ، وأخرى قالت : هو إله ؟ وهل تعرض هذا المجمع الثالث روح القدس ، وأتى على ذكر ألوهيته، أو ان الذي أقر ألوهية هذا العنصر هو المجمع الذي الغالم

### الجزء السادس

سنة ٣٨١ م ، ولم يعرف هذا العنصر من قبل هذا التاريخ . نرغب الى طالب الحق أن يبحث عن هذه الجهات ، ونحن معه في النتيجة التي ينتهي اليها اية تكون .

( فأما الذين آمنوا بالله واعتصموا به فسيدخلهم في رحمة منه وفضل وبهديهم اليه صراطاً مستقيماً ) . الضمائر الثلاثة في به ومنه واليه كلها تعود الى الله .. وبعض المفسرين فرّق بين الرحمة والفضل بأن الرحمة تكون في الدنيا ، والفضل يكون في الآخرة . وقال آخر نقلاً عن ابن عباس : ان الرحمة هي الجنة ، وان الفضل مسا لا عين رأت ، ولا اذن سمعت .. ويلاحظ بأن هذا أراد أن يفرق فجمع ، لأن هيذا الوصف هو للجنة بالذات .. أما نحن فلا نرى أي فرق بين رحمة الله وفضله .. ويكفي لصحة العطف المفارقة في اللفظ .. وعطف التفسير .

ومعنى الآية بمجموعها ان من آمن بالله ، واتكل عليه ، دون سواه فهو في رحمة الله وفضله دنيا وآخرة ، أما في الدنيا فسان الله بمنحه التوفيق والهداية الى الطريق المؤدية الى الحق ، لا ينحرف عنه أبداً ، واما في الآخرة فروح وريحان وجنــة نعيم ، وأخصر تفسير لهذه الآية الكريمة قول علي أمير المؤمنين (ع) : وربٌّ رحيم ، ودين قويم ، . وكل امرىء وما يختار .

# الله يفتيكم في الكلالة الآية ١٧٦ :

يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الكَلَالَةِ إِن امْرُوْ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَمُوَ يَرِثُها إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهَا وَلَدٌ فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُما الثَّلُثَانِ ثَمَّا تَرَكَ وَإِنَّ كَانُوا إِخْوَةً رِجَبِالاً وَنِسَاء فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظٌ الأُنْتَيْنِ يُبَعِينُ اللهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا وَاللهُ بَكُلٌ شَيْءٍ عَلِيمٌ \*

### الإعراب :

في الكلالة متعلق بيفتيكم ، لا بيستفتونك كما قيل. وامرؤ فاعل لفعل محذوف أي ان هلك امرؤ هلك،وهذا المحذوف لا يجوز ذكره واظهاره ، لأن الموجود يغني عنه . وجملة ليس له ولد حال من ضمير هلك . وله اخت أيضاً الجملة حال . وهو يرثها الجملة مستأنفة لا محل لهما من الاعراب . واختلف المفسرون والنحاة في اعراب ( فان كانتا اثنتين ) . واعراب ( وان كانوا اخوة ) وسبب الاختلاف ان ألف كانتا ضمير يعود على الاختين ، وواو كانوا على الاخوة ، كما هو المفهوم من السياق ، وعلى هذا يكون المعنى فان كانت الاختين أختين ، أو الاثنتين اثنتين . وان كان الاختوة اخوة .. وليس من شك ان كلام القرآن منزه عن مثل هذا .

ورجالاً ونساء بدل من اخوة ، ويسمى بدل مفصل من مجمل . وان تضلوا على حذف مضاف مفعول لأجله ، أي يبين الله لكم مخافة ضلالكم .

المعنى :

( يستفتونك ــ يا محمد ــ قل الله يفتيكم في الكلالة ) . الكلالة في اللغـــة الاحاطة ، ويراد بهـــا في الميراث قرابة الانسان ، ما عــدا الوالدين والأولاد ، كالاخوة والأعمـــام ، لأن الوالدين كالعمودين ، وقـد يوصف الميت المورَّث بالكلالة على معنى انه قد ورَّتْ غير أولاده ووالديه ، وقــد يوصف مها الحي الوارث ، على معنى الوارث من غير صنف الآباء والأبناء ، والنتيجة واحــدة في الوصفين ، وقد جاءت لفظة الكلالة في آيتين من القرآن الكريم ، وفي سورة النساء بالذات ، الأولى في أول السورة ، والمراد بالكلالة هناك اخوة الميت من أمه فقط . والآية الثانية هي هذه التي نفسرها ، والمراد بالكلالة فيها اخوة الميت وأخواته لأبيه وأمه ، أو لأبيه فقط .

( ان امرؤ هلك ليس له ولد ) . ذكر ولا أنسى ، لأن الولد يطلق على كل مولود ، قال سبحانه : • • ما اتخذ الله من ولــد ــ ٩٩ المؤمنون و . وأيضاً ليس له أحد الوالدين ، لأن لفظ كلالة يومىء الى ذلك ، بالاضافة الى الإخبار . ( وله أخت فلها نصف ما ترك ) . المراد بالأخت هنــا الشقيفة ، وهي الأخت من الأب والأم ، ومع عدمها تقوم مقامها الأخت من الأب فقط ، أما الأخت من الأم فقط فقد سبق بيان حكمها في أول السورة الآية ١١ . واذا لم يكن مع الأخت الشقيفة أو من الأب فقط ولد ولا أحد الوالدين تأخذ النصف بالفرض ، والنصف الثاني بالرد ، وتنفرد وحدها بجميع التركة عند الشيعة سواء أكان للميت عصبة أو لم يكن ،أما السنة فيعطون النصف الباقي للعصبة ان كان ، والا أخذت الأخت جميع التركة ، فالحلاف بينهم وبين الشيعة في حال وجود العصبة فقط .

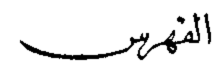
( وهو يرتما ان لم يكن لها ولد ) ذكر ولا أنهى ، ولا أحـــد الوالدين ، وعرز جميع التركة بالارث باجاع المذاهب . ( فان كانتا اثنتين ) . أي كانت الوارثتان اثنتين من الأخوات الشقيقات ، أو من الأب فقط، كما قدمنا في فقرة اللغة . وأجمعت المذاهب الإسلامية على ان حكم البنات حكم البنتين، دون تفاوت، وعليه يكون المعنى فان كانتا اثنتين فصاعداً . ( فلها الثلثان مما ترك ) الميت أخاً كان أو اختاً .

( وان كانوا اخوة رجالاً ونساء فللذكر مثل حظ الانثين ) . بعد ان بيّن نصيب الأخت المنفردة ، ونصيب الأختين وما فوق اللتين أو اللاتي لا أخ معهما أو معهن ، بعد هذا بيّن حكم اجتماع الأخوة والأخوات بأنهم يقتسمون للذكر

# سورة النساء

مثل حظ الانثيين . وتقدم الكلام مفصلاً ومطولاً عن ارث البنــات والأخوات عند تفسير الآية ١١ من هذه السورة مع أقوال السنة والشيعة وأدلتهم ومحاكمتها، وبيان الحق بالأرقام .

وبانتهاء تفسيرنا لسورة النساء ينتهي المجلد الثاني ، والحمـــد لله الذي وفقنا لذلك ، وهو سبحانه المسؤول أن يوفقنا لاكمال بقية المجلدات بالنبي وآله ، عليه وعليهم أزكى التحيات ، وأفضل الصلوات .



| ٥   | سورة Tل عمران                                  |
|-----|------------------------------------------------|
| ٦   | التوراة والانجيل                               |
| ٩   | المحكم والمتشابه الآية ٧ – ٩                   |
| ٩٢  | لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم الآية ١٠ – ١٣ |
| ١٧  | أرياب المال                                    |
| 14  | حب الشهوات الآية ١٤                            |
| ۲۰  | السعادة                                        |
| * * | اؤنبتكم بخير من ذلكم الآية ١٥ – ١٧             |
| ۲ź  | تمرة الاعان                                    |
| ۲£  | الله والملائكة وأولو العلم الآية ١٨ – ٢٠       |
| ¥7  | ان الدين عند الله الأسلام                      |
| 14  | تفترق أملي ٧٣ فرقة                             |
| ۳١  | الذين يقتلون النبيين الآية ٢١ ٢٢               |
| ۳۲  | الأمر بالمعروف مع خوف الضرر                    |
| ۴۳  | أيضاً اليهود الآية ٢٣ ٢٥                       |

| ¥7. | تؤتي الملك من تشاء الآية ٢٦ ـــ ٢٧                                  |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| ۳۸  | موالاة المؤمن للكافرين الآية ٢٨ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۳٩  | أقسام موالاة الكافر                                                 |
| ٤١  | التقية                                                              |
| to  | محبة الله الآية ٣١ – ٣٢                                             |
| ٤٦  | ام مريم الآية ٣٣ – ٣٧                                               |
| ٥.  | فاطمة ومويم                                                         |
| ٥١  | زكريا الآية ٣٨ – ٤١                                                 |
| 00  | يا مريم ان الله اصطفاك الآية ٤٢ ـــ ٤٤                              |
| ٥٦  | فضل القرآن على النصارى                                              |
| ٥٨  | من هي سيدة نساء العالمين ٢                                          |
| ٦٠  | يا مريم أن الله يبشرك الآية ٤٥ ـــ ١٠                               |
| ١٢  | الممتنع عقلاً والممتنع عادة                                         |
| ٦٥  | من أنصاري الى الله الآية ٢٢ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| ٦٦  | الحق وأرباب المنافع                                                 |
| ٦٨  | الله خير الماكرين                                                   |
| ٦٩  | متوفيك ورافعك الآية ٥٥ – ٨٥                                         |
| ٧•  | الاختلاف في عيسى                                                    |
| ٧٣  | مثل عیسی کمثل آدم الآیة ۹۹ ــ ۱۳                                    |
| ۷٥  | الأنبياء والمعصية                                                   |
| ۷٥  | المباهلة                                                            |
| Y٨  | أهل البيت                                                           |
| ۷٩  | تعالوا الى كلمة سواء الآية ٦٤ – ٦٨                                  |
|     |                                                                     |

| 144         | ولو كنت فظاً الآية ١٥٩ – ١٦٠               |
|-------------|--------------------------------------------|
| 14+         | محمد رسر عظمته                             |
| 192         | وما كان لنبي أن يغل الآية ١٦١ – ١٦٤        |
| 197         | الاسلام يفعل الأعاجيب                      |
| 144         | اصابتكم مصيبة الآية ١٦٥ – ١٦٨              |
| * • *       | أحياء عند رجم برزقون الآية ١٦٩ – ١٧١       |
| ۲+٤         | الذين استجابوا لله والرسول الآية ١٧٢ – ١٧٥ |
| <b>Y</b> •V | الشيطان شحاذ ومهندس                        |
| ۲۰۸         | الذين يسارعون في الكفر الآية ١٧٦ ١٧٨       |
| * 1 1       | الكافر وعمل الحبر                          |
| ۲۱۳         | تمييز الخبيث من الطيب الآبة ١٧٩            |
| Y 1 7       | ولله ميراث السموات والأرض الآية ١٨٠ – ١٨٢  |
| <b>1</b> 17 | الغني وكيل لا أصيل                         |
| ۲۲۰         | القربان والنار الآية ١٨٣ = ١٨٤             |
| ***         | كل نفس ذائقة الموت الآية ١٨٥ – ١٨٦         |
| 470         | وظيفة علماء الدين الآية ١٨٧                |
| ۲۲۷         | ان يحمدوا بما لم يفعلوا الآية ١٨٨ – ١٨٩    |
| ***         | الله وأولو الألباب الآية ١٩٠ ـــ ١٩٩       |
| 172         | الذين كفروا والذين اتقوا الآية ١٩٦ – ١٩٨   |
| ۱۳۰         | المؤمنون من أهل الكتاب الآية ١٩٩ ـــ ٢٠٠   |
| ۲۳۷         | الثقوى                                     |
|             | L . 14 -                                   |

سورة النساء

| YÉO   | أموال اليتامي الآية ٢                         |
|-------|-----------------------------------------------|
| 487   | وان خفتُم ان لا تعدلوا فواحدة الآية ٣ \$      |
| 50.   | تعدد الزوجات                                  |
| Y 0 Y | ولا تؤتوا السفهاء أموالـكم الآية ٥ ــ ٦       |
| Yet   | الإيمان بالله ومشكلة العيش                    |
| ۲٥٧   | للرجال نصيب الآية ٧ ـــ ١٠                    |
| ۲٦٠   | للذكر مثل حظ الانثيين الآية ١١ – ١٢           |
| ۲٦٨   | تلك حدود الله الآية ١٣ – ١٤                   |
| 414   | يأتين الفاحشة الآية ١٥ – ١٦                   |
| 111   | يعملون السوء الآية ١٧ – ١٨                    |
| 4٧٥   | التوبة والفطرة                                |
| 174   | وعاشروهن بالمعروف الآية ١٩ – ٢١               |
| 441   | من طلب المزيد عوقب بالحرمان                   |
| ۲۸۳   | الزواج مبادلة روح بروح                        |
| ۲۸۳   | المحرمات في الزواج الآية ٢٢ – ٢٣              |
| 141   | والمحصنات من النساء الآية ٢٤ – ٢٥             |
| 140   | زواج المتعة                                   |
| ۳.,   | يريد الله ليبين لكم الآية ٢٦ – ٢٨             |
| ***   | لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل الآية ٢٩ – ٣٠ |
| 4.0   | الكبائر الآية ۳۱                              |
| ۳۰۹   | واسألوا الله من فضله الآية ٣٢ – ٣٣            |
| ۳11   | يدعو الله ويعمى عن سبيله                      |
| 212   | الرجال قوامون على النساء الآية ٣٤ – ٣٥        |

| ***                | وبالوالدين احسانا الآية ٣٦                                         |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ***                | يبخلون ويأمرون الناس بالبخل الآية ٣٧ ٣٩                            |
| 272                | قرين الشيطان                                                       |
| ***1               | ان الله لا يظلم مثقال ذرة الآية ٤٠ – ٤٢                            |
| 224                | لا تفربوا الصلاة وأنم سكارى الآية ٤٣                               |
| ٣٣٣                | المريض والمسافر واليتم                                             |
| ۳۳٦                | يشترون الضلالة ويريدون أن تضلوا الآية ٤٤ ــ ٤٧                     |
| ۳۳۷                | اسر اثيل وقوى الشر                                                 |
| 321                | ان الله لا يغفر أن يشرك به الآية ٤٨ – ٥٠                           |
| 825                | دليل التوحيد والأقانيم الثلاثة                                     |
| ٣٤٧                | يؤمنون بالجبت والطاغوت الآية ٥١ ٥٢                                 |
| ٣٤٩                | لا يؤتون الناس نقيراً الآية ٣٥ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| <b>To T</b>        | بدلناهم جلوداً غيرها الآية ٥٦ – ٥٧                                 |
| roi                | تأدية الأمانة والعدل في الحكم الآية ٥٨ – ٥٩                        |
| ۲۵۷                | من تجم أولو الأمر ؟                                                |
| ۳۱۳                | يريدون أن يتحاكموا الى الطاغوت الآية ٦٠ – ٦٣                       |
| <b>*</b> 1V        | وما أرسلنا من رسول الا ليطاع الآية ٦٤ – ٧٠                         |
| **                 | من هم الصديقون ؟                                                   |
| ****               | خلوا حلركم الآية ٧١ – ٧٣                                           |
| <b>*</b> VE        | الحرب بين الأمس واليوم                                             |
| ***                | يشترون الحياة الدنيا بالآخرة الآبة ٧٤ – ٧١                         |
| ۳۸۰                | كفوا أيديكم وأقيموا الصلاة الآية ٧٧                                |
| ť <mark>አ</mark> ť | أيها تكونوا يدرككم الموت الآية ٧٨ – ٧٩                             |
|                    | ·                                                                  |

| <b>Y</b> AY | فما أرسلناك عليهم حفيظاً الآية ٨٠ – ٨٢          |
|-------------|-------------------------------------------------|
| ۳۸۹         | اليهود وإعجاز القرآن                            |
| 3.          | الأسرار الحربية واذاعتها الآية ٨٣               |
| ***         | لا تكلف الا نفسك الآية ٨٤                       |
| ۳۹۳         | الشفاعة والتحية الآبة ٨٥ – ٨٧                   |
| **1         | طرق متنوعة لاثبات المعاد                        |
| <b>**</b>   | فما لـكم في المنافقين فئتين الآية ٨٨ ٩٠         |
| ۳۹۹         | الاضلال من الله سلبي لا ايجابـي                 |
| ٤٠٣         | ستجدون آخرين الآية ٩١                           |
| ٤٠٤         | لا قتل ولا قتال في الاسلام                      |
| ٤•٦         | قتل الخطأ والعمد الآبة ٩٢ ٩٣                    |
| ٤٠٩         | اظهار الاسلام كاف في اثباته الآية ٩٤            |
| ٤١١         | القاعدون والمجاهدون الآية ٩٥ ـــ ٩٦             |
| ٤١٤         | علي وأبو بكر                                    |
| £17         | أرض الله واسعة الآية ٩٧ – ١٠٠                   |
| £14         | الفقهاء ووجوب الهجرة                            |
| ٤٢١         | بين هجرة الرسول من مكة وهجرة الفلسطينيين        |
| ٤٢٣         | صلاة الحوف الآية ١٠١ ١٠٣                        |
| ٤٣٦         | ولا تهنوا في ايتغاء القوم الآية ١٠٤             |
| £YA         | الدفاع عن الحائنين الآية ٢٠٥ – ١١٣              |
| ٤٣£         | النجوى بالخير والإصلاح الآية ١١٤ – ١١٥          |
| £77V        | يموت من أجل الحلوى                              |
| <b>1</b> "^ | ۔<br>ان اللہ لا یغفر أن بشرك به الآیة ١١٦ – ١٢٢ |
|             |                                                 |

| ٤٤٠ | مرة ثانية التكرار في القرآن                          |
|-----|------------------------------------------------------|
| ٤٤١ | سياسة الشيطان والعلم الحديث                          |
| ٤٤٤ | من يعمل سوءاً بجز به الآية ١٢٣ – ١٢٤                 |
| 117 | بين الرجل والمرأة                                    |
| ٤٤V | ومن أحسن ديناً الآية ١٢٥ ١٢٦                         |
| 259 | ويستفتونك في النساء الآية ١٢٧                        |
| ٤٥١ | نشوز الزوج الآية ١٢٨ -٠ ١٣٠                          |
| ĘoĘ | ولله ما في السموات والأرض الآية ١٣١ – ١٣٤            |
| 207 | كونوا قوامين بالقسط الآية ١٣٥ – ١٣٦                  |
| ٤٥٧ | بين الدين وأهل الدين                                 |
| ٤٦٠ | الحدالة                                              |
| ٤٦١ | لا يثبت على كفر ولا ايمان الآية ١٣٧ – ١٣٩            |
| ٤٦٣ | لا تقعدوا معهم حتى نخوضوا في حديث غيره الآية ١٤٠–١٤١ |
| £77 | بخادعون الله وهو خادعهم الآية ١٤٢ – ١٤٣              |
| 279 | لهل كل الناس مراؤون ٢                                |
| ٤٧٠ | لا تتخذوا الكافرين أولياء الآية ١٤٤ ١٤٧              |
| ٤٧٢ | الله والإمام زين العابدين                            |
| ٤٧٧ | لا كرامة لظالم الآية ١٤٨ – ١٤٩                       |
| ٤٧٨ | يؤمنون ببعض ويكفرون بيعض الآية ١٥٠ – ١٥٢             |
| ٤٨٠ | فقالوا أرنا الله جهرة الآية ١٥٣ – ١٥٤                |
| EAT | فيا نقضهم ميثاقهم الآية ٥٥٥ – ١٥٩                    |
| ٤٨٧ | فبظلم من الذين هادوا الآية ١٦٠ – ١٦٢                 |
| ٤٩٠ | إنا أوحينا اليك الآية ١٦٣ – ١٦٦                      |
|     |                                                      |